



وَالنَّهُ الْمُعَافِلُ اللّهِ اللّهُ اللّ

**ئأبيف** الثَّنَيْتَاذِ المُسَيِّاعِدَ اللَّحِجَّةُ وَّزَرِ هَا ذِي َللِتَمِنِّيْ:

مَرْجُكُزُ الدِّمُ السِّاتِ التَّرَجُطِّضِيّة فِالنَهُضِّةِ الْجُسِّنْدِيّة قِشِنْمُ السِّنْوُونِ الفِّحِ إِيَّةُ فِالْعِبَيْقَ الْجُسِّنْدِينَّةُ الْمُهَرِّسِّنَةً



## جَمِيْعُ ٱلجُهُونَ قَامِخُهُ فَوْظِهُ لِلْعِجَابِئِمَ ۖ لَا عَلَيْكُ لِلْكُنِيِّ لِلْمُ الْمُقَالِقِينِ مِنْ لِلْعِجَابِئُم ۖ لَكُنْ لِلْمُعِنِّلِينِ إِلَّهُ فِي الْمُعْلِقِينِ مِنْ

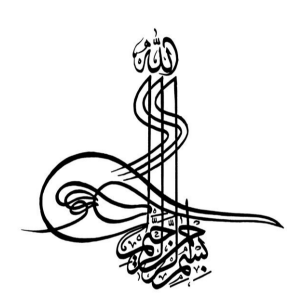
escomous.

## الطبعة الأولى

1435هـ 2014م



ٳۻۮۘٳۯ ؗۻٞڒڲۯؘٳڵڐؚۯٳۺٵؾؚٛٵۘڷؠۜڿڝڟڟؾ۬ؖڎڣڸڶؠۿڝؙٙڎٟٳڵڿٮٮؙڬؽؽؾؖڎ ڡؚؿڵؠٛڒؖڷۺٷٷۯڒؖڷڣۻڮڒؾؖڗۛ



بِسْمِ اللَّهِ الرَّمْنِ الرَّحِيمِ ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطَفِعُواْ نُورَ اللَّهِ بِأَفَوَ هِمِهُ وَيَأْبَ اللَّهُ إِلَّاآَن يُتِهِ مَنْوَرَهُ وَلَوَكِرِهَ الْكَنْفِرُونَ ﴾

صدق الله العلي العظيم

سورة التوبة: الآية ٣٢

#### الإهداء

إلى...

الأنامل التي أمسكت القلم لترسم لي مستقبلاً أفضل...

يوم كنت يافعاً وقد استهواني التأريخ بكلّ تفاصيله...

فكان ما رسمته لي خطأ بيانياً متصاعداً...

لا يقف عند حدّ...

إلى...

ضميرك النقي أينها كنت... والدي...

وأنت تسير في طريق الإمام الحسين التيلا...

أهدي هذا المجهود الذي هو بعض من غرسك اليانع...

وعهداً أن لا أقف عند هذا الحدّ...

سيدى الوالد...

هادي التميمي

#### مقدمة المركز

لقد عمل مركزنا المبارك (مركز الدراسات التخصصية في النهضة الحسينية) منذ تأسيسه بشعبه ووحداته المتنوّعة على إثراء الواقع العلمي والفكري، من خلال تدوين البحوث، وتأليف وتحقيق الكتب ونشرها، وإصدار المجلّات المتخصّصة، والمشاركة الفاعلة مع شبكة التواصل العالميّة، وإعداد الكوادر العلمية القادرة على مواصلة المسيرة.

إنّ تأسيس هذا المركز المبارك يأتي ضمن ما تبذله الأمانة العام للعتبة الحسينية المقدّسة من جهود كبيرة واهتهامات واسعة في دعم الحركة العلمية والفكرية والثقافية، وتطوير جوانب الكتابة والتأليف والتحقيق والمطالعة، وذلك عن طريق الاهتهام بالشؤون الفكرية، وافتتاح المؤسسات ومراكز الدراسات العلمية، وبناء المكتبات التخصّصية، والتواصل مع الأساتذة والعلهاء والمفكّرين، وتشجيع النّخب والكفاءات والطاقات القادرة على بناء صروح العلم والمعرفة.

ثمّ إنه قد قُدّر لهذا العالم الدنيوي أن تصطبغ فصول مسيرته بألوان الصراعات والخلافات بين قيم الحق والخير والفضيلة، وبين ما يضادّها من قوى الشرّ والباطل، فشهدت البشرية عبر تاريخها الطويل شتى أنواع المآسي والويلات جرّاء احتدام النزاع بين تلك القوى، ما كلّف الإنسان ثمناً باهظاً من حياته واستقراره وهناء عيشه، ولايزال ينوء بثقل هذه التبعات التي أوقرت ظهره ونغصت عليه معيشته.



وهذا من سنن الله الحتمية في هذا الكون ليميز الحق من الباطل، وليكدح الإنسان حتى يلاقي ربه، فيوفيه أجر ما عمل خيراً كان أم شراً.

إنّ عدم قبول الحق ومهاجمته، وعدم التسليم له ببثّ الشبهات ضدّه، مسألة حصلت في مرحلة أبعد من وجود النوع الإنساني على هذه الأرض؛ وذلك حين خلق الله سبحانه آدم وأمر الملائكة بالسجود له، فسجدوا إلّا إبليس أبى أن يسجد، فحين سأله الباري سبحانه عن سبب ذلك: ﴿قَالَ مَا مَنْعَكَ أَلّا تَسْجُدُ إِذْ أَمَرْتُك ﴾، ألقى إبليس أوّل شبهة في تاريخ الكون ليتخلّص من مخالفة الأمر الإلهي بعد أن ركب مركب الكبر والغرور، فقال: ﴿قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْ فَا وَعنصر أمن الطين الذي خُلق منه آدم.

وهكذا عانى الأنبياء والأولياء والمصلحون في طريق الدعوة والإصلاح، من هذا اللون من المواجهة مع الباطل وأعوانه بمختلف مسمّياتهم وأشكالهم. وفي هذا السياق لم تسلم النهضة الحسينية المباركة في نهجها الإصلاحي التنويري من شبهات وافتراءات، حاول أصحابها \_ قديماً وحديثاً \_ التشويه والتشويش على حركتها ودورها الريادي في التوعية والإصلاح، والعمل على حجب نورها عن السائرين على هديها.

فكان حريًّا بالمخلصين من ذوي العقول الراجحة والرؤى الثاقبة وحملة الأقلام

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٢.

مقدمة المركز ١٣>

المنصفة أن يميطوا عن وجه الثورة الحسينية وتاريخها المبارك لثام الشبهات والتشكيكات ليبدو متلألئاً وضّاءً كالبدر في ظلام الجهل والضلال.

ومن بين هؤلاء المنافحين عن حريم هذه النهضة المباركة فضيلة الأستاذ الدكتور هادي عبد النبي محمد التميمي في كتابه (رد الشبهات عن تاريخ الإمام الحسين اللهواليورة الحسينية)، والذي تناول فيه مجموعة من الشبهات المتكررة حول تاريخ الإمام الحسين اللهورة الحسين اللهورة وثورته المباركة، وأجاب عنها بأسلوب واضح وفق الضوابط والمعايير العلمية وبالرجوع إلى مجموعة كبيرة من المصادر المهمة، فيبتدئ بعرض الشبهة وبيانها وذكر مصدرها، ثم يبيّن الرد عليها باختصار غير مخل ولا تطويل ممل. ونعتقد أن الكاتب كان موفقاً في ردوده وأجوبته عن تلك الشبهات المثارة حول تاريخ ونهضة الإمام الحسين اللهو.

ومن منطلق الشعور بالمسؤولية الإلهية ومساهمة منا في الدفاع عن قيم النهضة الحسينية ومبادئها السامية، وبالتوكل على الله تبارك وتعالى، يُسعدنا أن نضع هذا المؤلّف القيم بين أيدي القرّاء الأعزاء، والذي يندرج كذلك في إطار اهتهامنا بنشر التراث العلمي والنتاج الفكري والكتابات التخصّصية للعلهاء والمحقّقين والباحثين؛ بهدف فسح المجال وفتح الأبواب والنوافذ أمام قرّاء الفكر، وطلاب العلم والحقيقة.

وفي الختام نتمنى للمؤلف دوام التوفيق لخدمة القضية الحسينية. ونسأل الله تعالى أن يبارك لنا في أعمالنا إنه سميع مُجيب.

اللجنة العلمية في مركز الدراسات التخصصيّة في النهضة الحسينيّة

#### القدّمة

ظهرت في فترات مُحتلفة من التاريخ شبهات كثيرة حول شخصية الإمام الحسين الله وأهدافه الجهاديّة والإيهانيّة الكُبرى، وأحاطت بالثورة الحسينيّة مُنذ انطلاقتها الأُولى، كانت الغاية منها الطعن في شخصيّة الإمام الحسين الله والتشكيك في الدور الرسالي الذي أدّاه، وتشتيت الناس عن المضمون الحقيقي الذي انطوت عليه الثورة العظيمة لضرب الارتباط العاطفي المعجز بعاشوراء.

وقد جاء ذلك من فريق من المؤرِّخين والباحثين ـ قديهاً وحديثاً ـ الذين اعتمدوا الشاذ من الأقوال، وطريقة التبرير غير المسوّغ، والتملُّص من الأدلّة المقبولة إلى الادعاءات ظاهرة الزيف والبطلان، بل إنّ قسهاً من هذه الشبهات كانت تجري على أقلام بعض المخلصين عمَّن لم يلتفتوا إلى ما يُراد من هذه الأكاذيب والتحريفات.

ولشدة حساسية هذا الأمر، وتنوّع تأثيراته؛ ارتأينا معالجة بعض هذه الشبهات بنوع من التمحيص، ومجابهتها بالدليل العلمي لرسم تصورٍ صحيح لذلك الحدث المدوّي في تاريخ الإسلام، ولنصرف الأذهان عن التصورات الخاطئة؛ إذ إنّ استجلاء الآفاق الرحبة للثورة الحسينيّة والوقوف عند آثارها الممتدّة بعينٍ واقعية، وقلم مسؤول، وأُسلوبٍ هادئ، وانسجام معرفي مقبول هو أمرٌ ضروريّ ولازم لمواجهة حالات التآمر على التراث الحسيني الزاخر بالعطاء الإلهي المبارك، ولعلّنا لا نغالي إذا قُلنا إنّه جهاد ميمون في سبيل إعلاء الصوت الإلهي الصافي على الأصوات الطنّانة الخادعة.



وقد قسمنا الكتاب إلى عناوين سقنا من خلالها طائفة من الشبهات التي أُضيفت على تاريخ الإمام الحسين الله وثورته المباركة، وقد حاولنا مناقشتها على وفق الضوابط والمعايير العلمية وبالاستعانة بالمصادر والمراجع المتخصّصة، ومن ثَمَّ نترك للقارئ اللبيب أن يستوعب الحقيقة ويستبعد الشبهات الطارئة.

#### والله الموّفق

## شبهة: تسمية الإمام الحسين العلا حرباً

وُلد الإمام الحسين الله في المدينة المنوّرة في شهر شعبان من السنة الرابعة للهجرة٠٠٠.

وقد روي أنّ الإمام أمير المؤمنين علي الله قد سمّى الإمام الحسن الله باسم عمّه الحمزة " بن عبد المطلب، ثمّ سمّى حسيناً الله بعمّه جعفر بن أبي طالب، فدعاه الرسول الله قال له: «إنّي أُمرت أن أُغيّر اسميها...، فسماهما حسناً وحسيناً» ".

وفي رواية أُخرى أسندها ابن عساكر إلى الإمام أمير المؤمنين على النَّالِيَّ أنَّه قال: «لمَّا وُلد

<sup>(</sup>۱) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٣، ص٨١. المسعودي، مروج الذهب: ج٣، ص٢٩. الأصفهاني، مقاتل الطالبيين: ص٨٤. ابن عبد البرّ، الاستيعاب: ج١، ص٣٧٨.

<sup>(</sup>٢) «ابن هاشم بن عبد مناف، عمّ رسول الله الله الله الرسول الله وأسد رسوله بعد إسلامه في السنة السادسة من النبوة، هاجر إلى المدينة المنوّرة، وآخى النبي البعد وبين زيد بن حارثة، وعقد له أول لواء في الإسلام في أول سرية بعث بها إلى سيف البحر لاعتراض قافلة لقريش، شهد بدراً وكان له فيها صولات، وكان مُعلَّماً بريشة نعامة، استشهد في معركة احد سنة هم على يد وحشي بن حرب، الذي شقّ بطنه وأخذ كبده إلى هند بنت عتبة زوجة أبي سفيان فمضغته ولفظته، ثمَّ متلّت بحمزة، وكان عمره يوم استشهد ٥٩ سنة، وقال عنه الرسول السول الله اللائكة تُغسّل حمزة»، ابن سعد، الطبقات: ج٢، ص٨ ـ ص١١٠

<sup>(</sup>٣) ابن عساكر، أبو القاسم علي بن الحسن به هبة الله (ت٥٧١هـ/١١٧٥م)، ترجمة ريحانة رسول الله الإمام الشهيد الحسين بن علي بن أبي طالب المنافق من تاريخ مدينة دمشق، تحقيق: محمد باقر المحمودي، ط بيروت، ١٣٩٩هـ/١٩٧٩م: ص١٠٥. ابن العديم، كمال الدين عمر بن أحمد بن أبي جرادة (ت٦٠٦هـ/١٢٦١م)، ترجمة الإمام الحسين من كتاب بغية الطلب في تاريخ حلب، تحقيق: عبد العزيز الطباطبائي، ط قم، ١٤٢٣هـ/٢٠٠٢م: ص٣١٠ ـ ص٣٢٠. الأربلي، كشف الغمّة: ج١، ص٨٨٠.



الحسن سميته حرباً فجاء رسول الله فقال: أروني ابني، ما سميتموه؟ قال: قلت: حرباً. قال: بل هو حسن. فلمّا وُلد حسين سمّاه حرباً، فجاء رسول الله في فقال: أروني ابني، ما سميتموه؟ قال: قلت: حرباً. قال: بل هو حسين. فلمّا وُلد الثالث سميته حرباً، فجاء النبي... قال: بل هو محسن... """.

ويمكن أن تكون الرواية الثانية من وضع الوضّاعين من رواة ونقلة الحديث، دسّها المؤرِّخون على صفحات كتبهم إرضاءً لخصوم الإمام أمير المؤمنين علي الله من الأُمويين وأتباعهم ليظهروه رجل حرب وسفك دماء إلى الدرجة التي دفعته إلى تسمية أو لاده باسم (حرب)، فتدخّل الرسول الله وغيّر ذلك الاسم ليخفف غلواءه في حبّ الحرب والسلاح وسفك الدماء!! وانساق وراء ذلك أحد الباحثيين فكتب: «وهكذا عدل النبي المناء الزهراء عن مسميات الجاهلية، وما تدلّ عليه من القتال وسفك الدماء، واختار لهم أكرم الأسهاء، وأجمل المعاني التي تتّفق مع روح الإسلام ومُثله العُليا» ". ثمّ ألم يكن إعراض الرسول الله عن اسم حرب في ولادة الإمام الحسن الله كافٍ في إعراض آل البيت عن تسمية الإمام الحسين في ولادة الإمام الحسن المناء مع ذلك العداء المستحكم بين الهاشميين وآل حرب فها هو المحبّد لآل البيت الله بتسمية أبنائهم باسم حرب الذي ينتمي له أبو سفيان قائد المشركين بمكّة آنذاك "، فضلاً عن أنّ لدينا رواية أخرى وردت عن الإمام على بن موسى الرضا الله في تسمية الإمامين الحسن الحسن المضاه على بن موسى الرضا الله في تسمية الإمامين الحسن الحسن المناه على بن موسى الرضا الله في تسمية الإمامين الحسن

(۱) ذُكر المحسن ضمن أولاد الإمام أمير المؤمنين علي الله وذكر بعض الشيعة أنّ السيدة الزهراء فاطمة الله أسقطت بعد النبي أله ولداً ذكراً، كان قد سمّاه النبي أله وهو حمل محسناً. الشيخ المفيد، الإرشاد: ج١، ص٣٥٥، وينظر: الطبري، ذخائر العقبى: ص١٩٤ ويُستفاد من هذه الرواية أنّ النبي كله كان يُسمى أولاد الزهراء الله حتى قبل أن يولدوا.

<sup>(</sup>٢) ابن عساكر، ترجمة ريحانة رسول الله: ص١٧٠ ابن الأثير، أسد الغابة: ج٢، ص١٨٠.

<sup>(</sup>٣) يوسف، سيد شباب أهل الجنّة: ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٤) أبو علم، الحسين بن علي: ص٢٣٠.



والحسين المنتسلة جاء فيها أنّ النبي على سأل الإمام أمير المؤمنين علياً الله النبي على النبي النبي على النبي النبي قال: ولا أنا سابق ربّي، فهبط جبريل الله فقال: يا محمد، إنّ ربّك يُقرئك السلام ويقول لك: عليٌ منك بمنزلة هارون من موسى، لكن لا نبي بعدك، فسمّ ابنك هذا باسم وَلَد هارون ... فقال: سَمّه الحسن، ففعل على الله الله كان بعد حول وُلِد الحسين ... فقال: سمّه حسيناً النه وبغضّ النظر عن صحّة إحدى الروايتين، فإنّ الذي سمّى أولاد الإمام أمير المؤمنين علي الله \_ الإمامان الحسن والحسين المنتسلة والمحسن والحسن على الله وبيّن ذلك بقوله: «سميتهم بأسهاء وللد هارون شبّر وشبير ومشبر "". ولا خلاف بين المؤرّ خين المتقدّمين منهم والمتأخرين أنّ رسول الله عليه والذي تولّى تسميتهم.

<sup>(</sup>١) الطبرى المكّى، ذخائر العقبى: ص٢٠١٠.

<sup>(</sup>٢) ابن عساكر، ترجمة ريحانة رسول الله: ص١٧ ـ ص١٨٠ ابن الأثير، أسد الغابة: ج٢، ص١٨٠ يوسف، سيد شباب أهل الجنّة: ص٥٥.

## شُبهة: إنَّ الإمام الحسين السُّ لم يرو أحاديث جدِّه عَلَيْكُ اللهِ

وردت بعض العبارات التي توحي بأنّ الإمام الحسين الله للم يروِ أحاديث عن رسول الله على الله عن الله على ال

«ولا نحفظ له حديثاً عن رسول الله صلى الله عليه» (٠٠٠.

ويبدو هذا غريباً على مَن تربّى في حجر النبي عَيْنَ الطاهر، وتفتّحت أكمامه على نور هدايته، واكتحلت عيناه بمشهده "؛ إذ كان الإمام الحسين الله قد حفظ حديث رسول الله عَيْنَ وروى كثيراً منه، وبعد البحث في المصادر المتقدّمة وجدنا أنّ الإمام الحسين الله وي جملة من أحاديث رسول الله عَيْنَ وشيئاً من سيرته، ومنها ":

\_ «للسائل حقّ وإن جاء على فرس».

- «ما مِن مسلم ولا مسلمة يُصاب بمصيبة فيذكرها وإن طال عهدها فيُحدث لذلك استرجاعاً إلّا جدّد الله له عند ذلك؛ فأعطاه مثل أجرها يوم أُصيب بها».

\_ «البخيل مَن ذُكرتُ عنده ثمّ لم يُصلِ عليّ».

<sup>(</sup>۱) ابن خياط، أبو عمرو خليفة بن خياط بن أبي هبيرة العصفري (ت٢٤٠هـ/٨٥٤م)، طبقات خليفة، تحقيق: سُهيل زكّار، ط مكّة المكرمة، ١٤١٤هـ/١٩٩٣م: ص٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) حسن، زعماء الإسلام: ص١٩٨٠.

<sup>(</sup>٣) ابن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد (ت٢٤١هـ/٨٥٥م)، مسند أحمد، ط بيروت، (بلا.ت): ج١، ص٢٠١.



ـ «علمني جدِّي عَلَيْ كلمات أقولهن في الوتر: ربِّ اهدني فيمَن هديت، وعافني فيمَن عافي فيمَن عافيت، وعافني فيمَن عافيت، وتولني فيمَن توليت، وبارك لي فيما أعطيت، وقني شرَّ ما قضيت، فإنّك تقضي ولا يُقضى عليك، وإنّك لا تَذلّ مَن واليت، تباركت ربّنا وتعاليت».

\_ «إنَّما قام رسول الله عَلِين من أجل جنازة يهودي مُرّ بها عليه، فقال: آذاني ريحها».

ـ «صعدت إلى غرفة، فأخذت تمرة، فلُكُتُها في فمي، فقال النبي عَيَّا : القِها، فإنّه لا تحلُّ لنا الصدقة».

وورد عن الإمام الحسين الله أنّه خطب أصحابه في طريقه إلى الكوفة، فحمد الله وأثنى عليه، ثمّ قال: «أيها الناس، إنّ رسول الله على قال: مَنْ رأى سلطاناً جائراً مستحلاً لحرم الله، ناكثاً لعهد الله، مخالفاً لسنة رسول الله، يعمل في عباد الله بالإثم والعدوان، فلم يُغيّر عليه بفعل ولا قول، كان حقّاً على الله أن يدخله مُدخله» (٠٠٠).

وروى الإمام الحسين التلاعن رسول الله عَلَيْكُ ":

\_ «إنّ الله يحبّ معالي الأُمور ويكره سفاسفها».

\_ «عقلت عن رسول الله عَيَّالَةُ: إنّه يكبِّر فأُكبِّر خلفه، فإذا سمِعَ تكبيري أعاد التكبير حتى يُكبِّر سبعاً».

\_ «علمني رسول الله عَيَّالَيُّ: قل هو الله أحد، وعلَّمني الصلوات الخمس».

ــ «مَن يُطع اللهَ يرفعه، ومَن يعصِ اللهَ يضعه، ومَن يُخلص نيّته لله يزينه، ومَن يثق بها عند الله يُغنه، ومَن يتعزز على الله يُذلّه».

كما أورد الإمام الحسين الله عن رسول الله على قوله: «أمان أُمّتي من الغرق إذا ركبوا البحر أن يقرؤوا ﴿بِسُـمِ ٱللهِ بَحْرِبُهَ اوَمُرْسَنِهَ أَإِذَرَ قِي لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ ٣٠) ٥٠٠.

<sup>(</sup>١) الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢١٥. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤٠٨.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص١٧١٠

<sup>(</sup>٣) هود: الآية١٤.

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير، أسد الغابة: ج٢، ص١٩٠.



ونقل الإمام الحسين الله عن رسول الله على قوله: «إنّ مِن حُسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه» (٠٠).

وممّا رواه الإمام الحسين الله عن النبي عَلَيْكُ ٣٠:

- \_ «مَن ذكرت عنده فخطئ الصلاة علىّ خطئ طريق الجنّة».
  - \_ «اعتكاف عشر في رمضان كحجّتين وعمرتين».
- \_ «يا أيها الناس، لا ترفعوني فوق قدري؛ فإنّ الله اتّخذني عبداً قبل أن يتّخذني نبيّاً».
  - «لا تطرقوا الطير في أوكارها فإنّ الليل له أمان».
    - \_ «حَمَلَة القرآن عُرفاء أهل الجنّة يوم القيامة».

وقال الإمام الحسين الله: «رأيت النبي عَلَيْهُ يشرب وهو قائم». «.

وذكر أنّه سمع رجلاً يقول للرسول عَيَا اللهُ: «إنّى جبان، فقال عَيَا اللهُ: هلمَ إلى الجهاد، لا شوكة في الحجّ»(١٠).

إنَّ هذه جملة من الأحاديث التي رواها الإمام الحسين الله عن جدِّه رسول الله عَلَيْكُ،

<sup>(</sup>١) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد: ج١، ص٢٠١. الترمذي، الجامع الصحيح: ص٦٣٤.

<sup>(</sup>۲) الطبراني، أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب اللخمي (ت٣٦٠هـ/٩٧٠م). المعجم الكبير، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي، ط٢، القاهرة، (بلا.ت): ج٣، ص١٢٨، وص١٣١.

<sup>(</sup>٣) الطبراني، المعجم الكبير: ج٣، ص١٠٦٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ج٣، ص١٣٥.

<sup>(</sup>٥) المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين بن علي (ت٤٦هـ/٩٥٧م)، إثبات الوصية للإمام علي بن أبي طالب الله المعجم الكبير: ٢٠ ص١٥٢٠. الطبراني، المعجم الكبير: ٢٠ ص١٥٢٠.



وهناك أحاديث أُخرى يضيق بها المجال ٥٠٠، و لا يُعرف كيف غابت عن ابن خيّاط؟!

وقد ظلّ الإمام الحسين على ما يقرب من سبع سنين في ظِلال النبوّة، نال فيها رعاية صاحبها على وحبّه وحنوه، وترك رسول الله على تراثاً ثرّاً من الأحاديث النبويّة الشريفة التي حفلت بها كتب السنن والسِير والتاريخ، ارتبط خلالها حبّ الرسول على بحبّه للإمام الحسين على وشرطاً له في بعض الأحيان، وجاء النصّ الإلهي ليؤيّد رسوله الكريم على في ينتمي هذه المنزلة العظيمة التي حظي بها الإمام الحسين على وذلك من عظمة البيت الذي ينتمي إليه.

وأورد هنا بعضاً من أحاديث النبي عَيَّا إِنَّهُ في فضل ومكانة الإمام الحسين التَّلاِّ:

\_ أبصر النبي عَيِّالله الإمامين الحسن والحسين النبي عَيِّالله الله الله عَمْ الله عَمْ الله عَمْ الله المامين الحسن المناطقة المامين الحسن المناطقة المامين المناطقة المامين المناطقة المناطقة

\_كان رسول الله عَلَيْلَهُ حاملاً الإمام الحسين اللهِ على عاتقه، فقال رجل: «نعم المركب

ركبت يا غلام. فقال النبي عَيْنَ في: ونعم الراكب هو ١٠٠٠.

\_قال الرسول عَيَّالله عن الإمامين الحسن والحسين التَّلِيد: «هما ريحانتاي من الدنيا» ( ...

<sup>(</sup>۱) يمكن الرجوع إلى أحاديث أُخرى أوردها: الدولابي، أبو بشر محمد بن أحمد بن حمّاد الأنصاري (ت٩٢٦هـ/٩٢٢م)، الذرية الطاهرة، تحقيق: محمد جواد الحسيني الجلالي، ط٢، بيروت، ١٤٠٩هـ/١٩٨٨م: ص١٢٣٠ ـ ص١٩٨٨

<sup>(</sup>۲) الترمذي، الجامع الصحيح: ص٩٩١، النسائي، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب (ت٣٠٣هـ/٩١٥م)، خصائص أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، تحقيق: محمد الكاظم المحمودي، ط إيران، ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م: ص١٩٣٠، ابن عساكر، ترجمة الإمام الحسين: ص٩٤٠.

<sup>(</sup>٣) الترمذي، الجامع الصحيح: ص٩٩١. الشيرواني، حيدر علي بن محمد (من أعلام القرن الثاني عشر الهجري/ الثامن عشر الميلادي)، ما روته العامّة من مناقب أهل البيت الحياق، تحقيق: محمد الحسون، ط٢، إيران، ١٤١٧هـ/١٩٩٦م: ص٠٤٠، السحار، حياة الحسين: ص١١٠ يوسف، سيد شباب أهل الجنّة: ص٩٣، عبد العليم، سيدنا الإمام الحسين: ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٤) البخاري، صحيح البخاري: ص٦٦٥. ابن ماجة، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني (ت٢٧٥هـ/ ٨٨٨م)، سنن ابن ماجة، ط بيروت، ١٤٢١هـ/٢٠٠٠م: ص٣٦٠ النسائي، الخصائص: ص١٩٨٠ خالد، خالد محمد، أبناء الرسول في كربلاء، ط٨، القاهرة، ١٤٢٥هـ/٢٠٠٢م: ص٣٦٠ أبو النصر، فاطمة: ص١٠٥٠ عبد العليم، سيدنا الإمام الحسين: ص٢٠٠

## شُبهة: الإمامان الحسن والحسين لليَّالِكُ

## ليسا ابني النبي الينافة

لم يكن من مصلحة الأُمويين الإبقاء على الأحاديث النبويّة التي تؤكّد عمق الترابط والصلة الحميمة بين الرسول على الله والإمام أمير المؤمنين علي الله والإمامين الحسن والحسين الله خاصة وآل أبي طالب عامّة "، وإذا كانت سياسة سبّ الإمام أمير المؤمنين علي الله على المنابر " كفيلة بتحقيق ما أرادوه من تشويه صورة الإمام أمير المؤمنين علي الله على المنابر " كفيلة بتحقيق ما أرادوه من تسويه صورة الإمام أمير المؤمنين علي الله المامين على الله على المنابر على الله عليه المسلمون من أُبوّة النبي على الإمامين الحسن والحسين المنه الله على الأُمويين المُشين بقتل ابن رسول الله وريحانته وسبي عياله أمراً عادياً لا تستنكره الأجيال، بل لا يدخل في عداد المحرَّم والقبيح، ولذلك

<sup>(</sup>٢) إنّ الأُمويين وولاتهم كانوا لا يألون جهداً في سبّ الإمام أمير المؤمنين علي على المنابر وأواخر الخطب، حتى بلغت المنابر التي سُخّرت لذلك في أيام الأُمويين سبعين ألف منبر حسب ما نُقل عن السيوطي، يُنظر: البلاذري، أنساب الأشراف: ج٢، ص٤٠٠ ابن أبي الحديد، شرح النهج: ج٤، ص٥٠٠ السيوطي، تاريخ الخلفاء: ص٢٨٥. ابن عقيل، النصائح الكافية: ص٢١٦. ولمزيد من الحقائق العلمية عن سياسة السبّ يُنظر الدراسة القيّمة التي قدمها علي رحيم أبو الهيل الجابري الموسومة بـ: السياسة الأُموية المضادّة للإمام علي الله على حراسة في سياسة السبّ، رسالة ماحستير غير منشورة، كلية التربية، جامعة البصرة، ١٤٢٩هـ/٢٠٠٨م.



تجرّاً الحجّاج فلا الإمام الحسين الله المعلى الإمام الحسين الله الله الله الله الله الإمام الحسين الله الله من ذرية النبي الله فقال أحدهم: كذبت أيها الأمير!! فقال الحجاج: لتأتيني ببينة ومصداق من كتاب الله أو لأقتلنّك قتلاً! فقال الرجل: قال تعالى: ﴿ وَمِن ذُرِيّ يَهِ وَ دَاوُر دَ وَسُلِيّمَ مَن وَالله وَ مُوسَى وَهُوسَى وَهُرُونَ قَكَذَالِك مَجْزِى الله حَرِّى الله عَرِّى وَعِيسَىٰ وَعِيسَىٰ وَالله وَ وَكُونَا لَهُ عَرِّى الله عَرِّ وَجلّ أَن عيسى الله من ذرية آدم الله لأمّه والإمام الحسين الله على الأنبياء ليبيّنه للناس و لا يكتمونه ، فنفاه إلى خراسان في المحلسي ؟ قال: ما أخذ الله على الأنبياء ليبيّنه للناس و لا يكتمونه ، فنفاه إلى خراسان في المحلسي ؟ قال: ما أخذ الله على الأنبياء ليبيّنه للناس و لا يكتمونه ، فنفاه إلى خراسان في المحلسي ؟ قال: ما أخذ الله على الأنبياء ليبيّنه للناس و لا يكتمونه ، فنفاه إلى خراسان في المناس و لا يكتمونه ، فنفاه إلى خراسان في المحلية الله على الأنبياء ليبيّنه للناس و لا يكتمونه ، فنفاه إلى خراسان في المحلية الله على الأنبياء ليبيّنه للناس و لا يكتمونه ، فنفاه إلى خراسان في المحلية الله على الأنبياء ليبيّنه للناس و لا يكتمونه ، فنفاه إلى خراسان في المحلية الله على الأنبياء ليبيّنه للناس و لا يكتمونه ، فنفاه إلى خراسان في المحلية الله على الأنبياء ليبيّنه للناس و لا يكتمونه ، فنفاه إلى خواسان في المحلية و المحلية و

وممّا روي عن النبي عَيَّا في حقّ الإمامين الحسن والحسين البِّيلا وأنّهما ولداه:

\_ قوله «أمّا أنت يا علي، فختني وأبو ولدي وأنت منّي وأنا منك»<sup>(۱)</sup>. «لكلّ بني أُمّ عصبة ينتمون إليها إلّا ابنى فاطمة فأنا وليهما وعصبتهما»<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ابن يوسف بن الحكم الثقفي، ولد سنة ٤٠هـ/٦٦٦م، أو ٤١هـ/٦٦٦م، كان خطيباً مفوهاً لجوجاً حقوداً كما وصف نفسه لعبد الملك بن مروان، ووصفه عمر بن عبد العزيز بالخبث، فقال: «لو جاءت كلّ أُمّة بخبيثها وجئنا بالحجّاج لغلبناهم». وقد قتل من المسلمين عدداً كبيراً، واعترف أنّه ضرب بسيفه مائة ألف. هلك سنة ٩٥هـ/٧١٣م في أيام الوليد بن عبد الملك، ابن الأثير، الكامل: ج٤، ص٢٨٢٠.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: آية٨٤ ـ آية٨٥.

<sup>(</sup>٣) الحاكم النيسابوري، المُستدرك: ج٣، ص٣٥٥، وخراسان: بلد معروف في بلاد فارس ومعناه بالفارسية مطلع الشمس، وقد دخل أهلها الإسلام رغبة منهم من دون قتال، وظهر من هذه البلاد الكثير من العلماء ورجالات الدولة كالبرامكة والقحاطبة، وطاهر وبنوه البكري، أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز (ت٢٨٥هـ/١٠٩٤م)، معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، تحقيق: مصطفى السقّا، ط٣، القاهرة، ١٤١٧هـ/١٩٩٦م: ج٢، ص٨٥٥ ـ ص٢٨٥ ـ ص٢٠٥٠.

<sup>(</sup>٤) الحاكم النيسابوري، المستدرك: ج٣، ص٢٧٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ج٣، ص٣٧٤.



وقد وُجد بعض المحتجّين بإبوّة النبي عَيَّا لأولاد السيدة فاطمة الزهراء الله على قرآنياً لا مناص من الإقرار به والركون إليه، هو أنّ القرآن الكريم قد أطلق على الحسنين الميك لفظ أبناء رسول الله عَيَّاله وذلك في آية المباهلة: ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلُ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاء مَا وَذلك في آية المباهلة: ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلُ تَعَالُوا نَدْعُ أَبْنَاء مَا وَلِنَاء مَنْ وَذلك في آية المباهلة: ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكُ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلُ تَعَالُوا نَدُعُ أَبْنَاء مَا وَذلك في آية المباهلة: ﴿ فَمَنْ حَاجَكُمُ وَانفُسَكُمْ ﴾ من وقد حَرّ حت المصادر أنّ المقصود بأبنائنا التي وردت في النصّ القرآني تتعلّق بالإمامين الحسن والحسين الميناء فاطمة، وبأنفسنا علياً الميناء .

وذُكر أنّ النبي عَيْنَ صلّى مرّة وعنده الإمام الحسين الله فسجد سجدة أطالها، فقال أحدهم: «فرفعت رأسي من بين الناس، فإذا الرسول عَيْنَ ساجد، وإذا الغلام راكب على ظهره، فعدّت وسجدت، فلمّا انتهى عَيْنَ من صلاته سأله الناس: لقد سجدت في صلاتك هذه سجدة ما كنت تسجدها، أفشيءٌ أُمرت به، أو كان يوحى إليك؟ قال: لم يكن ذلك

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه،

<sup>(</sup>٢) آل عمران: آية ٦١.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبري، جامع البيان: ج٣، ص٢١٢. الحاكم النيسابوري، المستدرك: ج٣، ص١٥٠. السيوطي، الدرّ المنثور: ج٢، ص٣٨.

<sup>(</sup>٤) ابن عساكر، ترجمة الإمام الحسين: ص٣٤. الكنجي الشافعي، أبو عبد الله محمد بن يوسف بن محمد (ت٦٥٨هـ/١٢٥٩م)، كفاية الطالب في مناقب علي بن أبي طالب الله تحقيق: محمد هادي الأميني، ط٣، طهران، ١٩٨٤هـ/١٩٨٣م: ص٤٢٤٠



#### ولكن ابني ارتحلني، فكرهت أن أعجله حتى يقضي حاجته» (٠٠٠.

وقد سُئل الرسول عَلَيْ : أيّ أهل بيتك أحبّ إليك؟ قال: «الحسن والحسين»، وكان يقول لفاطمة الزهراء على ابنيّ»، فيشمّها ويضمّها إليه ش. وقد قرن محبته بمحبتها، فقال عَلَيْ : «الحسن والحسين ابناي، مَن أحبّها أحبّني، ومَن أحبّني أحبّه الله، ومَن أحبّه الله ومَن أحبّه الله ومَن أبغض الله، ومَن أبغض الله ومَن أبغض الله أدخله الجنّة، ومَن أبغضها ابغضني، ومَن أبغضني أبغض الله، ومَن أبغض الله أدخله النار» ش.

(۱) الحاكم النيسابوري، المستدرك: ج٢، ص٣٧٦. ابن عساكر، ترجمة الإمام الحسين: ص٣٠١. لطفي، حسن أحمد، الشهيد الخالد الحسين بن علي، ط مصر، ١٣٦٧هـ/١٩٤٧م: ص١٩٠. العقّاد، أبو الشهداء الحسين بن علي: ص١٣٢ ـ ص١٣٣٠ عبد العليم، سيدنا الإمام الحسين: ص٢٤ ـ ص٥٧٠. منصور، الشقيقان في كربلاء: ص١٠٠ محمد، ريحانة الرسول: ص٣٠٠. أبو النصر، فاطمة: ص١٠٠. أبو كف، آل بيت النبي: ص١٠٠

<sup>(</sup>٢) الترمذي، الجامع الصحيح: ص٩٨٩، ابن عساكر، ترجمة ريحانة رسول الله: ص٨٩، منصور، الشقيقان في كربلاء: ص١٥٠

<sup>(</sup>٣) الحاكم النيسابوري، المستدرك: ج٣، ص٣٧٦.

# شبهة: مشاركة الإمام الحسين الله في الفتوح (إفريقيا، طبرستان، جرجان، قسطنطينية، مصر)

لقد نقلت المصادر التاريخية بعض أخبار الإمام الحسين الله في عهد عثمان بن عفان (٢٣هـ/ ٢٤٣ \_ ٣٥هـ/ ٢٥٥م)، فلدينا بعض الروايات المصرية وعن خروج الإمام الحسين الله إلى إفريقية في المدد الذي أرسله عثمان إلى عبد الله بن أبي سرح أخو عثمان من الرضاعة وقائد جيشه إلى إفريقية سنة ٢٦هـ/ ٢٤٦م، إلّا أنّ هذه الروايات لا تصمد أمام ما ذكره المؤرِّخون المتقدِّمون من أمثال الطبري الذي بيّن أنّ فتح إفريقية كان سنة ٢٧هـ/ ٢٤٧م وليس كما نقل الكتّاب المصريون، فضلاً عن أنّ الطبري الذي أرّخ لفتح

<sup>(</sup>١) يُنظر: العقّاد، أبو الشهداء: ص١٤٣٠ محمد، أهل البيت في مصر: ص٦٠، أبو النصر، الحسين بن على: ص٣٨٠.

<sup>(</sup>۲) بلاد واسعة، ومملكة كبيرة قبال جزيرة صقلية، وينتهي آخرها قبال جزيرة الأندلس، سُميّت بهذا الاسم لتفريقها بين مصر والمغرب، وقد نهى عمر بن الخطاب واليه عمرو بن العاص من الدخول إلى إفريقية لقسوة مائها، وفُتحت في أيام عثمان بن عفان عُنوةً على يد عبد الله بن أبي سرح، وقُتل بطريقها، وغُنمت أموالها ثم صالح عظماؤها على ثلثمائة قنطار من الذهب مقابل الكف عنهم.

البكري، معجم ما استعجم: ج١، ص١٧٦ ـ ص١٧٧ . ياقوت، معجم البلدان: ج١، ص٢٨٨ ـ ص٢٢٩٠

يُنظر: ابن قتيبة، المعارف: ص١٧٠. ابن عبد البر، الاستيعاب: ج٢، ص٣٧٤. ص٣٧٨.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٥، ص٩٣.



إفريقية لم يذكر في تفاصيل الحادثة بأنّ عبد الله طلب مدداً من عثمان، أو أنّ عثمان أرسل له مدداً من المدينة كان فيه الإمامين الحسن والحسين الميالية الله بن الزبير، وعبد الله بن عمر، وعبد الله بن عمرو بن العاص كها ذكر ذلك ابن خلدون عباس، وعبد الله بن عمر، وعبد الله بن عمرو بن العاص كها ذكر ذلك ابن خلدون والسلاوي والحسني والحسني الذين كانوا المصدر الأساس لمعلومات الباحثين في هذه القضية، فضلاً عن أنّ أيّاً ممّن ترجم للإمام الحسين الميلة لم يذكر أنّه غاب عن المدينة المنورة بمثل المدّة التي ذُكرت لإقامة الجيش الإسلامي في إفريقية ".

ويبدو أنّ الباحثين الذين نقلوا هذه الرواية ساروا على منهجهم في أخذ الروايات التاريخية من المصادر المتأخّرة، من دون مقابلتها مع المصادر المتقدِّمة في البيان مصداقية تلك الروايات.

(۱) ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد العضرمي (ت٨٠٨هـ/١٤٠٥م)، تاريخ ابن خلدون (العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر)، ط بيروت، ١٤٠٠هـ/١٩٧٩م: ٢٠ ص١٢٨٠ ـ ص١٢٩٠

<sup>(</sup>٢) السلاوي، أبو العباس أحمد بن خالد الناصري (ت١٣١٥هـ/١٨٩٧م)، الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقصى، تحقيق: جعفر الناصري ومحمد الناصري، ط الدار البيضاء، ١٣٦٥هـ/١٩٤٥م: ج١، ص٣٦٠.

<sup>(</sup>٣) الحسني، هاشم معروف، سيرة الأئمّة الاثنى عشر، ط٥، إيران، ١٤٢٧هـ/٢٠٠٦م: ج٢، ص١٦٠.

<sup>(</sup>٤) "وقد رجع ذلك الجيش بعد مقامه في إفريقية سنة وثلاثة أشهر". العلايلي، الإمام الحسين: ص٣١٣. يوسف، أحمد يعقوب، أمير المؤمنين سيدنا عثمان بن عفان. ثالث الخلفاء الراشدين من الإسلام إلى الاستشهاد، ط القاهرة، ١٤٢٣هـ/٢٠٠٢م: ص٢١٧. وقد اختلف يوسف مع من سبقه في سنة الخروج إلى إفريقية، ومن خرج من الصحابة في المدد.

<sup>(</sup>٥) للاستدلال على ذلك تم الاطلاع على المصادر التالية فوجد أنَّها لا تذكر اشتراك الإمام الحسين الله فقد إفريقية.

ابن قتيبة، الإمامة والسياسة: ج١، ص٢٧ ـ ص٢٠ البلاذري، فتوح البلدان: ص٢٦٧. وقد ذكر جملة من أبناء الصحابة من دون أن يورد اشتراك الإمامين الحسن والحسين المناقلة الدينوري، أبو حنيفة أحمد بن داود (٢٨٢هـ/٩٨٥م): الأخبار الطوال، تحقيق: عبد المنعم عامر، مراجعة: جمال الدين الشيال، ط٢، قم، ١٣٧٩هـ/١٩٥٩م: ص١٣٩٠. ابن أعثم، أبو محمد أحمد الكوفي (ت٢١٥هـ/٢٩٢م)، كتاب الفتوح، تحقيق: علي شيري، ط بيروت، ١٤١٢هـ/١٩٩١م: ج٢، ص٣٥٧ ـ ص٣١٠. ابن الأثير، الكامل: ج٢، ص٢٥٧ ـ ص٤٨٠.



وفي رواية أُخرى ذُكر أنّ الإمام الحسين الله عنه الله بن العباس وجمع من صحابة رسول طبرستان سنة ٣٠هـ/ ٢٥٠م، ومعه عبد الله بن العباس وجمع من صحابة رسول الله على أن لا يقتل صاحب طبرستان الأصبهذ قد سأل المسلمين الأمان، فأعطاهم سعيد الأمان على أن لا يقتل منهم رجلاً واحداً، ففتحوا الحصن فقتلهم جميعاً إلّا رجلاً واحداً، وحوى كلّ ما في الحصن في وعندئذ استنكر الإمام الحسين الله على أمير الجيش إعطاءه العهد والأمان ونكثه به فيها بعد، ثمّ تنتقل حركة الانتقاد إلى المدينة فتثير الضهائر وتسعرها وتزأر العدالة على لسان الإمام أمير المؤمنين علي الله وينعت تلك السياسة بالجبروت وسعيداً بالجبار في الحبار في المحبوث وسعيداً بالجبار في المحبوث

ولا تصمد هذه الرواية \_ بكلّ تفاصيلها \_ أمام النقد، فالمؤرِّخون نقلوا هذه الرواية على حدِّ زعمهم عن الطبري، وعند الرجوع إلى هذا المصدر نجد أنّ الطبري لا يتطرَّق

<sup>(</sup>۱) سعيد بن العاص بن أمية القرشي الأموي، ولد سنة اهـ/٦٢٢م، وكان من أشراف قريش وفصحائها، ندبه عثمان بن عفان فيمن ندبه لكتابة المصاحف، ولي الكوفة في عهد عثمان، والمدينة لعاوية بن أبي سفيان. هلك سنة ٥٩هـ/٧٨٦م. ابن عبد البر، الاستيعاب: ج٢، ص٩ـ ص١١.

<sup>(</sup>٢) كلمة من مقطعين، (طبر) وتعني: الشيء الذي يشقق به الأحطاب وهي كلمة فارسية، و(استان) بالفارسية تعني الموضع أو الناحية، فمعناها ناحية الطبر، وسُميت بذلك لانتشار الأشجار والأخشاب فيها، وهي بين الرّي وقومس والبحر وبلاد الديلم والجبل.

البكري، معجم ما استعجم: ج٣، ص٨٨٧. ياقوت، معجم البلدان: ج٤، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٣) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٥، ص١٠٣. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٦ ـ ص٧٠. وعنهما أخذ أغلب الكتّاب والمؤرِّخين، وضمنوها كتبهم أو تراجمهم عن حياة الإمام الحسين الله واعتبروا خروجه إلى هذه الغزوة مشاركة منه في الجهاد في سبيل الله، وجعلوها إحدى مناقبه.

يُنظر: العقّاد، أبو الشهداء: ص١٤٣، سرور، العياة السياسية: ص١٤. محمد، أهل البيت في مصر: ص٦٠. حسن، زعماء الإسلام: ص١٩٩. أبو كف، آل بيت النبي: ص٢١. يوسف، أمير المؤمنين عثمان: ص٢٢٥. أبو النصر، الحسين بن علي: ص٣٨. النجار، عبد الوهاب، الخلفاء الراشدون، ط بيروت، ١٤٠٠هـ/١٩٧٩م: ص٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) لطفى، الشهيد الخالد: ص٢٥.



لاعتراض أيّ أحدٍ على سعيد بن العاص، لا الإمام الحسين السُّلا ولا سواه، ولا ينتقل أمر الاعتراض لديه إلى المدينة حيث الإمام أمر المؤمنين على الله يستنكر فعل سعيد في طبرستان، ولا نعلم سند تكملة الرواية التي ذكروها، فلا وجود لها في نصّ الطبري، ولم يُصرِّ حوا بالمصدر الذي استمدُّوا منه هذه المعلو مات؛ ولذلك نعتقد جازمين بأنَّ الإمامين الحسن والحسين اللَّهِ لللهُ يكونا في ذلك الجيش، ونستند في هذا الاعتقاد إلى متن الرواية؛ إذ تقول: «غزا سعيد بن العاص من الكوفة طبرستان» ٠٠٠. فليس بين أيدينا أيّ نصّ أو رواية تفيد بأنَّ الإمامين الحسن والحسين النِّك قد أقاما في الكوفة قبل مقدمهم مع أبيهما بعد معركة الجمل سنة ٣٦هـ/ ٢٥٦م، مستثنين من ذلك قدوم الإمام الحسن التي المعوثاً من أبيه إلى أهل الكوفة يستنهضهم للَّحاق به إلى البصرة ٣٠، فضلاً عن أنَّ الرواية وردت في مصدر أسبق من الطبري وهو البلاذري (ت٧٦٥هـ/ ٨٩٢م) المتخصص في الفتوح، فأوردها من دون سند، وذكر في صدر خبره كلمة (يقال)، ممّا يدلّ على أنّه يشكّ في الرواية ولا يؤكَّدها، وممَّا يدعم هذا الرأي أنَّ اليعقوبي (ت٢٩٢هـ/ ٩٠٤م) ـ وهو أسبق من الطبري (ت٩٢١هـ/ ٩٢٢م) ـ يورد خبر الغزوة بشكل مختلف، فهو يقول: إنَّ سعيد بن العاص وعبد الله بن عامر بن كريز " والى البصرة قد تسابقا فيمَن يفتح خراسان، وليس

-

<sup>(</sup>١) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٥، ص١٠٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٤، ص٤٨٣.

<sup>(</sup>٣) فتوح البلدان: ص٣٢٦. فقال ما نصّة: «... ومعه في غزاته فيما يُقال الحسن والحسين ابنا علي بن أبي طالب»، ويُنظر: حسن، إبراهيم حسن، تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي، ط٧، القاهرة، ١٣٩٤هـ/١٩٧٤م: ج١، ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٤) ابن كريز بن حبيب العبشمي، ابن خال عثمان بن عفان، ولد في عهد رسول الله وقد جُمعت له البصرة وفارس في عهد عثمان بن عفان سنة ٢٩هـ/٢٤٩م، وهو ابن أربع وعشرين سنة، وظل والياً عليها حتى مقتل عثمان. ابن عبد البرّ، الاستيعاب: ج٢، ص٣٥٩ ـ ص٣٦٠. ابن الأثير، أسد الغابة: ج٣، ص١٩١ ـ ص١٩٢٠.



طبرستان، لأن عثمان كتب لهما: «أيّكما سبق إلى خراسان فهو أمير عليها» وسبق ابن عامر و «صالح أهل الطبسين» وهي جزء من المنطقة وأظنّها هي طبرستان التي دخلت ضمن عمليات الفتوح في هذه الحملة، ولم يورد اليعقوبي خبراً باشتراك الإمامين الحسن والحسين المي في هذه العمليات العسكرية، بل ليس لدى اليعقوبي نصّ يفيد بأنّ المسلمين ساروا إلى طبرستان في عهد عثمان بن عفان «.

إنّ هذا التضارب في أخبار هذه الرواية حتى عند المتقدِّمين من المؤرِّخين يعزّز لدينا نفي خروج الإمامين الحسن والحسين المُهَلِّا في هذه الحملة، وإن سُلِّم بخروج هملة إلى تلك الجهات سنة ٣٠هـ/ ٢٥٠م قد تكون دخلت طبرستان، أو أنّها سيطرت على المناطق التابعة لهذه النواحي. فضلاً عن أنّنا تتبّعنا كتاباً ضمّ ترجمة كاملة للإمام الحسين المُلِيُّ وكلّ كلمة قالها في حياته (١٠) فلم نجد ما يؤيّد اشتراكه أو حديثه في الاعتراض على سعيد في تلك الغزوة.

وقد أشار باحث مصري آخر إلى فتوح أُخرى اشترك فيها الإمام الحسين الله فقال: «إنّ الحسين كان في طليعة المجاهدين الصابرين، فقد خرج في عهد الخليفة عثمان لفتح طبرستان مع سعيد بن العاص، وتنقّل مع جيوش المسلمين لفتح إفريقية، وغزا جرجان، وقسطنطينة، ويؤكّد المؤرِّخون أنّ الإمام الحسين زار مصر في عصر الخليفة عمر مع جيش

<sup>(</sup>١) اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص١١٥ ـ ص١١٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٢، ص١١٦.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أيام عثمان في المصدر نفسه: ج٢، ص١١٢ ـ ص١٢٣٠

وهناك مؤرِّخون متقدِّمون آخرون لم يذكروا فتح طبرستان، منهم:

ابن قتيبة، الإمامة والسياسة: ج١، ص٢٧ ـ ص٤٦٠ الدينوري، الأخبار الطوال: ص١٣٩ ـ ص١٤٠ ابن أعثم، الفتوح: ج٢، ص٣٣٥ ـ ص٤٢٦.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: شريفي، محمد وآخرون، موسوعة كلمات الإمام الحسين التي ط قم، ١٤١٥هـ/١٩٩٤م.



#### الفتح الإسلامي»<sup>١٠٠</sup>.

وقد أوضحنا رأينا في فتح إفريقية وطبرستان، أمّا قسطنطينة، فقد وجدت روايات عن ذلك لكن في فترات لاحقة على عهد عثمان بن عفان. أمّا جرجان ومصر، فلم نجد أيّ نصّ لدى المتقدّمين أو المتأخرين على هذا الأمر، ناهيك عن أنّ باحثة عراقية أحصت أسهاء الصحابة الذي واكبوا عملية فتح مصر في عهد عمر بن الخطاب، فذكرتهم مفصّلاً ولم يكن بينهم الإمام الحسين الميلاً.

(١) أبو كف، آل بيت النبي: ص٢١.

<sup>(</sup>٢) مرجان، زينب فاضل رزوقي، أحوال مصر الإدارية والاقتصادية والاجتماعية من التحرير حتى نهاية العصر الراشدي، ط بغداد، ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م: ص٤١.

### شبهة: مخالفة الإمام الحسين السلا

### للإمام الحسن الميلا في الصلح

بويع الإمام الحسن الله بالخلافة بعد استشهاد أبيه الإمام أمير المؤمنين على الله بيومين من وقيل يوم مات أبوه من وكان قد بايع أمير المؤمنين علياً الله على الموت أربعون ألفاً للسير بهم إلى معاوية في الشام وذلك قبل اغتياله الله عاوية، إلّا أنّ خذلان جيشه وقادته ومن مسير جيش الشام إليه تجهّز وسار من الكوفة يريد معاوية، إلّا أنّ خذلان جيشه وقادته ومن ثمّ انتهاب متاعه وطعنه في فخذه، أدى به إلى مهادنة معاوية، وكتب له بذلك شروطاً من وطأت.

وقد روي أنّ الإمام الحسن الله أعلم أخيه الإمام الحسين الله بذلك، فقال: «يا هذا، إنّي نظرت في أمري فوجدتني لا أصل إلى الأمر حتى يُقتل من أهل العراق والشام مَن لا أحب أن احتمل دمه، وقد رأيت أن أُسلّم الأمر إلى معاوية، فاشاركه في إحسانه ويكون عليه إساءته، فقال الحسين الله: أُنشدك الله أن تكون أوّل مَن عاب أباك وطعن عليه ورغب عن أمره، فقال: إنّي لا أرى ما تقول، ووالله، لئن لم تتابعني لأشدّنك في الحديد فلا تزال فيه حتى أفرغ من أمري. قال: فشأنك»(\*).

<sup>(</sup>١) المسعودي، مروج الذهب: ج٣، ص١٨١.

<sup>(</sup>٢) الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢١٦. الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٧١. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٢٧١. ابن الطولوني، النزهة السنية: ص٤٦.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٢٨٢ ـ ص٢٨٤. الشيخ المفيد، الإرشاد: ص٢٧٦ ـ ص٢٢٧.

<sup>(</sup>٤) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٢٩٣. ويُنظر: الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٧١٠. ص٧٢. ابن أعثم، الفتوح: ج٤، ص٢٨٩. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٢٧١.

والغريب ألّا يرد ذكرٌ للإمام الحسين الله في شأن الصلح ويغضي عن كونه الخارج فيه التناقض واضحاً، فالنصّ يُصوّر معاوية محسناً بطلب الصلح ويغضي عن كونه الخارج على السلطة والبادئ بسفك الدماء التي بدا أنّ النصّ يجعلها في عنق أمير المؤمنين الإمام على الله الذي أخذ الإمام الحسن الله يخالف نهجه ويجنح إلى السلم ـ وذلك يخالف أيضاً خروج الإمام الحسن الله بعدة الحرب إلى معاوية \_ وقد استدعت رغبة الإمام الحسن الله على الله بالصلح أن يعزم الإمام الحسين الله عليه بإلّا يعيب أباه، وكأنّ الإمام أمير المؤمنين على الله التاريخية كلّها والقائلة بخروج معاوية على الخلافة وإبائه البيعة، وسعيه إلى حرب الإمام أمير المؤمنين على الله من على الله منه على الله المناه التي قدَّمها الإمام أمير المؤمنين على الله منه المؤمنين على الله المؤمنين على الله الله المؤمنين على الله المؤلفة الله المؤلفة الله المؤلفة الله منه المؤلفة الله المؤلفة المؤلفة الله المؤلفة الله المؤلفة الله المؤلفة الله المؤلفة الله المؤلفة الله المؤلفة ال

وقد جاءت صيغة النص توحي بتفرّد الإمام الحسن الله بقرار الصلح دون استشارة المقرّبين منه، أو أهل بيته، وهذا ما سكتت عنه المصادر التاريخية كذلك، وأظهرت هذه الرواية أنّ الإمام الحسين الله يرد على الإمام الحسن الله أمره ولا يقنع بفعله، ولا يُعقل أن يكون ذلك من شخص قد رافق الإمام الحسن الله في كلّ خطواته، وعاش تطوّرات الوضع العسكري والسياسي الذي قاد الإمام الحسن الله إلى قبول الصلح.

وبوسع الناظر أن يهتدي إلى مؤشرات أُخرى، منها: أنّ تاريخ العلاقة بين الحسنين الميالية لم يكن إلّا تاريخ المودة والاحترام والتقدير لبعضها، ولم تسجِّل المصادر التي عُنيت بترجمتها أيّ بادرة خلاف أو نزاع، ناهيك عن أنّ الإمام الحسين الله حتى وإن كان كارهاً للصلح \_ وهذا لا يستثنى منه الإمام الحسن الله أيضاً \_ إلّا أنه انسجم تماماً مع رؤية

<sup>(</sup>١) يُنظر: الأصفهاني، مقاتل الطالبيين: ص٧٠. الشيخ المفيد، الإرشاد: ص٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: نهج البلاغة: ص٢٦٦ ـ ص٤٦٤، ص٤٩٢، ص٤٩٤. المنقري، صفين: ص٨٠٠.



الإمام الحسن الله للظروف القائمة آنذاك، فنجد أنّه لم يستغلّ انفعال عدد من أصحاب الإمام الحسن الله عندما شخصوا إلى المدينة مطالبين الإمام الحسن الله بإعادة الحرب مع معاوية فنصحهم بمثل ما نصحهم به أخيه الإمام الحسن الله بأن يلزم كلّ رجل منهم بيته ما دام معاوية حياً".

(١) ابن قتيبة، الإمامة والسياسة: ج١، ص١٨٦ ـ ص١٨٧٠

### مجموعة شبهات للطعن في مشروعية ثورة الإمام الحسين الطلا

## شبهة: لماذا لم يعلن الإمام الحسين الله الثورة في عهد معاوية طالما كان عهد معاوية عهد مظالم وإفساد؟

إنّ الإمام الحسين الله سعى في أيام معاوية إلى إبقاء قاعدة عامّة ـ لا تنحصر في الكوفة ـ مؤمنة بأحقيّة أهل البيت الله في النهوض بأمر الأمّة تشمل الأمصار الإسلامية، فقبل هلاك معاوية بسنتين حبّ الإمام الحسين الله وعبد الله بن جعفر وعبد الله بن عباس معه. وقد جمع الإمام الحسين الله بني هاشم رجالهم ونساءهم ومواليهم وشيعته، مَن حبّ منهم ومَن لم يحج، وجمع عدداً من الصحابة والتابعين وأبناءهم وقام فيهم خطيباً، فقال: «... فإنّ الطاغية قد صنع بنا وبشيعتنا ما قد علمتم ورأيتم وشهدتم وبلغكم، وإنّي أُريد أن أسألكم عن أشياء قلان صدقتُ فصد قوني، وإن كذبت فكذّبوني، اسمعوا مقالتي واكتموا قولي، ثمّ ارجعوا إلى أمصاركم وقبائلكم مَن أمنتموه ووثقتم به فادعوهم إلى ما تعلمون، فإنّي أخاف أن يندرس هذا الحقّ ويذهب، والله متمّ نوره ولو كره الكافرون»، في ارك الإمام الحسين في شيئاً أنزل الله فيهم من القرآن إلّا قاله وفسّره، وشيئاً قاله الرسول في أبيه وأُمّه الله وأهل بيته الله فيهم من القرآن إلّا قاله وفسّره، وشيئاً قاله الرسول في أبيه وأُمّه عنه، وشهدناه، ويقول

<sup>(</sup>١) الطبرسي، الاحتجاج: ج٢، ص١٧٠. ويُنظر: الهلالي، كتاب قيس: ج٢، ص٧٨٩.



التابعون: «اللَّهم قد حدَّثنا مَن نصدِّقه ونأتمنه»، فقال الإمام الحسين اللَّهِ: «أُنشدكم بالله إلّا رجعتم وحدَّثتم به مَن تثقون به»، ثمَّ نزل وتفرَّق الناس على ذلك (٠٠٠.

وتبرز أهمية هذا الاجتماع الذي عقده الإمام الحسين الله لاشتماله على فئات عديدة، كشخصيات الهاشميين ومَن يُدينون لهم بالولاء، وأصحاب الرأي من المهاجرين والأنصار والتابعين الذين لا يمكن إغفال رأيهم وتجاوز وجهات نظرهم فيها يرجع إلى قضايا الأُمّة المصيرية، وتبرز أهمية الزمان فهو موسم الحجّ. وأمّا المكان، فهو أرض منى ليكون لهذا التجمع الكبير أثره وصداه في سائر البلاد الإسلامية بعد رجوع الحجاج إلى بلدانهم، وتحدُّثِهم بها جرى في ذلك الاجتماع، لاسيها وأنّه ذُكر للإمام الحسين الله موقف أخر كان خطابه فيه مطوّلاً لم ينحصر في توجيه الحاضرين إلى الدعوة إلى حقّ أهل البيت الله وإنّه وبانه ومسؤولية الأمّة في السيابية لدعوة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتوبيخ الحاضرين بالتقصير في القيام الأموي ومسؤولية أهل العلم منهم، ومن ثَمَّ الإنذار باستحواذ الظَلَمة على أمر بالمعروف لية أهل العلم منهم، ومن ثَمَّ الإنذار باستحواذ الظَلَمة على أمر المُعرف لنصرة الحقّ. وممّا جاء في ذلك الخطاب:

«اعتبروا أيها الناس بها وعظ الله به أولياءه من سوء ثنائه على الأحبار، إذ يقول: ﴿ لَوَلاَ يَنْهَمُهُمُ ٱلرَّبَانِيُّونَ وَٱلْأَحْبَارُ عَن قَوْلِهِمُ ٱلْإِثْمَ ﴾ وقال: ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَخِي إِسْرَءِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُردَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَّ ذَالِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ \* بَخِي إِسْرَءِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُردَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَّ ذَالِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ \* كَانُواْ لَا يَتَنَاهُونَ عَن مُّنكِرٍ فَعَلُوهٌ لَيَئْسَ مَا كَانُواْ يَقْعَلُونَ ﴾ وإنّما عاب الله ذلك عليهم؛ لأنّهم كانوا يرون من الظلمة الذين بين أظهرهم المنكر والفساد فلا

<sup>(</sup>١) الطبرسي، الاحتجاج: ج٢، ص١٧٠ ـ ص١٨٠

<sup>(</sup>٢) الهديبي، قراءات في بيانات الثورة الحسينيّة: ص٩١٠ ـ ص٩٢٠.

<sup>(</sup>٣) المائدة: الآية ٦٣.

<sup>(</sup>٤) المائدة: آية ٧٨ ـ آية٧٩.

ينهونهم عن ذلك رغبة فيها كانوا ينالون منهم، ورهبة ممّا يحذرون... ثمَّ أنتم أيتها العصابة بالعلم مشهورة، وبالخبر مذكورة، وبالنصيحة معروفة... يهابكم الشريف، ويكرمكم الضعيف... أليس كلّ ذلك إنّما نلتموه بها يرجى عندكم من القيام بحقّ الله، وإن كنتم عن أكثر حقّه تُقصّرون، فاستخففتم بحقّ الأئمّة، فأمّا حقّ الضعفاء فضيّعتم، وأمّا حقّكم بزعمكم فطلبتم، فلا مالاً بذلتموه، ولا نفساً خاطرتم بها للذي خلقها، ولا عشيرة عاديتموها في ذات الله... لقد خشيت عليكم... أن تحل بكم نقمة من نقماته... وقد ترون عهود الله منقوضة فلا تفزعون وأنتم لبعض ذمم آبائكم تفزعون،... ولو صبرتم على الأذى وتحملتم المؤونة في ذات الله كانت أُمور الله عليكم ترد وعندكم تصدر وإليكم ترجع، ولكنكم مكّنتم الظّلَمة من منزلتكم، واستسلمتم (وأسلمتم) أُمور الله في أيديهم يعملون بالشبهات ويسيرون في الشهوات، سلّطهم على ذلك فراركم من الموت وإعجابكم بالحياة التي هي مفارقتكم، فأسلمتم الضعفاء في أيديهم، فمِن مستعبد مقهور وبين مستضعف على معيشته مغلوب، يتقلُّبون في الملك بآرائهم ويستشعرون الخزى بأهوائهم، اقتداءً بالأعراب، وجرأة على الجبّار، في كلّ بلد منهم على منبره خطيب يصقع، فالأرض لهم شاغرة وأيديهم فيها مبسوطة، والناس لهم خول لا يدفعون يد لامس، فمِن بين جبّار عنيد وذي سطوة على الضعفة شديد، مطاع لا يعرف المبدئ المعيد. فيا عجباً وما لى لا أعجب والأرض من غاش غشوم ومتسلِّط ظلوم، وعامل على المؤمنين بهم غير رحيم، فالله الحاكم فيها فيه تنازعنا، والقاضي بحكمه فيها شجر بيننا» ···.

ومضى الإمام الحسين الميلا منزها دعوته من رغبة في سلطان ومقتدياً بأبيه أمير المؤمنين

<sup>(</sup>۱) الحراني، أبو محمد الحسن بن علي بن شعبة (من علماء القرن الرابع الهجري/ العاشر الميلادي)، تحف العقول عن آل الرسول صلّى الله عليهم، تصحيح: علي أكبر غفاري، ط طهران،  $1807_{-}1807_{-}$ 



الإمام على الله برفع شعار الإصلاح (١٠)، ومحذّراً من تخاذل المؤمنين فيغلبهم الظلمة على مقاليد أُمورهم، فقال:

«اللهم»، إنّك تعلم أنّه لم يكن ما كان منّا تنافساً في سلطان ولا التهاساً من فضول الحطام، ولكن لنري (لنرد) المعالم من دينك، ونظهر الإصلاح في بلادك، ويأمن المظلومون من عبادك، ويُعمل بفرائضك وسننك وأحكامك، فإنّكم إلّا تنصرونا وتنصفونا قوي الظلمةُ عليكم، وعملوا في إطفاء نور نبيكم، وحسبنا الله وعليه توكلّنا وإليه أنبنا وإليه المصر»...

ولعل هذه الحادثة وتواصل أهل العراق مع الإمام الحسين الله العهد الذي أُخذ معاوية بن أبي سفيان ممّا دفعه إلى الإرسال للإمام الحسين الله مذكراً إياه بالعهد الذي أُخذ (صلح الإمام الحسن الله)، ومشككاً بصدق نوايا أهل العراق وإخلاصهم، ومهدداً بالكيد للإمام الحسين الله إذا ما كاده؛ فأجابه الإمام الحسين الله بكتاب «سيظل على التاريخ سجّلاً لعبث السلطة، وانتقاد الشعب الذي يأبي إلّا أن تكون له الرقابة الممنوحة له من قبل الله الله الله وضح فيه أنّ ما أوصله وشاة معاوية إليه لا يقصد منه الإمام الحسين الله عرباً ولا خلافاً، وإنّا لا بدّ من الإعذار لله في معاوية وأتباعه بإنكار مخالفاتهم وممّا جاء فه:

«... فأمّا ما نُمي إليك فإنّما رقّاه الملاقون المشاؤون بالنهائم المفرّقون بين الجميع، وما أريد حرباً لك ولا خلافاً عليك، وأيم الله، لقد تركت ذلك وأنا أخاف الله في تركه، وما

<sup>(</sup>١) يُنظر: نهج البلاغة: ص٢٣٢.

<sup>(</sup>۲) الحرّاني، تحف العقول: ص٢٤٣. وقد أورد هذه الخطبة كاملة: النفيس، أحمد راسم، على خطى الحسين، ط إيران، ١٤١٨هـ/١٩٩٧م: ص٧١٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٢٢٠.

<sup>(</sup>٤) العلايلي، الإمام الحسين: ص٣٣٦.



أظنّ الله راضياً عنّي بترك محاكمتك إليه، ولا عاذري دون الإعذار إليه فيك وفي أوليائك القاسطين الملحدين، حزب الظالمين وأولياء الشياطين... اللحدين، حزب الظالمين وأولياء الشياطين... اللحدين،

ثمَّ استمرَّ الإمام الحسين اللهِ في رسالته مذكِّراً معاوية بمنكراته، كقتل حجر بن عدي وأصحابه المصلّين العابدين الذين أنكروا الظلم وقاوموا البدعة، ولم يخافوا في الله لومة لائم، وقتل عمرو بن الحمق الخزاعي المعروف بعبادته وتقواه، واستلحاق زياد بن سميّة ومخالفة السنّة النبوية، ثمَّ ذكَّره بسيرة زياد القاسية في شيعة أمير المؤمنين الإمام على الله فقال:

«... أولستَ صاحب الحضرميّين الذين كتب إليك ابن سمية أنّهم على دين علي، فكتبت إليه: اقتل مَن كان على دين علي ورأيه، فقتلهم ومثّل بهم بأمرك، ودين علي دين محمد الذي كان يضرب عليه أباك، والذي... أجلسك مجلسك هذا، ولولا هو كان أفضل شرفك تجشم الرحلتين في طلب الخمور...»...

وعندما حذّر معاوية الإمام الحسين النه من الفتنة، وشقّ عصا الأُلفة في الأُمّة أجاب الإمام الحسين النه في الأمّة أعلم لها فتنة أعظم من إمارتك عليها، وقلت فيها قلت: انظر لنفسك ولدينك ولأُمّة محمد، وإنّي والله، ما أعرف أفضل من جهادك، فإن أفعل فإنّه قربة إلى ربّي، وإنّ لم أفعله فاستغفر الله لديني، وأسأله التوفيق لما يحبّ ويرضى، وقلت:... متى تكدني أكدك، فكدني يا معاوية فيها بدا لك، فلعمري لقديها يكاد الصالحون، وإنّي لأرجو أن لا تضرّ إلّا نفسك، ولا تمحق إلّا عملك، فكدني ما بدا لك، واتق الله يا معاوية، واعلم أنّ لله كتاباً لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلّا أحصاها، واعلم أنّ الله ليس بناس لك قتلك بالظنّة، وأخذك بالتهمة،... ما أراك إلّا وقد أوبقتَ نفسك، وأهلكت دينك،

-

<sup>(</sup>۱) البلاذري، أنساب الأشراف: ج ٥، ص١٢٨ ـ ص١٢٩٠ ابن قتيبة، الإمامة والسياسة: ج١، ص١٤٨. الطبرسي، الاحتجاج: ج٢، ص١٨٠.

<sup>(</sup>٢) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٥، ص١٢٩. الطبرسي، الاحتجاج: ج٢، ص١٩٠.

#### وأضعت الرعيّة»···.

يتَّضح من النصوص المتقدِّمة من رسالة الإمام الحسين الله التزامه بالوفاء بها اتُّفِق عليه في صلح الإمام الحسن النَّالِا من وضع الحرب، والتريّث حتى هلاك معاوية ليعاد الأمر شوري بين المسلمين، وإذا كان الإمام الحسين الله يرى ضرورة إبداء الإنكار لمخالفات معاوية وولاته، فهو يلتزم بالحفاظ على وحدة الأُمَّة، ويبدو أنَّ مبايعة معاوية لابنه يزيد بو لاية العهد، قد جعل الإمام الحسين الله يُسفر عن معارضته التي باتت تقاوم حكومة أخلّت بالتزامها السياسي (إعادة الأمر شوري)، والديني (مفاسد الحكومة)، والأخلاقي (تتبع شيعة أمير المؤمنين الإمام على الله وعدم الالتزام بشروط الصلح). لكن مًا يُشار إليه أنَّ خطوات الإمام الحسين الله لا تتعدُّ التمهيد بخلق قاعدة معارضة تشعر بالحاجة إلى التغيير والإصلاح، ولذلك عوامل متعددة منها: ما عُرف عن معاوية من أُسلوب في القضاء على خصومه السياسيين<sup>،،</sup> فضلاً عن أنّ معاوية «لم يستهتر استهتاراً مكشوفاً لا يترك للناس عذراً» فبدا \_ وإن لم يكن لعامّة الناس \_ أنّه الحاكم لأمر الناس بسلطان الدين فهو \_ كما روّج \_ كاتب الوحى، وخال المؤمنين!! ٥٠ ومَن تنازل له الإمام الحسن اليُّل وفق عهد مكتوب عن السلطة، ووافق على ذلك الإمام الحسين اليُّلا، فإذا ما ثار الإمام الحسين الله في عهد معاوية لكان من السهولة على معاوية بوجود جهازه الدعائي، ووسائل تمويله الضخمة ٥٠ أن يجعل من الإمام الحسين الله رجل دنيا فرق شمل الجماعة في

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة، الإمامة والسياسة: ج١، ص١٤٦ ـ ص ١٤٧. البلاذري، أنساب الأشراف: ج٥، ص١٢٩ ـ ص١٣٠. الطبرسي، الاحتجاج: ج٢، ص١٩ ـ ص٢٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: موقفه مع سعد بن أبي وقاص وعبد الرحمن بن خالد بن الوليد، والحسن بن على الله ﴿. الأصفهاني، مقاتل الطالبيين: ص٨١. ابن عبد البر، الاستيعاب: ج٢، ص٤٠٩. ابن الأثير، أسد الغابة: ج۳، ص۲۸۹.

<sup>(</sup>٣) العلايلي، الإمام الحسين: ص٣٣٨.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: المنقرى، صفين: ص٣٢.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الحسناوي، المعارضة: ج٧٧٨ ـ ص٤٨٩٠.

سبيل السلطة وخرج على السلطة الشرعية \_ وهذا ما رأينا بوادره في رسالة معاوية وجواب الإمام الحسين الله عليها \_ كها أنّ الكثير من الناس كان سيظنّ بأنّ الإمام الحسين الله كان مخالفاً لأخيه الإمام الحسن الله في الهدنة مع معاوية، في الوقت الذي كان فيه الإمام الحسين الله حريصاً على إظهار موافقته لأخيه الإمام الحسن الله في قراره ذاك...

وممّا له أهمّيته موقف معاوية من الإمام الحسين الله إذ لم يفته أن يضع الأرصاد والعيون على تحركاته ومن ذلك إرسال مروان بن الحكم إلى معاوية يُعلِمه بقدوم رجال من الكوفة إلى الإمام الحسين الله وإقامتهم عنده، فكتب إليه معاوية يحذره من العمل ضدّه، أو أن يستفزّه من وصفهم بسفهاء الكوفة من الذين يحبّون الفتنة ...

وعلى وفق هذه السياسة سيكون الإمام الحسين الله تحت الرصد، والتخلّص منه سيكون سهلاً لبعده عن القاعدة التي أراد الاستناد عليها (الموالين له من أهل الكوفة وشيعته في العراق)، وترصد عدوه به فيُقضى عليه بهدوء فلا يكون سوى «علوي مات حتف أنفه، يثير موته الأسى في قلوب أهله، ومحبيّه وشيعة أبيه إلى حين، ثمّ يطوي النسيان ذكراه» ".

وإذا قُدر لثورة الإمام الحسين الله أن تقوم فإن مقوّماتها الاقتصادية كانت ضعيفة، وجهاز الدولة أقوى منه، فقد كان الإمام الحسين الله تحت رحمتها تضيّق عليه متى شاءت، في حين كان معاوية يتألّف الناس بالأموال، ويوسع العطاء على شيوخ العشائر وذوي المكانة، وينعم عليهم بالهبات والجوائز "، وقد استخدم معاوية منع العطاء عن بني هاشم من دون الناس كنوع من الضغط عليهم ليحملوا الإمام الحسين الله ويجبروه على البيعة ليزيد ".

<sup>(</sup>١) يُنظر: الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٢٠ ـ ص٢٢١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٢٢٤ ـ ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) شمس الدين، ثورة الحسين الله: ص١٥٥.

<sup>(</sup>٤) غنيم، الثورات العلوية: ص١١٣٠.

<sup>(</sup>٥) ابن قتيبة، الإمامة والسياسة: ج١، ص١٥٤. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٣٥٥.

ويبدو أنّ الإمام الحسين الله كان مدركاً لهذا الواقع عندما نصح شيعته في الكوفة بالتريّث ما دام معاوية حيّاً، وإن ظلّ يعدّ العدّة اللازمة للنجاح عند القيام، وقد سارت هذه الإعدادات بالطريقة المرسومة لها حتى إذا هلك معاوية كان «أمر الشيعة في الأعوام الأخيرة من حكم معاوية قد عظم، وانتشرت دعوتهم أي انتشارٍ في شرق الدولة الإسلامية وفي جنوب بلاد العرب، ومات معاوية... وكثير من الناس وعامّة أهل العراق بنوع خاصّ يرون بغض بنى أُمية وحبّ أهل البيت لأنفسهم ديناً» (٠٠).

(۱) حسين، الفتنة الكبرى (علي وبنوه): ج٢، ص١٩٧٠.

### شبهة: نزاهة يزيد عن المنكرات

إنّ لمعرفة شخصية يزيد أهمّية كبرى في تحديد موقف الإمام الحسين الله لنصل إلى أنّ «مبررات الثورة موجودة في سلوك يزيد نفسه، هذا السلوك الذي لا يلتقي مع الدين» (٠٠٠.

إذ لم يُختَلف في أنّ يزيد هو ابن معاوية بن أبي سفيان صخر بن حرب بن أُمية بن عبد شمس وكنيته أبو خالد أمّه ميسون بنت بحدل الكلبية التي تزوجها معاوية لتوطيد صلته بالقبائل اليمنية فبنى كلب أخوال يزيد وأنصاره ف.

وقد وُلد يزيد في سنة خمس أو ست أو سبع وعشرين للهجرة/ ٦٤٥م، ٦٤٦م، ٦٤٧م، ٦٤٧م،، ونشأ وتربّى في حجر معاوية يطلب فلا يُردّ له طلب، ويأمر فيطاع فترعرع وكبر

<sup>(</sup>١) شمس الدين، ثورة الحسين الله: ص١٦٧.

<sup>(</sup>۲) الزبيري، نسب قريش: ص۱۲۱ ـ ص۱۲۷۰ الطبري، تاريخ الأَمم والملوك: ج٦، ص١٦٨٠ ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص٢٢٠ ابن طولون الدمشقي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن علي الصالحي (ت٩٥٣هـ/١٥٤٦م)، قيد الشريد من أخبار يزيد، دراسة وتحقيق: كرم حلمي فرحات، ط القاهرة، ١٤٢٦هـ/٢٠٠٥م: ص٨٥٠ الشمري، هزاع ابن عبد، حقائق عن أمير المؤمنين يزيد بن معاوية، ط اليمامة، ١٣٩٥هـ/١٩٧٥م: ص١١٠

<sup>(</sup>٣) ابن ماجة، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني (ت٢٧٥هـ/٨٨٨م)، تاريخ الخلفاء، ط٢، بيروت، ١٤٠٧هـ/١٩٨٦م: ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٤) الزبيري، نسب قريش: ص١٢٧. ابن قتيبة، الإمامة والسياسة: ج١، ص١٣٥. اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص١٦٨. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص٢٢٩. ابن طولون الدمشقي، قيد الشريد: ص٨٦٠. وقد أختُلف في اسم أبي ميسون، فجعله ابن كثير (مخول)، وابن طولون (بحدل). واثبته المؤلف حسب ما ورد لدى الزبيري.

<sup>(</sup>٥) دسوقي، القبائل العربية: ص٣٥٧.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص٢٢٩. ابن طولون الدمشقي، قيد الشريد: ص٨٥٠ الشمري، حقائق... يزيد بن معاوية: ص١١٠.



على «إقبال على الشهوات» ١٠٠، وكان معاوية لا يعدل بما يُرضيه شيئاً ١٠٠٠.

وقد تواتر في المصادر المتقدِّمة عن شهود كُثر معروفون بورعهم وتقواهم شهادات تتحدَّث عن يزيد وعن سلوكه وصفاته الأخلاقية المشينة، ومن ذلك ارتكابه لبعض الكبائر، كشرب الخمر، والزنا، وترك الصلاة، فقد قال معقل بن سنان بن مظهر "في يزيد: «رجل يشرب الخمر وينكح الحرم» وقال عنه عبد الله بن حنظلة الغسيل و «والله ما خرجنا على يزيد حتى خفنا أن نُرمى بالحجارة من السهاء، إنّ رجلاً ينكح الأمّهات والبنات والأخوات، ويشرب الخمر، ويدع الصلاة، والله لو لم يكن معي أحد من الناس لأبليت لله فيه بلاءً حسناً ».

وقد اشتهر يزيد بشرب الخمر حتى عُرف بـ «يزيد الخمور» على الرغم من أمر الله سبحانه وتعالى باجتناب الخمر واعتبارها رجس من عمل الشيطان، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا

<sup>(</sup>١) ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة، الإمامة والسياسة: ج١، ص١٥٦. ويُنظر: الجاحظ، رسائل الجاحظ: ج٢، ص١٥٥٠.

<sup>(</sup>٣) الأشجعي، صحب النبي وشهد معه فتح مكّة، وحمل لواء قومه فيها، أسره مسلم ابن عقبة المري بعد وقعة الحرّة وقتله صبراً. ابن سعد، الطبقات: ج٤، ص٢٨٢ ـ ص٢٨٣. ابن عبد البرّ، الاستيعاب: ج٣، ص٤١٠.

<sup>(</sup>٤) ابن سعد، الطبقات: ج٤، ص٢٨٣. ابن حجر، الإصابة: ج٣، ص٤٤٦.

<sup>(</sup>٥) ابن أبي عامر، وأبوه صاحب رسول الله على الذي خرج إلى أحد جُنباً فاستشهد وغسلته الملائكة، فيقال لولده: بنو غسيل الملائكة، ولد عبد الله بعد أحد، فرأى النبي وسمع منه، وقد أجمع أهل المدينة على عبد الله لقيادتهم في وقعة الحرّة لعبادته وورعه وتقواه. وقتل في تلك الوقعة سنة مدم ٢٦هـ/٢٨٦م.

ابن سعد، الطبقات: ج٥، ص٦٥. وص٦٦. ابن عبد البر، الاستيعاب: ج٢، ص٢٨٦. وص٢٨٠.

<sup>(</sup>٦) ابن سعد، الطبقات: ج٥، ص٦٦. ويُنظر: ابن عبد البر، الاستيعاب: ج٢، ص٢٨٧. ابن الأثير، أُسد الغابة: ج٣، ص١٤٧.

<sup>(</sup>٧) ابن عبد ربّه، العقد الفريد: ج٦، ص٨٤٣. ووصفه عبد الله بن الزبير بـ: «السكّير الخمّير». المسعودي، التنبيه والإشراف: ص٢٧٩. ويُنظر: البلاذري، أنساب الأشراف: ج٥، ص٣١٩.

ٱلْخَمَّرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَصَابُ وَٱلْأَزَلَمُ رِجْسُ مِّنَ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَٱجْتَنِبُوهُ ... ﴿ الله ورد عن الرسول عَيَا الله من لعن شاربها ".

وقد ورد على لسان الصحابة ما يدل على إظهار يزيد لذلك، فورد في رسالة الإمام الحسين الله إلى معاوية وصف يزيد بشرب الخمر وملاعبة الكلاب"، وقال عنه عبد الله بن عمر مستنكراً بيعته: «نبايع مَن يلعب بالقرود والكلاب، ويشرب الخمر، ويظهر الفسوق! وما حجّتنا عند الله؟!» ".

ونقل الطبري عن أهل المدينة بعد قدومهم من عند يزيد سنة ٦٢هـ/ ٦٨٦م قولهم: «إنّا قدمنا من عند رجل ليس له دين، يشرب الخمر، ويعزف بالطنابير، ويضرب عنده القيان، ويلعب بالكلاب، ويسامر الخُرّاب والفتيان»(٠٠).

وذكر ابن كثير الله أحسّ بها كان يظهره يزيد فوعظه في رفق، فقال «يا بني، ما

<sup>(</sup>١) المائدة: آية ٩٠.

<sup>(</sup>٢) روي عن رسول الله و الله و

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسياسة: ج١، ص١٤٧٠ البلاذري، أنساب الأشراف: ج٥، ص١٢٠٠

<sup>(</sup>٤) اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص١٥٩.

<sup>(</sup>٥) الطبرى، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٢٦٢ ـ ص٢٦٣٠

<sup>(</sup>٦) عماد الدين إسماعيل بن عمر الشافعي، ولد في سنة ٧٠٠هـ أو ٧٠١هـ/١٣٠٠ ـ ١٣٠١م، في إحدى قرى الشام، نشأ في دمشق، واختلف إلى حلقات العلم والدرس، وأخذ على كبار علمائها، وصف بالحفظ والدقّة والفهم الصحيح وحسن السليقة، إلاّ أنّه يُعد من مُحدِّثي الفقهاء ولم يكن يعمل على طريقة المحدِّثين في تحصيل العوالي وتمييز العالي من النازل في الحديث ونحو ذلك من فنونهم. توفي سنة ٧٧٤هـ/١٣٧٢م.

يُنظر: ابن حجر، أحمد العسقلاني (ت٥٠٥هـ/١٤٤٨م)، الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، تحقيق: محمد سيد جاد الحقّ، ط مصر، (بلات): ج۱، ص٤٠٠ السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن (ت٩١١هـ/١٩٩٣م). طبقات العفاظ، تحقيق: علي محمد عمر، ط مصر، ١٩٧٣هـ/ ١٩٧٣ م: ص٥٢٩٠.

أقدرك على أن تصل إلى حاجتك من غير تهتك يذهب بمروءتك وقدرك، ويشمت بك عدوك، ويسيء بك صديقك» د. وعلّق على ذلك ابن كثير قائلاً: وهذا كما جاء في الحديث «مَن ابتُلى بشيء من هذه القاذورات فليستتر بستر الله (عزّ وجلّ)» د.

وروى البلاذري أنّ يزيد بن معاوية كان أول مَن أظهر شرب الشراب والاستهتار بالغناء والصيد واتّخاذ القيان والغلمان، والتفكّه بها يضحك منه المترفون من القرود والمعاقرة بالكلاب والديكة ولم يتخلّف عن وصفه بتلك الصفة حتى ابنه معاوية بن يزيد من عندما قال: «... إن من أعظم الأُمور علينا علمنا بسوء مصرعه، وبئس منقلبه... أباح الخمر وضرب الكعبة »(...

وممّا اشتهر به يزيد تركه للصلاة، فورد فيه: «رأيت يزيد بن معاوية يترك الصلاة سكراً» وقيل عنه بأنّه كان يترك «الصلوات في بعض الأوقات، وإماتتها في غالب الأوقات» ...

فتباً لَمَن أمسى علينا خليفةً صحابته الأدنون منه قرودُ

أنساب الأشراف: ج٥، ص٣٠٠٠ ويُنظر: الدميري، كمال الدين بن موسى بن عيسى (ت٨٠٨هـ/ ١٤٠٥م)، حياة الحيوان الكبرى، صححها: عبد اللطيف سامر، ط قم، ١٤٢٥هـ/٢٠٠٤ م: ج٢، ص٠٠٧.

<sup>(</sup>۱) ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف: ج٥، ص٢٩٩. ابن الطقطقي، الفخري: ص١٠٣. وقد أورد البلاذري قول أحد الشعراء معرِّضاً باتّخاذه القرود:

<sup>(</sup>٤) كنيته أبو يزيد، بويع له يوم هلك أبوه، وأقام ثلاثة أشهر وقيل أربعون يوماً، ثمَّ توفّي سنة ٤٦هـ/١٨٣م، وله من العمر نيف وعشرون سنة، ودُفن بدمشق. ابن ماجة، تاريخ الخلفاء: ص٢٨٠ ـ ص٢٩٠. ابن الطولوني، النزهة السنية: ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٥) ابن حجر، الصواعق المحرقة: ص٣٣٦.

<sup>(</sup>٦) البيهقي، دلائل النبوة: ج٦، ص٤٧٤.

<sup>(</sup>٧) ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص٢٣٠.



ومن الطبيعي أن تلقى هذه الصفة استهجان المسلمين وهم لا يزالون يعيشون الإسلام في عهده الأول، ولا تزال تتردد بينهم أقوال الرسول على الذي قرن بين الشرك والكفر وبين ترك الصلاة (٠٠).

وقد أورد هذه الصفات والسلوك المشين الذي اتصف به مَن تولى قيادة أمر المسلمين عدد من الكتّاب والباحثين بينها أجهد عدد آخر منهم نفسه \_ لاسيها المتأخرين منهم، أي الذين كتبوا في النصف الثاني من القرن العشرين الميلادي \_ لردّ هذه الأخبار التي بلغت حدّ التواتر، وقاموا بمحاولات حثيثة ومضنية لتبرئة يزيد وما نُسب إليه، أو لتبرير تلك الأفعال عندما لا يجدون محيصاً من صدقها جرياً وراء المنهج التبريري وبها يوائم الفكر السلفي، الذي غلب على نتاجات بعض هؤلاء الكتّاب بعد النصف الثاني من القرن العشرين.

فقد برّاً بعض هؤلاء الكتّاب يزيد؛ إذ لم يذكروا تهتكه، وتركه للصلاة وشرب الخمر وإنّم نزهوه بحجّة أنّه من الطبقة الأولى من التابعين، وزعموا أنّ أباه قد علّمه العدل والإنصاف والتواضع!! وقد شذّ ابن الزبير والإمام الحسين الله عن الأُمّة في امتناعها عن

<sup>(</sup>۱) روي عن النبي قوله: «بين الكفر والإيمان ترك الصلاة». الترمذي، سنن الترمذي: ص٧٠٧. المنذري، الترمذي، سنن العبد والشرك إلاّ ترك المنذري، الترغيب والترهيب: ج١، ص٢١٣. وروي عنه الله الله المنافقة عن ابن سعيد الصلاة، فإذا تركها فقد أشرك». ابن ماجة، سنن ابن ماجة: ص١٨٢. وقوله عنه عن ابن سعيد الخدري: «يكون خلف من بعد ٦٠ سنة أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غياً». البيهقي، دلائل النبوة: ج٦، ص٢٤٥.

<sup>(</sup>۲) يُنظر: عويس، فهمي، شهيد كربلاء الإمام العسين بن علي بن أبي طالب (رضي الله عنهما)، ط مصر، ١٦٦٨ه /١٩٤٨م، ص١١٦ ـ ص١٢٠٠ لطفي، الشهيد الخالد: ص٢٠ العقّاد، أبو الشهداء: ص١٤٠ ـ ص٠١٠ ص١٤٠ ـ ص٢٠٨٠ على عنوب النبي: ص٢٠٠ ـ ص٢٠٠ ـ ص٢٠٠ غريب، الإمام العسين: ص٣٠ ـ ص٤٠ منصور، الشقيقان: ص٣٥ ـ ص٣٠ الورداني، السيف فريب، الإمام العسين: ص٣٠ ـ أبو النصر، العسين بن علي: ص٤٤ ـ ص٢٤ عبد العليم، سيدنا الإمام العسين: ص٢٠ الشريف، دور العجاز: ص٤١٤ ـ ص١٤٠ وأشار إلى ذلك من كتب عن العسين علي المسنون في المصنفات الأدبية المصرية مثل: عيش، صوت العسين: ص١١٠ زيدان، جرجي، غادة كربلاء، طبيروت، بلات: ص٢٠٠ ـ ص٢٠، ص٢٠٠.



بيعة يزيد التي استجاب لها باقي الصحابة وعقلاء الأُمّة!! وإنّ تاريخ يزيد لو دُرس دراسة رائدها البحث عن الحقيقة المجرّدة عن الهوى والميول والعواطف لتغيّرت نظرة كثير من الناس إلى يزيد ولأخذ مكانه الصحيح بين خلفاء المسلمين في التاريخ الإسلامي!! السلامي الناس إلى يزيد ولأخذ مكانه الصحيح بين خلفاء المسلمين في التاريخ الإسلامي!! المسلمين في التاريخ الإسلامي المناس المنا

إنّ تبرأة يزيد بحجّة أنّه من التابعين هو احتجاج واه يقوم على نفي النصوص الصريحة لاعتقاد خاصِّ بصلاح كلّ شخصية أو تنزيهها على أساس قربها الزمني أو بُعدها عن الرسول على أساس قربها الرأي غير موضوعي في تقييم أو تشخيص الخلل في سلوك أيّ فرد من المسلمين، فلا يخفى أنّ الخطأ قد وقع من صحابة الرسول على فكيف بتابعيهم؟ وأنّ الإمام الحسين الله وابن الزبير لم يكونا شاذين في إنكار بيعة يزيد كما سيتضح - فقد اعترض على بيعة يزيد كلُّ أهل المدينة الذين أُخذت منهم البيعة بالإكراه، وقد تقدَّم ذكر رأي عبد الله بن عمر فيها.

ولم يقدّم لنا هؤلاء الكُتّاب دراسة مجرّدة عن الهوى والميول، بل اتّهموا العلويين بنشر الدعايات والشائعات بسبب الخصومة السياسية التي هيأت الأجواء لتقبّل هذه الدعاوى بغير تريّث، فقال النجار: «والحقيقة أنّ يزيد لم يكن شارب خمر ولا فاسقاً، كها اشتهر ذلك بواسطة الدعاية الشيعية المنظمة» (() وذكر شاهين أنّ كلّ الشبهات الكثيرة التي أثيرت على أخلاق يزيد لا تصمد أمام النقد العلمي البريء؛ إذ لم تظهر هذه الشبهات عليه إلّا قبيل الثورات التي حدثت ضدّه بعد صعوده إلى سدة الحكم، أمّا قبل ذلك وفي عهد أبيه، فلا نعلم اتّهاماً خطيراً يُعتد به ليزيد في عهد معاوية، وأنّ كلّ ما وضع على يزيد هو من ترويج أعداء بني أُمية، من قبيل رميه بشرب الخمر، وترك الصلاة، واتيان الفواحش، فإنّ هذا الافتراء لو صحّ، فإنّ أباه معاوية وهو خليفة المسلمين ـ كما يقول شاهين ـ لم يكن ليسمح الافتراء لو صحّ، فإنّ أباه معاوية وهو خليفة المسلمين ـ كما يقول شاهين ـ لم يكن ليسمح

.

<sup>(</sup>۱) عبد اللطيف، العالم الإسلامي: ص١٢٧، ص١٣٠، ص١٣١، ص١٣٤. عويس، عبد الحليم، بنو أمية بين السقوط والانتحار، ط القاهرة، ١٣٨٦هـ/١٩٦٦م: ص٢٤.

<sup>(</sup>٢) النجار، الشيعة وإمامة على: ص٢٦.



لابنه بانتهاك الإسلام، وهو يعده ليكون خليفة للمسلمين وإنّ أهل الشام وبنو أمية أنفسهم سوف لا يرضون به خليفة وفيه تلك الصفات؛ لأنّهم لا يقبلون الدنيّة في دينهم ليستخلفوا رجلاً سكّيراً خمّيراً على ما وصفه به الرواة (()، وهذا الرأي يردّه ما روي عن ابن كثير من نصح معاوية لابنه في تجاوز التهتّك إلى التستّر بالمعاصي (()، واعتراض عدد من الصحابة على البيعة ليزيد لسوء سيرته، مثل الإمام الحسين الله بن عمر، وعبد الله بن الزبير وغيرهم ((). بل إنّ ولاة معاوية حاولوا منعه من استخلاف يزيد وأظهروا العيب فيه (()، ولا يُنفى الاتّهام الثابت بنصوص صريحة لمجرّد الظنّ أنّ معاوية لم يكن ليسمح بانتهاك الإسلام لولي عهده، أو لأنّ بني أُمية لا يرضون أن يتولاهم سكّيراً خمّيراً، لا سيها وأنّ عدداً منهم قد عُرف بشر ب الخمر سواء كان في ولاية المسلمين أو خارجها (().

وانضم ماهر حمادة إلى رأي شاهين، فادّعى أنّ المصادر المختلفة التي صوّرت يزيد في صورة قبيحة مشوّهة، وأجمعت على وصفه بأقبح الصفات (سكّير، سفيه، جاهل، قاسي) كانت بتأثير من الدعاية العلويّة التي شوّهت سمعته وسيرته وطمست محاسنه، وأبرزت مساوءه، إلّا أنّ يزيد لم يكن أسوء ممّن أتى من بعده من الخلفاء، وذكر أنّ لدينا نصوص

<sup>(</sup>۱) شاهين، الدولة الأموية المفترى عليها: ص٢٨٦ ـ ص٢٨٧. عبد الآخر، التآمر على التاريخ الإسلامي: ص١٤٠.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة، الإمامة والسياسة: ج١، ص١٤٧. البلاذري، أنساب الأشراف: ج٥، ص١٢٠، ص٢١٩، ص٣٢٤. اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص١٥٩.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسياسة: ج١، ص١٤٣، اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص١٥٣٠ المسعودي، مروج الذهب: ج٣، ص٢١٩.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: قصّة جلد عنبسة بن أبي سفيان أخو معاوية بن أبي سفيان الذي حُدّ لشربه الخمر بشهادة الشهود، وقام بجلده والي الطائف عبد الله بن خالد بن اسيد المخزومي، وقد أخذ معاوية قطائع عائدة لعبد الله المخزومي بسبب جلد عنبسة ولم يردها على والي الطائف. يُنظر: ابن بكار، الأخبار الموفقيات: ص٧٩٧ ـ ص٧٩٨ . ويُنظر: إظهار عبد الرحمن بن أمّ الحكم ـ ابن أخت معاوية ـ شرب الخمر عندما كان والياً على الكوفة واعتراف معاوية بذلك . البلاذري، أنساب الأشراف: ج٥، ص١٤٥٠

نستطيع من خلالها أن نرسم صورة أقل بشاعة، ولم يورد من تلك النصوص سوى خطبة ليزيد إبان و لايته وصف نفسه فيها بالجهل، وأنّ توليه هو أمر من الله ٥٠٠، فإذا بالكاتب ماهر حمادة يقول: بأنّ ذلك دليل على ثقة يزيد بنفسه!! ثمّ مدح معالجة يزيد لثورة أهل المدينة عندما حاول أن يطمعهم بزيادة العطاء، فلم يفلح في تجنّب سفك الدماء، وما حيلة يزيد إذا أصرّ القوم على تحديه وخلعه!! كما يقول هذا الكاتب ٥٠٠.

وقد وصف كاتب آخر يزيد برجاحة العقل وحسن التصرّف ومعرفته بالقرآن و وحفظه له، ودليله على ذلك استخدام يزيد لألفاظ القرآن في طي كلامه، وهو بنظره شاهد على كذب ما تدعيه الروافض من توجيه الاتّهامات لشخص يزيد وإلصاق تهمة شرب الخمر وترك الصلاة وتعدّي أحكام كتاب الله به ظلماً وعدواناً!! أن فالروايات بنظر هؤلاء الكتّاب لم تجرح يزيداً في كفاءته ودينه وعلمه وجهاده، وإنّ اتّهامه بشرب الخمر لا يثبت إلّا بشاهدي عدل، وقد عجز المبطلون أن يجدوا شاهداً واحداً، وفُضحت دعواهم!! كما يقول الجبري أن.

ويبدو أنّ الغاية من تنزيه يزيد بأعذار واهية متهافتة، كان الغرض منه الطعن في ثورة الإمام الحسين الله ومشر وعيتها عند هؤلاد الكتّاب، إذ كانت غايتهم الأُولى الطعن في الحجج التي احتجّ بها الإمام الحسين الله والتي خرج من أجلها على يزيد.

<sup>(</sup>۱) لما هلك معاوية صعد يزيد المنبر فخطب، فقال: «إنّ معاوية كان حبلاً من حبال الله مدّه ما شاء الله أن يمدّه، ثمَّ قطعه حين شاء أن يقطعه... وقد وليت الأمر بعده، ولست أعتذر من جهل ولا اشتغل بطلب علم، فعلى رسلكم فإنّ الله لو أراد شيئاً كان». المسعودي، مروج الذهب: ج٢، ص٢٦٣. وقد ورد المقطع الأخير عند البلاذري كالآتي: «ولن آني عن طلب ولا أعتذر من تفريط، وعلى رسلكم إذا أراد الله شيئاً كان». البلاذري، أنساب الأشراف: ج٥، ص١٦٢٠.

<sup>(</sup>٢) ماهر حمادة، دراسة وثقية: ص٤٦ ـ ص٤٥.

<sup>(</sup>٣) فرحات، كرم حلمي، دراسة في مقدّمة تحقيق كتاب قيد الشريد في أخبار يزيد لابن طولون الدمشقى (ت٩٥٣هـ/١٥٤٦م)، ط القاهرة، ١٤٢٦هـ/٢٠٠٥م: ص٢١ ـ ص٣٥٠.

<sup>(</sup>٤) حوار مع الشيعة: ص٢٤٠ ـ ص٢٤١، ص٢٤٦، ص٢٥٦.

# شبهة: شذوذ الإمام الحسين الله عن الأمّة في ترك بيعة يزيد

# اتهم بعض الباحثين الإمام الحسين الله خرج على الطاعة، ورفع راية العصيان

على الخليفة الشرعي الذي حصل على بيعة كلّ أُمّهات المسلمين اللائي كنّ على قيد الحياة، وإن بلاد المسلمين كانت تعجّ بالصحابة، فلم يعترض أحد منهم على بيعة يزيد لما كان فيه من تقوى وصلاح وحسن إدارة وسياسة، إذ كان في جملة المبايعين له (١٨) بدرياً، و(١٤) ممّن بايع بيعة الرضوان، و(٣٣٣) صحابياً كانوا زبدة المسلمين!! ١٠٠.

وممّا يُردّ به على ذلك أنّ أهل المدينة قد خرجوا على بيعة يزيد ما خلا بني أُمية الذين أُخرجوا منها قبيل وقعة الحرّة وقد قُتل فيها (٣٠٦) من المهاجرين والأنصار وأبنائهم، ذكرهم ابن خياط بأسمائهم "، وبلغ قتلى قريش يومئذ نحواً من مائة، وقتلى الأنصار والحلفاء والموالي نحو المائتين "، فأين هؤلاء الصحابة الذين عدَّدهم الكاتب وجعلهم من جملة المبايعين؟!

وإذا كان أغلب الكتّاب والباحثين ـ ممَّن دافع عن يزيد ـ قد نحى في دفاعه منحى ابن

<sup>(</sup>١) شاه، العقائد الشيعية: ص٧٠ ـ ص٧١.

<sup>(</sup>۲) ابن خياط، تاريخ ابن خياط، ص١٥٠ ـ ص١٥٥ ويُنظر: التعداد بأرقام أكبر: المسعودي، التنبيه والأشراف: ص٢٨٠. ابن الوردي، تاريخ ابن الوردي: ج١، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٣) ابن عبد البرّ، الاستيعاب: ج٣، ص٤١١.



العربي، أو نزّه يزيد من أيّ اتّهام وأحال القارئ إلى دفاع ورأي ابن العربي<sup>40</sup> فلا مناص لنا من عرض آراء هذا الأخير، وحججه التبريرية، لأنّ لتلك الآراء مكانها وأثرها في الفكر السلفي، وقد طبعت الكثير من النتاجات السلفية بعد ابن العربي بطابعها.

وقد جاءت آراء ابن العربي في سياق اعتهاده لأهليّة يزيد لولاية أمر المسلمين على ضوء شروط الإمامة التي قرّرها الواقع العامّ، فهو من القائلين بولاية المفضول، وإن كان هناك مَن هو أفضل منه إذا عقدت له، لما في عدم عقدها [أي الإمامة] أو طلب الأفضل من استباحة ما لا يباح، وتشتيت الكلمة، وتفريق أمر الأُمّة ٣٠.

ولكي لا يسقط أحد أهمّ شروط الإمامة الواجبة لصحّة عقدها ـ ومنها العدالة ٣٠ قال

ون کي د پښکو احمد احم شروح او مند انواجبه کښک کنده و د به اعداده ک

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الجبري، حوار مع الشيعة: ص٢٤٠ ـ ص٢٤١، ص٢٤٦، ص٢٥٦، الجميلي، السيد، تحقيق ودراسة كتاب استشهاد الحسين للإمام الطبري، ويليه رأس الحسين لشيخ الإسلام ابن تيمية، ط٢، بيروت، ١٤١٧هـ/١٩٩٩م: ص١٢٠ القرضاوي، يوسف، تاريخنا المفترى عليه، ط القاهرة، ١٤٢٦هـ/ ١٠٠٥م: ص٨٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: العواصم من القواصم: ص١٤٩ ـ ص١٥٢٠.

<sup>(</sup>٣) هناك من يشترط العدالة في الإمام، وهم: «الخوارج، والزيدية، والروافض [يعني الشيعة] وجمهور المعتزلة وبعض السنة». ابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد بن حزم الظاهري (ت٥٦٥هـ/١٠٦٣م)، الفصل في الملل والأهواء والنحل، ط٢، بيروت، ١٣٩٥هـ/١٩٧٥م: ج٤، ص١٧٦٠.

وإنّ بعض السُنّة يشترطونها، كقول الماوردي: إنّ ممّا يخرج بالإمام عن الإمامة «شيئان: أحدهما جرح في عدالته، والثاني نقص في بدنه، فأمّا الجرح في عدالته وهو الفسق، فهو على ضربين: أحدهما ما تابع فيه الشهوة، والثاني ما تعلّق فيه بشبهة، فأمّا الأول منهما فمتعلّق بأفعال الجوارح، وهو ارتكابه للمحضورات وإقدامه على المنكرات تحكيماً للشهوة وانقياداً للهوى، فهذا فسق يمنع من انعقاد الإمامة ومن استدامتها...».

أبو الحسن، علي بن محمد بن حبيب البصري (ت٥٠٠هـ/١٠٥٨م)، الأحكام السلطانية والولايات الدينية، ط٢، مصر، ١٩٦٦هـ/١٩٩٦م: ص١٠٠ وكقول القلقشندي: «... فلا تتعقد إمامة الفاسق، وهو التابع لشهوته، المؤثر لهواه من ارتكاب المحضورات، والإقدام على المسكرات، لأنّ المراد من الإمام مراعاة النظر للمسلمين، والفاسق لم ينظر لنفسه في أمر دينه، فكيف ينظر في مصلحة غيره». الجرجاني، علي بن محمد (ت١٩١٨هـ/١٤١٩م)، شرح المواقف، ط مصر، ١٣٢٥هـ/١٩٠٩م: ج٨، ص٥٠٠٠ ويُنظر: شمس الدين، محمد مهدي، نظام الحكم والإدارة في الإسلام، ط٧، بيروت،



ابن العربي في دفاعه عن أهليّة يزيد: «فإن قيل: كان يزيد خمّاراً. قلنا: لا يحلُّ إلّا بشاهدين، فمَن شهد بذلك عليه؟ بل شهد العدل بعدالته. فروى يحيى بن بكير٬٬٬ عن الليث بن سعد٬٬٬ قال الليث: توفي أمير المؤمنين يزيد في تاريخ كذا، فسيّاه الليث (أمير المؤمنين) بعد ذهاب ملكهم وانقراض دولتهم؛ ولولا كونه عنده كذلك ما قال إلّا توفي يزيد»٬٬٬

فلم يحفل ابن العربي بها اشتهر عن يزيد من خمره وفسقه، وتصريح أكثر من صحابي فلم يحفل ابن العربي بها اشتهر عن يزيد من خمره وفسقه، وتصريح أكثر من صحابي شهادة وتابعي معاصر ليزيد بذلك في وقت لم يقدّم يزيد أمام الحكم الإسلامي لسماع شهادة الشهود، واكتفى ابن العربي برأي إنسان واحد يمثل نفسه ومعتقده، وهو بعيد زمنياً عن عصر يزيد، ناهيك عن أنّ اعتهاد قول الليث: «أمير المؤمنين يزيد» بوصفها شهادة عدل بحقّ يزيد مردود، لأنّ لهذا الأمر في الثقافة السنّية أكثر من تبرير لا يوجب عدالته، فقد بعق عن الإمام أحمد فق قوله: «ومَن غلبهم بالسيف حتى صار خليفة وسمى أمير المؤمنين،

<sup>(</sup>۱) من أهل العراق، صنفه ابن النديم ضمن أصحاب الرأي من العراقيين أتباع أبي حنيفة النعمان، له من الكتب: كتاب الشروط. الفهرست: ص٢٦١.

<sup>(</sup>٢) الفهمي، يكنى أبا الحرث، من أصحاب مالك وعلى مذهبه، كان إمام أهل مصر، وكان يكاتب مالكاً ويسأله، له من الكتب: كتاب التاريخ، وكتاب مسائل في الفقه، وكان نواب مصر تحت أوامره، توفي سنة ١٦٥هـ/٧٨١م في رأي ابن قتيبة، وسنة ١٧٥هـ/٧٩١م في رأي الذهبي. يُنظر: المعارف: ص٢٨٣٠ ابن النديم، الفهرست: ص٢٥٢. الذهبي، أبو عبد الله شمس الدين (ت٤٧هـ/١٣٤٥م)، دول الإسلام، ط بيروت، ١٠٤٥هـ/١٩٨٥م: ص١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) ابن العربي، العواصم في القواصم: ص١٥٢ ـ ص١٥٣٠.

<sup>(</sup>٤) فضلاً عمَّن تقدَّم ذكره ورد عن الإمام الحسين الله قوله لمعاوية عندما دعاه إلى بيعة يزيد وعدد له فضائل: «تريد أن توهم الناس في يزيد، كأنّك تصف محجوباً أو تنعت غائباً، أو تخبر عمّا كان ممَّا احتويته بعلم خاص، وقد دلّ يزيد من نفسه على موقع رأيه».

ابن قتيبة، الإمامة والسياسة: ج١، ص١٥٠.

<sup>(</sup>٥) أبو عبد الله بن محمد بن حنبل الشيباني المروزي البغدادي، له عدّة كتب، منها: كتاب العلل، كتاب التفسير، كتاب الزهد، كتاب الفضائل، وكتاب المسند ويحتوي على نيف وأربعين ألف حديث، توفي في بغداد سنة ٢٤١هـ/٨٥٥م، وكان له ضريح يُزار في بغداد. ابن النديم، الفهرست: ص٢٨٥٠ الذهبي، دول الإسلام: ص١٣٠٠.



فلا يحلّ لأحد يؤمن بالله واليوم الآخر أن يبيت ولا يراه إماماً عليه، برّاً كان أو فاجراً، فهو أمر المؤمنين» ٠٠٠.

وقد استشهد ابن العربي بقول أحمد بن حنبل عن يزيد بن معاوية في كتاب الزهد بأنّ يزيد كان يقول في خطبته: «إذا مرض أحدكم مرضاً فأُشفي ثمّ تماثل، فلينظر إلى أفضل عمل عنده فليلزمه، ولينظر إلى أسوأ عمل عنده فليدعه»، فقال: إنّ ذلك يدلّ على عظيم منزلة يزيد عند ابن حنبل، لأنّه أدخله في جملة الزهّاد من الصحابة والتابعين الذين يُقتدى بقولهم ويُرعوى من وعظهم، وما أدخله إلّا في جملة الصحابة قبل أن يخرج إلى ذكر التابعين. فأين هذا من ذكر المؤرّخين له في الخمر وأنواع الفجور..؟ وختم ابن العربي مقاله الوعظي ـ الذي لم يلغ حقيقة، ولم يدلّ على زهد يزيد بدليل عمليّ ملموس، يوازي المنقول من سيرته ـ بالقول: وإذا سلبهم الله المروءة والحياء ـ المؤرّخين ـ ألّا ترعوون أنتم وتزدجرون وتقتدون بالأحبار والرهبان من فضلاء الأُمّة ـ كابن حنبل مثلاً ـ وترفضون الملحدة والمجان من المنتمين إلى الملّة ٤٠٠؛

ويبدو من هذه النصوص أنّ ابن العربي كان مصدراً للمؤرِّخين المتأخرِّين \_ ومنهم الكتّاب المصريين \_ ليس في تنزيه يزيد فحسب، بل وفي نسبة أخبار فسقه وفجوره إلى جماعة بعينها وصفها بالإلحاد والمجون، وقد كان المصريون أشجع منه في التصريح باسمها فذكروا (العلويين) تارة، و(الرافضة) تارة أُخرى.

وقد انتقى عدد من الباحثين والكتّاب المصريين" في سعيهم لتبرئة يزيد من شربه

<sup>(</sup>۱) الفرّاء، أبو يعلى محمد بن الحسين الحنبلي (ت٤٥٨هـ/١٠٦٥م)، الأحكام السلطانية، صححه وعلق عليه: محمد حامد الفقي، ط٢، مصر، ١٤٠٦هـ/١٩٨٥م: ج١، ص٢٠٠

<sup>(</sup>٢) ابن العربي، العواصم من القواصم: ص١٥٦٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: عبد اللطيف، العالم الإسلامي: ص٤٩٠. شاهين، الدولة الأُموية: ص١٩٨. الجبري، حوار مع الشيعة: ص٢٤٠. النجّار، الشيعة وإمامة علي: ص٢٦ ـ ص٢٧٠ فرحات، دراسة في مقدّمة كتاب قيد الشريد: ص٣٠ ـ ص٣١٠. الجميلي، دراسة في مقدّمة كتاب استشهاد الحسين،



الخمر وتركه الصلاة نصّاً واحداً ورد لدى ابن كثير (ت٧٧٤هـ/ ١٣٧٢م)، ولأهمّية النصّ سنورده كاملاً:

«ولَّا رجع أهل المدينة من عند يزيد مشي عبد الله بن مطيع ١٠٠ وأصحابه إلى محمد بن الحنفية، فأرادوه على خلع يزيد فأبى عليهم، فقال ابن مطيع: إنّ يزيد يشرب الخمر ويترك الصلاة ويتعدّى حُكم الكتاب. فقال لهم: ما رأيت منه ما تذكرون، وقد حضرته وأقمت عنده فرأيته مواضباً على الصلاة متحرّياً للخير، يسأل عن الفقه، ملازماً للسنّة، قالوا: فإنّ ذلك كان منه تصنُّعاً لك. فقال: وما الذي خاف منى أو رجا حتى يظهر إلى الخشوع؟ أفأطلعكم على ما تذكرون من شرب الخمر؟ فلئن كان أطلعكم على ذلك إنَّكم لشركاؤه، وإن لم يكن أطلعكم فما يحلّ لكم أن تشهدوا بها لم تعلموا. قالوا: إنّه عندنا لحق وإن لم يكن رأيناه. فقال لهم: أبي الله ذلك على أهل الشهادة، فقال: ﴿... إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ "، ولست من أمركم في شيء، قالوا: فلعلك تكره أن يتولَّى الأمر غيرك، فنحن نوليك أمرنا. قال: ما استحلّ القتال على ما تريدونني عليه تابعاً ولا متبوعاً. قالوا: فقد قاتلتَ مع أبيك، قال: جيئوني بمثل أبي أُقاتل على مثل ما قاتل عليه. فقالوا: فمر ابنيك أبا القاسم والقاسم بالقتال معنا. قال: لو أمرتُهم قاتلتُ. قالوا: فقم معنا مقاماً تحض الناس فيه على القتال. قال: سبحان الله! آمر الناس بها لا أفعله ولا أرضاه، إذاً ما نصحت لله في عباده. قالوا: إذاً نكرهك. قال: إذاً آمر الناس بتقوى الله ولا يرضون المخلوق بسخط

ص١٢٠ عويس، بنو أُمية بين السقوط والانتحار: ص٢٤٠ عبد العال، محمد، الحالة السياسية للمدينة المنورة إبان الحكم الأُموي، ط دسوق، ١٤٢١هـ/٢٠٠٠م: ص٧٩٠.

<sup>(</sup>۱) ابن الأسود بن حارثة بن نضلة... بن كعب القرشي العدوي، ولد على عهد رسول الله على الله على على على قريش لما أخرج أهل المدينة بني أمية أيام يزيد بن معاوية من المدينة، وخلعوا يزيد، ثم قرّ بعد وصول أهل الشام المدينة، ولحق بابن الزبير بمكة وقُتل معه. وكان من جُلّة قريش شجاعة وجلداً. يُنظر: ابن قتيبة، المعارف: ص٢٢٢. ابن الأثير، أسد الغابة: ج٣، ص٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) الزخرف: الآية ٨٦.

#### الخالق. وخرج إلى مكّة» ···.

وإذا كنّا نسجّل هنا على الكتّاب والباحثين الذين أوردوا هذه الرواية منهجهم الانتقائي ـ لأنّ ابن كثير الذي أخذوا عنه قائلٌ بفسق يزيد "، وقد أورد هذه الرواية لتبرير الرأي القائل بأنّ الفاسق لا يجوز خلعه لأجل ما يثور بسبب ذلك من الفتنة ووقوع الهرج " ـ فإنّ لنا أنّ نتسائل لماذا اعتمدوا هذه الرواية وأهملوا رأي ناقلها ـ ابن كثير ـ ؟!

ونُرجّح وضع هذه الرواية؛ لعدّة مسوغات: فهي لم ترد في المصادر المتقدّمة · التي قيض لنا الاطلاع عليها ـ مع أنّها أقرب زمنياً إلى وقوع الحادثة وأسبق من ابن كثير.

وقد ذكر ابن كثير هذا النصّ بدون سند، فهو من أخبار الآحاد التي سُكت عن روايتها لأكثر من سبع قرون ـ إذ لم ترد في مصدر متقدِّم ـ ثمَّ أصبح إيراد ابن كثير لها دليلاً على التسليم بتبرئة يزيد لدى الكتّاب والباحثين المتأخرين، وإسقاط كلّ المروي عنه في المصادر السابقة.

أمّا من ناحية متن الرواية، فكاتب النصّ \_ أو راويه \_ حاول أن يظهر يزيد مواظباً على الصلاة، متحرّياً للخير، سائلاً عن الفقه، ملتزماً بالسنّة، وهي شهادة جعلها تصدر من محمد بن الحنفية، وهو أحد زعاء بنى هاشم، وابن الإمام أمير المؤمنين على بن أبي

<sup>(</sup>١) ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المصدر نفسه: ج٨، ص٢٣٠، ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص٢٣٢ ـ ص٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) قام الباحث بجرد المصادر التالية: طبقات ابن سعد (ت٢٣٠هـ/١٤٨م). تاريخ ابن خياط (ت٢٠٠هـ/ ١٤٥٤م). الإمامة والسياسة لابن قتيبة (ت٢٧٦هـ/ ١٨٨٩م). أنساب الأشراف للبلاذري (ت٢٧٦هـ/ ١٨٩٥م). الأخبار الطوال للدينوري (ت٢٨٦هـ/ ١٩٥٥م). تاريخ اليعقوبي (ت٢٩٦هـ/ ١٩٥٥م). تاريخ الطبري (ت٢٠١هـ/ ١٩٦٩م). فتوح ابن أعثم (ت٢١١هـ/ ١٢٩م). مروج الذهب للمسعودي (ت٢٤٦هـ/ ١٩٥٩م). شرح الأخبار للقاضي التميمي (ت٣٦٦هـ/ ١٩٧٩م). واستيعاب ابن عبد البر (ت٢٦٦هـ/ ١٩٧٠م). وأسد الغابة لابن الأثير (ت٢٦٠هـ/ ١٢٣٢م) ومصادر أخرى كثيرة لم ترد هذه الرواية في طياتها.

طالب الله فلا بدّ وأن تكون صادقة، وإنّ اتّهام يزيد بصفات الانحلال والفسق والفجور اتهامات باطلة!! ولعل اقحام اسم محمد بن الحنفية في الرواية كان لهذا الغرض فعند الاسترسال في قراءة النصّ يتبيَّن أنّه أظهر محمداً وهو ابن الإمام أمير المؤمنين علي الله وأخو الإمام الحسين الله كان يجد بأنّ الخروج على يزيد إنّها خروج على الحاكم الشرعي والخليفة الواجب الطاعة، بل إنّ النصّ يدلّ على أنّ القتال بعد الإمام أمير المؤمنين علي الله للدولة الأموية باطل وغير مشروع عنده «قالوا: قد قاتلت مع أبيك. قال: جيئوني بمثل أبي أُقاتل على مثل ما قاتل عليه».

فخروج الإمام الحسين الله لم يكن مشروعاً بنظر ابن الحنفية على وفق هذا النصّ، وهذا ما يخالف ما جاء في الروايات التاريخية التي صرّحت بأنّ محمداً نصح أخاه الإمام الحسين الحله بالمسير إلى مكّة بعد هلاك معاوية وإلحاح والي المدينة على الإمام الحسين الله بالبيعة ليزيد لي المتخلّص من ضغط الأمويين أو محاولات إيذائهم له على اعتبار أنّ مكّة حرم آمن ".

بل إنّ بقاء محمد بن الحنفية في المدينة عند مغادرة الإمام الحسين الله الله مكّة كان بأمر من الإمام الحسين الله نفسه؛ إذ قال له: «وأمّا أنت يا أخي فلا عليك أن تقيم بالمدينة فتكون لي عيناً عليهم ولا تخفي عليّ شيئاً من أمورهم» ".

وهو ما يؤكّد مشاركة محمد بن الحنفية مع أخيه الإمام الحسين الميلا في ثورته على يزيد، فضلاً عن أنّه سيكون من أشدّ المعارضين ليزيد بعد مقتل الإمام الحسين الميلا، وللدولة الأموية وهو ما يبدو واضحاً في موقفه من ثورة المختار.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الطبري، محمد بن جرير (ت٣١٠هـ/٩٩٢م)، استشهاد العسين، تحقيق: السيد الجميلي، ط٢، بيروت، ١٤١٨هـ/١٩٩٧م: ص٣٣. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٣٧٩. ابن خلدون، العبر: ج٣، ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٢١.



وقد ذهب أحد الكتّاب المتأخرِّين إلى تأكيد رواية ابن كثير، ولكنه أوّلَ موقفَ ابن الحنفية إلى التزامه بمبدأ التقية خوفاً على نفسه من أن يحدث له مثل الذي حدث للإمام الحسين الله لا يملك من العدّة والرجال ما يساعده على شنّ الحرب على يزيد ...

ويبدو لنا أنّ الوضع في نصّ ابن كثير كان جلياً خدمة لأغراض الدولة الأموية ليقال بأنّ يزيد رجل صالح لا يجوز قتاله، وبشهادة من ابن الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله نفسه، ويبدو أنّ واضع النصّ قد حرص على إظهار أهل المدينة مخطئين بخروجهم على يزيد الذي كان \_ في رأيه \_ محقّاً في إجراءاته في القضاء على حركتهم في وقعة الحرّة ".

(١) الجمل، سيرة الحسين: ص٥١٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص٢٣٢ ـ ص٢٣٣.

### شبهات حول موقف الكوفيين من ثورة الإمام الحسين السلا

مثّل خروج الإمام الحسين الله إلى مكّة وإباءه البيعة بارقة أملٍ لَمَن يرغبون في التخلّص من بني أمية والسير خلف راية أهل البيت الله الذي كان العراق في هذا الوقت ملتهباً بعد أن عَلِم أهله بهلاك معاوية وبيعة يزيد، وخروج الإمام الحسين الله إلى مكّة رافضاً البيعة، فعقدت في الكوفة الاجتهاعات المناهضة للسلطة الأموية فاجتمع الكوفيون في بيت سليهان ابن صرد الخزاعي ".

وقد أورد عدد كبير من الكتّاب المتأخرّين ذكر اجتهاع أهل الكوفة هذا ضمن سياقه التاريخي كها ورد في المصادر التاريخية المتقدّمة وحاول أحمد شلبي أن يعلل موقف الكوفيين هذا بحبّهم للتمرُّد والخروج على السلطة بلا مسوغ فقال:

(١) النفيس، على خطى الحسين: ص٩٣٠

<sup>(</sup>٢) أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص١٥، الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٠٠. الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص١٨٠. ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٢٧٠ الخوارزمي، مقتل الحسين: ج١، ص٢٨٠ وسليمان بن صرد بن الجون الخزاعي، أحد الصحابة، كان خيراً فاضلاً له دين وعبادة، سكن الكوفة، وكان له قدر وشرف في قومه، شهد مع الإمام أمير المؤمنين علي الله مشاهده كلّها، وكان فيمن كتب للإمام الحسين الله بعد هلاك معاوية يسأله القدوم إلى الكوفة، ثم ترك القتال معه، فندم وطلب بثاره وقاد التوابين سنة ١٥ه وقاتلوا عبيد الله ابن زياد في عين الوردة فقتُل وحُمل رأسه إلى مروان بن الحكم في الشام، ابن عبد البرّ، الاستيعاب: ج٢، ص٦٢. ابن الأثير، أسد الغابة: ج٢، ص٦٥.

<sup>(</sup>٣) أبو النصر، الحسين بن علي: ص٥٤، رضا، الحسن والحسين: ص٦٥، ص٦٦، لطفي، الشهيد الخالد: ص٣٣، عبد العليم، سيدنا الإمام الحسين: ص٧٦، سرور، الحياة السياسية: ص١٣٤ ـ ص١٣٥، إبراهيم، أيام العرب: ص٠٠٠.



«لقد كان أهل الكوفة يستجيبون لكلّ نداء للثورة حتى ليجد الباحث ثورات متّصلة دون أن يجد لها سبباً معقولاً، كأنّ الثورات أصبحت هدفاً لذاتها، واضطراب الأمن أصبح مقصوداً لذاته» ...

وهو يتجاهل عمداً بهذا الحكم ما لحق بالكوفيين من اضطهاد وتنكيل نتيجة السياسة الأموية.

وقد شاركت البصرة الكوفة في عملية التحرُّك، فالتأم اجتماع عدد من أهلها في بيت امرأة من عبد القيس يُقال لها مارية بنت سعد ...

وقد انتقدت في الاجتهاع سياسة معاوية، ورفضت ولاية يزيد، واستقرت كلمة الحاضرين على دعوة الإمام الحسين الله للقدوم عليهم، فكتبوا إليه «من أجل قيادة الثورة التي قطعت شوطاً من النضج، جاء في النتيجة محصلاً للمرحلة السرية وجهودها المكثّفة كإطار وحيد للنضال السياسي في العهد السابق» (٠٠).

وكان أول كتاب ورد للإمام الحسين في مكّة لعشر ليال خلون من شهر رمضان وعلى الرغم من تواتر مكاتبات أهل العراق للإمام الحسين في المصادر التاريخية المتقدّمة، فقد خالف بعض الكتّاب ذلك، فزعموا بأنّ الإمام الحسين الله هو

(٢) أبو مخنف، مقتل العسين الله : ص١٧ ـ ص١٨٠ الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص١٨٣٠ ابن الأثير، الكامل: ج٣، ص٣٨٦٠

<sup>(</sup>١) موسوعة التاريخ الإسلامي: ج٢، ص١٩٥٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر فيما كتبه أهل الكوفة والبصرة إلى الإمام الحسين الله أبو مخنف، مقتل الحسين الله الله المراد الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٢٩. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٨٠ ـ ص١٨٢. ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٢٧ ـ ص٢٩. الخوارزمي، مقتل الحسين الله المراد عنه المراد في التاريخ: ج٣، ص٣٨٥.

<sup>(</sup>٤) بيضون، من دولة عمر: ص١٨٥٠.

<sup>(</sup>٥) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٧٠.



الذي كاتب الشيعة في الكوفة يطالبهم بالبيعة له، فكاتبوه بالقدوم عليهم ٠٠٠.

ولعل المتمعّن في الحوادث التاريخيّة سيجد أنّ الإرادة الشعبية قد أبدت مطالبتها ولو ظاهرياً للإمام الحسين الله للقيام بالثورة على الحكومة القائمة، وقد ظهر ذلك جلياً من إجماع أهل الحجاز على تفضيل الإمام الحسين الله وخاصّة بعد إعلانه عدم البيعة وقدومه إلى مكّة من ومن اجتماع أهل العراق - كوفة وبصرة - على مكاتبته ودعوته للقدوم، وقد حدد الإمام الحسين الله نظرته للحكم ورؤيته للسلطة، ومفهومه لإرادة الناس، وبيعة الجمهور من خلال رسالته التي بعثها إلى أهل الكوفة جواباً على كتبهم: «قد فهمت كلّ الخمهور من خلال رسالته التي بعثها إلى أهل الكوفة جواباً على كتبهم: والحق الله أن يجمعنا بك على الهدى والحق ...، فلعمري، ما الإمام إلّا العامل بالكتاب والآخذ بالقسط، والدائن بالحق، والحابس نفسه على ذات الله من. وهو يوضح أنّ الإمام الحسين الله السلمين ببيان بعض الشروط الموضوعية للإمام على الناس. وهو ما أكّده الإمام الحسين في المدينة عندما طلب منه مروان بن الحكم مبايعة يزيد، فقال له: «إنّا لله وإنّا إليه راجعون. وعلى الإسلام السلام إذا بُليت الأُمّة براعٍ مثل يزيد .. يا مروان، أترشدني لبيعة يزيد، ويزيد رجل فاسق؟!!» في المنسق؟!!» في السق؟!!» في المستعدة ويزيد، ويزيد .. والسق؟!!» في السق؟!!» في المستون المنسق المنسون المنسق المنسق المنسق المنسق المنسون المنس

(۱) حسن، زعماء الإسلام: ص۲۰۰ مسعود، أقاليم الدولة الإسلامية: ص١٣٤ لطفي، الشهيد الخالد: ص٣٠. ويُنظر: توهم أحدهم بأنّ الإمام الحسين الله لا يخرج إلى مكّة وبقي في المدينة حتى ورود رسالة مسلم بن عقيل يدعوه بالتوجّه إلى الكوفة. كريم، أعلام في التاريخ الإسلامي: ص٨٢.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص١٨٢٠.

<sup>(</sup>٣) أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص١٧٠ الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص١٨٣٠ ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٣٠٠ ـ ص٣٠١ ابن أعثم، مقتل الحسين الله : ص٢٠٠ ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٣٨٠ ـ ص٣٨٠.

<sup>(</sup>٤) يُنظر بتفاوت في الألفاظ: ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص١٧٠ الخوارزمي، مقتل الحسين الله ج١، ص١٧٠ ابن طاووس، اللهوف: ص١٧٠

ولذلك نعتقد بأنّ دوافع الثورة كانت قائمة، وأنّ الإمام الحسين الله كان سيقوم بها حتى إذا لم تأته رسائل الكوفيين التي قد تكون عجّلت بقيام الثورة، لأنّها تعبير عن إلقاء المسؤولية الشرعية على عاتق الإمام الحسين الله في الخروج على الحاكم الظالم في فضلاً عن أنّ السلطة الأُموية لم تكن لتترك للإمام الحسين الله دون انتزاع البيعة منه أو قتله، وقلا صرّح الإمام بهذه الحقيقة في كلامه مع الذين حاولوا أن يثنوه عن مسيره، أو الخروج من مكّة، فقال: «والله، لا يدعوني حتى يستخرجوا هذه العلقة من جوفي فإذا فعلوا سلّط الله عليهم مَن يذهم من يذهم من أخر: «وايمُ الله، لو كنت في جحر هامة من هذه الهوام لاستخرجوني حتى يقضوا بي حاجتهم» في الله، لو كنت في جحر هامة من هذه الهوام المستخرجوني حتى يقضوا بي حاجتهم في الله، الله المؤام الحسين الله الله من موقع إسلامي، وطابع قرشي مقرّاً لهذه الحركة، من أكبر التحديات التي واجهت يزيد في ذلك الوقت، فقد كان \_ احتمال \_ خروجها من الإطار الأُموي ضربة شديدة لعهده، المحاط بالنقد والارتباب بكفاءة الخليفة في.

وإذا كانت الثورة قد أصبحت القرار النهائي للإمام الحسين الله ، فقد حرص على تهيئة الموقف السياسي في العراق قبل الوصول إليه، إذ إنّه أمام إلحاح أهل العراق وتوالي

<sup>(</sup>۱) لقد أكّد الإمام الحسين النّيلِ في خطبته في موسم الحجّ أيام معاوية على مسؤولية علماء الأمّة في التصدّي للظلم، الحراني، تحف العقول: ص٢٤٧ ـ ص٢٤٣ . ويندرج ذلك في موقف الإحساس بالمسؤولية الذي أكّده الإمام أمير المؤمنين علي النيلا من قبل عندما عدّ هذا الأمر إجبارياً وليس اختيارياً أبان بيعته، فقال: «... أما والذي فلق الحبة وبرأ النسمة، لولا حضور الحاضر، وقيام الحجّة بوجود الناصر، وما أخذ الله على العلماء ألا يقاروا على كظّة ظالم، ولا سَغب مظلوم، لا لقيت حبلها على غاربها.. ولا لفيتم دنياكم هذه أزهد عندي من عفطة عنز». نهج البلاغة: ص٣٩٠.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل في الكامل، ٣، ص٤٠١.

<sup>(</sup>٣) أبو مخنف، مقتل الحسين: ص٦٧. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٠٣. ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٦٧. ابن أعثم، مقتل الحسين: ص٦٨. الخوارزمي، مقتل الحسين: ص٢١٣. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤٠٠.

<sup>(</sup>٤) بيضون، الحجاز والدولة الإسلامية: ص٢٥٢.



كتبهم ورسلهم إليه في مكّة كتب إليهم يقول: «... وقد بعثت إليكم أخي وابن عمّي وثقتي من أهل بيتي، وأمرته أن يكتب إليّ بحالكم وأمركم ورأيكم، فإن كتب إليّ بأنّه قد أجمع رأي ملئكم وذوي الفضل والحِجى منكم على مثل ما قدِمت عليّ به رسلكم وقرأت في كتبكم، أقدم عليكم وشيكاً إن شاء الله» (١٠).

ويتبيّن من هذا الكتاب أنّ الإمام الحسين الله قد أرسل مَن يتعرَّف على ما أجمع أهل الكوفة عليه، وأكّد لهم أنّه سوف يلبّي مطالبهم بالقدوم إليهم إذا كتب إليه رسوله بها يشاهده منهم، وهذا غاية ما يستطيعه للاحتراز قبل الإقبال إلى العراق" فأرسل ابن عمّه مسلم بن عقيل إلى الكوفة" وأرسل مولاه سليهان إلى البصرة".

(۱) أبو مخنف، مقتل الحسين: ص۱۷. الدينوري، الأخبار الطوال: ص۲۳۰. الطبري، استشهاد الحسين: ص٤٥. الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص١٨٣. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٦،

<sup>(</sup>٢) لاسيما وإنّ الكوفيين كتبوا إليه: «ولو قد بلغنا أنّك قد أقبلت إلينا، أخرجناه [أي الوالي] حتى نلحقه بالشام». الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص١٨٣٠.

<sup>(</sup>٣) أبو مخنف، مقتل الحسين: ص١٩٠ ابن خياط، تاريخ ابن خياط: ص١٤٣ ابن قتيبة، الإمامة والسياسة: ج٢، ص١٨٢ البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٠٠ الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٣٠ اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص١٦٩ الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٢، ص١٨٤ ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٣٠٠ ابن عبد ربّه، العُقد الفريد: ج٤، ص٣٧٠ ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٣٨٦.

<sup>(</sup>٤) أبو مخنف، مقتل الحسين: ص٢٤. الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٣١. الطبري، استشهاد الحسين: ص٤٨. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص١٨٦. ابن طاووس، اللهوف: ص٥٥.

## شبهة: التحريف في كتاب الإمام الحسين عليه الشهدة : التحريف الله أهل البصرة

لقد توالت الرسائل والكتب ووفود الكوفة والبصرة إلى الإمام الحسين الله في مكة ولم يغفل الكتّاب المتأخرون ذلك، فأوردوا أسهاء مَن راسل الإمام الحسين الله من الكوفة أو البصرة، أو من قدم عليه إلى مكّة يدعونه إلى القدوم إلى العراق كها ورد في المصادر المتقدّمة ...

<sup>(</sup>۱) كان ممّن قدم على الإمام الحسين الله من أهل الكوفة حاملاً كتب أهلها إليه: قيس بن مسهر الصيراوي، وعبد الرحمن بن عبد الله الأرحبي، وعمارة بن عبيد السلولي، وعبد الله بن سبع الله الممداني، وعبد الله بن وائل السلمي، وهانئ السبيعي، وسعيد بن عبد الله الحنفي، ومن البصرة: يزيد بن نبيط وولديه عبد الله وعبيد الله.

يُنظر بتفاوت في ذكر الأسماء: أبو مخنف، مقتل الحسين: ص١٦ ـ ص١٨ ـ البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٠٠ للدينوري، الأخبار الطوال: ص٣٠٠ الطبري، استشهاد الحسين: ص٤٤ ـ ص٥٥ ـ الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص١٨٣ ـ ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٢٨ ـ ص٣٠٠ الخوارزمي، مقتل الحسين: ج١، ص٢٨٠ ـ ص٢٨٠ ـ ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٣٨٥ ـ ص٢٨٠ النويري، نهاية الإرب: ج٢٠، ص٢٨٦ .

<sup>(</sup>٢) عويس، شهيد كربلاء، ص١٤٦ ـ ١٤٣٠ محمد، أهل البيت في مصر، ص٦٢٠ أبو النصر، الحسين بن على، ص٥٤ ـ ٥٦٠

<sup>(</sup>٣) يوسف، سيد شباب أهل الجنة، ص٤١٨.



بعض رواة الشيعة»<sup>(۱)</sup>.

وممّا جاء في ذلك الكتاب:

«أمّا بعد، فإنّ الله اصطفى محمداً على خلقه، وأكرمه بنبوته، واختاره لرسالته، ثمّ قبضه الله إليه وقد نصح لعباده، وبلغ ما أُرسل به الله على الله وأولياءه وأوصياءه وورثته، وأحق الناس بمقامه في الناس، فاستأثر علينا قومنا بذلك، فرضينا وكرهنا الفرقة، وأحببنا العافية، ونحن نعلم أنّا أحقّ بذلك الحقّ المستحقّ علينا ممّن تولاّه، وقد أحسنوا وأصلحوا، وتحروا الحقّ، فرحمهم الله، وغفر لنا ولهم. وقد بعثت رسولي بهذا الكتاب، وأنا أدعوكم إلى كتاب الله وسنة نبيه الله عنن السنة قد أُميت، وإن البدعة قد أُحييت، وإن تسمعوا قولي وتطيعوا أمري أهدكم سبيل الرشاد، والسلام عليكم ورحمة الله»نه.

ولو نظرنا في نصّ الكتاب سنجد إشارة إلى ذلك الخلاف الذي حصل حول الخلافة بعد وفاة الرسول الكريم على الله بين بني هاشم وسواهم، وتواترت كتب التاريخ على اختلاف مذاهب أصحابها على نقله، وفي الكتاب قول بحق أهل البيت بخلافة النبي على ووصايته ووراثته، وهذا ما لم يتخلّ عن التصريح به الإمام أمير المؤمنين على الله قبل خلافته وبعدها، وصرّح به الإمام الحسن الله بعده، وذكر الإمام الحسين الله ترك بني هاشم للخلاف حبّاً للجهاعة والائتلاف في جميع الأدوار التأريخية التي أعقبت وفاة الرسول الأعظم الله أمّا دعوته أهل البصرة الإحياء السُنة وإماتة البدعة، فهذا شعار الإصلاح الذي كرره الإمام الحسين الله كثيراً، فلا ندري ما الذي زاده الشيعة في نسخة الكتاب؟ واعتمد هذا الكاتب وجهة نظر ابن كثير ـ بأنّ رسالة الإمام الحسين الله قد طالتها يد التحريف والزيادة ـ مع أنّ المعروف عن ابن كثير ميله ودفاعه عن بني أُميّة، ولا نعرف لماذا يعتمد كثير من الكتّاب والباحثين المتأخرين نسبة كلّ ما لا يوافق هواهم إلى الكذب من دون دليل علمي.

<sup>(</sup>١) ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٥٨.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص١٨٥ ـ ص١٨٦٠ ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٥٨٠

## تحميل أهل الكوفة المسؤوليّة التاريخيّة في مقتل الإمام الحسين الله

توجه عبيد الله بن زياد إلى الكوفة بأمر يزيد بن معاوية ودخلها قبل أن يصل الإمام الحسين الحيلا إلى العراق، واتّخذ فيها إجراءات قاسية وصارمة؛ إذ أخذ العرفاء أخذاً شديداً، ووجّه إليهم أمره بأن: «اكتبوا لي الغرباء ومَن فيكم من طلبة أمير المؤمنين، ومَن فيكم من الحرورية وأهل الريب الذين رأيهم الخلاف والشقاق، فمَن كتبَهم لنا فبرئ، ومَن لم يكتب لنا أحداً، فليضمن لنا ما في عرافته أن لا يخالفنا منهم مخالف، ولا يبغ علينا منهم باغ، فمَن لم يفعل برئت منه الذمة، وحلال لنا ماله وسفك دمه، وأيها عريف وجد في عرافته من بغية أمير المؤمنين أحد لم ير فعه إلينا صُلب على باب داره، وأُلغيت تلك العرافة من العطاء...»...

فلم يكتفِ ابن زياد بجواسيسه، وإنّما جعل من كلّ عريف على قومه جاسوساً يوافيه بأخبار كلّ داخلٍ ووافد، وإلّا يستحلّ دمه وماله، وهذه إجراءات تخلق أجواءً من الرعب والرهبة والتحسّب من الكوفيين.

وفي نفس السياق، فإنّه عمل على إلقاء القبض على عدد من الذين كان يُعرف ولاؤهم لأهل البيت الحيلاء ومن بينهم المختار بن أبي عبيد وعبد الله بن الحارث - حتى وصل تعداد مَن كان في سجن ابن زياد إبّان ثورة الإمام الحسين الحيلاء ما يقارب الأربعة الاف و خسمائة إنسان من خلّص أصحاب وشيعة الإمام أمير المؤمنين علي الحيلاء.

<sup>(</sup>١) الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص١٨٧. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٣٨٩.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٢٠١٠.



وفي ظلّ استهداف عبيد الله لمسلم بن عقيل كان لا بدّ من تغيير مكان إقامته، فلم يعد بقاؤه صالحاً في مكان معروف، فلجأ إلى دار أُخرى هي دار هانئ بن عروة المذحجي ٠٠٠.

وعلى الرغم من كلّ التهديدات التي وجهها ابن زياد إلى العرفاء والشرطة والناس، فإنّه لم يتعرَّف على مكان مسلم إلّا عن طريق أحد جواسيسه، ممّا أدّى إلى استقدام هانئ إلى ابن زياد ومواجهته بذلك الجاسوس الذي كان يدخل دار هانئ ويلتقي بمسلم على أنّه من الموالين، ثمَّ أُهين هانئ وضُرب وحُبس ...

وعندما علم مسلم بها صار من أمر هانئ خرج وعبًا أربعة آلاف من قوّاته، سار بهم إلى قصر الإمارة حيث ابن زياد من ويتبادر إلى الذهن سؤال له أهميته، وهو: لماذا لم يباغت مسلم عبيد الله بن زياداً في قصر الإمارة لاحتلاله وطرده منه قبل القبض على هانئ لاسيها وأنّ المصادر ذكرت أنّ مبايعيه من أهل الكوفة كانوا بعدد لا يُستهان به ؟؟ ولماذا تحوّل مسلم إلى هذا الموقف من الهجوم متأخّراً ؟ ولمّا لم يرد في المصادر التاريخية أي تفسير لهذا الموقف، فليس أمام الناظر المدقق إلّا أن يستنتج ذلك من ملابسات الحوادث؛ إذ يمكن القول إنّ مسلماً قد حاول أن يتجنّب إدخال المجتمع الكوفي في نزاع داخلي بين أطراف موالية وأخرى معادية في الكوفة من وربها يكون قد فكّر في مناورة ابن زياد كها سبق مع الكوفة من وربها يكون قد فكّر في مناورة ابن زياد كها سبق مع

(۱) يُنظر: أبو مخنف، مقتل الحسين الله عنه: ص٣١. الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٣٣. اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص١٦٩. ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٤٠. ابن عبد ربّه، العُقد الفريد: ج٤، ص٣٧٨. الخوارزمي، مقتل الحسين الله : ج١، ص٢٩٠.

ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٣٨٩. () يُنظر: أبو مخنف، مقتل الحسين الثلا: ص

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أبو مخنف، مقتل العسين الله : ص٣٠ - ص٣٠. الدينوري، الأخبار الطوال: ص٣٠٠ - ص٣٠٠. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص١٨٩ - ص١٩٢٠ ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٤١ - ص٤٠٠. الخوارزمي، مقتل الحسين الله : ج١، ص٩٠٠ - ص٢٩٦.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص ٤١ . ص ٤٠ الدينوري، الأخبار الطوال: ص ٢٣٨ . الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص ١٩٠ . ابن أعشم، الفتوح: ج٥، ص ٤٩ . ابن طاووس، اللهوف: ص ٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) أشارت المصادر إلى وجود عناصر معادية للإمام الحسين الله وموالية للأمويين في الكوفة. يُنظر: الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص١٨٧٠ المفيد، الإرشاد: ص٢٩٩٠ ابن طاووس، اللهوف: ص٢٤٠.



النعمان بن بشير والي الكوفة، حتى يتحقق من مقدم الإمام الحسين الله الفترة الزمنية التي مأمور من الإمام الله بأكثر من الاستطلاع، وقد يكون في حساب مسلم الفترة الزمنية التي يقتضيها وصول كتابه إلى الإمام الحسين الله مخبراً إياه باستعداد الكوفة لمقدمه، فإخراج والي يزيد من الكوفة والاستيلاء عليها قبل خروج الإمام الحسين الله من مكة سيعرض الإمام الحسين الله لخطر محقق وليس محتمل؛ إذ سيقود ذلك إلى إرسال السلطة لقوة عسكرية شامية لتسيطر على الكوفة ثانية، وتذيق أهلها ألواناً من التنكيل والأذى وقد نستطيع التدليل على هذا الاحتمال بأن مسلماً تحول إلى موقف الهجوم على قصر عبيد الله بعد انقضاء مدة كافية لوصول رسالته إلى الإمام الله فلا ريب أنّ عيون يزيد ستحتاج إلى فترة أُخرى كافية لوصول رسالته إلى الكوفة وهي كفيلة بأن يصل ركب الإمام الحسين الله ويعزز وجوده قبل أي مواجهة عسكرية مع السلطة.

وقد تكون إجراءات عبيد الله في الكوفة التي هددت وجود مسلم، وسرت في أوساط الكوفيين عبر تلك الإجراءات الشديدة تنذر بتضييق الحركة والعمل، وهي ما تكون قد دفعته إلى موقف الهجوم الذي حاول أن يتجنبه، و «لعل مسلم أراد أن يمتحن صدق أهل الكوفة في النزال والدفاع عن شعاراتهم وأفكارهم التغيرية قبل قدوم الإمام الله إليهم بحيث يتمكن من الوثوق بعهودهم في حال استقاموا معه وصدقوا، أو تحذير الإمام الحسين الله في حال نكصوا ونكثوا، فكانت حادثة حبس هانئ وتعذيبه أفضل فرصة لاختبار موقف الكوفيين وكشف حالتهم الحقيقية، ولم تحدث فرصة لاختبار ذلك في وجود مسلم قبل اعتقال هانئ «. ولم يكن يعلم أنّ ذلك التأييد ينقلب إلى الضدّ مع أول اختبار حقيقي ...

(١) جعفر، المشروع الستراتيجي: ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) محمد، حضارة الدولة العربية: ص١٦٠. حسن، تاريخ الإسلام: ج١، ص٢٩٨.



ولعل دليل ذلك محاولة مسلم بن عقيل في ساعته الأخيرة ثني الإمام الحسين الله عن التوجّه إلى العراق حين أوصى محمد بن الأشعث أن يعمل لإخبار الإمام الحسين الله بتخاذل الكوفيين ونكوصهم، ثمَّ كرر هذا الطلب مع عمر بن سعد لمَّا تأكَّد من حلول أجله على يد عبيد الله ابن زياد (٠٠).

لقد استغلّ ابن زياد أشراف الكوفة الذين تسلّلوا إلى قصره بينها كان مسلم يحاصره، فدعاهم ليسيروا بالكوفة ويخذّلوا الناس عن مسلم بن عقيل، ويخوّفونهم الحرب، ويحذرونهم عقوبة السلطان، ويهددونهم بقدوم جيش من الشام، فبادر الأشراف إلى تنفيذ الأمر وقبضوا على عدد من أبناء عشائرهم ممنّ خرج لإمداد مسلم، فأتوا بهم ابن زياد، وخطبوا في الناس مثبطين لهم، ومرهبين بجنود يزيد القادمة إليهم، ومنذرين كلّ من لا ينصرف في تلك العشية بأن تحرم ذرّيتهم العطاء، وتفرق مقاتلتهم في مغازي أهل الشام على غير طمع، وأن يؤخذ البريء بالسقيم، والشاهد بالغائب حتى لا يبقى فيهم بقيّة، فلمّا سمع الناس ذلك بدأوا بالتفرّق عن مسلم، وسرت فيهم روح التخاذل والهزيمة والاتّكالية حتى أنّ المرأة كانت تأتي ابنها أو أخاها فتقول: انصرفْ، الناس يكفونك، ويجيء الرجل إلى ابنه أو أخيه فيقول: غداً يأتيك أهل الشام، فها تصنع بالحرب والشرّ! انصرف. فها زال الناس يتفرّقون حتى بقي مسلم وحيداً على باب امرأة تدعى طوعة، آوته حتى قبض عليه ابن زياد".

ويفسر أحد الباحثين هذه المفارقة في سلوك الكوفيين على أنّها ليست غدر ونفاق وتقلّب وهوائية، وإنّها هي فقدان روح التضحية والفدائية، خاصّة حين تكون الفرصة

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص١٩٦ ـ ص١٩٨. الأصفهاني، مقاتل الطالبيين: ص١٩٨ ـ ص١٠٧ ـ ص١٠٨. المفيد، الإرشاد: ص٣١٣، ص٣١٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص٤٤ ـ ص٤٥ الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٣٩. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ٦، ص١٩٣ ـ ص١٩٥ ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٥٠ الخوارزمي، مقتل الحسين الله : ج١، ص٢٩٨.



ضيقة ميؤساً منها، فهم «يسخطون ويتمنون، ويبالغون في الأماني، ثمَّ يصدمون بالواقع، وهكذا تدور بهم الحياة، ولكن هذا كله لم يكن عن غدر أو تقلّب أو هوائية، وإنّها كان بسبب الظروف السياسية التي كانوا يمرّون بها، وهي ظروف كانت تجعل واقع الحياة أمامهم واقعاً مُرّاً تجري الرياح فيه دائماً بها لا تشتهى السفن» ...

بعث عبيد الله بن زياد بعد أن قتل مسلماً وهانئ بن عروة المذحجي برأسيها إلى يزيد "، فأظهر الأخير سروره وأطراه وصوّب عمله، وأعدّه للخطوة التالية وهي مواجهة الإمام الحسين الحسين الله: «... بلغني أنّ الحسين بن علي قد توجّه نحو العراق، فضع المناظرَ والمسالح، واحترس على الظنّ، وخذ على التّهمة، غير ألّا تقتل إلّا مَن قاتلك، واكتب إلى في كلّ ما يحدث من الخبر» ".

وفي رواية أُخرى أنّه كتب: «قد بلغني أنّ أهل الكوفة قد كتبوا إلى الحسين من مكّة متوجهاً نحوهم، وقد بُلي به بلدك من بين البلدان، وأيامك من بين الأيام، فإن قتلته، وإلّا رجعت إلى نسبك وإلى أبيك عبيد، فاحذر أن يفوتك».

وقد تجاهل أغلب الكتّاب والباحثين ذكر إجراءات عبيد الله بن زياد في الكوفة وفي محيطها، ولم يشيروا إلى مَن قُتل وسُجن (٥٠)، وخفف أحدهم من وحشية إجراءاته، فلم يُشر

<sup>(</sup>۱) خليف، يوسف، حياة الشعر في الكوفة إلى نهاية القرن الثاني للهجرة، ط القاهرة، ١٣٨٨هـ/ ١٩٦٨م: ص١٩٦٠ ويُنظر: ص١٣١٠ ـ ص١٩٣٨

<sup>(</sup>٢) أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص٥٩. الطبري، استشهاد الحسين: ص٧١. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٠٠. ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٦٢.

<sup>(</sup>٣) أبو مخنف، مقتل الحسين الله عند من ٦٠٠ الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٤٢ الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٠٠، ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٦٣، ولم يذكر قول يزيد: «لا تقتل إلا مَن قاتلك». ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٣٩٨. النويري، نهاية الإرب: ج٢٠، ص٤٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) اليعقوبي: تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص١٦٩، ويُنظر: الخوارزمي، مقتل الحسين الله: ج١، ص٢٨٨.

<sup>(</sup>٥) ومنهم مَن ذكر تهديده للعرفاء، منهم: العقّاد، أبو الشهداء: ص١٧٧. الخضري، محاضرات: ج٢، ص١٢٦. رضا، الحسن والحسين: ص٦٧. أبو السعود، الشيعة: ص١٧٠.



إلى قتل وتنكيل، وإنَّما عدَّها أُسلوباً في قمع الفتنة! فقال: «وقبض عبيد الله على كبار الشيعة وخاصّة مسلم بن عقيل وأنصاره، فقضى بذلك على بوادر الفتنة»…

وقد بدأ عبيد الله بن زياد بتنفيذ توجيهات يزيد بسد المنافذ في وجه الإمام الحسين الله ، ووجّه الخارجين إليه ، فبعث الحصين بن نمير صاحب شرطته ، فنزل القادسية من إلى خفان من ومن القادسية إلى القطقطانة وإلى جبل لعلع لينشر قواته في هذه المناطق من وأمر أن يؤخذ الطريق ما بين واقصة من على طريق الشام إلى طريق البصرة ، فلا يدعون أحداً يلج أو أحداً يخرج من .

وقد استهدفت هذه السياسة علاوة على سدّ المنافذ بوجه مَن يحاول اللّحاق بالإمام الحسين الله منع اتّصال الإمام الحسين الله بالكوفيين، أو وصول مبعوثيه، وهذا ما تحقق فعلاً إذ استطاعت هذه القوات إلقاء القبض على رسول الإمام الحسين الله إلى الكوفة قيس بن مسهر الصيداوي وتم قتله من ثمّ أُلقي القبض على مبعوث الإمام الله إلى مسلم: عبد الله بن يقطر فقُتل أيضاً أيضاً أنه ...

(١) حسن، التاريخ الإسلامي العام: ص٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) بينها وبين الكوفة خمسة عشر فرسخاً، وفي هذا الموضع حصلت المعركة المشهورة مع الفرس أيام الخليفة عمر. ياقوت، معجم البلدان: ج٤، ص٢٩١٠.

<sup>(</sup>٣) موضع قرب الكوفة يسلكه الحاج أحياناً، وقيل هو فوق القادسية. المصدر نفسه: ج٢، ص٣٧٩.

<sup>(</sup>٤) جبل من آخر السواد إلى البر ما بين البصرة والكوفة، وهي من منازل بني تميم. البكري، معجم ما استعجم: ج٤، ص١١٥٦.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٠٩. ابن الأثير، الكامل في التاريح: ج٣، ص٤٠٢.

<sup>(</sup>٦) منزل بطريق مكّة، يقال لها واقصة الحزون. ياقوت، معجم البلدان: ج٥، ص٣٥٤.

<sup>(</sup>V) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٨) وكان الإمام الحسين الله قد أرسله بكتاب إلى الكوفة، فأخذه الحصين في القادسية، وبعث به إلى عبيد الله الذي أمره بسب الإمام الحسين الله الذي أمره بسب الإمام الحسين الله الذي أعلى القصر، فصعد فسبّ يزيداً وابن زياد؛ فرُمي من أعلى القصر فتقطع ومات المصدر نفسه: ج٢، ص٢١٠ المفيد، الإرشاد، ص٢٢٠ ص ٣٢٠.

<sup>(</sup>٩) وهو أخو الإمام الحسين الله من الرضاعة، أرسل إلى مسلم قبل أن يُعلم بمقتله، فتلقّاه الحصين في القادسية وبعث به إلى ابن زياد فقتله. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢١١.



وقد استكمل عبيد الله حالة الاستعداد لوصول الإمام الحسين الله بإرهاب الكوفيين، وممارسة القتل العنيف ببعض الشيعة في الكوفة ليكونوا نكالاً لغيرهم، فقتل عبد الأعلى الكلبي وعهارة بن صلخب الأزدي "، وفي رواية أنّ من بين مَن طاله تعسّف ابن زياد فقتل كان رُشيد الهَجَري " وهو من كبار أصحاب الإمام أمير المؤمنين علي الله الله عن مناصرة الإمام المين الله الله المن التقال آخرين لم يستطع ابن زياد ردهم عن مناصرة الإمام الحسين الله ومنهم ميثم بن يحيى التهار الأسدي " الذي صلبه ابن زياد عاشر عشرة في الكوفة، فجعل يحدث بفضائل بني هاشم، فقيل لابن زياد قد فضحكم هذا العبد، فأمر بلجمه، ثمّ طعن بحربة بعد ثلاثة أيام من صلبه، وكان ذلك قبل مقدم الإمام الحسين الله الله العراق بعشرة أيام " وبذلك هيّاً عبيد الله الوضع الداخلي في الكوفة للتخاذل والتخذيل.

وإذا كان الوالي الأُموي قد زرع الخوف في مجتمع لاقى من قهر السلطة وبطشها ما جعله يتردد في البقاء على صموده، وإن ظلّ على ولائه القلبي لحركة الإمام الحسين السلام وثورته، فها بال الأشراف في الكوفة؟ تذكر المصادر المتقدِّمة على لسان أحد الكوفيين أنّ

(١) الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص١٩٩٠ وقد آخذهما بنصرتهما لمسلم فقطع رأس الأول، وضربت عنق الثاني في مضارب قومه.

<sup>(</sup>٢) ويقال الفارسي مولى بني معاوية من الأنصار، ثمَّ من الأوس، وفي رواية أنّه من أصحاب النبي الله الله شهد معه معركة أحد، وكنّاه النبي الله أبا عبد الله ابن الأثير، أسد الغابة: ج٢، ص١٧٦٠ ابن حجر، الإصابة: ج١، ص٥١٦٠.

<sup>(</sup>٣) الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن (ت٤٠٦هـ/١٠٦٧م)، أمالي الشيخ الطوسي، ط قم، ١١٤١هـ/١٩٩٣م: ص١٦٥٥.

<sup>(</sup>٤) عدّه ابن حجر من الصحابة، نزل الكوفة وله بها ذرّية، وكان عبداً لامرأة من بني أسد، فاشتراه الإمام أمير المؤمنين علي الله منها وأعتقه، حبسه عبيد الله مع المختار، ثمَّ أمر بقتله. يُنظر: ابن حجر، الإصابة: ج٣، ص٥٠٤.

<sup>(</sup>٥) المفيد، الإرشاد: ص٢٤٦ ـ ص٢٤٨. ابن حجر، الإصابة: ج٣، ص٥٠٤ ـ ص٥٠٥.



«أشراف الناس قد أُعظمت رشوتهم، ومُلئت غرائرهم» ٠٠٠.

ويُفسِّر أحد الباحثين إسراعهم إلى السلطان بأنّ أشراف الناس هؤلاء «الذين يملكون الثروة لم يعد يهمهم في شيء أن يخرج حفيد النبي، بل لعل خروجه يهمهم من زاوية أُخرى، وهو أنّ هذا الحفيد يريد أن يغيّر مراكز القوى، وأن يعيد توزيع الثروة، وأن يمضي في نفس الطريق الذي مضى فيه أبوه، فهو من هذه الناحية عدو طبقي...، فمَن أراد أن يدافع عن ثروته وعن مركزه الاجتماعي فليشترك في دم الحسين»...

وقد علّل كاتب آخر أسباب إخفاق مسلم في الكوفة، فلم يردّها إلى سوء تنظيمه لقوّاته، إنّها على تفكك الكوفيين الذي دفعت إليه عوامل عدّة، إذ لم يصل ولاء الشيعة حتى تلك اللحظة إلى الدرجة التي تجعلهم يقدمون على التضحية، ومن ناحية أُخرى فقد وجد الشيعة أنّهم حتى وإن حققوا نصراً عسكرياً آنياً، فإنّ النصر لن يدوم؛ لأنّ جنود يزيد لا يلبثوا أن ينتزعوا منهم هذا النصر، إضافة إلى قطع العطاء عنهم، وكلّ هذه العوامل تجعلهم في موقع الأدنى في الدولة بسبب الخروج على الحاكم، وقد ساعد الكوفيين على نقض نصرتهم لآل على أنّ الأشراف الذين كاتبوا الإمام الحسين الملافيين على القدوم، كانوا أول مَن نقض العهود وحرّض الناس على تفريق صفوف الشيعة في جيش مسلم وإخماد حماستهم ".

إنّ هذا التفسير يلقي ضوءاً على الدور المزدوج الذي أدّاه أشراف الكوفة، وأوضح مقدار التذبذب في مواقفهم والتطرّف في الولاء أو العداء حين كانوا بين «خوف وغضب السلطة، والشكّ في ولائهم، ثمّ للمصلحة الطبقية الواضحة، وبين أن يأثموا بدم الحسين»".

<sup>(</sup>١) الطبرى، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢١٦٠.

<sup>(</sup>٢) صالح، اليمين واليسار: ص١٦٣٠.

<sup>(</sup>٣) أبو السعود، الشيعة: ص٧٤.

<sup>(</sup>٤) صالح، اليمين واليسار: ص١٦٣٠.



وإذا كان أهل الكوفة قد قصروا مع مسلم، فإنّ غاية التقصير في رأي كاتب آخر هو «بعدم التخلّص من ابن زياد على الرغم من استطاعتهم على تنفيذ ذلك الأمر، فقد قدم ابن زياد إلى الكوفة بصحبة ثلاثين جندياً وعشرين من الأشراف، ولكنّهم لم يعملوا على الخلاص منه، ثمّ إنّهم لم يُمكّنوا مسلماً من الهرب من الكوفة والرجوع إلى الحسين الله وبدلاً من ذلك فرّطوا فيه وهو بين ظهرانيهم؛ فألقوا به في الجحيم، وأسلموه إلى عدوه ليلقى مصيره المحتوم»...

إنّ هذه التفسيرات التي حملت أهل الكوفة المسؤولية التاريخية في تراجع موقف مسلم بن عقيل، ومن ثَمَّ الإمام الحسين الله الأمّة الإسلامية الراضية بالظلم والتي كان لها من العالم الإسلامي واستثنت من ذلك الأُمّة الإسلامية الراضية بالظلم والتي كان لها قصور واضح في ثورة الإمام الحسين الله الذي أعلن خروجه على الحاكم الظالم في أقدس مكان إسلامي، وفي أكبر محفل لتجمّع المسلمين المدينة المنورة ومكّة المكرمة فلم يلتفت منهم إلى ذلك النهوض سوى نخبة قليلة جداً بينها حرص كبار زعاء المسلمين على الظهور بمظهر الناصح المشفق على الإمام الحسين الله من هذا العمل، مفسحين المجال لمن يريد الادعاء بأنّ خروج الإمام الحسين الله كان لشقّ صفّ المسلمين ونشر الفتنة! ومتخلّين عن مسؤولية العلماء في ألّا يقارّوا على ظلم ظالم.

فضلاً عن أنّ أصحاب الرأي الذي يُحمِّل أهل الكوفة مسؤولية قتل الإمام الحسين الله قد غضّوا النظر عن حقيقة مهمّة، وهي أنّ أهل الكوفة لم يكونوا جميعهم شيعة وموالين للإمام الحسين وأهل البيت الله ومنذ عهد أمير المؤمنين الإمام علي الله بل يمكن أن نُقسمهم في عهد الإمام الحسين الله إلى:

-

<sup>(</sup>١) النجار، الدولة الأُموية: ص٨٤ ـ ص٨٥٠.



١ـ حزب بني أُمية الذين عبرت عنهم المصادر بشيعة يزيد تارة (١٠)، وشيعة آل أبي سفيان تارة أُخرى (١٠)، وقد تكرس ظهور هذه الفئة نتيجة للإفراغ العقائدي الذي مورس في الكوفة على مرحلتين:

المرحلة الأُولى: عقب تولي معاوية الحكم مباشرة. وكان «حينَ أجمع عليه أهل العراق بعد علي الله على عليه أهر نفسه من بعد علي الله يُخرج من الكوفة المستغرب في أمر علي ويُنزل داره المستغرب في أمر نفسه من أهل الشام وأهل البصرة وأهل الجزيرة، وهم الذين يُقال لهم النواقل في الأمصار...» وقد أدّى ذلك إلى نقل عشائر بكاملها إلى أماكن بعيدة ومتفرِّقة، وإدخال مجاميع بشرية معادية للإمام أمير المؤمنين علي الله وموالية لمعاوية في الكوفة، وإنزالها منازل المهجرين من أتباع أهل البيت المهلا. وقد كان الهدف هو تحويل الكوفة إلى منطقة أُموية الثقافة ".

المرحلة الثانية: وهي التي حدثت مع تولي زياد بن أبيه للكوفة، فكانت أول مهامّه القيام بعملية تهجير واسعة شملت كلّ مَن يُظنّ به الموالاة لآل البيت الميث سواء أكان عربياً أم أعجمياً، فبدأ بنقل المقاتلة الأعاجم من الكوفة إلى الشام والبصرة، فقال البلاذري: «إنّ زياداً سيّر بعضهم إلى بلاد الشام بأمر معاوية، فهم يدعون بها الفرس، وسَيّر منهم قوماً إلى البصرة فدخلوا في الأساورة الذين بها» وكان سبب ذلك لأنّ الإمام أمير المؤمنين على الله قد ساوى بينهم وبين المقاتلة العرب في العطاء فالوا إليه، وكان سبب توجيههم

<sup>(</sup>٢) ورد هذا التعبير على لسان الإمام الحسين الله عندما خاطب جيش عمر بن سعد في أرض الطف قائلاً: «ويحكم يا شيعة آل أبي سفيان، إن لم يكن لكم دين وكنتم لا تخافون المعاد، فكونوا أحراراً في دنياكم ...». ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص١٣٤٠.

<sup>(</sup>٣) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٣، ص١٦٩، حوادث سنة ١١هـ.

<sup>(</sup>٤) الحسني، الأنثروبولوجيا الاجتماعية الثقافية لمجتمع الكوفة: ص٤٨ ـ ص٥٠٠.

<sup>(</sup>٥) البلاذري، فتوح البلدان: ص٣٤٣.



إلى البصرة والشام لكونها عثمانيتَي الهوى، فلا يمكنهم التحرّك فيهما، بعكس الأمر فيما لو نقلوا إلى بلادهم الأُم بلاد فارس··.

وقد وسَّع زياد رقعة الإفراغ العقائدي في هذه المرحلة لتشمل إفراغ مدينتي الكوفة والبصرة من الموالين لأهل البيت الله إذ إنه حوّل زهاء خمسين ألفاً من مقاتلة أهل البصرة والكوفة مع عيالاتهم إلى خراسان أله وأسكن في دورهم مقاتلة الشام وأهل البصرة من عثمانيي الهوى ومن الموالين للدولة الأُموية من سكان إقليم الجزيرة الفراتية.

وقد كانت آثار هذه السياسة وخيمة على ثقافة مجتمع الكوفة، إذ إنّه خلق طبقة من السكّان تدين بولائها للسلطة الأُموية ولاسيا المقاتلة منهم \_ وهم السواد الأعظم من أهلها \_ وهم الذين خرجوا لقتال الإمام الحسين الله في أرض كربلاء "، وهم الذين وصفوا في المصادر التأريخية على لسان يزيد بأمّم شيعته في الكوفة، أو على لسان الإمام الحسين الله بشيعة آل أبي سفيان في واقعة الطفّ، كما ذكرنا آنفاً.

ولا يفوتنا أن نذكر أنّ الحزب الأُموي في الكوفة قد أظهر ولاءه ليزيد في كثير من المواقف، منها: إعلام يزيد بسكوت الوالي النعمان بن بشير عن نشاط مسلم بن عقيل إبان وصوله إليها تمهيداً لقدوم الإمام الحسين الله وظهر ولاؤهم حين انظمّوا سريعاً إلى عبيد الله بن زياد حال وصوله إلى قصر إمارة الكوفة، فكانوا أداته في نشر الشائعات والأراجيف في الوسط الكوفي لتثبيط الناس عن مسلم، بل وفي التجسس عليه وتخذيل الناس عنه، ومن ثمّ حشد الناس لحرب الإمام الحسين الله وقيادة الجيوش الخارجة للاقاته.

٢ ـ الخوارج: وهم كيان ظاهر الوجود والنشاط في المجتمع الكوفي، ولا يُحسب على

<sup>(</sup>١) الحسنى، الأنثروبولوجيا الاجتماعية الثقافية لمجتمع الكوفة: ص٥١٠.

<sup>(</sup>٢) البلاذري، فتوح البلدان: ص٥٠٧.

<sup>(</sup>٣) الحسنى، الأنثروبولوجيا الاجتماعية الثقافية لمجتمع الكوفة: ص٥١٠.



جبهة الإمام الحسين الله في حال من الأحوال، بل كانوا ممَّن قاد العساكر ضده في واقعة الطف، مثل: شبث بن ربعي، ومحمد بن الأشعث، وشمر بن ذي الجوشن، وغيرهم ...

٣- الشيعة الموالين لأهل البيت التحالي ويصح أن نُقسمهم إلى أصناف:

أ) الخُلّص من الشيعة، ثابتي العقيدة، وهؤلاء دعموا ثورة الإمام الحسين الله بدايتها وحتى استشهادهم أو استشهاده، مثل: هانئ بن عروة المرادي، وميثم التهار، وحبيب بن مظاهر الأسدي، ومسلم بن عوسجة وسواهم. وقد تم القضاء على قسم كبير من هؤلاء، أو أُوقف نشاطهم قُبيل وصول الإمام الحسين الله إلى الكربلاء من قبل عبيد الله بن زياد الذي لم يكتف بمحاصرة الكوفة ومنع الداخل والخارج منها، والأخذ على التهمة والظنّة، وإنّها قام بتصفية الشخصيات المعروفة بولائها العلوي عن طريق القتل بأبشع صورة، مثل: صلب ميثم التهار ولجمه، وضرب عنق عبيد الله الكندي، وعبيد الله بن الحارث، وعبد الأعلى الكلبي، والعباس الجدلي، وعهارة بن صلخب الأزدي وفي تخويف الغالب كان يتم هذا القتل بين ظهراني قومهم؛ لأنّه أوجع وأفجع وأنجع في تخويف سواهم، وأكمل عبيد الله ابن زياد هذه السياسة بجملة اعتقالات واسعة طالت كثير من القيادات الشيعيّة التي يخاف من تحرّكها في المجتمع الكوفي، مثل: سليان بن صرد والمختار بن أبي عبيد، وعبد الله بن نوفل بن الحارث، وغيرهم ".

ب) الشيعة ضعيفي النية والعمل عمَّن أثَّرت فيهم سياسة العنف وأرهبتهم الشائعات الأُموية؛ فسكتوا على مضض، وربها انضمّوا إلى معسكر ابن زياد، فإذا ما أمكنتهم الفرصة

<sup>(</sup>١) يُنظر لأعمال هؤلاء الخوارج: الميلاني، مَن هم قتلة الحسين الثيلا: ص٣٢٠ ـ ص٣٢١، ص٣٦٠ ـ ص٣٦٨. ص٣٦٨.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبري، تاريخ الأَمم والملوك: ج٦، ص١٩٩. الميلاني، مَن هم قتلة الحسين الثَّلا: ص٣٣٩ ـ ص٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٠١٠.



هربوا إلى معسكر الإمام الحسين الله الله الله الله وفي أضعف الأحوال كانوا يقفون على التلُّ يبكون ... يبكون ...

ج) الفئة الثالثة من الشيعة ممَّن يصحّ أن نصفهم بوصف الفرزدق: (قلوبهم مع الحسين، وسيوفهم مع بني أُمية) "، فهؤلاء يملكون المودّة القلبية، إلّا أنّهم غير مستعدّين لتقديم ما يحتاجه الولاء والحبّ من تضحية.

نخلص ممَّا تقدَّم إلى أنَّ من الخطأ القول أنَّ شيعة الإمام الحسين الله ومواليه هم مَن قتلوه، أو أنَّ أهل الكوفة ظلوا مادَّة الحركات الثورية ضدّ بني أُمية كلّم سنحت لهم فرصة، فكان هلاك يزيد ورفع سيف الظلم والطغيان عن رقابهم إيذاناً ببدء نشاط كلّ الحركات والثورات التي قامت ضدّ الدولة الأُموية والتي كان مادّتها الأساسية أهل الكوفة، مثل حركة التوّابين وثورة المختار الثقفي وهلُّم جرّا، حتى أذِن الله بسقوط الدولة الأُموية عام ١٣٢ه.

(١) يُنظر لإحصاء عدد منهم: الملاني، من هم قتلة الحسين: ص٣٥٥. ص٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) نقل الطبري هذه الرواية: «قال الحصين: وحدَّثني سعد بن عبيدة، قال: إنّ أشياخاً من أهل الكوفة لوقوف على التلّ يبكون ويقولون: اللهم أنزل نصرك [على الحسين]، قال: قلت: يا أعداء الله، ألا تنزلون فتنصرونه؟!». الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٠٨٠.

<sup>(</sup>٣) التقى الإمام الحسين الله الفرزدق بن غالب الشاعر في بعض مراحل الطريق إلى الكوفة، فقال له: «بيّن لنا نبأ الناس خلفك، فقال له الفرزدق: من الخبير سألت، قلوبهم معك، وسيوفهم مع بنى أمية ... المصدر نفسه: ج٦، ص٢٠٤٠.

## شبهة: لم يكن إسراع الإمام الحسين لللله الخروج عن مكّة مخافة انتهاك الأُمويين للحرم

لقد ألمح الإمام الحسين عندما كان في مكة إلى عدم تورُّع بني أمية عن انتهاك حرمة البيت الحرام والشهر الحرام والإقدام على قتله في هذا المكان والزمان المقدَّس، وصرّح بنيته في الخروج إلى العراق، فلم تتوقف نصائح المشفقين عليه من هذا الوجه الذي توقعوا فيه مقتله ومنهم عبد الله بن الزبير الذي أكثر من التردد على الإمام الحسين الله ينصحه بالتريّث، قال له الإمام الله في حدَّثني أنّ بها كبشاً يستحلّ حرمتها، فها أُحبّ أن أكون أنا ذلك الكبش».

وفي رواية أُخرى له ﷺ: «لإن أُدفن بشاطئ الفرات أحبّ إليّ من أن أُدفن بفناء الكعمة». ٠٠٠.

ولم يكتفِ الإمام الحسين الله بالتلميح إلى نوايا بني أُمية بقتله في مكّة، وإنّما صرَّح في نصّ أكثر دلالة، فقال لابن الزبير: «والله، لئن أُقتل خارجاً منها بشبر \_ يعني مكّة \_ أحبُّ إلى أن أُقتل داخلاً منها بشبر، وأيم الله، لو كنت في جحر هامة من هذه الهوام لاستخرجوني حتى يقضوا في حاجتهم، ووالله ليعتدينَ عليّ كما اعتدت اليهود في

<sup>(</sup>١) أبو مخنف، مقتل الحسين الله: ص٦٦٠ الطبري، استشهاد الحسين: ص٧٦٠ ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤٠٠٠ النويري، نهاية الإرب: ج٢٠، ص٤٠٠٠

<sup>(</sup>٢) ابن قولويه، أبو القاسم جعفر بن محمد (ت٣٦٧هـ/٩٧٧م)، كامل الزيارات، صححه وعلّق عليه: عبد الحسين الأميني، ط النجف، ١٣٥٦هـ/١٩٣٧م: ص٧٧.



السبت»(۱).

وأوضح بأنَّه سيقصد الكوفة، وعلل ذلك بأنَّ شيعته هناك قد كتبوا إليه ٣٠٠.

وقد علّق أحد الباحثين على رواية خروج الإمام الحسين الله من مكّة نحافة الاغتيال على يد بني أُمية فيها، قائلاً: إنّ كلّ الروايات التي أُشيعت في بعض كتب التاريخ أو التلميحات التي وردت فيها حول مسؤولية الأُمويين عن دفع الإمام الحسين الله إلى ثورة ميؤوس منها للتخلّص منه ما هي إلّا مزاعم قد وضعها رواة الشيعة بعد مقتل الإمام الحسين الله على خروجه، وليضيفوا للإمام الحسين الله محداً الحسين المؤ به يستحلّ القتال في الحجاز، وقد جاءت هذه المزاعم من الرواة العراقيين ليدفعوا عن أهلها وصمة تخاذهم، وليوحوا بأنّ الإمام الحسين الله لم يجد غيرهم ناصراً له، بعد أن خذله أهل الحجاز وضيّق عليه بنو أُمية الخناق، وبالتالي فإنّ أهل العراق عن أنفسهم أولاً، ثمّ عن إمامهم الشهيد ".

وبغضّ النظر عن الرغبة المحمومة في الدفاع عن بني أُمية في لهجة هذا الباحث، فإنّ ما أورده بدون أي دليل علمي لا يثبت أمام النقد، كما أنّه تضمّن خلطاً بين سبب تعجيل الإمام الحسين الله بالخروج من مكّة، ودوافع قرار التوجّه إلى العراق أصلاً؛ إذ إنّ أسباب الثورة قائمة، ونية الإمام الحسين الله بالذهاب إلى العراق معقودة قبل ذلك ومنذ انتقاله من المدينة المنورة إلى مكّة، ولم تكن ضغوط الأُمويين سوى أسباب للتعجيل، أمّا أن يكون الإمام الحسين الله قد ثار وضحى بنفسه لئلا يستحلّ القتال في الحجاز، فهو أيضاً تمويه

(۱) يُنظر: أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص ٦٧٠ البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص ٣٧٥. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص ٢٠٠٠ النويري، نهاية الإرب: ج٢٠، ص ٤٠٧٠

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٢٠٢. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٦٠.

<sup>(</sup>٣) شاهين، الدولة الأموية المُفترى عليها: ص٣١٣ ـ ص٣١٣.



على كلّ ما ورد عن الإمام الحسين الله من رغبة في الخروج لطلب الإصلاح في أُمّة جدِّه، وأمر بمعروف ونهي عن منكر، فما أحراه وهو يقصد هذه الغاية أن يمنع المنكر ويحرص على حرمة بيت الله الحرام من أن ينتهكها بنو أمية الذين سفكوا الدماء المحرّمة، وأن يصون حرمة مكّة التي تواترت الآيات القرآنية والأحاديث النبويّة في وجوب الحفاظ عليها، كقوله تعالى: ﴿... أَوَلَمْ نُمَكِّن لُّهُمْ حَرَمًا ءَامِنَا يُجْبَى إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رِّزْقَا مِنلَّدُنَّا وَلَكِكِنَ أَكَ ثُرَهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿... وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمِ نُذِقْهُ مِنْ عَذَابِ أَلِيعِ ﴾" بمعنى أن تستحلّ في الحرم من الحرام ما حرّم الله عليك من لسان أو قتل فتظلم مَن لا يظلمك وتقتل مَن لا يقتلك، فمَن فعل ذلك فقد وجب له عذاب أليم". وقوله تعالى على لسان إبراهيم الله: ﴿... رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا آمِنًا وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنْ الثَّمَرَاتِ...﴾ ٥. وما ورد عن النبي الأكرم عَيالي إذ بيّن في أقوال كثيرة حرمة البيت الحرام ومكّة المكرّمة، فورد عنه قوله: «إنّ هذا البلد حرّمه الله، لا يعضد شوكه، ولا ينفر صيده، ولا يلتقط لقطته إلّا مَن عرفها»٬٠٠، ووقف بوجه أيّ تأويل لاستحلال حرمتها، فقال: «إنّ مكّة حرّمها الله تعالى ولم يحرّمها الناس، ولا يحلّ لامرئ يؤمن بالله واليوم الآخر، أن يسفك فيها دماً، أو يعضد بها شجرة، فإن أحد ترخص بقتال رسول الله عَيْلِهُ فيها، فقولوا له: إنّ الله أذن لرسوله عليه الله ولم يأذن لك، وإنّما أذن لى في ساعة من النهار، وقد عادت حرمتها اليوم كحرمتها بالأمس، وليبلغ الشاهدُ الغائبَ». وأكّد في حجّة الوداع قدسية المكان، والشهر ـ وهو ذات المكان والشهر الذي حافظ عليه الإمام الحسين التُّلَّا ـ: «إنّ

(١) القصص: الآية٥٧.

<sup>(</sup>٢) الحج: الآية٢٥.

<sup>(</sup>٣) الطبري، جامع البيان: ج١٧، ص١٦٥٠.

<sup>(</sup>٤) البقرة: الآية١٢٦.

<sup>(</sup>٥) البخاري، صحيح البخاري: ص٢٨٤. النسائي، سنن النسائي: ص٤٨٤.

<sup>(</sup>٦) الترمذي، سنن الترمذي، ص٢٣٩.



دماء كم وأموالكم عليكم حرام، كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا» (٠٠.

أمّا ما عدّه شاهين من أنّ إسراع الإمام الحسين الله من مكّة لخشيته بني أُمية، إنّها هو مزاعم رواة عراقيين ليدفعوا عن أهل الكوفة وصمة التخاذل، فيُردّ عليه بأنّ هذه الروايات قد وردت لدى ابن كثير وهو ذو ميول أُموية، وقد ذكر أنّه استقى روايات مقتل الإمام الحسين الله من أئمّة هذا الشأن فضلاً عن أنّ الرواة الشيعة لم يخفوا في رواياتهم ما قاله رواياتهم ما وقع من خذلان أهل الكوفة للإمام الحسين الله وذكروا في رواياتهم ما قاله الإمام الحسين الله من توبيخ أهل الكوفة، ثمّ ما قاله أهل بيته لهم بعد مقتل الإمام الحسين الله وفيه اتّهام لهم بالتقصير والخذلان للإمام الحسين الله وهذا لا يعفي الأمصار الإسلامية الأخرى من مسؤولية التقصير تجاه ثورة الإمام الحسين الله والحجاز أولها، لأنّها كانت معنية قبل غيرها بالحفاظ على رسالة النبي المام الحسين الله العلنية العلنية العلنية على الظالم، فلم يلحق به سوى عدد محدود جداً منهم في.

(١) ابن هشام، السيرة النبوية: ج٤، ص١٨٦٠. ابن ماجة، سنن ابن ماجة: ص٥٢٥٠

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٦١، ص١٦٥، ص١٦٦٠

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج٨، ص١٧٢.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٢١٥. ابن طاووس، اللهوف: ص٩٤. ص٩٥٠.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: المفيد، الإرشاد: ص٣١٨.

## شبهة: اختيار الإمام الحسين الله المعرف الله المعراق كان اغتراراً برسائل الكوفيين المؤيدة له

ويمكن أن نردَّ على هذه الشبهة بها يوضح أنّ الخروج إلى العراق كان ضرورة ستراتيجية في تحرّك الإمام الحسين الله إذ إنّ التوجّه إلى العراق هو أفضل الخيارات المطروحة، وانسبها للقيام بثورته، لذلك صرّح لابن عباس الذي طلب منه الشخوص إلى اليمن بأنّه: «لا بدّ من العراق» ٠٠٠.

فقد ضعفت قدرات الحجاز البشرية والاقتصادية نتيجة التفريغ المستمر لطاقاته عبر دعم جبهات القتال والهجرة إلى الأمصار \_ وافتقد الأهمية التجارية التي تمركزت في جزء أساسي منها في البصرة "، فضلاً عن أنّ أهل مكّة وفيهم القرشيون ليسوا من انصار الإمام الحسين عليه وهواهم ليس مع بني هاشم، وأهل المدينة وإن كانوا يجلّونه، وفيهم الأنصار الذين جاهدوا في صفوف أبيه، فإنّ في المدينة عدداً كبيراً من قريش بعامّة، وبني أمية بخاصّة، وليس في المدينة قوّة تحزم أمرها خلفه، فضلاً عن أنّ عجز الحجاز "عن الدفاع عن نفسه قد ظهر من قبل ضد أية قوّة تأتيه من الخارج ". فالإمام الحسين الله لا

<sup>(</sup>١) الخوارزمي، مقتل الحسين: ج١، ص٣١٠.

<sup>(</sup>٢) بيضون، الحجاز والدولة الإسلامية: ص٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) ليس أدلّ على ذلك من مقتل عثمان بأيدي عدد قليل من ثوّار الأمصار الإسلامية، دون أن تكون في يد عثمان . وهو حاكم المسلمين . قوّة عسكرية كافية لردّهم.

يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسياسة: ج١، ص٣٥ ـ ص٣٦. البلاذري، أنساب الأشراف: ج٦، ص١٧٤.

<sup>(</sup>٤) الشريف، دور الحجاز: ص٤٢١.



يستطيع في ظلَّ هذه الظروف الاعتصامَ في الحجاز أو الاعتماد عليه في دعم خروجه على السلطة.

أمّا اليمن، فلم تكن معقودة الولاء على أهل البيت المسلام على الله أبناء أمير المؤمنين الإمام على الله وإنّا «كان الناس بها أحزاباً وشِيعاً، فشيعة ترى رأي عثمان، وأخرى ترى رأي على «ن. وفي ذلك دليل على انقسامها بين شيعة موالية للإمام أمير المؤمنين على الله وأخرى موالية لبني أُمية، فضلاً عن أنّ اليمن قد ظهر عجزها، وعجز شيعة أمير المؤمنين الإمام على الله فيها حين قدمت إليها قوّات معاوية في خلافة الإمام أمير المؤمنين على الله إذ لم يقاتلوا سوى قتالاً ضعيفاً، وتخاذلوا وقالوا: «لا طاقة لنا بمن جاءنا» «ن.

فالاتِّجاه إلى اليمن مع قلّة وضعف الناصر أمر محفوف بالمخاطر، ولاسيها أنّ يد السلطة قادرة على الوصول إليه متى شاءت وبقوّة كبيرة.

وقد تحاشى الإمام الحسين الله البقاء في مكّة، وحرص على صيانة حرمة بيت الله الحرام من أن ينتهكها بنو أُمية بقتله، وقد بقي فيها ما ينيف على الثلاثة أشهر، أقام فيها الحجّة على الأُمّة الإسلامية، وأعلن استعداده للخروج على ظلم بني أُمية، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والدعوة إلى الإصلاح، فلم تجبه إلى ذلك سوى فئة قليلة سارت معه حين لم يبق ثمّة خيار سوى الاتّجاه نحو العراق، وخاصّة الكوفة لأنّ فيها «إرادة جماهيرية تطلب التغيير، وتستحتّ الإمام الحسين للمبادرة إلى قيام الحركة، وكان موقع هذه الإرادة في الكوفة، تمثّلت في رسائل البيعة القادمة من أهلها»...

وقد كان تعامل الإمام الحسين الله مع رسائل أهل الكوفة تعاملاً طبيعياً، فلو قُرِأتْ

<sup>(</sup>١) الثقفي، الغارات: ج٢، ص٤٣٣.

<sup>(</sup>٢) الثقفي، الغارات: ج٢، ص٤٢٥. الشريف، دور الحجاز: ص٤٢١.

<sup>(</sup>٣) النفيس، على خطى الحسين: ص٩٤.

خطابات الكوفيين والبصريين لوجد أنّها تمثل حالة ثورية، لو لم يستثمرها الإمام الحسين الله لا تُهم بالقعود والهروب عن تحمّل دوره التاريخي؛ فالعراق موطن من مواطن الشيعة ومهد للتشيّع الذي وقف بوجه الحكم الأُموي، وتمنّى أهله زوال هذا الحكم، فكاتبوا الإمام الحسن الله عنه الإمام الحسين الله عنه الموقوف بوجه ظلم بني أُمية وذكر الإمام الحسين الله أثر ذلك في اتّخاذه قرار التوجّه إليهم بالقول: «والله، لقد حدثت نفسي بإتيان الكوفة، ولقد كتب إليّ شيعتي» ١٠٠٠.

وفي محاورة جرت بينه وبين أحد الصحابة في الأبواء سأله فيها الصحابي عن وجهته، فقال الإمام الحسين على «العراق وشيعتى» ش.

ولم تكن كتابتهم إليه السبب الوحيد لا تجاه الإمام الحسين الله نحو شيعته في الكوفة، بل لأنّ العراق كان يمثّل بلا شك أنسب أرضية اجتماعية تتنامى فيه جماهير الثورة فيها بعد الشهادة بالرغم من أنّ المجتمع الكوفي قد نفذ إرادة السلطة الحاكمة في قتال وقتل الإمام الله نظراً إلى وجود شريحة واعية لقضية أهل البيت الله مع قلّتها، إلّا أنّها تمثّل النواة لتنامى هذا الخطّ مع مرور الأيام (...)

إنّ الإمام الحسين الله قد وجد من الحكمة أن يختار لمصرعه أفضل الظروف الزمانية والمكانية والاجتهاعية المساعدة على كشف مظلوميته، وفضح أعدائه ونشر أهدافه، فالإمام الحسين الله بمنطق الشهيد الفاتح كان يريد العراق، ويصرّ على التوجّه إليه، لأنّه أفضل أرض للمصرع المختار؛ لما ينطوي عليه من استعداد للتأثّر بالحدث والتغيير نتيجة له؛ لأنّ

<sup>(</sup>١) الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٠٢٠.

<sup>(</sup>٢) قرية من أعمال المدينة المنوّرة بينها وبين الجحفة ممّا يلي المدينة ثلاثة وعشرون ميلاً، وتقع على يمين الطريق إلى مكّة من المدينة، وفيها قبر أمّ النبي عَلَيْهُ. ياقوت، معجم البلدان: ج١، ص٧٩٠.

<sup>(</sup>٣) ابن عساكر، ترجمة ريحانة رسول الله: ص٢٠١٠.

<sup>(</sup>٤) الهديبي، قراءات في بيانات الثورة: ص١٦٩.



شيعته كانوا في العراق أكثر من وجودهم في أي أقليم إسلامي آخر، ولأنّ العراق لم يكن قد انغلق إعلامياً ونفسياً لصالح الأُمويين كما هو في الشام ٠٠٠.

فإذا أضفنا لذلك أنّ النبي عَلَيْ قد ذكر موضع قتل الإمام الحسين الله بكربلاء "، وتصريحات الإمام الحسين الله بأنّه خرج منفّذاً لقدرٍ إلهي، وأمر رسول الله على له بذلك عبر رؤيا رآها " نجد أنّ عوامل عديدة تضافرت في هذا الاختيار الذي لم يجبّذه عدد من الصحابة الذين أوصوه بعدم الوثوق بأهل الكوفة "، بحيث وصفت بعض المصادر التأريخية بأنّ الإمام الحسين الله اغتر برسائل الكوفيين أهل الغدر والخيانة وخرج إليهم بغير تأنٍ واستماع لنصائح الناصحين "، ويرد على هذا الإشكال القديم الجديد وحسب ما قدَّمناه من قراءة لأهداف الثورة الحسينية - بأنّ اتهام الكوفيين بالخيانة، والتخلي عن الإمام الحسين الله بعد وصوله إليهم، كان سيبقى مجرَّد رأي بلا دليل حتى يتحقق في الواقع، بينها كانت رسائلهم التي تعلن البيعة والولاء هي واقع ملموس "، أو بعبارة الواقع، بينها كانت رسائلهم التي تعلن البيعة والولاء هي واقع ملموس أو بعبارة الولاء أمر قائم، والخيانة أمر متوقع قد يحدث أو لا يحدث.

ولم يكن بوسع الإمام أبي عبد الله الحسين الله أن يقف موقف المتفرِّج الهارب بنفسه من ساحة الوغي، أو الفارِّ بدينه إلى ساحات الاعتزال والانعزال، وهي جميعها أشكال

<sup>(</sup>١) الطبسي، مع الركب الحسيني، (وقائع الطريق): ص١٩٠ ـ ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المفيد، الإرشاد، ص٣٦٤ ـ ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٣) أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص٦٩. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤٠٢. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٦٣.

<sup>(</sup>٤) جاء ذلك على لسان عبد الله بن عباس، والمسور بن مخرمة، وبكر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام، وعبد الله بن جعفر، وعبد الله بن مطيع، وغيرهم، يُنظر: الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٠٢، ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٦٣. ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: السيد، سيرة آل بيت النبي النبي الله ص ٣٢٥، الجبري، حوار مع الشيعة: ص ٢٤٨. ناصر الدين شاه، العقائد الشيعية: ص٧٠. خليف، حياة الشعر في الكوفة: ص٧٧.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: جعفر، المشروع الاستراتيجي: ص٢٥٣.



غتلفة من الهروب والتهرُّب من تحمُّل المسؤولية، وهو مسلك فضلاً عن ضرره البليغ على الواقع في تلك اللحظة، فإنه يعطي مبرراً لكلّ مَن تعرَّض لهذه الظروف، أو ما شابهها أن يهرب بنفسه حتى يستوفي الأجل المحتوم، ويبقى في وجدان الأُمَّة رمزاً من رموز الكهنوت الهارب من مواجهة الشيطان في أرض الواقع واللائذ بالنصوص والتبريرات".

وقد وضع الإمام الحسين الله نصب عينيه هدف التضحية والشهادة والإيقاظ الأُمّة من رقدتها المميتة، وتجديد روح الجهاد ومقاومة الفساد والانحراف، ولتبقى هذه الروح سارية المفعول في حياة الأُمّة بكل أجيالها، وإنّ هذا الهدف وذلك التصميم لديه لم تبعثه رسائل أهل الكوفة، وإنّا الباعث هو الشعور بالمسؤولية أمام الله والإسلام والأُمّة، لأنّه تكليف ربّاني اندفع الإمام الحسين الله للقيام به وامتثاله والمثالة.

(١) النفيس، على خطى الحسين: ص٩٤٠.

<sup>(</sup>٢) لم يكفِ الإمام الحسين الله عن التصريح بأنّه مقتول لا محالة عند وصوله إلى العراق، وقد استقرأ مصيره عدد من الصحابة أيضاً كابن عباس وعبد الله بن عمر.

يُنظر: البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٢٧٥. الخوارزمي، مقتل العسين: ج١، ص٣١١. ابن عساكر، ترجمة ريحانة رسول الله: ص٢١١.

<sup>(</sup>٣) الهديبي، قراءات في بيانات الثورة: ص١٦٩.

# شبهة: تخطئة الإمام الحسين الله في اصطحابه عياله معه إلى كربلاء

إنّ دُعاة هذه الشبهة قالوا: إنّ الإمام الحسين الله قد عَرَّض بعِرضه إلى الهتك، وليس في تعريضه هذا شيء من الحسن العقلي المعنوي يوازي قبح الهتك...

كان اعتياد القتل في عهد بني أمية قد صار أمراً مألوفاً لا يُثير غرابة أو فضاعة، بل إنّ التخلُّص من المعارضين بالقتل أصبح أمراً ميسوراً دون أن يُثير حركة واسعة في المجتمع الإسلامي ضدّهم ش. فإذا كان يزيد بن معاوية وعبيد الله بن زياد مستعدّان لقتل الإمام الحسين الحِلان فإنّه أراد أن يبرزها منهم إلى الوجود «وهل من سبيل إلى الكشف عن نفسيّة يزيد وخسّة طبعه، وعدم أهليته من حيث لؤم عنصره وخبث سريرته وقبح سيرته \_ مع قطع النظر عن الدين والشرع \_ أقرب وأصوب وأعمق أثراً في النفوس عامّة والعرب خاصّة والمسلمين بالأخصّ من هتك حرم النبوّة وودائع الرسالة، وحملهم أسارى من بلد

<sup>(</sup>۱) وردت هذه الشبهة في رسالة مكتوبة من أحد المشككين الناقدين لثورة الإمام الحسين الله أرسلت هذه الرسالة إلى الشيخ محمد الحسين كاشف الغطاء للإجابة على هذا الإشكال، وقد نُشر السؤال وإجابة الشيخ التي جاءت مطولة وطبعت على شكل كتاب تحت عنوان (من السياسة الحسينية) في النجف الأشرف عام ١٣٦٨هـ/١٩٤٨م، وقد أعيد نشره في طبعة لطيفة عن دار المحجّة البيضاء في بيروت سنة ١٤٢٨هـ/٢٠٠٧م تحت عنوان (نبذة من السياسة الحسينية)، وعلى هذه الطبعة اعتمدنا في كتابنا هذا.

<sup>(</sup>٢) في جريمة مقتل حجر بن عدي مثالاً صارخاً على ذلك.



إلى بلد ومن قفر إلى قفر؟؟ وهل أعظم فظاعة وشناعة من التشفّي والانتقام بالنساء والأطفال بعد قتل الرجال؟؟ وأيُّ ظَفَر وغلبة على يزيد أعظم من إشهار هذه الجرائم عنه؟؟»(١٠).

وحينها تبرز أخلاقية الهزيمة وتترسّخ وتتعمّق تتحوّل كلّ محاولة جدِّية لمقابلة الظلم والظالمين إلى نوع من السفك والقتل في نظر المثبِّطين والمجمِّدين، هذه الأخلاقية التي يريد الإمام الحسين المنافظ أن يحوِّ لها إلى أخلاقية التضحية والإرادة، إلى الأخلاقية الإسلامية الصحيحة التي تمكِّن الإنسان المسلم من أن يقف موقفه الإيجابي والسلبي على وفق ما تقرّره الشريعة الإسلامية إيجاباً وسلباً، وفي عملية التحويل هذه كان الإمام الحسين السُّلا يواجه أدقّ مراحل عمله ٣٠، وكان يحاول أن يخلق ردود الفعل المناسبة لكي يتحرَّك، وكان من الأساليب التي اتَّخذها الإمام الحسين الله الله عشَّد كلِّ القوى والامكانيات، فلم يكتفِ بأن يعرِّض نفسه للقتل عسى أن تقول أخلاقية الهزيمة: (إنه شخص حاول أن يطلب سلطاناً فقُتل)، بل أراد أن يعرِّض أو لاده وأهله للقتل، ونساءه للسبي ، أراد أن يجمع على نفسه كلّ ما يمكن أن يجتمع على إنسان من مصائب وتضحيات وآلام، لأنّ أخلاقية الهزيمة مهما شككت في مشر وعية أن يخرج إنسان للقتل، فهي لا تشكك في أنَّ هذا العمل الفظيع الذي قامت به جيوش بني أُمية.. ضدّ بقية النبوّة لم يكن عملاً صحيحاً على كلِّ المقاييس، وبكلِّ الاعتبارات، كان لا بدِّ للإمام الحسين الله من أن يُدخل في المعركة دمَه وأولاده وأطفاله ونساءه وحريمه، وكلِّ الاعتبارات العاطفية... لكي يسدُّ على أخلاقية الهزيمة كلُّ منفذ، وكلُّ طريق إلى التعبير عن هزيمتها وعن نوع من أنواع

(١) كاشف الغطاء، نبذة من السياسة الحسينية: ص١٠. ص١١٠

<sup>(</sup>٢) الصدر، الحسين يكتب: ص٨٦. ص٨٧.

<sup>(</sup>٣) ردّ الإمام الحسين الله على مَن ساءل عن حمله للنساء معه بالقول: «إنّ الله قد شاء أن يراهُنّ سبايا». ابن طاووس، اللهوف: ص٤١.



الاحتجاج على هذا العمل لكي يهزّ بذلك ضمير ذلك الإنسان المسلم المهزوز الذي تميّعت إرادته.

فإن قال المشكك: إنّه لا يجوز في الدين أن يُعرِّض الإمام الحسين الله نساءه للهتك مهما كان الأمر، فإنّ هذا ممّا ينبعث من بساطة التفكير لدى هذا المشكك، فإنّ الذي لا يُساعد عليه الدين بل لا تسمح به الغيرة - هو تعريض الإنسان عِرضه للهتك الموجب لما يمسّ الشرف ويخدش رواق العفّة والصيانة، وسرادق النجابة والحصانة، أمّا الهتك الذي تستحكم به عُرى القدس والطهارة والعزّة والمنعة، فذلك ممّا لا يشين ولا يهين تلك الحرائر (صلوات الله عليهن) مهما سفرن فهن محجبات ...

ويرجّح كثيراً أنّ الإمام الحسين الله قد رأى في وجود العائلة معه إكمالاً لما سيبدأ هو من ثورة؛ إذ سيقع على عاتقها جزء لا يستهان به من ديمومة الثورة، فقد كان يمكن للسلطة الأُموية أن تشيع براءتها من قتل الإمام الحسين الله أنّ اصطحابه لعائلته معه ومقتله، وسبي العائلة بالصورة التي نقلها المؤرِّخون لم تدع أيّ مجال للسلطة الأُموية للتبرؤ من قتله. ولاسيها أنّ السبايا قاموا بعمل دعائي ضاهي أجهزة الدعاية الأُموية، بل تفوَّق عليها في شرح وقائع المأساة في الأمكنة التي حلّ فيها الأسرى، مبطلين زيف الدعاية الأُموية في أنّ هذا السبي من الخوارج على السلطة الأُموية ، إذ لم يكن من السهل على أكبر رجل باسل أن يقف ليكشف الحقيقة، ويتعقَّب القضية، ويخطب في النوادي الحاشدة كما فعل أهل بيت النبوة الله إلى عاليه وزيد بن أرقم والإمام زين العابدين الله ودليل ذلك ما جرى على عبد الله بن عفيف من وزيد بن أرقم عندما اعترضا على عبيد

<sup>(</sup>١) الصدر، الحسين يكتب: ص١٠٩ ـ ص١١٠.

<sup>(</sup>٢) كاشف الغطاء، نبذة من السياسة الحسينة: ص١٢٠.

<sup>(</sup>٣) من شيعة الإمام أمير المؤمنين علي الله ، ذهبت عينه اليسرى يوم الجمل، وضرب يوم صفين ضربتين على رأسه وحاجبيه فذهبت عينه الأُخرى، فكان لا يفارق المسجد الأعظم في الكوفة يصلي



الله بن زياد في مجلسه، إذ مُنعا من الاعتراض ولوحق أحدهما حتى قُتل، بل رغب ابن زياد في مجلسه، إذ مُنعا من الاعتراض ولوحق أحدهما حتى قُتل، بل رغب ابن زياد في قتل الإمام زين العابدين الميلاً.

فعلى مَنْ يعتمد الإمام الحسين اللهِ في تفنيد ضلالة الأُمويين؟ ومَن يقوم بهذه المهمّة بعد قتله؟ ومَن الذي يقرع الحجّة بالحجّة ويوضِّح المحجّة ويكشف الحقيقة ويتعقّب القضية، ويخطب تلك الخطب البليغة؟ ثمَّ أي رجالات ذلك العصر كان يقدر على القيام بتلك المهمّة ويقوى على النهوض بذلك العبء؟ أليس قصارى أمره مها كان من البسالة والجرأة أن يقول الكلمتين والثلاث، فيقال: خذوه فاقتلوه، أو اصلبوه في السبخة أو في الكناسة مع ابن عفيف.

لذا؛ فإنّ الإمام الحسين الله لم يجد بُدًا من حمل نساء بيت النبوّة معه لتكميل ذلك المشروع الذي بذل نفسه ونفوس أعزّته في سبيله، وعلم أنّ بني أُمية مهما بلغوا من هتك الحرمات والشرائع الإسلامية، والتجاوز على الشناشن العربية لا يقدرون على قتل امرأة مفجوعة تكلّمت بشيء من الكلام تبريداً لغلتها وتسكيناً للوعتها، ولا يستطيع ابن زياد مهما طغى أن يقتل ساعة السلم امرأة عزلاء أسيرة بين يديه لا تحمل السلاح ".

فيه ليلاً، ثمَّ ينصرف. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٤٩.

<sup>(</sup>۱) الأنصاري الخزرجي، شهد مع الرسول الله سبع عشرة غزوة، سكن الكوفة، شهد مع الإمام أمير المؤمنين علي الله صفين، وهو معدود في أصحابه، توفّي في الكوفة سنة ٦٨هـ/١٨٧م، ابن عبد البر، الاستيعاب: ج١، ص٥٥٠ ـ ص٥٥٨، ابن حجر، الإصابة: ج١، ص٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) كاشف الغطاء، نبذة من السياسة الحسينيّة: ص١٨، ص٢١. ويُنظر: الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ٢٤٩ ـ ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) كاشف الغطاء، نبذة من السياسة الحسينيّة: ص٢٣٠.

### شبهة: إنَّ الإمام الحسين عليه همَّ بالرجوع عن الثورة وبلوغ العراق

#### بعد وصول خبر استشهاد مسلم بن عقيل التيالا

وصل خبر استشهاد مسلم بن عقيل الإمام الحسين الله وهو في طريقه إلى العراق من رجلين أسديين أشفقا على الإمام الحسين الله من مواصلة السير، فقالا: «ننشدك الله في نفسك وأهل بيتك إلّا انصر فت من مكانك هذا، فإنّه ليس لك بالكوفة ناصر ولا شيعة، بل نتخوّف أن تكون عليك. قال: فوثب عند ذلك بنو عقيل بن أبي طالب... قالوا: لا والله، لا نبرح حتى ندرك ثأرنا، أو نذوق ما ذاق أخونا» (١٠).

وفي رواية ثانية "أنّ الحرّ بن يزيد التميمي هو الذي لقي الحسين الله بالخبر، فقال له: «ارجع، فإنّي لم ادع لك خلفي خيراً أرجوه، فهمّ أن يرجع، وكان معه إخوة مسلم بن عقيل، فقالوا: والله لا نرجع حتى نصيب ثأرنا أو نُقتل. فقال: لا خير في الحياة بعدكم!». وفي رواية ثالثة وردت لدى الشيخ المفيد " والخوارزمي " أنّ الإمام الحسين الله بعد

<sup>(</sup>۱) الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢١١. وباختلاف بسيط في الألفاظ: البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٧٩. الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٤٧. الأصفهاني، مقاتل الطالبيين: ص١١١. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٦٩.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٢٠٥٠ ابن عبد ربّه، العقد الفريد: ج٤، ص٣٧٩٠ ابن حجر، الصواعق المحرقة: ص٢٩٨٠.

<sup>(</sup>٣) المفيد، الإرشاد: ص٣٢٣.

<sup>(</sup>٤) الخوارزمي، مقتل الحسين الله: ج١، ص٣٢٨.



أن سمع بمقتل مسلم وهانئ نظر إلى بني عقيل، فقال: «ما ترون فقد قُتل مسلم؟ فقالوا: والله، لا نرجع حتى نصيب ثأرنا».

ونرجِّح الرواية الأُولى الواردة لدى البلاذري والدينوري والطبري والأصفهاني وابن كثير، وهي لا تذكر رغبةً للإمام الحسين الله بالعودة، وإنّا تنصّ على نُصح الأسديان، ورفض بني عقيل للعودة. وهذا يتّفق مع كلِّ ما قدَّمناه من عزم الإمام الحسين الله على الشهادة والمضى في طريقه على كثرة وعظمة التضحيات.

ويبدو أنّ الخلل الذي وقع فيه نقل الرواية الثانية \_ ودفعهم إلى القول بأنّ الإمام الحسين الخير همّ بالرجوع، كما ورد لدى ابن عبد ربّه، وابن حجر \_ يعود إلى ورود عبارة: «فاسترجع الحسين» عندما سمع بمقتل مسلم وهانئ، وهي عبارة قد توهم بأنّ المقصود هو الرغبة بالرجوع، لاسيما وأنّ بني عقيل يقولون بعدها: لا نرجع والله أبداً.

وفي رواية الشيخ المفيد والخوارزمي اللذين زادا كلمة الإمام الحسين الله النبي عقيل: «ما ترون فقد قُتل مسلم؟ فقالوا: والله لا نرجع...» قد توحي بمعنى الرجوع أيضاً، ولممّا يَردُّ ذلك أنّ الحسين الله لا يقل: ما ترون؟ على سبيل استشارة بني عقيل في المضي أو الرجوع عن العراق، وإنّما يُفهم منها أنّها كانت تخييراً لهم في المضي معه أو تركه، لاسيها وأنّ المصادر صرّحت أنّه توجّه إلى الناس مخبراً إياهم بحراجة موقفه، وتاركاً لهم حرية البقاء معه أو التفرّق عنه. ومنهم بني عقيل أنفسهم الذين قال لهم: «حسبكم من القتل بصاحبكم مسلم، اذهبوا فقد أذنت لكم»."

<sup>(</sup>۱) الأصفهاني، مقاتل الطالبيين: ص١١١، وقد كان ابن كثير أكثر وضوحاً عندما ذكر أنّ الإمام الحسين الله قال: «إنّا لله وإنّا إليه راجعون مراراً». ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٦٨.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبري، تاريخ الأَمم والملوك: ج٦، ص٢١٢. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٦٩.

<sup>(</sup>٣) ابن طاووس، اللهوف: ص٥٨.



ثمَّ ألم يكن القتل متوقعاً لمسلم ولبني عقيل، بل ولجميع مَن لَجَقَ بركب الإمام الحسين الله الذي كتب لبني هاشم قبل أن يغادر مكّة: «أمّا بعد، فإنّه مَن لَجَقَ بي منكم استشهد، ومَن تخلّف عنّي لم يبلغ الفتح»…

والإمام الحسين الله لم يُخفِ عمَّن استقطبه في الطريق من أصحاب غايته ووجهته وهدفه، والمقبل عليه من الشهادة، وفي ما فعله زهير بن القين دليل صارخ؛ إذ طلَّق امرأته وأخبر صحبه أنَّه آخر عهده بهم ...

لاذا إذن يكون ردّ الذاهب إلى الشهادة، والغاية العظيمة، الهِمّة بالرجوع لأول شهيد، فلا يعيده إلى طريقه إلّا غاية \_ ما عرفت سبيلها إلى بيت النبوّة يوماً غاية \_ قبلية مقيتة حاربها الإسلام وأدانها وهي الثأر؟!.

وأجد نفسي هنا مشاطراً لرأي أحد الباحثين المصريين المنصفين؛ إذ فسَّر مضمون الرواية الثانية بالقول: إنّ ما تحاول هذه الرواية إثباته أنّ الإمام الحسين الله قرّر العودة فور علمه بنبأ مقتل مسلم، وفي هذا إشارة إلى أنّ خروجه لم يكن بهدف الثورة كما أنّه لم يكن يقوم على أساس خطّة منظمة، ثمَّ إنّ إصرار إخوة مسلم على مواصلة السير للأخذ بثأر أخيهم يُظهر أنّ موقفهم كان ردّة فعل لمقتل مسلم، ولم يكن نابعاً من إيهانهم بالإسلام النبوي الذي يقاتلون تحت لوائه، وبالإمام الحسين الله قائدهم ".

ومع رجحان الوضع في هذه الرواية، فقد انساق كاتب آخر وراءها ليتّخذها دليلاً على ضعف قيادة الإمام الحسين الله بحيث يقوده بنو عقيل إلى التهلكة، فتأخذ الكاتب الدهشة من موقفهم في الثأر لأخيهم، «فهم يعلمون أنّ الذي قتل أخاهم الدولة، فهل كان

(٢) يُنظر: أبو مخنف، مقتل الحسين المنافظ: ص٧٧ ـ ص٧٥. الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٤٦ ـ ص٢٤٠. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢١٠. ابن طاووس، اللهوف: ص٤٥ ـ ص٤٦.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) الورداني، السيف والسياسة: ص١٤٦.



في مقدورهم \_ وهم على قلَّتهم \_ أن يتصدوا للدولة ليثأروا منها؟ الحقّ أنَّه منطق عجيب، فقد عرَّضوا أنفسهم وابن عمِّهم للهلاك» ٠٠٠.

وقد أصاب الكاتب من حيث أخطأ، فها نقله دليل فعليٌّ على خطل هذه الرواية واضطرابها، ومع ذلك فقد اعتمدها عدد من الكتّاب والباحثين للقول بأنّ الإمام الحسين الله همَّ بالرجوع بعد أن علم بمقتل مسلم وهانئ في الكوفة ".

وعلى الرغم من أنّ العديد من الباحثين تجاهلوا مراحل الطريق التي سار فيها الإمام الحسين الله ، والأحداث التي جرت فيها، باستثناء عدد محدود منهم "، فإنّهم أجمعوا على أمرين فيها:

الأول: هو لقاء الإمام الحسين اليا وحديثه مع الفرزدق ١٠٠٠.

(١) عبد اللطيف، العالم الإسلامي: ص٤٧٥.

<sup>(</sup>۲) يُنظر: الخربوطلي، عشر ثورات: ص٨١، عبد اللطيف، العالم الإسلامي: ص٤٧٤ ـ ص٤٧٥ ـ حسن، تاريخ الإسلام: ج١، ص٣٩٩ . شاهين، الدولة الأُموية المفترى عليها: ص٣١٦ . سرور، العياة السياسية: ص٣١٦ ـ ص١٣٧ . صالح، العرب والإسلام: ص٣١٦ . محمد، حضارة الدولة العربية: ص١٦٠ الجمل، سيرة الحسن: ص٨٤٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: غنيم، الثورات العلوية: ص١٦٨. أبو السعود، الشيعة: ص٧٧ ـ ص٨١٠ عويس، شهيد كربلاء: ص١٥٠ ـ ص١٠٥ أبو النصر، الحسين بن علي: ص١٢٠ أبو علم، الحسين بن علي: ص١٢٠ ـ ص١٢٠ ونقل بعض مراحل الطريق كلّ مِن: شلبي، موسوعة التاريخ الإسلامي: ج٢، ص١٩٩ ـ ص٢٠٠ إبراهيم، أيام العرب: ص٤١٤ ـ ص٢٠١ قرون، عظمة الإمام الحسين: ص٤٢ ـ ص٠٤٠ ـ ص٠٠٠

<sup>(</sup>٤) يُنظر: حسن، تاريخ الإسلام: ج١، ص٣٩٥. الجبري، حوار مع الشيعة: ص٢٤٧. شاهين، الدولة الأُموية: ص٢١٦. لطفي، الشهيد الخالد: ص٤٤. عبد العليم، سيدنا الإمام الحسين: ص٨٠. سعد، السيدة زينب: ص٤٠. عيسى، دم الحسين: ص٣٠. صالح، العرب والإسلام: ص٣١٥، أبو كف، آل بيت النبي: ص٤٢. محمد، أهل البيت في مصر: ص٧٦. أبو علم، الحسين بن علي: ص١٠٠. النجار، الدولة الأُموية في الشرق: ص٨٦. غريب، الإمام الحسين: ص٧١٠ ـ ص٧٧٠ ماجد، التاريخ السياسي: ج٢، ص٧٧٠. خالد، أبناء الرسول: ص١٠٠ ـ ص٥٠١. إبراهيم، أيام العرب: ص٤١٤. وقد أجمعوا على هذا اللقاء دون تحديد مكانه.



الثاني: هو إصرار إخوة مسلم على الاستمرار بالمسير إلى الكوفة بعد وصول خبر مقتل أخيهم، ونزول الإمام الحسين الله على رأيهم.

ويبدو أنّ التركيز على ذلك \_ من بعضهم \_ كان لغرض تحميل أطراف عديدة مقتل الإمام الحسين الثيلاء لكي لا يتحمَّل الأُمويون ويزيد خاصّة وزر هذه الرزية الإسلامية. فأهل الكوفة مُلامون، وإخوة مسلم، والإمام الحسين الثيلا نفسه مُلام عندهم، لأنّه لم يأخذ بنصائح الصحابة في مكّة أولاً، وبنصيحة الفرزدق في الطريق ثانياً، ومن ثَمَّ ألقى بنفسه للتهلكة ليأخذ بثأر مسلم ثالثاً الله المناه الله المناس المناه الناس المناه الناس المناه الناس المناس المناس

(۱) يُنظر: سرور، الحياة السياسية: ص١٣٧. صالح، العرب والإسلام: ص٢١٦. محمد، حضارة الدولة العربية: ص١٦٠. عبد اللطيف، العالم الإسلامي: ص٤٧٥. شاهين، الدولة الأُموية المفترى عليها: ص٢٦٠. الجمل، سيرة الحسين: ص٤٨. أبو النصر، الحسين بن علي: ص٩٦، منصور، الشقيقان في كربلاء: ص٥٠. لطفي، الشهيد الخالد: ص٤٦. عبد العليم، سيدنا الإمام الحسين: ص٨٦. سعد، السيدة زينب: ص٣٤. محمد، أهل بيت النبي في مصر: ص٨٦. النجار، الدولة الأُموية في الشرق: ص٨٦. قرون، عظمة الإمام الحسين: ص٦٦. عويس، شهيد كربلاء: ص١٥١. أبو السعود، الشيعة: ص٨٧. حسن، التاريخ الإسلامي: ص٥٧٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر على سبيل المثال: صالح، العرب والإسلام: ص٣١٥، السيد، سيرة آل بيت النبي النبي ص ٣١٥. فرحات، دراسة في تحقيق كتاب قيد الشريد: ص٧٦٠.

# شبهة: إنّ الإمام الحسين الله فكّر بالرجوع عن دخول الكوفة بعد لقائه بالحُرّ الرياحي

لقد سار الإمام الحسين الله إلى العراق مارّاً بـ واقصة (١٠) ومنها انتهى إلى القرعاء (١٠) ثمّ نزل في شراف (١٠). فلمّا كان السحر أمر فتيانه فاستقوا الماء فأكثروا، ثمّ إنّ رجلاً من أصحابه كبّر، فكبّر الإمام الحسين الله وسأله عن سبب تكبيره، فقال الرجل: رأيت النخيل، فقيل: إن لا نخيل في هذا الموضع إن هي إلّا أسنّة الرماح وآذان الخيل، فاختار الإمام الحسين الله أن يلتجأ إلى مرتفع من الأرض ليجعله خلف ظهره يُدعى ذو حسم ليستقبل مَن أتاه من وجه واحد (١٠).

نزل الإمام الحسين الله بإزاء ذي حسم، فأمر بأبنية فضُربت، وجاء الحُرِّ بن يزيد الرياحي مبعوثاً من عبيد الله بن زياد في ألف فارس في حَرِّ الظهيرة، فأمر الإمام الحسين الله

<sup>(</sup>٢) سُمِّيت بذلك لقلّة نباتها، وهي منزل في طريق مكّة من الكوفة قبل واقصة. ياقوت، معجم البلدان: ج٤، ص٣٢٥.

<sup>(</sup>٣) تقع بين واقصة والقرعاء على ثمانية أميال من الأحساء وفيها ثلاثة آبار، ماؤها كثير عذب. المصدر نفسه: ج٣، ص٣٦١.

<sup>(</sup>٤) أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص ٨١. البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص ٣٨٠ الدينوري، الأخبار الطوال: ص ٢٤٠ وسمّاها شراة وليس شراف، الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٢، ص ٢١٣٠. الخوارزمي، مقتل الحسين الله : ج١، ص ٢٢٩٠.



ثمَّ صلّى الإمام الحسين الله وصلّى الحرُّ وأصحابه بصلاته، فلمّا انتهى انصرف إلى القوم بوجهه فحمد الله وأثنى عليه، ثمّ قال: «أمّا بعد، أيها الناس، فإنّكم إن تتقوا وتعرفوا الحقّ لأهله يكن أرضى لله، ونحن أهل البيت أولى بولاية هذا الأمر عليكم من هؤلاء المدّعين ما ليس لهم، والسائرين فيكم بالجور والعدوان، وإن انتم كرهتمونا، وجهلتم حقنا، وكان رأيكم غير ما اتتني كتبكم، وقدمت به عليّ رسلكم انصرفت عنكم»، فلمّا تساءل الحرُّ عن هذه الكتب أمر الإمام الحسين الله أحد أصحابه، فأخرج خرجين مملوءين صُحفاً فنشرها بين أيديهم، فقال الحرُّ: فإنّا لسنا من هؤلاء الذين كتبوا إليك، وقد أُمرنا إذا نحن لقيناك ألّا بفارقك حتى نُقدمك على عبيد الله بن زياد، فقال له الإمام الحسين الله: «الموتُ أدنى إليك

<sup>(</sup>۱) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣٨٠،٣، الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٤٩، الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ص٢١، ص٢١٦، ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤٠٧.

<sup>(</sup>٢) ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٧٦. الخوارزمي، مقتل الحسين الثيلا: ج١، ص٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) أبو مخنف، مقتل العسين الله : ص ٨٦. البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص ٣٨٠. الدينوري، الأخبار الطوال: ص ٢٤٠. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص ٢١٤. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص ١٧٢.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢١٤. المفيد، الإرشاد: ص٣٢٧.



من ذلك» (١٠) لأنّ ليس وراء عبيد الله سوى مطالبة الإمام الحسين الله بالبيعة ليزيد، وهو ما لا يعطيه الإمام الحسين الله ولا يهادن فيه، وإنّما الموت الكريم أهون ممّا يطلبون.

ولمّا ركب الإمام الحسين الله وأصحابه للانصراف حال الحرُّ بينه وبين ذلك، وأصرّ على مرافقة الإمام الحسين الله لينطلق به إلى عبيد الله بن زياد، فلمّا أبى الإمام الحسين الله ذلك طلب من الإمام الله أن يأخذ طريقاً لا تدخله الكوفة، ولا تردّه إلى المدينة حتى يكتب بشأنه إلى ابن زياد، فتياسر الإمام الحسين الله عن طريق العُذيب والقادسية، وبينه وبين العُذيب ثمانية وثلاثون ميلاً، وسار في أصحابه، والحرّ يسايره ".

وقد علّق أحد الكتّاب على موقف الإمام الحسين الله هذا، فقال: إنّ الحسين عندما علم من الحُرِّ ما أجمع عليه أهل الكوفة داخكه الشكّ وهمّ بالرجوع و. وانساق معه كاتب آخر، فقال: عندما أحس الإمام الحسين الله بالخطر، واحدقت به سيوفُ الحُرِّ بدأ يفكِّر في الانصراف بأصحابه، ولكن الانصراف لم يكن له من سبيل، لأنّ التعليات كانت قد صدرت للحُرِّ بعدم مفارقته حتى إقدامه على ابن زياد ...

والحقّ أنّ الإمام الحسين الله لم يخشَ سيوف الحرّ وظلّ حتى ذلك الوقت يقيم الحجّة على أهل الكوفة، بأنّه قَدِم على بلدٍ كاتبه أهله، وأتته رسله، وشكى إليه الجور والعدوان، وأكّد على أنّ أهل البيت الله أحقّ بولاية أمرهم من بني أُمية السائرين فيهم بالظلم والإثم، وهو إذ يقول ذلك فهو يعلنه أمام كوفيين عرفوا من منزلة أهل البيت اللها

<sup>(</sup>۱) أبو مخنف، مقتل العسين الله : ص ۸۶. البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣. ص ٣٨٠. الدينوري، الأخبار الطوال: ص ٢٤٠. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص ٢١٤. ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص ٧٠٠. الخوارزمي، مقتل العسين الله : ج١، ص ٣٣٠. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص ٤٠٨.

<sup>(</sup>٢) أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص ٨٤ - ص ٨٥ البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص ٣٨٠ الدينوري، الأخبار الطوال: ص ٢٥٠ الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص ٢١٤ ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص ٧٨ - ص ٧٩٠ ابن طاووس، اللهوف: ص ٥١٠

<sup>(</sup>٣) حسن، تاريخ الإسلام: ج١، ص٣٩٩.

<sup>(</sup>٤) شلبي، موسوعة التاريخ الإسلامي: ج٢، ص٢٠١٠.



وسيرتهم ما يغنيه عن التفصيل، أمّا عَرضه الانصراف عنهم، فلم يكن كما حسبه بعض الكتَّابِ والباحثين بأنَّه فرار من سيوف الحُرِّ التي لم يُفاجأ الإمام الحسين الله بها، بل علم بأنّ عبيد الله بن زياد يُعِدّ له قوّاتاً مضاعفة من كلّ مَن قدم عليه في مراحل الطريق الذي انذروه بأنَّه مقتول لا محالة، وإنَّما كان ذلك العرض إعذاراً لله ولهم، وسُنَّةً لأبيه الإمام أمر المؤمنين على الله الذي لم يُكره الناس على القبول به أو السير معه في أقسى ظروفه السياسية، وإنَّما حرص على أن يكون ولاء الناس له قائماً على القناعة لا الإكراه٬٬٬ فالإمام الحسين الله يقف مخيِّراً الناس ليتَّخذوا الموقف المسؤول، وليتولوا مسؤوليتهم الشرعية، والإمام الحسين الله يمنح الفرصة للتبُّصر فيخاطبهم بالنصيحة والتوجيه، والتشجيع والتوبيخ، وبكلّ أساليب الحوار لتحريكهم لاتّخاذ الموقف المطلوب، فلم ييأس منهم، وعندما اتخذ طريقه إلى البيضة " والحُرّ يسايره، خطب فيهم قائلاً: «أيها الناس، إنّ رسول الله عَيْنِ الله عَن رأى سلطاناً جائراً مستحلاً لحرم الله، ناكثاً لعهد الله، مخالفاً لسنة رسول الله، يعمل في عباد الله بالإثم والعدوان، فلم يُغيَّر عليه بفعل ولا قول، كان حقًّا على الله أن يُدخله مُدخله. ألا وإنّ هؤلاء قد لزموا طاعة الشيطان، وتركوا طاعة الرحمن، وأظهروا الفساد، وعطَّلوا الحدود، واستأثروا بالفيء، وأحلُّوا حرام الله، وحرَّموا حلاله، وأنا أحقُّ مَن غيَّر، قد أتتنى كتبكم، وقدمتْ علىّ رسلُكم ببيعتكم أنَّكم لا تُسلموني ولا تخذلوني، فإن تممتم على بيعتكم تصيبوا رشدكم، فأنا الحسين بن على، وابن فاطمة بنت رسول الله ﷺ، نفسي مع أنفسكم، وأهلي مع أهليكم، فلكم في أُسوة، وإن لم تفعلوا ونقضتم

(١) يُنظر على سبيل المثال: موقف الإمام أمير المؤمنين علي الله عندما ترك معتزلي بيعته طالما أنّ ذلك الاعتزال لا يؤثر على إرادة الرأي العام، فقال لمَن طالبه بإكراه الناس على البيعة: (لا حاجة لنا فيمَن لا يرغب فينا». ابن أعثم، الفتوح: ج٢، ص٢٥٦. ويُنظر: الحسناوي، المعارضة: ص٣٢٧. ص٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) ماء بين واقصة إلى العُذيب متصلة بأرض الحزن من ديار بني يربوع. ياقوت، معجم البلدان: ج١، ص٥٣٧.



عهدكم، وخلعتم بيعتي من أعناقكم، فلعمري ما هي لكم بنُكر، لقد فعلتموها بأبي، وأخي وابن عمّي مسلم، والمغرور مَن اغترّ بكم، فحظكم أخطأتم، ونصيبكم ضيعتم، ومَن نكث فإنّما ينكث على نفسه، وسيغنى الله عنكم»…

وقد خطب الإمام الحسين على أصحابه موطناً أنفسهم على الشهادة والتضحية، فحمد الله وأثنى عليه، ثمَّ قال: «إنّه قد نزل من الأمر ما قد ترون، وإنّ الدنيا قد تغيّرت وتنكّرت، وأدبر معروفها واستمرّت جداً، فلم يبقَ منها إلّا صَبابة كصبابة الإناء، وخسيس عيش كالمرعى الوبيل. ألا ترون أنّ الحقّ لا يعمل به، وأنّ الباطل لا يتناهى عنه؟ ليرغب المؤمن في لقاء الله محقّاً، فإنّى لا أرى الموت إلّا سعادة، ولا الحياة مع الظالمين إلّا برماً»

فلمّ سمع أصحاب الإمام الحسين الله ذلك، خرجوا فتكلّموا بها يؤيّد ولاءهم، وتأكيد عهدهم ومساندتهم له على القتال بين يديه حتى تقطع أعضاؤهم ...

وأقبل الحرّ الرياحي يُساير الإمام الحسين اللهِ ويثبطّه عن المضي، فيقول: «يا حسين، إنّي أذكّرك الله في نفسك، فإنّي أشهد لئن قاتلت لتُقتلّن...، فقال له الحسين الله أفبالموت تخوّفني؟! وهل يعدو بكم الخطب أن تقتلوني؟! ما أدري ما أقول لك! ولكن أقول كما قال أخو الأوس لابن عمّه، ولقيه وهو يريد نصرة رسول الله على فقال له: أين تذهب فإنّك مقتول؟ فقال:

### سأمضي وما بالموت عارٌ على الفتى إذا ما نـوى حّقـاً وجاهـد مسـلماً

<sup>(</sup>١) أبو مخنف، مقتل العسين الله: ص٥٥ ـ ص٨٥ الطبري، تاريخ الأَمم والملوك: ج٦، ص٢١٥، ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٢، ص٤٠٨ ولم يذكر ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٢، ص٤٠٨ ولم يذكر ابن الأثير مكان خطاب الإمام العسين الله.

<sup>(</sup>٢) أبو مخنف، مقتل الحسين الله: ص٨٤. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢١٥. ابن عساكر، ترجمة ريحانة رسول الله: ص٢١٤، وذكر أنّ هذه الخطبة قيلت عندما نزل بالإمام الحسين الله عيش عمر بن سعد. واتّقق معه الأربلي، كشف الغمة: ج١، ص٥٧٦.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢١٥. الخوارزمي، مقتل الحسين اللهوف: ج١، ص٣٣٧. ابن طاووس، اللهوف: ص٥٠ ـ ص٥١.



#### وآسى الرجال الصالحين بنفسه وفارق مثبوراً يغشُّ ويُسرغما

... فلم اسمع ذلك منه الحرّ تنحّى عنه ... حتى انتهوا إلى عُذيب الهجانات ١٠٠٠٠٠٠٠٠

وفي هذا الموضع أقبل أربعة نفر من الكوفة على رواحلهم وانضمّوا إلى عسكر الإمام الحسين الحقية، فأراد الحرّ منعهم، فأصرّ الإمام الحقيقة على أن يمنعهم ممّا يمنع منه نفسه؛ لأنهم أنصاره وأعوانه، فكفّ الحرّ عنهم ولحقوا بالإمام الحسين الحقيد، وقد أخبر القادمون الإمام الحسين الحقيقة بحال أهل الكوفة ومقتل رسوله قيس بن مسهر الصيداوي، فبكى الإمام الحلي المصرعه، وقال: ﴿ فَمَنْهُم مَّن قَضَىٰ خَبُهُم مَّن يَنظِرُ وَمَابَدٌ لُوا أَبَّدِيلًا ﴾ ما اللهم اجعل لنا وهم الجنة نزلاً، واجمع بيننا وبينهم في مستقر رحمتك ورغائب مذخور ثوابك » أن.

وأعقب ذلك إجراءات أُخرى بعد وصول الركب الحسيني إلى كربلاء في الثاني من محرّم، ولتلك الإجراءات أهميتها البالغة في رسم صورة حيّة لوضع الكوفة آنذاك، فأرسل عمر بن سعد قائداً على رأس أربعة آلاف جندي من أهل الكوفة، وأمر ابن زياد الناس عمر بن سعد الله عمر بن سعد أن يعسكروا بالنخيلة ٥٠٠٠ وألّا يتخلّف منهم أحد،

<sup>(</sup>۱) ماء طيّب بين القادسية والمغيثة، وهو واد لبني تميم من منازل حاجّ الكوفة، وكان مسلحة للفرس. ياقوت، معجم البلدان: ج٤، ص٩٢.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٢١٥. وبتفاوت بسيط: البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٨٢، وزاد بيتاً آخر:

فإن عشت لم أذمم وإن مت لم ألم كفى لك ذلاً أن تعيش وترغما

 <sup>(</sup>٣) وهم: نافع بن هلال المرادي، وعمرو بن خالد الصيداوي، وسعد مولاه، ومجمع بن عبد الله
 العائذى من مذحج. البلاذرى، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٨٢.

<sup>(</sup>٤) أبو مخنف، مقتل العسين الله: ص٨٧. ص٨٨. الطبري، تاريخ الأَمم والملوك: ج٦، ص٢١٦. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤٠٩.

<sup>(</sup>٥) الأحزاب: الآية٢٣.

<sup>(</sup>٦) أبو مخنف، مقتل الحسين المنظين: ص٨٨. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج، ص٢١٦. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤٠٩. ص٤١٠. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٧٣.

<sup>(</sup>٧) تصغير نخلة: بالكوفة، وهي التي كان الإمام أمير المؤمنين عليّ اللهِ يخرج إليها إذا أراد أن يخطب الناس. البكري، معجم ما استعجم: ج٤، ص١٣٠٥.



وخطب فيهم فقرّظ معاوية وذكر إحسانه وإدراره الأعطيات، وعنايته بأُمور الثغور، وخطب فيهم فقرّظ معاوية وذكر اجتماع الألفة به وعلى يده، وعدّ يزيد ابنه سالكاً لمناهجه، ومحتذياً لمثاله، فأبلغ الكوفيين أنّه زاد أُعطياتهم مائة مائة، وحثّ على أثر هذا الترغيب على الخروج لقتال الإمام الحسين الله فأمر ألّا يبقى رجل من العرفاء والمناكب والتجّار والسكان إلّا خرج فعسكر معه، وأيّ رجل وُجد بعد ذلك اليوم متخلّفاً عن العسكر برئت منه الذمّة".

وأورد ابن أعثم خطبة ابن زياد، وأضاف أنّ يزيداً بعث لابن زياد أربعة آلاف ألف ومائتي ألف درهم، وأمره أن يفرّقها بينهم، وانفرد ابن أعثم بقوله: إنّ جيش ابن زياد ضمّ مقاتلين من أهل الشام، وأنّ ابن زياد وضع العطاء، فأعطاهم حال نزوله من المنبر وهذا يخالف ما ورد في بعض المصادر التاريخية من أنّ قتال الإمام الحسين الله لم يحضره أحد من أهل الشام، واقتصار ذلك على أهل الكوفة من كما نرجح أنّ توزيع العطاء أو المبالغ المالية التي أرسلها يزيد قد اقتصر على الأشراف فقط الذين أعظمت رشوتهم لضمان سيطرتهم على أفراد قبائلهم، ولا يُستبعد أنّ الناس قد اكتفت خلال هذا الوقت بالوعد بزيادة العطاء دون أن بأخذوا منه شيئاً.

وقد استكمل ابن زياد إجراءاته بأن أمر أشراف الكوفة بالطواف فيها ليأمروا الناس بالطاعة والاستقامة، ويخوِّفونهم عواقب الفتنة والمعصية، ويحثونهم على الالتحاق بمعسكر ابن زياد، وأمد معسكر عمر بن سعد بأربعة آلاف آخرين كانوا مع الحصين في القادسية، ووجّه حجّار بن أبجر العجلي في ألف، وشبث بن ربعي في ألف، ويزيد بن الحارث بن يزيد

(١) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٨٦ ـ ص٣٨٧. الخوارزمي، مقتل الحسين الله : ج١، ص٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٨٩.

<sup>(</sup>٣) المسعودي، مروج الذهب: ج٣، ص٢٥٧. سبط بن الجوزي، تذكرة الخواص: ج٢، ص١٦١٠.

<sup>(</sup>٤) لضاّلة المبلغ الذي ذكره ابن أعثم عن أن يفي بأعداد مَن جيّشهم ابن زياد لملاقاة الإمام الحسين الله.



بن رويم في ألف أو أقل، ثمَّ استخلف على الكوفة عمرو بن حريث، وترك مَن يطوف بالكوفة ـ في غيابه ـ في خيل، فوجد رجلاً من همدان قد قدم يطلب ميراثاً له بالكوفة، فأتى به إلى ابن زياد فقتله، فلم يبقّ بالكوفة محتلم إلّا وخرج إلى المعسكر بالنخيلة…

وتبيِّن هذه الروايات للمتمعِّن حرصَ عبيد الله بن زياد على حشد أكبر قدر ممكن من الكوفيين، وحشدهم للقتال على الرغم من معرفته المسبقة بتعداد الإمام الحسين الله الضئيل الذي لا يمكن أن يصمد أمام قوّة الحرّ الرياحي، فكيف بمعسكر عمر بن سعد والقوات التي أمدّته بعد ذلك، وفي هذا ما يشير إلى تحسُّب ابن زياد وبشدّة لأي عملية نكوص كوفي، أو أيّ انضهام محتمل لجانب الإمام الحسين الله في الكوفة، ومن الأطراف صعوبة الاطمئنان إلى تألُّب الناس ضدّ الإمام الحسين الله في الكوفة، ومن الأطراف الموالية له على الأقل والتي كانت بأعداد لا يُستهان بها مقارنة بمن كانوا ضدّه "، ولاسيها أنّ قسهاً من الذين لم يُحسبوا في ولائهم على أتباع الإمام الحسين الله قد أظهروا التأثم من القتال، وكرهوا البقاء في الكوفة لئلا يجبروا على القتال ضدّ الإمام الحسين الله أو معه ".

وإنّ جهود ابن زياد الترغيبية والترهيبية، ومها قيل فيها من أنّها أثمرت في انقلاب الكوفيين ضدّ الإمام الحسين الله الله أنّنا يمكن أن نقول إنّها لا تعني أنّ الناس تحوّلوا جميعاً من دائرة الولاء إلى العداء، وإنّها أصبحوا في خوف ورعب من إظهار ذلك الولاء بدليل ما ورد من أنّ ابن زياد كان يبعث الرجل «في ألف فلا يصل إلّا في ثلاثهائة أو أربعهائة وأقل من

<sup>(</sup>١) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٨٧. الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٥٤. ص٢٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) استنتج شمس الدين من خلال دراسة معمقة للروايات التي ذكرت عدد أصحاب الإمام الحسين الله أن عددهم لم يكن يزيد على المئة إلا قليلاً، آخذاً بنظر الاعتبار تحوّل بعض جنود الجيش الأموي إلى معسكر الإمام الحسين الله. يُنظر: أنصار الحسين: ص٣١. ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) تلمسنا ذلك من الأعداد التي بايعت مسلم بن عقيل قبل استشهاده.

<sup>(</sup>٤) مثل: عبيد الله بن الحرّ الجعفي، وأنس بن الحارث الكاهلي. البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٢٨٤.



ذلك كراهة منهم لهذا الوجه» نقلى الرغم من شدّة ابن زياد وفتكه بكلّ مُتخلّف عن القتال، إلّا أنّ عدداً من الكوفيين كانوا يفرّون في طريقهم إلى القتال بعد أن ضاق عليهم التخفّي في الكوفة، فاحتاط ابن زياد؛ لئلاّ يجوز أحد منهم فيلحق بالإمام الحسين اليّا ويغيثه، بوضع المناظر والمسالح على الكوفة وحولها نقضلاً عن أنّ بعضهم كانوا يتأثمون من ارتكاب تلك الجريمة الشنعاء بحقّ الله وحقّ سيد المرسلين فقد كان عبد الله بن يسار في الكوفة يحث ببطولة على ضرب الأُمويين، ونصرة ابن رسول الله يَهِ في في الناس عن مناصرة الحكم اللامشروع، فطورد واختفى، ثمّ قبض عليه وقتل نقل ...

وفي النخيلة حيث كان ابن زياد يهيمن على شؤون الناس حاول عمار بن أبي سلامة الدلاني القيام باغتياله والتخلّص منه، فلم يتمكن من ذلك، فلحق بالإمام الحسين التليّل واستشهد معه ".

وفي ساحة القتال كانت الرجال تنكشف عن يمين وشال الإمام الحسين الله الأمام الحسين الله الكشاف المعزى إذا شدّ فيها الذئب، ويهربون أمامه فلا وفي ذلك دلالة على كراهة مواجهة الإمام الحسين الله بالقتال من أشخاص قد يكونوا قد جنّدوا ترغيباً وترهيباً، ناهيك عمّا ورد من أنّ بعضهم قد وقف وقوف العاجز في ساحة المعركة، عاجز عن التضحية مع الإمام الحسين الله وعاجز عن مواجهة عبيد الله بن زياد بالفرار أو التخلّي عن القتال، فلم يكن في أيديهم سوى البكاء والدعاء للإمام الحسين الله بالنصر فلا أله المناه المعرفة عليه الله المناه الحسين الله بالنصر فلا أله المناه الحسين الله المناه الحسين الله بالنصر في أيديهم سوى البكاء والدعاء للإمام الحسين الله بالنصر في أيديهم سوى البكاء والدعاء الإمام الحسين الله بالنصر في أيديهم سوى البكاء والدعاء الله المناه الحسين الله بالنصر في أيديهم سوى البكاء والدعاء الله المناه الحسين الله بالنصر في أيديهم سوى البكاء والدعاء الله الله بالله المناه المن

\_

<sup>(</sup>١) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٨٧. ويُنظر: الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٥٤ ـ ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٨٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ج٣، ص٣٧٧. ويُنظر: عابدين، محمد علي، الدوافع الذاتية لأنصار الحسين، ط٣، قم، ١٤٠٤هـ/١٩٨٣م: ص٢١٠.

<sup>(</sup>٤) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٨٨.

<sup>(</sup>٥) الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٤٠، ص٢٤٥. المفيد، الإرشاد: ص٣٥٠ ـ ٣٥١. ابن طاووس، اللهوف: ص٧٥٠.

<sup>(</sup>٦) الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٠٨.



إنّ النهاذج التي ذُكرت والتي أشارت لها بعض المصادر باختصار دون تركيز وتعليل، تدعم وجهة نظرنا بطبيعة المناخ الذي ساد الإعداد لقتال الإمام الحسين الله والاتجاهات المتناقضة التي سادت في معسكر أعدائه، وأعطت فكرة عن عدم إمكانية القول بتألّب الناس جميعاً ضدّ الإمام الحسين الله وإنّ إجراءات التضييق على الكوفيين قد شهدت محاولات انفلات ربها لم يحفظ التاريخ منها إلّا تلك النهاذج المحدودة.

وقد فَسَّر أحد الكُتّاب هذا التضارب في الموقف الكوفي بكونه حالة اضطرارية في حالة تهديد بالقتل، عاجلة أو آجلة من الأمويين، وأنّهم مالوا إلى الخيار الذي يضمن حياتهم، من منطلق نظرة نفعية، فقال: «لم يكن مَن حارب ضدّ الحسين ـ سواء ممّن كتب له أو لم يكتب ـ كارهاً له، ولكن وجد أنّ الانضهام إلى حزب الحسين لن يجلب عليه النفع، فحتى إذا دخل الحسين الكوفة، فإنّ يزيد بن معاوية لن يلعب دور المتفرِّج، ولكن سيرسل إليه جنود الشام فيقتله ومَن شايعه، فمَن سينضم إلى الحسين لن ينال إلّا خسران مركزه، بل وحياته أيضاً؛ لأنّ الانقلاب لن ينجح بأي حال من الأحوال، وسيظلّ كلّ من ينضم الخائن الأول للسلطة القائمة، ومِن المحرِّضين على قلب نظام الحكم، وكلّ مَن وُضع اسمه الخائن الأقول للسلطة القائمة، ومِن المحرِّضين على قلب نظام الحكم، وكلّ مَن وُضع اسمه بالقائمة السوداء لن يُمحى اسمه إلّا بالقتل؛ لذا كان الأفضل لهم اللعب مع الحزب الأقوى حيث الجاه والنفوذ لا الجهاد ثم القتل»…

لقد أنتجت هذه النظرة الدنيوية توجّه أعداد كبيرة من أهل الكوفة لمواجهة الإمام الحسين الطِّلاس.

<sup>(</sup>١) أبو السعود، الشيعة: ص٨٣ ـ ٨٤.

<sup>(</sup>٢) تفاوتت الروايات في إحصاء العسكر الذي خرج لحرب الإمام الحسين الله بين ستّة آلاف أو ٢٢ ألفاً أو ٣٠ ألفاً أو غير ذلك. ينظر: ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٨٩ ـ ٩٠. الخوارزمي، مقتل الحسين الله ج١، ص٢٤٤. ابن طاووس، اللهوف: ص٧٥٠. سبط بن الجوزى، تذكرة الخواص: ص٢٢٦٠.

## شبهة: مفاوضة الإمام الحسين عليه لعمر بن سعد في ساحة النزال بأن يبايع يزيد أو يرجع عن الثورة ( إ

روي أنّ الإمام الحسين الله بعث إلى عمر بن سعد قائد جيش عبيد الله بن زياد ليلتقيا بين العسكرين ليلاً، ونتج عن ذلك أنّ الإمام الحسين الله قد طلب من ابن سعد ثلاث خصال، وهي: إمّا أن يرجع إلى المكان الذي قدم منه، أو يقدم على يزيد فيضع يدَه في يده ويرى يزيد فيه رأيه، أو أن يسير إلى أي ثغرٍ من ثغور المسلمين، فيكون كأيّ رجل منهم (...). وقد تصدّى شمر بن ذي الجوشن، وحرّض ابن زياد على عدم القبول إلّا بنزول الإمام الحسين الله وأصحابه على حكمه (...).

وليس لنا أو لأي قارئٍ منصف للتأريخ إلّا أن يرفض هذه الرواية، فقد ذكر أبو مخنف ومَن أخذ عنه أنّ الإمام الحسين الله وابن سعد قدما بعشرين فارساً، وتنحّى هؤلاء عند اللقاء، «فانكشفا عنها بحيث لا تسمع أصواتها ولا كلامها، فتكلّما فأطالا حتى

<sup>(</sup>۱) أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص ٩٩٠ . ١٠٠ ابن قتيبة، الإمامة والسياسة: ج٢، ص ١٨٤٠ البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص ٣٩٠. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص ٢٢١٠ ابن عبد ربّه، العُقد الفريد: ج٤، ص ٣٧٩. ابن عساكر، ترجمة ريحانة رسول الله: ص ٢٢٠ ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص ٤١٠ محبّ الدين الطبري، أحمد بن عبد الله (ت ٢٩٤هـ/ ١٢٩٤م)، ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى، تقديم ومراجعة: جميل إبراهيم حبيب، ط بغداد، (بلات): ص ١٥٥٠ ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص ١٧٥٠.

<sup>(</sup>٢) أبو مخنف، مقتل الحسين المالية: ص١٠١٠ البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣٩٠،٣٠ الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٢٤٠ ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤١٤٠



ذهب من الليل هزيع، ثمَّ انصرف كلّ واحد منها إلى عسكره بأصحابه» في ويضيف أبو مخنف أنّ الناس تحدَّثوا بها توصّل إليه الطرفان «وشاع فيهم من غير أن يكونوا سمعوا من ذلك شيئاً ولا علموه» في في الناس علموه في في الله الموه في الله الموه في الله الموه في الله الموه في الله في الله الموه في الله في الله الموه في الله في الموه في ال

فالمفاوضات اقتصرت على الإمام الحسين اللها، وعمر بن سعد دون غيرهما، ولم يسمع أحد ما دار من حديث، وقد تكون تلك الشائعة هي لون من ألوان الهروب النفسي و لو إلى حين ـ من ثقل الاهتهام بحرب الإمام الحسين اللها أمل التخلُّص من الحرب ولو بمسألة الإمام الحسين اللها المزعومة وقبوله بالإقرار ليزيد، والإبقاء على بني أُمية. وممّا يدعم نفي صدور مثل هذه الخيارات المطروحة ـ ولاسيها خيار بيعة يزيد ـ عن الإمام الحسين اللها ما ذكره عقبة بن سمعان بوصفه شاهد عيان، وأحد الناجين ممّا حصل في كربلاء: «صحبت حسيناً فخرجت معه من المدينة إلى مكّة، ومن مكّة إلى العراق، ولم أفارقه حتى قُتل، وليس من نخاطبته الناس كلمة بالمدينة ولا بمكّة ولا في الطريق ولا بالعراق ولا في عسكر إلى يوم مقتله إلّا وقد سمعتها، ألا والله، ما أعطاهم ما يتذاكر الناس وما يزعمون من أن يضع يده في يد يزيد بن معاوية، وأن يسيِّروه إلى ثغر من ثغور المسلمين، ولكنة قال: دعوني فلأذهب في هذه الأرض العريضة حتى ننظر ما يصير أمر الناس»...

ورواية عقبة هذه توافق تماماً ما ذكره الإمام الحسين الله في خطبته قبل نشوب

(١) أبو مخنف، مقتل الحسين الله: ص٩٩. الطبرى، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٢١٠.

<sup>(</sup>٢) أبو مخنف، مقتل الحسين الله: ص٩٩.

<sup>(</sup>٣) مولى الرباب بنت امرؤ القيس الكلبية زوجة الإمام الحسين الله وأم ابنته سكينة، جيء به إلى عمر بن سعد بعد نهاية معركة الطف، فسأله عن نفسه، فقال عقبة: أنا مملوك، فخلى ابن سعد سبيله. البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٤١٠. الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٥٩.

<sup>(</sup>٤) أبو مخنف، مقتل الحسين الله: ص١٠٠٠ الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٢٢١. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٢، ص٢١٦. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٧٥.



المعركة: «أيها الناس، إذا كرهتموني فدعوني أنصرف عنكم إلى مأمن من الأرض» وهي غاية ما يستطيعه من إلقاء الحجّة على هذا الجمهور الذي أيده بالبيعة واستقدمه بالرسل، ثمّ انضم إلى الأُمويين لقتله، وينسجم هذا الموقف مع رفض الإمام الحسين الله في وقت مبكّر لبيعة يزيد؛ إذ قال لمن دعاه إلى النزول على حكم يزيد: «لا والله، لا أُعطيهم بيدي إعطاء الذليل، ولا أُقرّ إقرار العبيد» ثمّ تلا الآية القرآنية التالية متوجها إلى الله، وعازما على ألّا يفت في عضده عن قرار الثورة أحد: ﴿ وَإِنّي عُذْتُ بِرَقِي وَرَبِّكُو أَن تَرْجُمُونِ \* وَإِن لَرْ

وقد تكون هذه الخصال الثلاث هي أُمنيات من عمر بن سعد افتعلها في كتابه إلى عبيد الله ابن زياد فلا في محاولة منه للتخلُّص من مسؤولية قتال الإمام الحسين الله السيا وأنّ بعض المصادر قد أشارت إلى أنّ الإمام الحسين الله قد رغّبَ ابن سعد بترك معسكر ابن زياد ودعاه إلى اللحوق به ففه ...

وأورد أحد الباحثين كتاب عمر بن سعد إلى عبيد الله بن زياد مشيراً إلى أنّ الإمام الحسين الله على طلب الإمهال ليلة العاشر من ابن سعد، فاستحيى ابن سعد أن يقاتله، وكتب إلى ابن زياد بعروض الإمام الحسين الله عدا البيعة ليزيد، ويجد أن هذا الفعل يدلّ على حسن نية ابن سعد، وسلامة طويته، وتخوفه من مقاتلة الإمام الحسين الله فألقى عن

<sup>(</sup>۱) الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٢٩. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤١٩. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٢) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٩٦. ٣٩٧، وجعلها البلاذري «لا أفرّ فرار العبيد». الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٣٢٩. الخوارزمي، مقتل الحسين الله ج١، ص٣٥٨. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤١٩. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٣) الدخان: آية ٢٠ ـ ٢١. وقد أورد البلاذري ذلك في أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٩٧.

<sup>(</sup>٤) أبو علم، الحسين بن علي: ص١٣٦ ـ ١٣٧، وتُنظر: نسخة الكتاب: أبو مخنف، مقتل الحسين الله: ص١٠٠ ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤١٤.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٩٢. الخوارزمي، مقتل الحسين الله: ج١، ص٣٤٧. ٣٤٨.



وقد أيَّد مجموعة من الكتّاب والباحثين المتأخرِّين رواية إعطاء الإمام الحسين المُلِلهِ الخصال الثلاث لابن سعد، ورأوا أنّه اللهِ قدَّم عروضاً كريمة في منتهى العدل والنصفة، كانت كفيلة بمنع الحرب والقتال ، ورأى فيها عبد اللطيف مبادرة طيبة، برّأ فيها الإمام الحسين اللهِ ذمته تماماً، ورجع إلى الصواب!! رغم خطأه أساساً في الخروج!!! ...

وذكر قسم آخر منهم خيارين فقط عرضهما الإمام الحسين الله و تفاوتوا في اختيار هذين الخيارين من بين ثلاث خيارات ذكرتها الرواية الأصليّة في المصادر المتقدِّمة. فذكروا خيار الرجوع إلى المدينة، وخيار الذهاب إلى أي ثغر من ثغور المسلمين، وعللوا ذلك

(١) قرون، عظمة الإمام الحسين اليِّلا: ص٧٥ ـ ٧٦.

(٢) أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص١٠٤ ـ ١٠٠٠ البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٩٠ ـ ٣٩٠٠ الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٥٦. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٢٣ ـ ٢٢٤٠ الخوارزمي، مقتل الحسين الله : ج١، ص٣٥٦ ـ ٣٥٥٠ ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٧٦٠

<sup>(</sup>٣) مشتهري، سيد شباب أهل الجنة: ص٥٦ ـ ٥٧. النجار، الدولة الأمويّة: ص٨٨.

ويُنظر: إبراهيم، أيام العرب: ص١٤٠ الجندي، عبد الحليم، الإمام جعفر الصادق، ط القاهرة، الامام العرب: ص٤١هـ ١٩٨٦/ ١٤٠٨م: ص٤٠ شلبي، الدولة الأُمويّة: ج٤٠، ق٥، ص٢٠ حسين، الفتنة الكبرى (علي وبنوه): ج٢، ص٤٠٠ الحوفي، أدب السياسة: ص٤٠ سرور، الحياة السياسية: ص١٣٧٠ رضا، الحسن والحسين: ص٨٠٠ شلبي، موسوعة التاريخ الإسلامي ـ الدولة الأُمويّة ـ: ج٢، ص٢٠٠٠

<sup>(</sup>٤) عبد اللطيف، العالم الإسلامي: ص٥٧٥ ـ ٤٧٦.



بضيق الأمر على الإمام الحسين الله واشتداد الكرب عليه، وانفضاض الناس عنه، ومنعه عن الماء؛ فاضطر أن يعرض على ابن سعد إحدى الخصلتين...

بينها ذهب حسن إبراهيم حسن إلى ذكر خيارين أيضاً، ولكنّه انتقى منهها خيار الذهاب إلى يزيد أو الرجوع إلى الحجاز؛ لأنّه رأى ضآلة قوّته، وعجزه عن القتال وإذا كنّا نسجّل هنا تهاون هؤلاء الكتّاب والباحثين في نقل الحقيقة التاريخية من مصادرها والسير بها عن قصد أو غير قصد إلى سبيل التحريف، فإنّ ذلك كان أشدّ وضوحاً، وبصورة لا تخلو من قدح بشخص الإمام الحسين الله لدى أحدهم إذ قال: إنّ الإمام الحسين الله حين حاصره جيش عمر بن سعد، ناشد ابن سعد وشمراً الله والإسلام أن يسيّروه إلى أمير المؤمنين يزيد؛ ليضع يده في يده، فأبوا إلّا نزوله على حكم ابن زياد ".

ومن ناحية أُخرى أوردت بعض المصادر التأريخية رواية عقبة بن سمعان التي كذّب فيها قضية الخصال الثلاث التي أعطاها الإمام الحسين الله لعمر بن سعد، وقد رجّحوا رواية عقبة تلك من أغرب ما قرأناه في هذا المجال محاولة العقّاد أن يجمع بين هذه الآراء جميعاً فيورد شهادة عقبة بن سمعان التي تُبرِّئ الإمام الحسين من طلب الذهاب أو مبايعة يزيد، ويعود ليضع احتال وقوع الحادثة، فيؤوِّل قراءة الأحداث قائلاً: «إنّ الحسين ربها اقترح الذهاب إلى يزيد ليرى رأيه، ولكنّه لم يعدهم أن يبايعه أو يضع يده في يده ...، ولعلّ عمر بن سعد قد تجوّز في نقل كلام الحسين عمداً، ليأذنوا له في حمله إلى يزيد، فيلقى عن كاهله مقاتلته وما تجرّ إليه سوء القالة ووخز الضمير ».

<sup>(</sup>١) ماجد، التاريخ السياسي: ٢، ص٧٤. عبد العليم، سيدنا الإمام الحسين: ص٩١٠.

<sup>(</sup>٢) علي إبراهيم، التاريخ الإسلامي العام: ص٢٨٥ ـ ٢٨٥٠.

<sup>(</sup>٣) السيد، سيرة آل بيت النبي: ص٣٣٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: منصور، الشقيقان: ص٦٦ ـ ٦٤. غريب، الإمام الحسين: ص٩٨ ـ ٩٩. عويس، شهيد كربلاء: ص١٦٨ ـ ١٦١، أبو النصر، الحسين بن علي: ص١١٠ لطفى، الشهيد الخالد: ص٥٠٠ أبو علم، الحسين بن على: ص١٦٦ ـ ١٣٦٠.

<sup>(</sup>٥) العقّاد، أبو الشهداء: ص١٩٢٠.



وقد رأى باحث آخر أنّ رواية عقبة بن سمعان هي أقرب الأشياء إلى خُلق الإمام الحسين الله وإبائه، وإيثاره الموت على أن يعطي أعداءه بيده إعطاء الذليل، أو أن يقرّ لهم إقرار العبيد...

وفسر باحث آخر وجود رواية الخصال الثلاث التي أعطاها الإمام الحسين الله على أمّها من أحاديث الإفك، فقال: إنّ البطل فور ما يموت، فإنّه تخرج أحاديث الإفك لتنسب له تنازلات وسقطات تشوّه من الصورة النقية وتشكك في المواقف القاطعة، لمجرّد أن تشوّه الفكرة لدى الناس وتأخذ بهم مأخذ الرد والإيجاب والنفي والجدل، والمنطق يرفض الرواية التي زعمت عروض الإمام الحسين الله على أعدائه من الخصال الثلاث جملة وتفصيلاً".

وجاء تفسير الورداني ليستكشف زوايا أُخرى في هذا التشويه وأحاديث الكذب التي نُسبت للإمام الحسين الله عندكر: إنّ هذه الرواية قد وجهت طعنة شديدة للإمام الحسين الله وأخيه وأبيه وخط آل بيته الله وللإسلام النبوي الذي يمثله في ذلك الطرح الانهزامي الخانع الذي يعكس شخصية منهارة قدَّمت التنازلات فور وقوع المواجهة ومن قبل وقوع الصدام، فهو يطلب تسييره إلى ثغر من الثغور ليقاتل تحت راية الأُمويين، فها دام لا يحمل أي صورة من العداء لبني أُمية فلِمَ كان خروجه إذن؟! وحين يطلب الرجوع إلى المدينة، فكأنّه ضحّى بكل القيم والمبادئ التي آمن بها وتبعه الناس على أساسها، فكأنّه يخدع أولئك الناس من أجل النجاة بنفسه، وحين يطلب منه أن يضع يده بيد يزيد، فكأنّه يضحّي بالإسلام النبوي وجهاد أبيه وأخيه، وينفي وجود أيّ بوادر عداء وصراع بين الحقّ الذي يمثله والباطل المتمثّل بيزيد وبني أُمية، وكيف للإمام الله أن يضع يده بيد يزيد

<sup>(</sup>١) غنيم، الثورات العلوية: ص١٧٥٠

<sup>(</sup>۲) عيسى، دم الحسين: ص٦١.



ويقدِّم مثل تلك التنازلات وفي النهاية يرفض النزول على حكم ابن زياد ويقاتل؟!! إنّ الذي يُقدِّم مثل تلك التنازلات، لا يشكِّل له النزول على حكم ابن زياد حرجاً.

ويخلص الكاتب إلى أنَّ مثل هذه الروايات هي من صنع السياسة، واخترعت خصيصاً لخدمة الأُمويين ونصرتهم، وضرب خط آل البيت اللهيمية وتشويهه (١٠).

ويخالف شاهين الباحثين الأخيرين في أسباب وضع هذه الرواية عن الإمام الحسين الحيلاء ويتقد القائلين بوضعها لهدف تشويه موقف الإمام الحسين الحيلاء وإيهام الناس بأنّه قد خضع وأحنى رأسه للسلطان، فيرى أنّها وضعت للإساءة إلى عامل الأمويين (عبيد الله بن زياد) على العراق، فصوّرته متعنتاً متصلّباً متربصاً بالإمام الحسين الحيلاء يسعى إلى إذلاله وقتله، وألمحت الرواية إلى ضعفه عندما جعلته يستشير لقبول تلك الخصال، أو رفضها أحد رجال القبائل المغامرين (شمر بن ذي الجوشن)، بينها أظهرت الإمام الحسين الحيلاء مسالماً باذلاً ما في وسعه لتجنّب القتال، ومجدت موقفه، وجعلته شهيداً مظلوماً، وقد أنكر شاهين أن يكون الأمويون وأعوانهم هم واضعوا هذه الرواية، فحسب ما قدمه شاهين، أنّ الرواية وردت في مصادر شيعيّة، وبرواية شيعيّة؛ فهي إذن شيعيّة الأصل".

وإنّ المتأمِّل في هذه الرواية يجد أنّ أول مَن أوردها ووصلت عن طريقه \_ في كتاب الطبري وغيره \_ هو أبو مخنف، وأنّه قد أورد أولاً عمَّن شهد قتل الإمام الحسين الله رواية لقاء الإمام الحسين الله بابن سعد، وذكر أنّ ذلك اللقاء لم يحضره أحد، وقد «تحدَّث الناس فيا بينهم؛ ظنّاً يظنونه أنّ حسيناً قال لعمر بن سعد: اخرج معي إلى يزيد بن معاوية وندع العسكرين.. وشاع فيهم» ثمَّ أورد رواية الخصال الثلاث برواية المحدِّثين ثمَّ أورد رواية الخصال الثلاث برواية المحدِّثين ثمَّ وأعقب

<sup>(</sup>١) الورداني، السيف والسياسة: ص١٤٦ ـ ١٤٧٠.

<sup>(</sup>٢) شاهين، الدولة الأمويّة المفترى عليها: ص٣١٧.

<sup>(</sup>٣) أبو مخنف، مقتل الحسين المن ص٩٩. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢١٩.



ذلك برواية شاهد عيان هو عقبة بن سمعان النافية لحصول ذلك. ويتبيَّن من هذا النقل أمانة الراوي الشيعي وإحاطته بكلِّ ما قيل عن الحدث التاريخي حتى ذلك الذي انتشر على سبيل الشائعة، وأن خبر الخصال الثلاث قد ورد في حديث المحدِّثين، وليس شهود العيان الذين حضروا المقتل ورووا كلَّ ما ينفي وقوعها.

إنّ تسلسل النقل لدى أبي مخنف يوحي بانسجامه مع نفي هذه الرواية، فلم يؤكد عليها ليقال: إنّ رواة الشيعة قد وضعوها لتشويه صورة ابن زياد أو حشد التعاطف مع الإمام الحسين الجالاً!

وقد استبعد شاهين نفسه رواية الخصال الثلاث لأسباب أُخرى، منها: إنّ عرض الإمام الحسين الله بالذهاب إلى يزيد لا يعني بالضرورة استعداده لمبايعة يزيد. ويتفق هنا في هذا الاحتمال مع العقّاد ، ولوجود رواية عقبة ابن سمعان التي تتفق مع رواية شأمية لما حدث، تظهر الإمام الحسين الله يأبى الاستسلام وهذا يتفق مع طبيعة الإمام الحسين الله وأبائه وشممه الذي رفض أن يبايع ليزيد وعارض توليته منذ عهد معاوية واشتهر عنه ذلك في الحجاز والعراق، كما أنّ ترجيح عدم وقوع رواية الخصال الثلاث من الإمام الحسين الله أكثر منطقية في تفسير موقف ابن زياد الذي يصعب تبريره في الروايات الأخرى إلّا بالرغبة في التشفّي والانتقام، وهي تتفق مع المعروف من ذكاء ابن زياد السياسي الذي استطاع به تحويل موقف الكوفة، وجمعها خلفه في حرب من استدعاه أهلها ليبايعوه، ولم يكن مماً يتفق مع ذلك الذكاء أن يرفض ابن زياد الخيارات السياسية التي تطرحها الروايات الأخرى على لسان الإمام الحسين الله مع أنّ فيها على الأقل تخليصاً له من ذلك المأزق، وتحميلاً إياه على عاتق يزيد، كما أنّه مما لا يتفق مع قدرات ابن زياد أن تُصوّره الرواية، من أنّ شمر بن ذي الجوشن قد تَلعّبَ به، فأحاله عن رأيه في

<sup>(</sup>١) أبو مخنف، مقتل الحسين التلا: ص٩٩.

<sup>(</sup>٢) شاهين، الدولة الأمويّة المفترى عليها: ص٣١٧ ـ ٣١٨، ويُنظر: العقّاد، أبو الشهداء: ص١٩٢٠.



موادعة الإمام الحسين الله إلى تصميم كامل على قتاله بغير حجّة ناصعة أو سبب قوي يعلل ذلك التحوّل، وابن زياد كان أحوج ما يكون إلى أن يقدِّم دليلاً على ولائه وإخلاصه للنظام \_ بسبب علاقته السيئة بيزيد قبل تولّيه العراق \_ ولن يتحقق ذلك إن ترك الإمام الحسين الله يمضى من حيث أتى ليثير معركة محتملة من جديد (۱۰).

ومع رجحان ما ذكره شاهين من أسباب لرفض الرواية، إلّا أنّه بالغ في إعفاء شمر من توجيه النصح لابن زياد، أو حاجة الأخير إلى مثل تلك المشورة، وأخطأ فيها ذكره من أنّ مشورة الشمر لم تكن بحجّة ناصعة أو سبب قوي لصرف ابن زياد عن الموادعة إلى القتال بدليل ما قاله الشمر في تلك النصيحة: «أتقبل هذا منه وقد نزل بأرضك إلى جنبك؟! والله لئن رحل من بلدك، ولم يضع يده في يدك، ليكونن أولى بالقوّة والعزّة، ولتكونن أولى بالضعف والعجز، فلا تُعطه هذه المنزلة فإنّها من الوهن، ولكن لينزل على حكمك هو وأصحابه، فإن عاقبت فأنت ولى العقوبة، وإن غفرت كان ذلك لك»...

ففي هذا الرأي حجّة قاطعة، وسبب قوي ليركن إليها ابن زياد؛ إذ إن شمراً نبّه ابن زياد إلى أنّ السلام هو فرصة سياسية سانحة للإمام الحسين الله تساعده على حشد قوّته من جديد في الكوفة أو غيرها، في الوقت الذي تمكن منه وحاصره، وأنّ دعوته للنزول على حكم ابن زياد هي الموقف اللائق بقوّة الدولة التي إن شاءت عاقبت وإن شاءت غفرت، فعروضها يجب أن تكون من منطلق القوّة لا الضعف في مواجهة معارض خارج عليها، ومنكر لشرعيتها.

بعث ابن زياد بكتاب إلى ابن سعد مع شمر عنّفه فيه على لقائه بالإمام الحسين الله ، وطلب منه أن يخيّر الإمام الحسين الله بين الاستسلام والنزول على حكم ابن زياد أو

\_

<sup>(</sup>١) شاهين، الدولة الأُمويّة المفترى عليها: ص٣١٨ ـ ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) أبو مخنف، مقتل الحسين المنظم: ص١٠١. البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٢٩٠. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٢٠. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤١٤.

القتال، فإن أبى إلّا القتال، فعلى ابن سعد أن يقتله وأصحابه ويُمثّل بهم؛ لأنّهم \_ في رأي ابن زياد \_ لذلك مستحقّون، وعليه أن يطأ الخيل صدر الإمام الحسين اليّلا وظهره؛ لأنّه عاقٌ مشاق، قاطع ظلوم، كما وصفه ابن زياد، ثمّ أوصى شمراً أن يسمع لابن سعد ويطيعه إذا التزم بتنفيذ الأوامر، فإن خالف ذلك، فلشمر أن يقتله ويبعث برأسه إليه ويصبح أمير الجيش بدلاً عنه (١٠).

نهض عمر بن سعد إلى حرب الإمام الحسين الله ولم يتخلَ عن إمرة الجيش، فأوامر ابن زياد تضعه على حافّة الاختيار الصعب والخطير الذي لا مجال معه للتردد، وكاد القتال أن ينشب لو لا أنّ الإمام الحسين الله طلب إمهاله إلى صباح اليوم التالي. وبعد محاورة بين ابن سعد وأشراف الكوفة أُجيب الإمام الحسين المله الله الله الله الكوفة أُجيب الإمام الحسين المله الله الله الله الكوفة المحلولة المحلولة

جمع الإمام الحسين الله في ليلة العاشر من محرَّم أصحابه، وأثنى عليهم وجزّاهم عنه خيراً، وقال: «... فإنّي لا أعلم أصحاباً أولى ولا خيراً من أصحابي، ولا أهل بيت أبرّ ولا أوصل من أهل بيتي، فجزاكم الله عني جميعاً خيراً، ألا وإنّي أظنّ يومنا من هؤلاء الأعداء غداً، ألا وإنّي قد رأيت لكم فانطلقوا جميعاً في حلّ، ليس عليكم منّي ذمام، هذا ليلٌ قد غشيكم فاتّخذوه جملاً» ".

وقد تكون هذه آخر مرّة وضع فيها الإمام الحسين الله أصحابه على محكّ الاختبار،

(١) أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص١٠١. البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٩. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٢٢. ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٩٣. الخوارزمي، مقتل الحسين الله : ج١،

ص ٣٤٨. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤١٤.

<sup>(</sup>٢) أبو مخنف، مقتل العسين الله : ص ١٠٤ - ١٠٧ - البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص ٣٩٠ - ٣٩٣. الدينوري، الأخبار الطوال: ص ٢٥٦ - الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص ٢٢٣ - ٢٢٤ الخوارزمي، مقتل العسين الله : ج١، ص ٢٥٣ - ٣٥٥ - ١٠٥ ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص ١٧٦ .

<sup>(</sup>٣) يُنظر بتفاوت في الألفاظ: أبو مخنف، مقتل الحسين الله: ص١٠٩ ـ ١١٠. البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٩٣ ـ ١٢٥، ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٨٩٠ ـ الخوارزمي، مقتل الحسين الله: ج١، ص٣٤٩ ـ ٣٥١.



وترك لهم اختيار طريق النجاة أو الشهادة، واستصفى بطريق غير مباشر كلّ مَن آمن بمبدئه، واستعدّ للبذل في سبيله، وآثر الآخرة على العاجلة، بعد أن نقّى ذلك المعسكر الضئيل من كلّ راغبِ في دنيا، أو مصاحبِ لطمع، أو مُتّبع لنصرِ عاجل.

وقد رفض أصحابه وأهل بيته أن يتفرّقوا عنه، وأبدوا استعدادهم للموت والتضحية ٠٠٠.

لقد كانوا على أعظم معنويات، وأرفع طاقات شهدها تاريخ الأبطال البواسل. لم يستوحشوا من قلتهم، أو يخشوا كثرة العدو اللدود، ولم يستاؤوا لندرة عددهم أو يخشوا كثرة العدو اللدود، ولم يستاؤوا لندرة عددهم قيّم البذل، فقال: «وإنّما تكون الندرة هنا أدلّ على جلالة المرتقى الذي تطيقه النفس الواحدة أو الأنفس المعدودات، ولا تطيقه نفوس الأكثرين» أو الأنفس المعدودات، ولا تطيقه نفوس الأكثرين أله أو الأنفس المعدودات، ولا تطيقه نفوس الأكثرين أله المعدودات، ولا تطبيقه نفوس الأكثرين أله المعدودات المعدودات

<sup>(</sup>۱) يُنظر: أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص ۱۱۰ البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٩٣. الطبرى، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص ٢٢٥ و ابن طاووس، اللهوف: ص٥٧ و م٠٦٠.

<sup>(</sup>٢) عابدين، الدوافع الذاتية: ص٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) العقّاد، أبو الشهداء: ص٨٨.

# شبهة: استبعاد استخدام الجيش الأُموي لأساليب القسوة مع الإمام الحسين الله وأهل بيته في أرض المعركة

لقد مارس الجيش الأُموي ألوان القسوة تجاه الإمام الحسين اللهِ وأهل بيته اللهُ فقد أمر ابن سعد بتقويض مضارب الإمام الحسين اللهِ وإحراق خيامه (١٠٠٠ وعندما أتى الإمام اللهِ بولده الرضيع عبد الله فوضعه في حجره، رموه وقتلوه وهو في حجر أبيه (١٠٠٠).

وظلّ الإمام الحسين الله وحيداً يناجز القوم ويدعو عليهم:

«اللهم أمسك عنهم قطر السهاء، وامنعهم بركات الأرض، اللهم فإن متعتهم إلى حين ففرِّقهم فِرَقاً، واجعلهم طرائق قدداً، ولا تُرضي عنهم الولاة أبداً، فإنهم دعونا لينصم ونا، فعدوا علينا فقتلونا» ".

ثمَّ نادى شمراً بالناس التي كانت تتحاشى أن يتولّوا قتله: ويحكم ماذا تنتظرون بالرجل؟ اقتلوه ثكلتكم أُمهاتكم، فحمل القوم عليه من كلّ جانب، ومال عليه الرجال

<sup>(</sup>١) أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص١٤١. البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٤٠٢. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤٢٥.

<sup>(</sup>٢) أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص١٧١ - ١٧٣ البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٤٠٠ الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٥٨ اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص١٧٠، ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص١١٥٠ سبط بن الجوزي، تذكرة الخواص: ج٢، ص١٦٤٠

<sup>(</sup>٣) أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص١٩٣٠. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٤٥. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٢، ص٢٤١.



رمياً بالسهام وطعناً بالرماح وضرباً بالسيوف حتى هوى الله الأرض، فقال سنان بن أنس النخعي لخولي بن يزيد الأصبحي احتز رأسه، فأراد أن يفعل فضعف وأرعد، فقال سنان: فت الله عضديك وأبان يديك. فنزل إليه وذبحه واحتز رأسه، وسلب ما كان عليه، ومال الناس إلى متاع الإمام الحسين الله عنه، فانتهبوه، ثم ما لوا إلى نسائه وثقله ومتاعه، فإن كانت المرأة لتنازع ثوبها عن ظهرها حتى تُغلَب عليه فيُذهب به منها...

وقد استبعد أحد الباحثين المعاصرين حصول الأساليب التي سبق ذكرها في عملية قتل الإمام الحسين الله علم يُصدّق سلب الإمام الحسين الله بعد قتله، أو سلب ما كان مع نسائه من ثقل ومتاع، أو أن يأمر عمر بن سعد أن يوطأ الإمام الحسين الله بالخيل، وقد اعتمد في هذا الاستبعاد على عدّة مسوغات، منها: أنّ «هؤلاء الرجال المتقاتلين كانوا مسلمين اجتهدوا فاختلفوا فتقاتلوا، ولم يكونوا ليخرجوا عن دائرة الإسلام وقيّمه إلى هذا الحدّ الذي يهوّن عليهم المثلة بجسد ابن بنت نبيهم أو سلبه بعد موته، أو ارتكاب هذه الحسّة مع نساء عربيات، ناهيك عن نساء النبوة...، ولقد كان بعض هؤلاء الرجال منذ قليل يُصلّون خلف الحسين اعترافاً بقدره، وكان عمر بن سعد قائد الجيش كارهاً ذلك القتال، مؤثراً العافية، لولا أن اضطرّ إليه اضطراراً...» ث.

وممّا يردّ رأي هذا الباحث عليه أنّه ذكر بدايةً أنّ بعض المؤرِّخين المحققين استبعدوا وقوع ذلك، ولم يشر لغير ابن كثير، وعندما راجعنا هذا المصدر لم نجد المؤرِّخ ابن كثير قد زاد على عبارة: «ولا يصح ذلك والله أعلم» "، وليس في ذلك أيّ دلالة علمية على عدم

<sup>(</sup>۱) أبو مخنف، مقتل العسين الله : ص ۲۰۰ ـ ۲۰۱ . البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص ٤٠٩ ـ ٤١٠ . الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص ٢٤٦ . ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص ٤٣٦ . النويري، نهاية الإرب: ج٢٠، ص ٤٥٩ ـ ٤٦٠ .

<sup>(</sup>٢) شاهين، الدولة الأمويّة المفترى عليها: ص٣٢٠.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٨٩٠.



وقوع تلك الفعال بحقّ الإمام الحسين اليَّلا.

أمّا ما ذكره شاهين من أنّ المتقاتلين مسلمين لا يقع منهم ما وقع، فيُردّ بالقول: إنّ قائد ذلك الجيش والموجّه هو عبيد الله بن زياد، وقد ارتكب المُثلة البشعة قبل ذلك بمِيثم التهّار، وهانئ، ومسلم ورسولي الإمام الحسين الله إلى عبد الله بن يقطر والصيداوي)؛ إذ صلب البعض ثلاثة أيام، وقطع رؤوس البعض الآخر، وألقى بأجساد الشهداء من القصر العالي، وسحب جسدي هانئ ومسلم في طرق الكوفة، فها المانع أن يوصي قائد جيشه بأن يفعل مع الإمام الحسين الله ما فعله ؟؟ وما الذي يمنع عمر بن سعد من تنفيذ ذلك وقد أطاعه لتنفيذ ما هو أنكى وأكثر إثهاً وهو قتل الإمام الحسين الله ؟؟

ثمَّ إنَّ عمر بن سعد سرح برأس الإمام الحسين اللهِ من يومه إلى ابن زياد، وأقام هو وعيال الإمام الحسين الله التي سبيت إلى غده، ثمَّ أذن بالرحيل إلى الكوفة، فحمل معه بنات الإمام الحسين الله وأخواته، ومن كان معه من الصبيان، ومعهم الإمام على بن الحسين السجّاد الله وهو مريض "، وساقوهم من كربلاء كها تساق الأسارى " على أقتاب الجهال، بغير وطاء ولا غطاء كها يساق سبى الترك والديلم ".

<sup>(</sup>۱) وممّا قاله مسلم بن عقيل لابن زياد ـ الذي هدده بقتله فتلةً لم يُقتلها أحد في الإسلام ـ: «أما أنّك أحق من أحدث في الإسلام ما ليس فيه، أما أنّك لا تدع سوء القتلة، وقبح المُثلة، وخبث السريرة، ولؤم الغلبة، ولا أحد من الناس أحقّ بها منك». الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص١٩٨٠ الأصفهاني، مقاتل الطالبيين: ص١٠٩٠.

<sup>(</sup>٢) أبو مخنف، مقتل الحسين الي : ص٢٠٣. الخوارزمي، مقتل الحسين الي : ج٢، ص٤٤.

<sup>(</sup>٣) ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص١٢٠.

<sup>(</sup>٤) ابن طاووس، اللهوف: ٩١.



سبايا، وذريتك مُقتّله، تسفى عليها الصبا...، فأبكت والله كلّ عدو وصديق» (٠٠.

وبعد مغادرة جيش ابن سعد، عمد أهل الغاضرية من بني أسد إلى الإمام الحسين على فكفّنوه وأصحابه وصلّوا عليهم ودفنوهم «..

وممّا يُلفت نظرنا في هذا المجال ما ورد في روايات المقتل من ذلك الازدواج واللامبالاة، والنفاق البغيض وضعف الوعي الديني والعقيدي عند الذين حضروا القتال، فعلاوة على ما تجسّد من تمرُّدهم وانهزاميتهم باجتهاعهم مع ابن زياد ضدّ الإمام الحسين الشيخ فقد بدى بعض مَن حضر وا القتال بصورة متزمتة لا ترعوي لنصح أو تذكير من وبدأ آخرون بازدواجية باردة، كبكاء عمر بن سعد على الإمام الحسين الشيخ وهو يُقتَل من أو تأسّف شبث بن ربعي على قتل مسلم بن عوسجة الأسدي، ورده الشمر عن نساء الإمام الحسين الشيخ، واعترافه على نفسه بالضلال من أو قول سنان وهو يحزّ رأس الإمام الحسين الشيخ (والله، إنّي الحتزّ رأسك، وأعلم أنّك ابن رسول الله، وخير الناس أباً وأمّاً»!!! من .

(۱) يُنظر بتفاوت بسيط في الألفاظ: أبو مخنف، مقتل الحسين الله : ص ٢٠٠٠. البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص ٤١١. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص ٢٤٨. الخوارزمي، مقتل الحسين الله : ص ٢٠٠٠. ص ٤٠٤. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص ٤٣٤.

<sup>(</sup>٢) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٤١١. الطبري، تاريخ الأَمم والملوك: ج٦، ص٢٤٧. المسعودي، مروج الذهب: ج٣، ص٢٥٩. الخوارزمي، مقتل الحسين الله: ج٢، ص٤٤٠ ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤٣٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: موقف كعب بن جابر بن عمرو الأزدي الذي حمل على برير بن حضير القارئ - من أصحاب الإمام الحسين الله لا يقتله فذكّره رجل معه بالقول إنّه: هذا برير بن حضير القارئ الذي كان يُقرؤنا القرآن في المسجد، فلم يُبال، وحمل عليه بالرمح حتى وضعه في ظهره الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: المصدر نفسه: ج٦، ص٢٤٥٠ ابن طاووس، اللهوف: ص٨٦٠.

<sup>(</sup>٥) وممّا قاله متأسفاً على قتل مسلم بن عوسجة: «ثكلتكم أُمّهاتكم! إنّما تقتلون أنفسكم بأيديكم، وتذللون أنفسكم لغيركم، تفرحون أن يُقتل مثل مسلم بن عوسجة!» الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٢، ص٢٠٠ ـ ص٢٠٠ ـ ص٤٠٠٠.

<sup>(</sup>٦) ابن طاووس، اللهوف: ص٨٠٠



إنّ هذا النوع من الفعل القبيح اللامتوازن الذي حفلت به أخبار مقتل الإمام الحسين الله دعت بعض الكتّاب والباحثين المتأخرّين إلى الوقوف عنده، فعلّق أحدهم على ذلك قائلاً:

«إنّ الذين حاربوا الحسين لم يحاربوه محاربة شريفة.. يُتَبع فيها تقاليد الحرب كها جاء بها الإسلام الذي نهاهم عن الإجهاز على الجريح أو قتل الأطفال، ولكنهم فعلوا كلّ شيء، بل إنّهم منعوا الماء عن آل بيت الرسول على أو محرقوا الخيام ومثّلوا بالجثث، وطافوا برؤوس الضحايا على أسنّة الرماح، فكانوا وحوشاً في أثواب آدمية تقتل وتسلب وتنهب بلا عقل ولا ضمير » في الله عقل ولا ضمير « في الله في ا

وقد اجتهد أحد الباحثين في تفسير هذا الموقف وتأوله لقتل الإمام الحسين الله ذكر ابن العربي وابن تيمية وساءل عن الأسباب التي تجعل الأشخاص يقترفون الآثام دونها شعور بالإثم، ويأتون بأكبر الكبائر وكأنها لم تبلغ حدّ الصغائر مع أنهم ليسوا بمغيبين، وإنها مدركون لمعنى الخطيئة، وواعون بحدّ الكبيرة، وعلل ذلك بالتبرير الذي مارسه الإنسان على مرّ الأزمان، وهو التمويه على الباطل بها يشبه الحقّ، وعقلنة الضلال، وإضفاء الشرعية على المحرَّمات، والحيلة الدفاعية التي يُلجأ إليها لخداع الذات \_ قبل الآخرين \_ بغرض التنصل من الالتزامات، ونفياً للقيم والضوابط ذاتها لحساب المتعارض معها من مصالح وأهواء (6).

وذكر البلاذري أنّ سنان لمّا جاء مفتخراً بقتل الإمام الحسين الله قال عمر بن سعد: أدخلوه إليّ، فلمّا دخل حذفه بالقضيب، ثمّ قال: يا أحمق، أتتكلم بهذا، والله لو سمعك ابن زياد لضرب عنقك. أنساب الأشراف: ج٣، ص٤٠١.

<sup>(</sup>١) غريب، بطلة كربلاء: ص١٢٨.

<sup>(</sup>٢) ابن العربى، العواصم من القواصم: ص١٥٦ ـ ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن تيمية، رأس الحسين: ص٢٠٤٠.

<sup>(</sup>٤) الصدفي، أبداً حسين: ص٤٠٢.



وقد ضرب لذلك أمثلة صارخة من أقوال قاتلي الإمام الحسين الله إبّان المعركة، فشمر بن ذي الجوشن يقول: «يا حسين، استعجلت النار في الدنيا قبل يوم القيامة» (") وعبد الله بن حوزة يقول: «يا حسين، أبشر بالنار» (")، وعلى بن قريظة ينادي: «يا حسين، يا

<sup>(</sup>۱) الصدفي، أبداً حسين: ص٤٠٣. إنّ أشدّ الناس إلحاحاً على التفسير السوسيولوجي للظواهر يتّفقون وهذه النتيجة، فالنظرية الماركسية تؤيد فكرة أنّ الإذعان للسلطة تعتمد على العادات والتقاليد والقبول النفسي لسيطرة طبقة ما، نتيجة عمليات التربية الموجهة والتطبيع الاجتماعي والتدعيم، المصدر نفسه: ص٤٠٣ ـ ٤٠٤. د. اوسبورن، الماركسية والتحليل النفسي، ترجمة: د. سعاد الشرقاوي، ط٢، القاهرة، ١٤٠١هـ/١٩٨٠م: ص١٤٣٠.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج٦، ص٢٣٢.



كذّاب ابن الكذاب» ... ويرى أنّ الغلو والإسراف والفحش في تلك الأقوال يبلغ مداه في التمثيل بالإمام الحسين الله بحزّ الرأس، والإصرار على دكّه بسنابك الخيل، وهذه خصيصة بارزة للتبرير تأكيداً لحاجة في النفس إمعاناً في الزيف وخداع الذات، وكأن مَن يقوم بالتبرير يؤكّد لنفسه أنّه صاحب قضية جديرة بالاستغراق فيها، كما أنّ مبرر التبرير المصلحة الشخصية المباشرة ذات المدى الواسع الذي يشمل كلاً حسب طاقته ...

ولا يفوت الصدفي ـ وهو يفسِّر الموقف الكوفي ـ أن يؤكّد على تأثير الأساليب التي اتبعتها السلطة مع الكتلة الشعبية للإبقاء على إذعانها بالتعامل مع عوامل الاهتزاز في بنائها النفسي من مخاوف وقلق وأطهاع وتردد، فأثّرت خطّة ابن زياد في أصحاب مسلم وانفضّوا من حوله، لأنّ القاعدة لم تكن على مستوى الوعي الذي يؤهلها للانفلات ممّا اعتادت عليه، فضلاً عن الطموح لاستشراف مستقبل أفضل، بالإضافة إلى استشراء الخراب في أعهال بنائها الداخلي.. فتحققت كارثة كربلاء من سيطرة النخبة القبلية التقليدية وهي قيد قبضة الحاكم ذي السيطرة المادّية والنفسية، إلى قاعدة شعبية مردت على الإذعان، إلى انحسار الوعي والنضج في فئة قليلة للغاية كان من المفترض أن تكون الطليعة عن طريق تعظيم أعليتها في محيطها، ولكنها تمتعت بمثالية لم يدعمها في الغالب حنكة ومراس ".

وقد قسم بعض الكتّاب والباحثين المتأخرين مسؤولية قتل الإمام الحسين الله على طرفين هما أهل الكوفة، وعبيد الله بن زياد ليخرج يزيد بريئاً \_ كما أراد ابن تيمية \_ مرجعيتهم فيها كتبوه.

<sup>(</sup>١) الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) الصدفي، أبداً حسين: ص٤٠٤، ويتضح ذلك فيما تقدَّم من أنَّ عمر بن سعد كان طامعاً في ولاية الري، وأنَّ حامل رأس الإمام الحسين الله ابن زياد قال لامرأته: جئتك بغنى الدهر، يُنظر: الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) الصدفي، أبداً حسين: ص٤٠٦ ـ ص٤٠٧.



فأهل الكوفة هم القتلة الحقيقيون على حدّ زعم أولئك الكتّاب، يشاركهم في ذلك عبيد الله الذي رفض عرض الإمام الحسين الله بالسلام والانسحاب من المعركة، ويزيد راعه ما حدث وأكّد لآل الإمام الحسين الله لل ذهبوا!! إلى دمشق أنّه لو كان صاحب الإمام الحسين الله ما قتله!! في نظر شاهين جرياً على ما كتبه ابن تيمية.

وتعجّب آخر من ظاهرة القتل والتمثيل بجثث القتلى، وقطع الرؤوس والطواف بها من مكان إلى آخر، مع أنّ الإسلام حرّم هذه الظاهرة الجاهلية وأبطلها، ثمّ علّل ما حدث بالقول:

«ولكن لا عجب، فإنّ هوى النفس وحبّ الذات والتشبّث بالمناصب، كانت أقوى من الدين لدى الحكّام وأولى من أيّ اعتبار، بهذه القسوة والهمجية التي أفزعت قلوب المسلمين. في عهد الأُمويين اُستذل المسلمون، وفقدوا كرامتهم، وشاع النفاق والكذب، ونأى الصالحون من الناس عن الاشتراك في تسيير أُمور الدولة، وبهت الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وشاعت السلبية» «.

لقد كانت إجراءات قمع ثورة الإمام الحسين الله وسحقها تشتمل على تصرفات شاذة لا تقضي بها أية ضرورة عسكرية، فقد أرادت السلطة أن تجعل هؤلاء الثائرين عبرة لغيرهم، وأرادت أن تحدث تأثيراً نفسياً محطاً في العناصر (الشاذة) في القبائل، لقد أرادت أن تحطم المناعة النفسية في البؤر الثورية في كلّ العرب، في عرب اليمن وهم الذين كبرت على السلطة ثورتهم، وهم المقرّبون من الدولة وأهل السلطان وفي عرب الشال. وهدف النظام الأموي من هذا كلّه تبديد الهالة القدسيّة التي تحيط بالإمام الحسين الله وأهل البيت الميلاء أنّ إجراءات البيت الميلاء أنّ إجراءات الميت المينا المين

<sup>(</sup>١) شاهين، الدولة الأُمويّة المفترى عليها: ص٣٢٨ ـ ٣٢٩.

<sup>(</sup>٢) عياد، عبد الرحمن، نظام الحكم والصحوة الإسلامية، ط القاهرة، ١٤١٦هـ/١٩٩٥م: ص٢٢٥ ـ ص٢٢٦.



السلطة في حماية نفسها لا تتوقف عند حدّ، ولا تحترم أيّة قداسة وأيّ مقدّس وأيّ عُرف ديني واجتهاعي، ويأتي قطع الرؤوس، وحملها من بلد إلى بلد، والطواف بها في المدن وخاصّة الكوفة \_ جزءاً من هذه الخطّة العامّة، ولتبديد إمكانات الثورة وتحطيم المناعة النفسية لدى المعارضة، وإفهامها بأنّ الثورة قد انتهت بالقضاء عليها، ولقطع الطريق على الشائعات بالأدلّة المادية الملموسة وهي رؤوس الثائرين، وفي مقدمتها رأس الإمام الحسين الحيلاً، وإذن؛ فقد كان ثمّة هدف سياسي لقطع الرؤوس بالإضافة إلى كونه عملاً انتقامياً...

<sup>(</sup>١) شمس الدين، أنصار الحسين: ص١٨٤، ص٢١٣.

### شبهة: غلو الشيعة في ذكر الظواهر التي أعقبت شهادة الإمام الحسين الملا

وقد نقلت المصادر التاريخية المتقدّمة العديد من الظواهر الغريبة بعد مقتل الإمام الحسين الله فقد روي أنّ الناس مكثوا شهرين أو ثلاثة كأنّا تلطخ الحوائط بالدماء ساعة تطلع الشمس حتى ترتفع "، وروي قولهم: مُطرنا دماً أيام قتل الإمام الحسين الله "، وورد لدى البلاذري: أنّه ما رفع حجر بالشام يوم قتل الإمام الحسين الله إلّا عن دم "، وأنّه لم يرفع حجر إلّا وجد تحته دم عبيط ".

وروي أنّ الشمس انكسفت ثلاثة أيام "- أو بتعبير آخر أنّها اظلمت نهاراً - حتى رؤيت النجوم فيها ". ونُقل عن أُمّ سلمة زوج النبي عَيْنِ قولها: «إنّ الجنّ ناحت على الإمام الحسين عليه وأمطرت السهاء عليه دماً، ولم تنح الجن بعد وفاة الرسول عَيْن ، إلّا ليلة مقتل

<sup>(</sup>۱) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٤٢٤. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤٤٢. الشيرواني، ما روته العامّة: ص٢٤٧.

<sup>(</sup>۲) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٤١٣. القرطبي، أبو عمران موسى بن عبد الله (تـ٢١-٦هـ/١٩٨٤م: ج٢٦، ص١٤١. ابن حجر، الصواعق المحرقة: ص٢٤٨٠ الشيرواني، ما روته العامّة: ص٢٤٨٠

<sup>(</sup>٣) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٤٢٥. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص٢٠١٠.

<sup>(</sup>٤) الشيرواني، ما روته العامّة: ص٢٤٨. والعبيط: الطرى. ابن منظور، لسان العرب، مادّة عبط.

<sup>(</sup>٥) ابن قولویه، كامل الزیارات: ص٧٧. ابن كثیر، البدایة والنهایة: ج٨، ص٢٠١.

<sup>(</sup>٦) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٤١٣. ابن حجر، الصواعق المحرقة: ص٢٩٤.



الإمام الحسين الله » "، وذُكر أنّ الجصاصين كانوا إذا أخرجوا في السحر سمعوا نوح الجن على الإمام الحسين الله بقولهم ":

مسح الرسول جبينه فله بريق في الخدود أبواه في عليا قري شي جدّه خير الجدود

أيها القاتلون جهالاً حسيناً أبشروا بالعذاب والتنكيل كل أهل السهاء يدعو عليكم من نبي ومالك وقبيل قد لُعنتم على لسان ابن داو دَوموسي حامل الإنجيل

وروي عن النوار بنت مالك زوج خولي \_ الذي أقبل برأس الإمام الحسين الله إلى الكوفة ليلاً، فلمّا وجد باب القصر مغلقاً أتى منزله فوضعه تحت إجانة فيه، وقد ذكرت النوار أنّها رأت نوراً يسطع مثل العمود من السهاء إلى الإجانة، وطيوراً بيضاء ترفرف حولها.

وإنّ الإبل التي غنموها من إبل الإمام الحسين الله حين طبخوها صار لحمها مرّاً مثل العلقم. في .

وعلى الرغم من أنَّ ابن كثير نقل معظم هذه الروايات بأسانيدها، فإنَّه يعلَّق على ذلك

<sup>(</sup>١) المحبّ الطبري، ذخائر العقبى: ص١٦٠.

<sup>(</sup>٢) ابن أبي الدنيا، كتاب الأشراف: ص٢٣٥. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٢٥٥. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤٤١. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص٢٠١.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٢٤٧ ـ ص٢٤٨. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٩٠٠

<sup>(</sup>٥) ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص٢٠١٠.



بقوله: «ولقد بالغ الشيعة في يوم عاشوراء، فوضعوا أحاديث كثيرة كذباً فاحشاً.. لا يصح منها شيء» فلا الشيعة في يوم عاشوراء، فوضعوا أحاديث كثيرة كذباً فاحديث والفتن التي أصابت مَن قتله فأكثرها صحيح، فإنّه قلّ مَن نجا من أولئك الذين قتلوه من آفة وعاهة في الدنيا، فلم يخرج منها حتى أُصيب بمرض، وأكثرهم أصابهم الجنون» فلم يخرج منها حتى أُصيب بمرض، وأكثرهم أصابهم الجنون» في الدنيا،

وكلامه الأخير يوافق ما نقله البلاذري والطبري من مصادر مختلفة ورواة متفرِّقين عمّا أصاب كلّ مَن اعتدى على الإمام الحسين الله بمنع الماء، وتعمد إيذاءه بالعطش، أو سلب ما كان يرتديه من ملابس، بشتّى أنواع الآفات والعاهات والفقر. وهو اعتراف بإمكانية حصول بعض الظواهر غير المعتادة بسبب هذا الحادث الجليل. فضلاً عن أنّنا يمكننا أن نقطع بصحّة رواية إمطار السماء دما التي وردت على لسان السيدة زينب الله عندما خطبت الكوفيين بعد قتل الإمام الحسين الله \_ وكها سيرد مفصلاً \_ والتي استنكرت أن يكون ذلك عجيباً بالقياس إلى عذاب الآخرة الذي ينتظر من أجرموا بحق أهل بيت النبوة (٠٠٠).

إنّما نقلته بعض الروايات الواردة التي حكت عنه النوّار يُستشّفُ في هذا الشأن كنوح الجن، وهاتفهم في المدينة بأبيات الشعر، أو تلك الطيور البيضاء التي حكت عنها النوّار والتي نستشف منها حالة الإحساس الشعبي الكثيف بالمأساة؛ إذ إنّ «هذا الوقوع يصوّر الإحساس بالأثم، وبالرعب من فظاعة ما حدث... والإحساس الذي كان ينتاب أناس ذلك العصر فيولد لهم رؤى وأحداثاً هي ابنة الحالة التي كانوا يعيشونها ويعانون وطأتها،

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ج٨، ص٢٠١ ـ ٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٨٩، ص٤٠٨.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٢٢٠، ص٢٤٣، ص٢٤٤، ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص١٢٢. الخوارزمي، مقتل الحسين اللهِ: ج٢، ص٤٧. ابن طاووس، اللهوف: ص٥٩.



ولم يكن هذا الإحساس خاصًا بالشيعة، وإنّما كان إحساساً عامّاً وصل إلى صميم النفس الإسلامية، وإلى لا وعيها، وقد تمّ التعبير عنه على شكل رؤى تجسد الحالة الشعبية» (٠٠٠).

وعلى الرغم من أنّنا لا نشكّ لحظة في رواية نَوح الجنّ على الإمام الحسين الله لورودها في مصادر تأريخية معتبرة، وعلى لسان أُمّ سلمة زوج النبي محمد عَلَيْكُ \_ كها أسلفنا فإنّ أحد الباحثين أراد أن يقلّل من شأن هذه الروايات، فقال بأنّه: قد يكون الشعراء أرادوا أن يبلغوا الغاية من الترميز والإثارة فراحوا يَعزون بعض أشعارهم إلى الجنّ، ويزعمون أنّهم يسمعون نشيجهم بها في ظلهات الليل ".

بل إنّنا وجدنا أنّ بعض الكتّاب المصريين قد ردد ما ذكره ابن كثير، وعدّوا كلّ ما روي في هذا المجال في المصادر المتنوعة هو خرافات وأساطير صنعها غلاة الشيعة، فالرسول عَلَيْ مات ولم نسمع عن كسوف الشمس أو أنّ الأرض أظلمت، ولم نسمع بهذه الأشياء عند مقتل الإمام أمير المؤمنين علي الله والإمام الحسن الله كما يقول وحيد عبد الحكيم الجمل". أو مَن قُتل في حرب مسيلمة الكذّاب، وكشهداء أُحد، والذين قُتلوا في بئر معونة، وكقتل عثمان وقتل أمير المؤمنين الإمام علي الله كما ذكر شاهين معتمداً على ابن تيمية في ذلك وما تقدّم من قول ابن كثير، ومعتبراً أنّ قولهما هو الفصل في هذه النقضية، فالإمام الحسين الله لا يحتاج إلى مثل هذه الخرافات \_ كما يزعمون \_ التي لا تزيده شرفاً، فضلاً عن أنّ عدم وقوعها لا ينقص من قدره ومقامه، كما يقول باحث آخر ... وهذه الآراء تنكر أن يكون ذلك خصيصة أو فضيلة للإمام لحسين الله ، كما يراها باحث

<sup>(</sup>١) زراقط، عبد المجيد، دراسات في التراث الأدبي، ط بيروت، ١٤١٩هـ/١٩٩٨م: ص٧١٠.

<sup>(</sup>٢) غنيم، الثورات العلوية: ص٢٠٦٠.

<sup>(</sup>٣) وحيد عبد الحكيم، سيرة الحسين: ص٩٩.

<sup>(</sup>٤) شاهين، الدولة الأمويّة المفترى عليها: ص٣٢٦.

<sup>(</sup>٥) ابن تيمية، منهاج السنة: ج٢، ص٢٤٩ ـ ٢٥٠.

<sup>(</sup>٦) يوسف، سيد شباب أهل الجنة: ص٤٤٧ ـ ٤٤٩. الجمل، سيرة الحسين: ص١٠٠٠

(15)

مصري ثالث...

ويرى آخر أنّ (غلو الشيعة في الأخبار عن مقتل الحسين) الذي جعله عنواناً لفصل في كتابه شمل أُموراً أُخرى علاوة على ما أورده من رواية الزهري: ببكاء السهاء دماً، وانكساف الشمس ونوح الجنّ... إلخ، فالشيعة في نظره غالوا عندما ذكروا أنّ يزيد كتب لعبيد الله بن زياد يأمره بقتل الإمام الحسين الله وغالوا في عدد الجيش الخارج لملاقاته".

وممّا يُردّ به على هذا الكاتب أنّ ابن شهاب الزهري الذي ورد عنه بعض هذه الظواهر "، لا يُعدّ في الشيعة وكان حضياً عند الأُمويين، بل كان كاتباً لواليهم على العراق، فهو ضمن منظومة السلطة الأُموية التي كانت لا تقدّم عليه أحداً حتى توفيّ، وعلى امتداد ما كتبه من سيرة النبي الله ومغازيه لا تجد للإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله ذكراً إلّا حين لا ينطوي ذكره على فضيلة تميّزه على غيره "، أمّا المغالاة في تحميل يزيد مسؤولية تتل الإمام الحسين الله فقد أوضحنا فيها تقدّم توجيهات يزيد بهذا الخصوص، وفي المغالاة بتعداد الجيش الذي خرج لحرب الإمام الحسين الله فيجب التنبيه إلى أنّ المصادر التاريخية الموثوقة لم تزد عدد الذين وصلوا لملاقاة الإمام الحسين الله فعلاً على ١٢ ألف "بها فيهم من تسرّب فارّاً أو الحشد الآخر الذي عسكر في النخيلة، فهو لا يعدو سوى تحسب من ابن زياد لأي طارئ، ولم يصل إلى ساحة النزال، لأنّ جيش عمر بن سعد قد كفاهم مؤونة ذلك.

<sup>(</sup>٢) رضا، الحسن والحسين: ص١٠٦٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٤٢٥. المحب الطبري، ذخائر العقبى: ص١٦٠.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الصنعاني، عبد الرزاق بن همام (ت٢١١هـ/٢٦٨م)، المصنف، تحقيق: حبيب عبد الرحمن الأعظمي، ط بيروت، بلا.ت: ج٥، ص٣١٣ ـ ص٤٣٩ عبد الحميد، تاريخ الإسلام: ص٨٦٠.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٨٧. الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٥٤ ـ ٢٥٥٠.

## 

وقد كذّب ابن تيمية قضية سبي أهل البيت الله وحملهم على الجمال، ووصف القائلين بذلك ممّن لا عقل لهم، وأضاف «... ولا سبى أهل البيت أحد، ولا سُبي منهن أحد»...

وذكر في منهاج السنة: «وأمّا ما ذُكر من سبي نسائه والدوران بهم في البلدان، وحملهم على الجهال بغير أقتاب، فهذا كذب وباطل ما سبى المسلمون ولله الحمد هاشمية قط، ولا استَحلّت أُمّة محمد على الله سبي بني هاشم قط، ولكن أهل الهوى والجهل يكذبون كثيراً» شمّ استأنف كلامه بلا دليل علمي، فقال: «... وفي الجملة، فها يعرف في الإسلام أنّ المسلمين سبوا امرأة يعرفون أنّها هاشمية، ولا سبي عيال الحسين، بل لمّا دخلوا دار يزيد قامت النياحة في بيته، وأكرمهم وخيّرهم بين المقام عنده والذهاب إلى المدينة، فاختاروا الرجوع إلى المدينة، ولا طيف برأس الحسين، وهذه الحوادث فيها من الكذب ما ليس هذا موضع بسطه» ش.

<sup>(</sup>۱) ابن تيمية، أبو العباس أحمد بن عبد الحليم (ت٨٧٧هـ/١٣٢٧م)، رأس الحسين، تحقيق ودراسة: السيد الجميلي، ط٢، بيروت، ١٤١٧هـ/١٩٩٧م: ص٨٠٠.

<sup>(</sup>٢) ابن تيمية، منهاج السنّة: ج٢، ص٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج٢، ص٢٤٩.



ويتضح نفي ابن تيمية لقضية السبي بلا أيّ دليل علمي، مع أنّه اعترف بوصول أهل بيت الإمام الحسين الله إلى الشام ودخولهم على يزيد، فلأي غرض كان هذا الذهاب؟ ولأى غاية؟ إذا لم يكن سبياً وتنكيلاً بأهل بيت النبوّة!

إنّ تكذيب ابن تيمية لخبر السبي هو تكذيب جريء بها نقله أوثق المؤرِّ خين ـ بنظره ـ الذين أرَّ خوا لهذا الحدث، كابن سعد، والزبير بن بكار، وابن أبي الدنيا الذين اعتمد عليهم ابن تيمية حين أراد أن يُثبت أنّ رأس الإمام الحسين الله لم يُنقل إلى القاهرة ولا إلى عسقلان، وجعلهم أعلم وأصدق من غيرهم؛ لأنهم لا يذكرون نقل الرأس الشريف إلى القاهرة أو عسقلان! ولكنهم جميعاً قد أثبتوا سبي أهل البيت الهيا، ونهبهم وحملهم إلى الكوفة، ثم من هناك إلى يزيد في الشام، ومعهم رأس الإمام الحسين الله وأثبتوا قصة يزيد مع الرأس الشريف ونكتِه بالقضيب، وتمثله بالشِعر، وقد نقله عنهم ابن الجوزي فلأي سبب جاز له أن يُكذّب من وثقهم في قضية دون قضية ؟

وقد توافق شاهين مع ابن تيمية في هذا التكذيب، ونقل رأي الأخير ورجّح أنّ ابن زياد بعد أن ذهبت عنه نشوة النصر أحسّ فداحة خطئه، وكان ذلك الشعور هو المسيطر على بعض أفراد أُسرته. ونقل هدم عبيد الله بن زياد دار رجل قتَل ولدين لعبد الله بن جعفر كانا ممّن اشتركا في الطف، ولجئا إليه خوفاً من بطش ابن زياد (...

لكن ممّا نلاحظه أنّ الراوي الذي روى فعل ابن زياد بذلك الرجل هو نفس الراوي الذي ذكر إرسال رأس الإمام الحسين الله إلى يزيد ونكثه بالقضيب ، فلهاذا تخيّر شاهين

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن تيمية، رأس الحسين: ص١٩٧ ـ ١٩٨.

<sup>(</sup>۲) ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي (ت٥٩٧هـ/١٢٠٠م)، الرد على المتعصب العنيد، تحقيق: محمد كاظم المحمودي، (د.م)، ١٤٠٣هـ/١٩٨٢م: ص٥٥ ـ ٤٧. عبد الحميد، تاريخ الإسلام: ص٦٧٠ ـ ٢٧١.

<sup>(</sup>٣) شاهين، الدولة الأموية المفترى عليها، ص٣٢٢ ـ ٣٢٣٠

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٤٢٤.



#### خبراً وترك آخر؟!

وبنفس هذا اللون من التعصّب كذّب ابن تيمية وشاهين ما روي عن نكت يزيد لثنايا الإمام الحسين الله واعتراض أبو برزة الأسلمي على ذلك، فقال ابن تيمية: «ففي الحديث ما يدلّ على أنّه كذب، فإنّ الذين حضروا نكتَه بالقضيب من الصحابة لم يكونوا بالشام، وإنّها كانوا بالعراق، والذي نقله غير واحد أنّ يزيد لم يأمر بقتل الحسين، ولا كان له غرض في ذلك، بل كان يختار أن يُكرمه ويُعظمه» (٠٠).

أمّا شاهين، فأضاف بعد أن نقل رأي ابن تيمية: «وليس معقولاً أن يتكرر هذا الحدث في العراق والشام معاً، أو أن يحدث في مجلس ابن زياد، ثمّ يتكرر مثله تماماً في مجلس يزيد، ولكن الرواة استغلّوا ذلك ليشوّهوا صورة الرجلين معاً، وليزيدوا السخط على بني أُمية»...

وممّا يُردّ به على رأي ابن تيمية أنّ المصادر لم تصرّح بنفي وجود أبو برزة في هذا الوقت في بلاد الشام، وإن ذكرت مصادر ترجمته أنّه من سكنة البصرة "، فما المانع أن يكون في هذا الوقت في بلاد الشام لأي حاجة؟ لاسيها وأنّنا لا نملك ما يثبت وجوده في الكوفة، أو نفى ذهابه إلى بلاد الشام.

أمّا شاهين، فقد انساق وراء غرضه من كتابه في نفي أيّ اتّهام موجّه لبني أُمية، فسعى جاهداً لتكذيب أيّ رواية تمسّ سيرتهم، فلا عجب أن ينفي تكرار اعتراض الصحابة \_ زيد بن أرقم في العراق، وأبو برزة الأسلمي في الشام \_ على نكت ثنايا الإمام الحسين الله بل ينفي وجود معترض من الأصل، فيقول: «وأصل هذه الرواية الذي زيد عليه... أتى

<sup>(</sup>۱) ابن تیمیة، منهاج السنة: ج۲، ص۲٤٩.

<sup>(</sup>٢) شاهين، الدولة الأُمويّة المفترى عليها: ص٣٢١.

<sup>(</sup>٣) ابن عبد البر، الاستيعاب: ج٤، ص٢٤. ابن الأثير، أُسد الغابة: ج٥، ص١٤٧. ابن حجر، الإصابة: ج٣، ص٥٥٧.



عبيد الله بن زياد برأس الحسين، فجُعل في طست، فجعل ينكت، وقال في حسنه شيئاً، فقال أنس: كان أشبههم برسول الله عَيْنِينَ، وكان مخضوباً بالوسمة (١٠٠٠ فالتقط الرواة هذا القدر لينسجوا منه هذه القصّة، وليمزجوها بالخيال الخصب والعاطفة الحزني»(١٠٠٠).

لقد انبرت السيدة زينب الله لتفضح يزيد، ولتثبت في خطبتها في مجلسه في بلاد الشام عدّة وقائع تاريخية حاول البعض أن يخفوها من كتبهم أو يكذّبوها، كما فعل ابن تيمية، إذ خطبت فقالت:

«الحمد لله ربّ العالمين، والسلام على سيد المرسلين، صدق الله تعالى إذ يقول: ﴿ثُمَّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِينَ أَسَاءُوا السُّوّى أَنْ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللهَّ وَكَانُوا بِمَا يَسْتَهْزِئُون ﴾ أظننت يا يزيد، حين أخذت علينا أقطار الأرض وآفاق السهاء، وأصبحنا نساق كها تُساق الأُسارى، أنَّ بنا على الله هواناً، وبك عليه كرامة؟ وأنّ ذلك لعظم خطرك عنده، فشمخت بأنفك، ونظرت في عطفك جذلان مسروراً، حين رأيت الدنيا لك مستوسقة، والأُمور متسقة، وحين صفا لك ملكنا وسلطاننا، فمهلاً مهلاً! أنسيت قول الله تعالى ﴿ ثُو كَانَ عَنِقِبَةَ الذِّينَ الطلقاء أَسَعُوا الله سبايا؟! قد هتكت ستورهن، وأبديت تخديرك حرائرك وإماءك، وسوقك بنات رسول الله سبايا؟! قد هتكت ستورهن، وأبديت وجوههن، يُحدى بهن من بلد إلى بلد، ويستشرفهن أهلُ المناهل والمناقل، ويتصفّح وجوههن القريب والبعيد، والدني والشريف، ليس معهن من رجالهن وبيّ، ولا من حماتهن وجوههن القريب والبعيد، والدني والشريف، ليس معهن من رجالهن وبيّ، ولا من حماتهن عميّ، وكيف تُرجى المراقبة ممّن لفظ فوه أكباد السعداء، ونبت لحمه بدماء الشهداء؟

<sup>(</sup>۱) البخاري، صحيح البخاري: ص٦٦٥. الترمذي، الجامع الصحيح: ص٩٩٠. ابن تيمية، منهاج السنة: ج٢، ص٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) شاهين، الدولة الأُمويّة المفترى عليها: ص٣٢١.

<sup>(</sup>٣) الروم: الآية١٠.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: الآية١٧٨.



وكيف يستبطأ في بغضنا أهل البيت مَن نظر إلينا بالشنف والشنئان والإحن والأضغان؟ ثمَّ يقول غير متأثم ولا مستعظم:

لأهلُّوا واستهلُّوا فرحاً ثمَّ قالوا يا يزيد لا تشل

منحنياً على ثنايا أبي عبد الله تنكتها بمخصرتك، وكيف لا تقول ذلك، وقد نكأت القرحة، واستأصلت الشأفة بإراقتك دماء ذرّية آل محمد، ونجوم الأرض من آل عبد المطلب؟ أتهتف بأشياخك؟ زعمت تناديهم، فلتردن وشيكاً موردهم، ولتودن أنَّك شللت وبكمت، ولم تكن قلت ما قلت، اللّهم خذ بحقّنا، وانتقم ممَّن ظلمنا، واحلل غضبك بمَن سفك دماءنا، وقتل حماتنا، فوالله ما فريت إلَّا جلدك، ولا جزرت إلَّا لحمك، ولتردَّن على رسول الله بها تحمّلت من سفك دماء ذريته، وانتهاك حرمته في لحمته وعترته، وليخاصمنَّك حيث يجمع الله تعالى شملهم، ويلمّ شعثهم، ويأخذ لهم بحقهم، ﴿ وَلَا تَحَسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱمْوَتَّا بَلْ أَحْيَآهُ عِندَ رَبِّهِمْ يُرِّزَقُونَ ﴾"، فحسبك بالله حاكماً، وبمحمد خصماً، وبجبر ئيل ظهيراً، وسيعلم من سوَّل لك ومكَّنك من رقاب المسلمين، أن بئس للظالمين بدلاً، وأيكم شرّ مكاناً وأضعف جنداً، ولئن جرت على الدواهي مخاطبتك، فإني الأستصغر قدرك، واستعظم تقريعك، واستكبر توبيخك، لكن العيون عبرى، والصدور حرّى، ألا فالعجب كلّ العجب لقتل حزب الله النجباء، بحزب الشيطان الطلقاء، فتلك الأيدى تنطف من دمائنا، وتلك الأفواه تتحلّب من لحومنا، وتلك الجثث الطواهر الزواكي تنتابها العواسل، وتعفوها الذئاب، وتؤمها الفراعل، فلئن اتخذتنا مغنهًا، لتجدنا وشيكاً مغرماً، حين لا تجد إلَّا ما قدمت يداك، وأنَّ الله ليس بظلاَّم للعبيد، فإلى الله المشتكى، وعليه المعول، فكد كيدك، واسعَ سعيك، وناصب جهدك، والله لا تمحو ذكرنا، ولا تميت وحينا، ولا تدرك أمدنا، ولا ترحض عنك عارها، ولا تغيب منك شنارها، فهل

<sup>(</sup>١) آل عمران: الآية١٦٩.



رأيك إلّا فند، وأيامك إلّا عدد، وشملك إلّا بدد؟ يوم ينادي المنادي: ألا لعنة الله على الظالمين، فالحمد لله الذي ختم لأولنا بالسعادة والرحمة، ولآخرنا بالشهادة والمغفرة، وأسأل الله أن يكمل لهم الثواب ويوجب لهم المزيد وحسن المآب، ويختم بنا الشرافة أنّه رحيم ودود، وحسبنا الله ونعم الموكيل، نعم المولى ونعم النصير»، وليس هناك مِن ردِّ أبلغ مِن هذه الخطبة التي تحدثت بها السيدة زينب المنها عن وقائع تاريخية عاصرتها بنفسها، تدحض أقوال الذين حاولوا الدفاع عن الدولة الأموية وعن يزيد وطعمته.

<sup>(</sup>۱) الخوارزمي، مقتل الحسين الله : ج٢، ص٧١ ـ ص٧٤. ابن حمدون، التذكرة: ج١، ص٢٦٢ ـ ص٢٦٤. ابن طاووس، اللهوف: ص٢١٦ ـ ص١١٩٠

## 

أجمعت أغلب المرويات التاريخية إرسال رأس الإمام الحسين الله مع سبايا أهل البيت المين إلى يزيد في بلاد الشام، وقد اكتنف الغموض مصير الرأس الشريف بعد ذلك، فذكرت وفقاً لذلك عدّة مواضع على أنّها مقرّات دُفن فيها، منها: كربلاء (()، والنجف والمدينة المنورة (()، ومرو (()، والرقّة (()، وحلب (()، ودمشق. وتؤكّد بعض الروايات أنّ الرأس لم يغادر دمشق بعد مقدمه إليها، وأنّه وضع في خزائن السلاح حتى عهد سليهان بن عبد

<sup>(</sup>١) البيروني، الآثار الباقية: ص٣٢١. سبط بن الجوزي، تذكرة الخواص: ج٢، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) ابن قولویه، كامل الزیارات: ص٣٦ ـ ٣٧.

<sup>(</sup>٣) الخوارزمي، مقتل الحسين العلا: ج٢، ص٨٣.

<sup>(</sup>٤) مدينة بفارس معروفة، وهما مدينتان: مرو الروذ، ومرو الشاهجان، وبينهما خمسة أيام، والشاهجان هي مرو العظمى أشهر مدن خراسان وقصبتها، البكري، معجم ما استعجم: ج٤، ص١٢١، ياقوت، معجم البلدان: ج٥، ص١١٢، وقد ذكر المقدسي أنّ فيها مشهداً لرأس الإمام الحسين عليه، أحسن التقاسيم: ص٥٠، محمد، مساجد مصر: ج١، ص٣٦٠.

<sup>(</sup>٥) مدينة مشهورة على الفرات بينها وبين حرّان ثلاثة أيام. ياقوت، معجم البلدان: ج٣، ص٥٥ ـ ص٥٥. وقد أورد سبط بن الجوزي رواية تذكر إرسال يزيد لرأس الحسين الله إليها، وأنّه دفن فيها، تذكرة الخواص: ج٢، ص٠٢٨.

<sup>(</sup>٦) مدينة عظيمة واسعة كثيرة الخيرات، طيبة الهواء، صحيحة الأديم والماء، وهي قصبة جند فتسرين في بلاد الشام. ياقوت، معجم البلدان: ج٢، ص٢٨٢، وقد قيل: أنّ رأس الإمام الحسين على دفن بها. ابن تيمية، رأس الحسين: ص١٩٨٠.



الملك الذي صلّى عليه، ودفنه في مقابر المسلمين وذكر أنّ هناك مشهداً كبيراً في المسجد الأُموي كان فيه رأس الإمام الحسين بن علي الله "، ولا زال هذا المشهد معروفاً حتى يومنا هذا في المسجد الأُموي بدمشق.

وفي رواية أُخرى أنّ يزيد دفن الرأس الشريف في قبر أبيه معاوية "، وقد نفى ابن تيمية روايات دفن الرأس في دمشق، قائلاً: [إنّ ذلك] «قول لا أصل له» ، بل نفى نفياً قاطعاً وصول الرأس الشريف إلى يزيد في بلاد الشام، قائلاً: «إنّ نقل رأس الحسين إلى الشام لا أصل له في زمن يزيد» .

إنّ محاولة ابن تيمية هذه هي محاولة لتبرأة يزيد من المهارسات التي قام بها تجاه رأس الإمام الحسين الله و حصر هذه المهارسات بعبيد الله بن زياد في الكوفة فحسب والواقع أنّ ابن تيمية انفرد بهذه الرؤية، وقد اضطرّ تلميذه ابن كثير إلى رفض رأيه عندما تناول قضية رأس الإمام الحسين الله و تبنّى رأياً مغايراً رغم حرصه على عدم نقل أيّ من المرويات التي يُتّهم أصحابها بالتشيّع.

إنّ الموقف الذي اتّخذه ابن كثير وهو أكثر المؤرّخين تعصباً لابن تيمية وأفكاره ربما

<sup>(</sup>١) الخوارزمي، رأس الحسين: ج٢، ص٨٣. ابن حجر، الصواعق المحرقة: ص٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٤١٦. ابن جبير، اعتبار الناسك: ص٢١٨. سبط بن الجوزي، تذكرة الخواص: ج٢، ص٢٠٧. ٢٠٨٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: سبط بن الجوزي، مرآة الزمان: ص١٠٢٠ أمير جواد كاظم، الحائر الحسيني دراسة تاريخية (ت٢٦هـ/١٥٦٨م ـ ١٢٥٨هـ/١٢٥٨م)، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الآداب، جامعة الكوفة، ١٤٢٨هـ/٢٠٠٧م: ص٣٤٠

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية، رأس الحسين: ص١٩٨٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٦) ابن تيمية، رأس الحسين: ص٢٠٦٠.

<sup>(</sup>٧) وممّا قاله ابن كثير في هذا المجال: «فالمشهور عند أهل التاريخ وأهل السير أنّه بعث به ابن زياد إلى يزيد بن معاوية، ومن الناس من أنكر ذلك، وعندي أن الأول أشهر». البداية والنهاية: ج٨، ص٢٠٤.



يعود لإدراكه مدى ضعف الوعي التاريخي لدى أُستاذه، وهو ما يجعل ابن تيمية جريئاً في إنكار الحوادث التاريخية المتّفق عليها في ردوده على مخالفيه العقائديين \_ وبدون سند علمي \_ الأمر الذي يسبب حرجاً بالغاً لتلامذته، وقد اضطرّ ابن كثير إلى عدم التصريح باسم ابن تيمية \_ عند استعراضه لرأيه \_ بإنكار إرسال الرأس الشريف إلى يزيد ربها خجلاً من هذا الرأي...

ومن المواضع التي ذُكرت لدفن الرأس الشريف:

\* عسقلان ": إذ روي أنّ جماعة حضروا دخول الرؤوس على يزيد، وكان بحضرته جماعة من أهل عسقلان، فسألوه أن يُدفن عندهم، فسلّمه إليهم فدفنوه بمدينتهم، وبنوا عليه مشهداً يُزار يعرف بمشهد الرأس ".

ويؤكّد سبط ابن الجوزي ": أن الرأس الشريف نقل من دمشق إلى عسقلان، وأشار المقريزي إلى مكوثه في عسقلان "، فيا علّق ابن تيمية على هذا القول: «بل نعلم ونجزم بأنّه ليس رأس الحسين، ولا كان ذلك المشهد العسقلاني مشهداً للحسين "، ورجّح أن يكون قبراً نصر انياً لبعض النصارى أو بعض الحواريين "، ويندرج ذلك في محاولات ابن تيمية الدفاع عن يزيد أو عدم القبول بوصول الرأس الشريف إلى دمشق؛ لأنّ الإقرار بوجوده في عسقلان يعنى وصوله إلى يزيد في دمشق، وهو ما نفاه أصلاً.

<sup>(</sup>١) صبري، رأس الحسين: ص١٨.

<sup>(</sup>٢) مدينة بالشام من أعمال فلسطين، ويقال لها: عروس الشام، وكان يرابط بها المسلمون لحراسة الثغر منها. ابن عبد الحقّ، مراصد الاطّلاع: ٢٠، ص٩٤٠.

<sup>(</sup>٣) ابن العمراني، محمد بن علي بن محمد (ت٥٨٠هـ/١١٨٤م)، الأنباء في تاريخ الخلفاء، تحقيق: قاسم السامرائي، ط ليدن، ١٣٩٣هـ/١٩٧٣م: ص٥٤٠.

<sup>(</sup>٤) سبط ابن الجوزي، تذكرة الخواص: ج٢، ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: المقريزي، المواعظ والاعتبار: ج١، ص٤٢٧.

<sup>(</sup>٦) ابن تيمية، رأس الحسين: ص١٩٤٠.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه: ص١٩٠٠



\* القاهرة: روي أنّ الفرنجة عندما استولوا على عسقلان افتدى الفاطميون رأس الإمام الحسين الله بهال جزيل، وجيء به إلى القاهرة سنة ٥٤٨هـ/ ١١٥٣م فدفن في الموضع المعروف فيه الآن وعن هذا الموضع يقول ابن جبير: «وشاهدنا من استلام الناس للقبر المبارك، وأحداثهم به وانكبابهم عليه، وتمسّحهم بالكسوة التي عليه وطوافهم حوله مزدهمين باكين متوسّلين إلى الله (سبحانه وتعالى) ببركة التربة المقدّسة، ومتضرّعين ما يذيب الأكباد، والأمر فيه أعظم، ومرأى الأحوال أهول، نفعنا الله ببركة ذلك المشهد الكريم.. قدس الله العضو الكريم الذي فيه منّه وكرمه»...

ويؤكّد ابن جبير أنّ الذي بمدينة القاهرة هو «رأس الحسين بن علي بن أبي طالب رضى الله عنهما، وهو في تابوت فضّة مدفون تحت الأرض» ٠٠٠.

وقد شاهدتُ هذا الموضع عند زيارتي لمدينة القاهرة لسنة ٢٠٠٥م، وفيه مشهد عظيم يؤمّه ويزوره الآلاف ويتركون به.

وقد أنكر ابن كثير وجود الرأس في القاهرة، واتهم الفاطميين بأنهم افتروا ذلك لأنهم «أرادوا ان يروّجوا بذلك بطلان ما ادعوه من النسب الشريف، وهم في ذلك كَذَبة خَوَنة». والواقع أنّ وجود الرأس الشريف في القاهرة لا علاقة له بنسب الفاطميين بأي حال من الأحوال، وحتى لو كان يمنحهم بعض الشرعية، فقد كان الأولى أن يقوموا بنقله

<sup>(</sup>۱) ابن الوردي، زين الدين عمر بن مظفر (ت٤٧هـ/١٣٤٨م)، تاريخ ابن الوردي، ط بيروت، ١٢٤٧هـ/١٩٩٦م: ج١، ص١٦٥٠ القلقشندي، أبو العباس ا٤١٧هـ/١٩٩٦م: ج١، ص١٦٠٨هـ/١٤١٨م)، صبح الأعشى في صناعة الانشا، ط القاهرة، ١٣٨٣هـ/١٩٦٣م: ج٣، ص٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) ابن جبير، اعتبار الناسك: ص١٩٠.

<sup>(</sup>٣) ابن جبير، أبو الحسين محمد بن أحمد البلنسي (ت٦١٤هـ/١٢١٧م)، تذكرة بالأخبار عن اتفاقات الأسفار (رحلة ابن جبير)، ط مصر، (بلات): ص٤٨٠

<sup>(</sup>٤) ابن كثير، البداية والنهاية: ج $\Lambda$ ، ص٢٠٤.



في أيام المستنصر الفاطمي (٢٧ هـ/ ١٠٣٥ م - ١٠٣٥ هـ/ ١٠٩٤ م) عقب اكتشافهم المرقد مباشرة، وليس في أواخر دولتهم، وفي أضعف أيامها وأكثرها خوفاً من وقوعها في يد الصليبيين، ولو كان ثمَّة شرعية تتحقق بوجود رأس الإمام الحسين الله بالقاهرة كما يردد ابن كثير لعمل الفاطميين على نقل جسد الإمام الحسين الله من كربلاء عندما وقعت العراق كلها تحت الحكم الفاطمي لمدّة عام كامل...

وابن كثير في نفيه هذا ينسجم مع أُستاذه ابن تيمية الذي ذكر أنَّ مشهد الإمام الحسين اللهِ في القاهرة الذي يُدّعى فيه رأس الإمام الحسين اللهِ ما هو إلّا كذب واختلاق وإفك وبهتان ٠٠٠.

وقد كان ابن تيمية في محاولاته لإنكار وجود الرأس بالقاهرة واقعاً تحت ضغط عدائه المذهبي للفاطميين (الشيعة) من جهة، وللصوفية (السنة) من جهة أُخرى، ولم تكن محاولته هذه بعيدة عن سعيه لتحجيم سيطرة تيارات الصوفية على الواقع الديني في مصر، وبالتالي؛ فالإمام الحسين الحليظ ذاته كشخصية تاريخية كان بالنسبة إليه وسيلة للخصوم في مواجهته.

وممّا يشار إليه في هذا المجال أنّ هناك عدداً من الكتّاب المصريين الذين شاطروا أحمد صبري في دفاعه عن وجود رأس الحسين الله في المشهد القاهري. ومنهم: أبو كف "الذي ذكر سبعة مواضع لرأس الإمام الحسين الله مغفِلاً موضعي النجف الأشرف وحلب، ومرجحاً وجوده في القاهرة. ومرغي "الذي ذكر ستّة مواضع لرأس الإمام الحسين الله

<sup>(</sup>١) صبري، رأس الحسين: ص٣٤ ـ ص٣٥، ويُنظر ـ بقاء الفاطميين في العراق لمدّة عام ـ: المقريزي، المواعظ والاعتبار: ج١، ص٣٥٦.

<sup>(</sup>٢) ابن تيمية، رأس الحسين، ص٢١٥.

<sup>(</sup>٣) صبري، رأس الحسين، ص٣٦.

<sup>(</sup>٤) أبو كف، آل بيت النبي: ص٣٤ ـ ٣٨.

<sup>(</sup>٥) مرغي، الشيعة في مصر، ص١٤٧ ـ ١٥٦.



ولم يذكر حلب ومرو والنجف الأشرف، ورجّح وجوده في القاهرة. ورجّح بعضهم الدفن في عسقلان، ومن ثمّ نقل الرأس إلى القاهرة من قبل الفاطميين من دون الإشارة إلى الروايات التي تذكر وجوده في مناطق أُخرى. وذكر مثل هذه الروايات قسم من هؤلاء الكتّاب المصريين من دون أن يقطعوا بوجوده في موضعه بالقاهرة، مؤكدين أنّه أينها يكون فهو في كلّ موضع أهل للتشريف والتكريم، قد سكن القلوب والضهائر ".

وتزمَّت آخرون في إثبات وجوده وآثار بركته في القاهرة، فقال صبيح: «ومهما قال ابن تيمية وأتباعه وأذنابه عن عدم وجود الرأس الشريفة في مصر، فلن يثنوا أحباب أهل البيت من زيارته وإثبات بركته»

وذكر آخر بعد أن استعرض مواضع الدفن في المدينة المنورة، ودمشق، وكربلاء، والقاهرة أنّه «مهما كان وكيف يكون، فإنّ في مشهده القاهري، إنّما تطلّ علينا روحه الشريفة، فتبعث فينا من الروحانية ما الله أعلم به»(ن).

وقد يكون هذا التعلّق بمشهد الإمام الحسين الله أينها يكون ـ ولاسيها في القاهرة ـ خطيراً في نظر بعض التيّارات، وخاصّة التيّارات السلفية التي كانت «سبّاقة في إدراكها لمدى خطورة ارتباط الجمهور المسلم بالحسين، فسعت إلى التشكيك في وجود رأسه سواء في مصر أو العالم، كها سعت بقوّة خاصّة بعد قيام الثورة الإيرانية إلى نثر عشوائي للعديد من الفتاوى ـ القديمة والحديثة ـ التي تحرّم زيارة مرقده سواء في مصر أو كربلاء، خوفاً من

<sup>(</sup>۱) حسن، زعماء الإسلام: ص۲۰۷. شلبي، الدولة الأُمويّة: ج٤٠، ق٥، ص٣٣ ـ ٣٤. عبد العليم، سيدنا الإمام الحسين: ص١٤٦ ـ ص١٥٢ عويس، شهيد كربلاء: ص٢٣٩، ماجد، التاريخ السياسي: ج٢، ص٨٠٠ كريم، أعلام في التاريخ الإسلامي: ص٨٠٠.

<sup>(</sup>٢) أبو علم، الحسين بن علي: ص١٧٠ . ص١٧٢. منصور، الشقيقان: ص١٠٩. العقّاد، أبو الشهداء: ص٢٦٠ . ٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) صبيح، خصوصية وبشرية النبي: ص٢٨٣٠.

<sup>(</sup>٤) محمد، أهل البيت في مصر: ص٧٧.



استغلال أيّ من التيارات الثورية لهذا الارتباط للقيام بحالة توعية دينية واجتماعية تهدد سيطرتها على الواقع الديني في العالم الإسلامي «٠٠٠.

ويدرُّ مشهد رأس الإمام الحسين في القاهرة على الحكومة المصرية موارد لا يُستهان بها كموقع أثري وسياحي، ولذلك فقد رُفضت دراسةٌ تقدَّم بها أحد الباحثين للأزهر الشريف، أراد فيها إثبات عدم وصول الرأس إلى القاهرة، وعُنِّف هذا الباحث؛ لأنّه يضرّ بمصالح البلاد الاقتصادية التي يشكّل مشهد رأس الإمام الحسين الله القاهري أحد مصادرها".

وقد تبنّى الكاتب المصري محمود إسهاعيل عبد الرزاق هذا الرأي القاضي بعدم وجود رأس الإمام الحسين الله في القاهرة، واقتنع فيه متأثّراً بتلك الدراسة، التي لم يفصح عن اسم صاحبها أثناء مقابلة له معنا أثناء لقائنا به مصر عام ٢٠٠٥م.

وخلاصة القول: إنّ عظمة الإمام الحسين الله والعمل الذي قام به هو الذي أدى إلى ادّعاء هذه الأماكن؛ لتحضى بشرف ضمّ رأس الإمام الحسين الله ولعل من الحكمة الإلهية أن يضيع موقع الرأس بين هذا العدد من الأماكن، وأماكن أُخرى مرّ بها الرأس أو ادُّعي أنّ قطرة من دمه سقطت فيها، فبنيت عليه المشاهد نن لينتشر خبر الإثم الذي ارتكبه يزيد، ولا يبقى لمن يحاول تبرئته من ذلك العمل الفضيع حجّة، ومها يكن من اختلاف

<sup>(</sup>١) صبري، رأس الحسين: ص١٣ ـ ١٤.

<sup>(</sup>۲) مقابلة شخصية مع الدكتور محمود إسماعيل عبد الرزاق، في داره بالمنصورة، مصر، ١٣ مايس، ١٤٢٦هـ/٢٠٠٥م.

<sup>(</sup>٣) مقابلة شخصية معه في داره بالمنصورة، مصر، ١٣ مايس، ١٤٢٦هـ/٢٠٠٥م.

<sup>(</sup>٤) نصر الله، إبراهيم، آثار آل محمد في حلب، ط حلب، ١٤١٦هـ/١٩٩٥م: ص٣٦ ـ ص٥١، أنّ هناك مساجد ومشاهد ادّعت شرف بقاء الرأس الشريف فيها أو سقوط قطرات من دمه الزكي على أرضها فأنشأت تبرّكاً بذلك في الموصل ونصيبين، وبالسن، وحماة، وحمص، ويُنظر: النصراوي، رأس الحسين: ص٢٦ ـ ٧٠.



أماكن الدفن، فإنّ الأثر الباقي لرأس الإمام الحسين الله هو في الضهائر والقلوب لأنّه «بكل ما مثله من صمود وعظمة وتضحية لم يعد ملكاً للحسين، ولا ملكاً لجسده.. بل صار ملكاً للبشرية الراشدة في كلّ زمان ومكان، صار ملكاً للحقّ، يرفعه في أوديته العامرة والثائرة لواءً، وقدوة، ويملأ بسناه إرادة الحياة عزماً، وضميرها نوراً» (().

وقد عبّر الكاتب المسرحي المصري عبد الرحمن الشرقاوي عن ذلك الأثر المعنوي تعمراً شفّافاً، فقال ::

لا تطلبوا رأس الحسين بشرق أرضٍ أو بغربِ...

ف الرأس مثرواه بقلب ي...

رأس الحسين هنا بقلبي.

<sup>(</sup>١) خالد، أبناء الرسول في كربلاء: ص١٦٩.

<sup>(</sup>٢) الشرقاوي، عبد الرحمن، الحسين شهيداً: ص١٧٦٠.

#### شبهة: إنّ الثورة تؤدّي إلى الفتنة

#### (وطاعة الحاكم وإن كان ظالماً واجبة) وأنّ الإمام الحسين الله تأوّل في الخروج والثورة، وقد قاتَلهُ يزيد تنفيذاً لأوامر الرسول عَلَيْ المحذّرة من الفتن التي تهدد أمن المجتمع

وصاحب هذه الشبهة القاضي ابن العربي الذي كتب عن الظرف الذي أحاط بالإمام الحسين الله قائلاً: «... فلم يبلغ الكوفة إلّا ومسلم بن عقيل قد قُتل...، فتهادى واستمر غضباً للدين وقياماً بالحق، ولكنه لم يقبل نصيحة أعلم أهل زمانه...، وما خرج إليه أحد إلّا بتأويل، ولا قاتلوه إلّا بها سمعوا من جدّه المهيمن على الرُسل، المخبر بفساد الحال، المحذّر من الدخول في الفتن، وأقواله في ذلك كثيرة، منها قوله على الشيف كائناً مَن كان هذه الأُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع، فاضربوه بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي جميع المهيم في المُمّة وهي خمير بوله بالسيف كائناً مَن كان هذه المُمّة وهي خمير في المُمّة وهي خمير في المُمّة وهي خمير بوله بالمحمد المحمد ا

فعلى الرغم من اعتراف ابن العربي بشرعية خروج الإمام الحسين الله إلّا أنّه من وجهة نظره (طلب الاستقامة في الاعوجاج)، وأنّ غايته الشريفة تؤدّي إلى إحداث الفتنة وتفرّق الأُمّة، ولذلك فإنّ محاربيه متأوّلين لأحاديث النبي عَلَيْهُ في قتل الخارج لتفريق أمر الأُمّة، وناصحيه متأوّلين السكوت لأنّ السمع والطاعة واجبة ولو كان الحاكم عبد مجدع.

وقد عارض ابن خلدون رأي ابن عربي هذا، فقال: «وقد غلط القاضي أبو بكر بن العربي في هذا، فقال... ـ ما معناه ـ: إنّ الحسين الله قُتل بشرع جدِّه، وهو غلط حملته عليه

<sup>(</sup>۱) مسلم، صحیح مسلم: ص۸۳٦.

<sup>(</sup>٢) ابن العربي، العواصم من القواصم: ص١٥٥ ـ ١٥٥٠



الغفلة عن اشتراط الإمام العادل، ومَن أعدل من الحسين الله في إمامته وعدالته، في قتال أهل الآراء»<sup>...</sup>.

وقد دعم عدد من الكتّاب والباحثين الرأي القائل بشرعية خروج الإمام الحسين الله وقالوا بدافعه العقيدي ورغبته في إصلاح كثير من مسائل العقيدة بعد أن اختلّت الموازين في خلافة معاوية الذي لم يدعم ملكه بالقوّة فحسب، ولكن بإيدلوجية تمسّ العقيدة في الصميم..، فحين أراد أن يطلب البيعة لابنه يزيد من أهل الحجاز أعلن أنّ اختيار يزيد للخلافة كان قضاءً من القضاء، وليس لهم الخيرة في أمرهم، وهكذا كاد يستقرّ في أذهان المسلمين أنّ كلّ ما يأمر به الخليفة \_ حتى لو كانت طاعة الله في خلافه \_ قضاء من الله قد قُدِّر على العباد".

وقد أصرّ الأُمويون أن ينتزعوا من الإمام الحسين اللهِ آخر قطرة من كرامة في الأُمّة الإسلامية، إذ لا بدّ من بيعته؛ لأنّ هذه البيعة تمنح يزيد شرعية البقاء، وتعني حصوله على صكّ الشرعية ".

إنّ خروج الإمام الحسين الله كان استجابة لسلطان الإيهان الذي لا يُعصى ولا يُغلب، ولقد رأى الإسلام بكلّ قيمه الغالية وأمجاده العالية يتعرّض لمحنة قاسية يفرضها عليه بيت أبي سفيان، ورأى خطيئة الصمت والسكوت تجتاح الناس رغبة أحياناً، ورهبة أحياناً. فكانت بيعة يزيد دعماً لسلطان الجاهلية على حساب الدين، ودعماً لسلطان القبيلة والأسرة على حساب الدين والأُمّة، وهكذا صارت مقاومتها دعماً لسلطان الدين والأُمّة معاً ...

وقد عزم الإمام الحسين الله على العمل للقضاء على الرجعية التي ابتدعها معاوية في

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون، مقدمة ابن خلدون: ص۲۱۷.

<sup>(</sup>٢) أبو علم، الحسين بن على: ص١٩٦ ـ ١٩٧٠

<sup>(</sup>٣) عيسى، دم الحسين: ص٥٠ ـ ص٥١.

<sup>(</sup>٤) خالد، أبناء الرسول في كربلاء: ص١٥٨. العقاد، أبو الشهداء: ص٢٠٧. ٢٠٠٨.



الإسلام، وتخليص الناس من عسف بني أُمية واستبدادهم، وإقامة الحكم الإسلامي الذي يراعي مصالح الرعية قبل مصلحة الراعي...؛ ومن هنا حقَّ القول بأنّ الإمام الحسين الخسين الله راح شهيداً في سبيل القضاء على الرجعية السياسية التي أرادها معاوية وابنه يزيد، وبنو أُمية بعد ذلك للإسلام، وله في ذلك أجر الشهداء الذين استشهدوا في سبيل الخير للناس، وفي سبيل المصلحة العامّة، ولا ينقص من أجره في ذلك تقاعس مَن استشهد في سبيلهم عن نصرته، لأنّ الحقّ لا ينقص من قدره تعاون الناس في نصرة القائمين به (۱۰).

ولم يكن للإمام الحسين الله أن يبايع يزيد ويرضى بخلافته للمسلمين، وهو ليس أهلاً لها بسبب طيشه وحمقه وسوء أخلاقه.

إنّ هذه المبايعة أمر يتعلَّق بالذمّة والعقيدة، وإن إقراره على صلاحية يزيد فيه مخالفة للشرع يأباها سيدنا الإمام الحسين الله كما أنّه إن بايعه لتَحَمَّل المسؤولية فيما عاناه الناس من تصرُّ فات يزيد وسوء خُلقه وشدّة بطشه ".

واستطرد عبد العليم مصوّباً فعل الإمام الحسين الله ومؤكّداً لشرعيته، فقال: إنّ خروجه كان اضطراراً حتى لا يُرغم على بيعةٍ لا يؤمن بها، أو يشهد شهادةً ليست صدقاً...، ولقد اثبتت الأيام بُعد نظره وصدق تنبؤاته بها قارفه يزيد من استبداد وبطش، وتجرّؤ على حرمات المقدّسات، واستباحة المدينة المنوّرة، وسفك دماء أهلها، ونهب أموالها، والتهجم على البيت الحرام وضربه بالمجانيق، وحرق أستار الكعبة المشرّفة بمكّة المكرمة...

<sup>(</sup>۱) كريم، أعلام في التاريخ الإسلامي: ص٨٦. ص٨٦. الجمل، سيرة الحسين: ص١٠١. خالد، أبناء الرسول في كربلاء: ص١٠٩.

<sup>(</sup>٢) عبد العليم، سيدنا الإمام الحسين: ص١٦٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ص١٦٨.



لقد وجد الأُمويون حجّة شرعية لقتال الإمام الحسين اللهِ وذلك ما يذكره ابن العربي عندما يقول: تأوّل عليه من قتله أنّه جاء ليفرِّق كلمة المسلمين بعد اجتهاعها، وليخلع مَن بايعه الناس واجتمعوا عليه. وقد ورد في صحيح مسلم الزجر عن ذلك والتحذير منه، والتوعّد عليه.

وقد ردّ ابن خلدون ذلك، وقال: إنّه لا ينطبق على الإمام الحسين الله وإنّ قتاله ليس قتال بغاة؛ لأنّ يزيد ليس إماماً عادلاً، بل هو فاسق ظهر فسقه عند الكافّة...

وجاء غنيم بتعليل آخر فذكر أنّ الحديث لا ينطبق؛ لأنّ الإمام الحسين الله لله ينطبق؛ لأنّ الإمام الحسين الله لله يستهدف بخروجه الفرقة، ولا تشتيت شمل الجماعة، وإنّما كان يستهدف جمع الأُمّة على الهدى، وتوجيهها إلى الحقّ...

وعلى أيّة حال، فالحديث الوارد في صحيح مسلم قد كُتب بعد ما يقارب ٢٠٠ عام على شهادة الإمام الحسين الله ويحتمل أن تكون السياسة قد فعلت فعلها في تصويب عمل الحكّام فقهيّاً ودينيّاً، وأنّ وروده في صحيح مسلم ليس كافياً للقطع بصحّة صدوره عن النبي عَيْلُهُ، فضلاً عن أنّ تأويله يتسع لأبعاد أُخرى لا تشمل ثورة الإمام الحسين الله.

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون، مقدمة ابن خلدون: ص۲۱۷ ـ ۲۱۸. قارن ذلك بقول ابن العربي نفسه: «فأردنا أن نطهر الأرض من خمر يزيد، فأرقنا دم الحسين» العواصم من القواصم، ص١٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) غنيم، الثورات العلوية: ص٢٠٠ ـ ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٥٩ ـ ١٦٣٠



شجب نهوض الإمام الحسين الله على المناقب الم أنّه كان كذباً أضيف لنصائح المشفقين عليه بعدم الوثوق في أهل الكوفة، أو الخشية من إعداد السلطة له ما لا قِبَل له به، فإنّه يدلّ على أيّة حال أنّ ذلك السلاح (وصف الخارج في طلب الحقّ بصاحب فتنة) قد استخدم في وقت مبكر \_ ولا شكّ متأخر أيضاً \_ لمجابهة الإمام الحسين الله وكان سلاحاً بيد السلطة لتُبعد عنه العامّة وتشكّ في شرعية وجدوى خروجه، فقد تكرر ذلك على لسان جنود الوالي الأُموي الذين حاولوا إعادة الإمام الحسين الله إلى مكّة بعد خروجه عنها المنه على لسان بعض قادة الجيش الذين حاربوا الإمام الحسين الله في كربلاء لحتّ الجنود على قتاله، وترك الارتياب في أمره ".

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) إذ انفرد ابن عساكر وابن كثير بذكر نصائح التحذير من الفتنة، أو الخروج على الإمام، والدعوة إلى الطاعة ولزوم الجماعة على لسان الصحابة بهذه الصيغ، بينما أوردها الطبري بصيغة الإشفاق والخوف من غدر الكوفيين فقط. يُنظر: تاريخ الطبري: ٦، ص٢٠٢. ابن عساكر، ترجمة ريحانة رسول الله: ص١٦٠٠. ابن كثير، البداية والنهاية: ص٨، ص١٦١٠ ـ ١٦٦٠.

<sup>(</sup>٢) ممّا قالوه: «يا حسين، ألا تتقي الله، تخرج من الجماعة، وتفرق بين هذه الأُمّة». الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) ورد عن عمرو بن الحجاج أنّه كان يصيح في أهل الكوفة: «ألزموا طاعتكم وجماعتكم، ولا ترتابوا في قتل من مرق من الدين وخالف الإمام». المصدر نفسه: ج٦، ص٢٣٥.

# شبهة: إغراء عبد الله بن الزبير للحسين الله بن الزبير للحسين الله عبد الله بن الخروج من مكّة إلى الكوفة

ومثير هذه الشبهة هو القاضي أبي بكر بن العربي (ت٤٣٥هـ/ ١١٤٨م)، الذي قال وهو يُخطّئ الإمام الحسين الله في خروجه: «وذكر المؤرِّخون أنّ كتب أهل الكوفة وردت على الحسين...، فنهاه ابن عباس، وأعلمه أنّهم خذلوا أباه وأخاه، وأشار عليه ابن الزبير بالخروج فخرج...»

وممّا يردّ ذلك أنّ أصل الرواية يشير إلى أنّ الإمام الحسين الله لم يثق بنصيحة ابن الزبير تلك وقام فخرج من عنده، وقال: «ها إنّ هذا ليس شيئاً يُؤتاه من الدنيا أحبّ إليه من أن أخرج من الحجاز إلى العراق، وقد علم أنّه ليس له من الأمر معي شيءٌ، وأنّ الناس لم يعدلوه بي، فود أنّي خرجت منها لتخلو له» ". فكيف خرج إذن بتأثير تلك النصيحة؟! وقد ورد ذلك في المصدر الذي أوصى ابن العربي بأن لا يؤخذ التاريخ إلّا عنه (الطبري) من فضلاً عن أنّ ابن العربي قد عُني في كتابه (العواصم من القواصم) بتحقيق كثير من مواقف الصحابة، وتنزيههم عمّا لا يليق بشريف مقامهم، فلهاذا أخذ بالرواية التي

(١) ابن العربي، العواصم من القواصم: ص١٥٤٠.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٢٠٢٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن العربي، العواصم من القواصم: ص١٦٦٠.



تسيء إلى ابن الزبير وتتهمه بكراهية الإمام الحسين الله ولا يأخذ بالرواية المعارضة التي ذكرها الطبري؟ وتنصّ على أنّ ابن الزبير قد قال للإمام الحسين الله : «إن شئتَ أن تقيم أقمت، فوليت هذا الأمر، فآزرناك وساعدناك، ونصحنا لك وبايعناك...» ".

وقد ردّ الإمام الحسين اليلا: بأنّه لا يريد أن يستحلّ حرمة مكّة المكرّمة ويبدو أنّ الانتقاء الذي مارسه ابن العربي كان يخدم ويوافق ما أراد طرحه من تخطئة الإمام الحسين اليلا في خروجه.

وقد أغفل ابن العربي كذلك الأسباب التي دفعت الإمام الحسين الله إلى الخروج من مكّة بعد التجائه إليها وهي افتقاده الأمن فيها، وخوفه من أن يُؤخذ بها، ويُقتل فيها، وتُستحلّ بذلك حرمة البلد الحرام، والبيت الحرام...

(١) يوسف، سيد شباب أهل الجنة: ص٤٢٢.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص٢٠٣٠. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص١٦٦٠.

<sup>(</sup>٣) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص٢٠٣٠.

<sup>(</sup>٤) يوسف، سيد شباب أهل الجنّة: ص٤٢٢. وقد وُثّق ذلك في محله.

# شُبهة: إن الإمام الحسين عليه خرج ولم يَعد العُدّة الله المام الكافية لتحقيق النصر

وهذه الشُبهة أوردها القاضي ابن العربي ضمن ما كتبه عن ثورة الإمام الحسين الله ويبدو أنّ الهدف من إثارتها إظهار فعل الإمام الحسين الله بمظهر الفعل الانتحاري، وجعل شخصية الإمام الحسين الله شخصية متهوِّرة طائشة \_ حاشاه \_ لا تسمع لنصائح المشفقين (العاقلين) تارة، ولا تحسب الأُمور بالشكل الحكيم الذي يُحقق الغاية المرجوّة، فكان أن وقع المحذور؛ لأنّه «ليس حوله مثله، ولا له من الأنصار مَن يرعى حقّه، ولا مَن يبذل نفسه دونه» (الم

وقد ردّ هذا القول عدد من الكُتّاب، منهم مَنْ رأى أنّ الإمام الحسين الله قدر أنّ في قوة أنصاره وشيعته ما يكفي لتحقيق ذلك الغرض (الثورة)...، فأهل الكوفة أرسلوا كتبهم بدعوته إليهم، وهو لم يقنع بذلك فقط، وإنّما أرسل ابن عمّه مسلم بن عقيل إليهم ليتأكّد من صدقهم، فأرسل إليه يستدعيه ويبشّره بعد مبايعة ثمانية عشر ألف رجل له، كما كان الإمام الحسين الله يظنّ فيما يبدو ولاء الحجاز له عند طلبه الخلافة، وهو ما كان يبدو أمراً محتملاً على أيّة حال. وعلى ذلك؛ فلا يصح القول بأنّ الإمام الحسين الله لم يبذل جهداً يُذكر لتحقيق هدفه".

(١) ابن العربي، العواصم من القواصم: ص١٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) شاهين، الدولة الأمويّة المفترى عليها: ص٣٢٧.



ويدعم وجهة النظر هذه أنّ للإمام الحسين الله أن الحرب والإعداد نستطيع من خلاله أن نتبيّن أنّه لم يكن غافلاً \_ كما حاول أن يصوّره مخطّئوه \_ عمّا تحتاجه الحرب ويتطلّبه القتال، فقد خطب الكوفيين في أيام أبيه، فقال:

«... ألا إنّ الحرب شرّها مريع وطعمها فظيع، فمَن أخذَ لها أُهبتها وأعدّ لها عدّتها ولم يألم كلومها قبل حلولها، فذاك صاحبها، ومَن عاجلها قبل أوان فرصتها واستبصار سعيه فيها، فذاك قمن أن لا ينفع قومه وأن يُهلك نفسه (٠٠٠).

ويضاف لذلك أنّ خطّة الإمام الحسين الله عندما أراد التقدُّم إلى الكوفة، كانت محاولة إلحاق البصرة بالكوفة، إذ بعث برسائل إلى رجالات وشخصيات البصرة مطالباً إياهم بالتأييد، بيد أنّه لم يحصل على تأييد معتدِّ به من البصريين نتيجةً لتخاذل الأشراف عنه، وتباطؤ الشيعة فيها عن اللحاق به ومع ذلك يمكن القول: إنّ خطّة الإمام الحسين الله كانت مستمدة من تجربة تاريخية، إذ لا يمكن الفصل بينها في أيّ خطوة إصلاحية، فأيّ عمل عسكري في الكوفة سيواجَه بالفشل إذا كان بمعزل عن ضهان البصرة، أو العكس...، فانضهام أحد البلدين دون الآخر يجعله مفتوحاً عسكرياً أمام المجهات المحتملة الآتية من البلد الآخر، فكان لا بدّ من السيطرة على البلد الآخر أو على الأقل تحييده عسكرياً لتكوين نتيجة حاسمة، وهذه الحقيقة كانت ماثلة أمام الإمام الحسين الله يوم أقدم على الارتباط بأهل البصرة بموازاة ارتباطه بأهل الكوفة وس.

ومن جانب آخر إنّ خروج الإمام الحسين الله إلى الكوفة قبل إعداد العدّة هو أمر اضطرّته إليه الظروف، والذين يلومونه من الكتّاب والمؤرّخين لم يفطنوا لهذا المعنى ولم

<sup>(</sup>١) المنقري، صفين: ص١١٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٣٧٥. الطبري، تاريخ الأَمم والملوك: ج٦، ص١٨٦. ابن طاووس، اللهوف: ص٢٥.

<sup>(</sup>٣) كرامي، الحسين كما رأيت: ص٤٨٥ ـ ٤٨٥.



يتنبهوا إليه، والذي يدرس الظروف التي لابست معركة كربلاء يكاد يرجّح أنّ الإمام الحسين الله كان قد واجه خطّةً مهيأةً ومعدّةً تستهدف قتله ٠٠٠.

ومع أنّ الإمام الحسين الله سار على قلّة العدد، وبذل نفسه وأصحابه وأصرّ على الإيفاء بعهده مع أهل الكوفة، وصمم على دخولها، مع كلّ ذلك وجدنا مَنْ يقول إنّه ترك الآخرين يعملون كل شيء لأجله، ولكنه لم يبذل شيئاً...

كما أنّ العدّة التي خرجت مع الإمام الحسين الله كانت هي التي استجابت لدعوته العامّة بخروج مَن يوطّن نفسه على الشهادة والتضحية، وأنّ قلّة أتباع الحقّ ليس مُبرّراً ليترك الإمام الحسين الله دعوته في الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وإصلاح أُمّة جدّه على الأم ومن وأنّ الإمام الحسين الله حاول أن يستكثر من الأعوان، ولكن من ناحية النوع لا الكم، ومن خلال دعوات فرديّة تقدَّم بها لأشخاص بعينهم، في الوقت الذي فرّق أهل الدنيا الذين رافقوه لطمع، ورفض دعوة الطرماح ـ التي تحتاج لتنجح إلى وقت غير هيِّن، في الوقت الذي كانت القوّة الأُموية على استعداد كامل ـ لعدّة أغراض، منها: أنّ الإمام الحسين الله استهدف «الإبقاء على صفة رجال الجهاد، والحرص على بالغ الأصالة الرسالية، فتجنّب استخدام القوى القبليّة، ولم ينفذ من خلال الصراع القبلي القائم يومذاك، الأمر الذي يؤدّي

<sup>(</sup>١) غنيم، الثورات العلوية: ص١٩٧.

<sup>(</sup>٢) فلهاوزن، الخوارج والشيعة: ص١٣٦٠.

<sup>(</sup>٣) لقي الطرمّاحُ بن عدي الإمامَ الحسين ﴿ فحذّره الإقبال على الكوفة، وكثرة جمع عبيد الله ابن زياد، وعرض عليه أن يُنزله أحد جبلي طيء، ووصف له منعته، وكثرة مَنْ يستطيع جمعهم له من طيء يحمونه إن قام فيهم، فلا يوصل إليه بسوء، فجزّاه الإمام الحسين ﴿ خيراً، وقال: «إنّه قد كان بيننا وبين هؤلاء القوم قول لسنا نقدر معه على الانصراف...»، فودعه الطرمّاح حتى يؤدّي نفقة قومه إليهم، ثم يُقبل إليه ليكون من أنصاره، فأمره الإمام الحسين ﴿ بالتعجيل، البلاذري، أنساب الأشراف: ج٢، ص٢١٦٠. ابن كثير، البداية والنهاية: ج٨، ص٢١٦٠.



إلى أن تصطبغ الثورة بصبغة قبلية، فيتسنّى لأهل التمويه أن يزعموا أنّ الحسين قد استخدم الصراع القبلي ليتوَّصل إلى الحكم.. وهذا يفقد الثورة المباركة جليل معناها» ٠٠٠.

<sup>(</sup>١) عابدين، الدوافع الذاتية لأنصار الحسين: ص١٨٦ ـ ١٨٣٠

### شُبهة: إنّ ثورة الإمام الحسين العلا

### كانت بدون وجود أسباب حقيقية لمصلحة الأمّة

ومع هذه الفكرة انسجم كاتب مُعاصر؛ إذ أكّد أنّ الإمام الحسين الله إنّا ثار لأنّه «ظنّ الفسوق بالخليفة الجديد ـ يزيد بن معاوية ـ رغم أنّه كان قد تولّى الخلافة لفوره، ولم يظهر منه ما يؤكّد ذلك، ويبدو أنّ الدعاية المعادية لمعاوية وبني أُمية قد أصابت بعض النجاح في تشويه صورة يزيد منذ همّ أبوه باستخلافه، وقد كان الحسين يرى في نفسه الأهلية لخلافة المسلمين في فضله وعلمه ـ وهما ممّا لا شكّ فيه ـ وكفايته، وهي ممّا لم يتأكّد بصورة قاطعة لبعده عن الأعمال الإدارية والسياسية من عهد بعيد» ".

إنّ في هذا الكلام تغاضي عن كثير من الحقائق التي وردت في كتب التاريخ على اختلاف مشاربها، ولأنّه يجعل قضية الإمام الحسين المن قضية شخصية، ورغبة ذاتية في

<sup>(</sup>١) الخضري بك، محاضرات في تاريخ الأمم الإسلامية: ج٢، ص١٣٠٠

<sup>(</sup>٢) شاهين، الدولة الأمويّة المفترى عليها: ص٩٢٠.



الوصول إلى الخلافة التي لم تتأكَّد قابليته بعدُ في أن يقف على سدَّتها \_ كما يذكر شاهين \_!!

إنّ قضية الخروج هذه لم تكن من أجل الخلاف بين فرد وفرد، ولا بين بيت وبيت، وإنّما كانت من أجل الخلاف بين سياسة وسياسة، وقد آمن الإمام الحسين الحليف بسياسة الخلافة التي هي سياسة أبيه وأخيه وسياسة النبي الله وكفر بسياسة الملك التي هي سياسة معاوية، والتي لن تكون سياسة ولده إلّا امتداداً لها وشدّاً لأركانها، وقد قاوم الإمام الحسين الحلي هذه السياسة ولام معاوية وعمّاله من أجلها، ووعد أنصاره بتغييرها والانتفاض عليها إذا ما تحلل مهلاك معاوية من عهده له ٠٠٠.

فقد حاول الإسلام أن يخلق شعوراً فيّاضاً ملتهباً في نفوس المسلمين، وألقى على عاتقهم تكليفاً مهاً هو رعاية الأُمّة ومشاركتها في أحزانها، وعدم الانفصال عنها، ووحدة الصفّ ضدّ المخاطر التي تواجهها، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وسعى الإسلام إلى خلق كتلة قويّة جريئة تقول بجرأة، وتهدد الظلم والاستبداد والتسلّط والانحراف وشاهداً على هذا الإعداد قوله تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَّةٌ يُدّعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِاللّهَ وَيَنْهُونِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلمُنكرِ وَالْكُولَةِ كُولَة عَنْهُمُ ٱلمُقُلِحُون ﴾ ".

ولذلك؛ فقد أكّد الصدفي أنّ الإمام الحسين الله لم يخرج على حكم يزيد على وجه التحديد، ولكنّه خرج على نظام الحكم الأُموي الذي وضع أُسسه معاوية، ورسّخه بمهارساته الفعلية، وكذلك كان الخروج على العوامل التي مهّدت لقيام هذا النظام. ودليله في ذلك ما يلي:

أ) من استقراء نصوص خطب الإمام الحسين الله في المواضع المختلفة منذ خروجه

<sup>(</sup>١) غنيم، الثورات العلوية: ص١٩٣٠.

<sup>(</sup>٢) الساعدي، نعمة هادي، الإمام الحسين الله والفكر السياسي، ط بيروت، ١٤٢٦هـ/٢٠٠٥م: ص٢١٦٠.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: الآية١٠٤.

<sup>(</sup>٤) الصدفي، أبداً حسين: ص٢٨٥ ـ ٢٨٦.



#### نجد أقو اله(١٠):

- \_ «فإنّ السنّة قد أُميتت، وإنّ البدعة قد أُحييت».
- \_ «ألا إنّ هؤلاء قد لزموا طاعة الشيطان، وتركوا طاعة الرحمن، وأظهروا الفساد واستأثروا بالفيء، وأحلوا حرام الله، وحرموا حلاله».
  - \_ «ألا ترون أنّ الحقّ لا يُعمل به، وأنّ الباطل لا يُتناهى عنه».

وواضح أنّ كلّ تلك الأعمال لم يأتِ بها يزيد يوم اعتلائه العرش، ولكنّها تنسحب على فترة ماضية.

ب) في كتاب أهل الكوفة إلى الإمام الحسين الله بعد هلاك معاوية يحددون موقفهم بالخروج بناء على ما خبروه من معاوية ونظامه:

وهنا أيضاً لم يأتِ ذكر ليزيد، بوصفه امتداداً طبيعياً لنظام معاوية.

ج) في المحاورة التي جرت بين مسلم بن عقيل وعبيد الله بن زياد يتأكّد ذات المعنى؛ إذ يعدد مسلم الشنائع التي ارتُكبت على يد زياد بن أبيه، فيقول:

«إنّ أباك قتل خيارهم، وسفك دماءهم، وعمل فيهم أعمال كسرى وقيصر، فأتيناهم لنأمر بالعدل وندعوا إلى حكم الكتاب» ومن الجلي أنّ ذلك كلّه كان من فعل معاوية وعمّاله، ومِن بينهم زياد بن أبيه.

<sup>(</sup>۱) أبو مخنف، مقتل الحسين الله: ص ٨٤ . ٨٦. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٦، ص ٢١٥. ابن عساكر، ترجمة ريحانة رسول الله: ص ٢١٤. ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٣، ص ٤٠٨.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الأمم والملوك: ج٦، ص١٨٢ ـ ١٨٣٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج٦، ص١٩٨٠.



د) في خطاب زهير بن القين \_ أحد أصحاب الإمام الحسين الله عنه عاشوراء يحذّر أهل الكوفة ممّا عانوه من قبل:

«... إنّا ندعوكم إلى نصرهم وخذلان الطاغية عبيد الله بن زياد، فإنكم لا تُدركون منها إلّا بسوء عمر سلطانها كلّه، لَيسملان أعينكم، ويقطعان أيديكم وأرجلكم، ويمثّلان بكم، ويرفعانكم على جذوع النخل، ويقتلان أماثلكم وقُرّاءكم أمثال: حجر بن عدي وأصحابه، وهانئ بن عروة وأشباهه» (١٠).

وكلّ ذلك كان على عهد معاوية، وعلى يديه ويدي عامله زياد. ولمّا كان حكم يزيد المعروف بسلوكه الطائش امتداداً لحكم أبيه، «فقد كان خروج الحسين على منهج في الحكم يرفضه وعلى طرائق في السياسة يكفر بها، ويؤمن بأنّها لا تقاد بها أُمّة ولا يقوم بها دين...، فإنّ الحسين... لم يفكر في الانتفاض إلّا بعد أن رأى السياسة المثالية للنبي عليه الصلاة والسلام... تحرف عن مواضعها وتوجه إلى غير أهدافها، ورأى المجتمع يُسار به في طريق الرغبة والرهبة يقيم عليها حياته، ويبني على أساسها حاضره ومستقبله وكان الظلم والمحاباة، وكانت الأثرة والتهايز، وكان الملق والنفاق حتى عُطلت الحدود وطُمست معالم الحق، وراحت مُثلُ الإسلام العليا تأخذ طريقها إلى الأُفول، وإذا لم تكن هذه الأسباب كلّها مقتضية لخروج الحسين، فأيّ الأسباب.. هي التي تبرره وتقتضيه؟» "..

وقد أثبت المستقبل تمادي يزيد في جوره، الذي ظهر مع بداية عهده في التضييق على الإمام الحسين الله ومَن امتنع عن بيعته، وإجراءات الترهيب والقتل الوحشي التي سبقت ثورة الإمام الحسين الله، مروراً بمأساة كربلاء، وانتهاء بوقعة الحرّة وضرب الكعبة، وفي كلّ ذلك شواهد تاريخية على سوء وجور وظلم يزيد وحمقه في التعامل مع الأُمّة ما لا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ج٦، ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) غنيم، الثورات العلوية: ص١٩٣ ـ ١٩٤.



ينكره إلّا مُتعصّب، فضلاً عمّا أورده باحث مُنصف ـ لا يُتّهم بالتشيّع ـ من أمثلة عديدة على سياسة يزيد المالية واستنتج منها:

«إنّ يزيد بالغ.. في إنفاق الأموال للأغراض السياسية أو الشخصية، إلى درجة يمكن الحكم عليها بأنّها تقرّب من السفه أو التبديد، كما أنّه لم يُبالِ أيضاً بتصرُّفات بعض ولاته التي يمكن الحكم عليها بمثل هذا» (٠٠٠).

لقد طرح الإمام الحسين الله أحقية أهل البيت الله في ولاية الأُمّة في مقابل استخلاف يزيد؛ إذ بيَّن ذلك في أول أيّام نهضته المباركة عندما كتب إلى أهل الكوفة: «... أمّا بعد، فإنّ الله اصطفى محمداً صلّى الله عليه [وآله] وسلم على خلقه...، واختاره لرسالته، ثمَّ قبضه الله إليه... وكنا أهله وأولياءه وأوصياءه وورثته، وأحقّ الناس بمقامه في الناس، فاستأثر علينا قومنا بذلك، فرضينا وكرهنا الفرقة وأحببنا العافية، ونحن نعلم أنّا أحقّ بذلك الحقّ المستحقّ علينا ممَّن تولاّه...، وأنا أدعوكم إلى كتاب الله وسنة نبيه الله فإن السُنة قد أُميت، وإن البُدعة قد أُحييت، وإن تسمعوا قولي وتُطيعوا أمري أُهدكم سبيل الرشاد» ".

إنّ تأكيد الإمام الحسين على مفهوم الحاكميّة، وأنّ الحقّ لا بدّ مِن أن يرجع إلى أهله، وأنّ الإمام الحقّ هو العامل بكتاب الله والقائم بالقسط؛ كان من أجل تنبيه الأُمّة إلى منشأ الخطر ومبدأه وأساسه، وهو ضياع حقّ أهل البيت الملك \_ الذي أسهمت به الأُمّة للذي آل بها إلى تلك النتائج الخطيرة (٥٠)، فالأُمّة أمام خيارين: فهي إمّا أن تتبنّى سياسة الرفض الذي آل بها إلى تلك النتائج الخطيرة (٥٠) فأرض عليها مها كان الثمن، أو تقبل بسياسة الأمر

<sup>(</sup>١) الريس، الخراج والنظم المالية: ص١٩٧٠.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الأَمم والملوك: ج٦، ص١٨٦. ويُنظر: المفيد، الإرشاد: ص٣٢٠.

<sup>(</sup>٣) الشاهرودي، محمود الهاشمي، الثورة الحسينية دراسة في الأهداف والدوافع(٢)، مجلة المنهاج، العدد ٣٠، بيروت، ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م: ص٠٢٠.



الواقع ويُصبح عليها أن تتنازل عن دينها ورسالتها وعظمتها وعزّتها في الحياة لتقبل بالذلّ والهوان ٥٠٠ وهو ممّا لم يكن يرتضيه الإمام الحسين الميّا الله الله الله الله المسلمية.

(۱) النفيس، أحمد راسم، نفحات من السيرة (موجز سيرة الرسول الله وأهل البيت)، طبع بيروت، ما ١٠٤هـ/ ٢٠٠١م: ص١٠٤م

# شُبهة: ليس في الثورة على الحاكم الجائر مصلحة في دنيا ولا دين وأنّ ثورة الإمام الحسين علي زادت الشرّ، وأوجبت الفتن

وصاحب هذه الشبهة هو ابن تيمية (ت٧٢٨هـ/١٣٢٧م): الذي مهّد لرأيه في خروج الإمام الحسين الله بتوضيح آراء أهل السنّة في الخارج على الحاكم الجائر، فقال فيمَن يرى الخروج بالسيف:

«فهذا رأي فاسد، فإنّ مفسدته أعظم من مصلحته، وقلّ مَن خرج على إمام ذي سلطان إلّا كان ما توّلد على فعله من الشرّ أعظم ممّا تولّد من الخير، كالذين خرجوا على يزيد بالمدينة» (٠٠).

ويستطرد لبيان تلك العقيدة بالقول:

«ولهذا استقر أمر أهل السنة على ترك القتال في الفتنة؛ للأحاديث الصحيحة الثابتة عن النبي وصاروا يذكرون هذا في عقائدهم، ويأمرون بالصبر على جور الأئمة وترك قتالهم، وإن كان قد قاتل في الفتنة خلق كثير من أهل العلم والدين» ...

وقد جعل ناصحي الإمام الحسين الله بعدم الخروج على يزيد ممَّن أصابوا الرأي في منعه، والإمام الحسين الله ممَّن أخطأه، لأن ليس في الخروج مصلحة في دنيا ولا في دين،

<sup>(</sup>١) ابن تيمية، منهاج السنّة: ج٢، ص٢٤١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٢، ص٢٤١.



فقال: «لمّا أراد الحسين رضي الله عنه أن يخرج إلى أهل العراق لمّا كاتبوه كُتباً كثيرة أشار عليه أفاضل أهل العلم والدين، كابن عُمر وابن عباس وأبي بكر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام أن لا يخرج، وغلب على ظنّهم أنّه يُقتل.. وهم بذلك قاصدون نصيحته طالبون لمصلحته ومصلحة المسلمين، والله ورسوله إنّها يأمر بالصلاح لا بالفساد لكن الرأي يصيب تارة ويُخطئ أُخرى، فتبيّن أنّ الأمر على ما قاله أولئك؛ إذ لم يكن في الجور مصلحة لا في دينٍ ولا في دنيا، بل تمكّن أولئك الظلمة الطغاة من سبط رسول الله على حتى قتلوه مظلوماً شهيداً، وكان في خروجه وقتله من الفساد ما لم يكن يحصل لو قعد في بلده، فإنّ قصده من تحصيل الخير ودفع الشرّ لم يحصل منه شيء، بل زاد الشرّ بخروجه وقتله ونقص الخير بذلك، وصار سبباً لشرّ عظيم، وكان قتل الحسين عمّا أوجب الفتن»...

فابن تيمية يمثِّل الرأي الذي سبقه إليه الغزالي في أنَّ السلطان الظالم الجاهل، مهما ساعدته الشوكة، وعسر خلعه، وكان في الاستبدال به فتنة ثائرة لا تُطاق، وجب تركه ووجبت الطاعة له، كما تجب طاعة الأُمراء ٠٠٠٠.

والغريب أنّ أهل هذا الرأي يتناقضون مع أنفسهم بها لا يستطيعون دفعه من حديث رسول الله على فيقولون: «فلقد كان من عادة السكف التعرُّض للأخطار والتصريح بالإنكار من غير مبالاة بهلاك المهجة، والتعرّض لأنواع العذاب لعلمهم بأنّ ذلك شهادة، قال رسول الله على المنظمة على عند سلطان جائر سي، ولمّا علم المتصلّبون في الدين، أنّ أفضل الحلام كلمة حقّ عند سلطان جائر، وأنّ صاحب ذلك إذا قُتل فهو

<sup>(</sup>۱) ابن تیمیة، منهاج السنة: ج۲، ص۲٤۲ ـ ۲٤۲.

<sup>(</sup>٢) الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد بن أحمد الطوسي الشافعي (ت٥٠٠هـ/١١١١م)، إحياء علوم الدين، وبذيله: المغني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار، ط بيروت، ١٤٢٥هـ/٢٠٠٤م: ج٢، ص١٧٥.

<sup>(</sup>٣) الترمذي، الجامع الصحيح: ص٥٩٧، وقد وردت عنده: «إنّ مَن أعظم الجهاد كلمة عدل عند سلطان جائر».



شهيد.. قدموا على ذلك مُوطَّنين أنفسهم على الهلاك، ومحتملين أنواع العذاب، وصابرين عليه في ذات الله تعالى، ومحتسبين لما يبذلونه من مهجهم عند الله ١٠٠٠.

فلماذا لا يعاب على السلف احتمال أنواع العذاب، والتصريح بالمعارضة والإنكار مع غير المبالاة بالهلاك، ويعاب على الإمام الحسين الله ذلك عندما واجه الحاكم الجائر؟!!

وما الذي جعل ابن تيمية يذكر كلام الناصحين للإمام الحسين الله بالتصويب ويغفل جواب الإمام الحسين الله إليهم؟ لم يكن ذلك إلّا لأنّه يعود باللوم على يزيد، إذ يذكر الإمام الحسين الله رغبته بالحفاظ على حرمة مكّة، ويؤكّد أنّ بني أُمية سيسعون لقتله. فلا نجد من جواب الإمام الحسين الله لناصحيه حرفاً واحداً في كلّ ما كتبه ابن تيمية ".

وإنّ وصف قاتلي الإمام الحسين الله بالظلمة والطغاة على لسان ابن تيمية في النصّ المتقدِّم لم يكن يعني أنّه يشمل يزيد بهذا المعنى، وإنّا هم في رأيه: أهل الكوفة، وعبيد الله ابن زياد، أمّا يزيد، فقد خصّه ابن تيمية بالتنزيه عن قتل الإمام الحسين الله فقال: «والذي نقله غير واحد أنّ يزيد لم يأمر بقتل الحسين، ولا كان له غرض في ذلك، بل كان يختار أنّ يكرمه ويُعظمه...، ولكن كان يختار أن يمتنع من الولاية والخروج عليه»....

ولأجل تنزيه يزيد، فقد حاول أن يحسّد لذلك دلائل من روايات تعامل معها بالتبعيض، فأخذ منها ما يشاء وأهمل أو كذّب ما يشاء، فذكر أنّ من دلائل براءة يزيد من قتل الإمام الحسين الله أنّه استاء بعد أن علم بمقتل الإمام الحسين الله وساء أهله ذلك وبكوا عليه، ولعن يزيد ابن زياد وعاب فعله، ثمّ جهّز أهل الإمام الحسين الله بأحسن جهاز وردّهم إلى المدينة!! وبناءً على ذلك يكذّب حادثة نكت يزيد لثنايا الإمام الحسين الله المسين الله المدينة!

<sup>(</sup>١) الغزالي، إحياء علوم الدين: ج٢، ص٤٢١٠.

<sup>(</sup>٢) عبد الحميد، ابن تيمية: ص٣٩٥ ـ ٣٩٥.

<sup>(</sup>٣) ابن تيمية، منهاج السنة: ج٢، ص٢٤٩.



بالقضيب ويحصرها بابن زياد "، وينفي إرسال رأس الإمام الحسين الله إلى الشام نفياً قاطعاً "؛ لأنّ الأخذ بها سيجرُّه إلى القول بصلبه في الشام، وهو ما يعني قبول يزيد بالقتل، ورضاه بفعل ابن زياد، وهذا يناقض ما يريد ابن تيمية إثباته، وعلى المنوال نفسه نفى سبي عائلة الإمام الحسين الله بعد قتله، بيد أنّه قال بحضورهم عند يزيد وإكرامه لهم!! " ولم يبيِّن هل كان حضورهم رغبة منهم وشوقاً لرؤية يزيد؟! أم قدموا مصطافين فأحبوا زيارته؟! ".

وتأثّراً بهذا المنهج، فقد حمّل معظم الكتّاب الذين ساروا على خُطى ابن تيمية مسؤولية قتل الإمام الحسين الله لطرفين هما في الأغلب: أهل الكوفة، والإمام الحسين الله نفسه، وخففوا أو نفوا المسؤولية عن يزيد الحاكم الذي ائتمر ابن زياد بأمره، وبطش بالإمام الحسين الله على وفق توجيهه!!

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج٢، ص٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) ابن تيمية، رأس الحسين: ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص٢٠٨.

<sup>(</sup>٤) عبد الحميد، ابن تيمية: ص٤١٣٠

## شبهة: إهمال الحسين عليه

#### لتنظيم دعوته ونشرها بين الناس

ودعاة هذه الشبهة ساهموا علموا أم لم يعلموا بتحميل الإمام الحسين الله مسؤولية استشهاده، وتبرئة يزيد بن معاوية من تبعة ذلك، ومنهم الخربوطلي الذي ذكر أنّ الإمام الحسين الله لم يهتم بتنظيم دعوته ونشرها بين الناس، وأغفل عنصر الدعاية اللازمة للحروب، فظنّ أنّ القوم سيقدمون على بيعته ويتهالكون في نصرته لانتسابه إلى رسول الله الله ولكن الحياة جهاد، والقوي هو السبّاق إلى اكتساب ولاء الناس، إمّا ببذل الأموال لهم وإشراكهم في بعض المطامع الدنيوية، وإمّا بإسناد المناصب العالية لأشرافهم وزعائهم كما فعل الأمويون (۱۰).

والحقّ أنّ ما قاله الخربوطلي ليس صحيحاً، فقد مارس الإمام الحسين الله الدعاية على وفق شروطها الدينية والرسالية، وهي الدعوة إلى الخروج على جور الظالم، والترهيب

<sup>(</sup>۱) الخربوطلي، علي حسيني، المختار الثقفي مرآة العصر الأُموي، ط مصر، ١٣٨٢هـ/١٩٦٢م: ص٧١ ـ ص٧٤.

<sup>(</sup>٢) الثقفي، الغارات: ج١، ص٤٦ ـ ٤٧.



من عقوبة الله على السكوت، وبيان ثقله المعنوي بانتسابه لأكبر رمز ديني وهو الرسول الله ومن ثَمَّ أحقية بيته بالقيام بالإصلاح والتغيير، وتوليّ حكم الأُمّة لما توفّر فيهم من العدل والقيام بالقسط. وأنّ ذلك جرى في مكّة وفي موسم الحجّ، في أيام معاوية، ثمَّ استمرّ بعد بيعة يزيد واستعداد الإمام الحسين الله للخروج ضدَّه، ومن ثَمَّ بعد إعلان ثورته.

وإنّ ما تضمّنه كلام الخربوطلي من أنّ القويّ هو السبّاق لاكتساب ولاء الناس، بوسيلة الترغيب ببذل المال أو الترهيب بالقتل والتعذيب، واتبّام الإمام الحسين اليّلا بإغفال الدعاية، إنّا يبيِّن وجهة نظر دنيوية للتقوى شاركه فيها كاتب آخر وجد في قتل عبيد الله لهانئ ومسلم، وعدم مبالاته بالعهد الذي أعطاه باستبقائها، حزماً ودهاءً اتبعه ابن زياد في سبيل الغاية التي يهدف إليها، وتبريره أنّ «الدول في أول نشأتها لا يتأيد استقلالها وتنجو من الدعاة والمطالبين، إلّا إذا صمّ أصحابها آذانهم عن نداء الضمير، وجعلوا كلَّ همهم في مصالحهم الخاصة» (۱۰).

وعلى وفق ذلك، فقد أخفق الإمام الحسين الله التزم بواجبات التقوى وسلامة الضمير التي لا تغفرها السياسة في نظر هذين الكاتبين. ومن هذا البعد نفسه برّاً عبد المنعم ماجد يزيد؛ لأنّه أظهر التندّم ، وأهل الكوفة؛ لأنّهم لم يكونوا يستطيعون شيئاً أمام الحكم الأُموي القوي ، ولكنّه آخذ الإمام الحسين الله الأنّه لا يتمتع بمزية الدهاء، فلم يحتط للمواجهة، وخرج خلف مسلم إلى الكوفة ولم ينتظر ما يفعله ،!!

ومع أنّنا لا نُنكر تورُّع الإمام الحسين اليُّلا عن استعمال وسائل الغدر والخداع والدهاء

<sup>(</sup>۱) زیدان، غادة کربلاء: ص۲۵۳.

<sup>(</sup>٢) عبد المنعم ماجد، التاريخ السياسي: ج٢، ص٧٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص٧٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ص٧١.



المحرّم مستناً بسنة أبيه الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله الله أنه لم يهمل الأخذ بكلّ محاولات الربح المشروع، فقد احتاط للمواجهة، ولم يخرج إلّا بعد أن جاءته رسالة مسلم تخبره ببيعة الكوفيين، وليس قبل ذلك \_ كها يذكر ماجد \_ رغم حراجة ظروفه وصعوبة بقائه في مكّة المهدّد فيها بالقتل كلّ حين.

<sup>(</sup>۱) قال الإمام أمير المؤمنين علي الله: «والله، ما معاوية بأدهى مني، ولكنّه يغدر ويفجر، ولولا كراهية الغدر لكنت من أدهى الناس، ولكن كلّ غدرةٍ فجرةٌ، وكل فجرةٍ كفرةٌ، ولكلّ غادر لواء يعرف به يوم القيامة». نهج البلاغة: ص٤٠١٠.

# زمان دفن الإمام الحسين الطلا وحضور الإمام زين العابدين الطلالا لدفنه''

أجمع المؤرِّخون عى اختلاف اتجاهاتهم وانتهاءاتهم المذهبية على أن قوماً من بني أسد كانوا نزولاً بالغاضرية فخرجوا لمواراة جسد الإمام الحسين المسين في تحديد رحيل عمر بن سعد وانسحاب الجيش الأُموي، لكن الخلاف وقع بين المؤرِّخين في تحديد اليوم الذي وُرِّيت فيه أجساد الشهداء، فهناك مَن صرّح بأنّ الدفن قد حصل بعد قتلهم بيوم واحد، أي في الحادي عشر من المحرَّم "، وهناك مَن أشار إشارة مجملة مبهمة، مثل الشيخ المفيد وابن طاووس، إذ جاء في رواية الأول قوله: «ولمّا رحل ابن سعد خرج قوم من بني أسد كانوا نزولاً بالغاضرية إلى الحسين وأصحابه رحمة الله عليهم، فصلّوا عليهم، ودفنوا

<sup>(</sup>۱) تجدر الإشارة إلى أنّ المادّة العلمية، ضمن هذا العنوان والذي يليه قد لُخصت بالكامل من الدراسة القيّمة التي قدمها الشيخ عامر الجابري في كتابه دفن شهداء واقعة الطف دراسة تاريخية تحليلية، (سلسلة إصدارات مركز الدراسات التخصصيّة في النهضة الحسينيّة)، ط النجف، ١٤٣٤هـ/٢٠١٣م: صح١٤ صح٤٤، صح٢٠ صح٧٠.

<sup>(</sup>٢) الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٦٠. الطبري، تاريخ الأُمم والملوك: ج٣، ص٣٥٥. المسعودي، مروج الذهب: ج٣، ص٥٥٠. المفيد، الإرشاد: ص٣٥٢. ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب: ج٤، ص١٢١. ابن طاووس، اللهوف: ص٩٢٠.

<sup>(</sup>٣) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص٤١١. الطبري، تاريخ الأَمم والملوك: ج٣، ص٥٣٥. المسعودي، مروج الذهب: ج٣، ص٥٣٠.



الحسين الله حيث قبره الآن، ودفنوا ابنه علي بن الحسين الأصغر عند رجليه» ١٠٠٠.

وذكر ابن طاووس قائلاً أنّه: «لمّا انفصل عمر بن سعد (لعنه الله) عن كربلاء، خرج قومٌ من بني أسدٍ فصلّوا على تلك الجثث الطواهر المرمّلة... بالدماء، ودفنوها على ما هي الآن عليه» ".

(١) المفيد، الأرشاد: ص٣٥٢.

<sup>(</sup>٢) ابن طاووس، اللهوف: ص٩٢٠.

# حضور الإمام زين العابدين الله للفن الإمام الحسين الله المعادن المثارة حوله والشبهات المثارة حوله

والناس في هذا الأمر صنفان، وفي إثباته ونفيه فريقان:

الصنف الأول: ويقول هذا الصنف دفنهم أهل الغاضرية، وسكت ولم يُصرّح بانفرادهم، وأنّهم استقلّوا بدفنهم، ولم يصرّح بالنفي لاشتراك أحد معهم. (والملفت للنظر أنّ كبار مؤرِّخي الشيعة، كالشيخ المفيد وابن طاووس وابن نها من هذا الصنف).

الصنف الثاني: يثبت حضور الإمام زين العابدين الله في ذلك الوقت، وهو الذي تولّى مواراة الشهداء ودفنهم، وبيده أنزل أباه الله إلى ضريحه المقدَّس ...

إنّ من بين المسائل التي نعتقد أنّ التخطيط الإلهي السهاوي قد شملها \_ ضمن أحداث واقعة الطفّ \_ هي مسألة دفن شهداء واقعة عاشوراء، فإنّها بلا شكّ لم تكن بتخطيط وتنفيذ من أهل الغاضرية بمفردهم، وإنّها عملية إلهية سهاوية على مستوى التخطيط والتنفيذ على حدّ سواء.

يقول أحد الباحثين: «إنّ طريقة دفن الإمام الله وأهل بيته وأصحابه المستشهدين بين يديه الله على النحو والتوزيع المعروف من خلال قبورهم ـ والمتسالم عليه بلا خلاف ـ لا يمكن لبني أسد من أهل الغاضرية، وهم من أهل القرى الذين لم يشهدوا المعركة أن

<sup>(</sup>١) المظفّر، بطل العلقمي: ج٣، ص٢٦٢.



يحققوا ذلك بدون مُرشد عارف تماماً بهؤلاء الشهداء وبأبدانهم ولباسهم - خصوصاً وأنّ الرؤوس الشريفة كانت قد قُطعت وبقيت الأجساد الشريفة بلا رؤوس - فلولا هذا المرشد المطّلع العالم لما أمكن لبني أسد من أهل الغاضرية التمييز بين شهيد وآخر، ولولاه لكان الدفن عشوائيّاً بلا معرفة، ولم يكن ليتحقق هذا الفصل المقصود وهذا التوزيع المدروس بين هذه القبور على ما هي عليه الآن»...

إذن؛ يمكن أن ندّعي أنّ المنفّذ للتخطيط الإلهي لعملية مواراة أجساد الشهداء في كربلاء هو الإمام زين العابدين اليّلا، والذي كان حضوره بطريق الإعجاز الغيبي؛ لأنّه كان سجيناً عند ابن زياد في الكوفة.

ويوجد لدينا دليلان على هذه الدعوى:

١- الدليل العقائدي: ونقصد به القاعدة العقائدية التي تقول: (المعصوم لا يلي أمره إلّا معصوم)، وهي من القواعد الثابتة والمتّفق عليها بين الإماميّة.

يقول الشيخ المظفر: «وهذا هو الأوفق بمنهج مذهب الجعفريّة وأُصول قواعد الإماميّة، بل هذه العقيدة أصل من أُصول مذهب الاثني عشرية من أنّ المعصوم لا يتولّى أمره إلّا المعصوم، وقد دلّت عليه الأحاديث الصحيحة عن أئمة أهل البيت الميثيّ ، واحتجّوا به على مخالفيهم...» ث.

وقد عقد الكليني في الكافي باباً مستقلاً بعنوان: (إنّ الإمام لا يغسّله إلّا إمام من الأئمّة اللَّهُ الله أورد فيه العديد من تلك الأحاديث.

٢- الدليل التاريخي: مع أن كتب التاريخ المتقدِّمة ساكتة عن هذه القضية، إلّا أنّنا
 سنعتمد كقرينة تاريخية: الخبر الوارد لدى الكشّي (ت٣٢٨هـ) الذي نقل مناظرة جرت

<sup>(</sup>١) الطبسي، مع الركب الحسيني من المدينة إلى المدينة: ج٥، ص١٤٢٠.

<sup>(</sup>٢) المظفر، بطل العلقمي: ج٣، ص٢٦٢ ـ ٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) الكليني، الكافي: ج١، ص٥٧٠.



بين الإمام الرضائي وبين زعماء الواقفة، تفيد أنّ حضور الإمام السجاد الله عملية الدفن كان أمراً معروفاً ومسلّماً به عند رواة الحديث من الشيعة، بحيث إنّ الإمام الرضا احتجّ به على الواقفة.

وممّا جاء في تلك الرواية: «... قال له [للإمام الرضا] علي [بن أبي حمزة]: إنّا روينا عن آبائك المين أنّ الإمام لا يلي أمره إلّا الإمام مثله، فقال له أبو الحسن [الرضا]: فأخبرني عن الحسين بن علي الله كان إماماً أو كان غير إمام؟ قال: كان إماماً. قال: فمَنْ ولي أمره؟ قل: علي بن الحسين، قال: وأين كان علي بن الحسين؟ قال: كان محبوساً في يد عبيد الله بن زياد في الكوفة. قال: خرج وهم كانوا لا يعلمون حتى ولي أمر أبيه ثمّ انصرف...» (الم

وقد اشتهر على ألسنة المتأخرين والمعاصرين من مؤرِّخي الشيعة القول بأنَّ دفن الشهداء قد تم في اليوم الثالث عشر من المحرَّم ...

ومع أنّه لم ينصّ أحد مؤرِّخي الشيعة القدامي على هذا القول بشكل صريح، إلّا أنّه يُدعم بعدّة أُمور:

١- اشتهاره على ألسنة أُدباء الطفّ، مثل سيف بن عميرة النخعي الكوفي الذي، يقول
 في أحد أبيات قصيدته:

## عارٍ بلا كفن ولا غسل سوى مور الرياح ثلاثة لم يُقبر

وهذا الشاعر من أصحاب الإمامين الصادق والكاظم المنظم المنظ

\_

<sup>(</sup>١) الكشي، رجال الكشي: ص٣٣٢. المسعودي، إثبات الوصية: ص٢٠٨ ـ ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) المقرّم، زين العابدين: ص٤٠٢. الأمين، المجالس السنية: ج١، ص١٢٨. التستري، الخصائص الحسينيّة: ص٣٤٤. المظفر، بطل العلقمي: ج٣، ص٢٥٩.

<sup>(</sup>٣) بحر العلوم، الفوائد الرجالية: ج٣، ص٣٦ ـ ٣٧.



٢\_ورد هذا المعنى أيضاً على لسان الشريف الرضى في قصيدته الرائية، ومنها ١٠٠٠

لله ملقى على الرمضاء غص فم الردى بين إقدام وتشمير تحنو عليه الربي ظلاً وتستره عن النواظر أذيال الأعاصير تهابه الوحش أن تدنو لمصرعه وقد أقام ثلاثاً غير مقبور

والشريف الرضى من أعلام القرن الرابع الهجري، وأمره في العلم والفضل والأدب والورع وعفّة النفس وعلو الهمّة والجلالة أشهر من أن يُذكر ٣٠. فهو في عداد العلماء المتقدِّمين، ومِن المستبعد أن يُضمِّن شعره وقائع تاريخية من دون أن يكون له حجّة فيها.

٣- أورد ابن قولويه (ت٣٦٨هـ) أبياتاً ناحت بها الجنُّ على الإمام الحسين الثُّلا، وفيها أنّ الإمام الحسين الله ظلّ على الثرى ثلاثة أيام ١٠٠٠:

# باتت ثلاثاً بالصعيد جسومهم بين الوحوش وكلهم في مصرع

وهذه الأبيات عَثَّل نصًّا تاريخياً يدلُّ على وجود مَن يتنتَّى الرأى المشار إليه قبل القرن الرابع الهجري.

٤\_ الخلل في دلالة وصحّة قول القائلين بأنّ الدفن كان في اليوم الحادي عشر، فإذا كان الدفن \_ كما أجمعوا \_ قد حصل بعد رحيل عمر بن سعد، فإنّ رحيله تمَّ بعد اليوم العاشر، وذهبت أكثر المصادر إلى حصوله في اليوم الحادي عشر مثل البلاذري والطبري، فليس من المعقول أنَّ بني أسد قد قاموا بعملية الدفن في نفس اليوم الذي تمَّ فيه الرحيل، خصوصاً إذا التفتنا إلى أنّ بعض النقول تقول: إنّهم لم يكونوا في قريتهم آنذاك، ولذلك يجوز أن يكون الدفن قد حصل في اليوم الثاني عشر، وهو الظاهر من كلام السيد هبة

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، المناقب: ج٣، ص٢٥٩ نقلاً عن الجابري، دفن شهداء الطف: ص٣٦ ـ ٣٧، وممّا تجدر ملاحظته أنّنا لم نجد البيت الثالث في كتاب المناقب المطبوع في بيروت سنة ١٤٢٩هـ/٢٠٠٨م.

<sup>(</sup>٢) القمّى، الكنى والألقاب: ج٢، ص٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) ابن قولویه، کامل الزیارات: ص١٠١٠



الدين الشهرستاني في كتابه نهضة الحسين الحيلاء يقول: «هذا وما عتمت عشية الثاني عشر من محرّم إلّا وعادت إلى أرياف كربلاء عشائرها الظاعنة عنها بمناسبة القتال، وقُطّان نينوى والغاضريات من بني أسد...، فتأمّلوا في أجساد زكية تركها ابن سعد في السفوح وعلى البطح تسفى عليها الرياح...» (٠٠).

فيحتمل ألّا تبلغ الأخبار برحيل الجيش إلى بني أسد إلّا يوم الثاني عشر، لانقطاع المارّة هيبة ورهبةً للجيش، فإن كانوا في حيّهم نزولاً، فقد يجوز أنّهم دفنوهم في اليوم الثاني عشر، وهو ثالث يوم قتلهم، فيكون بقاؤهم بلا دفن يومان ونصف".

٥ حضور الإمام زين العابدين الله عملية الدفن: وهو من القرائن المرجِّحة لحصول الدفن في اليوم الثالث عشر، إذ حضر مع الأسديين لمواراة الأجساد الطاهرة في الطفّ بأُسلوب إعجازي، فخرج من سجن ابن زياد وهم لا يعلمون ".

والذي نريد الإشارة إليه هو أنّ المظنون أنّ الإمام زين العابدين الله قد دخل إلى السجن في اليوم الثالث عشر من المحرّم استناداً إلى شواهد وقرائن تاريخية، منها:

١- نصّت أكثر المصادر على حصول الرحيل في اليوم الحادي عشر، وقد نصّ بعضهم
 على حصوله بعد الزوال<sup>١٠</sup>٠.

٢\_ هناك بعض الشواهد تكشف عن وصول الجيش وعائلة الإمام الحسين الله الكوفة، ودخلوها الكوفة في النهار، فيكونون قد باتوا ليلة الثاني عشر في منزل قريب من الكوفة، ودخلوها في اليوم الثاني عشر، لاسيها وأنّ دخولهم نهاراً لا ليلاً أمر يقتضيه العامل الإعلامي، وزهو الانتصار، والمباهاة بالظفر لدى كلّ مِن عبيد الله بن زياد وعمر بن سعد وأعوانها.

\_

<sup>(</sup>١) الشهرستاني، هبة الدين، نهضة الحسين اليانياني ص١٧٨٠.

<sup>(</sup>٢) المظفر، بطل العلقمي: ج٣، ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) سنتوسُّع في ذلك بعد قليل.

<sup>(</sup>٤) المفيد، الإرشاد: ص٣٥٦. ابن طاووس، اللهوف: ص٩١٠.

<sup>(</sup>٥) الطبسي، مع الركب الحسيني من المدينة إلى المدينة: ج٥، ص١٤٤٠.



٣\_ انشغال الإمام زين العابدين الله والعائلة في اليوم الذي دخلوا فيه الكوفة بعدّة أشياء، كعرضهم على ابن زياد، وإلقائهم الخطب وغير ذلك.

فمِن مجموع هذه القرائن يمكن أن نستنج أنّ أوّل أيّام سجن الإمام زين العابدين اليّلا والعائلة في الكوفة هو اليوم الثالث عشر من المحرّم. وبها أنّ الإمام الرضاء في مناظرته مع الواقفة إلى أنّ حضوره لدفن الإمام الحسين اليّلان كان إعجازياً؛ فخرج من سجن ابن زياد وهم لا يعلمون، فيستنتج أنّ هذا الحضور كان يوم الثالث عشر من المحرّم.

(١) إنّ الذي عليه منهج الإمامية، بل إنّه يعدّ أصل من أصول مذهب الاثني عشرية هو أنّ «المعصوم لا يتولّى أمره إلا المعصوم»، وقد عقد الكليني في الكافي باباً مستقلاً بعنوان (أنّ الإمام لا يُغسلُه إلاّ إمام من الأئمة المِيْكِ). يُنظر: الجزء الأول: ص٥٧٠.

#### الخاتمة

تتبّعنا عِبْر الصفحات السابقة بعض الشبهات التي أُلحقت بشخصية الإمام الحسين الله وثورته العظيمة، وحاولنا من خلال البحث الموضوعي ورصد الشواهد الدقيقة تفنيدها، وإلقاء الضوء على ذلك الفكر المنحرف المتناقض الذي حكم توجهات مُثيروا تلك الشبهات.

فقد حاول أصحاب الشبهات أن يُظهروا الإمام الحسين الله بصورة الرجل الساذج الذي ينخدع بتحضيض ابن الزبير له على الخروج من مكّة إلى العراق تارة، أو برسائل الكوفيين المؤيّدة تارة أُخرى، ولا يُقيم وزناً للناصحين بعدم الخروج، وأنّه بلا كفاءة إدارية أو سياسية أو عسكرية؛ لأنّ حساباته قد أخطأت في إيصاله إلى أُمنيته الذاتية في الحكم، فلم يعدّ العدّة الكافية لتحقيق غرضه، وصمّم على المضي إلى الكوفة؛ لأنّه ظنّ أنّ أهلها سيرجعون لمبايعته حال ظهوره بينهم، وهو بهذا قد اغترّ بقوم ليس لهم عهد، فمضى إلى حتفه بظلفه \_ كما يعبّرون \_ وبالتالي، فهو يشترك في تحمُّل تبعة المصير الذي آلَ إليه.

ومن ناحية أخرى أصبحت ثورة الإمام الحسين الله في نظر هؤلاء خروج غير مبرر، وفتنة لا يصحّ تأييدها؛ لأنها جاءت لتفرقة كلمة المسلمين بعد اجتماع، ولخلع مَنْ بايعه الناس!! ولم يتوّرعوا عن إسناد ذلك إلى أحاديث نبويّة موضوعة حثّت على طاعة الحاكم وإن كان ظالماً، وحذّرت من تبعات الثورة على العُسف والجور.

إنَّها ألسنة التبرير للحاكم الظالم التي حاولت التهاهي مع الحكَّام الفَسقة، وتعطيل



فريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر التي ترسَّخت دينياً وسياسياً بمهارسة الإمام الحسين الله للما فعلياً، على أعلى مستوى من الشعور بالمسؤولية تجاه مفاسد الحكم الأُموي في عهد معاوية ويزيد.

وقد وضعنا بين يدي القارئ الكريم جملة من الردود العلمية لهذه التحريفات والتشويهات.

ونختم كتابنا بتمثُّل ذلك النداء الذي بقي على مدى الأجيال يصمّ آذان الجبّارين، ويُفرح المظلومين: «... الحمد لله الذي قصم عدوك الجبّار العنيد الذي انتزى على هذه الأُمّة بغير رضا منها، ثمَّ قتل خيارها، واستبقى شرارها، وجعل مال الله دولة بين جبابرتها وأغنيائها فبعداً له كها بعدت ثمود...».

إنّ خير ما نبتدأ به: القرآن الكريم

نهج البلاغة، تعليق وفهرسة: صبحي الصالح، تحقيق: فارس تبريزيان، ط۳، قم، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.

## أولاً: المصادر الأوليّة

\_ ابن الأثير، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم الجزري (ت٦٣٠هـ/ ١٢٣٢م).

١- أُسد الغابة في معرفة الصحابة، ط بيروت، ١٣٧٧هـ/ ١٩٥٧م.

٢\_الكامل في التاريخ، ط ٤، بيروت، ١٤٢٣هـ/٢٠٠٢م.

\_الأربلي، أبو الحسن علي بن عيسى بن أبي الفتح (ت٦٩٢هـ/ ١٢٩٢م)

٣ كشف الغمّة في معرفة الأئمّة، قدَّم له: أحمد الحسني، ط قم، ١٣٧٩هـ/ ١٩٥٩م.

-الأصفهاني، أبو الفرج على بن الحسين بن محمد (ت٥٦٥هـ/ ٩٦٦م).

٤ مقاتل الطالبيين، شرح وتحقيق: السيد أحمد صقر، ط إيران، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.

\_ابن أعثم، أبو محمد أحمد الكوفي (ت١٤٣هـ/ ٩٢٦م).

٥ كتاب الفتوح، تحقيق: على شيري، طبيروت، ١٤١٢هـ/ ١٩٩١م.

-البخاري، أبو عبدالله محمد بن إسهاعيل (ت٥٦هـ/ ١٦٩م).

٦\_صحيح البخاري، طبيروت، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠١م.

\_ابن بكار، الزبر (ت٥٦٥هـ/ ٨٩٦م).

٧ الأخبار الموفقيات، تحقيق: سامي مكّى العاني، ط بغداد، ١٣٩٢هـ/ ١٩٧٢م.



\_البكري، أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز بن محمد (ت٤٨٧هـ/ ١٠٩٤م).

٨ـ معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، تحقيق: مصطفى السقا، ط٣، القاهرة،
 ١٤١٧هـ/١٩٩٦م.

البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر (ت٢٧٩هـ/ ٨٩٢).

٩\_ جمل من أنساب الأشراف، حقّقه وقدَّم له: سهيل زكّار ورياض زركلي، ط بيروت،
 ١٤١٧هـ/١٩٩٦م.

٠١- فتوح البلدان، إشراف: لجنة تحقيق التراث، ط بيروت، ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٨م.

\_البيروني، أبو الريحان محمد بن أحمد (ت ٤٤هـ/ ١٤٠٨).

١١ ـ الآثار الباقية عن القرون الخالية، ط بغداد، (بلا.ت).

البيهقى، أبو بكر أحمد بن الحسين (ت٤٥٨هـ/ ١٠٦٥م).

١٢ دلائل النبوّة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، تحقيق: عبد المنعم قلعجي، ط٢، بيروت،
 ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.

الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة (ت٢٩٧هـ/ ٩٠٩م).

١٣ ـ الجامع الصحيح ـ سنن الترمذي، طبيروت، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.

\_التميمي، أبو حنيفة النعان بن محمد (ت٣٦٣هـ/ ٩٧٣م).

١٤ ـ شرح الأخبار في فضائل الأئمّة الأطهار اللِّكِي ، ط بيروت، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م.

ابن تيمية، أبو العباس أحمد بن عبد الحليم (ت٧٢٨هـ/ ١٣٢٧م).

١٥\_ رأس الحسين، تحقيق ودراسة: السيد الجميلي، ط٢، بيروت، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م.

١٦\_منهاج السنّة النبوية، طبيروت، (بلا.ت).

الثقفي، أبو إسحق إبراهيم بن محمد بن سعيد بن هلال (ت٢٨٣هـ/ ٢٩٦م).

١٧ الغارات (أو الاستنفار والغارات)، حقّقه وعلَّق عليه: السيد عبد الزهراء الحسيني الخطيب،
 ط ببروت، ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.

\_الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر (ت٥٥٥هـ/ ٨٦٨م).

۱۸\_ رسائل الجاحظ، رسالة النابتة، تحقیق وشرح: عبد السلام محمد هارون، ط القاهرة،
 ۱۳۸۵هـ/ ۱۹۶۵م.

- ابن جبير، أبو الحسين محمد بن أحمد البلنسي (ت٢١٤هـ/ ١٢١٧م).
- ١٩\_اعتبار المناسك في ذكر الآثار الكريمة والمناسك، طبيروت، ١٤٠٢هـ/ ١٩٨١م.
  - ٠٠ ـ تذكرة بالأخبار عن اتفاقات الأسفار (رحلة ابن جبير)، ط مصر، (بلا.ت).
    - \_الجرجاني، على بن محمد (ت٨١٦هـ/١٤١٣م).
    - ٢١ ـ شرح المواقف، ط مصر، ١٣٢٥ هـ/ ١٩٠٧ م.
    - \_ ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي (ت٩٧٠هـ/ ١٢٠٠م).
- ٢٢ الرد على المتعصِّب العنيد، تحقيق: محمد كاظم المحمودي، (د.م)، ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٢م.
  - \_الحاكم النيسابوري، أبو عبد الله محمد بن عبد الله (ت٥٠٥هـ/١٠١٥).
- ٢٣\_المستدرك على الصحيحين، تحقيق: محمود مطرجي، طبيروت، ١٤٢٣هـ/٢٠٠٢م.
  - ابن حجر، أحمد الهيتمي المكّي (ت٩٧٤هـ/ ١٥٦٦م).
- ٢٤ ـ الصواعق المحرقة في الردّ على أهل البدع والزندقة، طبيروت، ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م.
  - ابن حجر، شهاب الدين أحمد بن علي العسقلاني (ت٥٦هـ/ ١٤٤٨م).
- ٢٥ الإصابة في تمييز الصحابة، وبهامشه الاستيعاب لابن عبد البرّ، ط بيروت، ١٣٢٨هـ/ ١٩٢٨م.
  - ٢٦ الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، تحقيق: محمد سيد جاد الحقّ، ط مصر، (بلا. ت).
    - \_ابن أبي الحديد، عزّ الدين أبو حامد بن هبة الله بن محمد المدائني (ت٢٥٦هـ/ ١٢٥٨م).
      - ٢٧ ـ شرح نهج البلاغة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط٢، ١٣٨٥هـ/ ١٩٦٥م.
  - الحرّاني، أبو محمد الحسن بن على بن شعبة (من علماء القرن الرابع الهجري، العاشر الميلادي).
- ٢٨ تحف العقول عن آل الرسول المن تصحيح: على أكبر غفاري، طهران، ١٣٧٣ هـ/ ١٩٥٣م.
  - \_ابن حزم، أبو محمد على بن أحمد بن حزم الظاهري (ت٥٦٥هـ/١٠٦٣).
  - ٢٩\_الفصل في الملل والأهواء والنحل، ط٢، بيروت، ١٣٩٥هـ/ ١٩٧٥م.
  - \_ابن حمدون، أبو المعالي محمد بن الحسن بن محمد بن على (ت٦٦٥هـ/١١٦٦م).
  - ٣٠ التذكرة الحمدونية، تحقيق: إحسان عباس وبكر عباس، ط بيروت، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٦م.
    - \_ابن حنبل، أبو عبدالله أحمد بن محمد (ت ٢٤١هـ/ ٥٥٥م).
      - ٣١\_ مسند أحمد، طبيروت، (بلا.ت).



ـ ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد الحضرمي (ت٨٠٨هـ/ ٥٠٤٥م).

٣٢\_ تاريخ ابن خلدون (العِبَر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومَن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر)، ط بيروت، ١٤٠٠هـ/ ١٩٧٩م.

\_الخوارزمي، الموفق بن أحمد بن محمد (ت٦٦٥هـ/ ١١٧٢م).

٣٣\_ مقتل الحسين، تحقيق: محمد السماوي، ط قم، ١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٢م.

ابن خياط، أبو عمرو خليفة بن خياط بن أبي هبيرة العصفري (ت٠٤٢هـ/ ٨٥٤م).

٣٤\_ تاريخ خليفة بن خياط، راجعه وضبطه ووثّقه ووضع حواشيه وفهرسه: الدكتور مصطفى نجيب فواز والدكتورة حكمت كشلى فواز، ط ببروت، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م.

\_الدميري، كمال الدين بن موسى بن عيسى (ت٨٠٨هـ/ ١٤٠٥).

٣٥ حياة الحيوان الكبرى، صححه: عبد اللطيف سامر، ط قم، ١٤٢٥ هـ/ ٢٠٠٤م.

- ابن أبي الدنيا، أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد بن سفيان (ت٢٨١هـ/ ١٩٨٤م).

٣٦ كتاب الأشراف، تحقيق: وليد قصّاب، ط الدوحة، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م.

\_الدولابي، أبو بشر محمد بن أحمد بن حمادة الأنصاري (ت٢١هـ/ ٩٢٢م).

٣٧\_الذرّية الطاهرة، تحقيق: محمد جواد الحسيني الجلالي، ط٢، بيروت، ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٨م.

\_الدينوري، أحمد داود (ت٢٨٢هـ/ ٨٩٥).

٣٨\_ الأخبار الطوال، تحقيق: عبد المنعم عامر، مراجعة: جمال الدين الشيّال / ط٢، قم ١٣٧٩هـ/ ١٩٥٩م.

\_الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان (ت٤٨هـ/١٣٤٧م).

٣٩ دول الإسلام، طبيروت، ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.

الزبيري، أبو عبد الله المصعب بن عبد الله (ت٢٣٦هـ/ ٨٥٠م).

٠٤-نسب قريش، عني بنشره وتصحيحه: أ. ليفي بروفنسال، ط القاهرة، ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م.

ـ سبط بن الجوزي، يوسف بن فرغلي البغدادي (ت٢٥٤هـ/ ١٢٥٦م).

ا ٤١ ـ تذكرة الخواص من الأُمَّة بذكر خصائص الأئمَّة اللَّلَيْ، تحقيق: حسين علي زادة، ط قم، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.

\_ابن سعد، محمد بن منيع (ت ٢٣٠هـ/ ٨٤٤م).

- ٢٤ ـ الطبقات الكبرى، طبيروت، (بلا.ت).
- \_السلاوي، أبو العباس أحمد بن خالد الناصري (ت٥١٣١هـ/ ١٨٩٧م).
- ٤٣\_ الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى، تحقيق: جعفر الناصري ومحمد الناصري، ط الدار البيضاء، ١٣٦٥هـ/ ١٩٤٥م.
  - \_السيوطي، أبو الفضل جلال الدين بن عبد الرحمن (ت١٥١٥هـ/ ١٥٠٥م).
  - ٤٤\_ تاريخ الخلفاء، ضبط وتحقيق: رضوان جامع رضوان، ط مصر، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.
    - ٥٥ ـ طبقات الحفاظ، تحقيق: على محمد عمر، ط مصر، ١٣٩٣ هـ/ ١٩٧٣ م.
  - -الشيرواني، حيدر على بن محمد (من أعلام القرن الثاني عشر الهجري / الثامن عشر الميلادي).
- ٢٦\_ ما روته العامّة من مناقب أهل البيت المليّا، تحقيق: محمد الحسّون، ط٢، إيران، ١٤١٧هـ/١٩٩٦م.
  - \_الصنعاني، عبد الرزاق بن همام (ت٢١١هـ/ ٢٢٦م).
  - ٤٧ ـ المصنف، تحقيق: حبيب عبد الرحمن الأعظمي، طبيروت، (بلا.ت).
  - ـ ابن طاووس، على بن محمد بن موسى بن جعفر بن محمد (ت٦٦٤هـ/ ١٢٦٥م).
    - ٤٨ ـ اللهوف في قتلي الطفوف، ط قم، ١٤٢٤ هـ/ ٢٠٠٣م.
    - -الطبراني، أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب اللخمي (ت٣٦٠هـ/ ٩٧٠م).
    - ٤٩ ـ المعجم الكبير، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي، ط٢، القاهرة، (بلا.ت).
      - الطبرسي، أبو منصور أحمد بن على (ت ١٢٢هـ/ ١٢٢٣م).
  - ٥٠ الاحتجاج، تعليقات: محمد باقر الموسوى الخرسان، طبيروت، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.
    - \_الطبرى، محمد بن جرير (ت٣١٠هـ/ ٩٢٢م).
    - ٥١ م. استشهاد الحسين، تحقيق: السيد الجميلي، ط٢، بيروت، ١٤١٨هـ/ ١٩٩٧م.
- ٥٢\_ تاريخ الأُمم والملوك، تقديم ومراجعة: صدقي جميل العطار، ط٢، بيروت، ١٤٢٣هـ/٢٠٠٢م.
- ٥٣\_ جامع البيان عن تأويل القرآن (المعروف بتفسير الطبري)، ضبط وتعليق: محمود شاكر، ط بيروت، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠١م.
  - \_الطريحي، فخر الدين (ت١٠٨٥هـ/ ١٦٧٤م).



- ٥٥ المنتخب في جمع المراثي والخطب، ط النجف، ١٣٨٤ هـ/ ١٩٦٤م.
  - ابن الطقطقي، محمد بن على بن طباطبا (ت٧٠١هـ/ ١٣٠١م).
- ٥٥ الفخري في الآداب السلطانية والدول الإسلامية، مراجعة: محمد عوض إبراهيم بك وعلي الجارم، ط٢، مصر، (بلا.ت).
  - -الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن (ت٢٠٦هـ/ ١٠٦٧م).
    - ٥٦\_ أمالي الشيخ الطوسي، ط قم، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م.
  - ابن طولون الدمشقي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن علي الصالحي (ت٩٥٣هـ/ ١٥٤٦م).
- ٥٧ قيد الشريد من أخبار يزيد، دراسة وتحقيق: كرم حلمي فرحات، ط القاهرة، ١٤٢٦هـ،
  ٢٠٠٥م.
  - ابن الطولوني، الحسن بن الحسين بن أحمد (٩٢٣هـ/١٥١٥م).
- ٥٨\_ النزهة السنيّة في أخبار الخلفاء والملوك المصرية، تحقيق: محمد كمال الدين عزّ الدين علي، ط بيروت، ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٨م.
  - ابن عبد البرّ، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد (ت٤٦٣هـ/ ١٠٧٠م).
- ٥٩\_ الاستيعاب في معرفة الأصحاب بهامش الإصابة لابن حجر، ط بيروت، ١٣٢٨هـ/ ١٩١٠م.
  - ابن عبد الحقّ البغدادي، صفى الدين عبد المؤمن (ت٧٣١هـ/ ١٣٣٨م).
- ٦٠ مراصد الإطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع، تحقيق وتعليق: علي محمد البجاوي، ط بيروت،
  ١٣٧٣هـ/ ١٩٥٤م.
  - ابن عبد ربه، أبو عمر أحمد بن محمد الأندلسي (٣٢٨هـ/ ٩٣٩م).
  - ٦١\_العُقد الفريد، شرحه وضبطه: أحمد أمين وآخرون، ط القاهرة، ١٣٨٤هـ/ ١٩٦٥م.
    - ابن العديم، كمال الدين عمر بن أحمد بن أبي جرادة (ت٦٦٠هـ/ ١٢٦١م).
- ٦٢\_ ترجمة الإمام الحسين من كتاب بُغية الطلب في تاريخ حلب، تحقيق: عبد العزيز الطباطبائي، ط قم، ١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٢م.
  - \_ابن العربي، أبو بكر محمد بن عبد الله بن محمد المعافري (ت٤٣٥هـ/ ١١٤٨م).
  - ٦٣ العواصم من القواصم، حقّقه وعلَّق حواشيه: محبّ الدين الخطيب، ١٤٢٥ هـ/ ٢٠٠٤م.

ـ ابن عساكر، أبو القاسم على بن الحسين بن هبة الله (ت٥٧٣هـ/ ١١٧٧م).

٦٤ ترجمة ريحانة رسول الله الإمام الشهيد الحسين بن علي بن أبي طالب الميالي من تاريخ مدينة
 دمشق، تحقيق: محمد باقر المحمودي، ط بيروت، ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٨م.

- ابن العمراني، محمد بن على بن محمد (ت٥٨٠هـ/ ١٨٤م).
- ٦٥ الإنباء في تاريخ الخلفاء، تحقيق: قاسم السامرائي، ط ليدن، ١٣٩٣ هـ/ ١٩٧٣ م.
- \_الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد بن أحمد الطوسي الشافعي (ت٥٠٥هـ/ ١١١١م).

٦٦\_ إحياء علوم الدين بذيله المغني عن حمل الأسفار في تخريج ما في الأحياء من الأخبار، ط بيروت، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.

\_الفرّاء، أبو يعلى محمد بن الحسين الحنبلي (ت٥٨٥ هـ/ ١٠٦٥).

٦٧ الأحكام السلطانية، صححه وعلّق عليه: محمد سامر الفقي، ط ٢، مصر، ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٥م.

\_ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم (ت٧٦هـ/ ٨٨٩م).

١٤٢٢هـ/ عليه والسياسية، علَّق عليه ووضع حواشيه: خليل منصور، ط بيروت، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠٠م.

- ٦٩\_المعارف، ط٢، بيروت، ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م.
- القرطبي، أبو عمران موسى بن عبدالله (ت٢٠١هـ/ ٢٠٤م).
  - ٠٠ الجامع لأحكام القرآن، طبيروت، ١٣٠٥هـ/ ١٩٨٤م.
  - \_القلقشندي، أبو العباس أحمد بن على (ت ١ ٢٨هـ/ ١٤١٨م).

٧١ صبح الأعشى في صناعة الإنشا، ط القاهرة، ١٣٨٣ هـ/ ١٩٦٣م.

\_ابن قولويه، أبو القاسم جعفر بن محمد (٣٦٧هـ/ ٩٧٧م).

٧٢ كامل الزيارات، صححه وعلَّق عليه: عبد الحسين الأميني، ط النجف، ١٣٥٦هـ/ ١٩٣٧م.

- ابن كثير، عاد الدين أبو الفداء إسهاعيل بن عمر الشافعي (ت٤٧٧هـ/ ١٣٧٢م).

٧٧ البداية والنهاية في التاريخ، تحقيق: محمد عبد العزيز النجار، ط الرياض، (بلا.ت).

\_الكشّي، محمد بن عمر بن عبد العزيز (ت٣٢٨هـ/ ٩٣٩م)

٧٤\_ رجال الكشي، قدَّم له وعلَّق عليه ووضع فهارسه: السيد أحمد الحسيني، ط بيروت،



#### ١٤٣٠هـ/ ٢٠٠٩م.

- \_الكليني، محمد بن يعقوب (ت٩٤٩هـ/ ٩٤٠م)
- ٧٥ الكافي، تحقيق: على أكبر غفاري، ط٥، طهران، ١٣٨٨ هـ/ ١٩٦٨ م.
- -الكنجى الشافعي، أبو عبد الله محمد بن يوسف بن محمد (ت٢٥٨هـ/ ١٢٥٩م).

٧٦\_ كفاية الطالب في مناقب علي بن أبي طالب الملام ، تحقيق: محمد هادي الأميني، ط٣، طهران، ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٣م.

- \_ابن ماجة، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني (ت٧٧٥هـ/ ٨٨٨م).
- ٧٧ تاريخ الخلفاء، تحقيق محمد مطيع الحافظ، ط٢، بيروت، ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٦م.
  - ٧٨ سنن ابن ماجه، ط بيروت، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.
  - الماوردي، أبو الحسن على بن محمد بن حبيب البصري (ت٥٠هـ/ ٥٥ م).
    - ٧٩ الأحكام السلطانية والولايات الدينية، ط٢، مصر، ١٣٨٦ هـ/ ١٩٦٦ م.
      - \_ محبّ الدين الطبري، أحمد بن عبد الله (ت ٢٩٤هـ/ ١٢٩٤م).
- ٠٨- ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى، تقديم ومراجعة: جميل إبراهيم حبيب، ط بغداد، (للا.ت)
  - \_أبو مخنف، لوط بن يحيى بن سعيد الغامدي الأزدي (ت٧٥١هـ/ ٧٧٣م).
  - ٨١ مقتل الحسين الله عليق: الحسن بن عبد الحميد الغفاري، ط قم، ١٣٩٨ هـ/ ١٩٧٧ م.

٨٢\_ نصوص من تاريخ أبي مخنف، استخراج وتنسيق وتحقيق: كامل سلمان الجبوري، ط بيروت، 1819هـ/ ١٩٩٩م.

- \_المسعودي، أبو الحسن على بن الحسين بن على (ت٤٦هـ/ ٩٥٧م).
- ٨٣\_إثبات الوصية للإمام على بن أبي طالب الثَّلاِ، ط٢، بيروت، ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٨م.
  - ٨٤ التنبيه والإشراف، طبيروت، ١٤١٤هـ، ١٩٩٣م.
- ٨٥ مروج الذهب ومعادن الجوهر، عني بتنقيحه وتصحيحه: شارل بلا، ط قم، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠١م.
  - \_مسلم، أبو الحسين بن الحجاج القشيري (ت٢٦١هـ/ ٢٧٨م).
    - ٨٦ صحيح مسلم، طبيروت، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.



- \_ المقدسي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن البناء البشاري (ت ٢٨٠هـ/ ٩٩٠م).
- ۸۷\_ أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، وضع مقدمته وهوامشه وحواشيه: محمد مخزوم، ط
  بيروت، ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٧م.
  - المقريزيي، أبو العباس تقى الدين أحمد بن على (ت٥٤٨هـ/ ١٤٤١م).
  - ٨٨ المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، المعروف بالخطط المقريزية، طبيروت، (بلا.ت).
    - \_ المنذري، زكي الدين عبد العظيم بن عبد القوي (ت٢٥٦هـ/ ١٢٥٨م).
- ٨٩ الترغيب والترهيب من الحديث الشريف، ضبطه وخرّج آياته وأحاديثه: إبراهيم شمس الدين، ط٣، بيروت، ١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٢م.
  - ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد مكرم الإفريقي المصري (ت١ ٧١هـ/ ١٣١١م).
  - ٩٠ لسان العرب، مراجعة وتدقيق: يوسف البقاعي وآخرون، ط بيروت، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.
    - الشيخ المفيد، محمد بن محمد بن النعمان العكبري (ت١٠٢٢هـ/ ١٠٢٢م).
    - ٩١\_ الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، طقم، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.
      - \_المنقرى، نصر بن مزاحم (ت٢١٢هـ/ ٨٢٧م).
    - ٩٢\_وقعة صفين، تحقيق وشرح: عبد السلام محمد هارون، ط قم، ١٩٩٧هـ/ ١٩٩٧م.
      - \_ ابن النديم، أبو الفرج محمد بن أبي يعقوب المعروف بالوراق (ت٣٨٠هـ/ ٩٩٠م).
        - ٩٣ الفهرست، تحقيق رضا تجدد، ط طهران، (بلا.ت).
        - \_النسائي، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب (ت٣٠٣هـ/ ٩١٥).
- 9٤\_ خصائص أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، تحقيق: محمد الكاظم المحمودي، ط إيران، 1819هـ/ ١٩٩٨م.
  - ٩٥ سنن النسائي، طبيروت، (بلا.ت).
  - -النويرى، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب (ت٧٣٣هـ/ ١٣٣٢م).
    - ٩٦ نهاية الإرب في فنون الأدب، ط القاهرة، (بلا.ت).
    - ابن هشام، أبو محمد عبد الملك المعافري (ت١٨٦٨هـ/ ٨٣٣م).
  - ٩٧\_السيرة النبوية، علَّق عليه: طه عبد الرؤوف سعد، ط بيروت، ١٣٩٥هـ/ ١٩٧٥م.
    - \_الهلالي، سليم بن قيس (ت٧٦هـ/ ٢٩٥م).



٩٨\_ كتاب سليم بن قيس الهلالي، تحقيق: محمد باقر الأنصاري الزنجاني، ط٢، إيران، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.

- ابن الوردي، زين الدين عمر بن مظفر (ت٤٩هـ/ ١٣٤٨م).

٩٩\_ تاريخ ابن الوردي، ط بيروت، ١٤١٧هـ، ١٩٩٦م.

\_ياقوت، شهاب الدين بن عبدالله الحموي الرومي (ت٦٢٦هـ/ ١٢٢٨م).

٠٠٠ معجم البلدان، ط بيروت، ١٣٩٨ هـ/ ١٩٧٧م.

اليعقوبي، أحمد بن إسحق بن جعفر بن وهب (ت بعد سنة ٢٩٢هـ/ ٢٠٤م).

١٠١\_ تاريخ اليعقوبي، علَّق عليه: خليل المنصور، ط بيروت، ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م.

#### ثانياً: المقابلات الشخصية:

- محمود إسهاعيل عبد الرازق، أستاذ في كلية الآداب/ جامعة عين شمس، مصر.

١) ٧ مايس، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م في كلية الآداب/ جامعة عين شمس، مصر.

٢) ١٠ مايس، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م في كلية الآداب/ جامعة عين شمس، مصر.

٣) ١٣ مايس، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م في داره بالمنصورة، مصر.

#### ثالثاً: المراجع العربية والمعرّبة:

-إبراهيم، محمد أبو الفضل وعلي محمد البجاوي.

١- أيَّام العرب في الإسلام، ط٤، القاهرة، ١٣٩٤هـ/ ١٩٧٤م.

\_ الأمين، السيد محسن

٢\_المجالس السنية، ط٥، بيروت، ١٣٩٤هـ/ ١٩٧٤م.

\_اوسبورن.

٣-الماركسية والتحليل النفسي، ترجمة: د. سعاد الشرقاوي، ط٢، القاهرة، ١٤٠١هـ/ ١٩٨٠م.

\_ بحر العلوم، مهدي

٤ الفوائد الرجالية، ططهران، (بلا.ت).

-بيضون، إبراهيم.

٥\_ الحجاز والدولة الإسلامية \_ دارسة في إشكالية العلاقة مع السلطة المركزية في القرن الأوّل الهجري، ط بيروت، ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م.

٦\_ من دولة عمر إلى دولة عبد الملك \_ دراسة في تكوين الاتجاهات السياسية في القرن الأوّل الهجري، ط قم، ١٤٢٧هـ/ ٢٠٠٦م.

\_التسترى، جعفر

٧- الخصائص الحسينيّة، طبروت، (بلا.ت)

ـ الجابري، عامر

٨ دفن شهداء واقعة الطف دراسة تاريخية تحليلية، ط النجف، ١٤٣٤هـ ١٢٠١م.

- الجبرى، عبد المتعال

٩\_حوار مع الشيعة حول الخلفاء الراشدين وبني أُمية، ط مصر، ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٥م.

\_جعفر، صادق.

١٠ ـ المشروع الاستراتيجي للنبي وأوصيائه التيلاء ط بيروت، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٤م.

- الجمل، وحيد عبد الحكيم.

١١ ـ سيرة الحسين في الشعر العربي حتى نهاية العصر العباسي الأوّل، رسالة ماجستير غير منشورة،
 كلية الآداب/ جامعة القاهرة، ١٤٠١هـ/ ١٩٨٠م.

- الجميلي، السيد.

۱۲\_ تحقيق ودراسة كتاب استشهاد الحسين للإمام الطبري ويليه رأس الحسين لشيخ الإسلام ابن اليمية، ط۲، بيروت، ۱٤۱۷هـ/ ۱۹۹۷م.

- الجندي، عبد الحليم.

١٣ ـ الإمام جعفر الصادق، ط القاهرة، ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٦م.

\_حسن، إبراهيم حسن.

١٤ ـ تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي، ط٧، القاهرة، ١٣٩٤ هـ/ ١٩٧٤ م.

\_حسن، على إبراهيم.

١٥ ـ زعماء الإسلام ـ تراجم ٣١ من زعماء المسلمين من البعثة النبوية إلى آخر العصر الأُموي، ط القاهرة، ١٩٨١هـ/ ١٩٨٠م.



١٦ التاريخ الإسلامي العام \_ الجاهلية \_ الدولة العربية \_ الدولة العباسية، ط٦، القاهرة،
 ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.

- الحسنى، السيد نبيل

١٧ ـ الأنثر وبولوجيا الاجتماعية الثقافية لمجتمع الكوفة عند الإمام الحسين ﷺ ـ دراسة إسلامية في علم الأناسة المعاصر، ط بيروت، ١٤٣٠هـ/ ٢٠٠٩م.

\_الحسني، هاشم معروف.

١٨ ـ سيرة الأئمّة الاثنى عشر، ط٥، إيران، ١٤٢٧ هـ/ ٢٠٠٦م.

\_حسين، طه.

19\_الفتنة الكبرى (عثمان بن عفان)، ط ١٣، القاهرة، ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م.

\_ حمادة، محمد ماهر.

٢٠ دراسة وثقية للتاريخ الإسلامي ومصادره من عهد بني أُمية حتى الفتح العثماني لسورية ومصر، طبيروت، ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٨م.

\_الحوفي، أحمد محمد.

٢١\_ آدب السياسة في العصر الأُموي، ط بيروت، ١٣٨٥هـ/ ١٩٦٥م.

\_خالد، خالد محمد.

٢٢\_أبناء الرسول في كربلاء، ط ٨، القاهرة، ١٤٢٥ هـ/ ٢٠٠٤م.

\_الخربوطلي، علي حسني

٢٣\_عشر ثورات في الإسلام، ط٢، بيروت ١٣٩٩ هـ، ١٩٧٨ م.

٢٤\_المختار الثقفي مرآة العصر الأُموي، ط مصر، ١٣٨٢هـ/ ١٩٦٢م.

- الخضرى بك، محمد.

٢٥ - محاضر ات تاريخ الأمم الإسلامية - الدولة الأموية - ط مصر ، ١٣٩٨ هـ/ ١٩٧٧ م.

\_خليف، يوسف.

٢٦\_حياة الشعر في الكوفة إلى نهاية القرن الثاني للهجرة، ط القاهرة، ١٣٨٨ هـ/ ١٩٦٨ م.

ـ دسوقى، محمد عزب

٧٧\_القبائل العربية في بلاد الشام منذ ظهور الإسلام إلى نهاية العصر الأُموي، ط مصر، ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م.

\_رضا، محمد

٢٨\_الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنّة، ط ببروت، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.

- الريس، محمد ضياء الدين.

٢٩\_ الخراج والنظم المالية للدولة الإسلامية، ط٥، القاهرة، ١٤٠٦/ ١٩٨٥م.

\_زراقط، عبد المجيد.

٣٠ دراسات في التراث الأدبي، طبيروت، ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م.

\_زيدان، جرجي.

٣١\_غادة كربلاء، طبروت، (بلا.ت).

\_الساعدى، نعمة هادى.

٣٢\_الإمام الحسين الله والفكر السياسي، طبيروت، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.

-السحار، عبد الحميد جودة.

٣٣\_ أهل بيت النبي، ط مصر، ١٣٩٨هـ/ ١٩٧٧م.

٣٤\_ حياة الحسين، ط مصر ، ١٣٩٨ هـ/ ١٩٧٧م.

ـ سرور، محمد جمال الدين.

٣٥\_ الحياة السياسية في الدولة العربية الإسلامية خلال القرن الأول والثاني بعد الهجرة، ط القاهرة،

۱٤۰٠هـ/ ۱۹۷۹م.

\_سعد، طه عبد الرؤوف وسعد حسن محمد.

٣٦\_ السيدة زينب أُخت الحسين، ط القاهرة، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.

\_ أبو السعود

٣٧ الشيعة النشأة السياسية والعقيدة الدينية، ط ٢، القاهرة، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.

\_شاه ناصر الدين.

٣٨\_العقائد الشيعيّة (تعريف بالفرق الشيعية ونقدها)، ط مصر، ١٤٠٨ هـ، ١٩٨٧م.

\_شاهين، حمدي.

٣٩\_ الدولة الأُموية المفترى عليها \_ دراسة الشبهات وردّ المفتريات، ط٢، القاهرة، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.



- الشرقاوي، عبد الرحمن
- ٠٤- ثآر الله \_ الحسين ثائراً، الحسين شهيداً (مسرحية شعرية)، ط القاهرة، ١٣٨٩هـ/ ١٩٦٩م.
  - -الشريف، أحمد إبراهيم.

١٤ دور الحجاز في الحياة السياسية العامّة في القرنين الأول والثاني الهجري، ط القاهرة،
 ١٣٨٨هـ/١٩٦٨م.

\_شلبي، أحمد

٤٢ ـ موسوعة التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية ـ الدولة الأُموية والحركات الفكرية والثورية خلالها، ط٩، القاهرة، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٦م.

-الشمرى، هزاع بن عبد.

٤٣ حقائق عن أمير المؤمنين يزيد بن معاوية، ط اليامة، ١٣٩٥هـ/ ١٩٧٥م.

\_شمس الدين، محمد مهدي.

٤٤ أنصار الحسين / دراسة عن شهداء ثورة الحسين الرجال والدلالات، ط طهران،
 ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٦م.

٥٥\_ثورة الحسين ظروفها الاجتماعية وآثارها السياسية، ط٦، بيروت، ١٤٠١هـ/ ١٩٨١م.

٤٦\_نظام الحكم والإدارة في الإسلام، ط٧، بيروت، ١٤٢٠هـ/٢٠٠٠م.

- الشهرستاني، السيد هبة الدين

٤٧\_ نهضة الحسين، ط بغداد، ١٤٢٨هـ/٢٠٠٧م

\_صالح، أحمد عباس.

٤٨ اليمين واليسار في الإسلام، ط٢، بيروت، ١٣٩٣ هـ/ ١٩٧٣ م.

\_صالح، محمد أمين.

93\_ العرب والإسلام من البعثة النبوية حتى نهاية الخلافة الأُمُوية ، ط القاهرة، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.

\_صبري، أحمد.

• ٥ ـ رأس الحسين تناقض العوامل الذاتية ومنهج الحراك التاريخي، ط مصر، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠٢م.

\_ صبيح، محمود السيد.



٥١ \_أخطاء ابن تيمية في حقّ رسول الله عَيَاللهُ وأهل بيته، ط مصر ، ١٤٢٤ هـ/ ٢٠٠٣م.

٥٠ خصوصية وبشرية النبي عَيَالله عند قتلة الحسين، ط القاهرة، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.

\_الصدر، محمد باقر.

٥٣\_ الحسين يكتب قصّته الأخيرة، تحقيق وتعليق ومراجعة: صادق جعفر الروازق، ط قم، ١٤٢٧هـ/٢٠٠٦م.

- الصدفي، شريف راشد.

٥٤ أبداً حسين، ط قم، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.

-الطبسي، محمد جعفر

٥٥\_ مع الركب الحسيني من المدينة إلى المدينة \_ وقائع الطريق من كربلاء إلى الشام، ط قم، ١٤٢٨هـ/٢٠٠٧م.

-الطبسي، محمد جواد.

٥٦ مع الركب الحسيني من المدينة إلى المدينة ـ وقائع الطريق من مكّة إلى كربلاء، ط قم،
 ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.

ـ عابدين، محمد على.

٥٧ الدوافع الذاتية لأنصار الحسين، ط٣، قم، ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٣م.

\_عبد الأخر، أبو الوفا أحمد.

٥٨\_ التآمر على التاريخ الإسلامي، راجعه وقدّم له: الدكتور محمد كامل البنا، ط القاهرة، ١٤١٠هـ/ ١٩٩٠م.

-عبد الحميد، صائب.

9 مـ تاريخ الإسلام الثقافي والسياسي مسار الإسلام بعد الرسول ونشأة المذاهب، ط بيروت، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م.

٠٠- ابن تيمية حياته عقائده موقفه من الشيعة وأهل البيت، ط قم، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م.

\_عبد العال، محمد.

٦١\_ الحالة السياسية للمدينة المنوّرة إبان الحكم الأُموي، ط دسوق، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.

-العلايلي، عبد الله.



٦٢ الإمام الحسين سمو المعنى في سمو الذات، طبيروت، (بلا.ت).

\_عبد العليم، محمد محمود.

٦٣\_سيدنا الأمام الحسين، ط القاهرة، ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٣م.

\_عبد اللطيف، عبد الشافي محمد.

٦٤\_ العالم الإسلامي في العصر الأُموي (٤١هـ ـ ١٣٢هـ/ ٦٦١م ـ ٧٥٠م) دراسة سياسية، ط القاهرة، ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٤م.

\_العقّاد، عباس محمود.

٦٥ ـ أبو الشهداء الحسين بن على، تحقيق: محمد جاسم الساعدي، ط طهران، ١٤٢٥ هـ/ ٢٠٠٤م.

\_ أبو علم، توفيق.

٦٦\_ الحسين بن على، ط٦، القاهرة، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.

-عويس، عبد الحليم.

٦٧\_ بنو أُمية بين السقوط والانتحار، ط القاهرة، ١٣٨٦هـ/ ١٩٦٦م.

\_عويس فهمي.

٦٨\_شهيد كربلاء الإمام الحسين بن على بن أبي طالب التيلام، ط مصر، ١٣٦٨هـ/ ١٩٤٨م.

ـ عياد، عبد الرحمن.

٦٩\_نظام الحكم والصحوة الإسلامية، ط القاهرة، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٥م.

\_عيسى، إبراهيم.

٧٠ دم الحسين قصّة قتل سيدنا الحسين والانتقام من القتلة، ط القاهرة، ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م.

\_عيش، محمد أحمد.

٧١ صوت الحسين، ط القاهرة، ١٣٨٣ هـ/ ١٩٦٣م.

\_غريب، مأمون.

٧٧\_ الإمام الحسين التي حياته استشهاده، ط القاهرة، ١٤١٨هـ/ ١٩٩٧م.

٧٣\_بطلة كربلاء السيدة زينب المُثَلاً، ط القاهرة، ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩هـ.

-غنيم، عبد العزيز.

٧٤ الثورات العلويّة في العصر الأُموي، ط القاهرة، ١٣٩٦هـ/ ١٩٧٦م.

\_فرحات، كرم حلمي.

٧٥ دراسة في مقدّمة تحقيق كتاب قيد الشريد من أخبار يزيد لابن طولون الدمشقي (ت٩٥٣هـ/١٥٤٦م)، ط القاهرة، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.

\_فلهاوزن، يوليوس.

٧٦\_ أحزاب المعارضة السياسية الدينيّة في صدر الإسلام: الخوارج، والشيعة، ترجمه عن الألمانية: الدكتور عبد الرحمن بدوي، ط ٢، (د.م)، ١٣٩٦هـ/ ١٩٧١.

-القرضاوي، يوسف.

٧٧\_ تاريخنا المفتري عليه، ط القاهرة، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.

\_قرون، عرفات القصبي.

٧٨ عظمة الإمام الحسين، ط مصر، ١٣٩٨ هـ/ ١٩٧٧م.

- القمّي، الشيخ عباس

٧٩\_الكني والألقاب، (د.م)، (بلا.ت)

\_ كاشف الغطاء، الشيخ محمد حسين

٠٠- نبذة من السياسة الحسينيّة، ط بيروت، ١٤٢٨ هـ/ ٢٠٠٧م.

\_الكرمي، ناصر.

٨١ الإمام الحسين كها رأيت، ط إيران، ١٤٢٦ هـ/ ٢٠٠٥م.

\_ كريم، سامح.

٨٢\_ أعلام في التاريخ الإسلامي في مصر أفكار للتجديد ومواقف للحياة، ط ٢، القاهرة، ١٤١٧ هـ/ ١٩٩٧م.

\_أبوكف، أحمد.

٨٣ ـ آل بيت النبي الميلا في مصر ، ط٣، القاهرة ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م.

\_لطفي، حسن أحمد.

٨٤ الشهيد الخالد الحسين بن علي، ط مصر، ١٣٦٧ هـ/ ١٩٤٧م.

\_ماجد، عبد المنعم.

٨٥ التاريخ السياسي للدولة العربية عصور الجاهلية و النبوة والخلفاء الراشدين، ط٦، القاهرة،

٠٠٤١هـ/ ١٩٧٩م.

\_محمد، أحمد رمضان أحمد.

٨٦\_ حضارة الدولة العربية في عهد الرسول والخلفاء الراشدين والدولة الأُموية ، ط مصر، ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٨م.

\_محمد، أحمد فهمي.

٨٧ ريحانة الرسول سيدنا الحسين، ط القاهرة، (بلا.ت).

\_محمد، سعاد ماهر.

٨٨ مساجد مصر وأوليائها الصالحون، ط القاهرة، ١٣٩١هـ/ ١٩٧١م.

\_محمد، سعد حسن.

٨٩\_أهل البيت في مصر، تقديم: طه عبد الرؤوف سعد، ط القاهرة، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.

ـ مرجان، زينب فاضل رزوقي.

٩٠ أحوال مصر الإدارية والاقتصادية والاجتماعية من التحرير حتى نهاية العصر الراشدي، ط

بغداد، ۱٤۲٤هـ/۲۰۰۳م.

\_مشتهري، عبد اللطيف.

٩١ - سيد شباب أهل الجنة الإمام الحسين، ط مصر، (بلا.ت).

- المظفر، عبد الواحد

٩٢\_بطل العلقمي، ط بيروت، ١٤٢٨هـ/ ٢٠٠٩م.

\_منصور، محمود.

٩٣\_ الشقيقان في كربلاء الإمام الحسين والسيدة زينب، ط ٢، القاهرة، ١٣٩١هـ/ ١٩٧١م.

- الميلاني، السيد على الحسيني،

٩٤ مَن هم قتلة الحسين؟ شيعة الكوفة؟ ط قم، ١٤٢٩هـ/٢٠٠٨م.

-النجار، عامر.

٩٥ الشيعة وإمامة على، ط القاهرة، ١٤٢٥ هـ/ ٢٠٠٤م.

-النجار، عبد الوهاب.

٩٦ الخلفاء الراشدون، طبروت، ١٤٠٠هـ/ ١٩٧٩م.

-النجار، محمد الطيب.

٩٧ الدولة الأُموية في الشرق بين عوامل البناء ومعاول الفناء، ط٣، القاهرة، ١٣٩٨ هـ/ ١٩٧٧م.

\_النصراوي، حسن عبد الأمير.

٩٨\_ رأس الحسين الله من الشهادة إلى الدفن، ط بيروت، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.

\_نصر الله، إبراهيم.

٩٩ \_ آثار آل محمد الملط في حلب، ط حلب، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٥م.

\_أبو النصر، عمر.

٠٠٠ ـ الحسين بن على حفيد محمد بن عبد الله، ط بيروت، ١٣٥٣ هـ/ ١٩٣٤ م.

١٠١\_ فاطمة بنت محمد اللي الم الم الم الم ١٣٥٣ هـ/ ١٩٣٥م.

-النفيس، أحمد راسم.

۱۰۲ على خطى الحسين، ط ايران، ۱۶۱۸هـ/ ۱۹۹۷م.

-الهديبي، حبيب إبراهيم.

١٠٣ ـ قراءات في بيانات الثورة الحسينيّة وأبعادها الرئيسية ـ العقيدي السياسي الاجتماعي الروحي الإعلامي، ط إيران، ١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٢م.

-الورداني، صالح.

١٠٤ السيف والسياسة صراع بين الإسلام النبوي والإسلام الأُموي، طبيروت،
 ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م.

\_يوسف، أحمد يعقوب.

1 · ٥ \_ أمير المؤمنين سيدنا عثمان بن عفان ثالث الخلفاء الراشدين من الإسلام إلى الاستشهاد، ط القاهرة، ٢ ٠ ٠ ٢ م.

\_يوسف، حسين محمد.

١٠٦\_سيد شباب أهل الجنّة الحسين بن علي الثِّلة ، ط القاهرة ، ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٨م.



#### رابعاً: الرسائل الجامعية

#### - الجابري، على رحيم أبو الهيل

١ـ السياسة الأُموية المضادة للإمام على الله ـ دراسة في سياسة السب، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية التربية، جامعة البصرة، ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٨م.

#### \_الحسناوي، ختام راهي مزهر.

٢- المعارضة في الدولة العربية الإسلامية (١١هـ/ ١٣٢م ـ ٤١هـ/ ١٦٦م)، أُطروحة دكتوراه غير منشورة، كلية الآداب/ جامعة الكوفة، ١٤٢٨هـ/ ٢٠٠٧م.

#### ـعلي بيج، أمير جواد كاظم

٣ـ الحائر الحسيني دراسة تاريخية (٦١هـ/ ١٦٠٠م ـ ٢٥٦هـ/ ١٢٥٨م)، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الآداب/ جامعة الكوفة، ١٤٢٨هـ/ ٢٠٠٧م.

### خامساً: الموسوعات ودوائر المعارف:

ـشريفي، محمد وآخرون

١ ـ موسوعة كلمات الإمام الحسين اليلا، طقم، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م.

# المحتويات

| الإهداء                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| مقدمة المركز                                                                                 |
| المقدّمة                                                                                     |
| شبهة: تسمية الإمام الحسين الله حرباً                                                         |
| شُبهة: إنَّ الإمام الحسين عليَّة لم يروِ أحاديث جدِّه عَيَّاتُهُ                             |
| شُبهة: الإمامان الحسن والحسين النِّلا ليسا ابني النبي عَيَّالله                              |
| شبهة: مشاركة الإمام الحسين الله في الفتوح (إفريقيا، طبرستان، جرجان، قسطنطينية، مصر) ٢٩       |
| شبهة: نخالفة الإمام الحسين الله للإمام الحسن الله في الصلح                                   |
| مجموعة شبهات للطعن في مشروعية ثورة الإمام الحسين الله                                        |
| شبهة: لماذا لم يعلن الإمام الحسين النَّا الثورة في عهد معاوية طالما كان عهد معاوية عهد مظالم |
| وإفساد؟                                                                                      |
| شبهة: نزاهة يزيد عن المنكرات                                                                 |
| شبهة: شذوذ الإمام الحسين المالم عن الأُمّة في ترك بيعة يزيد٥٥                                |
| شبهات حول موقف الكوفيين من ثورة الإمام الحسين الجالي                                         |

| شبهة: التحريف في كتاب الإمام الحسين المثل إلى أهل البصرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تحميل أهل الكوفة المسؤوليّة التاريخيّة في مقتل الإمام الحسين ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| شبهة: لم يكن إسراع الإمام الحسين على بالخروج عن مكّة مخافة انتهاك الأُمويين للحرم٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| شبهة: اختيار الإمام الحسين الله للعراق كان اغتراراً برسائل الكوفيين المؤيدة له٨٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| شبهة: تخطئة الإمام الحسين علي في اصطحابه عياله معه إلى كربلاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| شبهة: إنَّ الإمام الحسين اللَّهِ همَّ بالرجوع عن الثورة وبلوغ العراق بعد وصول خبر استشهاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| مسلم بن عقيل الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| شبهة: إنَّ الإمام الحسين على فكَّر بالرجوع عن دخول الكوفة بعد لقائه بالحُرِّ الرياحي ١٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| شبهة: مفاوضة الإمام الحسين ﷺ لعمر بن سعد في ساحة النزال بأن يبايع يزيـد أو يرجـع عـن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الثورة!!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| شبهة: استبعاد استخدام الجيش الأُموي لأساليب القسوة مع الإمام الحسين الله المام المستخدام الجيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| شبهة: استبعاد استخدام الجيش الأُموي لأساليب القسوة مع الإمام الحسين الله وأهل بيته في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| أرض المعركةأرض المعركة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| شبهة: غلو الشيعة في ذكر الظواهر التي أعقبت شهادة الإمام الحسين الله السين الله المسام العسين الله المسام ال |
| شبهة: إنكار الأخبار الواردة بسبي أهل بيت الإمام الحسين ﷺ بعد استشهاده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| شبهة: عدم إرسال رأس الإمام الحسين الله إلى يزيد في الشام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| شبهة: إنّ الثورة تؤدّي إلى الفتنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| شبهة: إغراء عبد الله بن الزبير للحسين الله الخروج من مكّة إلى الكوفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |



| شُبهة: إن الإمام الحسين على خرج ولم يَعدّ العُدّة اللازمة والكافية لتحقيق النصر ١٦٥           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| شُبهة: إنّ ثورة الإمام الحسين الله كانت بدون وجود أسباب حقيقية لمصلحة الأُمّة١٦٩              |
| شُبهة: ليس في الثورة على الحاكم الجائر مصلحة في دنيا ولا ديـن وأنّ ثـورة الإمـام الحسـين الله |
| زادت الشرّ، وأوجبت الفتن                                                                      |
| شبهة: إهمال الحسين ﷺ لتنظيم دعوته ونشرها بين الناس                                            |
| زمان دفن الإمام الحسين الله وحضور الإمام زين العابدين الله لدفنه                              |
| حضور الإمام زين العابدين الله لدفن الإمام الحسين الله والشبهات المثارة حوله ١٨٥               |
| الخاتمة الخاتمة                                                                               |
| المصادر والمراجع                                                                              |
| المحتويات                                                                                     |