

# جَولَبُ لَمُنْ النَّالِيَ النَّالِيَّةِ النَّالِيَةِ النَّالِيَةِ النَّالِيَةِ النَّالِيَةِ

الشَّريفُ المرتَضيٰ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ الموسَوِيُّ، عَلَمُ الهُدَىٰ (٣٥٥-٤٣٦هـ)



حقيق عُلَّةُ مُزْالِكُةً قَتْرَكِ

مولفات الشريف الرضي / ٢٠



```
سرشناسه: سيدمرتضي، عليّ بن حسين، ٣٥٥ - ۴٣۶ ق.
      عنوان و نام يديدآور: جواب المسائل الطرابلسيّات (الأولى والثانية والثالثة)/ الشريف المرتضى على بن الحسين الموسوي علم الهدئ،
تحقيق: عدّة من المحققين: حيدر البياتي ... [و ديگران]؛ إشراف: محمّد حسّين الدرايتي؛ إعداد: مركز المؤتمرات العلميّة
                   والبحوث الحرّة التابع لموسية دارالحديث.
مشخصات نشر:  مشهد المقدّسة: الأستانة الرضويّة المقدّسة، مجمع البحوث الإسلاميّة، ١٤٤١ق. ـ ـ ١٣٩٨.
                                                                                              مشخصات ظاهری: ٦٤١ ص.
                                فروست: المؤتمر الدولي لذكري ألفيّة الشريف المرتضى، مؤلّفات الشريف المرتضى؛ ٢٠.
                                                                              شابک: ۷-۴۳۸-۶-۶۰-۹۷۸
                                                                                                وضعیت فهرست نویسی: فیپا.
                                                                                                یادداشت: عربی.
         يادداشت: تحقيق: عدّة من المحقّقين حيدر البياتي، حميد العطائي النظري، حبالله النجفي، مصطفى باركاهي.
                                                یادداشت: کتابنامه: ص. [٥٩٦] - ٦١٤؛ همچنین به صورت زیرنویس.
                                                                                               بادداشت؛ نمايه.
                                                               موضوع: كلام شيعه اماميه -- پرسشها و پاسخها.
                                                                                شناسهٔ افزوده: بیاتی، حیدر، ۱۳۵۹-
                             شناسهٔ افزوده: مؤسسه علمی فرهنگی دارالحدیث. مرکز همایشهای علمی و پژوهشهای آزاد.
                                                                             شناسهٔ افزوده: بنیاد پژوهشهای اسلامی.
                                                                                         ردهبندی دیویی: ۲۹۷/۴۱۷۲.
                                                                                          ردەبندى كنگرە: ۵-BP ۲۱۱/۵
                                                                                            شمارهٔ کتاب شناسی ملّی: ۲۱۰۸۴۷۱.
```





المؤتمر الدولي لذكري ألفية الشريف المرتضى \_ مؤلّفات الشريف المرتضى ٢٠/ جواب المسائل الطرابلسيّات (الأولى والثانية والثالثة) الشريف المرتضى على بن الحسين الموسوى، علم الهدى تحقيق: عدّة من المحقّقين حيدر البياتي، حميد العطائي النظري، حتِالله النجفي و مصطفى بارگاهي

إشراف: محمدحسين الدرايتي

الإحراج الفنّى: محمّد كريم الصالحي

تصميم الغلاف: نيما نقوي

الطبعة الأولى: ١٤٤١ق/١٣٩٩ش/٤٠٠ نسخة، وزيري/الثمن: ٧٧٥٠٠٠ريال إيراني الطباعة: مؤسسة الطبع والنشرالتابعة للأستانة الرضويّة المقدّسة

مجمع البحوث الإسلاميّة ، ص.ب: ٣٦٦ -٩١٧٣٥

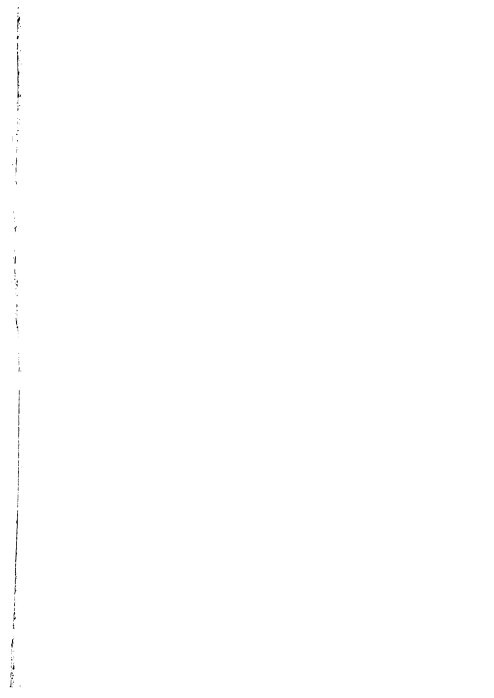
هاتف و فاكس وحدة المبيعات في مجمع البحوث الإسلاميّة: ٣٢٢٣٠٨٠٣-٥١٠ مؤسسة العلميّة-الثقافيّة في دارالحديث، قم: ص.ب: ٨١٦-٣٧١٨٥

هاتف مركز المبيع في مؤسسة العلميّة - الثقافيّة في دار الحديث:٣٧٧٤٠٥٤٥ - ٢٥-

info@islamic-rf.ir www.islamic-rf.ir 🔷 حقوق الطبع محفوظة للناشر 🔇

## الفهرس الإجمالي

| <b>v</b> | مقدّمة التحقيق                               |
|----------|----------------------------------------------|
| ۸        | الفصل الأوّل: بحث حول تاريخ طرابلس و أعلامها |
| ٣٧       | الفصل الثاني: دراسة حول المسائل الطرابلسيّات |
| ۸٠       | الفصل الثالث: التعريف بالنسخ و منهج التحقيق  |
| ٩٧       | نماذج من صور المخطوطات                       |
| ١٢١      | جواب المسائل الطرابلسيّات الأُولى            |
| YV0      | جواب المسائل الطرابلسيّات الثنانينة          |
| ٤٠٧      | جواب المسائل الطرابلسيّات الشالشة            |
| ^7V      | الفهاب المامة                                |



#### مقدّمة التحقيق

# بسم الله الرحمن الرحيم

بعد أنْ ضرب التشيّع بأطنابه في الشام، و توثّقت عُراه في فترة متقدّمة نسبياً من التاريخ الإسلامي و خاصّة في القرن الخامس الهجري، أخذت مسائل أهل هذه البلاد تترى على علماء بغداد من الإماميّة، و بالخصوص على الشريف المرتضى رحمه الله، فقد وُجّهت إليه مسائل من مختلف مدن الشام، مثل حلب، و دمشق، و صيدا، و طرابلس، و هو يدلّ على تمدد التشيّع في هذه المدن الكبيرة و العريقة، و على مدى النفوذ الذي اكتسبته بغداد، و علماؤها بين شيعة الشام في ذلك العصر.

و يظهر أنّ اتصال الشام ببغداد من خلال إرسال المسائل قد أخذ بالاشتداد في عصر الشريف المرتضى (ت ٤٣٦هه)، حيث لا نشاهد هذا الأمر بهذا الحجم في عصر أستاذه الشيخ المفيد (ت ١٣٥هه)، و هو يدلّ على حصول تطوّرٍ علميّ و نهضةٍ فكريّة في الشام بصورةٍ عامّة في هذا الوقت من القرن الخامس، حيث احتوت هذه المسائل و خاصّة المسائل الطرابلسيات - التي وصل معظمها إلينا خلافاً لأخواتها التي فقدت بالكامل أو بقيت منها مسألة أو مسألتان - على مسائل فكريّة عميقة و دقيقة للغاية.

و نحاول هنا التقديم للمسائل الطرابلسيّات حيث قسّمنا البحث إلى ثلاثة فصول: الأوّل: بحث حول تاريخ طرابلس و أعلامها.

الثاني: دراسة حول المسائل الطرابلسيات.

الثالث: التعريف بالنسخ و منهج التحقيق.

## الفصل الأول

## بحث حول تاريخ طرابلس و أعلامها

و لأجل تمييزها عن سميّتها في شمال أفريقية ـ حيث دولة ليبيا اليوم ـ سمّيت هذه: «أطرابلس» ممّيت هذه: «أطرابلس» و تلك: «طرابلس» أو سمّيت هذه التزام الجميع و تلك: «طرابلس» مع ذلك قد يحصل خلط بين المدينتيّن؛ لعدم التزام الجميع بهذه التسميات.

و قد بنيت طرابلس الشام ـ حيث دولة لبنان اليوم ـ على لسانٍ بحري غائر في البحر، يحيط به البحر الأبيض المتوسّط من ثلاث جهات، و يتّصل باليابسة من جهة واحدة. وقد أتاح هذا الموقع الجغرافي للمدينة إمكانيّة أن تكون عصيّة على الأعداء من جهة البرّ، فلا يمكن حصارها برّاً إلا بصعوبة؛ و ذلك لانفتاحها على العالم من جهة البحر.

١. القاموس المحيط، ج٢، ص٢٢٦.

٢. تاريخ طرابلس السياسي و الحضاري عبر العصور، ج ١، ص ٢٥ و ما بعدها.

٣. القاموس المحيط، ج٢، ص٢٢٦.

و فتحت طرابلس على يد المسلمين سنة ٢٥ه في عهد عثمان، و على يد القائد سفيان بن مجيب الأزدي ، و بذلك انضوت تحت الحكم الإسلامي، و تحوّلت إلى مدينة إسلامية مدّة تقرب من خمسة قرون، و تداولتها مختلف الأسر الحاكمة التي حكمت بلاد المسلمين من أُمويين و عباسيين و غيرهم، إلى أن سقطت بأيدي الصليبيّن سنة ٢٠٥ه، أو ٥٠٣ه، و تحوّلت إلى إمارة صليبيّة لمدّة تقرب من قرنين من الزمن، أي إلى سنة ٦٨٨ه، حيث تمكّن الملك المملوكي المنصور قلاوون (ت ٦٨٩هه) من فتحها من جديد، و إسقاط الحكم الصليبي.

و لكن الغريب أنّ الذي قام به قلاوون بعد فتح المدينة هو أنّه أمر بهدمها و تسويتها بالأرض بحجّة كونها عرضة لغارات الإفرنج، و قام ببناء مدينة جديدة على مسافة تبعد عن موقع المدينة القديمة بنحو ميل في منطقة تدعى: وادي الكنائس ، و سمّيت أيضاً: «طرابلس الشام». و بذلك أسدل الستار على مدينة طرابلس الفينيقيّة الإسلاميّة، حيث بادت و باد أهلها، و صارت أثراً بعد عين، و ذلك في سنة ٦٨٨ ه.

و أمّا طرابلس الجديدة التي ما زالت قائمةً إلى اليوم، فلا ترتبط بالقديمة لا بالسكّان و لا بالمكان، فسكّان تلك غير سكّان هذه، و مكانها غير مكانها، و إنّما الرابط الوحيد بينهما هو الاسم فقط، و ربما بعض الأنقاض التي نقلت من مكان المدينة القديمة المهدّمة للاستعانة بها على بناء الجديدة. و لذلك حَقَّ أن لا يُكتفى بتسمية الجديدة باسم «طرابلس الشام» فقط، بل ينبغي تقييدها باسم «الجديدة» لتمييزها عن المدينة القديمة البائدة، كما يمكن تسميتها باسم «طرابلس المملوكية»، فهي مدينة مملوكيّة بامتياز، فكلّ ما فيها من آثار و أبنية لا يتجاوز عهد المماليك.

و لنرجع بالكلام إلى طرابلس الشام القديمة التي يعنينا أمرها هنا، فقد تحوّلت

<sup>1.</sup> تاريخ طرابلس السياسي و الحضاري عبر العصور، ج ١، ص ٩٤.

٢. تاريخ و آثار مساجد و مدارس طرابلس في عصر المماليك. ص٢٦.

هذه المدينة بمرور الزمن إلى مدينةٍ متطوّرةٍ و ثريّة، حيث تمكّنت ـ و خـاصّة فـي القرن الخامس ـ من استقطاب الثروة و العلم في آنِ واحد.

و في سنة ٤٣٨ هزار الرحّالة ناصر خسرو (ت٤٨١هـ) طرابلس ا في خلال رحلته، و وصفها بوصفٍ رائعٍ و دقيقٍ يدلّ على ما وصلت إليه هذه المدينة من رقيٌّ و تقدّمٍ و ثروةٍ و بناءٍ، فقال:

و من حلب إلى طرابلس أربعون فرسخاً عن هذا الطريق، وكان بلوغنا إيّاها يوم السبت الخامس من شعبان، و حول المدينة المزارع و البساتين و كثير من قصب السكّر و أشجار النارنج و الترنج و الموز و الليمون و التمر، وكان عسل السكّر يُجمع حينذاك.

و مدينة طرابلس مشيّدة، بحيث إنّ ثلاثة من جوانبها مطلّة على البحر، فإذا ماج علت أمواجُه السورَ، أمّا الجانب المطل على اليابس فبه خندقٌ عظيم عليه بابٌ حديديٌّ محكم، و في الجانب الشرقي من المدينة قلعة من الحجر المصقول عليها شرفات و مقاتلات من الحجر نفسه، و على قمّتها عرادات لوقايتها من الروم، فهم يخافون أن يغير هؤلاء عليها بالسفن.

و مساحة المدينة ألف ذراع مربع، و أربطتها أربع أو خمس طبقات، و منها ما هو ستّ طبقات أيضاً. و شوارعها و أسواقها جميلة و نظيفة، حتّى لتظنّ أنّ كلّ سوقٍ قصرٌ مزيّن. و قد رأيت بطرابلس ما رأيت في بلاد العجم من الأطعمة و الفواكه، بل أحسن منه مئة مرة.

و في وسط المدينة جامعٌ عظيمٌ نظيف، جميل النقش حصين، و في ساحته قبّةٌ كبيرة، تحتها حوض من الرخام في وسطه فوّارة من النحاس الأصفر.

و في السوق مشرعة ذات خمسة صنابير يخرج منها ماءٌ كثير يأخذ منه

تاريخ طرابلس السياسي و الحضاري عبر العصور، ج ١، ص ٣٥٤.

الناس حاجتهم، و يفيض باقيه على الأرض و يصرف في البحر. و يقال: إنّ بها عشرين ألف رجل. و يتبعها كثير من السواد و القرى.

و يصنعون بها الورق الجميل، مثل الورق السمرقندي، بل أحسن منه. و هي تابعة لسلطان مصر، قيل: و سبب ذلك أنّه في زمنٍ مّا أغار عليها جيش الروم الكفّار، فحاربه جند سلطان مصر و قهروه، فرفع السلطان الخراج عنها، و أقام بها جيشاً من قبله على رأسه قائد لحمايتها من العدو. و تُحصَّل المكوس بهذه المدينة، فـتَدفع السفن الآتية من بـلاد الروم و الفرنج و الأندلس و المغرب العُشر للسلطان، فيدفع منه أرزاق الجند.

و للسلطان بها سفن تسافر إلى بلاد الروم و صقلية و المغرب للتجارة. و سكّان طرابلس كلّهم شيعة، و قد شيّد الشيعة مساجد جميلة في كلّ البلاد، و هناك بيوت على مثال الأربطة، و لكن لا يسكنها أحدٌ و تسمّى مشاهد، و لا يوجد خارج طرابلس بيوت أبداً عدا مشهدين أو ثلاثة من التي مرّ ذكرها .

إنّ هذا النصّ المطوّل يشرح بوضوح ما وصلت إليه طرابلس في النصف الأوّل من القرن الخامس من تحضّر و ثراء، و سوف تشهد هذه المدينة تطوّراً أكبر بمرّات في النصف الثاني من هذا القرن في ظل دولة بني عمّار.

و الجدير بالذكر أنّ أهل طرابلس و علمائها من الإماميّة كانوا على اتصال ببغداد في القرن الخامس كما تقدّم، فقد أجاب الشريف المرتضى على المسائل الطرابلسيّات التي نقدّم لها هنا، كما أجاب الشريف أبو يعلى الجعفري \_و هو من أعلام بغداد \_ على مجموعتيّن من المسائل المرسلة إليه من هذه المدينة ٢.

١. سفرنامه ناصر خسرو، ص ٤٧ ـ ٤٨.

٢. فهرست النجاشي، ص ٤٠٤.

هذا إضافة الى العلماء الذين قَدِموا بأنفسهم إلى بغداد لكسب العلم على أعلامها، من أمثال الشيخ ابن البرّاج الطرابلسي (ت٤٨١ه)، و غيره ممّن سوف يأتي التطرّق اليهم فيما بعد. مضافاً إلى العلماء الذين رحلوا من بغداد إلى طرابلس لنشر العلم، مثل الحسين بن أحمد القطّان البغدادي (كان حيّاً سنة ٤٢٠هـ)، و كلّ هذا يدلّ على مدى الارتباط بين الحاضرتَيْن الذي بدأ يقوى شيئاً فشيئاً.

و لم يمنع ما جرى في بغداد من أحداثٍ أدّت إلى هجرة الشيخ الطوسي ـالذي كان بغداديّاً بامتياز، حيث كان يحمل أفكار مدرسة بغداد بين جنبيه ـمنها إلى النجف الأشرف، لم يمنع من ارتباط طرابلس مع علماء بغداد، فسوف يأتي أنّ الشيخ محمّد بن هبة الدين الطرابلسي (ت٤٨٤هـ) التّحق بالشيخ الطوسي في النجف الأشرف ليقرأ عليه، و هذا يعنى أنّ الارتباط بين طرابلس و ممثّلي بغداد المقي قوياً و لم ينقطع.

و في الحقيقة لم تكن طرابلس حكراً على الشيعة، بل كان الشيعة يشكّلون أكثريّة فيها، و إلّا فهناك من سكن طرابلس و انتسب إليها من غير الشيعة الإماميّة، فيممّن نزلها أبو البركات عمر بن إبراهيم العلوي الزيدي (ت٥٣٩هه) و كان زيديّاً، و منهم أبو يوسف القزويني (ت٨٨٨هه) و كان معتزليّاً زيديّاً، و له حكاية مع الشيخ ابن البرّاج الطرابلسي محمّد بن حيوس شعراً في ثغر طرابلس سنة ٤٦٤هه و هو لم يكن شيعيّاً، بل يظهر أنّه كان من العامّة، كما نُقل أن نصرانيّاً عطّاراً كان له دكّان في طرابلس اجتمع فيه الشاعر عبد الله بن الخيّاط

١. لقد كان الشيخ الطوسي أكبر ممثل لمدرسة بغداد الإمامية في عصره، و كان متأثراً بها بقوّة، فقد عاش في بغداد زهاء أربعين عاماً من حياته، حيث درس و درّس و ألف كتبه، فهو يحمل فكر هذه المدينة، و فكر شيخيه المفيد و المرتضى، و لم ينسلخ بهجرته إلى النجف من ذلك.

٢. الفوائد المنتقاة، ص١٦ ـ ١٧.

٣. لسان الميزان، ج ٤، ص ١١ ـ ١٢.

٤. تاريخ مدينة دمشق، ج ٥٣، ص١١٢.

(ت٥١٧ه) مع آخر في حكاية مذكورة في المصادر ١٠.

فهذه نماذج مختصرة لتواجد أبناء المذاهب و الأديان المختلفة في طرابلس، و هو يعني أنّ طرابلس كانت تتسع لمختلف المذاهب و الأديان، و لم تكن مغلقة أمام أحد.

# الدولة العمّارية أو دولة بني عمّار

خلافاً لما قد يتصوّره البعض من أن بلاد الشام بلاد نصب و عداء مع أهل البيت عليهم السلام؛ نظراً للمدّة الطويلة التي حكم فيها بنو أُميّة، حيث كان الشام معقلهم و مركز حكمهم، و لكن الحقيقة أنّ حبّ أهل البيت عليهم السلام كان منتشراً بين أهل الشام، و خاصّة في القرنين الرابع و الخامس، و كان التشيّع يطغى على بعض المدن الشاميّة المهمّة مثل حلب، و طرابلس، و طبريّة، و صور، و صيدا، حتّى تمكّن الشيعة من إنشاء دول حكمتها أُسر شيعيّة، مثل الحمدانيّين في حلب و الجزيرة، و بني عمّار في طرابلس، و لكن بسبب الحملات الصليبيّة، إضافة إلى الإبادات التي نالت الشيعة في هذه المدن من قبل بعض الأُسر الإسلاميّة الحاكمة أدّى إلى انحسار التشيّع من الشام بشكل كبير، و إن كان وجوده اليوم ما زال محسوساً.

و الذي يعنينا البحث عنه هنا هو البحث عن بني عمّار الشيعة الذين تمكّنوا من حكم طرابلس حوالي أربعين عاماً، و تركوا أثراً جميلاً، كان له أن يخلّد ذكراهم لولا الاحتلال الصليبي للمدينة و قضاؤه على كل أثر إسلامي.

و تعود أُصول بني عمّار إلى قبيلة كُتامة المغربيّة الأفريقيّة، و قد انتمت إلى المذهب الشيعي الذي كان منتشراً في المغرب العربي، و عندما تولّى الفاطميّون الحكم ظهر منهم عددٌ من القادة، منهم أمين الدولة أبو محمّد الحسن بن عمّار بن أبي الحسين، الذي ظهر اسمه لأوّل مرّة سنة ٣٥١ه، أثناء حصار المسلمين قلعة طبرمين

۱. راجع: تاریخ مدینهٔ دمشق، ج۵، ص ٤٢٠.

في جزيرة صقليّة، و كان بعد ذلك من أجلّ كتّاب العزيز بالله الفاطمي.

و لمَا أفضت الخلافة إلى الحاكم بأمر الله، ردّ اليه الأُمور سنة ٣٨٦ه، و قال له: «أنت أميني على دولتي». و هو الذي فتح الطريق أمام قبيلته للذهاب إلى الشام، فقد أرسل القائد أبا تميم سليمان بن جعفر بن فلاح الكتامي إلى دمشق، فقام أبو تميم بتعيين أخيه عليّ بن جعفر والياً على طرابلس سنة ٣٨٦ه. و قد قتل الحسن بن عمّار سنة ٣٩٠ه.

و في سنة ٤١٢ه ظهر اسم الوزير رئيس الرؤساء خطير الملك أبو الحسن عمّار بن محمّد الذي تولّى ديوان الإنشاء في مصر.

و هناك نظريّة ترفض الأصل المغربي الكُتامي لبني عمّار؛ لأسباب منها أنّ بني عمّار كانوا علماء و فقهاء بينما كان بنو كُتامة تطغى عليهم الروح القبليّة، و لم يعرف عنهم اعتناء بالعلم و أهله. و منها أنّ الكُتاميّين قومٌ من البربر، بينما بنو عمّار كانوا عرباً أقحاحاً من قبيلة طيّ \.

و لا نعرف الظروف التي أدّت إلى انتقال بني عمّار إلى طرابلس، و قد وصلتنا قطعةً نقديّةً مضروبة في طرابلس على الأرجح في النصف الأوّل من القرن الخامس كتب عليها: «الإمام محمّد بن عمّار»، و لعلّه والد عبد الله بن محمّد بن عمّار قاضى طرابلس ٢.

و قد شهدت هذه المدينة في النصف الثاني من القرن الخامس ظهور دولة حكمها ثلاثة ملوك من بني عمّار، تمكّنوا من إيصالها إلى درجة رفيعة و متميّزة جدّاً بين سائر مدن العالم الإسلامي في ذلك العهد، و في ما يلي استعراض لأهمّ الأحداث التى شهدتها طرابلس خلال فترة حكم هؤلاء الحكّام:

ابن البراج الطرابلسي، ص٢٧ ـ ٢٨.

٢. تاريخ طرابلس السياسي و الحضاري عبر العصور، ج ١، ص ٣٣٧ ـ ٣٣٨.

## أوّلاً: أمين الدولة

و هو القاضي أبو طالب عبد الله بن محمّد بن عمّار الملقب ب: أمين الدولة \. يبدو أنّه كان قاضياً أثناء ولاية مختار الدولة على طرابلس، و لمّا انحاز الأخير إلى جانب البيزنطيّين، و قام أهل طرابلس بإخراجه منها سنة ٤٢٤ ه، أصبح ابن عمّار حاكماً على المدينة، و لكن لم تكن حكومته مستقلّة، بل كان حاكماً على طرابلس من قبل الفاطميّين، حتّى قيل: "إنّ الدولة [يعني الفاطميّة] قد حوّلت الثغر [يعني طرابلس] في أيدي بنى عمّار على سبيل الولاية " أ

و في هذه الفترة ألّف الكراجكي (ت ٤٤٩هـ) له كتاب البستان في الفقه ". كما صنّف الكراجكي في هذه الفترة أيضاً كتباً أُخرىٰ في طرابلس منها كتاب نهج البيان في مناسك النسوان، و عدّة البصير في حج يوم الغدير، كتبهما لأبي الكتائب أحمد بن محمّد بن عمّار عمّار عُد و قد كان القاضي أبو طالب من أهل العلم، فقد ألّف كتاب جراب الدولة، وهو في اقتصاديّات الدولة الإسلاميّة ٥.

و يظهر أنَّ القاضي أبا طالب أخذ يحكم طرابلس بشيء من الاستقلال سنة ٤٥٧ ه، حيث توسّط بين الخليفة الفاطمي المستنصر، و بين محمود بن نصر حاكم حلب سنة ٣٥٩هو نجحت وساطته، و لولا أنّه كان يتمتّع بشيء من الاستقلال، لَما أُتيح له القيام بدور الوسيط ٦٠ و بعد ذلك و في سنة ٤٦٢ه استقلّ بملك طرابلس، و أسقط

١. هناك اختلاف كبير حول أسماء بني عمّار، يراجع في محلّه. راجع: تاريخ طرابلس السياسي
 و الحضاري عبر العصور، ج ١، ص ٣٤٠ ـ ٣٤١.

٢. المصدر السابق، ج ١، ص ٣٤٥\_٣٤٦.

٣. خاتمة مستدرك الوسائل، ج٣، ص١٢٨.

٤. المصدر السابق، ج٣، ص ١٢٨، ١٣٠.

٥. التشيّع في طرابلس و بلاد الشام، ص١٤٢.

٦. تاريخ طرابلس السياسي و الحضاري عبر العصور، ج ١، ص ٣٤٦.

الخطبة للمستنصر '، و لُقّب بأمين الدولة.

لقد اتّخذ أمين الدولة سياسة حياديّة، فلم يَمِل إلى الفاطميّين، و لا إلى السلاجقة، و إنّما حاول أن ينأى بنفسه و مدينته عن النزاعات التي كانت تقع بين هاتّين القوتيّن العُظمَيّين، فلم ينازعهما، و لم يكتسب عدائهما، و لذلك نراه استمر في ضرب الدنانير باسم الخليفة المستنصر ٢.

و قد عرف أمين الدولة بالعقل و سداد الرأي، و قام بتأسيس دار العلم، و جمع في مكتبتها ما يزيد على مائة ألف كتاب. و قد أسهم مصنع الورق في المدينة في تطوّر حركة التأليف و النسخ، فكثر الورّاقون و النسّاخة. و استمرّت طرابلس تؤدّي رسالتها الدينيّة و الثقافيّة، حتّى قيل: «إنّ طرابلس في زمن بني عمّار صارت جميعها دار علم» ٣.

و لم يَطُل عُمر أمين الدولة بعد استقلاله بطرابلس، فقد توفّي سنة ٤٦٤ هـ.

#### ثانياً: جلال الملك

يبدو أنّه نشب نزاعٌ بعد وفاة أمين الدولة بين أفراد الأُسرة حول تولّي السلطة، وكان النزاع بين أبي المناقب محمّد بن أمين الدولة، و بين جلال الملك أبي الحسن عليّ بن محمّد بن عمّار، و بين أبي الكتائب أحمد بن محمّد بن عمّار، و في هذا النزاع رجحت كفّة جلال الملك فتمكّن من فرض سلطته على طرابلس، و صار أكبر و أهم حاكم تولّى الحكم من بنى عمّار، فقد تمكّن من الحكم مدّة ٢٨ سنة.

طرابلس الشاء في التاريخ الإسلامي، ص7٦؛ تاريخ طرابلس السياسي و الحضاري عبر العصور، ج١، ص ٣٥١.

طرابلس الشام في التاريخ الإسلامي، ص ٦٧؛ تاريخ طرابلس السياسي و الحضاري عبر العصور، ج ١، ص ٣٥٢.

٣. تاريخ طرابلس السياسي و الحضاري عبر العصور، ج ١، ص ٣٥٥\_٣٥٨.

و سار جلال الملك وفقاً لسيرة أمين الدولة، حيث التزم الحياد بين الفاطميّين و السلاجقة، و ابتعد عن النزاعات السياسيّة. كما استمرّ في ضرب الدنانير باسم الخليفة المستنصر بالله الفاطمي، و قد وصلتنا بعض تلك الدنانير، منها دينار ضرب في سنة ٤٧٥ هـ، و آخر ضرب في سنة ٤٧٥ هـ. ١

و قام جلال الملك بتجديد دار العلم و مكتبة طرابلس سنة ٤٧٦ هـ، و التي ذاع صيتها في ذلك العصر، و صارت محجّة يقصدها العلماء من الشرق و الغرب، و كان جلال الملك ابن عمّار ينفق على طلبتها جرايات من النقود الذهبيّة.

و قد تمّ العثور على نصّ كتابة نقشت على مسجد في طرابلس أقامه جلال الملك بن عمّار، و هو النصّ الكتابي الوحيد المتبقي من مساجد طرابلس القديمة، و قد أصيب اللوح بأضرار ذهبت بأكثر كتابته، و النصّ كالتالي: «بسم... آمن بالله و اليوم... يخشَ إلّا الله فعسى أو... تقرّباً إلى الله تعالى و رغبةً في ث... أبو الحسن عليّ بن محمّد بن ع... ربع مائة و جرى ع...».

و يمكن إصلاح هذا النص ليكون أكثر فهماً، و ذلك بالصورة التالية:

﴿ بِسْمِ [اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسْاجِدَ اللهِ مَنْ] آمَنَ بِاللهِ وَ الْيَوْمِ [الآخِرِ وَ أَقَامَ الصَّلاَةَ وَ آتَى الزَّكَاةَ وَ لَمْ] يَخْشَ إِلَّا اللّهَ فَعَسىٰ أُو [لِٰئِكَ أَنْ يَكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ﴾ ' أمر بإنشاء هذا الجامع المبارك، أو هذا ما أنشأه...] تقرّباً إلى الله تعالى و رغبةً في ثـ [وابه القاضي... جلال الملك] أبو الحسن على بن محمّد بن عـ [مّار... في ... من شهر ... من سنة... و أ] ربع مائة، و جرى عـ [لى يد...]".

تاريخ طرابلس السياسي و الحضاري عبر العصور، ج ١، ص ٣٥٩\_ ٣٦١، ٣٦٧.

۲. التوبة (٩): ۱۸.

٣. تاريخ و آثار مساجد و مدارس طرابلس في عصر المماليك، ص ٤.

و في الحقيقة لم تقتصر إمارة بني عمّار على طرابلس بل امتدّت ـخاصّة في عهد جلال الملك ـإلى مدن أُخرى مجاورة، فقد كانت تمتدّ حتّى تخوم بيروت من جهة، وحتّى أرباض أنطاكية من جهة أُخرى. كما كانت تمتدّ من نواحي جبلة في سوريا إلى قلعة صافيتا و حصن الأكراد و البقيعة. و في لبنان حتّى الهرمل و الضنيّة و جبّة بشري و بلاد العاقورة شرقي بلاد جبيل. كما كانت جونية من أعمال طرابلس أ.

و توفّي جلال الملك ابن عمّار سنة ٤٩٢ هـ.

#### ثالثاً: فخر الملك

بعد وفاة جلال الملك وصل فخر الملك أبو عليّ عمّار بن محمّد بن عمّار إلى السلطة. وكان وصوله في فترة عصيبة جدّاً من التاريخ الإسلامي، حيث تزامن مع فترة كانت الجيوش الصليبيّة قد بدأت زحفها نحو البلاد الإسلاميّة في حملتها الصليبيّة الأولى التي كانت قد بدأت سنة ٤٩١ هـ. فكان ينبغي على فخر الملك أن يقوم بخطوات ذكيّة و مدروسة لدرأ الخطر عن طرابلس، و هكذا كان فقد أبدى قدرة كبيرة على المناورة و الكرّ و الفرّ، ممّا أدّى إلى تأجيل سقوط طرابلس لعقدٍ كامل من الزمن.

فُعي الحملة الصليبيّة الأُولى قام بعدّة مناورات سياسيّة لمنع غزو طرابلس ، و في الحملة الصليبيّة الثانية سنة ٤٩٥ه تصدّى للصليبيّن، و بفضل التضحيات التي قدّمها أهالى طرابلس لم يتمكن الصليبيّون من اقتحام المدينة .

و في الحملة الصليبية الثالثة (٤٩٥ ـ ٤٩٧) حاصر الصليبيّون طرابلس من جهة البرّ و بنوا هنالك حصناً، فخرج إليهم فخر الملك يوماً و باغتهم و قتل و غنم، ممّا اضطرّ

التشيع في طرابلس و بلاد الشام، ص١٣٥.

٢. تاريخ طرابلس السياسي و الحضاري عبر العصور، ج ١، ص ٣٩٨ ـ ٣٩٢.

٣. المصدر، ص ٤٠٢\_٤٠٤.

الصليبيّين إلى عقد هدنة معه سنة ٤٩٧ ه. أو قد كان في خارج طرابلس مشهد اتّخذه الشيعة من أهل المدينة، وكان يوجد حوله مقبرة للشيعة الاثني عشرية، فحوّله الصليبيّون إلى كنيسة للقرص ألى كنيسة للقررة تصلهم عن طريق البحر آتية من جزيرة قبرص، فعرف ابن عمّار بالأمر، فأخرج أسطوله و تصدّى للسفن القبرصيّة، و هزمها و ظفر بإحدى السفن ".

و اشتد الحصار على طرابلس، و غلت الأسعار غلاء فاحشاً، و ساءت حال أهلها بشكل كبير، فاستنجد فخر الملك بالسلاجقة لكن دون جدوى، فقرّر في سنة ٥٠١ ه أن يسافر بنفسه إلى بغداد ليعجّل بخروج العسكر السلجوقي لنصرة طرابلس، و جعل نائباً له على طرابلس، و هو أبو المناقب محمّد بن عبد الله بن عمّار شمس الملك، و لكن و في أثناء سفره و عندما كان في دمشق وصلته أنباء بانقلاب شمس الملك عليه و استيلاءه على طرابلس، فكتب إلى أصحابه بالقبض عليه ففعلوا.

و استمرّ هو في طريقه إلى بغداد، و لمّا وصل إليها لقي ترحيباً و إكراماً كبيرَيْن من الخليفة العبّاسي و السلطان السلجوقي، و وعدوه بإرسال الجند لفك الحصار عن طرابلس، و لكن بعد مكث فخر الدولة مدّة خمسة أشهر في بغداد لم يجد منهم وفاءً بالوعد، فرجع إلى دمشق سنة ٥٠٢ هـ، و تلقّى فيها نبأ خروج طرابلس من يده، و انضوائها تحت راية الفاطميّين من جديد، فذهب إلى جبلة و أطاعه أهلها أ.

ا. تاريخ طرابلس السياسي و الحضاري عبر العصور، ج ١، ص ٤١١. و يقال أنه بعد ذلك سمّي نهر طرابلس باسم (نهر أبي علي) نسبة إلى فخر الملك (التشيّع في طرابلس و بلاد الشام، ص٢٦)، و ما زال هذا النهر يحمل هذا الاسم.

٢. تاريخ طرابلس السياسي و الحضاري عبر العصور، ج ١، ص ٤٠٨.

٣. المصدر، ص٤١٣.

٤. المصدر، ص٤٢٥\_٤٢٩.

و لكن لم يدم الأمر للفاطميّين فقد سقطت طرابلس أمام ضربات الصليبيّين المتلاحقة سنة ٥٠٢ هـ أو ٥٠٣ هـ أو ذلك بعد حصار دام حوالي عشر سنوات، و بعد مقاومةٍ و صبر و استبسال أبداه أهل هذه المدينة.

و قد أتى الحريق الذي سببه الصليبيون على كلّ مكتبة بني عمّار التي كانوا أسسوها و جهّزوها بمئات الآلاف من الكتب و مستلزمات التأليف و النسخ، و التي كانت تعتبر من أروع مكتبات العالم، فحلّ الدمار بكلّ ما كانت تحتوى عليه ٢.

لقد كانت فترة حكم فخر الملك ابن عمّار فترة حرب و حصار، و انتهت بنهاية مؤلمة، و لكن بقي فخر الملك حيّاً إلى أن توفّي سنة ٥١٦ه، أو ٥١٧ه، و رثاه محمّد بن هبة الله الحسيني الأفطسي ". و بذلك طويت صفحة دولة بني عمّار.

### علماء الإماميّة و الشخصيّات الشيعيّة في طرابلس

لقد صارت طرابلس في القرن الخامس موثلاً للعلماء و الفضلاء، يجتمعون فيها للتعليم و التعلّم و للإفادة من مكتبتها العامرة و دار العلم التي كانت تتوفّر فيها الكثير من الخدمات للعلماء و الدارسين. و قد انتسب عددٌ من علماء الإماميّة و شخصيّاتهم إلى هذه المدينة، كما أقام جماعةٌ منهم فيها مدّةً من الزمن.

و قد ضنّ علينا التاريخ بأسماء الكثير منهم بسبب الانقطاع التاريخي الذي حصل مع هذه الحقبة، و الذي يمكن إرجاعه إلى الغزو الصليبي للمدينة لمدّة قاربت القرنين من الزمن، حيث لم يَبْقَ شيءٌ من إسلاميّة هذه المدينة و تراثها في خلال هذه المدّة الطويلة.

و لم يَبْقَ من التراث الإمامي لأبناء هذه المدينة سوى ثلاثة كتب فقهيّة للشيخ ابن

١. تاريخ طرابلس السياسي و الحضاري عبر العصور، ج ١، ص ٤٤٥.

٢. تاريخ الحروب الصليبية، ج٢، ص١١٣ ـ ١١٤.

٣. تاريخ مدينة دمشق، ج٥٥، ص٢١١.

البرّاج الطرابلسي، و هي المهذّب، و شرح جمل العلم و العمل، و جواهر الفقه، إضافةً إلى الأسئلة التي أرسلها أبو الفضل الأباني إلى الشريف المرتضى ليجيب عنها، و التي عرفت بالمسائل الطرابلسيّات.

و نتعرّض فيما يلي لذكر العلماء و الشخصيّات من الإماميّة من أبناء طرابلس، أو الذين أقاموا فيها مدّةً من الزمن، و من المحتّم أنّ القائمة أطول من ذلك، و لكن هذا ما تمكنّا من العثور عليه بقدر تتبّعنا:

1. الحسين بن أحمد بن محمد القطّان البغدادي (كان حيّاً سنة ٤٤٠هـ). و هو و إن لم يكن طرابلسيّاً، لكنّه أقام في طرابلس مدّة من الزمن، فقد قال ابن حجر عند ترجمته: ذكره ابن أبي طي في رجال الشيعة، و قال: إمامٌ عالمٌ فاضلٌ من فقهاء الإماميّة، قرأ على الشريف المرتضى و على الشيخ المفيد، و قدم حلب سنة تسعين و ثلاثمئة، فأقرأ في جامعها، ثم توجّه إلى طرابلس، فأقام عند رئيسها أبي طالب محمّد بن أحمد، و أقرأ أولاده، و صنّف الشامل في الفقه أربع مجدّات، و كان موجوداً سنة عشرين و أربع مئة أ.

7. المحقّق الكراجكي (ت ٤٤٩هـ). لقد عاش الكراجكي مدّةً من عمره في طرابلس، و ألّف بعض كتبه و رسائله فيها أيضاً، و سمع فيها حديثاً من أبي الحسن عليّ بن الحسن بن مندة سنة ٤٣٦ هـ. أو أمّا مصنّفاته التي ألّفها فيها فهي: التلقين لأولاد المؤمنين، و التهذيب، و ردع الجاهل و تنبيه الغافل، و عدّة البصير في حج يوم الغدير، و مختصر طبقات الأرث، و معونة الفارض على استخراج سهام الفرائض، و نهج البيان في مناسك النسوان من قد تقدّم أنّه ألّف كتاب البستان في الفقه لقاضي

<sup>1.</sup> لسان الميزان، ج٢، ص٢٦٧.

٢. الرسالة العلوية، ص ٢١.

٣. خاتمة مستدرك الوسائل، ج٣، ص١٢٧ \_١٣٣٠.

طرابلس أمين الدولة ابن عمّار و الذي صار فيما بعد أوّل حاكم من بني عمّار، لذلك يُحتمل احتمالاً قويّاً أنّ الكراجكي قد ألّف هذا الكتاب في طرابلس أيضاً.

٣. الحسين بن بشر بن عليّ بن بشر الطرابلسي (ق٥) المعروف بـ: «القاضي». قال عنه ابن حجر:

ذكره ابن أبي طي في رجال الشيعة، و قال: كان صاحب دار العلم بطرابلس. و له خُطبٌ يضاهي بها خطب ابن نباتة. و له مناظرة مع الخطيب البغدادي ذكرها الكراجكي في رحلته، و قال: حكم له على الخطيب بالتقدّم في العلم \.

و الجدير بالذكر أنّ الخطيب البغدادي (ت ٢٦ هـ) ذهب في أو اخر سنة ٢٦ هـ إلى طرابلس ٢، و لكن المناظرة المُشار إليها لا يمكن أن تكون قد حصلت في هذه الرحلة؛ لأنّ الكراجكي الذي نقل المناظرة كان قد توفّي قبل ذلك بكثير، أي في سنة ٤٤٩ هـ. ٤. أبو الفضل إبراهيم بن الحسن الأباني (كان حيّاً سنة ٤٢٧ هـ). و هو الذي أرسل المسائل الطرابلسيات إلى الشريف المرتضى ليجيب عنها. و سوف يأتي الحديث عنه عند الكلام عن هذه المسائل.

٥. هبة الله بن الورّاق الطرابلسي (ق٥). ذكره الشهيد الأوّل (ت٧٨٦ه) في ضمن قائمة تلاميذ الشريف المرتضى ". و الظاهر أنّه أب الشيخ الفقيه الإمامي محمّد بن هبة الله بن جعفر الورّاق الطرابلسي الآتي بدليل التشابه في الاسم و اللقب فإذا كان كذلك فهو من الإماميّة.

7. الشيخ ابن البرّاج الطرابلسي (ت ٤٨١هـ). من تلامذة الشريف المرتضى و الشيخ الطوسي. بدأ تتلمذه على يد الشريف المرتضى سنة ٤٢٩ هـ، و استمرّ على ذلك إلى آخر حياة الشريف، و كان الشريف المرتضى يُجري عليه كلّ شهرٍ ثمانية دنانير،

ا. لسان الميزان، ج٢، ص ٢٧٥.
 ٢. تاريخ مدينة دمشق، ج٥، ص ٤٠٠.

٣. مجلّة كتاب الشيعة (فائدة في ذكر تلاميذ الشريف المرتضى)، العدد المزدوج ٩ - ١٠، ص٢٦٧.

و بعد وفاة الشريف سنة ٤٣٦ه التحق بدرس الشيخ الطوسي إلى سنة ٤٣٨ ه، ثمّ ذهب إلى طرابلس، و بقى فيها إلى أن مات سنة ٤٨١ ه، و قد نيّف على الثمانين \.

٧. أبو عبد الله محمد بن هبة الله بن جعفر الورّاق الطرابلسي (ت ٤٨٤هـ). الفقيه الثقة، من تلامذة الشيخ الطوسي، و ابن البرّاج. له مؤلّفات عديدة رواها عنه الفقيه أحمد بن محمد بن أحمد القمّي الشاهد، كما روى عنه الفقيه أبو عبد الله الحسين ابن أُخت قارورة كتاب العمل في اليوم و الليلة ٢. و من كتبه: المسائل الصيداوية، و هي تدلّ على أنّه كان في عصره مرجعاً علميّاً تُوجّه إليه الأسئلة فيجيب عنها.

قال الشيخ منتجب الدين (ت٥٨٥ هـ) في ترجمته:

فقية ثقةً، قرأ على الشيخ أبي جعفر الطوسي كتبه و تصانيف، و له تصانيف منها كتاب الزهد، كتاب النيات، كتاب الفرج، أخبرنا بها الفقيه أحمد بن محمّد بن أحمد القمّى الشاهد العدل عنه. ٣

و نقل الشيخ ابن شهراً شوب (ت٥٨٨ هـ) كتباً أُخرى له، و هي: الواسطة بين النفي و الإثبات، و ما لا يسع المكلّف إهماله، و عمل يوم و ليلة <sup>٤</sup>، و الزهرة في أحكام الحج و العمرة ٥، و الأنوار، و الأُصول و الفصول، و المسائل الصيداويّة <sup>٣</sup>.

٢. بحار الأنوار، ج١٠٤، ص١١١.

<sup>1.</sup> رياض العلماء، ج٣، ص١٤٢.

۳. الفهرست، ص۱۰۰ ـ ۱۰۱.

٤. ذكره العلامة الحلّي في الإجازة الكبيرة لبني زهرة، و سمّاه: كتاب العمل في اليوم و الليلة، و ذكر سنده إليه، و هو: «رواه الحسن بن الدربي، عن الشريف الضياء أبي الفتح محمّد بن محمّد بن الجعفريّة الحسيني الحائري، عن الشيخ أبي الحسن الحصيري الحائري، عن الفقيه أبي عبد الله الحسين ابن أُخت قارورة، عن المصنّف». بحار الأنوار، ج١٠٤، ص١١١.

٥. جاء في مناقب آل أبي طالب (ج ١، ص ١٤٩) ما يلي: «الرهرة: عن أبي عبد الله الطرابلسي: البيت الذي ولد فيه رسول الله صلى الله عليه و آله في دار محمّد بن يوسف. و توفّي أبوه و هو ابن شهرين». و لعل ابن شهرآشوب نقله من كتاب الزهرة المشار إليه في المتن.

معالم العلماء، ص ١٦٨؛ و راجع: أمل الأمل، ج٢، ص ٣١٣.

و بعد أن نقل الأفندي (ق ١٢) كلام منتجب الدين و ابن شهر آشوب، قال: أقول: و قال بعض الفضلاء: إنّه قرأ على القاضي أبي القاسم ابن البرّاج، و على الشيخ الطوسي، و له تصانيف، و مات في السابع و العشرين من صفر من سنة أربع وثمانين و أربعمائة \.

و قد نقل مؤلّف رسالة خلاصة الإيجاز مطلباً مختصراً حول المتعة من أحد كتب الشيخ محمّد بن هبة الله ٢. كما نقل السيّد الميرلوحي (ق ١١) مطالب \_ ترجَمَها إلى الفارسيّة \_من كتابه المسمّى: الفرج الكبير في الغيبة ٣.

و قد سمع الشيخ محمّد بن هبة الله قراءة الجزء السابع من تفسير التبيان على الشيخ الطوسي، و كان الانتهاء من السماع في ذي الحجّة من سنة 200ه، و هذا يعني أنّه كان في النجف في نهاية هذه السنة؛ لكون الشيخ الطوسي موجوداً فيها في تلك السنة، و لعلّه تركها بعد وفاة الشيخ الطوسي سنة 27٠ هـ.

و كان زملاؤه الذين سمعوا معه هذا الجزء من التيان هم: أبو محمّد الحسن بن الحسين بن بابويه، المعروف به حسكا، نزيل الريّ (كان حيّاً سنة ٥١٠هـ)، و أبو عليّ الحسن بن محمّد (ابن الشيخ الطوسي، و كان حيّاً سنة ٥١١هـ)، إضافةً إلى أبي الوفاء عبد الجبّار بن عبد الله الرازي، فقيه الأصحاب بالريّ (كان حيّاً سنة ٥٠٣هـ) الذي قرأ هذا الجزء، و الشيخُ الطوسي و أصحابُه المذكورون يسمعون.

و قد أثبت الشيخ الطوسي هذه المعلومات في إجازةٍ مختصرةٍ قال فيها:

قرأ عليَّ هذا الجزء \_و هو السابع من التفسير \_الشيخ أبو الوفاء عبد الجبّار

<sup>1.</sup> رياض العلماء، ج٥، ص١٩٨.

٢. خلاصة الإيجاز، ص٢٣.

عفاية المهندي (المعروف بأربعين الميرلوحي) (بالفارسية)، ص٥٣٧، ٥٦١، ٥٦٣، ٥٩٨، ٥٩٦.

بن عبد الله الرازي (أيّد الله عِزَّه)، و سمعه أبو محمّد الحسن بن الحسين بن بابويه، و أبو عبد الله محمّد بن هبة الله الورّاق الطرابلسي، و ولدي أبو عليّ الحسن بن محمّد.

و كتب محمّد بن الحسن بن عليّ الطوسي، في ذي الحجّة من سنة خمس و خمسين و أربعمائة \.

و الجدير بالذكر أنّ للشيخ الطوسي - قبل هذا - إجازة أُخرى للجزء الثالث من التبيان في ربيع الأوّل من نفس السنة ، و كان القارئ هو أبو الوفاء أيضاً، كما كان المستمعون هم ابن بابويه و ابن الشيخ أيضاً، إضافة إلى شخصٍ يدعى أبو عبد الله عليّ بن الحسين الصوري المُقري، قد ألحق الشيخ اسمه بعد نهاية الإجازة، و لا نعرف من هو.

و أمّا الشيخ محمّد بن هبة الله فقد اختفىٰ اسمه من هذه الإجازة، و لعلّه التحق بالشيخ الطوسي في النجف الأشرف بعد شهر ربيع الأوّل من تلك السنة.

إذن، لقد كانت قراءة الشيخ محمّد بن هبة الله على الشيخ الطوسي في النجف سنة 200 هـ. و أمّا قراءته على ابن البرّاج، فالظاهر أنّها كانت في طرابلس؛ لأنّ الأخير غادر بغداد إلى طرابلس في فترةٍ متقدّمة نسبيّاً، أي سنة ٤٣٨ هـ، و بقي فيها إلى آخر عمره أي سنة ٤٨٨ هـ، و من المستبعد أن يكون ابن هبة الله قد أدركه في بغداد و استفاد منه هناك.

٨. أبو محمد الحسن بن عبد الواحد الأنصاري العين زَرْبي (ت٤٩٤ه). ذكر ابن
 العديم (ت ٩٦٠ه) أنّه فقية له تصانيف على مذهب الشيعة، و أنّه قرأ الفقه على

رياض العلماء، ج٣، ص٦٦.

٢. هذه الإجازة مكتوبة على نسخة من التبيان محفوظة في مكتبة السيّد المرعشي النجفي و تحمل
 ال قم ٨٣٠.

٣. نسبةً إلى عين زَرْبة، إحدى مدن بلاد الجزيرة، بالقرب من الرّها و حرّان. الأنساب، ج ٤، ص ٢٧٠.

ابن البرّاج و الشيخ الطوسي، و ألّف كتاب عيون الأدلّة، و أنّه ولد سنة ٤٢٦ هـ. ا و قد جاء في تاريخ حياته أنّه كان أحد المغسّلين للشيخ الطوسي عند وفاته سنة ٤٦٠ه في النجف ٢.

فإذا كان قد ولد سنة ٤٢٦ هـ، فهذا يعني أنّه يكن بمقدوره أن يستفيد من ابن البرّاج في بغداد، فقد تقدّم أنّ الأخير قد غادرها إلى طرابلس سنة ٤٣٨ هـ، حيث كان عمر العين زَرْبي آنذاك اثني عشر عاماً فقط، فلابد أن قراءته عليه كانت في طرابلس. و بذلك يكون العين زَرْبي من علماء الإماميّة الذين أقاموا في طرابلس مدّةً من الزمن، بعد أن قضى فترةً من عمره في النجف إلى حين وفاة الشيخ الطوسي.

و لكن الذي يشكّكنا في تاريخ ولادته الذي ذكره ابن العديم هو ما ذكره ابن شهر آشوب من أنّ العين زَرْبي كان من غلمان الشريف المرتضى، و أنّه ألّف كتاب عبون الأدلّة في اثني عشر جزءاً في الكلام". و المراد من كونه من غلمانه أنّه من تلامذته، و لكن الشريف المرتضى توفّي سنة ٤٣٦ هـ، فيكون عمر العين زَرْبي عند وفاته عشر سنوات فقط، و لا يمكن أن يكون من تلامذته في هذا العمر المبكّر.

فإمّا أن يكون الخطأ من ابن شهر آشوب حيث خلط بين غلمان الشريف المرتضى و غلمان الشيخ الطوسي و هو الأقرب، و حينئذ سوف يصحّ الاستدلال الذي ذكرناه حول تتلمذ العين زَرْبي على ابن البرّاج في طرابلس، و إمّا أن يكون الخطأ من ابن العديم، حيث التاريخ الصحيح لولادته ٤٦٦ه، مثلاً بدلاً من ٤٣٦ ه، وحينئذ سوف لن يصحّ ذاك الاستدلال.

ا. بغية الطلب، ج٥، ص ٢٤٥٨ ـ ٢٤٥٩. و جاء في متن الكتاب: «ابن الميراج» بدل «ابن البراج» و هو تصحيف.

٢. خلاصة الأقوال، ص ٢٤٩.

٣. معالم العلماء، ص١٧٨. و الإشارة إلى أنّه ألّف كتاب عيون الأدلة تعني أنّه نفس العين زَرْبي الذي ذكره ابن العديم؛ حيث أشار الأخير إلى تأليفه نفس الكتاب، كما تقدّم.

٩. أبو عبد الله الحسين بن هبة الله الطرابلسي (ق٥). قرأ كتاب معدن الجواهر على مصنّفه المحقّق الكراجكي، و قرأه عليه أبو الحسن علي بن الحصري الحائري ل. و قيل: إنّه قرأ كتاب روضة العابدين أيضاً على مؤلّفه الكراجكي ل. و لعلّه أخ الشيخ محمّد بن هبة الله المتقدّم.

١٠. القاضي عبد العزيز بن أبي كامل الطرابلسي (ق٥). تلميذ الشيخ أبي الصلاح الحلبي، و المحقق الكراجكي، و الشيخ ابن البرّاج "، فقد روى عنهم جميع مصنّفاتهم <sup>4</sup>.

و روى عن أبي الصلاح الحلبي، عن الشريف المرتضى رواية °، كما روى عـن الكراجكي كتاب الإمام الصـادق عـليه السـلام إلى عبد الله النجاشي والي الأهـواز<sup>٦</sup>، و روى عن الكراجكي أيضاً عدّة روايات حول إيمان أبي طالب عليه السـلام <sup>٧</sup>، كما له رواية أُخرى عنه <sup>٨</sup>.

و روى عنه كلٌّ من الفقيه أبو محمّد عبد الله بن عمر الطرابـلسي، و الفـقيه أبـو محمّد عبد الله بن عبد الواحد، و الفقيه أبو محمّد ريحان بن عبد الله الحبشي ٩.

معدن الجواهر (مقدّمة التحقيق)، ص ٣٩.

٢. طبقات أعلام الشيعة (النابس)، ص ٦٩.

٣. قد يشتبه القاضي عبد العزيز بن أبي كامل الطرابلسي مع شيخه القاضي عبد العزيز بن البرّاج الطرابلسي؛ و ذلك بسبب التشابه الاسمي بينهما. رياض العلماء، ج٣، ص١٤٣؛ الذريعة، ج٣٣. ص٢٩٤.

٤. بحار الأنوار، ج١٠٤، ص٧٠، ٧٢؛ ج١٠٥، ص٥٢.

٥. الأربعون حديثاً للشهيد الأوّل، ص٧٦.

٦. بحار الأنوار، ج٧٤، ص١٩٤.

٧. بحار الأنوار، ج ٣٥، ص ١٠٩ \_ ١١١.

٨. الأربعون حديثاً للشهيد الأوّل، ص٧٩.

٩. بحار الأنوار، ج٣٥، ص١٠٩، ج٧٤، ج١٩٤، ج٢٠١، ص٩٢. و سمّي الشيخ ريحان الحبشي في بعض
 الإجازات: محمّد بجادة بن عبد الله الحبشي (بحار الأنوار، ج١٠٤، ص١٦٠)، و هو تصحيف.

و قيل إنّه روى عن الشريف المرتضى و الشيخ الطوسي، لكن لم نجد ما يؤيد ذلك، لا في الإجازات، و لا في مصدرٍ معتدّ به. و يبدو أنّه قد حصل خلطٌ بينه و بين شيخه ابن البرّاج، فقد ترجمه الحرّ العاملي، و قال:

الشيخ عزّ الدين عبد العزيز بن أبي كامل الطرابلسي القاضي: كان فـاضلاً عالماً، محقّقاً فقيهاً عابداً، له كتبٌ منها: المهذّب، و الكامل، و الإشـراف، و الموجز، و الجواهر.

يروي عن أبي الصلاح، و ابن البرّاج، و عن الشيخ، و المرتضى رحمهم الله \.
و من الواضح أنّ الكتب التي نسبها إليه ما عدا الأشراف مي في الحقيقة كتب
ابن البرّاج \, و هذا يعني حصول خلط بين الشيخ و التلميذ \, فيكون الشريف المرتضى و الشيخ الطوسي المذكورين من شيوخ ابن البرّاج لا ابن أبي كامل.

و بذلك يبدو أنّ ابن أبي كامل لم يخرج من الشام إلى بغداد لطلب العلم أبداً.

11. أبو محمّد الحسن بن الحسين بن بابويه المعروف بحسكا (كان حيّاً سنة ماه). نزيل الريّ، وكان من تلامذة الشيخ الطوسي، و سلّار، و ابن البرّاج، حيث قرأ عليهم جميع تصانيفهم، و ألّف كتباً منها: العبادات، و الأعمال الصالحة، و سير الأنبياء و الأئمّة عليهم السلام أ. إنّ روايته عن ابن البرّاج جميع مصنّفاته تدلّ على حضوره في طرابلس مدّةً من الزمن، فمن المؤكّد أنّ ابن البرّاج قد ألّف عدداً من كتبه في هذه المدينة، و تقدّم أنّه بقي فيها إلى آخر عمره، فتكون قراءة هذه الكتب عليه في نفس المدينة  $^{\circ}$ .

١. أمل الأمل، ج٢، ص١٤٩.

۲. راجع: ابن البراج الطرابلسي، ص۱۰۷\_۱۱۵.

٣. راجع: الذريعة، ج٥، ص٢٥٦؛ ج٢٣، ص٢٩٤.

٤. الفهرست لمنتجب الدين، ص ٤٦ ـ ٤٧.

٥. راجع: ابن البراج الطرابلسي، ص٨٢.

17. أبو الفضل أسعد بن أحمد بن أبي روح الطرابلسي (ت حدود ٥٢٠ هـ). تلميذ الشريف المرتضى كما ذكر ذلك الشهيد الأوّل في بعض فوائده ( و ابن البرّاج.

صار رأس الإماميّة في الشام بعد ابن البرّاج، و تولّى قضاء طرابلس بعده، و عقدت له حلقة الإقراء، و انفرد بالشام و طرابلس و فلسطين بعد ابن البرّاج ٢.

من مؤلّفاته: عيون الأدلّة في معرفة الله، و التبصرة في خلاف الشافعي للإماميّة، و البيان عن حقيقة الإنسان، و المقتبس في الخلاف بيننا و بين مالك بن أنس، و التبيان في الخلاف بيننا و بين النعمان، و مسألة تحريم الفقاع، و كتاب الفرائض، و كتاب المناسك، و كتاب البراهين، و غيرها. و يظهر من هذه العناوين اهتمامه ببعض الأبحاث الكلاميّة الدقيقة مثل حقيقة الإنسان، و اهتمامه بفقه الخلاف. و هو يدلّ على مدى المستوى العلمى الرفيع الذي وصل إليه ابن أبي روح.

و من تلاميذه أسعد بن عمر بن مسعود الجبلي، كان من علماء الإماميّة، و صنّف في الردّ على الإسماعيليّة و النصيريّة".

و كان ابن أبي روح مناظراً قديراً، فقد حكى الراشدي تلميذُه فقال:

جمع ابن عمّار بين أبي الفضل و بين مالكيِّ مناظرةً في تحريم الفقاع، و كان الشيخ جريئاً فصيحاً، فنطق بالحجّة و وضّح دليله، فانزعج المالكيُّ و قال: كُلني كُلني.

فقال: ما أنا على مذهبك. أراد أنّ مذهبه جواز أكل الكلب°.

١. مجلَّة كتاب الشيعة (فائدة في ذكر تلاميذ الشريف المرتضى)، العدد المزدوج ٩ ـ ١٠، ص٢٦٧.

۲. لسان الميزان، ج ١، ص ٣٨٦.

٣. المصدر، ص٣٨٧.

٤. تاريخ الإسلام، ج ٣٥، ص ٤٤٩.

٥. المصدر.

و نقل عنه ما يدلّ على قوله بحدوث القرآن، و اختيار الإنسان، و جواز المتعة، فقد قال له ابن عمّار يوماً: ما الدليل على حدوث القرآن؟

قال: النسخ، و القديم لا يتبدل و لا تدخله زيادة و لا نقص.

و قال له آخر: ما الدليل على أنا مخيّرون في أفعالنا؟ قال: بعثة الرسل.

و قال له أبو الشكر ابن عمّار: ما الدليل على المتعة؟

قال: قول عمر: «متعتان كانتا على عهد رسول الله صلّى الله عليه و آله، أنا أنهى عنهما». فقبلنا روايته، و لم نقبل قوله في النهي \.

و أمّا رأيه حول حقيقة الإنسان، فقد تقدّم أنّه كتب كتاباً حول هذا الموضوع، و هو موضوع كان مثاراً للاختلاف بين المتكلّمين، و حتّى بين متكلّمي الإماميّة.

فقد ذهب بعض الإماميّة إلى أنّ حقيقة الإنسان شيءٌ قائم بنفسه، لا حجم له و لا حير، و لا يصح عليه التركيب، و لا الحركة و لا السكون، و لا الاجتماع و لا الافتراق، و هو المعبّر عنه عند الفلاسفة بالجوهر البسيط، و قد يسمّى به: الروح، و هو الذي يقع عليه الثواب و العقاب، و إليه يتوجّه الأمر و النهي و الوعد و الوعيد للقر و قد ذهب إلى هذه النظريّة كلِّ من هشام بن الحكم، و بني نوبخت من و أبي الجيش البلخي على و الشيخ المفيد ، و أبي يعلى الجعفري خليفة الشيخ المفيد .

و في المقابل قام السريفُ المرتضى بطرحِ نظريّةٍ أُخرى، حيث ذهب إلى أنّ حقيقة الإنسان هو هذه الجملةُ المشاهدة، أي هذا الجسم إجمالاً. ٧

<sup>1.</sup> تاريخ الإسلام، ج ٣٥، ص ٤٤٩.

٢. المسائل السروية، ص ٥٨ ـ ٦٠.

٣. المصدر، ص٥٨؛ فهرست النجاشي، ص٦٣.

٤. فهرست النجاشي، ص٤٢٢.

٥. المسائل السروية، ص ٥٨ ـ ٥٩.

٦. فهرست النجاشي، ص٤٠٤.

٧. الذخيرة، ص ١١٤.

و بفضل ثقل شخصية الشريف المرتضى، و حجم التأثير الذي تركته، صارت هذه النظرية من بعده أهم نظرية مطروحة بين متكلّمي الإمامية لعدّة قرون، فممّن ذهب إليها الشيخ الطوسي، و أبو الصلاح الحلبي، و النيسابوري المُقري، و النوبختي صاحب الباقوت، و سديد الدين الحُمُّصي \.

و أمّا ما هو رأي ابن أبي روح في هذه المسألة، و الذي طرحه في كتابه حول الإنسان؟ أمّا عنوان الكتاب فلا يشير إلى رأيه في المسألة، و لكن بما أنّه من تلامذة الشريف المرتضى، و عاش في فترة هيمن فيها فكرُ الشريف المرتضى على أكثر متكلّمي الإماميّة، فمن المحتمل أن يكون قد اختار في كتابه ما ذهب إليه أستاذه من أنّ حقيقة الإنسان هي الجسم، أو هذه الجملة المشاهدة.

و بعد أن قضى ابن أبي روح فترة \_لعلّها طويلة \_من حياته في طرابلس، انتقل منها إلى صيدا، و أقام بها، و كان مرجع الإماميّة فيها، و لم يزل بها إلى أن ملكت الإفرنج صيدا. قال ابن أبي طي: «فأظنّه قتل بصيدا عندما ملكت الفرنج البلاد. و رأيت من يقول إنّه انتقل إلى دمشق» ٢.

18. الشاعر المشهور أحمد بن منير الطرابلسي (ت ٥٤٨ هـ). ولد في طرابلس سنة ٤٧٣ هـ، وكان أبوه ينشد شعر العوني ـو هو من شعراء أهل البيت عليهم السلام ـ في أسواق طرابلس. و قد صرّحوا في ترجمته بأنّه كان شيعيّاً رافضيّاً. وكانت له مكاتبات و أجوبة و مهاجاة. تَنقّل بين مدنٍ عديدة، فكان في دمشق، و حماة، و شيزر، و حلب، إلى أنْ توفّي في الأخيرة. و قصيدته المعروفة بـ: التتريّة مشهورة ٣.

الاقتصاد، ص77؛ تقريب المعارف، ص77؛ التعليق، ص٨٠؛ الياقوت، ص ٥٤؛ المنقذ من التقليد،
 ج١، ص ٢٩١.

تاريخ الإسلام، ج ٣٥، ص ٤٤٨. و لأجل تفصيل أكثر حول ابن أبي روح، راجع ذيل كتاب ابن البراج الطرابلسي، ص ١٢٩ و ما بعدها.

٣. الأعلام، ج ١، ص ٢٦٠؛ الغدير، ج ٤، ص ٣٢٦ ـ ٣٣٧؛ الوافي بالوفيات، ج ٨، ص ١٢٥.

١٤. أبو محمد عبد الله بن عمر الطرابلسي. الشيخ الفقيه، تلميذ ابن البرّاج، و ابن أبي كامل الطرابلسي، و أُستاذ شاذان بن جبرئيل القمّي \.

روى جميع مصنفات ابن البرّاج عنه ٢، كما روى جميع مصنفات أبي الصلاح الحلبي تارةً عن طريق شيخه ابن أبي كامل ٢، و أُخرى عن طريق شيخه ابن أبي كامل ٢، و روى أيضاً جميع مصنفات الكراجكي عن طريق شيخيه المتقدّمين ٤.

كما روى عن شيخه ابن أبي كامل كلّ الروايات التي تقدّم أنّ ابن أبي كامل رواها عن أبي الصلاح و الكراجكي.

و قد سمّي خطأً في بعض الكتب «عبد الله بن عثمان الطرابلسي»، كما نبّه على ذلك السيّد الخوئي (ت ١٤١١ه) . كما ورد اسمّ لشخص بهذه الصورة: أبو عبد الله محمّد بن عمر الطرابلسي، وعُدّ ممّن يروي عن ابن البرّاج ، و الظاهر أنّه نفس من نترجم له هنا، فإنّ اسمه: أبو محمّد عبد الله بن عمر الطرابلسي، لا أبو عبد الله محمّد، فتمّ قلب مكان اسمَى «عبد الله» و «محمّد».

و كان الشيخ عبد الله بن عمر في طبقة الشيخ ريحان الحبشي، فكلاهما يرويان عن ابن أبي كامل، و يروي عنهما شاذانُ بن جبرئيل ٧، و بما أنّ الشيخ ريحان توفّي حوالي سنة ٥٦٠ ه، كما ذكر السيوطي (ت٩١١هـ) ذلك^، فهذا يعني أنّ من المحتمل

<sup>1.</sup> رجال ابن داود، ص٧٧ ـ ٢٨؛ الأربعون حديثاً للشهيد الأوّل، ص٧٥ ـ ٧٦، ٧٩.

٢. بحار الأنوار، ج١٠٥، ص٠١٠؛ ج٧٠١، ص٧٠.

۳. المصدر، ج۱۰۷، ص ۷۰؛ ج ۱۰۶، ص ۷۰.

٤. المصدر، ج٧٠، ص ٧٠؛ ج١٠٤، ص٧٢.

٥. معجم رجال الحديث، ج ١١، ص ٢٦٨.

٦. المصدر، ج١٨، ص٧٦.

٧. بحار الأنوار، ج١٠٥، ص١٥٨.

دفع شأن الحبشان، ص٣٥٦\_٣٥٦. و جاء في خاتمة مستدرك الوسائل، ج٣، ص٣٤\_٣٥ أنّ

قويّاً أن يكون عبد الله بن عمر قد عاش إلى حوالي منتصف القرن السادس.

و يشهد لذلك أنّ تلميذه شاذان بن جبرئيل كان حيّاً إلى سنة ٥٨٤ هـ، كما تـدلّ على ذلك إجازة له في هذه السنة \. و بهذا يكون عبد الله قد عاصر سقوط مدينة طرابلس على يد الإفرنج سنة ٥٠٢ هـ، أو ٥٠٣ هـ، و يظهر أنّه قضى بقيّة عمره خارجاً منها، و يمكن عدّه في آخر جيل من علماء طرابلس.

فهذه قائمة بعددٍ ممّن تمكنًا من التعرّف عليهم من علماء طرابلس من الإماميّة ممّن انتسب إليها أو أقام فيها ٢، و من المؤكّد أنّ هناك أسماء خفيت علينا أو لم تصل إلينا أبداً.

<sup>◄</sup> السيوطي ذكر ترجمة لريحان الحبشي في كتاب أزهار العروش في أخبار الحبوش، و لكن عند مراجعتنا لهذا الكتاب لم نعثر على ترجمة ريحان فيه، و إنّما و جدنا الترجمة التي نقلت في خاتمة مستدرك الوسائل مذكورة بعينها في كتابٍ آخر للسيوطي و هو رفع شأن الحبشان، فإنّ للسيوطي أكثر من كتاب حول الأحباش.

و قد طبع أزهار العروش بتحقيق عبدالله محمّد عيسى الغزالي، منشورات مركز المخطوطات و التراث و الوثائق الكويت، ط ١، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٥م.

أعيان الشيعة، ج٢، ص ٢٩٠. و ما جاء في كتاب السيّد فَخَار بن معد الموسوي من أنّ شاذان بن جبر ثيل حدّ ثه في واسط سنة ٥٩٣ هـ الحجة على الذاهب، ص ٦٨.

فمن الممكن أن يكون خطأ، و لعل الصحيح: سنة ٥٧٣ هـ، فكثيراً ما تشتبه قراءة السبعين و التسعين.

٢. و قد ذكر بعض الباحثين أنّ ممّن أقام في طرابلس مدةً من الزمن هو عبد الجبّار المقري الرازي تلميذ ابن البرّاج، حيث نقل هذا الباحث عن المحقق الطهراني الذي نقل عن خط جد صاحب المدادك عن خط الشهيد أنّ الرازي ذهب إلى طرابلس، و بقي فيها إلى أن مات و دفن في حجرة القاضي يعني ابن البرّاج. ابن البرّاج الطرابلسي، ص ٥١، ٨١.

و لكن هذا سهو ناشئ من حصول خطأ في قراءة عبارة المحقّق الطهراني الذي قال في ترجمة ابن البرّاج: «و من تلاميذ ابن البرّاج أيضاً المفيد أبو الوفاء عبد الجبّار بن عبد الله الرازي المذكور في ص ١٠٣. و توفّي بطرابلس و دفن بحجرة القاضي، كما حكي عن خط جدّ صاحب المدارك عن خط الشهيد في تاسع شعبان ٤٨١ ه. و ذكر في الروضات من تصانيفه شرح جمل العلم و العمل...». طبقات أعلام الشبعة (النابس)، ص ١٠٧٠.

و هناك علماء لا نعرف هل كانوا في طرابلس أو لا، و اذا كانوا فيها هل كانوا من الإماميّة أو لا، منهم أبو الفتح الصيداوي، فقد جاء في بعض فوائد الشهيد الأوّل أنّه كان من تلامذة الشيخ ابن البرّاج \. و بما أنه كان من صيدا \_ و هي من مدن الشام \_ فمن المحتمل أن استفادته من ابن البرّاج كان في طرابلس \_ لا في بغداد \_ حيث عاش فيها ابن البرّاج فترة بقائه في الشام.

و منهم: أبو جعفر محمّد بن محمّد بن هبة الله الحسيني الأفطسي الطرابلسي (ت بعد ٥١٦ ه أو ٥١٧ هـ)، ذكره ابن عساكر (ت٥٧١ هـ)، و قال في حقّه:

كان من أهل الأدب، و له معرفة بأنساب قريش، و له أشعار مدح بها بني عمّار، و توجّه إلى مصر و مدح بها الأفضل ابن أمير الجيوش، و كان قدم دمشق سنة اثنتين و تسعين و أربعمائة ... و أنشدني من له [كذا] قصيدةً يرثي بها فخر الملك ابن عمّار... توفّي بمصر بعد سنة عشرة و خمسمئة ..

<sup>→</sup> من الواضح عند قراءة هذا النص أن قوله: «و توفّي بطرابلس...» ناظر إلى ابن البرّاج لا تلميذه الرازي، فإن السنة التي ذكره ـو هو شرح جمل الزازي، فإن السنة التي ذكره ـو هو شرح جمل العلم و العمل \_هو من كتب ابن البرّاج.

و الأهم من هذا أنّ الرازي قد روى رواية في الريّ في شعبان من سنة ٥٠٣ هـ (رياض العلماء، ج٣، ص ٨٦)، أي أنّه كان حيّاً إلى سنة ٥٠٣ هـ، لا سنة ٤٨١ هـ، إضافة إلى أنّه قد تقدّم أنّ طرابلس قد سقطت على يد الصليبيّين سنة ٥٠٣ هـ، أو ٥٠٣ هـ، و على فرض أنّها سقطت سنة ٥٠٣ هـ، فمن المستبعد للغاية أن يرحل الرازي من الريّ إلى طرابلس ليدخل مدينة محاصرة و مشرفة على السقوط ليموت و يدفن فيها!!

إذن المقصود ممّن مات في طرابلس سنة ٤٨١ ه، و دفن في حجرة القاضي هو ابن البرّاج صاحب الترجمة \_ حيث ذُكرت هذه العبارة في ترجمته كما تقدّم \_ و بذلك يبدو أنّ المقصود بالقاضي صاحب الحجرة هو القاضي أمين الدولة ابن عمّار الذي كان قد توفّي سنة ٤٦٤ ه. و بذلك لا يبقى هناك دليل على ذهاب الرازي إلى طرابلس.

مجلة كتاب الشيعة (فائدة في ذكر تلاميذ الشريف المرتضى)، العدد المزدوج ٩ - ١٠، ص ٢٦٧.
 تاريخ مدينة دمشق، ج ٥٥، ص ٢١٠ ـ ٢١١.

و قد تقدّم أنّ فخر الملك توفّي سنة ٥١٦ هـ أو ٥١٧ هـ، فيكون الأفطسي قد توفّي بعد ذلك. و لعلّ الأفطسي هو ابن الشيخ محمّد بن هبة الله المتقدّم، فإنّ اسمه و تاريخ حياته يناسب أن يكون كذلك، فإذا كان كذلك فهو من الإماميّة.

و منهم: أبو محمّد الحسين بن محمّد بن أبي ذهابة، روى حديثاً في طرابلس كما في بعض أسانيد أربعين منتجب الدين (، و اعتبره المحقّق الطهراني من رجال الشيعة، و ذكر أنّه قد احتمل الأفندي في رياض العلماء كونه عاميّاً، بسبب عدم ذكره في فهرست منتجب الدين ٢.

و منهم: القاضي أبو عليّ الحسين بن أبي العيش الجمحي، احتمل السيد الأمين أن يكون قاضياً في طرابلس، و أن يكون شيعياً، لكنّه تأمّل في تشيّعه ٣.

و منهم: خيثمة بن سليمان الطرابلسي (ت٣٤٣هـ)، كان متّهماً بالتشيّع ٤.

و منهم: أبو الحسن عليّ بن الحسن بن مندة، سمع منه الكراجكي حـديثاً فـي طرابلس سنة ٤٣٦ه، و لا نعلم هل كان إماميّاً أم لا، فشخصيّته مجهولة .

و على أيّ حال، فقد تمكنًا من التعرّف على عددٍ من علماء طرابلس الشيعة، و يمكن وضعهم في خمس طبقات، و ذلك كما يلي:

أَوِّلاً: طبقة تلامذة الشيخ المفيد Y: الحسين بن أحمد القطَّان، و المحقِّق الكراجكي.

١. الأربعون حديثاً، ص٤٣.

٢. طبقات أعلام الشيعة (النابس)، ص٦٦ -٧٠.

٣. أعيان الشيعة، ج٥، ص٤١٦.

٤. لسان الميزان، ج٢، ص ٤١١.

٥. الرسالة العلوية، ص ٢١.

٦. مستدركات علم رجال الحديث، ج٥، ص ٣٣٩.

٧. هذه التسمية لا تعني أنَّ كلِّ من كان في هذه الطبقة فهو من تلامذة الشيخ المفيد، و إنَّما قد لوحظ

ثانياً: طبقة تلامذة الشريف المرتضى: هبة الله الطرابلسي، و الحسين بن بشر الطرابلسي، و أبو الفضل الأباني.

ثالثاً: طبقة تلامذة الشيخ الطوسي: ابن البرّاج الطرابلسي، و محمّد بن هبة الله الطرابلسي. و أبو محمّد الحسن العين زَرْبي، و الحسين بن هبة الله الطرابلسي.

رابعاً: طبقة تلامذة ابن البرّاج: ابن أبي كامل الطرابلسي، و ابن أبي روح الطرابلسي. خامساً: طبقة تلامذة ابن أبي كامل الطرابلسي: عبد الله بن عمر الطرابلسي، و ابن منير الطرابلسي.

و بذلك تمكنًا رغم شحّة المصادر من رصد خمس طبقات من علماء طرابلس من الإماميّة، ممّن انتمى إليها أو أقام فيها مدّة من الزمن، و هي فترة تقرب من ١٥٠ عاماً.

 <sup>♦</sup> في هذه التسمية الفترة الزمنية فقط، أي الفترة المعاصرة لطبقة تلامذة الشيخ المفيد، سواء كان
 المذكورون في هذه الطبقة من تلامذته أم لا، و هكذا الأمر بالنسبة إلى الطبقات الأخرى.

## الفصل الثاني

## دراسة حول المسائل الطرابلسيّات

لقد شكّلت ظاهرة إرسال الأسئلة إلى العلماء للإجابة عليها ظاهرةً مهمةً تستحقّ الدراسة، فقد برزت هذه الظاهرة في عصر الأئمة عليهم السلام بصورة ما يسمّى برالمكاتبات»، حيث كان يرسل السائل سؤالاً إلى الإمام عليه السلام بصورة كتابة، ليحصل على الجواب مكتوباً أيضاً من قبل الإمام عليه السلام، و قد مرّت هذه الظاهرة بمراحل مختلفة، و ما زالت موجودة في زماننا، فقد ظهرت في عصرنا بصورة ما يسمّى بد الاستفتاءات، حيث ترسل عادةً أسئلة فقهيّة من قبل أناس مؤمنين إلى المرجع الديني ليجيب عليها، و قد تتضمّن هذه الأسئلة بعض الأسئلة العقائديّة و التاريخيّة و غيرها، و لكن الغالب عليها هو الأسئلة الفقهيّة.

و قد مرّت هذه الظاهرة في القرنين الرابع و الخامس بتطوّرٍ خاصّ، حيث تنوّعت مواضيعها لتشمل مختلف الحقول العلميّة من كلامٍ، و فقهٍ، و تفسيرٍ، و حديثٍ، و غيرها، و طرحت في بعضها أبحاث في غاية العمق و الدقّة، كما في المسائل التبانيات، و السلاريات، و الطرابلسيات، التي أُرسلت إلى الشريف المرتضى، فقد أرسلها علماءً كبار، و طرحوا فيها أسئلةً علميّة لا يتمكّن كلّ شخصٍ من الإجابة عليها.

كما قد يتكرّر إرسال أسئلة من مدينةٍ واحدة، أو من شخصٍ واحد؛ لتظهر لنا

مجموعات تحمل نفس العنوان، و لكن تختلف بأنّ إحداها تسمّى أُولى، و الأُخرى ثانية... و هكذا.

كما قد لا يقنع السائل بالجواب، فيقوم بإرسال مسائل ثانية تكون في الحقيقة إشكالات على أجوبة المسائل الأولى، مثال ذلك ما سوف يأتي عند الحديث عن الطرابلسيات الثانية، حيث سوف نرى أنّها في الحقيقة إشكالات على أجوبة الشريف المرتضى على الطرابلسيات الأولى.

و قد كان الشريف المرتضى متميّزاً في حجم المسائل التي وُجّهت إليه، و تنوُّع البلدان التي أُرسلت منها، و الأشخاص الذين أرسلوها، و بملاحظة سريعة لعناوين هذه المسائل يظهر لنا ذلك بوضوح، فمن المسائل التي أُرسلت إليه: المسائل البادرائيات، و البرمكيات، و التبانيات، و الجرجانيات، و الحلبيات الثلاث، و الدمشقيات، و الديلميات، و الرازيات، و الرسيات الأولى و الثانية، و الرمليات، و السكريات، و الطبريات، و الطرابلسيات الأربع، و المامطيريات، و الموصليات الثلاث، و المحمديات، و المصريات الأولى و النائية، و المبافاريتات، و النبليات، و الواسطيات.

فهذا الحجم الكبير من المسائل و أجوبتها، و الذي يشكّل الموجود منه فقط عدّة مجلّدات، يدلّ على ما تقدّم من تميّز الشريف المرتضى في هذا المجال.

### جوابات المسائل إلى منتصف القرن الخامس

و من المفيد أنْ نتعرّف على المسائل التي احتوى عليها التراث الإمامي، لمعرفة حجم الإنتاج الفكري للإمامية في هذا المجال، و لذلك قمنا بإعداد قائمة بأسماء هذه المسائل انتزعناها من فهرست النجاشي الذي عكس لنا صورة لهذا النوع من الأعمال الفكرية إلى منتصف القرن الخامس، و ذلك كما يلى:

مسائل موسى بن جعفر عليهما السلام، لعبد الله بن محمد الأهوازي (ص٢٢٧) .

١. أرقام الصفحات المذكورة هنا ناظرة إلى صفحات فهرست النجاشي.

- ٢. مسائل موسى بن جعفر عليهما السلام، لعليّ بن يقطين (ص٢٧٣).
- ٣. مسائل أبي الحسن موسى عليه السلام، للحسن بن عليّ بن يقطين (ص ٤٥).
  - ٤. مسائل الرضاعليه السلام، للحسن بن على الوشَّاء (ص ٤٠).
  - ٥. مسائل الرضاعليه السلام، لأحمد بن عمر الحِلال (ص٩٩).
  - ٦. مسائل الرضاعليه السلام، لزكريًا بن آدم الأشعرى (ص ١٧٤).
  - ٧. مسائل الرضا عليه السلام، لسعد بن سعد الأشعري (ص١٧٩).
  - ٨. مسائل الرضاعليه السلام، لسعد خادم أبي دُلَف العجلي (ص١٧٩).
    - ٩. مسائل عن الرضاعليه السلام، لصباح بن نصر الهندي (ص٢٠٢).
      - ١٠. مسائل عن الرضاعليه السلام، لمحمّد بن سنان (ص٣٢٨).
      - ١١. مسائل عن الرضاعليه السلام، لمعاوية بن سعيد (ص٤١٠).
  - ١٢. المسائل للرضا عليه السلام، لعبد الله بن محمّد الحُصَيني (ص٢٢٧).
    - ١٣. مسائل للرضا عليه السلام، لعيسى بن عبد الله الأشعري (ص٢٩٧).
- 1٤. مسائل الرجال لأبي الحسن الثالث عليه السلام، لأحمد بن إسحاق الأشعري (ص ٩١).
- 10. مسائل الرجال و مكاتباتهم أبا الحسن الثالث عليه السلام، لعبد الله بن جعفر الحِمْيَري (ص ٢٢٠).
  - ١٦. مسائل لأبي الحسن الثالث عليه السلام، لهارون بن مسلم (ص٤٣٨).
  - ١٧. مسائل أبي الحسن صاحب العسكر عليه السلام، لداود بن مافنّة (ص ١٦١).
- ١٨. مسائل لأبي الحسن العسكري عليه السلام، لعليّ بن جعفر الهُمَاني (ص٢٨٠).
- 19. مسائل لأبي الحسن العسكري عليه السلام، لمحمّد بن الريّان الأشعري (ص ٣٧٠).
  - ٢٠. مسائل لأبي محمد العسكري عليه السلام، لمحمّد بن على القمّى (ص ٣٧١).

۲۱. مسائل الأبي محمد الحسن عليه السلام، على يد محمد بن عثمان العَمْري، لعبد الله بن جعفر الحِمْيري (ص ۲۲).

٢٢. مسائل أبي محمّد عليه السلام و توقيعات، لعبد الله بن جعفر الحِمْيَري (ص٢٠٠).

۲۳. مسائل إلى مولانا أبي محمد عليه السلام و الجوابات، لمحمّد بن سليمان بن الحسن الزراري (ص٣٤٧).

٢٤. مكاتبة إلى صاحب الأمر عليه السلام، لمحمّد بن عبد الله الحِمْيَري (ص٣٥٥).

٢٥. مكاتبةٌ، لجعفر بن عبد الله الحِمْيَري (ص٣٥٥).

٢٦. مكاتبة اللحسين بن عبد الله الحِمْيَري (ص ٣٥٥).

٢٧. مكاتبة، لأحمد بن عبد الله الحِمْيَري (ص ٣٥٥).

٢٨. مسائل التلميذ، لحمّاد بن عيسى (ص١٤٣).

٢٩. المسائل و الجوابات، لأبي القاسم الكوفي (ص٢٦٦).

٣٠. مسائل البلدان، للفضل بن شاذان (ص٣٠٧).

٣١. مسائل الرجال، لموسى بن القاسم البجلي (ص٤٠٥).

٣٢. جوابات مسائل سأله عنها محمّد بن بلال، لعليّ بن إبراهيم القمّى (ص٢٦٠).

٣٣. جوابات سبكتكين العجمي، لابن الجنيد الإسكافي (ص٣٨٨).

٣٤. جوابات معز الدولة، لابن الجنيد الإسكافي (ص٣٨٨).

٣٥. جوابات المسائل الواردة عليه من واسط، للشيخ الصدوق (ص٣٩٢).

٣٦. جوابات المسائل الواردة عليه من قزوين، للشيخ الصدوق (ص٣٩٢).

٣٧. جوابات مسائل وردت من مصر، للشيخ الصدوق (ص٣٩٢).

٣٨. جوابات مسائل وردت من البصرة، للشيخ الصدوق (ص٣٩٢).

٣٩. جوابات مسائل وردت من الكوفة، للشيخ الصدوق (ص٣٩٢).

- ٠٤. جوابات أهل الدينور (دينور)، للشيخ المفيد (ص٤٠٠).
  - ١٤. جوابات أبي جعفر القمّي، للشيخ المفيد (ص٤٠٠).
- ٤٢. جوابات على بن نصر العبدجاني (الغُندِجاني)، للشيخ المفيد (ص٤٠٠).
  - ٤٣. جوابات الأمير أبي عبد الله، للشيخ المفيد (ص ٤٠٠).
    - ٤٤. جوابات ابن نباتة، للشيخ المفيد (ص ٤٠٠).
  - 20. جوابات أبي الليث الأواني، للشيخ المفيد (ص٠٠٠).
  - ٤٦. جوابات أبي الحسن النيسابوري، للشيخ المفيد (ص٠٠٠).
    - ٤٧. جوابات أبي الحسن الحُصَيني، للشيخ المفيد (ص ٤٠١).
  - ٤٨. جوابات أبي جعفر محمّد بن الحسين اللّيثي، للشيخ المفيد (ص ٤٠١).
    - ٤٩. جوابات ابن الحمّامي، للشيخ المفيد (ص ٤٠١).
    - ٥٠. جوابات (جواب) المافرة خي في المسائل، للشيخ المفيد (ص ٢٠١).
      - ٥١. جوابات بني عَرقَل (عِرقان)، للشيخ المفيد (ص٤٠٠).
        - ٥٢. جوابات أهل طبرستان، للشيخ المفيد (ص ٤٠١).
      - ٥٣. جوابات مسائل اللطيف من الكلام، للشيخ المفيد (ص ٤٠٠).
      - ٥٤. جواب (جوابات) ابن واقد السنّى، للشيخ المفيد (ص ٢٠١).
- ٥٥. جواب(جوابات) أبي الفتح محمّد بن على بن عثمان، للشيخ المفيد (ص٤٠٢).
- ٥٦. جواب أبي محمد الحسن بن الحسين النوبندجاني المقيم بمشهد عثمان، للشيخ المفيد (ص٤٠٢).
  - ٥٧. جواب مسألة نيشابور، للشيخ الصدوق (ص٣٩٢).
  - ٥٨. جواب المسألة الواردة من صيدا، لأبي يعلى الجعفري (ص ٤٠٤).
    - ٥٩. جواب مسألة أهل المَوصِل، لأبي يعلى الجعفري (ص٤٠٤).
  - ٦٠. جواب المسائل الواردة من طرابلس، لأبي يعلى الجعفري (ص٤٠٤).

71. جواب المسائل الواردة أيضاً من هناك، أي من طرابلس، لأبي يعلى الجعفري (ص ٤٠٤).

77. جواب المسائل الواردة من الحائر على صاحبه السلام، لأبي يعلى الجعفري (ص ٤٠٤).

٦٣. جواب المسائل في اختلاف الأخبار، للشيخ المفيد (ص ٤٠٠).

٦٤. رسالة جواب مسألة سُئل عنها، لعليّ بن محمّد العدوي (ص٢٦٤ ــ ٢٦٥).

٦٥. أجوبة مسائل شتّى في فنون من العلم، لأبي يعلى الجعفري (ص ٤٠٤).

٦٦. الأجوبة عن المسائل الخوارزميّة، للشيخ المفيد (ص٤٠٢).

٦٧. مسائل الزيدية، للشيخ المفيد (ص ٤٠١).

٦٨. المسألة الجُنبُكية، للشيخ المفيد (ص ٤٠١).

79. مسألة محمّد بن الخضر الفارسي، للشيخ المفيد (ص ٢٠١).

٧٠. مسائل أهل الخلاف، للشيخ المفيد (ص٣٩٩).

المسائل الواردة عن أبي عبد الله محمد بن عبد الرحمن الفارسي المقيم بالمشهد بالنوبندجان، للشيخ المفيد (ص٢٠٢).

٧٢. المسائل الحرانية، للشيخ المفيد (ص٢٠٤).

٧٣. المسائل الصاغانية، للشيخ المفيد (ص٣٩٩).

٧٤. المسائل و الجوابات في الإمامة، لابن مملك الأصفهاني (ص٣٨١).

٧٥. كتاب المسائل العشر في الغيبة، للشيخ المفيد (ص٣٩٩).

و بعد استعراض هذه القائمة من كتب المسائل نقوم بدراسة المسائل الطرابلسيات التي هي محلّ بحثنا في هذه المقدّمة.

السائل

هو الشيخ أبو الفضل إبراهيم بن الحسن الأباني، كما هو مذكور في بداية

مخطوطات الطرابلسيات الثانية و الثالثة، و لكن لا نعرف عن حياته الشيء الكثير، سوى أنّه هو الذي أرسل المسائل الطرابلسيات إلى الشريف المرتضى ليجيب عنها، و أنّه كان حيّاً سنة ٤٢٧ هـ، و هى السنة التى أرسل فيها الطرابلسيات الثانية و الثالثة.

و الظاهر أنّه متقدّم في الطبقة على مثل ابن البرّاج الطرابلسي (ت ٤٨١ه)، فقد كان قد بلغ مبلغاً من العلم مكّنه من إرسال مسائل معقّدة و عميقة إلى الشريف المرتضى، فسوف يأتي أنّه أرسل الطرابلسيّات الأولى في فترة متقدّمة نسبيّاً، ترجع إلى العقد الثاني من القرن الخامس، ثمّ أرسل الثانية و الثالثة سنة ٤٢٧ هـ، بينما بدأ ابن البرّاج تتلمذه على الشريف المرتضى في بغداد، بعد سنتين من هذا التاريخ، أي سنة ٤٢٩ هـ أ.

إذن، الظاهر أنّ الأباني يقع في طبقةٍ متقدّمةٍ على ابن البرّاج، مثل طبقةِ أبي الصلاح الحلبي (ت٤٤٧هـ)، و سلّار (ت٤٤٨هـ)، و الكراجكي (ت٤٤٩هـ)، و النجاشي (ت٤٥٠هـ).

و قد دلّ على فضل السائل الأباني كلامُ الشريف المرتضى في مقدّمة الطرابلسيات الأولى في حقّه، حيث قال:

فإنّي وقفتُ على المسائل التي تضمّن الكتابُ الواردُ ذكرَها، و وجدتُ السائل عنها لم يضع يدَه منها إلّا على مهمّ، و لا بحث إلّا عن مشتبهٍ، و دلّني ذلك على جودة فكره وقوّة فطنته، فإنّ السؤال يدلّ من قوّة العلم أو ضعفه، على مثل ما يدلّ عليه الجواب.

كما أشار الأباني في بداية المسألة الحادية و العشرين من الطرابلسيات الثالثة إلى مناظرته لبعض غير المسلمين حول فصاحة القرآن و عدم معارضته، و هو يدلّ على

رياض العلماء، ج٣، ص١٤٢.

فضله و علمه أيضاً.

و قد كان الأباني شيعياً، و هو ظاهر من خلال تتبّع كلامه و أسئلته، و يدلّ عليه أيضاً ما ذكره في المسألة الثامنة من الطرابلسيات الثانية، فبعد أن ذكر ما حصل من قتال أمير المؤمنين عليه السلام، و خلع الإمام الحسن، و قتل الإمام الحسين عليهما السلام، قال:

و إنْ كان الدليل عندنا قائماً على أنّ القوم [يعني رؤساء جاحدي النصّ، و المبادرين إلى السقيفة] غير مخلّصين من تبعات ذلك؛ لكونهم فاتحين لطريقه، موضّحين لسبيله.

فهو هنا قد حمّل رؤساء جاحدي النصّ مسؤوليّة تلك الجرائم، و هذا يدلّ على كونه شيعيّاً أيضاً.

و هناك ما يدلّ على كونه إماميّاً بصورة واضحة، و هو دعاؤه للإماميّة، فقد قال في بداية المسألة العاشرة من الطرابلسيّات الثالثة: «إذا كانت الطائفة ـ حَرَسَها الله ـ مُجمِعةً....

كما قال في نهاية المسألة الثانية عشرة من نفس الطرابلسيات:

... ففيه بطلان ما اتّفقت الطائفة \_حَرَسَها اللّه \_عليه بأنّ المسلّم عند قبورهم [أي الأتمّة عليهم السلام] مسموعُ الكلام، مردودٌ عـليه الجـواب، و لذلك يقولون عند زياراتهم: أشهدُ أنّك تسمعُ كلامي، و تردّ جوابي... .

و هذا الكلام واضح في دلالته على كون الرجل إمامياً.

و من جهةٍ أُخرى لقد أولى السائل الأباني احتراماً خاصًاً للشريف المرتضى، حيث خاطبه بمختلف ألفاظ التعظيم و التبجيل تجدها مبثوثة في بدايات و نهايات أسئلته، مثل قوله:

ـ «أعلى الله ذكره، و رفع في الدارين كلتَيْهما قدره».

- ـ «لا زال التوفيق بأقواله و أفعاله مقروناً».
  - ـ «حرس الله مدّته».
- ـ «أجاب الله فيه صالح الأدعية في الدنيا و الآخرة».
  - ـ «أدام الله نعماه».
- ـ «و عالى الرأي لسيّدنا الشريف الأجلّ أدام الله علاه».
- «فليُنعِم بما عنده في ذلك واضحاً جليّاً إن شاء الله تعالى».
  - ـ«أعظم اللُّه ثوابه، و أكرم مآبه».
    - \_«كبت الله أعداءه».
  - «فليتطوّل بما عنده في ذلك مُثاباً».
- «ما أولاه بالإجابة عن هذه الشبهة؛ فلِمَا يردُ من عنده المزيّة القويّة الراجحة، لا أعدمه الله تعالى التوفيق، و قمع به كلّ ضالٌ و زنديق».
- و قد بلغت هذه الألفاظ أوجها عندما وصف الأباني نفسه بأنَّه وليّ الشريف المرتضى، حيث قال في نهاية المسألة السابعة من الطرابلسيّات الثالثة:

و على هذه المسألة كلامٌ كثير، قد اعترض دليلَ الخبر و الأمر و النهي، و قد أضرب وليَّه من ذكره لأجل انتشار الكلام، و لخّص بعض ما أورده، و أورد بعضه لفظاً و معنى، و عالى الرأي له في تأمّله و الإنعام بما عنده إن شاء الله تعالى.

و ذكرُ ما عنده فيه من أهمّ الأُمور، لأنّ سُوقه هاهنا ـ أعني بـــلاد مــصر و الشام ــنافقة \ جدّاً، و القائلون به قد كثروا أيضاً.

و الله بكرمه يورد على وليّه من جهته ما يكون للشبهة حاسماً. و له مـن

١. نافقة: أي رائجة و مرغوب فيها.

تسلّطها عليه عاصماً. و وليُّه الآن يستأنف الأسئلة عن مهمّات نتجها فكره لفظاً و معنى، و لم يجد لغيره في معناها قولاً، فمن ذلك....

فهذه التعابير غايةٌ في التواضع من عنده.

و الجدير بالذكر أنّ هذا السيل من ألفاظ المدح و التعظيم إنّما نشاهده بصورة بارزة جدّاً في الطرابلسيات الثانية و الثالثة، و أمّا الأولى فالأمر مختلفٌ بصورة كبيرة، فلا نكاد نجد هذا المستوى من المدح إلّا نادراً.

و لعل هذا الأمر يعود إلى اختلاف تاريخ إرسال الطرابلسيات، فسوف يأتي أنّ الأُولى منها قد أُرسلت في العقد الثاني من القرن الخامس، حيث كان السيّد الشريف المرتضى قد تسلّم لتوّه زمام قيادة الإماميّة بعد وفاة شيخه المفيد سنة ٤١٣ هـ، بينما الطرابلسيات الثانية و الثالثة قد أرسلتا في سنة ٤٢٧هـ، حيث كان الشريف المرتضى قد بلغ مبلغاً كبيراً من العلم و الشهرة، و تمكّن من فرض هيبته و رئاسته على جميع الإماميّة في عصره.

إنّ تسمية المسائل الطرابلسيّات بهذا الاسم يدلّ على أنّ السائل الأباني كان له ارتباطٌ بهذه المدينة، فهو إمّا أن يكون منتسباً إلى تلك المدينة و من أبناءها، أو أنّه كان مقيماً فيها حاله حال الكثير من علماء الإماميّة الذين استقرّوا في هذه المدينة، و قام بإرسال المسائل منها.

و قد أشار هو إلى مكان تواجده في نهاية سؤاله السابع من الطرابلسيات الثالثة، حيث قال بعد الانتهاء من ذكر إشكالاتٍ حول صفة الإرادة الإلهيّة مخاطباً الشريف المرتضى:

... و ذكرُ ما عنده فيه من أهمّ الأُمور؛ لأنّ سُوقه هاهنا ـ أعني بلاد مصر و الشام ـ نافقةٌ جدّاً، و القائلون به قد كثروا أيضاً.

فقد أشار هنا إلى مكان تواجده و هو الشام، فإنّ طرابلس من الشام، و أمّا ذكره

لمصر فلا ينافي كونه في الشام؛ لأنّ هناك ارتباطاً وثيقاً بين مصر و الشام، و كان الشام عادةً تابعاً إداريّاً لمصر، و كان التنقّل بينهما أمراً متعارفاً لأهلهما من الناس العاديّين أو العلماء. فإشارته لمصر إلى جانب الشام إنّما هي للإشارة إلى تقاربهما، و لا يدلّ على كونه مقيماً هناك.

و قد كان الأباني مطلعاً على الفكر المعتزلي بصورة جيّدة، فقد نقل في بداية الطرابلسيات الأولى شبهات متعدّدة لهم حول مسألة النصّ و الاختيار، و هي من مسائل الإمامة المهمّة.

كما نقل سبع مسائل في بداية الطرابلسيات الثالثة تعرّض فيها إلى بحثَيْن عميقَيْن متعلّقَيْن بالصفات، و هما صفتا الإدراك و الإرادة، فنقل هناك آراء مدرسة أبي القاسم البلخي (ت٣١٩هـ) رأس معتزلة بغداد.

إنّ الأبحاث المُشار إليها، و خاصّة بحث صفتي الإدراك و الإرادة، من الأبحاث المعقّدة و المعمّقة للغاية، بحيث يصعب على القارئ العادي فهمها و فتح مغاليقها، و هو يدلّ على المستوى العلمي الرفيع الذي كان يتمتّع به السائل الأباني.

و الجدير بالذكر أنّه بعد أن طرح الأباني البحوث المتعلّقة بصفتي الإدراك و الإرادة و التي ذكرنا أنّها من أفكار معتزلة بغداد \_ ذكر ما نقلناه آنفاً من أنّ هذه البحوث كانت منتشرة في بلاد مصر و الشام، و هو يدلّ على انتشار أفكار معتزلة بغداد في ذلك الوقت في هذَيْن الصقعيْن، و هي إشارة تاريخيّة عاية في الأهميّة، تفتح أمامنا مجالاً للبحث في تاريخ المعتزلة في مصر و الشام.

ثم إنه إضافة إلى نقل إشكالات المعتزلة، قام الأباني بنقل شبهات للزيدية، و اليهود، و الفلاسفة، و غير المسلمين من المعارضين لفصاحة القرآن، و هو يدلً على سعة اطلاعه، و رحابة أُفق معلوماته.

كما طرح أسئلةً تتعلّق ببعض الآيات و الروايات و بعض الأحداث التاريخيّة ـ

كما في المسألة الأخيرة من الطرابلسيات الثالثة ـ و قام عادةً بطرح إشكالات كلامية عليها، و هو يدلّ على قوّته في مجال علم الكلام و تمرّسه فيه. كما يـدلّ طرحـه لمجموعة من الروايات على إلمامه بالتراث الحديثي بشكل جيد.

و قام أيضاً بالإرجاع إلى مجموعة من الكتب، مثل الكافي للشيخ الكليني، و التمهيد للشيخ المفيد، و التسلي و التعزي للشيخ النعماني، و تنزيه الأنبياء و الأثمة عليهم السلام للشريف المرتضى، و هو يدلّ على وصول نسخ هذه الكتب إلى الشام و طرابلس في هذه الفترة من التاريخ، و على أنّ الأباني كان مطّلعاً على مختلف كتب الإماميّة، فمن المؤكّد أنّ ما نقله من كتب إنّما هو نموذج صغير ممّا كان يمتلكه من مصنّفاتهم.

و يبدو أنّ التوجّه الكلامي كان متغلّباً على فكره، حيث يظهر أنّه كان يفضّله على التوجّهات الأُخرى مثل علم الحديث، فنراه مثلاً يعرّض بالشيخ الكليني، فبعد أن نقل في المسألة الثالثة عشرة من الطرابلسيّات الثالثة حديثاً من كتاب الكافي و وجّه إليه إشكالاً، قال:

و هل إلى إزالة مَعرّة هذا الخبر \_الذي رواه هذا الرجل في كتابه، و جعله من عيون أخباره \_ سبيلٌ بتأويلٍ يُعتمد عليه جميل؟

لقد كان للأبحاث الكلاميّة السهم الأوفر من بين أسئلة الأباني، فهي تكوّن معظم أسئلته، و بذلك تكون المسائل الطرابلسيّات الوثيقة الوحيدة المتبقّية التي تعكس لنا مدى النضج و العمق الذي وصل إليه علم الكلام في طرابلس في القرن الخامس، فإنّ ما تبقّى من تراث هذه المدينة \_ أي مصنّفات ابن البرّاج \_ إنّما هو تراث فقهي كما تقدّم، و هذا الأمر يرفع من أهميّة هذه المسائل بشكل كبير.

#### المسائل

احتوى مجموع ما وصل إلينا من المسائل الطرابلسيات الثلاث على خمسين مسألة كاملة، فقد احتوت الطرابلسيات الأولى على خمس عشرة مسألة، و الثانية على اثنتي

عشرة مسألة، والثالثة على ثلاث و عشرين مسألة.

و قد سقطت من الأُولى مسألتان، كما يوجد اختلاف حول عدد الثانية و الثالثة سوف تأتى الإشارة إليه لاحقاً، فعدد المسائل كلّها ممّا وصل إلينا يبلغ خمسين مسألة.

## تقسيم أبحاث المسائل

و قد تنوّعت الأبحاث المطروحة فيها، و توزّعت على عدّة مواضيع:

أوّلاً: الصفات الإلهيّة. تعرّض فيها إلى البحث عن صفة الإدراك، و صفة الإرادة.

ثانياً: النبوّة. و تركّز الكلام فيها حول البحث عن حصول العلم بتأبيد شريعة نبيّنا صَلّى اللّهُ عليه و آلِه و نسخ شريعة اليهود، و نفي علم الغيب عن الكهنة و إثبات أنّ الإخبار عن المغيّبات هو إحدى معجزات النبي صَلّى اللّهُ عليه و آلِه، و سؤال عن استدلال إبراهيم عليه السلام على حدوث النجم و الشمس و القمر، و البحث عن تفضيل الأنبياء عليهم السلام على الملائكة، و البحث عن نفي تحريف القرآن، و عدم معارضته، و الصَّرْفة، و كيفيّة نزول القرآن (جملةً واحدةً أو نجوماً).

ثالثاً: الإمامة. تمّ التطرّق فيها إلى مختلف أبحاثها، مثل بحث النصّ و الاختيار، و الفرق بين الإمام و الأمير، و قبح تقديم المفضول على الفاضل، و وجه حاجة المعصوم إلى إمام، و حال جاحدي النصّ، و بيان الفرق بين أمير المؤمنين عليه السلام و هارون عليه السلام في تركه المنازعة في أمر الخلافة، و إثبات إمامة الأئمة الذين لا يؤمن بهم الزيديّة (، و العصمة، و سيرة أمير المؤمنين عليه السلام مع أعداءه،

١. لعل هذه المرة الوحيدة التي ناقش فيها الشريف المرتضى الزيديّة بشيء من التفصيل، فقد تطرق إلى كلامهم في كتبه الأخرى بصورة عابرة، فمثلاً اكتفى بالإشكالات التي أوردها القاضي عبد الحبّار على الزيديّة من دون أن يفصّلها؛ و ذلك لإيمانه بصحّتها، فقد تحدّث في كتاب الشافي عن القاضي قائلاً: «ثمّ تكلّم على من ذهب في الإمامة إلى أنّها تثبت بالخروج بالسيف من الزيديّة بكلام لا طائل في ذكره و تتبّعه، لأنّه واقعٌ موقعه». الشافي، ج٣، ص٢١٧.

و الوجه في امتناع أمير المؤمنين عليه السلام عن محو البسملة في الحُدَيْبِيَة، و مسائل مختلفة حول الغبية.

رابعاً: تأويل بعض الآيات و الروايات. مثل آية الذرّ، و تأويل الأخبار الدالّة على مدح و ذمّ بعض الحيوانات، و تأويل خبر «لو اطّلع أبو ذرّ على ما في قلب سلمان لقتله»، و حقيقة الموازين يوم القيامة، و تأويل ما ورد في المسوخ، و بيان كيفيّة كلام النمل و الهدهد الوارد في القرآن، و تأويل آية: ﴿وَ لَكُمْ فَى الْقِضَاصِ حَيَاةً﴾ ، و تأويل آية السامريّ، و تأويل ما ورد من أنّ ابن الزنا لا يكون مؤمناً، و بيان كيفيّة إعادة الحياة للأثمّة عليهم السلام و الشهداء، و تأويل خبر إدخال الدنيا في بيضة، و بيان معنى كون الصلاة «خير العمل».

خامساً: الفقه. احتوت المسائل الطرابلسيات على مسألة فقهية واحدة تدور حول بحث النذر.

سادساً: مسائل فلسفيّة. مثل إبطال المادة الأُولى (الهيولى)، و حقيقة الإنسان. و إن كان البحث الأخير يمكن اعتباره كلاميّاً لا فلسفيّاً؛ فهو متعلّق ببحث التكليف و معرفة حقيقة المكلّف المطروح في علم الكلام ٢.

فهذا مجمل المواضيع الواردة في الخمسين مسألة من المسائل الطرابلسيّات الثلاث، و هو يدلّ على نوع الإشكالات التي كانت تشغل ذهن السائل الأباني، كما تعكس نوع البحوث الكلاميّة المطروحة في طرابلس بصورة خاصّة، و في الشام و مصر بصورةٍ عامّة في النصف الأوّل من القرن الخامس.

١. البقرة (٢): ١٧٩.

٢. انظر: الذخيرة، ص١١٣ ـ ١١٤.

### منهج الشريف المرتضى في الجوابات

و قد قام الشريف المرتضى بالإجابة على جميع الأسئلة التي تقدّم بها السائل الأباني إليه، و أبدى اهتماماً خاصًا بها، حيث فصّل الكلام أحياناً بصورة كبيرة، كما في المسألتَيْن الأُولى و العاشرة من الطرابلسيات الأولى، و الرابعة من الطرابلسيات الثالثة، فيما اختصر الجواب أحياناً معوِّلاً على ما تقدّم، كما في المسألة الرابعة من الطرابلسيات الثانية.

و حَذَفَ في بعض الأحيان سؤال الأباني، كما في المسألَتيْن السابعة والثانية عشرة من الطرابلسيات الثانية، و لا نعلم السبب في ذلك. كما حذف جزءاً من السؤال الرابع من الطرابلسيات الثالثة، حيث قال في بداية الجواب عن هذا السؤال:

اعلم أنني لمّا تصفّحت هذه المسائل المتوالية المتعلّقة بالإرادة، المبنيّة على نفي كونه تعالى مريداً، لم أجد فيها حجّة، مع قوله (أدام الله عزّه) أنّ الذين تعلّقوا بها و أثاروها ذوو شغفٍ و حرصٍ على الكلام فيما يستعلّق بالإرادة و نفيها عن الله تعالى أو إثباتها.

مع أنّه لم يتقدّم شيءٌ من ذلك في كلام السائل، و هو يدلّ على حذف شيء من كلامه.

و عندما كان يجد قصوراً أو سوء تعبير في الاستدلال الذي ينقله السائل، يقوم بتوضيح ذلك الاستدلال و يرفع غموضه، ثم يجيب عليه، كما في بداية جواب المسألة الثانية من الطرابلسيات الثالثة.

كذلك نراه يضيف دليلاً جديداً غير ما ذكره السائل ثمّ يناقشه، و هو يدلّ على حريّة فكرٍ و اعتدادٍ بالنفس، بحيث لا يهاب طرح أيّ إشكال مهما كان قويّاً، كما رأينا ذلك في جواب المسألة الرابعة من الطرابلسيات الثالثة.

و قد كان الشريف المرتضى دقيقاً في أجوبته، فلا يخرج من بحثٍ إلى آخر،

و كان يهتم بأنْ يكون السائل دقيقاً أيضاً في أسئلته، و لذلك عندما يجد خروجاً من البحث يقوم بالتنبيه عليه، ففي المسألة السادسة من الطرابلسيات الثانية ـ و التي تدور حول عصمة الإمام عليه السلام ـ خرج السؤال من بحث العصمة إلى بحث وجه الحاجة إلى الإمام، فقام الشريف المرتضى بالتنبيه على هذا في بداية الجواب.

و لم يكن يحاول التمسّك بأي دليلٍ لإثبات رأيه، فلو وجد دليلاً ضعيفاً أقيم على ما يعتقده، بيّن بطلانه و فساده، ففي المسألة السادسة من الطرابلسيات الثانية قام بإبطال أحد أدلّة عصمة الإمام الذي أقامه بعض الإماميّة، و لم يحاول زيادة أدلّة العصمة التي كان يؤمن بها، فإنّ الأدلّة التي أُقيمت عليها كافيةٌ لإثباتها، و هذا يدلّ على نزاهةٍ علميّةٍ و دقّةٍ و احترافٍ فكريّين.

و قد أبدى في إجاباته عن شخصية علمية فذّة، لا تعجز عن الإجابة عن أعقد الإشكالات و أعوصها \_كما في المسائل السبع الأولى من الطرابلسيات الشالثة \_و لا تتنازل بسهولة عن الآراء و الأفكار التي اختارتها لنفسها، الأمر الذي يكشف عن رصانة شخصيته الفكرية و ثقلها العلمي.

لقد شكّلت الآيات و الروايات التي سأل عنها الأباني حجماً كبيراً من هذه المسائل، ممّا اضطرّ الشريف المرتضى إلى إبداء رأيه حول التأويل (بالنسبة إلى الآيات) و حول أخبار الآحاد (بالنسبة إلى الروايات):

أمّا التأويل فقد أكد على ضرورة حمل المشتبه على المعلوم و تأويله، و لو كان على أصعب الوجوه. و هذه الطريقة يؤيدها العقل، فعندما يتعارض أمرٌ مقطوع به و كان القطع ناشئاً من دليلٍ صحيح كالعقل أو الإجماع أو التواتر مع أمرٍ مظنون، ينبغي تأويل المظنون لصالح المقطوع به، فإنّ المقطوع لا يحتمل إلّا وجهاً واحداً، بينما المظنون يحتمل وجوهاً متعدّدة، و إن كان احتمال بعضها أقوى من بعض.

و قد صرّح الشريف المرتضى بأنّه حتّى لو كان التأويل على أصعب الوجوه

فيجب القيام به، و هذا المنهج يكشف لنا سبب ما قام به في كتاب تنزيه الأنبياء و الأنمة عليهم السلام، حيث قام بتأويل الكثير من الآيات القرآنيّة بنحو لا يتنافى مع عصمة الأنبياء عليهم السلام، حتى قد يبدو للبعض أنّ في بعض ما قام به تكلّف واضح، فبعض الآيات لها ظهورٌ قويٌّ بما ينافي العصمة، و لكنّه التزم بتأويلها، و هو ناشئٌ من هذا المنهج الذي أشار إليه هنا في الطرابلسيات، و هو «ضرورة التأويل و لو كان على أصعب الوجوه»، فإنّ الدليل القطعي ـ و هو الإجماع ـ قد دلّ على عصمة الأنبياء عليهم السلام، فينبغي تأويل كلّ ظاهر يتنافى معها مهما كان.

و أمّا أخبار الآحاد، فقد التزم الشريف المرتضى في جميع كتبه و رسائله بموقفٍ واحد تجاه أخبار الآحاد، و هو إنكار حجّيتها في الأُصول و الفروع، وكونها لا تورِث علماً و لا عملاً.

و قد ساعده هذا الموقف على التخلّص من عبء الكثير من تلك الأخبار التي ليس لها ظاهرٌ معقول، أو لها ظاهرٌ ينافي القرآن، أو بعض المسلّمات، فهو يبدأ جوابه عادةً عن هذا النوع من الأخبار بالتصريح برأيه في نفي حجّيتها، و قد تعرّض لذلك في جواب المسألة السابعة، و الثامنة، و الحادية عشرة من الطرابلسيّات الأولى، و لكنّه لا يكتفي عادةً بذلك بل يحاول أن يؤوّل معنى الخبر إن أمكن ذلك، و بيان ما يمكن أن يحمل عليه من معنى صحيح.

لقد كان للشريف المرتضى نظرة سلبيّة بصورة عامّة من أخبار الآحاد، فقد أبدى عن رأيه حولها في خلال جواب المسألة العاشرة من الطرابلسيّات الأولى، حيث قال في عبارة مُعبّرة:

و كم في الحديث المرويّ من متروكٍ مـنبوذٍ مـطروحٍ مـهجورٍ؛ لمـخالفته العقول؟

و كم فيه من أخبار جبرٍ و تشبيهٍ، و تجويرٍ للَّه تعالى، و رمي له ـ جــلَّت

عظمته \_ بما لا يليق به؟

فما التعويل على أخبار الآحاد، و فيها كلّ جهالةٍ و ضلالةٍ، و كفرٍ و تعطيلٍ؟! كما كانت له نظرةٌ سلبيّة من أهل الحديث من الإماميّة بصورة عامّة، فقد قال أيضاً في جواب المسألة المشار إليها آنفاً:

و ما صرّح من أصحابنا بالقول بنقصان القرآن إلّا قومٌ من أصحاب الحديث الذين لا يفقهون ما يقولون، و لا يعلمون إلى ما يذهبون، و إنّما دأبهم تقليد الحديث، و التسليم لما في الرواية من حقّ و باطل، و غثّ و سمين، من غير تفكّر و لا تدبّر، ومَن هذه صفته لا يُعدّ في خلافٍ و لا إجماع.

و قد صرّح بهذه النظرة السلبيّة في مواضع أُخرى من مصنّفاته . و كلامُه في حقّ القمّيين و اتّهامه إيّاهم بالتشبيه و الجبر باستثناء الشيخ الصدوق مشهور . كما صرّح بذلك في بداية جواب المسألة الثالثة عشرة من الطرابلسيّات الثالثة.

إنّ رفض الشريف المرتضى التمسّك بأخبار الآحاد لا يعني إنكاره كلام و أحاديث أهل البيت عليهم السلام، فبين هذّيْن بونٌ شاسعٌ، فكلامُ أهل البيت عليهم السلام الذي يُقطع بصدوره منهم يمثّل الدينَ بحذافيره، و لا يمكن التشكيك فيه بأيّ وجهٍ من الوجوه؛ لكونه صادراً من المعصوم، بينما الأحاديث الواصلة إلينا تحتوي على الغثّ و السمين، و ليست فيها حصانة ضدّ الكذب و الجعل و الغلوّ و غير ذلك، و لذلك لا يمكن الاعتماد على الكثير منها.

و هذا على خلاف من يَعتبر الروايات ممثّلة لمدرسة أهل البيت عليهم السلام، فيحصل له الوثوق بصدور الرواية بكلّ سهولة من دون تمحيص سندها، بل قد يدّعى التواتر من خلال سرد مجموعة من الروايات ذات المضمون المشترك من

راجع مثلاً: رسائل الشويف المرتضى (رسالة في الردّعلى أصحاب العدد)، ج٢، ص١٨.
 رسائل الشويف المرتضى (مسألة في إيطال العمل بأخبار الآحاد)، ج٣، ص ٣٠٠.

دون أن يتعب نفسه لإثبات حصول التواتر في جميع طبقات السند إلى أن يصل إلى المعصوم، و هو الشرط الأساس في التواتر.

و يمكن اعتبار موقف الشريف المرتضى الصريح و الشديد من أخبار الآحاد و أهل الحديث بصورة عامّة، و أهل قم منهم بصورة خاصة، أحدَ العوامل الرئيسة التي أدّت إلى اختفاء تراث الإماميّة الحديثي و القمّي بالخصوص، حيث لم يَبْقَ من هذا التراث إلاّ عددٌ ضئيل جدّاً، و لو لم يَسْتَثْنِ الشريفُ المرتضى الشيخَ الصدوقَ من ذلك لكان تراث الأخير أيضاً في عداد المفقود، و هذا يدلّ على مدى السطوة و الهيمنة الفكريّة التي تمتّعت بها شخصيّة الشريف المرتضى بين الإمامية.

و بعد التعرّف على مجمل ما جاء في المسائل الطرابلسيّات، نقوم الآن باستعراض كلّ مجموعة من هذه المسائل على حِدَة؛ لكي نتعرّف على بعض خصوصيّتها:

## الطرابلسيّات الأولى $^{'}$

لقد اهتم الشريف المرتضى بالطرابلسيات الأولى، فقد أرجع إليها في بعض كتبه، فقال في الذخيرة: «قد بيّنا صحّة نقل القرآن في المسائل الطرابلسيات، و أنّه غير منقوص، و لا مبدّلٍ، و لا مغيّر» ٢. و هذه إشارة إلى المسألة العاشرة من الطرابلسيات الأولى، فقد تعرّض فيها إلى بحث نفي تحريف القرآن، و لم يتعرّض إلى هذا البحث في الطرابلسيات الأُخرى.

١. ذكرها المحقق الطهراني، و سمّاها: جواب بعض المعتزلة في أنّ الإمامة لا تكون إلا بالنصّ (الذريعة، ج ٥، ص ١٧٩) و هذه التسمية ناشئة من خطأ أحد المفهرسين الذي قام بفهرسة المجموعة التي احتوت على نسخة من الطرابلسيّات الأولى (راجع: مجلّة كتاب الشيعة «مكتبة الشريف المرتضى»، العدد المزدوج ٩-١٠، ص ١٤٩)، نعم لقدذ كرها المحقق الطهراني في موضع آخر من كتابه باسمها الصحيح. الذريعة ج ٥، ص ٢٢٦.

۲. الذخيرة، ص ٣٦١.

و من جهة أُخرى قام باختيار أربع مسائل من الطرابلسيّات الأولى، و أضافها إلى تكملة الأمالي، و هذه المسائل هي: الرابعة، و السادسة، و التاسعة، و الحادية عشرة ، و هو يدلّ أيضاً على اهتمامه بهذه المسائل.

و أرجع الشيخ الطوسي (ت ٤٦٠هـ) أيضاً إلى المسألة العاشرة من الطرابـلسيّات الأولى ٢، و هي التي تتحدّث عن نفي تحريف القرآن كما تقدّم.

كما أرجع الشيخ الطبرسي (ت ٥٤٨هـ) إلىٰ هذه المسألة أيضاً "، و هو يدلّ على أنّ الطرابلسيّات الأُولى كانت في متناول يده.

و يبدو أنّ نسخ الطرابلسيّات الأولى اختفت بعد ذلك، فلم نعثر على مَن نقل عنها، و أمّا الذين نقلوا منها شيئاً إنّما نقلوا ما ذكره الطبرسي في تفسيره، و قد صرّح بعضهم بنقلهم ذلك عن الطبرسي، فيما لم يصرّح آخرون بذلك 2.

نعم، لقد نقل العكامةُ الحلّي (ت٧٢٦هـ) مسألتَيْن فقهيّتَيْن و ذكر أنّ الشريف المرتضى أوردهما في المسائل الطرابلسية ، و لكن لم يحدّد أيّ واحدة من الطرابلسيات هي، فهاتان المسألتان غير موجودتين فيما بأيدينا من الطرابلسيات الأولى قد سقطتا ممّا وصل إلينا من النلاث، و سوف يأتي أنّ مسألتين من الطرابلسيات الأولى قد سقطتا ممّا وصل إلينا من المخطوطات، و لذلك من المحتمل أنّ العكرمة الحلّي قد نقل تلك المسألتين منها، فتكون الطرابلسيات الأولى عنده. و لكن يبقى هذا مجرّد احتمال.

و أجاز الشيخ الحرّ العاملي (ت ١٠٤هـ) الطرابـلسيّات للشيخ محمّد فـاضل

١. أمالي المرتضى، ص ٢٨٩، ٢٩١، ٢٩٣، ٣٢٩.

٢. تمهيد الأصول، ص ٣٢٦.

٣. مجمع البيان، ج ١، ص ٤٢ ـ ٤٣.

واجع: النظامية في مذهب الإمامية، ص ١٣٤ ـ ١٣٥؛ الوافية، ص ٢٦٠؛ التفسير الصافي، ج ١، ص ٥٢ ـ
 ور البراهين، ج ١، ص ٥٢٧.

٥. منتهي المطلب، ج٤، ص٩٠٤؛ وج٥، ص٠٢١.

المشهدي \، و لكنّه لم يصرّح بأن الأُولى منها، فلعلّه أجاز الثانية و الثالثة فقط، و التي كانت موجودة في ذلك الوقت.

إذن، لا يمكن الجزم بأن الأُولى كانت عنده، خاصّة و أنّه نقل في إجازته هذه أسماء رسائل للشريف المرتضى نعلم بأنّها لم تكن موجودة عنده، مثل المسائل البادرائيات، و الجرجانيات، و مسألة العلم، و مسألة الإرادة، و غيرها.

و من المستبعد أنْ تكون كلّ هذه المسائل موجودة عنده و لم تصل إلينا و لا واحدة منها، مع أنّ زمانه غير بعيدٍ عن زماننا. فالظاهر أنّه أجاز ما كان ذكره الشيخ الطوسي في فهرسته من مصنفات الشريف المرتضى، سواء كان موجوداً عنده أم لا، فإنّ سند الحرّ يصل إلى الشيخ.

إذن، لا يوجد دليلٌ على أنّ الطرابلسيّات الأُولى كانت عند الحرّ العاملي.

و أمّا العلامة المجلسي(ت ١١١١ه) فيبدو أنّ الطرابلسيّات الأولى لم تكن موجودة عنده أيضاً، فهو قد نقل منها ثلاث مسائل فقط، لكنّه لم ينقلها منها مباشرةً، بل نقلها من تكملة الأمالي.

و هذه المسائل الثلاث هي من المسائل التي تقدّم أنّ الشريف المرتضى اختارها و أضافها إلى تكملة الأمالي، فقد نقل العكرمة المجلسي المسألة السادسة، و التاسعة ـ نقلها مرّتين في موضعين ـ، و صرّح بأنّه نقلهما من كتاب الغرد، أي الأمالي، كما نقل جزءاً من المسألة الحادية عشرة، و ذكر بأنّ الشريف المرتضى ذكرها في بعض فوائده من دون أن يصرّح بأنّه ذكرها في الطرابلسيات الأولى ٢، و الظاهر أنّه نقل المسألة الأخيرة من الأمالي أيضاً.

و هذا يعني أنَّ الطرابلسيَّات الأُولى ما كانت عنده، و إلَّا لما نقل مسائلها بواسطة

١. بحار الأنوار، ج١٠٧، ص١١٥.

۲. المصدر، ج۱۷، ص۹۶؛ و ج۲۷، ص۴۷٤؛ و ج ۲۱، ص۸۲؛ و ج۲۲، ص۳٤٤.

الأمالي، و هو أمرٌ غريب، فإنّ هناك مخطوطات للطراب لسيئات الأولى ـ سوف يأتي التعريف بها ـ يرجع تاريخ بعضها إلى عصر العلامة المجلسي، فكيف لم يطّلع عليها؟ نعم، لقد نقل العلامة المجلسي خمس روايات من الطرابلسية من دون أن يصرّح بأنّها أيّ واحدة من الطرابلسيئات الثلاث، و نقل أربع روايات منها من الطرابلسية، و رسالة ذبائح أهل الكتاب للشيخ المفيد معاً أ. و من المحتمل أن يكون قد نقل هذه الروايات من الجزء الساقط من الطرابلسيئات الأولى، و هو مجرّد احتمال لا يوجد ما يؤيده، كما يحتمل أن يكون قد حصل خطأ و التباس عنده بين المسائل الطرابلسيئات و مسائل أخرى، و لعلّ هذا الاحتمال أولى، و الله العالم.

ثمّ عندما وصلت النوبة إلى المحقّق التستري الكاظمي (ت١٢٣٤هـ) صاحب المقابس نراه ينقل مقطعاً من المسألة العاشرة المتقدّمة غير مذكور في تفسير الطبرسي ٢، و هو يدلّ على أنّ الموصليات الأولى كانت موجودة عنده.

إذن، لقد كانت الطرابلسيات الأولى عند الشيخ الطبرسي و المحقّق التستري، و ما بينهما لم نعثر على من كانت عنده بصورة قطعيّة، و بعد ذلك أخذت نسخها تظهر للعيان، و لكن الغريب أنّه لم يكتب لها أنْ تنشر كأُختيها الثانية و الثالثة، و بقيت مخطوطاتها قابعة في رفوف المكتبات إلى الآن!!

## عدد مسائل الطرابلسيّات الأُولى

ذكر البُصروي (ت٤٤٣هـ) هذه المسائل و قال إنّها سبع عشرة مسألة، و لكن الموجود بأيدينا خمس عشرة مسألة فقط، و الظاهر أنّ مسألتين قد سقطتا من النسخ التي وصلتنا.

ا. بحار الأنوار، ج٦٣، ص١٦ ـ ١٨.

٢. كشف القناع، ص٢٠٤\_٢٠٥.

و قدد أرجع الشريفُ المرتضى في الانتصار في بحث نكاح المتعة إلى الطرابلسيات ، إلّا أنّ المطلب المذكور هناك غير موجود في ما بأيدينا من الطرابلسيات الثلاث كلّها، و لكن يمكن أن نستظهر أنّ هذا المطلب كان في إحدى المسألتَيْن الساقطتَيْن من الطرابلسيات الأولى، و ذلك لأنّه سمّاها ب: «الطرابلسيّات» فقط على نحو الإطلاق، و لم يعيّن أنّها الأولى أو الثانية أو الثالثة، فعند تأليفه الانتصار لم تكن قد وردت عليه الثانية و الثالثة، و لم يكن يعلم أنّها سوف ترد عليه فيما بعد، و لذلك اكتفى بتسمية الأولى ب: «الطرابلسيّات»، و لكن بعدما وردت عليه الطرابلسيّات الأخرى أخذ يحدّد نوع المسائل، و يعبّر عن الأولى ب: «المسائل الأولى» آ. فيظهر من هذا الإطلاق أنّ المراد بها الأولى.

و على أيّ حال، فسواء كان ما أشار إليه الشريفُ المرتضى في الانتصار جزءاً من الطرابلسيات الأولى أو غيرها من الطرابلسيات، فمن المهمّ هنا أن ننقل كلامه في الانتصار لنتعرّف على شيءٍ من المحتوى المفقود من الطرابلسيات، و ذلك كما يلي: قال الشريف المرتضى عند حديثه عن قول عمر حول تحريم المتعة التي أحلها رسول الله صلّى الله عليه و آلِه:

فإنْ قيل: من المستبعد أن يقول ذلك عمر، و يصرّح بأنه حرّم ما أحلّه النبيّ صلّى الله عليه و آلِه، فلا ينكره عليه منكر.

قلنا: قد أجبنا عن هذا السؤال في جملة جواب المسائل الطرابلسيات، و قلنا: إنّه لا يمتنع أن يكون السامعون لهذا القول من عمر انقسموا إلى: معتقدٍ للحقّ، بريّ من الشبهة، خارجٍ عن حدّ العصبية، غير أنّه لقلّة عدده و ضعف بطشه لم يتمكّن من إظهار الإنكار بلسانه، فاقتصر على إنكار قلبه.

۱. الانتصار، ص۲۷۲.

٢. لاحظ: أجوبة المسائل الطرابلسيات الثالثة، ص ٥٣١ و ٥٣٤.

و قسمٍ آخر \_ وهم الأكثرون عدداً \_ دخلت عليهم الشبهة الداخــلة عـلى مخالفينا في هذه المسألة، و اعتقدوا أنّ عمر إنّما أضاف النهي إلى نفسه \_ و إنْ كان الرسول صلّى الله عليه و آلِه هو الذي حرّمها \_ تغليظاً و تشديداً و تكفلاً و تحققاً.

و قسمٍ آخر اعتقدوا أنّ ما أباحه الله تعالى في بعض الأوقات إذا تـغيّرت الحال فيه و أشفق من ضررٍ في الدين يلحق في الاستمرار عليه، جاز أن ينهى عنه بعضُ الأئمّة \.

# تاريخ تأليف الطرابلسيّات الأُولى

لا نعلم تاريخ تأليف هذه المسائل بالدقّة، و لكن نعلم أنّ تاريخها متوسّطٌ بين تأليف كتابَي الملخّص و الذخيرة، فقد أرجع الشريفُ المرتضى في هذه المسائل إلى الملخّص، و تقدّم أنّه قد أرجع إليها في الذخيرة.

و بما أنّ تأليف الملخّص و الذخيرة كان متزامناً تقريباً كما يظهر من خاتمة الذخيرة، فقد بدأ الشريف المرتضى بتأليف الذخيرة بعد مرور فترة من الزمن على بداية تأليف الملخّص، و كان ينوي اختصار البحث في الذخيرة تعويلاً على بحوث الملخّص، و لكن عندما انقطع إملاء الملخّص لأسباب معيّنة تغيّرت نيّتُه في تأليف الذخيرة، و أخذ يفصّل الأبحاث فيها.

و هذا يدلّ على أنّ تأليف الذخيرة كان متّصلاً بالملخّص، و لكن كانت بـدايـته متأخّرة. لذلك يظهر أنّ تأليف الطرابلسيات الأولى كان متزامناً مع تأليف شيءٍ من نهاية الملخّص، و شيءٍ من بداية الذخيرة.

و لكن مع الأسف لا نعرف تاريخ تأليف الملخّص و الذخيرة بصورةٍ دقيقة، حتّى

١. الانتصار، ص ٢٧٢.

نتمكن من معرفة تاريخ تأليف الطرابلسيات الأولى، إلّا أنّه يمكننا أن نعرف تاريخ تأليفهما بصورةٍ تقريبيّة؛ و ذلك من خلال معرفة التاريخ التقريبي لتأليف الذخيرة، فقد أرجع الشريف المرتضى في هذا الكتاب إلى كتابيّه: الأمالي ( (الذي فرغ منه سنة ١٩٤ه) ، و المقنع ( الذي ألّفه للوزير المغربي، و الذي صار وزيراً في بغداد بين سنتى ٤١٤ و ٤١٥ه) ٥.

و هذا يعني أنّ تأليف الذخيرة تمّ بعد هذين التاريخَيْن، أو ربما متزامناً معهما، فيكون تأليف الطرابلسيات الأولى مقارباً لذلك، أو متقدّماً عليه بعض الشيء. و هذا يعنى أنّ تأليفها قد وقع في العقد الثاني من القرن الخامس.

و يؤيّد تأليف الطرابلسيّات الأولى في هذه الفترة المتقدّمة نسبيّاً، عدمُ إرجاع الشريف المرتضى فيها إلّا إلى كتابَيْن من كتبه، و هما: الشافي و الملخّص، و هو يدلّ على عدم تأليفه للكثير من كتبه عند إجابته على الطرابلسيّات الأولى، خلافاً للطرابلسيّات الثانية و الثالثة التي سوف يأتي أنّ تاريخ كتابتها سنة ٤٢٧ه فقد أرجع فيهما إلى الكثير من مؤلّفاته، و هو يؤيّد كون الطرابلسيّات الأولى قديمة تاريخيّاً.

و لكن الذي يثير الاستغراب ما سوف يأتي عند التعرّض إلى الطرابلسيات الثانية من أنّ حقيقة هذه المسائل ليست إلّا تعليقة أو ذيلاً للطرابلسيات الأولى، و أنّ الثانية عبارة عن إشكالات موجّهة إلى الأولى، فإذا كانت قد أرسلت في سنة ٤٢٧ هـ، فهذا يعني أنّ الفارق الزمني بين الأولى و الثانية أكثر من عشر سنين، فهل انتظر السائل

١. الذخيرة، ص٢٤٥.

٢. أمالي المرتضى، ج ١، ص ١٩.

٣. الذخيرة، ص٤٢٣.

٤. معالم العلماء، ص١٠٥.

٥. المستفاد من ذيل تاريخ بغداد، ص ٨٠.

الأباني أكثر من عشر سنين حتّى يوجّه إشكالاته على الطرابلسيات الأولى من خلال الثانية؟ و ما هو سبب كلّ هذا التأخير؟ الأمر غامض.

### الطرابلسيات الثانية

بعد أن أرسل الأباني المسائل الطرابلسيات الأولى، و تسلّم أجوبة الشريف المرتضى عليها، كتب بعد مدّة غير قصيرة -كما تقدّم آنفاً -نقداً على بعض هذه الأجوبة، و خاصّة جواب المسألة الأولى منها، و أرسله إلى بغداد ليردّ عليه الشريف المرتضى، و فعلاً قام الأخير بالإجابة عنها بكلّ رحابة صدر. ففي الحقيقة يمكن اعتبار الطرابلسيات الثانية تعليقةً أو ذيلاً للأولى، فهي ناظرة بكلّها إليها.

و نضيف على ما قدّمنا احتمالاً، و هو أنّ القارئ لبعض مسائل الأباني المطروحة في الطرابلسيّات الثانية \_ و خاصّة المسائل الخمس الأولى منها \_ يجد و كأنّه ينقل كلاماً لشخصٍ من المخالفين، و أنّ الكلام ليس له، فإنّ القارئ لهذه المسائل يخال أنّ الأباني كان قد عرض الطرابلسيّات الأولى \_ خاصّة المسألة الأولى التي يدور بحثها حول النصّ و الإمامة \_ على بعض المخالفين، فكتب ذلك الشخص ردّاً، فقام الأباني بتلخيص عباراته و إضافة إشكالات جديدة، ثمّ أرسلها إلى الشريف المرتضى للإجابة عليها.

كما يحتمل أنّ الأباني كان مطّلعاً بصورةٍ جيّدةٍ جدّاً على آراء و مباني المخالفين أو كان مختلطاً بهم، بحيث تمكّن من إيراد هذه الإشكالات على لسانهم.

كما يحتمل أنّ ذلك المخالف الذي احتملنا أنّ الأباني قد نقل كلامه، أو أنّ المخالفين الذين احتملنا أنْ يكون الأباني قد قرّر كلامهم، يحتمل أنْ يكونوا من المعتزلة، و يشهد لذلك قولُ الشريف المرتضى في خلال جواب المسألة الخامسة: «و أرى كثيراً من المعتزلة…»، فهو قد وجّه كلامه إليهم بصورةٍ مفاجئة، و كأنّه كان

يعلم أنَّ الكلام موجَّة إليهم، و أنَّ السؤال كان منهم، أو تقريراً لكلامهم.

و يشهد لذلك أيضاً ما ذكره الأباني في المسألة السادسة على لسان المخالف: «نحن نعلم أنّ الدلالة قد قامت على أنّ المعرفة بالله سبحانه غيرٌ مستفادة من جهته، ولا من جهة الرسول عليه السلام...»، وهذا الكلام أنسب بمباني المعتزلة من غيرهم. ويشهد له أيضاً أنّ الأباني قد نقل في المسألة الأولى من الطرابلسيات الأولى كلاماً مطوّلاً على لسان المعتزلة، وصرّح بذلك، وهو يدلّ على ارتباطه بهم، أو اطلاعه على فكرهم.

## ترتيب مسائل الطرابلسيّات الثانية

تحتوي هذه المسائل على اثنتي عشرة مسألة، و هي ناظرة ـ كما تقدّم ـ إلى مسائل من الطرابلسيات الأولى، و ذلك كما يلى:

المسائل الخمس الأولى طرحت فيها إشكالات على كلام للشريف المرتضى في المسألة الأولى من الطرابلسيات الأولى، حيث قام الأباني بنقل نص كلام الشريف المرتضى في تلك المسألة، ثمّ طرح الإشكالات الموجّهة إليه في ضمن خمس مسائل. و قد تمّ تركيز هذه المسائل على بحث الغيبة، ما عدا المسألة الثانية، حيث تعرّض فيها إلى بحث الحاجة إلى الإمام، و إن كان يمكن أن يتمّ ربطه ببحث الغيبة. إذن، أكثر بحوث هذه المسائل ناظرٌ إلى بحثٍ مشترك و هو بحث الغيبة.

و يشهد لذلك أنّ السائل الأباني بعد نهاية المسألة الخامسة، طالَبَ الشريف المرتضى بالإجابة، و يظهر من هذا أنّ تلك المسائل الخمس الأولى واقعة في سياق واحد.

و أمّا المسألة السادسة فناظرة إلى بحثٍ آخر طرح في المسألة الأُولى من الطرابلسيات الأُولى، و هو بحث عصمة الإمام، فقد قام الأباني بنقل نصّ كلام الشريف المرتضى أيضاً في تلك المسألة، عاطفاً إيّاه على النصّ الذي نقله في المسألة الأُولى

من الطرابلسيات الثانية، حيث قال: «ثمّ قال ـ لا زال التوفيق بأقواله و أفعاله مقروناً ـ: و الذي يدلّ على عصمة الإمام...».

و أمّا المسألة السابعة فتحدّثت عن وجه حاجة المعصوم عليه السلام إلى إمام، مع أنّ العلّة المعروفة للحاجة إلى الإمام \_و هي جواز الخطأ و فعل القبيح \_غير موجودة فيه.

و هذه المسألة تختلف بعض الشيء عن باقي المسائل، فإنّ الشريف المرتضى لم يذكر فيها نصّ السؤال، و إنّما أشار إلى محتواه. و هذه الخصوصيّة موجودة أيضاً في المسألة الثانية عشرة و الأخيرة من هذه المسائل، و سوف نتحدّث بعد قليل عن هاتَيْن المسألتَيْن إن شاء الله تعالى.

و أمّا المسألة الثامنة فيستمرّ الأباني بتوجيه إشكالاته على جزء آخر من المسألة الأُولى من الطرابلسيات الأُولى، و هو البحث عن حال الجاحدين للنصّ على أمير المؤمنين عليه السلام.

و في المسألة التاسعة يتعرّض أيضاً إلى إشكال على نهاية المسألة الأولى من الطرابلسيات الأولى، و يدور البحث في هذه المسألة حول مقارنة حال أمير المؤمنين عليه السلام و هارون عليه السلام في تركه المنازعة في أمر الخلافة. و بختام هذه المسألة تنتهي إشكالات الأباني على المسألة الأولى من الطرابلسيات الأولى.

و أمّا المسألة العاشرة فيناقش الأباني فيها ما ذكره الشريف المرتضى من جواب على المسألة السابعة من الطرابلسيات الأولى، و الذي يدور حول الخبر الذي سأل فيه ابن السكيت الإمام الرضا عليه السلام عن معجزات الأنبياء عليهم السلام، و بيان وجه مناسبة هذا الخبر مع مذهب الصرفة الذي كان يؤمن به الشريف المرتضى. إذن البحث في هذه المسألة يدور حول مذهب الصرفة.

و في المسألة الحادية عشرة ناقش الأباني ما جاء في كلام الشريف المرتضى عند

الإجابة عن المسألة التاسعة من الطرابلسيات الأولى، و الذي يدور حول ما ورد من أخبار حول المسوخ، و بيان حقيقة المسخ. و قد نقل العلامة المجلسي هذه المسألة في كتابه بأكملها .

و أمّا المسألة الثانية عشرة و الأخيرة، فتحدّثت عن موضوع إخبار النمل و كلامهم، و كيفيّة ذلك، و الذي كان الشريف المرتضى قد تعرّض للإجابة عليه في المسألة التاسعة أيضاً من الطرابلسيّات الأولى.

و قد تقدّم أنّ المسألة الثانية عشرة تشابه المسألة السابعة في أنّه لم يُذكر فيها نصّ السؤال، و إنّما تمّ تلخيصه من قبل الشريف المرتضى. و قد نقل العكرمة المجلسي هذه المسألة في كتابه أيضاً ٢.

و بهذا اتّضح ما قدّمناه من أنّ حقيقة الطرابلسيّات الثانية إنّما هي تعليقةً نقديّة على بعض مسائل الطرابلسيّات الأولى. و سوف ينفعنا هذا الأمر لحلّ مشكلة سوف يأتي التطرّق لها بعد قليل إنْ شاء الله تعالى.

#### عدد مسائل الطرابلسيّات الثانية

قد يبدو هذا العنوان غريباً بعض الشيء، فقد تقدّم قبل قليل أنّ الطرابلسيات الثانية تحتوي على اثنتي عشرة مسألة، فما السبب في تخصيص بحث لمعرفة عدد مسائلها؟! الجواب: السبب هو أنّ البُصْروي ذكر في فهرسه الذي أعدّه لمصنفات الشريف المرتضى أنّ عدد مسائلها عشر مسائل فقط. فلو كان قد ذكر عدداً أكبر من الاثني عشر لقلنا إنّ بعض المسائل قد سقطت من النسخ التي وصلتنا، و لكنّه قد ذكر هنا عدداً أقلّ من الاثنى عشر، و ظاهره يدلّ على أنّ هناك مسألتين زائدتين و ليستا من عدداً

١. بحار الأنوار، ج٥٨، ص١١٠.

۲. المصدر، ج ٦١، ص ٨٧.

الطرابلسيّات الثانية، فما سبب هذا الاختلاف في العدد بين ما ذكره البُصروي و بين ما هو موجود في النسخ التي بأيدينا؟

يمكن إرجاع السبب إلى اختلاف عدد الأسئلة و الأجوبة، فالظاهر أنّ الأباني قد أرسل عشرة أسئلة فقط، و لكن الشريف المرتضى قام بفصل جزءين من مسألتين من هذه المسائل، و أجاب عنهما بصورة مستقلّة، فصارت الأجوبة اثني عشر جواباً، و بذلك صرنا أمام عشرة أسئلة و اثني عشر جواباً.

و الظاهر أنّ البُصروي كان قد اطّلع على الأسئلة فقط، فقال: إنّها عشرة، و لو كان قد انتظر جواب الشريف المرتضى عليها لكان يقول إنّها اثنتي عشرة مسألة، كما هو موجود في النسخ.

و بذلك يمكن حلّ التناقض الظاهري المذكور بين كلام البُصروي و بين النسخ، و الله العالم بخفايا الأُمور.

ثمّ يظهر أنّ المسألتَيْن اللتَيْن فصلهما الشريفُ المرتضى، و أجاب عنهما بصورة مستقلّة هما المسألة السابعة و الثانية مستقلّة هما المسألتان اللتان أشرنا إليهما قبل قليل، و هما المسألة السابعة و الثانية عشرة، فإنّ هاتين المسألتَيْن تختلفان عن باقي المسائل في أنّ الشريف المرتضى قد حذف نصّ السؤال منها، و اكتفى بتلخيص مضمون السؤال. و الظاهر أنّ السؤال عن هاتَيْن المسألتَيْن كان موجوداً في ذيل المسألتَيْن السابقتَيْن عليهما؛ أعني السادسة و الحادية عشرة.

و العلاقة بين المسألتين الحادية عشرة و الثانية عشرة واضحة؛ فإنّ كلتيهما تتعرّضان إلى الإشكال على جهتين من جهات المسألة التاسعة من الطرابلسيات الأولى، كما تقدّم.

و أمّا المسألتان السادسة و السابعة فيمكن العثور على وجهٍ مشتركٍ بينهما أيضاً و إن كان بتكلّف، فإنّهما تعرّضا أيضاً إلى الإشكال على وجهَيْن من وجوه المسألة الأولى من الطرابلسيّات الأولى.

## تاريخ تأليف الطرابلسيّات الثانية

لم يذكر أحد تاريخ تأليف هذه المسائل، و لكن أشار الشريف المرتضى في جوابه عن المسألتين السابعة و الثانية عشرة إلى شيء يمكن أن نستكشف من خلاله سنة تأليف المسائل بصورة دقيقة، و ذلك من خلال ملاحظة يلى:

أوّلاً: قال في خلال جوابه عن المسألة السابعة عند حديثه عن وجه حاجة المعصوم إلى إمام: «و قد أجبنا عن هذه الشبهة، و أوضحناها في جواب المسألة التاسعة من المسائل الواردة في سنتنا هذه». و لم نعرف في بداية الأمر هذه المسألة التي أشار إليها الشريف المرتضى هاهنا، و احتملنا أنّها مسألة من مجموعة مسائل مفقودة، كما احتملنا أنْ تكون جزءاً من مسائل أرسلت من إحدى مدن الشام، حيث السائل الأباني، مثل المسائل الحليات، أو الدمشقيات، أو الصيداويتات، أو حتى المصريات؛ و ذلك بسبب ما يظهر من كلام الشريف المرتضى الآنف من أنّ الأباني عارف بهذه المسائل بصورة كاملة، بحيث لم يرّ حاجة إلى ذكر اسمها.

و لكن لم يخطر على ذهننا شيء واحد، و هو أنْ تكون المسائل المُشار إليها هي الطرابلسيات الثالثة!!! و ذلك لسبب واضح و بسيط، و هو أنّ الظاهر من كون الطرابلسيات الثالثة ثالثة هو أنّها متأخّرة من حيث الترتيب الزمني على الثانية، فلا يمكن بطبيعة الحال الإرجاع اليها، و لكن عندما رجعنا إلى المسألة التاسعة من الطرابلسيات الثالثة التي أشار إليها الشريف المرتضى آنفاً وجدنا و بكل عجب أنّها تبحث عن الموضوع المذكور، و هو وجه حاجة المعصوم إلى إمام، و في المسألة التاسعة بالضبط، كما ذكر الشريف المرتضى!!!

ثانياً: و قال في جوابه عن المسألة الثانية عشرة: «... فأمّا الكلام فيما يخصّ الهدهد، فقد استقصيناه في جواب المسائل الواردة في عامنا هذا». و إذا راجعنا الطرابلسيات الثالثة أيضاً، وجدنا أنّ البحث عن الهدهد قد تمّ التطرّق إليه بالاستقصاء

و التفصيل في المسألة التاسعة عشرة منها.

إنّ هاتين العبارتين لا تَدَعَان مجالاً للشك في أنّ الشريفَ المرتضى قد أرجع في جواب الطرابلسيات الثانية إلى الثالثة، و هو يدلّ على تأخّر الثانية عن الثالثة من الناحية الزمنيّة، و أنّ كلتَيْهما قد تمّ تأليفهما في سنةٍ واحدة، كما صرّح الشريفُ المرتضى بذلك.

و لكن إذا كان كذلك، فكان يجب أن تسمّى الثانية ثالثة، و الثالثة ثانية، لا كما هو موجود الآن بين أيدينا.

و للجواب يمكن أن نقول: بناءً على ما تقدّم من أنّ حقيقة الطرابلسيات الثانية ليست شيئاً سوى أنّها تعليقة نقديّة على الأولى، فلذلك وُضعت من حيث الترتيب بعدها لتكون ذيلاً لها، و لكي لا تنفصل مطالبهما بأبحاثٍ أجنبيّة مذكورة في الثالثة، فترتيب الثانية و الثالثة ليس ترتيباً زمنيّاً، بل هو ترتيبٌ من حيث الرتبة و المحتوى.

و بهذا يظهر أنّ الأباني قد أرسل المسائل الأولى، ثمّ أرسل مسائل أُخرى، و هي التي نسمّيها اليوم: بـ: المسائل الطرابلسيّات الثالثة، و بعد ذلك عنّ له في نفس السنة أن يقوم بنقد الأولى، فقام بإرسال نقده، الذي نسمّيه اليوم بـ: المسائل الطرابلسيّات الثانية.

و لعلّه لهذا السبب ذكر الشيخُ الطوسي في الفهرست أنّ الطرابلسيات مجموعتان فقط: أُولى و ثانية، و يعني بها الأُولى و الثالثة؛ باعتبار أنّ ما نسمّيه بالثانية ليست مجموعةً مستقلّةً، و إنّما هي ذيلٌ للأُولى، و لذلك لم يذكرها.

و بهذا نحتمل \_ مجرّد احتمال \_ أنّ الطرابلسيّات الرابعة التي ذكرها البُصروي و المفقودة بالكامل، كانت ذيلاً للثالثة و تعليقةً نقديّةً عليها، فلا تبقى عندنا في الحقيقة إلا طرابلسيّان \_ كما ذكر الشيخ الطوسي \_ لا أربع، و الله العالم بحقيقة الحال. و لنرجع إلى بحثنا و هو معرفة تاريخ تأليف الطرابلسيّات الثانية، فإنّ عبارتي الشريف المرتضى المتقدّمتين قد دلّتا على أنّ الطرابلسيّات الثانية و الثالثة قد أُجيب

عنهما في سنةٍ واحدة، و سوف يأتي بعد قليل أنّ الطرابلسيّات الثالثة وردت في شعبان من سنة ٤٢٧ هـ، فهذا يعني أنّ تأليف الثانية قد تمّ في هذه السنة، لكن في فترةٍ متأخّرة من شعبان، أي في أواخر سنة ٤٢٧ هـ.

و يمكن أن نستفيد من هذا التاريخ شيئاً، و هو أنّ الكتب التي لا نعرف أيّ شيء عن تاريخ تأليفها، و التي أرجع إليها الشريف المرتضى في الطرابلسيات الثانية، قد تمّ تأليفها قبل سنة ٤٢٧ ه، و هي: المسائل الحلبيات ١، و الكلام المفرد في الوعيد.

و لا بأس بالإشارة إلى أنّه قد أرجع فيها إلىٰ كتبٍ أُخرى من مؤلّفاته، و هي المقنع في الغيبة، و الشافي، و الذخيرة، إضافةً إلى الطرابلسيّات الأولى و الثالثة، كما تقدّم.

## فائدة في معرفة تاريخ تأليف كتاب العدّة للشيخ الطوسي

بعد أن تعرّفنا على تاريخ تأليف الطرابلسيات الثانية و هـو سـنة ٤٢٧ هـ، أمكننا استطراداً أن ننتفع بهذا التاريخ لمعرفة تاريخ تقريبيًّ لتأليف كتاب عدة الأصول للشيخ الطوسي، و الذي تدور حول تاريخ تأليفه بحوث و تساؤلات كثيرة، و ذلك من خلال بيان ثلاث نقاط:

الأُولى: تعرّض الشريفُ المرتضى في ضمن الجواب عن المسألة الأُولى من الطرابلسيات الثانية إلى بحث حول أنّه هل يجوز أن يكون شيءٌ من الحقّ عند الإمام

١. ذكر البُصروي في فهرسه أن الحلبيات ثلاث مجموعات: أولى و ثانية و ثاثة. و لم يحدد الشريف المرتضى هنا عند إرجاعه إلى الحلبيات رقم المجموعة التي أرجع اليها، و يظهر أنه يريد الحلبيات الأولى؛ لأنه عادة عند ورود المجموعة الأولى من أيّ مسائل، لا يعلم المجبب أنّه ستلحقها مجموعة أو مجموعات أخرى، فيسمّيها باسمها من دون التحديد بأنّها أولى، و لكن عندما ترد المجموعة الثانية فحينئذ يبدأ بتسمية الأولى بأنّها أولى لتمييزها عن الثانية.

إذن، يظهر من الإطلاق أنّ المشار اليه هو الأولى قبل ورود المجموعة الثانية. و قد تقدّم نظير هذا البحث عند كلامنا عن الطرابلسيات الأولى. فإذا صحّ هذا الاستظهار فهو يعني أنّ الحلبيات الأولى قد وردت قبل سنة ٤٢٧ هـ.

الغائب عليه السلام لا يعلمه المكلَّفون؟

فذكر في الجواب أنّه كان يؤمن سابقاً بعدم جواز ذلك، و أنّه لو خفي شيء على المكلّفين لوجب أن يَظهر الإمام و يَترك التقيّة ليعرّف المكلفين بذلك.

ثمَّ صرّح بأنّه الآن \_أي عند إجابته عن هذه المسألة \_قد تغيّر رأيه، و أخذ يذهب إلى جواز ذلك، فقال:

و الذي يقوى الآن في نفسي و يتّضح عندي أنّه غير ممتنع أن يكون عند إمام الزمان عليه السلام \_ غائباً كان أو حاضراً \_ من الحقّ في بعض الأحكام الشرعيّة ما ليس عندنا.

إنّ العبارة الأخيرة صريحة بأنّ تغيير رأيه في هذه المسألة قد تمّ عندكتابته جواب الطرابلسيّات الثانية التي تقدّم أنّه ألّفها في فترةٍ متأخّرةٍ من سنة ٤٢٧ هـ.

الثانية: لقد أشار الشيخ الطوسي في أواخر كتاب العدّة إلى هذا التغيير في الرأي عند الشريف المرتضى الذي حصل سنة ٤٢٧ هـ، و صرّح بأنّ التغيير كان قـد حـصل مؤخّراً، فقال:

و ذكر المرتضى عليّ بن الحسين الموسوي قدّس الله روحه أخيراً: أنّه يجوز أن يكون الحقّ فيما عند الإمام، و الأقوال الأُخر تكون كلّها باطلة، و لا يجب عليه الظهور؛ لأنّه إذا كنّا نحن السبب في استتاره، فكلّما يفوتنا من الانتفاع به و بتصرّفه و بما معه من الأحكام، نكون قد أُتينا من قِبَل نفوسنا فيه، و لو أزلنا سبب الاستتار لظهر و انتفعنا به، و أدّى إلينا الحقّ الذي عنده .

١. هذا من إضافات النسّاخ، والا فإن تأليف العدّة قد تمّ في حياة الشريف المرتضى.

٢. العدة في أُصول الفقه، ج ٢، ص ٦٣١. كما قال الشيخ في كتاب الغيبة شيئاً قريباً من هذا، و هو: «و كان المرتضى رحمه الله يقول أخيراً: لا يمتنع أن يكون هاهنا أُمور كثيرة غير واصلة إلينا هي مودعة عند الإمام عليه السلام، و إن كان قد كتمها الناقلون، و لم ينقلوها». الغيبة، ص ٩٧.

إذن، لقد أشار الشيخ الطوسي في العدّة إلى التغيير الذي حصل في رأي الشريف المرتضى في سنة ٤٢٧ عند إجابته على الطرابلسيّات الثانية، و هذا يعني أنّ تأليف العدّة قد وقع بعد سنة ٤٢٧ هـ.

الثالثة: إذا أضفنا إلى ذلك أنّ تأليف العدّة حصل قبل تأليف الذريعة للشريف المرتضى ـ و ذلك بدليل تصريح الشيخ الطوسي في مقدّمة العدّة بعدم تأليف الشريف المرتضى لكتابٍ مستقلً في أصول الفقه، و هذا يعني أنّ الذريعة لم يكن قد تمّ تأليفه أنذاك ـ و الذي انتهى منه في شوّال من سنة ٤٣٠ هـ، فهذا يعني أنّ تأليف العدّة قد وقع بعد الطرابلسيات الثانية و قبل الذريعة، أي أنّه قد وقع في خلال سنتي ٤٢٨هـ و ٤٢٩ هـ، و ربما في شيءٍ ممّا قبلهما و بعدهما، أي في شيءٍ من سنتي ٤٢٧هـ و ٤٣٠ هـ.

#### الطرابلسيات الثالثة

كتب الأباني هذه المسائل و أرسلها إلى بغداد، فوردت على الشريف المرتضى في شعبان من سنة ٤٢٧ ه، كما تقدّم او كما جاء في بعض نسخها.

و هذه المسائل تشتمل على ثلاث و عشرين مسألة، كما ذكر البُصروي في فهرسه. و لكن يظهر أنّ في بعض نسخ فهرس البُصروي أنّها خمس و عشرون مسألة ٢. فإذا صحّت هذه النسخة فهو يعني أنّ مسألتَيْن قد سقطتا من الطرابلسيات الثالثة.

١. و قد ذكر البُصروي (ت٣٤٦هـ) هذه المسائل في فهرسه الذي خصصه لذكر مؤلفات الشريف المرتضى، و الذي أجازه الأخير إياه في سنة ١٧٨هـ أو ٤١٩هـ و هذا يعني أنّ البُصروي استمرّ في إكمال فهرسه إلى ما يقارب العشر سنوات، فقد أجازه الشريف المرتضى بأنٌ يقوم بإضافة ما يتجدد من مؤلفاته إلى هذا الفهرس.

و الظاهر أنّ البُصروي توقّف بعد ذلك عن إضافة كتب جديدة من كتب الشريف المرتضى، فلانراه يذكر في فهرسه أجوبة المسائل الرسّية الأولى التي فُرغ منها في المحرّم من سنة ٤٢٩ هـ، و لاكتاب الذريعة الذي انتهى تأليفه في شوّال من سنة ٤٣٠ هـ.

٢. الفوائد الرجالية، ج٣، ص٥٣ ١، الهامش ١.

و لكن الذي يضعف هذا الاحتمال أنّ أكثر نسخ فهرس البُصروي ذكرت أنّ المسائل ثلاث و عشرون مسألة، إضافةً إلى ما جاء في نهاية بعض مخطوطات الطرابلسيات الثانية، و التي تحتوي كلّها على ثلاث و عشرين مسألة: «نجزت المسائل الطرابلسيات» و يظهر منه أنّها تامّة و ليس فيها نقص، و الله أعلم.

و معظم هذه المسائل كلاميّة، كما أنّ فيها مسائل تفسيريّة و تاريخيّة إلّا أنّه تمّ ربطها ببحوث كلاميّة، ما عدا مسألة واحدة، و هي المسألة الثانية و العشرون فهي مسألة فقهيّة و يدور موضوعها حول نذر الصوم، و قد نقل ابن إدريس (ت٥٩٨ه) قسماً من هذه المسألة \.

و قد أرجع الشريف المرتضى في هذه المسائل إلى مجموعة من كتبه و رسائله، و هي: الملخّص، و الذخيرة، و مسألة حول علم الإمام، و مسألة حول عبادة ولد الزنا، و مسألة من تكملة الأمالي حول تأويل قوله تعالى: ﴿وَ لا تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَىٰ اللّهِ مَن تكملة الأمالي حول تأويل قوله تعالى: ﴿وَ لا تَحْسَبَنَ الّذينَ قُتِلُوا فى سَبيلِ اللّهِ أَمْوَاتاً ﴾، و مسألة قديمة حول تأويل قوله تعالى: ﴿وَ لا تَحْسَبَنَ الّذينَ قُتِلُوا فى سَبيلِ اللّهِ أَمْوَاتاً ﴾، و تنزيه الأنبياء و الأئمة عليهم السلام، و المسائل السلارية، و كتاب الأمالي، و مسألة في تفضيل الأنبياء على الملاتكة، و هي من مسائل تكملة الأمالي، إضافة إلى الطرابلسيّات الأولى. و هذا يعني أنّ كلّ هذه الكتب و الرسائل قلا ألفت قبل سنة ٢٧٤هم، إمّا بفترة بعيدة أو قريبة.

و قد أورد السائل الأباني في المسألتَيْن الأولَيين إشكالين على صفة الإدراك.

ثمّ أورد في المسائل الخمس التالية خمسة إشكالات على صفة الإرادة. و صرّح بأنّ هذه الإشكالات ليست منه، و الظاهر أنّه نقلها من كتابٍ أو رسالةٍ لأحدهم، أو أخذها منه شفهاً.

۱. السرائر، ج۱، ص ۳۷۰.

و صرّح في نهاية مسألته السابعة بأنّه سوف يبدأ بعد ذلك بطرح إشكالاته الخاصّة التي طرأت على ذهنه، حيث قال: «و وليّه [يعني بذلك نفسَه] الآن يستأنف الأسئلة عن مهمّاتٍ نتجها فكره لفظاً و معنى، و لم يجد لغيره في معناها قولاً في ذلك».

و هذا الكلام يدلّ على أنّ الإشكالات التالية كلّها له، ولكنّا نشاهد أنّه في المسألة الثامنة ينقل إشكال أحدهم، حيث قال في أثناء المسألة: «ثمّ سأل نفسه فقال»، و لكن الظاهر أنّ هذا من إضافات الشريف المرتضى، حيث كان يضيف أحياناً كلاماً من عنده إلى المسألة، فيكون المقصود من «نفسه» نفس السائل الأباني.

ثمّ إنّ السائل الأباني نقل في المسألة الحادية و العشرين مناظرةً له مع بعض الملحدين حول معارضة القرآن.

و الجدير بالذكر أنّ سنة ٤٢٧هكانت سنةً مليئة بالإنتاج العلمي بالنسبة للشريف المرتضى، فقد أملى فيها عدّة رسائل:

ففي المحرّم من هذه السنة أملى رسالةً في نكاح المتعة، و رسالة في صيغة البيع. و في صفركتب رسالة حول استحقاق مدح البارى على الأوصاف.

و في ربيع الأوّل ألّف رسالةً حول المنع من العمل بأخبار الآحاد، و رسالة حول أنّ الجسم لم يكن كائناً بالفاعل.

و في ربيع الأخركتب رسالة في ألفاظ الطلاق ً .

و تقدّم أنّه في شعبان وردت عليه الطرابلسيّات الثالثة و أجـاب عـليها، و بـعدهـا أجـاب عـلـى الطرابلسيّات الثانية.

هذا إضافةً إلى انشغاله في هذه السنة بأحداث سياسيّة مختلفة، ففي ربيع الآخر من هذه السنة نُقل الوزير أبو القاسم بن ماكولا بعد أن قُبض عليه، و سُلّم إليه، أي إلى الشريف المرتضى.

١. مجلَّة كتاب الشيعة (يوميات الشريف المرتضى)، العدد المزدوج ٩ ـ ١٠، ص٧٧.

و كذلك مضى المَلِك جلال الدولة (ت ٤٣٥هـ) في هذه السنة إلى الكرخ مرة أخرى إلى دار الشريف المرتضى مستتراً، بعد أن شغب عليه الجند ثانية، فقد كان قد لجأ إليه في سنة ٤٢٤ه لنفس السبب ١.

و لتفصيل البحث عن هذه الأحداث مجال آخر، و الهدف من الإشارة إليها هنا هو التنبيه على الهمّة و المثابرة التي كان يتمتّع بها الشريف المرتضى، حيث لم تمنعه الأحداث السياسيّة، و لا تقدّمه في العمر فقد كان آنذاك قد تجاوز السبعين من عمره من الإجابة على أعقد المسائل و الشبهات الكلاميّة و أعوصها، و تقديم إنتاج علمي عميق يعجز الكثير من أبناء عصرنا عن استيعاب أوّلياته.

### الطرابلسيات الرابعة

ذكرها البُصْروي في فهرسه، و ذكر أنّها خمس و عشرون مسألة، و هي مفقودة. ٢ و الظاهر أنّ بعض نسخ فهرس البُصروي لا يحتوي على الطرابلسيات الرابعة ٢، كما لم يذكرها السيد الأمين عند ترجمته للسائل الأباني ٤. و لكن الذي يضعّف هذا وجودُها في أكثر نسخ الفهرس، و نقلُ الميرزا الأفندي لها عن البُصْروي ٥.

و تقدّم أنّ من المحتمل أن تكون طبيعة هذه المسائل مشابهة لطبيعة الطرابلسيات الثانية التي تقدّم الكلام عن كونها تعليقة على الأولى، فمن المحتمل أنّ الرابعة تعليقة و ذيل للثالثة أيضاً، و يشهد له ما تقدّم من أنّ الشيخ الطوسي اكتفى بذكر طرابلسيّتيْن فقط: الأولى و الثانية، و الذي يظهر منه أنّه يشير إلى الطرابلسيّات الأولى و الثالثة، و أمّا

١. مجلّة كتاب الشيعة (يوميات الشريف المرتضى)، العدد المزدوج ٩ ـ ١٠، ص٧٧ ـ ٧٨.

٢. مجلَّة كتاب الشيعة(إجازتان من الشريف المرتضى)، العدد المزدوج ٩ ـ ١٠، ص ٢٥٦.

٣. الفوائد الرجالية، ج٣، ص٥٣ ١، الهامش ١.

٤. أعيان الشيعة، ج٢، ص١٢٤.

٥. رياض العلماء، ج٤، ص٣٨.

الثانية و الرابعة فهما تابعتان لهما، و الله العالم.

كما تقدّم أنّ العكرمة الحلّي (ت ٧٢٦هـ) و العكرمة المجلسي (ت ١١١١هـ) نقلا مقاطع من المسائل الطرابلسيات، و لم يحدّدا رقم المسائل التي نقلا منها، كما أنّ ما نقلامنه غير موجود فيما بأيدينا من الطرابلسيات الثلاث. و نحن نحتمل أنّه قد حصل خلطً عندهما بين الطرابلسيات و بين مسائل أُخرى للشريف المرتضى.

و لكن لوجود احتمال صحّة ما نقلاه، و لكون جميع مسائل الطرابلسيّات الرابعة مفقودة، آثرنا أن نورد ما نقله العلامتان هنا في ذيل الكلام عن الرابعة.

# ١. قال العلامة الحلّى:

نقل السيّد المرتضى في المسائل الطرابلسية، عن بعض علمائنا أنّ الأذان و الإقامة واجبان على الرجال خاصّة دون النساء، في كلّ صلاة جماعة، في سفرٍ أو حضرٍ. و يجبان عليهم جماعة و فرادى في الفجر، و المغرب، و صلاة الجمعة، و يجب عليهم الإقامة دون الأذان في باقي الصلوات المكتوبات. \

و قد وردت عبارة شبيهة بهذه العبارة في جُمل العلم و العمل ـكما أشار إلى ذلك محقّقو كتاب منتهى المطلب، و هي:

الأذان و الإقامة يجبان على الرجال دون النساء في كلّ صلاةٍ جماعةٍ، في سفرٍ أو حضرٍ، و يجبان عليهم فرادى، سفراً و حضراً في الفجر و المغرب و صلاة الجمعة. و الإقامة من السنن المؤكّدة، و إنْ كانت بحيث ذكرنا وجوبها أوكد من سائر المواضع ٢.

فهل حصل خلطٌ بين الطرابلسيّات و جُمل العلم؟ لا ندري.

<sup>1.</sup> منتهي المطلب، ج ٤، ص ٤٠٩.

٢. رسائل الشريف المرتضى (جُمل العلم و العمل)، ج٣، ص٢٩.

## ٢. و قال أيضاً:

مسألة: التسليمة الأُولى من الصلاة، قال علم الهدى في المسائل الطرابلسية: «لم أجد لأصحابنا فيه نصّاً، و يقوى عندي أنّها من الصلاة، و به قال الشافعي خلافاً لأبي حنيفة» أ.

و قد وردت عبارة شبيهة بهذه العبارة أيضاً في الناصريات، و هي:

تكبيرة الافتتاح من الصلاة و التسليم ليس منها. لم أجد لأصحابنا إلى هذه الغاية نصّاً في هاتَيْن المسألتَيْن، و يقوى في نفسي أنّ تكبيرة الافتتاح من الصلاة، و أنّ التسليم أيضاً من جملة الصلاة، و هو ركنٌ من أركانها، و هو مذهب الشافعي ٢.

فهل حصل خلطٌ أيضاً بين الطرابلسيات و الناصريات؟ الأمر غامض.

### ٣. و قال العلامة المجلسي:

روى الشيخ المفيد رحمه الله في الرسالة المذكورة [يعني رسالة ذبائح أهل الكتاب]، و السيّد المرتضى في جواب المسائل الطرابلسيّات، عن أبي القاسم جعفر بن محمّد بن قولويه، عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن شعيب العقرقوفي، قال:

كنت عند أبي عبد الله عليه السلام و معنا أبو بصير، و أُناس من أهل الجبل يسألونه عن ذبائح أهل الكتاب، فقال لهم أبو عبد الله عليه السلام: «قد سمعتم ما قال الله عزّ و جلّ في كتابه».

فقالوا له: نحب أن تخبرنا أنت.

<sup>1.</sup> منتهي المطلب، ج٥، ص٢١٠.

٢. المسائل الناصريات، ص ٢٠٨\_٢٠٩.

فقال: «لا تأكلوها».

قال: فلمّا خرجنا من عنده، قال لي أبو بصير: كُلّها، فقد سمعته و أباه جميعاً يأمران بأكلها.

فرجعنا إليه، فقال لي أبو بصير: سَلْه.

فقلتُ: جعلت فداك، ما تقول في ذبائح أهل الكتاب؟

فقال: «أليس قد شهدتنا اليوم بالغداة، و سمعت؟».

قلت: بلي.

قال: «لا تأكلها».

فقال لي أبو بصير: كُلْها، و هو في عنقي. ثُمّ قال: سَلْهُ ثانيةً، فسألته، فقال لي مثل مقالته الأُولى: «لا تأكُلُها».

فقال لى أبو بصير: سَلْهُ ثالثةً.

فقلت: لا أسألُه بعد مرّتين ١.

## ٤. و قال أيضاً:

و عن الرسالة المذكورة و الطرابلسيات بالإسناد المتقدّم، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعيل، عن حَنَان بن سَدير، عن الحسين بن المنذر، قال:

قلت لأبي عبد الله عليه السلام: إنّا قومٌ نختلف إلى الجبل، و الطريق بعيدٌ بيننا و بين الجبل فراسخ، فنشتري القطيع و الاثنين و الثلاثة، فيكون في القطيع ألف و خمسمئة، و ألف و ستّمئة، و ألف و سبعمئة شاة، فتقع الشاة و الاثنتان و الثلاثة، فنسأل الرعاة الذين يجيئون بها عن أديانهم، فيقولون: نصارى، فأيّ شيءٍ قولك في ذبائح اليهود و النصارى؟

١. بحار الأنوار، ج٦٣، ص١٦.

فقال لي: «يا حسين، هي الذبيحة، و الاسم لا يؤمّن عليه إلّا أهل التوحيد». ثمّ إنّ حَنَاناً لقي أبا عبد الله عليه السلام، فقال: إنّ الحسين بن منذر روى عنك أنّك قلت: «إنّ الذبيحة لا يؤمّن عليها إلّا أهلها».

فقال عليه السلام: «إنّهم أحدثوا فيها شيئاً».

قال حَنَان: فسألت نصرانيّاً، فقلت: أيّ شيء تقولون إذا ذبحتم؟ فقال: نقول: باسم المسيح '.

## ٥. و قال أيضاً:

الرسالة و الطرابلسيات بالإسناد الأوّل، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين بن المختار، عن الحسين بن عبد الله، قال:

اصطحب المعلّى بن خنيس و عبد الله ابن أبي يعفور، فأكل أحدهما ذبيحة الله اليهود و النصارى، و امتنع الآخر عن أكلها، فلمّا اجتمعا عند أبي عبد الله عليه السلام أخبراه بذلك، فقال عليه السلام: «أيّكما الذي أبي؟»

قال المعلّى: أنا.

فقال: «أحسنت» ٢.

## ٦. و قال أيضاً:

و من الرسالة و الطرابلسيات بالإسناد المتقدّم، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد، عن محمّد بن يحيى الخثعمي، عن أبي عبد الله عليه السلام، قال: أتاني رجلان أظنّهما من أهل الجبل، فسألني أحدهما عن الذبيحة يعنى ذبيحة أهل الذمّة، فقلت في نفسي: و الله لا أبرد لكما على ظهرى، لا تأكل.

بحار الأنوار، ج٦٣، ص١٧.

٢. المصدر، ج٦٣، ص١٧.

قال محمّد بن يحيى: فسألت أنا أبا عبد الله عليه السلام عن ذبيحة اليهود و النصارى، فقال: «لا تأكل» \.

٧. و قال أيضاً:

الطرابلسيات، روى أبو بصير و زرارة، عن أبي عبد الله عليه السلام أنّه سئل عن ذبيحة أهل الكتاب، فأطلقها .

١. بحار الأنوار، ج٦٣، ص١٨.

۲. المصدر، ج ٦٣، ص ٢٠.

#### الفصل الثالث

## التعريف بالنسخ ومنهج التحقيق

لقد تمّ جمع مخطوطات المسائل الطرابلسيات بأجوبتها الشلاث، حسب ما تمّ فهرسته من المخطوطات، و قد تمّت مقابلة أغلبها. و إليك تعريف بمخطوطاتها:

## نسخ الطرابلسيّات الأولى المعتمدة

1. مخطوطة مكتبة الآستانة الرضويّة المقدّسة، برقم: ١٨٤٩٩ كتب بخطّ النستعليق، و هي من مخطوطات القرن الحادي عشر، ورد عنوان المخطوط كالتالي: «كتاب جوابات مسائل شتّى التي قد سئل السيّد المرتضى رضي الله عنه عنها، و هو ذو فوائد كثيرة في أنواع المطالب الدينيّة».

و عرّف في الفهرس بعنوان: «مسائل الآيات» و هو خطأ.

و قد رمزنا لهذه النسخة بـ: «أ».

٢. مخطوطة مكتبة آية الله السيّد البروجردي في قم المقدّسة، برقم: ١/٣٧٤، وعليها تملّك المحدّث السيّد عبد الله بن محمّد رضا شبّر و نقش خاتمه: «الواثق بالله الغني عبده عبد الله الحسيني»، و ملاحظات بخط آية الله السيّد البروجردي،

١. لاحظ: فنخا، ج ١٠، ص ٨٨٧.

۲. فهرس مخطوطاتها، ج ص ۲۲٤.

و في آخرها علامة البلاغ بقوله: «بلغ مقابلة».

و قد رمزنا لهذه النسخة ب: «ب».

٣. مخطوطة مكتبة المدرسة الجعفريّة في قائن بخراسان، برقم: ١٣/١٤٠ في ضمن مجموعة استنسخها الملّامحمّد اللاري بخطّ نسخ جميل، و فرغ منها في غرّة شهر المحرّم سنة ١٠٤٦ هـ، و هي نسخة مصحّحة،استكتبها الشيخ محمّد ابن خاتون العاملي، و عليها تملّك السلطان محمود القائني في سنة ١١٦٧ هـ، كتبت عناوينها بالشنجرف، وعنوان هذه الرسالة كالتالي: «جوابات المسائل الطرابلسيّة، تأليف سيّدنا العالم العلّامة المحقّ المحقّ، السيّد الشريف المرتضى علم الهدى، ذي المجدين، أبي القاسم عليّ بن الحسين الموسوي، قدّس الله روحه، و نوّر ضريحه».

توجد مصوّرتها في مركز إحياء التراث الإسلامي، برقم: ٢٠١٦٩٠

و قد رمزنا لهذه النسخة ب: «ج».

ع. مخطوطة مكتبة ملك العامة في طهران، برقم: ١/٥٩٣ كتبت بخط النسخ،
 و فُرغ من نسخها سنة ١١٢٥ هـ، و كُتبت عناوينها بالشنجرف، و ورد عنوانها في
 الفهرست هكذا: «أجوبة في المسائل المتفرّقة» و هو خطأ.

و قد رمزنا لهذه النسخة ب: «د».

٥. مخطوطة مكتبة جامعة طهران، برقم: ١/١٠٥٠، استنسخها سليمان بن المولى مبارك بن إبراهيم بن عبد الله بن معين الدين القرشي، بخط النسخ، غير مورّخة، و في بعض مواضع النسخة بياض، و الظاهر أنّها نسخت سنة ٩٧٣ هـ لما ورد في أوّل

۱. فهرس مصوراتها، ج ٥، ص ۱۳۹ ـ ١٤٢.

٢. لاحظ: الفهرس، ص ١١٩ ـ ١٢٠.

٣. فهرس مخطوطاتها، ج ٢٥، ص ٩٢ ـ٩٣.

٤. فهرس مخطوطاتها، ج ٣، ص ٦١٠ ـ٦١٣.

المخطوطة من عبارة: «تمام بخط كمال الدين خفري است كه در كلكته سنة ٩٧٣، ترقيم...»، و عبارة: «تاريخ كتابت سنة ٩٧٣ه». و عليها تملّك «أبو طالب بن القاضي عبد الوهّاب».

و قد رمزنا لهذه النسخة ب: «ط».

### سائر النسخ

السخة مكتبة حجّة الإسلام الگلپايگاني، برقم ٣/١٠٧، استنسخها حسين الجرفادقاني، غير مورّخة. ١

٢. مصوّرة مؤسسة كاشف الغطاء في النجف الأشرف، برقم: ١٠٨٢، و هي بخطّ الفقيه الشيخ جعفر كاشف الغطاء، ناقصة الأوّل.

٣. نسخة مكتبة السيّد محمّد باقر الحجّة الطباطبائي، برقم: ٧٣، بخطّ النسخ، غير مو رّخة. ٣

٤. مخطوطة مكتبة آية الله المرعشي النجفي، برقم: ٣/١١٣٤٠ من مخطوطات القرن الثاني عشر.

٥. و قد تكرّر نسخها مرّة أُخرى في نفس المخطوطة المتقدّمة.

#### نسخ الطرابلسيات الثانية المعتمدة

١. مخطوطة جامعة طهران، برقم: ٢٢/٦٩١٤، من مخطوطات القرن الثاني عشر،
 و قد فرغ من نسخ المجموع سنة ١٠١ه، و لم يذكر فيها اسم الناسخ، و قد كتبت من

فهرس مخطوطات مكتبات گلپایگان، ص ۸۱.

٢. دليل مخطوطات كاشف الغطاء، ج ١، ص ٣٩٥.

٣. مخطوطات السيد محمد باقر الطباطبائي، ص ٤٧ ـ ٤٨.

فهرس مخطوطاتها، ج ۲۸، ص ٥٦٢.

٥. المصدر، ج ١٦، ص ٣٩٨.

نسخة صحيحة و قديمة مؤرّخة بسنة 3٧٤ ه، في الغري الشريف، حيث ورد فيها: «كتبت هذه النسخة من نسخة وجدت في الخزانة الغرويّة صحيحة جيّدة عتيقة، و الحمد الله ربّ العالمين». عليها تملّك المولى عبد الله بن عيسى الإصفهاني، و إهداء النسخة لولده بخطّه و خاتمه، كتبت عناوينها بالشنجرف.

و هذه النسخة تعتبر من النسخ الصحيحة، و إن وُجدت فيها أحياناً أخطاء واضحة. و قد رمزنا لهذه النسخة ب: «د».

٢. مخطوطة مدرسة سپهسالار في طهران، برقم: ١٠٨/٢٥٣٣ فُرغ من نسخها
 ١٢٤٨ه، و الظاهر أن هذه النسخة استنسخت عن النسخة المتقدّمة، أي نسخة جامعة طهران، برقم ٢٢/٦٩١٤.

و قد رمزنا لهذه النسخة به: «س».

٣. مخطوطة مكتبة الآستانة الرضويّة المقدّسة، برقم: ٢١٠٠٠، فُرغ من نسخها سنة ١٢٤٣ه، و قد جاء في آخرها ما ورد في آخر نسخة سپهسالار.

كتبت النسخة على احتمال قوي من النسخة المتقدّمة، أي مخطوطة جامعة طهران برقم: ٦٩١٤.

و قد رمزنا لهذه النسخة ب: «أ».

2. مخطوطة مكتبة الإمام أمير المؤمنين عليه السلام العامّة (مكتبة الأميني) في النجف الأشرف، برقم: ٥٧١، و هي كسائر نسخ الطرابلسيّات الثانية، في ضمن مجموعة تحتوي على رسائل الشريف المرتضى، لم يرد فيها اسم الكاتب، و تاريخ كتابته، و لكن تشتمل على بلاغ مؤرّخ سنة ١٩٦، ه، بقوله: «بلغ قبالاً من نسخة عليها الاعتماد و بها الاعتداد سنة ١٩٦، ه».

۱. فهرس مخطوطاتها، ج ٥، ص ٥٦٠.

و هي نسخة صحيحة تقريباً، وكتبت بخط لا بأس به، و هي و إن كانت تختلف في ضبطها مع النسخ الثلاث المتقدّمة، إلاّ أنّها ترجع إلى أصل واحد.

كتب عليها عنوان: «مسائل سيّد مرتضى عليه الرحمه» و عليها تملّك العلّامة محمّد باقر المجلسي رحمه الله بقوله: «بسم الله، للحقير محمّد باقر بن محمّد تقي مجلسي»، و قد كتب شمس الدين [الهرندي] تحته: «خط مبارك مرحوم مجلسي أعلى الله تعالى مقامه محترم [كذا]».

ثمّ تملّك الآخوند الملّامحمّد مهدي الهرندي بقوله: «قد تشرّف بتملّكه الفقير إلى الله الغني ابن رضي الدين محمّد الهرندي محمّد مهدي جمعهم الله تحت لواء الوليّ». و كتب تحته: «خط شريف مرحوم آخوند ملامحمّد مهدى جدّ بزرگوار است».

ثمّ تملّك الملاعبد الله بن الحاج هادي الهرندي، بقوله: «قد صار هذا الكتاب ممّا أعطاني الملك الوهّاب و أنا عبد الله بن حاجي هادي» و كتب تحته: «خط محترم مرحوم حاجى ملاعبد الله مجتهد هرندي جدّ بزرگوار است».

و قد رمزنا لهذه النسخة ب: «ن».

و الجدير بالذكر أنّ هذه النسخة اعتمد عليها وفقان خضير محسن الكعبي في تحقيقه للطرابلسيّات المنشور في ضمن مسائل المرتضى.

0. مخطوطة مكتبة آية الله السيّد هاشم بحر العلوم في النجف الأشرف، برقم: ١٠/٢٤٩، استنسخها ناصر بن الحاج حسين بن الحاج تاج الدين النجفي، مؤرّخة سنة ١٠٨٨ هـ، عليها تملّك كلّ من السيّد علي نقيّ الطباطبائي، و السيّد مرتضى بن أحمد الحسيني الرشتي، و الميرزا محمّد بن محمّد حسين الشرواني، و محمّد حسن المدعوّ بـ: دخيل بن جار الله، في سنة ١١٧٨ هـ، نسخة مصحّحة.

كتبت النسخة بخطّ جيّد، و هي قليلة الأخطاء تقريباً، و تختلف في الضبط عن النسخ الأربع المتقدّمة.

و قد رمزنا لهذه النسخة ب: «ب».

٦. مخطوطة مكتبة آية الله السيد المرعشي برقم: ٣٩/١٢٩٢٣، استنسخها راشد بن محمد بن شاه ولي في المشهد الغروي بخط النسخ، من مخطوطات القرن الحادي عشر، نسخة مصححة، عليها علامات البلاغ و المقابلة، كتبت عناوينها بالشنجرف.

تعتبر هذه النسخة مصحّحة، و تختلف في الضبط عن سائر النسخ.

و قد رمزنا لهذه النسخة ب: «م».

٧. مخطوطة مكتبة الآستانة المقدّسة الرضويّة علىٰ مشرّفها السلام، برقم:
 ٢١٩١٢، من مخطوطات القرن الحادي عشر، و لم يرد فيها اسم الناسخ، و هي نسخة مغلوطة، و قد انمحت فيها بعض الكلمات و العبائر، و تشبه في ضبطها -إلى حدًّ مّا مخطوطة مكتبة آية الله المرعشى برقم: ١٢٩٢٣.

و قد رمزنا لهذه النسخة به: «ق».

A مخطوطة مكتبة آية الله المرعشي بقم المقدّسة برقم: ٣/١١٣٤٠ كتبت عناوينها بالشنجرف، كتبت بين سنتي ١١١٦ ـ ١١١٧ه، و أغلب كلمات هذه النسخة غير منقوطة، و لم نورد ضبطها في الموارد غير المهمّة، و لكن مع ذلك تعتبر هذه النسخة من النسخ الصحيحة، و تشبه في ضبطها نسخة مكتبة آية الله السيّد المرعشي برقم: ١٢٩٢٣.

و قد رمزنا لهذه النسخة ب: «ع».

٩. مخطوطة مكتبة آية الله السيد المرعشي، برقم: ٧٦١٥ه، فرغ من نسخ المجموع سنة ١٢٨١ه، و قد كتبت النسخة من نسخة قديمة كتبت سنة ٦٧٦ه، و هذه النسخة مغلوطة جداً، أشرنا إلى الاختلافات المهمة مع سائر النسخ.

فهرس مخطوطاتها، ج ١٦، ص ٧.

تختلف هذه النسخة عن النسخة المتقدّمة، و لا ترجع إلى أصل واحد.

و قد رمزنا لهذه النسخة بـ: «ش».

١٠. مخطوطة مكتبة آية الله الحكيم العامة في النجف الأشرف، برقم: ٤/٤٣٨، استنسخها العلامة الشيخ محمد بن طاهر السماوي، و فرغ منها في ١٤ شهر رجب سنة ١٣٣٤ه.

تشبه هذه النسخة في ضبطها نسخة المكتبة المرعشيّة برقم: ٧٦١٥، و قراءة هذه النسخة و ضبطها تشتمل على تصحيحات اجتهاديّة من الناسخ، ممّا ساعدت في ضبط بعض الكلمات.

و قد رمزنا لهذه النسخة ب: «ح».

و قد أُعيد استنساخها مرّة أُخرى في المخطوطة المتقدّمة.

١١. مخطوطة مكتبة مجلس الشورئ في طهران، برقم: ٤/٥١٨٧ استنسخها الميرزا محمد بن على أكبر، بخط النسخ، و فرغ منها ١٢٣٤ هـ.

و لم يكن ناسخ المجموعة من العلماء، ففيها أخطاء كثيرة، و سقوطات في بعض الأحيان.

و قد رمزنا لهذه النسخة ب: «ج».

11. مخطوطة مكتبة الآستانة المقدّسة الرضويّة، برقم: ٢٩/٢١٥٠٩، استنسخها آية الله السيّد أحمد بن محمّد رضا الحسيني الخوانساري، و فرغ منها في رابع شهر رجب سنة ١٣٢٩ هـ، نسخة غير مصحّحة عليها حواش مختصرة، كتبت عناوينها بالشنج ف.

فهرس مخطوطاتها، ج ١٦، ص ٧.

٢. فهرس ألف و خمس مئة نسخة مهداة، ص ٣٧٣.

توجد مصوّرتها في المكتبة المرعشيّة، برقم ١٤٩٧. ١

أوردنا ضبط هذه النسخة في بعض الموارد المهمّة، و رمزنا لها برمز: «ر».

و الظاهر أن السيّد الرجائي قد اعتمد في طبع الرسالة على هذه النسخة.

و قد تمّ مراجعة طبعتي الكتاب، و مقابلتهما، و سوف يجد القارئ اختلافاتهما مع هذه الطبعة، و إليك التعريف بالطبعتين:

١. طبعة في ضمن رسائل الشريف المرتضى، إعداد: السيّد مهدي الرجائي، قم، دار
 القرآن الكريم، سنة ١٤٠٥ه، ج ١، ص ٣٠٧ ـ ٣٥٦.

و قد اعتمد في هذه الطبعة علىٰ نسخة مكتبة آية الله المرعشي النجفي برقم ١٤٩٧ (و قد تمّ التعريف بها في ضمن مخطوطات الطرابلسيات الثانية برقم: ١٢).

و قد رمزنا لهذه الطبعة به: «طج».

٢. طبعة مسائل المرتضى، إعداد: وفقان خضير محسن الكعبي، بيروت، مؤسسة البلاغ، ١٤٢٢هـ / ٢٠٠١م، ص ٢٢ ـ ٢٨٧.

و قد اعتمد في هذه الطبعة على نسختين: الأُولى مكتبة الإمام أمير المؤمنين العامة برقم: ٥٧١ (و قد تمّ التعريف بها في ضمن مخطوطات المسائل الثانية برقم ٤، و رمزنا إليها ب: «ن») و الأُخرى مكتبة الإمام الحكيم العامة برقم: ٢٠، و رمزنا إليها ب: «ح»).

و قدر رمزنا لهذه الطبعة بـ: «طع».

### سائر النسخ

۱. مخطوطة مكتبة نوربخش في طهران، برقم: ۲٬۳/۷۲۱ استنسخها محمد
 حسن بن محمد علي المشهدي الغروي، و فرغ منها سنة ۱۲۳۹ هـ.

فهرس مصوراتها، ج ۲٤، ص ۳۸.

۲. نشریهٔ نسخ خطی، ج ۱۳، ص ۱۰۱.

٢. مخطوطة مركز إحياء التراث الإسلامي بقم المقدّسة، برقم: ٥/٤٨٦٦، فُرغ من نسخها يوم الخميس عاشر صفر سنة ١٢٤٢ هـ.

٣. مخطوطة مكتبة آية الله المرعشي بقم المقدّسة، برقم: ١/١٦٣٢٨ استنسخها غلام رضا العطّار بن الآغا محمّد حسين حناساب الإصفهاني في سنة ١٢٥٥ ه، وكتبت عناوينها بالشنجرف، ناقصة الأوّل.

مخطوطة المكتبة الوطنيّة، في طهران برقم: ١٦٥٠٩، استنسخها محمّد حسين بن محمّد قاسم الكاشاني سنة ١٢٦٦ه، كتبت عناوينها بالشنجرف.

٥. مخطوطة مكتبة ممتاز العلماء في لكنهو بالهند، برقم: ١١/٧٣٣، من
 مخطوطات القرن الثالث عشر، عليها ختم ممتاز العلماء و تملّك سلطان العلماء.

7. مخطوطة مكتبة آية الله المرعشي النجفي في قم المقدّسة برقم: ٢١٠/١٤٢٥٤، استنسخها زين العابدين الخوانساري بخطّ النسخ، من مخطوطات القرن الثالث عشر، كتبت عناوينها بالشنجرف. و قد تكرّر.

٧. مخطوطة مكتبة الآستانة المقدّسة الرضويّة، برقم: ٣٩/٧٨٦، من مخطوطات القرن الثالث عشر.

٨ مخطوطة مكتبة الشيخ آغا بزرگ الطهراني، غير مرقّمة، استنسخها الشيخ الطهراني بخطّه، غير مؤرّخة، توجد مصوّرتها في مكتبة جامعة طهران، برقم: ١١٦٢. ٤ ٩. مخطوطة مكتبة مجلس الشورئ برقم: ٥٧/٤٤٧١، غير مورّخة، ناقصة الآخر كثيراً.

فهرس مخطوطاته، ج ۱٤، ص ٤٤١.

٢. المصدر.

٣. فهرس النسخ المهداة، ص ٢٩٣.

٤. فهرس مصوراتها، ج ٢١، ص ٥٧٤ ـ ٥٧٥.

فهرس مخطوطاتها، ج ۱۲، ص ۱٤٦.

١٠. مخطوطة مكتبة الآستانة الرضويّة المقدّسة، برقم: ١٠،٨/١٤٧٥ غير مؤرّخة.

١١. مخطوطة مركز إحياء التراث الإسلامي في قم المقدّسة، برقم: ٢٥/٤٨٩٧،
 استنسخها محمد تقي القائني، بين سنتي ١٠٩٠ ـ ١١٠٠ هـ، نسخة محشّاة كتبت عناوينها بالشنجرف.

### نسخ الطرابلسيات الثالثة المعتمدة

1. مخطوطة مكتبة آية الله المرعشي في قم المقدّسة، برقم: ٢٠٤٨،٣ استنسخها راشد بن محمّد بن شاه ولي في المشهد الغروي (بين سنتي ١٠٤٨ ـ ١٠٥٨)، عن نسخة مصحّحة عليها علامة بلاغ، وكتبت عناوينها بالشنجرف.

و قد ورد في أوّلها عبارة: «جواب المسائل الطرابلسيّات الثالثة الواردة في شعبان سنة سبع و عشرين و أربع مائة، و هي مسائل الشيخ أبي الفضل إبراهيم بن الحسن الأباني رحمه الله...».

و قد رمزنا لهذه النسخة ب: «م».

٢. مخطوطة مكتبة آية الله المرعشي في قم المقدّسة، برقم: ٤/١١٣٤٠ كتبت
 بين سنتي ١١١٦ ـ ١١١٧ه، و أغلب كلمات هذه النسخة غير منقوطة، و كتبت
 عناوينها بالشنجرف، في آخرها علامة بلاغ. و هي قوله: «بلغ قبالاً».

و قد ورد في أوّلها ما ورد في أوّل النسخة السابقة.

و قد رمزنا إليها به: «ع».

٣. مخطوطة مكتبة الآستانة المقدّسة الرضويّة، برقم: ٢١٩١٢، و هي من

<sup>1.</sup> فهرس النسخ المهداة، ص ٣٧٣.

۲. فهرس مخطوطاته، ج ۱۱، ص ٤٦٤.

٣. فهرس مخطوطاتها، ج ٣٢، ص ٧٧٢.

٤. المصدر، ج ٢٨، ص ٥٦٢ \_٥٦٣.

مخطوطات القرن الحادي عشر، و لم يرد فيها اسم الناسخ و هي نسخة مغلوطة، كتبت عناوينها بخط بارز، ورد في أوّلها: «... الواردة في شعبان من سنة ٤٢٧ ه، و هي مسائل الشيخ أبي الفضل إبراهيم بن الحسن الأباني».

و في آخرها بيت بالفارسيّة، و هو:

«هر که خواند دعای طمع دارم زانکه من بندهٔ گنه کارم» ا و قد رمزنا لهذه النسخة ب: «ق».

مخطوطة مكتبة آية الله الحكيم العامة في النجف الأشرف، برقم: ٤٣٨، استنسخها العلامة الشيخ محمد بن طاهر السماوي، و فرغ من نسخها في العشرين من شهر رجب سنة ١٣٣٤ه في بلدة الكاظمية المقدّسة.

و قد رمزنا لهذه النسخة به: «ح».

و قد أُعيد نسخ الرسالة في المخطوطة نفسها.

٥. مخطوطة مكتبة العلامة الشيخ أغا بزرگ الطهراني، غير مرقمة، استنسخها بخطّه الشريف، فرغ من نسخها عصر يوم الثلاثاء لثلاث بقين من شهر ربيع الآخر سنة ١٣٣٠هـ.

و ورد في أوّلها: «جواب المسائل الطرابلسيّات الثالثة الواردة في شعبان من سنة سبع و عشرين و أربعمائة من الشيخ أبي الفضل إبراهيم بن الحسن الأباني...».

توجد مصوّرتها في مكتبة جامعة طهران برقم: ١١٦٢.

و قد رمزنا لهذه النسخة بـ: «د».

٦. مخطوطة مكتبة مجلس الشورى في طهران، برقم: ١٨٥١٨٧ استنسخها الميرزا محمد بن على أكبر بخط النسخ، و فرغ منها سنة ١٢٣٤ هـ.

١. ترجمته: أمَلي مِن كلِّ مَن قرأه أن يدعو لي و أنا العبد المذنب.

۲. فهرس مخطوطاتها، ج ۱٦، ص ۸.

و قد رمزنا لهذه النسخة ب: «ج».

٧. مخطوطة مكتبة آية الله السيّد المرعشي في قم المقدّسة، برقم: ٥/٧٦١٥، استنسخت بخطّ نسخ مغلوط، و فرغ منها سنة ١٢٨٢ هـ، عن نسخة كتبت سنة ٢٧٦هـ، عليها تملّك مرتضى بن محمد اللواسانى فى ربيع الآخر سنة ١٣١١ هـ.

و قد رمزنا لهذه النسخة به: «ش».

٨. مخطوطة مكتبة آية الله المرعشي النجفي في قم المقدّسة، برقم:
 ١١/١٤٢٥٤ استنسخها زين العابدين الخوانساري بخطّ النسخ، و هي من
 مخطوطات القرن الثالث عشر، و كتبت عناوينها بالشنجرف.

و قد رمزنا لهذه النسخة بـ: «ك».

٩. مخطوطة مكتبة الآستانة المقدّسة الرضوية، برقم: ١٠/٢١٥٠٩ استنسخها آية الله السيّد أحمد بن محمّد رضا الحسيني الخوانساري، و فرغ منها في رابع شهر رجب سنة ١٣٢٩ه، نسخة غير مصحّحة، عليها حواش مختصرة، كتبت عناوينها بالشنجرف. توجد مصوّرتها في مكتبة آية الله المرعشي النجفي، برقم: ١٤٩٧.

و قد رمزنا لهذه النسخة بـ: «ر».

و قد تّم مقابلة الرسالة على النسخة المطبوعة بإعداد السيّد مهدي الرجائي في ضمن رسائل الشريف المرتضى، ج ١، ص ٣٥٩-٤٤٣، و أشرنا إليها بكلمة: «المطبوع».

#### سائر النسخ

١. مخطوطة مكتبة آية الله السيد هاشم بحر العلوم، برقم: ٤٤/٢٤٩، استنسخها
 ناصر بن الحاج حسين بن الحاج تاج الدين النجفي سنة ١٠٨٨ هـ، كتبت عناوينها

فهرس مخطوطاتها، ج ۲۰، ص ۱٦.

۲. فهرس مصوراتها، ج ۱، ص ۵۷۵-۵۷۵.

٣. فهرس النسخ المهداة، ص ٣٧٣.

بالشنجرف، عليها تملّك السيّد على نقيّ الطباطبائي، و السيّد مرتضى بن أحمد الحسيني الرشتي، و الميرزا محمّد بن محمّد حسين الشرواني، و محمّد حسن المدعوّ بدخيل بن جار الله في سنة ١١٧٨ هـ، و النسخة مصحّحة.

٢. مخطوطة مكتبة جامعة طهران، برقم: ٢٨/٦٦١٦، استنسخها أحمد السروي
 بخط النسخ، و هي من مخطوطات القرن الحادي عشر.

٣. مخطوطة مكتبة نوربخش في طهران، برقم: ٢٠٤/٧٢١ استنسخها محمّد حسن بن محمّد علي المشهدي الغروي، و فرغ منها سنة ١٢٣٩ ه، و هي بخطّ النسخ.

مخطوطة مركز إحياء التراث الإسلامي، برقم: ٦/٤٨٦٦ فرغ من نسخها يوم الخميس عاشر شهر صفر سنة ١٢٤٢ هـ، و كتبت عناوينها بالشنجرف.

0. مخطوطة مكتبة آية الله المرعشي، برقم: ٢/١٦٣٢٨، أستنسخها غلامرضا العطار بن الآغا محمّد حسين حناساب الإصفهاني، كتب عناوينها بالشنجرف، ناقصة الأوّل، و تشتمل على أجوبة المسائل السبع الأولى و أسطر من جواب المسألة الثامنة.

٦. مخطوطة المكتبة الوطنية في طهران، برقم: ١٦٥٠٩، استنسخها محمد حسين
 بن محمد قاسم الكاشاني بخط النسخ، و فرغ منها سنة ١٢٦٦ هـ.

٧. مخطوطة مكتبة ممتاز العلماء في لكنهو بالهند، برقم: ١٤/٧٣٣، كتبت عناوينها
 بالشنجرف، و عليها ختم السيّد ممتاز العلماء، و تملّك السيّد سلطان العلماء.

فهرس مخطوطاتها، ج ۱٦، ص ۳۱۱.

۲. نشریه نسخههای خطی، ج ۱۳، ص ۱۰۱.

٣. فهرس مخطوطاتها، ج ١١، ص ٤١٧ ـ ٤١٨.

٤. فهرس مخطوطاتها، ج ٤١، ص ٤٤١-٤٤٢.

### العمل في التحقيق:

- مقابلة الطرابلسيات الثلاث مع المخطوطات التي تقدّم التعريف بها، مقابلة دقيقة بحسب الطاقة، و تمّ إثبات الاختلافات في الهامش.
- ٢. قمنا بمقابلة المسائل الرابعة، و السادسة، و التاسعة، و الحادية عشرة من الطرابلسيات الأولى مع تكملة الأمالي، فقد تقدّم أنّ الشريف المرتضى قد أورد هذه المسائل الأربع في التكملة.
- ٣. لقد نُقلت بعض عبارات الطرابلسيات الأولى من قبل السائل في الطرابلسيات الثانية، لذلك قمنا بمقابلة هذه الألفاظ بعضها مع بعض.
- تقويم النص و تحقيقه من خلال اتباع أسلوب التلفيق بين المخطوطات،
   وضع الكلمة الأقرب إلى الصواب في المتن، و ترك الكلمات البعيدة عن الصواب
   في الهامش.
- ه. تقطيع النص و وضع العلامات المائزة كالفوارز المنقوطة و الخطوط الفاصلة التي توضع بينها العباراتُ المُعترِضة، و ذلك في مواضع الحاجة و من دون الإكثار منها.
- ٦. إضافة عناوين إلى المتن و وضعها بين معقوفين، و ذلك في مواضع الضرورة،
   و خاصة في المسائل المطوَّلة، لأجل التَّسهيل على القارئ.
- ٧. تخريج الآيات و الروايات و الأقوال و غيرها بقدر المستطاع، و محاولة أن
   يكون التخريج من المصادر الأصلية.
- ٨ تشكيل الكلمات و إعرابها وفقاً لقواعد اللغة العربيّة، ممّا يتيح فهماً أدق لقارئ النصّ، و قد تمّ التركيز على الجانب النحوي دون الصرفي، أي تمّ التركيز على تحريك أواخر الكلمات دون جميع حروف الكلمة إلّا عند الحاجة و خوف الاشتباه، و ذلك للحيلولة، دون ملء النصّ بالحركات.

٩. شرح المفردات المعقدة و الغريبة، و المصطلحات الكلامية الغامضة، و خاصة المصطلحات القديمة و التي قد يجهلها القارئ المعاصر.

 ١٠. ترجمة الأعلام الواردة أسماؤهم في المتن، و ذلك من خلال الاعتماد على كتب التراجم و الرجال و غيرها.

11. إضافة تعليقات علميّة مهمّة و نافعة في الهامش، و ذلك في حالات احتمال وجود تعقيد في النصّ يستعصي فهمه على القارئ العادي بسبب قِدَم النصّ وصعوبته.

١٢. قد استعملنا رمز (+) في الهامش لبيان الزيادة في بعض النسخ، و وضعنا رمز
 (-) لبيان النقصان.

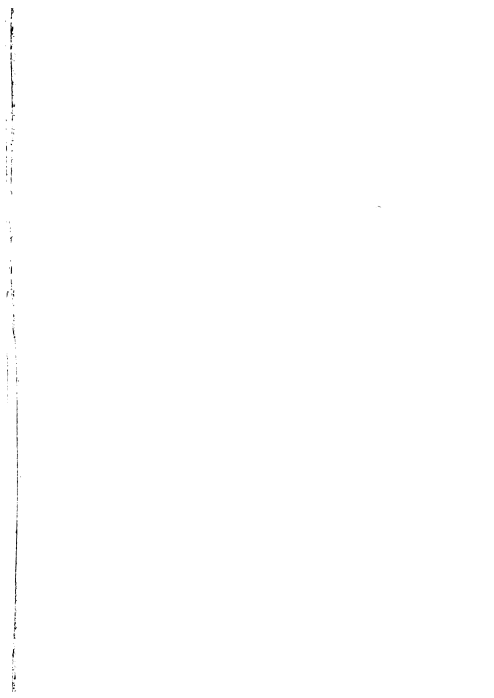
١٣. إعداد فهارس فنية عامة و متنوعة لأجل تسهيل التعرّف على مطالب هذه المسائل.

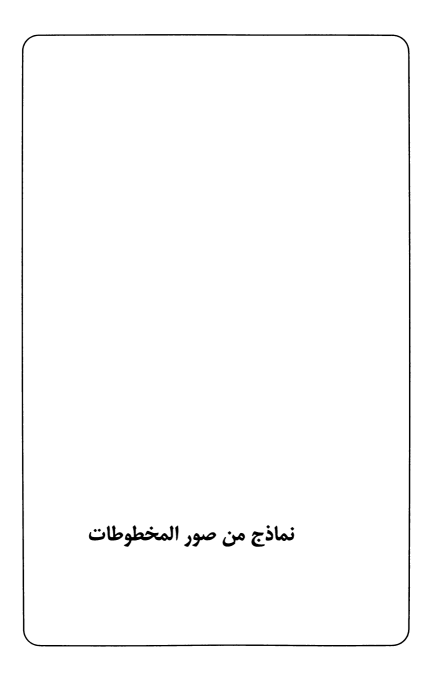
### كلمة الشكر

و في الختام نتقدّم بالشكر الجزيل لكلّ من أسهم في تحقيق هذا السفر الجليل، و نخصّ بالذكر الأخ العزيز الدكتور حميد العطائي النظري الذي أخذ على عاتقه تحقيق المسائل الطرابلسيّات الثانية بصورة كاملة و التعليق عليها. كما نتقدّم بالشكر للأخ الدكتور حبّ الله النجفي الذي تكفّل بإعراب متن الطرابلسيّات الأولى و الثالثة بصورة هي غاية في الدقة، كما قام بتقويم النصّ و التدقيق فيهما بصورة علميّة و حرّفيّة نادرة. و الشيخ مصطفى بارگاهي لمساعدته في التخريجات و ترجمة الأعلام في الطربلسيّات الأولى و الثالثة. و الشيخ محمّد حسين الدرايتي لتولّيه إدارة مشروع تحقيق مصنّفات الشريف المرتضى رحمه الله عامّة، و هذا الكتاب خاصّة، و متابعته مراحل العمل و الإشراف عليها.

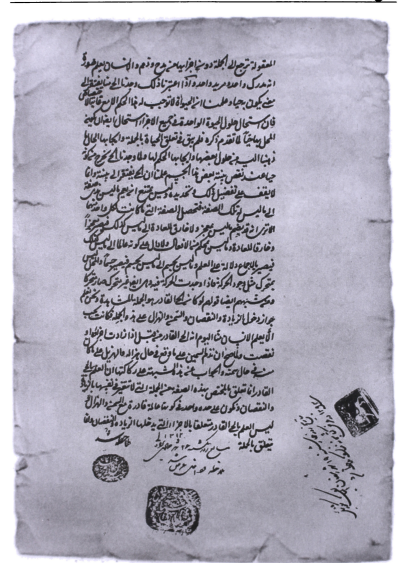
و أمّا نحن فإضافة إلى كتابة المقدّمة، فقد قمنا بالمراجعة النهائيّة العلميّة للمسائل الثلاث و التدقيق فيها، كما قمنا بإضافة بعض العناوين إلى المتن، و تغيير عناوين بعض مسائل الطرابلسيّات الثانية و الثالثة، فصارت عناوينها مختلفة عمّا كانت عليه في الطبعة السابقة، و قمنا أيضاً بوضع بعض التعليقات العلميّة في الهامش.

والحمد لله أوّلاً وآخراً حيدر البياتي (الحسن)





مراشرورف ارصم ومرم رسيط بعيرة يووننه ودلاش ومهما للقسنه والمعوريه فإجا وريفيا وفامفولك كملات وملي اسرعي مبداد ومن وحاتر البيك وعليالر الاكممر وسم وحوا وبعدقاء ويعتباباك واللهجراتين ذكرع ووجدتنك والمنها لمضيع يره منهاالا على مهود لانجث الألجنت وولن ونكر معرورة مكره ووه والمتناز فالكوال مراعل ووالمقاوم علىتن برله الواب والماجيسية بالضقره اواوسا خذه كالمفا المعنى صوالمقصور والطلوب والمدمهم وعيراوك كالمي ومواوك للمدونا فالكفل عردمشدلاعل بعالا ندجب ودشعيا فاستمركون الاا الاختد وازوكان كالدمسيلدمره العابون كالقلوكات لانكوركف وتوب الكحواصع برك والوالعواج أكداما فاعلى عدسوا وكاتما لانفاع الاست الكنم در كالحار ووكما زوعمد ن الرول بالسرعيد والروح فيدا وكانو إجداكا مرتبيل وحالخو فروواتها عراثها عرومده وكك ومترالاب ووالابا وفطيع عنافده روالامطا لةالاموال وذكك يحوالاتمه داسوي بالانوطاع ت عربي محلافه و فرض عدما لو آو وكد وكدال إلا معقداله عدالها عقدتها لاداؤسي والمأطا نبطوتسه لسيطركل ولكبى دوالاحت دوك ملوكا للنعصد وحي نتمد و ذكر ويستعنى النعود ماراد ويتفاوض المنهن درالبرة واليتعده الرئوس ارأ وتعلور ضالا والفاينة وكالجرب الامص راتماوي فيهاس معدالمص مدمور والمدعمة ماوا والكافي علاه موضي كرواره صداور عندوره الوريفالراليفنك الماسكي بدو مستطارك و والذكار بعلى نعل في كاسو الدياليان

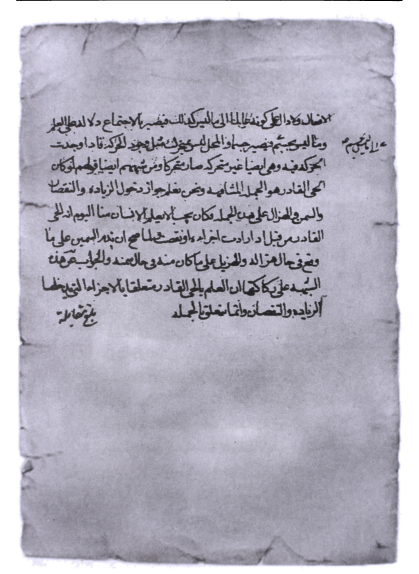


صورة الصفحة الأخيرة من نسخة «أ» من الطرابلسيات الأُولى



جمالة التحريبة ويندوالاستادم المخالفة على المحالفة المحالفة

صورة الصفحة الأولى من نسخة «ب» من الطرابلسيات الأولى



صورة الصفحة الأخيرة من نسخة «ب» من الطرابلسيات الأولى

اللدالموالغ الحديث عوالبعيرة فيه يندوا إرشاد من المستطيعية والمعورة والمواخ الميا وابيناح فاسغ النكادب وصلالته على يدالرسلين وخاتم البنيير وعلالة كاكرمين المروغلم وبعبسك فاتي وقفت الملابل لتحقين الكتابلوان ذكرها ووجدت الثايل خهالم بينع رومنها الأعليم ولاجث الإع شتبروج ذلك على جدة فكره وقرة فطنة فاذالسوال ولين فرة العماد ومفعل بأوايل على لجاب وانا جيضا بااخقع واقرب كمغذه مع استيناه المعن فم للقصود الواكن والقاستين على القراء عرجوم الوكر سندة الأوفي والعذالقرا ستذكا كابطال القفياليه الشعراب استعنكون المعام والمغرعين الإختادانه كانلا تذهبالي هنه اللائيذم ولل حقيق والنان كوة بغني اول جان كوالهم بدك المثالغ الفراط للشاركة الاحاط بديسوا فلاحتال يشامن الامتراسترافي اكاره فكمان وعسيان الرسول ملاعة عليه والدفيدا ذكافؤا قدا طاعره من قبل فيحال خف مقلات اعدابت المعديدة للنف فن الاناولا والمروج عن الديار والاوما والمعالد ذلك بعيم العنا واستحط الانفرى بطاعتمن بنبعط استناد فوفظ فالواويوكد فطدان كامة حقدت لهام جدالهام الحقد فقا لمديلة سنرع الجي بالبطاحات اعتعلي كليفلان كل وبهالم المتابعة والمتعادية والمتعادية ويستغيغر مضالف ورطدام وتيفا ومزلتاس فعاد الجيج مايتصده الرقسا تادة بدامزى الاعلمون وفكالمصربر كلمصا والقيقزة فيهاسا معواللف فطير

صورة الصفحة الأولى من نسخة «ج» من الطرابلسيات الأولى

ي وفعه راسه ووسطه ان مقيمًا والإنّ الذي في الشهة في اسان من دها لهم ف خف ال كارزهب فنرستعدو ان ترجع الصفة الحاحلة الى جلة من الإخراء وان فينم السوع يضيقا وراب عزهذا الكاعلا بيضا بقت العلم المنوب فأفاييج فالالقاط فنفاطه كاشاماكان ولامعة للقع عنامشوة الميه الادلة فاغا التغييين قواج لادلوعلدورجوع الصفة الواحدة المجلة اجزاء من المائر في العقو المنارج على عيان واعلى الدِّيل وحيايًّا به وذلك في للحاز كجوع المتيّ الكثرة اليالذات المراحدة ف قرعلنا الالجموهذه لللة دونعمنها الانالاحكام للعقول تجع الي الجلة وف اجرا مزعزج وذم والاندان علمضورة الممدرك واحدوم بدعا حدواذا اعتماداك وجزنا الموتنا بينقر المصتى كمون يتيا وعلنا انالهاة المتحبي عفاللكم المسعفاتية ال به فان الحال المامة الواحدة في المجالة الحاليد المناف الما ماحيالا منعط والمنطقة المنظمة المراز والمالة المالة المنافعة والمنطقة واعالماللكم فاولماوجزة المح يجرمن كوبرخاعة ونفع نبية مبغ فاللجم علتاآ لخيفة والمابئة وانالانقف محلقنس إذاك وعدوي وليئتن ان ضمالين مغيرا فالسوله تلك الصفة فتعصل السفة التي ماكات الخلوا حدمتهما الاتركاني من ينعمللي يجنروا خارة للعادة المعاليركذ للاف مستحيّل وخارقًا للعادة وملي بحكم من لافعال ولادال على كونه عالمًا العاليس كذلك في عبر الاجتماع ولا تدعل الم ولمان بحمالاالبزع مفيدية الملاسية إبار وجدللكة فاناوجوت للكة فيدق ليشاعين يخرك أبعزنا ومتبههم ايشا قولم لوكان المخ القادم والمرابا اعاهة وغفظ جوازه خلالناوة والمقصان والتم والمزال عليمنه الحلافكان عجليم المنان منااليوم الملح القادرى قبل فازادت اجراؤه اونقصت المصحان مذم علماوقع فجاله الدوللز الخاكاك وته فحال مدوللا وعلم فالشبق على كاكتها الطافي القاص لمناهل المنقرجي السفة من الجدَّا الي التقيوفينسا الذاية والمفصان وتكونه على سيدواحد فكعفا عاليَّة قادتهم عالمتميّ المزالطين العابالي القادم تعلقا إكاجراء التي يخطأ الزاية والفتسان واغايقلق بلجلة

صورة الصفحة الأخيرة من نسخة «ج» من الطرابلسيات الأُولى

المراتبا لوج لوسومين كانتاليس فدسوالان ادملي المعدد المنوطف واصاح فاسترا لمشكلات عصرا القدعل سيدا لمهان فاعرابيدين طالما لاكرم وصلوعظم وبعدث فاق وتشتا كل المشاكل لخصفت الوادد ذكوها ووجدت السالعنام يضربنها الاعلم والاغث الأع مشتد ودلة ذلا ولجودة فكره وقوة فطنترة والتنواليلك مزقوة العلاا ومنغفر عاميانا بذل طبابجا المعنا عااختيره اواقصا خأه معاسنيغا المنغطي لمنسوا لمعلوه فالشاسنعين وملياتوك وموسيونع لوكل سريموة لبعط بعالاك طابعا إما تنعال السعالارام والامام والمنام والمنح الراحا فلانذه ليدهاه الغانف مفال متعقد لاستال أيكون عنيًا ولوجك مكورا لعلم كما يراغ إضالها ملمنا دُله إما م ملحكً ولا - لخااينه مرايدا لاسفار مواتعاره وكنا نروعت الرليوسلامله والدفيدادكانوا فلاطاغو مرضاف الخوفروقل المامراتبا وولعل ذاك فقال الإناء والأباذا كروج مل لذبارة الاوطان والاموا وذلت بعم إلاعشاا خف الانغس مطاعد مرض واستعلانه و فوضطا عدة لواو وكدف للتال لامد عقل لامام بعدامام للك عفلها لابإرلينس مل بالعطالصال التعميك فالت ملح عداتة ومكدنلوكا والنعضغ لوجان يفرد وكوه وتستغيث الملتويل

صورة الصفحة الأولى من نسخة «د» من الطرابلسيات الأُولى

وعان تدينهما لدي وولافادة فعادة الحا لدولذ المفعيم والت للعادة ومأ لديح كم الإنفا لولادا لعلكوندما كما المطالب كمال فسلوا لاجماع ولاللامل لعلوسا ليطيط لطا ليريحم فسارجها والمالد يخانفل جو دا كرك فا فاوسل الركف و هاب فيومنه منا متركم ومنيههم بذقوطم وكالالخالفادده ولحلة المنامده ويخبا جادد وللزماده وللفتاوالم والمراعل مداكان الالعام منااليوام الحالفا ومرفق الفاذامة والمواؤه اومفس فلاموالله الماتط عاوتم وماله والمزاج والمزاج والكانه وعال مذوالوا عرجذه النبهد على كاكتها افالعلما لخالفا وداخا شعلف لمشتوث السغة ملطالته لتغيرف بغنها بالزيادة والننسال يتكونطي واحدف كونها عالمدق ووة مطالع فالماله ليولعابا كالفادتيمة بالإنوا الخبل لخطاا أفأدة والنفطنا واغابتعل اكحله

الم يقد على المصرة في دينة والشادس المق ال مند والمعمنة على على خفى الشبهات وابينام عاد على المن المن على سيد المهلين وخانز النبيين وعلى الدالا ويروسلم وعظم وبعد فافي وقف على المسامل لتي تضمي الكتاب الوارد وكرصاف وجدت السايل علم المرتب ين سنها الإعليه مصرولا بحث الاعن منستبدوداني ذلك عليجودة فكن في فطنته فانالسوال بدلس قق العم اضعف على شل مايدل عليد للحاب وانااجيب عنهابما اختص اواقب ساخن معاستيفا والمعنى فوالمقصورة والمطلوب ومأنقه استعين وعليدانوكل وحوحسبي ونع الوكل السئاة الألحد قال بعنوالمتزلة مستدلا عى ابطال ماتن حب البرالشيعة الاساسة من كوب الامامة بالنع دون الاختيارا فلحكان لماتن حب الدحف الطايغة سنضك حقيقة لأستحال فأبكون مخنيا ولحب ان يكون العلم بركسا يرالغرايس المامة لمشاكتنا أيعلى مترسوا وكاستمال ايشاس الامترالاستمرار على انكان وكمنما مد فرعسيان الرسول صلات عليه وآله فذاذ كانوا فالطاعو سنفرا في حال خوف وقلة ابتا عدما تباعدوبعد دلك في قتل الابنا ما لاباء وللروج عن الديار مالاطان والاسوال وذلك بعيم الاعتباراشق على الانفس س طاعتس

وعان تدبيعهما لبري ولاخادة فعادة الحيا ليوكذ لد فعير في للعادة ومأ لديح كم فلافغا لولادا لعلكوندما كما المط لبسكلات فسيرا لاجماع دلالة مل لعلوما الدلح الطالدي ميسارجما والمالد يخانفل جو دلحركم فاناوس الركم فيدو هاب فيومنكمنا متركم ومنيههم يذقوطم وكازا كالفاحده وللذالمناهده ويحبكم جوادد وللزماده ولمفتاوا لغوا فراعل مداعل كالعلام منااليوام الحالفا مرفق افاقت حاؤه اونفس فالمانان المهوط عاوتم وياله فالدوالم المحاياكا نصد فعال مذالوال عرجذه النبهد على كاكتها افكالعلما لخالفا وداخا شعلفا لمنتلفة السغة مؤكلالتي تغيرف بغنها بالزيادة والنفسان يتكون لمص واحدف كونها عالمدت ووة مع لمعط لمزال ليوليها المالفا ويتعلن بالإنوا الغ ملطماا تفادة والنفطنا واغما يتعلف اكحله

المستعملة المتحادثين

٨ست نهة دوره فكاعلا تدفكه ويضح فا المادين كيلها والعافية في أ قلته لمام وجواب المسالة الأكولي فالالة المخال وخلها احتمال كامحان ويجيز جنده لاما يترن الريأست فحكازمان ختالا لذي يد لجعلى المتاذا معلم خودة 🌣 باختيا دا لعادات اندّاره في كلوائزه ميُعهذب ناخ العهم إسطاليه يقوم الجان ويؤدب المنب خشابهم النظام والنغاشم والاضالا الجتيعة مانتهى عام مزهل صفته كامزا الحالاد تداع والازجاد ولووم الجفة الملى انهد ونكلفه والادمه فلالواجد وكهضا المتي إبتان يلطفهم عاهورةب فهادمبعد فصوط بجب الاجتلم والماع فكاذمات فأجابعنةل كملعآز كم فحعناويخه يقتني اغاذه وكتشايعا لظلمة منهليظهديعق الانفاع برض ايدجوه لانفاع القاذ كمقععا والآ فاناج تران يتلخظهوه واما خالطاهم ومعونترا صيف فارشاه الضلال وتعلمه لجفال وتكون جتراحة ثانبتروله في تلت لمعلوثة حكمت غيبته خلاف لملكم فى فهوره فالآا جزيران يتا وْلِعَكُم فِهَا الْحَيْمَ الْقِيمَةِ ليتولى تدحكما ومننعلمان حذه الامكام كانتلانى وكأشتما للانتفاركي يعت الغالم والمطلح ويبطللى للطليب وتقهض لذاوو لم يزالغ لأأ كالتصغوامن ظهم نقعاداكم احتلالكم المابجأ بغلعله باخاذه والشق

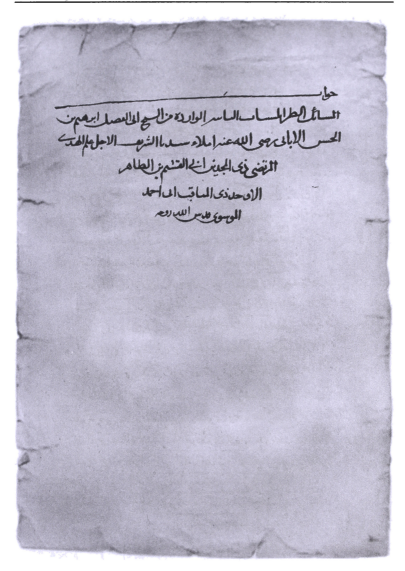
حذاانينم فالملهن للاالفلة التي كلاننادوا لتخديف فقد نؤى عيناماحكي الماعلة تستقبلا فيعد ع متوجهة الحجهة فلذاحاكما وبالزنهاعات عنجه تهاورج ويستعما وتلاتلكا يراطو بإدا لليغد لاجراتك الغلة قايلت لهاذا حيرالهادا تهاكما خوت عزالفها الذي انزف التملعليهجاذان يقول اعاك فرفه اكمال تلاعلى أ البلغة المهركة لحكانت قايلة ناطفترو مخوفة ميلسان وبناك لماقالت كأشا وللت ونعظم العهمة عذالفات كالمثامة بالمهدراما نفق بالفاسع واغالثارك معناه فقنظالا لتح مؤالموضعين معكداى في احسن والبغواد لعلى قوة الملافة وحسوا لتعوف فالفصاحة منان تشعفله ليافي المهاالف سيخضا بموانع فالمتاف المناه موالم والمعن المناه والمتخف والمتفيرين الالفاظ المونقة والتربيب المايق الشادق واغايف أ عنافه الاودوس عراهج علها منايع فاحات اكلام المفيع ومآ عالمته ومفاهيه عمد المنابلة المتعاقب وعوام والمنافقة على المنافقة على المنافقة المنا

صورة الصفحة الأخيرة من نسخة «د» من الطرابلسيات الثانية

## اجريزانسائوالطريسية التانيزلوضي المائوض

للون وللصلق على والدهداء اجوبتره اسال عندالشيخ ابوالعضل إبراهيهب المست الابا فيالواددة مطالبي أيأ المسبب لذا لماحك شكرا عكى لتشذكوه في الدادة كماتهما مقده بنا وزمراما مجرأب المسائز الاولي فالاداء الفطاب خلما احقا لدادعا روجو حبس الله ندم الوايترفي لما أن فَعَالَ آلنى مِسْلِعِلْ اللهُ اللهُ المعلم ودرة المعْبَار العا دازان الناس ففطل مريئي وصفاب فاخذا للمهاسط اليديتوم للاف ويديدا كمثنة نناسيم المطاع والمتعاش والاضال المشجة والمرة دعاهم موصف ومنعتدكم لوا المالارتداع والاندجار ولوفيم المجزا لمؤلم باوم كالمام واراد مهم عفل الاحتكاه منالة جالبان يلطف للها هومتها م الماده مبدون سخوط وجب الخليهم امام فك ناف فاَجواب مَن مَا لكلط لذلكم في هذا ويحق نستفي عزازه وكت الله الطازومعوشرالصعيف وارشا دالصال تعليه لجثالم ومكون يجرالترثا بتروكم ف لك الحادث وكلم عنشر خلاف لكم مع ظهرة و فالأ الم م ال مناخ العكم فها اليدم المتبزليتية للشهقا لحظها ويغز ينهم لذهنعالاحكام لانتكا فالتحل المثكمة لانديوت اخلام والفيلوم ويبطوا للقالطلق ونيغ خرائنا سرفرا مزالطاقهم وكم انتصوامن ظلم فعنادكم اعتلاكم المجاب ظاره وأعراق والستهد وكعت الدكالمطازعندو بخديزا استغناء عنره ابيناه للجوآب والإندا الغين علم الكل مسالة نغلن الغيترن هذه السائل إرابها موجود فيكتانيا المنتع فالخيترانى كناب الشافى لعفعون تغركنا بالمان مزاكنتا بالموثؤ بالمفغ ومزنا وإذالك معددانا فحريها وغواها فاماانها ماعلنا فالحاجد البدوجو اخرازه وكف الجاالظلَّة صرايط ويقع الانتفاع مرد الدَّح لَدُوك الدَّعَ الْمُعَالِمُ وَالْمُ

طالها لذواشا ترخاليا منصفه الاصافة علما افتحدس ليعج الدى كانث المعذنذمعذ نغهنرواستكبره واستشغل وجواد اذبكون النعاخا فالماصل ذالك مرضيا لسهدا وان كان لايوثر ولابر ويضلم بل يوثوا لتوفف عنر فتوقف حتى ظهرمن للبيح مآوزل على أندكا فصوفوا لذالك واندام فالمصتبة بجوماكث مضداميرالمؤمنين على اللاعل مفغصشدي وقدمتيل على لطباع ما فيرمص لحزوج العبارات كالصوم فالمحدوالعنسل بالماء فالزمهرم وفددوى ان عم الخطآ قام فى فك الحال الخاليق مقال لدالست بني نشرفقا ل بلي فقال إلسنا بسلين قالبلى فتنآل فلم يقطيص فه الدنيترم فضسك قال انهاميت بدنيراعنا خيراك فتآل فلت فدوعد ننابد خول كذفا بالسنا للنعظها فكالآراوعدتك ببيخولمصاالعام فغالج لافالضنسطهاان شاءالتر ويويح كمن عمقالط شككت مئذا سلت الآنيم قاحى سوالتم اصل كمدّ فا مَعْ فلت لركذا وكذا وساف الحديث فامَا ما معْ في النادكيُّ يتنهم فنددنعل المتيم مقام التنجأ من انزكان يجب موالتك ظهرمن حورة الامرىب على تنغر سكالننوس وعقيد عندالطب الحجوز إن ان لامكون ذالك اللمرام اسلاءت تفدرُ وذالا مندخا مذالسكة ولغا مَالًا فِمْ



صورة صفحة العنوان من نسخة «ع» من الطرابلسيات الثانية

على الكفيك مكراطل سنكره فالدان كليهما فلاصامه رامام جل لمهلاصلعزالاولئزالغ لابيجلها ااحبال ولانحارويي كلخطا واحالب عدل لمخطئ المشاخ المتعامل المعاول المسان الناس يخطوا مست رشر عهذب ماخذالام باسطال ومع الجالم وتؤدب الدسن فأبينه النظال والغنائم والاصالالسعددانسق عام مصعنع منستركا فالألها وتلاع والازجا والزجا لحوالتلحاقي ومن كلفهم الادنهم صل الولجب وكرو صل السيخ لامال المطف في المدن عورب من مراده معدد سنيط معال الاعلم من المام وكاريا ل فالمواسس والسيط مل المرفعة المنسوس اخانه وكمت ادوالظار ويعوش لوضعينت وادشا ودانشكال وتعاريك أكودكوان عيامد كاسروار فذلك المحادث سيعتب بينيت خلاف المكم ينطعون فكم البغر فهدان يساخرانهم مهااسك يعالعرليت لمصنعكم كاحتنامها وحده المشكام ايثلاف وكاعمال اسعار كارمو الطائر والظليم وسطال تتالطلوب ومقن النابرولين لسساحلاج وكالنصفوا بخالمهم فقسا افاحكها علاكم الملجا سبغهمه باخازه والشدسنه وكحت أيدى الظليمندا ويجويالاستعنأ وبالتدالتونيقاطإنكلسكه معلوالغيبر منعده لمسائل فيليها مبعدة فكنانيا التينع فالعيبر وفلكتنام للشافا للععن تتنركتاب الانا ندونالكناب العهض الفخص تامل وللشصين اما فصوعها اصفراجا تساللهنا علمتنا فالتلافاليروس اعزازه وكعت ادعا التكازمند لينعرون الشفاع فالامزاز وكعت املك اللخلطة كإراج والمتاخ التجليف عالعن و الالمعضاله وسنعطي ايتاج لان العزات التعالامنافاة ببندوس المتعلع الكيمه بالحاشالج والسلعين والعرطاني المتعالى والمالم

جوابسالسالم الطرالستا وفالشراول دبترق عنارت نتريج وعشر والبعائر وهم سألك بيخ المالف للهمان المنافى ذك المورد وعشر والبعائر وهم سألك بيخ المراف المرافي وكالمجدي المرافق وكالمجدين المرافق وكالمجدين المرافق وكالمجدين الماحد الموسوى وضوالترعند

صورة صفحة العنوان من نسخة «ع» من الطرابلسيات الثالثة

المنعين التخيي

المجلدوت العالمين وسلالدعل سدياعياليه والروسل للما استسعدا لأوس في كالعدم مع المال المال الفي الفي المال المال المال المال المال ما المال الما كغنه حيكان ذللنه والعصي لماصاول يحلمن ان معدي ذلك نشط الخاسة واعال باللحوه اوخضرها فالواوا والمستعلط الدموط عداس معالنط والالاك والناق ان سع اوراكنا الدركات من مراك بعل عل الحداد لان ما اصبى في لل عاصل على الدياء ومعفالح الشاهدوالغائب سوآه اذلس وثرنيا دة للحاد مهااسركنا وركوكنا احباء كاك تففرط والعلوما اشركنا مركويا عالمن ولاصدو ولكهء وسليح الذائر وثري تغيرصف ولانوع القول ال حلول لحدو مصورة الادراك بهال اعال على والحوار امال عناج الهمافح حسول صعرالمدلاك أولاعماج الهمافة للتفاق كان المدل تستحدا طي للحواس تعدل المتعاج الهام مع ملكول لات الدي ولان ملدس وال مكون شرطا وعلالين - قالدالوقوام الاعتفراك من الانبدازيك المرابع الماريك الموسويما واحدا ولمنال يوان سمع معدل الصعدام ومزجب ليكوالوصوف بها واحدًا فكما اليخ الاسمى صعداب لك كالنالخ مناج اصعرته والمصلف لاالح الم المطافلات المرام المحق والدحليك الحيلوه طلسر كلخاخ منها خبا من ساست من منه ترجي المواجل ولسرك لل المركز لان كلي من الخرك عد الكريتوك ويعد رجوع هذه الصعد الملغل ويدان وكالحراج المراكم إربد مع عرو 2 انزلاعوز ان موجب مام ويحكم المالحل كاللمكم لاعوز ان موس الصعالح مسرب صعير مسترمين ولكان اشفآء الآفات والمحاسر اصفها واستقامها عكارجعالها

بنوتلا.

بكوالنبصط العمليط لمقاض عنون كمفيح الامهرش كورقها فيلكه حذكان بجسك بستين وأستعلدمنه ومواسه ملامة بقطعا من فيرة وطاخرته الكافتولوا فأعند عصر فالمنافع وإصالت فيقان النصال صعله والهاام إساكة بسب لمات السعل بمجاسم المضاف اليااروا باتخاليان هنوا الضافراي التصرب يلعه والديكان الله ومعدلفين ذلك واستنطئ واستعظر وجونان يكون إلبخصا غاة لساحفوذ للنعهضيّا لبديرلها نكأ الايئة وكايزيد ضله بليئة للتوقف عندفتو قت تطعر النهوس باليل على المناف شورها والمد ليتغام غ للحقيف يجرماكب هسبرا ميلائن برب صلولت الصعليد مؤللت على منست بر وتنتي المطالط أع فاختص ملامز العبادات كالمسعم فالجير والساقة والمتعارث والمناف مرزله لخاب فلمؤفل لخاليا لخابوس خلائلت بنواق خلاء ادلح فقال اولسنابالسلبر تغله بليفال فإسطون الديرن لك فقاله ليت بدنيراخ المراك فالأفكت تعصدت ابعن لمنكرنها الناكان خلها مفالب المستدك بعضه العام فالتاكان فالت فسنعط ويعان وكالعائنكت منابعهاسات الايعهاش يسواسله متاعل كزفانى المت اركنا وكنا وساق العديث والمانا معيده انتآ والسيلة من انكان عيد معالسك اندستهم فقديشله فايتع نفام الاستغام والتقني يتحقيك فساليه بالارتفاقة الاروانسخ عصرا مكان تعدّ شاكّا فاندار تعلى يعجب بيسكاكا إمينسية وآناكا لما تعلق بالمعرض والامر منبها تنفويغه النعص ويصدع الطبال ومديم الكون والمنالة تلاسا ما فداره تعقف ودالت مندم ظيته ككرمنان الاخباط للبرنج بسالسا ألاط ليستا فالملاد وسالغالب مسللسطسيدنا عطالبو فالدالاكرمين

ه ذَكِرُاعِلْ إِلَّهُ وَرَضِ ذَا لِلْالِائِ كُلْمَهِ بزادولذان إيرين لمااحمال المجازوجان جندا أقعامدمن الوياسة وكارمان فعالالذي والخذك فاضام ورقباختبار العادا الطلع وينقط لنام ولم والخنلافه وللانتسف اح ظلم فقال الكاعتالكم كتاب التعامد وبالكناب للووف بالمغذوظ فأما خلافص واماخ ورجهما اولي فالمالالمناع علتناه الحلحة المدوص اعزازه وكفالبري الظلم يمنول طعاتع الاستفا وبدواله وايوكفاليوي الغلم عنعليظه رويق الانتفاع بدفالاعزاز وكف التكلُّقالمة والمرتبر لمعهم الإساف المعلمة وكون التعليف ويترام الإراض المرازات الاماميا واستولام سمال في المالية الم مافانمنين عود التكليف فالكف باقامة الجوالبراهين والامروالني الدخوالجرم

والاطان

صورة الصفحة الأولى من نسخة «م» من الطرابلسيات الثانية

بالانفرة وللعضع والتعب زنهم لملاء الإحري ومث يجبر عنعاما نطق لفوات فهووغ وسوصعدلان المهم أنفيج والاخري بصوب يقعمها لواط لمتبوت ورم اخرى وه متوحمة الحجه فأداحاكتها ومائزتها عادت وجمتها ورحت وتنت الحكامة الطرينية الملعد يحيك ويكورالفليفا والمعاولا العيد النهاواغالما خرصت والدي الدك مرف الغل عليه خالان مقد المحلى لعن المارتك المحاللين المتهلابنا فكانت فالمدناطة وعد فيرملنا وسان فأفان المطؤنك وقد تنكآ العرق عزالغا دسح للعامرتها مهرباما نطق بهالغا تسيح لأغادشا والح مسناه ينزر والألغي من المصوب ما واي تل سوابلغ وادر مني في البدغ والمرافع عنها متكه وكالعقال كالمحالة بعب واستفرسه الالفاط المؤند والزرب الرائق العادق واغانص إغرجه منه الاستقساء الام معليما من المرت

> صورة الصفحة الأخيرة من الطرابلسيات الثانية و الصفحة الأولى من الطرابلسيات الثالثة من نسخة «م»

989

صورة الصفحة الأخيرة من نسخة «م»من الطرابلسيات الثالثة

من ١٧ مزى بسوست من العند كثير ن المراه بنا و له المدارة المدارة المرادة بالمرادة ب

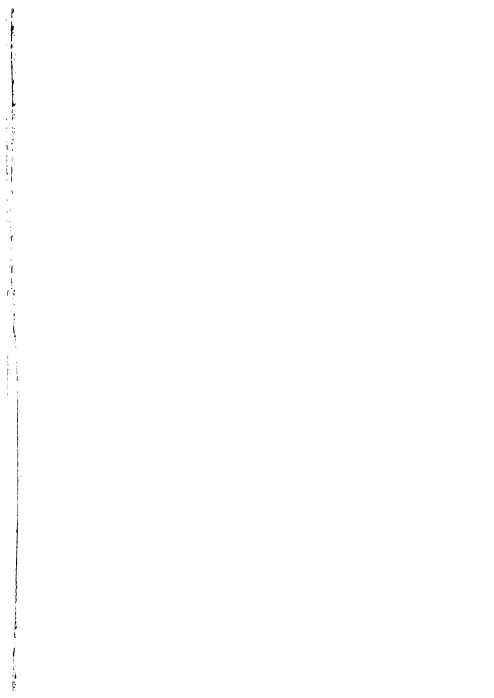
مِابِ المَّالِلَ العَلَالَةِ إِنَّ القَّالَثُةُ الْحَادِمُ فَهُمَالَ مَن سَنْهُ سَبِع مَسْوَةٍ وَالعَم إِنَّهُ وَحَرَسُ أَلِمَا الشَّهِ لِهِ مَن سَنْهُ سَبِدُ فَا الشَّهِ الْمُعَلِّذِ فَقَ الْمُلُهُ سَبِدُ فَا الشَّهِ الْمُعَلِّذِ فَلَهُ سَبِدُ فَا الشَّهِ الْمُعَلِّذِ فَلَهُ مَا الْمُعَلِّذِ فَلَهُ الْمُعَلِّذِ فَلَهُ مَا الْمُعَلِّذِ فَلَهُ مَا الْمُعَلِّذِ فَلْمُعُلِّذَ الْمُعَلِّذِ فَلَهُ الْمُعَلِّذِ فَلَا الْمُعَلِّذِ فَلَهُ مَا الْمُعَلِّذِ فَلَهُ مَا الْمُعَلِّذِ فَلَهُ الْمُعْلِيدِ فَلَا الْمُعَلِّذِ فَلَا الْمُعَلِّذِ فَلَا الْمُعَلِّذِ فَلَهُ الْمُعَلِّذِ فَلَا الْمُعَلِّذِ فَلَا الْمُعْلِيدُ وَاللَّهُ الْمُعْلِيدُ وَالْمُعِلِّذِ فَلَا الْمُعْلِيدُ وَالْمُعِلِيدُ وَالْمِنْ الْمُعْلِيدُ وَالْمُعِلِيدُ وَالْمُعِلِيدُ وَالْمُعِلِيدُ وَالْمُعِلِّذِ وَالْمُعِلِيدُ وَالْمُعِلِيدُ وَالْمُعِلِيدُ وَالْمُعِلِيدُ وَالْمُعِلِيدُ الْمُعْلِيدُ وَالْمُعِلِيدُ وَالْمُعُلِيدُ وَالْمُعِلِّذُ وَاللَّهُ مِنْ الْمُعْلِيدُ وَالْمُعِلِيدُ وَالْمُعِلِيدُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُعِلِيدُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمُعِلِيدُ وَاللَّهُ عِلَيْنَا اللَّهُ وَاللَّهُ عِلْمُعِلِّي الْمُعْلِيلُ وَاللَّهُ وَالْمُعِلِّي اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُعِلِّي الْمُعِلِّي الْمُعْلِقُولُ اللْمُعِلِّي الْمُعْلِقُولُ اللّهُ وَالْمُعِلِّي الْمُعْلِقُولُ الْمُعِلِّي الْمُعْلِقُولُ الْمُعِلِّي الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُلْمُ الْمُعِلِقُلْمُ الْمُعِلِي الْمُعْلِقُولُ الْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِقِي الْمُعْل

صورة الصفحة الأخيرة من الطرابلسيات الثانية و الصفحة الأولى من الطرابلسيات الثالثة من نسخة «ش»

164 July 10

# جواب المسائل الطرابلسيّات الأُولـي

تحقيق حيدر البياتي ـحبّ الله النجفي



# بِسم اللهِ الرحمٰنِ الرحيم ١

الحمدُ للهِ علَى البَصيرةِ في دينِه، و الإرشادِ مِن الحَقِّ إلىٰ يقينِه، و المَعونةِ علىٰ حَلُ ٢ خَفيِّ الشُّبُهاتِ، و إيضاحِ غامِضِ المُشكِلاتِ، و صَلَّى الله علىٰ سَيّدِ المُرسَلينَ و خاتَم النبيِّينَ، و علىٰ آلِه الأكرَمينَ، و سَلَّمَ و عَظَّمَ.

و بَعدُ: فإنّي وَقَفَتُ علَى المَسائلِ الّتي تَضمَّنَ الكتابُ الواردُ ذِكرَها، و وَجَدتُ السائلَ عنها لَم يَضَعْ يدَه منها إلّا على مُهِمِّ، و لا بَحَثَ إلّا عن مُشتبِهٍ، و ذلّن ذلكَ على جُودةِ فِكرِه و قُوةِ فِطنتِه؛ فإنّ السؤالَ يَدُلُّ مِن قُوّةِ العِلمِ أو ضَعفِه على مِثلِ ما يَدُلُّ عليه الجوابُ. و أنا أُجيبُ عنها بما أَختَصِرُه، و " أُقرِّبُ مأخذَه، مع استيفاءِ يدُلُّ عليه الجوابُ. و أنا أُجيبُ عنها بما أَختَصِرُه، و " أُقرِّبُ مأخذَه، وهو المعنى، فهو المقصودُ و المطلوبُ. و باللهِ أستَعينُ، و عليه أتوكلُ ، و هو المحسبي و نِعمَ الوكيلُ.

١. في «ألف، ب، ط»: + «و به نستعين». و في «د»: + «و به ثقتي».

٣. في «ألف، ب، د، ط»: «أو».

في «ألف»: - «هو».

#### المسألةُ الأولىٰ

### [في بَيانِ وُجوبِ النَّصِّ علَى الإمامِ، و بُطلانِ الاختيارِ]

قالَ بعضُ المُعتزِلةِ مُستَدِلاً على إبطالِ ما تَذهَبُ اليه الشيعةُ الإماميّةُ مِن كُونِ الإمامةِ بالنَّصِّ دونَ الاختيارِ أنّه لَو كانَ لِما آتَذهَبُ إليه هذه الطائفةُ مِن ذلكَ حقيقةٌ ، لاستَحالَ أن يَكونَ مخفيّاً ، و لوَجَبَ أن يَكونَ العِلمُ به كسائرِ الفَرائضِ العامّةِ ؛ لمُشارَكتِه إيّاها على حَدٍّ سَواءٍ ، و لاستَحالَ أيضاً مِن الأُمّةِ الاستمرارُ على العامّةِ ؛ لمُشارَكتِه إيّاها على حَدٍّ سَواءٍ ، و لاستَحالَ أيضاً مِن الأُمّةِ الاستمرارُ على إنكارِه و كِتمانِه و عِصيانِ الرسولِ صلّى اللهُ عليه و آلِه فيه ؛ إذ كانوا قد أطاعوه مِن قبلُ في حالِ خَوفِه و قِلّةٍ أتباعِه باتّباعِه ، و بَعدَ ذلكَ في قبلِ الأبناءِ و الآباءِ و الخروجِ عن الديارِ و الأوطانِ و الأموالِ، و ذلكَ بصَحيحِ الاعتبارِ أشَقُ على الأنفُس مِن طاعةٍ مَن يَنصُّ على استخلافِه و فَرضِ طاعتِه.

قالوا ٤: و يـؤكُّدُ ذلكَ أنَّ الأُمَّةَ عَـقَدَت [الإمامة] ٥ لإمام ٢ بَعدَ إمام إلى

نی «ألف»: «كما».

<sup>1.</sup> في «ب»: «يذهب». و هكذا ما بعده.

۳. في «ب»: - «باتّباعه».

أي المعتزلة: و الأنسب: «قال»؛ لرجوعه إلى «بعض المعتزلة» الذي تقدّمت الإشارة إليه في بداية المسألة.

٥. ما بين المعقوفين منّا، أضفناه لاقتضاء السياق، و سوف يأتي التصريح به عند جواب المصنّف،
 حيث سوف يقوم بإعادة نقل هذه العبارة مرّة أُخرىٰ. و نفس الأمر بالنسبة للمورد التالي.
 ٦. في «ألف»: «عقد الإمام».

أن عقد أن الله عليه المؤمنين علي بن أبي طالب صَلَواتُ الله عليه كُلُ ذلك على وجه الاختيار و حُكمِه؛ فلو كان للنَّصِّ حقيقة الوَجَبَ أن يَتجدَّدَ ذِكرُه، ويَتفاوضَ الناسُ في دارِ الهجرةِ ما يَقصِدُه الرؤساءُ تارة بَعد أخرى مِن الإعراضِ عنه، و في كُلِّ مِصرٍ مِن الأمصارِ التي تَفرَقَ فيها سامِعو النَّصِّ [شِفاها] منه عليه صَلَواتُ اللهِ عليهما. ٢

قالوا: ثُمَّ إنَّ عليَّ بنَ أبي طالبٍ عليه السلامُ يُعرِضُ عن ذِكرِه تارةً بَعدَ أُخرىٰ، و عندَ دخولِه في الشورىٰ، فلا يُشيرُ إليه فَضلاً عن أن يُفصِحَ به، و لا يَعتَمِدُ علىٰ ذِكرِه و التَّذكارِ به ـ يَعني النَّصَ الجَليَّ على على الفَضائلِ التي يَسوءُ اختيارُ مَن تَكونُ فيه.

قالوا: و قد كانَ يَجبُ عليه ـ علىٰ مُقتَضىٰ مُساواتِكم لحالتِه و حالةِ هــارونَ ٦

ا. في جميع النسخ سوى «د»: - «أن».

نعى «ب»: «سامعو النص منه صلوات الله عليه».

۳. في «د»: «يغني».

٤. النص الجليّ هو ما عَلم سامعوه من الرسول صلّى الله عليه و آله مراده منه باضطرار، و إن كنا الآن نعلم ثبوته و المراد منه استدلالاً. و هو الذي تفرّد الشيعة الإمامية بنقله خاصّة، و إن كان بعض من لم يفطن بما عليه فيه من أصحاب الحديث قد روى شيئاً منه، مثل حديث: «سلّموا على على على بامرة المؤمنين»، أو «هذا خليفتى فيكم من بعدى؛ فاسمعوا له و أطيعوا».

و النصّ الخفيّ بخلافه، و هو الذي لا نقطع على أنّ سامعيّه من الرسول صلّى الله عليه و آله علموا النصّ بالإمامة منه اضطراراً، و لا يمتنع أن يكونوا علموه استدلالاً من حيث اعتبار دلالة اللفظ؛ فأمّا نحن فلا نعلم ثبوته و المراد به إلا استدلالاً، و هو الذي رواه الشيعي و غيره، و تلقّاه جميع الأُمّة بالقبول على اختلافها، و لم يدفعه أحد منهم يُحفل بدفعه. و من أمثلة هذا النصّ حديث الغدير و المنزلة. الشافي، ج ٢، ص ٦٧ ـ ٦٨.

في «ط»: «يشوع».

ا. في «ألف»: «بحالته و حالة هارون». و في «ب»: «لحالته و حالتها».

عليه السلامُ و حالِ هذه الأُمَةِ و حالِ أُمّةِ موسىٰ عليه السلامُ ـ أن يَكونَ عندَ عدمِ التَّمكُّنِ مِن المُمانَعةِ غيرَ مُلغ الذِكرِه و التَّنبيهِ عليه بالإشارةِ إليه، بَل الإفصاحِ به و الوَعظِ لمُطَرِحيه، كَما لَم يُهمِلْ هارونُ عليه السلامُ الوعظَ و التَّنبيهَ في قولِه: ﴿يَا قَوْمِ إِنَّمَا فُتِنتُمْ بِهِ وَ إِنَّ رَبَّكُمُ الرَّحْمٰنُ فَاتَّبِعُونِي وَ أَطِيعُوا أَمْدِي﴾ . ٢

قالوا: و لَو كَانَ ذلكَ جَرىٰ منه عليه السلامُ لَوَجَبَ علَى اللهِ تَعالَىٰ أَن يَجعَلَه ظاهراً مُستَفيضاً؛ ليَقطَعَ العُذرَ به، كَما جَعَلَ قولَ هارونَ عليه السلامُ كذلك، حتى لَو حاوَلَ مُحاوِلٌ إخفاءَه بَعدَ انتشارِه الذي قد فَعَلَه اللهُ تَعالَىٰ، لَم يَتمكَّنْ مِن ذلك؛ لأن حُجّةَ الله تَعالَىٰ هى الحُجّةُ البالغةُ.

قالوا: و لَو كانَ كذلكَ لَم يَكُن العِلمُ به مُختَصًّا بفَريقٍ دونَ فَريقٍ.

فحاجُّوا أنفسَكم قَبلَ خُصومِكم، و اصرِفوا الهَوىٰ عن قلوبِكم ، و قولوا ما عندَكم في أذلكَ؛ لنَعلَمَه إن شاءَ اللَّهُ تَعالىٰ ٥.

### الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ \_:

#### [مُقدَّمةُ]

اعلَمْ أَنَّ الأَدْلَةَ إِذَا كَانَت دَالَةً عَلَىٰ ثُبُوتِ أَمْرٍ و حُصولِهِ ، وَجَبَ القَطعُ عَلَىٰ صِحْتِه ، آ و تَركُ الالتفاتِ إلىٰ ما كي يُقدَحُ به فيه أو يُعترَضُ به عليه مِن أُمورِ مُحتَمِلةٍ ، و وَجَبَ

٣. الظاهر أنّ العبارة إلى هنا هي من الكلام المنقول عن المعتزلة، و ما بعده هو من كلام السائل؛
 و لكن حصل اختلاط في الكلام حيث عُطف بعضه على بعض، كما يحتمل أنّ في العبارة سقطاً.

<sup>2.</sup> في جميع النسخ سوى «ج»: «من».

٥. في «د»: - «تعالى».

٦. في «د»: +«به».

٧. في «ط»: +«يقطع».

حَملُ ما يَشْتَبِهُ ويَحتَمِلُ على ما يُطابِقُ مَدلولَ الأدلّةِ، و لَو كانَ علىٰ أصعبِ الوُجوهِ؛ و إذا كانَ التلك الأشياءِ المُعتَرَضِ بها علىٰ مَدلولِ الأدلّةِ ظَواهرُ تُنافي مَدلولَ تلكَ الأدلّةِ، وَجَبَ العُدولُ بها عن ظَواهرِها، و حَملُها علىٰ مُطابَقةِ الأدلّةِ. و هذه لا بُدّ لأولي التَّحصيلِ منها، و لا خِلافَ بَينَهم في جُملتِها؛ ألا ترىٰ أنَ الأدلّةَ العَقليّةَ إذا [كانت دالّةً علىٰ حِكمةِ القَديمِ تعالىٰ] آلَم يُخرِجِ القَدحُ مِن ذلكَ و الاعتراضُ عليها بإيلامِ الأطفالِ و التعبُّدِ بعباداتٍ لا يَظهَرُ لنا فيها وَجهُ المَصلَحةِ، كَرَميِ الجِمارِ و الطوافِ بالبيتِ و ما شاكلَ ذلك ؛ لاحتمالِ آهذا كلّه المَعابِقُ مَدلولَ الأدلّةِ و أنّه لَيسَ بخالصٍ للمُنافاةِ لها؟

و لهذه الجُملةِ حَمَلنا ما ظَواهرُه مُنافٍ لمَدلولِ الأدلّةِ العقليّةِ في تـوحيدٍ أو عَدلٍ، مِن آياتِ القُرآنِ المُتَشابِهةِ ـكقَولِه تَعالىٰ: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ﴾ ٧، و ﴿اللّهُ خَالِقُ كُلّ شَىْءٍ﴾ ٨، و ما شابَهَ ذلك ٩، و هو كثيرٌ ـعلىٰ ما يُوافِقُ مَدلولَ الأدلّـةِ، و عَـدَلنا

في جميع النسخ سوى «د»: - «و إذا كان».

<sup>۔</sup> ۲. في «ج»: «و هذا».

٣. في جميع النسخ يوجد هنا بياض، و مقتضى السياق ما أثبتناه. راجع: المقنع في الغيبة، ص ٤٦.

كذا في جميع النسخ؛ و لعل الصواب: «لَم يَسُغ القدحُ في ذلك».

٥. في «ب»: «و الطواف في البيت».

<sup>7.</sup> في جميع النسخ سوى «ج»: «الاحتمال».

٧. الفجر ( ٨٩): ٢٢.

۸. الزمر (۳۹): ۲۲.

٩. وجه منافاة هاتين الآيتين للتوحيد و العدل هو أن الآية الأولى ظاهرة في التشبيه، و الأخرى ظاهرة في الجبر؛ و معنى التوحيد عند المتقدّمين من المتكلّمين هو نفي التشبيه، و معنى العدل عندهم هو نفي الجبر؛ و لذلك حصل التنافي الظاهري بينها. راجع حول معنى التوحيد و العدل: كتاب الزينة، ج ١، ص ٥٠٨ - ٥٠٩.

عن ظَواهرِ ذلكَ أجمَعَ، و حَمَلناه العلَى المَجازِ و الاتساعِ و الاستعارةِ؛ حِراسةً لِما تَدُلُّ عليه الأدلَةُ، و حِفظاً لذلكَ لل مِن الانثلام و الانخرام.

و إذا تَبَتَت هذه الجُملةُ ، و دَلَّنا علىٰ أَنَ النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه نَصَّ علىٰ أميرِ المؤمنينَ عليٌ بنِ أبي طالبٍ عليه السلامُ "بالإمامةِ ، و دَلَّ بالأدلّةِ الواضحةِ الصّحيحةِ علىٰ أنّه الخليفةُ له بَعدَه ، لَم يَسُغْ لأَحَدٍ أَن يَعتَرضَ ذلكَ و يَقدَحَ فيه الصّحيحةِ علىٰ أنّه الخليفةُ له بَعدَه ، لَم يَسُغْ لأَحدٍ أَن يَعتَرضَ ذلكَ و يَقدَحَ فيه بأمورٍ مُحتَمِلةٍ مُشتَبِهةٍ ، كنَحوِ مُبايَعتِه لِمَن تَقدَّمَ في الجِلافةِ عليه ، و دُحولِه في الشورىٰ ، و إمساكِه عن ادّعاءِ الأمرِ لنَفسِه و المُنازَعةِ فيه ، و عُدولِه عن نقضِ الشورىٰ ، و إمساكِه عن ادّعاءِ الأمرِ لنَفسِه و المُنازَعةِ فيه ، و عُدولِه عن نقضِ أحكامِهم لمّا عُقِدَ الأمرُ له و صُيِّر و في هو كثيرٌ ؛ لأنّ ذلكَ كُلّه مُحتَمِلٌ أن يَكونَ مُطابِقاً لمَدلولِ الأدلّةِ ، علىٰ ما بَيّنّاه في الجوابِ عن هذه المسائلِ و في «الكتابِ الشافي في الإمامةِ» لا خاصّةً ، و سنبيئتُه في الجوابِ عن هذه المسائلِ بإذنِ الله ، و إن احتَملَ خِلافَ ذلكَ فيَجِبُ حَملُه م علىٰ مُوافَقةِ الأدلّةِ . و غايةً ما فيه أن يَكونَ له ظاهرٌ يُنافي مَدلولَ تلكَ الأدلّةِ ، و يَكونَ بظاهرِه كالمُعارِضِ لها؛ و إذا أن يَكونَ له ظاهرٌ يُنافي مَدلولَ عن ظاهرِه - و إن تَعسّفنا - و القَطعُ علىٰ مُطابَقةِ ذلكَ كانَ كذلكَ ، وَجَبَ العدولُ عن ظاهرِه - و إن تَعسّفنا - و القَطعُ علىٰ مُطابَقةِ ذلكَ أَجمَعَ لِما دَلَّت الأَدلَةُ عليه ، كما بَيُنّاه في الأَدلّةِ العَقليّةِ .

۲. فی «ب»: «کذلك».

ا. في «ألف»: «و حملنا».

في «ألف، ب»: «و صَبَرَ».

٣. في «ج»: «صلّى الله عليه و سلّم».

هی «د»: «بیناً».

٦. راجع: الذخيرة، ص ٤٧٤ و ما بعدها؛ رسائل الشريف المرتضى، ج ٣، ص ٣٤١ و ما بعدها؛ تنزيه الأنبياء، ص ١٤١ و ما بعدها؛ جمل العلم و العمل، ص ٣٤ ـ ٤٤؛ شرح جمل العلم و العمل، ص ٢١٢ و ما بعدها؛ الفصول المختارة، ص ٥٦ ـ ٥٧.

راجع: الشافي في الإسامة، ج ٢، ص ١٢؛ و ص ١١٣؛ و ص ١٥٤ ـ ١٥٨؛ ج ٣، ص ٢٣٧ ـ
 ٢٦٧ و ص ٢٥٥؛ ج ٤، ص ٩٣.

۸. فی «د»: - «حمله».

و قد زادَ شُيوخُ المُتكلِّمينَ علىٰ هذه ' الجُملةِ فقالوا: متىٰ وَجَدنا قَولاً أو ' فِعلاً يُنافى ظاهرُه مَدلولَ الأُدلَّةِ العَقليَّةِ، و لَم يَظهَرْ لنا فيه ۗ وجهُ معنى يُطابقُها، عَلِمنا علىٰ جِهةِ الجُملةِ أَنْ مَعناهُ مُطابِقٌ لمَدلولِ الأدلّةِ و إن لَم نَعلَمْه على التفصيل. ٥ قالوا: و لا يَجِبُ ٦ علينا البَحثُ عن تَعيين ذلكَ المَعنىٰ و تَفصيلِه؛ بَل العِلمُ بهذه الجُملةِ كافٍ لنا و مُغنِ في تَكليفِنا. و كُلُّ هذا صَحيحٌ واضحٌ.

فإن قيلَ: إنّما ساغً ٧ لكم ما ذَكرتُم \_ في حَمل الظّواهر المُنافيةِ^ للأدلّـةِ علىٰ موجَبِ الأدلَّةِ، و العدولِ عن ٩ كُلِّ ظاهرِ عارَضَها ـ لجوازِ دُخولِ الاحتمالِ و المَجازِ في هذه الظُّواهرِ كُلِّها، و امتناعِه في مَدلولِ الأدلَّةِ، فقَضَينا بالأدلّةِ العَقليّةِ علىٰ ذلكَ كُلِّه؛ لفَقدِ الاحتمالِ فيها و إمكانِه في غيرها. و أدلُّهُ النَّصِّ التي تَعتَمِدونَها بخِلافِ هذا الأمر؛ لأنَّكم إنَّما تَرجعون فيها إلىٰ ظَواهر أخبار و آياتِ يَسوغُ فيها الاحتمالُ و المَجازُ، فلِمَ تَعدِلُونَ عن ظُواهر أُمور لأجل ما هو مُحتَمِلٌ في نفسِه؟ و أيُّ فَرقِ بَينَكم و بَينَ مَن عَكَسَ ذلكَ و ١٠ عَدَلَ عن ظَواهر أخباركم التي تَعلُّقتم بها لِتَسلَّمَ ظَواهِرُه التي اعتَمَدَها؛ إذ ١١ كانَ الكُلُّ مُحتَمِلاً و العُدولُ عن ظَواهرِه مُمكِناً.

قُلنا: هذا السؤالُ مِن أقوىٰ ما يُسألُ عنه شُبهةٌ؛ و الجوابُ عنه: أنّه لَيسَ كُلُّ ما يُستَدَلُّ به علَى النَّصِّ يُمكِنُ أن يَكونَ مُحتَمِلاً حتّىٰ يُساويَ في الاحتمالِ ما يُطعَنُ

۲. في «ألف»: «و».

۱. فی «د»: - «هذه».

في «ألف، ب، ط»: «في».

٤. في «ب»: «لم يجعله». و في «ج» يوجد في موضع «لم نعلمه» بياض.

٥. في «ألف»: «الأدلة بل» بدل «على التفصيل». و في «ب، د، ط»: «على الأدلة بل» بدلها.

٦. في «ج» يوجد في موضع «يجب» بياض.

٧. في «ألف، ب، ط»: «شاع».

۹. في «ج»: «من».

۱۱. في «ألف، ب»: «إذا».

۸. في «ج»: «منافية».

۱۰. في جميع النسخ سوى «د»: «أو».

به عليه، بَل نَحنُ نَستَدِلُ عليه الطُرُقِ قياسيّةٍ، و قِسَمٍ عَقليّةٍ ضَروريّةٍ، لا مَجالَ للاحتمالِ اعليها، و لا طَريقَ للتَّأويلِ فيها. و لا مُعارَضة بَينَ هذه الطَّريقةِ و بَينَ ما يُعتَرَضُ به ؛ لإمكانِ الاحتمالِ في "كُلِّ ذلك، و تَعذُّرِه على هذه الطَّريقةِ. و جَرَت المَّذه الدَّلالةُ في تَعذُّرِ الاحتمالِ عليها و استحالتِه فيها مَجرىٰ أدلّةِ العَقلِ في التَّوحيدِ و العَدلِ، التي لا يَسوغُ فيها احتمالٌ، و وَجَبَ القضاءُ بها علىٰ كُلِّ مُعارضِ لها مِن قَولٍ أو فِعل ؛ لجوازِ الاحتمالِ في ذلكَ أجمَعَ.

و يُمكِنُ أيضاً في الجوابِ عن هذا السؤالِ وَجهٌ 'آخَرُ، و هو أنّ الأخبارَ التي يُستَدَلُّ بها علَى النَّصِّ كخبر الغَدير ^ و خبر تَبوكَ ٩، و الآياتِ كقَولِه تَعالىٰ:

۱. في «ألف»: - «عليه».

في «ألف»: «لاحتمال». و في «ط»: «لاحتمال للاحتمال».

۳. فی «ب»: – «فی».

٤. في «ألف»: «وَجَدتْ» بدل «و جرت». و في «ب»: - «و».

٥. في «ألف»: «الأدلّة».

٨. الحديث متواتر؛ راجع: الكافي، ج١، ص٢٨٦ - ٢٨٨، ح أ؛ و ص٢٩٦ - ٢٩٦، ح ٣؛ و ص ٢٤٠، ح ٢٤؛ و ص ٢٤٠، ح ٢٤؛ و ج ٤، ص ١٤٤، ح ٣؛ و ص ٢٦٥، ح ٢؛ الفقيه، ج ٢، ص ٥٥٩، ح ٤٤ ١٤؛ الخصال، ح ١٠ ص ٦٥ - ٢٧، ح ٤٤؛ و ص ٢١١، ح ٣٤؛ و ص ٢١٩، ح ٢٠ و ص ٢١١، ح ٢٠٠ و ص ٢١٩، ح ٢٠٠ و ص ٢١١، م ٢٠٠ و ص ٢١٩، م ١٤٠ و ص ٢١٥، م ١٤٠ و غير ذلك من المصادر. و راجع من مصادر العامّة: المصنف لابن أبي شيبة، ج ٧، ص ٥٠٣، ح ٥٥؛ مسند أحمد، ج ١، ص ٢٥١؛ و ج ٤، ص ٣٠٥، ح ٥٥؛ مسند أحمد، ج ١، ص ٢٥١؛ و ج ٤، ص ٣٠٨؛ و ج ٥، ص ٢١١؛ سنن البن ماجة، ج ١، ص ٣٤، ح ٢١؛ و ص ٥٤، ح ٢١١؛ سنن الترمذي، ج ٥، ص ١٩٥، ح ٣١٣؛ و غير ذلك من المصادر.
 ٩. هذا الحديث أيضاً متواتر. راجع: الكافي، ج ٨، ص ١٠٦ - ١٠١، ح ٨٠؛ الغيبة للنعماني، ص ٢٨ - ٨٤، ح ٢١؛ و ص ٢٤١ - ١٤٤، ح ٣؛ الخصوص ٢٨ - ٨٤، ص ٢١١، ص ٢٠٠ - ٢١١، ح ٣٤؛ و ص ٢١٠ - ٢١٠، ح ٣٠؛

﴿إِنَّمَا وَلِيُكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ (، و إن كانَت مِن حَيثُ هي على خِطابٍ يَجوزُ المَجازُ فيه و العُدولُ عن الظَّواهرِ، إلّا أن لا ظَواهرَها تَدُلُّ على النَّصِّ و تَقتضيه؛ و أجمَعَت الأُمتُ لا الظَّواهرِ، إلّا أن ظواهرَها تَدُلُّ على النَّصِّ و تَقتضيه؛ و أجمَعَت الأُمتُ لا خِلافَ و [بَينَها] حلى أن هذه الأخبارَ و الآياتِ الآياتِ احتَمَلَت النَّصَّ فهي دالله عليه الا مَحالة قَطعاً و بَتاتاً ٩، و إن كانَ ظاهرُها يَقتضيه فما ١٠ المُرادُ بها إلّا هو دونَ غيرِه؛ و إنّما قُلنا ذلك لأنّ الأُمّةَ بَينَ قائلَين:

إمّا مَن يَقولُ: إنّ هذه الأخبارَ و الآياتِ لا حَظَّ لها في الدِّلالةِ علَى النَّصِّ، و لا ١٠ هو مُستَفادٌ منها بظاهرِ و لا فَحوًى، و هُم ١٢ مُخالِفو الشيعةِ .

و قائلٍ ٢٣ يَقُولُ: إنَّ ظاهرَها يُفيدُ النَّصَّ و يَقتَضيهِ، و لَم يُعنَ بها سِواه.

 $<sup>\</sup>Leftrightarrow$  و راجع من مصادر العامّة: صحيح البخاري، ج ٥، ص ١٩، ح ٢٠٠٦؛ و ج ٦، ص ٣٠ ح ٤٦٦؟ صحيح مسلم، ج ٤، ص ١٨٧١ - ١٨٧١، ح ٣١ - ٣٢؛ سنن الترمذي، ج ٥، ص ٥٩٩، ح ٣٦٦؛ و غير ذلك من المصادر. ١. المائدة (٥): ٥٥.

٢. في «ألف، ط» بدل «الظواهر إلا». و في «ج» بدل «الظواهر إلا أنّ»، يوجد بياض. و في «ب»:
 – «الظواهر إلاّ» من دون بياض. و في «د» يوجد بياض بين «الظواهر» و «إلاّ».

٣. في «ألف، د، ط»: «و اجتمعت».

٤. في «ألف، ب، د، ط»: - «لا».

٥. في «ب»: «خلافاً».

٦. هذا هو الأقرب إلى الصواب، و في النسخ اضطراب؛ ففي «ب»: «بينا». و في «ج»: «بيانا». و في
سائر النسخ الكلمة غير مقروءة و خالية من النقاط.

٧. في «ب»: «الآيات و الأخبار» بتقديم و تأخير.

في «ألف»: «دلالة عليه». و في «ج»: «دالة إليه».

٩. هكذا في «ج». و سائر النسخ مضطربة؛ ففي «ألف»: «و نفاتاً». و في «د»: «و ثباتاً». و سائر النسخ غير واضحة.
 ١٠. في «د»: «في».

۱۲. في «ألف، ب، ط»: «و هو».

۱۱. في «د»: - «لا».

۱۳. فی «د»: + «أن».

و القَولُ بأنّ «ظاهرَها يَقتَضي النَّصَّ، لكِنّه لَم يُرَدْ بها؛ لوجهٍ مِن الدليلِ» لَيسَ بمَذهبِ لأحَدٍ مِن الأُمَةِ.

و إذا كُنّا قد دَلَّلنا على إيجابِ هذه الظَّواهرِ للنَّصِّ، فيَجِبُ القَطعُ على أنّه لَم يُرَدُّ بها سِواه، بالإجماعِ الذي ذكرناه؛ و صارَت الهذه كُلُّها مقطوعاً على أنّ المُرادَ بها النَّصُّ على وجهٍ لا يَدخُلُه الاحتمالُ و المَجازُ، فبانَت ممّا وَقَعَت المُعارَضةُ به و تَميَّزَت، و صارَ القَضاءُ بها علىٰ تلكَ الأُمورِ كُلِّها أُولىٰ مِن القَضاءِ بتلكَ عليها.

## [في بَيانِ أُدلَةِ النَّصِ علىٰ أميرِ المؤمنينَ ﷺ]

و نَحنُ الآنَ نَذكُرُ ما يَجوزُ ذِكرُه مِن أُدلَّةِ النَّصِّ:

#### [الدَّليلُ الأوّلُ: القِسمةُ العَقليّةُ]

أقوىٰ ما ذَلَّ علَى النَّصِّ أَنَّ الأَدلَة العَقليّة قد دَلَّت علىٰ أَنَّ الإمامَ لا بُدَّ منه في كُلِّ زمانٍ، و أَنّه لا بُدَّ مِن كَونِه مَعصوماً مِن كُلِّ القَبائحِ، (و أَنّه) " قَطعاً علىٰ ذلك و بَتاتاً. ٤ و إذا استَقَرَّت هذه الجُملةُ، و وَجَدنا الأُمّةَ في الإمامةِ بَعدَ وَفاةِ النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه علىٰ أقوالٍ ثَلاثةٍ لا رابعَ لها:

منها: قَولُ الشيعةِ بأنّ الإمامَ بَعدَه أميرُ المؤمنينَ عليُّ بنُ أبي طالبٍ عليه السلامُ. و منها: قَولُ العَبّاسيّةِ أنّ الإمامَ في تلكَ الحالِ هو العبّاسُ بنُ عبدِ المُطّلِبِ رضوانُ اللهِ عليه. ٥

الف»: «و صار مع».

۲. في «ب»: «ممّا وقفت». و في «د»: «بما وقعت».

٣. ما بين القوسين موجود في جميع النسخ، و الصوابُ حذفُه.

في «ألف»: «و تبانا». و في «ب»: «و بياناً».

٥. في «ط»: + «و منها القول بأن الإمام بعده عليه».

و منها: القَولُ بأنَ الإمامَ بَعدَه \_عليه و آلِه السلامُ \_أبو بَكرٍ، علَى اختلافٍ مِن القَائِلينَ: فمنهم مَن جَعلَه إماماً بنَصِّ مِن الرسولِ عليه و آلِه السلام عليه \! و هُم البَكريّةُ. و منهم مَن أثبَتَه إماماً باختيارِ الأُمّةِ له ؛ و هُم المُعتزِلةُ، و الخوارجُ، و أصحابُ الحديثِ، و مَن وافقَهم مِن الفِرَقِ.

و إذا كانَ مَذهبُ القائلينَ بإمامةِ العبّاسِ [و أبي بَكرٍ بـاطلاً؛] لَفَقدِ الشَّرطُ العَقليُ الذي هو العِصمةُ؛ إذ هي فيهما [غيرُ مقطوع] بها. و إذا لَم يَكُن الشَّرطُ الذي لا بُدَّ مِن إثباتِه و القَطعِ عليه في الإمامِ مَقطوعاً عليه فيهما، فلا إمامةَ لهُما. فلم يَبقَ إلا أن يَكونَ الإمامُ في تلكَ الحالِ هو أميرَ المؤمنينَ عليَّ بنَ أبي طالبٍ عليه السلامُ؛ لأنّه إن بَطلَ لا هذا المَذهبُ كما بَطلَ الأوّلانِ خَرَجَ الحَقُّ عن جَميعِ الأُمّةِ؛ فإنّ أحَداً منهم لَم يَعتَدُّ في الإمامةِ بتلكَ الحالِ غيرَ هؤلاءِ الثَّلاثةِ.

و لَم يَبقَ إِلّا أَن نَدُلً^ علىٰ وجوبِ الإمامةِ و العِصمةِ بالعقلِ، و هذا ممّا قد بَيَّناه في مَواضِعَ كثيرةٍ مِن كُتُبِنا ٩، و خاصّةً في الكتابِ ١٠ المعروفِ بـ «الشافي». ١١

۱. في «ب»: - «عليه».

٢. في جميع النسخ عدا «ب»: + «عليه السلام».

٣. ما بين المعقوفين منًا؛ لمقتضى السياق. و في جميع النسخ بياض في موضعه. و كذا ما بعده.

٤. ما بين المعقوفين أضفناه لمقتضى السياق. راجع: الذخيرة، ص ٤٣٧.

٦. في «د»: - «على بن أبي طالب».

٥. في «ج»: «إليه».٧. في «ألف»: «أبطل».

٩. راجع: رسائل الشريف العرتضى، ج ١، ص ٣٠٧ ـ ٣١٤، و ص ٣٢٤ ـ ٣٣٠؛ شرح جعل العلم
 و العمل، ص ١٩١ ـ ١٩٢؛ المقنع في الغيبة، ص ٣٤ ـ ٣٧؛ الذخيرة، ص ٢٤٤.

١٠. في جميع النسخ سوى «ج»: «بالكتاب».

١١. الشافي في الإمامة، ج ١، ص ٤٧ و ما بعدها، و ص ٢٩٨ ـ ٢٩٩.

#### [الدَّليلُ علىٰ وُجوبِ الإمامةِ]

و الذي يَدُلُّ على وجوبِ جنسِ الإمامةِ ' مِن الرياسةِ في كُلِّ زمانِ: أَنَا نَعلَمُ ضَرورةٍ و باختبارِ ' العاداتِ أَنَّ الناسَ مَتىٰ خَلَوا مِن رئيسٍ مُهذَّبٍ ' نَافَذِ الأمرِ باسِطِ اليدِ يُقوَّمُ الجانيَ و يؤَدِّبُ المُذنِبَ فَشا بَينَهم التَّظالُمُ و التَّغاشُمُ و الأفعالُ القَبيحةُ، و أَنَهم مَتىٰ رَعاهم مَن هذه صفتُه كانوا إلَى الارتداعِ و الانزجارِ و لُزومِ المَحَجّةِ المُثلىٰ أقرَبَ ؛ و متىٰ ' كَلَّفَهم [اللهُ تعالىٰ] و أرادَ منهم فِعلَ الواجبِ و كَرِهَ المَحَجّةِ المُثلىٰ أقرَبَ ؛ و متىٰ ' كَلَّفَهم [اللهُ تعالىٰ] و أرادَ منهم فِعلَ الواجبِ و كَرِهَ فِعلَ القَبيحِ لا بُدَّ أَن يَلطُفَ لهُم بما هو مُقرِّبٌ مِن مُرادِه مُبعِدٌ مِن ' مَسخوطِه ' ، في خَلَّ زمانٍ ، و إذا بَينَا أَنْ صِفاتِ هذا الإمامِ لا تُستَدرَكُ بالاختيارِ ، فلا بُدَّ مِن النَّصِّ علىٰ عَينِه .

#### [الدَّليلُ على وُجوبِ عِصمَةِ الإمامِ]

و الذي يَدُلُّ علىٰ وُجوبِ عِصمتِه: أنَّ جِهةَ ١٠ الحاجةِ إليه ـ علىٰ ما بَيَّنَا ـ هي جَوازُ الخَطإ و فِعلِ القَبيحِ مِن الأُمَّةِ؛ فلَيسَ يَخلو أن يَكونَ الإمامُ يَجوزُ عليه مِن الخَطإ ما جازَ علىٰ رَعيّتِه ١١، أو ١٢ لا يَجوزُ ذلكَ عليه. و في الأوّلِ وجوبُ إثباتِ

الأُمّة».

ني «ألف، ط»: «و باختيار». و في «ب» بإهمال النقط فيما بعد الخاء.

كذا في جميع النسخ، و الصواب: «مَهيب». راجع: الذخيرة، ص ٤١٠.

٤. في هامش «ألف» استُظهر «يقود» بدل «يقوم».

٥. هكذا في جميع النسخ. و في الطرابلسيّات الثانية، ص ٢٨٠: «مَن» بدل «متى».

٦. ما بين المعقوفين أضفناه لمقتضى السياق. راجع: الذخيرة، ص ٤١٠.

٧. في «ب»: - «فعل». ٨. في «ب»: «عن».

٩. في «ألف، د، ط»: «مسخوطیه». و في «ب»: «مسخطه».

ا. في الطرابلسيّات الثانية، ص ٣١٦: «علّة».

١١. في الطرابلسيّات الثانية: «فليس يخلو الإمام من أن يكون يجوز عليه ما جاز على رعيّته».

۱۲. في «ألف»: «و».

إمامٍ له؛ لأنّ عِلَّةَ الحاجةِ إليه مَوجودةٌ فيه، و إلّا كانّ ذلكَ نَقضاً للعِلَّةِ؛ و هذا يؤدّي إلى إثباتِ ما لا يَتَناهىٰ مِن الأئمّةِ، أو الانتهاءِ إلىٰ إمام معصوم، و هو المَطلوبُ.

فإن قيلَ: أيُّ حاجةٍ بِكم في نُصرةِ الدَّليلِ الذي ذَكرتُموهُ إلىٰ إثباتِ وجوبِ الإمامةِ في كُلِّ ا زمانٍ، و ما نَرىٰ للذلكَ تأثيراً كتأثيرِ إيجابِ العِصمةِ؟

قُلنا: مَتىٰ لَم نَدُلَّ علىٰ وُجوبِ الإمامةِ في كُلِّ زمانٍ و ثُبوتِ العِصمةِ لكُلِّ إمامٍ لَم نَعلَمْ ۗ أَنَّ الحَقَّ لا يَخرُجُ عن الأُمّةِ، و جَوَّ زنا أن تُجمِعَ الأُمّةُ علَى الباطلِ؛ فلا يَستَمِرُ الدَّليلُ الذي اعتَمَدناه.

و على هذا الدَّليلُ هو الذي أشَرنا في صَدرِ كلامِنا إلى أنّه لا يَدخُلُه احتمالٌ و لا مَجازٌ فيُمكِنَ أن يُقابَلَ بما يُدَّعىٰ أنّ له ظَواهَر تُنافيهِ و تُعارِضُه؛ بَل هو مَبنيٌ علىٰ قِسمةٍ عَقليّةٍ و طَريقةٍ ضَروريّةٍ لا يَجوزُ العدولُ عنها و لا الاعتراضُ عليها بشَيءٍ مِن الأقوالِ و الأفعالِ.

#### [الذَّليل الثاني: حَديثُ الغَديرِ]

دليلٌ آخَرُ: و ممّا يَدُلُّ أيضاً علَى النَّصِّ خبرُ الغَديرِ؛ و وجهُ دلالتِه: أنّ النبيً صلّى اللهُ عليه و آلِه قَرَّرَ الأُمّةَ علىٰ فَرضِ طاعتِه عليهم، و ما أوجَبَه اللهُ تَعالىٰ له في قولِه: ﴿النَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ﴾ ^ فقالَ: «ألستُ أَولىٰ بِكم مِنكم بأنفُسِكم؟» فلمّا اعتَرَفوا بذلكَ قال عليه السلامُ: «فَمَن كنتُ مَولاه فعليٌ

۲. في «ط»: «و ما نوي».

<sup>.</sup> ٤. في «ب»: – «و».

ا. فى «ألف، ب، ط»: - «كل».

۳. في «ب»: «لم يعلم».

٥. في هامش «ألف»: «أي: حتّى يُمكنَ، فافهم».

٦. في «ب»: «ندعي».

٧. في «ألف»: - «يجوز».

٨. الأحزاب (٣٣): ٦.

مَولاه». العَطَفَ عليه السلامُ علَى الجُملةِ المُتقدِّمةِ بلَفظِ يَحتَمِلُ ما صَرَّحَ في الأُولىٰ به ـ و إن اكانَ مُحتَمِلاً لغيرِه ـ مِن لَفظةِ «مَولىٰ»، فيجِبُ بحُكمِ اللُّغةِ العَربيّةِ أن يُريدَ "باللفظةِ المُحتَمِلةِ المَعطوفةِ ما يُطابِقُ المُقدَّمةَ المُصرَّحَ بها، و مَتىٰ أرادَ غيرَ ذلك كانَ مُلغِّزاً مُلبِّساً؛ ألا تَرىٰ أنّه لا يَحسُنُ أن يُقبِلَ أحَدُنا إلىٰ جَماعةٍ فيقولَ: «ألستم تَعرفونَ عَبدي زيداً؟» و له جَماعةُ عَبيدٍ، ثُمَّ يَعطِفَ ما قَرَّرَ عليه فيقولَ: «فاشهدوا أنّي قد أعتقتُ عَبدي، أو وَهبتُه» و يُريدَ بلفظةِ «عَبدي» الثانيةِ المُحتَمِلةِ غيرَ ما أرادَ باللَّفظِ الأوّلِ، بَل لا بُدَّ مِن أن يُريدَ بالعبدِ [العبد] الأوّلَ سَمّاه؟

و لا خِلافَ بَينَ أهلِ اللَّغةِ في أنَّ لَفظةَ «مَولىٰ» تُفيدُ «أُولىٰ»، و أَنّه الْحَدُ أَصله أَقسامِها. و لا خِلافَ أيضاً في أنَّ لَفظةَ «أُولىٰ» تُفيدُ فَرضَ الطاعةِ و التحقيقِ بالتَّدبيرِ، فكأنّه عليه السلامُ قال: «مَن كانَت طاعتي واجبةً عليه، فطاعةُ عليًّ عليه السلامُ واجبةٌ عليه»؛ و هذا هو التَّصريحُ بالنَّصِّ على الإمام.

و قد بَيِّنًا في كتابِنا «الشافي في الإمامةِ» تفصيلَ ما أجمَلناه هاهُنا، و فَرَّعناه و بَسَطناه، و انستَهَينا فيه إلى أبعَدِ غايةٍ، و دَلَّلنا على صِحّةِ الخبرِ و أنه لا مَجالَ للشَّكُ عليه؛ فمَن أرادَ الاستقصاءَ و الشرحَ وَجَدَه هُناكَ، و إن كانت هذه الحُملةُ كافيةً.

١. تقدّم تخريجه في ص ١٣٠.

نعى جميع النسخ سوى «ج»: «فإن».

۳. فی «ب»: - «أن نرید».

في «ب»: «لأنه».

٥. في «ج»: «الاستسقاء».

٦. الشافي في الإمامة، ج ٢، ص ٢٥٨ \_ ٣٢٥.

#### [الدُّليلُ الثالثُ: حَديثُ المَنزلةِ أو خَبرِ تَبوكَ]

دَليلٌ آخَرُ: و ممّا يَدُلُّ أيضاً علىٰ ذلكَ قولُه عليه السلامُ: «أنتَ مِنْي بـمَنزِلةِ هارونَ من موسىٰ، إلّا أنّه لا نَبيَّ بَعدي \". ٢

و لا خِلافَ بَينَ الأُمَةِ في أَنَّ هارونَ كَانَ خَليفةً لموسىٰ عليهما السلامُ في حياتِه علىٰ قَومِه. و إذا استَثنَى النبيُّ صلّى الله عليه و آلِه ما لَم عُيرِده مِن المَنازِلِ بَعدَه، وَجَبَ ثُبوتُ ما لَم يَستثنِه منها في هذه الحالِ؛ لأنّ الاستثناءَ إذا كانَ مُخرِجاً مِن الكلامِ ما لَولاه لَثَبَتَ، فلا بُدَّ مَتىٰ تَعلَّقُ بحالٍ مَخصوصٍ أَن يَدُلً علىٰ ثُبوتِ ما لَم يَتناوَلُه فيها؛ ألا تَرىٰ أَنَّ القائلَ إذا قالَ: «ضَرَبتُ غِلماني إلا زَيداً في الدارِ»، فكلامُه يَقتضي أنّه ضَرَبَ غِلمانَه في الدارِ، و إلّا لَم يَكُن لذِكرِ الدارِ فيمَن لَم يَضرِبْه معنى ؟ و هذه الجُملةُ تَقتَضي أَنَّ الخَبرَ يوجِبُ كَونَه عليه السلامُ خَليفةً له صلّى الله عليه و آلِه بَعدَ وَفاتِه.

فإن قيلَ: ما أنكَرتم أن يُريدَ بلَفظةِ «بَعدي»: بَعدَ الكَوني نَبيّاً؛ و لَم يُرِدْ: بَعدَ مَوتي؟ قُلنا: لا نُضايِقٌ لا في ذلك؛ و إذا كانَت أحوالُ نَفيِ النُّبوَةِ بلَفظةِ («بَعدي» تَشتَمِلُ علىٰ أحوالِ الحَياةِ و بَعدَ الوَفاةِ، فالواجبُ أن يَكونَ عليه السلامُ خَليفةً للنبيّ عليه

۱. فی «د»: «بعد».

تقدم تخریجه فی ص ۱۳۰ ـ ۱۳۱.

۳. في «د»: «موسىٰ».

٤. في «د»: - «لم».

٥. في «ب»: «في الدار إلا زيداً» بتقديم و تأخير.

٦. في «ب، ج، ط»: - «بعد».

٧. في «ألف»: «لا تَضائِقَ». و في «ب»: «لا يضايق».

۸. فی «ب»: «بلفظ».

السلامُ في هذه الأحوالِ كُلِّها؛ ليُطابِقَ المُستَثنيٰ منه للاستثناءِ. '

و هذا الدَّليلُ الذي [أورَدناهُ هُنا]ممّا شَرَحناه و أَوضَحناه و شَعَّبناه ' و تَناهَينا في الكلام عليه في «الكتابِ الشافي»."

#### [الدَّليلُ الرابعُ: النهيُ الجَليُّ]

دَلِيلٌ آخَرُ: و ممّا يَدُلُّ علىٰ ذلك: أنَّ الشيعةَ الإماميّةَ كُلَّها تَروي خَلَفاً عن سَلَفٍ أَنَّ النبيَّ صلّى الله عليه و آلِه نَصَّ علىٰ أميرِ المؤمنينَ عليه السلامُ بالإمامةِ بَعده، و استَخلَفه له، بألفاظٍ مُختَلِفةٍ ؛ كقولِه: «هو خَليفتي بَعدي»، و «إمامُكم بَعدي»، و «سَلِّموا عليه بإمرةِ المؤمنينَ» ، إلىٰ غيرِ ذلك مِن الألفاظِ الصَّريحةِ المَنقولةِ. و قد بَلغَ هؤلاءِ الناقِلونَ مِن الكثرةِ و الانتشارِ في البِلادِ إلىٰ حَدِّ لا يَجوزُ مَعه اتّفاقُ

۱. في «ب»: «الاستثناء».

خی «ب»: «و شیعناه». و في «د»: «و شبعناه».

٣. الشافي في الإمامة، ج ٣، ص ٥ ـ ٧١.

<sup>3.</sup> له ذين الحديثين متون و أسانيد مختلفة. راجع: كتاب سليم، ج 7، ص 037، ح 11? و ص 0.70، ح 0.79 و ص 0.79، و ما الخرائح و الجرائح، و ما الأمالي للصدوق، ص 0.79، و الإرشاد، ج 0.79، ص 0.79، الخرائح و الجرائح، ج 0.79، و ما و ما وما مرائح، و ما وما مراؤه من مرائع، و ما مرائع، الخرائح، و ما وما مرائع، و ما مرائع،

الكَذِبِ مِنهم و لا التَّواطي عليه؛ بَل لا يَجوزُ ذلكَ علىٰ فِرقةٍ مِن فِرَقِهم و طانفةٍ مِن طَوائفِهم؛ و إذا لَم يَجُز أن يَكونَ خبرُهم كَذِباً، فلا بُدَّ مِن كَونِه صِدقاً.

و قد بَيَّنَا في كِتابِنا «الشّافي» أيضاً الجوابَ عـن المَطاعنِ \ فـي هـذه الدَّلالةِ و استَوفَيناه. ٢

#### [شُروعُ المُصَنِّفِ بِالإِجابِةِ على المَسألةِ الأُولَىٰ ]

و إذ قَد قَدَّمنا ما أرَدنا تَقديمَه أمامَ الجوابِ عن المَسألةِ، فنَحنُ نَعطِفُ إلَى الإِجابةِ عنها:

#### [بَيانُ الوَجهِ في خَفاءِ بَعضِ النَّصوصِ ]

أمّا ما افتَتَحَ"به السؤالَ مِن «أنَّ النَّصَّ لَو كانَ حَقّاً، لاَستَحالَ اللَّ أن يَكونَ مَخفيّاً، و لَوَجَبَ أن يَكونَ العِلمُ به كالعِلم بالفَرائضِ العامّةِ».

فأوّلُ ما نَقولُ فيه: أنَّ هذا الطَّعنَ لا يَليقُ مِن أدلّةِ النَّصِّ إلاّ بالطَّريقةِ الأخيرةِ التي ذَكرناها، و هي التي نَقَلَتها الشيعةُ [و سَمّتها] أبالنَّصِّ الجَليِّ. و إنّما قُلنا أنّ هذا الطَّعنَ لا يَليقُ إلاّ بهذا دونَ غيرِه؛ لأنَّ الطَّريقةَ الأُولَى المَبنيّةَ علَى القِسمةِ الضَّروريّةِ و الشُّروطِ العَقليّةِ لا تَليقُ بهذا السؤالِ، و مَعلومٌ بُعدُها عنه.

و هذا الطَّعنُ أيضاً لا يَستَمِرُ في خَبرِ الغَديرِ و تَبوكَ ؟ لأنَّ العِلمَ بـهٰذَينِ

١. في «ألف، ط»: «الخطاعن» بدل «المطاعن». و في «ب»: «الخطاء» بدله.

٢. الشافي في الإمامة، ج ٢، ص ٦٨ ـ ٩٣؛ ج ٣، ص ٩٦ ـ ٩٩.

۳. فی «ب»: «افتح».

٤. في «ب، د»: «لا استحال».

٥. في «ب»: «في الفرائض».

٦. ما بين المعقوفين أضفناه لمقتضى السياق. راجع: الذخيرة، ص ٤٦٣.

في «ألف»: «و التبوك».

الخَبرَينِ شائعٌ ذائعٌ ، و الشكَّ مُرتَفِعٌ زائلٌ ، و العِلمَ بِهما و بصِحّتِهما مُساوِ لكُـلً عِلم جَليًّ واضح. \

و لَيسَ لأَحَدٍ أَن يَقُولَ: إنّ العِلمَ بإيجابِهما للنَّصِّ لَيسَ بمَعلومٍ، و إن كانَ الخَبرانِ في أنفُسِهما مَعلومَين.

لأنّ الأمرَ و إن كانَ علىٰ ما ٢ قالَ، فإنَّ العِلمَ بفائدةِ هٰذَينِ الخَبرَينِ و فَحواهما و إيجابِهما للنَّصِّ لَيسَ طَريقُه " الخَبرَ و النَّقلَ، و إنّما طَريقُه الاستدلالُ و النظَرُ؛ فَمَن نَظَرَ فيهما مِن الوَجهِ الذي ٤ يَدُلانِ عليه و وَفَّى النظَرَ حَقَّه و شُروطَه ٥ عَلِمَ، و مَن عَلِمَ النَّصَّ زالَ الشكُ فيه. و مَن قَصَّرَ فإنّما أُتيَ مِن قِبَلِ نَفسِه، و لا يَجِبُ مِن حَيثُ لَم ٢ يَعلَم م التقصير ٧ في النظرِ - أن يَنفي ٨ دَلالةَ الخَبرَينِ علَى النَّصِّ.

ألا تَرىٰ أَنَّ البِرَهْميَّ و الذِّمَيَّ إذا قالَ أَلنا: «لَستُ أَعلَمُ إِعجازَ القُرآنِ و لا كُونَه دَلِلاً على النُّبوّةِ كَما تَدَّعونَ؛ و لَو كانَ دالاً على صِدقِ صاحبِكم عليه السلامُ على ما تَذهَبونَ إليه، لَوَجَبَ أَن يَكُونَ ذلكَ مَعلوماً على حَدِّ العِلمِ بالأُمورِ الشائعةِ الذائعةِ، و عَدَدِ الحَوادثِ الظاهرةِ و البُلدانِ، و ما جَرىٰ مَجرىٰ ذلكَ»، كانَ جوابُنا كُلنًا له `` أَن نَقولَ له: أمّا وُجودُ القُرآنِ و وُرودُ التَّحَدِي به و قُصورُ الخَلقِ عن '\ مُعارَضتِه فهو مَعلومٌ كالعِلمِ بكلِّ ظاهرٍ مِن المَعلوماتِ؛ لأنَّ طَريقَه النَّقلُ و التَّواتُرُ.

۲. فی «ب»: – «ما».

٤. في «ألف»: - «الذي».

افى «ألف»: «لا».

۱. في «ب»: - «واضح».

۳. في «ب»: «بطريقه».

٥. في «د»: «و شرطه».

في جميع النسخ سوىٰ «د»: «التقصير».

هكذا في «ج، د». و في سائر النسخ بإهمال النقط في الأول.

٩. في جميع النسخ سوىٰ «ب»: «قالا».

۱۰. في «ب»: - «له».

۱۱. في «ج»: «على».

و أمّا دَلالةُ القُرآنِ علَى الإعجازِ و النُّبوّةِ، فطَريقُه النظَرُ و الاستدلالُ؛ فمَن وَفَّى النظَرَ حَقَّه عَلِمَه، و مَن قَصَّرَ لَم يَعلَمْه. و لا يَجِبُ تَساوي كُلِّ مَن عَلِمَ الأوّلَ في العِلمِ بالثاني؛ لتَباعُدِ الم بَينَهما، و للفَرقِ آلذي ذكرناه؟ و بمِثلِ " هذا الجَوابِ بعَينِه أَجَبنا المُعترضَ في أخبارِ النَّصِّ.

و لَم يَبِقَ إِلاَ أَن نُبِيِّنَ السَّبِ في قُصورِ الأخبارِ الواردةِ بالنَّصِّ الجَليِّ التي تفرُّدَت الشيعة الإماميّة بنقلِها علىٰ سَبيلِ التَّواتُرِ عن المَعلوماتِ الشائعةِ الذائعةِ مِن القِبلةِ و أعدادِ الصَّلُواتِ و ما أشبَهَ ذلك \_ في الظُّهورِ ؛ و السَّببُ في ذلك: أنّ هذه المَعلوماتِ الظاهراتِ نُقِلَت بغيرِ مُعارِضٍ و لا مُنازع و لا مُكذَّبٍ جاحدٍ ، فكانَ العِلمُ بها بالغا الغاية في القوّةِ و الجَلاءِ ، و أخبارُ النَّصِّ الجَليِّ يُكذَّبُ بها مُخالِفُ الشيعةِ و يَطعَنُ فيها و يَعتقِدُ أنّها مُتخرَّصةً مَكذوبةً ، و كَيفَ يَتساوَى الأمرانِ مع هذا الاختلافِ الظاهرِ بَينَهما ؟ و لَو تَساوَت الأسبابُ في الأمرينِ لَسَاوَيا في العِلمِ و ظُهورِه ؛ و لكِنَ الأسبابَ مُختَلِفةٌ علىٰ ما بَيَنَاه.

#### [في بَيانِ أَنَّ الأُمَةَ كُلُّها لَم تُنكرِ النَّصَّ وَلَم تَكتُمه ]

و أمّا ما مضى في السؤال ممّا حِكايتُه : «و لاستَحالَ أيضاً مِن الأُمّةِ كُلّها الاستمرارُ على إنكارِه و كِتمانِه و عِصيانِ رسولِ الله صلّى الله عليه و آلِه فيه ؛ إذ ٧

ا في «ألف»: «تباعد».

نى «ب»: «و الفرق».

۳. في «ج»: «مثل».

٤. في «ج»: «أن تبين».

٥. في «ألف»: «تساويا».

٦. في «ب»: «حكاه».

في «ألف، ب، ط»: «إذا».

كانوا قد أطاعوه مِن قَبلُ في قَتلِ الأبناءِ و الآباءِ، وفي كذا و كذا ممّا هو أشَقُّ علَى الأنفُسِ مِن طاعةِ \ مَن نَصَّ عليه».

فهذا الطَّعنُ لا يَليقُ مِن الأدلّةِ التي ذَكرناها اللّا بالطَّريقةِ الأخيرةِ؛ لأنَّ الأُمّةَ ما أنكَرَت بأسرِها و لا بعضِها خبرَ الغَديرِ و تَبوكَ، و لا كَتَموهما، بَل نَقَلوهما و صَحَّحوهما؛ و إنّما يَليقُ -لَو صَحَّ -بالنَّصَّ الجَليِّ الصريح، و هو مع ذلكَ غيرُ لازمٍ فيه؛ لأنَّ الأُمّةَ كُلَّها ماكتَمَت هذا النَّصَّ الذي ذكرناه، و لا أنكَرَته؛ وكيفَ يكونُ كذلكَ و الشيعةُ الإماميّةُ ـو هي فِرقةٌ كَبيرةٌ مِن فِرَقِ الأُمّةِ " ـ تَرويهِ و تَنقُلُه و تُنادي به على رؤوسِ الأشهادِ؟! و لَو كانَت الأُمّةُ كُلُها كاتِمةً له عَلَما وَصَلَ إلينا و لا عَرَفناه و لا نَقَلناه.

علىٰ أنَّ الشيعةَ لَم تَنفَرِدْ مَنقلِ هذا النَّصِّ الصَّريحِ ؛ بَل قد نَقَلَه رُواةُ العامّةِ ، و دَوَّنوه في كُتُبِهم و تَصنيفاتِهم ؟ إلّا أنّه واردٌ في نَقلِ العامّةِ مِن جِهةِ الآحادِ ، و مِن جِهةِ الشيعةِ علىٰ طَريقِ التواتُرِ ؛ فالنَّقلُ عامٌّ و إنِ اختَلَفَ في تواتُرٍ و آحادٍ ؛ فلا [مَجالَ] علىٰ كُلِّ حالٍ مِن ألدَّعوىٰ علَى الأُمّةِ بأنّها مُنكِرةٌ و كاتِمةٌ .

#### [بَيانُ الوَجِهِ في إنكارِ بَعضِ الصَّحابةِ للنَّصِّ ]

و أمَّا التَّعجُّبُ مِن طاعتِهم له عليه السلامُ في قَتلِ الأبناءِ و الآباءِ و الأُمورِ الشاقّةِ، و المتناعِهم مِن طاعتِه فيما نَصَّ عليه مِن الإمامةِ، فهو تَعجُّبٌ في غيرِ مَوضِع <sup>9</sup>؛ لأنّ

۲. فی «ب»: «ذکرنا».

ا. في «ألف»: - «من طاعة».

في «ألف»: «لها».

۳. في «د»: + «و».

ب ٥. في «ألف»: «لم تتفرّد». و في «ب»: «لم ينفرد».

٦. تقدُّم تخريج خبر الغدير و خبر تبوك من مصادرنا و مصادر العامَّة في ص ١٣٠ ـ ١٣١.

٧. في «ب»: «فلا محال». و في سائر النسخ يوجد في موضعها بياض. و ما أثبتناه أنسب.

٨. في «ج» يوجد في موضع «علىٰ كل حالٍ من» بياض.

٩. في الطرابلسيّات الثانية، ص ٣٣٧: «موضعه».

لقائل أن يقول: إنّما أطاعوه في قتل النّفوس و بَذل الأموال لمّا عَلِموا وجوبَ طاعتِه عليهم، و لَم تَدخُل عليهم شُبهة فيه. و لَم يُطِعْه بعضُهم - فإنّه لا يُمكِنُ ادّعاءُ ذلك على جَميعِهم - في أخبار النّصِّ كُلّها الجَليِّ منها و الخَفيِّ؛ لأنّه يُمكِنُ وُخولُ الشّبهة على مَن لَم يُنعِم النظر في المُرادِ ، و يَخفى عليه الحَقُّ، حتى يُعتَقِدُ في الأدلّة م أنّها لا تَدُلُّ على النّصِّ و لا يُستَفادُ منها. و مَن دَخلَت عليه الشّبهة ، فاعتقد أنّه لَم يَنصَّ على إمامٍ بَعدَه، فهو لا يُطيعُ مَن يَدَّعي المامتَ بالنَّصِّ؛ لأنّه يعتقِدُ أنّ في طاعتِه معصيةً للرسولِ العله السلامُ و خُروجاً عن طاعتِه، و هذا لا يُنافي بَذلَه النفسَه و مالَه ١٢، و قَتلَه أباه و ابنَه في طاعة الرسولِ عليه السلامُ؛ لأنّه لا يَبدُلُ ذلك و يَتحمَّلُ المَشاقَ فيه إذا ١٣ اعتَقَدَ أنّه طاعة له عليه السلامُ، فأمّا إذا

۱. في «ج»: «القائل».

نى الطرابلسيّات الثانية: + «من قَبلُ».

۳. في «ب»: «و لم يدخل».

في الطرابلسيّات الثانية: «على جميعهم في طريق النصّ، لدخول الشبهة عليهم فيه، و أنّ أخبار النصّ كلّها \_ الجليّ منها و الخفيّ \_ يمكن دخول».

٥. في «ب»: «لم يمنعن». و في «ج» كما في المتن مع إهمال النقط في الأول.

٦. في «ج»: «بنظر» مع إهمال النقط في الحرف الأول. و في سائر النسخ: - «بنظر». و ما أئبتناه استفدناه من الطرابلسيّات الثانية.

في الطرابلسيّات الثانية: + «بها».

في الطرابلسيّات الثانية: «بالشبهة» بدل «في الأدلّة».

٩. كذا في «ب، ج، ط». و سائر النسخ خالية من النقط. و الأنسب: «تُدُّعيٰ».

١٠. في جميع النسخ سوىٰ «ج»: «الرسول».

۱۱. في «ألف»: «بذل».

١٢. في الطرابلسيّات الثانية: - «و ماله».

الطرابلسيّات الثانية: «لمّا».

اعتَقَدَ أَنّه مَعصيةٌ له، فهو \_ بحُكم إيجابِه علىٰ نفسِه طاعةَ الرسولِ عليه السلامُ \_ يَمتَنِعُ منه و لا يَدخُلُ فيه.

#### [بَيانُ مَثَالِبِ بعضِ مَن ادُّعيَ أنَّهم بَذَلوا أرواحَهُم و أموالَهُم في طاعَةِ الرَّسولِ ﷺ ]

ثُمَّ يُقالُ للمُتعلِّق بهذه الطَّريقةِ: هؤلاءِ القومُ الذينَ مَدَحتَهم بأنّهم بَـذَلوا فـي طاعةِ رسولِ اللَّهِ صلَّى اللُّهُ عليه و آلِه الأموالَ و قَتَلوا الأقاربَ و الأصدقاءَ و فارَقوا الدِّيارَ و الأوطانَ و تَحمَّلوا المَشاقَّ، هُم الذينَ ارتَدَّ خَلقٌ مِنهم عن الدِّين، و مَنَعوا الزكاةَ، و قَتَلوا عُثمانَ بنَ عَفّانَ بَعدَ أن حَصَروه أيّاماً، و مَنعوه الشرابَ و الطعامَ مع عِلمِهم بأنّه قَريبٌ نَسيبٌ له عليه السلامُ و أحَدُ أصهارِه و خُلَصائه، و هُم الذينَ قاتَلُوا أميرَ المؤمِنينَ عليَّ بنَ أبي طالبِ صَلُواتُ اللَّهِ عليه، و نَكَثُوا بَيعتَه، و خَلَعوا عَهدَه و ذِمَّتَه تارةً بالبَصرةِ و أُخرىٰ بصِفّينَ و أُخرىٰ بالنهرَوان مع عِلمِهم بتَقدُّمِه عليه السلامُ في الدِّينِ و الفَضلِ، و أنَّه سَيَّدُ الأهل، و المَمدوحُ بكُلِّ لِسانٍ، و المُفضَّلُ ' في كُلِّ أوانِ، و هُم الذينَ بايَعوا مُعاويةَ مع أنَّه عندَكم لا يَصلُحُ للإمامة ٢ و لا لِما هو دونَها مِن الولايةِ، و خَلَعوا الحَسَنَ بنَ عليٌّ عليهما السلامُ، و ألجأوه إلىٰ تسليم الأمرِ إلىٰ غيرِه، و هُم الذينَ قَتَلوا الحُسَينَ بنَ عليٌّ عليهما السلامُ و مَن كانَ في الطُّفِّ ٤ معه ° مِن أهلِه علىٰ أفحَشِ الوُجوهِ و أقبَحِها و أظهَرها تَنكيلاً و تَقبيحاً، و هُم الذينَ بايَعوا يَزيدَ بنَ مُعاويةَ و مَن كانَ بَعدَه مِن بَني مَروانَ،

ا في «د»: «و الفضل».

خي «ألف»: «للأُمّة».

٣. في «ب، ط»: - «بن عليّ». نعم، يوجد في «ط» في موضعها بياض.

٤. في «ب»: - «في الطفّ».

ه. في «ألف»: + «و».

و أجمَعوا على إمامتِهم و وُجوبِ طاعتِهم و التَّصرُّفِ على أحكامِ تدبيرِهم، و لَم يَعصِمْهم كَونُهم بالصِّفاتِ المَذكورةِ - مِن قَتلِ النُّفوسِ، و بَذلِ المُهَجِ و النَّفائسِ في طاعتِه عليه السلامُ - مِن جوازِ كُلِّ الما ذكرناه عليهم، و ما دَفعُ النَّصِّ إلاّ دونَ كُلِّ ما ذكرناه؛ فإنِ اعتَذَرَ في شَيءٍ مِن ذلكَ بدُخولِ شُبهةٍ و وُقوعِ تقصيرٍ و لزومِ تقيّةٍ و خَوفِ ضَرَرٍ ممّن كانَ على الحَقِّ و مُعتَقِداً له باطناً أو اتباعِ هوّى و طلبِ دُنياً و غيرِ ذلكَ مِن الأعذارِ المعروفةِ، فهو جوابٌ له بعينِه عن النَّصِّ حَذوَ النَّعلِ بالنَّعلِ.

## [نَفيُ إجماعِ الأُمّةِ علَى العَقدِ لإمامٍ بَعدَ رسولِ اللّهِ عَلَى الاختيارِ ]

و أمّا قولُه في السؤالِ: «و يؤكّد ذلك: أنّ الأُمّة عَقدَت الإمامة لإمام بَعدَ إمام، إلىٰ أن عَقدَت لأميرِ المؤمنينَ عليه السلامُ، كُلُّ ذلك على وجهِ الاختيارِ» عَ فالذي لنا عليه أن نقولَ: ما عَقدَ جميعُ الأُمّةِ لإمام بَعدَ النبيِّ صلّى اللهُ عليه و آلِه بالاختيارِ على ما ادَّعى، وإنّما عَقدَ ٥ لأبي بَكرٍ في الأصلِ نَفر السبابِ معروفةٍ، ثُمَّ اتبَعهم علىٰ خلك جماعات للشُّبهةِ و التَّقليدِ، و خالفَ أهلُ الحَقِّ في هذا العَقدِ و تأخّروا عن البَيعةِ، و جَرىٰ في ذلك مِن الأفعالِ و الأقوالِ ما هو مَعروف مَنقولٌ؛ ثُمَّ آلَت المَّقدِ البَيعةِ، و جَرىٰ في ذلك مِن الأفعالِ و الأقوالِ ما هو مَعروف مَنقولٌ؛ ثُمَّ آلَت المَّقدِ المَّقولُ عَن المُنعادِ المَعْدِ و عَلَيْ المُعْودِ مَعروف مَعروف مَعروف مَالمُولُ والمُنعالِ والمُنوالِ ما هو مَعروف مَنقولٌ المُن المُنعالِ والمُنعالِ والمُنعالِ والمُنعالِ والمُنعالِ والمُنعالِ والمُن المُنعالِ والمُنعالِ والمُنالِ والمُنعالِ والمُنعال

ا. في جميع النسخ سوى «ج»: - «كل».

ع. د. في «ألف»: «وقع».

۳. فی «ط»: «اطباع».

٤. في «ألف، ب، ط»: «الاختياري».

٥. في «ألف، ب، ط»: «عقدت».

<sup>7.</sup> في «ب»: الكلمة ساقطة. و في «د»: «نفس».

۷. في «ج»: «على».

۸. في «ب» يوجد في موضع «ألت» بياض.

۹. في «ألف، ب، د، ط»: «قوم». و في «ج»: «قو» + بياض.

المُختارينَ و التفافُ الناسِ بِهم ( و انضواءُ الجُلِّ و الجُمهورِ إليهم إلى ما اقتَضىٰ المُختارينَ و التفافُ الناسِ بِهم الأمرِ؛ خَوفاً مِن الفِتنةِ و إشفاقاً مِن تَفرُّقِ الكلمةِ و حَقناً للدَّماءِ، فأظهَروا المُوافَقةَ و في طَيِّ قُلوبِهم المُخالَفةُ. و قد شَرَحنا ذلكَ في كتابِ «الشافي» و أوضَحناه، و أورَدنا فيه ما هو كالشمسِ وُضوحاً. 4

#### [بَيانُ وَجِهِ إمساكِ أميرِ المؤمنِينَ ﴿ وغيرِهِ مِن الصَّحابةِ عَن ذِكرِ النَّصِّ ]

و أمّا قولُه: «فلو كانَ للنَّصِّ حَقيقةٌ لَوَجَبَ أَن يَتجدَّدَ ذِكْرُه، و يَستَفيضَ مِن المَنصوصِ ٥ عليه أمرُه، و يَتفاوضَ الناسُ في دارِ الهِجرةِ ما يَقصِدُه الرؤساءُ تارةً بَعدَ أُخرىٰ مِن الإعراضِ عنه، و في كُلِّ مِصرٍ مِن الأمصارِ التي تَفرَّقَ فيها سامِعو ٦ النَّصِّ شِفاهاً منه عليه السلامُ [عليه].

ثُمَّ إِنَّ عليَّ بنَ أَبِي طالبٍ عليه السلامُ يُعرِضُ ٧عن ذِكرِه تارةً بَعدَ أُخرىٰ، و عندَ دُخولِه في الشُّورىٰ، فلا يُشيرُ إليه فَضلاً عن ^أن يُفصِحَ به، و لا ٩ يَعتَمِدُ علىٰ ذِكرِه و التَّذكارِ به ١٠؛ يَعني النَّصَّ الجَليَّ دونَ ما سِواه، بَل علَى الفَضائلِ التي يَسوغُ ١١

١. في «ب» - «و التفاف الناس بهم». و في «د»: «و النفاق الناس لهم».

لخي «ب»: «ادّعي». و في «د»: «افصى». و في «ط»: «افضى» مع إهمال النقط في الفاء.

٣. في «ألف»: «بالبيعة».

٤. الشافي في الإمامة، ج ٣، ص ٢٣٣ ـ ٢٦٧.

٥. في «ألف، ط»: «النصوص».

٦. في «ب»: «سامع».

في «ج» يوجد في موضع «يعرض» بياض.

في «ج» يوجد في موضع «عن» بياض.

في جميع النسخ سوئ «د»: «و ألا».

۱۰. فی «ب»: – «به».

١١. في «ألف»: «تسوغ». و في «د، ط»: «نسوغ». و في «ب» بإهمال النقط في الأوّل.

اختيارُ مَن تَكُونُ فيه».

فالجوابُ عن ذلك أجمَع: أنَّ المانعَ لأميرِ المؤمِنينَ صَلَواتُ اللهِ عليه مِن التَّصرُّفِ في الإمامةِ التي جُعِلَت له و فيه بَعدَ الرسولِ صلّى الله عليه و آلِه هو التَّصريحِ بوقوعِه؛ لأنَّه عليه السلامُ لَمّا غُلِبَ علَى المانعُ بعَينِه مِن المُذاكرةِ به و التَّصريحِ بوقوعِه؛ لأنَّه عليه السلامُ لَمّا غُلِبَ علَى الأمرِ وحِيلَ ٢ بَينَه و بَينَه، و أوجَبَت ٣ التَّقيّةُ و الخَوفُ علَى الدِّينِ و أهلِه الكَفَّ عن المُنازَعةِ و المُحارَبةِ، فلا بُدَّ مِن الإعراضِ عن ذِكرِ النَّصِّ و ادِّعائِه؛ لأنَّ الموجِبَ لكُلُّ ذلك واحدٌ.

و قد بَيَنًا في مَواضِعَ عِدَّةٍ مِن كُتُبِنا أَنَّ هٰذا السؤالَ الذي لا يَزالُ أَخُصومُنا يُدْلُونَ به و يُشقِّقونَه لا مِن أضعف سؤالٍ و أوضَحِه سُقوطاً؛ لأنَّ النَّصَّ إذا كانَ حَقّاً علىٰ ما نَذهَبُ أليه ، و علىٰ ما يَفرِضُه السائلُ عن هذا السؤالِ في سؤالِه -فلا بُدَّ البتّةَ مِن جَميعِ ما جَرىٰ؛ لأنّه ' لا بُدَّ أن يَقولَ هذا السائلُ: «إذا كانَ النَّصُّ حَقّاً علىٰ ما تَدَّعونَ ' ، فما بالُ المَنصوصِ عليه لَم يُنازعْ في الأمرِ ، أو يُذكِّرُ به ، و يَحتَجَّ علىٰ ما تَدَّعونَ ' ، فما بالُ المَنصوصِ عليه لَم يُنازعْ في الأمرِ ، أو يُذكِّرُ به ، و يَحتَجَّ علىٰ

<sup>1.</sup> في «ألف»: «رسول الله».

٣. في «ب»: «و أوجب».

٤. في «ب»: «كفّ».

٥. تقدُم تخريجه في ص ١٢٨.

٦. في «ب»: «لا تزال».

٧. في جميع النسخ سوى «ج»: «يسفقونه». و شقَّق الكلامَ: وَسَّعَه و بيَّنه و ولَّدَ بعضه من بعض.

في «ب»: «يذهب». و في «ط» بإهمال النقط في الأول.

٩. في «ألف»: «يغرضه».

١٠. هذا بيان لدليل ما ذكره المصنّف رحمه الله من أنّ السؤال مبنيّ على فرض وجود النصّ، و بدونه لا يصحّ السؤال.

۱۱. في «ب»: «يدّعون».

مَن عَمِلَ بِخِلافِه بوُقوعِه؟»

لأنّه متىٰ لَم يَقُلْ ذلكَ ، فكأنّه يَقولُ: «ما بالُ أميرِ المؤمِنينَ عليه السلامُ لَم يُنازعْ و يُطالِبْ مِن الأُمّةِ الإمامةَ بما لَم يَكُن إليه و لا نُصَّ به عليه؟»

و إذا وَجَبَ هذا الفَرضُ و التَّقديرُ ، كَ فلا بُدَّ ـ مع ما جَرىٰ مِن العُدولِ عن العملِ بموجَبِ النَّصِّ، و الاعتمادِ لضِدَّه و خِلافِه ـ مِن الإمساكِ عن المُنازَعةِ و المُحارَبةِ و المُغالَبةِ ، و التغاضي عن ذِكرِ النَّصِّ و التَّصريحِ به؛ لأنّه إذا خولِفَ النبيُّ عليه السلامُ في هذا النَّصِّ و اطُّرِحَ عَهدُه و عُمِلَ بخِلافِ أمرِه و حَدِّه ، إمّا لشبهةٍ كَ أو لا تَعَيرِها ، فمَعلومٌ ضَرورةً ما تُثمِرُه المُعارَضةُ و تُنتِجُه المُغالَبةُ ، و لا بُدَّ النبيَّةَ مِن لُزومِ التَّقيةِ و الصَّبرِ و التَّفويضِ ٧. فإن لَم يَكُن ما جَرىٰ موجِباً للعِلمِ الضَّروريِّ بما في المُجاذَبةِ ^ مِن الضَررِ ٩ في الدِّينِ و الدُّنيا ، فهو أمارةٌ قويّةٌ علىٰ ذلك ، و لا يَجوزُ للعاقل معها خُروجٌ عن مُقتَضاها.

فأمّا إمساكُ مَن عَدا أميرَ المؤمنينَ عليه السلامُ عن ذِكرِ النَّصِّ و المُفاوضةِ فيه، فَمَن عَداه عليه السلامُ علىٰ ضَربَين: عالِمٌ بهذا النَّصِّ مُتيقِّن له، و جاهِلٌ به غيرُ

۱. في «د»: «الفروض».

٢. أي فرض وجود النصّ، وكونه حقًّا.

٣. في «ألف»: «المحاربة و المنازعة» بتقديم و تأخير.

في «ألف، ب، ط»: «الشبهة». و في «د»: «بشبهة».

٥. في «ألف»: «و».

٦. في «ب»: «يثمره... وينتجه».

في «ألف، ب، ط»: «و التعويض». و في «ب»: «و التغويض».

في «ألف، د» غير واضحة. و في «ب»: «المحاربة».

في «لف»: «الضد».

واقع علىٰ طريقِه و مُهتَدِ إلىٰ دليلِه. ١

[فامًا العالِمونَ بالنَّصِّ فهُم أيضاً على ضَربَينِ؛] فضَربٌ خافَ على نفسِه و دينِه، فلَزِمَ التَّقيّة، و اقتدى بإمامِه عليه السلامُ في الإمساكِ و الصبرِ و الإغضاءِ و الاتقاءِ و الضَّربُ الآخَرُ مالَ إلَى الدنيا و طَلَبِ الرياسةِ، فأظهَرَ التَّجاهُلَ بما هو عالِمٌ به لتَتِمَّ أغراضُه. ^

و أمّا الجاهِلُونَ بالنَّصِّ للشُّبهةِ، فلا سؤالَ علينا في أنّ المُرادَ لَم يُدرِكوه و يَحظَوا ٩ فيه؛ لأنّ الشُّبهةَ قد حالَت بَينَهم و بَينَ عِلمِه، فهُم مُعتَقِدونَ أنّه لَم يَكُن و لا أصلَ له.

فأمّا إعراضُ أميرِ المؤمنينَ صَلَواتُ اللهِ عليه و آلِه عن النَّصِّ في الشُّورىٰ، فممّا تَقتَضيه أيضاً الضَّرورةُ؛ لأنَّ الشُّورىٰ ١٠ بُنِيَت علىٰ دَفعِ النَّصِّ و سُلوكِ غيرِ طَريقِه، فكيفَ يُصرِّحُ بما هو تَظليمٌ لواضِعِها و الذي قَبلَه؟ و ما مَنعَ في أوّلِ الأمرِ مِن ذكرِ النَّصِّ و المُطالَبةِ بموجَبِه يَمنَعُ في هذه الحالِ مِن ذلكَ علىٰ وَجهٍ هو أقوىٰ و أولىٰ.

ا. في جميع النسخ سوى «ج»: «دليل».

٢. ما بين المعقوفين منًا أضفناه لاقتضاء السياق، و في جميع النسخ يوجد بياض في موضعه.

۳. في «ألف، ب، د»: «و ضرب».

٤. هكذا في «د». و في «ب»: «التحمّل». و في غيرهما بياض.

٥. في «ب»: - «و».

٦. في «ألف»: - «و الإغضاء». و في «ب» بدل حرف الغين نبرة دون نقط. و في «د»: «الاعتضاء».
 و في «ط»: «الإقضاء».

في «ب»: «و الإبقاء».

هی «ب»: «لئیم اعراضه».

٩. في «ألف»: «و يخطئوا».

١٠. في «د»: - «فممًا تقتضيه أيضاً الضرورة؛ لأن الشوري».

فأمّا ما مضىٰ مِن أنّه عليه السلامُ لَم يَذكُرِ النَّصَّ في الشورىٰ مُشيراً إليه '، فليسَ الأمرُ علىٰ ذلك؛ لأنّه عليه السلامُ قد أشارَ إليه بما احتَجَ "به مِن خبرِ الغَديرِ و خبرِ تَبوك "؛ لأنّا قد بَيّنًا دَلالةَ هٰذَينِ الخَبرَينِ علَى النَّصِّ، فإذا احتَجَ بِهما فقد أشارَ إلَى النَّصِّ و عَرَّض بذِكره و إن لَم يُصرِّح.

فَلم يَبقَ إِلّا أَن يُقالَ: كَيفَ لَم يُصرِّحْ بكَيفيّةِ دَلالةِ هٰذَينِ الخَبرَينِ علىٰ إمامتِه و يَحتَجَّ بالنُّصوصِ الجَليّةِ؟ و قد عُبَيَّنا أنَّ الحالَ ٥ لا تَقتَضي ٦ ذلك، و أنَّ ما مَنَعَ مِن ذلك في أوّلِ الأمرِ و٧ تلك الحالِ يَمنَعُ منه فيها.

علىٰ أنّا ^ لا نُطلِقُ القَولَ بأنَّ أميرَ المؤمِنينَ عليه السلامُ لَم يَدَّعِ النَّصَّ في تلكَ الأحوالِ، و قد بَيَّنَا في «الكتابِ الشافي» أنَّه قد ادَّعَى استحقاقه للإمامةِ و أنّه أولىٰ بها في مقاماتٍ كثيرةٍ، و ادُّعيَ ذلك له عليه السلامُ ٩؛ لأنّه صَلَّى اللهُ عليه و علىٰ ١٠ آلِه تأخَّرَ في ذلك مع ابتداءِ الأمرِ عن البَيعةِ، و أظهَرَ السُّخطَ لِما جَرىٰ و النَّكيرَ له

١. أي أنّه حتّىٰ لم يُشر إلى النصّ، فضلاً عن أن يصرَح به.

۲. في «د»: - «بما احتجّ».

٣. راجع: النسافي في الإمامة، ج ٢، ص ٢٦٥؛ و ج ٣، ص ٨. و راجع: الخصال، ص ٥٥٤،
 ح ٣١؛ الأمالي للطوسي، ص٣٣٣، ح ٢٧٧؛ الاحتجاج، ج ١، ص ٢٠٤؛ الطرائف، ج ١، ص ٧٧،
 ح ٥٠.

٤. كذا، و الأنسب: «فقد»؛ فإنه في مقام الجواب.

في «ألف»: «الحالة».

لفي «ألف، ج» بإهمال النقط في الأولى. و في غيرهما: «لا يقتضى».

في جميع النسخ سوئ «ج»: - «الأمر و».

۸. فی «ألف، ب، ط»: «أن».

٩. راجع: الشافي في الإمامة، ج ٣، ص ٢٢٣ ـ ٢٣١.

١٠. في جميع النسخ سوىٰ «ج»: - «علىٰ».

و العِتابَ عليه و أنّه أحَقُّ بالأمرِ الذي عُقِدَ لغَيرِه، ثُمَّ قَطَعَ النَّزاعَ و أمسَكَ بحُكمِ التَّقيّةِ، و لَم يَخُلُ في طولِ أيّامِ أبي بَكرٍ و عُمَرَ مِن كلامٍ يُلقيهِ إلىٰ خَواصَّه يَسمَعُه منه ثِقاتُه يَتضمَّنُ تَألُّماً و تظلُّماً، و قد نَقَلَ ذلكَ لا مِن كلامِه عليه السلامُ الوَليُ و العَدوُّ ، ثُمَّ قَويَ هذا الجِنسُ منه عليه السلامُ في أيّامٍ عُثمانً ، و زادَ و ظَهَرَ و عَلَنَ في أيّامٍ ولايتِه حتىٰ كانَ يَقولُ: «ما زِلتُ مَظلوماً مُنذُ قُبِضَ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه ، و «اللهُمَّ إنّي أستَعديك على م قُريشٍ ؛ فإنّهم مَنعونيَ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه ، و ما كانَ يَخطُبُ خُطبةً إلّا يُعرِّضُ ` فيها بَل يُصرِّحُ بشَيءٍ مِن الحَجَرَ و المَدَرَ ، و ما كانَ يَخطُبُ خُطبةً إلّا يُعرِّضُ ` فيها بَل يُصرِّحُ بشَيءٍ مِن

١. من قوله: «عن البيعة» إلى هنا ساقط من «ألف».

۲. في «ألف»: - «ذلك».

٣. راجع للمناشدات التي ناشد بها أمير المؤمنين عليه السلام الصحابة يوم الشورى: تفسير العياشي، ج ٢، ص ٢٨٨، ح ٥٥٢؛ الخصال، ج ٢، ص ٥٥٤ ـ ٥٥٣؛ السقيفة و فدك، ص ٨٨؛ الأمالي للطوسي، ص ٣٣٦ ـ ٣٣٣، ح ٣٦٧؛ و ص ٥٥٦، ح ١١٧٠؛ بشارة المصطفى، ج ٢، ص ٢٣٧ و ٣٣٤ و ٢٣٧ و س ٢٣٧ ص ٢٣٧ و ص ٢٤٠ الاحتجاج، ج ١، ص ١٣٧ ـ ١٤٥؛ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج ٦، ص ١٦٧ ـ ١٦٨؛ و ج ٩، ص ٥٥.

٤. راجع: كتاب سليم، ج ٢، ص ٦٣٦ ـ ٦٦٠، ح ١١؛ و عنه: الاحتجاج، ج ١، ص ١٤٥ ـ ١٥٥.

٥. في «د»: «ما ظلت».

<sup>7.</sup> نهج البلاغة، ص ٥٣، الخطبة ٥؛ كتاب سليم، ج ٢، ص ٥٨١، ح ٤؛ و ص ٦٦٣، ح ١٢؛ و ص ٢٦٠، ح ١٢؛ و ص ٢٥٠، ح ٢٥؛ و ص ٢٥٠، و ص ٢٥٠، ح ٢٥؛ المستر شد في إمامة عليّ بن أبي طالب عليه السلام، ص ٢٥٠ و ٣٠٠ و ٣٠٠؛ الأمالي للطوسي، ص ٥٢، ح ٢٨؛ و ص ٢٧٦، ح ٢٥٠١؛ الجمل و النصرة، ص ٢٢٠ و ٢٣٠؛ الاحتجاج، ج ١، ص ١٨٩ و ١٩٩.

في «ب، ج»: «أستعيذ بك». و في «ط»: «أستعيديك».

۸. فی «ب»: «من».

 <sup>9.</sup> الغارات، ج ١، ص ٣٠٨؛ و ج ٢، ص ٥٧٠ و ٧٦٧؛ المسترشد في إمامة عليّ بن أبـي طـالب
 عليه السلام، ص ٢١٦؛ نهج البلاغة، ص ٢٤٦، الخطبة ١٧٢؛ و ص ٣٣٦، الخطبة ٢١٧؛ الجمل
 و النصرة، ص ٢٢٣ و ١٧١.

١٠. في «ألف»: «تعرّض».

هذا الجِنسِ ١، و كُتُبُ الأخبارِ بذلكَ مَملُوّةً؛ مَن طَلَبَه فيها وَجَدَه. ٢

و هذه الأخبارُ، و إن كانَت أخبارَ آحادٍ، فهيَ تَمنَعُ علىٰ كُلِّ حالٍ مِن القَطعِ و البَتاتِ بأنّه عليه السلامُ لَم " يَدَّع الأمرَ و لا يُشِرْ إلَى استحقاقِه.

ثُمَّ يُقلَبُ وهذا السؤالُ علَى المُعترِضِ به، فيُقالُ للمُعتزِلةِ: لَو كانَ الحَسَنُ بنُ عليً بنِ أبي طالبٍ عليهما السلامُ أحَقَّ بالإمامةِ مِن مُعاويةَ، لَما سَلَّمَ الأمرَ إليه، و لَمَا خَلَعَ نفسَه منه، و لَوَجَبَ أن يُنازعَ في الأمرِ و يُجاذِبَ عليه، و أقلُّ الأحوالِ أن يُصرِّحَ بأنَ الأمرَ له و فيه و أنّه مَغلوبٌ عليه؛ و كذلكَ كانَ يَجِبُ أن يَفعَلَ مُعتَقِد [و] الحَقِّ و أهلُ العِلمِ في أيّامِ وِلايةٍ يَزيدَ بنِ مُعاويةَ و مَن بَعدَه مِن مُبني أُميّةَ، و لا يَترُكوا أن يُنكِروا بأقوالِهم تلكَ العُقودَ الفاسدةَ و الوِلاياتِ الباطلةَ ؛ و أيُ شَيءٍ قالوه في ذلكَ قيلَ لهُم مِثلُه فيما سَألوا عنه.

## [بَيانُ الفَرقِ بينَ حالِ أميرِ المؤمنينَ و هارونَ ﷺ ]

فأمّا ما مضىٰ في الفَصلِ <sup>9</sup> مِن أنّه: كانَ يَجِبُ \_إذا كانَ عليه السلامُ بمَنزِلةِ هارونَ مِن موسىٰ \_أن يَفعَلَ مِثلَ ما فَعَلَه هارونُ لمّا ضَلَّ قومُ موسىٰ بعبادةِ العِجلِ مِن الإنكارِ و الوَعظِ و الزَّجرِ، لمّا لَم يَتمكَّنْ مِن المُدافَعةِ... إلىٰ آخِرِ الفَصلِ.

١. راجع: مناقب آل أبي طالب عليهم السلام، ج ٢، ص ١١٥.

٢. راجع: الجمل و النصرة، ص ١٢٣ ـ ١٢٤، ص ١٧١.

٣. في «ج»: - «لم».

٤. في «ج»: + «لم».

٥. في «ألف»: «نقلب».

<sup>7.</sup> في «ألف»: «و يحارب» مع إهمال النقط في الياء.

٧. في جميع النسخ: «معتقد». و ما أثبتناه أنسب.

في «ألف»: «و من قعده». و في «ألف، ط»: - «من».

٩. أي في السؤال.

فالجَوابُ اعنه: أنّ هارونَ عليه السلامُ إنّما وَعَظَ و أنكَرَ المّا لَم يَكُن عليه تخوفٌ على نفس و لا دِينٍ ، فمِن أينَ لكُم أنّ أميرَ المؤمِنينَ عليه السلامُ كانَ غيرَ خائفٍ مِن ذِكرِ ذلك؟ و ما أنكرتم أن يَكونَ المَعلومُ ضَرورةً أنّه عليه السلامُ مع ما جَرىٰ مِن خِلافِ الرسولِ صلّى اللهُ عليه و آلِه في عَقدِ الإمامةِ ـ لا بُدَّ مِن أن يَكونَ خائفاً مِن إظهارِ الحَقِّ و المواقفةِ عليه ؛ لأنّ مَن صَمَّمَ علىٰ مُخالَفةٍ نَبيّه و اطراحِ عَهدِه لا يَنجَعُ فيه وَعظ و لا يَنفَعُ معه إنكارٌ؟ و إنّما ذلك مِن مُتكلِّفه صَارٌ له غيرُ نافع لأحَدٍ . و في هذا كِفايةً .

۱. في «ألف، د، ط»: «و الجواب».

نى الطرابلسيّات الثانية، ص ٣٦٥: + «و زجر».

٣. في الطرابلسيّات الثانية، ص ٣٦٥ ـ ٣٦٦: + «من ذلك».

هكذا في الطرابلسيّات الثانية، ص ٣٦٦. و في جميع النسخ: «نفسه».

هكذا في الطرابلسيّات الثانية. و في جميع النسخ: «بأنّه».

أهمل النقط الكامل. و في «ب، د»: «و الموافقة».

في «ج»: «إذكار».

هی «ج»: «متکلفة». و فی «د»: «یتکلف».

#### المسألةُ الثانيةُ

# [بَيانُ الفَرقِ بينَ الإمامِ و الأميرِ في كَيفيّةِ تَعيينِهما]

بماذا يَستَحيلُ قَولُ أهلِ الاعتزالِ: إذا جازَ أن يَختارَ النبيُّ صلّى اللهُ عليه و آلِه رَجُلاً فيُخطئَ في كَثيرٍ مِن أفعالِه فيَعزِلَه \ و لا يَرجِعَ علَى النبيِّ عليه السلامُ لَومٌ \ و لا عَتبٌ، فلِمَ لا يَجوزُ أن تَختارَ " الأُمّةُ الإمامَ و يَكونَ الحُكمُ فيه كذلكَ إنِ استَقامَ ، و إلا كانَ إنكارُها عليه و عَزلُها له ٥ و استبدالُها به مُسقِطاً لِلَّوم و العَتبِ عنها؟

### الجَوابُ \_ و باللهِ التَّوفيقُ \_:

إنّ الإمامَ ممّن <sup>7</sup> لا يَجوزُ أن تَختارَه <sup>٧</sup> الأُمّةُ؛ لأنّ مِن صِفتِه الواجبةِ له أن يَكونَ مَعصوماً ـو قد دَلَّلنا علىٰ ذلكَ في المَسألةِ الأُولىٰ ^ ـو العِصمةُ لا يَصِحُّ مِن أهلِ

۱. في «ب»: «فيعتزله».

يوجد في "ج" في موضع "على النبيّ عليه السلام لوم" بياض.

۳. في «ب»: «أن يختار».

٤. يوجد في «ج» في موضع «إن استقام» بياض.

ه في «ألف، ب، ط»: – «له».

٦. في «ب»: - «ممّن». و في «د»: «فمن».

في «ب» أهمل النقط في الأوّل. و في «د»: «أن يختاره».

۸. تقدّم فی ص ۱۳۶ ـ ۱۳۵.

الاختيارِ المَعرفة بِمَوضِعِها، و لا يَعلَمُ مَن يَختَصُّ بِها إلاّ عَلَامُ الغُيوبِ جَلَّت عَظمتُه؛ فمِن هذه الجِهةِ فَسَدَ تَكليفُ الأُمّةِ اختيارَ الإمامِ. و لَيسَ كذلك الأمير؛ لأنّه غيرُ واجبٍ أن يَكونَ مَعصوماً، فجازَ مِن النبيِّ عليه السلامُ أن يَختارَه على ظاهرِه و يَعزِلَه إذا جَنىٰ و عَصىٰ، و له أيضاً أن يَعزِلَه مِن غيرِ زَلّةٍ و يَستَبدِلَ به. و إنّما لَم " يَجِبْ عِصمةُ الأميرِ كما وَجَبَت عِصمةُ الإمامِ؛ لأن الإمامَ لو لَم يَكُن مَعصوماً لاحتاجَ إلى إمامٍ يكونُ مِن ورائه كما احتاجَت الأُمّةُ إليه، و إذا كانَ لا إمام لا يد فوق يَدِه تَبَتَت عصمتُه . و لَيسَ كذلك الأميرُ؛ لأنّه إذا لَم يكُن مَعصوماً فله إمامٌ يُقوّمُه و يؤدّبُه و يأخذُ علىٰ يدِه و هو إمامُ الكُلِّ. فبانَ الفَرقُ بَينَ الأمرَينِ.

۱. في «ب»: «باختيار».

راجع: الشافي في الإمامة، ج ٢، ص ٥.

٣. في «ب»: - «لم».

في «ج»: - «لأن الإمام».

٥. في «ج»: - «من».

قي «ألف، د»: «كان الإمام» بدل «كان لا إمام».

۷. في «ألف، د»: «تثبت». و في «ب»: «فثبتت». و في «ط»: «تثبّتت».

ه في «ألف»: «عصمة».

#### المسألة الثالثة

# [قَبحُ تَقديم المَفضولِ على الفاضِلِ فيما هوَ أفضلُ منهُ فيهِ]

ما الذي يُحيلُ ما تُجوِّزُه هٰذه الطائفة ٢ أيضاً مِن إمامةِ مَن هو دونَ غيرِه في الفَضلِ و الكمالِ؛ لضَربِ مِن الصَّلاح، [مُحتجَّةً] بما فَعَلَه النبيُّ عليه السلامُ مِن تأمير عَمرو بن العاصِ و أُسامةً بن زَيدٍ على جَماعةٍ مِن وُجوهِ المُهاجِرينَ و الأنصارِ مِمّن يَشْهَدُ الإجماعُ لهُم بالفَضلِ عليهما، و بما قـد استَقَرَّ استعمالُ العُقَلاءِ له 4 مِن الوَصيّةِ إلىٰ مَن غيرُه أفضَلُ منه ؛ لضَربِ مِن الصَّلاح ، و تَوكيلِ مَن هو كذلكَ أيضاً؟ و ما الفَرقُ بَينَ ذلكَ و بَينَ عَقدِ الإمامةِ لِمَن غيرُه أفضَلُ منه؛ لضَربٍ مِن الصَّلاح <sup>٥</sup> أيضاً؟

۱. فی «د»: - «ما».

أي المعتزلة.

٣. أبو محمّد، أسامة بن زيد بن حارثة بن شراحيل الكلبيّ، مولى رسول اللُّه صلّى اللُّه عليه و آله. وُلِدَ بمكَّة سبع سنوات قبل الهجرة، و أمَّره رسول اللَّه صلَّى اللَّه عليه و آله قبل أن يبلغ العشرين من عمره على جيش فيه أبو بكر و عمر. و لمّا توفّي صلّى الله عليه و آله رحل إلى وادي القرىٰ فسكنه، ثمّ إلى الشام، ثمّ عاد إلى المدينة فأقام حتّى مات بالجوف في سنة ٥٤ هـ في خلافة معاوية. راجع: تهذيب الكمال، ج ٢، ص ٣٣٨، الرقم ٣١٦.

في «ألف»: «لهم». و في «ب» – «له».

٥. من قوله: «و توكيل من هو كذلك» إلىٰ هنا ساقط من «ألف، ب، د».

### الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ \_:

الذي نَذهَبُ إليه ـ و هو الصَّحيحُ الواضحُ الذي لا شُبهةَ فيه ـ أنه لا يَحسُنُ تَقديمُ المَفضولِ علَى الفاضلِ فيما هو أفضَلُ منه فيه، و إن جازَ عندَنا تقديمُ مَفضولٍ على فاضلٍ في أمرٍ يَكونُ تقديمُه عليه فيما كانَ له الفَضلُ فيه عليه. مثالُ ذلك: أن يُقدَّمَ مَفضولٌ في الفِقهِ و العِلمِ على فاضلٍ فيهما، و يَكونَ جِهةُ تقديمِه له عليه تدبيرَ الجُيوشِ و سياسةَ الحُروبِ اللذينِ "هو أفضَلُ فيهما مِمّن قُدَّمَ عليه.

و يَجوزُ أيضاً عندَنا أن نَقصِدَ ألىٰ رجُلينِ أحَدُهما أفضَلُ مِن صاحبِه، فنُقدّم و يَجوزُ أيضاً عندَنا أن نَقصِدَ إلىٰ رجُلينِ أحَدُهما أفضَلُ مِنها و أكمَلُ فيما قُدِّم فيه عليها، و نَعدِلَ آ عن الذي هو أفضَلُ ؛ لأنَّ القَبيحَ إنّما هو تقديمُ مَفضولٍ علىٰ فاضلٍ فيما كانَ أفضَلَ منه فيه، و وَجهُ القُبحِ تقديمُه علىٰ هذا الوَجهِ، و لَيسَ في العُدولِ عن الأفضَلِ إلىٰ مَن هو م دونَه - بَعدَ أن يَكونَ ذلكَ الأدوَنُ أفضَلَ ممّن تقدَّم عليه وَجهُ قُبح، و لأنَّ الإمامة لا تُستَحَقُّ [لأحَدٍ مِن تلكَ الجماعةِ] بالفَضلِ فنكونَ الىٰ غيره.

۱. في «ب»: - «عندنا».

يوجد في «ألف، ج، د، ط» في موضع «علىٰ فاضل في أمر لا» بياض. و في «ج»: + «أن».

قى «ألف، ج، ط»: «الذين». و فى «ب»: «الذي».

٤. في «ب»: «أن يقصد».

٥. في «ب»: «فيقدّم».

النسخ سوى «ألف»: «و يعدل».

۷. في «ج»: «الفاضل».

افي جميع النسخ سوى «ج»: - «هو».

في «ج»: «الا دون».

۱۰. في «ب، ج، ط»: «فيكون».

و الذي يَدُلُّ علىٰ قُبِحِ إمامةِ المَفضولِ: أنّ الإمامَ مُقدَّمٌ مُرأً س في الدِّينِ على جميعِ الأُمّةِ، فلا بُدَّ مِن أن يَكونَ أفضَلَ منهم؛ لأنّ تقديمَ المَفضولِ على الفاضلِ فيما كانَ أفضَلَ منه وَجهُ قُبِح؛ يوضِحُ ذلكَ: أنَّ تقديمَ المُتوسَّطِ في عِلمِ الكلامِ أو الفِقهِ أو النَّحوِ على البارعِ الكاملِ في هذه العُلومِ قَبيحٌ مَعلومٌ ضَرورةٌ للعُقلاءِ قُبحُه، ولا وَجهَ لذلك إلّا أنّه تقديمٌ لمَفضولٍ على فاضلٍ ؛ بدَلالةِ أنّه إذا كانَ أفضَلَ حَسنَ تقديمُه، وإذا كانَ أنقصَ لَم يَحسنُ ذلكَ، فعُلِمَ أنَّ وَجهَ القُبحِ ما ذَكرناه.

و قد استَقصَينا الكلامَ في هٰذه المسألةِ  $^{7}$  في كتابِنا «الشافي» .  $^{4}$ 

فأمّا قَولُ السائلِ: «لِمَ لا م يُساغُ ذلك؛ لضَربٍ مِن الصَّلاحِ»؟ فباطلٌ؛ لأنَّ القَبيحَ لا يُخرِجُه م مِن القَبحِ لا بُدَّ مِن كونِ لا يُخرِجُه م مِن القُبحِ لا بُدَّ مِن كونِ لا يُخرِجُه م مِن القُبحِ لا بُدَّ مِن كونِ الفُعلِ قَبيحاً علىٰ كُلِّ حالٍ؛ ألا تَرىٰ أنَّ الكَذِبَ و الظُّلمَ لَو اعتَرَضَ في فِعلِهما صَلاحٌ، لَم يَخرُجا مِن القُبح، و لا حَسَّنَ الصَّلاحُ فِعلَهما؟

فأمّا^ تَأْميرُ عَمرِو بنِ العاصِ علىٰ مَن أُمَّرَه ، فالوَجهُ فيه: أنّه غيرُ مُمتَنعٍ أن يَكونَ عَمرٌو أفضَلَ و أكمَلَ ممّن قُدِّمَ عليه في الإمارة و قَودِ الجَيشِ و تَدبيرِ الحُروبِ، و إن كانَ في جُملةِ رَعيّتِه في هذه الولايةِ مَن هو أعلَمُ منه و أفقَهُ و أفضَلُ ؛ لأنّه لَم

١. في جميع النسخ سوىٰ «ج»: «النجوم».

خى «ألف، ب، د»: «المفضول».

۳. في «ب»: - «في هذه المسألة».

٤. الشافي في الإمامة، ج ٢، ص ٤١ ـ ٤٩؛ ج ٣، ص ١٧٣ ـ ١٨٢.

في «ألف، ب، ط»: – «لا».

٦. كذا في جميع النسخ؛ و الصواب: «لا يَخرُجُ».

٧. في «ب»: - «من القبح».

٨. في «ب»: – «فأمّا».

يُقدَّمْ عليه علىٰ كُلِّ وجهٍ، و إنَّما قُدِّم مِن جِهةٍ هو منها ۚ فيها أَفضَلُ.

علىٰ أنّه [لَو سَلَّمنا أَنّ] آ مَن " قُدُّمَ عَمرٌو عليه مَن أَ هو أفضَلُ منه في الدِّينِ ، جازَ أن يُقالَ: إنّ ذلك الفَضلَ \* لَم يَحصُلْ له في تلكَ الأحوالِ ، و إنّما اكتَسَبَ مُستَقبَلاً ما زادَ علىٰ عَمروٍ و غيرِه بَعدَ ذلكَ . و هذا " غيرُ مُمتَنِعٍ ؛ فإنّ الأفضَلَ في حالٍ قد يَكونُ مَفضولاً في حالٍ أُخرىٰ .

و القَولُ في أُسامةَ بنِ زَيدٍ يَجري علَى الوَجهِ الأوّلِ الذي ^ ذَكرناه في عَمرهِ ؛ لأنّه جائزٌ أن يُقدَّمَ لشَجاعتِه و شَهامتِه و حُسنِ سياستِه علىٰ غيرِه مِمّن لا يَجمَعُ هذه الخِلالَ، و إن كانَ مُقدَّماً في الدِّين مُعظَّماً.

علىٰ أنّه غيرُ ظاهرٍ أنَّ أُسامةَ بنَ زَيدٍ قُدَّمَ علىٰ جماعةٍ مِن المُسلِمينَ مَقطوعِ بأنّهم أفضَلُ منه في الدِّينِ ؛ لأنّ الأمرَ في ذلكَ غيرُ مَعلومٍ ، و لا يُمكِنُ أن يُدَّعىٰ فيه ما يُدَّعىٰ في عَمرٍو، و ما تَقولُه ٩ الشيعةُ الإماميّةُ ـ في القَطعِ علىٰ فَضلِ مَن وَقَعَت الإشارةُ إليه بعضِهم علىٰ بعضِ ـ مَعروفٌ .

فأمّا العُدولُ مِن وصيٍّ أفضَلَ إلىٰ وصيٍّ مَفضولٍ، فالذي أنكرناه وِلايةٌ

۱. أي من رعيّته.

٢. ما بين المعقوفين منّا أضفناه لاقتضاء السياق. و في جميع النسخ سوى «ب» يوجد في هذا الموضع بياض.

۳. في «ألف، د، ط»: - «من».

٤. في «ب»: «ممَن».

٥. في «ب»: «الفعل».

٦. في «ج»: -«هذا».

٧. في «ج»: «و» بدل «الأوّل».

۸. في «ب»: - «الذي».

٩. في «ب»: «يقوله».

المَفضولِ علَى الفاضلِ فيما كانَ أفضَلَ منه فيه؛ فإن فَرَضنا أنَّ ا موصياً وَصَىٰ في أموالِه و ورَثِيّه و أهلِه إلىٰ مَن يوجَدُ في هؤلاءِ الوَرَثَةِ مَن هو أفضَلُ منه و أقومُ الموالِه و ورَثِيّه و أهلَه إلىٰ مَن يوجَدُ في هؤلاءِ الوَرَثَةِ مَن هو أفضَلُ منه و أقومُ اللَّوصيّةِ و أشَدُّ اضطِلاعاً بها، فهو المَعلومُ قُبحُه و استحقاقُ مَن فَعَلَه مِن العُقلاءِ اللَّومَ و التَّوبيخَ. و إن فَرَضنا أنَّه أسنَدَ وصيتَه إلىٰ ناهضِ بها و أفضَلَ في جَميع أحكامِ الوَصيّةِ ممّن جَعَلَه وَصيّاً عليه من غيرَ أنَّه عَدَلَ إليه عمّن هو أفضَلُ منه، فهذا غيرُ قَبيح؛ لأنّه لَيسَ فيه تَقديمٌ لمَفضولٍ على فاضل.

علىٰ أَنْ مَن تَمكَّنَ مِن الأفضَلِ أَن يوصيَ إليه في أموالِه و لَم يَكُن له مانعٌ مِن ولا يتِه، لا يَجوزُ أَن يَعدِلَ عنه إلىٰ غيرِه، و إِن لَم يَكُن في ذلكَ تَقديمٌ لمَفضولٍ علىٰ فاضلٍ؛ لأنَّ الانتفاعَ بالأفضَلِ أَبلَغُ و أَوفَرُ، و لا يُعدَلُ عنه إلاّ لمانع أو ما يَجري مَجراه.

و القَولُ في الوَكيلِ يَجري علىٰ ما رَتَّبناه في الوَصيِّ، فلا مَعنىٰ لإعادتِه.

انسخ سوى «ج»: - «أنّ».

ني «ج»: «و أقوىٰ».

٣. أي كان أفضل من الموصىٰ عليهم.

٤. في «ج»: «المفضول».

٥. في «ألف، ب، ط»: - «عليٰ».

# المسألةُ الرابعةُ

## [إبطالُ المادَّةِ الأُولَىٰ (الهَيولَىٰ)]

ما يُقالُ المِمَن يَدَّعي لا عندَ إقامةِ الدَّليلِ علىٰ حَدَثِ الجِسمِ و الجَوهرِ و العَرَضِ الحِسمِ اللهُ تَعالَى الأشياءَ و العَرَضِ الذَّي يُفسِدُ دَعواه غَيرُ المُطالَبةِ له لا بَالدَّلالةِ علىٰ صِحّتِها؟

### الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ ٧ \_:

أُوّلُ ما نَقولُه <sup>1</sup>؛ أنّ إحداثَ شَيءٍ مِن شيءٍ غيرِه كـلامٌ أ ظـاهرُ ١ الفَسـادِ؛ لأنّ المُحدَثَ علَى الحقيقةِ هو الموجودُ بَعدَ أن كانَ «معدوماً»؛ و إذا فَرَضنا أنّه أُحدِثَ

١. هذه المسألة مذكورة في تكملة الأمالي. راجع: الأمالي، ج ٢، ص ٣٤٦\_٣٤٦.

٢. في «ألف»: «بما يقال لمن ندّعي». و في «ج» بياض. و في «د، ط»: «بما يقال لمن يدّعي».

٣. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ سوى «ب» بياض محل «عند إقامة».

٤. في «ب»: - «الدليل على حدث الجسم و الجوهر و العرض».

من هنا إلى قوله بعد صفحة : «لَيسَ بجوهر و لا جسم و لا عَرَضٍ» ساقط من «ج».

و الجسم: ما له طول و عرض و عمق. و الجوهر: ما لَه حيّز عند الوجود. و العرض: ما يتجدّد وجوده و لم يكن متحيّزاً. راجع: الحدود، ص ٢٤، ٢٥، ٣٣.

أي «ب»: -«له».
 أي تكملة الأمالي: - «و بالله التوفيق.

٨. في تكملة الأمالى: + «في هذا الباب».

٩. في تكملة الأمالي: + «محال».

۱۰. في «ط»: «لظاهر».

مِن غيرِه، فقد جَعَلناه ( «موجوداً» في ذلك الغيرِ، فلا يَكونُ مُحدَثاً علَى الحقيقةِ، ولا موجوداً عن عدم حقيقيً؛ فكأنّما فلنا: «إنّه مُحدَث، و لَيسَ بمُحدَثٍ»، و هذا مُتناقِضٌ.

علىٰ أنّ الجواهرَ و الأجسامَ إنّ ما حَك منا بحُدوثِها الأنها لَم تَخلُ آمِن الأعراضِ، ولم تتقدّم في الوجود عليها الأعراضِ، وما لم يَتقدّم المُحدَثَ فهو مُحدَثُ مِن مِثلُه. وإذا كانَت الأعراضُ - التي تَوصَّلنا بحُدوثِها إلىٰ حُدوثِ الجِسمِ والجَوهرِ ١٠ - مُحدَثةً لا مِن شَيءٍ ولا مِن هَيُوليُ ١٠ - علىٰ ما يُموّهُ هؤلاءِ المُتقَلسِفونَ ١١ به - فيَجِبُ أن تَكونَ الجَواهرُ والأجسامُ أيضاً مُحدَثةً علىٰ هذا الوَجهِ؛ لأنّه إذا وَجَبَ أن يُساويَ ما لَم يَتقدَّمِ المُحدَثَ له في حُدوثِه، فيَجِبُ أن يُساويَ ما لَم يَتقدَّمِ المُحدَثَ له في حُدوثِه، فيَجِبُ أن يُساويَه أيضاً في كَيفيّةٍ حُدوثِه.

علىٰ أنّا ١٢ قد بَيَّنَا أنَّ ما أُحدِثُ مِن غيرِه لَيسَ بمُحدَثٍ في الحقيقةِ، و العَرَضُ

١. في «ألف»: «جعلنا».

نى تكملة الأمالى: «فى».

٣. في تكملة الأمالي: «بعد».

في «ألف، د، ط» و تكملة الأمالي: «فكأنا».

هي تكملة الأمالي: «بحدثها».

افى «ألف، ط»: «لم تحل».

٧. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: - «و لم تتقدم في الوجود عليها».

في تكملة الأمالي: «الأجسام و الجواهر».

هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «عن».

١٠. في حاشية بعض نسخ تكملة الأمالي: «الهيولي كلمة يونانيّة يعنون بها مادّة لا صورة لها لما يقول أصحاب المعدوم».

۱۱. في «ألف، د، ط»: «المتلسفون». و في «ب»: «المتفلسون».

١٢. في «ألف، ط»: «أن».

مُحدَثٌ علَى الحقيقةِ، فيجِبُ فيما لَم يتقدَّمُه في الوُجودِ أن يَكونَ مُحدَثًا علَى الحقيقةِ؛ ليُبيِّنُ ما ذَكرناهُ: أنَ ' مَن أحدَثَ مِن طينٍ أو شَمعٍ صورةً فهو غيرُ مُحدِثٍ لها علَى الحقيقةِ؛ و كَيفَ يَكونُ ذلك و هي مُوجودةُ الأجزاءِ في الطينِ أو الشمعِ ؟! و إنّما أحدَثَ المُصوِّرُ تَصويرَها و تَركيبَها و المَعانيَ المخصوصةَ فيها. و هذا يَقتضي أنّ الجَواهرَ و الأجسامَ على مَذهبِ أصحابِ الهيولى غيرُ مُحدَثةٍ على الحقيقةِ، و إنّما أُحدِثَ التَّصويرُ. و أذا ذلَّ الدَّليلُ و على حُدوثِ جَميعِ على الجَواهرِ و الأجسام . بَطَلَ هذا المَذهبُ.

فأمّا الذي يَدُلُّ علىٰ بُطلانِ قَولِ مَن أَثْبَتَ شَيئاً موجوداً لَيسَ بِجَوهرٍ و لا جِسمٍ و لا عَرَضٍ ١٢،١١ مِن غيرِ جِهةِ المُطالَبةِ له بتَصحيحِ دَعواه و تَعجيزِه عن ذلك، فهو أنّه ١٣ لا حُكمَ لِذاتٍ مَوجودةٍ لَيسَت بجِسمٍ و لا جَوهرٍ و لا عَرَضٍ

ا. في «ب»: - «على الحقيقة».

نی «د»: «ما ذکرنا» فقط.

٣. في تكملة الأمالي: «تكون كذلك».

في «ألف، ب، طُ»: «و هو».

هي تكملة الأمالي: «و».

الأمالي: «حدث».

في تكملة الأمالي: + «و التركيب».

۸. فی «ب»: – «و».

في تكملة الأمالي: «و إذا كان الدليل».

١٠. في تكملة الأمالي: «الأجسام و الجواهر قد دُلُّ».

بعد أن أبطل المصنف رحمه الله حدوث الأجسام و الجواهر و الأعراض من الهيولي، قام هنا بإبطال الهيولي نفسها.

من قوله قبل صفحةٍ: «أحدَثَ اللّهُ تَعالَى الأشياءَ منه» إلىٰ هنا ساقط من «ج».

۱۳. فی «ط»: «به».

يُعقَلُ (ويُمكِنُ الإشارةُ إليه، وما لا حُكمَ له مِن الذَّواتِ و الصَّفاتِ لا يَجوزُ إثباتُه، و لا بُدَّ مِن نَفيِه؛ لأنّه يؤَدّي إلى إثباتِ ما لا فَرقَ بَينَ إثباتِه و نَفيِه، و تَجويزُ ذلكَ يحوَّدُي إلى إثباتِ الجَهالاتِ، و إلى إثباتِ ما لا يَتناهى مِن الذَّواتِ و الصَّفاتِ. و قد بَيَّنَا هذه الطَّريقة في مَواضِعَ مِن كُتُبِنا، لا سِيَّما في " «الكتابِ المُلخَّصِ في الأُصولِ». <sup>4</sup>

علىٰ أنّا نَقولُ لِمَن أَثْبَتَ الهَيولىٰ و ادَّعَىٰ أَنَها أصلٌ للعالَمِ و أنّ الأجسامَ و الجَواهرَ منها حَدَثَت : لا تَخلو هذه الذَّواتُ التي سَمَّيتَها بالهَيولىٰ مِن أن تكونَ مَوجودةً أو مَعدومةً؛ و ما تُريدُ بالوُجودِ ما تَعنونه أنتم بهذه اللَّفظةِ؛ لأنَّ المَوجودَ عندَكم يكونُ بالفعلِ و يكونُ بالقوّةِ، و يكونُ المَعدومُ عندَكم مَوجوداً ١٠ بالقُوةِ أو في العِلمِ. و إنّما نُريدُ بالوُجودِ هذا الذي نَعقِلُه و نَعلَمُه ضَرورةً عندَ إدراكِ ١١ الذَّواتِ المُدرَكاتِ؛ لأنَّ أَحَدَنا إذا أدرَكَ الجسمَ متحيِّزاً ١٢ ضَرورةً عندَ إدراكِ ١١ الذَّواتِ المُدرَكاتِ؛ لأنَّ أَحَدَنا إذا أدرَكَ الجسمَ متحيِّزاً ١٢

١. من قوله: «عن ذلك» إلى هنا ساقط من «ألف».

۲. فی «د»: – «یؤدّی».

٣. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: - «في».

٤. الملخّص، ص ١٣١.

في تكملة الأمالي: «العالم».

قى تكملة الأمالى: «أحدثت».

في تكملة الأمالي: «الذات».

٨. في تكملة الأمالي: «يسمّيها».

٩. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «تعنوه».

١٠. في «بُ»: «لأنّ الموجود عندكم موجود» بدل العبارة: «لأنّ الموجود عندكم يكون...» إلى هنا.

١١. المراد بالإدراك عند المتكلّمين هو المعرفة الحسّية، فقالوا: «الإدراك هو ما يتميّز به المدرّك من طريق الحاسّة، و هو يَحلّ الحواسّ». أعلام الطرائق، ج ١، ص ١٧٩.

١٢. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «متحرّكاً».

عَلِمَ الصَّرورةَ وُجودَه و ثُبُوتَه ، و كذلكَ القَولُ في الألوانِ و ما عَداها مِن المُدرَكاتِ. فإن قال: «هي مَوجودةٌ علىٰ تَحديدِكم».

و إن قالوا: «هي معدومةً»، قُلنا: إذا كانَت مَعدومةً علَى الحقيقة ٧، فما نَسومُكم إثباتَ قِدَم لها و لا حُدوث؛ لأنّ هذَينِ الوَصفينِ إنّما يَتعاقبانِ ٨ علَى المَوجودِ٩. إثباتَ قِدَم لها و لا حُدوث؛ لأنّ هذَينِ الوَصفينِ إنّما يَتعاقبانِ ٨ علَى المَوجودِ٩. فكأنّكم تَقولونَ: «إنّ الله تُعالىٰ جَعَلَ مِن هذه الهيولَى المَعدومةِ جَواهرَ و أجساماً مَوجودةً»، و هذه مُوافقةٌ في المَعنىٰ لأهلِ الحَقِّ القائلينَ بأنّ الجَواهرَ في العَدمِ علىٰ صِفةٍ تَقتضي وُجوبَ التَّحيُّزِ لها ١٠ مَتىٰ وُجِدَت، و أنّ ١١ الله تَعالىٰ إذا أوجَدَ

۱. في «ج»: «على».

هكذا في تكملة الأمالي. و في «ج، د»: «ما جعل». و في «ألف، ب، ط»: «فاجعل» بدل «ما حصل».

٣. في بعض نسخ تكملة الأمالي: «التحيّز». و هكذا في المورد التالي.

في «ألف، ط»: «لم يكن».

في تكملة الأمالي: «الحدوث».

<sup>7.</sup> هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «ينظمها».

٧. في «ب»: «معدومها» بدل «معدومة على الحقيقة».

أنما تتعاقبان».

٨. في تكملة الأمالى: «لأن هاتين الصفتين إنّما تتعاقبان».

۹. في «د»: «الوجود».

١٠. هكذا في تكملة الأمالي. و في «ج» يوجد بياض بدل: «التحيّز لها». و فيما سواها: «الهيولي»؛
 بدل ذلك، و هو خطأ.

١١. هكذا في تكملة الأمالي. و في «ب»: «واجدت؛ لأنَّ». و في سائر النسخ: - «و».

هذه الجَواهرَ وَجَبَ لها في الوُجودِ التَّحيُّزُ؛ لِما هي عليه مِن الصَّفةِ في نُفوسِها اللهِ العَدمِ الموجِبةِ لذلكَ بشَرطِ الوَجودِ، و أنَّ الفاعلَ إنّما يؤثَّرُ في صِفةِ الوُجودِ و لا تَأثيرَ له في الصَّفةِ التي كانَت عليها الجَواهرُ في العدم .

علىٰ أنّ هذه الطريقة "إذا كانَت و عصاروا إليها، تَقتضي أنَّ لأجناسِ الأعراضِ كُلِّها هيوليّ ؛ لأنّ الدليلَ قد دَلَّ علىٰ أنّ للسَّوادِ و لكُلِّ جِنسٍ مِن الأعراضِ صِفةً ثابتةً في حالِ العَدمِ تَقتضي كَونَه علَى الصَّفةِ التي يُدرَكُ عليها إن كانَ ممّا يُدرَكُ في حالِ العَدمِ و أنّ الفاعلَ إنّما يؤثّرُ في إحداثِه و إيجادِه دونَ صِفتِه التي كانَ عليها في حالِ العَدمِ، و القولُ في الأعراضِ كالقولِ في الجَواهرِ في هذه القَضيّةِ، فيجبُ أن يَكونَ للجَميع هيوليّ ؛ لأنّ الطَّريقة واحدة .

و كلامُ هؤلاءِ القَومِ<sup>٧</sup> أبَداً غيرُ مُحصَّلٍ و لا مَفهومٍ، و هُـم يَـدَّعونَ التَّـحديدَ و التَّحقيقَ، و ما أبعَدَهم مِن ذلكَ!

ا. في تكملة الأمالي: «في نفوسها من الصفحة».

٢. راجع: رسائل الشريف المرتضى، ج ٣، ص ١٥٠ ـ ١٥١.

٣. أي القول بأن الهيولئ معدومة، و أن الله تعالى أوجد منها الأجسام و الجواهر و الأعراض،
 و هو القول الموافق لقول أهل الحق، كما كان يراه المصنف رحمه الله و أشار إليه آنفاً.

في تكملة الأمالي: - «كانت و».

٥. في «ألف، ب»: «صفة». و في تكملة الأمالي: «الصفة».

أي تكملة الأمالي: «و يجب».

في تكملة الأمالي: - «القوم».

#### المسألة الخامسة

## [إثباتُ إمامةِ مَن يَختصُ الإماميّةُ ـ دون الزّيديّةِ ـ بالقَولِ بإمامَتِه]

قالوا: طائفةُ الإماميّةِ تَعلَمُ أنّا و أنّها إذا قَصَدنا الاحتجاجَ على خُصومِنا بما نُثبِتُ \ به إمامة \ أميرِ المؤمنينَ صَلَواتُ اللهِ عليه اعتَمَدنا علَى الخبرِ القاطعِ للعُذرِ الموجِبِ للعِلمِ المُزيلِ للشكِّ و الرَّيبِ، كخبرِ يومِ الغَديرِ و ما أشبَهَه \، و إن كانوا يُمارونَنا عُتارةً في صِحّتِه و تارةً في تَأويلِه.

قالوا: و إذا كانَت إمامةُ أميرِ المؤمنينَ عليه السلامُ إنّما تُبَنّت ° مِن هذا الوَجهِ، فتَكونُ إمامةُ مَن بَعدَه ثَبَنَت مِن حَيثُ ثَبَنّت ۖ إمامتُه عليه السلامُ.

قالوا: و لَسنا نَسمَعُ مِن الإماميّةِ خبراً يَقطَعُ العُذرَ و يُزيلُ الشَّكُ و الرَّيبَ فيما يَذهَبونَ إليه مِن الإمامةِ، و الحُجّةُ ساقطةٌ عنّا و غيرُ لازمةٍ لنا. و يَجِبُ علينا لذلكَ أن لا تُقدِّمَ علماءَ وُلدِ الحُسَين عليه السلامُ علىٰ علماءِ وُلدِ الحَسَن عليه السلامُ ٧

۱. في «ألف»: «تثبت». و في «ب»: «ثبت».

ني جميع النسخ سوى «ألف»: - «إمامة».

٣. في «ب، ط»: «و ما أشبه». و قد تقدّم تخريج الخبرين في ص ١٣٠.

٤. في «ألف»: «يمارون». و في «ب، ج، ط»: «يمارونا».

في «ألف، د»: «تثبت» و في «ب»: «يثبت». و في «ط»: «تثبتت».

<sup>-</sup>٦. من قوله: «من هذا الوجه» إلىٰ هنا ساقط من «د».

٧. في «ألف»: «أن لا نقدَم على ولدِ الحسين عليه السلام ولدَ الحسن عليه السلام».

بَل نَعتَقِدَ أَنَ الإمامَ \_مِن أيِّ هٰذَينِ ١ الحَسنَينِ كانَ \_هو الأفضَلُ علَى الحقيقةِ.

و قالوا: و مَذهبُ الإماميّةِ في التَّقيّةِ يُكذِّبُ ما يَدَّعونَ مِن سَماعِنا لخبرِهم؛ و ذلكَ لأنّهم يَتديَّنونَ بكِتمانِ أمرِهم لل و سَترِ أخبارِهم، و لَيسَ يَقومُ المَستورُ مَقامَ المَشهورِ المُتَواتِرِ، و لا يَلزَمُ أَحَداً لَم يَسمَعْ به حُجّةٌ في دينِ و لا دنياً.

## الجوابُ \_ و باللهِ التَّوفيقُ \_:

إعلَمْ أَنَّ الواجبَ في التَّكليفِ أَن يُزيحَ اللَّهُ تَعالَىٰ عِلَةَ المُكلَّفِ فيما كَلَّفَه العِلمَ به، و يَنصِبَ له مِن الدَّلالةِ على ذلك على المُؤدِّي إلَى العِلمِ. و لَيسَ يَجِبُ اتّفاق جِنسِ الدَّلالةِ و نَوعِها؛ و إنّما الغَرضُ أَن تَتَّفِقَ في الإفضاءِ إلَى العِلمِ، و إنِ اختلَفَت جِنسِ الدَّلالةِ و نَوعِها؛ و إنّما الغَرضُ أَن تَتَّفِقَ في الإفضاءِ إلَى العِلمِ، و إنِ اختلَفَت أَجناسُها و تَفاوَتَت طُرُقُها؛ و هذه جُملةٌ لا يُنازعُ فيها مُحصِّلٌ. و إذا كانَت ثابتةً، فالواجبُ علىٰ كُلِّ مَن كُلِّفَ العِلمَ بإمامةِ مَن يَلي أميرَ المؤمنينَ عليه السلامُ مِن أبنائه عليهم السلامُ أَن يَدُلَّ علىٰ ذلك، و يَجعَلَ له طَريقاً إلى العِلمِ به، و إن خالَفَ في الجِنسيّةِ و الكَيفيّةِ لطَريقةِ إثباتِ إمامتِه عليه السلامُ. فلَم يَبقَ بَعدَ هذا إلّا أَن تَدُلَّ الإماميّةُ بطَريقةٍ توجِبُ العِلمَ لا و تُزيلُ الرَّيبَ علىٰ إمامةِ مَن ذَهَبوا إلىٰ إمامتِه مِن وُلدِ أميرِ المؤمنينَ عليه السلامُ، و قد فَعلوا ذلك.

و لَيسَ [يَجِبُ] إذا لَم تَجِدِ الإماميّةُ أخباراً في النُّصوصِ علىٰ أَنمَتِهم عـليهم

<sup>1.</sup> من قوله: «الحسين عليه السلام» إلى هنا ساقط من «د».

خی «ط»: «أمیرهم».

في جميع النسخ سوى «ج»: «حداً».

٤. في جميع النسخ سوى «ج»: - «ذلك».

٥. في «ب»: «علىٰ كلّ مكلّف».

٦. في «ب»: «أن يدلّ».

٧. في «ج، د، ط»: «للعلم».

السلامُ تَجري في الشَّياعِ و الظَّهورِ و تَسليمِ المُخالِفِ لرِوايتِها مَجرىٰ خَبرِ الغَديرِ أَن يُقطَعَ على بُطلانِ قولِهم؛ لأن لهُم أخباراً قد تَواتَروا بها ـ و هُم كَثرةٌ لا يَجوزُ عليها الكَذِبُ ـ تَقتَضي إمامة أَنمَتِهم و النَّصَّ على أعيانِهم بالإمامة ٢، إذا تُظِرَ فيها عُلِمَت صِحْتُها. ٣

علىٰ أنّا نسلُكُ في إمامةِ مَن يَلي أميرَ المؤمنينَ صَلَواتُ اللهِ عليه مِن الأَثمّةِ مِن أَبنائه عليهم السلامُ الطَّريقةَ التي سَلَكناها في إمامتِه عليه السلامُ المَبنيّةَ علَى التَّقسيم 9؛ و أنّ الإمام لا بُدَّ مِن كَونِه مَعصوماً ، و أنّا لا لا نَجِدُ هذه الصَّفةَ إلّا في ^ مَن ذَهبَت الإماميّةُ إلىٰ إمامتِه . و مَتىٰ تُؤُمِّلَت هذه الطَّريقةُ وُجِدَت مُتأتية 9 في إمامةِ جميع ١٠ مَن تُثبِتُ ١ الإماميّةُ إماميّه كما تأتَّت في إمامةِ أميرِ المؤمنينَ صَلواتُ اللهِ عليه ١ السلامُ و في باقي عليه ١ السلامُ و في باقي الأثمّةِ عليهم السلامُ .

۱. في «د»: - «خبر».

۲. في «ب»: - «بالإمامة».

٣. راجع: الكافي، ج ١، ص ٢٩٢ ـ ٣٢٩، كتاب الحجّة.

في «ألف، ط»: - «أنا». و في حاشية «ألف»: «كذا».

٥. تقدّمت في ص ١٣٢.

<sup>7.</sup> في «ج» غير واضحة. و في «د»: «بأنّ».

في «ب»: «ألّا» بدل «أنّا لا».

۸. فی «د»: – «فی».

۹. في «د، ط»: «متأنّية».

۱۰. في «ب»: «جمع». و في «د»: - «جميع».

۱۱. في «ألف، ب»: «ثبتت».

١٢. في «ألف»: + «و آله».

۱۳. في «ألف، ب، ط»: - «فقد».

ثُمَّ نَقُولُ لِمَن اعترَضَ بهذا الكلامِ مِن الزَّيديّةِ: ما نَجِدُ أخبارَ النَّصِّ علَى الحَسنِ و الحُسنينِ عليهما السلامُ مُساويةً - في الاتّفاقِ عليها \، و نَقلِ المُوافِقِ و المُخالِفِ لها \ لها \ - أخبارَ النَّصِّ على أميرِ المؤمنينَ عليه السلامُ كخبرِ الغَديرِ و تَبوك، فألا تَساوَت الطَّريقتانِ في الإمامةِ كما تَساوَت الإمامةُ ؟ فأيُ شَيءٍ اعتَذروا به فلَنا عليهم مِثلُه. "

ثُمَّ يُقال لهُم: ألَستُم تَذهَبونَ إلى إمامةِ زيدِ بنِ عليَّ عليهما السلامُ كما تَذهَبونَ الله الله الله أسلام و مع هذا الله إمامةِ أميرِ المؤمنينَ و الحَسَنِ و الحُسَينِ عليهم أفضَلُ السلام و مع هذا فطريقتُكم في تثبيتِ إمامةِ زيدٍ تُخالِفُ الطَّريقةَ في إثباتِ [إمامة] أميرِ المؤمنينَ و ولدَيه عليهم السلامُ؟ فقد تَساوَت الإمامةُ و اختَلَفَت الطُّرُقُ، فلِمَ عِبتُم مِن غيركم مِثلَ ذلك؟

فإن قالوا: إنّما أو جَبنا تَساويَ الطُّرُقِ في إثباتِ إمامةِ أميرِ المؤمنينَ عليه السلامُ و إمامةِ مَن تَدَّعونَ له الإمامةَ مِن أبنائه عليهم السلامُ لأنّكم تَدْهَبونَ إلىٰ أنَّ النَّصَّ هو طَريقُ الجَميعِ و لا طَريقَ سِواه، و المامةُ زَيدٍ لا تَثبُتُ عندَنا بالنَّصِّ الذي بمِثلِه تَبُتُ مُ إمامةُ أميرِ المؤمنينَ و الحَسَنِ و الحُسَينِ عليهم السلام، بَل بطريقةٍ أُخرىٰ تُخالِفُ النَّصَّ.

۱. في «ج»: «عليهما».

۲. في «ألف»: - «لها».

٣. في «د»: «قلنا عليهم بمثله» بدل «فلنا عليهم مثله».

٤. من قوله: «إلى إمامة زيد» إلى هنا ساقط من «د».

<sup>0.</sup> في «ب»: - «أفضل».

٦. في جميع النسخ سوىٰ «ج»: - «إثبات».

۷. في «ط»: - «و».

هی «ب، ج، ط»: «ثبتت».

قُلنا: أوّلُ ما نَقولُه': أنّا لا نَذهَبُ إلىٰ أنّ إمامةَ أئمّتِنا عليهم السلامُ لا طَريقَ إلىٰ ؟ إثباتِها ۗ إلّا النّصُ ، بَل قد بَيِّنًا طَريقةً أُخرىٰ واضحةً . ٤

ثُمَّ لَو قُلنا ذلك، لَكانَ فيرَ واجبٍ أن تكونَ لَ طَريقةُ هذه النُّصوصِ مُتساويةً، بَل يَجوزُ فيها الاختلافُ بَعدَ أن يَكونَ يُفضي بالناظرِ فيه إلَى العِلمِ و اليَقينِ؛ و إذا جازَ عندَكم أن تَثبُتَ إمامةُ زَيدٍ رَحمةُ اللهِ عليه بطَريقةٍ تُخالِفُ النَّصَّ إلاّ أنها تُفضي ألَى العِلمِ بإمامتِه، و لَم يَكُن ذلك قَدحاً في إمامتِه و لا تَضعيفاً لها، جازَ أن تَثبُتَ إمامةُ مَن عَدا أميرَ المؤمنينَ عليه السلامُ مِن أَنمَّتِنا عليهم السلامُ بطَريقةٍ مِن النَّصوصِ تُفضي إلَى العِلمِ، و إن لَم تُساوِ تلكَ الطَّريقةَ الأُولىٰ ١٠ في الشِّياعِ و الظُّهور و تَسليم الاخبار المَنقولةِ.

و ما ذَهَبنا إليه أَجوَزُ و أَسوَغُ ١٠؛ لأنّا أَثبَتنا الجَميعَ بالنَّصِّ، غيرَ أنّ طَريقةَ النَّصِّ غيرُ مُتَّفِقةٍ، و أنتم أَثبَتُم ١٢ إمامةَ زَيدٍ بطَريقةٍ تُخالِفُ النَّصَّ و تُبايِنُه ١٣ و لا تَجتَمِعُ ١٤ معه؛ فعُذرُكم أضيَقُ و إن كانَ الصَّحيحُ ما قَدَّمناه من أنّه لا مُعتَبَرَ باتّفاقِ الطُّرُقِ و لا اختلافِها بَعدَ الإفضاءِ مِن الجَميع إلَى العِلم.

۲. في «ج»: «إلّا».

ا في «ألف»: «نقول».

۳. في «ب»: «إثبات».

٤. و هي الطريقة المبنيّة على التقسيم المشار إليها أنفاً في كلام المصنّف رحمه اللُّه.

٥. في «ب»: - «لكان». من الكان». من الكون».

هي «ألف»: «تعضي» و في «ط»: «تقضي».

۷. في «ب»: «أن يثبت».

في «ألف»: «تضعيفها»، و كُتِبَ فوقَها: «كذا».

١٠. أي طريقة النصوص علىٰ أمير المؤمنين عليه السلام مثل حديث الغدير و تبوك.

١١. في جميع النسخ سوى «ج»: «و أسوق».

۱۲. في «ألف، ط»: «أثبتتم». و «ب» غير واضحة. و في «د»: «أدنيتم».

١٣. في «ألف»: «و تُباعِدُه». و في «ب، ط» بياض. و في «ج»: «و تبليغه».

١٤. في «ألف»: «و لا تجمع» بإهمال النقط كاملاً. و في «ب»: «و لا يجتمع». و في «د» غير واضحة.

## المسألةُ السادسةُ

## [في العِصمةِ]

فقَد قالَ بعضُ المُعتَزِلةِ: «إنَّ اللَّهَ تَعالَىٰ عَصَمَ أُنبِياءَه بالشَّهادةِ لهُم بالاستعصامِ، كَما ضَلَّلَ قَوماً بنَفسِ الشَّهادةِ عليهم بالضَّلالِ»؛ فإن يَكُن ذلك هو المُعتمدَ أنعَمَ بذكرِه، و دَلَّ ٧ علىٰ صِحّتِه و بُطلانِ ما عَساه ٨ يَعلَمُه ٩ مِن الطَّعنِ فيه ١٠، و إن

١. هذه المسألة مذكورة أيضاً في تكملة الأمالي. راجع: الأمالي، ج ٢، ص ٣٤٧ ـ ٣٤٨.

خي تكملة الأمالى: «أو». و في «ب»: «عن».

٣. ضَمَمتُ الشيءَ إلى الشيء، فانضَمَّ إليه و ضامَّه. راجع: الصحاح، ج ٥، ص ١٩٧٢ (ضمم).

٤. في جميع النسخ سوى «ج» و في تكملة الأمالي: «لفاعلها».

٥. في تكملة الأمالي: «صحّة مطابقته». ٦. أي الأنبياء و الأئمة عليهم السلام.

٧. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «فإن كان ذلك صحيحاً، فدلً على صحّته».

۸. فی «د»: «ما عصاه».

في تكملة الأمالي: «نعلمه».

١٠. في تكملة الأمالي: «عليه».

يَكُن الباطلا دَلُّ على بُطلانِه و صِحّةِ الوَجهِ المُعتَمَدِ فيه دونَ ما سِواه.

## الجوابُ \_ و باللهِ التُّوفيقُ ` \_:

إعلَمْ أَنَّ العِصمةَ هي «اللَّطفُ الذي يَفعَلُه اللَّهُ تَعالىٰ فيَختارُ العبدُ عندَه الامتناعَ مِن فِعلِ القَبيحِ»؛ فيُقالُ علىٰ هذا: إنَّ اللَّه تعالىٰ «عَصَمَه» بأن فَعَلَ له ما اختارَ عندَه العُدولَ عن القَبيحِ، و يُقالُ: إنَّ العَبدَ «مَعصومٌ» ولانه اختارَ عندَ هذا الداعي الذي فُعِلَ له الامتناعَ مِن القَبيح.

و أصلُ العِصمةِ في مَوضوعِ اللَّغةِ «المَنعُ» كيقولونَ: ^ «عَصَمتَ فُلاناً مِن السَوءِ» إذا مَنَعتَ ٩ حُلولَه به. غيرَ أنّ المُتكلِّمينَ أجرَوا هذه اللَّفظةَ على مَن امتَنعَ باختيارِه عندَ اللَّطفِ الذي يَفعَلُه اللَّهُ تَعالىٰ به؛ لأنّه إذا فَعَلَ به ما يَعلَمُ أنّه يَمتَنِعُ عندَه مِن فِعلِ القَبيحِ فقد مَنعَه مِن القبيحِ، فأجرَوا عليه لفظ ١٠ «المانعِ» قهراً و قسراً. و أهلُ اللَّغةِ يَتعارَفونَ ذلكَ أيضاً و ١ يَستَعمِلونه؛ لأنّهم يَقولونَ فيمَن أشارَ على غيرِه برأي فقبِلَه منه مُختاراً، و احتمىٰ بذلك مِن ضَررٍ يَلحَقُه و سوءٍ يَنالُه: إنّه غيرِه برأي فقبِلَه منه مُختاراً، و احتمىٰ بذلك مِن ضَررٍ يَلحَقُه و سوءٍ يَنالُه: إنّه

۱. في «ب»: «يكون».

نى تكملة الأمالى: - «و بالله التوفيق».

۳. في «د»: «عند».

٤. من قوله: «الله تعالى» إلى هنا ساقط من «ب».

٥. هكذا في تكملة الأمالي. و في «ألف، ج، د، ط»: «معتصم». و في «ب»: «المعتصم».

٦. في «ألف، ب، د»: «موضع».

٧. راجع: لسان العرب، ج ١٢، ص ٤٠٣؛ تاج العروس، ج ١٧، ص ٤٨٢ (عصم).

٨. في تكملة الأمالي: «يقال».

في تكملة الأمالي: + «من».

<sup>10.</sup> في تكملة الأمالي: «لفظة».

۱۱. في «ب»: - «و».

حَماه مِن ذلكَ الضَّررِ و مَنَعَه و «عَصَمَه» منه، و إن كانَ ا علىٰ سَبيلِ الاختيارِ.

فإن قيلَ: أفتَقولونَ فيمَن لُطِفَ به ٢ بما اختارَ عندَه الامتناعَ مِن فِعلٍ قَبيحٍ واحدِ ٣: «إنّه مَعصومٌ»؟ ٤

قُلنا: نَقُولُ ٥ ذلكَ مُضافاً و لا نُطلِقُه، فنَقُولُ: «إنّه مَعصومٌ مِن كَذا»، و لا نُطلِقُ فنوهِمُ آ أَنَّه مَعصومٌ مِن جَميعِ القَبائحِ. و نُطلِقُ في الأنبياءِ و الأئمّةِ عليهم السلامُ العِصمةَ بلا تَقييدٍ؛ لأنّهم عندَنا لا يَفعَلُونَ شَيئاً مِن القَبائحِ، بـخِلافِ مـا تَـقُولُه ٧ المُعتَزِلةُ مِن نَفي الكبائرِ عنهم دونَ الصَّغائرِ.

فإنَ قيلَ: فإذاً كانَ تَفسيرُ العِصمةِ ما ذَكرتم، فألّا عَصَمَ اللّهُ تعالىٰ ^ جَميعَ المُكلّفينَ و فَعَلَ بِهم ما يَختارونَ عندَه الامتناعَ مِن القَبائح؟

قُلنا: كُلُّ مَن عَلِمَ اللَّهُ تَعالىٰ أَنْ له أَلُطفاً يَختارُ عندَه الامتناعَ مِن القَبيحِ ``، فإنّه لا بُدَّ أَن يَفعَلَه '` به، و إِن لَم يَكُن نَبيًا '` و لا إماماً ؛ لأنَّ التَّكليفَ يَقتَضي فِعلَ اللُّطفِ، علىٰ ما دُلَّ عليه في مَواضِعَ كَثيرةٍ، غيرَ أَنّه لا يَمتَنِعُ أَن يَكونَ في المُكلَّفينَ مَن

ا. في تكملة الأمالي: + «ذلك».

٢. في جميع النسخ و تكملة الأمالي سوى «ج»: «له».

٣. في تكملة الأمالي: «واحد قبيح» بتقديم و تأخير.

٤. في «د»: «لمعصوم».

٥. في «ط»: «بقول».

هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «فيوهم».

في «ب» و تكملة الأمالي: «يقوله».

هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: - «تعالى».

٩. في «ألف»: «أنّه». و في «د»: - «له». و في تكملة الأمالي: «أنّه له لطفاً».

١٠. في «ب» و تكملة الأمالي: «القبائح».

ان يفعل». «أن يفعل».

۱۲. في «د»: - «نبيّاً».

لَيسَ في المَعلومِ شَيئاً \ مَتىٰ فُعِلَ اختارَ عندَه الامتناعَ مِن القَبيح، فيكونُ هذا المُكلَّفُ لا عِصمةَ له في المَعلومِ و لا لُطفَ. و ٢ تَكليفُ مَن لا لُطفَ له يَحسُنُ و لا يَقبُحُ، و إنَّما القَبيحُ مَنعُ اللُّطفِ فيمَن له لُطفٌ مع ثُبوتِ التَّكليفِ.

فأمّا قُولُ بَعضِهم: «إنّ العِصمةَ هي الشَّهادةُ مِن اللهِ عَزَّ و جَلَّ بالاستعصامِ» فباطلٌ؛ لأنَّ الشَّهادةَ لا تَجعَلُ الشيءَ على ما هو به، و إنَّما تَتعلَّقُ به على ما هو عليه؛ لأنّ الشَّهادةَ هي الخبرُ، و الخبرُ عن كَونِ الشيءِ على صِفةٍ لا يؤتُّر ُ في كونِه عليها. فنَحتاجُ و أوّلاً إلى أن يَتقدَّمَ لنا العِلمُ بأنّ زَيداً مَعصومٌ أو مُعتَصِمٌ، و نوضَّح عن معنى ^ ذلكَ، ثُمَّ تَكونُ أ الشَّهادةُ مِن بَعدُ مُطابِقةً لهذا العِلمِ. و هذا بمَنزِلةِ مَن سُئِلَ عن حَدِّ «المُتحرِّكِ»، فقالَ: «هو الشَّهادةُ بأنّه مُتحرِّك»، أو المَعلومُ أنه ١٠ على هذه الصَّفةِ».

و في هٰذا البَيانِ كِفايةٌ لِمَن تَأْمَّلُه ١١.

ا. في «ألف، د، ط»: «شيء».

<sup>-</sup>۲. فی «ب»: +«لا».

٣. في تكملة الأمالي: «تعالىٰ» بدل «عز و جلّ».

هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «لا تؤثّر».

٥. في «ب»: «فيحتاج».

٦. في «ج»: «بأنّ زيداً من المعصوم».

٧. هكذا في «د» و تكملة الأمالي. و في «ألف، ب، ج، ط»: «يوضح».

٨. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: - «معنى».

۹. في «ب»: «يكون».

<sup>·</sup> ١٠ هَكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «العلم بأنّه».

١١. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «تأمّل».

# المسألةُ السابعةُ [مَذهبُ الصَّرفَة]

ما القَولُ في الخَبرِ الواردِ عن الرُّضا عليه السلامُ في إجابتِه ابنَ السَّكِيتِ، و قد سألَه اعن سببِ اختلافِ دَلائلِ الأنبياءِ عليهم السلامُ، فقالَ عليه السلامُ: «إنَّ اللهُ تَعالَىٰ بَعَثَ موسىٰ عليه السلامُ في زَمانٍ كانَ الأَغلَبُ فيه علىٰ أهلِه السِّحرَ و السَّعبَذة "و الحِيَلَ، فأتاهُم مِن عندِ الله بما أبطَلَ به كَيدَهم و حِيلَهم و سِحرَهم،

١. هناك اختلاف حول الإمام الذي سأله ابنُ السكيت، هل هو الإمام الرضا عليه السلام أو الإمام الهادى عليه السلام؛ أمّا الصدوق فقد صرّح بأنّه الإمام الرضا عليه السلام، و قال: «قال ابن السكيت لأبي الحسن الرضا عليه السلام». (علل الشرائع، ج ١، ص ١٢١). و أمّا ابن شهر آشوب رحمه الله فقد ذكر أنّه الإمام الهادي عليه السلام، حيث قال: «و قال المتوكّل لابن السكيت: أسأل ابن الرضا مسألة عوصاء بحضرتي، فسأله... فقال أبو الحسن عليه السلام...» السكيت أن أبي طالب، ج ٣، ص ٥٠٧). و الظاهر أنّ الأخير هو الصحيح؛ فإنّ ابن السكيت كان معاصراً للإمام الهادي عليه السلام، كما كان مؤدّباً لأولادالمتوكّل، خاصة و إنّ ابن السكيت ولد معند معاصراً للإمام الهادي عليه السلام، أي أنّه عند وفاة الإمام الرضا عليه السلام لم يكن قد بلغ العشرين من عمره، فمن المستبعد أن يكون قد سأل الإمام الرضا عليه السلام هذا السؤال، و لذلك يظهر أنّه قد سقطت كلمة «ابن» من رواية الصدوق، و أنّ الصحيح: «لأبي الحسن ابن الرضا عليه السلام».

نعي جميع النسخ سوى «ج»: - «فقال عليه السلام».

في «د»: «الشعبدة». و في «ط»: «الشعبة».

و بَرَّزَ به علىٰ كافَتِهم. و كذلك بُعِثَ عيسىٰ عليه السلامُ في زمانٍ كانَ الأغلبُ فيه العلىٰ أهلِه الفلسفة و الطِّبُ، فأتاهُم مِن عندِ اللهِ تَعالىٰ مِن إحياءِ المَوتىٰ و إبراءِ الأكمَهِ و الأبرَصِ و الزَّمِنِ بما أبطلَ به طِبَّهم أ، و بَرَّزَ به علىٰ كافَتِهم. و بَعَثَ اللهُ مُحمّداً صَلَّى اللهُ عليه و آلِه في زَمانٍ كانَ الأغلبُ فيه علىٰ أهلِه الخُطَبَ و الشَّعرَ و السَّعرَ و أنواعَ الفَصاحةِ، فأتاهُم مِن عندِ اللهِ تَعالىٰ مِن القُرآنِ بما زادَ به علىٰ حافِقهم و أعجَزَهم عن الإتيانِ بمِثلِه». ٧

و هذا القولُ الثابثُ ^ في الخَبرِ المذكورِ مَعناه ـ و إنِ اختَلَفَ لَفظُه ـ يوجِبُ أَنَّ حُكمَ القُرآنِ في خَرقِه لعادةِ الفُصَحاءِ و مُفارَقتِه لبَلاغتِهم حُكمُ ما تَقدَّمَ مِن مُعجِزاتِ موسىٰ و عيسىٰ عليهما السلامُ و مُفارَقتِهما و خَرقِهما لعادةِ أُمَمِهما و أهل عَصرَيهما؛ فليَذكُرُ ما عندَه فيه مُطابِقاً لِما يَذهَبُ إليه مِن الصَّرفَةِ.

## الجوابُ \_ و باللهِ التَّوفيقُ \_ :

أوّلُ ما نَقولُه ٩ في هذه المسألةِ: أنّ أخبارَ الآحادِ غيرُ مُعوّلٍ عليها، و لا هي مُعتمَدةٌ في أُصولٍ و لا فروع؛ لأنّها لا توجِبُ عِلماً فتَسكُنَ النّفسُ إلىٰ مَضمونِها،

في «ألف، د، ط»: «الأغلب فيهم فيه». و في «ب»: «الأغلب فيهم».

۲. في «ج»: «أهل».

٣. لم ترد كلمة «الفلسفة»، في المصادر المتوفّرة، و الظاهر زيادتها؛ لعدم تناسبها مع قوله عليه السلام بعد ذلك: «... من إحياء الموتى و إبراء الأكمه و الأبرص و الزّمِن بما أبطل به طبّهم».

أي «ط»: «و الشجع».

الكافي، ج ١، ص ٢٤ ـ ٢٥، ح ٢٠؛ عيون أخبار الرضا عليه السلام، ج ٢، ص ٧٩ ـ ٨٠. ١٢؛
 علل الشرائع، ج ١، ص ١٢١ ـ ١٢١، ح ٦ مع اختلاف.

في جميع النسخ سوى «ج»: «الثالث».

في «ألف، ب»: «نقول».

و لا قامت دَلالةً علىٰ أَنُ اللّه تَعالىٰ تَعبَّد بالعَملِ بها. و إِن كَانَت لا توجِبُ العِلم، فقد كَانَ ذلك جائزاً عندَنا، و إِن كَانَ الكثيرُ مِن أصحابِنا يُحيلونَ ( وُرودَ العِبادةِ بالعَملِ علىٰ أخبارِ الآحادِ و خَبرُ الرِّضا عليه السلامُ مِن حَيِّزِ آخبارِ الآحادِ؛ لأنّه لا يوجِبُ العِلمَ و القَطعَ، فلا مُعتَبرَ بمِثلِه. علىٰ أَنْ مَن جَوَّزَ العَملَ في الشَّريعةِ بأخبارِ الآحادِ يَمنَعُ مِن العَملِ بها في أُصولِ الدِّينِ، و كَيفيّةُ إعجازِ القُرآنِ و دَلالتِه مِن أُصولِ الدِّينِ، وكَيفيّةُ إعجازِ القُرآنِ و دَلالتِه مِن أُصولِ الدِّينِ، فكيفَ يُرجَعُ فيها إلىٰ أخبارِ الآحادِ؟ [و لا شك] في أنها إذا ورَدَت بما يُنافي الأدِلَة العَقليّة الطُّرِحَت و رُدَّت، و صِحّةُ القَولِ بمَذهبِ الصَّرفةِ عليه أدِلَةً عَقليّةً، فكيفَ يُعترَضُ علىٰ ذلكَ بخبرِ واحدٍ؟

و بَعدُ، فلَيسَ في هذا الخَبرِ علىٰ ما به ما يُنافي مَذهبَ الصَّرفَةِ و لا يَعترضُ عليه؛ لأنَّ العَربَ الذينَ كانوا القُدوةَ في الفَصاحةِ و البَلاغةِ إذا تُحُدُّوا بهذا القُرآنِ و قُرِعوا به بأنهم لا يأتونَ بمِثلِه، و هُم الذينَ يَظهَرُ لهُم أنَهم مَصروفونَ من عن مُعارَضتِه؛ لأنهم إذا تأمَّلوا فصاحتَه و بَلاغتَه، و وَجَدوا ما يَتمكَّنونَ منه في عادتِهم من الكلامِ الفَصيح يُقارِبُ ذلكَ مُقارَبةً تُخرِجُه من كونِه خارقاً للعادةِ، و وَجَدوا ا

۱. في «ب»: «يحملون».

خبار».
 في «ألف، د»: «الأخبار».

في «ألف، ب»: - «حيّز». و في «د»: «خبر».

٤. في «ألف»: - «لأنه».

في «ب»: «معروفون».

٦. هكذا في الطرابلسيّات الثانية، ص ٣٧٩. و في جميع النسخ: «يُتمكَّن».

في الطرابلسيّات الثانية: «عاداتهم».

۸. فی «ب، ج، د»: «یخرجه». و فی «ط»: «یحرجه».

٩. في الطرابلسيّات الثانية: «خارقاً لعادتهم فيه، و أحسُّوا» بدل «خارقاً للعادة و وجدوا».

مِن نفوسِهم \_مع قوّةِ الدُّواعي و شِدّةِ البَواعثِ \_ تَعذُّرَ المُعارَضةِ ١، عَلموا ٢ أنّ اللّٰهَ تَعالىٰ خَرَقَ عادتَهم " بأن صَرَفَهم عن المُعارَضةِ التي كانَت لَولا الصَّرفُ ' مُتأتّيةً. فَوَجهُ إعجازِ القُرآنِ على هذا المَذهبِ العَربُ أعرَفُ به و إليه أسبَقُ؛ لتَمييزِهم ُ بَينَ ما يَقدِرونَ عليه مِن الكلام الفَصيح و بَينَ مـا لا يَـقدِرونَ عـليه، و القَومُ يَعرفونَ ذلكَ مِن نُفوسِهم ضَرورةً، و مَن سِـواهـم يَـعلَمُه مِـن طَـريقِ الاستدلال. فقد صارَ اختصاصُهم بالتَّحَدّي و التَّعجيز دونَ غَيرهم هـو الوَجـة؛ لأنَّهم أهلُ هٰذه الصِّناعةِ و أربابُ البَلاغةِ. و جَرَى القُرآنُ في دَلالتِه علىٰ صِـدقِ الرسولِ صلَّى اللَّهُ عليه و آلِه مِن حَيثُ لَم يَتأتَّ للعَربِ مُعارَضتُه مَجرىٰ مُعجِزاتِ موسىٰ و عيسىٰ عليهما السلامُ، و جَرَى الاحتجاجُ علَى العَربِ بما هو من جِنسِ فَصاحتِهم و بَلاغتِهم مَجرَى الاحتجاج علَى السَّحَرةِ و الأطبّاءِ بما هو مِن جِنسِ صِناعتِهم ، و إن كانَ المُعجِزُ هُناكَ نـفسَ قَـلبِ العَـصا حَـيّةً ٧، و إبـراءِ الأكـمَهِ و الأبرَصِ، و نفسُ هٰذا المُعجز الحَقيقيِّ هو الصَّرفَ عن المُعارَضةِ؛ إلَّا أنَّا لا نَعلَمُ هذا الصَّرفَ ـ الذي هو العَلَمُ المُعجزُ علَى ^ الحقيقةِ إلَّا بالتَّحَدِّي بالقُرآن و تَعذُّر مُعارَضتِه علَى العَربِ، علىٰ ما أوضَحناه.

١. في الطرابلسيّات الثانية: «من نفوسهم بتعذّر المعارضة، مع شدّة الدواعي إليها، و قوة البواعث علمها».

هكذا في الطرابلسيّات الثانية. و في جميع النسخ: «عُلِم».

٣. في الطرابلسيّات الثانية: «عاداتهم».

٤. في «ب، د»: «الصرفة».

٥. في «ألف»: «لتميّزهم».

نی «ب»: «بما هو جنس فصاحتهم».

نفس الفصاحة».

۸. في «ألف»: - «على».

### المسألة الثامنة

## في الذَّرِّ

ما القولُ فيما اشتَمَلَ عليه كَثيرٌ مِن الأُصولِ و الفروعِ مِن الأخبارِ المنسوبةِ إلى الصادقِينِ عليهم السلامُ في «أَنَّ الله تَعالىٰ ذَراً الخَلقَ فكانوا كالذَّرِ يَدبّونَ، و أَنّه خاطَبَهم فقال: أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ، و أَنّ فيهم مَن أَنكَرَ هُناكَ و فيهم مَن أقرَّ، و أنّه مَن أقرَّ ثمَّ أقرَّ هاهُنا، و مَن أنكَرَ ثَمَّ أنكرَ هاهُنا» ؟ و ما انطوَت عليه هذه الأخبارُ مِن الاستشهادِ علىٰ ذلك بقولِ اللهِ سُبحانَه: ﴿وَ إِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرّيّتَهُمْ وَ أَشْهَدَهُمْ عَلىٰ أَنفُسِهِمْ أَ لَسْتُ بِرَبّكُمْ قَالُوا بَلىٰ ﴾ إلىٰ آخِر الآيةِ؟ ٥ ذُرّيّتَهُمْ وَ أَشْهَدَهُمْ عَلىٰ أَنفُسِهِمْ أَ لَسْتُ بِرَبّكُمْ قَالُوا بَلىٰ ﴾ إلىٰ آخِر الآيةٍ؟ ٥

مع ما رُويَ عن ٢ النبيِّ صلَّى اللُّهُ عليه و آلِه و قد قيلَ له: بِمَ ٧ سَبَقَتَ الأنسياءَ

١. في جميع النسخ سوى «ج»: «فإنّ».

۲. أي هناك.

٣. في «ج»: - «ثُمَّ أُقُرَّ».

الكافي، ج ٢، ص ٦-٧، ح ١-٣؛ و ص ٨-١٠، ح ١-٣؛ و ص ١٢-٣١، ح ٤؛ علل الشرائع،
 ج ٢، ص ٤٢٥-٤٢٦، ح ٦؛ تفسير العياشي، ج ١، ص ٣٥٨، ح ١٨؛ و ج ٢، ص ٤٢، ح ١١٧؛
 بصائر الدرجات، ج ١، ص ٧٠-٧٢، ح ٢ و ٣ و ٦ و ٩ مع اختلاف.

بطار المرجات: ج ۱۱ ص ۲۰ ـ ۲۰۱۱ ج ۱ و ۱ و ۱ و ۱ مع احد ٥. الأعراف (٧): ۱۷۲.

٦. في «ب، د»: «من».

في «ألف، ط»: «ثم». و في «ب»: «لم».

و أنتَ آخِرُهم؟ فقالَ عليه السلامُ: «كنتُ أوّلَ مَن أقَرّ باللَّهِ عزَّ و جَلَّ ، و قالَ "بَليٰ" حَيثُ قالَ: ألستُ برَبِّكم؟». \

و الأخبارُ في هٰذا المعنىٰ كَثيرةٌ جِدّاً.

فكَيفَ كانَ هذا الخِطابُ و الجوابُ لهُم و منهم؟ أكانَ و أهُم أرواحٌ بِلا أجسام، أم أرواحٌ " و أجسامٌ؟

فإن كانَ و عُ هُم أرواحٌ بِلا أجسامٍ، فكَيفَ تَقومُ الأرواحُ بأنفُسِها و هي أعراضٌ تَحتاجُ إلَى المَحلِّ و الآلاتِ؟

و إن كانَ و° هُم أرواحٌ و أجسامٌ. فهذا هو القَولُ بالتَّناسُخ!

و ما القَولُ أيضاً فيما وَرَدَ<sup>٦</sup> مُناسِباً لهذا مِن الأخبارِ في «تَلاقي أرواحِ المؤمنينَ بَعدَ المَماتِ، و مسألةِ بعضِهم لبعضٍ؛ و أنّهم إذا سَألوا وارداً عليهم عن آخَرَ مِن إخوانِهم فأخبَرَهم القادمُ عليهم أنّه باقٍ، رَجَوه ٧ و انتَظَروه، و إن أخبَرَهم أنّه قد تقدَّمَ، قالوا: هَويٰ، هَويٰ»؟^

ا. الكافي، ج ١، ص ٤٤١، ح ٦؛ و ج ٢، ص ١٠ ـ ١٢، ح ١ ـ ٣؛ بصائر الدرجات، ج ١، ص ٨٣.
 ح ٢؛ و ص ٨٦، ح ٢١؛ تفسير العياشي، ج ٢، ص ٣٩، ح ١٠٧؛ علل الشرائع، ج ١، ص ١٢٤ مع
 اختلاف في اللفظ.

خى «ألف»: «كانوا» بدل «أكان و».

٣. في جميع النسخ سوى «ب»: «بأرواح».

في «ألف»: «كانوا» بدل «كان و».

٥. في «ألف»: «كانوا» بدل «كان و». و في «ب»: - «و».

٦. في «ب»: «وردنا».

۷. في «د»: «رجزه».

الكافي، ج ٣. ص ٢٤٤ ـ ٢٤٥، ح ٣ و ٥؛ الفقيه، ج ١، ص ١٩٣، ح ٥٩٣؛ اعتقادات الإمامية.
 ص ٤٩ مع اختلاف في اللفظ.

و الأخبارُ في هذا المعنىٰ و ما قَبلَه كَثيرةٌ، لَو قَصَدتُ \ إلى إيرادِها لَطالَ الكتابُ و السؤالُ و كنتُ جَديراً بالإضجار و الإملالِ.

## الجوابُ \_ و باللهِ التَّوفيقُ \_:

قد بَيَّنا اللهُ أخبار الآحادِ و كُلَّ خَبرٍ لا يوجِبُ العِلمَ اليَقينَ الْ غيرُ مُحتَجًّ به و لا مُعتَمَدٍ عليه، فكيفَ إذا وَرَدَت هذه الأخبارُ بما يُنافي ظاهرُه أدِلَة العُقولِ و ما استَقَرَّ بالحُجَجِ الثابتةِ و البَيّناتِ الواضحةِ ؟ فحينَنذٍ متىٰ وَرَدَت بذلك وَجَبَ اطراحُها و القَطعُ علىٰ كَذِبِ رُواتِها ؛ اللهُمَّ إلا أن يَكونَ لظَواهرِها تأويلٌ و مَخرَجٌ سَهلٌ في اللَّغةِ و الشَّرِع يُطابِقُ مُقتَضَى العُقولِ ، فلا يَجِبُ القَطعُ علىٰ كَذِبِ رُواتِها ، وجازَكُونُه صادقاً و أنّ التَّأُويلَ غيرُ ما اقتضاه الظاهرُ .

### [تَأُويلُ آيةِ الذَّرِّ]

فأمّا أخبارُ القُرآنِ، فلا بُدَّ \_ معَ القَطعِ على صِحةِ نَقلِها \_ مِن بَيانِ تَأويلِها و تَخرجِه على ما يُوافِقُ الأَدِلَةَ الصَّحيحةَ. و الواجبُ بَيانُ الكلامِ في قولِه تَعالىٰ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ ﴾ ؛ فالكلامُ في هذه الآيةِ هو الأصلُ في بَيانِ فَسادِ ما اشتَبَهَ علىٰ أصحابِ التَّناسُخِ، ثُمَّ نَبني الكلامَ في الأخبارِ الواردةِ علىٰ ذلك:

۱. في «ج»: «لو صدقت».

٢. بيّنه في جواب المسألة السابعة، ص ١٧٧ \_ ١٧٨.

٣. في جميع النسخ سوىٰ «ب»: «الأخبار».

٤. في «ب»: «اليقيني».

هي «ألف، ج، ط»: «أوردت».

٦. في «ب»: «يبني».

إعلَمْ أَنَّ عُلماءَ أهلِ الكتابِ و التَّأُويلِ قد تَكلَّموا في تَأْويلِ هذه الآية بما يَدفَعُ الشُّبهة و يَحسِمُها؛ و قالوا: ظاهرُها يُنافي قولَ أصحابِ التَّناسُخِ؛ لأنّه تَعالىٰ قالَ: ﴿وَلَا أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ»، و لَم يَقُل: «مِن آدَمَ»؛ و قالَ تَعالىٰ: ﴿مِنْ ظُهُورِهِمْ»، و لَم يَقُلْ: «ذُرِّيتَه». و هذا كُلُّه بخِلافِ ما ذَهَبوا إليه.

و قالوا: غيرُ مُمتَنِعِ أن يَكُونَ اللّٰهُ عَزَّ و جَلَّ قَرَّرَ جَماعةً مِن بَني آدَمَ علىٰ ما يَجِبُ عليهم مِن المَعارفِ به تَعالىٰ و العِبادةِ له، و أشهدَهُم علىٰ أنفُسِهم بذلك، فأذعَنوا به و استَجابوا إليه؛ و كانَ ذلكَ منه تَعالىٰ زيادةً في إيجابِ الحُجّةِ عليهم، و لُطفاً لِمَن سِواهم. و إنّما اشتَبَهَ علىٰ قَومٍ فظنّوا أنّ اسمَ «الذُّريَةِ» لا يَقَعُ على العُقلاءِ البالغينَ. و هذا غَلَطٌ؛ لأنّ هذا الاسمَ يَقَعُ ٢ على العاقلِ و غيرِه، و نَحنُ نُسَمّي كُلَّ بالغ عاقلِ مِنّا بأنّه مِن ذُريَّةِ آدَمَ عليه السلامُ، و قد سَمَّى اللهُ تَعالىٰ في القُرآنِ العُقلاءَ بالذُّريَّةِ ، ٣ و مِثلُ هذا لا يَشتَبِهُ علىٰ مُحصِّل.

و أجوَدُ مِن هٰذا التَّأُويلِ و أَشبَهُ بفَصاحةِ القُرآنِ و بَلاغتِه أَن يَكُونَ مَعنىٰ هذه الآيةِ أَنّه تَعالىٰ لمّا خَلَقَ هٰذه الذُّريَّةَ خَلقاً يَدُلُّ الناظرَ المُتأمَّلَ المُتفكِّرَ علىٰ مَعرِفةِ اللهِ تَعالىٰ و رُبوبيّتِه و وَحدانيّتِه و سائرِ صفاتِه و وُجوبِ عِبادتِه و طاعتِه، جازَ أَن يَجعَلَ ذلكَ استشهاداً لها علىٰ هٰذه الأُمورِ التي تَدُلُّ عليها و تُفضي إلَى العِلم بها،

۱. في «ج»: «يرفع».

٢. في «ألف»: «لاسم» بدل «الاسم يقع».

٣. كقوله تعالى: ﴿وَ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَ إِبْرَاهِيمَ وَ جَعَلْنَا فِي ذُرَيْتِهِما النَّبُوَةَ ﴾ [الحديد (٥٦): ٢٦]؛
 وكقوله تعالى: ﴿وَ مِنْ ذُرَيْتِهِما مُحْسِنُ وَ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ مُبِينٌ ﴾ [الصافات (٣٧): ١١٣].

٤. في «ألف»: - «تعالىٰ».

و يَجعَلَ تَسخُّرَها اللهِ الْجعِلَت دَلالةً عليه و انقيادَها لأِن تَكونَ حُجّةً فيه و مُقتَضيةً إلَى العِلمِ به كأنّه شَهادةً منها و إجابةً و إقرارً. و هذه طَريقةٌ غَريبةٌ مَوجودةٌ في أشعارِ العَربِ و كلامِها و مَلاحِنِ خِطابِها، إذا فَتَشتَ منها " وَجَدتَ منها الكَثيرَ الغَزيرَ ؛ عنها " وَجَدتَ منها الكَثيرَ الغَزيرَ ؛ عَنها " وَالراجِزُ العَربيُ ٥:

امتلاً الحَوضُ، و قالَ: قَطْني [ا مَهلاً، رُوَيداً، قد مَلاَتَ بَطني إلا

و قالَ أهلُ المَعرِفةِ بمَعاني كلامِ العَربِ: إنّ معنى ^ ذلك أنّه اكتَفىٰ و امتَلاَّ حتّىٰ لَو أنّه مِمّن يَقولُ لَقالَ: «حَسبي؛ فإنّكَ قد مَلاَتَ بَطني»، فجَعَلَ ما يَجِبُ أن يَقولَه ـ لَو كانَ قائلاً ناطقاً \_ قَولاً الآنَ له و مُضافاً إليه.

و هٰكذا لمّا كانَ اللهُ تَعالىٰ قد فَطَرَ الخَلقَ و بَناها و أَنشأَها علىٰ أحوالٍ تَدُلُّ علىٰ مَعرِفتِه و رُبوبيّتِه، لَو كانَت ناطقةً قائلةً و استُشهِدَت علىٰ ذلكَ لَشَهِدَت به و أجابَت الله، جازَ أن يُضافَ الآنَ إليها الشَّهادةُ و الإقرارُ و الاعترافُ؛ تَسمُّحاً في البَلاغةِ، و تَوسُّعاً في الفَصاحةِ، و تَعويلاً علىٰ أنّ المَعانيَ مَلحوظةٌ و فَوائدَ الكلام مَعروفةٌ.

۱. في «د»: «تسحرها».

٢. في «أفتننت». و في «ب»: «فينت». و في «ط» سقطت إحدىٰ نبرات الشين مع إحدىٰ نقاطه.

٣. في جميع النسخ سوىٰ «د»: «عليها».

في «ب، ط»: «الغدير».

٥. في «ألف، د»: «الغري» و في «ب»: «العاري». و في «ط»: «العزي».

٦. في «ألف»: «بطني».

٧. الشاعر غير معلوم. راجع: الكامل للمبرّد، ج ١، ص ١٣٢؛ مجالس تعلب، ج ١، ص ٣٥؛ لسان العرب، ج ٧، ص ٣٨٢ (قطط)؛ ج ١٣، ص ٣٤٤ (قطن)، مع اختلاف في بعض الألفاظ.

۸. في «د»: -«معنىٰ».

٩. في «ب»: - «إليها».

# [الدُّليلُ العَقليُ علىٰ بُطلانِ خِطابِ الذُّرَيْةِ في عالَمِ الذُّرِّ ]

و ممّا قيلَ لِمَن ضَلَّ عن الصَّوابِ في تَأْويلِ هٰذه «الذُّرَيَّةِ» و أَنَّه خاطَبَها و استَشهَدَها: لا يَخلو من أن يَكونَ فَعَلَ ذلكَ و هي بالغة عاقلة كاملة مُكلَّفة ، أو علىٰ ما ادَّعَوا مِن صِفةِ الذَّرِّ غيرُ أحياءِ و لا عارفينَ.

فإن كانَ الأوّلَ، فقد كانَ يَجِبُ أن تَذكُرَ "الآنَ و في هذه الأحوالِ ذلكَ الخِطابَ و تلكَ الشهادة و ذلك الاستشهاد، أو يَذكُر أكثَرُهم ذلك؛ لأنّه مُحالٌ أن يَنسَى العُقلاءُ مِثلَ هذا حتىٰ لا يَذكُرَه منهم ذاكرٌ، و إنّما لا نَذكُرُ ما كانَ مِنا في أحوالِ العُقلاء مِثلَ هذا حتىٰ لا يَذكُرَه منهم ذاكرٌ، و إنّما لا نَذكُر ما كانَ مِنا في أحوالِ الطُّفوليّةِ لفقد كمالِ العَقلِ في تلكَ الأحوالِ. و لَيسَ يُنجي مِن ذلكَ أن يَقولَ: «إنّه تَخلَّلَ بَينَ هاتَينِ الحالتينِ للعُقلاءِ أحوالُ عدم، و مَضَت أزمانٌ متطاولةٌ»؛ لأن تخلُّلُ أحوالِ النَّومِ و السُّكرِ و الجُنونِ و الإغماءِ و الأُمورِ المُزيلةِ للعُلومِ، و قد عَلِمنا أنّ اعتراضَ ذلك كُلِّه و تَطاوُلَ الأزمانِ بَينَ الأحوالِ التي جَرَت للعُقلاءِ و تَحقَّقوها و عَرَفوها لا يَمنَعُ مِن ذِكرِهم لذلكَ و علمِهم به، و أنّ نِسيانَهم كُلِّهم له لا يَجوزُ و لَم تَجرِ ^ بمِثلِه عادةٌ.

و إن كانَ الأمرُ ٩ علَى الوَجهِ الثاني، و هو أنّه تَعالىٰ خاطَبَهم و استَشهَدَهم ١٠

نى جميع النسخ سوى «د»: - «لا يخلو».

ا. في «ج»: «و استشهد».

۳. في «ب، د»: «أن يذكر».

في «د»: «لا يذكر».

٥. في «ألف»: «أحوالهم».

ألف، د، ط»: «لا تزيد».

۷. في «د»: – «جَرَت».

في «ألف، ب، د»: «و لم يجر». و في «ط»: «و لم تجز» بإهمال النقط في التاء.

في «ب»: «الأمور».

۱۰. فی «ب»: «و استشهد».

و هُم غيرُ عُقلاءَ و لا أحياءٍ ، فذلكَ سَفَةً و قَبيحٌ لا يَجوزُ إضافتُه إليه جَلَّت عَظمتُه؛ لأنّ خِطابَ مَن لا يَفهَمُ مَعانيَ الخِطابِ قَبيحٌ .

### [تَأُويلُ أَخْبَارٍ عَالَمِ الذُّرِّ ]

فأمّا الأخبارُ المَرويّةُ مِن طُرُقِ أصحابِنا في ظاهرِ معنىٰ هذه الآيةِ ، فتُحمَلُ -إذا صُحِّحَت -علىٰ ما ذَكرناه مِن التَّأويلِ ، و يُعدَلُ عن ظاهرِ ما له ظاهرٌ منها يُخالِفُ الصَّوابَ ؛ للأدِلَةِ الموجِبةِ لذلكَ .

فإن قيلَ: أَلَيسَ في الأخبارِ المَرويّةِ في هذا البابِ ما يَتضمَّنُ أَنَّ بَعضَ هُؤلاءِ المَأخوذِ عليهم العَهدُ أقرَّ وبعضاً أنكَرَ، و أنّ مَن أقرَّ هُناكَ أقرَّ هاهُنا، و مَن أنكرَ هُناكَ أنكرَ هاهُنا؟ و هذا لا يُطابقُ تَأويلَكم الذي أُعجبتم به. ٢

قُلنا: إنّ أوّلَ ما في هذا أنّ الآيةَ المَقطوعَ عليها \_التي يَجوزُ أن يُحتَجَّ بمِثلِها في هذا البابِ \_لا تَتضمَّنُ إنكاراً ممّن استُشهِدَ و قُرِّرَ و لا مِن أَحَدٍ منهم، بَل الاعترافَ و الشَّهادةَ و ما عَدا الآيةَ مِن الأخبارِ قد بَيْنًا أنّه غيرُ مُلتَفَتٍ إليه و لا مَعمولٍ ٣ به.

علىٰ أنّه يُمكِنُ أن تُحمَلَ الأخبارُ التي تَتضمَّنُ إقراراً و إنكاراً علَى العِلمِ؛ و أنّ اللّه تَعالىٰ لمّا فَطَرَ الخَلقَ عَلِمَ ما يَكُونُ مِن <sup>1</sup>كُلِّ واحدٍ منهم مِن إيمانٍ و كُفرٍ و إقرارٍ و إنكارٍ و خَيرٍ و شَرِّ، فكانَ ذلكَ العِلمُ الذي لا بُدَّ مِن كَونِ مَعلومِه كأنّه فِعلَّ واقعً و أمرٌ هُناكَ حادثٌ. و هذا أيضاً وَجة في الفصاحةِ قَويٌّ، و طَريقٌ مَسلوكٌ مَعروفٌ.

فإن قيلَ: فما مَعنىٰ قَولِه عليه السلامُ: «إنّي سَبَقتُ جميعَ الأنبياءِ إلَى الإيمانِ

النسخ سوئ «ج»: + «المخفية».

ني «ألف، ب، ط»: - «به». و قد تقدّم تخريجه في ص ١٨٠.

٣. في «ب»: «معوّل».

٤. في «ب»: - «من».

و الإقرارِ، وكنتُ أوّلَهم» ' و استشهادِه بالآيةِ؟

قُلنا: مَعنَى السَّبقِ هاهُنا و الأوّليّةِ الفَضلُ و التَّبريزُ و زيادةُ الثَّوابِ، لا السَّبقُ في الزَّمانِ و تَقدُّمُه؛ و قد يَكونُ مُتأخِّراً في الزَّمانِ مَن هو مُتقدِّمٌ فَضلاً و ثَواباً. و يَجوزُ أن يَكونَ مَعنَى استشهادِه بالآيةِ أنَ اللَّهَ تَعالىٰ "عَلِمَ منه ذلكَ فيما لَم يَزَلُ و منهم، و عَلِمَ أنّه أسبَقُهم و أفضَلُهم و أوفَرُهم ثَواباً.

### [تَأْوِيلُ أَخْبَارِ تَلاقي أرواحِ المؤمنينَ بَعدَ المَوتِ، و بيانُ حَقيقةِ الرُّوحِ ]

فأمًا تَلاقي أرواحِ المؤمنينَ بَعدَ المَوتِ علىٰ ما وَرَدَت به بعضُ الأخبارِ فقد قُلد قُلنا في أخبارِ الآحادِ و أنّه غيرُ حُجّةٍ في شَيءٍ و لا مُعتَمَدةٍ فيه ما كَفىٰ ؛ هذا إذا كانَت سَليمةَ الظَّواهرِ مِن مُنافاةٍ أُدِلَةِ العُقولِ ، فكَيفَ إذا كانَت بخِلافِ ذلكَ !

فأمّا الرُّوحُ فهي «الهَواءُ المُتردِّدُ في مَخارِقِ الحَيِّ مِنَا ۚ و مَنافذِه، علىٰ وَجهٍ لا يَتِمُّ كُونُه حَيًا إلّا مَعه، حتّىٰ إنّه متىٰ خَرَجَ عن نِظامِه بَطَلَت الحَياةُ». و علىٰ هذا التَّحقيق الرُّوحُ جسمٌ.

و قد غَلِطَ قومٌ فجَعَلوا الرُّوحَ هي الحَياةَ نفسَها؛ و إنّما اشتَبَهَ ذلكَ عليهم لأنّ بالرُّوحِ ـعلىٰ ما فَسَرناه ـ تَنحَفِظُ الحَياةُ و يَستَمِرُ أَوْجودُها، فجَعَلوا ما لا يَتِمُ كُونُ الحَياةِ إلا به حياةً!

١. قد تقدّم تخريجه في ص ١٨١.

٢. في جميع النسخ سوى «د»: «لأنّ».

۳. في «ب»: - «تعالىٰ».

٤. في «ب»: - «منّا».

٥. في «ألف»: «فجعل».

اد. في «ب»: «و يسمَوا». و في «ج»: «و تستمر».

و الرُّوحُ علَى الحَقيقةِ لا يَصِحُّ فيها التَّلاقي الذي عَنوه و التَّخاطُبُ و التَّزاوُرُ ا و لا الحَياةُ التي هي عَرَضٌ أيضاً، فأولىٰ ما حُمِلَ عليه لَفظُ الخَبرِ الواردِ بتَلاقي أرواحِ المؤمنينَ أنَ المُرادَ به تَلاقي المؤمنينَ أنفُسِهم، و عَبَّرَ عن ذي الرُّوحِ بالرُّوحِ ؛ كما يَقولُ القائلُ: «روحي تَتوقُ إلىٰ كَذا، و تُريدُ كَذا»، و إنّما يُريدُ أنّني في نفسى أَتوقُ و أُريدُ.

و لَيسَ يَمتَنِعُ أَن يُحييَ اللَّهُ تَعالَىٰ قَبلَ المَحشَرِ المؤمنينَ و يُنعِّمَهم في جَنَاتِه؛ و في القُرآنِ ما يُطابِقُ ذلك، و هو قولُه تَعالَىٰ: ﴿وَلا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتاً بَلْ أَحْيَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُحْزَقُونَ ﴾ "؛ فيتَلاقونَ و يَتزاوَرونَ و يَتساءَلونَ و يَنظُرُ بَعضُهم إلىٰ بَعضٍ. و كُلُّ هذا جائزٌ، و إن كانَ غيرَ مَقطوع عليه أ.

١. في «ألف»: «و التوازر».

۲. في «ألف، ب، ط»: «حياته».

٣. آل عمران (٣): ١٦٩.

٤. في «ب»: - «عليه».

#### المسألة التاسعة

# [تَأُويلُ الأخبارِ الدَّالَّةِ علىٰ مَدحِ بَعضِ الحيواناتِ وَ ذَمِّها ،] [أو علىٰ كونها مُكلَّفةً و عالِمةً]

ما القَولُ أيضاً ٢ في الأخبارِ الواردةِ في عِدّةِ كُتُبٍ مِن الأُصولِ و القُروعِ ؛ بمَدحِ أَجناسٍ منها ، كمَدحِ أَجناسٍ مِن الطَّيرِ و البَهائمِ و المَأكولاتِ و الأرَضينَ ، و ذَمِّ أَجناسٍ منها ، كمَدحِ الحَمامِ و البُللُلِ ٣ و القُنبُرِ و الحَجَلِ ٤ و الدُّرَاجِ و ما شاكَلَ ذلكَ مِن فَصيحاتِ ٥ الطَّيرِ ، و ذَمِّ الفَواخِتِ و الرَّخَم ٢ ؛ و ما حُكيَ ٧ مِن أَنَّ كُلَّ جِنسٍ مِن هٰذه الأجناسِ المَحمودةِ يَنطِقُ ٨ بثناءٍ علَى اللَّهِ سُبحانَه ٩ و على أوليائه و دُعاءٍ لهُم و دُعاءٍ على المَحمودةِ يَنطِقُ ٨ بثناءٍ على اللَّهِ سُبحانَه ٩ و على أوليائه و دُعاءٍ لهُم و دُعاءٍ على المَحمودةِ يَنطِقُ ٨ بثناءٍ على اللَّهِ سُبحانَه ٩ و على أوليائه و دُعاءٍ لهُم و دُعاءٍ على

ا. هذه المسألة مذكورة أيضاً في تكملة الأمالي. راجع: الأمالي، ج ٢، ص ٣٤٩ ٣٥٣.

٢. في تكملة الأمالي: - «أيضاً».

٣. في «ب»: «كمدح البلل و الحمام».
 ٤. في «ألف، ب، ط»: «و الحجر».

ي. ٥. في «ألف»: «فيصحات». و الفصاحة هنا إنّما هي بالنسبة إلىٰ سائر الطيور.

٦. راجع: الكافي، ج ٦، ص ٢٢٣ ـ ٢٢٧، باب الخطَّاف، و باب الهدهد و الصرد، و باب القنبرة؛ و
 ص ٥٣٥ ـ ٥٩٥؛ كتاب الدواجن.

٧. في تكملة الأمالي: «يُحكيٰ».

٠. في جميع النسخ سوىٰ «ب»: «تنطق».

٩. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: - «سبحانه».

أعدائهم، و أنَّ كُلَّ جِنسٍ مِن هذه الأجناسِ المَذمومةِ يَنطِقُ البَضِدِّ ذلك مِن ذَمَّ الأولياءِ عليهم السلامُ ٣ و كَذا ذَمُّ الجِرّيِّ و ما شاكلَ ذلك مِن السَّمَكِ، و ما نَطَقَ به الجِرّيُّ مِن أنّه مُسِخَ بجَحدِه الوِلايةَ ، و وُرودُ الآثارِ بتَحريمِه لذلك ؛ و كَذَمَّ الدُّبِّ و القِردِ و الفيلِ و سائرِ المُسوخِ المُحرَّمةِ . و كذَمِّ البِطَيخةِ التي كَسَرَها أميرُ المَسوفِ المُحرَّمةِ . و كذَمِّ البِطيخةِ التي كَسَرَها أميرُ المُسوفِ المُحرَّمةِ . و كذَمِّ البِطيخةِ التي كَسَرَها أميرُ المَومنينَ صَلَواتُ اللهِ عليه و فصادَفَها مُرةً ، فقالَ : «مِن النارِ إلَى النارِ»، و رَمىٰ الله مِن يدِه ، ففارَ مِن المَوضِعِ الذي سَقَطَت فيه دُحالٌ . ١١ و كذَمً الأرضينَ ١٢ السَّبِخةِ و القَولِ بأنّها جَحَدَت الولايةَ أيضاً ؟ ١٣

ا. في جميع النسخ سوى «ب»: «تنطق».

هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «الثناء» بدل «ذلك».

٣. راجع: بصائر الدرجات، ج ١، ص ٣٤٦ ـ ٣٤٦، الباب ١٤، باب في الأئمة عليهم السلام أنهم
 يعرفون منطق الطير.

في تكملة الأمالي: «و كذّم» بدل «و كذا ذمّ».

٥. في تكملة الأمالي: «شاكله» بدل «شاكل ذلك».

٦. راجع: الكافي، ج ٦، ص ٢٤٣ ـ ٢٤٤، ح ١، ص ٢٤٦، ح ١٤؛ الفقيه، ج ٣، ص ٣٤٥ ـ ٣٤٦، ح ٢٠٠ الفقيه، ج ٣، ص ٣٤٥ ـ ٣٤٦، ح ١٠٠ و ص ٤٨٤ ـ ٤٨٩، باب علل المسوخ و أصنافها، و باب العلّة التي من أجلها حرّم الله تعالى الخمر و الميتة و الدم و...؛ الاختصاص، ص ١٣٧ ـ ١٣٨؛ الإرشاد، ص ٣٤٧ ـ ٣٤٨؛ الأمالي للصدوق، ص ٦٦٥ ـ ٢٦٦، ح ١٠؛ الخصال، ج ٢، ص ٤٩٣ ـ ٤٩٥، ح ١ و ٢٠ عيون أخبار الرضا عليه السلام، ص ٢٧١ ـ ٢٧٢، ح ٢.

٧. في «ب»: «النطيحة».

۸. فی «ب، ط»: «کثرها».

في تكملة الأمالي: «عليه السلام».

۱۰. في «ط»: «و دحي».

١١. راجع: الاختصاص، ص ٢٤٩.

۱۲. في «ألف»: «الأرض».

١٣. راجع: مناقب آل أبي طالب، ج ٢، ص ٣١٤.

و قد جاءَ في هٰذا المَعنىٰ ما يَطولُ شَرحُه، و ظاهرُه \ مُنافٍ لِما تَدُلُّ العُقولُ عليه مِن كَونِ هذه الأجناسِ مُفارِقةً لقَبيلِ ما يَجوزُ تَكليفُه و يَسوغُ أمرُه و نَهيُه.

و في هذه الأخبارِ التي أشَرتُ ۖ إليها أنّ بعضَ هذه الأجـناسِ تَـعتَقِدُ ۗ الحَـقّ و تَدينُ ۚ به، و بعضَها تُخالِفُه ۚ و هذا كُلُّه مُنافي الظاهرِ ۚ لِما ۗ العُقلاءُ عليه.

و منها ما يَشْهَدُ بأنّ لهذه الأجناسِ مَنطِقاً مَفهوماً و ألفاظاً تُفيدُ أغراضاً، و أنّها بمَنزِلةِ الأعجَميِّ و العربيِّ اللذَينِ ١٠ لا يَفهَمُ أَحَدُهما عن ١١ صاحبِه؛ و أنّ شاهدَ ذلكَ مِن قَولِ اللهِ عَزَّ و جَلَّ ١٢ فيما حَكاه عن سُلَيمانَ عليه السلامُ مِن وَلِه ١٣: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلَّمْنَا مَنطِقَ الطَّيْرِ وَ أُوتِينَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هذَا لَهُوَ الفَصْلُ المُبِينُ ٤٤، و كلامُ النَّملةِ أيضاً ١٥ ممّا حَكاه الله سُبحانَه، ١٦ و كلامُ الهُدهُدِ

نى تكملة الأمالى: «أشرنا».

۱. في «ب»: «فظاهره».

٣. في تكملة الأمالي: «يعتقد».

٤. في «ب» و تكملة الأمالي: «و يدين».

٥. في «ب» و تكملة الأمالي: «يخالفه».

قي «ألف» و تكملة الأمالي: «منافٍ للظاهر».

في تكملة الأمالي: «ما».

٨. في تكملة الأمالي: «أن».

في «ب»: «و إنّما».

١٠. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «الذين».

الأمالي: - «عن».

الأمالي: «سبحانه».

١٣. في تكملة الأمالي: - «من قوله».

١٤. النمل (٢٧): ١٦.

١٥. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: - «أيضاً».

النمل (۲۷): ۱۸: ﴿حَتَّى إِذَا أَتَوَا عَلَىٰ وَادِ النَّعْلِ قَالَتْ نَحْلَةٌ نِـا أَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسْـاكِنكُمْ لاَ يَخْطِمَنُكُمْ سُلْفِنانُ وَ جُنُودُهُ وَ هُمْ لاَ يَشْعُرُونَ﴾.

و احتجاجُه و جوابُه و فَهمُه. ١

فليُنعِمْ بذِكرِ ما عندَه في ذلكَ ، مُثاباً إن شاءَ اللهُ تَعالىٰ. ٢

## الجوابُ \_ و باللهِ التَّوفيقُ \_:

إعلَمْ أَنَّ المُعوَّلَ فيما يُعتَقَدُ وُجوبُه علىٰ ما تَدُلُّ الأَدِلَةُ عليه مِن نَفي و إنباتِ ؛ فإذا دَلَّت الأَدِلَةُ على أمرٍ مِن الأُمورِ، وَجَبَ أَن نَبنيَ عُكُلُّ واردٍ مِن الأخبارِ \_إذا كَانَ له ظاهرٌ وبخلافِه \_عليه ، و نَسوقه إليه ، و نُطابِقَ بَينَه و بَينَه ، و نُخلَي الظهرا إن كانَ له ظاهرٌ بخلافِه \_عليه ، و نَخصَه إن كانَ عامًا ، و نُفصِّله إن كانَ مُ مُجمَلاً ، و نُوفَّقَ بَينَه و بَينَ الأَدِلَةِ بكُلُّ المَريقِ اقتَضَى المُوافَقة و آلَ إلَى المُطابَقة . و إذا كُنَا فَعَلُ ذلك ولا نَحتَشِمُه في ظَواهرِ القُرآنِ المَقطوعِ على صِحّتِه المَعلومِ وُرودُه ، فكيفَ نَتوقَفُ المَا ولا تُعرَيْعَ في أخبارِ آحادٍ لا توجِبُ عِلماً الله ولا تُثمِرُ يَقيناً ؟ فمَتى فكيفَ نَتوقَفُ الله على الله عليه على المُعلومِ وَرودُه ،

النمل (۲۷): ۲۲ ـ ۲۲: ﴿ فَمَكَتَ غَيْرَ بَعيدٍ قَقَالَ أَحْطَتُ بِنَا لَمْ تُحِطْبِهِ وَ جِنْتُكَ مِنْ سَبَإٍ بِنَبَإٍ يَقِينٍ \* إِنِّي وَجَدْتُ امْرَأَةً تَعْلِكُهُمْ وَ أُوتِيَتْ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ وَ لَهَا عَرْشُ عَظِيمٌ \* وَجَدْتُهَا وَ قَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلسَّمْسِ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَ زَيْنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَاللَهُمْ فَصَدَهُمْ عَنِ السَّبيلِ فَهُمْ لا يَهْتَدُونَ \* أَلاّ يَسْجُدُوا لللَّهِ اللَّهُ وَ زَيْنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَاللَهُمْ فَصَدَهُمْ عَنِ السَّبيلِ فَهُمْ لا يَهْتَدُونَ \* أَلاّ يَسْجُدُوا لِللَّهِ اللهِ اللهُ لا إِللهَ إِلاَ هُوَ رَبُّ لِللهِ اللهُ لا إِللهَ إِلاَ هُو رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾.
 الْعُرْشِ الْعَظِيمِ ﴾.

٣. في تكملة الأمالي: - «وجوبه».

نى تكملة الأمالي: - «تعالىٰ».

في «ألف»: «أن نبين». و في «ب»: «أن يبني».

<sup>0.</sup> في تكملة الأمالي: «ظاهره» بدل «له ظاهر».

أي جميع النسخ سوئ «ج»: «و تجلّى». و في تكملة الأمالي: «و نجلّي». و خَلاه: تَرَكه.

في تكملة الأمالي: «و نشرط».

ألف»: + «له».

في تكملة الأمالي: «من كلّ».

١٠. في «ب، ج، ط»: «يتوقّف».

١١. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: + «و لا عملاً».

وَرَدَت عليكَ أخبارٌ فاعرِضْها علىٰ هذه الجُملةِ، و ابنِها عليها، و افعَلْ فيها ما حَكَمَت به الأدِلَةُ، و أَوجَبتَه الحُجَجُ العَقليَةُ؛ فإن التَعذَّرَ فيها بِناءٌ و تَأويلٌ، و تَخريجٌ و تَنزيلٌ، فلَيسَ غيرُ الاطراحِ لها و تَركِ التَّعريجِ عليها. و لَو اقتَصَرنا علىٰ هذه الجُملةِ لَاكتَفَينا فيمَن يَتدبَّرُ و يَتفكَّرُ.

و قد يَجوزُ أن يَكونَ المُرادُ بذَمَّ هذه الأجناسِ مِن الطَّيرِ، و أنّها ناطِقةٌ بضِدً النَّنَاءِ علَى الله تَعالىٰ، و بذَمِّ أوليائه و نَقصِ أصفيائه، مَعناه: ذَمُّ مُتَّخِذيها و مُرتَبِطيها، أو أنّ هؤلاءِ المُغتَرينَ بمَحبّةِ هذه الأجناسِ و اتّخاذِها هُم الذينَ ينطِقونَ بضدِّ الثناءِ علَى اللهِ سُبحانَه و يَذُمّونَ أولياءَه و أُحِبّاءَه. و أضافَ النُّطقَ ينطِقونَ بضدِّ الثناءِ على اللهِ سُبحانَه و يَذُمّونَ أولياءَه و أُحِبّاءَه. و أضافَ النُّطقَ الى هذه الأجناسِ و هو لِمُتَّخِذيها و لمُرتَبِطيها أو للتَّجاوُرِ أو التَّقارُبِ و على سَبيلِ التجوُّزِ أو الاستعارةِ ؛ كَما أضافَ اللهُ تَعالىٰ في القُرآنِ السؤالَ إلَى القَريةِ أنْ و إنَّما هو لأهلِ القَريةِ ، و كَما قالَ ١٠٪ ﴿ وَ كَأَيِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَ رُسُلِهِ

ا. في تكملة الأمالي: «و إن».

في «ألف» بإهمال النقط كاملاً. و في «ب»: «و يخرج». و في «ط»: «و تخرج».

۳. في «ب، د»: «التصريح».

في «ب»: «معنا بذم متّخذيها و مرتبطها».

٥. في «ألف»: «مُقِرّين». و في «ب»: «مغترّين». و في «ط»: «معترين». و في تكملة الأمالي: «المغرين».

هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: - «بضد الثناء».

ني تكملة الأمالي: «تعالىٰ».

٨. في تكملة الأمالي: «فأضاف».

٩. في «ب»: «و لمرتبطها». و في تكملة الأمالي: «أو مرتبطيها».

١٠. في «ج، ط»: «للتجاوز».

۱۱. في «ب، ج، ط»: «التجويز».

١٢. المراد به قوله تعالى: ﴿ وَ سُنَّلِ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا ﴾ [يوسف (١٢): ٨٦].

١٣. في تكملة الأمالي: + «تعالى».

فَحَاسَبْنَاهَا حِسَاباً شَدِيداً وَ عَذَّبْنَاهَا عَذَاباً نُكْراً \* فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَاقِبَةُ أَمْرِهَا خُسْراً ﴾، \ و \ في هذا كُلِّه حُذوفٌ، و قد أُضيفَ في الظاهرِ الفِعلُ إلىٰ مَن هو مُتعلِّقٌ في الحَقيقةِ ٣ بغَيرِه.

و القَولُ في مَدحِ أجناسٍ مِن الطَّيرِ و الوَصفِ لها بأنّها تَنطِقُ بالثَّناءِ علَى اللهِ تَعالىٰ و المَدح لأوليائه يَجري علىٰ هٰذا المِنهاج الذي نَهَجناه.

فإن قيلَ: كَيْفَ يَستَحِقُّ مُرتَبِطُ هٰذه الأجناسِ مَدحاً بارتباطِها، و مُرتَبِطُ بعضٍ ٤ آخَرَ ذمّاً بارتباطِها ٥، حتّىٰ عَلَّقتم المَدحَ و الذَّمَّ بذلك؟

قُلنا: ما جَعَلنا لارتباطِ هذه الأجناسِ حَظًا في استحقاقِ مُرتَبِطِها مَدحاً و لا ذَمّاً، و إنّما قُلنا: إنّه غيرُ مُمتَنِع أن تَجريَ عادةُ المؤمنينَ المُوالينَ لأولياءِ اللهِ تَعالَى المُعادينَ لأعدائه بأن يألَفوا أ ارتباطَ أجناسٍ مِن الطَّيرِ، و كذلك تَجريَ عادةُ بعضِ أعداءِ اللهِ تَعالىٰ باتّخاذِ بعضِ أجناسِ الطَّيرِ، فيكونَ مُتَّخِذُ بَعضِها مَمدوحاً لله مِن أجلِ اتّخاذِها، ' لكِن لِما هو عليه مِن الاعتقادِ الصَّحيحِ، فيُضافَ المَدحُ إلىٰ هذه الأجناسِ ـ و هو لمُرتَبِطِها ـ، و النُّطقُ بالتَّسبيح و الدُّعاءِ الصَّحيحِ إليها ـ

١. الطلاق ( ٦٥): ٨ ـ ٩.

في «ألف، ب»: «إذ». و في «ط»: «أو».

٣. في تكملة الأمالي: «في الحقيقة متعلّق» بتقديم و تأخير.

هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: + «لها».

هي تكملة الأمالي: «بارتباطه».

هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: -«مدحاً».

في «د»: «المعاندين». و في تكملة الأمالي: «و المعادين».

۸. في «ب، د»: «بالغوا».

۹. في «د»: - «لا».

<sup>10.</sup> في تكملة الأمالي: «اتّخاذه».

و هو لمُتَّخِذِها ـ تَجوُّزاً و اتَّساعاً. وكذلكَ القَولُ في الذَّمِّ المُقابِلِ للمَدح.

فإن قيلَ: فلِمَ نُهيَ عن اتّخاذِ بعضِ هذه الأجناسِ إذا كانَ الذَّمُّ لا يَتعلَقُ باتّخاذِها، و إنّما تَعلَّقَ البَعضِ مُتَّخِذيها؛ لكُفرِهم و ضَلالِهم؟ أ

قُلنا: يَجوزُ أَن يَكونَ في اتّخاذِ هذه البَهائمِ المَنهيِّ عن اتّخاذِها و ارتباطِها مَفسَدةٌ، و لَيسَ يَجِبُ أَن يَكونَ في التّفها في الأصلِ لهٰذا الوَجهِ؛ لأنّها خُلِقَت ليُنتَفَعَ بها مِن سائرِ وُجوهِ الانتفاعِ سِوَى الارتباطِ و الاتّخاذِ الذي لا يَمتَنِعُ تَعلُّقُ المَفسَدة به.

و يَجوزُ أيضاً أن يَكونَ في اتِّخاذِ هذه الأجناسِ المَنهيِّ عنها شؤمٌ و طِيَرةٌ، و في اتِّخاذِ ما أُمِرَ باتِّخاذِه بَرَكةٌ و تَيمُّنٌ ١٠٠ فللعَربِ في ذلك مَذهبٌ مَعروفٌ. و يَصِحُّ هذا النَّهيُ أيضاً علىٰ مَذهبِ مَن نَفَى الطيَرةَ علَى التَّحقيقِ؛ لأن الطيَرةَ و التَّشأُم، و إن كانَ لا تَأْثيرَ لهُما علَى التَّحقيقِ النَّوسَ تستشعِرُ مِن أذلك، و يَسبِقُ أيليها ما يَجِبُ علىٰ كُلِّ حالٍ تَجنُّبُه و التَّوقي منه ١٠؛ و علىٰ هذا يُحمَلُ ١١

ا. فى تكملة الأمالى: «يتعلّق». و فى «ب»: +«به».

۲. في «د»: «و ضلالتهم».

٣. في تكملة الأمالي: - «يجب أن».

٤. هكذا استُظهر في حاشية «ب». و هو الصواب. و في جميع النسخ: «شؤماً».

٥. في جميع النسخ سوى «ب»: «و تيمّناً».

٦. في جميع نسخ تكملة الأمالي ما عدا واحدة: - «و في اتّخاذ ما أُمِر باتّخاذه بركة و تيمن».

من قوله: «لأن الطيرة» إلى هنا ساقط من «ب».

٨. في تكملة الأمالي: - «من».

۹. في «ب»: «و تسبق».

١٠. في تكملة الأمالي: «عنه».

۱۱. في «ب»: «تحمل»، و في حاشيتها: «تجعل». و في «د، ط»: «يحتمل».

مَعنيٰ قولِه عليه السلامُ: «لا يورَدُ<sup>ا</sup> ذو عاهةٍ عليٰ مُصِحِّ». <sup>٢</sup>

فأمًا تَحريمُ السمكِ الجِرَيِّ و ما أشبَهَه، فغَيرُ مُمتَنِعٍ؛ لشَيءٍ يَتعلَّقُ بالمَفسَدةِ في تَناوُلِه، كَما نَقولُه نفي سائرِ المُحرَّماتِ.

فأمّا القَولُ بأنّ الجِرّيُّ نَطَقَ بأنّه مُسِخَ؛ لجَحدِه الوِلايةَ، فهو مِمّا يُضحَكُ منه ٦ و يُعجَبُ ٧ مِن قائلِه و المُلتَفِتِ إلىٰ مِثلِه.

فأمّا تَحريمُ الدُّبِّ و القِردِ و الفيلِ فكتحريم^ كُلِّ مُحرَّمٍ في الشَّريعةِ، و الوَجهُ في التَّحريم لا يَختَلِفُ.

و القَولُ بَانَّها «مَمسوخةً» إذا تَكلَّهنا تَأويلَه أَ حَمَلناه على أنّها كانَت على خِلَقٍ جَميلة أَ غيرِ مَنفورٍ عنها، ثُمَّ جُعِلَت على هذه الصُّورِ المَشينة أَ ، على سَبيلِ التَّنفيرِ عنها و الزِّيادةِ في الصَّدِّ عن الانتفاع بها؛ لأنّ بعضَ الأحياءِ لا يَجوزُ أن

ا. في جميع النسخ سوئ «ب»: «لا تورد». و فيها أيضاً صُحِّحَت الياء بالتاء.

٢٠. معاني الأخبار، ص ٢٨٢. و في مصادر العامة: «لا يُورَد[ن] مُمْرِضٌ علىٰ مُصِح». راجع: صحيح البخاري، ج ٧، ص ١٣٤، ح ١٧٤١؛ صحيح مسلم، ج ٤، ص ١٧٤٣، ح ١٠٤؛ مسند أحمد، ج ١٥، ص ١٤٤، ح ١٠٣٤.
 أحمد، ج ١٥، ص ١٤٩، ح ٩٢٦٣. هذا، و للتفصيل راجع: الأمالي للمرتضى، ج ١، ص ١٣٧٧.
 و ج ٢، ص ٢٠٠ - ٢٠٠.

۳. في «د»: «تحريك»

في تكملة الأمالي: «نقول».

٥. في «ب»: «فأمّا القول الذي نطق بأنّ الجرّيّ مسخ الجحدة».

افي «ألف»: -«منه».

نى تكملة الأمالى: «و يُتعجّب».

هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «كتحريم».

في تكملة الأمالي: - «تأويله».

۱۰. في «ب»: «حميل».

١١. في «ألف، ب»: «المسيئة». و في «ط»: «المسنية». و في تكملة الأمالي: «الشنيئة».

يَكُونَ غيرَه \علَى الحَقيقةِ، و الفَرقُ بَينَ كُلِّ حَيِّينِ مَعلومٌ ضَرورةً، فكَيفَ يَجوزُ \ أن يَصيرَ حَيُّ حَيِّاً آخَرَ غيرَه ؟ و إذا أُريدَ بالمَسخِ هذا فهو باطل، و إن أُريدَ غيرُه نَظَرنا فيه.

و أمّا البِطّيخة ، فقد يَجوزُ أن يَكونَ أميرُ المؤمنينَ صَلَواتُ اللهِ عليه "لمّا ذاقَها و نَفَرَ عن  $^4$  طَعمِها و زادَت كَراهيّتُه له  $^6$  قالَ: «مِن النارِ و آلِي النارِ»؛ أي: هذا مِن طَعامِ أهلِ النارِ، و ممّا لا يَليقُ بعَذابِ أهلِ النارِ؛ كما يَقولُ أحَدُنا ذلكَ فيما يَستَريبُه  $^6$  و يَكرَهُه. و يَجوزُ أن يَكونَ فَورانُ الدُّخانِ عندَ الإلقاءِ لها كانَ علىٰ سَبيلِ التَّصديقِ لقوله  $^6$  عليه السلامُ: «مِن النارِ و  $^{1}$  إلَى النارِ» و إظهارِ مُعجِزِ له.

فأمّا ١١ ذَمُّ الأرضينَ ١٦ السَّبِخةِ و القَولُ بأنّها جَحَدَت الوِلايةَ؛ فمَتىٰ لَم يَكُن مَحمولاً مَعناهُ على ما قَدَّمناهُ مِن جَحدِ أهلِ ١٦ هذه الأرضِ و سُكَانِها الوِلايةَ، لَم يَكُن مَعقولاً؛ و يَجري ذلك مَجرىٰ قَولِه تَعالىٰ: ﴿وَكَأَيِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ﴾. ١٤

١. استَظهر في حاشية «ب»: «عينه»؛ استظهاراً خاطئاً.

٣. في تكملة الأمالي: «عليه السلام».

ء. في «ب»: – «له».

في تكملة الأمالي: «ما».

۲. في «ط»: «تجوز». ٤. في «ب»: «من».

ي . ٦. في تكملة الأمالي: - «و».

٨. في تكملة الأمالي: «يستوبئه».

٩. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «له» بدل «لقوله».

١٠. في «بُ» و تكملة الأمالي: - «و».

المالى: «و أمّا».

ب ١٢. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «الأرض».

۱۳. في «ألف»: - «أهل».

١٤. الطلاق( ٦٥): ٨. و قد مضى الكلام في الآية في ص ١٩٣ ـ ١٩٤.

و أمّا إضافةُ اعتقادِ الحَقِّ إلىٰ بَعضِ البَهائِمُ ( واعتقادِ الباطلِ و الكُفرِ إلىٰ بعضِ آخَرَ، فمِمّا تُخالِفُه العُقولُ و الضَّروراتُ؛ لأنّ هذه البَهائمَ غيرُ عاقلةٍ و لاكاملةٍ و لا مُكلَّفةٍ ، فكيفَ تَعتقِدُ حَقّاً أو باطلاً؟ و إذا وَرَدَ التَّرُ في ظاهرِه شَيءٌ مِن هذه المُحالاتِ إمّا اطُرِحَ أو تُؤُوِّلَ علَى المَعنَى الصَّحيحِ، و قد نَهجنا طَريقَ التَّأويلِ و بَيّنَاكيفَ الوُصولُ " إليه.

فأمًا حِكايتُه تَعالىٰ عن سُلَيمانَ عليه السلامُ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمْنَا مَنطِقَ الطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هذَا لَهُوَ الفَصْلُ المُبِينُ ﴾ أَ، فالمُرادُ به أَنّه عُلِّمَ ما يُفهَمُ به مَنطِقُ الطَّيرِ، و ما تَنطِقُ الطُّيورُ به ° و تَتداعىٰ في أصواتِها و أغراضِها و مقاصدِها بما يَقَعُ منها مِن صِياح، علىٰ سَبيل المُعجزةِ لسُليمانَ عليه السلامُ.

فأمّا الحِكايةُ عن النَّملةِ بأنّها قالَت: ﴿يَا أَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ ﴿ آ ، فَقَد يَجُوزُ أَن يَكُونَ المُرادُ به أَنّه ظَهَرَ منها دَلالةُ القَولِ علىٰ هٰذا المعنىٰ و أشعَرَت باقيَ النَّملِ، و خَوَّفتَهم مِن الضَّرَرِ بالمُقامِ، و أنّ النَّجاةَ في الهَرَبِ إلىٰ مَساكنِها ؛ و يَكُونَ إضافةُ القَولِ إليها مَجازاً و استعارةً ، كما قالَ الشاعرُ:

# و شَكا إلَيَّ بعَبرةٍ ^ و تَحَمحُم ٩

هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «هذه الأجناس» بدل «البهائم».

خي «ج، د»: «أورد».
 خي تكملة الأمالي: «التوصل».

٤. النمل (٢٧): ١٦.

٥. في تكملة الأمالي: «أنه عُلّم ما يفهم به ما ينطق به الطير و تتداعي...».

٦. النمل (٢٧): ١٨.٧. في تكملة الأمالي: «فتكون».

٨. في «ألف، ب»: «بعيره».

٩. في «د»: «و لحميحم». و الشعر لعنترة بن شداد، و المصراع الثاني: «فازْوَرٌ مِنْ وَقْعِ القَنا بلبانه»
 و الضمير في «شكا» راجع إلى الأدهم، و هو فرس عنترة على ما في لسان العرب، ج ١٢٠ ص ٢١٢ (دهم).

و كَما قالَ الآخَرُ:

## و قالَت لكَ العَينانِ: سَمعاً و طاعةً ٢

و يَجوزُ أيضاً أن يَكونَ وَقَعَ مِن النَّملةِ كلامٌ ذو حُروفٍ مَنظومةٍ - كَما يَتكَلَّمُ أَحَدُنا " - يَتضمَّنُ المَعانيَ المذكورةَ، و يَكونَ ذلكَ مُعجِزاً السُلَيمانَ عليه السلامُ؛ لأنَّ الله تَعالىٰ سَخَّرَ له الطَّيرَ و أَفهَمَه مَعانيَ أصواتِها علىٰ سَبيلِ المُعجِزِ له. ٥ و لَيسَ هذا بمُنكَرٍ؛ فإنَّ النُّطقَ بمِثلِ هذا الكلامِ المَسموعِ مِنَا لا يَمتَنعُ وُقوعُه مِمّن لَيسَ بمُكلَّفٍ بمُنكَرٍ؛ فإنَّ النُّطقَ بمِثلِ هذا الكلامِ المَحنونَ و مَن لَم يَبلُغِ الكمالَ مِن الصَّبيانِ قد و لا كاملِ العَقلِ؛ ألا تَرىٰ أنَّ المَجنونَ و مَن لَم يَبلُغِ الكمالَ مِن الصَّبيانِ قد يتكلَّمونَ بالكلامِ المُتضمِّنِ للأغراضِ، و إن كانَ التَّكليفُ و الكمالُ عَنهم زائلينِ. و القولُ فيما حُكيَ عن الهُدهُدِ يَجري على " الوجهَينِ للذَينِ ذَكرناهما في النَّملةِ، فلا حاجةَ بِنا إلىٰ إعادتِه . ٧

فأمّا ^ حِكايتُه عنه ٩ أنّه ١٠ قالَ: ﴿ لَأُعَذَّبَنَّهُ عَذَاباً شَدِيداً أَقْ لأَذْبَحَنَّهُ ١١ ﴾ ١٢٠ وكيفَ

في تكملة الأمالي. و جميع المصادر التي عثرنا عليها: «له».

٢. الشاعر غير معلوم، و المصراع الثاني: «و أَبْدَتْ كمثلِ الدُّرِّ لمّا يُتُقَبِ»، و في بعض الكتب: «و حَدَّرتا كالدُّرِّ»، و في بعضها «و أَسْبَلَتا بالدرّ». راجع: الخصائص لابن الجنّي، ج ١، ص ٢٢ ـ ٢٣؛ لسان العرب، ج ١١، ص ٥٧٢ و ٥٧٥؛ تاج العروس، ج ١٥، ص ٦٣٧ و ٦٤٠؛ النهاية لابن الأثير، ج ٤، ص ١٣٤ (قول)؛ المسائل السروية للمفيد، ص ٥٠.

في تكملة الأمالي: «معجزة».

۳. فی «ب»: + «بما».

٦. في «ألف»: «عنه على». و في «ب»: «عن».

٥. في «ب»: – «له». ،

ني تكملة الأمالي: «إعادتهما».

هي تكملة الأمالي: «و أمّا».

في تكملة الأمالي: - «عنه».

١٠. في «ج»: - «أنّه».

١١. في تكملة الأمالى: + ﴿ أَوْ لَيَأْتِيَنِّي بِسُلْطَانِ مُبِينٍ ﴾.

١٢. النمل (٢٧): ٢١.

يَجوزُ أَن يَقُولَ الْفَكُ فِي الهُدهُدِ، وهو غيرُ مُكلَّفٍ و لا يَستَحِقُّ مِثلُه العَذابَ؟ فالجوابُ عَنه: أَنَّ «العَذابَ» اسم للضَّرَرِ الواقع و إِن لَم يَكُن مُستَحَقَّا ، و لَيسَ عَالَجري مَجرَى «العِقابِ» الذي لا يَكونُ إلّا جَزاءً على أمر تقدَّم ؛ فليسَ عَيمَتَنِعُ أَن يَكونُ مَعنى ﴿ لا عُذَبَتُه ﴾ أي و لا يَكونُ الله شبحانه أباحَه ذلك الإيلام يكونَ معنى ﴿ لا عُذَبتُه ﴾ أي و لا لأ و يكونَ الله شبحانه أباحَه ذلك الإيلام له ، كَما أباحَه الذَّبح لا لضربٍ مِن المصلَحةِ ، و الله العاداتُ و تَظهَرُ على منافعِه و أغراضِه . و كُلُ هذا لا يُنكَرُ في نَبيًّ مُرسَلِ تُخرَقُ اله العاداتُ و تَظهَرُ على يدِه المُعجِزاتُ ؛ و إنّما يَشتَبِهُ العلى قَوم يَظنونَ اللهُ هذه الحِكاياتِ تَقتَضي كُونَ النَّملةِ و الهُدهُدِ مُكلَّفَين ١٢ ، و قد بَيَّنَا أَنَّ الأمرَ بخِلافِ ذلك .

ا. في تكملة الأمالي: «أن يكون».

هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: - «الواقع».

٣. في «ج»: - «أمر».

في تكملة الأمالي: «و ليس».

٥. في «د»: – «أي».

٦. في تكملة الأمالي: «تعالىٰ قد» بدل «سبحانه».

في «ب»: «الذبيحة». و في «ط»: «الذبحة».

٨. في تكملة الأمالي: - «و».

۹. في «ب»: «تخرّق». و في «ج»: «لخرق».

۱۰. في «ألف»: «اشتبه».

١١. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «فظنّوا».

۱۲. في «ألف»: «متكافين». و في «ط»: «متكلّفين».

### المَسألةُ العاشرةُ

# [نَفيُ تَحريفِ القُرآنِ]

ما القولُ فيمَن اعتَقَدَ أَنَّ القُرآنَ لَيسَ علىٰ كمالِه و تمامِه، و أَنَ ترتيبَه و تأليفَه لَيسا علَى الصَّحيحِ عندَ اللهِ تَعالىٰ مِن نظامِه؛ و استَشهَدَ علىٰ ذلكَ بقولِ اللهِ تَعالَى الذي يَشهَدُ به اللهِ علىٰ أهلِ الكِتابَينِ المُتقدِّمينِ بالتَّحريفِ لهُما و النَّقصِ منهما، و بقولِ النبيِّ صلّى اللهُ عليه و آلِه: «لتَسلُكنَ الشننَ الذينَ مِن قَبلِكم، حَذوَ النَّعلِ بالنَّعلِ و القُذَّةِ بالقُذَّةِ، حتَّىٰ لَو أَن الحَدَهم دَخَلَ في جُحرِ ضَبِّ لَدَخلتموه» ، و بما وَرَدَ عن الأثمةِ عليهم السلامُ مِن الأخبارِ في هذا المَعنىٰ اللهُ فهل ذلك دَليلً

۱. في «د»: -«به».

في جميع النسخ سوى «د»: «الكتاب»؛ و فيها: «الكتابين».

۳. في «ب، ط»: «لتسكن».

٤. في «ألف، ط»: «لأِنْ» بدل «لو أنّ». و في «ب»: - «أنّ»، و في «د»: «لأنّ» بدل «لو أنّ».

صحیح ابن حبان، ج ١٥، ص ٩٤، ح ٢٠٠٢؛ سنن الترمذي، ج ٤، ص ٤٧٤، ح ٢١٨٠؛ و ج ٥، ص ٢٦٤، و ٢٦٩ و ج ٦، ص ٢٠٤، ح ٢٠٤٠؛ و ج ٦، ص ٢٠٤، ح ٢٠٩١؛ و ج ٦، ص ٢٠٤، ح ٢٠١٠؛ و ج ٧، ص ٢٠١٠؛ و ج ٢، المستدرك ع ٢٠١٠؛ و ج ٧، ص ٢١٨ - ٣؛ المستدرك على الصحيحين، ج ١، ص ٢١٨ - ٢١٩، ح ٤٤٤ ـ ٤٤٥؛ و ج ٢، ص ٢٣٢١، ح ٢٢١٨؛ و ج ٤، ص ٢٠٥، ح ٤٤٠٨، و ص ٢١٥، ح ٨٤٤٨.

٦. راجع: الفقيه، ج ١، ص ٢٠٣، ح ٦٠٩؛ عيون أخبار الرضا عليه السلام، ج ٢، ص ٢٠٠\_٢٠٢،

مُستَمِرٌ يَشهَدُ بصِحَةِ اعتقادِه \، أو غيرُه \ الصَّحيحُ دونَه، أو الاعتقادُ فاسدُ بالجُملة؟

فإن يَكُن ذلكَ دَليلاً صَحيحاً، أحرِزِ المَثْوبةَ بالتَّأْكيدِ لمَعانيهِ ، و الإرشادِ إليه، و الزيادةِ فيه؛ و إن كانَ باطلاً، دُلَّ على في بُطلانِه بواضحِ بَيانِه، و ذِكرِ ما يَجِبُ الاعتمادُ عليه.

و تَطوَّلْ بِتأُوُّلِ ۚ قَولِهِ عَزَّ و جَلَّ \*: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ ^، و قَولِه تَعالىٰ: ﴿لَا يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ <sup>6</sup>، علىٰ ما يُطابِق ما يورِدُه · ١ في مَعناه.

و إن يَكُن الاعتقادُ لِما تَقدَّمَ ١١ ذِكرُه مُستَحيلاً، و الأَدِلَةُ المُقدَّمُ شَرِحُها غيرَ مُستَمِرَةٍ، أُعرِبْ عن استحالةِ ذلكَ و فَسادِه، و وُجوبِ الرُّجوعِ عن اعتمادِه، إن شاءَ اللهُ تَعالیٰ.

 <sup>◄</sup> ح ١؛ كمال الدين، ج ٢، ص ٣٤٥\_ ٣٤٦، ح ٣١؛ علل الشرائع، ج ١، ص ٢٠٩ ـ ٢١٠، ح ١٢؛
 كتاب سليم، ج ٢، ص ٥٩٩، تفسير العياشي، ج ١، ص ٣٠٣\_ ٣٠٤، ح ٦٨.

١. في جميع النسخ سوى «ب»: «بصحته اعتقاده»؛ و فيها: «بصحته اعتقاد».

۲. في «ب»: «غير».

٣. في «ألف»: «لمعاينة».

٤. في «ألف، ب، ط»: «فإن».

<sup>0.</sup> في «ب»: - «عليٰ».

٦. في «ألف»: «و يُطوِّل بتأول». و في «ب»: «و تطول بتأويل».

نی «ب»: «تعالیٰ».

٨. الحجر (١٥): ٩.

٩. فصّلت (٤١): ٤٢.

١٠. كذا في جميع النسخ: و الصواب: «تورده».

١١. في «ألف، ب، ط»: + «من».

#### الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ \_:

إعلَمْ أنّه لا بُدَّ مِن بَيانِ أمرَينِ في هذه المَسألةِ:

أَحَدُهما: أَنَّ هٰذَا القُرآنَ المَوجودَ بَينَ الدَّفَتَينِ كلامُ اللَّهِ تَعالَى الذي نَـزَلَ بــه جَبرَثيلُ عليه السلامُ.

و الأمرُ الآخَرُ: أنّه جَميعُ ما أنزَلَه اللّهُ تَعالىٰ مِن القُرآنِ؛ لَم يَلحَقْه نَقصٌ و لا تَلمّ، و أنّه لا زيادةَ في هذا القُرآنِ علىٰ هذا المَوجودِ المَتلةِ .

# [في بَيانِ أَنُّ القُراَنَ الذي بَينَ الدَّفْتَينِ هوَ كلامُ اللهِ تَعالىٰ ]

فأمًّا الدَّليلُ علَى الفَصلِ الأوّلِ، فهو النَّقلُ المُتواتِرُ المُتَظاهِرُ؛ لأنَّ نَقلَ القُرآنِ يَشْتَرِكُ فيه العامِّيُ و العِلْيُ و الغِلْيُ و الغِلْيُ و الغِلْمُ و الجاهلُ، و قد نَقلَ الخَلقُ كُلُّهم النَّقلَ الموجِبَ للعِلمِ المُثمِرَ لليَقينِ المُزيلَ للشَّكُ و الرَّيبِ أنَّ هٰذا القُرآنَ كُلُّهم النَّقلَ الموجودَ في المُصحَفِ هو الذي كانَ يُقرأُ على عهدِ الرسولِ صلّى اللَّهُ عليه و آلِه، و يُتلى في المَحاريبِ؛ و يَتدارَسُه الحُفّاظُ، و يُفزَعُ إليه و عُروبَه و غَزواتَه و الأحكامِ، كَما نَقلوا هِ هِجرةَ الرَّسولِ صلّى الله عليه و آلِه و حُروبَه و غَزواتَه و وَفاتَه و أحوالَه الظاهرة و سيرتَه المَعلومة، و كَما نَقَلَ الناقلونَ كُتُبَ المُصنَفينَ و دَواوينَ الشُعراءِ و خُطَبَ الخُطبَاءِ و رَجزَ الرُّجازِ و البُلدانَ العَظيمة و الحَوادثَ و دَواوينَ الشُعراءِ و خُطَبَ الخُطبَاءِ و رَجزَ الرُّجازِ و البُلدانَ العَظيمة و الحَوادثَ المَشهورة؛ فالتَّشَكُكُ في القُرآنِ كالتَّشَكُكُ في جَميع ما عَدَّدناه.

۱. في «ب»: - «للشك».

۲. في «ب»: – «القرآن».

٣. في «ألف»: «رسول الله».

في «ألف، ط»: «و يفزع عليه». و في «ب»: «و يفرغ عليه».

في «ألف، د»: «نقل». و في «ب»: «يقول». و في «ط»: «نقول».

آ. فی «ب»: «و زجر الزجار». و فی «د»: «و رجز الرجزاز».

بَل للقُرآنِ علىٰ ذلكَ كُلُه المَزيّةُ الظاهرةُ؛ لأنَّ العِناية به أقوىٰ و الدَّواعيَ إلىٰ ضَبطِه و حِفظِه أكثَرُ؛ لأنّه يَتضمَّنُ الأحكامَ الشَّرعيّةَ التي يُغزَعُ في كُلِّ حالٍ اليها، و يُعوَّلُ عنها علىٰ ظواهرِه و ألفاظِه، و لأنّه مُعجِزةٌ باقيةٌ و حُبجّةٌ على النُّبوَةِ مُستَمِرةٌ؛ حتىٰ أنَّ عُلماءَ المُتكلِّمينَ لمَا كابَرَ واحِدو النَّبوةِ في إعجازِ القُرآنِ أو التَّحدي به قالوا لهم: «نَحنُ نُعرِضُ لكم عمّا مَضىٰ ، و نَتحدّىٰ في هذه الأزمنةِ به؛ لأنّه باقٍ مُستَمِرٌ ، فإذا عَلِمنا عَجزَ كُلِّ فَصيحٍ بَليغٍ علىٰ تَطاولِ الأيّامِ عن مُعارَضتِه ، فَطَعنا علىٰ ثُبوتِ الحُجّةِ في النُّبوةِ» ، و لَيسَ يوجَدُ هذا و لا بَعضُه فيما تَظاهرَ نَقلُه مِن الحَوادثِ و الوقائعِ و البُلدانِ و الكُتُبِ المُصنَّفةِ و الأشعارِ المُرصَّفةِ. ٧ و إذا كانَ مِن الحَوادثِ و الوقائعِ و البُلدانِ و الكُتُبِ المُصنَّفةِ و الأشعارِ المُرصَّفةِ. ٧ و إذا كانَ الضَّبطُ لذلكَ أجمَعَ لا خَفاءَ فيه و الشكُ فيه مُرتَفِعٌ ، فأولىٰ أن يَكونَ ذلك في القُرآنِ مع مَزاياه الظاهرةِ.

فإن قيل: ألّا استَدلَلتم على هذا الفَصلِ بإجماعِ الأُمّةِ عليه؛ لأنّها لا تَختَلِفُ في أنَّ هذا المَوجودَ في المُصحَفِ كلامُ اللهِ، و إنّما يَختَلِفونَ فيما زادَ عليه؟

قُلنا: الأصلُ في الدِّلالةِ ما ذَكرناه و بَيِّنّاه؛ و لَو عَوَّلنا علَى الإجماعِ أيضاً فيه، لَجازَ؛ لأنَّ مَن خالَفَ مِن أصحابِنا خاصّةً \_ في تَغييرِ كلماتٍ مِن هٰذا المَوجودِ،

۱. في «د»: «المزيلة».

ني جميع النسخ سوئ «ج»: - «حال».

قى «ألف»: «و يعدل» بإهمال النقط فى الياء.

٤. في «ألف»: «و حجّته».

٥. في جميع النسخ سويٰ «د»: «كابروا».

٦. في «ج»: «على».

٧. في جميع النسخ سوئ «ج»: «الموصفة». و رَصَّفَ الشيءَ و رَصَفَه، ضَمَّ بعضه إلى بعض.
 راجع: لسان العرب، ج ٩، ص ١١٩؛ تاج العروس، ج ١٢، ص ٢٣٢ (رصف).

و تبديلِها، و تحريفِها عمّا أُنزِلَت عَليه \_شاذٌ لا يُعوَّلُ علىٰ خِلافِ مِثلِه. لٰكِنَا إذا عَوَّلنا في هذا الفَصلِ علىٰ هذه الطَّريقةِ، و زَيَّفنا خِلافَ مَن خالَفَ فيها و شَذَّ عنها، جازَ أَن يُعوَّلَ في الفَصلِ الثاني \_و هو نَفيُ النُّقصانِ، و أَنّه لا زيادةَ علىٰ هذا المَوجود \_علىٰ هذه الطَّريقةِ، فلا يُجعَلَ خِلافُ مَن خالَفَ في ذلك \_ علىٰ هذا المَديثِ مِن أصحابِنا \_مؤثِّراً في هذا الإجماعِ، كَما لَم نَجعَلُه مؤثِّراً في الفَصلِ الأوّلِ.

# [نَفيُ الزيادةِ و النُقصانِ عنِ القُرآنِ]

و " أمّا الدّلالة على الفصل الثاني، فهو أنّا نعلَمُ أنّ كُلَّ حادثٍ وَقَعَ ظاهراً فاشياً فلا بُدَّ مِن نَقلِه النَّقلَ الذي يوجِبُ العِلمَ و يُثلِجُ الصَّدرَ و يَقطَعُ العُذرَ؛ فإذا فَقَدنا نقلَه على انتفائه؛ ولهذا نقطَعُ على انتفائه؛ ولهذا نقطعُ على النفائه؛ ولهذا نقطعُ على الله على أنّه لا بلد بَينَ واسِطٍ و بَغدادَ أكبَرُ منهما، ولا غَزاةَ \* ولا حَربَ للنبيّ صلى الله على أنّه لا بلد بَينَ واسِطٍ و بَغدادَ أكبَرُ منهما، ولا غزاة \* ولا حَربَ للنبيّ صلى الله عليه و آلِه إلا ما نُقلَ و عُرِف، ولا حادثة عظيمة ظاهرة " إلا ما قد رُويَ عليه و دُون، ولا خَليفة للنبيّ عليه السلامُ غيرُ مَن سُطِرَ و ذُكِرَ، و بهذه الطَّريقة يُعلَمُ أنّ القُرانَ لَم يُعارَضْ بما هو أفصَحُ منه، ثُمَّ كُتِمَ ذلكَ و طُويَ لبَعضِ الأغراضِ. و بنظير المنافي على ما ضُبِطَ

ا. في «ج»: «و لا».

٢. في جميع النسخ سوى «د»: «لم يجعله».

۳. في «ألف»: - «و».

٤. في «ب»: «يقطع».

o. في «ألف»: «و لا غزاء».

<sup>7.</sup> في «ج»: - «ظاهرة».

في «ب»: «و نظير».

و تداوَلَ، و أنّه لَم يَكُن في زَمنِ جَريرٍ و الفَرَزدَقِ ٢ شاعرٌ أشعَرُ منهما و أعلى طَبقةً و أَظَهَرُ مَزِيةً كُتِمَ أَمرُه و طُوِيَ شِعرُه حَسَداً له و مُنافَسة ٣ ثمَّ استَمَرَّ ذلكَ. و ما الأمانُ ـ لَو لا الطَّريقةُ التي ذكرناها ـمِن أن يكونَ «كِتابُ سيبوَيهِ» ٤ على أضعافِ حَجمِه، فعَمَدَ بعضُ حاسِديه و أعدائه إلى أحسَنِه و أجمَعِه لمَذاهبِ العَربيّةِ ٥ فنقَصَه ٥ و حَذَفَه، و صادَفَ ذلك قُوّةً منه و بَسطةً فاستَمَرً ٧ له؟

- ٢. أبو فرّاس، همّام بن غالب بن صعصعة بن ناحية الدارميّ التميميّ البصريّ، المعروف بالفرزدق، شاعر، من النبلاء، من أهل البصرة. و هو صاحب جرير. له أثر عظيم في اللغة. كان يُقال: لولا شعر الفرزدق لذهب ثُلث لغة العرب، و لولا شعره لذهب نصفُ أخبار الناس. توفي بالبصرة سنة ١١٠ هـ، و له قصيدة مشهورة في فضل الإمام زين العابدين. راجع: العبر، ج ١، ص ١٥٤ الأعلام للزركلي، ج ٨، ص ٩٣.
  - ٣. في «ب»: «و منافيه».
- 3. أبو بشر سيبويه عمرو بن عثمان بن قنبر الفارسي، ثمّ البصري. إمام النحو؛ قد طلب الفقه و الحديث مدّة، ثمّ أقبل على العربيّة، فبرع و ساد أهل العصر، و ألّف فيها كتابه الكبير. استملى على حمّاد بن سلمة، و أخذ النحو عن عيسى بن عمر، و يونس بن حبيب، و الخليل، و أبي الخطّاب الأخفش الكبير. و قد جمع يحيى البرمكيّ ببغداد بينه و بين الكسائي للمناظرة بحضور سعيد الأخفش و الفرّاء، و جرت مسألة الزنبور ـ و هي مشهورة ـ و تشاجرا طويلاً، و تعصّبوا للكسائي دونه، ثمّ وصله يحيى بعشرة آلاف. فسار إلى بلاد فارس، فمات بشيراز فيما قيل. قبل: سمّي سيبويه؛ لأنّ وجنتَيه كانتا كالتفاحين، بديع الحسن. مات سنة ١٨٥ ه. و قيل: سمّي منبويه؛ لأنّ وجنتَيه كانتا كالتفاحين، بديع الحسن. مات سنة ١٨٥ ه. و قيل: سنة ١٨٨ ه. فقيل: عاش اثنتين و ثلاثين سنة. و قيل: نحو الأربعين. راجع: سير أعلام النبلاء، ج ٨، ص ٣٥١ ـ ٣٥٠، الرقم ٧٠٤.
  - ٥. في «ج»: «الغريبة». ٦. في «ب»: «فنقضه».

١. أبو حزرة، جرير بن عطية بن حُذيفة الخطفيّ بن بدر الكلبيّ اليربوعيّ البصري، من تميم، شاعر زمانه. مدح يزيد بن معاوية، و خلفاء بني أُميّة، و شعره مدوَّن. عاش عمرَه كلَّه يُناضل شُعراء زَمنه و يساجلهم \_ و كان هَجّاءٌ مُرّاً \_ فلم يثبت أمامَه غيرُ الفرزدق و الأخطل. توفي باليمامة في سنة عشر و مائة، بعد الفرزدق بشهر. راجع: سير أعلام النبلاء، ج ٤، ص ٥٩٠ \_ ١٩٥، الرقم ٢٢٧؛ الأعلام للزركلي، ج ٢، ص ١٩٥.

٧. في «ب»: «و استمرّ».

و كذَٰلكَ القَولُ في كُتُبِ الفِقهِ و العُلومِ و الآدابِ. و هٰذا مِن قائليهِ و مُرتَكِبيهِ دُخولٌ في مَذهبِ السُّمَنيَّةِ \ دافِعي \ الأخبار و الذينَ يَذهَبونَ إلىٰ أنَّ الحَقَّ موقوفٌ علىٰ ما شُوهِدَ و عُوينَ دونَ غيره.

و للقُرآنِ المَزيّةُ الظاهرةُ و الرُّتبةُ الراجحةُ علىٰ جَميعِ ما عَدَّدناه مِن كُتُبِ العُلماءِ و دَواوينِ الشُّعراءِ؛ لأنَّ الداعيَ إلىٰ نَقلِ القُرآنِ و ضَبطِه و كمالِه و تَمامِه دينيُّ شَرعيُّ تُرجىٰ فيه الجَنّةُ و يُخافُ النارُ، و لَيسَ كذلكَ الدَّواعي إلىٰ نَقلِ العُلومِ و الأدابِ و الأشعارِ؛ لأنَّ الأغراضَ فيها دُنيويّةٌ، و نَقلَها علىٰ حَقائِقها عَيْرَجِعُ إلَى العاداتِ و مَجاريها، و القُرآنُ يُشارِكُ هٰذه الأُمورَ في دَواعيها و البَواعثِ علىٰ نَقلِها، و يُفرَدُ عنها بالدَّواعي الدينيّةِ القَويّةِ.

و الأصلُ في الطَّريقةِ التي سَلَكناها العِلمُ بالمُدرَكاتِ؛ لأنَّ أَحَـدَنا يَـعلَمُ مـا يُدرِكُه إذا تَكامَلَت شَرائطُه، و يَعلَمُ نَفيَ ما لا اللهِ يُدرِكُه و يَقطَعُ علَى انتِفائِه. فالطَّريقُ إلَى العِلم بالمُدرَكِ هو أن يَكونَ مِن قَبيلِ ما لَو حَضَرَ لَوَجَبَ إدراكُه؛ فمَتىٰ حَضَرَ

<sup>1. «</sup>السَّمَنيَّة»: قومٌ من أهل الهند، دهريّون؛ قال الجوهري: «فرقة من عَبَدة الأصنام تقول بالتناسخ، و تنكر وقوع العلم بالأخبار». و قال الأسفرائيني: «هم قومٌ كانوا قبل الإسلام، ينفون النظر و الاستدلال، و يقولون بقِدم العالم». و قيل: هي منسوبة إلى سومنات، و هو اسم لصنم عظيم من أصنام الهنود، و معناه: صاحب القمر، و قد هدمه مرّة السلطان محمود الغزنويّ عام 213 هجريّة، و للشاعر «فرّخي سيستاني» قصيدة مشهورة في ذلك. راجع: الصحاح، ج ٥، ص ٢١٣؛ لمسان العرب، ج ١٣، ص ٢٢٠ (سمن)؛ التبصير للأسفرائيني، ص ١٤٩؛ كشّاف اصطلاحات الفنون و العلوم، ج ١، ص ٢٧٦.

٢. في «ألف»: «دافع».

٣ في «ألف، ب، ط»: «لِأَمن».

٤. في «ب»: + «و».

<sup>0.</sup> في «ط»: «شكلناها».

٦. في «ب»: - «لا».

أدركناهُ و عَلِمناهُ اإذا تَكامَلَت الشَّرائطُ، و مَتىٰ لَم نُدرِكْ ما هذه صِفتُه قَطَعنا علىٰ نَفيِه و أَنّه لَيسَ بحاضرٍ لنا؛ و نَجعَلُ النقاءَ الإدراكِ له و العِلمِ به طَريقاً إلَى انتفاءِ حُضورِه إذا كانَ مِمَا لَو حَضَرَ لأُدرِكَ و عُلِمَ. وكذلكَ القولُ فيما طَريقُه الأخبارُ أنَّ كُلَّ شَيءٍ لَو وَقَعَ لَوَجَبَ نَقلُه و العِلمُ به.

فإن قيلَ: الفَرقُ بَينَ ما ذَهَبنا إليه في نُقصانِ القُرآنِ و بَينَ ما أَلزَمتُموناه عَمِن مُعارَضةِ القُرآنِ و بَينَ ما أَلزَمتُموناه عَمِفَ مُعارَضةِ القُرآنِ و تَجويزِ بُلدانِ و وَقائعَ و حَوادثَ و مُلوكٍ زائدةٍ علىٰ ما عُرِفَ و نُقِلَ، أَنّا نَعلَمُ ضَرورةً في كُلِّ ذلكَ أنّه لَم يَكُن و نَقطَعُ عليه، و أنتم لا تَعلَمونَ و لا تَتمكَّنونَ مِن ادّعاءِ مِثل ذلكَ في نُقصانِ القُرآنِ؛ لثُبوتِ الخِلافِ فيه.

قُلنا: الطَّريقُ إلَى العِلمِ بنَفي جَميعِ ما ذَكرناه هو أنّه لَو كانَ لَوَجَبَ نَقلُه و ظهورُه على وَجهٍ يُوجِبُ العِلمَ؛ فإذا لَم يَكُن ذلكَ، عَلِمنا نَفيَه؛ و هذه الطَّريقةُ قد أفسَد تموها على أنقُسِكم؛ لِتجويزِكم أن يُكتَمَ مِن القُرآنِ ما كانَ ظاهراً فلا نَجِدَه في النَّقلِ المُفضي إلَى العِلمِ. و مَن أفسَدَ طَريقَ عِلمٍ بشَيءٍ مَخصوصٍ، لا يَجوزُ أن يَكونَ عالِماً به.

و هذا كَما نَقولُ لِمَن خالَفَنا في الرُّؤيةِ: إذا جَوَّزتَ حُضورَ جِسم كَثيفٍ مِن غيرِ أَن تُدرِكَه، و كانَ ° صَحيحَ البَصرِ مع ارتفاعِ المَوانعِ كُلِّها، فأجِزْ أَن يَكونَ بَينَ يَدَيكَ فيلٌ يَرقُصُ و أَنهارٌ جاريةٌ و جِبالٌ راسيةٌ و أنتَ لا تَراها؛ لأنَّ الله تَعالىٰ لَم يَفَعَلْ لَكَ الإدراكَ!

ا. في «ألف، ب، ط»: - «و علمناه».

۲. في «ب»: - «و».

٣. في «ج»: «و يجعل». و في «ط» بإهمال النقط في النون.

في «د»: «التزمتموناه».

٥. كذا في جميع النسخ، و الصواب: «و كنت».

فإذا قالَ لَنا: أَعلَمُ ضَرورةً أَنَّه لَيسَ بَينَ يَدَيُّ جَبلٌ و لا فيلٌ، فبِهٰذا العِلمِ آمَنُ ممّا ذَكرتُموه.

قُلنا: طَريقُ العِلمِ إلى نَفيِ المُدرَكاتِ قد أفسَدتَه على نفسِكَ؛ لأنّني إنّما أعلَمُ أنّه لا مُدرَكَ بحضرتي إذا كُنتُ عالِماً بأنّه لَو كانَ حاضراً لأدرَكتُه؛ و إذا جَوَّزتُ أن يَحضُرَ، فلا أُدرِكَه مع ارتفاعِ المَوانعِ سَدَدتُ الطَّريقَ إلَى العِلمِ بانتفائه؛ و لهذا لا يَعلَمُ الضَّريرُ بأنّه لا جِسمَ بحَضرتِه؛ لأنّه لا يُجوِّزُ أن يَكونَ بَينَ يدَيه؛ لأنّه " يَعلَمُ أنّه متىٰ كانَ أدرَكَه و عَلِمَه. فلا يَسلَمُ لكَ العِلمُ بنَفيِ البُلدانِ و الحَوادثِ و مُعارَضةِ القُرآنِ مع إفسادِ الطَّريقِ إلى العِلم بانتفاءِ ذلك.

فإن قالوا: نَحنُ نَعتَمِدُ في نَفي ذلكَ كُلِّه علَى الإجماعِ الذي قد دَلَّ الدَّليلُ عندَنا علىٰ أنّ الحُجّةَ فيه.

قُلنا: و هذا أطرَفُ و أعجَبُ؛ لأنه لَو كانَ الطَّريقُ اللَّهِ العِلمِ بنَفيِ ما ذكرناه الإجماع لَوَجَبَ فيمَن لا يَعرِفُ حُجّيةً الإجماع مِن الخَلقِ أجمَعينَ أن لا يَعلَموا آما ذكرناه، و يَشُكّوا فيه، و يُجوِّزوا جميعَ ما عَدَّدناه؛ لأنّ حُجّيةً الإجماعِ عندَ الإماميّة إنّما تَستَنِدُ إلىٰ وُجودِ إمامٍ مَعصومٍ في كُلِّ زَمانٍ، و عندَ مُخالِفيهم أنْ دَليلَ

۱. فی «ب»: «فهذا».

٢. في جميع النسخ: + «لا»؛ و مقتضى السياق أن تحذف. و قد جاء في المغني، ج ٤، ص٤٤: «و كذلك لما جوّز الضرير أن يحضره الجسم و إن لم يره، لم يحصل له العلم بأنه لا جسم بحضرته».

٣. الأنسب إضافة «لا»، فتكون العبارة: «لأنّه لا يعلم».

في «ألف»: «الطريقة».

٥. في «ب، ج، ط»: «حجّة».

٦. في «ج»: «ألا يعلم».

٧. في «ب، ج، ط»: «حجّة».

الإجماع القُرآنُ أو السُّنَّةُ، و البَراهِمةُ ٢ و المُلحِدةُ ٣ و كُلُّ مُخالفٍ في الشَّريعةِ يَنفي طَرِيقَ حُجّيّةٍ ٤ الإجماع، و يَعلَمُ نَفيَ جَميع ما عَدَّدناه، كَما يَعلَمُ نَفيَ ما لا يُدرِكُه ° مِن الأجسام الكِثافِ؛ فلو كانَ هذا مُعلَّقاً بالإجماع، لارتَفَعَ العِلمُ عمن لا يُصحِّحُ الإجماعَ ، و لا يَراه حُجّةً . و لا فَرقَ بَينَ مَن نَفيٰ عمّن خالَفَ في حُجّيّةِ ٦ الإجماع العِلمَ بنَفي البُلدانِ و الحَوادثِ و الوقائعِ الزائدةِ علىٰ ما<sup>v</sup> عَلِمناه و جَوَّز شَكُّهم في ذلكَ و بَينَ مَن نَفيٰ عَنهم العِلمَ بالمُدرَكاتِ.

و قد كانَ يَنبَغي علىٰ هذه الطريقةِ الفاسدةِ أن يَكونَ مَن شَكُّ في وُجودِ إمام مَعصوم في كُلِّ زَمانٍ بَعدَ أن كانَ عالِماً به، و مَن شَكَّ في صِحّةِ النبوّةِ بَعدَ عِلم بها، أن يَشُكُ في بُلدانٍ زائدةٍ و حوادثَ و مُلوكٍ غيرِ مَن عَرَفناه؛ ^كَما يَشُكُ \_عندَ شَكِّه في النُّبوّةِ ـ في الشَّرائع وكُلِّ مُتعلِّقٍ بها و مَبنيٍّ عليها، و المَعلومُ خِلافُ ذلكَ.

فإن قيلَ: كَيفَ تُقدِمونَ ٩ علىٰ أن تَدَّعوا ١٠ أنَّ المَنقوصَ مِن القُرآنِ لَم يُنقَلْ؛ و قد نَقَلَت الشِّيعةُ مِن طُـرُقِها ألفاظاً كَثيرةً رَوَوها أنَّها ١١ كانَت مِن جُـملةِ

۱. في «ألف»: «و».

٢. البَراهِمَةُ: قبيلة بالهند فيهم أشراف أهل الهند، و يقولون: إنهم من ولد «بَرَهمي» ملك من ملوكهم قديم. و لهم علامة ينفردون بها، و هي خيوط ملوّنة بحمرة و صفرة يتقلّدونها تقلّد السيوف. و هم يقولون بالتوحيد على نحو قولنا إلَّا أنَّهم أنكروا النبوَّات. الفِصَل في المِلْ و الأهواء و النِّحَل، ج ١، ص ٨٦.

قى «ج»: «و الملحدة و البراهمة» بتقديم و تأخير.

في «ب، ج»: «حجّة».

٦. في «ألف، ب، ج»: «حجّة».

۸. في «ب، ط»: «عرفنا».

۱۰. في «ب»: «أن يدّعوا».

۱۱. في «ب»: «إنّما».

٥. في «ألف»: «لا يدرك».

افي «ألف»: – «ما».

٩. في «ب»: «يقدمون». و في «ج»: «تقدّمون».

القُرآنِ، ﴿ و نَقَلَ رُواةُ العامّةِ أيضاً شَيئاً كَثيراً مِن هذه الألفاظِ مِمّا لَيسَ بثابتٍ في المُصحَفِ و لا مَوجودٍ في ٢ جُملتِه؟ ٣

قُلنا: أوّلُ ما نَقولُه عَ في هذا السُّوَالِ أنّ الشَّيعة لا تَدَّعي أنّ كُلُّ ما نُقِصَ مِن القُرآنِ و حُذِفَ قد وَرَدَت الأخبارُ به؛ بَل يَذهَبونَ إلىٰ أنّ الذي تَضمَّنَت الأخبارُ المُنقولةُ ذِكرَه مِن هٰذه الألفاظِ قَليلٌ مِن كَثيرٍ و جُزءٌ مِن كُلِّ، و قد صَرَّحوا بأنَّ في

<sup>1.</sup> إنّ لأحمد بن محمّد بن سيّار المعروف بالسيّاري كتاباً يُسمّى بـ «القراءات»، كما يسمّى بكتاب «التنزيل و التحريف»، جمع فيه كثيراً من الأحاديث الواردة في هذا الباب؛ و هو كما قال النجاشيّ و الشيخ في فهرستهما: «ضعيف الحديث، فاسد المذهب، مجفوّ الرواية، كثير المراسيل». و قد استثنى المشايخ من روايات كتبه حذا الكتاب و غيره - ما كان فيه من غلو و تخليط، كما أنّ ابن الوليد - شيخ الصدوق رحمهما الله -استثنى من رواية «محمّد بن أحمد بن يحيى الأشعري» ما رواه عن بعض الرجال، و منهم السيّاريّ، و قد حكى الشيخ في فهرسته عن الصدوق رحمه الله أنّ ما استثناه شيخُه ابنُ الوليد من رواية محمّد بن أحمد الأشعريّ هو الذي فيه تخليط. راجع: رجال النجاشي، ص ٨٠، الرقم ١٩٢، و ص ٨٤٨، الرقم ١٩٣٠؛ الفهرست للطوسي، ص ٥٠، الرقم ٢٠٠؛ و ص ٢٠، الرقم ٢٠٠، و قد طَبَعَ هذا الكتاب نشرُ «دار بريل» برايدن» في سنة ٢٠٠٩.

۲. في «د»: «من».

٣. سيأتي من المصنف رحمه الله طرف منها. راجع: صحيح البخاري، ج ٨، ص ١٦٨، ح ١٨٣٠؛ لمصنف لعبد الرزاق، ج ٧، ص ١٦٨، ح ١٨٣٦؛ مجمع الزوائد، ج ٧، ص ١٦٨، ح ١٨٦٠؛ الأم المضافعي، ج ٧، ص ١٤٨؛ سنن ابن ماجة، ج ١، ص ١٢٥، ح ١٩٤٤؛ تفسير بحر العلوم للسمرقندي، ج ٣، ص ٧٧؛ معرفة السنن و الآثار، ج ٣، ص ١١٠، ح ١٩٥٨؛ كنز العمال، ج ٢، ص ٤٨٠، ح ١٥٥٧؛ و ص ٥٦٧، ح ١٤٧٤؛ و ج ٦، ص ٢٠٨، ح ١٥٣٧؛ الدر المنثور، ج ٤، ص ١٢٠، و ج ٦، ص ٥٥٩؛ و ج ٨، ص ١٩٦، و ١٩٩٨.

٤. في «ب»: «نقول».

ه. يعني من ذهب من الشيعة إلى نقصان القرآن، لا كلّهم؛ فإنّه سوف يأتي أنّ الذين صرّحوا بنقصان القرآن هم قوم من أصحاب الحديث من الإماميّة، دون محققيهم و متكلّميهم.

٦. في «ألف»: + «كلّ ما نقص».

السُّوَر القِصار ما كانَ كسورةِ البقرةِ طولاً و أنَّه نُقِصَ منه حتَّى انتَهيٰ إلىٰ هذه القِلَّةِ. ١ و مَن كانَ هذا مَذهبَه ٢ لا يَنفَصِلُ بهذا الانفصالِ، و كلامُنا مُتوَجِّهٌ علَيه و لازمٌ له. ثُمَّ لَو سَلَّمنا أنَّ جَميعَ ما نُقِصَ مِن القُرآنِ قَد نُقِلَت ألفاظُه في أخبارِهم، معلومٌ أنَّ هذه أخبارُ آحادٍ، لا توجِبُ عِلماً، و لا تُتلِجُ صَدراً، و لا تَقطَعُ عُذراً، و لا يُعمَلُ " إلَّا علىٰ أنَّها بَريئةً ٤ مِن ضَعفِ الطَّرُقِ و تُهَمةِ الناقلينَ و تَخليطِ المُخبرينَ، و لَيسَت كذلكَ عندَ التَّصَفُّح و التَّأمُّلِ، و أحسَنُ أحوالِها أن توجِبَ الظُّنَّ البّعيدَ عن العِلم اليَقينِ. و قد بَيِّنَا أَنْ كُلِّ أمرٍ وَجَبَ نَقلُه إذا وَقَعَ [و] انتشارُه و حُصولُ العِلم به، يَجِبُ° نَفيُه إذا لَم يُنقَلْ علىٰ هذا الوَجهِ، و لا فَرقَ في وُجوبِ القَطع علىٰ نَفيِه بَينَ أَن لا يُنقَلَ أصلاً و بَينَ أن يوجَدَ نَقلُه في الآحادِ؛ ألا تَرىٰ أنّ مُعارَضةَ القُرآنِ ـ و هي مِن الباب الذي إذا وَقَعَ وَجَبَ ظُهورُه و نَقلُه علىٰ وجهِ الظُّهورِ و الانتشارِ ـ لا فَرقَ في وُجوبِ نَفينا لها بَينَ أن لا يَنقُلَها ناقلٌ و يَذكُرُها ذاكِرٌ و بَينَ أن يَنقُلَها الواحدُ و الإثنانِ؟ لأنَّ ما يَجِبُ نَقلُه علىٰ وَجهٍ مَخصوصٍ و كَيفيّةٍ مُعيَّنةٍ، لا فَرقَ بَينَ أَن يُنقَلَ<sup>٦</sup> علىٰ وَجهٍ يُخالِفُ ٢ تلك الكَيفيّةَ و بَينَ أَن لا يُنقَلَ جُملةً.

راجع: المصنف لعبد الرزّاق، ج ٧، ص ٣٢٩، ح ١٣٣٣؛ المستدرك على الصحيحين، ج ٢، ص ٤٥٠، ح ٤٥٥٪ ح ٣٥٥٤؛ تهذيب الآثار للطبري، ج ٣، ص ٣٣٨، ح ٢٥٨. تهذيب الآثار للطبري، ج ٣، ص ٢٧٨. ح ٢٧٨ ح ٢٩٨٤ و ٤٢٩٤ و ٢٨٤٤ السنن الكبرى للبيهقي، ج ٨، ص ٢١١، ح ٢٦٨٠ ؛ السنن الكبرى للنسائي، ج ٤، ص ٢٧١، ح ٢٥١٠. السنن الكبرى للنسائي، ج ٤، ص ٢٧١، ح ٢٥١٠. في «ألف»: + «و».

٣. في جميع النسخ سوى «ب»: «و لا تعمل».

في جميع النسخ سوى «ألف»: «برية». و الظاهر أن في العبارة سقطاً.

٥. في «ألف»: «وجب».

٦. في «ج، ط»: «أن تنقل».

٧. في «ب»: «مخالف».

و لِصحّةِ ﴿ هٰذه الطَّريقةِ لا يُلتَّفَتُ إلىٰ نَقلِ الآحادِ لبُلدانٍ ۗ و وَقائعَ و حَوادثَ زائدةٍ علىٰ ما عَرَفناه و عَهِدناه؛ لأنَّ هٰذا البابَ الذي إذا وَقَعَ وَجَبَ تَظاهُرُ النَّقلِ به و تَداوُلُ الكُلِّ له، و لا يَجوزُ أن يَقِفَ علَى الآحادِ، فإذا فَقَدنا هٰذه الطَّريقةَ فيه قَطَعنا علَى انتِفائِه، و صارَ نَقلُ الآحادِ فيه كأنّه لَم يَكُن.

## [بَيانُ الفَرقِ بينَ النَّصُ الجَليِّ و أخبارٍ نُقصانِ القُرآنِ ]

فإن قيلَ: هٰذاكلامُ مَن قَد نَشِطَ لنَقضِ "أُصولِه في الإمامةِ و الاستنادِ إلىٰ أُصولِ المُعتَزِلةِ؛ لأنّهم يُعوِّلُونَ وَ في دَفعِ النَّصِّ الجَليِّ علىٰ أميرِ المؤمنينَ صَلَواتُ اللّهِ عليه و سَلامُه الذي تَنفَرِدُ الشَّيعةُ الإماميّةُ بنقلِه على لا مِثلِ هٰذه الطَّريقةِ بعَينِها؛ فيقولونَ: لَو كانَ النبيُ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه و سَلَّم النَّسَ الإمامةِ و الخِلافةِ بَعدَه بِلا فَصلٍ اللهُ مُصرِّحاً غيرَ مُعرِّضٍ ، و أظهرَ ذلك و أعلنَه ، لَوَجَبَ أن تَنقُلَه الأُمّةُ بأسرِها ، و لا يَختَصَّ بالإماميّةِ دونَ غيرِها . و يَقولونَ: لا فَرقَ بَينَ مُدَّعي هٰذا النَّصِّ و صُورتُه هٰذه و بَينَ مُدَّعي مُعارَضةِ ١٢ القُرآنِ و بُلدانٍ زائدةٍ علَى البُلدانِ .

ا. فى «ألف، ب» و ظاهر «ط»: «واضحة».

<sup>.</sup> ۲. فی «ب:«ببلدان».

۳. في «د، ط»: «لنقص».

في «ألف، د»: «يقولون».

في جميع النسخ سوى «ج»: - «و سلامه».

ا في «ألف»: «تتفرد».

٧. في جميع النسخ سوى «ج»: - «على».

۸. فی «ب»: + «نصّ».

۹. في «ج»: + «قد».

٠١. في «ب، د، ط»: - «نصّ». و في «ج»: + «علىٰ أمير المؤمنين صلّى الله عليه و سلّم».

۱۱. في «ب»: - «بلا فصل».

۱۲. فی «ب»: «معارضته».

و يَكيلُونَ بالصاع الذي كِلتُم لَنا به في هٰذه الشُّناعاتِ و النَّكيراتِ.

قُلنا: ما نَشِطناً لنَقضِ أصولِنا و لا للاسلاخِ عن مَذاهبِنا، و إنَّما لَم تَفهَموا عَنَا ما النَّصُّ الجَليُّ الصَّريحُ الذي تَنفَرِدُ الإماميّةُ خاصّةٌ به؛ فقد عُرِفَ أنَّ أبا جعفر ابنَ قِبةَ الرازيَّ وحمه الله كانَ يَذهبُ فيه إلىٰ أنَّ النبيَّ عليه السلامُ لَم يَقُلُه مَ بمشهدٍ مِن جَميع كُلُّ مَن سَمِعَ منه خَبرَ الغَديرِ و خَبرَ تَبوكَ ، و أنَّه رحمه الله قال: غيرُ مُمتَنعٍ أن يَكونَ عليه السلامُ نَصَّ بهذا الضَّربِ مِن النَّصِّ مُ بَينَ يدَي قال: غيرُ مُمتَنعٍ أن يَكونَ عليه السلامُ نَصَّ بهذا الضَّربِ مِن النَّصِّ مُ بَينَ يدَي جَماعةٍ مِن أصحابِه يَصِحُ نَقلُها و يَجِبُ العِلمُ بخبرِها، و إن كانَت طائفةٌ مِن الأُمّةِ مُنكِرةً لهذا النَّصِ و [مؤثِرةً] العدولَ عن روايتِه، و إن كانَ البعضُ الآخرُ منها قدرواه و نَقلَه [و لَم يَفطِن بما عليه فيه] لهذا الاختصاصِ الذي ذَكرَه؛ لأنه لَم يَجر

ا. في «ألف، د، ط»: «لنقص».

خی «ب»: «لم یفهموا عنّا اما». و فی «ط»: «لم یفقموا عنّا ما».

قى «ألف»: «تتفرد».

٤. أبو جعفر محمّد بن عبد الرحمٰن بن قبة الرازي، متكلّم عظيم القدر، حسن العقيدة، قوي في الكلام. كان قديماً من المعتزلة، فتبصر و انتقل إلى القول بالإمامية و حسنت بصيرته. و قد سمع الحديث و أخذ عنه ابن بطة. له كتاب الإنصاف في الإمامة، و كتاب المستثبت (نقض كتاب أبي القاسم البلخي)، كتاب الردّ على الزيدية، كتاب الردّ على أبي علي الجبائي، المسألة المفردة في الإمامة. راجع: رجال النجاشي، ص ٣٧٥ ـ ٣٧٦، الرقم ١٠٢٣؛ فهرست كتب الشيعة و أصولهم للطوسى، ص ٣٨٩، الرقم ٥٩٧.

٥. في «ألف، ب، ط»: «نقله» بدل «لم يقله».

نع «ب»: «جمع». و الصواب حذفها أو حذف «كلّ».

٧. هذان الخبران بحسب الاصطلاح يدخلان تحت عنوان «النصّ الخفيّ»، فيكون المراد: أنّ النبيّ صلّى الله عليه و آله لم يقل النصّ الجليّ بمشهد جميع من سمع منه النصّ الخفيّ.

أي النص الجلى.

٩. ما بين المعقوفين استفدناه من الشافي، ج ٢، ص ٦٨.

١٠. الظاهر أنّ في العبارة سقطاً.

في الأصل مَجرى تلكَ الأخبارِ الظاهرةِ الفاشيةِ كخبر الغَدير و تَبوكَ ٢.

و علىٰ هٰذه الطُّريقةِ التي اختارَها أبو جعفر رحمه الله مَعلومٌ ضَرورةٌ الفَرقُ بَينَ النَّصِّ الجَلِّي و بَينَ نَقل القُرآنِ؛ لأنَّ النَّصَّ اختَصَّ بأدائه وسَماعِه قَومٌ بأعيانِهم، و القُرآنَ مؤدًّى إِلَى الخَلق، مَحجوجٌ به الكَبيرُ و الصَّغيرُ و الفَصيحُ و الأعجَميُّ، مَنشورٌ في الآفاقِ و بَينَ كُلِّ مَلإِمِن الناسِ، يُقرأَ في الصَّلَواتِ و يُتليٰ في المَساجدِ و يَحفَظُه الحُفَاظُ ٣ و يُلقِّنُه المُلقِّنونَ دائماً دائباً بلا فُتورِ و لا انقطاع و لا إخلالٍ و لا إغبابٍ 4، فكيفَ يَجري نَقلُ ذلكَ مَجرىٰ ٥ نَقل خَبرِ سَمِعَته جَماعةٌ مَخصوصةٌ مِن النبيِّ صلَّى اللَّهُ عليه و آلِه في مَقام واحدٍ بغَيرِ تَكرُّرٍ و لا تَردُّدٍ؟ و كَيفَ يَجوزُ أن يَجريَ أَحَدُ الأمرَينِ فيما فيه مِن جَحدٍ و تَناسٍ و إعراضٍ ٦ و إنكارِ مَجرَى الآخَرِ؟ علىٰ أَنْ نَقلَ النَّصِّ الجَليِّ علىٰ طَريقةِ أبى جعفرِ رحمه اللَّه قد قَطَعَ العُذرَ، و أَثْلَجَ الصَّدرَ، و أُوجَبَ العِلمَ، و أَزالَ الشُّكَّ؛ لتَواتُر الشِّيعةِ الإماميّة به، و خَـبرُ بعضِها <sup>٧</sup> يوجِبُ العِلمَ عن كُلِّها، و هذا غيرُ مَوجودٍ في نقُصانِ القُرآنِ و مُعارَضتِه و البُلدانِ الزائدةِ و الحَوادثِ المُدَّعاةِ.

فأمّا مَن لَم يَسلُكْ طَريقةَ أبي جعفرِ رحمه الله مِن أصحابِنا و قالَ: «إنّ النَّصَّ

۱. في «ألف»: «ذلك في» بدل «تلك».

نى «ألف»: «التبوك».

٣. في «ط»: «الألفاظ».

٤. في جميع النسخ سوئ «ج»: «و لا إغياب». و أغب القوم: جاء يوما و ترك يوما. راجع: لسان العرب، ج ١، ص ١٣٦ (غبب).

٥. في «ألف»: – «مجرىٰ».

ألف»: «و اعتراض».

۷. فی «د»: - «بعضها».

الجَليَّ وَقَعَ بِمَحضرٍ مِن جَميعٍ مَن سَمِعَ و شُوفِهَ الْبَخبِرِ الغَديرِ»، فإنما الله أن يَقولَ: هذا النَّصُّ الذي تَفرَّدَت الشَّيعةُ به و تواتَرَت بنَقلِه قد رَواه كثيرٌ مِن رُواةِ العامَةِ مِن طَريقِ الآحادِ، و إنّما خالَفوا في تَأويلِه؛ و لَيسَ يَمتَنِعُ أن يُعرِضَ عن نقلِه مُعرِضونَ، لبَعضِ الأغراضِ المَعروفةِ، فلا يَخرُجَ عمّا حَكَمنا به في العاداتِ و أقسامِ الضَّروراتِ؛ لأنّه لمّا كَتَمَه قَومٌ و أعرَضوا عن نقلِه، قامَ به آخرونَ، فنقَلوه و أقسامِ الضَّروراتِ؛ لأنّه لمّا كَتَمَه قَومٌ و أعرَضوا عن نقلِه، قامَ به آخرونَ، فنقَلوه و تواتَروا به و نَشَروه علىٰ وجهٍ يوجِبُ العِلمَ و يُزيلُ الرَّيبَ و و لَيسَ هذا و لا بعضُه مَوجوداً فيما بَيَنّاه مِن نُقصانِ القُرآنِ و مُعارَضتِه و سائرِ ما عَدَّدناه مِن المَحوادثِ و البُلدانِ و غيرِها.  $^{V}$  و قَد بَيَّنّا أنَّ الكِتمانَ و الإعراضَ مَ قَد يَتِمُّ فيما لا يَتكرَّرُ و لا يَتردَّدُهُ و إنّما يَحدُثُ دَفعةً واحدةً ، و لا يَتِمُّ مِثلُ ذلكَ في المُتردِّدِ و هو أيضاً فَرقٌ بَيِّنٌ واضحٌ.

### [إنكارُ قِيامِ إجماعِ الإماميّةِ على نُقصانِ القُرآنِ ]

فإن ١١ قيلَ: قَد أبطَلتم مِن نُقصانِ القُرآنِ ما هو إجماعٌ للشِّيعةِ الإماميّةِ؛ لأنّهم

۱. في «ب»: «و سوته».

خي «ب، ج، ط»: «و إنّما».

۳. في «ألف»: -«به».

في «ب»: «خاف».

هی «ب»: «الریبة».

نی «ب»: «عددنا».

في «ألف»: «و غيرهما».

٨. في «ألف»: «و الأغراض».

في «د»: – «و لا يتردد».

۱۰. في «د»: + «و».

۱۱. في «ب»: «و إن».

مُجمِعونَ \علىٰ هٰذا المَذهبِ و غيرُ مُختَلِفينَ فيه، و مِن مَذهبِكم أنَّ الإجماعَ لا يَكُونُ إِلَّا علَى الحَقِّ.

قُلنا: مَعاذَ الله أن تُجمِعَ عُلَماءُ الشَّيعةِ الإماميّةِ على ما قَد عُرِفَ بالأدِلّةِ الواضحةِ بُطلاتُه! و ما صَرَّحَ مِن أصحابِنا بالقَولِ بنُقصانِ القُرآنِ إلاّ قَومٌ مِن أصحابِ الحديثِ، الذينَ لا يَفقَهونَ ما يَقولونَ، و لا يَعلَمونَ إلى ما يَذهَبونَ؛ و إنّما دأبُهم تقليدُ الحديثِ، و التَّسليمُ لِما في الرِّوايةِ مِن حَقِّ و باطلٍ آ و غَثَّ و سَمينٍ، مِن غيرِ تَفكُّرٍ و لا تَدبُّرٍ؛ و مَن هٰذه صِفتُه لا يُعَدُّ في خِلافٍ و لا إجماع.

فأمّا ّ عُلماءُ أصحابِنا و مُتكلِّمو فِرقتِنا و نُظّارُ أهلِ مَذهبِنا ـكَأبي جعفرِ ابنِ قِبةَ و أبي الأحوَصِ ً و بَني نَوبَختَ ° و مَن تَقدَّمَ علَيهم و تأخَّرَ عن زمانِهم، رَضيَ اللّٰهُ

ا. في جميع النسخ سوى «ج»: «مجموعون».

۲. في «د»: - «و باطل».

٣. في «ج»: «و أمّا».

٤. في «ب، ج»: «الأخوص». و أبو الأحوص المصري داود بن أسد بن أعفر، شيخ جليل فقيه متكلّم من جلّة متكلّم يالإماميّة، و من أصحاب الحديث، ثقة ثقة. لقيه الحسنُ بن موسى النوبختي و أخذ عنه، و اجتمع معه في الحائر، و كان ورد للزيارة. و أبوه «أسد بن أعفر» من شيوخ أصحاب الحديث الثقات. له كتب منها: كتاب في الإمامة على سائر من خالفه من الأمم، و كتاب مجردالد لائل و البراهين. راجع: رجال النجاشي، ص ١٥٧، الرقم ٤١٤؛ النهرست للطوسى، ص ٥٣٨، الرقم ٨٧٨.

٥. بنو نوبخت جماعة، و كان جدّهم نوبخت على دين المجوسيّة، و كان في علم النجوم نهاية، و كان محبوساً بسجن الأهواز، و له قصّة مع أبي جعفر المنصور، فلما ولّي المنصور الخلافة صار إليه نوبخت و أسلم، فكان منجّماً له و مولى. فكان من متكلّمي بني نوبخت: «الحسن بن موسى أبو محمّد النوبختي» ابن اخت أبي سهل بن نوبخت، و هو المتكلّم المبرّز على نظرائه في زمانه، قبل الثلاث مائة و بعدها. و من متكلّميهم أيضاً: «أبو سهل إسماعيل بن عليّ بن إسحاق بن أبي سهل بن نوبخت»، كان شيخ المتكلّمين من أصحابنا و غيرهم ببغداد، و متقدّم إسحاق بن أبي سهل بن نوبخت»، كان شيخ المتكلّمين من أصحابنا و غيرهم ببغداد، و متقدّم

عن جَماعتِهم \_ فما نَعرِفُ لهُم قَولاً صَريحاً في نُقصانِ القُرآنِ بنَفي و لا إثباتٍ ؟ فكَيفَ يَدَّعي مُدَّع الْ أَنَّ الإماميَةَ مُجمِعةٌ علَى القَولِ بنُقصانِه ، و العُلماءُ الذين هُم العُمدةُ " في الإجماع لا نَعرِفُ مَذاهبَهم في هذا البابِ؟!

# [جَوابُ نَقضيُ علىٰ مَنِ ادْعىٰ حُصولَ نَقصِ القُرآنِ في أيّامِ عُثمانَ ]

ثُمَّ يُقالُ لِمَن ذَهَبَ إلىٰ هٰذا المَذهبِ الفاسدِ: إذا جَوَّزتَ أن يَكُونَ النبيُّ صلّى اللهُ عليه و آلِه قد أدّىٰ جَميع القُرآنِ إلىٰ جَميعِ الأُمّةِ، و بَلَّغَهم إيّاه كما أُوجِبَ عليه، و أُثبِتَ و تُليّ و حُفِظَ و قُرئَ كذلك، و استُمعَ و تُعلّمَ عليه و تُلقِّي وسارَ إلَى عليه، و أُثبِتَ و تُليّ و حُفِظَ و قُرئَ كذلك، و استُمعَ و تُعلّمَ عليه و تُلقِّي وسارَ إلَى البُلدانِ و الأمصارِ، و استَمَرَّت الحالُ علىٰ ذلك إلىٰ أن قُبِضَ النبيُّ عليه السلام، و في أيّام أبي بَكرٍ و عُمَرَ و صَدرٍ مِن أيّامِ عُثمانَ، إلىٰ أن تَعرَّضَ لتَغييرِ المَصاحفِ و تَمزيقِها و حَذفِ ما زادَ على المَوجودِ في هذا المُصحَفِ، فتَمَّ له هذا، و صارَ المعروفُ ما دَوَّنه، و المُنكرُ ما اطَّرَحَه، و نُسيَ ما عَدا هذا المَوجودَ ؛ فألّا أجزتَ أن يَكونَ ما جَمَعَه عُثمانُ قَد حُذِفَ منه أيضاً بَعدَ عُثمانَ حُذوفٌ آكثيرةً،

ح النوبختيين في زمانه. و منهم أيضاً: «أبو الحسن موسى بن الحسن بن محمّد بن العباس بن إسماعيل بن أبي سهل بن نوبخت، المعروف بابن كبريا»، كان حسن المعرفة بالنجوم، مفوّهاً عالماً. راجع: رجال النجاشي، ص ٣١ ـ ٣٢، الرقم ٨٦؛ و ص ٣٣ ـ ٢٤، الرقم ١٤٨؛ و ص ٤٠٧؛ الرقم ١٠٨؛ الرقم ١٠٨؛ و ص ١٢١، الرقم ١٢١؛ تاريخ مدينة دمشق، ح ٣٣، ص ٢٢٤، الرقم ٢٦٤؛ الأعلام للزركلي، ج ٢، ص ٢٢٤.

في جميع النسخ سوىٰ «ب»: «مدّعى».

نى «ط»: «و العلم».

٣. في «ألف»: - «هم العمدة».

في «ب»: - «إلىٰ». و في «د»: - «هذا».

في «ألف»: «كما لو وجب».

٦. في «د»: «حذف».

فإن وَقَعَت الإجابةُ إِلَى التزامِ هذا السؤالِ، لَزِمَ مِثْلُ "ذلكَ في كُلِّ كِتابٍ مُصنَّفٍ و شِعرٍ مُدوَّنٍ و أدبٍ مَسطورٍ و كلامٍ مَذكورٍ؛ حتى تَرتَفِعَ الثَّقةُ بجَميعِ مُخبَرِ الأخبار و يُلحَقَ بالشَّمَنيّةِ. ٦ و إن لَم يُجيزوا ذلكَ، طُولِبُوا بالفَرقِ بَينَه و بَينَ ما أجازوه؛ فإنّهم لَن يَجدوه.

فإن فَرَّقوا بَينَ الأمرَينِ بأنَّ القُرآنَ الذي جَمَعَه عُثمانُ قَد تَطاوَلَ الزمانُ ٧ بِتِلاوتِه و تَداوُلِه على هذا الوَجهِ، فلا يُمكِنُ فيه التَّبديلُ، و لا يَستَمِرُّ فيه التَّحريفُ.

قُلنا: و القُرآنُ المُنزَلُ علَى النبيِّ عليه السلامُ أيضاً قَـد كـانَ مَـتلُوّاً مُـتَدارَساً مُتَناقَلاً ^ مُتَداوَلاً في ابتداءِ نُزولِه بمَكّةَ و إلىٰ شَطرِ أيّامٍ عُثمانَ، فلا يَـتِمُّ التَّـبديلُ و التَّحريفُ المُدَّعَيانِ.

فإن قيلَ: و لِمَ أنكرتُم أن يَكونَ ما حُذِفَ و طُوِيَ مِن القُرآنِ إِنَما حُذِفَ في البَداءِ الأمرِ و في أيّام النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه \* ثُمَّ استَمَرَّ الأمرُ عليه ؟ فلا يَجِبُ

۱. في «ب»: + «العلماء».

۲. في «ب»: «و المنافقين».

۳. في «ب»: - «مثل».

٤. في «ب»: «ترفع».

<sup>0.</sup> في «ب»: «مخبري».

٦. قد تقدّم توضيحه قُبيل هذا في ص ٢٠٧.

في «ألف»: «الزمن».

٨. في «ب»: «متثاقلاً».

٩. في «ج»: «و سلم» بدل: «و آله».

أن يَتِمَّ في هٰذا المُصحَفِ المَجموع ۚ مَا تَمَّ فيما تَقَدَّمَ.

قُلنا: هذا أعجَبُ مِن كُلِّ شَيءٍ مَضَىٰ ؛ لأنّ القُرآنَ إنّما أنزَلَه اللّهُ تَعالىٰ علىٰ نبيّه عليه السلامُ للإبلاغِ و الأداءِ و البَيانِ، فليسَ يَخلو مِن أن يَكونَ هو عليه السلامُ و حُوشِيَ مِن ذلك الكاتِمَ لبعضِه آلمُعرِضَ عن أداءِ جَميعِه، أو يَكونَ صَلَّى اللّهُ عليه و آلِه قد أدّىٰ ذلك و بَلَّغَه غيرَ أنّ قَوماً مِن الأعداءِ كَتَموا ذلك في حَياتِه و بَدَّلوه في أيّامِه.

فلا يَجوزُ أن يَكونَ عليه السلامُ ما بَلَغَ جَميعَ القُرآنِ و صَدَع بأدائه، و هو مَأمورٌ بالأداءِ و الإبلاغِ؛ لأنّ ذلك لا يَجوزُ عليه صلّى اللّٰهُ عليه و آلِه، و لأنّه يَـنقُضُ الغَرضَ في بِعثتِه.

و لا يَجوزُ ـ زائداً علىٰ ذلك، و إن كانَ لَم يَمضِ في الأقسامِ ـ أن يَكونَ تَعالىٰ أنزِلَه إليه لا ليُبلِّغَ الجَميعَ و يُؤَدّيَه، بَل ليُؤَدّيَ بَعضاً و يَكتُم بَعضاً؛ لأنَّ هذا الوَجهَ يَقتَضي كونَ ما أُنزِلَ مِمّا نُهِيَ عن أدائه و إبلاغِه عَبَثاً لا فائدة فيه؛ لأنَّ القُرانَ إنّما أُنزِلَ لِمِمّا نُهِيَ عن أدائه و إبلاغِه عَبَثاً لا فائدة فيه؛ لأنَّ القُرانَ إنّما أُنزِلَ للأداءِ و الإبلاغ، فأيُّ فائدةٍ في إنزالِه و الأمرِ بطيّه؟ و هذا الوَجهُ و الوَجهُ الذي قَبلَه يَقتضيانِ أن لا يَكونَ لعُثمانَ و لا لغيرِه مِمّن يُضافُ إليه نقصُ القُرآنِ ذَنبٌ في نقصِه؛ لأنّه ما نَقَصَ شَيئاً و لا حَذَفَ مَوجوداً، و إنّما النبيُّ عليه السلامُ لَم يُبلِغْ إلّا هذا المَوجودَ؛ إمّا لأنّه عليه السلامُ كُلفَ ذلكَ فقصَّرَ، أو لَم يُكلَفَ "جُملةً ذلك. و في هذا مِن التجاهُل ما فيه.

و إن كانَ الأمرُ علَى الوّجهِ الأخير؛ و هو أنّ النبيَّ صَلَّى اللَّهُ عليه و آلِه بَيَّنَ وبَلَّغَ

١. أي مصحف عثمان.

۲. في «ج»: «لبعض».

۳. في «ب»: «لم تكلّفه».

جَميعَ القُرآنِ، و إنّما بَعضُ أعداءِ أهلِ البيتِ عليهم السلامُ كَتَمَ في تلكَ الحالِ أَلفاظاً و حَرَّفَ مَواضعَ لأغراضٍ له، فهذا الوَجهُ أيضاً ظاهرُ الفَسادِ؛ لأنّ هذا كَيفَ يَتِمُّ في أيّامِ النبيِّ صلّى اللهُ عليه و آلِه و معَ حُضورِه و عَرضِ القُرآنِ عليه و تَداوُلِه و تَناقُلِه، و أنّ كثيراً مِن أصحابِه خَتَموا عليه القُرآنَ دَفَعاتٍ في أوقاتٍ مُختَلِفةٍ؟ و تَناقُلِه، فأيٌ كِتمانٍ يَتِمُّ معَ هذه العِنايةِ و استمرارِ هذه الرَّعايةِ و الكلاءَةِ؟ و هل يَعتقِدُ ذلك و يَخطُرُ ببالِه إلا مَن لا تَحصيلَ له؟ وعلىٰ هذا المَذهبِ أيضاً لا يَنبَغي أن يُضافَ التَّحريفُ إلىٰ عُثمانَ، و لا يُجعَلَ مِن مَعايبِه و مَثالبِه.

## [إبطالُ نُزولِ القُرآنِ بذَمِّ رِجالِ بأعيانِهِم و أسمائِهِم ]

و إنّي لأُطيلُ التَّعجُّبَ مِمّن يَعتَقِدُ مِن أصحابِنا أنَّ اللَّهَ تَعالىٰ أنزَلَ في هٰذا القُرآنِ تَصريحاً بذَمِّ رجالٍ بأعيانِهم و أسمائهم و أنسابِهم مِن غيرِ كِنايةٍ و لا تَعريضٍ، كما يَقولونَ في قولِه تَعالىٰ: ﴿وَ يَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ﴾ ٥، و نَظائره! ٦

وكَيفَ تَقبَلُ عُقولُهم و يَتمثَّلُ في أوهامِهم أنَّ قَوماً قد بَلَغوا الغايةَ القُصوىٰ في الاختصاصِ بالنبيِّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه ' و القُربِ مِنه و التَّماسِّ به و الاشتمالِ عليه، و أنّه عليه السلامُ ^ كانَ علىٰ ظاهرِ الأمرِ يُعظِّمُهم و يُبجِّلُهم و يُوقَّرُهم

۱. في «ب»: «نقص».

<sup>.</sup> ۲. في «ب»: «و صرف».

۳. في «ب»: «ضمّوا».

٤. في «ب»: «لأظنك».

٥. الفرقان (٢٥): ٢٧.

راجع: تفسير القمي، ج ٢، ص ١١٣.

٧. في «ج»: «صلى الله عليه و على آله و سلم».

۸. في «د»: «و ان».

بالأقوالِ و الأفعالِ و في مقالٍ بَعدَ مقالٍ، حتى صارَ هذا التَّوقيرُ و التَّرجيبُ و التَّفخيمُ و التَّعظيمُ سَبباً لاعتقادِ قَومٍ فَضلَهم على أميرِ المؤمنينَ عليه السلامُ أو مُساواتِهم له، و هذا لا يَكونُ إلّا و الاختصاصُ به عليه السلامُ شَديدٌ و الأمرُ الدالُ على فَضلِهم وَكيدٌ؛ فكيفَ يُطابِقُ هذا أن تَنزلَ الآياتُ المُحكماتُ بذَمَهم و تَهجينِهم و النِّداءِ عليهم بأنّهم بُغاةً عُصاةً مُنافِقونَ مُداهِنونَ مُدغِلونَ مُبطِلونَ، ثُمَّ يؤمرَ النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه بتِلاوةِ ذلكَ عليهم، و هو المَأمورُ بمُعارَبتِهم و مُشاوَرتِهم؟

و هَل هٰذه الأقوالُ مِمّا تَجتَمِعُ في قَلبِ عاقلٍ "و لُبٌ مُحصَّلٍ؟ إلّا أن يَقولوا أَ: «إنّ اللّٰه تَعالىٰ أمَرَ النبيَّ صلّى اللّٰه عليه و آلِه أَ بأداءِ القُرآنِ علىٰ وَجهِ التَّصريحِ بالمَدحِ والذَّمِّ، وإنّما أدّاه على الوَجهِ الذي نَسمَعُه الآنَ عليه»! فهذا يَقتضي نَفي التَّحريفِ و نقصِ القُرآنِ عن كُلِّ أَحَدٍ مِن عُثمانَ و غيرِه. وإذا كانَ النبيُّ صلَّى الله عليه و آلِه هو الذي أدّاه [علىٰ وَجهِ الكِنايةِ والتَّعريضِ] في مَوضِعِ التَّصريح، وأجمَلُ أَفي مَوضِع التَّصريح، وأجمَلُ أَفي مَوضِع التَّفصيل، فهو الذي حَرَّفَ و بَدَّلَ \_و حُوشِيَ مِن ذلكَ عليه السلامُ \_

١. في «ب»: «و الترحيب». و رَجَّبَ الإنسانَ و غيرَه هابَه و عَظَّمَه. راجع: لسان العرب، ج ١، ص ٤١١ (رجب).

في «ألف»: «للاختصاص به عليه شديداً». و في «ب، ط»: «شديداً» بدل «شديد».

۳. في «ب»: - «عاقل».

في «ألف»: «أن يقول».

٥. من قوله: «و هل هذه الأقوال» إلىٰ هنا ساقط من «د».

٦. في «د، ط»: «يسمعه».

۷. في «ب»: «على».

٨. في «ألف»: «و الجمع». و في «ب، د»: «و أجمع». و في «ط»: «و أمجمع».

و الذي أمَرَه بذلكَ سَفِهَ \ و عَبَثَ، تَعالَى اللَّهُ عَمَّا يَقُولُ المُبطِلونَ عُلُوٓاً كَبيراً.

و قَد كَانَ لِمَن ذَهَبَ إلىٰ هٰذَا المَذَهبِ الخَبيثِ ۗ أَن يَتَوَصَّلَ إلىٰ ذَمَّ مَن يُريدُ ذَمَّه بالأَدِلَةِ الدَّالَةِ علىٰ ذلكَ، التي لا تُنفضي إلىٰ نَقضِ ۗ الأُصولِ و هَـدمِ أَ الإســلامِ و الشَّكُ في المَعلوماتِ؛ فلَه في ذٰلكَ سَبحٌ طَويلٌ. و نَعوذُ باللَّهِ مِن سوءِ التَّوفيقِ.

# [إلزامُ القائِلِ بنُقصانِ القُرآنِ وُجودَ تَكاليف غَير واصلةٍ إلَينا]

و قَد كَانَ قَديماً يُلزَمُ مَن ذَهَبَ إلىٰ نُقصانِ القُرآنِ أن ° يُقالَ له: «جَوِّزْ أن يَكُونَ فيما نَقَصَ مِنه فَرائضُ و أحكامٌ و شَرائعُ»، و كانوا يَنفَصِلونَ مِن هٰذا الإلزامِ بأن يَقولوا: «لَو وَقَعَ هذا لَكَانَ إمامُ الزَّمانِ يُبيئُه ۚ و يوضِحُ عنه؛ لأنَّ التكليفَ إذا كانَ يَقتَضي عمومَ نَصبِ الأَدِلَةِ للمُكلَّفينَ، مَتىٰ كُتِمَ مِن القُرآنِ ما يَتضمَّنُ فَريضةً و عبادةً لَم يَكُن للمُكلَّفينَ في المُستَقبَلِ لا طَريقٌ إلىٰ مَعرفةِ ما يَلزَمُهم مِن التَّكليفِ، و هٰذا تكليفٌ لِما لا يُطاقُ»، و يُعَوِّلونَ علىٰ هٰذه الطَّريقةِ في الفَصلِ بَينَ العِباداتِ و الأحكام و بَينَ ما يَتضمَّنُ مَدحَ رِجالٍ أو ذَمَّهم.

و هٰذا الجوابُ لا يُنجي مِن لُزومِ السؤالِ إذا رُتَّبَ علىٰ ما نَذكرُه؛ و هو أن يُقالَ: أ لَيسَ^ما حُذِفَ و نُقِصَ مِن القُراَنِ، قد كُنّا مُتعبَّدينَ بتِلاوتِه و بالقُربةِ إلَى اللّٰهِ تَعالىٰ في قِراءتِه و حِفظِه و دَرسِه، و كانَ واجباً علَينا أن نَقرأَه في صَلَواتِنا، و إن

ا. في «ألف، ط»: «سفت».

أى نقصان القرآن.

٣. في «ألف»: - «إلىٰ نقض».

٤. في «ب»: «و عدم».

ه. في «ب»: – «أن».

ألف»: «بينه».

٧. في «ب»: - «في المستقبل».

۸. في «ج»: - «أليس».

كانَ وُجوباً علىٰ طَريقِ التوسِعةِ ؛ لأنَّه واجبٌ له أبدالٌ مَوجودةٌ مَقدورٌ اعلَيها؟ فلا بُدَّ لهُم مِن الاعترافِ بكُلِّ ذلكَ ؛ فحينَئذٍ يُقالُ لهُم اللهُم الفضى الأمرُ إلىٰ مَنعِ المُكلَّفِ العِلمَ بما هو داخلٌ في تَكليفِه ، و مَشروعٌ له ، و مِن جُملةِ ألطافِه ؛ إمّا علىٰ طَريقِ النَّدبِ ، أو علىٰ طريقِ الوجوبِ الموَسَّعِ . و إذا جازَ أن يَنطَويَ على المُكلَّف ِ مع ثَباتِ التَّكليفِ علَى المُكلَّف ِ مع ثَباتِ التَّكليفِ عليه عبَعضُ مَصالِحِه في تَكليفِه ، جازَ مِثلُ ذلكَ في الجَميع .

# [نَفيُ النُّقصانِ عَن القُرآنِ جُملةً و تَفصيلاً ]

فإن قيلَ: أَتَقطَعونَ على صِحّةِ نَقلِ القُرآنِ و العِلمِ به على جُملتِه و تَفصيلِه، أو تَفصيلو، أو تَفصلونَ بَينَ الجُملةِ و التَّفصيلِ؟ فإن قُلتُم بالأوّلِ، لَزِمَكُم أن يَكونَ حُروفُ القُرآنِ و تَفصيلُ أجزائه في العِلمِ به و القَطعِ عليه كالجُملةِ. و هذا مَركَبٌ صَعبٌ؛ و مَتَى اتَّفَقَ في شَيءٍ مِن المَعلوماتِ عِلمُ الجُملةِ و التَّفصيلِ ؟ و إن قُلتم بالأخيرِ، لَزِمَكم أن تُجوّزوا الزيادةَ و النَّقصانَ في الحروفِ اليَسيرةِ و الأجزاءِ القَليلةِ!

قُلنا: العِلمُ اليَقينُ 'مُحيطٌ بالقُرآنِ علىٰ جُملتِه و تَفصيلِه، و الجُملةُ في هذا البابِ لا تُخالِفُ التَّفصيلَ؛ و كَيفَ لا يَكونُ كَذٰلكَ و نَحنُ نَعلَمُ علىٰ هذا الوَجهِ كَثيراً مِن كُتُبِ المُصنِّفينَ و دَواوينِ الشُّعراءِ، حتّىٰ يَشعُرُ أهلُ العِلمِ بذٰلكَ بلَفظةٍ تَزدادُ و تَنقُصُ و تُقدَّمُ أو تُأخَّرُ '؟ و آإذا تَمَّ ذٰلكَ و انتَظَمَ فيما لَيسَ بمُعجِزٍ لنَبيً ولا حُجّةٍ في الشَّرعِ و لا هو أصلٌ في جَميعِ العِباداتِ و الأحكامِ، فكيفَ لا يَجِبُ

ا. في جميع النسخ سوى «ج»: «مقدورة».

۲. في «د»: - «لهم».

٣. في جميع النسخ سوىٰ «ج»: «المعلكات».

٤. في «ب»: «اليقيني».

٥. كذا، و الأنسب: «تُوخر»، أو «تتقدّم أو تتأخر».

٦. في «ب»: «أو».

في القُرآنِ و لَه المَزايا الظاهرةُ بما ذَكرناه؟ أَوَ ما ترىٰ أهلَ العِلمِ بِالقُرآنِ كَيفَ ضَبَطُوا قِراءتَه و إعرابَه و حُروفَه، حتّىٰ عَرَفوا الإجماعَ في ذلكَ و الخِلافَ، و حتّىٰ لَو تَحُدّوا "بحَرفٍ أو إعرابٍ في القُرآنِ لَم يَسبِقُ إليه و لَم يَعَرُبُه أَحَدٌ لَسارَعوا إلىٰ أنّه مَدفوعٌ غيرُ مَعروفٍ فضَبطُ القُرآنِ و حِفظُه و زَمُّه عن تَحريفٍ و تَبديلِ و زيادةٍ و نُقصانٍ قَد زادَ علىٰ كُلِّ مَضبوطٍ مَحفوظٍ مِن عِلمٍ و أدَبٍ.

فأمّا العَجَبُ مِن تَساوي الجُملةِ و التَّفصيلِ في القَطعِ و العِلمِ، فليسَ ذلكَ بعَجَبٍ؛ لأنْ أهلَ العِلمِ بنقلِ «كتابِ سيبوَيهِ» يَعلَمونَ جُملتَه كما يَعلَمونَ تَفصيلَه، وكذلكَ «كِتابُ المُزنيِّ \* في الفِقهِ» و دَواوينُ جَماعةٍ مِن الشُّعراءِ يُعلَمُ علىٰ هذا

۱. في «ج»: - «أهل».

٢. في «ألف»: «للعلم».

۳. في «ب، ج»: «تجدوا».

٤. في «ألف، ب، ط»: + «ان».

٥. من قوله: «لم يسبق إليه» إلىٰ هنا ساقط من «د».

٦. في جميع النسخ سوئ «ج»: «و ذمّه». و زَمَّ الشيءَ: شَدَّه بالزمام. راجع: لسان العرب، ج ١٢، ص ٢٧٢ (زمم).

٧. في «ج»: «لأهل» بدل «لأنّ أهل».

۸. فی «ب»: - «کتاب».

٩. أبو إبراهيم إسماعيل بن يحيى بن إسماعيل بن عمرو بن إسحاق المزني، ناصر مذهب الشافعية. ولد سنة ١٧٥ ه، حدث عن الشافعي و نعيم بن حمّاد و غيرهما. روى و أخذ عنه: ابن خزيمة و الطحاوي و زكريًا الساجي و ابن جوصا و ابن أبي حاتم و و خلائق من علماء خراسان و العراق و الشام. و كان مناظراً محجاجاً. قال الشافعي: لو ناظره الشيطان لغلبه. و قال أيضاً: المزني ناصر مذهبي. صنّف كتباً كثيرة: الجامع الكبير، و الجامع الصغير، و المختصر، و المنثور، و المسائل المعتبرة، و الترغيب في العلم، و كتاب الوثائق، و كتاب العقارب، و كتاب نهاية الاختصار. توفّي في سنة ٢٦٤ ه. راجع: طبقات الشافعية الكبرى، ج ٢، ص ٩٣ ـ ١٠٩٠ الرقم ٢٠.

الوَجهِ حتىٰ لا يُغادِرُ التَّفصيلُ الجُملةَ ، و إن كانَ ذلكَ غيرَ مَوجودٍ ا في كُلِّ المَعلوماتِ؛ لأنَّا لا نَعلَمُ قَطعاً المَعلوماتِ؛ لأنَّا لا نَعلَمُ قَطعاً و بَتاتاً ما جَرىٰ فيها مِن عَددِ القَتلیٰ و ما جَریٰ مِن ذلك علیٰ حَدِّ عِلمِنا بالجُملةِ . و شَرحُ هٰذا البابِ و تَفصيلُه فيه طولٌ؛ و فيما ذكرناه كِفايةً .

# [القَطخ على أنَّ القُرآنَ مَجموعُ في عَهدِ النَّبيِّ ﷺ]

فإن قيلَ: أفتَقولونَ أنَّ القُرآنَ كانَ علىٰ عَهدِ النبيِّ صلّى اللَّهُ عليه و آلِه مُسَوَّراً ٢ مَجموعاً هٰذا الجَمعَ مؤلَّفاً هٰذا التَّاليفَ الذي نُشاهِدُه، أم حَدَثَ ذلكَ بَعدَه؟

قُلنا: الصَّحيحُ الذي لا شُبهةَ فيه علىٰ مَن سَمِعَ الأخبارَ و خالَطَ أهلَ العِلمِ بِالقُرآنِ \_ أَنَّ القُرآنَ مَجموعٌ علىٰ هذه الهَيئةِ و الصَّفةِ في أيّامِ النبيِّ صلّى اللهُ عليه و آلِه؛ و كَيفَ يَخفىٰ علىٰ ذي تَحصيلٍ و قد عَلِمنا ضَرورةً بالأخبارِ المُتَواتِرةِ أَنَّ القُرآنَ كَانَ ۗ يُدرَسُ و يُحفَظُ جَميعُه في تلكَ الأيّامِ، و قَد عُيِّنَ علىٰ جَماعةٍ مِن الصَّحابةِ كانوا يَحفَظونَه أُ كُلَّه، و قد عَرضَ ٥ على ٦ النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه و آله درساً و تِلاوةً جَماعةٌ مِن أصحابِه كابنِ مسعودٍ ٧ و غيرِه، و خَتَموه عليه عِدةً خَتَماتٍ،

ا. في «ألف»: «غير مؤو». و في «ب، د، ط»: «غير مود».

د في «د»: «مستوراً». و سَوَّرَه: جَعَلَ له سُوراً يُحيطُ به. راجع: النهاية لابن الأثير، ج٢، ص ٤٢٠ (سور).

۳. في «ألف»: - «كان».

في «ألف»: «يحفظون».

٥. كذا في جميع النسخ؛ و الصواب: «عرضه».

٦. في «ب»: «عن» بإهمال النقط.

٧. عبد الله بن مسعود بن غافل بن حبيب أبو عبد الرحمٰن الهذلي المكّي، من أصحاب النبيّ
 صلى الله عليه و آله. شهد بدراً، و هاجر الهجر تين. مات بالمدينة سنة ٣٢ه في خلافة عثمان،

و حَفِظُوا مِن كلامِه عليه السلامُ في مَواضِعَ مِن القُرآنِ إذا انتَهُوا إليها في القِراءةِ ما حَفِظُوا، وكانوا يَتَهجَّدونَ بالقُرآنِ ويَقومونَ به في اللَّيلِ و النَّهارِ، ويُذاكِرُ بَعضُهم بَعضاً بما جَرىٰ منه في هذا البابِ؟ و هذا كُلُّه لَولا أنَّه مُسَوَّرٌ مَجموعٌ مَحفوظٌ لا يُتحوَّرُ ولا يُتحيَّلُ. و قد رَوَوا أنَّ النَّبيَّ عليه السلامُ كانَ يأمُرُ عندَ نُزولِ كُلِّ آيَةٍ بِيتَعَوْدُ ولا يُتحيَّلُ. و قد رَوَوا أنَّ النَّبيَّ عليه السلامُ كانَ يأمُرُ عندَ نُزولِ كُلِّ آيَةٍ بإثباتِها فيما يَليقُ بها مِن السُّورِ، ويَقولُ عليه السلامُ: «أثبتوها في مَوضِعِ كَذا»، وكانَ لَه عليه السلامُ وإنَّما قلَّ تَدوينُ القُرآنِ ويُثبتونَه عليه السلامُ؛ لأنّه صلّى اللهُ عليه و آلِه القُرآنِ و تَخليدُه بُطُونَ الصُّحُفِ في أيّامِه عليه السلامُ؛ لأنّه صلّى اللهُ عليه و آلِه كانَ يَحُنُّ أصحابَه علىٰ حِفظِ القُرآنِ و تَلقُّنِه، فكانوا عَيْتَبادَرونَ في ذٰلِكَ، كانَ يَحُنُّ أصحابَه علىٰ حِفظِ القُرآنِ و تَلقُّنِه، فكانوا عَيْتَبادَرونَ في في ذٰلِك،

# [بَيانُ حَقيقَةِ ما فَعَلهُ عُثمانُ و أبوبَكرٍ في مَجالِ حِفظِ القُرآنِ ]

فإن قيلَ: فإذا كانَ الأمرُ علىٰ ما ذَكرتُموه، فأيُّ شَيءٍ فَعَلَ عُثمانٌ؟ ولِمَ يُنقَمُ آ عليه ما أتاه في مَعنَى المَصاحفِ؟ و قد رَوَى الكُلُّ أَنْ أَبا بَكر أيضاً جَمَعَ القُرآنَ وكانَ

 <sup>→</sup> و دفن بالبقیع. قیل: صلّی علیه الزبیر و دفنه لیلاً بإیصائه بذلك إلیه، و لم یعلم عثمان بدفنه،
 فعاتب الزبیر علی ذلك. و كان یوم توفّی ابن بضع و ستّین سنة. راجع: تـاریخ المـدینة، ج ۳،
 ص ۱۰۰۵؛ الاسـتیعاب، ج ۱، ص ۳۰۲ ـ ۳۰٤؛ سـیر أعـلام النـبلاء، ج ۱، ص ٤٦١ و ٤٨٨،
 الرقم ۸۷.

١. في «ألف»: «عليها».

نی «ب»: «و کانوا یتهجدون بالقرآن به و اللیل».

٣. في «ألف»: «و يثبتون».

في «ألف»: «و كانوا».

٥. في جميع النسخ سوئ «ألف»: «يتبارزون». و تبادر القوم: تسارعوا. راجع: المفردات،
 ص ١١٠(بدر).

٦. في جميع النسخ سوى «د»: «يقم».

يَستَشهِدُ عليه، فلَو كانَ مَجموعاً المفروعاً مِنه لَما احتيجَ إلىٰ فِعلِ أبي بَكرٍ و لا عُثمانًا فَلنا: أمّا عُثمانُ فما جَمَعَ مِن القُرآنِ ما كانَ مُفرَّقاً مُبدَّداً و نَظَمَ مِنه ما كانَ شَتيتاً على ما يَعتَقِدُه مَن لا فِطنَة له؛ و كَيفَ يَكونُ ذلكَ و قَد بَينًا أنَّ القُرآنَ كانَ منظوماً مُؤلَّفاً مُسَوَّراً علىٰ عَهدِ رسولِ اللهِ صلّى اللهُ عليه و آلِه؟ و إنّما كانَ منظوماً مُؤلَّفاً مُسوَّراً علىٰ عَهدِ رسولِ اللهِ صلّى الله عليه و آلِه؟ و إنّما جَمعَ عُثمانُ الناسَ علىٰ قِراءةِ زَيدٍ عُ، فأنكرَ الناسُ عليه تَضييقَ ما أباحَه اللهُ تَعالىٰ و إخراجَهم مِن التَّخييرِ في القِراءاتِ و الحُروفِ إلى التَّعيينِ، و جَرىٰ بَينَه و بَينَ ابنِ مَسعودٍ في ذلكَ ما جَرىٰ الو أنكروا أيضاً إحراقَ المَصاحفِ و قالوا: إنّ ذلكَ يَقتضى الاستهانة بحَقَها.

۲. فی «ب»: – «کان».

ا. في «ج»: «مجموعةً».

۳. في «د»: «مستوراً».

<sup>3.</sup> أبو سعيد زيد بن ثابت بن الضحّاك بن زيد بن لوذان بن عمرو بن عبد عوف بن غنم بن مالك بن النجّار الأنصاري ـ و يقال: أبو خارجة ـ المدني، صاحب رسول الله صلّى الله عليه و آله و آله . كان له في وقعة بعاث ستّ سنين، و قتل أبوه فيها. قدم رسول الله صلّى الله عليه و آله المدينة و هو ابن إحدى عشرة سنة، و كان يكتب الوحي لرسول الله صلّى الله عليه و آله. روى عن النبيّ صلّى الله عليه و آله و من أبي بكر و عثمان و عمر. و روى عنه: أبان بن عثمان بن عفّان، و أنس بن مالك، و ابنه خارجة بن زيد، و غيرهم. توفّي في سنة 20 ه، و له ٥٦ سنة. و قبل: مات سنة ٨٥ ه، و له ٥٦ سنة. و قبل: مات سنة ٨٥ ه، و له ٧٥ سنة. و قبل غير ذلك. و قد مضى في هامش ص ٥٩ ما قاله ابن مسعود حين ولّى زيدٌ نَسخ المصحف في زمن عثمان. راجع: تهذيب الكمال، ج ١٠، ص ٣١ـ ١٤٢، الرقم ٢٠٩١؛ سير أعلام النبلاء، ج ٢، ص ٤١١.

هي «ألف»: - «عليه». و في «ب»: «تضيّق».

٦. في «ألف»: «القراءة».

٧. راجع: تاريخ مدينة دمشق، ج ٣٩، ص ٢٤٢ ـ ٣٤٣؛ سير أعلام النبلاء، ج ١، ص ٤٨٨. و قد ذكرنا طرفاً من ذلك في هامش ص ٥٩، و لغير ذلك ممّا طعن به ابنُ مسعود عثمان بن عفّان في هذا الأمر و غير ذلك. راجع: المسترشد في إمامة عليّ بن أبي طالب عليه السلام، ص ١٦٣ ـ ١٦٦ و ص ٢٢٢؛ تقريب المعارف، ص ٢٧٥ و ٢٨٢.

و مَن اعتَذَرَ لَعُثمانَ يَقُولُ: إنّه خافَ انتشارَ الأمرِ في حُروفِ القُرآنِ، و خافَ الزِّيادةَ و النُّقصانَ لأماراتٍ لاحَت لَه، فجَمَعَ الناسَ علىٰ حَرفٍ واحدٍ لِما ظَنَّه مِن المَصلَحةِ، و إنّه أيضاً ما حَرَقَ المَصاحفَ استخفافاً بها لٰكِن تَحصيناً لها. و قَد تَكلَّمنا علىٰ ذلك و استوفيناه في كتابنا «الشافي في الإمامةِ». ٢

فأمّا أبو بَكرٍ، فإنّه أمَرَ الناسَ بتَدوينِ القُرآنِ و الزِّيادةِ في تَخليدِه الصُّحُفَ<sup>٣</sup>؛ لأنَّ المُعوَّلَ كانَ علَى الجِفظِ في أيّامِ النبيِّ صَلَّى الله عليه و آله، و خافَ مِن قِلّةِ الحُفّاظِ و انثلامِهم، فحَثَّ علَى الزِّيادةِ في تَدوينِ القُرآنِ و إثباتِه في الصُّحُفِ<sup>٤</sup>؛ زِيادةً في تَحصينِه و الاحتياطِ عليه.

## [حَقيقةُ ما نُسبَ إلىٰ بَعضِ الصّحابةِ مِن زِيادةِ القُرآنِ أو نُقصانِه ]

فإن قيلَ: كَيفَ تَدَّعُونَ أَنَّ القُرآنَ كَانَ مَضبوطاً مَحفوظاً مُعلومَ الجُملةِ و التَّفصيلِ، و هذا ابنُ مَسعودٍ \_ و هو مِن سادةٍ أهلِ القُرآنِ و الأئمّةِ فيه \_ يُخالِفُ في المُعوِّذتَينِ و يَزعُمُ أَنَّهما لَيسَتا مِن القُرآنِ ، و هذا أُبَيِّ ٧ يَدَّعي في كلام القُنوتِ

ا. في «ألف»: «أخاف انتشار». و في «ب»: «خاف انتشاراً».

٢. الشافي في الإمامة، ج ٤، ص ٢٨٣. و راجع: ص ٣٠٢\_٣٠٣.

٣. في «ب»: «المصحف».

٥. في «ب»: «محفوظاً مضبوطاً» بتقديم و تأخير.

٦. صحيح البخاري، ج ٤، ص ١٩٠٤، ح ٣٦٩٤؛ صحيح ابن حبان، ج ٣، ص ٧٧، ح ٧٩٧؛
 و ج ١٠، ص ٢٧٤؛ ح ٤٤٤٩؛ تاريخ مدينة دمشق، ج ٣، ص ١٠٠٩ و ١٠١١؛ مسند الحميدي،
 ج ١، ص ٣٦٧، ح ٣٧٨؛ مسند أحمد، ج ٥، ص ١٢٩ ـ ١٣٠، ح ٢١٢١٢ ـ ٢١٢٢٧.

٧. أبو المنذر و أبو الطفيل، أبي بن كعب بن قيس بن عبيد بن زيد بن معاوية بن عمرو بن مالك
 بن النجار تيم اللات ـ و قيل: تيم الله ـ بن ثعلبة بن عمرو بن الخزرج الأكبر الأنصاري

أنَّه مِن القُرآن؟ ١

قُلنا: لا تَعتَرِضُ الأُمورُ الضَّعيفةُ علَى القَويّةِ، و لا المَظنونةُ علَى المَعلومةِ، و لا نَرجِعُ عَمّا دَلَّت الأَدِلَةُ العَقليّةُ علَيه و أَلجأت الطُّرقُ الضَّروريّةُ إليه بأخبار شاذَةٍ نادرةٍ. فأمّا ابنُ مسعودٍ، فإنّا نُجِلُه و نَرفَعُ مَحلَّه عن مِثلِ هذا الذي حُكي ٢ عنه و ٣ رَواه آحادٌ غيرُ مُحصِّلينَ و لا مُتفقّدينَ ٤ لِما يَحكونَه و يَروونَه. على أنّ أحداً ما حَكىٰ عن ابنِ مسعودٍ أنّه نَفىٰ كَونَ المُعوَّذَيّينِ مُنزَلتينِ علَى النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه و آله و في جُملةِ ما هَبَطَ به جَبرَئيلُ عليه السلامُ، و إنَّما اشتَبَهَ عليه الأمرُ ٢ - إن كانَ ما رُويَ حَقًا - في إثباتِهما في جُملةِ المُصحَفِ، و ظَنَّ أَنَهما أُنزِلتا للتَّعوُّذِ خاصّةً.

فأمّا كلامُ القُنوتِ، و ما رُويَ مِن أنّ أُبَيَّ بنَ كَعبٍ ذَهَبَ إلىٰ أنّه مِن القُرآنِ، و أنّــه أشبَتَه في مُصحَفِه، فهذا أيضاً مِـمّا نَستَبعِدُه في أُبَـيِّ بـنِ كَـعبٍ،^

 <sup>→</sup> الخزرجي المعاوي. شهد العقبة و بدراً. روى عنه عبادة بن الصامت و ابن عبّاس و عبد الله بن خباب و ابنه الطفيل. اختلف في وقت وفاته، فقيل: توفّي سنة ٢٢ في خلافة عمر. و قيل: سنة ٣٠ في خلافة عثمان. و قيل سنة ١٩ أو ٢٠ أو ٣٢. و الأكثر على أنّه مات في خلافة عمر. أسد الغابة، ج ١، ٣٠ ـ ٣١.

راجع: المصنف لابن أبي شيبة، ج ٢، ص ١٠٦، ح ٧٠٣٠؛ و ج ٦، ص ٩٠، ح ٢٩٧١٨. و ليس فيهما التعبير بالقنوت. و قد ورد في مواضع أخر أن عمر قنت بسورتين كلماتهما نفس ما نُسِبَ إلى أبئ بن كعب. راجع: معرفة السنن و الآثار، ج ٣، ص ١١، ح ٣٩٠٨.

نعى «ألف، ب، ط»: - «حُكئ». و في «د»: «ينقل».

٣. في «ألف»: - «و».

في «ج»:«منتقدمين». و في «ط»:«منفقدين». و تَفقّد أحوالَها: دقّق النظرَ فيها. راجع: تاج العروس، ج ٥، ص ١٦٧ (فقد).

<sup>0.</sup> في «ج»: «على».

٦. في جميع النسخ سوى «د»: + «و».

في «ألف، ج»: «الكلام».

٨. في «ب»: «أبيّ الكعب».

و نَستَضعِفُ الرُّواية فيه، و لا نَرجِعُ عن المَعلومِ المَقطوعِ علَيه بمِثلِ هذه الأخبارِ الضَّعيفةِ السَّخيفةِ. و قد قيلَ \: إنَّ أَبَيَّ بنَ كَعبٍ لمَا سَمِعَ النبيَّ صلَّى الله عليه و آله يُكرِّرُ هذه الألفاظ في القُنوتِ ولا يَتجاوَزُها إلىٰ غيرِها ـ و لا يَمتَنِعُ أيضاً أن تَكونَ في جُملةِ المُنزَلِ مَعليه، و إن لَم تَكُن مِن قبيلِ القُرآنِ ـ ألحَقها في مُصحَفِه؛ تحصيناً لها، و حِفظاً لألفاظِها، لا علىٰ أنّها مِن جُملةِ القُرآنِ و علىٰ سَبيلِ الامتزاجِ به؛ فقد يُلحِقُ الإنسانُ بأوائلِ المَصاحفِ و أواخرِها الأدعيةَ و ما يُريدُ حِفظَه و التقرُّبَ إلى اللهِ تَعالىٰ بالمُناجاةِ به.

فإن قيلَ: فما تَقولُونَ فيما رُويَ عن عُمَرَ مِن آيةِ الرَّجمِ، و أَنَها كانَت في كتابِ اللّٰهِ تَعالىٰ تُقرأُ، و أنّه لَولا خَوفُه أن يُقالَ: «زادَ في كتابِ اللّٰهِ» <sup>٤</sup>، لألحَقَها به؟ ٥

قُلنا: و هٰذا أيضاً مِن بابِ الاعتراضِ علَى المَعلومِ بِما لا يَبلُغُ حَدَّ المَظنونِ ضَعفاً و رَكاكةً؛ و المَشهورُ ممّا رُويَ عن عُمَرَ في حَديثِ الرَّجمِ غيرُ هذا، و ما لا يوجِبُ أنَّ القُرآنَ نُقِصَ منه شَيءٌ.

و قد رُويَ عنه ما يُسنَدُ إلىٰ سَعيدِ بنِ المُسَيِّبِ ، أنَّه قالَ علَى المِنبَرِ: عَسىٰ أن

١. لم نعثر على قائله.

نى «ألف»: «المنزّلة».

٣. في «ب»: - «الأدعية و».

٤. من قوله: «تُقرأ» إلىٰ هنا ساقط من جميع النسخ سوىٰ «ج».

٥. صحیح البخاري، ج ٦، ص ٢٦٢٢؛ صحیح ابن حبتان، ج ٢، ص ١٤٥، ح ٤١٣؛ سنن الکبری للبیهقي، ج ٨، ص ٢٧٢، ح ١٦٦٩؛ السنن الکبری للنسائي، ج ٤، ص ٢٧٢، ح ١٧٥١؛ مسند أحمد، ج ١، ص ٣٢٧، ح ١٩٤١؛ سنن أبي داود، ج ٤، ص ٢٥٠، ح ٤٤٢٠؛ مسند الشافعي، ج ١، ص ١٦٣، ح ٢٩٤؛ الموطأ، ج ٥، ص ١٢٠٣، ح ٣٠٤٤.

٦. أبو محمّد سعيد بن المسيّب بن حزن بن أبي وهب بن عمرو بن عائذ بن عمران بن مخزوم

يَكُونَ بَعدي أقوامٌ يُكذِّبونَ بالرَّجمِ و يَقولونَ: «لا نَجِدُه في كِتابِ اللَّهِ»؛ فلَولا أنّي أَكرَهُ أن أَزيدَ في كِتابِ اللَّهِ تَعالىٰ ما لَيسَ منه، لَكتَبتُ: «إنّه حَقٌّ؛ قد رَجَمَ رسولُ اللهِ صلّى الله عليه و آلِه و رَجَمَ أبو بَكرِ، و رَجَمتُ». ٢

و رُويَ فيما يُسنَدُ إِلَى ابنِ عَبَاسٍ عن عُمَرَ أَنَّه قالَ: لقَد هَمَمتُ أَنْ أَكتُبَ في ناحيةِ المُصحَفِ: «شَهِدَ عُمَرُ بنُ الخَطَّابِ و عبدُ الرحمٰنِ بنُ عَوفٍ أَنَّ رسولَ اللهِ صلّى اللهُ عليه و آلِه رَجَمَ و رَجَمنا». <sup>4</sup>

و قد جاء هذا المَعنىٰ بألفاظٍ مُختَلِفةٍ مِن طُرُقٍ كَثيرةٍ، و هذه الألفاظُ لا تَقتَضي ما ادَّعَوه مِن نُقصانِ القُرآنِ و أنَّ آيةَ الرَّجم كانَت فيه فحُذِفَت. و لَسنا تُنكِرُ أن يَكونَ رُويَ عن عُمَرَ ما ادُّعيَ مِن أنّه كانَ يَقرأُ آيةَ الرَّجمِ. إلّا أنَّ الرِّواياتِ مُختَلِفةٌ كَما تَرىٰ، و التَّمسُّكُ بالظاهرِ المَعلوم المُستَفيضِ أُولىٰ.

و قَد تأوَّلَ قَومٌ ما رُويَ عنه مِن أنَّه كانَ يَقرأُ آيةَ الرَّجم، و في بَعضِ الأخبارِ:

حب بن يقظة، القرشيّ المخزومي، عالم أهل المدينة. ولد لسنتين مضتا من خلافة عمر أو لأربع منها بالمدينة. رأى عمر \_ و قيل: سمع منه \_ و سمع عثمان، و عليّاً عليه السلام، و زيد بن ثابت، و أبا موسى، و سعداً، و عائشة و أبا هريرة، و ابن عبّاس، و محمّد بن مسلمة، و أمّ سلمة، و خلقاً سواهم. و كان أعلم الناس بحديث أبي هريرة؛ فإنّ سعيداً كان زوج بنته. مات سنة ٩٤، و كان يقال لهذه السنة: «سنة الفقهاء». لكثرة من مات منهم فيها. و قيل: مات سنة ٩٣، أو ٩٥، أو ١٠٥ و هو غلط. راجع: سير أعلام النبلاء، ج ٤، ص ٢١٧ \_ ٢٤٦، الرقم ٨٨؛ تذكرة الحفّاظ للذهبي، ج ١، ص ٤٤ ـ ٥٥، الرقم ٨٨؛

ا. في «ب»: + «تعالىٰ».

السنن الكبرى للبيهقي، ج ٨، ص ٢١٣، ح ١٦٦٩٩؛ سنن الترمذي، ج ٤، ص ٣٨، ح ١٤٣١؛
 كنز العمال، ج ٥، ص ٤٣٠، ح ١٣٥١٥.

۳. في «ج»: – «ابن».

٤. مسند أحمد، ج ١، ص ٢٣، ح ١٥٦؛ كنز العمّال، ج ٥، ص ٤٢٩، ح ١٣٥١٣.

٥. من قوله: «مختلفةٍ» إلىٰ هنا ساقط من «ألف».

«و الشَّيخُ و الشَّيخةُ إذا زَنيا، فارجُموهُما البَتّةَ»، ابأن قالوا: إن صَعَّ ذلكَ عن عُمَرًا، فجائزٌ أن تَكونَ آيةُ الرَّجمِ مِمّا نُسِخَت تِلاوتُها و بَقيَ حُكمُها؛ فليسَ هذا بمُنكرِ في القُرآنِ، و قَد يَجوزُ نَسخُ التِّلاوةِ دونَ الحُكمِ؛ لأنّ النَّسخَ إذا كانَ تابِعاً للمَصلَحةِ لَم يُنكَرُ كُلُّ ذلكَ. أ

و بمِثلِ هذه الطَّريقةِ نُجيبُ المُعتَرِضَ بما رُويَ أَنَّ مِن جُملةِ القُرآنِ: «و لَو أَنَّ لِابْنِ آدَمَ والْأَ التُّرابُ، لِابْنِ آدَمَ والاِيَمِنُ ابْنِ آدَمَ الآَّ التُّرابُ، لِابْنِ آدَمَ والنَّالُهُ على مَن تَابَ» أَ، فَنَقُولُ: إذا عَدَلنا عن تَسخيفِ هٰذه الرُّوايةِ و تَضعيفِها؛ لمُنافاتِها للاَدِلَةِ القاطعةِ و الحُجَج الواضحةِ، تَأوَّلنا ذلكَ علىٰ أَنَّه مِمّا

قد ورد هذا عن عمر و غيره. راجع: المصنة لابن أبي شيبة، ج ١٠، ص ٧٥، ح ٢٩٣٧١؛ المصنة لعبد الرزّاق، ج ٧، ص ٣٢٩، ح ٣١٣٦٣؛ السنن الكبرى للبيهةي، ج ٨، ص ٢١١، ح ٢١٨٠ - ١٦٦٨٧ و ص ٢٢٠، ح ٢١٨٠ و ٢٦٦٩٠؛ و ص ٢٧٣٠ ح ٢١٨٠ و ٣٢٥٠ و ٣٢٢٠ و ص ٢٧٣٠ م ٢١٥٠ و ١٢٥٠ و ٣٢٢٠ و ٣٢٣٢٠ م ٢١٥٠ بابن ماجة، ج ٢، ص ٣٥٠، ح ٢٥٥٠؛ سنن الدارمي، ج ٢، ص ٣٥٠، ح ٢٣٢٣٠ المسعجم الكبير، ج ٢٤، ص ٣٥٠، ج ٢٨٠٠ و ج ٢٥، ص ١٨٥، ح ٢٥٥٠؛ المستدرك على المسعجم الكبير، ج ٢، ص ٤٥٠، ح ٤٥٠٠ و ج ٤، ص ٢٠٠٠، ح ٢٨٠٠؛ و ص ٢٠٠٠ - ١٠٠٠ و ح ٢٠٠٠؛ و ص ٢٠٠٠؛

خطاب». + «الخطاب».

۳. في «ب، د»: «أن يكون».

واجع: مشكل الآثار للطحاوي، ج ٥، ص ٦٥ ـ ٦٧؛ معرفة السنن و الآثار للبيهقي، ج ١٣.
 ص ٢٢، ذيل ح ٤٩٥٩.

٥. في جميع النسخ سوئ «ج»: + «من».

آسانيدها كثيرة، فإليك بعضها: صحيح مسلم، ج ٣، ص ١٠٠، ح ٢٤٦٦؛ المستدرك على الصحيحين، ج ٢، ص ٢٤٤، و ص ٢٧٦، و ص ١٧٦، و ص ١٧٦، و ص ١٧٦، و ص ١٢٨٠؛ و ص ١٢٨٠؛ المعجم الأوسط، ج ٣، ص ١٥٠ ح ٢٤٤٦؛ المعجم الكبير، ج ٣، ص ٢٤٧ ـ ٢٤٨، ح ٢٣٠٠ و ج ٥، ص ١٨٤، ح ٣٣٠٠.

نُسِخَت تِلاوتُه و بَقِيَ حُكمُه. و قد رُويَ أَنَّ ذلكَ مِن كلامِ النبيِّ عليه السلامُ أضافَهُ إلى نفسِه لا إلى القُرآنِ ؛ فرَوى عَطاءً \ أَنَه سَمِعَ ابنَ عبّاسٍ يَقولُ: قالَ رسولُ اللهِ صلّى اللهُ عليه و آلِه: «لَو أَنَّ لِابنِ آدَمَ وادِيينِ مِن ذَهبٍ لَابتَغىٰ إليهما ثالثاً، و لا يَملأُ جَوفَ ابن آدَمَ إلاّ التُّرابُ، و يَتوبُ اللهُ علىٰ مَن تابَ». \

و في رِوايةٍ أُخرىٰ عن أنَسٍ " أنَّ رسولَ اللهِ صلّى اللهُ عليه و آلِه قالَ: «لَو أنّ لابنِ آدَمَ وادِيَينِ مِن ذَهبٍ لأَحَبُّ أن يَكونَ له آخَرُ، و لَن يَملأَ فا لابنِ آدَمَ إلّا التُّرابُ، و يَتوبُ اللهُ علىٰ مَن تابَ». ٥

١. عطاء بن يسار، مولى ميمونة، أخو سليمان بن يسار و عبد الله و عبد الملك. حدّث عن: أبي أيوب، و زيد، و عائشة، و أبي هريرة، و أسامة بن زيد و عدّة أُخرى. و روى عنه: زيد بن أسلم، و صفوان بن سليم، و عمرو بن دينار، و هلال بن عليّ، و شريك بن أبي نمر. يقال: مات سنة ١٠٣ هـ. و قيل: مات قبل المائة. راجع: سير أعلام النبلاء، ج ٤، ص ٤٤٩ ـ ٤٤٨، الرقم ١٧٤؛ تذكرة الحقّاظ، ج ١، ص ٧٠، الرقم ٨٠.

صحيح البخاري، ج ٥، ص ٢٣٦٤، ح ٢٠٧٢ ـ ٣٠٧٣؛ المعجم الكبير، ج ١١، ص ١٨٠.
 ح ١١٤٢٣؛ المعجم الأوسط، ج ٣، ص ٧٨، ح ٢٥٤٤؛ السنن الكبرى للبيهقي، ج ٣، ص ٣٦٨،
 ح ١٣٠٠؛ مسند أبي يعلى، ج ٤، ص ٤٤٤، ح ٢٥٧٣، و في كلّها مع اختلاف يسير.

٣. أبو حمزة، أنس بن مالك الأنصاري الخزرجي النجاري البصري، خادم رسول الله صلى الله عليه و آله المدينة ابن عليه و آله المدينة ابن عشر سنين، و توفّي صلى الله عليه و آله المدينة ابن عشر سنين، و توفّي صلى الله عليه و آله و هو ابن عشرين سنة. قال إسحاق بن زيد: رأيت أنس بن مالك مختوماً في عنقه ختم الحجّاج، أراد أن يذلّه بذلك. مات بالبصرة. و اختلف في وفاته؛ فقيل: سنة إحدى و تسعين. و قيل: سنة اثنتين أو ثلاث و تسعين. راجع: الاستيعاب، ج ١، ص ٣٥٥ مر ٣٥. الرقم ٢٢.

في جميع النسخ سوئ «د»: «فاه».

٥. صحيح البخاري، ج ٥، ص ٢٣٦٥، ح ٢٠٧٥؛ صحيح مسلم، ج ٣، ص ٩٩، ح ٢٤٦٢؛ مسند أحمد، ج ٣، ص ١٩٢، ح ١٢٢٥، و ص ١٩٢، و ص ١٨٨، ح ١٣٥٠؛ و ص ١٨٨، ح ٢٨٨، و في كلّها مع اختلاف يسير.

وكم في الحَديثِ المَرويِّ مِن مَتروكِ مَنبوذٍ مَطروحٍ مَهجورٍ؛ لمُخالَفتِه للعقولِ. وكم فيه مِن أخبارِ جَبرٍ و تَشبيهٍ و تَجويرٍ اللهِ ٢ تَعالىٰ و رَمي له ـجَلَّت عَظَمتُه ـبما لا يَليقُ به! فمَا التَّعويلُ علىٰ أخبارِ الآحادِ، و فيها كُلُّ جَهالةٍ و ضَلالةٍ و كَفر و تَعطيل؟!

و قد تَأُوَّلَ أيضاً قَومٌ ما رُويَ أنَّ سورةَ الأحزابِ كانَت عَمِائتي آيةٍ ونَيَّفاً و سَبعينَ آيةً و إبطالِها؛ لمُنافاتِها للأَدِلَةِ و سَبعينَ آيةً و إبطالِها؛ لمُنافاتِها للأَدِلَةِ الواضحةِ ـ بأن قالوا آ: لَيسَ يَمتَنِعُ أن يَكُونَ ما زادَ علَى المَوجودِ مِن هذه السُّورةِ مِمّا نُسِخَت تِلاوتُه أيضاً؛ و لَولا أنَّ الأَمرَ على هذا، كَيفَ كانَ يَتذاكَرُ الصَّحابةُ بِذَلكَ ـ و قُلوبُهم طَيّبةٌ، و طِباعُهم ساكنةٌ، و دُموعُهم راقئةٌ اللهِ عَزَّ و جَلَّ الكُبرى للدَّينِ ^، و عِنايتِهم به، و اعتناقِهم أله ـ و أنَّ القُرآنَ حُجّةُ اللهِ عَزَّ و جَلَّ الكُبرى على العِبادِ و مُعجِزةُ الرسولِ صلى الله عليه و آلِه الباقيةُ الحاضرةُ على على العِبادِ و مُعجِزةُ الرسولِ صلى الله عليه و آلِه الباقيةُ الحاضرةُ على المُعالِيةِ عَلَى العِبادِ و مُعجِزةً الرسولِ صلى اللهُ عليه و آلِه الباقيةُ الحاضرةُ على المُعالِيةِ عَلَى العِبادِ و مُعجِزةً الرسولِ صلى اللهُ عليه و آلِه الباقيةُ الحاضرةُ على المُعالِيةِ عَلَى المُعالِيةِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ و اللهُ اللهُ عَلَى العِبادِ و مُعجِزةً الرسولِ صلى اللهُ عليه و آلِه الباقيةُ الحاضرةُ على المُعالِيةِ عَلَى العَبادِ و مُعجِزةً الرسولِ على اللهُ عليه و آلِه الباقيةُ الحاضرةُ على المُعالِيةِ و مُعجِزةً الرسولِ على اللهُ عليه و آلِه الباقيةُ المحاضرةُ على المُعالِيةِ و المُعالِيةِ و المُعالِيةِ و المُعالِيةِ و المَالِيةِ و المُعرفِيةِ المُعلِيةِ و المُعالِيةِ و المُعالِيةِ و المَعْتِونِ المُعْتِونِ المُعلِيةِ و المُعلِيةِ و المُعالِيةِ و المُعالِيةِ و المُعالِيةِ و المُعالِيةِ و المُعالِيةِ و المُعلِيةِ و المُعالِيةِ و المُعالِيةِ و المُعالِيةِ و المُعالِيةِ و المُعالِيةِ و المَعْتِ و المُعلِيةِ و المُعْتِونِ و المُعلِيةِ و المُعلِيةِ و المِعلِيةِ و المُعلِيةِ و المُعلِيةِ و المُعلِيةِ و المُعلِيةِ و المِعلِيةِ و المِعلِيةُ و المُعلِيةُ و المُعلِيةِ و المُعلِيةِ و المُعلِيةُ و المُعلِيةِ و المُعلِيةُ و المُعلِيةِ و المُعلِيةِ و المُعلِيةِ و المُعلِيةِ و المُعلِيةِ و المُعلِيةِ و المَعلِيةِ و المُعلِيةِ و المُعلِيةِ و المُعلِيةِ و المَعلِيةِ و المُعلِيةِ و

ا. في «ألف، ب، ج»: «و تجويز».

٢. في «ألف، ب، ط»: «الله».

٣. في «ألف»: - «أنّ».

٤. في جميع النسخ سوى «ج»: «كان».

٥. المستدرك على الصحيحين، ج ٤، ص ٤٠٠، ح ٨٠٦٨؛ صحيح ابن حبتان، ج ١٠، ص ٢٧٤، ح ٢٢٤٩؛ مسند أحمد، ج ٥، ص ١٣٢، ح ٢١٢٤٥ ـ ٢١٢٤٥؛ السنن الكبرى للسبيهقي، ج ٨، ص ٢١١، ح ٢١٢٨، ح ٢١٢٨؛ المصنف لعبد الرزّاق، ص ٢١١، ح ٢٠٥٨؛ المصنف لعبد الرزّاق، ج ٧، ص ٣٣٢، و في كلّها مع اختلاف.

٦. لم نعثر على اسم القائلين.

٧. في جميع النسخ سوى «ج»: «رائقة». و رقأ الدمعُ: سكَنَ و جَفَّ و انقطع بعد جريانه. راجع:
 النهاية لابن الأثير، ج ٢، ص ٢٤٨ (رقأ).

افع «ألف، ب» و ظاهر «ط»: «الدين».

٩. في «ألف»: «و اعتنائهم».

وَجهِ الدَّهرِ، و لا مَرجِعَ لهُم في الأحكامِ و العِباداتِ و الشَّرائعِ إلَّا إليها؟ و مَن الذي آمَنَهم مِن أن يَكونَ فيما ذَهَبَ مِن هٰذه السُّورةِ و غيرِها أحكامٌ و عباداتٌ و مَصالِحُ و ألطافٌ تَفوتُ بفَوتِ تِلاوتِها و ضَياعٍ ما ذَهَبَ مِنها؟ و هَل هذا مِنهم إلّا غايةُ الإضاعةِ و الإهمالِ و سوءِ الأثرِ في الدِّينِ؟

و قَد كَانَ يَنْبَغي لِمَن اعتَرَفَ بأنَّ في القُرآنِ ما ذَهَبَ و فَقِدَ و لَم يُعرَفْ، أن يَجلِسَ للعَزاءِ أَسَفاً و غَمَّاً، و يَموتَ كَمَداً و حُزناً، و يَدأَبَ لَيلَه و نَهارَه في طَلَبِ هٰذا الضائعِ و إثارةِ ذلكَ الفائتِ  $^{7}$  و هٰذا لا يَتِمُّ علَى العُقلاءِ فيما لا يُقارِبُ عِنايتَهم به  $^{3}$  عِنايتَهم بالقُرآنِ و تَمسُّكَهم به و إدامَتَهم عَلىٰ دَرسِه و حِفظِه و زَمَّه  $^{6}$  و ضَبطِه.

# [مُناقَشَةُ دَعوىٰ فِقدانِ بَعضِ القُرآنِ بِسَببِ شاةٍ أو بِسببِ قَتْلِ مَن قُتِل باليَمامَةِ ]

فأمّا ما يُضحِكُ الثَّكليٰ، و يُلقي علَى العَجَبِ مَن لا عَهدَ له به، فهو ما يَروونَه و يَستَحسِنونَ التَّفَوُّةَ به مِن أنَّ عُثمانَ و عبدَ الرحمٰن أوضَعا صَحيفةً ليَكتُبا

ا في «ألف»: «و غير».

خى «ألف»: «للقراء».

٣. في «ألف»: «و آثاره ذلك الغابة».

٤. في «ألف»: - «به». و في «د»: - «عنايتهم به».

في «ألف»: «ورنه». و في «ب، د، ط»: «و ذمه».

<sup>7.</sup> الظاهر أنّه عبد الرحمٰن بن عوف ـ كما ورد في الإيضاح و سيأتي ـ و هو: أبو محمّد عبد الرحمٰن بن عوف بن عبد عوف بن عبد بن الحارث بن زهرة بن كلاب القرشيّ الزهري، من الصحابة، و هو أحد الستّة الذين جعل عمر بن الخطّاب فيهم الشورى، و هو الذي شرط على أمير المؤمنين عليه السلام أن يسير بسيرة الشيخين حتّى يقلّده الخلافة، فأبى عليه السلام، فقلّدها عثمان. روى عن النبي صلّى الله عليه و آله؛ و روى عنه: ابن عبّاس، و عبد الله بن عمر، و جابر بن عبد الله، و أنس بن مالك، و غيرهم. قدم مع عمر بن الخطّاب الجابية، و كان على ميمنة عمر في تلك الخرجة، و على ميسرته في خرجته الثانية إلى الشام التي رجع عمر فيها.

فيها القُرآنَ، فكَتَبا الكَثيرَ فيها، فأتَت شاةٌ فأكلَتها، و ذَهَب ما كانَ فيها؛ لفَقدِ مَن كانَ يَحفَظُه. \

و مِمّا يَحكونَه أيضاً مِن أنّه قُتِلَ باليَمامةِ قومٌ كَثيرٌ كانوا يَقرؤونَ أَ شَيئاً مِن القُرآنِ كَثيراً لا يَقرَؤه غَيرُهم، فذَهبَ مِن القُرآنِ ما كانَ عندَهم. أ

و مِثلُ هذا الفَنِّ مِن الاحتجاجِ أذَلُ و أقلُّ مِن أن يُتشاغَلَ بدَفعِه و نَقضِه؛ فإنَّه مَدفوعٌ منقوضٌ بالعُقولِ السَّليمةِ و الفِطَرِ الصَّحيحةِ. و لَو قيلَ لِمَن له أدنىٰ عَقلٍ و تَحصيلٍ ٥: «أَجِزْ مِثلَ هذا الذي رُويَ في الصَّحيفةِ و في قَتلِ ٦ اليَمامةِ، في كِتابٍ مُصنَّفٍ مَشهورٍ و شِعرِ الطائيَّين ٢ [أنّه كان] علىٰ أضعافِ ما يوجَدُ الآنَ عليه، غيرَ

<sup>◄</sup> ولد بعد عام الفيل بعشر سنين، و مات سنة ٣٢ هـ بالمدينة، و هو ابن ٧٥ سنة، و صلّى عليه عثمان، و دفن بالبقيع. راجع: تاريخ مدينة دمشق، ج ٣٥، ص ٢٣٥ ـ ٣٠٨، الرقم ١٩٩١؛ سير أعلام النبلاء، ج ١، ص ٦٨ ـ ٩٢، الرقم ٤.

١. لم نعثر عليه في مصادر العامة، و قد ورد هذه الحكاية و الحكاية الآتية في كتاب سليم، ج ٢، ص ٢٥٦ ـ ٢٥٧، و فيه في هذه القصة أنّه من كتاب عمر، و الكاتب عثمان، و ليس فيه ذكر لعبد الرحمٰن. هذا، و قد ورد هذه القصة مع القصة الآتية في كتاب الإيضاح المنسوب إلى الفضل بن شاذان نقلاً عن العامة. راجع: الإيضاح، ص ٢١١ ـ ٢١٢.

في «ب»: «يقولون».
 نوي «ب»: + «كثيراً».

<sup>3.</sup> قد مضى أن هذه الحكاية و الحكاية السالفة وردتا في كتاب سليم و الإيضاح؛ و لم نعثر أيضاً عليهما في كتب العامة، و ما عثرنا عليه هو أنه لمنا قُتِلَ باليمامة أربعمائة من القراء اقترح زيد بن ثابت على عمر بن الخطاب أن يجمعوا القرآن، و اقترح عمر على أبي بكر، فشاور الناسَ أبو بكر، ثمّ جمعوا القرآن. و في الحكاية اختلافات. راجع: صحيح البخاري، ج ٤، ص ١٧٢٠ ح ح ٢٠٤؛ و ص ٣٠٠. ح ٢٢؛ و ص ٣٠٠. ح ٢٢؛ و ص ٣٠٠. ح ٨٥، ص ٨٠٠. ح ٢٥.

ه في «ألف»: – «و تحصيل».
 كذا، و الأنسب: «قتلى» كما سوف يأتى.

٧. في «ألف»: «الطياين». و في «ب»: «الطالبين». و في «ج»: «الطايين». و في «د»: «الطائين». و في

أنّه قُتِلَ قومٌ أو ماتوا، فذَهَبَ بذَهابِهم ما كانوا يَحفَظونَه او لا يَعرِفُه على من يَسلُكُه في ذلك لنَفَرَ عقلُه على من يَسلُكُه في ذلك لنَفَرَ عقلُه على من يَسلُكُه في ذلك بأنّه مُعانِدٌ مُجاحِدٌ؛ فما لا يُجيزُه العُقلاءُ في شِعرِ شاعرٍ و تصنيفِ مُصنّف ، بأنّه مُعانِدٌ مُجاحِدٌ؛ فما لا يُجيزُه العُقلاءُ في شِعرِ شاعرٍ و تصنيفِ مُصنّف ، و العِنايةُ بكُلِّ ذلك ضَعيفةٌ و الدَّواعي إلى زَمَّه و ضَبطِه قَليلةٌ ، كيف يُجيزُه في القُرآنِ ، و العِناياتُ به قويةٌ و الهِمَمُ إلىٰ حِراسَتِه مصروفةٌ ؟ فكيفَ يَجوزُ أن يَشتَبِهَ علىٰ مُحصّل مِثلُ هذا؟

و مَعلومٌ مَشهورٌ أنَّ القُرآنَ انتَشَرَ حُفّاظُه و القائمونَ بتِلاوتِه و قِراءتِه <sup>٧</sup> للناسِ

<sup>«</sup>ط»: «الطابين». و الصحيح ما أثبتناه.

المراد بالطائيّين أبو تمّام و البحتريّ، و هما شاعران من قبيلة طيء، و يسمّونهما الطائيّين». فأمّا أبو تمّام، فهو: حبيب بن أوس الطائي، كان إماميّاً، و له شعر كثير في أهل البيت عليهم السلام، و حكي النجاشي في رجاله، ص ١٤١، الرقم ٣٦٧ عن أحمد بن الحسين أنّه رأى نسخة عتيقة لعلها كُتِبَت في أيّامه أو قريباً منه، و فيها قصيدة يذكر فيها الأثمّة عليهم السلام حتّى انتهى إلى أبي جعفر الثاني عليه السلام؛ لأنّه توفّي في أيّامه. و ثمّ قال النجاشي: «و قال الجاحظ في كتاب الحماسة، في كتاب الحماسة، وكتاب مختار شعر القبائل.

و أمّا البحتريّ، فهو: أبو عبادة الوليد بن عبيد بن يحيى بن عبيد الطائيّ البحتريّ المنبجيّ، شاعر الوقت، و صاحب الديوان المشهور. مدح الخلفاء و الوزراء. حكى عنه: القاضي المحامليّ، و الصوليّ، و أبو الميمون راشد، و عبد الله بن جعفر بن درستويه النحويّ. و قد اجتمع بأبي تمّام الطائي. عاش نيّفاً و سبعين سنة. مات بمنبج \_ و قيل: بحلب \_ سنة ٢٨٣ أو ٢٨٤ هـ. راجع: الأغاني، ج ٢١، ص ٢٨، الرقم ٥؛ سير أعلام النبلاء، ج ٢١، ص ٢٨٦، الرقم ٢٣٣.

۱. في «ب»: «يخفونه».

في «ألف»: «و لا يعرفون». و في «ب، ط»: «و لا يعرفونه».

٥. في «ب»: «و يحكم».

قي جميع النسخ سوى «ج»: «ذمّه».

في ظاهر «ج، ط»: «و قرائه».

و تضاعَفَ عَدَدُهم في زمانِ أبي بَكرٍ و عُمَر مِن صَلاةِ التَّراويحِ في شَهرِ رمضانَ، و أنَّ القُــرانَ كان يُـختَمُ في المَساجدِ و يُـتلىٰ مِـن أوّلِـه إلىٰ آخِـرِه؛ فهولاءِ الحُفّاظُ الذينَ كانوا يَختِمونَ القُرانَ في المَساجدِ كَيفَ أُنسُوا ما أكلته الشاةُ في تلكَ الصَّحيفةِ المَكتوبةِ و خَرَجَ اعن قُلوبِهم و طارَ عن أفهامِهم؟ اللهُمَّ الشاةُ في تلكَ الصَّحيفةِ ما جَمَعَه الحُفّاظُ و لا كانَ فيما إلاّ أن يُقالَ: «إنَّ الذي أكلته الشاةُ في الصَّحيفةِ ما جَمَعَه الحُفّاظُ و لا كانَ فيما يَتلونَه و يَقرؤونَه في مَحارِيبِهم و تَراويحِهم»، فهذه المُكابَرةُ الظاهرة؛ لأنّ يَتلونَه و يَقرؤونَه أي مَحووفة، و قِراءتَه مِن أوّلِه إلىٰ آخِرِه لَيلاً و نَهاراً مَعهودةً؛ فكيفَ خَتَماتِ القُرآنِ مَعروفة، و قِراءتَه مِن أوّلِه إلىٰ آخِرِه لَيلاً و نَهاراً مَعهودةً؛ فكيفَ يُدّعىٰ أنّ ما أكلته الشاةُ ما كانَ يَحفَظُهُ أحَدٌ و لا يَجمَعُه بَشَرٌ، لَولا قِلَةُ الفِكرِ فيما يُطلِقُ به اللسانُ؟

و قَد تَأُوَّلَ قُومٌ مَا رُويَ في قَتلَى "اليَمامةِ، و أنّه ذَهَبَ بذَهابِهم أَ شَيءٌ كثيرٌ مِن القُرآنِ، علىٰ أنَّ المُرادَ به تَحسينُهم لتِلاوتِه، و [ترتيبُهم] في قِراءتِه، و حُسنُ النُّطقِ به و العِبارةِ عنه؛ و الناسُ في ذلك مُختَلِفونَ اختلافاً شَديداً؛ فكانَ المُرادُ أنّه ذَهَبَ بذَهابِهم تَحسينُ تِلاوةِ القُرآنِ و تَرتيبُها و تَجويدُها؛ و قد يَقولُ أَحَدُنا فيمَن كانَ يَقومُ بأمرٍ في تِلاوةٍ أو مَعرِفةٍ تَأويلٍ أو تَقويمٍ و تَهذيبٍ: «إنّه ماتَ كَذا بمَوتِ فُلانِ، و ذَهَبَ بذَهابه، و فُقِدَ بفَقدِه».

ا في «ألف»: «فخرج».

۲. في حاشية «ب»: «مكابرة».

في جميع النسخ سوى «ج»: «قتل».

٤. في «د»: «بذهاب».

٥. في جميع النسخ سوىٰ «ج»: «لتلاوتهم».

٦. في «ب»: «و توجّههم». و فيما سواها: «و ترجيهم» و لا محصل له، و الأنسب ما أثبتناه.

في «ج»: «فالناس».

#### [في بَيان صِحَّةِ تَأْلِيفِ القُرآنِ و نَظمِه ]

فإن قيلَ: فما تَقولونَ في قَولِه تَعالىٰ: ﴿ وَ إِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تُتَّقْسِطُوا فِي اليَتَامىٰ فَانكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَىٰ وَ ثُلَاثَ وَ رُبَاعَ﴾ '، و أنَّ هذا كلامٌ لا يَتعلُّقُ بَعضُه بِبعضٍ، و أنَّه لا يَليقُ بَعضُه ببَعضٍ ٢، و أنَّه قَد رُويَ أنَّه كانَ بَـينَ هـٰـذَين الكلامَين كلامٌ حُذِف و اطُّرحَ ٣؟ ٤

قُلنا: هذا انتقالٌ مِن ادِّعاءِ نُقصانِ القُرآنِ إلى الطُّعن في هٰـذا المَـوجودِ مـنه، و القَدح في تَأليفِه ° و صِحَّةِ نَظمِه، و يوضِحُ الأمرَ في أنَّ هٰذا الطَّعنَ مِن دَسيسِ المُلحِدينَ و الشاكّينَ في النُّبوَّةِ: أنَّ هذا يَرفَعُ الثِّقةَ بهذا القُرآنِ المَوجودِ و بما تَضمَّنَه مِن الفَوائدِ و الأحكامِ، و يُخرِجُه أيضاً عن حَدِّ البَلاغةِ و الفَصاحةِ؛ لأنَّ تأليفَه و نَظمَه علىٰ هٰذا المَذهبِ الخَبيثِ قد أُفسِدا و غُيِّرا و بُدِّلا ۖ، فأيُّ إعجازٍ يَبقىٰ فيه؟ و أيُّ احتجاج يَثبُتُ به؟

و هٰذا يَقدَحُ فيما أجمَعَ المُسلِمونَ علَيه مِن أنَّه يَجوزُ لعُلماءِ المُسلِمينَ أن يَحتَجُوا علىٰ مَن دَفَعَ إعجازَ القُرآنِ و شَكَّ في أحوالِه المُتقدِّمةِ بأن يَتحدُّوا الآنَ بالقُرآنِ و يَدعوا إلىٰ مُعارَضتِه، فإذا تَعذَّرَت المُعارَضةُ علىٰ جَميع الخَلقِ عُلِمَ إعجازُه؛ و إذا كانَ هٰذا القُرآنُ المَوجودُ مُثبَّجاً ^ مُبدَّلاً قَد أُحيلَت ٩ مَعَانيه و عُلِّقَ في

۱. النساء (٤): ٣. و في «ب»: - «و رباع».

نه «بعض». - «و أنه لا يليق بعضه ببعض».

٣. في «ألف»: «و اطراح» بدل «و اطرح».

٤. الاحتجاج، ج ١، ص ٢٥٤.

٥. في «د»: «تأويله». في «ألف»: «يتحدوه». ني «ب»: «قد أفسد و غير أو بدل».

٨. في «د»: «مسيخاً». و ثبَجَ الكلام: أن لا يأتي به على وجهه. راجع: معجم مقاييس اللّغة، ج ١، ص ٤٠٠(ثبج).

٩. في «ب»: «اختلَت». و أحال الشيء: نقله. راجع: لسان العرب، ج ١١، ص ١٨٤ (حول).

التَّلاوةِ بَعضُه ببَعضٍ مِن غَيرِ وَجهِ تَعلَّي صَحيحٍ ، فقد أُبطِلَت هذه الطَّريقةُ المُعتَمَدُ عليها المَرجوعُ إليها.

و لَو جَهِلنا وَجهَ تَعلَّقِ هذا الكلامِ ' بَعضِه ببَعضِ علَى التَّفصيلِ، لَم يَضُرُّنا ذلك؛ لأنّا إذا عَلِمنا صِحّةَ نقلِ القُرآنِ علىٰ تأليفِه هذا و نظمِه، و أنَّه مِن كلامِ الحَكيمِ الذي لا يَجوزُ أن يُنزِلَه مُحتَلَّ المَعاني فاسِدَ المَباني، عَلِمنا علىٰ سَبيلِ الجُملةِ أنّ لكُلِّ شَيءٍ مِنه وَجهاً في الصِّحَّةِ و الحِكمةِ، و إن لَم يَعثُرُ علَيه كُلُّ ناظرٍ و مُتدبِّرٍ "، كَما يَقولُه العُلماءُ في جَميع مُتشابِهِ القُرآنِ.

و بَعدُ فأينَ <sup>4</sup>كانَ مُتتبِّعو القُرآنِ و طالِبو زَلاتِه و المُتوصِّلونَ إلَى القَدحِ فيه بكُلِّ غَثُّ و سَمينٍ عن هٰذه الشُّبهة؟ و كَيفَ لَم يُثيروها و يَتعلَّقوا بها في مَعايبِ القُرآنِ التي سُطِرَت و ذُكِرَت؟

فإن قُلتم: هذا ما ° جَرىٰ في أيّامِ الرسولِ <sup>٦</sup> صَلَّى اللَّهُ عليه و آلِه فيُخرِجَه أعداءُ الدِّين مِن البُلَغاءِ الفُصَحاءِ ٧ هُناكَ .^

قُلنا: و ما أشَرنا إلىٰ ذٰلكَ الزمانِ، و إنَّما أشَرنا إلىٰ ما يَلي زَمانَ هٰذا التَّحريفِ و التَّبديل المُدَّعَيَين و إلىٰ وَقتِنا هٰذا؛ فأينَ المُلحِدونَ و الشاكّونَ و شَـياطينُ ٩

١. يعنى به الآية الكريمة المشار إليها آنفاً.

نعی «ب»: «حلمنا». و فی «د»: - «علمنا».

٣. في «ج»: «و مدبّر».

٤. في «ج»: «فإن».

هما» نافیة.

ألف»: «رسول الله».

٧. في «ب»: «الفصحاء البلغاء» بتقديم و تأخير.

٨. من هنا إلىٰ قوله بعد حوالي صفحتين: «من ولئ و لا نصير» ساقط من «ط».

٩. في «ب»: «و الشياطين».

أهلِ الذِّمَةِ و مَن لا شُغُلَ له إلا تَتَبُّعُ القُرآنِ و القَدحُ فيه عن هٰذا الاعتراضِ ، لَولا أنَّه سَخيفٌ ضَعيفٌ لا يَتمسَّكُ به مَن له فِطنةٌ ؟

[مُناقَشَةُ ما ادُّعيَ مِن انتفاءِ النَّظمِ عَن بَعضِ الأياتِ ]

[أوّلاً:]

و قد بَيَّنَ عُلماءُ أهلِ التَّأُويلِ الوَجهَ في تَعلُّقِ هٰذا الكلامِ \ بَعضِه ببَعضٍ ، و ذَكروا وُجوهاً: \

منها: أنَّ المُرادَ بالآيةِ أنَّ قَوماً مِن قُرَيشَ كانوا يُربّونَ الأيتام، فربَّما رَغِبَ أَحَدُهم في أن يَتزوَّجَ باليَتيمةِ التي تَكونُ في حِجرِه و هو وَليُّها؛ رَغبةً في جَمالٍ أو مالٍ، أو يَطمَعُ في أن يَنكِحَها بدونِ صَداقِها، فنَهَى اللهُ "تَعالىٰ عن نِكاحِهنَّ إلاّ بعد توفيرِ صَداقِهنَّ، فأمرَ أن يَنكِحوا ما سِواهنَّ مِن النِّساءِ. و فَسَّرَ لَّهٰذه الآيةَ قَولُه تَعالىٰ: ﴿وَ يَسْتَقْتُونَكَ فِي النِّسَاءِ قُلِ اللهُ يُقْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ فِي الكِتَابِ فِي يَتَامَى النِّسَاءِ اللَّهُ يُقْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ فِي الكِتَابِ فِي يَتَامَى النِّسَاءِ اللَّهُ يُقْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ فِي الكِتَابِ فِي يَتَامَى النِّسَاءِ اللَّهُ يُقْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ فِي الكِتَابِ فِي يَتَامَى النِّسَاءِ اللَّهُ يَقْتِيكُمْ وَيَوْنَ أَنْ تَنكِحُوهُنَّ هِي الكِتَابِ فِي النَّسَاءِ اللَّهُ يَعْدِينَ وَمَا يُتُلِي

و منها: أنّ أحَدَهم كانَ يُسرِفُ في إنفاقِ مالِه في التَّزويجِ، فيَحمِلُه ۚ ذٰلكَ علَى السَّرويجِ، فيَحمِلُه ۚ ذٰلكَ علَى الاستمدادِ مِن مالِ مَن في حِجرِه مِن اليَتاميٰ، فأنزَلَ اللَّهُ تَعالىٰ: ﴿وَ إِنْ خِفْتُمْ أَلَّا

١. يعنى به الآية الكريمة المشار إليها آنفاً.

حكى الراوندي في فقه القرآن، ج ٢، ص ٩٥ ـ ٩٧ ستة أقوال و راجع: الدرّ المنثور، ج ٢، ص ٤٢٨ و ما بعدها: تفسير البحر المحيط، ج ٣، ص ١٦٩ و ما بعدها.

٣. في «د»: - «الله».

في «ألف»: «و نشر». و في «ب» غير واضحة. و في «د»: «و يفسر».

٥. النساء (٤): ١٢٧.

٦. في «ب»: «فتحمله».

في «ألف»: «فأنزله».

تُقْسِطُوا فِي اليَتَامِيٰ ﴿ ، يُرِيدُ في حِفظِ مالِهم ، و أَشْفَقتم أَن تَجوروا ۖ في ذلكَ بالإنفاقِ في التَّزويجِ الذي لَيسَ فيه عَدَدٌ ، " فانكِحوا عَدَداً ومُخصوصاً ؛ إمّا مَثنىٰ أو تُلاتَ أو رُباعَ ؛ ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةٌ ﴾ ، أو العدولَ إلَى الاستمتاعِ بمِلكِ اليَمينِ ؛ و يَشْهَدُ بذلكَ قولُه تَعالىٰ ٥ : ﴿ ذلِكَ أَدْنَىٰ أَلَّا تَعُولُوا ﴾ ؛ يَعني : أن لا تَجوروا و تَخرُجوا آعن الحَدِ الواجب .

و منها: أنّ قَوماً مِن العَربِ كانوا يُشفِقونَ ـ في حِفظِ مالِ الأيتامِ و الإنفاقِ عليهم بالعَدلِ ـ مِن خَلَلٍ يَجري منهم في ذلكَ أو زَلَلٍ ؛ فأنزَلَ اللّٰهُ تَعالىٰ: «إذا خِفتم مِن هٰذه الحالِ، و أَشفَقتم مِن تَجاوُزِ الواجبِ فيها، فخافوا و أَشفِقوا أيضاً مِن نِكاحِ النّساءِ بغَيرِ عَدَدٍ محصورٍ ؛ فإنّ ذلك يَجري في القُبحِ و التّحريمِ مَجرىٰ ما أَشفَقتم منه ؛ فاترُكوا الأمرَينِ، و اقتَصِروا في نِكاح النّساءِ على العَدَدِ المُباح».

و منها: أنَّ القَومَ كانوا رُبَّما رَغِبوا في نِكاحِ اليتامَى الذينَ يُربّو[نَـ]هُنَّ و يَلونَ عليهِن، فكانوا يَستَحِبّونَ الجَمعَ بَينَ النِّساءِ الكَثيرات، و يُشفِقونَ مِن نِكاحِ مَن يَلونَ عَليهِنَّ مِن اليَتامى؛ خَوفاً مِن العَجزِ عن حُقوقِهنَّ؛ فأنزَلَ اللَّهُ تَعالىٰ: «إذا لا يَعدِلوا في نِكاحِ اليتامىٰ و الجَمعِ بَينَ الزَّوجاتِ الكَثيراتِ، فانكِحوا عَدَداً مَخصوصاً مِن هٰؤلاءِ الأيتام و مِن غيرِهنَّ؛ لِتَسلَموا مِن هٰذه الخِيفَةِ». فيَكونُ

١. النساء (٤): ٣.

نی «ألف، ب، د»: «أن تزوجوا».

٣. في «ألف»: «عدده».

٤. في جميع النسخ سوى «د»: - «عدداً».

<sup>0.</sup> في «ألف»: + «و».

٦. في «ألف»: «أن لا تجوزوا». و في «ب»: «أن لا تجوزوا و تخرجوا».

في «ألف»: «فإن».

قَولُه تَعالَىٰ: ﴿فَانكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النَّسَاءِ﴾ علىٰ عُمومِه في الأيتامِ و ﴿ غَيرِهنَّ. ومنهم مَن جَعَلَه خاصًاً و أفرَدَ اليتاميٰ به ، كأنّه تَعالىٰ قالَ: «و إن خِفتم أن لا تُقسِطوا في اليّتاميٰ فانكِحوا ما طابَ لكم مِن النِّساءِ نِساءَهُنَّ».

وكُلُّ هٰذا جائزٌ.

[ثانياً :]

فإن قيلَ: قَد ادَّعِىٰ قومٌ في سُورةِ العَنكبوتِ احتلالاً في النَّظمِ و احتلافاً، فقالوا: إِنَّ اللَّهُ تَعالَىٰ حَكَىٰ عن إبراهيمَ عليه السلامُ قَولَه لقَومِه: ﴿اعْبُدُوا اللَّهَ وَ اتَّقُوهُ ذلِكُمْ خَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ أَوْثَاناً وَ تَخْلُقُونَ إِفْكاً إِنَّ اللّٰذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ لا يَطْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقاً فَابْتَعُوا عِنْدَ اللهِ الرِّرْقَ وَ اعْبُدُوهُ وَ اللهِ لا يَطْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقاً فَابْتَعُوا عِنْدَ اللهِ الرِّرْقَ وَ اعْبُدُوهُ وَ اللهِ لا يَطْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقاً فَابْتَعُوا عِنْدَ اللهِ الرِّرْقَ وَ اعْبُدُوهُ وَ اللهِ لا يَطْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقاً فَابْتَعُوا عِنْدَ اللهِ الرِّرْقَ وَ اعْبُدُوهُ وَ اللهِ الرَّرْقِ وَ اللهِ لا يَعْلِكُونَ لَكُمْ رِنْ اللهِ اللهِ الرَّرْقِ فَلَا اللهِ الرَّرُقِ اللهِ الرَّرْقِ اللهُ عَلَى اللهِ يَسِيرُ \* قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ يَبْدِئُ اللهُ الخَلْقَ ثُمَّ اللهُ يُنشِئُ النَّشْأَةَ الآخِرَةَ إِنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ \* يُعَدِّرُ مِن فَالْمُولِ اللهِ يَسِيرُ \* قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ وَلا فِي السَّمَاءِ الخَلْقَ ثُمَّ اللهُ يُنشِئُ النَّشْأَةَ الآخِرَةَ إِنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ \* يُعَدِّرُ مِن فَاللهُ يُنشِئُ النَّهُ النَّهُ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ \* وَ مَا أَنتُمْ بِمُعْجِزِينَ فِي الأَرْضِ وَلا فِي السَّمَاءِ وَيَرْخَمُ مَنْ يَشَاءُ وَإِلَيْهِ تُقَلَّبُونَ \* وَ مَا أَنتُمْ بِمُعْجِزِينَ فِي الأَرْضِ وَلا فِي السَّمَاءِ وَيَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ \* وَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللهِ وَ لِقَائِهِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ \* وَ اللّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ \* وَ اللّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللّهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ \* وَ اللّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللّهُ مِن النَّارِ إِنَّ فِي السَّمَاءِ وَاللهُ مِنْ النَّارِ إِنَّ فَي السَّمَاءِ وَالْوَا فَتُلُوا وَالْتَلُولُ وَا مِنَ النَّارِ إِنَّ فَي السَّمَاءِ وَالْهُ اللهُ اللهُ مِنْ النَّارِ إِنَّ فَي السَّمَاءِ وَلَا نَصَوْلِهُ مَنْ النَّارُ إِنَّ فَي السَّمَاءِ وَالْمَا مُنَالِكُ مَا اللهُ اللهُ مَا

١. في «ج»: + «من». نعم، صُحِّحَ في هامشها.

۲. العنكبوت (۲۹): ۱٦ ـ ۱۷.

٣. من قوله قبل حوالي صفحتين: «قلنا: و ما أشرنا» إلى هنا ساقط من «ط».

٤. العنكبوت ( ٢٩): ١٨ ـ ٢٣.

لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ '؛ قالوا: و ' هذا لا يَليقُ بهذا المَوضِعِ"، و إنَّما يَليقُ بأن يَكونَ تالياً لِكلام إبراهيمَ عليه السلامُ ؛ لأنَّه جَوابٌ قَولِه و خِطابِه لأُمَتِه. ٥

قُلنا: و هذا أيضاً مِن سُؤالِ المُلحِدينَ و الشاكينَ في القُرآنِ المَوجودِ و صِحّةِ نَظمِه واستقامةِ تَأليفِه، وهو خارجٌ عن بابِ الكلامِ في نُقصانِ القُرآنِ؛ والجوابُ عنه: أنَّ الكلامَ الفَصيحَ في نَظمٍ و نَثرِ قد يَخرُجُ المُتكلِّمُ به مِن قِصّةٍ إلىٰ غَيرِها و مِن أنَّ الكلامَ الفَصيحَ في نَظمٍ و نَثرِ قد يَخرُجُ المُتكلِّمُ به مِن قِصّةٍ إلىٰ غَيرِها و مِن حِنايةٍ إلىٰ مُواجَهةٍ، و قد يَعترِضُ آبَينَ الكلامَينِ ما لا تَعلُق له بِهما و لا يَدخُلُ في معناهما، و يَعدونَ كُلَّ ذلكَ فصاحةً و تَصرُّفاً في البَلاغةِ و تَملُكاً لأَزِمّةِ الكلامِ أَ؟ يَعطِفونَه كَيفَ شاؤوا و يَقودونَه إلىٰ حَيثُ شاءوا؛ فما المانعُ مِن أن يَعترِضَ بَينَ كلامِ إبراهيمَ عليه السلامُ و بَينَ حِكايةِ قَومِه ذٰلكَ الكلامُ الذي هو مُؤكِّدٌ للمَعنىٰ و مُمهِّدٌ له و غَيرُ خارجٍ عن مَعنىٰ كلامِ إبراهيمَ عليه السلامُ ؟ و هَل يَذَهبُ ذٰلكَ إلا الله الله عَي مُتامَّلٍ؟

و وَجهٌ آخَرُ، و هو أنّه غَيرُ مُمتَنِعِ أن يَكونَ الكلامُ كُلُّه إلىٰ قولِه: ﴿فَــمَا كَـانَ

١. العنكبوت (٢٩): ٢٤.

۲. في «ب»: - «و».

۳. في «د»: «الوضع».

٤. في «ب»: + «و بين حكاية قومه ذلك الكلام الذي هو مؤكّد للمعنى و ممهد له و غير خارج
 عن معنى كلام إبراهيم عليه السلام و من جملة خطابه لقومه»، و هو تكرارٌ لما سيأتي بعد أسطر.

٥. لم نعثر على القائلين و مأخذ قولهم.

أي «ب»: «يعرض».

في «ب»: «و تصرّف».

٨. في «ب»: «للكلام» بدل «لأزمة الكلام».

في «ط»: «شاء و إنّما» بدل «شاءوا؛ فما».

۱۰. في «ب»: «الأمر».

جَوَابَ قَوْمِهِ حِكايةً عن إبراهيمَ عليه السلامُ و مِن جُملةِ خِطابِه لقَومِه؛ فليسَ في ذلكَ الكلامِ ما يُنبِئ عن أن لا يَكونَ كلاماً له و مِن جُملةِ خِطابِه لقَومِه. فعلىٰ هذا الوَجهِ ما اعتَرَضَ بَينَ كلامِ إبراهيمَ عليه السلامُ و حِكايةِ جَوابِ قومِه غَريبٌ منهما و لا أُجنبَى عنهما.

[ثالثاً:]

فإن قيلَ: أفليسَ قَد اشتَبَهَ علىٰ قومٍ قَولُه تَعالىٰ في سورةِ النساءِ: ﴿وَلاَ تَهِنُوا فِي الْبَعْاءِ القَوْمِ إِنْ تَكُونُوا تَأْلُمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللهِ مَا لاَ يَرْجُونَ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً حَكِيماً ﴾ ٢، فذَهَبوا إلىٰ أنَّ تَمامَ ذٰلكَ و مِمّا يَجِبُ أن يَكونَ مُتَّصِلاً به \_ لِاشتمالِه علىٰ مَعناه \_ في سورةِ آلِ عِمرانَ؛ و هو قولُه تَعالىٰ: ﴿إنْ يَهْسَسْكُمْ قَرْحُ فَقَدْ مَسَّ القَوْمَ قَرْحُ مِثْلُهُ ﴾؟ "

قُلنا: و هذا أيضاً في مَعنىٰ ما تَقدَّمَ، و مِن الشُّبَهِ الرَّكيكةِ و الطُّعونِ السَّخيفةِ ؛ و مِن أيِّ وَجهٍ يَجِبُ أن يَكونَ ما تَماثَلَ مَعناه أو تَقارَبَ مِن آياتِ القُرآنِ في مَوضِعٍ واحدٍ، حتىٰ تَكونَ مُتَاليةً ٤ مُتَواليةً ؟ و ما المانعُ مِن ٥ أن يُذكَرَ المَعنَى الواحدُ و يُحكىٰ في مَواضعَ مُختَلِفةٍ و سُورٍ مُتَغايرةٍ ؟ و هذه الطَّريقةُ الفاسدةُ تَقتضي أن يَكونَ جَميعُ ما شَرَحَه اللَّهُ تَعالىٰ و قَصَّه مِمّا جَرىٰ لموسىٰ عليه السلامُ مع فِرعَونَ و السَّحرةِ في مَوضِع واحدٍ حتىٰ يَتلوَ ٦ بَعضُه بَعضاً،

١. في «ألف، ج، ط»: «يَنْبُوا».

۲. النساء (٤): ١٠٤.

٣. آل عمران (٣): ١٤٠.

٤. في «ألف، ب، ط»: + «و».

هي «ألف»: – «من».

٦. في «ألف» غير واضحة، كأنّها «يبلغا»؛ لكن بإهمالٍ كاملٍ للنقط.

و كذلكَ ما حَكاه اللَّهُ عن إبليسَ مِن المتناعِه مِن السَّجودِ لآدَمَ عليه السلامُ؛ و قد عَلِمنا أنَّ ذلكَ مُبدَّدٌ في القُرآنِ مُردَّدٌ في سُورٍ مُختَلِفةٍ، و إن كانَت المَعاني واحدةً و القِصةُ مُتَغايرةً. و هذا بَلَه عَمِن المُعوِّلِ عليه و المُعتَقِدِ له.

# [بَيانُ وَجِهِ مُخالَفةِ تَرتيبِ بَعضِ آياتِ القُرآنِ لِتَرتيبِ النُّزولِ ]

فإن قيلَ: فلِمَ تَقدَّمَ ٥ في هذا القُرآنِ المَجموعِ الناسخُ علَى المَنسوخِ، و المَكّيُّ علَى المَدَنيُّ ٦، و التَّرتيبُ الصَّحيحُ يُخالِفُ ذٰلكَ؟

قُلنا: أمّا تَرتيبُ القُرآنِ و تَقديمُ بَعضِه علىٰ بَعضٍ، فقد بَيَّنَا أَنَّ النبيَّ صلّى اللهُ عليه و آله هو الذي تَوَلّاه و تَكفَّلَ به و أَمْرَ بما تَقرَّرَ فيه، و أَنه كانَ يُتلىٰ عليه و صلّى اللهُ عليه و آله علىٰ تَرتيبِه هذا و نَظمِهِ. و لَيسَ يُنكَرُ أَن يَكُونَ اللهُ تَعالىٰ عَلِمَ مِن اللهُ عليه و آله علىٰ تَرتيبِه هذا و نَظمِهِ. و لَيسَ يُنكَرُ أَن يَكُونَ اللهُ تَعالىٰ عَلِمَ مِن المَصلَحةِ أَن يُقدَّمَ بَعضُ الناسخِ على المنسوخِ، و كذلك في المَكيً و المَدنيُ ؛ المَصلَحةِ أَن يُقديمَ و التَّاخيرَ في التِّلاوةِ و الجَمعِ يَتبَعُ المَصلَحةَ، فأمرَ النبيَّ صلّى الله للهُ عليه و آلِه بتَرتيبِه علىٰ هذا الوَجهِ. و لَيسَ في تَقديمِ الناسخِ على المَنسوخِ مما يوجِبُ اشتباهَ ذلك الأمرِ في أنّه ' ناسخٌ و ذلك منسوخٌ ؛ لأنَّ بالدَّليلِ يُعلَمُ كُونُ

۱. في «ألف»: «حكى».

نی جمیع النسخ سوی «ج»: «فی».

۳. في «ب»: «امتناع».

٤. في جميع النسخ سوىٰ «د»: «يله».

في «ب»: «يقدم».

كذا، و الصحيح: «و المدني على المكي».

۷. في «ب»: - «عليه».

٨. من قوله: «و كذلك في المكني و المدني» إلى هنا ساقط من «ب».

٩. في «د»: - «أنّه».

الناسخ ناسخاً و المَنسوخِ مَنسوخاً، لا بتَقدُّمٍ و لا بتَأخُّرٍ.\ و إذا جازَ أن تَـتعلَّقَ ٢ المَصلَحةُ بهٰذا التَّرتيب، فمَا العَجَبُ منه؟

و بَعدُ، فكيفَ يُظَنُّ " ذَهابُ الذي ذَكروه علىٰ مَن أَلَفَ القُرآنَ إِن كَانَ مؤلِّفُه غيرَ النبيِّ صلّى الله عليه و آلِه؟ أوَ ما كانَ يَهتَدي إلىٰ تَقديم المَكَيِّ علَى المَدَنيُ و هو يَعلَمُ أنّه قَبلَه في الزَّمانِ، و المَنسوخِ علَى الناسخِ و هو يَعلَمُ أنّه قَبلَه و مُتقدِّمٌ له؟ و أيُّ فائدةٍ له في التَّعرُضِ للمَذَمّةِ و العَيبِ في تَرتيبٍ لا يَخفىٰ عليه وَجهُ الصَّوابِ فيه لَولا أنَّ الأمرَ علىٰ ما ذكرناه؟

## [تَأْوِيلُ بَعض ما رُويَ مِن وُجودِ زياداتٍ في القُراَنِ ]

فأمّا ما يُروىٰ ° عن ابنِ مسعودٍ رَحمةُ اللهِ عليه من أنّه كانَ يَقرأُ: «و كَفَى اللهُ المؤمنينَ القِتالَ بعَليً "، فإنّه \_إن صَحَّ \_ يَجوزُ أن يَكونَ مَحمولاً علىٰ أنّه كانَ يَتلفَّظُ بذلكَ في خِلالِ تِلاوتِه مِن تِلقاءِ نَفسِه علىٰ سَبيلِ التَّأُويلِ و التَّفسيرِ، و لَم يَقُلُ ذلكَ علىٰ أنّه قُرآنٌ مُنزَلٌ.

فأمّا ما رُويَ مِن طُرُقِ أهلِ البيتِ عليهم السلامُ مِن قولِهم: «لَو قُرئَ القُرآنُ كَما أُنزِلَ، لأَلفَيتمونا لا فيه مُسمَّينَ، كَما سُمّيَ مَن أكانَ قَبلَنا»، و في رِوايةٍ أُخرىٰ: «لَو قُرئَ القُرآنُ كَما أُنزِلَ، لَوُجِدَ فيه أسماءُ سَبعينَ رَجُلاً مِن قُرَيشَ مَلعونينَ

۲. في «ب»: «أن يتعلّق».

ا. في «ألف، ج، ط»: «لا يتقدّم و لا يتأخّر».

٤. من قوله: «في الزمان» إلىٰ هنا ساقط من «ب».

۳. في «ب»: «نظنّ». ٥. في «ج»: «روي».

٦. راجع: إكمال الكمال، ج ٧، ص ١٧؛ تاريخ مدينة دمشق، ج ٤٢، ص ٣٦٠؛ ميزان الاعتدال،
 ج ٢، ص ٣٨٠، الرقم ١٤٤٩؛ شواهد التنزيل، ج ٢، ص ٧ ـ ١٠، ح ٢٢٩ ـ ٢٣٢؛ الجامع لأحكام القرآن، ج ١، ص ٨٤؛ الدرّ المنثور، ج ٦، ص ٥٩٠.

في «ألف، ب»: «لألقيتمونا».
 في «ب»: – «مَن».

بناسير العيّاشي، ج ١، ص ١٣، ح ٤؛ المسائل السرويّة، ص ٧٩.

بأسمائهم و أسماء آبائهم و أسماء أمَّها يهم»، و في رواية أُخرى: «أما و اللهِ و لهِ مَوادُ اللهِ عُرى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

# [مناقَشَةُ الاستدلالِ علىٰ تَحريفِ القُرآنِ بِمُشابَهَةِ اليَهودِ و النَّصاريٰ ]

فإن قيلَ: فما قَولُكم فيما رُويَ عنه عليه السلامُ مِن قولِه لأصحابِه: «لَتَسلُكُنَّ سَنَنَ ' الذينَ مِن قَبلِكم حَذَوَ النَّعلِ بالنَّعلِ و القُذَّةِ بالقُذَّةِ، حتِّىٰ لَو أَنَ أَحَدَهم دَخَلَ جُحرَ ' الذينَ مِن قَبلِكم حَذَوَ النَّعلِ باللَّهِ، اليَهودَ و النَّصاريٰ؟ قالَ: «فمَن إذَن؟» ' الجُحرَ ' اضَبُّ لَدَخَلتُموه، " قيلَ: يا رسولَ اللَّهِ، اليَهودَ و النَّصاريٰ؟ قالَ: «فمَن إذَن؟ " اللهِ اللهُ الله

ه في «ألف»: «ذكره».

الغيبة للنعماني، ص ٣١٨، ح ٥.
 نعي «ألف»: «نزل».

كذا في جميع النسخ؛ و الصواب: «لَما اختلَف».
 تفسير القمي، ج ٢، ص ٤٥١.

افي «ج»: «ما قرئ».

٧. في «ج»: «حذق».

۸ کذا، و الأنسب: «تزيل» و هکذا فيما بعده.

۹. فی «د»: - «صریحاً».

۱۰. فی «د»: «سیر».

١١. في «ب، د، ط»: «حجر». و الجُحر: حُفرةً تأوي إليها الهوامُ و صغار الحيوان. راجع: لسان العرب، ج ٤، ص ١١٧ (جحر).

١٢. قد ورد هذا الحديث في مصادر الإمامية و العامّة بألفاظ مختلفة، و إليك بأقربها إلى المتن

و قَد ثَبَتَ أَنَّ اليَهودَ و النَّصارىٰ \ حَرَّفوا الكُتُبَ المُنزَلةَ إليهم و بَدَّلوها و نَقَصوا منها؛ فيَجِبُ أن يَكونَ أُمِّتُنا بِشَهادَةِ النبيِّ عليه السلامُ علىٰ هذه الصَّفةِ.

قلنا: إذا بُلِغ في الاستدلالِ على نُقصانِ القُرآنِ إلى هذه الغايةِ فهو الإفلاسُ المَحضُ. و أوّلُ ما في هذا الخَبرِ أنّه خَبرُ واحدٍ، لا يوجِبُ عِلماً، و لا يَقطَعُ عُذراً. و لَو كانَ مُتضَمّناً للتَّصريحِ بِنُقصانِ القُرآنِ، لَما وَقَعَ التفاتُ إليه و لا تعويلٌ عليه؛ لِمُنافاتِه للأَدِلَةِ القاطعةِ، فكيفَ و لا تصريحَ فيما ادُّعيَ؟! و ذلكَ أنّا قد عَلِمنا أنّ هذا لَيسَ بخِطابِ لِجَميع الصَّحابةِ؛ و كيفَ يَكونُ عاماً فيهم، و نَحنُ نَعلَمُ أنّ الكثيرَ

ح لفظاً: الفقيه، ج ١، ص ٢٠٣، ح ٢٠٩؛ عيون أخبار الرضا عليه السلام، ج ٢، ص ٢٠٠ - ٢٠١، ح ١٤ كفظاً: الفقيه، ج ١، ص ٢٠٠، ح ٢٠؛ على الشرائع، ج ١، ص ٢٠٠، ح ١٠؛ على الشرائع، ج ١، ص ٢٠٠، ح ٢٠؛ الأمالي للمفيد، ص ١٣٥، المجلس ١٦؛ الإفصاح في الإمامة، ص ٥٠؛ كتاب سليم، ج ٢، ص ٩٥٩، ح ٤؛ الأصول الستة عشر، ص ٢٥٣؛ تفسير القعيّ، ج ٢، ص ٣١٤؛ قرب الإسناد، ص ٢٨١؛ تفسير العياشي، ج ١، ص ٣٠٣ ـ ٤٠٠، ح ٢٨؛ الأمالي للطوسي، ص ٢٦٦، الإسناد، ص ١٨٠؛ إعلام الورى، ص ٢٧٤؛ مناقب آل أبي طالب عليهم السلام، ج ١، المجلس ١٠٠ - ٣٠؛ الاحتجاج، ج ١، ص ٢٨ و ص ١١١؛ كفاية الأشر، ص ١٥. المستدرك على الصحيحين، ج ١، ص ١٦١، ح ١٤٠٠؛ و ج ٢، ص ٢١٣؛ و ج ٤، ص ١٥، ح ٢٤٤٨؛ المحتجم الكبير، ج ٧، ص ١٨١، ح ١٤١٠؛ و ج ١، ص ٣١٠ ح ٣؛ المعجم الكبير، ج ٧، ص ١٨١، ح ١٤١٠؛ و ج ١٠، ص ٣١، ح ٣؛ المصنف لعبد الرزاق، ج ١١، ص ٣١٠، ح ٣٠٠ لابن أبي شيبة، ج ١٥، ص ١٠٠، ح ١٠٠٠ المحات في المسائيد الصحيحة، المحات المحدد، ج ١، ص ١٨٤، ح ١٠ ص ٢٨٦ و ١٠ ص ٢٨٦؛ المحات المحدد، أبي الحديد، ج ١، ص ٢٠١، ح ١٠٠٠ المسائيد الصحيحة).

١. من هنا إلى قوله بعد حوالي صفحتَين: «إمّا في حال واحدة» ساقط من جميع النسخ سوى «د». ثمّ إنّ هنا زيادة في جميع النسخ، و هي قطعة من المسائل التبانيات و لا ربط لها بالطرابلسيّات. تبدأ هذه الزيادة من قوله: «خطابه عزّ و جلّ وقف على الدليل الدال على إضافته إليه...» إلى قوله: «بل أكثر هذه الأخبار متواتر موجب للعلم». راجع: رسائل الشريف المرتضى، ج ١ (جواب المسائل التبانيات)، ص ٢٠ ـ ٢٦.

مِنهم بخِلافِ هذه الصِّفاتِ المَذمومةِ؟! و إذا لَم يَعُمَّ الجَميعَ و ظاهرُه العُمومُ، جازَ أن لا يَعُمَّ جَميعَ أفعالِ الأُمَمِ الباقيةِ؛ فإنّ خُصوصَ الأفعالِ كَخُصوصِ الفاعلينَ. و أيضاً فإنّا عالِمونَ بأنَّ اليَهودَ عَبَدوا العِجلَ في زَمَنِ موسىٰ عليه السلامُ، و قالتِ النَّصارىٰ بالتَّثليثِ، و نَفَت اليَهودُ نَسخَ الشَّرائعِ، و أجمَعَ اليَهودُ و النَّصارىٰ معاً علىٰ قَتلِ عيسىٰ عليه السلامُ و صَلبِه، و هُم في ذلك كاذبونَ مُبطِلونَ.

و قد عَلِمنا أَنَّ أَمَتَنا ما ساوَت اليَهودَ و النَّصارىٰ فيما عَلِمناه، و لا بعضهم ضاهاهم في شَيءٍ مِمَّا ذَكرناه؛ فقَد تَخصَّصَ قَولُه عليه السلامُ: «لَتَسلُكُنَّ سَنَنَ الذينَ مِن قَبلِكم»، و إذَن جازَ أن لا يُساووهم في تَحريفِ القُرآنِ و تَبديلِه.

و بَعدُ، فالصَّحيحُ أنَّه لا صيغةَ للعُمومِ في اللَّغةِ تَقتَضي بنَفسِ الوَضعِ السَّغراقَ، و إنّما يُعلَمُ الاستغراقُ بقرينةٍ و دَلالةٍ كَما يُعلَمُ التَّخصيصُ؛ و اللَّفظُ مُشتَرَكٌ مُحتَمِلٌ.

علىٰ أنّه لَو سَلَّمنا أنّ هذا اللَّفظَ موضوعٌ للاستغراقِ بـنَفسِه ـ عـلىٰ غـايةِ مـا يَقتَرِحونَ ـ لَجازَ أن نَخُصَّه بالدلالةِ القاطعةِ، و قد بَيِّنَا في صَدرِ كلامِنا مِن الأدِلّةِ علىٰ أنَّ القُرآنَ غيرُ مَنقوصٍ ما يَقتَضي تَخصيصَ كُلِّ عامٍّ و تَركَ كُلِّ ظاهرٍ.

# [مُناقَشَةُ الاستدلالِ على تَضادُ ألفاظِ القُرآنِ بِاختلافِ القِراءاتِ]

فإن قيلَ: فما قَولُكم في القِراءاتِ المختلِفةِ و الحُروفِ المُتَبايِنَةِ التي قَراًَ بِها القُرّاءُ و مَعاني أكثرِها مُتَضادّةٌ و مُختَلِفةٌ؟ أ تَذهَبونَ إلىٰ أنّ القُرآنَ نَزَلَ ببعضِها؟ فيَجِبُ علىٰ هذا أن لا يُقرأَ بسائِرها؛ بَل بما تَعيَّنَ نُزولُ القُرآنِ به. و إن قُلتم: إنَّ القُرآنَ نَزَلَ بالجَميعِ، فكيفَ يكونُ ذلكَ مع التَّضادُ و الاختلافِ و زِيادةِ الحُروفِ

١. الذريعة، ج ١، ص ٢٠١؛ الذخيرة، ص ٥١٠.

و نُقصانِها و الاختلافِ في الإعرابِ و تَبايُنِه؟

قُلنا: لَيسَ يَمتَنِعُ أَن يَكُونَ اللَّهُ تَعالَىٰ عَلِمَ مِن مَصلَحةِ المُكلَّفينَ أَن يَدرُسوا القُرانَ و يَقرَؤوه على هذه القِراءاتِ المُختَلِفةِ، و أَنَّ المَصلَحةَ في كُلِّ ذلكَ مُتَساويةٌ؛ فَجَعَلَهم مُخَيَّرينَ فيما المَصلَحةُ فيه مُتَّفِقةٌ، فأباحَ النبيُّ صَلَّى اللَّهُ عليه و آلِه أُمْتَه هذه القِراءاتِ المُختَلِفة، و أَنَّ المَصلَحةَ لهذا الوّجهِ.

وَ لَيسَ يَمتَنِعُ أَن يَكُونَ جَبرَئيلُ عليه السلامُ إِنّما هَبَطَ و أَدّىٰ ما يُوافِقُ بَعضَ هذه الحروفِ، ثُمّ خيَّرَ فيما عَداه؛ فكأنّه أدّىٰ إلى النبيِّ قَولَه تَعالىٰ: ﴿يا أَيُها الَّذِينَ آمَنُوا إِلَى النبيِّ مَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ فَتَبَيّنُوا﴾ (، فيؤَدّيهِ بالنونِ، ثُمَّ يَقُولُ للنبيِّ صَلّى اللهُ عليه و آلِه: «و مَن شاءَ أَن يَقرأ: «فتَثبَّتُوا» فذلك له»، وكذلك في سائرِ الحروفِ المُحتَلِفةِ.

فإن قيل: إذا كان اللَّهُ تَعالىٰ المُتَكلِّمَ بالقُرآنِ، فلا بُدَّ عندَ افتتاحِ إحداثِه مِن أن يَكُونَ تَكلَّمَ به علىٰ بَعضِ هذه الحُروفِ و القِراءاتِ المُختَلِفةِ؛ لأنَّ الجَمعَ بَينَ الكُلِّ مُحالٌ في لفظٍ واحدٍ. و إذا كانَ مُنزَلاً علىٰ بَعضِ هذه الوُجوهِ و الحُروفِ، فيَجِبُ فيمن تَلاه علىٰ غيرِ ذلكَ الوَجهِ و بغيرِ ذلكَ الحَرفِ أن لا يَكُونَ حاكياً لكلام اللهِ تَعالىٰ، و لا مُؤدِّياً للفظِه؛ و في هذا ما تَعلَمونَ.

قُلنا: الواجبُ أن يُقالَ في هذا البابِ أنّه تَعالىٰ إذا كانَ قد أباحَنا القِراءاتِ المُختَلِفةَ و الحُروفَ المُتَبايِنةَ، و ثَبَتَ أيضاً أنّ كلَّ قارئُ بحَرفٍ من هذا حاكٍ لكَلامِ اللهِ تَعالىٰ في ابتداءِ إحداثِه لهذا القُرآنِ قَد تَكلَّم به -إمّا في حالٍ واحدةٍ ٢ أو أحوالٍ مُتَغايِرةٍ -علىٰ هذه الوُجوهِ كُلُها

١. النساء (٤): ٩٤.

من قوله قبل حوالي صفحتين: «حرّفوا الكتب المنزلة إليهم» إلىٰ هنا ساقط من جميع النسخ سوىٰ «د».

و\الحُروفِ، حتّىٰ يَتِمَّ القَولُ معَ إِباحِتِه تَعالَى القِراءةَ بأيُ شَيءٍ شِئناه مِن هٰذه الحُروفِ، بأن يَكونَ القارئُ بكُلُّ واحدٍ منها حاكياً لكلامِه و مُؤدّياً لمِثلِ لَفظِه؛ و إلا فلا يَجوزُ أن يَكونَ مَن قرأً: «فتَبيّنوا» بالنونِ حاكياً لكلامٍ مَن قالَ: «فتَبيّنوا» بالتاءِ. وليسَ هٰذا بمُنكرٍ ؛ فإن أبا هاشم "كانَ يَذهبُ إلىٰ أنَّ اللَّهَ تَعالىٰ لَمَا قالَ: ﴿وَالمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلاثَةً قُرُوءٍ \* و دَلَّ الدَّليلُ عندَ أبي هاشم علىٰ أنَّ المُجتَهِدَ إذا أذاه اجتهادُه إلىٰ أنَّ المُرادَ بلفظةِ «القرءِ» الطَّهرُ، فمُرادُ اللهِ تَعالىٰ في تكليفِه بهذه اللَّفظةِ مَرتينِ: مَرّةً أرادَ بها الطَّهرَ، و مَرّةً أرادَ بها الحَيضَ ؛ لأنَ مِن مَذهبِه أنَّ [اللَّفظ] الواحدَ لا يَجوزُ أن يُرادَ به المَعانيَ المُختَلِفةَ في وَقتٍ واحدٍ. وَقَد بَيَّنَا \_ فيما أَملَيناه مِن الكلامِ في أُصولِ الفقهِ أنَّ الصَّحيحَ غيرُ هٰذا، و أنّه غيرُ مُمتنعِ أن يُريدَ المُتكلِّمُ باللَّفظةِ الواحدةِ المَعانيَ المُختَلِفةَ في وَليسَ يَحتاجُ إلىٰ أن يُردِد اللَّفظ أن يُريدَ المُتكلِّم باللَّفظةِ الواحدةِ المَعانيَ المُختَلِفة "، و لَيسَ يَحتاجُ إلىٰ أن يُردِد اللَّفظ المُتعلِم بها حتّىٰ يُريدَ المَعانيَ المُختَلِفة في الأوقاتِ المُتعايرةِ.

و إنَّما أُورَدنا ما ذَكرناه ٩ حتى لا يُستَبعَدَ و يُستَنكَرَ ما قُلناه مِن «أَنّه تَعالىٰ يَجِبُ أَن يَتكلَم في ابتداءِ إحداثِ القُرآنِ علىٰ جَميعِ الحُروفِ و القِراءاتِ المُختَلِفةِ»،

٣. أبو هاشم عبد السلام بن أبي عليّ محمّد بن عبد الوهّاب الجبّائي، من كبار المعتزلة هو و أبوه. ولد سنة ٧٤٧ هببغداد، و مات بها سنة ٣٢١ ه، له آراء لم يسبقه إليها أحد، و تبعته فرقة «البهشيميّة»، و هذه نسبة إلى كنيته أبي هاشم. له مصنّفات، منها: الجمع الكبير، و الشامل، و تذكرة العلماء، و العدّة. راجع: تاريخ بغداد، ج ١١، ص ٥٥، الرقم ٥٧٣٥؛ ميزان الاعتدال، ج ٢٠ ص ١٦٦، الرقم ٥٠٦١.

o. في «أ»: «القرؤ». و في «ج» «القروء». و في «ط»: «القرو».

الشافي في الإمامة، ج ٢، ص ٢٠٠.
 الشافي في الإمامة، ج ٢، ص ٢٠٠.

٨. في «د»: - «المعاني».

٩. من كلام أبي هاشم.

فذلكَ غيرُ مُنكَرِ، و قد قالَ العُلماءُ بمِثلِه فيما حَكَيناه.

## [مُناقَشَةُ الاستدلالِ بأيةِ: ﴿إِنَّا نحن نزَلنا الذكر ...﴾ علىٰ نَفي نُقصانِ القُرآنِ ]

فأمّا تَعلُّقُ مَن نَفَى النُّقصانَ بِقَولِه تَعالىٰ: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِ وَلَمْ اللهِ عَلَىٰ الذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُ لَمُخَوَّلُ، و لقائلٍ أن يَقولَ: إنّه مَحفوظٌ عنِ القَدحِ فيه لَيما يَثلِمُ حُجَّتَه و يوهِنُ دَلالتَه. و إذا سُلِّمَ أَنَّ الحِفظَ المُرادُ به هو المَنعُ مِن الإضاعةِ ، جازَ أن يَقولوا: إنّه مَحفوظٌ عندَ إمامِ الزَّمانِ ، فلَم يَتطرَّقْ عليه الضَّياءُ .

و لَو قِيلَ للمُتعلِّقِ بذٰلكَ: أَ ۗ لَيسَ يُمكِنُ بَعضَ المُلحِدينَ أَن يُمزِّقَ المُصحَفَ و يُحرِّقَه ٥٠ فإذا اعتَرَفَ بذلكَ قيلَ له: فألا ۚ كانَ مَحفوظاً علىٰ ظاهرِ الآيةِ مِن هذا الفِعل؟

فإذا قالَ: لأنّ هذا الفِعلَ ٧ لا يَقتَضي إضاعةَ القُرآنِ؛ لأنّه مَوجودٌ في صُدورِ الرِّجالِ و في بُطونِ غيرِ ما حُرِّقَ مِن المُصحَفِ.

قيلَ له: و كَذَا مَا نُقِصَ مِن القُرآنِ مَوجودٌ عندَ الإمامِ و شيعتِه و بَينَ ثِقاتِه، فلَم تَتِمَ ^ الإضاعةُ علىٰ كُلِّ حالٍ.

و هٰذا بَيِّنٌ لِمَن تأمَّلَ.

٢. في «ألف»: – «فيه».

١. الحجر (١٥): ٩.

۳. فی «د»: - «أ».

٤. في «ألف، ب»: «أن يحرق». و في «د»: «أن يخترق». و في «ط»: «أن يحترق».

في «ألف»: «و يُخرقه».

ا في «ب»: «و ألا».

في «ج»: – «فإذا قال: لأن هذا الفعل».

٨. في «ألف، ب»: «فلم يتمّ».

#### المسألةُ الحاديةَ عَشَرَ لَا

## [تَأْوِيلُ خَبرِ: «لَوِ اطَّلَعَ أَبوذَرٌ علىٰ ما في قَلبِ سَلمانَ لَقَتَلَه»]

ما القَولُ أَ في الخَبرِ المَنسوبِ إلَى الصادقِ عليه السلامُ مِن أَنّه قالَ: «لقَد آخيٰ رسولُ اللهِ صلّى اللهُ عليه و آلِه بَينَ سَلمانَ و أبي ذَرِّ، و لَو اطَّلَعَ أبو ذَرِّ علىٰ آما في قلبِ سَلمانَ لَقَتَلَه» ؟ أَ و كَيفَ يَجوزُ أَن يؤاخيَ النبيُّ صلّى اللهُ عليه و آلِه بَينَ رجُلين يَستَحِلُ أَحَدُهما لَو اطَّلَع علىٰ ما في قلبِ الآخرِ دَمَه؟

و ما القَولُ فيمَن يَتأوَّلُ \ هٰذا القَولَ \_و هو قَولُه \: «قَتَلَه» \_علىٰ ^ أنّ الهاءَ ^ راجعةٌ علىٰ ` \ «ما في قَلبِه» و أرادَ: «لَقَتَلَه عِلماً»؟ و هَل ذٰلكَ تَأْوِيلٌ جائزٌ ١ ١ أَم لا؟

و ما القَولُ أيضاً فيمن تأوَّلُه علىٰ غيرِ هٰذا الوَجهِ فقالَ: إنَّ مَعنىٰ قَولِه: «لَقَتَلَه»

۱. في «ب»: «عشرة».

٢. هذه المسألة مذكورة أيضاً في تكملة الأمالي. راجع: الأمالي، ج ٢، ص ٣٩٦ ـ ٣٩٧.

۳. في «د»: – «علىٰ».

٤. الكافي، ج ١، ص ٤٠١، ح ٢؛ بصائر الدرجات، ج ١، ص ٢٥، ح ٢١؛ رجال الكشّي، ص ١٧، ح ٠٤.
 ٥. في تكملة الأمالي: «إذا».

في تكملة الأمالي: - «قوله».

هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: - «على».

ي . ٩. في «ألف»: «الشأن». و في «ج»: «النّا». و في «ط»: «التا».

١٠. في «ألف»: «إليٰ».

۱۱. في «ج»: «جاز».

أي أَكَدً\ فِكرَه و خاطِرَه كَدًا يُجهِدُه \، و أَنَه عَبَّرَ بِالقَتلِ هَاهُنا عَلَىٰ سَبيلِ المُبالَغةِ في التَّعبيرِ عن شِدَةٍ المَشقَةِ ، كما يَقولُ القائلُ: «قَتَلَني انتظارُ فُلانِ» ، و ° «مُتُّ إلىٰ أن آتيك أ و إلىٰ أن تَخلَّصتُ مِن الشَّدةِ التي كنتُ فيها عِدّةَ دَفَعاتٍ » ، و هو يُريدُ الإخبارَ عن شِدّةِ الكُلفةِ و المَشقّةِ و المُبالَغةَ في وَصفِهما لا

## الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ \_:

إنّ هٰذا الخَبرَ إذا كانَ مِن أخبارِ الآحادِ التي لا توجِبُ عِلماً و لا تُثلِجُ صَدراً، و كانَ له ظاهرٌ يُنافي المَعلومَ المَقطوعَ به، تأوَّلنا ظاهرَه عـلىٰ مـا يُطابِقُ الحَقَّ و يُوافِقُه إن كانَ ذلكَ مُتسهِّلاً؟^و إلّا فالواجبُ اطِّراحُه و إبطالُه.

و إذا كانَ مِن المَعلومِ - الذي لا يَختَلُ <sup>9</sup> - سَلامةُ سَريرةِ كُلِّ واحدٍ منهما <sup>11</sup> ، و أنّهما ما كانا مِن المُدخَلينَ <sup>11</sup> و لا المُنافِقينَ ، فلا يَجوزُ معَ هذا المَعلومِ أن يُعتَقَدَ أنَّ الرسولَ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه كانَ <sup>11</sup> يَشهَدُ بأنّ كُلَّ واحدٍ مِنهما لَو اطَّلَعَ علىٰ ما في قَلبِ صاحبِه لَقتَلَه علىٰ سَبيلِ الإستحلالِ لدَمِه، و يُعلَمُ أنّه إن كانَ قالَ ذلكَ فله تأويلٌ غيرُ هذا الظاهر الذي لا يَليقُ بِهما.

نی جمیع النسخ سوی «ج»: «بجده».

في تكملة الأمالي: + «المبالغة و».

الأمالي: «رأيتك».

ا. في تكملة الأمالي: «لكدً».

٣. في تكملة الأمالي: «تعبيره».

٥. في «ج» الواو مشطوبٌ عليها.

في «ألف» و تكملة الأمالي: «وصفها».

في «ألف، ب، ط»: «مستهلًا». و في تكملة الأمالي: «سهلاً».

٩. في «ب»: «لا يحتمل غيره». و في تكملة الأمالي: «لا يحيل».

١٠. في تكملة الأمالي: «من سلمان و أبي ذرّ، و نقاء صدر كلّ واحد منهما لصاحبه» بدل «منهما».

١١. أي: ممّن ساءت دخيلتهم. و في تكملة الأمالي: «المدغِلين في الدين».

١٢. في تكملة الأمالي: - «كان».

و مِن أَجَوَدِ مَا قِيلَ فِي تَأْويلِهِ: أَنَّ الهَاءَ فِي قُولِهِ: «لَقَتَلَه» راجعةٌ علَى المُطَّلِعِ، لا المُطَّلَعِ عليه؛ فكأنّه ٢ أرادَ: إذا ٣ اطَّلَعَ على ٤ مَا في ٥ قَلبِه، و عَلِمَ مُوافَقةَ باطنِه لظاهرِه و شِدّةَ إخلاصِه له، ٦ اشتَدَّ ضَنُه ٧ به و مَحبّتُه له ٨ و تَمسُّكُه بمَودَتِه و نُصرتِه، و قَتَلَه ٩ ذٰلكَ الضَّنُ و الوُدُّ ١٠، بمعنىٰ أنّه «كادَ ١١ يَقتُلُه»، كما يَقولونَ فيمَن ١٢ يَهوىٰ غيرَه و يَشتَدُّ مَحبّتُه له ١٠٤: ١٤ «إنّه قَد قَتَلَه حُبُّه»، و «أتلَفَ نفسَه»، و ما جَرىٰ مَجرىٰ هذا مِن الألفاظِ. و يَكونُ فائدةُ هذا الخَبرِ حُسنَ النَّنَاءِ مِن النبيً صَلَّى اللهُ عليه و آلِه على ١٥ الرجُلينِ، و أنّه آخىٰ بَينَهما و باطنُهما كظاهرِهما، و سِرُّهما في النَّقاءِ و الصَّفاءِ كَعَلاتيَتِهما، حتّىٰ لَو أَنَّ أَحَدَهما ١١ اطَّلَعَ على ١٧ ما في قلب الآخَر لَأُعجبَ به و كادَ ١٨ يَقتُلُه مَحبّةً له و صَبابةً ١٩.

0. في «د»: – «في».

۱۷. في «ط»: - «عليٰ».

ا. في تكملة الأمالي: + «إلىٰ».

د في «ألف»: «فكأن». و في تكملة الأمالي: «كأنّه».

٣. في تكملة الأمالي: «أنه إذا» بدل «فكأنه أراد إذا».

في «ألف، ط»: – «على».

<sup>7.</sup> هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: - «له».

هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: «ظنّه».

٨. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: - «له».

٩. في «ج» و تكملة الأمالي: «فقتله».

١٠. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ عدا «ج»: «ذلك الضرب من الود». و في «ج»: «ذلك الضروب الود».
 «ذلك الضروب الود».

۱۲. في تكملة الأمالي: «فلان» بدل «فيمن». ١٣٪ في «ب»: – «له».

١٤. في تكملة الأمالي: +«حتّى». ١٥ . في «د»: «من».

١٦. في «ج»: «أطلعهما».

۱۸. هكذا في تكملة الأمالي. و في جميع النسخ: - «كان».

۱۹. في تكملَّة الأمالي: «ضَنَّا به» بدَّل «صَبابة».

و هذا أشبَهُ بمَنزِلةِ الرجُلينِ في نُفوسِهما و عِند النبيِّ عليه السلامُ و أليَقُ بأن يَكونَ مَدحاً و تَقريظاً. \ و ذلك الوَجهُ الآخَرُ \ يَقتَضي غايةَ الذَّمِّ و نِهايةَ الوَصفِ بالنَّفاقِ و سُوءِ الدَّخيلةِ؛ لأنَّ مَن يَظهَرُ جَميلاً و لَو اطَّلعَ [شَخصٌ] علىٰ باطنِه لَاستَحلَّ دمَه فقَتَلَه " هو مَعنَى المُداهِنِ المُنافِقِ. أ

فأمّا تَأْوِيلُ هٰذه اللَّفظةِ و حَملُها علَى العِلمِ، فغَيرُ مَرضيُّ؛ لأنَّ المُطَّلِعَ علىٰ ما في قَلبِ غيرِه لا يَكونُ إلاّ عالِماً بما اطَّلَعَ عليه، فأيُّ ° مَعنىً للَفظةِ «قَتَلَه» في هذا المَوضِع؟ و هَل ذلك إلاّ تَكريرُ ما لا فائدةَ فيه؟

فأمّا حَملُه علىٰ أنّه كَدَّ خاطِرَه و قَسَمَ فِكرَه فكادَ يَقتُلُه، فالمَسألةُ مَعه المَه، وَلَم يَكُن مَثَل كُلِّ واحدٍ مِن هٰذَينِ الرجُلينِ: «مَتَى اطَّلَعَ علىٰ قلبِ صاحبِه كَدَّ خاطِرَه و أَتعَبَ قَلبَه، حتىٰ كادَ يَقتُلُه» لَولا أنّه يَطلَّعُ علىٰ سوءٍ و مكروه الله و هذا هو النّفاقُ بعينِه '\، الذي نُنزَه \الرجُلينِ عنه، ولا يَليقُ بِهما، ولا بالنبيِّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه أن يَصِفَهما به.

ا. في «ألف، د، ط»: «تفريضاً». و في «ب»: «تعريضاً».

٢. و هو الوجه الأوّل المذكور في السؤال.

٣. في «ب» و تكملة الأمالي: -«فُقتله».

٤. في «ألف، ب، ط»: - «المنافق». و في تكملة الأمالي: «هو عين المنافق المداهن».

هي تكملة الأمالي: «و أيّ».

قى تكملة الأمالى: «و ممّا».

V. في تكملة الأمالي: «فممًا المسألة عنه» بدل «فالمسألة معه».

هـ في تكملة الأمالي: «يكون».

في تكملة الأمالي: «و مكر».

ا. في تكملة الأمالي: -«بعينه».

١١. في «ألف»: «تنزُّه».

## المسألةُ الثانيةَ عَشَرَ ا

## [حَقيقةُ الإنسان]

إن قيلَ: ما حَقيقةُ الإنسانِ؟ و هَل هو جُملةُ الجِسمِ الظاهرِ، أم بَعضُه، أم شَيءٌ غيرُه؟ فإن كانَ غيرَه فما هو؟ و إن كانَ هو الجِسمَ، فكَيفَ يَجوزُ الزيادةُ فيه و النَّقصانُ منه مع تَعلُّقِ التَّكليفِ عليه من سِمَنٍ و هُزالٍ ، و قَطعِ عُضوٍ منه في حالِ إيمانٍ و كفوٍ، و مِن قَطعِه في كفرِه و انتقالِه إلى الإيمانِ؟ وكيفَ يكونُ حُكمُه

## الجوابُ \_ و باللهِ التَّوفيقُ \_:

إنَّ الكلامَ في هذه المَسألةِ يَتعلُّقُ بمَعنيَّ و عِبارةٍ.

في البَعثِ؟ و ما وَجهُ العَدلِ" فيما يَلزَمُه مِن ذلك؟

فأمّا الكلامُ في المَعنىٰ، فهو أن نُبيِّنَ عَمَن الحَيُّ الفَعّالُ؟ و هَل هو ٥ هذه الجُملةُ، أو شَيءٌ فيها، أو شَيءٌ منها ٦، أو خارجٌ عنها؟ و هو المُهِمُّ في هذه المَسألةِ.

۱. في «ب»: «عشرة».

خميع النسخ سوئ «د»: «و هزل».

قي «ألف»: «العلل».
 في «ب»: «أن يبيّن».

ع. في «ب». «أن يبين». ٥. في «ب»: - «هو».

افي «ب»: - «أو شيء منها».

و الكلامُ في العِبارةِ أن نُبيِّنَ \ مَعنىٰ هٰذه اللَّفظةِ في اللَّغةِ العَربيّةِ، و عـلـىٰ أيًّ شَيءٍ وَضَعوها؟ و في أيِّ شَيءٍ يَستَعمِلونَها؟

## [الأدِلَةُ الَّتِي أُقيمَت لإثباتِ أَنَّ الإنسانَ هو هذهِ الجُملة المُشاهَدة] [الدّليلُ الأوْل]

و قد دَلَّ الشُّيوخُ علىٰ أَنَّ «الحَيَّ الفَعّالَ» هو هذه الجُملةُ المُدرَكةُ المُشاهدةُ دونَ غيرِها؛ بِأن قالوا: قَد ثَبَتَ أَنَّ أَحَدَنا يَجِدُ نَفسَه مُريداً و قـاصداً و مُدرِكاً و مُعتقِداً ضَرورةً و الذاتُ مَعلومةٌ بالاستدلالِ، كَما لا يَجوزُ أَن يُعلَمَ أحوالَ الذاتِ ضَرورةٌ و الذاتُ مَعلومةٌ بالاستدلالِ، كَما لا يَجوزُ أَن يَعلَمَ أحوالَ غيرِه مَن لا يَعلَمُ الذاتَ؛ فلَو كانَ الإنسانُ شَيئاً غيرَ هذه الجُملةِ \_كائناً ما كانَ \_لَكانَ طَريقُ العِلمِ به الاستدلالَ، لا الضَّرورةَ؛ و هذا يَقتضي عِلمَنا بأحوالِه [استِدلالاً، لا] ضَرورةً.

و هذا أشَفُّ ما استَدَلُوا به، و هو مَع ذَلكَ مَطعونٌ علَيه مَقدوحٌ فيه بما نَذكُرُه، و هو أن نَقولَ: إنَّ عِلمَ الإنسانِ بنَفسِه علىٰ سَبيلِ الجُملةِ ضَرورةٌ، و آ إنّما يَحتاجُ في العِلمِ بالتَّفصيلِ إلىٰ ضَربٍ مِن الاستِدلالِ؛ و إذا كانَ الأمرُ علىٰ هذا، فقد صارَ عِلمُه بذاتِه و صِفاتِه مَعلوماً مِن طَريق الضَّرورةِ.

و لَيسَ لَه أَن يَقولَ: يَجِبُ أَن يَعلَمَ ذَاتَه ضَرورةً علىٰ سَبيلِ التَّفصيلِ كَمَا عَلِمَ أحوالَه ضَرورةً ٣علىٰ سَبيلِ التَّفصيلِ ٤، و لا يَنفَعُ مع عِلمِه بأحوالِه تَفصيلاً ضَرورةً أَن يَعلَمَ ذَاتَه علىٰ سَبيل الجُملةِ ضَرورةً.

۱. في «ب»: «أن يبيّن».

نی جمیع النسخ سویٰ «د»: - «و».

٣. في «ألف، ب، ط»: - «كما علم أحواله ضرورةً».

٤. في جميع النسخ سوى «ج»: - «على سبيل التفصيل».

و ذلك: أنَّ هذا السُّؤالَ عائدٌ على ' جَميعِ المُخالِفينَ في هذه المَسألةِ؛ لأنَّ أَحَداً مِن المُخالِفينَ في هذه المَسألةِ؛ لأنَّ أَحَداً مِن المُخالِفينَ في الإنسانِ لا يَدَّعي أنَّه يَعلَمُ ذاتَه ضَرورةً علىٰ سَبيلِ التَّفصيلِ، و لا يَدري هَل الذي عَلِمَه هو الجِسمُ أو بَعضُه أو شَيءٌ خارجٌ عنه؟ فأمّا الأحوال، فمَعلومٌ بالتَّفصيل ضَرورةً.

و هذا السُّؤالُ يَقدَحُ في الدَّليلِ الذي ذَكرناهُ.

#### [الذَّليلُ الثاني]

و مِمّا استَدَلّوا به أيضاً: أنَّ الإنسانَ يَعلَمُ غَيرَه قاصداً إلى مُخاطَبتِه و مُواجَهتِه بالكلامِ ٢ عندَ إدراكِه له و مُشاهَدتِه ٣؛ فلَولا أنَّ الحَيَّ القاصدَ مُدرَكٌ مُشاهَد، لَما وَجَبَ أن يُعلَمَ عندَ مُشاهَدتِه هذا الجِسمَ كُونُه قاصداً. فدَلَّ ذلكَ على أنَّ القاصدَ هو هذا الجسمُ دونَ غَيره.

و هذا أيضاً لَيسَ بشَيءٍ؛ لأنَّ المُشاهَدةَ طَريقٌ إلَى العِلمِ، و لَيسَت موجِبةً للعِلمِ؛ لأنّها قَد تَحصُلُ مِن غَيرِ حُصولِ العِلمِ، ألا تَرىٰ أنَّ النائمَ و البَهيمةَ و الطَّفلَ يُدرِكونَ و لا يَعلَمونَ؟ فعُلِمَ أنَّ الإدراكَ لَيسَ بموجِبٍ للعِلمِ، وإنَّما هو طَريقٌ إليه؛ فما المانعُ مِن أن يَكونَ اللَّهُ تَعالىٰ جَعَلَ ' مِن جُملةِ كمالِ العَقلِ أن يَفعَلَ العِلمَ الضَّروريَّ بقَصدِ مَن يُخاطِبُنا و يُواجِهُنا بالكلامِ، و إن لَم نُشاهِدْ آ ذاتَه؟ لأنَّ علَى المَذهبِ الصَّحيحِ يَجوزُ أن يُفعَلَ العِلمُ الضَّروريُّ بكُلِّ مُشاهَدٍ، و إن لَم على المَذهبِ الصَّحيحِ يَجوزُ أن يُفعَلَ العِلمُ الضَّروريُّ بكُلِّ مُشاهَدٍ، و إن لَم

ا في «ألف»: «إلىٰ».

نی «ب»: - «بالکلام».

۳. في «ألف، ط»: «عند اكراكه له و مشادته».

٤. في جميع النسخ سوىٰ «ج»: «جعله».

هي «ألف»: «و إنه».

٦. في «ب»: «لم يشاهد».

تَحصُلِ المُشاهَدةُ بكُلِّ معلوم، سَواءً كانَ المُشاهَداً "أو مِمَا تَستَحيلُ المُشاهَدةُ عليه؛ و لهذا نَقولُ: «إنَّ عُلومَ أهلِ الآخِرةِ باللهِ تَعالىٰ ضَروريَةً ، و إن كانَ المُشاهَدةُ لا تَجوزُ عليه تَعالىٰ».

#### [الدَّليلُ الثالثِ، و هوَ المُختارُ ]

و الذي يَجِبُ اعتمادُه في هذه المَسألةِ: أَنَّ أَحَدَناكَما يَعلَمُ ضَرورةً كُونَه مُريداً، و يَجِدُ إرادتَه في ناحيةِ قلبِه علىٰ سَبيلِ الجُملةِ، و يُفرِّقُ في جِهةِ الإرادةِ مِن ناحيةِ قلبِه و ناحيةِ أطرافِه؛ و كذلك الحالُ في كَونِه ناظراً، حتَّىٰ إنّه إذا أدمَنَ النَّظَرَ و الفِكرَ [وَجَدَ التَّعَبَ و الأَلَمَ] في ناحيةِ قلبِه؛ و يُلحَقُ بهذا أيضاً كَونُه مُعتَقِداً و مُشتَهِياً ٧.

## [إبطالُ قَولِ معَمّرٍ ]

و^إذا ثَبَتَ أَنَّ الإرادةَ و النَّظَرَ و ما جَرىٰ مَجراهما مِمَّا ذَكرناه نَجِدُه ٩ مِن ناحيةِ القَلبِ مِن هٰذا الجسدِ، فَقد بَطَلَ قَولُ مُعمَّرٍ ١٠ و مَن جَرىٰ مَجراه و ذَهَبَ إلىٰ مَذهبِه

۱. في «ب»: «لم يحصل».

ر. في «ألف»: «كانت».

۳. في «د»: «شاهداً».

٤. في «ب»: «يستحيل».

في «د»: «معلوم».

٦. راجع: رسائل الشريف المرتضى، ج ٢، ص ١٣٣، ١٣٥.

في «د»: «و مشترياً».

۸. في «ألف»: – «و».

٩. في «ألف، ب، ط»: - «نجده». و في «ج»: «نجد».

١٠. معمر بن عباد [عمرو] أبو المعتمر البصريّ العطّار المعتزلي، مولى بني سليم. سكن بغداد،
 و ناظر النظّام. كان أعظم القدريّة غلوّاً. انفرد بمسائل، منها أنّ الإنسان يدبّر الجسد و ليس بحالً

في أنَّ الإنسانَ غيرُ هذه الجُملةِ، و أنّه مُنفَصِلٌ عَنها و لَيسَ بجُزءِ مِنها و لا مُشابِكِ لَها. فلَم \ يَبقَ إلا قَولُ مَن يَقُولُ أنّ الحَيِّ الفعّالَ جُزءٌ مِن القَلبِ مُتخلِّل في سائرِ الجُملةِ \، و القَولُ الذي يُحكىٰ عَن النظّام الله نَفسُ الحَياةِ.

#### [إبطالُ قَولِ ابنِ الراوَنديِّ ]

فلو كانَ جُزءاً مِن القَلبِ، لَوَجَبَ أَن لا يَقَعَ منه الأفعالُ مُبتدأةً في الأطرافِ، و لَـوَجَبَ أَن يَكـونَ حُكـمُ الأطرافِ حُكـمَ غَيرِها مِـن الأجسامِ المُتّصِلة بـه و المُجاوِرةِ له في أنّه لا يُفعَلُ فيها إلاّ علىٰ سَبيلِ التَّوليدِ؛ و قَد عَلِمنا خِلافَ ذلكَ. ٥ و لا يَمتَنِعُ أَن يُقالَ أيضاً: لَو كانَ الحَيُّ الفَعَالُ جُزءاً في القَلبِ، و القَلبُ مُشتَمِلٌ ٢

<sup>➡</sup> فيه، و الإنسان عنده ليس بطويل و لا عريض... و إنّما هو شيء غير هـذا الجسد، فوصف الإنسان بوصف الإلهيّة. و على بعض منفرداته طلبته المعتزلة بالبصرة عند السلطان، ففرّ إلى بغداد، و بها مات مختفياً عند إبراهيم بن السنديّ. و تنسب إليه طائفة تعرف بـ«المعمّريّة». مات سنة ٢١٥ هـ، و له مصنّفات في الكلام. راجع: لسان الميزان، ج ٦، ص ٧١، الرقم ٢٦٩؛ تاريخ الإسلام للذهبيّ، ج ١٥، ص ٢٧٦.

ا. في «ج»: «أفلم».

٢. و هو قول ابن الراوندي و الفوطى. راجع: الذخيرة، ص ١١٤.

۳. في جميع النسخ سوىٰ «ب»: «أو».

<sup>3.</sup> أبو إسحاق إبراهيم بن سيار النظام، مولى آل الحارث بن عباد الضبعيّ البصري. متكلّم و شيخ المعتزلة، صاحب التصانيف، و هو شيخ الجاحظ. تكلّم في القدر، و انفرد بمسائل. قال الذهبيّ: «و لم يكن النظام ممن نفعه العلم و الفهم، و قد كفّره جماعة». قيل: كان النظام على دين البراهمة المنكرين للنبوّة و البعث، و يخفي ذلك. و له نظم رائق، و ترسل فائق، و تصانيف جمة. ورد أنّه سقط من غرفة و هو سكران، فمات، و هو في عهد خلافة المعتصم أو الوائق في سنة بضع و عشرين و مائتين. راجع: سير أعلام النبلاء، ج ١٥، ص ٥٤١ الرقم ١٧٢.

ه. لأن ذلك يقتضي الجذب و الدفع من القلب، و قد علمنا أن اليد تتحرّك من غير أن تسري إليها حركة من القلب. الذخيرة، ص ١١٥.

<sup>7.</sup> كذا في جميع النسخ، و الصواب: «مشتملاً».

عليه (و لَيسَ مِن جُملتِه، لَوَجَبَ أَن يَعرِفَ ذلكَ مِن نَفسِه؛ كما يَعرِفُ مِن نَفسِه أَحَدُنا إذا جَلَسَ أفى بَيتٍ و حَضَرَ فيه مَكانَه مِنه.

#### [إبطالُ قَولِ ابن الإخشيدِ]

و بهذا أيضاً يُعلَمُ أنّه لَيسَ مُتخلخِلاً في سائرِ الجُملةِ ، و بأنّه أيضاً كانَ يَنبَغي أن لا تَقَعَ أفعالُه في ظَواهر الجَسدِ مُبتدأةً بَل مُتولِّدةً.

#### [إبطالُ قَولِ النَّظَّامِ ]

فأمّا الحَياةُ ° فعَرَضٌ ، و العَرَضُ يَستَحيلُ أن يَكُونَ حَيّاً قادراً عالِماً .

#### [الدُّليلُ الرابع]

و مِمّا يَدُلُّ على ما ذَكرناه: أنّه قد ثَبَتَ أنّ أَحَدَنا قَد يَتعذَّرُ علَيه حَملُ بعضِ الأجسامِ بإحدىٰ يَدَيه، و يَخِفُّ متَى استَعانَ باليّدِ الأُخرىٰ؛ و هذا يَدُلُّ علىٰ أنّه لمّا استَعانَ باليّدِ الأُخرىٰ، و هذا يَدُلُ علىٰ أنّه لمّا استَعانَ باليّدِ الأُخرىٰ، استَعمَلَ مِن القُدرةِ التي فيها ما لَم يَكُن مُستَعمِلاً له لَمّا كانَ حاملاً بإحدَى اليدّينِ. و هذا يُبطِلُ قَولَ مُعمَّرٍ و مَن ذَهَبَ في الإنسانِ إلىٰ أنّه خارجٌ عن هذه الجُملةِ، و أنّ القُدرةَ تَحُلُّه و تَقومُ به.

ا. في «ألف، ب، ط»: – «عليه».

۲. فى «ألف»: «حبس».

٣. أي الإنسان أو الحي الفعّال.

ذهب ابن الإخشيد إلى أنّ الإنسان جسم دقيق مُنساب في جميع هذه الجملة. راجع: الذخيرة،
 الاختصاد، ص ٦٧.

٥. كما قال النظّام: الحيّ الفعّال هو الحياة نفسها.

٦. من قوله: «و هذا يدلّ» إلىٰ هنا ساقط من «ب».

في «ب»: - «من». و في «ج»: «به» بدل «من».

۸. في «ب»: «فإنّ».

و كُلُّ دَليلٍ علىٰ أَنَّ القُدرةَ تَحُلُّ هٰذه الأعضاءَ، هو مُبطِلِّ لقَولِ مُخالِفينا في الإنسانِ، و مُصحِّحٌ لمَذهبنا فيه.

## [في بَيانِ دَلالةِ اللُّغةِ العَرَبيَّةِ علىٰ أَنْ الإنسانَ هو هذا الشَّخصُ `]

فأمّا الكلامُ في العبارة: فلا خِلافَ بَينَ أهلِ اللَّغةِ العَرَبيّةِ في أنّ «الإنسان» واقعً على هذا الشخص، و لا يَجوزُ هذا الإسمُ على غَيرِه، و لا يَعرِفونَ سِواه. و ما تَسميتُهم للحَيوانِ المَخصوصِ بأنّه إنسانٌ و فَرَسٌ و جَمَلٌ في أنّه إشارةٌ إلى هذا الشخصِ المُمثَّلِ إلا [مِثلَ] تَسميَتِهم للجَماداتِ المَخصوصة بي بالسَّيفِ و الرُّمحِ في أنّه إشارةٌ إلى المُركَّبِ تَركيباً مَخصوصاً. فمَن ادَّعىٰ أنَّ «الإنسان» غيرُ هذا الشَّخصِ في أنّه خارجٌ عن اللَّغةِ العَربيّةِ، كمَن ادَّعىٰ في سائرِ ما ذَكرناه أنّه غيرُ المُشاهَدِ المُمثَّل.

فأمّا ما مَضىٰ في السُّؤالِ مِن جوازِ الزَّيادةِ فيه و النُّقصانِ بسِمَنٍ و هُزالٍ و صِغَرٍ و كِبَرٍ، فهذه الزِّيادةُ لَيسَت بزِيادةٍ فيه مِن حَيثُ كانَ حَيّاً و جُملةً واحدةً و كالشيءِ الواحدِ، و لا تَأثيرَ لها في الأحكامِ الحادثةِ عليها كُلِّها، فـوُجودُها كعدمِها ؛ الواحدِ، و لا تَأثيرَ لها في الأحكامِ الحادثةِ عليها كُلِّها، فـوُجودُها كعدمِها ؛ ألا تَرىٰ أنّا نَذُمُ و نَمدَحُ السَّمينَ في حالِ سِمَنِه، فإذا هُزِلَ لَم يَختَلِفْ حالُ مَدجنا له ؟ و كذلك قَولُنا في الهَزيلِ إذا سَمِنَ. و إنَّما الذي يَقَعُ الاعتبارُ به ما إنِ ٧

١. يمكن اعتبار هذا البيان دليلاً خامساً على مختار المصنّف رحمه الله.

۲. فی «د»: «مثلهم».

۳. في «ب»: «مخصوصة».

٤. في «ألف، ب، ط»: «المشاهدة».

٥. في «ألف، ب، ط»: «لهما».

نى «ألف، ط»: «فوجدها».

في جميع النسخ سوى «د»: - «إن».

انتَقَصَ ا مِن بِنيَتِه ٢ خَرَجَ مِن أَن يَكُونَ حَيّاً و بَطَلَ أَن يَكُونَ كَالشّيءِ الواحدِ.

و القَولُ في الأعضاءِ و قَطعِها -إذا لَم يؤثَّرْ إبانتُها " في نَـقضِ <sup>4</sup> بِنيةِ الحَـياةِ -كالقَولِ في السَّمَن <sup>٥</sup> و الهُزالِ.

فأمّا الذي يَجِبُ إعادتُه فهي الأجزاءُ التي مَتَى انتَقَصَت بَطَلَت الحَياةُ و خَرَجَت الجُملةُ مِن أن تَكونَ جُملةً، و ما عَدا ذلكَ مِن الزائدِ عليه لا يَجِبُ إعادتُه؛ لأنَّ الإعادةَ إنّما تَجِبُ للثَّوابِ و العِوَضِ أو العقابِ، و المُثابُ و المُعاقَبُ هو الذي قَد صارَ جُملةً واحدةً؛ و لَيسَ كُلُّ بعضٍ مِن أبعاضِه له هذا الحُكمُ، فلا يَجِبُ إعادةُ الأجزاءِ التي [لا] تَدخُلُ لا بها الجُملةُ في أن تَكونَ جُملةً و التي لا يؤثرُ انفصالُها في إبطالِ الجُملةِ .

و لهٰذه الجُملةِ تَفصيلٌ مَذكورٌ في مَواضعِه^، و هٰذا القَدرُ كافٍ في الاطّلاعِ علىٰ ما لا بُدَّ مِن مَعرِفتِه.

ا. في جميع النسخ سوى «ج»: «انتقض».

نیته». و فی «ألف، ب، د»: «نیته». و فی «ط»: «نبته».

۳. في «بانتهاء».

في «ألف، ب»: «نقص».

٥. في جميع النسخ سوى «ج»: «بالسمن».

٦. في «ألف»: «انتقضت». و في «ب»: «انقضت». و في «ج»: «انقصت».

۷. فی «ب»: «یدخل».

٨. الذخيرة، ص ١١٣ ـ ١٢١.

# المَسألةُ الثالثةَ عَشَرَ

## [حَقيقَةُ المَوازينِ يَومَ القِيامَةِ]

ما القَولُ فيما نَطَقَ به القُرآنُ و الأخبارُ مِن ذِكرِ المَوازينِ و وَزنِ الأعمالِ التي هي الحَسَناتُ و السَّيَئاتُ؟\

> وكيفَ يَصِحُّ وَزنَ أعراضٍ وهي لا توصَفُ بثِقَلٍ و لا خِفّةٍ؟ و ما صِفةُ المَوازين في ٢ هذا ٣ الوزنِ؟

#### الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ \_:

اِعلَمْ أَنَّ عُلماءَ أَهلِ الكتابِ ذَكروا في لَفظِ «المَوازينِ» الواردِ في القُرآنِ و غَيرِه وَجهَين واضحَين:

ا. فالمراد بها من الأخبار كثير، و من القرآن مثل هذه الآيات: ﴿وَ الْوَزْنُ يَوْمَئِذِ الْحَقُّ فَمَنْ خَقَلْتُ مَوَازِينُهُ فَأُولِئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفَسَهُمْ بِمَا كَانُوا بِآيَاتِنَا يَظْلِمُونَ ﴾ [الأعراف (٧): ٨- ٩]؛ ﴿أُولِئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَ لِقَائِهِ فَحَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلاَ نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيامَةِ وَرْنَا﴾ [الأعهاف (٨٨)؛ ﴿وَ نَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلاَ نُقِيمُ لَلْمُ نَفْسُ شَيْئاً وَ إِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَ كَفَى بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ [الأنبياء (٢١): ٤٧]؛ ﴿ فَمَنْ نَقُلْتُ مَوَازِينَهُ فَأُولِئِكَ اللّهِ يَنْ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ مَوَازِينَهُ فَأُولِئِكَ اللّهِ إلَى كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَ كَفَى بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ [الأنبياء (٢١): ٤٧]؛ ﴿ فَمَنْ نَقُلْتُ مَوَازِينَهُ ﴾ [القارعة (٢٠١): ٢]؛ ﴿وَ أَمَّا مَنْ نَقُلْتُ مَوَازِينَهُ ﴾ [القارعة (٢٠١): ٢]؛ ﴿وَ أَمَّا مَنْ خَقْتُ مَوَازِينَهُ ﴾ [القارعة (٢٠١): ٢]؛ ﴿وَ أَمَّا مَنْ خَقْتُ مَوَازِينَهُ ﴾ [القارعة (٢٠١): ٢]؛ ﴿وَ أَمَّا مَنْ خَقْتُ مَوَازِينَهُ ﴾ [القارعة (٢٠١): ٢]؛

نی جمیع النسخ سوی «ب»: «و».

أحَدُهما: أن يَكُونَ الوَزنُ عِبارةً عن العَدلِ و التَّسويةِ، و مِن كـــلام العَــربِ: «أفعالُ فُلانِ مَوزونةٌ»، و «هو يَزنُ ' خِطابَه وَزناً»، و يُريدونَ المَعنَى الذي ذَكرناه ٢ مِن تَعديلِه و تَسويَتهِ، و أنَّها لا خَلَلَ فيها و لا مَيلَ عن الصُّواب.

و قالَ تَعالَىٰ: ﴿وَ أَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ شَـىْءٍ مَـوْزُونٍ﴾ "، و إنَّـما أرادَ المُـعتَدِلَ المُستَوىَ المُطابقَ للحاجةِ ، فلا يُقصَرُ عَنها ، و لا يُزادُ عليها.

[و] قالَ الشاعرُ:

يَنعَتُ الناعِتونَ، يوزَنُ ٦ وَزْنــا٧ و حَــديثُ أَلَـذُّهُ '، هــو مِـمّا ٥ و شَواهدُ هٰذا الوَجهِ كَثيرةٌ ^ في كلام العَرَبِ أكثَرُ مِن أن تُحصىٰ.

و الوَجهُ الآخَرُ: مَا رَوَوه مِن أَنَّ اللَّهَ تَعالَىٰ يَنصِبُ عندَ مُحاسَبتِه العِبادَ مَوازينَ، و يَجعَلُ في أَحَدِ كَفّة ٩ كُلّ ميزانِ «نوراً» عَلامةً على أفعالِ الخيرِ و الطاعاتِ الواقعةِ مِن العِبادِ، و في الكَفّةِ الأُخرىٰ «ظُلمةً» عَـلامةً عـلىٰ فِـعلِ الشَّـرّ و المَـعاصي. و إذا رَجَحَت كَفَّةُ النورِ علىٰ كَفَّةِ الظُّلمةِ كانَ عَلامةً للمَلائكةِ على أنَّ الإنسانَ مِن

ناً وَ أحلَى الحديث ما كان لَحْنا». «مَـنْطِقٌ صائِبٌ و تَـلْحَنُ أحيا

راجع: الأغاني، ج ١٧، ص ٢٣٨.

٨. في جميع النسخ سوىٰ «ب»: «كثير».

ا. في جميع النسخ سوى «د»: «يزين».

نى «ألف»: «معنى الذي ذكرنا».

٣. الحجر (١٥): ١٩.

٤. في جميع النسخ: «اللذَّة»، و الصواب ما أثبتناه.

٥. في جميع النسخ: - «ممّا» و الصواب ما أثبتناه.

٦. في «ألف، د، ط»: «نوزا». و في «ب»: «فوراً و». و في «ج»: «توزن».

٧. الشعر لمالك بن أسماء، و البيت الآتي:

٩. كذا في جميع النسخ؛ و الصواب: «في إحدى كَفّتَي».

أهلِ الجَنّةِ فيَحمِلونَه إليها، و إذا رَجَحَت كَفّةُ الظُّلمةِ عَلِمَ [المَلاثِكةُ] أنّه مِن أهل النار فتَدفُرُه ( إليها.

و هذا غَيرُ مُنكَرٍ إذا تَعلَّقَت مَصلَحةٌ به، كَما جَرَت المُحاسَبةُ و المُواقَفةُ ٣ لذلكَ. ٤

١. في «ألف»: «فقدفوه». و في «ب، د»: «فتدفوه». و دَفَرَه: دَفَعَه في قفاه أو في صدره. راجع:
 لسان العرب، ج ٤، ص ٢٨٩ (دفر).

خو «ألف»: «خبرت».

في جميع النسخ سوى «ج»: «و الموافقة».

٤. في «ب»: «كذلك». و هي صوابً أيضاً.

## المَسألةُ الرابعةَ عَشَرَ [معنىٰ كون الصّلاةِ خير العملِ]

[ما جوابُ] مَن قالَ: أنتم تَعلَمونَ أنَّ خَيرَ الأعمالِ و أفضَلَها و أعظَمَها لَوَاباً أعظَمُها مَشقّةً و كُلفةً، فكيفَ يَجوزُ لَكم أن تَقولوا في الأذانِ: «حَيَّ علىٰ خَيرِ العملِ» مع عِلمِكم بأنَّ الجِهادَ أعظمُ علَى النُّفوسِ مَشقّةً مِنه، وكذلكَ النُّزولُ عن الأموالِ و الإيثارُ بها؟

### الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ \_:

إِنَّ المَشْقَةَ التي يَتبَعُها كَثْرةُ الثَّوابِ لَيسَت هي المُختصَّةَ بالأحكامِ ، بَل المَشْقَةُ على النُّفوسِ و القُلوبِ رُبَّما كَانَت أكثَرَ و أَوفَرَ ؛ و لهذا لا يَصِحُّ أَن يُعطَعَ في بَعضِ أَ النُّفوسِ على أَنِّه أكثَرُ ثَواباً مِن غَيره و إِن زادَت مَشَقَتُه علىٰ مَشَقَّتِه ، بَل

۱. في «ب»: - «و أعظمها».

۲. فی «ب»: «علی».

٣. كذا في جميع النسخ، و لعلّ الصواب: «بالأجسام».

٤. في جميع النسخ سوىٰ «ألف»: «بما».

o. في «ب»: – «بعض».

٦. في «ألف»: «مشقة على مشقة». و في «ج»: - «على مشقته».

نوكِلُ \ عِلمَ ذلكَ إِلَى اللهِ تَعالَى المُطَّلِعِ علَى السَّرائرِ. و علىٰ هذا لا مانعَ مِن أن تَكونَ الصَّلاةُ خَيرَ \ الأعمالِ و أكثَرَها ثُواباً ، و إن كانَ الجِهادُ في الظاهرِ هو أشَقً علَى الأجسام منها.

و يُمكِنُ أيضاً أن نَحمِلَ "هذا اللفظَ علَى الخُصوصِ، فلا يُرادَ به العُمومُ كسائرِ الأفعالِ، و الصَّلاةُ أفضَلُ ثَواباً مِن كَثيرِ مِن الأعمالِ.

و الجوابُ الآخَرُ: و هو أن لا يَكونَ المُرادُ بِلَفظةِ «خَيرِ» في قَولِنا: «خَيرِ العملِ»، معنىٰ «أفعَلَ» الذي هو المُبالَغةُ، و إنّما يُريدُ: حَيَّ علَى  $^{\circ}$  العَملِ الذي هو خَيرٌ، فقالَ: خَيرِ العَملِ، و هو يُريدُ هذا المعنى لا التَّفضيلَ و المُبالَغةَ. و قد  $^{\Gamma}$  قالَ قَومٌ مِن المُفسِّرينَ في قولِه تَعالىٰ: ﴿مَنْ جَاءَ بِالحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا﴾  $^{\Upsilon}$  أنّه أرادَ هذا المَعنىٰ دونَ المُبالَغةِ، و كأنّه تَعالىٰ قالَ: «مَن جاءَ بالحَسَنةِ [فلَه] مِن جِهتِها خَيرٌ [و نَفعً]». و يَقَعُ  $^{\Lambda}$  كُلُ هذا.  $^{\circ}$  و هذا واضحٌ.

۱. في «ألف، ب»: «توكل».

نى «ب»: «أن يكون الصلاة غير».

٣. في «ألف»: «أن تحمل». و الأنسب: «أن يُحمل».

٤. أي أن تكون الصلاة خيراً من بعض الأعمال، لا من جميعها.

في جميع النسخ سوى «د»: + «حير».

٦. في «د»: - «قد».

٧. النمل (٢٧): ٨٩.

افع «ألف»: «و نفع». و في «د»: «وقع».

٩. نُسِبَ إلى الحسن البصري و ابن جريج و عكرمة. راجع: تفسير بحر المحيط، ج ٧، ص ٩٥.

## المَسألةُ الخامسةَ عَشَرَ [سِيرَةُ أمير المؤمنينَ؛ معَ أعدائِدِ]

ما يُقالُ لِمَن احتَجَّ علىٰ أنَّ سابً أميرِ المؤمِنينَ عليه السلامُ و مُكفِّرَه غيرُ خارج عن الإسلامِ، و لا زائلٍ عنه اسمُه و حُكمُه، بما فَعَلَه أميرُ المؤمِنينَ عليه السلامُ مِن تَبقيةِ الأزارِقةِ» مِن الخَوارج، و تَركِه قَتلَهم كَما قَتَلَ مَن يَأْتيهِ مِنهم

۱. في جميع النسخ سويٰ «ج»: + «و».

۲. في «ج»:«بقية».

٣. في «ط»: «الارزاقة».

ثمّ إنّ من المعلوم أنّ الخوارج حاربوا أمير المؤمنين عليه السلام بالنهروان، و لكنّ من العجيب

بالمُحارَبةِ، و تَوريثِ بَعضِهم بَعضاً، و إجراءِ أحكامِ الإسلامِ العليهم؟ و المُحتَجُّ بهذا مُعرِضٌ عَمّا رَواه ابنُ مسعودٍ المِن قَولِ النبيِّ صلّى اللهُ عليه و آلِه: «مَن سَبَّ علياً فقَد سَبَّني، و مَن سَبَّني فقَد سَبً الله تَعالىٰ "». أ

## الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ \_:

إِنَّ أَمِيرَ المؤمِنينَ عليه السلامُ لَم يَكُن في أَيّامِ مُباشَرتِه لتَدبيرِ الأُمّةِ مُتصرِّفاً ° على اختيارِه و مُتمكِّناً مِن إيثارِه، وكانَ في تَقيّةٍ و مُداراةٍ لأعدائه و طالِبي عَثَراتِه؛ و لهذا قالَ لقُضاتِه و قَد سَأَلوه ٦: بما يَقضونَ ؟ فقالَ عليه السلامُ: «إقضوا بما كُنتم تَقضونَ ؛ حتّىٰ يَكونَ الناسُ جَماعةً ، أو أموتَ». ٧ و لَولا هذه الحالُ لَما أَقَرَ عليه

 <sup>♦</sup> أنّ السائل ذكر أنّه عليه السلام أبقى الأزارقة، و قد ذكرنا أنّهم منسوبون إلى رجل خرج في أيّام عبد الله بن الزبير، و نرى الشريف رحمه الله لم يذكر «الأزارقة» في الجواب؛ بـل اكـتفى بعنوان «الخوارج».

ا. في «ألف، ج، ط»: «الأحكام و السّلم». و في «ب»: «الأحكام و السلام».

۲۲۱ مضت ترجمته في ص ۲۲٦ ـ ۲۲۷.

۳. في «ألف»: – «تعالى».

الأمالي للصدوق، ص ٩٧، المجلس ٢١، ح ٢؛ عيون أخبار الرضا عليه السلام، ج ٢، ص ٦٧، ح ٨٠٠؛ الأمالي للطوسي، ص ٨٥\_ ٢٨، المجلس ٣، ح ١٣٠؛ تقريب المعارف، ص ١٨٣؛ بشارة المصطفى لشيعة المرتضى، ج ٢، ص ٢٠٣؛ تفسير فرات الكوفي، ١٣٧ \_ ١٣٨، ح ١٦٤؛ السنن الكبرى للنسائي، ج ٥، ص ١٣٣، ح ٢٧٤١؛ المستدرك على الصحيحين، ج ٣، ص ١٣٠، ح ٢١٥٤ و ٢١٦٤ و ٢٦١٦؛ مسند أحمد، ج ٦، ص ٣٣٣.

٥. في «ج»: «متفرّقاً».

ألف»: «سألوا».

٧. راجع: الفصول المختارة، ص ٧٨، ص ٢١٩؛ المسائل العكبرية، ص ١٢٣؛ تنزيه الأنبياء عليهم السلام، ص ١٤٤؛ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج ٧، ص ٧٧؛ و ج ١٤، ص ٢٩؛ صحيح البخاري، ج ٣، ص ١٣٥٩؛ المصنف لعبد

السلامُ كَثيراً مِن الأحكامِ التي كانَ يَرىٰ خِلافَها؛ و قَـد بَيَّنَا ذلكَ فـي «الكـتابِ الشافى في الإمامةِ» و شَرَحناه. ٢

و إنّما لَم يَسِرْ "في الخوارجِ بما يوجِبُه كفرُهم و خُروجُهم عن المِلّةِ ؛ للتَّقيّة و الاستصلاحِ، كَمَا لَم يَسِرْ في مُحارِبيهِ تمِن أهلِ الجَمَلِ و صِفّينَ بالسَّيرةِ التي يَستَحِقُونَها؛ للعِلّةِ التي ذَكرناها؛ و لا مِن أيِّ شَيءٍ تَمكَّنَ عليه السلامُ في أيّامِ ولا يتِه، و ما كانَ إلّا مُعَتَصّاً مُعَصَّصاً ؟ ٩

و هَل ما سَأَلَ عنه \_في أمرِ الخَوارجِ و السَّيرةِ فيهم \_إلَّا كغَيرِه مِن الأُمورِ التي لَم يَتمكَّنْ عليه السلامُ مِن إقامةِ الحَقِّ فيها و تَرَكَها علىٰ حالِها؟ و ذلكَ فَرضُها معَ التَّعَذُّرِ و فَقدِ التَّمَكُّن.

<sup>♦</sup> الرزّاق، ج ١١، ص ٣٢٩، ح ٢٠٦٧؛ تاريخ بغداد، ج ٨، ص ٤٢، الرقم ٤٠٩٨، و الذيل في أكثر المصادر هكذا: «أو أموت كما مات أصحابي».

۱. في «ألف»: «كتاب».

۲. الشافی، ج ۲، ص ۱۲ و ۱۱۳ و ۱۵۶\_۱۰۸؛ و ج ۳، ص ۲۳۷\_۲۳۷؛ و ج ٤، ص ۹۳.

٣. في «ج»: «لم يشر».

في «ج»: «يواجبه».

٥. في «ب»: «بل استصلاح» بدل «و الاستصلاح».

افي «ج»: «محاربته».

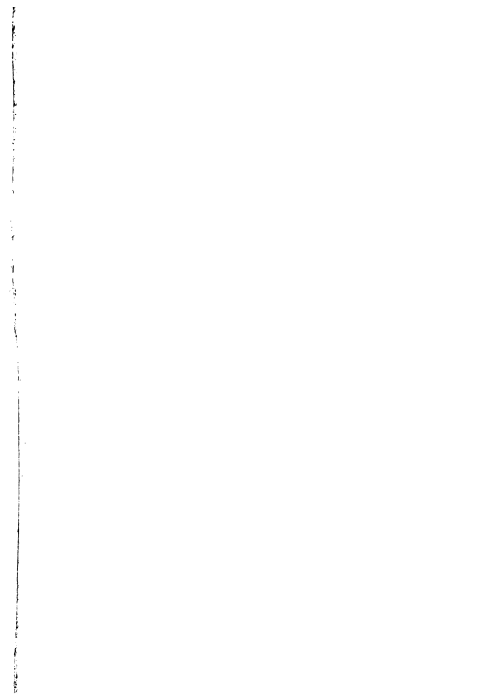
في «ألف»: – «و».

ه. في «ألف، د، ط»: «متقصاً». و في «ب»: «مقتضاً».

۹. في «ب»: «مقصّصاً».

## جواب المسائل الطرابلسيّات الثـانيــة

تحقيق حميد العطائي النظري <sup>(</sup>



#### جَوابُ ۚ المَسَائل الطَّرَابُلُسيَّاتِ الثَّانيةِ ۚ ۗ

الوارِدَةِ مِنَ الشَّيخِ أَبِي الفَضلِ إبراهيمَ بنِ الحَسَنِ الأَبانيِّ  $^{7}$  - رَضِي اللهُ عَنه - إملاءُ سَيِّدِنَا  $^{3}$  الشَّريفِ الأَجَلِّ عَلَمِ الهُدَى المُرتَضىٰ ذِي المَجدَينِ أَبِي القَاسم  $^{0}$  بنِ الطَّاهِ ِ الأُوحَدِ ذي المَناقِبِ أَبِي أَحمَدَ  $^{7}$  المُوسَوِيِّ  $^{7}$ 

ا. في «أ، ج، ح، ر، م، طج»: «جوابات». ويؤيّد ما اخترناه في النصّ قول الشريف المرتضى في الانتصار، ص ٢٧٢، س ٣ حيث قال: «أجبنا عن هذا السؤال في جملة جواب المسائل الطرابلسيتات»؛ و قوله في آخر المسألة الثالثة من هذه الرسالة: «و قَد بينًا في جواب المسائل الحلبيتات هذا الباب و شرحناه و أوضَحناه»؛ و أيضاً قوله في الذريعة، ج ١، ص ٤: «و شرحناه في جواب مسائل أهل الموصل الأولى»؛ و كذلك ما ورد في رسائل الشريف المرتضى، ج ٢، ص ٣ ٣٣٢: «و قداستقصينا هذا الكلام و بسطناه و فرعناه في جواب المسائل الحلبيتات».

۲. في «طج»:«الثالثة»، و هو خطأ.

٣. ذكر الطهرانيّ في طبقات أعلام الشيعة، ج٢، ص ١: «أبوالفضل إبراهيم بن الحسن الأبانيّ الساكن بطرابلس الذي سئل عن الشريف المرتضى علم الهدى «المسائل الطرابلسيّات» الشلاث، و قد وردت ثالثتها في شعبان ٤٢٧ يظهر من سؤالاته مراتب علمه و فضله». و قال عنه المامقاني في تنقيح المقال، ج٣، ص ٣٠٥: «يظهر من أسئلته من الشريف المرتضى أنّه من الشيعة الإماميّة، و قد أهمل ذكره أرباب الجرح و التعديل». و ورد في أعيان الشيعة، ج٢، ص ١٢٤: «الشيخ أبوالفضل إبراهيم بن الحسن الأباني الطرابلسي. الأباني كأنّه نسبة إلى جدّ له يسمّى أبان، و الطرابلسي نسبة إلى طرابلس الشام. هو صاحب المسائل الطرابلسيّة الأولى و الثانية و الثالثة للسيّد المرتضى».

٤. في «ر»: «السيك».

<sup>0.</sup> في «ر»: + «على».

<sup>7.</sup> في «ر»: +«الحسين».

٧. من قوله: «الوارِدَةِ مِنَ الشَّيخ ...» إلى هنا أثبتناه من «أ، ر، ش، ع، ق»، و لم يرد في باقي النسخ

## بسم الله الرّحمٰن الرّحيم<sup>١</sup>

## المَسأَلَةُ الأُوليٰ

#### [كَيفَ يُمكِنُ القَولُ بِوُجوبِ الحاجَةِ إلى الإمامِ مَعَ غَيبَتِه؟] `

ذَكَرَ " ـ أعلَى اللهُ ذِكرَه ، وَ رَفَعَ لَ فِي الدَّارَينِ كِلتَيهِمَا ۚ قَدرَه ـ فيمَا قَدَّمه " أَمَامَ جَوابِ المَسأَلَةِ الأُولى لا مِنَ الأَدِلَّةِ التي لا يَدخُلُهَا احتِمالٌ وَ لا مَجازٌ، وُجوبَ جِنسِ الإمَامَةِ مِن الرَّئاسَةِ في كُلِّ زَمَانِ ؛ فَقَالَ: «الذي يَدُلُّ على ذلك أَ، أَنَّا نَعلَمُ أَنَّا

↔ و لا في «طج».

في «(»: + «النقيب قدّس سرّه الشريف كما شرّف بالتشريف»؛ و في «ق»: + «تمّت تمّت، وهي أربعة عشر مسائل». و لا يخفى أنّ هذه الرسالة تشتمل على اثنتي عشرة مسألة فقط في الأصل؛ و المسألتان الثالثة عشرة و الرابعة عشرة -كما أشرنا في المقدّمة -اللّتان وردتا في بعض النسخ لا تتعلّقان ظاهراً بنفس رسالة «جواب المسائل الطرابلسيّات الثانية» هذه، و الظاهر كونهما مسألتين مستقلّتين. و قد طبعت الأولى في رسائل الشريف المرتضى، ج ٢، ص ٧٣- ٢٧ تحت عنوان «مسألة في وجه التكوار في الآيتين؛ قوله تعالى: ﴿وَ مَا تَتْلُوا مِنْهُ مِنْ قُرْآنٍ ﴾ و قوله: ﴿قُلْ بِفَصْلِ اللّهِ وَ بِرَحْمَتِهِ فَبِذِكَ قُلْيَفْرَحُوا﴾»، و الثانية في نفس المصدر، ج ٢، ص ٧- ١٤ تحت عنوان «مسألة في المنامات».

١. في «د، ر»: + «و به ثقتي»؛ و في «م»: + «ربّ يسر برحمتك و منّك و جودك»؛ و في «ع، ن»: + «ربّ يسّر برحمتك»؛ و في «ق»: + «ربّ يسّر».

العنوان منًا؛ و في «طج»: «سبب الحاجة إلى الإمام في كلّ زمان» بدلاً منه.

في «ر، ن، طع»: - «و رفع».

٣. أي: ذكر الشريف المرتضى.

٥. في «أ، د، س، ق، م، ن، طع»: «كليهما».

ق. في «طج»: - «المسألة الأولى: ذكر أعلى الله ذكره، و رفع في الدارين كلتيهما قدره فيما قدَّمه».

٧. يشير السائل هنا إلى المسألة الأولى من الطرابلسيات الأولى، حيث ذكر المصنف رحمه الله هناك قبل الجواب مقدّمة حول الإمامة.

أي: على وجوب جنس الإمامة من الرئاسة في كل زمان.

٩. في «ر، طج»: «إنما يعلم» بدلاً من «أنا نعلم».

ضَـرُورَةً [و\] بِـاختِبارِ \ العَـاداتِ أَنَّ النَّـاسَ مَـتىٰ خَـلَوا مِـن رَثـيسِ مُـهَذَّبٍ \، نـافِذِ الأمـرِ، بـاسِطِ اليَـدِ، يُـقَوِّمُ الجانيَ، وَ يُـؤدِّبُ المُـذنِبَ، فَشَـا ( بَينَهُم

٢. هكذا في «ب، ح»؛ ولكن في سائر النسخ و «طج، طع»: «باختيار». و الاختبارُ: الامتحان، و الابتلاء،
 و الفتنة، و التمحيص. راجع: الصحاح، ج ٦، ص ٢١٧٥ (فتن)؛ و ج ٣، ص ١٠٥٦ (محص).

٣. كذا في جميع النسخ و «طج، طع» و أيضاً في المصدر؛ و الظاهر أنَّه خطأ و تصحيف؛ و الصحيح: «مَهِيبِ»، كما ورد في المقنع في الغيبة، ص ٣٦: «أمّا الذي يدلّ على وجوب الإمامة في كلّ زمان. فهو مبنىّ على الضرورة، و مركوز في العقول الصحيحة، فإنّا نعلم علماً ـ لا طريق للشكّ عليه و لا مجال ـ أنَّ وجود الرئيس المطاع "المهيب" مدبِّراً و متصرِّفاً أردع عن القبيح و أدعى إلى الحسن، و أنَّ التهارج بين الناس و التباغي إمَّا أن يرتفع عند وجود من هذه صفته من الرؤساء، أو يقلُّ و ينزر، و أنَّ الناس عند الإهمال و فقد الرؤساء و عـدم الكبراء يـتتابعون فـي القبيح و تفسد أحوالهم و ينحلّ نظامهم». و يؤيّده أيضاً ما ذكره الشريف المرتضى في رسالة في غيبة الحجّة: «أمّا الذي يدلّ على وجوب الإمامة في كلّ زمان، فهو أنّا نعلم لا طريق للشُّك علينا أنّ وجود الرئيس المطاع "المهيب" المنبسط اليد أدعى إلى فعل الحسن و أردع عن فعل القبيح، و أنَّ المظالم بين الناس إمَّا أن يرتفع عند وجود من وصفناه، أو يقلِّ. و أنَّ الناس عند الإهمال و فقد الرؤساء يبالغون في القبيح، و تفسد أحوالهم و يختلّ نظامهم». (رسائل الشريف المرتضى، ج ۲، ص ۲۹٤). وكذلك ورد في شرح جمل العلم و العمل، ص ۱۹۲: «أنّا نـعلم ضـرورة أنّ المكلِّفين متى كان لهم رئيس مطاع "مهيب" منبسط اليد يؤدِّب الجناة و ينتصف من الظالم للمظلوم و يردع المعاند، كانوا إلى الصلاح أقرب و من الفساد أبعد. و متى خلوا من رئيس هذه صفته ـ حسب ما ذكرناه \_كانوا من الصلاح أبعد و من الفساد أقرب و وقع بينهم الهرج و المرج». و هذا الضبط أيضاً جاء في كتاب الغيبة للطوسي ثلاث مرّات: «من ليس بمعصوم من الخلق متى خلوا من رئيس "مهيب" يردع المعاند و يؤدّب الجاني» [ص ٥]؛ «كون الناس مع رئيس "مهيب" متصرُّف أبعد من القبيح» [ص ٦]؛ «لأنَّ كون الناس مع رئيس "مهيب" متصرّف أبعد من القبيح لو اقتضى كونه لطفاً واجباً على كلّ حال و قبح التكليف مع فقده لانتقض بزمان الغيبة» [ص ٧].

٤. في «ر، طج»: «يقود». و «يُقَوِّم» من «قَوْمَتُه، أي: عَـ لَّنْتُه». القـاموس المـحيط، ج ٤، ص ١٣٨ (قوم). و ورد في معجم أمهات الافعال، ج ٣، ص ١١٤٤: «قال الحسين بـن الضـحَاك: أسأتُ الأدَبَ فقوَمنى أمير المؤمنين، أي: عاقبنى تأديباً لى».

٥. في «ح، ش»: «نشأ»؛ و في «ر، طج»: «لشاع».

١. أضفناها من المصدر.

التَّظالُمُ \ وَ التَّغاشُمُ \ و الأفعالُ "القَبيحَةُ؛ وَ أَنَّه مَتىٰ رَعاهُم ا مَن هذهِ صِفَتُه، كانُوا إلَى الإرتداعِ وَ الإنزِجارِ وَ لُزومِ المَحَجَّةِ المُثلیٰ \ أقرَبَ. وَ مَن كَلَّفَهم وَ أرادَ منهُم فِعلَ الواجِبِ وَ كَرِهَ فِعلَ القَبيحِ لا بُدَّ أَنْ يَلطُفَ لهُم \ بِما هو مُقَرِّبٌ مِن مُرادِه، مُبَعِّدٌ مِن مَسخُوطِه \، فيَجِبُ ألا يُخليهُم \ مِن إمامٍ في كُلِّ زَمانٍ». \ ا

فَمَا جَوابُ مَن قالَ: «كُلُّ عِلَةٍ لكُم في هذا وَ نحوِه، يَقتَضي ١١ إعزَازَه ١٢ و كَفَّ أيدِي الظَّلَمَةِ عنه ليَظهَرَ و يَصِحَّ الإنتِفَاعُ بهِ مِن سَائِرٍ وجُوهِ الإنتِفاع التي ذَكَرتُمُوها؛

١. في «أ، د، س، ن، طع»: «التظّلم»؛ و في هامش «ن»: «التظالم».

٢. في «أ»: «التغاسم»؛ و في «ر، ش، طج»: «التقاسم». و الغَشمُ: الظُّلم. مختار الصحاح، ص ١٩٨ (غشم). و في الإفصاح، ج ١، ص ٢٥٣: «الغَشم: الظلم. غشمه يغشُمه غَشماً: ظلمه أشدً الظُّلم؛ الفاعل: غاشمٌ و غَشُوم. و غشَم الراعي الرَعِينَة: خبَطهم بعسفه و أخذ ما قدر عليه. و تغاشموا: ظلم بعضُهم بعضاً».

٤. في «ج، ر، طج»: «دعاهم».

٣. في «ب، ج»: «وأفعال».

<sup>0.</sup> في «أ، س، م»: «الحجّة».

٦. الطَّريقةُ المُثْلَىٰ: الأَشْبَهُ بالحَقِّ. القاموس المحيط، ج ٣، ص ٦١٣ (مثل).

V. في «ر، طج»: «بهم».

في «ر، طج»: «سطوحه». المَسْخوطُ: المَكْروه. القاموس المحيط، ج ٢، ص ٥٥٣ (سخط).

٩. في «ر، طج»: «أن لا يخلهم».

<sup>10.</sup> قال الشريف المرتضى في جواب المسألة الأولى من رسالة «جَوابُ المَسَائل الطَّرَابُلُسيَّات الأُولى» ما هذا لفظه: «و الذي يدلّ على وجوب جنس الإمامة من الرئاسة في كلّ زمان أنّا نعلم ضرورة و باختبار العادات أنّ الناس متى خلوا من رئيس مهذّب نافذ الأمر باسط اليد يقوّم الجاني و يؤدّب المذنب فشا بينهم التظالم و التغاشم و الأفعال القبيحة، و أنّهم متى رعاهم من هذه صفته كانوا إلى الارتداع و الانزجار و لزوم المحجّة المُثلى أقرب، و متى كلفهم و أراد منهم فعل الواجب و كره فعل القبيح لابد أن يلطف لهم بما هو مقرّب من مراده مبعدًد من مسخوطه، فيجب أن لا يخليهم من إمام في كلّ زمانٍ».

۱۱. في «ح، ق»: «تقتضي»؛ و في «طع»: «تقتفي».

١٢. في «ج»: «اعوازه»؛ و في «د»: «اغماذه». و المراد من «إعزازه»: إعزاز الإمام.

وَ إِلاَ فَإِنْ أَجَزْتُم أَنْ يَتَأَخَّرَ الْهُورُه وَ إصرائحه المَظلُومَ وَ مَعونَتُه الضَّعيفَ وَ إِرشادُه الضُّلَالَ وَ تَعلِيمُه الجُهَالَ، وَ تَكونَ حُجَّةُ اللَّهِ ثابِتةً، وَ له في تِلكَ الحَادِثةِ حُكمٌ مَعَ غَيبتِه خِلافَ الحُكم مَعَ فَهُورِه، فَأَلَا أَجَزتُمْ أَنْ يَتَأَخَّرَ الحُكمُ الحَادِثةِ حُكمٌ مَعَ اللهُ تَعالى الحُكم مَعَ فَيها إلىٰ يَومِ القيامَةِ لِيتولَّى اللَّهُ تَعالى الحُكم مَعَ الظهورِه، فَأَلَا أَجزتُمْ أَنَّ هذهِ الأحكامَ لا فيها إلىٰ يَومِ القيامَةِ لِيتولَّى اللَّهُ تَعالى اللهُ يَموتُ الظالِمُ وَ المَظلُومُ، وَ يَبطُلُ الحَقُّ تَتَلافى وَ لا تَحتَمِلُ النَّاسُ وَ لم يَزُل الْمَتِلافُهم الهُ ولا انتَصَفُوا المَمَّلُ مَمَّ ظَلَمَهم. المَطلُوبُ، وَ يَنقَرِضُ اللهَ اللهُ أي إيجابِ ظُهُورِه بِإعزَازِه الْ وَ الشَّدُ المَن وَ كَفً أيدِي

۸. في «أ، د، س»: «حكما».

۷. في «أ، س، ج، د، ن»: – «تعالیٰ».

٩. في «س»: «لا تتلاقى»؛ و في «ر، ش، ق»: «لا يتلاقى»؛ و في «ج»: «لا ينافي»؛ و في «ع»: «لا يتلافى»؛ و في «ب» بإهمال الثالث و الرابع من الحروف.

١٠. ت في «ج، ر، ش، ق»: «لا يحتمل»؛ و في «ح»: «لا تحمل».

۱۱. في «أ، د، س، ن، طع»: «تنقرض».

١٢. في «ج»: «لم يؤل»؛ و في «ح، طع»: «لم تزل». و الزَّوَال: الدَّهاب و الاسْتِحالة و الاضْمِحْلال، زَلَ يُزُول. لسان العرب، ج ١١، ص ٣١٣ (زول).

١٣. في «ح، ر، ش، طج»: «أخلاقهم».

۱٤. في «ر، طج»: «لا انصفوا».

10. في «طع»: «عتلالكم».

۱٦. في «د»: «باغمازه».

الله في «ر»: «انشذ»؛ و في «طج»: «النشذ». و الشُدُّ: التَّقْوِيَةُ، تقول: شَدَّ اللَّهُ مُلْكَه، و شدَّدَه، أَي: قَوَّاه. و قوله تعالى: ﴿وَ شَدَدْنا مُلْكَهُ ﴾. أَي: قَوَّيناه، و شَدَّ على يَدِه: قَوَّاه و أَعانه. و شَدَّ عَضُدَه: قَوَّاه. تاج العروس، ج ٥، ص ٤٤ (شدد).

۱. في «ن»: «تتأخّر في».

من قوله: «عنه ليظهر و يصح الانتفاع به...» إلى هنا لم يرد في «ح، ر، ش، ع».

٣. من قوله: «عنه ليظهرَ و يصح الانتفاعُ به ...» إلى هنا لم يرد في «طج».

٤. في «ح»: «إرشاد الضال»؛ و في «طع»: «الضال».

٦. في «أ، د، س»: «في».

هي «ر، طج»: «تعليم».

الظُّلَمَةِ عَنه، أو \ تَجويز الإستِغنَاءِ عنه ' عَلَيْ " مَا بَيِّنَاه».

#### الجَوابُ \_ وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ 1 \_:

إعلمْ أَنَّ كُلَّ مَسْأَلَةٍ تَتَعَلَّقُ بالغَيبَةِ مِن هذهِ المَسائلِ، فجَوابُها مَوجودٌ في كتابِنا «المُقنِع في الغَيبةِ» و في «الكتابِ الشافي» ـ الذي هـو نَـقضُ ٧ كتابِ الإمَـامَةِ مِن الكتابِ المَعروفِ بـ«المُغني» ^ ـ، وَ مَن تأمَّلَ ذلكَ وَجَدَه إمّا في صَريحِهما أو ٩ فَحواهما.

فَأَمَّا إلزامُنا عَلَىٰ عِلَّتِنا في الحاجَةِ إليه، وجوبَ `` إعزَازِه وَ كَفِّ أيدي الظَّلَمةِ عنه

۱. في «ح»: «و».

۲. في «أ، د، س»: - «عنه».

۳. في «ر، طج»: - «على».

في «ر، طج»: - «وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ».

٥. في «أ، د، س»: «الإمامة».

٦. في «ح، طع»: «كتاب». و قد أشار الشريف المرتضى إلى هذا الكتاب و أحال عليه في مواضع من آثاره بنفس العنوان المذكور في النصّ، فمنها: الذخيرة، ص ٤٣٣: «و قد أحكمنا هذا كلّه في الكتاب الشافي»؛ و ص ٤٣٤: «و على هذه الطريقة اعتمدنا في الكتاب الشافي»؛ و ص ٤٦٨: «و قد بيّنا في الكتاب الشافي»؛ رسائل الشريف المرتضى، ج ٣، ص ٩٠: «ذكرناها في كتبنا و بسطناها، لا سيما في الكتاب الشافي» و ص ٩٠١: «و إن كنّا قد ذكرنا في الكتاب الشافي، ما هو الغاية القصوى»؛ و ج ٤، ص ٧٤: «و استقصاء هذا الكلام تجده في الكتاب الشافي».

۷. في «ب، ش»: «نقص».

٨. يعني كتاب «المُغني في أبواب التوحيد و العدل» للقاضي عبدالجبّار المعتزلي (م ٤١٥ هـ.ق). و القسم الأعظم من الكتاب موجود و مطبوع في ستّة عشر مجلّداً بمطبعة دار الكتب في القاهرة بإشراف الدكتور طه حسين. و الجزء المختص منه بالإمامة طبع في مجلّدين بتحقيق الدكتور محمود محمّد قاسم و مراجعة الدكتور إبراهيم مدكور.

۹. في «ق»: + «في».

۱۰. في «ن، طج»: «و جواب».

ليَظهَرَ وَ يَقَعَ الإنتفاعُ بهِ ۚ ؛ فَالإعزَازُ ۗ ۚ وَ كَفُّ أَيدِي الظَّلَمَةِ ۗ علىٰ ضَربَينِ: أَحَـدُهما لا يُنافي التكليفَ وَ يكونُ التكليفُ معَه ثابِتاً ۖ ؛ وَ الضَّربُ الآخَرُ ۚ يُنافي التكليفَ.

فَالضَّرِبُ الأَوَّلُ، قَد فَعَلَ اللَّهُ منه 'كُلَّ ما يُحتاجُ إليهِ؛ لأنَّ الإعزَازَ الذي لا مُنافاة بَينهُ وَ بَينَ التَّكليفِ 'إنَّما يَكُونُ ^ بإقامَةِ الحُجَجِ وَ البَراهينِ وَ الأمرِ وَ النَّهيِ وَ الوَعظِ وَ الرَّاجِرِ وَ الأَلطافِ المُقَوِّيَةِ <sup>9</sup> لِدَواعِي الطَّاعةِ ' الصَّارِفَةِ ' اعنِ ' المَعصيةِ، وَ قَد فَعَلَ اللَّهُ تَعالىٰ " ذلك أجمَعَ عَلىٰ وَجهِ لا مَزيدَ الاَّعُليه.

وَ أَمَّا الضَّرِبُ الثَّاني ـ وَ هـ و المُنافي للتكليفِ، كـالقَهرِ وَ القَسـرِ وَ الإكـراهِ وَ الإكـراهِ وَ الإلكباءِ ـ، فَالثَّوابُ الذي الغَرَضُ ١٥ بِالتَّكليفِ هـ و التَّعريضُ لَـه، يَسـقُطُ مـعَ

في «طع»: + «و الإعزاز و كفّ أيدي الظلمة عنه ليظهر و يقع الانتفاع به».

نع «أ، س، ح، د، ر، ش، ن، طج»: «و الإعزاز»؛ و في «طع»: «و الإعزار».

۳. في «طع»: + «عنه».

في «ر، طج»: «باقياً».

٥. في «ح»: «ثانيها» بدلاً من «الضَّربُ الآخَرُ».

٦. في «أ، د، س»: - «منه».

٧. من قوله: «فالضربُ الأوّلُ قد فَعَلَ اللهُ منه...» إلى هنا لم ترد في «ح، ش، ر، طج»؛ و في «ر، طج»: «و أمّا ما لا يُنافى التكليفَ» بدلاً منه؛ و في «طح»: + «و».

۸. في «أ، د، س»: «تكون».

في «ر، ع، طج»: «القوية»، و في «ح»: «المقربه».

۱۰. في «ر، طج»: «الطائفة».

۱۱. في «ر، طج»: «المصارفة».

۱۲. فی «أ، د، س»: «من».

۱۳. في «أ، د، س، ن، طج»: - «تعالىٰ».

۱٤. في «ر، طج»: «لا مريب».

١٥. في «ر، طج»: «انقرض»؛ و في «ن»: «المعرّض» و كتب فوق السطر: «الغرض»؛ و في «طع»: «المعرض».

ذلك؛ فكَيفَ يُفعَلُ لأجلِ التكليفِ مَا يُسقِطُ الغَرَضَ ١ به ٢ وَ يَنقُضُه ٣٠؟

وَ الذي مَضَىٰ في ٤ خِلال السُّؤالِ مِنَ الحِكايَةِ عَنَا القولَ ٥ بِأنَّ ١: «في الحَوَادِثِ مَا الدُّكمُ فيه عَن ^ غَيبَةِ الإمامِ عليه السَّلامُ يُخالِفُ الحُكمَ معَ ظُهورِه» أَ باطِل، لا مَا الحُكمُ فيه عَن ^ غَيبَةِ الإمامِ نَذهبُ ' إليه، وَ لا قالَ مِنَا بِه قَائلٌ. وَ حُكمُ اللهِ في الحَوَادثِ الشَّرعيَّةِ معَ غَيبةِ الإمامِ عَليهِ السَّلامُ \ وَ ظُهُورِه واحِدٌ غَيرُ مُختَلِفٍ.

فَإِنْ قِيلَ: أَلا ١ جَازَ أَنْ يَكُونَ الحَقُّ في بَعضِ المَسائلِ أو ١٣ الحَوادِثِ عِندَ الإمامِ عَلَيْ السَّلامُ ١٤ وَ النَّاسُ في حَالِ الغَيبةِ في ذلكَ الأمرِ عَلَىٰ باطِلٍ، وَ لَو زَالَتِ التَّقيّةُ عَنه لَبَيَّنَ ١٥ الحَقَّ ١٦ وَ أُوضَحَه؟!

ا. في «ر، طج»: «الفرض».

۲. في «أ، د، س»: - «به».

٣. في «ب، ج، ح، ر، ش، طج»: «ينقصه»؛ و في «ن»: «تنقضه»؛ و في «ع» بلانقط.

٤. في «طع»: «من».

٥. في «ح، ر، ش، طج»: «المقبول».

٦. في «ر، طج»: «فإنّ».

۷. في «طع»: – «في».

٨. كذا في جميع النسخ و «طج»؛ و في «ح»: «عند».

٩. هذه إشارة إلى قول السائل فيما سبق حيث قال: «وَ له في تِلكَ الحَادِثةِ حُكمٌ مَعَ غَيبتِه خِلافَ الحُكم مَعَ ظُهُورِه».

۱۰. في رُش، ع، ق»: «لا يذهب».

۱۱. في «أ، د، س، ر، ن، طج»: - «عليه السَّلامُ».

۱۲. في «ن»: «ألّا».

۱۳. في «أ، ح، ن، طُع»: «و».

١٤. في «أ، د، س، ن»: - «عليه السَّلامُ».

۱۵. في «أ، د، س، ق، ن»: «لتبين».

١٦. في «طع»: - «الحقّ».

قُلنَا: قَد أَجَبنَا عَن هذا السؤالِ \_ في كِتابِنا في الغَيبَةِ ﴿ وَ «الشّافي» وَ «الذخيرةِ» وَ كُلِّ كَلامٍ أُملَينَاهُ فيمَا يَتَعَلَّقُ بِالغَيبَةِ \_ بِأَنَّ الحَقَّ في بَعضِ الأُمُورِ لَو خَفِيَ عَلينَا وَ كُلِّ كَلامٍ أُملَينَاهُ فيمَا يَتَعَلَّقُ بِالغَيبَةِ \_ بِأَنَّ الحَقَّ في بَعضِ الأُمُورِ لَو خَفِيَ عَلينَا وَ كَانَتْ مَعرِفَتُه عِندَ الإمامِ الغائِبِ، لَوَجَبَ أَنْ يَظهَرَ وَ يُوضِحَ ذلكَ الحَقَّ، وَ لا تَسَعُهُ التَّقيّةُ وَ الحَالُ هذه. وَ قُلنا: إِنَّ ذلكَ لَو لَمْ يَجِبْ، لَكُنَّا مُكَلَّفِينَ مَا الاطريقَ لَنا إلىٰ عِلمِه؛ وَ ذلك لاحِقّ بِتكليفِ مَا لا يُطاقُ في القبحِ. ﴿ وَ جَرَينا في الجَوابِ بِذلكَ عَلىٰ طَريقَةِ أصحَابِنَا؛ فَإِنَّهم عَوَّلُوا في الجَوابِ عَن هذا السؤالِ عَلىٰ هذهِ الطَّريقَةِ وَ الذي يَقوَىٰ ٩ الأَن في نَفسي وَ يَتَّضِحُ عِندي: أَنَّهُ غَيرُ مُمتَنعُ أَنْ يَكُونُ عنذَ إِمَامِ الشَّرعَةِ مَا الزمانِ عَليهِ السَّلامُ ٢ غَائباً كانَ أو حاضِراً، مِنَ الحَقِّ في بَعضِ الأحكامِ الشَّرعيَّةِ مَا الرَّان في نَفسي وَ يَتَّضِحُ عِندي: أَنَّهُ غَيرُ مُمتَنعُ أَنْ يَكُونُ عنذَ إِمَامِ النَّرعَةِ مَا لاَسَلامُ ٢ غَائباً كانَ أو حاضِراً، مِنَ الحَقِّ في بَعضِ الأحكامِ الشَّرعيَّةِ مَا لَيسَ عنذَنا، لا سِيَّمَا مَعَ قُولِنَا بِأَنَّهُ يَجُوزُ أَنْ يَكتُمَ ٩ الأُمَّةَ كُلَّها ٩ شَيئاً مِنَ الدِّين حَتَىٰ لَيسَ عنذَنا، لا سِيَّمَا مَعَ قُولِنَا بِأَنَّهُ يَجُوزُ أَنْ يَكتُمَ ٩ الأُمَّةَ كُلَّها ٩ شَيئاً مِنَ الدِّين حَتَىٰ

وَ لا يَكُونُ تَكُلِيفُنَا مَعرفَةَ ١١ ذلِكَ الحَقِّ تَكَلِيفًا لِمَا ١٢ لا يُطاقُ؛ لأنَّا

لا يَرَونَه ٩ مِنَ الحُجَّةِ في رِوايَتِه ١٠.

١. في «طع»: «بالغيبة» بدلاً من «في الغيبة».

ني «أ، س، ج، د، ق، ن»: «يسعه»؛ و في «ب، ع» بإهمال الأول.

۳. في «ح، ر، طج»: «بما».

واجع: المقنع في الغيبة، ص ٦٠ ـ ٦١؛ الشافي في الإمامة، ج ١، ص ٢٨٥ ـ ٢٨٦ و ص ١٩٥ ـ ١٩٦.
 ١٩٦٦ و ص ٢٧٨؛ رسائل الشريف المرتضى ، ج ٣، ص ٢٠٤.

هی «ن»: «یقوی».

قي «أ، د، س، ر، ق، ن، طج»: - «عليه السلام».

٧. في «أ، س، ح، د، ن، طع»: «تكتم»؛ و في «أ، ع» بلانقط.

۸. فی «ب، ج»: - «کُلُها».

٩. في «ح»: «لا يروابه»؛ و في «طج»: «لا يروونه».

۱۰. في «ح، ر، ش»: «رواية».

۱۱. في «أ، د، س، ر، ن، طج، طع»: «بمعرفة».

۱۲. في «ح، ر،ع، ش، طج»: «بما».

نُطيقُ اللَّهُ مَعرِفةَ ذلِكَ الحَقِّ الذي استَبَدَّ الإِمامُ عَلَى مِن حَيثُ قَدَرِنَا \_إذا كانَ عائِباً لِخَوفِه المَّامِي الحَقِّ. وَ إذَا عائِباً لِخَوفِه المَّامِثِينَ الحَقِّ. وَ إذَا كَانَ حَينَذِ يَظْهَرُ وَ يُبَيِّنُ الْأَلْكَ الحَقَّ. وَ إذَا كُنّا مُتَمَكِّنِينَ مِن ذلكَ، فَهوَ تَمَكُّنُ أَمْ مِن مَعرفةِ الحَقِّ.

ألا تَرَىٰ أَنَّا نَقُولُ: إِنَّ اللَّهَ تَعَالَىٰ قَد كَلَّفَ الخَلقَ طَاعَةَ الإَمَامِ وَ الإنقيادَ ٩ لَه وَ الإنقيادَ ٩ لَه وَ الإنتفاعَ بِه، وَ ذلِكَ كُلُّه مُنتَفِ في حَالِ الغَيبَةِ ؟ فَالتَّكليفُ لَه مَعَ ذلِكَ ١٠ تَابِتٌ ؛ لأنَّ التَّمَكُّنَ ١١ مِنه فينَا قَائِمٌ ؛ مِن حَيثُ تَمَكَّنًا ١٢ مِن إِزَالَةٍ تَقيَّةٍ ١٣ الإَمَامِ وَ مَخَافَتِه. فَأَيُّ فَرَقٍ ١٤ بَينَ الأَمرَين؟!

فَإِن قِيلَ: فَإِذَا ١٥ كُنتُم تُجَوِّرُونَ ١٦ أَن يَكُونَ الحَقُّ عِندَه في بَعضِ المَسائلِ

١. في «أ، د، س، ن، طع»: «لانطيق»؛ و في «ش»: «يطبق»؛ و في «ق» كتب أؤلاً «لانطيق» ثم شطب على «لا».

٢. في «ر، طج»: «استند»؛ و في «ق»: «استد»؛ و في «ج»: «اسند»؛ و في «ب، ش»: بلانقط. و اسْتَبَدُ
 فلائاً بكذا، أي: انفرد به. الصحاح، ج ٢، ص ٤٤٤ (بدد).

۳. في «ر، ع، طج»: «بمعرفة».

في «ر، ش، طج، طع»: «لحوقه».

٥. في «ح، ش»: «إزالته».

٦. في «أ، س»: «فإن».

في «أ، د، س»: «يتبين»؛ و في «ق»: «بيّن».

۸. في «ر، طج»: «متمكن»؛ و في «ق»: «يمكن».

٩. في «ح، ش»: «الانصار».

١٠. أي: مع غيبة الإمام.

۱۱. في «ش»: «المتمكن».

١٢. في «ح، ر، طج»: «تمكننا»؛ و في «ش»: «يمكنا»؛ و في «ع»: «يمكننا»؛ و في «ب» بإهمال الأوّل.

۱۳. في «ح»: «التقيّة عن».

١٤. في «طج»: «فرقة».

١٥. في «ب، ج»: «و إذا».

١٦. في «ر، طج»: «تجيزون».

و هو 'خَافٍ عَنَا، وَ لَم تُوجِبوا ' ما أُوجَبَه أصحَابُكم ـ مِن أَنَّ ذلكَ لَو جَرَىٰ، لَوَجَبَ ظُهُورُ الإمامِ عَلَىٰ كُلِّ حَالٍ وَ لَم تُبَح " التَّقيَّةُ، أو سُقوطُ التكليفِ في ذلكَ الأمرِ المُعيَّنِ \_ فمَا الأمانُ لَكم مِن أن يَكونَ الحَقُّ في أُمُورٍ كَثيرةٍ خَافياً عنكُم و مُستَبِدًا عَنهُم لَا بِمَعرِفَتِه الإمامُ، و يَكونَ التكليفُ عَلينَا فيه ثابِتاً ؛ لِلمَعنى الذي ذَكَرتُمُوه، وَ هو التَّمَكُنُ مِن إِزَالَةٍ خَوفِ مُبيِّنِ هذا الحَقِّ لَنا ؟

قُلنا: يَمنَعُ المِن تَجويزِ ذلكَ إجماعُ طائِفَتِنا، و فيه الحُجَّةُ؛ بَل إجماعُ الأُمَّةِ عَلىٰ أَنَّ كُلَّ شَيءٍ كُلِّفَنَاه مِن أحكامِ الشَّريعَةِ، عَلَيه أَدليل، و إليه طَريق، نَقدِرُ أَ و نَحنُ عَلَىٰ ما نَحنُ عَلَيه \_علىٰ ما نَحنُ عَلَيه \_علىٰ إصَابَتِه، و نَتَمَكَّنُ الْمَعَ غَيبَةِ الإمامِ و ظُهُورِه مِن مَعرِفَتِه. و لَولا هذا الإجمَاعُ لَكانَ مَا اللهُ قُلتُموه مُجَوَّزاً.

وَ هذا الإجماعُ الذي أَشَرنَا ٢٣ إليهِ لا شُبهَةَ فيه؛ لأنَّ أصحَابَنا الإِماميَّةَ لَمَّا

۱. في «ر، طج»: - «هو».

٠. في «أ، د، س، ش، ق، ن»: «لم يوجبوا».

٣. في «ح، ر، ش، طج»: «يبح»؛ و في «ج»: «يبيح»؛ و في «ع»: «يُبَح»؛ و في «طع»: «تتج» بدلاً من «تبح».

٤. في «ر، ق، طج»: «مستندا».

٥. في «ر، طج»: «بمعرفة».

٦. في «ن»: «كون».

٧. في «أ، ب، س، ج، د، ش، ن»: «نمنع»؛ و في «م»: «بمنع»؛ و في «ع» بلانقط.

۸. في «طج»: «على».

٩. في «أ، ب، س، ح، د، ق، م، ن، طع»: «يقدر»؛ و في «ش»: «بقدر»؛ و في «ع»: «يُقدر»؛ و في «ج»
 بلانقط.

١٠. في «أ، س، ج، د، ش، ق، ن، طع»: «يتمكن»؛ و في «ب، ع، م» بلا نقط.

۱۱. في «س، ج، ش، ق»: «غيبته».

۱۲. في «ح»: «الذي».

۱۳. في «طع»: «أثرنا».

مَنَعوا المِن كَونِ احَقَّ في حَادثة الكَلْفَنَا مَعرِفَةَ حُكمِها خَفِيَ عنَّا وَ هو عِندَ إِمامِ الزَّمانِ عَلَيهِ السَّلامُ و عَلَّلوا ذلِكَ بِأَنَّ: «هذا التقديرَ مُزيلٌ لِتكليفِ العِلمِ المِامِ الزَّمانِ عَلَيهِ السَّلامُ و عَلَّلوا ذلِكَ بِأَنَّ: «هذا التقديرَ مُزيلٌ لِتكليفِ العِلمِ بِحُكمِ تلكَ الحادثة »، و إنَّما عَلَلوه بِعِلَّة بِحُكمِ تلكَ الحادثة »، و إنَّما عَلَلوه بِعِلَّة غَيرِ مَرضِيَّة لا فَالاتفاقُ مِنهم حَاصِلٌ عَلى الجُملَةِ التي ذَكرناها مِن أنَّ احكامَ الحَوَادثِ و العِلمَ بالحَقِّ منها مُمكِنٌ معَ غَيبَةِ الإِمامِ عليه السَّلامُ كَمَا هو مُمكِنٌ معَ غَيبَةِ الإِمامِ عليه السَّلامُ كَمَا هو مُمكِنٌ معَ غُيبَةِ الإِمامِ عليه السَّلامُ كَمَا هو مُمكِنٌ معَ ظُهُورِه.

فَأَمًّا إلزامُنَا تَأْخُرَ حُكمِ بَعضِ أَلحَوَادِثِ بِاستِمرارِ تَقَيَّةِ الإِمَامِ المُتوَلِّي لَها إلىٰ يَومِ ' القيامَةِ، فَلا شُبهَةَ في جَوازِ ذلك. و طُولُ زَمَانِه كَقِصَرِه في أَنَّ الحُجَّةَ فيهِ ' اعَلَى الظَّالمِ المانِعِ لِلإِمامِ مِنَ الظُّهُورِ لِاستيفاءِ ذلكَ الحَقِّ ' أو إِزالَةِ تلكَ المَظلِمَةِ " أو الإثمَ مُحيطٌ بِهِ ' أَ و لا حُجَّةَ عَلى اللهِ تَعالىٰ و لا عَلَى الإِمَامِ المَنصُوبِ.

هكذا في «ح، ر»؛ و لكن في سائر النسخ و «طع»: «منعونا».

۲. في «طج»: «كونه».

۳. في «أ، د، س، ن»: «جاذبة».

٤. في «ح»: «التكليف للعلم»؛ و في «طع»: «للعلم».

هي «طع»: «و قد».

٦. أي خفاء شيء من الحقُّ.

٧. أي غير مرضيّة عند المصنّف رحمه الله.

۸. ف*ي* «ن»: – «أنّ».

۹. فی «ب، ج»: - «بعض».

١٠. «إلى يوم» يتعلّق بقوله: «تَأخُّرَ».

۱۱. فی «ن»: – «فیه».

۱۲. في «ن»: -«الحق»؛ و في «طع»: «لحق».

۱۳. في «طع»: «الظلمة».

<sup>12.</sup> في «ر، طج»: - «به».

فَأَمًّا مَوتُ الظَّالِمِ قَبَلَ الانتِصافِ مِنه ، و هَلاكُ مَن الحَدُّ في جَنبهِ قَبَلَ إِقَامَتِه عَلَيهِ "، فَجَائِزٌ. و إِذَا جَرَىٰ ذَلَكَ بِمَا عَرضَ مِن مَنعِ الظَّالِمِينَ مِن ظُهُورِ مَن أَ يَقُومُ بِهِذِهِ الحُقُوقِ، فهُم المُؤَاخَذُونَ بِإِثْمِ ذَلِكَ. و اللهُ تَعالى يَنتَصِفُ لَ لِلمَظلُومِ في الآخِرَةِ، و يَستَوفي العِقَابَ ـ الذي ذلك الحَدُّ مِن جُملَتِه ـ في القيامَةِ كَمَا يَشاءُ.

وَ لا بُدَّ لِمُخَالِفِينَا في هذهِ المَسأَلَةِ مِن مِثلِ جَوابِنا إذَا قيلَ لَهُم: «مَا تَقُولُونَ في هذهِ الحُقُوقِ و الحُدُودِ التي لا يَستَوفيهَا إلا الإمامُ إذا قَصَّرَ أهلُ الحَلُّ و العَقدِ في العَقدِ ^ لإِمامٍ يَقُومُ بِها، أو أقَامُوا إِمَاماً فَلَم ' ا يُمكَّنْ ' ا مِنَ التَصَرُّفِ و حِيلَ بينَه و بينَه؟ أَوَ لَيسَ هذا يُوجِبُ عَلَيكُم فَوتَ هذهِ الحُقُوقِ و تَعَطُّلَ ١ هذهِ الحُدُودِ إلىٰ يَوم القيامَةِ؟!»؛ فَلا بُدَّ لَهُم مِن مِثلِ جَوابِنا.

۱. في «ح»: «الانصاف».

۲. في «ج»: «عنه».

٣. ذهب المصنف رحمه الله إلى أن الحدود لا تسقط في عصر الغيبة، بل هي ثابتة في جنوب مستحقيها؛ فإن ظهر الإمام أقامها عليهم، وإلاكان الله تعالى هو المتولّي يوم القيامة لجزائهم بها أو العفو عنهم؛ والإثم في تأخير إقامة الحدود يقع على من أخاف الإمام واضطرّه إلى الغيبة. الشافي في الإمامة، ج ١، ص ٢٠٨.

٤. في «أ، د، س، ن»: «ما».

٥. في «ر، طج»: - «فهم».

ا في «طع»: «يتصف».

في «ر، طج، طع»: - «إلا».

هي «ح، ر، ش، ن، طج، طع»: - «في العَقدِ».

۹. في «ج،ع»: «و».

۱۰. في «ر، طج»: «و لم».

۱۱. في «ح، طع»: «يتمكن».

۱۲. في «ح، ش، ق، طع»: «يعطل».

فَأَمَّا إِلزَامُنَا ' إِعزَازَ الإِمَامِ و كَفَّ الأيدِي عَنهُ، فَقَد قُلنَا فيه مَا وَجَبَ ٢ ثُمَّ " نَعكِسُ الله فَذَا السُّوْالَ عَلَى المُخَالِفِ، فَنَقُولُ ٥ لَهُم: «كُلُّ عِلَّةٍ لَكُم في وُجُوبِ الإِمَامَةِ مِن طَريقِ السَّمعِ، فَإِنّه لا بُدَّ مِنهَا و لا غِنى عَنهَا، يُوجِبُ عَلَيكم إِعزَازَ الإِمامِ حَتَىٰ لا يُضَامُ و لا يُمنَعُ مِنَ التَّصَرُّفِ و التَّدبيرِ، و كَفَّ الأيدي " الظَّالِمَةِ ٧ عَنه، و مَا رَأَينَاه تَعالىٰ فَعَلَ يُلك عِندَ مَنعِ الأَئِمَّةِ مِنَ التَصَرُّفِ»؛ فَلا بُدًّ لَهُم مِن مِثلِ جَوابِنا.

ا. في «ر، طج»: - «فأمًا إلزامُنَا».

من قوله: «بُدُّ لَهُم مِن مثل جَوابنا....» إلى هنا لم يرد فى «أ، د، س».

٣. في «ح، ر، ش، طج»: - «نُمُّ».

في «أ، ب، س، ق، ن»: «يعكس»؛ و في «ش»: «لم يعكس»؛ و في «ج، ر، طج»: «بعكس»؛ و في «ب، ع» بإهمال الأوّل.

٥. في «ج، ش، ق»: «فيقول»؛ و في «ب» بلانقط.

٦. في «ن، طع»: «أيدي».

۷. في «ج، ن، طع»: «الظلمة».

#### المَسألَةُ الثَّانيةُ

## [في بَيانِ علَّةِ الحاجَةِ العَقليَّةِ إِلَى الإمامِ]`

وَ مَا جَوابُه أَيضاً إِنْ قَالَ ٢ ـ ناصِراً لِمَا تَقَدَّمَ منهُ ٣ في تَجويزِ الاستِغناءِ عَن الإِمَامِ ـ: «مَا حُجَّةُ اللهِ تَعالىٰ عَلَىٰ مَن جَهِلَ ٤ الإِمَامَ و ٩ اشتَبَهَ عَلَيهِ مَوضِعُ النَّصِّ؟»، وَ قالَ: «فَإِنْ قُلتُم: حُجَّةُ ٦ العَقلِ و النقلِ ـ و لا بُدَّ لَكُم مِنَ الاعتِرافِ بِذلِكَ ـ قيلَ لكُم: أَوَ ٧ ذلِكَ كَافٍ بِنَفسِه غَيرُ مُحتَاجِ إلىٰ إِمَامٍ ٩٩!»

ثُمَّ \* قَالَ: «فَلا بُدَّ ١٠ مِن نَعَم. فَيُقالُّ لهُم: فَلِمَ ١١ لا١٢ كانَ ذلِكَ في كُلِّ ضَالٌّ ١٣

۱ . العنوان منا و في "طبخ، طع". "ما الحجه على من جهل الإمام و "سببه النص عليه" بدلا منه ٢. أي المعترض .

٣. الضمير عائد إلى المعترض أيضاً.

في «ح»: «جحد».

. ٥. في «ق»: «أو».

٦. في «ح»: «الحجّة».

٧. في «ر، طج، طع»: «ان».

۸. في «ر، ش، ع، طج، طع»: + «عليه السلام».

في «ح، ر، ش، ع، طج»: - «ثُمُّ».

۱۰. في «طع»: «افلابد».

۱۱. في «طع»: - «فلم».

١٢. في «ر، طج»: «ما»؛ و في «ح»: –«لا».

۱۲. في «ر، طج»: «ما له»؛ و في «طع»: «منال».

عَن ا حَقٌّ أكائِناً مَا كانَ؟

فَإِنْ قَالُوا: النَّقُلُ مُختَلِفٌ وَ الحُجَجُ مُعَارَضَةٌ ٣.

قيلَ لهُم: أنتم تَعلَمُونَ أَنَّكُم مَتىٰ قُلتُم أَنَّكُم عَنَى تَقدِرُونَ عَلىٰ إِجَابَةِ هذا السَّائِلِ المُستَرشِدِ عن النصِّ و عن الإمامِ بِحُجَج افيهِ و الامتخالِفَ فيها و بِنَقل المُتَّقَيَ عَلَيهِ لا تَنازُعَ النَّهِ، تَجَاهَلتُم، و سُئلتُم في ذلك، فَلا تَجِدونَ اللَّهِ سَبيلاً.

و إنْ ١٢ قالُوا: و لكِن لا يَتَسَاوَى الحَقُّ و الباطِلُ.

قيلَ لهُم: فقُولوا ١٣ ذلِكَ في كُلِّ مُختَلَفٍ فيه، و استَغنُوا عَن إمامٍ».

## الجَوابُ \_ و باللهِ التَّوفيقُ ١٠-:

اعلَمْ أَنَّ هذا الاعتراضَ دالٌ عَلىٰ أَنَّ المُعتَرِضَ بِهِ لَم يُحصِّلْ عَنَا عِلَّةَ الحَاجَةِ العَقليَّةَ إِلَى الإِمَامِ؛ و إِنَّما يَحُوجُ ١٠ النَّاسُ في كُلِّ زَمانٍ و عَلىٰ كُلِّ وَجهِ إلىٰ رَئيسٍ، لِيَكُونَ ١٦ لُطفاً ١٧ لَهُم في العُدُولِ عَنِ القَبَائح العَقليّةِ و القيامِ بِالواجِباتِ العَقليّةِ،

نع»: «الحق».

۱. في «ر، طج»: «من».

٤. في «ح، ر، ش، ع، طج»: - «مَتىٰ قُلتُم أَنَّكُم».

۳. في «ر، طج»: «متعارضة».

٦. في «ر، طبج»: - «عن».

<sup>0.</sup> في «طع»: «على».

٧. في «ق، م»: «لحجج»؛ و في «ر، طج»: «بحجة»؛ و لم ترد في «طع».

٩. في «طع»: «نقل».

۸. في «ر، طج»: – «و».

١١. فَي «أَ، د، س، ش، ق، ن، طع»: «فلا يجدون».

۱۰. في «ب، ج، ح، ش»: «لا ينازع». ۱۲. في «أ، د، س»: «فإن».

۱۳. في «ح»: «نقول».

١٤. في «ج، ر، ق، طج»: – «و بِاللَّهِ التَّوفيقُ».

١٥. في «أَ، د، س»: «يَخرج»؛ و ُ في «ح»: «يحتاج». و حَاجَ يَحوجُ حَوْجاً أَي: احتاج. لسان العرب، ج ٢، ص ٢٤٤ (حوج).

١٦. في «ر، طج»: + «لهم».

۱۷. في «أ، د، س»: «لفظاً».

و أنَّهم معَ تَدبيرِه و تَصَرُّفِه يَكونونَ أَقرَبَ إلى مَا ذَكَرنَاه؛ و لَم يُحوِجْهم إليهِ لِيَعلَمُوا المِن جِهَتِهِ اللَحقَّ فيمَا آعَلَيهِ دَليلٌ مَنصُوبٌ، إمّا عَقليُّ أو سَمعيٍّ. فَمَن اشتَبَهُ <sup>1</sup> عَلَيهِ حَقِّ يَتَعَلَّقُ بِالإِمَامَةِ، فَالحُجَّةُ عَلَيهِ مَا نَصَبَهُ اللَّهُ تَعالىٰ عَلىٰ ذلِكَ الحَقِّ، مِن دَليلٍ يُوصِلُ إلَى العِلمِ بهِ، إمّا عَقليُّ أو شَرعيٌّ. و هٰكَذا نَقُولُ في كُلِّ حَقًّ كَائِناً مَا اللهُ عَلَيهِ دَليلاً، و إليهِ طَريقاً».

وَ لَيسَ الحُجَجُ في ذلِكَ مُتَكَافِئَةً كَمَا مَضىٰ في الكَلامِ ﴿، كَمَا أَنَّه لَيسَ في ﴿ أُدِلَّةِ العُقُولِ عَلَى التوحيدِ و العَدلِ و النُّبُواتِ ^ الحُجَجُ مُتَقابِلَةً مُتَكَافِئَةً. ﴿ و الحَقُّ في كُلِّ ذلِكَ مُدرَكٌ · لِكُلِّ مَن طَلَبَه مِن وَجهِهِ و سَلَكَ إليهِ مِن طَريقِه.

و قَد بَيَّنًا في كِتابِنا «الشافي» ١١ أنَّ هـذا القـولَ لا يُـوجِبُ الاستِغنَاءَ عَـن

۲. في «ر، ن، طج، طع»: «جهة».

۱. في «ر، ش»: «لتعلموا».

٤. في «ح»: «له شبهة».

٣. هاهنا ابتدأ السقط من نسخة «ق».

<sup>0.</sup> في «طع»: - «ما».

٦. أي: في كلام السائل حيث قال: «النقل مُختَلِفٌ و الحُجَجُ مُعارَضَةٌ».

٨. في «ح، ر، طج»: «النبوة».

۷. في «طع»: - «في».

٩. من قوله: «كَمَا مَضيْ...» إلى هنا لم ترد في «ج». ١٠. في «طع»: «قدرك».

<sup>11.</sup> قال في الشاخي في الإمامة، ج 1، ص 70-71: «فأمّا قوله: و بعد فإنّ ذلك يوجب الاستغناء بالرسول إذا بيّن بياناً يشتهر بطريقة التواتر هذه الأُمور التي ذكروها، كما يستغني الآن عن الإمام في وجوب الصلوات، فإنّ الفرض أن يستقبل القبلة و يصلّي بطهارة إلى غير ذلك...، فقد بيّنًا ما يصحّ أن يستغني فيه بالتواتر و ما لا يصحُّ أن يستغني بذلك فيه و فصّلنا بين الأمرين. فأمّا الإمام فليس يستغني عنه في وجوب الصلوات إلى سائر ما ذكره على ما ظنّه، لأنّ أصحابنا قد ذكروا وجوه الحاجة إليه في ذلك. فمنها تأكيد العلوم و إزالة الشبهات. و منها أنّه يبيّن ذلك و يفصّله، و ينبّه على مشكله و غامضه. و منها كونه من وراء الناقلين ليأمن المكلّفون من أن يكون شيء من الشرع لم يصل إليهم. و لو وجب أن يطلق الاستغناء عن الإمام في هذه الأمور من حيث كان لنا طريق يوصل إلى العلم بها من غير جهة لوجب على صاحب الكتاب و أهل مذهبه أن يطلقوا

الإِمَامِ في أحكامِ الشَّريعةِ \؛ لأنَّ أحكامَ الشَّريعةِ \ المَنقُولةَ " يَجُوزُ أَنْ يُسَامِ في أَحكامَ الشَّريعةِ للمَنقُولةَ " يَجُوزُ أَنْ يُسِمِقً ، يُسِعرِضَ المَاتِماداً \ أو أكثرُهم عن نَسقلِها ، إمَّا اعتِماداً \ أو أشبهةً ،

◄ الاستغناء عن الرسول في جميع ما أدّاه إلينا مما علّمناه قبل أدائه بالعقل، و من أطلق ذلك خرج من جملة المسلمين، و ليس يمكن أن يمتنع منه و يحتج فيه إلا بمثل ما احتججنا به».

١. في «ح، طج، طع»: «الأحكام الشرعيّة»؛ و في «ر»: «أحكام الشرعيّة».

ني «ح، ر، ش، طج، طع»: - «لأنَّ أحكامَ الشريعةِ».

٣. في «ح»: + «إذ»؛ و في «طع»: + «إذا». ٤. في «ح»: «يعلم»؛ و في «ن»: «بعرض».

٥. في «طع»: + «الأحكام الشَّرعيّة المَنقُولة يَجُوزُ أنْ يُعرضَ ناقِلُوهَا أو أكثَرُهم».

٦. في «أ، ب، س، ج، د، ن»: «بقاها».

 ٧. هكذا في جميع النسخ؛ و ورد أيضاً هذا الضبط، أي: «اعتماداً»، في بعض نسخ تنزيه الأنبياء، ص ٢٨١: «و لا حقّ علينا يجب العلم به من الشرعيّات إلّا و عليه دليل شرعيّ، و قد ورد النقل به عن النبيّ صلّى الله عليه و آله و الأثمّة من ولده صلوات الله عليهم، فنحن نصيب الحقِّ بالرجوع إلى هذه الأدلّة و النظر فيها. و الحاجة مع ذلك كلّه إلى الإمام [فيها] ثابتة، لأنّ الناقلين يجوز أن يعرضوا عن النقل إمّا لشبهة أو اعتقاد (خ: اعتماد) فينقطع النقل أو يبقى فيمن ليس نقله حجة و لا دليل»؛ وكذلك في المقنع في الغيبة، ص ٦٠: «لأنّ النقل، و إن كـان وارداً عـن الرسول صلَّى اللَّه عليه و آله و عن آباء الإمام عليهم السلام بجميع ما يحتاج إليه في الشريعة، فجائز على الناقلين أن يعدلوا عن النقل، إمّا اعتماداً أو اشتباها، فينقطع النقل أو يبقى فيمن ليس نقله حجّة، فيحتاج حينئذ إلى الإمام ليكشف ذلك و يوضّحه و يبيّن موضع التقصير فيه». هذا، و لكن في كتاب الغيبة و تلخيص الشافي كلاهما للطوسي جاء «تعمّداً» بدلاً من «اعتماداً»؛حيث قال: «لأنّ النقل و إن كان وارداً عن الرسول صلّى الله عليه و آله و عن آباء الإمام الله بجميع ما يحتاج إليه في الشريعة فجائز على الناقلين العدول عنه إما تعمّداً و إما لشبهة فينقطع النقل أو يبقى فيمن لا حجة في نقله». (الغيبة، ص ٩٦) و نظيره أيضاً ورد في تلخيص الشافي، ج ٤، ص ٢١٩. و قريب منه ما ورد في الشافي في الإمامة، ج ١، ص ٧٦: «قد بيّنًا أنّ الإعراض عن النقل بشبهة أو تعمّد غير مأمون على الناقلين». و نفس المصدر، ص ٧٧: «فإن كان يظنِّ إذا جوِّزنا على المتواترين الاعراض عن النقل بشبهة أو تعمَّد فقد أبطلنا التواتر، فقد وقع بعيداً». فعلى هذا -إن لم يكن هناك تصحيف \_ يكون «اعتماداً» بمعنى «تعمُداً» و «قصداً»، كما ورد في لسان العرب، ج ٣، ص ٣٠٢ (عمد): «اعتَمَده: قَصَده».

هی «طع»: «و».

فَتَكُونُ \ الحُجَّةُ حِينَيْذٍ \ في بَيانِ الإِمامِ لِذلِكَ الحُكمِ. و تَجري ۗ الإِمَامَةُ ـ و الحَالُ هذهِ ـ مَجرَى النَّبُوّةِ في أَنَا ۚ نَستَفيدُ ٥ مِن الإِمَامِ ٦ مَا لا يُمكِنُ استِفَادَتُه إلّا مِن جِهَتِه.

۱. في «ر، طج»: «فيكون».

نئذ».

٣. في «ر، طج»: «يجري».

٤. في «طع»: «أن».

٥. في «ر، طج»: - «أنَّا نَستَفيدُ».

٦. في «ر، طج»: «الإمامة».

# 

[فِي الحَوَادِثِ المُشتَبِهَةِ في زَمَن الغَيبةِ]

وَ مَا جَوابُه إِنْ قَالَ:

«و يُقالُ لَهم: مَا الحُكمُ في صاحِبِ حَقَّ يَعلَمُ مِن نَفسِه أَنَّه لَيسَ يَنوي للإِمامِ مَ سوءً و أَنَّه مُطيعٌ لَه مَتىٰ قَامَ و ظَهَرَ؛ و حَقُّه مُشكِلٌ، يَعرِفُه مهو و يَجهَلُه مَن عَلَيهِ الحَقُّ؛ و قَولُ الأُمَّةِ مُختَلَفٌ فيه؛ و مَن عَلَيهِ الحَقُّ أيضاً حَسَنُ الرأيِ في الإِمَامِ، عَازِمٌ عَلىٰ طاعَتِه؛ و لَيسَ يَصِحُّ لَه الْ أَنَّ عَلَيهِ حَقًا؛ و لَو صَحَّ لَه، لأَذَاهُ. و هو لا يَحتَمِلُ التأخيرَ؛ لأنَّ آ بَقيَّة الغُرَمَاءِ لا يُطالِبونَه بِتوزيعِ مَالِهِ عَليهِم، و لا مَالَ له عَيرُه. أَ صَحَّ حَقً هذا أَم بَطَلَ؟»

العنوان منا و في «طج»: «كيفية العلم إلى الأحكام الشرعية غير المعلومة»؛ و في «طع»: «كيفية العلم بالأحكام الشرعية» بدلاً منه.

٢. في «ن، طع»: «الإمام».

۳. في «ن»: «بعرفه».

٤. أي: ليس يثبت له.

٥. أي الحقّ.

٦. في «ح، ر، ش، طج»: + «تأخير».

٧. أي غرماء صاحب الحقّ.

و قالَ:

فَإِن قَالُوا: «يُمكِنُه أَنْ يَصِلَ إِلَى الإِمامِ و يَسأَلُهُ فَيَرجِعَ إِلَىٰ قَولِه \»؛ أُشبِعَ \* هذا عَنهم، و عُلِمَ بُطلانُ ذلِكَ مِن قَولِهم بِتَعَذَّرِ \* قُدرَتِهم عَلَيهِ ٤ في المُدَّةِ الطَّويلَةِ مِن الزَّمان فَضلاً عَن حَالِ يَضِيقُ ٥ فيها الخِنَاقُ \* و يَلِجُ \* الغُرَماءُ.

و إِنْ قَالُوا: «يُمكِنُه أَنْ يَعرِفَ الحَقَّ: أَلَهُ أَم عَلَيهِ؟»؛ قيلَ لَهُم: «إِذَا كَانَ هذا ^ مُمكِناً بِحُجّةٍ \* سَمعيَّةٍ و إِنِ اختُلِفَ فيهَا ١٠، فَلِمَ لا جَازَ مِثلُه في سائرِ الشَّرائِعِ و المَسائل ٢١٠؟»

و إنْ قَالُوا: «يَتَأَخَّرُ حُكمُ هذهِ المَسألَةِ عَن دارِ التَّكليفِ و يَلزَمُ صَاحِبَ الحَقِّ الكَفَّ عَنهُ، و لا شَيءَ علىٰ مَن ١٢ مَنعَهُ، و ١٣ يَكُونُ العِوَضُ عَلَى اللهِ سُبحَانَه».

۱. في «ن»: «قول».

كذا في «س، ح، د، ش، ع، ن، طع»؛ و في «أ، ر، م، طج»: «أشيع»؛ و في «ب»: «اسيع»؛ و في «ب»: «اسبع». و في «ج»: «اسبع». و في تاج العروس، ج ١١، ص ٢٣٣: «و تَقُول: شَبِعْتُ من هذَا الأَمْرِ و رَوِيتُ، إذا كَرَهْتَه و مَلِلْتُه، نَقَلَه الجَوْهَريُّ، و هو مَجَازٌ».

٣. في «أ، س، ر، ش، ع، طج»: «يتعذّر»؛ و في «م»: «تتعذّر»؛ و في «ب» بإهمال الأوّل.

٤. أي قدرتهم على الوصول إلى الإمام.

<sup>0.</sup> في «م»: «تتضيق».

٦. في «ن»: «الحفاق». و الخِناق: الحَبل الذي يُخنَق به (لسان العرب، ج ١٠، ص ٩٢). الخِناق:
 كردن، أنجه كه با آن خفه كنند مانند ريسمان؛ «ضَيَّق الخِناق عليه»: عرصه را بر او تنگ گرفت.

۷. في «ع،ن»: «يُلِحُ».

۸. في «أ، د، س»: –«هذا».

في «ع»: «لحجة».

۱۰. في «ر، طج»: «فيه».

۱۱. في «ح، ر، ش، طج»: - «و المسائل».

۱۲. في «ب، ج»: -«من»؛ و في «ش»: «ما».

۱۳. في «طع»: - «و».

قيلَ لَهُم: «فَجَوِّزوا ۚ مِثْلَ ۚ ذَلِكَ أَيضاً فيمَا أَشكَلَ أَمْرُه ۚ ، و يَكُونُ كُلُّ مَا لَـم تَتَّضِح ۚ الحُجَجُ السَّمعيَّةُ فيه بِمَنزِلَةِ مَا لَم يَرِدْ فيه سَمعٌ».

## الجَوابُ \_ وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ ٥ \_:

جَوابُ ٦ هذِه المَسأَلَةِ مُستَفَادٌ ٧ مِن جَوابِنا فِي المَسأَلتَين المُتَقَدَّمَتين عَلَيها. و قَد بَيَّنَا أَنَّه لا حُكمَ للهِ تَعالىٰ في الحَوادِثِ الشَّرعيةِ إلا و عَلَيهِ دَليلٌ، إمَّا عَلىٰ جُملَةٍ أو تَفصيلٍ. و فَرضُ هذهِ المَسأَلَةِ عَلى الأصلِ الذي بَيَّنَاه بَاطِلٌ؛ لأنَّه فُرِضَ فيهَا أنَّ مَن عَلَيهِ الحَقُّ لا طَريقَ لَه ٨ إلَى العِلم بِأنَّ الحَقَّ عَلَيهِ؛ و قَد بَيَّنَا أنَّ الأمرَ بِخِلافِ ذلِك.

فَإِذَا أَ قِيلَ لِنَا: «هذه مُكابَرَةٌ؛ لأنَّا نَعلَمُ أنَّ الحَوادِثَ غَيرُ مُتَنَاهِيَةٍ، فَأَحكامُها إذاً غَيرُ مُتناهيةٍ، و نُصُوصُ القُرآنِ مَحصُورَةٌ مُتَناهِيَةٌ، و مَا تَروونَه عَن أَيِمَّتِكُم ' ' ـ عَلَيهِم السَّلامُ ـ الغَالِبُ عَلَيه، بَل أَكثَرُه ( ال جُمهُورُه، الورودُ مِن طَريقِ الآحادِ التي

۱. في «طع»: «فجوز».

۲. فی «ر، ش، طج، طع»: «أصل».

٣. من قوله: «و يَكُونُ العِوَضُ....» إلى هنا لم ترد في «ن». و أشْكَلَ الْأَمْرُ: الْتَبَسَ و اخْتَلَطَ. تاج العروس، ج ١٤، ص ٣٨١ (شكل). و في المغرب، ج ١، ص ٤٥٦ (شكل): «أَشْكَلَ الأَمْرُ: إذا الشّتَبه».

٤. هكذا في «ح،ع»؛ و في باقي النسخ و «طج، طع»: «لم يتضح».

في «ر، طج»: - «وَ باللهِ التّوفيقُ».

٦. في «طع»: «و جواب».

افی «ح»: «یستفاد».

هي «ر، ش، طج»: – «له».

۹. في «طج»: «فإن».

١٠. هكذا في أكثر النسخ، و هو الأصحّ و الأرجح في كتابة هذه الكلمة كما كتبت بهذه الصورة (أي: «أيِمَّة» بدلاً من «أئِمَّة») في النسخ العتيقة. لاحِظ: مختار الصحاح، ص ١١(أمم).

۱۱. في «طع»: «أكثرهم».

لا تُوجِبُ عِلماً. و العِندَكم خَاصَّةً أَنَّ العَمَلَ تَابِعٌ لِلعِلمِ "دونَ الظَّنِّ. و فيكُم امنَ يَتَجَاوَزُ هذهِ الغَايَةَ فَيَقُولُ: إِنَّ أَحْبَارَ الآحَادِ مُستَحيلٌ في العُقُولِ أَنْ يتَعبَدَ اللّٰهُ تَعالىٰ بِالعَمَلِ آبِها. و لَو كَانَتْ أيضاً هذهِ الأخبَارُ أو بَعضُها مُتَواتِراً ٧، لَكانَتْ أيضاً مَحصُورَةً مُتنَاهِيَةً، فَكَيفَ يُستَفادُ مِنها العِلمُ بِأحكام حَوادِثَ الا تَتناهىٰ؟».

قُلنَا: نُصُوصُ القُرآنِ و إِنْ كَانَتْ مُتَنَاهِيَةً، فَقَد يَدُلُّ ١٠ مَا يَتَنَاهىٰ في نَفسِه عَلىٰ حُكم حَوادِثَ لا تَتَناهىٰ.

ألا تَرىٰ أَنَّ النَّصَّ إِذَا وَرَدَ بِأَنَّهُ: «لا يَرِثُ مَعَ الوالِدَينِ و الوَلَدِ أَحَدٌ مِنَ الوُرَاثِ ١٩ إلّا الزوجَ و الزوجَة»؛ فَقَد دَلَّ هذا النصُّ و هو مَحصُورٌ عَلىٰ مَا لا يَنحَصِرُ مِن الأحكامِ؛ لأنَّه يَدُلُّ علىٰ نَفي ميراثِ كُلِّ نَسِيبٍ ١٢ أو قَريبٍ تَعَدّىٰ مَن ذَكَرنَاه، و هُم لا يتناهونَ؟

ا. في «ر، طج»: «لا يوجب».

۲. في «طع»: «أو».

۳. في «أ، د، س»: «العلم».

في «ن»: - «و فيكم».

هی «ن، طع»: «أن نتعبد».

٦. في «أ، س، ح، د، طع»: «في العمل»؛ و في «ب، ج»: - «بالعمل».

٧. كذا في «ب، ج، ش، ع، ر، ن، طج»؛ و في «أ، د، س، طع»: «متواتر»؛ و في «ح»: «متواترة» و هو الأصحر.

۸. فی «طع»: «فکانت».

۹. في «ر، طج»: «الحوادث».

۱۰. في «ر، ن، طج، طع»: «تدلّ».

۱۱. في «ح، ر، ش، ع، طج، طع»: «الوارث».

١٢. في «أ، د، س، ن»: «تسبّب». و ناسبّه: شَرِكَه في نَسَبِه. و النَّسِيبُ: المُناسِبُ، و الجمع نُسَباءُ و أُنْسِباء. و فلانًا يناسِبُ فلانًا، فهو نَسِيبه، أي: قريبه. و رجـل نَسِيبٌ مَنْسُوبٌ: ذو حَسَبٍ و نَسَبٍ. لسان العرب، ج ١، ص ٧٥٦ (نسب).

و لَمَا قَالَ اللّٰهُ تَعالىٰ: ﴿وَ أُولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِى كِتْبِ اللّٰهِ﴾ ﴿، استَفَدنا مِن هذا اللَّفظِ وجوبَ ۖ الميراثِ ۗ للأقارِبِ ۚ دونَ الأباعِدِ؛ و الأباعِدُ لا يَتَناهونَ. فَقَد استَفَدنا مِن مُتَنَاهِ مَا لا يَتَناهىٰ.

و عَلَىٰ هذا مَعنَى الخَبَرِ الذي يُروىٰ عَن أَمِيرِالْمُؤْمِنِينَ ـصَلَواتُ اللّٰهِ عَلَيهِ ۗ ـ أَنَّه قَالَ: «عَلَّمَنِي رَسُولُ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيهِ و عَلَىٰ آلِه أَلْفَ بَابٍ، فَتَحَ ۚ لِي ٧ كُلُّ بَابٍ مِنها أَلْفَ بَابٍ». ^

١. الأنفال (٨): ٧٥.

۲. في «ج»: «وجود».

۳. في «ر، طج»: «ميراث».

٤. في «ر، طج»: - «للأقارب».

٥. في «س، ج، ح، ر، طج»: «عليه السلام».

افی «ح»: «ینفتح».

٧. في «أ، د، س»: - «لي»؛ و في «ح»: + «من».

٨. راجع: بصائر الدرجات المنسوب إلى الصفار القمي، ج ٢، ص٧٦ - ٨، باب في ذكر الأبواب التي علم رسول الله أمير المؤمنين (صلّى الله عليهما و على أولادهما)، حيث وردت روايات عديدة بالطُرُق المتعدّدة، منها: «(٦) حَدُّثَنَا يَدْقُوبُ بْنُ يَزِيدُ عَن ابْنِ أَبِي عَمْيْرٍ عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيدِ عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثُّمَالِيَّ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيه السَّلام - قَالَ: قَالَ عَلِيٌّ - عَلَيه السَّلام - قَالَ: قَالَ عَلِيٌّ - عَلَيه السَّلام - قَالَ: قَالَ عَلِيٌّ - عَلَيه السَّلام - لَقَدْ عَلَمْنِي رَسُولَ اللهِ عَلْ صَلّى اللهُ عَلَيه و آلِه - أَلْفَ بَابِ كُلُّ بَابٍ فَتَحَ أَلْفَ بَابٍ». و منها: «(١١) قَدْنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ إِسْحَاقَ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ حَمَّادٍ عَنْ صَبَّاحِ الْمُزْنِيِّ عَنِ الْحَارِثِ بْنِ حَصِيرَةً عَنِ الْأَصْبَعْ بْنِ بُنَاتَةً عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيً - عَلَيه السَّلام - قَالُ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ - صَلّى اللهُ عَلَيه و آلِه - قَلَى سَمِعْتُهُ يَقُولُ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ - صَلّى اللهُ عَلَيه و آلِه - عَلَيْمَ إِنْ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيً - عَلَيه السَّلام - قَالُ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ - صَلّى اللهُ عَلَيه و آلِه - عَلَيْمَ وَمَا مُو رَالْقِيَامَةِ كُلُّ اللهُ عَلَيه و آلِه - عَلَيْنِ إلَي يَوْمِ الْقِيَامَةِ كُلُ اللهُ عَلَيه و آلِه - عَلَيْمَ اللهُ عَلَي السَّلام - قَالُ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: إِنَّ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ كُلُ السَّلَامِ اللهُ الْ اللهُ عَلَيه السَّلام اللهُ الله الإشارة و النصَّ عَلَى أمير المؤمنينَ عَلَيه السَلامُ، أيضاً الله المنافي للشيخ الصدوق، ص ٧٣٧؛ الإرشاد للشيخ المفيد، ج ١، ص ٣٤ و ١٠ الحديث أيضاً مَروي في كتب العامة، كما ورد في كنز العُمال للمتقي الهندي، ج ١٠ مس ١٤٤ الحديث أيضاً مَروي في كتب العامة، كما ورد في كنز العُمال للمتقي الهندي، ج ١٠ مس ١٤٤ المؤيد أيضاء أي

فَعَلَىٰ هذهِ الجُملَةِ لا تَخلُو الحادِثَةُ الشَّرِعيَّةُ التي تَحدُثُ مِن أَنْ يَكُونَ حُكمُها مُستَفَاداً مِن نُصُوصِ القُرآنِ \_إمّا عَلَىٰ جُملَةٍ أو تَفصيلٍ \_، أو مِن خَبَرٍ مُتَواتِرٍ يُوجِبُ العِلمَ \_و قَلَّمَا يُوجَدُ ذلِكَ في الأحكامِ الشَّرِعيَّةِ \_، أو مِن إجمَاعِ الطَّائِفَةِ المُحقَّةِ التي هِيَ الإمامِيَّةُ، فَقَد بَيَّنًا في مَواضِعَ "أَنَّ إجمَاعَها حُجَّةً.

فَإِنْ فَرَضنَا أَنَّه لا يُوجَدُ حُكمُ هذهِ الحادِثَةِ في كُلِّ شَيءٍ ذَكَرنَاه، كُنَا عَلى عَلىٰ حُكم اللهِ تَعالىٰ فيهَا إذا كَانَتِ الحَالُ هذهِ.

و ُقَد بَيَّنًا في «جَوابِ المَسائلِ <sup>٥</sup> الحَلَبيّاتِ» <sup>٦</sup> هذا البَابَ و شَرَحنَاه و أوضَحنَاه،

 <sup>◄ (</sup>٣٦٣٧٢): «عن علي قال: علّمني رسولُ الله -صَلَى الله عَلَيه و سَلَّمَ - ألفَ بابٍ، كُلُّ بابٍ يفتح ألفَ بابٍ»؛ وما في التفسير الكبير (مفاتيح الغيب) لفخرالدين الرازي، ج ٨، ص ٣٣: «قالُ علي عَلَيه السَّلامُ: عَلَّمني رَسولُ الله ـ صَلّى الله عَلَيه وسَلَّمَ - ألفَ بابٍ مِن العِلم، واستنبطتُ مِن كُلُّ بابٍ ألفَ بابٍ». راجع أيضاً: نظم درر السمطين للزَّرندي الحَنفي، ص ١٣٣.

٣. راجع: جوابات المسائل الموصليات التالتة المطبوعة في رسائل الشريف المرتضى، ج ١٠ ص ٢٠٥ حيث قال: «و هاهنا طريق آخر يتوصّل به إلى العلم بالحقّ و الصحيح من الأحكام الشرعيّة عند فقد ظهور الإمام و تميز شخصه، و هو إجماع الفرقة المحقّة من الإماميّة التي قد علمنا أنّ قول الإمام - و إن كان غير متميّز الشخص - داخل في أقوالها و غير خارج عنها...»؛ و أيضاً انظر: جوابات المسائل الرسّيّة الأولى، المسألة الحادية و العشرون، المطبوعة في رسائل الشريف المرتضى، ج ٢، ص ٣٦٦ حيث ذكر: «إذا كان طريق معظم الأحكام الشرعيّة إجماع علماء الفرقة المحقّة، لكون الإمام المعصوم الذي لا يجوز عليه الخطأ واحداً من علمائهم دون عامتهم و علماء غيرهم...»؛ و كذلك لاحظ: جوابات المسائل التبانيات المطبوعة في رسائل الشريف المرتضى، ج ١، ص ١٦ حيث قال: «و هاهنا طريق آخر يجري في وقوع العلم مجرى التواتر و المشافهة، و هو أن يعلم عند عدم تمييز عين الإمام و انفراد شخصه، إجماع جماعة على بعض الأقوال، يوثق بأن قوله داخل في جملة أقوالهم ...».

٤. في «أ، د، س»: «كما».

٥. في «ر، طج»: «مسائل».

٦. الظاهر أنَّ هذه الرسالة مفقودة لم تصل إلينا.

و انتَهَينَا فيهِ إلى أبعَدِ غَاياتِه، و بَيَّنَا كَيفَ السَّبيلُ إلَى العِلمِ بِأَحكَامِ المَسَائلِ الحَادِثَةِ التي اتَّهَ قَتْ عَلَيهَا الإمَاميَّةُ و اختَلَفَتْ؛ وكيفَ السَّبيلُ إلَى العِلمِ بِأَحكَامٍ مَا لَم يَجرِ " لَهُ ذِكرٌ في كُتُبِهَا، مِمَّا لَم تَتَّفِقْ عَليهِ و لا اختَلَفَتْ ولا خَطَرَ بِبالِها، مِمَّا الهو مَوجُودٌ في كُتُبِهم، فهو أيضاً كَثيرٌ.

و هذهِ الجُملَةُ التي عَقَدنَاهَا تُنَبَّهُ \* عَلَىٰ مَا يُحتَاجُ إليهِ في هذا البَابِ و يُزيلُ `` الشُّبهَةَ المُعتَرضَةَ \'.

١. في «ر، طج»: «بأحكامه».

من قوله: «المَسَائل الحَادِثَةِ ...» إلى هنا لم يرد في «ح، ر، ش، ع، طج».

۳. في «طع»: «لم يخرج».

٤. هكذا في «ب، ح»؛ و في باقي النسخ: «لم يتَّفِقْ».

<sup>0.</sup> في «ب»: - «فيه».

افی «أ، د، س»: «اختلف».

۷. في «ر، طج»: «بما».

۸. فی «ر، طج»: «بما».

۹. في «ر، طج»: «تنبيه».

۱۰. في «ر، ش، م، طج»: «تزيل».

۱۱. في «ر، طج»: «المفترضة».

#### المَسألَةُ الرَّابِعَةُ

## [كَيفيَّةُ الطَّريقِ إلىٰ مَعرِفَةِ الحَقُّ في الحَوَادِثِ المُحْتَلَفِ]

## [فيهَا في زَمَن الغَيبَةِ] ﴿

و ٢ مَا جَوابُه إِنْ قَالَ:

«و يُقَالُ لَهُم: أنتُم شيعَةُ الإِمامِ و خَواصُّه، و لا حَذَرَ عَلَيهِ مِنكُم؛ فَكَيفَ تَعمَلُونَ الأَن إذَا حَدَثَتْ ٣ حَادِثَةٌ تَختَلِفُ ٤ فيهَا ٥ الأُمَّةُ و أشكَلَ الأمرُ ٣ عَلَيكُم؟ أ تَصِلُونَ إلى الإِمَامِ و تَسْأَلُونَه ٧ معَ تَحَقُّقِ مَعرِفَتِه و ^ عِصمَتِه ٩٩ ».

العنوان منا و في «طج»: «كيفية العمل بالأحكام المختلف فيها»؛ و في «طع»: «كيفية العمل بالأحكام مع الاختلاف» بدلاً منه.

۲. في «طج»: – «و».

٣. في «أ، ب، س، م»: «احدثت»؛ و في «ع»: «حدث».

٤. في «ر، ش، طج»: «يختلف».

٥. في «أ، د، س، ن، طع»: «فيه». \* مُعَالِّي اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَ

٦. أشْكَلَ الأَمْرُ: الْتَبَسَ و اخْتَلَطَ. تاج العروس، ج ١٤، ص ٣٨١ (شكل). وكذا في المغرب، ج ١.
 ص ٤٥٢ (شكل): أَشْكَل الأمرُ: إذا اشْتَبه.

٧. في «ج، ش»: «يَسألونَه»؛ و في «ر، طج»: «يستلزمه».

۸. فی «طع»: «مَعرِفَتِه و».

في «أ، د، س، ن»: «عِصمَتِه و معرفتِه».

فَإِنْ قَالُوا: «نَعَم!»؛ كانَ مِن الحَديثِ الأَوَّلِ \؛ و عُرِفَ حَالُ مَن ادَّعيٰ ٢ هذا؛ و زَالَ اللَّبسُ في أمره.

و إِنْ قَالُوا: «نَعمَلُ عَلَىٰ قَولِ مَن يَروي لَنَا عَنِ الْأَنِمَّةِ المُتَقَدِّمينَ».

قيلَ لَهُم  $\tilde{}$ : «فَإِنْ لَم تَكُن  $^4$  تلكَ الحَادِثَةُ فيمَا  $^0$  فيهِ نَصِّ عَنهُم؟».

فَإِنْ قَالُوا: «لا يَكُونُ ذلكَ؛ لأنَّ لَهُم في كُلِّ حَادِثَةٍ نَصَاً»؛ كَانَ مَن عَرَفَ ۗ قَـدرَ فُروعِهم وكُتُبِ فِقهِهم عَالِماً بِبُطلانِ هذِه الدَّعوىٰ؛ لأنَّ كُتُبَ أصحَابِ أبى حَنيفَةً ٧

١. أي كان رجوعاً إلى كلامه المتقدّم في المسألة السابقة ، حيث قال: «فإن قالوا: يمكنه أن يصل
 إلى الإمام ويسأله...».

۲. في «طع»: «ادّعي».

٣. هكذا في «ح»؛ و في باقي النسخ: «لكم»؛ و السياق يقتضي ما اخترناه.

٤. في «ر، ن، طع»: «لم يكن».

<sup>0.</sup> في «طع»: «فيها».

٦. في «طج»: «عرق».

٧. في «طع»: «أصحابهم» بدلاً من «أصحابٍ أبي حنيفة». هو أبو حنيفة النعمان بن ثابت التيمي بالولاء، الكوفي، ( ٨٠ - ١٥٥ هـ. ق./ ٦٩٩ - ٧٦٧ م) إمام الحنفيّة، أحد الأثمّة الأربعة عند أهل السنّة. قيل: أصله من أبناء فارس. ولد و نشأ بالكوفة. و كان يبيع الخز و يطلب العلم في صباه، السنّة. قيل: أصله من أبناء فارس. ولد و نشأ بالكوفة. و كان يبيع الخز و يطلب العلم في صباه، «مسند» في الفقه على أبي حنيفة. له «مسند» في الحديث، جمعه تلاميذه، مطبوع، و «المخارج» في الفقه، صغير، رواه عنه تلميذه أبو يوسف. و تنسب إليه رسالة «الفقه الأكبر» و لم تصحّ النسبة. توفّي ببغداد و أخباره كثيرة. و لابن عقدة أحمد بن محمد، كتاب «أخبار أبي حنيفة» و مثله لابن همام محمد بن عبد الله الشيبانيّ، و كذلك للمرزباني محمد بن عمران. و لأبي القاسم بن عبد العليم بن أبي القاسم بن عثمان بن إقبال القربتي الحنفي، كتاب «قلائد عقود الدرر و العقيان في مناقب الإمام أبي حنيفة النعمان». و للموفّق بن أحمد المكيّ «مناقب الإمام الأعظم أبي حنيفة» و منله «مناقب الإمام الأعظم» لابن البزاز الكردري. و للشيخ محمد أبي زهرة «أبو حنيفة: حياته و عصره و آراؤه و فقهه» و لسيّد عفيفي «حياة الإمام أبي حنيفة» و لعبد الحليم الجندي «أبو حنيفة». الأعسلام للزّركلي، ج ٨٠ عفيفي «حياة الإمام أبي حنيفة» و لعبد الحليم الجندي «أبو حنيفة». الأعسلام للزّركلي، ج ٨٠ عفيفي «حياة الإمام أبي حنيفة» و لعبد الحليم الجندي «أبو حنيفة». الأعسلام للزّركلي، ج ٨٠ ص٣٠.

مَعلُومٌ حَالُها، و دائِماً \ يَحدُثُ \ مَسائِلُ غَيرُ مُسَطَّرَةٍ " لَهُم، حَتَّىٰ يُحتَاج إلى القياسِ عَلَىٰ مَا فَرَّعُوا }.

و إنْ قَالُوا: «نَقِيسُ عَلَىٰ مَا رُوِيَ لَنَا عَنهُم °»؛ تَرَكُوا أَصلَهُم و قَولَهُم في إبطالِ القياسِ؛ و قيلَ لهُم: فنَحنُ نَقِيسُ عَلَىٰ مَا رُوِيَ لَنَا عَن نَبيّنا عَلَيه السَّلامُ ۚ فَنَستَغني \_ إنِ اختَلَفنَا ^ عَن إمام.

و قيلَ لَهُم مَعَ ذلك: أَ لَيسَ النَّقَلَةُ إلَيكُم لَيسُوا ٩ مَعصُومينَ؟ فَإِذا جَازَ أَنْ تَعمَلُوا ` ا بِخَبَرِ مَن لَيسَ بِمَعصُومٍ و تَنِقُوا ١ إِنَقلِهم، فَأَلَا جَازَ أَنْ يُعلَمَ ١٣ صِحَّةُ مَا رُوِي لنَا عَن رَسولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ و آلِه بِنَقلِ مَن نَثِقُ ١٣ بهِ ١٤، فَنَستَغني ١٥ عَن إِمامٍ؟

١. في «أ، د، س، ن، طع»: «ذا تياً»؛ و في «ب، ع»: «دائباً» بلا نقط؛ و في «ج»: «دائبا»؛ و في «ح»: «طالما»؛ و في «ش»: «دائبا»؛ و في «ر، طج»: «رأساً». و ما أثبتناه مجرّد ظنّ و تخمين.

هكذا في «ج، ر، ش، م، طج»؛ و في «أ، د، س»: «بحدث»؛ و في «ح»: «تحدث».

٣. في «أ، د، س، ن»: «منتظرة»؛ و في «ر، طج»: «مسطورة».

٤. في «طج»: «عرفوا».

٥. في «أ، د، س، ن، طع»: «عنهم لنا» بدلاً من «لنا عنهم».

الله عليه و آله».

٧. هكذا في «ح»؛ و في «ع»: «وإن»؛ و في باقي النسخ و «طج، طع»: «فإن».

٨. في «ر، طج»: «اختلفتا».

٩. في «ح، طع»: «غير».

۱۰. فی «أ، د، س، ع، ر، ش، ن، طج، طع»: «أن يعملوا».

١١. في «أ، د، س»: «يبقوا»؛ و في «ج»: «نثقوا»؛ و في «م»: «تنقوا»؛ و في «ن»: «تتقوا»؛ و في «ب» بإهمال الحروف؛ و في «ر، طج»: «سعوا».

۱۲. في «م»: «نعلم»، و له وجه.

۱۳. فی «ج، ن»: «تثق»؛ و فی «ر، طبح، طع»: «یثق».

۱٤. في «ج»: «بهم».

۱۵. فی «ر، طج»: «فیستغنی»؛ و فی «م، ن»: «فتستغنی».

و كَذَلِكَ إِنْ قَالُوا: «نُراسِلُ \ الإِمامَ بِالحَادِثَةِ و نَستَعلِمُ مَا عِندَه».

قيلَ لهُم: أَ لَيسَ إِنَّما نُراسِلُ لا بِمَن ليسَ بِمَعصُوم؟ فَإِذَا جَازَ أَنْ تَقُومَ الحُجَّةُ بِقَولِ ° مَن لَيسَ بِمَعصُومٍ، فَلِمَ لا جَازَ ذلكَ في سَائرِ أُمرِ الدِّينِ؛ و لا فَصلَ؟

## الجَوابُ \_ وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ ٦ \_:

قَد مَضَىٰ جَوابُ هذهِ المَسْأَلَةِ مُستَقصى في جَوابِ التي قَبلَها، و قَد بَيِّنَا كَيفَ يَجِبُ أَنْ تَعمَلَ أَ الشيعَةُ في أحكَامِ الحَوادِثِ فيمَا اتَّفَقَتِ الطائِفَةُ عَلَيهِ أو اختَلَفَتُ ، وكَانَ عَلَيهِ نَصُّ أو لَم يَكُن؛ فَأَغنىٰ مَا ذَكرنَاهُ عَمَّا حُكِي عَنَّا مِمَا لا نَقُولُه و لا نَذهَبُ إلَيهِ مِن استِعمَالِ ' القياسِ أو مُراسَلَةِ المَعصُومِ. وَ إِذَا كُنّا قَد بَيَّنًا كَيفَ الطَّريقُ إلىٰ مَعرِفَةِ الحَقِّ في ' الحَوَادِثِ، فَمَا عَداهُ بَاطِلٌ لا نَقُولُه و لا نَذهَبُ إلَيه ' \

۱. في «ر، طج»: «من أهل».

۲. فی «ح، طع»: «یراسل».

۳. في «ر، طج»: «عمن».

في «ج»: «نقوم»؛ و في «ر، ش»: «يقوم».

٥. في «ج»: «نقول»؛ و في «ر، طج»: «لقول».

أو بالله التوفيقُ».

٧. في «طج، طع»: +«المسألة».

في «ر، ش، طج»: «أن يعمل».

٩. في «أ، د، س»: «اختلف».

۱۰. في «أ، د، س»: +«النفوس».

۱۱. في «أ، د، س»: - «في».

۱۲. في «ب، ج»: + «من استعمال القياس. تمّت المسائل و نبدأ بالأُخرى، و الحمد لله ربّ العالمين».

#### المَسأَلَةُ الخَامسَةُ

## [في بَيانِ عَدَمِ الفَرقِ بينَ غَيبةِ الإمامِ و غَيبَةِ الأنبياءِ] ﴿

وَ مَا جَوابُه إِنْ قَالَ قَائِلٌ:

إِنَّ اللَّهَ تَعالَىٰ قَد الْ أَبَاحَ كَثيراً مِن أُنبيائِهِ عَلَيهِمُ السَّلامُ الاستِتارَ مِن أعدائِه حَسبَ مَا عَلِمَه مِنَ المَصلَحَةِ في ذلكَ، و لَم تَقتَضِ "حِكمَتُه الظهارَهُم إذ ذاكَ إللهَهر للعَلَمَ مِن المَصلَحَةِ في ذلك، و لَم تَقتَضِ الصَّلالِ؛ فكانَ سَبَبُ مَا فَاتَ مِن و الإعزازِ "، و لا التَّخلِيَة بَينهُم و بَينَ أعدائِهم الضُّلالِ؛ فكانَ سَبَبُ مَا فَاتَ مِن الانتِفاع بِهم مِن قِبَلِ الظَّالِمينَ لا مِن قِبَلِ اللهِ سُبحَانَهُ.

[و] قيلَ لكُم: و لا سَوَاءٌ ^ غَيبَةٌ ٩ مِن غَير شَريعَةٍ تَقَرَّرَتْ، يَجبُ تَنفيذُهَا ١٠

العنوان منّا و في «طج»: «علّة استتار الإمام وكيفيّة التوصّل إلى أحكامه»؛ و في «طع»: «علّة استتار الإمام» بدلاً منه.

۲. في «ر، طج»: - «قد».

٣. في «ر، ن، طج، طع»: «لم يقتض»؛ و في «ش»: «لم يقبض».

٤. في «ح، طع»: + «في».

٥. «إذ ذاكَ» أي: حينئذٍ/عند ذاكَ.

الجار و المجرور يتعلق بقوله: «إظهارهم»، أي: و لَم تَقتَضِ حِكمَتُه حينئذ إظهارَهُم بِالقَهرِ

و الإعزَازِ.

٧. في «ن»: «الاعزار». ٨. في «أ، د، س، ن، طع»: «لابينوا».

۹. فی «أ، س، ح، د، ر، ن، طع»: «غيبته».

٠٠٠ کي ١١٠ س، ح، د، ر، ن، طع». «عيب

۱۰. في «ح»: «تعبدها»؛ و في «ر، طج»: «سعيدها».

و إمضَاؤُهَا (و إِزَالَةُ الشُّبَهِ عَنهَا و الإِبَانَةُ عَن حَقَائِقِهَا "، و كُونُ الْ هذهِ الغَيبَةِ بَعدَ ظُهُورٍ شَائِعٍ فَ ذَائِعٍ قد ارتَفَعَ الرَّيبُ فيهِ "، و انقَطَعَ العُدْرُ بهِ لِلمَعلومِ بهِ ضَرورَةً و حِسًا "؛ و غَيبَة " بَعدَ شَرِيعَةٍ تَقَرَّرَتْ، يَجِبُ فيهَا مَا تَقَدَّمَ ذِكرُه، مِن غَيرِ ظُهُورٍ و حِسًا "؛ و غَيبَة " بَعدَ شَريعَةٍ تَقَرَّرَتْ، يَجِبُ فيهَا مَا تَقَدَّمَ ذِكرُه، مِن غَيرِ ظُهُورٍ و حِسًا اللهُ وَلَى الظُهُورَ في حُكمِه " لِينقَطِعَ " العُدرُ بِه " ! فَكيفَ يَجُوزُ أَنْ يُبِيحَ اللهُ تَعالىٰ " الإمامَ " التَّقيَةَ فا و الاستِتارَكَمَا أَبَاحَ مَن " أَبَالَهُ و يُمسِكَ المَّعَلَ عَن تَأْييدِه كَمَا أَمَاحَ مَن " المُدرُ بِه "، و الأسبَابُ مُتَضَادَةً " أَم المَسَكَ " و الأسبَابُ مُتَضَادَةً " أَم المَسَكَ " و الأسبَابُ مُتَضَادَةً " أَم المَسَكَ " أَمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُتَفَادَةً " أَم اللهُ ال

۲. في «ح، ر، طج»: «الشبهة».

۱. في «ح»: «انتظارها».

٤. أي: و يجب كونُ.

۳. فی «ر، طج، طع»: «عقابها».

٥. من قوله: «عَنهَا و الإَبَانَةُ...» إلى هنا لم ترد في «أ، د، س».

٦. في «ر، طج»: - «فيه».

۷. في «ح»: «حيناً».

۸. فی «أ، د، س، ن، طع»: «غیبته».

۹. فی «ح، ش، ر، طج»: «تشاکل».

۱۰. في «أ»: «حكمة».

۱۱. في «طع»: «ليقطع».

۱۲. في «أ، د، س»: - «به»؛ و في «طع»: «العذريه».

۱۳. في «طع»: +«الغيبة».

١٤. في «ح، ر، ش، ق، ع، طع، طج»: «للإمام».

 ١٥. في «ر، طج»: «الغيبة»؛ ويؤيّد ما اخترناه في النصّ استعماله بعد أسطر بعينه حيث يقول: «و هُم عَلىٰ جملة التّقيّةِ و الاستِتار».

17. في «ر، طج»: «بمن».

۱۷. فی «ب، ج، ر، طج»: «تمسك».

١٨. في «ر، طج»: - «عَن تَأْييدِه كَمَا أمسَكَ».

١٩. الواو حالية.

· ٢٠. هاهنا انتهى السقط من نسخة «ق».

۲۱. في «ح»: «متفاوتة»؛ و في «ع»: «مضادة».

و قد رَأَينَاكُم الرَفَعتُم عُدرَ الإِمَامِ و ضَيَّقتُمُوهُ في الاستِتَارِ الوَ أَطبَقَتُ شيعتُه و النَّقَلَةُ عَن آبائِه عَلَى الضَّلالِ، و أُوجَبتُم عَلَيه إذ ذاكَ الظُّهُورَ لِيَصدَع البَاحقُ العَلَى كُلُّ حَالٍ. و ذلِكَ قُولُكُم عِندَ إِلزَامِكُم استِغنَاءَ خُصُومِكم بِالنَّقَلَةِ، و إنْ كَانُوا عَلَىٰ كُلُّ حَالٍ. و ذلِكَ قُولُكُم عِندَ إِلزَامِكُم استِغنَاءَ خُصُومِكم بِالنَّقَلَةِ، و إنْ كَانُوا غَيرَ مَعصُومِينَ، كَاستِغنَائِكُم بِنَقَاتِكُم الإَالَهُ اللَّه عَلَى الأنبياءِ اللَّه الاحتِلافِ الأسبَابِ، عَلَىٰ مَا بَيَّنَاه. و لَولا اللَّه لَوجَبَ مِثلُه عَلَى الأنبياءِ المُستَتِرينَ عَلَيهِم السَّلامُ في حَالِ استِتارِهم المَنع الأَنامِ، و قَدكَانوا إذ ذاكَ المُستَتِرينَ عَلَيهِم و بَعدُ، فَكِيفَ أُوجَبَتُم ظُهُورَه و رَفَعتُم عُذرَه عِندَ ذاكَ؟ ألا عَلىٰ شَرطِ التَّا يبيدِ الله مِنَ الرُّصُولِ، أم عَلىٰ وَجهِ التَّخلِيَةِ بَينَه و بَينَهم؟ لَه مِنَ اللهِ تَعالَىٰ، و المَنع لأعدَائِه مِنَ الوُصُولِ، أم عَلىٰ وَجهِ التَّخلِيَةِ بَينَه و بَينَهم؟

١. في «ر، طج»: «تدل أبناكم» بدلاً من «قد رأيناكم».

نی «ب، ق، طع»: «دفعتم».

۳. فی «أ، س، ج، د، م، ن»: «ضیّفتموه» و فی «ر، طج»: «ضیعتموه».

هی «ش»: «أطیقت».

٤. في «طع»: +«و».

۷. في «ر، طج»: «ليصدق».

 <sup>&</sup>quot;إذ ذاكَ» أي: حينئذٍ/عند ذاكَ.

٨. صَدَعَ بالحَقِّ: تَكَلَّمَ به جِهَاراً مُفَرِّقاً بينَه و بَيْنَ الباطلِ، و هُـوَ مَـجَاز. تـاج العروس، ج ١١، ص ٢٦٥ (صدع).

٩. فــي «أ، ب، س، ج، د، ن، ق، طـع»: «بنقلكم»؛ و فـي «م، ع»: «بنفلتكم»؛ و فـي «ر، طـج»: «بتغليبكم»؛ و فـى «ش»: «بنقليكم».

۱۰. في «ب، ح، ق، ن»: «إذ».

۱۱. في «أ، د، س»: «الاختلاف»؛ و في «طع»: «اختلاف».

۱۲. في «ر، طج، طع»: «لو وجب».

۱۳. في «أ، د، س»: + «المسترشدين».

۱٤. في «أ، د، س، ن، طع»: «الاستتار».

١٥. «إذ ذاكَ» أي: حينئذٍ /عند ذاك.

۱٦. في «ش»: «مطيعين»؛ و في «ق»: «مطيقين».

١٧. في «ج، ح، ر، طج»: - «أ».

۱۸. في «أ، د، س، ق»: «التأبيد».

فَإِنْ كَانَ عَلَىٰ شَرطِ التَّأْيِيدِ \، فَكَيفَ أُوجَبتُم تَأْيِيدَه عِندَ ذَلِكَ و لَم تُوجِبُوه \عِندَ استِمرارِ الظُّلمِ و عَدَمِ حَقيقَة الحُكمِ، و ارتِفَاعِ العِلمِ لَبِه و النَّصِّ عَلَيهِ عَلَىٰ وَجهِ يَنقَطِعُ بِه العُذرُ، و يَرتَفِعُ الخِلافُ فيه بَينَ الكُلِّ، و تَعطيلِ الحُدودِ و حُدُوثِ المُعضِلاتِ و المُشكِلاتِ المُدردِ المُشكِلاتِ المُعضِلاتِ و المُشكِلاتِ المُعضِلاتِ و المُشكِلاتِ؟!

و إنْ كَانَ عَلَىٰ وَجهِ التَّعزيزِ ۚ مِنهُ بِنَفسِه، فَكَيفَ وَجَبَ تَعزيزُه ۗ بِها في ذلِكَ، وَلَمَ يَجِبُ عَلَى الأنبياءِ عَلَيهم وَ لَم يَجِبُ عَلَى الأنبياءِ عَلَيهم السَّلامُ في حَالِ الإطباقِ عَلَى الضَّلالِ، و هُم ^ عَلَىٰ جُملَةِ ٩ التَّقيّةِ و الاستِتارِ؟ قَالُوا ١٠: و ١١ لا مَهرَبَ مِنَ الذي أورَدنَاه ١٢ إلا ٣١ إلىٰ مَا قُلنَاهُ أَوّلاً ١٤ و ١٥ جَوّزنَاه.

في «ج، ر،ع،ق، م»: «التأبيد»؛ و في «ح»: + «له مِنَ اللهِ».

٣. في «ر، طج»: «حقية».

ني «طع»: «لم توجبوا».

٥. في «ح، طع»: +«به».

٤. في «ج»: «القلم».

٦. في «ح، ر، ش، طج، طع»: «التغرير»؛ و في «س»: «التقرير»؛ و في «ب»: «التعزز»؛ و في «أ، ج، ن»: «التعزير» و له أيضاً وجه؛ لأنه قريب من معنى «التعزيز». و التعزير؛ التفخيم، و التعظيم، ضِدً، و الإعانَةُ، و ضَرْبٌ دونَ الحَدِّ، أو هو أشَدُّ الضَّرْبِ. القاموس المحيط، ج ٢، ص ١٦٤ (عزر). و غَرَّرَ بنفْسه تَغْرِيراً و تَعْرَقُ، كتَحِلَّةٍ: عَرَّضَها لِلهَلكَة. نفس المصدر، ج ٢، ص ١٨٨.

٧. هكذا في «ب، ج، م»؛ و في «أ، د»: «تقريره»؛ و في «س، ح، ر، ق، طج، طع»: «تغريره»؛ و في «ش»: «تعريزه»؛ و في

في «ب، ج، ح، ش، ع، ر، طج»: «فهم» بدلاً من «و هم».

٩. هكذا في أكثر النسخ و في «ج»: «حد»؛ و في «م»: «حمله».

٠١. كذا، و الظاهر أنّ الصحيح: «قال».

۱۱. في «ر، طج»: «أو».

۱۲. في «ر، طج»: «أردناه».

۱۳. في «ر، طج»: - «إلّا».

افي «ر، طج»: – «أوّلاً».

١٥. في «ر، طبح»: + «لا».

فَقُولُوا مَا عِندَكُم فيهِ، و أقرِنُوه \ بِالدَّليلِ الذَّي يُتَمَيَّزُ مِنَ الشُّبهَةِ، و بَيانِها في المَعنىٰ و الصَّفَةِ؛ لِنَسمَعَهُ مَنكُم إِنْ شَاءَ اللهُ تَعالىٰ ؟.

## الجَوابُ \_ وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ ٤ \_:

أمًّا الفَرقُ بَينَ تَسويغِ استِتارِ نَبيُ البَحوف مِن أُمَّتِه، و بَينَ استِتارِ إِمَامِ الزَّمانِ عَلَيهِ السَّلامُ، بِأَنَّ النَّبيَّ قَد بَيَّنَ الشَريعَتَه و أَدّاهَا و أوضَحَهَا و مَهَدَها في النَّفُوسِ، فَاستِتارُه غَيرُ قَادِح في طَريقِ العِلمِ بِالحَقِّ ؛ و لَيسَ كَذلِكَ استِتارُ الإِمَامِ ؛ النَّفُوسِ، فَاستِتارُه غَيرُ قَادِح في طَريقِ العِلمِ بِالحَقِّ ؛ و لَيسَ كَذلِكَ استِتارُ الإِمَامِ ؛ لأنَّ الأمرَ في الأحكامِ في حَالِ غَيبَتِه المُشكِلِّ غَيرُ مُتَمَهِّدٍ و لا مُتَقَرِّرٍ » فَغَيرُ صَحيحٍ ، و الأمرُ بِالعَكسِ مِنه ؛ لأنَّ إِمامَ الزَّمانِ الغائِبَ العَائِبَ المَّلامُ فَعَيرُ صَحيحٍ ، و الأمرُ بِالعَكسِ مِنه ؛ لأنَّ إِمامَ الزَّمانِ الغائِبَ الْمَالِمُ وَمُهَدَتْ لَم يَغِبُ إلا و شَريعَةُ الرَّسُولِ صَلّى اللَّهُ عَلَيهِ و عَلَىٰ آلِه قَد أُدِّيَتْ و مُهَدَتْ و مُهَدَتْ و تَقرَّرَتْ، و أَدّى الرَّسُولُ عَلَيه السَّلامُ مِن ذلِكَ مَا وَجَبَ عَلَيه، و بَيَّنَ الأَئِمَةُ "ا

۱. في «ر، ش، طج»: «اقربوه».

٢. في «أ، د، س»: «لتسمعها»؛ و في «ج، ق»: «لتسمعه»؛ و في «ر، طج»: «لنعمة»؛ و في «ن، طع»:
 «لنسمعها».

في «أ، د، س، ن، طع»: + «و عونه و حسن توفيقه».

٤. في «ر، طج»: - «وَ بِاللّهِ التَّوفيقُ».

٥. في «ر، طج»: «تشريع».

النبي». «طع»: «النبي».

٧. في «ر، طج»: «بخوف».

في «ب، ج»: – «بأنّ»؛ و في «ق»: «لأنّ».

۹. في «ر، طج»: «تبين».

۱۰. فی «ن»: «استار».

۱۱. في «ح، طع»: «الغيبة»؛ و في «ق»: «غيبة».

۱۲. في «ر، طج»: - «الغائب».

۱۳. فی «ب، ج»: + «من».

بَعدَه ' مِن ' لَدُنْ وَفاتِه إلىٰ زَمانِ الإِمامِ الغَائِبِ ـ عَلَىٰ جَمَاعَتِهم الصَّلوٰةُ و السَّلامُ ـ مِنَ الشَّريعَةِ " مَا وَجَبَ بَيانُه، و أُوضَحُوا المُشكِلَ و كَشَفوا الغَامِض؛ فَاستَوَى ' مِنَ الشَّريعَةِ " مَا وَجَبَ بَيانُه، و أُوضَحُوا المُشكِلَ و كَشَفوا الغَامِض؛ فَاستَوَى ' الأمرانِ في جَوازِ الغَيبَةِ معَ الخَوفِ عَلى النَّفسِ ".

و أرىٰ كثيراً <sup>٧</sup>مِنَ المُعتَزِلَةِ يَذَهَبُونَ إلىٰ أَنَّ اللَّهَ تَعالَىٰ لَو عَلِمَ أَنَّ النَّبِيَّ الذِي بَعَثَهُ لِيُؤَدِّيَ ^ مِنَ ٩ الشَّرِيعَةِ مَا لا يُمكِنُ ١٠ عِلمُه إلّا مِن جِهَتِه ١١ تُخِيفُه ١٢ أُمَّتُه ١٣ عَلَىٰ نَفْسِه، و يَقتُلُونَه ١٤ إِنُّ أَدِّىٰ إلَيهم مَا حَمَلَه، و عَلِمَ أَنَّه لَيسَ في المَقدُورِ ١٥ عَلَىٰ نَفْسِه، و يَقتُلُونَه ١٤ مِن لُطفٍ و مَا يَجري مَجراهُ مِمّا لا يُنافي التَّكليفَ؛ فَإِنَّ

۲. في «طع»: «من بعده» بدلاً من «بعده من».

۱. فی «ن»: -«بعده».

٣. في «ح،ع، ر، طج»: «شريعته»؛ و في «ش»: «شريعة».

٤. في «ب، ج، ق»: «و استوى».

هي «طع»: «الأمر».

<sup>7.</sup> في «ر، طج»: «النص».

في «ر، طج»: «ما روى كثير» بدلاً من «و أرىٰ كَثيراً».

۸. في «ن، طع»: «فيؤدي».

في «ح، ر، ش، ع، طج»: – «من».

۱۰. في «طع»: +«عليه».

١١. في «ج، ح، ر، ن، طح»: «جهة». و الصحيح ما أثبتناه لما سيجيء في قوله: «فَأَمَّا الرَّسولُ - صَلّى اللهُ عَلَيهِ و عَلى آلِه - فهو حُجَّةٌ فيمَا لا يُعلَمُ إلّا مِن جِهَتِه، فَلا بُدَّ مِن أن يَكونَ مَعصوماً».

١٢. في «أ، ح، د، ش، ع، ق، م، ن»: «تخفيه»؛ و في «ب، س، ج، طع»: «تخفية» و في «ر، طج»: «يخصه». و لا معنى لما في النسخ يناسب المقام. و الظاهر أنّ هاهنا وقع تصحيف، و الصحيح ظاهراً ما أثبتناه. و يؤيّده ما يجيء بعد أسطر: «و لَيسَ كَذلِكَ إذا أَخَافُوه عَلَىٰ نفسِه فَاستَتَرَ».

۱۳. في «ح»: «من امته»؛ و في «ر، طج»: «اللُّه».

١٤. في «أ، د، س، ن، طع»: «يقبلونه».

١٥. في «ح، ر، ش، طج»: «المعذور».

١٦. في «طع»: «يعرفهم».

۱۷. في «أ، د، س، ن، طع»: «قبله».

اللَّهَ تَعالَىٰ يُسقِطُ عَن أُمَّتِه التَّكليفَ الَّذي ذلِكَ الشَّرُعُ لُطفٌ فيه، و يجرونَ ذلِكَ مَجرىٰ أَنْ يَعلَمَ تَعالَىٰ أَنَّ النَّبِيَّ المَبعوثَ يَكتُمُ الرِّسَالَةَ و لا يُؤدِّيها.

ولَيسَ الأمرُ عَلَىٰ مَا ظُنُوه. وبَينَ الأمرَينِ فَرقٌ ٢ وَاضِحٌ لا يَخفَىٰ عَلَىٰ مُتَأَمِّلٍ ٣ لأَنَّ بِعِثَة ٥ مَن لا يُؤَدِّي و يُعلَمُ مِن جِهَتِه ٦ أنَّه يَكتُمُ ١ الرُّسَالَة يَسُدُ ٨ عَلَىٰ الأُمَّةِ طَرِيقَ العِلمِ بِمَا هو مَصلَحةٌ لَها مِن ٩ الشَّرائِع. و لَيسَ كَذلِكَ إذا أَخَافُوه عَلَىٰ نفسِه فَاستَتَرَ و هو مُقيمٌ بَينَ أَظهُرِهِم ١٠ لأنَّهُم - و الحَالُ هذِه - يَتَمَكَّنُونَ مِن مَعرِفَةِ مَا هو لُطفٌ لَهُم مِن الشَّرائِع، بِأَنْ يُزيلوا خَوفَه و يُؤمِنُوه ١٠ فَيَظهَرَ لَهُم و يُؤَدِّيَ إلَيهم. فَقُوتُ المَعرِفَةِ هَاهُنَا الشَّرائِع، بِأَنْ يُزيلوا خَوفَه و يُؤمِنُوه ١٠ فَيَظهَرَ لَهُم و يُؤَدِّيَ إلَيهم. فَقُوتُ المَعرِفَةِ هَاهُنَا مِن جِهَةٍ غَيرِهِم عَلَىٰ وَجهٍ لا يَتَمَكَّنُونَ مِن إِزَالَتِه. فَمَا النُّبُوةُ في هٰذهِ المَسألَةِ إلا كَالإمَامَة ٢٠ و مَن فَرَّقَ بَينَهُما فَقَد ضَلَّ عَنِ الصَّوابِ.

وكيفَ يَذهَبُ ١٣ عَمَّا ذَكَرِنَاه ذَاهِبٌ و قَد عَلِمنَا أَنَّ النَّبِيَّ إِذَا حَمَلَ الرِّسَالَةَ، و لَم تُنعِمُ ١٤ أُمَّتُه النَّظَرَ ١٥ في صُعجِزِه ٢٦، و١٧ اشتَبَهَ عَلَيهِم الأمرُ في صِدقِه، فَكَذَّبُوه، لا

۲. في «ر، طج»: - «فرق».

في «ن، طع»: «لأنه».

٦. في «ن، طع»: «جهة».

هی «ر، طج»: «سد»؛ و فی «ح»: «لیشتد».

۱. في «ر، طج»: - «و».

٣. في «ج»: «من يتأمل».

في «ر، طج، طع»: «بعثه».

٧. في «ر، طج»: «لا يتم».

۹. في «ر، طج»: «في».

 ١٠. بَيْنَ أَظْهُرِهِم، أي: وسَطَهُم و في مُعْظَمِهِم. القاموس المحيط، ج ٢، ص ١٥٦ (ظهر). و أيضاً ورد في مقدّمة الأدب، ص ٨٢: «بَيْنَ أَظْهُرهِمْ: در ميان ايشان».

۱۲. في «أ، د، س»: «كالأمانة».

۱۱. في «ر، طج»: «يؤمنون».

۱۳. في «أ، د، س، ن، طع»: «نذهب».

١٤. فِي «ب، ج، ح، ر، ش، ق، م، طج»: «لم ينعم».

١٥. أَنْعَمَ النظرَ في الشيءِ: إذا أَطالَ الفِكْرةَ فيه. لسان العرب، ج ١٢، ص ٥٨٦ (نعم).

١٦. في «ر، طج، طع»: «معجزة».

۱۷. في «أ، د، س»: – «و».

يَقُولُ أَحَدٌ: «إِنَّ اللَّه تَعالىٰ يُسقِطُ عَن أُمَّتِه التَّكليفَ فيمَا كَانَ مَا يُؤَدِّيهِ لُطفاً فيه»؛ و يَعتَلُّونَ ﴿ في أَنَّ ﴿ إِسقَاطَهُ غَيرُ واجِبٍ بِأَنَّ ۗ اشْتِبَاهَ الحَقِّ عَلَيهِم في صِدقِه لا يُخرِجُهم مِن أَنْ يَكُونُوا مُتَمَكِّنِينَ مِن العِلم بِمَا فيه مَصلَحَتُهم مِن جِهَتِه، و إنَّما يُخرِجُهم مِن ثِبَلِ تَقصيرِهم، و لَو شَاؤُوا ۗ لأَصَابُوا الحَقَّ و عَرَفُوا مِن جِهَتِه ۗ المَصلَحَة. و هذَا الاعتِلالُ صَحيحٌ، و هو قَائِمٌ في المَسأَلَةِ التي ذَكَرنَاهَا؛ لأنَّ الأُمَّةَ ^ مَعَ السَتِتارِ النَّبِيِّ عَنهُم لِخَوفِه عَلىٰ نَفْسِه، يَتَمَكَّنُونَ مِن مَعرِفَةِ مَا يَحتَاجُونَ إلَيهِ مِن جَهَتِه ٩، بِأَنْ يُؤمِنُوه و يُزيلُوا مَخافَتَه. و لِهذا يَقُولُ أَهلُ الحَقِّ: «إِنَّ اليَهودَ و النَّصارىٰ مُخاطَبونَ بِشَريعَتِنا مَأْمُورونَ بِكُلِّ شَيءٍ أُمِرنَا بِه مِنها».

فَإِذَا قِيلَ لَنا: كَيفَ يَصِحُّ مِنَ اليَهودِيِّ أو ١٠ النَّصرانِيِّ ـو هو عَلى مَا هو عَلَيه مِن الكُفر \_الصَّيامُ؟!

كَانَ جَوابُنا: أنَّه يَقدِرُ عَلَى الإِيمَانِ و المَعرِفَةِ بِصِدقِ الرَّسولِ عَلَيهِ السَّلامُ ١٢،

۱. في «طج، طع»: «يقتلون»؛ و في «ن»: «يعقلون».

أثبتناها من «م» و لم ترد في باقى النسخ.

٣. في «أ، د، س، ن، طع»: «و انً». و هو متعلق بقوله: «يَعتَلُونَ».

٤. في «ن»: - «من».

٥. كذا في «أ، س، ح، د، ر، ش، ن، طع، طج»: «أتوا»؛ و في باقي النسخ: «أبوا». و أُتِيَ مِن جهة كذا:
 أصيبَ من جهته. المعجم الوسيط، ص ٢١ (أتي). و في المصباح المنير، ج ٢، ص ٤: «أُتِيَ من جهة كذا: بالبناءِ للمفعُول إذا تَمَسَّكَ بهِ وَ لَمْ يَصْلُحْ للتَّمَسُّكِ فأُخْطأً».

٧. في «ر، طج»: «جهة».

<sup>7.</sup> في «ن، طع»: «فلو شاؤا».

في «ن»: - «الأُمَّةُ».

۹. في «ر»: «جهة».

۱۰. في «أ، س، ح، ر، د، طج»: «و».

۱۱. في «ر، ش،ع،ق،م،طج»: «أو».

۱۲. في «أ، س، ح، د، ر، ن، طج، طع»: - «عليه السلام».

فَيَعلَمُ مِن اللَّكِ صِحَّةَ الشَّريعَةِ و وُجُوبَهَا عَلَيه، فَيَفعُلُ مَا أُمِرَ بِفِعلِه ٣.

و  $V^4$  نَقولُ: «إِنَّ تَكليفَ الشَّريعَةِ سَقَطَ  $^0$  عَنه مَعَ الكُفرِ»؛ لِلتَّمَكُّنِ  $^7$  الذي أَشَرنَا إلَيه، و هو  $^9$  قَائِمٌ في المَوضِعِ الذي اختَلَفنَا فيه.

و عَلَىٰ هذا الذي ذَكَرنَاهُ هَاهُنَا يَجِبُ الاعتِمَادُ^؛ فَهو المُحَقَّقُ المُحَصَّلُ.

و مَا مَضىٰ أَ في آخِرِ المَسأَلَةِ ـ مِنَ الكَلامِ في كَيفيَّةِ التَّأْيِيدِ لِلإِمَامِ عَلَيهِ السَّلامُ ' أ و مَنعِ ' أعدَاثِه مِنه ' ' ، و هَل يَجِبُ القَطعُ عَلىٰ وُجُوبِ ظُهُورِه عَلَىٰ كُلِّ حَالٍ إِذَا أطبَقَ " الخَلقُ عَلى ضَلالٍ ، إلىٰ آخِرِ مَا خُتِمَتْ بِه المَسأَلَةُ \_ ، قَد ا ' مَضىٰ بَيَالُ الحَقِّ فيهِ في كَلامِنَا ٥ ' ، و الفَرقُ بَينَ الصَّحيح مِنه ' ' و البَاطِلِ؛ فَلا وَجهَ لإعَادَتِه.

۱. في «أ، د، س، ر، طج»: «مع».

٢. في «ح»: «حقية».

۳. فی «ر، طج»: «به».

في «ر، طج»: «لأنّا».

٥. في «ح، طع»: «مسقط».

٦. في «أ، د، س»: «للمتمكن».

٧. أي التمكّن.

۸. فی «ح، طع»: +«علیه».

۹. في «طع»: «معني».

۱۰. في «أ، د، س، ع، ن»: - «عليه السلام».

۱۱. في «طع»: «وضع».

١٢. في «ر، طج»: «الأعداء منها» بدلاً من «أعدَائِه مِنه».

۱۳. في «طع»: «أطيق».

۱٤. في «ر، طج»: «فقد».

١٥. تقدّم في الصفحة ٨وما بعدها.

۱٦. في «ر، طج»: «فيه».

## المَسألَةُ السَّادِسَةُ

## [الدَّليلُ عَلى وجُوبِ عِصمَةِ الأَثمَّةِ و عِلَّةُ الحَاجَةِ إلى الإمَامِ] `

ثُمَّ قَالَ ٢ ـ لا زَالَ التَّوفيقُ بِأَقْوَالِهِ و أَفْعَالِهِ مَقْرُوناً ـ: «و الذي يَدُلُّ عَلَىٰ عِصمَةِ الإِمَامِ أَنَّ عِلَّةَ الحَاجَةِ إلَيه هي جَوازُ الخَطَإ و فِعلِ القَبيح مِنَ الأُمَّةِ».

وَ ۚ قَالَ: «فَلَيسَ يَخلُو الإمَامُ مِن أَنْ يَكُونَ يَجُوزُ عَلَيهِ مَا جَازَ عَلَىٰ رَعِيَّتِه أَو لا يَجُوزُ ذلِكَ عَلَيه».

قَالَ: «و فِي الأُوَّلِ \* وُجُوبُ إِنْبَاتِ إِمَامٍ \* لَه؛ لأنَّ عِلَّةَ الحَاجَةِ إلَيه مَوجودةً فيه، و إلا كَانَ ذلِكَ نَقضاً " لِلعِلَّةِ. و هذا يُؤدِّي إلى إثبَاتِ مَا لا يَتَناهىٰ مِنَ

العنوان منا و في «طج، طع»: «علة عصمة الإمام» بدلاً منه.

٢. أي: قال الشريف المرتضى. راجع: المسألة الأولى من رسالة «جَوابُ المَسَائل الطَّرَابُلُسيًّات الأولى».

في «ر، طج»: - «و».
 في فرض جواز الخطإ على الإمام.

في هامش «م» بخط آخر: + «لا نهاية».

٦. هكذا في «ح، طع»؛ و في سائر النسخ و «طج»: «نقصاً». و الصحيح ظاهراً ما أثبتناه كما ورد نظائره كثيراً في النصوص الكلامية و إليك بعض نماذجها: ورد في الموضح عن جهة إعجاز القرآن للشريف المرتضى، ص ٢٢١: «ذكر أنّ هذا فصل بعد نقض العلّة»؛ و مثله ورد في المغني للقاضي عبدالجبّار، ج ١٦، ص ١٩٥: «فكذلك القول في القرآن، على أنّ ذلك فصل بعد نقض

الأيِمَّةِ <sup>‹</sup>، أو الانتِهَاءِ إلىٰ إمَامٍ مَعصُومٍ و هو المَطلوبُ». <sup>٢</sup>

و" هذا <sup>1</sup> كَلامٌ ° يَشْهَدُ ۚ العُقُولُ ۗ الخَالِصَةُ مِن أَحكَـامِ الْهَـوىٰ بِشَـرَفِ مَـعَانيه و كَثرَةِ فَائِدَتِه معَ الإيجَازِ فيه ^، لكِنَّ الحَاجَةَ إلىٰ إسقَاطِ مَا يَعِنُ ^ مِنَ الطُّعُونِ غَيرُ

◄ العلّة»؛ و كذا جاء في الشامل في أصول الذين للجويني، ص ١٩٢: « إن لم يبعد منكم نقض العلّة و المصير إلى أنّ العالم منّا عالم لعلمه، و القديم عالم لنفسه، و هذا فصل بين العالمين و القادرين، و هو مفضي إلى نقض العلّة، فلا تستبعدون مثل ذلك في العلمين و القدرتين»؛ و أيضاً في نفس المصدر، ص ١٩٣: « إذ لو ساغ تعليل حكم بعلّة مع ثبوته دونها، ساغ تعليل كون العالم عالماً بالعلم، مع تجويز ثبوت هذا الحكم دون العلم. و هذا نقض للعلّة و إبطال لها».

١. في «ح»: «الإمامة».

٢. قال الشريف المرتضى في جواب المسألة الأولى من رسالة «جَوابُ المَسَائل الطَّرَابُ لُسيًات الأُولى، ما هذا لفظه: «و الذي يدل على وجوب عصمته أن جهة الحاجة إليه على ما بينا هي جواز الخطأ و فعل القبيح من الأُمّة، فليس يخلو أن يكون الإمام يجوز عليه من الخطأ ما جاز على رعيته أو لا يجوز ذلك عليه، و في الأوّل وجوب إثبات إمام له لأن علة الحاجة إليه موجودة فيه و إلاّ كان ذلك نقضاً للعلّة، و هذا يؤدّي إلى إثبات ما لا يتناهى من الأثمّة، أو الانتهاء إلى إمام معصوم و هو المطلوب.».

و أيضاً ذكر الشيخ الطوسي في الاقتصاد فيما يجب على العباد، ص ٣٦٣: «يجب أن يكون الإمام معصوماً من القبائح و الإخلال بالواجبات؛ لأنه لو لم يكن كذلك لكانت علّة الحاجة قائمة فيه إلى إمام آخر؛ لأن الناس إنّما احتاجوا إلى الإمام لكونهم غير معصومين، و محال أن تكون العلّة حاصلة و الحاجة مرتفعة؛ لأن ذلك نقض للعلّة. و لو احتاج إلى إمام لكان الكلام فيه كالكلام في الإمام الأوّل، و ذلك يؤدّي إلى وجود أثمّة لا نهاية لهم، أو الانتهاء إلى إمام معصوم ليس من ورائه إمام و هو المطلوب».

٤. في «ب، ج، م»: «فهذا».

٣. ابتدأ كلام السائل من هاهنا.٥. في «طع»: «الكلام».

7. في «ع، ق، طج»: «تشهد»؛ و هو الأصح.

٧. في «ن، طع»: «القول»؛ وكتب فوق السطر في «ن»: «العقول».

۸. فی «ن»: – «فیه».

٩. في «ج»: «يعرض»؛ و في «م»: «نعن»؛ و في «ع»: «يغنّ»؛ و في «ح، ر، طج»: «يغني»؛ و في باقي

مَوجودةٍ عَنها مَندُوحَةً ١.

فَما جَوابُ مَن قَالَ: قَد اللَّهُ تَقَدَّمَ فيمَا مَضىٰ مِنَ الكَلامِ وُجوةٌ تَدُلُّ عَلَى الاستِغنَاءِ عَنِ الإِمَامِ \_سَواءٌ كَانَ مَعصُوماً أو غَيرَ مَعصُومٍ \_ إلّا فيمَا وَرَدَتِ الشَّريعَةُ بِالحَاجَةِ إلَيهِ فيه.

و" قَالَ: نَحنُ نَعلَمُ أَنَّ الدَّلالَةَ قَد قامَتْ عَلىٰ أَنَّ المَعرِفَةَ بِاللهِ سُبحَانَه غَيرُ مُستَفَادَةٍ مِن جِهَتِه ، و لا مِن جِهَةِ الرَّسولِ عَلَيهِ السَّلامُ ؛ و ذاكَ الأَنَّ العِلمَ بِصِدقِه لا يَصِحُ لا يَعلَم بِعرَ العَلمِ أَو المَعرِفَةِ بِمُرسِلِه. و ذاكَ الأَنَّه لَيسَ لِلمُعجِزِ الظَّاهِرِ عَلىٰ يَدِه حَظِّ في المَعرِفَةِ بِمَن أَيَّدَه بِه أَكثَرُ مِن إِفَادَتِه أَنَّه مُبَرِّزٌ في القُدرَةِ عَلىٰ مَن عَجَزَ عَنه. و لَيسَ يُفيدُ ذلِكَ حِكمَتَه؛ لأنَّ سَعَةَ القُدرَةِ غَيرُ مُؤَدِّيَةٍ إلى جكمةِ القَادِر.

و كَذَٰلِكَ لَو صَدَّقَه قَولاً، لَم يَكُنْ تَصديقُه لَه دَليلاً عَلىٰ صِدقِه إلّا بَعدَ العِلم بِأنّ

 <sup>◄</sup> النسخ: «يغن». و الظاهر أن هاهنا وقع تصحيف و الصحيح مـا أشبتناه. و عَـنَّ الشـيءُ يَـعِنُّ
 و يَعُنُّ عَنَناً و عُنُوناً: ظَهَرَ أَمامك؛ و عَنَّ يَعِنُّ و يَعُنُّ عَنَاً و عُنوناً و اعْتَنَّ: اعتَرَضَ و عَرَض. لسان
 العرب، ج ١٣، ص ٢٩٠ (عنن).

١. في «طع»: «متدوحة». و لِي «عن هذا الأمر مَنْدُوحَةً و مَنْتَدَحً»، أي: سَعة. الصحاح، ج ١، ص ٤٠٩ (ندح).

۲. فی «ب، ج»: – «قد».

۳. في «طع»: - «و».

٤. أي: من جهة الإمام.

٥. في «أ، د، س، ع، ق»: «ذلك».

٦. أي: بصدق الرسول.

٧. في «ج»: «لا يصلح» بدلاً من «لا يصح».

٨. في «ق»: + «و العمل».

۹. في «ر، م، طح»: «ذلك».

مُصَدِّقَه حَكيمٌ لا يَسفَهُ، و عَالِمٌ لا يَجهَلُ، و غَنيٌّ لا يَحتَاجُ؛ لأنَّ مَن يَجُوزُ ' ذلِكَ عَلَيه يَجُوزُ مِنه تَصديقُ الكَاذِبِ و تَكذيبُ الصادِقِ؛ جَهلاً بِقُبحِ ' ذلِكَ أو حَاجَةً إلىٰ فِعلِه.

فَسَقَطَ أَنْ يَكُونَ قَولُ الرَّسولِ أَو الإِمَامِ طَريقاً إلىٰ مَعرِفَةِ اللَّهِ سُبحَانَه، و بَقِيَ " أَنْ يَكُونَ مَجيءُ \* الرُّسُلِ \* بِالشَّرائِعِ \* و الأيِمَّةِ المُستَخلَفينَ بَعدَهم \ داخِـلاً^ في بَابِ الأَلطافِ.

و إذَا أَكَانَ الإِمَامُ كَذَلِكَ، كَانَ ١٠ أمرُ الآمِرِ ١١ بِإقَامَتِه ١٢ مِن مَصَالِحِ الدُّنيا؛ و أكثَرُ مَا فيه أنْ يَكُونَ كَبَعضِ٣٦ الألطافِ الشَّرعيَّةِ. و مَا هذهِ سَبيلُهُ لا يُؤخَذُ بِقياسِ عَقلٍ، بَل هو كَأْصُولِ الصَّلوٰةِ و الزَّكوٰةِ و نَحوِهمَا ١٤.

۱. في «طج»: «يجوّز».

۲. في «ج، ق، م»: «يقبح».

۳. في «أ، د، س، ش، ق، ن، طع»: «نفي».

٤. في «أ، د، س»: «في»؛ و في «طع»: «يجيء».

٥. في «ح، ق، م»: «الرسول».

<sup>7.</sup> في «ح»: «للشرائع».

۷. فی «ح»: «بعده».

٨. هكذا في «ح»؛ و في سائر النسخ و «طج، طع»: «داخل»، و هـ و غـلط؛ لأنّـه خـبر لقـوله: «أن
 يَكُونَ».

٩. في «ب، ج»: «فإذا».

۱۰. في «ر، طج»: - «كان».

١١. هكذا في «ح،ع»؛ و في «أ، د، س»: «الأمراء»؛ و في «ر، طج»: «الأمر»؛ و في باقي النسخ: «الأمر».

١٢. أي: بإقامة الإمام و نصبه، كما يجيء بعد أسطر: «فَيَكُونَ تَرَكُ نَصِبه و إقَامَتِه ...».

۱۳. في «أ، د، س، ن»: «لبعض».

۱٤. في «ر، طج»: «غيرهما».

و إذَا كَانَتْ كَذلِك، فَجَائِزٌ أَنْ يَستَويَ عِندَ اللهِ تَعالَىٰ إِيجَابُها و إِسقَاطُها فَلا يَتَعَبَّدَنَا بِهَا. و أَكثَرُ مَا في ارتِفَاعِه مَشَقَّةٌ في التَّكليفِ و تَأَخُّرُ بَعضِ الحُقُوقِ إلاّ أَنْ يَتَوَلَّى اللهُ تَعالَىٰ الحُكمَ بَينَ عِبَادِه؛ و إِنْ كَانَ قَد يُمكِنُ ۖ أَنْ يَكُونَ بِالضَّدِ مِن ذلِك، فَيَكُونَ تَركُ نَصِبِه و إِقَامَتِه و تَسهيلاً و تَيسيراً و نَقصاً مِنَ التَّكليفِ.

فَقَد بَانَ وَجهُ الاستِغنَاءِ عَنه أَ في المَعرِفَةِ بِاللهِ سُبحَانَه و بَقِيَ أَنَّه إِنَّمَا يُنقُذُ لَا شَريعَةَ غَيرِه؛ فَلَو أَتَىٰ بِشَيءٍ أَمِن قِبَلِه لَم يُقبَلْ مِنه، و جَرىٰ مَجرَى الأميرِ و الحَاكِم أُ و غَيرِهِما مِمَّن يَكُونُ تَابِعاً لِمَا حُدَّ لَه. فَكَمَا لا تَجِبُ ١٠ عِصمَةُ ١١ هؤلاءِ ١٠، فَكَذَلِكَ لا تَجبُ ١٣ عِصمَتُه.

فَأَمًّا الرَّسولُ صَلِّى اللهُ عَلَيهِ و عَلَىٰ آلِه فَهوَ حُجَّةٌ فيمَا لا يُعلَمُ إلا مِن جِهَتِه، فَلا بُدً مِن أَنْ يَكُونَ مَعصُوماً.

و قَالَ: فَإِنْ قَالُوا: لَو لَم يَكُنْ مَعصُوماً لَجَازَ أَنْ يَبغِيَ ١٤ لِلدِّينِ الغَوَائِلَ ١٥، و يُبَذِّرَ

٤. في «أ، س، ج، د، ق»: «نصيبه».

٦. أي: عن الإمام.

١. أي: إيجاب الإمامة. ٢. أي: ارتفاع الإمام.

۲. في «ج»: «تمكن»؛ و في «ب»: «يمكن».

في «ر، ش، طج»: «إمامته».

في «ر، ن»: «ينقد»؛ و في «طج»: «ينقل».

۸. فی «ر، طح»: «شیء».

٩. في «أ، د، س»: «الحكم».

۱۰. في «ب، ج، ح، ش، ق، ر، طج، طع»: «لا يجب».

۱۱. في «أ، د، س، ق، ن، طع»: «عصمته».

۱۲. في «أ، د، س، ن»: «هو».

۱۳. في «ب، ج، ش، ق، ر، طج»: «لا يجب».

١٤. يقال: بَغَيتُ لكَ الأمرَ، و بَغَيتُك الأمرَ: طلبتُه لك. المعجم الوسيط، ص ٦٥ (بَغين).

١٥. الغوائِل: الدَّواهي. القاموس المحيط، ج ٣، ص ٥٨٦ (غول). و في لسان اللسان، ج ٢،
 ص ٢٨٧: «يَبْغُون له الغَوائل، أَي: المهالك».

الأموال، و يَستَدعى إلَى الضَّلالِ.

قيلَ لَهُم: مَن فَعَلَ شَيئاً مِن ذلِكَ لَم يَكُنْ إمَاماً، و وَجَبَ صَرفُهُ \ و الاستبدالُ \ بِه. فَإِنْ قَالوا: لا مَ يُمكِنُ مَنعُه إذَا امتَنَعَ و عَزَ 4.

قُلنَا لَهُم: إِنَّمَا هو واحِدٌ، فَكَيفَ يُعَازُّ ° جَميعَ الأُمَّةِ؟

فَإِنْ قَالُوا: بِمُمَالَأَةٍ ٦ الظَّلَمَةِ و مَعُونَةِ الفَسَقَةِ.

قُلنَا: فَعِصمَةُ الإِمَام لَم تَرفَعْ <sup>٧</sup> مَا خِفتُم <sup>٨</sup>، و إنَّمَا يَجِبُ أنْ يَكُونَ أهـلُ البَأْسِ ٩

۱. أي: منعه.

۲. في «أ، د، س، ن، طع»: «الاستدلال».

۳. في «ر، طج»: - «لا».

٤. في "ح»: «عجز»؛ و في "ج، ر، طج»: «عنّ». و العزُّ: الرفعة و الشدّة و الغلبة و الامتناع. معجم متن اللغة، ج ٤، ص ٣٣. و عَزُ الشيءُ: صعب فكاد لا يُقوّى عليه. المنجد في اللغة، ص ٥٠٣ (عزز).

٥. هكذا في «ق، م»؛ و في «أ، ج، ن»: «يعار»؛ و في «د، س»: «يعاد»؛ و في «ب، ع»: «يعار» بإهمال الأوّل؛ و في «ر في «ر في «لعر»: «تعار». و يقال: الأوّل؛ و في «ر في «طع»: «تعار». و يقال: عَزَّه على أمر يَعُزَّه، إذا غلبَه على أمره. و المُعازَّة: المغالَبة. تقول: عازَّني فلان عِزازاً و مُعَازَة فعرَزْتُه: أي غالبَني فغلبتُه. انظر: معجم مقاييس اللغة، ج ٤، ص ٤٠ (عز). و ورد في مجمع البحرين، ج ٤، ص ٢٦: «و عَازَه: غالبه».

٦. في «ح»: «مساعدة»؛ و في «د»: «أبممالاة»؛ و في «ر، طج»: «أتممالاه». و مَالاًهُ مُممَالاًةُ: عَـاوَنَهُ مُعَاوَنَة. المصباح المنير، ج ٢، ص ٥٨٠ (ملاً). و في تهذيب اللغة، ج ١٥، ص ٢٩٠: «مُمَالاًةُ، أي معاونة، من قولك: مَالاتُ فلاناً، أي عاونتُه و ظاهرتُه».

في «أ، د، س، ش، ر، ن، طج»: «لم يرفع».

۸. فی «ر، طج»: «خضتم».

٩. في «ب، ج، ش، ع، ن، طع»: «الناس». و بَوْس الرجُل يَبْؤُس بَأْسا: إذا كان شديد البَأْس شُجاعا. و الشجاع يقال منه: بَيْسَ، و نحو ذلك قال الزجاج. و قال غيره: البَأْساء من البُؤْس، و البُؤْس من البُؤْس، قال ذلك ابن دُرَيد. و قال غيره: هي البُؤْس و البَأساء، ضد النَّعمي و النَّعْماء، و أمّا في البُؤْس، قال ذلك ابن دُرَيد. و قال غيره: هي البُؤْس و البَأساء، ضد النَّعمي و النَّعماء، و أمّا في السَّجاعة و الشُدة فيقال: البَأْس. تهذيب اللغة، ج ١٣، ص ٧٣ (بأس). و البأس: الشجاعة، القوة. المنجد في اللغة، ص ٢٥ (بأس).

و النَّجْدَةِ \ و الأموالِ و القُوَّةِ مَعصُومينَ، و إلّا خَرَجُوا مَعَ غَيرِ الإِمَامِ عَلَى المُسلِمينَ، و لا تَنفَعُ ٢ عِصمَةُ الإِمَام وَحدَهُ شَيئاً.

فإنْ قَالُوا: لَيسَ هذا أَرَدنَا، و لكِن لَو لَم يَكُنْ مَعصوماً جَازَ أَنْ يَغُشَّ "المُسلِمينَ فيمَا لا لَمْ يَظَهَرُ بِأَنْ يُصَلِّيَ بِهِم جُنُباً، أو يُحَامِيَ ° حَسَداً ٦، أو يَسرِقَ شَيئاً خَـفيّاً، و غَير ذلِكَ.

قيلَ لَهُم: هذا يَجُوزُ في الأميرِ و الحَاكمِ و مُعَلِّمِ الصَّبيانِ و القَصَّابِ و الوَكيلِ ٧و^ مَن ١ يُزَوِّجُه ١٠ و يتَزَوِّجُ ١١ إلَيه؛ لِنَكَلَا يَسرِقَ الأميرُ بَعضَ الفَيءِ ١٢، و الحَاكِمُ أموالَ الوُقُوفِ٣١ و الأيتامِ، و يَضرِبَ المُعَلِّمُ الصَّبِيَّ ظُلماً ١٤ لأنَّ أَبَاهُ أَخَّرَ ١٥ عَنهُ الأجرَ ١٦،

١. النَّجِدَة: الشجاعة. لسان العرب، ج ٣، ص ٤١٨ (نجد).

نع «ج، ر، ش، ق، طج»: «لا ينفع».

٣. في «ب، ج، ر، طج»: «يعيش».

٤. في «ر، طج»: «فما لم» بدلاً من «فيما لا».

٥. في «ب، ج»: «يحاذي»؛ و في «ن»: «يحاي».

٦. في «ب، ج، ح، ش»: «جسداً».

في «أ، د، س، ق، ن، طع»: «التوكيل».

۸. فی «أ، د، س»: – «و».

٩. في «أ، د، س، ش، ج»: – «من».

۱۰. في «ر، ش، م، طج»: «تزوجه».

۱۱. في «ر، ش، طج»: «متزوج»؛ و في «ح»: «المتزوج».

١٢. الفَيءُ: الخَرَاجُ و الغنيمة، تقول منه: أفاء الله على المسلمين مَالَ الكُفَّار. الصحاح، ج ١، ص ٦٣ (فيأ).

١٣. الوُقْفُ، و الوُقُوفُ، بضَمِّهِما: جَمْعُ واقِف. تاج العروس، ج ١٢، ص ٥٣٠ (وقف).

۱٤. في «ر، طج»: - «ظلماً».

<sup>10.</sup> في «ر»: «أخبر».

١٦. في «ر»: «أخر»؛ و في «طج»: «أجره».

و لِنَلَا يَذبَحَ الشَّاةَ القَصَّابُ بَعدَ خَنقِها \، و لِنَلَا يَطَأَ الرَّجُلُ امرَأَتَه و هِيَ حَائِضٌ، أو يَستَدعيهَا إلىٰ بِدعَةٍ، أو يُواطِئَ \ الجَارُ \ اللُّصُوصَ فَيَفتَحَ \ لَهُم الدَّربَ \ لَيلاً.

فَإِنْ قَالُوا: فَوقَ أَيدِي هؤلاءِ الإِمَامُ؛ و الإِمَامُ ۖ لا يَدَ فَوقَ يَدِه <sup>v</sup>.

قيلَ لَهُم: إِنَّمَا تَكَلَّمنَا فيمَا يَخفىٰ و لا يَظهَرُ و لا يَبلُغُ الإِمَامَ.

و بَعدُ، فَإِنَّ الإِمَامَ ^ إِنَّمَا يَكُونُ لَه يَدٌ بِالدِّينِ مَا استَقَام؛ فَإِذَا فَسَقَ، فَكُلُّ يَدٍ فَوقَ يَدِه إِنْ أَرَدتُم التي ' تَكُونُ بِمَعُونَةِ الظَّلَمَةِ، فَقَد يَدِه إِنْ أَرَدتُم التي ' تَكُونُ بِمَعُونَةِ الظَّلَمَةِ، فَقَد عَادَ الأمرُ إلىٰ أَنَّه يَجِبُ أَنْ يَكُونَ أَهلُ البَأْسِ و النَّجدَةِ و الأموالِ مَعصُومينَ، و صَارَتِ المَفسَدَةُ إِنَّمَا هِيَ بِإقدارِهِم و تَمكينِهِم ' '؛ لأنَّهم إِنْ لَم يَحرُجُوا ' \ مَعَ هذا، خَرَجُوا " مَعَ غَيرِه. فَالقِياسُ إِذَا أَا يَقتَضِي أَلّا يُمَكِّنَ اللَّهُ أَحَداً و لا يَبسُطَ لَه في القُدرَةِ؛ لِئَلًا يَفعَلَ ذلِكَ.

في «ر، طج»: «حتفها». و خَنَقه خَنقاً: عَصَرَ حلقه حتى مات. المعجم الوسيط، ص ٢٦٠ (خنق).

٢. واَطَأَه على الأَمر مُواطأَةً: وافقَه. لسان العرب، ج ١، ص ١٩٩ (وطأ).

۳. في «ر، طج»: «الخنا و».

في «د»: «ليفتح».

٥. في «ر، طج»: «الذريب».

أو الإمام».

٦. في "ح، ر، ش، ع، طج»: – "و الإمام».

۷. في «أ، د، س، ن، طع»: «عبده».

٨. في «أ، د، س»: - «و بعد فإن الإمام».
 ٩. في «طع»: «إذا».

٠١. أي: اليد التي.

۱۱. في «ب، ج، ر، طج»: «تمكنهم».

۱۲. في «ن»: «لم يحرفوا».

۱۳. في «طع»: «اخرجوا».

۱٤. في «ح، طع»: «إنما».

#### و قَالَ:

فَإِنْ قَالُوا: الاقتِدارُ و التَّمكينُ تَكليفٌ.

قُلنَا: و العَقدُ الهذا مَنكَلفٌ مُجَدَّدٌ ؛ و لَيسَ يَجِبُ عَلَى اللهِ تَعالىٰ مَنعُه مِنَ المَعصيةِ، و لا أنْ لا يُكِلُفُ إلا مَن عَلِمَ أنَّه لا يَعصِي، كَمَا لا يَجِبُ ذلِكَ في سَائرِ التَّكليفَاتِ. و لَولا أنَّ قَولَ النَّبِيِّ عَلَيهِ السَّلامُ حُجَّةٌ عَلىٰ غَيرِه لَم يَجِبْ ذلِكَ فيه.

## الجَوابُ \_ وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ ٥ \_:

أمًّا دَليلُنَا عَلىٰ وُجُوبِ عِصمَةِ الأَئِمَّةِ، فَقَد حُكِيَ عَنَّا في هذِه المَسأَلَةِ عَلى الوَجهِ الصَّحيحِ الذي رَتَّبنَاهُ عَلَيه. ثُمَّ اعقِّب لا بِكَلامٍ لَيسَ بِاعتِرَاضٍ عَلَيه في نَفسِه، لكِنَّه اعتِرَاضٌ في وُجُوبِ الإِمَامَةِ و جِهَةِ الحَاجَةِ إلَى الإِمَامِ. و هِذَا غَيرُ مُتَعَلِّقٍ بِدَليلِ العِصمَةِ؛ لأنَّ الكَلامَ في وُجُوبِ الإِمَامَةِ غَيرُ الكَلامِ في صِفَاتِ الإِمَامِ أَ.

#### [كلامُ حَولَ وُجوبِ الإمامةِ]

ثُمَّ مَا طَعَنَ بِهِ عَلَىٰ وُجُوبِ ٩ الإِمَامَةِ ١٠ غَيرُ صَحيحٍ؛ لأنَّ المَعرِفَةَ بِاللَّهِ تَعالَىٰ و إنْ

ا. و الذي صَرَّحَ به أَنِمَّةُ الاشتِقَاقِ: أَنَّ أَصلَ العَقْدِ نَقِيضِ الحَلِّ، عَقَدَه يَعْقِده عَقْداً و تَعْقَاداً،
 و عَقَده، و قد انْعَقد، و تَعَقَّد، ثم اسْتُعْمِل في أَنْوَاعِ العُقُودِ من البيوعاتِ، و العُقُود و غيرها، ثم استُعْمِل في التصميم و الاعتقادِ الجَازِمِ. تاج العروس، ج ٥، ص ١١٥ (عقد).

۲. في «طع»: «هذا».

٣. في «أ، ب، د، س، ش، ق، ن، طع»: «محدد»؛ و في «ح»: «متجدد».

٥. في «ر، طج»: - «وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ».

في «ر،ع، طج»: - «لا».
 في «ر، طج»: «بثم».

٧. في «ج»: «عقيب»؛ و في «ر، طج»: «و عقبه»؛ و في «ح»: + «الكلام».

هي «ح، ر، طبح»: «الإمامة».

في «ر، طج»: «وجوبه».

١٠. في «ح، طع»: «المعرفة»؛ و في «ر، ش، طج»: - «الإمامة».

لَم ا تُستَفَد ا مِن جِهَةٍ نَبِيُّ و لا إِمَامٍ، فَلَم "نُوجِبْ نَحنُ الإِمَامَة الشَيءِ المَرجِعُ إلى حُصُولِ المَعارِفِ مِن جِهَةِ مَ، بَل أُوجَبنَاهَا لِمَا قَد ا تَقَدَّمَ بَيَانُه مِن كَونِ الرَّياسَةِ كُصُولِ المَعارِفِ مِن جِهَةِه أَ، بَل أُوجَبنَاهَا لِمَا قَد ا تَقَدَّمَ بَيَانُه مِن كَونِ الرَّياسَةِ لَطفاً في ارتِفَاعِ القَبَائِحِ العَقليَّةِ و فِعلِ الواجِبَاتِ العَقليَّةِ. و مَعلُومٌ ضَرورَةً أَنَّ الظُلمَ و الغَشمَ ا يَرتَفِعَانِ أُو يَقِلَانِ آ مَعَ وجُودِ الرَّئيسِ القَويِّ اليَدِ النَافِذِ الأَمرِ، و يَقَعَانِ أُو يَقِلَانِ أَو يَقِلَانِ أَو ضَعفِ أَ يَدِه. و هذه إشَارَةً إلىٰ مَا لا يُمكِنُ جَعدُه آ و ضَعفِ أَ يَدِه. و هذه إشَارَةً إلىٰ مَا لا يُمكِنُ جَعدُه آ و ضَعفِ أَ يَدِه.

و قَد كَانَ يَنبَغي لِمَن أَرَادَ أَنْ يَطعَنَ في جِهَةِ وجُوبِ ١٧ الإِمَامَةِ أَنْ يَتَشَاغَلَ بِمَا اعتَمَدنَا عَلَيه، لا بِذِكرِ ١٨ المَعرِفَةِ بِاللهِ تَعالىٰ و حِكمَتِه ١٩ و عَدلِه؛ فَإِنَّ ٢٠ ذلِكَ مِمَّا لَمَ يُعَوَّلُ ٢١ عَلَيهِ قَطُّ في وُجُوبِ الإِمَامَةِ.

ا. في «ر، طج»: «أنها لا» بدلاً من «إن لم».

في «أ، ب، س، ش، ق، ن»: «لم يستفد»؛ و في «ج»: «لم نستفد».

٣. في «ر، ش، طج»: «علم». ٤ في «ج، ر، ش، ق، طج»: «يوجب».

<sup>.</sup> ٥. في «ر، ش، طج»: «بحق»؛ و في «ح»: «تخفي».

٦. في «ج، ر، ع، طج»: «الإمام».

٧. في «ح، ع، ن، طع»: «بشيء»؛ و في «ر، طج»: «فمتي».

هي «ب، ج»: «جهة».
 هي «ن، طع»: – «قد».

١٠. في «ح، ر، ش، ع، طج»: «تعين»؛ و في «طع»: + «تعين».

١١. في «ر، طج»: «الضيم». و الغَشمُ: الظُّلمُ. مختار الصّحاح، ص ١٩٨ (غشم).

١٢. في «ر، طج»: «إذ هما معللان» بدلاً من «يَرتَفِعَانِ أو يَقِلَانِ».

۱۲. في «ر، طج»: «و». لكبران». الله على الله على

<sup>.</sup> ۱۵. في «طع»: «منعف». ۱۹. في «أ، د، س، ن»: «حجّته».

۱۷. في «ن»: «وجوب جهة»؛ و في «طع»: «وجوب جهته».

۱۸. فی «أ، س، ج، د، ش»: «یذکر». ۹۱. فی «ر، طج»: «حکمه».

۲۰. في «ب، ج، ق»: «وان».

٢١. في «ر، طج»: «لم نعول»، و هو الأنسب.

فَإِذَا كُنَّا قَد بَيَّنَا جِهَةَ حَاجَةٍ \ إِلَى الرِّياسَةِ عَقليَّةً لازِمَةً لِكُلِّ مَن كُلِّفَ عَلىٰ كُلِّ حَالٍ، فَقَد سَقَطَ قَولُ مَن يَدَّعي أَنَّهَا تَجري \ مَجرَى الأَلطافِ الشَّرعيَّةِ و المَصَالِحِ الدُّنيَويَّةِ.

# [بَيانُ الفَرقِ بينَ الإمامِ والأُمراءِ في العِصمَةِ]

فَأَمَّا مَا جَرىٰ في آخِرِ هذا الكَلامِ مِن قيَاسِ الإِمَامِ عَلَى الأميرِ أو "الحَاكِمِ، و أَنَّه كَمَا لا تَجِبُ ٤ عِصمَتُهمَا ٩ لا تَجِبُ ٦ عِصمَةُ الإِمَامِ ٧، فَهذا لَعَمري هو كَلامٌ عَلَىٰ دَليلِنَا في وجُوبِ العِصمَةِ و إِنْ كَانَ مِن بعدٍ.

و الفَرقُ بَينَ الإِمَامِ و خُلَفَائِه مِن أميرٍ و غَيرِه في وجُوبِ العِصمَةِ: أَنَّا^ إِنَّـمَا الْ وَجَبنَا عِصمَةَ الإِمَامِ مِن حَيثُ لَو لَم يَكُنْ مَعصُوماً لَوَجَبَ حَاجَتُه ' إلىٰ إِمَامٍ، كَمَا احتَاجَ إلَيهِ مَن هذه (الصِفَتُه؛ و في عِلمِنَا بِأَنَّه لا إِمَامَ لَه و لا يَدَ فَوقَ يَدِه دَلالَةٌ الْ عَلىٰ أَنَّه مَعصُومٌ و عَارٍ مِنَ الصَّفَةِ المُفتَقِرَةِ " إلىٰ إِمَامٍ، و هي ارتِفَاعُ العِصمَةِ و جَوازُ المَعَاصي. و لَمَّا جَازَ في الأميرِ المَعرفُ و مَن عَداهُ أَنْ يَكُونَ غَيرَ مَعصُومٍ، كَانَ لَه إِمَامٌ يَا خُذُ

نيجري».

۱. في «ح»: +«الناس».

۳. فی «ن»: «و».

٤. في «ح، ر، ش، ق، طج، ن، طع»: «لا يجب» بدلاً من «لا تجب».

٥. في «ن، طع»: «عصمتها».

٦. في «ح، ر، ش، ق، طج»: «لا يجب» بدلاً من «لا تجب».

٧. في «ر، طج»: «عصمته» بدلاً من «عِصمَةُ الإمام».

۸. فی «طع»: – «أنّا».

في «ر، طج»: «اما فإنما».

١٠. في «ر، طج»: «يوجب عصمته» بدلاً من «لَوَ جَبَ حَاجَتُه».

۱۱. فی «أ، د، س، ن، طع»: «هذا».

١٢. هاهنا ابتدأ السقط من نسخة «ح».

۱۳. في «ب»: «للنقره»؛ و في «ج»: «المنفرده».

١٤. في «طع»: «الأمر».

عَلَىٰ يَدِه \، و هو إِمَامٌ لِلكُلِّ \. فَبَانَ الفَرقُ بَينَ الأَمرَينِ ٣.

#### [عَدَمُ الفَرقِ بينَ الرسولِ والإمامِ في دَليلِ العِصمَةِ]

فَأَمًّا مَا تَلَىٰ ' هذا الكَلامَ بهِ -مِن التَّفرِقَةِ بَينَ الرَّسولِ و الإِمَامِ بِأَنَّ الرَّسولَ حُجَّةً فيمَا لا ° يُعلَمُ إلاّ مِن جِهَتِه فَلِذلِكَ وَجَبَتْ عِصمَتُه - فَأُوَّلُ مَا فيهِ: أَنَّ انفِرَادَ الرَّسولِ بِعِلَّةٍ ٦ تَقتَضِي ٧ عِصمَتَه ٨ لَيسَتْ مَوجُودَةً في الإِمَامِ، لا يَدُلُّ عَلىٰ نَفي العِصمَةِ عَنِ بِعِلَّةٍ ٦ تَقتَضِي ٧ عِصمَتَه ٨ لَيسَتْ مَوجُودَةً في الإِمَامِ، لا يَدُلُّ عَلىٰ نَفي العِصمَةِ عَنِ الإَمامِ؛ لأنَّه غَيرُ مُمتَنعٍ فَرضاً و تقديراً أَنْ يَكُونَ ٩ في عِصمَةِ الإِمَامِ عِلَّةٌ أُخرىٰ غَيرُ هذهِ العِلَّةِ المَوجودَةِ مَعَ الإِمَامِ عِصمَته ١٠ هذه العِلَّةِ المَوجودَةِ مَعَ الإِمَامِ عِصمَته ١٠ و قَد بَيَّنًا ذلك.

و لَو سَاغَتْ ١١ هذهِ الطَّريقَةُ البَاطِلَةُ لَسَاغَ ١٢ لِمُبطِلِ ١٣ أَنْ يَقُولَ: «قَد تَبَتَ أَنَّ

<sup>1.</sup> هاهنا انتهى السقط من نسخة «ح».

۲. في «طع»: «الكل».

في «ر، طج»: «الإمام و الأمير».

٤. في «أ، د، س، ن، طع»: «يلي».

<sup>0.</sup> في «ر، طج»: «لم».

٦. في «ح، ر، ش،ع، طج»: «بعلمه»؛ و في «ج»: «يعلمه»؛ و في «أ، د، س»: + «ما»؛ و في «طع»: «لعلة».

في «ب، ج، ح، ر، ش، طج»: «يقتضي».

۸. في «ج، ر، طج»: «عصمة».

٩. كذا في جميع النسخ و الأصح أن يقال: «أن تكون».

۱۰. في «ر، طج»: «عصمة».

١١. في «أ، س، ج، ح، د، ش، ن، طع»: «شاعت»؛ و في «ب»: «ساعت». و الصحيح ما أثبتناه كما ورد نظيره في الشافي في الإمامة، ج ١، ص ١١٤: «و لو ساغ لصاحب الكتاب سلوك مثل هذه الطريقة لساغ لغيره أن يقول أيضاً ...».

۱۲. في «ب»: «لساع»؛ و في «ج، طع»: «لشاع».

۱۳. في «ر، طج، طع»: «المبطل».

الظُّلَمَ قَبِيحٌ لِكَونِه ظُلماً، فَيَجِبُ أَلَا يَكُونَ الكَذِبُ قَبِيحاً، لأَنَّه لَيسَ بِظُلمٍ»؛ فَكَيفَ يَشْتَرِكَانِ في القُبحِ معَ اختِلافِهما فيمَا \اقتَضاهُ؟ و مَا \الذَمُ في ذلِكَ مِنَ الفَسادِ لا يُحصىٰ.

و بَعدُ، فَالعِلَّةُ التي عَلَّلُوا " بِهَا عِصمَةَ الرَّسُولِ مَوجودَةٌ في الإِمَامِ؛ لأنَّا قَد بَيَّنَا أَنَّ الإِمَامَ قد يَكُونُ حُجَّةً فيمَا لا يُعلَمُ إلا مِن جِهَتِه الزَّمانِ الحَقُّ و القَطَعَ النَّقلُ الَّذي هو حُجَّةٌ فَلَم يَبقَ ٦ جِهَةٌ لِلعِلمِ ٧ إلا قَولُ إمَامِ الزَّمانِ. فَقَد سَاوَى النَّبيَّ الإِمَامُ - عَلىٰ هذا - في عِلَّةٍ وُجُوبِ ٨ العِصمَةِ.

#### [إبطالُ أحَدِ الأدلَّةِ المُدَّعاةِ لِعِصمَةِ الإمامِ]

فَأَمًا مَا استُؤنِفَ أَ بَعدَ هذا \_مِن أَنَّ الإِمَامَ لَو لَم يَكُنْ مَعصوماً لابتَغَىٰ `` لِلدِّينِ و '` أهلِه الغَوَائِلَ '`، و غَشَّ" في كَذا، و أخطأً في كَذا \_فَمِمًا '` لا

هي «ن، طع»: «أو».

٨. في «ر، طج»: - «قولُ إمام الزَّمانِ. فَقَد سَاوَيَ النَّبيِّ الإِمَامُ عَلىٰ هذا في عِلَّةِ وجُوبِ».

٩. في «ج، ح، ش، ع، ر، طج»: «استوقف».

۱۱. في «ر، طبج»: - «و».

۲. في «ر، طج»: «فما».

۱. فی «أ، د، س»: – «فیما».

في «أ، د، س»: «جهتها»؛ و في «ج»: «جهة».

٣. في «ر، ش، طج»: «عللوه».

الأصحّ. «فلم تبق» و هو الأصحّ.

٧. في «أ، د، س، ن، طع»: «جهة العلم»؛ و في «ب، ج»: «حقّ للعلم»؛ و في «م»: «حجة للعلم» بدلاً من «جِهَةٌ لِلعِلمِ»؛ و في «ر، طج»: «جِهَةٌ لِلعِلمِ».

١٠. كذا في «ح،ع»؛ و في «أ.د، س، م، ن»: «لا يبغي»؛ و في «ب، ج، ش، ق»: «لا يبقى»؛ و في «ر، طج»: «ليبغى»؛ و في «طع»: «لا ينعى». و ابتَغَى الشيء: أراده و طَلَبَه. المعجم الوسيط، ص ٩٤ (بَغَي).

١٢. الغوائِل: الدَّواهي. القاموس المحيط، ج ٣، ص ٥٨٦ (غول). و في لسان اللسان، ج ٢،
 ص ٢٨٧: «يَبْغُون له الغَوائل، أَي: المهالكَ».

۱۳. في «ج»: «الغش».

١٤. في «أ، د، س»: «وممًا»؛ و في «ر، طج»: «ممًا».

نَقُولُه \ و لا نُعَوِّلُ \ عَلَيه في وجُوبِ عِصمَةِ الإِمامِ. و يَلزَمُ المُعَوِّلَ عَلَىٰ ذلِكَ عِصمَةُ الأَمراءِ و الحُكامِ و كُلُ \* خَليفَةٍ لِلإَمَامِ ٥ أُو نَائِبٍ ٦ عَنه. و مَن استَدَلَّ بِهذِه الطَّريقَةِ مِن مُتَقَدِّمي أصحَابِنَا، لَمَا أُلزِموا عِصمَةَ الأميرِ و الحَاكِمِ قياساً عَلىٰ هذهِ الطَّريقَةِ ٧، التَزَمُوه و رَكِبوه ^ و أخطأُوا ٩. و قَد بَيَّنَا الفَرقَ بَينَ الأمرَينِ، و أَنْ عِصمَةَ الطَّريقَةِ ٧، التَزَمُوه و رَكِبوه ^ و أخطأُوا ٩. و قَد بَيَّنَا الفَرقَ بَينَ الأمرَينِ، و أَنْ عِصمَة خُلفَاءِ الإِمَامِ غَيرُ لازِمَةٍ عَلَى العِلَّةِ الصَّحيحَةِ التي اختَرنَاها و اعتَمَدنَاها. و مَا بِنَا حَاجَةٌ إِلَى ١٠ الاعتِلالِ في عِصمَتِه بِعِلَّةٍ فَاسِدَةٍ يَلزَمُ عَلَيها كُلُّ أَمْرٍ فَاسِدٍ. و ١٠ هذا كُلُّهُ مُبَيَّنٌ مَشروحٌ في كِتَابِنَا «الشَّافي». ١٢

۱. في «ب، ج، ش، ق، طع»: «لا يقوله».

ني «ب، ج، ش، ق، طع»: «لا يعول».

٣. في «طع»: + «المعقول».

في «ر، طج»: «كذلك».

في «ر، طج»: «الإمام».

انائب».

٧. في "ح، ر، ش، طج»: - "مِن مُتَقَدِّمي أصحَابِنَا لَمّا الزّموا عِصمَةَ الأميرِ و الحَاكِمِ قياساً عَلىٰ هذهِ الطّريقة».

٨. في «ح»: «ارتكبوه». ورَكِبَهُ كَسَمِعة رُكُوباً و مَرْكَباً: عَلاهُ و عَلاَ عَلَيْهِ كارْتَكَبَهُ، و كلُّ مَا عَلِيَ فَقَدْ رُكِب و ارْتُكِبه و ارْتُكِبه و كلُّ شَيْءٍ عَلاشَيْناً فقدْ رَكِبه و من المجازِ: رَكِبَ الله فلاناً فلاناً بأَمْرٍ و ارْتَكَبَه، و كلُّ شَيْءٍ عَلاشَيْناً فقدْ رَكِبه و من المجازِ: رَكِبَ الله وْرَكِبَ منه أَمْراً قَبِيحاً، و كَلِب منه أَمْراً قَبِيحاً، و كلِبَ الله في الله عَلى المثلُّ بـ ذلك، رَكِبَ الذُنْبَ أي اقْتَرَفَهُ، كارْتَكَبه، كُلُّه عَلَى المثلُّر. تاج العروس، ج ٢، ص ٣٣ (ركب).

٩. في «ر، طج»: «أخطأ».

۱۰. في «ر، طج»: «في».

۱۱. في «طع»: - «و».

١٢. قال الشريف المرتضى في الشافي في الإمامة، ج ١، ص ٢١٠: «... لأن من ذكرته من الأمراء و الحكّام و سائر من يتولّى الأعمال من قبل الإمام لا يلزم الاقتداء بهم من حيث قالوا و فعلوا، بل الاقتداء بالإمام واجب عليهم في جملة الخلق فكيف يلزم عصمتهم و ما أوجبنا به عصمة

فَإِنْ قَالُوا: لا نُسَلِّمُ لَكُم أَنَّه لا يَدَ لا يَدَ فوقَ يَدِ الإِمَامِ عَلَى الإطلاقِ؛ لأنَّ الإِمَامَ إذا عَصىٰ، فَلِلأُمَّةِ " أَنْ تَستَبدِلَ أَبِه.

قُلنَا: لا خِلافَ بَينَ الأُمَّةِ في أَنَّ الإَمَامَ قَبلَ أَن يَفعَلَ مَا يُوجِبُ فَسخَ إِمَامَتِه لا إِمَامَ لَهُ وَ لا طَاعَةَ عَلَيه. فَلَو كَانَ غَيرَ مَعصُومٍ في هذه الحَالِ  $^{V}$ لَاحتَاجَ  $^{^{\Lambda}}$ إلىٰ إِمَامٍ فيها \_ لأنَّ العِلَّةَ المُحوِجَةَ إلَيه قَائِمَةٌ فيه في هذه الحَالِ \_و قَد عَلِمنَا أَنَّه لا إِمَامَ لَه في هذه الحَالِ ^، و لا طَاعَةَ لأَحَدٍ عَلَيه؛ فَيَجِبُ أَنْ يَكُونَ مَعصُوماً. ألا تَرىٰ  $^{^{^{\prime}}}$  أَنَّ رَعيَّةَ الإِمَامِ في جَميع أحوالِهم مُحتَاجونَ  $^{^{\prime\prime}}$  إلىٰ إِمَامٍ وقُوع المَعصيةِ مِنهم و بَعدَها،  $^{^{\prime\prime}}$  في زَمَانِ

<sup>◄</sup> الإمام في هذا الوجه من وجوب الاقتداء به على الوجه الذي ذكرناه غير ثابت فيهم». و قال أيضاً في شرح جُمُل العلم و العمل، ص ١٩٤: «و لا يلزم على ما ذكرناه عصمة الأمراء و الحكام، لأنهم متى لم يكونوا معصومين أحوجناهم إلى رئيس هو رئيس الكلّ يكون من ورائهم. و الإمام الذي هو رئيس الكلّ لا رئيس له و لا يد فوق يده، فيجب له العصمة و إلّا انتقضت علّة الحاجة إلى رئيس، و ذلك باطل بالاتفاق».

۱. في «ر، طج»: «إنَّكم».

٢. في «أ، ب، س، ح، د، ق، م، ن»: «لا بد»؛ و هذا من نماذج وقوع التصحيف و الخطأ في أكثر نسخ هذه الرسالة في موضع واحد.

٣. في «أ، د»: «فلأمّة»؛ و في «س»: «فلأمّته»؛ و في «طع»: «فالأمّة».

٤. في «ر، ش، ق، طج»: «أن يستبدل».

٥. في «ن، طع»: + «قبح».

٦. في «أ، د، س، ن، طع»: «إمامة».

٧. في «ح، ر، ع، طج»: «الحالة».

٨. في «أ»: «لا احتاج»؛ و في «ج»: «لاحتياج»؛ و في «ر، ش، طج»: «لا يحتاج».

٩. في «ر، ح، ش، طج»: «الإمامة».

۱۰. في «ب، ج»: «يري».

۱۱. في «ر، طج»: «يحتاجون».

۱۲. في «أ، د، س»: - «و».

الصَّلاح و الاستِقَامَةِ و ضِدُّهما ' ـ لأنَّ عِلَّةَ الحَاجَةِ مَوجودَةٌ فيهِم عَلَىٰ كُلِّ حَالٍ.

و الإِمَامُ - عَلَىٰ مَذَاهِبِ خُصومِنَا - يَجري الْمُقَةِ و عُدولِها و مَن هو مِنهم عَلَىٰ ظاهِرِه و اعتِدَال عَطَريقَتِه مَجرى صَالِحي الْأُمَّةِ و عُدولِها و مَن هو مِنهم عَلَىٰ ظاهِرِ السَّلامَةِ ٥ و حَيِّر ٩ الاستِقَامَة. فَكَيفَ احتَاجَ هؤلاءِ إلَيهِ ١ مَعَ استِقَامَةِ الأحوَالِ في الظّاهِرِ، و لَم يَحتَج هو إلى مِثلِه معَ استِقَامَة ١١ ظَاهِرِه ١٢؟ و كَيفَ انتُظرَ في انسِسَاطِ ١٣ اليَدِ ١٤ عَلَيهِ و وجُوبِ طاعَتِه لِغَيرِه أَنْ تَقَع ١٥ مِنه ١٢ القَبَائِح، و لَم يُنتَظَرُ في رَعِيَّة مِثْلُ ذلك؟ و هذه نُكتَةً عَجيبَةً لا انفِصالَ لِلمُخَالِفِ عَنها.

۱. في «طع»: «ضدّها».

۲. في «أ، د، س، ش، ق، ن، طع»: «تجري».

۳. فی «أ، د، س»: «ظاهر»؛ و فی «ق، م، ن، طع»: «ظاهرة».

٤. في «ر، طبع»: «اعتلال».

٥. في «ر، ش، ع، طج»: «بمجرى».

٦. في «ر، ش، ق، طج»: «صالح».

٧. في «طع»: «متهم».

۸. في «أ، د، س»: «السلام».

<sup>9.</sup> في «ر، طج»: «خير».

١٠. أي: إلى الإمام.

١١. في «ر، طج»: - «الأحوالِ في الظاهِر، و لَم يَحتَجْ هو إلىٰ مِثلِه معَ استِقَامَة».

۱۲. في «طع»: «ظاهرة».

۱۳. في «ر، طج»: «انبساطه».

<sup>12.</sup> في «ر، طج»: «اليه».

۱۵. في «أ، د، س، ر، ش، ع، ن، طج، طع»: «أن يقع».

١٦. أي: من الإمام.

### المَسأَلَةُ السَّابِعَةُ

### [هَل يَحتَاجُ المَعصُومُ إلى أميرِ؟]`

هذهِ المَسألَةُ مُتَضَمَّنَةً لإنكارِ حَاجَةِ المَعصُومِ إلى أميرٍ مَّ كَأَميرِ المُؤمِنينَ صَلَواتُ اللهِ عَلَيه عَلَيه عَلَيه أَلِه وَ عَلَىٰ اَلِه وَ وَ الحَسَنِ وَ الحُسَينِ في حَياةِ أبيهِما صَلَواتُ اللهِ عَلىٰ جَمَاعَتِهم  $^{7}$ ؛ إذ كُنَّا نُعَلَّلُ الحَاجَةَ إلَيهِ بِجَوازِ الخَطَا عَلَى المُحتَاجِ.

و قَد أَجَبنَا ٧ عَن هَذهِ الشُّبهَةِ و أوضَحنَاها في «جَوابِ المَسأَلَةِ التَّاسِعَةِ مِن المَسائِلِ الوارِدةِ في سَنتِنَا ٨ هذه ٩»، و قُلنَا هُناكَ فيهَا مَا

١. العنوان منا و في «طح»: «عدم حاجة المعصوم إلى أمير»؛ و في «طع»: «استغناء عن إمام مع أخر و الجواب عنه» بدلاً منه.

٢. لم ينقل المصنّف رحمه الله نصّ السؤال، وإنّما قام بتلخيصه.

٣. يعني: إلى إمام. و الظاهر أنّه حصل في الكلام تسامح.

٤. في «أ، ح، ر، ش، ق، ن، طج، طع»: «عليه السلام» بدلاً من «صَلَواتُ اللهِ عَليه».

٥. في «أ، د، س، ن»: - «صلّى الله عليه و على آله».

آ. في «أ، د، س، ن»: - «صَلَواتُ اللهِ عَلىٰ جَمَاعَتِهم»؛ و في «طع»: «عليه السلام».

٧. في «طع»: «اجبناه».

٨. في «أ، س، ج، د، ن»: «سببنا»؛ و في «ب، ع» بلا نقط.

٩. يعني به المسألة التاسعة من رسالة «جَوابُ المَسَائلِ الطَّرابُلُسيَّاتِ الثَّالثةِ». و يظهر من هذا

نَستَغنى ا عَن إعَادَتِه هٰهُنَا؛ فَإِنَّنَا استَوفَينَاه و حَقَّقنَاه ً.

و نَضِرِبُ الآنَ مَثَلاً يُزِيلُ العَجَبَ عَن ° هذا المَوضِعِ: قَد عَلِمنَا أَنَّ مَن لا يُحسِنُ الكِتَابَةِ الكِتَابَة مَثَلاً مِ يَفتَقِرُ إلىٰ مَن يُعَلِّمُه أَ إِيّاهَا. فَلَو سُئِلنَا لا عَمَّن أُ احتَاجَ في تَعَلَّمِ الكِتَابَةِ إلى رَجُلٍ بِعَينِه: «لِمَ احتَاجَ إلَيه؟ و مَا عِلَّةُ حَاجَتِه؟» لَكُنَّا نَقُولُ أَ: «عِلَّةُ حَاجَتِه إلَيه فَقْدُ عِلمِه بالكِتَابَةِ ١٠».

نُمَّ فَرَضنَا أَنَّ رَجُلاً غَيرَه، جَيِّدَ \ العِلمِ بِالكِتَابَةِ، اِحتَاجَ إلىٰ هذا الكَـاتِبِ فـي تَعليمِه أحكَامَ الفِقهِ التي هو \ كيحسِنُها مُضَافاً إلَى الكِتَابَةِ؛ و قيلَ لَنَا: «عِلَّةُ الحَاجَةِ

<sup>◄</sup> الأرجاع و الإشارة أنّه ـ رحمه اللّه ـ أجاب عن المسائل الواردة في رسالة «المَسَائل الطَّرَابُلُسيَّات التَّالثة» قبل أن يجيب عن المسائل المذكورة في هذه الرسالة أعني: «المَسَائل الطَّرَابُلُسيَّات التَّانية». و أيضاً يفهم من قوله: «المَسائلِ الوارِدَةِ في سَنتَينا هذه» أنّ الشريف المرتضى أجاب عن المسائل الطَّرَبُلُسيَّات الثَّانية في نفس السنة التي أجاب عن المسَائل الطَّرَابُلُسيَّات الثَّانية في من ورد في أكثر نسخ الرسالة: «جَوابُ المَسَائلِ الطَّرَابُلُسيَّات الثَّالثة الوارِدَةِ في سَنة ٤٢٧ هـ. على ما ورد في أكثر نسخ الرسالة: «جَوابُ المَسَائلِ الطَّرَابُلُسيَّات الثَّالثة الوارِدَةِ في شَعبان مِن سَنة سَبع و عِشرين و أربَعمائة».

كذا في «ب، م»؛ و في باقي النسخ و «طج، طع»: «يستغني».

في «ح، ق»: «فانا»؛ و في «ج»: «و اننا».

۳. في «ر، طج»: «حققنا».

في «ج، ش»: «يضرب»؛ و في «ر، طج»: «نقرب».

<sup>0.</sup> في «ح»: «من».

نی «ن»: «تعلمه».

٧. في «ر، طج، طع»: «سألنا».

۸. في «طع»: «عن».

٩. في «ج»: - «لَكُنَّا نَقولُ»؛ و في «ر، طج»: «إليه ما كان جوابه إلا أن» بدلاً من «لَكُنَّا نَقولُ».

۱۰. في «ن، طع»: «الكتابة».

۱۱. في «م»: «حيد»؛ و في «ر، طج»: «حد».

١٢. أي: هذا الكَاتِب.

إلى هذا الكَاتِبِ فَد ارتَفَعتْ عَن فُلانٍ ، فَكيفَ احتَاجَ مَعَ فَقْدِ العِلَّةِ آلِيه ، لَمَا كَانَ الجَوابُ إلا مِثلَ مَا أَجَبنَا بِه في العِصمَةِ ، و كُنَّا نَقولُ: عِلَّةُ الحَاجَةِ إلَيه في العِصمَةِ ، و كُنَّا نَقولُ: عِلَّةُ الحَاجَةِ إلَيه في العِصمَةِ ، و كُنَّا نَقولُ: عِلَّةُ الحَاجَةِ إلَيه في الكِتَابَةِ مَفقودَةً، و الحَاجَةُ إلَيه فيها مُرتَفِعَةٌ ، و غَيرُ مُمتَنِع -معَ ارتِفاعِ عِلَّةِ هذه الحَاجَةِ - أَنْ تَثبُتَ عِلَّةُ حَاجَةٍ أُ خرى إلَيه، فَيكونَ أَ مُحتَاجًا لِعِلَّةٍ عَلَّةِ هذه الحَاجَةِ - أَنْ تَثبُتَ ٤ عَلَّةً حَاجَةٍ أُ أُخرى إلَيه، فَيكونَ أَ مُحتَاجًا لِعِلَّةٍ أُخرى، و لا يَنقُضُ ذلِكَ كُونَ العِلَّةِ الأُولَىٰ عِلَّةً. و قَد بَيَّنَا أيضاً أَنَّ وجُودَ أَخرى، و لا يَنقُضُ ذلِكَ كُونَ العِلَّةِ الأُولَىٰ عِلَّةً. و قَد بَيَنَّا أيضاً أَنَّ وجُودَ العُللِ ١٠ الحُكمِ بِوُجودِ العِلَّةِ و ارتِفَاعَه بِارتِفَاعِهَا إِنَّمَا يَجِبُ ١٠ - إِذَا وَجَبَ١ - في العِللِ ١٢ الحَقيقيَّةِ دونَ مَا هو مُشَبَّةً ١٣ بِالعِلَلِ و مُستَعارٌ لَه هذا الاسمُ. ١٤ و النَّظَرُ في كلامِنَا

ا. في «ر، طج»: «الكتابة».

٢. لأنَّه جَيِّدُ العِلم بِالكِتَابَةِ.

٣. في «ر، طج»: «العلم».

٤. أي: إلى هذا الكَاتِبِ.

٥. في «ج»: «الاصل»؛ و في «أ، ب، طج»: «الامثل».

٦. يريد: في المعصوم؛ حيث يقال هناك: علّة الحاجة إلى الإمام \_ وهي جواز الخطأ وفعل القبيح \_ وإن ارتفعت عن المعصوم، مثل الحسنين في حياة أبيهما عليهم السلام؛ لكي لا يحتنع أن تثبت علّة حاجةٍ أُخرى إليه، بحيث تكون هذه العلّة الجديدة موجودة في المعصوم، فيحتاج إلى الإمام.

٧. هكذا في «ح»؛ و في «أ، د، س، ن، طع»: «أن نثبت»؛ و في «ب، ج، ق، ع، ر، طج»: «أن يثبت».

۸. في «ن، طع»: - «حاجة».

۹. في «ن»: «فكونه».

۱۰. فَي «أ، د، س، ن، طع»: «تجب».

١١. في «طع»: - «إذاً وَجَبَ».

۱۲. في «ر، طج»: «العلة».

۱۳. هكذا في «ب، د»؛ و في «أ، م»:«مشتبه»؛ و في «ن، طع»:«مشبّهة»؛ و في باقي النسخ:«مشبه».

١٤. قال الشريف المرتضى في المَسأَلةِ التَّاسِعةِ مِن رسالة جَوابُ المسَائلِ الطَّرْ الْبُلسياتِ التَّالثةِ: «إن الصحيح المجرّد أن نقول: الوجه في الحاجة إلى الإمام يكون لطفاً لارتفاع الخطأ، أو تعليله هو

بِحَيثُ ١ أَشَرنَا إلَيه ٢ يُغنِي عَن استينَافِ جَوابٍ هاهُنا.

حود فقد العصمة و جواز الخطأ، و من احتاج مع وفوره و عصمته إلى إمام فلم يحتج إليه ليكون لطفاً في ارتفاع خطئه. و إنّما احتاج إليه لمعان أُخر خارجة عن هذا الباب كتعليمه و تفهيمه، لأنّ الحاجة إلى الإمام مختلفة، فلا يمتنع أن يكون لها علل مختلفة، و بهذا التقدير قد زالت المناقضة و سقطت الشبهة. ثمّ نعود إلى ما في المسألة من كلام جرى على غير وجهه. أمّا العلّة في الحقيقة فهي كلّ ذات أوجب لغيرها حالاً يجب الحركة، و هي ذات لكون المتحرّك متحرّكاً و هي حال له، فإيجاب العلم الذي يوجد في قلوبنا و هو ذات كوننا عالمين، و هي حال لنا. و إذا قلنا فيما ليس بذات أنّه علّة، أو لا يوجب حالاً و إنّما يقتضي حكماً، فعلى طريق التنبيه و اسم العلّة في العلل الشرعيّة، إنّما كان مستعاراً لما ذكرناه و كون الرعيّة غير معصومين، أو جواز الخطأ عليهم، ليس بجواز أن يكون علّة على الحقيقة، و إنّما هو وجه احتيج إلى الإمام من أجله، فأجريناه استعارة مجرى العلّة فيه، فكيف يلزم فيه أنّ الحكم يوجد بوجوده و يرتفع بارتفاعه، و هذا إنّما يصحّ و يجب للعلل الحقيقية».

۱. في «ح»: «فيما».

٢. أي: في جَوابِ المَسألَةِ التَّاسِعةِ مِن المَسائِلِ الوارِدَةِ في جَوابُ المَسَائلِ الطِّرائِلُسيئاتِ الشَّاائةِ.
 كما ذكر ـ رحمه الله ـ في صدر المسألة.

#### المَسأَلَةُ الثَّامِنَةُ

### [حالُ الجاحِدينَ للنَّصِّ عَلَىٰ أميرالمُؤمِنينَ ۗ إِنَّا

فيمَا أُورَدَه ٢ عِندَ السُّؤالِ لَه ٣ عَن ٤ إبعَادِ ٥ الخُصُومِ ٢ عِصيَانَ القَومِ الذينَ ٧ جَحَدوا ٨ النَّصَّ فيه ٩، معَ ١٠ طاعَتِهم المُتَقَدِّمَةِ فيمَا هو أَشَقُّ عَلَى الأنفُسِ مِنه؛ و ذاكَ ١١ أنَّه ١٢ - حَرَسَ اللَّهُ مُدَّتَه \_ قَالَ ١٣: «و أَمَّا التَّعَجُّبُ مِن طاعَتِهم لِلنَّبِيِّ صَلّى اللَّهُ

العنوان منا و في «طج»: «علّة جحد القوم النص على أمير المؤمنين عليه السلام»؛ و في «طع»:
 «علّة جحد النصّ» بدلاً منه.

٢. أي المصنّف رحمه الله في المسألة الأُولى من الطرابلسيّات الأُولى، ص ١٤٢.

۳. في «أ، د، س، ن، طع»: - «له».

٤. في «ر، طج»: «من».

٥. في هامش «ر»: «استبعاد». والإبعاد هنا بمعنى الاستبعاد.

أي «ح، ش»: «الخصومة».

٧. في «ح»: «الذي»؛ في «طع»: «الدين».

۸. في «طع»: «جحد و».

٩. أي: في الإمام بعد النبيّ.

۱۰. فی «ب، ج»: - «مع».

۱۱. في «ب، ج، م»: «ذلك»؛ و في هامش «م»: «ذاكَ».

١٢. أي: الشريف المرتضى.

١٣. في جواب المسألة الأُولِي من رسالة «جَوابُ المَسَائلِ الطَّرَابُلُسيَّاتِ الأُولِي».

عَلَيه و عَلَىٰ آلِه في قَتلِ الأبنَاءِ (والآبَاءِ الوالْمُورِ الشَّاقَةِ وامتِناعِهم مِن طاعَتِه فيمَا نصَّ عَلَيه مِنَ الإمامَةِ ] فَهو تَعَجُّبٌ في غَيرِ مَوضِعِه؛ لأنَّ لِقَائِلِ أنْ يَمَولَ: إنَّمَا الْعَوه مِن قَبلُ في قَتلِ النُّهُوسِ و بَذلِ الأموالِ لَمَّا عَلِموا وجُوبَ طاعَتِه عَلَيهِم، أَطَاعُوه مِن قَبلُ في قَتلِ النُّهُوسِ و بَذلِ الأموالِ لَمَّا عَلِموا وجُوبَ طاعَتِه عَلَيهِم، ولَم يَدخُلُ عَلَيهِم فيه عَلَيهِم فيه إلَّه لا يُمكِنُ ادِّعَاءُ ذلِكَ عَلىٰ جَميعِهِم فيه؛ و أنَّ أخبَارَ النَّسِ كُلَها علىٰ جَميعِهِم فيه؛ و أنَّ أخبَارَ النَّصِ كُلَها علىٰ جَميعِهِم فيه و أنَّ أخبَارَ النَّسِ كُلَها الجَلِيَّ منها و الخَفيَّ \_يُمكِنُ دُخُولُ الشُّبهَةِ عَلَىٰ مَن لَم يُنعِم النَّظَرَ الفَلَا في المُرَادِ بِهَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى النَّصُ و لا يَخفَىٰ عَلَيه الحَقُّ حَتَىٰ يَعتَقِدَ بِالشُّبهَةِ "ا أَنَّها الله اللهُ عَلَى النَّصُ و لا يُستَفادُ مِنهَا. أن و مَن دَخَلَتْ عَلَيه الشَّبهَةُ اللهُ الْعَتَقَدَ أَنَّه اللهُ المَ يَنصُ عَلَىٰ إمَام بَعَلَى، والمَا عَلَى المَا عَلَى المَا عَلَى المَّا عَلَى المَا عَلَى النَّسُ عَلَىٰ إمَام بَعَلَى، اللهُ المَا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى المَا عَلَىٰ اللهُ الل

أضفناها من الطرابلسيّات الأُولى.

۱. في «ج، ش»: «الأنبياء».

٣. في «ر، طج»: «إنهم».

هكذا في النسخ و «طع، طج»؛ و في «ح»: «لم تدخل» و هو الأصح كما ورد في المصدر.

٥. في «ن، طع»: «عليه».

٦. في «ن، طع»: «فيهم».

۷. في «۱»: «لم يطعمه».

افی «ر، ش، طج، طع»: «اختار».

٩. في الطرابلسيّات الأولى: + «جميعهم في أخبار النصّ كلّها الجلي منها و الخفي؛ لأنّه يمكن
 دخول».

١٠. في «ر، طج»: «يمعن» بدلاً من «لم ينعم».

١١. أَنْعُمَ النظرَ في الشيءِ: إذا أَطالَ الفِكْرةَ فيه. لسان العرب، ج ١٢، ص ٥٨٦ (نعم).

١٢. في الطرابلسيّات الأولى: - «بها».

١٣. في الطرابلسيّات الأُولى: «في الأدلّة» بدل «بالشبهة».

١٤. أي: أخبار النصّ.

١٥. من قوله: «و يَخفيٰ عَلَيه....» إلى هنا لم ترد في «أ، د، س».

١٦. في «طع»: + «و لا يستفاد منها».

١٧. أي: النبئ صلَّى اللُّه عليه و آله.

فَهو لا يُطيعُ \ مَن يَدَّعِي إِمَامَتَه بِالنَّصِّ؛ لأنَّه يَعتَقِدُ أَنَّ في طاعَتِه مَعصيةً لِلرَّسُولِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ و عَلَىٰ آلِه \ و خُرُوجاً عَن طاعَتِه. و هذا لا يُنَافِي بَذلَه نَفسَه [و مالَه] \ و قَتلَه أَبَاه و ابنَه في طاعَةِ الرَّسُولِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ و آلِه \ لأنَّه إنَّمَا يَبذُلُ ٥ ذلك و يَتَحَمَّلُ المَشَاقَ فيه لَمَّا اعتَقَدَ أَنَّه طاعَةً لَه عَليهِ السَّلامُ ٧. فَأَمَّا إذا اعتَقَدَ أَنَّه مَعصيةً له ، فهو بِحُكم 
 إيجَابِه عَلىٰ نَفسِه طاعَة الرَّسُولِ ٩ ـ عَلَيهِ و عَلىٰ آلِه السَّلامُ ١٠ ـ . يَمتَنِعُ مِنه ١١ و لا يَدخُلُ فيه ١٣. ٣٠

فَمَا جَوابُ مَن قَالَ: إِنَّ مَفهومَ هذا الكَلامِ يَدُلُّ عَلَىٰ أَنَّ الجَحدَ مِن هذه الفِرقَةِ التي جَحَدَتِ النَّصَّ لَم يَقَعْ 1⁄4 إِلا بِالشُّبهَةِ دونَ العِنَادِ. و هذا يَدُلُّ عَلَىٰ أَنَّ أَعذَارَهم لَم يَقَعْ 2⁄4 إِلَّا بِالشُّبهَةِ دونَ العِنَادِ. و هذا يَدُلُّ عَلَىٰ أَنَّ أَعذَارَهم لَم تَكُنْ انقَطَعَتْ بِعِرفَانِ مُرَادِ النَّاصِّ 1⁄0 و غَرَضِه. و هذا لا يَكونُ إِلَّا لِتَقصيرٍ 1⁄7 مِنَ

۱. في «أ، د، س، ن، طع»: + «على».

خي «أ، د، س، ن»: - «صلّى الله عليه و على آله».

٣. أضفناها من الطرابلسيّات الأُولى.

في «أ، د، س، ن»: - «صَلّى اللّهُ عَلَيهِ و آلِه».

٥. في «أ، د، س»: «بذل».

٦. في الطرابلسيّات الأولى: «إذا».

٧. في «ر، طج»: - «السلام».

۸. في «ب، ج، ش، ن»: «يحكم».

٩. كذا في «ح، ش،ع، ر، طج، طع» و الطرابلسيّات الأولى؛ و في «أ، ب، س، ج، د، ق، م، ن»: «للرسول».

١٠. في «أ، د، س، ر، ن، طج»: - «عَلَيهِ و عَلَىٰ آلِهِ السَّلامُ».

۱۱. في «أ، د، س، ن، طع»: «فيه».

١٢. في «أ»: - «و لا يَدخُلُ فيه».

١٣. الطرابلسيّات الأُولى، ص ١٤٢ ـ ١٤٤.

١٤. في «أ، د، ن، طع»: «لم تقع».

١٥. في «ج»: «الناقل»؛ و في «ر، ش، طج»: «الناقص»؛ و في «طع»: «الناهي».

۱٦. في «ح، ر، ش، ع، طج»: «التقصير»؛ في «ن، طع»: «المقصر».

المُخَاطِبِ لَهُم اللهِ إِفْهَامِهِم.

و إذا كُنَّا قَد استَدلَلنَا عَلَىٰ أَنَّه عَلَيهِ السَّلامُ لَم يُرِدْ بِخَبَرِ تَـبوكَ ٢ و الغَـديرِ إلَّا

المُخَاطِبُ لَهُم، أي: المتكلِّم معهم، أعني: النبي صلَّى الله عليه و آله.

 ٢. و هو نفس الخبر المعروف بحديث المنزلة الذي رواه الفريقان بالطُّرُق المتعدَّدة و الأسانيد المختلفة:

فمن طُرُق العامة: ما رواه البخاري في صحيحه في باب غزوة تبوك: «حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ، حَدَّثَنَا يَعْمَى، عَنِ شُعْبَة، عَنِ الحُكَم، عَنِ مُصْعَبِ بْنِ سَعْدٍ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَرَجَ إِلَى تَبُوكَ، وَ اسْتَخْلَفَ عَلِيّاً، فَقَالَ: أَ تُحَلَّقُنِي فِي الصَّبْيَانِ وَ النِّسَاءِ؟ قَالَ: أَلاَ تَرْضَى وَ سَلَّمَ خَرَجَ إِلَى تَبُوكَ، وَ اسْتَخْلَفَ عَلِيّا، فَقَالَ: أَ تُحَلَّقُنِي فِي الصَّبْيانِ وَ النِّسَاءِ؟ قَالَ: أَلاَ تَرْضَى أَلُ تَكُونَ مِنْ مُوسَى إِلَّا أَلَّهُ لَيْسَ نَبِيِّ بَعْدِي». صحيح البخاري، ج ٥، ص ٢٠٨٠ ت «حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ سَعْدٍ قَالَ: سَمِعْتُ إِبْرَاهِيمَ بْنَ سَعْدٍ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِعَلِيّ : أَمَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِنْ مُعِثْ إِبْرَاهِيمَ بْنَ سَعْدٍ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِعَلِيٍّ: أَمَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِنْ مَعْدٍ بْنِ سَعْدٍ بْنِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِعَلِيٍّ: أَنَا شُعْبَةُ عَنْ سَعِدِ بْنِ الْمُنْكِدِر، عَنْ سَعِيدِ بْنِ صحيحه: «حَدَّثَنَا يُوسُفُ أَبُو سَلَمَةَ الْمَاجِشُونُ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُنْكَدِر، عَنْ سَعِيدِ بْنِ صحيحه: «حَدَّثَنَا يُوسُفُ أَبُو سَلَمَةَ الْمَاجِشُونُ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُنْكِدِر، عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُنَاقِيقِ وَسَلَمَ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَلِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْمَافِعِي عِد الْعَلَى الْحَجَامِ فَى صحيحه، و أبي عبد الرحمان النَسَائي في صحيحه، و أبي عبد الرحمان النَسَائي في صحيحه، و أبي داود في سننه، و اتفق الجميع على صحته حتى صار ذلك إجماعاً منهم. وابن ماجة القزويني في سُننه، و اتفق الجميع على صحته حتى صار ذلك إجماعاً منهم. قال الحاكم النيسابوري: هذا حديث دخل في حدَ التواتر». كفاية الطالب، ج ١، ص ٤٤٧.

و من طُرُق الشيعة: ما رواه البَرقي في المحاسن، ج ١، ص ١٥٩: «... عَنِ الْحَسَنِ بْنِ فَضَّالٍ عَنْ مَعْلَبَةَ بْنِ مَيْمُونِ عَنْ أَبِي أُمِيَّةً يُوسُفَ بْنِ ثَابِتِ بْنِ أَبِي سَعِيدٍ قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عليه السلام: إِنْ تَكُونُوا وَخْدَانِيَّا يَدْعُو النَّاسَ فَلَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُ وَخُدَانِيَّا يَدْعُو النَّاسَ فَلَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُ وَخُدَانِيًّا يَدْعُو النَّاسَ فَلَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُ وَقُدْ كَانَ أَوْلُ مَنِ اسْتَجَابَ لَهُ عَلِيُ بْنُ أَبِي طَلِبِ عليه السلام وَ قَدْ قَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ صلّى الله عليه و آله: أَنْتَ مِنْي بِمَنْزِلَةٍ هَارُونَ مِنْ مُوسَىٰ إِلَّا أَنَّهُ لَا نَبِعَ بَعْدِي». و قريب منه ما ورد في كتاب الروضة من الكافى للكَليني، ج ١٥، ص ٢٦٢، ح ١٤٨٩٦.

و في معاني الأخبار للشيخ الصدوق، ص ٧٤ باب في «معنى قول النبي صلّى الله عليه و آله

النَّصُّ، و ٢ نَحنُ لَم نَحضُرْ سَمَاعَهمَا ٣، و لا رَأَينَا الإِشَاراتِ التي قَرَنَهما ٢ بِهَا ٥ مُوضِحَةً لِمُرادِه ٢، مُؤَكِّدَةً ٧ لِبَيانِه؛ فَأحرىٰ ألّا يَخفىٰ ذلِكَ عَلىٰ مَن سَمِعَه و رَآه ^.

فَأَمَّا النَّصُّ الجَلِيُّ أيضاً فَيَبعُدُ خَفَاءُ ٩ مُرادِه أيضاً فيه عَلىٰ مُستَمِعيه بُعداً زِيداً ١٠ عَلىٰ بُعدِه فيمَا تَقَدَّمَ ذِكرُه.

و لَئِن لَم يَكُنِ الأمرُ هكذا لَيَكونَنَّ التَّقصيرُ في الإِفهامِ راجِعًا عَلَى ١١ النَّبِيِّ ـ صَلَى اللهُ عَلَى ١٤ النَّبِيِّ ١٤ صَلَى اللهُ عَن ذلِك؛ لأنَّمَا ١٣ يَشتَبِهُ ١٤ مُرادُ

 <sup>⇒</sup> لعليّ عليه السلام: أنْتَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسىٰ إِلَّا أَنَّهُ لَا نَبِيَّ بَعْدِي» فراجع إن شئت.
 و للعثور على مصادر نقل الحديث راجع: إحقاق الحق و إزهاق الباطل للقاضي نور الله التُستَريّ، ج ٥، ص ١٣٢ و بعدها؛ عَبقات الأنوار للعلامة السيّد مير حامد حسين، الجزء الحادي عشر.

۱. في «ر، ش، ع، طج»: «للنص».

الواو حالية.

٣. في «ر، طج»: «لم نخص سماعها» بدلاً من «لم نَحضُر سَمَاعَهمَا».

في «ح، ش»: «قوتهما»؛ و في «د»: «قربهما»؛ و في باقي النسخ و «ر، طج، طع»: «قربهما».

٥. في «أ، د، س»: -- «بها».

٦. في «ح»: + «و».

في «ح، ر، ش، ع، م، طج»: «مولدة».

۸. في «ب، ج»: «رواه».

في «ر، طج»: «إخفاء».

 <sup>.</sup> في «ب، ج»: «زائداً»؛ و في «ر، طج»: «زيد»؛ و في «طع»: «ازيداً». و زَاد الشي ءُ يزيدُ زَيْـداً
 و زِيداً و زيادة و زياداً و مَزِيداً و مَزاداً أي ازدَاد. و الزَّيْدُ و الزِّيدُ: الزيادة. و هم زِيدٌ على مائة
 و زَيْدٌ. لسان العرب، ج ٣، ص ١٩٨ (زيد)

۱۱. في «ح،ع»: «إلى».

١٢. في «أ، س، ح، د، ن، طع»: «ع» بدلاً من «صلّى الله عليه و على آله».

۱۳. في جميع النسخ و «طج، طع»: «لأن ما».

۱٤. في «ج»:«بينه».

المُتَكَلِّم بِه فيه عَلَىٰ سَامِعِيه اشْتِبَاهاً ' يَبلُغُ ' بِهم " إلىٰ حَدٍّ يُجَوِّزُونَ مَعَه أَنَّه مَتى اعتَقَدَ مُكَلَّفُ أَنَّ القَولَ الدَّالَّ عِندَنَا عَلَى الإِمَامَةِ و اللَّحِقَ \* بِالأَدِلَّةِ التي لا يَدخُلُها احتِمَالٌ و لا مَجازٌ دَالًّ عَلَىٰ ذَلِكَ ' ، كَانَ ' عَاصِياً لِلرَّسولِ صَلّى اللَّهُ عَلَيهِ و آلِيه الحَيْمَالُ و لا مَجازٌ دَالًّ عَلَىٰ ذَلِكَ ' ، كَانَ ' عَاصِياً لِلرَّسولِ صَلّى اللَّهُ عَلَيهِ و آلِيه مَعَ تَخصيصِه بِمُشَاهَدَةِ الإِشَاراتِ ' المُؤكِّدةِ لِبَيَانِه دونَنَا ' ! . وَ ' ا مَن صِفَتُه هذه ، الى " أَنْ يَخرُجَ عَن حَدِّ المُكلِّفِينَ و تَسقُط الله عَنه المَلامَةُ في شَيءٍ مِن أُمُورِ الدِّينِ أَوْلَىٰ ، و هو ' الله في المَلامَةُ في شَيءٍ مِن أُمُورِ الدِّينِ أَوْلَىٰ ، و هو ' الله في المَلامَةُ في شَيءٍ مِن أَمُورِ الدِّينِ أَوْلَىٰ ، و هو ' الله في المَلامَةُ في شَيءٍ مِن أَمُورِ الدِّينِ الْقَومُ عِندَنَا هَكَذَا الْمَكَالُونَ وَ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاجِبٌ. و لَيسَ القَومُ عِندَنَا هَكَذَا الْمُكَالُونَ اللهُ المَلْمَةُ الْمُعَلِّيْ و الْمَالِقُومُ عَندَنَا هَكَذَا الْمُكَالِّيْ وَلَيْ الْمُؤْلِقُونُ و الْمَالَةُ في شَيءٍ مِن أَمُولِ الدِينَ الْمُؤْلِقُ الْمَالِيْ فَيْ الْمِؤْلُونَ و الْمَالِقُومُ عَندَانًا هَالْمَالُونَ الْمُعَالِيْ و الْمِلْمُ اللهُ وَلَا عَلَىٰ الْفُولُ عَنْ الْمُعْلَقُونَ و الْمِلْمُلُولُونُ الْمُؤْلِقُونُ و الْمُعْلَقُونُ و الْمَلْمُ اللهُ عَلَى الْمُعْلَىٰ الْفَوْمُ عِندُنَا هَالْمُلْمِلُونَ اللهُ عَلْمُ الْمُؤْلِقُونُ و الْمِلْمُ الْمُؤْلِقُونُ و الْمِلْمُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُونُ و الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُؤْلِقُونُ الْمُعْلَىٰ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُعْلَىٰ الْمُؤْلِقُونُ و اللّمُولِقُونُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُونُ اللّمِيْلِيْنِ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِقُ الْ

ا. فی «ج»: «استثناها»؛ و فی «ر، طج»: «اشتباه».

في «ب، ج»: «بلغ»؛ و في «ر، ش، طج»: «تبلغ»؛ و في «طع»: + «العلم».

٣. في «أ، د، س»: - «يبلغ بهم»؛ و في «ن»: «سع العلم» بدلاً من «يبلغ بهم».

٤. في «ر، ش، ع، طج»: «مع».

عطف على قوله: «القول الدال».

٦. في «أ، ب، س، ج، د، ن»: «ذاك».

٧. أي: عَلى الإمامة.

٨. أي: المكلّف.

٩. في «أ، د، س، ن»: - «صَلّى اللّهُ عَلَيهِ و آلِه».

١٠. في «ر، طج»: «الآثار»؛ و في هامش «ر»: «الإثارات».

۱۱. في «ر، طج»: «دون».

۱۲. في «ر، طج»: - «و».

۱۳. في «ح»: «إلّا».

<sup>12.</sup> هكذا في «ب، ح، م»؛ و في باقي النسخ و «طج، طع»: «يسقط».

أي: و مَن صِفَتُه هَذَهِ، أقرَبُ إلى أَنْ يَخرُجَ عَن حَدُّ المُكَلَّفينَ و تَسقُطَ عَنه المَلامَةُ في شَيءٍ
 مِن أُمُورِ الدِّين.

١٦. في «ر، طج»: «ذلك»؛ و في «ع»: «إلى ذلك». و المراد بذلك، أي: بالخروج عن حد المكلّفين و بسقوط الملامة عنه.

١٧. أي: الخروج عن حدّ المكلّفين و سقوط الملامة عنه.

١٨. أي: في مَن صِفَتُه هذهِ.

فَلا ۚ يَبقيٰ إِلَّا أَنَّهم قَد أُفهِموا ۚ و ٣ فَهِمُوا ۚ ثُمَّ عَصَوا بَعدَ البَيَانِ عِنَاداً.

و يُؤَكِّدُ ٥ هذا مَا قَد عَرفنَاه مِن فَائِدَةِ لَفظِ «النَّصِّ» في لِسَانِ العَرَبِ، و أَنَّه الإظهَارُ و الإَبَانَةُ. و لِذلِك شَواهِدُ، مِنهَا: قَولُهم: «قَد نَصَّ قَلُوصَه "»، إذَا أَبَانَهَا بِالسَّيرِ ٧ و أَبَرزَها مِن جُملةِ الإبِلِ ٩؛ و «نَصَّ فُلانٌ ٩ مَذهبَه»، إذا أَبَانَه و أَظهَرَه؛ و قَولُ امرئِ القَيْسِ ١٠:

۱. في «أ، س، ح، د»: «أفلا».

۲. في «طع»: «فهموا».

٣. في «ر، طج»: - «أَفهِموا و».

٤. في «ن»: «فُهموا»؛ و في «طع»: «أفهموا».

في «ر»: «تركه»؛ وفي «طج، طع»: «تركأ».

<sup>7.</sup> القَلُوص: الفَتِيَّة من الإبل بمنزلة الجارية الفَتاة من النساء، و قيل: هي الثَّنيَّة، و قيل: هي ابنة المخاض، و قيل: هي كل أُنثى من الإبل حين تركب و إن كانت بنت لبون أو حقة إلى أن تصير بَكْرة أو تَبْرُل. زاد التهذيب: سمّيت قَلُوصاً لطول قوائمها و لم تَجْسُم بَعْدُ، و قال العدوي: القَلُوص أَوَل ما يُرْكَب من إناث الإبل إلى أن تُثنى، فإذا أُثنت فهي ناقة، و القَعُود أوّل ما يركب من ذكور الإبل إلى أن يُثنى، فإذا أُثنى فهو جمل، و ربّما سمّوا الناقة الطويلة القوائم. لسان العوب، ج ٧، ص ٨١ (قلص).

٧. في «طع»: «بالسيرة».

هـ في «ح، ش، ع»: «الدلائل»؛ و لم يرد في «أ».

۹. في «ح، ش،ع»: + «على».

١٠. امرؤ القيس بن حُجر بن الحارث الكِندي، من بني آكل المرار (نحو ٨٠- ١٣٠ هـ/ ٤٩٠ هـ) م): أشهر شعراء العرب على الإطلاق. يماني الأصل. مولده بنجد، أو بمخلاف السكاسك باليمن. اشتهر بلقبه، واختلف المؤرّخون في اسمه، فقيل: حُندُج، و قيل: مُليكة، و قيل: عَديّ. و كان أبوه ملك أسد و غطفان. و أُمّه أُخت المهلهل الشاعر. و قد جمع بعض ما ينسب إليه من الشعر في ديوان صغير مطبوع. و كثر الاختلاف في ماكان يدين به، و لعلّ الصحيح أنّه كان على المزدكية. و يعرف امرؤ القيس بالملك الضليل (لاضطراب أمره طول حياته) وذي القُروح (لما أصابه في مرض موته). و كتب الأدب مشحونة بأخباره. راجع: الأعلام، ج ٢، ص ١١ - ١٢؛ و انظر أيضاً: الشعر و الشعراء لابن قتيبة، ج ١، ص ١٠٠.

و جِيدٍ كجِيدِ الرِّيم لَيسَ بِفَاحِشٍ إذا هـــي نَـصَّتْه و لا بِــمُعَطَّل ٢ فَتَبَتَ<sup>٣</sup> أَنَّه القَولُ المُنبِئُ عَنِ <sup>٤</sup> المَقولِ <sup>٥</sup> فيه عَلىٰ سَبيلِ الإِظهَارِ و الإِبَانَةِ.

و قَد اشتَهَرَ ٦ مِن ٧ مَذهَبِ ^ الطائِفَةِ أَنَّ رؤساءَ جَاحِدي النَّصِّ لَم يَزالُوا مُذ ٩ سَمِعُوه جَاحِدينَ لَه؛ لانطِوائِهِم في حَياةِ النَّبيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ و عَلَىٰ آلِه عَلَى النَّفَاقِ حَتَّىٰ أَحْبَرَ اللَّهُ عَزَّ و جَلَّ ١٠ عَنهم: بِأنَّهم ﴿ يَقُولُونَ بِأَفْوَاهِهِم مَا لَيسَ في قُلُوبِهِم ١١٠.

و أيُّ حَاجَةٍ بِنَا إِلَى التَّسليم لِلخَصم أنَّهم أطاعُوهُ مِن قَبلُ فيمَا ١٢ عَدَّدَه ١٣ مِن الإنفَاقِ ١٤ بِدُنيا ١٥، و عَصَوا ١٦ في النَّصِّ بِالشُّبهَةِ ٢٧؟ و هو لا يُناسِبُ ١٨ مَا قَد استَقَرَّ ١٩

كذا في جميع النسخ، و لكن في المصدر: «الرِّئم».

٢. ديوان امري القَيْسِ (طبعة محمّد أبو الفضل إبراهيم)، ص ١٦. و الجيدُ: العُنُق. و الرَّئم: الظّبي الأبيض الشديد البيّاض. و ليس بفاحش: ليس بكريه المنظر فاحش الطول. و نَصَّته: مدَّته و أبرزته؛ رَفَعَته، و منه: النصّ في السير. و المُعَطِّل: الذي لا حَليَ عليه. انظر: نـفس المـصدر؛ ديوان امرئ القيس و ملحقاته بشرح أبي سعيد السكري، ص ٢١٨ ـ ٢١٩.

في «ج، ش»: «فتثبت»؛ و في «ح»: «فيثبت».

في «أ، د، س، ق»: «على».

٥. في «ب، ج، ع»: «القول»؛ و في «أ»: «المعول».

٦. في «ر، ع، طج»: «اشتهرت».

۸. فی «ر، طج»: «مذاهب».

۱۰. في «أ، د، س، ن، طع»: - «عَزُّ و جَلُّ».

۱۲. فی «أ، د، س»: +«ما».

۱٤. في «أ، ب، س، ج، د، ق، ن، طع»: «الاتفاق».

۱۵. في «أ، د، س»: -«بدنيا»؛ و في «طع»: «تدينا».

١٦. في «أ، د، س، ن»: «غضّوا»؛ و في «طع»: «عارضوا».

١٧. في «ن، طع»: «بالنص في الشبهة» بدلاً من «في النصِّ بالشُّبهَةِ».

۱۸. في «ر، طج»: «لا يناسبها» بدلاً من «لا يناسب».

۱۹. في «ح، ر، ع، طج»: «استمرّ».

٧. في «ر،ع،ق،طج»: - «من».

۹. فی «أ، د، س، ر، ع، م، طج، طع»: «منذ».

۱۱. آل عمران (۳): ۱۶۷.

۱۳. في «ح، ق»: «عدّوه».

في مَذهَبِنَا، و مَعَ التَّمَكُّنِ مِن جَميلِ \ الأفعَالِ التي يُمَوَّهُونَ \ بِحُسنِ ظاهِرِهَا عَلىٰ مَا يُطابِقُ ذلِكَ؛ لأنَّ اللَّهَ تَعالىٰ قَد أخبَرَ أنَّه لا يُقبَلُ " إنفَاقُهُم <sup>ع</sup>؛ إذ <sup>٥</sup> كانُوا يَـفعَلُونَه كَارِهْينَ \، و أخبَرَ أنَّهُم ﴿لا يَأْتُونَ الصَّلَوٰةَ إِلَّا وَ هُم كُسَالَىٰ﴾ \.

و العُقُولُ دالَّةٌ عَلَىٰ أَنَّ اتَّبَاعَه ^ في الخُرُوجِ عَن وَطَنِه و أوطانِهم قَد يُمكِنُ أَنْ يَكُونَ لِمَعنى دُنيَويٍّ، و أَنَّهم قَد عَلِموا أو رَأُوا أَمَاراتٍ تَدُلُّ عَلىٰ ^ أَنَّه \_ صَلّى اللَّهُ عَلَيهِ و آلِه \_ سَيَظَهَرُ عَلَى العَرَبِ و تَعلو ' ` دَولَتُه عَلَى الدُّولِ، فَاتَّبَعُوه في حَالِ الضَّرَّاءِ؛ لِيَحظُوا ١ بِالتَّقَدُّمِ في الذِّكْرِ و الصِّيتِ ١ و الحَظِّ مِنه في حَالِ السَّرَّاءِ، و يَتَوَصَّلونَ بِذلِكَ إلىٰ مُرادِهم، مَع أمنِهم بِه عِندَ ظُهُورِه عَلىٰ أَنفُسِهم.

۱. في «ر، طج»: «جهل».

مَوَّهْتُ الشيءَ: طليته بفِضَّةٍ أو ذهبٍ و تحت ذلك نُحاسٌ أو حديدٌ. و منه التَمْوِيةُ و هـو التلبيسُ. الصحاح، ج ٦، ص ٢٢٥١ (موه).

٣. في «ن، طع»: «لا تقبل».

في «أ، ب، س، ج، ح، د، ش، ن»: «اتّفاقهم»؛ و في «طع»: - «إنفاقهم»»؛ و هذا أيضاً من نماذج وقوع التصحيف و الخطأ في أكثر نسخ هذه الرسالة في موضع واحد.

٥. في «ح، ق، م، طع»: «إذا».

٦. أشار به إلى قوله تعالى: ﴿وَ مَا مَنْعَهُمْ أَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفْقاتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَ بِرَسُولِهِ وَ لا يَأْتُونَ الصَّلاةَ إِلَّا وَ هُمْ كُسالى وَ لا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَ هُمْ كارهُونَ﴾. التوبة (٩): ٥٤.

٧. التوبة (٩): ٥٤.

٨. أي: اتباع النّبيّ صَلّى اللّهُ عَلَيهِ و عَلىٰ آلِه.

٩. من قوله: «أوطانِهم قَد يُمكِنُ....» إلى هنا لم ترد في «أ، د، س».

۱۰. في «ر، طج»: «تولى»؛ و في «ن، طع»: «تعلوا».

۱۱. في «أ، ب، س، ج، د، ش، ن»: «ليخطوا».

١٢. في «ر، طج»: «الصب». و الصبّ الذّ كُرُ؛ يقال: ذَهَبَ صِيتُه في الناس، أَي: ذِكْرُه. و الصّبتُ و الصّباتُ: الذّ كُرُ الحميلُ الذي يَنْتَشِرُ في الناس، دون القبيح. لسان العرب، ج ٢، ص ٥٨ (صوت).

و هذا كُلَّه مُستَمِرً \ في رؤسَاءِ جَاحِدي \ النَّصُ و السَّابِقينَ إلى السَّقيفَةِ و المُتَعَاقِدينَ " فيها و قَبلها عَلى ف إزَالَةِ الحَقِّ عَن أَهلِه و مَن سِواهم؛ فَيُمكِنُ أيضاً أَنْ يَكُونُوا جَحَدوا \ أيضاً عِنَاداً. بَل ذلكَ الواجِبُ في كُلِّ صَحَابِيٍّ سَمِعَ أو \ أيضاً أَنْ يَكُونُوا جَحَدوا كَا أَيضاً عِنَاداً. بَل ذلكَ الواجِبُ في كُلِّ صَحَابِيٍّ سَمِعَ أو \ رأى، و مَالَ بَعدَ ذلِكَ إلى الدُّنيَا و لَحِقَتْه حَمِيَّةُ الجَاهِليَّةِ الأُولَىٰ.

و الأفعَالُ التي عَددَ ٩ أَنَّهم فَعَلُوها و جَوَّزَ بِها ١٠ ما استَبعَدَه ١١ الخَصمُ ـ مِثْلُ ارتِدادِ ١٢ مَنِ ارتَدَّ عَنِ الدِّينِ، و مَنعِ الزَّكاةِ، و قَتلِ عُثمَانَ، و قِتَالِ ١٣ أُميرِالمُؤْمِنينَ عَلَيهِ السَّلامُ ١٥، و خَلع مَن قَتَلَ ١٦ الحَسَنَ عَلَيهِ عَلَيهِ السَّلامُ ١٥، و خَلع مَن قَتَلَ ١٦ الحَسَنَ عَلَيهِ

١. في «ر، طج»: «مستقر». و هذا الضبط أيضاً يمكن أن يكون صحيحاً و لكن يؤيد ما اخترناه في النصّ قولُه فيما مضى: «و قَد اشتَهَرَ مِن مَذهَبِ الطائِفَةِ أَنَّ رؤساءَ جَاحِدي النصّ لَم يَزالوا مُد سَمِعُوه جَاحِدينَ له».

۲. فی «أ، د»: «جاحد».

٣. أي: المُتَعاهدين. يقال: تَعاقَدَ القومُ، إذا تعاهدوا و تعاضدوا. جَمهرَة اللغة، ج ٢، ص ٦٦١ (عقد).

٤. كذا في «ب، م، ع، ح، ج، ر، طج»؛ و في «أ، د، س، ش، ق، ن، طع»: «مثلها».

متعلّق بقوله: «المُتَعَاقِدينَ».

<sup>7.</sup> في «ر، طج، طع»: «من».

٧. في «ر، طج»: + «النص».

۸. في «ب، ج»: «و».

۹. في «ح»: «عدّوا»؛ و في «ر، طبع»: «عدّ».

١٠. هكذا في «ر، ش، طج»؛ و في «م»: «حوزبها»؛ و في «ب، ج، طع»: «جوزتها»؛ و في «أ، ن»: «جوزتها»؛ و في «د، س»: «جورتها».

۱۱. فی «د، س، ش»: «استعبده».

۱۲. فی «ر، ش، طج»: «ارتدادهم».

۱۳. في «ح، ر، طج»: «قتل».

۱٤. في «أ، ح، د، ق، ن»: - «عليه السّلام».

۱۵. في «أ، ح، د، ق، ن، طع»: - «عليه السلام».

١٦. في «ر، طج»: - «من قتل».

السَّلامُ ١ - غَيرُ مُتَوِّجُهٍ شَيءٌ مِنها إلىٰ رؤساءِ جَاحِدي النَّصِّ؛ لِبَراءَتِهم ٢ في الظَّاهِر مِنها، و إنْ كَانَ الدليلُ عِندَنا قَائِماً عَلىٰ أنَّ القَومَ غَيرُ مُخَلَّصينَ مِن تَبِعاتِ ذلِك؛ لِكُونِهِم فَاتِحينَ لِطَريقِه، مُوضِحينَ لِسَبيلِه.

فَقَد بَانَ أَنَّ دُخُولَ الشُّبهَةِ في النَّصِّ عَلىٰ ۖ مِثْلِهِم و عَلىٰ مِثْلِ <sup>؛</sup> طَلحَةَ و الزُّبَيرِ أيضاً غَيرُ جَائِزَةٍ؛ لأنَّ طَلحَةَ و الزُّبَيرَ لَم يَكونا مِنَ النَّأيِ ° عَنِ النَّبيِّ صَلَّى اللَّهُ عَليهِ و عَلَىٰ آلِه عَلَىٰ حَدٍّ يَخفَىٰ عَلَيهِما مَعَه ۗ مُرادُه. فَالشُّبهَةُ إذاً بِمَن سِوىٰ هؤلاءِ أُولَىٰ. و أُولَى النَّاسِ بِهَا مَن لَم يَطرُقْ سَمعَه النَّصُّ، و لا سَمِعَ المُفَاوَضَةَ <sup>v</sup> فيه.

و لَم أَرَ الجَوابَ مُشتَمِلاً عَلَىٰ تَقسيم الجَاحِدينَ لِلنَّصِّ و نَفي ^ تَسليم الأفعَالِ التي ٩ مَوَّهَ ١١ الخَصمُ بِها لِحُسنِ ١١ ظاهِرِها عَن ١٢ أَنْ يَكُونَ صَدَرَتْ عَنِ الرؤَساءِ،

نَعي يَنْعَي».

۲. في «ب، ج»: «ليراهم».

في «أ، د، س، ن»: «قتل».

۱. في «ر، طج»: + «من قبله». ٣. متعلّق بقوله: «دُخولَ الشُّبهَةِ».

٥. في «أ، د، س»: «النّباي»؛ و في «م»: «الثناي»؛ و في «ج، ع»: «الشاي»؛ و في «ر، طج»: «الشأن»؛ و في «ب، ح، ش، ق، ع»: «التناي»؛ و في «ن»: «البناي» ؛ و في «طع»: «التنائي». و الظـاهر أنّ الصحيح ما أثبتناه. و النائي: البُعْد. معجم مقاييس اللغة، ج ٥، ص ٣٧٨؛ المحكم و المحيط الأعظم، ج ١٠، ص ٥٢٩(نأي). و في لسان العرب، ج ١٥، ص ٣٠٠: «النَّأْيُ: البُعدُ. نَأَى يَنْأَى: بَعُدَ، بوزن

٦. في «ن»: «من». ٧. في «ج، ح، ر، طج، طع»: «المعارضة». و المُفَاوَضَةُ أَيْضاً: المُجَارَاةُ في الأَمْرِ. يُقَالُ: فَاوَضَهُ في أمْرِه، أي جَارَاهُ. تاج العروس، ج ١٠، ص ١٢٨ (فـوض). المـفاوضة: تـبادل الرأي مـن ذوي الشأن فيه بغيةَ الوصول إلى تسوية و اتَّفاق. المعجم الوسيط، ص ٧٠٦. و في لسان العرب، ج٧، ص ٢١٠: «تَفاوَضوا الحديث: أَخذوا فيه».

في «ب، ج»: «بقي»؛ و في «ر، طج»: «سعى».

٩. في «أ، د، س»: – «التي».

۱۰. في «أ»: «مرّه»؛ و في «ر، طج»: «نزه».

۱۱. في «د»: «الحسن»؛ و في «ر، طج»: «بحسن».

۱۲. في «طع»: «من».

و هُم مُتَدَيِّنُونَ بِهَا، مُتَحَقِّقُونَ فيها الإِخلاصَ \للهِ سُبحَانَه \، بَل عَلَىٰ تَسليم طاعَتِهم فيها، لارتِفَاعِ الشُّبهَةِ عَنهم في طَاعَةِ الرَّسُولِ عَلَيهِ السَّلامُ ، -؛ و عِصيانِهم في النَّصِّ، لِدُخُولِ الشُّبهَةِ عَلَيهِم فيه.

و آثَرتُ ° استِزَادَةَ البَيانِ مِنه، و مَعرِفَةَ رأيِه فيمَا اعتَمَدتُ ٦ عَـلَيه، و مَـا أَولاه ٧ بذلِك؛ مُثَاباً إنْ شَاءَ اللّٰهُ تَعالىٰ ^.

## الجَوابُ \_ وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ ٩ \_:

إعلَمْ أَنَّ جَحدَ ' النَّصِّ عَلَىٰ أميرِ المُومِنينَ صَلَواتُ اللَّهِ عَلَيه عِندَنَا كُفرُ. و الصَّحيحُ ـ و هو مَذهبُ أصحَابِ المُوافَاةِ مِنَّا ' \_ أَنَّ مَن عَلِمنَا مَوتَه عَلَىٰ كُفرِه ' '، قَطَعنَا " عَلَىٰ أَنَّه لَم يُؤمِنْ بِاللَّهِ طَرفَةَ عَينٍ، و لا أطاعَه في شَيءٍ مِنَ الأفعَالِ، و لَم قَطَعنَا " عَلَىٰ أَنَّه لَم يُؤمِنْ بِاللَّهِ طَرفَةَ عَينٍ، و لا أطاعَه في شَيءٍ مِنَ الأفعَالِ، و لَم

۱. في «ب، ج»: «للإخلاص».

۲. في «أ، د، س، ن»: - «سبحانه».

٣. أي: بل مشتملاً على تسليم ....

٤. في «أ، د، س، ر، ن، طح، طع»: - «عليه السلام».

٥. في «ر، طج»: «يرث»؛ و في باقي النسخ: «اثرت». و آثره إيثاراً: فضّله و أكرمه و اختاره.
 الإفصاح، ج ١، ص ٣١٩.

<sup>7.</sup> في «ح»: «اعتمدته»؛ و الصحيح ظاهراً «اعتمد».

٧. أي: أعطاه، كما في النهاية في غريب الحديث و الأثر، ج ٢، ص ٣٥٦: أَسْدَى و أولى و أعطى بمعنى.

٨. في «أ، د، س، ن، طع»: + «وحده».

في «ر، طج»: - «وَ بِاللّٰهِ التَّوفيقُ».

۱۰. في «ن»: «جحده».

۱۱. في «أ، د، س»: -«منا».

۱۲. في «طع»: + «و».

۱۳. فی «أ، د، س، ن»: «وطعنًا»؛ و فی «ب، ج»: «وطعنا».

يَعرِفْه الله تَعالَىٰ و لا عَرَفَ رَسولَه عَلَيهِ السَّلامُ الله و أَنَّ الذي يُظهِرُه آمِنَ المَعَارِفِ أَو أَنَّ الذي يُظهِرُه آمِنَ المَعَارِفِ أَو أَلْ الطاعَاتِ مَن عَلِمنَا مَوتَه عَلَى الكُفرِ إِنَّمَا هو نِفَاقٌ و إظهارٌ لِمَا البَاطِنُ بِخِلافِه. و في أصحَابِنَا مَن لا يَذَهَبُ إلَى المُوافَاةِ أَ، و يُحَوِّزُ في المُؤمِنِ أَنْ يَكَفُرَ و يَموتَ عَلَىٰ إِيمَانِه. و يَموتَ عَلَىٰ إِيمانِه.

و المَذَهَبُ الصَّحيحُ هو الأوَّلُ. و قَد دَلَّلنَا عَلىٰ صِحَّتِه في كَلامِنَا المُفرَدِ في ٧ الوَعيدِ^ و في كِتَابِ «الذَّخيرَةِ» ٩.

و ' عَلَىٰ هذِه الجُملَةِ، مَا أَطاعَ عَلَى الحَقيقَةِ مَن جَحَدَ النَّصَّ و مَاتَ عَلَىٰ جُحُودِه النَّبَيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ و عَلَىٰ آلِه ' في شَيءٍ مِنَ الأشيَاءِ، و إنَّمَا كَانَ إِظهَارُ الطَّاعَةِ نِفَاقاً.
الطَّاعَةِ نِفَاقاً.

و لَيسَ يُمكِنُ أَنْ نَقولَ ١٢: «إِنَّ كُلُّ مَن عَمِلَ بِخِلافِ النَّصِّ بَعدَ النَّبيِّ عَلَيهِ السَّلامُ ١٣

۲. في «أ، د، س، ر، طج»: - «عليه السلام».

۳. في «ب، ج، ح»: «يظهر».

٤. في «طع»: «و».

٥. في «ر، طج»: + «في».

٦. وهم بنو نوبخت. راجع: أوائل المقالات، ص ٨٣.

٧. في «ر، ع، طج»: «على».

٨. الظاهر أنّه هو نفس الكتاب الذي ذكره النجاشي في رجاله، ص ٢٧١ بعنوان «كتاب الوعيد».
 و الكتاب يبدو أنّه مفقودٌ.

٩. راجع: الذَّخيرة، ص ٥٢١ ـ ٥٢٤.

۱۰. في «ن، طع»: - «و».

۱۱. في «أ، د، س، ن»: - «صلّى الله عليه و على آله».

۱۲. في «ب، ج، ش، م»: «يقول».

۱۳. في «أ، د، س، ر، ن، طج، طع»: - «عليه السلام».

كَانَ في أَيَّامِهِ صَلِّى اللَّهُ عَلَيهِ و آلِه مُنَافِقاً غَيرَ عَارِفٍ بِه»؛ لأنَّ في مَن عَمِلَ بِخِلافِ النَّصِّ ، و فيهِم مَن مَاتَ عَلىٰ النَّصِّ ، و فيهِم مَن مَاتَ عَلىٰ النَّصِّ ، و فيهِم مَن مَاتَ عَلىٰ جَحدِه \. فَمَن مَاتَ عَلَى الجُحُودِ } هو الذي نَقطَعُ عَلَىٰ أَنَّه لَم يَكُنْ لَه قَطُّ عَلَىٰ أَنَّه لَم يَكُنْ لَه قَطُّ عَلَىٰ وَلا إِيمَانً ، و مَن لَم يَمُنْ عَلىٰ ذلِكَ لا يُمكِنُ أَنْ نَقولَ \* بِذلِكَ أَ فيه.

و قولُنَا الذي حُكي عَنَا ٧ - المُتَضَمَّنُ أَنَّ جَاحِدي النَّصِّ إِنَّمَا أَطَاعُوا النَّبِيَّ عَلَيهِ السَّلامُ في قَتلِ النُّفُوسِ لَمَّا عَلِموا أَنَّ ذلِكَ واجِبٌ، و لَمَّا اشتَبَه عَلَيهِم مُرادُه بِالنَّصِّ السَّلامُ في قَتلِ النُّفُوسِ لَيقاءٌ ثُمَّ اعتَقَدَه لَم يُطيعُوه ٨ فيه - يَجِبُ أَنْ يَكُونَ مَحمُولاً عَلىٰ أَنَّ مَن جَحَدَ النَّصَّ ابتِداءً ثُمَّ اعتَقَدَه انتِهَاءٌ و قُبِضَ عَلَى اعتِقَادِه، هو الذي أطاعَ في قَتلِ النُّفُوسِ لِلعِلمِ بِأَنَّه طَاعَةٌ، و لَم يُطعُ ٩ في النَّصِّ، لِلجَهلِ بِحَالِه و دُحُولِ الشَّبهَةِ عَلَيه. و مَن جَحَدَ النَّصَّ و استَمَرً عَلىٰ جُحُودِه إلىٰ أَنْ مَاتَ، كَانَ مَعنیٰ قَولِنَا: «إِنَّه أَطاعَ في قَتلِ النَّفسِ و تَحَمُّلِ المَشَاقِ»، أَنَّه أَظهَرَ الطَّاعَةَ كَمَا أَظهَرَ التَّصديقَ بِالنَّبُوَّةِ و العِلمَ بِصِحَّتِهَا، و إِنْ لَم يَكُنْ لِذلِكَ ١٠ مُعتَقِداً؛ و لَم يُظهِرِ الطَّاعَةَ في النَّصِّ - كَمَا أَظهَرَهَا في غَيرِه - لِجَهلِه ١١ لِذلِكَ ١٠ مُعتَقِداً؛ و لَم يُظهِرِ الطَّاعَةَ في النَّصِّ - كَمَا أَظهَرَهَا في غَيرِه - لِجَهلِه ١١ لِذلِكَ ١٠ مُعتَقِداً؛ و لَم يُظهِرِ الطَّاعَة في النَّصِّ - كَمَا أَظهَرَهَا في غَيرِه - لِجَهلِه ١١

۱. في «أ، د، س»: «الجحود».

نی «ر، طج»: «جحوده»؛ و فی «أ، د، س»: - «فَمَن مَاتَ عَلَى الجُحُودِ».

٣. في «طع»: «يقطع».

٤. في «ر، طج»: «قَطُّ لَه».

هي «ب، ج، ش»: «أن يقول».

٦. في «أ، د، س»: «بذاكَ».

في «ر، طج»: «عنها».

هي «ب، ج»: «يطعنوه» بدلاً من «يطيعوه».

٩. في «ر، طج»: «لم يطلع».

۱۰. في «ح،ع، ر، ش، طج»: «كذلك».

۱۱. في «ح، ر، ش، طج، طع»: «بجهله».

بِه و دُخُولِ الشُّبهَةِ عَلَيه. و هذا هو التَّحقيقُ لِهذهِ النُّكتَةِ. ١

### [في أنَّ دُخولَ الشُّبهَةِ معَ قيامِ الأدلَّةِ غَيرُ مُعَذِّرٍ]

والذي جَرىٰ في أثنَاءِ المَسألَةِ مِن أنَّهم لَو كَانُوا لَم يَعرِفوا النَّصَّ لِشُبهةٍ دَخَلَتْ عَلَيهِم لَكانُوا مَعذُورِينَ غَيرَ مَلُومِينَ، و" لَكَانَ التَّقصيرُ عَائِداً عَلَى النَّبيُ عَلَيهِ السَّلامُ مِن حَيثُ لَم يُفهِمْهم مُرادَه، و تَأْكيدِ ذلِكَ بِمَا أُكَّدَ بِه، بُعدٌ شديدٌ عَن السَّلامُ مِن حَيثُ لَم يُفهِمْهم مُرادَه، و تَأْكيدِ ذلِكَ بِمَا أُكَّدَ بِه، بُعدٌ شديدٌ عَن اسَنَنِ الصَّناعَة؛ لأنَّ مَن سَنَنِ الصَّناعَة؛ لأنَّ مَن تَوسَّطَ هذهِ الصَّناعَة؛ لأنَّ مَن قَصَّرَ فيمَا اللهُ تَعالىٰ ١١ عَليهِ ١٢ الأُدلَّة التي ١٣ إذا نَظَرَ فيهَا ١٤ أفضَىٰ بهِ نَظَرُه قَصَّرَ فيمَا اللهُ تَعالىٰ ١١ عَليهِ الشُّبُهَاتُ حَتَّى اعتَقَدَ البَاطِلَ و عَدَلَ عَن الحَقِّ، يَكُونُ مَلُوماً غَيرَ مَعذُودٍ. و كَيفَ لا يَكونُ كَذلِكَ و ١٦ لَه طَريقٌ إلَى العِلم، عَدَلَ بِتَقصيرِه مَلُوماً غَيرَ مَعذُودٍ. و كَيفَ لا يَكونُ كَذلِكَ و ١٦ لَه طَريقٌ إلَى العِلم، عَدَلَ بِتَقصيرِه

ا. في «ح، ر،ع، طج»: «الثلاثة».

ني «أ، د، س»: «يعرف» بدلاً من «يعرفوا».

۳. في «ر، طج»: - «و».

٤. في «ح»: «إلى».

<sup>0.</sup> في «ر، طج»: - «من حيث».

خبر لقوله: «و الذي».

٧. في «ر، طج»: «من».

٨. السَّنَنُ: المَذْهَبُ و الطَّرِيْقُ. المحيط في اللغة، ج ٨، ص ٢٤٨ (سن).

٩. في «طع»: «الان».

۱۰. في «ن، طع»: «فما».

۱۱. في «أ، د، س، ن، طع»: - «تعالى».

۱۲. في «ر، طج»: + «من».

۱۳. في «ر، طج»: - «التي».

۱٤. في «ر، ق، طج»: «فيما».

١٥. في «ر، طج»: - «و». و العطف على «مَن قَصَّرَ» لا على «أفضَىٰ بهِ».

١٦. الواو حالية.

عَنه؟ فَاللَّومُ عَلَيهِ لا عَلَىٰ نَاصِبِ الدَّليلِ.

و هذا القَولُ الفَاسِدُ يَقتَضَى أَنَّ كُلَّ كَافِرٍ بِاللَّهِ تَعالَىٰ و جَاهِلٍ بِصِفاتِه و عَدلِه و حِكمَتِه و شَاكً في نُبُوَّةِ أنبيائِه عَلَيهِم السَّلامُ (و كُتُبِه، مَعذُورٌ غَيرُ مَلُومٍ، و يَكونُ اللَّومُ عَائِداً عَلَىٰ مَن نَصَبَ هذهِ الأُدِلَّةَ المُشتَبِهة التي يَجُوزُ أَنْ تَقَعَ الشَّبِهة في مَدلولِها.

و هذه الطَّريقَةُ الفَاسِدَةُ تَـقتَضي ُ أَنْ تَكـونَ المَـعارِفُ كُـلُّهَا ضَـروريَّةً، و إلّا فَالشُّبهَةُ مُتَطَرِّقَةً ٥، و اللَّومُ عَمَّن ذَهَبَ عَن الحَقِّ جَانِباً ٦ مَوضُوعاً.

و إذا نَصَبَ اللهُ تَعالىٰ عَلىٰ إِمَامَةِ أميرِالمؤمِنينَ صَلَواتُ اللهِ عَلَيهِ مِنَ الأدِلَّةِ مَا يَجري مَجرىٰ مَا نَصَبَه ^ عَلىٰ مَعرِفَتِه و مَعرِفَةٍ صِدقِ رُسُلِه عَلَيهِم السَّلامُ ٩ و صِحَّةِ كُتُبه، فَقَد أَنصَفَ و أحسَنَ.

و إذا كُنّا لا نَنسُبُ ` المُخَالِفينَ في المَعَارِفِ كُلِّها إِلَى العِنَادِ و دَفع ' ` مَا عَلِمُوه

۱. في «ن، ر، طج، طع»: - «عليه السلام».

٢. في «ر، ش، ع، طج»: «المشبهة».

۳. في «أ، د، س، ق، ن، طع»: «تجوز».

٤. في «أ، س، ج، د، ش، ن»: «يقتضي».

هی «ن»: «متطرفة».

٦. هكذا في «ح، ر، ق، طج»؛ و في باقي النسخ: «خائباً». و «جانباً» أي: بعيداً. جاء في الطراز الأول، ج ١، ص ٣٦٤: «جانبة أيضاً: اعتزلَه، و بَعُدَ عنه، ضدًّ. و جَنبَتُهُ -كَفَتَلْتُهُ -جَنباً، و جُنوباً: أبعدتُهُ و نحته».

٧. في «أ، د، س، ش، ق، ر، ن، طج، طع»: «عليه السلام».

۸. فی «أ، د، س، ق، ن»: «نصّه».

٩. في «ح، ر، ق، طج»: \_ «عليهم السلام».

۱۰. فی «ن»: «تنسب».

۱۱. في «أ»: «رفع».

ضَرورَةً و نَقولُ: «إِنَّ الشَّبهَةَ آفَهُم في جَهلِهم بِالحَقِّ، و تَنُلُومُهم غَايَةَ اللَّومِ و لا نَعذِرُهم أَ»، فَغَيرُ مُنكَرِ أَن يَكُونَ دافِعوا أَلنَّصَّ بِهذِه المَثَابَةِ؛ أُو آيُريدُ فمِن تَأكيدِ اللَّهِ تَعالىٰ أَلِلنَّصَّ و الطَّريقِ إلىٰ مَعرِفَتِه أَكثَرَ مِمَّا فَعَلَه اللَّهُ تَعالىٰ فَ في طَريقِ مَعرِفَتِه و عَدلِه و حِكمَتِه و صِدقِ رُسُلِه و سَائِرِ المَعَارِفِ.

#### [أقسامُ النَّصِّ وأقسامُ السامِعينَ لَه]

و قَد كُنَّا بَيَّنَّا ١٠ في كِتَابِنَا «الشَّافي» ١١ و غَيرِه مَا يَجِبُ اعتِمَادُه في قِسمَةِ أحوالِ النَّصِّ و أحوالِ النَّصِّ عَلَىٰ ضَربَينِ: النَّصِّ عَلَىٰ ضَربَينِ: مَوسُومِ بِالجَلِيِّ، و مَوصُوفٍ ١٢ بِالخَفيِّ.

فَأُمَّا ١ الجَلُّع: فَهُو الذي يُستَفادُ مِن ظَاهِر لَفظِه ١٤ النَّصُّ بِالإِمَامَةِ، كَقُولِه عَلَيهِ

١. في «ح»: «أَتَتَهُم» وله وجه؛ وفي «ش»: «افهتم»؛ وفي «س»: «انهم»؛ وفي «ر،ع، طج»: «اَمنهم»؛ و في باقي النسخ: «افهم». و اَف القومُ و أُوفوا و إِيفُوا: دخلت عليهم اَفة. لسان العرب، ج ٩، ص ١٦ (أوف). شيء مَؤُوف: أصابته اَفة. شمس العلوم، ج ١، ص ٣٥٨.

۲. في «ح»: «من». ۳. في «ق»: +«لّا».

٤. في «أ، ب، د، س، ش»: «لا تعذرهم»؛ و في «ر، طج»: «لا نعدهم».

٥. في «ح»: «دفع»؛ و في «ع»: «دافع». ٦. في «ر، طج، طع»: «و».

٧. في «أ، د، س، ن، طع»: «يزيد»؛ و في «ح»: «تريد». و المعنى: «أو يريد دافعوا النص من تأكيد الله ...».

هی «أ، د، س، ن، طع»: - «تعالیٰ».

۹. فی «أ، س، ح، د، ن»: – «تعالیٰ».

١٠. في «ر، طج»: «رتبنا»؛ و في «طع»: + «رتبنا».

١١. راجع: الشافي في الإمامة، ج ٢، ص ٦٧ و ما بعدها.

۱۲. في «ب، ج»: «موسوم».

۱۳. في «ش، ر، ع، طج»: «و أمّا».

١٤. في «أ، د، س»: «لفظة»؛ و في «طع»: «لفظ».

السَّلامُ: «هذا خَليفَتي مِن بَعدي» \ و «سَلِّموا عَلَىٰ ٢ عَليَّ " بِإِمْرَةِ الْمُؤْمِنِينَ» ٤.

و لَيسَ مَعنَى الجَلَيِّ أَنَّ المُرادَ مِنه مَعلُومٌ ضَرورَةً، بَلَ مَا فَسَّرنَاه. ٥ و هذا الذي سَمَّينَاه «الجَليَّ» يُمكِنُ دُخُولُ الشُّبهَةِ في المُرادِ مِنه و إنْ بَعُدَتْ، فَيَعتَقِدُ مُعتَقِدً أَنَّه أَرادَ بِه خَليفَتي مِن بَعدي»: «بَعدَ ٧ عُثمَانَ»، و لَم يُرِدْ بَعدَ الوَفَاةِ بِلا فَصلِ.

ا. ورد في معاني الاخبار للشيخ الصدوق، ص ٢٠١: «حَدَّثنا مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ بْنِ أَحْمَدَ بْنِ الْوَلِيدِ، قَالَ: حَدَّثنا مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ الصَّقَارُ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَلْدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ خَلَفٍ بْنِ حَمَّادٍ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْعَبْدِيِّ، عَنِ الْغَمْشِ، عَنْ عَبَايَةَ الْأَسَدِيِّ، عَنِ الْبِي عَبَاسٍ أَنَّهُ قَالَ: سَتَكُونُ فِتْنَةً فَإِنْ أَدِي كَا إِنْ عَبَاسٍ أَنَّهُ قَالَيهِ بِخَصْلَتَيْنِ: كِتَابِ اللهِ، وَ عَلِي بْنِ أَبِي طَالِبٍ عليه السلام؛ فَإِنِّي سَمِعْتُ نَبِيً اللهِ صلى الله عليه و آله يَقُولُ و هُو آخِذَ بِينِ عَلِي عليه السلام: هذا أَوَّلُ مَنْ آمَنَ بِي، وَ أَوَّلُ مَنْ يَصَافِحُنِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَ هُو قَارُوقُ هَذِهِ الْأَمَّةِ يُقُرِقُ بَيْنَ الْحَقِّ وَ الْبَاطِلِ، وَ هُو يَعْسُوبُ الظَّلَمَةِ، وَ إِنَّهُ لَهُوَ الصَّدِّيقُ الأَكْبُرُ، وَ هُو بَابِيَ اللّٰذِي أُوتَى مِنْهُ، وَ هُو يَعْسُوبُ الظَّلَمَةِ، وَ إِنَّهُ لَهُوَ الصَّدِّيقُ الْأَكْبُرُ، وَ هُو بَابِيَ اللّٰذِي أُوتَى مِنْهُ، وَ هُو يَعْسُوبُ الظَّلَمَةِ، وَ إِنَّهُ لَهُوَ الصَّدِّيقُ الأَكْبُرُ، وَ هُو بَابِيَ اللّٰذِي أُوتَى مِنْهُ، وَ هُو يَعْسُوبُ الظَّلَمَةِ، وَ إِنَّهُ لَهُوَ الصَّدِيقُ الْأَكْبُرُ، وَ هُو بَابِيَ اللّٰذِي أُوتَى مِنْهُ، وَ هُو خَلِيقِي مِنْ بَعْدِي». و مثله ورد في شرح الأخبار للقاضي النعمان، ج ٢، ص ٢٦٦؟ عبقات خليفة المنوشتري، ج ١٥، ص ١٩٥، و ما بعده. راجع: إحقاق الحق و إذهاق البطل، للقاضي نور الله الشوشتري، ج ٥، ما ٥٠ ص ١٩٥ و ما بعده.
٢. في «طع»: - «عليه السلام».

<sup>2.</sup> رواه ابن عُقدة الكوفي في فضائل أمير المؤمنين عليه السلام، ص ١٣: «قال: حدّثنا عبد الله بن أحمد بن المستورد، قال: حدّثنا يوسف بن كليب، قال: حدّثني يحيى بن سالم، قال: حدّثنا وسف بن كليب، قال: حدّثني يحيى بن سالم، قال: حدّثنا صباح المزني، عن العلاء بن المسيّب، عن أبي داود عن بريدة، قال: أمرنا النبيّ صلّى الله عليه و آله أن نسلّم على عليّ عليه السلام بإمرة المؤمنين». انظر أيضاً: إحقاق الحقّ و إزهاق الباطل، للقاضى نور الله الشوشتري، ج ١٥، ص ٢٢٢ و ما بعده.

٥. قال المصنّف في الشافي في الإمامة، ج ٢، ص ١٧: «فأمّا النصّ بالقول دون الفعل ينقسم إلى قسمين: أحدهما: ما علم سامعوه من الرسول صلّى الله عليه و آله مراده منه باضطرار، و إن كنّا الآن نعلم ثبوته و المراد منه استدلالاً، و هو النصّ الذي في ظاهره و لفظه الصريح بالإمامة و الخلافة، و يسمّيه أصحابنا النصّ الجليّ، كقوله عليه السلام: «سلّموا على عليّ بإمرة المؤمنين، و هذا خليفتى فيكم من بعدي فاسمعوا له و اطيعوا».

٦. في «أ، د، س»: -«معتقد».

۷. فی «ن»: – «بعد».

و هذا التَّأُويلُ هو الذي طَعَنَ بِه أبوعَليُّ الجُبَّائيُّ عَلَينَا ' مَعَ تَسليمِ الخَبَرِ. و قَالَ قَومٌ: إنَّه أرادَ: «خَليفَتي في أهلي لا في جَميع أُمَّتي».

و يُمكِنُ أَنْ يُقَالَ في خَبَرِ "التَّسليم بِإِمَارَةِ المُؤْمِنِينَ": أَنَّه أَرَادَ حُصُولَ هذهِ المُنزِلَةِ لَه 'بَعدَ عُثمَانَ، كَمَا يُهَنَّأُ "الوَصيُّ عَني حَالِ الوَصيَّةِ بِهذِه الرُّتِبَةِ ° و إِنْ كَانَتْ تَقتَضي التَّصَرُّفَ في أحوَالٍ مُستَقبَلَةٍ و يُسَمّىٰ في الحَالِ «وَصِيّاً» و إِنْ لَم يَكُنْ لَه التَّصَرُّفُ في هذهِ الحَالِ. "

و أمَّا النَّصُّ الخَفيُّ: فهُو الذي لَيسَ في صَريحِ \ لَفظِه^ النَّصُّ بالإمَامَةِ، و إنَّـمَا ذلِك في ٩ فَحواه و مَعناه، كَخَبَرِ الغَديرِ، و خَبَرِ تَبوكَ . ١٠ و الذينَ سَمِعوا هذَينِ النَّصَّينِ

ا. في «ر، ش، ع، طج»: «عليه»؛ و لم ترد في «ح».

۲. في «ش،ع،ق»: - «له».

٣. هكذا في «أ، ب، ج، د،ع»؛ و في «ن، طع»: «تهيئاً»؛ و في «م»: «يُهَبنا»؛ و في «ح»: «اراد»؛ و في «ر، هكذا في «ر، طج»: «يهينا». و التَّهْنِئَةُ: خِلافُ التَّعْزِيَة، تقول: هنَّأَه بالأُمْرِ و الولايَةِ تَهْنِئَةً و تَهْنِيئاً و هَنَأَهُ. تاج العروس، ج ١، ص ١٨٥: «و التَّهْنِئةُ: خلاف التَّعْزِية. يقال: هنَأَمْ بالأَمْر و الولاية هَنْأ و هَنَأَه تَهْنِئةً و تَهْنِيئاً إذا قلت له: ليَهْنِئكُ».

٤. في «أ، د، س»: + «في حال الوصى».

٥. في «ج، ر، طج»: «المرتبة».

أي «طع»: + «وصياً».

٧. في «ح»: «صريحه»؛ و في «ر، ش، طج»: «صريحة».

۸. في «ب، ج، ح»: «لفظ».

٩. في «طع»: «من».

<sup>•</sup> ١. قال المصنف في الشافي في الإمامة، ج ٢، ص ١٧: «و القسم الآخر لا نقطع على أن سامعيه من الرسول صلّى الله عليه و آله علموا النصّ بالإمامة منه اضطراراً، و لا يمتنع عندنا أن يكونوا علموه استدلالاً من حيث اعتبار دلالة اللفظ، و ما يحسن أن يكون المراد أو لا يحسن. فأمّا نحن فلا نعلم ثبوته و المراد به إلا استدلالاً، كقوله صلّى الله عليه و آله: أنت منّي بمنزلة هارون من

مِنَ الرَّسُولِ عَلَيهِ السَّلامُ عَلَىٰ ضَربَينِ: عَالِم بِمُرادِه عَلَيهِ السَّلامُ، و جَاهِلِ بِه.

فَالعَالِمونَ بِمُرادِه عَلَيهِ السَّلامُ يُمكِنُ أَنْ يَكُونُوا كُلُّهُم عَالِمينَ بِذَلِكَ استِدلالاً و بِالتَّامُّلِ؛ و يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ بَعضُهم عَلِمَ مِن شَاهِدِ الحَالِ و قَصدِ الرَّسُولِ عَلَيهِ السَّلامُ إلىٰ خِطابه، بَيانَه و مُرادَه ضَرورَةً.

ثُمَّ إِنَّ هؤلاءِ العَالِمينَ عَلَىٰ ضَربَينِ: فَمِنهم مَن عَمِلَ بِمَا عَلِمَ و اتَّبَعَ مَا فَهِمَ، و هُم المُؤمِنونَ المُتَحَقِّقونَ؛ و مِنهم مَن أظهَرَ أنَّه غَيرُ عَالِمٍ و لَم يَعمَلْ بِمَا عَلِمَ، و هم الضَّالُونَ \ المُبطِلونَ.

و لَيسَ مَعنىٰ قَولِنَا: «عَلِمَ» أَنَّه عَلَيهِ السَّلامُ واجِبُ الطَّاعَةِ مُستَحِقٌ لِلإِمَامَةِ؛ لأنَّ ذلك لا يَجُوزُ أَنْ يَعلَمَ قَطُّ مَن هو جَاهِلٌ بِاللهِ تَعالىٰ و بِالنُّبُوَّةِ، عَلَىٰ مَا تَقَدَّمَ ذِكرُه ؟؛ و إِنَّمَا ٤ مَعنىٰ ٥ قَولِنَا: «عَلِمَ» أَنَّه استَدَلَّ أو اضطرَّ إلىٰ أَنَّ النَّبيَّ صَلَى اللهُ عَلَيهِ و آلِه قَصَدَ بِذلِكَ القَولِ إلىٰ إيجَابِ إِمَامَتِه و النَّصَّ عَلَيه؛ و لَيسَ العِلمُ بِذلكَ عِلماً بِأَنَّه

 <sup>→</sup> موسى إلا أنه لا نبئ بعدي، و من كنت مولاه فعليّ مولاه. و هذا الضرب من النصّ هو الذي يسمّيه أصحابنا النصّ الخفق».

۱. في «ج»: «الظالمون».

٢. فاعل «عَلِم» راجع إلى القسم الأخير المذكور في العبارة السابقة، و هو مَن أظهر أنّه غير عالم و لم يعمل بما عَلِم.

٣. تقدّم في بداية جواب المصنّف رحمه الله حيث جاء هناك أنّ من مات على كفره ـ بسبب
 جحد النصّ ـ قطعنا على أنّه لم يؤمن بالله تعالى طرفة عين، و لم يعرفه تعالى و لا عَرفَ
 رسولَه صلّى الله عليه و آله.

٤. في «طع»: «ان».

هي «ح، ر، ش، طج»: -«معنى».

<sup>7.</sup> في «طع»: «عالم».

٧. في «ن، طع»: «و».

إِمَامٌ. أَلَا تَرَىٰ أَنَّ كُلَّ مُخَالِفٍ لَنَا في المِلَّةِ \ يَعلَمُ ضَرورَةً أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ و آلِه قَصَدَ إلىٰ إيجَابِ صَلَواتٍ و عِباداتٍ؛ و لَيسَ ذلِكَ عِلماً مِنه بِوجُوبِ هذهِ العِبَاداتِ، بَل بِأَنَّ مُدَّعياً ادَّعیٰ إيجَابَها؟

فَأَمَّا الجَاهِلُونَ، فَعَلَىٰ قِسمٍ واحِدٍ، و هُم الذينَ انـقَادُوا ۚ بِـزِمَامِ الشُّـبهَةِ ۗ إلَى البَاطِلِ، و عَدَلُوا عَنِ الحَقِّ ضَلَالاً عَن طَريقِه، و هُم بِذَلْكَ مُستَحِقُونَ لِغَايَةِ الوِزرِ عُ و اللَّوم. ٥

و لَسنَا نَدري مَا الذي حَمَلَ مَن لَجَّ مِن بَعضِ أصحَابِنَا في القَطعِ عَلىٰ أَنَّ جَاحِدي النَّصِّ كُلَّهم كَانوا مُعَانِدينَ لَم يَعدِلُوا عَنِ الحَقِّ بِشُبهَةٍ ٧، مِن غَيرِ فِكرٍ مِن ^ هذا القَاطِع فيمَا يُثمِرُه هذا القَولُ مِنَ الفَسَادِ؟٩

و يُظَنُّ ١٠ أنَّ الذي حَمَلَ عَلَىٰ ذلِكَ أَحَدُ ١١ أَمرَينِ:

١. المِلّة: الدّين، كملّةِ الإسلام و النّصرانيّة و اليهوديّة، و قيل: هي مُعظم الدين، و جملة ما يجيء به الرسل. لسان العرب، ج ١١، ص ٦٣١ (ملل).

٢. الانْقِيادُ: الخضوعُ. الصحاح، ج ٢، ص ٥٢٨ (قود). و انقاد له: أي أطاع. شمس العلوم، ج ٨،
 ص ٥٦٨٣. انْقَادَ لَهُ: فرو تنى كرد وى را، فرمان بُردار شد او را. مقدّمة الأدب، ص ٢٤٨.

٣. في «ر، طج»: «انفاذوا أين ما لم يكن لشبهة» بدلاً من «انقَادُوا بِزِمَام الشُّبهَةِ».

في «ب، ج»: «الورد».

٥. سوف يأتي بعد قليل أنَّ الجهل يستلزم العقاب و اللوم؛ فلا تعجّب من كلام المصنّف هنا.

٦. في «ق، م، ن، طع»: «لح». و لَجَ في الأمر: تمادئ عليه و أَبَى أَن يَنْصَرِفَ عنه. لسان العرب،
 ج ٢، ص ٣٥٣ (لجج).

٧. في «طع»: «لشبهة».

هی «ر، طج»: + «غیر».

٩. من قوله: «فِكرِ مِن....» إلى هنا لم ترد في «أ، د، س».

۱۰. في «ر، م، طج»: «نظن».

١١. من قوله: «و يُظَنُّ ...» إلى هنا لم ترد في «أ، د، س».

[1.] إمَّا أَنْ يَكُونُوا اعتَقَدُوا أَنَّ مَن ضَلَّ عَن الحَقِّ \ بِشُبهَةٍ \ ذَخَلَتْ عَلَيه، مَعذُورٌ غَيرُ مَلُومٍ و لا مُستَحِقًّ لِلغَّابِ، و أَنَّ المُستَحِقَّ لِلذَّمِّ و العِقَابِ هو الذي عَدَلَ عَنهُ مَلُومٍ و لا مُستَحِقًّ لِلغَمْ و العِقَابِ هو الذي عَدَلَ عَنهُ مَعَ العِلم بِهِ ".

و هذه عَفلَةٌ شَديدَةٌ مِمَّن ظَنَّ ذلِك عَ، يُوجِبُ ۚ أَنْ يَكُونَ مَن ۚ ذَهَبَ عَنِ الحَقِّ بِالشُّبهَةِ في التَّوحيدِ و العَدلِ و النُّبُوَّاتِ ۗ مَعذُوراً؛ لأنَّه ^ مَا عَلِمَ مَا انصَرَفَ \* عَنه ١٠ بالشُّبهَةِ الداخِلَةِ عَلَيه.

[٢] و الأمرُ الآخَرُ أَنْ يَكُونُوا اعتَقَدُوا أَنَّ جَحدَ النَّصِّ و العَمَلَ بِخِلافِه مَعَ العِلمِ بِهِ أَعظَمُ وِزراً و أُوفَرُ ١١ عِقَاباً مِن عِقَابِ الذي لَم يَعمَلْ ١٢ بهِ لِجَهلِه و دُخُولِ الشُّبهَةِ عَلَيه.

و هذا أيضاً غَلَطَّ شَديدٌ؛ لأنَّ مَن عَرَفَ النَّصَّ و عَمِلَ بِخِلافِه إنَّمَا يُعَاقَبُ عَلىٰ ذَنبٍ واحِدٍ، و هو العَمَلُ بِخِلافِ مَا وَجَبَ عَلَيه مِنه، و لا يُعَاقَبُ عَلىٰ جَهلِه بِه. وَ مَن جَهِلَ النَّصَّ ثُمَّ عَمِلَ بِخِلافِه يُعَاقَبُ عَلىٰ جَهلِه به ١٣ و عَمَلِه بِخِلافِه. فَمِقَابُ المُخَالِفِينَ في النَّصَ إذا كَانوا إنَّمَا عَدَلُوا عَنِ العَمَلِ بِهِ بِالشَّبهَةِ، معَ قيامِ الدَّليلِ

٧. في «ر، طج»: «النبوة».

۹. فی «ر، طج»: «نصرف».

۱۱. في «طع»: «اوقر».

۱. في «طع»: + «الجلي».

في «ج، ح، ر، ش، ع، ن، طج، طع»: «لشبهة».

۳. في «ح، ر، ش، ع، طج»: -«به».

في «ر، طج، طع»: + «و إلا».

٥. في «ح»: «لوجوب»؛ و في «ر،ع، طج»: «لوجب».

٦. في «ن، طع»: - «من».

<sup>.</sup> في «طع»: «ألا انه».

۱۰. في «طج»: +«الا».

۱۲. في «ب، ج»: «يعمل» بدلاً من «لم يعمل».

١٣. من قوله: «و مَن جَهِلَ النصَّ....» إلى هنا لم ترد في «ب، ج».

و إيضَاح الطَّريقِ، أعظَمُ عِقَاباً و أوفَوُ لَوماً و ذَمّاً.

و مَا يَجري الذَّاهِبُ إلىٰ مَا ذَكرنَاه إلّا مَجرىٰ أبي عَليًّ الجُبّائيُّ \ الأَنه كَانَ يَذهَبُ الى أَنَّ الأنبياءَ لا يَجُوزُ أَنْ يَقعَ لَم مِنهُم المَعَاصِي مَعَ العِلمِ بِأَنَّها مَعَاصٍ و يَحمَلُ لللهِ أَنَّ الأنبياءَ لا يَجُوزُ أَنْ يَقعَ لم مِنهُم المَعَاصِي مَعَ العِلمِ بِأَنَّها مَعَاصٍ و يَحمَلُ لللهِ مَعصيةً آدَمَ عَلَيهِ السَّلامُ فَعَلَى أَنَّهَا وَقَعَتْ مِنه لأَنَّه ظَنَّ أَنَّ النهي ليَتَنَاوَلُ عَينَ الشَجرةِ لا جِنسَهَا، و لَو عَلِمَ أَنَّه مَنهي عَنِ الجِنسِ لَمَا أَقدَمَ عَلَى المَعصيةِ أَنَّه مَنهي عَنِ الجِنسِ لَمَا أَقدَمَ عَلَى المَعصيةِ أَنَّه مَنهي عَنِ الجِنسِ لَمَا أَقدَمَ عَلَى المَعصيةِ أَنْهُ اللّهُ عَلَى المَعصيةِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى المَعطيةِ أَنْهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

فَقُلنَا ٩ لأبي عَليًّ: إنَّكَ قَصَدتَ إلىٰ ١٠ تَنزيهِ النَّبيِّ ١١ عَن الإقدامِ بِالمَعصيةِ ١٢ مَعَ العِلم بِأَنَّهَا مَعصيةً، فَأْضَفتَ ١٣ إليه مَعصيَتَينِ: إحداهُما جَهلُه بِحَالِ مَا نُهِيَ عَنه،

0. في «أ، د، س، ن»: - «عليه السلام».

في «ح، ش»: «تقدم»؛ و في «ر، طج»: «يقدم».

۹. في «طع»: «فقلت».

**٤**. في «ج»: + «صفي».

٦. في «ر، طج»: «المنهي».

٨. في «ح»: «المعاصي».

۱۰. في «ر، طج»: «أن».

۱۱. في «ر، طج»: + «عليه السلام».

١٢. في «ح»: «على المعصية»، و هو الأصحّ.

۱۳. فی «أ، ب، د، ج»: «فأصیفت».

١. هو أبو علي محمّد بن عبد الوهّاب بن سلام الجُبّائي ( ٢٣٥ ـ ٣٠٣ هـ. ق. / ٩١٦ ـ ٩١٦ م) من أئمة المعتزلة، و رئيس علماء الكلام في عصره، و إليه نسبة الطائفة «الجبائية». له مقالات و آراء انفرد بها في المذهب. نسبته إلى جبى (من قرى البصرة) اشتهر في البصرة، و دفن بجبى. له «تفسير» حافل مطول، ردّ عليه الأشعري. ( الأعلام للزّركلي، ج ٦، ص ٢٥٦). و ذكره ابن المرتضى في الطبقة الثامنة من طبقات المعتزلة فقال: «قال أبو بكر أحمد بن علي: و هو الذي سهل علم الكلام و يسره و ذلك و كان مع ذلك فقيها ورعاً زاهداً جليلاً نبيلاً، و لم يتفق لأحد من إذعان سائر طبقات المعتزلة له بالتقدّم و الرئاسة بعد أبي الهذيل مثله بل ما اتّفق له هو أشهر أمراً و كان شيخه أبا يعقوب الشحّام و لقي غيره من متكلّمي زمانه، و كان على حداثة سنّه معروفاً بقرة الجدل...». طبقات المعتزلة لابن المرتضى، ص ٨٠

هكذا في جميع النسخ؛ و في «ح»: «أن تقع» و هو الأصحّ.

٣. في «ح»: «يحمل»؛ و في «ر، طج»: «يحتمل».

و هَل تَنَاوَلَ \ النَّهِيُ الْجِنسَ أَو العَينَ؟ \ و هـذهِ مَعصيَةٌ تـنضَافُ " إلىٰ مَعصيَتِه في التَّنَاوُلِ ٩. و ٦ عِقَابُ مَعصيَتَينِ و ذَمُّهُما أَكثَرُ مِن عِقَابِ مَعصيَةٍ وَاحِدَةٍ. ٧ و قِلَّةُ التَّأْمُّلِ تَذَهَبُ ^ بِصَاحِبِهَا كُلَّ مَذَهَبٍ و تُركِبُه ٩ كُلِّ مَركَبِ ١٠.

### [في بَيانِ أَنْ دُخولَ الشُّبهَةِ في النصِّ لا تخرجُه مِن كَونِه نصّاً]

و الذي مَضىٰ في خِلالِ المَسألَةِ ـ مِن `` اعتِبَارِ اشتِقَاقِ لَفظَةِ `` «النَّصِّ» و أنَّه

هكذا في «أ، د، س، ع، ق، م، ن، طع»؛ و في باقى النسخ و «طج»: «يتناول».

من قوله: «إحداهُما جَهلُه ...» إلى هنا لم ترد في «ح، ر، ش، طج».

٣. في «س»: «تضاف»؛ و في «ر، طج»: «يتقياق».

كذا في «ب، ر، ش، ن، طع»؛ و في باقي النسخ و «طج»: «معصية».

٥. أي: في التناول من الشجرة.

٦. في «ر، طج»: «في».

٧. قال الشريف المرتضى في تزيه الأنبياء، ص ٤٠: "و هذا الكلام الذي ذكرناه يبطل قول من جوز على الأنبياء عليهم السلام الصغائر على اختلاف مذاهبهم في تجويز ذلك [عليهم] على سبيل العمد أو التأويل إلا أن أبا على الجبّائي و من وافقه في قوله إنّ ذنوب الأنبياء لا تكون عمداً، و إنّما يقدمون عليها تأوّلاً، و تمثيل ذلك بقصة آدم عليه السلام فإنّه نُهي عن جنس الشجرة دون عينها، فتأوّل فظن أن النهي تناول العين فلم يقدم على المعصية مع العلم بأنها معصية، قد ناقض؛ لأنّه إنّما ذهب إلى هذا المذهب تنزيها للأنبياء عليهم السلام، و اعتقاداً أنّ تعمد المعصية [مع العلم] يوجب كبرها، فنزّهه عن معصية و أضاف إليه معصيتين، لأنّه مخطئ على مذهبه في الإعراض عن تأمّل مقتضى النهي، و هل تناول الجنس أو العين؟ لأنّ ذلك واجب عليه و مخطئ في التناول من الشجرة، و هاتان معصيتان».

۸. في «أ، د، س، ر، ش،ع، ق، طج»: «يذهب».

٩. في «ن»: «يركبه»؛ و في «ر»: «تركب مع»؛ و في «طج»: «يركب مع»؛ و في «طع»: +«مع».

 <sup>•</sup> المَرْكَبُ: الدَّابة. تقول: هذا مَرْكَبي، و الجَمْع المراكِبُ. و المَرْكَبُ: المَصْدَرُ، تَقُول: رَكِبْتُ
 مَرْكَبأ أَي رُكُوباً. و المَرْكَبُ: المؤضِعُ. لمسان العوب، ج ١، ص ٤٣١ (ركب).

۱۱. في «أ، د، س»: «عن»؛ و في «ر، طج»: «في».

۱۲. في «ر، طبج»: «لفظ».

مِن الإظهَارِ، و الاستِدلالِ عَلَيه بِالبَيتِ و غَيرِه، و أَنَّ الإِظهارَ لِلشَّيءِ يُنافي دُخولَ الشُّبهَةِ فيه " ـ غَيرُ صَحيح؛ لأنَّ مَا أُظهِرَ بِنَصبِ دَليلٍ عَلَيه و طَريقٍ مُوصِلٍ إلَيه، مَن شَاءَ سَلَكَه و وَصَلَ إلَى العِلمِ بِه، يُقالُ: إنَّه قَد نُصَّ عَلَيه و أُظهِر "، إليه، مَن شَاءَ سَلَكَه و وَصَلَ إلَى العِلمِ بِه، يُقالُ: إنَّه قَد نُصَّ عَلَيه و أُظهِر "، و إنْ جَازَ دُخُولُ الشُّبهَةِ في المُقَصِّر "عَن ^ النَّظَرِ.

ألا تَرَىٰ أَنَّا نَقُولُ أَ: إِنَّ اللَّهَ تَعَالَىٰ قَد نَصَّ عَلَىٰ أَنَّه لا يُرىٰ بالأَبصَارِ بِقَولِه -جَلَّ و عَزَ -: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ﴾ ` ا و مَعَ ذلِكَ فَقَد دَخَلَتِ عَزَ -: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ﴾ ` ا و مَعَ ذلِكَ فَقَد دَخَلَتِ الشَّبهَةُ في هذا النَّصِّ عَلَى القَائِلينَ بِالرُّوْيَةِ حَتَىٰ ذَهَبَ الأَسْعَرِيُّ إِلَىٰ أَنَّ هذهِ اللَّيَةَ دَليلٌ عَلَىٰ أَنَّه تَعالَىٰ يُرىٰ بِالأَبصَارِ! و لَم تَخرُجُ ` ا هذهِ الآيَةُ مِن أَنْ تَكُونَ ` النَّظَرَ عَلَىٰ أَنْ هَا، و لا أمكنَ أَنْ تَكُونَ ` النَّظَرَ عَلَىٰ و لا أمكنَ أن اللهُ اللهُ المُونُ فيهَا عَلَىٰ مَن لَم يُنعِم " النَّظَرَ عَلَىٰ ولا أمكنَ أن

ا. في «ق»: «هو»؛ و لم ترد في «ح».

٢. أي: بيت شعر امرئ القيس المتقدّم في السؤال.

۳. في «ح، ر، ش، طج»: - «فيه».

٤. في «ح، م»: «يسلكه»؛ و في «ر، طج»: «سلك».

في «ر، طج»: + «و استظهر».

٦. في «ح»: «أظهره».

في «ح»: «بالمقصر».

٨. في «ر، طج»: «على»؛ وكتب فوق السطر في «ر»: «عن».

٩. في «ر، طج»: «عقابنا لقوله» بدلاً من «أنَّا نَقُولُ».

الأنعام (٦): ١٠٣.

١١. هكذا في «ر، ق، طج»؛ و في «أ، ب، س، ج، ح، د، م، ن، طع»: «لم يخرج»؛ و في «ب، ع» بإهمال الحروف.

۱۲. في «أ، س، ج، د، ر، ش، م، ن»: «أن يكون».

۱۳. في «ج، ر، طج»: «لم يمعن».

۱٤. في «ن»: «الظن».

١٥. في «ر، طج»: «لا يمكن» بدلاً من «لا أمكنَ».

أحَداً \ أَنْ يَقُولَ: إِنَّ تَقْصِيراً وَقَعَ مِنه لا تَعالَىٰ في الإفهام " و الإعلام أ.

و كَذَلِكَ ٥ نَقُولُ كُلُنًا: إِنَّ اللَّهَ تَعَالَىٰ قَد نَصَّ في كِتَابِه ٢ عَلَىٰ وجُوبِ مَسحِ الأرجُلِ في الطَّهَارَةِ دونَ غَسلِها؛ و الشُّبهَةُ مَعَ ذَلِكَ داخِلَةٌ عَلَىٰ جَميعِ مُخَالِفينَا حَتَّى اعتَقَدوا أَنَّ الآيَةَ تُوجِبُ الغَسلَ دونَ المَسحِ! و لَم يَخرُجْ ٧ معَ ذَلِكَ مِن أَنْ يَكُونَ ٨ نَصَّا عَلَى المَسحِ، و لا كَانوا مَعذُورينَ في العُدُولِ عَنِ الحَقِّ مِن حَيثُ اشتَبَه عَلَيهِم الأُمرُ فيه.

و كَذَلِكَ <sup>9</sup> نَقُولُ <sup>١٠</sup>: إنَّ ١١ اللَّهَ تَعَالَىٰ قَد نَصَّ عَلَىٰ كَثيرٍ مِنَ الأحكَامِ المُطابِقَةِ لِمَذَهَبِنَا في كِتَابِه و صَريحِ خِطابِه و إنْ ذَهَبَ المُبطِلونَ في هذهِ النُّصُوصِ عَنِ الحَقِّ للشُّبهَةِ، و لَم تَحْرُجِ ١٢ النُّصُوصُ مِن ١٣ كَونِهَا نُصُوصاً، و لا كَانَ مَن خَالَفَ مَعَذُوراً.

ا. في «ح»: «أحد»؛ و في «ج»: - «أحداً».

۲. في «طع»: «عنه».

۳. في «طع»: «الأفهام».

في «ر، طج»: - «و الإعلام».

٥. في «أ، د، س، ن»: «لذلك».

آ. إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ وَ امْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَ أَرْجُلُكُمْ إِلَى الْكَعْنِيْنِ ﴾. المائدة ( ٥): ٦.

٧. هكذا في جميع النسخ و «طج، طع»؛ و في «ح»: «لم تخرج» و هو الأصح لكون الضمير فيه راجعاً إلى «الآية».

٨. هكذا في جميع النسخ و «طج، طع»؛ و في «ح»: «أنْ تكون» و هو الأصح.

۹. في «أ، د، س، ن، طع»: «لذلك».

۱۰. في «ن، طع»: «يقول».

۱۱. في «ب، ج، ر، طج»: - «إنّ».

١٢. في «ج، ر، ش، ق، م»: «لم يخرج».

۱۳. في «ح»: «عن».

و مَا مَضَىٰ في المَسأَلَةِ مِن أَنَّ إظهَارَ دافِعي النَّصِّ لاَتَبَاعِ الرَّسُولِ عَلَيهِ السَّلامُ ا إنَّمَا كَانَ لِلأغراضِ الدُّنيَويَةِ أَو التَّوَصُّلِ بِذلِكَ إلَيها لَ فَلا شُبهَةَ في أَنَّه لا بُدَّ مِن غَرَضٍ أَ، و إذا لَم يَجُزْ أَنْ يَكُونَ لَهُم غَرَضٌ أُخرَويٌ أَ، فَلَيسَ إلّا غَرَضٌ دُنيَويٌّ؛ إلّا أَنَّا آ قَد بَيَنًا أَنَّ ذلكَ غَيرُ واجِبٍ في كُلِّ دافِعٍ لِلنَّصِّ اللَّه في الدَّافِعينَ أَللَا لذينَ قُبضُوا أَعَلَىٰ دَفعِه.

و لَم تُنكِرْ ` أيضاً أَنْ يَكُونَ في الجَمَاعَةِ مَن عَلِمَ \ مُرادَ النَّبِيِّ عَلَيهِ السَّلامُ بِكَلامِه في الحَالِ \ النَّصَّ \ ضرورَةً، لكِنَّا مَنعنَا مِنَ القَطعِ عَلىٰ ذلِكَ و أَنَّ الجَمَاعَةَ كُلَّهَا لا بُدَّ أَنْ تَكُونَ كَذلِك.

فَأَمَّا طَلَحَةُ و الزُّبَيرُ: فَهُما في دَفعِ النَّصِّ كَغَيرِهما مِمَّن يَجُوزُ أَنْ يَكونَ دَفعُه لِلشُّبهَةِ، كَمَا يَجُوزُ أَنْ يكونَ دَفعُه مَعَ العِلمِ بِمُرادِ النَّبِيِّ عَلَيهِ السَّلامُ. و القَطعُ عَليٰ الْأَذلكَ

١. في «أ، د، ر، س»: - «عليه السلام»؛ و في «طج، طع»: «صلّى الله عليه و آله».

نعى «ح»: «لأغراض دنيوية» بدلاً من «لِلأغراضِ الدُّنيَويةِ».

۳. في «ر، طج، طع»: +«حينئذ».

٤. في «أ، د، س»: «فرض».

في «ب، ج، ح، ش، ع»: - «أُخرَويٌّ»؛ و في «ر، طج»: «ديني».

٦. في «د، س، طع»: «انّ»؛ و لم ترد في «أ».

٧. تقدّم في الصفحة ٣٤٨\_ ٣٤٩.

۸. في «ر، طح»: «الداحلين».

٩. أي: ماتوا.

ا. في «ب، ج، ر، ش، ق، م، ن، طع»: «لم ينكر».

۱۱. في «أ، د، س»: «عمله».

۱۲. في «ر، ق، ن (فوق السطر)، طج»: «حال».

۱۲. في «طع»: -«النص».

۱٤. في «ب، ج»: «عن».

فيهِما اليَتَعَذَّرُ كَمَا يَتَعَذَّرُ في غَيرِهما. و الذي يُقطعُ العَلَىٰ عِلمِهما "بِه و مُكَابَرَتِهِما فيهِ: مَا أَنكَراهُ مِن بَيعَتِه عَلَيهِ السَّلامُ الإِمَامَةِ، و دَعَوَاهُما أَنَّهُما كَانَا مُكرَهينِ، و ابْغيُهما عَلَيه في حَربِهِمَا لَه. وَ لَيسَ إِذَا تَعَذَّرَ دُخُولُ الشُّبهَةِ في مَوضِع تَعَذَّرَ في غَيرِه.

و هذا كَلامُنَا أَطَلَنَاه \_ و بَعضُه كَافٍ ^ \_ لَـمًّا رَأْيـنَا الإيـثارَ لِـبَسطِه ٩ و تَـحقيقِه و تَفصيلِه تَامَّا ١٠.

۱. في «أ»: «فيما».

نی «ب، ج»: «نقطع»؛ و فی «ح، ش، ر(هامش)»: «یقع»؛ و لم ترد فی «أ».

۳. فی «ن، طع»: «علمها».

٤. في «أ، د، س، ن»: - «عليه السلام».

<sup>0.</sup> فی «ح»: «فی».

٦. في «ح»: «بيعتهما»؛ و في «ش»: «بعينهما»؛ و في «ر، طح»: «بينهما».

۷. في «ح»: + «و».

۸. فی «ح»: «کان».

٩. في «ر، طج»: «ببسطه»؛ و في «طع»: «البسطه».

١٠. في «أ، د، س»: «تامّاً»؛ و في هامش «ب»: +«هذا آخر أبوابه في بعضه خاص».

#### المَسأَلَةُ التَّاسِعَةُ

## [المَانِعُ لأميرِالمُؤمِنينَ ﴿ مِنَ المُنَازَعَةِ في أمرِ الخِلافَة]

قَالَ ٢ حَرَسَ اللّٰهُ مُدَّتَه (عَقِيبَ جَوَابِهِ عَن قَولِ مَن أُوجَبَ أَنْ يَفَعَلَ أَميرُ المُؤْمِنينَ عَلَيهِ السَّلامُ ٣ لَمَّا ضَلَّ قَومُ مُوسىٰ عَلَيهِ السَّلامُ ٣ لَمَّا ضَلَّ قَومُ مُوسىٰ عَلَيهِ السَّلامُ وَعِبَادَةٍ ٤ العِجلِ؛ إذ ٥ كَانَ ٥ مِن رَسولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ و عَلَىٰ آلِيه ٧ عَلَيهِ السَّلامُ ٩ و أَلا ١٠ يَقصُر ١١ عَن مِثلِ مَا فَعَلَه ١٢ مِن الوَعظِ بِمَنزِلَتِه ٨ مِن مُوسىٰ عَلَيهِ السَّلامُ ٩ و أَلا ١٠ يَقصُر ١١ عَن مِثلِ مَا فَعَلَه ١٢ مِن الوَعظِ

في «طع»: «بعبارة».

العنوان منا و في «طج»: «علّة قعود على عليه السلام عن المنازعة لأمر الخلافة»؛ و في «طع»:
 «ما ينبغى فعله من الإمام بعد الإنكار» بدلاً منه.

٢. مقول قوله يأتي بعد أسطر حيث يقول: «إنَّ هارونَ - عَلَيهِ السَّلامُ - إنَّمَا وَعَظَ و أنكرَ...».
 ويشير السائل هنا إلى كلام المصنف رحمه الله في نهاية جواب المسألة الأولى من الطرابلسيّات الأولى.

۳. في «أ، د، س، ن، طع»: – «عليه السلام».

٥. في «أ، س، ح، د، ن، طع»: «إذا». إلى أميرُ المُؤمِنين.

٧. في «أ، د، س، ن، طع»: «النبي» بدلاً من «رسول الله صلّى الله عليه و على آله».

٨. في «ح»: «بمنزلة هارون»؛ و في «ر، طج»: «بمنزلة».

٩. في «أ، د، س، ن»: - «عليه السلام».

۱۰. في «ح، ش»: «لا».

۱۱. في «ر، طبع»: «نقص».

١٢. في «ر، طج»: «نعلمه». و الضمير في «فعله» راجع إلى هارون عليه السلام.

و الزَّجرِ و الإنكارِ حَسَبَ مَا حَكاهُ اللَّهُ سُبحَانَه \عَنه في قَولِه: ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّمَا فُتِنْتُمْ بِهِ وَ إِنَّ رَبَّكُمُ الرَّحْمٰنُ فَاتَّبِعُونِي وَ أَطِيعُوا أَمْرِي ﴿ \ و أَنَّه " لَو فَعَلَ ذَلِكَ لَوَجَبَ عَلَى اللهِ \_ سُبحَانَه \_ أَنْ يَجعَلَه ظاهِراً عُمُستَفيضاً مُتَعذَّراً إخفاؤُه ﴿ و كِتمَانُه ؛ لِيُقطَعَ آ العُذرُ بِه ، كَمَا فَعَلَ فيمَا قَالَ هارونُ عَلَيهِ السَّلامُ ٧ ، و أَنَّ انتِفَاءَ ^ ذَلِكَ دَليلٌ عَلىٰ بُطلانِ مَا يُذَهَّ لَهُ إلَيه ) ` (:

«إِنَّ ١١ هارونَ عَلَيهِ السَّلامُ ١٢ إِنَّمَا وَعَظَ و أَنكَرَ و زَجَرَ لَمَا لَم يَكُنْ ١٣ عَلَيه مِن

۲. طه (۲۰): ۹۰.

۱. في «ن، طع»: - «سُبحَانَه».

٣. عطف على قوله «أن يفعل»، أي: أوجب أنه لو فعل....

هی «أ، د، س»: «خفاؤه».

٤. في «ش، ر، طج»: - «ظاهراً».

القطع»: «لقطع».

٧. في «أ، س، ح، د، ق، ن، طع»: - «عليه السلام».

۸. في «أ، د، س»: «انتفى».

ه. في «أ، د»: «تذهب»؛ في «ن»: «نذهب».

• ١. ما بين القوسين مذكور في جميع النسخ، و يكون بمنزلة جملة معترضة في كلام السائل. و العبارات المنقولة مأخوذة من كلام السائل في المسألة الأولى من رسالة «جواب المَسَائل الطَّرَابُلُسيًّات الأُولى» حيث قال: «قالوا: و قد كان يجب عليه على مقتضى مساواتكم لحالته و حالة هارون عليهما السلام و حال هذه الأُمّة و حال أُمّة موسى عليه السلام أن يكون عند عدم التمكّن من الممانعة غير ملغ لذكره و التنبيه عليه بالإشارة إليه، بل الإفصاح به و الوعظ لمُطرحيه، كما لم يهمل هارون عليه السلام الوعظ و التنبيه في قوله: ﴿يَا قَوْم إِنَّمَا فَتِتنَمْ بِه وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّحْمَنُ فَاتَبِعُونِي وَأَطِيعُوا أَمْرِي ﴾. قالوا: و لو كان ذلك جرى منه عليه السلام لوجبَ على الله تعالى أن يجعله ظاهراً مستفيضاً ليقطع العذر به، كما جعل قول هارون عليه السلام كذلك حتى لو حاول مُحاوِل إخفاءه بعد انتشاره الذي قد فعله الله تعالى لم يتمكّن من ذلك؛ لأنً حجّة الله تعالى هي الحجّة البالغة».

۱۱. في «طج»: «أن»؛ و في «طع»: «و إنّ».

۱۲. في «أ، س، ح، د، ن، طع»: - «عليه السلام».

۱۳. في «ب، ج»: «لم يكبر».

ذلِكَ خَوفٌ عَلَىٰ نَفْسِ و لا دِينِ؛ فَمِن أَينَ لَكُم أَنَّ أَميرَ المُؤمِنِينَ عَلَيهِ السَّلامُ ' كَانَ غَيرَ خَائِفٍ مِن ذِكرِ ' ذلِك؟ و مَا أَنكَرتُم " أَنْ يَكونَ المَعلُومُ فَصَرُورَةً " أَنَّه عَلَيهِ السَّلامُ، مَعَ مَا جَرىٰ مِن خِلافِ الرَّسُولِ ' صَلّى اللَّهُ عَلَيهِ و عَلَىٰ آلِه في عَقدِ الإَمامَةِ، لا بُدَّ مِن أَنْ يَكونَ خَائِفاً مِن إظهارِ الحَقِّ و المُوافَقَةِ عَلَيه؟ لأَنَّ مَن صَمَّمَ الإَمَامَةِ، لا بُدَّ مِن أَنْ يَكونَ خَائِفاً مِن إظهارِ الحَقِّ و المُوافَقَةِ عَلَيه؟ لأَنَّ مَن صَمَّمَ عَلَىٰ مُخَالَفَةٍ نَبيه و اطِّراحِ أُ عَهدِه ' لا يَنجَعُ ' افيه وَعظ ' ا، و لا يَنفَعُ مَعه إذكارً " اللهُ عَلَىٰ مُن اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ مُخَالَقَةً عَلَيه عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَيلُ نَافِعِ لأَحَدٍ ". قالَ ٥٠: «و في هذه كِفَايَةٌ ". ١٦ و إنَّمَا ذلِكَ مِن مُتكَلِّفِهُ \* ضَارٌ لَه غَيرُ نَافِعِ لأَحَدٍ ". قالَ ٥٠: «و في هذه كِفَايَةٌ ". ١٦ اللهُ عَن مُتكلِفِهُ عَنْ اللهُ عَيلُ مَا اللهُ عَيلُ اللهُ عَيلُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَيلُ اللهُ عَيلُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَيلُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ

۲. في «ر، طج، طع»: «ذكره».

۱. في «أ، د، س، ق، ن»: «عليه السلام».

في «أ، د، س»: «أن تكون».

٣. في «ب، ج»: + «من».
 ٥. في «أ، ب، س، ج، ش، ن»: «العلوم».

٦. هكذا في «ح، ر، طج، طع» و الطرابلسيّات الأولى؛ و في «ش، م»: «ضرورته»؛ و في باقي النسخ: «ضرورية».

٧. هكذا في «ر، ق، م، طج» و الطرابلسيّات الأولى، و في باقي النسخ: «للرسول».

۸. في «ر، طج»: - «من».

٩. اطَّرحه: أي طرحه. شمس العلوم، ج ٧، ص ٤١٠٣ (الاطِّراح). و الطَّرح: طرح الشيء و بـه يطرَحه طَرحا و طرّحه و اطرّحه: رماه و أبعده. و اطرّحه، أي أبعده، و هو افتعلم.

ا. في «طع»: «لا ينجح».

۱۰. في «ن، طع»: + «و».

١٢. نَجَعَ الوَعْظُ و الخِطابُ فيه: دَخَلَ فَأَثَّر. القاموس المحيط، ج ٣، ص ١١٤ (نجع).

١٣. هكذا في جميع النسخ و أيضاً في بعض نسخ المصدر؛ و لكن في «طع»: «إنكار». و يحتمل وقوع التصحيف هاهنا فيكون الضبط الصحيح هو «إنكار» كما ورد في العبارات التالية من النص نحو: «و مَعَ ذلِك فَلَم يُهمِلْ مَا تَقَدَّمَ ذِكرُه لَمًّا رَأَىٰ مَا أَنكَرَه و اعتَمَدَ الإنكارَ بِالقَولِ، لِتَعَدُّرِ الإنكارِ عَلَيه بِالْفِعل»، و مثل «عَلِمَ أَنَّ الوَعظ و الزَّجرَ و الإنكارَ لا يَنجَعُ».

<sup>14.</sup> في «ر، طج»: «مكلفه». و يحتمل أن يكون الضبط الصحيح هو «مُتكفَّله». و المُتكلِّف: المتعرّض لِما لا يُعنيه. النهاية في غريب الحديث و الأثر، ج ٤، ص ١٩٦.

١٥. أي: قال الشريف المرتضى.

١٦. قال الشريف المرتضى في جواب المسألة الأُولى من رسالة «جَوابُ المَسَائل الطَّرَابُلُسيَّات

فَمَا جَوابُ مَن قَالَ: بِأَيُّ حُجَّةٍ فَرَقتُم بَينَه ( و بَينَ هارونَ عَلَيهِ السَّلامُ ؟ في حُصُولِ الخَوفِ لَه " و ارتِفَاعِه عَن ذلِك ؟ و بِأَيِّ دَليلٍ نَفَيتُم فَ ذلِكَ عَن هارونَ عَلَيهِ السَّلامُ و اللَّهُ عَزَّ و جَلَّ يَحكي عَنه أنَّه قَالَ لأخيه مُوسىٰ عَلَيهِما السَّلامُ ٧: يا مُ إِنْ الْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِي وَ كَادُوا يَقْتُلُونَنِي ٩ و أَيُّ شَاهِدٍ عَلىٰ خَوفِ هارونَ عَلَيهِ السَّلامُ ١٠ آكَدُ مِن هذا؟! و مَعَ ذلِكَ فَلَم ١١ يُهمِلْ ١٢ مَا تَقَدَّمَ هارونَ عَلَيهِ السَّلامُ ١٠ آكَدُ مِن هذا؟! و مَعَ ذلِكَ فَلَم ١١ يُهمِلْ ١٢ مَا تَقَدَّمَ

به الأولى» ما هذا لفظه: «فأمًا ما مضى في الفصل من أنّه كان يجب إذا كان عليه السلام بمنزلة هارون من موسى أن يفعل مثل ما فعله هارون لمّا ضلَّ قوم موسى بعبادة العجل من الإنكار و الوعظ و الزجر لمّالم يتمكّن من المدافعة، إلى آخر الفصل، فالجواب عنه: أنّ هارون عليه السلام إنّما وعظ و أنكر لمّالم يكن عليه خوف على نفسه و لا دين، فمن أين لكم أنّ أمير المؤمنين عليه السلام كان غير خائفٍ من ذكر ذلك، و ما أنكر تم أن يكون المعلوم ضرورة بأنّه عليه السلام مع ما جرى من خلاف الرسول صلّى الله عليه و آله في عقد الإمامة لا بدّ من أن يكون خائفاً من إظهار الحقّ و الموافقة عليه لأنٌ من صمّم على مخالفة نبيّه و إطراح عهده لا ينجع فيه وعظ ولا ينفع معه إنكار، و إنّما ذلك من متكلّفه ضارً له غير نافع لأحد، و في هذا كفاية».

١. أي: بين أمير المؤمنين.

۲. في «أ، س، ح، د، ن»: - «عليه السلام».

٣. أي: لأمير المؤمنين.

٤. أي: ارتفاع الخوف عن هارون عليه السلام.

٥. في «أ، د، س، ن، طع»: «نقيم».

٦. في «أ، د، س، ن»: - «عز و جل »؛ و في «طع»: «تعالى».

٧. هكذا في «ب، م»؛ و في «ح، ق، طع»: «عليه السلام»؛ و في «ج، ش»: «ع»؛ و لم ترد في باقي النسخ و «طج».

هی «ر، طج»: – «یا»؛ و فی «طع»: «قال».

٩. الأعراف (٧): ١٥٠.

۱۰. في «أ، س، ح، د، ن»: – «عليه السلام».

۱۱. في «طع»: «لم».

١٢. أي: لم يُهمِل هارونُ.

ذِكرُه \ لَمَّا رَأَىٰ مَا أَنكَرَه. و اعتَمَدَ ٢ الإنكَارَ بِالقَولِ؛ لِتَعَذُّرِ الإنكَارِ عَلَيه بِالفِعلِ.

قَالَ: و لَو كَانَ "مَا قُلتُمُوه \_مِن أَنَّه عَلَيهِ السَّلامُ عَلِمَ أَنَّ الوَعظَ و الزَّجرَ و الْإنكَارَ لا يَنجَعُ لِما رَأَىٰ مِنَ التَّصميمِ عَلیٰ مُخَالَفَةِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ و عَلیٰ آلِه  $^4$  و الاطِّرَاحِ لِعَهدِه فَكَانَ ذلِكَ مُقيماً  $^6$  لِعُدْرِه في الإمسَاكِ عَنه \_ مُستَمِرًا "، لَوَجَبَ بِمِثْلِه أَنْ يَكُونَ هارونُ عَلَيهِ السَّلامُ \* قَد أُمسَكَ أَيضاً لِمَا رَأَىٰ مِنَ التَّصميمِ عَلَى المُخَالَفَةِ و الاطِّرَاحِ لِلعَهدِ و الإشرَاكِ بِاللهِ سُبحَانَه  $^6$  و العِبَادَةِ لِمَن دُونَه.

و الخِلافُ في هذا <sup>٩</sup> إنْ لَم يَزِدْ ' ' عَلَى الخِلافِ في جَحدِ النَّصِّ ( ا فَمَا ٢ يَقصُرُ ١ عَلَى الخِلافِ في جَحدِ النَّصِّ ( ا فَمَا ٢ يَقصُرُ ١ عَنه؛ بَل الأَولَىٰ بِه في ١٤ الظّاهِرِ الزِِّيادَةُ عَلَيه، و إنْ كَانَ المَعنىٰ وَاحِداً؛ لأنَّ مَن جَحَدَ الإَمَامَةَ فَقَد عَصَى الرَّسُولَ \_ عَلَيهِ السَّلامُ ١٥ \_ و جَحَدَه و مَن أَمَره بِالنَّصِّ عَلَيها ١٦،

أي: ما تقدّم ذكرُه مِن الوَعظِ و الزجر و الإنكار.

٢. أي: و اعتمدَ هارونُ الإنكارَ.

۳. في «ر، طج»: «قال».

في «أ، د، س، ش، ن»: - «صلّى الله عليه و على آله».

في «طع»: «متمما».

الظاهر أنه خبر لـ«كان» في قوله: «و لو كَانَ مَا قُلتُمُوه».

٧. في «أ، س، ح، د، ن»: - «عليه السلام».

۸. فی «أ، د، س، ن»: - «سبحانه».

۹. في «طع»: + «و».

۱۰. في «أ، د»: «لم نرد»؛ و في «ش»: «لم يرد».

۱۱. في «ر، ش، ع، طج»: «الناس».

۱۲. في «أ، د، س، ن، طع»: «فيما»؛ و في «ح»: «فلا».

۱۲. في «ع»: «يقصر»؛ ولم ترد في «طع».

ا في «ر، طج»: «و»؛ و في «طع» + «و».

١٥. في «أ، د، س»: - «عليه السلام».

١٦. أي: جَحَد الرسولَ وجَحَد الله تعالى الذي أمر الرسولَ بالنصّ على الإمامة.

فَيَنبَغي أَلَّا يَقَصُرَ الخَوفُ مِنهم عَن عَوفِ أميرِالمُؤمِنينَ عَلَيهِ السَّلامُ عَن عَفْلاءِ. بَل لَو قَالَ قَائِلٌ: «إِنَّ كَشْفَه الأمرَ \* بِالقَولِ عَلىٰ مُقتَضَىٰ قَولِكُم: إِنَّ كَثيراً مِنهم عَصىٰ أَ بِالشَّبهَة وَكُم: إِنَّ كَثيراً مِنهم عَصىٰ أَ بِالشَّبهَة وَكَانَ يُوذِنُ لا مَحَالَةً لا بِالنَّجَاحِ أَ»، لَم يَبعُدُ؛ لأَنَّ الشُّبهَة إذا انكَشَفَتُ أَ عَن هذهِ الطَّائِفَةِ وَجَبَتْ أَلَه تُصرَتُهم و مَعونَتُهم، كَمَا تَحَمَّلوا المَشَاقَ في حَياةِ الرَّسُولِ ١٢ عَلَيهِ السَّلامُ ١٣ فيمَا هو أعظَمُ مَشَقَّةً مِن ذلِك.

و لَو قَالَ: «إِنَّ خَوفَ أُميرِالمُؤمِنينَ عَلَيهِ السَّلامُ كَانَ أَقَلَّ مِن خَوفِ هارونَ عَلَيهِ السَّلامُ ٤٠ عَلَىٰ أَقَلَ مِن خَوفِ هارونَ عَلَيهِ السَّلامُ ١٠ عَلَىٰ مُقتَضىٰ قَولِكم: إِنَّ النَّبيَّ صَلّى اللَّهُ عَلَيهِ و عَلىٰ آلِه ١٠ أُخبَرَه أَنَّه لَنْ يَمُوتَ حَتَىٰ يُقَاتِلَ ١٠ النَّاكِثينَ و القَاسِطينَ و المَارقينَ ١٧»، لَم يَبعُدْ.

۲. في «ر، طج»: «من».

۱. في «ع»: «عنهم».

٤. في «طع»: «من».

۳. في «أ، د، س، ن»: – «عليه السلام».

٥. في «ح، ر، ش، ع، طج»: «للأمر». و العبارة تكون بمعنى: «إن كشف أمير المؤمنين و إبانته عن اماميّه و خلافته بالقول».

٦. في «ر، ش، طج»: - «عصي».

٧. في «ر، طج»: «لائحة».

٨. النَّجَاح، بالفتْح، و النُّجْحُ بالضّمَ: الظَّفَرُ بالشّيْءِ و الفَوْزُ. تاج العروس، ج ٤، ص ٢٢٦ (نجح).

۹. في «ر، ش، ق، طج»: «انكشف».

۱۰. في «ر،ع، طج»: «وجب».

۱۱. في «ب، ج، ق»: «يحملوا».

۱۲. في «ح، ر، ش، طج»: «النبي».

۱۳. في «أ، د، س، ر، ن، طع، طج»: - «عليه السلام».

۱٤. في «أ، د، س، ر، ن، طج»: - «عليه السلام».

١٥. في «أ، س، ح، د، ش، ن»: - «صلّى الله عليه و على آله».

١٦. في «ر، طج»: «يقتل».

١٧. أورد القاضي النُّعمان فـي دعائم الإسلام، ج ٢، ص ٣٥٤ فـي ضـمن وصيّة طويلة لأمـير

فَقُولُوا مَا عِندَكم فيه \ لِنَعلَمَه \، إنْ شَاءَ اللَّهُ تَعالىٰ.

# الجَوابُ \_ وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ ٢ \_:

إعلَمْ أَنَّا كُنَّا قَد ذَكَرنَا فيمَا سَلَفَ مِن كُتُبِنَا ٤ أَنَّ المَانِعَ لأميرِالمُؤمِنينَ صَلَواتُ اللهِ عَلَيهِ ٥ مِنَ ٦ المُنَازَعَةِ في الأمرِ ٧ لِمَن استَبَدَّ بِه ٨ عَلَيه و وَعظِه لَه و تَصريحِه بِالظُّلامَةِ٩ مِنه، يُمكِنُ أَنْ يَكُونَ ١٠ وُجُوهاً:

<sup>◄</sup> المؤمنين: «جَاهَدْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ صلّى الله عليه و آله بِأَمْرِ اللهِ وَ أَمْرِ رَسُولِهِ، فَلَمَّا قَبَضَ اللهُ رَسُولِهِ، فَلَمَّا قَبَضَ اللهُ رَسُولُهُ جَاهَدْت مَنْ أَمَرَنِي بِحِهَادِهِ مِنْ أَهْلِ الْبَغْيِ وَ سَمَّاهُمْ لِي رَجُلاً رَجُلاً وَجَشّنِي عَلَى جَهَادِهِم وَ قَالَ: يَا عَلِيُ تُقَاتِلُ النَّاكِثِينَ وَ سَمَّاهُمْ لِي، وَ الْقَاسِطِينَ وَ سَمَّاهُمْ لِي، وَ الْمَارِقِينَ وَ سَمَّاهُمْ لِي ...». و ورد في تنبيه الغافلين عن فضائل الطالبين للحاكم الجِشُمي، ص ٧٤: «عَنِ النَّبي صَلّى اللهُ عَلَيه و آله وسلّم قَالَ لِعَلَيْ: إنَّك ثَقاتِلُ النَّاكِثِينَ و القَاسِطينَ و المَارِقِينَ».

۱. في «ب، ج، ح»: - «فيه».

۲. في «ن»: -«لنعلمه».

٣. في «ر، طج»: - «و بالله التّوفيق».

٤. راجع: تنزيه الأنبياء، ص ٢١٥ ـ ٢٢٢؛ شرح جُمل العلم و العمل، ص ٢١٣ ـ ٢١٨؛ رسائل الشريف المرتضى، ج ٣، ص ٣١٥ ـ ٣١١ المسألة المسمّاة بـ«مسألة في علّة امتناع عليّ عليه السلام عن محاربة الغاصبين لحقّه بعد الرسول صلّى الله عليه و آله»؛ الشافي في الإمامة، ج ٣، ص ٢٤٧.

٥. في «أ، س، ح، د، ر، ش، ع، ن، طج، طع»: «عليه السلام» بدلاً من «صلوات الله عليه».

٦. في «أ، د، س، ن، طع»: - «من».

٧. أي: في أمر الخلافة و الإمامة.

٨. اسْتَبَدُّ فلانٌ بكذا، أي: انفرد به. الصحاح، ج ٢، ص ٤٤٤ (بدد).

٩. والظَّلامَةُ، كثُمامَةِ: اسمُ ما تَظَلَّمَهُ الرَّجُلُ. وَ في الصحاح: هو ما تَطْلُبُه عندَ الظَّالم، و هو اشمُ ما أُخِذَ مِنْك. و في التَّهذيب: الظُّلامَةُ: اسْمُ مَظْلِمَتِكَ التي تَطْلُبها عندَ الظَّالِم. يقال: أَخَذَها منه ظُلامَةً.
 و في الأَساسِ: هو حَقُه الذي ظُلِمهُ. تاج العروس، ج ١٧، ص ٤٤٩ (ظَلم).

۱۰. في «أ، د، س»: «أن تكون».

أَوَّلُهَا \: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ و عَلَىٰ آلِه ٢ أَعَلَمَه أَنَّ الأُمَّةَ سَتَغدِرُ بِـه بَعدَه، ٣ و تَحُولُ بَينَه و بَينَ ٤ حَقِّه، و أَمَرَه بِالصَّبرِ و الاحتِسَابِ و الكَفِّ و المُوَادَعَةِ ٥،

١. في «ر، طج»: «أولهما».

٣. روى البخاري في التاريخ الكبير، ج ٢، ص ١٧٤: «ثعلبة بن يزيد الحماني، سمع عليّاً، روى عنه حبيب ابن أبي ثابت، يُعدّ في الكوفيين، فيه نظر؛ روى: قال النبيّ صلّى الله عليه و سلم لعليّ: «إنّ الأُمّة ستغدر بك»، ولا يتابع عليه». و في المستدرك على الصحيحين للحاكم النيسابوري، ج ٣، ص ١٤٠: «(حدثنا) أبو حفص عمر بن أحمد الجُمّحي بمكة، ثنا علي بن عبد العزيز، ثنا عمرو بن عون، ثنا هُشيم، عن إسماعيل بن سالم، عن أبي إدريس الأودي، عن علي رضي الله عنه قال: «إنّ ممّا عهد إليّ النبيّ صلّى الله عليه و آله أنّ الأمّة ستغدر بي بعده». هذا حديث صحيح الإسناد و لم يخرجاه». و جاء في تاريخ بغداد للخطيب البغدادي، ج ١١، ص ٢١٠: «أخبرنا الحسن بن أبي بكر، أخبرنا عبد الباقي بن قانع، حدّثنا عمر بن الوليد بن أبان الكرابيسي، حدّثنا القاسم بن عيسى الواسطي، حدّثنا هُشيم، عن إسماعيل، عن سالم، عن أبي إدريس، عن عليّ قال: ممّا عهد إليّ النبيّ صلّى الله عليه و سلم أنّ الأمّة ستغدر بك من بعدي». و نظيرها ورد في الإرشاد للشيخ المفيد رحمه الله، ج ١، ص ٢٨٥: روى عبد الله بن بكير الغنوي، عن حكيم بن خبير قال: حدّثنا من شهد عليّاً بالرَّحبة يخطب، فقال فيما قال: «أيّها الناس، إنّكم قد أبيتم إلا أن أقول، أما و ربّ السماوات و الأرض، لقد عهد إليّ خليلي أن الأمّة ستغدر بك من بعدي». انظر أيضاً: الغارات للثقفي الكوفي، ج ٢، ص ٢٨٥؛ مناقب الإمام أمير المؤمنين لمحمّد بن سليمان الكوفي، ج ٢، ص ٣٨٥.

و للعثور على الأحاديث الواردة في هذا الباب راجع: إحقاق الحق و إزهاق الباطل، ج ٧، ص ٣٢٤ ٣٣ (الباب الخامس و الخمسون بعد المائتين في إخبار رسول الله صلّى الله عليه و الله و سلّم بأنّ الأمّة ستغدر بعليّ عليه السلام بعده)؛ و ج ١٧ ص ٢٧٥ \_ ٢٧٦ (الباب السبعون بعد المائة في أنّ رسول الله صلّى الله عليه و آله عهد إلى عليّ أنّ الأمّة ستغدر بك بعدي)؛ و ج ٢١، ص ٣٣٦ (مستدرك ما ورد في أنّ رسول الله صلّى الله عليه و آله عهد إلى عليّ عليه السلام أنّ الأمّة ستغدر بك بعدي)؛

د في «أ، د، س، ن»: - «صلّى الله عليه و على آله».

٤. في «ق»: +«امره و».

٥. واَدَعَهُمْ مُوادَعَةً: صالَحَهُم و سالَمَهُمْ عَلَى تَرْكِ الحَرْبِ و الأَذَى، و أَصْلُ المُوَادَعَةِ: المُتَارَكَةُ،

لِمَا عَلِمَه ' عَلَيهِ السَّلامُ مِنَ المَصلَحَةِ الدِّينيَّةِ في ذلِك '، فَفَعَلَ عَلَيهِ السَّلامُ مِنَ

أَيْ: يَدَعُ كُلُّ واحِدٍ مِنْهُمَا ما هُوَ فيه. تاج العروس، ج ١١، ص ٥٠٤ (ودع). و في معجم مقاييس اللغة، ج ٦، ص ٩٦: المُوادَعَة: المُصالَحة و المُتارَكة.

۱. في «طع»: «اعلمه».

٢. روى الشيخ الصدوق في الخصال، ج ٢، ص ٤٦١ ـ ٤٦٢ حديثاً طويلاً نذكر منه ما يتَصل بهذا المقام: «حَدَّثْنَا عَلِيٌّ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ عَبْدِ اللّهِ بْنِ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي عَبْدِ اللهِ الْبَرْقِيُّ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي عَنْ جَدُّهِ أُحْمَدَ بْنِ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ الْبَرْقِيِّ قَالَ: حَدَّثَنِي النَّهِيكِيُّ قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو مُحَمَّدٍ خَلَفٌ بْنُ سَالِم قَالَ: حَدِّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ قَالَ: حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ عُثْمَانً بْنِ الْمُغِيرَةِ عَنْ زَيْدِ بْنَ وَهْبِ قَالَ: كَانُ الَّذِينَ أَنْكَرُوا عَلَى أَبِي بَكْرٍ جُلُوسَهُ فِي الْخِلافَةِ وَ تَقَدُّمَهُ عَلَى عَلِيٌّ بْنِ أَبِي طَالِّبٍ عَليه السلام اثْنَيْ عَشَرَ رَجُلاً مِنَ الْمُهَاجِّرِينَ وَ الْأَنْصَارِ، وَكَانَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ خَالِدُ بْنُ سَعِيدٌ بْنِ الْعَاصِ وَ الْمِقْدَادُ بْنُ الْأَسْوَدِ وَ أَبَىُ بْنُ كَعْبِ وَ عَمَّارُ بْنُ يَاسِرِ وَ أَبُو ذَرَّ الْغِفَارِيُّ وَ سَلْمَانُ الْفَارِسِيُّ وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْعُودٍ وَ بُرَيْدَةُ الْأَسْلَمِيُّ، وَكَانَ مِنَ الْأَنْصَارِ خُزَيْمَةُ بْنُ ثَابِتٍ ذُو الشَّهَادَتَيْن وَ سَهْلُ بْنُ حُنَيْفٍ وَ أَبُو أَيُّوبَ الْأَنْصَارِيُّ وَ أَبُو الْهَيْنَم بْنُ التَّيِّهَانِ وَغَيْرُهُمْ، فَلَمَّا صَعِدَ الْمِنْبَرَ تَشَاوَرُوا بَيْنَهُمْ فِى أَمْرِهِ فَقَالَ بَعْضُهُمْ: هَلَّا نَأْتِيهِ فَنَنَزَّلَهُ عَنْ مِنْبَرِ رَسُولِ اللَّهِ، وَ قَالَ آخَرُونَ: إِنْ فَعَلْتُمْ ذَلِكَ أَعَنْتُمْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ وَ قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَ لا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ﴾ وَ لَكِن امْضُوا بِنَا إِلَى عَلِيٌّ بْن أَبِي طَالِبِ عَلَيه السلام نَسْتَشِيرُهُ وَ نَسْتَطْلِعُ أَمْرَهُ، فَأَتَوْا عَلِيَاً عليه السلام َفقَالُوا: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ضَيِّعْتَ نَفْسَكَ وَ تَرَكْتَ حَقّاً أَنْتَ أَوْلَى بِهِ وَ قَدْ أَرَدْنَا أَنْ نَأْتِيَ الرَّجُلَ فَكُنْوِلَهُ عَنْ مِنْبَرِ رَسُولِ اللَّهِ صلَّى الله عليه و آله فَإِنَّ الْحَقَّ حَقُّكَ وَ أَنْتَ أَوْلَى بِالْأَمْرِ مِنْهُ، فَكَرِهْنَا أَنْ نُنْزِلَهُ مِنْ دُونِ مُشَاوَرَتِكَ، فَقَالَ لَهُمْ عَلِيٌّ عليه السلام: لَوْ فَعَلْتُمْ ذَلِكَ مَا كُنْتُمْ إِلَّا حَرْباً لَهُمْ وَ لَاكْتُثُمْ إِلَّا كَالْكُحْل فِي الْعَيْنِ أَوْ كَالْمِلْحِ فِي الزَّادِ، وَ قَدِ اتَّفَقَتْ عَلَيْهِ الْأُمَّةُ التَّارِكَةُ لِقَوْلِ نَبِيِّهَا وَ الْكَاذِيَةُ عَلَى رَبِّهَا، وَ لَقَذَّ شَاوَرْتُ َفِي ذَلِكَ أَهْلَ بَيْتِي فَأَبَوْا إِلَّا السُّكُوتَ لِمَا تَعْلَمُونَ مِنْ وَغْرَصُدُودِ الْقَوْم وَ بُغْضِهِمْ لِلَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ وَ لِأَهْلِ بَيْتِ نَبِيِّهِ عَلَيه السَّلام، وَ إِنَّهُمْ يُطَالِبُونَ بِثَارَاتِ الْجَاهِلِيَّةِ، وَ اللَّهُ لَـوْ فَعَلَتُمْ ذَلِكَ لَشَهَرُوا سُيُوفَهُمْ مُسْتَعِدِّينَ لِلْحَرْبِ وَالْقِتَالِ كَمَا فَعَلُوا ذَٰلِكَ حَتَّى قَهَرُونِي وَ غَلَبُونِي عَلَى نَفْسِي وَ لَـبَّبُوبِي وَ قَــالُوا لِــي: بَـايعْ وَ إِلَّا قَـتَلْنَاكَ فَـلَمْ أَجِـدْ حِيلَةً إِلَّا أَنْ أَدْفَعَ الْـقَوْمَ عَـنْ نَـفْسِيّ وَ ذَاكَ أَنِّي ذَكَرْتُ قَوْلَ رَسُولِ اللَّهِ صلَّى اللَّه عليه و آله: يَا عَلِيُّ، إِنَّ الْقَوْمَ نَقَضُوا أَمْرَكَ وَ اسْتَبَلُّواً بِهَا دُونَكَ وَ عَصَوْنِي فِيكَ، فَعَلَيْكَ بالصَّبْرِ حَتَّى يَنْزِلَ الْأَمْرُ، أَلَّا وَ إِنَّهُمْ سَيَغْدِرُونَ بِكَ لَا مَحَالَةَ، فَلا تَجْعَلْ لَهُمْ سَبِيلاً إِلَى إِذْلالِكَ وَ سَفْكِ دَمِكَ، فَإِنَّ الْأُمَّةَ سَتَغْدِرُ بِكَ بَعْدِي؛ كَذَلِكَ أَخْبَرَنِي

الكَفِّ و الإمسَاكِ مَا ا أمرَ به.

و هذا الوَجهُ لا يُمكِنُ ادِّعاقُه في هَارونَ، فَلِذلِكَ تَكَلَّمَ و ذَكَّرَ و وَعَظَ.

و ثانيها ؟: أنَّه عَلَيهِ السَّلامُ أَشْفَقَ ٣ مِن ارتِدادِ القَومِ و إظهارِ خُرُوجِهم مِنَ ٤ الإسلامِ لِفَرطِ الحَمِيَّةِ و العَصَبيَّةِ. و هذا فَسَادٌ دِينيٌّ لا يَجُوزُ التَّعَرُّضُ ٩ لِمَا يَكُونُ سَبَباً فيه و دَاعياً ٢ إلَيه. و لَيسَ ذلِكَ في هارونَ عَلَيهِ السَّلامُ ٧؛ لأنَّه يُمكِنُ أَنْ يُقَالَ: «إنَّه مَا عَلِمَ أَنَّ في خِطَابِه لِلقَومِ و إنكارِه عَلَيهِم ^ مَفسَدةٌ دينيَّةٌ».

و ثَالِثَهَا أَ: أَنَّه عَلَيهِ السَّلامُ خَافَ عَلىٰ نَفسِه و أهلِه و شيعَتِه، و ظَهَرَتْ لَه أَمَاراتُ الخَوفِ التي يَجِبُ مَعَهَا الكَفُّ عَنِ المُجَاهَدَةِ ` و المُنَاظَرَةِ. و لَم يَنتَه \ ا هَارونُ عَلَيهِ السَّلامُ \ السَّلامُ \ في خَوفِه \_إنْ كَانَ خَافَ \_إلىٰ هذهِ الحَالِ. \ السَّلامُ اللهُ عَنوفِه \_إنْ كَانَ خَافَ \_إلىٰ هذهِ الحَالِ. اللهِ

۲. في «ر، طج، طع»: «ثانيهما».

٤. في «ر، طبج»: «عن».

٦. في «ر، طج»: «دائماً».

۸. في «ر، طج»: - «عليهم».

۱. فی «ح»: «بما».

٣. في «طع»: «أشغف».

٥. في «ر، طج»: «المتعرض».

٧. في «أ، س، ح، د، ن»: - «عليه السلام».

9. في «ر، طج، طع»: «ثالثهما».

 <sup>◄</sup> جَبْرُيْدُلُ عليه السلام عَنْ رَبِّي تَبَارَكَ وَ تَعَالَى وَ لَكِنِ اثْتُوا الرَّجُلَ فَأَخْبِرُوهُ بِمَا سَمِعْتُمْ مِنْ نَبِيْكُمْ،
 وَ لَا تَجْعَلُوهُ فِي الشُّبْهَةِ مِنْ أَمْرِهِ لِيَكُونَ ذَلِكَ أَعْظَمَ لِلْحُجَّةِ عَلَيْهِ وَ أَزْيَدَ وَ أَبْلَغَ فِي عُقُوبَتِهِ إِذَا أَتَى رَبَّهُ وَ قَلْ عَصَى نَبِيَّهُ وَ خَالَفَ أَمْرَه ...».

١٠. في «ب، ج، ش، ع، ن، طع»: «المجاهرة». و المجاهرة بمعنى المغالبة و الإعلان.

<sup>17.</sup> ذكر الشريف المرتضى في تنزيه الأنبياء، ص ٢١٧: «إنّ الله تعالى لم يكلّف إنكار المنكر، سواء اختصّ بالمنكر أو تعدّاه إلى غيره، [و لا يتعدّاه] إلّا بشروط معروفة، أقواها التمكّن. و أن لا يغلب في ظنّ المنكر أنّ إنكاره يؤدّي إلى وقوع ضرر به لا يتحمّل مثله، و أن لا يخاف في إنكاره من وقوع ما هو أفحش منه و أقبح من المنكر. و هذه شروط قد دلّت الأدلّة عليها، و وافقنا المخالفون لنا في الإمامة فيها، و إذا كان ما ذكرناه مراعى في وجوب إنكار المنكر، فمن

و مَا حُكِيَ في الكِتَابِ \عَنه عَلَيهِ السَّلامُ مِن قَولِه: ﴿إِنَّ الْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِي وَ كَادُوا يَقْتُلُونَنِي﴾ \، لا يَدُلُّ عَلىٰ أنَّه انتَهىٰ في الخَوفِ إلىٰ تِلكَ المَنزِلَةِ؛ فَلِلخَوفِ مَراتِبُ مُتَفَاوتَةً.

و يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ هَارُونُ عَلَيهِ السَّلامُ ۗ آمَنَهُ اللَّهُ تَعالَىٰ مِنَ الفَتلِ بِالوَحيِ؛ فَإِنَّه كَانَ نَبيّاً يُوحىٰ إِلَيه، فَأَقدَمَ عَلَىٰ ذلِكَ القَولِ.

و أمَّا الجَمعُ بَينَ أميرِالمُؤمِنينَ <sup>1</sup> و هارونَ عَليهِما السَّلامُ ° في العِلم بِتَصميم

<sup>⇒</sup> أين أنّ أمير المؤمنين عليه السّلام كان متمكّناً من المنازعة في حقّه و المحاربة؟ و ما المنكر من أن يكون عليه السلام خائفاً متى نازع و حارب من ضرر عظيم يلحقه في نفسه و ولده و شيعته؟ ثمّ ما المنكر من أن يكون خائفاً في الإنكار من ارتداد القوم عن الدين، و خروجهم عن الإسلام، و نبذهم شعار الشريعة، فرأى أنّ الإغضاء أصلح في الدين من حيث كان يحرّ الإنكار ضرراً فيه لا يتلافى».

و أيضاً قال في الشافي في الإمامة، ج ٣، ص ٢٤٧: «فالظاهر الذي لا إشكال فيه أنّه عليه السلام بايع مستدفعاً للشرّ و فارًا من الفتنة، و بعد أن لم يبق عنده بقية و لا عذر في المحاجزة و المدافعة، و هذا إذا عوّلنا في إمساكه عن النكير على الخوف المقتضي للتقيّة، و قد يجوز أن يكون سبب إمساكه عن النكير غير الخوف، إمّا منفرداً و إمّا مضموماً إليه، و ذلك أنّه لا خلاف بيننا و بين من خالفنا في هذه المسألة أنّ المنكر إنّما يجب إنكاره بشروط، منها: أن لا يغلب على ظنّه أنه يؤدّي إلى منكر أعظم منه، و أنّه متى غلب في الظنّ ما ذكرناه لم يجز إنكاره؛ و لعلّ هذه كانت حال أمير المؤمنين عليه السلام في ترك النكير، و الشبعة لا تقتصر في هذا الباب على التجويز، بل تروى روايات كثيرة أنّ النبيّ صلّى الله عليه و آله عهد إلى أمير المؤمنين عليه السلام بذلك و أخبره أنّ القوم يدفعونه عن الأمر و يغلبونه عليه، و أنّه متى نازعهم فيه أدّى ذلك إلى الردّة و رجوع الحرب جذعة، و أمرّه بالإغضاء و الإمساك إلى أن يتمكّن من القيام ذلك إلى الردّة و رجوع الحرب جذعة، و أمرّه بالإغضاء و الإمساك إلى أن يتمكّن من القيام بالأمور، و التجويز في هذا الباب لما ذكرناه كاف».

٢. الأعراف (٧): ١٥٠.

١. أي: في كتاب الله الكريم.

۳. في «أ، س، ج، ح، د، ن»: – «عليه السلام».

٤. في «ر، ن، طج، طع»: + «عليه السلام».

٥. في «ر، ن، طع، طج»: - «عليهما السلام».

القَومِ عَلَى الخِلافِ و اطِّرَاحِ العَهدِ، فَكَيفَ لَم يَستَويَا في الوَعظِ و الزَّجرِ؟

قَالَجَوابُ عَنه: أَنَّهُمَا و إِنِ استَوَيَا في العِلمِ بِالتَّصميمِ، فَغَيرُ مُمتَنِعِ أَنْ يَكُونَ مَعَ أُميرِالمُؤْمنينَ يَأْسُ \ مِن الرُّجُوعِ مِنهم إلى الحَقِّ، لَم يَكُنْ مَعَ هَارُونَ عَلَيهِ السَّلامُ مَ مِثْلُه، و خَوفٌ عَلىٰ نَفسٍ أو مَا يَجري مَجرَاهَا لَم يَكُنْ " هَارُونُ عَلَيهِ السَّلامُ عَلَىٰ مِثلِه. ٥ السَّلامُ عَلیٰ مِثلِه. ٥

و قَولُه صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ و عَلَىٰ آلِه ٦ : «لَن تَمُوتَ حَتَّىٰ تُقَاتِلَ ١ النَّاكِثِينَ و القَاسِطينَ و المَارِقِينَ ١٨، و إِنْ آمَنَ ٩ مِن المَوتِ لَه في ١٠ نَفْسِه عَلَيهِ السَّلامُ، فَهُو غَيرُ مُؤمِنٍ ١١ لَه مِن وُقوعِ ذلِكَ بِأهلِه و شيعَتِه، و غَيرُ مُؤمِنٍ ١٢ أيضاً مِنَ الذُّلِّ و الاهتِضَامِ؛ و هُما شَرٌّ مِنَ القَتلِ و أَثقَلُ عَلَى النَّفُوسِ.

۱. فی «ب»: «بأس».

۲. في «أ، س، ج، ح، د، ن، طع»: - «عليه السلام».

۳. في «ح»: +«مع».

٤. في «أ، س، ج، ح، د، ن، طع»: – «عليه السلام».

٥. من قوله: «و خَوفٌ عَلىٰ نَفسِ...» إلى هنا لم ترد في «أ، د، س».

٦. في «أ، د، س، ن، طع»: «عليه السلام»؛ و في «م، ع»: «له صلوات الله عليه» بدلاً من «صلى الله عليه و على آله».

من قوله: «أو مَا يَجري مَجرَاهَا....» إلى هنا لم ترد في «ر، طج».

٨. في «أ، د، س»: «تقاتلوا إلى آخره» بدلاً من «تُقاتِلَ النَّاكِثينَ و القَاسِطينَ و المَارِقينَ»؛ و في
 «طع»: «إلى آخره» بدلاً من «النَّاكِثينَ و القَاسِطينَ و المَارقينَ».

٩. يمكن أن تقرأ: «أمَّنَ».

۱۰. فی «أ، د، س»: «من».

يمكن أن تقرأ: «مُؤَمِّن».

<sup>17.</sup> يمكن أن تقرأ: «مُؤَمِّنُ».

# المَسأَلَةُ العَاشِرَةُ [سَبَبُ اختِلافِ دَلائِلِ الأنبياءِﷺ]

و أجَابَ \ \_أجَابَ اللَّهُ فيه صَالِحَ الأدعِيَةِ في الدُّنيا و الآخِرَةِ ـعَنِ الخَبَرِ الوَارِدِ ٢

١. أي: أجاب الشريف المرتضى. راجع: المسألة السابعة من رسالة «جَوابُ المَسَائل الطَّرَابُلسيَّات الأُولى».

٢. رواه الشيخ الصدوق في عيون أخبار الرضا، ج ٢، ص ١٤٨ ـ ١٤٩. و هذا نص الحديث بتمامه تنويراً للمقام: «حَدَّثْنَا جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ مَسْرُورٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: حَدَّثَنَا الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَامِرِ قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُوعَبْدِاللَّهِ السَّيَّارِيُّ، عَنْ أَبِي يَعْقُوبَ الْبَغْدَادِيّ، قَالَ: قَالَ ابْنُ السِّكِيتِ لِأَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا عَلَيهِ السَّلامُ: لِمَاذَا بَعَثَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ مُوسَى بْنَ عِـمْرَانَ عَلَيهِ السَّلامُ بِالْعَصَا وَ يَدِهِ ٱلْبَيْضَاءِ وَ آلَةِ السِّحْرِ، وَ بَعَثَ عِيسَى عَلَيه السَّلامُ بِالطِّبِّ، وَ بَعَثَ مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ و آلِه بِالْكَلَام وَ الْخُطَب؟ فَقَالَ لَهُ أَبُوالْحَسَنِ عَلَيه السَّلامُ: إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى لَمَّا بَعَثَ مُوسَى عَلَيه السَّلامُ كَانَ الْأَغْلَبُ عَلَى أَهْلِ عَصْرِهِ السِّحْرَ، فَأَيَّاهُمْ مَنْ عِنْدِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ بِمَا لَمْ يَكُنْ عِنْدَ الْقَوْمِ وَ فِي وُسْعِهِمْ مِثْلُهُ، وَ بِمَا أَبْطَلَ بِهِ سِحْرَهُمْ وَ أَثْبَتَ بِهِ الْحُجَّةَ عَلَيْهِمْ. وَ إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى بَعَثَ عِيسَى عَلَيه السَّلامُ فِي وَقْتِ ظَهَرَتْ فِيهِ الرَّمَانَاتُ وَ احْتَاجَ النَّاسُ إِلَى الطِّبِّ، فَأَتَاهُمْ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ بِمَا لَمْ يَكُنْ عِنْدَهُمْ مِثْلُهُ، وَ بِمَا أَحْيَا لَهُمُ الْمَوْتَى، وَ أَبْرَأَ لَهُمُ الْأَكْمَةَ وَالْأَبْرَصَ بإِذْنِ اللَّهِ تَعَالَى وَ أَثْبَتَ بِهِ الْحُجَّةَ عَلَيْهِمْ. وَ إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى بَعَثَ مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَ آلِه فِي وَقْتِ كَانَ الْأَغْلَبُ عَلَى أَهْل عَصْرِهِ الْخُطَبَ وَ الْكَـلَامَ ـ وَ أَظُنُّهُ قَـالَ وَ الشُّعْرَ-؛ فَأَتَاهُمْ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ وَ مَوَاعِظِهِ وَ أَحْكَامِهِ مَا أَبْطَلَ بِهِ قَوْلَهُمْ وَ أَنْـبَتَ بِـهِ الْحُجَّةَ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ ابْنُ السَّكِيَّتِ: تَاللَّهِ مَا رَأَيْتُ مِثْلَكَ الْيَوْمَ قَطَّ، فَمَا الْحُجَّةُ عَلَى الْخَلْقِ الْيَوْمَ؟ فَقَالَ عَلَيه السَّلامُ: الْعَقْلُ يُعْرَفُ بهِ الصَّادِقُ عَلَى اللَّهِ فَيُصَدِّقُهُ، وَ الْكَاذِبُ عَلَى اللَّهِ فَيُكَذِّبُهُ، فَقَالَ ابْنُ السِّكِّيتِ: هَذَا وَ اللَّهِ الْجَوَاتُ».

عَن ابنِ السِّكِّيتِ ١٠.

١. هو يعقوب بن إسحاق، أبو يوسف، ابن السكّيت (١٨٦ ـ ٢٤٤ هـ. ق. / ٨٠٢ ـ ٨٥٨ م) إمام في اللغة و الأدب. أصله من خوزستان(بين البصرة و فارس) تعلّم ببغداد. (الأعلام للزّركلي، ج ۸، ص ۱۹۵). و ذکر ابن عساکر فی تاریخ مدینة دمشق، ج ۷۶، ص ۱٤۹: «و ذکر القاضی أبو المحاسن الفضل بن محمّد بن مسعر التنوخي المصري فيما صنّفه من أخبار النحويّين و اللغويين قال: يعقوب بن إسحاق السكّيت روى عن الأصمعي، و أبي عبيدة، و الفراء و جماعة غيرهم من أهل العلم، وكتبه جيّدة صحيحة نافعة، منها: إصلاح المنطق و كتاب الألفاظ، و كتاب في معاني الشعر، و كتاب القلب و الأبدال، و لم يكن له نفاذ في علم النحو، و كان يميل في رأيه و اعتقاده على مذهب من يرى تقديم أمير المؤمنين علىّ رضي اللُّه عنه. بلغني أنَّ يعقوب بن السكِّيت مات في رجب من سنة ثلاث ـ و قيل: من سنة أربع، و قيل: من سنة ست و أربعين و مائتين، و قد بلغ ثمانياً و خمسين سنة». و قال ابن خلِّكان في وكفيات الأعيان و أنباء أبناء الزمان، ج ٦، ص ٤٠٠: «فقيل إنّ المتوكّل كان كثير التحامل على على بن أبي طالب و ابنيه الحسن و الحسين رضي الله عنهم أجمعين، و قد تـــقدّم فــي تــرجــمة أبــي الحسن عليّ بن محمّد المعروف بابن بسام أبيات تدلّ على هذا أيضاً، و كان ابن السكّيت من المغالين في محبّتهم و التوالي لهم، فلمّا قال له المتوكّل تلك المقالة قال ابن السكّيت: و الله إنّ قنبر خادم علىّ رضي اللّه عنه خير منك و من ابنيك، فقال المتوكّل: سلّوا لسانه من قفاه، ففعلوا ذلك به فمات، و ذلك في ليلة الإثنين لخمس خلون من رجب سنة أربع و أربعين و مائتين، و قيل سنة ست و أربعين، و قيل سنة ثلاث و أربعين، و الله أعلم بالصواب. و بلغ عـمره ثـانياً و خمسين سنة، و لمّا مات سير المتوكّل لولده يوسف عشرة اللف درهم و قال: هـذه ديـة والدك، رحمه اللَّه تعالى». و ورد في إنباه الرواة على أنباه النــحاة، ج ٤، ص ٦١: «و كــان أبــو العباس ثعلب يقول: كان يعقوب بن السكّيت متصرّفاً في أنواع العلوم، و كان أبوه رجلاً صالحاً، وكان من أصحاب الكسائئ، حسن المعرفة بالعربيّة، وكان يكنّي بأبي يوسف، من علماء بغداد، ممّن أخذ عن الكوفيّين، و كان مؤدّباً لولد المتوكّل، و كان عالماً بنحو الكوفيّين و علم القرآن و الشعر، و قد لقي فصحاء الأعراب، و أخذ عنهم، و حكى في كتبه ما سمعه منهم، و له حظَّ في السنن و الدين. و يقال: إنَّ المتوكَّل ناله بشيء حتَّى مات في سنة ستَّ و أربعين و مائتين، و خلَّف ولداً اسمه يوسف، نادم المعتضد و خصّ به. و ليعقوب بن السكّيت من التصانيف: كتاب الألفاظ، كتاب إصلاح المنطق، كتاب الزّبرج، كتاب البحث، كتاب المـقصور و المـمدود،

و قَد سَأَلَ الرِّضَا عَلَيهِ السَّلامُ عَن سَبَبِ اختِلافِ دَلائِلِ الْأُنبِيَاءِ عَلَيهِم السَّلامُ، فَأَخبَرَه: «أَنَّ كُلًا مِنهم عَجَاءَ بِجِنسِ مَا كَانَ الأَغلَبَ عَلى أهلِ عَصرِه، فَبَرَزَ فيهِ عَلَىٰ كَافَّتِهِم و خَرَقَ عَادَاتِهِم "،؛ بِأَنَّه لا خَبَرُ وَاحِدٍ؛ و ذَكَرَ حُكمَ الأَحَادِ و أَنَّهَا غَيرُ مُؤتِّرَةٍ في أُولًةِ العُقُولِ. ^

 <sup>⇒</sup> كتاب المذكّر و المؤنث، كتاب الأجناس كبير، كتاب الفرق، كتاب السّرج و اللجام، كتاب فعل
 و أفعل، كتاب الحشرات، كتاب الأصوات، كتاب الأضداد، كتاب الشّجر و النّبات، كتاب الوحوش،
 كتاب الإبل، كتاب النّوادر، كتاب معاني الشعر الكبير، كتاب معاني الشعر الصّغير، كتاب سرقات
 الشعراء و ما اتّفقوا عليه، كتاب ما جاء في الشّعر و ما حرّف عن جهته، كتاب القلب و الإبدال.

<sup>1.</sup> كذا في النسخ و كتاب الخصال؛ ولكن ورد الحديث في مناقب آل أبي طالب عليه السلام، ج ٣، ص ٧٠٥، و فيه أنّ المتوكّل سأل ابنَ السكّيت أن يسأل هو ابنَ الرضا عليه السلام عن هذه المسألة، و أضيفت فيه كلمة «ابن»، و المراد بابن الرضا عليه السلام الإمام الهادي عليه السلام؛ و ورد أيضاً في كتاب الكافي، ج ١، ص ٢٤، ح ٢٠، و السؤال فيه عن أبي الحسن عليه السلام مطلقاً، و هذه الكنية تطلق على الإمام الرضا عليه السلام و الإمام الهادي عليه السلام كليهما. هذا، ولكنّ الأرجح في المقام كون السؤال عن الإمام الهادي عليه السلام؛ لأنّ ابن السكّيت كان معاصراً له عليه السلام، ولم يكن له من السنّ في عهد الإمام الرضا عليه السلام إلاّ أقلّ من العشرين.

أي: معجزات.
 أي: معجزات.

في «ح، ج، ش، ع، طع»: «كلامهم» بدلاً من «كُلاً منهم».

٥. بَرَّزَ تَبْرِيزًا: فاق أصحابه فَضْلاً أو شَجَاعَةً. القاموس المحيط، ج ٢، ص ٢٦٧؛ بَرَزَ الرجلُ
 أيضاً: فاق على أصحابه. الصحاح، ج ٣، ص ٨٦٤ (برز). و في مقدّمة الأدب، ص ٢١٣: بَرَزَ عَلَيْهِ: بكذشت از وي، بيشي كرفت بر وي، سبق، دركذشت بر وي.

نی «ب، ج»: «عادتهم».

متعلّق بقوله: «و أجاب» في بدء الكلام.

٨. قال الشريف المرتضى في جواب المسألة السابعة من رسالة «جَوابُ المَسَائل الطَّرَابُ لُسيًات الأُولى»، ص ١٧٨ ـ ١٧٩ ما هذا لفظه: «أوّل ما نقول في هذه المسألة: أن أخبار الآحاد غير معوّل عليها ولا هي معتمدة في أُصولٍ و لا فروع؛ لأنّها لا توجب علماً فتسكن النفس إلى مضمونها، و لا قامت دلالة على أنّ الله تعالى تعبّد بألعمل بها، و إن كانت لا توجب العلم فقد كان ذلك

نُمُ تَبَرَّع ' بِتَأَوُّلِه ' عَلَىٰ مَا يُطَابِقُ القَولَ بِالصَّرفَةِ فَقَالَ '': «إِنَّ العَرَبَ إِذَا تَأْمَّلُوا فَصَاحَةَ القُرآنِ و بَلاغَتَه، و وَجَدوا مَا يَتَمَكَّنونَ مِنه في عَاداتِهم مِنَ الكَلامِ الفَصيحِ يُقارِبُ ذلِكَ مُقَارَبَةٌ تُخرِجُه عَمِن  $^{\circ}$  كَونِه خَارِقاً لِعَادَتِهم فيه، و أَحَسُّوا مِن ' نَفُوسِهم يُقارِبُ ذلِكَ مُقَارَضَةِ، مَعَ شِدَّةِ الدَّوَاعِي إلَيهَا و قُوَّةِ البَوَاعِثِ عَلَيهَا، عَلِمُوا أَنَّ اللَّه تَعالىٰ ' خَرَقَ عَادَاتِهم بِأَنْ صَرَفَهم عَنِ المُعَارَضَةِ التي كَانَتْ ' ولو الصَّرفُ \_ مُتَأْتَيَةً ' \". \"

1. هكذا في «ب، ر، طج»؛ و في «أ، د، س»: «ينزع»؛ و في «ح، طع»: «نزع»؛ و في «ع، م» بإهمال الحروف. و تَبرَّعَ بالأُمْرِ: فَعَلَهُ غَيْرَ طَالِبٍ عِوَضاً. المصباح المنير، ج ٢، ص ٤٤ (برع). و في لسان العرب، ج ٨، ص ٨: «تبرَّع بالغطاء: أَعطَى من غير سؤال، أو تفضَّل بما لا يجب عليه. يقال: فعلت ذلك مُتَبَرِّعاً أي مُتطوّعاً». و في المحيط في اللغة، ج ٢، ص ٣٤: «و تَبرَّع بكذا: أعطاه مِن قِبَل نَفْسِه».

۲. هكذا في «ب، ح، ر، طج»؛ و في باقي النسخ: «تناوله».

٣. أي: قال الشريف المرتضى.

٤. في «ر، ش، ق، طج»: «يخرجه»؛ و في «طع»: «نخرجه».

٥. في «ح»: «عن». ٦. في «ر، طج»: - «من».

۷. في «ح»: «تعذّر».

۹. فی «أ، د، س»: – «کانت».

١١. قال الشريف المرتضى في جواب المسألة السابعة من رسالة «جَوابُ المَسَائل الطَّرَابُلُسيَّات الأُولى» (ص ١٧٨ ـ ١٧٩) ما هذا لفظه: «و بعد فليس في هذا الخبر على ما به ما ينافي مذهب الصرفة و لا يعترض عليه؛ لأنّ العرب الذين كانوا القدوة في الفصاحة و البلاغة إذا تُحدُوا بهذا القرآن و قُرعوا به بأنهم لا يأتون بمثله، و هم الذين يظهر لهم أنهم مصروفون عن معارضته، لأنهم إذا تأملوا فصاحته و بلاغته و وجدوا ما يتمكن منه في عادتهم من الكلام الفصيح يقارب

<sup>→</sup> جائزاً عندنا، وإن كان الكثير من أصحابنا يحيلون ورود العبادة بالعمل على الأخبار الآحاد، و خبر الرّضا عليه السلام من أخبار الآحاد لا يو جب العلم و القطع فلا معتبر بمثله. على أنّ مَن جوّز العمل في الشريعة بأخبار الآحاد يمنع من العمل بها في أُصول الدين؛ و كيفيّة إعجاز القرآن و دلالته من أُصول الدين، فكيف يرجع فيها إلى أخبار الآحاد في أنّها إذا وردت بما ينافي الأدلّة العقليّة أُطرحت و رُدّت، و صحّة القول بمذهب الصرفة عليه أدلّة عقليّة، فكيف يعترض على ذلك بخبر واحد».

و هذا التَّأُويلُ يَقتَضي أَنَّ المُعجِزَةَ و خَرقَ العَاداتِ بِالصَّرفِ، و سِيَاقَةُ ٢ الحَديثِ لا يَتَضَمَّنُ ٣ أَنَّهم عَجَزوا لأنَّهم صُرِفوا عَمًا كَانَ مِن شَأْنِهم مُقَارَبَتُه 4، بَل لأنَّه ° بَرَّزَ عَلَيهِم كَتَبريزِ ٦ النَّبِيِّينَ ٧ المُتَقَدِّمينَ عَلىٰ أُمَمِهم ^ فيمَا جَاؤُوا ٩ بِه.

#### الجَوابُ \_ وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ ' \_:

إعلَمْ أَنَّ الذي تَبَرَّعنَا ١١ بِتَأَوُّلِ ١٢ هذا الخَبَرِ عَلَيه مُستَمِرٌّ ١٦، لا مَطعَنَ ١٤ فيه؛ لأنَّ

به ذلك مقاربة يخرجه من كونه خارقاً للعادة، و وجدوا من نفوسهم مع قوّة الدواعي وشدّة البواعث تعذّر المعارضة عُلم أنّ الله تعالى خرق عادتهم بأن صرفهم عن المعارضة التي كانت لولا الصرف متأتية، فوجه إعجاز القرآن على هذا المذهب العرب أعرف به و إليه أسبق لتمييزهم بين ما يقدرون عليه من الكلام الفصيح و بين ما لا يقدرون عليه، و القوم يعرفون ذلك من نفوسهم ضرورة، و مَن سواهم يعلمه من طريق الاستدلال، فقد صار اختصاصهم بالتحدّي و التعجيز دون غيرهم هو الوجه؛ لأنهم أهل هذه الصناعة و أرباب البلاغة».

١. في «ر، طج»: «خرق العادة» بدلاً من «خَرق العاداتِ بِالصَّرفِ». و معنى قوله: «بِالصَّرفِ»، أي: بسبب الصَّرف.

خي «ح»: «سياق» و هو الأصحّ.

٣. في «م»: «لا تتضمّن» و هو الأصحّ.

في «ر، طج»: «مُعَارَضَتُه».

٥. أي: لأنَّ النَّبي صلَّى اللَّه عليه و آله.

٦. التَّبْرِيْزُ: السَّبْقُ، بَرَّزَ عليه. المحيط في اللغة، ج ٩، ص ٤٨ (برز).

٧. في «طع»: «النبين».

٨. في «ب، ج، ر»: «أمهما»؛ و في «ش، ع، ق، م، طج»: «أممهما».

٩. في «ب، ع، ق، م»: «جاءا»؛ و في «ر، طج»: «جاء».

١٠. في «ر، طج»: - «و باللّه التوفيق».

۱۱. في «ح»: «شرعنا».

<sup>.</sup> ۱۲. في «طع، طج»: «بتأويل»؛ و في هامش «ر»: «تناول».

۱۳. في «ر، طج»: «مستقر» و له وجه؛ و في هامش «ر»: «مستمرا»؛ و في «طع»: + «و».

١٤. أَي: لا يكون فيه ما يُطْعَنُ به و يُعَاب. لاحظ: تاج العروس، ج ٨، ص ١١٩.

كُلُّ واحِدٍ مِنَ الأنبيّاءِ عَلَيهِم السَّلامُ لَمَّا أُبِينَ لَمِن أَهلِ عَصرِه بِآيَةٍ تُجَانِسُ مَا كَانوا عَيَعَاطُونَه مَ أُبِينَ النَّبِيُ عَلَيهِ السَّلامُ لِإِنزَالِ القُرآنِ عَلَيه و إعلامِه أَنَّ مَن رَامَ مُعَارَضَتَه مِن العَرَبِ يُصرَفُ 'عَنها؛ فَجَرَى 'الأَمرُ عَلى ذلِك. وهذه 'اإبَانَةُ "الَه عَلَيهِ السَّلامُ مِنهم و تَبريزٌ الأَعرَبِ عَلَيهِم؛ لأنَّه لَم تَجرِ العَدتُهم بِمِثلِ ذلِك، كَمَا لَم تَجرِ المَعْجِرُ مِثلً آيَاتِ الأنبيّاءِ المُتَقَدِّمينَ عَلَيهِم السَّلامُ 'ا. و المُعجِرُ هَاهُنَا الخَارِقُ لِلعَادَةِ و إِنْ كَانَ الصَّرفَ عَنِ أَلَا المُعَارَضَةِ، فَلِهذا الصَّرفِ تَعلُّقٌ بِالقُرآنِ؛ مِن حَيثُ كَانَ صَرفاً عَن مُعَارَضَةِه.

۱. في «أ، د، س، ر، ن، طع، طج»: - «عليهم السلام».

٢. في «ر، ش، طج»: «أتين». و بان منه أي: بَعُد و انفصل، و أبان الشيء: فصله و أبعده. المعجم الوسيط، ص ٦٧ (أبان).

٣. هكذا في «ب، م»؛ و في باقي النسخ و «طج، طع»: «بأنه».

في «ر، طج»: «تخافوا».

٥. فُلاَنٌ يَتَعَاطَى كذا، أَي: يَخُوضُ فيه . لسان العرب، ج ١٥، ص ٧٠ (عطا).

٦. في «ر، طج»: «أتين»؛ و في «أ، طع»: «بين».

٧. في «أ، د، س، ر، ن، طج»: - «عليه السلام».

٨. في «ر، طج»: «إملائه أن من رام عليه و اعلائه» بدلاً من «إعلامه».

۹. في «طع»: «معارضة».

۱۰. في «أ، د، س، ن، طع»: «تصرف»؛ و في «ر، طج»: «نعرف».

۱۱. في «ر، طج»: «مجرى». ۱۲. في «أ، د، س، ن، طع»: «هي».

١٣. في «أ، د، س، ن، طع»: «الإبانة»؛ و في «ر، طج»: «أمانة». و الإبانة: بان الشيء من كذا و عنه يبين بَيناً و بُيوناً و بَينُونة: بَعُد. و انفصل. و انقطع و أبانه غيرُه. الإفصاح، ج ٢، ص ١٣٥٤.

۱٤. في «ر، طج»: «يبرز».

۱۵. في «ر، طج»: «لم يجر».

١٦. في «ر،ع، طج»: «لم يجر».

<sup>1</sup>۷. في «أ، د، س، ر، ن، طع، طج»: - «عَلَيهِم السَّلامُ».

۱۸. في «طع»: «من».

و يُحمَلُ لَفظُ الخَبَرِ الذي هو: «فَأَتَاهُمْ أَمِن عِندِ اللهِ تَعالَىٰ مِنَ القُرآنِ بِمَا زَادَ بِه عَلَيهِم، و بَرَّزَ [بِه ٢] عَلَىٰ كَافَّتِهم، و أعجزَهم عن الإتيّانِ بِمِثلِه، ٤ عَلَىٰ أَنَّ المَعنىٰ: «مَا زَادَ بِالصَّرفِ عَن مُعَارَضَتِه عَلَيهِم، و بَرَّزَ بِذلِكَ عَلَىٰ كَافَّتِهم». و لَفظَةُ «أعجزَهم عَن الإتيّانِ بِمِثلِه ٥»، بِمَذهَبِ الصَّرفَةِ أشبَهُ و أليَقُ؛ لأنَّ ذلِكَ يَقتضي ألَّه لَو لَم يُعجِزْهم عَنِ الإتيّانِ بِمِثلِه لَفعَلوا ٦. و لَو كَانَ في نَفسِه مُعجِزاً مَا جَازَ أَنْ يُقَالَ: «و أعجزَهم عَن مُعارضَتِه»؛ لأنَّ مُعارضَته في نَفسِها مُتَعَذِّرةً.

عَلَىٰ أَنَّ قَولَه: «زَادَ بِه عَلَيهِم ٧»، لا بُدَّ لِكُلِّ مِنَّا مِن تَأُويلِه عَلَىٰ مَا يُطابِقُ مَذهَبه؛ و القَولُ مُحتَمَلٌ غَيرُ صَريح في شَيءٍ بِعَينِه.

فَمَن ذَهَبَ إلىٰ أَنَّ الإعجَازَ<sup>^</sup> تَعَلَّقُ <sup>9</sup> بِالفَصَاحَةِ، يَتَأَوَّلُ بِهَا ` عَلَىٰ أَنَّ المُرَادَ بِهَا ' ا

٢. أضفناها من المصدر.

۱. في «ر، طج»: «فاق منهم».

۳. في «ب، ج»: «لعجزهم».

٤. هذه العبارة مذكورة فيما حكاه السائل من الخبر المرويّ عن الرضا عليه السلام في المسألة السابعة من رسالة «جَوابُ المَسَائل الطَّرَابُلُسيَّات الأُولى» حيث قال: «و بعث الله محمداً صلّى الله عليه و على آله في زمان كان الأغلب فيه على أهل الخطب و الشّعر و السجع و أنواع الفصاحة فأتاهم من عند الله تعالى من القرآن بما زاد به عليهم و برز به على كافتهم و أعجزهم عن الإتيان بمثله».

٥. من قوله: «عَلَىٰ أَنَّ المَعنىٰ...» إلى هنا لم ترد في «س، ح».

<sup>7.</sup> في «ر، طج»: «يفعلوا».

٧. في «ر، طج»: «عليه السلام» بدلاً من «زَادَ بِه عَلَيهِم».

٨. في «ر، طج»: «للإعجاز».

۹. في «ن»: + «و».

۱۰. في «ج، ق»: «تناول بها»؛ و في «ح»: «تَأُوَّلها»؛ و في «ش»: «تناول لها»؛ و في «ر، طج»: «تناولها».

۱۱. في «ح، ش»: «لها»؛ و في «ر، طج»: - «بها».

«بِفَصَاحَتِه \» دُونَ أَلفَاظِه و مَعَانيهِ و حُرُوفِه.

و مَن ذَهَبَ إلى أنَّ المُعجِزَ هو النَّظمُ، حَمَلَ ذلِك مَلَىٰ أنَّ المُرَادَ بِه: «زَادَ نَظمُه لَيهم».

و صَاحِبُ الصَّرفَةِ يَقُولُ: «إنَّمَا زَادَ بِالصَّرفِ عَن مُعَارَضَتِه عَلَيهِم».

و يَكفي أَنْ يَكُونَ في هذا الخَبَرِ بَعضُ الاحتِمَالِ لِمُطَابَقَةِ ۖ مَذْهَبِ ۚ الصَّرفَةِ.

فَإِذَا قَيلَ: فَأْيُّ مُنَاسَبَةٍ بَينَ الصَّرِفَةِ و بَينَ مَا كَانَ يَتَعَاطاه ۗ القَومُ مِنَ الفَصَاحَةِ؟ و لَيسَ نَجِدُ ۗ عَلَىٰ مَذَهَبِكُم ٢ ـ هَاهُنَا ^ مُنَاسَبَةً، كَمَا وَجَدَنَاهَا في آيَتَي ٩ مُـوسَىٰ

و عيسىٰ عَلَيهِمَا السَّلامُ ١٠. قُلنَا: هَاهُنَا أَيضًا مُنَاسَبَةٌ؛ لأنَّهم لَمَّا صُرِفوا عَن مُعَارَضَةِ القُرآنِ بِمَا١١ يُضَاهيهِ

قلنا: هاهنا أيضا مناسَبَة؛ لانهم لمَّا صَرِفُوا عن مَعَارَضةِ القرانِ بِمَا ١٠ يُضاهيهِ في ١٢ الفَصَاحَةِ، صَارَ عَلَيهِ السَّلامُ كَأَنَّه زَادَ عَلَيهِم بِالفَصَاحَةِ؛ لأنَّه قَد تَعَذَّرَ ١٣ عَليهِم

۱. في «ر، طج»: «الفصاحة».

٢. أي: حمل قوله: «زَادَ بِه عَلَيهِم».

٣. في «ر، طج»: «المطابق»؛ و في «طع»: «المطابقة».

<sup>2.</sup> في «طع»: «فذهب».

٥. فُلانٌ يَتَعَاطَى كذا، أَي: يَخُوضُ فيه. لسان العرب، ج ١٥، ص ٧٠ (عطا).

٦. في «ب، ج»: «بجيد».

٧. في «ر، ش، طج»: «مذهبهم»؛ في «طع»: «مذهب كم».

۸. فی «ن، طع»: «منها».

۹. في «ن، طع»: «امّتي».

۱۰. في «أ، س، ح، د، ش، ق، ن، طع»: - «عليهما السلام».

۱۱. في «أ، د، س، ع، ق، م، ن، طع»: «ممّا». و قوله «بما» يتعلّق بقوله: «مُعَارَضَة».

۱۲. في «طع»: – «في».

۱۳. فی «ن»: «تقدر».

مِنهَا مَا هوَ فيمَا تَحَدَّاهُم بِه. و إِذَا تَعَذَّرَتْ عَلَيهِم الفَصَاحَةُ للتي كَانُوا بِهَا يُدِلُونَ و إلَيهَا يُنسَبونَ، صَارَ كَتَعَذُّرِ مُسَاوَاةِ السَّحَرَةِ للمُعجِزَةِ مُوسىٰ عَلَيهِ يُدِلُونَ و إلَيهَا يُنسَبونَ، صَارَ كَتَعَذُّرِ مُسَاوَاةِ السَّحَرَةِ لللهُم، و هذا إنَّمَا تَعَذَّرَ السَّلامُ ، و إِنْ كَانَ تَعَذُّرُ ذَلِكَ لأَنَّه في نَفسِه غَيرُ مَقدُورٍ لَهُم، و هذا إنَّمَا تَعَذَّرَ للصَّرفِ عَنهم. فَسَبَبُ التَّعَذُّرِ مُحْتَلِقٌ، و التَّعَذُّرُ مُحَاصِلٌ، فَمِن هَاهُنَا مُصَلَتِ المُناسَبَةُ بَينَ المُعجزَاتِ.

ا. في «أ، د، س، ن»: «يحداهم»؛ و في «طع»: «عداهم».

ر. في «ر، طج»: - «بِالفَصَاحَةِ؛ لأنَّه قَد تَعَذَّرَ عَلَيهِم مِنهَا مَا هوَ فيمَا تَحَدَّاهُم بِه؛ و إذَا تَعَذَّرَتْ عَلَيهِم الفَصَاحَةُ».

٣. فيَ «ٰح، طع»: «يدأبون» بدلاً من «بِهَا يُدِلُّونَ»؛ و في «ر، طج»: «يدنون». و «يُدِلُّونَ» من دَلَّ: إِذَا افْتَخَر. تاج العروس، ج ١٤، ص ٢٤٢(دلل).

في «ن، طع»: «السحر».

<sup>0.</sup> في «ر،ع،طج»: «بمعجزة».

٦. في «أ، س، ح، د، ق، ن، طع»: - «عليه السلام».

٧. في «أ، د، س»: «فبسبب»؛ و في «طج»: «حسب و»؛ و في «ر»: «حسب»؛ و في «طع»: + «و».

هی «ر، طج، طع»: «التعدد».

٩. في «أ، د»: «هناك».

### المَسأَلَةُ الحَاديَةَ عَشَرَةً '

# [بَحثُ فيما وَرَدَ في المُسُوخِ و بَيان حَقيقةِ المَسخِ] ً

و<sup>٣</sup> قَأَ**وَلَ** سَيِّدُنَا ـ أَدَامَ اللَّهُ نعمَاه ٤ ـ مَا وَرَدَ في المُسُوخِ ٥ مِثْل الدُّبِّ و القِرْدِ ٧ و الفِيلِ و الخِنزِيرِ و مَا شَاكَلَ ذلِكَ، عَلىٰ «أَنَّهَا كَانَتْ عَلىٰ خلقٍ جَميلَةٍ ^ غَيرِ مَنفُورٍ عَنهَا، ثُمَّ جُعِلَتْ عَلىٰ ٩ هذهِ الصُّورِ المَشينَةِ ١٠ عَلىٰ سَبيلِ التَّنفيرِ عَنهَا، و الزِّيَادَةِ في

١. في «ر، طج، طع»: «عشر». وقد أورد العكرمة المجلسي هذه المسألة بتمامها في بحار الأنوار،
 ج ٥٨، ص ١١٠ ـ ١١٣؛ و نحن نستفيد من نقله و نرجع إليه و نذكر اختلافاته مع ما في النصّ في الهوامش رامزين إليه بعبارة: «في البحار».

العنوان منا و في «طج، طع»: «بحث فيما ورد في المُسُوخ» بدلاً منه.

۳. في «ر، طج، طع»: - «و».

٤. في «ر»: «نعماؤه»؛ و في «طج، البحار»: «نعماءه».

٥. المُسُوخ جمعُ «مِسخ» و «مَسيخ»، كما جاء في المعجم الوسيط، ص ٨٦٨: «مَسَخَه مَسخاً:
 حوّل صورته إلى أخرى أقبح. و منه يقال: مَسَخَه الله قِرداً. فهو مِسخّ. (ج) مُسُوخٌ. و هو مَسِيخٌ أنضاً».

هو ما يُسَمَّى بالفارسِيّة: «خِرْس». تاج العروس، ج ٩، ص ٢٦٦.

٧. في «ح»: «و القرود»؛ و في «ر، طج»: - «و القرد».

۸. في «أ، د، س»؛ «جملة».

٩. في «ر، طح، البحار»: - «على».

١٠. في «أ، د، س»: «المشنية»؛ و في «ج، ش»: «المشيّة»؛ و في «ر، طج»: «المسيئة»؛ و في «طع»:

الصَّدُ \عَنِ الانتِفَاعِ بِهَا \"»؛ و قَالَ ": «لأنَّ \* بَعضَ الأحيّاءِ لا يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ غَيرَه عَلَى الحَقيقَةِ، و الفَرقُ بَينَ كُلِّ حَيِّينِ مَعلُومٌ ضَرورَةً، فَكَيفَ يَجوزُ ° أَنْ يَصيرَ حَيٍّ <sup>"</sup> حَيَّاً أَرِيدَ و ^ إِذَا أُرِيدَ بِالمَسخ هذا، فَهُو بَاطِلٌ؛ و إِنْ أُرِيدَ <sup>٩ غَيرُه،</sup> نَظَرنَا فيهِ ١٠. «١٠

ب «المشينة»؛ و في البحار: «المسيئة». و «المَشينة» ظاهراً بمعنى القبيحة؛ فإنّه ورد في تهذيب اللغة، ح ١١، ص ٢٨٥: «شين: قال الليث: الشَّيْن معروف، و قد شانَه يَشِينُه شَيناً. قلت: و الشَّيْن ضَدّ الرَّيْن، و العرب تقول: وجه فلان زَيْن، أي حَسَنٌ ذو زَين، و وجه الآخر شَين، أي قبيح ذو شين». و الضبط الذي ورد في «أ، د، س»، أعني: «المشنية» أيضاً له وجه إن كان في الأصل «المَشْنيئة»؛ لأنّه بمعنى «المُبغضّة» كما ذكر في الطراز الأول، ج ١، ص ١١٥: «المَشْنيئة أي: المُبغضّة، و هي شاذة، و أصلُها مَشْنُوءَة ؛ خُفَقت الهمزة من فِعلها، فقيلَ: شَيْعَ كرَضِي، و بُنِيَ منه اسمُ المفعول، فقيلَ: مَشْنِيَةٌ كمَرضِيَّة، ثُمّ أُعيدت الهمزة مع إبقاء الياء للإلف بها، فقيلَ: مَشْنيئة». ١٠٥ صدً عنه: أعرَضَ. و صدَّ فلاناً عن كذا: منعه و صرَفه. المعجم الوسيط، ص ٥٠٩ (صدّ).

- ٢. في «طع»: «فيها».
- ٣. أي: قال الشريف المرتضى.
  - في «ن، طع»: «لأنه».
- ٥. في «ح، ر، ش، ع، طج، البحار»: «أن يَكونَ غَيرَه عَلى الحَقيقَةِ، و الفَرقُ بَينَ كُلِّ حَيينِ مَعلُومً ضرورةً، فَكَيفَ يَجوزُ».
  - قى «أ، س، ح، د، ر،ع،ق،ن، طج، طع، البحار»: «حيُّ».
    - ٧. في «ر، طج»: «غير».
    - ۸. في «البحار»: «و».
    - ۹. في «ن، طع»: + «به».
    - ۱۰. في «طج»: «نظر نافيه».

11. قال الشريف المرتضى في المسألة التاسعة من رسالة «جَوابُ المَسَائل الطَّرَابُلُسيَّات الأُولى» ما هذا لفظه: «فأمّا تحريم الدُّبّ و القِرد و الفيل كتحريم كلّ محرّم في الشريعة، و الوجه في التحريم لا يختلف، و القول بأنّها ممسوخة إذا تكلّفنا تأويله حملناه على أنّها كانت على خلق جميلة غير منفور عنها، ثمَّ جعلت على هذه الصور المشينة على سبيل التنفير عنها و الزيادة في الصّد عن الانتفاع بها؛ لأنّ بعض الأحياء لا يجوز أن يكون غيره على الحقيقة، و الفرق بين كلّ

فَمَا جَوابُ مَن سَأَلَ ـ عِندَ سَمَاعِ هذا ـ عَنِ الأَخبَارِ الوَارِدَةِ عَن النَّبِيِّ و الأَثِمَّةِ صَلَواتُ اللَّهِ عَلَيهِم اللَّهُ تَعالَى آيمسَخُ قَوماً مِن هذِه الأُمَّةِ قَبلَ يَومِ القِيامَةِ كَمَا مَسَخَ في الأُمَمِ المُتَقَدِّمَةِ ؟ و هِي كَثيرَةٌ لا يُمكِنُ الإطالَةُ بِحَصرِهَا في كِتَابٍ. و قَد سَلَمَ الشَّيخُ المُفيدُ رَضِيَ اللَّهُ عَنه عَصِحَتَهَا، و ضَمَّنَ ذلِكَ الكِتَابَ الذي وَسَمَه سَلَّمَ الشَّيخُ المُفيدُ رَضِيَ اللَّهُ عَنه عَصِحَتَهَا، و ضَمَّنَ ذلِكَ الكِتَابَ الذي وَسَمَه بِه التَّمهيدِ» و أحالَ القولَ بِالتَّنَاسُخِ، و ذَكرَ أَنَّ الأَخبَارَ المُعَوَّلَ عَلَيهَا لَم تَرِدْ اللهِ بِأَنَّ اللَّه ـ تَعالَىٰ ٧ ـ يَمسَخُ قَوماً قَبلَ يَوم القِيامَةِ.

و قَد رَوَى النُّعمَانيُ ^ كَثيراً مِن ذَلِك، يَحتَمِلُ النَّسخَ و المَسخَ مَعاً؛ فَمِمَّا رَوَاهُ مَا

حيّين معلوم ضرورة، فكيف يجوز أن يصير حيّ حيّاً آخر غيره، و إذا أُريد بالمسخ هذا فهو
 باطل، و إذا أُريد غيره نظرنا فيه». و نُقِل هذه العبارات أيضاً مع اختلاف يسير في أمالي
 المرتضى، ج ٢، ص ٣٥١ ـ ٣٥٢.

۱. في «طع»: «من».

٢. في «ح، ر، ش، طج، طع، البحار»: «عليهم السلام»؛ في «ن»: - «صلوات الله عليهم».

۳. في «أ، د، س، ن»: – «تعالى».

في «ر، ن، طج، طع»: «رحمه الله» بدلاً من «رضي الله عنه».

٥. ذكر هذا الكتاب الشيخ المفيد في أجوبة المسائل السّروية، ص ٧٥ و قال في شأنه: «و أودعت كتاب التّمهيد أجوبة عن مسائل مختلفة جاءت فيها الأخبار عن الصادقين عليهم السلام و بيّنت ما يجب العمل عليه من ذلك بدلائل لا يطعن فيها، و جمعت بين معان كثيرة من أقاويل الأئمة عليهم السلام يظن كثير من الناس أنّ معانيها تتضاد، و كذا بيّنتُ اتّفاقها في المعنى، و أزلتُ شبهات المستضعفين في اختلافها». كما أرجَعَ إليه في تصحيح اعتقادات الإملية، ص ١٤٦ - ١٤٧ عند البحث عن اختلاف الأحاديث؛ ونقل ابن إدريس رحمه الله في السرائر، ج ٢، ص ٧٣٨ نصاً منه حول مسألة الإنفاق على الحامل المتوفى عنها زوجها من المال المعزول لولدها. و أيضاً ذكره النجاشي في الرجال، ص ٥٠٠. و الكتاب مفقود.

٨. قال الأفندي في رياض العلماء و حياض الفضلاء، ج ٧، ص ٢٧٤: «في أغلب الإطلاقات هو أبو عبد الله محمد بن إبراهيم بن جعفر الكاتب الشهير بالنُّعماني المعروف بابن أبي زينب،

أُورَدَه في كِتَابِ «التَّسَلِّي و التَّعَزِّي ١» و أُسنَدَه إلَى الصَّادِقِ عَلَيهِ السَّلامُ [و هـو] حَديثٌ طَويلٌ ، يَقُولُ في آخِرِه:

«وَ إِذَا احْتُضِرَ ۚ الْكَافِرُ ۚ، حَضَرَه ۚ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ و عَلَىٰ آلِـه ۗ

◄ الفاضل العالم، تلميذ محمد بن يعقوب الكليني، صاحب كتاب الغيبة و غيره، و هو المعتمد عليه عند الأصحاب و المُعَوَل على كتابه في الغيبة في النقل عنه. و يروي عن جماعة أُخرى من الخاصة و العامّة، و منهم ابن عقدة الزيدي. ثمّ النعماني و الصفواني معاصران، و كلّ منهما قد ضبط نسخة الكافي للكليني شيخهما، و لذلك ترى أنّه قد يقع في الكافي كثيراً: و في نسخة النعماني كذا، و في نسخة الصفواني كذا. و من مؤلّفات النعماني هذا أيضاً كتاب التعزي و التسلّي للشيعة، كما نص عليه السيّد المرتضى في المسائل الطرابلسيّات. فلا تغفل».

١. في «ر، طج، البحار»: «التقوّي»؛ و في «طع»: «التعري».

٢. الكتاب مفقود لم يصل إلينا.

٣. لم نعثر على هذه الرواية بعينها في مصدر آخر، و الظاهر أنّها من متفرّدات هذه الرسالة الشريفة؛ ولكن ورد في بعض المصادر ما هو قريب منها لفظاً و معنىً. فمنها ما رواه الشيخ الكليني في الكافي، ج ٥، ص ٣٤٦ (بابُ ما يُعايِن المؤمِنُ و الكافِر، ح ٤٣١٦) عن «مُحَمَّد بُن يَحْيَى، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مَعْوَلًا، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ سِنَانِ، عَنْ عَمَّارِ بْنِ مَرْوَانَ، قَالَ: حَدَّتَنِي مَنْ سَمِعَ أَبًا عَبْدِ اللَّه عليه السلام يقول: ...»، و نظيره ما ورد في كتاب الزهد للحُسَين بن سعيد الأهوازي، ص ١٥٣ - ١٥٥ (بابُ ما يُعايِن المؤمِنُ و الكافِر عند الموت) مع اختلاف يسير في سنده: «حدثنا الحسين بن سعيد، قال: حدثنا محمّد بن سِنان عن عمّار بن مروان، قال: سمعتُ أبا عبد الله عليه السلام يقول:...». و للرواية هاهنا تتمّة لم ترد في الكافي و كتاب الزهد كما أنّ لها صدراً طويلاً على ما صرّح به المصنف حيث قال: «حَديثُ طَويلَ، يتُولُ في آخِوه» - لم يرد هاهنا. و نحن نذكر الاختلافات الموجودة في العبارات المشتركة من الرواية بين ما ذكر في هذه الرسالة و بين ما جاء في كتاب الكافي و ما ورد في كتاب الزهد في الهوامش.

احْتُضِرَ المَريضُ و حُضِرَ، بالضَّمّ، أَي مَبْنِيًا للمَفْعُولِ، إذا حَضَرَهُ المَوْتُ و نَـزَلَ بـه، و هـو مُحتَضر و مَحْضُورٌ. تاج العروس، ج ٦، ص ٢٩١ (حضر).

في كتاب الزهد: «حضر الكافر الوفاة» بدلاً من «احْتُضِرَ الْكَافِرْ».

٦. هكذا في «ر، طج، الكافي، كتاب الزهد، البحار»؛ و في باقي النسخ: «حضر».

في «أ، د، س»: \_ «صلّى الله عليه و على آله».

وَ عَلِيٍّ \ صَلَواتُ اللهِ عَلَيهِ \ وَ جَبْرَثِيلٌ \ وَ مَلَكُ الْمَوْتِ عَلَيهِمَا السَّلامُ ، فَيَدْنُو إِلَيْهِ مَ عَلِيهِ مَا السَّلامُ \ فَيَقُولُ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ هَذَا كَانَ يُبْغِضُنَا ^ أَهْلَ الْبَيْتِ، فَأَبْغِضْهُ. \

فَيَقُولُ `` رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ و عَلَىٰ آلِه'` : يَا جَبْرَئِيلُ! إِنَّ هَذَا كَانَ يُبْغِضُ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ أَهْلَ بَيْتِ رَسُولِهِ فَأَبْغِضْهُ.

فَيَقُولُ ١٢ جَبْرَئِيلُ لِمَلَكِ ١٣ الْمَوْتِ ١٤: إِنَّ هَذَا كَانَ يُبْغِضُ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ أَهْلَ بَيْتِهِ ١٥، فَأَبْغِضْهُ وَ اعْنُفْ بِهِ ١٦.

فَيَدْنُو مِنْهُ مَلَكُ الْمَوْتِ، فَيَقُولُ: يَا عَبْدَ ١٧ اللَّهِ! أَخَذْتَ ١٨ فَكَاكَ رَقَبَتِكَ ٢١٩؟

ا. في كتاب الزهد: + «و الأئمة».
 ٢. في «ن»: \_ «صلوات الله عليهم».

٣. في كتاب الزهد: + «و ميكائيل». ٤. في «أ، د، س، ر، طج، طع»: ـ «عليهما السلام».

٥. في «أ، د، س»: \_ «إليه»؛ و في الكافي و كتاب الزهد: «منه».

الزهد: «جبرئيل».

في «أ، س، ح، د»: \_ «عليه السلام».

٨. في «طع»: «مبغضاً »؛ في كتاب الزهد: «مبغضنا لكم».

٩. في «طج»: + «في ذلك و استقصاء القول فيه إن شاء الله تعالى»، و هذه الإضافة خطأ مطبعي محض.

١٠. في الكافي: «و يقول».

۱۱. في «أ، د، س، طع، البحار»: \_ «صلّى الله عليه و على آله».

١٢. في الكافي: «و يقول».

۱۳. في «طع»: «ملك».

١٤. في الكافي وكتاب الزهد: «يا مَلَكَ المَوتِ» بدلاً من «لِمَلَكِ الْمَوْتِ».

١٥. في الكافي و كتاب الزهد: «أهلَ بَيتِ رَسُولِه».

17. في الكافي و كتاب الزهد: «عليه». الْعُنْف: ضدُّ الرفق. تقول منه: عَنُفَ عليه بالضَّم و عَنْفَ به أيضاً. الصحاح، ج ٤، ص ١٤٠٧ (عنف).

۱۷. في «أ، د، س، ن، طع»: «عدوً».

۱۸. في «أ، د، س، ن»: «أحدث».

الكافي: «رِهَانِك».

أَخَذْتَ الْمَانَ بَرَاءَتِكَ ؟؟ تَمَسَّكْتَ بِالْعِصْمَةِ الْكُبْرَىٰ فِي دَارِ " الْحَياةِ الدُّنْيَا؟

فَيَقُولُ: وَ مَا هِيَ ٤٠

فَيَقُولُ: وَلَايَةُ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ٥.

فَيَقُولُ: مَا أَعْرِفُهَا وَ لَا أَعْتَقِدُ بِهَا.

فَيَقُولُ لَهُ جَبْرَئِيلُ عَلَيهِ السَّلامُ \" يَا عَدُوً اللَّهِ! وَ \ مَا كُنْتَ تَعْتَقِدُ \"

فَيَقُولُ: كَذَا وَ كَذَا. ٩

فَيَقُولُ لَهُ جَبْرَئِيلُ عَلَيهِ السَّلامُ ' : أَبْشِرْ يَا عَدُوَّ اللَّهِ بِسَخَطِ اللَّهِ وَ عَذَابِهِ فِي النَّارِ ' ا. أَمَّا مَا ' اكْنْتَ تَرْجُو، فَقَدْ فَاتَكَ؛ وَ أَمَّا الَّذِي كُنْتَ تَخَافُ ' "، فَقَدْ ا لَ نَزَلَ بِك.

۱. في «أ، د، س، ن»: «أحدث».

٢. في «أ، س، ج، ح، د، ر، ش، ع، ق، م»: «براتك»؛ و في «ح، طع»: + «ممّا»؛ و في «ب»: «برائك».

۳. في الكافي: - «دار».

في الكافي و كتاب الزهد: «لا» بدلاً من «و ما هي ».

٥. في «ر، طع، البحار»: + «عليه السلام».

أ، د، س، ر، طج، طع، البحار»: - «عليه السلام».

۷. في «طع»: - «و».

٨. في «أ، د، س، ن»: «وَ مَا كُنْتَ تَعْتَقِدُ يَا عَدُوَّ اللهِ» بدلاً من «يَا عَدُوَّ اللهِ! وَ مَا كُنْتَ تَعْتَقِدُ»؛ و في
 «طع»: + «وَ مَا كُنْتَ تَعْتَقِدُ يَا عَدُوَّ اللهِ».

٩. من قوله: «فَيَقُولُ: وَلاَيَةُ عَلِيّ ...» إلى هنا لم يرد في الكافي.

١٠. في «أ، د، س، ر، ن، طج، طع، البحار»: - «عليه السلام». وفي الكافي: - «له جبرئيل عليه السلام»؛ و في كتاب الزهد: - «جبرئيل عليه السلام».

١١. في الكافي و كتاب الزهد: «و النّار» بدلاً من «فِي النَّار».

۱۲. في كتاب الزهد: «الذي».

١٣. في «ر، طج، طع، البحار»: «تخافه». و في كتاب الزهد: «تحذر»؛ و في الكافي: «الذي كُنتَ تَحذَرُه» بدلاً من «مَاكُنْتَ تَرْجُو، فَقَدْ فَاتَكَ. وَ أَمَّا الَّذِي كُنْتَ تَخَافُ».

١٤. في «ب، ج، ش، ع، ق، م»: «قد»؛ و لم ترد في «ر، طج».

ثُمَّ يَسُلُ ا نَفْسَهُ ا سَلَا عَنِيفًا "، ثُمَّ يُوكُلُ بِرُوحِهِ مِانَةً الشَيْطَانِ، كُلُّهُمْ فَيَبْصُقُ آ فِي وَجْهِهِ وَ يَتَأَذَّىٰ بِرِيحِهِ النَّارِ، فَلَخَلَ المَّادِ، فَدَخَلَ النَّادِ، فَدَخَلَ اللَّهِ أَنِي بَرُوحِهِ إلىٰ جِبَالِ بَرَهُوتَ. ثُمَّ إِنَّهُ يُؤْتَىٰ بِرُوحِهِ إلىٰ جِبَالِ بَرَهُوتَ. ثُمَّ إِنَّهُ يَوْتَىٰ بِرُوحِهِ إلىٰ جِبَالِ بَرَهُوتَ. ثُمَّ إِنَّهُ يَصِيرُ فِي دُودَةٍ بَعْدَ أَنْ يَجْرِي الْهُ فِي كُلِّ مسْخِ مَسْخُوطِ يَصِيرُ فِي دُودَةٍ بَعْدَ أَنْ يَجْرِي الله وَي كُلِّ مسْخِ مَسْخُوطِ عَلَيْهِ، حَتَىٰ يَسْقُومَ قَائِمُنَا أَهْلِ الْبَيْتِ، فَيَبْعَثُهُ اللّه قَيَضْرِبُ ١٥ عُنُقُهُ، وَ ذَلِكَ عَلَيْهِ، حَتَىٰ يَسْقُومَ قَائِمُنَا أَهْلِ الْبَيْتِ، فَيَبْعَثُهُ اللّه قَيَضْرِبُ ١٥ عُنُقُهُ، وَ ذَلِكَ

- نفسه».
- ٣. عَنْفَ بالشيء يعنُف عُنْفاً فهو عَنيف؛ و العَنيف ضد الرفيق، و العُنْف ضد الرَّفْق. جَمهرة اللغة،
   ج ٢، ص ٩٣٧ (عنف).
  - في الكافي و كتاب الزهد: «نُلاثمانة».
     في كتاب الزهد: «كُلُّهُمْ».
- ٦. في الكافي: «يَبرُقُ»؛ و في كتاب الزهد: «يبرُقون». و البُصاقُ: لغة في البُزاق، بَصَق يَبْصُق بَصْقاً.
   لسان العرب، ج ١٠، ص ٢١ (بصق).
  - في الكافي: «بروحه».
  - ٨. في «ر، طج، كتاب الزهد، البحار»: «يدخل»؛ و في الكافي: «فيدخل».
    - ٩. في الكافي و كتاب الزهد و البحار: «عليه».
- ١٠. في «أ، د، س»: «فرح»؛ و في «ح»: «فوج»؛ و في كتاب الزهد: «قيح». و الفَوْحُ: وِجْدَانُك الرئيحَ الطَّيبة. و لا يقال في الرّائحة الكَرِيهةِ، على الصواب، كما في المصباح و الأساس و النوادر. أو عامٌ في الرّائحتين، و هو مَرجوحٌ. تاج العروس، ج ٤، ص ١٦١ (فوح). و الظاهر أنّ هذه الكلمة استُعمِلت في هذا الحديث في معنى «الرّائحةِ الكَريهةِ».
  - ١١. في الكافي: «فَيحِها» بدلاً من «فوح ريحها».
    - ۱۲. في «طع»: «لهيبها».
  - الاهد. هاهنا انتهت الرواية كما وردت في الكافي و كتاب الزهد.
    - ۱٤. في «أ، د، س، ن، طع»: «تجري».
    - ۱۵. في «ر، طج، طع، البحار»: «ليضرب».

١. سَلَّ الشيءَ: انتزعه و أخرجه برفق كانتزاع الشعرة من العجين و نحوه. معجم متن اللغة، ج ٣، ص ١٩٧ (سلل)؛ و نظيره ورد في: المعجم الوسيط، ص ٤٤٥. و الظاهر أن هذه الكلمة استُعمِلت في هذا الحديث في مطلق الانتزاع و الإخراج؛ لأنّ استعمالها في معنى الانتزاع و الإخراج بالرفق لا يوافق مع وصفها بعدها بالعنيف.

قَوْلُهُ تَعالَىٰ \: ﴿ رَبَّنَا أَمَتَنَا الْنَتَيْنِ وَ أَحْيَيْتَنَا النَّنَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلْ إِلَىٰ خُرُوجٍ مِّنْ سَبِيلٍ ﴾ \. وَ اللهِ لَقَدْ أُتِيَ بِعُمَرَ بْنِ سَعْدٍ بَعْدَ مَا قُتِلَ، وَ إِنَّهُ لَفِي صُورَةٍ قِرْدٍ فِي عُنْقِهِ سِلْسِلَةٌ، فَجَعَلَ يَعْرِفُ أَهْلَ الدَّارِ وَ هُمْ لَا يَعْرِفُونَهُ. وَ اللهِ لَا تَذْهَبُ الدُّنْيَا حَتَّىٰ يَمْسَخُ عَدُونَا مَسْخاً ظَاهِراً حَتَّىٰ إِنَّ الرَّجُلَ مِنْهُمْ أَلَيْمُسَخُ وَفِي حَيَاتِهِ آ قِرْداً أَوْ خِنْزِيراً \، وَ مِنْ وَرَائِهِمْ عَذَابٌ غَلِيظٌ وَ مِنْ وَرَائِهِمْ جَهَنَّمُ وَ سَاءَتْ مَصِيراً ».

و الأحبَارُ ^ في هذَا المَعنىٰ كَثْيرَةً أَ، قَد خَرَجَتْ ١٠ عَن حَدً ١١ الآحَادِ. فَإِنِ استَحَالَ «النَّسخُ» و عَوَّلنَا عَلَىٰ أَنَّه أُلحِقَ بِهَا ١٢ و دُلِّسَ فيها و أُضيفَ إلَيها، فَمَاذا يُحيلُ «المَسخَ»؟ و قَد صُرِّحَ بِه فيها و في قولِه تَعالىٰ: ﴿هَلْ أُنتَبُّكُمْ بِشَرٍّ مِنْ ذلِكَ مَثُوبَةً عِنْدَ اللهِ مَنْ لَعَنهُ اللهُ وَ فَد صُرِّحَ بِه فيها و في قولِه تَعالىٰ: ﴿هَلْ أُنتَبُّكُمْ بِشَرٍّ مِنْ ذلِكَ مَثُوبَةً عِنْدَ اللهِ مَنْ لَعَنهُ اللهُ وَ فَعَلْنَا لَهُمْ لَعَنهُ اللهُ وَ فَعَلِه: ﴿فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدةً فَ النَّهُ مَا عَلَىٰ مَكانَتِهمْ﴾ ١٥٠؟ كُونُوا قِرَدةً خَاسِئِينَ ﴾ ١٤ و قولِه: ﴿وَ لَوْ نَشَاءُ لَمَسَخْنَاهُمْ عَلَىٰ مَكانَتِهمْ﴾ ٢٥٠؟

ا. في «ح، ش، ع، ق، ر، البحار»: - «تعالى».

۲. غافِر (٤٠): ۱۱.

٣. في «ر، ش، ق، طج، البحار»: «لا يذهب».

٤. في «طع»: -«منهم».

<sup>0.</sup> في «س، ج، د»: «يمسخ».

٦. في «أ، ب، د، س، ن»: «خلائه»؛ و في «ج، ق، م»: «خلابه»؛ و في «ش»: «حلاته».

٧. في «ح»: «صورة قرد أو خنزير» بدلاً من «حَيَاتِهِ قِرْداً أَوْ خِنْزِيراً».

۸. في «طع»: + «هنا».

۹. في «ب، ج»: + «و».

۱۰. في «ر، طج، البحار»: «جازت».

۱۱. في «ب، ج»: - «حدٌ».

۱۲. في «أ، د، س، ن، طع»: - «بها».

١٣. المائدة (٥): ٦٠.

١٤. البقرة (٢): ٦٥.

۱۵. یس (۳۱): ۲۷.

و الأخبَارُ نَاطِقَةٌ بِأَنَّ مَعنىٰ هذَا المَسخِ هو مَا ۚ أَحَالَه ۚ مِنَ ۗ التَّغَيُّرِ ۚ عَـن بِـنيَةِ ۗ الإنسَانيَّةِ إلىٰ مَا سِوَاهَا.

وَ فِي الْخَبَرِ الْمَشْهُورِ عَنْ حُذَيْفَةَ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ: أَ رَأَيْتُمْ لَوْ قُلْتُ لَكُمْ: «إِنَّهُ يَكُونُ فِيكُمْ قِرَدَةٌ وَ خَنَازِيرٌ»، أَ كُنْتُمْ مُصَدًّقِيَّ؟ فَقَالَ رَجُلّ: يَكُونُ فِينَا قِرَدَةٌ وَ خَـنَازِيرُ؟ قَالَ<sup>1</sup>: وَ مَا يُوْمِنُكَ مِنْ ذَلِكَ لاَ أُمَّ لَكَ؟^

و هذا تَصريحٌ بِالمَسخ، و ٩ قَد تَواتَرَتْ ١٠ بِه ١١ الأخبَارُ [بِمَا] ١٢ يُفيدُ أنَّ مَعنَاه:

1. في «ر، طج، البحار»: - «ما».

٤. في «ر، ق، طج، البحار»: «التغيير».

٣. في «ر، طج، البحار»: - «من».

٦. في «أ، د، س، ن، طع»: «فقال».

٥. في «ب»: «بُنية» هكذا جاء مشكولاً.

في «ر، طج»: – «مِنْ ذَلِك».

٨. لم أجد هذا الخبر بعينه في المصادر التي بين يديّ؛ و لكن ورد في المُصنَفَّ لابن أبي شَيبة الكوفي، ج ٨، ص ١٣٥: ( ٢٧٧) حدّننا عبد الله بن نُمير، عن الأعمش، عن المنهال بن عمرو، عن أبي البَختري، عن حُذيفة: قال: لتعملنَ عمل بني إسرائيل فلا يكون فيهم شيء إلّا كان فيكم مثله، فقال رجل: تكون فينا قردة وخنازير؟ قال: و ما يُبريك من ذلك، لا أمّ لك! قالوا: حَدِّثنا يا أبا عبد الله! قال: لو حدّثتكم لافترقتم على ثلاث فرق: فرقة تقاتلني، و فرقة لا تنصرني، و فرقة تكذّبني، أما إني سأحدثكم و لا أقول: «قال رسول الله»: أرأيتكم لو حدثتكم أنّكم تأخذون كتابكم فتحرقونه و تلقونه في الحُشوش، صدّقتموني قالوا: سبحان الله! و يكونُ هذا؟ قال: أرأيتكم لو حدثتكم أنّكم تكسرون قبلتكم، صدّقتموني؟ قالوا: سبحان الله! و يكون هذا؟ قال: أرأيتكم لو حدثتكم أنّ أمّكم تخرج في فرقة من المسلمين، و تقاتلكم صدّقتموني؟ قالوا: سبحان الله ويكون هذا؟.

٢. أَحَالَ الشَّيْءُ: تَحَوَّلَ من حالٍ إلى حالٍ. أو أَحَالَ الرجُلُ: تَحَوَّلَ من شيءٍ إلى شيءٍ كـحالَ
 حَوْلاً وحُوْولاً بالضم مَعَ الهَمْز. تاج العروس، ج ١٤، ص ١٧٩.

أثبتناها من «ر، طج» و لم ترد في باقى النسخ.

١٠. في البحار: «تواتر».

۱۱. في «ر، طج، البحار»: - «به».

١٢. أثبتناها من «ر، طج، طع، البحار».

تَغييرُ الهَيئَةِ و الصُّورَةِ.

و في الأحَاديثِ: أنَّ رَجُلاً قَالَ لأميرِالمُؤمِنينَ عَلَيهِ السَّلامُ، و قَد حَكَمَ عَلَيه ٢ بِحُكم: «وَ ۗ اللَّهِ مَا حَكَمتَ بِالحَقِّ»؛ فَقَالَ لَه صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ و عَلَىٰ آلِه ۚ : «إخسَأْ ٥ كَلباً»؛ و أنَّ الأثوابَ تَطايَرتْ عَنهُ و صَارَ كَلباً يَمصَعُ بذَنبه ٧٠٠

۲. في «أ، د، س، ن»: «فيه».

۱. في «ح»: «تغيّر».

۳. في «أ، د، س، ن»: - «و».

٤. في «أ، د، س، ر، طج، طع، البحار»: - «صلّى الله عليه و على آله».

 ٥. خَسَاً الكلبَ يَخْسَوُهُ خَسْأً و خُسُوءاً، فَخَسَاً و الْخَسَاَ: طَرَدَه. قال: «كالكلبِ إِنْ قِيلَ له اخْسَا انْخَسَأْ»، أي: إِنْ طَرَدْته انْطَرَدَ. الليث: خَسَأْتُ الكلبَ أي زَجَرْتُه فقلتُ له اخْسَأْ، و يقال: خَسَأْتُه فَخَسَأَ أَيَ أَبْعَدُنُهُ فَبَعُد. و في الحديث: فَخَسَأْتُ الكَلبَ. أي طَرَدْتُه و أَبْعَدْتُه. لسان العرب، ج ١، ص ٦٥ (خسأ).

٦. مَصَعَ الدَّابَةُ بذَّنَبها: حرّكته من غير عَدوِ. المعجم الوسيط، ص ٨٧٣ (مصع).

٧. أورد الشريف الرَّضيُّ هذا الحديث فى خَصائص الأئمة، ص ٤٦ ـ ٤٧ و إليك نصُّه: «رُوِيَ أَنَّ أُمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيًا عليه السلام كَانَ جَالِساً فِي الْمَسْجِدِ إِذْ دَخَلَ عَلَيْهِ رَجُلانِ فَاخْتَصَمَا إِلَيْهِ وَ كَانَ أَحَدُهُمَا مِنَ الْخَوَارِجِ، فَتَوَجَّهَ الْحُكْمُ إِلَى الْخَارِجِيِّ، فَحَكَمَ عَلَيْهِ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عليه السلام، فَقَالَ لَهُ الْخَارِجِيُّ: وَ اللَّهِ مَا حَكَمْتُ بِالسَّوِيَّةِ، وَ لَا عَدَلْتَ فِي الْقَضِيَّةِ، وَ مَا فَضِيَّتُكَ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى بِمَرْضِيَّةٍ. فَقَالَ لَهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عليه السّلام - وَ أَوْمَأَ إِلَيْهِ - ": اخْسَأْ عَدُوَّ اللهِ. فاسْتَحَالَ كَلْبًا أَسْوَدَ. فَقَالَ مَنْ حَضَرَهُ: فَوَ اللَّهِ لَقَدْ رَأَيْنَا ثِيَابَهُ تَطَاٰيَرُ عِنْهُ فِي الْهَوَاءِ، وَ جَعَلَ يُبَصْبِصُ لِأُمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عليه السلام وَ دَمَعَتْ عَيْنَاهُ فِي وَجْهِهِ، وَ رَأَيْنَا أَمِيرَالْمُؤْمِنِينَ عليه السّلام وَ قَـَدُ رَقَّ فَلَحَظَ السَّمَاءَ وَ حَرَّكَ شَفَتَيْهِ بِكَلَامَ لَمْ نَسْمَعْهُ، فَوَ اللَّهِ لَقَدْ رَأَيْنَاهُ وَ قَدْ عَادَ إِلَى حَالِ الْإِنْسَانِيَّةِ، وَ تَرَاجَعَتْ ثِيَابُهُ مِنَ الْهَوَاءِ حَتَّى سَقِّطَتْ عَلَى كَتِفَيْهِ، فَرَأَيْنَاهُ وَ قَدْ خَرَجَ مِنَ الْمَسْجِدِ وَ أَنَّ رِجْلَيْهِ لَتَضْطَرِبَانِ. فَبُهِتْنَا نَنْظُرُ إِلَى أَمِيرِالْمُؤْمِنِينَ عليه السلام فَقَالَ لَنَا: مَا لَكُمْ تَنْظُرُونَ وَ تَعْجَبُونَ؟! فَقُلْنَا: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ! كَيْفَ لَا نَتَعَجُّبُ وَ قَدْ صَنَعْتَ مَا صَنَعْتَ. فَقَالَ: أَمَا تَعْلَمُونَ أَنَّ آصَفَ بْنَ بَرْخِيَا وَصِيَّ سُلَيْمَانَ بْنِ دَاوُدَ عليه السلام قَدْ صَنَعَ مَا هُوَ قَرِيبٌ مِنْ هَذَا الْأَمْرِ، فَقَصَّ اللَّهُ جَلَّ اسْـمُهُ قِصَّتَهُ حَيْث يَقُولُ: ﴿ أَيُّكُمْ يَا تِينِي بِعَرْشِها قَبْلَ أَنْ يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ \* قالَ عِفْرِيتُ مِنَ الْجِنِّ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ تَقُومَ مِنْ مَقامِكَ وَ إِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيُّ أَمِينُ \* قالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ

به يؤتذ إليك طَرْفُك فَلَمُ اللهِ، نَبِيكُمْ أَمْ سُلَيْمَالُ عليه السلام ؟ فَقَالُوا: بَلْ بَيْنَا عليه السلام أكْرَمُ يَا أَشْكُرُ أَمْ أَكْرُمُ إِلَى آخِرِ الْكَوْمِ فَأَيْمَا أَكُرَمُ عَلَى اللهِ، نَبِيكُمْ أَمْ سُلَيْمَالُ عليه السلام ؟ فَقَالُوا: بَلْ نَبِينًا عليه السلام أَكْرَمُ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ. قَالَ: فَوَصِيُ نَبِيكُمْ أَكْرَمُ مِنْ وَصِيٌ سُلَيْمَالُ، وَ إِنَّمَا كَانَ عِنْدَ وَصِيُ سُلَيْمَالُ عليه السلام مِنِ الشَّمِ اللهِ الْأَعْظَمِ النَّانِ وَسَبْعُونَ حَرْفًا، السلام مِنِ الشَّمِ اللهِ الْأَعْظَمِ النَّانِ وَ سَبْعُونَ حَرْفًا، سَرِيرِ بِلْقِيسَ، فَتَنَاوَلُهُ فِي أَقَلَّ مِنْ طَرْفِ الْعَيْنِ، وَعِنْدَنَا مِنِ الشَمِ اللهِ الْأَعْظَمِ النَّانِ وَ سَبْعُونَ حَرْفًا، وَ حَرْفًا عِنْدَ اللهِ الْأَعْظَمِ النَّانِ وَ مَنْعَلُونَ وَعَنْ اللهِ اللهِ الْأَعْظَمِ النَّانِ وَ سَبْعُونَ حَرْفًا، وَحَرْفًا عِنْدَ اللهِ اللهِ الْأَعْظَمِ النَّانِ وَ سَبْعُونَ حَرْفًا، وَ حَرْفًا عِنْدَكَ فَمَا حَرْفِ الْعَيْنِ وَ الْعَنْفِقِ وَ وَاسْتَنْفَارِكَ النَّاسَ إِلَى حَرْبِهِ ثَانِيَةً ؟ فَقَالَ: ﴿ قَلْ عِباكُ حَالَا اللهِ عَنْ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَيْكُ فَمَا مَنْ عَرْبِ قَالِهِ الْمُؤْمِنِ فَوْلِهِ وَهُ وَالْمُؤْمِ لِلْعَلْمُ اللّهُ تَعَالَى يَمْتَحِنُ خَلْقُهُ بِمَا شَاءَ. قَالُوا: وَ هُمْ إِلْهُولِ وَ هُمْ إِلْهُولِ وَ لَمُ اللّهُ تَعَالَى يَمْتَحِنُ خَلْقُهُ بِمَا شَاءَ. قَالُوا: وَكَمَالِ الْمِحْنَةِ، وَ لَوْ أَذِنْ لِي فِي إِهْلَاكِهِ لَمَا تَأَخَّرَ، لَكِنَّ اللّهَ تَعَالَى يَمْتَحِنُ خَلْقُهُ بِمَا شَاءَ. قَالُوا: فَهُو فَنَعُنُ حَرْفُو وَ نَحْنُ تُعَظِّمُ مَا أَتَى بِهِ عليه السلام».

و أيضاً ورد في أصل محمد بن المعنى ما يشبه هذا الخبر: «( ٣٨٤) ٥٧. أَخْبَرَنَا أَبُو جَعْفَرٍ مُحَمَّدُ بِنُ الْمُثَنِّى بْنِ الْقَاسِم الْحَضْرَمِيُّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَصْحَابَنَا يَذْكُرُونَهُ عَنْ مُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السَّلامُ بِالنَّخَيْلَةِ تَقَدَّمَ إِلَيْهِ رَجُلانِ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السَّلامُ بِالنَّخَيْلَةِ تَقَدَّمَ إِلَيْهِ رَجُلانِ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ السَّلامُ بِالنَّخَيْلَةِ تَقَدَّمَ إِلَيْهِ رَجُلانِ فَا خَتَصَمَا إِلَيْهِ، فَأَفْحَشَ أَحَدُهُمَا عَلَى صَاحِبِهِ، قَالَ: فَقَالَ لَهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ: اخْسَأَهُ وَإِنَّا رَأْسُهُ وَأُسُ كَلْبُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَعَلَيْهُ اللهُ وَاللهُ وَ قَلْبُهُ وَأُسُهُ وَأُسُ كَلْمُ وَلَوْمُ بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ! فَقَالَ لَهُ أَصْحَابُهُ وَ وَهُمْ حَوْلَهُ ـ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ! أَنْتَ هَكَذَا وَ أَنْتَ سَسِيرُ إِلَى مُعَالِيّةً وَاللّهُ وَاللهُ عَلْمَ اللهُ وَاللّهُ وَال

و نظير الخبر أيضاً جاء في الهداية الكبرى للخصيبي، ص ١٢٤ ـ ١٢٥: «وَ عَنْهُ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ حَالِدِ الْخُزَاعِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرِ الطُّوسِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ صَدَقَةَ الْعَنْبَرِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرِ الطُّوسِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ صَدَقَةَ الْعَنْبَرِيِّ، عَنْ الْحَسْنِ بْنِ جَهْم عَنْ أَبِي الصَّامِتِ، عَنْ جَابِرِ بْنِ يَزِيدَ الْجُعْفِيُ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ الْبَاقِرِ عَلَيْهِ السَّكُمُ قَالَ: بَيْنَمَا أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّكُمُ مُتَجَهَّرٌ إِلَى مُعْاوِيةً وَ يُحَرِّضُ النَّاسَ عَلَى قِتَالِهِ اخْتَصَمَ إِلَيْهِ رَجُلَانِ، فَعَجَّلِ أَحَدُهُمَا بِالْكَلامِ وَ زَادَ فِيهِ، فَالنَّقَتَ إِلَيْهِ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ وَ قَالَ لَهُ: اخْسَأْ يَا كَلْبُ، فَإِذَا رَأْسُهُ رَأْسُ كَلْبٍ، فَبَهِتَ مَنْ كَانَ حَوْلُهُ، وَأَقْبَلُ الرَّجُلُ بِإِصْبَعِهِ الْمُسَبِّحَةِ يَتَصَرَّعُ إِلَى الْمَوْمِنِينَ وَ يَسْأَلُهُ الْإِقَالَةَ، فَنَظَرَ إِلَيْهِ وَ حَرَكَ

و إذَا \جَازَ أَنْ يَجعَلَ اللَّهُ جَلَّ و عَزَّ الجَمَادَ حَيَوَاناً، فَمَا ۗ الذي يُحيلُ عَجعُلَ حَيَوانٍ في صُورَةِ حَيَوَانٍ آخَرَ؟

و عَالِي ٥ الرَّأْيِ لِسَيِّدِنَا الشَّريفِ الأَجَلِّ ـ أَدَامَ اللَّهُ عُلاهُ ـ في إيضَاحِ مَا عِندَه في ذلِكَ و استِقصَاءِ القَولِ فيه، مُثَاباً إنْ شَاءَ اللهُ تَعالىٰ. ٦

## الجَوابُ \_ وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ <sup>٧</sup> \_:

إعلَمْ أَنَّا لَم نُحِلِ المَسخَ، و إِنَّمَا أَحَلنَا أَنْ يَصيرَ الحَيُّ الذي كَانَ إنسَاناً نَفسَ^

حَ شَفَتَنْهِ فَعَادَ خَلْفًا سَوِيّاً، فَوَتَبَ بَعْضُ أَصْحَابِهِ فَقَالُوا لَهُ: يَا أَمِيرَ الْمَوْمِنِينَ هَذِهِ الْقُدْرَةُ لَكَ أَرِيْتَنَا إِيَّاهَا وَ أَنْتَ تُجَهِّزُنَا إِلَى قِتَالِ مُعَاوِيّةَ، فَمَا لَكَ لَا تَكْفِينَا بِبَعْضِ مَا أَعْطَاكَ اللّهُ مِنْ هَذِهِ الْقُدْرَةِ؟ إِيَّاهَا وَ أَلْتَ تُجَهِّزُنَا إِلَى قِتَالِ مُعَاوِيّةَ، فَمَا لَكَ لَا تَكْفِينَا بِبَعْضِ مَا أَعْطَاكَ اللّهُ مِنْ هَذِهِ الْفَدْرَةِ؟ فَأَطْرَقَ قَلِيلاً وَ الْأَوْرِيَةِ حَتَى أَضْرِبَ صَدْرَ مُعَاوِيّةَ هَذِهِ الْفَصِيرَةِ فِي طُولِ هَذِهِ الْفَقَالَةِي وَ الْفَلَوَاتِ وَ الْجَبَالِ وَ الْأَوْرِيَةِ حَتَى أَضْرِبَ صَدْرَ مُعَاوِيّةَ عَلَى اللّهِ عَزَى جَلَّى اللّهِ عَزَى جَلَّى أَنْ آقُومَ عَلَى اللّهِ عَلَى أُمْ رَأْسِهِ لَفَعَلْتُ، وَ لَوْ أَقْسَمْتُ عَلَى اللّهِ عَزَى وَجَلَّ أَنْ آنِي بِهِ قَبْلَ أَنْ أَقُومَ مِنْ مَجْلِسِي هَذَا وَمِنْ قَبْلِ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَى أَحْدِكُمْ طَرْفُهُ لَفَعَلْتُ، وَلَكِنَا كَمَا وَصَفَ اللّهُ عَزَّ مَ كَلَ أَنْ أَقُومَ مِنْ مَجْلِسِي هَذَا وَمِنْ قَبْلِ أَنْ يَرْتَدُ إِلَى أَحْدِكُمْ طَرْفُهُ لَفَعَلْتُ، وَلَكِنَا كَمَا وَصَفَ اللّهُ عَزَّ مَ عَلَى أَنْ آقِي مِعْ عَلَى أَنْ أَقُومَ عَلَى اللّهُ عَرْ وَجَلَّى أَمَا وَصَفَ اللّهُ عَزَّ مَنْ قَالِلَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى أَنْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى أَنْ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَرْ مَنْ قَالِلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ اللهِ اللله عَلَى الللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللهُ الل

ا في «طع»: «فإذا».

في «أ، د، س»: - «جَلُّ و عَزَّ»؛ و في «ب، ج»: «عَزَّ و جَلَّ».

٣. في «ر، طج، البحار»: «فمن ذا». 2. في «أ، س، ح، د»: «يجبل».

في «ر، طج»: «رعاني» و في «ن، طع»: «دعالي» بدلاً من «و عالي».

٦. في «طج»: - «في ذلِك و استِقصاء القولِ فيه مُثَاباً - إنْ شَاءَ اللّهُ تَعالىٰ».

٧. في «ر، طج»: - ﴿ وَ بِاللَّهِ النَّوفيقُ».

٨. في البحار: - «نفس».

الحَيِّ الذي كَانَ قِرْداً و إخنزيراً. و المَسخُ أَنْ تُغيَّر الصَّورَةُ الحَيِّ الذي آهو إنسَانَ، فَيُجعَلَ عَلىٰ صُورَةِ القِرْدِ ، و يَكونَ الحَيُّ هو ذلك الحَيِّ بِعَينِه و إنَّمَا تَغَيَّرَتْ ويَبَعَلَ عَلىٰ صُورَةِ القِرْدِ ، و يَكونَ الحَيُّ هو ذلك الحَيِّ بِعَينِه و إنَّمَا تَغَيَّرَتْ وبَنِيَهُ آ. و النَّسخُ الذي بُطِلُه هو القِسمُ الأوَّلُ ال الْأَلُ أصحَابَ التَّنَاسُخِ يَذَهَبُونَ إلىٰ أَنَّ الحَيِّ الذي الحَيُّ الذي الكَيْ أَصِورَةُ البَهيمَةُ، لا أنَّه تتغيّر الصورَتُه إلى صُورَةِ البَهيمَةِ. و الأصلُ في المَسخِ قَولُه تَعالىٰ: ﴿ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِئِينَ ﴾ ١٦، و قَولُه تَعالىٰ ١٣: ﴿ وَ هَولُه تَعالىٰ ١٤. ﴿ وَ هَولُه تَعالىٰ ١٤. ﴿ وَ هَولُه تَعالىٰ ١٤. ﴿ وَ هَولُه تَعالَىٰ ١٤ وَ هَولُه تَعالَىٰ ١٤. ﴿ وَ هَولُه تَعالَىٰ ١٤ وَ هَولُه تَعالَىٰ ١٤ وَ وَهُولُه تَعالَىٰ ١٤ وَهُولُهُ وَهُ وَلَهُ الْقِرَدَةُ وَ الْخَنَاذِيرَ وَ عَبَدَ الطَّاغُوتَ ﴾ ١٤.

و قَد تَأَوَّلَ قَومٌ مِنَ المُفَسِّرِينَ آيَاتِ القُرآنِ التي في ظَاهِرهَا المَسخُ عَلَىٰ أَنَّ المُرَادَ بِهَا: أَنَّا حَكَمنَا بِنَجَاسَتِهم، و خِسَّةِ ١٥ مَنزِلَتِهم، و اتَّضَاعِ ١٦ أَقدَارِهِم، لَمَّا كَفَروا و خَالَفوا، فَجُروا بِذلِكَ مَجرَى القُرُودِ ١٧ التي لَهَا هذهِ الأحكَامُ، كَمَا ١٨ يَقُولُ أَحَـدُنَا

<sup>1.</sup> في «ر، طج، البحار»: «أو».

هكذا في «ب، ح»؛ و في باقي النسخ و «ر، طج، طع، البحار»: «يغيّر».

٤. في «ن، طع»: «القردة».

۳. في «طع»: + «كان».

٦. في «أ، ش»: «بنيّته».

هي «ن، طع»: «تغيّر».

۸. في «أ، د، س، ن»: «يبطله».

٧. في «ب، ج»: «المسخ».

٩. أي: أنْ يَصيرَ الحَيُّ الذي كَانَ إنسَاناً نَفسَ الحَيِّ الذي كَانَ قِرْداً و خِنزيراً.

من قوله: «هو إنسانً....» إلى هنا لم يرد في «ر، طج، البحار».

۱۱. في «ر، ج، ش، ق، طج، طع، البحار»: «يتغير».

١٢. البقرة (٢): ٦٥.

۱۳. في «أ، س، ح، د، ع، ن»: – «تعالى».

١٤. المائدة (٥): ٦٠.

۱٥. في «طع»: «خيبته».

١٦. في «ح، ر، ش، طج، طع، البحار»: «ايضاع». و الائضاعُ: نقيضُ الارتفاع. شمس العلوم، ج ١١، ص ٧٢٠٣.

١٧. في «ب، ج»: «القرد»؛ و في «ح، ع، ن، طع»: «القردة».

۱۸. في «طع»: «لما».

لِغَيرِه: «نَاظَرتُ فُلاناً و أَقَمتُ عَلَيهِ الحُجَّةَ حَتَّىٰ مَسَختُه كَلباً» عَلىٰ هذا المَعنىٰ.

و قَالَ آخَرونَ: بَل أَرَادَ بِالمَسخِ: أَنَّ اللَّهَ تَعالىٰ غَيَّرَ صُورَهم و جَعَلَهم عَـلىٰ صُورَةِ \ القُرُودِ ٢ عَلىٰ سَبيلِ العُقُوبَةِ لَهم و التَّنفيرِ عَنهم.

و ذلِكَ<sup>٣</sup> جَائِزٌ مَقدُورٌ <sup>٤</sup> لا مَانِعَ لَه، و هو أشبَهُ بِالظَّاهِرِ و أَمَرُ <sup>٥</sup> عَلَيه.

و التَّأُويلُ الأوَّلُ تَركٌ لِلظَّاهِرِ ۚ ، و إِنَّمَا تُترَكُ ۗ الظَّوَاهِرُ ضَرُورَةً ^ و لَيسَتْ هَاهُنَا ٩.

فَ**إِنْ قِيلَ**: فَكَيفَما ُ ۚ يَكُونُ مَا ذَكَرَتُم عُقوبَةً، و اللَّهُ تَعالىٰ ١١ قَد ابتَدَأَ خَلقَ القُرُودِ مِن غَير أَنْ يَكُونَ ذلِكَ لَهُم عُقُوبَةً ٢٠؟

قُلِنَا: هذهِ الخِلقَةُ إِذَا اَبتُدِأَتْ ١٣ لَم تَكُنْ عُقُوبَةً، و إِذَا غُيِّرَ الحَيُّ المَخلُوقُ عَلَى الخِلقَةِ التَّامَّةِ الجَميلَةِ إِلَيهَا كَانَ ذلِكَ عُقُوبَةً؛ لأَنَّ تَغَيُّرَ الحَالِ إلىٰ مَا ذَكَرِنَاهُ يَقتضِي الغَمَّ و الحَسرَةَ.

<sup>1.</sup> في «س، ر، طج، البحار»: «صور».

خى «ح، ع»: «القردة»؛ فى «طع»: «القرودة».

۳. في «أ، د، س»: «ذاك».

في «طع»: + «و».

٥. في «ح»: «اطبق».

البحار: «الظاهر».

في «س، ج، د، م»: «نترك».

في «ر، طج، البحار»: «لضرورة».

۹. في «ن»: «هنا».

١٠. في أكثر النسخ و «طع»: «كيف ما»؛ و في «ر، ق، طج، البحار»: -«ما»، و أظن أن الصحيح هو ما أثبتناه.

۱۱. في «أ، د، س، ن، طع»: – «تعالى».

١٢. في «ر، طج»: - «و اللّهُ ـ تَعالىٰ ـ قَد ابتَدَأ خَلقَ القُرُودِ مِن غَيرِ أَنْ يَكونَ ذلِكَ لَهُم عُقُوبَةً».

١٣. هكذا مكتوب في أكثر النسخ؛ و في «ب، ر، البحار»: «ابتدئت».

فَإِنْ قِيلَ: فَيَجِبُ أَنْ يَكُونُوا ا مَعَ تَغَيُّرِ الصُّورَةِ نَاسَاً ٢ قِرَدَةً، و ذلِكَ مُتَنَافٍ ٣.

قُلنَا: مَتَىٰ تَغَيَّرَتْ صُورَةُ الإنسَانِ إلى صُورَةِ القِرْدِ لَم يَكُنْ في تِلكَ الحَالِ إنسَاناً، بَل كَانَ إنسَاناً مَعَ البِنيَةِ الأُولىٰ، و استَحقَّ الوَصفَ بِأنَّه قِرْدٌ ٥ لَـمًا ٦ صَارَ عَلىٰ صُورَتِه، و إنْ كَانَ الحَيُّ وَاحِداً في الحَالَينِ لَم يَتَغَيَّر ٧.

و يَجِبُ فيمَن مُسِخَ قِرْداً عَلىٰ سَبيلِ ١ العُقُوبَةِ لَه ١ أَنْ نَذُمَه ١٠ مَعَ تَغَيُّرِ الصُّورَةِ عَن عَلَىٰ مَا كَانَ مِنه مِنَ القَبَائِحِ؛ لأَنَّ تَغَيُّرَ الهَيئَةِ و الصُّورَةِ لا يُوجِبُ الخُرُوجَ عَن استِحقَاقِ الذَّمِّ، كَمَا لا يَخرُجُ المَهزُولُ ١١ إِذَا سَمِنَ عَمَّا ١٢ كَانَ يَستَحِقُّه مِنَ الذَّمِّ و٣٠ السَّمِينُ إِذا هُزلَ.

فَإِنْ قيلَ: أَ فَتَقُولُونَ ٤٠٤: «إِنَّ هُؤُلاءِ المَمسُوخينَ ١٥ تَنَاسَلوا، و إِنَّ القِرَدَةَ في أزمَانِنَا

١. في «ر، طج، البحار»: «ان يكون».

نى «ح»: «أناساً» و هو الأصحّ.

۳. فی «ح،ع»: «مناف».

٤. في «أ»: «البيّنة»؛ و في «ب، ن»: «البّنيةِ» هكذا جاء مشكولًا؛ و في «ر»: «البنيته»؛ و في «طع»: «النبية».

٥. في «ن، طع»: «قردة».

٦. في «أ، د، س، ن»: – «لمّا».

في «ر، طج»: – «لَم يَتَغَيَّرْ».

٨. في «ن»: «السبيل»؛ و في الهامش: «سبيل».

۹. في «ر، طج»: - «له».

١٠. هكذا في «ج، ح، م»؛ و في سائر النسخ و «طج، طع»: «أن يذمه».

١١. المَهزولُ: ضِيدٌ السّمِين: هزّلَ يَهزُلُ هُزلاً. ضعفَ و عَنَّ. فهو هازلٌ و هزيلٌ. الإفصاح، ج ٢. ص ٧٣٣.

۱۲. في «ن»: «مما».

۱۳. في «ر، طج، طع، البحار»: + «كذا».

١٤. في ور، طج، البحار»: وفيقولون» بدلاً من «أَ فَتَقولُونَ»؛ و في وطع»: وفيقولون» بدلاً من وفَتَقولُونَ».

١٥. في «أ، د، س»: «المسوخين».

هذه مِن نَسل أولئك؟»

قُلنَا: لَيسَ بِمُمتَنِع اللهِ يَتَنَاسَلُوا بَعدَ أَنْ مُسِخوا؛ لكِنَّ الإجمَاعَ حَاصِلٌ عَلَىٰ أَنَّه لَيسَ شَيءٌ مِنَ البَهَا يُم مِن أولادِ آدَمَ، و لَولا هذا الإجمَاعُ لَجَوَّزنَا مَا ذُكِرَ 4.

فَإِنْ قِيلَ: أَ فَتُجَوِّرُونَ أَنْ يُغَيِّرَ اللَّهُ تَعالَىٰ ٥ صُورَةَ حَيَوَانٍ جَميلَةً إلى صُورَةٍ أُخرىٰ غَيرِ جَميلَةٍ بَل مَشنُوءَةٍ ١٠ مَنفُورٍ ١١ عَنهَا، أم لا تُجَوِّرُونَ ذلِكَ ٢١٢؟

۱. في «ر، ش، طج، البحار»: «يمتنع».

۲. في «ح، ر، طج»: - «حاصل».

۳. في «ح»: «بشيء».

في «أ، د، س، ن، طع»: «ذكره»؛ في «ج، ر، طج»: «ذكروا».

<sup>0.</sup> في «ج، ر، طج»: - «و».

٦. في «ج، ر، ق، طج، البحار»: «لا ينكر»؛ و في «م، ن، طع»: «لا تنكر»؛ و في «ب، ش، ع» بإهمال الحروف.

٧. في «أ، د، س»: «طرفنا».

في «أ، د، س، ن»: – «تعالى».

٨. في «ر، البحار»: «يتضمّن».

١٠. في "ح، البحار»: «مشوّهة»؛ و في «ر، طج»: «مشوه»؛ و في باقي النسخ: «مشنوه»؛ و الظاهر أنَّ الصحيح ما أثبتناه؛ فإنّه ورد في القلموس المحيط، ج ١، ص ٢٧ (شنأ): «شَنَأَهُ، كمنعه و سَمِعَهُ، شَنْئاً، و يُثَلَّتُ، و شَنْأَةُ و مَشْنَأَةُ و مَشْنَأَةُ و مَشْنَوةً و شَنْآناً و شَنَاناً! ابْغَضَهُ، و رَجُلٌ شَنَائِيةٌ و شَنْآنَ، و هي شَنْآنَةٌ و مَشْنَانَةٌ و مَشْنَاقً و المَشْنُوءُ: المُبْغَضُ، و لَوْ كان جميلاً. و أيضاً ورد في لسان العرب، ج ١٤، ص ٤٤٤ (شنأ): «حكى اللحياني: رجلٌ مَشْنَيٌ و مَشْنَةٌ أي مُبْغَض، لغة في مَشْنُوء». و كذلك جاء في جمهرة اللغة، ج ٢، ص ١٠٩٩ (شنأ): «و رجل مَشْنُوء: مبغوض».

١١. في «ن»: «مَشنُوءَةٌ مَنفُورٌ» بدلاً من «مَشنُوءَةٍ مَنفُورِ».

۱۲. في البحار: - «ذلك».

قُلنَا: إِنَّمَا أَجَزِنَا في الأُوَّلِ ذلِكَ عَلَىٰ سَبيلِ العُقُوبَةِ لِصَاحِبِ هذهِ الخِلقَةِ التي كَانَتْ جَميلَةً ثُمَّ تَغَيَّرَتْ؛ لأَنَّه يَغتَمُ البِذلِكَ و يَتَأَسَّفُ. و هذا الغَرَضُ لا يَتِمُّ في الحَيَوَانِ الذي ٢ لَيسَ بِمُكَلَّفٍ؛ فَتَغييرُ ٣ صُورِهم عَبَثٌ. فَإِنْ كَانَ في ذلِكَ غَرَضٌ يَحسُنُ لِمِثْلِه جَازَ. ٤

۱. في «طع»: «يغتنم».

خی «ر، البحار»: «التی».

۳. في «ر،ع،ن،طج،طع»: «فتغير».

<sup>3.</sup> ذكر العكرمة المجلسي \_ رحمه الله \_ بعد نقل كلام الشريف المرتضى بتمامه في هذا المقام: «و ظاهر كلامه \_ رحمه الله \_ أوّلاً و آخراً أنّه عند المسخ يخرج عن حقيقة الإنسانية و يدخل في نوع آخر. و فيه نظر، و الحقّ أنّ امتياز نوع الإنسان إذا كان بهذا الهيكل المخصوص و هذا الشكل و التخطيط و الهيئة فلا يكون هذا إنساناً، بل قردة و خنزيراً، و إن كان امتيازه بالروح المجرّد أو الساري في البدن \_ كما هو الأصوب \_ كانت الإنسانية باقية غير ذاهبة، و كان إنساناً في صورة حيوان، و لم يخرج من نوع الإنسان و لم يدخل في نوع آخر». انظر: بحاد الأنوار، ج ٥٨٠ ص ١١٣.

## المَسأَلَةُ الثَّانِيَةَ عَشَرةً [الكلامُ في كَيفيَّةِ إنذَارِ النَّملَةِ]

هذهِ المَسأَلَةُ ٢ تَضَمَّنَتِ الاعتِرَاضَ عَلَىٰ تَأَوُّلِنَا ٣ السَّابِقِ ٤ فيمَا حَكَاهُ اللهُ ٥ تَعالَىٰ عَن النَّملَةِ و الهُدهُدِ ٢.٢

ا. في «ر، طج»: «عشر».

. ٢. لم يذكر المصنّف رحمه الله نصّ المسألة، و إنّما اكتفى بالإشارة إليه.

في «ن، طع»: + «أن يقال».

٣. في «ر، طج»: «تأويلنا».

٥. في «ر، طج»: - «اللُّه».

٦. في «ر، طح»: +«بقوله».

٧. قال الشريف المرتضى في المسألة التاسعة من رسالة «جَوابُ المَسَائل الطَّرَابُلُسيًّات الأُولى» ما هذا لفظه: «فأمّا الحكاية عن النملة بأنّها قالت: ﴿يَا أَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ فقد يجوز أن يكون المراد به أنّه ظهر منها دلالة القول على هذا المعنى و أشعرت باقي النمل و خوّفتهم من الضرر بالمقام و أنّ النجاة في الهرب إلى مساكنها، ويكون إضافة القول إليها مجازاً و استعارة كما قال الشاعر: و شكا إليّ بِعَبرَةٍ و تَحَمحُم، و كما قال الآخر: و قالت لك العَينان: سمعاً و طاعةً. و يجوز أيضاً أن يكون وقع من النملة كلام ذو حروفٍ منظومةٍ كما يتكلّم أحدنا يتضمّن المعاني المذكورة، و يكون ذلك معجزاً لسليمان عليه السلام، لأنّ الله تعالى سخّر له الطير و أفهمه معاني أصواتها على سبيل المعجز له، و ليس هذا بمنكر، فإنّ النّطق بمثل هذا الكلام المسموع منا لا يمتنع وقوعه ممّن ليس بمكلّفٍ و لاكامل العقل، ألا ترى أنّ المجنون و من لم يبلغ الكمال من الصبيان قد يتكلّمون بالكلام المتضمّن للأغراض و إن كان التكليف و الكمال عنهم زائلين. و القول فيما حكي عن الهدهد يجري على الوجهين الذين ذكرناهما و الكمال عنهم زائلين. و القول فيما حكي عن الهدهد يجري على الوجهين الذين ذكرناهما و الكمال عنهم زائلين. و القول فيما حكي عن الهدهد يجري على الوجهين الذين ذكرناهما و الكمال عنهم زائلين. و القول فيما حكي عن الهدهد يجري على الوجهين الذين ذكرناهما و الكمال عنهم زائلين. و القول فيما حكي عن الهدهد يجري على الوجهين الذين ذكرناهما و الكمال عنه مي المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة الشعرة المنافقة الكافقة المنافقة المنافق

فَأَمًا \الكَلامُ فيمَا يَخُصُّ الهُدهُدَ: فَقَد استَقصَينَاه في جَوابِ المَسَائِلِ الوَارِدَةِ فَي عَامِنَا هذا \، و أَجَبنَا عَن كُلِّ شُبهَةٍ ذُكِرَتْ " فيه، و لا مَعنىٰ لإعَادَتِه.

فَأَمَّا الاستِبِعَادُ فَسَى النَّمَلَةِ أَنْ تُنذِرَ بَاقِيَ النَّمَلِ بِالانصِرَافِ عَن المَوضِعِ، و التَّعَجُّبُ مِن فَهِمِ النَّمَلَةِ عَنِ الأُخرىٰ، و مِن أَنْ أَيُخبَرَ عَنهَا بِمَا أَنْطَقَ القُرآنُ بِه مِن قَولِه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّمُلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ لا يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَ جُنُودُهُ وَ هُمْ لا يَصْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَ جُنُودُهُ وَ هُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴿ مَنُ اللَّهُ عَنِ الأَخرىٰ بِصَوتٍ يَقَعُ يَشْعُرُونَ ﴿ مَنَ عَيرٍ \* مَوضِعِه ؛ لأنَّ البَهيمَةَ قَد تَفهَمُ عَنِ الأُخرىٰ بِصَوتٍ يَقَعُ مِنهَا أو \* فِعلِ كَثيراً مِن البَهَائِم يَدعُو

ضي النملة، فلا حاجة بنا إلى إعادته». و نقل هذه العبارات أيضاً مع اختلاف يسير في أمالي المرتضى، ج ٢، ص ٣٥٢ ـ ٣٥٣.

و أشار به أيضاً في المسألة التاسعة عشر من رسالة «جَوابُ المَسَائلِ الطَّرَابُلُسيَّاتِ الثَّالثةِ» حيث قال: «إنا قد كنّا ذكرنا في جواب المسائل الأُولى الواردة في معنى ما حكى عن النملة و الهدهد ما قد عرف و وقف عليه».

۱. في «ر، طج»: «أما».

٧. انظر المسألة التاسعة عشر من رسالة «جَوابُ المَسَائلِ الطَّرَابُلُسيَّاتِ التَّالثةِ». و من هذا الإرجاع و الإشارة أيضاً يظهر أنّه - رحمه الله - أجاب عن المسائل الواردة في رسالة «المَسَائل الطَّرَابُلُسيَّات التَّالثة» قبل أن يجيب عن المسائل المذكورة في هذه الرسالة أعني: «المَسَائل الطَّرَابُلُسيَّات التَّانية»، كما قد أشرنا إليه في تعليقاتنا على المسألة السابعة. و أيضاً يفهم من قوله: «جَوابِ المَسَائلِ الوَارِدَة في عَامِنَا هذا» أنّ الشريف المرتضى أجاب عن المسائل الطَّرَابُلُسيَّات التَّائية في نفس السنة التي أجاب عن المسائل الطَّرَابُلُسيَّات التَّالثة أي: في سنة ٤٧٧ هـ. ق. على ما ورد في أكثر نسخ الرسالة: «جَوابُ المَسَائلِ الطَّرَابُلُسيَّاتِ النَّالثة الوارِدَة في شَعبان مِن سَنة من و عِشرين و أربَعمائة».
٣. في «ح»: «وردت».

٥. في «ن»: «مما».

٧. في «أ، د، س»: «غيره».

٤. في «ن»: «لم»؛ و في «طع»: + «لم».

٦. النَّمل (٢٧): ١٨.

۸. في «طع»: «و».

٩. هكذا في «ر، طج، طع»؛ و في باقي النسخ: «كثير».

۱۰. فی «ب»: «تجد».

الذَّكَرُمِنهَا لِلأَنثىٰ ' بِضَربٍ مِنَ الصَّوتِ، يُفرُّقُ بَينَه و بَينَ غَيرِه مِن الأصوَاتِ التي لا تَقتَضِي ً الدُّعَاءَ.

و الأمرُ في ضُرُوبِ الحَيَوَانَاتِ و فَهم بَعضِها عَن بَعضٍ مُرَادَهَا و أَغْرَاضَهَا فِ اللَّمُ في ضُرُوبِ الحَيَوَانَاتِ و فَهم بَعضِهَا عَن بَعضٍ مُرَادَهَا و أَغْرَاضَهَا بِفِعلٍ يَظْهَرُ أَو صَوتٍ يَقَعُ أَظْهَرُ مِن أَنْ يَخْفى؛ و التَّغَابِي عَن ذلك مُكَابَرَةً. فَمَا المُنكرُ عَلَىٰ هذا ـ أَنْ يُغْهَمَ فِي النَّملِ فَمِن تِلكَ النَّملَةِ التي حُكِيَ عَنهَا مَا حُكِيَ الإِنذارُ و التَّخويفُ؟ فَقَد نَرىٰ آ أَبَداً ٧ نَملَةً تَستَقبِلُ ٨ أُخرىٰ، و همي مُتَوَجِّهَةً اللي جِهَةٍ، فَإِذَا حَاكَتهَا ١٠ و بَاشَرَتهَا عَادَتْ عَن جِهَتِهَا و رَجَعَتْ مَعَهَا.

و تِلكَ الحِكَايَةُ الطَّويلَةُ البَليغَةُ ١ لا يَجِبُ ١٢ أَنْ تَكونَ ١٣ النَّملَةُ قَائِلَةً لَهَا و لا ذَاهِبَةً ١٤

الأنثى».

في «أ، ج، ن»: «لا يقتضي»؛ و في «طع»: «لا يقتفي».

۳. في «ر، طج، طع»: «بعضا».

٤. هكذا في «ر، طج»؛ و في «د، س، ش، م، ن، طع»: «التعاني»؛ و في «ح»: «التعامي»؛ و في «ب، ج»: «التغاني»؛ و في «أ»: «التعافي». و «التغابي» أي: «التغافل»، كما ورد في شمس العلوم، ج ٨، ص ٤٠٤٤ [التغابي]: «تغابى عنه: أي تَغَافَل».

٥. في «ر، ن، طج، طع»: «باقى النملة» بدلاً من «في النَّمل».

٦. في «ب، ج، ش، ق، م»: «يرى»؛ و في «ن، طع»: «ترى».

٧. في «ر، طج، طع»: «مراراً».

٨. في «ب»: «نستقبل»؛ و في «ج، ش»: «يستقبل».

في «ب، ج»: «متوجه».

١٠. في «ر، طج»: «حاذتها» و له وجه حسن؛ و في «طع»: «حاكها».

في «ر، طج»: «البَليغَةُ الطَّويلَةُ» بدلاً من «الطَّويلَةُ البَليغَةُ».

۱۲. في «أ، د، س، ر، ن، طج، طع»: «لا تجب» بدلاً من «لا يجب».

١٣. في «ج، ش، ق، م، ن»: «أن يكون» بدلاً من «أن تكون».

۱٤. في «أ، ج، د، ق»: «ذاهية».

إِلَيهَا. و إِنَّمَا ۚ لَمَّا خَوَّفَتْ ۚ مِنَ الضَّرَرِ الذي أَشرَفَ النَّمُلُ ۚ عَلَيه، جَـازَ أَنْ يَـقُولَ ۖ الحَاكِي لِهٰذهِ الحَالِ تِلكَ الحِكَايَةَ البَليغَةَ المُرَتَّبَةَ؛ لأَنَّهَا لَـو كَـانَتْ قَـانِلَةً ۚ نَـاطِقَةً و مُحَوِّفَةً بِلِسَانِ و بَيَانِ لَمَا قَالَتْ إِلّا مِثلَ ذلِكَ.

و قَد يَحكي العَرَبيُّ عَنِ الفَارِسيِّ كَلاماً مُرَتَّباً مُهَذَّباً، مَا ۚ نَطَقَ بِه الفَارِسِيُّ و إنَّمَا أَشَارَ إليٰ مَعنَاه.

فَقَد زَالَ التَّعَجُّبُ مِنَ المَوضِعَينِ مَعاً.

و أيُّ شَيء أحسَنُ و أبلَغُ و أدَلُّ عَلَىٰ قُوَّةٍ البَلاغَةِ و حُسنِ التَّصَرُّفِ في الفَصَاحَةِ مِن أَنْ تُشعِرَ ^ نَملَةٌ لِبَاقِي النَّملِ بِالضَّرَرِ لِسُلَيمَانَ و جُندِه ٩ بِمَا يَفهَمُ ١٠ بهِ أَمثَالُها عَنهَا، فَيُحكىٰ ١١ هذا المَعنَى الذي هو التَّخويفُ و التَّنفيرُ بِهذِه الألفَاظِ المُؤنِقَةِ ١٢ و التَّرَتيبِ الرائِقِ الصَّادِقِ. و إنَّمَا يَضِلُّ عَن فَهم هذهِ الأُمُورِ و سُرعَةِ المُؤنِقَةِ ٢٢ و التَّرتيبِ الرائِقِ الصَّادِقِ. و إنَّمَا يَضِلُّ عَن فَهم هذهِ الأُمُورِ و سُرعَةِ

۱. في «ح، ر، ش، ع، ن، طج»: «أنّها».

۲. فی «ح»: «صرفت».

۳. في «س»: «النملة».

في «ب، ج»: «يكون».

٥. في «س، ج، م»: «قابلة».

٦. في «ح، ش،ع»: -«ما».

۷. في «ب، ج»: «هذه».

٨. في «ح»: «تشير».

في «ح،ق»: «جنون».

١٠. في «ع، م» بإهمال الأوّل؛ و في «طج»: «تفهم».

۱۱. في «ح، ش»: «ليحكى»؛ و في «ر، طج»: «فتحكى».

١٢. في «ح»: «المرتبة»؛ و في «ش»: «الموبقة»؛ و في باقي النسخ و «طع»: «المونقة». و الأنتُ:
الإعجابُ بالشيء، تقول: أَنِقْتُ به، و أنا آنَقُ به أَنقاً، و أنا به أَنِقٌ: مُعجَبٌ. و آنَقَنِي الشيءُ يُؤْنِقُنِي
إِينَاقاً، و إنه لأَنْيِقَ مُؤْنِقٌ، إذا أُعجَبكَ حُسنُه. كتاب العين، ج ٥، ص ٢٢١ (أنق).

## الهُجُوم عَلَيهَا مَن لا يَعرِفُ مَوَاقِعَ الكَلام الفَصيح و مَرَاتِبَه و مَذَاهِبَه ٢٠

١. في «أ، د، س، ن»: + «تمت المسائل بحمد الله و عونه و صلواته على خير خلقه محمد و آله الطاهرين. كتبت هذه النسخة من نسخة (في «ن»: «كتبت من نسخة كتبها من نسخة») وجدت في الخزانة الغروية صحيحة جيدة عتيقة و الحمد لله ربّ العالمين».

و في «ح»: + «و هذا نهاية الكلام، و الحمد لله على التمام. تمّ بقلم الفقير إلى الله محمّد بن الشيخ طاهر السماوي في الرابع عشر من رجب من سنة ألف و ثلثمائة و أربع و ثلثين من الهجرة حامداً مصلياً مسلماً شاكراً».

و في «ر، طع»: + «تمّت المسائل و أجوبتها و الحمد لله ربّ العالمين و صلى الله على خير خلقه محمد و آله الطاهرين حسبنا الله و نعم الوكيل».

و في «ش»: + «و الحمد لله ربّ العالمين».

و في «ع»: + «تمّ و الحمد لله».

و في «ق»: + «تمّت تمّت تمّت تمّت».

و في «م»: + «و الحمد لله ربّ العالمين تمّت».

٢. في «أ، د»: + «بسم الله الرحمٰن الرحيم، المسألتان وجدتا في آخر الكتاب المنقول (في «ن»: «المنقولتان») منه ما هذه لفظهما. مسألة قال رضي الله عنه: لا معنى لقوله تعالى: و ما تتلوا منه من قرآنٍ... مسألة في المنامات، ما القول في المنامات أصحيحة هي أم باطلة...».

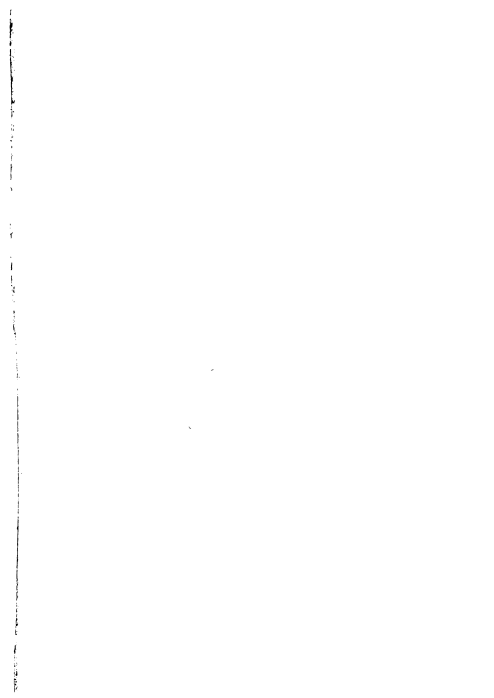
و في «ب»: +«مسألة: قال رضي الله عنه: لا معنى لقوله تعالى: و ما تتلوا منه من قرآنٍ ... القول في المنامات أ صحيحة هي أم باطلة...».

و في «ج»: + «قال رضي الله عنه: لا معنى لقوله تعالى: و ما تتلوا منه من قرآنٍ ... في المنامات ما القول أ صحيحة هي أم باطلة ...».

و في «ق»: + «الثالثة عشر، مسألة قال رضي الله عنه: لا معنى لقوله تعالى: و ما تتلوا منه من قرآن ...». جدير بالذكر أن هاتين المسألتين أعني: المسألة الثالثة عشرة (مسألة قال رضي الله عنه: لا معنى لقوله تعالى: و ما تتلوا منه من قرآن ...) و المسألة الرابعة عشرة (مسألة في المنامات، ما القول في المنامات أ صحيحة هي أم باطلة ...) والمسألة الرابعة عشرة (مسألة في المنامات، ما القول في «جواب المَسّائلِ الطَّرَابُلُسيَّاتِ الثَّانيةِ» هذه، و الظاهر كونهما مسألتين مستقلتين. و قد طبعت الأولى في رسائل الشريف المرتضى، ج ٢، ص ٧٣ - ٢٧ تحت عنوان «مسألة في وجه التكرار في الآيتين: قوله تعالى: ﴿ وَ ما تَتُلُوا مِنْهُ مِنْ قُرْآنِ ﴾ و قوله: ﴿ قُلْ بِفَصْلِ اللهِ وَ بِرَحْمَتِهِ فَبِذِكِ في الآيتين: قوله تعالى: ﴿ وَ ما المصدر، ج ٢، ص ٧٣ - ١٤ تحت عنوان «مسألة في المنامات».

# جواب المسائل الطرابلسيّات الثـالثـة

تحقيق حيدر البياتي ـحبّ الله النجفي



## جوابُ المسائلِ الطرابُلُسيَاتِ الثالثةِ <sup>١</sup>

الوارِدَة في شَعبانَ مِن آ سَنَةِ سَبْع و عِشريِنَ و أُربَعمِائةٍ، و هِيَ مِسائلُ الشيخِ آبي الفَضلِ إبراهيمَ بنِ الحَسَنِ الأبانيّ - رَحِمَه اللّٰهُ  $^3$  - إملاءُ سَيِّدِنا الشَّريفِ الأَجَلِّ عَلَمِ الهُدَى المُرتَضىٰ  $^0$  ذي المَجدَينِ أبي القاسمِ بنِ الطّاهرِ الأُوحَدِ ذي المَناقِب، أبي أحمَدَ آلموسَويّ، رَضِيَ اللهُ عنه  $^{\Lambda, \Lambda}$ 

# بِسم اللهِ الرَّحمٰنِ الرَّحيمِ ٩

الحَمدُ للَّهِ رَبِّ العالَمينَ، و صَلَّى اللَّهُ علىٰ سَيّدِنا مُحمَّدٍ النبيِّ و آلِه، و سَلَّمَ تسليماً. ``

١. في «ج» لا يوجد عنوان. و في «ح»: «أجوبة المسائل الطرابلسيّات الثالثة للمرتضى رضي الله عنه». و في المطبوع: «جوابات المسائل الطرابلسيّات الثالثة».

۲. فی «م»: –«من».

٣. في «د»: «من الشيخ» بدل «و هي مسائل الشيخ».

٤. في (ق): – «رحمه الله». 2. خودوروالي - بروار الراب و الراب و الراب و الراب و الراب و الراب

٥. في «د»: «المرتضى علم الهدى» بدل «علم الهدى المرتضى».
 ٦. في «ر»: + «الحسين النقيب».

٧. في «د»: «رضي الله عنهما». و في «ر»: «رضي الله تعالى عنه». و في «م»: + «و الحمد لله ربّ العالمين».

٨. من قوله: «الواردة في شعبان...» إلى هنا لم يرد في «ج». و في «ح» بـدلها: «الواردة من أبي الفضل في شعبان سنة سبع و عشرين». و جاءت هذه العبارة بعد الخطبة.

٩. ﻓﻲ «ﺣ»: + «ﺛﻘﺘﻲ». ﻭ ﻓﻲ «ع، ﻕ، ﻡ»: + «ﻭ ﺑﻪ ﻧﺴﺘﻌﻴﻦ».

١٠ في «ح»: «و الصلاة و السلام على محمد و أله الطاهرين المعصومين».

# المسألةُ الأُولىٰ في نَفيِ كَونِ اللّٰهِ تَعالىٰ \ مُدرِكاً \

[ الدليل الأوّل]<sup>٣</sup>

قالَ الذاهبونَ إلى ذلكَ: لَو كانَ له سُبحانَه عُمِثُلُ صفةِ المُدرِكِ مِنّا، لَم يَقتَضِها اللهُ كَونُه تَعالىٰ حَيّاً، كَما أَنَّ ذلكَ هو المُقتَضي لها فينا. أو لَم يَخلُ مِن أَن يَقتَضيَ ذلكَ بشَرطِ الحاسّةِ و إعمالِ مَحلِّ الحياةِ أَ، أو مِن أَ غَيرهما.

ا. في «ح»: «كونه» بدل «كون الله». و في «ج، ح، ع» و المطبوع: - «تعالىٰ».

٧. «الإدراك» في اصطلاح المتكلّمين يعني المعرفة الحسّية (أعلام الطرائق، ج ١، ص ١٧٩) و هم يُثبتون لله تعالى الإدراك بمعنى السمع و البصر، و ينفون عنه الشمّ و الذوق؛ إمّا لعدم ورودهما في الشرع عند القائلين بتوقيفيّة الأسماء وإمّا لاستلزامهما الجسميّة عند القائلين بعدم توفيقيّة الأسماء (الذخيرة، ص ٥٨٦). ثم إنّهم اختلفوا في إثبات صفة الإدراك لله تعالى بحيث تكون صفة مستقلّة إلى جانب صفات العلم و القدرة و غيرها و هو الذي ذهب إليه المصنّف رحمه الله (الملخّص، ص ٩٢) أو نفي وجود صفة إدراك مستقلّة، و إرجاع الإدراك و السمع و البصر إلى صفة العلم، و هو الذي طرحه السائل هنا على لسان بعضهم إذن الدليل الذي طرح في السؤال ليس دليلاً على نفي الإدراك مطلقاً عنه تعالى، و إنّما هو دليل على نفي وجود صفة مستقلّة عن العلم تسمّى صفة الإدراك.

٤. في «ق»: «لو كان سبحانه و تعالى» بدل «لو كان له سبحانه».

<sup>0.</sup> في «ق، م»: «لم يقتضيها». و في المطبوع: «لم تقتضيها»، و استُظهر في حاشيته: «لم تقتض».

٦. ذهب بعض المتكلمين و منهم المصنف رحمه الله إلى أن المقتضي لصفة الإدراك هو كون المدرك حياً؛ فالحي الذي لا آفة به يكون مدركاً. الملخس، ص ٩٥.

۷. في «د»: «شرط».

٨. في المغني: «استعمال محلّ الحياة». المغنى، ج ٤ (رؤية الباري)، ص ٣٦.

استُظهر في حاشية المطبوع زيادة «من».

قالوا: (و الأوّلُ مُستَحيلٌ علَى اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ مَنسَحيلُ باستحالتِه عليه الإدراك. و الثاني يَقتَضي أن يَصِحُ إدراكُنا المُدرَكاتِ مَن غَيرِ أن يُعمَلَ محلُ الحياةِ ? لأنّ ما اقتضى ذلك حاصلٌ فينا، و هو كونُنا أحياءً. و معنى «الحَيِّ» في الشاهدِ و الغائبِ مسواءً؛ إذ ليسَ يؤتُّرُ زيادةُ الحياةِ 9 فيما اشتَركنا ١٠ فيه مِن كَونِنا أحياءً، كَما لا يؤتُّرُ زيادةُ العِلمِ فيما اشتَركنا ١٠ فيه مِن كَونِنا أحياءً، كَما لا يؤتُّرُ زيادةُ العِلمِ فيما اشتَركنا ١٠ فيه مِن كَونِنا أحياءً، كَما لا يؤتُّرُ زيادةُ العِلمِ فيما اشتَركنا ١٠ فيه مِن كَونِنا عالِمينَ، ولا يُغيَّرُه، ١٢ ولا كَونُه عَزَّ وَ عَلَّ حَيَّا لذاتِه يؤتُّرُ في تَغيُّر ١٣ صفتِه. ١٤

و لا يَسوغُ القولُ بأن حلولَ الحياةِ يَقتَضي وقوعَ الإدراكِ بها؛ لأنّ إعمالَ مَحلً الحياةِ ١٥ و الحواسِّ إمّا أن يُحتاجَ إليهما في حصولِ صفةِ المُدرِكِ ١٦، أو لا يُحتاجَ

١. في المطبوع: - «قالوا».

٢. أي اقتضاء ذلك بشرط الحاسة و إعمال محل الحياة.

۳. فی «ح، د»: «سبحانه».

٤. في «ق»: «المدركيّات». و في «م»: «للإدراكات».

٥. في «ع» مهملة. و في المطبوع: «أن نعمل».

٦. أي يلزم مثلاً أن نرى الأشياء من دون أن نفتح أعيننا، و هو محال.

 $^{-}$  ٧. أي الإدراك.  $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$   $^{-}$ 

٩. أي زيادة الحياة على الذات، و هو في مقابل عينيّة الذات و الصفات.

١٠. في المطبوع: «أشركنا».

۱۱. في «ع، ق، م» و المطبوع: «أشركنا».

١٢. في «ج، ح، د»: «و لا بغيره». و في «ع» مهملة. و في «م»: «و لا تعيره». و في المطبوع: «و لا معتبرة»، و في حاشيته: «كذا في النسخة».

١٣. في «ج»: «تؤثّر في الغير». و في «ح»: «يؤثّر في تغيير».

 ١٤. أي أنّ معنى الحيّ في المحدّث و القديم أو الشاهد و الغائب واحد؛ فلا زيادة الحياة على ذات المحدّث تؤثّر في معنى الحيّ و تغيّره، و لا عينيّة الحياة مع ذات القديم تؤثّر في ذلك.

۱۵. في «ح»: + «بها».

١٦. في المطبوع: «الدرك».

إليهما في ذلك. فإن كانَ المُدرِكُ يَستحيلُ عليه الحواسُ، فيَجِبُ أَن لا يَحتاجَ إليها مَن يَصِحُّ عليه الحواسُ، لأنَّ ما لَيسَ بشَرطٍ لا تُدخِلُه \_ في أَن يَكونَ شَرطاً \_ صِحّتُه \على المَوصوفِ. ٢

#### الجوابُ \_ و باللهِ التَّوفيقُ " \_:

إعلَمْ أَنَّ الصفةَ لا يَجوزُ أَن تَقتَضيَ \* أُخرىٰ إلَّا بَعدَ أَن يَكونَ الموصوفُ بهما واحداً، و لهذا لَم يَجُز أَن تَقتَضيَ \* صفةً لزَيدٍ صفةً لعَمرٍو \* بمِن حَيثُ لَم يَكُن الموصوفُ بهما واحداً.

و كَونُ الحَيِّ مِنَا حَيَاً صفةٌ تَرجِعُ إلىٰ جُملتِه، لا إلىٰ ^أجزائه. يَدُلُّ علىٰ ذلكَ أَنَّ أَجزاءَ الحَيِّ و إِن حَلَّتها الحياةُ، فليسَ كُلُّ جُزءٍ منها حَيّاً؛ مِن حَيثُ كانَت هذه صفةً تَرجعُ إلَى الجُملةِ.

١. في «ح»: «لا يدخله بأن يكون شرط صحّة». و في «ج، د» و المطبوع: «لا يدخله في أن يكون شرطاً صحّته».

٢. وإذا استحال الإدراك \_ على من تصحّ عليه الحواس \_ من دون الحاسة و إعمال محل الحياة، فهذا يعني أنّ من تستحيل عليه الحواس \_ و هو الله تعالى \_ غير مدرك. و خلاصة الاستدلال: إمّا أن يُشترط الإدراك بالحاسة مطلقاً و في جميع المدركين، و إمّا أن لا يُشترط مطلقاً و في جميع المدركين. و هذا الإطلاق هو الذي سوف ينفيه المصنّف رحمه الله في الجواب، و يقول بالتفصيا.

٣. في المطبوع: - «و بالله التوفيق».

<sup>.</sup> ٤. في «ج، ق»: «لا يجوز أن يقتضي». و في «ع» مهملة. و في المطبوع: «لا تجوز أن تقتضي».

هي «ج، ق» و المطبوع: «أن يقتضي».

افى «م»: «صفة أخرى و» بدل «صفة لعمرو».

في «ج، ق، م» و المطبوع: «يرجع».

٨. في «ح»: + «أفراده و».

و لَيسَ كذلك الحركة؛ لأن كُلَّ جُزءٍ مِنَ المُتحرِّكِ تَحُلُه الحركة مُتحرِّكَ في نَفسِه؛ لرجوع هذه الصفة إلَى المَحلِّ، و كَونِ الأُولىٰ راجعة إلَى الجُملة لا إلَى المَحلِّ. و قد عَلِمنا أن حُكمَ المَحلِّ مع الجُملة كحُكم زَيدٍ مع عَمرو، في أنه لا يَجوزُ أن يوجِبَ ما يَرجِعُ حُكمُه إلَى المَحلِّ مُحكماً للجُملة، كَما لا يَجوزُ أن توجِبَ الصفة المُختصّة بزيدٍ صفة مُختصّة بعَمرو.

و لمّا كانَ انتفاءُ الآفاتِ عن الحواسِّ و° صحّتُها و استقامتُها حُكماً يَرجِعُ اليها و لا يَتعدّاها، جَرىٰ مَجرَى الحركةِ في أنّ حُكمَها مَقصورٌ علىٰ مَحَلِّها مِن غَيرِ تَعدُّ إلَى الجُملةِ، فلَم يَجُز أن يَكونَ لانتفاءِ الآفاتِ عن الحواسِّ تأثيرٌ في \كونِ المُدركِ مُدركاً. \

و لمَّاكانَ كَونُه حَيًّا صفةً تَرجِعُ^ إلىٰ مَن يَرجِعُ إليه كَونُه مُدرِكاً^، جازَأن يؤتُّرَ ``

ا. في «ح» و المطبوع: «محلّه».

ني «ح، د،ع» و المطبوع: - «و كون الأولى راجعة إلى الجملة لا إلى المحل».

٣. من قوله: «مع الجملة كحكم زيد» إلى هنا لم يرد في «ح، د».

٤. في «ع» مهملة. و في «ق، م» و المطبوع: «أن يوجب».

٥. في «ج، د، ع، م»: «أو».

٦. في المطبوع: «فابر من» بدل «تأثير في». نعم استُظهر في حاشيته: «تأثير» بدل «فابر».

٧. فإن انتفاء الآفات عن الحواس حكم يرجع إلى الأجزاء، و كون المدرك مدركاً حكم يرجع إلى الجملة. و ما يرجع حكمه إلى الأجزاء لا يوجب حكماً للجملة. و هذا يعني أن انتفاء الآفات لا يقتضي كون المدرك مدركاً؛ بل هو شرط فيها فقط، كما سوف يأتي. و أمّا المقتضي لكونه مدركاً فهو كونه حيّاً فقط.

ه في «ج، ق، م» و المطبوع: «يرجع».

٩. أي: و لما كان كونه حيّاً يرجع إلى نفس ما يرجع إليه كونه مدركاً، و هو الجملة. و بهذا يكون الأنسب: «إلى ما يرجم» بدل «إلى من يرجم».

١٠. أي كونهُ حيّاً.

في كونِه مُدرِكاً \! لأنّه إذا كانَ لا بُدَّ مِن مؤثِّر \ و مُقتَض الكَونِه مُدرِكاً، و لَم يَجُز أن تكونَ صفاتُ الحاسّةِ مُقتَضيةً لذلكَ، فلَم يَبقَ إلّا أنّ المُقتَضيَ هو كَونُه حَيّاً؛ لأنّ أحدَنا يَقِفُ كَونُه مُدرِكاً علىٰ كَونِه حَيّاً و صحّةِ حواسًه، و إذا بَطَلَ أن يَكونَ ما يَرجِعُ إلَى الحواسِّ مُقتَضياً -بما ذَكرنا \ - فليسَ المُقتَضى إلّا كَونُه حَيّاً.

فأمّا كَونُ صحّةِ الحاسّةِ شَرطاً هو فينا دونَه تَعالىٰ؛ لِاختصاصِ ما يَقتَضي كَونَه شَرطاً بنا و استحالتِه عليه تَعالىٰ. و إنّما قُلنا أنّ هذا الشَّرطَ يَختَصُّ بنا، فلا يَتعدّىٰ إليه؛ لأنّ أحَدَنا لَو كانَ حَيّاً لِنَفسِه، أو حَيّاً بحياةٍ معدومةٍ، أو حَيّاً بحياةٍ ^لا تَحُلُّه ٩، لَم يَجِبِ اشتراطُ صحّةِ الحواسِّ في كَونِه مُدرِكاً.

و لمّاكانَ حَيّاً بحياةٍ تَحُلُّه، `` و صارَ `` مَحلُّ الحياةِ آلةً له في إدراكِ المُدرَكاتِ ـ إمّا بمُجرَّدِ كَونِه '` مَحلًّ للحياةِ، كإدراكِ الألّمِ و الحَرارةِ و البُرودةِ، فإنّه مَوقوفٌ علىٰ مُجرَّدِ مَحلًّ الحياةِ، '` أو بأن يَحتاجَ المَحلُّ إلىٰ صفةٍ زائدةٍ علىٰ كَونِه مَحلًا للحياةِ،

من قوله: «و لمّا كان كونه حيّاً» إلىٰ هنا لم يرد في «ح».

نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

٣. في «ج» و المطبوع: «و مقتضى». و في «ق»: «و مقيض». و في «م»: «و مقبض». نعم، استُظهر في حاشية المطبوع ما أثبتناه.

٤. في «ح، د»: - «و».

٥. في «ج»: «يكون صفة». و في «د، ق، م» و المطبوع: «يكون صفات».

٦. في المطبوع: «لما ذكرنا».

في المطبوع: «[إلا] هو» بدل «إلا».

هی «ح، د»: –«معدومة، أو حیّاً بحیاة».

في «ق» و المطبوع: «لا يحله».

١٠. في «ج، ح، د، ع» و المطبوع: - «تحلّه». و في «ق»: «يحلّه».

١١. في المطبوع: «فصار».

۱۲. في «ح، د»: «كونها».

١٣. من قوله: «كإدراك الألم» إلى هنا ساقط من المطبوع.

ككونِه عَيناً أو أنفاً أو أُذُناً \_ فقد عادَ الأمرُ إلىٰ أنّ اشتراطَ صحّةِ الحواسِّ و انتفاءِ الأفاتِ عنها إنّما هو لأمرٍ يَرجِعُ إلَى الحياةِ لا مِحلَّها، فمَن كانَ حَيّاً لا بحياةٍ بَل لِنَفسِه "، [فهو] مُستَغنِ عن هذا الشَّرطِ؛ لِاستحالةِ مُقتَضيهِ فيه.

و لَيسَ يَمتَنِعُ أَن يَتخصَّصَ الشَّرطُ بَحَيِّ دونَ حَيٍّ، و إنّما يَمتَنِعُ ذلكَ في المُقتَضي؛ لأن المُقتَضيَ هو المؤثِّر في الحقيقةِ، و الشَّرطُ لَيسَ بمؤثِّر، و إن كانَ الحُكمُ واقفاً عليه؛ و لهذا جازَ أن يَكونَ الشَّرطُ غَريباً عن المَوصوفِ و أجنبيّاً منه، و لا يَجوزُ في المُقتَضى أن يَكونَ كذلكَ.

و ممّا هو ° نظيرٌ لهذه المسألة و مُسقِطٌ للشُّبهة فيها أنّا كُلّنا ٦ نقولُ: «إنّ المُقتَضيَ لصحّة الفعلِ هو كَونُ القادرِ قادراً»، و نَحنُ نَعلَمُ أنّ أكثَرَ أفعالِنا تَقِفُ ٧ صِحتُها مِنّا على وجودِ آلاتٍ و جَوارحَ ٨، و متى ٩ لَم تَتكامَلْ ١٠ صفاتُها لَم يَصِحَّ الفعلُ مِنّا، و إن كانَ أحَدُنا قادراً؛ ألا تَرىٰ أنّ البَطشَ لا يَتِمُّ مِنّا إلّا بجَوارحَ، و الكِتابة و النَّساجة لا يَصِحّان إلّا بالات مخصوصة؟

۱. في (ح، د): - (صحّة).

٢. أي الحياة الزائدة على الذات.

٣. في «ج، ح» و المطبوع: «بنفسه».

٤. في «عُ» غير واضحة. و في سائر النسخ و المطبوع: «من»، و هو سهو من أقلام النُّسّاخ.

٥. في المطبوع: «و هما هو». و استُظهر في حاشيته زيادة «هما هو»، شمّ احتُمل عدم زيادتها و فُسُرت تفسيراً تبرّعياً.

المطبوع: «كلّفنا». و في المطبوع: «كنّا».

٧. في «ج، ح، د، ق» و المطبوع: «يقف». و في «ع» مهملة.

هی «ح»: «الآلات و الجوارح».

٩. في «د» و المطبوع: «و من». نعم، استُظهر في حاشية المطبوع ما أثبتناه.

١٠. في «ع» مهملة. و في «ق» و المطبوع: «لم يتكامل».

و لَيسَ يَحتاجُ القَديمُ تَعالىٰ في صحّةِ الأفعالِ منه إلىٰ أكثرَ مِن كَونِه قادراً. فقد خالفناه في الشَّرطِ ـ و إن وافقناه في المُقتَضي ـ لمّا خالفناه في الوجهِ المُقتضي للشَّرطِ فينا، و هو كَونُ أحَدِنا قادراً بقُدرةٍ؛ لأنّ كَونَه قادراً علىٰ هذا الوجهِ هو السببُ في حاجتِه في كثيرٍ مِن الأفعالِ إلَى الجَوارحِ و الآلاتِ. و لمّا كانَ القَديمُ تَعالىٰ قادراً بنَفسِه لا بقُدرةٍ، استَغنیٰ عن الآلاتِ و الجَوارحِ، كَما استَغنیٰ في كَونِه مُدركاً عن الحواسُ و صحّتِها.

فبانَ بهذه الجُملةِ الجوابُ عن جميعِ ما تَضمَّنته من هذه المسألةُ، و أنّا لا نَقولُ علَى الإطلاقِ أنّ صحّة الحواسِّ و انتفاء الآفاتِ عنها شَرطٌ في كَونِ المُدرِكِ مُدرِكاً، كَما لا نَقولُ علَى الإطلاقِ بأنّ ذلك لَيسَ بشَرطٍ؛ بَل نَقولُ: إنّه شَرطٌ فيمَن كانَ حَيّاً بحياةٍ للعِلّةِ التي ذكرناها و أوضَحناها و لَيسَ بشَرطٍ فيمَن لَم يَكُن بهذه الصفةِ. و اختلافُ الشُّروطِ عُ على ما بَيّنّاه و جائزٌ بحَسَبِ الاختلافِ في مُقتضيها و مُستَدعيها. و هذا واضحٌ.

و هذا الكلامُ قد استَقصَيناه و أشبَعناه في كِتابِنا المعروفِ بـ «المُـلخَّصِ ٥» و الكتابِ المعروفِ بـ «الذخيرةِ»، و انتَهَينا فيه إلىٰ أَبعَدِ مَراميهِ و آخِرِ أَقاصيهِ. ٦ و في هذه الجُملةِ المذكورةِ هاهُنا كفايةٌ.

<sup>1.</sup> في المطبوع: - «من».

۲. في «ق» و المطبوع: «تضمّنه».

٣. في المطبوع: «فيما».

في «ح، د» و المطبوع: «المشروط».

٥. في المطبوع: «المختصر». نعم، ورد في حاشيته أن الصحيح ما أثبتناه.

المُلخّص في أصول الدين، ص ٩٧. و قد سقط بحث صفة الإدراك ممّا بأيدينا من نسخ كتاب الذخيرة. نعم، لقد أشار المصنّف رحمه الله إلى بحث الإدراك بصورة مختصرة جدّاً في نهاية الذخيرة، ص ٥٨٥ ـ ٥٨٦، فراجع.

#### المسألةُ الثانيةُ

### في الاستدلال بالشاهدِ علَى الغائب

### [ الدُّليلُ الثاني علىٰ نَفي كَونِه تَعالىٰ مُدرِكاً ١

قالوا: ما تُريدونَ بقَولِكم: «إنّ الحَيِّ الذي لا آفةَ به، أو تَستَحيلُ ٢ عليه الآفاتُ يَجبُ أن يُدركَ المُدرَكَ إذا حَضَرَه»؟

فإن قُلتم: نُريدُ بذِكر الآفةِ فَسادَ الآلاتِ و الحَواسِّ.

قيلَ لكم: أَ فَتَعُدُّونَ فَقَدَ الحَواسِّ مِن الآفاتِ، أم لا؟

فإن قُلتم: لا.

قيلَ لكم: كَيفَ يَكُونُ فَسادُها آفةً مانعةً مِن الرُّؤيةِ، و لا يَكُونُ عَدمُها مانعاً مِن ذلك؟

و $^{\text{T}}$ إن جازَ ذلك، فجَوِّزوا أن يُدرِكَ الواحدُ مِنّا معَ فَقدِ الحَواسُ  $^{\text{A}}$ .

ا. هذه المسألة استمرار للمسألة الأولى، فهي تدور أيضاً حول بحث صفة الإدراك، ولكن جهة الاستدلال فيهما مختلفة.

٢. في «ج، د، ق» و المطبوع: «يستحيل». و في «ع، م» مهملة.

٣. في غير «ق»: – «و».

في «ج، ع، ق، م» و المطبوع: «الحاسة».

و هذا يَكشِفُ عن فَسادِ هذا الترتيبِ، إذ تَشْتَرِطُونَ \ في الشاهدِ \ شَيئاً و اليَسَ هو في الغائبِ. ٤ و كانَ يَجِبُ لِانتفاءِ هذا عن الغائبِ أن لا تَتوصَّلوا اللهِ إثباتِ هذه الصفةِ فيه بشَرطٍ لَيسَ فيه؛ بَل في الشاهدِ دونَه تَعالىٰ.

#### الجوابُ \_ و باللهِ التَّوفيقُ ٧ \_:

الغَرضُ في هذا السؤالِ: ^ أنّا إذا أقرَرنا ٩ بأنّ عدمَ الحاسّةِ آكَدُ مِن فَسادِها في انتفاءِ الإدراكِ و ارتفاعِه، قيلَ لنا: فيَجِبُ أن يَكُونَ القَديمُ تَعالَىٰ غَيرَ مُدرِكِ؛ لأنّه لاحاسّةَ له!

و الجوابُ عن هذا: أنّ فَقدَ الحاسَةِ إنّما كانَ مُخِلاً بالإدراكِ فيمَن ' كانَ يَحتاجُ إِلَى الحَواسِّ في الإدراكِ، كالواحدِ مِنّا؛ فأمّا ' مَن لا يَحتاجُ إِلَى الحَواسِّ في الإدراكِ ـ كالقَديمِ تَعالىٰ ـ فلا يَجِبُ أن يَكونَ فَقدُ الحَواسِّ فيه مُخِلاً بكَونِه مُدرِكاً. الا دراكِ ـ كالقَديمِ تَعالىٰ ـ فلا يَجِبُ أن يَكونَ فَقدُ الحَواسِّ فيه مُخِلاً بكَونِه مُدرِكاً. ألا تَرىٰ أنّ فَسادَ الجَوارح و الآلاتِ في الواحدِ مِنّا يُخِلُّ بكثيرٍ مِن أفعالِه التي

۱. في «ج، ق» و المطبوع: «يشترطون». و في «ع» مهملة.

نى المطبوع: «المشاهد».

٣. في المطبوع: - «و».

يوجد غموض في وجه التلازم في هذا الإشكال، و سوف يرفعه المصنّف رحمه الله في بداية الجواب.

٥. في «ح، د»: + «هذا». و في المطبوع: «[في]» بدل «عن».

نی «ج، م»: «أن لا يتوصلوا». و في «ع» مهملة.

ني المطبوع: - «و بالله التوفيق».

في «ح، د»: «الغرض من السؤال». و في المطبوع: «نفرض السؤال».

في «ح، د، م» و المطبوع: «قررنا».

۱۰. في «ع،ق»: «فيما».

١١. في المطبوع: «و أمّا».

يَحتاجُ الله إلى تلك الجوارحِ و الآلاتِ؟ و لمّا كانَ فَسادُ الآلةِ أو الجارحةِ مُخِلاً في أَحَدِنا بفعلِه لا كانَ فَقدُ الجارحةِ أو الحاسّةِ آكَدَ و أَبلَغَ في الإخلالِ بصحّةِ ذلك الفعلِ. و قد عَلِمنا أنَ القديمَ تَعالىٰ لا جارحةَ له و لا آلةَ، و لا يَجِبُ لذلك أن يَتعذَّرَ الفعلُ عليه؛ لأنّ وجودَ الآلةِ و الحاسّةِ و صحّتَهما إنّما كانَ أَ شَرطاً في القادرِ بقُدرةٍ، دونَ القادرِ لنَفسِه. لا و هذا ممّا تَقدَّمَ بيانُه في المسألةِ الأُولىٰ.

فأمّا ما ذُكِرَ في الشاهدِ ^ و الغائبِ فهو في غَيرِ مَوضِعِه؛ لأنّا لا نوجِبُ في الغائبِ كُلَّ ما ٩ نوجِبُ في الشاهدِ، إلّا إذا اشتَرَكا في العِلّةِ و ١٠ الموجِبِ أو المُقتَضى؛ فأمّا علىٰ غَير ذلكَ، فلا يُلحَقُ ١١ الغائبُ بالشاهدِ. ١٢

ألا تَرىٰ أَنْ أَحَـدَنا لا يَكـونُ فاعلاً إلا بَعدَ أَن يَكـونَ جسماً مؤلَّفاً مِن جَواهرَ مُركَّباً، و بَعدَ أَن يَكـونَ له رأسٌ، و كُلُّنا نُشبِتُ القَديمَ تَعالىٰ ١٣ فاعلاً

ا. في «ع، ق، م» مهملة. و في المطبوع: «نحتاج».

لغي «ح»: «مُخلَّا بأحدنا في فعله». و في المطبوع: «في أحدنا مُخلَّا بفعله».

۳. في «ق، م»: - «لا».

٤. من قوله: «و قد علمنا أنّ القديم تعالىٰ» إلىٰ هنا ساقط من «ج».

٥. في «ج، ع، م» و المطبوع: «أو».

٦. في المطبوع: «كانا».

في «ح»: «بنفسه».

٨. في «ج،ع،ق، م» و المطبوع: «فأمًا ذكر الشاهد» بدل «فأمًا ما ذكر في الشاهد».

٩. في «ق»: «كما» بدل «كلّ ما».

۱۰. في «ح»: «أو».

١١. في «ع، م» مهملة. و في المطبوع: «فلا نلحق».

۱۲. في «ح، د»: «في الشاهد».

١٣. في «ج»: «يثبت القديم». و في «ق»: «يثبت القديم تعالىٰ». و في المطبوع: «نثبت أن القديم تعالىٰ يكون».

و إن لَم يَكُن بهذه الصِّفاتِ؟

فقد خالفنا بَينَ الشاهدِ و الغائبِ لمّا اختَلَفَت الأسبابُ و العِلَلُ. و لمّا لَم يَكُن أَحَدُنا مُفتَقِراً في أكونِه فاعلاً إلى كونِه جسماً مؤلَّفاً، لَم يَجِبُ أَن نُثبِتَ كُلُّ فاعلٍ بهذه الصفةِ. و لمّاكانَ أحَدُنا مُفتَقِراً في كَونِه فاعلاً إلىٰ كَونِه قادراً، أَتَبَتنا عُكُلُّ فاعلٍ في غائب و شاهدٍ قادراً. ٥

و هذا أيضاً ممّا بَيّنّاه و شَرَحناه في الكِتابَينِ المُقدَّم ۚ ذِكرُهما. ٧

۱. في «ق»: «إلى».

نحى المطبوع: + «الا».

٣. في «ج، م»: «لم يجب أن يثبت». و في «ق»: «لا يجب أن يثبت».

في المطبوع: + «[أن يكون]».

٥. في «ق»: «كلّ فعل في غائب و شاهد و قادر».

<sup>7.</sup> في المطبوع: «المتقدّم».

٧. الملخص، ص ٢٢٧ و ما بعدها، باب الكلام في نفي الرؤية و الإدراك عنه تعالى؛ و انظر ص ١٣٥ ـ ١٣٧. هذا، و قد ذكرنا في هامش المسألة الماضية أنّ بحث صفة الإدراك قد سقط ممّا بأيدينا من نسخ كتاب الذخيرة.

#### المسألةُ الثالثةُ

## في نَفي كَونِه تَعالَىٰ مُريداً <sup>١</sup>

#### [الدليلُ الأوَلُ]

قالوا: لَيسَ يَمتَنِعُ أَن يَكُونَ الشَّرطُ في اقتضاءِ صفةِ الحَيِّ مِنّا كُونَه مُريداً "هو كَونَه جسماً تَصِحُ "عليه المَسَرّة؛ لأنّ في إرادةٍ ما يَدعو إليه الداعي ما يَقتَضي المَسَرّة. و لذلك قُلتم: إنّ تقديمَ الإرادةِ يَقتَضي تَعجيلَ المَسَرّةِ، فلا يَمتَنِعُ أَن تَكونَ الإرادةُ المُقارِنةُ للفعلِ إن صَحَّ أنّها تُقارِنُ - تَقتضي وزيادةَ المَسَرّة؛ لأنّ الشيءَ لا يَجوزُ أَن يَكونَ في تَعجيلِه تَعجيلُ المَسَرّةِ و لَيسَ فيه نَفسِه مَسَرّةٌ، و لأنّ ما لا مَسَرّة فيه لا تَتعجلُ المَسَرّة بتَعجيلِه.

و إذا لَم يؤمَنْ ذلكَ، لَم يَكُن لكم طريقٌ يُقطَعُ به على إثباتٍ صفةِ المُريدِ.

ا. سوف يطرح السائل على لسان المخالفين خمسة أدلة على نفي كونه تعالى مريداً، و سوف يستمر في ذلك إلى المسألة السابعة، حيث يطرح في كل مسألة دليلاً.

۲. في «ق»: + «أو».

٣. في «ج، د، ق» و المطبوع: «يصح».

٤. في «ق»: «مقارنة».

في المطبوع: «أن تقتضي».

٦. في «ج»: «لا يتعجّل». و في «ع» مهملة. و في «ق»: «لا تعجيل». و في المطبوع: «لا بتعجيل».
 نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

و لَيسَ يَجِبُ أَن تُعرَفَ العِلَةُ التي بها وُقِفَت صحّةُ الإرادةِ علىٰ كَونِ المُريدِ جسماً، كَما لا يَجِبُ أَن يُعلَمَ ما لأجلِه كانَت صفةُ ذاتِ اللهِ سُبحانَه تعالى تَقتضي كَونَه عالِماً.

#### الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ 1 \_ :

أوّلُ ما نَقولُه في هذه المسألةِ: أنّا لا نُطلِقُ القولَ \* بأنّ كَونُ الحَيِّ مِنّا حَيّاً مُقتَضِ لكَونِه مُريداً؛ لأنّ ذلكَ يَقتَضي كَونَه مؤثّراً فيه، كَما نَقولُه في اقتضاءِ كَونِه حَيّاً لكَونِه مُريداً ولكَونِه مُدرِكاً. و إنّما الصحيحُ أن نَقولَ \*: كَونُ الحَيِّ مِنّا حَيّاً يُصحِّحُ كَونَه مُريداً وكارهاً؛ والتصحيحُ \* غَيرُ الاقتضاءِ.

فإن قيلَ: فما المُقتَضى لكُونِه مُريداً؟

قُلنا: وجودُ ' الإرادةِ بحَيثُ تَختَصُ ١١ به غايةَ الإختصاصِ، إمّا أن تَكونَ ١٢ في

ا. في «ع، م» مهملة. و في «ق» و المطبوع: «أن يعرف».

ل في «ج»: «لها وقفت». و في «ح، د» و المطبوع: «بها وقعت». و في «ق»: «وقفت بها». و وقَفَ الأمرَ عليه: علَقه به. المصباح المنير، ج ٢، ص ٦٦٩ (وقف).

٣. في «ح»: - «سبحانه». و في «د»: «تعالى» بدل «سبحانه». و في المطبوع: «صفة الذات فيه تعالى،».

٤. في المطبوع: - «و بالله التوفيق».

٥. في «ح»: -«القول».

٦. في «ح»: + «مدركاً و إنما». و في المطبوع: + «مدركاً و».

٧. في «د» و المطبوع: «لكونه».

ه. في «ح»: - «نقول». و في «ع» مهملة. و في «ق، م»: «أن يقول».

في غير «ج» و المطبوع: «و الصحيح».

۱۰. في «ح، د، ع» و المطبوع: «ورود».

۱۱. في «ج، ق، م» و المطبوع: «يختص». و «ع» مهملة.

۱۲. في «ج، ح، د، ق» و المطبوع: «أن يكون». و «ع» مهملة.

قَلبِه كالواحِد مِنّا، أو لا في مَحلِّ كالقَديم تَعالىٰ ١.

إِلَّا أَنَ ۚ لِلسَائلِ أَن يَقُولَ: مَا أَنكَرتم أَن يَكُونَ الشَّرطُ في التصحيحِ ۗ الذي ذَكرتُموه كَونَه جسماً تَصِحُ ٤ عليه المَسَرّةُ ؟

و الجوابُ: أنّه لا نِسبةَ بَينَ كَونِ الحَيِّ مُريداً و بَينَ كَونِه جسماً تَصِحُ عليه المَسَرّةُ، و لا تَعلُّقَ لذلكَ بعضِه ببعضٍ، فكيفَ يُشتَرَطُ في الصفةِ ما لا وَجهَ لا شتراطِه، و لا جِهةَ معقولةً لتَعلُّقِ تلكَ الصفةِ به ؟! و لَمّا اشتَرَطنا في كَونِ أحَدِنا مُدرِكاً صحّةَ حَواسه، و لَم نَشتَرِطْ [ذلك] في كُلِّ مُدرِكٍ، أَحَلنا على وجهٍ معقولٍ يَختَصُّ بنا قد تَقدَّمَ بيانُه. ^

فأمّا المَسَرّةُ فهي السُّرورُ، و السُّرورُ هو: «اعتقادُ مَنفَعةٍ تَصِلُ إلَى المسرورِ، أو اندفاعِ ضررِ عنه»؛ و لهذا أَحَلنا أن يَكونَ تَعالىٰ مسروراً، مِن حَيثُ لا يَجوزُ عليه المَنافعُ و لا المَضارُّ. و لَيسَ في إرادةِ ما يَدعو إليه الداعي سُرورٌ، و لا له حَظِّ في مَسَرّةٍ.

ا. ذهب المصنف رحمه الله إلى أن محل الإرادة فينا هو القلب، و أن العلم التفصيلي بذلك موقوف على السمع. كما ذهب إلى أن الله تعالى مريد بإرادة محدّثة لا في محل. راجع: الملخص، ص ٣٥٦، ٣٥٠ و ما بعدها.

ني «ح، د»: «لأنّ» بدل «إلّا أنّ».

٣. في «ح، د، ع»و المطبوع: «الصحيح».

٤. في «ج، د، ق، م» و المطبوع: «يصحّ». و في «ع» مهملة.

٥. في «ج، د، ق، م» و المطبوع: «يصح».

أي «ع» مهملة. و في المطبوع: «شرط».

٧. في المطبوع: «بما».

مَقدَم في المسألة الأولى.

في المطبوع: «و هي».

اللَّهُمَّ إلَّا أن يُقالَ: إنَّ إرادةَ ما يَدعو إليه الداعي للنَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّه

و هذا غَلَطً؛ لأنّ المَنفَعةَ لا تَكُونُ إلّا مُدرَكةً "، و ما لا يُدرَكُ لا يَصِحُّ أن يَكُونَ نَفعاً، و الإرادةُ غَيرُ مُدرَكةِ.

أو يَقولُ أَ: إِنَّ الإِرادةَ لا تَتعلَّقُ إِلَّا بِما فيه نَفعٌ للمُريدِ.

و هذا باطلٌ؛ لأنّ المُريدَ قد يُريدُ ما يَضُرُّه و ما يَنفَعُه، و ما لَيسَ بضَررٍ و لا نَفعٍ. ألا تَرىٰ أنّه قد يُريدُ ما يَعتَقِدُ أنّه يَنفَعُه، و هو علَى الحقيقةِ ضارٌ له؟

و قد يُلجأً إلى فعلِ ما عليه فيه مَضَرّةٌ فيُريدُه؛ لأنّ المُلجاً إلَى الفعلِ مُلجاً ٥ إلىٰ إرادتِه، و المُلجأُ مُريدٌ لِما يَفعَلُه.

ألا تَرىٰ أنّ أَحَدَنا إذا أُلجئَ - هَرَباً مِن السَّبُعِ - إلَى العَدوِ ٢ علَى الشَّوكِ و الحَسَكِ، ٧ فهو مُريدٌ لذلك العَدو، و إن كانَ مُضِرّاً به؟

و مَن قالَ: «إِنَّ كُونَ الحَيِّ مِنَّا مُريداً مَشروطٌ بكَونِه جِسماً»، لا نَجِدُ فَرقاً بَينَه و مَن قالَ: «إِنَّ كُونَ الحَيِّ مِنَّا قادراً مَشروطٌ بكَونِه جِسماً ، و مَنَعَ مِن كَونِه تَعالىٰ قادراً مِن حَيثُ لَم يَكُن جِسماً ؛ فإذا وَقَعَت المُحاسبَةُ علىٰ أَنَّه لا تَعلُّقُ ٩

من قوله: «سرور، و لا له حظ في مسرّة» إلى هنا ساقط من «ج» و المطبوع.

۲. في «ع»: «منها». و في «ق»: «بنفسها».

٣. في «ج»: «لا يكون إلا مدركة». و في «ق»: «لا يكون إلا مدركاً».

٤. في غير «ق» و في المطبوع: «نقول».

٥. في «ح، د» و المطبوع: «يلجأ».

٦. أي الركض.

٧. في «ع» و المطبوع: «و الخسك». و «الحسك»: شَوك مُدَحرَج، لا يكاد أحد يمشي فيه إذا يَبس، إلا أحد في رِجليه خُفٌ أو فعل. تاج العروس، ج ١٣، ص ٥٤٠ (حسك).

٨. من قوله: «لا نجد فرقاً بينه» إلى هنا ساقط من «ح، د» و المطبوع.

٩. في «ج»: «لا يتعلّق». و في «ح»: «لا تتعلّق».

لكَونِه قادراً بكَونِه جِسماً، و لا مُناسَبةَ، نُقِلَ ذلكَ إلىٰ كَونِه مُريداً.

و الذي يوضِحُ ما ذَكرناه: \ أَنْ كَونَ أَحَدِنا مُشْتَهِياً لِمَا كَانَ لا يَصِحُّ إِلَّا علىٰ مَن يَجوزُ عليه الانتفاعُ \_ لأنَ الشَّهوةَ لا تَتعلَّقُ إلاّ بالمَنافعِ \_ لَم يُجعَلْ كَونَ الحَيِّ حَيّاً مُطلَقاً مُصحِّحاً لكَونِه مُشْتَهياً؛ بَل قُلنا: إِنْ كَونَه حَيّاً بحياةٍ هـو المُصحِّحُ لكَونِه مُشتَهياً. و لَم نَقُلْ مِثلَ ذلكَ في تصحيحِ كَونِ الحَيِّ [حَيّاً] لكَونِه قادراً عالِماً؛ مِن حَيثُ لَم نَجدْ فيه ما وَجَدناه في كَونِه مُشتَهياً.

فكذلكَ القولُ في كَونِ الحَيِّ مُريداً، مِنَ <sup>٢</sup> أنّ المُصحِّحَ له هو كَونُه حَيًا مُطلَقاً، دونَ كَونِه جسماً؛ كَما قُلنا في كَونِه قادراً عالِماً.

و الذي اعتَمَدَه القومُ في منعِ تَقدُّمِ " إرادةِ القَديم تَعالىٰ علىٰ فعلِه، غَيرُ ما أَ تَضمَّنَه السؤالُ مِن تَعجيلِ أَ المَسَرّةِ؛ بَل قالوا: إنّ تَقدُّمَ الإرادةِ فينا يَقتضي تَوطينَ النفسِ و تَخفيفَ الكُلفةِ في الفعلِ المُرادِ، و هذا الوجهُ لا يَليقُ به تَعالىٰ، فلا وَجهَ لتَقديم إرادتِه.

فأمّا ما خُتِمَت به المسألةُ، مِن أنّه لا يَجِبُ أن يُعرَفَ ما لأجلِه وُقِفَت صحّةُ الذاتِ الإرادةِ علىٰ كَونِ المُريدِ جِسماً، كَما لا يَجِبُ أن يُعلَمَ ما لأجلِه كانَت صفةُ الذاتِ فيه تَعالىٰ تَقتَضى كَونَه عالِماً.

المطبوع: «ذكرنا».

في غير (ع) و في المطبوع: - «من».

۳. في «ج»: - «تقدّم». و في «ح، د»: «تقديم».

٤. في «ح»: «غرما». و في المطبوع: «غريباً». نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

٥. في «د، ع، ق، م»: «تعجّل».

أيسًاخ. و المطبوع: «وقعت». و هو سهو من أقلام النُّسّاخ.

٧. في «ح، د»: – «أن يُعلم». و في «م»: «أن نعلم».

فغيرُ صحيح؛ لأن كَونَ الحَيِّ مِنَا حَيّاً إذا كانَ مُصحِّحاً لصفاتٍ كَثيرةٍ، منها كَونُه قَـادراً و عـالِماً و مُستَضِرًا، و عـالِماً و مُستَضِرًا، و مُشتَهياً و مُستَفِعاً و مُستَضِرًا، و وَجَدنا بعضَ هذه الصفاتِ يُصحِّحُها كَونُه حَيّاً بغيرِ شَرطٍ، و هو كَونُه قادراً و مُنتَفِعاً و عالِماً، و وَجَدنا بعضَها يُصحِّحُه بشُروطٍ، و هو كَونُه مُشتَهياً ٢ و نافراً ٣ و مُنتَفِعاً و مُستَضِراً؛ لأنّ الشَّرطَ في ذلك يَرجِعُ إلىٰ ما يَقتَضي كَونَه جِسماً.

فأمّا كَونُه ناظراً، فالشرطُ في تصحيحِه <sup>1</sup> أن <sup>0</sup> لا يَكونَ عـالِماً بـالمَنظورِ فـيه. و لهذا استَحالَ أن يَكـونَ <sup>٦</sup> القَـديمُ تَـعالىٰ نـاظراً؛ لوجـوبِ كَـونِه عـالِماً لنَـفسِه بكُلِّ المَعلوماتِ.

و أَلحَقنا صِحّةَ كَونِه مُريداً بكَونِه قادراً و عالِماً، و أنّ المُصحِّحَ لهذه الصفةِ كَونُه حَيّاً بالإطلاقِ.

فإنِ ادَّعَىٰ مُدَّعِ أَنَّ الشَّرطَ فيه كَونُه جِسماً ـكَما قُلنا في الشَّهوةِ و المَنفَعةِ ـلَم يَكُن لنا بُدُّ مِن أن نَقولَ لهذا المُدَّعي: بَيِّنْ وَجهَ عَودِ هذه الصحّةِ أَلَى الجِسميّةِ، كَما بِيًّنَا كُلُنا عَودَ صِحّةِ الشَّهوةِ و المَنفَعةِ أَلِي الجسميّة.

و اقتضاء صفتِه تَعالَى الذاتيةِ لكَونِه عالِماً لا يُشبهُ ما نَحنُ فيه؛ لأنا ما

المطبوع: «أو». نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

٢. من قوله: «و هو كونه قادراً» إلى هنا ساقط من «ح، د» و المطبوع.

٣. في المطبوع: «و باقرار».

في المطبوع: «تصحيحها».

٥. في «ح، د، ع» و المطبوع: – «أن».

٦. من قوله: «عالماً بالمنظور فيه» إلى هنا ساقط من «ج».

في «ق»: «و إن».

٨. في المطبوع: «من عود هذه الصفة» بدل «بين وجه عود هذه الصحة».

٩. من قوله: «إلى الجسميّة، كما بيّنًا» إلى هنا ساقط من «ح، د، ع» و المطبوع.

عَلَّلنا \ اقتضاءَ كَونِنا عالِمينَ و قادرينَ بمُصحِّح هو الحياةُ، و إنّما عَلَّلنا لمّا شَرَطنا في المُصحِّحِ الذي هو كَونُنا أحياءً في مَوضِعٍ \ مَا لَم نَشتَرِطْه " في آخَرَ، و مِثلُ ذلكَ لابُدَّ مِن بيانِ وَجهِه.

۱. في «ج، ح»: «ما علمنا».

ني المطبوع: - «في موضع».

٣. في «ج»: «لم يشترطه». و في «ع، م» مهملة. و في «ق»: «لم يشرطه».

### المسألةُ الرابعةُ

## [إثباتُ حالِ المُريدِ، و بيان عدمِ الاستغناءِ بالداعي عَن الإرادةِ] [الدليلُ الثاني علىٰ نفي كَونِهِ تَعالىٰ مُريداً]

و اعتَرَضوا قولنا: لَيسَ يَخلو ما خَلَقَه اللهُ تَعالىٰ في الإنسانِ مِن العقلِ و الشَّهوةِ للقَبيحِ ( و نُفورِ النفسِ مِن الحَسَنِ، مع أنّه سُبحانَه لَم يُلجئه و لا أعياه مِن أن يَكونَ تَعالىٰ فَعَلَ ذلكَ لغَرضٍ، أو لا لغَرضٍ. " و الثاني عَبَثٌ، فيَجِبُ الأوّلُ، ولا غَرضَ في ذلكَ إلاّ أنّه سُبحانَه أرادَ بذلكَ أن يُطيعَ عُ فيستَحقَّ الثوابَ.

بأن ° قالوا: لِمَ زَعَمتم أنّ الأغراضَ هي الإراداتُ؟ و ما أنكرتم أنّه تَعالىٰ فَعَلَ ذلك لغرضٍ، و المعنىٰ فيه لا أنّه فَعَلَه للتَّعريضِ للثواب، أو ليَستَحِقَّه ٩

ا. في «ق»: «و الشهوة و القبيح». و في المطبوع: «و السهو و القبيح».

في «ج»: «و نفوذ النفس». و في «ح، د» و المطبوع: «و نفور النفوس».

٣. في المطبوع: «لغيره» بدل «لا لغرض».

في «ح»: «أن يطاع».

٥. في «ج، ح، د، ق» و المطبوع: «فإن». نعم، استُظهر في حاشية المطبوع ما أثبتناه.

٦. في المطبوع: «الإرادة». و سوف يأتي في جواب المصنّف رحمه الله، ص ٤٤٤ ـ ٤٤٥ إنكار أن تكون الأغراض هي الإرادات.

۷. في «ح، د»: - «فيه».

٨. لا أنّه أراد التعريض للثواب، فالغرض غير الإرادة.

٩. في «ح، د،ع»: «و استحقّه».

المُكلِّفُ بفِعلِ الطاعةِ؟

و قالوا: فإن قُلتم: فِعلُ ذلكَ للتَّعريضِ للثوابِ يُفيدُ الإرادةَ؛ لأنَّ قَولَ القائلِ: «دَخَلتُ الدارَ لأُسلِّمَ علىٰ زَيدٍ» معناه: أنّني قَصَدتُ \ السلامَ علىٰ زَيدٍ.

قيلَ لكم: ذلكَ لا يَجِبُ أن يُفيدَ الإرادةَ عندَكم؛ و ذلكَ لأنّكم تَقولونَ: إنّ اللّهَ تَعالىٰ خَلَقَ المَنافعَ في الدنيا ليَنتَفِعَ بها الحَيَوانُ، و لَم يُرِدِ انتفاعَهم؛ أإذ هو مُباحٌ، و اللّهُ تَعالىٰ لا يُريدُ المُباحَ في دارِ التكليفِ. ٣

و قالوا: فإن قُلتم: قد أرادً ٤ المَنافعَ ٥، فلهذا ساغَ لنا أن نَقولَ ما قُلناه.

قيلَ لكم: إنّما أردنا أن نُبيّنَ لكم أنّ قولنا: «لِكَذا» ٦ لا يُفيدُ الإرادةَ لِما دَخَلَت عليه «اللامُ» لا مَحالةً. و قد بانَ ذلكَ في قولِكم: أرادَ خَلقَ المَنافع ليُنتَفَعَ بها.

قالوا: و أيضاً فإنّ الله عَزَّ وَ جَلَّ إِنّما يؤلِمُ الأطفالَ للمَصلَحةِ و للعِوَضِ ^ لأنّه لَو آلَمَهم ٩ للمَصلَحةِ فَقَط كانَ قَبيحاً و مع ذلكَ لَم يُردِ العِوَضَ ' ا في ذلكَ الوقتِ؛ و لا يَحوزُ أن يُريدَ مِن المُكلَّفِ في ذلكَ الوقتِ فِعلَ ما الألَمُ مَصلَحةً ١١

١. أي أردتُ.

٢. أي انتفاع الحيوان. و الأنسب: «انتفاعه». و المراد من هذا الإشكال أنه قد و جد هنا غرض
 و هو الانتفاع و لم توجد إرادة.

٣. راجع: الملخّص في أصول الدين، ص ٣٨٦.

٤. في «ح»: «قالوا: و إن قلتم: أراد» بدل «و قالوا: فإن قلتم: قد أراد».

٥. لا الانتفاع المباح.

<sup>7.</sup> مثل قولنا: «للتعريض للثواب».

٧. في «ق»: «قالوا أيضاً: فإنّ». و في المطبوع: «قالوا أيضاً: إنّ».

العرض». في «ح» و المطبوع: «و للغرض».

في «ق»: «لولا المهم». و في المطبوع: «لو أولمهم».

۱۰. في «ح، د»: «الغرض».

١١. في المطبوع: «ما [فيه] الألم لمصلحة» بدل «ما الألم مصلحة».

فيه، و إنّما أرادَ ذلكَ عندَ نَصبِ الدِّلالةِ العَقليّةِ و السَّمعيّةِ. فقَد بانَ أَنَّ لَفظةَ «اللامِ» لا تُفيدُ إرادةَ ما دَخَلَت عليه لا مَحالةَ.

قالوا: ثُمَّ يُقالُ لكم: ما تُريدونَ بقَولِكم: «خَلَقَنا و الشَّهَواتِ فينا لغَرضٍ»؟ فإن قُلتم: نُريدُ أنّه أرادَ بذلكَ فِعلَ الثواب.

قيلَ لكم: لَيسَ هذا لمِن قَولِكم، لأنّ الإرادةَ عندَكم غيرُ مُتقدِّمةٍ للمُرادِ.

و إن قُلتم: نُريدُ ٢ بذلكَ أنّه تَعالىٰ خَلَقَنا لنَستَحِقَّ الثوابَ.

قيلَ: أ فلَيسَ قد دَخَلَت لَفظةُ «اللامِ» على "ما لَيسَ بمُرادٍ؟ لأنَّ الاستحقاقَ لَيسَ بفعل فيُرادَ.

قالوا: و إن قُلتم: خَلَقَنا و أرادَ بخَلقِنا فِعلَ الطاعةِ. ٤

قيلَ: الإرادةُ للطاعةِ مُتقدِّمةٌ على هذا الوقتِ؛ ﴿ لأَنّه إنّما أرادَ مِنّا الطاعةَ حينَ أَمَرَنا. و لَو كانَ عَزَّ وَ جَلَّ قد أرادَ مِنّا الآنَ الطاعةَ، لَكانَ قد أرادَ الطاعةَ لنَستَحِقَّ الثوابَ<sup>7</sup>، و لأنّ إرادَتَه حَسَنةٌ، و إلّا لَم تَحسُنِ الإرادةُ للطاعةِ، و في ذلك دخولُ لفظةِ «اللام» على ما لَم يُرَدْ.

في «ع»: «قيل لكم: هذا ليس». و في المطبوع: «قيل: ليس».

۲. في «ج»: «يريدون». و في «ع، ق»: «يريد».

٣. في «ح،ع»: - «لفظة». و في «ق»: «لفظ» بدلها. و في المطبوع: - «على».

٤. في المطبوع: «الإرادة».

٥. سُوف يأتي في جواب المصنّف رحمه الله ص ٤٤٥ ـ ٤٤٦ أنّ هذه العبارة خطأ، و أنّ الصحيح أنّ الإرادة للطاعة متأخّرة على وقت خلقنا.

٦. في «ج»: «ليستحق للثواب». و في «د،ع» و المطبوع: «لنستحق للثواب». و في «ق»: «ليستحق الثواب».

٧. في «ج، د، ق» و المطبوع: «لم يحسن». و في «ع» مهملة. و في «م» كلا الوجهين.

و قالوا: فإن قُلتم لنا: فما أكريدون أنتم بقَولِكم: «إنّ اللَّهَ تَعالَىٰ خَلَقَنا على صفةِ المُكلَّفينَ؛ لنَستَحِقَّ الثواب، أو لنَفعَلَ الطاعةَ»؟

قُلنا: نُريدُ بذلكَ الداعيَ؛ لأنَ قَولَ القائلِ ": «دَخَلتُ الدارَ لِأُسَلِّمَ علىٰ زَيدٍ» [معناه:] هو أَ الذي دَعاني إلىٰ ذلك؛ إمّا بأن أعتَقِدَ حُسنَه، أو أنّ فيه مَنفَعةً، أو دَفعَ مَضَرّةٍ.

يُبيِّنُ ذلك: أنّا ۚ لَو تَصوَّرنا أنّ لنا في السلامِ علىٰ زَيدٍ فائدةً، و دَعانا ذلك إلىٰ دُخولِ الدارِ و إلى السلامِ عليه، فدَخلنا و سَلَّمنا و نَحنُ مَمنوعونَ مِن الإرادةِ، لَكُنّا قد دَخلنا الدارَ للسلام علىٰ زَيدٍ.

و قالوا: فإن قُلتم: كَيفَ يَكونُ استحقاقُنا للثواب داعياً إلىٰ خَلقِنا؟

قُلنا: إنّما يَدعو تذلك إلى خَلقِنا على معنى أنّ العِلمَ به و تَحسينَ إثباتِنا معلى الطاعة و عَظمَ المَنفَعةِ لنا فيه يَدعو اللي خَلقِنا و خَلقِ ما لا تَتِمُ الطاعةُ إلىٰ يومِ الاستحقاقِ عليها إلّا معه، فيَكونُ خالقاً لنا لذلك، كَما تَقولونَ اللهُ يَكونُ خالقاً لنا و مُريداً لخَلقِنا لذلك.

في «ج»: «فبنا». و في «د، ع»: «كما». و في المطبوع: «ما».

٢. لا الأرادة.

۳. في «ع»: «الداعي».

٤. أي الداعي، و هو «السلام» في المثال.

هي المطبوع: «أما».

٦. في «ج،ق»: «ندعو».

٧. في المطبوع: - «قلنا: إنّما يدعو ذلك إلى خلقنا».

٨. في «ج، ح، ع، م»: «و تحسين إثابتنا». و في «ق»: «و نحسن إثباتنا». و في المطبوع: «و تحسين لتأتينا».

في المطبوع: «و عظيم المنفعة فيه ينهو».

۱۰. في «ج»: «لم يتمّ». و في «د، ق» و المطبوع: «لا يتمّ». و في «م»: «لم تتمّ».

١١. في «ج»: «خالقاً لنا لذلك؛ كما يقولون». و في «ح»: «خالقاً بذلك لنا؛ كما يقولون».

و لَو أَنَا فَرَضنا أَنَّ اللَّهَ تَعالَىٰ خَلَقَنا علىٰ صفةِ المُكلَّفينَ \ \_ و كانَ الداعي إلىٰ ذلك ما ذَكرناه \_مِن غَيرِ إرادةٍ، لَماكانَ خَلقُه إيّانا عَبَثاً لا لغَرضٍ؛ فكَيفَ يَكونُ ذلك عَبَثاً، و لداعى الحُسن فَعَلَه؟

#### الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ ٢ \_ :

إعلَمْ أنني لَمَا تَصفَّحتُ هذه المسائلَ المُتَواليةَ المُتعلِّقةَ بالإرادةِ، المَبنيّةَ علىٰ نَفي كَونِه تَعالىٰ مُريداً، لَم أَجِدْ فيها حُجّةً؛ مع قولِه ـأدامَ اللهُ عِزَّه ـأنَّ الذينَ تَعلَّقوا بها و أَثاروها ٣ ذَوو شَغَفٍ و حِرصٍ ٤ علَى الكلامِ فيما يَتعلَّقُ بالإرادةِ و نَفيها عن اللهِ تَعالىٰ أو ٩ إثباتِها.

و قد كانَ يَجِبُ فيمَن كانَ مَشغوفاً للشَيءِ أن يَعرِفَ ما قد قيلَ فيه مِن الحُجَجِ و الطُّرُقِ، و يَفهَمَ الأغراضَ فيها، و لا يَذهَبَ عنها جانباً، و إن كانَت لا شُبهةٌ في الحَقِّ كانَت قَويّةً.

و لَم أَجِدْ في هذه ^ المسائلِ ٩ المُتعلِّقةِ بالإرادةِ إلّا: إمّا ما قد أُجيبَ ١٠ في الكُتُبِ

ا. في «ج، ع، ق»: «المتكلّمين». نعم، ورد في حاشية «ق» ما أثبتناه.

نقى المطبوع: - «و بالله التوفيق».

٣. في «ج، ح، ع، ق، م»: «و أثارها». و في المطبوع: «لو أثارها».

في «ج»: «ذو شعف و حرص». و في «ع»: «ذوو شعف و حرص». و في المطبوع: «دور و ستقف. و حرض».

هي «ح، د» و المطبوع: «و».

<sup>7.</sup> في «ع» و المطبوع: «مشعوفاً».

۷. فی «ع»: «کان».

المطبوع: «و لم أجود هذه».

٩. في «ح، د»: «المسألة».

١٠. في «ج»: «إلّا إمّا ما قد أجبت». و في المطبوع: «إلّا أنّي قد أجبت».

عنه \، و زادَه أصحابُنا على نُفوسِهم عندَ الكلامِ في الإرادةِ؛ أو ما هو مَبنيَّ علىٰ ما لا نَذهَبُ إليه و لا نَقولُ به و لا تَقتَضيه أُصولُنا فكأنَّ المُتعرِّضَ ظَنَّ مِن مَذاهبِنا غَيرَ صحيح، فاعتَرَضَ عليه ما لَيسَ بصَحيح.

و قد بَيَنَا في الكِتابِ «المُلخَّصِ» <sup>٤</sup> خاصّةُ الكلامَ في أنّه تَعالىٰ مُريدٌ مَشروحاً مُستَقصى، و زِدنا علىٰ أنفُسِنا مِن الزياداتِ ما لا يَهتَدي إليه المُخالِفونَ، و أَجَبنا عنه بالبَيِّنِ <sup>٥</sup> الواضحِ. و ذَكرنا أيضاً في الكِتابِ المعروفِ بـ «الذخيرةِ» ٦ طَرَفاً ٧ مِن ذلك قَويّاً.

و إذا كانَ الغَرضُ في هذه المسائلِ ^ نَفيَ كَونِه تَعالىٰ مُريداً، فيَجِبُ أَن نُقدِّمَ \* الأدلّةَ علىٰ ذلكَ و نوضِحَها و نَشرَحَها؛ فهي ' الأصلُ الذي عليه المُعوَّلُ ' \، و مع تَمَهُّدِه ١٢

۱. في «ح، د»: «عنه في الكتب»؛ بتقديم و تأخير.

٢. في «ج» و المطبوع: «و لا يقتضيه». و في «ع» مهملة.

۳. في «ق»: «بأنّ».

في المطبوع: «المخلّص». نعم، صُحِّح في حاشيته بما أثبتناه. و راجع: الملخّص في أصول الدين، ص ٣٧١.

٥. في المطبوع: «باليمن». و استُظهر في حاشيته: «بالبيان».

٦. لقد سقط بحث صفة الإرادة مما بأيدينا من كتاب الذخيرة. نعم، لقد تعرّض المصنف رحمه
 الله إلىٰ شيء مختصر من بحث الإرادة في نهاية الذخيرة، ص ٦٠٠، فراجع.

في «ح، ق»: «طرقاً».

٨. في «ح، و، ع» و المطبوع: - «المسائل». و في «ق»: + «من».

في «ج، ق» و المطبوع: «أن يقدّم».

١٠. في «ع»: «و نوضحها و نشرحها؛ و هي». و في «ق»: «و يوضحها و يشرحها؛ فهي». و في المطبوع: «و يوضحها و شيوخها ذي».

١١. في المطبوع: «المعمول».

۱۲. في «د،ع»: «تمهّد».

يَسهُلُ حَلُّ كُلِّ شُبهةٍ و دَفعُ \ كُلِّ اعتراضٍ.

#### [ أقسامُ المخالفينَ في كونِهِ تَعالى مُريداً]

و اعلَمْ أنَّ ' مَن خالَفَنا في كَونِه تَعالىٰ مُريداً علىٰ ضَربَينِ:

منهم من يَنفي حالَ المُريدِ عَنَا و عنه عَ تَعالىٰ، و يَدَّعي أَنَ الحالَ التي نُشيرُ اليها بكُونِ المُريدِ مُريداً لَيسَت حالاً زائدةً علَى الأحوالِ المعقولةِ لنا؛ مِن كَونِنا عالِمينَ، أو ظانّينَ أو مُعتَقِدينَ.

و منهم مَن يُثبِتُ هذه الحالَ زائدةً علىٰ أحوالِنا المَعقولةِ، و يَنفي ^كُونَه تَعالىٰ مُريداً؛ لشَيءٍ يَخُصُّه ٩، و يَدَّعي استحالتَه فيه تَعالىٰ دونَنا. و هو أبو القاسمِ البَلخيُّ و مَن وافَقَه. ١٠

## [ إثباتُ أنَّ حالَ المُريدِ مُتَميِّزةُ مِن سائرِ أحوالِ الحيِّ و من الدُّواعي]

و الذي يَدُلُّ علىٰ أنَّ حالَ المُريدِ مُتميِّزةٌ مِن أحوالِ الحَيِّ: أنَّ أَحَدَنا يَجِدُ نَفسَه عندَ قَصدِه إلى الأمرِ و عَزمِه عليه علىٰ صفةٍ مُتجدِّدةٍ له ١١ لَم يَكُن مِن قَبلُ عليها، و

١. في «ح»: «تسهل كلّ شبهة، و يُحلّ كلّ عقدة و يُدفع».

نى المطبوع: + «كلّ».

في «ح، د»: - «منهم». و في المطبوع: «فمنهم».

في المطبوع: «عنه [أو عنه]». و في حاشيته: «كذا في النسخة، و الظاهر زيادتها».

٥. في «ج»: - «نشير». و في «ح، د، ق» و المطبوع: «يشير».

نی «ق» و المطبوع: «یکون».

في المطبوع: «لبيت». و استُظهر في حاشيته: «لست».

٨. في «ع» مهملة. و في «ق» غير واضحة. و في المطبوع: «و يبقى».

في المطبوع: «محضة».

١٠. راجع: أوائل المقالات، ص ٥٣ و ١١٤.

١١. في المطبوع: - «له».

يَعلَمُ ذلكَ مِن نَفسِه ضَرورةً.

و لهذا قُلنا في الكُتُبِ: إنّ حالَ المُريدِ مَعلومةٌ ضَرورةً، و إنّما الشكُ واقعٌ في تَميُّزِها أمِن باقي أحوالِ الحَيِّ. ٢ و ما العِلمُ بكونِه مُريداً في التَّجَلّي و الوُضوحِ إلّا كالعِلمِ بأنّه مُدرِكٌ و مُعتَقِدٌ، فلا سَبيلَ إلىٰ دَفعِ ما " يُعلَمُ مِن هذه الحالِ؛ و إنّما الكلامُ المُخالَفُ في تَميُّزِها من سائرِ أحوالِ الحَيِّ.

و لا شُبهةَ في تَميُّزِ " هذه الحالِ التي أشَرنا إليها مِن كَونِه حَيّاً و قادراً و مُشتَهياً " و مُدرِكاً و^ما أشبَهَ ذلكَ مِن الأحوالِ؛ و إنّما الشُّبهةُ في تَميُّزِها ٩ مِن الدَّواعي التي هي العِلمُ و الاعتقادُ و الظَّنُّ.

و الذي يَدُلُّ علىٰ تَميُّزِ ` هذه الحالِ مِن الدَّواعي: ` أنْ أَحَدَنا قد يَكُونُ عالِماً بحسُنِ الفِعلِ وكَونِه إحساناً و إنعاماً، و مع ذلكَ فلا يَجِدُ نَفسَه علىٰ هذه الحالِ التي أشَرنا إليها؛ و قد يَتجدَّدُ كَونُه علَى الحالِ التي سَمَّينا مَن كانَ عـليها بـأنّه ١٢

۱. في «ج»: «من تمييزها». و في «د، ع، م» و المطبوع: «في تمييزها».

٢. راجع: الملخُّص في أُصول الَّدين، ج صُ ٣٥٥.

في المطبوع: «رفع ما لم» بدل «دفع ما».

في المطبوع: + «على».

في غير «ح، ق» و في المطبوع: «تمييزها».

<sup>7.</sup> في غير «ح، ق» و في المطبوع: «تمييز».

٧. في المطبوع: - «و مشتهياً».

المطبوع: - «و».

٩. في غير «د، ع، م» و المطبوع: «تمييزها».

۱۰. في «ح، د» و المطبوع: «تمييز».

١١. من قوله: «التي هي العلم» إلىٰ هنا ساقط من «ج».

۱۲. في «ح، د»: «ما به» بدل «بأنّه».

«مُريدٌ»، و إن كانَ عِلمُه بكَونِ الفِعلِ إحساناً \ و مُتقدِّماً غَيرَ مُتجدَّدٍ ـ و ذلكَ القَولُ في قَضاءِ الدِّينِ لا كَونُ الفِعلِ قَضاءً \ الدَّينِ \ داع إلىٰ فِعلِه ١٠ ـ ؛ و قد يَتقدَّمُ كَونُه عالِماً بهذه الصفةِ الداعيةِ إلَى الفِعلِ و إن لَم يَكُنُ مُريداً، بَل رُبَّما ٥ كانَ كارهاً.

و ممّا يُبيِّنُ أَنفصالَ هذه الصفةِ مِن الداعي: أنّ الداعيَ أمّتقدِّم لهذه الصفةِ. ألا تَرىٰ أنّ عِلمَ أَحَدِنِا بأنّ الطعامَ يُشبِعُه و هو جائعٌ داعٍ له إلَى الأكلِ، فإذا عَـلِمَ ذلكَ أرادَ الأكلَ ثُمّ فَعَلَه؟ فالداعي مُتقدِّمٌ للإرادةِ، و هي تاليةٌ له و مطابِقةٌ، كَما أنّ الفِعلَ تالِ للإرادةِ.

و أجوَدُ ما قيلَ في هذا المَوضِعِ ^ ـ ممّا لَم يَخطُرْ بِبالِ المُخالِفينَ لنا في هذه المسألةِ، و إنّما هو شَيءٌ ٩ زِدناه علىٰ نُفوسِنا و أَجَبنا عنه ـ أن يُقالَ: ما أنكرتم أن تَكونَ ١٠ الحالُ التي أشَرتم إليها و سَمَّيتُموها بأنّها «حالُ المُريدِ» هي راجعةً إلَى الدَّواعي، إلّا ١١ أنّه لَيسَ كُلُّ داع يؤثّرُها و تَحصُلُ ١٢ معه؛ بَل تُجعَلُ ١٣ هذه الحالُ هي

١. في «ح، د» و المطبوع: + «و». نعم احتُمل في حاشية المطبوع زيادتها.

في «ق»: «بقضاء».
 ت. في المطبوع: - «لا كون الفعل قضاء الدين».

من قوله: «و ذلك القول» إلى هنا يوجد في جميع النسخ، و الظاهر أن في العبارة سقطاً. راجع: الملخص في أصول الدين، ص ٣٤٨.

<sup>0.</sup> في «ح، د»: «و ربّما». و في «ق»: «بل بها». ٦. في «ع» مهملة. و في المطبوع: «تبيّن».

في «ج» و المطبوع: - «أنّ الداعي».

٨. أي في موضع البحث عن اتحاد الإرادة مع الدواعي أو عدمه. و يريد المصنف رحمه الله هنا طرح دليل تبرّعي لإثبات أن الإرادة هي الدواعي، ثمّ يجيب عليه.

۹. في «ح، د»: – «شيء».

۱۰. في «ج، ح، د، ق» و المطبوع: «أن يكون». و في «ع» مهملة.

١١. في المطبوع: «إلى». نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

۱۲. في «ج، ح، ق» و المطبوع: «و يحصل». و في «ع» مهملة.

١٢. في «ج، ح، د، ق» و المطبوع: «يجعل».

الحاصلة المعند عند قوّةِ الدَّواعي و بلوغِها إلَى الحَدِّ الذي لا بُدَّ معه مِن وقوعِ الفعلِ عَقيبَها؟ فلا يُمكِنُكم أن تَقولوا الله قلا يُكونُ كذلكَ و لا يُفعَلُ الفعلُ»؛ لأنَّكم تَذهَبونَ إلىٰ أنَّ الفعلَ يَجِبُ عندَ هذه الحالِ.

و الذي يَحُلُّ هذه الشَّبهة: أنّا قد عَلِمنا أنّ أُموراً مُتَغايِرةً قد تَساوى "في بلوغ الغَرضِ الذي قد انتَهَت الدَّواعي إليه في القوّةِ إلَى الحَدِّ الذي لا بُدَّ مِن وُقوعِ وَ الفعلِ معه، و مع هذه الحالِ فإنّه لا يَجِدُ نَفسَه علَى الحالِ التي أشَرنا إليها إلاّ مع الفعلِ معه، و الحُلُّ مُتَساوٍ في تَعلُّقِ الدَّواعي القوية به؛ فلَو كانَ المَرجِعُ بالحالِ التي أشَرنا إليها إلى قوّةِ الدَّواعي، "لَوَجَبَ أن يَجِدَ هذه الحالَ معَ الأُمورِ المُتَغايِرةِ. فلَمَا أشَرنا إليها إلى قوّةِ الدَّواعي، "لَوَجَبَ أن يَجِدَ هذه الحالَ معَ الأُمورِ المُتغايرةِ. فلَمَا اختصَّت هذه الحالُ مع عُمومٍ مُتعلَّقِ الدَّواعي، عَلِمنا أنّها مُتميِّزةٌ مِن أحوالِ الدَّواعي ألا تَرىٰ أنّ أحَدَنا ' أذا دَعاه الجُوعُ الشَّديدُ إلَى الأكلِ، و ' قويت دَواعيهِ إليه على وَجهٍ لا بُدً معَه مِن وُقوعِ الأكلِ منه ' القُسها صِفاتٌ الواحدة، واحدة، وعِفاتُها في أنفُسِها صِفاتٌ الواحدة،

<sup>1.</sup> في المطبوع: «الصالحة».

نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

هي «ق»: «أن الأمور المتغايرة قد يتساوى».

<sup>0.</sup> في المطبوع: - «وقوع».

٤. في «ج، ق»: «انتهيت».
 ٦. في «ق»: «أحدهما».

٧. في المطبوع: «متساوي».

٨. في «ج، ح»: «الدواعي القويّ». و في «ع، م»: «الداعي القويّ». و في «ق»: «داعي القويّ».

٩. من قوله: «القويّة به» إلىٰ هنا ساقط من المطبوع.

١٠. في «ح، د» و المطبوع: «أحداً».

١١. في المطبوع: + «من». نعم، استُظهر في حاشيته زيادتها.

١٢. في المطبوع: «معه».

۱۳. في «ح، د، ع»: - «واحد».

١٤. في المطبوع: - «صفات».

فيَقصِدُ اللي أَحَدِها لا دونَ باقيها، و يَجِدُ نَفسَه علىٰ حالِ المُريدِ مع بعضِها دونَ سائرِها، و إن كانَت الدَّواعي القَويّةُ تَتعلَّقُ اللهجميعِ تَعلَّقاً واحداً ؟ فلو رَجَعَت حالُ الإرادةِ إلىٰ حالِ الدَّواعي، لَكانَ يَحِدُ نَفسَه قاصداً إلَى الجميعِ، و مُريداً لأكلِ الكُلِّ الكُلِّ حَما أنّه يَجِدُ نَفسَه عالِماً بأنّ في  $^{V}$  كُلِّ رَغيفٍ سَدَّ جَوعَتِه و زَوالَ  $^{\Lambda}$  مَضَرَّتِه. و هذا واضحٌ.

علىٰ أنّ قُوّةَ الدَّواعي إنّما هي كيفيّةُ الحالِ التي يَجِبُ عنها، و الكيفيّةُ و إنِ الحتلَفَت فغيرُ مُقتَضيةٍ لِاختلافِ الجِنسِ و النَّوعِ. و أَحَدُنا إذا تَجدَّدَ كَونُه قاصداً إلَى الشيءِ و مُريداً له بَعد ١٠ تَقدُم دَواعيهِ إليه، يَجِدُ نَفسَه علىٰ جنسٍ لَم يَكُن عليه مِن قَبلُ، و يُفرِّقُ بَينَ ما يَجِدُ نَفسَه عليه إذا قويت دَواعيهِ بَعدَ ضَعفٍ ١١ في أنّه لا يَجِدُ نَفسَه علىٰ جِنسٍ لَم يَكُن عليه؛ بَل علىٰ كَيفيّةٍ قويَت بَعدَ أن تَقدَّمَ جِنسُها ١٢، و زادَت بَعدَ نَقدَّم نُقصانِها. ١٣ و الواحدُ مِنّا ١٤ يَجِدُ نَفسَه عندَ كَونِه قاصداً إلَى

ا. في جميع النسخ و المطبوع: «فقصد».
 ٢. في «ح، د، ع» و المطبوع: «أحد».

٣. في «ج»: «علىٰ حال مريد». و في «ح، د» و المطبوع: «علىٰ كلّ حال مريداً». و في «ع»: «علىٰ كلّ حال المريد».

في «ج»: «يتعلّق». و في «ع» مهملة. و في المطبوع: «فتتعلّق».

<sup>7.</sup> في المطبوع: «[الجميع]» بدل «الكلّ».

في «ج، ح، د» و المطبوع: - «في».

٨. في «د»: «يسد جوعته و زوال». و في المطبوع: «يسد جوعته و يزول».

٩. في «ج، ق، م»: «هو». و في «ع»: – «هي».

۱۰. فی «ق»: «قد».

۱۱. في «ح»: «ضعفها». و في «د»: «ضعفه».

١٢. من قوله: «في أنّه لا يجد نفسه» إلىٰ هنا ساقط من المطبوع.

١٣. في المطبوع: «بقضائها». نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

١٤. في «ع»: «من جنسها له من قبل، كما» بدل قوله: «عليه، بل علي كيفيّةٍ» إلى هنا.

الفِعلِ، علىٰ صفةٍ مُتَجدِّدةٍ له لَم يَكُن جِنسُها له مِن قَبلُ؛ كَما يَجِدُ الْفَسَه مُ إذا أدرَكَ بَعدَ أن لَم يَكُن مُدرِكاً أنّه علىٰ جنسِ صفةٍ لَم تَكُن له من قَبلُ. فلو جازَ أن تُجعَلَ عَده الصفة كَيفيّة للأُخرىٰ، جازَ ذلكَ في الإدراكِ و في سائرِ الصفاتِ، و أن يَجعَلَ عَبدُه إلى الكَيفيّاتِ دونَ جنسِ الصفاتِ؛ و هذا يُفضى آ إلى التَّجاهُل. ٧

و إذا صَحَّ أنَّ حالَ المُريدِ مُنفَصِلةٌ مِن سائرِ أحوالِه، بَطَلَ قَولُ^ مَن نَفيٰ هـذه الحالَ فينا و فيه تَعالىٰ.

# [الرَّدُّ علَى البلخيِّ فيما ذهَبَ إليه مِن نَفي الإرادةِ عنه تَعالىٰ]

فأمّا البَلخيُّ، فطَريقُ الرَّدِّ عليه أن نَقولَ له: قد وافَقتَنا ٩ علىٰ إثباتِ حالِ المُريدِ لنا و تَميُّزِها ١٠ مِن باقي أحوالِه. و إذا كانَ المُصحِّحُ لهذه الصفة ١١ كَونَه حَيّاً، كَما أنّ المُصحِّحَ لهذه الصفة ١٠ كَونَه حَيّاً، كَما صَحَّ المُصحِّحَ لكَونِه قادراً عالِماً كَونُه حَيّاً، وَجَبَ أن يَصِحَّ كَونُه تَعالىٰ مُريداً، كَما صَحَّ كَونُه قادراً عالِماً. و قد دَلَّلنا في جوابِ المسألةِ الأُولىٰ و الثانيةِ و الثالثةِ مِن هذه المسائلِ علىٰ أنّ المُصحِّحَ ما ذكرناه، دونَ ما يَرجِعُ إلَى الجِسميّةِ ١٢ و إلَى الحَواسُ.

۱. في «ع»: - «يجد».

من قوله: «عند كونه قاصداً إلى الفعل» إلى هنا ساقط من المطبوع.

٣. في «ج، ق» و المطبوع: «لم يكن له». و في «ع»: - «تكن له».

٤. في «ج، ح، د، ق» و المطبوع: «أن يجعل». و في «ع» مهملة.

في «ج»: «و ان لم يرد». و في المطبوع: «و أن يؤد».

أي «ج،ع»: «يقتضي». و في «ق»: «يقضي».

٧. في المطبوع: «الجهل». من «ق»: «يبطل قوله».

٩. في «ع» و المطبوع: «قد وافقنا». و في «ق»: «فقد وافقنا».

۱۰. في غير «ع، ق» و في المطبوع: «و تمييزها».

۱۱. في «ق»: «الصفات».

١٢. في «ج»: «يرجع الجسميّة». و في «م»: «ترجع إلى الجسميّة». و في المطبوع: «يرجع إلى جسميّته».

و أمّا القولُ البَلخيِّ في بعضِ كلامِه: «إنّ المُريدَ هو القاصدُ بقلبِه الى أحَدِ الضَّدَّينِ اللذَينِ خَطَرا ببالِه» فتَعلُّلُ منه بالمُحالِ؛ لأنّ المُريدَ هو القاصدُ حكما قالَ \_ الاّأنّ ذِكرَ القَلبِ و الخُطورِ بِالبالِ "لا معنىٰ له؛ لأنَّ الواحدَ مِنّا و إن كانَ ذا قَلبٍ تَحُلُّه إلا أنّ ذِكرَ القَلبِ و الخُطورِ بِالبالِ "لا معنىٰ له؛ لأنَّ الواحدَ مِنّا و إن كانَ ذا قَلبٍ تَحُلُّه إرادتُه ، فليسَ يَجِبُ في كُلِّ مُريدٍ أن يَكونَ ذا قلبٍ. ألا تَرىٰ أنْ أَحَدَنا لا يَكونُ عالِماً إلا بعِلم يَحُلُّ قَلبَه، و لا يَجوزُ في كُلِّ عالِم أن يَكونَ ٥ كذلك؟

و إذا عارَضَ البَلخيُّ مُعارِضٌ فقالَ له: لا يَصِّحُّ أَن يَكُونَ القَديمُ تَعالَىٰ عالِماً، لأنَّ العالِمَ مِنّا هو الذي يَعتَقِدُ بقَلبِه ما عَلِمَه؛ أيَّ شَيءٍ ـلَيتَ شِعري ـكانَ يَقولُ له؟ و هَل يُفسِدُ ٦ ذلكَ إلَا بِما أَفسَدنا به ٧كلامَه؟!

#### [أدِلَةُ كُونِهِ تَعالَىٰ مُريداً]

و الذي يَدُلُّ مِن بَعدِ هذه الجُملةِ علىٰ أنَّه تَعالىٰ مُريدٌ وُجوةٌ^؛

أُولُها: أنّا قد عَلِمنا أنّ مِن حَقِّ العالِم بِما يَفعَلُه \_إذا فَعَلَه لغَرضِ يَخُصُّه، وكانَ مُخَلِّى \* بَينَ فِعلِ ' الإرادةِ في قَلبِه \_أن يَكونَ مُريداً له؛ لأنّ ما يَدعو

ا في «ج، ق، م»: «فأمّا».

في المطبوع: «بعينه». و يريد البلخيّ من ذكر القلب إرجاع الإرادة إلى الجسم - فإنّ القلب جسمانيّ - لينفيها عن الله تعالىٰ.

٣. في «ق»: «و الخطر بالبال». و في المطبوع: - «بالبال».

٤. في «ح» و المطبوع: «محلّه إرادتُه». و في «ق»: «تحلّه أراد به».

٥. من قوله: «ذا قُلبِ» إلى هنا ساقط من «ح، د» و المطبوع.

٦. في «د»: «يفيد». و في المطبوع: «يقيد»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

٧. في المطبوع: - «به»

٨. راجع: هذهِ الوجوه في الملخّص، ص ٣٧١ ـ ٣٧٣.

في غير «ج، م»: «محلاً».

۱۰. في «ح، د»: - «فعل».

إلَى الفِعلِ يَدعو إلى إرادتِه. و قد النَّبَتَ أَنَه تَعالىٰ فَعَلَ العالَمَ لغَرضٍ المَخُصُّ العالَمَ، فداعيهِ إلىٰ خَلقِ العالَمِ يَدعوه إلىٰ فِعلِ إرادةِ خَلقِه؛ و المنعُ مِن الإرادةِ يَستَحيلُ عليه تَعالىٰ. فلا بُدَّ مِن كَونِه مُريداً لخَلقِ العالَم.

و إنّما شَرَطنا الشَّرطَينِ اللذَينِ ذَكرناهما؛ لأنّ الإرادةَ يَفعَلُها أَحَدُنا و إن لَـم يُرِدْها بإرادةٍ أُخرىٰ؛ مِن حَيثُ إنّ الداعيَ إليها هو الداعي إلَى المُرادِ، و لا تَنفَرِدُ ٥ بداع يَخُصُّها.

أَلا تَرىٰ أَنْ مَن دَعاه آلداعي إلَى الأكلِ، فإنّه يَفعَلُ إرادةً للأكلِ و إن كانَ لا يُريدُ هذه الإرادةَ؛ لأنّ داعيَ الأكلِ هو داع فيها، أ فلا داعيَ لها أ يَخُصُّها. و مَن أشرَفَ علَى الجَنّةِ و أعجَزَه اللهُ تَعالىٰ عن أَفعالِ ` القُلوبِ، أو فَعَلَ فيه إرادةً ضَروريّةً لدُخولِ النارِ، لا يَقَعُ منه إلّا دُخولُ الجَنّةِ و إن لَم يَكُن مُريداً لدُخولِها؛ لأنّه مَمنوعٌ مِن هذه الإرادة.

وثانيها: أنَّه قد ثَبَتَ كُونُه تَعالَىٰ مُخبِراً و ١١ آمِراً و مُخاطِباً، و الكلامَ لا يَقَعُ علىٰ

المطبوع: «فقد».

نعرض».

 $<sup>^{*}</sup>$ . في «ج، ع، ق» و المطبوع: «بداعيه». و في «ح، د»: «يدعيه».

٤. في المطبوع: «الخلق».

٥. في «د، م» و المطبوع: «و لا ينفرد». و في «ع» مهملة.

أي المطبوع: «دعي».

٧. أي: لا يريدها بإرادة أُخرى، و إنّما يفعلها مباشرةً.

۸. كذا، و الأنسب: «لها».

۹. في المطبوع: «داعي» بدل «فلا داعي لها».

١٠. في «م»: «عن فعلّ». و في المطبوع: «من أفعال».

۱۱. في «ج، ح»: «أو».

هذه الوُجوهِ لوُجودهِ و لا حُدويْه و لا جِنسِه و لا صِنفِه ا و لا سائرِ أحوالِه؛ فلا بُدَّ مِن أن يَكونَ على ا مِن أن يَكونَ علىٰ هذه الصفةِ التي يَجوزُ أن يَكونَ عليها تارةً و لا يَكونَ عليها أُخرىٰ لأمرِ مِن الأُمورِ.

و قد بَيْنَا أَنَّ صِفاتِه كُلَّها لا تؤثِّرُ في ذلك، و لا صفاتِ فاعلهِ مِن كَونِه حَيّاً و مُدرِكاً و عالِماً و قادراً و مُشتَهياً و ناظراً؛ لأنَّ مِن المَعلومِ الواضحِ أنَّ هـذه الصفاتِ لا تؤثِّرُ في وقوعِ الخِطابِ علىٰ تلكَ الوُجوهِ. فيُعلَمُ لا مَحالةَ أنَّ المؤثِّرَ هو كَونُه مُريداً.

و هذه الدِّلالةُ ٥ مُستَقصاةً في الكِتابِ ٦ «المُلخَّصِ» ٧ و مُنتَهى فيه إلى غايتِها. و ثالثُها: أنّه تَعالىٰ قد خَلَقَ ٨ فينا الشَّهَواتِ المُتعلِّقةَ بالقَبائحِ، و نَفَرَنا ٩ عن ١٠ المُحسَّناتِ ١١، و مَكَّننا مِن فعلِ كُلِّ ما نَشتَهيهِ ١٢، و لَم يُغنِنا ١٣ بالحَسَنِ عن القَبيح. و ١٤ لا يَجوزُ أن يَكونَ فَعَلَ ذلكَ لغيرِ غَرضٍ؛ لأنّه عَبَتْ، و لا لغَرضٍ هو

١. في «ج» و حاشية «ع»: «صفته». و في «ح»: «صنعته». و في «ق»: «ضغته». و في «م»: «صيغته».
 و في المطبوع: - «و لا صنفه».

٣. في «ح، د» و المطبوع: - «من».

٥. في «ع»: + «كلّها».

الملخّص في أُصول الدين، ص ٣٤٩ ـ ٣٥٧.

۲. في غير «ح، د»: - «عليها».

٤. في «ع» مهملة. و في «م»: «فنعلم».

٦. في «ق»: «كتاب».

٨. في المطبوع: «خلف».

٩. في «ح، د»: «مقربا». و في «ع»: «تقربنا». و في «ق»: «تقربا». و في المطبوع: «تقرأ».

١٠. في المطبوع: «على».

۱۱. في «ح، د»: «الحسنات».

۱۲. في «ج، ح، ق، م»: «يشتهيه». و في «ع» مهملة. و في المطبوع: «تشتهيه».

١٣. في «د»: «و لم يصينا». و في «ع» مهملة. و في المطبوع: «و لم يعينا»؛ و استُظهر في حاشيته: «و لم يمنعا».

١٤. في المطبوع: - «و».

الإغراءُ بالقبيحِ؛ لقُبحِ ذلكَ. فلَم يَبقَ إلا أن يَكونَ الغَرضُ فيه التَّعريضَ فيه للثوابِ؛ بأن يُفعَلَ الواجبُ و يُمتَنَعَ \ مِن القَبيحِ. فلا بُدَّ مِن كَونِه مُريداً لهـذا الوجـهِ دونَ غَيره؛ و إلا لَم يَتخصَّصْ ما فَعَلَه لهذا الغَرضِ دونَ غَيره، مع احتمالِه للكُلِّ.

و رابعُها: أنّه تَعالىٰ لَو لَم يَقصِدْ بإيلامِ أهلِ النارِ العِقابَ المُستَحَقَّ لَكانَ ظُلماً، " وكذلك ما فَعَلَه بأهلِ الجَنّةِ مِن الثوابِ لا بُدَّ أن يَقصِدَ به فِعلَ المُستَحَقَّ عليه منه؛ لأنّه لا يكونُ مُختَصًاً ٤ بهذا الوجهِ مع احتمالِه لغَيرِه إلّا بمُخصِّصٍ. °

و ما يَرِدُ <sup>٦</sup> علىٰ هٰذَينِ الدليلَينِ الأخيرَينِ و يُعتَرَضُ به عليهما يأتي لا في الكلامِ علىٰ ما جَرىٰ في أثناءِ المسائل الواردةِ.

# [ عَودةُ إِلَى المسألةِ ]

و نَعودُ^ إلىٰ تَصفُّح ما في المسألةِ:

أمّا الإلزامُ لنا أن يَكون خَلقُه لنا ليَنفَعَنا بالثوابِ لا يَقتَضي الإرادة، بَل يَكفي فيه الداعي إلى ذلك، فهو غَيرُ صحيح؛ لأنّا قَبلَ كُلِّ شيءٍ لا نَقولُ: «إنّ خَلقَه تَعالىٰ لنا ليَنفَعَنا بالثوابِ ٩، إنّما كانَ بهذه الصفةِ لأجلِ أنّه تَعالىٰ يُريدُ مِنا الطاعةَ التي

في «ح»: «لأن نفعل الواجب و نمتنع». و في «د»: «بأن نفعل الواجب و نمتنع».

نى المطبوع: + «و».

٣. في المطبوع: «ظالماً».

٤. في المطبوع: «بهذه»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

٥. و هذا المخصِّص هو القصد و الإرادة.

٦. في «ج، ع، ق، م»: «يزاد». نعم، استُظهر في حاشية «م» ما أثبتناه.

۷. في «جَ»: «باي». و في «ق»: «ناي». و في «م»: «نائع».

۸. في «ج، ق»: «و يعود». و في «ع» مهملة.

في غير «ج»: – «بالثواب».

يُستَحَقُّ ' بها الثوابُ"؛ لأنّه تَعالىٰ في ابتداءِ خَلقِه للمُكلَّفِ و قَبلَ أن يُكمِلَ عقلَه و يُكلِّفَه ل قد خَلقَه لهذا الوجهِ "، و هو في تلك الحالِ ما كلَّفه للطاعةِ و لا أرادَها منه؛ فلا بُدَّ مِن أمرٍ يَقتضي تَوجُّه أُ هذا الخَلقِ إلىٰ هذه الجِهةِ التي عَيُنّاها مِن بَينِ سائرِ الجهاتِ التي يَحتَمِلُ الخَلقُ أن " يَكونَ مخلوقاً لها، و لَيسَ ذلك إلاّ إرادتَه تَعالىٰ كُونَ خلقِنا لهذا الوجهِ دونَ ما عَداه مِن الوجوهِ؛ لأنّ الإرادة عندنا تَتعلَّق بالمُراداتِ علىٰ وجوهٍ مُختَلِفةٍ، و ليست جارية " في التعلُّقِ مَجرَى القُدرة؛ بَل بتحري مَجرَى الاعتقاداتِ. و لهذا تَختَلِفُ الإرادتانِ و مُتعلَّقُهما واحدٌ إذا اختَلَفَ وَجها تَعلَّقُهما واحدٌ إذا اختَلَفَ

و قد اختَلَفَ هاهُنا كلامُ الشيوخ:

فقالَ قومٌ: يَجِبُ أَن يُريدَ إحداثَ الخَلقِ بإرادةٍ مُفرَدةٍ، ثُمَّ يُريدَ بإرادةٍ أُخرىٰ إحداثَه ليَنتَفِعَ.

و قال آخَرونَ ـ و هو الصحيحُ ـ: إنّه تَكفي `` إرادةٌ واحدةٌ لإحداثِه علىٰ هذا الوجهِ.

۱. في «ح، د» و المطبوع: «نستحقّ». و في «ع» مهملة.

ني «ج»: «و تكلّفه». و في المطبوع: - «عقله و يكلّفه».

٣. و هو أن ينفعه بالثواب.

<sup>£.</sup> في «ع،ق»: «بوجه».

٥. في «ح، د»: + «تلك».

٦. في «ح، د، ع» و المطبوع: «له» بدل «أن».

لا في المطبوع: «كونه خلقاً» بدل «كون خلقنا».

٨. في «ع» و المطبوع: «خارجة». نعم، استُظهر في حاشية المطبوع ما أثبتناه.

٩. في النسخ و المطبوع: «تغايرهما».

۱۰. في «ج، ح، د، ق» و المطبوع: «يكفى». و فى «ع» مهملة.

و مَن الذي قالَ: «إِنَّ الأغراضَ هي الإراداتُ» حتَّىٰ نَتكلَّفَ ١ في المسألةِ ٢ الردَّ لذلك؟

ثُمَّ لَو سُلِّمَ لهم ـو إن كانَ غَيرَ صحيح ـ، أنَّ الدَّواعيَ "و الأغراضَ كافيةٌ في كَونِ الفعلِ واقعاً لها <sup>4</sup>، أ° لَيسَ قد بَيِّنَا في كلامِّنا أنَّ الداعيَ إلَى الفعلِ داع إلىٰ فعلِ الإرادةِ له، و أنّه لا يَجوزُ أن يَفعَلَ أحَدِّ مِنّا فعلاً لغَرضٍ يَخُصُّه ـو هو غُيرُ مَمنوعٍ مِن الإرادةِ ـإلاّ و يَفعَلَ إرادةً له، و أنّ ذلكَ مَعلومٌ ضَرورةٌ؟

فيَجِبُ علىٰ كُلِّ حالٍ أن يَكُونَ تَعالىٰ مُريداً لِـما فَعَلَه مِن خَـلقِنا ـ الذي غَرضُه فيه أن يَنفَعنا ٧ بالثوابِ ـ في حالِ خَلقِه لنا، و قَبلَ تكليفِنا الطاعة التي يُستَحَقُّ ٨ بها الثوابُ.

وقد مضى أفي خِلالِ هذه المسألةِ مِن المسائلِ سَهوٌ؛ ١٠ لأنّه عَكَسَ القَضيّة ١١ وقد مضى أفي خِلالِ هذه المسألةِ من المسائلِ من الله عكسُ؛ فإنّ إرادتَه تَعالىٰ وقالَ: «إرادةُ الطاعةِ مُتقدِّمةٌ لهذا الوقتِ ١٦». و في ١٣ هذا عكسٌ؛ فإنّ إرادتَه تَعالىٰ

١. في «ج، م»: «تكلف». و في «د»: «نكلف». و في «ق»: «يكلف». و في «ع» مهملة. و في المطبوع: «مكلف».
 ٢. في المطبوع: «مكلف».

٣. في المطبوع: «و أن الداعي» بدل «أن الدواعي».

٤. لا للإرادة.

٥. في «ق» و المطبوع: - «أ». نعم، استُظهر في حاشية المطبوع ما أثبتناه.

٦. في «ح، د»: +«اما».

نق «ح، د»: «لينفعنا» بدل «أن ينفعنا».

٨. في «ح، ع، م» و المطبوع: «نستحقُّ». و في «د»: «تستحقُّ».

۹. فی ص ٤٣٠.

١٠. في المطبوع: - «سهو».

۱۱. في «ج، ع»: «القصّة».

١٢. أي وقت خلقه لنا.

۱۳. في «ح، د، ع»: - «و». و في «ج، ق، م»: - «في».

مِنَا الطاعةَ إِنَما هي التَحصُلُ وَقتَ المرهِ تَعالىٰ لنا بها و تكليفِنا إيّاها، و هذا مُتأخِّرٌ لا مَحالةَ عن الخَلقِ؛ بَل مُتأخِّرٌ عن حالِ إكمالِ العقلِ المُتأخِّرِ عن زمانِ الإحداثِ و الخَلق.

و ما مَضىٰ في أثناءِ المسألةِ ٤ مِن أنّه تَعالىٰ خَلَقَ الحَيَوانَ الذي لَيسَ بمُكلَّفٍ ليَنفَعَهم بالتفضُّلِ و العِوَضِ، ٥ و إن كانَ تَعالىٰ ما أرادَ انتفاعَهم -: صحيح، و له أمثلةً ظاهرةٌ لا تُحصىٰ، قد أورَدناها في كُتُبنا ٢:

۱. فی «ح، د»: - «هی».

٢. في المطبوع: «بوقت».

٣. في المطبوع: «به».

٤. في ص ٤٢٩.

٥. في «ح»: «بالفعل و الغرض». و في «د» و المطبوع: «بالفضل و الغرض». و في «ع»: «بالفضل و العوض». و في «ق»: «بالفضل و بالعوض».

<sup>7.</sup> في المطبوع: «كتابنا».

و لم نعثر على هذه الأمثلة بعينها في كتب الشريف المرتضى رحمه الله، بل لم نعثر فيها على أمثلة لهذا الكلام، و راجع لهذا الكلام: الذخيرة، ص ١١١.

۷. في «ح، م»: «لتنتفع».

أي أن جَعل وضع الماء متوجّها إلى جهة انتفاع الناس به، إنّما يكون بالإرادة المتناولة له.

٩. أي لوضع الماء.

١٠. في المطبوع: - «ذلك».

۱۱. في «ح، د» و المطبوع: «بشرب».

و قد يَنحِتُ \ أحَدُنا مائدةً ليأكُلَ هو و غَيرُه مِن الناسِ عليها الطعامَ، و لا يَجِبُ أن يَكونَ في حالِ نَحتِه \ لها مُريداً مِن نَفسِه و مِن غَيرِه الأكلَ؛ و إنّما تَوجَّه نَحتُها "إلىٰ هذه الجهةِ دونَ غَيرها عَبالإرادةِ المُتناولةِ لنِجارتِها ٥ لهذا الوجهِ.

و كذلكَ قد يَخيطُ <sup>٦</sup> قَميصاً <sup>٧</sup> ليَلبَسَه، و لا يَكونُ في حالِ خِياطتِه له <sup>^</sup> مُريداً للُبسِه؛ <sup>٩</sup> و لَو كانَ كذلكَ لَوَجَدَ نَفسَه مُريداً في الحالِ للُّبسِ.

و كذلكَ قد يَغرِسُ نَخلةً أو شَجَرةً ليأكُلَ هو و عِيالُه ١٠ مِن ثَمَرتِها، و هو في حالِ الغَرسِ لا يُريدُ أكلَه منها و لا أكلَ غَيرِه أيضاً؛ و إنّماكانَ الإغتراسُ ١١ لهذا الوجهِ للإرادةِ المُتَناولةِ له علىٰ هذا الوجهِ.

فأمّا ما مضىٰ في المسألةِ ١٢ ـ مِن أنّ الله تَعالىٰ يؤلِمُ الأطفالَ للمَصلَحةِ و العِوَضِ ١٣ إلىٰ قولِه: فقد بان أنّ لفظةَ «اللامِ» لا تُفيدُ إرادةَ ما دَخَلَت عليه \_ فلا شُبهة في أنّ الغَرضَ بالفعلِ الذي قُصِدَ به إليه لا يوجِبُ تَعلَّقَ الإرادةِ بذلك

ا. في «ج»: «يجب». و في المطبوع: «يبحث».

نعی «ج» و المطبوع: «بحثه». و فی «ع» مهملة. و فی «ق»: «تحته».

٣. في «ج» و المطبوع: «بحثها». و في «ع» مهملة.

في غير «ق»: «غيره».

٥. في «ج» مهملة. و في «ع، ق» و المطبوع: «لتجارتها».

الفي «ع»: «نخيط». و في «م»: «يختط».

٧. في «ح، د» و المطبوع: «قميصه».

في «ج»: «خياطه به». و في «ح، د، ع» و المطبوع: - «له».

٩. في «ح، د،ع» و المطبوع: «لنفسه».

١٠. في المطبوع: «و هو يماله» بدل «ليأكُلَ هو وعِيالُه».

۱۲. فی ص ٤٢٩.

١٣. في المطبوع: «و الغرض».

الغَرضِ؛ فكَيفَ ظُنَّ علينا أنّا نَذهَبُ إلىٰ ذلكَ، حتَّىٰ وَقَعَ التشاعُلُ بالكلامِ عليه؟ و قد قُلنا: إنّ الغَرضَ إذا كانَ هو الداعيَ إلَى الفعلِ، فلا بُدَّ مِن إرادةٍ تَتناوَلُ الفعلَ عندَ حُدوثِه؛ حتَّىٰ يَكونَ بها مفعولاً لهذا الوجهِ و مُتوجِّهاً نَحوَه ".

و قد بَيْنًا في كتابِ «الذخيرةِ» و غيرِه: <sup>4</sup> أنّ اللّه تَعالىٰ لا يَفعَلُ الآلامَ بالأطفالِ للعِوَضِ، و إن كانَ العِوَضُ <sup>0</sup> لا بُدَّ منه. و إنّما الغَرضُ في فعلِ الآلامِ بِهم المُصلَحةُ، ثُمّ العِوَضُ <sup>7</sup> يَفعَلُه لا لِيَحرُجَ مِن كَونِه ظُلماً.

و قد بَيِّنًا مُرادَنا بقُولِنا: «خَلَقَنا و خَلَقَ الشَّهَواتِ فينا لغَرضٍ»، فلامعنىٰ لتقسيمٍ علينا غيرِ صحيح و لمَلامةٍ^علىٰ ما لا <sup>9</sup> نَذهَبُ إليه.

فأمّا ما مَضىٰ في المسألةِ ١٠ مِن قولِ السائلِ: فما تُريدونَ أنتم بقَولِكم: «إنّ اللهُ تَعالىٰ خَلَقَنا علىٰ صفةِ المُكلَّفينَ؛ ١١ لنَستَحِقَّ الثوابَ ...» إلىٰ آخِرِ الكلامِ -: فالجوابُ عنه قد مَضىٰ.

و لا شُبهةَ في أنّ عِلمَه بانتفاعِنا بـالتَّعريضِ ١٢ للـثوابِ و الانـتفاع بــه داع له

١. في «ع» مهملة. و في «ق» الكلمة ممسوحة. و في المطبوع: «يتناول».

۲. في «ح، د، ع» و المطبوع: «لها».

٣. في المطبوع: «غيره».

٤. الذخيرة في علم الكلام، ص ٢٢٩.

٥. في المطبوع: «الغرض».

<sup>7.</sup> في المطبوع: «الغرض».

في «ج، ح، ع»: «بفعله». و في المطبوع: - «يفعله».

٨. في «ح، د»: «و الملامة». و في «ج، ع، ق، م» و المطبوع: «و للأمّة».

٩. في المطبوع: - «لا».

۱۰. في ص ٤٣١.

۱۱. في «ج،ع،ق،م»: «المتكلّفين».

۱۲. في «ج، ق»: «التعريض».

تَعالَىٰ إلىٰ خَلقِنا، إلّا أنّا قد بَيِّنَا أنّ ذلكَ و \ إن كانَ هو \ الداعيَ، فلا بُدَّ مِن إرادةٍ يَكُونُ بها هذا الفعلُ ـ الذي هو الإحداثُ ـ مُتوجِّهاً إلىٰ هذا الوجهِ ". و بَيِّنَا أنّ ما دَعا إلَى الفعلِ يَدعو إلىٰ فعلِ إرادتِه، و أنّه ٤ لا يَجوزُ أن يَكُونَ مَن لَيسَ بمَمنوع ٥ مِن الإرادةِ يَفعَلُ الفعلَ ٦ للداعي ٧ مِن غَيرِ أن يُريدَه ٨، و أنّ ذلكَ مَعلومٌ ضَرورةً.

و لا شبهة في أنّه ألو خَلَقنا و داعيه إلى خَلقِنا انتفاعُنا بالثوابِ، و قَدَّرنا أنّه لا إرادة له تتناوَلُ خَلقَنا، لَم يَكُن خَلقُه إيّانا عَبَثاً؛ لأنّ العَبَثَ ما لا غَرضَ فيه. و لكِن قد بيّنًا أنّه مِن المُحالِ أن يَدعوَه الداعي إلى خَلقِنا لهذا الغَرضِ، و هو لا يُريدُ خَلقَنا، إذا لَم يَكُن مَمنوعاً مِن الإرادةِ، إلّا أنّه لا يَجوزُ أن يُقالَ في مَمنوع مِن الإرادةِ إذا فَعَلَ فعلاً يَكُن مَمنوعاً مِن الإرادةِ إذا فَعَلَ فعلاً دَعاه إليه داع أنّه فَعَلَه لهذا الداعي؛ ١ لأنّ ١١ هذا القولَ يَقتضي أنّ لفِعلِه تَوجُهاً ١٢ نَحوَ ذلكَ الداعي، و هذا ١٣ لا يَكونُ إلّا بالإرادةِ، ١٤ علىٰ ما نَقدَّمَ بيانُه.

ا. في المطبوع: - «و».

ني غير «ح»: «هذا».

۳. تقدّم فی ص ٤٤٥.

في غير «ج، م»: «فإنه».

<sup>0.</sup> في المطبوع: «ممنوع»؛ و استُظهر في حاشيته: «ممنوعاً».

٦. في المطبوع: «بفعل الفاعل»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

٧. في «ق، ج»: «الداعي».

٨. في المطبوع: «يريد».

٩. في «ع، ق»: «أنَّا».

١٠. في «ح، د، ع» و المطبوع: – «الداعي». و المراد بالعبارة: أنّه فعله لهذا الداعي فقط، من دون إرادة.
 ١١. في «ح، د»: «إلّا أنّ» بدل «لأنّ».

١٢. في «ج، ق» و المطبوع: «أن يفعله توجّهاً». و في «ح»: «أنّ الفعل في توجّهه».

١٣. أي التوجّه.

۱٤. في «ق»: «بإرادة».

ثُمْ يُقَالُ للمُعتَرِضِ بهذه الاعتراضاتِ: كَيفَ يَكُونُ خَلَقُ اللّهِ تَعالَىٰ لنا ليَنفَعَنا إِنَما أَثَّرَ فيه داعيهِ \_و هو عِلمُه بكونِ انتفاعِنا إحساناً إلينا، و إنعاماً علينا \_و صارَ خالقاً لهذا الداعي مِن غَيرِ إرادةٍ تُصاحِبُ الخَلقَ و تؤثّر فيه؟ و كَيفَ يَجوزُ أَن يؤثّرَ في فعلٍ حادثٍ حتى يَجعلَه على بعضِ الوُجوهِ أمرٌ مُتقدِّمٌ بَل قَديمٌ ٥ لأن لللهُ تَعالىٰ عالِمٌ فيما لَم يَزَلْ بحُسنِ الإحسانِ؛ و إذا كانَ هذا الداعي هو المؤثّرَ في اللهُ تَعالىٰ عالِمٌ فيما لَم يَزَلْ بحُسنِ الإحسانِ؛ و إذا كانَ هذا الداعي هو المؤثّرَ في أن خَلقَنا إنّما هو الإحسان، و فقدا مُحالً. ثمّ يَلزمُ علىٰ هذا أن لَو خَلقَنا لا تَعالىٰ و أرادَ مَضَرّتَنا، أن يَكونَ خالقاً لنا للانتفاعِ اللهُ مَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ المَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ ا

ثُمّ يَلزَمُ علىٰ هذا أن لُو خَلَقَنا ۚ تَعالَىٰ و أرادَ مَضَرّتَنا، أن يَكُونَ خالقاً لنا للانتفاعِ بالثوابِ؛ لأنّ الداعيَ إذا كانَ هو المؤتِّرَ في وقوعِ الفعلِ علَى الوجهِ الذي وَقَعَ عليه، و لا يَحتاجُ إلىٰ إرادةٍ، فلا فَرقَ بَينَ انتفائها و بَينَ ^ وجودِها غَيرَ مُطابِقةٍ للداعي.

و يَلزَمُ علىٰ هذا أن يَكُونَ أَحَدُنا الله عالِماً بحُسنِ الإحسانِ إلىٰ زَيدٍ ـ و هو داع قويٌّ إلىٰ نَفعِه و الإحسانِ إليه ـ أن يَكُونَ متىٰ أعطاه دِرهَماً و لَم يَقصِدُ بهذه ١٠ الْعَطيّةِ إلَى ١١ الإحسانِ، أن يَكُون مُحسِناً إليه، لأنّ داعيَ الإحسانِ حاصل،

۱. في «ح، د، ع» و المطبوع: «البتّة».

نعم، استُظهر في حاشية المطبوع ما أثبتناه.

٣. في غير «ج، م»: «و يؤثر»؛ نعم، استُظهر في حاشية المطبوع ما أثبتناه.

٤. في المطبوع: «الحادث».

٥. في «ح»: «أمراً متقدّماً بل قديماً».

العبارة غير مستقيمة، و لعل الأنسب أن يقال: «و إذا كان الداعي المؤثّر في خلقنا إنّما هو الإحسان».

٧. في «ق» و المطبوع: + «الله».

هى المطبوع: - «بين».

في «ح، د، ع» و المطبوع: «لأحدنا».

١٠. في المطبوع: «لهذه».

۱۱. في «ح»: - «إلىٰ».

و هو المؤثِّرُ علىٰ ما ظَنَّه مُخالِفونا.

و يَلزَمُ أيضاً أَن لَو قَصَدَ بإعطائه الدرهَمَ غيرَ وَجهِ الإحسانِ مِن باقي الوُجوهِ ـ و يَلزَمُ أيضاً أَن يَكونَ مُحسِناً بذلك؛ لأنّ داعيَ الإحسانِ و هو المؤتَّرُ ثابتٌ. و هذا حَدِّ لا يَبلُغُه مُحصِّلٌ.

فإن قيلَ: فهو لا يُعطيهِ الدرهَمَ علىٰ غَيرِ وجهِ الإحسانِ ٢ إلّا بداعٍ "له إليه ، و هو المؤثّرُ في عَطيّتِه.

قُلنا: إذا كانَ هُناكَ داعيانِ مُختَلِفانِ ٥، فـلِمَ صـارَت هـذه العَطيّةُ المـؤثّرُ فـيها أحَدُهما ٦ دونَ الآخرِ، و كِلا الداعيَينِ ٧ مؤثّرٌ علىٰ هذا القولِ، و كافٍ ^ في وُقـوعِ الفعلِ علىٰ وجهِ دونَ آخَرَ؟

في «ج، ع، م»: «أن لو قصدنا عطاءه». و في «ق»: «أنا لو قصدنا عطاءه».

لعب المطبوع: «وجه غير الإحسان» بتقديم و تأخير. و من قوله: «من باقي الوجوه» إلى هنا ساقط من «ج».

٣. في «ق»: «بل يعطيه على سبيل الإيداع» بدل «إلّا بداع».

٤. أي إلى غير وجه الاحسان.

٥. و هما الداعي إلى الإحسان ـ و هـ و العـلم بـحسن الإحسان إلى زيـد ـ و الداعي إلى غير
 الإحسان الذي ادّعى أنفأ أنه هو المؤثر فقط في عطيته.

٦. في «ح»: «المؤثّرة فيها أحدها». و في «ق»: «المؤثّر فيه أحد».

٧. في «ع، ق، م»: «و كلي الداعيين». و في المطبوع: «و كلّ الدواعيين»؛ نعم، استُظهر في حاشيته:
 «الداعيين» بدل «الدواعيين».

في المطبوع: «كان» بدل «و كافي».

#### المسألة الخامسة

# [في بيانِ أنّ الإرادةَ هي الّتي تصرفُ الفعل إلىٰ بعضِ الوُجوهِ] [دونَ بعضِ، لا الداعي]

[الدليل الثالث على نفي كونِهِ تَعالىٰ مُريداً]

و اعتَرَضوا ' قولَنا: إنّه تَعالىٰ لَو لَم يُرِدْ بإيلامِ الكافرينَ في الآخِرةِ ما يَستَحِقُونَه ' مِن العِقابِ، ما انفَصَلَ ذلكَ مِن الظلم؛ و ذلكَ لا يَجوزُ.

بأن "قالوا: لِمَ زَعَمتم أَنَّ ذلكَ لا يَنفَصِلُ مِن الظُّلْمِ إِلَّا بِالإِرادةِ؟ و ما أَنكَرتم أَنّه  $^{1}$  يَنفَصِلُ منه؟ إذا فَعَلَه لعِلمِه  $^{0}$  باستحقاقِه له  $^{1}$ ، فدَعاه ذلكَ إلىٰ فعلِه؟ كَما أَنَّ هذا الداعيَ هو الذي فَعَلَ الإِرادةَ عندَهم  $^{1}$  لعِقابِهم، و إذا كانَ هو الداعيَ إلَى الإِرادةِ فهو الداعي إلَى الأَرادةِ فهو الداعي إلَى الأَحْرِ.

ا. في «ج، د، ع، ق، م»: «و اعترضنا».

نعم، ورد في هامش «م» بُدّل بما أثبتناه.

٢. في «ج، م»: «يشتهونه»؛ نعم، ورد في هامش «م» بُدّل بما أثبتناه.

٣. في «ح، د» و المطبوع: «فإن».

<sup>2.</sup> في المطبوع: «أن».

<sup>0.</sup> في «ح»: «إذا فعله لعلَّة». و في «ع، ق، م»: «إذا فعله لعلمه». و في المطبوع: «اذ قوله لعلمه».

٦. من دون الحاجة إلى الإرادة.

٧. كذا، و الأنسب بالسياق: «عندكم».

٨. و هو الفعل، فيمكن الاستغناء بالداعي عن الإرادة.

قالوا: ثُمّ يُقالُ لكم: ما تُريدونَ بقَولِكم: «قَصَدَ بإيلامِهم ما يَستَحِقّونَه»؟ ١

فإن قُلتم: عَنينا بذلك إرادة الاستحقاقِ.

قيلَ لكم: ٢ لَيسَ الاستحقاقُ بفعلٍ فيرادَ.

و إن قُلتم: عَنَينا بذلكَ أنّه «أرادَ إيلامَهم لأجلِ الاستحقاقِ».

قيلَ لكم: زِدتم بقَولِكم: «لأجلِ الاستحقاقِ» إرادةً أُخرىٰ ، و لَيسَ هذا مِن قَولِكم، و قد بَيَّنَا أنّ الاستحقاقَ لايرادُ.

و إن قُلتم: عَنَينا أنّه أرادَ «إيلامَهم» لأجلِ «الاستحقاقِ».

قيلَ لكم ٤: فقد جَعَلتم المُخصِّصَ ٥ هو «كونَ الاستحقاقِ داعياً» لا «الإرادة»؛ لأنّه لَو أرادَ إيلامَهم فقط لَم يَنفَصِلْ مِن الظُّلمِ، و إنّما يَنفَصِلُ مِن الظُّلمِ بوقوعِ الإرادةِ لأجلِ داعي الاستحقاقِ، و في ذلك وُقوعُ الكِفايةِ بداعي الاستحقاقِ في التميُّز مِن الظُّلم.

قالوا: و ممّا يُبِيِّنُ \ ذلكَ أنّه سُبحانَه لَو أراد إيلامَهم للاستحقاقِ لِما ذَكروه، لَم يَفعَلْ هذه الإرادةَ [إلا] لأنّه عالِمٌ بحُسنِها و بحُسنِ الإيلامِ لِما حَسُنَت الإرادةُ [له]. فبانَ أنّه لا بُدَّ مِن الرجوعِ إلىٰ هذا العِلمِ؛ فما تُنكِرونَ أن يَقِفَ حُسنُ الإيلامِ عليه ^؟

۱. في «ح، د، ع» و المطبوع: «يستحقّون».

ني غير «ح، د» و المطبوع: – «لكم».

٣. أي كأنّهم قالوا: «أراد إيلامهم لإراده الاستحقاق»، فصارت هناك إرادتان.

٤. من قوله: «زدتم بقولكم» إلى هنا ساقط من «ح».

<sup>0.</sup> في المطبوع: «المخصوص».

<sup>7.</sup> في المطبوع: «إلى».

٧. في «ج، ق، م»: «إنا نبين». و في «د»: «ما يبين». و في «ع»: «ما تبين». و في المطبوع: «فأيتين»،
 كلّها بدل «و مما يبين».

٨. من دون الحاجة إلى الإرادة.

قالوا: و كذلكَ الجوابُ عن قَولِكم: إنّ الثوابَ لا يَتميَّزُ مِن التفضُّلِ إلّا بـأن يُقصَدَ به الاستحقاق، أو يُقصَدَ به وَجهُ التَّعظيم.

قالوا: علىٰ أنَّ قولَكم: «يُقصَد به وجهُ التَّعظيم» لا معنى "له إلا المَّ قصدُ إيجادِ المَنافعِ، و قَصدُ فعلِ التَّعظيمِ الذي هو القَولُ و ما يَجري مَجراه؛ و لَسنا نُسلَّمُ اللَّ للمَنافع وُجوهاً غَيرَ مُقارِنةٍ للتَّعظيم. "

# الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ ٧ \_ :

إعلَمْ أَنَا قد بَيِّنَا \_ في الكلامِ المُتقدِّمِ علىٰ هذه ^ المسألةِ بِلا فَصلٍ \_ ما يُبطِلُ هذه الشُّبهةَ المَذكورةَ في المسألةِ؛ لأنّ الكلامَ في أنّه تَعالىٰ خَلَقَ الخَلقَ ليَنفَعَهم نَظيرُ الكلام في أنّه تَعالىٰ آلَمَ أَ الكُفّارَ لِما ' أَيستَحِقُونَه مِن العِقابِ.

و قد بَيَّنَا أَنَّ الداعيَ بمُجرَّدِه ١١ لا يؤتِّرُ في الإرادةِ التي ١٢ دَعا ١٣ إليها، حتى يَجعَلَها على وَجهٍ دونَ آخَرَ؛ و إنّما الإرادةُ [يَفعَلُها المُريدُ مُباشرةً. و] قد بيّنًا أن عِلمَه بحُسنِ ١٤

في «ج، ق، م»: «الخروج».

١. في المطبوع: «قالو ذلك».

٣. في المطبوع: «لا يغني».

في «ج، ح»: - «إلّا». و في «ع» و المطبوع: - «له إلّا». و في «ق، م»: «لأنّه» بدل «إلّا».

٧. في المطبوع: - «و بالله التوفيق».

٨. في «ج، م»: - «على». و في «ح، د»: - «هذه». و في «ع» و المطبوع: - «على هذه». و في «ق»: «في هذه».
 ٩. في المطبوع: «أو لم».

۱۰. في «ج، م» بياض في موضع قوله: «لِما».

۱۱. في «ح،ع»: «مجرّده». و في المطبوع: «مجرّدة».

۱۲. في «ح، د»: - «التي». و في «ع» بياض في موضعها.

۱۲. في «ج، د،ع،ق،م»: «دعى». و في المطبوع: «ادّعى».

<sup>12.</sup> في المطبوع: «عن» بدل «بحسن».

النَّفعِ بالثوابِ لا يَقتَضي أن يَكونَ خَـلقُه\ لهـذا الغَـرضِ، دونَ إرادةٍ تُـصاحِبُ<sup>٢</sup> خَلقَ الخَلق<sup>٣</sup>.

فعُلِمَ أَنَّ عِلْمَه تَعالَىٰ باستحقاقِ الكُفّارِ العِقابَ غَيرُ كافٍ في كُونِ الإيلامِ لهُم في الآخرةِ مفعولاً بهم لهذا الوجهِ، بَل لا بُدَّ مِن أَن يَكُونَ [[رادةً] تُصاحِبُ عَذا الإيلامَ؛ ليَكُون مُتوجِّهاً إلىٰ هذا الوجهِ دونَ غَيرِه. ٥

و هذا الذي ذُكِرَ أَ في هذه المسألةِ، يَقتَضي أَن يَكُونَ اللّٰهُ تَعالىٰ لا يَصِحُّ تعذيبُه المُستَحِقَّ للعِقابِ ظُلماً \* لأنّه إذا كانَ المُخرِجُ للضَّرَرِ مِن كَونِه أَ ظُلماً هو عِلمَ فاعلِه بأَنّ المفعولَ به مُستَحِقٌ لذلكَ و ' أَ إِن لَم يَقصِدْ إليه، فلا يَصِحُّ إذَن أَن يُظلَمَ مُستَحِقُ الضَّرَرِ. و هذا يؤدي إلىٰ أَنْ أَحَدَنا لا يَصِحُّ أَن يَظلِمَ أَحَداً قد تَقدَّمَ استحقاقُه للمَضارُ؛ لهذه العِلّةِ التي ذكرناها.

و كانَ يَنبَغي أن يَكونَ مُستَحِقّو الحُدودِ في الدُّنيا و المَضارِّ بها ١ لا يَصِحُ ٢٠ أن يَـظلِمَهم ظالمٌ؛ لأنّ العِلمَ بـاستحقاقِهم المَضارُ إذا كـانَ كـافياً لدَفع هـذا

۹. في «ح، د» و المطبوع: «لكونه».

١. في «ج»: + «و لا». و في «ح، د» و المطبوع: + «لا». و في «ع»: «خلقة (بياض في النسخة) و لا لهذا».
 وفي «م»: «أن يكون (بياض في النسخة) و لا لهذا». و في «ق»: «أن يكون خلقاً ثبت للإرادة و لا لهذا».

في «ح، د، ع» و المطبوع: «لصاحب». و في «ق»: «يصاحب».

٣. في «ح، د» و المطبوع: + «هو بمثل ذلك». و في «ع» بياض في موضعها.

في «ج»: «بصاحب». و في «ق»: «صاحب».

٥. من قوله: «بل لا بدّ من أن يكون» إلى هنا ساقط من «ح، د،ع» و المطبوع.

٦. في «ح، د،ع»: «دون الذي ذكر». و في المطبوع: «دون الذي ذكره».

في غير «ق»: – «لا يصح تعذيبه». و في «ج، ع، م» في موضعها بياض.

٨. في «د»: - «ظلماً». و المراد أنّه يقتضى أن لا يمكن لله تعالى أن يَظلم مستحقّ العقاب.

۱۰. فی «ج، م»: – «و».

۱۱. فی «ج، ق،م»: «بهم».

۱۲. في «ق»: «لا يصلح». و في المطبوع: «ليصحّ».

الضَّرَرِ، مَفعولاً له و مِن أجلِه، فيَجِبُ أن \ يَستَحيلَ ظُلمُ مُستَحِقً لضررٍ؛ و هذا جهلٌ بُلِغَ إليه. ٢

فكانَ يَجِبُ أيضاً فيمَن له دَينٌ على غَيرِه أن لا يَصِحَّ ممّن عليه الدَّينُ أن " يُعطيَه أَ شَيئاً مِن مالِه على وَجهِ الإحسانِ و التفضُّلِ؛ لأنّه إذا كانَ عِلمُه أَ بوجوبِ قَضاء الدَّينِ ولللهَ على وَجهِ الإحسانِ و هو كافٍ في كَونِ العَطيّةِ قَضاءً للدَّينِ و قَضاء الدَّينِ و مؤثّراً لا فيها مِن دونِ إرادةٍ، فلا بُدَّ مِن وجوبِ ما ذكرناه.

و إن كُنّا ذَكرناكُلَّ ^ما يَلزَمُ علىٰ هذا المَوضِعِ مِن الشَّناعاتِ و المُحالاتِ أطَلنا؛ ٩ و في هذا القَدر كِفايةٌ.

و قد بَيَّنَا مُرادَنا بقَولِنا: «إنّه فَعَلَه للاستحقاقِ» و فَسَّرناه بِما ١٠ أغنى عن ١٠ تفسيرِه بِما لا نَذهَبُ ١٠ إليه؛ لأنّ الضَّرَرَ فعلَّ يُمكِنُ وُقوعُه علىٰ وُجوهٍ مِن جُملتِها

<sup>1.</sup> من قوله: «باستحقاقهم المضارّ» إلى هنا ساقط من المطبوع.

٢. في «ج، ق، م»: «و هذا مكلّف و بلغ إليه». و في «ع»: «و هذا جاهل... بلغ إليه». و في المطبوع:
 «و هذا جاهل بلغ اليد».

٣. في «ح، د» و المطبوع: - «الدين أن». و في «ع» في الموضع بياض.

في «ح، د، ع» و المطبوع: «العطية».

٥. في المطبوع: «عليه».

ا. في «ح، د» و المطبوع: - «قضاء». و في «ع»: «أداء».

في «ج، ق، م»: «قضاء الدين مؤثّراً».

٨. في «ج، ق، م»: - «كنّا ذكرنا كلّ». و في موضعها بياض في «ج، م». و في موضع «كان» بياض في «ق». و في «ع» و المطبوع: - «كنّا».

٩. في «ح، د»: «و أطلنا». و في المطبوع: «إطالة».

١٠. في المطبوع: «و [ما] فسرناه» بدل «فسرناه بما».

۱۱. في «ق»: «علم بين» بدل «أغنى عن». و في «م»: - «أغنيٰ عن».

۱۲. في «ع، ق، م»: «لا يذهب».

الاستحقاقُ، فإنّما يَكونُ مَفعولاً للاستحقاقِ \ بإرادةٍ تَتناوَلُ \ فِعلَه على هذا الوجهِ. و لهذا " نَقولُ: إنّ كُلَّ ضَررٍ ٤ تَفعَلُه ٥ البَهائمُ و الأطفالُ و مَن لا يَصِحُّ منه الإرادةُ و

القَصدُ لا يَكُونُ إلّا بصفةِ الظلمِ؛ لأنّه ضَررٌ يَعرىٰ ۚ مِن إرادةٍ تَصرِفُه إلىٰ بـعضِ وُجوهِ ۗ الحُسنِ؛ إمّا الاستحقاقِ، أو النفع، أو دفع الضَّررِ.

و القَولُ في الثوابِ ^ و أنّه لا يَتميَّزُ مِن التفضُّلِ ' إلّا بأن يُقصَد به وَجهُ ' الاستحقاقِ كالقَولِ فيما تَقدَّمَ؛ لأنّ الثوابَ نَفعٌ ' (، و النَّفعُ قد يَقَعُ على وُجوهٍ: أمّا غَيرُ مقصودِ به إلىٰ شَيءٍ فيكونُ عَبَثاً. و قد يَكونُ مُتفضَّلاً و مُستَحَقَّاً ؟ ' فكيفَ يَنصَرِفُ إلىٰ خِلفَ؟ الله تحقاقِ دونَ التَّفضُّل إلّا بقصدٍ " الليٰ ذلك؟

و هَبْ ١٤ تَمكُّنوا ١٥ مِن أن يَقولوا: «إنّه يَكونُ للاستحقاقِ؛ ١٦ لمُقارَنةِ التَّعظيم له»

١. من قوله: «و فسرناه» إلى هنا ساقط من «ج».

نع «ع» مهملة. و في «ق»: «يتناول». و في المطبوع: «متناول».

٣. في «ح، د،ع» و المطبوع: + «لا».

٤. في المطبوع: «[ما]» بدل «ضررٍ».

٥. في «ج، د، ق، م» و المطبوع: «يفعله». و في «ع» مهملة.

أي «ج»: «تعدى». و في «ح»: «يغرى». و في «م»: «تعري».

في «ج»: «وجوده». و في «ق»: «الوجوه».

هي «ح، د»: «بالثواب». و في «ق»: «في التوقيع».

٩. في «ج»: «التفضيل». و في المطبوع: «الفضل».

۱۰. في «ح، د»: - «وجه».

۱۱. في «ج،م»: «يقع».

١٢. في المطبوع: - «و مستحقًاً».

١٣. في «ق»: «إلا أن يقصد». و في المطبوع: «ألا يقصد».

۱٤. في «ج، م» بياض في موضع «وهب». و في «ق»: «يوهب».

۱۵. في «ق»: «و يمكّنوا».

١٦. في غير «ق»: «الاستحقاق».

كَيفَ يَكُونُ للتَّفضُّلِ و الإحسانِ مِن غَيرِ مُصاحَبتهِ لإرادةٍ تَتعلَّقُ ابه على هذا الوجه. فإن قيلَ: تَعرَي النَّفع مِن التَّعظيم يَقتَضي كَونَه إحساناً.

قُلنا: قد يَتعرَىٰ مِن التَّعظيمِ و يَكُونُ عَبَثاً. و قد يَتعرَىٰ إيصالُ أَحَدِنا النَّفعَ إلىٰ غَيرِه مِن التَّعظيمِ، فيَحتَمِلُ أن يَكونَ عَبَثاً أو فَرضاً ٢٠ و إنّما بالإرادةِ يَقَعُ ٣ علىٰ وَجهِ دونَ آخَرَ.

ثُمَّ لَو قارَنَ ٤ المَنافعَ التَّعظيمُ، و قُصِدَ بها إلَى التَّفضُّلِ ٥، أ لَيسَ ما كانَ إلَّا تَفضُّلاً و إن قارَنَه التَّعظيمُ الذي قد جَعَلتم مُقارَنتَه له دَلالةً علىٰ أنّه تَوابُ ٢٩ و التَّعظيمُ و إن كانَ لا تَحسُنُ ٧ مُقارَنتُه ١ المُستَحَقِّ، فقَد نُقدُ رُ٩ أنّه ١٠ فَعَلَه ١١ مع ١٢ المُستَحَقِّ ١٣؛ فإنّه يَقدِرُ علىٰ أن ١٤ يَفعَلَه كذلك، و إن كانَ منه قَبيحاً.

١. في «ج»: «يتعلَّق». و من قوله: «لمقارنة التعظيم له» إلى هنا ساقط من «ح، د، ع» و المطبوع.

ني «د» مهملة. و في المطبوع: «فرضنا». و الظاهر أنّ الصحيح: «أو تفضّلاً».

٣. في «ج، د، ق» و المطبوع: «تقع». و في «ع» مهملة.

في «ع،ق»: «فارق».

٥. في «ح»: «التعظيم». و في «ق»: «التفصيل». و في المطبوع: «التفضيل».

٦. أي استحقاق.

٧. في «ج، د، ق، م» و المطبوع: «لا يحسن». و في «ع» مهملة.

٨. في المطبوع: «مقارنة».

٩. في «ج، د» و المطبوع: «تقدر». و في «ح»: «يقدر».

١٠. في «ح، د» و المطبوع: - «أنّه».

۱۱. في غير «ق»: «فعل».

۱۲. في «ح»: «من».

<sup>17.</sup> كذا، و الظاهر أنّ الصحيح: «غير المستحقّ».

ا فى «ج، د، م»: «أنّه».

#### المسألةُ السادسةُ

# [بَيانُ حالِ المَمنوعِ من إرادةِ الفعلِ، معَ وُجودِ الداعي إلَى الفعلِ]

## [الدليل الرابع على نفي كونِهِ تعالى مُريداً]

قالوا: و لَو تَصوَّرنا واقفاً بَينَ الجَنّةِ و النارِ، مُضطَرّاً إلى إرادةِ دحولِ النارِ، و هو عالِمٌ بِما فيها مِن المَضرّةِ و بِما في الجَنّةِ مِن المَنفَعةِ، لَما جازَ أن يَدخُلَ النارَ؛ بَل كَانَ ٢ يَدخُلُ الجَنّةِ و هذا يَدُلُّ علىٰ أنّه لا تأثيرَ للإرادةِ إذا لَم تَستَنِدُ إلى الداعى.

فإذا تَبَتَ ذلك، لَم يَخلُ "كُونُ الباري تَعالىٰ مُريداً؛ <sup>4</sup> إمّا أن لا يَتبَعَ الداعي، أو يَجِبُ أن يَتبَعَ الداعي. و هذا الأخيرُ يَقتَضي أن يَكتَفيَ بالداعي في تخصيصِ يَجِبُ أن يَتبَعَ الداعي في تخصيصِ الأفعالِ بالأوقاتِ؛ إذ لا قد استَنَدَت الإرادةُ إليه. [و] إن كانَت إرادتُه غَيرَ تابعةٍ

۱. في «ق»: «فرضنا».

نى «ح، د» و المطبوع: - «كان».

٣. في «ج، ح، د،ع» و المطبوع: «لم يحل». و في «ق»: «لم تحل».

في المطبوع: + «أزلاً».

٥. في «ج»: «أن لا يبلغ». و في «ح، د»: «أن لا تتبع». و في المطبوع: «مع» بدل «أن لا يتبع».

٦. في «ح، د»: «أن تتبع». و في المطبوع: «أن يمنع».

في «ق»: «إذاً». و في المطبوع: «و».

للداعي، لَم يُمكِنْكم أن توجِدونا إرادةً غَيرَ تابعةٍ للداعي ، و مع ذلك تؤثَّرُ عُني تَقديم الأفعالِ و تَأخيرِها. °

#### الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ ٦ \_:

أَنَّ الواقفَ بَينَ الجَنّةِ و النارِ إذا كانَ مُضطَرّاً إلى إرادةِ دُخولِ النارِ، مع عِلمِه بِما فيها مِن المَضَرّةِ و ما في الجَنّةِ مِن المَنفَعةِ، لا يَدخُلُ النارَ ـ علىٰ ما مَضىٰ في المسألةِ ـ؛ لأنّ الإرادةَ إنّما تؤثّرُ في الأفعالِ إذا استَنَدَت إلَى الدَّواعي، و لا تؤثّرُ إذا كانت ضَروريّةً. ٧

إِلّا أَنّا لا نَقُولُ في هذا الذي ذكرنا حالَه: «إنّه دَخَلَ الجَنّةَ لأَجلِ عِلمِه بِما فيها مِن النفعِ الذي هو الدّخولُ لا يَصِحُّ أَن يُقالَ: «إنّه فُعِلَ النفعِ الذي هو الدّخولُ لا يَصِحُّ أَن يُقالَ: «إنّه فُعِلَ لكَذا» إلّا بإرادةٍ تُصاحِبُه، ^ و هذا ٩ مَمنوعٌ مِن ١٠ الإرادةِ. و قد بَيّنًا أنّ الداعيَ غَيرُ

١. في المطبوع: «لم عليكم».

٢. في «ج»: «يوحدنا». و في «ح»: «توجدوها». و في المطبوع: «يوحدونا»؛ و في حاشية: «كذا في الأصل».

٣. في المطبوع: «للدواعي».

٤. في «ج، ح، ق» و المطبوع: «يؤثّر».

٥. في «ح»: «تأخير». و في «ق»: «تأخيرهما».

أي المطبوع: - «و بالله التوفيق».

لأن الضروري ليس من فعل الفاعل المختار، فلا يمكن أن يؤثّر في فعله. و سوف تأتي إشارة إلىٰ ذلك في ص ٤٧٠.

ه في «ع» مهملة. و في المطبوع: «يصاحبه».

٩. يريد برهذا» الرجل الواقف بين الجنة و النار المذكور في المثال، و المضطر إلى إرادة دخول النار. و الممنوع من إرادة دخول الجنة.

۱۰. في «ح، د، ع» و المطبوع: «عن».

كافٍ في وُقوع الأفعالِ علَى الوُجوهِ التي تَقَعُ عليها. ا

فلَم يَبقَ إِلّا أَن يُقالَ: إذا جازَ أَن يَفعَلَ مَن ذَكرتم حالَه الدُّخولَ ٢ بالداعي مِن غَيرِ إرادةٍ، فألّا جازَ في القَديم تَعالىٰ مِثلُ ذلك؟

و الجوابُ: أنّ المَمنوعَ مِن الإرادةِ إنّما اكتَفىٰ بالداعي في وُقوعِ الفعلِ لأنّه غَيرُ مُتمكِّنٍ مِن الإرادةِ، و إلّا فالداعي إلىٰ دُخولِ الجَنّةِ هو بنَفسِه داع إلىٰ إرادةِ دُخولِ الجَنّةِ ٣، و إذا مَنَعَ ٤ مِن فعلِ إرادةِ الدُّخولِ مانعٌ كانَ الداعي كافياً في وُقوعِ الفعلِ.

إِلّا أَنَا لا نَقُولُ فيه <sup>٥</sup> إِن وَقَعَ الدُّخُولُ: «إِنّه <sup>٦</sup> فُعِلَ للداعي الذي هو النَّفَعُ المَعلُومُ حُصُولُه في الجَنّةِ»؛ لأنّ هذا القولَ يَقتَضي أنّ الدُّخُولَ فُعِلَ لهذا الوجهِ؛ و إنّ ما يَكُونُ كذلكَ بالإرادةِ، لا أَ بالداعي ـ على ما بَيَّنَاه ـ و مَن كانَ مَمنوعاً مِن الإرادةِ لا يُقالُ فيه: ١٠ «إنّه فَعَلَ لِكَذَا»، و قد تَقدَّمَ شَرحُ هذه النُّكتَةِ و بَيانُها. ١١

١. تقدّم في المسألة السابقة.

٢. أي الدخول إلى الجنّة.

٣. فقد تقدّم في ص ٤٤٥ و غيرها أنّ الداعي إلى الفعل داعِ إلىٰ إرادة ذلك الفعل.

<sup>2.</sup> في المطبوع: «امتنع».

في «ح، د، ع، ق» و المطبوع: «و» بدل «فيه».

قي «ق، م»: «وقع في الدخول بأنه».

٧. في «ح، د، ع، ق، م» و المطبوع: «الداعي». و من قوله: «فيه إن وقع الدخول» إلى هنا ساقط من «ج».

في «ج، ق»: - «يقتضى أنّ»؛ نعم في «ج» بياض في الموضع. و في «م»: - «أنّ».

في المطبوع: - «لا».

١٠. في «ج» و المطبوع: -«فيه».

١١. تقدّم في ص ٤٤٩.

#### المسألةُ السابعةُ

# [بَيانُ أَنَّ الإرادةَ مؤثِّرَةُ في الفعلِ كَي يُوجد على وجهٍ دونَ آخرَ،] [و أنَّها مؤثِّرَةُ في كونِ الخِطابِ خَبراً أو أمراً]

[الدَّليل الخامس علىٰ نفي كونِهِ تَعالىٰ مُريداً]

قالوا: \ و مِمّا يَدُلُّ علىٰ ذلك: أنّ \ كُونَه تَعالىٰ مُريداً لا يَخلو مِن أن يَتبَعَ \ الداعيَ أو كلا يَتبَعَ الداعيَ. فإذا استَحالَ كِلا الأمرَينِ، استَحالَ كَونُه علىٰ صفةِ المُريدِ مِنّا.

و إنّما قُلنا: «إنّه لا يَجوزُ أن [لا] يَتبَعَ الداعيَ» ۚ لأنّه لَو لَم يَتبَعْه لَكانَ مُريداً لنَفسِه، أو لمعنىً قَديمٍ أو لا يُعلَّلُ ٦ بوجهٍ مِن الوُجوهِ. وكُلُّ ذلكَ باطلٌ؛ بما قد ذُكِرَ ٧ في مَواضعِه.

ا. في «ح، د،ع» و المطبوع: - «قالوا».

۲. فی «ح، د»: «أنّه».

في «ع»: «أن يكون». و في المطبوع: «أن يكون [يتبع]».

في المطبوع: «و».

٥. في «ح، د»: «مطلقاً» بدل «الداعي». و في «ع»: + «باطل». و في المطبوع: + «بتّه».

٦. في «ع» مهملة و غير واضحة. و في المطبوع: «أو المعنى قد تم أولا متعلل».

٧. في «ع»: - «قد». و في المطبوع: «بطل؛ بما قد ذكرتم».

و لَو تَبَعَ \ الداعيَ لَكانَ إمّا أن يَكونَ حَصَلَ مُريداً لداعٍ، أو لا لداعٍ. و الثاني باطلٌ؛ لأنّه عَبَثٌ، و لأنّ ما يَتبَعُ الدَّواعيَ لا يَجُوزُ أن يَقَعُ مِن العالِمِ به

و الثاني باطل؛ لانه عبّث، و لان ما يُتبّعُ الدواعيَ لا يُجوز ان يُقعَ مِن العالِمِ به لا" لداع، كسائرِ الأفعالِ.

و لَوَّ حَصَلَ لداع، <sup>٤</sup> لَم يَخلُ مِن أن يَكونَ الداعي راجعاً إلَى الفعلِ، أو إلَى المفعولِ له، <sup>٥</sup> أو إلَى الفاعلِ.

[١] و لا يَجوزُ أن يَرجِعَ إلى الفعلِ \، بأن \ يَكُونَ ^ مؤثِّرةً ^ فيه؛ لأنّها ` ا لَو أثَّرَت فيه لأثَّرَت في وُجودِه، أو في وُقوعِه علىٰ وجهٍ دونَ وَجهٍ.

و لَو أَثَّرَت في وجودِه لَكانَت إِمّا أَن تؤثِّرَ فيه بأَن يَحصُلَ الفعلُ \ ابها، أو بأَن تَدعُوَ إليه و تَبعَثَ \ عليه. و الأوّلُ \ تَكفي فيه كَونُ القادرِ قادراً، و الثاني يَكفي فيه الله و تَبعَثَ \ فيه الداعي \ الْ أَل لَو تَصوَّرنا حُصولَ الداعي مع القُدرةِ مِن غَيرِ إرادةٍ لَصَحَّ \ فيه الداعي الله عنه المُدرةِ مِن غَيرِ إرادةٍ لَصَحَّ \

<sup>1.</sup> في المطبوع: «يتبع».

في «ق»: «إمّا أن يكون يحصل من الداعي إرادة، أو لا يحصل».

٣. في المطبوع: «إلاً».

٤. أي: و لو حصل تعالىٰ مريداً لداع.

في «ج» و المطبوع: «به».

٦. أي لا يجوز أن يرجع داعي الإرادة إلى الفعل.

في «ج»: - «يرجع إلى الفعل، بأن».

أي الإرادة. و الأنسب: «تكون».

۹. في «ح،ق»: «مؤثّراً».

١٠. لقد صُحّحت نسخة «ق» في هامشها، و كُتب فيه: «لأنّ الإرادة» بعد أن شُطب علي كلمة: «لأنّها».

١١. في «ع» و المطبوع: «للفعل».

١٢. في «ج، م، ق»: «يدعو إليه و يبعث». و في «ح، د»: «يدعو إليه و ينبعث».

١٣. في المطبوع: «فالأوّل».

١٤. و علىٰ كلا الفرضين لا حاجة إلى الإرادة المؤتّرة في الوجود.

١٥. في المطبوع: «يصح».

وُقوعُ الفعلِ، و لذلكَ وَقَعَت الإرادةُ مِن غَيرِ إرادةٍ؟

و لا يَجوزُ أن يؤثِّر اللهِ وُقوعِ الفعلِ على وَجهٍ دونَ وَجهٍ؛ لأنَ إرادةَ الحدوثِ لا تؤثِّرُ في ذلك؛ لأنّا قد بَيَّنَا أنّه لَيسَ يَقَعُ الفعلُ على وَجهٍ تؤثِّرُه الإرادةُ أو المغيرها، و أنّ المَرجِعَ بالأمرِ و الخَبرِ إلَى الصيغةِ مع الدَّواعي. و بيانُ ذلكَ في مَواضعِه يُغني عن إيرادِه الآنَ.

[٢] و لَيسَ يُفعَلُ في الإرادةِ غَرضٌ " يَرجِعُ إلَى المَفعولِ له، إلّا أن يُـقالَ: «إنّ الحَيَّ يُسَرُّ إذا أرادَ اللهُ فِعلَ المَنافعِ ليَنتَفِعَ بها»، و هذا الغَرضُ يَكفي فيه أن يُعلَمَ أنّ نَفعَه داعيه إلَى الفعل، و إن لَم تَكُن عُ هُناكَ إرادةٌ ٥.

علىٰ أَنُ أصحابَنا [لا] يَقولونَ: إِنَّ اللَّهَ تَعالىٰ أَرادَ انتفاعَ الخَلقِ بالمَنافعِ»، فيُمكِنَ أَن يُقالَ: «إِنَّ الغَرضَ بذلكَ سُرورُه» أَ، و إنّما يَقولونَ: «إِنَّه أَرادَ إحداثَ المَنافعِ للانتفاعِ»، و هذا رُجوعٌ إلى الداعي؛ لأنّه سُبحانَه لَو أَرادَ ^ إحداثَ المَنافعِ لا ليُنتَفَعَ \* بها لَم تَحصُلِ المَسَرَّةُ؛ بأنُ المَسَرَّةَ \* إِن حَصَلَت بذلكَ فإنّما تَحصُلُ بالداعي، لا بالإرادةِ.

<sup>1.</sup> أي الإرادة. و الأنسب: «تؤثّر».

نعى «ق»: «يؤثّره الإيرادة أو». و في المطبوع: «يؤثّر بالإرادة و».

٣. أي داع. و الأنسب في العبارة أن يقال: «و ليس يَفعل تعالى الإرادة لغرض».

٤. في غير «ح، د»: «لم يكن».

٥. في «ج»: + «علىٰ أن الله تعالىٰ أراد انتفاع الفعل، و إن لم يكن هناك إرادة».

٦. أي سرور الحيّ.

٧. في «ح»: «بداعي». و في «د،ع» و المطبوع: «كداعي».

المطبوع: + «و».

في «ج» و المطبوع: «لا ينتفع».

١٠. في «ج، ح، د» و المطبوع: - «بأنّ المسرّة».

علىٰ أنَّ هذا الغَرضَ لَيسَ بحاصلٍ في خَلقِ المَنافعِ للبَهائمِ.

[٣] و أمّا الأغراضُ الراجعةُ إلَى الفاعِل، فهي أن يُسَرَّ الإرادةِ، و يَتعوَّضَ ٢ بها مِن تَعجيلِ الفعلِ. و٣ الإنسانُ يَجِدُ ذلكَ مِن نَفسِه، و هو يَستَحيلُ في اللهِ تَعالىٰ.

و لهذا لا يُريدُ الإنسانُ في حالِ الفعلِ؛ لأنّه لا يَجوزُ الاعتياضُ ممّا هو مَوجودٌ. و أيضاً فإنّ الإرادةَ كالطّلبِ للفعلِ، و لا يَجوزُ طَلبُ المَوجودِ.

و علىٰ هذه المسألةِ كلامٌ كَثيرٌ ، قد اعتَرَضَ دَليلَ الخَبرِ و الأمرِ و النَّهي، و قد أضرَبَ وَليُه عن في أوردَه أو أوردَ أضرَبَ وَليُه عن في في أُمرِ التشارِ الكلام، و لخَّصَ بعضَ ما أوردَه أو أوردَ بعضَه لفظاً و معنى، و عالى الرأي له في تأمُّلِه و الإنعامِ بما عندَه فيه أن شاءَ اللهُ تَعالىٰ. و ذِكرُ ما عندَه فيه مِن أهم ً الأُمورِ؛ لأنّ سُوقَه هاهُنا ـأَعني بِلادَ مِصرَ و الشامِ ـنافقة جداً ١٠، و القائلونَ به قد كَثُروا أيضاً.

و اللُّهُ بكرمِه ١١ يورِدُ علىٰ وَليَّه مِن جِهتِه ما يَكُونُ للشُّبهةِ حاسِماً، و له مِن

<sup>1.</sup> في «ج»: «أن تسرّ». و في المطبوع: «أن ليس».

٢. في «ح» و المطبوع: «و يتعرّض»؛ نعم، نُقل في حاشية المطبوع ما أثبتناه من نسخة أُخرى.

٣. في «ح، د» و المطبوع: «إلى» بدل «و».

٤. هذا كلام السائل الأباني بعدانتهائه من نقل الأدلّة الخمسة علىٰ نفي كونه تعالىٰ مريداً.

٥. هذا أحد الأدلَّة علىٰ كونه تعالىٰ مريداً، و قد تقدِّم في ص ٤٤٠.

٦. يصف السائل الأباني نفسه بذلك، و يعني بذلك أنّه ولي للمصنّف رحمه الله، أي مولاه.
 و هذا منه غاية التواضع أمام علم الهدئ الأجلّ المرتضى رحمه الله.

في المطبوع: «و قد أضربت عليه من».

المطبوع: «و لحضر بعض ما رووه».

٩. في المطبوع: - «فيه».

١٠. في «ج، ق، م»: «نافقة حدّاً». و في «د» و المطبوع: «نافعة جدّاً». و نفقت البضاعة نَفَاقاً: راجت و رُغب فيها. المعجم الوسيط، ص ٩٤٢ (نفق).

۱۱. في «ح، ق»: «يكرمه». و في المطبوع: «بعونه».

تَسلَّطِها \عليه عاصِماً. و وَلِيُّه الآنَ يَستأنِفُ الأسئلةَ عن مُهمَّاتٍ نَتَجَها ۚ فِكرُه لفظاً و معنى، و لَم يَجِدْ ۗ لغَيرِه في معناها قَولاً في أ ذلك.

## الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ ^ \_:

إعلَمْ أَنْ كَونَه تَعالَىٰ مُريداً تابعٌ للداعي لا مَحالةَ؛ لأنّ ما دَعاه تَعالَىٰ إلىٰ أفعالِه آ يَدعوه إلىٰ فعلِ الإرادةِ لها؛ لأنّا قد بَيِّنَا أنّ داعيَ الفعلِ و الإرادةِ واحدٌ؛ لأنّ ما دَعا زَيداً إلَى الأكلِ يَدعوه إلىٰ فعلِ إرادةِ الأكلِ ٧.

و هذه الإرادةُ مؤثِّرةٌ في الفعلِ؛ لأنه بها و مِن أجلِها يَقَعُ على وَجهِ دونَ آخَرَ. ألا ترى أنّ هذا الفعلَ إنّما يَكونُ مَفعولاً لأجلِ الداعي و مُتوجِّهاً نَحوَه ^ بالإرادةِ؟ لأنّا قد بَيِّنًا أنّه لا يَكفي في كَونِ الفعلِ مَفعولاً للداعي أن يَعلَمَ الفاعلُ [بالوجهِ]الداعي، ٩ و إن لَم يَقصِدْ بالفعلِ ذلك الوجه.

و هذه الإرادةُ المؤثِّرةُ لا يَجوزُ ١٠ أن تَكونَ هي إرادةَ الحُدوثِ المُجرَّدِ، بَل إرادةُ حُدوثِه علىٰ ذلكَ الوجهِ المَخصوصِ. و لا يَلزَمُ علىٰ هذا أن تَحتاجَ الإرادةُ إلىٰ

ا. في «ج» و المطبوع: «يسلطها». و في «ح»: «سلطتها».

ني «ج»: «شحمها». و في «ق، م» و المطبوع: «ينتجها».

٣. في «ع» مهملة. و في المطبوع: «و لم نجد».

٤. في «ج، ع، ق، م» و المطبوع: «فمن». و في «ح»: «من».

في المطبوع: - «و بالله التوفيق».

<sup>7.</sup> في المطبوع: «أفعال».

۷. تقدّم ذلك في ص ٤٤٠ ـ ٤٤١.

في المطبوع: «غيره»؛ و استُظهر في حاشيته: «دون غيره».

۹. في «ج، ح، ع، ق، م» و المطبوع: «للداعي».

١٠. في «ع» مهملة. و في المطبوع: «لا تجوز».

إرادةٍ؛ لأنّ الإرادةَ لا تَقَعُ على وجوهٍ مُختَلِفةٍ، فتَحتاجَ إلى ما يؤثّرُ في وُقوعِها علىٰ بعضِ تلكَ الوُجوهِ.

و لَيسَ كذلكَ الفعلُ؛ لأنّه قد يَقَعُ علىٰ وجوهٍ مُختَلِفةٍ، فإذا حَصَلَ علىٰ 'بعضِها، فلا بُدَّ مِن مؤثِّرٍ في وُقوعِه علىٰ ذلكَ الوجهِ. و قد كَرَّرنا ' هذا المَعنىٰ، و وَضَحَ وُضوحاً يُزيلُ كُلَّ شُبهةِ.

فأمّا ۚ ذِكرُ الخبرِ و الأمرِ و دعوىٰ رجوعِ كَونِهما كذلكَ إلَى الصيغةِ و الداعي، فمِن البيِّن الفَسادِ.

أمًا <sup>4</sup>صيغةُ الخبرِ أو الأمرِ <sup>0</sup>، فلا يَجوزُ أن يَكونَ لها حَظٍّ في هذه الصفاتِ <sup>٦</sup>؛ لأنّها توجَدُ مع فَقدِها. ألا تَرىٰ أنّ صيغةَ الخبرِ و الأُمرِ تَقَعُ مِن الهاذي و المَجنونِ، و تَقَعُ صيغةُ الأمرِ مِن المُتهدِّدِ و المُبيح و المُتحدّي؟

و أمّا الداعي، فلا يَجوزُ أن يَكونَ هو المؤثِّرَ لكَونِ الكلامِ خبراً أو أمراً أو خِطاباً لِمَن هو خِطابً له. و ما به عَلِمنا أنّ الداعيَ لا يُؤثِّرُ في الأفعالِ كُلِّها الواقعةِ على وُجوهٍ مُختَلِفةٍ حتّىٰ يَكونُ الداعي ^ هو المُخصِّصَ لها بِبعضِ الجِهاتِ، بمِثلِه يُعلَمُ أنّ الداعيَ ٩ لاحَظَّ له في كونِ الخِطابِ علىٰ بعضِ الصِّفاتِ التي وَقَعَ عليها مع

١. في المطبوع: «في».

۲. في «ح، د» و المطبوع: «ذكرنا».

٣. في «ح، د»: «و أمّا».

٤. في «ح، د»: «و أمّا».

٥. في «ج»: «أمّا صيغة الخبر و الأمر». و في المطبوع: - «أمّا صيغة الخبر أو الأمر».

٦. أي صفة الخبر و الأمر.

٧. في المطبوع: «المتعدّد».

٨. من قوله: «لا يؤتّر في الأفعال كلّها» إلى هنا ساقط من المطبوع.

٩. من قوله: «لا يؤثّر في الأفعال كلّها» إلىٰ هنا ساقط من «ح، د».

احتمالِه الغَيرها.

و نَحنُ نُعيدُ طَرَفاً مِن ذلك، فنقولُ: لَو كانَتِ الدَّواعي هي المؤثِّرة آ في كونِ الخطابِ على ما يَقَعُ عليه مِن الوُجوهِ المُحتَلِفة، لَوَجَبَ أَن يَكُونَ مَن دَعاه الداعي الني أَن يأمُرَ بأمرٍ يتساوىٰ في الغَرضِ فيه و الداعي إليه شَخصانِ، آاسمُ كُلُ واحدٍ «زَيدٌ»، إلاّ أَن الْحَدَهما «زَيدُ بنُ عبدِ اللهِ»، و الآخرَ «زَيدُ بنُ مُحمّدٍ»، فقالَ: «يا زَيدُ، افعَلْ كَذا»؛ لا يَكُونُ هذا القولُ مُتوجِّها إلىٰ واحدٍ منهما؛ لأنه لَيسَ بأن يَتوجَّه إلىٰ «زَيدِ بنِ مُحمّدٍ»؛ و الداعي ـ الذي قيلَ: إنّه هو المؤثِّرُ ـ يَتعلَّقُ بِهما علىٰ حدِّ مسواءٍ. فكيفَ يَكُونُ هذا القولُ أمراً قيلَ: إنّه هو المُخصِّمةُ؛ لأنها تَتعلَّقُ بكونِه أمراً لشَخصِ دونَ غيره. اللهُ أنّ الإرادةَ هي المُؤثِّرةُ و المُخصِّمةُ؛ لأنها تَتعلَّقُ بكونِه أمراً لشَخصِ دونَ غيره.

و القُولُ في الخبرِ و كُلِّ الخِطابِ يَجري علىٰ ما ذَكرناه؛ إذا تَساوَت الدَّواعي، و وَقَعَ الخبرُ أو الخِطابُ مُختَصًا بشَخصِ دونَ غَيره.

ا. في غير «ح، د» و المطبوع: + «كان».

ني «د» و المطبوع: «لو كان الداعي هو المؤثّر»، و هذا صحيحٌ أيضاً.

۳. فاعل «يتساوى».

في «ج،ع،م»: «لا أنّ»، و في «ح، ق»: «لأنّ» بدل «إلّا أنّ».

٥. من قوله: «و الآخر زيد بن محمّد» إلىٰ هنا ساقط من «ج».

<sup>7.</sup> في المطبوع: «أن يوجّه».

٧. في المطبوع: - «هو».

٨. في غير المطبوع: - «حدٌ».

٩. في «ح، د»: «و الداعي هناك متميّز مخصّص». و في المطبوع: «و الداعي يتميّز».

١٠. في «ق»: «و هاهنا حكم يتخصّص». و في المطبوع: «و يخصّص» بدل: «هاهنا حكم متخصّص».

و بَعدُ، فإنّ الأمرَ بـما أ يَكونُ عـندَنا أمراً بشَـيء بـعَينِه، لإرادةِ الآمِرِ ذلكَ الفعلَ "المَأْمُورَ به، و لَيسَ يَجري مَجرَى الخبرِ في أنّه يَكفي فيه إرادةً كَونِه خبراً، و لا ما عُ يَختَصُّ مِن الخِطابِ في شخصٍ دونَ آخَرَ مِن أنّ المُؤثِّرَ فيه إرادةٌ تُخصَّصُه بذلكَ الشخصِ. و قد دَلَّنا على ذلكَ في «المُلخَّصِ» و «الذَّخيرةِ» و كثيرٍ مِن كُتُنا. ^

فَنَقُولُ علىٰ هذا: كَيفَ يَكُونُ قَولُ القائلِ: «إفعَلْ كَذَا» أمراً بذلكَ الفعلِ؟ فإذا قيلَ: للداعي ٩ [الذي دَعاه] إلىٰ أن أمرَ به. ١٠

قُلنا: فإن دَعاني الداعي ١١ إلى ١٢ أمرٍ بفعلٍ مَخصوصٍ مِن قيامٍ أو صَلاةٍ لنَفعِ يَعودُ علَيًّ أو علَى المَأمورِ، و الداعي هو المُؤثِّرُ عندَكم، فيَجِبُ أن يَكونَ أمراً بذلكَ الفعلِ و إن لَم أُرِدْه، بَل و إن كانَ كَرِهتُه غايةَ الكراهةِ ٢٠١ لأنّ الإرادةَ علىٰ هذا المَذهبِ -الذي نَحنُ مُتكلِّمونَ علىٰ فسادِه -لَم يَكُن [الأمرُ] أمراً لها و مِن أجلِها، و

العل الصحيح: «إنّما».

نعى «ح، د»: «ذلك الآمر» بتقديم و تأخير.

٣. في «ح، د، ع» و المطبوع: - «فعل».

في «ح» و المطبوع: – «ما».

<sup>0.</sup> في المطبوع: - «من الخطاب».

٦. الملخّص في أصول الدين، ص ١٩٢، و ٣٤٨\_ ٣٤٩، و ٣٥٧.

٧. تقدَّم أنَّ بحث الإرادة قد سقط ممّا وصل إلينا من كتاب الذخيرة.

٨. راجع: الذريعة، ج ١، ص ٤١.

۹. في «ح، د»: - «للداعي».

۱۰. في «ح، د» و المطبوع: «أمرته» بدل «أمربه».

١١. في المطبوع: - «الداعي».

۱۲. في «ع، م» و المطبوع: + «أن».

۱۳. في «ج، ق، م»: «الكراهية».

إنّما كانَ أمراً للداعي ، و هو ثابتٌ، فيَجِبُ أن أَكُونَ علىٰ هذا آمِراً بما أَكرَهُه و لا أُريدُه، و مَعلومٌ فَسادُ ذلك.

و قد كُنّا قُلنا: إنّ الدَّواعيَ قد تَكونُ مُتقدِّمةً سابقةً، و أحكامُ الأفعالِ و الأقوالِ مُتجدِّدةً؛ فكَيفَ تؤثِّرُ أحوالاً مُتجدِّدةً مَعانٍ مُتقدِّمةً ٤٠ و قد تَكونُ الدَّواعي ضَروريّةً، فكَيفَ يؤثِّرُ الضَّروريُّ الذي لَيسَ مِن فِعلي في فِعلي؟ ٥ و ما يَفسُدُ به هذا المَذهبُ كَثيرٌ، و الكِفايةُ واقعةٌ بما اقتصرنا عليه.

۱. في «ج، ق، م»: «للدواعي».

نی «ح، ع»: «أو».

٣. في «ج، د، ق، م» و المطبوع: «يؤثّر». و في «ع» مهملة.

٤. تقدّم في ص ٤٥٠.

٥. في «ح، د» و المطبوع: - «في فعلي».

#### المسألة الثامنة

[تَأُويلُ قولِهﷺ: «سَلوني قَبلَ أن تَفقِدوني» و بيانُ حُدودِ علمِ الإمامِ]

ما جوابُ مَن قالَ: لَو سُلِّمَ لَكُم أَنَّ القَولَ الذي أَفصَحَ به أميرُ المؤمنينَ عليه السلامُ على رُؤوسِ الأشهادِ، و هو (سَلوني قَبلَ أَن تَفقِدوني ، نَ يَدُلُّ بِظاهرِه و فَحواه على أنّه عليه السلامُ مُشتَمِلٌ على جميعِ علومِ الدينِ، و أنّه غَيرُ مُخِلِّ بشَيءٍ منها ـ و فُرِضَ "لكم و ذلك مِن طَريقِ النظرِ، دونَ ما يَذَهَبُ إليه خُصومُكم،

٣. أي سُلَم.

۱. في «ح»: + «قوله».

٢٠. نهج البلاغة، ص ٢٩٠٠؛ كتاب سليم، ج ٢، ص ٢٠٠١، ح ٣١؛ و ص ٢٩٤٠، ح ٢٧؛ بصائر الدرجات، ج ١، ص ٢٦٦، ح ١؛ و ص ٢٩٠، ح ١؛ و ص ٢٩٠، ح ١؛ و ص ٢٩٠، ح ١؛ الأمالي للصدوق، و ص ٢٩٠، ح ٢؛ المالي للصدوق، ص ٢٣١. المجلس ٢٥٥، ح ١؛ الأمالي للصدوق، ص ١٣٣. المجلس ٢٥٥، ح ١؛ التوحيد، ص ٩٣. ح ٣٠، و ص ٣٠٤. المجلس ٢٠٥، ح ١؛ التوحيد، ص ٢٦. ح ٣٠، و ص ٢٠٠، ح ١؛ خصائص الأثماني للطوسي، ص ٨٥، المجلس ٢، ح ٨٥؛ الاختصاص، ص ٢٥٠ ـ ٢٩١ الغارات، ج ١، ص ٢٠٠؛ الأمالي للطوسي، ص ٨٥، المجلس ٢، ح ٨٥؛ إعلام الورى، ص ١٧٤؛ الغارات، ج ١، ص ٢٠٠؛ المستدرك على الصحيحين، ج ٢، ص ٢٦٠، ح ٢٠٠، ص ٢٨٣؛ و ص ٢٠٠، ح ٢٠٠؛ المستدرك على الصحيحين، ج ٢، ص ٢٨٣؛ تاريخ ح ٢٤٣٢؛ و ص ٢٠٥، ح ٢٣٣؛ و ص ٢٠٥، ح ٢٣٣؛ و ص ٢٠٥، ح ٢٣٣؛ و ص ٢٠٥، ح ٢٣٠؛ تاريخ مدينة دمشق، ج ٢٤، ص ٣٣٥ و ٣٩٧ و ٢٠٠؛ تاريخ اليعقوبي، ج ١، ص ١٨٥، شواهد التنزيل، ج ١، ص ١٤٠٤، ح ٣١ و ٣٢٠.

في المطبوع: - «لكم».

مِن أَنَّ مُرادَه عليه السلامُ كانَ الإخبارَ عن تَقدَّم قَدَمِه فيه و وُفورِ حَظَّه منه \ \_ لَكانَ ظاهرُ \ هذا المَقالِ يَدُلُّ على أنّه لا يوجَدُ بَعدَ فَقدِ عَينِه عليه السلامُ مِن الزمانِ مَن يَنوبُ مَنابَه و يَسُدُّ مَسَدَّه في الإجابةِ عن جميعِ السؤالِ؛ إذ لَو كانَ عالِماً بوجودِ مَن يَنوبُ مَنابَه و يَسُدُّ مَسَدَّه في الإجابةِ عن جميعِ السؤالِ؛ إذ لَو كانَ عالِماً بوجودِ مَن يَجري مَجراه عليه السلامُ إذ ذاكَ، لَما حَدَّرَ مِن تَركِ سؤالِه هذا التَّحذيرَ، و لا حَظَّ على تَنكُبُ التَّغريرِ بتَركِه و التَّفريطِ، و لا جَعَلَ فَقدَه عِلَةً لِعدمِ ٥ مَن يَوبُ مَنابَه، و دليلاً ٦ عليه.

و في ذلك دليل على أنّ الذي فُرِضَت لكم صحّتُه و سُلِّمَ لكم تسليمَ نظرٍ باطلٌ \! إذ لَو كانَ حَقّاً لَما تَناقَضَ \! لأنّكم توجِبونَ واحداً هذه صفتُه في كُلِّ زمانٍ. و إذا دَلَّ ظاهرُ قَولِه الذي حَكَيناه الآنَ علىٰ خُلوِّ الزمانِ بَعدَه مِمّن يَجري مَجراه مسواءٌ كانَ مُشتَمِلاً علىٰ جميعِ عُلومِ الدِّينِ، أو مَوفورَ الحَظِّ منها \_انتَقَضَ أصلكم و بانَ فسادُه، و ذَلَّ القَولُ علىٰ أنّ مُرادَه عليه السلامُ كانَ الإخبارَ عمّا ٩ ذَهَبنا إليه مِن وُفورِ حَظِّه مِن العِلم، لا الإحاطةِ به.

١. أي شدّة علمه، لا إحاطته بجميع علوم الدين.

۲. في «ج، د»: «لكان مطلق». و في «ق»: «فكان ظاهر».

٣. في «ج»: «و لا خص». و في «ح»: «و لا حظر». و في «د»: «و لا حصر». و في «ق» و المطبوع: «و الأخص».

في «ح»: «تبكيت». و في «د»: «تنكيب». و في «ق، م»: «تبكت». و في المطبوع: «سكت».

<sup>0.</sup> في «د» و المطبوع: «بعدم».

٦. في المطبوع: «و دليل».

نفي المطبوع: «تفريط» بدل «نظر باطل».

<sup>.</sup> مي «ع» مهملة. و في «ق»: «يتناقض». و في المطبوع: «يناقص»؛ و استُظهر في حاشية: «بناقض». و استُظهر في حاشية

في المطبوع: «ممّا».

ثُمَّ سَأَلَ نَفْسَه فقالَ \: فإن قُلتم: إنَّا نَنصَرِفُ \عمّا يَقتَضيهِ ظاهرُ هذا اللفظِ بالأدلّةِ المَعقولةِ القاطعةِ على وجودِ مَعصومٍ في كُلِّ زمانٍ -إلى أنّه عليه السلامُ أرادَ نَفيَ تمكُّنِ مَن يَنوبُ عنه عليه السلامُ "مَنابَه لا نَفيَه، و عدمَ المَصلَحةِ له في الإجابةِ لأمرِ يَرجِعُ إلَى العبادِ لا عدمَه؛ و ذلك يُطابِقُ ٥ ما نَذهَبُ " إليه، و لا يُنافيهِ.

ثُمَّ إِنَّ تَأُويلَكم هذا -إذا نَحَوتم ' التَّطبيقَ بَينَه و بَينَ مَذهبِكم - يَدُلُّ على أنّه هو عليه السلامُ لَو سُئلَ في الحالِ التي نَطَقَ فيها بهذا الكلامِ على رُؤوسِ الأشهادِ عن الذي تَذهبونَ إليه مِن ضَلالِ المُتقدِّمينَ عليه و كُفرِهم في باطنِ ' الحالِ، لَم يَتمكَّنْ مِن الإجابةِ عنه و إظهار الأدلّةِ عليه.

ا. في «د،ع» و المطبوع: «فإن قال».

<sup>.</sup> ۲. في «ح،ق»: «نصرف».

٣. في «ح، د» و المطبوع: - «عنه عليه السلام».

في المطبوع: + «و».

٥. في غير «ح»: «مطابق».

افی «ج،ع،ق»: «یذهب».

في «ح» و المطبوع: «الإمام».

٨. في المطبوع: «للمعصوم»؛ و في حاشيته: «في الهامش: للمعلوم».

٩. في «ج»: «و لا يغنونه». و في «ح، د»: «و لا تعنون». و في «ع» مهملة.

۱۰. في «ع،ق»: «نجوتم».

۱۱. في «ح، د»: «ناطق».

و قد رَوَيتم عنه عليه السلامُ روايةً حَمَلتموها علىٰ وَجهِ التَّقيَةِ منه، و الإخبارِ علىٰ طَريقِ الإشارةِ منه، و أنه العليه السلامُ كانَ غَيرَ مُتمكِّنٍ مِن الحُكمِ بجميعِ ما يَراه في الأحكامِ، وهي قولُه عليه السلامُ لقُضاتِه: «إقضوا بما كُنتم تَقضون؛ حتّىٰ يكونَ الناسُ جماعةً، أو أَموتَ كَما ماتَ أصحابي» "، و أنّه أشارَ إلى الذينَ مَضوا علىٰ طاعتِه دونَ غَيرهم مِن الخُلفاءِ.

ثُمٌ قالَ: و إن عليه السلامُ أرادَ أنّه لَن مُنصَبَ بَعدي مَن يَجري مَجري مَجرايَ مَنصِبي ، فتَتعيَّن عليه الإجابةُ عن جميعِ السؤلِ كتَعيُّنها ملَيَّ، كانَ ذلكَ باطلاً وأيضاً؛ لأنّ الحَسَنَ عليه السلامُ قد نُصِبَ بَعدَه عليه السلامُ، و بويعَ [له] كَما بويعَ له؛ فقد كانَ يَجِبُ أن يَكونَ تَعليقُه عدمَ الفائدةِ \_علىٰ مُقتضىٰ قولِكم هذا \_ بنفي ١٠ تَمكُنَ الحَسَنِ عليه السلامُ، لا بفقد ١١ عينه ١٢ عليه السلامُ.

و بَعدُ، فعَلَيكم في هذا المَقالِ سؤالٌ مِن وَجهٍ آخَرَ يَقدَحُ في العصمةِ التي

ا. في «ج، ع، ق، م»: «و له».

٢. في المطبوع: «من».

٣. تقدّم تخريج الحديث في ص ٢٧٣.

٤. في «ح، د»: «فإن».

o. في «ح، د» و المطبوع: «أراد به أن» بدل «أراد أنّه لن».

<sup>7.</sup> في المطبوع: «مجراه مصيبي»؛ و في حاشيته: «مجراه في منصبي».

في «ج»: «كتعيين». و في «ح، د» و المطبوع: «فيتعين».

٨. في جميع النسخ و المطبوع: «السؤال لتعينها»؛ و الصواب ما أثبتناه.

٩. في المطبوع: «بطل»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

١٠. في «ج، ح» و المطبوع: «ينفي». و في «ع، م» مهملة. و في «ق» غير واضحة.

۱۱. في «ج»: «تفقد». و في «ح، د»: «لفقد». و في «ع» مهملة. و في «ق»: «يفقد». و في المطبوع: «بقصد».

۱۲. فی «ح، د»: «عنه».

توجِبونَها له عليه السلام، و هو أنّا نَعلَمُ -بحُكمِ العُقولِ السَّليمةِ مِن الهَوىٰ و السَّهوِ الداخلِ علىٰ صاحبِها - أنّه لا يَسوعُ لِمَن يَعلَمُ أنّه غَيرُ مُتمكِّنٍ مِن الإجابةِ عن جميعِ ما يُسألُ عنه أن يُعطيَ ذلكَ مِن نَفسِه بهذا المَقالِ علىٰ رُؤوسِ الأشهادِ، إلّا لسَهو \ يَعتَرضُه، أو هَوىٌ يَلحَقُه، يُهوَّنُ عليه التَّغريرَ بنَفسِه.

فكُلُّ هذا يَدُلُّ علىٰ بُطلانِ ما تَذهَبونَ إليه مِن وُجودِ واحدٍ مَعصومٍ كاملٍ في العُلومِ في ذلكَ إلّا في العُلومِ في ذلكَ إلّا بَعْدَولِ، و هي باطلةٌ بِما ذِكرُه الآنَ يَطولُ، بشُبَهٍ تَظُنُونَ آلُها مُستَمِرَةٌ في العُقولِ، و هي باطلةٌ بِما ذِكرُه الآنَ يَطولُ، و يُقنِعُ الاعتمادُ الآنَ عُي إبطالِها علىٰ ما قد اقتضاه هذا الصَّريحُ الصَّحيحُ مِن القولِ المنقولِ.

### الجوابُ \_ و باللهِ التَّوفيقُ^ \_ :

اِعلَمْ أَنْ قَولَ أَميرِ المؤمنينَ عليه السلامُ (: «سَلوني قَبلَ أَن تَفقِدوني؛ فإنّ بَينَ جَنبَيًّ عِلماً جَمّاً، لَو وَجَدتُ له حَمَلةً!» ' يَدُلُّ \' على اشتمالِه على عُلوم الدينِ

ا. في «ج»: «السهو». و في «ح، د، ع» و المطبوع: «بسهو».

ني «ع» و المطبوع: «لمظنون».

٣. في «ع، م» مهملة. و في المطبوع: «و نضع».

٤. في «ح»: «الاعتمان». و في «ق»: «الاعتماد لان».

هى المطبوع: - «قد».

التصريح».

٧. في «ح، د» و المطبوع: «المعقول و». و في «ع»: «العقول».

٨. في المطبوع: - «و بالله التوفيق».

٩. في غير «ح»: + «قال».

۱۰. فی «ق، م»: «جملة». و تقدّم تخریجه فی ص ٤٧١.

۱۱. في «ج، ق، م»: «تدلُّ». و في «ح»: «دالُّ». و في «د»: – «يدلُّ».

دَقيقِها و جَليلِها، و علىٰ كُلِّ ما يَجوزُ أن يَسألَ عنه سائلٌ، و يَستَرشِدَ إليه جاهلٌ؛ لأنَ معنىٰ هذا الخبرِ لَو كانَ هو الدِّلالةَ علىٰ قُوّةِ حَظِّه عليه السلامُ مِن العِلمِ و وُفورِ نَصيبِه منه، لَكانَ مُتعرِّضاً بهذا القَولِ المُطلَقِ لِأن يُسألَ عمّا لا يَعلَمُه فَيَخجَلَ ٢، و هذا تَغريرٌ ٣ و رُكوبُ خَطَرٍ، يَجِلُ عليه السلامُ عنه.

و َ مَن هذا الذي يُقدِمُ ° مِن ذَوي اللَّبابةِ علىٰ أن يَقولَ ـ و هو مُتقدِّمُ القَدَمِ في المَعلوماتِ، و ليسَ بمُحيطٍ ٦ بها ـ: «سَلوني قَبلَ أن تَفقِدوني»، و هو لا يأمَنُ أن يُسألَ عمّا لا يَعرفُ و لا يألَفُ؟

و لا شُبهة في أنّ قولَه عليه السلامُ: «قَبلَ أن تَفقِدوني» لا يُدُلُّ علَى التَّحذيرِ مِن فَوتِ النَّفعِ بأجوبتِه مع فَقدِه عليه السلامُ، و أنّ مفهومَ الكلامِ يَقتَضي أنّه عليه السلامُ لا سادً مَسَدَّه ^ و لا قائمَ في العِلمِ مَقامَه؛ لأنّه لَو كانَ يَليهِ مَن هو في العِلم مُساوِله، لكانَ لا مَعنىٰ للتَّحذيرِ.

و تَأويلُ هذا الخبرِ الذي يَرفَعُ الشُّبهةَ فيه: أنَّ الإمامَ في كُلِّ زمانٍ إنَّما يَجِبُ بحُكمِ إمامتِه أن يَكونَ عالِماً بجميعِ عُلومِ الدينِ، حتى لا يَشِذَّ عنه منها أنَّ شاذً. و لَيسَ يَجِبُ بحُكم الإمامةِ أن يَكونَ عالِماً بالغائباتِ و الكائناتِ، مِن ماضياتٍ

ا. في «ق»: «معترضاً بهذا». و في المطبوع: «متعرضاً هذا».

نعي «ع، م» مهملة. و في المطبوع: «و ينخجل». و يَخجَل: يَعيا.

٣. في «ج»: «تعزير». و في المطبوع: «تقرير»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

في المطبوع: + «هو»؛ نعم، استُظهر في حاشيته و زيادتُه.

٥. في «ج، د، ع، ق» و المطبوع: «تقدم».

<sup>7.</sup> في المطبوع: «بمحيطة».

٧. في قوله: «و هو لا يأمن» إلى هنا ساقط من «ح، د، ع» و المطبوع.

٨. في «ج»: «بسده». و في المطبوع: «مساده»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

٩. في «ح، د»: «منها عنه» بتقديم و تأخير. و في «ق»: «عنها منها». و في المطبوع: «منه» فقط.

و مُستَقبَلاتٍ؛ و إذا خَصَّ اللَّهُ تَعالَى الإمامَ بشَيءٍ مِن هذه العُـلومِ، فـعَلىٰ سَـبيلِ الكَرامةِ له \ و التَّفضيل و التَّعظيم.

و قد بَيَّنَا في مسألةٍ مُفرَدةٍ ٢ أُملَيناها قَديماً و استَقصَيناها أنّه غَيرُ واجبٍ في الإمامِ أن يَكونَ عالِماً بالسَّرائرِ و الضَّمائرِ و كُلِّ المَعلوماتِ، علىٰ ما ذَهَبَ إليـه بعضُ أصحابِنا. ٣

و أُوضَحنا عن <sup>4</sup> أنَّ هذا المَذهبَ الخَبيثَ ° يَقتَضي كَونَ الإمامِ عالِماً لنَفسِه حتَّىٰ يَصِحُّ أن يَعلَمَ ما لا يَتناهىٰ مِن المَعلوماتِ؛ لأنّ العالِمَ بعِلم ٢ ـ و العِلمُ لا يَتعلَّقُ علَى التَّفصيلِ إلّا بمَعلوم واحدٍ ـ لا يَجوزُ أن يَعلَمَ إلّا مَعلوماتٍ مُتَناهيةَ العَدَدِ.

و إذا صَحَّت هذه الجُملة، لَم يَمتَنِعْ أن يَكُونَ أميرُ المؤمنينَ صَلَواتُ اللهِ عليه أكمَلُ عُلوماً مِن كُلِّ إمامٍ بَعدَه، و إن كانَ مَن نابَ مَنابَه مِنهم عليهم السلامُ كاملاً لجميعِ عُلوم الدينِ و الشَّريعةِ التي تَقتَضيها شُروطُ الإمامة؛ و إنّما زادَت عُلومُه علىٰ عُلومِهم في أُمورٍ خارجةٍ عن ذلك، كالغائباتِ و الماضياتِ و أسرارِ السَّماواتِ، فَخَوَّفَ عليه السلامُ مِن فَوتِ هذه المَزيّةِ في العُلوم بفقدِه.

و هذا الذي ذَكرناه يُغني عمّا تُمُحِّلَ ذِكرُه في المسألةِ، ثُمّ تَبيَّنَ ٧ فَسادُه.

ا. في المطبوع: «منفردة».

٣. هذه الرسالة مفقودة. و قد أشار المصنف رحمه الله إليها في بعض رسائله إضافة إلى هذا الموضع. راجع: رسائل الشريف العرتضى، ج ١، ص ١٠٥ (جوابات المسائل الوازية، المسألة الثانية)؛ و ج ٣، ص ١٣١ (مسألة في علم الوصى بساعة وفاته).

٤. في المطبوع: - «عن».

<sup>0.</sup> في المطبوع: «الحبيب»؛ و استُظهر في حاشيته: «العجيب».

ني «ج، م»: «يعلم». و في «ع» مهملة.

في غير «ح»: «بيّن».

## المسألةُ التاسعةُ [الوجهُ في الحاجةِ إلَى الإمامِ و بيانُ الفَرقِ] [بينَ العِللِ الحقيقيّةِ و غيرِها]

إذا كانَت العِلَةُ الموجِبةُ للحُكمِ هي التي يَجِبُ الحُكمُ بوُجودِها و يَرتَفِعُ بِالرَّفاعِها، و كانَت العِلّةُ التي لها احتاجَ المُكلَّفونَ إلىٰ إمامٍ معصومٍ آجوازً السَّهوِ عليهم، و إمكانَ وقوعِ الخَطإ منهم، ثُمّ أَحوَجْنا المَعصومَ مِن ذلكَ إلى الإمامِ لغيرِ هذه العِلّة؛ أ فليسَ قد أخرَجناها عن كونِها عِلّةً؛ لإيجابِنا المَعلولَ معَ ارتفاعِها؟

فما الجوابُ عن ذلك، و عن قولِ مَن قالَ «لا فَرقَ بَينَ لُزومِ المُناقَضةِ بنذلكَ لِمَن قالَ به و بَينَ لُزومِها لِمَن قالَ: إنّ العِلّةَ عُ في كَونِ المُتحرِّكِ مُتحرِّكاً حُلولُ الحَركةِ فيه، ثُمّ أوجَبَ تَحرُّكَ بعضِ المَحالِّ لغيرِ حُلولِ الحَركة فيه»؟

المطبوع: «موجبة للحكم، و هي».

ني غير «ق»: «الإمام المعصوم».

٣. في المطبوع: «بجواز»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

في «ح»: «بالعلّة»، و في «د»: «في العلّة»، كلاهما بدل «إنّ العلّة».

### الجوابُ \_ و باللَّهِ التُّوفيقُ ' \_:

إنّ الصَّحيحَ المُجرَّرَ أن نَقولَ: الوجهُ في الحاجةِ إلى إمامٍ " يَكُونُ لُطفاً الارتفاعِ الخَطا أو تَقليلِه فهو فَقدُ العصمةِ و جَوازُ الخَطا فَمَن احتاجَ معَ وُفورِه و عصمتِه إلى إمامٍ، فلَم يَحتَجُ اليه ليَكُونَ لُطفاً اله في ارتفاعِ خَطئه، او إنّما احتاجَ إليه لِمَعانٍ أُخَرَ خارجةٍ عن هذا البابِ، كتَعليمِه و تَفهيمِه؛ لأنّ الحاجةَ إلَى الإمامِ مُختَلِفةً، فلا يَمتَنِعُ أن يَكُونَ لها عِللَّ مُختَلِفةً.

و بهذا التَّقريرِ ١١ و التَّحريرِ ١٢، قد زالَت المُناقَضةُ، و سَقَطَت الشُّبهةُ.

ثُمَّ نَعودُ إلىٰ ما في ١٣ المسألةِ مِن كلامٍ جَرىٰ علىٰ غَيرِ وَجهِه:

أمّا «العِلَّةُ» في الحَقيقةِ، فهي «كُلُّ ذاتٍ أُوجَبَت<sup>١٤</sup> لغَيرِها حـالاً»؛ كـإيجابِ<sup>١٥</sup>

المطبوع: - «و بالله التوفيق».

ني «ح» و المطبوع و حاشية «د»: «المجرد».

٣. في المطبوع: «الإمام».

٤. في «د» و المطبوع: «لفظاً»؛ نعم، استُظهر في حاشيتهما ما أثبتناه.

٥. في المطبوع: «تعليله».

أي «ج»: «فمع». و في «ح» و المطبوع: «لمن»؛ و استُظهر في حاشية المطبوع: «و من».

في «م»: «فلن يحتج».

٨. في المطبوع: «لفظاً»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

٩. في (ح، د) و المطبوع: - (له).

١٠. في «ج»: «خطبة». و في المطبوع: «خطبه»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

١١. في المطبوع: «التقدير».

١٢. في «ح، د» و المطبوع: - «و التحرير».

۱۳. في «ج، ق، م»: «باقي» بدل «ما في».

١٤. في «ح، د، ع» و المطبوع: «أوجب».

١٥. في «ح، د»: «لايجاب». و في «ع»: «يجاب». و في المطبوع: «يجب».

الحَركةِ، و هي ذاتٌ لكَونِ المُتحرِّكِ مُتحرِّكاً، و هي حالٌ له؛ فإيجابِ العِلمِ الذي يوجَدُ في قُلوبِنا، و هو ذاتٌ كَونَنا عالِمينَ، و هي حالٌ لنا.

و إذا قُلنا فيما لَيسَ بذاتٍ أنّه عِلّةٌ، أو لا يوجِبُ حالاً و إنّما يَقتَضي حُكماً، فعَلىٰ طَريقِ التَّشبيهِ؛ ٢ و اسمُ «العِلّةِ» ٣ في العِلَلِ الشَّرعيّةِ إنّما كانَ مُستَعاراً لِما ذَكرناه.

و كُونُ الرَّعيّةِ غَيرَ معصومينَ أو جَوازُ الخَطإ عليهم لَيسَ يَجوزُ النَ يَكونَ عِلَةً علَى الحَقيقةِ؛ و إنّما هو وَجةً احتيجَ إلَى الإمامِ مِن أُجلِه، فأُجرَيناه استعارةً مَجرَى العِلّةِ ، فكَيفَ يَلزَمُ فيه أن يَكونَ آ الحُكمُ يوجَدُ بوُجودِه و يَرتَفِعُ بِارتفاعِه، و هذا إنّما لا يَجبُ للعِلَل الحَقيقيّةِ ؟

ألا تَرىٰ أَنّا كُلَّنا نَقولُ: «إِنْ كُونَ الظُّلمِ ظُلماً عِلَةٌ في قُبحِه»، و لَيسَ يَجِبُ أَن يَرتَفِعَ القُبحُ عند ارتفاعِ كَونِ الفعلِ ظُلماً؛ لأنّ الكَذِبَ قَبيحٌ و إِن لَم يَكُن ظُلماً، و كذلكَ تكليفُ ما لا يُطاقُ؟

و كذلكَ رَدُّ الوَديعةِ كَونُه رَدًاً ^ لها عِلَةٌ في وُجوبِه، و لَيسَ يَجِبُ إذا ارتَفَعَت هذه العِلَةُ أن يَرتَفِعَ الوُجوبِ ما لَيسَ له

١. كذا في جميع النسخ و المطبوع، و الصواب: «و إيجاب» عطفاً على: «كإيجاب».

نى المطبوع: «التنبيه».

٣. في «ح، د، ع» و المطبوع: «للعلَّة»؛ نعم استُظهر في حاشية المطبوع ما أثبتناه.

٤. في المطبوع: «بجواز»؛ و استُظهر في حاشيته: «بجائز».

<sup>0.</sup> في المطبوع: + «فيه».

<sup>7.</sup> في المطبوع: - «يكون».

في المطبوع: + «يصح و».

في «ح»: «كونها رداً». و في المطبوع: «كونه راداً».

٩. في «ح، د،ع» و المطبوع بين معقوفين: + «كونه ردّ الوديعة»؛ نعم، استُظهر في حاشية المطبوع
 زيادتُها.

هذه الصفة، كقَضاءِ الدَّين و شُكرِ النعمةِ.

فقَد بانَ أنّا لَو عَلَّلنا الحاجةَ إلَى الإمامِ بِارتفاعِ العصمةِ، و لَم نـورِدِ التَّـحريرَ \ الذي ذَكرناه، لَم يَلزَمْنا أن نَنفيَ \الحاجةَ عمّن لَيسَ بمعصومٍ، لأنّ العِلَلَ قد يَخلُفُ بعضُها بعضاً، علىٰ ما ذَكرناه.

وقد زادَ أهلُ العَدلِ و التَّوحيدِ على هذه الجُملةِ التي ذَكرناها، فقالوا: لَيسَ يَمتَنِعُ أَن يَجِبَ الحُكمُ عن العِلّةِ الحَقيقيّةِ على مَوضِع و يَجِبَ في مكانٍ آخَرَ مع ارتفاعِها. و مَنَّلوا ذلكَ بأنَّ العِلمَ المَوجودَ في قُلوبِنا يوجِبُ كُونَنا عالِمينَ بالمَعلوماتِ، و قد وجَبَ للقَديمِ تَعالىٰ مِثلُ هذه الأحوالِ بأعيانِها و لا عِلمَ له. آلًا أنّهم قالوا: القَديمُ تَعالىٰ و إن وَجَبَ كُونُه عالِماً بما نَعلَمُه و إن لَم يَحتَجُ إلىٰ وُجودِ عِلمٍ يَكونُ [به] معالماً، فهو عالِمٌ لنَفسِه لا لعِلّةٍ توجِبُ كَونَه عالِماً.

قالوا: و لَيسَ يَمتَنِعُ أَن يَجِبَ مِثلُ الحُكمِ الواجبِ عن ١٠ عِلَةٍ لا لعِلّةٍ؛ و إنّما المُمتَنِعُ أَن يَجِبَ الحُكمُ عن العِلّةِ الحَقيقيّةِ، ثُمّ يَجِبَ عن عِلّةٍ أُخرىٰ مُخالِفةٍ لها.

ا. في «ج، د،ع،ق،م»: «تحرير». و في المطبوع: «عزيز».

نعم، استُظهر في حاشية المطبوع: «أن ينفى»؛ نعم، استُظهر في حاشية المطبوع ما أثبتناه.

٣. في المطبوع: «التوحيد و العدل» بتقديم و تأخير.

٤. في «ح، د»: «عن الحقيقة». و في المطبوع: «على الحقيقة».

في «ج، ع»: «و قد وجب القديم». و في المطبوع: «و قد وقع حسب للقديم».

٦. أيّ: ولا علم زائداً له على ذاته، فهو تعالىٰ ليس عالماً بعلم؛ بل هو عالم لنفسه.

٧. في «ع» و ما استُظهر في حاشية المطبوع: «يعلمه».

٨. في جميع النسخ و المطبوع: «فيه»، و هو سهو.

٩. في «ح، د»: «نمنع».

١٠. في المطبوع: «من».

قالوا: و لذلكَ لمّا وَجَبَ كُونُ أَحَدِنا عالِماً عندَ وجودِ العِلمِ، لَم يَجُزْ أَن يُشارِكَه الْ في كُونِه عالِماً مَن تَجِبُ له هذه الصفةُ عن عِلّةٍ أُخرىٰ هي غَيرُ العِلم.

و قد بَسَطنا هذا الكلامَ في مَواضعَ مِن كُتُبِنا و استَوفَيناه ؟؛ و في هذا القَدرِ منه كِفايةً.

١. في «ج،ع»: «أن نشاركه».

ني غير ((ح) ع): ((يجب)).

٣. راجع: الشافي، ج ١، ص ٢٨٩ ـ ٣٠٠؛ الذخيرة، ص ٤٣٠ ـ ٤٣١.

#### المسألةُ العاشرةُ

## [ تَأْوِيلُ ما وَرَدَ مِن أَنَّ وَلَدَ الزُّنا لا يَكُونُ مؤمناً،]

## [و تَصحيحُ أنكِحَة المُخالفينَ]

إذا كانَت الطائفة ـ حَرَسَها الله ـ مُجمِعةً على أنّ مَناكِحَ الناصبةِ حَرامٌ إذا لَم يُخرِجوا مِن أموالِهم ما وَجَبَ عليهم فيها مِن حُقوقِ الإمامِ عليه السلام، و لاحَلَّلَهم بما يَتعلَّقُ بالنُّكاح مِن ذلكَ كَما حَلَّلَ أُولياءَه عليه السلامُ.

و كانَت أيضاً مُجمِعةً علىٰ ذِكرِ فَسادِ المَولِدِ عَلامةً علىٰ عدمِ اختيارِ صاحبِه الإيمان، و إن كانَ مُستَطيعاً له. و كانَ رأيُها \ في وَلدِ الزُّنا مَعروفاً بإجماعِها عليه.

و علىٰ ماكانَ ابنُ عبّاسٍ ـرَضيَ اللّٰهُ عنه ـيَقُولُه و يُعلِنُ به، و هو: «ما أَحَبَّ عليّاً إلّا رَجُلٌ طاهرُ الوِلادةِ؛ و لا أَبغَضَه إلّا رَجُلٌ ٢ شارَكَ أباه الشَّيطانُ في أُمِّه، و هو وَلَدُ زِنىً ٣ إلىٰ يَوم القيامةِ». ٤

·

١. في المطبوع: «أنّها».

ني المطبوع: «و لا أبغضه رجل إلا و».

٣. في «د، ق» و المطبوع: «الزنا».

راجع: الكافي، ج ٥، ص ٢٠٥، ح ٢؛ و ص ٥٠٣، ح ٥؛ المحاسن، ج ٢، ص ٣٣٢، ح ٩٧؛ تفسير فرات الكوفي، ص ١٤٧ ـ ١٤٨، ح ١٨٥؛ و ص ٢٤٢ ـ ٢٤٣، ح ٣٢٨؛ علل الشرائع، ج ١، ص ١٤٢ ـ ٢٤٣، ح ٤٧٥.
 ص ١٤٢ ـ ١٤٣، ح ٧؛ شواهد التنزيل، ج ١، ص ٤٤٧ ـ ٤٥١، ح ٤٧٥ ـ ٤٧٨.

و علىٰ قَولِ النبيِّ صَلَّى اللَّهُ عليه و آلِه مِن قَبَلُ: «بوروا الْ أُولادَكم بحُبَّ عليِّ ـ و قد ذَكرَه ابنُ دُرَيدٍ لا في «الجَمهرةِ» ـ فمَن وَجدتموه له مُحِبَّاً "فهو لِرَشدةٍ ، و من وَجدتُموه له مُجِبَّاً "فهو لِرَشدةٍ ، و من وَجدتُموه له مُبغِضاً فهو لِرَنيةٍ». ٥

أ فلَيسَ قد صارَ فَسادُ المَولِدِ عَلامةً على فَسادِ المَذهبِ، و فَسادُ المَذهبِ عَلامةً على فَسادِ المَولِدِ؟ فكَيفَ يَصِحُّ مع هذا أن يَخرُجَ مِن مُخالِفٍ للحَقِّ و ناكِب عنه مَن يَعتَقِدُه و يَدينُ به و يَقبِضُ عليه؟

و كَيفَ^ يُمكِنُ نَفيُ ذلك؟ مع إجماعِها أيضاً علىٰ أنّ المؤمِنَ قد يَلِدُ كافراً، و أنّ الكافرَ قد يَلِدُ كافراً، و أنّ الكافرَ قد يَلِدُ مؤمِناً، حتّىٰ تأوّلَت قولَ اللهِ تَعالىٰ: ﴿ يُخْرِجُ الحَمَّ مِنَ المَيّتِ وَيُخْرِجُ

١. في «ح، د»: «جرّبوا». و في «ق»: «امتحنوا». و بارّ الشيءَ: اختبره. لسان العرب، ج ٤، ص ١٨٠ (بور).

٢. أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد بن عتاهية الأزديّ القحطانيّ البصري، صاحب اللغة. كان رأساً في الأدب، يضرب المثل بحفظه. و عدّه ابن شهر آشوب في شعراء أهل البيت عليهم السلام. ولد بالبصرة سنة ٣٢٣ هـ . روى عن أبي حاتم السجستاني، و الرياشي، و ابن أخي الأصمعي، و غيرهم؛ و روى عنه: أبو سعيد السيرافي، و أبو الفرج الإصفهاني، و عيسى بن الوزير، و غيرهم. و مات سنة ٣٣١ هـ . راجع: الفهر ست لابن النديم، ص ١٧؛ تاريخ بغداد، ج ٢، ص ١٩٦ مل ١٩١، الرقم ٢٦١؛ أمل الآمل، ج ٢، ص ٢٥٦ الرقم ٧٥٩.

٣. في «ح، د»: «محبّاً له» بتقديم و تأخير.

٤. في «ج، د، ع، ق، م» و المطبوع: «لرشده».

٥. راجع: الإرشاد، ج ١، ص ٤٥؛ إعلام الورى، ص ١٥٩ ـ ١٦٠؛ علل الشرائع، ج ١، ص ١٤٢ ـ ١٤٣، ح ٧؛ تاريخ مدينة دمشق، ج ١٤، ص ٢٨٧ ـ ٢٨٨؛ شواهد التنزيل، ج ١، ص ٤٤٤ ـ ٤٤٩، ص ٢٨٠؛ النهاية لابن الأثير، ج ١، ص ١٦١؛ لسان العرب، ج ٤، ص ٨٧؛ تاج العروس، ج ٦، ص ١٨٨ ، (بور).

<sup>7.</sup> في المطبوع: «العلامة».

۷. فی «ق»: «مع».

المطبوع: «فكيف».

المَيِّتَ مِنَ الحَيِّهِ المَامِ على ذلك. و العِيانُ يَقتَضيهِ، و العِلمُ بمُحمّدِ بنِ أبي بَكرٍ المَيْتَ مِن مَرَىٰ مَجراه يؤكِّدُه، و الامتناعُ مِن تَركِنا قَبولَ مَن عَلِمنا أباه ناصِباً ، و عن إخراج حَقَّ الإمامِ ناكِباً، إذا اعتَقَدَ الحَقَّ و أظهَرَه، و مُوّاخاتُنا له و حُبُّنا إيّاه يُؤكِّدُ ذلك. و قد كانَ يَجِبُ أن لا نَعتَدُ مَن جاءَنا مُوافِقاً لنا، إذا كُنّا عالِمينَ بخِلافِ أبيه ، و أنّه كانَ مُسافِحاً؛ لِامتناعِه من إخراج حُقوقِ الإمامِ عليه السلامُ إليه، مع أنّه لَم يُحلِّلُه منها. فليُنعِمْ بما عندَه في ذلك واضحاً جَليًا، إن شاءَ الله تَعالىٰ.

### الجوابُ \_ و باللهِ التّوفيقُ $^{\vee}$ \_:

اِعلَمْ أَنَّ طيبَ المَولِدِ^ و خُبثَه لا تَعلُّقَ له بالحَقِّ مِن المَذَاهِبِ أو الباطلِ منها، و كُلُّ قادرِ عـاقلِ مُكـلَّفٍ مُـتمكِّنٌ ٩ مِـن إصـابةِ الحـقِّ و العُـدولِ عـنه؛ غَـيرَ أَنَّ

١. يونس (١٠): ٣١؛ الروم (٣٠): ١٩.

٢. محمّد بن أبي بكر، أمّه أسماء بنت عميس الخثعميّة. وُلِدَ عام حجّة الوداع في عقب ذي القعدة بذي الحليفة أو بالشجرة. وكان في حِجر أمير المؤمنين عليه السلام إذ تزوّج أُمَّه أسماء، وكان على الرجّالة يوم الجمل، و شهد معه صفين، ثم ولاه مصر، فقتل بها. قتله معاوية بن حديج صبراً في سنة ٣٨ه. كان أمير المؤمنين عليه السلام يُثني عليه و يُفضّله، لما كانت له من العبادة و الاجتهاد. الاستيعاب، ج ١، ص ٤٢٥.

۳. فی «ق»: «و ما».

في «ج» و المطبوع: «إيّاه» بدل «أباه». و في «ق»: «بيعة أبيه جانباً» بدل «قول من علمنا أباه ناصباً». و في المطبوع: «قول» بدل «قبول».

٥. في «ج، ق»: «أن لا يعتد». و في «ح» و المطبوع: «الا بعد»؛ نعم، استُظهر في حاشية المطبوع ما أثبتناه.

أي «ع» مهملة. و في «ق»: «ابنه» و في المطبوع: «الله».

في المطبوع: - «و بالله التوفيق».

المطبوع: «الولد».

٩. في المطبوع: «فيمكن».

الفاشي (في أصحابِنا مَعشَرَ الإماميّةِ أنّ وَلدَ الزّنا لا يَكونُ مؤمِناً و لا نَجيباً، و إن عَوَّلوا في ذلك على أخبارِ آحادٍ؛ فكأنّهم لم تُقْفِقونَ عليه.

فحَمَلنا ذلكَ علىٰ أن قُلنا: غَيرُ مُمتَنِعِ أن يَعلَمَ اللهُ تَعالىٰ في كُلِّ وَلدِ زَنيةٍ أنّه " لا يَكونُ مُحِقًا، و أنّه لا يَختارُ اعتقادَ الحَقَّ، و إن كانَ قادراً عليه مُتمكِّناً منه؛ فصارَ كُونُه مَولوداً مِن زَنيةٍ عَلامةً لنا علَى اعتقادِه الباطلَ و مُجانَبتِه الحَقَّ. <sup>٤</sup>

و قد كُنّا أُملَينا في بَعضِ المَسائلِ مِن كلامِنا الجَوابَ عن سُؤالِ المُخالِفِ لنا في هذا المَوضِعِ ، إذ قالَ لنا: فنَحنُ نَرىٰ ، عِياناً مَن يولَدُ مِن زَنيةٍ نَجيباً مُعتَقِداً للحَقِّ، قائماً للبَّروطِ الإيمانِ.

### و ذَكَرنا في ذلك وَجهَين:

أَحَدُهما: أنّه لَيسَ ^كُلُّ مَن أَظهَرَ الإيمانَ و اعتقادَ الحَقِّ يَكُونَ ٩ له ١٠ مُبطِناً و عليه مُنطَوياً؛ فغَيرُ مُمتَنِع ممّن ١١ يُظهِرُ الإيمانَ و اعتقادَ الحَقِّ ١٢ و القيامَ بالعباداتِ

ا. في المطبوع: «العامي». فشا خبرُه، أي: انتشر و ذاع. لسان العرب، ج ١٥، ص ١٥٥، (فشا).

ني «ح، د»: «و لكنهم». و في المطبوع: «فلكأنهم».

٣. في المطبوع: «أن».

٤. في «ج»: «و مجانبة للحقّ». و في «ع، ق، م»: «و مجانبته للحقّ». و في المطبوع: «و مجانبة الحقّ».

٥. رسائل الشريف المرتضى، ج ٣، ص ١٣١ ـ ١٣٣.

٦. في «ج، ق»: «فتحريري». و في المطبوع: «فتجويزي»، كلاهما بدل «فنحن نري».

٧. في «ح،ع»: «فإنما». و في المطبوع: «فإنها»؛ و في حاشيته عن نسخةٍ أُخرى: «فإنما».

المطبوع: + «في».

في «ق»: «و اعتقد الحقّ، و يكون».

١٠. في «ح» و المطبوع: - «له».

١١. في «ق»: «و غير ممتنع فمن». و في المطبوع: «فغير ممتنع عن أن».

١٢. في «ج»: «له» بدل قوله: «يكون له مبطناً» إلى هنا.

أَن يَكُونَ مُنافِقاً، فيَجُوزُ علىٰ هذا أَن نَحكُمَ بنِفاقِ كُلِّ مَن عَلِمناه مَولُوداً مِن زَنيةٍ إذا كانَ مُظهراً للحَقِّ \.

و الوجهُ الآخَرُ: أنه قد يَجوزُ فيمَن يَظهَرُ أنّه مَولودٌ عن زَنيةٍ و عن غَيرِ عَقدٍ صَحيحٍ أن يَكونَ في الباطنِ الذي لا نَعلَمُه و لَم يَظهَرْ لنا ما وُلِـدَ إلّا عن عَقدٍ صَحيحٍ. و إذا جَوَّزنا ذلك، جَوَّزنا علىٰ مَن هو علَى الظاهرِ مِن زَنيةٍ أن يَكونَ في الباطنِ وُلِدَ عن عَقدٍ صَحيح.

فأمّا الناصِبةُ و مُخالِفو آ الشيعةِ فأَنكِحتُهم صَحيحةٌ، و إن كانوا كُفّاراً ضُلَالاً. و لَيسَ يَجِبُ إذا لَم يُخرِجوا ما وَجَبَ عليهم مِن حُقوقِ الإمامِ أن تكونَ عُقودُ أنكِ لَيسَ يَجِبُ إذا لَم يُخرِجوا ما وَجَبَ عليهم مِن حُقوقِ الإمامِ أن تكونَ عُقودُ أنكِ حتيهم فاسِدةً؛ لأنّ اليهودَ و النصارىٰ مُخاطَبونَ عنذنا بشرائعِنا و مُتعبَّدونَ عندا الحُقوق، و عُقودُ أموالِهم هذه الحُقوق، و عُقودُ أنكِحتهم صَحيحةً اللهُ مَحدِجينَ مِن أموالِهم هذه الحُقوق، و عُقودُ أنكِحتهم صَحيحةً المُ

و كَيفَ يَجوزُ أَن نَذَهَبَ اللهِ فَسادِ عُقودِ أَنكِحةِ المُخالِفينَ و نَحنُ و كُلُّ مَن كَانَ قَبلَنا مِن أَنمَتِنا عليهم السلامُ و شُيوخِنا يَنسُبونَهم إلىٰ آبائهم، و يَدعونَهم اذا دَعَوهم بذلك، و نَحنُ لا نَنسُبُ وَلدَ زَنيةِ إلىٰ مَن خُلِقَ مِن مائه و لا نَدعوه به؟

١. في المطبوع: «مظهر الحقّ».

د. في المطبوع: «فأمّا الناصب و مخالف».

٣. في «ج، د، ق» و المطبوع: «أن يكون». و في «ع» مهملة.

٤. في «ع» و المطبوع: «و معبّدون».

فی «ح، د»: «بعبادتنا».

٦. في «د، ع» و المطبوع: «صحيح»؛ نعم، استُظهر في حاشية المطبوع ما أثبتناه.

٧. في «ج، ح، د، ق»: «أن يذهب».

أي المطبوع: «نسبوهم إلى آبائهم، و يدعوهم».

و هَل عُقودُ أَنكِحتِهم إلّا كعُقودِ مَبيعاتِهم؟ \ و نَحنُ نُبايِعُهم و نَملِكُ منهم بِالابتياعِ؛ فلَولا صحّة عُقودِهم، لَما صَحَّت عُقودُنا معهم للهم في بَيعِ أو إجارةٍ أو رَهنٍ أو غَير ذلك.

و ما مَضيٰ في المسألةِ مِن ذِكرِ مُحمّدِ بنِ أبي بَكرٍ و غَيرِه مِن المؤمنينَ النُّجَباءِ \_ يؤكِّدُ ما ذَكرناه؛ و هذا مِمّا لا شُبهةَ فيه.

في «د»: «بيعاتهم». و في «ق»: «مبايعتهم». و في المطبوع: «قيناتهم».

٢. في «ج»: - «لما صحّت عقودنا». و في المطبوع: «لما صحّت عقودهم [تابعهم]». و استُظهر في حاشيته زيادة ما بين المعقوفين.

### المسألةُ الحاديَةَ عَشَرةً '

## [نفيُ أن يكونَ القرآنُ أُنزِلَ جُملةً واحِدةً ]

ما القَولُ عندَه فيما ذَهَبَ إليه أبو جعفرِ ابنُ بابَوَيهِ \ رَضيَ اللهُ عنه مِن أنّ القُرآنَ نَزَلَ جُملةً واحدةً علَى النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه؟ و انصَرَفَ عن ظاهرٍ عُقولِه شبحانَه: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُذِّلَ عَلَيْهِ القُرْآنُ جُمْلَةً واحِدَةً ﴿ الاَيةَ ٦ إلىٰ أنّ العِلمَ به جُملةً واحدةً انتَفىٰ عن الذين حَكَى اللهُ سُبحانَه عنهم هذا، لا عنه صَلَّى اللهُ عليه و آلِه، بقَولِ الله تَعالىٰ: ﴿شَهْرُ رَمَضانَ الّذِي أُنْزِلَ فِيهِ القُرآنُ ﴾. ^

<sup>1.</sup> في «د» و المطبوع: «الحادية عشر».

٢. أبو جعفر محمد بن عليّ بن الحسين بن موسى بن بابويه القمّي، نزيل الريّ؛ شيخنا و فقيهنا و وجه الطائفة بخراسان. كان جليلاً، حافظاً للأحاديث. ورد بغداد سنة ٣٥٥ه. له نحو من ثلاثمائة مصنف، و فهرست كتبه معروف، و قد صنف أحد الكتب الأربعة، و هو «كتاب من لا يحضره الفقيه». راجع: الفهرست للطوسي، ص ٤٤٢ ـ ٤٤٤، الرقم ٧١٠؛ رجال النجاشي، ص ٣٨٩ ـ ٣٩٢ الرقم ٢٠١٠.

٣. في المطبوع: + «إلى أن يعلم به جملة واحدة». راجع: اعتقادات الإمامية للصدوق، ص ٨٢.

في المطبوع: «على» بدل «عن ظاهر».

من قوله: «على النبيّ صلّى الله عليه و آله؟» إلىٰ هنا ساقط من «ع».

٦. الفرقان (٢٥): ٣٢.

٧. في المطبوع: «على».

٨. البقرة (٢): ١٨٥.

و ذلكَ على مُقتَضى تُبوتِ هذه الصيغَةِ المُعمومِ المُستَغرِقِ ـ يَدُلُ على ما ذَهَبَ إليه أَ؛ إذ ظاهرُه أقوىٰ مِن الظاهرِ المُتقدِّمِ. و لَو تَكافئا في الظاهرِ، لَوَجَبَ تجويزُ ما ذَهَبَ إليه، إلّا أن يَصرِفَ عنه دليلٌ قاطعٌ يَحكُمُ علَى الآيتينِ جميعاً. و لَيسَ للعقلِ في ذلكَ مَجالٌ، فلا بُدَّ مِن سَمع لا يَدخُلُه الاحتمالُ.

و يَلزَمُ ٣ تَجويزُ ما ذَهَبَ إليه أيضاً علىٰ مُقَتَضىٰ ثُبوتِ هذه الصورةِ <sup>٤</sup> مُشتَرَكةً بَينَ العُموم و الخُصوصِ علىٰ سَواءٍ.

و قد جاءَت رواياتٌ إن لَم توجِبِ القَطع بهذا الجائزِ أَوجَبَت تَرجيحَه؛ و فَحواها ۚ يَقتَضي أَنَّ اللهُ سُبحانَه أَنزَلَ القُرآنَ علىٰ نَبيّه صَلَّى اللهُ عليه و آلِه جُملةً واحدةً، ثُمّ كانَ جَبرَئيلُ عليه السلامُ يَأتيهِ عن اللهِ سُبحانَه بأن يُظهِرَ منه في كُلِّ زمانٍ ما تَقتَضيهِ أَلحُوادتُ و العِباداتُ المَشروعةُ فيه؛ و استُشهِد وعلىٰ ذلك بقولِه تَعالىٰ: ﴿وَلاَتَعْجَلُ بِالْقُرْآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَىٰ إِلَيْكَ وَحْيُهُ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْماً ﴾. ` فان نَكُ: القَطعُ بذلك صَحيحاً عله ما ذَهِ الله أبه حعف رَحمه اللهُ وأنعَمَ

فإن يَكُنِ القَطعُ بذلكَ صَحيحاً علىٰ ما ذَهَبَ إليه أبو جعفرٍ رَحِمَه اللّهُ -أنعَمَ بذِكرِه و نُصرتِه ١١، و إن يَكُن عندَه باطلاً تَطوَّلَ ١٢ بالإبانةِ عن بُطلانِه و كَذِبِ

٢. أي الشيخ الصدوق رحمه الله.

۱. في «ح، د» و المطبوع: «الصفة».

٤. يريد: «الصيغة».

٣. في «ج، ق، م»: + «جميعاً».

٥. في «ع» مهملة. و في «ق» و المطبوع: «لم يوجب».

أي المطبوع: «و نحوها».

٧. في المطبوع: -«منه».

٨. في «ج، ق» و المطبوع: «يقتضيه». و في «ع» مهملة.

٩. في المطبوع: «و أشهد».

۱۰. طه (۲۰): ۱۱٤.

١١. في المطبوع: «و تصرفه».

۱۲. في «ج»: «يطول». و في «ح»: «فليطوّل». و في «د»: «يتطوّل».

رِوايتِه، و إن كمانَ التَّرجيحُ \ له أُولىٰ ذَكَرَه، و إن كمانَ الصَّحيحُ عـندَه تَكمافوَّ الجانزينِ \ نَصَرَه، "إن شاءَ اللهُ تَعالىٰ.

### الجوابُ \_ و باللهِ التُّوفيقُ 1 \_ :

أمّا إنزالُ القُرآنِ علَى النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه في وَقتٍ واحدٍ أو في أوقاتٍ مُختَلِفةٍ، فلا طَريقَ إلَى العِلمِ به إلّا السَّمعُ؛ لأنّ القياساتِ أَلَّعَقليّةَ لا تَدُلُّ عليه و لا تَقتَضيهِ. و إذا كانَ الغَرضُ بإنزالِ القُرآنِ أن يَكونَ عَلَماً للنبيِّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه و مُعجِزاً لنُبوّتِه و حُجّةً في صِدقِه، فلا فَرقَ أَ في هذا الغَرضِ بَينَ أن يُنزَلَ مُجتَمِعاً أو مُتفرِّقاً.

و ما يَتضمَّنُه ٧ مِن الأحكامِ الشرعيّةِ، فقَد يَجوزُ أن تَكونَ مُترتَّبةً في أزمان مُختَلِفةٍ، فيكونَ الإطلاعُ عليها و الإشعارُ بها مُترتَّبينِ ^ في الأوقاتِ تَرتُّبُ ٩ مُختَلِفةٍ، فيكونَ الإطلاعُ عليها و الإشعارُ بها مُترتَّبينِ ^ في الأوقاتِ العِباداتِ. وكَما أنّ ذلكَ جائزٌ، فجائزٌ أيضاً أن يُنزِلَه ١٠ اللهُ تَعالىٰ جُملةً واحدةً على النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه، و إن كانت العِباداتُ التي فيه تَترتَّبُ و تَختَصُّ بأوقاتٍ مُستَقبَلة و حاضرة.

ا. في «ح، د»: «مرجّحاً».

نعی «ج»: «الحایربن». و فی «ح، د، ع، ق»: «فی الجائزین».

۳. في «ح، د» و المطبوع: «نظره».

في المطبوع: - «و بالله التوفيق».

٥. في المطبوع: «البيانات».

<sup>7.</sup> في «ح، ع» و المطبوع: «فلا حجّة». و في «د»: «فلا حاجة».

٧. في «ح، د» و المطبوع: «تضمّنه».

<sup>.</sup> ۸. في «ج»: «مرتّبتين». و في «ح»: «مرتّبين». و في «م»: «مترتّبتين».

في المطبوع: «بترتيب».

١٠. في المطبوع: «أن ينزل».

والذي ذَهَبَ إليه أبو جعفر ابنُ بابَوَيه رَحِمَه اللهُ مِن القَطعِ علىٰ أنّه أُنزِلَ جُملةً المُواحدة ، و إن كانَ عليه السلامُ مُتعبَّداً بإظهارِه و أدائه مُتفرُقاً في الأوقاتِ، الاكانَ مُعتَمِداً في ذلك على الأخبارِ المَرويّةِ التي رَواها، فتلكَ أخبارُ آحادٍ لا توجِبُ عِلماً و لا تَقتضي قَطعاً، و بإزائها أخبارٌ كَثيرة أشهَرُ منها و أكثرُ تَقتضي أنّه أُنزِلَ مُتفرقاً، و أنْ بعضه نزلَ بمكّة و بعضه بالمدينة ؛ و لهذا نُسِبَ بعض القُرآنِ إلىٰ أنّه مَكيّ و بعضه مَدَنيٌ.

و أنّه عليه السلامُ كانَ يَتوقَّفُ عندَ حُدوثِ حَوادثَ ـكالظِّهارِ و غَيرِه ـعلىٰ نُزولِ ما يَنزِلُ إليه مِن القُرآنِ، و يَقولُ عليه السلامُ: «ما أُنزِلَ إلَيَّ في هذا شَيءٌ» ٣. و لَو كَانَ القُرآنُ أُنزِلَ جُملةً واحدةً لَما جَرىٰ ذلكَ، و لَكانَ حُكمُ الظِّهارِ و غَيرِه ـ ممّا تَوَقَّفَ ٥ فيه ـمعلوماً له. و مِثلُ هذه الأُمورِ الظاهرةِ المُنتَشِرةِ لا يُرجَعُ عنها بأخبار آحادٍ ٢ خاصَّةٍ.

فأمّا القُرآنُ نَفسُه فدالٌ علىٰ ذلك، و هو قولُه تَعالىٰ: ﴿ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُزِلَ عَلَيْهِ القُرْآنُ جُـ مُلَةً واحِدةً، لَقيلَ في خُزِّلَ عَلَيْهِ القُرْآنُ جُـ مُلَةً واحِدةً، لَقيلَ في جوابِهم: «قد أُنزِلَ علىٰ ما اقتَرَحتم» و لا يَكونُ الجوابُ: ﴿كَذَٰلِكَ لِنُتُبَّتَ بِهِ فُؤادَكَ وَرَ تَلْنَاهُ تَرْتيلاً ﴾.^

۱. في «ح، د»: - «جملة».

<sup>.</sup> ۲. في «ق»: «بالأوقات».

٣. لم نعثر عليه.

٤. في «ق»: «فلو».

هي «ح، د» و المطبوع: «يتوقّف». و في «ق»: «يوقف».

٦. في المطبوع: «الآحاد».

٧. الفرقان (٢٥): ٣٢.

٨. الفرقان (٢٥): ٣٢.

و فَسَّرَ المُفسِّرونَ كُلُّهم ذلكَ بأن قالوا: «المعنىٰ: إنّا أَنزَلناه كَذلكَ، أي مُتفرِّقاً؛ لِتَتمرَّنَ \ علَى استماعِه \، و تَتدرَّجَ ۖ إلىٰ تَلقِّيهِ». <sup>٤</sup>

و التَّرتيلُ أيضاً إنَّما هو «ورودُ الشيءِ في أثَرِ الشيءِ».

و صَرفُ ذلكَ إلَى العِلمِ به غَيرُ صَحيح؛ لأنّ الظاهرَ خِلافُه، و لَم يَقُلِ القَومُ: لَولا أُعلِمنا بنُزولِه جُملةً واحدةً؟ و جوابُهم إذا كانَ أُعلِمنا بنُزولِه جُملةً واحدةً؟ و جوابُهم إذا كانَ أُنزِلَ كذلكَ أن يُقالَ لهُم ": «قد كانَ الذي طَلَبتموه» و لا يُحتَجَّ لإنزالِه مُتفرِّقاً بما وَرَدَ لا في تَمام الآيةِ.

فأمًا قولُه تَعالىٰ: ﴿شَهْرُ رَمَضانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ القُرآنُ﴾ ^ فإنّما يَدُلُّ علىٰ أنّ جنسَ القُرآنِ نَزَلَ فِي هذا الشَّهرِ، و لا يَدُلُّ علىٰ نُزولِ الجَميع فيه.

ألا تَرىٰ أنّ القائلَ قد ٩ يَقولُ: «كُنتُ أَقرأُ اليومَ القُراَنَ» و «سَمِعتُ فُـلاماً يَـقرأُ اليَومَ ١٠ القرآنَ» فلا يُريدُ الجِنسَ؟ اليَومَ ١٠ القرآنَ» فلا يُريدُ الجِنسَ؟

و نَظائرُه في اللُّغةِ لا تُحصىٰ؛ ألا تَرىٰ أنّ العَرَبيّ ١١ يَقولُ: «هذه أيّامٌ آكُلُ فيها

١. في «ج،ع،ق،م»: «ليتمرّن». و في «د»: «لنتمرّن». و في المطبوع: «يتمهّل»؛ و في حاشيته: «ليتموّن».

خي «ح»: «سماعه». و في «د» و المطبوع: «إسماعه».

٣. في «ج»: «و يندرج». و في «د»: «نتدرّج». و في «ق» و المطبوع: «و يتدرّج».

راجع: الدر المنثور، ج ٥، ص ٣٤٥ ـ ٣٤٦؛ ج ٦، ص ٢٥٤ ـ ٢٥٥؛ تفسير البيضاوي، ج ١، ص ٢١٦، و غير ذلك من التفاسير.

<sup>0.</sup> في المطبوع: + «إليك».

<sup>7.</sup> في المطبوع: - «لهم».

المطبوع: + «بنزوله».

٨. البقرة (٢): ١٨٥.

في المطبوع: - «قد».

١٠. في غير «ح»: - «اليوم».

۱۱. في «ق» غير واضحة. و في المطبوع: «العرب».

اللَّحمَ» و «هذه أيّامٌ آكُلُ فيها الثَّريدَ»، و هو لا يَعني جَميعَ اللَّحمِ و كُلُّ التَّريدِ علَى العُموم؛ بَل يُريدُ الجِنسَ و النَّوعَ؟

و قُد استَقصَيتُ هذه النُّكتَةَ في مَواضعَ كَثيرةٍ مِن كلامي. ٢

فأمّا قولُه تَعالىٰ: ﴿وَلاَتَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَىٰ إِلَـيْكَ وَحْيُهُ ﴾ "، فلا ندري عمن أيّ وَجه دلً على أنه أُنزِلَ جُملةً واحدةً ؟ و قد كانَ يَجِبُ أن مُ يُبيِّنَ وَجهَ دَلاَلَتِه علىٰ ذلك. و هذه الآيةُ بأن تَدُلَّ علىٰ أنّه ما أُنزِلَ جُملةً واحدة آ أُولىٰ؛ لأنّه تَعالىٰ قالَ: ﴿مِن \* قَبْلِ أَنْ يُقْضَىٰ إِلَيْكَ وَحْيُهُ ﴾، و هذا يَقتضى أنّ في القُرآنِ مُنتَظَراً ما قُضيَ الوَحيُ به و فُرغَ ^ منه. فإن تُؤُوِّلَ أَ ذلكَ علىٰ أنّ المُرادَ به: «قَبلَ أن يوحَى إليك بأدائه»، فهو خِلافُ الظاهرِ.

وقدكُنّا سُئِلنا إملاءَ تَأْويلِ هذه الآيةِ قَديماً، فأَملَينا فيها مَسألةً مُستَوفاةً، و ذَكرنا عن أهلِ التَّفسيرِ فيها وجهَينِ، و ضَمَمنا إليهما وَجهاً ثالثاً تَفرَّدنا به. ١٠

و أحَدُ الوجهَينِ المَذكورَينِ فيها: أنّه كانَ عليه السلامُ إذا نَزَلَ عليه المَلَكُ بشَيءٍ مِن القُرآنِ، قَرأَه عليه السلامُ مع المَلَكِ المؤدّي له إليه قَبلَ أن يَستَتِمَّ الأداءُ؛ حِرصاً

المطبوع: «و أكل».

٢. راجع: الذريعة إلى أصول الشريعة، ج ١، ص ١٩٨؛ الأمالي، ج ٢، ص ٢٥٣؛ و ص ٣٦٨.

٣. طه (۲۰): ١١٤.

٤. في «ج، ق»: «فلا تدري». و في «ع»: «فلا يدري».

٥. في المطبوع: «أنه رحمه الله» بدل «يجب أن».

من قوله: «و قد كان يجب» إلىٰ هنا ساقط من «ع».

٧. في المطبوع: - «من».

٨. في المطبوع: «وقوع» بدل «و فُرغ».

٩. في «ج»: «دل». و في «ح، د»: «تنزيل». و في «ع» و المطبوع: «نزول».

١٠. تكملة الأمالي، ج ٢، ص ٣٠٠.

منه عليه السلامُ على حِفظِه و ضَبطِه. فأمِرَ عليه السلامُ بالتَّثبُّتِ حتَّىٰ تَنتَهيَ ' غايةُ الأداءِ؛ لتَعلُّقِ الكلام بعضِه ببعضٍ.

والوجهُ الثاني: أنّه عليه السلامُ نُهِيَ عن <sup>٢</sup> أن يُبلِّغَ شَيئاً مِن القُرآنِ قَبلَ أن يوحىٰ إليه بمَعناه و تَأْويلِه و تَفسيره.

والوجهُ الذي انفَرَدنا به "؛ أنّه عليه السلامُ نُهِيَ عن أن يَستَدعيَ مِن القُرآنِ ما لَم يوحَ إليه به؛ لأنّ ما فيه مَصلَحةٌ منه لا بُدَّ مِن إنزالِه و إن لَم يُستَدعَ ـ لأنّه تَعالىٰ لا يَدْخِرُ المَصالحَ عنهم ـ، و ما لا مَصلَحةً فيه لا يُنزِلُه علىٰ كُلِّ حالٍ؛ فلا مَعنىٰ للاستدعاءِ. و لا تَعلُّق للآيةِ بالمَوضِع الذي وَقَعَ الخِلافُ الخِيد، ٥

۱. في «ج، ح، د، ق» و المطبوع: «ينتهي».

۲. في غير «د»: - «عن».

۳. فی «ق»: +«هو».

في «ج» و المطبوع: – «الخلاف».

٥. في «ق»: + «تمّت المسائل، فهذه المسائل باقية من المسائل الأُخرى». و من هنا إلى قوله بعد صفحتين: «لم يخرج من أن يكون حيّاً» ساقط من «ق». و قد أُشير إلى هذا السقط في الصفحة الأُولى من هذه النسخة، حيث جاء: «و هي [أي الطرابلسيّات الثالثة] ثلاثة و عشرون مسألة، الناقص من مسألة (كذا) الثانية عشر (كذا) ورقة أو ورقتين (كذا)».

## المسألةُ الثانيةَ عَشَرةَ \ [بَيانُ كَيفيّةِ إعادةِ الحَياةِ للأئمّةِ]

### [و الشُّهداءِ معَ ما نُشاهدُه مِن كَونِ أجسادِهِم طَريحةً ]

كَيفَ يَصِحُّ، معَ استحالةِ وُرودِ السَّمعِ بما يُنافي المَعلومَ استدلالاً، أن يَرِدَ بمُنافاةِ المَعلومِ ضَرورةً، و عِلمُ الضَّرورةِ أقوىٰ؛ لِكَونِه مِن الشُّبهةِ أبعَدَ و أقصىٰ؟! و قد نَهَى اللَّهُ سُبحانَه عن القَولِ بأنَ الشُّهداءَ أمواتٌ، و أخبَرَ أنّهم أحياءً عندَه " يُرزَقونَ، و قالَ بَعدَ ذلكَ: ﴿ فَرِحِينَ بِما آتاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَ يَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يُحْذَنُونَ، و قالَ بَعدَ ذلك: ﴿ فَرِحِينَ بِما قَايْهِمْ وَ لا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾. أ

هذا معَ العِلمِ حِسّاً و مُشاهَدةً بمَوتِهم، و كَونِ أجسادِهم طَريحةً لا حياةً فيها؛ مِثلُ جِسمٍ مَولانا الحُسَينِ عليه السلام، و كَونِه بِالطفُ طَريحاً، و بَقاءِ رأسِه مَرئيًا مَحمولاً أيّاماً. و قد انضافَ إلى هذا العِلمِ الضَّروريُّ شَهاداتُ الحُجَجِ عليهم السلامُ \* بأنّ الجِسمَ الطَّريحَ جِسمُه، و الرَّأسَ المَحمولَ رَأسُه.

ا. في «د،ع» و المطبوع: «الثانية عشر».

٢. في المطبوع: «يرد عنا فإن» بدل «أن يرد بمنافاة».

٣. في المطبوع: «عند ربّهم».

٤. آل عمران (٣): ١٧٠.

<sup>0.</sup> في «ج، ح، د، ع، م»: - «السلام».

و كذلكَ القَولُ في حَمزةَ و جَعفرِ عليهما السلامُ ( و أَنَّ الكَبِدَ المَأْكُولةَ كَبِدُ حَمزةً ، و اليَدَينِ المَقطوعتَينِ يَدا جَعفرِ "، و قَولُ النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه: «إنّ اللهُ تَعالىٰ ٤ قد أبدَلَه و بِهما جَناحَينِ يَطيرُ بِهما في الجَنّةِ معَ المَلائكةِ ، و رُويَ أَنّه عليه السلامُ قالَ يَوماً: «لقَد اجتازَ بي ٢ جَعفرٌ ^ يَطيرُ في زُمرةٍ مِن المَلائكةِ ». ٩ عليه السلامُ قالَ يَوماً: «لقَد اجتازَ بي ٢ جَعفرٌ ^ يَطيرُ في زُمرةٍ مِن المَلائكةِ ». ٩

فإن كانَت هذه الحَياةُ ـ المَأمورُ بالقَطعِ عليها ١٠ ـ علَى الفَورِ، فهو دَفعُ الضَّروراتِ، ١١ و تَكذيبُ المُشاهَداتِ و الشَّهاداتِ، ١٢ و المُناقَضةُ ١٣ نَفسُها. و إن

۲. في «م، ح»: + «عليه السلام».

ا. في «ج، ح، د،ع»: - «عليهما السلام».

۳. في «ج، ح، ع، م»: + «عليه السلام».

في «ح، د» و المطبوع: - «إن الله تعالى».

٥. في «ح»: «أَبدل».

٦. راجع: الكافي، ج ١، ص ٤٥٠، ح ٣٤؛ كتاب سليم، ج ٢، ص ٢٥٠، ح ١؛ و ص ٢٩٠، ح ٩٩؛ تفسير القمي، ج ٢، ص ١١٢، ص ١١٠، ص ١٩٠، ص ١٣٤؛ تفسير فرات الكوفي، ص ١١٢، ص ١١٠، ص ١٧٠، ص ١٣٠؛ المستر شد في إمامة علي بن أبي طالب عليه السلام، ص ١١٢؛ الخصال، ج ١، ص ١٥٥، ص ١٥٠، ص ١٨٠، المستدرك على الصحيحين، ص ١٥٠، ص ٢٧٠، ص ٢٧٠، ح ١٩٠٤؛ المعجم الأوسط، ج ٧، ص ٨٧، ح ١٩٤؛ المعجم الأوسط، ج ٧، ص ٨٧، ح ١٩٤؛ المعجم الكبير، ج ٢، ص ١٠٠، ح ١٤٤؛ و ج ١١، ص ٣٦٠، ح ١٢٠٢٠؛ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج ١٥، ص ٧٧ و ١٧.

في «د،ع»: «اجتازني».

هي «ج، ح، د، ع، م»: + «عليه السلام».

٩. لم نعثر على الرواية بعينها، و لكن عثرنا على ما يشابهها. راجع: المستدرك على الصحيحين،
 ج ٣، ص ٢١٧، ح ٤٨٩٠؛ المعجم الكبير، ج ٢، ص ١٠٧، ح ١٤٦٦؛ أُسد الغابة، ج ١، ص ١٨١؛
 الاستيعاب، ج ١، ص ٧٧؛ تهذيب الكمال، ج ٥، ص ٦١ ـ ٦٢.

۱۰. في «ج»: «عليها بالقطع» بتقديم و تأخير. و في «ع»: - «عليها».

المطبوع: «للضرورات».

۱۲. في «ج»: «و الشاهدات». و في «ع»: - «و الشهادات».

١٣. في «ح، د، ع» و المطبوع: «و المتناقضة».

كانَت علَى التَّراخي و في المَعادِ العامِّ، ففيه بُطلانُ ما اتَّفقَت الطائفةُ \_ حَرَسها اللهُ \_ عليه بأنَّ المُسلِّمَ عندَ قُبورِهم مَسموعُ الكلامِ مَردودٌ عليه الجوابُ؛ و لذلكَ يَقولونَ عندَ زياراتِهم: «أشهَدُ أنّكَ تَسمَعُ كلامي، و تَرُدُّ جوابي». \

و ذلكَ واجبٌ المُضيُّ علىٰ ظاهرِه؛ لأنّ الانصرافَ عنه مع خُروجِه عن الاستحالةِ بحَياتِهم المَقطوعِ عليها غَيرُ جائزٍ؛ و إنّما يُنصَرَفُ عن الظَّواهـرِ إذا استَحالَت، أو مَنَعَ منها دَليلً.

فليُنعِمْ بما عندَه في جَميعِ ذلكَ مَشروحاً مُبيَّناً؛ أعظَمَ اللُّهُ ثُوابَه، و أكرَمَ مآبَه.

### الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ ٢ \_:

إعلَمْ أَنّه لَيسَ في القَولِ بأنّ الأَثمّةَ عليهم السلامُ و الشُّهداءَ و الصالحينَ بَعدَ أَن يَموتوا و يُفارِقوا الحَياةَ في الدُّنيا: ﴿أَحْياءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ﴾ مُدافَعةٌ لضَرورةٍ، و لا مُكابَرةٌ لمُشاهَدةٍ؛ لأنّ الإعادةَ للحَيِّ مِنّا إلىٰ جَنّةٍ أو نارٍ أو تَوابٍ أو عِقابٍ لا تَفتَقِرُ إلىٰ إعادةٍ جَميع الأجزاءِ التي يُشاهِدُها الأحياءُ مِنّا ٥.

و إنّما يَجِبُ إعادةُ الأجزاءِ التي تَتعلَّقُ بها بِنيةُ الحَياةِ، و التي إذا نَقَصَت تَعرَّجَ الحَيُّ مِنَا مِن أن يَكونَ حَيَّا. و لَيسَ كُلُّ ما نُشاهِدُه من الأجزاءِ ^ هذا حُكمُه.

١. راجع: المزار الكبير، ص ٢١١؛ الإقبال، ج ٢، ص ٢١٠؛ المزار للشهيد الأوّل، ص ٩٧.

نى المطبوع: - «و بالله التوفيق».

٣. آل عمران (٣): ١٦٩.

في «ح، د»: «تشاهدها».

٥. في المطبوع: + «دائماً».

٦. في «ج، ع»: «نقضت». و في المطبوع: «انقضت»؛ و استُظهر في حاشيته: «انتقصت».

٧. في المطبوع: - «من».

٨. في المطبوع: «الأحوال»؛ نعم استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

ألا تَرىٰ أَنَّ الحَيَّ مِنَا لَو قُطِعَت أطرافُه -كَيَدِه أو رِجلِه أو أنفِه أو أُذُنِه -لَم آ يَخرُجُ مِن أن يَكُونَ حَيَّاً؟ آ و جَرَت الله هذه الأعضاءُ التي لا يَخرُجُ بقَطعِها مِن أن يَكُونَ حَيَّاً، ٥ مَجرىٰ أجزاءِ السَّمينِ التي إذا زالَت بالهُزالِ لَم يَخرُجُ مِن أن يَكُونَ حَيًّا ٦، و لا تَغيَّرَت أحكامُه ٧ في مَدحٍ و ذَمَّ أو ثَوابٍ و عِقابٍ.

و لَيسَ يَجري ذلكَ مَجرىٰ قَطعِ رأسِه أو تَوسيطِه؛ لأنّه يَـخرُجُ بـقَطعِ الرأسِ و التَّوسيطِ^ مِن أن يَكونَ حَيّاً. فالإعادةُ ـعلىٰ هذا الأصلِ الذي ذَكرناه ـإنّما تَجِبُ للأجزاءِ التي إذا انتَقَصَت ٩ خَرَجَ الحَيُّ مِن أن يَكونَ حَيّاً.

و لَيسَ يَمتَنِعُ ١٠ إعادةُ هذه ١١ الأجزاءِ مِن جِسمٍ ميّتٍ، و إن شاهَدناه في رأي العَينِ على هيئتِه ١٢ الأُولى، و وَجَدنا أكثَرَ أعضائه و بِنيتَه باقيةً؛ لأنَ المُعوَّلَ على تلكَ الأجزاءِ التي هي الحَيُّ على الحقيقةِ، فإذا أعادَها اللهُ تَعالىٰ و أضافَ إليها أجزاءً أُخَرَ غَيرَ الأجزاءِ التي كانَت في الدُّنيا لأعضائه، جَرىٰ ذلكَ مَجرَى السَّمَنِ

۱. في «ج»: «كبده».

نى المطبوع: «لا».

٣. من قوله قبل صفحتين: «المسألة الثانية عشرة» إلى هنا ساقط من «ق».

في «د،ع»: - «و جرت». و في المطبوع: «[يجري]» بدلها.

من قوله: «له هذه الأعضاء» إلى هنا ساقط من «ح، د،ع» و المطبوع.

٦. في «ح»: «إذا زالت بالضعف إن لم تخرج من أن تكون أحياء».

٧. في «ح» و المطبوع: «و لا يضرب أحكامه». و في «د»: «و لا يضرّ بأحكامه»، كلاهما بدل «و لا تغيّرت أحكامه».

في «ج» و المطبوع: «و التوسط». و في «ع» مهملة.

۹. فی «ج»: «انتقضت». و فی «ح»: «نقصت».

۱۰. في «ج، ق»: «و ليس يمنع». و في «ح» و المطبوع: «و ليس نمنع».

۱۱. فی «ح، د»: - «هذه».

١٢. في «ع» مهملة. و في المطبوع: «هيئة».

و الهُزالِ و إبدالِ \ يَدٍ بيَدٍ. فلا مانعَ إذَن مِن أن يَكُونَ الحَيُّ مِنَا مُعاداً \ في النَّعيمِ و الهُزالِ، و إن كُنّا نَرىٰ جسمَه في القَبر طَريحاً.

و هذا يُزيلُ الشُّبهةَ المُعتَرِضةَ "في هذا البابِ، التي السَّببُ في اعتراضِها قِـلَةُ العِلم بدَقائقِ هذه الأُمورِ و غَوامضِها و سَرائرِها.

و مِمّا يَشْهَدُ لِما ذَكرناه ما رُويَ في جَعفرِ الطَّيّارِ عليه السلامُ عن النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه مِن أَنَّ الله تَعالىٰ أَبدَلَه بيدَيه المَقطوعتينِ جَناحَينِ يَطيرُ بِهما في الجَنةِ. و قد كُنّا أملينا قَديماً مَسألةً مُفرَدةً في تأويلِ قولِه تَعالىٰ: ﴿وَلا تَحْسَبَنُ الَّذِينَ قَتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْواتاً ﴾ استَوفينا الكلامَ فيها ٥. و ذَكرنا في كِتابِنا المعروفِ برالذخيرةِ » الكلامُ في كيفيّةِ الإعادةِ، و ما يَجِبُ إعادتُه مِن الأجزاءِ ٦ و ما لا يَجِبُ ذكرناها ٨ هاهُنا كافيةٌ لِمَن تَصفّحها.

ا. في «ح، د» و المطبوع: «و الإبدال».

نى المطبوع: «حيّاً متنعّماً» بدل «الحيّ مِنا مُعاداً».

٣. في «ح، د»: «شبهة المعتزلة».

٤. آل عمران (٣): ١٦٩.

٥. هذه المسألة مفقودة، ولم تصل إلينا.

٦. في «ق»: «من الأخرىٰ». و في المطبوع: - «من الأجزاء».

٧. الذخيرة في علم الكلام، ص ١٥٢ ـ ١٥٣.

٨. في «ع،ق»: «ذكرنا».

#### المسألةُ الثالثةَ عَشَرةً ١

# [تَقييمُ أَخبارِ الأحادِ، و بَيانُ كَيفيّةِ نَقدِها،]

### [و تَأويل خبرِ «إدخالِ الدُّنيا في بَيضةٍ» ]

ما القولُ فيما رَواه الكُلَينيُ ٢ في كِتابِ «التَّوحيدِ» مِن جُملةِ كِتابِه الذي وَسَمَه ٢ بدالكافي» مِن أن هِشامَ بن الحَكَم ٢ سَأَلَ الصادقَ عليه السلامُ عن قولِ بعضِ ٥ الزَّنادِقةِ له: أ يَقدِرُ رَبُّكَ \_ يا هِشامُ \_ علىٰ أن يُدخِلَ الدُّنيا في قِشرِ البَيضةِ، مِن غَيرِ أن تَصغُرَ ٦ الدنيا و لا يَكبُرَ قِشرُ البَيضةِ؟ و أنّ الصادقَ عليه السلامُ قالَ له:

المطبوع: «الثالثة عشر».

٢. أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن إسحاق الكلينيّ الرازيّ، شيخ أصحابنا في وقته بالريّ و وجههم. كان ثقة، عارفاً بالأخبار، أوثق الناس في الحديث و أثبتهم. صنّف الكتاب الكبير المعروف بالكافي في عشرين سنة. و له كتب أُخرى. و كان خاله علان الكليني. و مات أبو جعفر ببغداد سنة ٢٢٨ أو ٣٢٩ ه، و هي سنة تناثر النجوم، و صلّى عليه محمّد بن جعفر الحسني أبو قيراط، و دفن بباب الكوفة. راجع: رجال الطوسي، ص ٣٣٩، الرقم ٢٠٧٧. اللقوسي، ص ٣٣٩، الرقم ٢٠٧٠.

٣. في المطبوع: «صنّفه و لقبه» بدل «وسمه».

أبو محمد هشام بن الحكم، و يقال: أبو الحكم، مولى كندة، و كان ينزل بني شيبان بالكوفة. مولده الكوفة، و منشؤه واسط، و كان تجار ته إلى بغداد، و انتقل إليها سنة ١٩٩ هـ، و نزل قصر «وضاح». و يقال: إنّه مات في هذه السنة. روى عن أبي عبد الله و أبي الحسن موسى عليهما السلام، و كان ثقة في الروايات، حسن التحقيق بهذا الأمر. رجال الطوسي، ص ٣١٨، الرقم ٣١٨، الرقم ٤٧٥٠؛ و ص ٣٤٥ الرقم ٣٥٨؛ رجال النجاشي، ص ٣٤٠ الرقم ٣٥٨؛ رجال النجاشي، ص ٣٤٠ .
 ٤٣٤، الرقم ١١٦٤.

أي «ح» و المطبوع: «يصغّر». و في «ق» على الوجهين.

«يا هِشامُ، أَنظُرْ أمامَكَ و فَوقَكَ و تَحتَكَ، و أَخبِرْني عمّا تَرىٰ»؛ و أنّه قالَ: أرىٰ سَماءً و أرضاً و جِبالاً و أشجاراً و غَيرَ ذلك. و أنّه قالَ له: «الذي قَدَرَ أن يَجعَلَ هذا كُلّه في مِقدارِ العَدَسةِ ـ و هو سَوادُ ناظِرِكَ ـ قادرٌ علىٰ ما ذَكرتَ». و هذا معنى الخبرِ، و إنِ اختَلَفَ بعضُ اللَّفظِ. \

و كَيفَ يَصِحُّ مِن الإمامِ المَعصومِ عليه السلامُ تجويزُ المُحالِ؟! و لا فَرقَ في الاستحالةِ بَينَ دُخولِ الدنيا في قِشرِ البَيضةِ ـ و هُما علىٰ ما هُما عليه ـ و بَينَ كُونِ المَحلِّ أسوَدَ أبيضَ ساكناً مُتحرِّكاً في حالٍ.

و هَل يُنجي أ مِن استحالةِ الإحاطةِ بالجِسمِ الكبيرِ مِن الجِسمِ الصغيرِ مُقابَلةً سُوادِ الناظرِ لِما قابَلَه، مع اتصالِ الهَواءِ و الشُّعاعِ بَينَه و بَينَه ؟ و أينَ حُكمُ الإحاطةِ علىٰ ذلكَ الوجهِ مِن حُكم المُقابَلةِ علىٰ هذا الوجهِ ؟

و هَل إلىٰ إزالةِ <sup>٤</sup> مَعَرّةِ هذا الخبرِ ـ الذي رَواه هذا الرجُلُ في كِتابِه، و جَعَلَه مِن عُيونِ أخبارِه ـ سَبيلٌ بتَأويلٍ يُعتَمَدُ عليه جَميلٍ؟

## الجوابُ \_ و باللهِ التَّوفيقُ ° \_ :

اِعلَمْ أَنُه لا يَجِبُ الاغترارُ ۚ بما تَضمَنَته ۗ الرواياتُ؛ فإنّ الحَديثَ المَرويَّ في كُتُبِ الشيعةِ وكُتُبِ جميع مُخالِفيها ^ يَتضمَّنُ ضُروبَ الخَطإ و صُنوفَ الباطلِ، مِن

١. الكافي، ج ١، ص ٧٩ ـ ٨٠، ح ٤. و راجع: التوحيد، ص ١٢٢ ـ ١٢٣، ح ١.

۲. في «ع، ق، م» مهملة. و في المطبوع: «يجيء».

٣. في «د»: «مع إيصاله». و في «ع»: «مع اتّصاله». و في «ق»: «من إيصاله».

في المطبوع: «لإزالة» بدل «إلى إزالة».
 في المطبوع: «و بالله التّوفيق».

٦. في المطبوع: «الإقرار».

في غير «ح»: «تضمنه».

٨. في «ح، د، ع» و المطبوع: «مخالفينا»؛ نعم، صُحّح في حاشية «ع» بما أثبتناه.

مُحالٍ لا يَجوزُ و لا يُتصوَّرُ \، و مِن باطلٍ \ قد دَلَّ الدليلُ على بُطلانِه و فَسادِه ؛ كالتَّشبيهِ، و الجَبرِ، و الرؤيةِ، و القَولِ بالصَّفاتِ القَديمةِ. و مَن هذا الذي يُحصي أو يَحصُرَ " ما في الأحاديثِ مِن الأباطيل؟

و لهذا وَجَبَ نَقدُ الحَديثِ بعَرضِه علَى العُقولِ؛ فإذا سَلِمَ عليها عُرِضَ علَى الأُدلَّةِ الصَّحيحةِ، كالقُرآنِ و ما في معناه؛ فإذا سَلِمَ عليها جَوَّزنا أَ أَن يَكُونَ حَقًا، و المُخبرُ به صادقاً.

و لَيسَ كُلُّ خبرِ جازَ أن يَكونَ حَقَّاً، وكانَ وارداً مِن طَريقِ الآحادِ، نَقطَعُ °علىٰ أنّ المُخبرَ به صادقٌ. ٦

ثُمّ ما ظاهرُه مِن الأخبارِ مُخالِفٌ للحَقِّ و مُجانِبٌ للصَّحيحِ علىٰ ضَربَينِ: فضَربٌ يُمكِنُ فيه تَأويلٌ له مَخرَجٌ قَريبٌ لا يَخرُجُ إلىٰ شَديدِ التَّعشُفِ و بَعيدِ التَّكلُّفِ؟ فيَجوزُ في هذا الضَّربِ أن يَكونَ صِدقاً، و المُرادُ^ به التَّأويلَ الذي خَرَّجناه.

فأما ما لا مَخرَجَ له و لا تَأويلَ إلا بتَعسُّفٍ و تَكلُّفٍ يَخرُجانِ عن حَدِّ الفَصاحةِ، بَل عن حَدِّ السَّدادِ، فإنّا نَقطَعُ علىٰ كَونِه كَذِباً، لا سِيَّما إذا كانَ عن نَبيٍّ أو إمامٍ،

في «ع» مهملة. و في «م»: «و لا تتصور». و في المطبوع: «أن يتصور».

۲. في «ج»: - «و من باطل».

۳. في «ح»: - «أو يحصر».

٤. في المطبوع: «جؤز».

٥. في «ج، ق، م» و المطبوع: «يقطع». و في «ع» مهملة.

٦. في «ح» و المطبوع: «صادقاً».

٧. في «د، ع، ق»: «التكليف».

٨. في المطبوع: «فالمراد».

مَقطوع فيهما علىٰ غايةِ السَّدادِ و الحِكمةِ، و البُعدِ عن الإلغازِ و التَّعميّةِ.

و هذا الخبرُ المَذكورُ، فظاهرُه \ يَقتَضي تَجويزَ المُحالِ المَعلومِ بالضَّروراتِ فَسادُه، و إن رَواه الكُلَينيُّ رَحِمَه اللَّهُ في كِتابِ «التَّوحيدِ» فكم رَوىٰ هذا الرجُلُ و غَيرُه مِن أصحابِنا رَحِمَهم اللَّهُ في كُتُبِهم ما له ظواهرُ مُستَحيلةٌ أو باطلةً. ٢

و الأغلَبُ الأرجَحُ أن يَكُونَ هذا خبراً مَوضوعاً متسوساً. و يُمكِنُ فيه تَخريجٌ على ضَربٍ مِن التَّعسُّفِ، و هو أن يَكُونَ الصادقُ عليه السلامُ سُئلَ عن هذه المسألةِ بمَحضَرِ عُقومٍ مِن الزَّنادِقَةِ المُلجِدينَ اللاُغبياءِ اللهُ الذينَ لا يُفرِّقونَ بَينَ المَقدورِ و المُستَحيلِ عَلْشفَقَ عليه السلامُ أن يَقولَ . (إن هذا لَيسَ بمَقدور الأنه مُستَحيلٌ المُعتميلٌ عن قُدرتِهُ شَيئاً مُستَحيلٌ المُعتميلٌ على عن قُدرتِهُ شَيئاً مقدوراً ، فأجابَ بما أجابَ البه، و أرادَ أنَّ الله تَعالىٰ قادرٌ على ذلك لَو كانَ مَقدوراً و نَبَّهَ عليه السلام على قُدرتِه على المَقدوراتِ العَجيبةِ البما ذَكرَه مِن العَينِ، و أنَ الإدراكَ يُحيطُ بالأُمورِ الكَثيرة ؛ و إلاّ فهو عليه السلامُ أَعلَمُ المَا أُدرِكُه بعَيني لَيسَ الإدراكَ يُحيطُ بالأُمورِ الكَثيرة ؛ و إلّا فهو عليه السلامُ أَعلَمُ المَا أُدرِكُه بعَيني لَيسَ

<sup>1.</sup> في المطبوع: «بظاهره».

٢. في «ح، د»: «و الظاهر» بدل «أو باطلة».

۳. في «ح، د»: -«موضوعاً».

في المطبوع: «بحضرة»؛ نعم، نقل في حاشيته من نسخةٍ أُخرىٰ ما أثبتناه.

<sup>0.</sup> في المطبوع: + «و».

٦. في «ج»: «للأغنياء». و في «د»: «و الأغبياء». و في «ع»: «للأغبياء». و في المطبوع: «للأنبباء».

٧. في «ح، د»: «أن يقولوا».

٨. في «د»: «لأن هذا مستحيل». و في المطبوع: «لأنه يستحيل».

٩. في «ع، م»: «فتقدر»؛ و هو صحيح أيضاً. و في «ج»: + «له».

۱۰. في «ح، د»: «ما أجاب». و في المطبوع: - «بما أجاب».

١١. في المطبوع: --«العجيبة».

۱۲. في «م»: «علم».

بمُنتَقِلِ إليها و لا حاصلِ فيها، فيَجريَ \ مَجريٰ دُخولِ الدُّنيا في البَيضةِ.

و كأنّه عليه السلامُ قالَ: «مَن جَعَلَ عَيني علىٰ صِفةٍ أُدرِكُ معَها السماءَ و الأرضَ و ما بَينَهما، لا بُدَّ أن يَكونَ قادراً علىٰ كُلِّ ' مَقدورٍ، و هو قادرٌ علىٰ إدخالِ الدُّنيا في البَيضةِ لَو كانَ مَقدوراً»، و هذا أقرَبُ ما يُؤَوّلُ عليه " هذا الخبرُ الخَبيثُ الظاهرِ.

۱. في «ع»: «و لا يجري».

نى المطبوع: + «حال».

٣. في «ح، د»: «إليه».

# المسألةُ الرابعةَ عَشَرةَ \ [بَيانُ وجهِ استدلالِ إبراهيمَ ﷺ] [بأُفولِ النَّجمِ دونَ طُلوعِه، علىٰ حُدوثِه]

ما جوابُ مَن اعتَرَضَ ما أورَدَه «حَرَسَ الله مُدّتَه في كِتابِه المُوسومِ بـ «التَّنزيهِ» من تَجويزِه أن يَكونَ قَولُ إبراهيمَ عليه السلامُ للنَّجمِ و الشَّمسِ و القَمرِ: ﴿هنذا رَبّى ﴾ كانَ في أوّلِ وَقتٍ تَعيَّنَ فَرضُ التَّكليفِ للنَّظرِ عليه، و أنّه قالَ ذلكَ فارِضاً له و مُقدِّراً، لا قاطِعاً و لا مُعتَقِداً؛ فلمّا رأىٰ أُفولَ كُلِّ واحدٍ منها، رَجَعَ عمّا فَرَضَ، و أحالَ ما قَدَّرَ.

فقالَ: الذاهبُ إلىٰ هذا لا يَنفَكُّ مِن أن يَلزَمَه أَحَدُ أمرَينِ ۚ ، و هُما: القَولُ بأنّ تَحيُّزَ ٧ هذه الكَواكِب و حَركاتِها لا يَدُلُّ ^ علىٰ حُدوثِها ٩ ، كَما يَدُلُّ ٢٠

ا. في «ع» و المطبوع: «الرابعة عشر».

٣. الأنعام (٦): ٢٧\_ ٨٧.

في المطبوع: - «و».

في المطبوع: - «كان في».
 في «ق»: «الأمرين».

۷. في «ج»: «تحبر». و في «ع»: «يجيز». و في «ق»: «يحبر».

أ. في «ج،ع» و المطبوع: «لا تدلّ». و في «م» مهملة.

في «ج، ر، ش،ع، ق، ك، م»: «حدثها».

۱۰. في «م» مهملة. و في المطبوع: «تدلّ».

٢. تنزيه الأنبياء عليهم السلام، ص ٢١.

عليه أُفولُها؛ إذ لَو دَلَّ لَما أهمَلَ القَطعَ به علىٰ حُدوثِها \، و الرُّجوعَ عمّا فَرَضَه فيها إلىٰ حين أُفولِها و استدلالِه بذلك عليه.

أو<sup>٣</sup> القولُ بأنَّ إبراهيمَ عليه السلامُ في حالِ كمالِ عقلِه قَصُرَ عن المَعرفةِ بأنَّ التَّحيُّزَ و الحَركاتِ تَدُلُّ <sup>٤</sup> علَى الْحُدُوثِ. °

و إلى أيِّ الأمرينِ ذَهَبتم، كانَ قادحاً في مُعتَمَدٍ لكم؟ لأنَّ الذَّهابَ إلَى الأوّلِ يَقدَحُ فيما يقدَحُ في دَلالةِ الحَركاتِ و التحيُّزِ عندَكم علَى الحُدُوثِ، و الثاني يَقدَحُ فيما تذهبونَ الله مِن عِصمةِ الأنبياءِ عليهم السلامُ قَبلَ النُّبوةِ و بَعدَها. و في إهمالِ القَطعِ بالأُدلّةِ المُثمِرةِ للعِلمِ بالمَطلوبِ تَغريرٌ مِن المُهمِلِ لذلك، و التَّغريرُ بالنفسِ قَبيحٌ. و ما أدري كَيفَ تَكونُ الغَيبةُ بَعدَ الظُّهورِ دَليلاً على الحُدُوثِ، و الظُّهورُ بَعدَ الظُّهورِ الغَيبةِ غَيرَ دَليلٍ عليه؟ و قد تَقدَّمَ الظُّهورُ بَعدَ الغَيبةِ العَده على الغَيبةِ بَعدَ الظُّهورِ، و شَفَعَ ذلك التحيُّرُ و الحَركةُ؛ بَل العِلمُ بذلكَ مُقارِنٌ للعِلم بالظُّهورِ.

و لا أدري كَيفَ يَسوعُ أن يَعلَمَ أُمَمُ ١١ الأنبياءِ عليهم السلامُ مِن دَلالةِ هذه الأُمورِ

ا. في غير ما استُظهر في «د» و حاشيتَي «م» و المطبوع: «علىٰ».

في «ج، ر، ش، ع، ق، ك، م»: «حدثها».

٣. في المطبوع: «و».

٤. في «ع،ق»: «يدلَ».

في «ر، ش، ع، ق، ك، م»: «الحدث».

٦. في «ح»:«معتمدكم».

في «ج،ع»: «يذهبون».

٨. في «ج، ق» و المطبوع: «يكون». و في «ع، م» مهملة.

٩. في «ج، ر، ش، ع، ق، ك، م»: «الحدث».

١٠. من قوله: «غير دليل عليه» إلى هنا ساقط من «ع».

١١. في المطبوع: «أن لا يعلم أعلم» بدل «أن يعلم أُمم».

ما لا أيعلَمُه النبيُّ، أو مَن المَعلومُ كَونُه نبيّاً؟

فليُنعِمْ بذِكرِ ما عندَه في هذا الجائزِ؛ و هَل تَجِبُ الإقامةُ ۚ عـلىٰ جَـوازِه ۗ ، أم الرجوعُ عنه ُ واجبٌ؟

### الجوابُ \_ و باللهِ التَّوفيقُ ٥ \_:

اِعلَمْ أَنَّا قد تَكلَّمنا في كِتابِنا الموسومِ بـ «تنزيهِ الأنبياءِ و الأئمّةِ صَلَواتُ اللَّهِ على جماعتِهم» على تَأويلِ هذه الآيةِ، و أَجَبنا فيها بهذا الوَجهِ الذي حُكيَ في السُّؤالِ و بغَيرِه.

و الأصلُ <sup>7</sup> الذي يَجِبُ تحقيقُه أنّ النبيَّ أو الإمامَ لا يَجوزُ أن يُخلَقَ <sup>٧</sup> عارفاً باللهِ تَعالىٰ و أحوالِه و صفاتِه؛ لأنّ المَعرِفةَ لَيسَت ضَروريّةً، بَل مُكتَسَبةٌ بالأدلّة؛ فلابُدً مِن أحوالٍ يَكونُ فيها^ غيرَ عارفٍ، ثُمَّ تُجدَّدُ له المَعرفةُ.

إِلَّا أَنَّا ٩ نَقُولُ: إِنَّ المَعرِفةَ لا يَجوزُ أَن تَحصُلَ للنبيِّ ١ أَو الإمامِ إِلَّا في أَقصَرِ زمانٍ يُمكِنُ حُصولُها ١ فيه؛ لأنّ المَعصيةَ لا تَجوزُ عليه قَبلَ النُّبوّةِ أَو الإمامةِ ١٠، كما لا تَجوزُ عليه بَعدَها.

ا. في «د»: «ممًا» بدل «ما». و في المطبوع: - «لا».

من قوله: «المعلوم كونه نبيّاً؟» إلى هنا ساقط من «ح، د، ع» و المطبوع.

٣. في «ح، د،ع»: «على حراره». و في المطبوع: «علم حرارة».

٤. في «ح، د»: «رمنه» غير منقوطة. و في المطبوع: «منه».

٥. في المطبوع: - «و بالله التوفيق». من المطبوع: «و الوصل».

في المطبوع: «أن يخلف».
 ٨. في المطبوع: - «فيها».

٩. في «ع» و المطبوع: «إلا أن».
 ١٠. في المطبوع: «إلى النبي».

۱۱. فی «ح، د»: «حصرها».

<sup>.</sup> ١٢. من قوله: «إلّا في أقصر زمان» إلىٰ هنا ساقط من «ع».

۱۳. في غير «م» و المطبوع: «لا يجوز».

و قد رُويَ \ أن إبراهيمَ عليه السلامُ وُلِدَ في مَغارِ \، و أنّه ما كانَ رأَى السماءَ، ثُمّ تَجدَّدَ تَ رؤيتُه لها؛ فلمّا رأى ما لا يَعهَدُ و لا يَعرِفُ كم مِن النَّجم، و لَم يَرَه مُتجدِّد الطلوع، بَل رَآه طالعاً ثابتاً في مكانِه، مِن غَيرِ أن يُشاهِدَه غَيرَ طالع ثُمّ طالعاً ، فقالَ فرضاً و تقديراً على ما ذكرناه -: ﴿هنذا رَبّى ﴾؛ فلمّا أفلَ و استُدلَّ بالأفولِ على الحُدُوثِ، ٥ عَلِمَ أنّه لا يَجوزُ أن يَكونَ إلهاً. و جَرىٰ ذلكَ في القَمر و الشَّمس.

و لَو كَانَ عَلِمَ تَجَدُّدَ طُلُوعِه كَمَا عَلِمَ تَجَدُّدَ أُفولِه، لَاستَدَلَّ علىٰ حَدَثِه ' بالطُّلوعِ المُتجدِّدِ ' كما استَدَلَّ ^ بالأُفولِ؛ إلّا \* أنّا قد فَرَضنا أنّه لَم يَعلَمْ ذلكَ.

و من الجائزِ أن لا يَكُونَ عالِماً `` به فَرضاً و تقديراً؛ و إنّما `` أن يَكُونَ عالِماً به عَلَى الوُجوبِ لَمَن شاهَدَ السماءَ خاليةً `` مِن طُلوعِ الكَوكَبِ، `` ثُمّ تَجدَّدَ طُلوعُه فيها.

الكافي، ج ٨، ص ٣٦٦ ـ ٣٦٧، ح ٥٥٨؛ تفسير القمتي، ج ١، ص ٢٠٧؛ كمال الدين، ج ١، ص ١٣٨، ح ٧.

في المطبوع: «مغارة». و المغار و المغارة كالغار. لسان العرب، ج ٥، ص ٣٥ (غور).

٣. في المطبوع: «لا تعهده و لا تعرّفه».

٤. في «ح، د»: «طلع».

في «د، ر، ش، ع، ق، ك، م»: «الحدث».

أي جميع النسخ التي قوبلت: «حدثه».

٧. في المطبوع: - «المتجدّد».

۸. في «م»: «يستدلُ».

٩. في المطبوع: «لا»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

١٠. في «ح»: «أن يكون غير عالم».

في المطبوع: - «أن لا يكون عالماً به فرضاً و تقديراً؛ و إنّما».

١٢. في المطبوع: - «خاليةً».

۱۲. في «ح، د، ع» و المطبوع: «الكواكب».

و قد زالَ \_ بهذا البَيانِ الذي أَوضَحناه \_ الشكُ في الجوابِ الذي أجَبنا به ' في الكِتابِ المُشارِ إليه؛ لأنّه بُنيَ علىٰ أنّا فَرَّقنا في دَلالةِ الحُدُوثِ بَينَ طُلوعٍ مُتجدَّدٍ و أَفُولٍ مُتجدِّدٍ، و قد بَيِّنَا أنّا ' ما فَرَّقنا بَينَ الأمرَينِ، وكيفَ نُفرَقُ بَينَ ما لا ' فَرقَ فيه؟!

ا. في المطبوع: «اختار» بدل «أجبنا به».

ني المطبوع: «أن»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

٣. في المطبوع: - «لا».

### المسألةُ الخامسةَ عَشَرةً '

### [بَيانُ حُصولِ العِلمِ بتأبيدِ شَريعةِ نَبيِّنا ﷺ]

#### [و نَسخ شَريعةِ اليَهودِ]

يِمَ لَي مَصُلُ لنا المَزيّةُ علَى اليهودِ لَعَنَهم اللّهُ إذا اعتَصَموا مِن إلزامِنا إيّاهم جوازَ نَسخِ شَريعتِهم بمِثلِ ما نَعتَصِمُ به مِن أنّ تَأبيدَها مَعلومٌ مِن دينِنا، و مُجمَعٌ عليه فيما مَينَنا؛ و قابَلونا في هذه الدَّعوىٰ علَى السَّواءِ آ، و قالوا: إذا جَعَلتم ظُهورَ فيما المُعجِزِ لا اللَّا على بُطلانِ ما ادَّعَيناه مِن أنّ ذلكَ مَعلومٌ لنا، ألا فيجَبُ قَبلَ ظُهورِ المُعجِزِ أن لا يَكونَ إلى بُطلانِ ما ذَكرنا لا أننا اللَّا نَعلَمُه مِن دينِنا طَريقٌ مَعلومٌ،

المطبوع: «الخامسة عشر».

ني «ق، م»: «لم». و في المطبوع: + «لم».

۳. في «ج،ع»: «يعتصم».

٤. في «ج، ح، ع»: «تأييدها». و في «ق»: «تأبيدنا».

٥. في المطبوع: - «فيما».
 ٦. في المطبوع: «النسوان»؛ و استُظهر في حاشيته: «النبوّات».

٧. في المطبوع: «معجز».

ر. في «ج» و المطبوع: -«معلوم».

۹. في «د، م»: – «أ».

۱۰. في «ع» و المطبوع: «ذكرناه».

۱۱. في «ح، د»: «أنّ ما».

### ثُمَّ اصارَ إليه طَريقٌ؟

فإن قُلتم: لا يَجِبُ ذلكَ، بَل قد كانَ إليه قَبلَ ظُهورِ المُعجِزِ طَريقٌ؛ فاذكُروه، <sup>٢</sup> و بَيّنوا أنّ مِثلَه غَيرُ لازم لكُم.

و إن قُلتم: لَم يَكُن إليه مِن قَبلُ طَرِيقٌ، ثُمّ صارَ إليه طَرِيقٌ، كانَت الحُجّةُ حينَئذِ للعِبادِ علَى اللهِ سُبحانَه، لا له عليهم؛ "و لَزِمَكم أن تُجوِّزوا حُصولَ طَريقٍ فيما بَعدَ حالِكم هذه تَعلَمون به بُطلانَ ما ادَّعَيتُموه مِن تَأْبيدِ شَرعِكم.

### الجوابُ \_ و باللهِ التَّوفيقُ 1 \_ :

إعلَمْ أَنَّ المُعوَّلَ في أَنَّ شَرِيعةَ نبيِّنا صَلَّى اللَّهُ عليه و آلِيه مـؤبَّدةٌ ٥ ـ لا تُـنسَخُ الى قيامِ الساعةِ ـ على أنّه قد عَلِمَ كُلُّ ٢ مُخالِفٍ و مُوافِقٍ ضَرورةً مِن دينِه، أنّه كانَ يَدَّعي ذلكَ و يَقضي به، و يَجعَلُ لشَريعتِه ٧ عليه ^ الســلامُ بـذلكَ المَـزيّةَ عـلَى الشَّرائع المُتقدِّمةِ.

فإنَّ المُلحِدَ الدَّهريَّ و الثَّنَويَّ المانَويُّ ٩ و اليهوديُّ و النصرانيُّ يَعلَمونَ هذا مِن

<sup>1.</sup> في المطبوع: - «ثمّ».

نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

٣. في المطبوع: «عليه».

في المطبوع: - «و بالله التوفيق».

<sup>0.</sup> في «ج، ق»: «مؤيَّدة».

قي «ج» و المطبوع: – «كلّ».

في «ع» و المطبوع: «شريعته».

۸. في «ج، ق، م»: «عليهم».

٩. في المطبوع: «المازيّ»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه. و المانويّة هم أصحاب ماني بن
 فاتك الحكيم. كان بعد عيسى عليه السلام. زعم أنّ العالم مصنوع مركّب من أصلين قديمين:

حالِه، و أنّه عليه السلامُ كانَ يَدُّعيهِ، كَما يَعلَمُ ذلكَ المُسلِمونَ المُتَّبِعونَ.

و إذا ذلَّ المُعجِرُ على صِدقِه و صِحَةِ نُبَوتِه، ثَبَتَ بهذَينِ الأمرَينِ أَنْ شَرعَه مؤبَّدً. و لَيسَ يُمكِنُ اليهودَ أَن تَدَّعيَ العِلمَ بتأبيدِ شَرعِها، و أَن نبيَّها موسىٰ عليه السلامُ مَعلومٌ مِن دينِه ذلكَ بمِثلِ ما ادَّعاه المُسلِمونَ؛ لأنّ العِلمَ الضَّروريَّ يَجِبُ الاشتراكُ فيه، و ما يُشارِكُ اليهودَ في هذا العِلمِ -إنِ الدَّعَوه -أحَدٌ مِن مُخالِفيهم؛ لأنّ النَّصارى تُخالِفُهم عُ في ذلك، كَما يُخالِفُهم المُسلِمونَ فيه، و يَنفونَ عن نُفوسِهم العِلمَ بما ادَّعَوا العِلمَ به. و كذلكَ المُلحِدونَ و البِرَهميّونَ النافونَ للنُّبوّاتِ.

و كُلُّ هؤلاءِ مُشارِكونَ للمُسلِمينَ في العِلمِ بأنَّ نبيَّهم عليه السلامُ أبَّدَ شَرعَه، و كُلُّ هؤلاءِ مُشارِكونَ المُسلِمينَ في الحُكم الذي ذَكرناه.

فإذا الله في أن عُلِمتم كَذِبَهم في هذه الدَّعوىٰ ـ أَعني أنَّ شَريعتَهم لا تُنسَخُ ^ ـ إذا لَم تَعلَمُ ١٠ صِحْتُه قُطِعَ لا تُنسَخُ ^ ـ إذا لَم تَعلَمُ ١٠ صِحْتُه قُطِعَ

<sup>♦</sup> النور و الظلمة، و أنّهما أزليّان، لم يزالا و لن يزالا، و أنكر وجود شيء لا من أصلٍ قديمٍ. لبّ اللباب، ج ١، ص ١٦٠.

۱. في «ج، ح، د»: «أن يدّعي». و في غير «ق»: + «أنّ».

ني «ج، ع، ق، م»: - «بمثل». و في المطبوع: «كما» بدل «بمثل ما».

۳. في «ح، د» و المطبوع: «إذا».

٤. في «ق» و المطبوع: «يخالفهم».

٥. في «ج»: «و يتقون». و في المطبوع: «و يتقوّل»؛ و استُظهر في حاشيته: «و يتقوّلون».

<sup>7.</sup> في «ع» و المطبوع: «متساوين».

في المطبوع: «و إذا».

۸. في «ع،ق»: «لا ينسخ».

٩. في «ج، ح، د، ع، ق»: «لم يعلموا».

١٠. في «ج، ح، د» و المطبوع: «لم يعلم». و في «ق»: «يعلم» بدون «لم». و في «ع» مهملة.

علىٰ كَذِب راويهِ.

قُلنا: مِن حَيثُ أكذَبَهم لا نبيُّنا عليه السلامُ، و دَعا لا إلىٰ شَريعةٍ هي ناسخةٌ لكُلُّ شَرع تَقدَّمَ؛ و قد عَلِمنا صِدقَه بالمُعجِزاتِ الباهرةِ.

فَّلَم يَبقَ إِلَّا مَا في ٣ آخِرِ المَسْأَلَةِ مِن أَنَّا إِذَا ۚ كُنَّا نَعْلَمُ كَذِبَ اليهودِ فيما يَدَّعونَه مِن تَأْبِيدِ شَرعِهم بِقَولِ نبيِّنا صَلَّى اللهُ عليه و آلِه ٥، فَقَبِلَ بعثتِه عليه السلامُ ٩ بأيًّ شَيءِ كانَ يُعرَفُ ذلك؟

و الجوابُ: ٧ أنّ طريقَ مَعرِفةِ ذلكَ نُبوّةُ كُلِّ نبيٍّ بَعدَ موسىٰ عليه السلامُ دَعا إلىٰ نَسخ شَريعتِه، كعيسىٰ عليه السلامُ و مَن^ يَجري مَجراه.

ا. في «ج» و المطبوع: «كذّبهم».

خى المطبوع: «و دعاهم».

٣. في المطبوع: - «إلّا ما في».

في «ح، د»: - «من». و في «ح»: - «إذا». و في «د»: - «أنّا».

٥. من هنا إلى قوله في بدء المسألة التالية: «قبيل بعثة النبيّ صلّى الله عليه و آله» ساقط من «ج».

٦. في «ح»: «نقبل بعينه ثم». و في «د» و المطبوع: «فقيل بعينه ثمّ». و في «ق»: «فقيل بعثه عمليه السلام».

٧. في «ح، د»: «فالجواب».

المطبوع: «و ما».

#### المسألةُ السادسةَ عَشَرةَ '

# [نَفيُ عِلمِ الغَيبِ عَن الكَهَنَةِ،]

### [و إثباتُ أنّ الإخبارَ عَن المُغَيّبات إحدىٰ مُعجزاتِ النبيِّ ﷺ]

ما القولُ أَ فيما قد الشَّهَرَ مِن أَنّه كانَ في العَرَبِ قَبلَ بِعثةِ النبيِّ صَلَّى اللَّهُ عليه و آلِه عَكَهَنةٌ يُخبِرونَ بالغائباتِ و المُخبَّأاتِ أَ، و بما يَكونُ قَبلَ كَونِه مِن الأُمورِ الحادثاتِ، و أنّ مادّتَهم كانت مِن مَرَدةِ الجِنِّ المُستَرِقةِ للسَّمعِ مِن الملائكةِ؛ و أنّ السماءَ لَم تَكُن أَ حُرِسَت برَميِ النَّجومِ بَعدُ، و أنّ ذلكَ حَدَثَ عندَ مَولِدِ النبيِّ صَلَّى اللَّهُ عليه و آلِه.

و الشاهدُ عليه قَولُه لا تَعالىٰ حِكايةً عن الجِنِّ: ﴿وَ أَنَّا لَمَشَّنا السَّماءَ فَوَجَدْناها

المطبوع: «السادسة عشر».

خى المطبوع: «ما تقول».

٣. في «ق» و المطبوع: - «قد».

٤. من قوله في أواخر المسألة السابقة: «فقبل بعثته عليه السلام» إليْ هنا ساقط من «ج».

٥. في «ح، د» و المطبوع: - «و المخبّأات». خَبّأ الشيء يخبّؤه خَبْأ، سَتَرَه. لسان العرب، ج ١، ص ٦٢ (خبأ).

في المطبوع: «قول الله».

مُلِئَتْ حَرَساً شَدِيداً وَ شُهُباً \* وَ أَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْها مَقاعِدَ لِلسَّمْع فَمَنْ يَسْتَمِع الآنَ يَجِدْ لَهُ شِهاباً رَصَداً \* وَ أَنَا لا نَدْرِى أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَنْ فِي الأَرْضِ أَمْ أَرادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَداً﴾. ١

و قد قالَ بعضُ الكَهَنةِ في دَلالتِه علَى النبيِّ صَلَّى اللَّهُ عليه و آلِـه بَـعدَ كــلام طَويلِ: «هذا ً هو البَيانُ، أخبَرَني رَئيسُ الجانِّ»، ۗ و رُويَ له شِعرٌ و هو:

أخبرُكُم بالحَقُّ و البَيانِ

بثاقِب في كَفً ٧ ذي سُلطانِ

يُـبعَثُ بِـالتنزيل و القُـرآنِ^

و بِالهُدىٰ و فاصِل الفُرقانِ ١٠ يَخبو١١ بـه أَعـاظِمُ الأَوثـانِ ١٢

يا آلَ كَعبٍ مِن بَني قَحطانِ

قَد مُنِعَ <sup>0</sup> السَّمعَ عُتاةً ٦ الجانِ

مِن أُجل مَبعوثٍ عَظيم الشـأنِ

و قد نُسِبَ النبيُّ صَلَّى اللُّهُ عليه و آلِه إلَى الكَهانةِ٣٦ عندَ إخبارِه بالغائباتِ، فقالَ اللُّهُ تَعالَمٍ:

١. الجنّ (٧٢): ٨ ـ ١٠.

خی «ح، د» و المطبوع: «و هذا».

٣. الاستيعاب، ج ١، ص ٤١٧.

<sup>2.</sup> في المطبوع: «بالمنع».

<sup>0.</sup> في غير «ح»: «لمنع» بدل «قد مُنِعَ».

<sup>7.</sup> في المطبوع: - «عتاة».

۷. في «ج، ق»: «بكفّ».

المطبوع: «و الفرقان».

في «د، ع» و المطبوع: «و فاضل».

١٠. في المطبوع: «القرآن».

۱۱. في «ج»: «يحبوا». و في «ق»: «يجنوا». و في المطبوع: «محوا».

١٢. راجع المصدر الماضي.

<sup>17.</sup> في المطبوع: - «إلى الكهانة».

﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ \* وَلا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ \* ، \ و هَل فيما كَانَ مِن ذلكَ استفسادٌ للعِبادِ، أو " قَدحٌ في دَلائلِ النُّبَوَاتِ؛ مع كَونِ الكَهَنةِ عليها دالينَ، و لها غَيرَ مُدَّعينَ ؟ <sup>4</sup>

### الجوابُ \_ و باللهِ التُّوفيقُ ٥ \_ :

اِعلَمْ أَنَّ الذي يُحكىٰ عن الكُهّانِ مِن الإخبارِ عن الغائباتِ ـكسُطَيح الكاهنِ و مَن يَجري مَجراه ـ لَم يَرِدْ مَورِدَ الحُجّةِ، و إنّما وَرَدَت به أخبارٌ شاذَّة ضَعيفةٌ سَخيفةٌ لا توجِبُ مُعِلْماً و لا ظَنّاً؛ و ما يَرِدُ هذا المَورِدَ لا يُلتَفَتُ إليه ، فَضلاً عن أن يُصدَّقَ به. و الكَهانةُ غَيرُ مُستَنِدةٍ إلىٰ أصلٍ، و لا لها طَريقٌ في مِثلِه شُبهةٌ . .

١. الحاقة (٦٩): ٤١ ـ ٤٢.

في «ح»: «استفادة». و في «د»: «استفاد»؛ و في حاشيته: «اشتهاد».

۳. ف*ي* «ح، د»: «و».

٤. في المطبوع: «مذعنين».

ه. في المطبوع: – «و بالله التوفيق».

أي المطبوع: «من».

٧. ربيع بن ربيعة بن مسعود بن عديّ بن الذئب، من بني مازن، من الأزد، كاهن جاهليّ غساني، من المعمّرين، يعرف بسُطيح. كان العرب يحتكمون إليه و يرضون بقضائه، حتى أنّ عبد المطلب بن هاشم ـ على جلالة قدره في أيّامه ـ رضي به حكماً بينه و بين جماعة من «قيس عيلان» في خلاف على ماء بالطائف، كانوا يقولون: إنّه لهم. و كان يضرب المثل بجودة رأيه. و زاد الزبيدي: كان أبداً منبسطاً منسطحاً على الأرض لا يقدر على قيام و لا قعود. و هو من أهل الجابية، من مشارف الشام. مات فيها بعد مولد النبيّ صلى الله عليه و آله بقليل. الأعلام للزركلي، ج ٣، ص ١٤.

هي «ع،ق»: «لا يوجب».

في «ج، ق، م» و المطبوع: «عليه».

۱۰. في «ح، د»: - «شبهة».

و شُبهةُ المُنجِّمينَ فيما يَدَّعونَه مِن العِلمِ بالأحكامِ كأنَها أقوىٰ، و هي باطلةً؛ و قد كَشَفَ العُلماءُ عن فَضائحِهم، و دَلُوا علىٰ بُطلان أقوالِهم.

و قد كُنّا أملَينا مُنذُ سُنَيّاتٍ \ \_ في جوابِ مَسائلَ سُئلنا عنها \ \_ مسألة استوفينا فيها الكلامَ علَى المُنجِّمينَ، و بَيِّنًا مِن طُرُقٍ " قَريبةٍ ٤ واضحةٍ بُطلانَ طريقِهم. ٥

و الذي يَدُلُّ على صحّةِ ما ذَكرناه، و أنّ الإخبارَ عن الغُيوبِ ممّا لا يَنفَرِدُ اللهُ تَعالىٰ بعِلمِه، و لا يَجوزُ أن يَعلَمَه كاهن و لا مُنجِّم، أنّه قد ثَبَتَ بِلا اللهُ تَعالىٰ بعِلمِه، و لا يَجوزُ أن يَعلَمَه كاهن و لا مُنجِّم، أنّه قد ثَبَتَ بِلا خِلافِ بَينَ المُسلِمينَ أنّ إحدىٰ مُعجِزاتِ نبيّنا صَلَّى الله عليه و آلِه الإخبارُ عن الغائباتِ الماضياتِ و الكائناتِ، و أنّه دليلٌ دالٌ لا بإنفرادِه علىٰ صِحّةٍ نُبوّتِه عليه السلامُ.

و لَو كانَت الكَهانةُ صَحيحةً \_ إمّا بِاستراقِ السَّمعِ الذي قيلَ، أو بغَيرِه مِن التَّخمينِ و التَّرجيمِ \_ لَما كانَ الخبرُ عن الغُيوبِ مُعجِزاً و لا خارقاً للعادةِ، و لا دالاً علىٰ نُبوّةٍ؛ و قد عَلِمنا خِلافَ ذلك.

١. في «ح، د»: «مذ سئلنا». و في «ج»: «منذ سنينات». و في حاشية «ع»: «منذ سنتنا». و في المطبوع: «منذ سنوات».

خي المطبوع: «عنه».

۳. في «ج، ع، ق، م»: «طريق».

٤. في «قَ»: «قِرَنيه». و في «م»: «قرينة».

٥. يشير المصنّف رحمه الله هنا إلى المسألة الخامسة من أجوبة المسائل السلّاريّات.

٦. في غير «ح»: - «و».

في «ج»: «بما». و في «ح»: «فيما».

هی «ق»: «یتفرد».

٩. في المطبوع: «أنّه قد ثبت به»؛ و استُظهر في حاشيته: «لأنّه قد ثبت أنّه لا».

١٠. في «ع»: «دليل دلّ». و في المطبوع: «أدلّ دليل».

فأمّا القافةُ الذين يُلحِقونَ الأبناءَ بالآباءِ و القراباتِ بقَراباتِهم، فلَهُم على ذلكَ لَّ أُماراتٌ مِن الخِلَقِ و الصُّورِ و الشَّمائلِ، يَستَدِلُونَ بها، فيُصيبونَ علَى الأكتَرِ؛ و الكاهنُ لا أمارةَ له و لا طريقةَ يَستَنِدُ ما يُخبرُ به إليها.

و إنّما نُسِبَ عليه السلامُ إلَى الكَهانةِ لإخبارِه عن الغُيوبِ، و عَدِّه "ذلكَ في جُملةِ آياتِه و مُعجزاتِه؛ فلمّا وَجَدوا أخبارَه عنها صِدقاً نَسَبوه إلَى الكَهانةِ.

فإن قيلَ: إذا كُنتم إنّما لا تُعوِّلُونَ في أنّ الإخبارَ عن الغائباتِ مِن جُملةِ المُعجِزاتِ على إجماعِ المُسلِمينَ المُعجِزاتِ على إجماعِ المُسلِمينَ، و إجماعُ المُسلِمينَ إنّما يَكُونُ حُجَّةً إذا ثَبَتَ أنّه عليه السلامُ نبيِّ صادقٌ؛ فقد تَعلَّقَ كُلُّ واحدٍ آمِن الأمرَينِ بصاحبِه.

فإنِ ادَّعَيتم أنَّ الأخبارَ عن الغَيبِ إذا كانَت صادقةً كانَت خارقةً للعادةِ و مِن جُملةِ المُعجزاتِ؛ لأنَّ البَشَرَ لا يَتمكَّنونَ مِن ذلك.

قيلَ لكم: و مِن أينَ لكم أنّه خارقٌ للعاداتِ، مع ما يُدَّعىٰ للكَهَنةِ؟ ^ و ذهَبوا ٩ أنّ الذي يُحكىٰ عن الكَهَنةِ لا يُقطَعُ عليه، أ لَيسَ هو مُجوَّزاً علىٰ كُلِّ حالٍ إمّا بأن يَكونَ مِن جهةِ الجنِّ ١٠ و الذي يُحكىٰ مِن استراقِهم السَّمعَ، أو علىٰ وَجهٍ آخَرَ؟

ا. في «ق»: «و أمّا القيافة».

من قوله: «فأما القافة» إلى هنا ساقط من «ج».

٣. في المطبوع: «و عدَّ».

٤. في «د» و المطبوع: - «إنّما».

٥. في «ج»: «يقولون». و في «ع» مهملة. و في «ق» و المطبوع: «تقولون».

<sup>7.</sup> في المطبوع: «أحد».

٧. من قوله: «للعادة و من جملة المعجزات» إلى هنا ساقط من «ع» و المطبوع.

۸. في «ح، د»: «الكهنة».

٩. في «ج، ق»: «و هنوا». و في المطبوع: «ذهبوا».

١٠. في «ع»: «الحقّ». و في المطبوع: «الحسّ».

فالجوابُ عن هذا السُّوالِ: أنّا إذا عَلِمنا صِحّة نُبوتِه عليه السلامُ بالقُرآنِ، و ما جَرىٰ مَجراه مِن الآياتِ الباهراتِ، و عَلِمنا صحّة الإجماعِ مِن بَعدِ ذلك، و وَجَدناهم مُجمِعينَ على أنّ الإخبارَ عن الغائباتِ مِن جُملةِ آياتِه عليه السلامُ و مُعجِزاتِه و أنّه خارقٌ للعادةِ، عَلِمنا بُطلانَ كُلِّ تَجويزٍ كانَ قَبلَ ذلكَ في كُلِّ كاهنٍ أو غَيره. و هذا بَينٌ لمُتأمِّلِه. "

١. في غير «ح»: «و الجواب».

٢. في المطبوع: «كل تجويز كل قبل ذلك»؛ و في حاشيته: «كل تجويز قبل ذلك».

٣. في «ح»: «لمن تأمّله». و في «ق، م»: + «تمّت، و الحمد لله و المنّة».

#### المسألةُ السابعةَ عَشَرةً '

## [تَجويزُ الحَياةِ و المَوتِ عَلى المَقتولِ لَولا القَتلُ،]

# [و تأويلُ أيةِ: ﴿ وَلَكُمْ فِي القِصاصِ حَياةُ ﴾ ]

إذا كانَ جوازُ بقاءِ «المقتولِ ظُلماً» حَيّاً لَو لَم يُقتَلُ و جوازُ مَوتِه في الحالِ بَدَلاً مِن قَتلِه في العقولِ على سَواءٍ؛ فهَل يَدُلُّ قولُ اللهِ تَعالىٰ: ﴿وَلَكُمْ فِي القِصاصِ حَياةٌ يا أُولِي الأَلْبابِ﴾ ٢ على أنّ «المقتولَ ظُلماً» كانَ لَو لَم يُقتَلْ يَبقىٰ حَيّاً؛ لِكُونِ ٣ خَياةٌ يا أُولِي الأَلْبابِ ﴾ ٢ على أنّ «المقتولَ ظُلماً» كانَ لَو لَم يُقتَلْ يَبقىٰ حَيّاً؛ لِكُونِ ٣ ذلكَ إخباراً منه سُبحانَه ٤ عن [أنَّ ] واقامة الحُدودِ على القاتِلينَ سببٌ يُبقي ٢ تَعالىٰ به الحَياةَ علىٰ آخرينَ. وإخبارُه تَعالىٰ لا يَكونُ إلّا حَقّاً و صِدقاً؛ لِاستحالةِ الجَهلِ و الكَذِب عليه تَعالىٰ.

و لأنَّ ذلكَ يَدُلُّ علىٰ أنّ بتبطيلِ \ الحُدودِ يُقدِمُ ^ كَثيرٌ مِن المُكلَّفينَ علَى القَتلِ،

١. في المطبوع: «السابعة عشر».

٢. البقرة (٢): ١٧٩.

٣. في المطبوع: «يكون».

٤. في المطبوع: - «سبحانه».

ما بين المعقوفين استظهر في حاشبة «د»، و كأنّه استُظهر لوضعه بدل كلمة (عن)، و لكن لا ضروره لذلك، و لذلك و صعناه بعدها.

<sup>7.</sup> في «ح، ق»: «ينفي». و في المعلوع: «سبب».

٧. في «ح، ع»: «تبطيل». و في «و،» عبر واصحة. و في المطبوع: «بتعطيل».

۸. فی «ح، د»: «نفدم».

و لَولا ذلكَ لَما أقدَمَ هذا القاتلُ عليه، و لَبَقيَ المَقتولُ حَيّاً؛ بدَلالةِ هذا السَّمع.

#### الجوابُ \_ و باللهِ التَّوفيقُ ٢ \_:

إعلَمْ أَنَّ المَقتولَ كَانَ يَجوزُ أَن يَعيشَ لَولا القَتلُ، بخِلافِ قَولِ مَن قَطَعَ علىٰ مَوتِه لا مَحالةَ لَولا القَتلُ. وكانَ يَجوزُ أيضاً "أَن يُميتَه اللهُ تَعالىٰ لَولا القَتلُ، بخِلافِ قَولِ مَن ذَهَبَ إلىٰ أَنّه لَولا القَتلُ كَانَ يَجبُ بَقاؤه حَيّاً لا مَحالةَ.

و قد دَلَّلنا علىٰ ذلك في كُتُبِنا و أَماليِّنا، <sup>٤</sup> و بَيِّنَاه في كِتابِ «الذخيرة» <sup>٥</sup> و انتَهَينا إلىٰ غايتِه.

و أقوىٰ ما دَلَّ علىٰ صِحّةِ هذه الجُملةِ انَّ الله تَعالىٰ قادرٌ علىٰ تَبقيَتِه حَيّاً و علىٰ إماتِه معاً، و بوُقوعِ القَتلِ لا تَتغيَّرُ القُدرةُ علىٰ ذلك؛ فيَجِبُ أن يَكونَ الحالُ بَعدَ القَتل كَهى قَبلَه.

فأمّا قولُه تَعالىٰ: ﴿وَلَكُمْ فِي القِصاصِ حَياةٌ ﴾، فالمعنى فيه: أنّ مَن خافَ أن يُقتَلَ بِمَن ٧ قَتَلَ يودّي إلىٰ ذَهابِ بمَن ٧ قَتَلَ يقودّي إلىٰ ذَهابِ نَفسِه و تَلَفِها؛ و إذا قَلَ القتل، استَمَرَّت الحَياةُ.

۱. في «ق»: «هذه». و في المطبوع: - «هذا».

نعي «ح» و المطبوع: - «و بالله التوفيق».

٣. في المطبوع: - «أيضاً».

٤. راجع: شرح جمل العلم و العمل، ص ٣٤٣ ـ ٢٤٥. ثمّ إنّ الظاهر أنّ المراد بقوله: «أمليّنا» ليس كتابه المعروف بالأماليّ، بل مجالسه الموضوعة للإملاء، فإنّا لم نعثر على هذا الكلام في كتابه الأماليّ.

٥. الذخيرة في علم الكلام، ص ٢٦٣ ـ ٢٦٦.

المعادع: «لا يتغير». و في «ع» مهملة.

في «ح»: «بما». و في «ع»: «عن». و في المطبوع: «علىٰ».

٨. في المطبوع: «النقل».

فإذا قيلَ: أُلَيسَ قد جَوَّزتم أَن يَموتَ المَقتولُ لَو لَم يُقتَلُ؟ فكَيفَ تَستَمِرُ 'حياتُه لَولا القَتل، و أنتم ' قد جَوَّزتم هذا؟! "

قُلنا: المَقتولونَ علىٰ ضَربَينِ: أَحَدُهما المَعلومُ أَنَّ تبقيَتَه لَولا القَتلُ آ مَصلَحةً، فلَولا القَتلُ آمَصلَحةً، فلَولا القَتلُ لأَميتَ. فلَولا القَتلُ لَأَميتَ. فلَولا القَتلُ لأَميتَ. و إذا كانَ القِصاصُ علىٰ ما ذَكرناه عصارفاً عن القَتلِ بغَيرِ حَقَّ، بَقيَ  $^{\Lambda}$  حَيّاً  $^{R}$  كُلُ مَقتولٍ عَلِمَ اللهُ تَعالىٰ أَنْ تَبقيتَه حَيًا مَصلَحةً؛ و لَولا القِصاصُ لَم يَكُن ذلك.

فبانَ وَجهُ قَولِه أنَّ ١٠ في القِصاصِ حَياةً.

ا. في «ج، ق» و المطبوع: «يستمرّ». و في «ع» مهملة.

نع «ح، د»: «و إذا كنتم». و في المطبوع: «و أنكم».

۳. ف*ي* «ح، د»: –«هذا».

<sup>2.</sup> في المطبوع: «المقتول».

<sup>0.</sup> في «ح»: «المقتول». و في المطبوع: «المقتول الذي معلوم» بدل «المعلوم».

ني «ح، د»: «لولاه». و في المطبوع: – «لولا القتل».

في «ح، د» و المطبوع: «صادقاً على».

۸. في «ح»: «يبقي». و في «د»: «تبقى».

في «ح، د» و المطبوع: «حياة». و في «ع»: + «في».

١٠. في المطبوع: «و لكم» بدل «أنَّ».

### المسألةُ الثامنةَ عَشَرةً ١

## [ تَأْوِيلُ آيةِ السامريِّ، و بَيانُ أنَّ ما فَعَلَهُ لَم يَكُن مُعجِزاً]

إذا كانَ إيتاءً ٢ اللهِ تَعالَى الآية ٣ مَن ٤ يَعلَمُ أنّه يَستَفسِدُ بها العِبادَ، ٥ و يَدعوهم لأجلِها إلَى الضَّلالِ و الفَسادِ، مُستَحيلاً في العُقولِ؛ لِما يؤدّي إليه مِن انسدادِ الطَّريقِ إلىٰ مَعرِفةِ الصادقِ مِن الكاذبِ عليه، و لِكُونِ ذلكَ مُنافياً لحِكمتِه ٢ تَعالىٰ و عِلمِه ٧ بالقُبح و غِناه عنه.

فكَيفَ جازَ أن يُمكَّنَ السامريُّ مِن أَخذِ القَبضةِ التي فَعَلَ اللَّهُ تَعالىٰ الخُوارَ في العِجلِ عندَ إلقائه لها فيه، و قد كانَ مُقوّياً^ لِاتّباع \* بَني إسرائيلَ له بِطاعتِهم إيّاه

<sup>1.</sup> في المطبوع: «الثامنة عشر».

نه غير ما نُقل في حاشية المطبوع من نسخة: «إتيان».

٣. يعني الأمر الخارق للعادة.

٤. في المطبوع: «بمن».

<sup>0.</sup> في «ح، د»: - «العباد».

أي المطبوع: «وهناً في حكمته».

في «ج، ح، ق، م» و المطبوع: «و علم».

ه. في «ح، د» و المطبوع: «مغوياً».

٩. في المطبوع: «لاتباعهم»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

و قَبولِهم منه و إذعانِهم اليه؟

و قد نَطَقَ القُرآنُ بذلك في قولِه سُبحانَه: ﴿فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلاً جَسَداً لَهُ خُوارُ فَقَالُوا هَذا إِلَهُكُمْ وَإِلَهُ مُوسَىٰ ﴾ آلَىٰ آخِرِ القولِ، و قولِه "سُبحانَه حِكايةً عن موسىٰ عليه السلامُ: ﴿قَالَ \* فَما خَطْبُكَ يا سامِرِيُّ \* قَالَ بَصُرْتُ بِما لَمْ يَبْصُرُوا بِهِ فَقَبَضْتُ قَبْضَةً مِنْ أَثَر الرَّسُول فَنَبَذتُها وَ كَذَٰلِكَ سَوَّلَتْ لِي نَفْسِي﴾ ٩.

و جاءَت الأخبارُ بأنّه أُخَذَ هذه القَبضةَ مِن تَحتِ قَدَمَي المَلَكِ عليه السلامُ، و قالَ: إنّه رَآه و قد وَطِئَ مَواتاً فعاشَ ٦.

و كَيفَ ساغَ تَمكينُه مِن ذلكَ؟ و قد<sup>٧</sup> استَدعىٰ به بَني إسرائيلَ إلَى الضَّــلالِ، و كانَ ذلكَ مَعلوماً^ \_كَونُه منه بهذه القَبضةِ \_للَّهِ تَعالىٰ؟

ا. في «ج، ع، ق، م»: «و ادّعائهم».

۲. طه (۲۰): ۸۸.

٣. في غير «ح»: «و قال».

في «ح، د، ع» و المطبوع: - «قال».

٥. طه (۲۰): ٩٦\_٩٥.

٦. راجع: تفسير القمي، ج ٢، ص ٦٣؛ تفسير الطبري، ج ١٨، ص ٣٦٢؛ الدر المنثور، ج ٥،
 ص ٥٩٦، تفسير البغوي، ج ٥، ص ٢٩٢.

في «ح، د» و المطبوع: «فقد».

٨. في المطبوع: «و كان معلها»؛ و في حاشيته: «كذا في النسخة».

في المطبوع: «يجيء».

۱۰. في «ح، د»: «صفة». و في المطبوع: -«سفه».

١١. في المطبوع: «ادّعيٰ».

جائزاً في العُقولِ، أو في حَيِّزِ المُحالِ؛ لأنّها تَنوبُ في التَّصديقِ له مَنابَ قولِه: «قد صَدَقتَ» به إذ لا فَرقَ بَينَ تَصديقِه فِعلاً و قَولاً. و مَن صَدَّقَ كاذباً فلَيسَ بحكيم. لل صَدَقتَ» به إذ لا فَرقَ بَينَ تَصديقِه فِعلاً و قَولاً. و مَن صَدَّق كاذباً فلَيسَ بحكيم. لل و هَل يُنجي مِن ذلك ما يُمكِنُ تَجويزُه من يَقدُّم إلقاءِ القبضةِ و الخُوارِ على لا دعوى السامِريِّ و أيُّ فَرقِ بَينَ كَونِ ذلك الذي ادَّعاه شافعاً للخُوارِ و بَينَ تَقدُّمِه له في قُبحِ تَمكينِه منه، مع العِلمِ أنّه يَستَفسِدُ في لِكَونِ القَبضةِ و الإلقاءِ مَعلومَينِ للناس مِن جهتِه و صُنعِه ؟

و لَيسَ يَجري ذلكَ مَجرىٰ ما يُشاهِدُه الناسُ مِن أَنّه أَ يَتقدَّمُ علىٰ دَعواه ' داع إلىٰ باطل الله و يَتأخَّرُ عنها؛ لأنّ ذلكَ لا يَكونُ مَعلوماً وُقوعُه منه و حصولُه مِن فعلِه، كَما حَصَلَ إلقاء القَبضة المُعلوماً مِن جهةِ السامريِّ، و شَفَعَ إلقاءَه لها الخُوارُ الذي وَقَعَت " الفِتنةُ به.

فليُنعِمْ بما عندَه في ذلك.

۱. في «ع» مهملة. و في «ق»: «ثبوت». و في المطبوع: «ينوب».

في المطبوع: + «الرؤيا». و في جميع النسخ و المطبوع: + «و».

٣. في «ح»: «أنّها». و في «د»: «إذن». و في المطبوع: «إذا».

٤. في المطبوع: «بحكم»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

٥. في «ع»: «يبجي». و في «ق» غير واضحة. و في المطبوع: «يجيء».

<sup>7.</sup> في المطبوع: «بتجويزه».

٧. في المطبوع: «من».

٨. في «ج»: «يستفسده». و في المطبوع: «يستند».

٩. في «ق»: «مع أنّه». و في المطبوع: «من أن».

۱۰. في «ج، ق، م»: «دعوة».

١١. في المطبوع: «الباطل».

١٢. في «ج، ق، م»: «الإلقاء للقبضة». و في «ع»: «إلقاء للقبضة».

۱۳. في غير «ح، د»: «وقع».

### الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ ' \_ :

اِعلَمْ أَنَّ العُلماءَ قد تأوَّلوا هذه الآيةَ علىٰ وَجهَينِ، كُلُّ واحدٍ منهما يُزيلُ الشُّبهةَ ٢ المُعتَرضةَ فيها:

أحَدُهما ـ و هو الأقوى و الأرجَحُ ـ: أن يَكونَ الصَّوتُ المَسموعُ مِن العِجلِ لَيسَ بخُوارٍ علَى الحقيقةِ، و إن أشبَهَ في الظاهرِ ذلك؛ و إنّما احتالَ السامريُّ بأن جَعَلَ في الذي صاغَه مِن الحُليُّ علىٰ هَيئةِ العِجلِ خُروقاً و مَنافذَ، و قابَلَ به الريحَ، فسُمِعَت تلكَ الأصواتُ المُشبِهةُ للخُوارِ المَسموعةِ عُمِن الحَيُّ. و إنّما أَخَذَ قَبضةً ٥ التُّرابِ مِن أثرِ المَلكِ و ألقاها فيما كانَ سُبِكَ مِن الحُليُّ لِيوهِمَهم أن القَبضةَ هي التي أثرُت كونَ العِجل حَيًا مَسموعَ الأصواتِ. و هذا مُسقِطٌ للشُّبهةِ.

و الوَجهُ الآخَرُ: أَنَّ اللَّهَ تَعالَىٰ كَانَ أَجرَى العاداتِ في ذلكَ الوقتِ، بأنَّ مَن أَخَذَ مِثْلَ تلكَ القَبضةِ ﴿ وَ أَلقَاهَا في شَيءٍ فَعَلَ اللَّهُ تَعالَىٰ فيه الحياةَ بالعادةِ؛ كَما أَجرَى العادةَ في حَجَرِ المِغناطيسِ ^ بأنّه إذا قُرِّبَ مِن الحديدِ فَعَلَ اللَّهُ تَعالَىٰ فيه الحركةَ إليه، و إذا وَقَعَت النَّطفةُ في الرحِم فَعَلَ اللَّهُ تَعالَىٰ فيها الحياةَ.

و علَى الجَوابَين معاً، ما فَعَلَ اللَّهُ تَعالَىٰ آيةٌ مُعجِزةً علىٰ يَدِ كَذَّابِ؛ و مَن ضَلَّ

المطبوع: - «و بالله التوفيق».

٢. في «ع» و المطبوع: - «الشبهة».

٣. في المطبوع: «فُرَجاً».

٤. كذا، و الأنسب: «المسموع».

٥. في «ج، ح، د،ع، م» و المطبوع: «القبضة»؛ نعم، استُظهر في حاشية المطبوع ما أثبتناه.

أي غير «ح» و المطبوع: «لتوهمهم».

في المطبوع: - «القبضة».

٨. في «ج» و المطبوع: «المقناطيس».

مِن القوم عندَ فِعلِ السامريِّ إنَّما أُتيَ مِن قِبَلِ نَفسِه.

أمّا علَى الجوابِ الأوّلِ: إنّه كانَ يَنبَغي أن يَتنبَّهُ ٢ علَى الحيلةِ التي نُصِبَت حتّىٰ أوهَمَت أنّه حَيِّ و أنّ له خُوارٌ ٣؛ و إذا لَم يَبحَث ٤ عن ذلكَ فهو المُقصَّرُ ٩.

و علَى الجوابِ الثاني: قد كانَ يَجِبُ أن يَعلَمَ أنّ ذلكَ إذا كانَ مُستَنِداً إلىٰ عادةٍ جَرَت بِمِثْلِه، فلا حُجّةَ فيه، و لَيسَ بِمُعجزةٍ.

و لَم يَبقَ مع ما ذَكرناه شُبهةً.

المطبوع: «عن».

٢. في «ح،ع»: «أن ينتبه». و هي «د»: «أن ينبّه». و في «ق»: «أن يبنيه». و في «م»: «أن ينبيه».

٣. كذا، و الصحيح: «خواراً».

في المطبوع: «لم سخت»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

<sup>0.</sup> في المطبوع: «القاصر».

#### المسألةُ التاسعةَ عَشَرةً '

### [تَأُويلُ كَلَامِ هُدهُدِ سُلَيمانَ ﷺ،]

# [و وَجهُ التَّهديدِ بَعذابِه أو ذَبحِه ]

ما المُحيلُ ٢ لِكَونِ هُدهُدِ سُلَيمانَ عليه السلامُ عاقلاً مِن طريقِ ٣ العُقولِ، ليَسوغَ الانصرافُ عن ظَواهرِ ما حَكاه اللهُ تَعالىٰ عنه مِن الأقوالِ و الأفعالِ الدالّةِ بظاهرِها القويِّ علىٰ ٤ أنّه ذو عَقل يُساوي عُقولَ المُكلَّفينَ؟

و أقوىٰ [ما يَدُلُّ علىٰ] ذلكَ قولُ سُلَيمانَ عليه السلامُ: ﴿لَأُعَذَّبَنَّهُ عَذَاباً شَدِيداً أَقْ لَأَذْبَحَنَّهُ أَقْ لَيَأْتِيَنِّي بِسُلُطانٍ مُبِينٍ ﴾ و هذا وَعيدٌ عظيمٌ لا يَجوزُ تَوجُّهُه إلىٰ غَيرِ [ال] مَلوم علَى الخَطإ، المقصورِ فَهمُه عن فَهم المُكلَّفينَ.

و كَيفَ يَجوزُ أَن يوجِبُ عليه مِثلَ ذلكَ لعدمِ «البُرهانِ المُبينِ»، و هو الحُجّةُ الواضحةُ التي تُقيمُ عُذرَه، و تُسقِطُ المَلامةَ عنه ؟ و قد كانَ له أن يَذبَحَه مِن غَير

المطبوع: «التاسعة عشر».

ني المطبوع: «ما يحيل».

٣. في المطبوع: «طريقة».

٤. في المطبوع: - «علىٰ».

٥. النمل(٢٧): ٢١.

<sup>7.</sup> في «ع، ق» مهملة. و في المطبوع: «يقيم».

<sup>.</sup> ٧. في «د، ق» و المطبوع: «و يسقط». و في «ع» مهملة.

هذا الشَّرط؛ علىٰ مُقتَضىٰ ما أجابَ به سيَّدُنا حَرَسَه اللَّهُ مِن قَبلُ مِن ' أَنَّ ذلكَ كانَ مُباحاً له.٢

فلُولا أنَّ العَذابَ هاهُنا و الذُّبحَ جاريانِ مَجرَى العِقاب، لَـما اشتُرطَ ۗ فـي وجوبِهما ً عليه عَدمُ البُرهانِ، و في سُقوطِهما ° عنه ٦ حُصولُه.

و هذا يَدُلُّ علىٰ أنَّه ذو عَقلِ يوجِبُ التَّكليفَ له؛ و لَولا ذلكَ ما حَسُنَ هـذا الوَعيدُ العَظيمُ، على هذا الشَّرطِ و التَّرتيبِ.

و يَدُلُّ علىٰ ذلكَ أيضاً: أنّ سُلَيمانَ عليه السلامُ أهَّلَه لحَمل ٧كِتابه، و الإعادةِ عليه ما^ يُراه مِن القوم و ما يَقولونَ؛ بقَولِه ﴿إِذَهَبْ بِكِتابِي هَذَا فَأَلْفِهْ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَانْظُرْ ماذا يَرْجِعُونَ﴾؛ أو لَو ائتَمَنَ ` أَحَدُنا مَن يَقصُرُ ` عقلُه عن عَـقلِ المُكلِّفينَ علىٰ مِثلِ هذا المُهِمِّ العَظيم لَكانَ ١٢ سَفِيهاً.

و قولُه مِن قَبلُ: ﴿أَحَطْتُ بِما لَمْ تُحِطُّ بِهِ وَجِئْتُكَ مِنْ سَبَإٍ بِنَبَإٍ يَـقِينِ﴾ إلىٰ قولِه: ﴿اللَّهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظيمِ﴾ ١٣ و ما في هذا القَصَصِ مِن جَـودةِ

٢. راجع: المسائل الطرابلسيات الأولى، ص ١٩٩ ـ ٢٠٠. ١. في المطبوع: - «من».

٣. في المطبوع: «لما اشترطه».

٤. في غير ما استُظهر في حاشية المطبوع: «وجوبها».

٥. في غير ما استُظهر في حاشية المطبوع: «سقوطها».

٢. في «ح، د»: + «عند». و في «ع» و المطبوع: «عند» بدل «عنه».

۷. في «ح، د»: «بحمل».

٨. في «ح» و المطبوع: «بما».

٩. النمل (٢٧): ٢٨.

١٠. في «ع» مهملة. و في المطبوع: «اعن»؛ و استُظهر في حاشيته: «أمن».

۱۱. في «ع، م»: «تقصير».

۱۲. في «ج، ع، م»: «سفهاً».

١٣. النمل (٢٧): ٢٢ ـ ٢٦.

اعتبارِه، و حُسنِ تدبيرِه؛ كقَولِه: ﴿أَلَّا يَسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي يُخْرِجُ الخَبْءَ فِي السَّمنواتِ وَالأَرْضِ﴾ الآية.

فهل يَسوغُ الانصرافُ عن هذه الظَّواهرِ القَويّةِ ٢ بغَيرِ دَلالةٍ عَقليّةٍ تُحيلُ ٣ أن يُعطىَ اللهُ سُبحانَه العقلَ حَيَواناً مثله؟

و ما أولاه -كَبَتَ اللَّهُ أعداءَه -بِذِكرِ ٤ ما عندَه في ذلك، إن شاءَ اللُّهُ.

### الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ \* \_ :

إِنّا كُنّا قد آذكرنا في جوابِ المَسائلِ الأُولَى ـ الواردةِ في معنىٰ ما حُكيَ عن النملةِ و الهُدهُدِ ـ ما قد عُرِفَ و وُقِفَ عليه. ٧ و نَحنُ الآنَ نُجيبُ ^ عمّا في هذا السُّؤالِ المُستأنَفِ، و نُزيلُ هذه الشُّبهةَ المُعتَرِضةَ؛ و أوّلُ ما نَقولُه:

### [التَّجويزُ العَقليُ لأن تَكونَ البِّهائمُ عاقِلةً، و منعُ ذلكَ لقيامِ الإجماعِ]

إنّ في الناسِ مَن ذَهَبَ إلى أنّه لا يَجوزُ أن يَكونَ الهُدهُدُ و ما أَشبَهَه مِن البَهائمِ كاملَ العقلِ، و هو على ما هو عليه مِن الهَيئةِ و البِنيةِ، و عَدَّ ذلكَ في جُملةِ المُستَحيل. و هذا لَيسَ بصَحيح؛ لأنّه لا دَلالةَ عقليّةً تَدُلُّ علىٰ ذلكَ.

١. النمل (٢٧): ٢٥.

نع «ح، د»: «القريبة». و في المطبوع: «الغريبة».

۳. في «ج»: «يخيل». و في «ق، م»: «تخيل».

٤. في «ج، ق، م» و المطبوع: «يذكر».

٥. في المطبوع: - «و بالله التوفيق».

٦. في «ج،ع،م» و المطبوع: «قد كنا» بتقديم و تأخير. و في «ح، د»: – «كنا».

٧. راجع: المسائل الطرابلسيّات الأولى، ص ١٩٨ ـ ٢٠٠.

المطبوع: «نجيب الآن» بتقديم و تأخير.

في المطبوع: «[و]» بدل «لأنه».

و مِن أينَ لنا أنَّ بِنيةَ قَلبِ الهُدهُدِ و ما جَرىٰ مجراه مِن البَهائمِ ۚ لا تَحتَمِلُ ۗ العُلومَ التي هي كمالُ العقل؟

و إذا كانَ العقلُ مِن قَبيلِ " العُلومِ و الاعتقاداتِ عَ، و قَلَبُ البَهيمةِ يَحتَمِلُ الاعتقاداتِ لا مَحالةَ ـ بَل كَثيراً مِن العُلومِ و إن لَم تَكُن ° تلكَ العُلومُ عَقلاً ـ فأيُ فرقٍ بَينَ العِلمِ الذي لَيسَ بعَقلٍ في احتمالِ القَلبِ له؟ فرقٍ بَينَ العِلمِ الذي هو عَقلٌ و بَينَ العِلمِ الذي لَيسَ بعَقلٍ في احتمالِ القَلبِ له؟ وما احتَمَلَ الجنسَ الذي هو الاعتقادُ لا بُدَّ أن يَكونَ مُحتَمِلاً للنَّوعِ الذي هو العُلومُ. لا فإذا جَوَّزتم أن تَكونَ مُلابَقائمُ ـ وهي على ما هي عليه \_ في

فإن قيل لنا على هذا: فإذا جَوَّزتم ان تكون "البَهائمُ ـو هي على ما هي عليه ـ في قُلوبِها عُلومٌ هي كمالُ العقلِ، و التَّكليفُ تابعٌ أَ لكمالِ العقلِ؛ فألَّا جَوَّزتم أن تَكونَ ١٠ مُكلَّفةً و هي على ما هي عليه، كَما جَوَّزتم أن تَكونَ ١١ عاقلةً؟

قُلنا ١٠٪ الصَّحيحُ أن نَقولَ: إنّ ذلكَ جائزٌ لَولا الدَّلالةُ علىٰ خِلافِه، و المُعوَّلُ في ذلكَ على إجماع المُسلِمينَ علىٰ أنّ البَهائمَ لَيسَت بكاملةِ العُقولِ و لا مُكلَّفةٍ،

١. في المطبوع: - «من البهائم».

ر في «ج، ح، د، ق، م»: «لا يحتمل».

٣. في «ج، ق» و المطبوع: «قبل»؛ نعم، استُظهر في حاشية المطبوع ما أثبتناه.

٤. ذهب المصنّف رحمه الله إلىٰ أنّ العقل عبارة عنّ مجموعة من العلوم. راجع: الذخيرة، ص ١٢١.

٥. في «د» و المطبوع: «لم يكن».

٦. الاعتقاد أعم من العلم؛ فهو يشمل العلم كما يشمل التقليد و التبخيت و الجهل. راجع:
 الحدود، ص ٨٨\_٩٠.

٧. في «ح، د،ع»: «المعلوم».

ه. في «ق» غير واضحة. و في المطبوع: «أن يكون».

۹. في «ح، د»: «مانع».

۱۰. في «ج، ع، ق»: «يكون».

۱۱. في «ع، ق، م»: «يكون».

۱۲. في «د» و المطبوع: «قلت».

و هذا الله أيضاً مَعلومٌ مِن دينِ النبيِّ صَلَّى الله عليه و آلِه؛ و لهذا رُويَ عنه عليه السلامُ أنّه قالَ: «جُرحُ العَجماءِ جُبارٌ»، لا وإنّما أرادَ: أنَّ جِناياتِ البَهائم لا شَيءَ فيها.

و لا اعتبارَ بقولِ طائفةٍ مِن أهلِ التَّناسُخِ بخِلافِ ُ ذلكَ؛ لأنَّ أصحابَ التَّناسُخِ لايُعَدّونَ مِن المُسلِمينَ، ولا ممّن يَدخُلُ قولُه في جُملةِ الإجماعِ؛ لكُفرِهم وضَلالِهم وشُذوذِهم عن الدَّينِ. °

و إنّما قُلنا: «إنّ الهُدهُدَ الذي خاطَبَه سُلَيمانُ عليه السلامُ و أرسَلَه بالكِتابِ لَم يَكُن عاقلاً»؛ لأنّ اسمَ «الهُدهُدِ» في لُغةِ العَرَبِ و عُرفِ أهلِها اسمٌ لبَهيمةٍ لَيسَت بعاقلةٍ، كَما أنّه اسمٌ لِما كانَ علىٰ صورةٍ مَخصوصةٍ و هَيئةٍ مُعيَّنةٍ.

فلو كانَ ذلكَ الهُدهُدُ عاقلاً، لَما سَمّاه اللهُ تَعالىٰ و هو يُخاطِبُنا باللَّغةِ العَرَبيّةِ «هُدهُداً»؛ لأنّ هذا الاسمَ وُضِعَ لِما لَيسَ بعاقلٍ، و إجراؤه علىٰ مَن هو عاقلٌ خروجٌ عن اللَّغةِ؛ فأحوَجَنا ٦ اتّباعُ هذا الظاهرِ إلىٰ أن نَتأوَل ٧ ما حُكيَ عن هذا الهُدهُدِ مِن

۱. فی «ق، م»: - «هذا».

راجع: الكافي، ج ٧، ص ٧٧، ح ٢٠؛ الفقيه، ج ٤، ص ١٥٤، ح ٤٤، تهذيب الأحكام،
 ج ١٠، ص ٢٢٥، ح ١١؛ الاستبصار، ج ٤، ص ٢٨٥، ح ٢؛ معاني الأخبار، ص ٣٠٣، ح ١. صحيح البسخاري، ج ٢، ص ٥٤٥، ح ١٤٢٨؛ و ص ٢٨٠، ح ٢٢٨؛ و ج ٦، ص ٢٥٣٢، ح ١٥٦٤؛ و ص ٢٥٣٠، ح ١٥٥٠؛ و ص ١٢٨، ح ٢٥٥١؛ و ص ١٢٨، ح ٢٥٥١؛ و ص ١٢٨، ح ٢٥٥١؛ و ص ٢٥٨٠ ح ٥٠٥١؛ و ص ٢٥٨٠، ح ٢٥٠١، ح ٢٥٠٠ ح ٥٠٥٠٠؛ و ص ٣٥٣ ـ ٤٥٠٠، ح ٣٠٠٠ - ٢٠٠٠ السنن الكبرى للنسائي، ج ٢، ص ٣٣ ـ ٤٢، ح ٢٧٤٢ ـ ٢٢٧٧؛ و ج ٣، ص ٤٢٤، ح ٥٥٣٠ - ٢٥٨٥ ـ ٥٨٣٥، و غير ذلك من مصادر العامة الكثيرة.

٣. في «ح، د،ع»: - «أنّ».

في «ج،ع،ق»: «يخالف في».

<sup>0.</sup> في المطبوع: «من البين».

افي «ج، ح، ع»: «فأخرجنا».

٧. في «ج»: «أن تناول». و في «ع»: «أن تتأوّل». و في «ق»: «أن يتناول».

المُحاوَرةِ ١، و نُبيِّنَ ٢ كَيفيّةَ انتسابِه إلىٰ ما لَيسَ بعاقلِ.

### [تَأْوِيلُ مَا حُكِيَ عَنِ الهُدهُدِ مِنِ الكَلَامِ وِ المُحَاوَرةِ]

و قد قُلنا في ذلكَ وَجهَينِ، ذَكرناهما في «جوابِ المسائلِ الأُوليٰ»: ٣

أَوْلُهُما: أَن <sup>ع</sup> يَكُونَ ما <sup>٥</sup> وَقَعَ منه قَولٌ، و لا نَطَقَ بهذا الخِطابِ المَذكورِ؛ و إنّما كانَ منه ما يَدُلُّ علىٰ مَعنىٰ هذا الخِطابِ، فأُضيفَ ٦ الخِطابُ ٢ إليه مَجازاً؛ ٨ علىٰ مَذهبِ للعَرَب٩ مَعروفٍ، قد امتَلأَت به أشعارُها و كلامُها، فمنه قَولُ الشاعر:

اِمتَلاً ۱ الحَوضُ، و قالَ: قَطْني مَهلاً، رُوَيداً؛ قد مَلاَتَ بَطني ۱ و نَحنُ نَعلَمُ أَنَّ الحَوضَ لا يَقولُ شَيئاً، و إِنّما ۱۲ لمّا امتَلاً و لَم يَبقَ فيه فَضلٌ لزيادةٍ، صارَ كأنّه قائل: «حَسبى؛ فلَم يَبقَ فِي فَضلٌ لشَيءٍ ۱۳ من الماءِ».

ا. في «ج، ق»: «المجاورة». و في «ح، ع»: «المجاوزة».

خی «ج»: «و تبیین». و فی «ح، د»: «و تبین». و فی «ع» مهملة.

٣. راجع: المسائل الطرابلسيات الأولى، ص ١٩٨ ـ ١٩٩. و قد أورد المصنف رحمه الله هذين
 الوجهين هناك لتأويل كلام النملة حذرت النمل من جيش سليمان عليه السلام، شمّ عطف الهدهد عليها.

في «ح، د» و المطبوع: + «ليس».

۵. «ما» نافیة.

٦. في «ح، د»: «و أُضيف». و في المطبوع: «أو ضيف».

٧. في «ج»: - «فأضيف الخطاب».

٨. في المطبوع: + «و هو».

٩. في «ع» و المطبوع: «العرب»؛ نعم صُحِّح في حاشية «ع» بما أثبتناه.

١٠. في «ع» و المطبوع: «امتلأت».

١١. تقدّم تخريجه في ص ١٨٤.

١٢. في المطبوع: «و أنّه».

۱۳. في «ع»: «فلم يبق فيه فضل بشيء».

و قد تَجاوَزوا ۚ هذا في قولِ الشاعرِ:

و أجهشتُ للتوبالِ مينَ رَأيتُهُ و كَبَرَ للسرحمْنِ حينَ رَآني فقلتُ لهُ: أيسنَ الذينَ عَهِدتُهُم بِجَنبِكَ نَي خَفص وطيبِ زَمانِ؟ فقالَ: مَضَوا آ، و استَودَعوني بِلادَهُم و مَن ذا الذي يَسقَىٰ علَى الحَدَثانِ؟ و «التوبالُ» اسمُ جَبَلٍ، و الجَبَلُ لا يَقولُ شَيئاً ممّا حُكيَ في هذا الشّعرِ؛ و إنّما لمّا استَفادَ المُشاهِدُ ^ له هذه المَعانيَ المَحكيّةُ عندَ رؤيتِه خالياً مِن أهلِه، حَكىٰ ما ١٠ استَفادَه مِن هذه المَعانى عنه؛ تَوسّعاً و تَفاصُحاً. ١١

والوجهُ الآخَرُ: أن يَكونَ وَقَعَ مِن الهُدهُدِ كلامٌ مَنظومٌ، له هذه المَعاني المَحكيّةُ عنه، بإلهامِ اللهِ تَعالىٰ له ذلك، علىٰ سَبيلِ المُعجِزةِ لسُلَيمانَ عليه السلامُ؛ كَما جُعِلَ مِن مُعجِزتِه فَهمُه لمَنطِقِ الطَّيرِ و أغراضِها في أصواتِها.

و لَيسَ بمُنكَرٍ ١٢ أَن يَقَعَ الكلامُ الذي فيه بعضُ الأغراضِ ممّن لَيسَ بعاقلٍ و لامُكلَّفٍ. ألا تَرىٰ أنّ الصَّبيَّ الذي لَم يَبلُغِ الحُلُمَ و لا دَخَلَ في التَّكليفِ قد

۱. في «ق»: «تجاوز». و في المطبوع: «تحاوروا».

٢. في المطبوع: «و أحصت لذي بال» بدل «و أجهشت للتوبال».

٣. في المطبوع: «الّذي».

٤. في «ج»: «نجيبك». و في «ق»: «يجيبك». و في المطبوع: «بحينك».

٥. في المطبوع: «خصب».

<sup>7.</sup> في المطبوع: «حصل».

في «ح، د،ع»: - «و الجبل».

من قوله: «و التوبال اسم جبل» إلى هنا ساقط من المطبوع.

٩. في المطبوع: «بهذه».

٠١٠. من قوله: «استفاد المشاهد» إلىٰ هنا ساقط من «ع».

١١. في «ق» و المطبوع: «تفاضحاً».

۱۲. فی «ح، د»: «یمکن».

يَتَكَلَّمُ بِكلام فيه أغراضٌ مَفهومةٌ، وكذلكَ المَجنونُ؟

و لَيسَ يَجِبُ \_إذا حَكَى اللَّهُ تَعالىٰ عن الهُدهُدِ ذلكَ الكلامَ المُرتَّبَ المُتَّسِقَ \_ أن يَكونَ الهُدهُدُ نَطَقَ به \علىٰ هذا التَّرتيبِ و التَّنضيدِ؛ بَل يَجوزُ أن يَكونَ نَطَقَ بما له ذلكَ المَعنىٰ، فحَكاه اللَّهُ تَعالىٰ بلَفظٍ فَصيح بَليغ، مُرتَّبٍ مُهذَّبٍ.

و علىٰ هذا الوَجهِ يَحكي العَرَبيُّ عن الفارِسيِّ، و الفارِسيُّ عن العَرَبيِّ، و إن كانَ العَرَبيُّ ، وإن كانَ العَرَبيُّ ؛ لا يَنطِقُ ٢ لا يَنطِقُ ١ بالعَرَبيَّةِ.

و علىٰ هذا الوَجهِ حَكَى اللهُ تَعالىٰ عن الأُمَمِ الماضيةِ مِن القِبطِ و غَيرِهم، و عن موسىٰ عليه السلامُ و ٥ فِرعَونَ ـ و لُغتُهما لُغةُ القِبطِ ـ ما حَكاه مِن المُراجَعاتِ و المُحاوَراتِ و هُم لَم يَنطِقوا بهذه اللُّغةِ، و إنّما نَطقوا بمَعانيها بلُغتِهم، فحَكاها ٦ اللهُ تَعالىٰ باللَّغةِ العَرَبيّةِ، و نَمَّقها و رَتَّبها ٧.

و هذا يُزيلُ ^ العَجَبَ مِن نُطقِ الهُدهُدِ بذلكَ الكلامِ المُرتَّبِ، لأنّه لا يَمتَنِعُ أن يَكُونَ ما نَطَقَ به بعَينِه، و إنّما نَطَقَ بما له مَعناه.

فإن قيلَ: فقد رَجَعتم في الجوابَينِ معاً عن ظاهرِ ٩ القُرآنِ؛ لأنَّ حَملَ القَولِ المَحكيِّ على أنَّ المُرادَ به ما ظَهَرَ مِن العَلاماتِ و الدَّلالاتِ على ما أنشَدتُموه مِن

ا. في المطبوع: -«به».

نى «ح، د»: «العجمي». و استُظهر في حاشية المطبوع: «الفارسي».

٣. في «ع، ق»: «و الفارسيّة».

٤. في «ح، د» و المطبوع: - «بالفارسيّة، و الفارسيّ لا ينطق».

٥. في المطبوع: - «و».

المطبوع: «فحكاه».

٧. في المطبوع: «و عفتها و قدسها».

المطبوع: «مزيل».

٩. في «ح»: «ظواهر». و في المطبوع: «مطلق»؛ و استُظهر في حاشيته: «منطق».

الشَّعرِ ـ مَجازٌ غَيرُ حَقيقةٍ. و كذلك إضافةُ القَولِ المُرتَّبِ المُهذَّبِ إلىٰ مَن لَـم يَقُلُه " علىٰ \* تَرتيبِه، و إنّما قالَ ما له مَعناه، أيضاً مَجازٌ. فقَد هَرَبتم مِن مَجازٍ إلىٰ مَجازٍ؛ لأنّكم امتنَعتم مِن أن تُسَمّوا عاقلاً كاملاً أنّه «هُدهُد»؛ المُخالَفتِه للُّغةِ ٧ و أنّه عُدولٌ عن مُقتَضاها ٨؛ فما أَجَبتم به أيضاً بهذه الصفةِ. ٩

قُلنا: الفَرقُ بَينَ الأمرَينِ واضحٌ؛ فإنّ العادةَ قد جَرَت للعَرَبِ بما ذَكرناه في المجوابِ الأوّلِ مِن المَجازِ، و هو في كلامِهم و أشعارِهم ظاهرٌ شائعٌ، حتىٰ كادَ يَلحَقُ بالحَقيقةِ؛ و ما جَرَت عادتُهم بأن يُسَمّوا ' بِاسمِ الهُدهُدِ و ما أشبَهَه مِن البَهائمِ شَخصاً عاقلاً مُكلَّفاً علىٰ سَبيلِ الإفادةِ و لا التَّلقيبِ ' '؛ فَعَدَلنا عن مَجازٍ غَيرِ مَعهودٍ و لا مَألوفِ إلىٰ مَجازِ مَعهودٍ مَألوفٍ.

و أمّا الجوابُ الثاني: فلا نُسلِّمُ أنّه مَجازٌ، و لا فيه شَيءٌ ١٢ مِن الاستعارةِ؛ لأنّ من

ا. في «ع» و المطبوع: «المترتّب»؛ نعم استُظهر في حاشية «ع» ما أثبتناه.

٢. في المطبوع: - «المهذّب».

٣. في «ج»: - «لم». و في «ق»: «على من نقله» بدل «إلى من لم يقله».

٤. في المطبوع: «من».

في المطبوع: «من أنّكم».

أن المطبوع: «من أن تسمّوا هدهداً عاقلاً كاملاً».

٧. في «ج»: «لمخالفيه للّغة». و في «ح»: «لمخالفته اللغة». و في المطبوع: «بمخالفة اللغة».

٨. فلو سُمي العاقل الكامل هدهداً لكان ذلك مجازاً؛ لكونه مخالفاً للّغة و فيه عدول عن مقتضاها.

٩. أي فيه مخالفة للغة و عدول عن مقتضاها، فيكون مجازاً أيضاً. و لذلك قال: إنكم قد هربتم
 من مجاز إلى مجاز.

١٠. في المطبوع: - «بأن يسمّوا».

۱۱. في «ع»: «و لاالتقليب».

۱۲. في المطبوع: - «شيء».

حَكَىٰ مَعَانَيَ كَلَامِ غَيرِه بلُغةٍ أُخرَىٰ، أو علىٰ ترتيبٍ آخَرَ، بَعَدَ أَن لا يَتجاوَزَ تلكَ المَعانيَ و لا يَتعدَّاها، و إن عَبَّرَ عنها بغَيرِ تلكَ العبارةِ، لا يَقولُ أَحَدَّ أَنَه \ مُتجوِّزٌ و لا مُستَعيرٌ؛ فبانَ الفَرقُ بَينَ المَوضِعَين.

فإن قيلَ: قد شَبَّهتم شَيئاً بما لا يُشبِهُه؛ لأنَّ القائلَ:

إمــتَلاَّ الحَـوضُ، و قــالَ: قَـطني مَهلاً، رُوَيداً، قد مَـلاَتَ بَـطني لا إنّما مُرادُه: إمتلاءَ حتّى لو كانَ ممّن عيقولُ لَقالَ كذا. و كذلكَ الجَبَلُ إنّما حُكي عنه ما لَو كانَ قائلاً لَقالَه، و قولُه: «و شَكا إلَيَّ بعَبرةٍ و تَحَمحُمِ» أي: فَهِمتُ مِـن عَبرتِه ٥ و حَمحَمتِه التألُّمَ و الشَّكوىٰ. فأينَ نَظيرُ ذلكَ في الهُدهُدِ؟

قُلنا: مِثْلُ هذا قائمٌ في الحِكايةِ عن الهُدهُدِ؛ لأنّ سُليمانَ عليه السلامُ لَمّا رأى أنّ الهُدهُدَ إِنْما وَرَدَ عليه آمِن مَدينةِ سَبإٍ، ﴿ حَكىٰ عنه ما لَو كانَ قائلاً لَقالَه مِن أحوالِها و صفةِ مُلكِها. و مَعلومٌ أنّ الأمرَ كذلك؛ لأنّ الهُدهُدَ لَو كانَ قائلاً لَقالَ \_و قد عايَنَ ذلكَ المُلكَ \_: «إنّني عَلِمتُ ما لَم تَعلَمْ؛ و إنّي وَجَدتُ امرأةً تَملِكُهم، و لها عَرشٌ عظيمٌ»، و العَرشُ هاهنا هو المُلكُ أو الكُرسيُّ «و إنّهم كانوا يَسجُدونَ للشَّمسِ مِن دون الله تَعالىٰ» علىٰ مَذهب العَرَب ^ الذي حَكيناه.

و قد جاءَ في القُرآنِ و أخبارِ النبيِّ صَلَّى اللَّهُ عليه و آلِه لذلكَ \* نَظائرُ كَثيرةٌ؛

ا. في «ح، د»: «لا نقول محدثه» بدل «لا يقول أحد أنه».

٣. في «ج، م»: «حبي».

تقدّم تخریجه في ص ١٨٤.
 في «ج»: «من». و في «ع»: «ممًا».

٥. في «ع» مهملة. و في «ق»: «عترته». و في المطبوع: «بعيره»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

٧. في «ج،ع»: «من مدينته شيئاً».

٨. من قوله: «و إنّهم كانوا يسجدون» إلىٰ هنا ساقط من المطبوع.

۹. في «ع»: - «لذلك». و في «ق، م»: «كذلك».

فمِن ذلك:

قولُه تَعالىٰ حِكايةً عن السماءِ و الأرضِ: ﴿قَالَتُنَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ﴾ أو المَعنىٰ: لَو كَانَتَا ممَّن يَقولُ ٢ لَقالتا.

و قولُه جَلَّ اسمُه: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الأَمانَةَ عَلَى السَّمنواتِ وَالأَرْضِ وَ الجِبالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَها وَأَشْفَقْنَ مِنْها وَ حَمَلَها الإِنْسانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ [و مَعناه:] إنّها لَو كانَت ممّا <sup>٤</sup> يُشْفِقُ و يأبيٰ <sup>٥</sup> لأَبَينَ و أشفَقنَ. ٦

و قولُه عليه السلامُ: «لَو كُتِبَ القُرآنُ في إهابٍ، ثُمّ أُلقيَ في النارِ، لَما احتَرَقَ» ^ علىٰ هذا أيضاً ^ مَعناه؛ و تقديرُه: لَو كانَت النارُ مَمّا ` الا يُحرِقُ \ ا شَيئاً لجَـلالتِه وعِظَم ١ عَدرِه، لَكانَت لا تُحرِقُه.

١. فصّلت (٤١): ١١.

في «ج،ع،ق،م»: «ممّا تقول». و في المطبوع: «ممّا يقولان».

٣. الأحزاب (٣٣): ٧٢.

في المطبوع: - «مما».

أي المطبوع: «و يشفقن».

٧. في المطبوع: «لوكتبت».

۸. راجع: مسند أحمد، ج ٤، ص ١٥١، ح ١٧٤٠، ص ١٥٤، ح ١٧٤٤، ص ١٥٥، ح ١٧٤٠؛ المعجم الكبير، ج ٦، ص ١٧٢، ح ١٩٠١؛ ج ١١، ص ١٨٦، ح ١٩٠٨؛ سنن المعجم الكبير، ج ٦، ص ١٧٢، ح ١٩٠١؛ مسند أبي يعلى، الدارمي، ج ٢، ص ١٥٨، ح ١٧٤٠، و راجع: الأمالي للمرتضى، ج ١، ص ١٢٦٤ ـ ٤٣١، و فيه تفصيل الكلام حول هذه الرواية و المراد بها.

٩. في المطبوع: «و علىٰ هذا»: - «أيضاً».

١٠. في المطبوع: - «ممّا».

١١. في «ج»: «لا تخرق». و في «ح، د، م» و المطبوع: «لا تحرق». و في «ق»: «لا يحترق».

١٢. في المطبوع: «و عظيم».

و لا يُجعَلُ علىٰ هذا الوَجهِ سُليمانُ عليه السلامُ مُستَفيداً مِن الهُدهُدِ خبرَ سَباٍ؛ بَل كانَ سُليمانُ عليه السلامُ بذلكَ عالِماً قَبلَ حُضورِ الهُدهُدِ؛ فلمّا حَضَرَ الهُدهُدَ بَعدَ غَيبتِه، و عَلِمَ أَنّه مِن تلكَ البَلدةِ وَرَدَ، أضافَ إليه مِن القَولِ و الخَبرِ ما لَو كانَ مُخبِراً لَقالَه؛ كَما قيلَ في الحَوضِ و الجَبَلِ.

فإن قيلَ: ألّا جَوَّزتم أن يَكونَ اللَّهُ تَعالىٰ فَعَلَ في الهُدهُدِ كـلاماً هـذه صفتُه، وكذلك في النَّملةِ؟

قُلنا: اضافةُ القَولِ إليهما دونَه تَعالىٰ تَمنَعُ \ مِن ذلكَ، و القائلُ هو فاعلُ القَولِ، دونَ مَحلّه.

### [بَيانُ الوَجِهِ في تَهديدِ سُليمانَ ﷺ بعَذابِ الهُدهُدِ أو ذَبحِهِ]

فأمّا قَولُه: ﴿لأُعَذِّبَنَّهُ عَذَاباً شَدِيداً﴾، فالعَذابُ هو الأَلَمُ و الضررُ، و لَيسَ بجارٍ ٢ مَجرَى العِقابِ، الذي لا يَكونُ إلّا علىٰ سببٍ مُتقدِّم، و لا يَكونُ مُبتَداً. ألا تَرىٰ أنّهم يَقولونَ: «إبتَدأَتُه ٣ بالعَذاب» و لا يَقولونَ: «إبتَدأَتُه ٤ بالعِقابِ»؟

و قد يُبيحُ اللّٰهُ تَعالىٰ مِن إيلامِ البَهائمِ ما يَضمَنُ ° هو تَعالَى العِوَضَ عنه؛ كَما أَباحَ رُكوبَها و الحَملَ عليها و إن آلَمَها و شَقَّ عليها '، و أباحَ ذَبحَها.

و قد رُويَ أنّ العَذابَ الذي ذَكرَه سُليمانُ عليه السلامُ إنّما كانَ نَتفَ ريشِه. ٧

ا. في غير «م»: «يمنع».

٢. في المطبوع: «[يجري]» بدل «بجار».

٣. في «ج»: «ابتداء به». و في المطبوع: «ابتدأه».

<sup>2.</sup> في المطبوع: «ابتدأه».

٥. في «ح، د، ع» و المطبوع: «تضمّن».

٦. في المطبوع: «و يثق عليها»؛ و في حاشيته: «كذا في الأصل».

٧. راجع: تفسير ابن أبي حاتم، ج ٦، ص ٣٤٩\_ ٣٥٠؛ تفسير ابن كـثير، ج ٦، ص ١٨٥؛ تـفسير

و لَيسَ قَولُه: «لَأُعذَّبَنَّه، أو الأَذبَحَنَّه» وَعيداً علىٰ ما جَرىٰ في المسألة؛ لأنّ القائلَ قد يَقولُ و هو غَيرُ مُتوعِّد: «إن كانَ كَذا ذَبَحتُ شاتي»، و «إن لَم يَطِرْ طائري إلَى المَوضِع الفُلانيِّ ذَبَحتُه»؛ لأنّه مُخيَّرٌ في أوقاتِ هذا الذَّبح المُباح.

و كانَ عليه السلامُ عَزَمَ علىٰ ٢ ذَبِحِ الهُدهُدِ أَو نَتفِ ريشِه إِنَ لَم يَعلَمْ مِن حالِه ما يَصرِفُه عن هذا الداعي؛ فلمّا عَلِمَ وُرودَه مِن تلكَ الجِهةِ، انصَرَفَ عن داعي الذَّبحِ أَو الإيلام. ٣

و مَعنىٰ ٤ «سُلطانٍ مُبينٍ» أي: يأتي بأمرٍ يَصرِفُني عمّا عَزَمتُ عليه؛ فكأنّه حُجّةٌ و سُلطانٌ.

و سُليمانُ عليه السلامُ لَم يَجعَلْ علَى الحَقيقةِ الهُدهُدَ رَسولاً مُتحمَّلاً لكِتابٍ، و لا قالَ له: ﴿إِنهَبْ بِكِتابِي هنذا فَأَلْقِهْ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَولَّ عَنْهُمْ فَانْظُرْ ماذا يَرْجِعُونَ﴾؟ ٩ بَل لمّا ظَهَرَ منه عليه السلامُ ما فيه مَعاني هذه الحِكايةِ و فَوائدُها، جازَ علىٰ مَذهب العَرَب أن يُضافَ إليه أنّه قالَ ذلكَ.

ألا تَرىٰ أنَّ أَحَدَنا قد يَكتُبُ كِتاباً مع طائرٍ، و يُرسِلُه إلىٰ بعضِ البُلدانِ؛ ليَعرِفَ أخبارَ تلكَ البَلدةِ و أحوالَها؟ فيَجوزُ أن يَقولَ هو، أو ٢ يَحكيَ عنه غيرُه، أنّه أرسَلَ بهذا٧

 <sup>→</sup> السمعاني، ج ٤، ص ٨٨؛ تفسير البحر المحيط، ج ٧، ص ٦٢؛ تـفسير الفخر الرازي، ج ١،
 ص ٣٤٦٠؛ الدر المنثور، ج ٦، ص ٣٤٩ ـ ٣٥٠.

ا. في غير «د»: «و».

٢. في المطبوع: «يُخبر عن» بدل «عزم علىٰ».

٣. في المطبوع: «الأيّام»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

٤. في «ج» و المطبوع: «و معي»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه. و في «ح، د»: «و معه».

٥. النمل (٢٧): ٢٨.

نى المطبوع: «هذا و» بدل «هو أو».

في المطبوع: «يريد».

الطائرِ و قالَ له \: «عَرِّفْني ما في ذلكَ البَلَدِ، و صِفْ لي أحوالَ كَذا، و أخبارَ كَذا»، و يَجعَلَ ما هو غرضُه كأنّه ناطقٌ به، و ما تَوصَّلَ ٢ به إلىٰ هذا الغَرضِ كأنّه رَسولٌ مُخاطَبٌ بالتَّرسُّل ٣.

و لذلكَ يَقُولُ الفَصيحُ منهم: «رَكِبتُ فَرَسي أو جَمَلي، فقُلتُ له: اِذهَبْ بي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ و إِنَّما اللَّهُ المَعنىٰ ما ذَكرناه. البَلَدِ الفُلانيِّ، و أَسرعْ بي إليه». و هو ما قالَ شَيناً، و إنّما المَعنىٰ ما ذَكرناه.

و مَن أَنِسَ بفَصيحِ كلامِ العَرَبِ، و لَطيفِ إشاراتِها، ۚ و سَرائرِ فَصاحاتِها، تَمهَّدَت هذه الأجوبةُ التي ذكرناها في لُبُه ٧ و تَحقَّقَها؛ لمُطابَقتِها ^ طَريقةَ القَومِ و مَذاهِبَهم.

ا. في «ح، د، ع» و المطبوع: - «له».

۲. في «ح، د» و المطبوع: «يوصل». و في «ع» مهملة.

٣. في «ح»: «بالرسل منهم». و في «ع» غير واضحة. و في «ق»: «بالرسل». و في المطبوع: «بالتي سئل».

٤. في «ح،ع»: - «بي».

٥. في المطبوع: «و أنّ».

افي «ج،ع،ق،م»: «إشارتها».

في «ج»: «في انبه». و في المطبوع: «تولية».

٨. في غير «ح، د»: «لمطابقة».

### المسألة العِشرون

# [مُناقَشَةُ الأدِلَّةِ التي ادُّعيَ دَلالتُها]

# [على تَفضيلِ المَلائكةِ عَلَى الأنبياءِ]

ما جوابُ مَن استَشهَدَ على أنّ المَلائكة أفضَلُ مِن الأنبياءِ عليهم السلامُ بقَولِ اللهِ اللهِ مَن المُنافِكةُ المُقرَّبُونَ ﴾ ؟ الله اللهِ المَلائِكةُ المُقرَّبُونَ ﴾ ؟ مِن حَيثُ إنّ هذا الكلامَ المَقصودَ به التَّعظيمُ و الرَّفعةُ يَدُلُّ على أنّ المَذكورَ الثانيَ " أفضَلُ مِن الأوّلِ، و أشهَرُ في الفَضلِ؛ و أنّه لَو كانَ دونَه لَم يَجُز استعمالُه.

و يَدُلُّ علىٰ ذلك: <sup>4</sup> أنَّ القائلَ إذا كانَ حَكيماً، لا يَجوزُ أن يَقولَ: «لَن يَستَنكِفَ الوزيرُ أن يأتيني، و لا الحارسُ» بَل يُشنّي <sup>٥</sup> بمَن ٢ هو أَجَلُّ و أَعلىٰ، فيَقولُ ٢: «لَن يَستَنكِفَ الوزيرُ أن يأتيني، ٨ و لا المَلِكُ».

<sup>1.</sup> في المطبوع: «بقوله».

٢. النساء (٤): ١٧٢.

٣. في المطبوع: - «الثاني».

٤. في المطبوع: - «ذلك».

٥. في «ج»: «يأتيني». و في «ح»: «يأتي». و في «ق، م» و المطبوع: «ينبئ».

أي «د» غير واضحة. و في المطبوع: «عمن».

٢. في "له" غير واصحه. و في المصبوع. "عمن".
 ٧. في «ح»: «كقوله». و في «د»: «فقوله». و في المطبوع: «فقال».

<sup>.</sup> من قوله: «و لا الحارس» إلى هنا ساقط من «ع».

و هذا يوجِبُ كُونَ المَلائكةِ أفضَلَ مِن المَسيحِ عليه السلامُ؛ سِيما و لَيسَ المُرادُ في قولِه: ﴿ المُقَرَّبُونَ ﴾ الإخبارَ عن قُربِ المَكانِ؛ لاستحالةِ ذلكَ عليه سُبحانه؛ و إنّما المُرادُ قُربُ المَنزِلةِ في النَّوابِ و عِظَمُها، و وَصفُهم بذلكَ يَدُلُّ علَى التَّعظيمِ.

و لَـيسَ لأحَـدٍ أَن يَـقولَ: إِنَّ ذلكَ المَـقالَ قـد يُستَعمَلُ في المُتَماثِلَينِ في الفُضل.

لأنّه لَيسَ في الأُمّةِ قائلٌ به؛ و إنّما الأُمّةُ قائلانِ؛ قائلٌ يَقولُ: «الأنبياءُ أفضَلُ»، و قائلٌ يَقولُ: «الملائكةُ أفضَلُ»، و لَيسَ يَصلُحُ -كَما بَيّنًا -التَّثنيةَ \ في مِثلِ هذا المَقالِ بالمَفضولِ، بَل بالأفضَل. \

و قد تَقدَّمَ في ذلك قولُ مَن يَقولُ ": «إنّما ثُنّي بذِكرِهم لأنّهم عُبِدوا كَما عُبِدَ لَا المسيحُ عليه السلامُ»؛ لأنّ ذلك لا يؤتُّر فيما قد بَيَّنَا أنّ العُرفَ في الكلامِ يَقتَضيهِ، و كذلك الظاهرُ.

و قولُه تَعالىٰ: ﴿ وَلا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِى خَزائِنُ اللهِ وَلا أَعْلَمُ الغَيْبَ وَلا أَقُولُ إِنِّى مَلكُ ﴾ ٥ يَدُلُّ علىٰ عِظَم حالِ المَلكِ.

و قولُه: ﴿ فَلَمَّا رَأَيْنَهُ أَكْبَرْنَهُ وَ قَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حاشَ لِلهِ ما هنذا بَشَراً إِنْ هنذا إِلَّا مَلَكُ كَرِيمٌ ﴾ <sup>7</sup>.

و قولُه حِكايةً عن إبليسَ لَعَنَه اللَّهُ: ﴿مانَهاكُما رَبُّكُما عَنْ هنذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ

ا. في «ج، ق، م» و المطبوع: «التنبيه». و في «ح»: «التنويه».

نعى «ج»: - «بل بالأفضل».

٣. من قوله: «الملائكة أفضل. و ليس يصلح» إلىٰ هنا ساقط من «ع».

٤. في «ح، د» و المطبوع: - «كما عُبدَ». و في «ع»: «كما عبدوا».

٥. هود (١١): ٣١.

٦. يوسف(١٢): ٣١.

تَكُونا مَلَكَيْنِ أَقْ تَكُونا مِنَ الخالِدِينَ ﴾ يَدُلُّ علىٰ عِظَمِ حالِ المَلَكِ، و أنَّ المَعلومَ له و لهُما ذلكَ ؛ و لولا ذلك ٥ ما رَغَّبَهما في أمرٍ هُما أفضَلُ منه، و لَكانَ اللهُ سُبحانَه قد أنكرَ عليه.

فليَتطوَّلْ بما عندَه في ذلكَ مَثاباً، إن شاءَ اللُّهُ تَعالىٰ.

# الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ " \_ :

أمّا قولُه تَعالىٰ: ﴿ لَنْ يَسْتَنْكِفَ المَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْداً لِلّٰهِ وَلا المَلائِكَةُ المُقَرَّبُونَ ﴾ ` فإنّه لا^ يَدُلُّ علىٰ فَضلِ المَلائكةِ على الأنبياءِ علىٰ جماعتِهم السلامُ؛ مِن وُجوهٍ ثَلاثةٍ:

أُولُها: أنّه غَيرُ مُمتَنِعِ أن يَكُونَ جميعُ المَلائكةِ عليهم السلامُ أفضَلَ و أكثَرَ ثَواباً مِن المَسيحِ عليه السلام، و إن كانَ المَسيحُ عليه السلامُ أفضَلَ و أكثَرَ ثَواباً مِن كُلِّ واحدٍ مِن المَلائكةِ، و هو مَسألةُ الخِلافِ.

و لَم يَقُلْ تَعالىٰ: «لَن يَستَنكِفَ المَسيحُ أَن يَكُونَ عبداً للَّهِ، و لا جَبرَئيلُ و لا ميكائيلُ»، فيَدُلُّ هذَا القَولُ ٩ علىٰ أَنَّ المؤخَّرَ ١٠ ذِكرُه أَفضَلُ، و أَن جَبرَئيلَ أَفضَلُ مِن

الأعراف (٧): ٢٠.

نی «ح، ع، م»: «حال عظم» بتقدیم و تأخیر. و فی «ق»: «حال عظیم».

٣. في المطبوع: «و أنّه».

في المطبوع: - «ذلك».

٥. في «ج، ع، م»: «ذاك». و في «ح»: «ذالك».

أي المطبوع: - «و بالله التوفيق».

٧. النساء (٤): ١٧٢.

۸. في «ج، ع، ق، م»: - «لا».

في المطبوع: - «هذا القول».

١٠. في المطبوع: «المؤخّره».

المَسيح؛ بَل قالَ: ﴿ وَلا المَلائِكَةُ المُقَرَّبُونَ ﴾، و هذا لَفظٌ يَقتَضي جَماعتَهم. و لا يَمتَنِعُ أَن يَكُونَ الجَمعُ مِن المَلائكةِ أفضَلَ مِن كُلِّ واحدٍ مِن الأنبياءِ عليهم السلامُ. و الجوابُ الثاني: أنّ المؤخَّرَ في مِثلِ هذا الخِطابِ المَذكورِ في الآيةِ، لا بُدَّ مِن أن يَكُونَ إِمّا الْفَضَلَ مِن المُقدَّمِ، أو مُقارِناً له في الفَضلِ؛ و لا يَجوزُ أن يَكُونَ مُفاوِتاً له في الفَضلِ؛ و لا يَجوزُ أن يَكُونَ مُفاوِتاً له في الفَضلِ.

ألا تَرىٰ أنّه لا يَحسُنُ أن يَقولَ القائلُ: «لَن يَستَنكِفَ الأميرُ أن يَزورَني، و لا الحارِسُ»، و يَحسُنُ أن يَقولَ 4: «لَن يَستَنكِفَ الأميرُ الفُلانيُّ أن يَزورَني، و لا الأميرُ الفُلانيُّ» إذا كانَ مُقارِباً له و مُدانياً • في الفَضلِ؟ و كذلك: «لَن يَستَنكِفَ آ الأميرُ، و لا الوزيرُ»؛ للمُقارَبةِ. ٧

و الجوابُ الثالثُ: أنّه مِن الجائزِ أن يَكونَ اللّهُ تَعالىٰ خاطَبَ بهذه الآيةِ قوماً كانوا يَعتقدونَ فَضلَ المَلائكةِ علَى الأنبياءِ، فأُجرَى الخِطابَ علَى اعتقادِهم أَ؛ كَما قالَ تَعالىٰ: ﴿ ذُقْ إِنّكَ أَنْتَ العَزِيزُ الكَرِيمُ ﴾، أو عَنىٰ: ١٠ عندَ قَومِكَ و نَفسِكَ. و كَما قالَ

ا. في «ح، ع»: - «إمّا».

٢. هكذا في جميع النسخ، و الأنسب: «مقارباً»، كما سوف تأتي الإشارة إليه بعد قليل، و كما هو في تكملة الأمالي.

٣. في غير «ج، م»: «مقارناً».

٤. في «ح، د»: «أن يقال».

٥. في «ح، د، ع، ق»: «كان مقارناً له و مدانياً». و في المطبوع: «كانا مقارنين و مدانيين».

من قوله: «الأمير الفلانئ» إلى هنا ساقط من «ج».

٧. في «ح، د، ع» و المطبوع: «للمقارنة».

٨. في «ج،ع،ق،م» والمطبوع: «اعتقاداتهم».

٩. الدخان (٤٤): ٩٤.

١٠. في المطبوع: «و نحن».

تَعالىٰ: ﴿وَ انْظُرْ إِلَىٰ إِلِهِكَ الَّذِى ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفاً ﴾ ﴿ و قد يَقُولُ أَحَدُنا لغَميرِه: «لَـن يَستَنكِفَ أَبِي أَن يَفعَلَ كَذا، و لا أَبُوكَ»، و إِنِ اعتَقَدَ القائلُ أَنْ أَبَاه أَفضَلُ مِن أَبِـي المُخاطَب؛ للمَعنَى الذي ذَكرناه.

فأمّا ٢ قولُه تَعالىٰ: ﴿ وَلا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِى خَزائِنُ اللّٰهِ وَلا أَعْلَمُ الغَيْبَ وَلا أَقُولُ إِنّى مَلَكَ ﴾، فلا يَدُلُّ علىٰ تَفضيلِ المَلائكةِ عليه؛ لأنّ الغَرضَ في كلامِه نَفيُ ما لَم يَكُن عليه، لا التَّفضيلُ بَينَ الأحوالِ؛ لأنّ أَحَدَنا لَو ظُنَّ به أنّه علىٰ صفةٍ، و لَيسَ عليها، جازَ أن يَنفيها علىٰ هذا الوَجهِ، و إن كانَ في نَفسِه علىٰ أحوالٍ هي أفضَلُ مِن تلكَ الحالِ. و انّما اتّفَةَ في الحالتَ اللّهَ المَنفتَة : اللّهَ : هُما علمُ الغَب و استحفاظ ٤ خَنانُ :

و إنّما اتّفَقَ في الحالتَينِ المَنفيّتَينِ اللتَينِ هُما عِلمُ الغَيبِ و استحفاظُ ٤ خَزائنِ اللّهِ تَعالىٰ أن كانَ فيهما ٥ فَضلٌ؛ و لَيسَ ذلكَ بمانع ٦ فيما نَفاه بَعدَه ٧ أن يَكونَ ممّا لا فَضلَ فيه، أو ممّا فيه فَضلٌ يَزيدُ فَضلُه في نَفسِه عليه.

و الذي يُبينُ عن ذلك: أنّه قد ^ قالَ عَقيبَ ذلكَ في سورةِ هـودٍ خـاصّةً: ﴿ وَ لاَأَهُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِى أَعْيُنُكُمْ لَنْ يُؤْتِيَهُمُ اللّٰهُ خَـيْراً ﴾ فانتَفىٰ و تَـبرَّأَ مِـن مَـنزِلةٍ لاجَلالةَ ` فيها جُملةً ، ١ فألّا كانَ انتفاؤه مِن المَلائكةِ جارياً هذا المَجرى ؟

٤. في «ح، د، ع» و المطبوع: «و استحفاظه».

۱. طه (۲۰): ۹۷.

ني المطبوع: «و أمّا».

٣. في المطبوع: + «عن نفسه».

٥. في «ج، ح، ع» و المطبوع: «فيها».

٦. في «ح»: «يقع». و في «د»: «بما يقع». و في المطبوع: «ممّا ينفع».

٧. في «ج»: «بيده». و في «ح، د» و المطبوع: «و هذه». و في «ع»: «و بعده».

ه. في «ج، ح، د» و المطبوع: - «قد».

٩. هود (١١): ٣١.

١٠ في «ع،ق»: «لإخلاله». و في «م»: «لاحلاله».

١١. في المطبوع: «و نحن نعلم أن هذه منزلة غير جليلة، و هو على كل حال أرفع منها و أعلىٰ» بدل قوله: «فانتفىٰ و تَبرَأ من منزلة لا جَلالة فيها جملة».

فأمًا حِكَايتُه السّلامُ فأعجَبَهُنَّ حُسنُه: ﴿ مَا هَذَا بَشَراً إِنْ هَذَا إِلَّا مَلَكُ كَرِيمٌ ﴾ "، فإنّه لا يَدُلُّ أيضاً علىٰ فَضلِ المَلاتكةِ على الأنبياءِ عليهم السلامُ مِن وَجهَين:

أَحَدُهما: أَنَهنَّ مَا نَسَبَنَه إِلَى المَلائكةِ تَفضيلاً في الثوابِ لحالِ المَلائكةِ على حالِ الأنبياءِ، و لا خَطَرَ ذلكَ ببالِهنَّ؛ و لكِن لمّا راقَهنَّ مُحُسنُه و أعجَبَهنَّ كمالُ خِلقتِه ، نَفينَ لا عنه البَشَريّة التي لَم يَعهدنَ فيها مِثلَه، و نَسَبنَه إلى أنّه مَلَك؛ لأنّ المَلَك يُقالُ: إِنّه إذا تَجسَّد و تَصوَّر، فإنّه يَتصوَّر بأحسن الصور.

و أمّا الوجهُ الآخَرُ: فهو أنّ اعتقادَ النّسوةِ ١٠ لَيسَ بحُجَةٍ؛ لأنّهنّ قد اعتقَدنَ الباطلَ و الحَقَّ. ١١ فلَو وَقَعَ منهنَّ ما يَدُلُّ صَريحاً علىٰ تفضيلِ الملائكةِ على الأنبياءِ، لَم يَكُن ١٢ حُجّةً.

و أمّا ترغيبُ إبليسَ لآدَمَ و حَوّاءَ عليهما السلامُ في أن يَصيرا ملاتكةً بأن يَتناوَلا

<sup>1.</sup> في المطبوع: «الحكاية».

۲. في «ج، م»: «اللائي».

٣. يوسف (١٢): ٣١.

٤. في «ج»: «للثواب لحال». و في المطبوع: «في ثواب حال».

هي «ح، د»: «رأين».

٦. في المطبوع: «و لكن حسنه و كمال خلقته أعجبهنّ» بدل «و لكن لمّا راقهن حسنه و أعجبهن كمال خلقته».

في غير «ح» و المطبوع: «نفوا»؛ و استُظهر في حاشية المطبوع: «فنفين».

۸. في غير «ح»: «و نسبوه».

٩. في «ح، د،ع» و المطبوع: - «فهو».

١٠. في «ع، ق»: «النبوّة».

۱۱. في «ح، د»: - «و الحقّ».

<sup>11.</sup> في المطبوع: «لم تكن».

مِن الشجَرةِ، فغَيرُ دالُّ أيضاً على خِلافِ مَذهبِنا.

و لَيسَ بمُنكَرِ أَن يُريدَ بقَولِه: ﴿إِلَّا أَنْ تَكُونَا مَلَكَيْنِ ﴾ أَنْ المَنهيِّينَ عن تَناوُلِ الشَجَرةِ هُم المَلائكةُ دونكما؛ كَمَا يَقُولُ أَحَدُنَا لغَيرِه: «مَا نُهيتَ أَنتَ عن كَذَا، إلّا أَن تَكُونَ لا فُلانًا»، و إِنّما يَعني أَنَّ المَنهيُّ هو فُلانٌ دونَكَ، و لَم يُرِ دْ بقَولِه: " «أَن تَكونَ » أَن تَصيرَ فُلانًا ٥ و تَنقَلِبَ خِلقتُكَ إلىٰ خِلقةِ فُلانِ؛ فمِن أينَ للمُخالِفِ أَنْ قُولَه تَعالىٰ: ﴿إِلّا أَنْ تَكُونَا مَلَكَيْنِ ﴾ المُرادُ به ٧ «أَن تَنقَلِبا و تَصيراً ٨ دونَ ما ذَكرناه؟ و إذا كانَ اللفظُ مُحتَمِلًا، فلا دَلالةَ لهُم ٩ في الآيةِ.

وقد كُنّا أملَينا مسألةً مُفرَدةً في تَفضيلِ الأنبياءِ علَى المَلائكةِ، استَقصَينا الكلامَ في أن في المَلائكةِ، استقصَينا الكلامَ في أن أينا في استدلالِهم علينا هذا الذي حَكيناه: إنّ إبليسَ إنّما رَغَبَهما في أن ينتقِلا إلى صفةِ المَلائكةِ و خِلقتِها، ١١ و هذه الرَّغبةُ لا تَدُلُّ علىٰ أنّ المَلائكةَ أفضَلُ منهما في الثوابِ؟ ١٢ الذي الخلافُ فيه ١٣؛ ألا تَرىٰ أنّ المُنقَلِبَ إلىٰ خِلقةِ غَيرِه، لا

نی «ع، ق، م»: «أن یکون».

ا. في «ح، د»: «و ليس ننكر».

۳. في «ح، د»: +«إلّا».

٤. في «ج، ع، ق، م»: «أن يكون».

<sup>.</sup> ٥. في «ج»: «تصبر ردا». و في «ع»: «يصير ردءا». و في «ق، م»: – «فلاناً».

٦. في «ق، م»: «أو».

٧. في المطبوع: - «به».

في «ج» و المطبوع: «أن ينقلبا و يصيرا».

في «ح»: «له». و في المطبوع: – «لهم».

١٠. راجع: تكملة الأمالي (في ضمن أمالي المرتضيٰ)، ج ٢، ص ٢٨٠.

١١. في المطبوع: «و خلقها».

١٢. معنى الفضل المصطلح المبحوث عنه في هذه المسألة هو «زيادة استحقاق الثواب». راجع:
 تكملة الأمالي (في ضمن أمالي المرتضى)، ج ٢، ص ٢٨٠.

١٣. في المطبوع: «فيه الخلاف» بتقديم و تأخير.

يَجِبُ أَن يَصيرَ علىٰ مِثل ثَوابِه بِالانقلابِ اللي صورتِه و خِلقتِه؟

كَما رَغَّبَهما أَن يَكونا مِن الخالدينَ؛ و لَيسَ الخُلودُ ممّا يَقتَضي مَزيّةً في ثَوابٍ ، و إنّما هو نَفعٌ عاجلٌ؛ فلا يَمتَنِعُ أَن تَكونَ " الرَّغبةُ منهما أَن يَصيرا مَلَكَينِ علىٰ هذا الوّجهِ.

و ذكرنا أيضاً في تلك المسألة وَجهاً مَليحاً غَريباً يَلزَمُ المُعتَزِلةَ، و هُم مُخالِفونا في هذه المسألة؛ و هو أن نَقولَ لهُم: بِمَ تَدفَعونَ أن يَكونا اعتَقَدا أنّ المَلَكَ أفضَلُ مِن النبيّ، و غَلِطا في ذلك؟ و هو منهما ذَنبٌ صَغيرٌ 9؛ لأنّ الصَّغائرَ تَجوزُ عندَكم على الأنبياء؛ فمِن أينَ لكم أنّ اعتقادَ آدَمَ عليه السلامُ لا بُدَّ أن يَكونَ على ما هو عليه مع تَجويزِكم الصَّغائرَ عليه؟ و هذا ممّا لا يَجِدونَ ٢ فيه فَصلاً. ٧

ا. في «ح»: «في الانقلاب». و في «د، ع، ق، م»: «فالانقلاب».

نى المطبوع: - «فى ثواب».

۳. في «ج، د»: «أن يكون».

٤. في «ح، د» و المطبوع: «تدفعونا».

٥. تقدُّم في الطرابلسيّات الثانية، ص ٣٥٦ ـ ٣٥٩ الكلام عن اعتبار الجهل معصية، فراجع.

أي المطبوع: «لا يوجدون».

٧. في «ج، د، ع، ق»: «فضاكً». و في «م»: + «تمّت المسألة، و الحمد لله ربّ العالمين».

# المسألةُ الحاديةُ و العِشرونَ [بيانُ عَجزِ المُلحِدينَ عن مُعارَضَةِ القُراَنِ،] [و بُطلانُ ما ادُعيَ مِن مَعارَضَتِهِ ]

قالَ لي قائلٌ ـ و قد أَمِنَني ـ: \ إذا كُنتم مَعشَرَ المُسلِمينَ تُعطونَ \ الآنَ مِن نُفوسِكم أَنٌ مَن أَتاكم بمِثلِ سورةٍ مِن سُورِ القُرآنِ، صَغيرةً كانَت أو كَبيرةً، كانَت الحُبجّةُ له، لا عليه؛ فها أنا أُورِدُ لكم مِثلَ سورةٍ ﴿إِنَّا أَعْطَيْناكَ الكَوْثَرَ ﴾ على وَجهَين:

أحَدُهما: «لقَد آتيناكَ المَفخَرَ. فتَهجَّدْ للهِ و اسهَرْ ". و اصبِرْ؛ فعدُوُكَ الأصغَرُ». و الآخَرُ: «لقَد أَنذَرناكَ المَحشَرَ. و شَدَدنا أَزرَك بحَيدَرٍ ٤٠. فاصبِرْ علَى الطاعةِ، رُجَرْ».

فقُلتُ له: الأوّلُ كلامٌ أُبدِلَ بكلام في مَعناه.

ا. في «د» غير واضحة. و في «ع» مهملة. و في المطبوع: «أسى».

نی «ج»: «تعظون». و فی «د»: «تقطعون». و فی المطبوع: «تظنون».

٣. في «ج»: «لله و اشهر». و في المطبوع: «به و اشهر».

في المطبوع: «بحذر».

فقالَ: و ما الذي يُخرِجُه اعن المُعارَضةِ، و إن كانَ كذلك؟ مع أنَّ الثانيَ اعلىٰ غَيرِ هذه الصفةِ، و قد صَحَّت فيه الفَصاحةُ و النَّظمُ اللذانِ وَقَعَ التحَدِّي بِهما.

ثُمَّ ذَكرَ: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾، و ادَّعيٰ أنَّها بَعيدةٌ " مِن الفَصاحةِ.

و سيّدُنا ـ فَسَحَ اللّهُ تَعالىٰ في مُدّتِه ـ يُنعِمُ ٤ بما عندَه في ذلكَ، و بإيضاحِ خُروجِ ذلكَ عن المُعارَضةِ.

هذا إن كانَ قولُهُ: ﴿فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ ۗ ، يُوجِبُ تَخييرَهم طِوالَ السوَرِ و قِصارَها.

و هَل يَجوزُ أَن يَكُونَ القَولُ يُفيدُ آسورةً يَختارُها هو عليه السلامُ ٧، أو يَكُونَ هذا القَولُ قَبَل نُزولِ القِصارِ، أو تَكُونَ ^ الهاءُ راجعةً في هذا المكانِ عليه هو صَلَّى اللهُ عليه و علىٰ آلِه ٩ لأنّ مِثلَه \_مَن ١٠ لَم يَستَفِدْ مِن المَخلوقينَ العِلمَ و الحَظَّ \_لا يأتى بذلك.

و ما ١١ أُولاه بالإجابةِ عن هذه الشُّبهةِ؛ فلِما يَرِدُ مِن عندِه المَزيَّةُ القَويَّةُ الراجحةُ،

<sup>1.</sup> في المطبوع: «تخرجه».

۲. في «ج، ح، ع»: «التالي».

نعيدة». وفي المطبوع: «لبعيدة».

٤. في المطبوع: «لينعم».

٥. البقرة (٢): ٢٣.

نی «ح»: «یعید». و فی «ع» و المطبوع: «بقید».

٧. في المطبوع: - «السلام».

۸. في غير «ج، ح»: «يكون».

٩. في المطبوع: «عليه السلام و هو» بدل «هو صلّى الله عليه و على آله».

١٠. كذا، و الأنسب: «ممّن».

١١. في المطبوع: «و لا».

لا أعدَمَه اللَّهُ تَعالَى التَّوفيق، و قَمَعَ \ به كُلِّ ضالٌّ و زِنديق.

# الجوابُ \_ و باللهِ التُّوفيقُ ٢ \_ :

#### [بَيانُ الدليلِ على عدمِ إمكانِ مُعارَضَةِ القرآنِ على سبيلِ الجُملةِ]

إعلَمْ أَنَّ الذي به " نَعلَمُ أَن هذا الذي حُكيَ في المسألةِ مِن الكلامِ المَسجوعِ لَيسَ بمُعارَضةٍ للقُرآنِ، و أَنَّ مُعارَضتَه لا تَتأتَّىٰ في آنِفِ الزمانِ كَما لَم تَتأتَّ في سالِفِه. أَنَّ مِن المَعلومِ ضَرورةً أَنَّ الذينَ تُحُدّوا بالقُرآنِ " مِن فُصحاءِ العَرَبِ و بُلَغائهم و خُطبائهم و شُعَرائهم كانوا علَى المُعارَضةِ ٧ ـ لَو كانَت مُتأتَّيةً غَيرَ مَمنوعةٍ \_أقدَرَ، و بها أبصَرَ و أخبَرَ.

فلمّا وَجَدناهم مع التَّقريعِ أو التَّعجيزِ و تَحمُّلِ الضَّررِ الشَّديدِ أَ في مُفارَقةِ الأديانِ و الأوطانِ و الرئاساتِ أَ و العباداتِ قَعَدوا أَ عن المُعارَضةِ، و نَكَلوا عن المُقابَلةِ، عَلِمنا أَنَّ أَ مَن يأتي بَعدَهم عنها أَعجَزُ، و منها أبعَدُ؛ و أَنْ كُلَّ شَيءٍ تَكلَّفَه المُقابَلةِ، عَلِمنا أَنَّ أَ مَن يأتي بَعدَهم عنها أَعجَزُ، و منها أبعَدُ؛ و أَنْ كُلَّ شَيءٍ تَكلَّفَه بعضُ المُلجِدينَ في هذه الأزمانِ القَريبةِ و ادَّعَوا أَنّه مَعارَضةٌ، لَيسَ بواقع مَوقِعَها أَنْ اللَّلْفُ عليه أَهلُ زَمانِنا هذا مِن كلامٍ فَصيحٍ، ذلكَ السَّلَفُ عليه أَقدَرُ، و ما

١. في المطبوع: «وقع» بدل «و قمع»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

نى المطبوع: - «و بالله التوفيق».

٣. في «ح، د» و المطبوع: - «به».

في «ج، د،ع»: «تعلم». و في «ح» و المطبوع: «يعلم».

٥. في المطبوع: «لا تتأتّي». ٦. في «ح، د»: «في القرآن».

في المطبوع: «المتأخّرة».

٧. في المطبوع: «التصريح».

٩. في المطبوع: «الشديدة».
 ٩. في المطبوع: «و الربّانيّات».

أن المطبوع: «فقدوا»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه، و استُظهر أيضاً: «بعدوا».

۱۲. في «ح،ق»: «ما».

١٣. في المطبوع: - «موقعها».

عَجَزَ ' عنه ذلكَ السَّلَفُ، فمَن يأتي بَعدَهم أُوليٰ بالعَجز.

و هذا دَليلٌ في نَفيِ المُعارَضةِ، و ما يُحتاجُ معه إلىٰ تَصفُّحِ المُعارَضاتِ و تأمُّلِها، و بيانِ قُصورِ مَنزلتِها عن مَنزلةِ القُرآنِ.

# [تَفصيلُ الكَلامِ في عَدمِ إمكانِ مُعارَضَةِ القُرآنِ]

فأمًا هذا الكلامُ المَسطورُ المَحكيُّ في المسألةِ، فكلامٌ لا فصاحةَ له و لا بَلاغةَ فيه، و لا يَتضمَّنُ مَعنىً دَقيقاً و لا جَليلاً، فكَيفَ يُعارَضُ به و يُقابَلُ ما هو في غايةِ الفَصاحةِ؟ و الكُلفةُ و التعمُّلُ " فيه ظاهر".

و أينَ قولُه: «لقَد أَتَيناكَ المَفخَرَ» مِن قولِه: ﴿إِنَّا أَعْطَيْناكَ الكَوْثَرَ﴾؟ و أينَ قولُه: «فتَهجَّدْ للهِ و اسهَرْ» نَمِن قولِه: ﴿فَصَلِّ لِرَبِّك وَ الْحَرْ﴾؟ و أينَ قولُه: «فاصبِرْ؛ فعَدُوُّكَ الأصغَرُ» مِن قولِه: ﴿إِنَّ شانِئَكَ هُوَ الأَبْتَرُ﴾؟ و مَن له أدنىٰ عِلم بفصاحةٍ و بَلاغةٍ لا يَعُدُّ هذا الذي تُكلِّف \_ و آثارُ الكُلفةِ و الهُجنةِ فيه باديةً \_ فصيحاً و لا بَليغاً، بَل و لا صَحيحاً مُستَقيماً.

#### [تَفسيرُ سورةِ الكَوثَرِ، و بَيانُ وُجوهِ فَصاحَتِها]

فأمّا «الكَوتَرُ» فقَد قيلَ: إنّه نَهرٌ في الجَنّةِ. و قيلَ: إنّ الكَوتَرَ النّهرُ بِلُغةِ أهلِ السّماوةِ. و قيلَ: إنّ الكَوتَرَ إنّما أرادَ به الكَثيرَ، فكأنّه تَعالىٰ قالَ ": «إنّا أعطَيناكَ الخَيرَ

١. في المطبوع: «أعجز».

نی غیر «ح»: «کلام».

٣. في المطبوع: «و التحمّل». و تَعمَّلَ فُلانٌ لكذا: تَكلَّفَ العملَ.

٤. في «ج» و المطبوع: «و اشهر».

٥. في «ح»: «و ابان». و في «د»: «و اباد». و في المطبوع: «و أمارات».

٦. في «ج، ق، م»: «قال تعالىٰ» بتقديم و تأخير. و في «ع»: - «قال».

الكَثيرَ». و هو أَحَبُّ التَّأُويلَينِ إلَيَّ، و أَدخَلُ في أن يَكونَ الكلامُ به لَ في غايةِ الفَصاحةِ؛ فإنّ العبارةَ عن الكَثير بالكَوثَرِ مِن قويِّ الفَصاحةِ.

و قولُه: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَ انْحَرْ ﴾ أي ": إستقبِلِ القِبلةَ بنَحرِكَ ٤. و هـ و أجـ وَدُ التَّأويلاتِ ٥ في هذه اللَّفظةِ، [و] مِن أفـصَحِ الكـلامِ و أبـلَغِه و أشَـدُه اخـتصاراً. و العَرَبُ تَقولُ: «هذه مَنازِلُ تَتَناحَرُ»؛ أي تَتَقابَل. و قالَ بعضُهم:

أبا حَكَم، هَل أَنتَ عَمُّ مُجالِدٍ و سَيّدُ أهلِ الأبطَحِ المُتَناحِرِ؟ فأمّا قولُه: ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الأَبْتَرُ﴾ فـمِن أعـجَبِ الكـلامِ بَـلاغةً و اخـتصاراً و فَصاحةً؛ وكم بَينَ الشانئ و العَدُوِّ في الفَصاحةِ و حُسنِ العبارةِ! و قيلَ: إنّ الأبتَرَ

هو الذي لا نَسلَ له و لا ذَكرَ له مِن الولدِ، و إنّه عُنيَ بذلكَ العاصُ بنُ وائـلٍ ٧ السهميُّ ^. و قيلَ: إنّ الأبتَرَ هاهُنا هو المُنقَطِعُ الحُجّةِ و الأمَلِ و الخَيرِ. و هو أحَبُّ إلَى، و أشبَهُ بالفَصاحةِ.

فهذه السورةُ \_علىٰ قِصَرِها \_كَما تَراها في غايةِ البَلاغةِ إذا نُقِدَت ٩، و راكبةٌ تُبَجَ ١٠

ا. في غير «ح، د»: «أعجب».

٢. في المطبوع: -«به».

٣. في «ح» و المطبوع: «ان».

٤. في «ج، ق»: «بتحرّك». و في المطبوع: «في نحرك».

٥. في «ح، د»: «التأويلين».

أ. في «ج، ق، م»: «عجيب». و في «ع»: «عجب».

٧. في المطبوع: «وابل».

٨. هو والد عمرو بن العاص، يقال: العاصي و العاص، مثل القاضي و القاض، و هو جاهليّ أدرك
 الإسلام و لم يُشلِم. جامع الأصول في أحاديث الرسول، ج ١٢، ص ٧٣٣.

في «ح» و المطبوع: «انتقدت».

١٠. في «ج، ق»: «و راكية تتج». و في المطبوع: «و ركية تنبع».

كُلِّ فَصاحةٍ إذا اختُبِرَت. و مَن لَم يَقدِرْ علىٰ هذا الاختبارِ ' و الاعتبارِ، فيَكفيهِ في نَفي المُعارَضةِ و القُدرةِ عليها ما قَدَّمناه مِن الدَّليلِ ' علىٰ سَبيلِ الجُملةِ.

# [شُمولُ التَّحدِّي للِسُّورِ الطُّوالِ و القِصارِ]

فأمّا قولُه تَعالىٰ: ﴿فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ﴾، فداخلٌ فيه الطّوالُ و القِصارُ مِن غَيرِ تعينٍ على سورةٍ يَقَعُ الاختيارُ عليها منه عليه السلامُ، و أمِن غَيرِ تَفرِقةٍ بَينَ القِصارِ و الطّوالِ.

و لا خِلافَ بَينَ المُسلِمينَ في ذلك؛ لأنَّ التَّحَدِّيَ أُوّلاً وَقَعَ بجَميعِ القُرآنِ، في قَولِه تَعالىٰ: ﴿قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنْسُ وَ الجِنُّ عَلَىٰ أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا القُرْآنِ لا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَ لَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيراً ﴾ أَنَّ مَ وَقَعَ الاقتصارُ علىٰ عَشرِ سُورٍ، في قولِه تَعالىٰ: ﴿فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُقْتَرَيَاتٍ ﴾ أَنُم وَقَعَ الاقتصارُ علىٰ سورةٍ في قولِه تَعالىٰ: ﴿فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُقْتَرَيَاتٍ ﴾ أَنُم وَقَعَ الاقتصارُ علىٰ سورةٍ واحدةٍ، فقالَ تَعالىٰ: ﴿فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ ﴾ أو لَم يُفرِّقْ بَينَ طَويلةٍ و قصيرةٍ. والهاءُ في قولِه: ﴿مِثْلِهِ ﴾ راجعةً إلَى القُرآنِ لا إليه عليه السلامُ بِلاشَكُ و لا مِريةٍ. ` والهاءُ في قولِه: ﴿مِثْلِهِ ﴾ راجعةً إلَى القُرآنِ لا إليه عليه السلامُ بِلاشَكُ و لا مِريةٍ. ` المَ

ا. في «ج، ع»: «الاختيار».

<sup>ً</sup> على على ... ٢. في «ق»: «الدلالة».

۳. في «د»: «فيها».

٤. في «ع» و المطبوع: «الاختبار»؛ نعم، صُحِّحت في حاشية «ع» بما أثبتناه.

<sup>0.</sup> في المطبوع: - «و».

٦. الإسراء (١٧): ٨٨.

٧. في «ح، د»: «الاختصار».

٨. هود( ١١): ١٣. و من قوله: «ثمّ وقع الاقتصار» إلىٰ هنا ساقط من المطبوع.

٩. البقرة (٢): ٢٣.

١٠. في المطبوع: «و الأمربه»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أثبتناه.

#### [دفاعُ عن فَصاحَةِ سُورَةِ الكَافِرُونَ]

فأمًا سورةُ الكافرينَ و ادّعاءُ ' مَن جَهِلَ ' حالَها أنّها بَعيدةٌ مِن الفَصاحةِ، فالذي " يُكذُّ بُ هذه الدَّعوىٰ أنّها لَو كانَت صحيحةً ، لَعُورِضَت و قوبِلَت، أو واقَفَ القَومُ الفُصَحاءُ له عليه السلامُ العلىٰ خُلوَها مِن الفَصاحةِ، و لَقالوا له: كَيفَ تَعُدُ ' زيادةَ فَصاحةِ قُرآنِكَ معلىٰ فَصاحتِنا، و هذه السورةُ خاليةٌ مِن فَصاحةٍ ؟ فقد واقفوا ' ا علىٰ ما هو دونَ ذلك؛ و هُم للفَصاحةِ أنقَدُ، و بمَواضعِها أعلَمُ.

و إنّما يَجهَلُ فَصاحةَ هذه السورةِ مَن لَم يَعرِفْ مَعانيَها ١١، فظَنَ أَن تَكرارَ الأَلفاظِ فيها لغَيرِ فائدةٍ مُجدَّدةٍ. و الأمرُ بخِلافِ ذلك؛ و فقد ١٢ بَيّنًا في كِتابِنا المعروفِ به ﴿غُررِ الفَرائدِ» أنّ هذه السورةَ و إن تَكرَّرَت فيها الأَلفاظُ، فكُلُّ لَفظٍ منها تَحتَه مَعنى مُجدَّدٌ؛ و أنّ التَّكرارَ ١٣ لَيسَ هو على وجهِ التَّأكيدِ الذي ظنَّه الأغبياءُ. و بَيّنًا فوائدَ كُلُّ مُتكرِّرٍ مِن أَلفاظِها. ١٤ و مَن فَهِمَ ما قُلناه فيها، عَلِمَ أنّها في السماءِ فصاحةً و رَجاحةً ١٠.

١. في المطبوع: «و ادّعائه»؛ نعم، استُظهر في حاشيته ما أتبتناه.

في «ح، د» و المطبوع: + «في».
 في «د، ع» و المطبوع: «و الذي».

٤. في «ج، ع»: «هذه». و في «د»: «هذه صحيحة». و في «ق، م»: «بهذه»، كلُّها بدل «صحيحة».

هی «ح، د»: «وافق».

من قوله: «أنّها لو كانت صحيحة» إلى هنا ساقط من المطبوع.

في «ع»: «بعد». و في المطبوع: «يعد».
 ٨. في «ج، ح، ع» و المطبوع: «قراءتك».

١١. في المطبوع: -«معانيها». ١٢. في «ح» و المطبوع: «و قد».

<sup>.</sup> ۱۳. في «ع، ق، م»: «التكرّر». و في المطبوع: «المتكرّر».

١٤. راجع: الأمالي للمرتضى، ج ١، من الصفحة ١٢٠.

١٥. في المطبوع: «في سماء الفصاحة و الرجاحة».

# المسألةُ الثانيةُ و العِشرونَ

[حُكمُ نَدْرِ صَومِ اليومِ المُصادِفِ للعيدِ أَو لِيَومٍ تَعَيَّنَ صَومُه بنَدْرٍ آخَرَ ]
ما قَولُه حَرَسَ اللهُ مُدِّتَه فيمَن نَذَرَ أَن يَصومَ يوماً يَبلُغُ فيه مُراداً، و اتَّفَقَ كَونُ
ذلك اليومِ يومَ عيدٍ، أو يوماً قد تَعيَّنَ صَومُه عليه بنَدْرٍ آخَرَ، هَل يُجزيهِ صَومُ اليومِ
الذي قد تَقدَّم وُجوبُ صَومِه عليه بالنَّذرِ المُتقدِّمِ عن يومٍ اليَجعَلُه بَدَلاً منه إذا اتَّفَقَ
في النذرِ الثاني، أَم لا؟

و هَل يَسقُطُ عنه صَومُ اليومِ الذي اتَّفَقَ ٢ يومَ عيدٍ بغَيرِ بَدَلٍ منه ٣ أم ببَدَلٍ؟

# الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ 1 \_ :

مَن نَذَرَ ° صَومَ يومِ قُدومِ فُلانٍ، فاتَّفَقَ قُدومُه في يومِ عيدٍ، فالواجبُ فِطرُ ذلكَ اليوم؛ لأنّه عيدٌ، و 7 لا قَضاءَ عليه.

<sup>1.</sup> في المطبوع: «صوم».

نه المطبوع: + «أنه».

٣. في المطبوع: -«منه».

٤. في المطبوع: - «و بالله التوفيق».

٥. من قوله: «أن يصوم يوماً يبلغ» إلىٰ هنا ساقط من «ع».

افی (ح، د، ع): - (و).

و الوَجهُ فيه: أنّه نَذَرَ مَعصيةً، و قد أجمَعَت الطائفةُ أنّه لا نَـذرَ فـي مَـعصيةٍ \، و رَوَوا عن أَثمَتِهم عليهم السلامُ أيضاً ذلك صَريحاً في رواياتٍ مَشهورةٍ.

و سَواءٌ كانَت المَعصيةُ المَنذورَ فِعلُها أو المَنذورَ فيها، لأنّه لا فَرقَ في امتناعِ انعقادِ النَّذرِ بَينَ أن يَقولَ: «إن قَدِمَ فُلانٌ شَرِبتُ خَمراً، أو رَكبِتُ مُحرَّماً» ۖ و بَينَ أن يَقولَ: «إن شَرِبتُ خَمراً، أو زَنَيتُ بفُلانةٍ، فعَلَىً أن أتصَدَّقَ بكَذا».

و إذا ّكانَ صَومُ يَومِ العيدِ مَعصيةً بِلا شُبهةٍ، و تَعلَّقَ نَذرُه به، فلَم يَنعَقِدْ نَذرُه. و إذا لَم يَنعَقِدْ، فلا قَضاءَ و لا كَفّارةً <sup>٤</sup>؛ لأنّهما إنّما يَلزَمانِ في نَذرِ مُنعَقِدٍ.

فإذا ° قيلَ: فهو لَم يَعلَمْ أَنَّ ذلكَ اليومَ يومُ عيدٍ، فيَكُونَ نَذَرُه مُتعلَّقًا بِمَعصيةٍ. ٦ قُلنا: هو و إن لَم يَعلَمْ بذلك ٧، فهو في نَفسِه مَعصيةٌ، و قد تَعلَّقَ نَذَرُه بِمَعصيةٍ و إن كانَ لا يَعلَمُ. و نَذرُ المَعصيةِ علَى الإطلاقِ لا يَجوزُ.

و جَرى ذلكَ مَجرىٰ أَن يَقولَ: «إِن جامَعَ فُلانٌ فُلانةً في اليومِ الفُلانيِّ فعَلَيَّ صَدَقةٌ فُلانيَّةٌ»، و اتَّفَقَ أَنّه جامَعَها زِنىً و حَراماً، فإنْ نَذرَه لَم يَنعَقِدْ، لأنّه تَعلَّقَ بمَعصيةٍ و إِن لَم يَعلَمْ.

و أمّا المَسألةُ الأُخرىٰ، و هي إذا نَذَرَ صَومَ يومٍ عليه ببعضِ الشُّروطِ، و اتَّفَقَ حُصولُ ذلكَ الشَّرطِ في يومِ قد تَعيَّنَ عليه صَومُه^ بنَذرٍ مُتقدِّمٍ لنَذرِه هذا، فالأَولىٰ

ا. في «ج»: - «و قد أجمعت الطائفة أنّه لا نذر في معصية».

۲. في «ح، د، ع»: «حراماً».

۳. في «ج، ق، م»: «فإذا».

٤. في «ح، د»: + «و».

٥. في «ح»: «فإن».

٦. في «ح، د» و المطبوع: «بمعصيته».

۷. في «ح، د»: «ذلك».

٨. من قوله: «عليه ببعض الشروط» إلى هنا ساقط من «ح، د».

أَن لا قَضاءَ عليه؛ لأَنْ نَذرَه تَعلَق بما يَستَحيلُ، فلَم يَنعَقِدْ. و إذا لَم يَنعَقِدْ، فلا قَضاءَ. \

و إنّما قُلنا أنّه مُستَحيلٌ، لأنّ صَومَ ذلكَ اليومِ قد تَعيَّنَ صَومُه بـنَذرِ سـابقٍ، يَستَحيلُ أن يَجِبَ بسببٍ آخَرَ؛ فكأنّه نَذَرَ ما يَستَحيلُ وُقوعُه، و جَرىٰ مَجرىٰ أن تَعلَّقَ نَذرُه بِاجتماع الضدَّينِ.

و الذي يَكشِفُ عن استحالةِ ما نَذَرَه أنّه إذا قالَ: «عَلَيَّ أن أصومَ يـومَ قُدومِ فُلانٍ»، فكأنّه نَذَرَ صيامً م هذا اليومِ على وجهٍ يَكونُ صيامُه م مُستَحَقًا بقُدومِ ذلكَ القادمِ. و هذا اليومُ الذي فَرَضنا أنّه مُتعيِّنٌ صَومُه بسببٍ مُتقدِّمٍ، يَستَحيلُ فيه أن يُستَحَقَّ صَومُه بسببٍ مُتقدِّمٍ، يَستَحيلُ فيه أن يُستَحَقَّ صَومُه بسببٍ مُتقدِّمٍ، الأسبابِ. و هذا بيِّنٌ. أ

۱. في «ع»: +«عليه».

نعي «ح، د،ع» و المطبوع: «صوم».

٣. في «ح، د، ع» و المطبوع: «صومه».

في «ح»: + «لمن تأمّله».

# المسألةُ الثالثةُ و العِشرونَ [الوَجهُ في اِمتناعِ أميرِ المؤمنينَ ﴿ عن مَحوِ البَسمَلةِ] [في مُعاهَدةِ النبيِّ ﷺ]

ما جوابُ مَن قَدَحَ في عِصمةِ مَولانا أميرِ المؤمنينَ عليه السلامُ بما جاءً مُستَفيضاً اللهِ المتناعِه على النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه مِن مَحوِ «بِسمِ اللهِ الرحمٰنِ الرحمٰنِ المُكاتبَةِ عامَ المُقاضاة "لسُهيلِ عَبْرِ عَمرٍو ٥، حتى أعادَ النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه، و تَرَكَ يَدَه مع يَدِه تعندَ مَحوها. ٧

\_\_\_\_\_

١. في «ج، د»: «مستقصياً».

٣. في «ع»: «المفاصاة». و في «ق»: «المقاصاة». و في المطبوع: «المعاصات». و المقاضاة مفاعلة من القضاء، بمعنى الفصل و الحكم، و المراد بعام المقاضاة عام صلح الحديبية. راجع: تاج العروس، ج ٢٠، ص ٨٦؛ لسان العرب، ج ١٥، ص ١٨٦ (قضى).

٤. في المطبوع: «بسهيل».

٥. أبو يزيد سهيل بن عمرو بن عبد شمس القرشيّ العامريّ. كان أحد الأشراف من قريش و ساداتهم في الجاهليّة و خطيبهم. أسر يوم بدر كافراً فقدم مكرز بن حفص بن الأحنف العامريّ، فقاطعهم في فدائه. و كان سهيل هو الذي جاء في الصلح يوم الحديبية، فقال رسول الله صلى الله عليه و آله حين رآه: «قد سهل لكم من أمركم». ثمّ أسلم بعد ذلك. الاستيعاب، ج ١، ص ٢٠٢. مى المطبوع: - «مع يده».

فقال: لَيسَ يَخلو مِن أَن يَكُونَ قد عَلِمَ أَنَّ النبيَّ صَلَّى اللَّهُ عليه و آلِه لا يأمُرُ إلَّا بسما فيه مَصلَحةً و تَقتَضيهِ الحِكمةُ و البَيناتُ و أَنَ أَفعالَه عن اللَّهِ سُبحانَه و بأمرِه، أو لَم يَعلَمْ. فإن كانَ يَعلَمُ ذلكَ، فلِمَ خالَفَ مع ما عَلِمَ و إن كانَ لَم يَعلَمُه لا قَد جَهِلَ ما تَدُلُّ عليه العُقولُ مِن عِصمةِ الأنبياءِ عليهم السلامُ مِن الخَطا، و جَوَّزَ المَفسَدةَ فيما أَمَرَ به النبيُّ صَلَّى اللَّهُ عليه و آلِه؛ هذا أَ إن لَم يَكُن قَطَعَ بها!

و هَل يَجوزُ أَن يَكونَ أميرُ المؤمنينَ عليه السلامُ تَوقَّفَ عن قَبولِ الأمرِ لتَجويزِه أَن يَكونَ ° النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه مُعتَبِراً له و مُختَبِراً؟ مع ما في ذلك مِن [عدم] كُونِ ٧ النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه عالِماً بإيمانِه قَطعاً، و هو مِن ٨ خِلافِ مَذهبِكم. و مع ما فيه مِن قُبح الأمرِ علىٰ طَريقِ الاختبارِ ٩ بما لا مَصلَحةً في فعلِه علىٰ حالٍ.

ح الرحيم»، بل ورد أنّ سهيل بن عمرو خالفهم فكتبوا: «بسمك اللّهم» قبل أن يكتبوا «بسم الله الرحمٰن الرحمٰن الرحمٰن، و قد ورد في المسترشد و الإرشاد و غيرهما أنّه كُتِبَ ثمَّ مُحِيَ منه «الرحمٰن الرحيم». المسترشد في إمامة عليّ بن أبي طالب عليه السلام، ص ٣٩٠ ـ ٣٩١؛ الإرشاد، ج ١، ص ١١٩ ـ ١٢٠. و راجع: الكافي، ج ٨، ص ٣٣٦؛ وقعة صفيّن، ص ٥٠٩؛ صحيح البخاري، ج ٢، ص ٩٧٤، ح ٢٥٨١.

ا. في «ق» و المطبوع: «يقتضيه».

نه «ج»: «لا يعلمه». و في «ح»: «لم يعلم».

٣. في «ج، ع، ق» و المطبوع: «يدلّ».

٤. في المطبوع: «لهذا».

هى المطبوع: + «أمر».

أي غير (ح): - (من).

٧. في غير «ح، د»: «لكون».

افي «ج، ح» و المطبوع: – «من».

٩. في «ج، م»: «الاختيار».

فإن قُلتم: إنّه جَوَّزَ أن يَكُونَ النبيُّ صَلَّى اللَّهُ عليه و آلِه قـد أضـمَرَ مَحذوفاً يَخرُجُ الأمرُ به مِن كَونِه قَبيحاً.

قيلَ لكم: فقَد كانَ يَجِبُ أن يَستَفهِمَه ' ذلكَ و يَستَعلِمَه ' منه، و يَقولَ: هَـل ' أَمَر تَني قَطعاً مِن غَيرِ شَرطٍ أَضمَرتَه، أو لا؟

فقولوا ما عندَكم في ذلك.

# الجوابُ \_ و باللَّهِ التَّوفيقُ ٥ \_ :

إنّ النبيَّ صَلَّى اللَّهُ عليه و آلِه لمّا أُمَرَ أميرَ المؤمنينَ عليه السلامُ بمَحوِ اسمِه المُضافِ إلَى الرسالةِ، و إثباتِه خالياً مِن آهذه الإضافةِ ـ علىٰ ما اقتَرَحَه سُهَيلُ بنُ عَمرٍو، الذي كانَت الهُدنةُ معه ـ نَفَرَ مِن ذلكَ و استَكبَرَه و استَعظَمَه، و جَوَّزَ أن يكونَ النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه إنّما قالَ: «إفعَلْ ذلك» مُرضياً لسُهيلٍ، و إن كانَ لا يؤثِرُه و لا يُريدُ فِعلَه، بَل يؤثِرُ التوقُّفَ عنه؛ فتَوقَّفَ حتى ظَهَرَ مِن النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه ما يَدُلُ علىٰ أنّه لذلكَ مؤثِرٌ، و أنّه أمرَ في الحقيقةِ بمَحوِ أَما كُتِب، فصَبَرَ أميرُ المؤمنينَ عليه السلامُ علىٰ ذلكَ علىٰ مَضَضٍ شَديدٍ.

۱. في «ح، د»: «جاز».

نی (ج، ح): (یستفهم).

۳. في «ع،ق»: «و يستعمله».

٤. في المطبوع: «فما» بدل «هل».

في المطبوع: - «و بالله التوفيق».

<sup>7.</sup> في المطبوع: «عن».

٧. في المطبوع: «يؤثره».

في المطبوع: «يظهر».

٩. في المطبوع: «محو».

و قد يَثْقُلُ علَى الطِّباعِ ما فيه مَصلَحةٌ مِن العِباداتِ؛ كالصَّومِ في الهَجيرِ '، و الغُسل بالماءِ في الزَّمهَرير.

و قد رُويَ: أَنْ عُمَرَ بِنَ الخَطّابِ قامَ في تلكَ الحالِ إِلَى النبيِّ صَلَّى اللَّهُ عليه وَ آلِه فقالَ له ٢: أَ لَستَ نَبيً ٣ اللَّهِ ؟ فقالَ عليه السلامُ له ٤: «بَلىٰ». فقالَ: أو لسنا بالمُسلِمينَ ٥؟ فقالَ عليه السلامُ: «بَلیٰ». فقالَ: فلم تُعطي هذه الدنيّة مِن نَفسِك؟ فقالَ صَلَّى اللهُ عليه و آلِه: «لَيسَت بِدنيّةٍ؛ إنّها خَيرٌ لكَ». فقالَ: أ فلستَ قد وَعَدتنا بدُخولِ مَكّة ؟ فما بالنا لا نَدخُلُها؟ فقالَ عليه السلامُ له: «أ وَعَدتُكَ بدُخولِها العام؟» فقالَ عُمرُ: لا. فقالَ عليه السلامُ: «فسنَدخُلُها» ٢.

و يُروىٰ أنّ عُمَرَ قالَ \? ما شَكَكتُ مُنذُ أَسلَمتُ، إلّا يومَ قاضيْ ^ رَسولُ اللهِ أهلَ مَكّةَ؛ فإنّني قُلتُ له كَذا و كَذا. و ساقَ الحديثَ. ٩

فأمًا ما مضىٰ في أثناءِ المسألةِ مِن أنّه كانَ يَجِبُ مع الشكّ أن يَستَفهِم، فقَد فَعَلَ عليه السلامُ ما يَقومُ مَقامَ الاستفهامِ مِن التوقُّفِ حتّىٰ يَنكَشِفَ الأمرُ، وقد بانَ بتَوقُّفِه عليه السلامُ المُرمُ واتَّضَحَ. وهو عليه السلامُ الماكانَ قَطُّ شاكاً في أنّ

<sup>1.</sup> في المطبوع: «الحرّ».

في «ج، ع» و المطبوع: - «له». و في المطبوع: «و قال».

۳. في «ح،ع»: «بنبيّ».

٤. في «ج، ق، م»: – «له».

٥. في «ح، د»: «بمسلمين».

٦. في «ج»: «فستدخلها». و في «ح»: + «إن شاء الله». و في المطبوع: «فتدخلها».

في المطبوع: «و يروىٰ عن عمر أنه قال».

٨. في المطبوع: «صالح».

٩. السنن الكبرى، ج ٩، ص ٢٢٨؛ صحيح ابن حبان، ج ١١، ص ٢١٦؛ المصنف لعبد الرزاق، ج
 ٥، ص ٣٣٢؛ تاريخ مدينة دمشق، ج ٥٧، ص ٢٢٩؛ تاريخ الإسلام للذهبي، ج ٢، ص ٣٧١.

١٠. من قوله: «ما يقوم مقام الاستفهام» إلى هنا ساقط من «ق».

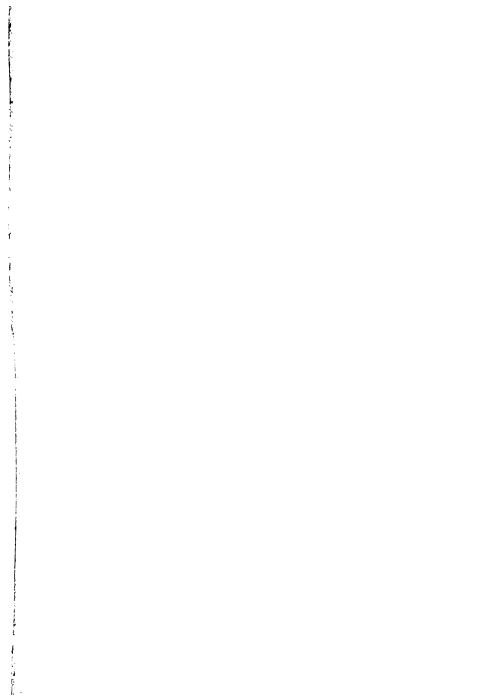
الرسول صَلَّى اللَّهُ عليه و آلِه لا يوجِبُ قَبيحاً، و لا يأمُرُ بمَفسَدةٍ؛ و إنّما لمّا تَعلَّقَ ما ظَهَرَ مِن صورةِ الأمرِ بفِعلٍ تَنفِرُ منه النُّفوسُ و تَحيدُ عنه الطَّباعُ، جَوَّزَ عليه السلامُ أن لا يَكونَ ذلكَ القَولُ أمراً، فبَلاه البتَوقُّفِه؛ و ذلك منه عليه السلامُ غايةُ الحِكمةِ، و نِهايةُ الاحتياطِ للدِّين.

نَجَزَت المسائلُ الطرابُلُسيّاتُ، و الحَمدُ للهِ رَبِّ العالَمينَ، و صَلَّى اللَّهُ علىٰ سيّدِنا مُحمّدٍ ٢ و آلِه الأكرَمينَ.٣

١. في «ج»: «فبلالا». و في «ح»: «فبلاء». و في «ق»: «فيلاه». و في المطبوع: «فتلاه».

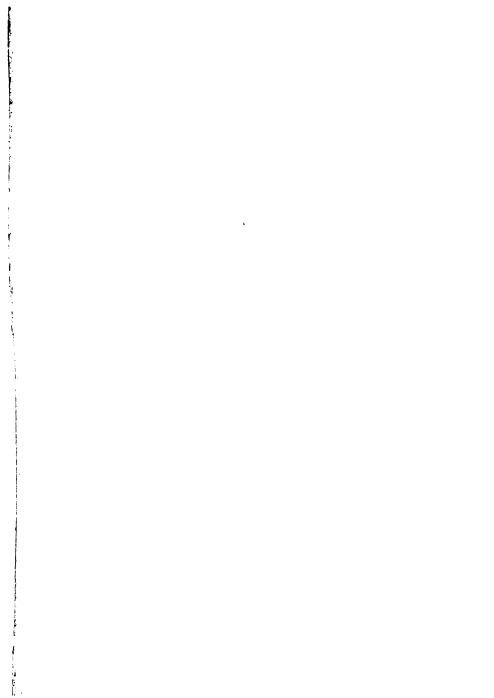
۲. في «ع، ق، م»: + «النبيّ».

٣- في «ح»: «نجزت الطرابلسيّات الثالثة بحمد الله، و الصلاة على نبيّه و آله الطاهرين».



# الفهارس العامة

| ٠٦٩ | ۱. فهرس الآيات۱                         |
|-----|-----------------------------------------|
| ovo | ٢. فهرس عناوين السُّور و الأيات         |
| ٥٧٦ | ٣. فهرس الأحاديث                        |
| ov4 | ٤. فهرس عناوين الأحاديث                 |
| ٥٨٠ | ٥. فهرس الآثار                          |
| ٥٨١ | ٦. فهرس الأشعار و أنصاف الأبيات         |
| 0AY | ٧. فهرس الأعلام                         |
| ٥٨٥ | ٨ فهرس الأماكن٨                         |
| ٥٨٦ | ٩. فهرس الأديان و المذاهب و الفرق       |
| 0AY | ١٠. فهرس الجماعات و القبائل             |
| 091 | ١١. فهرس الأيّام و الوقائع              |
| 097 | ١٢. فهرس الحيوانات و النباتات و الأمراض |
| 098 | ١٣. فهرس الكتب الواردة في المتن         |
| 090 | ١٤. فهرس الكلمات المشروحة في المتن      |
| ٥٩٦ | ١٥. فهرس المصادر التحقيق                |
| 710 | ١٦. فهرس المطالب                        |



# فهرس الأيات

| الصفحة     | رقم الآ      | متن الآية                                                              |  |
|------------|--------------|------------------------------------------------------------------------|--|
|            |              | البقرة (٢)                                                             |  |
| 700, F00   | 77           | ﴿فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ﴾                                     |  |
| 797. 797   | ٥٢           | ﴿ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرْدَةً خَاسِئِينَ ﴾                       |  |
| ٥٢١        | 179          | ﴿ وَلَكُمْ فِي القِصاصِ حَياةً يا أُولِي الأَلْبابِ ﴾                  |  |
| ٥٢٢        | 174          | ﴿ وَلَكُمْ فِي القِصاصِ حَياةً ﴾                                       |  |
| ۹۸3، ۳۹3   | ۱۸۰          | ﴿شَهْرُ رَمَضانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ القُرآنُ﴾                      |  |
| Y0Y        | 444          | ﴿ وَالمُطْلُقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءٍ﴾      |  |
|            | آل عمران (۳) |                                                                        |  |
| <b>737</b> | 18.          | ﴿إِنْ يَعْسَسْكُمْ قَرْحُ فَقَدْ مَسَّ القَوْمَ قَرْحُ مِثْلُهُ﴾       |  |
| 737        | 177          | ﴿ يَقُولُونَ بِأَفْوَاهِهِم مَا لَيسَ فَى قُلُوبِهِم ﴾                 |  |
| ۸۸۸، ۵۰۰   | ١٦٩          | ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتاً﴾ |  |
| ٤٩٨        | 179          | ﴿ أَحْيَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾                             |  |
| ٤٩٦        | 14.          | ﴿ فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾  |  |
| النساء (٤) |              |                                                                        |  |
| · 37. 737  | ۲            | ﴿ وَ إِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تُقْسِطُوا فِي النِتَامِي﴾                   |  |
| 737        | ۲            | ﴿ ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَلَّا تَعُولُوا ﴾                                   |  |

| 727         | ٣   | ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً ﴾                               |
|-------------|-----|---------------------------------------------------------------------------------|
| 711         | ۲   | ﴿ فَانكِدُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ﴾                                  |
| Y0Y         | ٩٤  | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ فَي سَبِيلِ اللَّهِ﴾          |
| <b>737</b>  | ١٠٤ | ﴿ وَلَا تَهِنُوا فِي ابْتِفَاءِ القَوْمِ إِنْ تَكُونُوا تَأْلُمُونَ ﴾           |
| 727         | 177 | ﴿وَ يَسْتَقْتُونَكَ فِي النِّسَاءِ قُلِ اللَّهُ يُقْتِيكُمْ فِيهِنَّ﴾           |
| 730, 030    | ۱۷۲ | ﴿ لَنْ يَسْتَنَّكِفَ المَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْداً لِلَّهِ وَلَا المَلائِكَةُ﴾ |
|             |     | المائدة (٥)                                                                     |
| 171         | ٥٥  | ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا﴾                  |
| 797         | ٦.  | ﴿ هَلْ أُنَبِّئُكُمْ بِشَرٍّ مِنْ ذلِكَ مَثُوبَةً عِنْدَ اللِّهِ﴾               |
| <b>T9V</b>  | ٦.  | ﴿ وَ جَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَ الْخَنَازِيرَ وَ عَبَدَ الطَّاغُوتَ ﴾       |
|             |     | الأنعام (٦)                                                                     |
| ۲۰۰، ۲۰۰    | 7V_ | ﴿ هنذا رَبِّي﴾                                                                  |
| ٣٦-         | 1.8 | ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَ هُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ﴾                     |
|             |     | الأعراف (٧)                                                                     |
| 330, P30    | ۲٠  | ﴿ما نَهاكُما رَبُّكُما عَنْ هنذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُونا مَلَكَيْنِ﴾  |
| 777, 377    | ١0٠ | ﴿ ابْنَ أُمَّ إِنَّ الْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِي وَ كَادُوا يَقْتُلُونَنِي﴾        |
| ۱۸۲ ۱۸۲ ۱۸۰ | ۱۷۲ | ﴿وَ إِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ﴾                      |
|             |     | الأنفال (٨)                                                                     |
| ٣٠٠         | ٧٥  | ﴿ وَ أُولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتْبِ اللَّهِ ﴾     |
|             |     | التوبة(٩)                                                                       |
| 788         | ٥٤  | ﴿لا يَأْتُونَ الصَّلَوٰةَ إِلَّا وَ هُم كُسَالَىٰ﴾                              |
|             |     |                                                                                 |

| يونس(١٠)  |     |                                                                                      |
|-----------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|
| £A£       | ۳۱  | ﴿ يُخْرِجُ الحَقِّ مِنَ المَيَّتِ وَيُخْرِجُ المَيَّتَ مِنَ الحَقِّ ﴾                |
|           |     | هود(۱۱)                                                                              |
| 700       | ١٣  | ﴿فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُفْتَرَيَاتٍ﴾                                     |
| 330, V30  | ٣١  | ﴿ وَلا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِى خَزائِنُ اللَّهِ وَلا أَعْلَمُ الغَيبْ﴾                |
| 0£V       | ۲۱  | ﴿ وَ لِاأْقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِى أَعْيُنَكُمْ لَنْ يُؤْتِيَهُمُ اللَّهُ خَيْراً﴾ |
|           |     | یوسف(۱۲)                                                                             |
| 930       | ٣١  | ﴿ فَلَمَا رَأَيْنَهُ أَكْبَرْنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حاشَ﴾           |
| ۸٤٥       | ٣١  | ﴿ما هذا بَشَراً إِنْ هذا إِلَّا مَلَكٌ كُرِيمٌ﴾                                      |
|           |     | الحجر(١٥)                                                                            |
| 7.7, 307  | ٩   | ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾                      |
| XTX       | 19  | ﴿وَ أَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْزُونٍ﴾                                  |
|           |     | الإسراء(١٧)                                                                          |
| 700       | м   | ﴿ قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَ الجِنُّ عَلَىٰ أَنْ يَأْتُوا﴾                 |
|           |     | طه(۲۰)                                                                               |
| 040       | м   | ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلاً جَسَداً لَهُ خُوارُ فَقالُوا هَـٰذا إِلــٰهُكُمْ﴾        |
| 771. of 7 | ٩.  | ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّمَا فُتِنتُمْ بِهِ وَ إِنَّ رَبَّكُمُ الرَّحْمنُ﴾                  |
| 070       | 90  | ﴿ قَالَ فَمَا خَطُّبُكَ يَا سَامِرِيُّ﴾                                              |
| 070       | 47  | ﴿ قَالَ بَصُرْتُ بِمَا لَمْ يَبْصُرُوا بِهِ فَقَبَضْتُ قَبْضَةً مِنْ﴾                |
| 0£Y       | 4٧  | ﴿وَ انْظُرُ إِلَىٰ إِلٰهِكَ الَّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عاكِفاً﴾                         |
| 193.373   | 118 | ﴿ وَ لا تَعْجَلُ بِالْقُرْآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَىٰ إِلَيْكَ وَحْيُهُ ﴾          |

| الفرقان(٢٥) |    |                                                                                     |
|-------------|----|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 771         | ** | ﴿ وَ يَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ ﴾                                    |
| ۹۸3، ۲۹3    | 77 | ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُزِّلَ عَلَيْهِ القُرْآنُ﴾                      |
| النمل(۲۷)   |    |                                                                                     |
| 194.191     | 17 | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمْنَا مَنطِقَ الطَّيْرِ وَ أُوتِينَا مِنْ كُلِّ﴾       |
| ۸۹۸ ۲۰3     | ۱۸ | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنكُمْ لا يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ﴾     |
| 191. 19030  | ۲۱ | ﴿ لِأُعَذِّبَتُهُ عَذَاباً شَدِيداً أَنْ لأَذْبَحَنَّهُ﴾                            |
| ٥٣٠         | ** | ﴿ أَحَطْتُ بِما لَمْ تُحِطْ بِهِ وَجِئْتُكَ مِنْ سَبَإٍ بِنَبَإٍ يَقِينٍ ﴾          |
| 170         | ۲0 | ﴿ أَلَّا يَسْـجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي يُخْرِجُ الخَبْءَ فِي السَّمنواتِ وَ الأَرْضِ﴾ |
| ۰۳۰         | 77 | ﴿ اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظيمِ﴾                         |
| ٠٣٥، ١٤٥    | ۲۸ | ﴿إِذْهَبْ بِكِتَابِي هَـٰذَا فَأَلْقِهُ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ﴾          |
| 720         | ٥٦ | ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ﴾                                                      |
| 771         | ۸۹ | ﴿مَنْ جَاءَ بِالحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا﴾                                     |
|             |    | العنكبوت(٢٩)                                                                        |
| 722         | 17 | ﴿ اعْبُدُوا اللَّهَ وَ اتَّقُوهُ ذلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾   |
| 722         | ۱۷ | ﴿إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْثَاناً وَ تَخْلُقُونَ إِفْكاً﴾         |
| 788         | ۱۸ | ﴿ وَ إِنْ تُكَذِّبُوا فَقَدْ كَذَّبَ أُمَمُ مِنْ قَبْلِكُمْ﴾                        |
| 337         | 19 | ﴿ أَنَ لَمْ يَرَوْا كَيْفَ يُبْدِئُ اللَّهُ الخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ﴾               |
| 337         | ۲. | ﴿ قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الخَلْقَ﴾                     |
| 788         | ۲١ | ﴿ يُعَذُّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاءُ﴾                                   |
| 337         | ** | ﴿ وَ مَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ فِي الأَرْضِ وَلَا فِي﴾                             |
| 722         | 77 | ﴿وَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللَّهِ وَ لِقَائِهِ﴾                               |
| 788         | 45 | ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا اقْتُلُوهُ﴾                       |

|         |    | الروم(۳۰)                                                                                  |
|---------|----|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| £A£ \   | 4  | ﴿ يُخْرِجُ الحَقَّ مِنَ المَيَّتِ وَيُخْرِجُ المَيَّتَ مِنَ الحَيُّ                        |
|         |    | الأحزاب(٣٣)                                                                                |
| ٦٢٥     | 1  | ﴿النَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ﴾                                    |
| 0T9 V   | ۲  | ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمنواتِ وَالْأَرْضِ وَ الجِبالِ﴾                  |
|         |    | یسَ (۳٦)                                                                                   |
| 797     | V  | ﴿ وَ لَوْ نَشَآ ا ۚ لَمَسَخْنَاهُمْ عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ ﴾                                 |
|         |    | الزمر(٣٩)                                                                                  |
| 144     | Υ. | ﴿اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ﴾                                                             |
|         |    | غافر(٤٠)                                                                                   |
| 797     | ١  | ﴿رَبُّنَا أَمَتُّنَا اثْنَتَيْنِ وَ أَخْيَيْتُنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا﴾ |
|         |    | فضلت(٤١)                                                                                   |
| ۱ ۹۲۰   | ١  | ﴿ قَالَتْا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ﴾                                                          |
| ۲۰۲     | ۲  | ﴿ لَا يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ﴾                        |
|         |    | الدخان(٤٤)                                                                                 |
| ٤ ٢٤٥   | ٩  | ﴿ ذُقْ إِنَّكَ أَنْتَ العَزِيزُ الكَرِيمُ﴾                                                 |
|         |    | الطلاق(٥٦)                                                                                 |
| 197.197 | ٨  | ﴿ وَ كَأَيْنُ مِنْ قَرْيَةٍ عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبُّهَا وَ رُسُلِهِ﴾                       |
| 198     | ٩. | ﴿ فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَاقِبَةً أَمْرِهَا خُسُراً﴾                         |

| الحاقّة(٦٩) |    |                                                                              |
|-------------|----|------------------------------------------------------------------------------|
| ٥١٧         | ٤١ | ﴿ وَما هُنَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ ﴾                      |
| ٥١٧         | ٤٢ | وَلا بِقَوْلِ كَاهِمْ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ﴾                             |
|             |    | الجنّ (٧٢)                                                                   |
| 010         | ٨  | ﴿ وَ أَنَّا لَمَشَّنَا السَّمَاءَ فَوَ جَدْنَاهَا مُلِثَتْ حَرَساً شَدِيداً﴾ |
| 710         | ٩  | ﴿ وَ أَنَّا كُنَّا نَقْفُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ﴾                    |
| F10         | ١٠ | ﴿وَ أَنَا لَا نَدْرِى أَشَـرُ أُرِيدَ بِمَنْ فِي الأَرْضِ أَمْ أَرادَ﴾       |
|             |    | الفجر(۸۹)                                                                    |
| 177         | ** | ﴿وَجُاءَ رَبُّكَ﴾                                                            |
|             |    | الکوثر(۱۰۸)                                                                  |
| 100, 300    | ١  | ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الكَوْثَرَ﴾                                            |
| 300,000     | ۲  | ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّك وَ انْحَرْ﴾                                               |
| 300,000     | ٣  | ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الْأَبْتَرُ﴾                                           |

#### (٢)

#### فهرس عناوين السُّور و الآيات

سورة العنكبوت، ٢٤٤ سورة ﴿قُلْ يا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾، ٥٥٧ سورة الكافرون، ٥٥٧ سورة النساء، ٢٤٦ سورة هود، ٥٤٧ المعوّذتين، ٢٢٩، ٢٣٠ آية الرجم، ٢٣٢، ٢٣٣ الآيات المحكمات، ٢٢٢ سورة آل عمران، ٢٤٦ سورة ﴿إِنَّا أَعْطَيْناكَ الكُوْثَرَ﴾، ٥٥١ سورة الأحزاب، ٢٣٥ سورة البقرة، ٢٢٨

# فهرس الأحاديث

|                 | النبي ﷺ                                                                    |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------|
| 777             | أثبِتوها في مَوضِع كَذا                                                    |
| ١٣٥             | أَلَستُ أَولَىٰ بِكُمْ مِنكُمْ بِأَنفُسِكُمْ؟                              |
| 729             | أما _وَ اللَّهِ _لَو قُرئَ القرآن كَما أُنزِلَ                             |
| £9V             | إنَّ اللَّهَ تَعالَىٰ قد أبدَلَه بِهما جَناحَينِ يَطيرُ بِهما في الجَنَّةِ |
| ١٣٧             | أنتَ مِنّي بمَنزِلةِ هارونَ من موسىٰ                                       |
| ١٨٦             | إنِّي سَبَقتُ جميعَ الأنبياءِ إلَى الإيمانِ                                |
| ٤٨٤             | بوروا أولادَكم بحُبِّ عليٍّ فمَن وَجدتموه له مُحِبّاً فهو لِرَشدةٍ         |
| ٥٣٣             | جُرحُ العَجماءِ جُبارٌ                                                     |
| ٣٥٣             | سَلِّموا عَلَىٰ عَلَيٌّ بِإِمْرَةِ الْمُؤْمِنِينَ                          |
| 184             | سَلِّموا عليه بإمرةِ المؤمِنين                                             |
| 140             | فَمَن كنتُ مَولاه فعَليٌّ مَولاه                                           |
| ١٨١             | كنتُ أوّلَ مَن أقَرَّ باللَّهِ عزَّ و جَلَّ ، و قالَ "بَليٰ" حَيثُ قالَ :  |
| 197             | لا يورَدُ ذو عاهةٍ علىٰ مُصِحِّ                                            |
| 1 • 7, 937, 107 | لَتَسلُكُنَّ سَنَنَ الذينَ مِن قَبلِكم ، حَذَقِ النَّعلِ                   |
| £9V             | لقَد اجتازَ بي جَعفرٌ يَطيرُ في زُمرةٍ مِن المَلاَثكةِ                     |
| ٣٧٥             | لَن تَمُوتَ حَتَّىٰ تُقَاتِلَ النَّاكِثِينَ و القَاسِطينَ و المَارقين      |

فهرس الأحاديث

| 772        | لَو أَنَّ لِابنِ آدَمَ وادِيَينِ مِن ذَهبِ لَابتَغيٰ إليهما ثالثاً        |
|------------|---------------------------------------------------------------------------|
| 377        | لَو أَنْ لِابِنِ آدَمَ وادِيَينِ مِن ذَهبِ لَأَحَبُّ أَن يَكُونَ له آخَرُ |
| 079        | لَو كُتِبَ القرآن في إهابٍ، ثُمَّ أُلقيَ في النارِ، لَما احتَرَقَ         |
| 3.50       | لَيسَت بِدَنيَةٍ؛ أنَّها خَيرٌ لُكَ                                       |
| 197        | ما أُنزِلَ إِلَيَّ في هذا شَيءٌ                                           |
| 774        | مَن سَبَّ عليّاً فقَد سَبِّني، و مَن سَبَّني                              |
| YYY        | و لَو أَنَّ لِابنِ آدَمَ وادِيَينِ مِن ذَهبٍ لَابتَغيٰ إليهما             |
| <b>707</b> | هذا خَليفَتي مِن بَعدي                                                    |
| 710        | هذا هو البِّيانُ، أُخبَرَني رَئيسُ الجانَّ                                |
| 17%        | هو خَليفتي بَعدي                                                          |
|            |                                                                           |
|            | أمير المؤمنين ﷺ                                                           |
| 445        | إخسَأكلباً                                                                |
| 277, 373   | إقضوا بما كُنتم تَقضونَ ؛ حتَّىٰ يَكونَ الناسُ جَماعةً                    |
| 101        | اللُّهُمَّ إِنِّي أُستَعديكَ علىٰ قُرَيشٍ؛ فإنَّهم مَنَعوني               |
| 173, 573   | سَلوني قَبَلَ أَن تَفقِدوني                                               |
| ٤٧٥        | سَلُونِي قَبَلَ أَن تَفْقِدُونِي؛ فإنَّ بَينَ جَنبَيَّ عِلماً جَمّاً      |
|            |                                                                           |

## الصادق 🏨

مِن النار إلَى النار

أَنَّ اللَّهَ تَعالَىٰ ذَرأَ الخَلقَ فكانوا كالذَّرِّ يَدبُونَ....

ما زلتُ مَظلوماً مُنذُ قُبضَ رسولُ اللَّهِ

عَلَّمَنِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وعَلَىٰ آلِه أَلْفَ بَابِ...

لَو قُرئَ القرآن كَما أُنزِلَ، لَوُجِدَ فيه أسماءُ سَبعينَ...

٣.,

711

101

194,19.

| المسائل الطرابلسيات | ۸۷۸ جواب                                                                        |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| Y00                 | لقَد آخيٰ رسولُ اللَّهِ صلَّى اللَّهُ عليه و آلِه بَينَ سَلمانَ و أبي ذَرِّ     |
| 71                  | لَو قُرئ القرآن كَما أُنزِلَ، لأَلفَيتمونا                                      |
| ٣٨٨                 | وَ إِذَا احْتُضِرَ الْكَافِرُ، حَضَرَه رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ و |

الرضائي الله تَعالى بَعَثَ موسى عليه السلامُ في زَمانٍ كانَ الأغلبُ...

يا هِشامُ، أَنظُرْ أمامَكَ و فَوقَكَ و تَحتَك...

۱۷٦

0.7

## (٤)

## فهرس عناوين الأحاديث

717, PTT, 30T

خبر الغدير و تبوك، ١٣٩، ١٤٢، ١٧٠، ٢١٥

خبر تبوك، ۱۳۰، ۱۵۰، ۲۱۲، ۳۳۹، ۳۵۲

خبر التسليم بإمارة المؤمنين، ٣٥٤

خبر الغدير، ١٣٠، ١٣٥، ١٥٠، ١٦٩، ٢١٤، خبريوم الغدير، ١٦٧

(0)

# فهرس الأثار

| ۳۹۳ | حذيفة           | أَ رَأَيْتُمْ لَوْ قُلْتُ لَكُمْ: إِنَّهُ يَكُونُ فِيكُمْ قِرَدَةٌ |
|-----|-----------------|--------------------------------------------------------------------|
| 737 | سعيد بن المسيّب | عَسيٰ أن يَكونَ بَعدي أقوامٌ يُكذِّبونَ بالرَّجم                   |
| 777 | ابن عباس        | لقَد هَمَمتُ أَن أَكتُبَ في ناحيةِ المُصحَفِ: شَهِدَ عُمَرُ        |
| ٤٨٣ | ابن عباس        | ما أَحَبُّ عليّاً إلّا رَجُلّ طاهرُ الوِلادةِ؛ و لا                |
| 777 | عمر             | و الشَّيخُ و الشَّيخةُ إذا زَنَيا، فارجُموهُما البَّتَّةَ          |

,

(٦) فهرس الأشعار و أنصاف الأبيات

| الصفحة     | الشاعر         | القافية      | الشطر الأوّل                            |
|------------|----------------|--------------|-----------------------------------------|
| NT         | مالك بن أسماء  | وَزْنا       | و حَديثُ أَلَذُّهُ، هو مِمّا            |
| 000        |                | المُتَناحِرِ | أبا حَكَمٍ، هَل أنتَ عَمُّ مُجالِدٍ     |
| ٣٤٣        | امرئ القيس     | بِمُعَطَّل   | و جِيدٍ كَجِيدِ الرِّيم لَيسَ بِفَاحِشٍ |
| ٥١٦        | رئيس الجان     | البيان       | يا آلَ كَعبٍ مِن بَني قَحطانِ           |
| ٥٣٥        |                | رَآني        | و أَجهشتُ للتوبالِ حينَ رَأَيتُهُ       |
| ، ٤٣٥، ٨٣٥ | الراجز ١٨٤     | بَطني        | امتلاً الحَوضُ، و قالَ: قَطْني          |
| 191        | عنترة بن شدًاد | بلبانه       | و شَكَا إِلَيَّ بِعَبرةٍ و تَحَمحُم     |
| 199        |                | يُثقّب       | و قالَت لكَ العَينانِ: سَمعاً وَ طاعةً  |

## فهرس الأعلام

### ألف: معصومون

رسول الله = الرسول = النبيّ = نبيّنا = نبيّه = محمدعظي، ١٢٤، ١٢٨، ١٣٧، ١٣٥، ١٣٧، ٨٣١، ١٤١، ٣٤١، ٤٤١، ٥٤١، ٧٤١، ٨٤١، 101, 701, 301, 001, 501, PV1, 11, 1.7, 3.7, 0.7, 317, 317, 017, 117, P17, •77, 177, 777, 577, 777, X77, P77, •77, 177, 777, 377, 677, V37, 137, ·07, 707, 007, 507, V07, 107, 777, ..., ٥٠٣, ١١٣, ٢١٣, ٣١٣, ١١٣, 17. • 77. 377. A77. • 37. 137. 737. 737, V37, A37, P37, •07, 007, 107, ۸۵۳, ۲۲۳, ۲۲۳, ۲۲۳, ۸۲۳, *۲۲۳, ۱*۷۳, ۱۸۳، ۷۸۳، ۸۸۳، ۹۸۳، ۹۰3، ٤٨3، ۹۸3، ٠٩٤، ١٩٤، ٧٩٤، ٠٠٥، ٨٠٥، ٢١٥، ١٤٥، ٥١٥، ٢١٥، ٨١٥، ٣٣٥، ٨٣٥، ٥٥٥، ١٦٥، 750, 750, 350, 050

أمير المؤمنين = عليّ = عليّاً = عليّ بن أبي

الحسن = الحسن بن عليّ = الحسن بنُ عليّ بن أبي طالب اللهِ، ١٤٤، ١٦٧، ١٦٧، ١٧٠، ٤٧٤، ٣٤٥، ٤٧٢

الحسين = الحسين بن علي الله ، ١٦٧، ١٦٧، ١٦٧، ١٩٤٤

الصادق على، ٢٥٥، ٣٨٨، ٥٠١، ٥٠٤ الرضايك، ١٧٦، ٣٧٨

إمام الزمان = إمام الزمان الغائب = الإمام الغائب الله ٢٢٣، ٢٨٥، ٢٨٨، ٣١١، ٣١٢، ٣٢٨

آدم兴, ٧٤٧، ٨٥٥، ٨٤٥، ٥٥٥

أبو الفضل إبراهيم بن الحسن الأباني، ٢٧٧، ٤٠٩ أبو القاسم البلخي = البلخي، ٤٣٤، ٤٣٩. ٤٤٠ أبو بكر، ۱۳۳، ۱۵۱، ۲۱۸، ۲۲۷، ۲۲۸، ۲۲۹، 777, 977 أبو جعفر ابن بابو په =أبو جعفر، ٤٨٩، ٤٩٠، 294 أبو جعفر ابن قبة = أبو جعفر ابن قبة الرازي، 317,017, 717 أبو ذرّ، ۲۵۵ أبو علىّ الجبّائي، ٣٥٤، ٣٥٨ أبو هاشم، ۲۵۳ امرئ القيس، ٣٤٢ أنس، ۲۳٤ أبيّ بن كعب، ٢٣٠ أسامة بن زيد، ١٥٦، ١٥٩ جرير، ٢٠٦ جعفر = جعفر الطيّار، ٤٩٧، ٥٠٠ حمزة، ٤٩٧ حواء، ٥٤٨ الزبير، ٣٤٦، ٣٦٢ زید (بن ثابت)، ۲۲۸ زید = زید بن علیّ، ۷۰، ۱۷۱ السامريّ، ٢٤، ٥٢٥، ٥٢٦، ٥٢٧، ٥٢٨

سطيح، ٥١٧

عيسى = المسيح الله ، ١٧٧، ١٧٩، ٢٥١، 777, 310, 730, 330, 030 مــوسي على ، ١٢٦، ١٣٧، ١٥٢، ١٧٧، ١٧٩، 107, 357, 757, 767, 367, 710, 310, 070,570 إبراهيم ع ٢٤٥، ٢٤٥، ٢٤٦، ٥٠٧، ٥٠٠، 0.9 سلیمان، ۱۹۱، ۱۹۸، ۱۹۹، ۲۰۵، ۲۰۵، ٩٢٥، ٠٣٥، ٣٣٥، ٥٣٥، ٨٣٥، ٠٤٥، ١٤٥ هارون؛ ١٢٥، ١٢٦، ١٣٧، ١٥٢، ١٥٣، 200 جــبرئيل ؛ ۲۰۳، ۲۳۰، ۲۵۲، ۴۸۹، ۳۹۰، 020,29. ميكائيل على، ٥٤٥ ملك الْموت الله، ٣٨٩ ب: الأعلام إىلىس، ٧٤٧، ١٤٥، ٨٤٥ ابن الإخشيد، ٢٦٤ ابن الراوندي، ٢٦٣ ابن السكّيت، ١٧٦، ٣٧٧ ابن دُرید، ٤٨٤ ابن عبّاس، ۲۳۲، ۲۳۲، ٤٨٣ ابـن مسـعود، ۲۲۲، ۲۲۸، ۲۲۹، ۲۳۰، ۲۶۸، 777

أبو الأحوص، ٢١٧

037, 707, 307

عطاء، ٢٣٤

عمر = عمر بن الخطّاب، ١٥١، ٢١٨، ٢٣٢، ٢٣٣، ٣٣٩، ٥٦٤

عمر بن سعد، ۲۹۲

عمرو =عمرو بن العاص، ١٥٦، ١٥٨، ١٥٩

الفرزدق، ٢٠٦

فرعون، ۲٤٦، ۵۳٦

الكُلينيّ، ٥٠١، ٥٠٤

محمّد بن أبي بكر، ٤٨٥، ٤٨٨

معاوية، ١٥٢، ١٥٢

مُعمر، ۲٦٢، ۲٦٤

النظّام، ٢٦٣، ٢٦٤

هشام بن الحكم، ٥٠١

يزيد بن مُعاوية، ١٤٤، ١٥٢

سلمان، ۲۵۵

سهيل بن عمرو، ٥٦١، ٥٦٣

سيّدنا الشّريف الأجـلَ =الشّـريف الأجـلّ

علم الهدى المرتضى = علم الهدى المرتضىٰ، ۲۷۷، ۹۶٦، ٤٠٩

الشيخ المفيد، ٣٨٧

الشيطان، ٤٨٣، ٢٩١

طلحة، ٣٤٦، ٣٦٢

العاص بن وائل، ٥٥٥

العبّاس = العبّاس بن عبد المطّلب، ١٣٢،

122

عبد الرحمٰن، ٢٣٦

عبد الرحمٰن بن عوف، ٢٣٢

عثمان = عثمان بن عفّان، ١٤٤، ١٥١، ٢١٨،

P17, -77, 777, V77, A77, P77, F77,

# (۸) فهرس الأماكن

| الأمصار، ۲۱۸                           | السماوة، ٥٥٤        |
|----------------------------------------|---------------------|
| البصرة، ١٤٤                            | الشام، ٤٦٥          |
| بغداد، ۲۰۵                             | صفّين، ١٤٤          |
| البلاد، ۱۳۸                            | الطفّ، ١٤٤          |
| بلاد مصر، ٤٦٥                          | المدينة، ٤٩٢        |
| البلدان، ۱٤٠، ۲۰۲، ۲۰۸، ۲۱۰، ۲۱۳، ۲۱۲، | المساجد، ٢١٥، ٢٣٩   |
| ٨١٢، ١٤٥                               | مغار، ٥٠٩           |
| البلدان العظيمة، ٢٠٣                   | مكّة، ۲۱۹، ۲۹۲، ۲۹۲ |
| التوبال، ٥٣٥                           | النهروان، ١٤٤       |
| جبال برهوت، ۳۹۱                        | واسط، ٢٠٥           |
| سبإ، ٥٣٨                               | اليمامة، ٢٣٧، ٢٣٩   |

## فهرس الأديان و المذاهب و الفرق

الشيعة الإماميّة، ١٢٤، ١٣٨، ١٤١، ١٤٢،

PO1, 717, 017, F17, V17

الطائفة المحقّة، ٣٠١

العتاسيّة، ١٣٢

المانوي، ٥١٢

المعتزلة، ١٢٤، ١٣٣، ١٥٢، ١٧٢، ١٧٤، ٢١٣،

000, 1717

الملحدة، ٢١٠

الناصبة، ٤٨٧

النصاري، ٢٤٩، ٢٥١، ٣١٤، ٤٨٧، ٥١٣

012

الأزارقة، ٢٧٢

الإسلام، ٢٧٣

الإماميّة، ١٦٧، ١٦٨، ١٦٩، ٢٠٩، ٢١٣، ٢١٤،

17, 107, 707, 513

البراهمة، ٢١٠

البكريّة، ١٣٣

الخوارج، ١٣٣، ٢٧٢، ٢٧٤

الزنادقة، ٥٠١، ٥٠٤

الزيديّة، ١٧٠

السمنيّة، ۲۰۷، ۲۱۹

الشيعة، ١٣١، ١٣٢، ١٤٢، ٢١٠، ٢١١، ٢١٦، اليهود، ٢٤٩، ٢٥١، ٢٨٤، ٤٨٧، ٥١١، ٥١٣،

1.7,7.0

## $(1 \cdot)$

## فهرس الجماعات و القبائل

أثمّتنا، ۱۷۱، ٤٨٧ أعداء أهل البيت، ٢١٩ الأشمّة، ١٣٥، ١٦٩، ١٧٢، ١٧٤، ٢٠١، ٢٢٩، الأقارب، ١٤٤ الأمراء، ٣٢٩ ٠٠٢، ١١٣، ٧١٣، ١١٣، ٤٢٣، ٧٨٣، ٨٩٤ الأئمة المتقدّمين، ٣٠٤ الأمم، ٥٣٦ الأمم الباقية، ٢٥١ الأباء، ١٢٤، ١٤٢، ٧٣٧، ١٥٥ الأمم المُتقدّمة، ٣٨٧ ابن آدم، ۲۳۳، ۲۳٤ الأُمَة = أُمِّته، ١٢٤، ١٢١، ١٣١، ١٣٢، ١٣٣، الأبناء، ١٢٤، ١٤٢، ٣٣٧، ١٥٥ أصحاب أبي حنيفة، ٣٠٤ 371,071, 771, 131, 731, 031, 131, أصحاب التناسُخ، ١٨٢، ١٨٣ 201,001,3.7,717,317,777,007, أصحاب الحديث، ١٣٣، ٢١٧ VAY, 597, 707, 117, 717, 717, 317, أصحابنا، ۱۷۸، ۱۸۲، ۲۰۵، ۲۰۵، ۲۱۵، ۲۱۷، · TT, (VT, VAT, 330 أُمّة موسيل، ١٢٦ 177, 137, 373, 510

الأصدقاء، ١٤٤

الأطناء، ١٧٩

الأعدان ووع

أعداء الدين، ٢٤٩

أنسائه = الأنساء، ۱۷۲، ۱۷۷، ۱۸۰، ۱۸۰، أصحابنا الاماميّة، ٢٨٧ P.T. . 17, 107, 007, 007, 107, 107, 730, 230, 030, 730, 130, 930, 001 الأطفال، ٢٩، ٤٤٧، ٢٥٧ 077 الأنصار، ١٥٦

الأوطان، ١٤٤

أهل المعرفة، ١٨٤ أهل مكّة، ١٦٥ أهل النار، ١٩٧، ٢٦٩، ٤٤٣ الأيتام، ٣٤٣، ٤٤٢ البرهميّون، ٥١٣ بعض أعداء أهل البيت، ٢٢١ بعض المعتزلة، ١٧٢ بعض الملحدين، ٢٥٤، ٥٥٣ البلغاء، ٢٤١ بنو آدم، ۱۸۳ بنوإسرائيل، ٥٢٤، ٥٢٥ ىنو أميّة، ١٥٢ بنو مروان، ۱٤٤ بنو نوبخت، ۲۱۷ الثنويّ، ٥١٢ الجاهلون، ٣٥٦ جماعة من الصحابة، ٢٢٦ جميع الأُمّة، ١٣٣، ١٤٥، ١٥٨، ٢١٨، ٣٢١ جميع الصحابة، ٢٥٠ جميع المخالفين، ٢٦١ جميع المكلّفين، ١٧٤ الجبوش، ١٥٧ الحفّاظ، ٢١٥، ٢٣٩ حفّاظ القُرآن، ٢٤٩ الحكّام، ٣٢٩ خصومنا، ۱۶۷

أولاد آدم، ٤٠٠ الأولياء، ١٩٠ أو لياء الله، ١٩٤ أهل الآخرة، ٢٦٢ أهل الاعتزال، ١٥٤ أهل البأس، ٣٢١، ٣٢٣ أهل البت، ٢١٩، ٢٢١، ٨٤٨، ٩٨٩، ٣٩١ أهل التأويل، ٢٤٢ أهل التفسير، ٤٩٤ أهل التناسُخ، ٥٣٣ أهل الجمل، ٢٧٤ أهل الجنّة، ٢٦٩، ٤٤٣ أهل الحقِّ، ١٤٥، ١٤٦، ١٦٥، ٣١٤ أهل الحلّ و العقد، ٢٨٩ أهل الدار، ٣٩٢ أهل الذمّة، ٢٤٢ أهل زماننا، ٥٥٣ أهل السماوة، ٥٥٤ أهل صفّين، ٢٧٤ أهل العدل و التوحيد، ٤٨١ أهل العلم، ١٥٢، ٢٢٤، ٢٢٥، ٢٢٦ أهل القرآن، ٢٢٩ أهل القرية، ١٩٣ أهل الكتاب، ١٨٣، ٢٦٧ أهل اللغة، ١٣٦، ١٧٣ أهل اللغة العربيّة، ٢٦٥

| العرب، ۱۷۸، ۱۷۹، ۱۸۵، ۱۹۵، ۲۲۸، ۳۵۳،   | الخطباء، ٢٠٣                |
|----------------------------------------|-----------------------------|
| PV7, ۱۸۳, ٥١٥, ٤٣٥, ٧٣٥, ٨٣٥, ١٤٥      | الدول، ٣٤٤                  |
| العقلاء، ۱۵۸، ۱۲۰، ۱۸۳، ۱۸۵، ۱۸۸، ۱۹۱، | الدهريّ، ٥١٢                |
| <i>୮</i> ምን, ለማን                       | الديار، ١٤٤                 |
| العلماء، ۲۰۷، ۲۱۸، ۲۱۲، ۲۵۲، ۲۵۸، ۲۸۰  | ذرّيّة آدم، ۱۸۳             |
| علماء أصحابنا، ٢١٧                     | الرُّجَاز، ٢٠٣              |
| علماء الشيعة الإماميّة، ٢١٧            | الرجال، ٢٥٤                 |
| علماء المُتكلِّمين، ٢٠٤                | الرسل، ٣١٩                  |
| علماء المسلمين، ٢٤٠                    | رواة العامّة، ١٤٢، ٢١١، ٢١٦ |
| علماء أهل التّأويل، ٢٤٢                | الرؤساء، ١٢٥، ١٤٦، ٣٤٦      |
| علماء أهل الكتاب، ١٨٣، ٢٦٧             | رؤساء جاحدي النصّ، ٣٤٥      |
| علماء ۇلدالحسن، ١٦٧                    | سادة أهل القرآن، ٢٢٩        |
| الغرماء، ٢٩٦، ٢٩٧                      | السحرة، ۱۷۹                 |
| فرق الأُمّة، ١٤٢                       | الشعراء، ۲۰۳، ۲۰۷، ۲۲۵، ۲۲۵ |
| الفسقة، ٣٢١                            | الشهداء، ٤٩٦، ٤٩٨           |
| القصحاء، ١٧٧، ٢٤١، ٥٥٧                 | شیاطین، ۲٤۱                 |
| فصحاء العرب، ٥٥٣                       | الشيوخ، ٢٦٠، ٤٤٤            |
| القاسطين، ٣٦٩، ٣٧٥                     | شيوخنا، ٤٨٧                 |
| القبط، ٥٣٦                             | صالحي الأُمّة، ٣٣١          |
| القُرَاء، ٢٥١                          | الصالحين، ٤٩٨               |
| قریش، ۱۵۱، ۲٤۲                         | الصبيان، ١٩٩                |
| قوماً من العرب، ٢٤٣                    | الصحابة، ٢٣٥                |
| قوم موسیٰ، ۱۵۲، ۳۶۴                    | الطائيّين، ٢٣٧              |
| کُتَاب، ۲۲۷                            | الظالمين، ٢٨٩، ٣٠٧          |
| كثير من المُكلِّفين، ٥٢١               | الظلمة، ٣٢١                 |
| الكهّان، ١٧٥                           | العامّة، ١٤٢                |
|                                        |                             |

الملحدون، ۲٤٠، ۲٤١، ۲٤٥، ١٥٠٥، ١٥١٥

المنافقين، ٢٥٦

المنجّمين، ٥١٨

المهاجرين، ١٥٦

المــــؤ منون، ۱۸۱، ۱۸۷، ۱۸۸، ۱۹۶، ۲٤۸،

٤٨٨ ,٣٥٥

الناكثين، ٣٦٩، ٣٧٥

النجباء، ٤٨٨

النساء، ٢٤٢، ٢٤٣

النسوة، ٥٤٨

النصرانيّ، ٥١٢

نقلة الحديث من أصحابنا، ٢٠٥

وُلد الحسن، ١٦٧

ۇلدالحسين، ١٦٧

وُلد أمير المؤمنين، ١٦٨

اليهودي، ٥١٢

الكهنة، ٥١٩

المارقين، ٣٦٩، ٣٧٥

المتفلسفون، ١٦٢

متقدّمي أصحابنا، ٣٢٩

المتكلِّمون، ١٧٣

مخالف الشيعة، ١٤١

مخالفو الشبعة، ١٣١، ٤٨٧

المـخالفون، ٢٦١، ٣٠٢، ٣٥١، ٣٥٧، ٤٠٠،

273, 573, 483

مخالفينا، ٢٦٥، ٢٨٩، ٢٦١

مردة الجنّ، ٥١٥

المسلمون، ١٥٩، ٢٤٠، ٢٢٢، ١٥٣، ١٨٥،

P10, 770, 770, 100, 500, 350

المصنّفين، ٢٢٤

المفسرون، ۲۷۱، ۳۹۷، ۹۹۳

المكلَّفون، ١٧٤، ٢٢٣، ٢٥٢، ٤٣٨، ٤٤٨ ٤٤٨ اليتامي، ٣٤٣

الملكرتكة، ٢٦٨، ٢٦٩، ٣٤٥، ٤٤٥، ٥٤٥،

730, V30, A30, P30

## (11)

## فهرس الأيّام و الوقائع

شهر رمضان، ۲۹۹، ۴۹۹

صفّین، ۲۷۷

عام المقاضاة، ۵۹۱

عهد النبيّ = عهد رسول الله، ۲۲۲، ۲۲۸

قتال أمير المؤمنين، ۳٤٥

قتل الحسن، ۳٤٥

قتل الحسين، ۳٤٥

قتل عثمان، ۳٤٥

وفاة النبيّ، ۵۱٥

وقعة بدر، ۲۲۲

يوم عيد، ۵۵۸، ۵۵۸

يوم القيامة، ٢٨١، ٢٨٨، ٢٨٩، ٣٨٧، ٤٨٣

أيّام الرسول = أيّام النبيّ، ٢١٩، ٢٢١، ٢٢٦، عام المقاضاة الله عثمان، ١٥١، ٢١٩، ٢١٩ عهد النبيّ = عهد النبيّ = أيّام عمر، ١٥١، ٢١٨، ٢١٩ غيبة الإمام، ٤ غيبة الإمام، ٤ غيبة الإمام، ٤ أيّام ولاية يزيد بن مُعاوية، ١٥٠ قتل المير المؤ النبيّ، ١٥٥ قتل الحسن، البيعة، ١٥٠ قتل الحسن، الجمل، ٢٧٤ قتل عثمان، ٥ قتل الحسين، وفاة النبيّ، ٢٠ زمان الإمام الغائب، ٢٦٣ وفاة النبيّ، ٢٠ زمن موسى، ٢٥١ وقعة بدر، ٢٦ زمن موسى، ٢٥١ وعشرين و أربعمائة، يوم عيد، ١٥٨ شعبان من سنة سبع و عشرين و أربعمائة، يوم عيد، ١٥٨

الشوري، ۱۲۰،۱۲۵، ۱۵۹، ۱۵۰

أيّام أبي بكر، ١٥١، ٢١٨

## (۱۲)

## فهرس الحيوانات و النباتات و الأمراض

| الأبرص، ۱۷۷، ۱۷۹                       | الدبّ، ۱۹۰، ۱۹۳، ۳۸۵       |
|----------------------------------------|----------------------------|
| الإبل، ٣٤٢                             | الدرّاج، ۱۸۹               |
| الإغماء، ١٨٥                           | الرخم، ۱۸۹                 |
| الأكمه، ۱۷۷، ۱۷۹                       | الزمن، ۱۷۷                 |
| الألم، ٤١٤، ٥٤٥                        | السبع، ٤٢٤                 |
| البطّيخة، ١٩٠، ١٩٧                     | السكر، ١٨٥                 |
| البلبل، ۱۸۹                            | السمك، ١٩٠                 |
| البهائم، ۱۸۹، ۱۹۵، ۱۹۸، ۲۰۷، ۴۰۷، ۴۵۷، | السمك الجرّيّ، ١٩٦         |
| 170, 770, 770, • 30                    | الشاة، ٢٣٩، ٣٢٣            |
| البهيمة، ٢٦١، ٤٠٣، ٥٣٢                 | ضب، ۲۰۱، ۲۶۹               |
| الثريد، ٤٩٤                            | الضرير، ٢٠٩                |
| الجرّيّ، ١٩٦،١٩٠                       | الطير، ١٨٩، ١٩٤، ١٩٩، ٢٠٠، |
| الجنون، ١٨٥                            | الطيور، ۱۹۸، ٤٠٣           |
| الحجل، ١٨٩                             | العجل، ١٥٢، ٥٢٤، ٥٢٧       |
| الحمام، ١٨٩                            | الفواخت، ۱۸۹               |
| خنازير، ٣٩٣                            | الفيل، ۱۹۰، ۱۹۳، ۲۰۹، ۲۰۸  |
| الخنزير، ٣٨٥، ٣٩٢، ٣٩٧                 | القد د، ۱۹۰، ۱۹۲، ۸۸۵، ۳۹۹ |

٥٣٥

| النملة، ١٩١، ١٩٨، ١٩٩، ٢٠٠، ٢٠٠، ٤٠٣. | قرداً، ۳۹۲، ۳۹۷  |
|---------------------------------------|------------------|
| 3.3, 170, .30                         | القردة، ٣٩٣، ٣٩٩ |
| الهدهد، ۱۹۱، ۱۹۹، ۲۰۰، ۲۰۶، ۳۰۶، ۲۲۵، | القُرُود، ۳۹۸    |
| 170, 770, 770, 070, 570, 770, 870,    | القنبر، ۱۸۹      |
| 021,020                               | کلباً، ۳۹۵، ۳۹۸  |
|                                       | النمل، ٤٠٤، ٤٠٥  |

## فهرس الكتب الواردة في المتن

الشافي = الشافي في الإمامة = الكتاب الشافي = الكتاب الشافي في الإمامة، ۸۲۱، ۳۳۱، ۸۳۱، ۲۳۱، ۲۶۱، ۱۵۰، ۸۵۱، P77, 3V7, 7A7, 0A7, 7P7, P77, 707 غرر الفوائد، ٥٥٧ الكافي، ٥٠١ كتاب الإمامة من الكتاب المعروف بـ«المُغنى»، ۲۸۲ كتاب التسلّي و التّعزّي، ٣٨٨ كتاب المُزنيّ في الفقه، ٢٢٦ کتاب سیبو یه، ۲۰۱، ۲۲۵ كتابنا في الغيبة، ٢٨٥ كُتُب الشبعة، ٥٠٢ كُتُب المُخالفين، ٣٠٢ مسألة مُفرَدةً في تَفضيل الأنبياء على المَلائكة، 8٤٥ المُقنع في الغيبة، ٢٨٢ المُلخّص = الكتاب المُلخّص = الكتاب المُلخّص في الأصول، ١٦٤، ٤١٦، ٤٣٣، ٤٦٩ كُتُب أصحاب أبي حنيفة، ٣٠٤

773, 133, PF3, ..0, 770

القرآن، ۱۲۷، ۱٤٠، ۱٤١، ۱۷۷، ۱۷۸، ۱۷۹، 3 · 7, 0 · 7, V · 7, A · 7, P · 7, · 17, 117, 117, 717, 017, F17, V17, X17, P17, •77, 177, 777, 777, 377, 677, 577, YYY, XYY, PYY, • "YY, 1"YY, 7"YY, ""YY, 377, 677, 777, 777, A77, P77, ·37, 137, 737, 037, 737, 737, 737, P37, 07, 107, 707, 707, 307, 777, 797, 7.3, PA3, ·P3, /P3, YP3, TP3, 3P3, 093, 7.0, 510, .70, 070, 570, 270, 970, 100, 300, 500 التمهيد، ٣٨٧ التنزيه = تنزيه الأنبياء و الأئمة، ٥٠٦، ٥٠٨ الجمهرة، ٤٨٤ جواب المسائل الحلبيّات، ٣٠١ جواب المسألة التاسعة من المسائل الواردة في سنتنا هذه، ٣٠٤ دواوین الشعراء، ۲۰۳، ۲۰۷، ۲۲۶

دواوين جماعةٍ من الشعراء، ٢٢٥

الذخيرة =كتاب الذخيرة، ٢٨٥، ٣٤٨، ٢١٦،

# (11)

# فهرس الكلمات المشروحة في المتن

| العصمة، ١٧٣   | الأبتر، ٥٥٥     |
|---------------|-----------------|
| الكوثر، ٥٥٤   | أوليٰ، ١٣٦      |
| الموازين، ٢٦٧ | الترتيل، ٤٩٣    |
| مولیٰ، ۱۳٦    | الروح، ۱۸۷      |
| النصّ، ٣٤٢    | الشهادة، ۱۷۵    |
| هدهد، ۷۳۷     | العجل، ٢٥١، ٣٦٤ |
|               | العذاب، ۲۰۰     |

## فهرس المصادر التحقيق

- ١. ابن البرّاج الطرابلسي عصره، سيرته و مصنفاته، جعفر المهاجر، قم: مؤسسة تراث الشيعة،
   ١٤٣٤هـ.
- ٢. أجوية المسائل السلارية، الشريف المرتضىٰ علم الهدىٰ، علي بن الحسين العلوي الموسوي (م ٤٣٦هـ)، ستطبع في «الرسائل و المسائل» لأوّل مرّة.
- ٣. أجوبة المسائل السَّرَوية، أبو عبدالله محمد بن محمد بن النعمان العُكبري البغدادي الشيخ
   المفيد، قم: المؤتمر العالمي للشيخ المفيد، ١٤١٣هـ
- ٤. الاحتجاج على أهل اللجاج، أبو منصور أحمد بن عليّ بن أبي طالب الطبرسي (م ٥٤٨ ه)،
   مشهد: طبعة مؤسّسة نشر المرتضى، ١٤٠٣ ه.
- ٥. إحقاق الحقّ وإزهاق الباطل، الشهيد القاضي نور الله ابن السيّد شريف الشوشتري
   (م ١٠١٩ه)، قم: مكتبة آية الله المرعشى، الطبعة الأولى، ١٤٠٩ه.
- ٦. الاختصاص، المنسوب إلى أبي عبد الله محمد بن محمد بن النعمان العكبري البغدادي، المعروف بالشيخ المفيد (م٤١٣ هـ)، تحقيق: عليّ أكبر الغفّاري و السيّد محمود الزرندي المحرّمي، منشورات جماعة المدرّسين في الحوزة العلميّة بقم المشرّفة، ١٤١٤ هـ/ ١٩٩٣م.
- ٧. الأربعون حديثاً، أبو عبد الله محمد بن مكني العاملي الجزيني (الشهيد الأول) (م ٧٨٦ه)،
   تحقيق: مدرسة الإمام المهدي عليه السلام، قم: مدرسة الإمام المهدي عليه السلام،
   ١٤٠٧هـ.
  - ٨ إرشاد القلوب، الحسن بن محمد الديلمي، قم: منشو رات الرّضي، ١٤١٥ هـ.

- ٩. الإرشاد في معرفة حُجَج الله على العباد، محمّد بن محمّد بن النعمان العكبري البغدادي،
   المعروف بالشيخ المفيد (م ٤١٣ هـ)، تحقيق: مؤسّسة آل البيت عليهم السلام، بيروت: دار
   المفيد، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ.
- ١٠. الاستبصار فيما اختلف من الأخبار، شيخ الطائفة أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي
   (م ٤٦٠ هـ)، تحقيق: السيد حسن الموسوي الخرسان، دار الكتب الإسلامية، الطبعة الرابعة،
   ٣٦٦٣ش.
- ١١. الاستيعاب في أسماء الأصحاب، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمّد بن عبد البرّ القرطبي المالكي (م ٣٦٣ هـ)، تحقيق: عليّ محمّد معوّض و عادل أحمد عبد الموجود، بيروت: دار الكتب العلميّة، ١٤١٥ هـ.
- ١٢. أُسد الغابة في معرفة الصحابة، أبو الحسن عزّ الدين عليّ بن أبي الكرم محمّد بن محمّد بن عبد الكريم الشيباني المعروف بابن الأثير الجزري (م ١٣٠ه)، تحقيق: عليّ محمّد معوّض، و عادل أحمد، بيروت: دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤١٥ه.
- ١٣. الأصول الستة عشر، مجموعة من المؤلفين، تحقيق: ضياء الدين المحمودي، قم: دار
   الحديث، ١٤٢٣ هـ.
- ١٤. الأعلام، خير الدين الزركلي (م ١٤١٠هـ)، بيروت: دار العلم للملايين، الطبعة الخامسة،
   ١٩٨٠م.
- ١٥. أعلام الطرائق في الحدود والحقائق، محمد بن عليّ بن شهر آشوب السروي المازندراني
   (م ٥٨٨هـ)، تحقيق: على الطباطبائي اليزدي، السيّد محمدرضا الجلالي و عبد المهدي
   الاثنى عشري، شركت انتشارات علمي و فرهنگي، ١٣٩٣.
- 17. إعلام الورى بأعلام الهدى، أبو عليّ الفضل بن الحسن الطبرسي (م ٥٤٨ هـ)، تحقيق: مؤسّسة آل البيت عليهم السلام، قم: مؤسّسة آل البيت عليهم السلام، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.
- ١٧. أعيان الشيعة، السيّد محسن بن عبد الكريم الأمين الحسيني العاملي الشقرائي (١٢٨٤ ١٢٧١ هـ)، إعداد: السيّد حسن الأمين، بيروت: دار التعارف للمطبوعات، الطبعة الخامسة، ١٤٠٣ هـ/١٩٨٣ م.

- ١٨. الإفصاح في إمامة أمير المؤمنين ١٨ أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعمان (الشيخ المفيد) (م ٤١٣هـ)، قم: مؤسسة البعثة، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.
- 19. الإفصاح في فقه اللغة، حسين يوسف موسى و عبدالفتاح الصعيدي، قم: مكتب الإعلام الإسلامي، الطبعة الرابعة، ١٤١٠هـ.
- ٢٠ الاقتصاد فيما يجب على العباد، شيخ الطائفة أبو جعفر محمّد بن الحسن الطوسي (م ٤٦٠هـ)،
   تحقيق: السيّد محمّد كاظم الموسوي، قم: دليل ما، الطبعة الأولى، ١٤٣٠هـ.
- ٢١. إكمال الكمال، حافظ ابن ما كولا (م ٤٧٥ هـ)، تحقيق: نايف العبّاس، القاهرة: دار الكيتاب الإسلامي.
  - ٢٢. الخصائص، عثمان ابن جني (٣٣٠\_٣٩٢هـ)، بيروت: دار الكتب العلميّة، ١٤٢٤هـ.
- ۲۳. العقد النضيد والدر الفريد في فضائل أمير المؤمنين وأهل بيت النبي الله محمد بن الحسن القمى، تحقيق: على أوسط الناطقى، قم: دار الحديث، ١٤٢٢ هـ.
- ١٤ الأمالي، الشريف المرتضى علم الهدى، عليّ بن الحسين العلوي الموسويّ (م ٤٣٦ه)،
   تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربيّة، الطبعة الأولى، ١٣٧٣هـ.
- ٢٥ . الأمالي ، أبو جعفر محمد بن عليّ بن الحسين بن موسى ابن بابويه القـمّي، المعروف بالشيخ الصدوق (م ٣٨١ هـ)، تحقيق : مؤسّسة البعثة ، قم : مؤسّسة البعثة ، ١٤١٧ هـ
- ٢٦. الأمالي، شيخ الطائفة، أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي (٣٨٥-٤٦٠هـ)، تحقيق و نشر:
   مؤسسة البعثة ، الطبعة الأولئ، ١٤١٤هـ.
- ٢٧. الأمالي، محمّد بن محمّد بن النعمان العكبري البغدادي، المعروف بالشيخ المفيد (٣٣٦- ٤١٣ هـ)، تحقيق: حسين أُستاد ولي و علي أكبر الغفّاري، قم: مؤسّسة النشر الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ.
- ٢٨. الأمّ (=كتاب الأمّ)، أبو عبد الله محمّد بن إدريس الشافعي (م ٢٠٤هـ)، تحقيق و نشر: دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٣ هـ.
- 79. أمل الآمل في تراجم علماء جبل عامل، محمّد بن الحسن الحرّ المشغري العاملي (م 1018هـ)، تحقيق: السيّد أحمد الحسيني، مطبعة الآداب، النجف الأشرف، غير مؤرّخة.
- ٢٠. إنباه الرواة على أنباه النحاة، على بن يوسف القِفطي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم،
   المكتبة العصرية، ١٤٢٤ ه.

- ٣١. الانتصار، الشريف المرتضى عليّ بن الحسين الموسوي البغدادي، علم الهدى (م ٤٣٦ه).
   تحقيق: مؤسّسة النشر الإسلامي قم، ١٤١٥ه.
- ٣٢. الأنساب، عبد الكريم بن محمّد السمعاني (م ٥٦٢ ه)، تحقيق: عبد الله عمر البارودي، بيروت: دار الجنان، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ه.
- ٣٣. أوائل المقالات، أبو عبد الله محمّد بن محمّد بن النعمان العكبري البغدادي الشيخ المفيد (٣٣٦ ـ ٤١٣ هـ)، تحقيق: الشيخ إبراهيم الأنصاري، بيروت: دار المفيد، الطبعة الثانية، ١٤١٤ هـ/١٩٩٣ م.
- ٣٤. **الإيضاح**، فضل بن شاذان (م ٢٦٠هـ)، تحقيق: ميرجـالال الديـن مـحدّث أُرمـوي (١٢٨٣ ـ ١٢٥٨ شر)، طهران: منشو رات جامعة طهران، ١٣٦٣ش.
- ٣٥. بحار الأنوار، العكامة الشيخ محمّد باقر بن محمّد تقي الأصفهاني، المعروف بالمجلسي (م ١٤١٠هـ)، بيروت: دار إحياء التراث العربي، و مؤسّسة التاريخ العربي، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ.
- ٣٦. البحر المحيط في التفسير، أبو عبد الله محمّد بن يوسف الأندلسي (م ٧٤٥ هـ)، تحقيق و نشر: دار الكتب العلميّة ـبيروت، الطبعة الأولئ، ١٤٢٢ هـ.
- ٣٧. بشارة المصطفى لشيعة المرتضى، أبو جعفر محمّد بن أبي القاسم الطبري (م ٥٢٥ هـ)، تحقيق: جواد القيّومي الإصفهاني، قم: مؤسّسة النشر الإسلامي، الطبعة الأولى ١٤٢٠ هـ.
- ٣٨. بصائر الدرجات، أبو جعفر محمد بن الحسن الصفار القمي المعروف بابن فروخ
   (م ٢٩٠ه) ، تحقيق: السيّد محمد السيّد حسين المعلّم، قم: المكتبة الحيدريّة ، ١٤٢٦ه.
- ٣٩. بغية الطلب في تاريخ حلب، كمال الدين أبو القاسم عمر بن أحمد بن أبي جرادة الحلبي، المعروف بابن أبي طيّ (٥٨٨ ـ ٦٦٠ ه)، تحقيق: سهيل زكّار، دمشق: دار القلم العربي، ١٤٠٨هـ.
- ٤٠. تاج العروس من جواهر القاموس، السيّد محمّد المرتضى بن محمّد الحسيني الزبيدي
   (م ١٢٠٥ ه)، تحقيق: علي شيري، بيروت: دار الفكر، الطبعة الأولى، ١٤١٤ ه.
- ٤١. تاريخ الإسلام، محمّد بن أحمد بن عثمان الذهبي (م٧٤٨ه)، تحقيق : عمر عبد السلام تدمري، بيروت: دار الكتاب العربي، الطبعة الثانية، ١٤٠٩ هـ/١٩٩٨م.
- ٤٢. تاريخ بغداد أو مدينة السلام، أبو بكر أحمد بن على الخطيب البغدادي (٤٦٣ هـ)، تحقيق:

- مصطفى عبد القادر عطا، بيروت: دار الكتب العلميّة، الطبعة الأولى، ١٤١٧ هـ.
- تاريخ طرابلس السياسي و الحضاري عبر العصور، عمر عبد السلام تـدمري، بـيروت: مـؤسّسة الرسالة، ١٩٨٤م.
- 27. التاريخ الكبير، أبو عبد الله محمّد بن إسماعيل البخاري (م ٢٥٦ هـ)، تحقيق: المعلمي اليماني، ديار بكر: المكتبة الإسلامية.
- ٤٤. تاريخ مدينة دمشق، أبوالقاسم عليّ بن هبة الله الشافعي، المعروف بابن عساكر (م ٥٧١ه)،
   تحقيق: عليّ شيري، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، الطبعة الأولى، ١٤١٥هم/١٩٩٥م.
- ٥٤. التبصير في الدين، أبو المظفر الإسفرائيني، تحقيق: كمال يوسف الحوت، بيروت: عالم
   الكتب، الطبعة الأولئ، ١٤٠٣ه.
- ٤٦. تذكرة الحفّاظ، أبو عبد الله محمّد بن أحمد الذهبي (م ٧٤٨ هـ)، بيروت: دار إحياء التراث العربي.
  - ٤٧. التشيع في طرابلس وبلاد الشام، على إبراهيم الطرابلسي، بيروت: دار الساقي، ٢٠٠٧م.
- ٤٨. تصحيح اعتقادات الإمامية، أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعمان، الشيخ مفيد
   (م ٤١٣ هـ)، تحقيق: حسين درگاهي، بيروت: دار المفيد، الطبعة الثالثة، ١٤١٤هـ.
- 29. تفسير ابن أبي حاتم = تفسير القرآن العظيم مسنداً عن الرسول، أبو محمّد عبد الرحمٰن بن أبي حاتم الرازي (م ٣٢٧ هـ)، تحقيق: أسعد محمّد الطيّب، صيدا: المكتبة العصرية، مكّة: مكتبة نزار مصطفى الباز، الطبعة الثانيّة، ١٤١٩هـ.
- ٥٠. تفسير ابن كثير (تفسير القرآن العظيم)، إسماعيل بن عمر البصروي الدمشقي (م ٧٧٤ ه)،
   تحقيق: عبد العزيز غنيم و محمد أحمد عاشور و محمد إبراهيم البنا، القاهرة:
   دار الشعب.
- ٥١. تفسير البيضاوي: أنوار التنزيل وأسرار التأويل، عبد الله بن عمر بن محمد البيضاوي
   (م ١٨٥هـ)، بيروت: مؤسسة الأعلمي، ١٤١٠هـ.
- ٥٢. تفسير السمرقندي المسمّى بحر العلوم، أبو النضر محمّد بن مسعود السلمي السمرقندي (العيّاشي) (م ٣٨٣هـ)، تحقيق: مسعود مطرجي المحلّاتي، بيروت: دار الفكر، طهران: المكتبة العلميّة، الطبعة الأولى، ١٣٨٠ ش.

- ٥٣. تفسير السمعاني، منصور بن محمد بن عبد الجبّار بن أحمد التميمي السمعاني (م ٤٨٩ هـ)، تحقيق: ياسر بن إبراهيم و غنيم بن عبّاس بن غنيم، الرياض: دار الوطن، الطبعة الأولى، ١٤١٨ هـ/١٩٩٧م.
- ٥٤. تفسير الفرات الكوفي، فرات بن إبراهيم الكوفي (م ٣٥٢ه)، تحقيق: محمد الكاظم،
   طهران: مؤسسة الطبع و النشر الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٤١٠هـ.
- ٥٥. تفسير القمّي، أبو الحسن عليّ بن إبراهيم القمّي (م ٣٢٩هـ)، تصحيح السيّد طيّب الموسوي الجزائري، قم: مؤسّسة دار الكتاب، الطبعة الثالثة، ١٤٠٤هـ.
- ٥٦. التفسير الكبير = تفسير الرازي، فخر الدين الرازي (٦٠٦ هـ)، دار الكتب العلميّة، الطبعة الثالثة.
- ٥٧. تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، محمد بن محمد رضا القمي المشهدي، تحقيق: حسين
   الدركاهي، ١٣٦٨ هـ. ش.
- ٥٨. تقريب المعارف، أبو الصلاح تقيّ بن نجم الحلبي (م ٤٤٧هـ)، تحقيق: فـارس الحسّـون، ١٤١٧هـ.
- ٥٩. تلخيص الشافي، أبو جعفر محمّد بن الحسن الطوسي (الشيخ الطوسي) (م ٤٦٠ه)،
   تحقيق: السيّد حسين بحر العلوم، قم: محبّين ١٣٨٣ه.
- ٦٠. تنبيه الغافلين عن فضائل الطالبين، محسن بن كرامة الحاكم الجشمي، تحقيق: السيّد تحسين
   آل شبيب الموسوى، قم: مركز الغدير للدراسات الإسلاميّة، ١٤٢٠هـ.
- ١٦. تنزيه الأنبياء و الأنمة هذا، أبو القاسم عليّ بن الحسين الموسوي، السيّد المرتضى (م ٤٣٦ه)، تحقيق: فارِس حَسّون كريم، قم: مركز الطباعة و النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي، الطبعة الثانية، ١٤٣٠ه.
- ٦٢. تنقيح المقال في علم الرجال، عبد الله المامقاني (١٢٩٠ ـ ١٣٥٥)، تحقيق: محيي الدين المامقاني (١٣٤٠ ـ ١٣٤٩ هـ) و محمدرضا المامقاني، قم: مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث، ١٣٦١هـ.
- ٦٣. تهذيب الآثار (مسند عليّ بن أبي طالب)، أبو جعفر محمّد بن جرير بن يريد الطبري
   (م ٣١٠ه)، تحقيق: محمود محمّد شاكر، القاهرة: مطبعة المدنى، ١٤٠٢هـ.
- ٦٤. تهذيب الأحكام، شيخ الطائفة أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي (٣٨٥ ـ ٤٦٠ هـ)، تحقيق:
   السيّد حسن الموسوي الخرسان، طهران: دار الكتب الإسلاميّة، الطبعة الثالثة، ١٣٦٤ ش.

- ٦٥. تهذيب الكمال في أسماء الرجال، جمال الدين أبي الحجّاج يوسف المزّي (٦٥٤ ـ ٧٤٢ هـ)،
   تحقيق: بشّار عوّاد معروف، بيروت: مؤسّسة الرسالة، الطبعة الرابعة، ١٤٠٦ هـ.
- ٦٦. تهذيب اللغة، أبو منصور محمّد بن أحمد الأزهري (م ٣٧٠ه)، تحقيق: عبد السلام هارون، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٤٢١ هـ.
- ٦٧. الثاقب في المناقب، محمّد بن علي بن حمزة الطوسي، تحقيق: نبيل رضا علوان، قم:
   أنصاريان، الطبعة الثالثة، ١٤١٩ه.
- ٦٨. جامع الأصول في أحاديث الرسول، مبارك بن محمّد بن محمّد (ابن الأثير الجزري)
   (م ٦٠٦ه)، تحقيق: عبد القادر الأرناؤوط، بيروت: مكتبة دار البيان، الطبعة الأولى،
   ١٣٨٩هـ.
- 79. الجامع الصحيح، أبو الحسين مسلم بن الحجّاج النيسابوري (م ٢٦١ هـ)، بيروت: دار الفكر.
- ٧٠. الجامع لأحكام القرآن = تفسير القرطبي، أبو عبد الله محمّد بن أحمد الأنصاري القرطبي
   (م ٦٧١هـ)، تحقيق: أحمد عبد العليم البردوني، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٤٠٥هـ/ ١٤٨٥م.
- ٧١. جُمَل العلم والعمل، السيّد عليّ بن الحسين بن موسى المعروف بالشريف المرتضى (م ٢٣٥هـ)، تحقيق: الشيخ يعقوب الجعفري المراغي، طهران و قم: دار الأسوة للطباعة و النشر، الطبعة الثانية، ١٤١٩هـ.
- ٧٧. الجمل والنصرة لسيّد العترة في حرب البصرة، أبو عبد الله محمّد بن محمّد بن النعمان العكبريّ البغداديّ (الشيخ المفيد) (م ٤١٣ه.)، تحقيق: عليّ مير شريفي، قم: المؤتمر العالميّ لألفيّة الشيخ المفيد، الطبعة الأولى، ١٤١٣ه.
- ٧٣. جمهرة اللغة، أبو بكر محمّد بن الحسن بن دريد الأزدي (م ٣٢١ه)، تحقيق: رمزي منير بعلبكي، بيروت: دار العلم للملايين، الطبعة الأُولئ، ١٩٨٧م.
- ٧٤. جوابات المسائل التبانيّات، الشريف المرتضى أبو القاسم عليّ بن الحسين الموسوي (٩٣٠ هـ)، تحقيق: السيّد مهدي رجائي، دار القرآن الكريم، المطبوع ضمن رسائل الشريف المرتضى ج ١، ١٤٠٥ ه.

- ٧٥. جوابات المسائل الرسيّة الأولى، الشريف المرتضى أبو القاسم عليّ بن الحسين الموسوي
   (م ٤٣٦ هـ)، تحقيق: السيّد مهدي رجائي، المطبوع ضمن رسائل الشريف المرتضى ج ٢،
   ١٤٠٥ هـ.
- ٧٦. جوابات المسائل الطرابلسيّات الثالثة، الشريف المرتضى أبو القاسم عليّ بن الحسين الموسوي (٤٣٦ هـ)، تحقيق: السيّد مهدي رجائي، المطبوع ضمن رسائل الشريف المرتضى ج ١، ١٤٠٥ هـ.
- ٧٧. جوابات المسائل الموصليّات الثالثة، الشريف المرتضى أبو القاسم عليّ بن الحسين الموسوي (م ٤٣٦ هـ)، تحقيق: السيّد مهدي رجائي، المطبوع ضمن رسائل الشريف المرتضى ج ١، ١٤٠٥ هـ.
- ٧٨. الحدود، محمّد بن الحسن المقري النيشابوري، تحقيق: د. محمود يزدي مطلق (فاضل)،
   قم: مؤسسة الإمام الصادق عليه السلام، الطبعة الأولى، ١٤١٤ه.
- ٧٩. خاتمة مستدرك الوسائل، المير زا الشيخ حسين النوري الطبرسي (١٣٢٠ هـ)، تحقيق مؤسّسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، الطبعة الأولى، رجب ١٤١٥ هـ.
- ٨٠ الخرائج والجرائح، قطب الدين أبو الحسين سعيد بن هبة الله الراوندي (م ٥٧٣ هـ)، تحقيق و نشر: مؤسّسة الإمام المهدي على المقدّسة، ١٤٠٩ هـ.
- ٨١. خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، عبد القادر بن عمر البغدادي (م ١٠٩٣هـ)، تحقيق:
   محمّد نبيل طريفي و إميل بديع يعقوب، بيروت: دار الكتب العلميّة، الطبعة الأولى،
   ١٩٩٨هـ.
- ٨٢. خصائص الأنمة الله الموسوى (م ١٠٦ه)، تحقيق: محمد هادي الأميني، مشهد: مجمع البحوث الإسلامية التابع للعتبة الرضوية المقدّسة، ١٤٠٦ه.
- ٨٣ الخصال، أبو جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين بن موسى بن بابويه القمّي الشيخ الصدوق (م ٣٨١هـ)، تحقيق: علي أكبر الغفّاري، جامعة المدرّسين بالحوزة العلميّة بـقم المشــرّفة، الطبعة الأولى، ٣٠٤١هـ/ ١٣٦٢ ش.
- ٨٤. خلاصة الأقوال في معرفة الرجال، العكامة الحلّي أبو منصور الحسن بن يوسف بن المطهّر

- الأسدي (٦٤٨ ـ ٧٢٦ ـ ٧٢٦ ه)، تحقيق: الشيخ جواد القيّومي، نشر مؤسّسة الفقاهة، الطبعة الأولىٰ، ١٤١٧هـ.
- ٨٥ الدرّ المنثور في التفسير المأثور، جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر السيوطي (م ٩١١ه).
   بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١١ه.
- ٨٦. دعائم الإسلام وذكر الحلال والحرام والقضايا والأحكام، أبي حنيفة النعمان بن محمد بن منصور بن أحمد بن حيون التميمي المغربي (م ٣٦٣ه)، تحقيق: آصف بن عليّ أصغر الفيضى، مصر: دار المعارف، الطبعة الثانية، ١٣٨٥هـ.
- ۸۷. دیوان امرئ القیس و ملحقاته بشرح أبي سعید السكري، تحقیق: أنور علیان أبو سویلم و محمد علی الشوابكة، مركز زاید للتراث و التاریخ، ۱٤۲۱ه.
- ٨٨. الذخيرة في علم الكلام، الشريف المرتضى أبو القاسم عليّ بن الحسين الموسوي (٤٣٦)
   ه)، قم: مؤسّسة النشر الإسلامي، الطبعة الأولىٰ، ١٤١١ه.
- ٨٩ الذريعة إلى أُصول الشريعة، الشريف المرتضى أبو القاسم عليّ بن الحسين الموسوي (٣٤٦ هـ)، تحقيق: أبو القاسم گرجى، منشو رات جامعة طهران، ١٣٤٦ ش.
- ٩٠. الذريعة إلى تصانيف الشيعة، العلامة الشيخ آغا بزرگ الطهراني، محمد محسن الرازي المنزوي (م ١٩٨٣هـ)، بيروت: دار الأضواء، الطبعة الثالثة، ١٤٠٣هـ/١٩٨٣م.
- ٩١. رجال الطوسي، أبو جعفر محمّد بن الحسن الطوسي (م ٤٦٠ هـ)، تحقيق: الشيخ جواد القيومي، قم: مؤسّسة النشر الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٤١٥ هـ.
- 97. رجال الكشّي (اختيار معرفة الرجال)، شيخ الطائفة، محمّد بن الحسن الطوسي (٣٨٥ ـ ٩٢ه)، تحقيق: السيّد مهدي الرجائي، قم: مؤسّسة آل البيت عليهم السلام، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ.
- 97. رجال النجاشي، أبو العبّاس أحمد بن عليّ النجاشي (م ٤٥٠ هـ)، تحقيق: السيّد موسى الشبيري، قم: مؤسّسة النشر الإسلامي، ١٣٦٥ ه.ش.
- 9٤. رسائل الشريف المرتضى، ج ١ و ٢ و ٣، أبو القاسم عليّ بن الحسين الموسوي الشريف المرتضى (م ٤٣٦ هـ)، تحقيق: السيّد مهدي رجائي، قم: دار القرآن الكريم، ١٤٠٥ هـ.
- ٩٥. رسائل الشريف المرتضى، ج ٤، أبو القاسم على بن الحسين الموسوي الشريف المرتضى

- (م ٤٣٦ هـ)، تحقيق: السيّد أحمد الحسيني الأشكوري، قم: دار القرآن الكريم، ١٤١٠ هـ.
- ٩٦. رفع شأن الحبشان، جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر السيوطي (م ٩١١ه)، تحقيق: محمد عبد الواهاب فضل، القاهرة: جامعة القاهرة، ١٤٢٨ه.
- ٩٧. رياض العلماء وحياض الفضلاء، المولى عبد الله الأفندي الأصفهاني (من أعلام القرن الحادي عشر الهجري)، تحقيق: السيّد أحمد الحسيني، قم: منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشى النجفى، ١٤٠٣ه.
- ٩٨. الزهد (كتاب الزهد)، أبو محمد الحسين بن سعيد الكوفيّ الأهوازي (م ٢٥٠هـ)، تحقيق:
   مهدى غلامعلى، قم: دار الحديث، ١٤٢٦هـ.
- 99. السرائر الحاوي لتحرير الفتاوي، أبو جعفر محمّد بن منصور بن أحمد بن إدريس الحلّي (م ٥٩٨ هـ)، تحقيق: مؤسّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرّسين بقم المشرفة، ١٤١٠هـ.
- ١٠٠. السقيفة وفدك ، أبو بكر أحمد بن عبد العزيز الجوهريّ البصري (م ٣٢٣هـ)، تحقيق: محمد هادي الأميني، بيروت: شركة الكتبي للطباعة و النشر، ١٤١٣ هـ.
- ١٠١. سنن ابن ماجة ، محمد بن يزيد القزويني (ابن ماجة) (م ٢٧٥ هـ) ، تحقيق : محمد فؤاد عبد
   الباقي ، بيروت : دار إحياء التراث العربي ، ١٣٩٥ ه.
- 1.٢. سنن أبي داود، أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني (م ٢٧٥ هـ)، تحقيق: سعيد محمّد اللحّام، بيروت: دار الفكر، ١٤١٠ هـ/ ١٩٩٠م.
- ١٠٣. سنن الترمذي (= الجامع الصحيح)، أبو عيسى محمد بن عيسى الترمذي (م ٢٧٩ ه)،
   تحقيق: عبد الرحمن محمد عثمان، بيروت: دار الفكر، الطبعة الثانية، ١٤٠٣ هـ.
- ١٠٤. سنن الدارمي، أبو محمد عبد الله بن عبد الرحمٰن بن الفضل بن بهرام الدارمي (م ٢٥٥ هـ)،
   تحقيق: محمد أحمد دهمان، دمشق: مطبعة الاعتدال، ١٣٤٩ هـ.
  - ١٠٥. السنن الكبرى، أبو بكر أحمد بن الحسين بن عليّ البيهقي (٤٥٨ هـ)، بيروت: دار الفكر.
- ١٠٦. السنن الكبرى، أبو عبد الرحمٰن أحمد بن شعيب النسائي (٣٠٣ه)، تحقيق: عبد الغفار سليمان البنداري و سيّد حسن كسروي، بيروت: دار الكتب العلميّة، الطبعة الأولى، ١٤١١ هـ/ ١٩٩١م.

- ۱۰۷. سير أعلام النبلاء، شمس الدين محمّد بن أحمد بن عثمان الذهبي (م ٧٤٨ه)، تحقيق: شعيب الأرناؤوط و حسين الأسد، بيروت: مؤسّسة الرسالة، الطبعة التاسعة، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٣م.
- ١٠٨. الشافي في الإمامة، عليّ بن الحسين الموسوي الشريف المرتضى (م ٤٣٦ هـ)، تحقيق: السيّد عبد الزهراء الحسيني الخطيب و السيّد فاضل الميلاني، طهران: مؤسّسة الصادق للطباعة و النشر، الطبعة الثانية، ١٤٢٦ هـ.
- ١٠٩. الشامل في أصول الدين، أبو المعالي عبد الملك بن عبد الله الجويني، تحقيق: عبد الله محمود محمد عمر، بيروت: دار الكتب العلميّة، ١٤٢٠ه.
- 110. شرح الأخبار في فضائل الأئمّة الأطهار على القاضي نعمان بن محمّد التميمي المغربي (م ١٦٠ . شرح الأخبار في فضائل الأئمّة الحسيني الجلالي، قم: مؤسّسة النشر الإسلامي، ١٤٠٩ ه.
- ١١١. شرح نهج البلاغة، عبد الحميد ابن أبي الحديد المعتزلي (م ١٥٦ه)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربيّة، الطبعة الأولئ، ١٣٧٨ه/ ١٩٥٩م.
- ١١٢. شعب الإيمان، أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي (٣٨٤-٤٥٨ه)، تحقيق: محمّد السعيد بن بسيوني زغلول، بيروت: دار الكتب العلميّة، الطبعة الأُولي، ١٤١٠هـ/ ١٩٩٠م.
- ١١٣. الشعر والشعراء، أبو محمّد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينو ري (م ٢٧٦هـ)، تحقيق: أحمد محمّد شاكر، القاهرة: دار الحديث، ١٤٢٧هـ/٢٠٠٦م.
- 118. شمس العلوم ودواء الكلام العرب عن الكلوم، نشوان بن سعيد الحِمْيري اليمني (م 80٧ه)، تحقيق: حسين بن عبد الله العمري، و مطهّر بن عليّ الأرياني، و يوسف محمّد عبد الله، دمشق: دار الفكر، ١٤٤٠ه.
- ١١٥. الصافى في تفسير القرآن، الفيض الكاشاني، طهران: مكتبة الصدر، الطبعة الثانية، ١٤١٥ ه.
- ١١٦. الصحاح (تاج اللغة العربيّة)، إسماعيل بن حمّاد الجوهري (م ٣٩٣ه)، تحقيق: أحمد عبد الغفور العطّار، بيروت: مؤسّسة دار العلم للملايين، ١٤٠٤ه.
- ١١٧. صحيح ابن حبّان ، عليّ بن بلبان الفارسي (م ٧٣٩هـ) ، تحقيق : شعيب الأرنؤ وط ، بيروت :
   مؤسّسة الرسالة ، الطبعة الثانية ، ١٤١٤هـ.

- ١١٨. صحيح البخاري، أبو عبد الله محمّد بن إسماعيل البخاري الجعفي (٢٥٦ه)، بيروت: دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، ١٤٠١ه/ ١٩٨١م.
- 119. صحيح مسلم (بشرح النووي)، أبو الحسين مسلم بن الحجّاج النيسابوري (م ٢٦١ هـ)، مع شرح النووي الشافعي (م ٢٧٦هـ)، بيروت: دار الكتاب العربي، ١٤٠٧هـ.
- ١٢٠. الصراط المستقيم إلى مُستحقّي التقديم، علي بن محمد البياضي النباطي العاملي، تحقيق: محمد الباقر البهبودي، طهران: المكتبة المرتضوية لإحياء الآثار الجعفرية، ١٣٨٤ هـ. ش.
- ١٢١. طبقات أعلام الشيعة، الشيخ آغا بزرگ الطهراني (١٢٩٣ ـ ١٣٨٩ هـ)، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٤٣٠ه.
- ١٢٢. طبقات الشافعيّة الكبرى، عبد الوهاب بن عليّ بن عبد الكافي السبكي، تصحيح: محمود محمّد الطناحي، عبد الفتاح محمّد الحلو، حلب: مطبعة عيسى البابي الحلبي و شركاه، ١٣٨٣هـ/ ١٩٦٤م.
- ١٢٣. طبقات المعتزلة، أحمد بن يحيى بن المرتضى، حقّقته: سوسنة ديفليد فلز، بيروت: دار مكتبة الحياة، ١٣٨٠هـ.
- ١٢٤. الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف، السيّدعليّ بن موسى بن طاووس الحلّي (م ٦٦٤ هـ)، تحقيق و نشر: مطبعة الخيّام، قم، الطبعة الأُولى، ١٣٩٩ هـ.
- ١٢٥. طرابلس الشام في التاريخ الإسلامي، عبد العزيز سالم، الإسكند رية: مؤسّسة شباب الجامعة، ٢٠٠١م.
- 177. الطراز الأوّل والكِناز لِما عليه من لغة العرب المُعوَّل، علي بن أحمد بن محمّد معصوم ابن المعصوم المَدَني، تحقيق: مؤسّسة آل البيت الله المعصوم المَدَني، تحقيق: مؤسّسة آل البيت الله الله مؤسّسة آل البيت الله المعصوم المَدَني، تحقيق: مؤسّسة آل البيت الله المعصوم المَدني، تحقيق: مؤسّسة آل البيت الله المعصوم المحتونية المعرفية المعرف
- ١٢٧ . العبر في خبر من غبر ، شمس الدين أبو عبد الله محمّد بن أحمد بن عثمان بن قايما زالذهبي (م ٧٤٨)، طبع الكويت ، ١٩٦١ م .
- ١٢٨. عبقات الأنوار في إمامة الأثمّة الأطهار، السيّد مير حامد حسين الهندي، إصفهان: مكتبة الإمام أميرالمؤمنين العامّة، ١٣٦٦ هـ. ش.
- ١٢٩. علل الشرائع، أبو جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين بن موسى بـن بـابويه القـمّي الشـيخ

- الصدوق، (م ٣٨١ه)، تحقيق: السيّد محمّد صادق بحر العلوم، النجف: منشو رات المكتبة الحيدريّة، ١٣٨٥ ه/١٩٦٦م.
- 1٣٠. عيون أخبار الرضائل ، أبو جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين بن بابويه القمّيّ الشيخ الصدوق (م ٣٨١هـ)، تصحيح: علي أكبر الغفّاري، حميد رضا مستفيد، طهران: دار الكتب الإسلاميّة، الطبعة الرابعة، ١٣٨٧هـ. ش.
- ١٣١. الغارات، إبراهيم بن محمّد (ابن هلال الثقفي) (م ٢٨٣ هـ)، تحقيق: مير جلال الدين المحدّث الأرموي، طهران: مطبعة بهمن، ١٣٥٥ هش.
- ١٣٢. الغيبة، أبو عبد الله محمّد بن إبراهيم النعماني (أبو زينب النعماني) (م ٣٥٠ ه.)، تحقيق: على أكبر الغفّاري، قم: منشو رات أنوار الهدى الطبعة الأولى، ١٤٢٢ ه.
- ١٣٣. الغيبة، أبو جعفر محمّد بن الحسن الشيخ الطوسي (م ٤٦٠ هـ)، تحقيق: الشيخ عبد الله الطهراني و أحمد على الناصح، قم: مؤسّسة المعارف الإسلامي، الطبعة الرابعة، ١٤٢٩ هـ.
- ١٣٤. الفصول المختارة، أبو عبد الله محمّد بن محمّد بن النعمان المعروف بالشيخ المفيد (م ٤١٣ هـ)، بيروت: دار المفيد، الطبعة الثانية، ١٤١٤ هـ.
- ١٣٥. فضائل أمير المؤمنين، أحمد بن محمّد بن عقدة الكوفي (٢٥٠ ـ ٣٣٢ه)، تحقيق: عبد الرزّاق محمّد حسين حرز الدين، قم: منشو رات دليل ما، ١٤٢٤هـ.
- ١٣٦. فقه القرآن، أبو الحسين سعيد بن هبة الله الراوندي (قطب الدين الراوندي) (م ٥٧٣ هـ)، تحقيق: السيّد أحمد الحسيني، قم: مكتبة آية الله المرعشي النجفي، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ.
- ١٣٧. الفهرست، شيخ الطائفة، أبو جعفر محمّد بن الحسن الطوسي (٣٨٥ ـ ٤٦٠ هـ)، تحقيق: الشيخ جواد القيّومي، قم: مؤسّسة النشر الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٤١٧ هـ.
- ۱۳۸. الفهرست، أبو الفجر محمّد بن إسحاق النديم (م ٤٣٨ هـ)، تحقيق: رضا تجدّد الحائري، طهران: مطبعة الجامعة، ١٣٩١ هـ.
- ١٣٩ . فهرست كتب الشيعة و أُصولهم ، أبو جعفر محمّد بن الحسن الطوسي (م ٤٦٠ هـ) ، تحقيق: السيّد عبد العزيز الطباطبائي، قم: مكتبة المحقق الطباطبائي ، ١٤٢٠هـ.
- 18. فهرست النجاشي، أبو العبّاس أحمد بن عليّ النجاشي الأسدي، تحقيق: السيّد موسى الشبيري الزنجاني، قم: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرّسين بقم المشرّفة،

- الطبعة الثامنة، ١٤٢٧هـ.
- ١٤١. القاموس المحيط، مجد الدين محمّد بن يعقوب الفيرو زآبادي (٧٢٩\_٨١٧هـ)، بيروت: دار الكتب العلميّة، ١٤١٥هـ.
- 12۲. قرب الإسناد، الشيخ أبو العبّاس عبد الله بن جعفر الحميري (ق ٣ه)، تحقيق: مؤسّسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، الطبعة الأولى، ١٤١٣ هـ.
- ١٤٣. الكافي، ثقة الإسلام أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن إسحاق الكليني الرازي (٣٢٨-٣٢٩ه). قم: دار الحديث، ١٤٢٩هـ.
- ١٤٤. الكامل، عبد الله بن عدي (م ٣٦٥هـ)، يحيي مختار غزاوي، بيروت: دار الفكـر، الطبعة الثالثة، ١٤٠٩هـ.
- 180. كامل الزيارات، أبو القاسم جعفر بن محمّد بن قولويه القمّي (م ٣٦٧هـ)، تحقيق: العلّامة عبد الحسين الأميني، النجف: المطبعة المرتضويّة، الطبعة الأولى، ١٣٥٦ هـ.
- 1٤٦. كتاب الزينة، أبو حاتم الرازي، تحقيق: سعيد الغانمي، بيروت \_بغداد: منشو رات الجمل، الطبعة الأولى، ٢٠١٥.
- 1٤٧. كتاب سليم بن قيس ، سليم بن قيس الهلالي العامري (م حوالي ٩٠ هـ) ، تحقيق : محمّد الأنصاري الزنجاني ، قم : نشر الهادي ، الطبعة الأولى ، ١٤١٥ هـ.
- ١٤٨. كتاب العين، أبو عبد الرحمٰن الخليل بن أحمد الفراهيدي (١٠٠ ـ ١٧٥ه)، تحقيق: مهدي المخزومي و إبراهيم السامرائي، قم: مؤسّسة دار الهجرة، الطبعة الثانيّة، ١٤٠٩هم، [بالأفست].
- ١٤٩ . كتاب من لا يحضره الفقيه ، أبو جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين بن بابويه القمي المعروف بالشيخ الصدوق (م ٣٨١هـ)، تحقيق : السيّد حسن الموسوي الخرسان، طهران: دار الكتب الإسلاميّة، الطبعة الخامسة ، ١٣٩٠هـ.
- 10٠. كفاية الأثر في النصّ على الأنمّة الاثني عشر ،أبو القاسم عليّ بن محمّد بن عليّ الخزّ از القمّيّ (القرن الرابع الهجري)، تحقيق: السيّد عبد اللطيف الحسينيّ الكوه كمرهاي، قم: منشورات بيدار، ١٤٠١ه.
  - ١٥١. كفاية المهتدى، ميرلوحي سبزواري، قم: دار التفسير، ١٤٢٦هـ.
- ١٥٢ كفاية الطالب في مناقب أميرالمؤمنين على بن أبي طالب عليه السلام، محمَّد بـن يـوسف

- الكَنجي الشافعي، تحقيق: محمّد كاظم المحمودي، قم: مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، ١٤٣١هـ.
- 107. كمال الدين وتمام النعمة ، أبو جعفر محمّدبن عليّ بن الحسين بن بابويه القمّي (الشيخ الصدوق) (م ٣٨١ هـ) ، تحقيق : عليّ أكبر الغفّاري ، قم : مؤسّسة النشر الإسلامي ، الطبعة الأولى ، ١٤٠٥ هـ.
- ١٥٤. كنز العمّال، عليّ بن حسام الدين المتّقي الهندي (م ٩٧٥ه)، تـصحيح: صفوة السقّا، بيروت: مؤسّسة الرسالة، ١٤٠٩ه.
- 100. **لسان العرب**، أبو الفضل جمال الدين محمّد بن مكرم ابن منظو رالإفريقي المصري (٦٣٠ ـ ٧١١هـ)، بيروت: دار صادر، ١٤١٤هـ.
  - ١٥٦. لبُ اللباب، سعيد بن هبة الله قطب الدين الراوندي (م ٥٧٣ه)، قم: أل عبا، ١٤٣١هـ.؟
- ١٥٧. لسان اللسان (تهذيب لسان العرب)، عبد الله على مهنا، بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٣ه.
- ١٥٨. لسان الميزان، أحمد بن عليّ بن حجر العسقلاني (م ٨٥٢ه)، بيروت: مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، الطبعة الثانية، ١٣٩٠ه.
  - ١٥٩. مجالس تعلب، أبي العباس أحمد بن يحيى تعلب، القاهرة: دار التعارف.
- 17٠. مجمع البحرين و مطلع النيّرين ، فخر الدين الطريحي (م ١٠٨٥ هـ)، تحقيق: السيّد أحمد الحسيني الإشكوري، طهران: منشو رات المرتضوي، الطبعة الثالثة، ١٣٧٥ هـ.ش.
- ١٦١. **مجمع الزوائد ومنبع الفوائد**، عليّ بن أبي بكر الهيثمي (ت٨٠٧هـ)، القاهرة: مكتبة القدسي، بيروت: دار الكتب العلميّة، ٨٠٤٨ هـ / ١٩٨٨م.
- 17۲. المحاسن، أبو جعفر أحمد بن محمّد بن خالد البرقي (م ٢٨٠هـ)، تحقيق: السيّد جلال الدينن الحسيني (المحدّث)، قم: دار الكتب الاسلاميّة، ١٣٧١هـ.
- ١٦٣. المحكم والمحيط الأعظم في اللغة ، أبو الحسن عليّ بن إسماعيل ابن سيدة (م ٤٥٨هـ)، تحقيق: عبدالحميد هنداوي، بيروت: دار الكتب العلمية.
- ١٦٤. المحيط في اللغة ، أبو القاسم إسماعيل الصاحب بن عبّاد الطالقاني (م ٣٨٥ هـ) ، تحقيق : محمّد حسن آل ياسين ، بيروت : عالم الكتب، الطبعة الأولىٰ ، ١٤١٤ هـ .
- ١٦٥. مختار الصحاح، محمّد بن أبي بكر بن عبدالقادر الرازي، ضبط و تصحيح: أحمد شمس

- الدين، بيروت: مكتبة لبنان ناشرون، ٢٠٠٧م.
- ١٦٦. مدينة المعاجز، السيّد هاشم البحراني، تحقيق: الشيخ عزّة الله المولائي الهمداني، قم: مؤسسة المعارف الاسلامية، ١٤١٣هـ.
- 17. المسائل السروية، أبو عبد الله محمّد بن محمّد بن النعمان العكبري البغدادي، الشيخ المفيد (١٦٦-٢٣٦ هـ)، تحقيق: صائب عبد الحميد، بيروت: دار المفيد للطباعة و النشر و التوزيع، الطبعة الثانية، ١٤١٤ هـ/١٩٩٣م.
  - ١٦٨. المسائل الطرابلسية الأولى (مخطوطة)، و ستطبع في «المسائل الطرابلسيات».
- 179. المسائل العكبريّة، ، محمّد بن محمّد بن النعمان العكبري البغدادي الشيخ المفيد (م 21۳ هـ) ، تحقيق: على أكبر الإلهي الخراساني، بيروت: دار المفيد للطباعة و النشر و التوزيع، ١٤١٤ه.
- ١٧٠ المستدرك على الصحيحين، أبو عبد الله محمد بن عبد الله المعروف بالحاكم النيسابوري
   (م ٤٠٥ه) ، بإشراف: يوسف عبد الرحمٰن المرعشلي، بيروت: دار المعرفة، ١٤٢٧هـ
- 1٧١. المسترشد في إمامة أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب الله أبو جعفر محمّد بن جرير بن رستم الطبري (ق ٥ ه)، تحقيق: أحمد المحمودي، قم: مؤسّسة الثقافة الإسلاميّة، الطبعة الأولى، ١٤١٥ ه.
- ١٧٢. **مسند ابن الجعد**، أبو الحسن عليّ بن الجعد الجوهري (م ٢٣٠ هـ)، تحقيق : عامر أحمد حيدر، بيروت : دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية ، ١٤١٧ هـ .
- ١٧٣. مسند أبي يعلى الموصلي ، أبو يعلى أحمد بن عليّ بن المثنّى التميمي الموصلي (م ٣٠٧ه) ، تحقيق : إرشاد الحقّ الأثري ، جدّة : دار القبلة ، الطبعة الأولى ، ١٤٠٨ هـ.
- ١٧٤. مسند أحمد، أبو عبد الله أحمد بن محمّد الشيباني الذهلي، المعروف بابن حنبل (١٦٤ ـ ٢٤١ مسند أحمد، ١٤١٤ هـ.
- ١٧٥. مسند الإمام الشافعي، أبو عبد الله محمّد بن إدريس الشافعي (م ٢٠٤ هـ)، بيروت: دار الكتب العلميّة.
- ١٧٦. مسند الحميدي، أبو بكر عبد الله بن الزبير الحميدي (م ٢١٩ هـ)، تحقيق: حبيب الرحمٰن العظمى، بيروت: دار الكتب العلميّة، الطبعة الأولى، ١٤٠٩ هـ/١٩٨٨م.

- ١٧٧. مشارق أنوار اليقين، الحافظ رجب البُرسي، تحقيق: السيّد علي عاشور، بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٤١٩هـ.
- ١٧٨. مشكل الآثار، أبو جعفر أحمد بن محمد الأزدي الحجري الطحاوي (م ٣٢١هـ) ، بيروت:
   دار صادر.
- 1٧٩. المصاحف، أبو داو دسليمان بن الأشعث السجستاني (م ٢٧٥ه)، تحقيق: محب الدين عبد السبحان واعظ، بيروت: دار البشائر الإسلاميّة، ١٤١٥ هـ/١٩٩٥م.
- ١٨٠. المصباح المنير، أحمد بن محمّد بن عليّ المُقري الفيّومي (م ٧٧٠ ه)، قم: دار الهجرة، ١٤٢٥ هـ.
- 1۸۱. المصنّف، عبد الله بن محمّد بن أبي شيبة إبراهيم بن عثمان بن أبي بسكر بن أبي شيبة الكوفي العبسي (م ٢٣٥ هـ)، تحقيق: سعيد اللحّام، بيروت: دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، الطبعة الأولى، جمادى الآخرة ١٤٠٩ هـ/ ١٩٨٩م.
- ١٨٢. المصنّف، أبو بكر عبد الرزّاق بن همام الصنعاني (١٢٦ ـ ٢١١ هـ)، تحقيق: حبيب الرحمٰن الأعظمي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٣ هـ/١٩٨٣م.
- ١٨٣. معالم العلماء، محمّد بن عليّ بن شهر آشوب السروي المازندراني (م ٥٨٨هـ)، تحقيق: السيّد محمّد صادق آل بحر العلوم، قم: غير مؤرّخة، [بالأُفست عن طبعة النجف].
- 1۸٤. معاني الأخبار، أبو جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين بن بابويه القمّي الشيخ الصدوق (م ٣٨١ه)، تحقيق: عليّ أكبر الغفاري، قم: مؤسّسة النشر الإسلامي، ١٤٠٣ه.
- ١٨٥. معاهد التنصيص على شواهد التلخيص، أبو الفتح عبد الرحيم بن عبد الرحمٰن بن أحمد العبّاسي (م ٩٦٣هـ)، تحقيق: محمّد محيى الدين عبد الحميد، بيروت: عالم الكتب.
- ١٨٦. المعجم الأوسط، سليمان بن أحمد الطَّبَراني (م ٣٦٠ه)، تحقيق: طارق بن عوض الله و عبد الحسن الحسيني، القاهرة: دار الحرمين، ١٤١٥هـ.
  - ١٨٧. معجم أمّهات الأفعال، أحمد عبد الوهّاب بكير، بيروت: دار الغرب الإسلامي، ١٩٩٧م.
- ١٨٨. معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة، السيّد أبو القاسم الموسوي الخوثي (١٤١٣هـ)، الطبعة الخامسة، ١٤١٣ هـ.
- ١٨٩. المعجم الكبير، أبو القاسم سليمان بن أحمد اللخمى الطبراني (م ٣٦٠ هـ)، تحقيق:

- حمدي عبد المجيد السلفي، بيروت: دار إحياء التراث العربي، الطبعة الثانية، ١٤٠٤ هـ.
  - ١٩٠. معجم متن اللغة، الشيخ أحمد رضا، بيروت: دار مكتبة الحياة، ١٣٧٧هـ.
- ١٩١. معجم مقاييس اللغة، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا اللغوي (م ٣٩٥هـ)، تحقيق: عبد السلام محمّد هارون، قم: مكتب الإعلام الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ، [بالأفست].
- 197. المعجم الوسيط (=معجم اللغة العربيّة)،إبراهيم مصطفى، طهران: مؤسّسة الصادق للطباعة و النشر، الطبعة السادسة، ١٣٨٦ش.
- ١٩٣. معرفة السنن والآثار، أحمد بن حسين البيهقي (م ٤٥٨)، تحقيق: حسن كسروي، بيروت:
   دار الكتب العلميّة، الطبعة الأولئ، ١٤١٢ه.
- ١٩٤. المغرب في ترتيب المعرب، أبو الفتح ناصر بن عبد السيّد بن عليّ المطرزي (م ٦١٦ هـ)، تحقيق: محمود فاخوري، عبدالحميد مختار، حلب: مكتبة أسامة بن زيد، ١٣٩٩ هـ.
- ١٩٥. المُغني في أبواب التوحيد و العدل، القاضي عبدالجبّار المعتزلي الهمداني، إشراف: طه حسين، القاهرة: مطبعة دار الكتب، ١٩٦٥م.
- ١٩٦. المفردات في غريب القرآن، محمّد حسين الراغب الإصفهاني، طهران: مكتبة مرتضوي،
- ١٩٧. مقدّمة الأدب، جار الله محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي (٤٦٧ ـ ٥٣٨ه)، جامعة طهران، تقديم: مهدي المحقّق، بالأفست عن طبعة ليبزك \_ألمانيا، ١٨٤٣م.
- ١٩٨. المقنع في الغيبة، الشريف المرتضى عليّ بن حسين الموسوي البغدادي، علم الهدى (م ٢٦٨. المقنع في الغيبة، الشريف المرتضى عليّ الحكيم، بيروت: مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث، ١٤١٩هـ.
- 199. الملخص في أصول الدين، الشريف المرتضى، تحقيق: محمّد رضا الأنصاري القـمّي، الناشر: مركز النشر الجامعي، و مكتبة مجلس الشورى الإسلاميّ طـهران، الطبعة الأولى، ١٣٨١ش.
- . ٢٠٠ مناقب آل أبي طالب، شمس الدين أبو عبد الله محمّد بن عليّ بن شهر آشوب السروي المازندراني (م ٥٨٨ه)، تحقيق: الجنة من أساتذة النجف الأشرف، النجف: المطبعة الحديديّة، الطبعة الأولى، ٢٧٦ه ١٩٥٦م.
- ٢٠١. مناقب الإمام أمير المؤمنين، محمّد بـن سـليمان الكـوفي، تـحقيق: الشـيخ مـحمّدباقر

- المحمودي، قم: مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، الطبعة الثانية، ١٤٢٣ هـ.
- ٢٠٢. المنجدفي اللغة، لؤيس معلوف (معاصر)، بيروت: الطبعة السادس و الثلاثون، ٣٠٠٣م.
- ٢٠٣. موسوعة كشّاف اصطلاحات الفنون و العلوم ، محمّد علي بن علي التهانوي (م ١١٥٨ هـ) ، بيروت : مكتبة لبنان ناشرون ، ١٩٩٦ م .
- ٢٠٤ الموضح عن جهة إعجاز القرآن (الصرفة )، علم الهدى علي بن الحسين الموسوي الشريف المرتضى (٤٣٦ه)، تحقيق: محمد رضا الأنصاري القمّي، مشهد: مجمع البحوث الإسلاميّة، الطبعة الأولى، ١٤٢٤ه.
- ٢٠٥. ميزان الاعتدال في نقد الرجال، أبو عبد الله محمّد بن أحمد بن عثمان الذهبي (م ٧٤٨ هـ)، تحقيق: عليّ محمّد البجاوي، بيروت: دار المعرفة، الطبعة الأولى، ١٣٨٢ هـ.
- ٢٠٦. نظم دُرر السمطين، الشيخ محمد الزرندي الحنفي، مكتبة الإمام أمير المؤمنين الشامة،
   ١٣٧٧هـ.
- ۲۰۷. النهاية ، أبو جعفر محمّد بن الحسن الشيخ الطوسي (م ٤٦٠هـ)، تحقيق و نشر: منشو رات قدس، قم.
- ٢٠٨. النهاية في غريب الحديث، المبارك بن محمد الشيباني الجزري المعروف بابن الأثير (م
   ٦٠٦ هـ)، تحقيق: محمود محمد الطناحي و طاهر أحمد الزاوي، قم: مؤسّسة إسماعيليان،
   ١٣٦٧ ش.
- 7٠٩ . نهج البلاغة، جمع: الشريف الرضي، ضبط نصّ و فهرسة: الدكتو رصبحي الصالح، قم: دار الهجرة، ١٣٩٥ه.
- ۲۱۰. وفيات الأعيان و أنباء أبناء الزمان، أبو العبّاس أحمد بن محمّد البرمكي (ابس خلّكان)
   (م ۲۸۱ هـ)، تحقيق : إحسان عبّاس، بيروت : دار صادر، الطبعة الخامسة، ۲۰۰۹م.
- ۲۱۱. وقعة صفّين ، نصر بن مزاحم المنقري (م ۲۱۲ هـ)، تحقيق: عبد السلام محمّد هارون، قم: مكتبة آية الله المرعشي، الطبعة الأولئ، ۱٤٠٣ هـ.
- ٢١٢. الهداية الكبري، الحسين بن حَمدان الخصيبي، بيروت: مؤسسة البلاغ، الطبعة الرابعة، ١٤١١. الهداية الكبري، الحسين بن

## (١٦) فهرس المطالب

| <b>Y</b>   | هَدُمة التحقيق                                 |
|------------|------------------------------------------------|
| <b>A</b>   | الفصل الأوّل: بحث حول تاريخ طرابلس و أعلامها   |
| ١٣         | الدولة العمّارية أو دولة بني عمّار             |
| ١٥         | أوّلاً: أمين الدولة                            |
| ١٦         | ثانياً: جلال الملك                             |
| ١٨         | ثالثاً: فخر الملك                              |
| Y•         | علماء الإماميّة و الشخصيّات الشيعيّة في طرابلس |
| <b>*</b> V | الفصل الثاني: دراسة حول المسائل الطرابلسيّات   |
| ٣٨         | .<br>جوابات المسائل إلىٰ منتصف القرن الخامس    |
| ٤٨         | المسائل                                        |
| ٤٩         | تقسيم أبحاث المسائل                            |
| ٥١         | منهج الشريف المرتضى في الجوابات                |
| <b>٥٥</b>  | الطرابلسيّات الأُولى                           |
| oA         | عدد مسائل الطرابلسيّات الأُولى                 |
| ٦٠         | تاريخ تأليف الطرابلسيّات الأُولى               |
| ٠          | الطرابلسيّات الثانية                           |
| ٦٣         | ترتيب مسائل الطرابلسيّات الثانية               |

| ٠   | عدد مسائل الطرابلسيّات الثانية                                                                            |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٠   | تاريخ تأليف الطرابلسيّات الثانية                                                                          |
| ٦٩  | فائدة في معرفة تاريخ تأليف كتاب العدّة للشيخ الطوسي                                                       |
| ٧١  | الطرابلسيّات الثالثة                                                                                      |
| ٧٤  | الطرابلسيّات الرابعة                                                                                      |
| ۸٠  | الفصل الثالث: التعريف بالنسخ و منهج التحقيق                                                               |
| ۸٠  | نسخ الطرابلسيّات الأُولى المعتمدة                                                                         |
| ۸۲  | سائر النسخ                                                                                                |
| ۸۲  | نسخ الطرابلسيّات الثانية المعتمدة                                                                         |
| ۸٧  | سائر النسخ                                                                                                |
| ۸۹  | نسخ الطرابلسيّات الثالثة المعتمدة                                                                         |
|     | سائر النسخ                                                                                                |
|     | العمل في التحقيق                                                                                          |
| ۹٤  | -<br>كلمة الشكر                                                                                           |
| ٠   | نماذج من صور المخطوطات                                                                                    |
|     | جواب المسائل الطرابلسيّات الأُولى                                                                         |
| ۱۲٤ | المسألةُ الأُولىٰ: في بَيانِ وُجوبِ النَّصِّ علَى الإمام، و بُطلانِ الاختيارِ                             |
| ۱۲٦ | الجوابُ ـو باللهِ التَّوفيقُ ـ                                                                            |
| ۱۲٦ | مُقدُّمةً                                                                                                 |
| ۱۳۲ | في بَيانِ أُدلَّةِ النَّصِ علىٰ أميرِ المؤمنينَ على اللهِ المؤمنين اللهِ اللهِ اللهِ المؤمنينَ اللهِ الله |
|     | الدَّلِيلُ الأوّلُ: القِسمةُ العَقليَّةُ                                                                  |
|     | الدَّليلُ علىٰ وُجوبِ الإمامةِ                                                                            |
|     | الدَّليلُ علىٰ وُجوبِ عِصمَةِ الإمام                                                                      |

| ۲۵   | الدُّليل الثاني: حَديثُ الغَديرِ                                                                    |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٠    | الدُّليلُ الثالثُ: حَديثُ المَنزلَةِ أو خَبرِ تَبوكَ                                                |
| ۱۳۸  | الدَّليلُ الرابعُ: النهيُ الجَليُّ                                                                  |
| ١٣٩  | شُروعُ المُصَنِّفِ بِالْإِجابةِ على المَسألةِ الأُوليٰ                                              |
| ١٣٩  | بَيانُ الوّجهِ في خَفاءِ بَعضِ النُّصوصِ                                                            |
| ۱٤١  | في بَيانِ أَنَّ الأُمَّةَ كُلُّها لَم تُنكرِ النَّصَّ وَلَم تَكتُمه                                 |
| ۱٤۲  | بَيانُ الوَجهِ في إنكارِ بَعضِ الصَّحابةِ للنَّصِّ                                                  |
| ١٤٤  | بَيانُ مَثالِبِ بعضِ مَن ادُّعيَ أنَّهم بَذَلوا أرواحَهُم و                                         |
| ٥٤٠  | نَفيُ إجماع الأمّةِ علَى العَقدِ لإمامٍ بَعدَ رسولِ اللَّهِ ﷺ بالاختيارِ                            |
| 127  | بَيانٌ وَجِهِ إَمساكِ أميرِ المؤمنِينَ عَلَيْهُ و غيرِهِ مِن الصَّحابةِ عَن ذِكرِ النَّصِّ          |
| ۲۵۲  | بَيانُ الفَرقِ بينَ حالِ أميرِ المؤمنينَ و هارونَ ۗ ۗ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الم |
| ۵۵ ا | لمسألةُ الثانيةُ: بَيانُ الفَرقِ بينَ الإمامِ و الأميرِ في كَيفيّةِ تَعيينِهما                      |
| ١٥٤  | الجَوابُ _و باللّٰهِ التَّوفيقُ                                                                     |
| ۲۵۱  | لمسألةُ الثالثةُ: قُبحُ تَقديم المَفضولِ على الفاضِلِ فيما هوَ أفضلُ منهُ فيهِ                      |
| ۷۵۲  | الجوابُ _و باللَّهِ التَّوفَيقُ                                                                     |
| ۱۳۱  | لمسألةُ الرابعةُ: إبطالُ المادَّةِ الأُوليٰ (الهَيوليٰ)                                             |
| ۱۳۱  | الجوابُ _و باللَّهِ التَّوفيقُ                                                                      |
| ۱٦٧  | المسألةُ الخامسةُ: إثباتُ إمامةِ مَن يَختصُ الإماميّةُ _دون الزّيديّةِ _بالقَولِ بإمامَتِه          |
| ۱٦۸  | الجوابُ ـو باللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                    |
| 177  | المسألة السادسةُ: في العِصمةِ                                                                       |
| ۱۷۳  | الجوابُ _و باللَّهِ التَّوفيقُ _:                                                                   |
| ۲۷۱  | المسألةُ السابعةُ: مَذهبُ الصَّر فَة                                                                |
| 144  | الجوابُ ـو باللُّهِ التَّوفيقُ ـ:                                                                   |
| ۱۸۰  | المسألةُ الثامنةُ: في الذَّرِّ                                                                      |

| ١٨٢          | الجوابُ ـو باللَّهِ التَّوفيقُ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٨٢          | َ تَأُويلُ آيةِ الذَّرِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٨٥          | للدَّليلُ العَقليُّ علىٰ بُطلانِ خِطابِ الذُّرِيَّةِ في عالَمِ الذَّرِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۱۸٦          | تَأُويلُ أخبارِ عالَم الذَّرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٨٧          | تأويلُ أخبارِ تَلاقي أرواح المؤمنينَ بَعدَ المَوتِ، وبيانُ حَقيقةِ الرُّوحِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٨٩          | المسألةُ التاسعةُ: تَأْويلُ الأخبارِ الدَّالَّةِ علىٰ مَدحِ بَعضِ الحيواناتِ وَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۱۹۲          | الجوابُ ـو باللّٰهِ التَّوفيقُ ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۰۱          | . م و . و . و . و . و . و . و . و . و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۰۳          | الجوابُ ـ و باللُّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۰۳          | . و و . و<br>في بَيانِ أَنَّ القُراَنَ الذي بَينَ الدَّفَّتينِ هوَ كلامُ اللَّهِ تَعالىٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۰٥          | نَفيُ الزيادةِ و النُّقصانِ عنِ القُرآنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۱۳          | بَيانُ الفَرقِ بِينَ النَّصِّ الجَليِّ و أُخبارِ نُقصانِ القُرآنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۱٦          | بيت ويوبيل من به ييو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۱۸          | َ * وَرِيهِ إِنْ * كِي مَنِ ادَّعِىٰ حُصولَ نَقصِ القُرآنِ في أيّام عُثمانَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۲۱          | إبطالُ نُزولِ القُرآنِ بذَمٌ رِجالٍ بأعيانِهِم وأسمائِهِم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۲۳          | • وروفِ و فِي ١٨٠ وِ. • يَوْمِ وَ اللهِ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ وَاللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهِ<br>الزامُ القائِلِ بنُقصانِ القُرآنِ وُجودَ تَكاليف غَير واصلةٍ إلَينا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۲٤          | ، ر <sub>ا</sub> معرَّنِ. عن القُرآنِ جُملةً و تَفصيلاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲۲٦          | القَطعُ علىٰ أنَّ القُرآنَ مَجموعٌ في عَهدِ النَّبِيِّ ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| r <b>Y</b> V | بَيانُ حَقيقَةِ ما فَعَلهُ عُثمانُ و أبوبَكرِ في مَجالِ حِفظِ القُرآنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| r Y 9        | عند من المستقبل ا<br>وقد المستقبل المستقب |
| ۲۳٦          | مُناقَشَةُ دَعوىٰ فِقدانِ بَعضِ القُرآنِ بِسَببِ شاةٍ أو بِسببِ قَتْلِ مَن قُتِل باليَمامَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲٤٠          | في بَيانِ صِحَّةِ تَأليفِ القُرآنِ و نَظمِه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1£¥          | عي بيو و حِد عرِ م يو مرور على الله عن بعض الآياتِ<br>مُناقَشَةُ ما اذُعيَ مِن انتفاءِ النَّظم عَن بَعضِ الآياتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 7 6 V        | عَادُهُ مِن مُعَالِّدُةً وَعَلَيْهِ مُصَالِّمُ مِنْ السَّالِينَ عَلَيْكُمُ وَالْمُعَالِّمُ وَالْمُعَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| Y & A               | تَأْوِيلَ بَعض مَا رُويَ مِن وُجودِ زياداتٍ في القَرآنِ                                                |
|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 2 9               | مناقَشَةُ الاستدلالِ علىٰ تَحريفِ القُرآنِ بِمُشابَهَةِ اليَهودِ و النَّصاريٰ                          |
| 701                 | مُناقَشَةُ الاستدلالِ علىٰ تَضادُ ألفاظِ القُرآنِ بِاختلافِ القِراءاتِ                                 |
| Y0£                 | مُناقَشَةُ الاستدلالِ بآيةِ: ﴿إِنَّا نحن نزَّلنا الذكر﴾ علىٰ نَفي نُقصانِ القُرآنِ                     |
| <b>700</b>          | المسألةُ الحاديةَ عَشَرَ: تَأْويلُ خَبرِ: «لوِ اطَّلَعَ أبوذَرُّ علىٰ ما في قَلَّبِ سَلمانَ لَقَتَلَه» |
| ۰ ۲۵۲               | الجوابُ ـ و باللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                      |
| <b>709</b>          | المسألةُ الثانيةَ عَشَرَ: حَقيقةُ الإنسانِ                                                             |
| <b>709</b>          | الجوابُ ـو باللُّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                       |
| ۲٦٠                 | الأدِلَّةُ الَّتي أُقيمَت لإثباتِ أنَّ الإنسانَ هو هذهِ الجُملة المُشاهَدَة                            |
| ٠                   | الدَّلِيلُ الأوَلُ                                                                                     |
| ۱۲۲                 | الدَّليلُ الثاني                                                                                       |
| <b>777</b>          | الدَّليلُ الثالثِ، و هوَ المُختارُ                                                                     |
| ٠ ٢٦٢               | إبطالُ قَولِ معَمَّرٍ                                                                                  |
| ٠٦٣                 | إبطالُ قَولِ ابنِ الرَّاوَنديِّ                                                                        |
| ۲٦٤                 | إبطالُ قَولِ ابنِ الإخشيدِ                                                                             |
| ۲٦٤                 | إبطالُ قَولِ النَّظَامِ                                                                                |
| ۲٦٤                 | الدَّليلُ الرابع                                                                                       |
| ٠ ٥٦٢               | في بَيانِ دَلالةِ اللُّغةِ العَرَبيَّةِ علىٰ أنَّ الإنسانَ هو هذا الشَّخصُ                             |
| <b>Y</b> \ <b>V</b> | المَسألةُ الثالثةَ عَشَرَ: حَقيقَةُ المَوازينِ يَومَ القِيامَةِ                                        |
| <b>Y</b> \V         | الجوابُ ـو باللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                       |
| YV•                 | المَسألةُ الرابعةَ عَشَرَ: معنىٰ كون الصَّلاةِ خير العملِ                                              |
| YV•                 | الجوابُ ـ و باللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                      |
| <b>TVT</b>          | المَسألةُ الخامسةَ عَشَرَ: سِيرَةُ أميرِ المؤمنينَ الله لله عَ أعدائِهِ                                |
| <b>TVT</b>          | الحوابُ ـ و باللَّه النَّه فيقُ ـ                                                                      |

## جواب المسائل الطرابلسيّات الثانية

| <b>YV</b> A            | المَسألَةُ الْأُولَىٰ: كَيفَ يُمكِنُ القَولُ بِوُجوبِ الحاجَةِ إلى الإمامِ مَعَ غَيبَتِه؟              |
|------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| YAY                    | الجَوابُ ـوَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                    |
| 791                    | لمَسألَةُ النَّانيةُ: في بَيانِ علَّةِ الحاجَةِ العَقليَّةِ إِلَى الإمام                               |
| Y9Y                    | الجَوابُ ـو بِاللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                     |
| شتَبِهَةِ في زَمَن     | لمَسألَةُ النَّالِئَةُ: كَيَفيَّةُ حُصُولِ العِلمِ بِالأحكَامِ الشَّرعيَّةِ فِي الحَوَادِثِ المُ       |
| Y97                    | الغَيبةِالغَيبةِ                                                                                       |
| Y9A                    | الجَوابُ _وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ                                                                      |
| ي زَمَنِ الغَيبَةِ ٣٠٣ | لمَسألَةُ الرَّابِعَةُ: كَيفيَّةُ الطَّرِيقِ إلىٰ مَعرِفَةِ الحَقِّ في الحَوَادِثِ المُحتَلَفِ فيهَا ف |
| ۳٠٦                    | الجَوابُ _وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ                                                                      |
| ۳۰۷                    | لمَسأَلَةُ الخَامِسَةُ: في بَيانِ عَدَم الفَرقِ بينَ غَيبةِ الإمام و غَيبَةِ الأنبياءِ                 |
| ۳۱۱                    | الجَوابُ _وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ                                                                      |
| ۳۱٦                    | لمَسألَةُ السَّادِسَةُ: الدَّليلُ عَلى وجُوبِ عِصمَةِ الأَثمَّةِ وعِلَّةُ الحَاجَةِ إلى الإمَام        |
| ۳۲٤                    | الجَوابُ ـوَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                    |
| ۳۲٤                    | كلامٌ حَولَ وُجوبِ الإمامةِ                                                                            |
| ۳۲٦                    | بَيانُ الفَرقِ بينَ الإِمام والأُمراءِ في العِصمَةِ                                                    |
| <b>***</b>             | عَدَمُ الفَرقِ بينَ الرسُولِ والإمام في دَليلِ العِصمَةِ                                               |
| ۳۲۸                    | إبطالُ أحَدِ الأدلَّةِ المُدَّعاةِ لِعِصمَةِ الْإمام                                                   |
| ٣٣٢                    | لمَسأَلَةُ السَّابِعَةُ: هَل يَحتَاجُ المَعصُومُ إلى أميرِ؟                                            |
| ٣٣٦                    | لمَسأَلَةُ النَّامِنَةُ: حالُ الجاحِدينَ للنَّصُّ عَلىٰ أميرِالمُوْمِنينَ اللَِّ                       |
| ۳٤٧                    | الجَوابُ ـوَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                    |
| ۳٥٠                    | في أنَّ دُخُولَ الشُّبهَةِ معَ قيام الأدلَّةِ غَيرٌ مُعَذَّرٍ                                          |
| T07                    | أقسامُ النَّصِّ وأقسامُ السامِعينَ لَه                                                                 |

| ۳٥٩ | في بَيانِ أَنَّ دُخولَ الشُّبهَةِ في النصُّ لا تخرجُه مِن كَونِه نصًا                                |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳٦٤ | المَسأَلَةُ التَّاسِعَةُ: المَانِعُ لأميرِ المُوْمِنينَ اللَّهِ مِنَ المُنَازَعَةِ في أمرِ الخِلافَة |
| ٣٧٠ | الجَوابُ ـ وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                 |
| ۳٧٦ | المَسأَلَةُ العَاشِرَةُ: سَبَبُ اختِلافِ دَلائِلِ الأنبياءِ عِلْمَا اللهِ المُسأَلَةُ العَاشِرَةُ:   |
| ۳۸۰ | الجَوابُ ـ وَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                 |
| ۳۸٥ | المَسأَلَةُ الحَاديَةَ عَشَرَةَ: بَحتُ فيما وَرَدَ في المُسُوخِ و بَيان حَقيقةِ المَسخِ              |
| ۳۹٦ | الجَوابُ ـوَ بِاللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                  |
| ٤٠٢ | المَسأَلَةُ الثَّانيَةَ عَشَرةَ: الكلامُ في كَيفيَّةِ إنذَارِ النَّملَةِ                             |
|     | جواب المسائل الطرابلسيّات الشالشة                                                                    |
| ٤١٠ | المسألةُ الأُولىٰ: في نَفي كَونِ اللَّهِ تَعالَىٰ مُدرِكاً                                           |
| ٤١٠ | الدليل الأوّل                                                                                        |
| ٤١٢ | الجوابُ ـو باللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                     |
| ٤١٧ | المسألةُ الثانيةُ: في الاستدلالِ بالشاهدِ علَى الغائبِ                                               |
| ٤١٧ | الدَّليلُ الثاني علىٰ نَفيِ كَونِه تَعالىٰ مُدرِكاً                                                  |
| ٤١٨ | الجوابُ ـو باللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                     |
| 13  | المسألةُ الثالثةُ: في نَفيِ كَونِه تَعالىٰ مُريداً                                                   |
| ٤٢١ | الدليلُ الأوّلُ                                                                                      |
| ٤٢٢ | الجوابُ ـو باللَّهِ التَّوفيقُ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                  |
| ٤٧٨ | المسألةُ الرابعةُ: إثباتُ حالِ المُريدِ، و بيان عدمِ الاستغناءِ بالداعي عَن الإرادةِ                 |
| ٤٧٨ | الدليلُ الثاني على نفي كَونِهِ تَعالىٰ مُريداً                                                       |
| ٤٣٢ | الجوابُ ـو باللَّهِ التَّوفيقُ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                  |
| ٤٣٤ | أقسامُ المخالفينَ في كونِهِ تَعالى مُريداً                                                           |
| ٤٣٤ | إثباتُ أنَّ حالَ المُريدِ مُتَميِّزةً مِن سائرِ أحوالِ الحيُّ و من الدُّواعي                         |

| ٤٣٩  | الرَّدُّ علَى البلخيّ فيما ذهَبَ إليه مِن نَفي الإرادةِ عنه تَعالىٰ                                |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٤٠  | أُدِلَةُ كُونِهِ تَعالَىٰ مُريداً                                                                  |
| ٤٤٣  | عَودةً إِلَى المسألةِ                                                                              |
| ٤٥٢  | المسألةُ الخامسةُ: في بيانِ أنّ الإرادةَ هي الّتي تصرفُ الفعل إلىٰ بعضِ الوُجوهِ                   |
| ٤٥٢  | الدليل الثالث علىٰ نفى كونِهِ تَعالىٰ مُريداً                                                      |
| ٤٥٤  | الجوابُ _و باللهِ التَّوفيقُ                                                                       |
| ٤٥٩  | المسألةُ السادسةُ: بَيانٌ حالِ المَمنوع من إرادةِ الفعلِ، معَ وُجودِ الداعي إلَى الفعلِ            |
| ٥٥   | الدليل الرابع علىٰ نفي كونِهِ تعالَىٰ مُريداً                                                      |
| ٤٦٠  | الجوابُ _و باللهِ التَّوفَيقُ                                                                      |
| ٤٦٢  | المسألةُ السابعةُ: بَيانُ أنَّ الإرادةَ مؤتِّرَةٌ في الفعلِ كَي يُوجد علىٰ وجهٍ دونَ آخرَ، و       |
| ٤٦٢  | الدَّليل الخامس علىٰ نفي كونِهِ تَعالىٰ مُريداً                                                    |
| ٤٦٦  | الجوابُ _و باللهِ التَّوفيقُ ً                                                                     |
| ٤٧١  | المسألةُ الثامنةُ: تَأْوِيلُ قولِه ﷺ: «سَلوني قَبَلَ أن تَفقِدوني» و بيانُ حُدودِ علمِ الإمامِ     |
| ٤٧٥  | الجوابُ _و باللهِ التَّوفيقُ                                                                       |
| ٤٧٨  | المسألةُ التاسعةُ: الوجهُ في الحاجةِ إلَى الإمامِ و بيانُ الفَرقِ بينَ العِللِ الحقيقيّةِ و غيرِها |
| ٤٧٩  | الجوابُ _و باللهِ التَّوفيقُ                                                                       |
| ٤٨٣  | المسألةُ العاشرةُ: تَأْوِيلُ ما وَرَدَ مِن أَنَّ وَلَدَ الزِّنا لا يَكونُ مؤمناً، و                |
| ٤٨٥  | الجوابُ _و باللهِ التَّوفيقُ                                                                       |
| ٤٨٩  | المسألةُ الحاديّةَ عَشَرةَ: نفيُ أن يكونَ القرآنُ أُنزِلَ جُملةً واحِدةً                           |
| ٤٩١  | الجوابُ ـو باللهِ التَّوفيقُ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                  |
| ٤٩٦  | المسألةُ الثانيةَ عَشَرةَ: بَيانُ كَيفيَّةٍ إعادةِ الحَياةِ للأَثمَّةِ و                           |
| ٤٩٨  | الجوابُ _و باللهِ التَّوفيقُ                                                                       |
| ۰۰۱  | المسألةُ الثالثةَ عَشَرةَ: تَقييمُ أخبارِ الآحادِ، و بَيانُ كَيفيَةِ نَقدِها، و تَأْويل خبرِ       |
| o• Y | الحوابُ و بالله الله فيةُ                                                                          |

فهرس المطالب

| ٥٠٦.  | المسألةُ الرابعةَ عَشَرةَ: بَيانُ وجهِ استدلالِ إبراهيمَ ﷺ بأُفولِ النَّجمِ دونَ طُلوعِه               |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٠٨.  | الجوابُ ـو باللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                       |
| ٥١١,  | لمسألةُ الخامسةَ عَشَرةَ: بَيَانُ حُصولِ العِلمِ بتأبيدِ شَريعةِ نَبيِّنا ﷺ و نَسخِ شَريعةِ اليَهودِ   |
| ٥١٢.  | الجوابُ ـ و باللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                      |
| ٥١٥.  | لمسألةُ السادسةَ عَشَرةَ: نَعْيُ عِلمِ الغَيبِ عَن الكَهَنَةِ، و إثباتُ أنّ                            |
| ٥١٧.  | الجوابُ ـ و باللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                                      |
| ٥٢١.  | لمسألةُ السابعةَ عَشَرةَ: تَجويزُ الحَياةِ و المَوتِ عَلى المَقتولِ لَولا القَتلُ، و                   |
| ٥٢٢.  | الجوابُ _و باللهِ التَّوفيقُ                                                                           |
| ٥٢٤.  | لمسألةُ الثامنةَ عَشَرةَ: تَأْوِيلُ آيةِ السامريِّ، وبَيانُ أنَّ ما فَعَلَهُ لَم يَكُن مُعجِزاً        |
| ٥٧٧.  | الجوابُ _و باللَّهِ التَّوفيقُ                                                                         |
| ٥٢٩.  | لمسألةُ التاسعةَ عَشَرةَ: تَأْويلُ كلامِ هُدهُدِ سُلَيمانَ ﷺ، و وَجهُ التَّهديدِ بَعذابِه أو ذَبحِه    |
| ۱۳۵   | الجوابُ ـو باللَّهِ التَّوفيقُ ـَ                                                                      |
| ۵۳۱.  | التَّجويزُ العَقليُّ لأن تَكونَ البَهائمُ عاقِلةً، و منعُ ذلكَ لقيام الإجماع                           |
| ٥٣٤ . | تَأُويلُ ما حُكيَ عن الهُدهُدِ من الكلام و المُحاوَرةِ                                                 |
| ٥٤٠.  | بَيانُ الوَجِهِ في تَهديدِ سُليمانَ اللهِ بعَذابِ الهُدهُدِ أو ذَبحِهِ                                 |
| ٥٤٣.  | لمسألةُ العِشرونَ: مُنافَشَةُ الأدِلَّةِ التي ادُّعيَ دَلالتُها على تَفضيلِ المَلاتكةِ عَلَى الأنبياءِ |
| ٥٤٥.  | الجوابُ _و باللهِ التَّوفيقُ                                                                           |
| ١٥٥   | لمسألةُ الحاديةُ و العِشرونَ: بيانُ عَجزِ المُلحِدينَ عن مُعارَضَةِ القُرآنِ، و                        |
| ٥٥٣.  | الجوابُ ـو باللهِ التَّوفيقُ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                      |
| ٥٥٣.  | بَيانُ الدليلِ علىٰ عدم إمكانِ مُعارَضَةِ القرآنِ علىٰ سبيلِ الجُملةِ                                  |
| ٥٥٤.  | تَفصيلُ الكَلامِ في عَدَم إمكانِ مُعارَضَةِ القُرآنِ                                                   |
| ٥٥٤.  | تَفسيرُ سورةِ الْكُوتُو، و بَيانُ وُجوهِ فَصاحَتِها                                                    |
| . ۲۵٥ | شُمولُ التَّحدِّي للِسُّوَ رِ الطُّوالِ و القِصارِ                                                     |
| 00V.  | دفاعٌ عن فَصاحَة سُو رَةَ الكَافِر وُنَ                                                                |

| ٥٥٨          | لمسألةُ الثانيةُ و العِشرونَ: حُكمُ نَذرِ صَومِ اليومِ المُصادِفِ للعيدِ أو لِيَومٍ       |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٥٨          | الجوابُ ـ و باللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                         |
| ۱۲٥          | لمسألةُ الثالثةُ و العِشرونَ: الوَجهُ في إمتناعِ أميرِ المؤمنينَ ﷺ عن مَحوِ البّسمَلةِ في |
| ۳۲٥          | الجوابُ ـو باللَّهِ التَّوفيقُ ـ                                                          |
| ۰۷           | لفهارس العامة                                                                             |
| ۲۹           | ١. فهرس الآيات                                                                            |
| ۰۷۵          | ٢. فهرس عناوين السُّوَر و الأيات                                                          |
| ۲۷۵          | ٣. فهرس الأحاديث                                                                          |
| ۹۷           | ٤. فهرس عناوين الأحاديث                                                                   |
| ۰۸۰          | ٥. فهرس الأثار                                                                            |
| ۸۱           | ٦. فهرس الأشعار و أنصاف الأبيات                                                           |
| )Y           | ٧. فهرس الأعلام                                                                           |
| ۸۵           | Λ فهرس الأماكن                                                                            |
| FAC          | ٩. فهرس الأديان و المذاهب و الفرق                                                         |
| <b>XY</b>    | ١٠. فهرس الجماعات و القبائل                                                               |
| 941          | ١١. فهرس الأيّام و الوقائع                                                                |
| 947          | ۱۲. فهرس الحيوانات و النباتات و الأمراض                                                   |
| 98           | ١٣. فهرس الكتب الواردة في المتن                                                           |
| 90           | ١٤. فهرس الكلمات المشروحة في المتن                                                        |
| ን <b>ጓ</b> ٦ | ١٥. فهرس المصادر التحقيق                                                                  |
| 110          | ١١٥ فه ١١٠ البطال                                                                         |