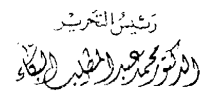
# 

# ة تراثية فصلية محكمة

ررها دار الشؤون الثقافية العامة ـــ وزارة ألثقافة والاعلام ـــ جمهورية العراق ــ النامن والعشرون ــ العدد الثاني ـــ ٢٠٤١هـــ ٢٠٠٠م



# المببأة الاستخارية

الاستاذ هلال ناجي أ. د . سامي مكي العاني أ. د . محمود عبد الله الجادر د عمد عدال السعاد .

) . د . عماد عبد السلام رورف الاستاذ اسامة التقشيندي

#### مدير التحرير

د. هدې شوکت قتام

#### سكرتير التمرير

د . مي فاضل الجيوري

#### التصميم والاغراج الغفج

جنان عدنال

#### التصحيم اللغوي

نخلة محمد

عنوان المراسلة

دار الشؤون الثقافية العامة ـــ الاعظمية

ص. ب ــ ۲۳۲ £ ــ پغداد

يمتهورية العراق

## في هذا العدم

اندلعت ثورة العشرين ، الثورة القومية ، العربية ، الشعبية إثر إعلان بريطانيا عن نيتها فرض الانتداب ننفيذاً لمقررات مؤتمر سان ريمو ، فقد نشبت الثورة ضد الاحتلال البريطاني ، وضد سياسة التجزئة التي عمدت القوى الاستعمارية الكبرى الى تنفيذها ، وبذا تعد هذه الثورة واحدة من سلسلة الثورات التي شهدها الوطن العربي ابتداءً من عام ١٩١٩ تعبيراً عن رفض الامة العربية للاستعمار والثجزئة البغيضة والتي شكلت بمجملها العكاسات استراتيجية واضحة على الصعيدين العربي والعالمي بعد أن أثرت في الموقف العام للاستعمار البريطاني البغيض في المنطقة ،

إن احدى أهم نتائج الثورة ، هو ماظهر من وحدة صف وطني في الدفاع عن حرية العراق واستقلاله على الرغم من كل المحاولات البريطانية الخبيثة التي كانت تعمل جاهدة على تغذية ما من شأنه إحداث شرع في صفوف أبناء الشعب الواحد الموحد .

وفي وضعه الشياسي والعسكري في العالم ..

وفي مواجهة الثورة ، حشد المحتلون البريطانيون أعداداً ضخمة من الجنود المجهزين بأحدث الأسلحة ، إلا أن ذلك لم يحل دون وقوع خسائر بشرية ومادية فادحة في صفوف المحتلين ، فقد ذهبت بعض التقديرات

الغربية الى أن ثورة العشرين كلفت بريطانيا عشرات آلاف من القتلى والجرحى في حين قدر جورج انطونيوس في كتابه ( يفظة العرب ) أنها كلفت بريطانيا ، فضلًا عن الاصابات أرمين مليوناً من الجنيهات الاسترلينية .

ملف العدد: ثورة العشرين ص٣٧ - ٢١٠

ا**لاستعار**: العراق ٥٥٠ديناراً، الاردن: ديناران، الامارات: ٣٠درهماً، اليمن: ٣٠ربالاً، مصمر: ٣جنيهات، ليبيا: ثلاثة دنانير، الحرائر: ١٠ديناراً، تونس: ديناران، المغرب: ٣٠درهماً.

المتعاركة العسفوية: ٥٥ دولاراً في الأول العربية ٨٠ دو لاراً في دول العالم الاخرى

# مقابسات نبي الفلسفة الصونية والإعظات حول ترجمة اوبري الـ « نمم صي النفرى »

# القسم السايع

عزیز عارف بغداد



#### تمهيد

الشيخ محمد بن عبدالجبار النفري (ت ٣٥٤ هـ/٩٦٥ م) صوفي فيلسوف ، لا نعرف عن حياته الا النزر اليسير ، ويعود الفضل في التعريف به ويكتابيه النفيسين (المواقف) و (المخاطبات) الى المستشرق الانكليزي الاستاذ أرثر يوحنا أربري ( ١٩٠٥ ـ ١٩٦٩ ) حيث قام بتحقيق هذين الكتابين وترجمهما الى اللغة الانكليزية وقدم لهما بدراسة قيمة وعلق على أغلب نصوصهما تعليقات مفيدة ، وصدرا في القاهرة سنة ١٩٣٤ عن دار الكتب المصرية ، ثم أعادت طبعهما بالأوفست مكتبة المثنى ببغداد .

وترجمة الاستاذ أربري لكتابي المواقف والمخاطبات رائعة الاسلوب الا أنها تفتقر الى الدقة احياناً ، وقد تفوته احياناً دلالة بعض نصوص النفري وعمق معانيها .

ولقد عرضت ، على سبيل التمثيل بعضاً من هذه النصوص في مجلة المورد الغراء ( الأعداد : ٣/ ١٩٨٨ ، ١٩٨٨ / ١٩٩٨ و ١٩٩٥ ) وسأعرض هنا بعضاً آخر منها مع ترجمة الاستاذ آريري لها بالانكليزية وسنرى كيف ان هذه الترجمة قد ابتعدت عن المعنى الصوفي العميق الذي أراده النفري وقصد اليه .

(1)

# \_القضاء والقدر\_

نص النفري(١)

« ياعبد ! تُبُ الي مما أكره ، أقدر لك ما تُحب »

ترجمة أربري(ال

« Turn to me from that which I hate and I will put in thy « power that which thou lovest استدراك وتعليق

ا ـ نلاحظ ان الاستاذ أربري ذهب في ترجمته للعبارة « أقذر ُلك » الى معنى « سأجعل في قدرتك » ـ will put in thy !) ( power فهي هنا من القدرة اذن .

٢ ولعل من يتساءل ؛ او ليس من قضاء الله وقدره ان يمنح
 الانسان القدرة على نوال ما يحب ؟

بلى : ولكن القضاء والقدر من علم الغيب وميدانه رحب جد واسع ماله من حدود .

ويرد القدر في نص النفري مطلقاً غير محدّد ، اما تحديده بالقدرة ( كما يرد ذلك في ترجمة أربري ) فليس له ما يبرره .

( Y )

- ( ديوان العرض ) ـ

نص النفري (٣)

« يا عبد ! كل مقال تعلّق بمعقول او خيال ممثول فهو في ديوان العرض ، خُسْنه في الحَسْن وقُبحه في القبيح » \_

ترجمة آربرى(ال

« Every speech is connected with an intelligible object or a <u>Similified</u> fancy: it is in the register of accident, its beauty in the beautiful, and its ugliness in the ugly » استدراك وتعليق

جاءت ترجمة الاستاذ أربري لهذا النص بعيدة كل البعد عن المعنى الذي أراده النفري وقصد اليه ، والأمر يحتاج الى شيء من الشرح .

ا - إن عبارة ( ديوان العرض ) الواردة في نص النفري ظهرت في ترجمة اربري على النحو التالي : ( The register of accident ) بمعنى ( سجل الحدث العارض )

( The register of accident ) بمعنى ( سجل الحدث العارض ) اي الصدف والحوادث العارضة . ومن هنا وقع الخلل في الترجمة .

Y ـ والذي نراه ان النفري اراد أن يقول: ان كل قول او عمل يصدر من الانسان ، حتى الخاطر يخطر له ، يكتب له او عليه يكتب ان كان حسناً في صحيفة الأعمال الحسنة ، وان كان سيئاً ففي صحيفة الأعمال الحسنة ، وان كان سيئاً ففي صحيفة الأعمال السيئة . هذا هو سجل أعمال الخلق ، او ديوان العرض ، يُعرض على الله يوم القيامة فيقدر لهم ما يستحقون من ثواب او عقاب . والى هذا المعنى قصد الشيخ النفري وليس كما ذهبت اليه الترجمة .

٣- ویشیر نص النفري ـ کما نری ـ الی قوله تعالی : « ویوم نسیر الجبال وتری الأرض بارزة وحشرناهم فلم نغادر منهم أحداً ، وغرضوا علی ربك صفاً ، لقد جئتمونا كما خلقناكم اول مرة ، بل زعمتم ان لن نجعل لكم موعداً ، ووضع الكتاب فتری المجرمین مشفقین مما فیه ویقولون یاویلتنا ما لهذا الكتاب لا یغادر صغیرة ولا كبیرة الا أحصاها ، ووجدوا ما عملوا حاضراً ولا یظلم ربك احداً » نه .

عـ وهي كتاب ( تفسير القرآن العظيم ) لابي محمد سهل بن
 عبدالله التستري نقرأ مايلي :

« قولة تعالى : \_ ( فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره ) \_ قال ! لما نزلت هذه الآية خطب رسول الله ( ﴿ ﴿ ﴿ ) فقال في خطبته : ألا وأن الدنيا غرضُ حاضر يأكل منه البز والفاجر ، الا وان الخير كله وان الآخرة اجل صادق يقضي فيها ملك قادر ، الا وان الخير كله بحذافيره في النار ، الا فاعملوا وأنتم من الله على حذر ، وأعلموا انكم معرضون على

أعمالكم \_ ( فمن يعمل مثقال ذرّة خيراً يره ، ومَنْ يعمل مثقالَ ذرة شراً يره )(١٠٠

٥ ـ ويقول الشيخ ابراهيم بن أدهم:

« .. ينبغي للعبد ان يزن نفسه قبل أن يوزن ، ويحاسب نفسه قبل أن يحاسب ، ويتزين ويتهيأ للعرض على الله العلي الأكبر »(٣).

٣ - ويصور لنا الشبخ عبدالقادر الجيلاني في كتابه ( الفتح الرباني ) مشهد بوم انعرض تصويراً جميلًا فيقول :

(7)

# \_ صحائف الاعمال \_

نص النفري(١)

« يا عبد ! لك وعليك في ديوان العرض ، كثر مالك ، وكثر ما عليك »

ترجمة آربری(۱۰۰

«Thou hast credit and debit in the register of accident: much is thy credit, and much thy debit» استدراك وتعليق

لنا على ترجمة الاستاذ أربري ملاحظتان : الملاحظة الاولى ؛

ان عبارة ( ديوان العرض ) الواردة في نص النفري تعني \_ كما أوضحنا في الفقرة السابقة \_ صحائف اعمال الانسان ، حسناته وسيئاته تعرض يوم القيامة .

اما الترجمة فقد جاءت بمعنى سجل الأحداث العارضة : « the register of accident » وهي كما ترى بعيدة كل البعد عن معنى النص .

الملاحظة الثانية :

ان العبارة الواردة في نص النفري (كثر مالك وكثر ما عليك ) جاءت في ترجمة الاستاذ أربري على جهة الاخبار اي «قد كثر مالك وقد كثر ماعليك » ولكن الذي نراه \_ وكما يبدو من سياق نص النفري \_ ان هذه العبارة تعني : « مهما كثر مالك ، ومهما كثر ما عليك » اي ان صحائف اعمال الانسان تُحصي للانسان حسناته مهما كثرت ، وتُحصي عليه سيئاته مهما كثرت ،

( ٤ ) \_حركات الجوارح \_

نص النفري(۱۱)

« لابد أن تتحرّك عادةً ، فاذا تحركتَ عادة فمالك أدب » \_

ترجمة أربري للنص(١٠١)

"There is no help but that thou must be unstable in babit: and if thou art ustable in habit; thou hast no manners "-

تفسير آربري لنص النفري(٢٠٠)

« Man inevitably regards his harakat as the product of habit: but this is an error, for God is really the

« muharrik نقد تفسیر آربری

ا ـ يفسر الاستاذ آربري نص النفري على النحو التالي :
 يحسب الانسان حتماً أن حركاته انما هي عادة تعودها ، وهذا ظن خاطىء منه ، ذلك أن حركات الانسان ، في الحقيقة ، انما هي من فعل المحرك لها وهو الله » .

Y. والذي نراه ان هذا التفسير بعيد كل البعد عن المعنى الذي أراده النفري وقصد اليه . والأمر يحتاج الى شيء من الشرح . ٣ ـ ما معنى عبارة النفري : « لابد أن تتحرك عادة » ؟ الذي نراه ان النفري يشير هنا الى ( الصلاة ) وهي تؤدي عادة بحركات الجوارح من قيام وركوع وسجود . والصلاة فرض واجب على كل مسلم ومسلمة ، ولابد من ادائها بالحركات كما تقضي الشريعة بادائها ، وهذا هو المعنى الذي اشار اليه النفري بقوله « لابد ان تتحرك عادة » .

3 - ما معنى عبارة النفري « فاذا تحركت عادة فمالك أدب » ؟
الذي نراه أن النفري أراد أن يقول : أذا تعود المصلي أن تكور
مسلاته معض حركات نقد أساء الادب مع الله . ذلك أن السلاة في حقيقتها
ليست هي الحركات ، أنما هي اتصال بين قلب العبد وربه .
٥ - ويؤكد النفري هذا المعنى بعد هذا النص مباشرة :
« صلاتك لما يوقفك أو يُعجلك ، وقصدك لما يحادثك أو تحادثه » (نا) .

 ٣ ـ والصلاة ، كما ينبغي ان تكون الصلاة ، انما هي مناجاة وحضور مع ألله .

يقول الشيخ محيي الدين بن عربي في كتابه « الفتوحات المكية » : « .. المراد من المصلي الحضور مع الله فلا يحتاج .. الا أن يعرف أنه بين يدي ربه يناجيه »(١٠).

ويقول: «.. المصلي يناجي ربه »''' ويقول: «.. فكل مصل يتحدث في صلاته مع غير الله في قلبه فما هو المصلي الذي يناجى ربه "'''.

( ٥ ) -عقوّد السر ـــ

نص النفري(۱۸)

« لاتكن بالعقود فيحُل ما عقدتِ ، ولا تكن بالعهوَد فيخفر ما عاهدتُ » .

ترجمة أربري"

"Abide not with compacts, or that which thou hast Compacted will be loosened: abide not with treaties, or that for which thou hast mage treaty will be violated.

#### استدراك وتعليق

نرى ان ترجمة الاستاذ أربري لنص النفري جاءت من وجهة النظر اللغوية صحيحة ورائعة الاسلوب ، غير أنها من وجهة النظر الصوفية لا تؤدي المعنى الذي أراده النفري وقصد اليه . والأمر يحتاج الى بعض التوضيح .

۱ - ان العقود ( Compacts ) والعهود (treaties) كما وردت في ترجمة الاستاذ آربري تعني الاتفاق بين طرفين او آكثر على القيام بعمل او الامتناع عن عمل ، وهو اتفاق ملزم لأطراف المتعاقدين والمتعاهدين جميعاً .

اما (العقود) و (العهود) التي وردت في نص النفري فهي عقود وعهود السر التي يعقدها العبد بقلبه او يتنهدها بلسانه بينه وبين ربه ان يفعل كذا او لا يفعل كذا .. وهي كما نرى عقود وعهود من جانب واحد ، صادرة منه وملزمة له ، وليست اتفاقاً بين جوانب متعددة كما يظهر معناها في ترجمة الاستاذ أربرى .

#### ٢ ـ ما معنى نص النفري ؟

الذي نراه ان النفري اراد أن يقول : اياك ايها الانسان ان تعقد في سرك عقدا او تعهد عهدا بينك وبين ربك ، خدر أن لاتستطيع الوفاء بعقدك فتنقض حينئذ عهدك مع الله من بعد ميثاقه فتكون من الخاسرين . ثم أنت ايها الانسان كيف قدرت أنك ستفي بعهدك وقدرتك محدودة ، ومالك سوى الساعة التي أنك ستفي بعهدك وقدرتك محدودة ، ومالك سوى الساعة التي أنت فيها ، كيف تجزأت فقدرت ؟ آلا تخشى مكر الله ؟ آلا تخشى ان يحل ماعقدت العزم عليه ؟ وأن ينقض ما عاهدت عليه ؟ وشيل لحكيم : بم عرفت الله ؟ فقال :

بحل العقود وفسخ العزائم »(٣٠).

٣ - ولعل أوضح تفسير لنص النفري ما قاله الشيخ الصوفي
 محفد بن يعقوب الفرجي:

«منذ ثلاثين سنة ما عقدت بيني وبين الله عز وجل عقداً مخافة أن يفسخ عليَ ذلك فيكذبني على لساني »(٢١).

نص النفري(۲۲)

« كذب اللسان أن يقولُ مالم يُقلُ ، وأن يقول ولا يفعل . وكذب القلب أن يعقد فلا يفعل »

# ترجمة آربر*ي*(۳۰

"The lie of the tonque consists in its sayiny what has never been said , and in saying and not doing : the lie of

the heart consists in its believing and not doing . استدراك وتعليق

ا ـ نلاحظ ان الغبارة الواردة في نص النفري « وكذب القلب ان يعقد فلا يفعل » جاءت في ترجمة أربري بعيدة عن المعنى الذي اراده النفري وقصد اليه ، والأمر يحتاج الى شيء من الشرح .

٢ ـ نهب الاستاذ أربري في ترجمته الى أن (عقد القلب) هنا
 يشير الى الاعتقاد او العقيدة بمعنى الايمان بشيء
 « believing » .

واندي نراه ان (عقد القلب) في اشارة النفري يعني: ان يتعهد الانسان سرا فيما بينه وبين ربه ، ان يلزم نفسه بعمل او ترك عمل ، فيما هو مباح له ، وغير ملزم له شرعا . فان غمل ما ألزم نفسه به كان صادق القلب ، وان لم يفعل كان كاذب القلب .

٣ في (لسان العرب) لابن منظور - مادة (عقد):
 « والعقد: العهد، والجمع عقود. وعقد قلبه على الشيء:
 لنمه »

وفي كتاب اللمع للسراج: « والعقد » عقد السر، وهو ما يعتقد العبد بقلبه بينه وبين الله تعالى أن يفعل كذا او لا يفعل كذا .. ١٠٢٠.

ويتحدث ابن عربي في كتابه (الفتوحات المكية) عن علم الحروف وما للحروف من أثر يشبه الفعل بالهمة ويقرر أنه علم شريف في نفسه الا أن السلامة منه عزيزة فالاولى اذن تركه. يقول عن نفسه: « ولولا اني آليت عقدا ان لا يظهر مني أثر عن حرف لاريتهم من ذلك عجباً »(\*\*.

\$ \_ ويفرّق الصوفية بين الخواص والعوام فيقولون :

ان العامة من المؤمنين قد أوجب الله عليهم الوفاء اذا عهدوا بالسنتهم عهداً ، اما الخواص فقد أوجب الله عليهم الوفاء اذا عقدوا بقلوبهم عقداً »(\*\*\*) .

ويذهب الشيخ محيي الدين بن عربي في عقد القلب ، مذهبا بعيداً قد يبدو لنا غريبا بعيداً عن المعقول ، ولكنه في الحقيقة لا يخرج عن هذا المفهوم المعروف عند الصوفية .

في كتابه (الفتوحات المكية) يتحدث ابن عربي عن الخواطر الشيطانية وكيف أن الشيطان يستدرج العارف احياناً الى فعل امر من الطاعات ، فاذا نوى العارف ذلك وعزم عليه وعقد بقلبه عقداً مع الله ولم يبق الا الفعل ، اقام له دون علمه عبادة اخرى افضل منها شرعاً فينصرف العارف الى هذا الفعل الثاني ، ويترك الفعل الاول ، وهو لا يدري انه بتركه هذا قد نقض العهد الاول مع الله من بعد ميثاقه الله الله من العهد الميثان مع الله من بعد ميثاقه الله الله من الله م

٥ - ومن الجدير بالملاحظة ان الاستاذ اربري - عند ترجمته
 لكتاب المخاطبات للنفري - قد فطن الى ان (عقد القلب)
 لا يعني العقيدة او الايمان وانما يعني: (النية والعزم)

« determines .. determination » على النحو المثبت في ترجمته للنصين التاليين :

النص الاول<sup>(٢٨)</sup> :

« يا عبد إقلب انظر فيه لا يعقله على حسنة ولا يصر على « سيئة » .

#### ترجمة آربري(٢١):

« A heart into which I look determines not upon any good, nor persists in any evil deed »

النص الثاني (٢٠):

« يا عبد ! قل لقلبك ، عقدك قصد ، واصرارك قصد ، وأنت ابن الاختلاف » .

#### ترجمة آريري<sup>(۲۱)</sup> :

Say to thy heart: thy determination is an aim, and thy persistence is an aim, and thou art the son of contrariety.

نص النفري(٢٢)

« القلب ينقلب ، قلب القلب لا ينقلب » . ترجمة آربري(۲۳)

the heart is moved, but the heart of the heart is not moved »

استدراك وتعليق

١ ـ هذه الترجمة \_ كما نرى \_ لا تؤدي هنا المعنى الذي اراده
 النفري وقصد اليه ، فالترجمة تقول :

القلب منحرك ، اما قلب القلب فليس بمنحرك» ، وفرق ، أي مرق ، بين تقلب القلب من حال الى حال كما في نص النفري ـ وبين حركة القلب الدائمة المالوفة ، ـ كما يفهم من ترجمة أربري ،

٢ سنرى لاحقاً كيف ان الاستاد آربري قد فطن الى هذا المعتى فترجم ، في نص آخر للنفري ، ( تقلب ) القلب Changeability على وجه ملائم لمعنى النص ( انظر الفقرة اللاحقة رقم - ٨ - ) .

ما معنى نص النفري ؟

يفرق الشيخ النفري هنا بين ( القلب ) وبين ( قلب القلب )

اما القلب فيتقلب مع هواه ، يتحول أبدا من حال الى حال . واما قلب القلب فهو القلب المطمئن ، الثابت على الايمان .

ويذهب محيي الدين بن عربي في كتابه (الأسفار) أن الى أن للقلب قلباً هو الفؤاد، وللقلب رؤية، ولقلب القلب (الفؤاد) رؤية.

اما رؤية القلب فيدركها العمى . قال تعالى : « ولكن تغمى القلوب التي في الصدور » القلوب التي في الصدور التي .

واما الفؤاد فلا يعمى . قال تعالى : « ما كذَّب الفؤالُهِ ما رأى »<sup>‹‹‹،</sup> .

ويقول ابن عربي في (كتاب نقش الغصوص): « القلب يتقلب في الخواطر ولذلك قال [ تعالى ]: ( ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب) ولم يقل عقل لأن العقل يتقيله بخلاف القلب «٢٠٠».

وفي خواطر القلوب ، يقول الشيخ الصوفي أبو تراب النخشبي : « ليس من العبادات شيء أنفع من إصلاح خواطر القلوب » أنف عربي في ( كتاب القلوب » أن عربي في ( كتاب التجليات ) : « .. والقلب لاثبات له على حال ، سريع التقلب ، ما سمى القلب الأ من تقلبه » أن .

كان لي قلب أعيش به

ضاع منـي فـي تقلبـه وفي كتاب (تفسير القرآن الكريم ) المنسوب للشيخ محيى الدين بن عربى نقرأ مايلى :

أَ قَالَ النَّبِي عَلَيْهِ الصلاة والسلام : ( اللهم ثبت قلبي على دينك ) فقيل له : اما غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تاخر ، قال : وما يؤمنني ؟ ان مثل القلب كمثل ريشة في فلاة تقلبها الريح كيف شاءت »(١١).

وفي هذا المعنى يقول ( ابن قيم الجوزيه ) في كتابه «روضة المحبين ونزهة المشتاقين » :

« وقد قال الله تعالى لأكرم الخلق عليه وأحبهم اليه . ( ولولا ان ثبتناك لقد كدت تركن اليهم شيئاً قليلًا ) ـ ولهذا كان من دعائه :

« يا مقلب القلوب ، ثبَتْ قلبي على دينك » وكانت أكثر يمينه : « لا ، ومقلب القلوب » (\* نا .

# ( ۸ ) \_ تقلب القلب\_\_

نص النفر*ي*(۲۲)

« استغفرني من فعل قلبك أكفك تقلبه » . ترحمة أربري<sup>(11)</sup>

" Ask Forgiveness of me for the act of the heart , and I will rid thee of its changeability  $\ast$ 

استدراك وتعليق

۱- يترجم الاستاذ اربري هنا (تقلب) القلب its القلب ) القلب its وجه يتلاءم ومعنى النص وقد رأينا في الفقرة السابقة رثم (۷) ، كيف ذهب في ترجمة تقلب الفقرة (حركة القلب ) .

٢ ـ ومن الجدير بالملاحظة هنا ان العبارة الواردة في نص النفري ـ ( فعل قلبك ) ـ جاءت في نرجمة اربري بمعنى :
 ٢ فعل القلب ) . The act of the heart \_ وهي ترجمة سفتقر الى الدقة ـ كما نرى \_ ويا حبذا لو جاءت على النحو التالى : ( the act of thy heart ) .

٣ - أن هذا النص - كما يقول لنا النفري - أنما هو خطاب صادر من الحق ، موجه الى ( وأقف ) أوقفه الحق غي موقف ( أنا منتهى أعزائي ) فلابد أذن أن ينقل الخطاب كما هو دون أي زيادة أو نقصان .

#### ما معنى نص النفرى ؟

ا من الله المناب المناب المن عند الصوفية ما يعتمل في القلب من الخواطر والنيات والمقاصد والعهود والهمم والعزائم .

٢ - ويفزق الشيخ محيي الدين بن عربي في كتابه (انشاء الدوائر) بين (عمل القلب) .

اما عمل القلب ( القصد والارادة ) فهو من عالم الغيب ، وأما حركة القلب فهو من عالم الشهادة(°¹) .

٣ ـ ولعل أوضح تفسير لنص النفري قول الشيخ الصوفي ( ابو تراب النخشبي ) : « ليس من العبادات شيء أنفع من اصلاح خواطر القلوب » (١٠) .

#### نص النفري(٤٧)

ترجمة أربري(١٠٠

«Thy attention to this world is nobler than thy enslave « ment to the next world » استدراك وتعليق

١ ـ نلاحظ أن كلمة ( أحسن ) في نص النفري جاءت على
 ارادة التفضيل بمعنى ( اولى أو أفضل ) .

أما الاستاذ اربري فقد ترجم كلمة (أحسن) بمعنى (أشرف او أنبل \_ nobler) ، ومن هنا فقد اعطى العكوف على الدنيا صفة التشريف وسمو المنزلة ، وهذا المفهوم غريب ، يتعارض مع الفكر الصوفي الذي يحطمن قدر الدنيا وبقلل من

شأنها ويدعو الى نبذها والزهادة فيها .

٢ ـ ويستقر في ضمائر الصوفية ويرسخ في أذهانهم ويتردد
 على ألسنتهم قول الله عز وجل :

« وما الحياة الدنيا الا لعبُ ولهو »(١٠٠٠).

ولا يغيب عن بالهم قول الرسول الأمين محمد ( ﷺ ): « غُرضَت عليَ الدنيا فأبيتها »( الله عنه الديث الشريف . ما جاء في الحديث الشريف .

« الدنيا ملعونة ، ملعون ما فيها الا ما أبتغي به وجه الله عُرِّ وجل »(\*\*) وقوله (ﷺ) « الدنيا سجن المؤمن وجمة الكافر »(\*\*) وقوله صلى الله عليه وسلم

« لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة ، ما سقى كافراً منها شربة ماء »(١٠٠٠.

اذا كان هذا حال الدنيا عند الصوفية فكيف يمكن اذن ان يكون العكوف عليها ( اشرف ) من العبادة للآخرة ـ كما في ترجمة أربري ـ ؟

٣ - ويقول الأستاذ أربري ( في شرحه لهذا النص ) إنه رائع ،
 يبدو - اول وهلة - متناقضاً ولكنه في حقيقته انما يؤكد دناءة
 منْ يفكر في طلب الأجر قبل ان يباشر عملًا يؤجر عليه .

وتقتضينا الأمانة ان نثبت كلمات أربري كما هي بالأصل (4 A Splendid paradox, **emphasising** the base بالأصل (4 ness of considering the reward before entering upon an action »

ان هذا الشرح ــ كما نرى ــ بعيد عن مفهوم نص النفري ، وهو لا يفسر لنا كيف يكون الاستمتاع بالدنيا أحسن من العبادة طلباً للآخرة .

#### ٤ ــ ما معنى نص النفري ؟

الذي نراه أن النفري أراد أن يقول أن هجران الانسان للدنيا وعكوفه على عبادة الآخرة ، طلباً للثواب ، لا ابتغاء وجع الله سبحانه ، أنما يفضي به كل ذلك الى خسرانين . خسران الدنيا وخسران الآخرة .

أما اذا عكف الانسان على الاستمتاع بالدنيا دون ان يقدم عملًا لآخرته ، فقد حظي بالدنيا وحدها ، وخسر خسراناً . واحداً ، هو خسران الآخرة .

خسران واحد إذن أحسن للإنسان من خسرانين ونلاحظ ان كلمة ( أحسن ) في نص النفري جاءت كناية عن الخسران على سبيل التهكم . وليس من شك ان النفري انما يتهكم هنا على مَنْ يتجشم عناء العبادة للآخرة وليس في همه الا طلب الاجر على عبادته ، لا ابتفاء وجه الله .

نص النفري(٥٥)

١ - « يسوءك كل ما منك أغفره ، لا يسوءك كل ما مني ، أصرف السوء كله » - .

۲ ـ إن التزمتَ ما الزمتك بين هدين كنت ولياً » ـ ترجمة آربري (۲۰)

1 - « That harms thee which proceeds from thyself, and I forgive it: but that which proceeds from me does not harm thee, for I turn aside harm altogether »
2 - «If thou clingest to that which I have attached to thee between these two, then thou will be a friend»

#### استدراك وتعليق

اولًا \_ هذا النص من الاشارات الصوفية البالغة الدقة في دلالتها ، تبدو لنا عبارة النص قلقة مضطربة ، غير أنها في الحقيقة تنطوي على اشارة ذات معنى عميق . ذلك ان الفقرة الأولى من هذا النص تشير الى شرطين \_كما سنرى \_اما عبارة النص فقد خلت من أداة الشرط .

ومن المعلوم ان للصوفية لغتهم الخاصة ، يتداولونها فيما بينهم ، فلهم رموزهم ومصطلحاتهم ، ولهم طرائتهم في التعبير ، يتصرفون في أصول اللغة أحياناً فيعمدون الى الحذف والإضافة والتحوير والتأويل .

ويصدق على نص النفري هذا قول الحلَّاج :

من لم يقف على إشاراتنا ، لم ترشده عباراتنا «(°°) » ـ ثانياً : قبل الخوض في معنى النص نقول :

١ عبارة النفري « يسوءك كل مامنك اغفره » ـ ينبني أن تفهم على انها جملة شرطية وأن تقرأ على الوجه التالي : « إن يسؤك كل مامنك اغفره »

- (على تقدير لاداة شرط مضمرة هي (إن) الجازمة) - ولقد تعمد النفري حذف اداة الشرط من عبارته لأن الجملة مفهومة للصوفية بدون هذه الأداة، واكتفى باثبات فعل الشرط وجواب الشرط.

٢ - وكذلك عبارة النفري: « لايسوءك كل مامني ، أصرف السوء كله » - ينبغي أن تفهم على أنها جملة شرطية وأن تقرأ على النحو التائي:

« إن لم يُسؤك كل مامني ، أصرف السوء كله » .

\_ ( على تُقدير لاداة الشرط ( إن ) المضمرة ) ــ

ونلاحظ هنا كذلك أن النفري قد اكتفى بفعل الشرط وجواب الشرط، أما اداة الشرط (إن) فقد تعمد حذفها لان الجملة مفهومة بدونها.

أثالثاً: مامعنى نص النفري ؟

يشير نص النفري ـ كما نرى ـ الى مقامي ( التوبة والرضا ) عند الصوفية . أما ترجمة الاستاذ أربري فقد فاتها هذا المعنى ، فجاءت بعيدة عن أي مفهوم صوفي ، والامر يحتاج الى شيء من الشرح .

١ عبارة النفري «يسوءك كل مامنك أغفره »
 معناها : إن أذنبت فساءك ذنبك وأهمَك وغمَك فندمت على
 ما كان منك وتبت منه فان الله غفور رحيم . وهذا مقام التوبة ،
 وهو « أول مقام من مقامات المنقطعين الى الله تعالى » كما
 يقول الشيخ يوسف بن حمدان السوسى(٥٠٠) .

٢ ـ أما عبارة النفري : « لا يسوءك كل ما مني ، أصرف السوء
 كله » فمعناها :

إن قضى الله عليك بالبلاء ، فتقبلت قضاءه راضياً ، لم يسؤك ولم يُسخطُك ، فسيتولاك الله برحمته فيصرف السوء كله عنك .

وهذا مقام ( الرضا ) وهو آخر المقامات عند الصوفية . سُئل ذو النون عن الرضا فقال :

« سرور القلب بمُر القضاء »(°°)

رابعاً: وبين مقامي التوبة والرضا ثمة مقامات أخر ، كالورع والزهد والفقر والصبر والتوكل . والى هذه المقامات أشار نص النفري :

« إن التزمت ما ألزمتك بين هذين كنت ولياً » أو لعل النفري وهو يحوّم في فضاء الحقيقة ، قد قصد بقوله « ان التزمت ما الزمتك » الى الالتزام باحكام الشريعة ، و « الحقيقة عين الشريعة » كما يقول الشيخ ابن عربي .

#### خامساً: ترجمة النص:

أما ترجمة الاستاذ آربري لنص النفري هذا فنلاحظ على الفقرة الأولى منها أنها بعيدة عن مفهوم النص حيث جاءت على النحو التالى:

« ما يصدر منك يسوءك ، واني اغفره لك . أما ما يصدر مني فلا يسوءك ، لاني أصرف السوء كله » ان هذه الترجمة ـ كما نرى ـ لا تدل على اي معنى صوفي ، وهي الى ذلك لاتتلاءم مع الفقرة الثانية من نص النفري : « إن التزمت ما الزمتك بين هذين كنت ولياً » ـ والا فاين هو مفهوم ( الالتزام ) في ترجمة آربري ؟ وباي شيء يلتزم المخاطب ؟ وأين معنى ( هذين ) ؟ وأين معنى ( بين هذين ) ؟

الحق ان هذه الترجمة لا تدلنا على مفهوم النص.

#### هوامش القسم السابع

فرة ( ۲۱ ).

● -راجسع مجلة المسورد ( الاعتداد \_ ١٩٨٦/٢ و ١٩٨٨/٢

١٩٨٩/١ و ١٩٩٤/١ و ١/٩٨٩/١

٢٩ ـ النفري ـ كتاب المخاطبات ـ ترجمة أريري بالانكليزية ـ ص ١٥٦ ـ

٢ - النفري - كتاب المخاطبات - ص ١٨٠.

١ ـ النفري ١٠ محمد بن عبدالجبار) ـ كتاب المخاطبات ـ ص ١٩٦٠. ٣١ ما النفري \_ كتاب المخاطبات \_ ترجمة آريري بالانكليزية \_ ص ١٥٦ \_ - مُحقيق أرثر يوحنا أربري - دار الكتب المصرية بالقاهرة - ١٩٣٤ - أعادت الفقرة ( ٢٢ ) . طبعه بالاونست مكتبة المثنى ببغداد . ٣٢ ـ النفرى \_ كتاب المخاطبات \_ ص ١٥٥ . ٢ ـ النفري ـ كتاب المخاطبات ـ ترجمة أربري بالانكليزية ـ ص ١٦٧ ـ ٣٣ ـ النفري \_ كتاب المخاطبات \_ ترجمة أربري بالانكليزية \_ ص ٢٣٩ \_ المخاطبة رقم ( ٤١ ) \_ الفقرة ( ٢ ) \_ العخاطبة ( ٧ ) - الفقرة ( ١٦ ). ٣ ـ النفري ـ كتاب المخاطبات ـ ص ١٧٠ . ٣٤ - ابن عربي - رسائل ابن العربي - كتاب الاسفار - ص ٢١ / تصوير دار ٤ - الذفرى \_ كتاب المخاطبات \_ ترجمة أربري بالانكليزية \_ ص ١٤٩ احياء التراث العربي \_ بيروت \_ دون تاريخ ) . ( المخاطبة رقم ( ۱۸ )  $_{-}$  الفقرة (  $_{-}$  ) . ٣٥ ـ سورة الحج∕٦٦ . ٥ ـ سورة الكهف ( الآيات /٧٧ و ٨٨ و ٤٩ ). ٣٦ ـ سورة النجم / ١١ . ٦ - راجع ( تفسير القرآن العظيم ) - سهل بن عبدالله التستري - مطبعة ٣٧ ـ ابن عربي ـ رسائل ابن العربي ـ كتاب نقش النصوص \_ ص ٧ . السعادة ـ القاهرة / ١٩٠٨ ـ ص ١٩١ . ۲۸ ـ السلمي ـ طبقات الصوفية ـ ص ۱٤٩ . ٧- أبو نعيم الاصبهاني \_ حلية الاولياء \_ ج ٨ ص ٤٠. ٣٩ - ابن عربي - رسائل ابن العربي - كتاب التجليات - ص ٢٤. ٨ ـ الشيخ عبدالقادر الجيلاني ـ الفتح الرباني والفيض الرحماني ـ دار المعرفة ٤٠ ـ السلمي ـ طبقات الصوفية \_ ص ١٩٧ . - بيروت ـ ۱۹۷۹ ـ ص ۱۵۵ . ١٤ - محيي الدين بن عربي - تفسير القرآن الكريم - ج ١ . ص ٩٩٥ . ٩ ـ النفري ـ كتاب المخاطبات ـ المخاطبة ( ١٨ ) ـ ص ١٧٠ . ٤٤ ما ابن قيم الجوزية \_ روضة المحبين ونزهة المشتاقين \_ دار الكتب العلمية \_ ١٠ ـ النفري ـ كتاب المخاطبات ـ ترجمة أربري بالانكليزية ـ ص ١٥٠ بيرو*ت |* ۱۹۷۷ ـ ص ۵۹ . ( ۱۸ ) \_ الفقرة ( ۱۰ ) . ٤٣ - النفري - كتاب المواقف - ص ٤٧ . ۱۱ ـ النفري ـ كتاب المواقف ـ الموقف (٥٠ ) ـ ص ٨٢ ـ ٤٤ ـ النفري ـ كتاب المواقف ـ ترجمة أربري بالانكليزية ـ ص ٦١ ـ الفقرة ۱۲ ـ النفري ـ كتاب المواقف .. ترجمة أربري بالانكليزية ص ٨٦ ـ الموقف .. ( ٥٠ ) الفقرة ( ٦ ). ٥ ٤ ـ محيي الدين بن عربي ـ كتاب انشاء الدوائر ـ ص ١٧٠ ـ ١٧١ . ١٢ ـ راجع تعليقات اربري بالانكليزية على كتاب المواقف مر ٢٣٢ ٤٦ ـ السلمي ـ طبقات الصوفية ـ ص ١٤٩ . (10وقف (-0) الفقرة (7). ٤٧ - الذفري ـ كتاب المخاطبات ـ ص ١٨٦ . ١٤ - النفرى - كتاب المواقف - ص١٨٠ ٤٨ ـ النفري ـ كتاب المخاطبات ـ ترجمة اربري بالانكليزية ـ ص ١٦٠ ١٥ - ابن عربي - الفتوحات المكية -ج ١ ص ٢٥١ ( دار صادر - بيروت : دون ( المخاطبة ( ٣١ ) ... الفقرة ( ١ ) . تاريخ ) . ٩ ٤ ـ سورةالانعام /٣٢ . ١٦ - المصدر السابق ـ ج ١ ـ ص ١٠٤ . ٥٠ ـ السراج ـ اللمع ـ ص ١٣٤ . ١٧ ـ المصدر السابق ـ ج ٢ ـ ص ٢٦٨ . ١٥ - السيوطي - الجامع الصغير - ج ١ . ص ١٧ ﴿ القاهرة - الطبعة ۱۸ ـ النفرى ـ كتاب المخاطبات ـ ص ۱۷۲ . الرابعة ) ــ 14 ـ النفرى ـ كتاب المخاطبات ـ ترجمة اربري بالانكليزية ـ ص ١٥١ ـ ٥٢ ـ المصدر السابق ـ ج ١ ـ ص ١٧ . الفقرة ( ۲۱ ) . ٥٣ ما الجامع الصحيح مسنن الترمذي من تحقيق كمال يوسف الحوت ما دار ۲۰ ـ السراج ـ اللمع ـ ص ٤٣٠ . الكتب العلمية بيروت ج ٤ ص ٤٨٥. ٢١ ـ المصدر السابق \_ ص ٢٠٠ . ٥٤ ـ تعليقات أربري بالانكليزية على كتاب المخاطبات \_ ص ٢٥١ ـ ٢٢ - النفري .. كتاب المواقف .. ص ٤٦ . المخاطبة ( ٣١ ) - الفقرة ( ١ ). ٢٣ ـ النفري ـ كتاب المواقف ـ ترجمه اربري بالانكليزية ـ ص ٦٠ ـ الفقرة ه ٥ ـ النفري ـ كتاب المواقف ـ ص ٨١ . ٢ ٥ ـ النفري ـ كتاب المواقف ـ ترجمة أريدي بالانكليزية ـ ص ٨٦ ( الموقف ١٤٤ - السراج ــ اللمع ــ ص ٤٣٠ . ( ۶۹ ) ـ الفقرتان ( ۱۳ ، ۱۶ ) . ٥ ٪ ـ ابن عربي الفتوحات المكية ـ ج ١ ـ ص ١٩٠ . ٥٧ ـ انظر كتاب ( اخبار الحلاج ) تحقيق ماسينيون وكراوس ـ باريس ـ .  $\Gamma$  = 11m,  $\Gamma$  = 11m,  $\Gamma$  = 0.  $\Gamma$  .

٢٧ - ابن عربي - الفتوحات المكية - ج ١ - ص ٢٨٣.

۲۸ ـ النفري ـ كتاب المخاطبات ـ ص ۱۸۰

۱۹۳۱ ـ ص ۷۵.

٥٨ ــ السراج ــ اللمع ــ ص ٦٨ .

٥٩ - المصدر السابق - ص ٨٠ .