

# الحَسَنُ البَصريُّ

وموقف أهلِ البيتِ على مِنْ آرائِهِ ورواياتِهِ

تأليف الشيخ علي الغزِّي مُرِّزُرُّ وَالْ الْمِرْرُوُّ





#### العَبَّالِمُ الْعَبَّالِيَّ الْمُنْكِيْنَ

قسم الشؤون الفكرية والثقافية مركز تراث البصرة البصرة - بريهة

هاتف: ۳۷۷۷۳۳ ۲۷۷۷ - ۹۷ - ۹۵ - ۸۸۰۰۸۰

## البريد الإلكتروني: basrah@alkafeel.net

#### بطاقة الكتاب

اسم الكتاب: الحسنُ البَصريُّ وموقف أهلِ البيتِ ﷺ مِن آرائِهِ ورواياتِهِ.

تأليف: الشيخ على الغزِّي.

الناشر: قسم الشؤون الفكريّة والثقافيّة في العتبة العبّاسيّة المقدّسة-

مركز تراث البصرة.

التصميم والإخراج: على يوسف النجّار

الطبعة الأولى: ١٤٣٦هـ-٢٠١٥م.

عدد النسخ: ۱۰۰۰

حقوق الطبع والنشر محفوظة على الناشر.

## بِسمِ اللَّهِ الرَّحمنِ الرَّحيمِ

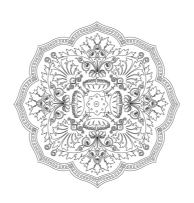
#### مُقدَّمَة

الحمدُ لله ربِّ العالمين، والصّلاةُ والسَّلامُ على نبيِّه الكريم محمَّدٍ ﷺ وعلى آلِهِ الطيّينَ الطاهرينَ.

يسرُّ مركزُ تراثِ البصرةِ أنْ يقدِّم للأخوةِ القرَّاء تعريفاً بشخصيَّةِ الحسن البصريِّ من زاوية موقفِ أهلِ البيت على من آرائِهِ ورواياتِه، وقد انتهجنا في تدوينه-بعد ذكر تمهيدٍ مَعَ ترجمةٍ مختصرةٍ للحَسَنِ البَصْريِّ - متابعة أخبار الحسن البصريِّ وآرائه التي علّق عليها أهلُ البيت على وأوضحوا الموقف منها، وقد رتبناه حسب مواضيع تلك الآراء والرّوايات، فجاءت الأبحاث العقائديّة أوّلاً، فالفقهيّة، فالأخلاقيّة، مستهلين بمقدّمةٍ قبل عرض الرأي أو الخبر، محاولينَ من خلالها أن نجعلَ القارئ في أجواء الرأي، أو الرّواية، ثمّ نعرضه ونبيّنه بأسلوب التنقيط.

نسأله تعالى أن يتقبّلَه بقبولٍ حسن، وأن ينبتَه نباتاً طيّباً فإنّه أرحمُ الرّاحمين.

الشيخ علي الغزِّي ١٠ رمضان ١٤٣٥ه/ ٩ تموز ٢٠١٤م.

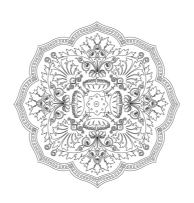


#### التمهيد

من المهام التي مارسها أهلُ البيت في إطار تعزيز الدّين وتقويمه نقدُ الآراء والرّوايات غير الصّحيحة التي كانت تصدر عمّن عاصرهم، أو سبق عصرهم ممّن كان له رأيٌ، أو صاحب رواية، أو له أتباعٌ – وربّها اجتمعت هذه الخصال في واحدٍ – ولعلّ مِن أبرز أمثلة ذلك موقفَ الإمام الصّادق في قولِه بالقِياس.

ومِنَ الشّخصيّات التي كانت لها آراءٌ ورواياتٌ وأتباعٌ: الحسنُ البصريُّ. وقد كانت تُعرَض آراؤه تارةً على أئمّة أهل البيت في فيبدون الموقف منها، وتارةً هو بنفسه - الحسن البصريّ - يسألهم عن مسألةٍ فيجيبونه عنها، وسنحاول في هذه الصَّفَحات عَرْضَ ما توافرنا عليه من تقييم أهل البيت مَا صدر أو نُقِلَ لهم عن الحسن البصريّ من آراءٍ ورواياتٍ، ما يكشفُ عن العُمق العلميّ لأئمّتنا من جهةٍ، ومن جهةٍ أخرى إنَّ الشَّخصيّة المذكورة - أي الحسن البصريّ - تشكِّلُ جزءاً من تراث مدينينا العريقة البصرة.

وسنعرض أوَّلاً ترجمةً مختصرةً عن الحسن البصريّ، ومن ثَمَّ ندخل في ذكر ما تعرَّض له أهل البيت الله من نقدٍ لآرائه ورواياته.



## (الحَسَنُ البَصْرِيُّ)

هو أبو سعيد الحسن بن أبي الحسن البصريّ، واسم (أبي الحسن) يسار، فهو الحسن بن يسار البصريّ، تابعيٌّ، قيل: إنَّ أباه مِن سبي مَيسان، وإنَّ أمَّه كانت تخدم أمّ المؤمنينَ أمَّ سلمة، وُلِدَ لسنتين بقيتا من حكم عمر، أي في سنة ٢١ه هـ، فقارب التسعين من العمر (۱)، وأى مائةً وعشرينَ صحابيّاً، قدِم البصرة بعد مقتل عثمان، ولي القضاء العمر (۱)، رأى مائةً وعشرينَ صحابيّاً، قدِم البصرة بعد مقتل عثمان، ولي القضاء فيها، ولَّاه عديُّ (۱) أميرُها (۱)، وثَقه أئمّةُ الجرح والتعديل عند العامّة، قال ابن سعد: «كان الحسن جامعاً، عالماً، عالماً، رفيعاً، ثِقةً، مأموناً، عابداً، ناسكاً، كثير العلم، فصيحاً، جميلاً، وسيماً «٥٠).

قال العجليّ: «تابعيُّ، ثِقةٌ، رجلٌ صالحٌ، صاحبُ سنَّةٍ»(١)، وقال الذهبيُّ: «حافظٌ، علَّامةٌ من بحور العلم، فقيهُ النَّفس، كبيرُ الشأن، عديمُ النظير، مليحُ

<sup>(</sup>١)قال اليعقوبي: «طُعِنَ عمريوم الأربعاء لأربع ليالٍ بقين من ذي الحجّة سنة ٢٣»: ٢/ ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) تقريب التهذيب: ١/ ٢٠٢/ رقم ١٢٣١، وينظر مشاهير علماء الأمصار: ١٤٢/ رقم ٦٤٢.

<sup>(</sup>٣) هو عديُّ بن أرطأة، أبو واثلة الفزاريُّ، أميُّر من أهل دمشق ولاَّه عمر بن عبد العزيز البصرةَ سنة ٩٩هـ، وقتله معاوية بن يزيد بن المهلّب بواسط سنة ١٠٢هـ. ينظر: ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق: ٤/ ٥٧-٦٦.

<sup>(</sup>٤) الطبقات الكبرى: ٥/ ٣٤١، فتح الباري: ١٢٥/ ١٢٥.

<sup>(</sup>٥) الطبقات الكرى: ٧/ ١٥٦ - ١٥٨.

<sup>(</sup>٦) معرفة الثِّقات: ١/ ٢٩٣، رقم ٢٩١.



التذكير، بليغُ الموعظة، رأسٌ في أنواع الخير»(١).

وقال أيضاً: «كان سيِّدَ أهل زمانِه علماً وعملاً»(١)، وقال ابن حجرٍ العسقلاني: «ثِقةٌ، فقيهٌ، فاضلٌ، مشهورٌ»(١).

وأمَّا علماؤنا، فقد روى الكَشيُّ عن القتيبيّ عن الفضل بن شاذان: أنَّ «الحسن - أي البصريّ - كان يلقى أهلَ كلِّ فرقةٍ بها يَهوون، ويتصنّع للرّئاسة، وكان رئيسَ القدريّة»(٤).

وقال المحقّق البحرانيّ في الحدائق: «إنّه من جملة النُّصّاب، ورؤوس ذوي الأذناب»(٥)، ولم يعتدَّ بخلافِهِ الفقهي المحقِّقُ في المعتبر(١)، والعلّامة في تحرير الأحكام(١)، والأردبيلي في مجمع الفائدة(٨).

وقد أدرك من الأئمة إلى الإمام أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب إلى فقد روى الرّوانديُّ: «إنَّ عليَّا لللهِ رأى الحسنَ البصريَّ يتوضّا، فقال: أسبغ طهورَك يا كفتي، قال: لقد قتلتَ بالأمس رجالاً كانوا يُسبِغونَ الوضوء، قال: وإنَّك

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفَّاظ: ١/ ٧١ ، رقم ٦٦.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء: ٤/ ٥٦٣ ، رقم ٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) تقريب التهذيب: ١/ ٢٠٢، رقم ١٢٣١.

<sup>(</sup>٤) رجال الكَشّي: ٩٧/ ١٥٤، وينظر معجم رجال الحديث: ٤/ ٢٧٢.

<sup>(</sup>٥) الحدائق الناضرة: ١/ ١٦١.

<sup>(</sup>٦) المعتسر: ٢/ ٥٣٨.

<sup>(</sup>٧) تحرير الأحكام: ١/٤/١.

<sup>(</sup>٨) مجمع الفائدة: ٤/ ١٠٢.

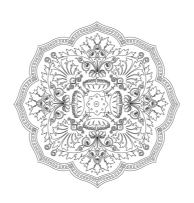
لحزينٌ عليهم، قال: نعم، قال: فأطالَ اللهُ حزنكَ، قال أيّوب السّجستاني: فها رأينا الحسنَ قطُّ إلَّا حزيناً، كأنّه يرجعُ مِن دَفنِ حميم... فقلتُ له في ذلك، فقال: عمِلتْ في دعوةُ الرَّجلِ الصّالح»(۱)، وقد وصفه أبنُ سعدٍ قائلًا: «كان رجلًا محزوناً»(۱)، وقال ابن أبي الحديد: «كان الحسنُ البصريُّ لا يراه أحدُ إلاَّ ظنَّ أنّهُ حديثُ عهدٍ بمصيبةٍ»(۱).

وعاصر أيضاً الإمام الحسنَ والحسينَ وزينَ العابدينَ والباقرَ اللهِ، وقد كانت وفاتُه قبل استشهاد الإمام الباقر الله بأربع سنين، إذْ استُشهد الله سنة ١١٤ه، بينها كانت وفاة الحسن البصريّ سنة (١١٠ه).

<sup>(</sup>١) الخرائج والجرائح: ٢/ ٥٤٧.

<sup>(</sup>٢) الطبقات الكبرى: ٧/ ١٦٢ .

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة: ١٩٣/١١.



## الحسنُ البصريُّ والقضاء والقدر

من المسائل العقائديّة التي وقعت محلّاً للكلام مسألةُ القضاء والقدر، فهي مسألةٌ ذات جذورٍ قديمةٍ في تاريخ المسائل العقائديّة، ومِن أوائل المقالات التي دار فيها الكلام بين الصّحابة والتابعين في شأن أفعال العباد، وهل هم مختارون فيها أم مُجبَرون؟ - وقد انعكس أثرُ الكلام فيها في أخبار أهل البيت الليه - وهي تنتمي إلى مباحث العدل الإلهيّ.

ونظراً إلى ما تحمله هاتان المفردتان من معنىً عائمٍ ومطّاطٍ، استُغِلَّتا من قِبَل بعض أصحاب الفرق لتأطير عقائدهم بها.

## القضاء والقدر في اللُّغة والاصطلاح:

القضاءُ لغةً مِن (قضى)، وهي إنْ لم تتعدَّ كانت بمعنى (الحُكُم)، قال الخليل: «قضى يقضي قضاءً، أي حَكَم، وإنْ كانت متعدِّيةً بـ(إلى) كانت بمعنى (أتى): وقضينا عليه الموت، أي: أتى، وإنْ كانت متعدِّيةً بنفسها إلى مفعول كانت بمعنى (فَنِيَ): «انقضى الشيءُ فَنِيَ وذهب»(۱).

والقدر لغةً: هو (القضاء الموفَّق)، أو (مبلغ الشيء)(١).

وفي الاصطلاح يكون معناها حسب متعلِّقها، فتارةً يُبحث القضاءُ والقدرُ

<sup>(</sup>١) العين: ٥/ ١٨٥، مادّة (قضي).

<sup>(</sup>٢) العين: ٥/ ١١٢، مادّة (قدر).



في أفعال العباد، وأخرى في شؤونِ العباد غير أفعالهم، كمرضهم وصحتهم وفقّد أحبّتهم، ووفرة عيالهم، وحُسن مظهرِهم وعدمه، وما إلى ذلك، وما وقع فيه الكلام بشكلٍ واضحٍ هو الأوَّل، فقد تُعطي إضافة القضاء والقدر إلى أفعال العباد أنَّهم مجبرون عليها، وأنَّهم مسلوبو الاختيار، فجاءت أحاديث أهل البيت على تبيّن أن ليس المراد من القضاء والقدر ذلك، وإنّا القضاء بمعنى أمره ونهيه، ووعده ووعيده، وثوابه وعقابه، والقدر بمعنى أنَّه أتقن ذلك على أكمل وجه، فالعبدُ الذي أطاع فليس بإكراهٍ، ومَن عصى فليس بإلجاءٍ... وإنّا الله عنى هداهم السبيل وبيَّن لهم ما يجوز وما لا يجوز، وأعطاهم القدرة والاستطاعة الكافية لفعل الخير واجتناب الشرّ.

وهذان المعنيان ينسجهان تماماً مع معنى القضاء والقدر لغة، إذْ هو حكمٌ، وحكمٌ مُتْقَنُّ موفَّقٌ إذا لوحظت فيه هيئات ما بعد الحكم من جهة بقاء قدرة المكلّف واستطاعته وإرادته واختياره وعدم سلبها.

وقد وقعت للحسن البصريّ حكايةٌ وسؤال في القضاء والقدر مع أهل البيت الله ، فحكى عن أمير المؤمنين الله ما جرى معه في صفّين مع سائل سأله في شأن القضاء والقدر، ووجّه سؤالاً إلى الإمام الحسن الله سأله فيه عن القضاء والقدر وعلاقته باستطاعة الإنسان.

#### حكايةُ الحَسَن البصريّ معنى القضاء والقَدَر عن أمير المؤمنين للله

روى الشّيخ المفيدتينُ قائلاً (۱): «روى الحسن بن أبي الحسن البصريّ، قال: جاء رجلٌ إلى أمير المؤمنين الله بعد انصرافه من حرب صفِّين، فقال له: يا أمير المؤمنين، خبِّرنا عمّا كان بيننا وبين هؤلاء القوم من الحرب، أكان ذلك بقضاء مِن الله وقدرٍ؟

فقال أميرُ المؤمنين المنهِ: ما علوتُم تلعةً ولا هبطتُم وادياً إلّا ولله فيه قضاءٌ وقدرٌ، فقال الرّجل: فعند الله أحتسبُ عنائي يا أمير المؤمنين، فقال له: ولم ؟ قال: إذا كان القضاء والقدر ساقانا إلى العمل فيا وجهُ الثوابِ لنا على الطّاعة؟ وما وجهُ العِقاب لنا على المعصية؟ فقال له أمير المؤمنين المنهِ: أو ظننتَ يا رجل أنّهُ قضاءٌ حتْمٌ وقَدَرٌ لازمٌ، لا تظنّ ذلك فإنّ القولَ به مقالُ عبدة الأوثان وحزبِ الشّيطان وخصاءِ الرّحن وقدريّة هذه الأمّة ومجوسها، إنّ الله جلّ جلالله أَمَر السّاءَ والأرض وما بينها باطلاً، ﴿ ذَلِكَ ظَنُّ الّذِينَ كَفَرُوا فَوَيلٌ لِلّذِينَ كَفَرُوا فَويلٌ لِلّذِينَ كَفَرُوا مَن الله على ألله الرّجل: فيا القضاءُ والقدرُ الذي ذكرتَهُ يا أمير المؤمنين؟ قال: الأمرُ بالطّاعة، والنهيُ عن المعصية، والوعدُ والوعيد، والترفيب، كلٌ ذلك قضاءُ الله في أفعالنا وقدرُه لأعالنا، وأمّا غير والترفيب، كلٌ ذلك قضاءُ الله في أفعالنا وقدرُه لأعالنا، وأمّا غير

<sup>(</sup>١) الإرشاد: ١/ ٢٢٥.



ذلك فلا تظنَّهُ، فإنَّ الظَّنَّ له مُحبِطُّ للأعمال، فقال الرَّجل: فرَّجتَ عنّي يا أمير المؤمنين فرَّجَ اللهُ عنك، وأنشأ يقول:

أنتَ الإمامُ الذي نرجو بطاعتِهِ يومَ المآبِ مِنَ الرَّحمنِ غفرانا أوضحتَ مِن دينِنا ما كان ملتبِساً جزاكَ ربُّكَ بالإحسانِ إحسانا وقد رواها الشَّيخ الصّدوق عِنْ في كتابه (عيون أخبار الرّضاطِيِّ) بأربعة أسانيد مختلفة (۱٬۰۰۰) ما يوجبُ الوثوق بصدورها أكثر، نعم، هو لم يُنهِ الخبر إلى الحسن البصريّ، فإنَّهُ بحسب الظَّاهر كان أحد رواته، ولم ينفرد بنقله، بل نقله غيره أيضاً، ولذا انتهى في بعض الأسانيد إلى ابن عبّاس (۱٬۰۰۰) أو الأصبغ بن

وحديثُ هذا الرّجل - الذي هو من أهل الكوفة كما في بعض الأخبار - يبيّن أنَّ هناك انطباعاً خاطئاً في ذهنِه عن القضاء والقدر، إذْ كانَ يفهمُ منهُ أنَّهُ يعني سلبَ الإرادةِ والاختيارِ، وأنَّ ما صدرَ منه من فعل الخير في مناصرة أمير المؤمنين علي هو فعلٌ لا يستحقُّ عليه الثّواب؛ لأنَّه كان مُلجئاً ومُكرَهاً على صدور ذلك منه، والثّواب إنَّما يترتّب على الفعل الاختياريّ.

<sup>(</sup>۱) عيون أخبار الرضاطيين: ١/ ١٣٨ – ١٣٩، باب ١١ ما جاء عن الرّضا من أخبار التوحيد، ح٣٨.

<sup>(</sup>٢) كما في أحد طُرُق الصّدوق المشار إليها.

<sup>(</sup>٣) رسائل المرتضى: ٢/ ٢٤١.

<sup>(</sup>٤) الفصول المختارة: ٧٠ - ٧١.

فبادر أميرُ المؤمنين المنهِ إلى دفع هذه الشّبهة عن ذهنه ببيان أنَّ القضاء والقدر ليسا حتماً وإلزاماً بحيث يسلبان اختيار المكلّف وقدرته، فهذه عقيدةٌ فاسدةٌ، وهي عقيدةٌ عبدةِ الأوثان، وإنَّما قضاؤهُ وقدرُهُ – عزَّ ذِكْرُهُ – هو أمرُهُ بالطّاعة ونهيهُ عن المعصية، والتمكين من فعل الحسنةِ وتركِ السَّيِّئةِ.

ومن ذلك خروجُهم مع أمير المؤمنين الله في صفِّين، فإنّه بلا شكّ مأمورٌ به من الله ورضي عن تركه، كيف؟ وقد كان خصومُهم هم الفرقةُ الباغيةُ بقتلهم عمّارَ بن ياسر (۱)، وإنهَّم لمّا امتثلوا الأمر بالخروج معه إنّما كان ذلك باختيارهم ومحض إرادتهم، وبذلك يستحقّون الثّواب على طاعتهم، وأولئك يستحقّون الثّواب على طاعتهم، وأولئك يستحقّون العقاب بمعصيتهم.

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب الجهاد والسِّير: ص۷۰ ، وصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط السَّاعة، باب لا تقوم السَّاعة حتى يموَّ الرَّجل...: ص١٨٦ ، والطبقات الكبرى: ١/ ٢٤١ و و٣/ ٢٤٨ في ترجمة عرِّار بن ياسر، وتاريخ الطبري، سنة ٣٧هـ: ٢٧/٤.

## سؤالُ الحَسَن البصريِّ الإمامَ الحَسَنَ المجتبَى اللهِ

روى أبو الفتوح الكراجكيّ (ت ٤٤٩ه) مرسلاً عن الحسن البصريّ أنّه: «كتب إلى الإمام الحسن بن عليّ بنِ أبي طالب الله المام الحسن بن عليّ بنِ أبي طالب الله الفلكُ الجاريةُ في اللُّججِ ابن رسول الله عليه أمّا بعد، فإنّكم معاشر بني هاشم، الفُلكُ الجاريةُ في اللُّججِ الغامِرة، ومصابيحُ الدُّجي، وأعلامُ الهدى، والأئمّةُ القادة الذين مَن اتّبعَهُم نجا، والسّفينةُ التي يَؤولُ إليها المؤمنونَ، وينجو فيها المتمسّكون، قد كثر يا بن رسولِ الله على عندنا الكلام في القدر، واختلافنا في الاستطاعة، فتعلّمنا ما نرى عليه رأيك، ورأي آبائك، فإنّكم ذرّيّةُ بعضُها من بعضٍ، من علم الله عَلِمْتُم، وهو الشّاهدُ عليكُم، وأنتُم شهداءُ على النّاس، والسّلام.

فأجابه الحسنُ بنُ علي الله عند حير تِكَ وحيرة مَن زعمتَ مِن أمّتنا، وكيف ترجعونَ فقد انتهى إليَّ كتابك عند حير تِكَ وحيرة مَن زعمتَ مِن أمّتنا، وكيف ترجعونَ إلينا، وأنتُم بالقول دون العمل، واعلم أنَّه لولا ما تناهى إليَّ من حيرتكَ وحيرة الأمَّة قِبَلكَ لأمسكتُ عن الجواب، ولكني الناصحُ وابنُ الناصح الأمين، والذي أنا عليه أنَّهُ مَن لم يُؤمِنْ بالقدر ،خيرهِ وشرِّه، فقد كفر، ومَن مَلَ المعاصي على الله عِنَى فقد فجر، إنَّ الله لا يُطاعُ بإكراهِ ولا يُعصَى بغلبةٍ، ولم يُمولِ العباد سدى من المملكة، ولكنَّه عِنَى الله عَنى ما عليه أقدرهم، فإنْ ائتمروا بالطّاعة لم يكن الله عِنَى الله عِنَى الماطّاعة الم يكن الله عِنَى الله عَنى ما عليه أقدرهم، فإنْ ائتمروا بالطّاعة لم يكن الله عِنَى الله عَنى مانعاً، وإنْ

استمرُّوا بالمعصية فشاء [فإنْ شاء] سبحانه أنْ يمنَّ عليهم فيحولَ بينهم فَعَلَ، وإنْ لم يَفعل فليس هو الذي حَلَهم عليها إجباراً، ولا ألزمهم بها إكراهاً، بل احتجاجُه جلَّ ذكرُهُ عليهم أنْ عرّفَهم، وجعل لهم السّبيلَ إلى فعل ما دعاهم إليه وترك ما نهاهم عنه، ولله الحُجّة البالغة، والسّلام»(۱).

وقد رواها ابن شهراً شوب المازندرانيّ (٤٨٩-٥٨٨ه) في متشابه القرآن)(٢)، وابن أبي حاتم العاملي(ت٤٦٦هه) في الدُّرِّ النظيم(٢)، ورضي الدّين الحليّ (٦٣٥ه-ق٨ه) في (العدد القويّة)(٤)، والزرنديّ الشافعيّ (ت٥٧هه) في معارج الوصول إلى معرفة فضل آل الرسول(٥)، والدّيلميّ (ت٤٨١هه) في أعلام الدّين، وإرشاد القلوب(٢).

## وفي مُفاد هذه الرِّواية عدَّةُ أُمور؛

الأمرُ الأوَّل: بيان حقيقة الحسن البصريّ:

من خلالِ نصِّ الرِّواية يظهرُ أنَّ الحسنَ البصريَّ قد عرَّفَ بأهل البيت على

<sup>(</sup>۱) كنز الفوائد: ١/ ٣٦٥ – ٣٦٦. وقد رويت من قبله في فقه الرّضا: ١/ ٤٠٨ و ٤٠٩، وتحف العقول لابن شعبة الحرّاني (ت ق ٤): ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٢) متشابه القرآن: ١/ ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) الدُّرِّ النظيم: ص٥٠٨.

<sup>(</sup>٤) العدد القوية: ١/ ٣٣ – ٣٤.

<sup>(</sup>٥) معارج الوصول: ص٧٥.

<sup>(</sup>٦) أعلام الدّين: ص ٣١٦، وإرشاد القلوب: ١/١٦٢ -١٦٣.



ومكانتِهم الدَّينيَّة، وأنَّ منشأ عِلْمِهم مِن علمِ اللهِ عِيَّ، وأنَّهم سفينةُ النَّجاة التي يرجعُ إليها المؤمنونَ، وينجو فيها المتمسِّكون.

لكنَّ الإمامَ الحسنَ اللهِ بيَّن أنَّ هذا الكلام من الرَّجل مجرَّد قولٍ لا يتعدّى إلى الاعتقادِ العمليِّ، فإنَّ صاحبَهُ -الحسن البَصريّ- ليس ممَّن يعتقدُ بأهل البيت اللهِ ويرجع إليهم في دينهِ وعلمِهِ وعملِه، بل ممّن نصّبَ نفسهُ إماماً في قبالهم، يرى الرّأي ويُصدِرُ الحُكْمَ من عند نفسه واجتهاده، مِن غير أنْ يرجع إلى مصدر التشريع الأساسيّ بعد النبيّ الأكرم على أباعِه اللهِ في زمانِه أو مِن الإمامُ الحسن اللهِ حقيقة هذا الرَّجل لكي لا تنطلي على أتباعِه اللهِ في زمانِه أو مِن بعده، بل ترقّى اللهِ في نقد حقيقة عقيدة الحسنِ البصريّ، بأنَّهُ لله لا يرى الحسنَ البصريّ جديراً في أنْ يُجابَ عن سؤالهِ، وإنَّهُ إنَّا سيذكر جواباً عن المسألة لأنَّهُ تناهى إليه وعَلِمَ أنَّه بالفعل قد وقعَ السُّؤالُ والحيرة في القضاء والقدر عند تلك الجاعة، وأنَّ مِن مسؤوليّته للهُ أنْ يُقدِّمَ النُّصحَ لأمَّةِ جدِّهِ الرَّسول الأكرم عليه بإرشادها إلى ما هو الصَّواب.

الأمرُ الثّاني: بيانُ ضرورة الاعتقاد بالقضاء والقدر، وبطلان المعنى السَّلبيِّ لهما: إنَّ الإيهانَ بالقضاء والقدر ممَّا جاء به الدّين الحنيف، ومَن لم يُؤمن بهما يخرجُ عن الإيهان إلى الكفر، ويكونُ من العاصين فيها لو نَسَبَ معصيتَهُ أو معصيةَ غيرِه إلى أنَّها صدرتْ لأنَّ الله عَرَّى أرادَ صدورَها وقدَّرَ ذلك عليهِ، فالقضاءُ والقدرُ ممَّا يجبُ الاعتقاد بهما، لكن لا بالمفهوم السَّلبيِّ الذي يعني أنَّ الله عَرَّى قد أجبرَ العَبدَ

على المعصية والطّاعة وسَلَبَ منه الاختيار في ذلك، فإنَّ الاعتقادَ بهذا المفهوم الخاطئ للقضاء والقدر معصيةٌ يخرج مَن يعتقد بذلك من الإيمان إلى الكفر.

والوجه في بطلان ذلك: هو أنَّ الله عَنَى لا يُطاع بإكراه بأنْ يُلجِئ العبادَ ويضطرَّهم اضطراراً إلى طاعته فهو خلاف غناه المطلق عن عبيده ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى الله وَاللهُ هُوَ الْغَنِيُّ الحُمِيدُ ﴾ فاطن كما أنَّهُ حينها يُعصَى النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى الله وَاللهُ هُوَ الْغَنِيُّ الحُمِيدُ ﴾ فاطن كما أنَّهُ حينها يُعصَى لم يُعصَ مغلوباً بأنْ تحدّاهُ العاصي وارتكب ما ارتكب من المعصية غلبةً منه على إرادة الله عِنَى ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّنَاتِ أَنْ يَسْبِقُونَا سَاءَ مَا يَعْكُمُونَ ﴾ المنكبوت: ٤.

فإنَّ العاصي حينها عصى إنَّها كان ذلك منه بإرادةٍ وقوَّةٍ، وهي ممَّا منحها اللهُ عَنِين له، وما تزالان تحت قدرته عَنِين، ولو شاء أنْ يسلبَهُما منه ويجعلَه عاجزاً لأمكنه ذلك ﴿وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ الأنعام: ١٨.

الأمرُ الثالثُ: بيان المعنى الصَّحيح للقضاء والقدر:

إِنَّ العبد لو أرادَ امتثال الطَّاعة بفعل ما أمره الله به، أو اجتناب ما نهاه عنه، لا يمنعه الله عِنَى عن فعل الطَّاعة ولا يصدُّهُ عنها، بل هو مَن ملَّكَهُ القدرة على فعل ذلك، وأرشدهُ إلى الطَّيّبات، وأمرهُ بفعلها وبيَّن له الخبائثَ ونهاهُ عنها، قال الله عزَّ ذِكْرُهُ: ﴿الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالمُعْرُوفِ وَيَنْهاهُمْ عَنِ المُنْكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الخُبَائِثَ ﴾ الأعراف: ١٥٧، و ﴿يَسْأَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ لُهُمْ قُلْ أُحِلَّ لَكُمُ



الطّيبات ﴾ المائدة:٤.

وأمَّا لو أراد العبدُ المعصيةَ ومخالفةَ أمرِ الله عِنَّ أو نهيهِ، فإنَّ الله عزَّ ذكرُهُ يكون معه بالخيار، فإمَّا أنْ يمنَعَهُ من ذلك لطفاً منه عِنَّ بعبده ومِنَّة عليه، بأنْ يصرِفَ قصدَهُ عن المعصيةِ مثلاً.

وإمَّا أَنْ يتركَ العبد واختياره، ولا يكون عِنَّ بذلك قد حملَ العبدَ وأجبرَهُ على المعصيةِ، بل تبقى الحجّةُ لله عِنَّ نافذةً عليه، لأنَّه ملَّكَهُ القدرةَ على ترك المعصية، وأرشده إلى اجتنامها.

#### الأمرُ الرّابعُ: تطابق إجابة الإمامين الله:

اللُلاحَظ مطابقة إجابة الإمام الحسن الملاحم ما تقدّم من إجابة أمير المؤمنين الله فإنّه في الخبرين كليهما نُفِيَ المعنى السّلبي للقضاء والقدر بمعنى سلبِ اختيار المكلّف وقدرته، وبُيِّنَ أَنَّ المعنى الصّحيح للقضاء والقدر هو أَنَّ هناك أمراً ونهياً، والمُكلّف حينها يُطيع الله عِن إنّها يُطيعه باختياره، وحينها يعصي الله عِن إنّها يعصيه باختياره، ومن هنا استحق الثواب على الطّاعة والعقاب على المعصية.

وأمَّا المتعلّق الآخر للقضاء والقدر وهو شؤون العباد الأُخر كألوانهم، وأرزاقهم، وأنسابهم، وما إلى ذلك ممّا يكون حصولُه لهم بغير اختيارهم، فهويدخل في دائرة أحد أهداف الوجود الدنيويّ لبني البشر، وهو البلاء، من أجل أنْ تتَّضح حقيقةُ إيهانهم بالتزامهم العمليّ، وهو ما دلّت عليه جملةٌ من الآيات القرآنيّة، منها: قولُه تعالى: ﴿الّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُوَ قُولُهُ تعالى: ﴿الّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُو

الْعَزِيزُ الْغَفُورُ ﴾ الله: ٢.

وقولُه تعالى: ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آَمَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾العنكبوت: ٢.

وقولُه تعالى: ﴿ لَتُبْلَوُنَ فِي أَمُوالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذًى كَثِيرًا وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْم الْأُمُورِ ﴾ العموان ١٨٦٠.

وقوَلُه تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشَيْءٍ مِنَ الْخُوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ الْأَمْوَالِ وَالْجَنْفُ وَالْأَنْفُس وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ ﴾ البقرة: ٥٠٠ .

وقولُه تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَهَا لِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلا﴾الكهف:٧.

وقولُه تعالى ﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ الْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتٍ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ الأنعام ١٦٥٠.

و قولُه تعالى ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ المُوْتِ وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ الأنياء:٣٠.

وغير ذلك من الآيات القرآنيّة التي تُرشِدُ بوضوح إلى هذا المعنى.

وليُعلَم أنَّ القضاء والقدر في هذا الشأن ليس حَتميًّا، وإنَّما هناك وسائل بينتها الشَّريعة المقدَّسة من شأنها أنْ تُغيِّرَ ذلك:

أحدُها: الدُّعاء، وقد نصَّتْ عليه جملةٌ من النُّصوص الدِّينيّة،



كقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أُدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ عافرنا ٢٠

وقولِه تعالى: ﴿ادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَهْمَةَ الله قَرِيبٌ مِنَ المُحْسِنِينَ ﴾ الأعراف: ٥٠. وقولِه تعالى: ﴿هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيَّا رَبَّهُ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾ أن عمران: ٣٨.

وقولِه تعالى: ﴿ الحُمْدُ للهِ الَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبَرِ إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبِّ لَسَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾ إبراهيم: ٣٩.

وقولِه تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ البقرة: ١٨٦.

كما يشهد له أيضاً الدُّعاء الوارد في شهر رمضان:

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكُ فيها تَقضي وتُقدِّر من الأمرِ المحتُّومِ في ليلةِ القدرِ من القضاءِ الذي لا يُرَدُّ ولا يُبدَّلُ أن تكتُبني من حجّاجِ بيتِك الحرامِ، المبرورِ حجُّهم، المشكورِ سعيُهُم، المغفورِ ذنوبُهم، المُكفِّرِ عنهم سيّئاتُهم، واجعل فيها تقضي وتُقدِّر أنْ تُطِيلَ عُمري وتُوسِّعَ عليَّ رِزقي وتؤدِّي عني أمانتِي ودَيني»(١). والآخرُ: الصَّدقَةُ، فقد روى الكُلينيُّ بسندٍ معتبرِ عن أبي عبد الله الصَّادق اللهِ قال: «قال رسول الله يَلِيَّةَ: إنَّ اللهَ لا إلهَ إلا هُو لَيدفَعُ بالصَّدَقَةِ الدَّاءَ والدُّبيلة والحَرَقَ والهَدْمَ والجُنونَ، وعدَّ عَلَيْ سبعينَ باباً من السُّوء»(١).

وروى عن الباقرطِينِ: «إنَّ الصَّدقَةَ لَتَدْفَعُ سبعينَ بليَّةً من بلايا الدُّنيا مع

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان: ٢٢٧، وينظر: الكافي: ٤/ ٧١، ح٢، و٤/ ١٦١، ح٣.

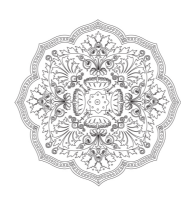
<sup>(</sup>٢) الكافي: ٤/ ٥، ح١ والدُّبيلة: داءٌ يجتمع في الجوف، لسان العرب: ١١/ ٢٣٥.

مِيتةِ السُّوء، إنَّ صاحبَها لا يموتُ ميتةَ السُّوءِ أبداً، مع ما يُدَّخرُ لصاحبِها في الآخرة»(١).

وروى عن محمّد بن مسلم، قال: «كنتُ مع أبي جعفر الله في مسجد الرَّسول عَلَيْ فسقطتْ شرفةٌ من شُرَفِ المسجدِ فوقعتْ على رجلٍ فلم تضرَّه وأصابت رجلَهُ، فقال أبو جعفر الله: سلوهُ أيَّ شيءٍ عَمِلَ اليوم؟ فسألوه، فقال: خرجتُ وفي كُمِّي تمرُّ فمررتُ بسائلٍ فتصدَّقتُ عليه بتمرةٍ، فقال أبو جعفر الله: بها دفع اللهُ عنك »(۱).

<sup>(</sup>١) الكافي: ٤/ ٦، ح٦.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٤/٧، ح١١



## الحَسَنُ البَصريُّ وآية التَّبليغ

من الأحاديث المتواترة عند الفريقين حديثُ غدير خمّ، وتعيينُ النبيً الأكرم على أميرَ المؤمنين الله خليفةً للمسلمين من بعده على أميرَ المؤمنين المؤرِّخ المشهور أنَّهُ «جمع طُرُقَ حديث غدير (ت٨٤٧هـ) ذكر في ترجمة الطّبري المؤرِّخ المشهور أنَّهُ «جمع طُرُقَ حديث غدير خمّ في أربعة أجزاء، رأيتُ شطرَه فبهرتني سعةُ رواياته، وجزمتُ بوقوع ذلك» (۱)، لكنَّ هناك مَن يحاول أن يحجبَ الشَّمس بغربال فيتأوَّل آية التبليغ التي نزلت في ذلك اليوم، أو أن يكتمَ شطراً من حقيقتها، ومِن أولئك الحسنُ البصريُّ، إذْ كان يبيِّنُ أنَّ الآية نزلت في حقِّ رجلٍ، وأنَّ النبيَّ عَلَيْ تحرَّز من القوم قبل بلاغها، وأوعده بأنْ يعصِمَهُ من النّاس، لكنَّه لم يذكر ذلك الرَّجل، لا لأنَّه لا يعرفه، وإنَّما لأنَّه لا يريد أنْ يذكره وحسب، وقد نقل موقفه هذا عثمان الأعشى (۱) إلى الإمام الباقر الله وقد روى حديثه مع الإمام الباقر الله العيّاشي في تفسيره، والقاضي النعمان في دعائم الإسلام (۱)، والحاكم الحسكاني العيّاشي في تفسيره، والقاضي النعمان في دعائم الإسلام (۱)، والحاكم الحسكاني

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ١٤/ ٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) عثمان بن المغيرة الثّقفي، أبو المغيرة يُعرف بـ(عثمان الأعشى)، و (عثمان الأعمى)، و (عثمان بن أبي زرعة)، من أهل البصرة، وقد وثّقه علماء العامّة كأحمد بن حنبل في العلل: ٢/ ٤٨١، وأبي حاتم الرّازي في الجرح والتعديل: ٦/ ١٦٧، وابن حجر في تهذيب التهذيب: ٧/ ١٤١.

<sup>(</sup>٣) دعائم الإسلام: ١/١١.

في شواهد التنزيل(')، واللَّفظ للعيّاشي فيها رواه عن زياد بن المنذر، قال: (كنتُ عند أبي جعفر محمّد بن علي الله بالأبطح (١٠)، وهو يُحُدِّثُ النّاس، فقام إليه رجلٌ من أهل البصرة يُقال له عثمان الأعشى، كان يروي عن الحسن البصريِّ، فقال: يا بن رسولِ الله ﷺ جُعِلْتُ فداك، إنَّ الحسنَ البصريَّ يُحِدِّثُنا حديثاً يزعُمُ أنَّ هذه الآية نزلت في رجلٍ، ولا يخبرنا عن الرَّجل «يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ » المائدة: ٢٧ تفسيرُ ها: أتخشى النّاس؟ فالله يعصمُك من النَّاس، فقال أبو جعفر الله عنه الله وينه -يعنى صلاته - أَمَا إِنَّهُ لو شاء أَنْ يُخبرَ بهِ أَخبَر بهِ، إِنَّ جبرئيلَ نزل على رسولِ الله على فقال له: إنَّ ربَّك تبارك وتعالى يأمرُك أنْ تدلَّلُ أُمَّتكَ على صلاتهم، فدلَّهُ على الصَّلاة، واحتجَّ بها عليه، فدلَّ رسولُ الله عليها أمَّته عليها واحتجَّ بها عليهم، ثمّ أتاه، فقال: إنَّ الله تبارك وتعالى يأمرُك أنْ تدُلَّ أُمَّتَكَ مِن زكاتِهم على مثل ما دلَلْتَهُم عليه من صلاتِهم، فدلَّهُ على الزَّكاة، واحتجَّ بها عليه، فدلَّ رسولُ الله عَنْ أَمَّتُهُ على الزَّكاة واحتجَّ بها عليهم، ثمّ أتاهُ جبرئيل، فقال: إنَّ الله تبارك وتعالى يأمرك أنْ تدُلَّ أُمَّتك من صيامهم على مثل ما دَلَلْتَهم عليه من صلاتهم وزكاتهم، شهر رمضان بين شعبان وشوال، يُؤتى فيه كذا، ويجتنب فيه كذا، فدلَّهُ على الصِّيام، واحتجَّ به عليه، فدلَّ رسولُ الله عَيَّا أُمَّتَهُ على الصِّيام، واحتجَّ به عليهم، ثمَّ أتاهُ فقال: إنَّ الله تبارك وتعالى يأمرُكَ أنْ تدُلَّ أُمَّتَكَ في حَجِّهم على مثل ما دلَلْتَهُم عليه في صلاتهم وزكاتهم وصيامهم، فدلَّهُ على الحجِّ واحتجَّ به

<sup>(</sup>١) شواهد التنزيل: ١/ ٥٣، ح٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) موضع يقع على مسافةٍ من مكّة. ينظر: معجم البلدان : ١/ ٧٤.



عليه، فدلَّ رسولُ الله عَيْلَةَ أُمَّتَهُ على الحجِّ واحتجَّ به عليهم.

ثمَّ أتاهُ فقال: إنَّ اللهَ تبارك وتعالى يأمرُكَ أنْ تدُلَّ أُمَّتَكَ مَن وليُّهُم؟ على مثل ما دلَلْتهم عليه في صلاتهم وزكاتهم وصيامهم وحجِّهم، قال: فقال رسول الله عليه في حديثو عهد بجاهليّة، فأنزلَ الله ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ الله ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ الله عَلَى مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالتَهُ وَالله يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ المائدة والله يعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ المائدة والله يعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ المائدة والله فقام رسولُ الله يَلِي فأخذ بيد علي بن أبي طالبِ فرفعها، فقال: «مَن كنتُ مولاه فعليٌ مولاه أللهُم والِ مَن والاه وعادِ مَن عاداه، وانصُر مَن نصرَهُ واخذُلْ مَن خذَلَهُ وأحبَّ مَن أحبَّهُ وأبغض مَن أبغضَهُ » (۱).

#### وفي مُفاد الحديث عدّةُ أمورٍ:

الأمرُ الأوَّلُ: الظّاهر أنَّ القصَّة الواردة فيه حصلت بعد إتمام الحجِّ والتوجُّهِ إلى المدينة المنوّرة، فإنَّ من الأماكن التي يُمْكَثُ فيها بعد العودة من الحجّ «الأبطح»، وهو يقعُ على مسافةٍ من مكَّة باتجاه المدينة، والإمامُ الباقر اللهِ كان يُحدِّثُ أصحابَهُ عن أمور الدِّين، ولعلَّ حديثَه كان عن ولايتهم وموقعهم في المنظومة الدِّينيَّة، ما أثار ذاكرة عثمان الأعشى، فأخذَ يسألُ الإمامَ اللهُ عمّا سَمِعَهُ من الحسنِ البصريِّ في تفسير آيةِ التبليغ.

الثاني: إنَّ عثمانَ الأعشى البصريَّ كان ممّن يروي الأحاديث عن الحسَنِ البصريِّ، ولعلَّهُ تتلمذَ عليه وسَمِعَ منه الحديث، وممَّا سمِعَه منه تفسيره آيةً

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي: ١/ ٣٣٣، حديث رقم ١٥٤.



التبليغ ببيان معناها جزئيًا وبنحو الإجمال، إذْ ذكر لهم أنَّ النبيَّ عَلَيْهَ بعد تكليفهِ بالتبليغ بالوليِّ مِن بعده خَشِيَ جاهليَّةَ أُمَّتِهِ إلَّا أنَّ الله عَصَمَهُ مِن ذلك، لكنَّهُ لم يُبيِّن لهم مَن هو الرَّجلُ الذي نزلت في حقِّهِ هذه الآية.

ثالثاً: إنَّ الإمام الباقر اللهِ ، بيَّنَ أنَّ امتناعَ الحسنِ البصريِّ عن ذكر الرَّجلِ الذي نزلت فيه الآية لم يكن لمانع يمنعُهُ، فهو لو شاء أنْ يُخْبِرَ بهِ لأخبرَ، ما يكشفُ أنَّ دافعَ الحسنِ البصريِّ إلى عدمِ ذكرِ الرَّجل الذي نزلت فيه الآية، (وهو أمير المؤمنينَ عليّ بن أبي طالب إلى )، هو دافعٌ ينطوي على قضايا اعتقاديّةٍ وسياسيّةٍ، إذْ ستدُلُّ الآية بوضوحٍ على أنَّ خليفة المسلمين مِن بعد النبيِّ الأكرم يَلِيَّ هو أمير المؤمنين للهُ، وهذا ما لا ينسجم مع ما يريدهُ الحسنُ البصريُّ، ولا يريد بيانهُ للآخرين، لاعتقادهِ بالحكّام الثلاثةِ الذين سبقُوا أمير المؤمنين المؤ

نعم، علّل الحاكم الحسكانيّ فيها رواه من نصّ هذا الحديث، عدم ذكر الحسنِ البصريِّ الرَّجُلَ الذي نزلتْ فيه بالخوف، إذْ ورد فيه: «فقال ﴿ لَيْ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) شواهد التنزيل: ١/ ٢٥٤، وينظر دعائم الإسلام: ١/ ١٤.



الرَّجلِ الذي نزلت فيه الآية، وبذلك استحقَّ أنْ يدعو الله عليه، ولا يبعُدُ أنْ يكونَ التعليلُ بـ (الخوف) ممّا أضافَهُ بعضُ الرُّواة في سندِ الحاكم الحسكانيّ ممَّن له هوىً بالحسنِ البصريِّ.

رابعاً: إنَّ الإمام الباقر اللهِ بيَّن لعُثهان الأعشى والحاضرين تفسير الآية وارتباطها بها سبقها من تعاليم الشَّريعة، من الصّلاة والزّكاة والصّيام والحجّ، وأنّها بُلِّغَتْ بنحو التراتب حتى صار الأمر إلى بلاغ ولاية أمير المؤمنين الله بعد أنْ نزل بها جبرئيل على النبيِّ الأكرم عَيْلَة، وهنا أبرز النّبيُّ عَيِّلَة - وبحكم معرفته بقومه وخلفيّاتهم القبليّة - مخاوفه منهم، وإنّهم قريبو العهد بالجاهليّة، إلّا إنّ الله تبارك وتعالى وعدَهُ بالعصمة منهم، فبادر عَيِّلَة في غدير خمّ، وجمع النّاس ورفع يد أخيه عليّ بن أبي طالب الله ونادى: مَن كُنتُ مولاه فهذا عليٌّ مولاه اللّهُمَّ والِ مَن والأهُ وعادِ مَن عاداهُ وانصُر مَن نصَره.

وبذلك أوضح الإمام الباقر هلي الرَّ جلَ الذي نزلتْ فيه آية التبليغ، والذي أخفى ذكرَه الحسنُ البصريُّ.



## الحَسَنُ البصريُّ وآية المودّة

إِنَّ قوله تعالى: ﴿قُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا المُوَدَّةَ فِي الْقُرْبَي﴾ الشوري: ٢٣ عُرِف بـ (آية المودَّة)؛ لأنَّ الله عِن جعل أجرَ رسالةِ النبيِّ الأكرم عَلَيْ مودَّة القربي، والمُراد بهم أهلُ بيتِ النبيِّ الأكرم ﷺ خاصّة، لكنَّ هناك مَن صَرَفَ الآية القرآنيّة عن معناها الذي نزلت فيه إلى أنَّ المقصودَ بها مُطلَقُ قرابةِ الشَّخص، وأنَّ الآيةَ تسألُ المؤمنينَ مودَّة أقربائِهم، وممَّن ذهب إلى ذلك الحسنُ البصريُّ، وقد بيَّن الإمامُ الصَّادقُ الله بطلان هذا التفسير بشاهدَين تاريخيَّينِ مشهورَين مرَّ بهما النبيُّ الأكرمُ ﷺ، وذلك فيها رواه البَرقيّ في مُعتبرةِ حجّاجِ الخشّاب، قال: «سمعتُ أبا عبد الله الله يقول لأبي جعفرِ الأحول: ما يقول مَن عندكم في قول الله تبارك وتعالى: ﴿قُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمُوَدَّةَ فِي الْقُرْبَي﴾؟ فقال: كان الحسنُ البصريُّ يقول: في أقربائي من العرب، فقال أبو عبد الله علي : لكنّي أقول لقريشِ الذينَ عندنا: هي لنا خاصّة، فيقولون: هي لنا ولكم عامّة، فأقول: خبِّرُوني عن النبيِّ عَلَيْهُ إذا نزلتْ به شديدةٌ مَن خَصَّ بها؟ أليس إيَّانا خَصَّ بها حين أرادَ أَنْ يُلاعِنَ أهلَ نجران، أخذ بيدِ عليٍّ وفاطمةَ والحسنِ والحُسَينِ ﷺ، ويومَ بدرِ قال لعليِّ وحمزةَ وعبيدةَ بن الحارث، قال: «فأبَوا يُقِرُّونَ لي، أفلكُم الحُلو، ولنا المُرُّ »(').

<sup>(</sup>١) المحاسن: ١/ ١٤٤ - ١٤٥، - ٤٧، وينظر: الكافي: ٨/ ٩٣، - ٦٦، وقرب الإسناد: ص٠٦.



## ويُمكنُ تلخيصُ مُفاد هذا الحديث بمَا يأتي:

أَوَّلاً: سؤال الإمام للله وإجابة الحسن البصريِّ:

إِنَّ الإمامَ الصَّادقَ لِللهِ بادرَ في سؤال مؤمن الطَّاق أبي جعفر الأحول - وهو مِن مشهوري متكلّمي الإماميّة وثِقاتهم (() عن رأي أهل العراق؛ لأنَّ مؤمن الطاق كوفيُّ، والظَّاهر أنَّ السُّؤالَ والجوابَ وقعا في موسم الحجِّ، وهناك يقصدُ أصحابُ الإمام للهِ الإمام يسألونه عن معالم دِينهم، ومنها تفسيرُ آيةِ المودَّة، فذكر لهُ مؤمنُ الطَّاق رأيَ الحسنِ البصريِّ، وأنَّهُ يرى أنَّها تدُلُّ على لُزومِ محبَّةِ الرَّجُلِ أقرباءَهُ، ولا تختصُّ بأهلِ البيت للهِ ، ولذا كان يقول: هي في أقربائي من العرب.

ثانياً: التوهم في تفسير الآية كان حاصلاً حتى لبعض الهاشميّين:

إِنَّ الإمامَ الصَّادَقَ اللهِ بِيَّن للأحول نقضَ تفسيرِ الحسنِ البصريِّ، بأنَّهُ وقعَ خلافٌ بينَهُ لله وبين بعضِ أقربائهِ مِن بني هاشم عنده في المدينة، إذْ كان يقول لهم: إِنَّ آيةَ المودّة نزلت في أهل البيت الله خاصَّة، ولا تشمل عامّة بني هاشم، ولكنَّهم كانوا يجيبونَ الإمامَ للهُ بأنَّها غيرُ مُختصَّةٍ بأهل البيت الله ، بل هي عامّةٌ وشاملةٌ لكلِّ بني هاشم.

ثالثاً: استدلال الإمام المنظم على اختصاصها بأهل البيت الله وبمودَّتهم المأمور بها في القرآن، بأنَّ النبيَّ عَلَيْ حينها كانت تنزل به شديدةٌ تخصُّه فهو يختصُّ بها أهلَ بيته الله بينها حينها كانت تواجهه شديدةٌ عامَّة لكلِّ قريش لا يختصُّهم بها، بل يُدخِل غيرَهم من القرشيّن فيها، وذلك ما حصل معه عليه في حادثتين

<sup>(</sup>١) رجال النجاشي: ص٥٢٥/ رقم ٨٨٦، والفهرست: ص٨٨٨/ رقم٤٥٥.



تاريخيَّتَين مشهورتَين، وهما:

الأولى: مباهلة نصارى نجران حينها جاءوا النبيّ الأكرم سَلَي يسألونه عن أنّهُم سَمِعُوهُ يذكرُ صاحبَهم نبيّ الله عيسى الله ، فقال لهم سَلَي عبدَ الله اصطفاه وانتجبَه ، فاستغرب أسقف النصارى من كون عيسى الله عبدَ الله ، وكيف يكون عبداً مخلوقاً وهو لم يُولَد مِن أبٍ ؟ فأجابه رسولُ الله سَلَي بلسان القرآن: إنّ مَثلَ عيسى الله إنّه هو مَثلُ آدم الله ، فهو نبيّ الله كها يعترف به النصارى، ولم يلده أبّ، ولم يكن إلها باعتقادهم ، لكنّ نصارى نجران لم يعتقدوا بإجابة النبيّ الله وأبناء مُ ولذا أمَرهُ الله مَن أن يحاجَهم، ويدعو نفسه وأنفسهم ونساء وونساء مو وأبناء وأبناء من وأبناء من الله كُن فَيكُون ، الحق مِن ربّك فلا تكن مِن المُمّرَين ، فَمَن حَاجَك فيه مِنْ بعيد من بعيد من العبل من العبل فقل تعالى الله من المناع الله على الكاذبين ، الماء عن المناع أونساء كم وأنفسهم وأنفسه وأنفسه وأنفسه من العبل من العبل الله على الكاذبين المناع أن المناع الله على الكاذبين العبل المناع المناع الله على الكاذبين العبل المناع المناع المناع الله على الكاذبين العبل المناع المناع المناع الله على الكاذبين العبل المناع المناع المناع المناع الله على الكاذبين المناع المناع المناع المناع المناع المناع المناع الله على الكاذبين المناع الله على الكاذبين المناع المناع المناع المناع المناع المناع المناع الله على الكاذبين المناع المناع المناع المناع المناع المناع المناع المناع المناع الله على الكاذبين المناع المناع

والمُلاحَظ هنا أنَّهُ لمَّا اختصَّتْ هذه الشَّديدةُ بالنبيِّ الأكرمِ اللَّهِ بها هو نبيُّ، دعا معه أهلَ بيتِهِ خاصَّة، (عليًا، وفاطمة، والحسنَ، والحُسينَ الله )، ولم يدعُ أحداً من قريشِ ولا غيرها معه.

والأخرى: في واقعة بدرٍ لَّمَا خرج المُشركونَ وطلبُوا من النبيِّ الأكرم لللهِ

<sup>(</sup>١) نجران موضع في اليمن، معجم البلدان: ٢/ ٥٣٨، ٥/ ٢٦٦.

<sup>(</sup>۲) التبيان: ۲/ ۲۸۶، الإرشاد: ۱/ ۱٦٦، وشواهد التنزيل: ۱/ ۱۰۵، رقم ۱٦٨٤، وتفسير الطبريّ:۳/ ٤٠٥، وتفسير الرازيّ: ٨/ ٨٤-٨٥.

أَنْ يُخْرِجَ لهم أكفاءَهم من قريش (١٠) حينها دعا النبيُّ يَلِيَّ الإمامَ عليَّا الله وحمزةَ بن عبد المطّلب، فهنا أخرج يَلِيَّ لهم عليًا لله وحمزة وعُبيدة، وهم من قريش؛ لأنَّه لم يكن الأمر مختصًا به، وإنَّما كان طلبُ المشركينَ أَنْ يُخرج يَلِيَّ لهم نظائرهم في الكفاءة من قريش بشكل عام، وإنَّم لا يرون الأنصار أكفاءهم، ولو كان طلبهم أَنْ يُخرِجَ يَلِيَّ لهم أكفاءهم من أهل بيته إلله لما كان ذلك شاملاً لحمزة وعبيدة (رحمها الله).

لكن هذا الكلام منه الله الواضح في دلالته على المطلوب لم يكن ليُقنع بعض الهاشميّين في اختصاص مودَّة القُربى بأهل البيت الله ولا تشملُ كُلَّ الهاشميّين. رابعاً: مواساة أصحابه الله: مع أنَّ الإمامَ الصَّادق الله بيَّن الاستدلالَ على أنَّ المُراد بمودَّة القربى إنَّها هو مودَّة أهل البيت الله الله الله لا يبعد أنْ يكون له الله مقصودُ آخر، وهو: التخفيف على أصحابه ممّن عُرِفَ بالكلام والمناقشة في إثبات مكانة أهل البيت الله يجعفو الأحول، وإنَّ ما يجري معهم مع مَن لا يؤمن بأهل البيت الله يجري نظيره مع الإمام الله في بعض الأحيان مع مَن هُم مِن أرحامه الله وإنَّه يُقيم لهم الأدلَّة الواضحة لكنَّهم يرفضونَ أنْ يعترفُوا بها. خامساً: بيَّنَ هذا الحديثُ مرَّةً أخرى بُعْدَ الحسنِ البصريِّ عن أهل البيت الله وأخذه بالآراء التي تحاول سلبَ مكانتهم من مثل صرفهِ تفسير الآية من كونها من العرب.

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبرى: ٢/ ١٧، وتاريخ الطبريّ: ٢/ ١٣٤، والإرشاد: ١/ ٦٨، ورسائل المرتضى: ٤/ ١٢٤، والمناقب: ١/ ١٦٣ و ١/ ٣١١.

## الحَسَنُ البصريُّ وكتمان العلم

لكن فيها لو كان إظهارُ العلمِ قد يؤدّي إلى مخاطر على حامله، لعدم انسجامه مع المتداول عند الآخرين، وإنّه يُشكّل نقداً وتخطئةً لما في أيديهم، فحينئذٍ لا ينبغي إظهارُه؛ لأنّه لا يُحقِّقُ الهدفَ المرجوَّ منه، وهو استفادة الآخرين منه؛ لأنّ موقفهم منه الرَّفض والإنكار، فضلاً عن ضرورة أنْ يُحافظَ العالمُ على نفسهِ من مخاطر الجهّال، إذْ لعلَّ الله يُوقِظُ له مَن ينتفعُ بعلمهِ.

ومن مصاديق كتمان العلمِ للخوفِ من ردَّةِ فعلِ الآخرين، ما ذكرته لنا الآيةُ القرآنيَّة من كتمان مؤمن آل فرعون إيهانَهُ، وما يحمله من العلم بصدقِ

دعوة النبيِّ موسى الله وإنَّ الله وَقُلْ أَثَابَهُ الجنَّة بعدما قتلَهُ قومُهُ حينها أرشدهم إلى اتّباع النبيِّ موسى الله عن قال تبارك وتعالى: ﴿ وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إِيهَانَهُ أَتَقْتُلُونَ رَجُلًا أَنْ يَقُولَ رَبِّي اللهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ وَإِنْ يَكُ كَاذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِنْ يَكُ صَادِقًا يُصِبْكُمْ بَعْضُ الَّذِي يَعِدُكُمْ إِنَّ الله لَا يَكُ كَاذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِنْ يَكُ صَادِقًا يُصِبْكُمْ بَعْضُ الَّذِي يَعِدُكُمْ إِنَّ الله لَا يَكُ كَاذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِنْ يَكُ صَادِقًا يُصِبْكُمْ بَعْضُ الَّذِي يَعِدُكُمْ إِنَّ الله لَا يَمْ فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِنْ يَكُ صَادِقًا يُصِبْكُمْ بَعْضُ اللَّذِي يَعِدُكُمْ إِنَّ الله لَا يَمْ يَعْدَى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابُ ﴾ عادِنه مَنْ أَكُم وَا اللهِ يَتَعَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

إلَّا إِنَّ رأيَ الحسنِ البصريِّ في ذلك كان مُختلفاً، إذْ يرى: أنَّ مَن يكتُمُ العلمَ سيكونُ مِن أصحابِ النَّارِ إلى حدِّ أنَّ ريحَ بطنِهِ تؤذي أهلَ النار، ولم يلحَظْ أنَّ هذا الحكمَ غير مطلقٍ، وهناك مورداً للاستثناء، وقد نَقَلَ عثمانُ الأعمى رأيَ الحسنِ البصريِّ هذا للإمام الباقرِ اللهِ.

فيما رواه الكُلينيّ عن عبد الله بن سليمان، قال: سمعتُ أبا جعفر الله عنه يقول وعنده رجلٌ من أهل البصرة يُقالُ له عُثمان الأعمى، وهو يقول: إنَّ الحسنَ البصريَّ يزعمُ أنَّ الذينَ يكتمونَ العلمَ يُؤذي ريحُ بُطونِهم أهلَ النار، فقال أبو جعفر الله: «فهلَكَ إذن مؤمنُ آل فرعون! ما زال العلمُ مكتوماً منذ بعثَ الله نوحاً الله في فليذهب الحسنُ يميناً وشمالاً، فو الله ما يوجدُ العلمُ إلَّا ها هُنا» (١٠).

<sup>(</sup>١) الكافي: ١/ ٥١، ح١٥، وينظر: بصائر الدرجات: ص٩، ح١، وص ١٠، ح٦.



#### وفي مُفاد هذا الحديث أمورٌ هي:

أُولًا: إِنَّ الإمامَ الباقرطِيِّ انتقد ما ذهبَ إليه الحسنُ البصريُّ من أَنَّ مَن يَكتُمَ العلمَ فهو من أهل النّار، بأنَّ لازمَ كلامِهِ أَنْ يكونَ مؤمنُ آلِ فرعونَ من أهلِ النّار، وهو خلافُ القرآنِ الكريمِ الذي مدَحَهُ بكونه ومُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ ﴾ سورة غافر من الآية ٢٨، وإنَّه أدخلَهُ الجنَّةَ بعد أَنْ قتلَهُ قومُه لَّا أرشدَهم إلى الهدى واتباع النبيِّ موسى اللِيُّ.

ثانياً: إنَّ عثمانَ الأعمى الذي نقل رأي البصريِّ إلى الإمام الباقر اللهِ، هو نفسُه عثمانُ الأعشى الذي تقدَّم عنه أنَّهُ نقلَ للإمامِ الباقر اللهِ كتمانَ الحسنِ البصريِّ ذكرَ أمير المؤمنين اللهِ في تفسير آية التبليغ، واكتفائه بالقول بأنَّها نزلتُ في رجلِ.

ثالثاً: إنَّ رأيَ الحسنِ البصريِّ، فيمَن كتمَ العلمَ ينطبقُ عليهِ تماماً، لِمَا مرَّ عنهُ مِن أَنَّهُ كان حينها يذكر آية التبليغ يقول: إنّها نزلت في رجل، ولا يذكرهُ من غير سبب، وبذلك يكون-أيضاً مصداقاً لقوله تعالى: ﴿يَوْمَئِذٍ يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّى بهمُ الْأَرْضُ وَلَا يَكْتُمُونَ اللهَ حَدِيثًا ﴾ الساء: ٢٤.

رابعاً: أوضحَ الإمام الباقر الله أنَّ الحسنَ البصريَّ ممَّن يأخذ معالمَ دينهِ من غير الطَّريق الذي جعلتْهُ السَّماء لهذا الشأن، وهم أهل البيت الله، بل كان يسلك سُبُلاً أُخَر يميناً وشمالاً في معرفة الدِّين وتعاليمه، وبين الله أنَّهُ لا يوجد العلم إلَّا عندَهم الله، فإنَّهم أهلُ الذِّكر الذين أمرَ الله بسؤ الهم وأخذ معالم الدِّين منهم.



خامساً: احتمل بعضُ الأعلام تتن أنْ تكون للحسنِ البصريِّ من رواية رأيه في كتهان العلم غايةٌ أخرى وهي التعريض بأهل البيت الله ، وعدم إجابتهم عن بعض الأسئلةِ التي تُطرَح عليهم (١)، وهو أمرٌ غيرُ بعيدٍ عن أمثاله ممَّن نصَّبَ نفسَهُ لإمامةِ النّاسِ في قبال أئمّةِ الهدى الله .

(١) ينظر: الحدائق الناضرة: ١/ ١٦١.

### الحسَنُ البصريُّ والصَّيرفة

الصَّيرِفةُ من المِهن القديمةِ التي احترفها بنو البشر، وكان ظهورُها مع ظهورِ العملةِ النقديَّةِ وتنوَّعها، وقد امتهنها بعضُ أصحاب الأئمّة على، وعُرفوا بها، كاسحاق بن عهّار (۱۱)، وحَكمُ بنُ حكيم (۱۱)، وعُمر بن حريث (۱۱)، وغيرهم (۱۱) وهي أنْ يُصرِّفَ نوعَ عملةٍ بآخر، كالذَّهب بالفضّة، وبالعكس (۱۱)، وهي من المعاملات الجائزة شرعاً ما لم تستلزم الرِّبا من الزِّيادة في المبادلة.

لكن كان للحسنِ البصريِّ رأيٌ فيها، وهو أنَّهُ يرى حُرمَتَها إلى حدِّ أنَّهُ لا يستحلُّ أنْ يشربَ ماءً من دار صيرفيٍّ، أو أنْ يقفَ في ظلِّ جدارِ دارهِ، وقد انتهى الرأي إلى مسامع سديرِ الصّيرفيّ، وهو من أصحاب الأثمّة الذين كانوا يمتهنونَ الصّيرفة (۱)، وقد أخافَهُ ذلك؛ لأنها عملُه، منها مأكلُهُ ومشربُهُ، وحجُّهُ وعمرتُهُ، فذهب إلى الإمام الباقر المنهى، وعرض عليه ما سمعه من رأي الحسنِ البصريّ، وقد ورد ذلك فيها رواه الصّدوق تشيُّ بسندٍ معتبرٍ عن سديرِ الصّيرفيّ،

<sup>(</sup>١) رجال النجاشي: ٧١/ رقم ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) رجال النجاشي: ١٣٧/ رقم ٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) رجال النجاشي: ٢٨٩/ رقم ٥٧٧٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر -مثلًا- رجال النجاشي: ٣٦٠/ رقم ٩٦٦، و٤٢٧/ رقم ١١٤٧، و ٤٣٧/ رقم ١١٤٧، و عيرها.

<sup>(</sup>٥) العين : ٧/ ١٠٩.

<sup>(</sup>٦) رجال الشيخ: ١٣٧/ رقم ١٤٤٢، و ٢٢٣/ رقم ٢٩٩٤.



قال: «قلتُ لأبي جعفر الله حديثُ بلَغنِي عن الحسنِ البصريِّ، فإنْ كان حقّاً فإنَّا لله وإنَّا إليهِ راجعون، قال: وما هو؟ قلتُ: بَلَغَنِي أَنَّ الحسن كان يقول: لو غلى دماغي في حرِّ الشَّمس ما أستظلُّ بحائطِ صير فيِّ، ولو تفرَّثَتْ كبده عطشاً لم يستقِ من دار صير فيِّ ماءً، وهو عملي وعليه نبَتَ لحمي ودمي، ومنه حجّتي وعمرتي، قال: فجلس الله ثمَّ قال: كذبَ الحسنُ، خُذْ سواءً واعطِ سواءً، فإذا حضرت الصَّلاة فدَعْ ما بيدك، وانهض إلى الصَّلاة، أمَا علمتَ أَنَّ أصحابَ الكهفِ كانوا صيار فق»(۱).

#### وفي مُفاد الحديث عدّةُ نقاط، هي:

أُوَّلاً: الحديثُ ظاهرٌ في الدَّلالة على أنَّ الحسنَ البصريَّ كان يرى حرمة الصَّيرِفة؛ لأنَّ مَن يمتنعُ عن شرب مائه، والاستظلال بجداره، لا يكون ذلك إلَّا لحرمةِ مشربهِ وبنائه، بحرمةِ مكسبه، وهو هنا الصَّيرِفة.

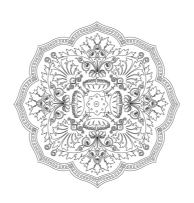
ثانياً: إنّ الإمام الباقر الله حَكَمَ بكذبِ حديثِ الحسنِ البصريّ؛ لأنّ حديثه لم يكن لبيان رأيٍّ شخصيٌّ وحسب، وإنّها هو بصدد بيان حكم الشّريعةِ المقدّسةِ في الصّيرفة، ولمّا كان حكمه غير مستند إلى المدرك الشّرعي الذي جعلته السّماء في أخذ تعاليم الشّريعة، وهو النبي يَناهُ وأهل بيته الله، فهو كذبٌ على الشّريعة، وإخبارٌ بها ليس بواقع، كها يكشف حديث الحسن البصريّ هذا مرّةً أخرى عن بعدِهِ عن الأخذ بتعاليم الدّين من أهل بيت النبيّ الأكرم عَناهُ، ولجوئه إلى سُبُلٍ

<sup>(</sup>١) مَن لا يحضره الفقيه: ٣/ ١٥٩، ح٣٥٨٣، والكافي: ٥/ ١١٣-١١٤، ح٢.



أُخُر بعيدةٍ عمَّن نصَّبهم اللهُ عِرَين لهذه المهمّة.

ثالثاً: إنَّ الإمام الباقرطِيِّ بيَّن لسدير الصّيرفيّ حكم الصّيرفة، وأنّها من المعاملات الجائزة شرعاً ما لم تستلزم الرِّبا، وذلك بأنْ يكون ما يعطيه مساوياً لما يأخذه من غير زيادة «خُذْ سواءً واعطِ سواءً»، ودعم للِيُّ شرعيّة الصّيرفة بأنّها كانت مهنة أصحاب الكهف، كها أرشده إلى جانب أخلاقيٍّ، وهو أن لا يتهاهل في تأدية الصّلاة ويؤخّرها عن وقتها، بل عليه أنْ يترُك ما في يده وينهض إلى الصّلاة عند حلول وقتها.



# الحسَنُ البصريُّ وكَرَاهيَة المولود

ممّا نُقِل عن الحسنِ البصريِّ كَرَاهِيَتُه للمولود بتقديم نظرةٍ تشاؤميَّةٍ لا يَنظر فيها إلَّا إلى السّلبيّات، وما قد يحصل منه من متاعب، مِن غير أنْ يذكر شيئاً من إيجابيّاته، ومثل هذه النظرة الأحاديّة السّلبيّة لا يمكن أن تكون مقبولةً من عامّة النّاس، فضلاً عمَّن نصَّبَ نفسَهُ إماماً لهم.

وقد نقل ابنُ أبي الحديد المعتزليّ في شرحه النهج تلك النظرة السّلبيّة للحسنِ البصريِّ حينها جاءه إنسانٌ يبشِّرهُ بمولودٍ له ذكر، فقال: «ليهنك الفارس يا أبا سعيد، فقال: بل الرّاجل، ثمَّ قال: لا مرحباً بمَن إنْ كان غنيّاً فتنني، وإنْ كان فقيراً أحزنني، وإنْ عاش كدَّني، وإنْ مات هدَّني، ثمّ لا أرضى بسعيي له سعياً، ولا بكدحي له كدحاً، حتى أهتمَّ بها يُصيبه بعد موته، وأنا في حال لا ينالني بمساءته حزنٌ، ولا بسروره جَذَلٌ»(۱).

وكلامه يبيّن كراهِيته للمولود وعدم ترحيبه به، نظراً إلى ما سيناله منه من متاعب في الدُّنيا والآخرة، ففي الدُّنيا إنْ كان مولودُهُ غنيّاً فسيفتنُ به، وإنْ كان فقيراً فسيحزنُ عليه، وإنْ عاش أتعبَهُ من حيث السّعي في مأكله ومشربه، وإنْ ماتَ أحزنه إلى حدِّ أنَّه يحطُّ من قواه، ولا يقف الأمر عند هذه المتاعب الدّنيويّة، بل ستستمرّ إلى ما بعد موته، إذْ سيبقى مهتيًا بها سيصيبه بعد موته،

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة: ٦/ ٢٣٩، و ١٩/ ٢٧٠.



مع أنَّ سرور ولدهِ في ذلك الحال وحزنه لا ينعكس عليه بشيءٍ في دار الدُّنيا.

وهذا الكلام منه يُعبِّر عن إبراز السّلبيّات والمتاعب التي قد تلحق بالأب من جهة مولده في الدّنيا والآخرة، كما لعلّه يدُلُّ على عدم رغبته بتحمّل مسؤوليّة المولود خوفاً من سلبيّاتٍ قد تقع، مع أنّها تكاد تكون أموراً طبيعيّةً مرتبطةً بطبيعةِ بني البشر والظُّروف التي قد تُحيط بهم في حياتهم.

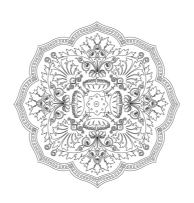
وقد بلغ قولُ الحسنِ البصريِّ هذا الإمامَ زينَ العابدينَ الله فانتقده، وذلك فيها رواه قطب الدّين الراونديّ في (الدّعوات)، قائلاً: «رُويَ عن الحسنِ البصريِّ أنّهُ قال: بئسَ الشَّيءُ الولد إنْ عاشَ كدَّنِي، وإنْ ماتَ هدَّنِي، فبلغ ذلك زينَ العابدينَ الله ، فقال: كذب والله، نِعْمَ الشَّيءُ الولدُ إنْ عاش فدعاءٌ حاضرٌ، وإنْ ماتَ فشفيعٌ سابقٌ» (١٠)، فقد أوضحَ الإمامُ زينُ العابدينَ الله عدم مطابقة رؤية الحسنِ البصريِّ للواقع، وإنَّها كذب، وذكر الله بعضَ المعادلاتِ الإيجابيَّةِ في الدُّنيا والآخرة لما قدَّمهُ البصريُّ من سلبيّاتٍ، إذْ إنَّ أقلَ ما في المولودِ إنْ عاشَ فهو شفيعٌ سابقٌ هما.

ثمَّ لا يخفى أثرُ النَّظرةِ السَّلبيَّةِ المُسبَقةِ للمولودِ على طبيعةِ العلاقةِ به، وحُسْنِ تربيتهِ، فالنَّظرةُ السَّلبيَّةُ المُسبقةُ لا يمكن أنْ تنعكسَ إلَّا بعلاقةٍ سلبيَّةٍ، وتربية مثلها، وهكذا النظرة الإيجابيّة لا يمكن أنْ تنعكسَ إلَّا بعلاقةٍ إيجابيَّةٍ، وتربية مثلها، ولعلّ السبب يكمن في خطورة النظرة المسبقة على تربية الطفل

<sup>(</sup>١) الدّعوات: ٢٨٥، ح١٠

تربيةً جيّدةً، كان الإمامُ زينُ العابدينَ ﴿ حازماً في نقدهِ، وحَكَمَ بكذبِ الحسنِ البصريِّ حينها نُقِلَ له نظرتُهُ السَّلبيَّةُ عن المولود.

فإنَّ من صور النظرة السّلبيّة للمولود، ما نقله لنا القرآن الكريم من نظرةِ الجاهليَّةِ للبنت وكيف كانت تنعكس بوأد البنات، قال تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُمْ بِالْأَنْثَى ظَلَّ وَجُهُهُ مُسْوَدًّا وَهُوَ كَظِيمٌ ، يَتَوَارَى مِنَ الْقَوْمِ مِنْ سُوءِ مَا بُشِّرَ بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَلَى هُونٍ أَمْ يَدُسُّهُ فِي التُّرَابِ أَلَا سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ النمل: ٥٠ - ٥٠ ، و ﴿ وَإِذَا المُوْءُودَةُ سُئِلَتْ، بِأَيِّ ذَنْبِ قُتِلَتْ ﴾ النكوير: ٥٠ - ٥٠ .



## الحَسَنُ البصريُّ والموعظة

الموعظةُ لغةً هي التّذكيرُ بالخير، ونحوه ممّا يرقُّ لهُ القلبُ (۱۱)، وهي من المفاهيمِ القرآنيّةِ التي كانت من أهدافِ القرآنِ الكريم، وأساليبِ النبيً الأكرم عَيَالَةً في دعوة النّاس إلى الدّين الحنيف، كما جاء في قوله تعالى: ﴿ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالمُوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَجَادِهُمُ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِاللهُ تَدِينَ ﴾ النطن ١٢٥، و ﴿ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِاللهُ تَدِينَ ﴾ النطن ١٢٥، و ﴿ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنَّ الله بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ المُنتون ١٣٨، و ﴿ وَلَقَدْ أَنْزَلْنَا لَا اللهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ المُنتون ١٣٨، و ﴿ وَلَقَدْ أَنْزَلْنَا لَا اللهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ المُنتون وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتّقِينَ ﴾ النوران ١٣٨، و ﴿ وَلَقَدْ أَنْزَلْنَا لَا لَهُ مِنَ اللّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبْلِكُمْ وَمَوْعِظَةً لِلْمُتّقِينَ ﴾ النوران ١٣٨، و ﴿ وَمَقَلًا مِنْ اللّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبْلِكُمْ وَمَوْعِظَةً لِلْمُتّقِينَ ﴾ النوران ١٨٠٠، و ﴿ وَمَقَلًا مِنَ اللّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبْلِكُمْ وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾ النوران ١٣٠٠ وغيرها من الآيات القرآنية.

لكن يُشْتَرط فيمَن يتصدّى لوعظِ النّاسِ تكامُلُهُ وأهليَّتُهُ ليكونَ في مثل هذا المقام، أمَّا من يحمل العقائدَ الفاسدةَ ويجعل نفسه في غير موضعها، فهو - وبلا ريبٍ - ممَّن ليس له الأهليّة ليكون واعظاً لغيره، بل الخطورةُ تكون أشدَّ فيها لو كان الواعظُ يهدف من وراء وعظهِ إلى الترويج لنفسه وأفكارهِ.

وقد كان الحسنُ البصريُّ يستغلُّ موسمَ الحجِّ فيجلس في المسجدِ الحرامِ وقد كان الحسنُ النّاس فيأخذ بوعظهم، وفي ذات يوم مرَّ عليه الإمامُ

<sup>(</sup>١) العين: ٢/ ٢٢٨.

### وفي مُفاد هذا الحديث عدّة أمور، هي:

أُوَّلاً: ذكرت الرَّواية أنَّ الإمامَ زينَ العابدينَ اللهِ عَلِمَ بعقيدةِ الحسنِ البصريِّ وأنَّهُ يُوافق المعتزلة(١٠)، الذين يرونَ أنَّ مَن ارتكبَ كبيرةً يخلُدُ في النَّار، وهذا

<sup>(</sup>١) أعلام الدّين: ص٣٢٨- ٣٢٩، وقد رواها من قبله ابن شهر آشوب (ت٥٨٨هـ) في المناقب بنصِّ مُقاربِ: ١٥٩٨.

<sup>(</sup>٢) قال الشيخ المفيد (ت ٢١ ٤هـ) في أوائل المقالات: ٣٧ – ٣٨: «وأمَّا المعتزلةُ وما وُسِمَتْ به من اسم الاعتزالِ فهو لقبٌ حدثَ عند قول المعتزلة بالمنزلة بين المنزلتين، وما أحدث واصلُ بنُ عطاء من المذهب في ذلك، ونصبَ من الاحتجاجِ له، فتابعه عمرو بن عُبيد ووافقهُ على التَّديّن به، واتبعها عليه إلى اعتزال الحسنِ البصريِّ وأصحابِه، والتميُّز عن مجلسهِ، فسمَّاهُم النَّاسُ معتزلةً؛ لاعتزالِهم الحسنَ البصريَّ بعد أنْ كانوا من أهله، وممَّا عرفوا به من الآراء أنَّ مَن يرتكب الكبيرة – وهي الذنب الذي يستحقُّ فاعلُهُ النَّار –



البيانُ من الرَّاوي فيه احتمالان:

أ- إنَّ طبيعةَ الموعظةِ التي كان يُلقيها الحسنُ البصريُّ على مستمعيه كانت تدور حول ارتكابِ الكبائر، وإنَّ مرتكبَها يَخلُدُ في النَّار، ولعلَّ ما يدعمُ هذا الاحتهال طبيعةُ الأسئلةِ التي وجَّهَها الإمامُ زينُ العابدينَ اللهِ إليه، إذْ كانت متعلِّقةً بالعمل والموتِ وما بعده.

ب- إنَّ الخلفيَّةَ العقائديَّةَ الفاسدةَ للحسنِ البصريِّ هي التي دفعت الإمامَ زينَ العابدينَ لللهِ لأَنْ يقطعَ الطريقَ على حديث البصريِّ مع النَّاس، لأَنَّهُ ليس أهلاً لأَنْ يكونَ واعظاً لهم؛ لما يحملهُ من العقائدِ الفاسدةِ، وإنَّهُ قد يستغلُّ اجتهاعَ النّاسِ حولَهُ فيروِّج لها.

ثانياً: سألَ الإمامُ زينُ العابدين الله الحسنَ البصريَّ أربعةَ أسئلةٍ مترابطةٍ، وبنحو التسلسل، وهي:

السُّؤال الأوَّلُ: عن حالهِ واستعدادهِ للموتِ، وهل جعلَ نفسَهُ في حالٍ من الاعتقاد والعمل الصَّالح بحيث يكون معه مُتهيِّنًا للموت؟ فأجابهُ الحسنُ البصريُّ بـ (لا).

السُّؤال التَّاني: سأل الإمامُ المِن الجسنَ البصريَّ - فيها لو لم يكن قد هيَّأ نفسهُ للموت - هل يعتقدُ أنَّهُ باقٍ مدَّةً من الزَّمنِ يَسَعُهُ فيها أنْ يتوبَ ويتهيَّأ للموت؟ فأجابهُ البصريُّ بـ (لا).

سيكون مخلَّداً فيها، وقد توافق الحسنُ البصريُّ ومَن اعتزل مجلسه على هذا الرأي».



السُّؤال الثَّالث: حينها أجابَهُ الحسنُ البصريُّ بأنَّهُ غير ضامنٍ للبقاء وإدراك التَّوبة ، سألهُ علي أنَّهُ لو فاجأه الموتُ فهل سيعطيهِ مهلةً؟ فأجابهُ الحسنُ بـ(لا).

السُّؤال الرّابع: حينها لا تكون مهلة عند حلول الموت، سألهُ الإمامُ لللهِ: هل بعد الموت عَمَلٌ؟ فأجابهُ الحسنُ بـ(لا)، وبعدَها قال الله للحسنِ البصريِّ: إذا كان هذا حالك فعِظْ نفسَكَ، واترُك النّاسَ يطوفوا ببيت الله الذي جاءوا من أجله فذلك خيرٌ لهم من استهاعِهم مواعِظكَ.

ثالثاً: كما وعظَ الإمامُ زينُ العابدينَ الله الحسنَ البصريَّ، فقد وعظَ جميعَ مُستمعيهِ الذين كانوا حولَهُ، إذْ إنّ الأسئلة التي طرحَها الله تُمثِّلُ مواعظَ عامّةً لكلِّ من سَمِعَها، وبذلك قدَّم الله على ما ينبغي لهم استهاعه من الموعظة، وهم في هذا المحلِّ الجليلِ - بيت الله الحرام - خصوصاً مع استعدادِ النُّفوسِ لقبولِما، وتوجُّهها للعمل في تلك المشاهد المشرّفة.

رابعاً: بين طبي عدم أهليّة الحسنِ البصريِّ لأن يكون واعظاً، وإنَّ لأهل البيت الله مو قفاً سلبيًّا منه.

خامساً: في بعض المصادر التي نقلت هذه الرِّواية وردَ في ذيلها: «قال الحسنُ البصريُّ ما دخلَ مسامعي مثل هذه الكلمات من أحدٍ قطُّ، أتعرفونَ هذا الرَّجلَ؟ قالوا: هذا زينُ العابدينَ ﴿ فقال الحسَنُ: ذرِّيَّةٌ بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ » (١٠). ما يكشفُ عن عدم معرفةِ البصريِّ بالإمام زينِ العابدينَ ﴿ لِيُهِ العَاهِدِينَ ﴿ لِيهِ العَاهِدِينَ ﴿ لِيهِ العَاهِدِينَ ﴿ لِيهِ العَاهِدِينَ ﴿ لِيهِ العَاهِدِينَ ﴿ لَيْ العَاهِدِينَ ﴿ لِيهِ العَاهِدِينَ العَاهِدِينَ العَاهِدِينَ العَاهِدِينَ ﴿ لَهُ اللَّهِ الْعَاهِدِينَ العَاهِدِينَ العَاهِدِينَ العَاهِدِينَ العَاهِدِينَ العَاهِدِينَ العَاهِدِينَ العَاهِدِينَ العَاهِدِينَ العَاهِدُينَ العَاهِدِينَ العَاهِدِينَ العَاهِدِينَ العَاهِدِينَ العَاهِدِينَ العَاهِدِينَ العَهْمَا مِنْ العَهْمَا مِنْ العَهْمَا مِنْ العَهْمَا مِنْ العَهْمَا العَهْمَا مِنْ العَاهْمَا وَالْعُمْمُ الْعَلَيْمَا مِنْ العَاهُ الْعَلْمَاهُ وَلَهُ الْعَلْمَاهُ وَالْعَاهُ وَالْعَاهُ وَلَهُ الْعَلْمَاهُ وَلَيْنَ الْعَلْمُ وَنَهُ الْعَلْمُ وَالْمَاهُ وَالْهَاهُ وَالْعَاهُ وَالْمَاهُ وَالْمَاهُ وَلَا الْعَلْمُ لَالِهُ الْعَلْمُ وَلَهُ الْعَلْمُ وَلَهُ الْعَلْمُ وَلَهُ وَالْمَاهُ وَلَهُ وَالْمُؤْلِقُولُ الْعَلْمُ وَلَهُ وَلَاهُ الْعَلْمُ وَلَهُ الْعَلْمُ وَلَا الْعَلْمُ وَلَهُ وَلَاهُ الْعَلْمُ وَلَهُ وَلَالِهُ الْعَلْمُ وَلَهُ الْعَلْمُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ الْعُلْمُ وَلَهُ وَلَهُ الْعُلْمُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَلَهُ وَلَالِهُ الْعُلْمُ وَلَهُ وَلَالِعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْمُ وَلَالْمُ الْعُلْمُ وَلَهُ الْمُؤْلِقُولُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْمُعْلِقُ وَلَالْمُ وَلَالِمُ الْعُلْمُ وَلَالِهُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَالْمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُعْلَالِمُ وَلَالْمُعْلِمُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَالْمُعْلِمُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَالِمُ وَا

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب: ٣/ ٢٩٧-٢٩٨.

# الحسَنُ البصريُّ والمهلة بعد الذَّنب

إنَّ من مظاهر رحمةِ الله عِرَقُ بعباده أنْ يغفَرَ لهم ذنوبَهم إذا ما استغفروه، قال تعالى: ﴿فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا﴾ عن ١٠، و ﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهمْ وَمَنْ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إلَّا اللهُ ُ وَلَمْ يُصِرُّ وا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ العمران: ١٣٥ ، و ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ هُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللهَ تَوَّابًا رَحِيها ﴾الساء: ٦٤، بل جعل الاستغفار من أسباب عدم نزول العذاب، في قوله تعالى:﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾الأنفال:٣٣، ومن أسباب نزولِ الرَّحمة، في قوله تبارك وتعالى: ﴿وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُرْسِل السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَى قُوَّتِكُمْ وَلَا تَتَوَلَّوْا مُجْرِمِينَ ﴾ هود:٢٠٠ وقد اختصَّ اللهُ عِرَينَ المؤمنينَ من عباده بأمرِ إضافيِّ هو: إنَّ مَن يُذنِب منهم ذنباً يُمهلهُ اللهُ عِن سبعَ ساعاتٍ لا يُكتَب فيها مذنباً لعلَّهُ يستغفر، فإنْ استغفر لم يُكتَب عليه، وأمَّا لولم يستغفر فتُكتب عليه سيِّئةٌ واحدةٌ، وقد رويَ ذلك عن أهل البيتِ ( إلى الحسنِ البصريِّ بصورةٍ منقوصةٍ ، وهي أنَّ المهلةَ المبيتِ ( إلى الحسنِ البصريِّ بصورةٍ منقوصةٍ ، وهي أنَّ المهلة في عدم احتسابِ الذَّنبِ كانت عامّةً لكلِّ عبادِ الله، وليستْ خاصَّةً بالمؤمنينَ، وقد جاء البصريُّ إلى الإمام الباقرِ اللهِ يتأكَّدُ منه فيها إذا كان بالفعل قد قال: إنَّ

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/ ٢٩٤، ح٤، و ٢/ ٤٣٧، ح٢و٣و٥.



الله عَرَّلُ يُمهلُ عبدَهُ سبعَ ساعاتٍ بعد الذَّنبِ، فأجابهُ لِللهِ بأَنَّهُ قد قال ذلك في حقِّ المؤمنِ خاصَّةً، وليست هي لجميع العباد، وقد روى ذلك الحميري (ت ق٣) في كتابه (قرب الإسناد) عن الصّادق لله ، قال: «أتى أبي هِلَف الحسنُ البصريُّ، فقال له: يا أبا جعفر بلغني عنك أنَّك قلتَ: ما من عبدٍ يُذنِبُ ذنباً إلَّا أجَّلَهُ اللهُ سبعَ ساعاتٍ، فإنْ هو تابَ منه واستغفر لم يُكتَب عليه، فقال له أبي: ليس هكذا قلتُ، لكني قلتُ: ما من عبدٍ مؤمنِ يُذنبُ ذنباً، وكذلك كان قولي»(١).

وقد روى الكُلينيُّ (ت٣٢٨هـ) هذا الخبرَ (٢٠)، لكنَّ الذي سأل فيه الإمامَ الباقرَ الله عن المهلة بعد الذَّنب هو عبّادُ البصريُّ ، لا الحسنُ البصريُّ، وعبّاد هو عبّاد بن صُهيب، أبو بكر، عاميٌ ثقةٌ مَّن روى عن الصَّادق الله(٢٠).

وعلى أيَّةِ حالٍ فإنَّ سؤال البصريِّ - سواء كانَ الحسنَ أم عبّاد، وهما من غير شيعةِ الأئمّةِ الله عن المهلةِ بعد الذّنبِ، وتخصيص الإمام الله ها في إجابته بالمؤمنين، قد يكشف عن أنَّ المُراد بـ (المؤمن) الذي يُمهَلُ بعد الذَّنبِ هو مَن كانَ مؤمناً بأهل البيتِ اللهِ ومن شيعتهم.

<sup>(</sup>١) قرب الإسناد: ص٢، ح٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/ ٤٣٩، ح٩، وينظر: الزهد: ٦٩، ح١٨٥.

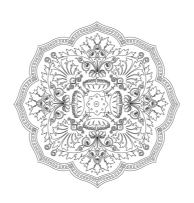
<sup>(</sup>٣) رجال الكَشيّ: ٣٩٠/ رقم ٧٣٣، رجال النّجاشي: ٢٩٣/ رقم ٧٩١.

## الحسَنُ البصريُّ والنَّجاة والهلكة

إِنَّ الاطلاعَ على سعةِ رحمةِ اللهِ عِرَّل، ومظاهرِها المتعدّدةِ -ومنها ما تقدَّم من الاستغفار - يجعلُ من الإنسانِ المؤمن يدرك أنَّ طُرُقَ النَّجاةِ أوسعُ وأكثرُ من طُرُقِ الهلكةِ، وأنَّهُ من المُستغرَبِ هلاكُ بعض الأشخاصِ، ولا تنالهم تلك الرَّحمةُ الواسعةُ من خالقهم الرَّحيم بهم.

وهذا التصوَّر العام عن رحمة الله عِنَى وسعة طُرُقِ النّجاة ممّا أرشدنا إليه أهلُ البيتِ إِلَّا أَنَّ الحسنَ البصريَّ كان يحملُ تصوُّراً معكوساً، فيرى أَنَّ الوضعَ الطَّبيعيَّ أَنْ يهلكَ الإنسانُ، والعجبُ كلَّ العجبِ مَّن نجا كيف نجا، وقد ردَّهُ الإمامُ زينُ العابدينَ إِلِي بأنَّ العجبَ مَّن هلكَ كيف هلكَ مع سعة رحمةِ الله عِنَّ، وذلك فيها رواه الطّبرسيُّ (٢٦٤ – ٤٥هـ) في (إعلام الورى) قائلاً: «وقيل له – أي الإمام زين العابدين المناها، يوماً أنَّ الحسنَ البصريَّ قال: أنا ليس العجبُ مَّن هلكَ كيف هلكَ وإنَّها العجبُ مَّن نجا كيف نجا، فقال: أنا أقول: ليس العجبُ مَّن نجا وإنَّها العَجبُ مَن هلكَ مع سعة رحمةِ الله عِنَ نَجَا وإنَّها العَجبُ مَن هلكَ مع سعة رحمةِ الله عِنَ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ العَبْبُ مَن هلكَ مع سعة رحمةِ الله عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) إعلام الورى: ص٢٦١



## الحسَنُ البصريُّ وصدْقهُ في بعض ما رواه عن أهل البيت ﷺ

على الرّغم مِن بُعدِ الحسنِ البصريِّ عن أهل البيت الله و تنصيبه نفسهُ إماماً في قبالهِم، إلَّا إِنَّهُ كان يروي بعض الأخبار التي كانت مطابقةً ما روي عنهم الله علم الله عنه أو أنَّهُم الله صدّقوه كروايته في شأن العامريّة والكنديّة زوجتا رسول الله على أو أنَّهُم الله صدّقوه فيما رواهُ عنهم الله ، كروايته عن أمير المؤمنين الله في أنَّ مَن فَقاً عينَ ذاتِ الأربع قوائم فعليه ربعُ قيمتِها، وقد وصلتُ هذه الرِّوايات إلى أصحابِ الأئمّة الله ولعدم وثوقهم بها يرويه الحسنُ البصريُّ كانوا يتحرُّونَ صحَّة ما رواه الحسنُ، فوجدوا بعضَهُ مُطابقاً ما روي عنهم الله ، وبعضُه سألوا عنه أهل البيت الله فصدَّقوا الله البصريُّ فيها رواه، وهذا النّوع من رواياته هو ما سنذكره هنا، وهو روايتان:

الرِّواية الأولى: ما رواه في شأنِ العامريَّةِ والكنديَّةِ زوجتا رسول الله ﷺ: من المعلوم أنَّ النبيَّ الأكرم ﷺ تزوَّج بأكثر من امرأةٍ بعد وفاة خديجةً ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ السّياسيَّةِ والاجتهاعية (١٠)، وجملةُ أزواجِهِ معروفةٌ بين المسلمين، إلَّا إنَّ هناك زوجتَين له ﷺ لم يُعرَفا كثيراً، ولعلَّ سبب ذلك هو قلّة مكو ثها عنده ﷺ.

<sup>(</sup>۱) مقالاتٌ تأسيسيَّةُ في الفكر الإسلاميّ، للسّيّد الطّباطبائيّ صاحب الميزان: ص٢٦، ٥٠ والأبطال، لتوماس كارل: ص٨٩ - ٩٠ .



إحداهما: كان اسمُها (سني) وهي من بني عامر بن صعصعة، وكانت من أجملِ نساءِ أهلِ زمانها، وتُعرَفُ بـ (العامريّة)، نسبةً إلى بني عامر، والأخرى زينب بنت أبي جون، من كندة، ولذا تُعرَف بـ (الكنديّة) (۱).

لكنَّ بقاءهما لم يطلْ عند النبيِّ الأكرم عَيَّالله، بل طلَّقهما لِسببينِ مُحتلفَينِ.

أمّا العامريّة فقد عُرِفَتْ بحُسنِ جمالها، فلمّا رأتْها عائشةُ وحفصةُ قالتا: إنّها لَتغلِبُنا على رسول الله عَلَيْه، فغشّتاها بأنّهُ ينبغي عليها حينها يدنو منها رسول الله عَلَيْه أنْ لا تُظْهِرَ حِرصاً منها عليه، بل تُحاولُ أنْ تُبْعِدَ نفسَها عنه، وكأنّ هذا هو الذي ينبغي أنْ تفعلَهُ مع النبيّ عَلَيْه، وحينها جاء رسول الله عَلَيْه وتناول يدَها قالت: أعوذُ بالله، فانقبضت يدُ رسولِ الله عَنها فطلّقها وألحقها بأهلها.

وأمَّا الكنديَّةُ فعندما تُوفِي إبراهيمُ ابنُ رسول الله يَلِيَّ، قالت: لو كان - أي رسول الله يَلِيَّ، قالت: لو كان - أي رسول الله يَلِيَّ - نبيًا لما ماتَ ابنُهُ، فألحقها يَلِيَّ بأهلها قبل أنْ يدخلَ بها.

وهاتان المرأتان بعد أنْ كانتا زوجتي رسولِ الله على فهما من أُمَّهات المؤمنين، وداخلتان تحت قوله تبارك وتعالى: ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ وَداخلتان تحت قوله تبارك وتعالى: ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ مَنْ بَعْدِهِ أَبَدًا إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِنْدَ الله عَظِيها ﴾ الأحزاب: ٥٠ ، لكنهما تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدًا إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِنْدَ الله عَظِيها ﴾ الأحزاب: ٥٠ ، لكنهما بعد وفاة النبيِّ الأكرم عَنَيْ جاءتا إلى أبي بكر وعرضتا أمرَهُما عليه، فخيرَهما بين عدم الزَّواج والزَّواج، فاختارتا الزَّواج فجُذِمَ أحدُ الرَّجُلينِ وجُنَّ الآخر. وقصَّةُ هاتين الزَّوجتين وما جرى معها عمَّا رواه الحسنُ البصريُّ، وقد وقصَّةُ هاتين الزَّوجتين وما جرى معها عمَّا رواه الحسنُ البصريُّ، وقد (١) الكافى: ٥/ ٣٩٠، ح٥.

فلمّ الله عَبْضَ رسولُ الله عَنْ ووليَ النّاسَ أبو بكرٍ، أتتهُ العامريّةُ والكنديّةُ وقد خُطِبَتَا، فاجتمع أبو بكر وعُمر، فقالا لهما: اختارا إنْ شئتُما الحِجابَ وإنْ شِئتُما الباه، فتزوَّجتا، فجُذِمَ أحدُ الرَّجُلَينِ وجُنَّ الآخر.

قال عُمر بن أُذينة: فحدَّثتُ بهذا الحديثِ زُرارةَ والفُضيلَ، فرويا عن أبي جعفرِ (اللهِ أَنَّهُ قال: ما نهى اللهُ عِنَ عن شيءٍ إلَّا وقد عُصِيَ فيه، حتى لقد نكحُوا

<sup>(</sup>١) الفهرست: ٣٢٤/ رقم ٥٠٤.



أزواج النبيِّ عَلَيْهُ من بعدِهِ، وذكر هاتين العامريّة والكنديّة، ثمَّ قال أبو جعفر الله الله عن رجلٍ تزوَّجَ امرأةً فطلَّقها قبل أنْ يدخُلَ بها أَتَحِلُّ لابنه؟ لقالوا: لا، فرسول الله عَلَيُ أعظمُ حرمةً مِن آبائهم»(١٠).

### وفي مُفاد الحديث أمورٌ، هي:

أَوَّلاً: دَلَّ الحديثُ بوضوحِ على تآمرِ عائشةَ وحفصةَ على زوجِ رسولِ الله عَيْلَةُ وغِشِها، حتى أدِّى ذلك إلى أذى رسولِ الله عَيْلَةُ وطلاق المرأةِ.

ثانياً: دلَّ على سوءِ ظنِّهِم بالنبيِّ الأكرمِ عَلَيْ، وأنَّهُ قد يَحيدُ بهِ جمالُ العامريَّةِ عن أنْ يعدلَ بين أزواجِهِ، فينحازُ إليها دونهنَّ.

ثالثاً: الموقفُ الصَّادم من العامريّة والكنديّة أدَّى إلى عزوفِ نفسِ النبيِّ الأكرم عَيُلِيَّ، ومن ثَمَّ طلاقُهما وإرجاعُهما إلى أهليهما قبل أن يدخلَ بهما.

رابعاً: إنَّ أبا بكرٍ وعمر خالفا كتابَ الله عِنَى ونهيهِ عن أنْ ينكِحَ أحدٌ أزواجَ النبيِّ الأكرمِ عَلَيْهِ مِن بعدهِ، والزَّواج يتحقَّقُ بمجرَّدِ العقدِ، ولا يتوقَّفُ على الدُّخولِ بالزَّوجةِ، وقد بيَّن الإمامُ الباقرُ عليهُ أنَّ ذلكَ مُتسالًا عليهِ بين المُسلمينَ، إلى حدِّ لو أنَّ رجلاً عقدَ على امرأةٍ من غير أنْ يدخُلَ بها وطلقها فهي لا تحلُّ لابنهِ من بعدهِ، لكنَّهُم خالفُوا ذلك في رسولِ اللهِ يَنَا أزواجَهُ أمَّهاتُهم بنصِّ القرآنِ الكريم.

خامساً: دلَّ الحديثُ على أنَّ هناك أثراً وضعيًّا سلبيًّا -مُضافاً إلى الحُرمةِ

<sup>(</sup>١) الكافي: ٥/ ٤٢١، ح٣. وينظر: نوادر الأشعري: ص١٠٣.



التكليفيَّةِ - يترتَّبُ على الشَّخصِ الذي يُقدِمُ على الزَّواجِ بأزواجِ النبيِّ الأكرم عَلَيْ ، فقد أصابَ الجذامُ أحدَ الرَّجُلينِ، وأصابَ الجنونُ الآخر.

سادساً: دلَّ الحديثُ أيضاً على مقدار حيطةِ أصحابِ الأئمّة اللهِ واحترازِهم من الأخذ بالأخبار في حال كون رواتِها من غيرِ الثِّقات، كالحسنِ البصريِّ، ومقدار تحرِّيهم عن صحّتها.

الرّواية الثّانية: إنَّ في فَقْأ عين ذاتِ الأربع قوائم رُبع قيمتِها.

ممَّا اهتمَّ به الشَّرعُ الشَّريفُ المحافظةُ على ممتلكات الآخرين من الضّياع، بجعل الضّيان على مَن تعدّى عليها، ومن الممتلكات كثيرة التّداول في زمن النبيّ الأكرم عَيَّ وأهل البيت الله المواشي من الإبل والخيل، والبقر، والغنم، والماعز، من ذوات الأربع أرجل، وحدث ذات يوم في زمن أمير المؤمنين الله أنْ فَقاً شخصٌ عينَ فرسِ آخر، فقضى أميرُ المؤمنين الله على الجاني بربع قيمة الفرس، ومن ذلك ما رواه الشَّيخُ الكُلينيُّ يَتَمُنُ في معتبرة محمّد بن قيس عن أبي جعفر الله، قال: «فقضى أمير المؤمنين الله في عين فرسٍ فُقِنَتْ عينُها بربع ثمنها يوم فُقِنَتْ عينُها بربع ثمنها يوم فُقِنَتْ عينُها»(۱).

وحُكْمُ أميرِ المؤمنين المؤمنين المؤمنين المع به الحسنُ البصريُّ ورواه عنه، وقد سَمِعَهُ عن الحسنِ عمر بن أُذينة، فراسل الإمامَ الصّادقَ الله عن صحّة ما سمعه من رواية البصريّ لحكم أمير المؤمنين الله في ضمان فَقْاً عينِ ذات الأربع

<sup>(</sup>١) الكافي: ٧/ ٣٦٧، ح١.



قوائم، فقال الصّادق المِنِينِ: «إنَّ الحسنَ البصريَّ كان صادقاً في ذلك»، وقد روى ذلك الشَّيخ الطّوسي في كتابه (تهذيب الأحكام) في معتبرة عمر بن أذينة، قال: «كتبتُ إلى أبي عبد الله المِنِينِ أسألهُ عن رواية الحسنِ البصريِّ يرويها عن عليِّ المِنْ في عين ذاتِ الأربع قوائم إذا فُقِئت رُبع ثمنِها، فقال: «صَدَقَ الحسنُ، قد قال عليٌ المِنْ ذلك» (۱).

والحديثُ دلَّ مُجدَّداً على مقدار اهتهام عمر بن أُذينة -وهو من أصحاب الأئمّة الله - بالتأكُّد من صحّة الحديث الوارد من غير الثقات، كها دلَّ أيضاً على وضوح أهلِ البيت الله في رؤيتهم وموقفهم منهم، فعلى الرَّغم من معرفتهم بِبُعْدِ الحسنِ البصريِّ عنهم لله ، إلَّا أَنَّهُ لمّا تحدَّثَ بحديثٍ كان صادقاً فيه صدَّقُوه في مقالته، وحفِظوا له حقَّهُ.

<sup>(</sup>١) تهذيب الأحكام: ١٠ / ٣٠٩، ح٢. وينظر: مباني تكملة المنهاج، للسّيّد الخوئيّ تتُثُون ٢ / ٢٦٦.

#### مصادرُ البحث

- ١ القرآنُ الكريمُ.
- ٧ الأبطال، توماس كاريل، ترجمة محمّد السّباعي، ط: المصرية بالأزهر، الثالثة، ١٩٣٠م. .
- ٣- الإرشاد، الشّيخ المفيد (ت٢١٣هـ)، ط: المؤتمر للشّيخ المفيد، قم، ١٤١٣هـ.ق.
- ٤ إرشاد القلوب، الحسن بن أبي الحسن الدّيلميّ (١٤٨ه)، ط: دار الشّريف الرّضي للنشر، قم، ١٤١٢هـ.ق.
- ٥- أعلام الدّين، الحسن بن أبي الحسن الدّيلمي، ط: مؤسّسة آل البيت، قم، ١٤٠٨هـ.
- ٦- إعلام الورى، أمين الإسلام الطّبرسي (٤٨ه)، ط: دار الكتب الإسلامية، قم.
- ٧- أوائل المقالات، الشّيخ المفيد (١٣ ٤هـ)، ط: المؤتمر للشّيخ المفيد، قم، ١٤ ١هـ.
- ٨- تاريخ الطّبري، محمّد بن جرير الطّبري (٣١٠ه)، ط: مؤسّسة الأعلمي
  للمطبوعات، ببروت، ١٩٨٢م.
- ٩- تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، عليّ بن الحسن الدمشقيّ الشافعيّ، تحقيق: علي شيري، دار الفكر، بيروت- ١٩٩٥م.
- ١٠- تاريخ اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب (٢٨٤هـ)، ط: دار صادر، بيروت.
- ١١- التّبيان في تفسير القرآن، الشّيخ الطّوسي (٢٠١هـ)، ط: مكتبة الإعلام



- ١٢ تحرير الأحكام، العلّامة الحلّيّ (٢٦٧هـ)، ط: اعتباد، قم، ١٤٢٠هـ.
- ١٣ تحف العقول، الحسن بن علي الحرّانيّ (ق٤)، ط: مؤسّسة النّشر الإسلاميّ، قم، ١٤٠٤ه.
- ١٤ تذكرة الفقهاء، الحسن بن يوسف الحلِّيّ (٢٢٦هـ)، ط: مؤسَّسة آل البيت. ١٤١٤هـ.
  - ١٥ تفسير الرّازي، الفخر الرّازي، ط٣، (ب.تح، ب.مط، ب.ت).
- ١٦ تفسير العيّاشيّ، محمد بن مسعود العيّاشيّ (٣٢٠ه)، تح: هاشم الرسولي المحلّاتي، ط: المكتبة العلميّة الإسلاميّة، طهران.
- ١٧ تقريب التّهذيب، ابن حجر العسقلانيّ (٢٥٨ه)، ط: دار الكتب العلميّة، بيروت، ١٩٩٥م.
- ١٨ تهذيب الأحكام، الشّيخ الطّوسيّ (٢٠١ه)، تح: حسن الموسوي الخرسان، ط: دار الكتب الإسلاميّة، طهران.
- ١٩ الجرح والتعديل، أبو حاتم الرّازيّ (٣٢٧هـ)، ط: مجلس دائرة العثمانيّة،
  بحيدر آباد، الهند.
- · ٢- الحدائق النّاضرة، الشّيخ يوسف البحرانيّ (١١٨٦ه)، ط: مؤسَّسة النشر الإسلاميّ، قم.
- ٢١ الخرائج والجرائح، قطب الدّين الرّاونديّ (٥٧٣هـ)، ط: مؤسَّسة الإمام المهديّ، قم.
- ٢٢ دعائم الإسلام، القاضي نعمان بن محمّد المغربيّ (٣٦٣هـ)، ط: دار المعارف، مصر.



٢٤- الدّعوات، قطب الدّين الرّاونديّ (٥٧٣هـ)، ط: مدرسة الإمام المهديّ، قم ١٤٠٧هـ.

٢٣ رجال الشّيخ الطّوسي، للشّيخ الطّوسيّ (٢٦٠ه)، ط: مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم ١٤١٥ه.

٢٥- رجال الكشّيّ، محمّد بن عمر الكشّيّ (ق٣)، ط: مؤسَّسة النّشر في جامعة مشهد.

٢٦ رجال النّجاشي، أحمد بن علي النّجاشيّ (٤٥٠ه)، ط: مؤسّسة النشر الإسلامي، قم ١٤٠٧ه.

٢٧- رسائل المرتضى، الشّريف المرتضى (٢٦٦هـ)، ط: سيّد الشّهداء، قم،
 ١٤٠٥هـ.

٢٨ - الزّهد، حسين بن سعيد الأهوازيّ (ق٣)، ط: السّيّد أبو الفضل حسينيان، قم: ١٤٠٢هـ.

٢٩ سير أعلام النبلاء، محمد أحمد الذّهبيّ (٧٤٨هـ)، ط: مؤسّسة الرّسالة،
 بيروت، ١٩٩٣م.

٣٠ شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد المعتزليّ (٦٥٥هـ)، ط: مكتبة آية الله
 المرعشى. قم. ١٤٠٤هـ.

٣١- شواهد التّنزيل، الحاكم الحسكانيّ (٩٠٠ه)، تح: محمد باقر المحمودي،
 ط١، ط: مؤسّسة الطّبع والنشر، ١٤١١هـ-١٩٩٠م.

٣٢- صحيح البخاري، محمّد بن إسهاعيل البخاريّ (٢٥٦هـ)، ط: دار الفكر، بيروت.



- ٣٣- صحيح مسلم، مسلم بن الحجّاج النيسابوري (٢٦١هـ)، ط: دار الفكر، بيروت.
  - ٣٤ الطّبقات الكبرى، محمّد بن سعد (٢٣٠هـ)، ط: دار صادر، بيروت.
- ٣٥- العدد القوية، رضيّ الدّين الحلّيّ (ق٨)، ط: مكتبة آية الله المرعشيّ، قم: ٨٠٨ هـ.
- ٣٦- العلل ومعرفة الرّجال، أحمد بن محمّد بن حنبل (٢٤١هـ)، ط: المكتب الإسلاميّ، بروت.
- ٣٧- العين، للخليل بن أحمد الفراهيديّ (١٧٠هـ)، تح: د.مهدي المخزومي،
  - د. إبراهيم السامرائي، مؤسّسة الأعلمي، بيروت ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م.
- ٣٨- عيون أخبار الرضاطيخ، الشّيخ الصّدوق(٣٨١هـ)، ط: دار العالم للنشر.
  - ٣٩- فتح الباري، ابن حجر العسقلانيّ (٨٥٢هـ)، ط: دار المعرفة، بيروت.
- · ٤ الفصول المختارة، الشّيخ المفيد (١٣ ٤هـ)، ط: المؤتمر للشّيخ المفيد، قم، ١٤ ١هـ.
- 21- الفهرست، الشّيخ الطّوسي (٤٦٠هـ)، ط: المكتبة المرتضوية، النجف الأشرف.
- ٤٢ قرب الإسناد، عبد الله بن جعفر الحميريّ (ق٣)، ط: مؤسّسة آل البيت، بروت، ط١، ١٤١٣ه.
  - ٤٣ الكافي، ثقة الإسلام الكلينيّ (٩ ٣٢هـ)، ط: دار الكتب الإسلاميّة، طهران.
- ٤٤ كنز الفوائد، أبو الفتح الكراجيّ (٤٤٩هـ)، ط: الغدير، قم. (طبعة حجرية)
- ٥٥ لسان العرب، ابن منظور (٧١١ه)، ط: أدب الحوزة. قم، إيران، ٥٠٥ ه.

73 - متشابه القرآن، ابن شهر آشوب المازندرانيّ (٥٨٨هـ)، ط: داربيدار، ١٩٦٣هـ. ٤٧ - مباني تكملة المنهاج، السّيّد الخوئيّ تتمنُّن، ط: مطبعة الآدب، النجف الأشرف. ٤٧ - مجمع الفائدة، المحقِّق الأردبيليّ (٩٩٣هـ)، ط: مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم. ٤٧ - المحاسن، أحمد بن أبي عبد الله البرقيّ (٢٨٠هـ)، ط: دار الكتب الإسلاميّة، قم.

٤٩ - المعتبر، المحقّق الحلّيّ (٢٧٦هـ)، ط: مؤسّسة سيّد الشّهداء، قم.

• ٥- معجم البلدان، ياقوت بن عبد الله الحمويّ (٦٢٦هـ)، ط: دار إحياء التّراث العربيّ، بيروت.

٥١ - معجم رجال الحديث، السّيّد الخوئيّ تتنُّن ، ط: الخامسة، ١٩٩٢م.

٥٢ - معرفة الثّقات، الحافظ العجليّ (٢٦١هـ)، ط: مكتبة الدار، المدينة المنورة.

٥٣ - مفاتيح الجنان، الشّيخ عبّاس القمّي، ط: مؤسَّسة الأعلمي، بيروت.

٥٤ - مقالات تأسيسيّة في الفكر الإسلاميّ، السّيّد الطّباطبائيّ، ط: مؤسّسة القرى، بروت .

٥٥ - مَن لا يحضره الفقيه، الشّيخ الصّدوق(٣٨٣هـ)، ط: مؤسّسة النّشر الإسلاميّ، قم

٥٦ - مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب (٥٨٨ه)، تحقيق لجنة من أساتذة النجف الأشرف، ١٣٧٦هـ-١٩٥٦م.

٥٧ - النّوادر ، أحمد بن محمّد بن عيسى الأشعريّ، ط: مدرسة الإمام المهديّ، قم.

## فهرس المحتويات

| ٣  | مقدَّمة                                                      |
|----|--------------------------------------------------------------|
| ٥  | التمهيد                                                      |
| ٧  | الحسنُ البصريُّ                                              |
| ١١ | الحسنُ البصريُّ والقضاء والقدر                               |
| ۱۳ | حكاية الحسن البصريّ معنى القضاء والقدر عن أمير المؤمنين الله |
| 17 | سؤالُ الحَسَنِ البصريِّ الإمامَ الحَسَنَ المجتبَى اللهِ      |
| ۲0 | الحسنُ البصريُّ وآية التبليغ                                 |
| ۲۱ | الحسنُ البصريُّ وآية المودّة                                 |
| ٣0 | الحسنُ البصريُّ وكتهان العلم                                 |
| ٣٩ | الحسنُ البصريُّ والصَّيرِفة                                  |
| ٤٣ | الحسنُ البصريُّ وكراهِيَة المولود                            |
| ٤٧ | الحسنُ البصريُّ والموعظة                                     |
| ٥١ | الحسنُ البصريُّ والمهلة بعد الذَّنب                          |
| ٥٣ | الحسنُ البصريُّ والنَّجاة والهلكةُ                           |
| ۵۵ | الحسنُ البصريُّ وصِدْقهُ في بعض ما رواه عن أهل البيت عليه    |
| 71 | مصادرُ البحثِ                                                |
| 77 | فهرسُ المحتويات                                              |