# الصتايرهم وماضيهم

الطبعة الثامنة [موسعة ومزيّدة]

بقلم

السَّيدُ عَبِد الرِزَاقِ الجَسَيني

جميع الحقوق محفوظة للمؤلف 12.7 هـ – 19.8 م

منشورات المكتب العربي لتوزيع المطبوعات بغداد

# الصتابنون في حسافرهم وماضيهم

الطبعة الثامنة [موسعة ومزيّدة]

تبحث هذه الرسالة في « الصابئة قديماً وحديثاً » وتتكلم عن معتقداتهم الروحية وفرقهم الدينية ، وكتبهم المقدسة ، وعن « يحيى بن زكريا » الذي ينتمون إليه، وتضم بين دفتيها أدق المعلومات وأصدقها عن طقوسهم الدينية، وعاداتهم الاجتاعية، وأعيادهم القومية ، وعدد نفوسهم ومساكنهم ، وصناعاتهم، والمحرُّمات عندهم

جميع الحقوق محفوظة للمؤلف ١٤٠٣ هـ - ١٩٨٣م

ررت المكتب العربي لتوزيع المطبوعات ىغداد



رابط بدیل 🖍 nıktba.net

# ﴿ ثبت بأهم المراجع ﴾

```
أولأ الكتب المقدسة
١ - التوراد ٢ - الانجيل ٣ - القرآن ٤ - الكنزاربا (وهو كتاب الصابئة الكبير)
                                                          ثانياً - المراجع العربية
          (القاهرة ١٣٢٩هـ)
                                              المقدمة
                                                                 ه - این خلدون
           (بيروت ۱۸۹۰)
                                    تاريخ مختصر الدول
                                                                 ٦ - ابن العبرى
          (لا يسك ١٨٧١)
                                                                 ٧ - ابن النديم
                                            الفير ست
                                         تاريخ الحكاء

 ۸ – ابن القفطى

          (لايسك ١٣٢٠هـ)
         (القاهرة ١٣٠٠ هـ)
                                          ليان العرب
                                                                 ۹ – این منظور
                                                                 ١٠ – أبو الفداء
           (باریس ۱۸٤۰)
                                          تقويم البلدان
                                  الختصر في أخياء البشر
          (القاهرة ١٣٢٥هـ)
                                                                ١١ – أبو الفداء
                                   كتاب أبكار الأفكار
                 (مخطوط)
                                                                  ۱۲ - الآمدي
                                  الصابئة قدعأ وحديثأ
            (القاهرة١٩٣١)
                                                      ۱۳ - الحسني (عبد الرزاق)
            (القاهرة ١٩٠٦)
                                                                  ١٤ - الحموي
                                      معجم البلدان
         نخبة الدهر في عجائب البر والبحر (بطر سبورغ ١٨٦٥)
                                                                 ١٥ - الدمشقى
          اعتقادات فرق المسلمين والمشركين (القاهرة ١٣٥٦هـ)
                                                         ١٦ - الرازي (فخر الدين)
          (القاهرة ١٣٠٦هـ)
                                         تاج العروس
                                                                 ۱۷ – الزبیدی
                               مقالته في (مجلة المقتطف)
            (القاهرة ١٨٩٩)
                                                                    ۱۸ – زویر
             (لندن ۱۸٤۲)
                                                               ١٩ - الشهر ستاني
                                         الملل والنحل
                              مجمع البيان في تفيير القرآن
           (صيدا ١٣٣٣ هـ)
                                                                ۲۰ - الطبرسي
                              مندائي أو الصابئة الأقدمون
                                                        ۲۱ - عبادة (عبد الحميد)
             (بغداد ۱۹۲۷)
             (بفداد ۱۹۶۶)

 ٣٢ - عواد (كوركيس وبشير) العراق في القرن السابع عشر

            (القاهرة ١٩١٢)
                               المصباح المنير « قاموس »
                                                                  ۲۳ - الفيومي
                                 مقالته في مجلة « المشرق »
                                                       ۲۲ - الكرملي (انستاس)
             (بيروت ١٩٠١)
             (باریس ۱۸۹۳)
                                                              ۲۵ – المسعودي
                                       مروج الذهب
                                        ٢٦ - النجار (عبد الوهاب) قصص الأنبياء
          (القاهرة ١٣٥٥ هـ)
          (القاهرة ١٣٤١ هـ)
                              دائرة معارف القرن العشرين
                                                        ۲۷ - وجدی (محمد فرید)
           (القاهرة ١٨٩٧).
                                    مقالته في مجلة البيان
                                                          ۲۸ - اليازجي (ابراهم)
                                                         ثالثا - المراجع الأجنبية.
 29 - E. S. Drower. The Mandaeans of Iraq and - London 1937.
```

<sup>30 -</sup> H. Pognon, Inscriptions Mandaifes des coupes de Khoubeir Paris 1898

<sup>31 -</sup> J. B. Tavernier, les six Voyages - Paris 1713.

<sup>32 -</sup> M. N. Siouffi Etudes sur la religion des Soubbas - Paris 1880.

#### المقدمة

# بقلم حضرة صاحب السعادة البحاثة الكبير والعلامة الجليل شيخ العروبة أحمد زكي باشا طيّب الله ثراه

البراعة في نظري نوعان: براعة الابتكار، وبراعة الاتقان.

١ - فبراعة الابتكار أن يتناول الانسان غرضاً من أغراض العمران، أو عرضاً من أعراض الحياة، فيتولاه بالتفكير الطويل. ويعالجه بتكرار النظر العميق، حتى إذا توافرت لديه الوسائل، وتهيأت أمامه الأسباب، أبرز للناس خلاصة بحثه الناضج، فإذا هي حلمة للأبصار، وجوهرة للعقول، ومتعة للناس.

هذه البراعة مقصورة على أفراد معدودين يبعثهم الله من حين إلى حين، وفي جيل دون جيل، وهم قليل بل أقل من القليل، ولكن ثمرات أعالهم تنتقل بالانسانية كلها إلى أسمى منها، وترتقي بالحضارة إلى ما هو أرفع وأرفه. وهذه نعمة من نعم الله فيها الخير العام، وفيها البركة الشاملة.

٢ - أما براعة الاتقان فانها مختلفة المظاهر، متعددة الأشكال.وسأقف في هذه الكلمة أمام ناحية واحدة من نواحيها الجمة.

تلك هي ناحية التحقيق العلمي الصحيح.

فالبراعة كل البراعة أن يعالج الكاتب موضوعاً مطروقاً، أو عبدرسه بحثاً معهوداً، أو أمرا معروفاً، فيدرسه درساً صحيحاً، ويبحثه بجثاً دقيقاً، ثم يفيض عليه شيئاً من سحر البيان، ويضيف إليه قبساً من نور العرفان، مع تزيينه بطريف التمحيص ومبتكر التحقيق.

البراعة كل البراعة أن يجيد بعد ذلك تدبيج أطرافه، وتوشية حواشيه بما ينفخه من روح الحياة فيه، مما نزل عليه من الالهام بطريق الرحلة إلى المصادر الأولة، أو توصل إليه عن طريق المكابدة في الاستقاء من المناهل الأصلية.

هذه هي البراعة التي امتاز بها أعلام العروبة على عهد ازدهارها في مكة والمدينة، في صنعاء وزبيد، في البصرة والكوفة، في بغداد والموصل، في دمشق وحلب، في القدس وطبرية، في الفسطاط والقاهرة، في برقة وطرابلس، في المهدية، والقيروان، في وهران وتلمسان، في فاس ومراكش، في شنقيط وتنبكت (١) ثم في قرطبة وغرناطة وغيرها من أمصار الفردوس الإسلامي المفقود، وأخوه الذي هو على شفا جرف هار.

هذه هي البراعة التي امَّحى اثرها (الانزرا يسيرا تحت الأَطلال) فقد درست تلك الاعلام.

<sup>(</sup>۱) عاصمة الصحراء في إفريقا. وهي التي مسخ الجهلة المتفرنجون اسمها متابعة للافرنج في قولهم Tamnbouctou فقالوا «تمبكتو » والصواب ما قلت «تنبكت » (بضمة فسكون فضمتان بينها سكون) فافهم واحفظ، لأن الافرنج رسموا اللفظ حسب النطق به، ولكن المتفرنجين مسخوه بالأخذ عنهم دون الرجوع إلى أهل العلم وأهل الدار.

هذه هي البراعة التي خبا نورها (إلا جمراً ضئيلاً بين الرماد) فقد انطفأ ذلك المصباح.

ننشدها هنا وهنا فلا نجد لها غير ثمالة زهيدة عندنا، مزهود فيها عند غيرنا، أما نفحاتها الحقة، وأما مظاهرها النافعة، فقد ودعت بلادنا من زمان بعيد، ثم طاب لها القرار في ديار الفرنج، لأنهم أكرموا مثواها، ولا يزالون يبالغون في الحفاوة بها.

حقاً أنهم أخذوا عن أجدادنا في الأندلس والمغرب، ومصر والشام، والعراق والجزيرة المقدسة، وما إلى وراء ذلك حتى مطلع الشمس بيد أنهم واصلوا البحث والدرس حتى وصلوا إلى تسخير العناصر لخدمتهم، وإلى ابتكار الصنائع واختراع البدائع التي يصح وصفها بأنها مما «لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر ».

هم يتوافدون من كل فج عميق على أقطار العروبة من أقصاها إلى أقصاها فيبحثون عها جهلنا من آثار أجدادنا الأولين.

هم ينقبون عن مفاخر أقوامنا في كل فن ومطلب، فيعيدونها إلى الحياة ونحن نيام نيام، ولا أقول غير ذلك.

على أننا نحمد الله قد بدأنا نأخذ عنهم، ثم أنشأنا ننسج على منوالهم، فدخلنا طور التجربة، وسيتبعه طور الانتقال فنكون جديرين بالاجداد.

٣ - بدأت بشائر هذه النهضة في مصر فجاوبتها الشامات، ثم
 جاء الدور لبغداد، وهو آت بلا شك إلى الجزيرة المقدسة.

وطالما تغنيت بما حدث في مصر والشام، وطالما تمنيت أن أترنم

بغيرها من بقاع العروبة ، وانني لسعيد بالتحدّث في هذه الكلمة عن العراق.

٤ - ففي بغداد نهضة مباركة، وفي كل أنحاء العراق شعب طموح وثّاب، وها هي آثار العمران تعود قليلا قليلاً إلى مهد العمران. وها هي شبيبة الفرات تستقي من (النيل) ومن (السين) و(التاميز) ثم تعود إلى الرافدين لنشر العلم ولإحياء الصناعة في (ما بين النهرين).

والذي تناهى لي عن ثقات الأصدقاء الصادقين أن الحركة الاقتصادية والصناعية في ديار العباسيين، بين الوطنيين وفي دائرة الوطنيين، هي أوسع نطاقاً، وأغزر الوطنيين، هي أوسع نطاقاً، وأغزر مادة، وأكثر رواجاً مما هو حاصل في وادي النيل، وهذا شيء محمود نقابله بالاغتباط مع الارتياح.

ولقد رأيت سادتهم وقادتهم في الشتاء الماضي بأرض مصر ، وهم « مثل طلبتهم هنا » متشحون بملابس كلها من نسيج بلادهم وهم بها فخورون.

أما الصحافة، وهي عنوان النهضة، ومرآة الأمة، ورسول الوطنية، فانني أرى فيها كل يوم بشارة جديدة تبعث الأمل، وتقيمه على دعائم راسخة.

وأما الجو العلمي، فقد كان إلى عهد قريب في خول وخود، ولكن السحائب السود بدأت تتبدد عنه، فانبثق مجال ضئيل النور. وعن قريب يتم له الاشراق على كل آفاق العراق، فيعود لبغداد عصر بنى العباس في ثوب عصري قشيب.

٥ - من آثار تلك البراعة التي تحدّثت عنها في العراقين، ومن مظاهر هذا النور الذي ترمقته فوق الرافدين هذا الكتاب الصغير، هذا الكتاب الذي توفّر مؤلفه البارع على درس الصابئة، أو القوم الألى يسمون أنفسهم بالصابئة في بطائح البصرة وفي سهول الموصل. وقد أجاد فيه واستوفى شروط البراعة التي أشرت إليها في صدر هذه الكلمة.

وأنت إذا قرأته ، مثلي ، رأيت فيه دليل البراعة التي حدثتك عنها . وأنا أتنبأ لصاحبه بأن كتابه هذا سيتناوله المستشرقون بالترجمة إلى الألمانية ، وإلى كثير من اللغات الأخرى ، وأنه سيكون مصدرا من مصادر أبحاثهم ، ومرجعاً يرجعون إليه (١) ومنهلاً

<sup>(</sup>١) رفع المؤلف نسخة من كتابه هذا إلى وزارة المعارف العراقية الجليلة - على عهد وزيرها الأستاذ خليل كنه - للنظر في امكان الاستفادة منه في مؤسساتها الثقافية فقررت «مديرية العلاقات الثقافية » في الوزارة المشار إليها بتاريخ ٩ آب ١٩٥٥ شراء «٢٠٥ » نسخ منه وتوزيعها على المكتبات التابعة لها ، ولما عرض هذا القرار على الوزير المشار اليه للمصادقة عليه ، تلقى «المؤلف الكتاب المرقم ١١٣٧٤ والمؤرخ ١٩/ ١١ المشار الآتي نصه:

<sup>«</sup>السيد عبد الرزاق الحسني- ديوان مجلس الوزراء.

<sup>«</sup>قرر مجلس المعارف رد طلبكم بشراء نسخ من كتابكم «الصابئون في حاضرهم وماضيهم » وذلك لعدم الإفادة منه لدى مؤسساتنا الثقافية » ا هـ .

وكان مجلس المعارف قرر في الوقت نفسه شراء أعداد مماثلة من مؤلفات شتى مثل كتاب «حامي العرين: نوري السعيد » وكتاب «شخصيات عراقية » وكتاب «عقائل قريش » وكتاب « تحت رماد السلام » وكتاب « الشهيد مجيد كنه » فأقر الوزير كنه قرار الشراء لتلكم الكتب دون هذا الكتاب. فلم آلت الوزارة إلى العلامة السيد منير القاضي، أمر بتنفيذ قرار المديرية فوراً، فابتاعت وزارة المعارف الـ (٢٠٥) نسخ المقررة من كتابنا هذا وهذا هو العدد الذي كانت الوزارة تسمح بشرائه لمكتباتها المعدودة يومئذ.

يستقون منه، وحسبه ذلك فخراً، ولمثل هذا فليعمل العاملون. عن دار العروبة بالقاهرة.ربيع الثاني سنة ١٣٥٠ أغسطس سنة ١٩٣٩.

أحمد زكي باشا

#### كلمة المؤلف

#### بسم الله الرحمن الرحيم.

رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلا خُوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيَانِ وَلا تَجْعَلْ في قُلُوبنَا غِلاً للَّذِينَ آمَنُوا.

-صدق الله العلي العظيم-

#### ﴿أما بعد﴾

«الصابئون» قوم من أصحاب الديانات القديمة، غلب عليهم الحياء والكتان فكان ذلك مدعاة لاختلاف العلماء والمؤرخين في حقيقة أمرهم. ففريق منهم ردَّهم إلى ديانة بابل وآشور، وهي من أقدم الديانات الوثنية لأن أساسها عبادة النجوم، وفيها من الشعائر ما يتصل بديانة بابل القديمة. وفريق آخر قال: انهم فرقة من المجوس والنصارى ولم يزد على ذلك. والحق أنهم ليسوا من المسيحية في شيء، لأن المسيحي من آمن بألوهية السيد المسيح، والصابئي لا يؤمن بذلك. اما «الزمخشري» فقد ذهب تفسيره والصابئي لا يؤمن بذلك. اما «الزمخشري» فقد ذهب تفسيره الكشاف» إلى أنهم قوم عدلوا عن دين النصارى واليهود وعبدوا الملائكة. وهكذا تباينت الآراء واختلفت الروايات، دون أن يقام عليها دليل أو برهان.

وقد أتى على هذا السر عهود لم يهتك له فيها ستر، ولم يستشف

أحد ما وراءه، والناس واقفون فيه عند حد التكهن والظن، يتطلعون إلى مكنون أمرهم بلهفة شديدة، ويحاولون استكشاف حقيقة ديانتهم برغبة ملحة ، فان القوم يوشكون أن ينقرضوا من سفر الوجود، ولا يبقى لهم إلا الذكر التاريخي الخالد. وهم يكتمون ديانتهم كل الكتان، ويضنون بأسرارها حتى عن أهلها وأتباعها، ونرجو أن لا يتهمنا القارىء بالغُلو إذا قلنا: أن الصابئي لا يكاد يعرف من أسرار دينه شيئاً، ولا يتقن لغة أجداده أو يحسن قراءتها أو كتابتها، ولا يكن من السؤال عن العلة فيا يؤديه من طقوس وفروض، لأن هذه الأسرار محفوظة في صدور المؤمنين وهم قلة قليلة لا ترى البوح بها لأحد خشية أن يفلت الأمر من يدها، ان انكشف أمرها للخاص والعام.

ومما يزيد الأمر إشكالا والبحث تعقيدا، أن الصابئين منزوون عن غيرهم من الطوائف كل الانزواء. سواء أكان ذلك من ناحية شعائرهم الدينية التي يقيمونها، أم من ناحية اللغة التي يتخاطبون بها، وهم إلى ذلك لا يرون دخول أحد من الناس في ملتهم، ولا يتزوجون من غير قومهم، ولا يساكنون أحدا من غير نحلتهم، ولا يؤاكلونه مطلقاً.

وكنا طبعنا رسالتنا «الصابئة قدياً وحديثاً » في القاهرة سنة ١٩٣١م، وأعقبناها بمقالة مطولة نشرناها في «الهلال أيار ١٩٣٢م» فتلقينا من ضجيج الصابئة وإنكارهم ما جرَّنا إلى مرافعات ومحاكات طال أمدها، ولكنها انتهت بفشل المدعين، لعدم وجود مأخذ على ما كتبنا ونشرنا.

ومنذ ذلك الحين ونحن نتابع دراسة هذا الموضوع، ونتصل برؤساء الصابئة وببعض شيوخهم البارزين، ونحضر حفلات أفراحهم وأتراحهم، ونشاهد طقوسهم وآدابهم، وندقق في كتبهم المقدسة، وفيا كتب عنهم في بعض اللغات الأجنبية الحية، حتى انتهى بنا الأمر إلى هذه الدراسة المستفيضة. شاكرين للأستاذ كوركيس عواد ما أسداه إلينا من عون، وما مهده لنا من سبيل لإنجازها، وآملين أن يتحفنا القراء بما يعن هم من ملاحظات وآراء في هذا الصدد فنعمل به في طبعة الرسالة القادمة ان شاء الله، فإن المرء صغير بنفسه، كبير باخوانه، وكم ترك الأولون للآخرين من المرء ومن الله نستمد الهدى والرشاد.

بغداد- الكرادة الشرقية سلخ ربيع الثاني ١٣٧٤هـ

السيد عبد الرزاق الحسني.

#### مقدمة الطبعة الثانية.

#### بسم الله وبه ثقتي ورجائي

نفدت نسخ الطبعة الأولى من كتيبي هذا «الصابئون في حاضر هم وماضيهم » بيسر لم أكن أتوقعه من قبل، فوجب علي تهذيبه وتشذيبه لعرضه على أنظار القراء الكرام بحلة قشيبة، ومادة منقحة، وتحقيق أدق من ذي قبل.

وللحقيقة أقول: إن موضوعاً غامضاً كموضوع الصابئة تباينت فيه آراء الكتّاب والباحثين تبايناً كبيراً، وتشعبت فيه تحقيقاتهم تشعباً واسعاً، لمن الموضوعات التي لا يمكن طرقها دون أن يعرّض الكاتب نفسه إلى النقد والتقريع. أما النقد فمن جانب العلماء والمحققين الذين يريدون البحث سالماً من شوائب الشك والريبة، وأما التقريع فمن جانب الصابئين الذين لا يرون إباحة أسرار ديانتهم للغير، وان كانوا أنفسهم يجهلون معظم هذه الأسرار. ولا يستغربن القارىء إذا قلت إن رجال الديانة الصابئية أنفسهم لا يلمون باسرار الديانة إلا إلمامة عابرة لا تسمن ولا تغني من جوع. يلمون باسرار الديانة إلا إلمامة عابرة لا تسمن ولا تغني من جوع. فإذا جاء بحثنا ناقصاً، أو إذا كان ما توصلنا إليه في هذا الكتيب لا يرضى الذين يطلبون المزيد من الدقة والتحقيق، فعذرنا بما عرضناه معروف، وسهونا مغفور، وما توفيقنا إلا بالله.

الكرادة الشرقية غرة جمادى الأولى ١٣٧٧هـ.

السيد عبد الرزاق الحسني

#### مقدمة الطبعة الثالثة

هذه هي الطبعة الثالثة من رسالتي «الصابئون في حاضرهم وماضيهم » أدخلت عليها تصويبات وتحقيقات خلت منها الطبعتان الأولى والثانية، وأظهرتها بهذا الثوب القشيب والإخراج الجميل، فعسى أن تلاقي قبولاً حسناً ومن الله حسن القبول والتوفيق.

الكرادة الشرقية سلخ شعبان ١٣٨٢هـ.

السيد عبد الرزاق الحسني (١).

<sup>(</sup>۱) وهذه هي الطبعة الثامنة من هذه الدراسة الطريفة أزفّها إلى قراء لغة الضاد بعد الطبعة الرابعة التي صدرت في عام ١٣٩٠هـ(١٩٨٠م) والطبعة الخامسة التي صدرت في عام ١٩٨٠هـ (١٩٧٩م) والطبعة السادسة التي صدرت في عام ١٩٨٠ والطبعة السابعة التي صدرت في عام ١٩٨٠ وما زال لسان الحال يردد ما قاله عهاد الدين الاصفهاني التوفى سنة ١٩٥٧هـ (١٢٠٠م).

افي رأيت ان لا يكتب انسان كتاباً في يومه إلاَّ قال في غده: لو غيَّر هذا لكان أحسن. ولو زيد كذا لكان يستحسن، ولو قدَّم هذا لكان أجمل، ولو ترك هذا لكان أفضل. وهذا من أعظم العبر، وهو دليل على استيلاء النقص في جملة البشر.

وفوق كل ذي علم عليم- صدق الله العظيم: سورة يوسف الآية ٧٦.

# الصابئة قديماً وحديثاً

#### ﴿توطئة﴾

نظرة واحدة إلى تطوّر الفكر البشري في مختلف عصوره، تدل الباحث على الاتجاهات الفكرية الغريبة، وإلى تعدد النظرات في فهم هذا الكون وتفهّمه.

ومها حاول الإنسان أن يبتعد في تفكيره عن المعتقد، وأن يجعل النظر خالصاً من شائبة الإيمان، فإنه لا يستطيع أن يجد إلى ذلك سبيلا. فالبحث في المعتقدات إنما هو بحث في طوابع التفكير، ومناهج النظر البشري، إلا أن فائدة هذا البحث لا تقتصر على دراسة تاريخ المعتقدات والمذاهب حسب، إنما ترينا كيف شرع الإنسان الأول يفكر في نفسه وفي خالقه، وفي الرابطة التي تربط بينه وبين هذه القوة المدبرة، وتوقفنا من جهة ثانية على قيمة ما يظهر من النظريات في عصرنا الحاضر، وما نراه مستحدثاً وطريفاً في آراء البشر وفي معتقداته.

ومن الضروري جداً أن يعود الإنسان إلى تاريخ التفكير والمعتقد ليطلع من ورائه على غرائز البشر العامة، وعلى اتجاهاته كافة، وعلى تأثّره بالظروف والأحوال، فوجود الإنسان في مختلف مظاهره مرتبط تمام الارتباط ومستند بعضه إلى بعض. وقد ترجع هذه التفكيرات والمعتقدات عند التحليل والتمحيص إلى أصل واحد، تشعبت منه وطوّرت الإنسان وتطورت معه، ولكنها

. -

أصبحت بمرور الأزمان، مختلفة عام الاختلاف، ومتباينة تباين سلائل الإنسان الحاضر.

وغاية ما يأتي به الباحث في مواضيع غامضة كهذه، هو أن يدل المتتبع على أصلها الذي نشأت منه، ويشير إلى العوامل والمؤثرات التي عملت على تفريعه.

و (الصابئة) من بين الأديان القديمة التي تستحق أن توضع موضع البحث الواسع في اللغة العربية ، وتستخلص زبدة الفكر فيها من كتب التاريخ والأديان القديمة ، ويستعان على ذلك بما في كتب المؤلفين المعاصرين « الاجانب وغيرهم » من نظرات واجتهادات ، عسى أن تكوّن مجملاً طريفاً في « تاريخ الصابئة » يستعين به قراء العربية على فهم هذا المذهب الغامض. فقد قال قوم: إنهم من « عباد الكواكب » وقال آخرون: هم فرقة بين النصارى والجوس ، وقال الزمخشري: هم قوم عدلوا عن دين النصارى واليهود وعبدوا وقال الزمخشري: هم قوم عدلوا عن دين النصارى واليهود وعبدوا الملائكة . وقيل فيهم غير ذلك مما يطول بيانه ، وغالبه من باب الظن والحدس ، لأنهم يكتمون دينهم أشد الكتان ، ولا يرون دخول الناس فيه ، وإنما هم على مذهب من قال : جرى القلم وأغلق الباب .

وقد يضطرنا البحث في «دين الصابئة » إلى التعرض إلى فكرة التوحيد ومنشئها والنظر فيها ، وفي الطريق التي توصل البشر بها إلى الاعتقاد بقوة واحدة تدبر هذا الكون ، وتهيمن عليه . فنقول استطراداً:

#### ﴿كيف عرف الخالق﴾

نظر البشر إلى هذا الكون فبهره ما يحيط به من مظاهر الطبيعة «وعجائب الكون، ورآى نفسه موجوداً صغيراً عاجزاً عن رد طوارى، الطبيعة » ومجابهة احداثها، فأكبر العاصفة، وارتعدت فرائصه للصاعقة، ورآى في كل تلك المظاهر قوة مدركة، وحياة خاصة قاسها بما له من وجود وإدراك وحياة، ورآها مثالاً للقوة التي تستحق الانقياد والخضوع، فنشأت من هنا فكرة عبادة مظاهر الكون، وشرع البشر في تأليه كل ما يخاف منه، وكل ما يجهل كنهه، أو يرى فيه شيئاً غريباً، حتى تطورت فكرة الدين بتطور البشر، وأصبحت المظاهر الطبيعية تنضوي قواها وتستتر صفاتها في قوى محصورة ثم في قوة واحدة.

فبعد أن كان الريح العاصف، والصاعقة الحرقة، والشمس المبهرة، والنار المتأججة، إلى غير ذلك من مظاهر الطبيعة آلهة تعبد، وأرباباً يطلب منها العون والمساعدة، أصبحت تلك القوى التي استترت فيها، متمثلة في عدد محصور من الكواكب السيارة، وفي قوة تمثلها تلك الكواكب، وقد استمرت هذه الفكرة وتطورت حتى أصبح عدد الكواكب يتضاءل، وأصبحت تلك الآلهة المتعددة يختفي بعضها ضمن بعض، حتى لم يبق إلا إله واحد، واصبح الخلاف في صفاته ووجهات النظر إليه، بعد أن كان نزاعاً وخلافاً في شركائه وأقرانه.

ولكن على الرغم من هذه التطورات التي تطوَّرها البشر في عقيدته، فإن جذور تلك الاعتقادات ما زالت باقية، وما زال قسم من البشر، يحتفظ بأصول العقائد الأولى، وبصفات التفكير القديم، بل بأشكاله وأوضاعه.

فالصابئة وإن أدخلت على معتقداتها بعض التعاليم الحديثة، فإنها من أصحاب تلك المعتقدات التي كانت في الدور الأول للتفكير البشري. لأن تأليه الكواكب، وعبادة النجوم، والنظر إليها كمظاهر ذات أثر، وذات إدراك، من المعتقدات التي لم تنشأ إلا في العصور الغابرة (١٠)، إلا أن لبعض الأقوام صفة الاحتفاظ بالتقاليد والعادات، أو بالآراء والمعتقدات. وهذا ما نراه في أصول ديانة الصابئة، وفي تعاليمهم وطقوسهم الدينية.

قال الإمام فخر الدين الرازي المتوفى عام ٦٠٦هـ (١٢٠٩م) الصابئة «قوم يقولون ان مدبِّر هذا العالم وخالقه، هذه الكواكب السبعة والنجوم، فهم عبدة الكواكب، ولما بعث الله ابراهيم ع.م. كان الناس على دين الصابئة فاستدل ابراهيم ع.م. عليهم في حدوث الكواكب، كما حكى الله تعالى عنهم في قوله لا احب الآفلين – واعلم أن عبادة الأصنام أحدث من هذا الدين لأنهم كانوا

 <sup>(</sup>١) وخوفاً من اعتبارهم وثنيين، فانهم ينكرون إنكاراً باتاً دعوى الناس بأنهم منعبًاد
 الكواكب، مع أنهم يعجزون عن دعم إنكارهم ضد عدة آيات في بعض أسفارهم أهـ.

الدكتور ڤانيس في كتابه (أصدقائي العرب) ص ٣٣٣.

يعبدون النجوم عند ظهورها، ولما أرادوا أن يعبدوها عند غروبها، لم يكن لهم بد من أن يصوروا الكواكب صوراً ومثلا، فصنعوا أصناماً واشتغلوا بعبادتها فظهر من ها هنا عبادة الأوثان «(۱)

وقال الشيخ شمس الدين الدمشقي المعروف بشيخ الربوة المتوفى سنة ٧٢٧هـ (١٣٢٦م):

«وقيل إن الصابية قسمان: أحدها القائلون بالهياكل، وهم عبدة الكواكب، والآخرون القائلون بالأشخاص، وهم عبدة الأصنام. فأما القائلون بالهياكل، فإنهم يزعمون أنهم أخذوا ذلك عن عاديون، وهو شيث النبي (ع)، وعاديون أخذه عن اخنوخ، وهو هرمس الهرامسة، هذا زعمهم الباطل. وأما الآخرون فيزعمون أن الأصنام صور روحانيات الكواكب لدورانها وهم القائلون بالاكوار والادوار. وهؤلاء زعموا أن المعبود واحد وكثير. أما الواحد والوحدانية ففي الذات والأزل، وأما الكثرة فلأنه يكثر بالأشخاص في رأي العين » ا هـ(٢).

وقال العلامة عبد الرحمن بن خلدون المغربي المتوفى سنة ٨٠٨هـ هـ ١٤٠٥م.

إن الصابئة هم القائلون بالهياكل والأرباب الساوية والأصنام الأرضية وإنكار النبوات، وهم أصناف، وبينهم وبين الحنفاء مناظرات وحروب مهلكة، وتولدت من مذاهبهم الحكمة الملطية ومنهم أصحاب الروحانيات وهم عباد الكواكب وأصنامهم التي

<sup>(</sup>١) كتاب « اعتقادات المسلمين والمشركين » القاهرة ١٣٥٦هـ (ص ٩٠)

<sup>(</sup>٢) كتاب « نخبة الدهر في عجائب البر والبحر » بطرسبرغ ١٨٦٦م » ص ٤٤

عملت على تمثالها. أما الحنفاء فهم القائلون بأن الروحانيات منها ما وجودها بالقوة، ومنها ما وجودها بالفعل، فها هو بالقوة يحتاج إلى ما يوجده بالفعل، ويقرون بنبوة ابراهيم، وانه منهم. وهم طوائف منها: الكاظمة أصحاب كاظم بن تارح، ومن قوله ان: الحق بين شريعة ادريس وشريعة نوح وشريعة ابراهيم، ومنها البيدانية أصحاب بيدان الأصغر، ومن قوله اعتقاد نبوة من يفهم عالم الروح، وان النبوة من أسرار الإلهية. ومنها القنطارية أصحاب قنطار «الأصح قينانية أصحاب قينان »بن أرفكشاد، ويقر بنبوة نوح.

ومنها أصحاب الهياكل، ويرون الشمس إله كل إله. والحرانية ومن قولهم المعبود واحد بالذات وكثير بالأشخاص في رأي العيان، وهي المدبرات السبع من الكواكب والأشخاص الأرضية الخيرة العالمة الفاضلة » أ هـ.

وهناك آراء ونقول أخرى لا نرى ضرورة لإثباتها هنا فلننتقل إلى كيفية تفرع الديانة الصابئية إلى أدوارها الأربعة.

### ﴿أدوار الديانة الصابئية ﴾

لئن دلت «الديانة الحمدية السمحة » على شيع إسلامية كثيرة ، ولئن شملت الديانتان: المسيحية والموسوية فرقاً نصرانية ويهودية مختلفة. فإن عما لا شك فيه أن الديانة الصابئية تغيرت على مرور الزمن حتى تفرعت منها فروع منوعة كانت تنتقل من دور إلى دور كما هو آت.

# ١ - الصابئة في الدور الأول:

لا شك في أن الديانة التي سادت العالم في الأعصر الأولى كانت هي «الديانة الطبيعية» أي عبادة مظاهر الطبيعة (١) وكان للأجرام السماوية بين تلك المظاهر المقام الأول والقدح المعلَّى. فكان البشر الأول و رغم دخوله في دور الحضارة، وتأسيسه أصول المدنية لا يزال في ديانته يمثل عصر ما قبل التاريخ، فلم تخل حضارة البابليين والمصريين القدماء والفرس، حتى اليونان على تأخر زمانهم من تأليه مظاهر الطبيعة، وتقديس الأجرام العلوية.

وإذا اعتبرنا أن ديانة الصابئة هي عبادة الكواكب والنجوم، فلا شك في أنها أقدم ديانة عرفها البشر في عصر التاريخ. أما أصول هذه الديانة فهي الاعتقاد بتعدد القوى المدبرة لهذا الكون، وبوجود قوة أعلى تهيمن على هذه القوى وتدبرها، وما هذه الهياكل التي يقيمونها في الأرض، وتلك المظاهر والطقوس التي يأتون بها في فروض عباداتهم، إلا وسائط تقربهم من تلك الأجرام التي حلت فيها القوة. فشكل الكوكب إذا نقش على خاتم، وهندسة البيت فيها القوة. فشكل خاص، والحضور إلى الهيكل أو البيعة في أوقات معينة، والتوجه لدى تلاوة الأساء وتمجيد الالهة إلى جهة خاصة، كل هذا مما يقرب الإنسان من مصدر القوة الأعلى.

<sup>(</sup>۱) اختلف علماء تاريخ الأديان في قدمها فرأى بعضهم أن الديانات الطبيعية أقدم من الديانات الروحية ، ورأى البعض الآخر عكس ذلك ، أي أن الديانات الروحية أقدم من الديانات الطبيعية ، وكان كل من الطرفين يدعم رأيه ببعض الأمارات ، أما علماء الدين فلا شك عندهم في أن الديانات الروحية أسبق من الديانات الطبيعية لأن آدم أصل البشر . كان على دين التوحيد .

هذه هي أصول ديانة الصابئة في دورها الأول، وقد بقي بعد تطورها طوال هذه الأعصر شيء من تلك الأصول يوجد في عبادة الصابئة الحاليين من تعظيمهم للكواكب وتكريهم للنجوم، ولا سيا الكواكب السيارة السبع. أما النجم القطبي فله مقام ممتاز عندهم. فهو القبلة التي يتجه إليها في كل فرض وطقس يقوم به المتدين. وكل الشعائر إذا لم يتوجه بها إلى هذا الكوكب فليست بقبولة. فالهيكل إذا بني وجب جعل بابه مستقبلا له، بحيث يكون الداخل إليه مستدبراً هذا النجم، وبحيث تكون الشعائر التي تؤدى فيه متجهة بها إلى جهته تبركاً بطلعته، وتيمناً بما له من خواص.

وكأن هذه الميزة التي امتاز بها هذا الكوكب، الما جاءته من جهة ثباته وبقائه في موضعه دون أن يغيب عن كبد السماء في كل ليالي الفصول. ومعلوم ما للمظهر الطبيعي من الأثر - ولا سيا على البشر الأول - في تكوين العقيدة. ولكون الكواكب الأخرى تغيب عن كبد السماء في بعض الفصول، وتظهر في الفصول الأخرى، فقد جاءت بعد النجم الثابت في الدرجة.

أما الشمس والقمر فإنها وان كانا مستمرين في الظهور، إلا أن ما يطرأ عليها من الانتقال من برج إلى برج، ومن النقصان والكمال، ومن الخسوف والكسوف كاد يفقدها صفة الثبات التي امتاز بها الكوكب القطبي.

#### ٢ - الصابئة في الدور الثانى:

يكاد يكون تاريخ ديانة الصابئة تاريخاً عاماً للأديان الأخرى. فإن السنن التي تشت عليها هذه الديانة، والتطورات التي تطورت بها ، تبدو في سنن وتطورات سائر الأديان.

وغريب أن يذهب البعض إلى القول بأن الصابئة انتقلت من دورها الأول إلى دورها الثاني مباشرة دون تطور. ولا يستطيع الباحث المنقب مها ساعدته المصادر – أن يقف على حلقات الانتقال من الدور الأول «في عبادة الأجرام » إلى الدور الثاني «في عبادتها على هيئة الأصنام والرموز والأوابد » وكل ما يعرفه التاريخ ، ان الصابئة – بعد مرور عهود طويلة – أصبحت تبني الحياكل وتسميها بأساء الكواكب ، وتقيم في أوساطها التاثيل وتبني على المرتفعات العالية الأوابد والرموز.

أما الأسباب التي دعت إلى هذا الانتقال فهي مما تساعد عليه عوامل التطور، ويقتضيه تقدم البشر في الحضارة. فالفكر وسائر وجودات الإنسان الأخرى تتاشى معاً وتتطور على نسق واحد.

وقد فطن «المسعودي » المؤرخ الشهير المتوفى سنة ٣٤٥ هـ (٩٥٦م) إلى هذا المعنى فذكره قائلاً:

« فأقاموا على ذلك - أي أقاموا على عبادة الله والكواكب - برهة من الزمان وجملة من الأعصار حتى نبههم بعض حكمائهم على أن الأفلاك والكواكب أقرب الأجسام المرئية إلى الله تعالى ، وأنها حية ناطقة ، وان الملائكة تختلف فيا بينها وبين الله ، وان كل ما يحدث في هذا العالم ، فإنما هو على قدر ما تجري به الكواكب على أمر الله ، فعظموها وقربوا لها القرابين لتنفعهم ، فمكثوا على ذلك دهراً . فلها رأوا الكواكب تختفي بالنهار ، وفي بعض أوقات الليل لما يعرض في الجو من السواتر ، أمرهم بعض من كان فيهم من حكائهم يعرض في الجو من السواتر ، أمرهم بعض من كان فيهم من حكائهم

أن يجعلوا لها أصناماً وتماثيل على صورها وأشكالها، فجعلوا لها أصناماً وتماثيل بعدد الكواكب الكبار المشهورة وكل صنف منهم يعظم كوكباً منها، ويقرّب لها نوعاً من القربان خلاف ما للآخر. على أنهم إذا عظموا ما صوّروا من الأصنام، تحركت لهم الأجسام العلوية من السبعة بكل ما يريدون، وبنوا لكل صنم بيتاً وهيكلاً منفرداً، وسموا تلك الهياكل بأساء تلك الكواكب "(١).

أما الرموز فكانت عبادة ترمي إلى إظهار الأجسام العلوية بأجسام طبيعية سفلية. فالنار، والماء، والهواء، بما يُرمز به إلى تلك الكواكب، لأنها صادرة منها، ومن هنا جاءت عبادة النار، واستقل بها فرع من الصابئة دعي بعد ذلك (بعبّادي النار أو المجوسية).

ولا يزال الصابئون الحاليون يقدسون مظاهر الطبيعة، ويرون في النار والشهب والرعد، والبرق، وسائر الظواهر الجوية، رمزاً يعبّر عن أحد تلك الكواكب، وقد تخيّلوا لتلك الأجرام العلوية أشكالاً خاصة نحتوا على صورها الأوابد والتاثيل المقامة في الأماكن المرتفعة، فكان لكل نجم صورة، ولكل كوكب تمثال خاص يمثله في أدوار ظهوره، وهكذا ظلّت الأوابد والتاثيل الخالدة تعبّر لنا مى تفكير البشر الأول في خالقه وتصوره للقوة المدبرة.

٣ - الصابئة في الدور الثالث:

بدأ هذا الدور باستقرار ديانة الصابئة، ودخولها ضمن الكتب

<sup>(</sup>۱) مروج الذهب «القاهرة ۱۹۳۸م » ج ۲ ص ۱۳۵.

والأسفار، واعتناء الكهنة بدراستها وتدريسها، فكانت وكان فيها مجال واسع للنظر، والبحث، والفلسفة، والتعليل، شأن كل ديانة تستقر وتستمر.

والذي يظهر من تتبع التاريخ، أن هذا الدور كان دور تعليل وتحليل لأصول الديانة. وكان لانقطاع الرهبان والكهنة إلى الدراسة والعبادة شأن في إدخال الآراء الفلسفية على تعاليم الدين. أضف إلى ذلك أن العلم بظواهر الكون والبحث فيه، كان من جملة ما تدرِّسه المدرسة الأولى، وما تعنى بالبحث عنه، فكان لزاماً أن يتأثر الدين بالفلسفة، أو تظهر التعليلات النظرية في المعتقدات الدينية، ولا سيا وأن الفلسفة في تلك العصور لم تكن في مبادئها علمية بحتة، بل كان للدين تأثير عليها. فكان مما لا بدَّ منه أن تصبح الفلسفة دينية، وأن يصبح الدين فلسفة.

فتعاليم الصابئة في هذا الدور تأثرت نوعاً ما بهذا النوع من الفلسفة، وكانت الأبحاث تدور عن حقيقة التمثيل والقوة، وعن قابلية الكواكب واستعدادها، وعن التأثيرات الكونية وعلاقتها بهذه الكواكب، وعن خواص الأسماء والحروف، وعن مبدأ العالم ومنتهاه.

كل هذه الأشياء كانت مما يبحث عنها، ولكن عللها لم تكن علمية بحتة، نظراً لبداية البشر في فهم الكون، إنما كانت كل التعليلات دينية ترتبط بخالق القوة وبمشيئته، فالشكل المربع مثلا في نظرهم إذا كتب في ساعة معينة من ساعات النهار أو الليل

بحروف خاصة لكوكب من الكواكب السيارة، أصبح ذا أثر في الخارج.

أما السبب في هذا الأثر، وفي هذه القوة التي ظهرت في المربع فمستند في نظرهم إلى ما منح الله ذلك الكوكب من قوة التأثير، وهكذا كانت تعلل كل أصول الدين وأسراره بأمثال هذه العلل.

ويمكننا من دراسة تاريخ بعض الديانات أن نعرف الأدوار التي ظهر فيها بعض الأنبياء . فزمن الخليل الذي جاء ذكره في القرآن الكريم ، وطرق استدلاله ومحاججته ، يبين بوضوح أنه جاء في زمن الفلسفة الدينية ، أي الدور الثالث للديانة الصابئية .

ولم تنج هذه الديانة - كغيرها من الأديان - من التأثر بالفلسفة اليونانية التي جاءت بعد أن نضجت الفلسفة وحاولت الاستقلال عن الدين، فقد أدخل الصابئون كثيراً من الآراء بالفلسفة اليونانية في تعاليمهم، وقد يكون هذا التجدد في نهاية الدور الثالث الذي دعي بعد ذلك بدور الفلسفة.

# ٤- الصابئة في الدور الرابع:

كان للانقلاب الذي حدث قبل المسيح (ع) وما جاء بعده من تطورات دينية ، أثر بين في سائر الديانات الأخرى ، وكانت فكرة ظهور مجدِّد للديانة متغلغلة في نفوص أصحاب كل دين . فقد مال الصابئة إلى الاعتقاد بأن نبي الله يجيى «يوحنا المعمدان » هو الرجل المجدد المنتظر فاعتقدوا به وعظموه ، وما زال الصابئة حتى الآن يذكرون له بعض التعاليم ، ويعتقدون به نبياً مجدّداً أرسل إليهم دون غيرهم من البشر .

ومن الخطأ الاعتقاد بأن الصابئة قد انقرضت منذ ظهور المسيح (ع) وأن المعتقدين بها قد اندبجوا بالديانة النصرانية، إذ لا يزال القسم الكبير من الصابئة الحاليين يعتقدون بأصول المعتقد الأول الذي يرمي إلى تقديس الكواكب وتأليه النجوم أو تعظيمها على الأقل.

#### ﴿الصابئون لغة﴾

قال ابن منظور صاحب (لسان العرب) المتوفى سنة ٧١١هـ ١٣١١م في مادة صبأ.

(صبأً) الصابئون قوم يزعمون أنهم على دين نوح عليه السلام بكذبهم. وفي الصحاح: جنس من أهل الكتاب وقبلتهم من مهب الشمال عند منتصف النهار، التهذيب الليث: الصابئون قوم يشبه دينهم دين النصارى إلا أن قبلتهم نحو مهب الجنوب يزعمون أنهم على دين نوح وهم كاذبون. وكان يقال للرجل إذا أسلم في زمن النبي عَيِّلُنَّهُ قد صبأ عنوا أنه خرج من دين إلى دين. وقد صبأ يصبأ صبأ وصبواً وصبُوَّ يصبُونُ صبأً وصبُوءاً كلاهم خرج من دين إلى دين آخر كما تصبأ النجوم أي تخرج من مطالعها. وفي التهذيب: صبأ الرجل في دينه يصبأ صُبُوءاً إذا كان صابئاً. أبو إسحق الزجاج في قوله تعالى والصابئين معناه: الخارجين من دين إلى دين يقال صبأ فلان يصبأ إذا خرج من دينه. أبو زيد: يقال أصبأت القوم إصباء إذا هجمت عليهم وأنت لا تشعر بمكانهم وأنشد « هوى عليهم مصبئاً منقضاً » وفي حديث بني جذيمة كانوا يقولون لما أسلموا صبأنا صبأنا. وكانت العرب تسمى النبي عَلِي الصابيء لأنه خرج من دين قريش إلى الإسلام. ويسمون من يدخل في دين الإسلام مصبواً لأنهم كانوا لا يهمزون فأبدلوا من الهمزة واواً، ويسمون المسلمين الصباة بغير همز كأنه جمع الصابي، غير مهموز، كقاض وقضاة، وغاز وغزاة. وصبأ عليهم يصبأ صبأ وصُبُوءاً وأصبأ كلاهما: طلع عليهم، وصبأ ناب الخفّ والظلف والحافر يصبأ صُبُوءاً: طلع حدّه وخرج. وصبأت سنُّ الغلام طلعت، وصبأ النجم والقمر يصبأ وأصبأ كذلك، وفي الصحاح: أي طلع الثريا، قال الشاعر يصف قحطاً: وأصبأ النجم في غبراء كاسفة كأنه بائس مجتاب أخلاق وصبأت النجوم إذا ظهرت، وقدم إليه طعام فها صبأ ولا أصبأ فيه، أي ما وضع فيه يده، عن ابن الاعرابي. أبو زيد يقال: صبأت على القوم صبأ وصبعت، وهو أن تدل عليهم غيرهم. وقال ابن الاعرابي:صبأ عليه إذا خرج عليه ومال عليه بالعداوة، وجعل قوله عليه الصلاة والسلام: لتعودن فيها أساود صُبَّى، فُعَّلاً من هذا خفف همزه، أراد أنهم كالحيّات التي يميل بعضها على بعض » انتهى نصه (۱).

وقال الفيومي صاحب «كتاب المصباح المنير » المتوفى سنة «٧٧هـ ١٣٦٨م.

« ... وصبأ من دين إلى دين يصبأ مهموز بفتحتين ، خَرَج فهو صابىء ، ثم جعل هذا اللقب علماً على طائفة من الكفار يقال أنها تعبد الكواكب في الباطن ، وتنسب إلى النصرانية في الظاهر ، وهم

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ج ۱ ص ۱۰۲ – ۱۰۳.

الصابئة والصابئون، ويدعون أنهم على دين صابىء بن شيث بن آدم «(۱).

هذا أهم ما جاء في اللغة العربية عن الصابئة «وذهب جسنيوس العالم اللغوي الألماني إلى أن كلمة صابئين مشتقة من صباؤوث العبرانية، أي جند السماء، دلالة على أنهم يعبدون الكواكب. وذهب نولده كي إلى أنها مشتقة من صب الماء إشارة إلى اعتادهم بالماء لأنهم يتعمدون كالنصارى. وقال غيره إن الديانة المسيحية اتصلت ببقية الكلدانيين فنشأ منهم مسيحيو مار يوحنا في البصرة وهم الصابئون »(٢).

هذا قليل من كثير مما جاء عن تعريف كلمة الصابئة لغوياً.

<sup>(</sup>١) المصباح المنير «القاهرة ١٩١٢ » ص ٥٠٩٠

<sup>(</sup>٢) القس صموئيل زوير في «المقتطف ج ٢٣ ص ٨٧ »،

#### فرق الصابئة

لا شك أن أهم ما يلزم للباحث - حينا يريد أن يُجزّى مبحثاً من المباحث أو ينظر في موضوع من الموضوعات - هو أن يُلقي نظرة إجمالية على ذلك المبحث أو الموضوع ليكوِّن للقارى عكرة عامة عن منشأ تلك التجزئة ومبعث ذياك التقسيم.

ومن الصعب جداً أن نتوصل بصورة تاريخية دقيقة إلى الأزمنة التي تفرعت فيها الأديان، وتجزأت فيها المذاهب، ولكن ذلك لا ينعنا من الدخول في موضوع «الصابئة» وأمثالها من الأديان القديمة الكبرى، ولا يمنعنا أيضاً من البحث عن فرقها التي تفرعت عنها.

ولئن كانت لفظة «الصابئة » عامة تتناول - بحسب مفهومها - قسماً واحداً من المتدينين بهذا الدين، فإن البحث التاريخي يدلنا على فرق متعددة ومذاهب متشعبة، تندمج كلها تحت هذا الإسم، ويجمعها جامع هذا المفهوم، على ما بينها من اختلاف في العقيدة والفروع، وعلى ما أصابها من تطور في الزمان والمكان.

وقد تطرق العلماء والمحدثون إلى تقسيم الصابئة، وبيان الفرق التي نشأت منها، وعرّفوا كل قسم بما له من معتقد، وبما يتاز به من عبادة، وما يقطنه من مكان، إلا أن القسم الأغلب من أولئك الباحثين كان معتمداً في بحثه على غيره، وكان ناقلا مجرداً، غير

متبحر ولا متوغل، ولعل أحس من توسع في هذا البحث، وبين الفرق الصابئية على اختلاف أنواعها وألوانها، مستنداً إلى العقل والنقل، هو الإمام أبو الحسن على بن محمد المكنّى بأبي على بن سالم التغلي، الفقيه الأصولي الملقب سيف الدين الآمدي المتوفى عام ١٣٦هـ (١٣٣٣م) فقد ذكر في مخطوطه (كتاب أبكار الأفكار) ان أشهر فرق هذه الملّة أربع وهي:

### الفرقة الأولى:

«أصحاب الروحانيات: وقد يقال ذلك بالرفع أخذا من الروح، وهو جوهر، وقد يقال بالنصب وهو حالة خاصة به، وقد زعم هؤلاء أن أصل وجود العالم يتقدس عن سمات الحدث، وهو أجل وأعلى من أن يتوصل إلى جلاله بالعبودية له، والخدمة من السفليات وذوات الأنفس المنغمسة في عالم الرذائل والشهوات، وإنما يتقرب إليه بالمتوسطات بينه وبين السفليات وهي أمور روحانية مقدسة عن المواد الجرمانية - نسبة إلى الجرم - والقوى الجسمانية والحركات المكانية، والتغيرات الزمانية في جوار رب العالمين، عبولون على تقديسه وتمجيده وتعظيمه دائماً وسرمداً ».

«قالوا وهم آلهتنا وأربابنا ووسائلنا إلى حاجاتنا، وبهم يتقرب الى الله تعالى. وهي المديرة للكواكب الفلكية، والمدبرة لها على التناسب المخصوص بحيث يتبعها انفعالات في العناصر السفلية، وحركات بعضها إلى بعض، وانفعال بعضها عن بعض عند الاختلاط والامتزاج المفضي إلى التركب الموجب لتنوع المركبات، الى أنواع المعادن والنبات والحيوانات، وتصريف موجودات

الاعيان من حال إلى حال ومن شأن إلى شأن، إلى غير ذلك من الآثار العلوية والسفلية.

وزعموا أن الكواكب الفلكية هي هياكل هذه الروحانيات وان نسبة الروحانيات إليها في التقدير لها والتدوير، نسبة الأنفس الإنسانية إلى أبدانها، وان لكل روحاني هيكلاً يخصه، ولكل هيكل فلكاً يكون فيه. وزعموا أن المعرف لهم: غارميون وهر مس اللذان ها أصل علم الهيئة وصناعة النجامة. وهر مس هو أول من قسم البروج ووضع أساءها، وأساء الكواكب السيارة ورتبها في بيوتها، وبين الشرف والوبال، والاوج والحضيض، والمناظر والتثليث، والتسديس والتربيع، والمقابلة والمقارنة، والرجوع والاستقامة، والميل والتعديل، واستقل باستخراج أكثر الكواكب وأحوالها، وقيل ان غارميون هو شيث، وهر مس هو ادريس عم ».

#### الفرقة الثانية:

«أصحاب الهياكل: فإنهم قالوا إذا كان لا بد للإنسان من متوسط، فلا بد من أن يكون ذلك المتوسط مما نشاهده ونراه، حتى نتقرب إليه. والروحانيات ليست كذلك فلا بد من متوسط بينها وبين الإنسان، وأقرب ما إليها هياكلها فهي الآلهة والارباب المعبودة، والله تعالى رب الأرباب، وإليها التوسل والتقرب، فإن التقرب إليها تقرب إلى الروحانيات، التي هي كالأرواح بالنسبة إليها».

« ولا جرم انهم دعوا إلى عبادة الكواكب السبعة السيارة، ثم أخذوا في تعريفها، وتعريف أحوالها بالنسبة إلى طبائعها، وبيوتها،

ومنازلها، ومطالعها، ومغاربها، واتصالاتها، ونسبتها إلى الأماكن والأزمان، والليالي والساعات، وما دونها، إلى غير ذلك. ثم تقربواإلى كل هيكل وسألوه بما يناسبه من الدعوات، فيما يناسبه من الأماكن والأزمان واللباس الخاص به، والتختم بالخاتم المطبوع على صورته. والهياكل عندهم أُحياء ناطقة بحياة الروحانيات التي هي أرواحها ، ومتصرفة فيها، ومنهم من جعل هيكل الشمس رب الهياكل والأرباب، وهذه الهياكل هي المدبرة لكل ما في عالم الكون والفساد على ما سلف ذكره في تعريف مذهب الفريق الأول؛ وربما احتجوا على وجود هذه المدبرات، وانها أحياء ناطقة، بأن حدوث الحوادث إما أن يكون مستنداً إلى حادث أو قديم، ولا جائز أن يكون مستنداً إلى حادث، إذ الكلام فيه كالكلام في الأول، والتسلسل والدور محالان، فلم يبق إلا أن يكون مستنداً إلى ما هو في نفسه قديم، وذلك القديم إما أن يكون موجباً بذاته أو بالاختيار فإن كان الأول، فإما أن يكون كل ما لا بد منه في إيجاد الحوادث متحققاً معه، أو انه متوقف على تجدد، فإن كان الأول، فيلزم قدم المعلول، والقدم علته وشرطه وهو محال، وإن كان الثاني فالكلام في تجدد ذلك الأمر كالكلام في الأول، وهو تسلسل فلم يبق إلا أن يكون فاعلاً مختاراً، وليس في عالم الكون والفساد فاعل قديم مختار إلا الأفلاك والكواكب، ولذلك حكموا بكونها أحياء ناطقة.

#### الفرقة الثالثة:

أصحاب الأشخاص: وهؤلاء زعموا أنه إذا كان لا بد من متوسط مرئي فالكواكب وإن كانت مرئية، إلا أنها قد تُرى في

وقت دون وقت، لطلوعها وأفولها، وظهورها، وخفائها نهاراً فدعت الحاجة إلى وجود أشخاص مشاهدة نصب أعيننا تكون لنا وسيلة إلى الهياكل، التي هي وسيلة إلى الروحانيات، التي هي وسيلة إلى الله تعالى، فاتخذوا لذلك أصناماً مصورة على صور الهياكل السبعة. كل صنم من جسم مشارك في طبيعته لطبيعة ذلك الكوكب، ودعوه وسألوه بما يناسب ذلك الكوكب في الوقت والمكان، واللبس والتختم بما يناسبه، والتخير المناسب له على والمكان، واللبس الهياكل إلا أنها هي المعبودة على الحقيقة، وهذا هو الأشبه بسبب اتخاذ الأصنام.

ويحتمل أن يكون اتخاذ الأصنام بالنسبة إلى غير هذه الفرقة، وتعظيمها لاتخاذها قبلة لعباداتهم، أو لأنها على صورة بعض من كان يعتقد فيه النبوة والولاية تعظياً له، أو لأن قدماء أرباب الهياكل والأصنام وعلمائهم، ركبوا طلاسم، ووضعوها فيها، وأمروهم بتعظيمها لتبقى محفوظة بها، وإلا فاعتقاد الإلهية فيما اتخذوا صوراً من الأخشاب، والأحجار، وكونه خالقاً لمن صوروه، ومبدعاً لما وجدوه قبل وجوده من العالم العلوي والسفلي، مما لا يستجيزه عقل عاقل، بل البداهة شاهدة بردّه، وإبطاله وان وقع ذلك معتقد البعض الرقاع (كذا) ومن لا خلاق له من العوام منهم فلا يلتفت إليه ولا معوّل عليه.

#### الفرقة الرابعة:

«الحلولية: وهؤلاء زعموا ان الإله المعبود واحد في ذاته، وأنه أبدع أجرام الأفلاك وما فيها من الكواكب وجعل الكواكب مدبراً لما في العالم السفلي، فالكواكب اباء أحياء ناطقة، والعناصر أمهات، وما تؤديه الآباء من الآثار إلى الأمهات تقبلها بأرحامها، فتحصل من ذلك المواليد وهن مركبات، والإله تعالى يظهر في الكواكب السبعة، ويتشخص بأشخاصها، من غير تعدد في ذاته، وقد يظهر أيضاً في الأشخاص الأرضية الخيرة الفاضلة، وهي ما كان من المواليد، وقد يتركب من صفو العناصر دون كدرها، واختص بالمزاج القابل لظهور الرب تعالى فيه إما ذاته وإما صفة من صفات ذاته على قدر استعداد مزاج ذلك الشخص. وزعموا أن الله يتعالى عن خلق الشرور والقبائح، والأشياء الخسيسة الدنية كالحشرات الأرضية ونحوها، بل هي واقعة ضرورة اتصالات الكواكب، سعادة ونحوسة، واجتاعات العناصر صفوة وكدورة، وزعموا أيضا أنه على رأس ستة وثلاثين ألف سنة وأربعائة وخس وعشرين سنة يحدث روحاني على رأس الدور الآخر ، وكذا إلى ما لا يتناهى ، وأن الثواب والعقاب على أفعال الخير والشر كل دور واقع لكن في الدور الذي بعده في هذه الدار لا في غيرها ».

«والصابئة على اختلافهم في المبادىء متفقون على وجوب ثلاث صلوات لهم، والاغتسال من الجنابة، ومس الميت، وعلى تحريم لحم الخنزير، والكلب، والجزور، وما له مخلب من الطير، والسكر. وأمروا بالنكاح بولي وشهود، ونهوا عن الجمع بين امرأتين، وعن الطلاق إلا بحكم حاكم شرعي إلى كثير من الأحكام المشروعة في شرعنا هذا » أهد.

## ﴿الفرق بين فرق الصابنة ﴾

لعل التقسيم الذي أثبته «سيف الدين الآمدي » في مخطوطته «كتاب أبكار الأفكار » كان فيا يخص الصابئة على الإطلاق، وفي مختلف عصورها القديمة. ونحن نعلم أن الصابئة إسم لأمة عاشت في أويقات مختلفة، وعصور متباينة، وان ذكرها قد ورد في كتب مقدسة، وأخرى تاريخية قديمة، مما لا بد من الإشارة إليه ولو إشارة طفيفة، وإن كان بحثنا الرئيسي يستهدف «صابئة البطائح » الذين ينتشرون على ضفاف الأنهر الكبيرة في جنوبي العراق.

ومن المتعذّر جداً أن يوفق الباحث في المذاهب والمعتقدات لمعرفة ما بين فرق الصابئة من الرابطة، فقد ذكر الفرقان المبين قسماً من الصابئة في رأينا أنه انقرض وعفت أخباره. وذكر المؤرخون قسماً آخر من الصابئة عرف «بالصابئة الحرّانية » لا نرى علاقة له بصابئة العراق الحاليين، وسنعالج هذه الأقسام فيا يلي بقدر ما وصل إليه علمنا القليل، وتحقيقنا الطويل، وفوق كل ذي علم علم.

# ﴿صابئة القرآن﴾

ورد ذكر «الصابئة » في القرآن الكريم في ثلاثة مواضع: الأول - في الآية ٦٢ من السورة الثانية «سورة البقرة » قوله تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ آمنوا والَّذِينَ هادُوا والنَّصارى والصابئينَ منْ آمن بالله واليوم الآخر وعَملَ صالحاً فلهُم أَجرُهُم عند ربِّهمْ ولا خوف عليهم ولا هُمْ يجزَنون ».

الثاني- في الآية ٦٩ من السورة الخامسة «سورة المائدة » قوله عز من قائل:

« إِنَّ الَّذِينَ آمنوا والذينَ هادوا والصَّابِئُونَ من آمنَ باللهِ واليَومِ الآخرِ وعملَ صالحاً فلا خوفٌ عَليهم ولا هُمْ يجزَنُون ».

الثالث - في الآية ١٦ من السورة ٢٢ «سورة الحج » قوله تعالى:

« إِنَّ الَّذِينَ آمنوا والذينَ هادوا والصَّابئينَ والنَّصارى والمُجوس والَّذِين أَشْرِكُوا أَنَّ اللهَ يفصِلُ بينَهم يَومَ القيامَةِ إِنَّ اللهَ على كُلَّ شيَّ شهيدٌ ».

قال الفضل بن الحسن الطبرسي المتوفى سنة ٥٥٢هـ ١١٥٧م «وهو من أكابر علماء الإمامية في القرن السادس » في تفسير كلمة «الصابئة » الواردة في سورة البقرة:

«والصابئون جمع صابىء، وهو من انتقل إلى دين آخر. وكل خارج من دين كان عليه إلى آخر غيره سمي في اللغة صابئاً. قال أبو علي، قال أبو زيد: صبأ الرجل في دينه يصبأ صبؤاً، إذا كان صابئاً، وصبأ ناب الصبي يصبأ صبأ إذا طلع، وصبأت عليهم تصبا صبا وصبوا إذا طلعت عليهم، وطرأت مثله، فكان معنى الصابىء التارك دينه الذي شُرَّع له، إلى دين غيره. كما أن الصابىء على القوم تارك لأرضه ومتنقل إلى سواها، والدين الذي فارقوه هو تركهم التوحيد إلى عبادة النجوم أو تعظيمها. قال قتادة: وهم قوم معروفون، ولهم مذهب يتفردون به، ومن دينهم عبادة النجوم، وهم يقرون بالصانع، وبالمعاد، وببعض الأنبياء.

وقال مجاهد والحسن: الصاببون بين اليهود والمجوس لا دين لهم، وقال السديّ: هم طائفة من أهل الكتاب يقرأون الزبور، وقال الخليل: هم قوم دينهم شبيه بدين النصارى إلا أن قبلتهم نحو مهب الجنوب، حيال منتصف النهار، يزعمون أنهم على دين نوح. وقال ابن زيد: هم أهل دين من الاديان كانوا بالجزيرة، جزيرة الموصل، يقولون لا إله إلا الله، ولم يؤمنوا برسول الله. فمن أجل ذلك كان المشركون يقولون للنبي عَيَّاتُ ولأصحابه: هؤلاء الصابئون يشبهونهم بهم، وقال آخرون: هم طائفة من أهل الكتاب. والفقهاء بأجمهم يُجيزون أخذ الجزية منهم، وعندنا لا يجوز ذلك لأنهم ليسوا بأهل كتاب "(۱).

## ﴿الصابئة الحرّانية﴾

قال أبو الفرج محمد بن اسحق بن محمد بن اسحق الورّاق البغدادي المعروف بابن النديم، المتوفى نحو عام ٣٨٥هـ (٩٩٥م).

«قال أبو يوسف أيشع القطيعي النصراني في كتابه في الكشف عن مذاهب الحرنانيين المعروفين في عصرنا بالصابة: إن المأمون المتاز في آخر أيامه بديار مضر يريد بلاد الروم للغزو، فتلقاه الناس يدعون له، وفيهم جماعة من الحرنانيين، وكان ربيهم إذ ذاك لبس الاقبية، وشعورهم طويلة بوفرات كوفرة قرّة جدّ سنان بن ثابت. فأنكر المأمون زيهم وقال لهم من أنتم من الذمة؟ فقالوا نحن الحرنانية! فقال أنصارى أنتم؟ قالوا لا! قال: فيهود أنتم؟ قالوا: لا! قال: فمجوس أنتم؟ قالوا: لا! قال لهم: أفلكم كتاب أم نبي؟

<sup>(</sup>١) مجمع البيان في تفسير القرآن ١٢٦/١ «صيدا ١٣٣٣ مطبعة العرفان »

فمجمجوا في القول. فقال لهم فأنتم إذن الزنادقة، عبدة الأوثان، وأصحاب الرأس في أيام الرشيد والدي، وأنتم حلال دماؤكم ، لا ذمة لكم! فقالوا: نحن نؤدي الجزية! فقال لهم إنما تؤخذ الجزية ممن خالف الإسلام من أهل الأديان الذين ذكرهم الله عزٌ وجل في كتابه، ولهم كتاب، وصالحهم المسلمون على ذلك، فأنتم ليس من هؤلاء ولا من هؤلاء فاختاروا الآن أحد أمرين: اما أن تنتحلوا دين الإسلام، أو ديناً من الأديان التي ذكرها الله في كتابه، وإلا قتلتكم عن آخركم فإني قد أنظرتكم إلى أن أرجع من سفرتي هذه فإن دخلتم في الإسلام أو في دين من هذه الأديان التي ذكرها الله في كتابه، وإلا أمرت بقتلكم واستيصال شأفتكم. ورحل المأمون يريد بلد الروم فغيَّروا زبُّهم، وحلقوا شعورهم، وتركوا لبس الاقبية. وتنصَّر كثير منهم ولبسوا زنانير، وأسلم منهم طائفة، وبقى منهم شرذمة بحالهم، وجعلوا يحتالون ويضطربون حتى أنتدب لهم شيخ من أهل حرّان فقيه فقال لهم: قد وجدت لكم شيئاً تنجون به وتسلمون من القتل، فحملوا إليه مالاً عظياً من بيت مالهم، أحدثوه منذ أيام الرشيد إلى هذه الغاية أعدُّوه للنوائب، وأنا أشرح لك أيدك الله السبب في ذلك فقال لهم: إذا رجع المأمون من سفره فقولوا له: نحن الصابئون فهذا اسم دين قد ذكره الله جل اسمه في القرآن فانتحلوه فأنتم تنجون به. وقضي أن المأمون توفي في سفرته تلك بالبذندون، وانتحلوا هذا الاسم منذ ذلك الوقت، لأنه لم يكن بحرَّان ونواحيها قوم يُسمون بالصابَّة. فلما اتصل بهم وفاة المأمون، ارتدَّ أكثر من كان تنصَّر منهم، ورجع إلى الحرنانية، وطوَّلوا شعورهم حسب ما كانوا عليه قبل مرور المأمون بهم على أنهم

صابئون، ومنعهم المسلمون من لبس الأقبية لأنه من لبس أصحاب السلطان، ومن أسلم منهم لم يمكنه الارتداد خوفاً من أن يُقتل فأقاموا متسترين بالإسلام، فكانوا يتزوجون بنساء حرِّانيات، ويجعلون الولد الذكر مسلماً ، والأنثى حرنانية ، وهذه كانت سبيل كل أهل ترعوز وسلمسين: القريتين المشهورتين العظيمتين بالقرب من حرَّان إلى منذ نحو عشرين سنة، فإن الشيخين المعروفين بأبي زرارة وأبي عروبة، علماء شيوخ أهل حران بالفقه والأمر بالمعروف وسائر مشايخ أهل حران وفقهائهم احتسبوا عليهم، ومنعوهم من أن يتزوجوا بنساء حرانيات، أعنى صابيات، وقالوا لا يحل للمسلمين نكاحهن لأنهن لسن من أهل الكتاب. وبحرَّان أيضاً منازل كثيرة إلى هذه الغاية، بعض أهلها حرنانية بمن كان أقام على دينه في أيام المأمون، وبعضهم مسلمون، وبعضهم نصارى ممن كان دخل في الإسلام وتنصر في ذلك الوقت إلى هذه الغاية ، مثل قوم يقال لهم بنو ابلوط، وبنو قیطران وغیرهم مشهورین بحران ».(۱)

هذا هو النص الذي أثبته «ابن النديم » في «فهرسته » عن صابئة «حرّان ».

والذي يظهر من أسئلة المأمون لهؤلاء القوم، الذين صادفهم في سفره، والذين لم يكن على علم بهم، مع ما كان عليه من سعة العلم، وواسع المعرفة والاطلاع على مختلف الأديان والنحل، حيث كان يجتمع في مجلسه العلمي رؤساء المذاهب والأديان على اختلافها، انهم لم يكونوا في بدء الأمر صابئة، وليس لهم علاقة بالصابئة الذين ورد

<sup>(</sup>١) الفهرست لابن النديم ص ٣٢٠- ٣٢١ من طبعة لا يبسك سنة ١٨٧١

ذكرهم في القرآن، يدلنا على ذلك أبهم فكروا في الأمر مليًا، وانهم اضطروا إلى أن يستشيروا فقهاء حرَّان وعلماءها وشيوخها في الأمر، فلو أنهم كانوا من فرق الصابئة لما أشكل هذا الأمر عليهم، ولما احتاجوا إلى أن ينتحلوا هذا الاسم انتحالاً.

وكانت وفاة المأمون في عام ٢١٨هـ (آب ٨٣٣م) فيكون «الحرانيون » قد انتحلوا هذا الاسم من ذلك الوقت، ولم يكن بحران قوم يُسمون أو يُعرفون بالصابئة قبل هذا العام(١٠).

على أننا نعرف من تاريخ الصابئة الحاليين، وهم أقرب إلى الصابئة الأقدمين من غيرهم، إنهم يعيشون على ضفاف الأنهر: كدجلة، والفرات، وشط العرب، وكارون، والدزّ، وأنه لا أثر لديانة الصابئة في حزان ولا معبد لهم مقدس هناك، وما شوهد من طقوسهم الدينية وطرز معيشتهم، وعبادتهم وانتسابهم إلى الأرض التي يسكنونها دون العبادة التي يعبدونها، كل ذلك يدلنا على أن الحرانية) دين قديم أراد أصحابه الإبقاء عليه فانتحلوا له اسم (الصابئة) انتحالا، وقد أرشدهم إلى هذه التسمية شيخ من شيوخ حرّان للتخلص من المأمون.

وقد نقلت عدة مراجع (كلام ابن النديم) على علاّته ، ونقله علماء ومستشرقون من الأَلمان إلى كتبهم فلم يناقشوه ، مع ما عُرف به

<sup>(</sup>۱) ما تزال حرّان مدينة قائمة على منابع نهر البلخ، أحد روافد النهر العظيم - نهر الفرات - تبعد عن «أورفة » التركية زهاء أربعين كيلومتراً إلى جنوبها الشرقي في جوار الحدود السورية. وكانت مركزاً هاماً على الطريق التجارية بين العراق وسورية وفلسطين، كما كانت مركزاً لعبادة إله القمر. وهي المدينة التي توجه إليها ابراهم الخليل بعد خروجه من أور الكلدانيين بالعراق.

الألمان وسائر المستشرقين، من التمحيص والتدقيق، فكأنهم اكتفوا بهذا الكلام، ولم يفرقوا بين ما ذكره القرآن من الصابئة، وبين (الصابئة الحرانية).

قال الإمام أبو الفتح: محمد بن عبد الكريم الشهرستاني المتوفى سنة ٥٤٨هـ (١١٥٣م) يصف (الصابئة الحرنانية)(١١ وعقائدهم ما نصه:

(هم جماعة من الصابية قالوا: الصانع المعبود واحد كثير، أما الواحد ففي الذات والأول والأصل والأزل، وأما الكثير فلأنه يتكثر بالأشخاص في رأي العين، وهي المدبّرات السبع، والأشخاص الأرضية الخيرة العالمة الفاضلة فإنه يظهر بها ويتشخص بأشخاصها ، ولا تبطل وحدته في ذاته ، وقالوا هو أبدع الفلك ، وجميع ما فيه من الأجرام والكواكب، وجعلها مدبرات هذا العالم، وهم الآباء والعناصر أمهات، والمركبات مواليد، والآباء أحياء ناطقون يؤدون الآثار إلى العناصر فتقبلها العناصر في أرحامها، فيحصل من ذلك المواليد ، ثم من المواليد قد يتفق شخص مركب من صفوها دون كدرها، ويحصل مزاج كامل الاستعداد فيتشخص الإله به في العالم. ثم ان طبيعة الكل تحدث في كل إقليم من الأقاليم المسكونة على رأس كل ستة وثلاثين ألف سنة وأربعائة وخمس وعشرين سنة زوجين من كل نوع من أجناس الحيوانات ذكراً وأنثى، من الإنسان وغيره فيبقى ذلك النوع تلك المدة، ثم إذا انقضى الدور بهامه انقطعت الأنواع نسلها وتوالدها فيبتدىء دور آخر، ويحدث

<sup>(</sup>١) نسبة إلى حرّان على غير قياس.

قرن آخر من الإنسان والحيوان والنبات، وكذلك أبد الدهر، قالوا وهذه هي القيامة الموعودة على لسان الأنبياء، فلا دار سوى هذه الدار، وما يهلكنا إلا الدهر ولا يتصور إحياء الموتى وبعث من في القبور «أيعدكم أنكم إذا متّم وكنتم تراباً وعظاماً أنكم مخرجون هيهات هيهات لما توعدون » وهم الذين أخبر التنزيل عنهم بهذه المقالة، وإنما نشأ أصل التناسخ والحلول من هؤلاء القوم. فإن التناسخ هو أن يتكرر الأكوار والأدوار إلى ما لا نهاية. ويحدث في كل دور مثلها حدث في الأُول. والثواب والعقاب في هذه الدار، لا في دار أُخرى لا عمل فيها ، والأعال التي نحن فيها انما هي أجزية على أعهال سلفت منا في الأدوار الماضية، والراحة والسرور والفرح والدعة التي نجدها هي مرتبة على أعمال البّر التي سلفت منا، والغم، والحزن، والضنك والكلفة التي نجدها هي مرتبة على أعمال الفجور التي سبقت مناً، وكذا كان في الأول، وكذا يكون في الآخر، والانصرام من كل وجه غير متصور من الحكيم. وأما الحلول فهو التشخص الذي ذكرناه، وربما يكون ذلك بحلول ذاته وربما يكون بحلول جزء من ذاته على قدر استعداد مزاج الشخص، وربما قالوا إنما تشخص بالهياكل السماوية بكلها، وهو واحد، وإنما يظهر فعله في واحد واحد بقدر آثاره فيه، وتشخصه به، فكأن الهياكل السبعة أعضاؤه السبعة، وكأن أعضاؤنا السبعة هياكله السبعة. فيها يظهر فينطق بلساننا، ويبصر بأعيننا، ويسمع بآذاننا، ويقبض ويبسط بأيدينا ويجيىء ويذهب بأرجلنا، ويفعل بجوارحنا. وزعموا أن الله تعالى أجل من أن يخلق الشرور والقبائح والأقذار والخنافس والحيات والعقارب، بل هي كلها واقعة ضرورة اتصالات الكواكب سعادة ونحوسة، واجتاعات العناصر صفوة وكدورة فها كان من سعد وخير وصفوة، فهو المقصود من الفطرة فينسب إلى الباري تعالى ، وما كان من نحوسة وشر وكدر فهو الواقع ضرورة فلا يُنسب إليه بل هي اما اتفاقيات وضروريات، واما مستندة إلى أصل الشرور والاتصال المذموم، والخربانية- كذا في الأصل- ينسبون مقالتهم إلى عاذيمون وهرمس وأعيانا وأواذي: أربعة من الأُنبياء ، ومنهم من ينسبها إلى سولون جد أفلاطون لأمه ، ويزعم أنه كان نبياً. وزعموا أن أواذي حرّم عليه البصل والحريث والباقلِّي، والصابيون كلهم يُصلُّون تُلث صلوات، ويغتسلون من الجنابة، ومن مس الميت، وحرَّموا أكل الخنزير والجزور والكلب، ومن الطير كل ما له مخلب، والحام، ونهوا عن السكر في الشراب، وعن الاختتان، وامروا بالتزويج بولي وشهود. ولا يجوّزون الطلاق إلا بحكم الحاكم ولا يجمعون بين امرأتين، وأما الهياكل التي بناها الصابية على أسماء الجواهر العقلية الروحانية. وأشكال الكواكب الساوية، فمنها هيكل العلة الأولى، ودونها هيكل العقل وهيكل السياسة، وهيكل الضرورة، وهيكل النفس مدوَّرات الشكل، وهيكل زحل مسدس، وهيكل المشتري مثلث، وهيكل المريخ مربع مستطيل، وهيكل الشمس مربع وهيكل الزهرة مثلث في جوف مربع، وهيكل عطارد مثلث في جوفه مربع مستطیل، وهیکل القمر مثمن » ۱ هـ<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) الشهر ستاني " الملل والنحل " ص ٢٤٨ - ٢٥١- ٢٠ من طبعة لندن ١٨٤٢

## ﴿صابئة البطائح﴾

يعيش بين ظهرانينا في العراق ولا سيا في قسمه الجنوبي، على ضفاف شط العرب المكون من دجلة والفرات، وعلى نهري كارون والدزّ قسم من الناس لهم تقاليدهم ولهم عاداتهم ولغتهم، ويكادون أن يكونوا ممتازين بكل مظاهر حياتهم، وحتى بأشكالهم وسحنة وجوههم، ويطلق عليهم إسم الصابئة أو الصُبَّة. أما هؤلاء الناس فيسمون أنفسهم المندائيين.

وقد يكون هؤلاء هم الصابئة الأصليون وقد لا يكونون، إلا أن الشيء المحقق عندنا هو ان قسماً كبيراً من عبادة الصابئة القديمة، وطقوس دينهم، بارزة بين معتقدات هؤلاء القوم وبين طقوسهم الدينية، كإحترام النجوم، واستقبال نجم القطب، وتكريم الكواكب السيارة، وغير ذلك من أصول الدين الصابئي مما يتدين به هذا المجموع الممتاز.

وقد يتعرف الباحث من اللغة التي يتكلم بها هؤلاء (١) ومن اسبالهم شعور رؤوسهم ولحاهم، أنهم شعب غريب نزح إلى هذه البلاد واستوطنها، واحتفظ بما له من عادات وتقاليد، والتزم بالسكن على ضفاف الأنهر، وبقرب المياه الجارية، نظراً لما يقيمه

<sup>(</sup>١) يتكلم الصابئون الحاليون اللغة المندائية، وهي لغة سامية قريبة من السريانية، ولكن حروفها غير الحروف السريانية، وصرفها ونحوها مستقلان. كانت مشهورة في قديم الرمان، ولا يوجد بين أفراد الصابئة من يتقن كتابة هذه اللغة إلا نفر صغير، لأن رجال دينهم يحرصون على عدم إيقاف أبناء الطائفة على أسرار الديانة لئلا يفلت الأمر من أيديهم. أما لغة المعاملات والخاطبة مع الناس فهي لغة العراق الرسمية. اللغة الموردة.

من الطقوس الدينية التي لا تتم إلا بالارتاس في الماء الجاري، لهذا عرف هذا القسم من الناس بصابئة البطائح نسبة إلى بطائح العراق المشهورة (١٠).

أما أن هذا الشعب قد انحدر من الصابئة الذين ذكرهم الفرقان المبين، أو أنه من بقايا الحرَّانيين الذين انتحلوا ديانة الصابئة في أيام المأمون العباسي في عام ٢١٨هـ (٣٣٨م) ليتحاموا عن تعقيباته الدينية. فأمر مشكوك فيه، وموكول إلى فحص التاريخ الدقيق.

قال « المسعودي » المؤرخ المشهور المتوفى عام ٣٤٥هـ (٩٥٦م) في أثناء بحثه عن ملوك الفرس ومجمل أخبارهم وسيرهم ما نصه:

«ثم ملك بعده طهمورث بن نوبجهان بن أرفخشد بن أوشهنج، وكان ينزل سابور، وظهر في سنة من ملكه رجل يقال له بوداسف أحدث مذهب الصابية وقيل فيهم «إن معالي الشرف الكامل

<sup>(</sup>۱) البطائع - مفردها البطيحة - مجتمع سيب المياه. يقال تبطحت المياه إذا سالت واتسعت في الأرض. وفي جنوبي العراق فيا بين «واسط » شالاً و «البصرة » جنوباً بطائح كثيرة يرجع سبب وجودها إلى أن دجلة انبثقت في أيام قباذ بن فيروز بثقاً عظياً بالقرب من «كسكر » فأغفل أمرها حتى غلب ماؤها، وغرقت القرى العامرة التي كانت بقربه وبجواره، فتكونت بطائح من «واسط » إلى ظهر «البصرة » ولما كانت أيام انوشروان العادل، زحم الماء بالمسنيات فعادت تلك الارضين إلى حالها القديم، فلما كانت أيام ابنه ابرويز، ارتفع الماء عام ٧ للهجرة في دجلة والفرات ارتفاعاً عظياً، وانبثقت بثوق كبيرة جديدة لم تقو جهود الملك على درء خطرها. ولما جاء المسلمون انشغلوا بالحروب، وكانت البثوق تتفجر ولا يلتفت إليها، حتى إذا كانت «أيام المجاح بن يوسف الثقفي » كبرت البطائح واستفحل أمرها، ففوض أمر سدها إلى مسلمة بن عبد الملك بعد أن أقطعه إياها، ولكن أمرها بقي مستفحلاً إلى هذا الزمن. فإذا ارتفع الماء في دجلة والفرات عادت البطائح إلى ما كانت عليه في أيام الفرس وفي صدر الماء

والصلاح الشامل ومعدن الحياة في هذا السقف المرفوع، وإن الكواكب هي المدبرات والواردات والصادرات وهي التي في بروزها من أفلاكها، وقطعها مسافاتها، واتصالها بنقطة وانفصالها على نقطة، سبب ما يكون في العالم من الآثار، من امتداد الأعهر وقصرها وتركيب البسائط وانبساط المركبات، وتتميم الصور وظهور المياه، وغيضها، وفي النجوم السيارة وفي أفلاكها التدبير الأعظم، وغير ذلك مما يخرج وصفه عن حد الاختصار والإيجاز، فاجتذب جماعة من ذوي الضعف في الآراء. فيقال إن هذا الرجل فاجتذب جماعة من ذوي الضعف في الآراء. فيقال إن هذا الرجل أول من أظهر مذهب الصابية من الحرانيين والكميرانيين. وهذا النوع من الصابية مباينون للحرانيين في نجلتهم وديارهم بين بلاد واسط والبصرة من أرض العراق نحو البطاح والآجام فكان ملك طهمورث إلى أن هلك ثلاثين سنة وقيل غير ذلك "(۱).

وقال (ابن القفطي) المتوفى عام ٦٤٦هـ (١٢٤٨م).

(فإن أبا حنيفة وصاحبيه: أبا يوسف ومحمد، اختلفوا في نكاح الصابئة وأكل ذبائحهم، فحرَّمها (فحرمها) أبو حنيفة، وأحلها صاحباه. فقال أصحابهم: إنه ليس بخلاف على الحقيقة وإنما هو خلاف في الفتوى، لأن أبا حنيفة سئل عن الصابئين الحرانيين، وهم معرفون بعبادة الكواكب. فأجراهم مجرى عبدة الأوثان في تحريم المناكحة والذباحة، وصاحباه سئلا عن الصابئين السكان بالبطيحة، وهم فرقة من النصارى يؤمنون بالمسيح (ع)، فأجابا مجواز ذبائحهم ومناكحتهم. ولو سأل أبو حنيفة عن هؤلاء لأفتى

<sup>(</sup>١) المسعودي في (مروج الذهب) ١١١/٣ – ١١٢ طبعة باريس ١٨٦٣م.

بفتوى صاحبيه ، ولو سئل صاحباه عن الفرقة التي عناها لأفتيا بمثل قوله (1).

وقال ابن الفوطي المتوفى سنة ٧٢٣هـ (١٣٢٣م) إن مدّرس الشافعية بالمدرسة المستنصرية، أبو عبدالله محمد بن يحيى بن فضلان، المتوفى سنة ٦٣١هـ. كتب إلى الناصر لدين الله العباسي يقول:

« الصابئة قوم من عبدة الكواكب يسكنون في البلاد الواسطية لا ذمّة لهم، وكان في قديم الزمان لهم ذمة فاستفتى القاهر بالله أبا سعيد الإصطخري، من أصحاب الشافعي في حقهم، فأفتاه باراقة دمائهم وان لا تُقبل منهم الجزية. فلم سمعوا بذلوا له خسين ألف دينار فأمسك عنهم، وهم اليوم لا جزية عليهم، ولا يُؤخذ منهم شيء وهم في حكم المسلمين (٢).

فالذي يظهر من قولي (المسعودي) وابن (القفطي) إنه لا علاقة بين (صابئة البطائح) في العراق، وبين (صابئة حرّان) على الرغم من اشتراك القومين في الاسم، وعلينا الآن أن نبحث عن منشإ الصابئة المنتشرين في السواحل الإيرانية وفي جنوب العراق.

قال تيودور برقوني، الذي عاش في الجيل السابع للميلاد، عند ظهور الإسلام في كتابه (الاسكوليون) وهو تفسير للكتاب المقدس طبعه السيد أدّي شير بلغته الآرامية في مجلدين في باريس عام (١٩١٨ – ١٩١٢) ما تعريبه:

<sup>(</sup>١) كتاب «تاريخ الحكهاء » لجهال الدين أبي الحسن علي بن يوسف المعروف بابن القفطى (لايبسك ١٣٢٠) ص ٣١١.

<sup>(</sup>٢) كتاب الحوادث الجامعة والتجارب النافعة في المائة السابعة ص ٦٩ ١٠٠٠ اد ١٣١.

(بروى أن رجلا يدعى ادو ضعن وعائلته من حديات إلى ميسان للتسوُّل. وكان أبوه يسمى دبدا، وأمه أم كشطا.. وعند وصولهم إلى نهر كارون، صادفوا رجلاً يُدْعى بابا بن تينيس فطلبوا منه صدقة، على جاري عادتهم، وأقنعوه بإبقاء آدوا في خدمته، وكان آدو- هذا- مريضاً كسولاً لا يستطيع التسوُّل، فأرسله بابا إلى حراس بساتين النخيل لتشغيله، ولكن هؤلاء رفضوا قبوله لعدم صلاحه للعمل، فاضطر أن يبني له كوخاً على قارعة الطريق ليستدر أكف الحسنين من المستطرقين، فانضم إليه أصحاب كثيرون، وصاروا يدقون الأجراس على عادة المتسولين، ويدعى هؤلاء في منطقة ميسان:المندائية، وهم شيعة من تلك التي أتت أعالاً صالحة في منطقة بيت أراماني، ويسمون الناصريين أو أتباع الدستانية. إلا أن أحسن اسم ينطبق عليهم: الآدونيين الذين أخذوا تعاليمهم الدينية عن المرقبونيين والمانويين ، والكنتيين ، وغيرها من الفرق الصابئية، ثم توسعت هذه الطائفة على مر السنين وسموا بالصابئة، أي المغتسلة لأن جميع طقوسهم الدينية لا تتم إلا بالاغتسال في الماء الجاري)(١).

وكتب إلينا المستشرق الألماني المعروف ( الدكتور ه.ريتر) رسالة خاصة في ٢١ كانون الأول ١٩٣١م جاء فيها:

(أما الصابئة فالمشهور عندنا أن لا مناسبة أصلا بين صابئة العراق وصابئة حران على رغم اشتراك الطائفتين بالاسم. ومعلوم

<sup>(1)</sup> H. Pognon Inscriptions Mandates des coupes de Khoubir P224 «Paris 1898».

أن هذا الاسم اتخذه أصحاب الأديان الغير دمية من القران ليتحاموا به عن التعقبات الدينية فسابئة دجلة هم طائفة من اليهود تبرأوا من اليهودية وتبعوا يوحنا المعمدان ثم لما رأوا أن أتباع عيسى غلبوا على أتباع المعمدان هاجروا من الأردن إلى نهر آخر يجري من الشمال إلى الجنوب وهو دجلة (١١). ودين الحرانيين هو من بقايا دور اختلاط الأديان الذي كان يغلب على المالك الرومانية قبل الميلاد وبعده حتى غلبت عليها النصرانية. ويوجد بعض أخبارهم في رسائل إخوان الصفا، وفي غاية الحكيم المنسوب إلى أبي سلمة الجريطي، وخاصة في كتاب السر المكتوم في مخاطبة النجوم - للفخر الرازي الذي لم يطبع إلى الآن) اهـ(١٢).

أما رواية (الصابئة المندائية) عن كيفية انتقالهم من الاردن إلى العراق فتتلخص في هذه الاقصوصة:

(بعد أن خرج يحيى من الأرض خلّف لهم ثلاث مئة وستة وستة وستين تلميذاً بين أساقفة وكهنة، ولبثت شيعته كلها مقيمة ببيت المقدس وابتنوا لهم كنيسة بجانب هيكل اليهود. وكان لألعازار زعيم اليهود، بنت يقال لها ماريا وكانت شديدة الورع فكانت تختلف كل

<sup>(</sup>۱) في كتاب الصابئة (حرّان كويثا) أي (حران السفلى) الذي ترجته الليدي دراور، بحث طريف عن: كيفية هرب الناصورايي كهنة الصابئة من اضطهاد اليهود لهم في اورشليم، وكيف بحثوا عن مأوى لهم في جبال ميديا ومدينة حران... ثم من هناك بدأت هجرتهم الثانية... إلى القسم الأدنى من بلاد ما بين النهرين العراق حيث أقاموا لهم مراكز في محل يدعى «الطيب »جنوب مدينة العارة الصابئة المندائيون صلى ١٤

<sup>(</sup>٢) لدينا نسخة من كتاب «السر المكتوم في أسرار النجوم » مطبوعة في القاهر» عام ١٣٠٥هـ.

يوم إلى الهيكل، فاتفق يوماً أنها سهت عن باب الهيكل فدخلت الكنيسة ، وكان الصابئة يقيمون صلاتهم فلم تشعر إلا وهي في وسط الكنيسة فلبثت في مكانها حتى فرغوا من الصلاة فأعجبها ما رأت عندهم، ومالت إلى الدخول في مذهبهم. ومنذ ذلك اليوم جعلت تتردد على نساء أساقفتهم وكهنتهم، تتلقن عقائدهم حتى أشربَت دينهم وواظبت على حضور صلواتهم كل يوم أحد، ونزعت ملابسها وحليُّها ولبست البياض، على ما هي سنة المتقين منهم، فانكرت ذلك أمها عليها، فأعلمتها أنها قد اتبعت دين الصابئة، فنهتها فلم تنته ، فأعلمت أباها بالامر فزجرها وتهددها فلم يغن ، وآخر الأمر ذهب العازار فجمع رؤساء اليهود وتأمروا على قطع دابر الصابئة، ثم أغروا العامة بذلك فوثبوا عليهم وقتلوهم ولم ينج منهم إلا نفر قليل تمكنوا من الفرار، حينئذ هبط آنوش أثرا بشكل باز، وضرب اليهود بجناحيه فألقاهم في النهر. ثم ضرب الماء فهاج وأزبد وغمرتهم أمواجه فهلكوا عن آخرهم. وبعد ذلك جمع بقايا الصابئة، ودمَّر بيت المقدس ثم أخرجهم إلى بلد آخر فأسكنهم فيه، واختار من بينهم رجلين أُخوين يقال لأكبرهما فرُّوخ ملكاً ، وللآخر اوردون ملكاً فقلدها رئاستهم، وولاهم الدفاع عنهم. ثم انقلب عائداً إلى عالم الأنوار. وبعد أن أتى على ذلك ما شاء الله، تكاثر عدد الصابئة واليهود جداً. وفي ذلك الزمن ظهر موسى، نبي اليهود، فعزم على أن ينتقم لمن هلك منهم على يد آنوش أثرا، وكان في نفس فروخ ملكا مثل ذلك من طلب ثأر الصابية الذين قتلهم العازار لكن جاءته رسالة من اواثار ينهاه عن قتال موسى ، ويأمره أن يهاجر إلى بلد آخر يقيم فيه بجهاعته فأعرض عن طاعته، وأصر على طلب الحرب. ولما تصاف الجيشان، خرج موسى وفروخ ملكا فتبارزا، وطال بينها الكر والفر، وأخيراً أسفر الأمر عن هزية موسى، وكان البحر قريباً منهم فاقتحمه موسى فانشق أمامه. فعبر إلى وسط البحر، ووقف هناك حتى عبر جيشه كله، وعبر هو آخرهم، وتبعهم فروخ ملكا بجاعته فأطبق البحر عليهم فهلكوا بأجمعهم، ولم ينج إلا فروخ ملكا وأخوه وثلاثون نفساً من الصابئة من رجال ونساء كانوا قد أدركوا البر في وقت خروج موسى، فانثنى موسى إليهم ليأتي عليهم فانهزموا من وجهه، وما زالوا في هزيمتهم تلك حتى لحقوا بششتر من أرض فارس (۱).

هذه هي نهاية المعلومات التي جمعناها عن (الصابئة قديماً وحديثاً) وعن فرقهم ومنشأ ديانتهم من وجهة تاريخية بحتة أما ما سندخل فيه بعد قليل، فهو البحث في عقائدهم، وطقوسهم الدينية، وهم في ذلك يستقلُّون في بعضها، ويشاركون أهل الديانات الأخرى في البعض الآخر.

وربما كان في دراسة العقائد والطقوس - على ما هي عليه من التقطع والخبط والخلط - كثير من الفوائد التاريخية، وما بأيدينا من المعتقدات إنما هو مجموع ما يتديَّن به صابئة البطائح اليوم، وقد علمنا أن في طقوس هؤلاء وآدابهم الدينية جملة من شعائر الصابئة الأقدمين، ومع ذلك فسنضطر في بحثنا هذا إلى ذكر بعض ما توصلنا إليه من عقائد (الصابئة الحرانية) التي نرى أن هناك

<sup>(</sup>۱) مجلة البيان « القاهرة ۱۸۹۷ » ص ۲۹۲ - ۲۹۳.

فروقاً جوهرية تستدعي إفرادها بالذكر ، وتعيينها من بين المواضيع بالبحث .

أما مصادر ما سنذكره فتنحصر في التحريات الشخصية، والشاهدات العينية، والنقل عا دبجته أقلام بعض الكتاب والمؤرخين والمؤلفين، وكله مما تطمئن إليه النفوس اطمئناناً دون أن نعض عليه بضرس اليقين القاطع، لما بين تلك المباحث والآراء من التباين الظاهر. وكفى أن يكون ما نكتبه في الموضوع خدمة تاريخية بذلنا فيها الجهد، وأفرغنا فيها الوسع، فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر.

## معتقدات الصابئة المندائية

## الخالق جلَّ شأنه

تعتقد الصابئة «المندائية» أن الخالق واحد أزلي أبدي، لا أول لوجوده ولا نهاية له، منزّه عن عالم المادة والطبيعة، لا تدركه الأبصار ولا تناله الحواس، ولا يفضي إليه مخلوق، وأنه لم يلد ولم يولد، وهو علة وجود الأشياء ومكونها.

ولا يختلف اعتقادهم في الخالق هذا عن اعتقاد سائر المسلمين فيه.

ويلي الإله في المنزلة (٣٦٠) شخصاً (١٠ خلقوا ليفعلوا أفعال الإله، إلا أنهم ليسوا بآلهة، ولا هم في عداد القديسين، لأنهم لم يكونوا بشراً مثلهم، ولا يعدون من الملائكة، وإن كانوا صنفا منهم، لأن بعض هؤلاء يمارس أعهال الخلق كر «ماري أدربوثا » و«هيبل زيوا » وهم يعلمون كل شيء، ويعرفون الغيب، ولكل منهم مملكة في عالم الأنوار «آلمي دنهورا » أما أصل وجودهم فإنهم ليسوا بمخلوقين - كبقية الكائنات الحية - ولكن الله ناداهم بأسمائهم فخلقوا، وتزوجوا بنساء من صنفهم، وأصبح لهم أولاد وبنات، ولكن نسلهم هذا ليس ثمرة زواجهم، لأن الواحد منهم كان يلفظ

<sup>(</sup>١) يرى الكنزبرا الشيخ دخيل الشيخ عبدان الصابىء أن عدد الذين يلون الإله في المنزلة لا يعد ولا يجصى، وانه ليس بـ (٣٦٠) شخصاً كما يقول زملاؤه.

كلمة، فتحمل امرأته فوراً وتضع واحداً منهم.

إن هؤلاء الـ ٣٦٠ شخصاً يعبدون الإله ويوحدونه، وجميعهم تحت إمرة (ماري أدربوثا) الذي هو أول زعائهم، وأعلاهم مقاماً (١) ويليه (شيشلام ربًا) و (مندادهي) و (هيبل زيوا) و (سام زيوا) و (هومشبه) صاحب يوم الأحد و (سيات هيي) و (ماهزيل مالالا) والاخيران من النساء، وثانيها اسم الشجرة التي ترضع الأطفال في عالم الفردوس (آلمي دنهورا) ومنهم أيضاً (أوثار راما) و (ابتاهيل زهريل) و (يجيى يوحنا) و (بهرام ربا).

وهم يعتقدون بالأرواح الخبيثة ويسمونها (مولوخون) ويقولون انها مختلفة الأديان، فمنها صابئة، ومنها يهود ونصارى ومسلمون، ومن هذه الأرواح ما هو موكل بعذاب النفوس في (المطراثي) ومنها ما هو مغرى بتجربة البشر واستدراجهم إلى المعصية، ومنها ما دأبه إلحاق الأذى بالناس، فهم بمنزلة الجند عند غيرهم من أصحاب الأديان الأخرى.

ويزعم الصابئة «ان صلة روحية تقوم بين عقائدهم وبين

<sup>(</sup>۱) ترى الصابئة أن الخلوق الأعظم «ماري أدربوثا » أراد أن يرسل هدية ذات يوم إلى أوثار وفتاحيل، فندب «شيشلام ربا » للقيام بهذه المهمة. ولكن الشخص المنتدب رفض القيام بهذه السفارة فغضب «ماري ادربوثا » إله العظمة – عليه، وعاقبه بأن أيبس كل ما في مملكته من شجر وبقل، وغيَّض ما فيها من مياه، وأهلك جميع أفراد اسرته. فتوجه «شيشلام ربا » إلى اللأ الأعلى من رصفائه ليشفعوا له عند «ماري أدربوثا » ليصفح عنه. فلها كلّمه هؤلاء في موضوعه، قص عليهم ما كان من أمر المعصية، فأخذوا يسكّنون من غيظه حتى أذن له أن يمثل بين يديه. فلها أدخل عليه، خر على قدميه فعفا عنه. أي أنه أحيا زوجته وبنيه، وأعاد نباته إلى خضرته، والماء للى مملكته.

المسيحية، لذا يسميهم البعض بمسيحي القديس حنا، وإن لم يكن في عقيدتهم وفلسفتهم من المسيحية إلا القليل "(١).

#### بدء الخليقة:

كان المخلوق الأول لله شخصاً روحانياً يدعى «هيي قدمايي » أي الحيّ القديم، أو الحياة الأولى، وقد خلقه الله وخلق معه عوالم كثيرة مملوءة بالنفوس المقدسة التي لا تحصى. ثم خلق الحي الثاني «هيي ثنيائي » أي الخلوق الثاني، أو الحياة الثانية، وخلق معه كذلك عوالم لا تعد مملوءة بالنفوس المقدسة أيضاً. ثم خلق «هيي ايثليثائي » أي الخلوق الثالث؛ أو الحياة الثالثة، وخلق معه ما خلق مع سابقيه، وهذه النفوس التي تقطن هذه العوالم ينقسمون بين قسمين حسب رتبهم: عوام وملوك، ويسمى القسم الأول «أثري » قسمين حسب رتبهم: عوام وملوك، ويسمى القسم الأول «أثري » عوالم الظلام التي تستمد نورها من الشمس، وسكانهاالآن ينقسمون إلى قسمين أيضاً عوام (أثري) وملوك (ملكي) وأرضنا من جملة هذه العوالم السبعة.

أما هيئة الأرض فهي عندهم مدورة ثابتة غير متحركة ، ولكن لها حركة خاصة ، وهي مقامة على هواءين: هواء خارجي وآخر داخلي ، وتحت الأرض ماء انبسطت عليه . فلها تم خلق الأرض أنزلت الملائكة من عالم الأنوار (آلمي دنهورا) بذوراً للأشجار ، وفتحت طريقاً للهواء ولماء الحياة الذي تقوم عليه حياة الأقسام النامية والحية ، وهو واسطة ارتباط العوالم بعضها ببعض ، وفتحت

<sup>(</sup>١) السيدة دراور في كتابها «في بلاد الرافدين: صور وخواطر، ص ٣٢٧

طريقاً آخر للنور تستمد منه الشمس أشعتها لتنير بقية الكواكب بالواسطة.

وتتكون الساء من سبع طبقات، تقع الشمس في الطبقة الرابعة، والقمر في السابعة، والأرض والساء مركبتان من مادتين: هم الماء والنار، ومن هاتين المادتين تكونت الأرض والساء، وكذلك جميع المخلوقات الحية فإنها مركبة من طبقتين: هم الماء والنار، ولكنها تمتاز بأربع طبائع أخرى وهي الصفراء والسوداء والبلغم والرطوبة.

## خلقة آدم.

(كفرة قدمايا) اسم لآدم عليه السلام، أي أول الرجال، أو آدم بغره أي آدم المادي، وقد أراد الله أن يخلق آدم على صورته فأنزل (إبتاهيل) وهو ابن (هيبل زيوا) أي جبرائيل إلى الأرض فخلقه تشبيها على صورته من التراب، وخلق من ضلعه الأيسر زوجته هوه «حواء» ثم أنزل الروح القدس في جسمي آدم وحواء، وعلم الملائكة آدم كل ما في الدنيا من صنائع وحرف ومهن واجراء المياه، ووضع عدد السنين والأشهر والأيام والأوقات وغير ذلك، وأنزلت عليه الكتب المقدسة التي فيها فروض العبادة بأنواعها المختلفة. ثم أمر الله ملائكة النار بالسجود لآدم فسجدوا إلا هادبيشة (وهو إبليس) فإنه لم يسجد إذ قال: «خلقني الله من نار، وخلق آدم من تراب، فكيف أسجد له؟ » فلعنه الله وطرده من الجنة، ثم جرى التناسل بين آدم وولده على ما هو مسطور في موضع اخر.

الكون في نظر الصابئة.

لنشوء فكرة السر والعلن عند الصابئة أثر كبير في كثير من المعتقدات. فهم يرون أن لكل كائن وجودين: علني وسرى، وللكون أيضاً وجودان: كون سري يسمونه « مشوني كشطة » وكون علني يسمونه «أره تيبل » أي الأرض التي تبلي ، ويرون دامًا أن للوجود السري امتيازا على الوجود العلني. فالعالم السري قطر فسيح أكبر من العالم العلني الذي هو عالمنا المسكون، وهو مستور عنا لا يمكننا أن نشاهده حال حياتنا ، وله شرف المنزلة بالقياس إلى عالمنا فهو منه بمنزلة اليمين من الشمال. وهذا الاعتبار، أي من اليمين إلى الشمال. يشاهد في كثير من تعابيرهم التي يصنفون بها الأشياء والموجودات. أما سكان هذا العالم فهم بشر مثلنا، إلا أنهم صابئة منزُّهون عن كل وصمة ، ولا يخلو هذا العالم من الموت والفناء أيضاً ، فالبشر الذي فيه يموت كما نموت نحن ، إلا أنه ينتقل إلى عالم آخر يسمونه «آلمي دنهورا » أي عالم الأنوار أو دار السعادة أو المقام النعيم، من غير أن يمر بموضع من مواضع العذاب، وهذا ما يقابل عالم الأرواح عند المسلمين، أما العالم الثاني « أره تيبل » فهو عالم الكون المادي المشاهد « أو الأرض البالية »، الذي يطرأ عليه الفناء، وينتقل من فيه إلى عالم الأنوار بحسب درجته.

ولما كان الوجود السري مثلا للوجود العلني، كان في العالم السرّي آدم مخصوص يدعى «كاسيا » أي آدم المستور، وتدعى زوجته «كانات » أي تامة الجهال. كها أن لعالمنا هذا آدم يدعى «آدم بغره » أي آدم المادي، وتسمى زوجته حواء.

ولكي يتخلص الصابئة من قضية الزواج بين الاخوة في بدء الخليقة، اضطروا إلى القول بأن لكل من هذين الآدمين ابنة وولد، فجمع بينها «هيبل ريوا» وهو جبرائيل، في العالم المنظور، وزوَّج كلاَّ من الولدين بأخت الآخر ليتم التناسل البشري على طريقة مشروعة. والصابئة تدعي – وفقاً لهذه الأسطورة – انهم من أولاد آدم غير المنظور، وابنة آدم المنظور، وما يزال كهنة الصابئة يرددون هذه الأسطورة على أبناء ملتهم لإقناعهم أنهم «شعب الله الختار».

### حديث الطوفان:

إن حديث الطوفان عند الصابئة قريب كل القرب مما يروى في التوراة، حتى في إطلاق الغراب والحامة، إلا أنهم يقولون إن الحيوانات التي اصطحبها نوح في الفلك الذي بناه كانت كلها اثنين اثنين، ذكراً وأنثى من كل نوع، وان الذين كانوا معه في هذا الفلك من البشر ثلاثة فقط وهم نوح وامرأته وابنه سام. إذ لم يكن له قبل الطوفان ولد آخر. وان نوحاً عليه السلام لما انحسر الماء، نزل إلى اليابسة وحده يتمشى، فإذا بامرأة من الجن تراءت له بشكل امرأته، وأخذت تتمشى مجانبه، فأنكر نوح خروجها من السفينة دون إذن منه ، فقالت له إنها سئمت المقام في الفلك ولما رأته خارجاً إلى اليابسة، خرجت مثله. ثم أنكر عليها اكتحالها وإرسالها شعرها ، فردَّت عليه « إن لنا زماناً ونحن محبوسون في هذا الفلك وحدنا فلم أبال بضفر شعري. وأما اكتحالي فلست أظن أن سكان عالم الانوار - بعد هذا الامتحان الطويل - يناقشوننا في مثل هذا الأمر الطفيف » ثم دنت منه وأخذت تغازله حتى استدرجته إلى المعصية، ظناً منه أنها زوجته، فوافاه صوت من «اواثار » يؤنّبه على ما فعل، فعاد إلى الفلك فوراً، وأخرج كل من كان فيه. وحملت الامرأة التي خدعته، ووضعت له ثلاثة بنين وهم: حام ويافث ويامين، وكان كل منهم يتكلم بلغة تخالف لغة الآخر، ومن هؤلاء الثلاثة جاء السودانيون، والفرنجة، والترك. ولهذا فإن الصابئة لا يذكرون نوحاً، ولا أحداً من أبنائه (حام ويافث ويامين) فيمن يستغيثون به من آبائهم الأولين، لأن (اواثار) كان قد عاقب نوحاً على أن يبقى مرتهناً «بالمطراثي » إلى أن ينقضي عاقب نوحاً على أن يبقى مرتهناً «بالمطراثي » إلى أن ينقضي العالم، ولأن أولاده الثلاثة المذكورين إنما كانوا أبناء غيه، ولكنهم كانوا يقرون بولده سام، الذي كان معه في الفلك، ويكرمونه أحسن تكريم(۱)

<sup>(</sup>١) هذا ما جاء في الاصحاحين السابع والثامن من سفر التكوين من التوراة عن الطوفان:

وقال الرب لنوح: ادخل أنت وجميع بيتك إلى الفلك لأني إياك رأيت باراً لدي في هذا الجيل. من جميع البهائم الطاهرة تأخذ معك سبعة سبعة ذكراً وأنثى، ومن البهائم التي ليست بطاهرة اثنين ذكراً وانثى. ومن طيور الساء أيضاً سبعة سبعة ذكراً وأنثى لاستبقاء نسل على وجه الأرض، لأني بعد سبعة أيام أيضاً أمطر على الأرض أربعين يوماً وأربعين ليلة، وأمحو عن وجه الأرض كل قائم عملته. ففعل نوح حسب كل ما أمره به الرب... وحدث بعد السبعة الأيام أن مياه الطوفان صارت على الأرض... في ذلك اليوم عينه دخل نوح وسام وحام ويافث بنو نوح، وامرأة نوح، وثلاث نساء بنيه معهم الي الفلك. هم وكل الوحوش... وكان الطوفان أربعين يوماً على الأرض. وتكاثرت المياه ورفعت الفلك فارتفع عن الأرض... فإت كل ذي جسد يدب على الأرض... (و) جفت الأرض. وكلم الله نوحاً قائلاً اخرج من الفلك أنت وامرأتك وبنوك ونساء بنيك معك وكل الحيوانات... اخرجها معك ولتتوالد في الأرض وتثمر وتكثر على الأرض

#### عمر الدنيا:

هذا بحث عن (عمر الدنيا) وما مضى عليها من أزمات، وهو ما أخبر به الإله جل شأنه آدم عليه السلام، ونقله هذا إلى تلامذته، عربه العالم الصابئي الشهير الشيخ دخيّل بن الشيخ عبدان عن كتابهم الرئيس (الكنزاربًا) فنشرناه بحروفه حرصاً على ما فيه من معلومات طريفة:

«بعث الله آدم وزوجته حواء فتناسلا وكثر نسلها في العالم، ثم انقطع النسل بسبب الحروب والوفاة، ولم ينج من الهلاك إلا رجل واحد يدعى «رام» وتدعى زوجته «رود» وكان ذلك بعد مرور ٢١٦٠٠٠ مائتين وستة عشر ألف سنة منذ ظهور آدم إلى عالم الدنيا حتى زمن «رام» وزوجته «رود» ومن رام وزوجته هذه انتشر خلق كثير، غير أن النار التي شبت في أقطار العالم بعدئذ أدت إلى حرق الكثير من البشر ولكن رجلاً واحداً يدعى (شربا) وزوجته المساة ولكن رجلاً واحداً يدعى (شربا) وزوجته المساة (شرهبيل) نجيا من الموت.

۱۵۰۰۰۰ وامتد التناسل بين أولاد رام مئة وخسين ألف سنة أخرى.

١٠٠٠٠٠ وعاش أبناء (شربا) و (شرهبيل) في الدنيا مع أولادهم مئة ألف سنة.

٤٦٦٠٠٠ ولما جاء الطوفان كان عمر الدنيا منذ الخليقة قد بلغ أربعمئة وستة وستين ألف سنة. فبنى نوح الفلك، ونجا من الغرق، هو وزوجته وولده سام، وبقيت الدنيا في

- منجى من الاضمحلال طوال هذه المدة. ولنذكر الملوك الذين ملكوا الدنيا بعد الطوفان بالتسلل:
- ۹۰۰ فأول ملك ظهر بعد الطوفان كان (اردوان كريموط ملكا) فحكم تسع مئة سنة.
- ٦٠٠ وملك بعده «زرونيطا لرهموط » فدام ملكه ست مئة سنة.
- ٥٥٠ ثم جاء بعده الملك «ليفوروش زهناك » فملك خمس مئة وخمسين سنة.
- ١٠٠ وانحلت الأمور مئة سنة أخرى، فلم يحكم خلالها حاكم.
- ٣٠٠ ثم قام الملك « أزداك بن أسپاك بهران » فحكم ثلاث مئة سنة .
- ٤٥٠ وجاء بعده «فريدون بن تبيان » فملك أربع مئة وخمسين سنة.
- م صار الحكم إلى «بشم بريمان» من أسرة «كركوم» فحكم خمس مئة سنة، وهذه الحكومات التي قامت بعد الطوفان إلى نهاية أيام «بشم بريمان» تسمى حكومات الفراعنة من المصريين الأقباط فيكون مجموع مدة حكم الفراعنة ثلاثة آلاف وأربع مئة سنة وبذلك يصبح
- ٤٦٩٤٠٠ مجموع عمر الدنيا منذ الخليقة إلى تاريخ انقراض الفراعنة أربع مئة وتسع وستين ألفاً وأربع مئة سنة.
- وانتقل الحكم من الفراعنة إلى الفرس فملك «طروق »
   ستين عاماً .

- ٥٠٣ وملك بعده « قيقاس » خمس مئة وثلاث سنوات
- ٦٠ ثم جاء «كيكسر بن سيوخان » فملك ستين سنة.
- ۳۰۰ ثم حكم «إيكاب بن برزيم » فكانت مدة حكمه ثلاث مئة سنة.
- ٣٦٥ وقام بعده «أرهسف » فحكم ثلاث مئة وخمس وستين سنة.
- ١٤ ثم انتقل الملك إلى ولده «كشطاسف بن أرهسف » فكانت مدة حكمه أربع عشرة سنة.
- ۱۱۲ وقام «أزدشير بن اسفنديار » بعده فملك مئة واثنتى عشرة سنة.
  - ٨٠ مُ جاء نور بطاش بن هورزدان فحكم ثمانين عاماً.
- ٤٧٠ ثم حكم « اشقان » فكانت مدة حكمه أربع مئة وسبعين سنة. فيكون مجموع مدة حكم الفرس الأولى ألفا وتسع مئة وأربعة وستين عاماً.
- ٤٧١٣٦٤ ويكون مجموع عمر الدنيا إلى أواخر أيام حكم الفرس الأولى أربع مئة وإحدى وسبعين ألفاً وثلاث مئة وأربعاً وستين سنة.
- ٩٠٠ وبعد انقراض دولة الفرس الأولى حكم اليهود تسع مئة سنة.
- ١٤ ثم قامت حكومة بابل وكان حكم أول ملوكها «أبروق سندر روهايي » أربع عشرة سنة.
  - ٤٦٥ وحكم بعده «أشقان » أربع مئة سنة وخمساً وستين
- ١٤ مم حكم « ويسديس وطبيان » ثم أردوان أربع عشرة سنة

فتكون مدة حكم البابليين أربع مئة وثلاثاً وتسعين سنة.

٤٧٢٧٥٧ ويكون عمر الدنيا منذ بدء الخليقة إلى نهاية حكم البابليين أربعمئة واثنين وسبعين ألفا وسبعمئة وسبعة وسبعة وخسين عاماً.

٣٨٢ وتولى الفرس الحكم مرة ثانية فحكموا ثلاث مئة واثنتين وڠانين سنة.

١٣٧٤ ثم ظهر الإسلام فحكم حتى الآن ألفا وثلاث مئة وأربعاً وسبعين سنة وبذلك يكون عمر الدنيا منذ بدء الخليقة حتى الآن ٤٧٤٥١٣ عاماً.

وسيبقى العالم على شكله القائم ٢٦٥٥ عاماً حتى يظهر المسيح المرتقب، وهو غير المسيح الأول الذي جاء إلى الدنيا بمظهر جسماني، فتتبدل العادات، وينبذ السلاح، وتمحى الديانات اليهودية والنصرانية والإسلامية، ويكون العالم على دين واحد، وتستمر الحالة على هذا المنوال ستين ألف سنة، ثم يرجع الأمر إلى شريعة آدم السابقة، ومنه إلى (هيبل زيوا) فيبقى تحت حكمه خسين ألف سنة ثم يصير إلى إمامات، ويستمر مئة وسبعين سنة، ثم تفنى الأرض لتعود إلى عالم الأنوار. أي بقي من عمرها ١١٢٨٢٥ سنة.

## فكرة الخير والشر:

(فكرة الخير والشر) من الفكر التي بحث البشر فيها بحثاً مستفيضاً في الأزمنة القديمة والحديثة، وما زالت الأثار المستخرجة

من بطون الأرض ترينا تطوّر هذه الفكرة واختلاف نظر البشر إليها، إلا أن هذه الاختلافات والتطورات تنحصر في وجهات ثلاث:

أحداها تقول إن الله تعالى مكوِّن الخير والشر، كما إنه خالق لهما، وما العبد إلا آلة تصرِّفها الإرادة في الكلية، لا حول له ولا قوة ولا اختيار. (... وإِنْ تُصِبْهُمْ حَسَنَةٌ يَقولُوا هذه مِنْ عِنْدِ اللهِ وإِنْ تُصبْهُمْ سيِّنَةٌ يقولوا هذه مِنْ عندكَ قلْ كُلُّ مِنْ عندِ اللهِ ...)(١٠).

وهذا ما دعاه المسلمون بفكرة الجبر.

والثانية: ترى أن فاعل الخير والشر هو الإنسان، وان الله جل شأنه مكوِّن الأشياء كلها، والعبد يملك إرادة جزئية واختياراً مطلقاً.

(إنا هدَيناهُ السبيل إما شاكراً وإما كَفُوراً)(٢)

أما الثالثة: فتفصّل وترى أن الخير من الله، والشر من الإنسان، وان للإنسان عقلاً يميز بينها فله أن يعمل الخير، وله أن يرتكب الشر. (ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيّئة فمن نفسك...)(٢٠).

والصابئة ترى رأي الفريق الثاني، أي أن الخير والشر موجودان من قبل الإنسان وحادثان بفعله، وإن إرادته الجزئية واختياره المطلق هو الذي يجعله مسؤولاً أمام الله. وهم يرون أن

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ٧٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الإنسان: الآية ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: الآية ٧٩.

الله جلّ شأنه رسم للإنسان طريق الخير وطريق الشر فله الحرية المطلقة في إتيان ما يشاء، وترك ما يشاء.

## اعتقادهم في الجدي:

ليس للصابئة المندائية اعتقاد خاص بالجدي، غير أنهم يقولون انه: لما كانت وظائف النجوم السيارة السبع (۱۱) حراسة الأقاليم السبعة، وتنوير أفكار الساكنين فيها، ودفع النحس عنها، وجلب الخير إليها، فإن النجم الموكل على آسيا «موطن الصابئة» هو الريخ (ويسمونه تبرغ) أما الجدي فهو محل القياس لأنه ثابت في عله لا يتحرك، ولأنه متوجه دائماً إلى ملك الأنوار، وبذلك يكون اتجاه الصابئة إلى الله الواحد الأحد. وهم لا يتممون سنة من اتجاه الصابئة إلى الله الواحد الأحد، وهم لا يتممون سنة من كذلك هم يدفنون موتاهم بحيث إذا بعثت الجثة تواجه هذا الاتجاه نفسه.

#### اعتقاد طریف:

يعتقد الصابئة أن الروحاني الكبير (هيبل زيوا) كان قد ولّى الروحاني الكبير الآخر (فتاحيل) على المطراثي)(٢) فرأى هذا المتولي أن أهل الأرض قد كثروا كثرةً تلفت النظر، فأنزل بهم

<sup>(</sup>١) وهي: عطارد والزهرة، وزُحل، والمرّيخ، والسنبلة، والعقرب، والميزان.

<sup>(</sup>٢) يعتقد الصابئة أن بين الجنة والنار شيئاً ثالثاً يسمونه «المطراثي » أي «المطهر » وفي هذا الحل تعذب الأرواح التي ارتكبت ذنوباً بسيطة، ويكون عذابها لأمد محدود، ثم تنتقل إلى مواضعها في عالم الأنوار الذي يسمونه «اللي دنهورا » بعد أن تكون قد نالت عقابها في «المطراثي ».

الأوبئة لينقص من عددهم، فارداد عدد الوافدين إلى «الجحم» بطبيعة الحال. وكان «هيبل زيوا» قد سدّ المنفذ الذي يفضي من هناك إلى عالم الأنوار «آلمي دنهورا» فتضايق «الجحم» بالوافدين إليه، وانطلق «فتاحيل» إلى «هيبل زيوا» وسأله إطلاق الأنفس التي استوفت عذابها، للترفيه عن الجحم المزدحم، فأبى «هيبل زيوا» وقال: ما كنت لأدخل دار النعم نفساً قد تدنّست بالاثم.

وكان سكان عالم الأنوار يتوقعون أن غتلى، دنياهم بالخلائق من الصالحين التائبين، ولما علموا أن «هيبل زيوا» يتشدَّد في تخليص المذنبين، انطلقوا إلى (ماري أدربوثا) - إله العظمة وسألوه التسامح في أمر أولئك الوافدين على الجحيم، لأن التشدد سيحول دون خروج أحد منهم. فاستدعى (ماري أدربوثا) (هيبل زيوا) وفاوضه في هذا الموضوع ملياً، ولما رآه متشدداً طلب إليه أن يعود إلى تدبير مملكته في عالم الأنوار، ونصب (اواثار) والياً على (المطراثي) فاستطاع (اواثار) في مدة وجيزة أن يفتح منفذاً في المطراثي يسَّر خروج خلق كثير التحقوا بعالم الأنوار.

#### نبي الصابئة

## يحيى بن زكريا عليه السلام:

يعتقد الصابئون (المندائيون) أنهم (يتبعون تعاليم آدم، ولديهم كتاب الكنزا - أي صحف آدم - غير أن تقادم العهد على الرسول الأول للدين، ونشوء بعض المذاهب الزائفة والأديان الوثنية، كل هذه أدخلت تعاليم غريبة في الدين، فجاء يحيى ليخلص الدين من هذه المذاهب الدخيلة، ولم يكن رسولا، بل نبياً خاصاً بهم)(١) فمن هو يحيى يا ترى؟

كان حمل زوجة زكريا، ويقول أهل الكتاب إن اسمها (حنه) في الزمن الذي كانت مريم حاملاً فيه بعيسى، وولد يحيى، وليس لدينا ولا لدى أهل الكتاب شأن عن طفولته غير أنهم يقولون إنه كان حصوراً يأوي إلى البرية، ويأكل جراداً وعسلاً برياً.

وكان يحيى بارعاً في الشريعة الموسوية، ومرجعاً مها لكل من يستفتى في أحكامها، وكان أحد حكام فلسطين يقال له هيرودوس، وكانت له بنت أخ يقال لها هيروديا، بارعة الجال، أرادها عمها فوافقته هي وأمها، غير أن يحيى لم يرض هذا الزواج لأنّه محرّم، وعرف عنه أنه معارض في ذلك، فانتهزت أم الفتاة إخراج فتاتها إلى عمها في زينتها، ورقصت أمامه فسرّ منها، وطلب إليها أن

<sup>(</sup>۱) الأستاذ عبد الجبار ابن الشيخ عبدالله « الصابئي » في هامش كتاب « العراق في القرن السابع عشر » ص ۱۰۳ (بغداد ۱۹۶٤م).

تطلب ما تتمناه ليعمله لها ، فعللبت رأس يحيى ، وكانت أمها لقنتها أن تقول كذلك ، فقتل عمها الحاكم يحيى بن زكريا ، فلما بلغ المسيح عيسى بن مريم أن يحيى قد قتل جهر بدعوته ، وقام في الناس واعظاً (1).

« واليهود يختلفون في مسألة التزوج ببنت الأخ وبنت الاخت ، فيجيزها القرَّاؤون ، ويمنعها الربانيون ، وحجة الأولين أن بنت الأخت وبنت الأخ لم تذكر حرمتها في التوراة »(١) ولهذا فإن الصابئة لا يزوجون من بنت الأخ ولا من بنت الأخت . يجيى في القرآن الكريم:

أما ولادة يحيى في الإسلام فكانت مكرمة من مكارم الأنبياء. جاء في سورة مريم:

<sup>(</sup>۱) قال أبو الفداء: عهاد الدين اسهاعيل بن على بن محمود المتوفى سنة ٧٢٢ هـ ١٣٣٨م:

<sup>«</sup>وأما يحيى ابنه فإنه نبىء صغيراً، ودعا الناس إلى عبادة الله، ولبس يحيى الشعر، واجتهد في العبادة حتى نحل جسمه. وكان عيسى بن مريم قد حرم نكاح بنت الأخ، وكان لهرذوس، وهو الحاكم على بني اسرائيل، بنت أخ وأراد أن يتزوجها، حسا هو جائز في دين اليهود، فنهاه يحيى عن ذلك، فطلبت أم البنت من هرذوس أن يقتل يحيى فلم يحبها إلى ذلك، فعاودته، وسألته البنت أيضاً، وألحتا عليه فأجابها إلى ذلك، وأمر ببحيى فذبح لديها، وكان قتل يحيى قبل رفع المسيح بمدة يسيرة، لأن عيسى عليه السلام ببعيى فذبح لديها وكان قتل يحيى قبل رفع المسيح بعدة يسيرة، لأن عيسى عليه السلام النصارى، غمسه يحيى في نهر الأردن، ولعيسى نحو ثلاثين سنة وخرج من نهر الأردن، وابتدأ بالدعوة وجميع ما لبث المسيح بعد ذلك ثلاث سنين، فذبح يحيى كان بعد مضي وابتدأ بالدعوة وجميع ما لبث المسيح بعد ذلك ثلاث سنين، فذبح يحيى كان بعد مضي والدسارى تسمي يحيى المذكور يوحنا المعمدان لكونه عيسى بعد نبوته بثلاث سنين، والدسارى تسمي يحيى المذكور يوحنا المعمدان لكونه عمد المسيح حسها ذكر «اه.

<sup>(</sup>الختصر في أخبار البشر) م ١ ص ٣٤٠

<sup>(</sup>٢) عبد الوهاب النجار في « قصص الأنبياء » القاهرة ١٣٥٥ ص ٤٤٠.

# 

كَهِيمَ وَكُرُرُ مُكِ رَبِّكَ عَبْدُهُ نِكِيرًا كَالَّهُ فَادَكُونَهُ فِيلًا خِنيًا ۞ قَالَ رَبِي اللَّهِ وَهَنَ أَلْعَظُمُ مِنِّي وَاشْنَعَلَ الرَّأْسُ شَبْبَا وَلَمُ أَكُنُ ا بدُعَا بِكَ رَبِ شَقِيًّا ۞ وَإِنْ خِفْتُ أَلُوا لِيَ مِن وَرَاءِى وَكَانَكِ أَمْراً لِل عَافِرًا فَهَبُ لِيمِن لَّذُنكَ وَلِيَّا ۞ يَرِنْنِي وَيَرِثُ مِنَ الْهَ عَوْبَ وَأَجْعَلُهُ رَبِ رَضِيًّا ۞ يَرْكَرِيًّا إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِعُلَمِ ٱسْمُهُ بِعَيْ الْمُخْسَلُهُ ا مِنْ قِبَلُ سِمِيًّا لَا مَا لَذَيِّ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلُكُ وَكَانَكُ أُمَّا لِبَ عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْكِبَرِعِنِيًّا ۞ قَالَ كَذَٰ لِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَعَلَى هَيِّنٌ وَقَدْ خَلَقُهُ لَ مِن قَبَلُ وَلَمْ لَكُ شَيْعًا ۞ فَالَ رَبِّ الْجَعَلَ لِيَّ عَايَدً فَكَا لَا يَتُكَ أَلَا تُحْكِيمُ النَّاسَ فَلَكَ لَيَّالِ سَوِيًّا ۞ فَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِدِ عِنَ أَلِحُ رَابِ فَأُوْتَكَا إِلَيْهِمُ أَن سَبِحُوا بُكْرَةً وَعَشِيبًا الكَيْحُيي خُذِا لَكِ تَبْ بِقُو فَرِقَ اللَّهُ أَلْحُكُمْ صَبِيًّا ۞ وَحَنَا فَا مِنْ لَدُنَّا وَزَكُوا أُوكَانَ لَقِيَّا الْ وَرَزَا بِوَ لِدَبْهِ وَلَرْيَكُن جَبَارًا عَصِيًّا اللَّهِ وَسَكَنَدُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَوْتُ مَيُوثُ وَيَوْمَ يُبَعِّتُ حَيَّا @

يحيى في التوراة وفي الانجيل:

لم يرد ذكر ما ليحيى بن زكريا في العهد القديم «التوراة » أما في العهد الجديد «الانجيل » فقد جاء في الإصحاح الأول من «انجيل لوقا » ما نصه:

«كان في عهد هيرودوس، ملك المهودية، كاهن اسمه زكريا من فرقة أبيا، وامرأته من بنات هارون، واسمها اليصابات، وكانا كلاهم بارين أمام الله، سالكين في جيمع وصايا الرب وأحكامه بلا لوم، ولم يكن لهما ولد إذ كانت اليصابات عاقراً، وكانا كلاهما متقدمين في أيامها. فبينا هو يكهن في نوبة فرقته أمام الله، حسب عادة الكهنوت، أصابته القرعة أن يدخل إلى هيكل الرب ويبخّر، وكان كل جمهور الشعب يصلون خارجاً وقت البخور فظهر له ملاك الرب، واقفاً عن يمين مذبح البخور، فلها رآه زكريا اضطرب ووقع عليه خوف، فقال له الملاك لا تخف يا زكريا، لأن طلبتك قد سُمعت، وامرأتك اليصابات ستلد لك ابناً وتسميه يوحنا، ويكون لك فرح وابتهاج،وكـثيرون سيفرحون بولادته، لأنه يكون عظماً أمام الرب، وخمراً ومسكراً لا يشرب، ومن بطن امه يمتلىء من الروح القدس، ويرد كثيرين من بني إسرائيل إلى الرب إلاههم، ويتقدم أمامه بروح إيليا وقوته ليرد قلوب الآباء، والعصاة إلى فكر الأبرار ، لكي يهيى المرب شعباً مستعداً . فقال زكريا للملاك كيف أعلم هذا لأني أنا شيخ، وامرأتي متقدمة في أيامها. فأجاب الملاك وقال له: أنا جبرائيل الواقف قدام الله، وأرسلت لأكلمك وأبشرك بهذا، وها أنت تكون صامتاً ولا تقدر أن تتكلم إلى اليوم

الذي يكون فيه هذا لأنك لم تصدق كلامي الذي سيتم في وقته. وكان الشعب منتظرين زكريا ومتعجبين من إبطائه في الهيكل، فلها خرج لم يستطع أن يكلمهم، ففهموا أنه رأى رؤيا في الهيكل، فكان يوميء إليهم وبقي صامتاً ، ولما كملت أيام خدمته ، مضى إلى بيته، وبعد تلك الأيام، حبلت اليصابات امرأته، وأخفت نفسها خمسة أشهر قائلة: هكذا قد فعل بي الرب في الأيام التي فيها نظر إلى لينزع عاري بين الناس، وفي الشهر السادس أرسل جبرائيل الملاك من الله إلى مدينة من الجليل اسمها ناصرة، إلى عذراء مخطوبة لرجل من بيت داود اسمه يوسف، واسم العذراء مريم، فدخل إليها الملاك وقال: سلام لك أيتها المنعم عليها. الرب معك. مباركة أنت في النساء ، فلما رأته اضطربت من كلامه وفكرت ما عسى أن تكون هذه التحية ، فقال لها الملاك لا تخافي يا مريم ، لأنك قد وجدت نعمة عند الله ، وها أنت ستحبلين وتلدين ابناً وتسمينه بسوع، هذا يكون عظياً وابن العلي يدعى، ويعطيه الرب الإله كرسى داود أبيه، ويملك على بيت يعقوب إلى الأبد، ولا يكون لملكه نهاية. فقالت مريم للملاك كيف يكون هذا وأنا لست أعرف رجلا، فأجاب الملاك وقال لها: الروح القدس يحلّ عليك، وقوة العلى تظللك، فلذلك أيضاً القدوس المولود منك يدعى ابن الله، وهوذا اليصابات نسيبتك هي أيضاً حبلي بابن في شيخوختها، وهذا هو الشهر السادس لتلك المدعوة عاقراً، لأنه ليس شيء غير ممكن لدى الله، فقالت مريم هو ذا أنا أمة الرب ليكن لي كقولك، فمضى من عندها الملاك، فقامت مريم في تلك الأيام، وذهبت بسرعة إلى الجبال، إلى مدينة يهوذا، ودخلت بيت زكريا، وسلمت

على اليصابات فلم سمعت اليصابات سلام مريم؛ ارتكض الجنين في بطنها، وامتلأت اليصابات من الروح القدس، وصرخت بصوت عظيم، وقالت مباركة أنت في النساء، ومباركة هي غرة بطنك فمن أين لي هذا أن تأتي أم ربي إليَّ فهوذا حين صار صوت سلامك في أذني ارتكض الجنين بابتهاج في بطنى فطوبي للتى آمنت أنسيتم ما قيل لها من قبل الرب... وأما اليصابات فتم زمانها لتلد فولدت ابناً ، وسمع جيرانها وأقرباؤها أن الرب عظَّم رحمته لها ، ففرحوا معها ، وفي اليوم الثامن جاءوا ليختنوا الصبي ، وسموه باسم أبيه زكريا، فأجابت أمه وقالت لا بل يسمى يوحنا، فقالوا لها ليس أحد في عشيرتك يسمى بهذا الاسم، ثم أوماً إلى أبيه ماذا يريد أن يسمى، فطلب لوحاً ، وكتب قائلاً إسمه يوحنا ، فتعجب الجميع ، وفي الحال انفتح فمه ولسانه، وتكلم، وبارك الله فوقع خوف على كل جيرانها، وتحدث بهذه الأمور جميعها في كل جبال اليهودية، فأودعها جميع السامعين في قلوبهم، قائلين أترى ماذا يكون هذا الصبي وكانت يد الرب معه... أما الصبي فكان ينمو ويتقوَّى بالروح، وكان في البراري إلى يوم ظهوره لإسرائيل » اهـ.

# يحيى في كتب الصابئة:

قال (هيبل زيوا) الروحاني الذي نزل إلى العالم، وأوحى كتاب (الكَنزا) إلى أبينا آدم على ما يعتقده الصابئة:

(فأعيد عليكم الكلام يا تلامذتي: إن مشيها - المسيح - ويقال له عطارد سوف يختفي عدة أشهر في أحشاء أم بتول ثم يبرز منها بجسده، فيربو في حجر والدته، ويرضع من لبنها، وينشأ بين ظهراني

اليهود، ويعرض مذهبه كله من أول نشأته، ثم يعد لنفسه عبدة له. ويكره أصحابه على استشعار المرعزّاء - أي اتخاذ شعر المعزّ شعارا يلبسونه - وجز شعور الرؤوس فيرى الهوى على قلوبهم من حيث لا يدرون ثم إن أصحابه يقومون بعيده يوم الشمس وسوف يقول لهم (إني إله حق، وقد أرسلني أبي إلى هنا إني أنا أول الرسل وخاتمهم. إنى الاب وإني الروح القدس، وقد نبغت في الناصرة) وله عرش وسوف يرفع الناسوت بالناسوت وسوف ينتقل إلى أرشليم. هذا وإن اليهود سوف يتألبون إليه لما يرون منه وسوف يريهم معجزات وآيات غريبة حتى أنه ينشر الموتى من القبور، ويعيد الكلام إليهم، وسوف يدعو اليهود ويقول لهم: تعالوا وعاينوا فإني أحيى الموتى وأنشرهم وأدفع الفدية وإني أنا آنوش الناصري. هذا وأن الروح نفسه سوف يسمع صوته في أورشليم ليشهد له. أما مشيها فإنه يفتن أبناء الناس، يعمدهم بماء قابل النشف، ويغيِّر عاد الحياة إذ يعمد المتشيعين له باسم الأب والابن والروح القدس، ويزحزح الناس عن عهاد الحياة الذي تعمد به آدم في مياه الأردن الحية.

(وفي ذلك العهد يولد ابن اسمه يهيى بن أبو صادا - زكريا - وبأتيه في شيخوخته ويكون عمر أمه انشوي مائة سنة حينا تحبل به وتلده في هرمها. وأما يهيى فسوف ينشأ في أورشليم لأن الإيمان يكون في صدره، وسوف يطوف الأردن، ويعمد الناس مدة ٤٢ سنة قبل أن يأتي العالم عطارد المتجسد وبعد ولادة يهيى في أورشلم بينا يطوف صقع الأردن ويعمد، سوف يأتي مشيها - المسيح ويتقدم بتواضع ليصطبغ وينتفع بحكمته، لكن مشيها سوف يحبت

بمذهب يهيى ويغير عهاد الأردن، غير أنه في اليوم الذي يتم يهيى مهمته، آتي إليه وأظهر له حينا يكون ابن ٣ سنين ويوم واحد لأكلمه عن العهاد، وأشرح له النعمة الإلهية. وفي آخر الأمر أستل روحه من جسده، وأرفعه بالطهارة والنقاء إلى آلمي دنهورا، وأعمده في الماء الحي المنعش، ماء الأردن الزلال، وألبسه لباس الجد، وأضع على مفرقه التاج النير، وأسمعه أنشودة القلب الطاهر، تلك الأنشودة التي تشبه الأغنية التي يغنيها ملوك النور ويسبحون بها ملكا دنهورا إلى دهر الداهرين. إلا أن العالم ينحاز إلى الكذب بعد يهيى ويدفع المسيح جميع الشعوب إلى اتباع تعاليمه. ومثله يفعل إثنا عشر من الرجال الذين سوف يطوفون العالم مدة ٣٠ سنة. وفي تلك الحقبة يظهر الدجال في الدنيا، ويقم الدعوى عليه، ويسلمه الله إلى أيدي اليهود، ويتركه أصحابه يموت مسمراً على صليب فحينتذ ينتشر أصحاب المسيح على وجه البسيطة. وأما هو - أي المسيح - فيختفي على جبل مورا، وكما أن الشمس تبقى بخاراً بعد وهجها، فإن هذا المسيح يثير أيضاً في الأرض تعاليمه. أما أبناء الناس الذين دانوا بدين الكذبة السبعة، المعروفين باسم مدبري الكواكب السبعة فإنهم يصيرون إلى النار »(۱).

# يحيى في روايات أخرى:

«قالوا وكانت الصابئة عند مولده - مولد يحيى - قد

<sup>(</sup>١) هذا تعريب ما في كتاب الصائبة الكبير «كنزاربا » على ما جاء في مجلّة المشرق البيروتية ١٩٠١م (١ - ٩٢٥).

انقرضت من العالم بتة ، لأن أساقفتهم وكهنتهم كانوا قد ماتوا كلهم فبقوا من غير هاد، ثم اختلطوا ببعض طوائف اليهود من غير أهل الحتان، فآشر بوا عقائدهم، ومذ ذاك انقطع الوفد عن عالم الأنوار، وهو دار النعيم، فاستوحش أهله، ورفعوا أمرهم بالتشكي إلى -ماري أدربوثا - فاستحضر لوقته - مندادهي - أحد الثلثائه والستين شخصاً الساويين، وأمره بتدارك هذه الثلمة، فجاء بإناء فيه ماء، وتلا عليه كلهات سرية، ودفعه إلى واحد من الملائكة، وأمره أن ينطلق إلى - أي نشفى - وهي أم يحيى، ويتلطف في الاحتيال، بحيث تشرب منه، دون أن تعلم ما فيه، فارتسم الملك أمره، وهبط إلى - أي نشفي - وجعل الإناء بين يديها، وأدركتها عطشة فاغترفت من ذلك الماء في حفنتها وشربت منه، فحملت لوقتها. ولما كانت الليلة التالية، ورأى أحد اليهود في حلمه أن - أي نشفى - قد حملت، وأن الولد الذي ستضعه سيكون زعياً على الأمة، ويدين اليهود لأمره، وأنه سيعمدهم، ويسقيهم ماء المبوها، وهو الماء الذي يسقيه كاهن الصابئة لكل معمد . فلها أصبح اليهودي سار إلى العازار، رئيس ملته، وقص عليه حلمه، فانطلق العازار حتى لقي أبو صادا، وهو زوج – أي نشفى - وأعلمه أن زوجه حامل، فأنكر أبو صادا ذلك وقال كيف يكون هذا وزوجي عجوز كبيرة، ولم تحمل قط مذ كنا معاً، فحشد العازار أعيان اليهود، وقص عليهم الأمر، فأخذوا قصص الحلم، وأنفذوا به إلى معبِّر للأحلام مشهور بالحذق والإصابة، فكان تعبيره مطابقاً لتعبيرهم، فعزموا على أن يتربصوا بـ ـــ أي نشفى - أن تضع جنينها فيقتلوه عند ولأدم. ولما جنّ الظلام قدم

أبو صادا على العازار ليفاوضه في الأمر، فرأى العازار أبو صادا داخلا، وبين يديه قبسان من نور ساطع، ووراءه مثلها، فقال العازار ما هذه المصابيح الأربعة التي حولك؟ فقال لا أدري، إغا هي المرة الأولى التي أرى فيها ذلك، وأجهل من أين جاءتني هذه الأنوار، وكانت مصاحبة له طول التسعة الأشهر التي كانت امرأته فيها حبلي. وبعد أن أتى على - أي نشفى - تسعة أشهر وتسعة أيام وتسع ساعات وتسع دقائق (١) من حين الحبل أخذتها أوجاع الطلق، فاجتمعت حولها نساء اليهود بالأمر السري الذي تلقينه من قبل الرؤساء ليقتلن الطفل عند مولده، إلا أنه لم يتم لهنَّ ذلك، لأن زهرئيل لالاتو، وهو روحٌ موكول بالمواليد، وهو الذي يدير رأس الجنين من فوق إلى أسفل قبل الولادة، أخذ الولد بان أخرجه من فم أمه (٢) وجعله بين أيدي الملائكة ، فأخذوه إلى عالم النور ، الذي هو الفردوس وهناك شجرة تسمى - فهزيون ملالا - على أغصانها تُدى كشيرة حافلة باللبن إذا مات أحد الصائبة طفلا بعد المعمودية وقبل أن يستوفى رضاعه، جُعل عليها، فرضع من تلك الثُدى. فنشأ هذا الغلام الذي هو يجيى في الفردوس، واعتمد هناك باسم الإله وباسم ماري أدربوثا ومندادهي. وهذا الأخير هو أبوه الذي تلا الكلهات السرية على الماء الذي سُقيته أمه على ما

<sup>(</sup>١) يقول الصابئة المندائيون: إن الله تبارك اسمه أراد أن يميز يحيى بن زكريا، وعيسى بن مريم عليها السلام فجعل مدة كل منها في البطن زيادة على تسعة الأشهر المقررة للنساء بتسعة أيام وتسع ساعات وتسع دقائق.

<sup>(</sup>٢) هذه رواية الصابئة. أما ما جاء في الأصل المنقول عنه فهو « أخذ الولد، بأن أخرجه من فم أمه » والفرق بين الروايتين واضح.

تقدم حديث ذلك، ولذا كان يحيى في زعمهم يعمد باسم هؤلاء الثلاثة »(١).

ولما أراد يحيى إظهار نبوته في العالم السفلي وسن شريعته، قرأ عليه أهل عالم الأنوار كلهات باللغة المندائية تقيه أذى النار والماء والسلاح وسائر الآفات، وعلموه كلمات أخرى إذا نطق بها أدرك ما شاء، وفعل كل ما أراد ثم سلموه بيد- أنش أثرا- أحد الثلثائة والستين شخصاً السماويين، ليصحبه إلى العالم السفلي، فركبا رورقاً في الأردن، واتجها نحو أورشليم، حيث كانت قبيلة يحيى، فعرفته خادمة أبيه، وأخبرت أمه - أي نشفى - بذلك، فهمَّت هذه بالذهاب إليه، فمنعها زوجها أبو صادا من ذلك، وهددها بالطلاق إن هي سارت إلى حيث تريد، فسقطت صحيفة من السماء بين يديه فتناولها فإذا بها هذه الكلهات «إياك وأن تسوء امرأتك بأمر ، ولكن هلم في اثرها فإنها ذاهبة للقاء يحيى » فنهض أبو صادا وتبع زوجته واحتفلا بالقادم كها احتفل هو بهها. وكانت الشمس والقمر تحفظان يحيى، فلها وصل وانش اثرا أورشليم، أظهر معجزاته وهي شفاء المرضى والعميان، فلم يؤمن به اليهود، وأحرقوا عليه منزله، إلا أن النار كانت برداً وسلاماً عليه، فضربوه بأسلحتهم فلم تعمل فيه عملها المأمول، فلها رأوا ذلك، امنوا برسالته، ما عدا العازار وأتباعه، واعترفوا به زعماً عليهم، وهم لا يبرحون في طاعة خلفائه إلى يومنا هذا.

وفي كتاب الصابئة الكبير « الكَنزاربًا » أنه كان قبل ظهور

<sup>(</sup>۱) محلة البيان: (۱۰۰ م.۱) القاهرة ۱۸۹۷م،

يحيى ملك يسمى «دارا ملكه » ولما مات تشتت الصابئة، وتبعثرت كتبهم، بفعل الحروب التي دارت بينهم وبين الإسرائليين، فلما ظهر يحيى، جمع ما تبقى من هذه الكتب، وصنف كتباً أخرى وزَّعها على أتباعه، كما استعاد الصابئيين الفارين من ظلم بني إسرائيل، وأمرهم بالرجوع إلى كتبهم القديمة. فمنهم من لبَّى الطلب، ومنهم من رفضه.

### وفاة يحيى عليه السلام:

ولما أقرَّ يحيى شريعته بين أتباعه، خرج إلى عدوة الأردن، حيث عمد السيد المسيح «ويسمونه مشيها » باسم الإله، واسم ماري أدربوثا، ومندادهي، الأسماء التي هو عمد بها. وبما أن يحيى كان بارعاً في الجهال، فقد دعا الله أن يصونه من حبائل النساء، وبقي زمناً طويلاً أعزبا حصوراً، فحرّضته الصابئة على الزواج خشية اضمحلال ملتهم، فنزل عند رأيهم، وعاد الصابئة إلى الزواج، وأخذ مؤمنوهم أيضاً يتزوجون.

ولما أحس يحيى بدنو أجله قال لزوجته: ماذا أنت صانعة من بعدي؟

قالت: أنقطع عن الطعام والشراب تعجيلاً لأجلي، حتى أذهب وأنضم إليك.

فقال يحيى: بل ستأكلين وتشربين ثم لا تخطريني ببالك.

قالت: سأعتزل الغُسل ولا أضفر شعري ما بقيت، حتى أذهب وأنضم إليك.

فقال يجيى: إنك لن تُمضي ما تقولين بل ستغتسلين، وتضفرين شعرك وأصير عندك نسياً منسياً.

قالت: سأنقطع في خبائي لا أرى إنسياً حتى أموت وأنضم إليك. فقال يحيى: بل ستنقادين لإلحاح ذوي القرابة والأصدقاء فيخرجونك من خبائك وتسلينني.

فقالت: وما عسى أن أزيد على ذلك؟

قال: كل ما تكلمت به إنما هو خِفّة ورعونة. أن خير ما تعمليمه من بعدي: الابتهال إلى الله، ودعوة الأساقفة، والقسيسين، ليأكلوا ما تذبحينه لأجلي فيصلوا عليَّ، وتبقين أنت على بشاشتك (١٠).

وما ان أتم يحيى حديثه مع زوجته، حتى وافاه مندادهي البوه متمثلا بصورة فتى وطلب إليه أن يعمده، فوعده يحيى أن يعمل ما يريده في الغد. فلها كان اليوم التالي وافاه مندادهي، وهو يصلي، فظن أنه جاء ليتعلم الصلاة، ولكنه أخذ قبساً ورمى به يحيى فنام، ودعا (مندادهي) الله جل جلاله أن يجعل النهار أربع ساعات، فأجابه الباري إلى دعائه، فلها استيقظ يحيى من سباته، بعد مضي أربع ساعات، ذهب إلى الماء الجاري، فاغتسل وصلى. وعندها طلب إليه الفتى (مندادهي) أن يعمده، فنزل يحيى في النهر، وأمر الفتى أن يتبعه، فأخذ ماء النهر يرتفع بالتدريج، حتى غمر ثياب يحيى، فأسرع يحيى إلى اليابسة، فنزل الماء، ولما عاد يحيى إلى اليابسة، فنزل الماء، ولما عاد يحيى إلى الإرتفاع، وتكررت الحال ثلاث دفعات، فلم كانت المرة الرابعة، أسرً مندادهي إلى الماء أن لا يرتمع

<sup>(1)</sup> M. N. Siouffi. Etudes sur la Religion des Soubbas P. 10 Paris 1880

فظهرت الطيور والأسماك ترفل بحلل بيض، وأحاطت بيحيى ومندادهي، فأدرك يحيى السر وصاح (تبارك اسمك يا مندادهي) وقبّله في جبينه، فظهر مندادهي بمظهره السماوي، فأراد يحيى أن يلمس يده، فرد عليه الملاك (إنْ تمسها تموت) فرد يحيى أنه يتمنى ذلك الموت ليذهب إلى عالم الأنوار (آلمي دنهوره) فأعطاه مندادهي يده، فلمسها يحيى، فسقط جسده للحال ميتاً، ورجلاه في الماء، وسائر جسده خارجه، ولحقت نفسه بنفس مندادهي.

وبينا الروحان تسبحان في الفضاء، رأت روح يحيى جسده مطروحاً على الأرض تنهش فيه الطيور من كل جانب وتأكل فيه الأسماك من جانب آخر، فتأوهت، فسألها مندادهي السبب؟ فأجابت انها خلفت وراءها أطفالاً كانت تود أن تقوم بأودهم، فرد الملاك عليها (ما لهذا تأوهت، ولكنك نظرت إلى جثتك تنهشها الطيور والأسماك فجزعت، ولكنى سأجعلها في حرز حريز).

وعندها أخذ مندادهي حفنتين من التراب، وألقاها على جثة يحيى فكانت قبراً له، واستمرت الروحان في السير سوية حتى بلغتا نهر (دخشاشة) وهو النهر الذي يفصل بين المطراثي والفردوس، فركبتا زورقاً انتهى بها إلى عالم الأنوار، فأقام يحيى في قصر مندادهي.

هذه هي قصة ميلاد يحيى بن زكريا، وقصة قبض روحه، على ما جاءت في الأسفار الدينية المنوعة، وفي المصادر المختلفة، نسردها من دون تعليل ولا تعليق.

# مدفن یحیی (ع)

ذكرنا في هامش ص ٦٨ من هذا الكتاب إن هردوس، الحاكم على بني إسرائيل أمر بذبح يحيى بن زكريا عليه السلام لمعارضته إياه على الزواج من (هيروديا) إبنة أخيه فأين دفن الذبيح؟

في داخل المسجد الأموي في الشام، قبر يعلوه مشبك فخم يرى المسلمون أنه قبر يحيى (ع)() أما المسيحون فإنهم يقولون إن رأس النبي القتيل دفن اما في (كنيسة المسقوف) على رأس قمة جبل الزيتون في القدس، وأما في جوار (نابلس) بفلسطين() أما الجسد فإنهم لا يعرفون عن موضع دفنه شيئاً، وإنهم لا يزورون القبر لعدم جواز زيارة الميت، ولأن الجسد فإن والروح ليست فيه، على حين أن الصابئين (المندائيين) يعتقدون أن الجسد والرأس دفنا في ششتر بإيران.

#### كتب الصابئة المقدسة

الكتب المقدسة هي المصادر الوحيدة لأديان العالم، وليس من

<sup>(</sup>۱) يقول المؤرخون: لما اتسعت الدولة العربية الإسلامية شرقاً وغرباً، وغدت دمشق عاصمة تلك الدولة العظيمة، ضاق المسجد الجامع بالمصلين، فكان لا بد للخليفة الأموي الوليد بن عبد الملك (٨٦ – ٩٦ هـ) من أن يستشير أصحابه ليجد حلاً لهذه المشكلة، وأخذ يسترضي المسيحيين ليتنازلوا عن القسم الذي يخصّهم في هذا المسجد، الذي شيّد على أنقاض الصرح الروماني القديم، واشترك المسلمون والمسيحيون في إقامة شعائرهم الدينية فيه متجاورين، فلما شرع البناؤون في هدم القسم المسيحي – الكنيسة وحدوا كنيسة صغيرة بمساحة ثلاثة أذرع بثلاثة، فيها سفط يجوي رأس إنسان مكتوب علمه «يحيى ابن زكريا » فأمر الوليد أن يعاد كل شيء كما كان، وأشار أن يكون لون السارية المقامة في المكان من لون مغاير.

<sup>(</sup>٢) زرنا القدس ونابلس في ١٠ أب ١٩٦٢ فلم نتثبَّت من صحة هذا القول

أمة على وجه البسيطة لا تستمد ديانتها من كتب تعتقد بصدورها من مصدر ساوي. وحتى الأمم المتوحشة تسند أساطيرها وطقوسها إلى مصدر روحي وراء هذا العالم المنظور.

وتجتهد هذه الأمم في أن كتبها صادرة من واسطة التبليغ مباشرة، بل قد يترقى البعض منها فيجعل هذه الكتب مُنزلة بمجموعها من السماء، كما تدعيه الصابئة في «صحف آدم » المفقودة، أو كما يدعيه اليهود في «توراتهم » قبل السبي، وقد يكون هذا الدافع طبيعياً لتقوية الاعتقاد، وبناء الإيمان على أساس متين.

وقد سعت الجامع التي عقدتها الأمة النصرانية في القرون الوسطى إلى تصحيح الأناجيل، وإلى محو المشتبه فيه، كها حصل هذا التصحيح للقرآن في صدر الإسلام، حينا أمر الخليفة الثالث: عثان بن عفان (رض) بمحو كل ما كتب بغير لغة قريش.

وهكذا نجد الأمم على اختلافها تعتقد بأن كتبها هي المصدر المفيد لليقين بتكاليفها ، والواسطة التي تدين بها لمعبودها .

ويرى الصابئة - زيادة على ما تقدم، وعلى ما تراه الأمم الأخرى - أن كتبهم المقدسة قد توارثوها بصورها الموجودة لديهم عن آدم أبي البشر، ومنه انحدرت إلى نوح عليه السلام، وبعد الطوفان إلى سام، ثم إلى ولده رام، ومنه إلى ابراهيم الخليل، فموسى الكليم، فيحيى بن زكريا، الذي يسميه المسيحيون ومن لفت لفهم يوحنا المعمدان. وهم يعترفون بأن معظم هذه الكتب قد تلف، على الرغم من حرصهم الشديد على الاحتفاظ بها. إلا أنهم لا يشكون - في الوقت نفسه - في أن صورة الموجود منها، طبق

الصورة الأصلية المنزلة، وأن التطورات التاريخية لم تؤثر عليها لا من حيث اللغة، ولا من حيث الترتيب، وقد يكون هذا الشيء مستبعداً في نظر العلماء، وفي نظر المدققين.

والذي يلفت الأنظار بنوع خاص أن الصابئة يحرصون على منع الغير من الاطلاع على كتبهم المقدسة منعاً شديداً، لأنهم يرون في هذا الاطلاع أمراً محرماً يؤثم الفاعل عليه (١) ولهذا لا يكاد الإنسان يستطيع الوقوف على أحدها إلا بشق النفس. وقد حاول فريق من المستشرقين: فيهم الأَلماني، والفرنسي، والإِيطالي، والإِنكليزي، أن يحصل على بعض هذه الكتب، وبذل في سبيل ذلك مبالغ طائلة فأخفق، ولذا ندر وجود أمثال هذه الأسفار الدينية في خزائن الكتب المشهورة. وبالرغم من كل ذلك، تسربت جملة من هذه المصادر إلى بعض هذه الخزائن، نتيجة لما بذله هذا البعض من الخزائن من أموال وفيرة، ووسائل مغرية للظفر بهذه المصادر. أما لغة هذه الكتب فهي «المندائية» وهي لغة سامية قريبة من « السريانية » وكانت مشهورة في قديم الزمان ، غير أن « المندائيين » يعتقدون بأنها اللغة التي كان يتكلم بها آدم عليه السلام. وتغلف هذه الكتب، بالقاش الأبيض أو الموسلين تغليفاً تاماً متقناً وتحفظ

<sup>(</sup>١) لم يسبق للصابئين أن طبعوا كتبهم المقدسة من قبل، وإنما كان كهانهم يستنسخونها باليد لمن يريد من مشاهيرهم الاحتفاظ بها للخير والبركة، أو لتحفظهم من شرور الدنيا وعذاب الآخرة. وكان هؤلاء النساخ يجذفون أويضيفون بعض الفقرات الضارة أو النافعة لمصالح مادية لا تمت إلى الشريعة بصلة، كها ان كهنة الصابئة كانوا يضطرون في أحايين كثيرة إلى طمر كتبهم في التراب أثناء بعض الأزمات التي يفقد الناس فيها عقولهم فتتلف أو تحترق عند شبوب النار في بيوتهم وأكواخهم القصب.

في صناديق محكمة خشية ان تصاب بأذى ، وأهم الكتب التي بقيت اليوم في أيدي الصابئين « المندائيين » هي:

#### ۱ - كتاب الكنزاربا Qinza Rabba

أي الكتاب العظيم أو الكنز العظيم، ويقال له «سدرا آدم » أو «صحف آدم » وقد يكتفون بقولهم «السدرة » بوجه الإطلاق، ويعتقدون أنه صحف آدم نفسها، وتنحصر مباحثه في ذكر بدء الخليقة، والتطورات التي حدثت للبشر، وفي صفات الخالق، وفي الوعظ والإرشادات، وفي سنن الدين والمعتقد، كما أن في الكتاب بحثاً عن الوفاة، والمراسيم التي ينبغي اتباعها في الجنائز وكيفية تلقين الميت ثم دفنه... إلخ.

وتختلف الصابئة في عهد كتابته. فمنهم من يقول إن تاريخه يرتقي إنى ما قبل النصرانية، ومنهم من ذهب إلى أنه من عهد يوحنا المعمدان، ومنهم من قال غير ذلك، وذهب الأب انستاس ماري الكرملي في مجلة المشرق البيروتية «٥ (١٩٠٢) ص ٣٠٨» إلى أنه لم يكتب قبل سنة ٧٠٨ للميلاد لوجود نصوص فيه تؤيد ذلك، وعلى كل لا يكاد تاريخه يعرف بالضبط.

ولهذا الكتاب طبعتان: الأولى نشرها المستشرق السويدي .M.. ولهذا الكتاب طبعتان: الأولى نشرها المستشرق السعة مجلدات في «كوبنهاغن » سنة ١٨١٥م، والثانية نشرها المستشرق الالماني . المالي petermann على حجر بالنص المندائي في (لايبسك) سنة ١٨٦٧م. وفي «خزانة المتحف العراقي » نسخة كاملة من الطبعة الأولى

برقم (مطبوعات ٢٦٧٤/٢٧٦٢) وهي نادرة جداً، كما أن في هذه الحزانة نسختان مخطوطتان من هذا الأثر الكبير. رقم الأولى (مخطوطات ٢٥٣) وهي في ١٦٨ + ٤٤٢ صفحة بقطع ٣١ × ٢١ سم، ورقم الثانية (مخطوطات ١٤٤٠) وهي في ٤٩١ + ١٨٢ صفحة بقطع ٣١ × ٢١ سم، مع عشرين سطراً في كل صفحة، وكلتا النسختين على ورق معشر (١٠).

إن من مميزات هذا الكتاب المقدَّس أنه يتقوم من قسمين؛ يميني وشالي، فإذا أمسكه أحدهم من القسم اليميني، كان قسمه الشمالي، مقلوباً، أي يكون أعلاه أسفله، وإذا أمسكه من القسم الشمالي، كان قسمه اليميني مقلوباً، فيستطيع مؤمنان قاعدان على حافتي الساقية الواحدة أن يقرأ فيه في آن واحد.

## ۲ - کتاب دراشه إدیهیا:

ويقال له (سدرا ديهي) أي تعاليم يحيى، أو كتاب يحيى ودروسه، وهو أحدث تاريخاً من الكتاب الأول على كل حال، ويتضمن حياة نبي الله يحيى من بدء ولادته العجيبة، وتربيته في الجنة، ثم نزوله إلى الأرض ليبلغ رسالته، إلى تاريخ وفاته، وصعوده إلى السماء. كما يتضمن إرشاداته، وتعاليمه الدينية. ويقولون أن الملاك جبرائيل قد أوحى إلى يحيى بن زكريا أن يضع

<sup>(</sup>۱) وهناك ترجمات وشروح ظهرت في فترات مختلفة منذ ذلك التاريخ كانت خاتمة ما ظهر منها طبعة البروفسور Mark Lidzbarski في سنة ١٩٢٥ وهي طبعة جليلة مع ترجمة إلى اللغة الألمانية.

E. S. Drower, the Mandaens of Iraq and Iran P. 24 London 1937.

هذا الكتاب ويسميه بهذا الاسم. وقد نقله إلى الالمانية المستشرق الألماني Mark Lidzbarski في سنة ١٩١٥م بكل دقة وعناية.

#### ٣ - كتاب القلستا:

أي كتاب عقد الزواج، وهو كتاب خاص للبحث عن رسوم الزواج وسننه، والاحتفالات التي تقام في أثناء عقده، والأناشيد التي تتلى فيه، وعن كيفية تحليل النكاح الشرعي وإجراء الخِطبة، وما إلى ذلك من احكام.

### ٤ - كتاب سدره إدنشاثا:

أي (كتاب التعميد) ويعتقدون أنه أنزل على آدم أبي البشر، وأنه أساس الديانة الصابئية، ومنه تستمد بقية المعلومات. أما موضوعه فهو البحث في السنن التي ينبغي اتباعها في الجناز، وتلقين الأموات، وكيفية دفنهم، وأسباب تحريم البكاء أو إعلان الحداد عليهم، وكيفية انتقال الروح من الجسد، فالأرض، فعالم الأنوار (آلمي دنهورا) وما إلى غير ذلك مما يتعلق بالموت، والمعاد. كما أن فيه نصوص الصلاة التي يقرأها الروحاني في حفلات الإعتماد. وقد نقل القسم المختص منه (بطقوس التعميد) إلى الالمانية المستشرق .M. Lidzbarski سنة ١٩٣٠م، ونشر الكتاب بنصّه المندائي في المجلد الخامس من مجموعة Mission Scientifique en perse في باريس عام 1902 بعناية J. de Morgan وفي خزانة المتحف العراقي نسخة حديثة منه، باللغة المندائية، نسخت للأب أنستاس ماري الكرملي على ورقِ معشر سنة ١٨٩٤ فجاءت في ٢٨٤ صفحة بقطع ٣١ × ٢١ وفي كل صفحة ٢٠ سطراً، ورقمها «مخطوطات ١٨٩٦ ».

#### ه - كتاب الديونان:

وقد يسمى «الديوان » أحياناً للتخفيف، وهو سفر ضخم يعدّ من أنفس كتب الصابئة، التي تعين المتتبع لديانتهم على الوقوف على أهم ما يتطلبه الباحث، إذ فيه قصص بعض الروحانيين، وسيرهم، مع صورهم، ونسخه أندر من الكبريت الأحمر.

# ٦ - كتاب أسفر ملواشى:

أي «سفر البروج» والعامة تسميه «أصفر ملواشا» وهو كتاب يستعين شيوخ الصابئة به على معرفة حوادث السنة المقبلة كبيرها وصغيرها، كما يستعينون بواسطته على معرفة البرج الذي ولد الشخص فيه، فيستنبطون منه اسمه المقدس، الذي يبقى محفوظاً لديهم، ويسمونه «ملواشا» ويعينون به طالع المولود. كما أن في الكتاب أموراً كثيرة ترجع إلى علم الفلك، وإلى علم التنجيم، وأذكاراً وأوراداً منوعة يستعينون بواسطتها على طرد النوائب وإبعاد الأمراض.

وقد نشرت الليدي دراور E. S. Drower هذا الكتاب بنصه المندائي سنة ١٩٤٩ فجاء في ٢٨٩ صفحة كها نشرت ترجمة له بالإنكليزية فجاءت في ٢١٨ صفحة.

# ٧ - كتاب إنياني:

أي «كتاب الأناشيد » أو «الاذكار الدينية » وهي الأدعية التي تتلى في الصلاة اليومية ، وهو من الكتب النادرة . وقد أطلعني الكنربرا «الشيخ دخيل الصابئي » على نسخة قديمة منه ، وروى

أنها كتبت على رق غزال<sup>(۱)</sup> وذكر أن فيها بعض السنن التي تتبع في دفن الموتى من الصابئة، إلى الاذكار التي يتلونها في صلواتهم اليومية، كما شهدت نسخة ثانية منه في خزانة المتحف العراقي برقم (مخطوطات ٢٠٨٧) نسخت للأب انستاس الكرملي على ورق معشر عام ١٨٩٥ م فجاءت في ٢٠٨ صفحات من حجم ٥و ٢١ × موفي الصفحة ١٣ سطراً.

وفي عام ١٩٠٤ نشر الكتاب المذكور بنصه المندائي في المجلد j de Morgan بعناية. Mission Scientifique perse الحامس من مجموعة

(أي عوذة ذهيقل زيوا) وهو عبارة عن درج كبير فيه أكثر من ألف ومئتي سطر، وهي عبارة عن تعزيات شي يحملها متدينوا الصابئة، ويزعمون أن من يلبس هذا الحجاب لا يؤثر فيه سلاح نار أو سلاح بتار، وهذا الدرج لا يكتب لأحد ما لم يكن المندائي المستكتب قد أظهر علامات الصلاح والتقي بما لا مزيد عليه، وفي اخر الدرج الأصلي الذي ينسخ عليه، والمحفوظ عند أسقفهم قرأت هذه العبارة - إزدهر، إزدهر، إزدهر لكل انش لا تكدف. ومعناها تحفيظ، ثم تحفيظ، ثم أقول لك تحفيظ من أن تكتب القهاها لكل من كان أو لكل أحد. وهم يحرصون عليها كل الحرص، حتى

<sup>(</sup>١) تقول التقاليد بأن الكتب المقدسة لم تدوّن على الجلد مطلقاً، لأن ذبح المحوانات تدمير للحياة ولهذا فالجلد غير طاهر، بل إنها دونت على ورق البردي وعلى المحادب والحجر. وقد رأيت كتاب سدره إدنشائه مكتوباً على ألواح من الرصاص اهه.

السيدة دراورد في كتابها «الصابئة المندائبون ص ٦٨ ».

حداءه عدله عصوله عصرابات عددي عمامد يحصده علاكت عاستهم عادست علماء عمري عتمسدلين عسديعد عورمسي عرسماطيت الأحدر والسراءلات مسعه سهد ماحدان صدايد المدعه احمد ادبيك الدكم بده صدار مسموره دساورمد سرواهم مدندهما ستحدد ولادر وهداد سعديعملم دويحم ومطاله عمروال بللداء عصده فاسدعهم احمد هدل درو احديه الدهيداره للدكرد عدلدستوره مسرد مديد وه معدمد والداندون مدوره عربه ويه و سعدماد علاء عدم مده وله معمده و عدد مد و مدود معدد معرد المراكد للحدد مسعه بهم ساهد ووه و مصم به ليوليس برجيد عد صحب بديد فلد في لحدل محل بلسر بدوده وحدوره سحدد ميمه اكتده وبد مده له اهدم الحدورية عدده عدد الحديد المراح عامارات احم والسدر ولحده وحده ود دوء ولد استده ساعت حمره ساخت له معدس معد من من من من من من مند مند مند مند المناسبة كعيم صوحه عداله ساءه سداله عردو سودور المرابي لدلكه ويسته اخرا فسنقدك افريد بالتهاب بالكر موله بعد حد حد فعد عدد الله وله وله معد ماست مرء عد عصصه معدد ادمه دلاداحات بدورس سدمد اكسر العالمة مولد ساعد عساملكم ماء الروسات مسعد ودعد مرسطة ودول به طولده دو حدول ساخيرد سيده على عدد

صفحة من كتاب الكنزاربًا ﴾
 اهم كتاب يحتفظ به الصابئون في الوقت الحاضر -

أنه لا يجوز لهم أن يدعوا من لم يكن من دينهم أن يمس هذا الدرج خوفاً من أن يتنجس أو بفقد مفاعيله. وإذا فقد منهم فكل ما يبذلونه من البيضاء والصفراء في جانب استحصاله لا يعد شيئاً مذكوراً)(١).

وكان هذا الكتاب قد نشر بنصه المندائي في باريس سنة J.de Morgan وذلك في المجلد الخامس من مجموعة Scientifique en Perse Mission

# ٩ - تفسير يغره:

يبحث هذا الكتاب في علم تشريح جسم الإنسان وتركيبه، وفي المعنى المستتر للأطعمة التقليدية التي يتناولها أبناء الطائفة. كالبهثة، والممبوها، ونحوها.

## ١٠ - كتب أخرى:

وللصابئة - عدا ما تقدم - عدة كتب تتعلق بطقوسهم، وآدابهم، ومعايداتهم، وسائر سننهم الاجتاعية، مثل «الشروح لمسائل دينية مختلفة، وكتاب ال (ترسر الفي شيالا) أي (كتاب الاثني عشر ألف سؤال) وكتاب (كداوا كدفياتا) أي العوذ... الله ...

<sup>(</sup>١) المشرق البيروتية (١٩٠٢) م ٥ ص ٣١٠.

#### علماء الصابئة

## ﴿توطئة﴾

لكل أمة من الأمم طبقة خاصة من رجالها تمتاز بكونها ذات منزلة مقدسة، وبكونها تشرف على أمور الأمة الدينية. وتتبع هذه الطبقة - في كثير من تصرفاتها وأوضاعها - قوانين الدين ورسومه الخاصة، وقد تسمح لها السلطات المدنية في كثير من الأمم بالاستقلال ببعض أمورها، وباتباع أنظمتها الخاصة. وبنسبة رقي الأمم وانحطاطها، تكون الحاجة شديدة وخفيفة إلى هذه الطبقة.

ففي الأمم المتمدنة تقتصر وظائف هذه الطبقة على إقامة الطقوس الدينية صمن المعابد والهياكل، وتنحصر واجبات الجمهور نحوهم بالتقديس والاحترام. أما في الأمم البدائية فتكاد تكون كل حركة من حركات الناس متوقفة على الأذن والرخسة من قبل رجال الدين، ويكاد سلطان الدين فيها يكون سلطاناً مطلقاً لا يزاحمه أى سلطان آخر.

والصابئة من الأمم التي تحكّمت السلطات الدينية فيها، وجعلت كلمتها هي النافذة في أمور الطائفة كافة. فالولادة، والتسمية، والتعميد، والزواج، والصلاة، والذبح، والجناز، كل ذلك لا يتم إلا على أيدي رجال الدين، وعلى هذا يعتبر الصابئون على هم وسطاء بينهم وبين سكنة السماء، ويخصونهم بنفوذ واحترام كبيرين، ويقدمون لهم من الهدايا الاختيارية ما يسل في محمومه

إلى خُمس الدخل الصافي.

وقد حتمت الشريعة الصابئية على من أراد الانخراط في سلك رجال الدين أن يكون سليم الجسم من العيوب والشوائب الخلقية كافة، وسالماً من الأمراض والعاهات البدنية، صحيح الحواس الخمس، غير مصاب بالبرش أو الجدري أو نحوها، وأن يكون منجباً غير خصي وغير مختون، وأن يكون سليل عائلة قد تمتعت بهذه النعم الخلقية منذ سبعة أظهر، وأن لا تكون أمة ثيباً حينا تزوجها أبوه إلى سبعة أظهر أيضاً، وأن لا يتزوج هو من ثيب بصورة مطلقة. كما أباحت هذه الشريعة للصابئية أن تدخل في هذا السلك إذا استوفت الشروط التي يجب أن يستوفيها رجل الدين، ولكنها لا تمارس أعاله الدينية، ولا تقوم بواجب ديني نحو الطائفة (۱).

وينقسم هؤلاء الرجال الدينيون - بحسب رتبتهم - إلى خمسة أقسام، يستطيع المنتمي إليها أن يتدرّج فيها حسب الأصول

<sup>(</sup>۱) «أما سيرة المتدينين من الصابئة فإنهم (كأقلية) أهل صلاح وزهد وحسن سمت، قريبون من الخير، بعيدون عن الشر، أهل تعفف وإمساك، متواضعون، شديدوا الإحتشام حتى لا يرفع أحدهم صوته في التكلم، ولا يشير بيده ولا يتحرك وهو يتكلم، ولا يغضب ولا يقابل شتيمة بمثلها، ولا لطمة بمثلها، بل إذا شُمّ أو ضرب فعليه أن يذهب إلى خصمه ويصالحه مها كانت منزلته من منزلته. وهم يقومون لكل من سلم عليهم أياً ما كانت حاله وسنه حتى السائل ... وأما زيهم فلباسهم أبداً البياض، ولا يجوز لهم أن يلبسوا الملوّن ديناً، ولا يقصون شعورهم ولا لحاهم، وهم ملازمون للطهارة والنقاوة التامة، ولذلك يجب عليهم أن يتعمدوا في كثير من الأحوال التي يرون انهم بها بنجسون ... الخ ».

مجلة البيان ص ٢٩٠ « القاهرة ١٨٩٧ »

والشروط، بعد أن يدرس دراسة خاصة، ويقوم برياضة روحية خاصة، يعقبها امتحان خاص. وهذه الأقسام هي:

## أ - الحلالي:

ويسميه العامة (الشمّاس) هو من كان تام الخلقة، سليم الحواس والجسم، لا أثر للجدري في وجهه ولا زوائد في جسده، وان يكون سليل عائلة «حلالية» وكانت دراسته قد اقتصرت على بعض كتب الدين الأولية، وتعمّد التعميد الخاص بهذه الطبقة، ثم نذر نفسه للسير في الجنازة، وفي إقامة سنن الذباحة للعامة. فإذا تزوج «ثيباً» سقط من مرتبته الدينية، ومنع من ممارسة وظائفه المذكورة، هو وأولاده وأحفاده من الثيب إلى ثلاثة أظهر، اللهم إلا إذا تعمد هو وزوجته المذكورة (٣٦٠) مرة، فيحق له ممارسة أعاله السابقة. أما إذا كان متزوجاً من غير ثيب، ثم تزوج من ثيب، فإن أولاده من زوجته الأولى يحتفظون بمرتبه «الحلالي» حتى يسقطون منها بأن يفقدوا أحد حواسهم أو يتزوجوا ثيبات.

أما كيفية سير الحلالي في الجنازة فسيأتي البحث عنه في موضع آخر، وأما كيفية إقامته هذه السنن فهي أن يلبس (الرسته) و(السفيفة)(۱) وأن يحضر مقداراً من القصب أو البردي أو الحلفاء

<sup>(</sup>۱) الرسته رداء ديني من الكتان أو القطن الأبيض يرمز إلى كساء النور الذي ترتديه الروح الطاهرة. يتوجّب لبسه على كل من يباشر أمراً دينياً، مها كان طفيفاً، كالتعميد والزواج والوفاة وغير ذلك، وتتألف الرستة من سبع قطع بيض وهي: العمة والنصيفة «للرأس» والنصيفة قطعة قاش مستطيلة توضع حول الرقبة. والثوب والشروال «للجسد» والهميانة والدشة «للحزام» والكابوع – بالكاف الفارسية «وهو كالروب يغطي الجسم من الكتف حتى القدم. ويرمز البياض إلى كساء الذور الذي ترتديه الروح الطاهرة وعلى جميع أفراد الطائفة اقتناء هذا الكساء.

وينظفه في الماء الجاري ثم يطهر الذبيحة في الماء الجاري، بأن يغمسها فيه ثلاث مرات، كما يطهر السكين التي يذبح بها في الماء المذكور والتي يجب أن تكون حادة ثم يطرح الذبيحة على القصب، ويربط رجلها بحبل من مسد ربطاً محكماً. وبعد أن يقرأ عليها وعلى السكين اذكاراً دينية خاصة (١) يشرع في ذبحها مستقبلاً الشمال «أي جهة أباثر – ملك » على أن يسبق الوضوء (الرشامة) كل ذلك. ولا يسمح لأحد أن يمس الذبيحة لأنها تنجس باللمس.

أما ذبح الدجاج فيختلف عن ذبح الأنعام، إذ لا يصح فيه أن توضع الذبيحة حال ذبحها وبعده على الأرض، إنما يغسل (الحلالي) في البداية أرجلها ومناقيرها ويغمسها في الماء الجاري ثلاث مرات، ثم يذبحها وهي في يده، ثم يلوي رقبتها حتى يستنزف آخر قطرة من دمها. وبعد أن يرش قليلاً من الملح على مذبحها يسلمها بيد صاحبها ليرميها في القدر المعد لطبخها مباشرة بعد تدريخها (۱) لأن وضعها على الأرض ينجسها، كما أنها تنجس إذا لمسها أحدهم. وإذا سهى «الحلالي » عن قطعة من قطع «الرستة » السبع، أو سقطت منه في أثناء الذبح، حرمت الذبيحة ووجب إلقاؤها في الماء. وعلى كل فلا بد من تطهير سكين الذبح في الماء بعد الفراغ من الذبح مباشرة، وقبل ان يضعها في غمدها.

<sup>(</sup>١) يقولون في الذبح ما ترجمته: « بسم الله الحي القيوم. الله خلقك وجبرائيل ذبحك. كل نفس تأكل منك تحيا وتقدس. بسم الله الله أكبر ».

 <sup>(</sup>٢) المراد بالتدريج هنا، إمرار الدجاجة فوق نار مستعرة ثلاث مرات، تقرأ خلالها
 بعض الأوراد، ثم توضع في القدر. أما الخراف فيجري تدريخها بإمرار شعلة من النار على
 ثلاثة مواضع منها: الرأس والبطن والأطراف، مع تلاوة الأوراد المقررة للذبح.

وكما لا يجوز للسابئة دبح الدبيحة المسابة بإحدى العاهات: كالعوراء، والشلاء، ومشقوقة الأذن، ومكسورة القرن، ونحو ذلك، كذلك لا يجوز لهم ذبح الدجاجة المعتلة بإحدى العلل: كالعور ونحوه، وعلى كل يشترط حضور شاهد «ويسمونه إشكنده» ليشهد رسوم الذبح في جميع الأحوال وهو حافي القدمين، ماسكاً كتف «الحلالي» بيده اليمنى، ولابساً الحلة الدينية المعروفة بالرستة » وقد يكون هذا اله (إشكنده - الشاهد) طفلاً وقد يكون غلاماً يافعاً.



علماء الصابئة المندائية وشيوخهم البارزون

ويحرم الذبح بعد غروب الشمس وقبل شروقها، إلا في أحد أعيادهم، وهو العيد الديني المسمى بعيد الپنجة وهو عيد يستمر خمسة أيام، كما يدل على ذلك اسمه المأخوذ من اللفظ الفارسي، وفيه يتساوى الليل والنهار. فإذا ذبح (الحلالي) ذبيحة غير مستوفاة لهذه الشروط، أو في غير هذه الأوقات، فإنه يسقط (أي يأثم) ويتوجب عليه التعميد للتفكير عن خطيئته.

#### ۲ - الترميدة:

يتدرَّج (الحلالي) إلى درجة (ترميده) إذا فقه الكتابين المقدسين (سدره ادنشمانًا) و (الأنياني) أي كتابي التعميد والأذكار، أو حفظ قسماً كبيراً منها، وبعد أن يجري الرسوم الخاصة بهذا التدرج، وذلك بأن يتطُّرس(١) أي يتعمد بالارتاس في الماء المتصل ببئر نابعة عند الـ (مندي) ويبنى له عريشاً من القصب النظيف يقال له المجلس (إشخنتا) تحضره طبقة من رجال الدين، من درجة مماثلة للدرجة التي يريد الانخراط في سلكها، ومن درجة كنزبرا، فيمكث معهم سبعة أيام كاملات لا تغمض له فيها عين ، خشية أن يتطرَّق الشيطان إليه فيحتلم، ويفسد عليه عمله، لأن الاحتلام عندهم دليل على عدم كفاءة الرجل (الحلالي) إلى هذه الدرجة (الترميدة) ولهذا السبب نراه يضطر إلى إحداث ضجيج مستمّر، وذلك بالإكشار من تلاوة الكتب والأدعية، وإقامة الولائم والأفراح، ودقّ الطبول والأبواق، وارتفاع التصفيق والهتاف حتى تنتهى المدة المذكورة، ومنهم من يحتفظ بقنفذ، وهو حيوان صغير ذو أشواك، فيطلقه عليه إذا أدركته سنة من النوم فينتبه من شدة الأَلم ويحاذر الوقوع في مثلها. فإذا احتلم على الرغم من اتخاذ هذه التدابير الصارمة، فيؤجل تكريسه عاماً كاملاً. أما إذا أتم المدة كاملة الشروط، أصبح (ترميده) أما مجلسه المذكور فيسمى

<sup>(</sup>١) تطرّس المؤمن إذا تعمد. وتطلق كلمة «الطراسة » عند المندائية على التعميد الذي يجري لمن يدخل في سلك رجال الدين، أو لمن يرتقي من منصب ديني إلى منصب أخر أرفع منه.

(إشخنتا) وهو مجلس خاص كالصيوان، ينشئونه لهذه الغاية فقط، فإذا تمّ الغرض من إنشائه هدموه فوراً.

ويجوز (للترميده) أن يعقد على المرأة الثيب، إذا كان تقياً، حسن السمعة والسيرة، فتنحصر وظيفته في العقد على الأرامل والثيبات، ويحرم عندئذ من الارتقاء إلى درجة (كنزبرا) ولا يارس أعالاً دينية غير العقد المذكور، فلا يذبح، ولا يشي في جناز، ويسمى عندئذ (الأبيسق) - بالتصغير - أو (كنزبرا من الدرجة الثانية)

# ۳ - الكنزبرا Al Qanzibra

لا بد للترميده الذي يريد أن يرتقي إلى درجة (كنزبرا) أن يكون فاضلاً محترماً، ولبقاً مطلعاً على كثير من التفاسير والشروح الدينية، وحافظاً لكتاب (الكِنزا) - كتابهم الرئيس - وأن يكون متزوجاً وغير عقيم (١١)، وسبق له أن عقد مهراً لـ (ترميده) من قبل، فإذا لم تكن له زوجة وذرية لا يصح له أن يصبح (كنزبرا) وإذا ارتقى إلى هذه الدرجة وجب عليه الانقطاع عن مواقعة زوجته حتى يعقد مهراً آخر لعالم من درجة (ترميده) فتباح له المواقعة التي منع عنها، كما يشترط عليه أن لا يكون قد عقد على المواقعة التي منع عنها، كما يشترط عليه أن لا يكون قد عقد على التيب ما، لأن العقد على الثيبات من اختصاص (الأبيسق) أي (الترميده) الذي وقف نفسه للعقد على الثيبات - كما أسلفنا - فتسمى بهذا الإسم.

<sup>(</sup>١) لا يمكن للترميده أن يرقى إلى درجة كَنزبرا، مهما بلغ كماله الديني أو علمه اللاهوتي، إن لم يكن متزوّجاً ومنجباً لأنه في حالة عدم الزواج وعدم الإنجاب يكون ناقصاً ويعامل المعاملة نفسها إذا تزوّج ولم ينجب أطفالاً.



«الكنزبرا» الشيخ عبد الله بن الشيخ سام بلباس «الرسته»



«الحلالي» يذبح طيراً



«الترميدة » الشيخ فرج بن الشيخ سام بلباس «الرسته »

(ثلاث صور من طقوسهم الدينية)

أما الرسوم التي يجب عليه أن يجريها لذلك، فهي إقامة عريشين من القصب والطين، وسعف النخيل النظيف، يسمون الواحد منها «إشخنتا» ويكون ذلك على مقربة من بئر متصلة باء جار عند الد مندي » فيمضي ليلته الأولى في العريش الأول مسهداً طوال الليل ومصلياً ثم يحرق هذا العريش ويمضي إلى العريش الآخر فيتطرّس فيه بمشهد من رجلين من الدرجة التي يسعى إليها، واثنين آخرين من درجته الأصلية «ترميده» مع شاهدين «إشكنده» فإذا أتم هذه الرسوم أصبح «كنزبرا» أي مفسر كتاب الكنزا، أو صاحب الحق في تفسير هذا الكتاب الرئيس المقدس. على أن لا يتم ذلك إلا إذا أحضر أحد المؤمنين، أو في عيد الپنجة. والعامة تسمى الكنزبرا «القس» ولا تقتص منه شرعاً إذا قتل أحد أفراد الطائفة لأنه وكيل الرئيس الإلهي على الطائفة.

وليس بين الصابئة اليوم غير عدد محدود «لا يتجاوز عدد الأصابع في اليد الواحدة » من أرباب هذه الدرجة (۱۰). أما الدرجتان: الرابعة والخامسة اللتان سيأتي الكلام عليها ، فلم يبلغ إليها أحد في هذا العصر ، لعدم توفر الشروط المطلوبة لها في أحد من الصابئين الحاليين .

<sup>(</sup>١) هم اليوم ثلاثة فقط: ١ - الشيخ عبد الله بن الشيخ سام، ويقيم في بغداد. ٢ - الشيخ دخيل بن الشيخ عبدان، ويقيم في ناصرية المنتفق. ٣ - الشيخ نجم بن الشيخ زهرون، ويقيم في البصرة، وقد توفي الثاني - الشيخ دخيل - في صيف عام ١٩٦٥ وكان من أخص اصحابنا رحمه الله.

### ٤ - (ريش امه):

الد (ريش امه) كلمة مندائية معناها «رئيس الأمة » وصاحب الكلمة النافذة فيها ، وليس بين الصابئة اليوم من بلغ هذه الدرجة بعد ، وسوف لن يوجد في المستقبل المنظور نظراً لحالة الكهنوتية المتضائلة ، وتبرّم أبناء الطائفة بالتقاليد والطقوس السائدة .

ويشترط للكَنزبرا الذي يريد الارتقاء إلى درجة الـ«ريش امه» أن يكون عالماً كبيراً، وشخصاً ذا أهلية وكفاءة ممتازتين، - تجعلانه جديراً للتحكم بهذا المنصب الخطير.

أما الرسوم التي يجب أن يجريها طالب هذه المرتبة الرفيعة فلا تختلف عن تلك التي يؤديها «الترميده» الذي يريد التدرُّج والارتقاء إلى درجة «كَنزبرا» إلا في عدد الأشخاص، الذين يحضرون إقامة الرسوم من طبقته. فإنه يشترط أن يكون عددهم سبعة، وأن يكون هؤلاء السبعة بمن استفادوا من عمله و «تتلمذوا عليه» كما يشترط أن يحضر هذه الرسوم علماء آخرون من درجة «ترميده» ليقرأوا قراءة خاصة تتعلق بموضوع صيرورته ريش امه، فإذا لم يتوافر العدد المطلوب من الدرجتين «الكنزبرا» و«الترميدة »لا يقبل ترشيح أحد إلى درجة «ريش امه».

# هً - الربّاني: RABBANI

بعين الشروط التي يجتاز بها «الكَنزبرا» إلى درجة (ريش امد) يرتقي الد «ريش امه» إلى درجة «رباني» إلا أنه يختلف بعدد الشهود، الذين يحضرون طراسته «تعميده» فإنه يشترط أن يحضر

إقامة هذه الرسوم الدينية سبعة أشعاس من كل من الطبقات الشيلاث: الترميده، والكنزبرا، والريش امه، ويتلو الشهود المذكورون، لدى إقامة هذه الرسوم، أذكاراً وأدعية خاصة في أيام معلومة العدد، فإذا ارتقى ال «ريش امه» إلى هذه الدرجة، انقطع عن اصحابه وارتفع إلى عالم الأنوار «آلمي دنهورا» ليسكن فيه، فإن اقتضى تبليغ طائفته بعض الشرائع والسنن الدينية، نزل إلى الأرض لأداء هذه الرسالة ثم عاد إلى عالمه النوراني.

ويقول الصابئون إنه لم ينل هذه المرتبة من السابقين حتى الآن غير يحيى بن زكريا عليه السلام، وهو النبي المسمى في لغتهم المندائية «يهيه يهانه » كها أنه لا يجوز وجود شخصين من هذه الدرجة في وقت واحد، ويقولون أن يحيى هذا «لم يكن رسولاً بل نبياً خاصاً بهم ».

# ﴿طعام رجال الدين﴾

لا يجوز لرجل الدين « الصابئي » أن يأكل من دار غير داره، الا إذا كان قد عمد صاحبها بيده، ولا من يد امرأة غير معمدة من قبله، أو إذا كانت حائضاً أو نفساء، وإنما يختص بزوجته التي عمدها هو، واعتمد على معرفتها برسوم الطعام، والغسيل، وإحضار ماء الشرب، فتتولى هي إحضار طعامه وشرابه، وسائر ما يحتاج إليه، برسوم خاصة، فإن لم تكن عنده زوجة، فيتولى هو بنفسه إعداد الطعام والشراب لنفسه.

وعلى رجل الدين أن لا يارس أي عمل ديني إذا طرحت زوجته، أو كانت نفساء، أو حائضاً، حتى تنتهى العدّة الشرعبة

لهذه الحالات وتتعمد حسب الأصول. أي أنه يكون مجمداً خلال هذه الأحوال الموقتة.

وقد حضر الكنزبرا، الشيخ دخيل في منزلنا في تموز من سنة ١٩٣٠ فامتنع عن أكل ما قُدّم إليه من طعام (١١ كما أنّه امتنع عن تناول أية جرعة من الماء قدمناها إليه رغم ظمئه الشديد (٢١ وقد ذكر لنا أنه عندما يتناول الطعام في بيته فإنه يضع منديلاً خاصاً على صدره، فان سقط شيء من الطعام على غير هذا المنديل، ارتكب إثماً يكلفه التحرّر والتحلل منه جهداً عسيراً، ولا سيا إذا كان الفصل شتاء، والطقس بارداً، إذ يجب عليه أن يتعمد في النهر الجارى.

ولر جال الدين هؤلاء ذبح خاص، يختلف عن الذبح للعامة من أبناء الصابئة، وهم يتولونه بأنفسهم بأوضاع مخصوصة، وآداب يتوارثونها كابراً عن كابر. ويتشددون كثيراً في أن لا يمس ذبيحتهم أحد غيرهم، وان لا يلقى شيء عليها، حتى وان كان عود ثقاب،

<sup>(</sup>١) كان السيد على جودة الأيوبي وزيراً للهالية في هذه السنة، وكنت مسؤولاً عن مكتبه الخاص في الوزارة فراجعه ذات يوم رئيس الصابئة الشيخ دخيل طالباً تعيين قريب له من دواوين الحكومة فأمرني الوزير ان ابحث عن وظيفة لهذا القريب فكانت فرصة مناسبة لاستضافة الشيخ دخيل في داري.

<sup>(</sup>٢) مرض الكنزبرا الشيخ جودة في العارة فراجع الجراح الشهير الدكتور السيد حسن الحسني، فوصف له هذا دواء ناجعاً ولكنه امتنع عن أخذه قائلاً: إنه يُفضل الموت على شرب الدواء، وقد مات فعلاً دون أن يتناول جرعة من الدواء المذكور، وأكّد لنا الكنزبرا الشيخ دخيل ان رجال الدين يفضلون الموت على أخذ أي علاج من يد أي أحد من الأطباء، إلا أنهم قد يتساهلون – اليوم – فيسمحون بحقنهم بالأبر الشافية تحت الجلد إذا ضمنوا الشفاء.

أو حجر، أو قطرة ماء من صارية سفينة، وقد يجوز لهم أن يذبحوا لمن كان من طبقتهم، كما أنهم يتولون تعميد أبناء طائفتهم، وتعليمهم الأمور الدينية، والعقد على العذارى وعلى الثيبات، بحسب درجاتهم الدينية، ويحضروا تغسيل موتاهم، وتكفينهم، وحملهم إلى مثاويهم، وقبرهم في لحودهم، ونحو ذلك من الطقوس الدينية والسنن الاجتاعية الخاصة بهذا الفريق من الناس.

## ﴿معاقبة رجال الدين﴾

إذا وسوس الشيطان للعالم الصابئي (من درجة كَنزبرا) فزنى، ثم اعترف بجرمه وتاب واستغفر، أو إذا أقيمت الحجة على ارتكابه هذا الجرم فاعترف بها وأظهر الندم، هبط إلى درجة (ترميده) ووجب تعميده (٣٦٠) مرة من قبل سبعة من المؤمنين فيباح له استعادة مرتبته «الكنزبرا» بالاسم، لكنه لا يزاول غير أعال «ترميده» فاذا فارقت روحه جسده، عذبت الروح في النار وفي الجليد وهي تستغيث وليس لها مجيب.

وإذا ارتكب «الترميده » مثل هذه الخطيئة واعترف بها ، أو أقيمت الحجة عليه فتاب واستغفر ، هبط إلى رتبة «حلالي » ووجب تعميده (٣٦٠) دفعة بحضور سبعة من المؤمنين ، فيسمح له بالاحتفاظ بدرجته (ترميده) ولكنه لا يستطيع أن يزاول غير أعال (الحلالي) وعذّبت روحه بعد الوفاة كما تعذب روح الكنزبرا على الوجه الذي فصلناه.

أما إذا ارتكب (الحلالي) هذا الجرم فأقيمت البيّنة عليه، أو اعترف بها وطالب بالغفران، وجب تعميده (٣٦٠) مرة بحضور

سبعة مؤمنين، ومنع من ممارسة أي عمل ديني في المستقبل، وعذّبت روحه كما على النحو المذكور آنفاً.

فإذا ارتكبت زوجة (الكنزبرا) أو زوجة (الترميده) أو زوجة (الخلالي) مثل هذه الجريمة النكراء، فان اعترفت بعملها، أو أقيمت البينة عليها فاعترفت وطلبت المغفرة، وجب تعميدها (٣٦٠) مرة. فإن رفضت التعميد، أو أنكرت الجريمة فإنها تطرد من حقوقها المادية والمعنوية كافة.

وإذا أخلَّ (المؤمن) بواجباته الدينية، وجب أن يعمد سبع مرات في سبعة أيام بحضور سبعة من زملائه المؤمنين.

وإذا سها عن واجب ديني، وجب إن يعمد ثلاث مرات في ثلاثة أيام من قبل ثلاثة مؤمنين.

أما إذا أكل لحماً غير نظيف، فإنه يصبح (نازلاً) ووجب عليه أن يعمد مرة واحدة من قبل مؤمن واحد.

وإذا قص أحدهم شعر (الكنزبرا) أو (الترميده) وجب تعميد هذا الروحاني (٣٦٠) مرة بحضور سبعة من رجال الدين ممن هم في مرتبته الدينية، حتى يتمكن من استئناف وظائفه الدينية (١) فإن رفض ذلك سقط وحرم من ممارسة أي عمل ديني حتى يموت.

<sup>(</sup>١) حدث خلاف بين الكنزبره الشيخ عبد الله ابن الشيخ سام وبين أحد أفراد طائفته فأراد هذا الفرد أن ينتقم من رئيسه الديني، فتصدى إلى نتف بعض شعرات من لحيته في أول كانون الأول من عام ١٩٥٦ ليسقطه من منزلته الروحانية، فاحتمى الشيخ بصاحب حانوت مسلم اجاره فأنقذه من تهلكة محتومة وسيق المعتدي إلى « محكمة جزاء بغداد » فنال عقابه القانوفي على اعتدائه الوضيع.

ولا يظن القارى، الكريم أن (التعميد) عقوبة طفيفة يحتملها كل أحد في سبيل تحقيق شهواته النفسية. إن التعميد عملية شاقة تتطلب الارتماس في الماء الجاري في كل مرة، صيفاً كان الوقت أم شتاء، وتتطلب الخضوع إلى رسوم وآداب خاصة يستغرق إجراؤها نحو ثلاث ساعات، وهي إلى ذلك تتطلب إرضاء المؤمنين وكسب موافقتهم لحضور التعميد في كل مرة.

### الصوم والصلاة

# ﴿الصوم﴾

لم تخل الشرائع القديمة من ذكر الصوم وفرضه، ومن تعيينه لمدة معلومة. ففي أخبار قدماء البابليين، والأشوريين، حتى المصريين، ما ينبىء بأن الصوم عبادة عرفها البشر منذ القدم، وقد جاء الإسلام مؤيداً هذه الفريضة بقوله عزَّ من قائل: «يا أَيُّها الذينَ آمَنُوا كُتبَ عَلَى الذينَ مِن قَبْلَكُمُ الصِّيام كما كُتِبَ عَلَى الذينَ مِن قَبْلَكُمُ لَعَلَكُم تَتَّقُون »(١).

أما شريعة الصابئيين فنظراً لقدمها، وانقطاع القائمين بها عن دراسة العلوم والفنون، فتكاد بعض طقوسها ورسومها أن تذهب أو تتغير فبينا نجد ابن النديم، المؤرخ المتوفى حوالي سنة ٣٨٥ هـ « ٩٩٥ » يذكر لنا فرض الصوم عند الحرانية من الصابئين حيث يقول:

« والمفترض عليهم من الصيام ثلاثون يوماً: أولها لثان مضين من اجتماع آذار ، وتسعة أخر أولها لتسع بقين من اجتماع كانون الأول ، وسبعة أيام أخر أولها لثان مضين من شباط ، وهي أعظمها ، ولهم تنفل من صيامهم ، وهو ستة عشر وسبعة وعشرون يوماً »(٢).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ١٨٢.

<sup>(</sup>٢) الفهرست لإبن النديم (القاهرة ١٣٤٨ هـ) ص ٤٤٣.

ومثل ذلك ما رواه ابن العبري المتوفى عام ٦٨٥ هـ (١٢٨٦ م).

« والصيام المفروض عليهم ثلاثون يوماً: أولها الثامن من اجتاع آذار، وتسعة أيام أولها التاسع من اجتاع كانون الأول، وسبعة أيام أولها ثامن إشباط »(١).

إذ نجد الصابئة المندائية (الحاليين) يحرّمون الصيام في طقوسهم الدينية، ويرون أنه من باب تحريم ما أحلّه الله، وإن كانوا يتظاهرون به في اول رمضان من كل سنة، مجاراة لجاوريهم من المسلمين، كما كان يفعل أبو إسحق الصابي مع الشريف الرضي (٢) ونجدهم أيضاً يمتنعون عن أكل اللحوم المباحة لهم ٣٣ يوماً، متفرقة بأيامها على طول السنة، على نحو امتناع النصارى عنها. ويسمون هذه الأيام اله مبطلات "حيث «يبطل " فيها النحر. وكل هذه المتناقضات في عقائدهم إنما جاءت إليهم من تفرقهم، ومن جهل علمائهم بما يحدث من الفنون، وما يصل البشر اليه من الاكتشافات والعلوم.

## ﴿الصلاة﴾

الصلاة عند المتدينين رمز الخضوع والانقياد لأوامر الشريعة، فالمصلي يؤدي بحركاته وأعاله فروضاً إعتقادية تدل عليها تلك الحركات أو هاتيك الأعهال.

<sup>(</sup>۱) تاریخ مختصر الدول (بیروت ۱۸۹۰م) ص ۲۶۶۰

 <sup>(</sup>۲) «وكان الصابي على دين الصابئة - انظر هذه الكلمة - متشدداً في دينه،
 وقد ألح عليه عز الدولة بأن يسلم فلم يفعل، وكان يصوم شهر رمضان مع المسلمين،
 ويحفظ القرآن أحسن حفظ ».

وإذا كان الصوم قدياً وموجوداً في شرائع الأمم البائدة، فإن الصلاة أقدم منه بكثير. فقد صلَّى البشر القديم، وانحنى أمام مظاهر الطبيعة، حينا أرهبته وأخافته، وهو ما زال حتى الآن ينحني تعظياً وإجلالاً أمام ما يتصوره من القوى المؤثرة في هذا الكون.

وقد يكون «الصابئة » من أشد الأمم محافظة على طقوسهم وعاداتهم، لذلك لا نستبعد أن تكون صلاتهم أول وضع عرفه البشر للصلاة، وفي تأدية فروض العبادة.

أما الأوقات التي خصصوها لتأدية هذه الصلاة فتدلنا بوضوح على عبادة البشر الأولى، التي كان يقدّس بها مظاهر الطبيعة. وتشتمل إقامة هذه الصلاة على رسوم وطقوس أضيفت اليها على توالي الأزمنة، تبدأ بالطهارة والاغتسال وتسمى «الرشامة» وتنتهى بتأدية الصلاة وإليك البيان:

### الطهارة:

لا تصح الصلاة عند الصابئة بدون رشامة (طهارة) مثلهم في ذلك كمثل بقية الأمم المتمدنة، وهذه الطهارة تفرض على الذكر والأنثى على حد سواء. وكما تمنع الجنابة من إتيان الصلاة، ومن تأدية الفروض الدينية، عندنا معاشر المسلمين، كذلك تمنع عندهم من تأدية الصلاة.

أما غسل الجنابة فمشروط عندهم أن يكون بالماء الحيّ، وهو الماء غير المنقطع من مجراه الطبيعي. فهاء الحهام مثلاً في نظرهم ليس

بحيّ لانقطاعه عن مجراه (۱۱ كها أنهم يشترطون غسل الجنابة قبل أن يأكل المجنب، أو يشرب، أو يدخن، أما كيفيته فهو الإرتاس بالماء الحي ثلاث دفعات، من دون تلاوة شيء ما، عدا نيّة الاغتسال من الجنابة إذ لا تجوز القراءة لمن كان على جنب.

ولكن الغسل وحده لا يكفي عند الصابئة لإِقامة الصلاة، على نحو ما عند المسلمين، فلا بدّ من ضم الوضوء إليه وهو يجري عقب الغسل بأوضاع خاصة.

#### الوضوء:

يشد المتوضىء حزامه، ثم يجلس على النهر متجهاً نحو الجدي، ويتلو الرخصة (النية) بلغتهم المندائية فيقول ما ملخصه ومعناه:

(السلام عليك أيها الماء الجاري من تحت عرش الرب، الذي يُحيى بك كل ما في الأرض) ١٠٠٠.

ثم يشرع في الوضوء مبتدئاً بغسل اليدين إلى المرفقين وهو يقول ما محصله:

(غسلنا أيدينا المفتوحة بالإيمان، ناطقين بنطق صحيح، وقلب مؤمن بعنصر الأنوار).

<sup>(</sup>١) لما كانت ظروف الصابئة المعاشية اضطرتهم إلى الانتقال من القرى والبلدان القائمة على ضفاف الأنهر ، إلى التي لا ماء جاريافيها ، فقد جوّز علماؤهم مؤخراً الاغتسال بمياه الحنفيات ، على أساس أنها متصلة بجزانات متصلة بمياه جارية في الأنهر . والسواقي ، والآبار النابعة ، كما جوزوا جلب الماء الحي من بعيد ، وصبه على الجنب للاغتسال من الجنابة .

<sup>(</sup>٢) وهذا هو النص بالمندائية:

<sup>«</sup>بشميهون إدهيي ربي اسوثا وزكوثا نهويلخ يا اب أبوهن ملكا برياويس بردنه ربه ادميه هيي ».

ثم يغسل وجهه ثلاث مرات، بأن يغترف الماء من النهر ويصبه عليه وهو يقول:

(تبارك اسمك وسبحان اسمك ربي الحي، تُجري هذا وتكوّنه من نفسك دون أن يعلم أحد بذلك).

ثم يبل يده في الماء ، ويجمع أصابع يده اليمنى ، ويمررها على جبهته ، من مبدأ صدغه الأين حتى نهاية صدغه الأيسر ، وهو يقول ما ترجمته: (رسمت برسم الحياة).

ثم يُدخل سبابتيه في أذنيه، ويكرر ذلك ثلاث مرات القول: (اسمع صوت الحياة).

ثم يستنشق ثلاثاً ويقول (أَشُمّ رائحة الحياة).

ثم يتمضمض مرة واحدة ويقول (من المغمورين تسبيحاً بالحياة). ثم يأخذ قليلاً من الماء بروُّوس أصابعه العشرة فيدقها على ركبتيه، فساقيه قائلاً:

(ركبتي الساجدة إلى الرب الحي).

ثم على ساقيه، مرةً ثانية وهو يقول:

(رجلي ماشية نحو شريعة العهد والإِيمان).

وبعد أن ينتهي من الوضوء يقول ما معناه وترجمته:

(رسم عليَّ أني لست من عبدة النار، ولا من المختتنين، ولا من المسحيين، امسح رسمي بماء الحياة الجاري في النهر من عالم الأنوار).

ثم يقذف ما تبقى من الماء برأسي سبابيته ثلاث مرات، كأنه يطرد النجاسة عن نفسه ويقول:

بسم الحي ربّي: (اني فلان ابن فلانة عمدت بعهاد بهرام روربي، الملك الصالح من الملائكة الصالحين، تعمدني وانظرني وأصعدني إلى العلى).

ثم يغسل رجليه ويقول: (رجلي اياديهم السبعة والاثني عشر لا يتسلطون عليًّ) أهـ.

## مفسدات الوضوء:

أما مفسدات الوضوء فهي: البول:، والغائط، وخروج الريح، ولمس الحائض، والنفساء، واللحم الأجنبي، وأكل شيء ما قبل إتيان الصلاة. أما رعف الأنف، أو خروج الدم من الفم، أو من موضع آخر من الجسم فإنها لا يفسدان الوضوء، وإنما يستلزمان غسل موضع الدم. والوضوء واجب لكل صلاة، فلا يجوز الجمع بين صلاتين بوضوء واحد – كما هو الحال عند المسلمين – وإن كان على طهور.

#### الصلاة:

وتقتصر صلاتهم على الوقوف، والركوع والجلوس على الأرض من دون سجود. وتستغرق تلاوة الأذكار فيها ساعة وربع ساعة تقريباً، وهي تؤدى ثلاث مرات في اليوم: قبيل طلوع الشمس، وعند زوالها، وقبيل غروبها، أي في الصبح والظهر، والمساء، وتستحب الصلاة جماعة في أيام الآحاد، وفي الأعياد أيضاً.

وتجري الصلاة بأن تبدأ بالآذان، وهو عبارة عن أذكار دينية، تتلى بين الحاضرين بلغتهم المندائية، بدون رفع صوت، وبدون الوقوف على شاهق - كما يفعل المسلمون - ويتوجه المصلي عندهم إلى الشمال أي إلى الجدي دائماً، وهو بلباسه الطاهر حافي القدمين، رافعاً يديه وقليلاً من رأسه، مع انحناء قليل ثم يتلو سبع قراءات يجدّد فيها الرب، ويدعوه بأسمائه الحسنى، ويستمد منه العون والشفاء من الأمراض، ورفع الكوارث عن ملته، وتيسير الاتصال له بعالم الأنوار (آلمي دنهورا).

وترى الصابئة (المندائية) أن فرض الصلاة كان أولا على آدم أبي البشر بسبعة فروض، يصلي خسة منها في الأوقات التي يؤدي المسلمون فيها صلواتهم وهي: الصبح، والظهر، والعصر، والمساء، والعشاء، واثنتين تؤديان في غير هذه الأوقات، إلا أن شريعة آدم هذه استمرت حتى ظهور يحيى بن زكريا عليه السلام، فضم بعضها إلى بعض، وجعلها ثلاثة فروض في ثلاثة أوقات، تؤدى الأولى في الصبح عند طلوع الفجر، وتؤدى الثانية ظهراً والثالثة عند الغروب كما هو جار الآن.

هذه هي صلاة الصابئة في الوقت الحاضر ، وقد ذكر ابن النديم ، المتوفى نحو سنة ٣٨٥هـ (٩٩٥م) نوعاً من الصلاة كان يدين به صابئة حرَّان ، الذين ذكرنا أمرهم في موضع آخر ، يختلف عن صلاة صابئة البطائح بعض الاختلاف قال:

« المفترض عليهم من الصلاة في كل يوم ثلاث: أولها قبل طلوع الشمس بنصف ساعة ، أو أقل ، لتنقضي مع طلوع الشمس ، وهي

غان ركعات، وثلاث سجدات في كل ركعة. الثانية انقضاؤها مع زوال الشمس. وهي خس ركعات وثلاث سجدات في كل ركعة. الثالثة: مثل الثانية انقضاؤها عند غروب الشمس. وإغا ألزمت هذه الأوقات لمواضع الأوتاد الثلاثة التي هي: وتد المشرق، ووتد وسط الساء، ووتد المغرب. ولم يذكر أحد منهم أن من الفرض صلاة لوقت وتد الأرض. وصلواتهم النافلة، التي هي بمنزلة الوتر في لزومه للمسلمين، ثلاث في كل يوم: الأولى في الساعة الثانية من النهار، والثالثة في الساعة التاسعة من النهار، والثالثة في الساعة الثانية من النهار، والثالثة من الليل. ولا صلاة عندهم إلا على طهور "(۱).

ومثل ذلك ما أُثبته «ابن العبري» المتوفى سنة ٦٨٥هـ (١٢٨٦م) إذ قال:

« والمفترض عليهم ثلاث صلوات: أولها قبل طلوع الشمس بنصف ساعة أو أقل لتنقضي مع الطلوع ، ثماني ركعات في كل ركعة ثلاث سجدات. والثانية انقضاوها مع نصف النهار والزوال ، خس ركعات في كل ركعة ثلاث سجدات ، والثالثة مثل الثانية تنقضي مع الغروب » . (٢)

<sup>(</sup>۱) ابن النديم في «الفهرست » ص ٤٤٢ - ٤٤٣.

<sup>(</sup>۲) ابن العبري في «مختصر تاريخ الدول » ص ۲٦٦

# التعميد وأنواعه

«التعميد عند الصابئة المندائية يعني الاعتراف بانكسار الارادة الشخصية وحسبانها في حكم الزوال، والنزول تحت الماء رمز على ذلك، كها ان النهوض من تحته يعني العودة إلى حياة جديدة مؤمنة موحدة، وهو عبارة عن طقوس ورسوم خاصة يكتسب بها الشيء المعمد صفة دينية مقدسة. فالطعام مثلا يحل بعد التعميد، والطفل يطهر به، والمذنب يكتسب الغفران بواسطته، والآكل من ذبيحة غريب، أو من لحم محرَّم، يحل إثمه عن طريق إجرائه، وهكذا القول في أحوال كثيرة غير هذه. فهذه الصفات الجديدة إنما اكتسبها الأشخاص، واتصفت بها الأشياء بواسطة التعميد. وهو لا يكون إلا في الماء الحيّ الجاري، فهاء البحر مثلاً لا يسمى «حياً » لوجود أملاح فيه تفسد حيويته، وهو لا يصحّ ممارسته إلاّ في أيام الأحاد من الأسبوع، والأحد أول كل اسبوع بحسب التقويم الصابئي المندائي أو في أيام الأعياد والمناسبات الدينية.

ولما كان الماء أساس الحياة عند الصابئة - كما هو عند بقية الأمم والطوائف الأخرى - فإن طقوس الصابئة الدينية، ورسومهم الاجتاعية لا تتم إلا بالارتماس في الماء الجاري. وهم يلجأون إليه في ثلاث حالات: في الرشامة، والطهاشة، والمصوتاً «وهو الصباغة ».

أما «الرشامة » أو الرسم في المندائية فهي وضوء الصابئي قبيل طلوع الشمس ليؤدي فريضة الصلاة دون أن يستعين عؤمن أو بغيره، نظير ما يفعله المسلمون في صلواتهم، وقد سبق وصفه عند البحث عن (الصوم والصلاة) عند الصابئة فلا نعود إليه في هذا الفصل.

وأما (الطهاشة) فهي الطهارة بالارتاس في الماء الجاري ثلاث دفعات متتالية دون الاستعانة بمؤمن أيضاً. وهذه الطهارة واجبة على الحائض، والنفساء، والجُنب، وعلى من لمس أحداً من هؤلاء، أو مس أجنبياً، أو ساهم في قبر ميت، أو خرج من سجن، أو رجع من سفر إلى بلد اسلامي أو مسيحي، أو أبل من مرض، أو أكل من لمرض، أو فاكهة لم تغسل، أو إذا نهشته حية، أو لسعته عقرب، أو لدغته إحدى الهوام، أو إذا عضه كلب أو خنزير أو ذئب فأدماه. ففي جميع هذه الحالات يجب عليه أن يطمش (يطمس) في فأدماه. ففي جميع هذه الحالات يجب عليه أن يطمش (يطمس) في الماء الجاري سواء أكان الوقت صيفاً أم شتاء، كما يجب أن (يطمش) أيضاً عند استقباله كل عيد من أعيادهم القومية. وتستحب (الطهاشة) عند استقبال أيام الآحاد أيضاً من كل اسبوع

ولما كانت أحوال الصابئة المعاشية أوجبت تفرّقهم في المدن والقرى المختلفة، بعد أن كانوا مجتمعين في دساكر وأرياف متلاصقة، وكان الماء الجاري لا يتوافر في المدن والقرى التي استوطنوها مؤخراً، فقد أجاز رجال دينهم الاغتسال في الحهامات، كما أجازوا لهم الاستعانة بمياه العيون النابعة لتحقيق هذه (الطهاشة).



(مؤمن صابئي) يعمد (مؤمنا صابئيا)

وأما المصوتًا Muswatta (وهو التعميد المعروف ويسمونه الصباغة) فهو فرض واجب على كل صائبي، ويشترط فيه أن يكون على أيدي المؤمنين، وفق رسوم خاصة وأداب مقررة. وهو لا يجري إلا في أيام الآحاد، دون غيرها من أيام الأسبوع، وفي أيام أعيادهم القومية، ولا سيا عيد الپنجة، Punja وهذا التعميد أربعة أنواع:

1 - عاد الولادة ٢ - عاد الزواج ٣ - عاد الجاعة 1 - عاد الجاعة 1 - عاد الأعياد.

وسنبحث عن كل نوع من هذه الأنواع الأربعة بقدر ما وصل اليه علمنا القليل، وتحرَّينا الدقيق، وحضورنا بعض هذه الأنواع.

### آ - عاد الولادة:

إذا ولد المولود وجب على ولي أمره، أو أحد أقاربه، أن يخبر المؤمن المختص بيوم ولادته، وبساعة الولادة، وباسم والدته الديني، ليعين له الزمان والمكان، والنجم والطالع والبرج، والمنزلة التي ولد فيها، ويثبت له – مع مقارنة هذه الأمور – اسماً يدل عليه برجه ومنزلته السماوية – بعد مراجعة الكتاب الديني: أسفر ملواشي – ويكون هذا الإسم الفلكي – ويسمونه ملواشا – منسوباً إلى اسم والدة الطفل، لا إلى اسم أبيه، حيث كانت السيادة للأنثى، ومحفوظاً للوليد وبلغتهم المندائية، ولا يستعمل إلا في ثلاث حالات في التعميد والزواج والوفاة (١) وإلى هذا الإسم الديني،

<sup>(</sup>۱) « وأغلب الأحيان يكتبه على ورقة ويالمها بيد الطالب المذكور ليأتي بها يوم تعميد الوليد ». المشرق البيروتية ٢٧/٤ لسنة ١٩٠١م

يسمونه باسم آخر مدني يعرف به، وتسجل به ممتلكاته، وحيث تقتضيه البيئة التي يعيشون فيها. ففي البلدان العربية يسمونه باسم عربي، وفي غيرها من البلاد يسمونه بأساء تلك البلاد، فبين صابئة البطائح اليوم من يسمى عبدالله، وعبدالجبار، وعبدالرزاق، وتوفيق، وفاضل، ورشيد، إلى من يسمى فرحان، وغضبان، وجهرام، وشيت، ويحيى، ومسلم.

فإذا مَّر على المولود خمسة وأربعون يوماً ، وجب أن يعمد بعهاد الولادة فيصبح الطفل طاهراً من دنس الولادة. وذلك أن تذهب به أمه في يوم أحد « او في احد ايام الاعياد » إلى عالم من درجة «كُنزبرا » أو من درجة «ترميده » فينطلق بها إلى ساحل النهر ومعه مؤمنان: أحدها من درجة «ترميده» والآخر من درجة « حلالي » وبعد أن يلبس الجميع لباس الاعتماد المعروف بالرسته، ويلفون « النصيفة » حول رقابهم ، يتوضأ المؤمن ويصلى على رأس الطفل صلوات يستنزل بها عليه بركات الاعتاد وهو ملم، ثم يضع خاتما من الآس الأخضر في خنصر يد الوليد اليمنى، ويسمونه « إكليلة » ويدخل في الماء الجاري إلى ركبتيه ، وبيده عصا من عود الزيتون أو الآس أيضاً تسمى مركنة Marqana (١) فيتبعه الحلالي حاملا الطفل، ويخوض في الماء إلى ركبتيه أيضاً، حتى يقف خلف المؤمن، ويكون الجميع متجهين نحو الجدي، حيث كان يتجه إليه النبي يحيى دوماً ، وعندها يشرع المؤمن في تلاوة نصوص مندائية

<sup>(</sup>١) تتخد الـ« مركنة » من عود الزيتون عادة فإن تعذر، فمن الصفصاف، وتدفن هذه العصا مع الكاهن عند وفاته مع حلقته، فلا تنقل إلى غيره ولا إلى ذريته.

مستخرجة من كتبهم المقدسة، ثم يغترف حفنة من الماء ويصبها على الحلالي (حامل الطفل) بثلاث وجبات قائلا للطفل بلغتهم المندائية ما معناه:

« أعمدك باسم الثلاثة: الله ومندايي ويحيى يوحنا . أعمدك معمودية بهرام العظيم ابن روربي لتكون معموديتك حارسة لك ، ورافعة إياك إلى العلاء ».

ويخرج المؤمن من النهر فيعقبه (الحلالي) ويتبعها «الترميده » فيستل الخاتم الأخضر من خنصر الطفل، ويضعه على جبينه، ثم يتناول مقدارا من البخور فيلقيه في مجمرة معدة لهذا الغرض، ويتلو في أثناء احتراق البخور أدعية خاصة، ثم يتناول بضع حبات من السمسم المقشر، المحفوظ في كيس خاص، ويصب عليها قليلا من اللاء (يغترفه من النهر في أثناء وجوده فيه، ويضعه في قنينة من الزجاج) وبعد أن يلته بأنامل يده اليمنى، يضعه على جبين الطفل ثلاث مرات وهو يقول ما معناه:

«لقد وسمت بسمة الحياة، اسم الحياة، واسم معرفة الحياة مذكوران عليك ».

وينحني « المؤمن » على قلب الطفل فيهمس فيه بعض الأساء السرية ، ويذكر كل اسم على كل عقد من عقود أصابعه الخمسة (١) ثم

<sup>(</sup>١) « وهذه الأساء لا تذكر لأحد حتى ولا للصابئة. وإذا قلد الكاهن رتبته يقول له مقلده الوظيفة. حينا يصل إلى تعليمة هذه السنة من ديانته: وعليك الآن أن تستظهر الأساء التي هي مذكورة في هذه الصفحة لوقت الحاجة. فيجتهد المترشح لحفظها على قلبه بدون التلفظ بها ».

يرفع ذؤابة لباس راسه، ويضعها على كل من عينيه مرات عديدة، ويقبّلها ستين مرة فيصبح الطفل بعدها معمداً، وعندئذ يرفع «الترميده» الخاتم عن جبين الطفل، ويضعه على شفتيه، ثم على جبينه مرة ثانية، ثم يلقيه في الماء، وعندها تتم رسوم الاعتاد، ويخلع الجميع ألبستهم الدينية، فتأخذ الأم ولدها وتعود به إلى دارها، بعد أن تؤدّي ضريبة التعميد الى مستحقيها، وينصرف «المؤمنون الذين قاموا بالتعميد إلى أشغالهم الخاصة ويطلق الصابئون على أول تعميد للصابئي اسم تعميد زهريثة، وهو التعميد الذي يدحل ذلك الفرد ضمن مجموعة المندائيين وبدونه يبقى معلقاً.

«واذا حدث أن تغوّط الطفل أو تبوّل في ملابسه في أثناء اجراءات العاد، يستمّر الكاهن في المراسيم كأن لم يحدث شيء ... ويحدث أحياناً أن يموت الطفل أثناء هذه المراسيم، وحينئذ تتوقف الاجراءات ويقوم الكاهن الاستاذ يعمل عجينة من دقيق القمح الأبيض يصنع، منها دمية ترمز للطفل الميت، وتلبس هذه الدمية الرستة، وتستأنف الاجراءات من الحدّ الذي تتوقف عنده وقد حلت الدمية محل الطفل ويدعى الحلالي للدفن ويضعون الدمية مع الجثّة في تابوت من القصب ويدفنونها مع الطفل هذا أما أم الطفل فيجري تعميدها من قبل رجل الدين وذلك بأن يلبسها فيجري تعميدها من قبل رجل الدين وذلك بأن يلبسها الرستة وينطلق بها الى النهر فيطمسها فيه ثلاث مرات وهي بعباءتها وكامل البستها ثم يغرف قليلاً من ماء النهر بيده ويسقيه إياها ثم

<sup>(</sup>١) الصابئة المندائيون ص٩٨

يمك رأسها ويغمره في الماء ثلاث مرات ويأمرها بالانصراف وهي طاهرة

# ٢ً - عاد الزواج:

وهو الرسوم الدينية التي تجري للزوجين العروسين عند عقد المهر، الذي يشترط أن يتم القران في مساء يومه، وقد شرحنا ذلك في الفصل القادم، شرحاً كافياً، وعلى القارىء أن يتأمله، ويدقق ما فيه من أهداف وأغراض دينية بعيدة الغور.

### ٣ - عاد الجماعة:

فرض على الصابئي أن يتعمد في كل عيد پنجه Punja » من كل سنة كبيسة ، على غرار عاد يوحنا المعمدان ، ومدة هذا العيد خسة أيام تقع في الأيام العشر الأولى من شهر نيسان الغربي عادة ، وهو العيد الذي جرت العادة فيه أن يلبس رجال الدين الألبسة البيض ، وأن يمشوا حفاة في الأزقة والطرقات ، وأن يرتمسوا في الماء الجاري ثلاث دفعات قبل تناول الطعام ، في كل يوم من أيامه الخمسة . ويشمل هذا الاجراء أبناء الطائفة كافة ، رجالاً ونساء كباراً وصغاراً ، لأن القصد منه التكفير عن الخطايا والذنوب التي يكون الصابئي قد ارتكبها في بحر السنة المندائية عمداً أو بغير عمد .

ويجري هذا التعميد بأن يذهب الصابئي إلى رئيسه الروحاني «الكنزبرا» ويعرض عليه رغبته في اداء هذا الواجب الديني، فينطلق به هذا إلى النهر، ومعه مؤمن من درجة «ترميده» وأدوات الاعتاد وهي: الرستة والبخور والمركنة «Marqaana»

وخواتم من الآس الأخضر، وكانونان صغيران (طريانتان) من الطين الحرّ، وكاسان صغيران من النحاس الأصفر، وقنينة من الزجاج.عند بلوغهم النهر، يلبسون الرداء الديني (الرستة) وبعد أن يتلوا المؤمنون الرخصة (النية) بلغتهم المندائية؛ يُلبس الكنزبرا طالب التعميد إكليلا من عود الآس الأخضر في خنصره الأين، وينزل إلى النهر ويغوص فيه حتى الركبتين، ثم يقرأ بعض الأوراد والأدعية المستخرجة من كتبهم المقدسة، ويدعو طالب التعميد إلى الدخول في الماء خلفه، ويوعز إليه بالارتماس في الماء ثلاث دفعات الدخول في الماء خلفه، ويوعز إليه بالارتماس في الماء ثلاث دفعات متتالية، وهو يغترف الماء ويرشّه عليه، ويسأله في أثناء ذلك عن اسمه الديني، واسم أمه، فإن أتم الارتماس، أصبح الرجل معمداً، وخرج من النهر، فبخرّ، ودهن بدهن السمسم، وأطعمه رئيسه قطعة من «البهثة » وسقاه شيئاً من ماء (المهوهه) فيهب المتعمد رئيسه ما تسمح به يده من مال وينصرف.

وقد أباحت الشريعة الصابئية تعميد أبناء الطائفة في أيام البنجه ليلاً ونهاراً، في حين أن التعميد في سائر المواسم والأعياد لا يجوز إلا نهاراً، وفي أيام الآحاد فقط. دون بقية أيام الأسابيع الأخرى.

# ع - عاد الأعياد:

لما كان للصابئة أربعة أعياد قومية معروفة وهي: العيد الكبير، والعيد الصغير، وعيد الپنجة، وعيد يحيى، فقد حتمت الشريعة المندائية على كل صابئي أن يتعمد في هذه الأعياد الأربعة ولو مرة واحدة في حياته. وليس من الضروري أن يجري تعميده في

هذه الأعياد بالتسلسل، وإنما أن يتعمد فيها كلها، ولو في سنوات متفاوتة، أما المؤمنون فعليهم أن يتعمدوا في كل عيد من هذه الأعياد عند حلولها.

إن من متمهات التعميد، الذي يجب أن يجري في أعياد الصابئة (المندائية) نصب اله (إدربشا أديهيه) أي علم يحيى، سواء أكان طالب التعميد عالماً دينياً أو شخصاً عادياً، على حين أن التعميد في سائر أيام السنة لا يتطلب إحضار هذا العَلَمْ ولا نصبه.

### تعميد المؤمنين:

يعمد رجال الدين عند الصابئة ، كما يعمد سائر أفرادهم ، إلا أنه يتوجب إحضار عَلَم يحيى ويسمونه «أدربشا إديهيه » عندما يجري تعميد أحد المؤمنين ، وهذا العلم عبارة عن عودين كبيرين نظيفين ، يربطان إلى بعضها على هيئة الصليب ، وتنشر عليها كسوة من القزِّ الأبيض ، يقولون إن فيها إشعاعاً مقدساً (۱) فإذا انتهى الغرض من استعمال هذا العَلَم ، طوي وحفظ في دار (الكَنزبرا) ولا يجوز فتحه مرة ثانية الا في المناسبات المنصوص عليها شرعاً ، مثلا عندما يشيع أحد المؤمنين إلى مرقدة الأخير .

### AL: - Pahtha اليهشة

م ا يتصل بالتعميد اتصالا مباشراً، ولا يجوز أن ينفصل عنه، توزيع قطع اليهثة، ومياه الممبوهه على المعمدين كافة.

<sup>(</sup>۱) «يعتقدون ان الثبيء المضيء في الشمس أو القمر هو أدربشا أديهية، مشابه لما يستعملونه، وعند المغب يطوى من الشمس فتغيب، ويفتح في القمر فيشرق ». الاستاذ عبد الجبار عبدالله في كتاب «العراق في القرن السابع عشر » ص ١١١٠.

واليهثة قطعة من الخبز الفطير المقدّس، يمنحها المؤمنون إلى كل من يتعمد على أيديهم من أفراد طائفتهم، ذكراً كان، أم أنثى، صالحاً أو طالحاً، لتقيه شر الخطوب والآلام زمناً ما.

وتُحضر هذه البهثة على نحو خاص. وذلك بأن يأتي أحد أبناء الطائفة من خدمة الدين ذكراً أو أنثى بمقدار من الطحين البر في يوم الاعتاد، فيهيله على كف الترميده من علو معلوم، فينطلق هذا به إلى النهر الجاري، ويغترف منه ما يكفي لعجن الطحين المذكور، من دون خيرة ولا ملح ثم يخبزه على هيئة أقراص مستديرة بحجم الريال العراقي على كانون جمرٍ، فتعطى إلى كل من يتعمد، ويعطى معها قليل من ماء محفوظ في قنينة تُملاً من الماء الجاري، في أثناء عملية التعميد، يسمونه (ممبوهه) ولا يجوز للعامة أن يسوا أرغفة عملية التعميد، يسمونه (ممبوهه) ولا يجوز للعامة أن يسوا أرغفة حرمت على رجال الدين.

ويجب أن تُستعمل أقراص البهثة ومياه الممبوهه في اليوم الذي تُحضَّر فيه، لأن بقاء شيء منها إلى اليوم التالي يفقده مفعوله المقدس. أما إذا فاضت هذه الأقراص عن الحاجة، فتُعلَّق في شقوق الجدران المرتفعة، سواء أكان ذلك في دار عبادتهم (المندي) أو في دار رئيسهم الديني.

# الزواج عند الصابئة

# أحكام عامة:

يرى الصابئون (المندائيون) أن العزوبة خطيئة لا تُغتفر، وأن الزواج فرض على كل من استطاع إليه سبيلا، ومن توافرت لديه أسبابه، وتخلَّف عنه، فقد حرَّم نفسه من نعيم الآخرة مدة من الزمن. كما أن عليهم أن يبكّروا في الزواج، ومن تأخر زواجه بلا سبب شرعي كان آثماً. وعلى هذا فالرهبنة محرّمة عند هذا الفريق من البشر.

وإذا مات مؤمن قبل أن يتزوّج، أو توفي من دون نسل، فإنه - بعد انتقاله إلى عالمي دنهورا «أي عالم الأنوار » - يجب عليه أن يتقمص ثانية، ويصير أباً ذا أولاد، لأن تخليف النسل واجب ديني. أما من كان مُعدماً، فقد حتمت الشريعة «المندائية » على الموسرين تيسير أسباب الزواج له.

وقد أباحت الشريعة المندائية للصابئي أن يتزوج ما طاب له من النساء: مثنى، وثلاث، ورباع، وخماس، وسداس، وسباع، بقدر ما تسمح به ظروفه المالية وغريزته الشهوانية متى تعهد أن يساوي بين زوجاته مساواة فعلية لا كلامية، وحقيقية لا صورية، على أن لا يجمع بين الأختين بصورة مطلقة، وأن لا يقرب غير صابئية، لأن الصابئي لا يكتسب الصفة الصابئية إذا لم يولد من أبوين صابئيين، ولهذا فهم لا يسوِّغون زواج الصابئية بالأجنى،

ولا زواج الصابئي من أجنبية لئلا يختلط الدم، ويضيع النسب. فإذا نكحت صابئية أجنبياً، فإنها تُعدُ خارجة عن دينها، ولا تُقبل لها توبة ولا ردَّة، والعكس بالعكس. وفي حالة تعدّد الزوجات لدى الفرد الصابئي فأقدمهن في كل مناسبة دينية هي ذات الحظوة الأولى من بينهن.

أما الحرمات من النساء عندهم فهن اللاقي حرّمتهن الآية الكرية على المسلمين وهي: حرّمت عَلَيْ هُمَّا تُكُرُ وَبَنَا ثُكُمُ وَالْحَالَمُ وَالْحَالَةُ وَكُمْ اللّهِ عَلَى المسلمين وهي: حرّمت عَلَيْ هُمَّا تُكُرُ وَبَنَا ثُكُرُ وَبَنَا ثَلَا ثُمُ مُولِكُمُ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وأما الطلاق فغير مسنون عند هؤلاء القوم، أو هو مكروه على الأرجح، غير أن الشرع أباح للصابئي أن يهجر زوجته - على نحو ما تفعله النصارى - متى أقام البيّنة على ضرورات الهجر. وتتلخص هذه الأسباب عندهم في الأمور الستة الآتية:

أ- ثبوت الزناء.

ب - عدم الاغتسال من الحيض.

ج - ترك الصلاة.

د - إذا كانت الزوجة مصابة بمرض لا يُرجى شفاؤه كالجذام.

<sup>(</sup>١) سورة النساء الآية ٢٣.

هـ- إذا كانت عاقراً. و - ثبوت السرقة.

وقد يضطر بعضهم إلى الطلاق، ولكنهم يشترطون فيه أن لا يكون على أيدي رؤسائهم الروحيين، بل عليهم مراجعة هؤلاء، الرؤساء لعرض ما لديهم من أدلة وبراهين، وعلى الرئيس الديني أن يرسل من يصر على تطليق زوجته إلى الحاكم الشرعية الإسلامية، فتبت هذه فيه فيضوء الأسباب الستة المثبة فويق هذا، ثم يثبته هو بصفته الروحية، حتى إذا أراد المطلّق أن يعيد النكاح على مطلّقته - وهو ما أباحته شريعته - مكنّه الرؤساء المذكورين من ذلك تحت شروط خاصة أهمها التوبة، والاستغفار، وتجديد سنن الزواج وآدابه، فالزوجة تبقى في عصمة زوجها حتى تنكح زوجاً

أما المهجورة فليس لها أن تتزوج حتى يموت هاجرها، فتنفصم العُرى الزوجية بينها، أما إذا ماتت هي قبله، فإنها تعود إليه كزوجة شرعية في الدار الآخرة. ولا تُقتل الزانية شرعاً، لأن الحدود الشرعية لا تُقام على الصابئة في هذه الدنيا الفانية، ولكنهم يقتلونها أحياناً متأثرين بعادات مجاوريهم من المسلمين.

وعلى المطلقة أن تعتد عدة الطلاق، وهي ثلاثة أشهر. مثلها في ذلك مثل التي فقدت بعلها، ولا تستطيع أن تنكح زوجاً آخر إلا بعد إنقضاء هذه المدة.

أما الأرملة فلها أن تتزوج بعد العدّة المذكورة أيضاً ، إذا تهيأ لها من يتزوجها ، ولكن النسل منها ، ومن المطلقة ، لا يستطيع أن ينخرط في سلك رجال الدين إلى ثلاثة أظهر .

ويحرم الرجل الذي نكح ثيباً بعقد شرعي على أساس أنها «بكر » يجرم هو، وزوجته، ونجله، من ممارسة بعض الواجبات الدينية إلى ثلاثة أظهر، إلا الإذا تعمد هو وزوجته الثيب (٣٦٠) مرة متواصلة من يوم الأحد إلى يوم الأحد ال ينام، ولا يأكل إلا ما يسد به الرمق، وهو امتحان صعب قد لا يجتازه ضعيف البنية أو كبير السن دون الإضرار بصحته إضراراً قد يؤدي إلى الوفاة.

وللصابئة في الزواج طبقات يتميزون بها، فلا يجوز لأحدهم أن يتزوج من طبقة أعلى من طبقته «وإن جاز لرجال الدين أن يتزوجوا من طبقات دون طبقاتهم» أي كها كانت عادات الرومانيين قدياً، وكها هي عادات اليزيديين حديثاً، فإن لكل طبقة أن تتزواج فيا بينها، خلافاً لقاعدة «المؤمن كفؤ المؤمن» المتبعة عند المسلمين. ويخضع زواج العوائل الدينية إلى شروط خلقية ووراثية ودينية لا دخل للقرابة أو الحب بها، وإنما يشترط أن تتوافر نقاوة العرق.

<sup>(</sup>۱) دعي الكنزبرا الشيخ عبدالله ابن الشيخ سام، والترميدان: الشيخ فرج والشيخ خزعل إلى عقد نكاح الشاب سهم، على نظيرة بنت عامر في يوم الأحد الموافق ٣ تموز ١٩٥٥م، وبعد تعميد كل من الخطيب والخطيبة، جرى الفحص الشرعي على الخطيبة فظهرت أنها «ثيب » فاعتاظ والدها وأخذها إلى المستشفى، واستحصل تقريراً طبياً مفاده: إن البنت « بكر » وما لبث أن أقام دعوى القذف على شيوخ التعميد، فأصدرت الحكمة قراراً بالافراج عن هؤلاء بعد ان استمعت إلى شهادة الكنزبرا الشيخ دخيل القائلة بأن: أي إنسان يعقد على بنت غير باكر يكون آثماً، ويتوجب تعميده من رجال الشرع، فإن رفض أن يتعمد من مزاولة عمله الديني.

اما الفاغون برسوم الزواج وسننه فهم رجال شريعتهم الذين يجب أن يكونوا قد تعمدوا مرتين على الأقل من قبل، وهؤلاء صنفان: يسمى الأول «الكنزبرا» وهو الذي يعقد مهر العذارى دون الثيبات ويدعى الثاني «الابيسق» - بالتصغير - وهو «الترميده» الذي حرم نفسه كثيراً من الحقوق الدينية التي عارسها زملاؤه «الترامده» ووقفها للعقد على الثيبات، فهو أوطأ درجة من الكنزبرا.

ويكره عقد النكاح في شهر شباط لأنه من الأشهر النحسة التي لا يصادف الزوجان فيها السعادة المأمولة، ويسمون هذا الشهر أول القيظ » ويحرم في عيد الپنجة مطلقاً.

### الخِطبة والمهر.

يحصل التعارف بين الفتيات والفتيان عادةً إما في الحفلات الدينية، أو في الزيارات العائلية، أو الاجتاعات العرضية، فليس الحجاب بمعروف لدى الصابئة. وقد تختار بعض العائلات بعض الفتيات لفتيانهن بلا مشاهدة. وبعد أن يعين الفتى الفتاة التي يهواها هو، ويتأكد من بتوليتها، يكلف أهله فيرسلون إحدى معارفه أو إحدى شقيقاته إلى دار تلك الفتاة لمفاتحة أهلها بأسلوب رقيق، حتى إذا ضمن موافقتهم الأولية، أرسلوا في اليوم التالي عالماً من درجة «كَنزبرا» فيخطبها خطبة أصولية «يسمونها مشايه» ويقرر المهر الذي يكون في الإمكان تأديته، فإن لم يجدوا «كَنزبرا» المتعاضوا عنه بأحد صلحاء الطائفة، وعندها لا يُسمح للخطيب

أن يجتمع بخطيبته حتى يحين يوم الزفاف. أما اختطاف الفتى للفتاة التي يهواها، والدخول بها دون سنن الزواج المعروفة، فأمر معيب ووصمة عار وليس بين فتيان الطائفة من يقبل هذا النشوز.

ويختلف المهر - وهو ما يُدفع إلى والد الفتاة - باختلاف أحوال الرجل المالية، وأموره المعاشية، فقد يكون عشرة دنانير، وقد يكون مئة دينار، وقد يكون اكثر من ذلك بكثير، وهو يفرض على الخطيب مقدماً ومؤخراً، ويجوز أُخذه في وقت واحد، كما تجوز كتابة صك به، إذا لم يكن ميسوراً، أو كان الخطيب معسراً. هذا إذا كان الطرفان صالحين ليس في أقاربها شائبة في الجسم أو في العِرض، وإلا فالمبلغ يزيد زيادة فاحشة تعويضاً عن الشائبة، وفي جميع الأحوال يشترط تجهيز الخطيبة بما تحتاج إليه من رداء وكساء، مضافاً إلى بعض الحلى التي تناسب حالة الطرفين، ومضافاً إلى ما زنته حمّصة من الزعفران ومقدار من الشنان، وقطعة فضية من النقد الدارج تُعطى الى والدة الفتاة، في أثناء إجراء طقوس الزواج، رمزاً لتعهدها الفتاة وتربيتها تربية صالحة. ويطلق على هذه العملية «حق ربيثه » أي حق التربية.

ويقول شيوخ الصابئة أن المهر لم يكن من سننهم الاجتاعية، وإنما أخذوه عن مواطنيهم من المسلمين أخذاً، ولهذا فإن بين المتمولين من لا يقبل مهراً لابنته، مها بلغ، وإنما يهبها لخطيبها هبة، إذا وجده كفؤاً وأهلاً لها، وقد يغرق في مساعدة صهره فييسر له نفقة الزواج أيضاً.

فإذا تمَّ الاتفاق على الخطبة والصداق « المهر » زفَّت العروس في بوم سبت إلى دار الرئيس الديني «الكَنزبرا» الذي سيشرف على تعميدها في اليوم التالي « الأحد » لتفحص من قبل والدته أو زوجته ، أو إحدى معارفه ، بغية التأكد من أنها بكرولم يمسها أحد بسوء. ويجرى هذا الفحص عادة بعد تعميد كل من الخطيب والخطيبة (١) فإذا جاءت النتيجة سلباً، أعيد الفحص من قبل امرأة أخرى، فإن جاءت النتيجة الجديدة كالنتيجة الأولى، وجم القوم، وخُيِّر الخطيب بين الاستمرار في إتمام الخِطبة وبين فسخها فإن رأى استمرارها ، أحضر «الأبيسق » ليقوم مقام «الكنزبرا » في تلاوة نصوص مستخرجة من (كتاب القلستة) وهو كتاب الفرح أو الطرب الخاص بسنن الزواج ورسومه، لأن العقد على الثيبات من اختصاص (الأبيسق) كما قدمنا، وعدَّل الصداق المتفق عليه، إذ جرت العادة أن يكون صداق الثيب أقل من صداق البنت البكر، وإن رغب عنها وقف كل شيء عند حدّه، وانصرف كل واحد إلى شغله. أما إذا تحققت البكارة، فإن زغاريد النساء تملأ أُجواء الفضاء، وعندها يتأكد (الكَنزبرا) من الخطيبة أن الخِطبة قد تمت برضاها ، دون جبر ولا إكراه من والديها ، وأنها ليست في حيض ولا تتوقّعه، ويعين لها ساعة التعميد والزفاف، بعد الرجوع إلى (الملواشة) وهو الكتاب الخاص بمعرفة الطالع.

<sup>(</sup>١) « وفي الوقت الحاضر يعمد بعضهم إلى استحصال تقرير طبي من طبيبة أو مرضة رسمية ».
عبرضة رسمية ».

وإذا ظهر للكنزبرة - بعد تعميده الخطيبة وتأكده من بتولتها - ان الخطوبة لم تكن بكراً، نزل هو والترميدان، ووجب تعميده (٣٦٠) مرة خلال سبعة أيام، أي بمعدل خمسين تعميداً في اليوم الواحد (١) أما الترميدان فيتعمد كل منها خمسين مرة، وأما الامرأة الفاحصة فتحرم ذريتها من ممارسة أي عمل ديني، إلا إذا تعمدت (٣٦٠) مرة على النحو المذكور.

أما السبب في التشدَّد في أمر البكارة فهو الإبقاء على الفتيات الصابئيات منهيِّبات حذرات.

#### التعميد:

ولما كان الماء أساس الحياة (٢) كان لا بد من إجراء رسوم الزواج في وسطه، سواء أكان الفصل صيفاً أو شتاء، وهو ما

<sup>(</sup>١) روى السيد عبد الحميد عبادة في رسالته «مندائي » ص ٣٧ ان عالماً من درجة كنربرا اعتمد على «امرأة من أفراد عائلته للفحص على امرأة ليعقد لها فأخبرته أنها بكر وعقد لها ، فذهبت إلى زوجها ، وبعد مرور سنة أشهر ولدت ولدا تام الخلقة ، فظهر من ذلك انه عقد لها ، وهي ثيب حامل ، وبما أنه عالم من درجة كنزبرا علم أنه قد ارتكب خطيئة عظيمة ، وذهب إلى العلماء الذين لا يقربونه نسباً من علماء الحمرة ، وناصرية العجم ، وغيرها وأخبرهم بالقضية فأمروه بإكثار التعميد ، وانه بيرأ من هذه الخطيئة ، فتعمد ٣٦٠ مرة على عدد الأشخاص الساويين ... وعاد إلى وظيفته العلمية «كنزبرا » اهد .

وقد أكد لنا « الكنربرة » الشيخ دخيل بن الشيخ عيدان بأنه هو الذي ارتكب هذا الخطأ في تشرين الأول من عام ١٩١٧م، فذهب إلى « خوزستان » وأجرى علماؤها تعميده (٣٦٠) مرة لتخليصه من هذا الإثم، وأطلعنا على المضبطة التي دوَّنها علماء هاتيك الجهات له في السنة المذكورة إبراء لذمته وتطهيراً لجسده.

<sup>(</sup>٢) وجعلنا من الماء كل شيء حي أفلا يؤمنون

<sup>«</sup> سورة الأنبياء الآية ٣٠ ».

اصطلحوا عليه بالتعميد أو الاصطباغ، وهذا هو السر في أنهم لا يسكنون مدينة أو قرية لا يكون فيها نهر جار

أما كيفية ذلك فهي أن تُرف الخطيبة إلى دار خطيبها، في اليوم المعد للدخول فيها، ويشترطون أن يكون ذلك يوم الأحد من أي أسبوع كان، عدا الاسبوع الذي يقع فيه عيد الپنجة «Punja» فيذبح أحد الأصدقاء ديكاً عند قدمها اليمنى، كفدية لها، وأن الشر قد قتل بمقدمها. وبعد استراحة قصيرة تذهب الخطيبة، ومعها أمها، وسائر من يصحبها من أقاربها، إلى دار أحد معارفهم، تكون قريبة من النهر الجاري، أو إلى بستان قائم على النهر، حيث يكون فريبة من النهر الجاري، أو إلى بستان قائم على النهر، حيث يكون في انتظارها عالمان من درجة (ترميده) وفقيه من درجة (كنزبرا) فإن لم يكن هؤلاء في البلد الذي يجري الزفاف فيه، سافر الخطيبان إلى حيث يقيمون، أو استدعياهم إلى حيث يقيان ها.

ويخلع رجال الدين ألبستهم الاعتيادية، ويلبسون الألبسة المخاصة برسوم التعميد (أي الرسته) ثم يمسكون عصيهم المتخذة من شجر الزيتون، أو الآس، ويسمون الواحدة منها مركنة «Margana» ويضعون في خناصر أيديهم اليمنى خواتم من عود الآس الأخضر (بسمون الواحد منها إكليلة) وبعد أن يتوضؤوا في النهر الجاري (وهم حفاة ملتّمون مستقبلين الجدي) يشرعون في قراءة الفاتحة (ويسمونها بهني رهمي) فتستغرق قراءتها نحو نصف الساعة، ثم تتقدم الخطيبة فتستبدل ثيابها بلباس (الرستة) وبعد أن يتاكد (الكنزبرا) من أن لبسها ثمّ كاملاً، بحسب الأصول الشرعية، وان كل قطعة من قطع هذا اللباس أخذت وضعها الصحيح، يضع في خنصرها اله (إكليلة)

ويلقنها بعض العبارات باللغة المندائية، ويكون أحد (الترميدين) قد نزل إلى النهر ، وبيده (مركنته) وغاص فيه حتى الركبتين ، فيشرع في قراءة بعض نصوص مستخرجة من كتاب (القلستا) الخاص برسوم الزواج وسننه. ثم يستدعي الفتاة المخطوبة فتنزل في النهر وتجلس على ركبتيها إلى يين (الترميدة) ويأمرها هذا فتغطس فيه ثلاث غطسات، وهو يرشّ الماء عليها ثلاث دفعات، ثم يمسكها من رأسها ، ويلامس جبينها سطح الماء ، ويُمرر أصابع يده اليمني على جبينها ثلاث مرات، وبعد أن يطهّر يديه في الماء، يغترف مقداراً منه بكفّه اليمني فيسقيها ثلاث جرعات، ويتلوا عليها في أثناء ذلك آيات بركات الاعتاد، ثم ينزع إكليله من خنصره ويضعه تحت عمته، ويأمر الخطيبة فتخرج إلى المكان الذي جاءت منه، وتجلس إلى وعاء من الطين الحرّ يسموّنه «طريانة » فتتبخر بالبخور المشتعل في « الطريانة » ويتبعها (الترميده) فيخرج بعد أن يكون قد ملاً قنينة من الزجاج بالماء في أثناء وجوده فيه، ليقرأ عليها شرعة النكاح، ويطعمها قطعة من (البهشة) - وهو الخبز المقدس - ويسقيها قليلا من الماء المقدس الذي في القنينة، ويسمونه الممبوها ويدهن جبينها بدهن السمسم، ويرمى إكليلها في النهر ، ثم يعود ، وإياها مرة ثانية إلى النهر ، ويجري عليها ما أجراه أولا ، سواء ما كان منه قبل الدخول في النهر أو بعده ، وبذلك يتم تعميدها، فتستبدل حلّتها المبتلّة بأخرى يابسة، وتخرج وبيدها مصباح إشارة إلى كونها عروساً معمدة لا يجوز مسها، لأن لمس العروسين خلال الأيام السبعة الأولى من العرس ينجسها، وتذهب توًّا إلى حجرة خاصة تسمى (حجلة) وتكون فيها ناموسية بيضاء تدعى (الكلّة) فتجلس تحتها في انتظار خطبيها وهي على أحرّ من الممر. وهي في جميع هذه الحالات لا تكلّم أحداً، لأن التكلم يفسد العهاد الذي أُمّته.

ويجب أن يحضر جميع هذه الطقوس فتى ، هو عادة ابن أحد المؤمنين ، أو أحد أنجال اخوته ، فإن لم يكن لهذا المؤمن ابن أو ابن اخ ، جيء بهذا الفتى من الخارج ، على أن يكون نظيفاً - أي من عائلة غير معتلة - ومعمداً ، ليشهد أن الطقوس قد تمت حتى الان بعمورة صحيحة ، ويسمى هذا الفتى (الاشكنده).

أما الخطيب فان (الترميده) الثاني يعمده كما عمد زميله (الترميده الأول) خطيبته، لأن الواجبات الدينية هي على الذكر والأنثى سواء في نظرهم. فإذا ما انتهى من ذلك، استبدل (رستته) المبتلة بأخرى يابسة، وعلَّق في سفيفتها الاسكندولة (سكين دولة) لتبقى معلَّقة بجزامه مدة سبعة أيام (۱) فتقيه الشرور والآثام، واستعد للدخول في (الجلس) المشيد خصيصاً لإتمام صيغة المهر.

<sup>(</sup>۱) يقول الصابئون ان «الاسكندولة » كلمة مندائية معناها «سكين الدولة » ويطلقونها على خاتم من حديد بججم «الريال » نقشت عليه صور الحية ، والعقرب، والأسد ، والزنبور ، فترمز الحية - على رأيهم - إلى «الأور » والعقرب إلى «سركي وسركاني » والأسد إلى «اشدوم » والزنبور إلى «كاف وكافاني » وكل من هؤلاء روحاني من عالم الظلمة . ويقول المندائيون إن شعار دولتهم قديما كان هذه «الاسكندولة » . والذي نراه ان هذه الحيوانات الأربعة إنما ترمز إلى العناصر الأربعة ، فالحية ترمز إلى التراب، والعقرب إلى الماء والأسد إلى النار، والزنبور إلى الهواء .

وتحتم سرّة الوليد بالاسكندولة، ويلبسّها الكنزبرا للعربس في حفلة زفافه، ويختم بها مر الميت بعد دفنه، ويزعم رجال الدين ان الاسكندولة كانت الطلسم الذي جلبه «هبل زيوا » من عالم الظلام ليكون شعار ملتهم.

وخلال هذه الفترة لا يجوز له أن يأكل أو يشرب أو يدخن، لا هو ولا خطيبته، حتى يفرغان من عملية (قطع المهر) فان عطشا، استأذنا (الكنزبرا) ليسمح لها بشرب الماء من النهر، وإن جاعا، أكلا من طعامه مايسدان به الرمق. أما (الكنزبرا) و(الترميدان) فإنهم يستبدلون (رستاتهم) المبتلة بأخرى يابسة، استعداد لإنجاز بقية رسوم الزواج الجلس المذكور.

### مجلس المهر:

أما مجلس المهر الذي هو المقرّ الرسمي لعقد الزواج «ويسمونه اندرونا » فهو عبارة عن سقيفة مكونة من اثنتي عشرة شبَّة (حزمة) من القصب النظيف المقشر في كل منها قصبتان، مربوطتان إلى بعضها بخوص النخل الملوي على نفسه على شكل مربّع متساوي الأضلاع في كل ضلع من أضلاعه أربع شبَّات، وله باب مفتوح مقابل للجدي، وفوق سطحه المكوَّن من اثنى عشر عوداً كلَّة (ناموسية) بيضاء، أو بعض أشجار الزينة الطريّة والازهار، وفي وسطه بعض الحُصُرُ النظيفة والبُسط البيض، ثم يحضر (الكَنزبرا) والترميدان والخطيب ووكيل عن الخطيبة يسمونه (الأب)(١) وهم بألبستهم الدينية البيض (أى الرسته) وبعد أن يتلو الفقيه بعض النصوص الدينية: وهو خارج المجلس، مستقبلا الجدي، يوافيه أحد الصبية بسلتين فيها ألبسة العريس مع ألبسة عروسه وكلَّتها (ناموسيتها) الخاصة، فيضع (الكنزبرا) (مركنته) فيها ليباركها، ويحرك الصي

<sup>(</sup>١) الأب رجل من طبقة «الحلالية » المعمدين، يجب أن تكون سنه أكبر من سني العروسين عادة، وأن يكون متزوجاً ومنجباً، ويتولى حسم مشاكلها في حياتها الزوجية.

السلّتين ذات اليمين وذات الشمال، ثم يذهب باحدى السلّتين إلى حيث تجلس العروس، فينصب لها كلّتها، ثم يعود ويأخذ كوزاً من الفخار الجديد (شربه) ثم يرمي به فيتهثّم، وعندها يذهب أحد (الترميدين) إلى النهر، وبيده إبريق من الفضة أو المعدن الأبيض، فيملأه ويلفّه بقاش لفاً محكماً بحيث لا يظهر شيء منه.

ويدخل المؤمنون (الجلس) فيتبعهم الخطيب، ويمسك طرفاً من نصيفة (الكنزبرا) ليمنحه بركته. ويعطيه الد (إسكندولة) ليعلِّقها محزامه كحارس يدفع عنه الشرور. ثم يأمر «الكنزبرا» بإخراج الكتب المقدسة من كيسها الخاص الأبيض، ثم يضع الطرائي «أو الطرائن» وهي ثمانية أزواج، ويصب الترميده «حامل الإبريق» الماء على يدي «الكنزبرا» ثلاث مرات، فيرشه هذا بدوره على الطرائن، ويخرج مقداراً من السمسم المقشر، والملح النقي، ويرشها على الطرائن أيضاً، كما يضع على كل طريانتين قطعة من السمك المشوي، وأخرى من البصل، ثم يؤتى بسبعة وعشرين رغيفاً من الخبز الفطير (۱۱) الذي أعده أهل الخطيب فيوزعها على الطرائن، واضعاً على كل زوج ثلاثة أرغفة، جاعلا الأرغفة الثلاثة المتباقية أمامه، ثم يسك – وأحد الترميدين – أحد الأرغفة التي أمامه، وبعد أن يسادل وإياه بعض العبارات المندائية يقتسمان الرغيف.

ويخرج من الكيس خليطاً من النُقل المختلف لوناً وطعاً إذ يحوي مقداراً من الجوز واللوز والتمر والسمك المشوي

<sup>(</sup>١) الخبز الفطير هو خبز القمح المعجون باء النهر من دون خميرة، لأن الخميرة عندهم - نجسة فلا يصح استعالها في مثل هذه الأحوال.

والكشمش والسفر جل والبصل، ويعمل منه لقمتين ليعطى إحداها إلى العروس، والأخرى إلى العريس، فيأكلانها كناموس للزواج (١١)، ويأمر «الكنزبرا»، وكيل العروس «الأب» فيدخل المجلس، ثم يأمر الخطيب فيجلسه أمامه، ويمسكه ذؤابة عهامته، ثم يشرع في تلقينها بعض الأوراد الخاصة بشرعية النكاح، وما فيه من خير وبركة للملة، فان فرغوا من ذلك، صافح «الأب» الخطيب ثلاث مرات، وأعطى الكنزبرا كلاًّ منها اللقمة التي أعدُّها له كناموس للزواج فيأكل الخطيب لقمته، ويشرب بعدها شراباً خاصاً أعد لهذه المناسبة، وبذلك يحل صومه الموقت، ويذهب « الأب » إلى العروس فيطعمها لقمتها ، ويُسقيها قليلا من الشراب الذي شرب منه خطيبها ، ثم يُلبسها خاتماً ذي شذرة زرقاء في يدها اليمني، وخاتماً آخر ذي ياقوتة حمراء في يدها اليسرى، ويقول لها: أنت أصبحت في ذمة رجل آخر هو بعلك ، وانه لم يعد أُحدٌ مسؤولاً عنكِ غير بعلك فعليكِ أن تخلصي الود لزوجك ولا تسوِّدي وجهه. ثم توزع أرغفة الخبز على الحاضرين فيأكلونها، ويرمون ما تبقى منها في النهر.

ويعود الأب إلى « المجلس » ويمك بيده قنينة « ماء المبوهة » التي كان « الترميده » ملأها من النهر ، في أثناء عملية التعميد كما يسك الخطيب ذؤابة عمة الكنزبرا مرة أخرى ، وبعد تلقينهما نصوصاً دينية يطول شرحها ، يصطحب « الكنزبرا » الخطيب والأب إلى « حجلة » العروس ، ويأمر أحد الصبية فيكسر كوزاً

<sup>(</sup>١) ويقول كهّان الصائبة إن هذا الخليط السباعي من الأطعمة سر من الأسرار السبعة.

ثانياً على العتبة، ثم يقدّم العريس إلى عروسه، ويضع يده في يدها، ويحلُّفه أمامها بأن لا يخونها ولا يظلمها، كما يحلُّفها أمامه بأنها لا تخونه ولن ترتكب إثماً يخجله، وعندها يجلس الخطيب وظهره الى « الكلَّة » التي فيها خطيبته ، وكذلك تفعل الخطيبة في كلَّتها ، بحيث يكون الخطيبان ظهراً لظهر، ويمسك «الكنزبرا» رأس الخطيبة لتنطح به رأس خطيبها ثلاث نطحات، ولكن برفق، رمزاً لاتحادهما واشتراكهما في السراء والضراء ، ثم يعطى كلاًّ منهما إكليلاً صنع بصورة خاصة، ثم رشَّ مسحوقاً من الزهر المجفف على الكلّة، وتُتلى خلال ذلك بعض الأوراد والأذكار، ويعلن « الأب » بأنه قد روّج كريمته من خطيبها، ثم يصافح صهره، وينتقل الجميع إلى الجلس فيجلس العريس في الوسط، ويقرأ (الكنزبرا) على رأسه أوراداً أخرى، ثم يفرُّ «مركنته» ثلاث مرات للدلالة على أن العروسين قد استوفيا شروط العرس، وأصبحا نجسين لا يجوز لمسها، أو مؤاكلتها، أو مشاربتها، مدة سبعة أيام تبدأ من يوم الأحد. وتنتهى في يوم السبت، ويسمون هذه الحالة «صورتا» وهكذا يكون العروسان في حجر شبه إجبارى لا يخالطها أحد، ولا يتحدثان مع أحد، يأكلان طعاماً خاصاً في صحون خاصة، ويشربان بأوان خاصة ، فإذا انتهت هذه المدة ، تعمدا وكافة القدور والصحون والأواني التي أكلا بها ، أو شربا فيها ، خلال هذه الأيام في الماء الجاري، وخالطا غيرهم من أبناء الطائفة «وإذا مات في مطاوي هذه الأيام أحد العروسين، فالميت يعتبر نجساً، ويطهر من نجاسته في المطراثي لكن لا يعد أبداً خارجاً عن عداد المندائية "(١).

<sup>(</sup>١) الأب انستاس ماري الكرملي في «المشرق ٥ - ٣٩٦» ١٩٠٢.

أما الهبة التي يستوفيها القائمون برسوم التعميد وسننه، فتختلف باختلاف حالة العروسين المالية، ولكنها لا تقل اليوم عن عشرة دنانير، وكانت هذه الهبة من قبل قدراً ثابتاً هو القران - أي ما يساوي العشرين فلساً بعملة اليوم.

هذا وصف دقيق لحفلة تعميد العروسين: كريم بن سكر، وبدرية بنت جثير التي أقامها الگنزبرا «الشيخ عبدالله بن الشيخ سام » والشيخ خزعل بن الشيخ باهر، في يوم الأحد الموافق ٢٧ حزيران ١٩٥٤ في بستان «الشابندر» في جانب الكرخ من بغداد، وقد سمح لنا الشيخ عبدالله المشار إليه بحضورها، كما سمح لنا بشاهدة تعميد عريس وعروس مر على عرسها أسبوع كامل، ووجب تعميدها من جديد، ليتسنى لنا وصف حفلات زواج الصابئة وصفاً صحيحاً.

وقد اجتمعنا بالكنزبرا الشيخ دخيل بن الشيخ عبدان قبيل الشروع في إعادة طبع كتابنا هذا طبعة ثالثة، وسألناه عما استجد لدى أبناء طائفته من معاملات فقال، والألم يجزُّ في نفسه:

«ما كاد البعض من شباب الصُّبَة «الصابئة» ينهل العلم ويندمج في معترك الحياة الحديثة، حتى أخذ يترك دينه، ويتخلّى عن طقوسه وواجباته الشرعية. فإذا ما اعتزم أحد هؤلاء الزواج اليوم، فإنه يذهب وخطيبته إلى «حاكم الشرع» فيعقد لها عقداً نظامياً، ويسافر العروسان إلى الخارج فيقضيان شهر العسل دون أن يرجعا إلى رجال دينهم أو يخضعا إلى واجبات التعميد ونحوه،

ذلك لأن ظروف المعبشة قد تعيرت، وفقد الوازع الديني قوته وهيمنته.

### الحيض والنفاس:

أقل مدة الحيض عند الصابئية ثلاثة أيام، وأوسطها خسة، وأكثرها سبعة، على حين أن أقلها عند المسلمين والنصارى ثلاثة أيام، وأكثرها عشرة، فإن استمر بعد العشرة فهو استحاضة.

أما مدة نفاسها فثلاثون يوماً ، فلا تحلّ للزوج مواقعة زوجته في مدتي الحيض والنفاس ، حتى وإن طهرت قبل انقضائها ، مخافة أن بعود الدم إليها ، فإن انتهت مدة الحيض ، ذهبت إلى الماء الجاري ، وارتست فيه ثلاث مرات بكامل ثيابها . وإذا زار أحد بيت نفساء في اليوم الاول من وضعها ، وجب عليه العاد قبل أن يعود الى داره .

أما النفساء فإنها ترتمس مثل هذا الارتماس، بعد مضي الأسبوع الأول على النفاس، على أن تجدده في ختام الثلاثين يوماً، وهي مدة النفاس الشرعية، وما لم يتم غسلها على هذا الوجه فهي غير طاهرة، ولا يجرأ على لمسها أحد.

وكما لا يجوز للحائض أن تلمس أي شيء خلال مدة الحيض، فإن الشارع يحظر على النفساء أن تخالط أحداً، أو تجتمع بأحد ما، خلال الأيام السبعة الأولى من نفاسها، فإذا «طمثت » بعد انقضاء هذه الفترة، جاز لها أن تخالط الناس، ووجب تعميد كافة الصحون والأواني التي استعملتها أو أكلت فيها خلال مدة نفاسها، إذ تقضي الشريعة بأن تفرد للنفساء أواني الطبخ والأدوات الأخرى التي

تحتاج عادة إليها.

أما طبخ شيء ما في بيتها، أو القيام بأية خدمة كانت، فإنها من الأمور المحرَّمة عليها حتى تنتهي مدة نفاسها الشرعية، وهي ثلاثون يوماً، وتتعمد اعتاد النفاس الأخير فتطهر من دنس الولادة.

وعلى كل امرأة حديثة الولادة أن تحمل «الاسكندوله» وأن تضعها تحت رأس وليدها، وأن تختم بها سرّة الوليد قبل تعميده، للدلالة على اعتناقه الدين الصابئي، ولتحفظه من شرّ الشيطان وعبثه. والطفل الصابئي يسمى باسم أمه لا باسم أبيه، سواء كان هذا الطفل ذكراً أو أنثى. فيقال عند تعميده (فلان بر فلانة - للأنثى).

# أعياد الصابئة

# وعدد نفوسهم، ومساكنهم، وصناعاتهم ﴿ الأعياد ﴾

تتألف السنة عند الصابئة «المندائية » من (٣٦٠) يوماً، وهي تقسم إلى اثني عشر شهراً، في كل شهر ثلاثون يوماً، مع خمسة أيام كبيسة تسمى (پروانايا) أو «الپنجة »Punja وتقسم هذه الأشهر إلى أربعة فصول: الشتاء (ستوه) والربيع (ابهار) والصيف (كَيظه) والخريف (پايزا) وتبتدىء السنة عندهم بشهر شباط الشرقي «الرومي » وتليه الشهور على الترتيب بأسماء تختلف قليلا عن أسماء الشهور الشرقية (١٠).

أما بدء التاريخ عندهم فينقسم إلى ثلاثة أقسام: فبدء الخليقة وهبوط آدم أول تاريخ تضبط به السنين عندهم، ويليه عام الطوفان الذي يعتبر الأمد الثاني لتحديد السنين، ثم ولادة يحيى بن زكريا «ع» التي لا تفرق في المدة عن ولادة ابن خالته السيد المسيح (ع) إلا بستة شهور، لذلك فهم يتفقون في بداية تاريخهم الأخير مع التاريخ الميلادي، ويتخذون منه تاريخاً لأمورهم الدينية وشؤونهم الشخصية.

<sup>(</sup>۱) هذه هي أسماء شهورهم ۱ – شباط ۲ – آذار ۳ – نيسان ٤ – أيار ٥ – سيوان ٦ – تموز ۷ – آب ۸ – أيلول ۹ – تشري ۱۰ – تشروان ۱۱ – كانون ۱۲ – طابيث

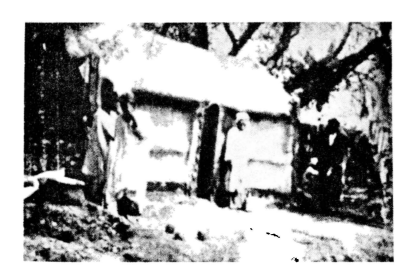


صياغة الميناء عند الصابئة وتكاد تنحصر فيهم



« الكنزبرا » الشيخ عبد الله يعمد عرباً بعد مرور سبعة أيام على زواجه ويعمد القدور والأواني التي استعملت خلال هذه أيام العرس السبعة.

. .



﴿ محل عبادة الصابئة (المندي) وقد وقف على بابه (الكنزبرا) ﴾



﴿ (مؤمن ) يعمد جماعة من الصابئة في (عيد الپنجة) ﴾

أما التاريخ الهجري فيعتقدون بصحته أيضاً، ويستعملونه في كثير من معاملاتهم الرسمية والدينية، نتيجة لاختلاطهم مع المسلمين من جهة، ولأن ظهور نبي المسلمين: محمد بن عبدالله عَيْنِكُمْ كان منصوصاً عليه في بعض كتبهم المقدسة من جهة أخرى، وهو بداية العهد الأخير الذي يحتاج إلى إصلاح.

وهم يعظمون يوم الأحد «كالنصارى» ويقدسونه كثيراً، ويعطلون فيه أشغالهم كافة، لأنهم يعتقدون بنزول «همبَّشبَّه» أحد الثلاث مئة والستين شخصاً الساويين من عالم الأنوار «آلمي دنهورا» إلى الأرض في هذا اليوم ليعمد أهل «مشوني كشطه» ولهذا فإنهم يسمون يوم الأحد باسم هذا الشخص الساوي «همبَّشبَّه» ويقولون إنه ابن «ماري أدربوثا ليثه» أما بقية أعيادهم فهي:

### أ - العيد الكبير:

ويسمى عيد «دهوه ربًا » أي عيد ملك الأنوار، أو عيد «نوروز ربّا » أي عيد اليوم الجديد، أما العامة فتسميه «عيد الكرصة » إذ يكرصون «يعتكفون » في بيوتهم ٣٦ ساعة متتالية ويحرمون العمل خلاله، ومدته أربعة أيام تبتدىء باليوم السابع من شهر آب من كل سنة مندائية، وتنتهي بنهاية اليوم العاشر منه (۱۱)

<sup>(</sup>۱) رأت وزارة السيد حكمت سليان (۲۹ تشرين الأول ۱۹۳۱ – ۱۷ آب ۱۹۳۷) أن تشمل « الصابئة » بعطف الحكومة فشرّعت لهم قانوناً بأعيادهم القومية. وقد جاء في الفقرة الأولى من قانون تعديل العطلات الرسمية رقم ۷۷ لسنة ۱۹۳۱م، رقم ۲۹ لسنة ۱۹۳۷م، هذا النص:

<sup>«</sup>تضاف الفقرتان الآتيتان إلى المادة الخامسة من قانون العطلات الرسمية:

وهم يسمون اليوم الذي يسبق اليوم الأول من هذا العيد (كنشي وزهلي) وفيه تنحر الخراف (۱) ويذبح الدجاج، وتسجر التنانير لعمل الخبز و(الكليچة) وتخزن الفواكه والنتل والمرطبات بكميات كافية كل ذلك ليؤكل خلال أيامه، ويوزع الباقي على الفقراء اما في ساعة الذبح، واما بعد انتهاء العيد مباشرة، كما أنهم يجلون الأواني، ويملأون القدور ويضعونها فوق القصب أو سعف النخيل، على أساس أن الأرض غير طاهرة، ثم يغسلون الألبسة. وينورون بيوتهم ويُهيأون كل شيء قبيل دخوله، ويستقبلونه بالارتماس في الماء الجاري ثلاث مرات، إمعاناً في تطهير الأبدان من الأدران.

ويقول الصابئة إن الملاك الموكل بالماء يعرج، وسائر ملائكة

٣ - والأيام الآتية أيام عطلة رسمية فيا يخص الصابئة:

<sup>«</sup> أربعة أيام العيد الكبير « دهوه ربًا » ٧ و٨ و٩ و١٠ آب

<sup>«</sup> يومان عيد الصغير ٢٣ و٢٤ تشرين ثاني.

<sup>«</sup> خمسة أيام عيد الپنجة ٥ و٦ و٧ و٨ و٩ نيسان.

يوم عيد النبي يحيى ٩ حزيران » اهـ.

وهذا التشريع الذي وضع بناء على طلب رؤساء الصابئة، يجعل أعيادهم القومية أربعة لا خمسة - كما توهم البعض - وينص على تعيين مواعيدها نصاً صريحاً لا لبس فبه ولا غموض، إلا أن هذه المواعيد قد تتأخر بضعة أيام، وقد تتقدم، لأن شهورهم ثلاثون يوماً. فقد ابتدأ عيد الپنجة لسنة ١٩٢٥ مثلاً باليوم السابع من نيسان الميلادي، وابتدأ هذا العيد لسنة ١٩٣٢ بالخامس من نيسان المذكور، بينا وافق حلوله في سنة ١٩٥١ باليوم الأول من نيسان الميلادي أيضاً، وهكذا القول في بقية الأعياد.

<sup>(</sup>۱) يأكل الصابئون من اللحوم: الخراف، والسمك، والدجاج، والطيور الحرة فقط كالبط والوزّ أما لحم المعز فلا يقربونه لاعتقادهم بقذراته، لأنه ينكشف من عقبه ما وجب مطاؤه بذيله، كذلك لحم البقر والجاموس والإبل فإنهم لا يأكلونه لأن لهذه الحيوانات – ثما يقولون – ذيولاً مكسوّة بالشعر، وهم يحرّمون كذلك لحم البغال والحمير والخنزير والأرانب.

الأرض، إلى عالم الأنوار ليشاركوا أهله أفراحهم، التي يقيمونها في هذا العيد، فيستغرق عروجهم ١٢ ساعة، ويمكثون بينهم ١٢ ساعة، ثم يعودون إلى هذا العالم فتستغرق عودتهم ١٢ ساعة، ولهذا يدُّخر أبناء هذه النحلة ما يكفيهم من الماء خلال هذه المدة في الأوعية، والجرار، ونحوها، لأن مياه الجداول والسواقي، حتى الأنهر الجارية، تكون محرومة من الحهاية، ومعرَّضة لخطر التلويث في أثناء تغيّب الملاك المذكور (وصحبه) في عالم الأنوار، وهم حين يكر صون (يعتكفون) في بيوتهم ٣٦ ساعة ، لا تغمض لهم عين خشية أن يتطرق الشيطان إليهم لأن الاحتلام يفسد عليهم هناءهم، ويسلبهم بهجة عيدهم، لكنهم يسمحون للأطفال بالنوم لتعذّر منعهم من ذلك، كما أنهم يحفظون طيورهم وأغنامهم ومواشيهم عند مجاوريهم من المسلمين أو غيرهم ليعلفوها ويحتلبوها بالنيابة عنهم، لأنهم ممنوعون شرعاً من القيام بأي عمل دنيوى في هذا العيد الكبير، فإذا عاد أحد هذه الحيوانات الداجنة إلى بيته خلال هذا العيد عفوا، سقط وحرم أكله، وإذا لامس أحداً من أهل البيت وجب على الشخص الملامَس أن يتعمد بعد انقضاء أيامه.

وإذا احتضر الصابئي خلال الـ٣٦ ساعة المذكورة، فيغسل الماء المدخر في بيته، ويكفن، ولا يدفن إلا بعد انتهائها. وتعد الوفاة في مثل هذه المدة كارثة تهدد العائلة بالخطر طوال السنة الجديدة،أما من مات فجأة بسكتة قلبية أو نحوها، فلا يدفن إلا بعد انتهاء هذه المدة أيضاً، ثم يراجع العالم الروحاني بعد انتهاء العيد ليعمل له غفرانا (مسخثة) في عيد الپنجة تكفيراً وطلباً للرحمة، ويهدى كفن باسمه إلى أحد الفقراء، وينحر لروحه خروف أو حمامة

أو نحو ذلك

وإذا عض حيوان صابئياً في بحر هذه المدة، أو نهشته حية، أو لسعته عقرب، فإنه يعزل عن أهله، ويمنع عن الأكل والشرب والاختلاط بأحد ما، حتى إذا انتهت مدة «الكرصة» عمدوه في الماء الجاري ستين مرة، ليبرأ من إثم العدوان المذكور. ومن كانت في داره شجرة ما وجب لفها بالحصر لئلا يمسها الأطفال من غير قصد.

وبعد أن تنتهى مدة الاعتكاف بدقائق معدودات «يطمش » المعتكفون في المياه الجارية(١٠) - كما فعلوا قبل دخوله - حتى إذا أسفر الصباح، خرجوا من ديارهم لمعايدة بعضهم بعضاً، مبتدئين بالرئيس الديني « الكنزبرا » ليسمعوا منه حوادث السنة الجديدة، فإن علماءهم يراجعون كتبهم المقدسة، ولا سيما سفر الملواشه (أي كتاب البروج) في بحر هذا العيد، ليستكشفوا حوادث السنة المقبلة، وما سيقع فيها من خير وشر، ثم يردّ الرئيس الديني وبقية الكهّان الزيارة إلى أتباعهم، وتعلق على مداخل بيوتهم أكاليل من الآس أو الصفصاف فتبقى معلقة طوال السنة لتطرد عنهم النوائب(٢) ولا يبخل أصحاب هذه البيوت عن تقديم المبالغ (١) تدخل المرأة في الماء الجاري، وقد لفَّت جسمها بعباءتها فتغطس ثلاث غطسات لتخرج طاهرة. ويدخل الرجل الماء المذكور بملابسه ليفعل ما فعلته المرأة من قبل. وتحمى السلطات الحلية شواطىء النهر لتحول دون عبث الأطفال والأوباش الذين يتعمدون لمس المتطهرين ليجبروهم على الدخول في الماء مرة أخرى، فإن لمس المتطهر ينجسه ويوجب عليه الارتماس من جديد.

(٢) إذا حلّت السنة الجديدة عند الطائفة اليزيدية، انطلقت الفتيات إلى البراري لجمع الورد الأحر «شقائق النعان » فيركزنه بالطين على مدخل الدور وغرفها في ثلاث بقم متساوية البعد عن بعضها بعضاً.

المناسبة لقاء ذلك.

ولهم في هذا العيد عادة تكاد تكون شائعة بين جميع الشعوب، التي تحتفل بعيد النوروز، فهم يستحضرون صحوناً من الفخار على عدد أفرادهم من الذكور، يسمونها طراين (۱) ويملأونها فواكه طرية ويابسة من الخوخ والتفاح، والجوز واللوز، والفستق والبندق... الخ، ويشعلون حولها الشموع فتبقى مشتعلة طوال الليل، دون أن يسها أحد، فإذا كان الصباح أكلوا منها فرحين مستبشرين، ورموا الطراين في المياه الجارية وهى فارغة.

ومما يلفت النظر في هذا العيد أن أتقياء الصابئة وكهنتهم لا يشربون الماء المعقم من الحنفيات، ولا يستعملون السكر في الشاي الذي يشربونه، مستعينين عياه الأنهار لإرواء غليلهم وإن كانت كدرة، وبالكشمش بدل السكر في الشاي.

#### ۲ً - العيد الصغير:

وهو عيد الأزهار، نوار، ويسمونه (دهوه هنينه) وهو العيد الذي جمّد فيه جبرائيل الأرض بعد أن كانت غازا<sup>(۲)</sup> ومدته الشرعية يوم واحد، والكيفية يومان أو ثلاثة لإِمّام التزاور بين الناس، ويقع بعد العيد الكبير مائة وثمانية عشر يوماً، وتقدم فيه القرابين عن أرواح الموتى بابتهاج، وتقام أعهال البر والإحسان، ويجري فيه تعميد المؤمنين، ومن شاء من المندائيين المتدينين. أما العامة فيجري تعميدهم في عيد آخر.

<sup>(</sup>١) مفردها طريانة.

<sup>(</sup>r) يعتقد الصابئة ان الله أراد أن يخلق العالم بجعله من ماء أولاً، ثم أمر جبرائيل فهبط اليه وجدّه، وجعله تربة كما هي.

# ۳ - عيد الينجة: Punja

ويسمونه «دهوه » بروانايا » ويستغرق خمسة أيام، كما يدل عليه لفظه الفارسي، وهي الأيام الخمسة التي تكبس بها السنة، لأن شهورهم ثلاثون يوماً - كما قدمنا - وهو يقع بعد العيد الصغير بأربعة أشهر، ويكون غالباً في العشرة الأولى من نيسان، وفيه تفتح أبواب عالم الأنوار (آلمي دنهوره) فتظل مفتوحة اناء الليل وأطراف النهار، فتجوز فيه الصلاة والذبح ليلا، في حين أنهما لا يجوزان في سائر أيام السنة الآنهارا، ويتقبّل (الإله) دعوات المؤمنين الصالحة في أيّام هذا العيد، ان كانت خارجة من قلوب مفعمة بالإيان الصحيح.

و(الپنجة) عيد ديني أكثر منه عيد بهجة وفرح، ففيه يجري تعميد أبناء الطائفة جماعات ووحداناً، رجالاً ونساءً، على غرار عاد نبيهم يحيى (ع) والصابئي الذي يكون يعيداً عن رجال دينه، يتحتم عليه الشخوص إلى حيث يقيمون، ليجري تعميده فيه، ومواضع العبادة «أي المندي »(۱) إنما تنشأ قبيل هذا العيد ليتم

<sup>(</sup>۱) المندي هو بيت عبادة الصابئة الذي تحفظ فيه كتبهم المقدسة، وتعقد في بهوه محالسهم الروحية، ويجري عنده تعميد رجال الدين. وهو يقوم عادة على الضفاف اليمنى من الأنهر الجارية، بطول خمسة أمتار وعرض أربعة ويبني من حزم القصب والبواري، ويُطلى من داخله بالطين الحر، ويحاط بسياج من قصب وطين، وتكون له نافذتان مع باب واحد يقابل الجنوب ليستقبل الداخل إليه نجم القطب القائم تحت عرش الرب في عالم الانوار ولا يجوز لغير رجال الدين الدخول إليه خلال ساعات العمل الديني. أما الناء فلا يسمح لهن بدخوله مطلقاً، إذ في معتقدهم «أن النساء جيعاً غير طاهرات، وانه لا حق لحن مطلقاً بدخول المعبد ». ويدعي الصابئة المندائيون أن «المندي » قديم قَدِم الصابئة، =

تعميدها في أثنائه (١)، ورجل الدين الذي يريد أن يترقى من منصبه إلى منصب آخر أرفع درجة، إغا يجري ذلك في أيام عيد الپنجة، دون غيرها من الأيام، وان جوّزوه في بقية الأعياد أحياناً، والحتضر في أيامه يتمنى زهوق روحه قبل انقضائها لتمر في «المطراثي » من دون عذاب ولا حساب، كما أن أهله يتمنون الوفاة له في هذا العيد ليتخلصوا من نفقات أعهال البر، التي تقام لروحه في سائر الأيام، ودهن السمسم المقدس الذي يدهن به المؤمنون المعمدون من أبناء الطائفة، يستخرج في هذا العيد، وعلى كلِّ يتحتم

وإنه كان معروفاً منذ عهد آدم عليه السلام، وكان يُبنى من البلور، فلها طردوا من القدس، صاروا يبنونه من القصب والبواري. وعلى كل فبناء «المندي» يخضع الى شروط مقررة في التركيب والنسب والمواد والشكل ولا بد من نصب علم يحيى «درافشا» فوق المندي في ساعات العمل.

ولا بد من وجود قناة متصلة باء النهر الجاري عند مدخل كل مندي «في الصحن الذي يحيط به » ليجري تطريس «تعميد » المؤمنين فيه . كما يجب أن يكون لكل مندي قناة تأخذ الماء منه لتصبه في الأطراف الجاورة، لجعل الماء جارياً بصورة مستمرة ، وبذلك يكون ماء المندي حياً غير راكد . وقد كان للصابئة ستة منادي «بيوت عبادة » في العراق اثنان في قلعة صالح ، وواحد في كل من العمارة ، والمشرّح ، والناصرية ، وسوق الشيوخ ، فتقوضت الأربعة الأخيرة ، ولم يبق إلا معبدا «قلعة صالح » وقد بنوا في السنوات الأخيرة «مندي جديداً » في حي الدورة بجوار المصافي في بغداد لكثرة النازحين اليها ، وضرورة وجود دار عبادة دائم لهم فيها .

<sup>(</sup>۱) يجري تعميد الد «مندي » على نحو خاص. فإن عدداً من رجال الدين الصابئي يدخلون المعبد قبل استخدامه في أمورهم العقائدية ، ومعهم رحى وحمامة وقدر معلوم من البر والسمسم المقشر ، فيشرع أحدهم في طحن البر ، وينشغل الآخرون في استخراج دهن السمسم ، ثم يذبحون الحهامة ويصفون دمها على أقراص صغيرة من الخبز الرقاق الذي يعملونه من البر المذكور ، بأن يقطروا أربع قطرات على كل قرص من الدم ، وأربع قطرات من الدهن ، ثم يدفنون الحهامة في الد «مندي » ويستعملون الأقراص في أمورهم الدينية فيأكل كل شخص قرصاً واحداً فيقيه من الشرور ويسبغ عليه البركة .

على كل صابئي أن يقدم القرابين، ويقيم الولائم ويجود بالصدقات عن أرواح الموتى من أقاربه وأصدقائه، حتى معارفه، في أيام الينجة.

ويقول الصابئون إن كل يوم من أيام هذا العيد الخمسة يختص بشخص من ال ٣٦٠ شخصاً السماويين، فاليوم الأول لـ (آنوش أثرا) والثاني لـ (شيشلام ربًا) والثالث لـ (يوخاشاركنه) والرابع لـ (نابوت زيوا) والخامس لـ (بهرام ربا) وكان هؤلاء الأشخاص الخمسة قد خلقوا في أيام الپنجة الخمسة، وسموا بأسمائهم فيه. كما كانوا يطوفون حول العرش الجليل، يسبحون مجمد ربهم وهم بأثوابهم البيض، ولهذا يلبس علماء الدين الألبسة البيض فيه للدلالة على نقاء سريرتهم، ويشون حفاة، لأن الأحذية تعمل من جلود الحيوانات الميتة، فهي نجسة، ويرتمسون في الماء الجاري يومياً ثلاث دفعات قبل الطعام، أي قبل كل وجبة، ولا يأكلون من اللحوم غير لحم الضأن، ولا يجوز عقد النكاح لأحد في أيامه.

#### ٤ً - عيد يحيى:

ويسمونه (دهوه أديمانه) وهو يوم واحد من أقدس الأيام لدى الصابئين يلي عيد الپنجة بستين يوماً (١١ أي يقع في الثامن أو التاسع من حزيران، ويقولون إن آدم (ع) قد عمد في هذا اليوم بأمر من (ملكا ربا دنهورا) فهو عيد مقدس يوجب التعميد على المؤمنين، وفيه كانت ولادة النبي يحيى (ع) وحيث إنه يقع في بداية الصيف،

فهو من أحسن المواسم لتعميد الأطفال لأول مرة، أما من يتعمد فيه من أبناء الطائفة فإنه يكتسب أجر ستين تعميداً إذا كان ثوب اعتاده (الرستة) جديداً.

وقد صادف حلول هذا العيد في عام ١٩٥٤ يوم الجمعة الموافق عريران فتفضل (الكنزرا) الشيخ عبدالله بن الشيخ سام وسمح لنا بالحضور في داره الواقعة بجوار السفارة البريطانية في الكرخ من بغداد، حيث أجرى تعميد الشيخ دخيل بن الشيخ عبدان، وجماعة من المؤمنين في دجلة، كما ذبح عدداً كبيراً من الدجاج على مشهد منا ومرأى من الآخرين.

#### ﴿عدد الصابئة﴾

قلنا في موضع آخر: إن الصابئي لا يكون صابئياً ما لم يولد من أب وأم صابئين، وإن الصابئة لا يسوِّغون زواج الصابئية من الأجنبي، ولا زواج الصابئي من أجنبية، لئلا يختلط الدم، ويضيع النسب. شأنهم في ذلك شأن اليهود واليزيديين.

وقد أدى هذا التشدد في محافظة نقاوة الدم، إلى جعل هذا الفريق من البشر محدوداً في العدد، آخذاً بالتناقص سنة بعد أخرى، حتى أن الباحثين في تاريخ الأقوام والسلالات، يرون أنه قد لا يمر قرن واحد حتى ينقرض الصابئون من سفر الوجود، ولا يبقى لديانتهم إلا الذكر التاريخي. هذا إلى أن حالتهم الاجتاعية، وعادات الزواج عندهم، وما تتطلبه من تعميد في الماء الجاري، سواء أكان الوقت صيفاً أم شتاء، وكذلك غسل المحتضر وتكفينه قبل زهوق الروح من جسده، وضرورة اغتسال الصابئي في الماء

الجاري للتطهر من الجمابة ونحوها، كل ذلك من شأنه أن يعرّض هؤلاءالقوم إلى الأمراض التي تؤدي إلى الوفاة حمّاً فالانقراض.

مرَّ الرحالة الفرنسي (تافرنيه) بمدينة البصرة في آذار من عام ١٦٥٢ للميلاد فقيل له أن اتباع القديس يوحنا المعمدان «وهم الصابئة » القاطنين في البصرة وأطرافها يومئذ يُقدرون بخمسة وعشرين ألف عائلة (١) فإذا فرضنا أن العائلة تتكون من خمسة أفراد، كان عدد نفوس الصابئة قبل ثلاث مئة سنة، مئة وخمسة وعشرون ألف نسمة، ولكن هذا العدد أخذ يتناقص ويتضاءل بفعل العوامل المذكورة، حتى أصبح عشرة آلاف نسمة كما يقول رؤساؤهم، و ١٩٩٧ نسمة كما ينطق بذلك الإحصاء الذي أجرته الحكومة العراقية في ١٩ تشرين الأول سنة ١٩٤٧م. وهم موزعون بحسب هذا الإحصاء على المحافظات الآتي ذكرها:

| اسم المحافظة                 | الذكور | الإِناث | المجموع    |
|------------------------------|--------|---------|------------|
| محافظة بغداد                 | ٥٠٨    | ٣٨٧     | ۸٩٥        |
| محافظة بابل (الحلة)          | ١٧     | ٥       | * *        |
| محافظة القادسيّة (الديوانية) | 4٧     | **      | 1 7 2      |
| عافظة ذي قار (الناصرية)      | ٣٩٣    | 497     | <b>V91</b> |
| محافظة البصرة                | ٦٨٠    | ٤٦٤     | 1122       |
| محافظة ميسان (العمارة)       | 124.   | ٥٨٢١    | 7110       |
| محافظة واسط (الكوت)          | ٨٨     | ٧٢      | ١٦.        |

<sup>(1)</sup> Tavernier, les Six Voyeges, p 90 Paris 1713.

| محافظة ديالي           | ٦.   | ۲۸   | ٨٨   |
|------------------------|------|------|------|
| محافظة التأميم (كركوك) | 7 2  | ١٧   | ٤١   |
| محافظة نينوي (الموصل)  | ٥٢   | ٣٦   | ٨٨   |
| المجموع                | 4454 | 7119 | 151A |

ومنهم أفراد قليلون في كل من محافظات: السلمانية، وإربل، والمثنى والأنبار (الرمادى)، وكربلا، بحيث يصبح المجموع (٦٥٩٧) نسمة. كما أن لهم في مدن إيران الساحلية، في جنوبي العراق، نحو ألف نسمة. أما ما ذكره السيد نقولا سيوفي من أن عددهم في عام ١٨٧٧ لم يتجاوز الأربعة آلاف نسمة (١) فقد كان كلاماً مطلقاً لا يستند إلى إحصاء رسمي.

وفي «المجموعة الاحصائية السنوية » التي أصدرتها وزارة الاقتصاد » في العراق لسنة ١٩٦٥ أن مجموع عدد الصابئة في العراق في السنة المذكورة كان (١٤،٥٥٠) نسمة بينهم (٧٣٥٠) من الإناث أي أن عددهم ارتفع خلال عشرين الذكور و (٧٢٠٠) من الإناث أي أن عددهم الأوضاع الصحية سنة من ١٥٩٧ إلى ١٤،٥٥٠ نتيجة لتحسن الأوضاع الصحية العامة في العراق، ونتيجة لتخلّي شباب الطائفة عن بعض الطقوس الدينية التي كثيراً ما أدت إلى الوفاة.

وهؤلاء الصابئة العراقيون ينتمون إلى قبائل بعضها كبير والبعض الآخر صغير، ويقول رؤساؤهم إنهم ينتمون إلى ٦٢ قبيلة لم يبق منها غير الآتي أساؤها:

١ - قبيلة (المندوية) وتقطن في محافظة ميسان (العمارة)

<sup>(1)</sup> M. N. Siouffi: Etudes sur la Religion Des Soubbas p. 158 Paris 1880.

- تبيلة (الخميسية) وتقطن في قلعة صالح، والقرنة وهي أكبرها.
- ٣ قبيلة (ألبوزهرون) وتقيم في الناحيتين: المسيعيدة
   والحلفاية بمحافظة ميسان.
  - ٤ قبيلة (المسودنية) وتقيم في ناحية المجر الكبير
    - ٥ ألبو كلمش: ويقيمون في ناحية الكحلاء.
- ٦ قبيلة (الجحيلية) وتقيم في المدينة (بالتصغير) والشرش،
   والقرنة.
  - ٧ قبيلة (الكيالين) وتقطن في البصرة ونواحيها.
    - ٨ قبيلة (البنكانية) وتقيم في البصرة وأطرافها.
- ٩ قبيلة (الدهيسية) (بالتصغير) وتقطن في مدينة الناصرية
   عافظة ذى قار.
  - ١٠ قبيلة (ألبوسبتي) وتقم في سوق الشيوخ.
  - ١١ قبيلة (ألبو مهنا) وتقيم في سوق الشيوخ أيضاً.
  - ١٢ قبيلة (أُلبوعزَّاز) وتقطن في أُطراف سوق الشيوخ...
    - ١٣ قبيلة (السيفية) وتقيم في سوق الشيوخ.
      - ١٤ قبيلة (البريجية) وتقطن في الچبايش.
- أي ان القبائل ۹ ۱۰ ۱۲ ۱۲ ۱۳ ۱۶ تقطن فی محافظة ذی قار .

# ﴿مساكن الصابئة﴾

كان الصابئون في أيام خلفاء بني العباس، منتشرين في كثير من بلدان الشرق القائمة على ضفاف الأنهر، لأن طقوسهم الدينية، وسننهم الاجتاعية ، تحتم عليهم الارتماس في المياه الجارية ، سواء كان الفصل صيفاً أم شتاء - كها قدمنا - وكان لهم في (حرّان) مركز دعاية كبير ، وإن لم يكن كثير الماء .

قال أبو الفداء عهاد الدين اسهاعيل بن علي بن محمود المتوفى سنة ٧٣٢هـ ١٣٣١م:

«وكانت حرَّان مدينة عظيمة ، وأما اليوم فخراب. قال في المشترك: وحرَّان مدينة مشهورة تعدُّ من ديار مضر – بالضاد المعجمة – قال ابن حوقل: – وهي مدينة الصابئين ، وبها سدنتهم السبعة عشر ، وبها تلُّ عليه مصلى للصابئين يعظمونه ونُنسب إلى ابراهيم ، وهي قليلة الماء والشجر . قال في العزيزي: والجبل منها في سمت الجنوب والشرق على فرسخين ، وتربتها حراء ، وشرب أهلها من قناة تجري من عيون خارج المدينة ، ومن الآبار ، وهي والرقّة من ديار مضر »(۱).

ولكن لكثرة الاضطهادات التي لحقت بهذا الفريق من البشر فقد أصبح محصوراً في أماكن معينة من المدن القائمة على سيفي دجلة والفرات في جنوب العراق، وفي بعض مدن إيران الساحلية القائمة على النهرين كارون والدز، وأهم هذه المدن العراقية العهارة وقلعة صالح(٢) والحلفاية والزچّية «الزكية» والعزير -

<sup>(</sup>۱) تقويم البلدان ص ۲۷۷ (باریس ۱۸٤۰)

<sup>(</sup>٣) قلعة صالح مدينة صغيرة تقع على مسافة ٤٥ كيلومتراً من العهارة جنوباً ، بينها وبين البصرة ، فيها زهاء خسة آلاف نسمة ثلثهم من الصابئين الذين بنوا معابدهم في غربي هذه القصبة.

بالتصغير - والقرنة موضع اقتران دجلة بالفرات - والشرش، والحماً ، وكرمة والمدينة - بالتصغير - ونهر صالح ، والجبايش ، والحماً ، وكرمة بني سعيد ، وسوق الشيوخ ، وناصرية المنتفق ، والبصرة . أما أهم المدن الساحلية الإيرانية التي يقطنونها فهي : المحمرة ، وششتر ، ودزيول ، وناصرية الأهواز «ويقال لها ناصرية العجم » وتقول الليدي دراور إن الصابئة القاطنين على السواحل الإيرانية ليسوا بنعمة وصحة كما هو الحال لدى الصابئين القاطنين في العراق (١)

ولما احتل الجيش البريطاني بغداد في ١١ آذار سنة ١٩١٧م، ظعن لفيف من الصابئين إلى بغداد، ثم إلى سائر مدن العراق الكبرى طلباً للرزق، كما نزح لفيف آخر إلى عواصم جمهوريات سورية، ولبنان، ومصر، وتركية، وإلى أمهات مدن العالم وحواضره، للغرض نفسه، كلندن وباريس وبرلين وروما واستوكهولم وكوپنهاكن وأوسلو<sup>(٦)</sup> متسامحين في أمر الرسوم الدينية التي تفرض عليهم الارتماس في المياه الجارية، مكتفين بأخذ مياه الغسل من الينابيع والكهاريز المتصلة ببعضها، ومن الحنفيات الغسل من الينابيع والكهاريز المتصلة ببعضها، ومن الحنفيات أحياناً، خارجين على بعض الطقوس في أحايين كثيرة. فهم مثلاً أحياناً، خارجين على بعض الطقوس في أحايين كثيرة. فهم مثلاً ويأكلون من ذبائح غيرهم، ويساكنون أبناء الطوائف الأخرى، ويأكلون من ذبائح غيرهم، ويتخذون الزي العصري لباساً لهم وسأكلون من ذبائح غيرهم، ويتخذون الزي العصري لباساً لهم

<sup>(</sup>۱) الصابئة المندائيون ص ٤٠٠

 <sup>(</sup>٢) ثاهدت بنفسي أفراداً من الصابئة في أثناء زيارتي لهذه العواصم في عام ١٩٦١
 وهم يمتهنون صياغة الفضة والذهب المطعمة بالميناء.

ولعب الميسر، وكل ذلك مما حرمته عليهم شريعتهم، كما سبقت الإشارة اليه (١)

«وينفر هؤلاء الصابئة من اللون الأزرق النيلي بل لا يلامسونه قط، وسبب ذلك أن بعض اليهود علموا بأن شريعتهم سيبطلها مار يوحنا فأخبروا مواطنيهم بالأمر، فلما فهم هؤلاء ذلك ورأو أن مار بوحنا قد استعد لتعميد المسيح، بحثوا في حالة غضبهم عن كمية كبيرة من النيل ورموها في نهر الأردن، فتلوثت مياه النهر، وبقيت غير طاهرة مدة، وكاد يتعرقل عهد المسيح لولا أن الله أرسل ملائكته ومعهم إناء للهاء كبير أمرهم بملئه من نهر الأردن، قبل أن يلوّثه اليهود بالنيل، وكان من ثمة أن الله لعن هذا اللون خاصة "(٢) يلوّثه اليهود بالنيل، وكان من ثمة أن الله لعن هذا اللون خاصة "(٢) وكما أن الصابئين لا يلبسون الأزرق من الثياب، فهم لا يأذنون بلبس ما كان منها أسود اللون أيضاً حتى في حالات الحزن على موتاهم.

<sup>(</sup>١) وفي الحقيقة فإن الأساليب الحديثة، والطرق العصرية، والتربية الوطنية، والسينات والسينات والسينات وكل ما يجعل العراق حديثاً، كل ذلك يهدد وجود هذه الطائفة الآخذة بالاضمحلال. ففي المدارس الحديثة يرتدي الطلاب الزي العصري المطلوب، ويمارسون العادات والأفكار الحديثة... وحين يعودون الى بيوتهم يرفضون تعاليم الكهّان ويسفهُون آراءهم... وهناك نزيف آخر لدى هذه الطائفة على شكل ارتداد عن العقيدة فالنساء الصابئيات يتزوجن من ازواج خارج عقيد تهن ويتدين بدين أزواجهن .. ويبحث الشبان الصابئون عن دين لا يتعارض والمتطلبات الدنيوية العصرية وحياة المدن إهـ

السيدة دراور (الصابئة المندائيون) ص ٥٨ (2) Les Six Voyajes de J. B. Tavernier.

#### ﴿صناعة الصابئة﴾

أما صناعة الصابئة فهي على الأغلب صياغة الميناء.

والميناء «من المينة » لفظ فارسي معناه صناعة جوهر الزجاج، وهو اسم لأكاسيد معدنية تصهر بمادة زجاجية، وتُزيّن بها الحلي وأواني الذهب والفضة فتكسبها رونقاً وجمالاً، وهي من الصناعات التي كانت وما زالت موضوع إعجاب الناس في مختلف ديارهم.

وصناعة الميناء قديمة ، عرفها الطورانيون الأقدمون ، وتناقلها عنهم المصريون ، والفنيقيون ، ثم انتقلت إلى الهنود والفرس ثم إلى البيزنطيين ، وقد إنتشرت في الشرق والغرب معا حتى بلغت أوج كما لها في نهاية القرن السادس عشر للميلاد .

وهي إما شفافة كالزجاج، يخترقها النور وتشف عا وراءها، واما كثيفة تُزبّن بها سطوح الأجسام فتشبه الخزف الصيني، وكلا النوعين يمتاز بكونه ذا ألوان متعددة. وهي تستعمل لوجوه الساعات التي تثبت عليها الأرقام.

أما طريقة عملها فتكون بسحق الأجزاء المطلوب مزجها بكميات معينة كل على حدة، سحقاً جيداً، ثم توضع على النار فتصهر حتى تسيل في بوتقة مغطاة أربع مرات، حيث ترفع في كل مرة لتسكب بالتدريج في ماء إلى أن تتصلب الأجزاء فيسهل سحقها، وتجري من وراء ذلك عملية التخطيط على الأجسام بالصور المطلوبة، والنقوش الجميلة.

وقد تخصص القسم الأعلب من الصابئة بهذه الصناعة حتى

أبدعوا فيها. واتقنوا فن نقل الصور بضبط ودقة، فهم يستطيعون نقل الصورة الشمسية على علبة السيكارة مثلا، أو على خاتم صغير، فتبدو للناظر كأنها قد دبّت فيها الحياة. وتكاد هذه الصناعة تنحصر فيهم في الوقت الحاضر، لأنهم يحرصون غاية الحرص على حفظ أسرارها، ولا يبوحون للغيربها.

ويجيد البعض الآخر من الصابئة صناعة القوارب التي تصنع من القصب وتطلي بالقار على اختلاف حجومها وأوساقها: كالطراريد (جمع طرّادة) والمشاحيف (جمع مشحوف) والابلام (جمع بلم) والسوج (جمع ساجية) التي يكثر استعالها في جنوب العراق، ولا سيا في الأهوار، كما أن بعضهم يمتهن النجارة والحدادة، ويصنع الخناجر والآلات الجارحة، وهناك من يحترف تربية الماشية والألبان، ولكنهم أقلية ضئيلة.

ولا بد من القول أن شباب الصابئة ، الذين تحللوا من معظم قيود شريعتهم ، التحقوا بالمدارس والمعاهد المختلفة ، فتخرجوا فيها حتى أصبح منهم من يمتهن الطب ، والصيدلة ، والمحاماة ، والهندسة ، والتدريس ، فضلا عن الوظائف الحكومية الكبرى ، كما أن لفيفا آخر التحق بكليات الغرب ، فاكتسب دراسة راقية ، ومعلومات نافعة ، إلا أن هؤلاء ما زالوا يترسمون خطى رؤسائهم الروحانيين ، ويفخرون بالانتساب إلى دينهم القديم .

#### الموت والجناز

#### عقيدة الموت:

يعتقد الصابئة أن الموت إرتحال وانتقال، لا فناء واندثار، فالروح بعد أن تخرج من هذا العالم لا تفنى ولا تنعدم، وإنما تنتقل من عالم إلى آخر حتى تتصل بعالم الأنوار «آلمي دنهورا » إن كانت طيبة «حيث تبقى حية مخلدة في ذلك العالم النوراني، متنعمة بأنواع الملذات » وتنتقل إلى صنوف العذاب إن كانت خبيثة، وربما كان تعذيب هذه الروح بإلباسها شكلاً آخر، وإظهارها في جسم من الأجسام، الذي يكون وجودها فيه عذاباً وشقاء. فالعذاب في نظرهم مها كان نوعه إنما هو تطهير للروح من أدران الذنوب، وهذا ما جعل لفكرة التناسخ أصلا عندهم، على الصورة التي يعتقد بها غلاة المتصوفة من رسخ ومسخ وفسخ ونسخ ونسخ ".)

#### غيل الحتضر وتكفينه:

أما الرسوم الدينية التي تجرى لفقيد الصابئة « المندائية » فإنها تقام قُبيل خروج روحه من جسده ، لأنهم يعتقدون بأن الروح

<sup>(</sup>۱) الرسخ: انتقال النفس الناطق من بدن الإنسان إلى الأجسام النباتية، والمسخ: انتقال النفس المذكورة من بدن الإنسان إلى أجسام الحيوانات، والفسخ: انتقال النفس الناطق من بدن الإنسان إلى الجهادات، والنسخ: انتقال هذه النفس من بدن إنساني إلى بدن إنساني آخر.

طاهرة فلا بد لها أن تخرج من بدن طاهر، وهذا ما فرض عليهم غسل المحتضر «طمشه كها يقولون» وتكفينه وهو في حالة النزع، لتخرج روحه من جسده، وهو طاهر فإذا مات نجس، وحرم مشه، ومن لمسه لا يطهر، حتى وان اغتسل بمياه البحار مرارا، أو تعمد صنوف التعميد تكرارا.

وعلى هذا اذا ظهرت إمارات الموت على أحدهم، وجب تطهير جسده ، أي أن يعرّى من ثيابه الاعتيادية ، ويحمل إلى الماء الجاري في نهر، أو ساقية، أو جدول، فيغسله «الحلالي» بمشهد من « الاشكنده » أحد معارفه ، متجهاً به نحو الجدى ، ويكفنه باللباس الديني «شبيه بالرسته » على أن يكون جديداً غير مستعمل من قبل، وطويلاً لتغطية القدمين، ثم يعيده إلى فراشه ويسرج له مصباحاً يضيء غرفته فلا تبقى في ظلام، ثم يغطيه بملاءة بيضاء، بحيث يكون رأسه مقابلا نجمة القطب فيبقى حتى يوافيه أجله. وقبيل أن تزهق روحه، يضع على رأسه إكليلاً صغيراً من عود الآس الأخضر. فإذا زهقت الروح أطبق جفنيه، وخاط الكفن عليه، ولفّه ببارية من البردي، شبيهة بالحُصُر الحاكة من القصب، ثم لفت البارية بحبال من خوص النخيل بينها جريد النخل لحملها، تمهيدا لإِرساله إلى مثواه الأخير، على أن تمضى ثلاث ساعات على زهوق الروح للتأكد من وقوع الوفاة. فإِن انتهت هذه الساعات الثلاث بانتهاء النهار، حفظت الجنازة في بيتها إلى صباح اليوم التالي. ومنهم من يغسل في بيته بالماء الفاتر ، إذا كان الفصل شتاء باردا، وبالماء العادي إذا كان الفصل صيفاً أو معتدلا، على أن يغسل ثلاث مرات من قمة رأسه إلى أخمص قدميه. أما الزعم بأن المندائيين يختقون المحتضر قبل أن ترهق روحه فلا صحة له مطلقاً ، وإن كان شائعاً بين العوام والبسطاء .

أما من مات قتلا، أو غيلة، أو بسكتة قلبية، أو بتصلّب في الشرايين فإنه لا يغسل، لأن الغسل موضوع عندهم لمن به روح، فإن فارقت الروح الجسم، أصبح الجسد كالطين المجبول، لا يطهره الماء، ولا يؤثر فيه التعميد. وفي مثل هذه الحالة يوافيه مؤمن من درجة «كَنزبرا» فيقوم بواجب التعميد والتكفير، لأن الموت الفجائي يجعل الميت في عداد من مات بدون رسوم الجناز، على أنهم أخذوا يتسامحون أخيرا فصاروا يغسلون الميت على هذه الصورة، حتى إذا حل «عيد الپنجه Punja» أقيم له ترجم ديني خاص يسمونه رسخته Mishkhitha) للتكفير عنه (١)

وفي الوقت الذي يُشغل أهل الفقيد بتهيئة أسباب دفن فقيدهم، ينعاه أحد أقاربه إلى مؤمن درجة (ترميده) فيوافيه هذا بكتابهم الكبير (سدرا آدم) وبعلم على هيئة الصليب، له كسوة من القزِّ الأبيض يسمونه (دربشا أديهيه) أي علم يحيى، فيغرس العلم في فناء الدار، ويشرع في تلاوة نصوص مستخرجة من الكتاب المقدس، يستنزل فيها شآبيب الرحمة والبركة على روح الميت (٢)

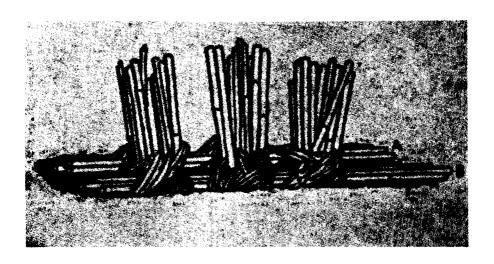
<sup>(</sup>١) يحبد المتدينون والموسرون من الصابئة أن يقام لهم مثل هذا الترحيم وهم على قيد الحياة تحسباً للموت الفجائي أو الموت في الفلاة أثناء السفر أو في أية ظروف مشابهة ويسمون من قام بهذا الواجب الاحترازي شالمانه متهيمن.

<sup>(</sup>٢) نادرة طريفة أقصها على القارىء الكريم:

كنت في عام ١٩٢٢ م تلميذاً في مدرسة دار المعلمين ببغداد، وكان في الدار المذكورة تلميذان صابئيان: أحدها من أهل الناصرية، يدعى « مسلم ضمد » والآخر من العارة، =



الاسكندولة «سكين الدولة » وهي الختم الذي تختم به سرّة الوليد كما يختم به قبر الميت ليمحي في اليوم الثالث، ويقلد ها الكاهن للعريس في حفلة زفافه.



« المندلتا » التوفي وتبقى ثلاثة ايام لتخرب في ختامها.

#### نقل المتوفى:

أما الطقوس المقتضاة لنقل المتوفى ودفنه، فإنها تجري على وجه مخصوص. فهم أولا ينصبون له (المندلتا) (١) في بهو الدار، وبعد

= يدعى «غضبان رومي » وفي خريف تلك السنة أصيب « مسلم » بالتهاب الزائدة الدودية فأجريت له عملية مستعجلة ، واستدعي أهله إلى بغداد ليكونوا بالقرب من ولدهم ، فظن هؤلاء أن العملية ستؤدي إلى وفاة الولد حتاً. وبعد خسة أيام طلبت أمه إلى السلطات الصحية أن تسمح لها بأخذ ولدها ، لتجري عليه الرسوم والطقوس الدينية ، قبل أن تزهق روحه فيموت كافراً نجساً ، فلم تر السلطات المختصة مانعاً من ذلك فسمحت لها بأخذ المريض المحتضر ، ولكن ماذا عملت به أمه ؟

هذا سؤال غريب، وأغرب منه جوابه!

أخذت الوالدة ولدها إلى شاطىء «دجلة » ورفع أهله ورجال دينه الأربطة التي ضمدت بها جروح الولد، وبدأوا يصبون الماء على تلك الجروح، وهي لم تندمل، والولد يصبح ويستغيث ولكنه لا يجد من يشفق عليه، وهكذا غُسل «مسلم » وكفن، وأعيد إلى فراشه في انتظار زهوق روحه. ومرت أربع ساعات والروح لم تزهق، وأبى مسلم ضمد أن يوت. فتقدم أحد أساتذتنا إلى سرير المحتضر ودس الحرار تحت ابطه، فلاحظ أن درجه الحرارة لا تنذر بالخطر، فأخبر الأطباء بذلك فبادروا إلى تضميد جروح التلميذ من جديد، وكانت النتيجة أنه أبل من مرضه بعد بضعة أيام واشترك في امتحان نصف السنة بنجاح، وهو ما زال يدرس في المدارس الحكومية في محافظة ذي قار، ولله في خلقه شؤون.

وفي ص ٢١ من المجلد الثاني من « مجلة اليقين » البغدادية الصادرة في عام ١٣٤٦هـ. « مرض رجل اسمه عزّت بن خنجر فغسل وكفن ، ثم برى ، . وهكذا عمل ثلاث مرات عرض ، فيشرف على اللحد ، فيشق الكفن ، وهو لا يزال حياً يرزق » اهـ .

(١) يزعم المندائيون أن أرواح موتاهم تبقى مرفرفة في الفضاء ثلاثة أيام بعد الوفاة، مترددة بين القبر والدار. ولهذا يعملون لها «مندلتا » بعد الوفاة مباشرة، يضعون إلى جانبها كأساً، أو طاسة من الماء. وهذه «المندلتا » عبارة عن ثلاث ربطات من القصب النظيف المقشر، مشدودة إلى بعضها شداً دينياً خاصاً، ومختومة بالاسكندولة، ومغروسة في حفرة بساحة الدار تكون بيضوية الشكل وبطول المتر الواحد. ولا تفض هذه الـ «مندلتا » إلا في ختام اليوم الثالث للوفاة.

الطواف بالجثان حولها ثلاث مرات، يحمل النعش- فوق رؤوسهمأربعة من المؤمنين من درجة (حلالي) على أن يكونوا سالمين من
العيوب الخلقية كافة، فيمشون الواحد وراء الاخر، وهم حفاة (۱)
مرتدين لباسهم الديني (الرسته) ويسيرون به إلى مرقده الأخير في
صمت وخشوع، لأن البكاء والعويل والنواح على الميت كلها
امور محرمة عندهم. وكذلك يحرم لطم الصدور أو رش التراب على
الرؤوس، وهم يعتقدون بأن كل دمعة تذرفها العين على أي فقيد
تكون نهرا كبيراً في طريق نفسه، تكاد تعجز عن قطعه، وان الشعر
الذي يقص حداداً على المتوفى سيتحول الى قيود في قدميه، ولكن
العوام لا يتقيدون بهذه المحرمات، متأثرين بعادات مجاوريهم من
السلمين.

ويتحتم على أحد (الحلالية) أن يختم قطعاً مستديرة من الطين المجاتم طلمسي مقدس عندهم يسمونه (اسكندولة) أو (سكين دوله) على بأربع صور من الحيوانات المؤذية هي: الحية، والعقرب، والأسد، والزنبور، وهي الحيوانات التي ترمز إلى العناصر الأربعة، التراب والماء والنار والهواء (١٠) حتى إذا بلغ وأصحابه الجبّانة، وضع الطين المختوم فوق موضع القبر الذي يختارونه له، فيشرع الحفارون في حفره، والترميده يقرأ في كتاب الـ (سدرا فيشرع الحفارون في حفره، والترميده يقرأ في كتاب الـ (سدرا

<sup>(</sup>١) مثل بقية المشيّعين الذين سيشتركون في الدفن على أن لا تكون معهم إحدى النسوة خشية ألا تكون على طهر

<sup>(</sup>٢) تلبس الاسكندولـة «سكين دولة » في أثناء التعزيم، ومن قبل الذين يعزلون لنجاستهم، كما هي الحال في الولادة والزواج، وتختم بها سرّة الوليد، ويقلّدها « الكَنزبرة » للعربس في حفلة زفافه، ويختم بها القبر الذي يدفن فيه الميت... الخ

ربًا) وأمامه العلم (الدرابشا) فاذا مرّت ثلاثة أيام على الدفن، عبثوا بالختم أما إذا كان المتوفى أحد رجال الدين، فإن زملاءه يشون خلفه حفاة، حاملين كتبهم المقدسة فوق رؤوسهم، وأمام الجميع عَلَم يحيى، أي (درابشا أديهيه) مرفوعاً إلى علو شاهق للإعلان عن شخصية الميت.

«وقد اعتاد الصابئون منذ القدم، وفي أوقات تفشي الأوبئة، أن يدفنوا في عتبة الدار، أو مع المتوفى في قبره، قحفين الواحد مقلوباً فوق الثاني تنقش عليها تعاويذ لتصدَّ أرواح الظلام والجن، كما تتضمن اللعنات لأولئك اللذين يجلبون الشر والبلوى، وتضرعاً لأرواح النور والحياة "(۱).

وربّ سائل يسألنا: إذا عطش المحتضر أو طال أمد احتضاره فاضطر إلى شرب الماء أو تناول شيء من السوائل فا هو موقف ذويه الذين غسلوه وكفنوه وكانوا في انتظار زهوق روحه لتخرج من بدن طاهر؟ والجواب على ذلك: إذا عطش المحتضر أو احتاج إلى شيء من السوائل، قبل أن تفارق روحه جسده، جيء له بماء طاهر من نهر جار، على أن يحمله إليه رجل مؤمن طاهر. أما إذا خرجت بطنه وهو بلباس الاحتضار، فيجب غسل موضع الخروج بإتقان، وان إحتام وجب غسله في الماء الجاري مرة أخرى.

#### صفة القبر:

أما القبر فيكون بشكل مستطيل، وعمق يتراوح من ثلاثة إلى خمسة أمتار، حسب صلابة الأرض، وتحفر عند موضع الرأس حفرة

<sup>(</sup>١) الصابئة المندائيون ص ٧١.

صغيرة ضيقة تسمى (لغم) فيدخل فيها رأس الميت إلى صدره بحيث يكون مستلقياً على ظهره، ووجهه ورجلاه متجهة نحو الجدي، حتى إذا بعثت الجئة، واجهت هذا الكوكب الثابت بالذات، وبذلك يضمن الارتقاء إلى جنات الخلد، ثم تصف الأحجار على كفنه، من صدره إلى أخص قدميه، وحينا ينتهي (الترميده) من قراءة النصوص الدينية الخاصة بالدفن، يلقي حفنتين من التراب على جسد الميت، ثم تنهال الأتربة عليه دون أن تُشيّد بنيّة فوقه.

وللصابئة أسطورة يتناقلونها عن سبب وضع الحجارة على أكفان موتاهم مباشرة، قد لا تخلو من طرافة، فهم يزعمون أن كثيرا من آبائهم القدماء عمدوا إلى نبش قبور موتاهم، ليتفقدوا أوضاعهم، فوجدوا أن أكفانهم قد تجمعت في أفواهم، وأن هذه البادرة النحسة أدت إلى أن يتوفى أهل بيوتهم تباعاً، بسرعة فائقة، فلكي لا يسرع الموت إلى أهل الميت، يضعون الأحجار على صدره لهذه الغاية، ويضعون في فمه قليلاً من تراب أول حفرة تحفر لقبره، كها أنهم يضعون مع الميت قطعتين صغيرتين إحداها من الفضة، والأخرى من الذهب على أن يكون زنة كل منها ١٦ - ١٦ من المئقال.

أما سبب وضع التراب عليه مباشرة، فسنة عمل بها «مندائي » لما أهال حفنتين من التراب على جسد الرسول الأعظم عندهم، يجيى بن زكريا فكانتا قبراً له.

المأتم:

ومتى عاد المشيعون إلى دار المتوفى ، اغتسل « الحلالية » ومن

اشترك معهم في الدفن، وعمدوا الأدوات التي استعملت في الحفر والدفن في الماء الجاري، وأكلوا مما أعد لهم من طعام خاص لهذه المناسبة يسمونه «لوفاني » كانت النسوة قد انهمكن في تحضيره منذ وقوع الوفاة (١) وعندها يقام مأتم لروح المتوفى في سبعة أيام متتالية، ومثل ذلك في اليومين السابع والثلاثين والخامس والأربعين للوفاة.

وحرام على زوجة الفقيد أن تلبس السواد أو ان تقص شعرها حداداً على بعلها ،أو أن تندبه بالبكاء والعويل ولطم الصدور ،أوأن تحت التراب على رأسها ، لأنها ترتكب بعملها هذا إنما لا يغتفر . وهم يعزون عقيدتهم هذه إلى أن يحيى أوصى زوجته حين أدركته الوفاة – بأن لا تبكي ولا تحزن عليه ، بل تبقى على بشاشتها ، وتطلق صوتها بالفرح عليه ، لا بالويل والثبور ، فكان لزاماً على أتباعه أن يترسموا خطاه في مثل هذه الأحوال ، ومن هنا أصبح الموت عندهم مدعاة للسرور وليس للحزن ، وأصبح يوم المأتم أكثر فرحاً من يوم الزفاف . وعلى الرغم من ذلك كله ، فإن العوام من الصائبة – لتأثرهم بالحيط الإسلامي الذي يعيشون في كنفه أصبحوا يندبون موتاهم ، وقد يخطئون فيبكونهم أيضاً ، إلا إذا أصبحوا يندبون موتاهم ، وقد يخطئون فيبكونهم أيضاً ، إلا إذا

وقد حتَّمت الشريعة المندائية دفن الميت حيث يموت، فلا يجوز

<sup>(</sup>١) بعد ان يأكل الحاضرون الطعام المعد لهم، يجمع كل حاضر قليلاً من كل نوع من انواع الطعام الموجود في لقمة واحدة يمسكها بيده اليمنى، ثم يشرب جرعة من الماء بيده اليسرى، ويقول قبل أن يبتلعها «السلام عليك » فيرد السامعون بالقول سلام الله عليك » ثم يقرأ أحدهم دعاء خاصاً بلغتهم المندائية ويتفرقون.

نقله إلى بلد آخر ، كما لا يجوز العبور به على نهر جار ، وحتمت أيضاً بأن تدفن أدوات رجل الدين الطقسية معه فلا يستعملها أحد من بعده ، وأن تكون القبور دوارس فلا أضرحة ولا شواهد ولا أنصاب.

#### ما بعد الموت:

في معتقدهم أن الصابئي «المندائي» إذا مات، استقبله ملكان: يدعى أحدها (صاوريل شرويه) ويسمى الثاني (قامير زيوا) وها ناقلا الأرواح، فيحاسبانه على عمله في دنياه، حسناً كان أم سيئاً (۱) فإن كان من أصحاب الأعال الحسنى، فإن روحه تذهب إلى عالم الأنوار «آلمى دنهورا» من أقرب طريق تقطع فيه العوالم السبعة، في خسة وسبعين عاماً، وتنتهي في الميزان الذي نشاهد كواكبه في الساء، ولكن في عالم الأنوار، فتوزن فيه الروح، ثم يسمح لها بالدخول في عالم الأنوار.

وأول روح وزنت في هذا الميزان- في اعتقادهم- هي روح شيث بن آدم (ع) الذي مات قبل أبيه ، لأن الله تعالى طلب إلى آدم أن يلبي دعوته فأبى ، وكان عمره- إذ ذاك- ألف سنة ، وطلب أن

<sup>(</sup>۱) بخصوص العالم الآخر: يعتقدون ان هناك الجنة، ويسمونها آلمي دنهوره وترجمتها عالم النور، كما هناك نار ويطلق عليها أور، ويتصورونها مخلوقاً كبيراً يبتلع الأشرار، وبين الجنة والنار شيء ثالث يسمونه - المطراثي - أي المطهر، وفي هذا الحل تعذب الأرواح التي ارتكبت ذنوباً بسيطة، ويكون عذابها لأمد محدود، ثم تنتقل منها إلى مواضعها في عالم النور. ويعتقدون أن أور الذي يلتهم الأشرار يأتي من عالم الشياطين، وأن عالم النور عملوء بالملائكة الصالحين ».

الأستاذ عبد الجبار في «العراق في القرن السابع عشر » ص ١٨٠.

يعيش ألف سنة أخرى، أما عمر ابنه شيث فقد كان ثمانين عاماً، ولم يكن ليتزوج، وبذلك أصبح عمر البشر غير محدود. فيموت الطفل، والشاب غير المتزوج، والشيخ الهرم، على ما هو جار عندنا اليوم. ولو أن آدم كان قد قبل أن يموت، عندما طلب إليه الرب ذلك، لأصبح للبشر عمر محدود، ينتهي بالموت.

أما إذا كانت روح المتوفى خبيثة، فإنها تبقى في العذاب بنسبة ما تستحق. ولا تقتصر أنواع العذاب عندهم على الإدخال في النار حسب، بل هي تختلف باختلاف الآثام التي ارتكبها الإنسان، فقد تكون العقوبة بحبس الروح في موضع لا هواء فيه، أو بضبطها بين جبلين، أو بتعذيبها في النار، أو بنحو ذلك، فإذا تحللت من الذنوب، وقطعت العوالم السبعة في مدة تتناسب مع عذابها، وصلت إلى الميزان فتوزن فيه كسابقاتها.

#### المعاد:

المعاد هو الحياة الآخرة، التي تحيا بها النفس في عالم الأنوار «آلمي دنهوره » وتتنعم بما يتنعم به القديسون والروحيون هناك، والناس سائرون كلهم إلى هذا العالم النوراني اما رأساً، أو بعد تطهيرهم من خطاياهم بالعذاب المتناسب مع الآثام التي ارتكبوها في هذه الدنيا الفانية (۱).

<sup>(</sup>١) أما أنواع العذاب عندهم فتختلف باختلاف أنواع الجرائم: فمنها أن توضع نفس المجرم في كظم أور، أي في مجرى نفسه، فيتعاقب عليها نسمتان، إحداها كأحرَّ ما يكون من السموم، وذلك عند إخراج النفس من صدره، والأخرى كأبرد ما يكون من الزمهرير، وذلك عند اجتذابه من الخارج وأصحاب هذا الصنف من العذاب هم الزناة. ومنها صنف يقال له - نورودياكو - أي نار الجحيم، وهو تنور بالغ من الحرارة ما

أما هذه الأرض التي نسكنها فتعود، بعد أن تفنى وتندثر، هي وعوالم الظلمة التي تستمد نورها من الشمس.

ويختلف المعاد عند الصابئة المندائيين، عنه عند المسلمين، بأن الأولين يرون أن الججازاة والعقوبات تجري في عالم قبل عالم الاخرة، أما عند المسلمين فإنهم يرون أن الثواب والعقاب يكونان في عالم الآخرة كما هما في عالم البرزخ المتوسط.

<sup>=</sup> تكون نارها عنده برداً وسلاماً ، فتعلق أنفس المعذبين على جدران هذا التنور حيناً ، ثم تخرج منه . ثم ترد إليه ، وهلم جرا ، وهو عذاب السارقين .

<sup>«</sup> ومنها أن يوضع المعاقب بين صخرتين عظيمتين فيضغطان عليه ضغطاً شديداً حتى يتفلطح جسمه، ويكاد يختنق، ثم تنفر جان عنه فيعود إلى ما كان عليه، وبعد ذلك تعودان فتضغطان عليه، ويكون ذلك ثلاث مرات كل يوم. وهو عذاب من يخون شريكه.

<sup>«</sup> ومنها سلسلة تتدلى من سقف المكان، فتشدّ بها عنق المذنب، فيبقى منتصباً على قدميه لا يستطيع أن يثني ركبتيه، ولا يتحول عن موقفه، وهو عقاب أهل الضغائن.

<sup>«</sup> ومنها أن يلبس المجرم لباساً من الثلج. وهو جزاء المتجسسين، والنامين، والذين يرمون الأبرياء بالريب، ويلقونهم بين أيدي الحكام.

<sup>«</sup> ومنها سلك من الحديد يجمى بالنار إلى أن يجمرٌ ، ثم يدخل في إحدى أذني المعدُّب، ويخرج من الأخرى على الدوام، وهو عقاب من يسترق السمع.

<sup>«</sup>ومنها أن تملأ راحتا المعذّب ناراً، ويؤمر أن ينفخها بشفتيه حتى لا يخمد اشتعالها ، فتصير بذلك كفاه جراً، ولكنها لا تحترقان، وهو عذاب الكذابين.

<sup>«</sup> ولهم ضروب أخرى من العذاب لا نطيل في استقصائها ، تطول مدّتها وتقصر تبعاً لعظم الجرم وكميته ، إلا أنه ليس شيء منها بخالد على المجرم ، إلا أنه نفساً ، أو كان سباً في قتل أحد ، ولو كان قاتلاً ، ومن كان علة في خروج أحد الصابئة إلى دين آخر ، بأي حجة كانت ، ومن زنى ببكر ، فإن هؤلاء يكون عذابهم مؤبداً » ا هـ .

مجلة البيان « القاهرة ١٨٩٧ » ص ٢٤٥ ج ١

#### الوصية والميراث:

يشترط فيمن أراد التصرّف بتركته من بعد وفاته ، بحسب وصيته أن يكون قد أحسن في حياته إلى المحتاجين والمعوزين بصورة سرية ، وهم يبالغون في سرية الصدقات حتى ليقولوا «أعط باليمنى على أن لا تدري اليسرى ».

أما تقسيم المواريث فإنه ليس من شرائعهم الدينية، والذي يفرض عليهم هو جعل أكبر أبناء المتوفى مسؤولا عن آله وذويه، فيتولى الصرف على هؤلاء من المال الموروث: منقولا كان أم غير منقول، غير أنهم لتأثرهم بالحيط الإسلامي الذي يعيشون في وسطه - أخذوا بالمواريث على ما جاءت به شريعة محمد بن عبدالله على وصاروا يعملون بالقسامات الشرعية التي يصدرها القضاة المسلمون عندهم. على أنهم لا يورثون من صبأ عن دينه كأن أصبح مسلماً أو مسيحياً مها كانت ثروة مورّثه اعتقادا منهم أن من يترك دينه كمن مات، ولا إرث لميت.

# الحرّمات

يحرم على الصابئة إتيان عدد غير قليل من الأعهال الدنيوية أهمها:

- ١ القتل والقتال، إلا في حالة الدفاع عن النفس.
  - ٢- الزناء واللواط.
- ٣- احتساء الخمر حتى السكر، ولعب الميسر مطلقاً.
  - ٤- الختان.
  - ٥- حلف اليمين، وإن كان صدقاً.

- ٦- مؤاكلة أصحاب الأديان الأخرى.
- ٧- الأكل والشرب والإشتغال قبل الإغتسال من الجنابة.
  - ٨- لبس الأزرق.
  - ٩- قطع الطريق وسلب المارة.
    - ١٠ النظر إلى الحصّنة بريبة.
  - ١١ الاشتغال في الأعياد، وفي أيام الآحاد.
    - ١٢ شهادة الزور.
    - ١٣ الفتنة والغبية والنميمة.
      - ١٤ الربا وربح الربا.
    - ١٥ الحبس عن دين مها كانت مدته.
      - ١٦ -خيانة الأمانة.
- ١٧ حلق الذقن والشارب أو الأخذ منها. أما شعر الرأس فيسمح يقصه للعامة دون الخاصة.
- ١٨ أكل لحم كل ذي ذنب. وتقتصر لحومهم على الخراف والدجاجوالسمك والطير الحر والبط والوز.

# آثار المؤلف المطبوعة

| دينار | فلس   | - في التاريخ السياسي                                                               | أولأ   |
|-------|-------|------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ۳.    |       | - تاريخ الورارات العراقية ثم في عشر مجلدات - الطبعة السادسة - وثمنها               | •      |
| V     | ٥     | <ul> <li>تاريخ العراق السياسي الحديث في ثلاثة مجلدات - الطبعة الخامسة -</li> </ul> | •      |
| •     |       | - المرآق في دورې الاحتلال والانتداب تم في مجلدين وثنها                             | ۳      |
| ۲     | ٥     | - الأسرار الخفية في حوادث السنة ١٩٤١ التحررية - الطبعة الخامسة-                    | 1      |
| ٣     |       | <ul> <li>الثورة العراقية الكبرى - الطبعة الخامــة -</li> </ul>                     | 5      |
| ٣     |       | – العراق في ظل المعاهدات - الطُّعة الخامــة -                                      | ٦      |
| ۲     |       | - أسرار الانقلاب « صادرته الحكومة العراقية » وثمن السخة الميسورة                   | ٧      |
|       | ٧٥٠   | - الأصول الرسمية لتاريخ الورارات العراقية في العهد الملكي الزائل                   | ٨      |
|       |       | - في المقائد والأديان                                                              | ثانياً |
| •     |       | - الصابئون في حاضرهم وماضيهم - الطبعة البابعة -                                    | •      |
| 1     |       | - اليزيديون في حاضرهم وماضيهم – الطبعة الــابعة –                                  | ١.     |
|       | ٥     | <ul> <li>البابيون والبهائيون في حاضرهم وماضيهم - الطبعة الثالثة -</li> </ul>       | **     |
|       | ١٥-   | - تعريف الشيعة                                                                     | 17     |
|       | ۲3.   | - الحنوارج في الإسلام                                                              | 15     |
|       | ١٥٠   | - الصابئة قديماً وحديثاً                                                           | ١٤     |
|       | ١٥٠   | - عبدة الشيطان في العراق                                                           | ١٥     |
|       | ١٥٠   | - المابيون في التاريخ                                                              | 11     |
|       |       | - في التاريخ وغيره                                                                 | ثالثاً |
| *     |       | - العراق قدياً وحديثاً - الطبعة الـادــة -                                         | ۱v     |
|       | ٥٠٠   | - تاريخ الصحافة العراقية - الطبعة الثالثة -                                        | ١,٨    |
|       | Y 0 + | <ul> <li>- تاريخ البلدان العراقية - الطبعة الثانية -</li> </ul>                    | ١,     |
|       | ۲0.   | - الأغاّني الشعبية                                                                 | ۲.     |
|       | ١٥٠   | <ul> <li>المعلومات المدنية لطلاب المدارس العراقية</li> </ul>                       | * 1    |
|       | ۲٥.   | - رحلة في العراق أو خاطرات الحني                                                   | * *    |
|       | ۲0.   | - تحت ظل المُنانق: رواية في ثلاثة أجزاء                                            | **     |
|       | ٥     | - تاريخ الثورة العراقية -الطبعة الثانية-                                           | 4 8    |
|       | ٥     | <ul> <li>أورة النجف بعد مقتل الكابن مارثال - الطبعة الثالثة -</li> </ul>           | ۲۵     |
|       | ₹٥.   | - تسخير كربلا في واقعة محمد نجيب باشا - الطبعة الثانية-                            | ۲٦     |
|       | ٥٠٠   | - الجبهة الوطنية - الطبعة الثالثة -                                                | * V    |
| *     |       | - تاريخ الأحزاب السياسية في العراق                                                 | ۲.۸    |
|       |       | <ul> <li>المراقد المقدسة في المراق - مخطوط في ثلاثة أجزاء -</li> </ul>             | * 4    |

# فهرست الثعوب والأعلام

# حرف الألف

الاصطخرى (أبو سعيد) ٦٠ الاصفهاني (عهاد الدين) ١٣ الألمان ١٥ الأقباط ٦١ الامامية ٣٦ ابروق (سندر) ۸۰ ابراهم عليه السلام (الني) 70 - 19 - 1V ابتاهیل زهریل ۹۹ - ۷۱ ابرویز ۵۵ إبليس ٥٦ ابن الأعرابي ٢٧ ابن حوقل ۱۵۱ ابن خلدون ۲ – ۱۸ ابن العـــبرى ٢ - ١٠٣ -

11.

ابن الفوطي ٤٧ ابن القفطى ٢ - ٤٦ - ٤٧ ابن منظور ۲٦/٢ ابن النــديم ٢ - ٣٧ -11. - 1.9 ابن زید ۲۹ أبو زرارة ٣٩ آبو زید ۲۳ – ۳۳ أبو حنيفة ٤٦ - ٤٧ أبو على ٣٦ أبو عروبة ٣٩ أبو صــادا ۷۳ – ۷۰ – - ۷۷ أبو الفداء ٢ - ٦٨ - ١٥١ أبو يوسف (صاحب أبي حنيفة) ٤٧

أرهسف (الملك) ٦٢ أزداك (الملك) ٦١ أزدشير (الملك) ٦٢ الإسلام ۲۷ - ۳۸ - ۱۳ -أشقان (الملك) ٦٢ - ٦٣ النصابات ۷۰ - ۷۱ - ۷۲ اليعـــازار ٥٠ - ٥١ -1 · · - VV - VO الآمدى (سيف الدين) ٢ -TE - T. أنوشروان ٤٥ أم كشطا ٤٨ أى نشفي ٧٣ – ٧٥ – **VV** - **V**7 أواثار ٥٤ – ٥٨ – ٥٩ – 98 - 77 أواذي ٤٣

أنش أثرا ٥٠ - ٧٧ - ١٤٦ | أرفخشد ٤٥ أثرى (آنوش) ٦٤ - ٦٥ - | أرفكشاد ١٩ 111 أحمد زكى باشا ٣ – ٨ أخنوخ ١٨ إدريس ۲۱ - ۳۱ آدم ۲۰ - ۳۳ - ۵٦ - الآشوريون ١٠٣ ٧٢ - ٧٣ - ٨٢ - ٨٤ - أفلاطون ٥٤ 17A - 1.4 - A7 - 170 - 12V - 120 177 الآدونين ٤٨ ابتاهیل زهریل ۵۵ - ۵٦ ابروق (الملك) ٦٢ الاسرائيليون ٧٧ الافرنج ٤ - ٥ آدو ٤٨ آدی شیر ٤٨ آرامایی (بیت) ۲۱ أردوان ٦٦ – ٦٣

بونيون (هنري) ۲ – ٤٨ البيزنطبون ١٥٤ بیت داود ۹۱ بت يعقوب ٩١ بشم بريمان (الملك) ٦١ بهرام ۱۱۳ حرف التاء تارح (کاظم بن) ۲۱ تافرنیه ۲ - ۱٤۸ الترك ٥٩ توفيق ١٤٧ تسان (الملك فريدون بن) ٧٨ تینیس (باباین) ٤٨ حرف الثاء ثابت (سنان بن) ٤٧ حرف الجم جيرائيـــل ٥٦ - ٥٨ -124 - 11 - 13 114 - 47 - 10 جسنيوس ٢٧ جودة (الشيخ) ٩٩

ایسا ۷۰ أوشهنج ٤٥ أوردون ملكا ٥٠ ایلیا ۷۰ ايشع القطيعي ٣٧ ایکاب (الملك) ۲۲ حرف الباء باهر (الشيخ) ٧٦ البايليون ٢٠ – ٦٣ – ١٠٣ بيتر من (المستشرق الألماني) ٨٤ بدرية بنت جثير ١٣٥ برزیم (ایکاب بن) ۷۹ بر قونی (تیئودور) ٤٧ نبو أبلوط ٣٩ بنو جذية ٣٢ ىنو قىطران ۲۹ بنی إسرائیل ۷۸ – ۸۰ بهرام روبي ۱۰۸ - ۱۱۶ مرام ربا ۵۵ - ۱٤٦ بوداسف ۲۵ البيدانية ١٩ - بيدان -19

حرف الحاء حام ۷۵ الحجاج بن يوسف الثقفي ٤٥ الحرانيسية ١٩ - ٣٥ -- 0V - TA الحرنانيـــة ٤٦ - ٤٧ -01 - 01 - 19 - 10 الحسن ٣٦ الحسني (عبد الرزاق) ٢ - | 18 - 11 - V الحسني (الدكتور حسن) ٩٩ الحلولية ٣٣ الحنفاء ١٨ - ٤١

حنَّة ٦٧ الحموي (ياقوت) ٢ حوّاء ٥٦ - ٥٧ - ٦٠ حرف الخاء

الخليل النحوى ٣٧ الخليــل (ابراهـيم) ٣٠ -101 - 17 خزعل (الشيخ) ۱۲۳ – ۱۳۵ | رام ۹۰ – ۱۰۸

خنجر (عزت بن) ۱۹۰ حرف الدال

دارا ملکا ۷۷ داراورد (الليـــدي) ۲ -A0 - 00 - 19 - 127 - AA - AV 104 - 104

> داود (النبي) ۷۱ الدجّال ٧٤

دخيل (الشيخ) ٥٣ - ٦٠ -4V - AA

- 177 - 99 - 172 124 - 140

دېدا ٤٨

الدستانية ٤٨

الدمشقى (شمس الدين) ٢ -١٨

حرف الراء

الرازى (فخر الدين) ٢ -£9 - 1V

حرف السين سام (الثيـــخ) ۱۲۷ -177 - 17. سام بن نوح ۵۸ – ٦٠ -1 · A - AT سام زیوا ۵۵ السدى٣٦ السعيد (نوري) ٩ سکر (کریم بن) ۱۷۶ سولون (جد افلاطون) ٤٣ السودانيون ٥٩ سيّوقي ۲ - ۷۹ - ۱٤٩ سمات هيي ٥٤ سليان (حكمة) ١٣٩ سهيم (الشاب) ١٢٣ سنام بن ثابت ۳۷ حرف الشن الشابندر ١٧٦ شربا ٦٠ شر هيل ٦٠

الشهر ستاني ۲ - ٤١ - ٤٣

الربانيون ٦٨ الرشيد (هارون) ۳۸ - ۳۹ الرضى (الشريف) ١٠٤ رود ۲۰ روهمایي (ابروق) ۸۰ رومی (غضبان) ۱۵۹ – الروم والرومانيون ٣٧ \_ 177 - 71 الرهبان ۲۸ ريتر (الدكتور هـ.) ٤٨ حرف الزاي الزجّاج (أبو إسحق) ٢٦ زرونيطا (الملك) ٦١ الزمخشري ۹ - ۱۵ زكريا ٦٧ - ٧٠ - ٧٢ -الزنادقة ٣٧ زهرئيل لالاتو ٧٦ زهرون (الشيخ) ۱۲۷ الزبيدي ۲ زویر (صموئیل) ۲ - ۲۸

شیث النی ۱۸ - ۳۳ - ۳۸ | عبادة (عبد الحمید) ۲ -172 العباسون ٧ عاذیون ۱۸ - ۲۳ العادل (أنو شروان) ٥٧ عباد النار ۲۷ عبد الرزاق ١١٣ عبد الله (الشيخ) - ٩٧ -- 17T - 11T - 1.1 124 - 140 عبد الملك (مسلمة بن) ٥٧ عبد الجيار عبد الله ٦٧ -114 170 - 177 - 114 العرب ۱۹ – ۳۲ عز الدولة ١٣٥ عطارد (اسم ثان للمسيح) 90 - 98 عفان (عثمان بن) ۸۲ عواد (کورکیس) ۲ - ۱۱ عبسي ٤٩ - ٦٧ - ٨٦ 4A - V7

شیشلام ربا ۵۵ – ۱۶۹ شیث ۱۱۳ – ۱۲۵ حرف الصاد الصابئة والصابئون في معظم صفحات الكتاب الصابيء (أبو إسحاق) ١٠٤ صارويل (الملك) ١٦٥ صابی بن شیت ۲۸ حرف الضاد ضمد (مسلم بن) ۱۵۹ -- ۱۶۰ حرف الطاء الطبرسي (الفضل بن الحسن) طروق (الملك) ٦١ الطورانيون ١٥٤ طهمورث ٤٥ - ٤٦ طيبان (الملك) ٦٣ حرف العين

عامر ۱۲۳

| الفيومي ٢ - ٢٧ فريدون (الملك) ٦١ حرف القاف القاضي (منير) ٨ القاهر (الخليفة) ٤٧ قباذ بن فيروز ٤٥ قتادة ٣٦ قرة ٧٤ القراءون ٦٨ قریش ۲۶ – ۸۲ القطيعي (أبو يوسف ايشع) ٤٦ قهاميز زيوا ١٦٥ قنطار ۱۹ القنطارية ١٩ قىنان - قىنانىة ٢١ قيقاس ٦٢ حرف الكاف کانات ۷٥ کاسیا ۷٥ الكاظمة ١٩

عيـــدان (الشيــخ) ٧٦ – 144 - 144 المزيزي ١٥١ حرف الفن غارمبون ۳۱ غضبان ۱۱۳ حرف الفاء فاضل ۱۱۳ فانيس (الدكتور) ١٧ فتاحيل ٦٥ - ٦٦ الفراعنة ٧٨ فرج (الشيخ) ۱۲۳ – ۱۷۶ فرحان ۱۱۳ الفرس.۲۰ – ٤٥ – ٦١ – 75 - 75 T.1 - 102 الفرنجة ٥٩ فروخ ملكا ٥٠ – ٥١ فبروز ۱۷ فضلان (محمد بن یحیی بن) ٦٠

الفينيقيون ١٥٤

کاظم ابن تارح ۱۹

المأمون ۳۷ – ۳۸ – ۳۹ ov - o1 - 10 - 1. ماريا ٥٠ ماری آدربوثا ۵۳ – ۵۶ – - 77 0V - TV - NA - V7 المانويون ٤٨ المارقونيون ٤٨ ماهزيل مالالا ٥٤ مجاهد ٣٦ مريم (عليها السلام) ٦٧ -41 - 47 - 41 - 14 المجريطي (أبو سلمة) ٤٩ المجوسية ٢٣ المجوس ۹ – ۱۵ – ۳٦ – 2V - TV محمد علي النبي ١٣٩ – ٢١٧ المسلمون ۲۷ – ۳۸ – - A1 - 71 - DV - D1 سارك ليسباركي (البروفسور) | ١٠٥ - ١٠٦ - ١٠٨ -

الكرملي (انستاس)٢ - ٨٤ 170 - 11 - 17 كفرة قدماية ٥٦ كركوم (أسرة) ٦١ کیکسر ٦٢ کریم بن سکر ۱۳۵ كريموط (أردوان) ٦١ كشطاسف ٦٢ الكليم (موسى) ١٠٨ کنة (خلیل) ۷ کنة (مجيد) ۸ الكنتين ٤٨ الكلدانيون ٣٤ الكميرانيون ٤٦ الكهنة ٢٨ حرف اللام اللت ٢٦ لوقا ۸۹ ليفروش (الملك) ٦١ حرف المم

| مورکن ۸٦ - ۸۸ - ۸۹ ۱۲۳ - ۱۲۱ - ۱۳۹ - موسى (عليـه السلام) النــي 1.4- 44- 01- 0. مسلمة بن عبد الملك ٤٥ حرف النون نابوت زیوا ۱٤٦ الناصري (آنوش) ۹۶ الناصر لدين الله ٤٧ الناصريين ٤٨ النصرانية ٢٦ - ٢٧ انجم (الشيخ) ٩٧ النجار (عبد الوهاب) ٢ -۸, النصاری ۹ – ۱۵ – ۲۶ – 1.5 - 71 - 05 - 57 189 - 187 - 181 -نوح (عليه السلام) ١٩ -- X7 - XA - Y7

- 177 - 181 - 189 171 المسيحيون ٨١ - ٨٢ -1.4 المسعودي ٢ - ٢٢ - ٤٥ -٦. - ٤٧ المسيح (عليه السلام) ٩ -77 - 27 - 70 10" - 1"A - VA المصريون ۲۰ – ۷۸ – 108 - 1.4 مضر ۳۷ المعمدان (يوحنا) ٢٥ -- 29 - 45 المندائسة ٦١ (وفي صفحات كثيرة) مندادهی ۵۲ - ۷۵ - ۲۸ 112 - A. - V4 - VA -نولدکی ۳۶ 178 -

نضيرة (البنت) ١٢٣ ٨٤ نوبجهان ٤٥ نور بطاش ۲۲ نوري السعيد ٧

حرف الهاء

هادبیشة ۵٦ هارون ۷۰ هرمس ۱۸ - ۳۱ - ۲۳ لهنود ۱۵۶ هومشبه ۵۶ – ۱۳۹ ھى ثنيائى ٥٥ هى ثليثائي ٥٥ هي قد مايي ٥٥ هيبل (زيوا) ٥٣ – ٥٤ – Vr - 77 - 77 - 7V هیرودوس ۲۷ – ۹۸ *–* ۹۹ –

هیرودیا ۸۷ – ۱۰۵

حرف الواو نوربورك (المستشرق السويدي) | وجدى (محمد فريد) ٢ - ١٠٤ الوليد بن عبد الملك ٨١ ويسديس ٦٣ الوراق (محمد بن إسحق) ٤٦ حرف الياء اليازجي (ابراهيم) ٢ يافث ٥٩ یام*ن* ۹۵ یر یمان (بشم) ۷۸ يسوع ۷۱ يعقوب (آل) ۷۱ – ۹۱ يوخاشاركنّه ١٤٦ اليزيديون ١٤٢ يحيى (عليه السلام) ٢٥ -- TA - TV - 01 - 19 - VA - VV - V7 - 79  $-\lambda 0 - \lambda 7 - \lambda \cdot - \gamma 9$ 17r - 18V - 1mA -يوحنا ٣٠ - ٧٧ - ٧٢ -- 115 - A5 - AT

۱۱۳ - ۱۱۸ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ - ۱۵۳ -

•

## فهرس الأمكنة والبقاع

## حرف الألف

الأنبار ١٤٩ إربل ١٤٩ الأردن ٤٩ - ٦٨ - ٧٣ - ا ٧٤ - ٧٧ - ٨٧ - ١٥٣ | برقة ٤ 101 -الأندلس ه آسیا ۲۵ آشور ۱۰ أفريقية ٥ أرشليم ٤٩ – ٧٣ – ٧٧ ایران ۱۵۹ - ۱۵۲ أورفة ٤٠

اور الكلدانين ٤٠

أوسلو ١٥٣

بابل ۹ - ۱۲ - ۱٤٩ باریس ۶۹ – ۶۸ – 107 - 121 البصرة ٤ - ٧ -- 17 107 - 129 البطائــــ ٤٥ - ٤٥ -1.9 - 01 - 27 - 27 115 -بطرسبورغ ۱۸ البذندون ۳۸ بغداد ٤ – ٦ – ٧ – ٨ – 4V - £V - 120 - 170

حرف الباء

الحلة ١٤٩ حلب ٤ الحلفاية ١٥٢ -الحمَّار ١٥٢ حرف الخاء خوزستان ۱۲۶ حرف الدال د جلة ٤٠ - ٤٤ - ٥٥ -17. - 107 - 29 دخشاشة (نهر) ۸۰ دمشق ٤ - ٨١ الدورة (حي) ١٤٥ دیالی ۱٤۹ الدلم ١٩٥ الديوانية ١٤٩ الــدز (نهر) ٤٠ – ٤٤ – 101 حرف الذال ذی قار ۱٤۹ حرف الراء ۷۷ - ۱۹ - ۱۰۱ - ۱۱ - الرافدين ٦ - ٧ - ٦٩

109 - 107 بیت آرامانی ٤٨ بيروت ١٠٤ بت المقدس ٥٠ – ٦٤ البلخ (نهر) ٤٠ حرف التاء التأميم ١٤٩ التايس (نهر) ٦ ترعوز ۳۹ تلمسان ٤ تنىكت ٤ تركية ١٥٢ حرف الجيم الجبايش ١٥٢ -الجزيرة ٥ - ٤٦ الجليل ٧١ حرف الحاء حدیاب ٤٨ حران ۳۸ – ۳۹ – ۶۰ –

الرقة ١٥١ الروم (بلاد) ٤٦ الرومانية (المالك) ٦٣ الرمادي ١٤٩ حرف الزاي زبىد ٤ الزجيه ١٥٢ الزيتون (جبل) ٨١ حرف السين سابور ۵۸ سلمسين ٣٩ سورية ٤٠ - ١٥٢ سوق الشيوخ ١٤٥ – العراق ٥ – ٦ – ٣٥ – - 101 194 - 194 السلمانية ١٤٩ السين (نهر) ٦ حرف الشن الشام ٥ - ٨٠ - ١٠٥ الشرش ١٥٢

ششتر ۵۱ – ۸۱ – ۱۵۲

شط العرب ٤٠ - ٤٤ شنقیط ٤

حرف الصاد

صنعاء ٤ صبدا ۳۷

حرف الطاء

طبرية ٤ طرابلس ٤ الطيب ٤٩

حرف العين

- 19 - 09 - 0V - 11 - 120 - 107 - 10. - 1E4 العزير ١٥٢ العارة ٤٩ – ٩٩ – - 107 - 129 - 120

- 109

حرف الفين

غرناطة ٤

حرف الفاء

الفرنج (دیار) ه

فارس ۵۱ فاس ٤

الفرات ٦ - ١٤ - ١٤ -

101

الفسطاط ٤

فلسطين ٤٠ - ٦٧ - ١٨

حرف القاف

القادسية ١٤٩

القاهرة ٤ - ١٠ - ١٢ -

- £1 - TT - TX - 1A

1. T - 77 - 71

القدس ٤ - ٨١ - ١٤٥

القرنة ١٥٢

قرطبة ٤

قلعة صالح ١٤٥ – ١٥٢

القيروان ٤

حرف الكاف

کارون (نهر) ۶۰ – ۶۶ –

107 - 101

الكرادة الشرقيـــة ١١ -

17 - 17

الكرخ ١٧٦

کرمة بني سعید ۱۵۲ کرکوك ۱٤۹

کسکر ٤٥

الكوت ١٤٩

کوبنهاغن ۸۶ - ۱۵۳

الكوفة ٤

کربلا ۱٤۹

حرف اللام

لايبسك ۳۹ - ٤٧ - ٤٨ لبنان ١٥٢

ليدن ٤٣ – ١٥٣

حرف الميم

ما بين النهرين ٧ - ٦٣ الحَمَّرة ١٣٤ - ١٥٢ مراكش ٤

حرف النون ا نابلس ۸۱ الناصرة ٧١ - ٧٣ الناصريــة ٩٧ – ١٤٥ – 109 - 107 - 129 ناصرية العجم ١٢٤ - ١٥٢ النيل ٦ نینوی ۱٤۹ حرف الواو واسط ٤٦ - ١٤٩ وهران ٤ حرف الياء يهوذا (مدينة) ٧١ - ٧٢ مىسان ٤٨ – ١٤٩

## صور الكتاب

- صورة واضع هذا الكتاب
- صفحة من كتاب الكنزاربا
- بعض الأسطر من كتاب اله «كنزه ربا » كتاب الصابئة المقدس.
  - ثلاث صور من طقوسهم الدينية
  - علماء الصابئة المندائية وشيوخهم البارزون
  - (مؤمن) يعمد جماعة من الصابئة في (عيد الينجة)
    - مؤمن يعمد مؤمناً
      - تعميد الزواج.
    - (المندي) محل عبادة الصابئة)
      - صناعة الصابئة
  - الاسكندولة اي الخاتم المستعمل في الطقوس الدينية والمندلتا التي تنصب في دار المتوفى ثلاثة أيام

## مضامين الكتاب

| الموضوع                    | الصفحة | الموضوع                 | الصفحة |
|----------------------------|--------|-------------------------|--------|
| الفرقة الثالثة             | ٣٤     | ثبت بأهم المراجع        | ٤      |
| الفرقة الرابعة             | 3      | مقدمة الكتاب للمغفور له | ٥      |
| الفرق بين فرق الصابئة      | ٣٧     | أحمد زكي باشا           |        |
| صابئة القرآن               | ٣٧     | كلمة المؤلف             | 11     |
| الصابئة الحرانية           | ٣٩     | مقدمتا الطبعتين الثانية | 10-12  |
| صابئة البطائح              | ٢٦     | والثالثة                |        |
| ﴿معتقدات الصابئة المندائية |        | ﴿الصابئة قديماً وحديثا﴾ |        |
| الحالق جل شأنه             | ٥٥     | توطئة                   | 17     |
| بدء الخليقة                |        | كيف عُرف الخالق؟        | ١٨     |
| خلقة آدم                   | ٥٨     | أدوار الديانة الصابئية  | ۲1     |
| الكون في نظر الصابئة       | ٥٩     | الصابئة في الدور الاول  | **     |
| حديث الطوفان               | ٦.     | الصابئة في الدور الثاني | **     |
| عمر الدنيا                 | 77     | الصابئة في الدور الثالث | ۲٥     |
| فكرة الخير والشر           | 70     | الصابئة في الدور الرابع | **     |
| اعتقادهم في الجدي          | ٦٧     | الصابئون لغة            | 44     |
| اعتقاد طريف                | ٦٧     | ﴿ فرق الصابئة ﴾         | ۳۱     |
| 🛊 نبي الصابئة 🦫            | 79     | الفرقة الاولى           | ٣٢     |
| يحيى بن زكريا عليه السلام  | ٧٠     | الفرقة الثانية          | ٣٣     |

| الموضوع                 | الصفحة | الموضوع                  | الصفحة |
|-------------------------|--------|--------------------------|--------|
| الكنزبرا                | 44     | يحيى في القرآن الكريم    | ٧١     |
| اله (ریش امه)           | 1.4    | يحيى في التوراة والإنجيل | ٧٢     |
| الرباني                 | 1.4    | يحيى في كتب الصابئة      | ٧٤     |
| طعام رجال الدين         | 1.4    | يحيى في روايات أخرى      | ۲٦     |
| معاقبة رجال الدين       | 1.0    | وفاة يحيى عليه السلام    | ۸.     |
| ﴿ الصوم والصلاة ﴾       | ١.٨    | مدفن يحيى عليه السلام    | ۸٣     |
| الصوم                   | 1.4    | ﴿ كتب الصابئة المقدسة ﴾  | ۸۳     |
| الصلاة                  | 1.9    | كتاب الكنزاربا           | ۲۸     |
| ﴿ التعميد وأنواعه ﴾     | 117    | كتاب دراشة اديهيا        | ٨٧     |
| عهاد الولادة            | 119    | كتاب القلستا             | ۸۸     |
| عهاد الزواج             | ١٢٣    | كتاب سدرا أدنشماثا       | ٨٨     |
| عهاد الجهاعة            | 1 24   | كتاب أسفر بلواشا         | ٨٩     |
| عاد الأعياد             | 175    | كتاب انياني              | ٨٩     |
| تعميد المؤمنين - البهثة | 10     | كتاب ذهيڤل زيوا          | - 4.   |
| ﴿الزواج عند الصابئة﴾    | 177    | كتاب تفسير پغرة          | 9 4    |
| أحكام عامة              | 177    | کتب اخری                 | 97     |
| الخطبة والمهر           | 141    | ﴿ علماء الصابئة ﴾        | 4 4    |
| البكارة                 | 188    | توطئة                    | ۹ ۳    |
| التعميد                 | 172    | الحلالي                  | 90     |
| مجلس المهر              | ۱۳۸    | الترميدة                 | ٩,٨    |

| الموضوع               | الصفحة | الموضوع .         | الصفحة |
|-----------------------|--------|-------------------|--------|
| تغسيل المحتضر وتكفينه | 170    | الحيض والنفاس     | 128    |
| نقل المتوفى           | 17 9   | ﴿ أعياد الصابئة ﴾ | 120    |
| صفة القبر             | 171    | الأعياد           | ١٤٥    |
| المأتم                | 177    | العيد الكبير      | ١٤٨    |
| ما بعد الموت          | ١٧٤    | العيد الصغير      | 107    |
| المعاد                | 140    | عيد البنجة PUNIA  | ١٥٣    |
| الوصية والميراث       | 177    | عید یحیی          | 100    |
| المحرمات              | ۱۷۷    | عدد الصابئة       | 107    |
| فهرست الشعوب والأعلام | ١٨٠    | مساكن الصابئة     | 109    |
| فهرست الأمكنة والبقاع | 191    | صناعة الصابئة     | ٦٦٢    |
| صور الكتاب            | 197    | ﴿ الموت والجناز ﴾ | 170    |
| مضامين الكتاب         | 194    | عقيدة الموت       | 170    |

تم طبع الكتاب في مركز الأبجدية للصف التصويري للطباعة والنشر بيروت - لبنان - صندوق بريد ١١-٤١٥



الصابنون في حاضرهم وماضيهم

رقم الايداع في المكتبة الوطنية - بغداد ٢٥٨ لسنة ١٩٨٢

نمن النسخة دينار وتصف