







تصدر عن



العدد الثالث- السنة الثانية (٢٠٢١م - ٢٤٤٢هـ)



رسالة الإمام الهادي على المجبّرة دراسة وتحليل (الحلقة الأولى)

Imam Al-Hadi's (PBUH) message to respond to fatalists: A study and an analysis (1st episode)

الشيخ ماهر سامي كباشي الحجاج

Al Sheikh Maher Sami Kabashi Al-Hajaj



#### الملخص:

بعد أن ابتلي أهل الأهواز بعقيدة الجبر والتفويض، ووقعت الفتنة بين أفراد المجتمع آنذاك كاتبوا الإمام الهادي الثيلا وطلبوا منه العون، فكتب لهم جواباً مفصّلاً عن تلك الشبهة، وقبل دخوله في صلب الجواب قدّم لهم مقدمات؛ عدّة تمهيداً للجواب.

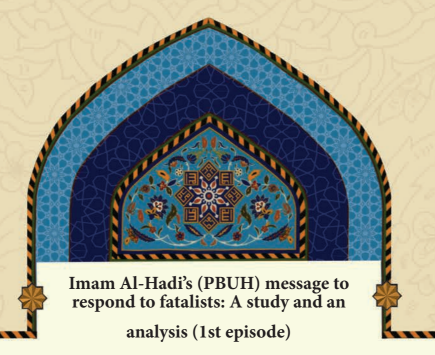
وأقدم مصدر لهذه الرسالة \_ بحسب تتبعنا القاصر \_ هو كتاب (تحف العقول)، وهو كتاب عدوح عند أعلام الإمامية، حتى قيل فيه: (كتاب جليل لم يصنَّف مثله)، وصاحبه هو: (الحسن بن على بن الحسين بن شعبة)، عالم جليل ثقة، لم نقف على قادح فيه.

وأما إثبات صدور هذه الرسالة من حيث السند، فمن الممكن الحصول على قرائن وشواهد تفيد الوثوق بصدورها عن الإمام الهادي الملكالية، ومن حيث المتن، فإنها موافقة للكتاب العزيز، فلا ضير في الاعتباد عليها.

وركّز هذا البحث على ثلاث مراحل، مفصلاً القول في ذلك، مبيّناً ومحلّلاً هذه الرسالة.

#### الكلمات المفتاحية:

الإمام عليّ الهادي السُّلام، الجبر والتفويض، أهل الأهواز، مصدر الرسالة.



#### **Abstract:**

When the people of Ahwaz are afflicted by the belief of fatalism and authorization, and sedition is disseminated among them, they write for Imam Al-Hadi (PBUH) to ask for help. He writes a detailed answer about that obscurity. Before discussing the core of this obscurity, he gives them an introduction about it to pave the way for the answer. According to our knowledge, the oldest source of this message is the book entitled (Tuhaf Al-Oqol), which is a reliable book by Imamate scholars. It is praised book and described as: "it is a glorious book that no one wrote like it". It is written by Al-Hasan Bin Ali Bin Al-Hussein Bin Shua'aba, who is a great trusted scholar that has not been criticized.

As for the verification of this message in respect to evidence, proofs and evidences can be obtained to support the issuance by Imam Al-Hadi (PBUH). As for the text, it is in harmony with the Holy Quran. The study tackles three stages with details and analysis.

#### key words:

Imam Ali Hadi (PBUH), fatalism and Authorization, Ahwaz People, and the source of the message.

#### بين الأرحام والأحبة.

ولا سبيل إلى الخلاص من كل بطُوله، مانح كلّ غنيمة وفضل، وكاشف هذه البلبلة والفتنة، وإرجاع المجتمع إلى ما كان عليه سابقاً، وجعل الناس على كرمه، وسوابغ نعمه، وأؤمن به أولاً جادة الصواب، إلا الرجوع إلى الإمام المعصوم التِّالْخ، الذي نصبه الله (تعالى) لهداية الناس، كما قال (جل شأنه): ﴿ وَلِكُلِّ قَوْم هَاد﴾<sup>(۲)</sup>.

ولا يختلف اثنان في مقام أهل البيت المُهَلِّمُ وما أعطاهم الله (جلّ وعلا) من العلم والمقام الشامخ، الذي يعبّر عنه سيد المتقين عليها بقوله: (أن محلّى منها محلّ من أشد الأمور التي يبتلي بها الناس القطب من الرحى، ينحدر عني السيل ولا فالرجوع إليهم هو الحلّ الوحيد للنجاة في الدارين.

وهذه الرسالة التي يبعثها الإمام الهادي عليُّلًا إلى أهل الأهواز، ما هي إلا أنموذج حيّ يلمسه القارئ؛ لما قلنا.

والذي يظهر من الرسالة: أن الفتنة قد ألقت بظلالها على أهل الأهواز في مطلع

#### المقدمة

الحمد لله الذي علا بحوله، ودنا كلّ عظيمة وأزل، أحمده على عواطف بادياً، وأستهديه قريباً هادياً، وأستعينه قادراً قاهراً، وأتوكل عليه كافياً ناصراً<sup>(١)</sup>، وصلِّي الله على المبعوث رحمة للعالمين، المصطفى الأمين، شافع يوم الدين، محمد سيد المرسلين، وعلى آله الميامين الطيبين الطاهرين المعصومين، واللعن الدائم على أعدائهم إلى قيام يوم الدين.

هي الفتنة الفكرية الاعتقادية؛ إذ إنها حيث يرقى الى الطير) (٣)، فهم أهل بيت زقوا ألقت بظلالها على المجتمع، وأنشبت العلم زقاً بلا خلاف بين كل الطوائف، مخالبها في جسده، انحلَّت عراه الوثيقة، وتشتّت جمعه المتآلف، وصار طوائف وفرقاً.

> ثم يصبح لكل فرقة أتباع ومروجون، وهؤلاء \_ بطبيعة الحال \_ بين قابل ورافض، وهذا بدوره يؤدي إلى تجاذب واتهامات، حتى تصل الحالة بهم إلى الفرقة البغيضة، والعداوة والقطيعة





<sup>(</sup>٢) سورة الرعد، آية ٧.

<sup>(</sup>٣) الشريف الرضى، المصدر السابق، ص٥، خطبة (٣).

<sup>(</sup>١) الشريف الرضى، نهج البلاغة، ص٢٨، خطبة (۸۳).

السسنة؛ الثانية

القرن الثالث الهجري، أي زمان إمامة إمامنا علي الهادي التي وفي زمان دولة بني العباس، التي شغلت فكر المجتمع وشحنته بالشبه، التي صار ضحيتها المستضعفين من الناس.

والأمر الذي يجدر الالتفات إليه هو: أن الإمام الهادي التيلا عندما آل إليه أمر الإمامة كان في المدينة المنورة، ثم بعد سنوات عدة من ذلك أُحضر إلى بغداد ثم إلى سامراء، وهذا ما يوقف الباحث متأملاً، هل أن هذه الرسالة صدرت عندما كان الإمام التيلا في المدينة، وقبل إلقاء السلطة العباسية القبض عليه، بحيث كان له متنفس، ويستطيع بشكل أو بآخر أن يتصل بشيعته، وكذا العكس، أو كان تحت ضغط الظلم العباسي، ومودعاً تحت الإقامة الجرية.

وهذا الأمر ينفعنا في تحديد الزمان الذي صدرت فيه هذه الرسالة؛ لأن زمان الشدة يؤثر سلباً في انتشارها، وليس كذلك إذا كان الإمام المنا في سعة من أمره.

وأيضاً يؤثر في حلّ الفتنة التي وقعت بين أهل الأهواز ودفعها؛ إذ لو كان المجتمع متكتماً للشدة سطوة العباسيين لا يمكنهم بسهولة نشر معارف أهل البيت علمه الميكانية

ولا معالجة أيّ مشكلة بذلك.

علماً أن العلويين كانوا في شدة شديدة في زمان بني العباس، وهذا ما يقف أمام كل تساؤل يطرح ليقدم نوع حل يعضد هذه الرسالة وانتشارها بين أفراد المجتمع الأهوازي آنذاك.

وعلى كل حال، نحن نريد أن نقف على مفاصل هذه الرسالة لما لها من الأهمية المتمثلة بالأمور التالية:

الأوّل: إنها تبين لنا ارتباط الشيعة الإمامية، مع بعد شقّتهم، بالأئمة الأطهار عليه الأخذ بعين الاعتبار شدّة الحكومة الظالمة وبطشها بأهل البيت عليه المناعهم.

الثاني: إنها تبين لنا جانباً تاريخياً للأهواز وأهلها من جانب، حيث تبين ما تعرّض له المجتمع في ذلك الزمان، وما تمخض عن ذلك من تفكك المجتمع، وهو حدث لا يستهان به.

الثالث: إن إرسال الإمام الهادي التلاف المام الهادي التلاف الهم رسالة، يحمل في مطاويه عدة معان: منها اهتمامه بشيعته وإنقاذهم من الفتنة، ووقوفه بوجه المبتدعين من أهل الأهواء، وبيان زيغ مقالتهم.

الرابع: إن هذه الرسالة تشتمل على نوع من السرية، وعدم تصريح الإمام لليُّلاِ بمن خاطبه بها لهو خير دليل على ذلك.

الخامس: \_ وهو الأهم \_ إن هذه الرسالة تسلط الضوء على مسألة عقائدية ظهرت في أواسط القرن الثاني الهجرى أو قبل ذلك بقليل، وهي مسألة الجبر والتفويض، وكانت هناك وقفة قوية وحكيمة من قبل أهل البيت الهَيَّالِئُ كانت السلطة مشغولة بنفسها، وانتشر العلم وكثر رواده، وجلس الإمام الباقر والصادق اللهتالين على منبر الدرس وتصدّوا لكل زيغ وانحراف.

السادس: إن هذه الرسالة تعدّ أوسع بيان شامل ومفصّل للرد على شبهة الجبر والتفويض، وأوسع بيان للأمر بين الأمرين من قبل أهل بيت العصمة علم عَلِينًا ، فهى وأن كانت قد سبقت ببيانات وروايات عديدة ومختلفة الألسن في هذا الشأن، إلا أن تلك البيانات كانت مختصرة.

السابع: إن الإمام الهادي التيالإذكر في ضمن كلامه روايات عدة عن النبي عَلَيْوَالُّهُ، وعن أمير المؤمنين التيلاء، وعن الإمام الصادق للطُّلْإ، وهذا يعني أن هذه الروايات

المذكورة ضمناً هي مما لاريب في صدورها، أي: إن هذه الرسالة في عين الوقت الذي تعالج فيه هذه الشبهة، هي تحاول بيان السنَّة، والمحافظة عليها، وإلفات النظر والإرشاد إليها، تطبيقاً لقوله (تعالى): ﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْم الأَخِر ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلا ﴿(١).

ثم إن هذه الفتنة قد تجدّدت مرة وأنصارهم في مواجهة ذلك، بعد أن أخرى، ومزقت المجتمع الأهوازي بعد أن تضاءلت هذه المذاهب واضمحلَّت، ومرّ عليها قرابة قرن من الزمن، وهذا أمر خطر جداً؛ لما له من الانعكاسات السلبية على المجتمع، وانحرافهم عن جادة الصواب.

وكلامنا في شرح هذه الرسالة يقع في ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: البحث في مصدر الرواية.

المبحث الثاني: إثبات صدور الرسالة.

المبحث الثالث: في صلب الرسالة، ونبحث فيها خمسة مطالب رئيسة، وخاتمة، ثم الخلاصة.

(١) سورة النساء، آية ٥٩.



السسنة: الثانية

وفي الختام نبتهل إلى الله (تعالى) أن يوفقنا لبيان مراد العصمة؛ ليتسنى لنا الاستفادة منه والافادة به، أنه ولي التوفيق والمنّ.

# المبحث الأول مصدر الرواية

والكلام فيه يقع في جهتين:

## الجهة الأولى: البحث في اعتبار مصدر الرواية

لا يخفى على من تتبع شأن هذه الرسالة في الكتب الروائية، أن أقدم مصدر ذكر هذه الرسالة هو: كتاب (تحف العقول) لابن شعبة الحراني، وهو من علمائنا المتقدمين المعاصر للغيبة الصغرى، وذكرها أيضاً الشيخ الطبرسي في كتابه (الاحتجاج)(۱) وهو متأخر عن الأوّل بمئتى عام تقريباً.

وهنا لابد أن نضع هذا المصدر \_ تحف العقول \_ تحت مجهر البحث؛ لنخلص إلى نتائج مهمة جداً، منها: الحفاظ على مصادر النصوص الشرعية بنحو علمي صحيح، وعليه نقول:

لم نجد أحداً من علمائنا يقدح في نفس الكتاب، بل هناك من مدحه، ومن ذلك:

(١) الطبرسي، الاحتجاج، ج٢، ص٥٥٠.

1- قال صاحب البحار: (وكتاب عتيق، تحف العقول عثرنا منه على كتاب عتيق، ونظمه يدل على رفعة شأن مؤلفه، وأكثره في المواعظ والأصول المعلومة التي لا نحتاج فيها إلى سند)(٢).

7- وقال الحرّ العاملي صاحب الوسائل: (في ذكر الكتب المعتمدة التي نقلت منها أحاديث هذا الكتاب ـ يعني الوسائل ـ وشهد بصحتها مؤلفوها وغيرهم، وقامت القرائن على ثبوتها وتواترها عن مؤلفيها، أو علمت صحة نسبتها إليهم بحيث لم يبق شك ولا ريب، كوجودها بخطوط أكابر العلماء...)(٣)، ثم ذكر ضمن تلك الكتب كتاب تحف العقول.

وهذه العبارة تثبت لنا أمرين:

الأوّل: أصل انتساب هذا الكتاب لصاحبه.

الثاني: إنّ هذا الكتاب معتبر، وحاله في الاعتبار كحال باقي المجامع الروائية؟ لوجود القرائن المصحّحة لمتونه.

۳- وقال الخوانساري: (له كتاب تحف العقول عن آل الرسول، مبسوط
 (۲) المجلسي، بحار الأنوار، ج١، ص٢٩.

(٣) العاملي، وسائل الشيعة، ج٠٢، ص٣٦- ٤١.

كثير الفوائد، معتمد عليه عند الأصحاب، وأما بالنسبة إلى مشكلة الإرسال أورد فيه جملة وافية من النبويات وأخبار وحذف الأسانيد، فيمكن أن يعالج بناءً الأئمة عليميلين (۱).

٤- وقال السيد حسن الصدر:
 (كتاب جليل لم يصنّف مثله)(٢).

٥ - وقال الشيخ السبحاني: (كتاب نفيس جامع مشهور كثير الفوائد)<sup>(٣)</sup>.

واستدل كثير من الأعلام بروايات تحف العقول مع الإشارة إلى كونها مرسلة، كما ورد في كشف اللثام (٤) وغيره (٥)، حيث قال: (وأرسل الحسن بن علي بن شعبة في تحف العقول، عن الصادق الله الله الإنسان في مطعمه أو شيء يكون غذاء الإنسان في مطعمه أو مشربه أو ملبسه فلا تجوز الصلاة عليه، ولا السجود...».

(۱) الخوانساري، روضات الجنات ج۲، ص۲۸۹ - ۲۰۰.

(٢) الصدر، تأسيس الشيعة، ص١٣٥.

(٣) السبحاني، جعفر، موسوعة طبقات الفقهاء، ج٤، ص٠٥٥.

(٤) الأصفهاني، بهاء الدين، كشف اللثام، ج٣، ص٣٤٣، وورد مثله في موارد اخر منه ج٢، ص٠٠٠- ٤٨٥.

(٥) الجزائري، عبدالله، التحفة السنية، ص ١٣٠، وينظر: البحراني، يوسف، الحدائق الناضرة، ج٧، ص ٢٥٨.

وأما بالنسبة إلى مشكلة الإرسال على منهج الوثوق بالرواية، فإن أغلب روايات الكتاب محفوف بالقرينة، كورود أغلب رواياته في المجاميع الروائية الأخر، مع موافقة مضامين تلك الروايات للكتاب العزيز وعدم مخالفتها له، وبالرجوع إلى مقدّمة المصنف نجد أن روايات كتابه مسندة، ولكنه أسقط الأسانيد تخفيفاً وهو يقول: (وأسقطت الأسانيد تخفيفاً وإيجازاً، وإن كان أكثره لى سهاعاً، ولأن أكثره آداب وحكم تشهد لأنفسها، ولم أجمع ذلك للمنكر المخالف، بل ألَّفته للمسلِّم للأئمة، العارف بحقّهم، الراضي بقولهم، الراد إليهم، وهذه المعاني أكثر من أن يحيط بها حصر، وأوسع من أن يقع عليها حظر، وفيها ذكرناه مقنع لمن كان له قلب، وكاف لن كان له لب)(٢).

وهذه العبارة تشتمل على خمسة أمور ونتيجة:

١- إن سبب حذف الأسانيد من الكتاب هو: الاختصاروالتخفيف وتيسير الأمر.

٢- إن الروايات التي جمعها المصنف \_\_\_\_\_

(٦) الحراني، تحف العقول، ص٣.



العدد: الثالث العدد: الثالث السنة: الثانية

الســنة؛ الثانية

يستبطن أمرين:

الأوّل: إن هذه الروايات التي ذكرها المصنف وتلقاها وسمعها عن مشايخه، فهى وصلت إليه عن طريق الأمناء من العلماء، فهي مسندة، ولكنه أسقط أسنادها لغرض التسهيل أسوة ببقية العلماء كعلي ابن بابويه والصدوق وغيرهم.

الثاني: أنه يقول: هذا حالي، فمن يثق بي من الإمامية فليأخذ بهذه الروايات بلا تردد؛ لأني قاطع بثبوتها وصحتها، مضافاً إلى احتفافها بالقرائن.

٣- وإن أكثر رواياته هي آداب وحكم، وهذا يعنى أنها لا تحتاج إلى مؤونة زائدة في الاعتهاد عليها؛ وذلك لوجود أخبار (من بلغه ثواب)(١) العاضدة لها.

٤- إن المصنف ناظر إلى شيعة آل محمد عَلَيْكُ في تأليف هذا الكتاب، لا إلى غيرهم ممن يخالفهم، وهذا يعنى (أهل مكة أدرى بشعابها)، والإمامية أعلم بكلام أئمتهم، فإنه لا يخفى عليهم.

٥ - وفي الختام يذكر النتيجة، وهي: إن التسليم بالأمور المتقدمة هو كفيل بالاعتقاد باعتبار الكتاب ورواياته، بشرط

(١) الكليني، الكافي، ج٢، ص٨٧.

فيه هي من مسموعاته عن مشائخه، وهذا التتبع والتمحيص الذي عبر عنه بـ: (وهو كاف لمن كان له لب).

إلى هنا اتضح لنا جلياً حال كتاب (تحف العقول)، وأنه لم يقدح به أحد من علمائنا، بل هو مورد قبول ومدح، بل أكثر من ذلك استدل كثير منهم بها ورد فيه من الروايات، وهذا يعنى أنه كتاب معتبر عندهم في الجملة، ولا غبار عليه.

### الجهة الثانية: البحث في وثاقة صاحب الكتاب

أما صاحب الكتاب فهو: أبو محمد الحسين بن على بن الحسين بن شعبة الحراني الحلبي، كان معاصراً للشيخ الصدوق، روى عن أبي على محمد بن همام المتوفى سنة ثلاث مئة وستة وثلاثين، وروى عنه الشيخ المفيد<sup>(٢)</sup>.

وكان عالمًا فقيهاً محدثاً جليلاً من متقدمي أصحابنا، صاحب كتاب تحف العقول، وهو كتاب نفيس كثير الفائدة (٣)، مات في حدود سنة اثنتين وثلاثين وثلاث

<sup>(</sup>٢) الطهراني، آقابزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة ،ج٣، ص ٤٠٠ – ١٤٣٥.

<sup>(</sup>٣) القمى، عباس، الكنى والألقاب، ج١، ص۳۲۹.

مئة(١).

وقريب من ذلك عبارة الحر العاملي $^{(7)}$ ، والسيد الخوئي $^{(7)}$ ، هذا.

وإن عبارات الأعلام وإن كانت لا غبار عليها من حيث التوثيق، إلا أنها من توثيقات المتأخرين التي قالوا بعدم حجيتها؛ لأنها بالنسبة إلى ترجمة المتقدمين تكون حدسية(٥).

وعليه، يكون هذا التوثيق أسير هذه القيود لمن كبل نفسه بها، وأمّا من تحرر منها وجعل هذه الكلمات وغيرها من القرائن، فهو يقبل هذا التوثيق بلا تأمل.

نعم، ورد في رجال النجاشي توثيق عام لآل أبي شعبة، فيكون صاحب التحف داخلاً تحت عمومه، حيث قال النجاشي:

- (۱) الشاهرودي، علي، مستدركات علم الرجال، ج٨، ص٤٩ ـ ٤٧ ٥.
  - (٢) العاملي، أمل الآمل ،ج٢، ص٧٤- ١٤٩.
- (٣) الخوئي، أبو القاسم، معجم رجال الحديث، ج٦، ص٤٢ \_ ٢٩٧٤.
- (٤) السبحاني، جعفر، موسوعة طبقات الفقهاء ج٤، ص ١٤٩\_٠٠٠.
- (٥) الكاظمي، فوائد الأصول ،ج٣، ص ١٤٨، السبحاني، جعفر، كليات في علم الرجال، ص ٤٨.

(وآل أبي شعبة بالكوفة بيت مذكور من أصحابنا، وروى جدهم أبو شعبة عن الحسن والحسين، وكانوا جميعهم ثقات، مرجوعاً إلى ما يقولون، وكان عبيد الله كبيرهم ووجههم)(١).

وهذا التوثيق لا غبار عليه، فإذا جمعنا الكلام السابق لعلماء الرجال، مع هذا الكلام الأخير للنجاشي، نخرج بنتيجة جيدة، وهي: أن الحسن بن علي بن الحسين بن شعبة الحراني ثقة بلا ريب، ولا يرد علينا الإشكال المتقدم (٧) أبداً.

#### المبحث الثاني

#### إثبات صدور هذه الرسالة

وهو يقع في مقامين:

#### الأوّل: الكلام في سند هذه الرسالة

المتأمل في هذه الرسالة يجد أنّ أهل الأهواز قد وقعوا في دوامة البحث والجدل العقائدي الفكري، حتى وصل حالهم إلى الاختلاف والتجاذب فيها بينهم، وهذا يستدعي أن يكونوا شيعاً وطوائف، وأمر طبيعي أن شيعة أهل البيت المتمالي يعيشون



العدد: الثالث السنة: الثانية ١٤٤٢هـ/ ٢٠٢١م

<sup>(</sup>٦) النجاشي، رجال النجاشي، ص٢٣٠-٢٣١- ٢٣١.

<sup>(</sup>٧) وهو: أن هذا من توثيقات المتأخرين، الذي قدحوا في حجيته، كما أشرنا إليه سابقاً.

السنة: الثانية

ضمن هذه المجتمعات وغيرها، فيصل اليهم شرر نار هذه الفتن المظلمة؛ فلذا نجدهم يعبرون عن استيائهم مما ألم بهم من المحن، فطفقوا فزعين إلى الإمام الهادي الحيال الذي هم حيث كاتبوه عليه وبينوا الحال الذي هم فيه، وطلبوا منه العون والهداية في ذلك، فأرشدهم الملي إلى سواء السبيل، بأدلة دامغة، وحجج بالغة، كما سيتضح لاحقاً إن شاء الله (تعالى).

ومن هنا ينبثق سؤال، وهو: من الذي كاتَبَ الإمام الهادي عليه بها يجري في الأهواز وطلب منه حلّاً لهذه الشبهة التي عاثت في المجتمع فساداً؟

والجواب هو: إننا لم نستطع تشخيص ذلك بحسب ما يتوفر لدينا من نصّ هذه الرسالة، ولم نعثر على ما يعيننا على تشخيص ذلك من النصوص الأخر.

ولكن يخطر بالبال أربعة احتهالات لبيان ذلك، ناتجة من ضرب الاحتهالات ببعضها، ومركز هذه الاحتهالات اثنان: الذي بعث الرسالة من الأهواز إلى الإمام الميلا، وهما والذي أخذ الجواب من الإمام الميلا، وهما إما متعدد أو واحد، وعليه فالاحتهالات أربعة في المقام:

١- المرسل متعدد، والذي أخذ الجواب متعدد أيضاً.

٢- المرسل متعدد، والذي أخذ الجواب واحد.

٣- المرسل واحد، والذي أخذ الجواب واحد أيضاً.

٤- المرسل واحد، والذي أخذ الجواب متعدد.

أما الاحتمال الأوّل، فإنه وجيه جداً؛ وذلك إن المشكلة عمّت المجتمع الأهوازي آنذاك، فمن الطبيعي أن يصدر السؤال من أطراف متعددة عن مشكلة واحدة، وطبيعة ردّ الجواب لابد وأن تتناسب وحجم كثرة الأسئلة، المقتضية لتعدد من يأخذ هذا الجواب.

فإن أمكن إثبات هذا الاحتمال فهو يغنينا عن البحث السندي لهذه الرسالة؛ لأنه بدوره سوف ينتج لنا تواتراً في نقل هذه الرسالة، أو على أقل التقادير استفاضة، وهما كفيلان في اعتبار الرواية وإن كان بعض اسنادها ضعيفاً.

ولكن أنّى لنا إثبات ذلك، خصوصاً مع الأخذ بعين الاعتبار الوضع السياسي القاسي، والإقامة الجبرية التي كان يعيشها تحف العقول \_ ولم تنقل في مصادرنا المتقدمة، ومع هذا كله فهو يبقى مجرد احتمال.

وأما الاحتمال الثالث، فهو أوجه الاحتمالات؛ إذ لا يرد عليه ما ورد على ما سبقه من الاحتمالات، بل أكثر من ذلك هناك جانب ترجيح فيه، وهو أن للإمام الهادي عليه عدة من الأصحاب والرواة عنه من أهل الأهواز وهم:

١ - إبراهيم بن مهزيار الأهوازي(١).

٢- علي بن مهزيار الأهوازي(٢).

٣- محمد بن علي بن مهزيار الأهوازي (٣).

٥- محمد بن الحصين الأهوازي(٥).

٦- أبو الحصين، نزيل الأهواز(١٠).

وهؤلاء الأجلاء ذكرهم الشيخ

(۱) الطوسي، رجال الطوسي، ص ۳۸۳/ ۵۲۳۹.

(٢) المصدر نفسه، ص ٣٨٨ / ٥٧٠٦.

(٣) المصدر نفسه، ص ٢٩٠/ ٥٧٥١.

(٤) المصدر نفسه، ص٥٦٦٩ / ٢٦٩٥.

(٥) المصدر نفسه، ص ٣٩١/ ٣٧٧٥.

(٦) المصدر نفسه، ص ٣٩٣/ ٨٠٢.

إمامنا الهادي عليه عليه حيث حالت الدولة العباسية بينه وبين شيعته، وهذا ما يجعل هذا الاحتمال بعيداً عن الواقع الخارجي.

إذن: هذا الاحتمال وإن كان من الناحية العقلية جيداً ووجيهاً، ولكنه من جهة واقعية بعيد كل البعد عن التحقق الخارجي؛ إذ الواقع السياسي الخارجي، وظلم بني العباس الذي ذاق مرارته إئمتنا عليها أي يعد هذا الاحتمال.

وكذا الاحتمال الرابع، مع أنه بعيد عرفاً أيضاً؛ وذلك أن من المستبعد جداً أن يكون شخص واحد يسأل الإمام عليه ثم بعد ذلك تأتي لم من الناس ليأخذوا جواب صاحبهم، وهذه الجماعة إمّا أن يكون صاحب السؤال معهم أو لا، والثاني بعيد غاية البعد عن العرف.

وأما الاحتمال الثاني، فهو وإن كان مقبولاً جداً؛ نظراً إلى ظروف الإمام الهادي الحالية، وأنه لا يستطيع كل أحد الوصول إليه، فمن الممكن أن الإمام الحلية أجاب شخصاً واحداً بجواب شمل به الجميع، وهو احتمال وجيه.

ولكنه لو صح لشاع خبر هذه الرسالة وذاع، والحال ليس كذلك، بل نجد نقلها منحصراً بهذا المصدر - أعني





السنة: الثانية

الطوسي تحت عنوان: (أصحاب أبي الحسن الثالث علي بن محمد لليالي)، وعليه يُحتمل قوياً أن هذه الرسالة خرجت من الإمام لليالي إلى واحد من هؤلاء الأجلة، وهو احتمال لا يتصادم مع الواقع، ولا يوجد ما يقف أمامه إلا كونه احتمالاً، فلا ينهض كدليل يمكن الاعتماد عليه في إسناد نقل هذه الرسالة إلى أحدهم (رضوان الله تعالى عليهم).

فإنّ الوقوف على هذه الثلّة الطاهرة من الرواة يبعث روح الأمل عند الباحث في العثور على سند لهذه الرسالة، ولكننا وبعد أن تتبعنا ترجمة ابن شعبة الحراني، وترجمة شيخه محمد بن همام، لم نعثر على نص يثبت روايتها عنهم، أو عن أحدهم ولو بالواسطة.

إذن، يبقى الحكم على هذه الرسالة من حيث السند بالإرسال.

وينبغي الالتفات إلى أنه لا ملازمة بين الإرسال وسقوط الرواية عن الاعتبار دائماً؛ وذلك لأن الأعلام قبلوا الكثير من المراسيل مع إرسالها، ولم يقولوا بسقوطها عن الاعتبار أو الاستدلال، كمراسيل ابن أبي عمير وغيره، وإنها تلقوها وكأنها مسانيد.

#### الثاني: الكلام في متن هذه الرسالة

وإذا كان المقام الأوّل طريقه مغلق، فهناك طرق أخر لتصحيح الرواية، وهو أوثق وأدق من الأوّل، وهو العرض على الكتاب العزيز؛ لورود روايات كثيرة فيه عند العامة والخاصة (۱)، ومن ذلك قول النبي عَيَالِيُّ : «أيها الناس، ما جاءكم عني يوافق كتاب الله فأنا قلته، وما جاءكم يخالف كتاب الله فلم أقله» (۱).

ونحن عندما نتأمل هذه الرسالة لم نجدها إلا موافقة للكتاب العزيز، وغير خالفة له أيضاً، كما سيتضح ذلك من خلال بيان مقاطع هذه الرسالة، بل الإمام الهادي عليه قد بنى أصل الكلام فيها على هذه القاعدة الشريفة، حيث قال: «حال اجتماعهم مقرون بتصديق الكتاب»(۳)، وقال: «فأول خبر يعرف تحقيقه من الكتاب وتصديقه والتماس شهادته عليه، خبر عن رسول الله وجد بموافقة الكتاب وتصديقه...، حيث قال: «إني مخلف فيكم وتصديقه...، حيث قال: «إني مخلف فيكم

<sup>(</sup>۱) الكليني، الكافي، ج۱، ص ٦٩، وقد سلط الضوء عليها السيد علي مطر في كتابه، الهاشمي، على مطر، علم أصول الفقه، ص ٢٠١-٤١.

<sup>(</sup>۲) البرقي، أحمد، المحاسن، ج١، ص٢٢١-

<sup>(</sup>٣) الحراني، تحف العقول، ص ٤٥٨.



### ملخّص رسالة أهل الأهواز:

قال الإمام الهادي عليه! «من على بن محمد، سلام عليكم وعلى من اتبع الهدى ورحمة الله وبركاته، فإنه ورد على كتابكم، وفهمت ما ذكرتم من اختلافكم في دينكم، وخوضكم في القدر، ومقالة من يقول منكم بالجبر، ومن يقول بالتفويض، وتفرقكم في ذلك وتقاطعكم، وما ظهر من العداوة بينكم، ثم سألتموني عنه، وبيانه لكم، وفهمت ذلك كله».

إبتدأ الإمام علي كلامه بملخص ما ورده من أهل الأهواز، وهو:

١ - إن أصل المشكلة التي من أجلها كاتبه أهل الأهواز هي: وقوع الفتنة، والتي ما يحصل في النقل، فكلمة الإمام غير كلمة تمخّضت عن أمور عدة: (الاختلاف، والتفرق، والتقاطع، والعداوة)، وهذه كلها أمور مرفوضة في الإسلام؛ إذ الإسلام هو دين الرحمة والإخاء، كما ورد في القرآن: ﴿أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴿ (٣)، ﴿إِنَّهَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾(١)، والأخ لا يعادي أخاه، فإذا عاداه فقد خرج عن جادة الإسلام، وركب جادة الشيطان.

وقوله عليَّاكِي: (وتقاطعكم)، إشارة

الثقلين...»(١)، ثم ذكر عليَّك أن شاهد هذا الحديث من الكتاب هو قوله تعالى: ﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللهُ ﴾(٢).

فضلاً عن أنها موافقة لصريح العقل أيضاً، وهذا ما سيتضح أكثر عند بيان كلام الإمام علي في مطلع هذه الرسالة.

ولكن يبقى شيء مهم يجب الالتفات إليه، وهو: أننا لم نألف من الأئمة علمَيْلِكُ الكلام بهذا الأسلوب؛ وذلك عندما نقارن هذه الرسالة مع كلامه التَّالِدُ الآخر نحس بالفرق بينهما، وهذا ما يدعونا إلى التأمل في نسبة الرسالة إلى الإمام الهادي التِّلْإِ.

والذي يهون الخطب هو إمكان نقل هذه الرواية بالمعنى لا بالنص، وهو كثيراً الراوي، فيتضح الفرق بينهما.

## المبحث الثالث في صلب الدراسة

وفي هذه المرحلة نبين ما ورد في رسالة الإمام الهادي للطُّلَّا ضمن البحوث التالية:

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح، آية ٢٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات، آية ١٠.

<sup>(</sup>١) الحراني، المصدر السابق، ص ٤٥٨ - ٤٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، آية ٥٥.

الحق، وهي كالآتي:

#### المقدّمة الأولى: (أنّ هناك حقاً)

قال الإمام الهادي التلافي (اعلموا رحمكم الله: إنا نظرنا في الآثار، وكثرة ما جاءت به الأخبار، فو جدناها عند جميع من ينتحل الإسلام، ممن يعقل عن الله (جلّ وعزّ)، لا تخلو من معنيين: إمّا حق فيتبع، وإمّا باطل فيجتنب).

إنّ حجر الأساس الأوّل الذي يضعه الإمام الثيلا لبناء الصرح الاعتقادي الصحيح هو:

١ - الاعتراف بالعقل؛ لقوله عليه (جل وعز)».

٢- ثم الاعتراف بأنه يحكم على الأشياء بالسلب أو الإيجاب، وهو قوله عليه (إما حق ... وإما باطل».

٣- ثم إن هذه الأشياء هي عبارة عن آثار الماضين، وأخبار النبيين عليه.
وهي من الأمور التي لا ترديد فيها، وذلك قوله عليه. "إنا نظرنا في الآثار، وكثرة ما جاءت به الأخبار».

٤ - ثم ينتقل من هذه الأمور البديهية
 إلى النتيجة، وهي: إنّ العقل يقضي في كل
 مورد ثبت أنه حق بلزوم اتباعه، وكل

إلى أن الخلاف بلغ من الشدة أوجها، حتى صار أفراد الأسرة الواحدة كل منهم له اعتقاده الخاص، وبالتالي لا يمكن أن يتنازل أحدهم للآخر، فوقعت القطيعة بينهم، فابتعد الأخ عن إخوته، والأب عن بنيه وهكذا، وهذه بلية عظيمة تقرح القلوب.

٢- بيان سبب وقوعهم في هذه الفتنة العويصة، وهو: أن هناك عقائد عدة منحرفة دخلت على هذا المجتمع البسيط فجعلته ﴿طَرَآئِقَ قِدَداً﴾(١)، وهذه العقائد هي: (القول بالقدر، والجبر، والتفويض) وسوف نبين كلّاً في موضعه إن شاء الله تعالى.

٣- وأنهم سألوا الإمام المثلا أن يبين لهم الحق في ذلك، فأجابهم الإمام عليلا إلى، ذلك انطلاقاً من مقام ﴿وَلِكُلّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾(١)، الذي هو واحد من أهم جوانب مقام الإمامة.

#### مقدّمات ضرورية:

بيّن الإمام الهادي الثيلا مقدمات مهمة عدّة قبل الدخول في بيان الجواب عن سؤال أهل الأهواز؛ تمهيداً إلى الجواب



على الثالث العدد: الثالث السنة: الثانية الاعكام/ ٢٠١٧م

<sup>(</sup>١) سورة الجن، آية ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد، آية ٧.

مورد ثبت أنه باطل بلزوم اجتنابه، كما ورد في الرواية عن الإمام الصادق عليه الإمام العقل؟ قال: ما عبد به الرحمن، واكتسب به الجنان»(۱).

إذن: الإمام عليه يريد أن يُرجع الناس إلى الفطرة، ويُخرجهم من الشباك التي حاكوها والشياطين على أنفسهم، فيرجعهم إلى الإقرار بذواتهم وعقولهم، وأنها مازالت تميز بين الأشياء، فمن الأشياء ما هو حق وثابت وحسن لابد من اتباعه، والسير على نهجه، ومنها ما هو باطل وزخرف وضلال لابد من اجتنابه، والابتعاد عن جادته وصراطه.

وهذه نقطة مهمة جداً إذا اعترف بها المجبّرة؛ لأنها تهدم اعتقادهم بالجبر من الأساس، لان مؤدى ذلك أمور عدّة:

الأوّل: إن الإنسان له حرية الاختيار الأي سبيل يريد سلوكه.

الثاني: إن الإنسان له عقل يميز به حسن أو قبحه ما يختار.

الثالث: إن عقل الإنسان يفرض عليه لزوم اتباع الحق؛ لأن فيه سعادة الدارين، واجتناب الباطل؛ لأن فيه خسارة الدارين.

بينها المجبّرة لا تقول بهذا أبداً، بل بالعكس، فإنهم يسلبون من الإنسان إرادته وعقله، ويصورون له أن كل شيء يفعله فهو ليس منه، بل هو من فعل الله وإن كان قبيحاً، مع أن الله لا يفعل القبيح.

فالإمام عليه جاء ليزرع أول بذرة للخير، وهي: أن هناك عقلاً، وهناك حقاً وباطلاً، والعقل يميز بينها، ويحكم عليها بالاتباع أو بعدمه، وهو عين الاختيار.

وبعد نمو هذه البذرة، فإنها تقتلع كل ما أنبته الشر ﴿بِإِذْنِ رَبِّهَا﴾ (٢)، فتكون ﴿كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطَّأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَعْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَىٰ سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهُمُ الْكُفَّارَ﴾ (٣).

## المقدمة الثانية: (القرآن حق باعتراف أمّة الإسلام)

قال الإمام الهادي الثيلا: «وقد اجتمعت الأمة قاطبة لا اختلاف بينهم: أن القرآن حق لا ريب فيه عند جميع أهل الفرق، وفي حال اجتماعهم مقرّون بتصديق الكتاب وتحقيقه مصيبون مهتدون؛ وذلك بقول رسول الله عَلَيْلَيَّة: «لا تجتمع أمتي على ضلالة».



العدد: الثالث السنة: الثانية المالاد/٢٠٢م

<sup>(</sup>١) الكليني، الكافي، ج١، ص١١ – ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة ابراهيم، آية ٢٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح، آية ٢٩.

السسنة: الثانية

فأخبر: أن جميع ما اجتمعت عليه الأمة كلها حق، هذا إذا لم يخالف بعضها بعضاً، والقرآن حق لا اختلاف بينهم في تنزيله وتصديقه، فإذا شهد القرآن بتصديق خبر وتحقيقه، وأنكر الخبر طائفة من الأمة، لزمهم الإقرار به؛ ضرورة حين اجتمعت في الأصل على تصديق الكتاب، فإن هي جحدت وأنكرت، لزمها الخروج من الملة».

بعد أن بين الإمام عليه القضية البديهية المتقدمة، وهي: (أن هناك حقاً وباطلاً) وأن الحق حري بالإتباع، والباطل حري بالاجتناب، جاء عليه ليطبق هذا المعنى على أمر لا يختلف فيه اثنان من المسلمين، ألا وهو الكتاب العزيز، وبين ذلك في أمور عدة:

الأوّل: إن القرآن حق لا ريب فيه؛ لأنه المعجزة الخالدة المحفوظة من قبل الله (تعالى) عن كل باطل وتحريف، كما قال الله (تعالى): ﴿لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَكَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ (١)، وقال: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللهِ كُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (١).

ودليل حفظه أمران ـ غير ما صرح

به (تعالى) من العناية الإلهية في حفظ الكتاب العزيز - وهما:

أ- دليل خارجي، وهو: لا خلاف في أن القرآن الكريم هو معجزة النبي عَلَيْوَالله، ولا خلاف أيضاً في أن المعجز بها هو معجز لا يمكن للبشر أن يأتوا بمثله أو يبطلوه أبداً، وعليه يبقى القران خالداً بإعجازه، وتصديق ذلك واضح المعالم في الكتاب والسنة.

ب- ودليل داخلي، وهو: أن القران يصدق بعضه بعضاً، فلو مسّته يد التحريف والتزييف ﴿لوجدوا فيه اختلاف كثيرا﴾ (٣)، وبها أنه لا اختلاف فيه، فهو حق حقيق بالاتباع والتصديق.

الثاني: إن حقّانية القرآن الكريم أمر اجتمعت عليها فرق الإسلام، أي: إن قضية: (القران حق)، قضية لا يختلف فيها اثنان من المسلمين، فهي عندهم كالقضية البديهية التي لا يحتاج الإنسان في التصديق بها إلا تصور طرفيها.

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، آية ٤٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، آية ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، آية ٨٢.

<sup>(</sup>٤) الهيثمي، مجمع الزوائد، ج٧، ص٢٢١،

وهذا يعني دخول المعصوم عليه ضمن الأمة المجتمعة على ذلك، كما يستبطنه كلام الإمام عليه ويصدقه الكتاب العزيز.

وهنا نقطتان يلزم التوجه إليهما:

أ- إنّ الإمام النّ يقيد اجتماع الأمة على أمر بكونه: (موافقاً للكتاب العزيز)، حيث قال النيّلا: (وفي حال اجتماعهم مقرّون بتصديق الكتاب وتحقيقه، مصيبون مهتدون)، فإنّ هذا القيد مهم جداً، وبه يخرج كل إجماع واجتماع لم يوافق الكتاب، من اجتماع البعض على إبعاد أهل البيت المنكلان عن قيادة الأمة ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا﴾ (١).

ب- إنّ ذكر الإمام التيلا لحديث النبي: «لا تجتمع أمتي على ضلالة»، إمّا على نحو: (ألزموهم بها ألزموا به أنفسهم)؛ لتمسكهم به في بناء حجية إجماعاتهم عليه، فيريد التيلا أن يلزمهم بحجتهم.

وإمّا على نحو الاستدلال الحقيقي به، فيكون ذكر الإمام عليه للله للهذا الحديث ضمن كلامه هو دليل صدوره واعتباره مع

قيده المنفصل وهو: (موافقته للكتاب).

الرابع: إنّ نتيجة هذه الأمور هي: أنه لو ورد خبر موافق للكتاب وأنكره قوم وطائفة، فإنهم بإنكارهم إياه أنكروا الكتاب الذي أجمعوا على حقيته، وهو كفر صريح؛ إذ لا يمكن التفريق بينها بعد إن كانا حقاً، كما قاله الإمام الهادي عليه (فإذا شهد القرآن بتصديق خبر وتحقيقه، وأنكر الخبر طائفة من الأمة، لزمهم الإقرار به؛ ضرورة حين اجتمعت في الأصل على تصديق الكتاب، فإن [هي] جحدت وأنكرت، لزمها الخروج من الملة».

إذن، القرآن حق بأجماع كل المسلمين عليه، ومنهم المعصوم المثيلا، وإنّ كل من يخالفه \_ أو يخالف ما يوافق الكتاب ويرده \_ فهو خارج عن الملة والشريعة؛ لأنه خالف الحق، ﴿فَهَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ ﴾(٢)، ﴿وَمَنْ لَمْ يَحُكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾(٣)، ﴿هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾(٣)، ﴿هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾(٣).

وهذا كله يثبت أن هناك أمراً بالحق،



بالمحدد: الثالث العسدد: الثالث السسنة: الثانية ۱٤٤٢هـ/ ۲۰۲۱م

وينظر: آبادي، محمد، عون المعبود، ج٧، ص١١٧، المعتزلي، عز الدين، شرح نهج البلاغة، ج٨، ١٢٣.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، آية ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، آية ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، آية ٤٤.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، آية ٥٤.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، آية ٤٧.

الســنة؛ الثانية

ونهياً عن الباطل، وأن من اختار الباطل خرج عن الصراط السوي، وهذا أيضاً \_ في نفس الوقت \_ يبطل مقالة المجبرة بعد إثباته الاختيار للناس.

# المقدمة الثالثة: (تطبيق قاعدة عرض الأخبار على الكتاب)

قال الإمام الهادي عليه الأولى الإمام الهادي عليه خبر يعرف تحقيقه من الكتاب وتصديقه، والتهاس شهادته عليه، خبر ورد عن رسول الله عليه ووجد بموافقة الكتاب وتصديقه، بحيث لا تخالفه أقاويلهم، حيث قال: "إني مخلف فيكم الثقلين، كتاب الله وعترتي أهل بيتي، لن تضلوا ما عسكتم بها، وإنها لن يفترقا حتى يردا علي الحوض».

فلما وجدنا شواهد هذا الحديث في كتاب الله نصاً، مثل قوله (جلّ وعزّ): ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ \* وَمَنْ يَتَوَلَّ الله وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ رَاكِعُونَ \* وَمَنْ يَتَوَلَّ الله وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ رَاكِعُونَ \* وَمَنْ يَتَوَلَّ الله وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ رَاكِعُونَ \* وَمَنْ يَتَوَلَّ الله فَمُ الْغَالِبُونَ \* (۱).

وروت العامة في ذلك أخباراً عن أمير المؤمنين عليه إلى الله تصدق بخاتمه وهو راكع فشكر الله ذلك له وأنزل الآية فيه).

(١) سورة المائدة، آية ٥٥\_٥٦.

فوجدنا رسول الله عَلَيْهِ قد أتى بقوله: (من كنت مولاه فعلى مولاه).

وبقوله: (أنت مني بمنزلة هارون من موسى، إلا أنه لا نبي بعدي)

ووجدناه يقول: (علي يقضي ديني، وينجز موعدي، وهو خليفتي عليكم من بعدي).

فالخبر الأوّل الذي استنبطت منه هذه الأخبار خبر صحيح، مجمع عليه لا اختلاف فيه عندهم، وهو أيضاً موافق للكتاب.

فلما شهد الكتاب بتصديق الخبر وهذه الشواهد الأخر، لزم على الأمة الإقرار بها ضرورة؛ إذ كانت هذه الأخبار شواهدها من القرآن ناطقة، ووافقت القرآن، والقرآن وافقها.

ثم وردت حقائق الأخبار من رسول الله عَنْ الصادقين المَهْ الله عَنْ الصادقين المَهْ الله عَنْ الصادقين المَهْ ونقلها قوم ثقات معروفون، فصار الاقتداء بهذه الأخبار فرضاً واجباً على كل مؤمن ومؤمنة، لا يتعداه إلا أهل العناد.

وذلك أن أقاويل آل رسول الله عَلَيْقَ مُن متصلة بقول الله، وذلك مثل قوله في محكم كتابه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ الله

وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأَعَدَّ ولرسوله، فأخبر أن الله و رسوله يجبانه هُمْ عَذَاباً مُهيناً ﴾<sup>(١)</sup>.

> ووجدنا نظير هذه الآية قول رسول الله عَلَيْكُ (من آذي علياً فقد آذاني، ومن آذانی فقد آذی الله، ومن آذی الله یوشك أن ينتقم منه).

وكذلك قوله عَلَيْكِاللهُ: (من أحبّ علياً فقد أحبني، ومن أحبني فقد أحب الله).

ومثل قوله عُلِيُولله في بنى وليعة: (لأبعثن إليهم رجلاً كنفسي، يحبّ الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله، قم يا على فسر إليهم).

وقوله عَلَيْوالله يوم خيبر: (لأبعثن إليهم غداً رجلاً يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله، كراراً غير فرار، لا يرجع حتى يفتح الله عليه).

فقضي رسول الله عَلَيْظِهُ بالفتح قبل التوجيه، فاستشرف لكلامه أصحاب رسول الله عَلَيْهِ أَنْهُ، فلم كان من الغد دعا علياً التلا فبعثه إليهم، فاصطفاه بهذه المنقبة، وسماه كراراً غير فرار، فسمّاه الله(٢) محباً لله

(١) سورة الأحزاب، آية ٥٧.

(٢) كذا ورد في تحف العقول، وفي جميع المصادر التي نقلت هذه الرسالة عنه، ولكن الشيخ يوسف البحراني نقلها في (الدرر النجفية، ج٣، ص٩) ـ

في هذه المقدمة يطبق الإمام الهادي النُّالِ ما ذكره في المقدمتين السابقتين على أحاديث الإمامة، وذلك من خلال عرض مجموعة من الأحاديث على الكتاب العزيز، وبيان أنها موافقة له، في تطبيقين واستنباط ونتيجتين، وبيان ذلك كالتالى:

#### التطبيق الأوّل: (حديث الثقلين)

أوّل حديث يتناوله الإمام الهادي التِّالْإِ كعينة لتطبيق ما تقدم هو (حديث الثقلين)، الذي قال فيه رسول الله عَلَيْظَالُهُ: «إني مخلف فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، لن تضلوا ما تمسكتم بها، وإنها لن يفترقا حتى يردا على الحوض)<sup>(۳)</sup>.

بدون لفظ الجلالة (الله) هكذا: (وسماه محباً لله ولرسوله)، وهو الأصح؛ لان الذي سماه بذلك هو رسول الله وليس الله، فلفظ الجلالة لوحده هنا قد يربك السياق ويكون بحاجة إلى إضافة كلمة [رسول] قبلها، ولكننا مقيدون بالنص ومصدره.

(٣) الصفار، محمد، بصائر الدرجات، ج١- ٢، ص ٤٣٢ - ٤٣٥. وينظر: الصدوق، الإمامة والتبصرة، ص ١٤٩ - ١٥٠، الكليني، الكافي، ج١، ص٣٩٢ - ٣٩٤ وج٣، ص٤٢٣، وينظر: الأصول الستة عشر، ص٨٨، ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج٣، ص١٤، الدارمي، عبد الله،



السنة: الثانية

وهذا الحديث مما ثبت تواتره عند الفريقين، فهو مجمع عليه عند الجميع، وقد صرح بتواتره العلامة الأميني في كتابه الغدير(١) وغيره(٢).

ومضافاً إلى تواتره، فإنه موافق للكتاب العزيز، كما بينه الإمام الحيالا، وذلك لقوله (عزّ وجلّ): ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ \* وَمَنْ يَتَوَلَّ اللهَ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ وَمَنْ يَتَوَلَّ اللهِ هُمُ الْغَالِبُونَ \* ".

إن قلت: من قال بأن المراد من قوله (تعالى): ﴿وَالَّذِينَ آَمَنُوا﴾ في الآيتين هم (سيد المتقين وأهل بيته)، فإنه يحتمل أن يراد منه عامة المؤمنين، أو من تولى أمر خلافتهم بصورة عامة؟

فيجيبك الإمام الهادي المثلِّ قائلاً:

سنن الدارمي، ج٢، ص٤٣٢، الضبي، أحمد، المستدرك على الصحيحين، ج٣، ص٩٠١.

(۱) الأميني، عبد الحسين، الغدير، ج٩، ص٩٤٨.

(٢) الآملي، حيدر ،تفسير المحيط الأعظم، ج١، ص ١٨، وينظر: مغنية، محمد جواد، في ظلال نهج البلاغة، ج١، ص ٨٠.

(٣) سورة المائدة، آية ٥٥ - ٥٦.

"وروت العامة (٤) في ذلك أخباراً لأمير المؤمنين عليه أنه تصدق بخاتمه وهو راكع، فشكر الله ذلك له، وأنزل الآية فيه».

وهذا الحديث \_ هو حديث التصدق بالخاتم \_ هو من الأحاديث المجمع عليها، والموافقة لكتاب الله (تعالى)، فهو لا شك في اعتباره أيضاً.

وعليه، فلا يبقى شك في أن المراد من قوله (تعالى): ﴿وَالَّذِينَ آَمَنُوا﴾، هو علي بن أبي طالب الثيلاء والذي بدوره يعضد حديث الثقلين المتقدم، فيكون من الأحاديث القطعية الصدور؛ وذلك لتواتره، وموفقته للكتاب، واجتماع المسلمين عليه، فهو من الأحاديث العالية الاعتبار بلا ريب.

#### استنباط وتفريع:

ثم بعد أن أثبت الإمام الثيار صحة حديث الثقلين صدوراً، قام بتصحيح

<sup>(</sup>٤) الهيثمي، المصدر السابق، ج٧، ص١٠. وينظر: المعتزلي، محمد، المعيار والموازنة، ص ٢٢٧، الطبراني، سليان، المعجم الاوسط ج٢، ص ٢١٨، الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان، ج٦، ص ٣٨٩، أبن كثير، أبي الفداء، تفسير القران العظيم ج٤، ص ١١٦٢ – ١٥٥١، وينظر: السمرقندي، تفسير السمرقندي، ج١، ص ٢٢٤.

أحاديث عدة \_ من خلاله \_ جاءت على نسقه، وموافقة لمعناه في إثبات الولاية والإمامة لسيد المتقين التيلاء فهي موافقة لآية التصدق، ولحديث الثقلين، فهي معتبرة أيضاً، والأحاديث هي:

١ - قول رسول الله عَلَيْواللهُ: «من كنت مولاه فعلي مولاه» (١) ، في يوم الغدير، وهو حديث متواتر عند الخاصة والعامة، كما حققه الأميني ونقل أقوالهم في ذلك (١).

٢- وقوله عَلَيْظِلُهُ: «أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي»(٣)،
 عندما خلّف أمير المؤمنين عليه في المدينة عند غزوة تبوك، فسأله سيد المتقين بقوله:

(۱) الكليني، الكافي، ج۱، ص۲۶ - ۲۲، وينظر: الصدوق، الخصال، ص۲۱۹ - ٤٤، ابن حنبل، المصدر السابق، ج٤، ص۳۷، الضبي، المصدر السابق، ج٣، ص١٦٦. الطبراني، المصدر السابق، ج٥، ص١٦٦.

(٢) الأميني، المصدر السابق، ج١، ص٢٩٨-٣٠٧.

(۳) البرقي، المصدر السابق، ج۱، ص۱۰۹۹۷. الصدوق، الإمامة والتبصرة، ص۱٤۹،
الكليني، المصدر السابق، ج ٨، ص١٠٦- ١٠٧

- ١٠٨، النسائي، فضائل الصحابة، ص١٢،
ينظر: مسلم، صحيح مسلم، ج٧، ص١٢٠،
الترمذي، سنن الترمذي، ج٥، ص٢٠٢ -

«تخلفني مع النساء والصبيان»، فأجابه النبي عَلَيْ أَنْ بذلك الحديث المعروف بحديث المنزلة، وهو حديث متواتر لا غبار عليه.

وقوله عَلَيْلَهُ: «علي يقضي ديني، وينجز موعدي، وهو خليفتي عليكم من بعدي» (٤٠)، عندما دعا بني عبد المطلب وكانوا أربعين رجلاً \_ بعد ما نزل قول الله (عزّ وجلّ): ﴿وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ (٥٠)، فدعاهم لنصرته، فلم الْأَقْرَبِينَ ﴾ (٥٠)، فدعاهم لنصرته، فلم عيبه إلى ذلك إلا سيّد المتقين علي بن أبي طالب عليه وكان أصغرهم سناً، فخرج القوم وهم يستهزؤون بأبي طالب عليه وتطيع وتطيع فلم فذا الغلام) (٥٠).

وورد هذا الحديث في بعض مصادرنا بلفظ آخر، وهو: «هذا أخي، ووارثي، ووصيي، ووزيري، وخليفتي فيكم من بعدي»(٧).

(٤) الحراني، المصدر السابق، ص٥٥، وينظر: الكوفي، محمد، مناقب أمير المؤمنين، ج٢، ص٤٧ ـ ٧٣٥ ـ ٥٤٠، الحنفي، محمد، نظم درر السمطين، ص٨٥، الهندي، علاء الدين، كنز العمال، ج١٢، ١٥٠ ـ ٣٦٤٦٦.

- (٥) سورة الشعراء، ، آية ٢١٤.
- (٦) الصدوق، علل الشرائع، ج١، ص١٧٠.
- (٧) الكوفي مناقب أمير المؤمنين، ج١، ص ٧٧١.



العدد:الثالث السنة:الثانية ١٤٤٢هـ/٢٠٢١م

السنة: الثانية

وبعد أن ذكر الإمام الهادي عليه هذه المجموعة من الأحاديث الشريفة، الموافقة لحديث الثقلين، وللكتاب العزيز، قال: «فالخبر الأوّل ـ الذي استنبطت منه هذه الأخبار ـ خبر صحيح، مجمع عليه لا اختلاف فيه عندهم، وهو أيضاً موافق للكتاب».

وهذا يعني صحة هذه الأحاديث، فهي الحق الذي لا محيص عنه؛ لكونها متواترة وشهد الكتاب بصحتها، واجتمع عليها المسلمون، فيجب اتباع الحق وأهله.

#### التطبيق الثاني: (أحاديث حبّ على)

قال الإمام الهادي عليه الله عليه في المنقبة، وسماه أقاويل آل رسول الله عليه متصلة بقول المنقبة، وسماه الله وذلك مثل قوله في محكم كتابه: ﴿إِنَّ محباً لله ولرسو الله وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ الله في يحبانه» انتهى. الله يُؤذُونَ الله وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ الله في يحبانه» انتهى. الله يُنا وَالْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً مُهِيناً ﴾(١).

ووجدنا نظير هذه الآية قول رسول الله عَلَيْوَاللهُ: (من آذی علياً فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذی الله يوشك أذاني فقد آذی الله يوشك أن ينتقم منه).

وكذلك قوله عَلَيْظَالُهُ: (من أحبّ علياً

الصدوق، علل الشرائع، ج١، ص١٧٠. الراوندي، الخرائج والجرائح، ج١، ٩٢ – ٩٣. (١) سورة الأحزاب، آية ٥٧.

فقد أحبني، ومن أحبني فقد أحب الله).

ومثل قوله عَلَيْ في بني وليعة: (لأبعثن إليهم رجلاً كنفسي، يحبّ الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله، قم يا علي فسر إليهم).

وقوله عَلَيْقَالُهُ يوم خيبر: (لأبعثن إليهم غداً رجلاً يحب الله ورسوله، ويجبه الله ورسوله، كراراً غير فرار، لا يرجع حتى يفتح الله عليه).

فقضى رسول الله عَلَيْوَاللهُ بالفتح قبل التوجيه، فاستشرف لكلامه أصحاب رسول الله عَلَيْواللهُ، فلما كان من الغد دعا علياً علياً عليه فبعثه إليهم، فاصطفاه بهذه المنقبة، وسماه كراراً غير فرار، فسمّاه الله عباً لله ولرسوله، فأخبر أن الله ورسوله يجبانه» انتهى.

فبعد أن بين الإمام عليه أحاديث الإمامة والولاء لأهل البيت عليه وبين أنها قطعية الصدور؛ لاجتهاع الأمة عليها، وموافقتها للكتاب، وفي الوقت نفسه كان أكثرها متواتراً، شرع عليه بتطبيق آخر، وهو: عرض أحاديث البراءة من أعداء أهل البيت عليه ومن آذاهم على القرآن، وبين عليه أنها موافقة له، فبين أولاً الأصل القرآن لهذه الأحاديث، وهو قوله (تعالى):

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي اللَّهُ فَيَا اللَّهُ فَيَا اللَّهُ فَيَا اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللهُ اللهُ فَي اللهُ اللهُ فَي اللهُ فَي اللهُ اللهُ اللهُ فَي اللهُ اللهُ اللهُ فَي اللهُ الل

ثم جاء بالأحاديث النبوية وطبقها عليها، وبين السر في ذلك الانطباق بقوله عليها: «وذلك أن أقاويل آل رسول الله عَلَيْهِ متصلة بقول الله»، بمعنى أنهم مع القرآن والقرآن معهم، «علي مع الحق والحق مع علي»(۲)، وكما ورد في حديث الثقلين: «لن يفترقا حتى يردا على الحوض»(۲).

ومن تلك الأحاديث:

١ - قوله عَلَيْهِ (من آذى علياً فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله، ومن آذى الله يوشك أن ينتقم منه (٤٠).

٢- وقوله عَلَيْنَا (من أحب علياً فقد أحبني، ومن أحبني فقد أحب الله (٥٠).
 (١) سورة الأحزاب، آية ٥٧.

(٢) الصدوق، الخصال، ص٤٩٦، القمي، علي، كفاية الأثر، ص٢٠، المتزلي، المعيار والموازنة، ص٣٥.

(٣) الكليني، المصدر السابق، ج٢، ص ٤١٥.

(٤) ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب، ج ٣، ص١٤، ابن حنبل، المصدر السابق، ج٣، ص ٤٨٣، الفارسي، صحيح بن حبان، ج١٥، ص ٣٦٥.

(٥) الحراني، المصدر السابق، ص٥٥، الكوفي، مناقب امير المؤمنين، ج ٢، ص٤٧٦، النسائي،

٣- وقوله عَلَيْهِ في بني وليعة (٢): «لأبعثن إليهم رجلاً كنفسي، يجب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله، قم يا علي فسر إليهم»(٧).

٤ - وقوله عَلَيْواللهُ يوم خيبر: (الأبعثن

المصدر السابق، ص۲۰، الهيثمي، المصدر السابق، ج۹، ص ۱۳۲.

(٦) على ما يظهر من تتبع هذه الكلمة في كتب اللغة: أن الإمام الهادي الله كنى بها عن اليهود، في (وليعة) إما أن تكون مأخوذة من (ولعه بالتسكين، ومعناها: الكذاب، والجمع: ولعة، فيكون المعنى: (بنو الكذابين).

وإما أن تكون مأخوذة من (رجل ولعة): وهو من يولع بها لا يعنيه.

وإما أن تكون مأخوذة من (وليعة)، الذي هو اسم رجل، أو من (بني وليعة) الذي هو حي من كندة، ولعل الرجل أو الحي كانا سيئين وطباعها ينبذها الإسلام، إلى حد يكني بهم الإمام الهادي المليلة عن اليهود.

الجوهري، الصحاح، ج٣، ص ١٣٠٤ مادة [ولع]، ابن منظور، لسان العرب، ج٨، ص ١١٤ مادة [ولع]، الزبيدي، تاج العروس، ج٥، ص٥٣٥ مادة [ولع].

(۷) الصفار، المصدر السابق، ج ۱۰، ص ٤٣٢. الصدوق، عيون أخبار الرضا، ج٢، ص ٢١٠. الحراني، المصدر السابق ص ٥٥٤. الكوفي، مناقب أمير المؤمنين ، ج١ ص ٤٧٠ – ٣٧٢، الهيثمي، المصدر السابق، ج٧، ص ١١٠، النسائي، السنن الكبرى، ج٥، ص ١٢٧ – ١٢٨ – ١٤٥٧.



العدد: الثالث السنة: الثانية ١٤٤٢هـ/ ٢٠٢١م

السسنة؛ الثانية

إليهم غداً رجلاً يجب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله، كراراً غير فرارٍ، لا يرجع حتى يفتح الله عليه»(١).

وحديث فتح خيبر مما اتفق عليه الجميع، فإنّ رسول الله عليه المؤلفة بعث أمير المؤمنين إلى يهود خيبر، فاقتحم عليهم الحصن، بعد أن قلع باب الحصن العظيم، وجعله جسراً تعبر عليه جيوش المسلمين (۲).

وهناك آية أخرى تدعم هذه الأحاديث وتؤيدها، وهي: ﴿قُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمُوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى ﴾ (٣).

#### النتيجة المترتبة على هذه التطبيقات:

الإمام الهادي التيلا عندما عرض هذه الأحاديث على الكتاب العزيز، وحكم بقطعية صدورها، واجتماع الأمة على صحتها، صرح ببعض النتائج، والباقي يفهم من كلامه التيلا، وهي:

الأولى: لزوم الاعتراف بكل هذه الأحاديث، ومنكرها مخالف للضرورة والكتاب، فهو خارج عن الإسلام، وهو ما بيّنه الإمام التيلالي بقوله: (فلها شهد الكتاب بتصديق الخبر، وهذه الشواهد الأخر، لزم على الأمة الإقرار بها؛ ضرورة إذ كانت هذه الأخبار شواهدها من القرآن ناطقة، ووافقت القرآن والقرآن وافقها).

الثانية: وإن لزوم الاعتراف بهذه الأحاديث يعني لزوم اتباع الحق الذي هو الامامة، واتباع أهل البيت عليه الذين هم الصراط المستقيم المؤدي إلى الله (تعالى)، كما قال الإمام عليه (فصار الاقتداء بهذه الأخبار فرضاً واجباً على كل مؤمن ومؤمنة).

الثالثة: ترك أهل البدع والأهواء، والبراءة منهم، ومن كل من وقف بوجه الحق والحقيقة وحاول أن يستغفل عقول الناس، كما في قوله المليلة: (لا يتعداه إلا أهل العناد).

الرابعة: هذا كله برهان حسي ووجداني على أن الإنسان مختار وليس مجبراً، فحاول الإمام مناجاة الحس الباطن؛ ليوجهه نحو النور، وينتشله من الظلمات التي حاكتها أيادي الشياطين عليه.

<sup>(</sup>۱) الكوفي، كتاب سليم، ص ٣٢٢، الصدوق، الإمامة والتبصرة، ص ١٥٠، الكليني، المصدر السابق، ص ٢٩٤، النسائي، فضائل الصحابة، ص ١٥، البخاري، صحيح البخاري، ج٤، ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) المفيد، الإرشاد، ج ١، ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى، آية ٢٣.

# رسالة الإمام الهادي ﷺ في الردّ على المجبّرة دراسة وتحليل

الباطل.

وكل هذه الأمور وجدانية بديهية قدمنا هذا الشرح والبيان؛ دليلاً على ما الثبوت، يحكم بها العقل السليم، والفطرة الطاهرة.

٥ - ثم إثبات أن القرآن حق لا ريب

٦- وإثبات أن ما صدقه القرآن، واتفقت عليه الأمة، هو حق لا ريب فيه أيضاً، ومخالفه خارج عن الملة والشريعة؛ لمخالفته القرآن الذي أقرّ به \_ حتى هذا

٧- وإثبات صدق ذلك بتطبيقه على جملة من روايات الإمامة، فهي حق يلزم اتباعه.

٨- وإثبات أن الحق الحقيق هو اتباع الأئمة الهداة من آل محمد عَيَالله ، ونبذ كل من سواهم من أهل البدع والأهواء.

فإذا تمكن الإنسان المؤمن \_ الباحث عن الحقيقة \_ من التحرر من قيود عبودية الشيطان، والدعاة إلى مقالة الجبر أو التفويض، والرجوع إلى الفطرة السليمة، من خلال تسليمه بأنه يميز بين الحق والباطل، وله القدرة على ترك الباطل واتباع الحق، ومن خلال التمسك

#### الخاتمة والاستنتاجات

قال الإمام الهادي عليَّالْدِ: «وإنها أردنا، وقوة لما نحن مبينوه من أمر الجبر والتفويض، والمنزلة بين المنزلتين، وبالله العون والقوة، وعليه نتوكل في جميع فيه؛ لاجتماع الأمة عليه. أمورنا».

> يختم الإمام الهادى عليُّلا المقدمة المباركة بقوله هذا، مبيناً فيه السر وراء تقديم هذه المقدمات في أمرين:

الأوّل: إقامة الدليل على إثبات المخالف\_بأنه حق. الاختيار وبطلان الجبر والتفويض بصورة غير مباشرة، كما بيناه في مطاوى المقدمات السابقة؛ فلذا قال الإمام التِّكْلِا: (دليلاً على ما أردنا).

> ويجدر بنا الوقوف عند هذه العبارة الشريفة: (دليلاً على ما أردنا)؛ وذلك أن مراد الإمام التِّلْإِ في تلك المقدمات هو أمور عدّة:

> > ١ - إثبات وجود العقل.

٢- وإثبات أن هناك حقاً وباطلاً.

٣- وإثبات تمييز العقل بين الحق والباطل.

٤ - وإثبات لزوم اتباع الحق، وترك

السينة: الثانية

بالصراط المستقيم، وهم الأئمة علمَيَكِن، كانت نتيجة هذا بمجموعه دليلاً وجدانياً وقرآنياً وسنتياً على بطلان الجبر وأخيه، وإثبات الأمربين الأمرين.

وهذا كله مراد الإمام عليه الذي اختصره بهذه العبارة المضغوطة جداً.

الثاني: هو تعضيد وقوة لما يأتي من الكلام في إبطال الجبر والتفويض؛ وذلك من خلال تحرر العقل من قيود الجبرية، واسقباله لما يصدر عن الأئمة عليه في هذا الشأن.

فلقائل أن يقول: نحن لا نقبل قول الأئمة ونرفضه؛ لأننا لسنا من أتباعهم، وإنها نحن نتبع علماءنا من المجبرة؛ إذ قولهم وقول الأئمة علمي واحد، فلا ترجيح لقول الأئمة علم على قول غيرهم.

فيجيبه الإمام التيلا قائلاً: إنه بحسب ما تقدم من المقدمات، ثبت أن إمامة أهل البيت عليه وصدقه القرآن، وكل ما صدقه القرآن يلزم اتباعه، فثبت: إن إمامة أهل البيت عليه التيلام يلزم اتباعها.

وهذا أمر ثبت باتفاق الكل عليه؛ لتواتر الأحاديث في ذلك، ولتصديق القرأن لها، ولتصديق الأمة للقرآن، فهي مصدقة بأحاديث الإمامة الموافقة للقرآن.

ثم إن الفرق والمرجح لقول أئمة أهل البيت علم الله على قول غيرهم موجود، وهو: موافقة قولهم للقرآن، وأنهم عدل للكتاب بنص حديث الغدير المتواتر المتفق عليه بين المسلمين.

هذا بغضّ النظر عن كونهم معصومين، وأنهم أئمة منصوص عليهم من قبل الرسول، دون غيرهم.

إذن: يلزم الأمة الرجوع إلى النبع الصافي والانتهال منه، والركوب في سفينة النجاة؛ كي ترسو بهم على برّ الأمان، ﴿أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَبَعَ أَمَنْ لَا يَهِدِي إِلَّا أَنْ يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾(١).

وهذا هو جانب من تقوية الكلام الذي سيذكره الإمام التيلافي هذا المضهار، فلذا قال التيلافية: (وقوة لما نحن مبينوه من أمر الجبر والتفويض والمنزلة بين المنزلتين).

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية ٣٥.

#### المصادر والمراجع

القران الكريم.

- آبادي، محمد شمس الحق العظيم،
   عون المعبود في شرح سنن أبي داود، دار
   الكتب العلمية، بروت،١٤١٥هـ.
- ابن شهرآشوب، محمد بن علي، مناقب
   أبي طالب، تحقيق لجنة من أساتذة
   النجف الأشرف، المطبعة الحيدرية،
   النجف، ١٣٧٦هـ.
- ٣) ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل القرشي الدمشقي، تفسير القرآن العظيم، طبع
   ونشر دار المعرفة، بيروت، ١٤١٢هـ.
- ٤) ابن منظور، لسان العرب، مطبعة دار
   إحياء التراث العربي، نشر أدب الحوزة،
   ١٤٠٥هـ.
- ٥) الأسدي، الشيخ أبي العباس أحمد بن علي النجاشي، رجال النجاشي، الطبعة الخامسة ١٤١٦، طبع ونشر جامعة المدرسين.
- 7) الأصفهاني، الشيخ بهاء الدين محمد بن الحسن، كشف اللثام عن قواعد الأحكام، تحقيق ونشر مؤسسة النشر الإسلامي، قم، 1٤١٦ هـ.
- ٧) الآملي، السيد حيدر، تفسير المحيط
   الأعظم والبحر الخضم في تأويل كتاب

الله العزیزالمحکم، تحقیق السید محسن الموسوی، مطبعة أسوة، ۱٤۲۲، نشر مؤسسة فرهنکي ونشر نور علی نور، ۱٤۲۲هـ.

- ٨) الأميني، الشيخ عبد الحسين أحمد،
   الغدير في الكتاب والسنة والأدب، دار
   الكتاب العربي، بيروت، ١٣٩٧هـ.
- ٩) البحراني، الشيخ يوسف، الحدائق
   الناضرة في احكام العترة الطاهرة، تحقيق
   محمد تقي الايرواني، نشر مؤسسة النشر
   الإسلامي، جامعة المدرسين، قم.
- 10) البخاري، محمد بن إسهاعيل، صحيح البخاري، طبع ونشر دار الفكر، طبع بالأوفسيت عن طبعة دار الطباعة العامرة باستانبول 1501هـ.
- 11) البرقي، الشيخ أحمد بن محمد بن خالد، المحاسن، تحقيق السيد جلال الدين الحسيني المشتهر بالمحدث، نشر دار الكتب الإسلامية.
- 11) الترمذي، محمد بن عيسى، سنن الترمذي، تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف، طبع ونشر دار الفكر، بيروت، 12.٣
- ١٣) الجزائري، السيد عبد الله، التحفة السنية في شرح النخبة المحسنية، نسخة



العدد: الثالث السنة: الثانية ١٤٤٢هـ/ ٢٠٢١م مصورة من النسخة الخطية الموجودة في مكتبة آستانه قدس، مشهد.

١٤) الجوهري، إسهاعيل بن حماد، أمير المؤمنين العامة، ١٩٥٨م. تحقيق أحمد بن عبد الغفور عطار، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، طبع ونشر دار العلم للملايين، ١٤٠٧هـ.

> ١٥) الحراني، الشيخ أبو محمد الحسن ابن على بن الحسين ابن شعبة، تحف العقول عن آل الرسول، تحقيق على أكبر الغفاري، نشر جامعة المدرسين،٤٠٤هـ، ط٢.

١٦) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، طبع ونشر دار صادر، بیروت.

۱۷) الخوانساري، محمد باقر، روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات، طبع ونشر اسهاعيليان، قم .

١٨) الخوئي، السيد أبو القاسم بن على أكبر الموسوي، مصباح الفقاهة، مطبعة الإسلامي، قم، ١٤١٤ هـ. غدير، نشر وجداني، ١٣٧١هـ.

> ١٩) الخوئي، السيد أبو القاسم بن على أكبر الموسوي، معجم رجال الحديث، تحقيق لجنة التحقيق، الطبعة الخامسة ١٤١٣هـ.

> ٢٠) الدارمي، عبد الله بن بهرام، سنن الدارمي، نشر مطبعة الاعتدال، دمشق.

٢١) الرازي، محمد بن يوسف الحنفي،

نظم درر السمطين في فضائل المصطفى والمرتضى والبتول والسبطين، نشر مكتبة

٢٢) الرواندي، قطب الدين، الخرائج والجرائح، تحقيق ونشر مؤسسة الإمام المهدي، المطبعة العلمية، قم، ٩ • ١٤ هـ.

۲۳) الزبيدي، محمد مرتضى، تاج العروس من جواهر القاموس، نشر مكتبة الحياة\_بيروت.

٢٤) السبحاني، الشيخ جعفر، موسوعة طبقات الفقهاء، اللجنة العلمية في مؤسسة الإمام الصادق التلام مطبعة اعتهاد، الطبعة الأولى ١٤١٨ه، مؤسسة الإمام الصادق عليَّكِ.

٢٥) السبحاني، الشيخ جعفر، كليات في علم الرجال، طبع ونشر مؤسسة النشر

٢٦) السمرقندي، أبو الليث نصر بن محمد بن إبراهيم، تفسير السمرقندي، تحقیق محمود مطرجی، طبع ونشر دار الفكر، بيروت.

٢٧) الشاهرودي، السيد على الهاشمي، دراسات في علم الأصول، تقرير بحث السيد أبو القاسم الخوئي، مطبعة محمد، نشر مركز الغدير للدراسات، قم،



السسنة: الثانية

مستدركات علم رجال الحديث، مطبعة

٣٠) الصدر، السيد حسن، تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، دار الكتاب العراقية، ١٩٥١م.

٣١) الصدوق، الشيخ أبو الحسن علي بن الحسين بن موسى بن بابويه القمي، الإمامة والتبصرة من الحيرة، تحقيق السيد محمد رضا الحسيني، نشر مؤسسة ال البيت، ١٩٩٢، ط٢.

٣٢) الصدوق، الشيخ محمد بن علي ابن الحسين بن بابويه القمي، عيون أخبار الرضا، تحقيق الشيخ حسين الأعلمي، طبع ونشر مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بروت، ١٩٨٤.

٣٣) الصدوق، الشيخ محمد بن علي النجف الأشرف. ابن بابويه القمي، الخصال، تحقيق علي أكبر ٤٠) الطبري، عفاري، نشر جامعة المدرسين، قم، ط١. البيان، تحقيق وضبع

٣٤) الصدوق، الشيخ محمد بن علي ابن بابويه القمي، علل الشرائع، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، ١٩٦٦م.

٣٥) الصفار، الشيخ محمد بن الحسن، بصائر الدرجات في فضائل آل محمد، تقديم وتعليق الحاج ميرزا محسن كوجه باغي، مطبعة الأحمدي، طهران، نشر مؤسسة الأعلمي، طهران ١٤٠٤هـ.

٣٦) الضبي، محمد بن عبد الله ابن حمدويه بن نعيم، المستدرك على الصحيحين، تحقيق الدكتور يوسف عبد الرحمن المرعشي، نشر دار المعرفة، بيروت.

(٣٧) الطبراني، سليمان بن أحمد بن أيوب اللخمي، المعجم الأوسط، تحقيق إبراهيم الحسيني، طبع ونشر دار الحرمين. (٣٨) الطبراني، سليمان بن أحمد بن أيوب اللخمي، المعجم الكبير، تحقيق حمدي عبد المجيد السلفي، مطبعة دار إحياء التراث العربي، نشر مكتبة ابن تيمية، القاهرة.

٣٩) الطبرسي، أحمد بن علي، الاحتجاج، تحقيق سيد محمد باقر الخرسان، دار النعمان للطباعة والنشر،

٤٠) الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان، تحقيق وضبط صدقى جميل العطار،

العدد:الثالث السنة: الثانية المانية الثانية ا

بسالة الإمام الهادي الجلَّافي الردِّ على المجبِّرة دراسة وتحليل

السنة: الثانية

طبع ونشر دار الفكر، بيروت، ١٤١٥.

٤١) الطهراني، آقا بزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، دار الأضواء، بيروت، . 1914

الطوسي، الشيخ محمد بن الحسن، الاستبصار فيها اختلف من الأخبار، تحقيق بيدار، قم، ١٤٠١ هـ. السيد حسن الخرسان، تصحيح محمد الآخوندي، مطبعة خورشيد، نشر دار الكتب الإسلامية، قم، ١٣٩٠هـ.

> ٤٣) الطوسي، رجال الطوسي، الشيخ محمد بن الحسن، تحقيق جواد القيومي الأصفهاني، نشر جامعة المدرسين، ١٤١٥هـ.

٤٤) العاملي، الشيخ محمد بن الحسن، أمل الآمل، تحقيق السيد أحمد الحسيني، مطبعة الآداب، نشر مكتبة الأندلس، طهران، ١٣٦٣ هـ. ىغداد.

> ٤٥) العاملي، محمد بن الحسن الحرّ، وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، تحقيق الشيخ عبد الرحيم الرباني، المطبعة الإسلامية، طهران، نشر المكتبة الإسلامية، ۱۳۷۲ ش.

٤٦) الفارسي، محمد بن حبان بن أحمد، صحيح بن حبان، تحقيق شعيب الارنؤوط، طبع ونشر مؤسسة الرسالة،

١٤١٤هـ.

٤٧) القمى، على بن محمد بن على الخزاز، كفاية الأثر في النص على الأئمة الاثنى عشر، تحقيق السيد عبد اللطيف الحسيني، مطبعة الخيام، نشر انتشارات

٤٨) القمي، الشيخ عباس، الكني والألقاب، نشر مكتبة الصدر، طهران.

٤٩) الكاظمي، الشيخ محمد على، فوائد الأصول لدرس الميرزا محمد حسين النائيني، تحقيق رحمة الله الاراكي، طبع ونشر جامعة المدرسين، قم، ١٤٠٩هـ.

٥٠) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تحقيق على أكبر الغفاري، مطبعة حيدري، نشر دار الكتب الإسلامية،

٥١) الكوفي، سليم بن قيس الهلالي العامري، كتاب سليم بن قيس الهلالي، تحقيق محمد باقر الأنصاري.

٥٢) الكوفي، محمد بن سليهان، مناقب أمير المؤمنين، تحقيق محمد باقر المحمودي، نشر مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، ۱٤۱۲هـ.

٥٣) المجلسي، العلَّامة محمد باقر بن محمد تقى، بحار الأنوار الجامع لدرر

أخبار الأئمة الأطهار عليه الله مؤسسة ٦١) النسائي، أحمد بن شعيب، فضائل الصحابة، نشر دار الكتب العلمية،

٦٢) الهاشمي، العلامة السيد على حسن مطر، علم أصول الفقه، مطبعة نويد، ١٤٣٤ هـ.

٦٣) الهندي، علاء الدين على المتقى ابن حسام الدين، كنز العمال، تحقيق بكرى الحياني و صفوة السقا، طبع ونشر مؤسسة

٦٤) الهيثمي، نور الدين على بن أبي بكر، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، طبع ونشر دار الكتب العلمية، بيروت، ۸ + ۶ ۱ هـ. الوفاء، بيروت، ١٩٨٣.

٥٤) مسلم، الحجاج النيسابوري، بيروت. صحیح مسلم، نشر دار الفکر، بیروت.

> ٥٥) المعتزلي، محمد بن عبد الله، المعيار والموازنة، تحقيق محمد باقر المحمودي.

٥٦) المعتزلي، عز الدين عبد الحميد بن هبة الله بن محمد بن الحسين بن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، تحقيق محمد أبو الفضل ابراهيم، مطبعة منشورات مكتبة المرعشي، الرسالة، بيروت. نشر دار إحياء الكتب العربية.

> ٥٧) مغنية، محمد جواد، في ظلال نهج البلاغة، مطبعة ستارة، ١٤٢٧هـ، نشر انتشارات كلمة الحق، قم.

٥٨) المفيد، الشيخ محمد بن محمد بن النعمان، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، تحقيق مؤسسة آل البيت عليم الله المالية طبع ونشر دار المفيد.

٥٩) نخبة من المحدثين، الأصول الستة عشر، مطبعة المهدية، نشر دار الشبستري، ٥٠٤١ه.

٦٠) النسائي، أحمد بن شعيب، السنن الكبرى، تحقيق عبد الغفار سليمان وسيد كسروى، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩١م.



العسدد:الثالث السنة: الثانية 71316/17.79