## الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

كلية الأداب واللغات والفنون قسم اللغة والأدب العربي جامعة الحاج لخضر باتــــــنة

# شعرية الحوار في الخطاب المسرحي الجزائري من 1962 إلى الآن

### أطروحة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه العلوم في المسرح الجزائري

إشراف الأستاذ الدكتور يوسف لطرش

إعداد الطالب: خلوف مفتاح

#### لحنة المناقشة:

| الصفة       | الجامعة الأصلية | الرتبة               | الأسم واللقب          |
|-------------|-----------------|----------------------|-----------------------|
| رئيسا       | جامعة باتنة 1   | أستاذ التعليم العالي | أ.د عبد الرزاق بن سبع |
| مشرفا مقررا | جامعة خنشلة     | أستاذ التعليم العالي | أ.د يوسف لطرش         |
| عضوا مناقشا | جامعة باتنة 1   | أستاذ التعليم العالي | أ.د علي منصوري        |
| عضوا مناقشا | جامعة سطيف 2    | أستاذ التعليم العالي | أ.د محمد عزوي         |
| عضوا مناقشا | جامعة باتنة 1   | أستاذ التعليم العالي | أ.د الشريف بوروبة     |
| عضوا مناقشا | جامعة سطيف 2    | أستاذ التعليم العالي | د. لیلی بنعائشة       |

السنة الجامعية: 2014-2015م

# ين الله

أتوجه بجزيل الشكر والعرفاق للأستاذ الدكتور يوسف لطرش على كل ما بذله من جهد وعلى وقته الثمين وكل إسهاماته المنهجية والمعرفية لإخراج هذا العمل للنور.

كما أتوجه بالشكر لكل أعضاء اللجنة المناقشة على قبولها مناقشة عملى هذا.

والشكر موصول لجامعة الحاج لخضر باتنة وكلية الآداب واللغات وقسم اللغة العربية وآدابها على إتاحة لي فرصة البحث.

وإلى كل عقل حر وجريء

### إهداء

إلى روحي والديّ رحمهما الله وعظر ثراهما، اللذين تمنيت أن يريا ثمرة جهدهما.

إلى التي عوضت على رحيل والديّ، وصبرت عليّ كثيرا فكانت نعم الى التي عوضت الصاحب ونعم الرفيق ونعم السند

زوجتي وحبيبتي ورفيقة عمري ..... "عائشة"

إلى أول نور في ذريتي نبع حيات أهل الجنة

ابنتی "سلسبیل"

إلى ثاني نور عين في ذريتي فاكهة ولباس أهل الجنة الني ثاني نور عين في البنتي "جنى سندس"

إلى ثالث نور عيني وولي عهدي ومن أردت به أن أتعبد وأتحمد ابني "محمد عبد الصمد"

# مقحمت

تمتد مسيرة المسرح بجذورها في أعماق التاريخ البشري، منذ أن أوماً الإنسان بحركاته وإشاراته وتلفظ بكلماته الأولى، معبرا عن أحاسيسه ومشاعره ومتطلباته الذاتية منها أو المادية بصور فنية، وطرق فريدة جعلته يتميز عن باقي المخلوقات والموجودات، وهذا ما جعله يكوّن أشياءه الخاصة، ويصف البعض منها بأنها جميلة ورائعة، فيختص ويتميز بها.

والأدب المسرحي نصا وعرضا من أعلى صور التعبير الأدبي، لازم الإنسان منذ وعيه بالواقع إلى يومنا هذا، حسد كل القيم التعبيرية وكل فنون الأدب، فجمع نسيجه الدرامي بين مجموعة من الفنون والأجناس الأدبية كالرسم، النحت، الشعر، القصة، الأسطورة ....

وعلى غرار الإنتاجات الأدبية العالمية فإن الخطاب المسرحي الجزائري قد لازم الإنسان الجزائري بخاصة والعربي بعامة أو الإنسان إجمالا، وحوى همومه وجسدها بحسب المرحلة التي وُجد فيها، فكان في مرحلة يفقد خصائص ويكتسب خصائص أحرى، وتلك حتمية النمو والتطور في الأجناس الأدبية.

والحوار المسرحي بوصفه محور المسرحية وأداة التخاطب بين الشخصيات، فقد عرف تغيرات كثيرة، واكتسب أشكالا متعددة بسبب طبيعته المرنة، التي تخضع لحتمية التطور والتفاعل مع نتائج العلوم الإنسانية من جهة، والواقع المعيش من جهة أخرى، إذ أن الذات العربية بعامة والجزائرية بخاصة عاشت وتعيش ظروفا خاصة على المستوى الثقافي واللغوي والاجتماعي، جعلت الحوار المسرحي يخضع لذلك الاضطراب المتواصل فيشغله الحنين إلى الموروث (حلقة قوال، حكواتي، أحاجي ...) وما يتضمنه من محافظة على الهوية حينا، وتغريه الحداثة الغربية (التجريب، الذهنية، ...) حينا آخر.

ومن خضم هذا التشكل النواتي للحوار المسرحي الجزائري ونموه وتطوره باتجاهات مختلفة، نبعت إشكالية البحث وتبلور موضوع الرسالة الموسوم بــ:

"شعرية الحوار في الخطاب المسرحي الجزائري من 1962 إلى يومنا هذا".

والذي يمكن صياغة إشكاليته في التساؤ لات التالية:

كيف تبلور الخطاب المسرحي الجزائري بعد الاستقلال؟ وما الميزات التي تميزت بها شعرية حواره؟ وما الوظائف الفنية والجمالية والأدبية التي اضطلع بها؟ وكيف استطاع التنوع اللغوي واللساني أن يسهم في صياغة شعرية حوار مسرحي جزائري متميز عن باقي الأقطار العربية؟

وكيف ساهمت تشكيلته الشعرية في بناء الفضاء الركحي استنادا إلى الفضاء المكاني والاجتماعي والزماني؟ وما مدى تأثير هذه الشعرية في بناء فعل التخييل لدى المتلقي المسرحي الجزائري؟ وهل بقي الحوار المسرحي في الخطاب المسرحي الجزائري منغلقا على القوالب الذاتية القديمة أم غرف من غيره وانفتح عليه؟

وللإجابة عن هذه التساؤلات وطرح خفايا هذه الإشكالية، فقد استندت إلى مجموعة من المناهج والوسائل الإجرائية لتحقيق أهداف البحث والتي أذكر منها:

- المنهج النقدي التحليلي في تحليل الأفكار ونقدها والرجوع بالآراء المخالفة وإبداء بعض الاجتهادات.
- والمنهج النفسي والاجتماعي في دراسة بعض الملامح النفسية والاجتماعية لبعض الشخصيات المسرحية.
- المنهج التاريخي في دراسة بعض حقبات النصوص المسرحية المتناولة بالدراسة وعلاقتها بشعرية الحوار.
- وبعض الوسائل الإجرائية السيميولوجية لما يتطلبه البحث في تحليل وتفسير بعض العلامات داخل الحوار المسرحي، وفك الشفرات.

ذلك أن الحوار المسرحي بنية معقدة تتلاقى في بناء شعريته جميع البنيات اللسانية الفنية، النفسية، الاجتماعية والثقافية، تُستقطب فيها كل عناصر الجمال الفردية أو الإرث الاجتماعي، وبهذا فالحوار المسرحي بكل تعقيداته، لا يمكن اختزاله في جانب من الجوانب، ولا تكفيه الوسائل الإجرائية لمنهج معين، بل إن شعرية تشكله تتفاعل فيها عدة عناصر -كما قلنا سابقا- وهذا ما جعل المسرح يصنف في مرتبة أبي الفنون في جميع الثقافات الإنسانية. إضافة أن الباحث في بحال الحوار المسرحي يجد نفسه في بعض الأحيان يبحث عن شعرية بعيدة عن الأدب، إلى شعريات لها صلة بميادين أخرى، على اعتبار أن التيارات الحديثة تدعو إلى تقليص حجم ومسافة الحوار المسرحي لصالح العرض والصمت والسينوغرافيا والحركة والإيماءة.

إن تصور الموضوع بهذا الشكل يوحي بأن الدراسة -منذ البداية- ستكون متشعبة ومتنوعة، غير أن الصرامة المنهجية والمنتهجة تجعلني لا أتجاوز حدود بناء وتشكيل شعرية الحوار في الخطاب المسرحي، وعرضها من خلال النماذج التي احترتها للدراسة والتحليل. ولن يكون تنويعي لمناهج الدراسة إلا في

الحدود التي تفرضها طبيعة البحث العلمي لأن فكرة الاستجابة الجمالية للحوار المسرحي ترتبط بالحالة النفسية لأقطاب الإبداع في الخطاب المسرحي: كاتب، مخرج، ممثل، سينوغرافي، كما ترتبط بالسياق الاجتماعي والثقافي لاشتغال المعنى.

وقد اقتضت طبيعة البحث أن يكون وفق الخطة الآتية:

إذ قسمت العمل إلى خمسة فصول يسبقها مدحل.

أما المدخل فقد عرّفت فيه بالشعرية وتحلياتها عند العرب والغرب قديما وحديثا، ثم عرجت على الدرامية وعلاقتها بالشعر المسرحي.

وأما الفصل الأول فكان إلى حد ما تمهيدا أو مفتاحا للفصول الأربعة الموالية، فتناولت فيه الحديث عن التأصيل المعرفي للخطاب والخطاب المسرحي، والتأصيل المعرفي للفن المسرحي، وهل الخطاب المسرحي جنس أدبي؟ وإن كان نعم فكيف يشتغل؟ ثم عرجت على التأصيل السوسيوتاريخي للخطاب المسرحي وتطوره، ثم البيئة السوسيوتاريخية والسوسيوثقافية لنشأة الخطاب المسرحي الجزائري وتطوره من بداياته الأولى إلى يومنا هذا.

ثم خصصت الفصل الثاني لدراسة الحوار مفهوما ومصطلحا، معربا عن أشكاله والفرق بينه وبين المحادثة، وبيّنت ميزاته وسماته، وخلصت إلى وظائفه الفنية والجمالية.

أما الفصل الثالث فناقشت فيه شعرية اللسان في الحوار المسرحي الجزائري، فتناولت شعرية الحوار وحدلية اللسان عامية أفصحى، ثم فصّلت القول في شعرية الحوار بلسان عامي، ثم بلسان عربي فصيح، ثم بلسان أوسط ثم بلسان مفرنس ثم بلسان أمازيغي. مستندا إلى نصوص مسرحية جزائرية مقتطفا بعضا من حوارات شخصياتها، وفق ما يخدم طبيعة البحث وأهدافه.

أما الفصل الرابع فخصصته لدراسة شعرية التشكيل في الحوار المسرحي الجزائري مبتدئا بشعرية تشكيل الفضاء المكاني والاجتماعي، ثم شعرية تشكيل الفضاء الزماني، وأتبعتها بشعرية تشكيل الخيال وبناء فعل التخييل في الحوار المسرحي الجزائري. وخلصت إلى شعرية تشكيل الإيقاع في الحوار المسرحي الجزائري.

أما الفصل الخامس، فطرحت فيه شعرية الانفتاح في الحوار المسرحي الجزائري، مبتدئا بطرح مفهوم شعرية الانفتاح واختلافها من مدرسة على أخرى، ومن تيار إلى آخر، ثم تطرقت لشعرية انفتاح

الحوار في الخطاب المسرحي الجزائري على مستوى الكتابة والتأليف، وعرجت على شعرية انفتاح الحوار المسرحي على السياق الاجتماعي والاقتصادي والسياسي العام. ثم شعرية انفتاحه على التراث والثقافة الشعبية وعلى الخطاب القرآني والسنة النبوية المطهرة، إلى شعرية انفتاحه على الذهنية، وخلصت إلى شعرية انفتاح دلالات الصمت والغياب في الحوار المسرحي الجزائري.

وأنهيت بحثي بخاتمة تحتوي على أهم النتائج التي توصلت إليها، فكانت بذلك حوصلة شاملة.

إن تجسيد الخطة السابقة وتحقيق أهداف البحث وتذليل الصعوبات تقتضي مني توظيف كل الأدوات الإجرائية التي تمكنني من تفكيك ثغرات شعرية الحوار المسرحي، وفق تصوير يتجاوز التحليل التقني للمعنى، وهذا ما يبرز تنوع مرجعيات هذا البحث، سواء أكان على مستوى المرجعيات المعرفية لصياغة الحوار المسرحي وبناء شعرية خاصة به، أم كان على مستوى المرجعيات المنهجية للدراسة والتحليل.

ومهما يكن فإن المرجعية الأساس التي أسعى إلى تحقيقها من خلال بحثي هذا، هي أن المسرح يرتكز أكثر على الحوار، وأن تشكيل هذه الركيزة يقتضي الإلمام بوسائل فنية وجمالية وتعبيرية وتقنية، تنصهر كلها لتشكل لنا شعرية الحوار، سواء أما تعلق بمرحلة الإنتاج والتأليف أم بمرحلة العرض والإخراج، وبالتالي فإن دراستي لن تضعني في فضاء ركحي محدود بحدود الحوار المسرحي، أو ما يتلفظ به الممثل أو الراوي، بل ستجعلني أحلق في كل الفضاءات التي صنعت شعرية هذا الحوار، من فضاءات لغوية، ثقافية، دينية، فكرية، تراثية، عرفية، وُجدت في وعي الجمع العام للمتلقي والمبدع معا.

وقد اعتمدت في دراستي على بعض المسرحيات الجزائرية التي تسنى لي الحصول عليها من المسارح الجهوية لـ: باتنة، وهران، قسنطينة والمسرح الوطني، وبعض المراجع والدراسات النقدية التي درست الخطاب المسرحي نصا وعرضا.

ولا أخفي أنه اعترضتني صعوبات جمة، تعود بالأساس إلى ندرة النصوص المسرحية الجزائرية، وما وحد منها فمعظمه مخطوط منثور في أدراج المسارح الجهوية، إضافة إلى أن بعض المسرحيات الجزائرية الناجحة التي مُثلت داخل وخارج الوطن ولقيت نجاحا باهرا، فعندما تبحث عن نصها لا تجده، أو يقال ألها كانت ارتجالية، كولهم يركزون على العرض أثر من النص الدرامي. إضافة إلى انعدام التأريخ الدقيق للنصوص المسرحية وعدم نسبتها إلى أصحابها الحقيقيين أحيانا لأسباب مجهولة.

كما أن المسرح ليس من ضمن الاهتمامات الثقافية في الجزائر سواء أكان على المستوى الشعبي أم الأكاديمي، وخاصة في مرحلة الثمانينيات والتسعينيات، وتسليط الرقابة على المسارح وتوجيهها إيديولوجيا تماشيا مع السياسة العامة للدولة، خاصة في فترة السبعينيات، مما جعل الفعل المسرحي مقيدا فضعفت فيه روح الإبداع.

ولكن رغم الصعوبات السابقة الذكر إلا أن توفيق الله سبحانه وتعالى أولا، وحنكة مشرفي الأستاذ الدكتور "يوسف الأطرش" ورباطة حأشه، وصبره عليّ ثانيا، وعزيمتي وإصراري على البحث ثالثا، كلها منحتني دفعا إلى الأمام.

وبعود على بدء فإنني أتمنى أن يكون بحثي في مستوى تطلعات البحث الأكاديمي في ميدان المسرح الجزائري، وأن ينضاف جهدي المتواضع إلى جهود أساتذتي: "حفناوي بعلي"، "أحمد منور"، "أحمد شنيقي"، "بوزيان بن عاشور" وأستاذي الفاضل الأستاذ الدكتور "صالح لمباركية".

كما أتوجه بالشكر الجزيل إلى كل من مدّ لي يد العون من قريب أو من بعيد، وكان سندا لي عبر مراحل هذا البحث، وأخص شكري للأستاذ المشرف: الأستاذ الدكتور "يوسف الأطرش" على صبره وتنويره لدربي عبر طيلة مسيرتي الجامعية، وإلى قسم اللغة العربية وآدابها وكلية الآداب واللغات بجامعة باتنة على منحهم لي فرصة البحث والدراسة، وإلى رئيس المشروع الأستاذ الدكتور "صالح لمباركية" -شفاه الله-، الذي غرس في جذوة المسرح وجعلني أهيم بكل ما هو مسرحي، وإلى كل أساتذتي جميعهم، وإلى اللجنة المناقشة على قبولهم مناقشة رسالتي وتحملهم لمشاق السفر.

وأخيرا وليس آخرا فإنني لا أدعي الكمال والإلمام والفضل، فإن لوحظ على بحثي بعض القصور أو النقص، فحسبي أن الدراسات المسرحية في الجزائر لازالت فتية في بداياتها، فمع المواظبة وشدة الطلب والإصرار تسدد الخطى، فأنا بشر أسهو وأخطئ، وجل حلال من لا يسهو، وآمل التوفيق والاستفادة، وألا يضيع جهدي هباء منثورا.

وأن يكون عملي هذا فاتحة خير وبشرى سعيدة لموضوعات أشمل وأوسع وأدق، وأن يكون بوابة صغيرة نلج من خلاله إلى عالم أكبر وأشمل.

والله الموفق والمستعان.

الباحث: "مفتاح خلوف"

أولا: الشعرية المفاميم والتطور.

1- الشعرية لغة.

2- الشعرية عند الغرب قديها.

3- الشعرية عند الغرب حديثا.

4- الشعرية عند العرب قديها.

5- الشعرية عند العرب حديثا.

ثانيا: بين الشعرية والدراهية.

#### أولا - الشعرية الحدود المفاهيم والتطور:

يشيع في الدراسات النقدية والأدبية الحديثة والمعاصرة كثير من المصطلحات، مثل: الأسلوبية، البنيوية، الحداثة، ما بعد الحداثة، التناص، الظاهراتية، السردية والشعرية. ونحو ذلك من المصطلحات التي تستعمل إما فيما أراده أصحابها الأجانب، وإما غير ما أرادوه لها، وباعتبار أن مصطلح الشعرية جوهر دراستي للحوار في الخطاب المسرحي، فإنني آثرت أن أوضح هذا المصطلح بوصفه من مستلزمات الدراسة المعاصرة التي ينبغي التعامل معها بوعي وإدراك.

وسأتطرق في هذا المدخل لمصطلح الشعرية وشرح ملابساته وتتبع مساراته، عله يكون محطة أكشف من خلالها تشكيل الحوار في الخطاب المسرحي الجزائري، من وجهة نظر الشعرية أو الشاعرية أو الإنشائية أو نظرية الشعر أو فن الشعر ... على اختلاف تسمياتها، باحثا عن إبدالاتها ودلالاتها فلفكرين العربي والغربي.

ومن هذا المنطلق تطرح كثير من التساؤلات عن المفهوم الحقيقي للشعرية أو بمعنى آخر ما الشعرية؟ وما موضوعها؟ وفي أي إطار يمكن إدراجها؟ أهي علم الشعر أم علم النثر أم هي علمهما معا؟ وما العلاقة القائمة بين الشعرية والدرامية في المسرح؟ وهل الحوار المسرحي الجزائري ينطوي على الشعرية؟ فإن كان كذلك ففيم تمثلت؟

#### 1- الشعرية لغة:

ورد في معجم مقاييس اللغة لـــ "ابن فارس" أن: "الشين والعين والراء أصلان معروفان يدل أحدهما على الثبات، والآخر عِلمٌ، علَم ... وشعرت بالشيء إذا علِمته وفطنت له"1.

وجاء في كتاب أساس البلاغة لـــ "الزمخشري": "شعر فلان أي قال الشعر ... وما شعرت به أي ما فطنت له وعلمته"<sup>2</sup>.

كما ورد في لسان العرب لـ "ابن منظور": "شَعر بمعنى علم ... وليت شعري أي ليت علمي أو ليتنى علمت، الشعر منظوم القول"<sup>3</sup>.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن فارس. مقاييس اللغة، تحقيق عبد السلام هارون، اتحاد الكتاب العرب، ج3، سوريا، 2002، ص 209.

 $<sup>^{2}</sup>$  الزمخشري. أساس البلاغة مادة "شعر"، دار صادر، بيروت، لبنان، ص $^{2}$ 

<sup>. 125</sup> ص  $^{2003}$  ابن منظور. لسان العرب، المجلد الخامس، دار الحديثة، القاهرة،  $^{2003}$ ، ص  $^{3}$ 

والشاعرية صفة كل ما يتصف بسمات الخيال والعاطفة والتعبيرات البليغة، التي ترتبط في ذهن الإنسان بالشعر، ولا يشترط بطبيعة الحال أن يكون الأثر الشاعري منظوما تبعا لقواعد العروض المتواضع عليها، ولكن المهم أن يكون موضوع وأسلوب التعبير هما المتصفان بالشاعرية"1.

#### 2- مفاهيم الشعرية عند الغرب قديما:

جاء في تعريف "أفلاطون" للجمال بأنه: "الشيء الذي تكون به الأشياء جميلة" من الله الخريف الجزئيات المتناسقة التي تتكامل فيما بينها لتشكل لنا شعرية الجمال وفنيته . إن "أفلاطون" بهذا التعريف المختصر للجمال قد أعطى للشعرية تعريفا بطريق غير مباشر، فكان تعريفه هذا سندا لماهيات الشعرية في طروحات النقاد الغربيين. فهذا الشيء الذي يجعل الأشياء جميلة – في نظر أفلاطون – قد يكون ذلك الانسجام بين العالم التخيلي، الذي ينشئه الفنان بالموازاة مع العالم الحقيقي المعبر عنه باللغة .

وقد يكون تلك العناصر المشكّلة للمادة الشعرية، المتمثلة في العادات والأخلاق وما يتنزل في سياقها، وما له علاقة بالمحتوى الأخلاقي والمعرفي للشعر. ذلك أن ما يشكل عناصر الصورة الشعرية يستقطبه التخييل أو المحاكاة والوزن واللحن أحيانا 4.

ولكن المتتبع لتاريخ الأدب بدقة يجد أن مصطلح الشعرية يعود إلى "أرسطو" في كتابه "فن الشعر" أو "الشعرية". إذ يرى أن هناك سببين لقول الشعر، يكمن الأول في المحاكاة التي هي ميزة فطرية في الإنسان منذ الطفولة، أما السبب الثاني فيعود إلى المتعة واللذة، التي يجدها الإنسان في فعل المحاكاة.

إذا فالشعرية عند "أرسطو" تعني قول الشعر، إذ يحاكي الشاعر أصوات الطبيعة من حرير وصفير وحفيف وهديل ، ولا تتوقف هذه المحاكاة على ما هو كائن فقط، بل تتعداه إلى ما يمكن أن يكون، وهي إشارة إلى عنصر التخييل، ذلك أن الطبيعة في نظر "أرسطو" ناقصة، والفن أو الشعر هنا متمم لهذا النقص.

3

\_

<sup>1</sup> ينظر: محدي وهبة، كامل المهندس. معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، مكتبة لبنان، بيروت، ط2، 1984، ص 208.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نقلا عن: تزيفيطان تودوروف. الشعرية، ترجمة شكري المبخوت ورجاء بن سلامة، دار توبقال، ط2، المغرب، 1982، ص 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> بشير تاوريرت. الحقيقة الشعرية على ضوء المناهج النقدية المعاصرة والنظريات الشعرية، ص278.

 $<sup>^{4}</sup>$  حسن ناظم. مفاهيم الشعرية. المركز الثقافي العربي ط  $^{1}$ ، الدار البيضاء، المغرب،  $^{1994}$ ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  ينظر: عيد الدحيات. النظرية النقدية الغربية من أفلاطون إلى بوكاشيو، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط $^{1}$ ، بيروت لبنان،  $^{2007}$ ، ص $^{3}$ .

الشعرية والدراهية ودخل:

وقد بني "أرسطو" شعريته على الأجناس الأدبية التالية: الشعر، المأساة، والملحمة. ذلك أن المسرحي في عهده هو الشاعر، والشاعر هو المسرحي. وبهذا يكون "أرسطو" قد غير مفهوم الشعرية، من مفهومها الفلسفي والوصفي، إلى تصور آخر وفق وجهتين: أولاهما أن الشعرية مستقلة عن رغبات ومتطلبات المنظر المسرحي، وثانيهما أن يفي الشعر بمتطلبات العرض وأن يتطابقا مع الأشكال والموضوعات. وبهذا فقد كان كتاب "أرسطو" في الشعرية كتابا في التمثيل (المحاكاة) عن طريق الكلام، فهو يصف خصائص الأجناس الممثلة (الملحمة والدراما)، ولم يكن يتناول الشعر في حد ذاته، بل لكونه وسيلة من وسائل التبليغ والتواصل في الملحمة والدراما، أو المسرح بوجه عام. وهذا ما ذهب إليه "تودوروف" بأن موضوع كتاب "أرسطو" الشعرية هو التمثيل وليس الأدب، وما ذهب إليه "جيرار جينيت" عندما اعتبر أن الشعر قد ألغاه "أرسطو" من كتابه الشعوية<sup>1</sup>.

وخلاصة القول مما سبق أن جذور الشعرية تعود إلى "أرسطو" رغم أن المصطلح لم يتبلور إلا في مطلع النهضة اللسانية الحديثة مع الفكر البنيوي في طوره الشكلاني2.

#### 3- الشعرية عند الغرب حديثا:

عندما تتبعنا مصطلح الشعرية قديما وحديثا وجدنا أن الدراسات الغربية الحديثة قد أولت اهتماما بالغا لهذا المصطلح، معتمدة على آراء "أرسطو" - كما مر سابقا-، فحاولت كل دراسة أن تعطيه تحديدا معينا ودلالة خاصة. ومن أولئك الذين بحثوا في هذا المصطلح "رومان جاكبسون ROMAN JAKOBSON" الذي انطلق من الوظائف الستة التي وضعها للدورة التواصلية، فكانت الشعرية إذا هي التي قادت "رومان جاكبسون" إلى البحث في الإشكالية التالية: ما الذي يجعل الشعر شعرا؟ إذ الوظيفة الشعرية - في نظره - هي التي تجعل الرسالة أثرا أدبيا. يقول في ذلك: "إذا ظهرت الوظيفة الشعرية وبلغت أهميتها درجة الهيمنة في أثر أدبي فإننا سنتحدث حينئذ عن شعر"3.

2 ينظر: يوسف وغليسي. الشعريات والسرديات قراءة اصطلاحية في الحدود والمفاهيم، منشورات السرد العربي، جامعة منتوري، قسنطينة، 2007، ص5.

أ ينظر: حسن ناظم. مفاهيم الشعرية، ص23.

 $<sup>^{3}</sup>$ رومان جاكبسون. قضايا الشعرية، ترجمة محمد الولي ومبارك حنون، دار توبقال للنشر، ط $^{1}$ ، المغرب،  $^{1988}$ ، ص $^{1}$ .

إذا فالشعرية عند "جاكبسون" تنتج من تواصل النص بمتلقيه، أو هي نتاج قارئ يتجدد معه النص بمتلقيه، أو هي نتاج قارئ يتجدد المعاني بتجدد قراءاته وتعددها، لأن الشعر ليس له معنى محدد، ولا يعبر عن فكرة، بل قائم على تعدد المعاني وتنوعها، إنه لغة داخل لغة<sup>1</sup>.

ويخلص "جاكبسون" إلى أن الشعرية تتجسد في كون "الكلمة تدرك بوصفها كلمة، وليس بديلا عن الشيء المسمى، ولا كانبثاق للانفعال، وتتجلى في كون الكلمات وتركيبها ودلالتها وشكلها الخارجي والداخلي، ليست مجرد أمارات مختلفة عن الواقع، بل لها وزنها الخاص وقيمتها الخاصة<sup>2</sup>.

إن قول "جاكبسون" قد يُحمل على الدراما، أو النص الدرامي، إذ أن الكلمة إذا أُتبعت بعرض، وطُعّمت بحركات وديكور وسينوغرافيا تكتسب أبعادا دلالية أوسع، من أن لو نُطقت بمفردها، وأرحب من أن تلفظ هكذا دون إلحاقها بمكذا وسائل. وبخاصة إذا دعمت هذه الوسائل المرئية بأدوات لفظية كالتكرار والقافية والسجع والترصيع والمقابلة والنبر والتنغيم. حيث يقول "جاكبسون": "أن الشعر يعتمد على الترابط بالمشابحة، بينما الترابط بالمجاورة هو الذي يعطي للنثر السردي زهمه الأساسي"3.

يظهر أن "جاكبسون" أقام رأيه في هذا القول على ثنائية (الشعر – النثر) الذين يجتمعان في أكثر ما يجتمعان في النص الدرامي أو المسرحي، حيث تتآلف الكلمة والصوت، والمشابحة الناتجة عن الاستعارة والتشبيه، والتمثيل والتخييل بالسببية، والتلازم المكاني والزماني والفضائي بوجه عام.

ومن النقاد الغربيين الذين عنوا بالشعرية كذلك "جون كوهن" الذي انطلق في تعريفه لها من الأسلوب الذي يقوم على منطلق "الانزياح" الذي يعني الخروج عن المألوف، وخرق القاعدة العادية. ولذلك فقد عني بالشعر في حين أقصى النثر من خانة الشعرية، لأن لغته في نظره عادية لا تحدث آثارا جمالية، بعكس الشعر فإن لغته مصنوعة يصيبها الانحراف، لذلك نجد أساليبه تحمل قيما جمالية. يقول في هذا الصدد: "إن الشاعر لا يتكلم مثل الآخرين، وإن كلامه غير طبيعي، حيث يتحول الواقع إلى حِكَم يتمازج فيه المعقول واللامعقول 4، ويقر بذلك صراحة في قوله: "إن الشعرية علم الواقع إلى حِكَم يتمازج فيه المعقول واللامعقول 4، ويقر بذلك صراحة في قوله: "إن الشعرية علم

5

<sup>1</sup> مصطفى دراوش. "شعرية التأصيل في الرؤية النقدية التراثية"، مجلة مخبر تحليل الخطاب، العدد الثاني، جامعة تيزي وزو، 2007، ص 79.

 $<sup>^{2}</sup>$ رومان حاكبسون. قضايا الشعرية، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> محمد مفتاح. تحليل الخطاب الشعري (إستراتيجية التناص)\_ المركز الثقافي العربي، ط3، الدار البيضاء المغرب، 1982، ص149.

<sup>4</sup> جون كوهن. بنية اللغة الشعرية، ترجمة محمد الوالي ومحمد العمري، دار توبقال للنشر، ط1، الدار البيضاء،المغرب، 1986، م 37

موضوعه الشعر، وألها علم الأسلوب الشعري"<sup>1</sup>، فسعى بالشعرية إلى أن تكون المقياس للتمييز بين الشعر والنثر.

وباستناده إلى مستويي التحليل اللغوي: الصوتي والدلالي، ميز بين ثلاثة أنماط شعرية هي: قصيدة النثر، الشعر الكامل، النثر المنظوم. وأعاب على قصيدة النثر وأسماها قصيدة دلالية لإهمالها الجانب الصوتي، واكتفائها بالعناصر الدلالية لخلق الجمالية المنشودة. أما الشعر في نظره فيتحقق بتوحد السمات الصوتية والدلالية، ويعد عنده منزاحا عن النثر بصورة مطلقة 2.

رغم أن الشعرية حسب "جون كوهن" تمدف إلى الكشف عن السمات العامة التي تصنف بموجبها الأعمال إلى شعرية أو غير شعرية، أي السمات الحاضرة في كل ما صُنِّف ضمن الشعر، والغائبة عن كل ما صُنِّف ضمن النثر $^{8}$ , فإنه لا ينفي قيام شعرية عامة تبحث عن الملامح المشتركة بين جميع الموضوعات الفنية أو الطبيعية التي من شأها أن تثير الانفعال الشعري $^{4}$ , وهو الهدف الذي تصبو إليه الجماليات الفلسفية عموما. فكأنما على الشعرية أن تبحث في الجماليات التي تكتنزها النصوص الأدبية غير الشعرية كالمسرح والدراما، التي تبعث في نفس المتلقي الانفعال الشعري الذي ذكرناه سابقا.

وخلاصة القول أن "جون كوهن" يبني مفهومه للشعرية على الانزياح، ويتخذه عاملا من عوامل توليد الغموض في الشعر، لأن التركيب الجديد للكلمات في ضوء علاقات جديدة هو الذي يحول العبارة الشعرية والنص الشعري إلى إشعاع دلالي مكثف<sup>5</sup>.

وبناءً عليه فإن اللغة في النص الدرامي سواء أكان شعرا أم نثرا، قلَّما تبقى على حالها في الاستعمال، إذ كثيرا ما تخضع للانزياح، إما من تركيب الكلم في حد ذاته، وإما لعلاقة التركيب اللغوي عما يعيط به من علامات صوتية ومرئية في الديكور العام للعرض المسرحي، أو لعلاقة الكلم أو النص الملفوظ بالنص الموازي، وما يقدمه المؤلف المسرحي للمخرج من إرشادات يستعين بها في إخراج العمل الفنى على الوجهة التي يريدها مؤلفه.

-

المرجع السابق، ص 16. $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  حسن ناظم. مفاهيم الشعرية، ص  $^{114}$ 

<sup>3</sup> يوسف اسكندر. اتجاهات الشعرية الحديثة الأصول والمقولات، دار الكتب العلمية، ط2، بيروت، لبنان، 2008، ص 125.

<sup>4</sup> جون كوهن. بنية اللغة الشعرية، ص 10.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> بشير تاوريرت. الحقيقة الشعرية على ضوء المناهج النقدية المعاصرة والنظريات الشعرية، ص 313.

الشعرية والدراهية ودخل∶

أما الشعرية عند "تزيفيطان تودوروف TZICETAN TODOROVE" فيمكن الوقوف عليها من خلال كتابه "شعرية النثر" Poétique de la pose (1978)، حيث يرفض "تودوروف" قصر الشعرية على الشعر دون النثر، حيث يقول: "الشعرية اسم لكل ما له صلة بإيداع كتب أو تأليفها، حيث تكون اللغة في آن واحد الجوهر والوسيلة، لا بالعودة إلى المعنى الضيق الذي يعني مجموعة من القواعد أو المبادئ الجمالية ذات الصلة بالشعر، بل تتعلق كلمة شعرية بالأدب كله، سواء أكان منظوما أم (3) بل تكاد تكون متعلقة على الخصوص بأعمال نثرية $(3)^{-1}$ .

يستشف من هذا القول أن "تودوروف"ينظر إلى الشعرية أنها العلم الذي يهتم بالخصائص التي تجعل من الأدب أدبا، فموضوع الشعرية في نظره ليس هو العمل الأدبي في حد ذاته، بل حصائص هذا العمل الأدبي.

ويذهب **"تودوروف"** إلى أبعد من ذلك، عندما يعتبر الشعرية لا تُعنى بالأدب الحقيقي فقط، بل كذلك بالأدب الممكن، أو بالأحرى تلك الخصائص المحردة التي تصنع فرادة الحدث الأدبي، أي الأدبية 2.

ومنه فإن "تودوروف" يقيم شعرية تُحطم التقاطعية بين الشعر والنثر، ولا تقيم المقارنة والموازنة بينهما، بل تبحث في كلّ على حده، وما هي الخصائص الفنية والجمالية التي صنعت أدبيته، وذلك بتوليد عناصر المقاربة الجمالية من داخل العمل الأدبي نفسه، أو كشف اللآلئ الجمالية المتمثلة في نظره في الأدبية، أو استنباط الشفرات المعيارية التي ينطلق منها الجنس الأدبي3.

أما "جيرار جينيت" فقد تأثر بـ "تودوروف" حين أقام مفهومه للشعرية على البحث في خصائص الجنس الأدبي، والانطلاق منها، وتقاطعاته مع الأجناس الأخرى، وسمى ذلك "المتعاليات النصية"، أي علاقة التداخل التي تجمع هذا النص بغيره من الأنواع الأدبية الأخرى. فيعرف الشعرية

.265

<sup>3</sup> ينظر: نور الدين السد. الأسلوبية في النقد العربي الحديث، أطروحة دكتوراه، قسم اللغة والأدب العربي، حامعة الجزائر، 1994، ص

7

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تزيفيطان تودوروف. الشعرية، ترجمة شكري المبخوث ورجاء بن سلامة، دار توبقال للنشر، ط2، الدار البيضاء، المغرب، 1990، ص 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 24.

قائلا: "مجموعة الخصائص العامة أو المتعالية، التي ينتمي إليها كلُّ نص، ونذكر من هذه الأنواع: أصناف الخطابات، صيغ التعبير والأجناس الأدبية"<sup>1</sup>.

ويذهب "شارل بودلير" إلى الدعوة لشعرية حداثية تتخطى النماذج المعروفة، بداية بالثورة على العادات والتقاليد على كل المستويات، والدعوة إلى التجديد في كل شيء<sup>2</sup>.

ويسير "رامبو RAMBORD" على النهج نفسه، عندما يدعو إلى شعرية حداثية أيضا، تقوم على الرؤى الهادفة للبحث عن المجهول، بالكشف عن أسراره الخفية، والسفر إلى ما بعد الواقع، طالما أن الواقع لم يعد كافيا. وسميت شعريته بشعرية الحلم والرؤيا<sup>3</sup>.

ويتخذ "ميلارميه" من العاطفة والوجدان ميدانا لشعريته، عندما يعتقد أن الشعرية هي شعرية الأحاسيس الباطنية والانفعالات المتأججة 4.

أما "توماس إليوت" فيدعو إلى شعرية الانفتاح اللامحدود، لأن الجمال في الشعر يكمن في هذا الانفتاح على عالم حديد بكر يقوم على التمرد والعبث"<sup>5</sup>.

وخلاصة القول أن الشعرية لم تأخذ مفهوما واحدا، ولم تستقر على وجه معين، بل أخذت أشكالا مختلفة، ووجوها متعددة، فنظر إليها كل باحث من زاويته الخاصة، بحسب الخلفيات الفكرية والفلسفية التي يستند إليها فأنتجت لنا هذه الرؤى المتباينة شعريات بأكثر من لبوس ، فو حدت لنا في لهاية المطاف شعرية الإيقاع والوزن ، شعرية الانزياح، شعرية أدبية الأدب، شعرية المتعاليات النصية، الشعرية الحداثية ، شعرية الوجدان، وشعرية الانفتاح اللامحدود.

4 على جعفر العلاق. الشعر والتلقي دراسات نقدية، دار الشروق للنشر والتوزيع، ط2، 2002، ص 79.

\_

<sup>1</sup> حيرار حنيت. مدخل لجامع النص، ترجمة عبد الرحمان أيوب، دار توبقال، ط2، المغرب، 1986، ص 152. أو نقلا عن: عبد الله عمد، عمد الغذامي، الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية، قراءة نقدية لنموذج معاصر، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط4، مصر، 1998، ص 235.

<sup>2</sup> سيريل داغر. الشعرية العربية، دار توبقال للنشر، ط1، الدار البيضاء، المغرب، 1981، ص 38.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص  $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص 81.

#### 4- الشعرية عند العرب قديما:

ومثلما كان الاختلاف حاضرا و جليا في مفهوم الشعرية عند الغربيين، كان التباين ظاهرا بينا في مفاهيم العرب القدامي والمحدثين لها كذلك. فقد ورد لفظ الشعرية في كتابات عربية عدّة، عند علماء مختلفين، في سياقات متعددة بدلالات مختلفة، لا تكاد تستقر على مفهوم واحد.

فهي عند "الفارابي" ظاهرة فنية ناتحة عن ترتيب وتحسين لفظي، يؤدي ذلك إلى تجلي أسلوب وسمة معينة على أسلوب الشاعر تطغى على نصه، فيكتسب صفة الخطابة ثم صفة الشعرية. يقول في ذلك: "والتوسع في العبارة بتكثير الألفاظ بعضها ببعض، وترتيبها وتحسينها، فيبتدئ حين ذلك أن تحدث الخطيبة ثم الشعرية قليلا قليلا".

في حين يميل "ابن سينا" إلى إعطاء "الشعرية" معنى نفسيا يرتبط بغريزة الإنسان، الساعية إلى المحاكاة، والتي بدورها تحقق المتعة المتأتية من التناسب بين التأليف والموسيقي<sup>2</sup>. يقول في ذلك: "إن السبب المولد للشعر شيئان: أحدهما الالتذاذ بالمحاكاة، والسبب الثاني حب الناس للتأليف المتفق والألحان طبعا، ثم قد وجدت الأوزان مناسبة للألحان، فمالت إليها الأنفس وأوجدها. فمن هاتين العلتين تولدت الشعرية، وجعلت تنمو يسيرا يسيرا تابعة للطباع، وأكثر تولدها عن المطبوعين الذين يرتجلون الشعر طبعا، وانبعثت الشعرية منهم بحسب غريزة كل واحد منهم، وقريحته في خاصته، وبحسب خلقه وعادته".

ويذهب "ابن رشد" إلى أدق من ذلك عندما يطرح الفروقات الدقيقة بين الأدوات التي توظف في الشعر، ويشكك في شعرية بعض الأقوال التي لا تستخدم من أدوات الشعر إلا الوزن، فيقول في ذلك مستندا إلى قول لـ "أرسطو": "ما يوجد في الأقاويل التي تسمى أشعارا ما ليس فيها من معنى الشعرية إلا الوزن فقط، كأقاويل سقراط الموزونة بخلاف الأمر في أشعار هوميروس"4.

ويستفيد "حازم القرطاجني" من آراء وأقوال من سبقوه من كتاب ونقاد وفلاسفة، فيعطي للشعرية معنى أدق وأشمل وأوسع، فيحمّلها مهمة البحث في قوانين الأدب والشعر، يقول في ذلك:

 $^{3}$  ابن سينا. كتاب الشفاء (ضمن كتاب فن الشعر لأرسطو)، تحقيق عبد الرحمان بدوي، دار صادرط $^{1}$ ، بيروت،  $^{1982}$  ص

الفارابي أبو نصر. كتاب الحروف، تحقيق محسن مهدي،دار العلم للملايين،ط1 بيروت،لبنان ص141 .

 $<sup>^{2}</sup>$  حسن ناظم. مفاهيم الشعرية، ص  $^{13}$ 

<sup>4</sup> ابن رشد. تلخيص كتاب أرسطو "فن الشعر" (ضمن كتاب فن الشعر لأرسطو)، تحقيق عبد الرحمان بدوي،دار صادر، ط1، بيروت، لبنان، 1982، ص 204.

"وكذلك ظن هذا من أن الشعرية في الشعر إنما هي نظم، أي لفظ كيفما اتفق نظمه وتضمينه، أي غرض اتفق على أي صفة اتفق دون قانون ولا رسم موضوع"1.

إن "حازم" ينكر أن تكون الشعرية في الشعر نظما للألفاظ والأغراض بصورة اعتباطية، فهو يبحث عن قانون أو رسم موضوع يمنح الشعر شعرية، أو يجعل من النص اللغوي نصا شعريا، أو أي خطاب أدبي من شأنه أن يكون شعرا. يقول في ذلك: "وليس ما سوى الأقاويل الشعرية في حسن الموقع من النفوس مماثلا للأقاويل الشعرية، لأن الأقاويل التي ليست بشعرية ولا خطابية ينحى بها نحو الشعرية، لا يحتاج فيها إلى ما يحتاج إليه في الأقاويل الشعرية، إذ المقصود بما سواها من الأقاويل، اثبات شيء أو إبطاله أو التعريف بماهيته وحقيقته"2.

أما "عبد القاهر الجرجاني" فقد استعمل مصطلحا آخر بديلا لمصطلح الشعرية، إنه مصطلح "النظم"، حيث يجمع فيه بين جمالية اللفظ والمعنى على حد سواء، بالاعتماد على خط المعجم وخط النحو في آن معا، باعتماد الأول على المفردات واعتماد الثاني على المركبات. ففي معرض حديثه عن علاقة اللفظ بالمعنى، يقول: "ما في اللفظ قيمة لو لا المعنى، وهل الكلام إلا بمعناه، وعلى هذا لا تكون مزية للشعر إلا إذا أنتج حكمة أو أدبا، واشتمل على تشبيه غريب أو معنى نادر"3. ولا تتحقق جمالية اللفظ والمعنى على حد سواء إلا إذا صاغ المتكلم كلامه وفق الاختيار الواعي الذي يتعامل مع الدوال صوتيا ودلاليا، وفي هذا يقول: "والمزية في الكلام إنما تتحقق عند التأليف بإحسان واختصار ومعرفة المواضع المناسبة"4.

وما يخلق الشعرية عند "عبد القاهر الجرجاني" هو إسقاط محور الاحتيار على عملية التأليف، حيث ينشئ هذا الإسقاط مجموعة من الخطوط، تكوّن شبكة كاملة من العلاقات. فهي: "شبيهة بقطعة النسيج التي تتحدد خطوطها أفقيا ورأسيا، ثم تزداد فنيتها بالأصباغ والنقوش المختلفة المواقع، فالتحيز الذي ينصب على الخيوط أولا ثم يتصل بالمواقع ثانيا هو الذي يقدم الصورة النسيجية على مستوى التشبيه والصورة الشعرية ثم على مستوى الواقع"5.

3 عبد القاهر الجرحاني. دلائل الإعجاز، تحقيق عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، ط1، القاهرة، مصر، 1984، ص 252.

\_

<sup>1</sup> القرطاجني حازم. منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تحقيق محمد الحبيب بن خوجة، دار الغرب الإسلامي، ط2، لبنان، 1981، ص 117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 118.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 304.

<sup>5</sup> ينظر: عبد القاهر الجرحاني. أسرار البلاغة نسخة السيد رضا، دار المعرفة، بيروت، لبنان، 1978، ص 111.

إن "عبد القاهر الجرجاني" دعا إلى عدم الفصل بين الشكل والمضمون من جهة، والصوتي والدلالي من جهة أخرى. بل إن نظرية النظم عنده تنبني على الجمع بين الحروف المنظومة وفق المعاني المرتبة في النفس، وأنه بالنطق بها تتناسق دلالاتها وتتلاقى معانيها على الوجه الذي اقتضاه العقل<sup>1</sup>.

#### 5- الشعرية عند العرب حديثا:

تأثرت الشعرية العربية حديثا بنظيرتها عند الغرب، فلا نكاد نعثر على شعرية في الفكر الغربي إلا ونجد لها مثيلتها في الشعرية العربية، و سنتعرض فيما يلي إلى أهم الشعريات العربية، مشيرين إلى ما يماثلها في الشعرية الغربية، وسنكتفي ببعض النماذج العربية التي نراها أثرت بشعرياتها في الحركة الأدبية والنقدية العربية على حد سواء، مثل الشعرية عند "عز الدين إسماعيل"، "كمال أبو ديب"، "الغذامي"، "نازك اللائكة"، "أدونيس ومحمد بنيس".

يبني "عز الدين إسماعيل" رؤياه الشعرية على ثنائيتي التشكيل الموسيقي وتشكيل الصورة الشعرية، فعن الطرف الأول يقول: "إن لم يوفق الشاعر من خلال الصورة الموسيقية إلى خلق حالة التفوق بين الحركة التي تموج بها الأشياء – وإن يكن ذلك على نحو غاية في الحفاء – فإن الصورة الموسيقية عندئذ مهما يكن فيها من تناسق ونظام خاص تخفق في تحقيق غايتها الفنية" 2. وفي معرض حديثه عن دور الصورة في التشكيل الشعري يقول: "من هنا يمكننا أن نضع المسلمة الأولى، التي يقوم عليها تشكيل الصورة في الشعر الجديد، وهي أن التشكيل المكاني في القصيدة كالتشكيل الزماني، معناه إخضاع الطبيعة لحركة النفس وحاجاها، وعندئذ يأخذ الشاعر كل الحق في تشكيل الطبيعة والتلاعب بمفرداها وصورها الناشزة، كذلك كيفما شاء" 3.

إن الشعرية عند "عز الدين إسماعيل" شعرية البناء والالتحام والتوافق بين الشكل والمضمون، والتوافق بين الخركة النفسية للشاعر، والحركة التكوينية في القصيدة أو النص الأدبي ككل.

في حين ينطلق "كمال أبو ديب" في بناء رؤياه الشعرية من مفهوم الفجوة أو مسافة التوتر، منطلقا من مفهوم الانزياح عند "جون كوهن" - كما مر سابقا- بانيا إياها على ثنائية العلائقية والكلية، رافضا فكرة الظاهرة المفردة، فهي إذا: "خصيصة علائقية تتجسد في النص من شبكة من العلاقات

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: بسام قطوش. استراتيجيات القراءة التأصيل والإجراء النقدي، مؤسسة حمادة ودار الكندي، ط $^{1}$ ، الأردن،  $^{1998}$ ، ص $^{207}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$ عز الدين إسماعيل. الشعر العربي المعاصر، قضاياه وظواهره الفنية والمعنوية، دار العودة، ط $^{3}$ ، بيروت، لبنان،  $^{1981}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 126.

الشعرية والدراهية ودخل:

التي تنمو بين مكونات أولية، وفي حركته المتواشجة مع مكونات أخرى لها السمة الأساسية ذاها **فيتحول إلى فاعلية خلق للشعرية ومؤشر على وجودها"**ً. إذا فالشعرية عنده تخلق فضاء الفجوة، أو مسافة التوتر لدى القارئ، عندما تتموضع الأشياء في فضاء من العلاقات على غير المألوف، فيتحقق بذلك الانزياح والانحراف والتوتر.

وينطلق "عبد الله محمد الغذامي" من شعرية القراءة والتلقي، وضرورة الانفتاح على مستوى القراءة، لكشف مفهومه للشعرية التي يعتبرها: "مثقلة بروح التمرد وعنصر الإدهاش، تقوى كسر كل مألوف منتهكة لقوانين العادة، مما ينتج عن ذلك تحويل اللغة من كونما انعكاسا للعالم، إلى أن تكوّن في نفسها عالما آخر بديلا عن ذلك العالم، إنما سحر البيان"<sup>2</sup>.

وتتفق "نازك الملائكة" مع "الغذامي" في نظرها إلى الشعرية، بأن تكون شعرية التمرد والثورة على القوالب القديمة شكلا مضمونا، بداية بميكل القصيدة الجديد (شعر التفعيلة) ورفض الشكل العمودي $^{3}$ .

وينطلق "أدونيس" من الشعرية ليؤسس لثورة على النقد التقليدي، واعتماده على قوالب حاهزة، داعيا في الوقت نفسه إلى أن النقد يجب أن يفتك آلياته ووسائله وشفراته من النص في حد ذاته، وليس خارجا عنه، وبذلك تتعدد وجهات معاني النص بتعدد قراءاته<sup>4</sup>. ومن هذا المنطلق يدعو إلى انفتاح النص الشعري، وتأسيس نقد جديد لا ينبني على أحكام قاطعة ثابتة، وإنما على كشف نظام الدلالات المترابط في النص، الذي بدوره لا يلغى وجود قراءات أخرى $^{5}$ .

وخلاصة القول، فإن مفهوم الشعرية قد تطور في النقدين الغربي والعربي منذ ظهور الدراسات البنيوية، نظرا لتغير المنطلقات والتصورات الذهنية لأصحاب النظريات، وفهمهم لمشكلة الإبداع في الفنون والآداب والأجناس الأدبية، وغير الأدبية، فتطورت الشعرية حتى باتت منهجا له أدواته وأساليبه الإحرائية، فانفتحت من فجوة البحث الضيق في بلاغة اللغة، إلى آفاق أوسع تتعلق بالنص من حيث تركيبته الداخلية، وعلاقاته بغيره من النصوص. كما أن الشعرية لا تنقضي بانقضاء الزمن وإنما قد تعود

<sup>3</sup> ينظر: نازك الملائكة. قضايا الشعر المعاصر، دار العلم للملايين، ط1، بيروت، لبنان، 1962، ص 235-238.

 $<sup>^{1}</sup>$  كمال أبو ديب. في الشعرية، مؤسسة الأبحاث العربية، ط $^{1}$ ، بيروت، لبنان،  $^{1987}$ ، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الله الغذامي. الخطيئة والتكفير، ص 26.

<sup>4</sup> ينظرك أدونيس. الشعرية العربية، دار الآداب، ط2، بيروت، لبنان، 1983، من ص 26 إلى ص 32.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: أدونيس. زمن الشعر، دار العودة، ط2، بيروت، لبنان، 1978، ص 11.

كما يرى "خليل موسى" ألبوس آخر وموجة أخرى أشد عتوا ودفعا، وهكذا فالشعرية تتجدد بتجدد المذاهب.

كما يتبين مما سبق أن احتواء الحوار في الخطاب المسرحي الجزائري على الجملة الشعرية أو ما يسمى بـ "شعرية اللغة" يسهم إسهاما جليا في تشكيل البنية الإيقاعية للحوار في الخطاب المسرحي، رغم نثريته في أحايين كثيرة. فالشعرية تمنح الحوار المسرحي عنصرا مهما، يسهم في تحقيق المستوى الإيقاعي للبناء الدرامي فيه، فهي -أي الشعرية - الكفيلة بتهيئة المتلقي لاستقبال المعنى والصورة والفكرة، وكذلك التشكيل الزماني والمكاني للنص، وعمق الصراع الدائر فيه. فتفتح الشعرية للنص والمتلقي على حد سواء فرصة الجمع بين المدى الشعوري والنفسي من جهة، والمدى المعرفي والفعلي والحركي من جهة أحرى.

وقد حسد الكثير من المشتغلين في حقل الخطاب المسرحي الجزائري نمط الكتابة المفتوحة، المنسجمة مع طبيعة الكتابة الدرامية والمسرحية، التي تذيب الحدود والاشتراطات، التي وضعتها نظرية الأدب للخصائص النوعية والأجناسية للأدب، ضمن ما عرف في النقد الحديث بالتناص، أوالتداخل بين النصوص المتباينة، والانفتاح على نصوص عدة. ليصبح الحوار المسرحي فسيفساء من نصوص مختلفة، ومظهرا من مظاهر التعالق النصي، بين كثير من الفنون والآداب والعلوم: شعر، رواية، قصة، مسرح، سينما، اقتصاد، تاريخ، فلسفة، جغرافيا ... حتى غدا الحوار المسرحي شكلا من أشكال النص المعرفي المفتوح، وفي هذا يرى "عصام الدين أبو العلاء" أن المؤلف المسرحي كرّس في نصه الحديث والمعاصر "شعرية المنتقبل في البعد الدلالي بمظاهره المختلفة، والطيران بجناح الجملة الشعرية، والحوار الشعري، لتحقيق أو تأسيس المشروع الكياني للشعرية في النص المسرحي، هذا المشروع الذي تتحرك في الأسلوبية العالمة الشعرية، وتخضع للمرونة الأسلوبية العالمية العالمين ومنائل وملامح شعرية حديثة، تتناغم مع ظاهرة ثورة اللغة الشعرية، وتخضع للمرونة بحسد في مصطلح "شعرية النص" عوضا عن المصطلح القديم "المسرح عموما، ترجم شعريا أو بحسد في مصطلح "شعرية العصرية للشعرية الحديثة التي يمتزج فيها الذاتي بالموضوعي، والشعري بالمعرفي، المصطلح الحديث الرؤية العصرية للشعرية الحديثة التي يمتزج فيها الذاتي بالموضوعي، والشعري بالمعرفي، عملية صياغة حديدة تحوي تأمل واستبطان وتناظر بين مركباقا المختلفة، بعيدا عن الصور البراقة في عملية صياغة حديدة تحوي تأمل واستبطان وتناظر بين مركباقا المختلفة، بعيدا عن الصور البراقة

-

 $<sup>^{1}</sup>$  حليل موسى. جماليات الشعرية، منشورات اتحاد الكتاب العرب، سلسلة الدراسات (4)، دمشق، 2005، ص 23

والزحرف البلاغي، وصيغ الاستعارة، والتناغم الموسيقي والإيقاعي، لتخلق تناغما جديدا هو التناغم الشعري<sup>1</sup>.

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: عصام الدين أبو العلا. آليات التلقي في دراما توفيق الحكيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط $^{1}$ ، مصر، 2007، ص ص $^{1}$  عصام الدين أبو العلا.

#### ثانيا - بين الشعرية والدرامية:

يناقش "أرسطو" مصدر كلمة "دراما" من الناحية اللغوية، فيرى أنها ترجع إلى كلمة Drao التي تعنى في اللهجة الدورية عملا يؤدى، ثم تحولت فيما بعد إلى شكلها الحالي Drama.

أما "عادل النادي" فيرى أن كلمة Drama من الفعل اليوناني القديم Drao . معنى أعمل، فهي تعني أي عمل أو حدث في الحياة أو على خشبة المسرح $^2$ .

ويرى "محمد حمدي إبراهيم" أن "الدراها" كلمة إغريقية قديمة يرجع اشتقاقها اللغوي إلى الفعل المعلى المع

وجاء في موسوعة المصطلح النقدي أن: "الدراما كلمة إغريقية تعني العمل والأداء، وتطلق على تأليف بالنظم أو النثر قوامه الحوار والفعل"4.

نستشف من التعريفات والمفاهيم السابقة أن لفظ الدراما لفظ يوناني الأصل مشتق من الفعل Dramatikos وفي Dramatikos الذي يعني "فعل"، وصفة درامي Dramatique موجودة في اللغة اليونانية Dramaticus وفي اللاتينية Dramaticus للدلالة على كل ما يحمل الإثارة أو الخطر<sup>5</sup>.

وقد عُرِّفت الدراما –أيضا- بأنها: "لفظ يطلق على أي موقف أدبي ينطوي على صراع، ويتضمن تحليلا عن طرق افتراض وجود شخصين متصارعين على الأقل"6.

وعن ارتباط الدراما بالشعر، فإنه يمكن القول أن هذا الارتباط وجد منذ العهد اليوناني، حيث لقب كتاب الدراما في ذلك الوقت بالشعراء، حتى أن قواعد الدراما أنشئت على يدي أرسطو في كتابه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: أرسطو. فن الشعر، تحقيق وترجمة محمد شكري عياد، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، القاهرة، 1967، ص 29.

 $<sup>^{2}</sup>$  عادل النادي. مدخل إلى فن كتابة الدراما، مؤسسة عبد الكريم بن عبد الله، ط $^{1}$ ، تونس،  $^{1987}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محمد حمدي إبراهيم. نظرية الدراما الإغريقية، الشركة المصرية العالمية للنشر، ط1، القاهرة، مصر، 1994، ص 09.

<sup>4</sup> دمين كرانت. موسوعة المصطلح النقدي، ترجمة عبد الواحد لؤلؤة، المجلد الثالث، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط1، الأردن، 1983، ص 447.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: صبحة أحمد علقم. تداخل الأجناس الأدبية في الرواية العربية (الرواية الدرامية أنموذجا)، المؤسسة العربية للدراسات والنشر والتوزيع، الأردن، 2006، ص 38.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: فايز ترحيني. الدراما ومذاهب الأدب، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، ط1، بيروت، لبنان، 1988، ص 67.

"فن الشعر" -كما مرّ سابقا- و يدل هذا على الصلة الوثيقة بين الدراما والشعر. وقد اتُنجِذ من المونولوج آنذاك وسيلة من وسائل التعرف على الشخصية، وملامحها وأفكارها ومشاعرها .

وبالعودة إلى ما سبق من مفاهيم للشعرية، نجد أن "أرسطو" أول من نظّر للدراما في كتابه "فن الشعر"، فقسم الشعر إلى: شعر غنائي، شعر ملحمي وشعر درامي. إلا أن هذا التحديد لم يعد جاريا، فهناك سمات مهيمنة لهذه الأنواع ما فتئت تنتقل من نوع إلى آخر، حتى بات من الصعوبة الفصل فيها وبينها خاصة إذا كانت تنتمي إلى هذا النوع من الشعر أو تلك الدراما.

غير أن استجلاء درامية النص الشعري والنص الدرامي أو المسرحي، لا يعني البحث عن الدراما بوصفها فنا، بقدر ما يعني البحث عن ملامح فن الدراما فيه، ذلك أن مفهوم الدراما الفضفاض وغير المحدد، حعل الأجناس الأدبية تشترك معها في بعض الصفات<sup>2</sup>.

ولهذا فقد ظلت العلاقة بين الشعر والدراما لافتة للنظر، لا نستطيع تحديد أيهما أسبق على الآخر، هل تولَّدَ الشعر من الدراما، أم تولدت الدراما من الشعر؟ أم بوجه آخر هل الشعر أسبق بوصفه أول ما عرف الإنسان من فنون القول؟ أم التمثيل بوصفه مكونا غريزيا في السياق الاجتماعي الإنساني؟.

وبوصف المسرح أبا للفنون، وارتكازه على الدراما والشعر والقصة والرسم والموسيقى، زاد تماهي الشعر بالدراما تركيزا، ليصير كقطرة الزئبق، فصارت شعرية الدراما ودرامية الشعر ثنائية تزيد من رهافة الجمال، وفورة الغضب، وهما جناحا الوعي الجمعي للشعوب.

كما استمرت تلازمية الشعر والدراما في مختلف فنون المسرح وأنواعه ردحا من الزمن، على الحتلاف التيارات المسرحية، منذ التراجيديا والكوميديا، مرورا بالنيوكلاسيك والرومانسية، والمأساة البرجوازية. وما سقطت هذه التلازمية إلا مع ظهور التيار الواقعي، في أواسط القرن 19، وما لبثت هذه التلازمية أن عاودت الرجوع مع ظهور تيارات مسرحية حديثة، كالرمزية والتعبيرية، فبعثت مسرحا يجمع بين طرفي الشعرية والدرامية.

ونظرا لهذا التماهي والتداخل بين الخطاب المسرحي وفنون القول الأخرى من شعر وتراث شعبي (مثل أغنية). حاصة ما تحسد منها في الحوار، فإني آثرت أن أتخذ في أطروحتي من السجلات النصية التي

2 ينظر: على بن تميم. السرد والظاهرة الدرامية، المركز الثقافي العربي، ط1، الدار البيضاء، المغرب، 2003، ص 19.

3 ينظر: أحمد سخسوخ. الدراما الشعرية بين النص والعرض المسرحي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1 القاهرة، 2009، ص 04.

<sup>.</sup> أسامة فرحات. المونولوج بين الدراما والشعر، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1، القاهرة، مصر، 1997، ص 19.

اقتطفتها من حوارات الشخوص في الخطابات المسرحية والسياقات والمقامات عناصر وأدوات للبحث في التاج المعنى في الحوار المسرحي، ومقدرة العناصر الدرامية الأخرى حغير الحوار- في الخطاب المسرحي على تجلية الحوار وتطويره. وزيادة استجابة المتلقي ليحصل التفاعل المطلوب بين الخطاب المسرحي بعامة والحوار بخاصة مع المتلقي. لذلك فإن العناصر الدرامية من: لغة، صراع، موقف، حدث، شخصيات، حوار، فضاء، ديكور سينوغرافيا، زمان ومكان، كلها تسهم في سيرورة فعل استجابة المتلقي، وتعطيه أبعادا ومعاني ودلالات تحقق مستويات عالية من الصراع والتوتر المطلوب للمتلقي، لكي يستجيب لفعل وتفاعل وتأثير الحوار، بوصفه واحدا من وسائل ووسائط الاتصال في الخطاب المسرحي.

وهذا الامتزاج بين الدراما والشعر والقصة والمثل، ظل الحوار في الخطاب المسرحي مزيجا من الأجناس الأدبية والأغراض الشعرية "التي اشتغلت على أساس سيرورة دائمة من التحول والتغيير، إذ لم يكن نشوء الأغراض الشعرية وأنواعها ينطلق من باعث العبثية والفوضوية، إنما كان يلبي حاجات اجتماعية وإبداعية متجلية في ذلك التداخل بين الشعر والدراما، منذ نشأة المسرح اليوناني، الذي ظلت فيه العلاقة محايثة إلى نماية القرن النامن عشر. ولاسيما في المذهب الواقعي الذي عمل على وضع الفواصل بين الشعر والدراما، إلى أن حدث التقارب من جديد بين تقنيات الدراما والشعر الحديث، الذي ذوّب وصهر اللغة النثرية، محوّلا إياها إلى شعر في القصيدة الحديثة، ولاسيما في قصيدة النثر، مما فتح الطريق أمام نوع جديد من التناسل والتلاقح بين الأجناس الأدبية، التي عمل الشعر من خلالها على تذويب وصهر وامتصاص عناصر السرد، والدراما والقصة، وترويضها لخدمة أهدافه وغاياته الشعرية والجمالية، التي هيمن وتسلط عليها الجانب الشعري، دون أن تمارس الأجناس الأحرى عليه سلطة الإقصاء والتهميش والتذويب للعناصر الشعرية.

وفي هذا الصدد يمكن القول أن الحوار المسرحي من حيث بناؤه اللغوي والسردي والإيقاعي والتخييلي ظل قائما على الشعرية من جهة، والدرامية من جهة أخرى، حتى وإن تبين للعيان أنه نثري، إلا أنه ظل يضمر في طياته جوانب من الشعرية، التي اعتمد فيها المؤلفون على بناء حوار (شعري/نثري) قائم على التكثيف والاختزال، وصياغة فكرة قائمة عن التأويل والدلالة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمود خليف خضير الحياني. استجابة المتلقي في قصيدة الدراما العربية، دار حامد للنشر والتوزيع، ط1، عمان، الأردن، 2012، ص 37.

الشعرية والدراهية ودخل:

وعن سبب هذا التعالق بين المسرح والدراما من جهة، وباقي الأجناس الأدبية من جهة أخرى، يرى "إسلن ESSLEN" أن الأمر يعود إلى أن الدراما تمتاز بتحديدات مرنة، تستطيع أن تجدد نفسها بالاستناد إلى مصادر واقعة خارج نطاقها، مما سهل انضواء كثير من الأشكال الأدبية تحتها .

من هنا فإن نزوع الشعر إلى الدرامية من جهة واتصاف الخطاب المسرحي وبخاصة الحوار منه بالترعة الشعرية، سببه -كما يرى عز الدين إسماعيل- أن الشاعر العربي وحد في الدراما وسيلة مهمة للتعبير عن قضايا عصره، وأن الإنسان والصراع وتناقضات الحياة هي العناصر الأساس لكل قصيدة لها طابع درامي<sup>2</sup>.

وعليه فإن العلاقة بين الشعر والدراما علاقة وثيقة، لأن جوهر الدراما هو جوهر شعري، وكون الحوار المسرحي يستدعي عناصر رئيسة من الشعر كاللغة والمخيلة، ثم أن خلق عالم معيش داخل الصراعات الإنسانية مَعينٌ شعريٌ قويٌ. كما أن ومما يوتُّق صلة الشعر بالدراما أنواع الإلقاء الشعري، وطرق إدارة الحوار بين الشخصيات، حتى تصبح كل قصيدة دراما مصغرة، أو فصلا دراميا مصغرا، وذلك من خلال تركيز الممثل/الشاعر على بعض البني الصوتية لها، فيمزج بذلك بين القيمة الشعرية لها وبين القيمة الدرامية للإلقاء 3.

وبوصف الحوار المسرحي الوسيلة اللفظية التي تتجلى فيها الترعة الشعرية والدرامية، وباعتباره أوضح جزء في العمل المسرحي ووسيلة التخاطب، فإن كلماته وعباراته يصنعها المؤلف ويحملها أفكاره وآراءه، ويصيغها بأسلوب يزيد من النغمية، والتأثير في المتلقى، دون إغفال للبعد النفسي التأثيري الدرامي. فهو -أي الحوار المسرحي- ليس محصورا في الكلمة التي تقال، لأن ما لا يقال بأهمية ما يقال، فالوقفة المسرحية المليئة بالمعني والفعل الدرامي الذي يستمر داخل الصمت لها قوة درامية كبيرة 4.

18

 $<sup>^{1}</sup>$  نقلا عن: صبحة أحمد علقم. تداخل الأجناس الأدبية (الرواية الدرامية أنموذجا)، ص $^{0}$ 

<sup>2</sup> ينظر عز الدين إسماعيل، الشعر العربي المعاصر (قضاياه وظواهره الفنية المعنوية)، ط5، المكتبة الأكاديمية، القاهرة، مصر، 1994،

<sup>3</sup> ينظر: على تميم. السرد والظاهرة الدرامية، المركز الثقافي العربي، ط1، المغرب، 2003، ص 131.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: ميادة برهوم. كراسة فعاليات الدراما، مركز الدعم التعليمي، القدس، فلسطين، 2004، ص 05.

الشعرية والدراهية ودخل∶

ومعنى هذا أن اللغة الدرامية في الحوار المسرحي لا تعبر فقط عن الشخصية في مواقفها وهواجسها وتأملاتها وعلاقاتها، بقدر ما تعبر أيضا عن قطاع واسع من الواقع المعيش، ولذلك وحب أن تتميز الجملة المسرحية بـــ 1:

- أن تبدو اللفظة وكأنها مدفوعة إلى الانطلاق بما سبقها.
- أن تبدو وكأنها نوع من الصراع والتوتر بين الشخصيات.
  - أن تبدو وكأنها تعاون يفسر الموقف وطبيعته.

19

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: س.و.داوسن. الدراما والدرامية، ترجمة جعفر صادق الخليلي، منشورات عويدات، ط $^{1}$ ، بيروت، لبنان،  $^{1980}$ ، ص $^{3}$ 

### الفصل الأول: التأصيل المعرفي للخطاب والخطاب المسرحي.

أولا: التأصيل المعرفى للخطاب.

1- الخطاب في الأصول العربية.

2- الخطاب في الأصول الغربية.

ثانيا: التأصيل الوعرفي للفن الوسرحي.

ثالثا: الخطاب الهسرحي وجدلية النص والعرض.

1- وا الخطاب الوسرحى؟

2- هل الخطاب الهسرحي جنس أدبي؟

3- كيف يشتغل الخطاب الهسرحي؟

رابعا: التأصيل السوسيوتاريخي للخطاب الهسرحي وتطوره.

خاهسا: البيئة السوسيوتاريخية والسوسيوثقافية لنشأة الخطاب الهسرحي الجزائري وتطوره.

- الورحلة الأولى: خطاب وغاورة المواة الناجحة.

- الهرحلة الثانية: خطاب البحث عن الذات.

- الورحلة الثالثة: خطاب الوصاعب.

- الورحلة الرابعة: خطاب الاستفاقة.

- الهرحلة الخاهسة: خطاب الدعاية والثورة.

- الهرحلة السادسة: الخطاب النهضوى الاجتهاعي.

- الورحلة السابعة: خطاب الركود.

- الورحلة الثاونة: خطاب الانتعاش.

- الورحلة التاسعة: خطاب الأزوة.

- الورحلة العاشرة: خطاب الخروج من الأزمة.

- الهرحلة الحادية عشر: خطاب اللحترافية.

#### أولا-التأصيل المعرفي للخطاب:

تنطوي الدراسات الحديثة على كثير من الإشكالات، ولعل أهمها إشكالية المصطلح، إذ الضبط المعارفي للمفاهيم، والدلالات. هذا المصطلح الذي ينتج في بيئة من نسق ثقافي معين ثم ينقل إلى أنساق أخرى، فإن لم يصغ بدقة فإن ذلك يؤدي إلى التعارض في المفاهيم وشيوع الغموض والقلق في التوصل بين مصادر المعرفة وجهات التلقي، الأمر الذي يعرض التراكم المعرفي إلى كثير من الصعاب إن على مستويات التحليل والوصف أو على مستويات الاستنباط والاستنتاج الذي يهدف إليها كل بحث.

وتقديرا منا لحجم المسؤولية آثرت - قبل أن أخوض غمار بحثي- أن أتتبع بدقة دلالة مصطلح "الخطاب" ونشأته وتطوره عند العرب وعند الغرب.

#### 1 - الخطاب في الأصول العربية:

يتصل مصطلح الخطاب في الثقافة العربية بحقل "علم الأصول"، وقد ورد في عدة مواضع من القرآن الكريم، بصيغ متعددة. منها صيغة الفعل في قوله تعالى: "وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما" (الفرقان، الآية 63)، وبصيغة المصدر في قوله تعالى: "شددنا ملكه و آتيناه الحكمة وفصل الخطاب" (سورة ص، الآية 20).

تتبين من التفاسير الذي وضعها المفسرون القدماء، والمحدثون للآيات القرآنية التي وردت فيها لفظة الخطاب "أن المفهوم القرآني للخطاب يحيل على الكلام ولا تختلف دلاله هذه اللفظة في المعجم العربي عن هذه الإحالة، إذ وردت في معجم "الوسيط" بمعنى "الكلام"، في حين وردت في "المنجد في اللغة العربية المعاصرة" بمعنى الكلام الموجه إلى الجمهور من المستمعين في مناسبة من المناسبات".

وذهب "التهاوي" إلى تعريف الخطاب - بحسب أصول اللغة - على أنه: "توجيه الكلام نحو الغير للإفهام"<sup>3</sup>، مميزا بين الكلام عامة، والخطاب بوصفه نوعا من الكلام.

والخطاب عند "الجابري" هو: "مجموعة من النصوص لها جانبان: ما يقدمه المرسل وهو الخطاب، وما يصل المتلقى وهو التأويل"<sup>4</sup>، ويتضح الفرق بين ما يقدمه المرسل وما يفهمه المتلقى لمقدار

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> إبراهيم مصطفى و آخرون. معجم الوسيط، دار الدعوة، استانبول،، تركيا، 1989، ص 243.

<sup>.396</sup> من يبروت، 2000، ص $^2$  المنجد في اللغة العربية المعاصرة. دار الشروق، بيروت،

 $<sup>^{3}</sup>$  التهاوني. كشاف اصطلاحات الفنون، تحقيق لطفي عبد البديع، الهيئة العامة للكتاب، ج $^{2}$ ، القاهرة،  $^{1972}$ ، ص

<sup>4</sup> محمد عابد الجابري. الخطاب العربي المعاصر، دار الطليعة، بيروت، 1988، ص 35.

الاختلاف في القصدية والعمدية. "فالخطاب محكوم بمستوى الحدس (الافتراض) الذي يقوم به الكاتب بإعادة القراءة، فهو المتلقي الأول يقوم بإعادة الإنتاج بافتراض القارئ الأنموذجي، لكن هذا القارئ يستمد مرجعيته اللغوية من معجم المؤلف الخاص"1.

إن مصطلح الخطاب، يعني في عمومه أسلوب التناول، وصياغة وعرض الأفكار، والقضايا والمشكلات، ولكشف النقاب عن جوانب هذا المصطلح بوصفه طرفا ثالثا في إشكالية أطروحتي سأورد محموعة من التعاريف العربية لهذا المصطلح علها تكشف التصور العربي ومن ذلك:

- أ- عرف معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة الخطاب أنه: "مجموع التعابير الخاصة التي تحدد بوظائفها الاجتماعية ومشروعها الإيديولوجي"<sup>2</sup>.
- ب- عرفته "سامية أحمد" أنه: "مجموعة من الجمل منظمة وأن هذا التنظيم يجعله يبدو وكأنه رسالة "Message".
- ت- ويعرفه "مالك المطلي" أنه: "الكلام في حال تحوله من جمل الفكرة التي تخللها، من التوسط إلى التلبيس، والخطاب هو المجموع والنص الواحد، النص مسمى والخطاب اسم، ظاهرة النص"4.
- ث- وعرفه "سيار الجميل" أنه: "مقول القول، يطلقه صاحبه بلغته القومية، وضمن الأفق الفكري الذي يتعامل معه"<sup>5</sup>.
- جــ ويعرفه "عبد الله إبراهيم" أنه: "مظهر مركب من وحدات لغوية ملفوظة أو مكتوبة، تخضع في تشكيله وفي تكوينه الداخلي وفي قواعد قابلة للتنميط أو للتعيين مما يجعله خاضعا لشروط الجنس الأدبي الذي ينتمي إليه أسرديا كان أم شعريا"6.

 $<sup>^{1}</sup>$ ناصر عويد شاطري. الخطاب الثقافي، النص والقارئ، جريدة الصباح، العدد 417، 2004/10/25، العراق، ص 07.

 $<sup>^{2}</sup>$  سعدان علوش. معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، دار البيضاء،  $^{1985}$ ، ص

 $<sup>^{3}</sup>$  سامية أحمد. التحليل البنيوي للسرد، مجلة أقلام العدد الثالث بغداد 1978 ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> مالك المطلبي. نشوء الخطاب، صحيفة الجمهورية، العدد 5994 بغداد، ص7.

<sup>. 23</sup> سيار الجميل. الخطاب التاريخي العربي: محلة المستقبل العربي، العدد 148 بيروت، 1991، ص 5

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> عبد الله إبراهيم. إشكالية المصطلح النقدي: الخطاب والنص محلة الآفاق العربية، السنة 18، عدد آذار، بغداد، 1993، ص 56.

- د- وعرفه "عبد العليم محمد" بأنه: "نظام فكري يتشكل من منظومة من المفاهيم والمقولات النظرية حول جانب معين من الواقع الاجتماعي".
- خـ- وتعرفه بعض الأدبيات البنيوية على ألها: "الطريقة التي تشكل بها الجمل نظاما متتابعا، تسهم في نسق كلي متغاير ومتحد الخواص، وعلى نحو يمكن معه أن تتألف الجمل في خطاب بعينه تشكل نصا منفردا، وتتألف النصوص نفسها في النظام متتابع لتشكل خطابا أوسع، ينطوي على أكثر من نص منفرد"2.

#### 2- الخطاب في الأصول الغربية:

ننطلق في تحديد الأصول الغربية لهذا المصطلح من تفريق العالم اللغوي الشهير "فرديناند دي سويسير" بين اللغة (LANGUAGE) والخطاب (DISCOUR) في كتابة "محاضرات في اللسانيات العامة"<sup>3</sup>. "فاللغة تعد شيئا اجتماعيا يمثله المجتمع بأسره أما الخطاب فيعتبر بالسنة إليه منجزا فرديا. فاللغة وسيلة ممكنة بينما الخطاب يؤخذ على أنه أنشطة وممارسات فعلية اتصالية" وقد وقد ورد هذا المصطلح بمفاهيم مختلفة عند الكتاب والنقاد الغربيين، وفيما يلي مجموعة من المفاهيم والتعريفات على سبيل التمثيل لا الحصر.

أ- عرفه "إميل بنفنيست E BENVENISTE" على أنه: "كل تلفظ يفترض متكلما ومستمعا، عند الأول هدف التأثير على الثاني بطريقة ما"5.

ب- ويعرفه "تودروف TODOROVE" على أنه: "أي منطوق أو فعل كلامي يفترض وجود راو أو مستمع، وفي نية الراوي الثأثير على المستمع بطريقة ما"6.

 $<sup>^{1}</sup>$ عبد العلي محمد. ملاحظات نقدية حول دراسة الخطاب السياسي مجلة المنار، السنة الأولى، العدد 07، باريس، 1985، ص18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حميدة سمسسم. الخطاب الإعلامي العراقي، بحث مقدم إلى المؤتمر الإعلامي الأول، حامعة بغداد ، كلية الآداب، قسم الإعلام، 2001، ص04.

<sup>3</sup> محاضرات في اللسانيات العامة. ألقاها دي سيوسير على طلبته في سنتي 1911/1906، ترجمها إلى العربية صالح القرمامي، محمد الشتارين، محمد عجينة، بعنوان: " دروس في اللسانيات العامة".

<sup>4</sup> ينظر: عبد الستار حواد. اللغة الإعلامية، دراسة في صناعة النصوص الإعلامية وتحليلها، منشورات بيروت، 1998، ص 51.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يسعد يقطينة. " تحليل الخطاب الروائي وأبعاده النصية "، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد ص 49/48، بيروت، 1989، ص 17.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> تزفتان تودوروف. اللغة والأدب في الخطاب الأدبي، ترجمه سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، بيروت، 1993، ص48.

جــ ويعرفه "ميشال فوكو" أنه: "النصوص والأقوال كما تعطى، أو مجموع كلماتها ونظام بنائها وبنيتها المنطقية أو تنظيمها البنائي"<sup>1</sup>.

إذا أوردنا تعاريف الخطاب السابقة - العربية والغربية - أمكن لنا أن نكتشف بعض السمات المتفق عليها في تحديد حوهر هذا المصطلح ومنها:

- أن الخطاب نظام من الملفوظات.
- أن مصدر الخطاب فردي وهدفه الإفهام والتأثير، وهذه الخاصية تقرر المصدر الفردي للخطاب، كونه ناتجا يلفظه الفرد، ويهدف من ورائه إلى إيصال رسالة واضحة المرمى ومؤثرة في المتلقي.
- أن ملتقي الخطاب يجب أن يكون حذقا، يستشف المقصد الذي ينطوي عليه، ويتمثل الرسالة الدلالية التي تكمن فيه.

24

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مشيل فوكو. حفريات المعرفة، ترجمة سالم، بيروت، المركز الثقافي العربي، دار البيضاء، 1987، ص31.

#### ثانيا- التأصيل المعرفي للفن المسرحي:

إن المتصفح للمعجم المسرحي لـــ"حنان قصاب" و"ماري إلياس"، يجد أن "الدراما" كلمة اشتقت من الفعل "dram"، والتي تعني الفعل والصفة : "درامي "Dramatique" موجودة في اللغة اليونانية باسم: Dramaticus، وفي اللاتينية: Dramaticus للدلالة على كل ما يحمل الإثارة والخطر، وتستخدم كلمة دراما في اللّغة العربية بلفظها الأجنبي أ. للدلالة على معنى الكتابة المسرحية .

كما تدل الدراما على معنى المسرحية، التي تعرض على الجمهور في المسرح، وهي مشتقة كذلك من الفعل اليوناني "Drao"، بمعنى يعمل أو يتحرك<sup>2</sup>، فهي من "الفعل"، أي فعل المحاكاة، محاكاة السلوك البشري وعرضه<sup>3</sup>. وتطلق صفة درامي على الشيء غير المتوقع، والذي يهز المشاعر هزة عنيفة، ويكون ذلك إما عن طريق المفاجأة أو الصدمة.

وأخذت كلمة "مسرح" عدة دلالات عبر التاريخ، والمسرح بوصفه فنا، شكل من أشكال الكتابة، كما هو كذلك مكان عرض هذا الشكل من خلال شخصيات تقوم بالتمثيل. "وأصل كلمة مسرح Théatre مأخوذة من اليونانية Théatron، والتي تعني حرفيا مكان الرؤية أو المشاهدة" ومنها كذلك لفظة Dramaturgie التي تعني الكتابة الدرامية، أي تأليف المسرحيات. وكذلك لفظة Un Dramaturgie بمعنى كاتب أو مؤلف النصوص المقدمة للعرض المسرحي، أي مسرحة الأحداث.

ومصطلح المسرح يطلق أيضا على ما يكتب من أعمال من أجل العرض المسرحي في بلد ما، أو أي موقف مسرحي ينطوي على صراع، يقوم على افتراض وجود شخصيات مسرحية  $^{5}$ .

ويتحدث " ألارديس نيكول" في كتابه "علم المسرحية" عن استعمال الكلمة في هذا المعنى فيقول "إن لكلتا الكلمتين مسرحية و dramatic استعمالا أكثر امتدادا، وأكثر دلالة من الألفاظ الأخرى فأنت تقرأ في الصحف عن لقاء مسرحى بين أخوين تقابلا بعد غياب طويل، ثم يتحدثان عن

<sup>،</sup> بنظر: ماري إلياس. حنان قصاب. المعجم المسرحي، مكتبة لبنان، ناشرون، ط1، بيروت، 1997، ص194

<sup>.</sup> 61 صمد مندور. الأدب وفنونه، دار همضة مصر، د ت، ص

 $<sup>^{3}</sup>$  مارتن أسلن. تشريح الدراما، ترجمة يوسف عبد المسيح ثروت، مكتبة النهضة، بيروت، لبنان، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> ماري إلياس. حنان قصاب. المعجم المسرحي، ص 423.

<sup>.</sup> 61 منظر: عبد الوهاب شكري. النص المسرحي، دار فلور للنشر والتوزيع، ط2،  $2001، ص<math>^5$ 

هذا اللّقاء، وكيف أن الابنين لرجل واحد، انفصلا عن بعضهما البعض، منذ ثلاثين سنة، بعد شجار سخيف إلى أن يلتقيا صدفة في أحد الفنادق، ويتعرف كل واحد منهما على الآخر ويتصالحان "1. فهذا الموقف الذي وقع فيه هذان الأخوان، موقف دراماتيكي ، يهز المشاعر ويؤثر في العواطف.

ويتفق معه "العشماوي" عندما يبين لنا المضمون الخاص لكلمة درامي لدى الجمهور."فهي تستعمل لوصف المشهد الذي يتضمن هزة خاصة في المشاعر، ويثير عن طريق الصدفة ألوانا من الأحاسيس أقوى ثما يثيره مشهد عادي"<sup>2</sup>. فعلى المسرحية إذا، أن تمدنا بمجموعة من الهزات والمفاجآت، التي تختلف حدة الانفعال الناشئ عن هذه الأحداث.

ولعل خير مثال على ذلك: مسرحية "أوديب ملكا" المليئة بالكثير من هذه المشاهد الدرامية، كلقاء "أوديب" لـ "بترياس" واتمام هذا الأحير بأنه قاتل أبيه، ثم لقاؤه بعده ذلك الراعي و الرسول، فكل هذه الأحداث صدمات مثيرة 4. فاستعمال العامل غير المتوقع، يؤدي إلى الصدمة العاطفية والذهنية، ويبعث في الجمهور انفعالا عارما.

وقد تنوعت الكلمات الدالة على هذا الفن في الحضارات الإنسانية المختلفة، ففي الحضارة اليونانية استخدم "أرسطو" تسمية "التراجيديا" بمعنى المأساة، أما في الحضارة الرومانية فاستخدمت لفظة الخرافة . Fabula ، معنى النص المكتوب، الذي يجمع بين الفقرات المختلفة.

"فأطلقت تسمية Puluda Fabula على المسرحيات الكوميدية اليونانية وPuluda Fabula على المسرحية التي تكون شخصياها من المواطنين الرومان، ثم صارت كلمة Fabula تطلق على المسرحية بشكل عام"5.

وفي القرون الوسطى أصبحت كلمة "play" التي تعني اللعبة أو التمثيلية، تطلق على المسرحية، وفي القرن الثامن عشر صارت كلمة "دراما" تطلق على أي عمل تمثيلي يقوم على عرض فعل درامي،

<sup>. 122</sup> من نيكول. علم المسرحية، ترجمة دريني خشبة، دار سعاد الصباح، دت، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد زكى العشماوي. في النقد المسرحي والأدب المقارن، دار الشروق للطباعة والنشر، دت، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> أوديب ملكا: مسرحية يونانية قديمة ألفها سوفو كليس، تعالج صراع الإنسان مع الأقدار، بطلها أوديب يقتل أباه ويتزوج من أمه.

<sup>4</sup> ينظر: عيسي خليل محسن الحسيني. المسرح، دار جرير للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط1، 2006، ص 107.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ماري إلياس وحنان قصاب. المعجم المسرحي، ص 423.

يتطور في مسار معين، ويحتوي على الصراع. أما كلمة "**Théâtre**" فصارت تستخدم للدلالة على المسرح كنوع وعرض ومكان<sup>1</sup>.

أما في اللّغة العربية، فالمسرح بفتح الميم هو المرعى الذي تسرح فيه الدواب للرعي، وجمعه مسارح<sup>2</sup>.

ويرى "محمد مندور" أن: "فن المسرحية يدخل ضمن فنون النثر و الشعر معاً، لأنه إذا كان البتدأ عند اليونان شعرا، فإنه قد تحول إلى فن نثري في العصور الحديثة، خاصة بعد أن استقل فن التمثيل عن الموسيقى والرقص والغناء"3. ويعرفها "زكي العشماوي" بقوله: "المسرحية أدب يراد به التمثيل، وهي قصة لا تكتب لتقرأ فحسب، وإنما هي قصة تكتب لتمثل"4.

يتضح مما سبق، أن الكاتب أو المؤلف يختار قطاعا من الحياة ليصوره، في إطار من الأحداث المتعاقبة، ويعتبر الأشخاص وسيلة للتعبير عنها، وترسم الشخصيات في أذهاننا عن طريق ما يجسده الحوار والكلام من معان وأفكار. فالمسرحية إذا، عمل أدبي مكتوب يعتمد على الحوار، والغرض منه العرض على المشاهد بواسطة المثلين، وهي فن يشمل جميع الأمم، وتكاد تشيع بأشكالها المتعددة عند معظمها، إلا ألها برزت بالصورة المعروفة لدينا عند أمة اليونان القديمة، وعنها أحذت أوروبا. كما عرفت عند المصريين القدامي وفي الهند والصين وغيرها.

أما المسرحية كجنس، فمن العسير حصر بداياتها الأولى في زمن بذاته، وما يمكننا قوله عن ظهورها، هو أن الإنسان ابتكر وسائل تضمن له التواصل مع بني جنسه حول أمور الحياة المشتركة، إذ كان: "أول ما التجأ إليه الإنسان المرح لتحقيق غايته التعبيرية، من تفسير للظواهر، وترجحة للخبرات... فمثل من أجل تطويع الرمز والرسم والحركة والإشارة". ثم جعل من الرمز وسيلة توافق حاجاته البيولوجية، والبسيكولوجية، والذي اختلفت دلالته من حضارة إلى أخرى. وبمرور الأزمنة أصبح هذا الأمر من التقاليد والأفكار سببا في ظهور الرواية الشفهية، والتي بدورها أصبحت وسيلة لتجسيد كل ما يتعلق بحياة تلك المجتمعات. ومعنى هذا أن المسرحية عرفت عند معظم الأمم ذات الحضارات العريقة، بدءا باليونان والمصريين، فبلاد الهند والصين. فهي وإن اختلفت أشكالها، فإن أصولها

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص 422.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو منصور محمد بن أحمد الأزهري. تمذيب اللغة، تحقيق رياض زكبي قاسم، دار المعرفة، بيروت، ط1، 2001 ، ص1667.

<sup>3</sup> ينظر: محمد مندور. الأدب وفنونه، ص 79.

<sup>4</sup> محمد زكي العشماوي. في النقد المسرحي والأدب المقارن، ص 43.

<sup>.92</sup> عبد الكريم حدري. الفن المسرحي، دار الفنك للنشر، الجزائر، ط1، 1993، ص $^{5}$ 

واحدة، بدأت بالطقوس السحرية ثم الدينية، وكان يشرك في أداء عروضها الغناء والموسيقى، وفي هذا الصدد يقول "محمد زغلول سلام": "حيث يتبادل الغناء أو الحوار مجموعتان من الممثلين، أو قائد المجموعة وقائد مجموعة أخرى". ظل الغناء ملازما للمسرحية ردحا كبيرا من الزمن، كما بقي الحوار عنصرا أساسا وركيزة هامة لتطور الحدث الدرامي في فصول المسرحية. ولم تكن المجتمعات اليونانية اقل شأنا مما كانت عليه الأمم الأخرى، فبفعل الاحتكاك اليوناني بغيره من المجتمعات، استفادت الحضارة من مخلفات ما قبلها، ومع تطور الزمن انتقل الإنسان من استعمال الرمز إلى مجال تنظيم الأهازيج، إلى إيقاع وضبط الرقصات، وقذيب الكلمات في شكل قصائد وأغان.

وقبلها اتحه الإنسان البدائي إلى تقليد الحيوان، من حلال استغلال جلده في تشكيل الزي والقناع، وغايته من ذلك المحاكاة وتقمص شخصية غير شخصيته. "وحتى يعيش هذا الإنسان فترة من الزمن أحداثا، ووقائع في عالمه الحقيقي عن طريق الوهم، بارتداء الزي غير العادي، وتأدية حركات غريبة عن طباعه"<sup>2</sup>.

ولعل هذا الإنسان، كان يقصد من وراء هذه المحاكاة ملء وقته أو التسلية، أو أن فضوله دفعه لذلك. فالفن إذن، بدأ عند الإنسان البدائي على شكل محاكاة، هذه المحاكاة التي ظلت العنصر الفعال والدافع الذي مكن الإنسان من استغلال إمكاناته المادية والفكرية، سعيا إلى تحقيق حياة أفضل. ثم استغل الإنسان هاته المحاكاة لرواية مغامراته، وذلك عندما يعقد جلسات السمر مع قومه، فكان كل واحد يفتخر بإنجازاته، ومغامراته في مطاردة فريسته، أو رحلة بطولية، أو ما شابه ذلك من أمور الحياة. "وحتى يتلقى الآخرون المعنى، ويفهمون المغزى، التجأ إلى وسائل للتوضيح منها الإشارة والحركة والصوت والزي في تقليد الحيوان ومحاكاة أفعاله وأصواته".

ثم انتقلت المحاكاة شيئا فشيئا من التعبير عن الجانب المادي، إلى ما يتعلق بالماورائي، وإن الأثريات التي تركها الإنسان على الجدران والكهوف، خير دليل على العلاقة التاريخية للمحاكاة بالمعتقدات الفكرية والوحدانية، "حيث كان دور المحاكاة في ربط الفن بأجزاء التاريخ بارزا، إذ كان الإنسان في حياته الأولى يبحث عن مصدر القوة الخارقة - القوة ما فوق البشرية (الميتافيزيقا) - حتى يستمد منها

محمد زغلول سلام. المسرح والمجتمع في مئة عام، مركز الإسكندرية للكتاب، مصر، د ت، ص 03.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الكريم حدري. الفن المسرحي، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{3}$ 

اعتقاداته الروحية، قمعا للخوف الكامن في ذاته، الناجم عن أهوال الطبيعة والانقلاب الجيومورفولوجي الذي عرفته الكرة الأرضية في الأحقاب الزمنية الغابرة"1.

فكانت المحاكاة إذا، سببا من أسباب ظهور الأجناس الأدبية، وكانت القصص البطولية التي تروى وراء انبعاث الخرافة والأسطورة، ثم القصة والقصيدة الشعرية كما كانت اللبنة الأولى لظهور فن المسرحية.

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد الكريم جدري. نماذج من المسرح الأوربي الحديث، دار هومة، ط $^{1}$ ، الجزائر،  $^{2002}$ ، ص $^{1}$ 

### ثالثا- الخطاب المسرحي وجدلية النص والعرض:

بعد رصدنا للتأصيل المعرفي للخطاب، في الأصول العربية والغربية، والتأصيل المعرفي للفن المسرحي. يقتضي الأمر وقفة عند الخطاب المسرحي وكشف خصوصياته، والوقوف عند أهم السمات التي تميزه عن باقي الخطابات، وأهم مكوناته المتداخلة، ولكي تتوضح شعرية هذا الخطاب نصوغ إشكاليتنا في مجموعة من الأسئلة:

- ما الخطاب المسرحي؟
- هل الخطاب المسرحي حنس أدبي ؟
- ما حدود انتمائه للخطاب الأدبي ؟
- كيف يشتغل الخطاب المسرحي وكيف تتم عملية تلقيه؟

## 1- ما الخطاب المسرحي؟

تعتبر الظاهرة المسرحية من الظواهر الإبداعية الفنية، الشديدة التركيب والتعقيد، وذلك لألها تحتضن في الآن نفسه مجموعة متداخلة من العناصر والأشكال الفنية، وإزاء هذا التعدد والاحتلاف اعترضت النقد المسرحي منذ ظهوره إلى الآن مجموعة من المشكلات والقضايا الفكرية والنظرية والمنهجية، تجسدت بالخصوص في عملية التوفيق بين العناصر والمكونات التي يتشكل منها الخطاب المسرحي، وفي طريقة البحث عن نماذج ومناهج نقدية تحليلية تتلاءم وخصوصيته من جهة، وطبيعة العمل الدرامي من جهة أحرى.

كما وحد المنظرون والباحثون إشكالات مختلفة في تحديد تعريف مضبوط للخطاب المسرحي ورسم حدوده، وفيما يلي سنعرض هذه الإشكالية بالتفصيل.

إذا فالخطاب المسرحي يختلف عن غيره من أنواع الخطابات بازدواجية مظهره، جانب النص وحانب العرض، وبتغيره وعدم ثباته، فالعلامة الخطية (النصية) بمجرد تحولها إلى علامات سمعية بصرية

ماري إلياس وحنان قصاب. المعجم المسرحي، ص186.

تحدث على النص مجموعة من المتغيرات وبخاصة من جانب الإدراك الدلالي. إذ يكون فهمنا للنص جبوصفنا قراء – مختلفا ومغايرا لفهمنا له بوصفنا متفرجين، وهذا ما يؤكد تعدد قراءات الخطاب المسرحي وفي هذا يقول حلال زياد: "وأخيرا يأتي نص العرض حين تنتقل العلامات اللغوية إلى علامات سمعية بصرية، وتدخل على النص متغيرات جديدة، مع مساهمة الممثلين، وتدخّل الدراماتورج، ومصمم الديكور، ومصمم الإضاءة، فتتشكل مدلولات خاصة بعناصر العرض"1.

لذا يواجه كاتب الخطاب المسرحي جملة من الصعوبات قد لا يواجهها كاتب القصة، لأنه مضطر لأن يراعي اعتبارات خارجية كثيرة، منها الممثلين الذين يقومون بتمثيل مسرحيته، ومنها الإمكانات المادية للإخراج، ومنها المخرج نفسه. فتعدد أقطاب الإبداع في الخطاب المسرحي جعل العلامات فيه متداخلة، تعيش حياة أخصب من الحياة التي تعيشها في خطاب أدبي آخر. "فالخطاب المسرحي ليس شيئا بسيطا، إنه يُستمد من الحياة، ولكنه ليس مجرد معنى للحياة، أو فكرة عنها نتعلمها كما نتعلم الأشياء الأخرى"2.

إن هذا القول يجرنا إلى مقارنة بسيطة بين حضور الشخصية في الخطاب السردي، وبين حضورها في الخطاب المسرحي. فإذا كانت في الأول تعتبر شخصية موصوفة مرتبطة بمقدار التصور لدى القارئ وحضوره الذهني، فإنها في الثاني حية متحركة تتمتع بالعمق الدرامي، تنمو حسب تحديدات الأحداث من النواحي الزمانية المكانية والموضوعية.

إن الخطاب المسرحي نص قرائي، ما دام لم يرتق حشبة المسرح بعد، فإن ارتقاها تحول إلى أفعال درامية، تختلف طرق تناولها لها عن الكلمات المقروءة، فمن هنا نستنتج أن للخطاب المسرحي لغتين: لغة العرض ولغة النص، وعلى اختلاف وجهي الخطاب المسرحي فإن ماهيته ظلت تتكون من جملة من العناصر يختلف حضورها باختلاف الموضوع، ونوع الخطاب المسرحي وهي: الفعل، الصراع، الحبكة، الشخصية، الحوار، الذروة والحل.

#### أ- الفعل:

هو عنصر رئيس من عناصر الخطاب المسرحي، الذي من دونه لا يمكن للخطاب المسرحي أن يأخذ حالته النهائية. ويتمتع الفعل بوجود حيوي في أغلب الأجناس الأدبية، وعلى رأسها القصة والرواية ولكنه يتسم فيها بطابع تخيلي ذهني بحت، أما في المسرحية فإنه يتجسد على هيئة حركة أو

<sup>.49</sup> حلال زياد. المدخل إلى السيمياء في المسرح، وزارة الثقافة، ط1، عمان، 1992، ص $^{1}$ 

<sup>.</sup>  $^2$  محمد الدالي. الأدب المسرحي المعاصر، عالم الكتب، ط $^1$ ، القاهرة،  $^2$ 

مجموعة من الحركات، يقوم بها الممثلون في كل لحظة من لحظات العرض، ليشكلوا بوساطتها صورة العرض النهائية، التي تعكس المعنى المزمع إيصاله إلى الجمهور أ. فالفعل هو الدافع المنمي للأحداث المطور لما "لأن المسرحية في مرحلة من مراحلها تحتاج إلى دافع، أي محفز ومنشط، وبمعنى آخر إلى من يقوم بالأفعال، وإلى إرادة قوية تجعل الأحداث تحدث "2.

نستخلص مما سبق أنه لا يمكن أن نتصور خطابا مسرحيا دون فعل، فهو بمثابة الروح للجسد فلا يمكن أن تتحرك أحداثها وأن تنمو في إطاريها الزماني والمكاني في غياب الفعل.

### ب- الصراع:

جاء في المعجم المسرحي أن: "الصراع مفهوم عام يفترض وجود علاقة صدامية جسدية أو معنوية بين طرفين أو أكثر"<sup>3</sup>. يتجلى من حلال هذا التعريف أن الصراع هو قلب الخطاب المسرحي النابض الفاعل، وعنصره الأكثر أهمية إذ أن كل موقف درامي لا يتأسس إلا على الصراع بين قوتين متضادتين، وهاتان القوتان تكون إحداهما مهاجمة، والأحرى مدافعة، ويشتد الصراع بينهما بتبدل مواقع الشخصيات، وتحول موازين قواها المتصارعة، كلما اشتد التضاد، وفرض التناقض نفسه على أحداث الخطاب المسرحي.

وفي هذا يقول "ميلتون ماركوس Milthon Markus": "إن قصة الصراع في كل تمثيلية يجب أن تكون دائما قابلة لإيجازها في عبارات بسيطة، عامة وخاصة على حد سواء. فأما بيان الصراع بعبارات عامة فيشكل موضوع التمثيلية، وأما بيانه بعبارات خاصة فيشكل حبكتها" في وقد اعتبر الفيلسوف الألماني "فريديريك هيغل F. HEGEL" (1831-1770) في كتابه "علم الجمال" أن: "الفعل المسرحي يتم بالأصل ضمن وسط تصادمي "ق. ويتخذ الصراع أشكالا مختلفة باحتلاف القوى المتصارعة، منها ما يحدث بين قوتين متكافئتين، ومتناقضتين، مثل اشتباك البطل (قوة الخير) مع خصمه (قوة الشر). وهذا أكثر أشكال الصراع شيوعا في الطبيعة الإنسانية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: ضياء خضير. الإخراج في "المسرح العراقي"، مجلة أقلام، وزارة الشؤون الثقافية، بغداد، 1990، ص 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> استيوارت كريفش. صناعة المسرحية، ترجمة عبد الله معتصم الدباغ، دار الكتاب العربي، بغداد، 1968، ص 19.

<sup>3</sup> ماري إلياس وحنان قصاب. المعجم المسرحي، ص 288.

<sup>4</sup> ميلتون ماركوس. المسرحية كيف ندرسها ونتذوقها، ترجمة فريد مدور، دار الكتاب العربي، بغداد، 1965، ص 39.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ماري إلياس وحنان قصاب. المعجم المسرحي، ص288.

أما الشكل الآخر للصراع فيتمثل في صراع الفرد مع نفسه، إذ تتصارع داخل نفس الشخصية قوة الخير وقوة الشر معا، كما قد نجد النوعين معا، فالشخصية المسرحية وهي تخوض صراعاتما لا تتقيد بهذه الصراعات (أشكال الصراع)، فقد تتضمنها جميعا في آن واحد، وذلك عائد للظروف المحيطة، ومؤثرات تلك الظروف في تأزم الحدث.

كما قد ينقسم الصراع إلى أنواع أحرى: 1

- صراع خارجي مبني على تنافس بين شخصيتين لأسباب عاطفية، اقتصادية، سياسية ... إلخ.
  - صراع خارجي مبني على تناقض بين رؤيتين للعالم، وذلك حين تتضارب الرؤى.
  - صراع وجداني يأخذ شكل نزاع أحلاقي بين الواجب والرغبة أو الفعل والعاطفة.
    - صراع ميتافيزيقي بين الإنسان وقوى غيبية.

#### ت- الحبكة:

هي مخطط سير الأحداث، والتقاء بواعث الشخصيات وتصادمها، ومبرر وجود الفاعل في الخطاب المسرحي، أو هي تمنطق الأحداث الدرامية وترابطها بخيط متصل متصاعد نحو عقدها. "ويجب أن تكون الحبكة عرضا منطقيا للموضوع، بحيث تنسجم في فهاية التمثيلية مع التعميم الذي ينطوي عليه ذلك الموضوع"2. ونشير هنا إلى أنه قد توجد مسرحية بلا حبكة، فالكاتب يستطيع أن يبدأ من أي نقطة كانت، ويستطيع الانتقال من حدث إلى آخر دون تخضع مسرحيته للتسلسل المنطقي للأحداث، كما هو الحال في المسرح الملحمي.

والحبكة مفهوم له علاقة بالجانب الدرامي في الخطاب المسرحي والخطاب الروائي على حد سواء. "فهي مجموعة أحداث تتشابك خيوطها بسبب تعارض رغبات الشخصيات، وهذا التعارض يترجم إلى أفعال، يتحدد من خلالها المسار الديناميكي للمسرحية من البداية حتى النهاية".

يظهر من هذا القول أن الحبكة ترتبط بالبنية السطحية للخطاب المسرحي، فهي الوجه الظاهر للفعل الدرامي الذي يرتبط بالبنية العميقة للخطاب، أو ما يصطلح عليه بالقوى الفاعلة في الخطاب.

<sup>1</sup> ينظر: ماري إلياس وحنان قصاب. المعجم المسرحي، مادة صرا، ص 289.

<sup>2</sup> ميلتون ماركوس. المسرحية كيف ندرسها ونتذوقها، ص 20.

<sup>.</sup> حنان قصاب وماري إلياس. المعجم المسرحي، ص $^3$ 

#### ث- الشخصية:

هي ذلك الكل المتكامل من الأفعال والصفات، والمواقف النفسية والاجتماعية، أو هي ذلك الحضور المزدوج، إن على مستوى البنية السطحية أو العميقة، فهي يمكن أن تكون القوى الفاعلة تتوضع في البنية العميقة للخطاب المسرحي، كما قد تكون ممثلا للقوى الفاعلة تتوضع على البنية السطحية للخطاب.

والشخصية المسرحية لا يمكن أن تكتمل إلا عندما تتجسد فعليا، أثناء أداء الممثل، ولذلك هناك فرق شاسع بين الشخصية كما يتخيلها القارئ من خلال النص، وبين الشخصية التي يؤديها الممثل على خشبة المسرح. لأن الأولى امتزاج بين الأوصاف التي أصبغها الكاتب والصورة التي رسمها لها القارئ. بينما الثانية امتزاج لأوصاف الكاتب ونصائح المخرج وصفات الممثل ورؤية السينوغرافي ثم رؤية المتفرج.

وتنقسم الشخصية من حيث الدور إلى شخصية محورية، رئيسة، ثانوية، طارئة أو عارضة. وتنقسم من حيث التكوين إلى شخصية نامية متطورة، وشخصية ثابتة نمطية، وشخصية مسطحة بسيطة، وشخصية عميقة معقدة مركبة.

#### جــ الحوار:

ورد في المعجم المسرحي في مادة "حوا" أن: "الحوار هو شكل من أشكال التواصل يتم فيه تبادل الكلام بين طرفين أو أكثر". وإذا عدنا إلى بنية المسرحية وحدنا أن المسرحية عمل في شكله وهيكله الحوار، ولبه الصراع. فالحوار إذا هو المظهر الخارجي للخطاب المسرحي عموما، وإن كانت بعض الخطابات المسرحية الحديثة، تستغني عن الحوار والحديث، فيما بات يعرف بالمسرح الصامت ويختلف الحوار عن المحادثة، في كونه مقصودا مدروسا مختصرا هادفا ذا دلالة.

إن الحوار عنصر ملازم للشخصية، له وظائف عدة في الخطاب المسرحي، كتطوير الأحداث وربط أطراف الحبكة كما يقوم بوصف مناظر المسرحية غير الحاضرة في العرض، ويكشف عن صفات الشخصيات الظاهرة والباطنة.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حنان قصاب وماري إلياس. المعجم المسرحي، مادة "حوا"، ص 175.

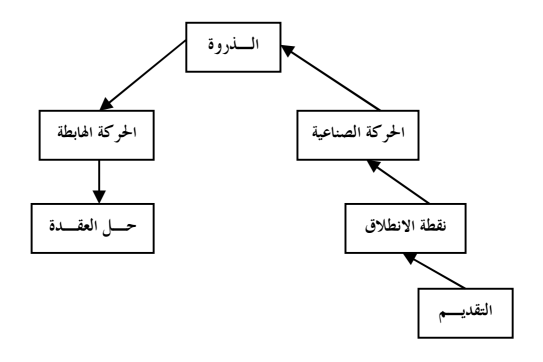
ويطرح الحوار في الخطاب المسرحي بأشكال مختلفة: حوار داخلي (مونولوج) وحوار خارجي (ديالوج) وحوار سردي استحضاري لأحداث ماضية.

وسنأتي إلى تفصيل هذا العنصر بدقة في الفصل الثاني، بوصفه جوهرا لإشكالية البحث، أو ضلعها الثاني الذي يتموضع عليه مثلث الأطروحة (الشعرية، الحوار، الخطاب المسرحي).

#### حــ الذروة:

هي اللحظة التي تتأزم فيها الأوضاع فتبلغ قمتها في الإثارة والتشويق فيشتاق عندها القارئ والمتفرج إلى الحل. أو هي: "مرحلة تتموضع منتصف المسرحية حين يصل التصاعد المسرحي إلى أوجّه ويتعقد"1.

وتختلف الذروة باختلاف نوع الخطاب المسرحي، ففي التراحيديا اليونانية تأتي قبل الانقلاب، الذي يؤدي إلى الخاتمة، وفي المسرح الكلاسيكي تأتي بعد الانقلاب. كما قد تغيب الذروة تماما مثلما يحدث في المسرح الملحمي ومسرح العبث ومسرح الحياة اليومية. ويمكن تحليلها وفق مخطط "غوستاف فرايتاغ G. Freytag" (1816-1895) في كتاب "تقنية المسرح"<sup>2</sup>.



<sup>.</sup> 221 المصدر السابق. مادة "ذرو"، ص

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{2}$ 

#### خــ- الحل:

هو الانفراج النهائي للخطاب المسرحي، ويحمل الحل وجهة نظر الكاتب للموضوع الذي عالجه، وسميت الخطابات المسرحية القديمة نسبة إلى حلولها ونهاياتها، فالتراجيديا تنتهي نهاية حزينة، والكوميديا تنتهى نهاية سعيدة مفرحة، وبناء عليه (الحل) يحدث ما يسمى بالتطهير عند أرسطو.

وقد يغيب الحل في المسرح الحديث (مسرح العبث، المسرح الملحمي) وذلك لإشراك المتفرج والقارئ في إنتاج الخطاب المسرحي، فتبقى نهاية المسرحية مفتوحة ليملأها القارئ والمتفرج حسب ميولاته وثقافته.

# 2- هل الخطاب المسرحي جنس أدبي وما حدود انتمائه للخطاب الأدبي؟.

يقوم الخطاب المسرحي على ثنائية: نص اعرض، مما يجعلنا نعتبر وضعه الأجناسي وضعا إشكاليا، خاصة إذا اعتبرنا أن الطرف الأول من الثنائية يعتبر المسرح فنا يقترب - إلى حد بعيد- من بعض الأجناس الأدبية الأخرى، كالقصة والرواية والشعر، باعتبارها – أي المسرحية – تستوعب داخلها كل فنون القول، كالسرد و الوصف والحوار والحدث... وغيرها.

في حين نجد الطرف الثاني (العرض) يجعل من الخطاب المسرحي حزءا لا يتحزأ من فنون الفرحة، تلك التي تقوم على أساس الفعل والأداء، ولذلك فتكوين هذا الخطاب من هذه الثنائية (نص/عرض) يجعلنا نتعامل معه بنوع من الخصوصية، إذ يدفعنا إلى اعتبار النص المسرحي كتابة إبداعية، قد تتحسد في كتب مطبوعة، لا تكتمل إلا بوساطة عملية إبداعية أخرى، تعتمد على تشغيل مجموعة من التقنيات والوسائل التعبيرية غير اللغوية. وفي هذا يقول "حسن يوسفي": "إن الخطاب المسرحي لا يمكن تحديده كجنس أدبي فقط، لأنه يوجد في نقطة تقاطع بين مجموعتين من الأنواع الفنية: مجموعة الفنون الأدبية، ومجموعة فنون الفرجة". وترى "آن أوبرسفيلد UBERSFELD ANNE": "إنه بإمكاننا دائما قراءة نص مسرحي باعتباره لا مسرحا، و إنه لا وجود لشيء في هذا النص يمنع من قراءته كرواية، ويمنع بالتالي من اعتبار الحوارات فيه حوارات روائية، والإرشادات المسرحية أوصافا، ومن عمدي دائما تحويل المسرحية إلى رواية، مثلما يمكن بالمقابل مسرحة رواية ما"3. ويقول "باتريس بافيس PATRICE PAVIS" في تحديد الفروق بين الخطاب المسرحي والتمسرح: "التمسرح مفهوم بافيس PATRICE PAVIS" في تحديد الفروق بين الخطاب المسرحي والتمسرح: "التمسرح مفهوم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الأجناسي نسبة إلى لفظة الأجناس ونقصد بما الأصناف الأدبية.

 $<sup>^{2}</sup>$  حسن يوسفي. قراءة النص المسرحي، دراسة في مسرحية شهرزاد، مكتبة عالم المعرفة، الكويت،  $^{2}$ 1995، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Anne ubersfeld. Lire de théatre edition sociales paris, 1982, p19.

صيغ على غرار نفس التقابل بين الأدب و الأدبية، فالخطاب المسرحي هو كل ما له خصوصية المسرحية، سواء أكان داخل العرض أو داخل النص الدرامي".

يتبين من الأقوال الثلاثة السابقة أن حاصية التمسرح لا تتم ولا تتحقق إلا داخل مستويين اثنين من الممارسة المسرحية، فكل خطاب مسرحي يتشكل من مجموعة من الدلائل والعلامات، منها ما يشكل المادة التعبيرية للنص، وهي الدلائل اللّغوية، وتتعلق باللغة بوصفها أداة للتواصل. ومنها ما يشكل المادة التعبيرية للعرض، وهي الدلائل والعلامات السمعية والبصرية التي تساعد في تحقق التواصل مع المتلقي.

وتذهب "ماري إلياس وحنان قصاب" في المعجم المسرحي إلى القول: "الخطاب المسرحي يمكن أن يكون حركيا بحتا، حين يتم الاستغناء عن الكلام وتعويضه بالحركة" 2. ويرمي هذا القول إلى نوع خاص من المسرح، يقفز على حواجز اللغة ويطلق عليه اسم البانتوميم 3.

ومنهم من يرى أن الخطاب المسرحي لا يمكن تجزئته أو فصل طرفيه، نص وعرض، ويدعو إلى ضرورة أخذه بالصورة الكل. "فالنص إدراك للعرض الذي تم إنجازه بهدف الإقناع بأفكاره". ويواصل مناقشته للثنائية بقوله: "ومع ظهور اتجاه الحداثة، وتجلياتها في الخطاب المسرحي العربي، تخلى النص عن مكانته وموقعه بالنسبة إلى العرض؛ إلى دراماتورجيا المخرج، من خلال حركة دؤوبة، يجتهد أقطابها في إنتاج عروض تجريبية أثرت في تغيير بنية الخطاب المسرحي".

وترى آن أوبرسفيلد A. UBERSFELD : "المسرح فن المفارقة" مشيرة إلى أن الخطاب المسرحي نتاج أدبي، وعرض يشبه الواقع، فالخطاب المسرحي نص وعرض، نص هو ذاته، لا يتغير. ولكن عرضه هو الذي يختلف باختلاف الفترة الزمنية، وكذا الممثلين والمخرجين.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P.pavis. dictionnaire de théatre, Dunot, Paris, 1996, p395.

ماري إلياس وحنان قصاب. المعجم المسرحي، ص $^{2}$ .

<sup>3</sup> البانتوميم: يسمى المسرح الصامت، يعتمد على الحركة والإيماءة.

<sup>4</sup> وطفاء حمادي. الخطاب المسرحي في العالم العربي، المركز الثقافي العربي، ط1، الدار البيضاء، 2007، ص14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص14.

ومنهم من يضيف إلى هذه الثنائية عنصرا ثالثا ملازما لها، ألا وهو الجمهور. "فعلى الكاتب وهو يؤلف نصه الدرامي<sup>1</sup> ألا يغفل العناصر الثلاثة (الانفعال، الخشبة، جمهور المتفرجين) الشيء الذي يؤكد انفتاح النص المكتوب على العرض، ويجعلنا نقول بتداخل عناصر النص بعناصر العرض، وبتداخل هذه العناصر بآليات الفرجة المسرحية"<sup>2</sup>.

إن التعدد والاختلاف الفي الذي يتمتع بالخطاب المسرحي، هو الذي دفع بعض النقاد المسرحيين إلى الاقتصار على الخاصية الأدبية لهذا الخطاب، حيث وقفت دراساقم النقدية عند حدود النص المسرحي، ولم تتجاوزه إلى بقية العناصر المشكلة للعرض، يقول "محمد الكغاط" في هذا الصدد: "ظل النقد المسرحي فترة طويلة من الزمن نقدا أدبيا، ينطلق من النصوص الدرامية، ويحاول إظهار مزاياها الأدبية وتحليلها، ولم يكن هذا الاتجاه خاصا بنقاد المسرح الغربيين فقط، فقد تبعهم في ذلك النقاد العرب، منذ أن استوردوا منهم المسرح في أواسط القرن التاسع عشر، وربما لا يزال النقد المسرحي العربي، إلى الآن، أكثر من غيره، ارتباطا بالجانب الأدبي في المسرح".

إن تطور وتبلور الظاهرة المسرحية في إطار ما عرفته من تغيرات وتحولات، أفرزها الاتجاهات والمدارس المسرحية الحديثة – في منظور محمد الكغاط- حتم ضرورة الإبعاد عن إشكالية أدبية الفن المسرحي، والاهتمام بعناصر ومكونات الخطاب المسرحي ككل. و بخاصة بعدما أصبح النقد الحديث يدرك خصائص هذا الخطاب واستقلاله عن فن الأدب. ويعني هذا أن "مفهوم الإخراج ومفهوم الكتابة الركحية، هما الطريقة الوحيدة التي تمكن من تحقيق النص المسرحي وإخراجه إلى حيز الوجود، ومن ثمة بدأ النص المسرحي وأمام العرض"4.

ولذلك يتم التأكيد في الدراسات النقدية المسرحية الحديثة على أن الخطاب المسرحي نص وعرض في آن واحد، إذ يعد النص عنصرا ثابتا، ويظل خطابا ثانويا ما لم يبلغ الخشبة، حيث يخضع لعملية التحويل، ويتجسد بعرض مسرحي مختلف من تجربة إحراجية لأحرى.

<sup>1</sup> هناك فرق بين كلمتي "دراما" و"درامي"، فالأولى تستعمل بمعنى المسرحية، التي تقدم للجمهور، والثانية لها دلالة مختلفة، فلا تنحصر فقط في كونها مجرد وصف للظاهرة المسرحية، بل تستعمل في الحياة اليومية، للدلالة على الشيء غير المتوقع، الذي يهز المشاعر بالصدمة أو المفاجأة.

<sup>.</sup>  $^2$  محمد الكغاط. "وجدتك في هذا الأرخبيل"، جريدة بيان اليوم، عدد 1996/07/13، سوريا، ص $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  محمد الكغاط. المسرح وفضاءاته، البوكيلي للطباعة والنشر والتوزيع، ط $^{1}$ ، الدار البيضاء،  $^{1996}$ ، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> سامية أسعد. "النقد المسرحي والعلوم الإنسانية"، بحلة فصول، المجلد الرابع، العدد الأول، 1983، ص 73.

إن خصوصية الخطاب المسرحي التي أثرناها تنبني على العلاقة بين النص والعرض من ناحية، وبين النص والعرض والمتلقي من ناحية أخرى، فالخطاب المسرحي لا يصل هدفه النهائي (المتلقي) إلا عبر العرض الذي يتم إنجازه، من خلال تحويل النص عبر المسرحة الكاملة فيه، إلى خطاب درامي مجسد من خلال استغلال مجموعة من الوحدات السيميائية المتداخلة والمركبة: الكلمات، تغير نغم الصوت، تعبير الوحه، الإيماءة، حركة الجسد، الماكياج، الملابس، الإكسسوارات، الديكور، الإضاءة، الموسيقى والمؤثرات الصوتية.

يقول "رونالد هيمن": "عندما نقرأ مسرحية أو رواية، لا نستطيع أن نستوعب أكثر من انطباع واحد، وفي الوقت الذي تتحرك فيه أعيننا بشكل جانبي عبر الأسطر المطبوعة، فإن أدمغتنا تتلقى كل مؤثر بشكل مستقل، وتأتي المعلومات بدفعة واحدة، مثل الماء المنبعث من ثقب ضيق. أما في الآداء التمثيلي فيمكن فتح صنابير عديدة في وقت واحد"1.

نستخلص مما سبق أن للخطاب المسرحي مكونين: الكلمة (النص) والفعل (العرض)، فللكلمة دور تأسيسي، وللفعل دور بنائي. فالنص نقرؤه ونتخيل ما وراءه من الأصوات والصور والمعاني والشخصيات، أما العرض فإنه يجعلنا نرى كل ذلك مباشرة.

وهكذا، فعندما نشاهد مسرحية ما فإننا نسمع الكلمات، ونرى الشخصيات والخلفيات، وترى الشخصيات والخلفيات، وتتشكل في أذهاننا الصور المختلفة، التي تفضي إلى معنى محدد. فالكلمة إذا تميئ الأرضية اللازمة - ذهنيا- للوصول إلى هدف الكاتب، والفعل يجعل كل مفردات العرض تصب في الهدف المشترك للكاتب والمخرج على حد سواء. ويظل الفارق ماثلا بين القراءة الأدبية الوصفية، وبين المشاهدة العيانية المباشرة، كالفارق بين قراءة وصف يكتبه رسام للوحته، وبين مشاهدتنا لتلك اللوحة.

# 3- كيف يشتغل الخطاب المسرحي وكيف تتم عملية تلقيه؟

إن حديثنا عن آليات اشتغال الخطاب المسرحي، وكيفية وصوله إلى المتلقي يجرنا إلى الحديث عن التلقي في المسارح، وكيفية تفاعل ثلاثية: النص، العرض والمتلقي. وإن كان الاهتمام سينصب أكثر على الطرف الثالث (المتلقي). إذ يعد الجمهور عنصرا هاما من عناصر الخطاب المسرحي المتسم بالتعقيد والتركيب، ولذلك فإنه من المستحيل تصور قيام عمل مسرحي في غياب الجمهور، هذا الجمهور الذي

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  رونالد هيمن. قراءة المسرحية، ترجمة مدحي الدوري، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 1995، ص $^{2}$ 

يتكون من أفراد ينتمون إلى مستويات مختلفة ومتعددة، إن على مستوى التلقي المسرحي، أو الأذواق المتباينة من حيث السن، الثقافة، التعليم، البيئة، الطبقة الاجتماعية والحس الفني.

ومنه فإن نجاح عملية التلقي لا يرتبط فقط بما يقدم على خشبة المسرح، وإنما بمقدرة التأثير في المتلقي. "ومن ثمة فإن العرض المسرحي لا يحقق قيمته الفعلية إلا بعدما يستطيع التواصل مع الجمهور المتلقي من خلال جعله يشاركون الشخصيات كل حالاتما النفسية والمادية الوجدانية في إطار من الوهم الاختياري المؤقت الذي لا يلغي وعي المتلقي" أ، ولتحقيق هذا التواصل يسعى المؤلف والمخرج والفنيون والممثلون للتأثير في المتلقي وذلك بتكييف الخطاب المسرحي مع عقلية المتلقين المشاركين بوجدانهم وهذا هو الأمر الذي جعل كثيرا من الخطابات المسرحية وخاصة العروض منها يلجأ أصحابها إلى تغيير بعض الأحداث، أو إضافة كلمات وحذف أخرى، استجابة لنوع المتلقي وبيئته وثقافته.

ولكن هناك من ينفي وجود عملية التواصل في الخطاب المسرحي، فينطلق من مسلمة يلغي فيها كل عملية تواصلية بين الممثل والمتفرج، وعلى رأس هذا الاتجاه الناقد المسرحي "جورج مونان "GEORGES MOUNIN" الذي يعتبر أن التواصل الحقيقي يرتبط بــ: "قدرة الأطراف المشاركة على استعمال الدلائل والشفرات ذاها، وعلى إمكانية تبادل المواقع الخطابية بين المرسل والمتلقي... والتواصل في المسرح يتسم باتجاهه الأحادي، أي من الخشبة إلى القاعة، حيث يظل الباث باثا والمتلقى متلقيا، ولا يتبادلان الأدوار". 2

إن كلام "مونان" يلغي الوظيفة التواصلية للخطاب المسرحي، ويجعله خطابا منغلقا، بين أقطاب التمثيل، فلا يتعدى ذلك إلى المتلقى.

في حين رأى قسم آخر أن التواصل قائم في الخطاب المسرحي، وهو يتمثل في علاقات عدة: علاقة المتلقي بالنص، الممثل، المخرج والفنيين وعلاقة الممثل بالشخصية التي يؤديها، والعلاقة التي تقوم بين متلق وآخر في أثناء العرض. ومن أبرز دعاة هذا الاتجاه الإيطالي "كير إيلام" الذي اعترض على وجهة نظر "جورج مارتان" واعتبر أن "العرض المسرحي يتسبب في تكاثر عوامل اتصاله، ففي كل مرحلة من مساره يبرز مركب من المكونات الكاملة أكثر مما يبرز في عنصر منفرد" 3، ويكشف "كير إيلام" عن تكاثر عوامل التواصل في الخطاب المسرحي، وبخاصة العرض، فيرصد لنا: المخرج الذي تحدد

<sup>1</sup> نبيل راغب. فن العرض المسرحي، الشركة المصرية العامة للنشر، القاهرة، 1996، ص233.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Georges mounin.introuduction, a'la sémiolgie minuit, paris, 1970, P89.

<sup>3</sup> كير إيلام. سيمياء المسرح والدرامة، ترجمة رئيف كرم، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 1992، ص75.

قراراته وتعليماته وأشكال التواصل وطرقه، وكذا الشكل الذي تأخذه إشارات وحركات وإيماءات الممثلين، ومصمم الديكور ومصمم الإضاءة ومؤلف الموسيقي، ومدير المسرح والتقنيين، الممثلين أنفسهم بوصفهم صانعي قرار.

وأمام هذا التكاثر والتعدد في المكونات والأنساق في العرض، يرى "إيلام" أنه من المستحيل التحدث عن رسالة مسرحية مفردة بل عن "رسائل متعددة تستخدم في آن واحد، من أجل إنشائها قنوات كثيرة للتواصل، تجتمع في تركيب جمالي أو إدراكي" أ. فالمتلقي للخطاب المسرحي يفسر هذا المركب من الرسائل على أنه خطاب موحد، بما يتفق وما يختزنه من ثقافة مسرحية، ولذلك فإننا نجده يقوم بإرسال إشارات صوب الممثلين كالضحك، التصفيق، التصفير والهمهمة.... إلخ. ويطلق "إيلام" على هذه الإشارات الصادرة من المتلقين مصطلح "الفعل المرتد".

من هنا نؤكد أن الخطاب المسرحي وحد أصلا من أحل الجمهور. "فبدون الجمهور لا يقوم أي مسرح، لأنه من أجله تكتب المسرحيات، ومن أجله أيضا تعرض، ومن أجله تتم عملية الإنتاج الفكري، والمادي، لخلق ممارسة فنية جماعية"<sup>2</sup>. وبناء على حضور الجمهور إلى قاعة العرض بنت "آن أوبرسفيلد A. ubersfeld قيام التواصل المسرحي الذي "ينطلق من المتفرج وينتهي إليه"<sup>3</sup>، فقيمة المتفرج والمتلقي – في نظرها – لا تقل أهمية عن الممثل.

يمارس المتلقي على الخطاب المسرحي عمليتين متلازمتين: عملية الهدم، وعملية البناء في آن واحد، فيهدم خطابا ليبني معنى، ويهدم منظومة من العلامات ليبني فكرة. ولا تتم هاتان العمليتان إلا بوساطة ربط ذات وعي المتلقي بجمالية العرض، وجمالية الربط بين النص الدرامي ونص العرض المسرحي، وفعل الإخراج بوصفه تأويلا جماليا للعرض المسرحي.

وأمام هذا الاهتمام المتزايد بالجمهور والمتلقي، فقد ظهرت في الآونة الأخيرة كتابات ودراسات نقدية، سلطت الضوء على طبيعة المشاهدة المسرحية، ومن بين المنظرين الذين اهتموا بفعل المشاهدة "أمبيرتو إيكو" الذي جعل من العرض محور اهتمام الدراسات السيميوتيقية، التي أدت فيما بعد إلى زيادة الاهتمام بالجمهور المسرحي، فضلا عن أن العرض المسرحي ليس منتجا لهائيا كالرواية أو القصيدة، بل هو عملية تفاعلية لن تتم إلا بحضور الجمهور.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rechard monod les textes de théâtre ce dic. 1977, p12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. ubersfeld lire de théâtre II l'ecole du spectateur ed belin paris 1996. P19.

وإذا كان البعض قد أولى أهمية بالغة للمتلقي في العملية المسرحية، فإن هناك من ذهب إلى حد اعتباره عنصرا أساسا في العملية التواصلية، باعتباره أول من يبدأ الدائرة الاتصالية وذلك من خلال اهتمامه بالعرض.

وعلى الرغم من أن مفهوم الاستقبال حديث نسبي في الخطاب النقدي المسرحي، إلا أنه بدأ يتغلغل في أوساط الثقافة النقدية المسرحية حيث بدأ الاهتمام يتزايد حول المعاني المتعددة للاستقبال من قبيل التركيز على:

- العناصر التي تتحكم في تعرض الجمهور للأعمال الفنية .
  - معرفة اهتمامات الجمهور ووضعهم الاجتماعي.
- الفعل الذي يمارسه المتفرج الفرد كإنسان له مكوناته النفسية والاجتماعية لتفسير ما يشاهده.

ولقد أدى التطور في مفهوم التلقي والاستقبال في المسرح مؤخرا إلى إحداث تغيير في توجه النظريات الدرامية، كالتقليل من أهمية النص لصالح العرض -كما أسلفنا الذكر فيما سبق-.

وهذا ما ذهب إليه "باسم الأعسم" عندما ناقش قضية متعة التلقي المسرحي واستجابة القارئ قائلا: "إن الميزة التي يتمتع بها الخطاب المسرحي استناده إلى فلسفة مركبة، وتعدد إرسالاته، ينعكس ذلك على المتعة المسرحية، فتكون متنوعة، تبدأ من قراءة النص بوصفه مكونا رئيسا في ثنايا خطاب العرض المسرحي، وانتهاء بمتعة تلقي العرض المسرحي بوصفه مدركا جماليا"1.

تتفق كل دراسات النقدية الدرامية على أهمية المتلقي، وفاعليته في صنع الحدث الفي، وبدوره الإيجابي في الفعل أو الحدث الفي على احتلافه، حيث ترى بعض هذه الدراسات: "أن المتلقي يعتبر بمثابة الحبكة التي يدور فيها صراع الأفكار الفنية في سبيل وجودها وهيمنتها، اعتبارا من أن التلقي في مجال الفن يعد أحد العناصر الأساس التي تساعد على الكشف عن قوانين الفن ووظائفه ودوره، فضلا عن اكتشاف اهتمامات المتلقي وأذواقه وحاجاته، ورفع مستوى تذوقه للأعمال الإبداعية "2.

2 ميلود بوشايد. تداولية الخطاب المسرحي وإشكالية القراءة، محاضرة مرقونة ألقيت بالمركب الثقافي سيدي عثمان، المغرب، 16 يناير 1994.

 $<sup>^{1}</sup>$  باسم الأعسم. مقاربات في الخطاب المسرحي، دار الينابيع للطباعة والنشر، ط $^{1}$ ، دمشق سوريا،  $^{2006}$ ، ص $^{47}$ .

والملاحظ أن الاهتمام بمشاركة المتلقي في الفنون قد ارتفع مقارنة مع وسائل الاتصال الأحرى، مما يعكس اهتمام المتلقي بالفنون، هذا الاهتمام المصبوغ بطابع الحرية، لأنه لا أحد يجبر الجمهور على ارتياد المسرح لمشاهدة عرض، أو الذهاب إلى معرض لمشاهدة تشكيلة من اللوحات الفنية، أو حضور حفل موسيقي للاستمتاع بالموسيقي. بل إن الجمهور يقبل على كل هذا وذاك بمحض إرادته، رغبة منه في الاستمتاع، والمشاركة في صنع الحدث الفني. ففي المسرح – على سبيل المثال – لا تقتصر مهمة المتلقي على عملية المشاهدة فقط، بل تتعداها إلى صياغة التفاعل بينه وبين ما يعرض أمامه على الخشبة، ولا شك في أن ذلك نابع من طبيعة هذا الفن في حد ذاته، القائمة أساسا على المشاهدة والرؤية، والحضور الفعلي للجمهور، ومشاركته في الحدث الثقافي.

ولقد أدى الاهتمام بالجمهور إلى تطوير الدراسات باستخدام أساليب علمية جديدة لدراسة ظاهرة الجمهور والمتلقي دراسة شافية وافية. إذ بلغت دقة الدراسات والبحوث في هذه الظاهرة، درجة التركيز على التفاصيل الدقيقة كالسن، الجنس، الخلفية الاجتماعية، مستوى التعليم، والوضعية المادية. بالإضافة إلى رصد ردود أفعال الجمهور بمختلف فئاته ومستوياته.

و. كما أن الجمهور والمتلقي، جزء مهم من الظاهرة المسرحي، فإنه يخضع لذات عوامل التطور التي تخضع لها، كما يعد الجزئية الأكثر دقة لذا تتطلب اهتماما بمختلف التطورات التي يمكن أن تطرأ عليها. فالجمهور هو المعنى الأساس بتلقي العرض، لذا فإن كيفية تلقيه العرض المسرحي تأثر بشكل مباشر في بقية العناصر الأحرى المشكلة له. هذا الجمهور الذي ظل مهمشا لفترة طويلة من الزمن أ.

وثمة طريقتان تتم من خلالهما عملية التواصل مع الجمهور2:

- احتذاب الجمهور إلى مكان العروض المسرحية.
- الذهاب إلى الجمهور في موقعه (الالتقاء به في الشارع، الحدائق، المؤسسات....الخ)

والهدف في كلتا الحالتين هو تحقيق التواصل مع الجمهور. وإذا نظرنا في المسارح الرومانية وحدنا ألها كانت تتسع لعدد كبير من الجمهور، يقدر – حسب المؤرخين – بخمسة عشرة ألف متفرج، ورغم أن العدد هائل، إلا أن الفنيات والمهارات المتعددة التي كان يحرص عليها المشرفون على تقديم العرض كانت تمكن الجمهور من الاستمتاع والرؤية رغم المسافة بين الجمهور والممثل. ومن هذه

<sup>1</sup> ينظر: حسن المنيعي. المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرحة، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، ظهر المهراز، فاس، 1994، ص 48.

<sup>.</sup> 160. ينظر: ماري إلياس وحنان قصاب. المعجم المسرحي، مادة ج م هــ، ص $^2$ 

المهارات: مهارة تصميم البناية (مسرح تيمقاد، جميلة) مهارة البراعة الصوتية، مهارة البناء نصف الدائري، ومهارة اختيار الحجارة التي ترد الصدى....إلخ. إضافة إلى المؤثرات الأخرى كالأقنعة والملابس.

وإذا كان المسرح بوصفه حدثًا ثقافيا قد فقد مكانته التي كان يحظى بما عند اليونانيين فإن وجوده ظل مرهونا بوجود الجمهور، وارتبط نحاح العروض المسرحية بإقبال الجمهور، فمن الضروري القول إذا أن مستقبل المسرح مشروط بالجمهور.

والجدير بالذكر أن أي تطور يمس أحد عناصر العملية المسرحية بدءا بالكتابة، وانتهاء إلى آخر لمسة في العرض المسرحي، إنما يقوم بالأساس على الجمهور ولأجل الجمهور. غير أن الاهتمام الذي حظي به الجمهور في المسرح اليوناني القديم، لم يقابله اهتمام به كعنصر هام في الفعل المسرحي من قبل المنظرين. وهذا ما نلمسه في كتاب "فن الشعر" لـ "أرسطو" حيث كان ينظر إلى المتفرج على أنه مرآة تعكس قوة النصوص والعروض الجيدة بـ: "الانفعال والإقبال والتفاعل مع العرض"1.

وأهم ما تمت الإشارة إليه من قبل "أرسطو" في تحديده للعلاقة بين المتفرج والعرض أن: "العرض يؤدي إلى التطهير"2.

إلا أن الدراسات الحديثة والمعاصرة – كما أسلفنا – أعادت الاعتبار إلى الجمهور المتلقي، وأولته اهتماما أكثر باعتباره علامة تواصلية حد هامة في الخطاب المسرحي. وإذا كان "أرسطو" يتوقف عند عملية التطهير في تحديد طبيعة العلاقة بين العرض والجمهور، فإن "روبرت ياوس" يشير إلى ثلاثة أنماط من اللذة الجمالية في طبيعة تعامل الجمهور مع الفن، أو بالأحرى تعرض الجمهور للفن، يعد التطهير واحدا منها وهي: الإبداع، الإدراك الحسي، التطهير 6.

أ- الإبداع: تكمن اللذة الجمالية في هذا العنصر في طريقة صياغة العالم من حديد كما لو كان عالما خاصا مختلفا.

ب- الإدراك الحسي: وتكمن اللذة الجمالية في هذا العنصر في تحديد إدراك المتفرج للواقع الخارجي والداخلي للعرض.

 $<sup>^{1}</sup>$  أرسطو. فن الشعر، ص 146.

المرجع نفسه، ص153.

<sup>3</sup> ينظر: حوليان هيلتون. اتجاهات حديدة في المسرح، ترجمة أمين الرباط وسامح فكري، مركز اللغات والترجمة، أكاديمية الفنون، ط2، القاهرة، 1995، ص 85.

**جــ - التطهير:** وتكمن اللذة الجمالية في هذا العنصر في القدرة على تغيير ذهن المتفرج وتحريره.

وقد أشار القديس "أوغيستين" إلى ما سبق في معرض حديثه عن المسرحيات الدينية، وطبيعة علاقة المشاهد أو المتفرج بها قائلا: "على مشاهد المسرحية الدينية أن يتجاوز مجرد الاستماع التأملي بالمسرحية، فهو ليس مجرد متفرج تفصله عن الخشبة ستارة، لذا عليه أن يجعل نفسه جزءا من الفعل الدرامي".

ولعلنا نقف على حقيقة ما تحدثنا عنه آنفا إذا ما استعرضنا تجارب الكثير من الباحثين والمخرجين، فنجد أن "ماير هولد" قد دعا إلى التخلص من الإيهام، حيث جعل المتفرجين يشاركون الممثلين في صنع الحدث المسرحي على الخشبة. وأكد "ماير هولد" - عبر تجربته - أهمية الجمهور ومشاركته في العرض المسرحي، وأن عمل المخرج مرهون بحضور الجمهور، إذ لن يحقق أي عرض تأثيره كاملا إلا عندما يجتاز مراقبة ما أسماه: " التأثير المتبادل بين خشبة المسرح والقاعة "2.

و لم يتوقف "ماير هولد" عند ما سبق ذكره، بل كان يهتم كثيرا بردود أفعال الجمهور، حيث أنه كان يندس وسطهم في القاعة ويراقب تصرفاهم، ويرصد تعليقاهم وردود أفعالهم، التي كانت مادة خصبة يبني عليها نظرته في التغيير المستمر في المسرح، للحصول على ما هو أفضل لأجل الجمهور، فقد كان المتلقي هو المهم عنده يقول في هذا الصدد: "إن مزية المسرح العظيمة هي أنه كائن حي، يستطيع فيه خالقوه – من خلال اتصالهم الحي بالذين يعملون من أجلهم – التحقق من عملهم والوصول به إلى درجة الكمال"3.

ومن الأهمية بمكان الإشارة إلى أن العرض المسرحي الواحد لا تكون ردود الأفعال تجاهه واحدة، أي أن العرض المسرحي الواحد الذي أعد وفق خطة معينة سيكون استقباله مختلفا في قاعات جمهور مختلفة، ولتحقيق التواصل المطلوب كان "ماير هولد" يشعر ممثليه بطبيعة جمهور العرض، وهذا نظرا لاختلاف الجمهور الذي يقبل على العروض المسرحية. ولهذا الغرض فإن العرض المسرحي الواحد يؤدى - في بعض أجزائه - بصورة مختلفة أمام جمهور مختلف، وهنا تبدو براعة الممثل وكياسته في ضبط إيقاع آدائه، بشكل مختلف في كل العروض.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أوغيستين. نقلا عن حون لينارد وماري لوكهارتس، المرجع في فن الدراما، ترجمة: رفعت يونس، المجلس الأعلى للثقافة، ط1، القاهرة، 2006، ص 231.

<sup>2</sup> ماري إلياس وحنان قصاب. المعجم المسرحي، مادة أي، ص 94.

 $<sup>^{3}</sup>$  حوليان هيلتون. إتجاهات في المسرح، ص

وإذا كان البعض قد نظر إلى المتلقي نظرة أحادية، بكون دوره لا يتعدى التلقي للعمل الموجه إليه، فإن "ماركو دو مارينيس MARCO DE MARINIS" يقترح أو يفصل بين رؤيتين للمتفرج المسرحي: 1

- المتفرج الأول: طرف سلبي، وهو مجرد هدف للأفعال والعمليات التي ترسلها المنصة.
- المتفرج الثاني: طرف إيجابي فاعل، يقوم بعملية التلقي المتمثلة في الإدراك والتأويل والتقويم الجمالي، والاستجابة العاطفية والذهنية، والرؤية الثانية هي التي تستهوي النقاد والباحثين المعاصرين في قضايا المسرح وإشكالاته.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص 42.

## رابعا- التأصيل السوسيوتاريخي للخطاب المسرحي وتطوره:

نشأ الخطاب المسرحي وتطور في بيئات تاريخية مختلفة، وكان في كل مرحلة من مراحله، أو بيئة من بيئاته، يعرف تطورا معينا. فقد كان الأدباء و النقاد يضيفون مبادئ، ويستغنون عن مبادئ أحرى، وذلك تبعا لظروف الحياة الدينية،الاجتماعية، السياسية والثقافية، التي كان لها تأثير بالغ على الأدب بصفة عامة، والخطاب المسرحي على الأخص، كونه لصيقا بالحياة في كل مرحلة من مراحله. وهذا ما سنراه بوضوح أثناء تتبعنا لهذه المراحل، التي تبلور فيها هذا الخطاب وحرج إلى صيغته الحالية المعروفة عندنا اليوم. وإن سبقته إلى ذلك نماذج من الخطاب المسرحي القديم، من مثل ما كان في ساحات المعابد المصرية القديمة، التي تحكي بعض الطقوس الدينية، وتعرض ملامح من أساطيرهم ومعتقداتهم أ.

كما ارتبطت البدايات الأولى للخطاب المسرحي الإغريقي بالطقوس الدينية، فنشأ الخطاب المسرحي في كنف الأساطير. و ظن اليونانيون أن هناك قوى غيبية تتحكم في سير الكون. "فتقربوا منها، وتملقوها بالقرابين والعبادة"<sup>2</sup>. وأقدم المسرحيات التي عرفها التاريخ، هي المسرحيات الإغريقية، وكان لنشأها في بلاد اليونان علاقة بعقائدهم أنه إذ إن اليونان آمنوا بتعدد الآلهة، لأن طبيعة بلادهم متنوعة المظاهر، كثيرة التغير، حبال، تلال، كهوف، دفء جميل على الشاطئ، ريح لينة تارة وعاصفة تارة أخرى، وغيرها من الظواهر. ومن الآلهة التي قدسوها "ديونيزوس أو باخوس" أبه النماء والخصب، وحاصة الكروم والخمور، وقد اعتادوا أن يقيموا له حفلين أحدهما في أوائل الشتاء بعد حيى الغنب وعصر الخمور، ويغلب عليه المرح وتنشد فيه الأناشيد الدينية، وتعقد حلقات الرقص، وتنطلق الأغاني. "ومن هذا النوع من المسرح نشأت " الملهاة" أو "الكوميديا"، وكانوا يعتقدون من أن للإله "ديونيزوس Dionysos"، دخلا في الخصوبة وازدهار الطبيعة أقلي وقد كان موضوع "الخطاب الكوميدي" النقد عبر الضحك والسخرية من المواقف، وهذا يحدث حسب أرسطو "التطهير"، حينما

<sup>1</sup> يذكر الدكتور أمير إبراهيم القرشي في كتابه" النماذج والمدخل الدرامي "، ص23، أنه قد اكتشفت عام 1922 لوحة لعروض مسرحية، تتسم بالطابع الدرامي، تخلد ذكرى موت" أوزوريس" وكيف جمعت أشلاءه زوحته "إيزيس".

<sup>2</sup> عمر الدسوقي. المسرحية تاريخها، أصولها ونشأتها، دار الفكر العربي، القاهرة، د ت، ص5.

<sup>3</sup> نشأ المسرح في كنف العقائد، إذ أن طبيعة التمثيل المسرحي هي الرقص (فولكلور)، والرقص كان طقسا دينيا (مدحيا) للتقرب للإله، وهذا ما يفسر الطابع الديني الأسطوري لجميع المسرحيات القديمة اليونانية والرومانية.

<sup>4</sup> يسمى عند اليونان dionysos وعند الرومان bac chus كانت تقدم له الأغاني الديثرمبية Dithyrambe وكانت مصحوبة بالرقص، كما تسمى Les dionysies أو Les bacc hanales تلك الأغاني التي تطورت إلى المسرح وكانت عبارة عن مسابقات تعرض في فصل الربيع

 $<sup>^{5}</sup>$  عبد الكريم جدري. الفن المسرحي، ص  $^{116}$ 

يستطيع الإنسان أن يتخلص من رواسب هموم الحياة وأعبائها. "ففي هذا محاكاة الأراذل من الناس، لا في كل نقيصة، ولكن في الجانب الهزلي الذي يثير الضحك"1.

وقد كان هدا الخطاب يستقي موضوعاته وشخصياته من حياة المجتمع ومشكلات عامة الناس، وكان كاتب الملهاة يعمد إلى تصوير الناس في صور كاريكاتورية، أو في صور أقبح مما هم عليه، ليثير الضحك، أو استثارة الضحك من المواقف والسلوكات والتصرفات، التي يقوم بها البطل.

أما الحفل الثاني فيكون في أوائل الربيع، حيث تكون الكروم قد أورقت، وهو حفل حزين، ومنه نشأ "خطاب المأساة"، أو "التراجيديا" والتي يعرفها "أرسطو" بأنما: "محاكاة فعل تام، لها طول معلوم، وتؤدى بلغة مزودة بألوان من التزيين، تختلف وفقا لاختلاف الأجزاء، وهذه المحاكاة تتم على أيدي أشخاص يفعلون، لاعن طريق الحكاية والقص، وتثير الرحمة والخوف، فيؤدي إلى التطهير من هذه الانفعالات "2. وقد كانت المأساة عبارة عن ابتهالات قصد إرضاء الإله "ديونيزوس"، ليمن عليهم بالخيرات (الإنتاج الزراعي). وهذه التراجيديا لا تقوم على التقليد بقدر ما تقوم على محاكاة الفعل، والتحرك من حالة إلى حالة مناقضة. ويعرفها "مندور" بقوله: "هي المسرحية الجادة، التي تستهدف التأثير عن طريق إثارة المشاعر".

إذا فجوهر خطاب المأساة أن أحداثه تثير الشفقة والخوف لتحقيق التطهير، فقد يقع البطل الرئيس فيه تحت تأثير مجموعة من الصراعات الأخلاقية، والتي تنتهي بكارثة، كأن يموت البطل نفسه مثلا.

وإذا كان الخطاب الكوميدي يستمد موضوعاته وشخصياته من حياة العامة من الناس، فإن خطاب التراجيديا على العكس من ذلك، يستمد موضوعاته من أساطير الآلهة والملوك والأبطال، وهذا ما جعله تعبيرا فنيا نبيلا، بموضوعاته وشخصياته، وفخامة لغته الشعرية، ثم بنوع الصراع العاتي، الذي كان يجري فيه، فيثير الفزع والشفقة. حيث قد يكون هذا الصراع بين شخصيات خطاب التراجيديا وبين القدر المحتوم، أو بينها وبين قوة معنوية ساحقة، كقوة الحقيقة . "وقد تجسد هذا الصراع عند أوديب، الذي ظل يكافح عبثا في التخلص من الحقيقة، وكشف جريمته الظالمة، في مسرحية: "أوديب ملكا"، حتى تتمكن منه في النهاية فيفقاً عينيه" . وإذا كان فضل تقسيم الخطاب المسرحي إلى

 $<sup>^{1}</sup>$  عمر الدسوقي. المسرحية تاريخها، أصولها ونشأقها، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أرسطو طاليس. فن الشعر، تحقيق وترجمة شكري محمد عياد، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، القاهرة ، 1967، ص85.

 $<sup>^{3}</sup>$  محمد مندور. المسرح العالمي، دار نحضة مصر للطباعة والنشر، الفجالة، القاهرة، مصر، ط $^{1}$ ، دت، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> محمد مندور. الكلاسيكية والأصول الفنية للدراما، دار نهضة مصر للطباعة والنشر، الفجالة، القاهرة، ط1، دت، ص23.

مأساة وملهاة يعود إلى "أرسطو"، فإن مما يكتب لـ: "ثيسبيس" (Thyspis)، أنه أول من أدحل التمثيل إلى العرض، فصار شيئا فشيئا فنا مستقلا بذاته، وقد كان التمثيل أول الأمر لا يعدو بعض الرقص والأناشيد الجماعية، والأغاني الدينية، والابتهالات للإله، ثم مثل شخص "ديونيزوس" (Dionysos)، فكانت "الجوقة" (الفرقة) تشير إليه وهو على حشبة مرتفعة، ثم أدحل الحوار بينه وبين الجوقة، ثم مثلت شخصيات أحرى يرد ذكرها في الأغاني والأناشيد، حيث كان الممثلون يظهرون على هيئة البشر في نصفهم الأعلى، وصورة الماعز في نصفهم الأسفل<sup>1</sup>. أي إلهم يرتدون جلود الماعز، أثناء أدائهم للأدوار المسرحية، لأن الماعز من الجيوانات المقدسة عندهم، وعند الكثير من الشعوب، حيث كان يقدم قربانا للإله.

و. عجيء الشاعر "أسخيلوس" (Eschyle) (Eschyle ق.م)، قلل من أهمية الجوقة وأناشيدها، وأعطى للحوار أهمية، ورفع عدد الممثلين إلى اثنين، إلى جانب الفرقة الصوتية، ثم جاء الشاعر الكبير "سوفوكليس" (Sophocle) (\$495 - 406 ق م) ،الذي رفع عدد الممثلين إلى ثلاثة، وأمر برسم المناظر<sup>2</sup>.

وفي معرض حديثه عن الخطاب المسرحي يحدد محمد مندور أقسام العرض المسرحي كالآتي:3

أ - مدخل Prologos: وفي هذا المدخل يعرض رئيس الجوقة موضوع الخطاب المسرحي، وكذا الشخصيات الرئيسة .

ب- أغنية الدخول Parados: وهي التي تؤدى من طرف الجوقة عند دخولها بحركات راقصة، ويعلق عليها محمد مندور قائلا: "هي بمثابة تعليق عاطفي وذهني على موضوع المسرحية التي سيشاهدها الجمهور"<sup>4</sup>.

جــ الحادثة الأولى Episodis: وهي بمثابة جزء حواري تمثيلي بين الممثلين.

د- الأغنية الثابتة Stosimon: تنشدها الجوقة بعد أن تتخذ مكالها تحت الأوركسترا، مع موسيقى خفيفة وحركات الرقص الإيقاعي.

هــ الحادثة الثانية: وبعدها مباشرة يرجع إلى الأغنية الثابتة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: عبد الكريم حدري. نماذج من المسرح الأوروبي الحديث، ص 33.

 $<sup>^{2}</sup>$  عمد مندور. الكلاسيكية والأصول الفنية للدراما، ص $^{2}$ 

<sup>4</sup> محمد مندور. الأدب وفنونه، ص 64.

و - الحادثة الثالثة.

ز- أغنية الخروج Exodoy: وهي الأغنية الختامية.

ونشير هنا إلى أن الجوقة لا تظهر على خشبة المسرح، وإنما يسمع صوهما فقط، وتسمى الكورس من Chorale و Chorus. يمعني المجموعة الصوتية.

و هذا يعد اليونان أول من أنشأ أبجديات الخطاب المسرحي، ووضعوا له قواعده الفنية والجمالية، وقانون الوحدات الثلاثة: وحدة الزمان ، وحدة المكان، ووحدة الموضوع.

إن موقع كل من أثينا وروما أسهم في ذوبان بعض العادات والتقاليد اليونانية في الحياة الرومانية، فكان هناك تشابه كبير بين البيئتين من نواح مختلفة: الاجتماعية، السياسية، الاقتصادية، والدينية والتاريخية؛ "فتبلور من ذلك كم هائل من المعطيات الثقافية والفنية، التي مكنت من ترقية المعارف العلمية والأدبية في كلتا العاصمتين"، وقد انتقلت الثقافة اليونانية إلى روما، عبر هجرات الشعراء والعلماء والفلاسفة، خاصة بعد سقوط أثينا أثناء الغزو البيزنطي لها .

وهذا فقد حذا الخطاب المسرحي الروماني حذو الخطاب المسرحي اليوناني، في أمور شتى، وتجلى ذلك في أعمال "هوراس" (Horras) النقدية التي تأثر فيها كل التأثر بكتاب "فن الشعر" للوسطو"، كما تأثر "فرجيل" (Vargil) بـ "هومير" (Homer) وفي هذا يقول "عمر الدسوقي": "أما المسرحية الرومانية فقد كانت تقليدا للمسرحية اليونانية، إذ سطا الكتاب الرومان على الأدب اليوناني بنهبه فمبا"<sup>2</sup>. حيث قامت الحملات العسكرية ضد أثينا لسنوات عديدة بسلب كل ما هو غال وثمين، من تراث مادي: أثاث، تماثيل، حلي...، وتراث معنوي: كتب، رسائل...وأخذها إلى روما محاولة منهم لبعث الحياة الثقافية في العاصمة الجديدة.

وهذا عمد اليونان إلى تطوير وترقية المفاهيم الفنية والأدبية، لاسيما تلك التي تتصل بالحياة اليونانية، كالاحتفال بالمواسم والأعياد الدينية، فلا يبتعد هذا النمط الاحتفالي عن ذلك الذي كان يقام في "أثينا"، إلا في بعض الأشياء. ففي الفرجة الرومانية تأخذ الألعاب البهلوانية قسطا من زمن الاحتفال، إلى جانب ترويض الوحوش، فيما يسمى الآن بـ "السيرك"، وظهرت احتفالية أخرى إلى جانب تلك

**50** 

مبد الكريم جدري. نماذج من المسرح الأوروبي الحديث، ص121.

<sup>2</sup> عمر الدسوقي. المسرحية تاريخها، أصولها ونشأتها، ص 09.

العروض تتمثل في "التمثيليات الإيمائية"<sup>1</sup>. "إذ بظهور الإيمائيات ظهر الزي والأقنعة المتعددة النماذج، وصل عددها إلى أربعين نموذجا، فالمتقنع يبدو من خلالها مسرورا أو حزينا، هادئا أو ساخطا"<sup>3</sup>. حسب حاجة الموقف والدور لذلك.

وفي منتصف القرن الثالث قبل الميلاد، تعرف الرومان على نوع من خطاب التراجيديا اليوناي، الذي جعلوه أنموذجا لأعمالهم المسرحية، وقد كانت الفكرة الرئيسة في خطاب الكوميديا الروماني تقوم على تشكيل تنكري ضاحك، أما مادة الموضوع فمأخوذة من الحكايات الأسطورية، وأما موضوع خطاب التراجيديا فكان المناظر الوحشية والدموية.

أما في القرون الوسطى، فقد أهمل فيها معظم التراث اليوناني و الروماني القديم، بعد ظهور المسيحية، وانتشارها في العالم الغربي، ولذا فقد عادت بالخطاب المسرحي إلى الكنف الديني المسيحي حيث: "تحول المسرح إلى مسرح كنسي، يعتمد على الوعظ والإرشاد الديني، وقد أقبلت الجماهير على مشاهدة مثل تلك العروض، ثم ما لبث المسرح أن انتقل من الكنائس إلى الأماكن العامة"ق. وفي هذا الصدد يقول "محمد مندور": "فالمسرحيات تستمد موضوعاتها من حياة المسيح، ومأساة صلبه، وحياة القديسين وكراماتهم، وأسس الأخلاق الدينية" في الخطاب المسرح هذه الفترة لم يرتفع إلى المستوى الفني الإنساني، الذي بلغه عند اليونان والرومان. وقد كانت طبقات الشعب أكثر حرمانا، حيث ساد الفقر والقهر، على عكس ما كانت تعيش عليه الكنيسة التي أولت اهتماما كبيرا للسلطة الدينية، واحتكرت التمثيل لنفسها، وكانت تقمع كل صوت ينادي بالتحرر الفكري. كما كانت المسرحيات لا تقدم إلا للملوك والأمراء على شكل لوحات هزلية، تسليهم وترفه أنفسهم، وأغلب ما يقدم من عروض لا يعكس الوجه الحقيقي للمجتمع. "و رغم هذا الحصار برزت المرحلة الدياليكية للحركة الفكرية في شكل انتفاضة لتأسيس بوادر النهضة الفكرية"ق.

حيث إن عصر النهضة لم يلبث أن عاد بأوروبا إلى التراث اليوناني والروماني القديمين، فبُعث من حديد، واحتُذي به، وهُجر الخطاب المسرحي الديني، وظهر الخطاب المسرحي الكلاسيكي نتيجة

<sup>1</sup> التمثيليات الإيمائية: نوع من العروض البهلوانية، كانت تعرض في مسارح روما القديمة، كنوع من الاحتفالات في المواسم والأعياد، وقد نشأت من carnaval ، المكونة من carn وهو اللحم و vale وهو التظاهرة، أو عيد اللحم عند الرومان.

 $<sup>^{2}</sup>$ عبد الكريم حدري. نماذج من المسرح الأوروبي الحديث، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أمير إبراهيم القرشي. النماذج والمدخل الدرامي، دار عالم الكتب، القاهرة، مصر، ط1، 2001، ص 25.

<sup>4</sup> محمد مندور. الأدب وفنونه، ص 57.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> عبد الكريم حدري. نماذج من المسرح الأوروبي الحديث، ص 152.

لذلك، وبخاصة في فرنسا التي اعتبرت نفسها وريثة "أثينا"القديمة . وظل الخطاب المسرحي في ظل المذهب الكلاسيكي ينقسم إلى خطاب التراجيديا وخطاب الكوميديا، كصورة عاكسة للمجتمع المنقسم في الوقت نفسه إلى الطبقتين نفسيهما 1.

ويشير "محمد مندور" إلى أن هناك فارقا كبيرا بين اللونين عند اليونان والكلاسيكيين؛ ويتمثل هذا الفارق في انتقال الصراع في الخطاب المسرحي من حارج الإنسان إلى داخله، فتحول عند الكلاسيكيين من كونه يجري بين شخصيات المسرحية، إلى داخل شخصية البطل كالصراع بين العقل والعاطفة أو بين الحب والواحب<sup>2</sup>، أي إنه حالة سيكولوجية يعيشها البطل، بين تفكير عقلي منطقي، يفرض عليه حلا من الحلول، أو نوازع عاطفية تحاول السيطرة عليه.

وقد شملت هذه التجربة عدة بلدان أوروبية، كأعمال الإيطاليين في النقد، وتحديد المواقف والمبادئ، حيال المشكلات التي لمح إليها "أرسطو" في كتابه "فن الشعر". "وقد ساهمت بحق في تغيير مجريات الأحداث الثقافية بالبلاد الأوروبية، كما كان لها تأثير على الحياة الاجتماعية والسياسية".

وقد استطاع الخطاب المسرحي الكلاسيكي في القرن السابع عشر الميلادي أن يعكس التطور المذهل الذي وصلت إليه الحياة في عصر النهضة، والذي من أهم خصائصه ظهور الفرد وسط الجماعة، بعد أن كان تائها عديم الشخصية، إلى بروز الشخصية الإنسانية واحتلالها الصدارة وسط المحتمع. يقول "محمد مندور": "وكان من الطبيعي أن ينتقل الصراع من خارج الشخصيات إلى داخلها، كنتيجة للاهتمام بالإنسان في ذاته، وتحديد أبعاده، وتحليل مقوماته النفسية والعقلية، وما يجري من صراع، حتى سمى الأدب الكلاسيكي بالأدب الإنسان".

وقد قام حطاب المدرسة الكلاسيكية على أساس محاكاة القدماء الرومان ثم الإغريق 4. وذلك بدافع التشبث بالتقاليد الثقافية القديمة، والمبالغة في تقدير هذه الآثار. ولرواد هذا الخطاب حجة يرددو لها هي: "إن هؤلاء القدماء هم أمراء الفن الذين بلغوا غاية الذروة، ولم يستطع الزمن أن يعفى على أثارهم أو يتحيف من محاسنها 5، وفي القرن الثامن عشر اندلعت الثروة الفرنسية سنة 1789، التي كانت وراءها طبقة احتماعية حديدة، ظهرت في المجتمع، وهي الطبقة التي كان يطلق عليها الطبقة التي كان يطلق عليها الطبقة التي المناسفة التي كان المناسفة الم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: وطفاء حمادي. الخطاب المسرحي في العالم العربي، المركز الثقافي العربي، ط1، 2007، ص 119.

<sup>2</sup> ينظر: محمد مندور. المسرح العالمي، ص 09.

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد الكريم حدري. نماذج من المسرح الأوروبي الحديث، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{-4}</sup>$  عرف الفرنسيون المسرح اليوناني عن طريق روما كما عرفوا أرسطو عن طريق هوراس .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> عمر الدسوقي . المسرحية نشأتها تاريخها وأصولها. ص73 .

البرجوازية 1. والتي يعرفها "محمد مندور" قائلا: "وهي طبقة ظهرت في المدن، كما يدل اسمها المشتق من الكلمة الألمانية " بورج " "Bourg ومعناها مدينة 2. كما يشير إلى ذلك "عمر الدسوقي" قائلا: "وأصحاب هذه الطبقة هم من المفكرين وأصحاب المهن الحرة، في الوقت الذي كان الريف فيه لا يزال ينقسم إلى نبلاء وعبيد، دون وجود طبقة وسطى 3.

وقد كانت لهذه الطبقة الجديدة همومها الخاصة، ويرجع ذلك إلى كولها الأكثر تقيدا بقواعد الأخلاق، ومواضعات المجتمع وعاداته، في حين ترى الطبقة الارستقراطية نفسها، أسمى و أرقى من أن تقيد نفسها بتلك العادات، والطبقة الشعبية (الكادحة) ترى نفسها ألها أحط من أن تقيد بالأخلاق والعادات.

وكما قلنا سابقا، فإن الثورة الفرنسية وبتزاوجها مع الخطاب المسرحي، أدت دورا كبيرا وفعالا في تنمية الوعي الثوري، حيث يرى "محمد مندور" أن خطاب الكوميديا قد حمل العبء الكبير في ذلك، فقد تطور هذا الخطاب، فلم يعد كوميديا شخصيات كما كان عند "موليير"(Molyeer) بل أصبح إما تحليلا نفسيا؛ أو احتماعيا هادئا عند "ماريفو" (Marivo) أو كوميديا حبكة وأحداث ثورية، في ثلاثية "بوما رشيه"(Beaumarchais) الشهيرة: "حلاق اشبيلية - زواج فيجارو - الأم الآثمة" في وهذه الأخيرة هي ثلاثية، بطلها ابن الشعب "فيجارو" الذي اشتغل بكافة المهن، من الحلاقة إلى الخدمة في بيوت النبلاء. فسخر منهم سخرية لاذعة، وأضحك منهم جمهور المسرح والقراء، مما دعا الملك "لويس السادس عشر" إلى الزج بالمؤلف في السجن، وهذه صورة واضحة عن تذمر الطبقة الوسطى من الطبقة الارستقراطية فانعكس ذلك في الخطاب المسرحي.

ثم نشأ بعد ذلك خطاب "الميلودراما" عند الرومانسيين أو "المشجاة" التي ارتبطت بالموسيقى، من أحل إثارة عواطف الجمهور، لأن كتاب هذا النوع من الخطاب يرون أنه من الضروري إثارة الانفعالات لدى المشاهدين، ليكسبوا لأنفسهم وأعمالهم الرواج والنجاح، وعادة ما يكون الصراع فيه

الطبقة البورجوازية: من Bourg وتعني في اللغة الألمانية المدينة القائمة على بلدية وكنيسة، وتعني سياسيا الطبقة التي تملك وسائل الإنتاج، ولا تعتمد على الأعمال اليدوية، وهي الطبقة المهنية في الأنظمة الرأسمالية.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد مندور. المسرح العالمي، ص 06.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 07.

<sup>4</sup> ينظر: فابريزيو كروتشياني. فضاء المسرح، ترجمة: أماني فوزي حبشي، إصدارات مهرجان القاهرة الدولي للمسرح، 1987، ص 85.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> **الميلودراما :** هي صورة من المأساة، إلا أنها تعتمد على شد الآلام والأحزان، و النكبات، مما يخاطب العواطف الثائرة لدى الجمهور، تختلف عن المأساة كونها تنتهي نهاية سعيدة .

ظاهريا، كالصراع بين رجلين من أجل امرأة، أو محاولات المدين مخادعة دائنيه. أما من حيث الأحداث، فإننا نجدها غالبا ما تكون. فردية وليست قضايا عامة، يدور فيها الصراع بين عناصر اجتماعية متباينة، أو بين عقائد ثابتة، وأخرى مستجدة كما هو الحال في المسرحيات الاجتماعية ألى كتب الرومانسيون مسرحيات لا يلتمسون منها الإثارة أو المتعة الجمالية، في حين تمخض المذهب الواقعي عما يسمى بخطاب الدراما الحديثة، والذي يعالج بكل جدية مشكلات المجتمع، وحاصة الطبقة العاملة الكادحة، وبهذا ظهر الخطاب المسرحي الجاد الذي يستقي موضوعاته وشخصياته من هذه الطبقة.

وبعد اندلاع الحرب العالمية الأولى، أحدثت ويلاتها أزمة في الضمير العالمي، وقد كانت نتيجة لحدثين كبيرين: أولهما: فقدان رجال الفن والأدب والفكر ثقتهم في العقل الواعي، وقدرته على رسم طريق السعادة للبشر، فبدأوا يبحثون عن مسالك القيادة، وهو ما يسميه "فرويد" بمنطقة اللاوعي في العقل البشري<sup>2</sup>. وثانيهما: يتمثل في انفجار الثورة الاشتراكية في العالم الشرقي (روسيا)، وظهور الواقعية الاشتراكية في الأدب والفن، وهي واقعية متفائلة تؤمن بالإنسان، وتكشف عن مواضع القوة والخير فيه حتى يسترد ثقته في نفسه ويتضامن مع أحيه.

وهكذا فكلما حدث تغيير في المجتمع، تبعه تغيير في الخطاب المسرحي، فالمتتبع لعرضنا التاريخي هذا، يلاحظ بشكل واضح التصاق هذا الخطاب بالحياة والمجتمع، كما يتضح كيف أن هذا التطور لم يتم على أساس الأصول الفنية المجردة، بل حضع للتطور الإنساني العام، الثقافي، السياسي و الاحتماعي.

<sup>1</sup> محمد زغلول سلام. المسرح والمجتمع في مئة عام، مركز الإسكندرية للكتاب، مصر، ط 1، د.ت، ص 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: محمد زغلول سلام. المسرح والمحتمع، ص 07.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: محمد الدسوقي. المسرحية نشأتها تاريخها وأصولها، ص 24.

### خامسا - البيئة السوسيوتاريخية والسوسيوثقافية لنشأة الخطاب المسرحي الجزائري وتطوره:

إن الخطاب المسرحي هو أحد أشكال التعبير القديمة، والتي وحدت مع الإنسان منذ نشأته الأولى، كما رأينا، فالإنسان البدائي على اختلاف مناطق تواجده، أو لسانه، عبر عن طموحاته وأفكاره وعواطفه تعبيرا جماليا فنيا، امتزجت فيه نفسيته بمحيطه الاجتماعي، وأماله وأفاقة بواقعه الحلو والمر على حد سواء.

ومنه فلا يمكن قبول فكرة أن الخطاب المسرحي الجزائري وليد العصر الحديث، فللشعب الجزائري جذور تاريخية ضاربة في أعماق التاريخ الإنساني، أرسى بها قواعد لهذا الخطاب العريق، حتى وإن كانت في أشكاله البدائية الأولى، وهذا ما يراه "عز الدين جلاوجي": "فالمجتمع الجزائري أعرق بكثير من هذه الفترة، والنشاط المسرحي نصا وتمثيلا، هو نشاط إنساني ارتبط بكل المجتمعات الإنسانية، على اختلاف مستويات الرقي فيها، و على اختلاف أشكال المسرح عندها، ولو خالف الشكل الذي تألفه البشرية عندنا اليوم، بحكم شيوع الأشكال الغربية في مناحى الحياة"1.

ولو عاد الإنسان إلى أعماقه لوجد في ذاته فنا مسرحيا، ففي أعماق كل إنسان فنان يهوى التمثيل وتقمص الأدوار، فاسترجاعك لذكرى وحكايتك لحادث أو نقلك لخبر، يجعلك لا محالة بأي شكل من الأشكال تمارس الخطاب المسرحي وتمسرح الحدث، ولو عدنا إلى مراحل الطفولة لوجدنا أن الخطاب المسرحي قد شكل جزءا هاما من حياتنا الطفولية، فكثيرا ما لجأنا ونحن صغار إلى ألعاب تمثيلية، فها هم مجموعة من الصغار، يمثلون جو عرس، فهذا عريس وهذه عروس، وهؤلاء مدعوون.

وعلى اختلاف الغاية من هذه الممارسة الطفولية، أو الهدف من التمثيل، فإنها تبقى حاجة ملحة دعت إليها الطفولة الإنسانية في كل المجتمعات، كتعبير عن الوجود وسير الحياة.

ولم تكن الجزائر بمعزل عن الحضارات العالمية، بل توافدت إليها من كل حدب وصوب، فتعرف الجزائريون على أشكال مختلفة من الكتابة، فانصهر البربر مع الفينقيين والقرطاجيين واليونانيين والرومانيين، وتمازحت العناصر الثقافية، والمقومات الفكرية على اختلافاتها، رغم حساسية البربر المفرطة للعنصر الأجنبي، حيث تغلبت عليهم صفة الصراع مع الآخر أكثر من الاهتمام بأمور الفن والفكر.

لكن . عجيء الفينيقيين عرف البربر طقوسا تعبدية جديدة، كما عرفوا شيئا من الحضارة والتمدن، واكتسبوا بعضا من الثقافة المسرحية من اليونان القدامي، هذه الثقافة التي تجسدت أكثر

-

<sup>.81</sup> عز الدين جلاو حيى. الفن المسرحي في الأدب الجزائري، دار الهدى، ط1، عين مليلة، الجزائر، ص $^{1}$ 

بدخول العنصر الروماني إلى بلاد المغرب ،حيث تطور البناء العمراني، واتسعت المدن وظهرت حواضر علمية وثقافية وتجارية متعددة ،على غرار: شرشال، تنس، جميلة، تمقاد...إلخ، فتطورت المسارح نصف الدائرية التي لا تزال خالدة إلى يومنا هذا.

وعلى عكس الوفود السابقة والتي شهدت مقاومة عنيفة، وصدا كبيرا، فإن الوفود العربي ورغم ما شهده من مقاومة، إلا أنه حقق انصهارا وتلاحما مع العنصر البربري، إن على مستوى الدين أو على مستوى اللغة أو الفكر. فلم يرحل هذا الوافد الجديد، بل عمق جذوره، و لم يجد البربر إلا التلاحم مع هذا العنصر فتحقق التمازج والاختلاط بين العنصرين وتوحدت التقاليد.

وفي العهد العثماني وبقدوم العنصر التركي، قدمت معه عناصر ثقافية حديدة، وأشكال تعبيرية مختلفة، فاستخدم بعض المثقفين منهم فنونا ثقافية وطقوسا جديدة على البيئة الجزائرية القديمة ك... "خيال الظل" و "مسرح العرائس". وفي هذا تقول الكاتبة الفرنسية "آرليت روث" في كتابها "المسرح الجزائري": "أن بعض الباحثين شاهد خيال الظل في الجزائر سنة 1835... ثم منع بقرار من الإدارة الفرنسية بعد احتلال الجزائر، لأسباب سياسية ،وكان ذلك عام 1843، لكون هذا الشكل كان ينتقد الوجود الاستعماري في الجزائر، فخشي الحكام الفرنسيون أن يصبح أداة للثورة عليهم "أ.

ويورد الأستاذ "أحمد بيوض" في كتابه "المسرح الجزائري" شهادات لبعض الرحالة عن مشاهدةم ملسرح "القرقوز" في أماكن مختلفة من الجزائر قائلا: "ويذكر الرحالة الألماني مالستان Malastain لمسرح "القرقوز" في أماكن مختلفة عام 1862. وأن دوشن Douchen هو الآخر قد شاهد قبل هذا التاريخ مسرح القرقوز وذلك عام 1847"2.

ويذكر الدكتور "فليب ساند جروف" "PHILIP S.GROVE" المحاضر بقسم الدراسات العربية بجامعة "أندنبرا" (باسكتلندا) والمتخصص في الأدب العربي، أثناء بحثه في الحركة الثقافية ليهود شمال أفريقيا، أنه عثر على مخطوط المسرحية بعنوان: "نزاهة المشتاق وغصة العشاق في مدينة ترياق بالعراق" لصاحبها الجزائري "إبراهام دانينوس"، ويرجح ألها تكون قد طبعت عام 1848 وقد استعمل

\_

<sup>1</sup> أحمد بيوض. المسرح الجزائري نشأته وتطوره. منشورات التبيين الجاحظية، الجزائر ،1998، ص12.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

فيها "دانينوس" "اللغة الثالثة"، ومال فيها إلى الأسلوب الشاعري، على غرار الموشحات الأندلسية، إضافة إلى توظيف الأساطير الشعبية<sup>1</sup>.

وتقع المسرحية في قسمين، تروي قصة حب تجري أحداثها في مدينة حيالية بالعراق، في زمن غير محدد بين "نعمة" وابن عمها "نعمان" ربان سفينة وهاوي ترحال، يرحل إلى الهند لخدمة "الباشا"، وأثناء افتراق الزوجين تحاول الأم إقناع ابنتها "نعمة" بالطلاق من زوجها والزواج من ابن حالتها "رامح"، وبعد صراع مرير تقرر "نعمة" بقاءها مخلصة لزوجها، وعند عودته تعاتبه على غيابه الطويل.

وبعد توطن أقدام الفرنسيين في الجزائر، نشط الخطاب المسرحي الاستعماري ،فعمدت الفرق المسرحية الفرنسية إلى شحذ الهمم، والرفع من معنويات الجنود، وشد بأسهم وإثارة حماسهم، وهو ما حسده الجنرال "كلوريل" Clloryl حين أصدر مرسوما بإنشاء مسرح فرنسي، وتم ذلك بالفعل في سنة 1850، وقد افتتح بعرض درامي من تأليف الضابط "دوفورا" Devora بعنوان "الجزائر"، وتم عرضه باللغة الفرنسية. وهو تصوير للانتصارات الفرنسية التي تحققت خلال هذه الفترة، خاصة بعد الهزام "الأمير عبد القادر"، وهكذا بدأت العروض المسرحية تتوالى حتى بلغت زهاء أربعين مسرحية.

وقد ظلت هذه الأعمال وقفا على الجنود الفرنسيين وعائلاهم، ثم توسعت للأوروبيين واليهود، ودارت موضوعاها حول الترغيب في الهجرة إلى الفردوس الموهوب. وأمام هذا الاحتكار للخطاب المسرحي من حيث الموضوع واللغة، فقد فضل الجزائريون في بادئ الأمر الانعزال والانغلاق على أنفسهم، خوفا من رياح التغريب. ويُرجع الدارسون هذا العزوف وعدم الإقبال إلى مجموعة من الأسباب. عنصرية وعقائدية صرفة، إذ إن مضامين الأعمال الدرامية والخطاب المسرحي لا تتماشى والانتماء الحضاري الجزائري، واستهجان الجزائريين للسلوكات الأوروبية التي تبيح الاحتلاط، إلى جانب الدافع السياسي، كتعبير من الجزائرين على نفورهم من هؤلاء الدخلاء، أضف إلى ذلك عامل اللغة الذي حفز الجزائريين على عدم الإقبال على هذه العروض.

كل العوامل السابقة أبقت الخطاب المسرحي الاستعماري الفرنسي بعيدا عن الجزائريين، تدور أفلاكه في نطاق ضيق ومحدود، زادت من ضيقه صورته البرجوازية الاستعمارية المتعالية، وبالتالي فمقاطعته ضرب من ضروب المقاومة، والمحافظة على التراث.

\_

<sup>1</sup> ينظر: إبراهام دانينوس. نزاهة المشتاق وغصة العشاق في زمن طرياق بالعراق، تحقيق مخلوف بوكروح، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية الجزائر، 2006، ص 06.

<sup>2</sup> ينظر: سعاد محمد حضر. الأدب الجزائري المعاصر، منشورات المكتبة العصرية، بيروت، بنان، 1967، ص 145.

وفي مطلع القرن العشرين شهدت حركة الخطاب المسرحي في الجزائر انتعاشا ثقافيا متميزا، وهذا ما يؤكده المرحوم "أحمد توفيق المدني" قائلا: "وقد كان من الواجب أن تنشأ إلى جانب تلك الموسيقى الأندلسية، موسيقى أخرى شعبية، تعبر عن انفعالات النفس الجزائرية، أضف إلى ذلك تلك المونولوجات العصرية التي أخذت تظهر في الآونة الأخيرة (العشرينيات) مقتبسة أنغامها من الموسيقى المصرية أو الأوروبية، وقد أنشأ "بشطارزي" و"رشيد القسنطيني" عدة قطع في انتقاد العادات المحلية الفاسدة ومحاربة البدع والضلالات".

ومن أهم الجمعيات الثقافية والفنية التي أرهصت لميلاد الخطاب المسرحي الجزائري:

- أ- جمعية المطربية: أسسها "ناطون إيدمون بافيل" اليهودي (1877-1928) سنة 1911، ضمت اليهود ثم توسعت لتضم الجزائريين، والذين من بينهم "محي الدين باشطارزي" الذي أصبح رئيسا لها سنة 1928 بعد وفاة مؤسسها2.
- ب- ودادية الطلبة المسلمين 1919: أسسها "باشطارزي" مع "فرحات عباس"، "بومالي"، "بن حبيلس"، "الشريف سعدان"، كانت مهمتها مساعدة أبناء الفقراء على الدراسة، وقد أصدرت بحلة "التلميذ".
- جـ جمعية المهذبية 1921: وأنشأنها "الطاهر علي شريف" سنة 1921 ، وتعتبر الإرهاص الأول للتمثيل العربي في الجزائر، حيث كتب منشطها عدة مسرحيات، منها: "الشقاء بعد العناء" (1921)، "قاضي الغرام" (1922)، و"بديع" (1924).

ثم توالت العروض المسرحية بعد ذلك، فكتب "محمد منصالي" مسرحية "في سبيل الوطن" سنة 1922، ومسرحية "فتح الأندلس" (1923).

وقد دُفعت عربة الخطاب المسرحي إلى الأمام بقدوم فرقة "جورج أبيض" المسرحية إلى الجزائر سنة 1921، وتقديمها لمسرحيتين تاريخيتين باللغة الفصحي هما: "صلاح الدين"، " ثارات العرب". ولم يكن إقبال الجمهور كبيرا على مشاهدة المسرحيتين لضعف مستواه اللغوي، كما أن المجتمع

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: نور الدين عمرون، المسار المسرحي الجزائري، إلى سنة 2000، ص 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: أحمد بيوض. المسرح الجزائري، ص 35.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: صحيفة المجاهد. عدد  $^{2}$ 0 جانفي  $^{1988}$ ، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> ينظر: أنيسة بركات. أدب النضال في الجزائر، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، 1984، ص 191.

الجزائري لم يتعود على هذا الفن. وبذلك لم يعرف كيفية التعامل معه ، فكان تواجد فرقة "جورج أبيض" حدثا غير عادي ذلك أن: "المجتمع الجزائري كان منكفئا على نفسه، وعلى جراجاته وهمومه، فلم تكن تستهويه مثل هذه الأمور، فالمسرح فن راق لا يظهر إلا عند الأمم الراقية". إضافة إلى أن أعضاء الفرقة استعملوا اللغة العربية الكلاسيكية القريبة من لغة القدامي، وطريقة العرض الثقيلة.

وبعدها تفطن أقطاب الخطاب المسرحي في الجزائر إلى ذلك، فمالوا إلى خطاب "المنوعات"، ذي الطابع الهزلي، الذي يُمزج فيه الغناء بالتمثيل، ويمكن تلخيص مسار الخطاب المسرحي في الجزائر وفق المراحل التالية:

## المرحلة الأولى :خطاب مغامرة الهواة الناجحة " 1926- 1932".

وفي هذه المرحلة شهد الخطاب المسرحي في الجزائر انطلاقة من بعض الهواة، الذين حققوا انطلاقة نوعية، اعتمدوا فيها على إبداعاتهم، فهم بالإضافة إلى مهنهم الاجتماعية الخاصة، كانوا يمارسون المسرح كهواية، فكان تكوينهم مبنيا على تبادل النصائح فيما بينهم فقط.

وقد نحا الخطاب المسرحي في هذه المرحلة منحى اجتماعيا ترفيهيا هادفا، حيث لامس اهتمامات الناس. "فعالج رجال المسرح: علالو، قسنطيني وباشطارزي قضايا مكافحة الأمراض الاجتماعية، وتعاطي الخمر والمخدرات، وكذا توعية المرأة "2. ولم يكن المثقف الجزائري بعيدا عن واقعه ، بل راح يشخص الداء، ويحدد مواطن العلة في المجتمع، ويقترح الدواء لذلك، فعُولجت قضايا اجتماعية جمة في مسرحيات متعددة، منه مسرحية "زواج بوعقلين" لـ "علالو"، "بابا قدور الطماع" لـ "رشيد القسنطيني" .

لقد سبق الذكر أن من بين أسباب فشل مسرحيات "جورج أبيض" في استقطاب الجمهور الجزائر، اعتمادها على اللغة الفصحى، هذا ما تفطن إليه أقطاب الخطاب المسرحي في الجزائر، فاعتمدوا اللغة العامية، واستطاعوا - بحا - توجيه الشعب وتوعيته سياسيا وتربويا، كما مزحت العروض المسرحية بعروض غنائية، لجذب جمهور المسرح، وجمهور الغناء والرقص من جهة أخرى، أضف إلى ذلك أن "العروض المسرحية كانت تقدم يوم الجمعة، ويخصص وقت للرجال وآخر

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين جلاو حي. الفن المسرحي في الأدب الجزائري، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحمد بيوض. المسرح الجزائري، ص 39.

<sup>3</sup> عبد القادر جغلول. الاستعمار والصراعات الثقافية في الجزائر، ترجمة سليمان قسطون، دار الحداثة، بيروت لبنان، 1984، ص 112.

للنساء، وكذا مصادفة الانطلاقة المسرحية لشهر رمضان المبارك، حيث يبحث الجمهور خلاله عن أماكن لقضاء السهرة"1.

إلا أنه واجهت العروض المسرحية جملة من المشكلات والمعضلات والعوائق منها:

افتقاد العروض المسرحية لممثلات يؤدين أدوارا نسوية، فاضطر المخرجون إلى الاستنجاد بالرحال لتأدية هذه الأدوار، وقد أشتهر الممثل "إبراهيم دهون" بلعب الأدوار النسائية<sup>2</sup>. كما شكل الديكور عائقا كذلك أمام العروض المسرحية، حيث لم يكن من الجزائريين من كان يقوم بالجانب التقني الفي، كالديكور، الملابس والإخراج، بل كانوا يستعينون برحال المسرح الفرنسيين في ابتداع الحيل الديكورية المسرحية المناسبة لكل خطاب مسرحي. حيث يقول "علالو" في هذا الشأن "كنا نستعين بالفرنسيين العاملين في المسرحية التي نطلبها منهم، ولم يخلقوا لنا أية مصاعب، لأننا كنا نعرف كيف نتعامل معهم "3.

أما من نواحي الإشهار والإعلان والدعاية الإعلامية فقد اعتمدت طريقتان:

أولاهما: الإعلان الصحفي، أو الملصقة الإعلانية، وفي هذا يقول "محي الدين باشطارزي": "كنا نطبع حوالي 400 ملصقة إعلانية، لكي تلصق في واجهات المحلات، وكنا نقوم بالإعلان في الصحف بسهولة، وأحيانا نقوم بتقديم إعلاناتنا المسرحية دون مقابل"4.

وثانيهما: الدعاية الشعبية الجانية، من خلال حديث الناس مع بعضهم بعض، حول مضامين المسرحيات وأوانها، وتنقلات الفرق عبر مسارح الوطن ودور العرض.

# المرحلة الثانية: خطاب البحث عن الذات (1932- 1939):

شكل الخطاب المسرحي الجزائري قاعدة انطلاقة متينة في المرحلة الأولى، فكون فيها جمهورا ذواقا، واسترعى انتباه الناس، ولقد شكلت هذه المرحلة بحق البحث عن الذات في خفايا الهواية، أو بالأحرى رحلة إثبات الذات باحترافية، وأن الخطاب المسرحي الجزائري في مستوى حلم تلك الجماهير

<sup>1</sup> مخلوف بوكروح. المسرح الجزائري ثلاثون عاما مهام وأعباء، منشورات التبيين الجاحظية، الجزائر، 1995، ص 95.

<sup>2</sup> ينظر: مصطفى كاتب. مجلة حقائق مدينة الجزائر، عدد 39، حانفي 1986، ص 57.

<sup>.</sup> 56 المرجع نفسه، ص

<sup>4</sup> أحمد بيوض. المسرح الجزائري، ص 40.

العريضة، خاصة وأن هذه المرحلة قد شهدت انضمام عناصر شابة جديدة منها "عجوزي عائشة" - المعروفة باسم كلثوم- و"حبيب رضا"، "محمد التوري" و"عبد الرحمان عزيز".

ويمكن تقسيم خطاب هذه المرحلة إلى خطابين:

أ- خطاب الانتشار (1923-1936): وقد تقاسم الدور الريادي في هذه المرحلة كل من "رشيد القسنطيني" و"محي الدين باشطارزي"، حيث أنتج وقدم الأول ما بين (1932-1933) عدة مسرحيات منها: "بوسبسي، عائشة وباندو، المورسطان، باب الشيخ، تاخير الزمان، ولونجا الأندلسية"<sup>2</sup>. كما أنتج "محي الدين باشطارزي" ما بين سني: (1934-1935) مسرحيات: "فاقو" البوزريعي في العسكرية<sup>3</sup>. وتدل الدراسات والمذكرات على أن المسرح الجزائري في هذه المرحلة واصل حشده للجمهور، وتوسيع قاعدته الشعبية، فتحاشى الموضوعات التي من شأها أن تحدث انتكاسة لمسيرته، وهو الشيء الذي حدث فيما بعد.

ب- خطاب الحصار و الانحصار (1937 -1939): وتبدأ هذه المرحلة بتلك النكسة التي أصابت الخطاب المسرحي الجزائري مباشرة بعد عرض مسرحية "الخداعين"، والتي كانت بمثابة الفتيل الذي فجر النكسة وألهبها، حيث أصدر الحاكم العام "لوبو" "Le beau" قرارا بحصر النشاط الدرامي والغنائي، وإيقاف الجولات التي كانت تقوم بما فرقة "محي الدين باشطارزي"."

وفي هذه المرحلة كانت قد تأسست جمعية العلماء المسلمين، فتمازج خطابها الديني بالخطاب المسرحي، فتحسد في عرض مسرحيات ذات طابع ديني، من مثل مسرحيات "عمر بن الخطاب" و"بلال" للسرحي، فتحسد العيد آل خليفة"، ويؤكد "موسى حمومي" أن العمل المسرحي ظل يشتغل بقاعة الأوبرا بإشراف "محي الدين باشطارزي" إلى غاية غلق هذه القاعة سنة 1956.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: مخلوف بوكروح. ملامح عن المسرح الجزائري، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1998، ص 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 46.

<sup>3</sup> نفسه، ص 46.

<sup>4</sup> ينظر: AMAHIEDDINE BACHTARZI , Memoires Tom 1 SNED, ALGERIE 1969, P306 ينظر: 4 ترجمة أحمد بيوض.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: موسى حمومي ."المسرح الجزائري والثورة"، صحيفة أضواء الأسبوعية، عدد 15 حوان 1985، ص 15.

كما تجدر الإشارة هنا إلى ظهور بعض المحاولات لإقامة خطاب مسرحي إذاعي، الذي أثمر ببث أول مسرحية إذاعية في 03 أفريل 1938، بعنوان "الطبيب الصقلي"، وقد أدى بطولتها "محي الدين باشطارزي"، وتضمنت دعاية وحربا نفسية ضد النازية الألمانية.

# المرحلة الثالثة: خطاب المصاعب "1946-1939".

وقد صادفت هذه المرحلة قيام الحرب العالمية الثانية، وما صاحبها من تغيير سياسي وثقافي واحتماعي، ولم تكن الجزائر بعيدة عن مسرح المواجهات، بل كانت جزءا منه، لذا فيمكن تقسيمها إلى مرحلتين جزئيتين:

أ- من 1939 إلى 1943: حيث شجعت السلطات الفرنسية الخطاب المسرحي الإذاعي كرد فعل على النازية الألمانية، وتميزت هذه المرحلة بإعادة عرض بعض الأعمال الناجحة، كأعمال "باشطارزي" "ما ينفع غير الصح" و"محمد التوري" "أعلاش رايك تالف، في القهوة، كي الكيلو" ومسرحية "الثلاثة" "للبشير الإبراهيمي"1.

ب - من 1943 إلى 1946: وتصادف هذه المرحلة دخول الحلفاء من إنجليز، وأمريكان إلى الجزائر، للخرائر، الخلفاء من إنجليز، وأمريكان إلى الجزائر، للذا فقد شل العمل المسرحي، كما ساهم في هذا الركود فقدان المسرح لبعض رجاله ك\_"إبراهيم دحمون" (1942) و"بن شوبان" (1943) و"رشيد قسنطيني" (1944).

# المرحلة الرابعة:خطاب الاستفاقة "1947-1955":

شهد الخطاب المسرحي في هذه المرحلة استفاقة، ولعل من أسباب هذه الاستفاقة والازدهار استمالة السلطات الفرنسية لبعض أقطاب المسرح حيث وفي: "30 سبتمبر 1947 تم تعيين محيى الدين باشطرزي مديرا للمسرح العربي بقاعة الأوبرا، كما تم تعيين مصطفى كاتب مساعدا إداريا له"2.

وقد سار أقطاب المسرح في هذه المرحلة بذكاء وحيلولة، دون الوقوع في فخ الاستعمار، إذ ضمنوا خطابهم المسرحي أبعادا دينية وسياسية، تاركين للجمهور مهمة التأويل، وفك الشفرات وقراءة ما بين السطور. وفهم المضامين الخفية التي يريد رجال الثورة إيصالها، دون أن تتفطن السلطات

<sup>1</sup> ينظر: موسى حمومي. "تأريخ المسرح الجزائري". مجلة الثقافة عدد 87، شهر ماي/حوان 1985، ص 237.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مخلوف بوكروح. ملامح عن المسرح الجزائري، ص 13.

الفرنسية. "فكتب محمد العيد مسرحية "بلال" الشعرية، وعبد الرحمان الجيلالي مسرحيتي: "المولد"، "الهجرة النبوية". وفي سنة 1951 أصدر توفيق المدني مسرحية "حنبعل" التاريخية النثرية".

وكلما سار الزمن ناحية تاريخ اندلاع الثورة، كلما ضُيق الخناق على المسرح ،وضعف نشاطه. وبعد اندلاع الثورة، واهتمام الناس بالأحداث العسكرية والسياسية، واشتداد الرقابة فقد الخطاب المسرح في الجزائر جمهوره آنذاك، فانتقلت الفرق المسرحية للنشاط في الخارج إن في أوروبا أو البلدان العربية.

### المرحلة الخامسة: خطاب الدعاية والثورة "1962-1955".

في هذه المرحلة حملت الفرق المسرحية لواء الدعاية للثورة خارج الجزائر، ونشر صداها، وتعبئة الجماهير لدعمها، فشهد الخطاب المسرحي نشاطا هائلا، حيث قامت الفرق المسرحية بجولات فنية واستعراضية في مدن أوربية مختلفة. إذ"شاركت فرقة مصطفى كاتب التي كانت تضم نحو 102 شابا في مهرجان الشبيبة العالمي المنعقد ببرلين العام 1951 وبوخارست عام 1953وفارسوفيا عام 1955 وظلت هناك تنشط فترة من الزمن"<sup>2</sup>. وواصلت هذه الفرقة عملها الفي، ونشر صدى الثورة، وتبليغ رسالة التحرير، حيث سافرت إلى "تونس" وعرضت مسرحية " أبناء القصبة"ل "عبد الحليم رايس" في المسرح البلدي "بتونس" في 6 حانفي 1959، وقد تناولت هذه المسرحية نضال المرأة الجزائرية، والوعي الثوري داخل العائلة الجزائرية، والنضال في المدن. وقد كان الواقع الجزائري مصدر إلهام الكثير من الكتاب المسرحيين، حيث استلهمت منه موضوعات ثم وضعت في قالب في متماسك.

وكثيرا ما كان الكتاب المسرحيون يتخذون معركة أو حادثة أو نموذ جا لما يجري في الجزائر، منطلقا لخطاب مسرحي متماسك ومتكامل، خاصة وأن من الجمهور الذي كان يحضر العروض، الطلبة الجزائريون المقيمون بالخارج، ولعل من أهم المسرحيات التي تمثل هذه الحقبة الزمنية، وتؤرخ لها مسرحية

<sup>.</sup> المسرح الجزائري، ص 86 . أحمد بيوض. المسرح الجزائري المسرح  $^{1}$ 

<sup>. 14</sup> عنلوف بوكروح. ملامح عن المسرح الجزائري، ص $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  أحمد بيوض. المسرح الجزائري، ص $^{3}$ 

"مصرع الطغاة" لـ "عبد الله الركبي"، حيث اعتبر الكاتب وغيره من كتاب هذه المرحلة أن المجاهد في المسرحية، ما هو إلا واقع كل رجل جزائري، يتحلى بروح الوعي والمسؤولية، وروح الجماعة، على اعتبار أن البطل الحقيقي هو الشعب الجزائري، الذي صنع صورا رائعة للتفاني وحب الوطن، وقد وصف الأستاذ "محمد الطمار" مسرحية "مصرع الطغاة" قائلا: "إنها تدل دلالة واضحة على تقدم هذا النوع من الأدب في الجزائر، والمسرحية تعرض صورة أمينة عن جزائر ما قبل التاريخ، باعتبار أن لها ماضيا عريقا، ويلعب عنصر الحب في هذه التمثيلية دورا مهما"1. وقد كان بحق الخطاب المسرحي في هذه الفترة أو المرحلة، يمتاز بالعفوية والواقعية، عَكَسَ على خشبات المسارح واقع الجزائر بلغة شعبية بسيطة، فكان سفيرا للجزائر بالخارج، أكسب القضية الجزائرية الكثير من التأييد.وشهدت هذه المرحلة نشاطا غزيرا من أقطاب المسرح، سواء من المنضويين تحت لواء الجبهة مثل: "عبد الحليم رايس"، "مصطفى كاتب"، أو حارج لواء الجبهة مثل "كاتب ياسين"، الذي ألف عدة مسرحيات باللغة الفرنسية والعامية أشهرها: "الرجل صاحب النعل المطاط"، "فلسطين المخدوعة"، و"الجثة المطوقة"، هذه الأحيرة التي قالت عنها الدكتورة "سعاد محمد خضر": "إنها تصور لنا مأساة البطل "لخضر"، الذي يدور ليس فقط داخل حلقة الضغط الاستعماري، بل الذي يدور داخل نطاق مأساته الذاتية، حين يحاول أن يشيد بمعالم الأجداد، وأن يعود لنفسه وماضيه ويعيد لوطنه مجده ووحدته الممزقة خلف قناع المستعمر، وفي غمرة هذا الصراع مع ظروفه، يتوصل إلى أن الانتفاضة الثورية هي وحدها التي تنقذه من دائرة الموت البطيء، التي يدور فيها"<sup>2</sup>.

كما تحدر الإشارة هنا إلى أن الخطاب المسرحي المكتوب باللغة الفرنسية لم يكن بعيدا عن الواقع الجزائري، بل ناضل مع الخطاب المسرحي المكتوب باللغة العربية، فوظف التاريخ الجزائري القديم، وأدان الاستعمار، ودعا بكل حرأة إلى الثورة، وتقلد وسام الوطنية، وفتّح عيونه على ظلم الاستعمار، فجاء متمردا على الواقع المرير، متأصلا بالبيئة الجزائرية، يتأرجح بين الغضب والهدوء، حتى قالت عنه "سعاد محمد خضر": والمسرحية الجزائرية المكتوبة باللغة الفرنسية، هي كذلك تعالج مواضيع كفاحية، وإن اختلفت فيها أساليب العرض عن أختها العربية، إلها مسرحية تُعدّ في مصاف المسرحيات العالمية، من حيث مستواها الفني، وقيمتها الجمالية الرفيعة، إلها مسرحيات متأثرة بتقاليد المأساة اليونانية، إلى جانب تأثرها بالمسرح الفرنسي الزاخر".

<sup>1</sup> محمد الطمار. الروابط الثقافية بين الجزائر والخارج. الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر ، 1983، ص 273.

<sup>.61</sup> سعاد محمد خضر. الأدب الجزائري المعاصر، ص $^2$ 

<sup>.61</sup> المرجع نفسه، ص $^{3}$ 

## المرحلة السادسة: الخطاب النهضوي الاجتماعي "1972-1963":

انطلاقا من الدور الثقافي والاجتماعي والتربوي والتوجيهي للمسرح، وإبرازا لأهمية النهوض بالثقافة، التي يُعتبر المسرح أحد روافدها الهامة، فقد أممته الحكومة الجزائرية بمقتضى المرسوم رقم 63/12 المؤرخ بتاريخ 08 حانفي 1963 حيث تضمن: "أن النهضة المنوطة بالمسرح ذات أهمية بالغة لشعبنا، وهو ما يستوجب وضع المسرح في خدمة الشعب". وتميزت هذه المرحلة بالطرح الاجتماعي للموضوعات، من مثل قضايا المرأة، العمل، البطالة، العادات البائدة، التقرب من الأولياء والصالحين، البيروقراطية...، فبرزت أعمال مسرحية ناجحة شكلا ومضمونا مثل: "الغولة" للرحارويشد" التي تعالج تفشي البيروقراطية في المؤسسات الجزائرية، و"القراب والصالحين" لـ"ولد عبد الرحمان كاكي"، التي تعالج تفشي ظاهرة الشعوذة، والإيمان بقوة الأولياء وإمكانية تغييرهم للقضاء والقدر. وقد سعى هذا الأحير إلى تطوير الخطاب المسرحي الجزائري من خلال إدخال الجو الشعبي، والقوال" على العرض المسرحي، هادفا إلى إدخال عنصر الاحتفالية في العرض المسرحي الجزائري، وهذا يكون "ولد عبد الرحمان كاكي" "قد لعب دورا رائدا في الحركة المسرحية الجزائرية بأعماله ذات المطابع الخاص، والمتميز باستلهامه للأساطير الشعبية، ليعالج من خلالها القضايا الاجتماعية" في هذه المرحلة الوصولية والانتهازية، وفضح السلوكات الاحتماعية المشينة، والمعيقة للنمو الاحتماعي والتطور المرحلة الوصولية والانتهازية، وفضح السلوكات الاحتماعية المشينة، والمعيقة للنمو الاحتماعي والتطور الاحتماعي، وبمكن تقسيم هذه المرحلة إلى فترتين:

أ- من 1963 إلى 1966: وتعتبر مرحلة الزخم الفني أو العصر الذهبي للخطاب المسرحي الجزائري.

ب- من 1967 إلى 1972: وهي مرحلة تطبيق اللامركزية في تسيير مؤسسات الدولة، فشهدت ميلاد المسارح الجهوية في كل من عنابة، قسنطينة، وهران، بلعباس. ويمكن تسجيل بعض الملاحظات على هذه المرحلة نوجزها في ما يلي:

- شيوع ظاهرة الاقتباس في الخطاب المسرحي الجزائري، وكثرة الأعمال المقتبسة عن كبار المسرحيين من مثل: "موليير"، "بريخت"، "شكسبير"، "توفيق الحكيم".

- إعادة عرض بعض الأعمال المسرحية الثورية لسد الفراغ الذي أحدثته سياسة اللامركزية.

<sup>.63/12</sup> نص مرسوم التأميم الصادر بتاريخ 08 حانفي 1963 تحت رقم  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  أحمد بيوض. المسرح الجزائري. ص $^{2}$ 

- بروز الخطاب المسرحي النسوي بميلاد أول مسرحية لجزائرية هي: "آسيا جبار"، التي ألفت مسرحية "اهمرار الفجر".

## المرحلة السابعة: خطاب الركود "1972-1982".

وتعتبر هذه المرحلة امتدادا للفترة الثانية من المرحلة السادسة، حيث تم تطبيق سياسة اللامركزية في مختلف سياسات الدولة ومؤسساتها، بما في ذلك فتح مسارح جديدية مستقلة في المدن الكبرى، مما خلق صعوبات جمة للمسرح الوطني، بتشتيت قدراته البشرية والمادية المحدودة، وتوزيعها على المسارح الجهوية، مما أضعف جهده ومردوده.

وقد مال الخطاب المسرحي في هذه المرحلة، إلى انتقاد الواقع الاجتماعي، ووجوب دعم بعض شعارات الدولة وتوجهاتها السياسية والاقتصادية والإيديولوجية، كما شهدت هذه المرحلة بروز ظاهرة جديدة في الساحة المسرحية، وهي ظاهرة التأليف الجماعي، والميل إلى الاقتباس أكثر من الإبداع والتأليف، إضافة إلى أن بعض المسارح الجهوية خاضت تجربة مسرح الطفل، مثل مسرح وهران الذي أنتج مسرحية "النحلة"، وقدمها كرمز للجدية والعمل والإتقان، وقد كان ذلك عام 1975.

ورغم أن المسارح الجهوية، قد ظلت تتخبط في دوامة من العوائق والمشكلات، إلا أنها ظلت مراكز إشعاع فني، أثرت الثقافة الوطنية بإنتاجاتها المختلفة، كما استطاعت أن تكون فضاءات تلاق بين الفرق المحترفة والهاوية، وأن تنظم أياما ومهرجانات مسرحية، خلقت أجواء من المنافسة.

# المرحلة الثامنة: خطاب الانتعاش "1989-1983".

رغم الانتكاسات التي تعرض لها الخطاب المسرحي في الجزائر في الفترة السابقة، من آثار تطبيق اللامركزية، ورحيل بعض رجالاته، إلا أنه برزت بعض العوامل التي حققت له الانتعاش، شكلت له عثابة إعادة ضخ للدماء في حسده، بدأت باهتمام الدولة بالحركة المسرحية والتي تجسدت في:

"إقامة ندوة أيام المسرح، التي أخذت على عاتقها مهمة تطوير المسرح، تحت شعار "من أجل تطوير المسرح الجزائري" والتي عالجت مجموعة من القضايا العالقة في الفضاء المسرحي:النص المسرحي لغة ومضمونا وشكلا، الإخراج والتمثيل، بالإضافة إلى تنظيم الهياكل المسرحية والتكوين

-

<sup>1</sup> ينظر: عبد السلام بوشارب. محلة الجيش، عدد 195، حوان 1980، ص 64.

المسرحي" أ. كما استُحدثت المديرية الفرعية للأعمال المسرحية التابعة لوزارة الثقافة، والتي من مهامها تنظيم المسارح الجهوية، ومساعدها في الإمداد بالوسائل والتجهيزات اللازمة، وتكوين الإطارات، وتنظيم وترقية الفنانين والممثلين. ورغم أنه عادة ما تكون مثل هذه القرارات حبرا على ورق، وحبيسة للأدراج، إلا ألها أسهمت في تحريك الفعل المسرحي، والحوار الثقافي، وإذكاء جذوة التمثيل. ولو تأملنا المراحل السابقة الذكر و أردنا أن ننصف الخطاب المسرحي الجزائري، ورجالاته لأمكننا الاهتداء إلى جملة من العوامل المباشرة وغير المباشرة، أسهمت جميعها في تدهور الخطاب المسرحي الجزائري والتي منها:

- المنافسة الشرسة من وسائل الإعلام الأخرى كالتلفزيون، السينما، الفيديو....
- قلة اهتمام الدولة بالمسارح وضعف الميزانيات. انعدام التنظيم وانعدام القانون الخاص بالفنان، الذي يكفل له حقوقه، وقلة التشجيع المادي والمعنوي.
  - تفاقم البيروقراطية وارتباط الخطاب المسرحي بالمناسبات.
    - ضعف التكوين والتنسيق والاستمرارية في العمل.
- اعتبار المسرح آخر الاهتمامات إن على المستوى الجهاز الإداري (الدولة)، أو على مستوى المواطن.
  - قلة الإعلام والإشهار للمسرح.
  - افتقاد المسارح لتقاليد مسرحية، وتمركز عملها في المدن الكبرى.

### المرحلة التاسعة: خطاب الأزمة "1990-1999".

لم تكد تتخلص الجزائر من مخلفات أحداث 8 أكتوبر 1988 حتى بُليت بأزمات أخرى تفاقمت على جسدها، فأثقلت كاهل الجزائريين وأفشلت جهود المسرحيين، خاصة بعد دخول الجزائر في دوامة العنف والعنف المضاد، أو ما يعرف لدى العامية بالعشرية السوداء، فكممت الأفواه، وبدأت آلة العنف الحصاد، وكان من ضحاياها أقطاب المسرح الجزائري "عز الدين مجوبي"، "عبد القادر علولة" وأُغلقت بطريق غير مباشر المسارح الجهوية التي كانت ناشطة آنذاك، وأحيل المسرحيون (المخرجون، الممثلون،

<sup>.</sup> 35 ص أعباء، ص 35 علوف بوكروح. المسرح الجزائري ثلاثون عاما مهام وأعباء، ص

التقنيون ...) على شبه بطالة مجبرة، ولذلك فلا عجب أن نجد المسرحيات التي قدمت في هذه المرحلة قليلة تعد على أصابع اليد، والتي نذكر منها: مسرحية: "محند أفحلول" من تأليف "سليم سوهالي" وإخراج "حسين بلاغماس" وإنتاج مسرح باتنة الجهوي، ومسرحية "عالم البعوش" وهي من اقتباس "عمر فطموش" وإحراج "عز الدين مجوبي" وإنتاج المسرح الجهوي باتنة سنة 1994، ومسرحية "المخضرم" لــ "محمد آدار" وإنتاج مسرح وهران سنة 1994. وفي السنة نفسها ألف "كمال زرارة" مسرحية "لعبة الموت" والتي أخرجها المخرج "شيبة لحسن" وأنتجها المسرح الجهوي باتنة. وفي سنة 1998 ألف "عز الدين ميهوبي" مسرحية "الدالية" التي أخرجها المخرج "جمال مرير" وأنتجها المسرح الجهوي باتنة، وجابت ربوع الجزائر، ثم شاركوا بما في مهرجان المسرح العربي بالأردن، فحصدت خمس جوائز أو سكار عربية من أصل سبعة جوائز أو سكار عربية رصدت في المهرجان<sup>1</sup>. والشيء اللافت للانتباه أن مسرحيات هذه المرحلة سواء التي أنتجت بالمسرح الجهوي باتنة أو بقية المسارح الجهوية، حملت طابع الحزن أو تناولت موضوعات تتعلق بالموت أو تكميم الأفواه أو الخوف أو اللاأمن.

## المرحلة العاشرة: خطاب الخروج من الأزمة أو لملمة الجراح "2000-2000".

وتبدأ هذه المرحلة مباشرة عقب انتخاب الشعب للرئيس عبد العزيز بوتفليقة وطرحه لميثاق السلم والمصالحة فيما بعد، فدأبت الحياة الثقافية تنتعش قليلا قليلا، حالها كحال بعض الميادين والقطاعات، وبدأت المسارح الجهوية تنفض عن نفسها غبار الركود الذي لازمها لعشرية كاملة، وبدأ أفرادها ممن بقوا يؤمنون برسالة المسرح في لملمة حراحاتهم. واستعادت المسارح الجهوية عافيتها وبدأت النشاط من جديد، كما بُعثت التعاونيات الثقافية وأُسست الجمعيات والفرق الهاوية ولقيت تشجيعا من دور الثقافة.

ولذلك فإن المسرحيات التي عرضت وأنتجت في هذه المرحلة على ضعف مستواها بعض الشيء، فإلها متنوعة، بعضها من إنتاج المسارح الجهوية، وبعضها من إنتاج هذه التعاونيات الثقافية، والتي نذكر منها على سبيل التمثيل لا الحصر: مسرحية "الرايس" التي ترجمها وأخرجها "بوزيد شوقي" وأنتجها مسرح باتنة سنة 2000، ومسرحية "ليلي والكوابيس" التي أُلفت تأليفا جماعيا وأنتجها مسرح باتنة الجهوي وطرحت فيها مخلفات العشرية السوداء، وإشكالية كيفية تجاوز الأزمة السياسية والأمنية. وفي العام 2004 ألف "العربي بولبينة" مسرحية "الغلة" وأنتجها المسرح الجهوي بباتنة في العام نفسه، وتدعو للمحافظة على البلد والسعى به للتطور والتنمية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مقابلة مع المخرج جمال مرير في صيف 2007 بالمسرح الجهوي عنابة.

ولئن كانت مسرحيات المرحلة السابقة تحمل الألم والخوف واللاأمن، فإن مسرحيات هذه المرحلة قد شعت ببريق الأمل والتفاؤل، والدعوة الصريحة إلى المصالحة وتجاوز الماضي الحزين.

#### المرحلة الحادية عشر: خطاب الاحترافية "2014-2006".

عرف المسرح الجزائري منذ بداية 2006 دحول الاحترافية من بابما الواسع من خلال الانفتاح على الغير والدحول في مهرجانات دولية، وحصد جوائز مشرفة و إقامة مهرجانات للمسرح المحترف بالجزائر والسعي إلى تنافس شريف بين المسارح الجهوية فيما بينها، وتشجيع الفائز بالجائزة الأولى بالعروض الدورية في البلدان العربية. كما عرف المسرح في هذه المرحلة ميلاد أول طبعة لمهرجان المسرح المحترف في ماي 2006، بإشراف الراحل "محمد بن قطاف" -رحمه الله-1.

حيث قدم مسرح وهران مسرحية "الطلاق" التي لاقت نجاحا باهرا، ثم توالت العروض المحترفة تباعا، والتي نذكر منها: مسرحية "هاملت" للمسرح الجهوي للعلمة، مسرحية "ماذا ستفعل الآن" المسرح الجهوي بلعباس، ثم مسرحية "امرأة من ورق" للمسرح الجهوي عنابة، وبعض مسرحيات المشافية كمسرحية "نساء بلا ملامح" لجمعية النوارس البليدة، ومسرحية "رسالة إنسان" لفرقة الراية قسنطينة<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> ينظر: وزارة الثقافة، المسرح الوطني، نشرية المهرجان، العدد الثالث، 26 ماي 2006، الجزائر، ص 2.

<sup>2</sup> ينظر: وزارة الثقافة، المسرح الوطني، ريبيرتوار المسرح الوطني، ماي 2014.

الفصل الثاني: الحوار المسرحي: المفهور السمات والوظائف.

أولا: الحوار: الهفهوم والمصطلح.

ثانيا: أشكال الحوار.

ثالثا: الحوار والمحادثة.

رابعا: ميزات الحوار وسماته.

خامسا: وظائف الحوار المسرحي.

## أولا- الحوار التعريف والمفهوم:

ليس هناك تعريف محدد للحوار، يمكننا إيراده تعريفا متفقا عليه، غير أن الدارسين يؤكدون على ميزات يتميز بها عن غيره من أنماط التعبير، لذلك اختلفت صياغاتهم وتعريفاتهم له، وسنورد فيما يلي أهم هذه التعريفات إن في المعاجم اللغوية أو في الكتب النقدية. راصدين في دراستنا هذه جملة من القضايا :ماهية الحوار، حصائصه،ميزاته،أشكاله،وظائفه والفرق بينه وبين المحادثة .

فقد حاء في منجد اللغة والأعلام في مادة "ح ا و ر" أن الحوار من "مادة حاور، محاورة وحوارا وحوارا بمعنى الإجابة وترجيع الكلام، فنقول حاوره أي جاوبه وراجعه الكلام، وتحاور القوم أي تراجعوا الكلام وتجاوبوا"1.

وجاء في المعجم المسرحي أن الحوار: "شكل من أشكال التواصل يتم فيه تبادل الكلام بين طرفين أو أكثر" وعلى هذا الأساس فإن الحوار هو أداة التخاطب في الخطاب المسرحي، وهو السمة التي تشيع الحياة والجاذبية في المسرحية "إذ كلما ذكرت المسرحية ذكرت معها كلمة الحوار، ... ذلك أن الحوار هو أداة المسرحية، فهو الذي يعرض الحوادث، ويخلق الشخصيات ويقيم المسرحية من مبدئها إلى ختامها "3، لذا فالتأليف المسرحي يعتمد اعتمادا كليا على الحوار، في حين يمكن لأعمال أدبية أخرى، شعرية أو نثرية: كالقصيدة، القصة والرواية أن تستغني عنه، لذا يعتبر الحوار الخصيصة التي تميز المسرحية عن سائر الصور الأدبية الأخرى من حيث أن المسرحية لا تأخذ الشكل النهائي إلا عن طريق الحوار وخشبة المسرح". 4 فهذه الألوان الأدبية تتفاوت من حيث توظيفها للحوار. "كالفنون التمثيلية الإذاعية، التلفزيونية والسينمائية حسب الحاجة إليه في العمل الفني "5.

يتبين من التعاريف والمفاهيم المطروحة سابقا أن الحوار يكتسب أهمية بالغة خاصة في الخطاب المسرحي، هذه الأهمية التي تتأتى من كونه – أي الحوار – وسيلة فعالة من وسائل التعبير، إذ هو أداة فنية تتواصل عن طريقها الشخصيات، ومن خلاله يصلنا الحدث، ويتجسد الصراع، ولذلك فهناك علاقة جدلية قائمة بين الحوار والعناصر المسرحية الأخرى، بوصفه وسيطا يعمل على نقلها، وتآلفها وتحقيق الانسجام بينها، بل هناك من يذهب إلى أبعد من ذلك فيعتبر الحوار أوضح جزء في العمل

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن منظور لسان العرب، ، ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ماري إلياس وحنان قصاب. المعجم المسرحي مادة "حوا"، ص $^{2}$ 

<sup>.</sup> 142 من الأدب، دار مصر للطباعة، دط، 1952، من 142

 $<sup>^{28}</sup>$  عادل النادي. مدخل إلى فن كتابة الدراما، مؤسسة عبد الكريم بن عبد الله، ط $^{1}$ ، تونس،  $^{1987}$ ، ص

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> عدنان بن ذريل. فن كتابة المسرحية، مطبعة اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 1996، ص 59.

الدرامي، وأقرب إلى أفئدة الجماهير وأسماعهم، به يعبر الكاتب عن فكرته، وبه يكشف عن الأصداح المقبلة والجارية في مسرحيته، وعن الشخصيات ومراحل تطورها، "والحوار الجيد هو الذي تدل كل كلمة فيه عن معنى يكشف عن حقيقة معينة، وتعبر عن تلك الحقيقة تعبيرا دقيقا لا مبالغة ولا افتعال فيه".

إنه بهذا المعنى يأخذ منحى آخر، إذ هو وسيلة التخاطب، والتفاهم بين الممثلين على حشبة المسرح، سواء في ذلك أُوحِه إلى المتفرج والمسرحية تعرض أو إلى القارئ في شكل كتاب، "الحوار هو الذي يقيم التواصل بين الشخصيات وبينا وبين المتلقين، والأخطر من هذا أن الحوار المسرحي يبدو لا معنى له إذا لم يحمِّل شخصيته العاطفة، المتولدة عن العلاقات بين الشخصيات، ومهما بلغت قوة الفعل ودلالته فإنها لن تكون بديلا عن الكلام، لأن موضوع المسرحية وصراعها وشخصياتما لن تقوم لهم قائمة إلا بالحوار، وبهذا الشكل كان المترجمون مضطرين إلى الاهتمام بالحوار لأنه عامل المسرحية كلها، وجامع جميع عناصرها"2.

من هنا فإن الحوار المسرحي في نهاية الأمر ما هو إلى لغة مسبوكة في قالب تخاطب بين الممثلين والجمهور أو بين شخصيات المسرحية فيما بينها لتحقيق التواصل فيما بينها في عالم الخيال عالم النص الدرامي و عالم الواقع و عالم المتفرج في قاعة العرض. وفي هذا يقول إيريك بانتلي: "هذه هي الحياة فالفنون التعويضية ولقاء الكتابة الرديئة التي نقرؤها كل يوم، يهيئ لنا الأدب الكتابة الجيدة التي تدهش وتسر، ولقاء الكلام الرديء الذي نسمعه كل يوم، تهيئ لنا الدراما الكلام الجيد الذي يدهش ويسر، إن الدراما حلم المتكلم وانتقام الرجل السكوت ذلك أنها كلها كلام، فالمسرحية يكتبها إنسان لا يريد إلا الكلام للجمهور لا يريد سوى الإصغاء إلى الكلام"3.

يتبين مما سبق أن للحوار أهميةً بالغةً في بناء النص الدرامي، وفي النسيج الدرامي للمسرحية ككل، ويتجلى ذلك في تعريف محمد مندور له بقوله: "الحوار هو الذي يتكون منه نسيج المسرحية وهو

 $<sup>^{1}</sup>$  عادل النادي. مدخل إلى فن كتابة الدراما، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  فرحان بلبل. النص المسرحي الكلمة والفعل، مطبعة إتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2003، ص 106.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> إيريك بانتلي. الحياة في الدراما، ترجمة حبرا إبراهيم حبرا، المكتبة العصرية، بيروت، 1968، ص 83.

الذي يعطيها قيمتها الأدبية"، وهو هذا التعريف نجده يلتقي مع "بيترز روندي" الذي يقول: "لقد أصبح الحوار العنصر الوحيد المكون للنسيج الدرامي"<sup>2</sup>.

إذن يعتبر الحوار الأداة الهامة للتصوير في المسرحيات سواء أكانت هذه الأخيرة ممثلة أم مقروءة، فإذا كان الصراع هو المظهر المعنوي للمسرحية، فإن الحوار هو المظهر الحسي لها، المظهر البارز الذي يدركه المشاهدون بأسماعهم وأبصارهم.

محمد مندور. الأدب وفنونه، دار النهضة مصر للطباعة والنشر الفجالة، القاهرة، 1، ص113.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بيترز روندي. نظرية الدراما الحديثة، ترجمة أحمد حيدر، مكتبة الأسد، دمشق، 1977، ص 07.

ثانيا- أشكال الحوار: تتعدد أنواع الحوار كتعدد أنواع الكلام وتنقسم إلى:

#### 1- الحوار الروائي:

يخضع للسرد يعتمد التلميح أحيانا، مقروء ويمكن قراءته مرات عديدة، والحوار الروائي يتميز عن الجانية المسرحي بكونه محصور في إطار اللغة فقط، يقول "لطيف زيتوني": "الحوار الروائي بعيد عن المجانية لأنه محكوم بحاجة النص إليه أي بالدور الذي يؤديه تبادل الكلام في رسم الشخصيات، وتفسير الأحداث وهو بعيد عن العفوية بسبب طابعه الأدبي، وقيود اللغة والأسلوب والتراكيب النحوية، بسبب تحرره من مراعاة الجليس ومن الظروف الواقعية المرتبطة بمكان الحوار ومنه وأطرافه، فهو حوار وهمي تحضر العلاقة بين أطرافه في معطيات النص ويقتصر العامل الخارجي على البديهية، أي ما يتوقع الكاتب من القارئ أن يقبله سلفا قياسا على الواقع".

#### 2- الحوار الخطابى:

يتجلى في المسرحيات التي تعالج موضوعات سياسية فتتجلى الأساليب الخطابية ويتجلى هذا الحوار الخطابي في المواقف الحاسمة والبطولية ومواطن الاعتداد بالنفس، الافتخار بالوطن ويرى "محمد غنيمي هلال": "أن أخطر ما يكون على لغة المسرح، أن تكون خطابية وذلك حين يستقر القارئ/المتفرج أن الشخصية لا تتوحد بجديتها إلى الشخصيات المسرحية الأخرى بل إلى المتفرجين، وكأن الكاتب ينسى عمله الفني، ليعبر عن رأيه مباشرة لجمهوره"<sup>2</sup>. ولذلك يجب على الكاتب أن يكون ذكيا عند استعماله للحوار الخطابي فلا يكثر ولا يسهب ولا يطيل إطالة مفرطة في أساليبه الخطابية فتصبح مملة، ويجب أن تكون أكثر تعبيرا وإرساء لما يختلج في وحدانيات الشخصيات المسرحية.

ويمكن أن غيل هنا بمسرحية "الباب المفتوح<sup>8</sup>" للكاتب "محمد واضح" الذي أسهب في الطابع الخطابي، فتلون حواره المسرحي بالنزعة الخطابية، وهو الرأي الذي ذهب إليه الدكتور "شايف عكاشة" عندما اعتبر أن الكاتب حذا بحواره حذو الطابع الخطابي مما جعلها –أي المسرحية- تكون سطحية،

ا لطيف زيتوين. معجم مصطلحات نقد الرواية.  $^{1}$ 

<sup>. 142</sup>م فنيمي هلال. النقد الأدبي الحديث، دار العودة، بيروت، 1982، ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **الباب المفتوح**: مسرحية تاريخية دينية، تتناول لحظة تاريخية من لحظات الدين الإسلامي، وهي لحظة فتح مكة، بطلتها هند بنت عتبة، إذ تكشف صراعها مع زوجها أبي سفيان الذي طالبته بالتصدي لجيش محمد (ص)، لكنه رفض لأنه كان قد أسلم دون علمها فهمت بقتله بالخنجر الذي قتلت به حمزة، وتنتهي أحداث المسرحية بإسلامها وندمها على ما فات، وطلبها من زوجها أن يرمي الخنجر في بئر مهجور حتى لا تتذكر قتلها لحمزة.

وذلك بسب تركيز الكاتب على الوقائع التاريخية، وجنوحه إلى الموعظة التي يمكن أن نستخلص منها كتحول بيت "أبي سفيان" الذي كان طاغية متجبرا إلى مأوى آمن للمسلمين أثناء فتح مكة أ، ولنا أن نأخذ ثلاثة جمل مسرحية من بداية المسرحية ثم من وسطها ثم من آخرها، لكشف هذه الترعة الخطابية الوعظية فتحول حواره المسرحي إلى مجرد مواعظ تتداول على ألسنة الشخصيات تراوحت بين البشرى وأخذ العبرة وصدق النوايا في الإسلام.

ومن ذلك ما قالته "هند" عندما علمت بأن زوجها قد أسلم حفية عنها، وأنه رفض قتال المسلمين الذين دخلوا مكة فاتحين فقالت:

"هند: أبشري يا هند أبشري .... أبشري قد صار زوجك من أتباع محمد"2.

كما تتجلى الترعة الخطابية الوعظية في حديث "أبي سفيان" لـ "بديل" عن قوة شخصية "هند" بنت "عتبة"، وألها طالما وألها طالما عاشت سيدة قرارها وألها متى قررت شيئا قامت به: وذلك في قوله:

"إسمع يا بديل ... إنك لا تعرف هندا بنت عتبة.

هند ... عندما تعتزم الإسلام ... ستدخل الإسلام من تلقاء ذاهًا"<sup>3</sup>.

وتبلغ لغة الحوار درجة الصفر عندما تختلف "هند" مع "معاوية" بعد إسلامها حول مصير الخنجر الذي ظلت تحتفظ به كذكرى عن قتل "هزة". والذي أصبح يؤلمها أكثر مما يفرحها، ويذكرها بنشوة أخذ الثأر، إذ آثرت أن يرميه في بئر مهجورة رمزا لدفن هذه الذكرى السيئة. في حين آثر زوجها أبو سفيان أن يهديه لابنه معاوية يحفزه أكثر على القتال في المعارك ضد الشرك والمشركين، يقول:

"سأهديه إلى ولدي معاوية"4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: شايف عكاشة. مدخل إلى عالم النص المسرحي الجزائري، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1991، ص 66.

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد واضح. الباب المفتوح، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1976، ص 09.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص 58.

#### **3-** الحوار السردي:

إن الحديث عن الظاهرة السردية في الحوار المسرحي، يجرنا أولا إلى تحديد مفهوم السرد، وعلاقته بالخطاب المسرحي، وما مدى حضوره فيه، من جهة، وما علاقة السرد بالطابع الحكائي للحادثة المسرحية من جهة أخرى. وفي هذا يرى الدكتور "هيد الحمداني" أن الحكي يقوم على دعامتين أساسيتين: أولاهما أن يحتوي على قصة ما تضم أحداثا معينة. وثانيهما: أن يعين الطريقة التي تحكى بحا تلك القصة، وتسمى هذه الطريقة سردا، ذلك أن قصة واحدة يمكن أن تحكى بطرق متعددة. فيبني بذلك الظاهرة السردية على ثلاثية: الراوي، القصة والمروي له. ويخلص في النهاية إلى أن السرد هو الكيفية التي تروى بما القصة عن طريق هذه القناة نفسها، وما تخضع له من مؤثرات بعضها متعلق بالراوي، والمروي له، والبعض الآخر متعلق بالقصة ذاتها.

من هذا المنطلق فإن السرد في الخطاب المسرحية هو حكى قصة من الماضي لها صلة بالأفعال الدرامية، أو حكى قصة استشرافية يمكن أن تحدث في المستقبل. هذا ما أكسب الحوار الدرامي صفة السردية فأطلقنا عليه الحوار السردي. والذي يتجلى بكثرة في الخطاب المسرحي الجزائري كأن تقوم شخصية من الشخصيات في المسرحية بسرد قصة أو حدث أو ذكرى لغايات مقصودة ومدروسة مسبقا كتقديم معلومات للجمهور – يجب أن يعرفها – لكي تتضح الشخصية عنده أكثر كما قد تبين من خلاله (أي السرد) سبب الأزمة. كما قد يكشف الكاتب من خلاله الطابع الغالب على الخطاب المسرحي: سياسي، ثقافي، ديني، اجتماعي ... إلخ. وتبقى الميزة الخاصة للحوار السردي في الخطاب المسرحي أنه متعلق بالماضي مثلما هو متعلق بالمستقبل. ومما زاد من طغيان الترعة السردية في الخطاب المسرحي الجزائري انتشار الشكل الشعبي المعروف بــ"الحكواتي" والذي ابتدعه "ولد عبد الرحمان المسرحي الجزائري انتشار الشكل الشعبي المعروف بــ"الحكواتي" والذي ابتدعه "ولد عبد الرحمان كاكي". وهذه الصبغة لا يبقى المتفرج/القارئ للخطاب المسرحي حبيس حدران المسرح بل يأخذه المشل/الراوي إلى مشاهد حارج الحدث المسرحي حيث وقعت.

وقد يتداخل المونولوج مع السرد – ولعل الفعل المسرحي الناجح هو ذلك الذي يجمع بين المونولوج والسرد والتحقيق – في مسرحيات متعددة مثلما حدث في مسرحية "الدالية" لـــ"عز الدين ميهوبي" عندما خاطب "الهايم" السلطان "بلارج" قائلا: "بصح السؤال انتاعي هو إذا كان واحد اطلع لكوكب من الكواكب، ومات كيفاه نديرو باه ندفنوه، وما موقف المذاهب الأربعة من القضية"2.

<sup>1</sup> ينظر: حميد حمداني. القراءة وفعل توليد الدلالة، ص 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عز الدين ميهوبي. الدالية، ص 49.

فــ "الهايم" بهذه الحكاية لا يحدث السلطان فحسب، بل يشرك الجمهور في الحيرة والاندهاش وفي هذا يقول "حازم شحاتة": "إن الحكى يؤكد فعلا مسرحيا يشبه فعل الراوي الشعبي ... وهو بذلك لا يروي للشخصيات فقط، وإنما يشرك الجمهور، مما يؤكد على السمة الرئيسة للخطاب المسرحي"1.

فإذا كان "الهايم" في الحوار السابق قد قام بفعل استباقى للأحداث، وافتراض لقضية قد تقع في المستقبل. فإنه ربط حواره بسرد جزء من التاريخ إما لتأصيل الجانب الاحتماعي والديني لفضاء النص أو لإبانة أزمة، أو تقديم معلومات. وقد يتجلى السرد في حوار السلطان "بلارج" مجيبا عن سؤال "الهايل": "ويناه اللي خلقت الأولى، الدالية ولا العنب"2، فيرد عليه السلطان بنوع من الاستهتار والاستعلاء قائلا: "الدالية كي زادت لقيتها معرشة، وفيها لعنب، بصح الناس قالوا بلي الدالية كانت عنقود عنب، جابوه من الحبشة وحطوه لستين يوم تحت التراب، بدا يطلع ويكبر حتى ولى دالية، وإذا كذبتني روح تقرا الكتب تاع ابن خلدون، تلقى فيها كل شيء"<sup>3</sup>.

فالحوار السردي هنا لا يغذي التوتر الدرامي، وإنما هو فعل توصيل معلومات في نبرة متعالية، ففي هذا الجزء من الحوار الدرامي يظهر الراوي الذي هو بطل المسرحية بوظيفة مزدوجة: أولاهما الكشف عن الطبيعة، بأن يتظاهر بالثقافة وثانيهما نقل المعلومات - حتى وإن كانت غير صحيحة - عن العالم الدرامي الخارج عن النص المسرحي، بوصفه جزءا من الخطاب المسرحي ككل. ويعتمد الحوار المسرحي هنا على الأداء وموقع الشخصية البطلة (شخصية السلطان) من بقية الشخصيات لأن كل ما تقوله سوف يصدق.

ومثلما أشرت سابقا فإن توظيف الراوي في الخطاب المسرحي زاد من صفته السردية ودعم التحامها به. وأنوه هنا بأن توظيف الراوي في الخطاب المسرحي يكثر في المسرحيات ذات الطابع التاريخي أو التراثي.

وخلاصة القول أن السرد في الحوار يبني على حكى قصة من الماضي لها صلة بالأفعال الدرامية في النص الدرامي ذاته، بحيث تقوم شخصية من الشخصيات في المسرحية بسرد قصة أو حدث أو ذكري، وفي ذلك غايات مقصودة، منها تقديم معلومات للجمهور - يجب معرفتها - لكي تتضح الشخصية

مازم شحاتة. الفعل المسرحي في نصوص ميخائيل رومان، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1، القاهرة، 1967 ص162.

 $<sup>^{2}</sup>$  عز الدين ميهوبي. الدالية، ص  $^{48}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{3}$ 

عنده أكثر، كما قد يتبين من خلال سبب الأزمة، كما قد تبين الطابع الغالب على الخطاب المسرحي سياسي، ثقافي، ديني أو اجتماعي ...، ويبقى هذا النوع من الحوار يمتاز بأن أحداثه من الماضي دائما، وهو نوعان:

أ- حوار سردي سريع: ويتمثل في تقنيتي التلخيص والحذف، بحيث أنه مقطعا صغيرا من الحوار يغطي
 وينوب عن فاصلة زمنية طويلة من المسرحية.

**ب- حوار سردي بطيء:** ويتمثل في تقنيتي الوصف حيث مقطع طويل من الحوار يقابل فترة زمنية قصيرة من المسرحية.

### 4- المونولوج (الحوار الداخلي):

هو الحوار الذاتي أو الوجداني الذي يختلج وجدانيات الشخصيات المسرحية، تظهره الشخصية على الخشبة فهو حوار بين شخصية وذاتما، يختلف عن الحوار العلني (الديالوج) في كونه تعرية للنفس البشرية فتظهر على صورتما الحقيقية؛ "فهو يعني الحديث المنفرد الذي يضطلع به شخص واحد على الحشبة، في صوت مسموع، حيث تعبر الشخصية عن أفكارها الداخلية العميقة ودوافعها، أو تمدف إلى إخطار المتفرجين بمعلومات معينة ترتبط بما يجري في المسرحية من وقائع"أ. إنه بمثابة إثارة لخيال المتفرج والقارئ، فعندما يقف الممثل يُحدّث ذاته، فإنه وبطريق غير مباشر يأسر لب المتفرج والقارئ معا ليخلق في ذهنه جوا خاصا من الخيال، فيجعله يشترك معه في العمل الدرامي، يقول "حازم شحاتة": "المونولوج – دراميا – يقرب المتفرج من الشخصية، وهو – مسرحيا – تخصيص الفضاء المسرحي لممثل واحد، بحيث يصبح إدراك المتفرج لأزمة الشخصية كمن يطلع على أسرارها، فيخلق المونولوج إتحادا مباشرا بين المتفرج والممثل".

إنه مناجاة داخلية تقوم بها الشخصية، فتنفرد بذاتها في المسرح، فهو عادة ما يعمل على محور الزمان، وليس على محور الزمان والمكان، وبهذا فكأنه استيقاف للزمن في لحظة معينة، أو هو أشبه ما يكون بالصورة الفوتوغرافية، حيث يتجمد الحدث عند لحظة معينة.

ماري إلياس. حنان قصاب، المعجم المسرحي، ص 494.

<sup>.</sup>  $^{2}$  حازم شحاتة. الفعل المسرحي في نصوص ميخائيل رومان، ص $^{2}$ 

وفي النص الدرامي "الدالية" يتأتى لحظة الانفراج النفسي لـــ "بلارج" وكشفه عن حبايا نفسه عندما يقول: "سبحان مغير الأحوال، الصباح كنت كناس، ولعشية نحكم في الناس، الله يرحمك يا لحداية"1.

وهمذا فالمونولوج أفضل التقنيات للتعبير عن ذلك الانفجار النفسي، الذي يُولِّد موقفًا ما يأتي كما يرى "ميخائيل رومان" بعد "توتر طويل، وحوار حادًّ، يبدو من وجهة نظر البطل، في لحظة الانفجار لحظة البوح بالأسرار، لحظة قذف الحقيقة في وجه العالم، لحظة كشف النفس للآخرين"2.

فيقذف "بلارج" الحقيقة للجميع في إيقاع سريع، تعبيرا عن التناقض الصارخ، الذي نتج عن البطولة المطلقة للحكم، وعدم قبول المشاركة من الشعب، فيقذف الحقيقة في وجه الشعب قائلا: "آخر كلمة نقولها لكم هي: أنا عمري ما كنت نحلم بأكثر من كناس في شارع من شوارع الدالية، رأس مالي خبزة وزيتونة، كنت نخرج كل صباح باش آنظّف الطرق والساحات".

وبعد تصفحه لحياته، ينفرد بالحديث، ويخلص إلى النتيجة الحتمية التي تبرر وجوده، وتعطيه شرعية لحكم "الدالية" قائلا: "شوفو لي ينافقني نعرفو، ولي يجاملني نعرفو، ولي يعاوين نعرفو، واش نقولكم ربي اعطالكم قد قلوبكم، لو كان كنتو أهل خير كان ابعثلكم واحد من أهل الخير بلا ما تجيبوا حداية".

إن المونولوج في "الدالية"، اعتراف ومحاسبة للذات وخلق للشرور في العرض والنص الدرامي، للمشاهد والقارئ على حد سواء، فنبرته تكون نبرة القرار والإجابة النهائية، وحركته حركة التأكيد على الصعود والثبات.

وفي مسرحية "الأجواد" لـ "عبد القادر علولة" نجد المونولوج يتجلى في كلام "جلول الفهايمي"، الذي ينفجر في المستشفى، منتقدا طريقة تسيير الطب المجاني، والعناصر الانتهازية التي تقف ضد تنظيمه.

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين ميهوبي. الدالية، ص  $^{26}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فاروق عبد الوهاب. مع كتاب المسرح، "حوار مع ميخائيل رومان"، بحلة المسرح، مايو 1967، ص 18.

 $<sup>^{3}</sup>$  عز الدين ميهوبي. الدالية، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، ص 53.

ولكن لحظة الانفجار بالضبط كانت الحادثة التي حصلت في جناح حفظ الجثث الذي يشتغل فيه "جلول"، حين أدخل المريض إلى هذه المصلحة على أنه ميت، وأدخل الميت إلى مصلحة الاستعجالات على أنه حي.

إن هذه اللحظة هي التي دفعت "جلول" إلى الجري والصراخ، بعد تجمع سعة كبيرة من الضغط والتوتر، فكان "المونولوج أفضل التقنيات المعبرة عن ذلك الانفجار الذي يولد الموقف"<sup>1</sup>.

ويستمر المونولوج رغم دخول شخصيات أخرى في حوار مع بعضها البعض، ويتجلى ذلك في المقطع التالي:

"جلول: أجري يا جلول أجري ... أنت بغيت حد ما رغّم عليك ... شفت لفهامة وين توصل ... أنا نستاهل الضرب ... نستاهل ...

العاملة: مسكين جلول فلت من عقله وقيلا ... هذي الثالثة من المرات وهو يفوت علينا طاير يسب.

العامل: واقيل فلت كيما راكي تقولي ... عمري ولا شفت جلول يجري ... عمري ولا سمعته يسب ... هو يتنرفز صح، ولكن ما يجري ما يسب، ينسف صدره كالسبع، يجهد الوقفة ... ويزهر كالسبع...

ففي الوقت الذي يتحدث فيه العمال عن حالة "جلول" وعن مجموع ردود فعله إزاء مشكلات المستشفى، طيلة مسيرته المهنية، يستمر "جلول الفهايمي" في حواره مع ذاته عن الاختلاسات الحاصلة في المستشفى، وعن الإهمال الذي تعيشه، كتعطل أجهزها ونقص الأطباء، ورغم أن شخصيات الخطاب المسرحي تشاركه الحوار من حين إلى حين إلا أنه لا يأبه بهم، ويستمر في مونولوجه.

ورغم أن المتعارف عليه أن الحوار الداخلي (المونولوج) يكون بين الشخصية وذاتها، إلا أن صوت "جلول" يبقى مسموعا للجمهور والعمال، وهذا عرف مسرحي، إذ لا يعقل قطع التواصل مع الآخرين في حالة المونولوج، فظروف التمثيل تقتضى قوله بصوت عال.

 $<sup>^{1}</sup>$  حازم شحاتة. الفعل المسرحي في نصوص ميخائيل رومان، ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  من مسرحيات عبد القادر علولة، ص $^{2}$ 

كما يمكن أن نستقصي آثار المونولوج في مسرحية "النار والنور" للدكتور "صالح لمباركية" في مواضع مختلفة، نذكر منها ذلك المقطع الذي حدّث فيه "محمد" نفسه بعد استشهاد "عمار" حيث قال: "مات البطل، الأبطال يموتون، رحمك الله يا عمار، ورحم إخوانك الشهداء، نم هنيئا فنحن على دربك سائرون".

ونلخص إلى القول أن المونولوج في الخطاب المسرحي الجزائري يشكل في نص الخطاب الدرامي أو المسرحي على حد سواء نوعا من التصوير الفني للأزمة التي تعيشها الشخصية، أو هو بتعبير آخر نوعا من البوح القصري الذي تعيشه الشخصية، التي لا تود أن تبوح ببعض أسرارها، وهذه التقنية الفنية واحدة من التقاليد المسرحية، ترسم بواسطتها بعض الجوانب النفسية للشخصيات، فتظهر جلية للمتفرحين، ويخلق المسرحي نوعا من التعاطف بين المتفرحين والممثلين والمتلين التوتر والشاعرية وما يكون به نجوى النفس حادة - إنه كشف نفسي مثير في عبارات فيها من التوتر والشاعرية وما يصور انفعالات الشخصية الباطنية"2.

فهذا الضرب من التعبير أداة رئيسية لرصد خلجات النفس من زوايا مختلفة دينية، فكرية، احتماعية،... فهو شيطان للاشعور، إذ كثيرا ما يلجأ إليها الكتاب المسرحيون لكشف جوانب الشخصية، "فتفصح عما بداخلها، بما ينير المواقف ويطور الأحداث، وبخاصة في حالات التردد والشك والصراع والقلق ولعل تناسب المسرحي لا يبتعد كثيرا عما يدور في حياتنا"<sup>8</sup>.

وتتجلى المناحاة النفسية أكثر في منولوج "التأخر" "routard" للكاتب "جمال عبيدي" وتمثيل "توفيق مزعاش". الذي تدور أحداثه الدرامية حول شاب يحكي ويروي تأخره في كل شيء، بداية من تأخر والده في الزواج ثم تأخر ولادته ومراحل نشأته، وتأخره في الدراسة ثم تخلفه عن أداء الخدمة الوطنية، ثم تأخره عن عالم الشغل، إلى أن اعتقد أن التأخر متجذر فيه، لا مهرب منه، فأنشأ حزبا ينادي بالتأخر مرددا ما يخدمه من شعارات براقة رنانة، مثل: أن كل تأخير فيه خير، وانتهى بعقد ندوة صحفية يطالب فيها بجعل يوم ميلاده يوما عالميا للتأخر. وعبر مراحل أداء هذا العمل الدرامي يتقمص الممثل "توفيق مزعاش"، شخصيات سياسية عدّة، احترفت احترار الكلمات، والشعارات الجوفاء، ساهمت في تأخير مجتمعنا على أصعدة كثيرة. كما يعتبر هذا المونولوج عملا فنيا كُشف من خلاله عن مشاهد

أصالح لمباركية. النار والنور، دار باتنت، ط2، 2006، ص12.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد القادر القط. فن المسرحية، ص $^{2}$ 

<sup>.</sup> 168 ماري إلياس. حنان قصاب، المعجم المسرحي، ص

لمرحلة التعددية التي مزقت الشعب الجزائري بدلا من أن تلم شمله، وصيرته طوائف بعد ما كان لا يؤمن إلا بالوحدة، كل هذا بدعوى الديمقراطية التي كان يحلم أهلها بالتطور فوقعوا في فخ التأخر.

كما يكشف "التأخر" تدني مستوى الأذواق، واستبدال الناس لقصائد الغزل العفيف، وسمو الروح بالروح إلى الروح، والتدني بها إلى أغاني سوقية. والحال نفسه في برامج التلفزة الجزائرية، التي هي في نظر صاحب العمل الدرامي سر التأخر والمرآة العاكسة له، وعليه فإن هذا العمل الدرامي يعتبر مسحا فوتوغرافيا لحقبة زمنية عاشتها الجزائر في ميادين مختلفة.

ويندمج المونولوج بالمسرح الذهني أي مسرحية "الهارب" لـــ"الطاهر وطار" على لسان السجين "إسماعيل" الذي يؤثر البقاء في السجن على الخروج منه، ولقاء الأهل والخلان لأنه بكل بساطة فقد لذة العيش، وآثر البقاء في زنزانته على الخروج، ثم يقبل بعد ذلك على الانتحار، ويخاطب نفسه قائلا: "أنا ... هكذا يبدو لك الأمر ... لا علينا أنت الآن مصمم على الانتحار ... على مغادرة الحياة ... أليس كذلك.

إني مصمم على ذلك ... وأرجو أن تصمم أنت على معارضتي ... إن الانتحار أنبل طريقة يتبعها الإنسان للخروج من المأزق ... فهو لا يكلفنا إلا ألم لحظات وبينما تكلفنا الحياة ألم العمر كله"<sup>2</sup>.

إنه حوار داخلي يعكس الصراع لأجل النفس البشرية عندما تبلغ بها ضراوة الحياة إلى لحظة السداد الفكري، فلا يقوى الإنسان على التفكير ولا يقوى حتى على الحديث.

وخلاصة القول أن للمونولوج أهميةً قصوى في بناء الحوار والخطاب المسرحي بعامة، والخطاب المسرحي الجزائري بخاصة، إذ بوساطته يلقي الكاتب الضوء على جوانب في الشخصية قد تتراءى للمتلقي المتنقي المتنقي المتفرج وقد تتوارى عنه، ومن خلاله يكشف عن سلوكاتها وطرق تفكيرها، فيتيح الكاتب للشخصية أن تناجي نفسها كاشفة عن دخيلتها، وذلك إثر حالة أزمة تقع فيها الشخصية فتصطدم بها، وتختار المسلك الذي تسلكه، هذا المسلك الذي يتوافق وما قدم عنها من وصف وبناء سيكولوجي وسوسيولوجي وفيزيولوجي.

<sup>1</sup> يري إبراهيم حمادة. أن هذا النوع من المسرح "المسرح الذهني"Drams of Ideas" عمل فني لا يهدف إلى التسلية أو الإمتاع فحسب، بل يعني في المحمل الأول مناقشة الأفكار التي غالبا ما تتصل بالأوضاع السياسية والاحتماعية المعاصرة، أنظر أحمد صقر، المسرح الفكري مع التطبيق، مركز الإسكندرية للكتاب، ط1، 2002، ص 06.

<sup>2</sup> الطاهر وطار. الهارب، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، ط1، الرغاية الجزائر، 2004، ص 37.

#### 5- التحقيق:

إذا خلصنا فيما سبق إلى أن المونولوج هو تخصيص الفضاء المسرحي للمثل واحد، فإن التحقيق يأخذ شكلا دراميا آخر، يأخذ شكلا دراميا آخر، يأخذ شكلا دراميا آخر، والخطاب المسرحي بعامة يبحث في سرعة الأداء في الفعل، ونبرة الأداء في السؤال، ونبرة أداء الإجابة، وعلاقة كل شخصية وحركاتها، مزامنة مع باقي شخصيات الفعل المسرحي، وعنه يقول "حازم شحاتة": "فسرعة الأداء هي حيّز التحقيق في علاقته مع الزمن، الذي يشغله أداء المسرحية، فترفع من إيقاع المشاهد، بوصفه لحظات مصيرية في حياة شخصية ينتظر المتفرج نتيجتها".

إضافة إلى هذا فإن التحقيق يمثل نوعا دراميا للتقابل بين شخصيتين، أما مسرحيا فإنه يعني: "قسمة انتباه المتفوج على اثنين، بحيث يكون الانتباه منتصبا على المباراة التي يلعبها الممثلون بالانفعال والأداءات وحركة الممثل"<sup>2</sup>.

وقد شغل التحقيق حيزا هاما في حوار الخطاب المسرحي الجزائري، وسنورد فيما يلي بعض الأمثلة والمقاطع التي تؤكد ما نقول اخترناها من المسرحيات التي وضعناها موضوعا لدراستنا.

ومن أمثلة ذلك ما يتجلى في حوار "الهايل" مع "الهايم" في مسرحية "الدالية" لـ "عز الدين ميهوبي"، إذ تجسد التحقيق في جملة من الاستفهامات والإجابات، كانت فاتحة للفعل المسرحي: "الهايل: قول يا الهايم شكون يغلب الرجال.

الهايم: النساء.

الهايل: وشكون يغلب النساء.

الهايم: أولادهم.

الهايل: وشكون يغلب أو لادهم.

الهايم: النعاس.

الهايل: وشكون يغلب النعاس.

<sup>.</sup> 151 حازم شحاتة. الفعل المسرحي في نصوص ميخائيل رومان، ص $^{1}$ 

<sup>.</sup> المرجع نفسه، ص $^2$ 

الهايم: السهرات.

الهايل: واش يغلب السهرات.

الهايم: النار.

الهايل: واشكون يغلب النار.

الهايم: الماء.

الهايل: واشكون يغلب الماء.

الهايم: العقبة.

الهايل: وشكون يغلب العقبة.

الهايم: الرجال".

وقد أخذ هذا التحقيق سياق السؤال والجواب، وبقي في حلقة دائرية، بدأ بالرحال وانتهى بالرحال في شكل حديث كلامي تتضام فيه الجمل في أنساق تركيبية مبنية على مبدأ السببية، فكل جملة حوارية تولد الأحرى، وقد حرى هذا التحقيق بين شخصين. كما قد يكون بين شخصية ومجموعة من الشخصيات، كما هو الحال بين "بلارج" و"الجميع" بعدما اختارته "الحداية" سلطانا جديدا لـــ"الدالية"، فيحدث أول لقاء بينه وبين من كانوا ينافسونه على كرسي الحكم.

"بلارج: فهمتو ولا ما فهمتوش.

جزء: فهمنا.

جزء: ما افهمناش.

بلارج: فهمو رواحكم فهمتو ولا ما افهمتوش.

الجميع: فهمنا...ش.

 $<sup>^{1}</sup>$ عز الدين ميهويي. الدالية، ص $^{1}$ 

بلارج: اللي فهم يفهم صاحبو.

جزء: يرفعون أصابعهم.

أرواحوا منا وأنتم لي ما فهمتوش أرواحوا منا.

شوفوا لي فهموا ليهم السجن، ولي مافهموش ليهم الحبس.

الجميع: علاه واش درنا.

بلارج: واش درتو..... لي فهمو حبو يكونو خير مني، ولي مافهموش حبو يعرقلو المسيرة الثورية لي رايح نقوم بها.

الجميع: أملا فهمنا واش نديرو.

ﺑﻼﺭﺝ: ﺃﻧﺎ ﻟﻲ ﻧﺪﻳﺮ ﻧﺘﻮﻡ ﺻﻔﻘﻮ<sup>"1</sup>.

يمكن تقديم أكثر من قراءة لهذا المشهد، بتحديد طبيعة العناصر الثلاثة التي يقوم عليها التحقيق (السرعة، الحركة والنبرة) فنبرة الأداء هنا يمكن رؤيتها في ضوء علاقة "بلارج" بالجميع، حيث يمثل السلطة وهم يمثلون المواطنين البسطاء، وبالتالي يكون حيز التحقيق في أقل وأقصر زمن ممكن، وسوف تكون حركة هجوم من "بلارج" وحركة دفاع من الجميع.

وتكاد تكون أسئلة وأجوبة التحقيق في حوار "الدالية" حيزا متكررا، فإما أن تكون بخط عمودي من أعلى إلى أسفل أي من "بلارج" إلى الجميع أو تكون أفقية من بين "الهايم" و"الهايل" أو بين "الجميع" و"الضاوية". ويكشف هذا التحقيق حانبا من حوانب درجات الحرية المسموحة للفرد في هذا العالم الدرامي، الذي تسيطر عليه قوة "بلارج" إذ يعتبر كل إجابة تدخلا في شؤون الحكم، لذا فكل مواطن متهم حتى تثبت براءته، وبالتالي فنبرة "بلارج" جازعة شديدة ونبرة الجميع هادئة، ويتجلى الفارق الشديد في النبرة في المقطع التالي:

"بلارج: يعني راكم حابين تعرقلو المسيرة تاع بلارج.

الجميع: والحل يا سيدنا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عز الدين ميهوبي. الدالية، ص 30.

بلارج: أسكتو، ومن الآن ورايح نصدر قانون السكات.

الجميع: موافقين.

بلارج: قلتلكم السكات ماوش الهدرة ... فاهميني.

الجميع: يطأطئون رؤوسهم بالموافقة"1.

ومثلما كان الحوار عموديا في تحقيقه بين "بلارج" والجميع في النص الدرامي "الدالية"، فإنه كذلك في مسرحية "اللثام" لـ "عبد القادر علولة"، حيث كان موجها من أعلى إلى أسفل من مفتش الشرطة إلى العامل البسيط العفيف "برهوم"، حيث نجد في هذا التحقيق مفارقة عجيبة يحول من خلالها الضحية "برهوم" إلى متهم، إذ في الوقت الذي قصد فيه مركز الشرطة لتقديم شكواه، ألقي القبض عليه لأن الشرطة قد أرسلت إليه استدعاء للحضور إلى مقرها بتهمة التخريب والتشويش، وتوزيع منشورات تدعو إلى الإضراب، ويتجلى هذا الصراع في التحقيق التالي:

"المفتش: أنت ولد أيوب؟

برهوم: نعم.

الشرطى الأول: برهوم ... قضية البرمة لي خُونُها وطيبوا بيها ... مصنع الورق.

الشرطي الثاني: إيه ... برهوم ... هذا هو برهوم؟ ... من العينين عرفته.

المفتش: بعثنالك استدعاء للدار ... اليوم الصبح ... ياك اليوم خرجت من المستشفى؟

برهوم: نعم، ربما كنت خرجت من الدار ... ولما وصلت ...

المفتش: بعدما خرجت من الدار وين مشيت؟

برهوم: قطعت البلاد ومشيت ندور شوية في الخردة قلت ...

المفتش: قلت، نحب نتلقى مع الأعرج ... ولا مع واحد آخر منهم؟

برهوم: لعرج ...؟ واش جاب لعرج للخردة"2.

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق، ص $^{1}$ 

من مسرحيات علولة، ص $^2$ 

تتجلى من خلال هذا الجزء المختار النبرة الشديدة التي يتحدث بها "المفتش"، وبالمقابل الهدوء والردود الباهتة التي كان يرويها "برهوم"، بل والساذجة على اعتبار أن "المفتش" لا يترك لـ "برهوم" فرصة لإتمام الجواب و "برهوم" لا يحاول تماما، ثم يكتشف أنه ضحية تراكم الأسئلة المفرضة، فيرد بعدما اتحمه المفتش لأنه كان يحضر مع لعرج لقاء سريا للمؤامرة: فيقول:

"برهوم: لقاء سري؟ ... اضطراب؟... اسمحلي راك تسأل فيا وأنا مازال ما تكلمت .... خليني نشتكي ومن بعد اسأل<sup>1</sup>.

ثم يواصل "المفتش" تحقيقه مع "برهوم" فيسأله عن كل خصوصياته الفيزيولوجية والسيكولوجية والسوسيولوجية.

"المفتش: شحال تلبس في الصباط؟

برهوم: في الشتاء 42 في الصيف43 كذلك منين نخرج من الحمام.

المفتش: علاقتك بالنقابة؟.

برهوم: منخرط.... لكن مرة نشكر ومرة نسب... أسمح لي نسقم لك الآلة.... المسمار المحلول راه ناقص....

المفتش: الآلة هذي قاع ماتحبسش.....تصلي؟

برهوم: وأنت تصلى؟

المفتش: أنا لي راني نسأل.

برهوم: هذا السؤال نخلوه ليوم القيامة.

المفتش: نشاطك السياسي كيفماه؟

برهوم: فقير مثل حالتي ......أخيرا انتخبت على نواب ما نعرفهمش .....انتخبت عليهم زهر.."<sup>2</sup>.

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق، ص  $^{209}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 210.

يقابل "برهوم" في هذا التحقيق نبرة "المفتش" الشديدة بنوع من الاستخفاف والاستهزاء والسخرية ويتجلى ذلك في إجاباته، كذلك عن مقاس حذائه، أو عن الصلاة التي أجل الإجابة عنها إلى يوم القيامة، ويتجلى في هذا التحقيق تقلص الحيز الرسالي انطلاقا من سرعة الأداء وسرعة النبرة وشدها الناتجة عن طبيعة التحقيق البوليسي.

ويبلغ التحقيق قمته في النبرة وسرعة الأداء وتقلص هامش الحرية في الإجابة، ما في حوار الضابط الفرنسي مع "أب أهمد" في مسرحية "أم الشهداء" لـ "عزالدين جلاوجي"، بعد أن اقتحم حنود فرنسيون بيت والد "أهمد"، باحثين عن المجاهد "أهمد"، حيث يكتشف التحقيق التالي وحشية "الضابط" وشدة معاداته ونبرته الحادة، وبالمقابل رباطة جأش الأم وشدة ثقتها في الله، والنصر القريب.

"الضابط: هكذا إذن تتآمرون ضد فرنسا ....أين قطاع الطرق؟

أخبرين وإلا فصلت رأسك عن جسدك.

الأب: لسنا مخبأ اللصوص حتى نأوي قطاع الطرق؟

الضابط: أصبحت ألسنتكم طويلة هذه الأيام تعرفون كيف ترفعون رؤوسكم في وجوه أسيادكم وكيف تجيبو لهم يا أوغاد.

الأم: أقسم بالله أنه لم يأتنا أحمد.

الضابط: هكذا تقسمين كذبا أيتها العجوز الشمطاء. وهذا البرنوس لمن تحضرينه أيتها العجوز الشمطاء ...

لقطاع الطرق، اطمئني سيستسلم للجوع والبرد ولطلقات رصاصنا.

الأم: معهم الله.

الضابط: رصاصنا أقوى منهم وسيهزمهم.

الأم: الله أقوى منكم"1.

-

 $<sup>^{1}</sup>$  عزالدين جلاوجي. البحث عن الشمس، أم الشهداء، دار هومة، ط $^{1}$ ، الجزائر،  $^{2003}$ ، ص $^{3}$ 

رغم أن خطية التحقيق متجهة من الأعلى إلى الأسفل، أي من القوة الفاعلة في الخطاب المسرحي شخصية "الضابط" إلى القوة المستقبلة للفعل شخصية "الأم" إلا أننا نلمس نوعا من التوازن في التحقيق. ونوعا من التساوي في النبرة ولَّدها شجاعة "الأم" وصلابتها ورباطة جأشها، إذ أنها لم تستكن و لم تلن رغم تحديدات "الضابط". أضف إلى ذلك أن الحيز الزماني للتحقيق قصير، ومرد ذلك إلى سرعة النبرة وطبيعة التحقيق البوليسي.

قد تكون خطية التحقيق في الحوار أفقية أي بين شخصيتين متساويتين في المركز الاجتماعي، وتكون بأقل نبرة، وحيزها الزماني غير قصير، يمنح للمحقق معه فرصة الإجابة والاستفسار.

#### ثالثا- الحوار والمحادثة:

يفرق دارسو الحوار المسرحي بين الحوار في العمل الدرامي والحوار في الحياة، لكن هذا الأخير يفضل تسميته بالمحادثة فإذا كان الأول -كما سلفنا الذكر- عملية تواصل بين طرفين موجودين على الخشبة، هذا التواصل الذي هو في حقيقة الأمر متضمن داخل تواصل أوسع يتم بين منتج الخطاب المسرحي (الكاتب، المخرج) والمتلقي (القارئ، المتفرج).

فإذن الثاني (المحادثة) وإن كان يؤدي وظيفة تواصلية كذلك فإنما كلام عام غير محدد المعالم، غير مضبوط وغير مقصود، وتتميز بـ: "طابعها المرتجل والمجاني فليس فيها ما هو مهيأ سلفا، لعدد المشاركين ولا مرة التبادل، ولا طول المداخلة، ولا الموضوعات المطروحة". أما الحوار المسرحي كغيره من العناصر المسرحية، هو حوار نموذجي برغم ما يبدو في الظاهر من أنه طبيعي يمثل طبيعة الحوار في واقع الحياة، فلو درسنا حوارا في موقف من المواقف المسرحية لاكتشفنا أن المتحدث يعبر عن مواقفه وعواطفه وأفكاره دون تلعثم أو تردد أو خروج عن الموضوع "في حين يستغرق المتكلم في الحياة العامة وقتا قد يطول أو يقصر قبل أن يتحدث في موضوع ما، وقد يتشعب به الحديث فينسى بعض ما كان يريد أن يقوله، أو يجاوز ما كان قد بدأ فيه، فيتحدث عن شيء آخر"<sup>2</sup>، ويمكن أن نرصد الكثير من مواطن الاحتلاف بين الحوار المسرحي والمحادثة نوردها فيما يلي:

أ- أن الحوار المسرحي غير الحديث العادي، أو المحادثة التي قد لا يكون لها هدف، وتمتلئ بالسخافات والروايات، أما الحوار المسرحي فمنتقى ومهذب ومركّز وله غاية محددة، أي أنه درامي بالمفهوم المسرحي الدقيق.

ب- أن الحوار غير النقاش، فالنقاش خلاف في الرأي، غايته إقناع أو فرض رأي على آخر أو تصفية خلاف بينهما، كما قد تتم هذه التصفية أو لا تتم، أما الحوار المسرحي فهو صراع بين رؤيتين أو قوتين استثاريتين وغايته علية قوة اجتماعية أو إنسانية على أحرى.

ت- أن المحادثة تتخللها الكثير من التوقفات والمقاطعات، على خلاف الحوار المسرحي الذي يجري وفق نسق متواتر من التنظيم، فالشخصيات لا يقاطع بعضها بعضا، فكل منها ينتظر انتهاء كلام الآخر ليبدأ، أو ينتظر دوره ليتحدث، والفكرة التي يتم التطرق إليها لا تعاد إلا لسبب يتعلق ببناء الحيكة، وبهذا تبدو

 $^{2}$  عبد القادر القط. من فنون الأدب المسرحية، دار النهضة العربية، مصر، 1978، ص 33.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لطيف زيتوني. معجم مصطلحات نقد الرواية، ص 12.

المسرحية قطعة متماسكة مسبوكة، وحتى وإن تخللت الحوار المسرحي فترات صمت فإنها مقصودة. "لأن الصمت في المسرحية كلام، فهو يمهد لجملة ويترك لها حتى تترك أثرها عند المتلقي، وكثيرا ما أورد الكتاب في ملاحظاهم الإخراجية لحظة صمت قصيرة أو لحظة صمت طويلة حسب الحاجة إليها"1.

ويذهب "كير إسلام" في كتابه "سيمياء المسرح والدراما" إلى حدود أبعد مما سبق أثناء عملية التمييز بين الحوار اليومي (المحادثة) والحوار المسرحي، التي يمكن أن نوجزها في: 2

أ-التركيب النحوي: إن تلفظات الحوار المسرحي تامة نحويا، في حين نجد التركيب النحوي في المحادثة متقطعا أو غير واضح، ويعود الأمر إلى متطلبات قابلية الفهم التي يقتضيها الحوار المسرحي.

y القوة الإعلامية: تعتمد المحادثات اليومية على عدوى التواصل  $^{8}$ ، فيتدنى فيها المستوى الدلالي، في حين يزيد هذا العنصر في الحوار المسرحي ذلك أن كل ملفوظ من الشخصية له فعله، وكل منطوق له شأنه.

**ت- صفاء ما في القول:** أي أن المحادثات اليومية قد تقوم على الاستسلام لجريان الحديث، لذا فقد يكون فعل الكلام المنشأ عنها غير ذي أهمية أحيانا، أما في الحوار الدرامي والمسرحي فإن كل تلفظ جوهري بالنسبة إلى نمو الفعل، فالكلام فيه واضح وحي ومرتب وأكثر تماسكا وجلاء.

ش- التحكم في حق توزيع الكلام: إن توزيع أدوار الكلام في المحادثة غير مدروس ولذلك فقد نجد شخصية تكثر الكلام وأخرى تستمع ولا يمكن لها أن تتحدث إلا بعد وقت طويل وذلك لاعتبارات اجتماعية، دينية، سياسية، فكرية ...إلخ. فنجد إنسانا يتحدث والناس له مستمعون دون أن يقاطع فيلجأون إلى صدى المتكلم طلبا للسماح بالمقاطعة. أما في الحوار المسرحي فإن توزيع حق الكلام يعود إلى المؤلف، ثم إلى المخرج، ونظرة كل منهما إلى الموضوع وطبيعته الشخصية، ودورها وأهميتها في الخطاب المسرحي، فمن المحتم أن تحصل الشخصية البطلة على كلام أكثر ووقت أطول مما تحصل عليه شخصية ثانوية، فالحوار بين الشخصيات متناوب دون مقاطعة الواحدة للأخرى.

2 ينظر كير إسلام. سمياء المسرح والدراما، ترجمة رئيف كرم، ص 275-285.

<sup>1</sup> فرحان بلبل. النص المسرحي، الكلمة والفعل، ص 108.

<sup>3</sup> عندما يألف أفراد المجتمع تعابير معينة فيفهمون معناها دون غيرهم ولو نقلت هذه التعابير إلى بيئات أخرى لما فهمت، إذ يغلب عليها الدور الاجتماعي أكثر من الدور الوصفي الإعلامي للموقف المراد التعبير عنه.

جــ التماسك النصي: ضوابط التماسك النصي في المحادثة تكون فضفاضة، أي أن المتحدث بإمكانه أن يستخدم الاستطراد والتكرار والاستنتاج بلا مقدمات، وتغيير الموضوع فجأة. بينما يكون التماسك النصي في الحوار الدرامي أكثر قوة ومتانة ورصانة، ويمكن تدقيق هذا كما يلي: 1

جــ-1: التماسك الفعلي (الفعل): يربط المحاور كلامه بفعله، فكل تلفظ عادة ما يتبع حتى يضمن التواصلية أكثر.

جــ-2: التماسك المسرحي للخطاب: يستطيع المستمع أو المتفرج على الحوار الدرامي أن يميز مرجع النص الخطابي وأن يجد الفكرة الرئيسية الإجمالية، ويميزها عن غيرها من الأفكار الثانوية المطروحة، والتي يجري الرجوع إليها في مجرى التخاطب.

جــ-3: التماسك المنطقي: يمكن للشخصيات المتحاورة أن تخلق حوا من الترابط بين الأحداث، فتتابع وفق مبدأ العلية أو السببية، كما يمكن أن نجد علاقة منطقية بين العالم الدرامي الحقيقي والعالم الافتراضي المعروض.

جــ-4: التماسك البلاغي أو الأسلوبي: يتجلى هذا التماسك من خلال انفعال الشخصية المحاورة مع حوارها، فتصبغ عليه لغتها الفردية المتميزة، وأسلوبها الجمالي المميز بتكرار بعض الكلمات أو الجمل والعبارات، فتشكل بذلك قوة بلاغية تتجلى في حوار الشخصيات من بداية الخطاب المسرحي إلى نهايته.

جــ5: التماسك الدلالي: المقصود بهذا التماسك علامات النص الدالة عليه فتبقى الكلمة المفتاح تتردد على ألسنة الشخصيات، من بداية الخطاب المسرحي إلى نهايته كذلك.

<sup>1</sup> ينظر: سيمياء المسرح والدراما، ص 285.

#### رابعا- ميزات الحوار المسرحي وسماته:

يتميز الحوار المسرحي بجملة من الميزات والخصائص تزيد من دراميته نوردها فيما يلي:

### 1- الإفصاح والإبانة:

يهدف الحوار المسرحي إلى خلق وسيط للتواصل بين الممثل/الكاتب والمتلقي/القارئ، ولذلك وحب أن يكون هذا الحوار مدونا بدقة معبرا، يكشف عن الفكرة التي يريد أن يطرحها الكاتب، فلا يضيع جهده بين ثنايا الكلام. ومن سمات هذا الحوار: "ما حَسُنَ تركيبه، سَهُلَ قوله، وانفتح معناه، وعبّر تعبيرا ملائما، لذلك وجب التضحية بزخرف الكلام، وأناقته في سبيل المعنى"1.

وتتطلب هذه السمة اجتناب الأطناب قدر المستطاع، وعدم ترك شخصيات العمل المسرحي تتحدث كثيرا، حديثا لا طائل من ورائه، لا يثري العمل المسرحي ولا يبين عن الشخصيات ولا ينمي الأحداث.

ولتوضيح ذلك نأخذ جزءا من حوار جرى بين "عائشة وأمها" في مسرحية "أم الشهداء"<sup>2</sup> لـــ "عز الدين جلاوجي":

"عائشة: مرحى..مرحى أماه، خرجت باكرا وعدت باكرا....

دعيني أساعدك.... إليك أماه...أحط عنك فربة الماء الثقيلة..

والله لأنت أعظم من كل الرجال.

الأم: هكذا أمك دوما، مجاهدة طول حياتها في البيت وخارج البيت، آه يوم كنت في سنك يا ابنتي كنت أفعل كل شيء، أقوم بشؤون البيت، أساعد أباك في جمع الحطب،وفي الحرث، الحصاد، الدرس، الرعي، وحتى الحراسة ليلا،فيسهر هو لأنام أنا، وأسهر أنا لينام هو...."3.

رغم بساطة لغة الحوار -وهي قصد من المؤلف- الملائم لبساطة الشخصين، إلا ألها كشفت عن لبسة ريفية لا زال أهلها يعتمدون على القِرب لجلب المياه، كما يكشف لنا بساطة بيت القروي،

طه عبد الفتاح مقلد. الحوار في القصة والمسرحية والإذاعة والتلفزيون، مكتبة الشباب، القاهرة، 1975، ص 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أم الشهداء: مسرحية لعز الدين ميهوبي، تتحدث عن تضحية الأم بأبنائها في سبيل حرية الجزائر.

 $<sup>^{3}</sup>$  عز الدين جلاو حي. أم الشهداء، دار هومة للنشر، ط $^{1}$ ، الجزائر،  $^{2003}$ ، ص $^{3}$ 

ومختلف الأشغال اليومية التي تقوم بها المرأة سويا مع الرجل، من جلب للماء وحرث وحصاد وحراسة، فهذه الزوجة اقتسمت مع زوجها كل مشاغل الحياة، حتى ما تعلق الأمر بالجهاد والنضال، فوقفت إلى جانبه ولم تتأخر عنه، بل كانت نعم الرحم المنجبة للأبطال والشهداء.

وهنا تبرز فطنة الكاتب المسرحي ونباهته في أن يُنطق شخصياته ما يريد، دون أن تتجلى ذاته في الخطاب المسرحي، أو تُكشف ميولاته الشخصية، فيبين الفكرة دون أن يكشف ذاتيته، فيقول: "حسين رامز":

"الدراما شكل من أشكال الفن، قائم على تصوير الفنان لقصة تدور حول شخصيات تتورط في أحداث، هذه القصة تحكي نفسها عن طريق الحوار بين الشخصيات دون تدخل الفنان بالشرح أو برواية ما يحدث"1.

يكشف الناقد في هذا القول عن قيمة الحوار في الكشف عن أحداث الحادثة أو الفكرة التي يعالجها الكاتب، وأهميته في إحداث المتعة لدى المتلقي، لأن المباشرة وسرد الأحداث ينقصان من قيمة العمل المسرحي والفرحة المسرحية، إذ تتحول المسرحية بذلك قصة تروى.

## 2- مناسبة اللغة لموضوع المسرحية:

عنصر التشابك عناصر العمل المسرحي وتتآلف، وما يتعلق بتفصيل عنصر حتى يرتبط بعنصر آخر فلئن رأسنا في العنصر السابق قيمة الإفصاح والإبانة في لغة الحوار وكيفية ولوجها في كتاب وأعماق الحوار المسرحي، وسنكشف هنا عن قيمة مناسبة اللغة لموضوع المسرحية، إذن طبيعة موضوع المسرحية تقتضي من المؤلف أن يغير لغة حواره، وأن يكيفها وفقه.

إذ تختلف لغة المسرحيه ذات الاتجاه الواقعي عن لغة المسرحية ذات الاتجاه التاريخي، وعن ذات الاتجاه الرمزي، بل يمكننا أن نجزم القول بأن مجموعة من المسرحيات حتى وإن كانت من اتجاه واحد لنفرض أنه تاريخي، فإن اختلاف الحقبة التاريخية يفرض على منتج الخطاب المسرحي تغيير لغته، أو بالأحرى مستوى لغته، وطبيعة المعجم اللغوي المستعمل، فالقاموس اللغوي للعصر الجاهلي غير القاموس المتداول في العصر الإسلامي، وغير القاموس المتداول في العصر العباسي وغير المتداول عندنا حاليا. وفي

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  حسن رامز محمد رضا. الدراما بين النظرية والتطبيق، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت،  $^{1972}$ ، ص

هذا يقول "توفيق الحكيم": "فالموقف هو الذي يملي طبيعة الحوار، فيتلون الحوار بلون الموقف المسرحي"<sup>1</sup>.

ومن مقتضيات تلاؤمه مع الموقف المسرحي أن يتلاءم مع الشخصية وفكرها، (حاصة الشخصية البطلة) على اعتبار أنها حاملة الفكرة الرئيسية للموضوع.

ويمكن أن توضح تلاؤم اللغة مع طبيعة موضوع المسرحية، من خلال هذا المقطع أو الحدث المسرحي المقتطف من مسرحية "المخضرم" و"محمد آدار" التي يكشف من خلالها معاناة "علي" وسط جماعة يختلف عنهم في المنطلقات والطموح.

"على: الناس، هب، هب، هب، وأنا باقي واقف.

جاء اللي جاء وأنا باقي واقف.

صار لي صار أنا باقي واقف.

هذا طار، هذا طاح هذا غاب، هذا غير، هذا اتنحى، هذا هرب أنا باقى واقف.

الناس هاي، هاي أنا باقي واقف.

هيا جات كوارث، زلزلة مورى زلزلة أنا باقي واقف.

الربيع، صيف، خريف، شتاء راحوا أنا باقى واقف.

عاودوا ولاو عاودوا ولاو أنا باقى واقف.

من ذاك ذاك العام إلى يومنا هذا.

أنا بنادم أنا؟

أنا داندو.

 $<sup>^{1}</sup>$  توفيق الحكيم. فن الأدب ص $^{141}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المخضرم: مسرحية ألفها محمد آدار، سنة 1994، مثلت بمسرح وهران، بلعباس، تعالج عدم الاندماج الاجتماعي عند بعض الأشخاص الذين يقبعون في أماكنهم ولا يستطيعون أن يسايروا التغيرات الاجتماعية، فيبقون مربوطين بماضيهم.

الناس هاك وهاك، هابطة من وطالعة من.

وأنا على بلقاسم باقى حاله هو هو.

الجماعة: أنت الضجيج المكروه.

أنت الهايشة المهمش.

أنت الشر المشرور.

أنت البهيم المبهم.

أنت الدابة المدبدبة.

على: نستاهل على رايي زيدوين".

ويستمر "علي" في نعت نفسه بكل العيوب، وشتم وسب كل ما يومئ إليه بصلة.

فهذا المقطع وعلى الرغم من عامية لغته، إلا ألها تتطابق مع موضوع المسرحية الذي يدور حول ضياع "علي" وسط تغير وتبدل قيّم مجتمعه، إذ بقي مربوطا بزمن غير الزمن الذي يعيش فيه، ويؤمن بأفكار اعتبرتها "الجماعة" رمزا للرجعية. فهو يصرح بأن كل شيء تغير في وجوده إلا هو ظل قابعا غير قابل للتبدل.

وتجسد شخصية "علي" فكرة المؤلف - بامتياز - لأولئك الذين اصطفوا على هوامش المجتمع، ينظرون إلى ما يحدث بالهيار وفي هذا تقول "إليزابيت وود بريج" "ELISABETH woodbridj": "الدراما ما هي إلا تقديم أو عرض لحدث أو فعل أو مجموعة أحداث بينها صلة، والتعبير عنها مباشرة بالكلمة والإشارة والحركة، إن موضوع الدراما دائما ما يتناول الفعل ورد الفعل، بالإرادة الإنسانية، وهي تتعامل مع وجهة نظر، وليس مع تتابع أحداث، أي ألها تتعامل مع العلاقة الأساسية كأسباب ونتائج"?

<sup>1</sup> محمد آدار. المخضرم، (مخطوط) مسرح وهران، 1994، ص 03.

<sup>2</sup> شكري عبد الوهاب. النص المسرحي، دار فلور للنشر والتوزيع، ط2، 2001، ص 11، نقلا عن:

Elisabeth Woodbridj. The drama, Its Technique, allyn and Bacon INC. Boston, 1926. P13.

إذا يكتشف الكاتب ببصرية وتهكم الأزمة النفسية التي تقع فيها النفس البشرية من جراء عدم اندماجها في المجتمع وما يترتب عنها من نتائج وخيمة. فهو يرصد الفعل ورد الفعل في آن واحد.

ويذهب "برايس PRICE" مذهب "إليزابيث"، عندما يربط الحياة والأحداث المحتملة فيها بالأحداث المحتملة فيها بالأحداث المحسدة في الدارما، وأن هذين الأمرين يجب أن يربطا بلغة تتوافق معهما، يُجسدهما بحسيدا فعليا، يقول: "إن الدراما ما هي إلا محاكاة لفعل تام، يناسب الاهتمام العاطفي للإنسان، وتتطور بنجاح، في تتابع واستمرار، وحوادث مختلفة الحدوث تتمثل، ويعبر الكلام والرموز عن صورة الحياة والأوضاع الفعلية"1.

ولا يمكن أن يصور الكلام الحياة والأوضاع الفعلية التي تعيشها الشخصية، وبالتالي الموضوع الذي يريد أن يطرحه الكاتب، إلا عندما يحدث نوع من التناسق والانسجام بين الموضوع واللغة التي قُدّم بها، فهي روحه وقلبه النابض.

### 3- انسجامه مع الشخصية:

إن من علامات الخطاب المسرحي الناجح أن تعي الشخصية ما تقول وما تفعل، إذ لا تُنطَق إلا يناسبها، فيحدث الانسجام بين الشخصية وما تمثله أو ما تؤديه، ومن علامات انسجام الحوار مع الشخصية وملاءمته لخصوصياتها، وطبيعة مواقفها أننا نراه قد يطول وقد يقصر، قد يكون هادئا وقد يكون عنيفا، وهذا طبعا تماشيا مع طبيعة الموقف الذي توضع فيه الشخصية، فتؤثر بموقفها في الحوار، كما تتأثر هي ذاتها به: "فقد يمضي الحوار على نحو عاد، حتى يبلغ الموقف حد التأزم، فيتوتر الحوار، ويزيد إيقاعه ويفتح في المسرحية البشرية - أقرب إلى الشعر، وقد تتطور الشخصية خلال نمو الحدث المسرحي، فيتلون الحوار حسب ما طرأ عليها من تغيير، كما يتلون حسب اختلاف الشخصيات نفسها في المستوى العاطفي والفكري والاجتماعي"2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص 11. نقلا عن:

W.T.Price, the technique of drama, Apleton Century Company, New york, 1935, p5. عبد القادر القط. من فنون الأدب المسرحية، ص 34.

وقد تتحول لغة الحوار إلى أقصى تحسيد للمشهد وتشخيصه، ويظهر ذلك في مسرحية "الدالية" أ وذلك في خطاب "بلارج" إلى منافسيه في الحكم، بعد أن فاز عليهم واختارته "لحداية" حاكما وسلطانا:

"بلارج: أرواح يا الفاهم حضر لي قائمة بأسماء الشعب الفاهم، وأنت يا الزاهي جيبلي الزهوانية من الشعب، وأنت يا الباهي جيبلي الفواخة، وأنت يا الهايم جيبلي البزناسة، وأنت يا الهايل جيبلي فارغين الشغل، وأنت يا بودبزة وبوخبزة أبقاو معايا في القصر، واحد عساس يعس لقصر ولاخر طباخ يديرنا ماكلة تشبع"2.

يظهر من خلال هذا المقطع أن كلام "بلارج" جاء موافقا لدور الشخصية في العمل الدرامي، فأسند مهمة الطبخ لـ "بوخبرة" ومهمة الحراسة لـ "بودبزة"....وهذا التساوق السيميائي مثّل قمة الانسجام والتلاؤم بين الشخصية والحوار.

ولا يكتب النجاح لدور المسرحي إلا إذا حدث نوع من التكامل بين الشخصية، وما تقوله وما تقوله وما تقوم به، والحيز أو الفضاء المسرحي الذي تتحرك فيه. وفي هذا يقول "إدوارد جوردن كريج" "EDWARD GORDON GRAIG": "إن فن المسرح لا هو تمثيل فقط، ولا نص مسرحي فقط،إنه ليس مشاهد أو مناظر فقط، ولا رقص، إنه توليفة من كل هذه العناصر، الفعل الذي هو جوهر التمثيل، والكلمات والعبارات التي تشكل قوام مسرحية، والسطور والأسلوب، واللون الذي يصبغ المشاهد المسرحية، والإيقاع الذي هو جوهر فن الرقص"3.

يكشف "إدوارد" في قوله هذا قيمة التوافق بين عناصر الدراما، أو التكامل والانسجام بين الشخصية والحوار، فلا يُنطِق الكاتب شخصياته إلا بما يلائمها من حيث المستوى الثقافي والاجتماعي والديني، فكلام الإمام غير كلام الفلاح، وكلام الطبيب غير كلام النجار، فلكل مستوى لغته، وطبيعة قاموسه اللغوي، بل إن الشخصية الواحدة قد تتغير لغتها تبعا لموقف معين تفرضه عليها سيرة الأحداث في الخطاب المسرحي.

<sup>1</sup> الدالية: مسرحية نثرية لعز الدين ميهوبي، إنتاج مسرح باتنة الجهوبي، شاركت في مهرجان المسرح العربي بالأردن وحازت على خمسة جوائز من أصل سبعة، كأحسن حوار وأحسن إخراج وأحسن دور نسوبي، وتدور أحداث المسرحية حول مملكة أسطورية سماها الكاتب "الدالية" يموت سلطانها، فيحتار القوم في كيفية تعيين خليفته.

 $<sup>^{2}</sup>$  عز الدين ميهوبي. الدالية، ص  $^{2}$ 

كما يتجلى التلاؤم بين الشخصية وما تقوله في مسرحية "سنفونية قابيل" الساعز الدين جلاوجي"، ولنا أن نضرب بالحوار الافتراضي التالي بين "الميت" وأصدقائه المشيعين له:

"الميت: (وهو مسجى في كفنه الأبيض) ستلحقون بي جميعا وستحملون إلى هذا المكان.

تاجر مشيع: ليت الموكب يُسرع، لقد ضيّعت من وقتى كثيرا.

زان مشيع: آه يا جاري سليمان كم هي جميلة زوجتك التي تركت، ليس إلا شهر وتنساك، وسأنصب حياتي لأصطادها كالفراشة.

عدو مشيع: ما أعدل الموت حين يأخذ أمثالك، ويا لفرحة الدود الليلة"<sup>2</sup>.

وبعدما يصل الموكب الجنائزي، ويوضع النعش، ويحمل الميت بسرعة، ويوضع في مكان منعزل للصلاة عليه، تكشف كل شخصية عن حقيقتها وما تطمح إليه، وتقصر دعاءها إلى ما تسعى إليه دون الاهتمام للميت:

"الإمام: الله أكبر.

التاجر: اللهم إنى عبدك بن عبدك فبارك في تجارق ورزقني وحسناتي.

الزانى: اللهم إنى عبدك بن عبدك أقض أرواح كل أزواج الجميلات.

العدو: اللهم إنه عبدك وابن عبدك فكثر عليه الدود"3.

وبعدما يسلم الإمام من صلاته، تتسابق الأيدي في حمل الجثة نحو القبر، يواصل الكاتب كشف خفايا شخصياته استنطاق مكنوناتها:

"الميت: أولاد الكلب، لا يسرعون بي إلا إلى القبر، لو دعوهم وأنا حي إلى تقديم الخير إلي ما حضروا بهذه الكثرة وهذه السرعة.

<sup>1</sup> سنفونة قابيل: مسرحية لعز الدين حلاوحي، ألفها سنة 2006، تتناول لحظة من كفاح فراق الدنيا في حوار ذهني بين أربع شخصيات وميت أثناء تشييع حنازته، في تؤده، وصمت رهيب تتبادل الأيدي فيه ذراعي النعش، وصوت الأقدام المتخالفة، وهو سيد الموقف.

<sup>2</sup> عز الدين حلاوجي. الأعمال المسرحية غير كاملة، سنفونة قابيل، دار الأمير خالد للنشر والتوزيع، 2009، الجزائر، ص 07.

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 07.

شيخ: يرحمك الله يا سليمان، اللهم وسع له في قبره.

الميت: يا لك من شيخ منافق تبكى نفسك خوفا من ظلمة القبر ووحشته وشراسة الدود ونهامته، وتدعو لنفسك بالرحمة وتلبسني أنا كالذئب يلبس بياض الطهر.

العدو: استروا أخاكم أستروه أرقد يا ولد الكلب سأضع فوقك قناطير من التراب.

الزابى: لا تحزن كثيرا يا جاري سأخلفك بخير على زوجتك.

التاجر: أسرعوا فالملائكة ستزوره الساعة، أسرعوا بالخروج ...، عليك اللعنة لقد ضيعت الكثير من مصالحی"<sup>1</sup>.

وهكذا في ومضة مسرحية استطاع الكاتب أن يجسد فكرة التطابق والانسجام بين الشخصية والحوار وما تقوله. فحديث "التاجر" يكشف مدى حرصه على الوقت وقيمته في كسب الربح، حتى وإن تعلق الأمر بجنازة، وحديث "الزاني" يكشف شدة حرصه على إشباع شهوته غير مبال بمن أو كيف أو متى. وحديث "العدو" يكشف مدى حقده وشدة بغضه التي لم يستطع أن يتخلص منها رغم هول الموقف.

# 4- التكثيف والتركيز والإيجاز:

إن أجمل ما يميز شعرية الخطاب المسرحي عامة، والحوار بخاصة، أن الكلمة فيه تملك قدرة لفظية مشحونة بالدلالة، أو ما يصطلح عليه **بالتكثيف الدلالي<sup>2</sup>، فالحوار في الخطاب المسرحي يستطيع** أن يلخص دوره أو عمله المسرحي، في لفظة أو جملة مسرحية، إذا عرف الكاتب كيف ينتقيها ويشحنها بالعاطفة، ويكشف معانيها ويوجز دلالاتها، وفي هذا يقول "إبراهيم الكيلانى": "إن الكلمة هي كل شيء، إنما رسول الفكر، ذات امتداد ووقع وإصابة وصدى، تخرج من فم الممثل، فتُشيع في الحوار الدرامي معنا خاصا، تزيده حركات الممثل دلالة ورمزا، بل قد يمتد معناها إلى أبعد من مدلولها الأصلى، ومما قصده المؤلف ذاته. ذلك أن اللغة الجسدية لغة مباشرة تعتمد على التكثيف والتركيز،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر السابق، ص 08.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **التكثيف الدلالي:** مصطلح سيميائي يقصد به أنه اللفظة في الحوار المسرحي بوصفها علامة سيميائية لا يمكن أن تدرس منعزلة بل في خضم العلامات المتداخلة من سمعيةـــ بصرية، صوتية ولونية، فإذا قال الممثل "الجزئر" بصوت مرتفع وتبعتها موسيقي ثورية ولونت الخشبة بلون أحمر وكان نطقه لها حهوريا، وأتبع نطقها برفع الذراع إلى الأعلى ورفع الرأس، كل هذا يعتبر تكثيفا دلاليا.

واستنفاذ الطاقة التعبيرية للكلمة إلى أبعد الحدود، فتقذفها إلى أذن السامع من أقرب سبيل، مشحونة بالكمون الدرامي الذي يجعل منها كلمة مقولة وفاعلة ومنفعلة"1.

نستشف من هذا القول أن اللفظة في الحوار المسرحي لا توضع اعتباطا بل تدرس، فموقعها في سيرورة الحديث مدروس بدقة، وطريقة نطقها ووضعية إلقائها مدروسة سلفا، تبعا للشخصية ولموقفها والموضوع العام المعالج، وإن كانت مثل هذه التوقعات اللفظية في الخطاب المسرحي تقع على عاتق المخرج والممثل أكثر مما تقع على عاتق المؤلف، على اعتبار أن الخطاب المسرحي قلَّما يثبت على الصيغة التي ألفه بما المؤلف إذ يخضع – حاصة الحوار – إلى كثير من التعديلات تبعا لطرق الإحراج، وطبيعة التمثيل والقاعة، وطبيعة الجمهور نفسه، والزمن المتاح للعرض. وفي هذا يقول "بيكر" " .G.P. "الدراما الجيدة تغطي بدقة العواطف والأحاسيس كشيء أساسي، مستخدمة الفعل، الشخصية، الحوار، ومساحة زمنية معينة ومحددة، ولا تزيد عن الساعتين والنصف، والثلاث ساعات، وهي عادة بطريق غير مباشر، عبر الممثل كقناة توصيل جيدة للمشاهدين، وليس عن طريق المؤلف"<sup>2</sup>. إذن فالخطاب المسرحي يكشف الحياة ويلخصها ويركزها ويختصرها، في مجموعة أحداث أو أفعال تمثل على خشبة المسرح.

ويمكن الاستشهاد في هذا الصدد بمسرحية مكثفة مركزة موجزة لـ "عز الدين جلاوجي" بعنوان: "هي ... هن"<sup>3</sup>، كشف عبر حوار "هي" مع "هن" المختصر المعتصر ظاهرة اجتماعية تمثلت في مطالبة بعض النساء بالمساواة مع الرجال، بل وبلغ بمن الأمر إلى حد التخلي عن الأنوثة، والدعوة إلى ضرورة تأنث الرجال ومعاقبتهم، يقول:

"هي: وهكذا يا أحبائي لم نعد الجنس اللطيف ... بل نحن اليوم الجنس الخشن، لابد من تغيير الجلد والشكل والصوت، بل واستطعنا بعد نضال طويل وجهاد مرير من تغيير الاسم منذ الآن نحن رجال، وهن نساء. هاهو الطلب ينتصر لنا، فيستطيع أن يقهر الأنوثة فينا، ويقهر الذكورة

<sup>. 196</sup> من أكيلاني. الأوراق، دار المسيرة، ط1، عمان، الأردن، 2003، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  شكري عبد الوهاب. النص المسرحي، ص 12 نقلا عن:

George Pierce bahur, Framatic Technique, Houghton Miffline Boston, 1919, p46.

مسرحية "هي ...هن": لعز الدين حلاوجي، ألفها سنة 2006، تعالج ظاهرة استر حال النساء وتحولهن إلى رجال، يبحر صباحا في كنف المسرح الذهني، إذ تطالب "هي" أن تصير رجلا ويصير الرجال نساء وتوافقها مجموعة من النسوة حملن المشروع نفسه فتظهر "هي" متنمرة في حالة استنفار قصوى أمام تجمع ضخم للنساء وقد ارتدت قميصا وتبانا وحلقت شعرها وأزالت من وجهها كل آثار الزينة.

فيهن ... فنحن منذ اليوم لا نهود ولا حمل ولا إرضاع بل النهود لهم أقصد لهن وكذلك الحمل والإرضاع وكل شؤون البيت، هذه أحبائي آخر الإنجازات ولكم الكلمة"1.

ثم تردُّ عليها بعض الحاضرات مُطالبةً بضرورة معاقبة الذي كان رجلا، ومحاكمته على ظلمه لحواء، لتحمله في آخر المطاف على تأسيس جمعية للدفاع عن حقوقه، وهكذا تتحقق الدائرة الحوارية في الخطاب المسرحي:

"حاضرة 1: ولكننا طالبنا بمعاقبة الرجل أقصد المرأة على جرائمه أقصد جرائمها.

حاضرة 2: وآدم أول من نحاكم وندين على جرائمه ضد حواء.

حاضرة 3: يجب أن نفرض على الرجل أقصد المرأة الحلي والجواهر والحرير وأحمر الشفاه و...

حاضرة 1: بل ونغير كل شكله مادام سيصير امرأة ليذوق ذل الحمل والإرضاع والكنس والطبخ ...

حاضرة 2: وعلى الرجل أقصد المرأة حينئذ أن تُؤسَّس لها الجمعيات، وتطالب بحقوقها وبمشاركتها للرجل كل الحقوق لتعرف معاناتنا نحن النساء أقصد الرجال.

هي: حييتم، حييتم وإلى لقاء آخر".

إن هذه المسرحية تجسد بحق ظاهرة التكثيف والإيجاز والتركيز في الحوار المسرحي، إذ استطاع المؤلف وبمجموعة من الجمل المسرحية أن يكشف عما تصبو إليه بعض الأصوات المتعالية بنداء المساواة فيتحقق بذلك تعريف "آلان داونر" للدراما بقوله: "هي محاكاة مكثفة وتصوير مركز الحياة"4.

فالكاتب اشتغل في إنتاج حوار شخصياته على فرضية أن المؤلف لا يترك الشخصيات تتحدث بإسهاب، وتندمج في حديث لا هدف منشود منه، ولا فائدة مرجوة من إسهابه، حتى لا تخرج عن

Alen Downer. The art of the play, halt, rinehart and winston, Inc New York, 1955, p 05.

<sup>. 13</sup> عز الدين جلاو جي. الأعمال غير الكاملة، هي ... هن، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الدائرة الحوارية: هي أن يؤول الحوار إلى النقطة التي بدأ منها، فبدأ بنضال المرأة من أحل الحقوق وانتهى بالرجل الذي صار امرأة إلى تأسيس جمعيات للمطالبة بالحقوق.

 $<sup>^{2}</sup>$  عز الدين حلاو حي. الأعمال الأدبية غير الكاملة، هي وهن، ص  $^{14}$  .

 $<sup>^{4}</sup>$  شكري عبد الوهاب. النص المسرحي، ص 12، نقلا عن:

الموضوع ولا تتعدى الحدود المرسومة لها. أي لابد من الاقتصاد في الحوار، بحيث تكون لكل كلمة وظيفة درامية معينة، وليس معنى الاقتصاد في الحوار الإيجاز لدرجة تؤدي إلى عدم الفهم<sup>1</sup>.

### 5- الواقعية:

إذا نظرنا إلى الحوار من جانب هذه الميزة – أي الواقعية – جرنا الحديث إلى مفهوم المحاكاة في المسرح، وجرنا الحديث إلى علاقة الفنون بالواقع، هل هي ترجمة حرفية له أم أنه المسرح ليس مجبرا على ذلك. على اعتبار أن بعضهم اعتبر المسرح متعة لا منفعة وأنه نشاط منقطع عن الحياة الواقعية فيفرقون بين المعرفة بوصفها فعل تقدم روحي وبين العمل الذي هو فعل تقدم مادي². فرفعوا الفن عن الواقع وأعلوه إلى عالم المثل، في حين نجد أن واقعية المسرح قد تجسدت في كتاب "فن الشعر" لأرسطو، الذي ظل يصر فيه على ضرورة واقعية الفن المسرحي فكان "أكثر واقعية من معلمه وقد نزل من الغيب إلى ذيا الحياة الفعلية، وكان تفسير الأشياء بذاها من ذاها"3. ويتجلى حديثه على واقعية المسرح وواقعية الحوار والأفعال التي تقوم كما الشخصيات في تحديده لموضوع المأساة بقوله: "تنشأ فيها أحداث دامية بين الأصدقاء، كأن يقتل أخ أخاه، أو يوشك أن يقتله أو أن يرتكب في حقه شناعة من هذا النوع، وكمثل الولد يرتكب الإثم في حق أبيه أو الأم في حق ابنها، أو الابن في حق أمه، نقول إن هذه هي الأحوال التي يجب أن نبحث فيها"4.

وتتشابك واقعية الحوار بواقعية الحدث، فيظهر - أي الحوار - أنه مشابه للحوار الواقعي الجاري بين الناس يوميا، من جهة ومخالف له من ناحية أخرى، إذ يشابهه في أنه يعرف بنوازع الشخصيات وسلوكها الإنساني، ويخالفه في أنه مركب بطريقة فنية لها وظائف محددة.

وخلاصة القول أن الحوار إذا اتسم بالواقعية لا يعني أنه واقعيا بحتا، بل أن يوحي بالواقع. وهذا ا ذهب إليه "جالزورثي" والتزمه في مسرحياته عندما اعتبر أن واقعية الحوار هي أن يراعي الكاتب مقدرة الشخصية على التعبير عن ذات نفسها في واقع حياتها.

<sup>1</sup> ينظر: عادل النادي. مدخل إلى فن كتابة الدراما، ص 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: سيدني فنكشتين. الواقعية في الفن، ترجمة دريني خشبة، دار الجامعيين للنشر، بيروت، لبنان، 1985، ص 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> إيليا الحاوي. الفن والحياة والمسرح، دار الثقافة للنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، 1985، ص 102.

<sup>4</sup> أرسطو. فن الشعر، ترجمة عبد الرحمن بدوي، مكتبة النهضة المصرية، ط3، مصر، 1997، ص 43.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: على أحمد باكثير. فن المسرحية من خلال تجاربي الشخصية، مكتبة مصر، 1991، ص 88.

وتتجلى الواقعية بهذا المفهوم في الخطاب المسرحي الجزائري في مسرحية "عيسى تسونامي" لــ "عز الدين ميهوبي" وبالضبط في المشهد الأول في الحوار الذي دار بين "زينب" الخياطة أم "سميرة"، و"القوهواجي قرداش" والشيخ المتقاعد المعروف بــ "سي مختار" حول زواج "سميرة" بــ "عياش" ابن الكاتب العمومي "عيسى تسونامي".

"قرداش: والله غير عياش عندو الحق يا زينب ... أنت لازم لك راجل معاك في الدار، وعياش ما فيه حتى عيب، شاب باهي وظريف، كيما الشباب لي حابين ينجحوا ويستبيتوا ويديروا التاويل ... هاو مسكين هاج مع الفيزا ... وما كتبلوش ربي ... لربما إذا قبلت باش تزوجيه بنيتك سميرة يتحل المشكل.

زينب: سميرة خلصت الجامعة وهو ...

سي مختار: العيب موش في الإنسان إذا قاري ولا موش قاري ... العيب إذا موش راجل ... هاهم قدامك الألوفات من لي خلصوا الجامعة وقاعدين يكيلوا في الطرق، ما يحبوا خدمة، ما يفكروا في المستقبل ... اتعلموا السياسة وعادوا كل ربعة خمسة، يديروا جمعية ويقولولك احنا نمثل المجتمع المدني "2.

إن هذا المقطع وعلى الرغم من بساطته، وبساطة لغته، إلا أن الكاتب وبأدوات فنية بسيطة استطاع أن يجعل حواره واقعيا، وأن يُنطق شخصياته بما يتلاءم ومع واقعها الذي تعيشه. فــ "قرداش" دافع عن رجولة "عياش" رغم أن الأيام عكست حظه فلم يستطع الحصول على التأشيرة (الفيزا)، وأن بقاء "زينب" مع ابنتها الوحيدة "سميرة" في غياب الأب المغترب بفرنسا لا يعد حصانة، فينبغي أن تحصن ابنتها برحل وبالتالي تحصن بيتها.

كما تتجلى واقعية "زينب" في أنها نظرت في الفارق في المستوى الدراسي، وهي نظرة تنظرها كل امرأة لها بنت متخرجة من الجامعة، فترى أن ابنتها لا تتزوج إلا رجلا في مستواها، أو أكثر منها مستوى، أمّا وأنها تقبل برجل دونها مستوى فهذه منقصة في نظرها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عيسى تسونامي: مسرحية لعز الدين ميهوبي تدور أحداثها في مدينة قسنطينة بطلها "عيسى تسونامي، وهو كاتب عمومي أمام مقهى، يقصده الناس على اختلاف مستوياتهم الاجتماعية من رئيس البلدية إلى الصحفي وموزع البريد ولاعب كرة القدم والخياطة ...، وتنتهي بأن يستغل عيسى تسونامي نفوذه الاجتماعي ليترشح للانتخابات البلدية فيفوز بالأغلبية الساحقة.

 $<sup>^{2}</sup>$  عز الدين ميهوبي. عيسى تسونامي، المكتبة الوطنية الجزائرية، مخطوط، ص $^{2}$ 

ويشع كلام "سي مختار" واقعية، حيث يكشف كلامه تشريحا للمجتمع من أن مقياس التفاضل بين الناس ليس المستوى الدراسي، وإنما الجد والاجتهاد في الحياة، الذي عبر عنه بلفظ الرجولة، وضرب لها مثلا بكثير من الشباب ممن أنموا دراستهم الجامعية، ولكنهم لم يظفروا بمنصب عمل فمالوا إلى ممارسة السياسة لسد الفراغ على حد قوله.

#### 6- التو الدية:

وهي ميزة تميز الحوار المسرحي عن غيره بخاصة المحادثة اليومية، إذ قد يكون الحوار فيها ثابتا غير متوالد، بينما يكون الحوار المسرحي مبنيا على مبدأ السببية أو العلية، أي أنه يكون علة لتطوير الحدث وأن الكلام يتوالد بعضه من بعض وقول شخصية لكلام معين يكون سببا في جرها إلى قوا كلام ناتج عنه، أو سببا لكلام آخر يقال لاحقا، وهكذا. فهذا النمو والتوالد في الحوار هو السلاح الرئيس الذي يتسلح به صاحب الخطاب المسرحي، ليشد انتباه القارئ/المتفرج، ويزيد من ارتباطه به. فلا يكون حوارا مملا يدعو القارئ/المتفرج إلى الهجران. وهذه هي الخصيصة التي تزيد من احتدام الصراع بين الشخصيات، إذ أن حالة الشد والجذب والتأزم في مسرحية معينة، قد تكون بسبب كلمة تقال، وفي هذا يقول "فرحان بلبل": "إن الصراع يولد الحوار التنافسي بمنطق السببية، الذي يبني الحكاية، وهذا النمو والتوالد يجب أن يُبنى بسرعة ودون توقف، حتى يستوفي الكاتب كل ما تقدم من أركان التأليف المسرحي في المدة الزمنية القصيرة المتاحة له".

نستشف من هذا القول أن صفة التوالدية في الحوار المسرحي تبنى على أمرين هامين هما: السببية والسرعة، فالأول يساعد على تماسك أحداث الحكاية التي تبنى عليها المسرحية، والثاني يجعل من حركة الأحداث تسير بوتيرة تتوافق وحركة الأحداث. ولنا المثل هنا بمسرحية "المغص" والمخص الدارسين قد أعاب عليه انعدام وحدة الموضوع التي هي صفة هامة في المسرح، كما أعابوا عليه انعدام الرصانة في الحديث المسرحي أضف إلى ذك أنه هو نفسه اعترف بأن عمله مال إلى الأسلوب المفصل والثرثرة الحوارية التي أرهقت فضوله  $\frac{1}{2}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$  فرحان بلبل. أصول الإلقاء والإلقاء المسرحي، مطابع وزارة الثقافة، ط $^{2}$ ، دمشق، سوريا،  $^{2}$ 001، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ال**مغص:** مسرحية لأحمد بودشيشة، كتبها سنة 1984، تناول فيها معاناة المسرحي بوحه خاص، والفنان بوحه عام هذه المعاناة المزدوجة طرفها الأول الأنثى والزوجة، وطرفها الثاني المؤسسة المسرحية التي تمارس عليه بيروقراطية تفقده لذة فنه.

<sup>3</sup> ينظر: الرشيد بوشعير. دراسات في المسرح الجزائري، ديوان المطبوعات الجامعية، قسنطينة، الجزائر، 1994، ص 49.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 50.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 51.

إذ رغم ما أعيب عليه من حيث المبالغة في الحوار، وبساطة الحدث وعدم رصانته، إلا أن التوالدية في الحوار ظاهرة للعيان، ويتجلى ذلك في حوار "المؤلف" مع "هو" و "هي"، في المقطع التالي:

"المؤلف: ماذا هل أنت تشتمني.

هو: کلا.

المؤلف: لقد قلت كلمة قبيحة.

هو: لا أقصد ... إنما مجرد كلمة جرت على لساني ... فلتت مني.

المؤلف: بل أنت تقصد أحدا.

هو: إني لا أقصدك.

المؤلف: ال... لعبة ... أية لعبة.

هو: اللعبة القذرة

المؤلف: لعبة من.

هو: لعبتك.

المؤلف: إذن ... أنت تسبني يا هذا"<sup>1</sup>.

وفي خضم هذا الشد الحواري بين "المؤلف" وخصمه "هو"، حول مسؤوليته عن كلامه وعن مدى صدق نيته في شتمه، أم لا، تتدخل "هي" لتزيد من شدة توتر الحوار وتوالدية السؤال والجواب.

"هي: لا أقصدك ... إنما مجرد كلمة جرت على لساين ... فلتت مني لأنتقم بسرعة.

المؤلف: الانتقام.

هى: ذد عن شرفك وعن كرامتك.

المؤلف: ماذا تقولين أيتها المجنونة.

<sup>1</sup> أحمد بودشيشة. المغص، مجلة آمال، وزارة الثقافة، عدد 14، الجزائر، 1984، ص 45.

هي: الحقيقة يا سيدي.

المؤلف: إنها ليست الحقيقة ... لقد رأيت عنها كثيرا.

هي: أفي رأسك شيء آخر؟ ألك أسلوب في الانتقام لا نعرفه.

المؤلف: ليس هذا من شأنك"1.

ويتواصل المد والجزر بين "هي" و"المؤلف" وما ينفك هذا التوالد ينتهي حتى يتدخل "هو" مرة أخرى، فتصير الأقطاب الثلاثة (هو، هي و المؤلف) مولدة لتوالدية الحوار، وتصير تراتبية بثلاثة منابع لا بمنبعين فقط، وإن كان المنبعان الرئيسيان هما "هو" و"هي" أما المؤلف فيتحول إلى محرك للحوار بين الطرفين الأولين فقط.

"هو: لا تحاولي أن تعرفي لكنه سينتقم مني إن آجلا أو عاجلا تأكدي.

المؤلف: المؤلفون لا ينتقمون إلهم أنقى الناس، إلهم الصنف الذي لا يعرف للانتقام طريقا ولا مذهبا.

هى: وشرفك يا سيدي؟

هو: ليس للمؤلفين شرف يغارون عليه، لذلك نرى قلوهم خاوية ليس فيها ذرة من الغيرة تحفزهم للانتقام"<sup>2</sup>.

## 7- الرشاقة والإيقاعية:

ويتعلق الأمر هنا بضرورة أن يضع المنتج للحوار المسرحي في حسبانه أن طول المقطع يؤدي إلى ضياع المعنى، فيضطر إلى اختصار كلامه وحديث شخصياته، هذا الاختصار الذي يجب أن يمتاز يإيقاعية في الجمل المسرحية، لتساعد الممثل على الأداء الجيد، كما تساهم في شد انتباه السامع/القارئ. كما يجب أن تغذي هذه الإيقاعية بالابتعاد عن الحروف التي لا تتلاءم إذا تجاورت، مثل: السين الشين، والقاف والكاف، والكلمات المتقاربة في الصوت والنطق، والتي ترهق الممثل والمتفرج على حد سواء، وفي هذا يقول "فرحان بلبل": "إذ الإلقاء جزء من بناء الدراما، فالكاتب يكتب نصه المسرحي واضعا في ذهنه أن كلامه سوف يلقيه الممثل على الخشبة، ثم يأتي الممثل والمخرج فيبنيان الوصف المسرحي

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق، ص $^{1}$ 

<sup>.47</sup> نفسه، ص  $^2$ 

بإلقاء الحوار ... إذًا فإن قواعد الإلقاء المسرحي يجب أن ترتبط بالفعل الدرامي عند رسم الشخصية وصوغ العرض المسرحي"1.

ولنا أن نضرب المثل برشاقة وإيقاعية الحوار بمسرحية "من بلدها" في الدين جلاوجي حين الخدمة يحاور "الخادم" سيده بعدما بطلب منه أن يحضر الفطور، فيتفاجأ "الزوج" بامتناع "الخادم" عن الخدمة بوصية من الزوجة، ولتجسيد تجاهل الزوجة لزوجها وجعلها له نكرة في حياها، يجعل الكاتب شخصيته باسم "هو" ويتجلى ذلك في المقطع التالي:

"هو: ما أثقل الليل ... ما أطوله ... اللعنة على الليل ... يا خادم.

الخادم: حاضر سيدي أمرك.

هو: لا تعرف! ... أين الإفطار؟

الخادم: الإفطار ... الإفطار...

هو: مالك تتمتم؟ ... هيا عجل بالإفطار.

الخادم: لا يوجد إفطار اليوم ... يا سيدي.

هو: ويلك ... ماذا تقول؟ أم أنك هذي؟

الخادم: لقد أمرتني سيدتي ألا أقدم لك شيئا.

هو: سيدتك وأين سيدتك.

الخادم: خرجت منذ الصباح الباكر. وأوصتني ألا أعطيك إفطارا.

هو: ماذا تقول هل أنت هذي<sup>"3</sup>.

<sup>1</sup> فرحان بلبل. أصول الإلقاء والإلقاء المسرحي، مكتبة مديولي، القاهرة، 1996، ص 09.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> من بلدها: مسرحية ألفها سنة 2006، تعالج ظاهرة الزواج بالأجنبيات وآثارها السلبية على الحياة الزوجية، خاصة إذ انبني هذا الزواج على مصلحة من الزوج من أجل الإقامة في الخارج أو ما شابه ذلك، فينجر عنه أن يصبح الزوج ذليلا وأداة طيعة في يدي زوجته تمنعه متى تشاء وتمنع عنه ما تشاء.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عز الدين حلاوجي. الأعمال غير الكاملة، مسرحية "من بلدها"، ص 9.

وفي ظل دهشة الزوج النكرة المكنى عنه بــ "هو"، وإصرار "الخادم" على عدم تقديم الطعام امتثالا لأمر الزوجة، يكشف "الخادم" عن نفسه بأنه لم يكن يهذي وأنه يعي ما يقول تمام الوعي، ثم يبرر السبب الذي جعل الزوجة تمتنع عن منح الطعام للزوج قائلا:

"الخادم: لا أنا في كامل قواي العقلية ووعيى وإدراكي.

هو: بل هو هراء وجنون ... جنون.

الخادم: أرجوك سيدي لا تمس بكرامتي ... فأنا أعى ما أقول.

هو: إذًا لم لا تقدم لي الإفطار.

الخادم: قالت سيدتي إن الخبز من بلدها.

هو: من بلدها؟

الخادم: وأن المعجون والزبدة من بلدها.

هو: من بلدها ؟ أعرف ذلك.

الخادم: وأن ...

هو: أعرف... أعرف.... ولكن أين المشكلة؟

الخادم: المشكلة أنك لست من بلدها"1.

بحوار رشيق وإيقاعية متناغمة، ودون إشكال من حيث الجانب الإيقاعي في الكلام استطاع الكاتب أن يصور حانبا من معاناة المتزوحين بأحنبيات، حاصة إذا كان الزوج في موقع ضعف وضَعَةٍ وكانت هي في موقع قوة.

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق، ص  $^{1}$ 

## خامسا- وظائف الحوار المسرحي:

تكاد تجمع آراء الدارسين للخطاب المسرحي الذين سبق ذكرهم على أن الحوار المسرحي من أهم العناصر التي يقوم عليها بناء الخطاب المسرحي، لأنه الوسيلة التعبيرية التي يمكن أن يصل عن طريقها المضمون المطروح، وإن كانت تسانده في نقل المعاني والأفكار بقية العناصر كالمواقف والشخصيات، الإضاءة، الديكور. إلا أن هذه العناصر المسرحية تبقى شكلية أكثر منها تعبيرية، وقد تتضافر هذه العناصر مجتمعة لتحقيق وظائف الحوار التي طرحها وحددها "روجير بسفيلد الابن" في معرض حديثه عن اللغة والحوار المسرحي ولخصها في ثلاث وظائف: "أولها: السير بعقدة المسرحية، أي تقدمها وتدرجها وتسلسلها، وثانيها الكشف عن الشخصيات، وثالثها مساعدة التمثيلية من الناحية الفنية في أثناء إخراجها".

يسند الناقد هنا للحوار المسرحي الكثير من الوظائف والأدوار، إذ يعتبره من أبرز أدوات التعبير عن الأفعال في النص المسرحي، والانفعالات الداخلية والتفاعلات بين الشخصيات، فهو الذي يكشف عن الشخصية، وينمي الصراع ويحرك المشاعر، ويدفع الأحداث الجارية نحو النهاية، ولذلك: "فخطاب الحوار يعتبر المحور الذي يحمل الدراما، وإمكانية تحققها مرتبطة بإمكانية تحققه. لذلك وجب أن يتوافر على جملة من المواصفات ليصبح دراميا، وليس سرديا"2، ويمكن أن نوجز جملة الوظائف التي يضطلع بها الحوار المسرحي فيما يلي:

### 1- تصوير الشخصيات وتقديمها:

إن الحوار المسرحي يختلف من شخص إلى آخر، ومن مسرحية إلى أخرى، إلا أن هناك حقيقة هامة يجب أن توضع في الحسبان وهي أن الحوار المسرحي ليس مجرد حوار، بل هو جزء هام من أجزاء الخطاب المسرحي وفنياته، لذلك ينبغي أن يكون له دوره الفعال في رسم ملامح الشخصيات وعواطفها، وتصويرها، فيكشف عن شخصية صاحبه وأفكاره وعواطفه، "فبالحوار نعرف الشخصيات وعواطفها، وبه نعرف مدى ثقافتها، وما تنويه من أفعال، وما أنجزته من مهام، وبالحوار أيضا تصارع الشخصية خصومها، وتصل بصراعها للنهاية المحتومة. ولكن قد يعاني الكاتب من مشكلة مقلقة في تصوير الشخصيات بالحوار لأن الإنسان في العادة لا يكشف عن نفسه بالكلام، بل يخفي عواطفه، ونواياه الشريرة والخيرة فلا أحد يقول عن نفسه أنه جبان، وإذا قال أنه شجاع القمناه بالادعاء والتفاخر

<sup>1</sup> روجير بنسفيلد الابن. فن الكتاب المسرحي، ترجمة دريني خشبة، مطبعة النهضة، مصر، القاهرة، 1978، ص 230.

<sup>2</sup> فؤاد الصالحي. علم المسرحية وفن كتابتها، تالة للطباعة والنشر، ط1، 2001، ص 55-56.

ومع ذلك فإنه على الكاتب أن يجعل الشخصية تفصح عن نفسها بشكل طبيعي، وهنا تتجلى مهارة الكاتب وطول باعه"، وهنا يلجأ الكتاب والمخرجون عادة إلى حيل تساعدهم في رسم ملامح شخصياةم كالاستعانة بالحديث النفسي، أو المناجاة، بحيث يحدث ما يسمى وقفا للحدث، فتسترسل الشخصية في وصف مشاعرها الذاتية، فتنفصل الشخصية عن زميلاها في الحدث والموقف، فيتم التركيز المدرامي، يقول "إيريك بانتلي": "كثيرا ما تقوم جملة من جمل إبسن بأربع أو خمس مهام في الوقت نفسه، فهي تلقي الضوء على الشخصية التي يدور حولها الكلام، وهي تطور الحدث إلى الأمام وتنقل في ذات الوقت إلى المتفرج معنى المعنى الذي تفهمه الشخصيات"2.

ولهذا فإن الحوار يجب أن يسير على لسان الشخصية سلسا طبيعيا، حتى لا يحس المتلقي أو المتفرج بالنشوز، وحتى يحس أن ما تقوله الشخصية في الخطاب المسرحي هو ما تقوله نظيراتها في الحياة الحقيقية، ولذلك فإن "المسرحيين الواقعيين يعبرون على ضرورة التزام الكاتب بحدود الشخصية المرسومة، فلا ينطقها إلا بما يتلاءم معها، سواء أأوتيت أم لم تؤت القدرة على الإيضاح عن ذاتها، وفي هذا يؤخذ على برناردشو في كثير من مسرحياته أنه يُنطق بعض شخوصه بما لا يمكنو أن ينطقوا به، حتى على فرض ألهم قادرون على التعبير عن ذلك"3.

وقد تتجلى مهارات الكاتب المسرحي حين يلجأ إلى وضع الشخصية في موقف تضطر فيه إلى الاعتراف، كأن يضعها في موقف ضغط أو معاناة، أو يقابل الشخصية مع صديق حميم أو حبيب، أو عزيز عاد بعد طول غياب، لتجد نفسها تحدثه عن نفسها. وهنا يتجسد دور الحوار في رسم معالم الشخصة.

وقد تجلت هذه الوظيفة في الخطاب المسرحي الجزائري كثيرا، سواء أكان في الخطاب المسرحي المكتوب بالفصحى أم المكتوب بالعامية، ومن أمثلة ذلك ما صدر من شخصية "عمار" في مسرحية "النار والنور" للدكتور "صالح لمباركية" وذلك بعد أن يتوسط الخشبة فيقدم وصفا لنفسه قائلا:

"اسمي عمار ... عمار بن مختار ... أمي ماتت وعمري 3 سنوات، تركتني وأختي صغيرين بين ذراعي والدي ... والدي الواقف هناك"4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> رشاد رشدي. فن كتابة المسرحية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1998، ص 50.

 $<sup>^{2}</sup>$  نقلا عن: فرحان بلبل. النص المسرحي، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  على أحمد باكثير. فن المسرحية، مطبعة المعرفة، القاهرة، 1964، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> صالح لمباركية. النار والنور، ص 13.

في هذا المشهد تصف الشخصية نفسها، وتكشف عن ماضيها ومعاناتها، أما في مشهد آخر فتكشف الشخصية عن ملامح شخصية أخرى كحديث "عمار" لـــ"سي عبد الله" يقول: "وعدت أنت منتصرا، عدت منتصرا وعلى صدرك نياشيف وميداليات الشجاعة ... سي عبد الله أنت جزائري ...".

إن طبيعة الحوار المسرحي، وطبيعة الشخصية بالحوار الذي تتحدثه، واللغة التي تستعملها تجعلنا أمام تساؤل: هل لغة الحوار المسرحي هي التي تصنع الشخصية؟ أم الشخصية المسرحية هي التي تصنع الحوار المسرحي؟ والحق أن هذه الثنائية من أعقد الثنائيات في تحليل خطاب الحوار المسرحي، ويرجع ذلك لسبين:

أولهما: يرجع إلى فلسفة المسرح في حد ذاته وأنه يجمع بين أكثر من فن، وأن الكتابة المسرحية من أعقد الكتابات، إذ أن منتج الخطاب المسرحي يضع في حسبانه، جميع القضايا التي قد لا يهتم بما كاتب القصة والرواية، أو ناظم القصيدة، أضف إلى ذلك أن طرق تلقي أو قراءة الخطاب المسرحي تختلف عن طريقة تلقي وقراءة خطاب آخر.

وثانيهما: يرجع إلى شعرية الحوار في حد ذاته وإلى المرسلة الحوارية من أين تنطلق وإلى أين تنتهي، ذلك أن: "طبيعة الحوار المسرحي نفسه، موجه إلى الشخصية المقابلة، وإلى الجمهور في الوقت نفسه، أي لابد من أن تكون اللغة الخالقة للشخصية هي نفسها اللغة التي تخلقها الشخصية، وهو ما يجعل كلمة ثنائية (اللغة – الشخصية) نفسها تعانى من المفارقة"<sup>2</sup>.

إضافة إلى ذلك فإن منحنى الخطاب المسرحي، عندما يختار شخصية ما لأداء دور وفعل درامي معين، فإنه لا يأخذها كما هي في صورتها الواقعية الاجتماعية، فهذا التصوير فوتوغرافي، وهي مهمة الصحفي، أما منتج الحوار المسرحي فيمررها بخياله، فتأتي مُشكَّلة بصبغتي الواقع والخيال، فتكون أكثر فنية وأشد إمتاعا، وتظهر ميزة لغة الحوار التي تصنع الشخصية وتساهم في رسم بياناتها وكشف خفاياها في نشيد مسرحية "الدالية" الجديد الذي أقرّه "بلارج" بعدما اختارته "لحداية" سلطانا:

"بلارج سلطاننا.

سلطاننا واعر بزاف.

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  حازم شحاتة. الفعل المسرحي في نصوص ميخائيل رومان، ص $^{2}$ 

كل شيء عندو بالكتاف،

يزعف مرة كل شهر.

وحياتو لبينة وتمر.

يحب الناس تصفقلو.

وتغني وتعوقلو.

شيعارو شيكور لبلاد.

خلي تخلى ... تروح للواد"<sup>1</sup>.

فشخصية "بلارج" لا تُكتشف خارج النص، وإنما تكتشف من خلال النص أو داخله، فتتطور لغة الحوار: صفاته النفسية (واعر)، ومنطلقاته ومبادئه (كل شيء عندو بالكتاف)، وعصبيته المحدودة المبرمجة (يزعف مرة في الشهر)، وبساطة حياته المبنية على اللبن والتمر، ولامبالاته طالما أنه على كرسي الحكم، فالمسؤولية عنده تشريف لا تكليف (خلي تخلا تروح للواد).

وقد تحدث تحولات مفاحئة في لغة الحوار في الخطاب المسرحي، فتصير شخصية تصنع لغة في مثل حديث "الضاوية": "يقول أهل الدالية، كبار، صغار،أخرجو غدوة الجمعة وقت العصر للطحطاحة، ورايحة تجي الحداية، تحوم فوق الروس، ولي حطت على راسو هو سلطان الدالية"2.

فالشخصية الفاعلة هنا "الضاوية" هي التي وجهت لغة الحوار وصنعت طبيعتها، فجاءت بنبرة الأمر المرشد، فحدثت بها الناس، ودلّتهم على سبيل الخروج من الأزمة، فبيّنت المكان والوقت والعلة والناتج. فالمكان هو "الطحطاحة"، والزمان وقت العصر، والعلة وجوب اختيار السلطان الجديد، والناتج سيكون من تختاره "الحداية"، كما تكشف عن طبيعة الشخصية المقابلة وهي أهل "الدالية" دون أن تكشف عن ردود الأفعال الصادرة منهم.

ولو تأملنا ثنائية (لغة الحوار - الشخصية) لوجدنا العلاقة القائمة بين طرفيها علاقة تأثير وتأثر، كيف ذلك؟ فإذا كان الحوار بين الشخصيات أو اللغة المتبادلة بينهما هي تصنيع السياق، فإن هذا

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين ميهوبي. الدالية، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 22.

السياق نفسه يعود ليؤثر في طريقة حديث الشخصيات فيما بينها، فـــ"الضاوية" بحديثها تصنع اللغة، هذه اللغة التي تنمو فيما بعد وتصنع شخصية "بلارج".

ومنه فإن أية شخصية سواء كانت "الهايم، الهايل، الباهي، الزاهي" تكون في بداية الخطاب المسرحي مجرد معطى من المعطيات، يقدمها الخطاب بلغة بسيطة للقارئ أو المتفرج، أما حديثها فيما بينها وحوارها أثناء نمو الخطاب المسرحي، والفعل الدرامي هو الذي ينميها، ويشف عن تفاصيلها، ويجعلها حوهر الحوار المسرحي في كل مرحلة، وبذلك لا يخفي القارئ الجهد الذي يبذله كاتب الخطاب المسرحي في مفصلة تقنيات الكتابة المسرحية، وتنقلات إنتاج الدلالة بين الحوار والشخصية، وفي هذا يقول الناقد المسرحي"درايدن (1631-1700)": "إن المسرحية ينبغي أن تكون صورة صادقة حية تجسد الطبيعة الإنسانية، وتعيد العواطف والأحاسيس والأمزجة والتقلبات، والتغيرات التي تعناولها الموضوع من المتي غرائد المسري وتثقيفه" أن المسري وتثقيفه "أ.

يفعل "درايدن" الحوار المسرحي في تحليل تكوين الشخصية المسرحية بخاصة، والنفس البشرية بعامة، وكشف كمونتها السيكولوجية والسوسيولوجية والفيزيولوجية، فهذه الحمولة الشخصية التي تحملها ثنايا الحوار في الجملة المسرحية من شألها -كما يقول- أن تكشف عن الشخصية وموقعها في الحدث المسرحي، إضافة إلى ألها تساهم وبقسط وافر في إحداث المتعة لدى القارئ/ المشاهد، وتثقيفه وتوعيته، فالمجتمع بين الوظيفة الفكرية والفنية للحوار في الخطاب المسرحي.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مجدي وهبة، محمد عناني. درايدن والشعر المسرحي، دار المعرفة، القاهرة، 1964، ص 67.

# 2- تطوير الحيكة والحدث وتنمية الصراع:

إن الصلة بين الخطاب المسرحي (الكاتب-المخرج)، والمتلقي له (القارئ/ المتفرج) لا تكون إلا بالحوار الجيد المحدد الفكرة، البنّاء للحدث، فالخطاب المسرحي عمل فني فيه كثير من العوامل، ومن كانت جمله مترابطة متماسكة، كانت مساعدة في تجسيد هذا الخطاب، "فالخطاب المسرحي فعل من أفعال به يزداد المدى الفني عمقا، والحدث المسرحي تقدما إلى الأمام، فلا ركود في لغة المسرح".

فإذا طعن البطل حصمه مثلا وخاطبه قائلا: "إجعلها ثأرا لدماء أبي"، أو "لن تحول بيني وبين حبيبتي"، أو "حان الوقت لأن أخذ منك ما ورثته عن أبيك"، ففي هذه اللحظة بالذات يدفع الحوار بحيوية الحدث، فيقوم بمهمة التمهيد للأحداث المقبلة، ويوجه سير المسرحية، ويزيد من الصراع حيوية وتشويقا، وإذا تخلى الحوار عن هذه الوظيفة وقع الخطاب المسرحي في فخ السردية التي هي ميدان الرواية. ويتوقف تطوير الحبكة على الحوار خاصة عندما يتعلق الأمر بالأفعال التي لا يمكن أن تجري على الخشبة، وبهذا "فالحوار هو الذي ينقل المسرحية من التمهيد إلى العقدة إلى الحل، وهو الذي يكشف جوانب الصراع ويعمقه ويدفعه إلى التأزم،وهو الذي يعطي الفعل المسرحي قيمته، إذ يرافقه شارحا، أو يسبقه ممهدا، أو يتبعه مفسرا"2.

فإذا كان السرد هو الذي يميز الرواية والقصة عن باقي الفنون ويطور أحداثها، ويصور أفكار شخصياتها، فإن الحوار هو الخصيصة التي تميز الخطاب المسرحي، بل هو الميزة التي تبعث في الخطاب المسرحي حاذبية، وهي الخيط الرفيع الذي يبقى يربط المنتج للخطاب بمتلقيه "فالحوار - من أول مسرحية إلى فهايتها - شيء دقيق يجب أن تتولاه يد صنّاع، وهو بذلك أشبه بنسيج الشفوف الرفيعة الغالية، إن هذا النسيج الرائق الشائق والصريح الفصيح، الذي يزداد رسمه مع كل خيط قوة وانسجاما، يأتي كل شيء بعده في المحل الثاني".

وخلاصة القول أن الحوار المسرحي يجب أن يسير بالعقدة، ويعمل على تقدمها وترتيبها وتسلسلها وتنمية الصراع، وبهذا فإن أهم ما في تطوير الحوار للحبكة "أنه يسوق المسرحية ضمن خطة

\_

أ عمد غنيمي هلال. النقد الأدبي الحديث، مطبعة نهضة مصر، القاهرة، 1977، ص 613.

<sup>.</sup> محمد غنيمي هلال. النقد الأدبي الحديث، دار العودة، بيروت، 1973، ص659.

 $<sup>^{2}</sup>$  روجر بنسفيلد. فن الكتاب المسرحي، ترجمة ديرين خشبة، ص $^{3}$ 

معينة للوصول بما إلى النهاية، وإلى هدفها الأعلى، ولن يتحقق للحوار تأدية هذه الوظيفة إلا إذا كانت كل جملة في الحوار من أول المسرحية إلى آخرها مربوطة سلفا بالهدف الأعلى"<sup>1</sup>.

فمن خلال حوار الشخصيات فيما بينها تتطور العلاقات فيما بينها، وتتقدم الأعمال وتتطور، لأن الكاتب مجبر على بناء أحداث وفق مبدأ العلية، فكل حدث ناتج عما سبق وسبب لما يأتي. وتتجلى هذه العلية والسببية في حديث الشخصية إلى شخصية أخرى، وقد يتعدى هذا التطور والسببية مستوى القول إلى مستوى الفعل، إذ "إن الحوار متطور لا بفعل القول ذاته فحسب، وإنما أيضا بما ينجر عن هذا الفعل من نتائج، وكذلك بما يمكن أن ينجر من هذا الحوار تأثيره في الملتقى"2.

وقد تجلى تطوير الحوار للحبكة في الخطاب المسرحي كثيرا، إذ لا نكاد نعثر على خطاب مسرحي يخلو من هذه الظاهرة، وإلا لفقد خاصيته الدرامية، ومما وجدناه يؤكد هذه الوظيفة، ما ورد في مسرحية: "النار والنور<sup>3</sup> لصالح لمباركية".

سى عبد الله: قلت لك ماذا أنتظر.

محمد: (يحمل سلاحه) حورية قليلا من الأكل.

سى عبد الله (يا محمد) إياك أن تعود.... أطلب ما شئت.

محمد: نظرة احتقار.

سي عبد الله: تكلم .... تكلم.... أريد الزواج بما فلا تقف في طريقي.

محمد: (يأخذ الطعام من حورية) سي عبد الله.. كن مطمئنا، لن أعود هنا لكن أخبرك بيومك آت....آت.

سي عبد الله: مع السلامة.

حورية: محمد... محمد... إلى أين؟ (تقف في طريقه)<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> بوكاسرو. وظيفة السرد والحوار، نقلا عن الصادق قسومة، طرائق تحليل القصة، دار الجنوب للنشر، تونس، ط1، ص 45.

 $<sup>^{2}</sup>$  فرحان بلبل. النص المسرحي: الكلمة والفعل، ص  $^{110}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **النار والنور:** مسرحية ثورية ألفها الدكتور صالح لمباركية، تتحدث عن التضحيات الجسيمة التي قدمها الشعب الجزائري في سبيل نيل الحرية.

<sup>4</sup> صالح لمباركية. النار والنور، ص 14.

إن ثنايا هذا الحوار، قد دفعت بالأحداث إلى التطور، لينشأ الصراع بين الأطراف الثلاثة، وتتأزم الأوضاع لتبلغ ذروتها، ويزداد ارتباط السبب بالمسبب، والمعلول بالعلة. ولأجل تنمية الصراع في الدراما وضع "برونتير" في أواخر القرن التاسع عشر، قانونا ينظم البناء الدرامي حيث اشترط أن تكون الأحداث مترابطة منسجمة فيما بينها، يكشف عنها حديث الشخصيات فيما بينها، إذ يرى أنه عندما نشاهد دراما أو نستمع لحوار درامي فإننا نشاهد إزاءه كفاح في سبيل الوصول إلى هدف معين، وهي مدركة للوسائل التي تستعملها في سبيل الوصول أ.

وتتحدد وظيفة الحوار في تطوير الأحداث والسير بالحبكة إلى التأزم ثم الحل في قول "برايس": "إن الدراما ما هي إلا محاكاة لفعل تام يناسب الاهتمام العاطفي للإنسان وتتطور بنجاح في تتابع واستمرار، وحوادث محتملة الحدوث تمثل، ويعبر الكلام والرموز عن صورة الحياة والأوضاع الفعلية". يعلق "برايس" نجاح الخطاب المسرحي بعامة، والحوار المسرحي بخاصة، يمدى استجابته لخاصية التتابع والاستمرار والنمو الذي يزيد من شد القارئ – المتفرج – ويبعد الملل عنه، فلا يحس بالعشوائية في سير الأحداث وورودها.

# 3- الوظيفة الجمالية الفنية:

إن الحوار هو المظهر الذي نتلقى من خلاله المسرحية، بوصفها عملا أدبيا مقروءً، وهو أيضا الشرارة التي تنطلق منها كل عناصر التكوين المسرحي حتى يعلو النص المسرحية فتصبح العناصر الإخراجية كلها، من الإضاءة والديكور والملابس والحركة ... في تناغم كامل مع الحوار المسرحي، فيتم بذلك التكامل الفني بين عمل المؤلف وعمل المخرج، لتجمع في الحوار الذي وجب أن يكون جميلا، من حيث الصياغة والسبك والقوة والبيان، ولذلك فقد استمتع القدماء بمسرحيات: "أسخيلوس، وبوربيدس وسوفوكليس" لأنها جمعت بين سحر الشعر وتشويق روايته، وقوة البناء المسرحي لأحداثه.

وإذا كان الكتّاب والنقاد في البداية على احتلاف الفنون والقصة النثرية يولون اهتماما بالغا للجملة والتعبير، فإن هذا الاهتمام يزداد ويتضاعف في حقل المسرحية، على اعتبار أن قارئ الرواية أو القصة يمتلك إمكانية الإعادة، في حين يفتقدها الذي يشاهد المسرحية، ويتلقى عرضها لذلك وجب أن يتسم خطاب الحوار بالإيصال المباشر للمعانى، "لأن القارئ يستطيع العودة إلى الجملة إن غاب عنه

<sup>1</sup> ينظر: شكري عبد الوهاب. النص المسرحي، ص 10.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: شكري عبد الوهاب. النص المسرحي، ص 10. نقلا عن:

W.T.Price. The technique of drama, Appleton century Company, New yourrk, 1935, p..4.

معناها، أو صعب وصوله إليه، أما المستمع فيجب أن يصل إليه المعنى كاملا بكل ما يتضمنه من مواقف نفسية واجتماعية ومشاركة في سبك الحكاية، ولذلك لابد أن تكون الجملة قادرة على الوصول السريع إلى القارئ"1.

إن قوة الصياغة، وحسن نطق الجملة، وإتباعها بالشحنات العاطفية تجعل من المحاور في الخطاب المسرحي يأسر لب سامعيه، "فالقدرة اللغوية تجعل الناس على اعتقاد ما .... المتكلم، لاستنتاجهم من لهجته أن ما يقوله حق، حتى لو كان غير صادق في الواقع، كما أن المتكلم بلهجته الفاعلية ينجح في إثارة شعور سامعيه ولو كانت حجته فارغة، ولهذا يلجأ بعض الخطباء إلى أن يغمر سامعيه بصوته الجهوري دون أن تحتوي عباراته شيئا ذا بال"2.

فمجال المسرحية وعذوبتها سر ارتباط القارئ والمتفرج بالخطاب المسرحي بشقيه العرض والنص، ولذلك كان المسرح اليوناني والروماني القديمين يسعى كتابهما إلى الإمتاع واللذة فقصدا بذلك الشعر وسيلة، فأقيمت المسابقات ورصدت الجوائز القيمة، ولم يبدأ المسرح شعرا إلا لأنه كان يقدم متعة مركبة، فهو شعر جميل، وهو قصة جميلة وهو مروي بتشويق".

وهنا تبرز الوظيفة التعبيرية والمحازية للغة، وتتكامل العناصر الفنية فيها لتنتج لنا خطابا مسرحيا جميلا. فيجمع الكاتب بين فنية الأدب، بالحرص على تدوين الأفكار والمعاني والأصيلة الذهنية، وتحليلها ومن ثم حصرها وترتيبها في حوار يقدم إلى القارئ وبين جماليات الفعل المسرحي خارج حيز الكتابة وفي هذا يقول "إبراهيم الكيلاني": "فأما التأليف المسرحي فإنه التحقيق الآتي فيه، فالمسرحيات تؤلف لتمثل، ولا حياة لمسرحية إلا بالتمثيل، ومهما أوتيت المسرحية من قوة الإيحاء، ومهما أوتي قارئها من قوة التمثيل والتشخيص فليس له غنى عن مشاهدة تمثيلها والشعور بالانفعال"4.

ويذهب "رياض عصمت" مذهبه ويسانده فيما ذهب إليه ويؤكد أن النص المسرحي المكتوب "لا يعني كل شيء بل لعل أهم ما في النصوص العظيمة، عند كبار المؤلفين المسرحيين مثل: شكسبير،

<sup>1</sup> ينظر: فرحان بلبل. أصول الإلقاء والإلقاء المسرحي، ص 122-123.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد غنيمي هلال. النقد الأدبي الحديث، دار العودة، بيروت، 1973، ص 117.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> فرحان بلبل. الكلمة والفعل، ص 111.

<sup>4</sup> إبراهيم الكيلاني. الأوراق، ص185.

إبس، تشيخوف، ليس السطور نفسها، بل ما بين السطور من معاني خفية مغلقة، لا يوضحها ولا يكشفها إلا العمل عليها من قبل مخرج واع وممثلين فنيين موهوبين"1.

إذًا، هناك جمالية اللغة، وجمالية ما وراء اللغة، تحتاج إلى جهد من منتج الخطاب المسرحي ليوصل المتلقي إليها، كما تحتاج جهدا من متلقي الخطاب ليكتشفها. ويتعلق هذا -طبعا- بالمهارة التي يتملكها كل منهما أو ما يسمى لدى النقاد بالثقافة المسرحية، من لدن القارئ أو المتلقي، وكثرة التعامل مع جمهور المتلقين من قبل الكاتب/المخرج. فيسهّل عملية اكتشاف واستكشاف خبايا الحوار المسرحي وجعل المتعة أكثر ورودا. وبهذا فالخطاب المسرحي يبقى خطابا مفتوحا على كثير من فنون التعبير التي تحقق المتعة الفنية والجمالية، وفي هذا يقول "فرحان بلبل": "وكان له من جماليات الشعر مهاد موطئة، لتحقيق الإمتاع بلذائذ الكلام فلما صار نثرا، صارت مهمته في تحقيق الإمتاع أصعب، ثم لما صار واقعيا يحاول أن يحاكي اللغة اليومية في مشاكل القضايا اليومية، صار تحقيق الإمتاع الجمالي أشد صعوبة".

يكشف "فرحان بلبل" في قوله هذا أن المسرح الشعري أكثر امتاعا من المسرح النثري، وأن كثيرا من الكتاب الواقعيين أفقدوا المسرح قيمته الجمالية لما غاصوا في أوحال الواقع.

وبحديثنا عن الواقعية في الحوار المسرحي، وضرورة أن يجمع الخطاب المسرحي بين الواقعية والجمالية والفنية، فإنه يجدر بنا أن نتوقف عند قول لـ: "مارجوري بولتون Marjorie والجمالية والفنية، فإنه يجدر بنا أن نتوقف عند قول الله Boulton" لما سئل عن القيمة الجمالية للمسرحية فأحاجم: "أن المسرحية الحقة ليست قطعة أدبية حقيقية، ولا تصلح للقراءة، إذ أن المسرحية الحقيقية هي تلك التي تتسم بأبعادها الثلاث، إنما الأدب الذي يمشي ويتكلم أمام أعيننا نحن المشاهدين".

يطرح "بولتون" في قوله قيمة الحوار في إثارة مكامن الجمال في العمل المسرحي، وأن المسرحية مهما أوتيت من قوة أدبية في الصياغة إلا أنها تعتبر – حسب رأيه – عملا أدبيا. فجمالها الفعلي واستثارة مكامن الإبداع لا يتأتيان إلا بعد تحويل القول إلى فعل والفكر إلى تمثيل، وهنا أمكن للقارئ المشاهد أن يهتدي إلى مواطن الجمال الفني.

<sup>.04</sup> مسرحية"، مجلة لأسبوع الأدبي، عدد 519، حزيران 1986، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  فرحان بلبل. الكلمة والفعل، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  شكري عبد الوهاب. النص المسرحي، ص $^{12}$ . نقلا عن:

Marjorie Boulton, the antomy of Drama, Routledge and Kegan Paul, LTD. London, 1960. P03.

وبين جمالية الحوار من كونه عملا أدبيا، وبين جماليته من حيث كونه أداء تمثيليا. يقع الدارسون للخطاب المسرحي في مشكلات جمة تتعلق بهذا الحوار من جهة، وما سيضيفه المخرج والممثل من جهة أخرى.

لذا فمن بين المشكلات الجمة التي يواجهها الخطاب المسرحي، طبيعة لغة هذا الخطاب، إذ يكون لزاما على الكاتب أن يمنحها مرونة بحيث تتلاءم والمخرج والممثل من جهة، والجمهور والقراء من جهة أخرى، مع شرط الحفاظ على خصوصيات الخطاب المسرحي وبالضبط خطاب الحوار وما يميزه عن الوحدات اللغوية في الفنون الأخرى. وقد أقر "ابن سنان" بأن: "أهل كل علم، وأهل كل صناعة لهم ألفاظ يختصون بها، للتعبير عن مراداهم، ويختصروا بها معان كثيرة".

ولتحقيق التواصل بين المنتج للخطاب ومتلقيه، وجب على مبدعه أن يختار من حقل اللغة الألفاظ التي تتناسب وميدان إنتاجه حتى تميزه عن غيره، وتميز أدبه عن باقي الفنون، وفي هذا يقول "ابن سنان": "ألا يستعمل في الشعر المنظوم والكلام المنثور من الرسائل والخطب ألفاظ المتكلمين والنحويين ومعانيهم ... والألفاظ يختص بحا أهل الألفاظ والعلوم، لأن الإنسان إذا خاض في علم، وتكلم في صناعة، وجب عليه أن يستعمل ألفاظ أهل ذلك العلم، وكلام أصحاب تلك الصناعة. وهذا شرف أبي عثمان الجاحظ، ذلك أنه إذا كاتب لم يعدل عن ألفاظ الكتاب، وإذا أصنف في الكلام لم عن يخرج عبارات المتكلمين، وكأنه في كل علم يخوض فيه لا يعرف سواه ولا يحسن غيره"2.

إذا كان "ابن سنان" في قوله يقر بنظرية الحقول الدلالية، وأن لكل ميدان ألفاظه الخاصة به، فإن هناك من يرى غير ذلك، ويقر بعدم وجود معجم لغوي حاص مستقل عن الرصيد اللغوي العام<sup>3</sup>، وأن التميز لا يكون إلا في الاستعمال، فالخطاب الأدبي يختلف عن بقية العلوم من حيث استخدامه للغة التي كثيرا ما تميل إلى المبالغة في الوصف، والميل إلى التعابير الجمالية والبيانية، ناهيك عن أن نجاح العملية التواصلية لا يتم إلا بعمق الوعي بالقيمة التعبيرية للكلمة حتى تدخل في علاقاتما مع بقية العناصر في التركيب، فكلما كان المبدع أعمق نظرا في إدراك العلاقات التي ينبغي أن تنشأ بين الكلمة والفعل، كان نصه أكثر أدبية عن سواه.

\_

<sup>. 166</sup> ابن سنان الخفاجي. سر الفصاحة، تحقيق على فوده، مكتبة الخفاجي، ط1، القاهرة، 1994، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نقلا عن عبد القادر هني. نظرية الإبداع الأدبي في النقد الأدبي القديم، ديوان المطبوعات الجامعية، د.ط، الجزائر، 1999، ص 192.

<sup>3</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 193.

ومن منطلق أن الخطاب المسرحي يتخذ اللغة وسيلة هامة لحوار شخصياته وتواصلها مع القراء المتفرحين وجب على كاتبه أن يضع في حسبانه تميز لغته وثرائها، لدرجة أن يحقق تفاعلا بين النص والقارئ ولا يتأتى ذلك إلا بانتقاء وسائل التعبير المختلفة من حودة في الإيقاع، وحسن اختيار اللفظ، وتماسك التعابير وتكثيف المعان.ي وفي هذا يقول "روجرم بسفيلد": "لما كانت العادة الجوهرية التي يستعملها الكاتب المسرحي في كتابته هي الحوار، فلا محيص لنا بوصفنا كتابا من أن أمتم اهتماما بالغا بنواص الإيقاع وخصائصه في اللغة التي يكتب بها"1.

وبين جمالية اللغة المنطوقة في الخطاب المسرحي وجمالية الأداء لدى الممثل ومهارته يطل علينا "رونالد بيكوك Ronald Peacock"، يجمع فيه بين جمالية عنصر المفاجأة وإثارة المشاهد/القارئ وضرورة أن يجعل الكاتب المخرج والممثل القارئ يشاركهم الفعل المسرحي يقول:

"إنه من الضروري أن تحتوي المسرحية على فعل، وأحداث ومواقف تمثل، وأن تكون مصحوبة بالتوتر والقلق، والتغيرات المفاجئة في الأقدار، ويصل الصراع فيه إلى نقطة الذروة، وأن المفهوم أو الرأي يجب أن يشمل على الاحتمالات من أجل فن الممثل"2.

وبذلك تأتي المتعة الفنية والجمالية في الخطاب المسرحي الجزائري من النصوص المسرحية المكتوبة بالفصحي مثلما قد تأتي من النصوص المكتوبة باللهجة العامية.

Renald Peacok. The art of drama, Routledge and Kegan Paule, LTD, London? 1960, P 158.

 $<sup>^{1}</sup>$  روجرم بسفيلد. فن الكتاب المسرحي ، ص  $^{237}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  شكري عبد الوهاب. النص المسرحي، ص 13، نقلا عن:

الفصل الثالث: شعرية اللسان في الحوار المسرحي الجزائري.

أولا: شعرية الحوار وجدلية اللسان عاوية/فصحي.

ثانيا: شعرية الحوار بلسان عامي.

ثالثا: شعرية الحوار بلسان فصيح.

رابعا: شعرية الحوار بلسان أوسط.

خامسا: شعرية الحوار بلسان مفرنس.

سادسا: شعرية الحوار بلسان أهازيغي.

# أولا- شعرية الحوار المسرحي وجدلية اللسان عامية/فصحي:

إن إشكالية لغة الحوار في الخطاب المسرحي العربي بوجه عام، وفي الخطاب المسرحي الجزائري بوجه خاص، جزء من إشكالية أكبر، هي الابتعاد عن الفصحى في التعامل اليومي وفي التخاطب، والحوار حتى في أوساط المثقفين، وفي المناسبات الثقافية، بل وحتى في التدريس على اختلاف مستوياته، وفي دروس اللغة العربية نفسها، وما يقال عن الخطاب المسرحي، ينطبق على خطابات وسائل الاتصال الأخرى لاسيما الإذاعة والتلفاز. والمؤسف أن هذه المشكلة – وعلى خطورها – لم تحظ بالاهتمام والعناية، ولم تُبذل جهود جادة من أجل تجاوزها.

ولم تكن هذه الإشكالية وليدة الحاضر، سواء أكان الأمر يتعلق بالوسط العام للمجتمع، أم بالوسط الثقافي وبخاصة إبداع المسرحيات، إذ حينما وفد الأدب المسرحي إلى أدبنا العربي في منتصف القرن الثامن عشر الميلادي، وبدأ العرب يبدعون مسرحيات على النسق الغربي، شغلتهم مشكلة الحوار هل يكون بالعاميات المحلية، أم بالعربية الفصحي، فاحتلفت حيارات المبدعين أ. وشكلت هذه الجدلية قضية ساحنة دفعت ببعض المبدعين إلى حد تقسيم اللغة الفصحي إلى مستويين، أي إذا كانت الفصحي هي التي تنبغي أن تكون لغة للمسرح، فأية فصحي ينبغي أن تكون؟ هل هي الفصحي التقليدية ذات المستوى الأحادي الذي لا يميز بين الشخصيات المسرحية، من حيث المستوى الثقافي وغيره؟ أم الفصحي المعاصرة التي تلتزم بقواعد اللغة العربية وتراعي التمايز المذكور بين الشخصيات، "وتكون سهلة العاصرة التي تلتزم بقواعد اللغة العربية وتراعي التمايز المذكور بين الشخصيات، "وتكون سهلة الإدراك، حتى لتخيل إلى القارئ ألها عامية لسهولتها، غير ألها تخضع لقواعد الفصحي"2.

لقد اعتمد من ذهب هذا المذهب على اعتبار أن الوظيفة الأولى للغة هي التواصل، وما دامت هذه الوظيفة قائمة وعلى أهل صورة فلا ضير في ذلك.

وقبل الخوض في جدلية اللغة بين العامية والفصحى، حري بنا أن نلقي نظرة خاطفة على عنصر الحوار وعلاقته باللغة، متجنبين الغوص في فلسفة اللغة إلا بحدود تعلق الأمر بموضوعنا، تفاديا للدخول في متاهات، وتحقيقا لعلاقة اللغة بالحوار وتأرجحها بين العامية والفصحى. إذ يبقى من المفيد أن تنطلق مناقشتنا لهذه الثنائية من فهمنا للغة، ما دامت اللغة وسيلة وأداة لتوصيل المعنى، فالمحاور أو المؤدي للحوار المسرحي (الكاتب، الشخصية) يجد نفسه بوعيه، أو لا وعيه يختار كلمات أو مفردات يشكّل بها كلاما ثم خطابا، إذ بدون جمع الألفاظ بعضها إلى بعض لا تكون لغة، ودون أن تكون هذه اللغة موصلة

-

<sup>1</sup> ينظر: أحمد سمير. المسرح العربي في القرن التاسع عشر، مكتبة سعيد رأفت، جامعة عين شمس، 1985، ص 84-83.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: المرجع نفسه، ص  $^{2}$ 

للمعنى، ودون أن يفهمها المتلقي لا تحقق الفائدة. وفي هذا يقول "عبد القاهر الجرجاني": "فإن الألفاظ لا تفيد حتى تؤلف ضربا خاصا من التأليف، ويعم دبما وجه دون وجه من التركيب والترتيب"، وبحذا فإن التركيب في الحوار المسرحي ذو أهمية بالغة، إذ بوساطته تكتسب الألفاظ والمفردات معان أخرى أينما وردت في أي تركيب كان، بل إنما لا تكتسب دلالة مقصودة إلا عبر ورودها في تركيب متعلق بصائعه في حد ذاته وقد شكل الحوار وتأليف الكلام ومراعاة مقتضى الحال هامشا لدى العرب، منذ القديم، فكانت عنايتهم بالحديث ومحاورة الناس عناية فائقة، إذ يطرح "الجاحظ" في كتابه "البيان والتبيين" قضية اللغة التي تنقل بما الوقائع والنوادر والطرائق، والحكايات التي تقع لأناس ويرويها أناس آخرون، فيدعو إلى ضرورة الحفاظ على صيغتها، واللهجة التي قيلت بما، يقول: "متى سمعت حفظك الله، بنادرة من كلام الأعراب، فإياك أن تحكيها إلا مع إعرابها ومخارج حروفها وألفاظها، وكذلك إذا سمعت بنادرة من نوادر العوام، وملحة من ملح الحشوة والطعام، فإياك أن تستعمل فيها الإعراب، أو تتخير لها من فيك مخرجا سريا، فإن ذلك يفسد الإمتاع بما ويخرجها عن صورقما، ومن الذي أريدت له، ويذهب استقطائهم إياها، واستلامهم لها".

يشير هذا القول إلى تفطن النقاد العرب القدامي إلى أثر اللفظ دون غيره في المتلقي، فإذا استبدل لفظ بلفظ آخر في حوار الناس وسردهم الأحداث، فَقَدَ اللفظ تأثيره وهذا ما يؤكد قصدية اللغة في خطاب الحوار، ودقتها ودراستها دراسة مدققة، تحقق مراعاة أحوال المتلقي من جهة وطبيعة الموضوع المتناول والموقف الموجود فيه، وفي هذا يقول "قدامة بن جعفر": "وللفظ السخيف موضع آخر لا يجوز أن يستعمل فيه غيره، وهو حكاية النوادر والمضاحك وألفاظ السخفاء والسفهاء، فإنه متى حكاها الإنسان على غير ما قالوه، خرجت عن معنى ما أريد بها، وبردت عند مستعملها، وإذا حكاها كما سمعها وعلى لفظ قائلها، وقعت موقعها، وبلغت غاية ما أريد بها، ولم يكن على حاكيها عيب في سخافة لفظها".

يجرنا هذا القول إلى التركيبة الاجتماعية للجزائر واختلاف اللهجات بين شرقها وغربها وشمالها وجنوبها، فشساعة الجزائر أنتجت زخما من اللهجات حتى لا يكاد الذي يقطن "تبسة" لا يفهم ما يقول الذي يقطن "تلمسان".

4 قدامة بن جعفر. نقد النثر، تحقيق وتقديم طه حسين وعبد الحميد العبادي، دار الكتب العربية، بيروت، 1995، ص 139.

مبد القاهر الجرجاني. أسرار البلاغة، تحقيق محمد محمود شاكر، دار المدني، حدة، 1991، ص 04.

<sup>2</sup> ينظر: عبد القاهر الجرحاني. دلائل الإعجاز، تحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، مكتبة القاهرة، مصر، 1969، ص 97.

<sup>.</sup> الجاحظ. البيان والتبيين، تحقيق عبد السلام هارون، القاهرة، مصر، ص45-146.

إن ازدواجية اللغة في العالم العربي (الفصحى – العامية) فرض على منتجي الخطاب المسرحي وبالضبط خطاب الحوار ازدواجية الاستخدام، إذ استُخدم النوعان في العمل الفني الواحد، ويتجلى ذلك لأول مرة عند "مارون النقاش"، حين قام بترجمة أول مسرحية إلى لغتنا العربية عام 1847 وهي مسرحية "البخيل" لـ "موليير" إذ مال إلى استخدام أكثر من لغة في العمل الأدبي الواحد<sup>1</sup>. فجعل شخصيات تتحدث الفصحى وأحرى تتحدث العامية، وليست هذه الازدواجية ميزة الأدب العربي فقط، بل وحدت كذلك في الأدبين الفرنسي والانجليزي، ولكن ليس بالحدة نفسها والشرح عينه الذي عرفه الأدب العربي<sup>2</sup>.

لقد كان الحوار إذا بين دعاة العامية والفصحى في المسرح ذا طابع سجالي، قد يعمل أحيانا إلى المامات علنية لا تمدأ، بين الفريقين، فدعاة الفصحى في المسرح يتهمون دعاة العامية بالتعلل والدعوى إلى التغريب الأوربة والانسلاخ من الجذور، ودعاة العامية يتهمون دعاة الفصحى بالتخلف والتقوقع والجمود والأحادية، وراحت نسائم الخمسينيات والأربعينيات تحب من وقت لآخر حتى الآن، ولو تأملنا ما كتب وما نثر عن هذا الموضوع لوجدنا آراء متباينة، بعضها يدعو إلى الفصحى لغة للحوار المسرحي، من منطلق عربي إسلامي، للحفاظ على الموروث وإثبات الهوية، وبعضها يدعو إلى العامية لسهولتها وجماهيريتها، ولأنما قد تكون في موقع معين لا يمكن لغيرها أن يحل فيه. وهناك من وقف بين بين فدعا إلى استخدام لغة الوسط أو اللغة الثالثة التي تنميز بأنما عربية فصحى بسيطة غير معقدة.

والواقع أن هذا الإشكال في توظيف العامية أو الفصحى في الخطاب المسرحي بعامة، وفي حوار الشخصيات بخاصة، لم يكن وليد اللحظة الراهنة أو العصر الحديث، بل طُرح هذا الإشكال منذ القديم. إذ يؤكد "زكي العشماوي" أن "أرسطو" قد أعطى أهمية كبرى للغة حديث الشخصيات، حيث يقول عندما ميز بين المأساة والملهاة "التراجيديا تمتاز بنبلها، نبلا في الأسلوب الشعري، ونبلا في الشخصيات التي يصورها الشاعر، فأسلوبها فصيح لا ابتذال فيه، وهو أبعد ما يكون عن لغة الحديث والدارج، فأسلوبها أدبي رفيع، وصورها بعيدة المنال، وشخصياها، آلهة، أو أمراء أو أبطال". بينما نجده في معرض حديثه عن الملهاة يقول: "الكوميديا أسلوبها دارج في غير الأجزاء

<sup>1</sup> ينظر: يوسف الشاروفي. دراسات أدبية، مطبعة المعرفة، مصر، 1964، ص 130.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: محمد مندور. الأدب وفنونه، ص 118.

المالوفة في المسرحي يكسر القوالب المألوفة في المسرحي المسرحي المسرحي المسرحي المسلام المالوفة المسرحي المسرح

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> **الأوربة** :نسبة إلى أوربا.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> محمد زكى العشماوي. دراسات في الأدب المسرحي والأدب المقارن، دار الشروق للطباعة والنشر، لبنان، ص 223.

الفنائية التي يغنيها الكورس، وهي مليئة بالألفاظ الشعبية، ألفاظ الشوارع والصراعات والأسواق، وشخصياتها من أفراد الشعب العاملين"<sup>1</sup>.

إذن نلاحظ أن اليونانيين كانوا حريصين على أن تكون لغة مآسيهم رفيعة، وقد تتبعهم في ذلك الكلاسيكيون فيما بعد.

إن اهتمام اليونان القدامى بلغة مآسيهم، وشدة عنايتهم بتراكيبها وتأثيرها في المتلقي جعلهم يفضلونها شعرا لا نثرا، ودعموها بفنون أخرى كالموسيقى والغناء والرقص، وفنون تشكيلية أخرى كالديكور والنحت إلخ، ويفصح "محمد مندور" عن أهمية الشعر في تلك المسرحيات اليونانية، واتخاذه وسيلة للتعبير وسمو لغته في قوله: "ومن المؤكد أن أهمية الشعر في المسرحية القديمة وسمو لغته وفخامته، واعتباره متعة في ذاته، هو الذي جعل كلاسيكيي القرن 17 يحرصون على استبقائه أداة للتعبير، حتى بعد أن استقل فن التمثيل بذاته عن الغناء والموسيقى"2.

ويرجع كل هذا إلى أن الكلاسيكيين كانوا يحرصون كل الحرص على جزالة التعبير اللغوي، ودقته وفصاحته، فلم يكن لهم من بد غير الشعر لتحقيق هذه الجزالة والقوة، غير أنه وبعد ذلك وفي القرن 18 بدأ الشعر يختفي ليحل محله النثر وسيلة لتخاطب الشخصيات المسرحية، هذا النثر الذي زاد الحوار المسرحي وضوحا، إلا أن هذا النثر قد انزلق بالخطاب المسرحي من الدرامية إلى أسلوب غير درامي أو أسلوب المناقشات الراكدة 3.

أي أن النثر قد بدأ في الظهور تقريبا بظهور البورجوازية الحديثة التي أو حدت "الدراما الجادة" والتي يعرفها "ديدور" بقوله: "هي لون أدبي يقع في منتصف الطريق بين المأساة والملهاة، أي أنه ينتمي اليهما معا، إلى المأساة لأن نبرته جادة، وأبطاله مهددون في شرفهم وسعادهم، وإلى الملهاة لأنه يقدم صورة واقعية للأوساط البرجوازية"4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص 223.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد مندور. الأدب وفنونه، ص 114.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر: يوسف الشاروفي. دراسات أدبية، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> مارتن أسلن. تشريح الدراما، ترجمة يوسف عبد المسيح ثروت، مكتبة النهضة، 1977، بيروت، ص 112.

إن هذا التغيير في مضمون الدراما صاحبه تغير في الشكل وفي لغة الحوار المسرحي، من الشعر إلى النثر لسيادة الطبقة المتوسطة، وليخدم مصالحها ويعبر عن مشاغلها، ونادى "ستاندال" إلى: "استعمال النثر الجيد ذي الأسلوب المثقف"1.

<sup>1</sup> عمر الدسوقي. المسرحية نشأتها تاريخها وأصولها، دار الفكر العربي، ط1، بيروت، لبنان، ص 240.

#### ثانیا حطاب الحوار عامیا:

ظهرت في الأدب العربي عموما وفي الخطاب المسرحي على وجه الخصوص دعوات كثيرة، تنادي باستعمال العامية في حوار الشخصيات، وبرزت هذه الدعوات في كتابات مسرحية كثيرة مثل أعمال: "محمود تيمور"، "رشاد رشدي"، "يوسف إدريس"، "ميخائيل رومان" ... بدعوى الواقعية – كما سبق الذكر – مما حرّ "طه حسين" إلى التعليق على أحد أعمال "يوسف إدريس" في مقدمة كتبها له، حيث أشاد بمقدرة "يوسف إدريس" وبراعته ولكنه طلب منه: "أن يرفق باللغة العربية الفصحى، ويبسط سلطانها شيئا ما على أشخاصه حين يقص، كما يبسط سلطانها على نفسه، فهو مفصح إذا ويبسط سلطانها الطق أشخاصه أنطقهم بالعامية، كما يتحدث بعضهم إلى بعض في واقع الأمر، حين يبتقون ويديرون بينهم ألوان الحوار".

ويستند دعاة هذا المذهب إلى السياق الجمالي الذي توفره العامية، ومقدرتما الحية أحيانا على التعبير بظلال من المعاني والأحاسيس، التي قد لا تستطيع الفصحى التعبير عنها بنفس الدقة والإيجاز<sup>2</sup>، فإذا كان لدينا مثل شعبي موضوع بالعامية، وورد هذا المثل على لسان إحدى شخصيات المسرحية، فهل نقله إلى الفصحى أم نبقيه كما هو؟ وإذا نقل إلى الفصحى، فإنه سيفقد قدرته على التأثير لأنه أخرج من سياقه الجمالي الذي وضع فيه. واحتج دعاة العامية في المسرح بأشياء كثيرة إلى حانب الأمثال الشعبية، منها ما يتعلق بالأغاني الشعبية الموضوعة أصلا بالعامية، ولو وضعت في غير هذا السياق، لفقدت المسرحي مع شخصيات لا مكان لها أن تتحدث إلا بالعامية، ولو وضعت في غير هذا السياق، لفقدت مصداقيتها الفنية ومن ثم تأثيرها، وذهبوا إلى حد ضرورة التزام لغة الحوار المسرحي بمراعاة التفاوت بين الشخصيات، وارتباطها فيما بينها من جهة، وبين الأحداث والأمكنة التي تنتمي إليها من جهة أخرى، يمعني أن لغة الحوار المسرحي ينبغي أن تنسجم ووعي الشخصيات الثقافي والجمالي، وكذلك البيئة التي ينتمي إلى تلك البيئة اللي مسرحية تعكس بيئة متخلفة حضاريا، أن تتحدث شخصياتما التي تنتمي إلى تلك البيئة اللغة العربية الفصحى، ويرتكز أيضا هذا الاتجاه إلى أن العامية تخدم الأغراض الفنية أكثر فالشخصية المحاورة بالعامية "تشعر بألها مزودة بإدراك عميق أكثر لهمة اللغة في التوصيل. أكثر فالشخصية تنطق بلغتها الخاصة، فيستطيع القارئ أن يعايشها ويتآلف مع مشاعرها".

<sup>1</sup> يوسف إدريس. سلسلة الكتاب الذهبي (المقدمة لطه حسين)، مكتبة القاهرة، ط1، 1954، مصر، ص 06.

<sup>2</sup> محمد مندور. "المسرحية بين العامية والفصحي والشعر"، مجلة الكاتب، العدد 9، ديسمبر 1961، القاهرة، مصر، ص 61.

 $<sup>^{3}</sup>$  موسى كريدي. "الرجع البعيد والفن الروائي"، مجلة أقلام، العدد  $^{6}$ ، بغداد،  $^{1981}$ ، ص

ويذهب أنصارها إلى حد الانبساط، حاصة عندما يقدم الخطاب المسرحي على حشبة المسرح، باعتبار أن العامية حالة واقعية لابد من الاعتراف بحضورها في المسرح، وهي من خلال ذلك قادرة على التعبير عن أبعاد الشخصيات والأحداث، وقادرة على إثارة الكوميدي والتراجيدي، ورسم الجميل والقبيح، وتكوين الجليل ببراعة متناهية، والعامية بهذه الصورة – ومن منظور جمالي – تعتبر جميلة لأنها تؤدي إلى الذي وضعت لأجله، ولأن هناك من يجعلها كذلك، فقد راحت وصار لها جمهورها الواسع، وسحرها الخاص، بل أصبحت العامية تتحكم بتغيير الذوق الاجتماعي. وقد دفعهم هذا إلى القول: "إن القوة التعبيرية التي تكمن في عبارة تقال بالعامية في ظرف ومكان معينين، لا يمكن أن نجد مثيلا لها في جهلة بالفصحى مهما بذلنا من جهد، والقضية في آخر المطاف تتعلق بالإحساس الفني"1.

ولكن الإشكال الذي يطرح في لغة الخطاب المسرحي الجزائري ولغة حواره، أن العامية الجزائرية عاميات، ولتبيين هذه الإشكالية سأورد مجموعة من النصوص المسرحية من مختلف مناطق الوطن لكشف هذه الاختلافات.

ولنا أن نضرب المثل هنا بمسرحية "الأمخاخ"<sup>2</sup> لـ "محمد آدار" وبالضبط في المشهد الأول من اللوحة الثانية في حديث "البواب" مع "رئيس الجمعية"، حيث يتآلف ما يقول "البواب" مع شخصية "البواب"، فيحدث تصادق وانسجام بين الشخصية وما تقول، ويتناسب قولها وحديثها مع مستواها الثقافي والاجتماعي، يقول:

"البواب: هنا أنا هو البواب ملي نعقل على روحي وأنا عند الباب، بعض من الناس قالوا زدت عند الباب، وشي المؤرخين قالوا بيّ بناو الباب، ولي ما يعرفش الباب راه ما يعرفنيش.

لما تطيح عليه الشتا تحكمني البردة، كي تقوى عليه السخانة تحكمني الحمة عايش لى شعرة وحتى حد ما اهتم بيّ"<sup>3</sup>.

تتجلى بعض الألفاظ الخاصة في هذا الحديث العامي، والتي تستخدم في منطقة الغرب الجزائري ومن ذلك: "ملى نعقل" أي بمعنى منذ أتذكر، وقوله: "وشي المؤرخين" أي بعض المؤرخين.

2 الأمخاخ: مسرحية لمحمد آدار تتحدث عن معاناة طائفة من الناس امتازوا بالذكاء والفطنة ولكن المجتمع همشهم فلم يحظوا بفرصهم في الحياة، بطلها "درويش" يقع في صراع مع قاض وبواب ورئيس مسؤول، وهي عمل فني يتشكل من 8 لوحات، قدمها للمسرح الجهوي بوهران للمرة الأولى يوم 1972/02/24، وعرضت 20 مرة.

 $<sup>^{1}</sup>$  فؤاد التكرلي. "العامية والفنية"، ملتقى القصة الأول، منشورات وزارة الثقافة والفنون، بغداد، 1978، ص 39.

<sup>3</sup> محمد آدار. الأمخاخ، المسرح الجهوي، وهران، مخطوط، ص 06.

أما إذا انتقلنا إلى عمل فني آخر لمنطقة أخرى، فإننا سنجد أن الكاتب يستعمل ألفاظا عامية أخرى، تخص تلك المنطقة التي تتحدثه أو تقوله، ومن ذلك مسرحية "الحلم التارقي" لـ "عز الدين ميهوبي"، حيث تتجلى العلاقة الوطيدة بين الشخصية والدور الذي تؤديه، وخاصة في ذلك الحديث الذي حرى بين "آمين العقال" و"آمغار"، حين يستعمل كل منهما بعض الألفاظ التارقية الخاصة بمنطقة الأهقار ويتجلى ذلك في هذا الحديث:

"أمين العقال: ناسنا قالوا: "أستنتنيا إيلوان أسنان أمان إيسلوان"، ويعني الناس ما يعرفوا الراحة والمال غير إذا كان عندهم الماء.

آمغار: صحيح يا أمين العقال، ناسنا قالوا: "أمان إيمان" يعني الماء أمان، ولازم الصبر في الشدة.

أمين العقال: وناسنا يا أمغار .... قالوا: "تزيضارت نللي توقدا اثغرستنيات ويعني الحر من الناس لازم يصبر عمرو كامل"<sup>2</sup>.

يكشف هذا الحوار المقتضب استعمال المتحاورين لبعض التعابير التارقية مثل آمان – إيسلوان – إيمان ... كما أن حديث الشيخ "أمغار" يكشف مدى حنكته وفطنته ومقدرته على تقدير الأمور حقها، ووضعها مواضعها.

كما تتجلى بعض الألفاظ العامية الخاصة بمنطقة الشرق الجزائري، وبالضبط منطقة "سطيف"، ويتجلى ذلك في المقطع التالي المقتطف من مسرحية "غنائية أولاد عامر" لـ "عز الدين جلاوجي"، حين يكشف الكاتب غيرة بعض أتراب "عامر" منه، فاهموه بسوء الخلق، فلم يرض "الشيخ غانم" بهذا الحديث، ولم ترض أمه كذلك. إذ تبين من حديث الشخصيات فيما بينها أن الألفاظ تعكس وعي الشخصية ومستواها الفكري والتعليمي:

"أحدهم: (باستهزاء) اللي فعلوا عامر يا شيخ غانم محال.

<sup>3</sup> أولاد عامر: مسرحية تراثية تتحدث عن قيمة رجل القبيلة عامر وعن بعض القيم الاجتماعية التي زالت حين امتزج الحوار فيها بمقاطع غنائية تراثية من الطابع "السراوي" بطلها "عامر"، الذي أحب "علجية".

<sup>1</sup> الحلم التارقي: مسرحية لعز الدين ميهوبي تدور حول معاناة المجتمع التارقي وصبره في مكابدة قساوة الطبيعة الصحراوية من جهة وشح المطر وقلة هطوله من جهة ثانية، وبطش القبائل الغازية من جهة ثالثة، كما تكشف مساندة المرأة وشدة قتالها أثناء أسر الرحال ورباطة جأشها.

 $<sup>^{2}</sup>$  عز الدين ميهوبي. الحلم التارقي، المكتبة الوطنية الجزائرية، مخطوط، ص  $^{2}$ 

الشيخ غانم: سيد القوم على فعلو ما يتعاقب.

قدرو عالى حاضر ولا غايب.

الأم: إذا تشجعت ... هذا الكلام قولوا في حضرتو.

الراجل ما يضرب في الظهر.

وما هو من شيمتو الغدر"<sup>1</sup>.

وما أكثر النصوص والخطابات المسرحية التي وظف فيها الكتاب الجزائريون العامية في حوارات شخصياتهم، وأنطقوها بلغة حياتهم اليومية، وبلغوا بها حدود العالمية، عرضت مسرحياتهم في مسارح عربية وأوربية ونالت حوائز قيمة. وقد استند روادها إلى دواع كثيرة تبرر سبب اختيارهم للعامية على الفصحى.

حيث يرى أنصار لأدب الواقعي أن موضوعية الحوار المسرحي وواقعيته تقتضي استعمال اللغة التي توافق الشخصية، وطبعها ومستوى إدراكها، فتكون بذلك تلك هي لغة حياتها اليومية، المعبرة عن مشاعرها، فانتشر استعمال العامية في المسارح العربية وفي الخطاب المسرحي العربي بوجه عام، ويرجع ذلك إلى الهوة الواسعة بين العامية والفصحى. ويؤكد "محمد مندور" ذلك في قوله: "وذلك بحكم أن الخلاف بين لغة الحديث والحياة اليومية في أقطارنا العربية المختلفة وبين اللغة العربية الفصحى قد بلغ من الاتساع حدا شبيها بالإزدواج اللغوي"2.

وقد حق "مندور" في رأيه هذه، إذ أن الهوة بين العامية والفصحى تزداد اتساعا يوما بعد يوم في كامل البلدان العربية، ويرجع ذلك إلى مجموعة من العوامل كانتشار الجهل وكثرة اللغات الأجنبية على حساب اللغة الأم.

ول "محمد مندور" رأي حاسم حول نوعية اللغة المناسبة في الحوار المسرحي، إذ يرى أن اللغة الفصحى أقدر على التعبير من العامية في جميع المحالات، فيما عدا المسرحية التي تتصل بحياة الناس الواقعية، خاصة المسرحيات الكوميدية، والدراما الاجتماعية، لأنها (العامية) الأصلح في الكتابة في مثل هذه المسرحيات. فيعلق "مندور" عليها قائلا: "إن هذه اللغة العامية تلقى إقبالا واسعا من طرف

 $^{2}$  محمد مندور. الأدب وفنونه، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين جلاوجي. غنائية أو لاد عامر، ص  $^{1}$ 

الجمهور الذي يفهمها جيدا، على عكس الفصحى التي لا يعرفها إلا بعقله"<sup>1</sup>، ويستند في حكمه إلى تجارب الفرق المسرحية التي حابت مختلف البلاد العربية.

ونحد "هنري رياض" يتفق مع "محمد مندور" حول أهمية اللغة العامية في المسرحيات الشعبية في مثل هذه المسرحيات يتجه الكاتب إلى الحساسيات الشعبية، إذ يؤيد في هذه الحالة استعمال العامية، إذ أنها تبدو أقدر على التعبير والإفصاح والتلوين العاطفي"2.

إذن فلكل نوع مسرحي لغته الخاصة، التي تجمع قسمات العمل الفني فيه، وتسمو بروحه ومغزاه، وفي هذا يقول "زكي العشماوي": "ولقد علّمنا شكسبير أن القراءة السطحية العابرة لا تغني عن قيم المعنى الكلي الذي يريده الشاعر، وعلّمنا صوفوكيس من قبل شكسبير أن للغة في المسرحية أبعادا أخرى لا تقف عند الظاهر الغريب، بل تحتاج منك إلى استكانة واستبطان الروح الخلفية، التي تقع وراء الصور والكلمات على طول العمل المسرحي".

يبين "العشماوي" في قوله هذا أهمية اللغة ودورها في إبراز أسرار المسرحية وقيمتها ومكونات عملها.

ويذهب "مندور" إلى حد القول أن مسألة الخلاف بين العامية والفصحى، ليست مطروحة في الآداب الأجنبية كالفرنسية والانجليزية يقول: "ذلك راجع لعدم وجود اختلافات كبيرة بين لغة الحديث عندهم ولغة الكتابة والثقافة، وإن وجدت فهي فروق طفيفة"4.

فالشعراء والكتاب الفرنسيون والانجليز يرفضون استخدام تلك اللهجات الشعبية في التعبير، بل يستعملونها فقط كوسيلة لتحديد أبعاد الشخصيات، كاستخدامهم لمصطلحات شعبية خاصة بطائفة معينة.

ويرى الدكتور "عبد القادر القط" أن مستلزمات المسرح الحديث تقتضي أن تتحدث الشخصيات بالعامية، خاصة في ظل معالجة القضايا المعاصرة، لأن العامية أقدر على معالجتها ولا تخلق

2 هنري رياض. محمد مندور رائد الأدب الاشتراكي، نشر وتوزيع درا الثقافة، مكتبة النهضة السودانية، الخرطوم، السودان، ص 100.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص 117.

<sup>. 278</sup> عمد زكي العشماوي. دراسات في النقد المسرحي والأدب المقارن، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> محمد مندور. الأدب وفنونه، ص 116.

مفارقتي الشخصية واللغة التي تتحدث بها. كما ألها تعكس واقع الحياة بما يلزم من إيجاز وسرعة في الأداء وإيحاء ودلالة 1.

ونظر إليها "أ**حسن تليلاني"** من ثلاث زوايا:<sup>2</sup>

- زاوية إشكالية المتفرج.
  - زاوية الجماهيرية.
- زاوية واقعية الخطاب المسرحي.

فطرح في زاوية المتفرج إشكالية التواصل بين المتلقي والعرض، حيث تظل اللغة أهم عامل في ذلك، ويقيم موازنة بين تجارب الجمهور مع مسرحيات "باش تارزي" و"رشيد القسنطيني" وإقباله الشديد عليها في ظل استعمال المسرحيين للعامية. في حين عزف هذا الجمهور عزوفا تاما عن مسرحيتي "تارات العرب" و"صلاح الدين الأيوبي" اللتين قدمتهما فرقة "جورج أبيض" سنة 1951 لأنهما مثلتا بالفصحي.

ويتفق معه "كاتب ياسين" في طرح هذا الإشكال الذي يرجعه إلى ازدواجية الخطاب اللغوي في حياة المواطن الجزائري، فالطرف الأول يميل إلى اللغة الفصحى الرسمية، وهي حاصة بطبقة المثقفين المعربين والطرف الثاني هي العامية وهي لغة عامة الشعب<sup>3</sup>.

أما الزاوية الثانية فهي زاوية البعد الجماهيري للمسرح، فهو بعيد عن الورق، وأن المسرحية تعد لتمثل، وطالما أن عامة الشعب يتحدثون العامية فلا مناص من استعمال العامية.

ومن خلال الزاوية الثالثة طرح إشكالية واقعية الخطاب المسرحي، إذ أنه يرى أن من جوهر الواقعية واقعية الحوار، الذي يجب أن يكون بلغة الواقع وهي العامية.

و لم يشذ "ولد عبد الرحمان كاكي" عن القاعدة وراح يكتب بالعامية، لاقتناعه أنها أقرب طريق لإبلاغ الرسالة المسرحية، وأيسر سبيل لبلوغ أفهام المتفرجين والمتلقين، خاصة لما يكون الموضوع ذا

\_

<sup>1</sup> ينظر: عبد القادر القط، قضايا ومواقف، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر ، القاهرة، 1971، ص 225.

<sup>2</sup> أحسن تليلاني. مقدمة مونولوج الثعلبة والقبعات، منشورات التبيين الجاحظية، الجزائر، 2000، ص 4-5-6.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{3}$ 

طابع اجتماعي، مثلما نجده في مسرحيته "القراب والصالحين". التي عالج فيها ظاهرة إيمان الناس واعتقادهم بالخرافة، حيث بني حبكة مسرحية على قصة القراب "سليمان" بائع الماء وأولياء الله الصالحين الثلاثة، إذ استلهمها من قصة كانت تروى في الأسواق عن ثلاثة أولياء يتزلون إلى الأرض، ويقصدون مدينة يسودها قحط وحفاف ليتفقدوا أحوال العالم، ويبحثون عن مضيف لهم بين السكان، ولكن الشخص الوحيد الذي استجاب لهم هو "سليمان القراب" أو بائع الماء، فيحاول جاهدا أن يجد لهم مضيفا فيتهرب الناس منهم، إلا امرأة كفيفة، فإنها لم تتردد في ضيافتهم وذبح عترتما التي هي كل ما تملك. ومكافأة لها على طيبتها يستجيب الله لدعاء أوليائه الصالحين، فتتحقق المعجزة لعودة البصر إليها، ثم تملك ثروة من المال، ويعود ابن عمها "الصافي" الذي كان مفقودا.

ولكن الأولياء الثلاثة يطلبون من "حليمة" قبل مغادر هم لها أن تبني لهم ثلاثة مزارات، فتستجيب وتنفذ ذلك وتتكفل بجلب الطعام للزائرين لها، ولكن في لهاية المطاف يخلد أهل القرية للكسل والخمول، بعدما وحدوا ما طاب في هذه المزارات، فبعدما تفشل "حليمة" في دعوهم للعمل، وعدم التواكل على المزارات، يظهر "الصافي" ابن عمها، ويطرد هؤلاء المتكاسلين الذين اعتادوا الخمول.

ولتجسيد هذه المعاني القيمة، والوصول بها إلى أذهان الناس والمجتمع الذي كان ولا يزال يؤمن بهذه الخرافات، احتار "ولد عبد الرحمان كاكي" اللهجة المحلية التي تفهمها الأوساط الشعبية وتتقبلها، فظهرت لغته شعبية في روحها، مليئة بعبق التراث، وتجلت في تلك الحوارات التي دارت بين "القراب" و"الصالحين" أو بين "حليمة" و"الصالحين" أو بين "حليمة" و"عويشة". فجاءت مميزة مكثفة بالإيجاء والرموز، مشحونة بلغة تراثية، تفيد في تفسير المعاني والأفكار أكثر مما تفيد في التفسير والشرح.

ومما يدل على ذلك المقطع الحواري الذي جرى بين "حليمة" و"عويشة".

"حليمة: أرواحي تعاونيني نفتلوا الطعام، ونديروا العشاء لضياف ربي، وعيطي للهاشمي أيجي يذبح المعزة.

عويشة: يذبح المعزة يامّا حليمة !؟.

حليمة: إيه اليوم اخرج عندنا ... زارونا ضياف ربي.

<sup>1</sup> مسرحية القراب والصالحين: ألفها ولد عبد الرحمان كاكي سنة 1965، فاز بها بالجائزة الكبرى لمهرجان صفاقس بتونس سنة 1987 وبالميدالية الذهبية للمهرجان الدولي للمسرح المحترف بالقاهرة سنة 1990. تناول فيها الواقع الممزوج بالأسطورة وتواكل الناس واتكالهم على القوى الغيبية في المنح والعطاء.

عويشة: المعزة هذا ما عندك، باش تتقوتى يا مّا حليمة؟.

حليمة: نذبحوها نلاقيو بها ضياف ربي، وغدوة ربي يجيب.

عويشة: أمّا حليمة ... اللاّ ... ربى ما يحبش!

حليمة: استغفري يا بنتي راكي تكفري، قولي للهاشمي يجي يذبحها وأرواحي عاونيني" أ.

إنّ "ولد عبد الرحمان كاكي" يخضع لغته المسرحية للمخبرية فيعلي درجة التأثر والتأثير ودرجة الاستجابة لها، فيجعلها ذات وقع في النفوس، تمتع المتلقي وتبسِّط له المعاني، بقدر ما تلزمه التفكير والتأمل، كيف لا وهو الذي يقول: "أنا لا أكتب المسرحيات للقراءة، إنني أصور بالكلمات مسرحيات لتعرض على خشبات المسرح"<sup>2</sup>.

يفهم من قول عبد الرحمان كاكي، أن لغته رغم عاميتها لا تكتفي بالوظيفة الإفهامية بل تتعداها إلى اللغة الإنشائية التعبيرية، فتتحول كلماته البسيطة إلى لوحات فنية تتنفس حركة مسرحية وتشع بدر اما مؤثرة.

ورغم العامية التي يستعملها وسيلة للتعبير، إلا أنه يكسبها مستويات مختلفة. فها هو في حوار "الصالحين" الثلاثة مع "حليمة" بعد استجابتها للضيافة، وكرمها لهم يدعون لها بوافر الخير والهناء، حيث يوظف عامية أرقى من السابقة:

"سيدي عبد القادر: شوفي يا وليّة في هذي الليلة، وين الزمان قصد القرية، واحنا ضياف ربي نطلبوا ربي في ثلاثة، أنتي الولية المؤمنة ونحن الأولياء الصالحين.

سيدي عبد الرحمان: كون نطلبوا جميع ربي: الصافي يولي، ويولولك عينيك، ويعطيلك ربي الرزق، ماشى رزق الإيمان، رزق الدنيا من المثير واشتا ديري؟

حليمة: نأمل ندير الخير.

سيدي عبد الرحمان: أمّاله يا ولية هيا باسم الله نرفدوا الفاتحة، أنتي حليمة العمياء، وأحنا أولياء الله الصالحين.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ولد عبد الرحمان كاكبي. القراب والصالحين، مخطوط المسرح الجهوي وهران، ص 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مخلوف بوكروح. ملامح عن المسرح الجزائري، ص 75.

سيدي بومدين: وأنا سيدي بومدين.

سيدي عبد القادر: وأنا سيدي عبد القادر الجيلالي.

سيدي عبد الرحمان: أيا سيدي عبد القادر الجيلالي أطلب ربي ورانا معاك ونردوا عليك آمين.

سيدي عبد القادر: في القرن الرابع عشر، في نهار القحط والزمان، اقصدنا قرية سيدي دحان. سيدي عبد اللهان، القينا في الطريق قراب اسمه سليمان، وجينا نشوفوا إذا مومن صالح، وصلنا عند مؤمنة صالحة. وطلبنا ضيافة الله وقالت مرحبا، ... يالله يالي عطيت السعد للسعود، وتحب الإنسان يطيع ويتوب، هاهم يدينا صافيين من كل ذنوب، دايرين بيهم فاتحة، يالي ما تسهى ما تنوم"1.

إن هذا المقطع ورغم لغته العامية، إلا أنه استطاع أن يستنفذ مكامن الجمال في الفصحى، من خلال اعتماده على حقل دلالي ديني: عبد الرحمان، عبد القادر، مومن صالح، مومنة صالحة، ضيافة الله، يطيع، يتوب.

بالإضافة إلى استناده إلى السجع للتحسين اللفظي وحتى يضفي على الكلام نغمة موسيقية عذبة من خلال إلهائه لفواصل كلمه بالحرف نفسه .... الزمان ... دحان ... عبد الرحمان ... سليمان، وفي قوله: "... يتوب .... ذنوب".

و بهذا تتميز لغة "ولد عبد الرهمان كاكي" بمقدرة عالية من التركيز والتشخيص والتمثيل رغم اعتماده على العامية، حيث يستخدم الضلال السحرية للكلمات والصور القادرة على الكشف<sup>2</sup>.

إن هذه الفنية في اللغة العامية هي التي حرّت الناقد "بوزيان بن عاشور" إلى القول: "فكانت مسرحيات كاكي المكتوبة باللغة العامية المفهومة من عامية الشعب، قد خلقت جوا عاطفيا مألوفا عند محبي الحفلات العائلية، لهذا كان إقبال الجماهير كبيرا عليها، وكانت بعض المسرحيات تعرض لأكثر من شهر في مكان واحد"3.

2 ينظر: الخادم سعيد. الفن الشعبي والمعتقدات السحرية، سلسلة الألف كتاب، ص 477.

<sup>3</sup> Bouziane ben Achoour. Le theater Algérien, une histoire d'étapes éditions, dar-el-ghareb, P 166.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ولد عبد الرحمان كاكي. مسرحية القراب والصالحين، ص 45/44.

إن المتأمل للمقاطع الحوارية التي اعتمدناها للاستشهاد عن لغة "ولد عبد الرهمان كاكي"، يجد أنه يميل في حواره إلى استعمال لغة مكثفة بالدلالات والإيجاءات والمعاني المتعددة، وأنه يغير من إيقاعاتما ودلالتها بتغير الشخصية المحاورة، ف\_"حليمة" تكلمت بلغة بسيطة لا تتعدى حياتما البسيطة، وإيمانما الراسخ بوجوب إكرام الضيف، والأولياء الصالحون تكلموا بلغة تناسب وعيهم ومكانتهم في المجتمع.

ويساير "عبد الحليم رايس" "ولد عبد الرحمان كاكي" في توظيفه للعامية لغة للكتابة المسرحية الفيوظف ألفاظا شعبية حاصة بمنطقة الوسط، وبالضبط الجزائر العاصمة. ويتجلى ذلك في مسرحية "أبناء القصبة" ألا التي اعتمد فيها على حادثة واقعية حرت سنة 1957 بحي القصبة، يقول عنها: "ألها ليست مسرحية جاءت لتلبية طلب ما، أو هي دعاية، وألها مسرحية كتبت نفسها، وهي لائقة لكل قصبات الجزائر، إلا أنني ركزت على هذه الفترة من لهاية عام 1956 وبداية عام 1957 في هذا المكان لأنني أعرفه، فالقنبلة الذي تعرضنا لها في المسرحية، عاش اثنان منا، أحداثها في حي القصبة. فذات مساء جاءنا المرحوم الشهيد "عبد الرحمان طالب" عائدا بها بعد أن تلقى صعوبات في وضعها، ثم فككها في خمس دقائق قبل أن تنفجر، والعرق يتصبب منه، إننا نحكي ما عشناه في واقعنا" أ

هذه الواقعية زادت أواصرها، بلجوئه إلى ألفاظ متداولة في القصبة، على اعتبار أنها حي عريق حافظ على الثقافة الشعبية الجزائرية، وعلى الحوارات العائلية البسيطة التي تجري بين أفراد العائلة الواحدة، حتى في أحلك اللحظات. حيث يكشف المقطع الذي سنورده فيما بعد شدة حرص "الأم" على سلامة ابنها "توفيق" المنظم إلى جهاز البوليس الفرنسي ظاهريا، والداعم للثورة الجزائرية باطنيا، وتدخل الأب "هدان" من حين لآخر لتوضيح الرؤى.

"الأم: ياخي ما صرالك حتى شي مع الخاوة قول؟

توفيق: واش تحبي يصرالي معاهم؟

الأم: ما نعرف أنا نقول بلاك حلفو فيك باش تبطّل خدمتك يا وليدي، إذا هكذا غير بطّل ما نحّبش يصيرلك كيما المفتش لي قتلوه اليوم.

<sup>1</sup> أبناء القصبة: مسرحية ثورية تجري أحداثها في بيت "دويرة" من بيوت القصبة، تعالج الحالة النفسية للمجتمع الجزائري أيام الثورة المجتاع المجتمع الجزائرية والدعاية الإعلامية للمستعمر الفرنسي، ومشاركة المرأة الجزائرية في الثورة المسلحة، وهي مسرحية استهل بها المسرح الوطني نشاطه سنة 1963.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحمد بيوض. المسرح الجزائري نشأته وتطوره (1962-1989)، ص 20.

توفيق: سمعت بيه؟ هذا أنت يا بابا لي تقرالها الجرائد.

الأم: قول يعيّش وليدي ياك ما حلفوش فيك؟

توفيق: لالا يا يمّا، ما وصلوش حتى هذا ما تخافيش.

الأم: أمّا له بطّل قبل ما يوصلوا.

توفيق: ما تخافيش يا يمّا هذوا الناس منظمين يعرفوا واش يفعلوا ما راهمش يقتلوا برك، راهم حتى يحكموا على الإنسان باش يقتلوه.

الأم: وعلاه قتلوا المفتش أمّاله لوكان ماشي على الصنعة انتاعو؟"1.

وأمام هدوء "الابن" وشدة إصرار "الأم" على ضرورة تخلي "الابن" على وظيفته تفاديا للموت - وهي حالة نفسية تعيشها أي أم - يتدخل الأب "حمدان" ليوضح الأمور.

"هدان: ياك فهمتك يا امرأة.

توفيق: هذا خبيث يا يما: وعندو ما عمل باطل، وهو لي كان متكفل بوسائل التعذيب، هذاك وحش يا يمًا.

الأم: وأنت توفيق تعاون المجاهدين.

توفيق: أنا نخدم خدمتي يا يمّا على كل حال مانيش ضدهم.

الأم: وما راكش معاهم.

همدان: واشنهو ضرك، راه في البحث ولا، رَجَعْتِ من مسؤولي الجبهة باش تسالي هكذا، هيا تتوضاي باش تصلي العيشا راهو فاتك الوقت وخلينا نتحدثو"2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الحليم رايس. مسرحيات أبناء القصبة دم الأحرار، منشورات المعهد العالى للفنون المسرحية، الجزائر، 2000، ص 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الحليم رايس. أبناء القصبة، ص 22.

يتجلى في هذين المقطعين السابقين توظيف الكاتب لبعض العامية الخاصة بالعاصمة مثل: يمّا (أمي)، ياك (إنني)، بلاك (ربما)، أمّاله (إذن) وبابا (أبي) وقد زادت من ارتباط المسرحية بالبيئة المكانية المكانية الخاصة بها.

وهناك من ذهب إلى أن النزاع بين العامية والفصحى في المسرح كان سببه المباشر الفرق الشاسع بين الفصحى والعامية في لغتنا، بينما في حقيقة الأمر لا صراع بين العامية والفصحى بين الكتاب، فلكل جمهوره ولكل لغة جمهورها أيضا، وفي الأمم جميعا يعيش الأدب الفصيح إلى جنب الأدب الشعبي، فلا ينبغي أن نفاضل بين الفصحى والعامية لنحتم إحداها دون الأخرى، بل يجب أن نترك لكل منها مجاله الطبيعي ليسير فيه ما يشاء، يوظف فيه الأدوات الكفيلة بإرسال وضمان نجاح المرسلة المسرحية. إذ أنه بالرغم من التقارب بين اللهجات المحلية ولغة الأدب أو تباعدها – على حسب مذهب الكاتب – فإن الأولى أكثر استخداما في شؤون الحياة اليومية، ولها من هذه الناحية صورها الحاصة في التصوير، ولها قرائن استعمال تكسبها أنواعا شتى من الدلالات المعرفية الواقعية، التي قد نقصر عنها لغة العلم والأدب، بل – ومن هذا المنطلق – يكاد يكون لكل حي من أحياء المدينة، وكل قرية، بل لكل أسرة ألفاظا حية اكتسبت بقرائن العيش مدلولات لا يتذوقها سوى أهلها، فنحكم على الفصحى بألها تعجز عن أن تسهم في هذا الجال نظرا لأن العامية ثرية بقرائن ألفاظها الحية في الاستعمال، أو مراعاة واقع الحال في حديث الشخصيات التي تتكلم العامية.

ولكن هذا الثراء ومراعاة مقتضى الحال لا يعدم اللغة الفصحى، لألها الأقدر على تجسيد المعاني العالية والأفكار العميقة والخواطر والمشاعر الدقيقة، وفي سبيل ذلك لا ينبغي أن نراعي التيسير على عامية الجمهور يقول "رشاد رشدي": "من غير المعقول في القصة على الإطلاق أن يجعل الكاتب شخوصه تتكلم بمستوى لغوي واحد، وخاصة إذا كانت اللغة المستعملة غير التي يتكلم ويفكر بها في الحياة، والكتاب ليسوا أحرارا في أن يجعلوا شخوص قصصهم تتكلم أو تفكر بالعربية الفصحى كما يتراءى لهم، فالكاتب عليه أن يكون واقعيا، يحاكي الواقع، وليس معقولا أن يتكلم الفلاح الفصحى "1.

وهناك من يتمسك بالكتابة بالعامية تمسكا شديدا، ويدافع عنها دفاعا مستميتا، ويراها ألها الأقرب إلى الفئات الشعبية، والأقدر على تحقيق الفرحة، ومن هؤلاء المسرحي الجزائري "محي الدين باشطارزي" حيث يقول: "ومهما يكن الأمر فإنني أعتقد أنني لم أضيع وقتي عندما كافحت حياتي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد غنيمي هلال. النقد الأدبي الحديث، ص 173.

كلها من أجل استخدام اللهجة، فلهجة جحا جعلتنا نحقق خطوة كبيرة إلى الأمام في سبيل خلق الجمهور"1.

وعلى النهج نفسه سار الكاتب المسرحي "كاتب باسين"، حيث دعا صراحة إلى وجوب استخدام العامية الجزائرية لغة للكتابة المسرحية، وأداة للتعبير في المسارات الجزائرية، ويتجلى ذلك في تصريح صحفي أدلى به لجريدة المجاهد الناطقة باللغة الفرنسية قائلا: "إنني بصفتي فنانا، سأكتب باللغة العامية، واللغة التي يفهمها الناس، اللغة التي تفهمها أمي، ويفهمها بائع الخضروات، طالما أن اللغة التي يتحدثون بما هي تلك اللغة العامية، ولذلك فلن أستخدم إلا اللغة العامية إذا ما أردت أن أكتب مسرحا واقعيا"2.

من هذا المنطلق دأب بعض المسرحيين الجزائريين إبان الاستعمار وبعده إلى استخدام اللغة العامية، تبعا للأحوال التي كان يفرضها الاستعمار بعدما حارب الفصحى، باعتبارها من مقومات الأمة، فحاول المسرحيون التقرب من شرائح المجتمع عن طريق العامية، كولها لغة الاتصال الممكنة، والأكثر نجاحا في توصيل الأفكار في الأوساط الجماهيرية. فسار حلف "باشطارزي" كل من "عبد الحليم رايس"، "محمود النوري" وغيرهم، كلهم كتبوا بلغة عامية شعبية بسيطة لمسوا من خلالها الواقع الاحتماعي الجزائري، وعبروا بصدق عن الأمراض الاحتماعية من جهل وفقر ومرض واضطهاد وتخلف. فحاربوا بأقلامهم – رغم بساطة لغتها – العادات والأخلاق الفاسدة، الدخيلة عن مجتمعنا، وساهموا مساهمة فعالة في توعية أفراد المجتمع والدفع به إلى نبذ الكثير من الشعوذة والأمراض الاحتماعية.

كما سعوا بكتاباقم المسرحية العامية إلى خلق وعي سياسي، لنبذ الاستبداد والظلم والقهر والتمييز الذي يتعرض له الجزائريون من طرف المعمرين، والإدارة الفرنسية على حد سواء. مستلهمين موضوعاقم من التراث والتاريخ الديني والثقافي الجزائري.

وقد تمخض عن اهتمام المسرحيين الجزائريين الناطقين بالعامية بالقضية الجزائرية إلى تأسيس الفرقة المسرحية الفنية لجبهة التحرير الوطني، وأخذوا على عاتقهم التعريف بالقضية الوطنية الجزائرية، فجابوا دو لا عديدة في أوربا الشرقية وآسيا والعالم العربي، وسعوا إلى التعريف بالمبادئ العليا للثورة الجزائرية<sup>3</sup>.

3 ينظر: نور الدين عمرون. المسار المسرحي الجزائري إلى سنة 2000، ص 142.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد مصايف. النقد الأدبي الحديث في المغرب العربي، ص 203.

 $<sup>^{2}</sup>$  سعاد محمد خضر. الأدب الجزائري المعاصر، ص  $^{56}$ 

وفي مقابل كل ما سبق قد تنزل اللغة وتصير سوقية في بعض الخطابات المسرحية الجزائرية، وذلك تبعا للشخصيات الناطقة للحوار، مثلما نجده في مسرحية "ناس الحومة" وبالضبط في حوار بعض البطالين والمتشردين الموشم، فيجيتيف، خرابطة.

"الموشم: راني قلتلكم ماشي علينا ... نزلت فيكم الرهبة ... تقول الدنيا خلات .... أخرجوا ياخي بزوز ياخي.

أسمعوا يا لي تباتوا كي الجاج، الراجل فيكم يخرج يقابل الموشم".

لقد استطاع مؤلفو هذه المسرحية – رغم تدني لغة الحوار – أن يرسموا لنا صورة حقيقية عن المعاناة التي تعيشها فئة المتشردين، وعن الآفات الاجتماعية المترتبة عن ذلك، وعن الأسباب التي جعلت هؤلاء الشباب لقمة سائغة بين أنياب الحرمان. ولكن ورغم إحساسنا بتدني اللغة الحوارية، إلا أنه يتسرب إلى قلوبنا الإحساس بالحزن والشفقة والرحمة، خاصة في حوار "الموشم" مع "خرباطة" و"جامس" في المقطع التالي:

"الموشم: والوالدة مازالت حية؟

خرباطة: امّا؟ مازالت.

الموشم: خرباطة ! ... الهملا فيها وكون راجل عيشة بلا والدين كيف الليل مغيم محروم من القمرة والنجوم.

جامس: فكرتني في بابا ... بالصح هو قبل ما يرقد يدخل علينا بالسبتة أنا وخاوتي وامّا، وكي يغلب يبكي ويشكي، حصلتوا في جرتي خانتني صحتي ... فهرب عليكم ... والسبع قبل ما يهرب امرض، وعقب آخر عمرو في السبيطار، ... كنت نكره بابا ... بصح لما شفتو في هذيك الحالة عرفت بلي الوالدين هما الوالدين "2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جماعة من المؤلفين. ناس الحومة، المسرح الجهوي قسنطينة، ص 52.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{2}$ 

## ثالثا- خطاب الحوار فصيحا:

إذا كان دعاة العامية - كما رأينا سابقا - قد تعللوا بجملة من الأسباب لإنطاق شخصياتهم بلسان عامي، فإن دعاة الفصحى لهم ما يعتدون به، لاختيار اللغة الفصحى لغة لحوار شخصياتهم، وسأكشف الأسباب التاريخية والدينية والقومية والفنية التي دعت هؤلاء لأن يذهبوا هذا المذهب.

وبداية سأبدأ بالعلة، التي يرى فيها أنصار هذا الاتجاه بأن الفصحى هي الأصل في الاستعمال، أما العاميات فهي فرع من فروع الفصحى، ظهرت على إثر اختلاف الناس في النطق وامتزاج الفصحى بغيرها من اللغات، "فاستخدام الفصحى هو الأصل بينما استخدام العامية هو خروج عن ذلك"1.

فلو نظرنا إلى آداب الأمم الأخرى، وبخاصة كتاباهم المسرحية، ونصوصهم الدرامية، لوحدنا أن اليونانيين والرومانيين والهنود قد ربطوا اللغة المستعملة بحسب صنف المسرحية مأساة أم ملهاة، وبحسب الجمهور الذي تقدم له. فربطوا مسرحياهم بالملاحم والأغاني الدينية التي أثرت تأثيرا بالغا في لغة المسرح، فجعلتها فصيحة سامية بعيدة عن السوقية والابتذال. ومن شدة عنايتهم بما ألهم ألحقوها بالموسيقي ليزيد تأثيرها. "فلقد نشأت المسرحية عند اليونان من أغنية، وفي انجلترا كانت مرتبطة على وجه التقريب من حيث نشأها بترتيلة دينية، ثم تقدمت على هذه الوتيرة في كل من اليونان القديمة وانجلترا، ثم بقيت فيها هذه النغمة الغنائية الخاصة التي تتجلى في الحوار الحقيقي أحيانا، وأحيانا تظهر ألحانا عذبة أقرب من حيث الشكل إلى الشعر"2.

ويعزز اهتمام القدامى بلغة المسرحية وإخراجها فصحى بأنها حلّة جميلة مقدمة، وهو ما ذهب إليه "تشلدون تشيني" في حديثه عن نشأة المسرحية في بلاد الهند قائلا: "وكيفما كان الأمر فقد ظهرت المسرحية بعد ظهور الرقص والغناء والطقوس الدينية، والقصائد والملاحم الفصيحة الجميلة التي كان يقوم المنشدون بإنشادها ... ولشدة اهتمامهم بشكل المسرحية وحكيهم للغتها فقد كان النص يكتب عادة بالنثر الذي يتخلله قدر كبير من الشعر الذي كانت أوزانه تختلف وتتنوع تنوعا واسعا"3.

<sup>3</sup> تشلدون تشييني. تاريخ المسرحية في ثلاثة آلاف سنة، ترجمة دريني حشبة، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والطباعة والنشر، القاهرة، 1963، ص 158-159.

<sup>1</sup> نجم عبد الله كاظم. مشكلة الحوار في الرواية العربية، عالم الكتب الحديث، إربد، الأردن، 2007، ص 41.

 $<sup>^{2}</sup>$  ألارديس نيكول. علم المسرحية، ترجمة دريني خشبة، مكتبة الآداب، القاهرة،  $^{1966}$ ، ص  $^{204}$ 

ولم يشذ المسرح الصيني على القاعدة، إذ ظل رواده يهتمون بلغة شخصياتهم ويعتنون بما أيما اعتناء، لتتساوق وطقوسهم الدينية حتى "إننا قد نجلس ست أو سبع ساعات في المسرح من المسارح الصينية، ونقاسي ونقاسي من فترات الملل والسآمة، بين كل فترة وأخرى من فترات العجب والمسيرة، إلا أننا بعد هذا لن ننفك نذكر هذه الطريقة التي كانت فيها اللغة تسحرنا وتستولي على ألبابنا الفنية والعينية، ومن حين إلى حين، كما لا نستطيع أن ننسى هذا الرَّواء المسرحي والريق اللغوي الذي كانت المنصة تتبدى فيه"1.

والحال نفسه عندما نتحدث عن المسرح في اليابان، إذ كانت لغة مسرحياتهم تمتاز بالأناقة وجمال التعبير يطلق عليها "نو" "No"، وهي تمثيليات خفيفة ذات فصل واحد، وسحر غنائي عظيم، والسر في ذلك أن نصوصها تتشكل من عبارات أنيقة وإلهام شاعري أحاذ $^2$ .

أما إذا عدنا إلى المسرح العربي وطبيعة اللغة السائدة فيه، فإن كثيرا من الكتاب والنقاد قد أخذوا على الذين استعملوا العامية في كتاباتهم، بل واعتبروها بداية انحطاط، وربطوا الصياغة المسرحية بالبعد القومي، فقوميتنا مرهونة باستعمالنا للفصحي، فهي بُعدٌ من أبعاد الوحدة العربية. وبذلك أبدى رجال المسرح خوفهم من انتشار العاميات، واشتداد سواعدها، فتصبح بالتالي لغة الأدب والفن، ومن ثمة تتحول اللغة العربية الأم إلى عدة لهجات منتشرة في الوطن العربي، وبذلك تفقد الأمة العربية أهم مقوم من مقومات الوحدة العربية. على اعتبار أن هذا المقوم أقوى من مقومات الجنس والتاريخ والمصير المشترك.

ومن الذين أحسوا بخطر انتشار اللهجات والعاميات على حساب الفصحى في الكتابات المسرحية "مارون النقاش"، الذي رغم شيوع العامية في مسرحياته، إلا أنه دعا دعوة صريحة إلى ضرورة تعلم الألفاظ الفصيحة والمعاني الرجيحة<sup>3</sup>.

والحال نفسه مع "توفيق الحكيم" الذي جعل استعمال اللغة الفصحى بدل العامية، وسيلة لإيجاد أداة تفاهم - قدر الإمكان - بين شعوب الأمة العربية 4.

<sup>2</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 183.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص 173.

<sup>3</sup> ينظر: مارون النقاش. المسرح العربي، احتيار وتقديم محمد يوسف نجم، دار الثقافة، بيروت، 1961، ص 12.

<sup>4</sup> ينظر: توفيق الحكيم. مسرح المجتمع، مكتبة الآداب، القاهرة، 1961، ص 53.

أما "محمد عزيزة" فقد تساءل صراحة رافضا فكرة الكتابة بالعامية، معتبرا إياها معيقا للوحدة العربية. "وهل يمكن أن نوافق عليها، ومفهوم الوحدة العربية يزداد صلابة، ونشعر به ضرورة إلزامية هفو إليها بشوق".

ويذهب الدكتور "عثمان أمني" إلى حد اعتبار أن أزمة الوحدة العربية قد تحل إذا نحن وضعنا نصب أعيننا أهمية اللسان العربي في التخاطب، وآثاره في تجميع شعوب أمتنا العربية، والمحافظة على عروبتها، فضلا عن وفاء الفصحى لكل مستويات التعبير في تصوير خوالج النفس الإنسانية 1.

وإذا كان الداعون إلى استعمال العامية لغة للتخاطب بين الشخصيات في الكتابة المسرحية قد تحججوا بالواقعية، فإن أنصار الفصحى قد نظروا إلى واقعية العمل المسرحي من زاوية أخرى غير الزاوية التي نظر منها غيرهم، ومن أولئك "محمد مندور" الذي قال: "فالواقعية في الأدب لا يقصد بها الواقعية في اللغة، بل واقعية النفس البشرية، وواقعية الحياة والمجتمع، ومن المتفق عليه أن الأديب يستنطق لسان حالها شخصياته، ثم وللأديب أو الكاتب بعد ذلك أن يعير عما يفهمه بأية لغة يشاء"2.

إن "محمد مندور" يطرح في قوله هذا الفرق بين واقعية اللغة والمعنى الفني للواقعية، ويعتبر أن مراعاة الكاتب لواقع الشخصية وواقع الحال في حديث الشخصيات هو واقعية الأداء وليس المفهوم التقني للواقعية، ويناقش "نجيم عبد الله كاظم" قول "مندور"، ويتفق معه في التفريق بين معنى الواقعية، وواقعية اللغة بأن الخلط بينهما ناتج عن قصور شنيع في فهم الواقعية. فالواقعية يقصد بها واقعية النفس البشرية، وواقعية الحياة والمحتمع، والكاتب لا يستنطق لسان المقال، بل لسان الحال. ولابد في عالم الأدب من الاختيار والتعمق لا الاقتصار على نقل الواقع.

ثم يذهب "محمد مندور" إلى حد التفريق بين الكتابة الأدبية بوصفها جزءا من التراث، وبين الممارسة المسرحية بوصفها وثائق تاريخية لا غير، إذ يدعو إلى ضرورة أن تكتب المسرحية باللغة الفصحى، فإن مثلت جاز أن تترجم إلى العامية، ويضرب المثل بمسرحيات "مارون النقاش"، يعقوب صنوع، الذي يعتبرها الكثير من الدارسين مفخرة الريادة في مجال الخلق في المجال المسرحي، إلا ألها بعيدة أن تلحق بالتراث الأدبي وفي هذا يقول: "وما أظن أنه سيأتي يوم ندرس فيه مسرحيات مارون النقاش

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: عثمان أمني. المسرح والقومية العربية، جريدة الأهرام، العدد 30660 بتاريخ 1970/11/20، القاهرة، مصر.

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد مندور، المسرح النثري، معهد الدراسات العربية، جامعة الدول العربية، 1959، ص  $^{2}$ 

<sup>3</sup> ينظر: نحم عبد الله كاظم. مشكلة الحوار في الرواية العربية، ص 34.

وأبي خليل القباني وغيرهما من كتاب المسرحيات في المعاهد والجامعات كجزء من تراثنا الأدبي، الذي تنشأ عليه الأجيال، وإنما يمكن دراسة هذه المسرحيات كوثائق للتاريخ"<sup>1</sup>.

وعن التفريق بين واقعية اللغة وواقعية العمل المسرحي، يقول الدكتور "عز الدين إسماعيل": "وينبغي أن تكون اللغة لسان حال لا لسان مقال، ومن هنا فإن على الكاتب المسرحي أن يراعي في شخصياتها طريقة تفكيرها وعاطفتها وشعورها، وعليه بعد ذلك أن يتعامل مع اللغة من حيث ألها أداته ووسيلته الأدبية التي يضع فيها كل إمكانات اللغة الموسيقية والتصويرية والإيحائية والدالة، كي ينقل إلى المتلقي خبرة جديدة مفعمة بالحياة"<sup>2</sup>.

وفي معرض حديث الدكتور "على الراعي" ومقارنته مسرحيات "توفيق الحكيم" المكتوبة بالعامية قبل سنة 1927 يصف الأولى بأنها فارغة فنيا، وبأن الثانية غنية فنيا. تقرأ بوصفها أدبا وفكرا، يقول عن الأولى: "وقد حقق السفر إثراء للأدب العربي واحتجاجا على المسرحية الفارغة العقل، التي سادت مصر قبل، والتي تقوم على مجرد الحوادث المثيرة والحركات والمفاجآت، ولا تعرف الحوار القائم على دعائم الفكر والأدب والفلسفة"3.

أما من الناحية الفنية وجمالية اللغة الفصحى ومقدرتها على التعبير تعبيرا دقيقا، وبجمالية عالية، ومنحها للأدب المسرحي بعدا عالميا، يقول الدكتور "محمد غنيمي هلال": "ذلك أن القصص والمسرحيات العالمية لو ظلت تكتب بلجهة محلية لما ارتقت فنيا، وأنه لا نزاع في أن اللغة الفصحى أقدر وأثرى في تنويع الدلالات وتعميقها من اللغة العامية المحددة في مفرداتها، العاجزة عن المعاني العالمية والخواطر والمشاعر الدقيقة"4.

ويدعم هذا الرأي "محمد مندور" عندما يعتبر أن مسرحيات "أحمد شوقي" و"عزيز أباظة" و"توفيق الحكيم" و"محمد تيمور" فصيحة حيدة السبيل خالصة الفصاحة، وأن لغة شخصياتم تعبر في عمق ونفاذ عن لسان حال الشخصيات، مبتعدين في ذلك عن العامية في الحوار التي تخرجه إلى السطحية والثرثرة التافهة، وأن الكاتب الذي ينطق شخصياته باللغة التي يعيشها في حياه اليومية لا يختلق أدبا، ولا

 $^{2}$  عز الدين إسماعيل. الأدب وفنونه، دار الفكر العربي، ط $^{3}$ ، القاهرة،  $^{1965}$ ، ص $^{2}$ 

-

 $<sup>^{1}</sup>$  محمد مندور. المسرح النثري، ص 17.

 $<sup>^{2}</sup>$ على الراعي. "توفيق الحكيم فنان الفرحة وفنان الفكر"، مجلة الهلال، العدد  $^{2}$ 10، نوفمبر  $^{2}$ 10، القاهرة، ص  $^{3}$ 21.

<sup>4</sup> محمد غنيمي هلال. النقد الأدبي الحديث، دار العودة، ط1، بيروت، 1987، ص 671.

يكشف عن مجهول من قيم النفس أو المحتمع. وما ينفك تكون مهاراته كمهارة الببغاء الذي لا عقل له وإنما يكتفى بالتسجيل والترديد<sup>1</sup>.

هذا من الناحية الواقعية، أما من ناحية الموضوع فإن رواد الفصحى قد اعتبروا أن الفصحى التي تتخاطب بها الشخصيات في المسرحيات التاريخية والدينية أقدر على التأثير في المتلقي والغوص في أعماقه، وفي هذا يقول الدكتور "عبد القادر القط": "فللماضي في نفوس الناس من السحر ما يشيع بجو شعري يتناسب مع أجواء المسرحية التاريخية"<sup>2</sup>.

وقد حذا المسرح الجزائري حذو المسرح العربي، فكانت المسرحيات التاريخية والدينية بلسان فصيح، في حين جاءت المسرحيات التي تعالج الواقع وقضايا المجتمع الراهنة بلسان عامي، ومن بين المسرحيات التي أنطق فيها الكتاب شخصياتهم بالفصحى الخالصة، بعض مسرحيات "عز الدين مكة جلاوجي"، ونذكر فيها على سبيل التمثيل لا الحصر مسرحية رحلة فداء 3، التي تدور أحداثها بين مكة والمدينة بعد غزوة أحد مباشرة، وقد حاءت لغتها فصيحة محكمة السبك حيدة الصياغة. فهاهو في المشهد الأول يكشف تآمر اليهود: "عمرو بن جحش" و"سلام بن أبي الحقيق" و"حي بن أبي أخطب" لتحويل انتصار بدر إلى هزيمة، ويتجلى ذلك في الحوار الفصيح الذي حرى بين عمرو وحيي:

"عمرو: رغم الضربة التي كادت تكون قاصمة إلا أن محمدا لازالت به بقية حياة.

حيى: لا يا ابن الحقيق قد استفاد من غزوة أحد، وإن هو لم ينتصر فهو لم ينهزم أيضا.

عمرو: حق ذلك، وإنما نفخ في قريش فظنت أنها المنتصرة، وأنها محت العار الذي لطخ بها محمد جبينها 4".

ثم ينتقل بنا في حو فصيح إلى المشهد الثالث حيث يدور الحوار بين "عاصم بن ثابت" و"سلمان الفارسي" و"نجيب بن عدي"، وهم في واحة من واحات المدينة المنورة في وقت الضحى يقلبون الأرض،

 $^{2}$  عبد القادر القط. في الأدب المعاصر، دراسة تطبيقية لمشكلات معاصرة في الأدب والثقافة في مصر، مكتبة مصر، الفجالة،  $^{1955}$  ص  $^{145}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: محمد مندور. الأدب وفنونه، ص 117.

<sup>3</sup> رحلة فداء، مسرحية تاريخية دينية، كتبها عز الدين حلاوجي سنة 1987 ذات موضوع ديني تاريخي تحكي شدة إقبال الصحابة على التضحية في سبيل الله، وشدة معاناتهم عقب انحزامهم في معركة أحد وتآمر اليهود مع المشركين والمنافقين على النبي (ص) وأتباعه.

 $<sup>^{4}</sup>$  عز الدين حلاوجي. رحلة فداء، الأعمال غير الكاملة، ص $^{352}$ .

حتى يطل عليهم "عبد الله بن طارق"، فيدور بينهما حديث عن مهمة من مهمات الفداء التي أسندها له النبي (ص):

"عبد الله: بعد قهر الرسول لقبيلة بني أسد، ترامى إلى سمعه أن خالدا بن سفيان الهذيلي يستعد لغزو المدينة المنورة، فاستدعاني ذات يوم فهرعت إليه، وما كدت أصل حتى أطلعني على الأمر، وأمرين أن أخرج إلى خالد بن أبي سفيان الهذيلي.

سلمان: وما هي الخطة التي رسمها لك؟

عبد الله: ما رسم لي خطة، بل ترك الرسول (ص) لي حرية التصرف وفق ما أراه مناسبا، فخرجت وحدي مختفيا.

عاصم: دون أن تخبر أحدا؟

عبد الله: هكذا فهمت من رسول الله (ص).

عاصم: عجبا لرسول الله يبعث لقوم المائة والمائتين، ويبعث لقوم رجلا!" أ.

ولا يختلف الأمر والحال عن اللغة التي يستعملها في مسرحية "الفرات والملح"، طالما أن الموضوع كذلك ديني تاريخي، حيث يطرح فيها صراع المسلمين ضد اليهود والمشركين والمنافقين بعد غزوة بدر، واشتداد نار الحقد وتأجحها في قلوهم. وهذا المشهد الثالث منها يكشف شدة وطأة هزيمة بدر على نفوس الكفار والمنافقين، ويتجلى ذلك في مقطع من حوار جرى بين "أبي سفيان" و"عكرمة بن أبي بفوس الكفار وزعيم المنافقين "عبد الله بن أبي بن سلول"، والذي تدور أحداثه بمكة، حيث يجتمع الثلاثة يتدارسون خطة للفتك بمحمد (ص) وأتباعه، وتجنيب قافلتهم سطو المسلمين:

"أبو سفيان: واخترنا للقافلة دليلا حاذقا عالما بالطرق والوديان.

عبد الله: فرات بن حيان بن وائل؟ نعْمَ ما اخترت يا أبا سفيان.

أبو سفيان: لعله الآن بالشام، قد وصلها، أو أوشك على ذلك، وسيعود إلينا غانما سالما، محملا بالمال والخيرات، وسنعد العدة لضرب محمد ضربة لن يقوم بعدها أبدا.

مالك يا عكرمة لا تكلمنا، يطبق عليك الصمت، وكأن على رأسك الطير؟

147

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق، ص $^{358}$ 

عكرمة: ليس لي كلام إلا في الحرب والقتال، والكر والفر، أما ما تعرفونه من أمر التجارة والمال، فلا حاجة لي به، لقد مات أبي ذليلا في معركة بدر يدافع عنكم وعن شرفكم، وسمعتكم يا قريش، ومات معه كبراؤنا وأشرافنا، وأُسِر سبعون منّا، منهم من فداه ماله وأهله، ومنهم من مازال ذليلا حقيرا، مهانا مكبلا في أغلال محمد، هذا الذي لا تملكون معه إلا السب والشتم ، فإن كنتم عزمتم على مواجهته فكلموني، وإلا فإني نذرت للآلهة صوما، فلن أكلم منكم أحدا، وسأقاتل وحدي ... أجل وحدي.

عبد الله: وهل ترانا نسينا الثأريا عكرمة، أو نمنا عليه؟ والله ما هي من شيمنا، ونحن أشرف الناس وأعلاهم مكانا، والله ما هي إلا أياما تشفى فيها الروح، وتلتئم فيها الجروح، وينجلي عنا الهم والنكد، ونجمع المال والرجال، ونعود"1.

يتجلى من المسرحيتين السابقتين أنه ورغم أن الكاتب لم يلجأ إلى اللغة الشاعرية المفعمة بالأحاسيس والخيال، إلا أن لغته جاءت فصيحة بينة بعيدة عن الإسراف اللغوي، الابتذال العامي تنم عن حس فني يستطيع الكاتب من خلاله أن يلائم لغته لحال شخصياته، وإن كانت هاتين المسرحيتين تتخللهما مقاطع شعرية تلائم شخصية "عكرمة" في مسرحية "رحلة فداء"، وشخصية "كعب بن زهير" ميث تسمو لغتهم في سماء البلاغة والبيان، وتطير بأجنحة الخيال وهي ميزات اللغة الشعرية.

وإذا ما قارنا لغة الكاتب "عز الدين جلاوجي" في مسرحيتيه السابقتين بلغته في مسرحية "النخلة وسلطان المدينة"<sup>4</sup>، فإننا نجدها تغرق في الرمز، حيث وظفت فيها لغة تعبيرية شاعرية بحازية أكثر، ويتكشف ذلك في هذا الحوار الذي دار بين "الشيخ" و"النخلي" و"السيف" حول مصير المدينة ودور كل واحد منهم فيها وذلك في لوحة "الأمل":

"السيف: ومن أين نبدأ؟

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين حلاو حي. الفرات والملح، الأعمال غير الكاملة، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: عز الدين جلاوجي. رحلة فداء، ص 355.

<sup>3</sup> ينظر: المصدر نفسه، ص 365.

<sup>4</sup> النخلة وسلطان المدينة: مسرحية لعز الدين حلاوحي كتبها سنة 1991 تدور أحداثها بمدينة النخيل، سكانها كثر وبما خيرات كثيرة، تتوسطها نخلة على ربوة أمامها ينبوع، تحرك أحداثها شخصيات: السلطان، السيف، الشيخ، النخلي وقائد الجند. وقد قسمها إلى خمسة عشر لوحة عنونها بالترتيب: الأمل – الجذور – الفئران – الحيرة – الفرس – الفرج – الكهف – الذكاء – الرأس – القهوة – الإجهاض – السد – النملة – اليأس – المحاكمة.

الشيخ: احفظوا الأهل المدينة عزهم ومجدهم وكرامتهم وكبراءهم.

النخلى: هذه معركة أصبحت أصعب وأشد.

الشيخ: وهل الحياة إلا معارك؟ وهل الإنسان فيها إلا جندي محارب؟ وهل السيف الذي تحمله إلا الحق أو الباطل؟ فماذا نحن فاعلون؟ لقد كان أجدادنا غرة في جبين التاريخ.

السيف: ولن نكون وصمة عار في جبينه.

الشيخ: فلنعوَّد أنفسنا على السفر الشاق.

النخلى: نفوسنا معدة وطوع أمرك.

الشيخ: المعركة هذه المرة أصعب.

السيف: أجل بشيخنا أصعب.

الشيخ: معركة الأعداء ليست معركة النفس والإخوان، ولن ينتصر منا إلا العظماء، أمامنا أبواب كثيرة لا ندري أي باب نلج.

السيف: نبدأ بأولها.

الشيخ: شرايين المدينة وأوديتها جافة، يجب أن نسقيها حتى نترك الحياة فيها، يجب أن نحول المدينة إلى جنات معروشات، يجب أن نزرع فيها واحات من نخيل.

النخلى: ومن كل الثمرات مختلف ألوانه.

السيف: نزرع فيها من كل طيب.

النخلى: ونجتث منها كل خبيث نكر.

السيف: أرضنا طيبة لا تنبت إلا طيبا.

الشيخ: صدقت وأول الطيبات النخيل، أولم يسم أجدادنا مدينتنا مدينة النخيل؟ إلها الشجرة التي تخيف الأعداء.

النخلى: ولذلك دأبوا على اجتنابها كل هذه الأزمنة.

الشيخ: فلنملأ مدينتنا نخيلا، ولنتعلم منه العزة والإباء والكبرياء والثبات والإصرار والتماسك". 1

يتضمن هذا المقطع شدة إصرار أهل المدينة وتمسكهم بالنخيل، الذي لم يعد شجرة فقط، وإنما صار رمزا للشموخ والعزة والأصالة، وصاروا لا يرون ذواتهم إلا فيه، فالنخلة وطن، والنخلة وصية، والنخلة ذات هوية إلخ.

ولا يخرج "عز الدين ميهوبي" عن دائرة المهتمين بالمسرح الفصيح –رغم كتاباته الكثيرة في المسرح العامي – إذ نجده يقدم لنا بعض المسرحيات الفصحية التي بلغت لغتها أعتاب فنيات اللغة العربية، وذلك ما نجده في مسرحية "طاسيليا"، التي ظلت فيها اللغة الفصحى لغة فنية رائعة، بسط فيها الكاتب بصمته الفنية، فكشف عن مواطن عدة للإبداع، جعل النص يجمع بين دراميات النص المسرحي، وشعرية النص الشعري، ومن ذلك ما جاء في رد "يونيسا" على "غيلاس" قائلا:

"يونيسا: مجنون أنت يا غيلاس.

لا تسأل قمرا عن عاشقة في السر.

لا تقطف وردتك البيضاء بتلك الحرية.

إن العطر يموت.

لا ترقص وحدك إن الشمس تغار.

لا ترسم وشم الطفلة في شفتيك فإن حديث الطير صموت.

لا تبحث عن نجمتك المذبوحة في الأبراج.

لا تسأل يونيسا وارحل.

أنزار سيأتي.

غيلاس: فليأت ...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عز الدين حلاو حي. النخلة وسلطان المدينة، الأعمال غير الكاملة، ص 254-255.

وسيرحل مثلى حين يرى التابوت يسير إليه.

وأنا لا أملك غير الناي.

قل ما شئت فلست المذنب ... لست القاتل ... لست سوى عاشق.

"أنزار" يحب الموت وهذا الماء دم في الأرض.

يونيسا: ارحل يا غيلاس.

ارحل فأنا أعرف أنك تشبه نوميديا المسكونة بالفرح المقتول"1.

إنه على الرغم من الفتور الدرامي الذي انتاب هذا المقطع المسرحي، فإنه من حيث اللغة جاء مفعما بالإنشائية والتعبيرية، وارتفعت لغته إلى درجات عليا من التصوير الفني، فاكتسبت لوحة فنية جمالية.

وفي خضم هذا الصراع الدائر بين أنصار الفصحى وأنصار العامية في الكتابة المسرحية، هناك من يقف موقف المتعصب لاستعمال اللغة الفصحى، ومن أولئك "علي أحمد باكثير" الذي ظل يحمِّل تدني أذواق الناس لفئة الكتاب المسرحيين، الذين عودوا الناس على العامية فساعدوا في انتشارها، وقللوا من أهمية الفصحى، فلو كتبوا بالفصحى لرفعوا من مستوى الناس، وقضوا على الأمية التي ضربت بأطناها في جنبات المجتمع العربي يقول:

"لماذا يقال كيف ينطق الفلاح باللغة العربية الفصيحة؟ إننا لا ننكر أن المسرحية العصرية إذا كتبت باللغة الفصيحة لن تلقى من جمهورنا اليوم القبول الذي تلقاه لو كانت العامية، ولن تنجح نجاحها، ولكن مرجع ذلك إلى العادة التي غرستها الفرق المسرحية منذ وقت طويل، فطغت العامية على الذوق العام لجمهور المتفرجين، ولو جرت العادة بغير ذلك لما أحس جمهورنا اليوم بأي نبو، وغرابة في مشاهدة المسرحيات المعاصرة ممثلة باللغة الفصحي"2.

يتجلى من هذا القول موقف الكاتب المتشدد في ضرورة جعل لغة المسرحية فصحى بعيدة عن العامية، بل ويتعدى ذلك إلى اعتبار الجمهور أداة طيعة في أيدي الكتاب والفرق المسرحية، فلو عودوه

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين ميهوبي. طاسيليا، المكتبة الوطنية الجزائرية، مخطوط، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> على أحمد باكثير. محاضرات في المسرح والمسرحية (من تجاربي الخاصة)، معهد الدراسات العربية، جامعة الدول العربية، 1958، ص 03.

اللغة الفصحى خطابا للشخصيات لتعود على ذلك. ولكنهم فعلوا العكس بالعكس، فعودوه على العامية ثم تعللوا بعدم إقباله على المسرحيات ذات اللغة الفصيحة، ثم يستطرد قائلا: "فمن الواجب علينا أن نسعى إلى تغيير هذه العادة الفنية التي جرينا عليها، في عهود مضت إلى عادة أفضل وأصح، كما نسعى في تغيير عادات كثيرة في مختلف ميادين الحياة، إلى عادات أصلح وأنظل. إنه إن جاز استبقاؤها فيما مضى فلا يجوز لنا اليوم، ونحن نتطلع إلى محو الأمية ونشر الثقافة والتعليم على نطاق واسع".

كما يمكننا أن نضيف هنا موقف "نجيب محفوظ" المتشدد والمتعصب لاستعمال الفصحى في الكتابة الأدبية، ورفضه عن ابتذال العامية –رغم أنه أوردها في كذا من رواياته – حيث يقول: "إن اللغة العامية من جملة الأمراض التي يعاني منها الشعب، والتي يتخلص منها حتما حين يرتقي، وأنا أعتبر العامية من عيوب مجتمعنا مثل الجهل والفقر والمرض"<sup>2</sup>.

ويتشدد رأيه أكثر، ويكشف مدى مقته للعامية، ومدى انتصاره للقومية في قوله: "اللغة العامية حركة رجعية، والعربية حركة تقدمية، فاللغة العامية انحصار وتضييق وانطواء على الذات، لا تناسب العصر الحديث، الذي ينتزع للتوسع والتكتل والانتشار الإنساني"3.

أما إذا خصصنا الحديث عن الخطاب المسرحي الجزائري، وبحثنا في دواعي ميل الناس إلى الفصحى في حوار الشخصيات، وجدنا أن الكاتب "أحسن تليلاني" يرجعها إلى أربعة عوامل: 4

أ- زاوية الفصاحة والبلاغة.

ب- زاوية الجماهيرية (الانتشار والبقاء).

ت – زاوية واقعية اللغة.

ث- زاوية إشكالية الجمهور.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص 84.

<sup>2</sup> يوسف نوفل. قضايا الفن القصصي، دار النهضة العربية، القاهرة، 1977، ص 03.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> ينظر: أحسن تليلاني. مقدمة مونولوج "الثعلبة والقبعات"، ص 7، 8، 9.

ولا يبتعد في العامل الثالث عن آراء "محمد مندور" و"محمد غنيمي هلال"، عندما يعتبر أن الواقعية لا تحتم علينا أن ننطق مثلا "جلول الفهايمي" في مسرحية "الأجواد" لـ "عبد القادر علولة" بالعامية والفرنسي بالفرنسية، بل يجب أن يكون هناك صدق فني، الذي لا تنافيه الفصحى إن نطقت بما الشخصيات.

أما العامل الرابع الذي يتعلق بإشكالية الجمهور، الذي يتعلل به دعاة العامية بأنه لا يتذوق النصوص الناطقة بالفصحى ولا يفهمها، فيرد عليه بمسرحيتين فصيحتين عرضتا بالجزائر أواحر الثمانينيات ولقيتا رواجا وإقبالا كبيرا من الجمهور الجزائري. وهما مسرحية "خيوط من فضة" الفلسطينية والتي أخرجها "جواد الأسدي"، ومسرحية "الوزير العاشق" للمسرح القومي المصري، حيث اكتظت قاعات العرض بالجمهور، وأعجب بهما الجزائريون أيما إعجاب، ولم تكن لغة الضاد البتة عائقا أمام تذوقه لهما.

إن استعمال العامية في نظر دعاة الفصحى يورث النمطية في العمل الفني المسرحي، ونحن لا نتحدث عن المألوف إنما نبحث عن الشخصيات الحية النامية المتعددة الجوانب، التي تكشف أفكارها من خلال كلماتها ولعتها المستعملة، ولا يمكن أن تتأتى في هذه الخاصية إذا وضعنا في فم الشخصيات ما تستعمله في حياتها اليومية، تلك الحياة ذات الحجم اللغوي المحدود أ، ويمتد هذا الاستعمال العامي إلى حدود رسم الشخصية وطرق تفكيرها فيأتي شعورها مكبلا، وتفكيرها سطحيا.

ويتوافق هذا الرأي مع ما ذهب إليه "ألارديس نيكول"، عندما اعتبر أن الكاتب الذي يسعى إلى أن يقف بإمكانات شخصياته اللغوية عند حدود الحياة التي تعيشها بدعوى الواقعية في الطرح، عادة ما يسقط فنه ويضعف، لأنه لا يستطيع أن يخلق هذه الشخصيات خلقا جديدا، وسيقف رسمه لها عند

\_\_\_

<sup>.</sup>  $^{1}$ ينظر: أحمد سمير بيبرس. المسرح العربي في القرن التاسع عشر، مكتبة سعيد رأفت، ط $^{1}$ ، القاهرة،  $^{1}$ 98.

حدود تعبيرها، والفن خلق لا تغيير، فهو خلق من حيث الحدث ومن حيث التعبير ومن حيث اللغة، بوصفها كيانا له حيويته وشاعريته، فهو إن أنطق شخصياته بالفصحي، أي بلغة غير اللغة اليومية المتداولة، ابتعد عن تقليد الحياة تقليدا حامدا دونما إضافة من رؤيته الخاصة، وإبداعه الفني لهذا الواقع الذي تتحرك فيه شخصياته، ويذهب إلى حد اعتبار المسرحية قطعة من الحياة ولكنها أكثر إثارة من الحياة نفسها التي تعيشها الشخصيات في واقعها 1.

ويؤيد هذا الرأي كل من "جان بول سارتر" و"مارجوري بولتيبون" عندما يعتبر الأول أن اللغة بطبيعتها إضمارية، فلا يجب أن تعكس مواقف الحياة اليومية عكسا مباشرا، بل بطريقة غير مباشرة، وأول الوسائل اللامباشرة في الخطاب المسرحي ألا تنطق الشخصيات بلغة الحياة اليومية، حتى تجعل القارئ لا يحس بأن المسرحية هي الواقع اليومي ذاته<sup>2</sup>.

ويرفض الثاني أن تنقل لغة الناس اليومية إلى خشبات المسارح، لأن إنطاق الشخصيات باللغة اليومية المألوفة عند الناس يثير السخط في النفوس، وتعتبر المسرحية مقيتة لا يمكن احتمالها ولا تحمل حديدا للمتلقى والمتفرج $^{3}$ .

وكما يعلل أنصار الفصحى رفضهم لاستخدام العامية في الخطاب المسرحي، كولها عاجزة عن التعبير عن المشاعر الدقيقة للشخصيات المسرحية، وقد لخص ذلك "أحمد بن سالم" في معرض حديثه عن أي اللغتين أصلح للكتابة المسرحية، فقال: "إن المسرحية رسالة تنفيذية في طرق المواضيع الخطيرة، والتعبير عن الأفكار الدقيقة، وتصوير الأزمات النفسية الداخلية، فلا بد للمؤلف المسرحي من استخدام الفصحى لأداء رسالته، لأن العامية في نظرهم غير قادرة على التعبير عن الأمور العميقة الدقيقة". خاصة عندما يتعلق الأمر بالقضايا العاطفية.

ويؤيده "عبد الحميد جودت السحار" حيث يقول: "إن العامية لا تخلق أبدا، وبعد أن جبت البلاد العربية كلها وجدت أن الكلمة العامية الواحدة تختلف في المعنى من بلد إلى آخر، وقد تختلف من إقليم إلى إقليم، وقد لا تفهم خارج نطاقها المحلي، ولو سلمنا جدلا بأن واقعية الأسلوب تحتم

 $^{2}$  حان بول سارتر. ما الأدب؟، ترجمة وتقديم وتعليق محمد غنيمي هلال، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة،  $^{1961}$ ، ص

<sup>1</sup> ينظر: ألار ديس نيكول. علم المسرحية، ص 215.

 $<sup>^{3}</sup>$  مارجوري بولتيبون. تشريح المسرحية، ترجمة دريني خشبة، مكتبة الانجلو مصرية، القاهرة،  $^{1962}$ ، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> ينظر: محمد مصايف. النقد الأدبي الحديث في المغرب العربي، المؤسسة الوطنية للكتاب، ط2، الجزائر، 1984، ص 200.

استعمال العامية في الحوار، فإن التضحية بهذه الواقعية أقل بكثير من التضحية بالحوار المسرحي كاملا"1.

ويذهب الدكتور "محمد مصايف" إلى أبعد من ذلك، فيثير فكرة الأمة والترعة القومية، ويضع مبررا آخر لضرورة استعمال الفصحي، فيرى أن استخدام العامية في المسرحية لا يخدم وحدة الأمة لأن المسرح الذي يستخدم لغات عديدة ومتباعدة فيما بينها، إنما يزيد من ابتعاد الجماهير، وبخاصة إذا لم ينجح في القضاء على الأمية<sup>2</sup>. ويواصل إبراز رأيه بأن الإكثار من استخدام العامية في المسرح يباعد بين الفصحي والعامية، ويزيد من الشرخ بين الأمة ولغتها، أما إذا انتشر التعليم وحفت الفوارق الثقافية بين الطبقات فإن استخدام العامية لن يكون أكثر من إجراء مؤقت، القصد منه توعية الجماهير بمشاكلها وظروفها السياسية والاجتماعية.

وتذهب الكابتة "سعاد محمد خضر" المذهب نفسه، عندما تبين أن كثيرا من المسرحيات الوطنية الجزائرية تعرضت للموضوعات التاريخية والاجتماعية باللغة الفصحى، كالإدمان والجهل، والموضوعات السياسية كمحاولة السلطات الفرنسية التعسفية لفرنسة الجزائر -قصدا منهم-، حيث عمد أصحابها إلى الاتجاه التثقيفي أكثر من اتجاههم إلى الجانب الترفيهي 4.

ويسلك الدكتور "صالح لمباركية" المسلك نفسه، عندما يتحدث عن فرقة هواة التمثيل العربي التي أسسها "محمد الطاهر فضلاء"، والتي أحذت اللغة الفصحى أساسا لأعمالها المسرحية، وأداة للتعليم والتوجيه والتربية، والدعوة إلى النضال والجهاد، وإبراز شخصيات بطولية جهادية، والدعوة إلى اقتفاء آثارها. ويواصل كشفه للتأليف الفصيح في الجزائر ويربطه بالحركة الإصلاحية، فيرى أن التأليف باللغة العربية الفصحى سلكه رجال الإصلاح والمربون، وكل الذين اتخذوا المسرح وسيلة للتثقيف وتربية النشء، وهذا الاتجاه هدفه الإصلاح الاحتماعي والتوعية، وإيقاظ الشعور الوطني والقومي أله ألنشء، وهذا الاتجاه هدفه الإصلاح الاحتماعي والتوعية، وإيقاظ الشعور الوطني والقومي أله أله المسرح وسيلة للتنقيف وتربية النشء، وهذا الاتجاه هدفه الإصلاح الاحتماعي والتوعية، وإيقاظ الشعور الوطني والقومي أله أله المسرح وسيلة للتنقيف وتربية النشء، وهذا الاتجاه هدفه الإصلاح الاحتماعي والتوعية وإيقاظ الشعور الوطني والقومي أله النشء المسلم المسلم والمسلم المسلم المسلم

ويوضح الداعون إلى استعمال الفصحى أداة للإبداع المسرحي موقفهم بدقة عندما يدعون إلى توظيف لغة فصيحة بسيطة بعيدة على التعقيد والغموض، وضرورة الابتعاد عن الكلمات الغريبة -غير

<sup>1</sup> عبد القادر أبو شريفة. حسين لافي قزق. مدخل إلى تحليل النص الأدبي، دار الفكر للنشر والطباعة والتوزيع، ط3، القاهرة، 2000، ص 122.

<sup>2</sup> ينظر: محمد مصايف. النقد الأدبي في المغرب العربي، ص 201.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 202.

<sup>4</sup> ينظر: سعاد محمد خضر. الأدب الجزائري المعاصر، ص 58.

<sup>5</sup> ينظر: صالح لمباركية. المسرح في الجزائر، دراسة موضوعاتية فنية، ص 100.

المتداولة – يقول "أحمد بن سالم": "إننا لا نطالب الأدب المسرحي بأن يعمد في كتاباته إلى لغة الفرزدق أو لغة الحريري، فالعصر غير العصر، وإنما الذي نتمناه هو أن يستخدم لغة عربية مفهومة لدى الجميع، وقادرة ينبغي أن تتصف بسهولة في اللفظ، وبساطة في التعبير لتأدية الأفكار العميقة، والمعاني الراقية، فيتوفر عندئذ للأدب شرطان من شروط النجاح: القيمة والروح".

إن اللغة التي يدعون إليها هي تلك اللغة البسيطة، التي تتوفر فيها كل شروط النجاح من حيث الوظيفة الإفهامية والوظيفة الجمالية التعبيرية، ولا يكفل ذلك إلا حلاوة اللفظ وطلاوة التعبير وغنائية المقطع.

وتبدي "ناجية تامر" رأيها المساند لهذا الاتجاه بقولها: "ولذلك فمن المستحسن استعمال اللغة الفصحى في الكتابة المسرحية، مع الامتناع عن استعمال الكلمات الصعبة، ومفردات عصر الجاهلية"2.

ويواصل "محمد مصايف" تعليقه على لغة المسرح، فيكشف انتصاره للفصحى على حساب العامية، ولكن الفصحى المبسطة وليست لغة القدامى، فيرى أن اللغة الفصحى وحدها هي التي يمكن أن تقدم للقضايا الوطنية والقومية الدعم والدفع الذي ننتظره من المسرح، إلا أن اللغة الفصحى لا تعني لغة "امرئ القيس" ولا لغة "الفرزدق"، ولا حتى لغة "العقاد" و"الرافعي"، بل يجب أن نحتاط كثيرا في كتابة مسرحياتنا، أو في ترجمة الآثار المحررة باللغة الأجنبية، يجب أن نحتاط من حيث اللفظ ومن حيث الحملة، والمسرحي المقتدر يستطيع أن يعبر عن آرائه بطرق مختلفة، فهو يملك ثروة هائلة من الألفاظ. بعضها متداول ومستعمل عند الأغلبية الساحقة من جماهيرنا، ومن واجبه أن لا يتجاوز حدود الواقع الممكن بالنسبة لجمهورنا، الذي لم يكتب له الدخول إلى المدرسة العربية، بل من واجبه أن يقصر باستعماله على الألفاظ المتداولة التي لا تنطلب جهدا كبيرا في فهمها.

3 ينظر: محمد مصايف. فصول في النقد الأدبي الجزائري الحديث، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1983، ص 81-82.

156

<sup>1</sup> محمد مصايف. النقد الأدبي الحديث في المغرب العربي، ص 202.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 203.

## رابعا- الحوار الأوسط:

طرحنا فيما سبق الرأي الداعي لاستعمال الفصحى، والعلل والأسباب التي استندوا إليها، كما طرحنا الرأي الساعي لاستعمال العامية، والعلل والأسباب التي اعتمدوا عليها، وإزاء تعصب كل طرف إلى ما ذهب إليه ظلت المسرحية متأرجحة بين هذا وذاك، وازدادت ضغوط الحيرة بين الطرفين. وباشتداد المد والجزر بين طرفي الحبل، بتمسك الأول بالفصحى لسانا لشخصيات المسرحية، على اعتبار ألها تزيد من الرابط الروحي بالدين وأركانه، وقدرتها التعبيرية ومتعتها البلاغية، وتمسك الطرف الثاني بالعامية. لسان حال الشخصيات المستقاة من الواقع، على اعتبار أن العامية تزيد من واقعية الكتابة المسرحية، وشدة ارتباط المتلقي بها لأنها تصير جزءا من همومه وحياته. بات من الضروري اللجوء إلى حل ونمط يجمع بين الطرف الأول والثاني في عمل إبداعي واحد.

وفي حصم هذا الصراع، سارع بعض رواد الخطاب المسرحي إلى اللجوء إلى حل وسط، ومحاولة الكتابة بلغة وسطى سميت بتسميات مختلفة، مثل تبسيط الفصحى، تفصيح العامية، و لم يكن هذا الصراع حول لغة الكتابة بين كتاب مختلفي الاتجاهات والنزعات، بل نحد من الكتاب من عاش مع نفسه هذا الفراغ. ويتحسد ذلك في بيان نشره "توفيق الحكيم" سنة 1956 جعله مقدمة لمسرحيته "الصفقة" التي كتبها بلغة حوار وسطر، قال فيه: "كانت ولم تزل مسألة اللغة التي يجب أن أستخدمها في المسرحية المحلية موضع جدل وخلاف، وقد كثر الكلام حول العامية والفصحى، وقد سبق لي أن خضت التجربة مرتين في محيط واحد، محيط الريف المصري، كتبت مسرحية المزمار بالعامية، وكتبت أغنية الحدث بالفصحى، فما هي النتيجة في نظري أشك في أن المشكلة قد حلت تماما، فاستخدام الفصحى يجعل المسرحية مقبولة في القراءة، ولكنها عند التمثيل تستلزم الترجمة إلى اللغة التي يمكن أن ينطق بما الأشخاص، فالفصحى إذن، ليست هنا لغة نمائية في كل الأحوال، كما أن استخدام العامية يقوم عليه اعتراض وجيه، وهو أن هذه اللغة ليست مفهومة في كل زمن وفي كل قطر بل ولا في كل إقليم، فالعامية إذا ليست هي الأخرى لغة نمائية في كل مكان أو زمان وفي كل قطر بل ولا في كل إقليم، فالعامية إذا ليست هي الأخرى لغة نمائية في كل مكان أو زمان" أ.

يكشف "توفيق الحكيم" في هذا البيان ذلك الصراع الذي عاشه حول أية لغة يستعمل لإنطاق شخوصه، كما يكشف عن المعوقات التي تعترضه سواء أكان مستعملا الفصحى أو العامية. وفي هذا يجد نفسه مضطرا إلى طرح الحل الوسط فيقول: "وكان لابد لي من تجربة ثالثة لإيجاد لغة صحيحة لا تجافي قواعد الفصحى، وهي في الوقت نفسه مما يمكن أن ينطق به الأشخاص، ولا تتنافي في طبيعتها

 $<sup>^{1}</sup>$  توفيق الحكيم. مقدمة مسرحية "الصفقة"، مكتبة الآداب، ط $^{1}$ ، القاهرة،  $^{1956}$ ، ص $^{1}$ 

ومع جو حياهم، لغة سليمة يتعلمها كل جيل وكل قطر وكل إقليم، ويمكن أن تجري على الألسنة في محيطها. تلك هي لغة هذه المسرحية (يقصد مسرحية الصفقة) فقد يبدو لأول وهلة لقارئها ألها مكتوبة بالعامية، ولكنه إذا أعاد قراءها طبقا لقواعد الفصحى، فإنه يجدها منطقية وعلى قدر الإمكان، بل إن القارئ يستطيع أن يقرأها قراءتين: قراءة حسب النطق الريفي فيقلب القاف إلى جيم أو همزة، تبعا للهجة إقليمية فيجد الكلام طبيعيا مما يمكن أن يصدر عن ريفي، ثم قراءة بحسب النطق العربي الصحيح فيجد العبارات مستقيمة مع الأوضاع اللغوية السليمة".

يتجلى من خلال هذا التصريح بأن الكاتب استطاع أن يتوصل إلى حل وسط، استطاع من خلاله أن يبتعد عن ابتذالية العامية، وعن فخامة الفصحى، فأوجد لغة ثالثة استطاع أن يكسب بها العالمية، ويقفز بها على حدود الإقليمية. ثم ما يلبث أن يبين لنا الهدف المتوخى منها قائلا: "فإذا نجحت هذه التجربة فقد يؤدي ذلك إلى نتيجتين، أولاهما: السير نحو لغة مسرحية موحدة في أدبنا، تقربنا من بعضنا البعض، كما هو الحال في اللغة المسرحية الموحدة في الآداب الأوربية والثانية: وهي الأهم، التقريب بين طبقات الشعب الواحد وبين شعوب اللغة، بتوحيد أداة التفاهم على قدر الإمكان، دون المساس بضروريات الفن"2.

وقد بارك هذه اللغة الكاتب "جبرا إبراهيم جبرا"، لما قرأ مسرحية "الصفقة"، فعلق عليها قائلا: "إذ جعلها في لغة يمكن أن تتلى كأنها فصحى إذ أعربت، أو عامية إذ أهمل إعرابها"<sup>3</sup>.

وقد انتشرت هذه اللغة بكثرة في الخطاب المسرحي الجزائري، وبرز كتاب كُثر يدعون إلى هذه اللغة، لدعم التواصلية مع الجمهور أكثر، ومن هؤلاء "عز الدين جلاوجي" في مسرحية "الأقنعة المثقوبة" أن إذ أنطق شخصياته بلغة وسطى أو فصحى بسيطة، ولا أدل على ذلك من حوار "الحاج القرواطي" مع نفسه، بعدما الهزم حزبه (الحزب الوطني) أمام حزب الأصالة في الانتخابات المحلية فاستشاط غضبا، وزاد من عذابه فرار زوجته الثانية إلى أوروبا، يقول "الحاج": "ماذا نفعل بما؟ الشعب الخائن يريد الإحسان والخير شرا، اللعنة عليه، لوكنت رئيسا لأبدته عن آخره، شعب لا يستحق

<sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 03.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص 02.

 $<sup>^{3}</sup>$  حبرا إبراهيم حبرا. الرحلة الثامنة، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت،  $^{1979}$ ، ص $^{94}$ .

<sup>4</sup> **الأقنعة المثقوبة:** مسرحية نثرية لعز الدين حلاوجي، ألفها سنة 1993 تعالج الحياة الاجتماعية الجزائرية في ظل احتكار بعض التجار لمصادر الرزق واستئثارهم بنعم الحياة وإذلالهم للفقراء، بطلها الحاج القرواطي، استطاع بأمواله أن يربط علاقات متينة مع رئيس البلدية وذوي النفوذ.

كل هذه الحرية العصا أولى به، لا ديمقراطية ولا هم يحزنون (يتوجه إلى التلفزة وهو باسق عليها) اتفوه وجه الكلب ... وجه النحس ... اعتمدنا عليكم فضيعتم أنفسكم وضيعتمونا ... ضاعت آمالي ... ضاعت أحلامي ... ضاعت أموالي. ضعت أنا ... ضعت، ضعت ... آه ... عطشت، جف ريقي ... آه لو كنت معافى ... لو كنت صحيحا ... المرض ... العلة ... حتى تلك الكلبة اللعينة تزوجتها لأجعل من امرأة كالنساء ... لأنقذها من التشرد والضياع ... لأهميها من الذئاب والضباع ... ذهبت إلى أوربا وتركتني ... المكان المناسب للمرأة هو البيت ... بيت أبوابه من حديد ... ونوافذه من حديد ... مغلقة بتسعين مفتاحا من مفاتيح قارون "أ.

إن القارئ لهذا المقطع الحواري يجده من الفصحى المتداولة بين الناس، فلا هي فصحى الأدباء الفنية المتخمة بالصور والخيال، ولا هي العامية السوقية المتداولة. بل فصحى إن قرأت بالحركات وعامية إن سكّنت، كما إلها يمكن أن تكيف بحسب نطق كل منطقة للحروف، دون أن ينتاب الحوار غموض وإبهام وعدم فهم، كما هو الحال في بعض الخطابات المسرحية المكتوبة بالعامية.

وقد سار "أحسن تيلاني" على النهج نفسه في مونولوج "الثعلبة والقبعات"<sup>2</sup>، حيث جعل البطل "الله غالب" يتحدث عن قصص بسيطة، تكشف معاناة الإنسان المعاصر، في ظل كثرة التوجهات الإيديولوجية، والأزمات النفسية والتصدعات التي يعيشها، وإن كان الصراع يبدو ظاهريا نفسيا واحتماعيا، فإنه يحيلنا إلى عدة رموز وإيحاءات تصور أزمة العقل وضياعه بين مختلف الأولويات، فالعقدة ذات أبعاد حضارية، تاريخية، وسياسية وفكرية<sup>3</sup>.

وقد تحلت الفصحى ببساطة في حوار "الله غالب" مع "دنيا" وكشفه له عن تعلقه بها قبل خطبتها:

"- دنيا إنى أحبك صدقيني ... حرام كل هذا التعذيب الذي تمارسينه على أنا أحبك.

- وأنا لا أحبك ألا تفهم؟

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين حلاوجي. مسرحية الأقنعة المثقوبة، الأعمال غير الكاملة، ص  $^{1}$ 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الثعلبة والقبعات: مونولوج مسرحي لأحسن تليلاني، بطله "الله غالب" يعيش صراعات داخلية عديدة ناتجة عن إصابته بداء الثعلبة (Pelade) وهو مرض جلدي يؤدي إلى سقوط شعر الرأس ولأن البطل كان بصدد الذهاب إلى بيت حبيبته (دنيا) قصد خطبتها فإنه حريص جدا على إخفاء مرضه الذي جعله يعاني من عقدة الشعور بالنقص، فيلجأ إلي حيلة تتمثل في شراء كل أنواع القبعات بنية اختيار قبعة مناسبة يضعها على رأسه ولكنه يفشل في رحلة البحث واختيار القبعة المناسبة ويقرر في النهاية انطلاقا من موقف ثوري تمردي حلق شعر رأسه تماما.

<sup>3</sup> ينظر: أحمد تليلاني، الثعلبة والقبعات، ص 15.

- أفهم ... أفهم ... ولكن لماذا لا تحبيني؟
  - هكذا ما دخلك؟
- نعم ... نعم ... أنا لا دخل لي في مشاعرك، ولكن ماذا أفعل حتى تحبيني؟".

كما برزت اللغة الوسطى بكثرة في مسرحيات "عز الدين ميهوبي"، ولنا أن نستدل هنا بمقطع من مسرحيته "الوردة والسياف" حيث تتجلى في حوار "السلطان" و "ريحانة" لغة فصيحة بسيطة مفهومة كشفت من خلالها عن والدها وعرفّت بنفسها:

"ريحانة: كان عمري خمس سنوات ... وكان والدي حارس حديقة قصرك يا مولاي.

السلطان: حارس في قصري؟

ريحانة: نعم يا سيدي ... حارس حديقة قصرك الذي كان كل يوم يجمع لك باقة من ورد، من كل أصناف الورد التي كانت في الحديقة.

السلطان: صحيح ... في الأعوام الأولى التي حكمت فيها المملكة كانت الورود تملأ القصر، وما سألت ولا يوم عن الذي يحضرها للقصر.

ريحانة: لكن يا مولاي كان سيفك أكبر من طيبة والدي.

السلطان: سيفي أنا!.

ريحانة: والدي عمره ما خان وردة، كيف يخون السلطان الذي كان يحبه أكثر من أهله"2.

هذا عن الشكل الأول من اللغة الوسطى التي تمثلت في فصحى بسيطة أو عامية مفصحة، أما الشكل الثاني من اللغة الوسطى هو – وإن كان قليلا – هو الفصحى الممزوجة ببعض الكلمات العامية، إذ تتحدث الشخصيات بلغة فنية فصحى أنيقة اقتضتها الضرورة، فوظفت فيها بعض الكلمات العامية أو الأجنبية، قصد التقرب أكثر من المتلقي أو الجمهور. وقد أكد "محمد غنيمي هلال" هذه اللغة واعتبرها ألها لا تؤثر في اللغة الفصحى، ولا تنقص من قيمتها الجمالية، يقول في ذلك: "إن إيراد بعض الألفاظ

 $^{2}$  عز الدين ميهوبي. الوردة والسياف، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق، ص  $^{24}$ 

العامية أو الأجنبية في التراكيب الفصيحة، لا ينقص من اللغة الفصحى، ولا يجعل منها لغة عامية أو أجنبية، فالألفاظ المفردة لا تخلق اللغة وتُميزها، ذلك أن خاصية اللغة تتمثل في تراكيبها، وما تتصل بالتراكيب من دلالات وضعية أو جمالية"1.

ولنا أن نضرب المثل هنا بمقطع من مسرحية "اللثام" لـــ "عبد القادر علولة" على لسان "القوال" الذي يستعمل في حديثه لغة فصيحة تتخللها لفظتين عاميتين، يقول:

"يسأل عن العمال ويسأل كذلك عن أشياء خارجة عن الموضوع، باش يتلف له الطريق"2.

رغم فصاحة الكلام إلا أنه أدخل فيه لقطتي: "باش" "يتلّف".

لقد تعددت الدعوات الصارحة إلى الوصول إلى لغة وسطى، أو لغة ثالثة، أو الفصحى المخففة، أو العامية المشرِّفة، أو اللغة المسرحية الموحدة، أو عامية المثقفين وفصحى الإعلام، ويتجلى ذلك في الحوار الذي أجراه الصحفي "عبد الله خيرت" مع "سعد الدين وهبة" ومما جاء في الحوار، "أما مسرحية (يا سلام سلم) فقد حاولت في حوارها أن أحقق ما يمكن أن نسميه عامية المثقفين، وفصحى الإعلام"3.

وهناك طرح ثالث يصب في باب الجمع بين الكتابة بالفصحى، وبالعامية أيضا، يتمثل في دعوة بعض الكتاب والنقاد إلى كتابة المسرحيات بالفصحى، فإن أرادوا تمثيلها أعيدت كتابتها بالعامية، والعكس بالعكس، فإن كتبت بالعامية ثم مثلت ونالت رواحا أعيدت صياغتها بالفصحى، ليتسنى دراستها وحفظها كتراث أدبي. وقد دعا إلى هذا الرأي الكاتب "محمود تيمور" لمّا حاوره الصحفي "سعد حامد" العامل بمجلة "الأدباء العرب"، حيث صرح قائلا: "أن المسرحية المصرية العصرية إذا كتبت بلغة عصرها أي العامية، وأريد بها أن تقرأ يجب أن تكون لها نسخة بالفصحى المستساغة، حتى يمكن انتشارها في الأواسط العربية على مدى واسع. ولذلك اضطررت عندما كتبت مسرحية (كذب في كذب) للمسرح الحديث أن ألقيها بالعامية، ومثلت بالعامية. وبعد ذلك حينما رأيت أن

 $^{2}$ عبد القادر علولة. من مسرحيات علولة، ص $^{2}$ 

<sup>1</sup> محمد غنيمي هلال. النقد الأدبي الحديث، ص 673.

 $<sup>^{8}</sup>$ ينظر: أحمد سمير بيبرس. المسرح العربي في القرن 19، ص 96، نقلا عن مجلة المجلة، العدد  $^{170}$ ، فيفري  $^{1971}$ ، ص  $^{80}$ 

أطبعها في كتاب عزّ على أن أقتصر على نسخة اللغة العامية، فكتبتها من جديد بالفصحي وأخرجتها في مجلد واحد يحوي نسختين: نسخة بالعامية ونسخة بالفصحي". أ

إن المتأمل لهذا التصريح يجد أن المبدع أو الكاتب المسرحي ملزم بأن يقدم أي عمل مسرحي في نسختين واحدة عامية موجهة للتمثيل، وثانية فصحى موجهة للقراء. مما يوقعه في إرهاق شديد، فهو يعيد التجربة الإبداعية مرتين ناهيك عن أن إعادها لا تعني صياغتها بالشكل نفسه والأفكار نفسها.

إضافة إلى أن نقل العمل المسرحي من العامية إلى الفصحي، أو من الفصحي إلى العامية، لا يدخل ضمن باب الإبداع بقدر ما يدخل ضمن باب تفسير الأدب، وهو شأن من شؤون النقد.

وإنما الأحدر بالأديب أن يبدع بالفصحى وأن يترك مهمة نقلها إلى العامية للمحترفين والسينوغرافيين، لأنهم الأقرب للممارسة المسرحية وما يليق بها.

إنه وعلى الرغم من احتهاد أصحاب الطريقة الأولى، الداعين إلى تفصيح العامية أو تبسيط الفصحي، وأصحاب الطريقة الثانية الداعين إلى الفصحي التي تتخللها ألفاظ عامية. ثم أنه هناك من وقف موقف الرافض لهاتين الطريقتين، معتبرا ذلك مساسا بجماليات الكتابة المسرحية، فالطريقتان وإن أصابتا في بعض الأشياء، وزادنا من التواصلية مع الجمهور، إلا أن آثارها وحيمة. ومن أولئك الرافضين "جبرا إبراهيم جبرا" حيث يقول: "لى انتقاد على كلتا هاتين الطريقتين: فكلتاهما تؤدي لغة مصطنعة، ولهذا تصبح اللغة غير متصلة بالشخصية، أو لا تنسجم معها تمام الانسجام إذا اعتبرت محلية، ولا تحظى بقدسية الموروث إذا اعتبرت فصحى"2.

إنه ورغم محاولات الكتاب والنقاد على حد سواء الخروج من أزمة اللغة في الكتابة المسرحية، إلا أن جل محاولاتهم باءت بالفشل، إذ لا تكاد نقاشاتهم وحواراتهم تستقر على رأي معين محدد، فكل تجربة أو محاولة قوبلت بالنقد والرفض، وبذلك ظل الإشكال قائما حتى الساعة.

وإضافة إلى هذا الإشكال الثلاثي المطروح في الساحة المسرحية العربية (فصحي / عامية / وسطى) فهناك إشكالان آخران يطرحان في الخطاب المسرحي الجزائري وهما إشكال الكتابة بالأمازيغية وإشكال الكتابة بالفرنسية.

 $^{2}$  جبرا إبراهيم جبرا. الرحلة الثامنة، ص 94.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: المرجعالسابق، ص 102-103، نقلا عن سعد حامد، مجلة الأدباء العرب، العدد الرابع، أكتوبر 1971، ص 12.

## خامسا- خطاب الحوار مفرنسا:

إن الإشكالية التي طرحناها سالفا عن الكتابة بالفصحى والعامية، قد تعاود الظهور في هذا المبحث ولكن من زاوية أحرى، هل نكتب خطابا مسرحيا بالفرنسية أم يقرها؟

إن الحديث عن الحوارات المسرحية الناطقة بالفرنسية، تجرنا إلى البحث في أسباب التعدد اللغوي الذي يمتاز به الخطاب المسرحي الجزائري: عامية، فرنسية، أمازيغية. فبعد البحث عن أسباب لجوء الكتاب الجزائريين للكتابة بالفصحي، ودواعي هذا التوجه، ومن ناصره ومن رفضه، ثم التيار المعاكس الباحث عن توظيف العامية، ورواده والثائرين ضده، سيستوي حديثي هنا عن الحوار المسرحي في الكتابات المسرحية الجزائرية باللغة الفرنسية، سواء أكان باستعمال مفردات فرنسية، أم جمل أم حوار تام مفرنس.

ولبحث هذه القضية بدقة أخضعتها لثلاث مراحل متباينة، كل مرحلة تحمل خصوصيات غير التي تحملها الأخرى، فالمرحلة الأولى ما قبل الاستقلال لها أسبابها التي جعلت الكتاب يميلون إلى استخدام الفرنسية في كتاباتهم الأدبية على العموم، وكتاباتهم المسرحية على وجه الخصوص.

ثم المرحلة الثانية، مرحلة ما بعد الاستقلال مباشرة، ولها مسوغاتها التي جعلت الكتاب يواصلون الكتابة بالفرنسية وأنطقوا شخصيات مسرحياتهم بلسان فرنسي.

أما المرحلة الثالثة فآثرت أن أتطرق فيها إلى بعض الكتابات المسرحية الجزائرية باللسان الفرنسي ولكن في بداية الألفية الثالثة.

إذا عدنا إلى المراحل السابقة بنوع من التفصيل – وبالضبط إلى المرحلة الأولى – فإننا نجد أن الخطاب المسرحي الجزائري اتخذ اللسان الفرنسي مرغما، ذلك أن السلطات الفرنسية قد أجبرت الكتاب والمثقفين على ضرورة الكتابة والتأليف بالفرنسية، حتى يتحقق وجودها أكثر من جهة، ولأن الفئة الجزائرية المثقفة والقليلة آنذاك، لا تتقن سوى اللغة الفرنسية، حيث عمدت السلطات الفرنسية إلى غلق المدارس العربية والكتاتيب، وتحويل المساجد إلى كنائس، وتضييق الخناق حتى على التعليم الفرنسي، فلا يؤم المدرسة الفرنسية إلا من يضمنون ولاءه بها، وأمام تخوف الجزائريين من ارتباد المدارس حفاظا على هويتهم، آثروا البقاء عن بعد، إذ يؤكد "الطاهر زرهوني" أن: "عدد الأطفال الذين كانوا يؤمون المدرسية الفرنسية سنة 1892 لا يزيد عن 3172 تلميذا، وفي سنة 1892 أي بعد الإصلاحات

التي أقرها قانون جول فيري بلغ العدد 11500. ولم يتجاوز عددهم سنة 24172/1920 لعدد من السكان يقارب 5 ملايين نسمة، أي بنسبة تمدرس لا تتجاوز 0200.

وأمام هذا الرفض الجزائري للتعليم الفرنسي، المحكوم بأغراض وأهداف استعمارية محضة، لجأت السلطات الفرنسية إلى إنشاء مدارس ترضي نفوس الجزائريين بتسميات مختلفة، علّها تضمن انضمامهم إليها، حيث يقول "أبو القاسم سعد الله": "وعلى هذا الأساس أنشئ في الأول ما أطلق عليه اسم المدارس الموريسكية الفرنسية، ثم المدارس العربية الفرنسية، المدارس البلدية المختلطة، مدارس المعلمين ... إلخ، وكان الغرض هو تكوين نخبة من الجزائريين المتعلمين، التي يحتاج إليها الفرنسيون في تعاملهم مع الجزائريين كموظفين في القضاء والترجمة العسكرية والعدلية "2.

وفي جميع الأحوال فقد كان الغرض هو تكوين نخبة – كما سبق الذكر – لتكون واسطة بين الأهالي والإدارة الفرنسية، على أن تكون الأسبقية لأبناء الأعوان ، كالقياد والآغوات والقضاة وكبار ملاك الأراضي<sup>3</sup>.

وأمام تخرج الجزائريين من المدارس الفرنسية، وتكون الطبقة الجزائرية المثقفة ثقافة فرنسية حملى قلتها وتمكن المستوطنين من مقاليد الحكم والتعليم، دأبت السلطات الفرنسية على فتح العديد من المسارح، وبناء قاعات العرض في المدن الكبرى: كالجزائر، وهران، قسنطينة، عنابة، سطيف، سيدي بلعباس ... إلخ، وشجعت الكتابة المسرحية باللغة الفرنسية، حتى قاربت المسرحيات المؤلفة باللغة الفرنسية بين سنتي 1830و 1925 الأربعين مسرحية 4.

-

<sup>1</sup> الطاهر زرهون. التعليم في الجزائر قبل وبعد الاستقلال، مؤسسة "مرفم" للنشر، الجزائر، 1993، ص 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو القاسم سعد الله. اللغة العربية في مواثيق الحركة الوطنية، مجلة الكلمة، العدد 4 يناير، الجزائر، 1993، ص 07.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: الطاهر زرهوني. التعليم في الجزائر قبل وبعد الاستقلال، ص 18.

<sup>4</sup> ينظر: صالح لمباركية. المسرح في الجزائر دراسة موضوعاتية فنية، ص 23.

وقد ضعف الإنتاج المسرحي باللسان الفرنسي في هذه المرحلة لأن المسرح الثوري اتخذ اللسان العامي وسيلة للتعبير، فكانت معظم مسرحيات فرقة حبهة التحرير الوطني تقدم بالعامية الجزائرية، أضف إلى ذلك أن معظم النصوص المكتوبة باللسان الفرنسي لم تمثل للقيود الفرنسية المفروضة من جهة، وعدم توفر ممثلين يتقنون اللغة الفرنسية من جهة أخرى.

أما إذا حثنا إلى المرحلة الثانية التي تلي الاستقلال مباشرة، وقبل الخوض في المسرحيات التي أنطقت شخصياتها بلسان فرنسي، يجب أن نشير إلى قضية في غاية الحساسية، تولدت عن مرحلة ما قبل الاستقلال ألا وهي الندوات، التي عقدت قبيل وغداة الاستقلال عن قضية التعريب ومستقبل كل من العربية والفرنسية في الجزائر. وأشهرها تلك المناقشة التي أثارها مقال لـــــــــــمصطفى الأشرف" نشر سنة العربية الأزمنة الحديثة الناطقة بالفرنسية بعنوان "مستقبل الثقافة في الجزائر"، حيث دارت نقاشات حادة بين "مراد بوربون"، "محمد بوديا"، "مالك حداد" ... إلى.

وقد سبق مقال "مصطفى الأشرف" مقال لــــ"مالك حداد" سنة 1961 بعنوان "الأصفار تدور في فراغ" وأهداه لروح الشيخ "ابن باديس"<sup>7</sup>.

حيث دعا فيه "مالك حداد" صراحة إلى ضرورة الكتابة باللغة العربية الفصحى، أو الانسحاب من الساحة الأدبية، والتوقف عن الكتابة باللغة الفرنسية، قائلا: "كما كان على بعض فناني السينما الصامتة أن يختفوا ويتركوا أماكنهم لممثلي السينما الناطقة، فإن على الكتاب الجزائريين الذين

165

<sup>1</sup> مسرحية "الكاهنة": تاريخية تدور أحداثها حول المقاومة التي أبدتها الكاهنة للفاتحين، وشدة سعادتها واستماتتها في الدفاع عن مملكتها، ألفها حلول أحمد سنة 1957. ينظر نور الدين عمرون، المسار المسرحي الجزائري إلى سنة 2000، ص 80.

<sup>2</sup> مسرحية الجثة المطوقة: لكاتب ياسين ألفها سنة 1954، تدور أحداثها حول فرار سجينين من السجن (لخضر ومصطفى) ومحاولة اندماجهما في الحياة والتضحية بكل شيء في سبيل حريتهما.

<sup>3</sup> **مسرحية سركاجي**: ألفها حسين بوزاهر سنة 1965، ويدل عنوالها على مضمولها حيث تدور أحداثها في سجن سركاجي، تحسد حياة المساحين في السجون الفرنسية، وشدة البطش والعذاب اللذين يمارسان عليهم.

<sup>4</sup> **مسرحية لازي الشمس**: ألفها سنة 1960 كذلك، تدور أحداثها حول وحشية القوات الفرنسية في التعامل مع الجزائريين.

<sup>5</sup> ينظر: أحمد منور. الأدب الجزائري باللسان الفرنسي نشأته تطوره وقضاياه، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 2007، ص 112.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: عبد الله الركيبي. الفرانكفونية مشرقا ومغربا،نشر توزيع مكتبة الأمة، الجزائر، 1993، ص 259-264.

<sup>7</sup> ينظر: أحمد منور. الأدب الجزائري باللسان الفرنسي، ص 119.

ينتمون إلى جيلي، ولهم تكوين ثقافي مثل تكويني، أن يتركوا أماكنهم إلى الكتاب الجزائريين باللغة العربية، وأن يقنعوا بترجمة أعمالهم إلى اللغة العربية في بلدهم. إننا كتاب منفيون في اللغة الفرنسية<sup>11</sup>. وقد سانده في ذلك "محمد ديب" الذي أحس بمرارة الاغتراب لأنه يكتب بلغة غير لغته الحقيقية، وصرح بذلك في تصريح له نشر سنة 1993، قائلا: "إن رغبة التجذر في عالم غير عالمك تتكسر أمام عدم تمكنك أبدا من لقاء مجتمع، يجب الاعتراف بما هو بديهي، ستبقى دائما جزءا من أولئك المهاجرين البوهيميين الذين نصبوا خيامهم على مشارف مدينة، فإذا هم متهمون بسرقة دجاج السكان الأصلين".

وعلى الضفة الأخرى بقي كتاب يقاومون موجة التعريب، ورفضوا ركوب زورقها وآثروا أن يستمروا في الكتابة المسرحية باللسان الفرنسي، من أمثال "محمد بودية" الذي ألف سنة 1962 مسرحية "الزيتونة"<sup>4</sup>.

كما ألف "مولود معمري" مسرحيتين باللغة الفرنسية وهما: مسرحية "المأدبة" سنة 1973 ومسرحية "ريح الجنوب" سنة 1982، وألفت "آسيا جبار" و "وليد قرن" مسرحية "اهرار الفجر" سنة 1969، وألف "كاتب ياسين" مسرحية "الرجل ذو النعل المطاطي" سنة 1969، وعرضت على خشبة المسرح الوطني في السنة نفسها باللغة الفرنسية قبل أن تترجم إلى العامية 5.

وأمام الإقبال الجماهيري الضعيف على هذه المسرحيات، ازداد أصحابها قناعة إما بالتحول إلى الكتابة الروائية كحال "كاتب ياسين"، أو الانتقال إلى محال التلفزيون والإخراج المسرحي السينمائي كحال "آسيا جبار".

وهنا يبرز كتاب آخرون فضلوا أن ينطقوا شخصياهم باللسان الفرنسي الممزوج إما بالفصحى وإما بالعامية الجزائرية، وكثيرة هذه المسرحيات، ولكثرها سأقصر دراستي على بعضها فقط، حيث نجد

166

<sup>1</sup> ينظر: أحمد منور. الكتاب الجزائريون بالفرنسية في مواجهة محنة اللغة، مجلة الثقافة، العدد 17 سمتمبر 2008، وزارة الثقافة، الجزائر، ص 07.

<sup>2</sup> نشر هذا المقال في حريدة "Ruptures" الجزائرية في عددها الصادر في 1993/02/16، وأعيد نشره بجريدة المجاهد الأسبوعية مترجما إلى العربية بقلم حيلالي خلاص في عدد 1699 بتاريخ 1993/02/26.

<sup>3</sup> نقلا عن: أحمد منور. الكتاب الجزائريين بالفرنسية في مواجهة مجنة اللغة، ص 08.

<sup>4</sup> مسرحية "**الزيتونة"** لمحمد بودية تجسد سياسة الأرض المحروقة، تدور أحداثها في قرية من قرى الريف الجزائري، تتعرض لقصف عنيف من القوات الفرنسية بعد عملية فدائية قام بما المجاهدون. ينظر نور الدين عمرون. مسار المسرح الجزائري، ص 84.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: أحمد منور. الأدب الجزائري باللسان الفرنسي، ص 112.

أن الكاتب المسرحي الجزائري يمزج في لغة الحوار بين اللسان، العربي واللسان الفرنسي، سواء باستعمال مفردات فرنسية، أو جمل فرنسية تامة، وهذا طبعا خصيصة من خصيصات المحتمع الجزائري، الذي يمزج حديثه بين اللغة الفرنسية والعربية.

وللتمثيل سأورد حدولا يحصي أهم الكلمات والجمل الفرنسية المستعملة في مسرحية "الغلة" الـ "العربي بولبينة"، وهي على سبيل التمثيل لا الحصر، إذ لا نكاد نمر على مسرحية جزائرية لا يستعمل فيها المؤلف كلمات فرنسية، إذ كلما عثرنا على مسرحية تعالج موضوعا واقعيا كلما كثر استعمال الكلمات الفرنسية في الحوار، حتى ولو كانت غير مصاغة صياغة صحيحة، أو في تركيب سليم، والجدولين التاليين يحصيان هذه الظاهرة.

1 الغلة: مسرحية من تأليف العربي بولبينة، إنتاج مسرح باتنة الجهوي سنة 2004، تحرك أحداثها شخصيتان "الطيب" و"علي" عانيا من البطالة والتهميش فقررًا الهجرة والبحث عن أي فرصة للكسب.

## استعمال الكلمة الفرنسية (مسرحية الغلة للعربي بولبينة، مسرح باتنة، 2004).

| الصفحــــة | الترجمـــــة           | الكلمة            |
|------------|------------------------|-------------------|
| 01         | أسود وأبيض             | Noire et blanc    |
| 02         | نعم                    | Oui               |
| 03         | الطوابع                | Les timbres       |
| 04         | الوصفات                | Les ordonnances   |
| 05         | استغل                  | Profiter          |
| 05         | المهمة                 | La mission        |
| 06         | طبيعي                  | Naturel           |
| 06         | شارب غليظ              | Mega moustache    |
| 09         | القائمة                | La liste          |
| 10         | على الأقل              | Au moins          |
| 10         | خشب أحمر               | Bois rouge        |
| 14         | تغليف                  | Emballage         |
| 14         | ذكرى                   | Souvenir          |
| 16         | الفنادق                | Les hôtels        |
| 16         | استيراد – تصدير الموتى | Mort impot-expot  |
| 17         | آسف                    | Désolé            |
| 17         | رقم الأعمال            | Chiffre d'affaire |
| 19         | العودة                 | Le retour         |

وقد نجد من يوظف مقاطع حوارية تامة باللسان الفرنسي، خاصة إذا كان الطرف المحاور يؤدي دور شخصية فرنسية، مثلما هو الحال في مسرحية "أبناء القصبة" لـــ"عبد الحليم رايس"، وبالضبط عند حدث دحول المجاهدة "ميمي" إلى بيت "توفيق" لإحفائها عن عيون العساكر الفرنسيين الذين اتبعوها إلى البيت، وبعد طرق عنيف للباب يدخل العساكر الفرنسيون في حديث مع "توفيق" الشرطي، فيضطر المؤلف إلى إنطاق شخصياته باللسان الفرنسي.

"Sergent : (silence puis de lors) l'armée arrivez, police arrivez au nom de la loi.

**Toufik:** voila, voila j'arrive (il on vie la part, les soldats entrent).

**Sergent :** les mains on l'air tout le monde ... on est la personne qui est entrée ici ?

Toufik: qui cherchez vous.

**Sergent:** vous papiers?

Toufik: vous permettez que je baisse les mains? je suis de la police.

Sergent: ah! montrez-moi cela.

Toufik: qui cherchez vous juste?

**Sergent :** est ce que je sais moi, peu être une femme peu être un homme, comment voulez vous savoire avec ces fellaga, on ne sait à qui sefier<sup>11</sup>.

إن المزاوجة بين الفصحى والعامية أو في العامية والفرنسية، أو بين الفصحى والفرنسية، قاعدة لا هروب منها عند غالبية منتجي الخطاب المسرحي الجزائري، وذلك لاعتقادهم أن الواقعية تفرض عليهم التعامل مع هذه المزاوجة، لمحاراة مقتضى الحال والصدق في التعبير.

أو أن التواصل اللساني بين اللغتين الفرنسية والعربية، أو في الفرنسية والعامية الجزائرية، راجع إلى الواقع المعيشي في الجزائر، فلا ينبغي أن يحاسب عليه الكتاب لأنهم يعيشون في أحضان هذا المجتمع، ورضعوا تغيراته ورضعوا تطوراته، فلابد أن تكون لغتهم صورة له، ولابد لهم أن يجاروا واقعهم اللغوي.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الحليم رايس. مسرحيات أبناء القصبة، دم الأحرار، ص 26.

وقد تتجسد هذه الازدواجية حتى في المسرحيات ذات التأليف الجماعي مثلما هو الحال في مسرحية "ناس الحومة" ، وبالضبط في اللوحة الثانية من الفصل الثاني حينما يلتقي "عبد العالي" و"عبد القادر" و"فيفي بنانو" زوجة "عبد القادر"، فيدور هذا الحوار بينهم:

"عبد العالي: عندك امرأة شابة يا سي عبد القادر.

عبد القادر: oui بصح عبد القادر:

فيفي: لوكان تجيبهالي ساعة ساعة نعلمها les bonnes manières اتحيلها et surtout الحشمة"2...

فإن الحوار في هذا المقطع بدا متسما بالوضوح، وبالمطابقة مع الشخصية الناطقة له، فــ "عبد القادر" و"عبد العالي" و"نانو" و"فيفي" من الطبقة الأرستقراطية، لذلك أنطقهم المؤلفون باللغة الفرنسية.

إن معظم المسرحيات الجزائرية التي ألفت بعد الاستقلال بالعامية غلب عليها استعمال اللسان الفرنسي، إما سليما كما وجدناه في مسرحية "الغلة" لــ"العربي بولبينة"، أو في مسرحية "أبناء القصبة" لــ"عبد الحليم رايس" على سبيل التمثيل لا الحصر، حيث لا نكاد نعثر على مسرحية جزائرية مكتوبة بالعامية تخلو من الألفاظ الفرنسية، وهو استجابة طبيعية لمجتمع طعمت عاميته بكثير من المفردات الفرنسية الدخيلة، نتيجة -كما هو معروف- لطول مكوث المستعمر الفرنسي في الجزائر (132 سنة) من جهة، ولنقص المناعة اللغوية لدى الفرد الجزائري من جهة أخرى، حيث يذوب بسرعة في لغة الآخر تاركا لغته، وقد أدى هذان العاملان بالمتلقي الجزائري إلى اكتساب كلمات من هذه اللغة الدخيلة مع التعديل فيها أثناء النطق، بما يتماشي واللهجة العامية الجزائرية.

وقد يكون هذا التغيير إما لصعوبة نطق الألفاظ أو لعدم وضوحها في السمع<sup>3</sup>، فيلجأ المتحدث الجزائري إلى إحداث تغيير على مستوى الأصوات، ويظهر ذلك بإبدال الصوت الأجنبي الذي لا مثيل له

3 ينظر عبد الصبور شاهين. دراسة لغوية: القياس في الفصحى والدخيل في العامية، مؤسسة الرسالة، ط2، بيروت، لبنان، 1986، ص 237.

<sup>1</sup> ناس الحومة: من تأليف جماعي لمسرح قسنطينة، اخرجها هباطي عبد الحميد في 23 أكتوبر 1980، تتشكل من فصلين اثنين، تكشف الصراع الطبقي بين حيلين، حيل قديم وحيل جديد يبشر بواقع حديد.

<sup>2</sup> تأليف جماعي. ناس الحومة، المسرح الجهوي، قسنطينة، 1980، ص 72.

في الهجاء العربي، بآخر عربي قريب منه في المخرج أو الصفة، أو بإخضاع اللفظة الفرنسية لقواعد التعريف العربية ولعلامات الفعلية أو الاسمية 1.

وفي هذا الصدد يقول "الجواليقي": "أعلم ألهم كثيرا ما يجترئون على تغيير الأسماء الأعجمية إذا استعملوها، فيبدلون الحروف التي ليست من حروفهم إلى أقربها مخرجا"<sup>2</sup>.

والحق أن إعراب الكلام الأعجمي ليست ظاهرة حاصة بالكتابة المسرحية الجزائرية، ولا المجتمع الجزائري فقط، بل تمتد حذورها إلى العصر العباسي بعد ترجمة الآثار اليونانية والفارسية، واختلاط الأجناس وانصهار الثقافات في بوتقة واحدة.

وعلى هذه القاعدة فإن أغلبية الكلمات الفرنسية الدخيلة قد أخضعت للنظام المقطعي العربي، فأصبحت تفتتح وتبدأ بصائت بعدما كانت تبدأ بصامت تتلوه حركة ألا وذلك بزيادة (ال) التعريف، ففي مسرحية "ناس الحومة" -التي سبق وأن أشرنا إليها - لجأ مؤلفوها إلى توظيف كلمات فرنسية، ولتسهيل نطقها أدخلوا عليها تعديلات بإضافة (ال) التعريف، كمافي كلمة clochard فتحولت إلى "الكلوشار" وإضافة همزة وصل مفتوحة، مثل كلمة trafic فتحولت إلى "اطرافيك"، وفي مسرحية "عيسى التسونامي" لـ "عز الدين ميهوبي" تتحول كلمة costat إلى "الكوسطة" وكلمة وكلمة الموسطة".

والأدهى من ذلك أن الكلمات بالفرنسية الدخيلة قد وظفت في الخطابات المسرحية الجزائرية بكل سهولة، فأصبحت حارية على الألسنة سهلة الاستعمال بل أكثر من هذا لحقت بما الضمائر، وأصبح لها حذر لغوي يشتق منه 4. فبنظرة فاحصة لمسرحية "ناس الحومة" تستطيع أن تستخرج كثيرا من الظواهر اللغوية والنحوية العربية أصبحت على مفردات فرنسية، مثل صياغة الفعل المضارع في: يدريسيوه، يراطيه، اتماجيني. أو صياغة فعل الأمر في: كردي لي، أو صياغة السم مفعول في: امسوري. أو جمع الكلمات غير العربية جموعا عربية مثل جمع التكسير في كلمة: السوافح، أو جمع المؤنث السالم في: بيراوات، الكاميوات، القاراجات، أو صياغة بعض المصادر مثل: التبونيد، التسوفيج.

171

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: المرجع السابق، ص 292.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الجواليقي. المعرب من الكلام الأعجمي، تقديم وتحقيق أحمد محمد شاكر، دار الكتب المصرية، ط2، 1969، ص 54.

<sup>.</sup> 128 عاطف مذكور. علم اللغة بين التراث والمعاصرة، دار الثقافة، القاهرة، 1987، ص $^3$ 

<sup>4</sup> ينظر: عبد الصبور شاهين. دراسات لغوية، ص 239.

والحال نفسه عند "عز الدين ميهوبي" في مسرحية "عيسى التسونامي"، حيث يوظف كلمات فرنسية ويعطيها صبغة عربية كإضافة (ال) التعريف كما في: البوليتيك، الباروداج، المورال، الكارتي، الباطيما، الجوامير، البانسيون، أو جمع بعضها جمعا مؤنثا سالما: بالكوات، ديفوات، البيجامات، الطروطوارات، الطومابيلات، أو جعلها مرتبطة بضمائر متصلة مثل: فوطينا، بلاصتك، كونفوكاسيوه، أو جعلها أفعالا مضارعة: تمركيس، تماركي، نقاردي، يديكلاري.

وفي مطلع الألفية الثالثة برزت أسماء جديدة من أصول جزائرية اشتغلت في حقل الكتابة المسرحية بفرنسا، وهم في معظمهم من أبناء العمال المهاجرين أو الجيل الثاني من المهاجرين الجزائريين، الذين اختاروا أن ينطقوا شخصياتهم بلسان فرنسي خالص، فكان الجوار باللغة الفرنسية خالصا، ذلك ألهم كتبوا أعمالهم في فرنسا ومثلت هناك، وتبريرهم في ذلك أن اختيارهم اللغة الفرنسية يفرضه الواقع، فلو كتبوا بالعربية فلن تفهم لغتهم، لا من بني جلدتهم ولا من غيرهم، فهم يعتبرون أن اللغة الفرنسية تكسب أعمالهم العالمية، وفيما يلي جدول لمسرحيات – وليس كلها – جزائرية كتبت باللغة الفرنسية أ.

| مؤ لفه ــــــا                           | المسرحيـــة                   |
|------------------------------------------|-------------------------------|
| - علاق بلايلي.                           | - سائق سيارة أجرة             |
| - نحمة حاج (تعاونية ديتو – ديتو بروكسل). | - كيرو سين.                   |
| - يوسف طهاري.                            | - قلائد الياسمين / موشح نورو. |
| - عمر أو معزيز .                         | - جولة أخرى.                  |
| - صوفي عمروش.                            | - جبل الأموات.                |
| - عاشور أوعمارة.                         | - المرحومة.                   |
| - عيسى خلابي.                            | - حنة الآمال الزائفة.         |
| - نور الدين مغسلي.                       | - ألجريينو.                   |
| - مجيد بن شيخ.                           | - أمسية في باريس.             |
| - حمة ملياني.                            | - فتيات جيلفي <i>ن</i> .      |

172

<sup>1</sup> ينظر: عدد من المؤلفين. مختارات من المسرح الجديد الجزائري، ترجمة أحمد تليلاني، منشورات المعهد العربي العالي للترجمة، 2008.

ولأولئك الذين اختاروا الكتابة باللغة الفرنسية أسباهم الحضارية والتاريخية الموضوعية، فهم جزائريون صاغوا الواقع الجزائري بلغة أخرى غير اللغة العربية، فجلهم أصولهم جزائرية، تناولوا في المسرحيات السابقة الذكر موضوعات لها صلة من قريب أو بعيد بالجزائر والجزائريين، فطرقوا قضايا حياتهم الاجتماعية في الأحياء التي يقطنونا، والتمييز العنصري الذي يمارس ضدهم، وضد أبنائهم فيما يخص فرص التعليم والتكوين والعمل، كما أثاروا موضوعات تتصل بالعادات والتقاليد العربية الإسلامية داخل الأسر المهاجرة، وعلاقاتهم بحيرالهم العرب، وغير المسلمين وغير المسلمين، والعوائق التي تحول دون الاندماج في المجتمع الفرنسي.

### سادسا- خطاب الحوار أمازيغيا:

قبل أن نستعرض الجهود المسرحية المكتوية باللغة الأمازيغية أو التي اتخذ مؤلفوها حوار شخصياةم بلسان أمازيغي، ننوه بالمجهودات التي قام بها "مولود معمري" في إحياء التراث الأمازيغي. حيث وكما أسلفنا الذكر سابقا أن "مولود معمري" بعد ندوات النقاش التي أديرت بعد الاستقلال حول مستقبل الثقافة في الجزائر، بين التعريب والتغريب، فإنه وقف موقف الرافض للكتابة بالعربية، فكرس ما بقي من عمره في الاهتمام بالقضية الأمازيغية، وانصرف انصرافا كليا في النضال من أحلها، والعمل على دراسة وتدريس وتطوير اللغة الأمازيغية ووضع قواعد لها<sup>1</sup>، وإحياء تراثها الثقافي القديم، ودراسة الفولكلور القبائلي خاصة والأمازيغي عامة<sup>2</sup>.

وبعد الانفتاح الثقافي والسياسي الذي عرفته الجزائر نهاية الثمانينات وبداية التسعينات، شهدت الساحة المسرحية ميلاد مسرحيات جزائرية كثيرة، دارت حواراتها باللغة الأمازيغية، وسأكتفي في هذا المحال بالتمثيل بمسرحيتين، الأولى تخللتها مقاطع حوار بالأمازيغية وهي بعنوان "الحلم التارقي" لـ "عز الدين ميهوبي"، والثانية جاءت كلها بلسان أمازيغي وهي "أجماض نتارجابين" (ضفة الأحلام) لـ "سليم سوهالي".

ففي المسرحية الأولى المعنونة بــ"الحلم التارقي" التي ألفها "عز الدين ميهوبي" سنة 2001 والتي تعالج شدة معاناة وصبر وهمة قبائل التوارق في الجنوب الجزائري، وقصة حكمة المرأة الحديدية المكافحة ضد الاستعمار والسلب "تين هينان" وهي مسرحية من فصلين، الفصل الأول بعنوانك "تازيدت" (الصبر) والثاني بعنوان: "ثيمسي" (كية النار والمطر)، وقد تخللت هذين الفصلين مقاطع بالأمازيغية التارقية تضمنت كلاما حكيما، ومن ذلك الحوار الذي حرى بين "أمين العقال" والشيخ "أمغار":

"أمين العقال: ناسنا قالوا: استنتنيا إيلوان أسنان آمان إسلوان.

ويعني الناس ما يعرفوا الراحة والمال غير إذا كان عندهم الماء.

أمغار: صحيح يا أمين العقال نسانا قالو أمان إيمان يعني الماء أمان.

<sup>1</sup> أصدر مولود معمري كتابا بعنوان "تاجرومت نتامازيغث" أو أجرومية اللغة الأمازيغية عن دار maspéno paus سنة 1976، ومختصر قواعد اللغة البربرية Prise de grammaire bérbère سنة 1988، عن مطبوعات "أوال" أو الكلمة وهي دفاتر الدراسات البربرية التي أسسها معمري بباريس وصدر منها عشرة أعداد في الفترة ما بين 1985-1989، وكان قد أصدر سنة 1973 قاموسا مزدوج اللغة بعنوان "أماوال" فرنسي أمازيغي/ أمازيغي فرنسي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر أحمد منور. الكتاب الجزائريون بالفرنسية في مواجهة محنة اللغة، ص 10.

أمين العقال: وناسنا يا أمغار انغامان قالوا: "تزيضارت نللي توقدا اتغر ستنيات". ويعني الحر من الناس لازم يصبر حياتو كامل"<sup>1</sup>.

ويواصل "أمين العقال" سرد حكمة وبيان عظمة قبائل التوارق وشدة صبرهم وتمسكهم بأرضهم.

"أمين العقال: الرجال لا يكونوا رجال حتى تكويهم النار، وناسنا قالوا: آري وي ينيلا هارد وار إينس يعني اللي ما يملك ولا شيء لا تفيدو الراحة"<sup>2</sup>.

وفي خضم حروبهم مع قبائل الزنوج وأسرها لرجال التوارق، تنفجر الثورة من نساء التوارق وفي خضم حروبهم مع قبائل الزنوج وأسرها كيف يمكن فك أسر رجالهن، فتجتمع بجمع من النسوة وتخاطبهم:

"تين هينان: ناسنا قالوا: أدجاجن إي أدجاجن إشامن أيسامن ايسيوال آكروات داغ تاسًا، إن ماس، آشل إيل.

تقصد اليوم الذي يرعد فيه الرعد ويبرق فيه البرق ويعود فيه الخروف لبطن أمه، هذا هو اليوم الذي يخرج في الرجال من أسر العدو". 3

فتبين "تين هينان" بهذا المقطع ضرورة التحدي وتشعر النسوة بعظمة المسؤولية، وتشعل فيهن حذوة التحدي.

وبعد تمكنهن من تحرير الأسرى وإرجاع الأزواج إلى القبيلة، يختفي "أمين العقال" ولا يخرج من حيمته إلا في اليوم السابع مرتديا لثاما على وجهه ثم خاطب قبيلته:

"أخمادي يا مولانا أخمادي يا مولانا.

اجدادنا قالوا: "أوكل آكل وارهينت ناها غين"

أي مهما تكون فاطن في بلاد الذل والظلم، إذا خسرت عمرك ما تلوم حد وإذا رجعت لأهلك قول أخمادي يا مولانا ... أخمادي يا مولانا ...

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين ميهويي. الحلم التارقي، مخطوط، المكتبة الوطنية، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{3}$ 

 $<sup>^4</sup>$  المصدر نفسه، ص $^4$ 

أما المسرحية الثانية فهي مسرحية "أجماص نتارجايين" أو "ضفة الأحلام" لـ "سليم سوهالي" والتي ألفها سنة 2008، وأنتجها مسرح باتنة الجهوي، فجاءت كلها بلسان أمازيغي خالص، تعالج ظاهرة الهجرة غير الشرعية نحو أوروبا، وما يصاحب ذلك من معاناة على مستوى الفرد المهاجر، وعلى مستوى عائلته التي تبقى تعاني من آلام الفرقة.

وفي العشرية الأخيرة نشط المسرح الناطق باللغة الأمازيغية كثيرا، وأصبحت تقام له مهرجانات وطنية ودولية، احتضنتها على وجه الخصوص المسارح الجهوية لـ: باتنة، بجاية، أم البواقي وتيزيوزو، وعرفت إنتاج الكثير من المسرحيات ومعالجة العديد من الموضوعات الوطنية والسياسية والاجتماعية والدولية، فكانت -بحق- هذه النصوص إضافة أخرى إلى سجل الكتابات المسرحية الجزائرية، وساهمت بقسط وفير في إثراء المكتبة المسرحية الجزائرية.

# الفصل الرابع: شعرية التشكيل في الحوار المسرحي الجزائري.

أولا: شعرية تشكيل الفضاء الهكاني والاجتماعي والثقافي في الحوار المسرحي الجزائري.

ثانيا: شعرية تشكيل الفضاء الزهاني في الحوار المسرحي الجزائري.

ثالثا: شعرية تشكيل الخيال وبناء فعل التخييل في الحوار المسرحي الجزائري.

رابعا: شعرية تشكيل الإيقاع في الحوار المسرحي الجزائري.

أولا- شعرية تشكيل الفضاء المكاني والاجتماعي في الحوار المسرحي الجزائري.

# 1- الفضاء المكانى:

### أ- مفهوم المكان:

المكان عنصر من عناصر الخطاب المسرحي، وهو أحد المساهمين الفاعلين في بناء الحوار المسرحي، ولعل هذا ما ألقى بظلاله على الدراسات التي قام بها النقاد في حقل تنظيم الفضاء المكاني في الخطاب المسرحي بعامة وفي الحوار المسرحي بخاصة. فازدهر ازدهارا باهرا، وأعطيت له هيئة ولباسا جديدا. وقبل الخوض في الفضاء المكاني، وتجلياته في الخطاب المسرحي الجزائري، وعلاقته ببناء الحوار حري بنا تحديد مفهوم للمكان لغة واصطلاحا.

لغة: المكان كلمة مشتقة من الجذر اللغوي "م.ك.ن" وهي تعني امتلاك الشيء والتمكن منه، وجمعه أمكنة وأماكن. فقد حاء في لسان العرب لابن منظور: "المكان يعادل الوضع، فهو موضع لكينونة الشيء فيه، وجمعه أمكن، أماكن وأمكنة"1.

كما ورد المكان في القاموس المحيط للدلالة على الموضع "المكان الموضع، جمعه أمكنة وأماكن"<sup>2</sup>.

أما المكان بالمفهوم الفلسفي فهو: "الموضع الذي يشغله الشيء سواء أكان مكانا خاصا أم عاما مشتركا" 3 كما قد يدل اللفظ على المترلة والمكانة التي يتبوأها الفرد.

كما وردت لفظة المكان في القرآن الكريم في مواضع مختلفة منها قوله تعالى: "فانتبذت به مكانا قصيا" (سورة مريم، الآية 22)، وفي قوله تعالى: "قل يا قوم اعملوا على مكانتكم" (الزمر، 39). أما المكان في اللغات الأحنبية فإنه يختلف من لغة إلى أحرى، إذ نجد المكان في الانجليزية ورد بألفاظ: LOCATION / PLACE / SPACE وفي اللغة العربية ورد بــ: ESPACE/LIEU، وفي اللغة العربية ورد مرادفا لــ: الفراغ – الموضع – الحيز – الموقع .

<sup>1</sup> ابن منظور. لسان العرب. دار الجيل، بيروت، 1988، مجلد 6، ص 517.

<sup>2</sup> الفيروز أبادي. معجم القاموس المحيط، دار الجيل، بيروت، 1952، ج 14، ص 274.

 $<sup>^{3}</sup>$  المعجم الفسلفي. موسوعة الفلسفة، دار العلم للملايين، ط $^{1}$ ، بيروت، لبنان،  $^{1996}$ ، ص

<sup>4</sup> ينظر: سيزا القاسم. بناء الرواية، دراسة مقارنة لثلاثية نجيب محفوظ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1، 1981، ص 75.

### اصطلاحا:

المكان عنصر هام لتواجد الإنسان في الكون، فهو يشكل الحيز الذي يشغله ويحاول أن يجسد صور حياته فيه، يجميع أشكالها المتعددة، فينظر في الأعمال القصصية والروائية والمسرحية، من حلال ارتباطه بالشخصيات التي تحاول أن تجعله وعاء تصب فيه ما يجول في خلدها وأعماقها من مآرب وأفكار.

فالمكان إدراك حسى للأشياء، له وجود مستقل، وهو عنصر بنائي في الخطاب المسرحي، لا يؤثر ويتأثر بالعناصر البنائية الأخرى لهذا الخطاب. يتجلى في معظم حالاته في حوار الشخصيات فيما بينها وحركتها الدؤوبة، في العمل المسرحي فهو هذا المعنى: "كل زاخر بالحياة والحركة يؤثر ويتأثر ويتفاعل مع حركة الشخصيات وأفكارها"1.

والمكان بعد من أبعاد الخطاب المسرحي، يلجأ إليه مبدعه ومنتجه هروبا من واقعه الطبيعي والحقيقي الذي عجز عن تجسيد واقعه وطموحاته فيه، يعرفه "غريماس GREAMAS" بقوله: "هو الشيء الحسي المحتوي على عناصر متقطعة، انطلاقا من الامتداد المتصور على أنه بعد كامل ممتلئ ... ويمكن أن يدرس هذا الشيء المبني من وجهة نظر هندسية خالصة"2.

وللمكان تأثير بالغ في بناء الحوار في الخطاب المسرحي إذ أنه يمكن رسم ملامح الشخصية وتطوير الحوادث وتوسيع الصراع وتكوين الحوار، فهو ليس مجرد حقل للأحداث وإطار لشخصياتها وإنما هو عنصر فعال في تحريك أحداثها، وتنمية حوارها ورسم شخصياتها بأنماط مختلفة، فهو جزء هام من بنية الحوار والشخصية في آن واحد إذ به تتغير لهجة حديث الشخصية وتتغير ملامحها.

يعرفه "يوري لوتمان YOURI LOUTMAN" بقوله: "فضاء النص هو مجموعة من الأشياء المتجانسة من الظواهر أو الحالات، أو الوظائف أو الأشكال، تقوم بينها علاقات شبيهة بالعلاقات المكانية المألوفة، مثل الاتصال والمسافة"3.

<sup>2</sup> عبد الملك مرتاض. بحث في تقنية السرد. عالم المعرفة، سلسلة كتب ثقافية شهرية، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1988، ص 142.

مبد الفتاح عثمان. بناء الرواية. مطبعة التقدم المنيرة، القاهرة، د.ت، ص $^{1}$ 

<sup>3</sup> منيب محمد البوريهي. الفضاء الروائي في الغربة، الإطار والدلالة . سلسلة دراسات تحليلية، دار النشر المغربي، ط1، الدار البيضاء، 1984، ص 11.

إن المكان فضاء يتم حلقه وإبداعه وإسكانه بالألوان، والحركة، والحوار والروائح الأصيلة. "إنه طريقة لرؤية الوجود، وتراتب الأشياء فيه يتم بلورتها من منظور الكاتب والمكتوب عنه، وإذا كان الإبداع الفني استبصارا بالحياة وحركتها، فهو بالقدر ذاته وعي عميق باللغة، وقدرة على تنميتها، وتخليق عوامل الاتصال الجمالي عبرها"1.

إن علاقة الإنسان بالمعطيات المكانية علاقة وطيدة، تتجلى في أنه لا يمكن تصور أية لحظة من الوجود دون وصفها داخل سياق مكاني معين، وفي الخطاب المسرحي بشكل عام وخطاب الحوار بشكل خاص يشكل المكان عالما من المحسوسات قد تطابق عالم الواقع وقد تخالفه، فهو الخلفية الطبيعية التي تقع فيها الأحداث، ويتجسد في إطارها الإدراك الحسي بالأشياء.

وقد نجد أنفسنا في هذا البحث أمام مجموعة من المصطلحات المتقاربة، مثل: المكان، الحيز، الفضاء. أما إذا نظرنا إلى الخطاب المسرحي من زاوية العرض فإننا نجد أنفسنا أمام مجموعة من المصطلحات تدل على مكان مثل الديكور، المنظر، فضاء العرض، الصورة المسرحية، الخشبة. ويزداد التداخل بين هذه المصطلحات إذا وضعنا في الاعتبار أن منتج الخطاب المسرحي كتب نصه ليعرض لا ليقرأ، فيجب عليه أن يمتلك رؤيا بصرية يستطيع من خلالها فهم الصورة والحدث على خشبة المسرح، وكيف يمكن أن تساهم هذه الصورة في تجسيد خطاب الحوار، فيتحقق ما يصطلح عليه "الهنا" و"الآن" معا في العمل نفسه.

إن المتتبع للحوار في الخطاب المسرحي الجزائري يجد أن المكان قد وظف بطرق مختلفة، ولكنها وعلى الرغم من اختلافها إلا أنها تساهم كلها في تحقيق التناسق بين الشخصية وما تقوله، أو ما تفعله، وهنا يتجلى تأثيره الواضح في تكوين الشخصيات ورسم ملامحها، وتطوير الحوادث والحبكة والصراع. فالفضاء المكاني في الخطاب المسرحي الجزائري عموما، وفي المسرحيات التي وضعناها موضوعا للدراسة لم يكن مجرد حقل للأحداث، أو إطار للشخصيات فقط، وإنما شكل عنصرا فعالا في تحريك الأحداث، وتنمية لغة الحوار، وتغيير وتيرتها، ورسم الشخصيات بأنماطها المختلفة.

فالفضاءات المكانية الواردة في خطابات الحوار على اختلافها: أحياء، شوارع، منازل، قصور، مزارع، حبال ... تعتبر أماكن مرور ومكوث نموذجية، فهي التي تشهد حركة الشخصيات، وتبعث

\_

<sup>.</sup> 27 صلاح فضل. عين النقد على الرواية الجديدة. دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة 1988. ص $^{1}$ 

على تطور الحوادث، مما يشكل مسرحا لغدوها ورواجها، عندما تغادر أماكن إقامتها أو عملها، فتمدها هذه الفضاءات المبثوثة هنا وهناك بمادة غزيرة في الصور والمفاهيم .

لقد اختلفت درجة الاهتمام بالفضاء المكاني في الخطاب المسرحي على مر العصور، فقد كان الخطاب المسرحي في عهد اليونان يصور أماكن تقليدية أو فيزيقية أو ما يصطلح عليه عالم الآلهة ... فهو غير ثابت ولا يملك موقفا جغرافيا معينا، يتجلى من خلال حوار الشخصيات أنه يصور قيما ورؤى تصويرا مطلقا. يرجع هذا – طبعا – إلى الذهنية البشرية السائدة آنذاك، وبمرور الوقت جنح الخطاب المسرحي إلى تحديد الفضاء المكاني وتنظيمه، وتحديد مواقفه وسماته، وزوايا النظر إليه.

وقد يعمد إلى كتب التاريخ لتحديد هذه الأماكن، فتؤخذ منها أسماءها، وملامحها فتكثر السمات الطبيعية المعمارية على نحو نسيبها إلى المبدعين، كما تنشأ هذه الأماكن من تصورات عقلية محضة، مكتسبة بذلك طابع الغرابة والخروج عن المألوف².

إذ سلطنا الضوء – كما سبق الذكر – على الخطاب المسرحي الجزائري وجدنا أن المؤلف فيه يجهد نفسه على الالتزام بمكان واحد على الأقل في كل فصل، ثم يحول اهتمامه إلى غير ذلك من العناصر كالشخصيات، الأحداث ... إلخ، ويرجع "محمد زكي العثماوي" اقتصار المؤلف المسرحي للفضاء المكاني، إلى عنصر الضيق الذي يحدد العمل المسرحي الذي تنحصر فيه المناظر والأثاث والأضواء، فيعمد الكاتب إلى حصرها، ويهمل من الأفعال ما يحتاج إلى سهول وميادين فسيحة، التي يستحيل عليه تحريكها كما يريد<sup>3</sup>.

إن المتأمل للعلاقة الجدلية القائمة بين ما تقوله الشخصية (الحوار) وأين تقوله أو ما تتحدث عنه (المكان) يجد أنها علاقة تلازمية إذ أن الفضاء المكاني يساهم في خلق التكامل بين الشخصية وما تقوله، أو ما تود التعبير عنه، وهذا ما حر "ابن قتيبة" قديما إلى الربط بين إلهام الشعر والمكان الذي يوجد فيه الشاعر، واعتبر أن تغيير الشاعر لمكان وجوده وانتقاله بين الرياض والأماكن الشاسعة يعتبر مفتاحا للإبداع أو محركا من محركات الإلهام ومهيئا من مهيئات الإبداع. 4 وفي هذا يقول حسن بحراوي:

181

<sup>1</sup> ينظر: حسين بحراوي. بنية الشكل الروائي، المركز الثقافي العربي، ط1، 1999، ص 81.

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: الصادق قسومة. طرائق تحليل القصة، دار الجنوب للنشر، تونس، ص  $^{56}$ .

<sup>3</sup> ينظر: محمد زكي العثماوي. المسرح أصوله واتجاهاته المعاصرة، مع دراسات تحليلية مقارنة، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، ص23.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: ابن قتيبة. الشعر والشعراء.

"يبدو المكان كما لو كان خزانا حقيقيا للأفكار والمشاعر والحدوس، حيث تنشأ بين الإنسان والمكان علاقة تبادلية يؤثر فيها كل طرف في الآخر"1.

وإذا تتبعنا توارد الفضاء المكاني في الخطاب المسرحي بعامة وفي خطاب الحوار بخاصة، ألقيناه في مسرحية "النار والنور" لــــ"صالح لمباركية" فقد تعدد وتوزع على الجبال، المترل، المزرعة ... فقد ترد ذكر المكان في الحوار كما يلى:

- المكان الأول: الجبال وساحة المعركة المفتوحة على الطبيعة.
- الثاني: مترل "السي مختار" الذي دار فيه الحوار بين "السي مختار" و"جنود الاستعمار".
  - والثالث: وهو المزرعة حيث وقع اشتباك مع العدو خارج الدار.

وقد ينشأ الفضاء المكاني في الخطاب المسرحي من فعل وجهات النظر التي تبديها الشخصيات أو الحوارات التي تدور بينها، حيث تقوم باختراعات للأمكنة مثلما نجده في مسرحية "الدالية" لـــ"عز الدين ميهوبي" حين اختار مكان "الطحطاحة" فضاء للفصل في مصير الدالية وأهلها.

"يا أهل الدالية، كبار وصغار، شيوخ ونساء، تفاهموا كبار البلاد، باش تخرجوا الكل غدوة بعد العصر للطحطاحة، وتقعدوا كامل في الأرض، ما تتحركوش، ما تتنفسوش، وراح تجي الحداية تحوم على روسكم، ولي حطت على راسو، رايح يولس سلطان البلاد"2.

أو قد يرد ذكره على لسان شخصية "بلارج" حيث يقول: "عمري ما كنت نحلم بأكثر من كناس في شارع من شوارع الدالية، كنت نخرج كل صباح باش انظف الطرق والساحات"3.

كما قد يورد المؤلف للخطاب المسرحي اسم فضاء مكاني معين كما هو الحال بالنسبة لـ"أهمد عياد" في مسرحية "الغولة" التي يصور فيها تمزق الفلاح بين المدينة والريف، حيث يكشف تشوق بعض الفلاحين مثل "إسماعيل" لأضواء المدينة وبمرج حياتها وتمسك البعض الآخر بالأرض الطيبة يحرثونها ويزرعونها ويجنون غلاتها، حيث يكشف المقطع الموالي توظيف الكاتب للفضاء المكاني المحدد (الجغرافي) متضمنا في حوار الشخصيات فيما بينها:

أحمد زياد محبك، جماليات المكان في الرواية، الفيصل. محلة ثقافية شهرية. عدد 26، ط1، 2000، سوريا، ص55.

 $<sup>^{2}</sup>$ عز الدين ميهوبي. الدالية. ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{3}$ 

"قدور: إيه بغيت ترجع من أهل العاصمة؟ سواسوا، روح خويا، هاهي الطريق قدامك، كل خير تلقاه ثمّ.

إسماعيل: وكي تجي تشوف ماهيش بلادنا، ما نسالوش فيها.

قدور: إيه إيه راني نشوف بغيت لا سنسور، أخلا دار بوك تحبس بيك وتولي تغوث كي منصور روح سقسيه هو يفهمك مليح في العاصمة"1.

وقد يتجلى وصفا دقيقا للفضاء المكاني على لسان شخصية تبرز تعلقها به وتكشف مدى التحامها به كما هو الحال في مسرحية "صراع الأجيال" لـــ"أهمد بودشيشة"، حيث يصف الفضاء المكاني "أمريكا" على لسان "عادل" لما بعث إلى خطيبته "شهلة" بطاقة يكشف من خلالها انبهاره بالحياة في أمريكا حيث يقول:

"هنا في أمريكا وجدهم قد تجاوزوا نظريتك، التي أقنعك بها صديقي "عمر" والتي قبلتها طائعا، لأنني لم أعثر على وسيلة أخرى كي أطفئ بها النار المتأججة في قلبي، وأنا أراك بقربي، وأهمس بيني وبينك أنني لم أكف مقتنعا قط، ولقد أدركت هذا جيدا بعد أن وضعت رحالي في أمريكا، وهنا في أمريكا أعيش لحظة ميلاد جديدة، قوامها العيش مع من ترغب فيها، دعيني من كلمة حب، إلها صارت نشازا، بل أضحوكة يتسلى بها الأمريكيون"2.

وقد يبدو الحيز المكاني مضطربا غير محدد المعالم كما هو الحال في مسرحية "الصخرة" وهي من تأليف جماعي بمسرح قسنطينة، حيث بدو الحوار بين "امرأة" و"أحمد باي" عن مقاومة الفرنسيين عدم تنسيقه مع "الأمير عبد القادر" في الغرب.

"المرأة: كما فهمنا يا الحاج أنت تحارب الفرنسيين في الشرق، والأمير عبد القادر في الغرب، وفي نفس الوقت، علاش ما تقاوموش، درتوا اليد في اليد وحاربتوا الفرنسيين؟

أحمد باي: أنا كنت ندافع على وطني، وهو على وطنه، ونزيد نقولك أن العلاقات ما كانتش مليحة"3.

<sup>. 1</sup> أحمد عياد. الغولة. مسرحية مخطوط أرشيف المسرح الوطني، الجزائر، 1664، ص

<sup>.97</sup> مد بودشیشة. البیت الشریف. دار البعث، قسنطینة، 1984، ص 97

<sup>3</sup> الصخرة: مسرحية مخطوط من تأليف جماعي. أرشيف مسرح قسنطينة، 1983، ص 34/33.

إن القارئ للخطابات المسرحية السابقة، يعيد مسرحة الأمكنة والفضاءات المكانية الواردة فيها، ويربطها بأمكنة في ذاته، أو يتخيلها، مجرد ورد فضاء "الدالية" في حوار "بلارج" مع خصومه، أو فضاء "العاصمة" في حوار "إسماعيل" مع "قدور"، أو فضاء "أمريكا" في حوار "عادل" مع "خطيبته" أو فضاء الوطن – الشرق – الغرب في حوار "المرأة" مع "أحمد باي".

تبدأ حياته الكثيرة، يجعل من المكان يتجاوز وظيفته الاعتيادية، بوصفه مكانا لوقوع الأحداث لها فضاء أوسع، تتفاعل فيه أقطاب الإرسال، والإنتاج الدلالي بين المحاور والمحاور: "فالفضاء لا يتحقق إلا بتعدد وتنوع الأماكن، بالإضافة إلى وصف طريقة تحرك الشخصيات، فالفضاء يضم كلا من المؤلف، الشخصيات والقارئ".

فالفضاء المكاني بأنواعه: الاجتماعي، الدرامي والوصفي، في النصوص السابقة المختارة من حوار الشخصيات فيما بينها، قد وظف بدقة لا متناهية، إذ أصبح مزيجا من الحالات والوظائف، إذ هو حالة وحيز من جهة وله وظيفة دراسية من جهة أخرى، فهو مسرح للأحداث والأفعال تدور فيه كل العناصر المسرحية، وما بينها من علاقات، كما يمنح الخطاب المسرحي بعامة والحوار بخاصة مناحا تتفاعل فيه الأحداث، إذ يكون فضاء "الطحطاحة" حاملا لرؤية البطل "بلارج" والممثل لرؤية ومنظور المؤلف عن الحالة السياسية الجزائرية آنذاك، كما يجسد الفضاء "العاصمة" صورة التهافت الاجتماعي والنروح الريفي الذي عاشته الجزائر بعد الاستقلال، وشدة ولع أهل الريف بها، ويشخص فضاء "أمريكا" شدة انبهار الشباب بالحضارة الغربية عامة والأمريكية على وجه الخصوص، وعدم مقدرهم على مقاومة مغرياتها المادية والمعنوية.

إذًا ، لم يكن الفضاء المكاني ديكورا يتزين به الخطاب المسرحي فقط بل ظل يمثل نسبة هامة في بناء الحوار المسرحي يكشف من خلاله المؤلف وعلى لسان شخصياته، عن رؤيته للموضوع المعالج، هذه الرؤيا التي لن تنبلج معالمها إلا بوجود قارئ نموذجي يربط فضاء النص الداخلي بالفضاءات الخارجية التي تعد روافد لولوج دهايز الخطاب المسرحي، فالفضاء المكاني "الدالية" لا يمكن فهم مدلوله دون أن نربطه بتلك المرحلة الحرجة التي عاشتها الجزائر بعد مقتل الرئيس "محمد بوضياف"، ومنه فإن القارئ يؤدي دورا كبيرا في إعادة إنتاج فضاء هذا النص من جديد، وإعادة تشكيله عبر القراءات المتعددة التي تمدف إلى فك وتحليل النص، ومحاولة فهم المعنى الوظيفي لهذا الفضاء المكاني الدرامي، لذا فتصفحنا لحوار "بلارج" مع خصومه، معرفتنا المسبقة بأن الأحداث تجري في الجزائر في زمن العشرية السوداء، هل كلها

<sup>1</sup> حسن بحراوي. بنية الشكل الروائي، ص 32.

مفاتيح لولوج هذا العالم أو بالأحرى محتوى النص ورامزته والحال نفسه عندما نسمع فضاء "العاصمة" في حوار "قدور" مع "إسماعيل" يقتضي منا استحضار الحالة الاجتماعية الجزائرية بعد الاستقلال وهوس الناس بالسكن في العاصمة، كذلك بالنسبة لحوار "المرأة" مع "أحمد باي" وذكرها لفضاء "الشرق والغرب" إذ يجعلنا نعيد النظر في مفهوم الوطن والوطنية التي هي بلا شك لم تكن عند "أحمد باي" مثلما هي عليه الآن فهي كانت -حسب الحوار - مقصودة على حدود الشرق فقط.

إن هذه المرجعية الثقافية يكتنزها القارئ تجعل منه مسلحا برؤية مسبقة تكون بمثابة نافذة يطل من خلالها، على روامز النص، رمز موازاته، فإن غابت هذه التصورات المسبقة، أو بالأحرى المفاتيح، فإن المكان والفضاء في النص أو الخطاب المسرحي سيظل يكتسي صفة الغموض والإبهام.

فتوظيف "عز الدين ميهوبي" للفظة "دشوتنا" منذ بداية نصه المسرحي "الدالية" ليس من باب الاعتباط، بل حرصا من المؤلف على أن يعطي لكل لحظة وفعل من أفعال النص الدرامي إطارا وفضاء مكانيا، فيضع الشخصية الدرامية في إطارها الحقيقي ليستطيع القارئ من خلالها تصور حياتها وسيرورةما وسط الأشياء والفضاءات المحيطة بها، فحضور الفضاء المكاني في "الدالية" لا يكون حضورا جزافيا أو اعتباطيا، بل يشكل الأرضية التي تستقبل أفعال الشخصيات، أو المرآة العاكسة لها، فبمجرد قراءتنا لساقصية - الطحطاحة - القصر يجعلنا نتصور نوع الشخصيات التي تملأ هذا الجزء المكاني، فالفضاء الحيز الذي تجري فيه أحداث خطاب الحوار، فهو مكان تخيلي، أضفي عليه المؤلف صبغة من الواقعية، فأصبح واقعيا آخر، من خلال ذكره لبعض الأماكن والفضاءات: الطحطاحة - القصر - الطليان - الصحراء - القمر، فتعامل القارئ مع هذه الفضاءات المذكورة على لسان الشخصيات وثنايا الحوار، لا ينحصر في وصفها الخارجي، وتقديم وصف حاف لمواضع ذكرها، وإنما فيما تشيره من ذكريات القارئ والمتفرج، وإعطائه تأويلات لها، حسب بيئته، وقد اعتبرها "غاستون باشلار" بألها: "أماكن راسخة في الذهن غير قابلة للإمحاء" فتصبح جزءا من كيانه، وحياته، بل إننا عندما نمر بمشاهد الأماكن في هذا النص الدرامي، نندمج معها في حميمية مطلقة، "فالإنسان وهو ينظر إلى الأمكنة، لا يمنع ففسه من إضفاء فكره ومزاجه وعواطفه عليها".

<sup>1</sup> غاستون باشلار. جماليات المكان. ترجمة غالب هلسا، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط 5، 2000، ص 39.

 $<sup>^{2}</sup>$  حسن بحراوي. بنية الشكل الروائي، ص  $^{2}$ 

إن القارئ للفضاءات المكانية في مسرحية "الدالية" يجد نفسه يربط تجاربه الماضية بها، فيستحضر أمكنته الخاصة والحميمية. وفي هذا يقول "بريغسون Brigsson": "إن المكان الذي أمضى فيه المرء طفولته هو الفردوس المفقود، وهو يظل في حياة صاحبه كأنه ماسة في عنق الأبدية. وقد تتعدد الأماكن التي يقيم فيها الإنسان، ولكن يظل لمكان الطفولة تفرده وسيمته الخاصة، وحميميته المطلقة". وعليه فإن أغلب الفضاءات المكانية الواردة في هذا الخطاب الدرامي على ألسنة شخصيالها، والمتضمنة في بنية الخطاب الحواري، تمارس تأثيرا لا يستهان به على القارئ، فتنحرك فيه ديناميكية تجعله يعيش عبر هذا النص المقروء مكانه الخاص.

لقد وردت فضاءات جغرافية متعددة في هذا الخطاب الدرامي نذكر منها: "المكسيك، البرازيل، الهند، الحلمية، دالاس، الجزائر، لالمان ..."2.

فالمتنقل بين هذه الفضاءات الجغرافية، يقع فريسة لأحلام اليقظة، فتراه يوازن بين هذه الفضاءات وأماكن في نفسه، فتشرد به الذاكرة، ويحاول استحضارها، وهذا ما ذهب إليه "غاستون باشلار" عندما قال: "إن القارئ الذي يقرأ غرفة يعلق قراءاته ويبدأ بالتفكير في محل إقامة قديم، إنه يبتعد عنك الآن، يصغي لذكرياته عن أب وجدة، عن أم أو خادم، وباختصار عن الإنسان الذي يسيطر على إحدى ذكرياته".

يبرز هذا القول شدة تأثير المكان، وتداعياته المختلفة على فكر وذكريات القارئ، فلا يستطيع أن يفصل بين ما يقرؤه وما يتخيله، فهي عملية لا إرادية، خارجة عن نطاقه. وحتى وإن وظف "عز الدين ميهوبي" في "الدالية" أماكن خيالية من صنعه، فإنه أسماها بأسماء واقعية معروفة، عند عامة الناس، فكانت ميدانا خصبا لأحداثه الدرامية تتمازج فيها ذوات النص الدرامي بذات القارئ. فيكتسب فضاء المكان الجغرافي في "الدالية" أبعادا نفسية احتماعية وتاريخية. تقفز إلى الذاكرة مباشرة بعد سماعها في حوار الشخصيات فيما بينها. "وبهذا يغدو المكان تلك البؤرة التي تمسك بالشخصيات، ولا تدع لها إلا هامشا محدودا بالحرية والحركة، فيتحول بذلك إلى حالة نفسية ذهنية".

أ محمد جبريل. مصر المكان، المجلس الأعلى للثقافة، ط1، القاهرة، 2000، ص 14.

 $<sup>^{2}</sup>$  عز الدين ميهوبي. الدالية، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  غاستون باشلار. جماليات المكان. ص  $^{3}$ 

<sup>4</sup> فاطمة الزهراء حليمي. صورة البحر في الرواية العربية. حنا مينا أنموذجا. رسالة ماجستير، جامعة قسنطينة، ص 343.

أما إذا تأملنا مسرحيات: الأجواد، اللثام، الأقوال لـ "عبد القادر علولة" فإننا نجده قد أنطق شخصياته الفضاء المكاني بأبعاد أخرى، إذ استخدم فضاءات الطبقة الكادحة في المجتمع، وبالتحديد طبقة العمال، فأعطاها خصوصيات أمدتما بعدا جماليا متميزا. إذ نجده في مسرحية "الأجواد" وبالضبط في لوحة "الربوحي لحبيب" يجعل الفضاء المكاني حديقة الحيوانات، ويتجلى ذلك في حوار "الربوحي" مع حارس الحديقة. ولكن الكاتب لا يتورع في أن يستحضر من هم خارج سياج الحديقة فيذكر الحي وشبابه الذين تضامنوا مع "الربوحي" للخروج بحديقة الحيوانات من أزمتها.

"لحبيب: أنا جاي غير من وراء الجنان ... أنا جاسوس الفقراء ... أنا لحبيب يا خويا ... وإذا بغيت تتحقق، ضرك نضرب تصفيرة يهجموا أولاد الحومة كلهم، راهم في هاذ الساعة ورا الشباك، متجندين يعسوا، محوطين على الجنينة"1.

ففي هذا المقتطف من الحوار يظهر جليا امتزاج الداخل بالخارج في بنية النص من أجل حدمة المعنى الذي يريده المؤلف، وهذا الالتحام في باطنه هو التحام للقوى الفاعلة في محاربتها للفساد والرشوة والاختلاس التي طالت مؤسسات الدولة في زمن الكاتب.

كما يميل إلى هذه التقنية في لوحة "عكلي ومنور" حيث يستحضر لحظات من خارج قاعة الدراسة. عندما كانت المعلمة تلقي درسا عن الهيكل العظمي لـ "عكلي" صديق "لمنور" حيث يسرد تاريخ صديقه النضالي أثناء الثورة، ونشاطه النقابي بعد الاستقلال.

وإن كان بعض الكتاب المسرحيين الجزائريين يميلون إلى اقتضاب الفضاء المكاني، واختصاره خدمة للعرض فإن "عبد القادر علولة" يميل إلى تعدد الأماكن، ويتجلى ذلك في حوارات الشخصيات فيما بينها، فيربط بين تعدد الأماكن وتعدد الشخصيات، وكأن لكل شخصية حيز مكاني يوافقها ويزيد من بعدها الدرامي، ويعزز بنية حوارها مع الشخصيات الأحرى. ففي مسرحية "الأقوال" نجد ثلاث فضاءات مكانية تتكرر على ألسنة الشخصيات هي: الشركة، البيت، المحطة. وفي مسرحية "اللثام" نجد فضاءات: الحي، البيت، المقبرة. وفي مسرحية "الأجواد" نجد تعدد الأماكن والفضاءات المكانية زاخما، مثل: الشارع، حديقة الحيوانات، المصنع، المدرسة، المستشفى.

وكأن بـــ "عبد القادر علولة" من خلال رصد فضاءات مختلفة على ألسنة شخصياته، يريد أن يرصد صورة شاملة للشرائح الاجتماعية الفقير بعامة، والطبقة العمالية بخاصة. من خلال علاقتها بالمجتمع

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد القادر علولة. من مسرحيات علولة: الأقوال، الأجواد، اللثام. المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، الجزائر،  $^{1997}$ ، ص $^{1}$ 

من جهة وبالسلطة من جهة أخرى. فكانت هذه التقنية (تعدد الأماكن في خطاب الحوار) هي الأنسب لتحقيق مسح كلي لهذه الطبقة الكادحة. ولهذا اعتبر الكاتب نفسه مسرحية "الأجواد" بألها: "عبارة عن جدارية تمثل الحياة اليومية، أو بالأحرى بعض اللوحات من حياة الجماهير الكادحة، والناس البسطاء. إلها مناظر إنسانية نصادفها كل يوم"1.

وهذا ما ذهبت إليه فاطمة الوهيبي في قولها: "إن الحديث عن المكان أيضا هو بالضرورة حديث عن المحسد، وبما أن الجسد حيزنا الخاص في المكان والعالم، فهو ما إن ينوجد في المكان حتى يكون قد اشتبك في جدل العلاقة بالمكان، بل إن مجرد الوجود هو بداية سلسلة من التفاعلات"2.

فالمتتبع لحوارات الشخصيات في نصوص "عبد القادر علولة" المسرحية يجد نفسه يزاحم بجسدين، أولهما حسده الميتافيزيقي العياني، وثانيهما حسده اللغوي المتشكل بين تلك الأماكن الواردة على ألسنة الشخصيات. والطافحة بالدلالات والتوالد.

إن العلاقة بين الشخصية وما تقوله وما تقوم به، وأين تقوم به، وطيدة جدا، إذ أنه بانعدام الفضاء المكاني تنعدم الأحداث، ولا يصير للقول والفعل معنى. "فالمكان هو أحد العوامل الأساس، التي يقوم عليها الحدث". "فمجرد الإشارة إلى المكان كافية لكي تجعلنا ننتظر قيام حدث، وذلك أنه ليس هناك مكان غير متورط في الأحداث".

فلا يمكن للفعل ولا للقول أن يتم ويتجسد إلا في إطار التكامل المكاني، فيرتبط كل مكان في النص الدرامي، يمكان آخر من مخيلتنا، إضافة إلى ارتباط كل مكان في النص الدرامي بمكان في العرض. وهذا ما يحقق تسلسل الأقوال والأفعال واتساقها، إذ لا مجال للأحداث والأمكنة الاعتباطية في الخطاب المسرحي، فكل شيء مدروس بدقة، وفق رؤية مسطرة من المؤلف.

إن توظيف "عبد القادر علولة" للفضاء المكاني في مسرحياته السابقة، توظيف حقق التكامل الفي بين ما تقوله الشخصية (الحوار) وما تقوم به (الفعل) وما تريده (الهدف). فأجمل الحياة الاجتماعية المضطربة، ولخصها في فضاءات: الشارع، المدرسة، المستشفى. ثم فصل في كل فضاء وجعل يقترب

188

<sup>1</sup> حوار أجراه محمد حليد. أستاذ علم الاجتماع مع عبد القادر علولة في أكتوبر 1985 (ملحق بــ كتاب من مسرحية علولة ترجمة إنعام بيوض) ص 233.

 $<sup>^{2}</sup>$  فاطمة الزهراء الوهيبي. المكان الجسد والقصيدة. المركز الثقافي العربي، ط $^{1}$ ، الدار البيضاء، المغرب،  $^{2005}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> حسن بحراوي. بنية الشكل الروائي. ص 29.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 30.

منها الواحد تلو الآخر، فكلما مر بفضاء وولجه، مرر عليه انتقاداته، وهمه السياسي، الذي كان بعيدا في كثير من الأحيان عن قعقعة الشعارات المباشرة، بل كان في عمومه بطريقة حوارية كاريكاتورية فكاهية محمدة حدا<sup>1</sup>.

# ثانيا - شعرية تشكيل الفضاء الزماني في الحوار المسرحي:

## 1- مفهوم الزمن:

يعد الخطاب المسرحي من أكثر الأجناس الأدبية التصاقا بالزمن، فالمسرحية تعد فنا زمنيا، فلا نستطيع أن نتخيل عملا مسرحيا حاليا من الزمن، أو حارج الانتظام الزمني، مهما بالغ صاحبه وسعى إلى تمشيم الزمن، إذ يبقى الخطاب المسرحي محرك الزمن، كالمركب دون مجداف، إذ بواسطته تتحرك الأحداث وفيه تتصارع القوى الفاعلة. وقبل الخوض في البحث عن ملامحه في الخطاب المسرحي الجزائري، أرى أنه من الضروري الوقوف عند هذا المصطلح وتحديد بعض المفاهيم الخاصة به، وإبراز أهم التحديدات التي تضمنت أنواعه، وذلك من خلال بعض الآراء التي طرحها مختلف الباحثين، وسأعرج هنا على إعطاء مفهومين للزمن، الأول من وجهة نظر الفلاسفة والنقاد.

### لغـة:

جاء في القاموس المحيط أن الزمن: "اسم لقليل الوقت وكثيره، والجمع أزمان، أزمنة، وأزمن بالمكان أقام زمنا، والشيء طال عليه الزمن، ويقال مرض مزمن وعلة مزمنة، والزمان الوقت قليله وكثره"2.

وحدد "ابن منظور" المعنى اللغوي للزمان في قوله: "الزمان اسم لقليل الوقت وكثيرة، وقد يكون الزمان من شهرين إلى ستة أشهر"<sup>3</sup>.

<sup>1</sup> سامي عبد الحميد. "صدى الاتجاهات المعاصرة في المسرح العربي"، مجلة أقلام، عدد حاص، وزارة الثقافة والإعلام، بغداد، 1980، ص 122.

<sup>2</sup> ينظر: فيروز أبادي مجد الدين محمد بن يعقوب. القاموس المحيط، شركة مصطفى البابلي الحلبي وأولاده، ط2، مصر، 1952، ص 233

<sup>3</sup> ينظر: ابن منظور. لسان العرب، دار صادر بيروت، مادة "الزمن"، ج4، ص 199.

### اصطلاحا:

إن المتتبع للآراء التي تناولت مفهوم الزمن يدرك تمام الإدراك صعوبة القبض على معنى محدد ودقيق له، ذلك أن كل فيلسوف أو ناقد أو منظر ينظر إليه من وجهته الخاصة. وسأعرض مجموعة من الآراء على اختلافها مبتدئا بآراء الفلاسفة ثم آراء النقاد والمنظرين.

طرح على القديس "أوغستين" سؤال يتعلق بماهية الزمن: ما هو الزمن؟ فقال: "عندما لا يطرح على أحد هذا السؤال فإنني أعرف، وعندما يطرح على ف'نني آنذاك لا أعرف شيئا". أو يقترب هذا التصور من التصور الأفلاطوني.

حيث اعتبره "أفلاطون" متعلقا بالمتحركات من الوجود، ولا يتم وجوده دون العالم المتحرك، وبداية الزمان كانت مباشرة مع بداية العالم، وارتباطه بالحركة وثيق الصلة، أما طبيعته فتتمثل في: الماضي، الحاضر والمستقبل، شريطة النتابع، إلا لفقد معناه الحقيقي2.

أما في تراثنا الفكر نجد "ابن رشد" يرى أن الزمان والحركة متلازمان، ويؤكد على استحالة الفصل بينهما، يقول في ذلك: "إن الزمان شيء يفعله الذهن في الحركة، لأنه ليس يمتنع وجوده إلا مع الموجودات التي لا تقبل الحركة، أما وجود الموجودات المتحركة أو تقرير وجودها فيلحقها اللازمان ضرورة"3.

كما ربط "كانط" الزمن بحياة الإنسان، إذ يبرى أن العلاقة بينهما متينة، ولا يمكن الفصل فيهما، حيث يقول: "الزمان ليس شيئا غير الشكل الحسي الباطني، أعني شكلا عيانا لأنفسنا في حالاتنا الطبيعة"4.

والقصد من هذا أن استبعاد الإنسان من الدراسة في دراسة الزمن، يعد عملية غير ممكنة، فالإنسان والفكر والزمن أقطاب متلازمة لا يمكن فصلها.

<sup>1</sup> ينظر: سعيد يقطين. تحليل الخطاب الروائي: الزمن، الرد، التبئير. المركز الثقافي العربي، المغرب، ط3، 1997، ص 61.

<sup>2</sup> ينظر: حسام الألومي. الزمان في الفكر الفلسفي القديم، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط1، بيروت، 1980، ص 52.

 $<sup>^{2}</sup>$  أحمد عبد النعيم. إيقاع الزمن في الرواية العربية المعاصرة، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط  $^{1}$ ،  $^{2}$ 

<sup>4</sup> ينظر: بشير بويجرة. بنية الزمن في الخطاب الروائي الجزائري، 1970-1986، دار الغرب للنشر والتوزيع، 2002، ج1، ص 17.

ويذهب "هيغل" المذهب نفسه حيث يرى أن: "الزمان نتاج الفكرة المطلقة"<sup>1</sup>، فهو بنظره ينتج بسبب الأفكار، ونشاط الإنسان الفكري، فلو لا الفكرة لانعدم الزمن، فهو إبداع من إبداعات الذهن البشري، أو مجموعة تصورات ذهنية تعمل على خلقه وابتكاره.

أما المفهوم الأبي فيرى "بروست" بأن الزمن: "هو وعاء تجاربنا وخبرتنا ورؤانا"<sup>2</sup>، فهو إحياء للحظات الماضي ووقائعه في لحظة من لحظات الحاضر.

ويرى "بول ريكور" بأن: "عدم تشخيص الزمن في شيء ملموس، يجعل دائما فعل القول بوجوده فيه كثير من الارتياب، بالنظر إلى الماضي الذي فات، وإلى المستقبل الذي لم يأت بعد، وإلى الحاضر الذي تتلاشى أجزاؤه وتضيع منه في مسارب الماضي"<sup>3</sup>. وهنا يولي "بول ريكور" اهتماما كبيرا عما يسميه "التجزئة الحكائية" التي يدخل فيها الزمن بكل أبعاده ودلالاته السيكولوجية والميتافيزيقية.

كما يرى الشكلانيون الروس أن هناك زمنين تقوم بينهما علاقات معينة تسمى الزمنية الأولى "زمنية العالم المتقدم" وتسمى الثانية "زمنية الخطاب المقدم له"، أي التعريف بين زمن القصة أو الكتابة كما وقعت أو حيل وقوعها، والزمن التي تنظم حلاله أحداث هذه الحكاية داخل الخطاب، بمعنى تقديم هذه الأحداث فنيا، وهذا ويطلقون عليه "المتن الحكائي"، أي ترتيب وتسلسل الأحداث قبل صياغتها في شكل فني و"المبنى الحكائي" أي نظام الأحداث نفسها لكن داخل الخطاب الأدبي للرواية الذي عادة هو الرواية، أما من حيث العلاقة بين الزمنين (زمن المتن الحكائي، زمن المبنى الحكائي) فلا يمكن ضبط وتحديد علاقة معينة، وما يمكن تبيينه هو عدم توازن الزمنين لأن زمن المبنى الحكائي (زمن الخطاب) لا يخضع إلى التسلسل المنطقي للأحداث لأن عملية الكتابة تفرض على الكاتب نفسه، توقيف زمن حدث ما للتحول إلى عملية الكتابة في زمن حدث آخر، وقع في الوقت نفسه، أو قبله أو بعده، فعلى هذا الأساس يستحيل التوازي بينهما 4.

وخلاصة القول أن الزمن مفهوم وهمي الصيرورة، لا يدرك بوجه صريح في نفسه أو حد ذاته، ولكنه يدرك بما وفيما يحيط بنا من أشياء، فإدراكه متعلق بعلاقاته الخارجية بالأشياء.

 $<sup>^{1}</sup>$  حسام الألومي. الزمان في الفكر الفلسفي القديم، ص  $^{2}$ 

<sup>.</sup> 200 عبد الملك مرتاض. النص من أين وإلى أين، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1983، ص 200

<sup>3</sup> ينظر: سعيد يقطين. تحليل الخطاب الروائي، الزمن ،السرد، التبئير، ص 82.

<sup>4</sup> ينظر: إدريس بوذيبة. الرؤيا والبنية في روايات الطاهر وطار، منشورات جامعة منتوري، ط1، قسنطينة، ص 100-101.

# 2- أنواع الزمن:

إذا كان الفلاسفة والأدباء قد اختلفوا في مفهوم الزمن، ولم يتفقوا على تعريف واحد له، ولا حتى على كيفية تصوره، فإن شتات آرائهم المتناثرة قد أوجدت أنواعا مختلفة له، يمكن أن نورد بعضها وفق ما يخدم موضوع دراستنا.

# I- الزمن الطبيعي (الكرونولوجي):

لا يمكن للإنسان مهما تقدم وتعلم، ومهما اجتاز من عقبات، وحقق من إنجازات أن يتجاوز حدود الطبيعة الأم التي يظل دائما على ارتباط أمومي بها، ولا أول على ذلك من الزمن الذي هو أحد أهم الركائز الطبيعية التي لم يستطع الإنسان أن يتخطى حقيقة وجودها، أو أن يلغي وطأتها عليه، وعلى كل الكائنات من حوله، ولعل هذا ما دفعه إلى القول بالزمن الطبيعي، الذي هو عبارة عن زمن متتالي الوجود يسير دائما نحو الأمام. "فهو عبارة عن جريان منتظم" يمضي دائما نحو الأمام نتعامل معه "كطريق أحادي الاتجاه وغير عكسى، شبيه بشارع وحيد الاتجاه".

ويعتبر الزمن الطبيعي زمنا موضوعيا، مستقل عن حبراتنا وتجاربنا الشخصية، فيتعدى حدود الذات، ويتعد هواحسنا الخلفية الذاتية للخبرة الإنسانية فنكون بذلك قادرين على أن نحده بواسطة التركيب الموضوعي للعلاقة الزمنية والطبيعية<sup>3</sup>، وهو إلى حانب ذلك "زمننا العام والشائع (الوقت) الذي نستعين به (الساعات، الدقائق، ...) لكي نضبط اتفاق خبراتنا الخاصة للزمن بقصد العمل الاجتماعي والاتصال والتفاهم".

ولعل التقسيم الذي أورده "عبد الملك مرتاض" في كتابه "في نظرية الرواية" يوضح وبكثير من الشرح والتفصيل تماثلات الزمن الطبيعي والتي يوجزها في: <sup>5</sup>

 $<sup>^{1}</sup>$ عبد اللطيف الصديقي. الزمان أبعاده وبنيته، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط $^{1}$ ، بيروت،  $^{1}$ 99، ص $^{1}$ 

<sup>.23</sup> ممد محمد النعيمي. إيقاع الزمن في الرواية العربية المعاصرة، ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: محمد عزام. تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحداثية، اتحاد الكتب العرب، دمشق، سوريا، 2003، ص 161.

<sup>4</sup> مها حسن القطراوي. الزمن في الرواية العربية، المؤسسة العربية للدراسات والنشر والتوزيع، ط1، بيروت، 2004، ص 22.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: عبد الملك مرتاض. في نظرية الرواية، بحث في تقنيات السرد، سلسلة عالم المعرفة، الجملس الوطني للثقافة والفنون والأدب، عدد 240، كانون الأول 1998، ص 204.

### تعاضدية الزمن في الخطاب المسرحي الجزائري:

حظي الزمن في الدراسات المسرحية القديمة باهتمام خاص، كونه يشكل الخيط الرابط بين أحداث المسرحية وفضائها الحركي الذي تتحرك فيه أحداث المسرحية وأفكار كاتبها على حد سواء، إذ شكل في كثير من النصوص والدراسات المسرحية حصيلة تراكم عدد كبير من القراءات، وحصيلة تداخل عضوي لوحدات البناء الدرامي في أي خطاب مسرحي.

ولهذا بين اليونانيون مسرحياتهم على قانون الوحدات الثلاث "وحدة الزمان، وحدة المكان، وحدة المحروع" أ، ولأهمية الزمن وشدة حرصهم عليه في بناء بنيات النسيج العام للمسرحية فإلهم ما لبثوا أن تخلوا عن فكرة وحدة الزمن، التي كانت مرتبطة بأن لا تتجاوز قصة المسرحية الوقت اللازم لتمثيلها، فمددوه إلى حدود أربع وعشرون ساعة ثم إلى أطول من ذلك، حتى راح هذا التقيد يخف شيئا فشيئا، فصارت عملية التمثيل لا تتجاوز ساعتين، في حين تستغرق حوادثها الفعلية مدة من الزمن قد تمتد إلى أسابيع أو شهور أو سنين، و وتكاد تتفق حل الدراسات النقدية المسرحية على أن الزمن وتطوره بصيرورته هي التي تعطي للخطاب المسرحي دراميته، وهو الذي يزيد من تعاضد الوحدات الحكائية، فالمخرج والكاتب على حد سواء "كلاهما يواجه الزمن حين يريد التعبير عنه وحين يريد التعبير عنه وحين يريد التعبير عنه المناقدة المشياء التي هي جزء منه".

ويزداد الأمر أهمية في موضوع البنية الزمانية إذا كانت المسرحية تاريخية أو وقائعية، في حين قد يتجاهل أمره في المسرح الحديث أو مسرح العبث أو المسرح التجريبي.

إن اختلاف المسرحيات من حيث النص والعرض، ومن حيث الموضوع وطريقة الإخراج تور السينوغرافي وتقني الإضاءة والصوت، هو الذي جر مؤلفي "المعجم المسرحي" "حنان قصاب ومارلا المينوغرافي وتقني الإضاءة والصوت، هو الذي جر مؤلفي "المعجم المسرحي، فوضعوا الامتداد الزمني المأخوذ من الواقع المعيشي وسموه زمن العرض Temps de représentation ويقلبه فيالنص زمن القراءة de lecture وهناك الزمن الذي يرسمه الحدث المتخيل المعروض على الخشبة ويسمى زمن الحدث المتخيل المعروض على الخشبة ويسمى زمن الحدث المتفرع في الخطاب المسرحي يشرد ذهن وفكر المتلقي وتحدث فجوة الإدراك، فإدراك القارئ للزمن في النص غير إدراك المتفرج للزمن في العرض، فإن كان

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أرسطو. فن الشعر، ص 21.

<sup>2</sup> ينظر: ملتون ماركس. المسرحية كيف ندرسها ونتذوقها، ترجمة فريد ممدور، دار الكتاب العربي، 1965، ص 118.

<sup>.</sup>  $^{207}$  عز الدين إسماعيل. الفن والإنسان، دار القلم، بيروت،  $^{1980}$ ، ص

<sup>4</sup> ينظر: ماري إلياس. حنان قصاب. المعجم المسرحي، ص 238.

بإمكان الأول أن يرجع إلى الوراء أحيانا، كي تكتمل لديه فكرة الزمن وتتضح، فهو يصول ويجول بين فقرات النص ليصل إلى بناء فكرة واضحة عن سريان الزمن في المسرحية، فإن الثاني مرتبط فعليا بتعاقب علامات الزمن، إنه مجبر على متابعة أحداث المسرحية من أولها إلى آخرها ليتمكن من إدراك الزمن إدراكا واضحا1.

أما إذا تعلق الأمر "باكونو دراما" ومسرح اللامعقول فإن الزمن يتجاهل ولا يهتم به المؤلف والمخرج، ويدخلان في عدم الاكتراث بالربط المنطقي ولا معقولية الإنسان الذي يعجز العقل أحيانا أن يعلل تصرفاته وتداعي خواطره، فسعى رواد المسرح الحديث إلى "تقديم المحتوى النفسي للشخصية والعمليات النفسية لديها من غير الربط بالزمن، والاستفادة من تقنيات تيار الوعي"2.

وقد أفاد الخطاب المسرحي نصا وعرضا من تقنيات الخطاب السينمائي في توظيف عنصر الزمان من خلال توظيف أساليب لاختزال الزمن وأسلوب الارتداد والإبطاء والاستباق، ولعل أهم أسلوب يوظف في المسارح الحديثة هو أسلوب الارتداد المعروف بــ"فلاش باك" ليتم بواسطته التفاعل بين الماضي والحاضر، وتنصهر المسافات الزمنية في بوتقة واحدة، وهذا ما زاد من الحساسية الفنية عند مؤلف الخطاب المسرحي (الكاتب – المخرج)، فنمت وتطورت وأصبح يمزج هويته بين اللحظة الآتية والزمن الماضي ليجعل من ذلك المزيج هما طاغيا على كل ما عداه، مما أكد الاعتقاد السائد حول تأثير الزمن في الأشياء دراميا.

إن لعبة الزمن هذه التي يمارسها منتج الخطاب المسرحي بتقنيات الاستباق والارتداد والإبطاء ليست غاية في ذاتها، بقدر ما يتخذها وسيلة لتفعيل الرصيد الاتصالي مع المتلقي وتنشيط الخلفية الثقافية وأنف التوقيع لديه. وسأطبق هذا الكلام على مسرحية جزائرية بعنوان: "الشهداء يعودون هذا الأسبوع" الأسبوع" لـ "محمد بن قطاف" والتي اقتبسها من المجموعة القصصية "الشهداء يعودون هذا الأسبوع" للروائي "الطاهر وطار" وأحرجها المسرح الوطني سنة 1987، حيث تحلى فيها توظيف الزمن المتماهي، وربط الأزمنة السالفة باللاحقة ربطا دقيقا لدرجة أن المتلقي، لو يفقد تركيزه لدقيقة واحدة مع أحداث المسرحية، يفقد معه الحبكة الفنية الكبرى لسيرورة الأحداث.

<sup>1</sup> ينظر: عمر بلخير. تحليل الخطاب المسرحي في ضوء النظرية التداولية، منشورات دار الاختلاف، ط1، الجزائر، ص 83.

<sup>2</sup> روبرت مغري: تيار الوعي في الرواية الحديثة، ترجمة محمود الربيعي ، دار المعارف، القاهرة، 1985، ص 44.

<sup>3</sup> ينظر: بويجرة محمد بشير. الزمن في المسرحية، دار الثقافة، القاهرة، 1991، ص 71.

فلعبة لزمن المسرحي في مسرحية "الشهداء يعودون هذا الأسبوع" لعبة فنية حديرة بالاهتمام، تتحرك فيها الأحداث على المحورين الأفقي والعمودي على حد سواء، إذ أن العنوان في حد ذاته توليفة بين الماضي (الشهداء) والحاضر/المستقبل يعودون هذا الأسبوع، فالعنوان يحبس جريان الزمن ويوقف كل الحركة فيه، إنما لهاية حياة وبداية حياة أخرى على أنقاض الأولى، وتتأكد الحركية الزمنية في المقطع التالي:

"العامل (داخل بفزع): عمي العابد ... عمي العابد مسكين.

حسين: (يقفز نحوه في هلع): واش بيه ... واش بيه عمي العابد؟

العاملي: وقف في وسط السكة ورفع يده للقطار ... بصح القطار ما حبسش ... كمل الطريق ويدي عمي العابد.

خليفة: كيفاش ما يحبسش ... علاش ما يحبسش؟ فيه المسؤولين لي يزورو القرية؟

السبتى: (يجبد التليكس من جيبه ويقراه) ... قريتنا ماشى اليوم غدوة.

حسين: (غير مصدق) عمر العابد مات! ... روحوا يا جماعة أرفدوا الزرابة وخبوا العلامات ... خبوا الأمواس وخلوا النعجة تولد ... خلوا اضرعها مليان حليب ... خلوا صوفها لوليد غدوة"1.

فعلى الرغم من ارتكاز نص المسرحية على حادثة مستقاة من التاريخ، وهي الشهداء والتضحية في سبيل الله ووفائهم بالعهد، إلا أن الكاتب لم يهدف إلى إعادة تقديم النضال والكفاح تاريخيا في زمنه الماضي، وإنما الهدف تركه للمتلقي فأتاح له الفرصة كي يحكم على هذه الحادثة من خلال بعده عنها زمنيا، والانفصال الزمني يؤدي إلى البعد العاطفي وازدياد درجة الوعي بالحاضر.

إن المسرحية انعكاس لرؤية معاصرة لحدث من الماضي، يفترض فيه الكاتب لو عاد الشهداء ماذا سيحدث، فخلق بذلك المعادل الموضوعي ما بين زمنين الشهداء (الماضي)، يعودون هذا الأسبوع (حاضر ومستقبل)، ويستمر الكاتب بتحسيد تعدد الأزمنة في المقطع الحواري الذي استقيناه للتدليل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد بن قطاف. الشهداء يعودون هذا الأسبوع (مسرحية مقتبسة من المحموعة القصصية الشهداء يعودون هذا الأسبوع للطاهر وطار)، ص 22.

بتوظيف أفعال مختلفة ماضية: وقف، رفع ومضارعة: يدي، ما يحبسش، يزوروا، وأزمنة مستقبلية: غدوة، وأفعال أمر: روحوا، خبوا، خلوا.

إن هذا التوظيف للأزمنة بهذه التمازجات يجعل من المتلقي مشاركا في صنع الحدث وإعادة ترتيبه في ذاته، وإسقاطه على مكوناته فينتج عنه عدة أسئلة تمثل جوهر الفعل المسرحي فتزيد من أفق التوقع لديه، كأن يقول: ماذا يريد الشهداء في عودهم؟، كيف يعودون؟ بل ما طبيعة هذه العودة؟ لماذا يعودون الشهداء في هذه الفترة دون سواها؟ من سيستفيد من عودة الشهداء؟ ماذا يحمل الشهداء بعودهم وما سر ذلك؟ ماذا لو لم يعد الشهداء؟.

### شعرية متعاليات زمن العرض:

يرتبط هذا الزمن بالخشبة وعرض أحداث المسرحية محدد ومعلوم مسبقا، فلا ينبغي أن يطول فيرهق المتفرج من جهة، ويتعب طاقم التمثيل والإنتاج والتصوير والإخراج من جهة أحرى. وقد كان هذا الزمن محط اهتمام الدارسين للحقل المسرحي منذ العهد اليوناني، حيث "جرى العرف وفقا لما استقر عليه ذوق الجمهور خلال العصور المختلفة، على أن يكون الزمن الذي تستغرقه المسرحية من ساعة إلا ثلاث ساعات، ومن ثمة وجب على كاتب المسرحية أن يشكل الأحداث التي تجري في هذا الوقت والمحدد بطريقة تكسبها الثقة والإثارة والتركيز".

ولهذا فقد وقفت على جملة من العروض المسرحية في المسارح الجهوية (مسرح باتنة، بحياة، قسنطينة، عنابة، وهران، بلعباس ...)، والمسرح الوطني في مهرجاناته المختلفة، إذ كانت العروض المقدمة أو التي قدمت في سنوات سابقة – كما قيل لي – لا تتجاوز الساعتين، وذلك مراعاة للمتفرج وظروفه، والحالات الصحية للمشاهدين، فعرض المسرحية على المباشر غير عرض الفيلم مسجلا، فإذا كانت قاعات العرض تلجأ إلى نظام الاستراحة في عرض الأفلام، فإنه ليس بإمكانه وضع استراحة في وسط العرض المسرحي، وأن المشاهد إذا اضطر للخروج ثم عاد، تفوته الكثير من الأحداث مما يشل عملية الإدراك لديه.

## شعرية متعاليات زمن الحديث:

وهو زمن تشترك فيه المسرحية مع باق الأجناس الأدبية التي تعتمد على الزمن لبناء أحداثها: كالقصة، الأقصوصة، الرواية، الخرافة، الأسطورة، القصيدة القصصية ... إلخ، يختلف عن الزمن الطبيعي

196

<sup>1</sup> محمد زكي العشماوي. المسرح أصوله واتجاهاته المعاصرة، دار النهضة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، 1988، ص 24.

الذي نعيشه، فهو غير خاضع للتسلسل والترتيب وإنما هو في المسرحية خاضع للمحاكاة 1. يجسده المخرج والمؤلف على حد سواء عن طريق ربط زمن العرض بالأحداث ومحاولة جعل هذا الأخير واقعيا باللجوء إلى الإبحام، بحيث يتحول المتفرج إلى جزء من هذا الزمن عندما يعيش الأحداث ويربطها بذاته وتجاربه، وما يتذكره من أحداث سابقة، وما يتوقع حدوثه في الأزمنة اللاحقة.

فيعيش المتفرج لحظات انسيابية على خط الزمن يزداد شوقه للمستقبل ويتمتع بالعود إلى الماضي.

### شعرية متعاليات زمن الخلق:

ويقصد به تلك الفترة الزمنية التي أخرج بها الخطاب المسرحي من مخيلته، وخط خطوطها ونشر شرائحها على دفاتره، ويجب التسلح بعرفة هذا الزمن بربط الخطاب المسرحي بسياقاته المختلفة: تاريخية، سياسية، اجتماعية، فنية ... إلخ، وذلك من أجل تحديد مرجعياته الفنية والفكرية والسياسية، فالمسرحيات التي أبدعت قبيل الثورة تختلف عن التي أبدعت بعد الثورة والتي كتبت في الستينيات غير التي كتبت في الستينيات، والتي ألفت في زمن العشرية السوداء غير التي ألفت في بداية القرن الواحد والعشرين، فلكل مرحلة خصوصياتها الفنية والجمالية والفكرية والسياسية تؤثر على محالة على الإنتاج الفني والفكري للكاتب المسرحي، فهو في علاقة تأثير وتأثر بما يحيط به، فإذا أخذنا مثلا مسرحية "أبناء القصبة" لـ "عبد الحيس" والتي كانت بعد الاستقلال مباشرة، تناولت بنوع من الفخر والاعتزاز ونوع من الاحتفالية على اعتبار أن الاستقلال لا يزال حديثا وحديث العام والخاص، الصغير والكبير.

أما مسرحية "الغولة" لـ "رويشد"، والتي كتبت في السبعينات، فقد تناولت التوزيع غير العادل لثروات البلاد وتفشي الرشوة والبيروقراطية واستغلال النفوذ والمحسوبية، وتلك هي ميزة المرحلة التي استأثر فيها بعض الأفراد على منابع الثروة بحكم الشريعة الثورية، أما إذا أتينا إلى مسرحية "ناس الحومة" فقد كانت استجابة للتحولات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية التي عاشتها الجزائر في الثمانينات على اعتبار أنها تتناول جزءا من الجزائر حبا يسكن فيها أصناف من الناس تختلف توجهاقم باختلاف مستواهم الاجتماعي، فشرحت السيد والمعلم ورجل الدين ورجل الأعمال ... إلخ. أما مسرحية "الدالية" لـ "عز الدين ميهوبي"، فطرحت إشكالية الفراغ الذي عاشته الجزائر بعد اغتيال الرئيس الراحل "محمد بوضياف" وتناحر الناس على الحكم وكثرة الطروحات السياسية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: ماري إلياس وحنان قصاب. المعجم المسرحي، ص 239.

إن زمن الخلق والإبداع في الخطاب المسرحي لا يتعلق بالعصر أو الحقبة التي كتبت فيها المسرحية فقط، بل يتعداه إلى المرحلة العمرية التي يعيشها الكاتب، فالكتابات في مرحلة الشباب غير الكتابات في الثلاثينات والأربعينات من العمر، والكتابات في سن النضوج التام غير الكتابات، الخمسينات والستينات تتميز لا محالة عن غيرها، فإذا كانت كتابات الشباب تتميز بالحماسة والاندفاع فإن كتابات آخر العمر تستند إلى الهدوء والميل إلى الذاكرة والتجربة.

وكثيرا ما يستشير المؤلفون في مقدمة أعمالهم المسرحية إلى المرحلة التي كتبوا فيها هذه المسرحيات، وهذه الإشارات – وعلى الرغم من بساطتها – إلا أنها تعطى مفاتيح قرائية للمتلقى.

ولكن الإشكال الذي يطرح في الخطاب المسرحي ولا يطرح في باقي أنواع الخطاب أن زمن الخلق فيه زمنان، زمن حلق النص، ثم زمن حلق العرض، فقد يبدع النص في الستينيات ثم يقرأ في التسعينيات، ويعيد المخرج إخراجه بطريقته الخاصة، وفق ما يتلائم وخصوصية المرحلة. وكثيرة هي النصوص المسرحية العالمية والجزائرية التي أعيد بعثها من جديد، برؤى إخراجية جديدة، فتصير تتوكأ على زمنين للخلق والإبداع، زمن الخلق لدى المؤلف وزمن الخلق لدى المبدع.

## شعرية متعاليات الزمن الخارجي:

هو الزمن الواقع عند طرفي الرواية المسرحية أو غيرها، أي البداية والنهاية. فهو عبارة عن تأريخ للأحداث الجارية في لحظات الخطاب المسرحي من بداية أول حدث إلى هاية آخر حدث.

فالزمن الخارجي في مسرحية "الدالية" لـــ "عز الدين ميهوبي" يبدأ من لحظة حروج لبشار وإطلاقه لمقولة الدالية دالت التي خلفها السلطان الراحل، إلى آخر حدث وهو تمكن "بلارج" من الحكم ومعاقبته لخصومه.

أما الزمن الخارجي في مسرحية "الأصوار" لـــ"عبد القادر علولة"، فيبدأ من اللوحة الأولى التي ظهر فيها علال عامل النظافة الذي يكنس الشوارع إلى اللوحة السابعة لحظة مرض سكينة ووصيتها لعمال المصنع.

أما مسرحية "النار والنور" لـ "صالح لمباركية" فيبدأ فيها الزمن الخارجي من لحظة استشهاد "عمار" وينتهى عند لحظة اتحاد "محمد"، "مختار" و"حورية" ليحققوا انتصارا على العدو.

## شعرية متعاليات الاسترجاع:

يعتبر الاسترجاع من أكثر التقنيات الزمنية توظيفا في الخطاب المسرحي بخاصة المونولوج، ومنه نمو ذاكرة المسرحية، إذ من خلاله تستدعي الشخصية المسرحية الماضي بجميع مراحله، يوظفه الكاتب والمخرج فيصبح جزءا لا يتجزأ من أحداث المسرحية، بل قد يكون لبها أو الهدف المحوري، وهو العودة للماضي بحيث تصير استذكارا يقوم به يحيل من خلاله إلى أحداث سابقة 1.

إن استعادة الزمن الماضي في الحاضر المسرحي ليس مجرد عملية زمنية فقط، وإنما تكشف في حوهرها عن وعي الذات بالزمن في ضوء تجربة الحاضر الجديدة، "حيث تتخذ الوقائع الماضية مدلولات وأبعاد جديدة لمرور الزمن، إن رؤية الإنسان للحدث في الماضي في وقت لاحق تتعرض لكثير من التغيرات، بفعل مرورها عبر بوتقة العقل محركة الزمن وما تحدثه من تغيرات جسدية ونفسية، وتجعل رؤية الإنسان لأحداث مضت تتغير مع تغير معطيات الحاضر وتطوره"2.

إن استرجاع الشخصية المسرحية لحدث من الماضي لا يقتصر على كونه عملية زمنية يتم فيها فتح نافذة على الماضي، بل هو في ذات الوقت تعبير صارخ بوعي هاته الذات لزمنها في ظل التجربة الجديدة التي يعيشها في الحاضر، تجعل المتفرج والمتلقي على حد سواء يشارك الشخصية المسترجعة لحظاتها ويسقطها على نفسه، ويبحث عن التقاطعات.

ومن مثل ذلك ما استرجعه "الله غالب" في مسرحية "الثعلبة" لـــ"أحسن تليلاني" عندما يتذكر شجاره مع تاجر الخردوات الذي عاكس خطيبته: "أتذكر عندما ضربت تاجر الخردوات حتى أغمي عليه، كنت أريد أن أظهر بمظهر الفارس المغوار الذي يقهر كل الأعداء ولا أحد يشق له غبار، عندما كنت أضربه كانت روح الشهامة والرجولة تملأ أعماقي، ثم إن الحب والغيرة غمراني، ولم أكن أعلم أبدا أن الدون كيشوت بداخلي يصارع الطواحين الهوائية"3.

يكشف الاسترجاع في هذا المقطع عن جوهر الخطاب المسرحي وفهم أحداث المسرحية، إذ أن "الله غالب" أصيب بالثعلبة، وحتى يتجاوز هذه الأزمة – خاصة وأن موعد خطبته لصديقته قد دن – يسعى إلى تجريب مجموعة من القبعات: عربية – إيطالية – فرنسية – أمريكية ... إذن فصديقته هي

<sup>1</sup> ينظر: مها حسن القطراوي. الزمن في الرواية العربية، دار فارس للنشر والتوزيع، ط1، 2004، ص 192.

<sup>.</sup> المرجع نفسه، ص $^2$ 

 $<sup>^{27}</sup>$  أحسن تليلاني. الثعلبة والقبعات، ص $^{3}$ 

المحرك الخفي للأحداث في المسرحية، ومنه فإن الاسترجاع هنا يساعد على فهم الأحداث والتقدم بما نحو النمو والتطور.

وقد يفيد الاسترجاع في المسرحية في إعطاء المتلقي والمتفرج تفسيرا جديدا على ضوء المواقف المتغيرة في الأحداث أو العدول عن أحداث تمت من قبل، فهو يشكل نقطة الانعطاف وتغير حركة الحوار المسرحي، ويتجلى ذلك في مسرحية "أحلام الغول الكبير" لــ "عز الدين جلاوجي"، وبالضبط في حوار "الوزير" مع "قائد الجيش"، إذ بعدما كان يتلذذان بالقتل والسفك سبيلا لإرضاء الملك "دامص" المتمسك بالملك وكراسي الحكم، يندمان على ما فات، وذلك في لحظة الإعدام فيتذكران جرائمهما:

"الوزير: (لمس رقبته) أرجوك سيدي لا أريد أن أموت شنقا أو ذبحا، مازلت أذكر الآلاف الذين قتلناهم ... أنت تعرفهم سيدي.

قائد الجيش: (متذكرا بحسرة) أجل ... لا أحد يمكن أن ينسى تلك المآسي ... وتلك المجازر ... حين أذكرها ... أحكم على نفسي بالإجرام لأننا كنا عونا للسفاح السفاك ... استعملنا مدّى في يديه، خناجر حادة يذبح بها ويعلق الدماء ..." 2.

كما قد يسند للاسترجاع مهمة التعريف بالشخصية ووصفها، وإضاءة سوابقها والاستفادة من ماضيها وفق ما يخدم المسرحية عموما، ويتجلى ذلك في المقطع الحواري الذي جرى بين شاب - امرأة - شيخ حيث يخاطب الشاب الشيخ:

"الشاب: أو جدت دامص اللعين.

المرأة: شنقوه.

الشيخ: قيل ابتلعته الأرض ... انشقت كفم الوحش وابتلعته ... عجنته ثم تقيأته فتخطفته الكواسر ... وقيل الكواسر ... وقيل الكواسر ... وقيل الكواسر عليه لهب شواظ من السماء فأحاله رمادا تذروه الرياح ... وقيل حلت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أ**حلام الغول الكبير:** مسرحية لعز الدين حلاوحي، كتبها سنة 1992، تتناول أزمة اللاأمن التي بدأت تعيشها الجزائر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عز الدين جلاو جي. أحلام الغوى الكبير، الأعمال المسرحية غير الكاملة، دار الأمير خان، 2008، الجزائر، ص 200.

عليه لعنة الآباء والأجداد فسلبته عقله ... فاندفع يهم على وجهه يضرب في الشعاب والغجاج لا يموت فيها ولا يحيا جزاءا نكالا"1.

ومن الدارسين من يميز بين نوعين من الاسترجاع:

أ- استرجاع داخلي: ويكون مرتبطا بالشخصية المسترجعة، وبكل ما يتعلق بجوانبها.

**ب- استرجاع خارجي:** وهو الخارج عن أحداث المسرحية به توقيت خاص ومكان خاص أيضا<sup>2</sup>.

ويتجلى الأول على سبيل التمثيل لا الحصر في حوار "الشيخ" مع "النخلي" في مسرحية "النخلة وسلطان المدينة"<sup>3</sup> عندما استرجع أحداث الماضي وهجوم الأعداء على واحات النخيل ووفاة والده دفاعا عن المدينة والواحات:

"الشيخ: احفظوا ماءكم، واحفظوا نخلتكم (يتأمل النخلة كالحالم) جذورها في قلب المدينة، ورأسها في كبد الجوزاء ... بما تحيون ومن دولها تموتون (متذكرا) كانت مدينتكم واحات من نخيل، بها الظل الظليل، يأوي إليها العزيز والذليل، وذات ليلة باردة مظلمة، وكنت حينها طفلا بلغت السعي، هاجمتنا من الشمال والغرب قطعان من الخنازير والدببة والذئاب، وأناس لهم أشكال البشر وأرواح الشياطين، شقر وحمر وبيض، حين تنظرهم تعجبك أجسامهم، وحين تسمعهم تفتنك أقوالهم، فإن اطلعت على حقيقتهم وليت هاربا (يصمت متأملا متألما ثم يواصل) لقد عاثوا في أشجارها وينابيعها، وحولوا الخضرة جفافا وقحطا، وقتلوا خيرة الرجال الذين رفضوا الانزواء في بيوهم أو الارتكان إلى حياة الذل والهوان ... ومات والي وقد بلغت معه السعي "4.

ومن النوع الثاني (الاسترجاع الخارجي) المقطع الحواري بين "كعب ومالك" في مسرحية "الفرات والملح" لعز الدين جلاوجي، حيث يسترجع "كعب" حدثًا من خارج أحداث المسرحية وذلك عندما يزوره "أبو نائلة" ويحده عن محمد (ص) وعن عداء القبائل له بسبب محمد (ص)، فيتذكر ذلك ويعيده لـ "مالك".

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين حلاوجي. المصدر السابق، ص  $^{221}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: نور الدين السد. الأسلوبية وتحليل الخطاب، دار هومة، الجزائر، 1997، ص 170.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> "النخلة وسلطان المدينة"مسرحية نثرية كتبها عز الدين حلاوحي سنة 1991 تناول فيها موضوع الأرض والتمسك بالوطن.

 $<sup>^{258}</sup>$  عز الدين جلاو جي. الأعمال غير الكاملة، ص $^{258}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> **الفرات والملح:** مسرحية لعز الدين جلاوجي، ألفها سنة 1985، تناول موضوع الصراع الديني والفكري بين اليهود والمسلمين والمنافقين في شبه الجزيرة العربية، وتقع المسرحية في ثلاثة فصول.

"كعب: لقد جاءي أبو نائلة فجلس معي وتجاذبنا أطراف الحديث، وتبادلنا الشعر ساعة من الوقت، ثم قال: يا كعب لقد جئتك في أمر أريدك أن تكتمه، فهل أنت فاعل.

فقلت: أفعل وحق الربّ.

قال: أتدرى يا هذا أن قدوم محمد علينا كان بلاء؟

قلت مبهوتا: ماذا تقول؟

قال: لقد عادتنا القبائل العربية، ورشتنا على قوس واحدة، وقطعت علينا السبل حتى تكاد العيال أن تضيع، وحتى تجهد الأنفس أن تجد ما يريحها فيذهب جهدها هباء منثورا.

مالك: إني أخشى هذا الرجل يا كعب فلعلعا خدعة"1.

إن كان الشيخ في الحوار الأول قد استرجع ذكرى تتعلق به وبطفولته وتضحية أبيه، فإن كعبا قد استرجع حدثًا خارج أحداث المسرحية وإن كان يخدم تطورها ولو من بعيد.

### شعرية متعاليات الاستباق:

هو حدث الحكي قبل وقوعه، أو توقعات الأحداث المستقبلية، أو هو مفارقة زمنية تتجه بالأحداث إلى الأمام بعكس الاسترجاع. يعرفه "حسن بحراوي" بأنه: "القفز على فترة زمنية من زمن القصة ويتجاوز النقطة التي وصلتها الأحداث، لاستشراق المستقبل والتطلع إلى ما سيحصل من مستجدات"2.

ويعرفه "موريس أبو ناظر قائلا: "أما في استشراف المستقبل فالسرد المتنامي صعدا من الحاضر إلى المستقبل يقفز إلى الأمام متخطيا النقطة التي وصل إليها"<sup>3</sup>.

ففي مسرحية "أحلام الغول الكبير" لـ "عز الدين جلاوجي"، وبالضبط في المشهد الثاني من الفصل الأول ينزل فتى وفتاة ويندهشان من حال المدينة، كيف حولها "دامص" إلى مدينة أشباح، فيلتقيان شيخا محنكا فيصف لهم المدينة كما يود أن يراها أو كما يحلم بها أن تكون:

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين جلاو جي. الأعمال غير الكاملة، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حسين بحراوي. بنية الشكل الروائي، ص 132.

 $<sup>^{2}</sup>$ مها حسن القطراوي. الزمن في الرواية العربية، ص $^{3}$ 

"الشيخ: (حالما) هذه مدينة الأحلام مدينة السلام حيث الماء فرات ... والخير زفات ... والحب يفرش الدروب والطرقات ... ذي ولدي ستكون مدينة العدالة ... بذرتما هاهنا السماء ... ذي ستكون مدينة العشاق والشعراء ... مدينة الفلاسفة والعلماء"1.

ويعتبر بعض النقاد هذا الاستباق الذي يأتي في بداية العمل بالاستباق التمهيدي الذي يعطي إيحاءات وإشارات يفتح بها القارئ أفق انتظاره 2.

وقد يكون الاستباق إعلانا لحدث قادم يقصده المسرحي، ليضع القارئ والمتفرج والمتلقي على محك الحيرة والتساؤل، فتشرئب عنقه للتطلع ومعرفة الحقيقة الكامنة وراء الحدث، ويقع فريسة لمجموعة من التساؤلات لماذا هذا الحديث يستحدث ومتى وأين ... وماذا لو لم يحدث تماما، وما نتائج حدوثه.

تتجلى هذه الحيرة في المقطع الحواري الذي جرى بين الحارس و"دامص" الذي يسعى للسيطرة على "تيوكا"، فبعد أن يخبره الحارس أو السيطرة على "تيوكا" أصبحت وشيكة، وألها قاب قوسين أو أدنى أن تصير ملكا ليديه، يقع "دامص" فريسة لأحلامه:

الحارس: طبوا نفسا وقروا عينا وتقوا تماما أن تيوكا العظيمة ملك أياديكم.

دامص: (كالحلم) وسيعيدها سنفتح العالم، العالم بأسره سيكون ملك يدينا وسنقف هكذا على عرش الدنيا، ونصبح في مسمعي الكون نتاجي غيمة عابرة، أيتها الغيمة اذهبي حيث شئت، واهطلى حيث شئت، فحيثما تفعلين يعود خراجك إلينا"3.

وقد يكون الاستباق وسيلة لربط البنية الزمنية للحدث المسرحي مع بنية المسرحية فتكون المسرحية ككل، فينتقل المسرحي من لحظة واقعية لينطلق إلى لحظات الحلم تبشر بنهاية المسرحية وفق ما يريدها أن تكون، فيقدم للمتلقي مفاتيح التنبؤ بالحدث القادم.

فهاهو "عز الدين جلاوجي" يقدم استباقا لاستقلال الجزائر في حوار "فاطمة" مع "أحمد" في مسرحية "أم الشهداء"<sup>4</sup> ويتخذ من حلمهما في تربية ابنهما إلى رمز بناء الاستقلال.

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين جلاو جي. الأعمال غير الكاملة، ص  $^{1}$ 

<sup>2</sup> ينظر: مها حسن القطراوي. الزمن في الرواية العربية، ص 213.

 $<sup>^{207}</sup>$  عز الدين جلاو حي. الأعمال غير الكاملة (أحلام العول الكبير)، ص

<sup>4</sup> **مسرحية أم الشهداء:** ألفها عز الدين جلاوجي سنة 1998 عن خنساوات الجزائر اللاتي قدمن أبناءهن وإخوانهن قربانا لحرية الوطن.

"فاطمة: سيعودون مكللين بالنصر المبين ... وستطهر أرض أجدادنا وآبائنا من المحتلين الظالمين، وستعود يا أحمد لنبني عيشنا في ظل حرية الجزائر، نربي ابننا الصغير ... يدرج بيننا يمرح أما أبصارنا ... وسيغدو رجلا نغرس فيه بذور الرجولة والوطنية ليواصل الجهاد الأكبر على درب آبائه وأجداده.

أحمد: ما أحلى ذلك اليوم الموعود يا فاطمة، حين يلتقي الأحباب والرفاق ... حين تكفكف الدموع ... حين تعود البسمة للشفاه ... والفرحة للوجوه، حين ترتفع أغانينا، زغاريدنا ... أهاز يجنا". 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عز الدين جلاوحي. الأعمال غير الكاملة (أم الشهداء)، ص 237.

# ثالثا - شعرية تشكيل الخيال وبناء فعل التخيل في الحوار المسرحي الشعري:

يعتبر الخيال من القضايا النقدية الكبرى التي شغلت بال النقاد القدامى والمحدثين، على حد سواء، فقد تحدث عنه "أرسطو" وقلل من شأنه في الأعمال الأدبية، إذ كان يرى بضرورة وصاية العقل عليه، كما كان يمز بينه وبين الوهم<sup>1</sup>، وسار الكلاسيكيون على نهجه و لم يشجعوا على حريته، بل رأوا أنه يجب على الشاعر إذا أراد أن يصل إلى الكمال أن يكبح عقلُه خيالَه.

وحالف الرومانطيقيون من سبقوهم، وآمنوا بالخيال إيمانا مطلقا، وبلغت نظرية الخيال عندهم ذروتها، ورأوا أن الخيال هو القوة الحيوية في الإنسان، وأن الأدب لا يكون في أقوى حالاته إلا إذا استند إلى حيال واسع². وفي هذا يرى "كولردج" أن الخيال هو تلك القوة السحرية التركيبية التي تظهر في التوفيق بين الخصائص المتنافرة أو المتناقضة، وتحقيق الملاءمة لتحقيق المتعة³. ويذهب إلى حد التفريق بين الخيال والوهم، حيث يرى أن الخيال هو القوة الموجّدة المركّبة، أما الوهم هو القوة على الحشد والجمع دون مراعاة التوافق والملاءمة بين أطراف الصورة 4.

وللجمع بين شعرية الصورة والخيال، لجأ الرمزيون إلى وسائل تعينهم في تحقيق الجمع بين الطرفين، في حو من الإيحاء والمتعة، ومن بين هذه الوسائل "تراسل الحواس"، كوصف حاسة من الحواس عدر كات حاسة أخرى، كقولهم مثلا: "رأيت رائحة الأبطال" فتتبادل الحواس صفاقا، ويتجرد العالم الخارجي من بعض صفاته المعهودة 5. كما ألهم يلجؤون إلى إضفاء شيء من الغموض، فهم لا يصفون الأشياء بوضوح لأن في ذلك في نظرهم - قضاء على ما فيه من متعة 6.

وبالعودة إلى التصوير والخيال والتخييل في الخطاب المسرحي الجزائري، فإن الكاتب -عادة - ما يلجأ إلى إعادة إنتاج الواقع، وإعطائه بعدا خياليا، أو إنتاج الخيال في حد ذاته، وإعطائه بعدا خياليا، أو إنتاج الخيال في حد ذاته وممارسة التخييل عليه. ومن ثمة فإن الكتابة المسرحية تتحول إلى خلق جو من التفاعل بين الواقعي والتخييلي، وفق ما يراه الكاتب، المؤلف، المخرج أو الممثل أحيانا، وبين ازدواجية الإبداع في الخطاب المسرحي بين النص والعرض، تزداد درجة التفاعل بين ما هو واقعي، وما هو تخيلي،

 $<sup>^{1}</sup>$  محمد صايل حمدان. قضايا النقد الحديث، دار الأمل للنشر والتوزيع، ط $^{1}$ ،  $^{1991}$ ، إربد، الأردن، ص $^{53}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: إحسان عباس. فن الشعر ، دار صادر، ط1، بيروت، لبنان، 1996، ص 124.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 126.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 127.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> محمد صايل حمدان. قضايا النقد الحديث، ص 55.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> المرجع نفسه، ص 57.

بالاستناد إلى الحوار والصراع، والوحدات السينوغرافية والديكورية التي تعين المتلقي القارئ أو المشاهد على التصور والتخيل، وهذا "يعبر المتخيل النصي من الحياة الروحية المتوارية (حياة النص المكتوب) إلى حياة مادية مُحيَّنة (حياة الخشبة)"1.

وكغيره من الخطابات المسرحية العالمية، والانتاجات الدرامية العربية، فإن الخطاب المسرحي الجزائري، وبخاصة الحوار منه، قد خضع لشعرية الخيال وبناء التخييل لدى المتلقي، فراح المسرحي الجزائري يسبح في فضاء الخيال المسرحي، آخذا في تخليق واقعة فنية يعرض بها شخصياته وأحداثه، مستعينا تارة بالواقع، وتارة أخرى بالحقائق العلمية، وأخرى بالأسطورة.

فغرف الخيال المسرحي في الحوار المسرحي الجزائري من ثيمات الحقائق العلمية، فأنتج "عز الدين جلاوجي" مسرحية "نقمة الأرض"، حيث تخيلها في هيئة أم تغمر مخلوقاتها بالرحمة والشفقة، وسرعان ما تتحول إلى منتقمة من فعل الإنسان الذي ظل يفسد فيها، ويسفك الدماء، فكأن هذا الانتقام يمثل معادلا لعدالة الكون التي تعاقب كل من يخرج عن قوانينها.

كما يكشف الكاتب نفسُه في مسرحية "هي هن" القدرة على اختراق فضاء المتلقي، وصناعة التخييل لديه، يتصور به حركة الأفعال المسرحية، عندما تعلن "هي" عن رغبتها الشديدة في التخلي عن أنوثتها، فتصبح "هي" و "هن" رجالا لا يأتمرن بأوامر الأزواج، ولا ينجبن الأطفال، بل ينطلقن في حرية، يفعلن ما يشأن، فإذا بالصورة الدرامية عبر ملفوظاتها ومرئياتها تشكل فضاء تخييليا لدى المتلقي، تقول "هي":

"وهكذا يا أحبائي، لم نعد الجنس اللطيف (تصفيق حار)، بل كن اليوم الجنس الخشن ... لابد من تغيير الجلد والشكل والصوت (تصفيق حار)، بل واستطعنا بعد نضال طويل، وجهاد مرير، من تغيير الاسم ... منذ الآن نحن الرجال وهن النساء (تصفيق حار)، وها هو الطلب ينتصر لنا، فيستطيع أن يقهر الأنوثة فينا والذكورة فيهن، فنحن منذ اليوم، لا نهود ولا حمل ولا إرضاع (تصفيق حار)، بل النهود لهم أقصد لهن، وكذلك الحمل والإرضاع وكل شؤون البيت"2.

وتزيد الإرشادات المسرحية (تصفيق حار) من فعل التخييل، فيقع المتلقي في فريسته المقارنة بين ذاته وحسده، وبين الصورة التخييلية التي يرسمها الحوار المسرحي.

2 عز الدين جلاوجي. الأعمال المسرحية غير الكاملة (هيي وهن)، ص 13.

 $<sup>^{1}</sup>$ رضا غالب. الميتاتياترو، أكاديمية الفنون، مطابع الأهرام التجارية، ط1، قليوب، مصر، 1996، ص 97.

وتتجسد الفكرة أكثر في مسرحية "عايلة هايلة" التي أنتجها المسرح الجهوي بوهران، وشارك بها في فعاليات المهرجان الوطني للمسرح المحترف بالعاصمة العام 2006، حيث يتحول الزوج بصفة إرغامية لا إرادية إلى أنثى، ويؤدي دور الزوجة، ويكتشف ذلك من خلال تعاملات الناس معه في البيت وحارجه، فلا مناص من أن يقتنع بأنه صار أنثى، والمفارقة التخيلية أن الزوج يقوم بكامل الأعمال المترلية، بل وينجب الأطفال، لكن شكله الخارجي ظل محافظا على ملامح الرجولة والذكورة 1.

ويعبر "عز الدين جلاوجي" عن موت الألفة والحب بين الزوجين وتبعية مستلزمات الأسرة الحزائرية لكل ما يأتي من خارج الجزائر في مسرحية "من بلدها"، فيقدم الكاتب فضاءه التخيلي في صورة رمزية (المرأة الأجنبية) وسلطتها على زوجها، برفض الخادم تقديم الفطور لسيده بحجة أن كل شيء يقدم له هو إنما هو من بلدها، بل ورمز للزوج بــ "هو" ويتجلى ذلك في المقطع الحواري التالي:

"هو: إذا لا تقدم لي الإفطار! .

الخادم: قالت سيدتي إن الخبز من بلدها.

هو: من بلدها؟! أعرف ذلك.

الخادم: وأن المعجون والزبدة من بلدها.

هو: من بلدها؟! أعرف ذلك.

الخادم: وأن الحليب من بلدها.

هو: من بلدها؟! أعرف ذلك.

الخادم: وأن ...

هو: (مقاطعا) أعرف ... أعرف، ولكن أين المشكلة؟!.

الخادم: لقد طلقتك، وها هي ورقة الطلاق (يسلمه الورقة)، وأمرتني أن آخذ منك البيت وما تلبس من ثياب الأنها من بلدها"<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> ينظر: المسرح الجهوي وهران -عايلة هايلة-، مسرحية مخطوط، 2006.

 $<sup>^{2}</sup>$ عز الدين حلاو جي. الأعمال غير الكاملة، ص  $^{2}$ 

وتتكثف الرمزية أكثر في صناعة فضاء التخييل في مسرحيتي "الدالية" لــ "عز الدين ميهوبي" و"التاعس والناعس" لــ "عز الدين جلاوجي"، إذ ينطلق -مثلا- هذا الأخير بخياله عندما يجعل أهل القرية التي حل بها "التاعس والناعس" يختلفون فيما بنيهم في اختيار ملك جديد بعد وفاة الملك، ليهتدوا إلى فكرة الغراب، وأن من اختاره الغراب ووقع على رأسه عُيــ "ن ملكا، فهو حل من شأنه أن ينهي الخلاف بين الطرفين المتناحرين، وتستقر أوضاعهم، ويتجلى ذلك في المقطع الحواري التالي:

"الناعس: وما الذي ورثتموه عن الأجداد؟

الشاب1: أن يُجمع الناس في صعيد واحد، ويُؤتى بغراب مدجن، يحمله أكبر أهل المملكة، ثم يدفع به في الجو، ليحط على أحد الحاضرين، ليكون ملكا.

الناعس: الجميع دون استثناء؟!.

الكهل: الجميع ... الجميع ... الكبار والصغار ... النساء والرجال ... وحتى الغرباء أيضا.

الناعس: ما أعظم هذا الموروث! لَأَجدادكم أعظم منكم وأذكى.

الشيخ: أدعو كل سكان المدينة إلى الحضور الآن في صعيد واحد (يبدأ الناس في التوافد ... بعد زمن يقف الشيخ في مكان مرتفع وبجواره شاب يحمل غرابا معصوب العينين. يتمتم الشيخ بكلمات غير مفهومة ثم يطلق الغراب ... تتعلق به العيون ... يرفع بعضهم اكف الضراعة ... يحلق الغراب للحظات ثم يقع على رأس أحدهم، ويعود للطيران للحظات ليحط على رأس الناعس ... يحيط به الجميع يرفعونه ويهتفون):

الجميع: عاش الملك، يحيا الملك، عاش الملك ... يحيا الملك. (يبتعد الجميع تاركين الناعس يقف مذهولا).

التاعس: (وهو ينطق من دهشته): ما أحقر الدنيا! ما أحقر الصدف! أقضي معظم حياتي عاملا جادا، وأبقى تعيسا ... ويقضي هذا الحقير معظم حياته ناعسا متطفلا لينصب مالكا عظيما؟! (يرتفع صراحه) عليك اللعنة أيتها الحياة، عليكم اللعنة أيها الجبناء الأوغاد (يسقط أرضا)"1.

208

<sup>. 24-23</sup> عز الدين جلاو حيى. الأعمال غير الكاملة (التاعس والناعس)، ص $^{1}$ 

إن رمزية الغراب هنا، تزيد من خصوبة الخيال في الحوار المسرحي، والتخييل لدى المتلقي الذي يكتشف تعطل آلة العقل والفكر الإنساني في حوار الشخصيات، لتتحول إلى ميتافيزيقا الخرافة والدجل.

والحال نفسه في مسرحية "الدالية" لـــ "عز الدين ميهوبي" عندما يتوفى سلطان "الدالية"، فيحتار الرعية في اختيار الملك، فتهتدي "الضاوية" -وهي رمز الحكمة - في المسرحية إلى فكرة "الحداية" لتعيين واختيار الملك الجديد، فتأمر "بشار" أن ينادي في الرعية قائلا:

"يا أهل الدالية، كبار وصغار، شيوخ ونساء، تفاهموا كبار البلاد: الواحم الفاهم الزاهي الباهي الهايم الهايم الهايم المايل بوخبزة بودبزة، تفاهموا باه تخرجوا الكل غدوة بعد العصر للطحطاحة، وتقعدوا كامل في الأرض، ما تتحركوش ما تتحدثوش، ما تتنفسوش وراح تجي الحداية تحوم على روسكم، ولي حطت على راسو، رايح يولي سلطان البلاد"1.

وبعد أن تحط "الحداية" على رأس "بلارج" ويعين سلطانا لـــ"لدالية" يعلق قائلا: "عمري ما كنت نحلم بأكثر من كناس في شارع من شوارع الدالية"<sup>2</sup>.

إن الفعل التخييلي الذي يثيره النصان (المقطعان الحواريان)، وكيفية اختيار الحاكم (الغراب - الحداية) من شأنه أن يدمج القارئ في جدلية ذهنية خيالية مع ما يقرؤه أو يراه، أو ما عاشه ويعيشه، "فالإنسان وهو ينظر أو يقرأ الأمكنة، لا يمنع نفسه من إضفاء فكره ومزاجه وعواطفه عليها"<sup>3</sup>.

وتتحول تلك الأماكن إلى حالات نفسية وحيالية وتصورية تزيد من ارتباط القارئ والمشاهد من الاندماج مع الخيال في الحوار، بل إن الإنسان وبحضوره الخيالي يزاحم فضاء النص بثلاثة أحساد إن صح التعبير، أولهم حسده العياني الميتافيزيقي، وثانيهم حسده اللغوي المتشكل من حوار الشخصيات فيما بينها وما تورده من فضاءات، وثالثهم حسدهم الخيالي الذي يتشكل من امتزاج تصورات الكاتب والمخرج والممثل مع تصورات وثقافة المتلقي.

وتزداد شعرية التخييل شساعة عندما يوظف كل من المؤلف والمخرج والمتلقي أنظمة تواصلية متعددة، قد تكون لغوية وغير لغوية، كثيرا ما تتمظهر في الإرشادات المسرحية، أو النص الموازي، حيث تتمظهر فيه

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين ميهوبي. مسرحية الدالية ، ص  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 53.

 $<sup>^{3}</sup>$  حسن بحراوي. بنية الشكل الروائي، ص $^{3}$ 

كما رأينا في المقطعين الحواريين السابقين - أبعاد أسطورية لكل من الغراب والحداية، فيأخذ كل منهما مفهوما سيميولوجيا، يوحده فضاء التخييل المندمج بين أقطاب الإبداع الثلاث: المؤلف، المخرج والمتلقى.

ولهذا فإن الإرشادات المسرحية التي يصنعها المؤلف بين ثنايا حوارات الشخصيات، تحيل القارئ إلى تصورات، كما تعينه في تحديد دلالات الرموز، وفي هذا يقول "العربي الذهبي": "قد يبدو أنه من نتائج هذا التصور إقصاء المكون اللغوي للصورة أو الاحتفاظ بمكونما التماثلي، الذي يشير إلى التعيين الذهني لتصور الأشياء، فالرمز المتخيل هو الوجه النفساني لهذا التعبير، إنه الرابط العاطفي التمثيلي الذي يجمع بين متكلم ومحاوره".

و بهذا فإن النص الموازي يصنع ذلك الخيط الرابط بين ما يتصوره المؤلف، وما يتصوره المخرج، وما يتصوره المتلقى القارئ والمشاهد.

وقد يكون الخيال استعارة عبثية يسخر بها المؤلف من بعض عادات قومه، مثلما نحده في "القراب والصالحين" لــــ"ولد عبد الرحمان كاكي" أو في "البشير" لـــ"أبي العيد دودو" التي يتخذ فيها من "الابن" وسيلة وواسطة لكشف سذاحة بعض فئات المجتمع، وذلك عندما يتظاهر الابن بأن به مس من الحن، ثم يتأمل تصرفات أمه. ويسخر الكاتب من جمود عقول بعض الأفراد في المجتمع، ويتجلى ذلك في حوار البنت مع الأم:

"البنت: ولماذا كنت خائفة عليه مادام الحال هكذا؟

الأم: تعرفين يا بنيتي أن عيون الناس فاسدة، يمكنها أن تطيح بأكثرنا صحة وشبابا.

البنت: هل تقصدين ألهم أصابوه بالعين! بعد أن فرّحنا وبيّض وجوهنا، وبعد أن عرفه الناس؟

الأم: هذا هو الشيء الذي وقع.

البنت: عيون الناس هي السبب، من هو ذلك الذي يضرب بالعين؟ لابد أن تأتي به حتى نبعد الشر عنه.

<sup>112</sup>العربي الذهبي. شعريات المتخيل، ص1

الأم: ومن أين لي أن أعرف؟ هناك عيون كثيرة ترى وتخزر وتحسد وتضرب، وبعد هذا تقدر أن تتشفى.

البنت: إن شاء الله سيسقط الرماد فيها، وتعمى عن رؤيته مرة أخرى، هذا ما أطلبه لها.

الأم: أرسلتُ الطفل ليكتب له عند سيدي الطالب، ولكنه لم يرجع بعد، وأظن أنه بقى يلعب مع أولاده"1.

ويبقى "الابن" طيلة أطوار المسرحية متقمصا لدور المسحور أو المسوس بجن، ثم يؤتى له بـــ"الطالب" ليرقيه، لكنه يدخل معه في جدال سرعان ما ينكشف فيه عجز الراقي أمام المرقي. إذن فشخصية "الابن" تمارس في حقيقة الأمر تقنية "الميتاتياترو" أو المسرح داخل المسرح<sup>2</sup>، فهو يقوم بعمل تمثيلي داخل تمثيلية في حد ذاها، مما يستدعي في بنائها إحضار ما تتميز به الحكايات الشعبية من تداخل بين عالم البشر وعالم الجن، كتعبير عن وحدة الكون، وليقدم لنا الكاتب كذلك تجربة إنسانية تكشف أهواء القلب الإنساني وتقلباته، عندما تنتفي سيطرة العقل عليه.

وقد يبلغ الأمر ببعض المؤلفين اعتماد هذه التقنية (ميتاتياترو) إلى إقامة تمثيلية داخل العمل المسرحي المقدم. ويشير الكاتب عبر حوار شخصياته إلى ألها على وعي بألها تنتمي إلى هذا الخيال المسرحي، فيزداد التخييل عند المتلقي تركيزا وشساعة، ويتجسد ذلك في مسرحية "يوسف والوحش" لـ "منصوري البشير" عندما يقيم "الشاب" و"فافي" حوارا داخل مسرحية عن أداء عمل تمثيلي، فتقام مسرحية داخل مسرحية، مما يزيد من تداخل الفضاءات المكانية والزمانية وفضاءات التخييل في آن معا، ويتجلى ذلك عندما يتظاهر "فافي" بالمرض فيدور بينه وبين "الشاب" هذا المقطع الحواري:

"الشاب: إنك ممثل عظيم، ظننت أنك بالفعل مريض.

فافي: ممثل، رائع، أعطيتني فكرة رائعة!.

الشاب: فكرة رائعة؟!

فافي: سنقص على الأطفال قصة الشجر الكريم، وأهل الضيعة والوحش.

<sup>1</sup> أبو العيد دودو، البشير، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1981، ص 09.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: رضا غالب. الميتاتياترو، ص $^{2}$ 

الشاب: كيف؟

فافي: سنمثل أمامهم أدوار أجدادنا العظماء، أنت تقوم بدور جدي وأنا بدور جدك.

الشاب: فكرة رائعة ولكنني لا أحسن فن التمثيل.

فافي: شيء بسيط، حاول أن تكون طبيعيا في حركاتك وأنت تشعر بالموقف الذي تؤديه.

الشاب: سأحاول... والآن ماذا سأفعل!.

فافي: سنشرع في تقديم العرض إن أراد الأطفال"1.

ولم يوظف الدكتور "صالح لمباركية" في مسرحية "الفلقة" شخصيات "الأشباح" إلا ضربا من الخيال المسرحي، بوصفها واقعة في مجتمع النص وفي المجتمع الحقيقي، تزيد من شد القارئ إلى الفعل المسرحي، ويتجلى ذلك في المنظر الثاني من الفصل الأول عندما يطارد "العمري" ثلاثة أشباح وهو يهم بطرق باب صديقه "التومي":

"العمري: التومي ... حل ... حل ... أزرب (يقتربون منه) الله الحد، أبقاي يا دنيا على خير (يسجد على الأرض ثم يرفعه أحد الأشباح)، معادش نعاود، المحولي هاذ المرة، واش درتلكم، وعلاش راكم تعذبوا في ويبحث في جيوبه) ما عنديش واش نعطيلكم، خليوني انروح هنا ونرجع (الشبح يحرك رأسه بالرفض)، انروح للدار ونرجع (يحرك الشبح رأسه بالرفض).

الشبح1: حبس (يمسكه بالقوة من رقبته).

العمري: آيمًا ... انروح هنا برك ونرجع.

الشبح 2: لا (ثم يدفعه)"2.

فظهور الأشباح الثلاثة عبر مراحل تطور الفعل الدرامي، يعتبر في حد ذاته خيالا مسرحيا محضا، ينسجه الدكتور "صالح لمباركية" في صلب عمله، فيغوص به في الوعي الجمعي لمجتمع النص الفني، كما

<sup>1</sup> منصوري البشير. مسرحية يوسف والوحش، مجلة آمال، السنة الرابعة عشر، العدد 60، وزارة الثقافة والسياحة، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، الجزائر، 1985، ص 108.

<sup>2</sup> صالح لمباركية. الفلقة، شركة باتنيت، باتنة، الجزائر، 2006، ص 05-06.

يضع المتلقي لهذا الخطاب في سياق الدلالات الدينية والاجتماعية والثقافية للأشباح، فينسج حيالا موازيا لخيال النص<sup>1</sup>.

ويستثير الخيال الواقع التاريخي في مسرحية "الشهداء يعودون هذا الأسبوع" لـ "محمد بن قطاف"، حيث يصور الشهداء في أذهان المتلقين أحياء، وقد أفرغت بطون قبورهم ليعودوا إلى الحياة ويتجولوا في شوارع الجزائر، فيخلق واقعا خياليا استثنائيا، فيصيب الكاتب الذين خالفوا بيان أول نوفمبر 1954، وحادوا عن أهداف الثورة بنوع من الترقب والانتظار، ما عساه يحدث لهم بعودة الشهداء، فيوظف صوت الماضي الذي يُدمج في الحدث الدرامي، فيخلق في المتلقي القارئ والمشاهد أفق التوقع.

كما يوظف "صالح لمباركية" الخيال ليُدخِل المتلقي في حدلية اللعبة المسرحية، ويجعله جزءا من التمثيل، وذلك عندما تخرج شخصية "الراوي" عن مألوف التمثيل والإيهام، ليخاطب نفسه والجمهور معا في مسرحية "الشروق" قائلا:

"الراوي: (محدثا نفسه) يبدو أن عددنا قد زاد (يخاطب الجمهور)، أظن أنكم واقفون ... آه جالسون ... طابت جلستكم ... استريحوا، استريحوا، وكي لا تتبعوا مَدوا أقدامكم. ذلك أفضل لديكم لأنكم ستنتظرون كثيرا ... لا تترعجوا ... إنني أعنيكم (يشير إلى الصفوف الأمامية)، الانتظار أصبح شيئا مألوفا لدينا، أُجبرنا عليه "2.

فتخرج شخصية الراوي من مجتمع النص إلى مجتمع المسرح (قاعة العرض)، ويكسر الكاتب نظرية المحاكاة بمفهومه الطبيعي، لتصبح مسرحيته وبما تحمله من تقنية المسرح داخل المسرح (الميتاتياترو)، واحدة من المسرحيات التي تبنى على الخيال المسرحي الذي يشارك المتلقي في إبداعه مع المخرج والممثل في آن معا.

وبالامتداد الخيالي للزمن يجسد الكاتب والمخرج "جمال العبيدي" في مسرحيته "عودة الحَجاج" عدم رضاه على الوضع التي آلت إليه الأمة العربية والإسلامية، من تسيب وانحلال على كل الميادين الأخلاقية والاجتماعية والدينية والسياسية، حيث وبمجرد أن يدخل شاب إلى نادي الأنترنت، ويتصل بصديق له يحدثه عن زمن الحَجاج، يخرج "الحجاج بن يوسف الثقافي" من جهاز الحاسوب وينبهر

.04 صالح لمباركية. الشروق، شركة باتنيت، باتنة، الجزائر، 2006، ص 04

 $<sup>^{1}</sup>$ رضا غالب. الميتاتياتر، ص $^{1}$ 

للعصر الذي بُعث فيه، من حيث اللغة واللباس والوضع العام. فيقدم المخرج "الحجاج" على لسان شخصية هزلية، فتدخل هذه الشخصية في جدلية كاريكاتورية، فيشرح له كيف أن أبحاد العرب قد ضاعت، وأن ما صنعه الأجداد قد أضاعه الأحفاد، وأن الأندلس وفلسطين وبلاد السند وبلاد الهند قد ضاعت أيضا.

وإزاء هذا الواقع المهترئ يجرد "الحجاج" سيفه من غمده ويعلن لرفيقه أنه سيبحر في الزمن القادم ليعيد للعرب كرامتهم، وما إن يخفت صَهيلُ حيله ووقع أقدامها حتى يظهر "الحجاج" في الزمن الحاضر، ليحد أن الحكام العرب تقد أصبحوا لا يتسامرون في قضايا أمتهم، وانشغالات رعيتهم، وإنما بأغاني "نانس عجرم".

وتتحول تقنية الإبحار في الزمن دون عوائق، وسيلة للمؤلف في إحداث الدهشة لعقل المتلقي القارئ/المتفرج، للاواقعية هذا الإبحار، ولفنتازية بعث شخصية من الماضي على منصة الحاضر، فيطرح المتلقي العديد من الأسئلة على نفسه، تكون إجاباتها في غير صالح النظم السياسية والاجتماعية والأخلاقية والدينية العربية، الأمر الذي يدفع بالمتلقي لأن يبحث عن السبل التي تساعده على تغيير واقعه المتردي 1.

ويعيد مونولوج "الخطوة" لــ "سليم سوهالي" أنموذجا للخيال المزدوج، أو الممزوج بين الممثل والمتلقي، وأنموذج التداخل بين حلم اليقظة مع الوهم والخيال الفني وتداخلهما مع الواقع الحياتي، فتنتفي الحدود الفاصلة بين مكان اللعب (منصة التمثيل) وقاعة الحضور (الجمهور)، فيطالعنا المؤلف بشاب يدعى "بوحا الراشكلو" فيقدم نفسه للناس، كاسرا كل وهم، مشركا للجمهور في العمل الفني قائلا:

"راكم هنا، جيتو للمسرح، في الحقسقة راكم هاربين من المسرح الكبير للمسرح الصغير، ربما فهمتوا المقصود، ياو أكل رانا نمثلوا،...واللي ما يعرفش يلعب الدور نتاعو كيف ما يلزم ... يكلو بعو، وبعو في كل مكان وفي كل بلاصة.

من خلال هذه المسرحية رايحين تشوفوا رواحكم بلكل هنا، كل شيء مفصل بلا مكياج وبلا تخربيش.

المسرحية البطل تاعها ماهوش معروف كي أبطال شيكسبير،... أنا هو البطل يسموني "بوحا الراشكلو".

214

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر رضا غالب. الميتاتياترو، ص 114.

كيما راكم تشوفو المسرحية بلا ديكور، الخشبة فارغة باردة، السبب هو أبي رفضت المخرج والإخراج، اللي باغي يردين كي الحجرة نتاع الضامة أقغد، روح، أجري، أرفع يديك، أرفع ...<sup>1</sup>...

إن هذه الازدواجية من الممثل بوعيه بذاته الإنسانية، بوصفه كائنا اجتماعيا، وبالشخصية الدرامية التي يؤديها، تجعل من المتلقي يعيش الحدثين معا، الحدث الاجتماعي، الحدث الفني، ويربط بينهما عبر خياله.

215

<sup>.01</sup> سليم سوهالي. مونولوج الخطوة، مسرح باتنة، الجزائر، 1998، ص $^{1}$ 

# رابعا - شعرية التشكيل الإيقاعي في الحوار المسرحي الشعري:

إن الحديث عن شعرية الإيقاع في المسرح الشعري أو الشعر المسرحي، يحيلنا إلى ذلك الجمال الصوتي أو النغمة الرنانة التي تختلف بما لغة الشعر عن لغة النثر، ذلك أن التأثير الصوتي أهم المداحل إلى النفس البشرية.

إن الإيقاع الشعري عنصر هام لا تخلو منه أية قصيدة، فللموسيقى أثر بالغ في الخطاب الشعري المسرحي لا يقل أهمية عن أثر الصورة والخيال -كما مر سابقا- لأن هذه العناصر كلها تتآزر لتشكيل شعرية المسرح الشعري أو الشعر المسرحي. وقد برز اهتمام النقاد بالوزن والإيقاع والموسيقى الشعرية منذ القديم إلى يومنا هذا، فــ"ابن رشيق" يذهب إلى تحديد ماهية الشعر بقوله: "الوزن أعظم أركان الشعر، وأولاها به خصوصية"1. ويذهب "كولردج" إلى القول بأن: "الوزن هو الشكل الصحيح للشعر "2.

إن التلاحم الوثيق بين عناصر التشكيل في الخطاب المسرحي، وبالضبط في الحوار، من لفظ وإشارة وديكور وموسيقى وإضاءة. تقتضي من المؤلف أن يصنع حوارا بكل احترافية، يراعي فيه اللفظ الملائم والمنسجم موسيقيا، بحيث ثمة تكامل دقيق بين الألفاظ ونغمها في تشكيل الحوار في الخطاب المسرحي الشعري، هذه العلاقة الدقيقة بين اللفظ وإيقاعيته هي التي أشار إليها "رتشاردز" في قوله: "يندر أن تحدث الإحساسات المرئية للكلمات بمفردها، إذ تصحبها عادة أشياء ذات علاقة وثيقة بها، بحيث لا يمكن فصلها عنها بسهولة، وأهم هذه الأشياء الصورة السمعية، أي وقع جرس الكلمة على الأذن الداخلية"3.

والإيقاع حصيصة هامة في بناء شعرية الحوار في المسرح الشعري، حيث يتأتى من انسجام الألفاظ والأصوات والصيغ والأساليب والجرس الموسيقي، فيؤثر ذلك على السمع، وبالتالي على المعنى. ومعنى ذلك أن الوزن والقافية والروي من أجزاء الإيقاع. "فالوزن تكرار النبر الناتج عن تفعيلات البحر بشكل منسجم، أي توالي الحركات والسكنات، وتتابع المقاطع الصوتية وفق نظام معين، وأما القافية فهي أصوات تتكرر في أواخر الأشطر والأبيات من القصيدة، والتكرار يكون جزءا من الموسيقى

<sup>1</sup> ابن رشيق القيرواني. العمدة، ج1، تحقيق: محي الدين عبد الحميد، دار الجليل للنشر، ط1، بيروت، لبنان، 1972، ص 143.

 $<sup>^{2}</sup>$  كولردج. سيرة ذاتية، ترجمة عبد الحكيم حسان، دار المعارف، مصر، 1971، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> رتشاردز. مبادئ النقد الأدبي، ترجمة: مصطفى بدوي، المؤسسة المصرية العامة، القاهرة، مصر، 1963، ص 171.

الشعرية. ويعد حرف الروي جزءا مهما من أجزاء القصيدة العمودية خاصة، وإليه تنسب القصيدة، فيقال نونية ابن زيدون وسينية البحتري وميمية المتنبي وهمزية البوصيري وهكذا"1.

وسأفرد دراسة وصفية للإيقاع في مسرحية "قال الشهيد" لــ "عز الدين ميهوبي" من حيث الموسيقى الداخلية والخارجية.

وبادئة ذي بدء جاءت الأصوات في مقاطعها الحوارية منسجمة، فلا يوجد تنافر في مخارج الحروف والكلمات، مما سهل العملية التواصلية.

### I- الموسيقى الخارجية:

#### 1- الوزن:

أما من ناحية الوزن فقد استند الشاعر في بداية المسرحية إلى تفعيلة بحر الخفيف "فاعلاتن"، ثم ما فتئ أن تحول إلى تفعيلة بحر الوافر "مفاعلتن"، ولا يخفى ما لهذين البحرين من تأثير على بنية القصيدة العربية من حيث الموسيقى والتشكيل الصوتى، حيث كثيرا ما لجأ إليه الشعراء في قصائد الطرب والغناء.

### 2- القافية والروي:

اختلفت الآراء حول تعريف القافية، حيث يراها "الأخفش" ألها آخر كلمة في البيت، ويراها آخرون مساوية للروي، أي آخر حرف صحيح غير معتل<sup>2</sup>، في حين يراها "الخليل بن أحمد الفراهيدي" وهو التعريف الأكثر شيوعا- بألها: "مجموعة الحروف التي تبدأ بمتحرك قبل آخر ساكنين في البيت"<sup>3</sup>.

وبالعودة إلى المدونة محل الدراسة نحد أن الشاعر الكاتب "عز الين ميهوبي" لم يلتزم بقافية معينة، ولا بروي محدد، بل راح ينوع بين الاثنين معا، فتارة قافية مقيدة بهاء ساكنة (أوجاعيه، ثانيه، حاميه، غاليه ...) وتارة قافية مقيدة بحرف صحيح (الجرح، الأرض ...). أما عند قبول "الابن" التضحية وتلبية النداء، استعمل قافية مطلقة (أعماقي، أشواقي، الباقي، أحداقي، أعراقي ...)، وكانه أراد أن يعبر عن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> إبراهيم رماني. الغموض في الشعر العربي الحديث، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1991، ص 158.

 $<sup>^{2}</sup>$  سيد بحراوي. موسيقي الشعر عند شعراء أبولو، دار المعارف، ط $^{1}$ ، القاهرة، مصر،  $^{2}$ 1985، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  سيد بحراوي. العروض وإيقاع الشعر العربي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط $^{1}$ ، القاهرة، مصر،  $^{1993}$ ، ص $^{3}$ 

الحرية والانطلاق، ويتأكد ذلك عند لحظة خروجه للجهاد، حيث أردف الشاعر قافية قصيدته وأطلقها حرة (الجهادي، الرمادي، الحدادي، بلادي).

وبعد استشهاد الفتى تردد المجموعة أنشودة قافيتها مردفة مطلقة حرة (روحا، حروحا، نوحا، قروحا، صروحا ...). ولما بقيت صورة الفتى متداعية في أذهان خلانه في الجبل، يردد صوت الشاعر قصيدة بقافية مؤسسة مطلقة حرة (حافيا، نائيا، داميا، باكيا، آتيا، غالبا ...).

ونجده في مواضع أخرى ينوع القافية والروي، وبالتالي تتغير شعرية الإيقاع عموما، ومن مثل ذلك ما نجده في المسرحية الشعرية "المسيرة" وإن كانت بالشعر الشعبي:

حيل يتبع حيــــــل ورجال ديـــــما واقفـــــة

وليل يتبع ليل وشموس تبع عاصفة

وفي كل خطوة ميل في عيون ديــما نازفـــة

الفجر ما يلفو ظلام والنخل ما تمدو عواصف

والحر ما يضرو كلام إذا سقط في القلب واقف

من الدم نسقى دوالى ومن الصبر نبنى عـــراش

على الجوع نمشى ليالى وندوس شوك الأحراش

الوطن ماوش بر حالي والشمس ما تجينا بلاش .

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين ميهوبي. المسيرة، ص $^{1}$ 

### II - الموسيقي الداخلية:

1- شعرية التوافق: وتقوم هذه الظاهرة على المماثلة الصوتية بين عناصر الخطاب، وتتمثل في التصريع والتكرار.

أ- التصريع: وهو جعل العروض مقفاة تقفية الضرب<sup>1</sup>. وقد ورد في مواضع كثيرة ساهم في توليفة الموسيقى الداخلية للحوار المسرحي، وبشعرية التصريع سار الحوار بنغمية لفتت انتباه المتلقين القراء والمشاهدين على حد سواء. ومن ذلك:

"لذاكرة الأرض والساقيه أصوغ هواك رؤى آتيه"2.

وفي حوار "الابن" مع أبيه مخاطبا إياه:

"أبتاه النار بأعماقي ويد تمتد لأشواقي"<sup>3</sup>.

كما يتجلى في حوار الشاب مع الثوار موصيا إياهم بضرورة الحفاظ على العهد، ومذكرا بطول مكوث الاستعمار في البلاد قائلا:

"قضوا ربع قرن وقرنا هنا يبيحون أرواحنا للفنا"<sup>4</sup>.

وفي أثناء عودة المحاهدين للجبل وحملهم بشرى استشهاد الفتي يخاطبون الأم واحدا واحدا:

"أيا أم بشراك غنّ معي وحيدك مات فلا تجزعي"<sup>5</sup>.

وبعد سماع الأب حبر الشهادة يتلو آية: "ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتا بل أحياء عند ربهم يرزقون" (سورة آل عمران، الآية 169).

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد العاطى غريب علام. دراسات في البلاغة العربية، منشورات جامعة بنغازي، ط $^{1}$ ، ليبيا،  $^{1}$ 99، ص

 $<sup>^{2}</sup>$  عز الدين ميهوبي. قال الشهيد، ص $^{2}$ 

<sup>04</sup> المصدر نفسه، ص $^3$ 

 $<sup>^4</sup>$  المصدر نفسه، ص $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، ص 16.

ثم يدلي المحاهدون بشهاداتم عن ابنه واحدا واحدا، فيخاطبه أحدهم قائلا:

"كان الفتى كالنار في جسمه في روحه إصرار"<sup>1</sup>.

### ب- شعرية التكرار:

التكرار مظهر من مظاهر النغمية في النص، وعلامة من علامات الموسيقى الداخلية في خطاب الحوار الشعري، ووسيلة من وسائل لفت الانتباه، وفي هذا تقول "آمال منصور": "القيمة الصوتية في الخطاب الشعري قيمة جمالية وبنائية مركزية، مرتبطة بالقيم الشعورية، والدلالات الفكرية أشد ارتباطا. ولا يزال التكرار أهم قوانينها، فينوجد في العمل الفني على درجات متفاوتة، كما الألوان في لوحة الرسام، والألحان في القطعة الموسيقية، والتكرار ليس عيبا من عيوب التعبير الجمالي بل يقصد لغاية وهدف فنيين عاليين، ما لم يجاوز الحاجة إليه، فهو إذا تجاوزها مذموم مستغنى عنه"2.

إن التكرار في المقاطع الحوارية لمسرحية "قال الشهيد" يعتبر من الخصائص الشعرية المحتوم وجودها في بنية المسرحية ككل، وذلك أن الكاتب حين يطول حديثه عن شيء أو شخص معين، فإنه يضطر إلى تكرار بعض الألفاظ أو العبارات أو الحروف، إما لغاية معنوية كالتوكيد، وإما لغاية صوتية كإحداث النغمة الصوتية المطلوبة للتأثير في المتلقي. وبالعودة إلى المدونة يمكن تحديد حقول دلالية، كثيرا ما تتكرر ألفاظها بقصد من الكاتب، ويمكن تلخيص هذه الألفاظ المتكررة في الحقول التالية:

حقل الطبيعة الحية: العصافير، الطائر والرياح.

حقل الطبيعة الجامدة: الجبال، الشموس، الأرض، الصخور والكون.

حقل الزمن: الأيام، الليالي، ثانية، الفحر والصباح.

حقل الأعضاء: اليد، المعصم، القلب، الشفاه، الضلع والصدر.

حقل الحب: عانقت، الحب، عشيقها، الهوى، غالية، أضمك وروحي.

حقل الهجر والمعاناة: ودعت، خرجت، وحدك، حافيا، الجرح، داميا، تذرف، دمعة ودمي.

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق، ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  آمال منصور. أدونيس وبنية القصيدة القصيرة (دراسة في أغاني مهيار الدمشقي)، عالم الكتب الحديث، ط1، أربد، الأردن، 2007، ص $^{2}$ 

الفصل الرابع:

حقل الغضب والثورة: النار، الثورة، الجهاد، العدو والمجاهدون.

إن الألفاظ التي رُصدت في الحقول السابقة كثر تكرارها وتوظيفها في حوار شخوص المسرحية، وقد مثلت شعرية التكرار هنا عمود البناء اللغوي في الحبكة الدرامية لهذه المسرحية الشعرية، مولدة اشتباكات مع الذوات الفاعلة من جهة، والمتلقي من جهة أخرى، كما أدت دورا دلاليا هاما في ربط القارئ بين النص وجعله شديد الصلة بها، "ولا يعني التكرار في النصوص الأدبية حدائما- إعادة العناصر التعبيرية والدلالية بصيغة ثابتة، فإحضار البدائل أو المماثلات أو ما يعبر عنه "قريماس يفكر في دورها الأساسي الذي ينبغي مراعاته في أي تأويل محتمل "أ.

وهذا فشعرية تكرار ألفاظ: الثورة، الجهاد، الشهادة، النار تمثل مادة الصراع، وجوهر التنافس، ولل الفعل المسرحي في حوار الشخصيات، كما إن ضرورة تبادل الدور في الحوار المسرحي الشعري تقتضي إعادة أو تكرار بعض الجمل، كما هو الحال في حوار المجموعة مع الشاب، حيث أنه في كل مرة يمنح الدور للمجموعة تخاطب الشاب بتكرار تعبير:

"هي الأرض لك - هو الفجر لك"<sup>2</sup>.

كما نشهد تكرارا في حوار المجموعة مع "الثائر"، حيث تردد بالتناوب جملة:

"قسما كها ثم تردد جملة قسما نعود" $^{3}$ .

**جـــ شعرية الجناس:** الجناس هو اتفاق اللفظتين نطقا واختلافهما معني، ويكون إما تاما أو ناقصا<sup>4</sup>.

وقد كان قليلا في هذه المسرحية الشعرية على اعتبار أن الجناس قلما يرد في النص الشعري، لأنه يعوض عادة بالتصريع والترصيع، ولكن ذلك لم يمنع ورود بعض منه مثل: الصياح والرياح وهو حناس ناقص 5.

 $<sup>^{1}</sup>$  حميد الحمداني. القراءة وتوليد الدلالة، المركز الثقافي العربي، ط $^{1}$ ، الدار البيضاء، المغرب،  $^{2003}$ ، ص $^{3}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$ عز الدين ميهوبي. الدالية، ص 11-12.

 $<sup>^{3}</sup>$  عز الدين ميهوبي. قال الشهيد، ص  $^{14}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر أحمد الهاشمي. جواهر البلاغة والبيان والبديع، ضبط وتدقيق وتوثيق يوسف الصميلي، المكتبة العصرية، ط1، بيروت، لبنان، 1999، ص 303.

 $<sup>^{5}</sup>$  عز الدين ميهوبي. قال الشهيد، ص  $^{5}$ 

2- شعرية التضاد: وهو ضرب من ضروب الاشتراك، إذ يطلق على المعنى ونقيضه، مثل القوة والضعف، السيد والعبد<sup>1</sup>. وله عدة أشكال، منها:

أ- الطباق: وهو الجمع بين الشيء وضده في الكلام². وقد حفل به النص كثيرا، ومما ورد منه قول "الصوت":

ينام الناس ويصحو الجرح $^{3}$ .

تتوالى الأيام - تتوالى الليالي<sup>4</sup>.

قول الأم: مت شهيدا يا بني $^{6}$ .

المجموعة: إن في الموت الحياة<sup>7</sup>.

صوت الشاعر: الأم تذرف دمعة وأبوك يفرح باكيا8.

وأراك ترحل يا فتى لتعيد بعثك ثانيا<sup>9</sup>.

أحمد الهاشمي. حواهر البلاغة والبيان والبديع، ص 303.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 303.

 $<sup>^{3}</sup>$  عز الدين ميهوبي. قال الشهيد، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، ص44.

 $<sup>^{5}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{5}$ 

 $<sup>^6</sup>$  المصدر نفسه، ص

المصدر نفسه، ص66.

 $<sup>^{8}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{8}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> المصدر نفسه، ص 08.

كما تميزت شعرية الإيقاع في هذه المسرحية الشعرية بخصائص أحرى، كتقطيع الحوار وتجزئته وتطويعه، ويتجلى ذلك في حوار "الأم" مع "المجموعة" وكيف أن البيت الواحد يجزأ بين "الأم" و"المجموعة"، فما أن تنطق الأم الشطر الأول تكمل المجموعة الشطر الثاني كما يلي:

الأم: دونك الأرض بنسي المجموعة: إنها أم الحياة.

الأم: سر على الدرب القصى المجموعة: إن في الدرب الحياة.

الأم: واحمــل الشمس إلــيّ المجموعة: إن في النور الحياة.

الأم: كن بإيمان قوي المجموعة: هكذا تبنى الحياة.

الأم: مت شهيدا يا بني المجموعة: إن في الموت الحياة.

الأم: وإذا ما عدت حيى المجموعة: فمن الله الحياة 1.

وهنا يحسن استخدام البطء الصوتي، حيث تنطق "الأم" الشطر الأول، ثم بعد روية ترد عليها "المجموعة" بالشطر الثاني، فيحدث تواؤم بين الحوار وإيقاعيته، بحسب طبيعة الموقف كذلك، ذلك أن الإيقاع في حالة الفرح والسعادة غيره في حالة الوداع والوهن والضعف النفسي.

وبالعكس من ذلك قد يتدفق الحوار بسرعة وإيقاعية أسرع، مثلما نجده في حوار "القائد" مع "الشاب"، حيث تصير إيقاعية الحوار أكثر نبضا، كما يتسم الحوار بالإيجاز، فلا يشعر القارئ بالملل. وسرعة الإيقاعية هذه تعكس شوق الشاب لملاقاة الأعداء، ومعانقة الموت، ويتجلى ذلك في:

"القائد: هل أنت جائع؟

الشاب: جوعي إلى الأعداء.

القائد: لماذا طلبت الجبل؟

الشاب: لأن الأرض تدعوني.

القائد: ألا تخاف النار؟

الشاب: أخاف ألا أموت شهيدا.

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين ميهوبي. قال الشهيد، ص $^{0}$ -06.

القائد: هل أنت متزوج؟

الشاب: من الثورة"<sup>1</sup>.

فهذه الإيقاعية الناتجة عن تلازمية السؤال والجواب، أو جدت تلازما بين الأداء النفسي والمعنوي والموسيقي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر السابق، ص 13.

# الفصل الخامس: شعرية الانفتاح في الحوار المسرحي الجزائري.

أولا: شعرية انفتاح الحوار المسرحي الجزائري على القراءة والتلقي

ثانيا: شعرية انفتاح الحوار في الخطاب المسرحي الجزائري على مستوى الكتابة والتأليف.

ثالثا: شعرية انفتاح الحوار على السياق الاجتهاعي والاقتصادي والسياسي العام.

رابعا: شعرية انفتاح الحوار الهسرحي الجزائري على التراث والثقافة الشعبية.

خامسا: شعرية انفتاح الحوار المسرحي الجزائري على القرأن الكريم والسنة النبوية.

سادسا: شعرية انفتاح الحوار الهسرحي الجزائري على الذهنية.

سابعا: شعرية انفتاح دلالات الصهت والغياب في الحوار الهسرحي الجزائري.

## أولاً- شعرية انفتاح الحوار المسرحي الجزائري على القراءة و التلقي:

تكاد تجمع كل الدراسات الفنية والأدبية والنقدية والمسرحية على أنه لا يوجد عمل فني مخلوق من عدم ولا يوجد نص أدبي ولا مسرحي ابتدع من اللاشيء، ولهذا فإن كل الخطابات تكاد تكون ملتقى تجارب متعددة ومختلفة.

والخطاب المسرحي أشد أنواع الخطابات زحاما من هذا الجانب إذ تلتقي فيه نماذج فنية مختلفة ونصوص أدبية متنوعة وتجارب إنسانية متشابكة ولذلك سمي بأبي الفنون.

انطلاقا من هذا المبدأ سأناقش في هذا الفصل شعرية انفتاح الحوارفي الخطاب المسرحي الجزائري على مستويات الكتابة، التأليف، الإحراج، القراءة، التلقي والمشاهدة.

وقبل الخوض في غمار هذه الدراسة آثرت أن أعرج على مفهوم الانفتاح وتجلياته في النقدين الغربي والعربي في مدخل يبين الوسائل الإجرائية، ويحدد بعض المفاهيم والمصطلحات التي سترد خلال مراحل هذه الدراسة.

## 1- شعرية الانفتاح: المفاهيم والحدود:

ظهر هذا المصطلح وتُدُول بعدما ألف الناقد السيميائي الإيطالي "إمبرتو إيكو" كتابه "الأثر المفتوح" إذ لاقى شهرة لا نظير لها جراء الثورة التي قام بها على مفاهيم القراءة، وانفتاح النص، إذ يعتقد أن: "النص المبدع نص مفتوح وعالم مفتوح النهاية، حيث يمكن للمؤول أن يكتشف ما لا يحصى من الترابطات والعلائق".

ولكن وعند تعاملنا مع النص عموما والنص المسرحي يوجد النصوص بوصفة بنية مفتوحة فإن هذا الانفتاح يتأتى من جوانب مختلفة أهمها:

أن النص عند أصحاب المنهج الاجتماعي وثيقة صلة بين مؤلفه والبنية الاجتماعية، التي نشأ فيها، فهو يكتنز القيم الجماعية التي خلفتها الجماعة في المؤلف، وفي هذا يذهب لوسيان جولدمان إلى أن:

<sup>1</sup> محمد سالم سعد الله. ما وراء النص، دراسات في النقد المعرفي المعاصر، عالم الكتب الحديث للنشر، ط1، أربد، الأردن، 2008، ص 193.

"الأعمال الأدبية لا تعبر عن أفراد، وإنما تعبر عن الوعي الطبقي للفئات والمجتمعات المختلفة" أ. إذن فالعمل المسرحي ليس فقط تعبيرا عن جهة نظر شخصية بقدر ما هو انعكاس للوعي والضمير الجماعي.

وينفتح النص عند التاريخين على بنيته بوصفه وثيقة تاريخية شاهدة على حقبة معينة، فكثيرة هي النصوص المسرحية عند اليونان، ومن بعدهم الرومان، التي اعتمدت وثيقة تاريخية تؤرخ لحقبة ما دينيا وفكريا وثقافيا بل وحتى جغرافيا. فالنص عند أصحاب المنهج التاريخي خاضع للتغيرات الثقافية والاجتماعية والدينية والسياسية والتاريخية<sup>2</sup>.

وينفتح النص جماعيا عند الماركسيين، ليعبر بصدق عن تآلف جماعة إنسانية واتحاد تفكيرها: "فهو في عرفهم إبداع جماعي وتعاون فكري".

وينفتح النص عند أصحاب المنهج النفسي على الوعي واللاوعي، فهو تجل للظواهر النفسية، التي شكلتها التجارب الطفولية للمبدع والتي تعتبر المرجعية الحقيقة للعلامات التي يستعملها في إبداعه. وفي ذلك يذهب "فرويد" إلى اعتبار أن: "اللاشعور هو المخزن الخلفي غير الظاهر للشخصية الإنسانية".

وينفتح النص عند البنيويين من اعتقادهم أن النص لا يبقى عبدا خاضعا لسيد واحد أو قارئ واحد، وإنما ينفتح على قراءات مختلفة، وقراء متعددين، انطلاقا من أن القارئ ليس ذاتا، بل هو تلك المواصفات التي تتشكل ما جراء القراءات السابقة. ومنه فإن ردة فعل القارئ للنص تتحدد وفق القراءات السابقة والتجارب القرائية التي اكتسبها القارئ. وبناء عليه يستطيع القارئ أن: "يكتشف البنية الداخلية في النص الأدبي والتي تعتبر جوهره، والتي من خلالها تتشكل بنية نظام النص، أو شبكة العلاقات"5.

ويهمش التأويليون المؤلف، وصاحب النص، ويركزون عملية تحقيق المعنى على القارئ، الذي يتسلح بالخلفية الثقافية، التي يستند عليها في تأويل النص الذي ينبني "على تجاوز الحدود التفسيرية الحرفية، والسعي لكشف آليات إنتاج المعرفة"6.

ملاح فضل. مناهج النقد المعاصر، دار الآفاق العربية، ط1، القاهرة، 1996، ص<math>56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: أنريك اندرسون أمبرت. مناهج النقد الأدبي، ترجمة الطاهر أحمد مكي، مكتبة الآداب، القاهرة، 1991، ص 111.

<sup>3</sup> محمد عباس الواحد. قراءة النص وجماليات التلقي، دار الفكر العربي، ط1، القاهرة 1996 ص54.

 $<sup>^{4}</sup>$ صلاح فضل. النقد المعاصر، ص  $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص 94.

عبد القادر شرشار. تحليل الخطاب الأدبي وقضايا النص، منشورات اتحاد الكتاب العرب ، دمشق، 2006 ، ص22

وينحى السيميائيون منحاهم عندما يرفضون أن يكون النص مدلولا جاهزا، بل يتجاوز مادته إلى عملية التواصل، ما يعني أن يصير منفتحا لا منغلقا فهو في نظرهم "دليل منفتح متعدد الدلالات"1.

كما قاد السيميائيون أصحاب القراءة إلى مفهوم انفتاح التفاعل، فالقراءة تتعدى عملية الاستلزام من النص إلى القارئ بل تؤدي عملية إرجاعية من القارئ إلى النص، فتتحكم عملية التكافؤ المنطقي في العلاقة بين القارئ والنص، فالقارئ الذي كان متلقيا أصبح فاعلا، والنص الذي كان مستهلكا أصبح مصدر فعل القراءة. "فهو يحتل مكانة فاعلة في تشكيل وحدات كلية، خلال عملية المشاركة في إنتاج المعنى"2. وبهذا فالنص الذي كان لغزا غامضا، فك قيوده ذلك القارئ المتمرس ذو الخلفية الثقافية المتينة.

إذا فالعلاقة بين النص والقارئ أصبحت: "جدلية تبادلية مستمرة ذات اتجاهين من القارئ إلى النص ومن النص إلى القارئ وتعمل هذه الجدلية دائما على محوري الزمان والمكان"<sup>3</sup>، هذه الجدلية التي تخلق في القارئ شغف اكتشاف حبايا النص، وهذا النص الذي لا يعطي حقائق حاهزة للقارئ وإنما يعطيه إشارات ودلالات، تعينه على التفسير والتأويل، الذي لن يكون بدوره إلا بتعاون ثنائية النص والقارئ، فلا توجد تأويلات ولا تفسيرات في غياب أحدهما، فالإبداع يجمع بين المتلقي والنص "الذي لا يعطي حقائق وإنما يعطي أنماط وهياكل تثير القارئ حتى يصنع الحقائق".

وسعت التفكيكية إلى فتح النص وتحريره من قيود الانغلاق، وأحادية المقصد في التأويل والقراءة، وذهبوا إلى أن النص يبقى مفتوحا على كم هائل من الدلالات والقراءات، على اعتبار أن تغير القارئ يؤدي إلى تغيير التأويلات، واختلافها. ولذلك سعى "جاك دريد" اإلى تأسيس ممارسة تتحدى تلك النصوص التي تبدو وكأنها مرتبطة بمدلول نهائي وصريح محدد" .

وخلاصة القول أن الاهتمام في بداية الأمر كان منصبا على المؤلف والنص والظروف التاريخية والاجتماعية المنتجة للنص، ثم تحول الاهتمام إلى النص في حد ذاته، وبنيته ومضمونه، ومحاولة تفسيره، ليذهب الاهتمام فيما بعد إلى المرسل إليه، أو المتلقي والمشاهد، وذلك عند أصحاب نظريات الاستقبال والقراءة، الذين اعتبروه منتجا فاعلا في إعادة إنتاج النص، لا متلق سلبي يكتفي بالاستقبال فقط. فأصبح

 $<sup>^{1}</sup>$  صالح بلعيد. نظرية النظم، دار هومة، الجزائر، 2002 ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد سالم سعد الله. ما وراء النص، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> ميجان الرويلي وسعد البازعي. دليل الناقد الأدبي، المركز الثقافي العربي، ط1، الدار البيضاء، المغرب، 2000، ص 194.

<sup>4</sup> المرجع نفسه، ص194.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> أمبرتو إيكو. التأويل بين السيميائيات والتفكيكية، ترجمة سعيد بنكراد، المركز الثقافي العربي، بيروت، الدار البيضاء، ط2 ، ص 86.

للقارئ والمتلقي والمشاهد في نظرهم "دور فعال في قراءة النص وتأويله، ولم يعد مجرد مستهلك للنص، بل أصبح منتجا له ومشاركا فيه بصورة أو بأخرى"1.

## ثانيا - شعرية انفتاح الحوار في الخطاب المسرحي الجزائري على مستوى الكتابة والتأليف:

سأسعى في دراستي لقضية شعرية انفتاح الحوار في الخطاب المسرحي على مستوى الكتابة إلى التعرف على أسرار الكتابة الدرامية ، ومتطلباتها، محاولا قدر المستطاع أن أزيل عنها غبار السنين، الذي يخفي عنّا بريقها، فلا تلبث أن تبدو في صورة رائعة، تفوق تلك الصورة التي كنا نتمثلها عليها، قبل أن ننـزل بها إلى بساط البحث. كاشفا حصوبة التجربته الدرامية الجزائرية، وثراء لغتها المسرحية، وما قدمته من أعمال فنية بلغت بمويتها وشعبيتها قمة الجمالية. معرجا على الأصول والخلفيات الأدبية والاجتماعية والفكرية التي تساعد في فهم مضمون العمل المسرحي، وقيمته الحقيقية، فهمًا أكثر مما لو تابعته من زاوية التلقي والمشاهدة فقط.

وللوقوف على ظاهرة انفتاح الحوار المسرحي على مستوى الكتابة والتأليف، آثرت أن أثير هذا العنصر من ثلاثة زوايا: الزاوية الأولى زاوية المؤلف/المخرج، أي ما هي خصوصيات الحوار المسرحي عندما يكون مُبدَعا من مؤلف مزدوج الهوية المسرحية، مؤلف ومخرج في آن واحد. أما الزاوية الثانية فهي زاوية التأليف الجماعي التي عُرف بها المسرح الجزائري، وكيف تُسهم هذه التجربة الجديدة في انفتاح الحوار، كون الإبداع هنا متعدد الأقطاب (ممثل، مؤلف، مخرج، تقني، ...). أما الزاوية الثالثة فهي زاوية الارتجال وعدم ثبات النص على شكل معين، بل غيابه في أحايين كثيرة.

فمن الزاوية الأولى تتجلى لنا أعمال الكاتب "عبد القادر علولة" الذي صاغ عمله وواءم به عصره، ووسمه بالتطابق مع الأرضية الاجتماعية، التي نشأ فيها، وانعكس عليها. فلا شك أن القاريء والمتلقي ذائق معه على طول هذه الدراسة النقدية أرفع المتع، سواء أما تعلق بالقضايا التي عالجها، أم يما استند إليه في إبداعه، وما تعالى وتحلى في نصوصه وخطاباته المسرحية خاصة "اللثام، الأجواد والأقوال".

ويعود ذلك إلى أن الكاتب "عبد القادر علولة" يجمع بين وظيفتين: وظيفة الكتابة المسرحية، ووظيفة الإخراج المسرحي. فإذا كان الكاتب الدراماتورجي يكتب نصه الدرامي وهو يضع في حسبانه أن ما ظهر من نقائص سوف يكملها المخرج، أو أنه يزود نصه الدراسي بجملة من الإرشادات

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  فوزي سعد عيسي. النص الشعري وآليات القراءة، دار المعرفة الجامعية، ط $^{1}$ ، و $^{2009}$ ، ص $^{3}$ 

الإخراجية، التي يستنير من خلالها المخرج، حتى تتطابق فكرته التي يريد أن يبرزها مع رؤية المخرج، ومن ثمة الممثل للعمل المسرحي.

فإن "عبد القادر علولة" يختصر هاتين العملتين في عملية واحدة، فكتابته الدرامية تشتغل على مستويين: الكتابة الدراماتورجية والإحراج المسرحي في آن واحد.

فإن كانت الكتابة الدراماتورجية، أو التأليف المسرحي عند غيره من المؤلفين الجزائريين تستند إلى رؤية ثانية هي رؤية المخرج، ومن ثمة فإن العمل المسرحي يبقى ناقصا حتى يتجسد بعمل إخراجي "إذ أنه ليس عملا تقنيا يقوم على معطيات محددة ومحدودة، تضاف في كل مرة إلى النص المسرحي حسب ما تقتضي الأمور فحسب، بل هو عملية إعادة خلق" أ، فيتحول النص إلى مكون من مكونات العمل المسرحي، يؤلف بينها المخرج لتمنح المتلقي المعنى العنى العام، فيسعى المخرج كما ترى "آن أوبرسفيلد" إلى ملء بياض وثقوب النص الدرامي 2.

إلا أن الحال عند "عبد القادر علولة" مختلفة، فهو المخرج والمؤلف في آن معا، له قدراته ولغاته الخاصة به، يتعامل مع النص المؤلّف في لحظة تأليفه بمنظور نقدي في آن واحد. فيجعله يغير الإشارات أو يلغيها لفائدة قوله الخاص، لأنه مسؤول عن حياة النص الأدبي (التأليف) والثانية (الإحراج)، فالكاتب عبد "القادر علولة" ابن الإبداع المسرحي أصلا، من سلالة المسرحيين وليس دخيلا عنهم.

إنه يتسلح بالبصيرة في كتابة الحوار وإخراجه في الآن نفسه، إذ أن ثلاثيته تميز بتوازن الحوار بين الشخصيات، فلا يعطى لشخصية مقطعا حواريا طويلا، لأن ذلك يرهق الممثل والمتلقى في آن معا.

فنراه يميل إلى كتابة خاصة، متأثرا بأعمال "بريخت"، كما سيظهر في انفتاحه على البريختية، إذ أن نصوصه لا تعتمد على قواعد الكتابة المسرحية المألوفة عند المسرحيين، المتعلقة بالحدث والزمان والمكان... وقانون الوحدات الثلاث، بل يحطم هذه القواعد ويبني أعماله المسرحية على نحو مغاير، فيذوب النص المرافق (الإرشادات المسرحية) في العمل المسرحي، فتذوب هذه الإرشادات وهذا النص الموازي والمرافق في نسيج حديث "القوال"، فيصعب على المتلقي استخراجها، أو تتبع آثارها. عكس ما يحدث أو ما هو متعارف عليه في النصوص المسرحية المعدة للقراءة، إذ يستطع القارئ بنظرة بسيطة أن

<sup>. 130</sup> منشورات وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق، سوريا، 1975، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: آن أوبريسفيلد. قراءة المسرح، ترجمة مي التلمساني، مركز اللغات والترجمة، أكاديمية الفنون، القاهرة، مصر، 1977، ص 85.

يفرق بين النص الدرامي والإرشادات المسرحية، التي تكون حول حركة الممثلين، وإشاراتهم و إيماءاتهم التي توضع بين قوسين.

إن عدم ظهور هذا النص الموازي في أعمال "عبد القادر علولة" وبخاصة ثلاثيته "اللثام، الأجواد والأقوال" ربما يعود إلى انتفاء الحاجة إلى مثل هذا النص، أو هذه الإرشادات، على اعتبار أن "عبد القادر علولة" المؤلف.

إن الكتابة الدرامية عند "عبد القادر علولة" تتجاوز القراءة إلى الفعل، فلا يضع في حسبانه القارئ، وإنما - في معظم الحالات - يضع في حسبانه المتلقي المشاهد، فيميل إلى الفعل المباشر. فكتابته لها خصوصياتها التي تجعل منك عندما تقرأ نصوصه، تجد ألها تميل إلى السرد المسرحي أكثر منها إلى الخيال، أو مساعدة القارئ بالإرشادات، على تخيل النص الدرامي. ذلك أن هذه المرحلة يتجاوزها فيوظف: "اللغة الفنية التي لا تعني الزينة الشكلية الفارغة بل العناصر الجمالية الفاعلة". التي تحول اللفظة إلى فعل مشخص في ذهن المتلقى المشاهد.

ففي لوحة "عكلي ومنور" في مسرحية "الأجواد" - مثلا - تشخص لغة الكاتب على لسان "منور" شخصية "عكلي" فتبرز الكتابة الدرامية فكره ومنهجه في الحياة وهدفه المنشود، يقول "منور":

"عكلي قبل ما تخرج منه الروح ناض، وأكد لي ....، أخدم العلم يا منور، وسبل لي نقدر عليه، قبل ما يلقف قال لي: منور ... منور .... العلم .... يا منور، لما ينتشر العلم في بلادنا ويتملكوا فيه الخدامين البسطاء قراينك وقرايني لما يعودوا يتصرفوا بيه في اعمالهم وحياهم اليومية ذلك الوقت بلادنا تحصل على استقلال ثانى"2.

فالكتابة المسرحية في هذا المقطع المسرحي، من حديث "منور" عن "عكلي" وبثه لأمله وطموحه قبل موته، وحرصه وإصراره عليه تعد: "دلالة تشخيصية لحالة أو لدافع أو لعلاقة ما حدثت، أو ما سوف يحدث، أو كان حادثا أو مازال خارج حدود التشكيل الحاضر لضرورة من ضرورات التكثيف أو التعذر أو الإقناع في آن واحد"<sup>3</sup>.

<sup>1</sup> سعد أبو الرضا. في الدراما: اللغة والوظيفة، منشأة المعارف بالإسكندرية، مصر، 1989، ص 155.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد القادر علولة. من مسرحيات علولة (الأقوال - الأجواء - اللثام)، ص 124.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أبو الحسن سلام. الإيقاع في فنون التمثيل والإخراج المسرحي، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، الإسكندرية، مصر، 2004، ص 321.

وقد تميل اللغة الدراماتورجية في الكتابة الدرامية عند "عبد القادر علولة" رغم بساطة مفرداتها، إلى تجسيد فعل الإحساس عند الشخصية، أو تجسيد الانفعالات، وربطها بالمكان والزمان، وبيان كيفية الأداء، وتخيل الحدث، كما هو الحال في حديث "قدور السواق" مع مديره بلهجة حادة في مسرحية "الأقوال":

"قدور السواق: اليوم أنا نتكلم ... خسطاش سنة تقريبا وأنا ساكت .... باكم .... أما اليوم نتكلم ... ماذا بيك تسمعلي مليح، وما تحاولش تقطع لي الكلام"<sup>1</sup>.

وخلاصة القول أن تجربة "عبد القادر علولة" تمثل أنموذج التقاطع بين فضاء المؤلف وفضاء المخرج في فضاء واحد. أو بالأحرى هي كما وصفها: "لخضر منصوري": أن "علولة المخرج يلاحق علولة المؤلف لينزع منه ما لم يستطع إبداعه في النص، حتى يتمكن من ابتكار اللاشعور وجعله مرئيا متحركا فوق خشبة المسرح"2.

وغير بعيد عن تجربة المؤلف/المخرج التي اضطلع بها "عبد القادر علولة" تبرز تجربة مسرحية أخرى تنفتح فيها الكتابة والتأليف، إنها ظاهرة التأليف الجماعي، التي تكاد تكون خصيصة من خصيصات المسرح الجزائري. تقول عنها "حنان قصاب" و"ماري إلياس" في "المعجم المسرحي": "التأليف الجماعي أو الإبداع الجماعي، أسلوب في تحضير العرض المسرحي، يقوم على مشاركة مجموعة من الأشخاص متعددي المواقع والإمكانيات (كاتب، مخرج، ممثل، ...) يعملون معا في إطار فرقة مسرحية، ومع هذا لا ينفي وجود مدير أو مخرج للفرقة، يقوم بعملية الربط بين المقترحات توحيدا للرؤية".

إن طريقة التأليف هذه كسرت الحاجز بين المؤلف والمخرج والممثل، بل وحتى الجمهور الذي قد يُشترك أحيانا، فحقق الحوار المسرحي نوعا من الانفتاح أثناء الكتابة والتأليف. وفي هذا الصدد يعلق "مصطفى كاتب" على ظاهرة التأليف الجماعي قائلا: "ظهرت في السنوات الأخيرة فكرة التأليف

<sup>2</sup> لخضر منصوري. "المظاهر الأرسطية في مسرح عبد القادر علولة" المسرح العربي مسيرة تتحدد الكتاب العربي، وزارة الإعلام، الكويت، 2012، ص 188.

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد القادر علولة. من مسرحيات علولة، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  حنان قصاب وماري إلياس. المعجم المسرحي، ص

الجماعي خاصة عند الشباب، وحتى لا نظلم محاولاتهم نقول أنها كسرت طوقا من محاولات الكتابة التقليدية، في اتجاه تأسيس كتابة مسرحية جديدة، يشارك فيها الممثل والجمهور على حد سواء"1.

وقد مارس هذه الكتابة المسرحية الجديدة معظم المنتسبين للمسارح الجهوية الجزائرية، فأنتج مسرح وهران مسرحية "المائدة" بتأليف جماعي وبإشراف "عبد القادر علولة"، طرحوا من حلالها فلسفة الثورة الزراعية، وناقشوا شعار الأرض لمن يخدمها2. كما قدم مسرح عنابة مسرحية "أنتيك يا لولاد" سنة 1983، وهي من تأليف جماعي، تناولت مشكلات المراهقين العاطفية والنفسية ونظر تحم العبثية للحياة.

ويصرح "قدور النعيمي" أحد أفراد هذه الفرقة عن هذه التجربة قائلا: "إنما الحيلولة لألا يكون الممثلون ببغاوات وقردة وقراقوزات وروبواتات، وحتى لا يرددون بضاعة غيرهم فقط، ودمى يحركها المؤلف والمخرج، وإشراكا منهم للمتفرج حتى لا يصبح مجرد مستهلك سلبي"<sup>7</sup>.

وقد قدمت هذه الفرقة أعمالا جليلة ارتقت إلى صف الأعمال الجادة نصا وعرضا وإحراجا، ومن ذلك: "قيمة الإثقاف"، "جسمي وصوتك فكرة"، ومسرحية "هذا يجيب هذا" التي عرضت سنة 1976، ثم مسرحية "ريح السمسار" سنة 1977 و"ناس الحومة" سنة 1980 و"الرفض" و"لا حال يدوم" سنة 1981.

مد فرحات. أصوات ثقافية، دار العالمية للطباعة والنشر، ط1، لبنان، 1984، ص185.

 $<sup>^{2}</sup>$  نور الدين عمرون. المسار المسرحي الجزائري إلى سنة 2000، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أحمد بيوض. المسرح الجزائري، ص 127.

<sup>4</sup> حنان قصاب وماري إلياس. المعجم المسرحي،ص 02.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> على الراعي. المسرح في الوطن العربي، ص 472.

 $<sup>^{6}</sup>$  حفناوي بعلي. أربعون عاما على حشبة مسرح الهواة، منشورات إتحاد الكتاب الجزائريين، ط $^{1}$ ، الجزائر،  $^{2005}$ ، ص $^{6}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  على الراعي. المسرح في الوطن العربي، ص  $^{476}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ينظر: نور الدين عمرون. المسار المسرحي الجزائري حتى سنة 2000، ص 198.

ولتوضيح الأمر أكثر وكشف حصوصيات هذا النوع من الكتابة، وشدة ارتباطه بالمجتمع ونقده له، آثرت أن أتوقف عند بعض المقاطع الحوارية المأخوذة من مسرحية "ناس الحومة"، التي تجري بين "عبد القادر" و"عبد العالى" و"المحفوظ" حول فكرة الاشتراكية:

"عبد العالي: وقيلة يا الشيخ المحفوظ، الشراب وصل لمخك، ودّوخك .... ما تخلطش.

المحفوظ: كيفاه.

عبد العالى: واش رايك، نشترك أنا أنت وسى عبد القادر ونديرو شركة.

عبد العالي: واش تسمى هذي؟.

عبد القادر: اشتراكية.

عبد العالى: الاشتراكية لي تحوسوا عليها مايش كيما يفهموها لخرين.

المحفوظ: متأسف ... والله غير عندكم الحق ... وين رحت يا عقلي ... وين رحت.

عبد القادر: أذاه الشمبوان.

المحفوظ: الشمبوان حشاه، آذاته الثورة الزراعية".

تكشف هذه المقاطع الحوارية وما يلي منها، الانتهازية التي استغلها بعض المسؤولين الجزائريين إبان الاشتراكية، وتطبيقهم لها ليس وفق مبادئها، وإنما على هواهم ووفق ما يخدم مصالحهم، حتى وإن اقتضى الأمر امتصاص دماء الضعفاء.

وحتى وإن غاص أصحاب التجربة الجديدة في أعماق المجتمع وسبر أغواره، إلا أن تجاربهم الإبداعية اتسمت ينوع من النمطية والسطحية في الطرح، وافتقار بعض أعمالهم إلى الترعة الدرامية. فتخال أن شخصيات المسرحية في محادثة يومية وليس في حوار درامي مدروس. وقد يُعزى هذا إلى ضعف الحركة المسرحية الجزائرية آنذاك، وإلى فتوة التجربة الجديدة في حد ذاتها، وميل أصحابها إلى الفعل أكثر من الكلمة والحوار.

234

<sup>.</sup>  $^{1}$  تأليف جماعي. ناس الحومة، المؤسسة الوطنية للكتاب، ط $^{1}$ ،  $^{1}$ 0 ص $^{1}$ 0.

كما تتجلى ظاهرة أخرى في الكتابة الدرامية الجزائرية، إلها ظاهرة "الارتجال" وتغير الحوار الدرامي أو تغير النص الملفوظ، حسب نوعية المتلقي أو حسب مكان العرض، مما يجعل من الحوار المسرحي خطابا مفتوحا على التغير في أية لحظة. وهذا ما عزى بـــ "علي الراعي" إلى القول بأن: "حوار المسرحية لا يستقر على شكل معين، بل يضيف الكتاب وينقصون بين الحين والآخر، ومن عرض المحر، وفق ما يرونه مناسبا، مما يجعل فكرة قدسية النص تتحطم لهائيا" أ. ويستند الكاتب إلى شهادة "كاتب ياسين" الذي يعتبر أن الأعمال المسرحية قلما تثبت على وجه معين أو شكل معين، بل هي منجز ناقص، في كل مرة يجري تكوينه على خشبة المسرح، ولا يكون هذا التكوين لهائيا، بل طالما تخذف أشياء وتعوض بأشياء، تبعا لنوع العرض ووقته ومكانه، وطبيعة الجمهور المقدم له هذا العرض .

وللتدليل على ذلك أستشهد بمونولوج "السرسب" للمثل "العمري كعوان" الذي عرض لنا ثلاث مرات سنة 2006 لاتخاذه مادة للتطبيق يوم كنا سنة أولى ماجستير بقسم اللغة العربية وآدابها بجامعة باتنة، حيث عرض علينا في قاعة الدراسة بجامعة "الحاج لخضر" ثم بالإقامة الجامعية للبنات (الإخوة أوجرة) ثم بالمسرح الجهوي باتنة. إذ لاحظنا -نحن طلبة الماجستير- أن العرض الأول بالجامعة (قاعة خاصة) لجأ فيه الممثل "العمري كعوان" إلى انتقاء الألفاظ وتكييفها حسب طبيعة المتلقين (جمهور خاص)، أما لما عرضه بقاعة النشاطات بالإقامة الجامعية "الإخوة أوجرة" فقد عمد إلى اختيار الألفاظ التي تتناسب ومشاعر الأنثى، فبكى أحيانا وأبكى. أما لما عرضه لعامة الناس في المسرح الجهوي بباتنة، فقد غابت تلك الخصوصيات والعاطفيات، ومال أكثر إلى توظيف الأغنية الشاوية والأمثال الشاوية، قصد تكييف العرض حسب طبيعة الجمهور.

وخلاصة القول أن المتلقي الذي يحضر مجموعة من العروض لعمل مسرحي واحد مبني على الارتجال، يخيل إليه وكأن العمل أعمال، وأنه بنصوص متعددة ومختلفة لا نصا واحدا وموضوعا واحدا.

والأدهى والأمرُّ أن ظاهرة الارتجال في التأليف والكتابة الدرامية في الجزائر جرتنا إلى وجود عروض دون نصوص تماما، أو وجود عروض قوية ناجحة، وعندما تبحث عن نصوصها الدرامية لا تكاد تعثر إلا على بعض الوريقات التي تعتبر ورقة عمل لا نصا دراميا مكتملا. ولهذا يغدو النص من هذه الزاوية صيرورة مستمرة نامية قابلة للتغيير والانفتاح في أية لحظة.

 $<sup>^{1}</sup>$  على الراعي. المسرح في الوطن العربي، ص 476.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

### ثالثا- شعرية انفتاح الحوار على السياق الاجتماعي والاقتصادي والسياسي العام:

تنطلق نظرية القراءة - كما مرّ سابقا - من المشاركة الفعالة والقوية للقارئ في إنتاج الدلالة، وبناء المعنى، حيث يعتقد "آيزر" بأن: "الشيء الأساسي في أي عمل أدبي هو التفاعل بين بنيته ومتلقيه"1.

ولأحل تمام هذا التفاعل وتوسيع عملية الفهم، وتحقيق المتعة الجمالية في آن واحد، وجب على القارئ المتلقي استحضار جملة من العناصر، واستنطاق جملة من المتواصلات مع النص أو العرض المسرحي قبل قراءته أو مشاهدته. ولعل أولى هذه العناصر والمتواصلات هو السياق الذي ولد في رحمه النص، حيث يتأكد في هذه المرحلة بالضبط انفتاح الخطاب المسرحي نصا وعرضا على السياق العام الذي وجد فيه، فهو كائن يؤثر ويتأثر، لذا فغيابه (السياق) يؤدي إلى غياب الدلالة الواضحة، فلا تتم عملية القراءة بشكل تام وكامل.

فعلى القارئ لمسرحية "الأجواد" أن يتسلح بتسليم مسبق مفاده أن النص أنتج في ثمانينيات القرن الماضي، وما حملته هذه المرحلة من تغيرات احتماعية وثقافية واقتصادية في الجزائر، حتى كاد الفرد البسيط لا يستطيع أن يجلب لأبنائه لقمة العيش، فشهدت الساحة الجزائرية بطالة وتفكيكا للمؤسسات الوطنية، وإفلاسا لبعضها وتسريحا لعمالها.

فكان النص الدرامي "الأجواد" مرآة عاكسة لمعاناة الفئات البسيطة في المحتمع، عمال القطاع الصحي، التربية والتعليم، الورشات والمصانع، أو بتعبير آخر جاء النص منفتحا على الظروف المحيطة بالكاتب والقارئ معا، وهي الفكرة التي ذهب إليها "أمبرتو إيكو" عندما اعتبر أن تقسيمات النص الأدبي وتطوراته تخضع للتحولات الاجتماعية<sup>2</sup>.

وفي خضم انفتاح النص على السياقات التاريخية والاجتماعية والاقتصادية التي يعيشها الكاتب من جهة، والقارئ الفاعل من جهة أخرى، نجد أن "ياوس" قد استنطق أفكار "غادامير" حول الأفق

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> فولفغانغ آيزر. فعل القراءة ونظرية جمالية التجاوب في الأدب، ترجمة حميد الحمداني والجيلالي الكدية، مكتبة المناهل، الدار البيضاء، المغرب، 1995، ص 12.

 $<sup>^{2}</sup>$  حضر ناظم عودة. الأصول المعرفية لنظرية التلقي، ط $^{1}$ ، دار الشروق، بيروت، لبنان،  $^{1997}$ ، ص $^{2}$ 

التاريخي، ليصوغ مفهومه الإجرائي المعروف بـ "أفق التوقع" أ. فتكون الظروف المسبقة لمشاهدة العمل المسرحي عند "علولة" مفاتيح لفهم وتفسير ثم تأويل العمل الأدبي، أو بالأحرى إعادة فتح صفحاته الاجتماعية والثقافية والتاريخية.

وقد لا تتوافق الظروف السالفة الذكر مع عملية التفسير والتأويل التي يمارسها القارئ، فيكون الانفتاح معكوسا حائبا، فتحدث مفاجأة النص للقارئ، ويحدث ما يسميه "كارل يوبر": "خيبة الانتظار"<sup>2</sup>. فيعيد القارئ بناء تفسيراته وتأويلاته للفعل المسرحي، على مخزون ثقافي آخر غير الذي كان يستعين به، ويشكل به أفق انتظاره، أو تلك التوقعات الأدبية والثقافية التي كان يتسلح بها حينما يخوض عملية القراءة المتباينة للنصوص، ومشاهدتها والتفاعل معها<sup>3</sup>.

وخلاصة القول أن جوهر انفتاح القارئ المشاهد لمسرحية "الأجواد" إنما يتم داخل مفهوم "أفق الانتظار" أو "أفق التوقع"، الذي يمارسه المشاهد المتلقي من خلال التفاعل الذي يحدث بين التجربة القبلية التي يمتلكها المتلقي عن الجنس الأدبي، الذي يشاهده (مسرحية، دراما، مونولوج ....). وشكل الأعمال السالفة التي شاهدها، وبخاصة إذا كانت للكاتب "عبد القادر علولة". فيكوِّن في ذاته مسارا للدراما، أو للكاتب، أو للمخرج الذي يشابهه في عمله المسرحي (أي الكاتب عبد القادر علولة)، والموضوعات التي تُتناول، خاصة إذا كانت قد تُنولَت من قبل بطرق مختلفة، فيقع المتلقي في مصيدة المقارنة المفروضة. كما يمكن أن يتشكل انفتاح أفق الانتظار عند المتلقي من خلال تلك الموازنات التي يقيمها بين العالم التخيلي الذي يجسده الفضاء الدرامي، والواقعة اليومية الاجتماعية التي يعيشها.

أضف إلى ذلك أن من بين المؤثرات التي تصيب أفق الانتظار بالتغير، تعدد العروض وتغير أمكنتها، فالعرض نفسه قد يعرض في مسرح تحضره شرائح مختلفة، وقد يعرض في قاعة نشاطات بحي جامعي، كما قد يعرض في قاعة نشاطات لمصنع أو معمل، وقد يعرض لمجموعة من شباب في مخيم صيفي. فهذا الاحتلاف في مكان العرض والجمهور قد يجر المخرج إلى تغيير بعض الألفاظ، أو الحركات، لحساسيتها. فيؤثر أفق توقع المخرج لردود أفعال المتلقين في العمل المسرحي ككل، وبالتالي يتأثر أفق التوقع لدى المتلقي خاصة إذا كان قد شاهد العمل المسرحي نفسه في أماكن مختلفة، فيصدم بالتغير، وبالتالي بخيبة الانتظار.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> بشرى موسى صالح. نظرية التلقى أصول وتطبيقات، المركز الثقافي العربي، ط1، الدار البيضاء، المغرب، 2007، ص 157.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع السابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: سعد البازعي. دليل الناقد الأدبي، مكتبة الملك فهد، ط $^{1}$ ،  $^{2003}$ ، ص $^{3}$ 

كما قد يتأثر أفق التوقع والانتظار بعامل الزمن، فلكل زمن ظروفه وقراءاته، فالعمل المسرحي نفسه نعرضه في فترة التسعينيات، فيقرأ ويؤول بوجه غير الوجه الذي أُوِّل به، لو عرض في بداية الألفية الثالثة.

إذن فالمتلقي لمسرحية "الأجواد" لـ "علولة" يجد نفسه موسعا لدائرة التأويل والتفسير على جميع الجوانب الاجتماعية، السياسية، التاريخية والثقافية، التي عاشتها الجزائر في الثمانينيات. فيمزج آفاق هذه الجوانب السابقة وآفاق المتلقي والثقافة القبلية، ومن ثمة يكتسب المتلقي مقدرة على تنمية آفاقه، وتوليد توقعات حديدة ومتعددة للدلالات والمعاني. وفي سياق تسهيل عملية بناء أفق التوقع عند المتلقي والمشاهد، والاندماج مع الحدث الدرامي، يذهب بعض النقاد إلى ضرورة الربط بين أفق التوقع عند القارئ، وأفق التوقع عند الكاتب، حسب فرضية القارئ الضمني الذي يمارسه المؤلف قبل أن ينتج أو يخرج عمله. فيحدث نوع من الترافق والتوافق بين آفاق التوقع عند الطرفين مما يساعد على الفهم والتأويل أ.

والحال نفسه يطرح عندما يقرأ أو يشاهد المتلقي مسرحية "عيسى تسونامي" كلين ميهوبي"، حيث يستمد الحوار الدرامي بين شخصيات المسرحية أبعاده الاجتماعية من تقاليد وطبائع المجتمع الجزائري، فتتجانس أبعاد تكوين الشخصية مع أبعاد المجتمع، كاللغة والدين والملابس ووسائل الزينة والنظام الخلقي والسياسي ونمط الأسرة والقيم والمثل.

فالمتأمل لحوارات شخصيات المسرحية يستشف الروح الجماعية وطغيان ضمير السانحن"، لأنه أساس تكوين المجتمع، لأن: "أساس القومية هو الشعور بالسانحن، أو الشعور بالانتماء إلى الجماعة، فيشعر الأفراد المنتمون لقومية ما برابط التعاطف فيما بينهم، شعورا يختلف بما يحسون به نحو أفراد قومية أخرى، ويحسون برغبة في أن يعيشوا معيشة مشتركة، وهذا الإحساس هو الذي يجعل القومية حقيقية، ويجعلها واقعية".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: مخلوف بوكروح. التلقي والمشاهدة في المسرح، مؤسسة فنون وثقافة الجزائر، ص17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عيسى تسونامي: مسرحية ألفها عز الدين ميهوبي 2006، مثلتها فرقة المسرح الجهوي بقسنطينة، تدور أحداثها حول الروح الوطنية الصادقة لدى الفرد الجزائري، بطلها عيسى الكاتب العمومي الذي يمارس مهنته قرب مقهى "قرداش"، يقصده الناس لكتابة رسائلهم الغرامية والإدارية الرسمية ... إلخ، له ابن اسمع عياش يعشق ابنة جارته ويحلم بالفيزا، تجري انتخابات ويخلف رئيس البلدية وعوده، فتنتهى عهدته ويترشح عيسى ويفوز بأغلبية الأصوات، فيعم الخير البلدية.

 $<sup>^{271}</sup>$ حسين حموي. الاتجاه القومي في مسرح عدنان مردم الشعري، منشورات اتحاد الكتاب العرب دمشق، سوريا،  $^{1999}$ 

وهذا ينفتح خطاب الحوار الدائر بين شخصيات هذه المسرحية على الفضاء الاجتماعي والاقتصادي والسياسي الجزائري والدولي، وسأتوقف عند بعض هذه المحطات لكشف ذلك.

وأول واقع اجتماعي يتراءى للمتلقي وينفتح أمامه واقع المرأة الجزائرية والزواج، فالمرأة في خطاب الحوار تظهر في صورة المرأة الأم، المرأة الأخت والمرأة الشابة، المرأة الزوجة، فالحوارات الدائرة بين الشخصيات تكشف معاناة الأم "زينب" التي تكد وتجد في الخياطة بالبيت لتعيل بيتها وابنتها، متحملة كل مصاعب الحياة، بسبب سفر زوجها إلى الغربة، فظلت تراسله وتواسيه ولو بالكلام الطيب حتى تشعره ألها بجنبه دائما، فهي خير سند لخير عمد.

أما البنت "سميرة" فهي فتاة متخرجة من الجامعة تبحث عن العمل، ولكنها لم تتح لها الفرصة، متعلقة بـــ "عياش" ابن "عيسى"، فتحبه وتتعلق به رغم عدم تكافؤ المستوى، وهذا هو سبب تردد الأم، ويظهر ذلك في حوار "قرداش" و"سي مختار" مع "زينب" ومحالة إقناعها بقبول "عياش" ابن "عيسى" زوجا لابنتها:

"قرداش: والله غير عياش عندو الحق يا زينب ... أنتِ لازمك راجل معاك، وعياش ما فيه حتى عيب، شاب باهي وظريف، كيما الشباب لي حابين ينجحوا ويستبيتوا ويديروا التاويل.

زينب: سميرة خلصت الجامعة وهو ...?!.

سي المختار: العيب ماوش في الإنسان إذا قاري ولا ماوش قاري ... العيب إذا ماوش راجل"ً.

ف\_"سميرة" تظهر من خلال حواراتها مع "عياش" حالمة بأن تفوز بفرصة عمل ويفوز "عياش" بفرصة أيضا وأن يكون مسؤولا، ويوفر سكنا. كما تبدو الأم حريصة قلقة على مستقبل ابنتها، فلا يرتاح قلبها إلا إذا أحست أنها في عصمة رجل صالح مسؤول، يضمن لها العيش في سلام وطمأنينة.

كما يدل حوار "عياش" مع "سميرة" على محافظة المحتمع الجزائري على القيم والمبادئ وعفتهما، من خلال تواصلهما بالرسائل أو التقائهما في أماكن عامة مفعمة بالحركة، وذلك من خلال قول "عياش":

"عياش: نتلاقاو غدوة قدام السوق"<sup>2</sup>.

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين ميهوبي. عيسى تسونامي، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{2}$ 

أما فيما يخص التواصل الكتابي فهو واضح من حلال قول "الفاكتور":

"الفاكتور: أنا كنت عارف ... 17 بريّة عقبت بين يدي منو ليها ... و27 برية منها ليه ... "1.

كما ينفتح خطاب الحوار على مشكلات المجتمع، من بطالة وقضايا اقتصادية، فلا نكاد نعثر على حوار لــ "سميرة" أو "عيسى" أو "لاعبي الدومينو" إلا ونجد أن الحديث يدور حول البطالة، ويتجلى ذلك فيما يلي:

"لاعب الدومينو 1: لو كان جات الدنيا دنيا ... أنا نقري في الدومينو ...

لاعب الدومينو 2: وأنا عندي أوزين تاع دومينو ... وكل ما يزيد الشوماج، الوزين نتاعي يزيد في الإنتاج، بصح الدنيا ماهي دنيا، والشوماج ماهو شوماج.

عياش: أنا كيفكم ... شومار زايد عليكم بطابلة دخان"2.

نستشف من حوار الثلاثة أنه مضى وقت طويل على ممارستهم للدومينو، مما يفسر هروب بعض الشباب من الشارع وآفاته إلى المقاهي ولعبة الدومينو، وما ينجر عن ذلك من خمول وكسل.

أما "عياش" فبالإضافة إلى البطالة وقهر المجتمع له، فشأنه في ذلك شأن الإطارات الجزائرية المتخرجة حديثا، فإنه يعاني من ضغط الزواج، وما تعرض له من رفض أم "سميرة" تزويجه إياها. كما أن الروتين الذي يعيشه يوميا، جعله يفكر في السفر إلى الخارج والاغتراب بهدف العمل وضمان المستقبل ويتجلى ذلك في قوله: "ما عندي ما ندير، أنا ماني طالب حتى حاجة ... فيزا ونخدم على روحي"3.

إضافة إلى والد "سميرة" الذي حرّته ظروف الحياة الاجتماعية الصعبة إلى المهجر، إضافة إلى "عيسى" والد "عياش" الكاتب العمومي الذي فرضت عليه الظروف القاسية العمل في الشارع أمام مقهى، بدلا من مكتب حاص به.

و لم ينفتح الحوار على القضايا الاجتماعية فقط، بل راح ينفتح على القضايا السياسية والثقافية، إذ نحد أن الكاتب "عزي الدين ميهوبي" تقمص شخصية "عيسى" الذي ترشح حرا، وراح يدافع عن

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق، ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{2}$ 

<sup>.07</sup> نفسه، ص $^3$ 

حقوق المواطنين التي هضمت، وداس عليها من يدعون الوطنية لغايات شخصية، فيتحول شخص "عيسى" إلى كاتب يعبر عن آلام الناس وآمالهم، وصوتا ينادي بأعلاه رافضا لكل مظاهر الظلم السياسي والاجتماعي والثقافي، بل حتى الديني، ولذلك فإن أول إجراء اتخذه رئيس البلدية هو منع "عيسى" من أداء مهام كتابة الرسائل، ويتجلى ذلك في حوار "عيسى" مع صاحب المقهى "قرداش":

"القضية ماهيش القهوة يا قرداش ... القضية وما فيها ... عيسى لازم يطير منا ... ما يزيدش يقلقهم ويكتب لبراوات للناس لي ما عندهم لمن يشكيو غير لربّي ... المير هاكم تشوفوا ما قدرش، دبرو عليه قالولو سكّت عيسى، يسكتو المواطنون ... إيه من اليوم عيسى يولي كوشمار للمدير واصحابوا"1.

وبعد منعه من كتابة الرسائل يقرر الترشح للانتخابات المحلية وهو مقتنع بالفوز، بوصفه كان بمثابة الصديق الذي استمع لجميع شكاوى وأسرار المواطنين، وساعدهم على إسماع أصواقم إلى المسؤولين. وبالفعل كان الفوز حليفه، وحتى وإن بدا أن حملته الانتخابية سياسية في ظاهرها إلا أنما احتماعية في مضامينها، فبدأ بطي صفحة الماضي ومسامحة المخطئين إشارة إلى الوئام والمصالحة الوطنية، والمضي في إصلاحاته الاجتماعية وإعطاء الحقوق لأصحابها، بدءا بالمتضررين الذين تعرف عليهم أثناء كتابته لرسائلهم سابقا، ويتجلى ذلك في حوار "رئيس البلدية" المنهية عهدته مع "عيسى" رئيس البلدية الجديد أثناء استلامه المهام:

"المير: اللي غلطت فيه أنا، إن شاء الله ما تغلطش فيه أنت ... مبروك عليك يا سي عيسى، والتسونامي انتاعك ارحانا كامل.

عيسى: هذي خصلة انتاع الرجال ... وإن شاء الله الحاجات لمليحة اللي درهما نحافظوا عليها، ولي غلطت فيها نسقموها، واللي ما درهاش نديروها ... وهاذي هي الدنيا"<sup>2</sup>.

إن هذه المسرحية والحوارات التي جرت بين شخوصها، تجسيد حي للواقع المعيش، وانفتاح بيّن للحوار على الظروف الاجتماعية والثقافية والسياسية للمجتمع الذي ولد في رحمه النص، وترعرع فيه الكاتب "عز الدين ميهوبي".

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 54.

كما انفتح الخطاب المسرحي الجزائري منذ العشرينيات من القرن الماضي على السياق السياسي العام الذي تعيشه الجزائر، ويعيشه الوطن العربي بوجه عام، بل اكتترت حوارات الشخصيات بعدا ثوريا، ينبيء عن الوعي السياسي الذي بلغه الفرد الجزائري عموما، والممثل على وجه الخصوص. وفي هذا يقول "عبد الحليم رايس": "إن المسرح أثناء الثورة لم يحد عن مساره في تأدية رسالته ألا وهي نشر الوعي والتعبير عن آمال وتطلعات الشعب الجزائري نحو التحرر والانعتاق من شر الاحتلال الفرنسي".

لقد انساقت الثورة الجزائرية الجيدة على ألسنة الشخصيات، فعبر المسرح بحق عنها في المدن وفي الجبال، وقد دلت على ذلك قوة عناوينها وصدى الكلمات التي تفوهت بما الشخصيات في مسرحيات "عبد الحليم رايس": "دم الأحرار، الخالدون، أبناء القصبة" التي يقول عنها: "لقد أردنا أن يكون مسرحنا مسرحا متفتحا ومفهوما من كل شعبنا، فإذا نحن استعملنا هذا التعبير العامي، وهذه المواضيع، فلكي نكن مفهومين. واليوم لا نكتفي بمحاربة الاستعمار كما هو الحال قبل الثورة، بل إننا نتحدث عن حياة الشعب بوضوح، ولهذا تعتبر مسرحية أبناء القصبة تطورا طبيعيا لمسرحنا الذي كان بالنسبة إلينا شكلا من أشكال الكفاح ضد الاحتلال"2.

وفي السياق نفسه يقول "مصطفى كاتب": "إن مسرحيات أبناء القصبة الخالدون ودم الأحرار لعبد الحليم رايس التي أخرجتها جميعا، تتحدث كما توضح عناوينها عن مختلف جوانب كفاح الشعب الجزائري من أجل هويته واستقلاله"3.

ثم توالت الأعمال المسرحية ذات البعد السياسي، وطرح مؤلفوها قضايا سياسية شائكة، تتعلق بالدعوة إلى الحفاظ على مبادئ ثورة نوفمبر المجيدة، ورفض الانتهازية والوصولية كما هو الحال بالنسبة لمسرحية "الشهداء يعودون هذا الأسبوع" لـــ "محمد بن قطاف" والتي اقتبسها من رواية "الشهداء يعودون هذا الأسبوع" لـــ "الطاهر وطار"، حيث طرح "محمد بن قطاف" المبادئ العليا للثورة الجزائرية، وكيفية استغلالها من طرف بعض الانتهازيين والوصوليين لتحقيق رغباتهم ولو على حساب قيم الثورة التي مات من أجلها الشهداء 4، وكأن بالعنوان تمديد ووعيد لأولئك الوصوليين.

أحمد بيوض. المسرح الجزائري نشأته وتطوره، ص 89.  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 89.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 90.

<sup>4</sup> ينظر: نور الدين عمرون. المسار المسرحي الجزائري إلى سنة 2000، ص 171.

كما يطل علينا "أبو العيد دودو" بمسرحية عبقة بروح السياسة إنها مسرحية "التراب" التي طبعت سنة 1968، وإن كان صاحبها يعترف في المقدمة بأنها ألفت سنة 1954، أي في السنة الأولى للثورة التحريرية، وتطرح هذه المسرحية تضحية الفرد الجزائري بكل شيء من أجل استقلال وطنه، حتى ولو تعلق الأمر بجوهرة قلبه (حبيبته). حيث يكشف "أبو العيد دودو" بنوع من الشعرية في الحوار عن شدة تعلق "كريم" بأرضه ووطنه وعلمه، وعن هيامه به، ويتجلى ذلك في حواره مع العلم تارة (حوار داحلي) ومع "زهور" تارة أحرى (حوار حارجي):

"كريم: (مخاطبا إياه) ألوانك يا علمي تعكس أصالة ماضينا وحاضرنا، اليوم ترفرف هنا على التلال الخضر وغدا تحتضنك السهول والبطاح، وإني لأكاد أرى العيون ترنو إليك بنظرات الواله المستهام (يقف تحته) في ظلك أشعر أن لي هويتي الخاصة، وأني أنتسب إلى الأرض التي كبرت فيها (يلمسه بيديه)، لا يهم أن تكون من كتان رخيص، عن قريب سنصنعك من مخمل كي تغدو ألوانك أكثر إشراقا وأشد بهاءً وألقا، وأروع منظرا، حسبك الآن أنك تجسم حياة أمة، وتمثل كيان شعب رفض الفناء والاندثار.

زهور: أتناجي العلم في صمت.

كريم: (ضاحكا) لقد أسمعته صوتي فاهتز لي وخفق، كأنه يستجيب لمناجاتي ولكن خفقة قلبي كانت أبلغ وأكثر "2".

وفي حلال تبادل أدوار الحوار بين "زهور" و "كريم" ينكشف عبر شعرية اللغة شدة تعلق الجزائري بعلمه، وبالتالي بوطنه، وقناعته بتضحيته من أجله، كما ينكشف حبه بأنه وجهان لعملة واحدة، وجه اسمه "الجزائر"، ووجه اسمه "زهور"، حيث استطاع "أبو العيد دودو" في ثنائية شعرية (الحبيبة-الوطن) أن يجمع بين اللغة المنطوقة ولغة الحركة والإشارة (يقف تحته – يلمسه بيديه – ضاحكا) فشكل فسيفساء درامية تجمع بين جمالية الشعر ودرامية الحدث المسرحي.

كما لم يفت على المسرح الجزائري معالجة معاناة العمال الجزائريين في المهجر وبخاصة في فرنسا، ومكابدةم لويلات العنصرية، وقد مثل هذا المنحى المسرحي الكاتب "مصطفى كاتب" في مسرحية "محمد خذ حقيبتك"، وهي مسرحية عدها "حفناوي بعلي" من النماذج الجيدة التي تناولت موضوع

<sup>.</sup> أبو العيد دودو. التراب، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، ط1، الجزائر، 1968.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{2}$  المصدر

العمال بشكل عام، وعمالنا المهاجرين بشكل حاص<sup>1</sup>. كما وصفها "نور الدين عمرون" بأن حوارات شخصياتها تكشف التمييز العنصري الذي يعيشه المغتربون في فرنسا، حاصة الجزائريين منهم<sup>2</sup>. وقد وصف أحمد فرحات العمل المسرحي الذي قام به "مصطفى كاتب" والذي فضح به السياسة الفرنسية تجاه المغتربين بأنها لقطات مضيئة Flach Back<sup>3</sup>، وسماها "علي الراعي" بالمسرح الوثائقي، وأنها صفة حاصة بالمسرح الجزائري<sup>4</sup>. ومما يدل على عنصرية فرنسا ما يقرؤه أحد أصدقاء "محمد زيتون" في أحد الصحف الفرنسية: "يوجد في مستشفياتنا أكثر من نصف الغرف المخصصة للمرض يشغلها جزائريون، ولهذا الواقع تأثيره على ميزانية الضمان الاجتماعي، وساهم في وقوعها تحت العجز"<sup>5</sup>.

كما قد ينفتح الخطاب المسرحي الجزائري على القضايا الإقليمية والعربية، فكثيرا ما كانت قضية فلسطين محور الحركة الدرامية في العمل المسرحي ومحرك أحداثه، كما هو الحال في مسرحية "الشروق"

 $<sup>^{1}</sup>$  حفناوي بعلي. أربعون عاما على خشبة مسرح الهواة، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نور الدين عمرون. المسار المسرحي الجزائري إلى سنة 2000، ص 207.

 $<sup>^{3}</sup>$  أحمد فرحات. أصوات ثقافية، دار العالمية للطباعة والنشر، ط $^{1}$ ، بيروت، لبنان،  $^{1984}$ ، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> على الراعي. المسرح في الوطن العربي، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، ط2، الكويت، ص 476.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> حفناوي بعلى. أربعون عاما على خشبة مسرح الهواة، ص 89.

<sup>6</sup> ينظر: عز الدين ميهوبي. الدالية، المكتبة الوطنية الجزائرية (مخطوط)، ص 21.

<sup>7</sup> المصدر السابق، ص 50.

للدكتور "صالح لمباركية"، حيث يصور انتظار الشعوب العربية لحل ينهي الاستعمار الصهيوني لفلسطين، هذا الحل الذي طال أمده حتى تسلل الشك إلى قلوب الشعوب، يقول "الراوي":

"ماذا بعد الانتظار؟ الشمس تغرب، نحن ننتظر الليل، ننتظر الظلام، الليل المحيف ... الظلام عاصرنا بأصواره العالية، لا يمكن أن يكون انتظارنا لانبلاج فجر جديد مشرق ... علينا أن ننتظر لنتأكد من ذلك، لنفرح ونبتهج، وتبعث فينا الحياة من جديد، أما إذا كان غروبا فيسكون غروبا أبديا، غروبا تكون فيه نهايتنا ونهاية أيامنا ... لاشك أن المجتمعين قد اشرفوا على نهاية الاجتماع، إنهم يحررون اللوائح والتوصيات (صمت) لا ننتظر منهم الشيء الكثير ... فهذا الاجتماع مثل الاجتماعات السابقة لقاء بين الأحبة والأصدقاء، وحفلات شاي وقهقهات، ينتقل صداها عند الردهات والكواليس"1.

يكشف هذا المقطع الحواري مدى السأم والملل واليأس الذي تملك الشعوب العربية جراء الاجتماعات الفارغة عن قضية فلسطين، التي لا تتعدى نتائجها رسالة تنديد بالاستعمار الصهيوني، وأن الأحلام تتجمد.

ويفوح شذى الحوار بحسب القبعة التي يرتديها البطل "الله غالب" في مسرحية "الثعلبة والقبعات" للكاتب "احسن تليلاني" حين استطاع الكاتب أن يكيف شعرية لغته حسب العلامة المسرحية (القبعة) التي يرتديها البطل والدلالة السياسية التي تكتنزها، وقط يعطى للعلامة القبعة بعدا ثنائيا ليجعلها ثنائية سياسية كذلك. فعند وضعه للقبعة الفرنسية تحت العمامة العربية يقول: "بحذه الهيئة يمكنني أن أنشئ حزبا سياسيا رجلاه هنا، ورأسه في فرساي"2.

وعند حديثه عن التطبيع الخفي الذي تمارسه بعض الدول العربية، يضع القبعة اليهودية ثم يضع فوقها العمامة العربية، ويقول: "تعالي يا نصف حصارة ... صغيرة الحجم لكن مشاكلها كبيرة ... هكذا أحس أن رأسي أكثر حرارة ... ولكن لا بأس أن يلاحظوا أنني أضع قبعتين، ثم أليس هذا النوع من التطبيع؟ التطبيع اليوم مطلب أساسي، ومن الأحسن اجتناب تعقيد الأمور، فمن يرفض التطبيع جهارا نمارا يمارسه سوا ليلا"3.

245

مالح لمباركية. الشروق، شركة باتنيت، ط1، باتنة، الجزائر، 2006، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> احسن تليلاني. الثعلبة والقبعات، منشورات التبيين الجاحظية، الجزائر، 2000، ص 35.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر السابق، ص $^{3}$ 

ولتعبيره عن تبعيات السياسات العربية للسياسة الأمريكية، وعدم مقدرها على الخروج من بيت الطاعة الأمريكي، يضع الآن العمامة العربية ثم يضع فوقها القبعة الأمريكية ويعلق قائلا: صرت مثل ملوك البترول ... رغم غرابة منظري إلا أن فيه لمسات إبداعية جديدة ... هناك مزج بين قوة الماضي وقوة الحاضر ... ستظل هذه القبعة سمائي من كل شيء".

وحتى يكشف تبعية العالم العربي التامة للسياسة الأمريكية واحتضافها لكل القرارات العربية، حيث لا يمكن لأي حاكم عربي أن يتخذ قرارا ما لم تباركه أمريكا، أما القرارات العربية فلا تتعدى حفلات اللهو والرقص، فعبر عن ذلك "الله غالب" بقوله: "سأكتفي بوضع القبعة الأمريكية فقط ... أما العمامة فيمكن وضعها على خصري على شكل حزام ... يبدو أني عرفت كيف أضع كل شيء في موضعه"2.

إن المتأمل للومضات الحوارية السابقة عبر مراحل تغيير البطل للقبعات، يجد أن المتلقي لا يقف عسافة بعيدة عن التغييرات التي قام بها البطل "الله غالب" بل راح يتفاعل معها. ومع كل تغيير مشهدي يحدث تغيير نفسي وفكري وإيديولوجي في ذهن المتلقي.

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 52.

<sup>.52</sup> نفسه، ص  $^2$ 

## رابعا - شعرية انفتاح الحوار المسرحي الجزائري على التراث والثقافة الشعبية:

حاء في المعجم الأدبي أن التراث هو تلك: "العادات والتقاليد والتجارب والخبرات والفنون التي تميز يتركها السلف للخلف" أ، ويعرفه الزبيدي الهادي بأنه: "الدعامة الأساسية والركيزة الثانية التي تميز ملامح الأمة عن سواها ... إنه يمتد ويشمل كل ما عبر عن شعورنا ونبع من ذاتنا وترعرع على أرضنا، وبالتالي فالتراث هو موروثنا الحضاري لغة وأدبا وعلما وفنا وفلسفة ودينا وسياسة واجتماعا أي ويقسمه الجراري عباس إلى صنفين: صنف يحيا بيننا يوميا وصنف معطل في رفوف المكتبات، يقول في ذلك: "جميع ما أنتجته عقول الأجيال السابقة، وما أوحت به قلوبهم من علوم وفنون وآداب وهو نوعان: أحدهما معطل في المتاحف والخزائن، والثاني تضمه العادات والتقاليد والفنون وما إليها من المأثورات الشعبية التي مازلنا نمارسها وغدها بالحياة "ق.

إن المتأمل للمفاهيم السابقة، يخلص إلى خلاصة جامعة بأن التراث هو كل ما ورثته الأمة عن سابقيها، وتتركه للاحقيها من نتاج فكري وعلمي وأدبي وفني وروحي وفلكلوري، أو بالأحرى هو تلك التراكمات التي وصلتنا عن أسلافنا في جميع مناحي الحياة الفكرية، الثقافية، الاحتماعية، السياسية، الاقتصادية والدينية.

انطلاقا من قيمة التراث في بناء الفرد والمجتمع وتأصيلهما، تفطن رواد المسرح الجزائري وكاتبوه إلى أهميته، فنبشوا خفاياه، وضمنوها أعمالهم المسرحية، أو بالأحرى انفتحت نصوص حواراتهم على التراث والثقافة الشعبية، فظهرت تجارب مسرحية جزائرية كثيرة تنهل من التراث، على غرار تجربة "ولد عبد الرهان كاكي"، و"عبد القادر علولة" الذين استلهما التراث الجزائري بكل أشكاله وأصنافه، من عادات وتقاليد، وقوال وحلقة، إلى سردية وشفهية الشعر الشعبي، وتأثرية الأغنية الشعبية وإيقاعيتها. وسأدرج في هذا العنصر بعض شذرات التراث والثقافة الشعبية الجزائرية التي وردت في حوارات بعض الشخصيات في الخطابات المسرحية الجزائرية على سبيل التمثيل لا الحصر.

فقد استغل "عبد القادر علولة" فنية التراث الشعبي وزاوجها بتقنيات المسرح العالمي، لينتج لنا مسرحا جزائريا يستمد روحه من الموروث الشعب الجزائري.

<sup>.63</sup> مبور عبد النور. المعجم الأدبي، دار العلم للملايين، ط2، بيروت، لبنان، 1984، ص 63.

<sup>.65</sup> لزبيري الهادي. "تراثنا العربي وأبعاده"، مجلة جذور، العدد 12 مارس 2013، تونس، ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الجراري عباس. من وحي التراث، مطبعة الأمينية، المغرب، 1977، ص 44.

ولا أدل من شعبيته من توظيف الأغنية الشعبية التراثية، التي تسهم دوما في إنتاج جماليات المعاني، وإعطاء العرض المسرحي حيوية ورشاقة تعبيرية، وبخاصة إذا كان الأداء الغنائي حيا، فتُعمق المعنى وتجعل المتلقي يسبح في كم هائل من العلامات السمعية، وكما تضفي على لغة العرض المسرحي تنوعا تتزاوج فيه العلامات السمعية بالبصرية.

كما تتجلى الثقافة الشعبية في حوار "نشناش" مع "الحاج" في مسرحية "الأقنعة المثقوبة" لـ "عز الدين جلاوجي" في المقطع التالي:

"نشناش: كم أدعو سيدي؟.

الحاج: عشرين فردا، وذكّرهم باللباس الأبيض، العمائم والبرانس"<sup>2</sup>.

حيث يكشف هذا المقطع الحواري جانبا من التراث المادي واللا مادي الجزائري الخاص برجال الدين وغيرهم، اللباس الأبيض، العمائم، البرانس. مما يزيد من هيبتهم ووقارهم، كما يكشف أيضا تقدير المجتمع لهؤلاء الناس، انطلاقا من المظهر لا من المخبر. إذ لو كان عكس ذلك ما ألح "الحاج" على "نشناش" أن يرتدي المقرئون للقرآن هذا اللباس، قناعة منه بأن الناس ينخدعون بالمظاهر فقط، فاللباس قناع يخفي كثيرا من حفايا شخصيات الناس.

ويتجلى التراث والثقافة الشعبية كذلك في حوار "الأب" مع "الأم" في مسرحية "أم الشهداء" الساعز الدين جلاوجي"، حيث يخاطب زوجته قائلا:

"الأب: وهذا البرنوس لمن تنسجينه؟ ... والبرانس التي قبله؟ ... وهذا المخبأ الذي يقع تحت الموقد من حفره؟ ومن يصونه؟ وقناطير الكسكس من فتلها؟"<sup>4</sup>.

فهذا المقطع الحواري بغض النظر عن أنه يؤرخ لحقبة زمنية معينة من تاريخ الجزائر الثوري، وتضحيات المرأة الجزائرية العظيمة، وإسهامها جنبا إلى جنب مع الرجل في سبيل تحرير الجزائر، إلا أنه

 $<sup>^{2}</sup>$  عز الدين جلاو جي. الأعمال غير الكاملة، الأقنعة المثقوبة، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أم الشهداء: مسرحية ثورية وطنية.

<sup>4</sup> عز الدين جلاوحي. الأعمال غير الكاملة "أم الشهداء"، ص 234.

كذلك يحمل في طياته انفتاح خطاب الحوار المسرحي الجزائري على عادات وتقاليد المحتمع الجزائري، وثقافته الخاصة به. إذ ورغم هول الثورة وشدة وطأة الاستعمار على الجزائريين، إلا أن هذه الأم لم تتخل عن عادة نسيج البرنوس لكل فرد من ذكور العائلة، ليتباهى به ليلة زواجه، كما يكشف المقطع الحواري طريقة ومكان إشعال النار في البيت الجزائري، حيث تحفر حفرة وسط الغرفة، إضافة إلى أن الجزائريين في الأرياف آنذاك دائبون على تخزين الزبدة (الدهان) في آنية طينية تدفن في البيت، وتعلوها مواقد النار، كما تكشف عدم تخلي الجزائريين عن الكسكس حتى ولو في حالك الصعاب، واتخاذه الغذاء الأساس للمجاهدين وغيرهم.

"حيزية: غدا نرحل إلى التلّ فلا تقلق نعود غدا

وودع موكب الأهل فطير الراحلين شدا

أنا أهواك في حلي وفي ترحالي أبدا"2.

ثم يرد عليها "سعيد" غناءً:

هي الأقدار تجمعنا وتبعدنا إذا شاءت

على كفين تحملنا فتسحقنا إذا جاءت.

وتتوالى المقاطع الحوارية الغنائية في هذه المسرحية تباعا فلا نكاد نعثر على مشهد لا ينطوي على مقطعين غنائيين على الأقل، سواء أتعلق الأمر بحوار "حيزية" مع "سعيّد" أم حوار الفتيات مع بعضهن البعض أو مع "حيزية". وبعد وفاة "حيزية" وبقاء "سعيّد" وفيا لها، يلجأ الكاتب "عز الدين ميهوبي" إلى تقنية المسرح الذهني، فتتحاور روحا "سعيّد" و"حيزية" في شكل توارد للخواطر يتجسد في المقاطع الحوارية التالية:

ميزية: مسرحية اجتماعية، ألفها عز الدين ميهوبي، تتناول تشدد الآباء وقسوتهم على بناتهم ومعاناتهن من وطأة العادة والتقاليد.

<sup>2</sup> عز الدين ميهوبي. حيزية، المكتبة الوطنية الجزائرية مخطوط، ص 04.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{3}$ 

"سعيد: دمعك على حدك جراي حيرانة.

حيزية: دمعي من حبك جراي في ليلك.

سعيد: وقدك ذابل في لرماش سهرانة.

حيزية: ما يطير طير بلا لرياش و يجيلك.

سعيد: في امنامي شفتك في موت قربانة ".

ومن دلائل انفتاح الحوار المسرحي على الثقافة الشعبية كذلك، أن الكتاب المسرحيين الجزائريين كثيرا ما ينطقون شخوصهم أمثالا وحكما وأغنيات شعبية، ومن ذلك ما نجده عند "عز الدين ميهوبي" في مسرحية "حيزية"، حيث يمكن رصدها في الجدول التالي:

| الصفحــــة | المشـــل أو الحكمــــة                                     |
|------------|------------------------------------------------------------|
| ص 03       | صديق سعيّد: أذكر الصيد يهدف.                               |
| ص 03       | بن قيطون: اللي تحبوا قابله ولي تكرهوا حانبه.               |
| ص 03       | بن قيطون: اللي ارقص يوم الجمعة يبكي يوم الحد.              |
| ص 03       | بن قيطون: الحديد ياكلو الصديد والقلب تاكلو الحزان.         |
| ص 03       | بن قيطون: الفرح ما عندو عايلة والحزن ما عندو عايلة وأولاد. |
| ص 04       | بن قيطون: يا معزّي بعد عوام يا مجدد في الأحزان.            |
| ص 06       | الأب: الماء يغسل كل شيء غير كلام الناس.                    |
| ص 07       | حيزية: وناس بكري قالوا: إذا فسد الملح ما كان شيء يملحو     |
| ص 09       | بن قيطون: يا بني زينة الثوب كمه وزينة الإنسان فمه.         |
| ص 09       | بن قيطون: اللي يحمل نار في قلبو يبان للناس دخانما.         |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر السابق، ص 19.

| ص 16 | الحادي: الشمس إذا غابت تعود بعد يوم |
|------|-------------------------------------|
|      | والبايرة إذا خابت ما ينفعها سوم     |
|      | والراحلة إذا ناخت لخريفها ما ادُّوم |
|      | والعاشقة إذا ماتت ما يرجعها لوم     |
| ص 18 | الأب: علة الفولة من جنبها           |

كما تتجلى الثقافة الشعبية بكل أشكالها في مسرحية "الوردة والسياف" لـ "عزدين ميهوبي" حيث يقول "السلطان":

"اللي عندو قلب تحيرو كلمة، واللي ما عندوش قلب ما تههزو جبال"1.

أو في قول صوت مجهول من المسرحية نفسها:

"الشمس إذا اضوات في الليل محنة.

والثلج إذا طاح في الصيف محنة.

والريح إذا هب في صمت محنة"<sup>2</sup>.

لقد عملت الحكم والأمثال السابقة على ربط الحوار بسياقه الاجتماعي والثقافي، كما عملت على إيجاز اللفظ وإصابة المعنى، وجودة الكتابة، ولخصت تجارب أناس أو مجتمعات بأكملها 3.

"واش هو الشيء اللي يقدر حمل قنطار وما يقدرش يحمل مسمار؟ وواش هو الشيء اللي تحملو ويحملك في نفس الوقت؟"<sup>4</sup>.

وتتجلى الأغنية الشعبية في مواضع كثيرة من مسرحية "حيزية" لـ "عزالدين ميهوبي" ومن ذلك غناء "سعيد" قصيدة الشاعر "محمد بن قيطون":

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عز الدين ميهوبي. الوردة والسياف، ص 06.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 02.

<sup>3</sup> ينظر حلمي بدير. أثر الأدب الشعبي في الأدب الحديث، دار الوفاء، الإسكندرية، مصر، 1992، ص 36.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عز الدين ميهوبي. حمّة الكوردوبي، ص 07.

"عزوني يا ملاح في رايس لبنات.

سكنت تحت اللحود ناري مقدية"<sup>1</sup>.

أو غناء مجموعة -في تأثر شديد- أغنية الحسرة الأحيرة قبل نهاية المسرحية:

"يا رياح لا تهبي ويا نواو لاتصبي.

ويا نجوم لا اطلُّو ويا برور ما نخبيّ.

ويا رمال لا تملُّو ويا احباب زادوا غُلي

ويا طيار لا تعلُّو ويا عمار لا تجي.

ويا أيام لا تغلو كل شي في يد ربّي"2.

أو غناء "الحادي" تحت إيقاع لحن "حيزية" أغنية الوداع قائلا:

"الليل إذا طال سهرانة نجومو.

والنخل إذا مال لرحياح لا ترومو.

والفول إذا ذبال في السوق لا تسومو

والعاشق إذا قال يا ناس لا تلومو"3.

 $<sup>^{1}</sup>$ عز الدين ميهوبي. حيزية، ص  $^{20}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفسه، ص 20.

#### خامسا- انفتاح خطاب الحوار المسرحي على القرآن الكريم والسنة النبوية:

كثيرا ما اعتبر أن أكثر النصوص أصالة ما كان في تكوينها رواسب من النصوص السابقة، وأن المبدعين سواء أأدركوا ذلك أم لم يدركوا فإن ما يكتبونه وثيق الصلة بما قرؤوه، وهذا ما ذهبت إليه "جوليا كريستيفا" عندما اعتبرت كل نص لوحة فسيفسائية من الاقتباسات، وكل نص هو تشرب وتحويل لنصوص أحرى<sup>1</sup>.

وهذه الظاهرة الفنية تدل على وفرة اطلاع الكاتب، وتحدد في كثير من الأحيان مجال مقروئيته وتأثره، فهي بالدرجة الأولى قراءة لهذه النصوص المستحضرة، وإعادة قراءة لها، وتشكيل لموقف إزاءها، مما يجعل الأديب المعاصر أديبا مثقفا متعدد الاتجاهات الثقافية، متنوع المشارب، كما يجعل مهمة القارئ مهمة عسيرة حدا، إذ يجب عليه أن يكون قارئا مثقفا لا ينحصر دوره في مجرد التذوق الساذج للنصوص والإنصات إليها من الخارج<sup>2</sup>.

وقد جاءت الكتابات المسرحية الجزائرية مفعمة بالقرآن الكريم والتراث الإسلامي، فشعّت حوارات شخصياتها بذلك البريق القرآني، وانفتحت لغتهم على النص القرآني لسببين، أولهما: اعتبار الأسلوب القرآني مثلا يحتذى به في التأليف والبلاغة والفصاحة والبيان، وثانيهما أن معظم الكتاب تعلم بالكتاتيب وتذوق سحر البلاغة القرآنية، فتعود لسانه على ذلك. وسأكتفي بإيراد بعض الأمثلة على سبيل التمثيل لا الحصر، لأن المجال لا يتسع لذكر كل ما ود من انفتاح للحوار في الخطاب المسرحي على النص القرآني، مقسما هذا الانفتاح إلى ثلاث مستويات: الاجترار، الامتصاص والحوار. إذ يعتبر "إبراهيم رماني" أن النص الغائب قد غدا توظيفا معقدا يولد تفاعلا حصبا بين النصوص، يثري مناخا مغايرا للأصل، تتداخل فيه عناصر هذا النص الغائب، وتتزامن في عمق الطبقات النصية، مما يدل على التنوع والخصب والانفتاح على الآخر، والتحرك من مدار الألفة إلى مدار الغربة، ومن حيز الأحادي المغلق إلى حيز المتعدد المنفتح، ومن دائرة الوضوح إلى دائرة الغموض 3.

<sup>1</sup> ينظر عبد الله محمد الغذامي. الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية، دار سعاد الصباح، ط1، 1993، ص 322.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الحميد هيمة. علامات في الإبداع الجزائري، دار هومة، ط1، الجزائر،  $^{2000}$ ، ص

 $<sup>^{348}</sup>$  إبراهيم رماني. الغموض في الشعر العربي الحديث، ص

### 1- مستوى الاجترار النصي:

إن الاجترار هو استحضار النص بشكل نمطي لا جدة فيه، أي التعامل مع النص الغائب بوعي سكوني 1.

ومن مواضع الاجترار حوار "نشناش" مع "الحاج" في مسرحية "الأقنعة المثقوبة" لــ "عز الدين جلاوجي"، حيث خاطب "نشناش" "الحاج" بعدما سأله ماذا قلت لصاحب الجنازة؟ فرد عليه: قلت له: "عظم الله أجركم وألهم ذويكم الصبر والسلوان، إنا لله وإنا إليه راجعون" فآخر الكلام مقتبس من قوله الله سبحانه وتعالى "الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا إن لله وإنا إليه راجعون" (سورة البقرة، الآية 156).

كما يتجلى الاحترار في رد "الحاج" على "نشناش" وفي موضع آخر قائلا: "أرأيت كيف يفسدون الدين ويخربون البيوت؟ لقد نسي هذا الصبي إن مع العسر يسرا، وأن الله يغفر الذنوب جميعا" معنى هذا الحوار من سورة الانشراح الآية السادسة، ومن قوله تعالى: "قُلْ يَا عِبَادِي الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ" (سورة الزمر، الآية 53).

أو ما ورد في مسرحية "أم الشهداء" لـــ "عز الدين جلاوجي" حين يتحدث "الصوت المجهول" الذي يؤدي دور الراوي للأحداث ومحركها قائلا: "ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتا بل أحياء عند رهم يرزقون "4 ( سورة آل عمران، الآية 169).

ومما ورد من انفتاح الحوار على السنة النبوية الشريفة ما نجده في حوار "خليفة" مع "عباس" في مسرحية "عباس التراس" لـ "عز الدين ميهوبي" يقول:

"خليفة: لاه الكذب فيه فن.

عباس: وكل فن بدعة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص 348.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عز الدين جلاو حي. الأعمال غير الكاملة (الأقنعة المثقوبة)، ص 131.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> عز الدين جلاوحي. الأعمال المسرحية غبر الكاملة (أم الشهداء)، ص 238.

خليفة: كيفاه.

عباس: وكل بدعة ضلالة.

خليفة: وكل ضلالة في النار"<sup>1</sup>.

فهذا المعنى شكل من قول النبي صلى الله عليه وسلم فيما رواه عنه الإمام أحمد في مسنده، فقد روى بسنده قال: حدثنا الضحاك بن مخلد عن ثور عن خالد بن معدان عن عبد الرحمن بن عمرو السلمي عن عرباض بن سارية رضي الله عنه قال صلى لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم الفجر، ثم أقبل علينا فوعظنا موعظة بليغة ذرفت لها الأعين، ووجلت منها القلوب، قلنا أو قالوا: يا رسول الله، كأن هذه موعظة مودع فأوصنا، قال: "أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة، وإن كان عبداً حبشياً، فإنه من يعش يرى من بعدي اختلافاً كثيراً، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة وإن كل بدعة ضلالة"2.

وما يتجلى كذلك في حوار "الحاج" مع "نشناش" و"الفار" وبحث "الحاج" عن كل ما يجعلهم يوافقون على زواجه من فتاة عنوة، وإن كان "الحاج" يلبس حديثه بلبوس ديني يقول:

"الحاج: ألم يقل سيدي رسول الله صلى الله عليه وسلم: تُنكح المرأة لأربع لجمالها ومالها وحسبها ودينها.

نشناش: وعادة تجمع كل هذه الصفات.

الفار: خاصة الدين والحسب"3.

فصياغة هذا الحوار مقتبسة من قول النبي صلى الله عليه وسلم هذا الحديث رواه البخاري ومسلم: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: "تُنْكَحُ الْمَرْأَةُ لِأَرْبَعٍ: لِمَالِهَا ، وَلِجَمَالِهَا ، وَلِحَمَالِهَا ، وَلِجَمَالِهَا ، وَلِجَمَالِهَا ، وَلِحَمَالِهَا ، وَلِحَمَالِهُا ، وَلِحَمَالِهُا ، وَلِحَمَالِهَا ، وَلِحَمَالِهَا ، وَلِحَمَالِهَا ، وَلِحَمَالِهَا ، وَلِحَمَالِهُا ، وَلِعَمَالِهَا مَا وَلِعَلَاهُ وَلِهَا مَا وَلِحَمَالِهَا ، وَلِحَمَالِهَا مَا وَلِحَمَالِهُا مَا وَلِحَمَالِهَا مَا وَلِعَلَاهُ وَلِعَلَاهُ وَلِعَلَاهُ وَلِعَلَاهُ وَلِعَمَالِهُ وَالْعَلَاقُ وَالْعَلَاقُ وَلَا مَا وَالْعَلَاقُ وَلِعَلَاهُ وَالْعَلَاقُ وَلِعَلَاهُ وَالْعَلَاقُ وَلِعَلَاهُ وَلِعَلَاهُ وَلِعَلَاهُ وَلِعَلَاهُ وَالْعَلَاقُ وَلِعَالَاهُ وَلِعَلَاهُ وَلِعَلَاهُ وَلِعَلَاهُ وَلِعَلَاهُ وَالْعَلَاقُ وَالْعَلَاقُ وَلِعَلَاهُ وَالْعَلَاقُ وَلَا عَلَالَاهُ وَلَالْهُ وَلِعَلَاقًا وَالْعَلَاقُ وَالْعَلَاقُ وَلَا اللّهِ وَلِعَالَهُ وَلِعَلَاقًا وَالْعَلَاقُ وَلَا الْعَلَاقُ وَلَا الْعَلَاقُ وَلَا الْعَلَاقُ وَلَا اللّهِ وَالْعَلَاقُ وَلَا الْعَلَاقُ وَلَا الْعَلَاقُ وَلَا الْعَلَاقُ وَالْعَلَاقُ وَالْعَلَاقُ وَالْعَلَاقُ وَلَا الْعَلَاقُ وَلَا الْعَلَاقُ وَلَا الْعَلَاقُ وَلَا اللّهُ وَالْعَلَاقُ وَالْعَلَاقُ وَلَالْهُ وَلَا الْعَلَاقُ وَالْ

#### 2- مستوى الامتصاص النصى:

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين ميهوبي. عباس التراس، المكتبة الوطنية الجزائرية، ص $^{1}$ 

<sup>. 235</sup> و الإمام أحمد، المسندن دار الأرقم، ط4، الدمام، المملكة العربية السعودية، ص $^{2}$ 

<sup>.</sup> 153 عز الدين جلاو حي. الأعمال المسرحية غير الكاملة (الأقنعة المثقوبة)، ص  $^3$ 

<sup>. 195</sup> من البخاري. صحيح البخاري، دار التقوى، ط2، الرياض، المملكة السعودية، ص $^4$ 

يعد الامتصاص مستوى أشد تعقيدا وأكثر عمقا من المستوى الأول، فالأديب لا يعيد كتابة النص بحرفيته ومدلوله، بل يعيد صياغته وكتابته وفق المتطلبات الحديثة للتجربة، ومقتضيات الانفتاح، أي يتمثله بوعي حديد دون أن ينفي أصله أ. ومن أمثلة الامتصاص في خطاب الحوار في المسرح الجزائري ما ورد على لسان "الأرض" في مسرحية "نقمة الأرض" لـــ "عز الدين جلاوجي"، حيث تثور في وجه الإنسان محملة إياه سبب فسادها قائلة: "التهمتني أحقادكم وإحنكم، غص حلقي بدمائكم، شربته حتى الثمالة، رانت على قلبي دسائسكم "2، فالمعنى في لهاية الكلام مأخوذ من قوله تعالى: "كَلاَّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ" (سورة المطففين، الآية 14).

كما يتجلى كذلك في قول "الأرض" مخاطبة "الإنسان": "لقد أفسدت في وسفكت الدماء، واتبعت شهواتك، فجاء أمر الله"3، الذي أخذه الكاتب من مجموعة من الآيات، مثل قوله تعالى: "فَحَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ اللهَّ فَسَوْفَ يَلْقُوْنَ غَيًّا" (سورة مريم، الآية الْخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ اللهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ" (سورة النحل، الآية فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ" (سورة النحل، الآية فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ" (سورة النحل، الآية فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ" (سورة النحل، الآية فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ" (سورة النحل، الآية فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ" (سورة النحل، الآية فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ" (سورة النحل، الآية فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ" (سورة النحل، الآية فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَلَاهُ اللهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَلَاهُ اللهَ اللهِ فَلَا لَهُ لَلْهُ فَلَا لَاللَّهِ فَلَا لَاللَّهُ فَلَا لَهُ اللَّهُ فَلَا لَاللَّهُ فَلَا لَاللَّهُ فَلَا لَيْهِ فَلَا لَاللَّهُ فَلَا لَهُ لَاللَّهُ فَلَا لَاللَّهُ فَلَا لَاللَّهُ فَلَا لَاللَّهُ فَلَا لَاللَّهُ فَلَا لَهُ لَاللَّهُ فَلَا لَاللَّهُ فَلَا لَاللَّهُ فَلَا لَاللَّهُ فَلَا لَا لَاللَّهُ فَلَا لَاللَّهُ فَلَا لَاللَّهُ فَلَا لَاللَّهُ لَا لَاللَّهُ فَلَا لَاللّهُ فَلَا لَاللّهُ فَلَا لَاللّهُ فَلَا لَاللّهُ فَلَا لَاللّهُ فَلَا لَاللّهُ فَلْ لَاللّهُ فَلَا لَاللّهُ فَلَا لَاللّهُ فَلَا لَا لَاللّهُ فَلَا لَاللّهُ فَلَا لَاللّهُ فَلْ لَاللّهُ فَلَا لَاللّهُ فَلْ لَاللّهُ فَلْ لَالْ

وفي موضع آخر يأخذنا "عز الدين جلاوجي" إلى غياهب قصة أهل الكهف، فينفتح حوار "الغريب" مع "المقهور" في مسرحية "التاعس والناعس" على حيثيات القصة، وتتراءى لك أحداثها بعد تساؤل الفتية عن مدة الإقامة في الكهف بعد استيقاظهم، يقول:

"المقهور: المهم أني لم أمت، أنا مازلت حيا أرزق، والمهم أن تجيبني عن سؤالي منذ متى وأنا نائم؟ الغريب: (متنهدا) منذ قرون إن أردت الحقيقة.

المقهور: (متعجبا) منذ قرون! منذ قرون! إنه لزمن طويل حقا"4.

فمعنى هذا الحوار مقتبس من قوله تعالى: "كَذَلِكَ بَعَثْناهُمْ لِيَتَسَاءَلُوا بَيْنَهُمْ قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ كَمْ لِيَتَسَاءَلُوا بَيْنَهُمْ قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ كَمْ لِيَتُسَاءَلُوا لَبِثْنا يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْمِ قَالُوا رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِما لَبِثْتُمْ فَابْعَثُوا أَحَدَكُمْ بِوَرِقِكُمْ هذهِ إِلَى الْمَدِينَةِ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: إبراهيم رماني. الغموض في الشعر العربي الحديث، ص 348.

<sup>2</sup> عز الدين جلاوحي. الأعمال غير الكاملة (نقمة الأرض)، ص 11.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> عز الدين جلاو حيى. الأعمال غير الكاملة (التاعس والناعس)، ص 32-33.

فَلْيَنْظُوْ أَيُّهَا أَزْكَى طَعَاماً فَلْيَأْتِكُمْ بِرِزْقٍ مِنْهُ وَلْيَتَلَطَّفْ وَلا يُشْعِرَنَّ بِكُمْ أَحَداً"، (سورة الكهف، الآية 19).

كما يتجلى الانفتاح على الحديث النبوي الشريف والسيرة النبوية العطرة على مستوى الامتصاص في حوار "سي مختار" مع "قرداش"، حيث اعتبر الأول "العيفة" بأنه يهذي عندما نسب إليه الأبناء الذكور، في حين أن ليس له إلا الإناث في مسرحية "عيسى تسونامي" لـــ "عز الدين ميهوبي" يقول:

"سي مختار: يظهرلي السيد راح فيها ... وأنا منين جاوين الذراري، ما عندي غير البنات. قرداش: البركة في البنات".

فجواب "قرداش" مأخوذ من حادثة النبي صلى الله عليه وسلم عندما كان مع جماعة من صحابته نساء ورجالا يدارسهم أمور دينهم، فأحبرهم بأن من كانت لها ثلاث بنات وربتهن أحسن تربية كن شفيعات لها يوم القيامة، كما أن النبي صلى الله عليه وسلم لقب بأبي البنات، ويتجلى ذلك في ما روي عنه. فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: "مَنْ كَانَ لَهُ ثَلاثُ بَنَاتٍ فَصَبَرَ عَلَى لأُوائِهِنَّ عَنْ اللَّهِ قَالَ أَوْ وَسَرَّائِهِنَّ أَدْ خَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ قَالَ أَوْ وَاحِدَةً" فَقَالَ رَجُلٌ أَوْ ثِنْتَانِ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ أَوْ وَاحِدَةً" .

## 3- مستوى الحوار النصي:

لا يقصد بالحوار هنا تبادل أطراف الحديث بين شخصين فأكثر، وإنما هو -كما يرى "إبراهيم رماني" - أعلى درجات الانقتاح والتناص، إذ أن الأديب في تعامله مع النصوص الغائبة يعتمد على القراءة الواعية المعمقة التي ترفد النص الماثل ببنيات نصوص سابقة معاصرة، فيعيد صياغة النص القديم بشكل جديد تماما داخل النص الجديد، فتزال أجزاء وتنضاف أجزاء أخرى، ويكاد النص الغائب يختفي في أدغال النص المنتج، مما يتطلب معه قارئا ذكيا ومثقفا أيضا في مستوى التلاقح الذي حدث.

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين حلاو حي. عيسي تسونامي، المكتبة الوطنية الجزائرية، مخطوط، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  الإمام أحمد. المسند، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: إبراهيم رماني. الغموض في الشعر العربي الحديث، ص 349.

"هي الأرض لك.

هو الفجر لك.

وكف الإله.

التي تحرسك"<sup>1</sup>.

فمعاني هذا المقطع الحواري متشظية على مواضع مختلفة من الخطاب القرآني، فمعناها لا يكتمل الا إذا جمعنا أجزاء الصورة، فجزء منه يتشكل من آية البيعة، عندما قال تعالى: "إنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يَبَكُثُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ﴿ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللّهَ يَدُ اللّهَ يَدُ اللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ۚ فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ﴿ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللّهَ فَسِيعُونَ اللّهَ فَي اللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ۚ فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ﴿ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللّهُ فَسِيعُونَ اللّهَ فَبيعته هذا فَسَيُوْتِيهِ أَجُرًا عَظِيمًا " (سورة الفتح، الآية 10)، فهذا الشاب بايع على الجهاد في سبيل الله فببيعته هذا نال الحماية الإلهية، وبقيت كف القدر تحرسه حتى وصوله إلى الجبل، وجزء من الصورة تلتقطه من حادثة وضع موسى عليه السلام في التابوت لما كان رضيعا، فحمته ورعته العناية الإلهية كذلك.

وقد يحتاج القارئ إلى عدة أسلحة ليخوض غمار البحث عن النصوص الغائبة في النص الحاضر، ويستجمع أجزائها في حوار "الشاعر" مع "الشاب" هامسا:

"فجئت أضمك يا بعض روحى ورحت أحطم أوثانيه

أفق هذه الأرض تدعوك فجرا أفق يا فتى الثورة آتية"2.

فمعاني الصورة الشعرية هنا في هذا النص الحاضر، موزعة على نصوص قرآنية عديدة، ففي قوله: رحت أحطم أوثانيه إشارة إلى حادثة إبراهيم عليه السلام الذي حطم الأوثان، وعلق الفأس على كبيرهم لعلهم إليه يرجعون، مقتبس من قوله تعالى: " فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا إِلَّا كَبِيرًا لَّهُمْ لَعَلَّهُمْ إِلَيْهِ يَوْجَعُونَ" (سورة الأنبياء، الآية 58).

وقوله: "أفق هذه الأرض تدعوك فجرا" إشارة إلى حادثة لوط عليه السلام، وأحذه لقومه فجرا ليخلصهم من العذاب مقتبس من قوله تعالى: "قالُوا يا لُوطُ إنّا رُسُلُ رَبِّكَ لَنْ يَصِلُوا إلَيْكَ فَأَسْر

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين ميهوبي. قال الشهيد، ص $^{0}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{2}$ 

بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِنَ اللَّيْلِ وَلا يَلْتَفِتْ مِنْكُمْ أَحَدٌ إِلاَّ امْرَأَتَكَ إِنَّهُ مُصِيبُها ما أَصابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصُّبْحُ أَلَيْسَ الصُّبْحُ بِقَرِيبٍ" (سورة هود، الآية 81).

كما تتراءى ملامح النصوص الغائبة من بعيد في حوار "الأب" مع ابنه في المسرحية نفسها، حيث خاطبه قائلا:

"مت شهيدا يا بني إن في الموت الحياة.

وإذا ما عدت حيا فمن الله الحياة".

فالبيت الأول دعوة للشهادة، وما أكثر النصوص القرآنية التي دعت إلى ذلك وحدثت عن جزاء الشهداء، ومن ذلك قول الله سبحانه وتعالى: " وَلا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءً الشهداء، ومن ذلك قول الله سبحانه وتعالى: " وَلا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءً عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ (169) فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمْ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلاَّ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ " (سورة آل عمران، الآية 169-170).

أما البيت الثاني فمأخوذ من قوله تعالى: "مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ" (سورة الأحزاب، الآية 23).

259

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين ميهوبي. قال الشهيد، ص $^{0}$ 

#### سادسا- شعرية انفتاح الحوار المسرحي الجزائري على الذهنية:

لم يبق المسرح الجزائري بمعزل عن التطورات الحاصلة في المسرح العربي والمسرح العالمي، بل ظل رواده على اتصال دائم بالحركة المسرحية العربية والعالمية، ينهلون من منابعها المختلفة، وينفتحون على آفاقها الرحبة. فأثمرت هذه الجهود الانفتاحية ظهور المسرح الذهني الجزائري، أو بالأحرى تجلت الذهنية في بعض الأعمال المسرحية الجزائرية.

وقبل الخوض في كشف مواضع الذهنية في الحوار المسرحي الجزائري، حري بنا أن نضع لفظ "الذهني" أو "الذهنية" في حدود الاصطلاح المسرحي المقصود به، حيث يرى "إبراهيم حمادة" أن المسرح الذهني هو مسرح لا يهدف إلى الإمتاع والمؤانسة فحسب، بل يعني في المحل الأول مناقشة الأفكار التي غالبا ما تتصل بالأوضاع الاجتماعية والسياسية المعاصرة أ، وقد تطلق عليه تسميات أخرى قريبة من الذهنية، وهي مسرح المشكلة أو القضية 2. ويرى الدكتور "يوسف حسن نوفل" بأنه مسرح يعنى بإبراز الصراع الفكري، واستخراج المطلق من المعاني أكثر من اهتمامه بأبعاد الشخصية وألوان الصراع 8.

ويوضح "توفيق الحكيم" طريقته في المسرح الذهني في مقدمة مسرحيته "بيجامليون" قائلا: "إني أقيم اليوم مسرحي داخل الذهن، وأجعل الممثلين أفكارا تتحرك في المطلق من المعاني، مرتدية أثواب الرموز، لهذا اتسعت الهوة بيني وبين خشبة المسرح، ولم أجد قنطرة تنقل هذه الأعمال إلى الناس غير المطبعة، لقد تساءل البعض: أو لا يمكن لهذه الأعمال أن تظهر على المسرح الحقيقي؟"4.

يكشف "الحكيم" من خلال هذا التصريح فحوى المسرح الذهني الذي ينبني على صراع الأفكار والمعاني، وبالتالي يعترف بصعوبة تجسيده على خشبة المسرح، وهي العلة التي قدمها لبعده عن المسارح، فهو مسرح موجه للقراءة أكثر مما هو موجه للتمثيل.

 $<sup>^{1}</sup>$  نقلا عن أحمد صقر. المسرح الفكري والتطبيق، مركز الإسكندرية للكتاب، ط $^{1}$ ، مصر،  $^{2000}$ ، ص $^{0}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{236}</sup>$  يوسف حسن نوفل. بناء المسرحية العربية، دار المعارف، ط $^{1}$ ، القاهرة،  $^{1995}$ ، ص

<sup>4</sup> توفيق الحكيم. بيحماليون، دار الآداب، القاهرة، 1942، ص 02.

ويبرر "يوسف حسن نوفل" انتصاره للمسرح الذهني الذي تطغى عليه الأدبية أكثر من التمثيلية الحركية قائلا: "حقا إن غلبة الطابع الذهني في هذا النوع من المسرح تطغى على الأحداث، وتدير مجموعة من القضايا، يحصل بينها الصراع والتقابل، غير أننا في النهاية نظفر بغُنم كبير يتحقق بين أيدينا، ونحن بصدد بحثه. ذلك أن من خصائص المسرحية الذهنية قيامها على قدر كبير من الحوار، فهي من هذه الناحية مُخَصِّبة لفن الحوار".

ومن المسرحيات الجزائرية التي تجسد هذا الاتجاه المسرحي مسرحية "الهارب" لــ "الطاهر وطار"، التي تدور في معظم أحداثها في شكل حوار بين "إسماعيل" السجين البرجوازي وذاته، وفي أحايين بين "إسماعيل" السجين و"الصادق" المحكوم عليه بالمؤبد، حول رفض "إسماعيل" الخروج من السجن رغم أن مدة عقوبته انقضت، متعللا بأن السجن قد أنساه ولو مؤقتا مأساة الوجود البشري، فيقترح "إسماعيل" على مدير السجن أن يتبادل هو وصديقه الحكم، إذ يبقى هو في السجن مؤبدا، ويخرج زميله "الصادق" على اعتبار أنه يبحث عن العدم في حين يبحث صديقه عن الحياة 2.

وتبلغ لحظات اليأس بـــ"إسماعيل" إلى حد التفكير في الانتحار والتخلص من المعاناة والآلام النفسية، التي تراكمت عليه حراء حيانة "صفية" له وعدم مقدرته على استيعاب الواقع المرير. يقول:

"أنا: هكذا يبدو لك إذا ... لا علينا أنت الآن مصمم على الانتحار ... على مغادرة الحياة ... أليس كذلك.

إسماعيل: (متوددا): أجل مصمم على ذلك، وأرجو أن تصمم أنت على معارضتي، أليس الانتحار أنبل طريقة يتبعها الإنسان للخروج من المأزق، فهو لا يكلفنا إلا ألم لحظات، بينما الحياة تكلفنا العمر كله"3.

إن هذا المقطع الحواري يكشف التناقض النفسي الصارخ الذي يعيشه "إسماعيل"، إذ أن المألوف أن أمنية السجين الحرية والعودة إلى الأهل والأقارب، لكن "إسماعيل" يتضح من حواره مع ذاته أن معاداته لواقعه تجاوزت به ألمه وسجنه، ولم يعد يطيق نفسه لا داخل السجن ولا خارجه، وإن كان يرضى بالبقاء على الخروج، إذا فهو في حالة سداد فكري، لا يرى إلا ما تمليه عليه أحاسيسه ورغباته.

 $<sup>^{1}</sup>$ يوسف حسن نوفل. بناء المسرحية العربية، ص  $^{237}$ 

<sup>2</sup> ينظر: شايف عكاشة. مدخل إلى عالم النص المسرحي الجزائري، ص 39.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الطاهر وطار. الهارب، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، ط1، الجزائر، 2004، ص 37.

وتتمظهر الذهنية أكثر في مسرحية "جبل الأموات" لـــ"صوفيا عميروش"، بل إنه يمكننا القول إنحا من المسرح الذهنية الخالص، حيث تتجلى الذهنية في كامل مقاطعها الحوارية. فمن الذهنية طغيان الطرح الفلسفي، والذي يتجلى في حوار "هي" مع "سيدة الجوقة".

"سيدة الجوقة: من أين جئتي، تكلمي، نحن نصغي إليك.

هي: أنا أبحث عن جبل الأموات لكي أستريح، لكي ألهل من حكمتهم، وأسمو بسموهم، الأموات في نظري لا يقولون شيئا، أو أن ضجيج المدينة هو الذي يحجب كلامهم النجس كفلس قديم لا قيمة له"1.

كما تتجلى النيزعة الفلسفية في ردها على الشيخ الذي الممها بأن تقاعسها هو الذي جرها إلى نسيان الموتى واللامبالاة لحالهم، رغم ألهم كانوا كثيرا ما يكلمولها في نومها، ويتحدثون إليها، حتى أصابتها صحوة فجاءت قائلة: "بقدر ما أستمع إليك بمقدار ما يزيد يقيني بأنه ليس سحر الموت هو الذي هلني على المجيء إلى هنا، ولا إغراء العدم، لا إنه الحنين المفاجئ الذي يشبه اللهفة العنيفة، المفاجئة لذكرى حبيسة في تجاويف صدرك، ومنبع الخلق منك، هذا الإحساس الفريد، والتوق إلى ذلك المحوس الذي كنا نحمله في مقتبل حياتنا، حيث كانت الحياة تبسط القمم الفضية وهي تختارها لك"2.

وقد يبلغ الحوار بين "الشيخ" و"هي" حد استعمال الرمز في ردها على تساؤل الشيخ في سر اهتمامها بالموتى، فهي على غير عادة أترابها الذين يسعون لنسيان موتاهم:

"الشيخ: لماذا تهتمين بالموتى؟ قد تكونين مريضة؟ هل جعلك المأتم لا تطيقين التعزية؟ أم هل تركت قريبا على عتبة الموت؟

هي: بماذا أجيبك أيها الشيخ؟ أتراني أعرف أنا ذلك؟ كيف يقوى الموت على إغرائي؟ أنا التي لا تحب إلا الشمس وسناها المنساب، ليلا أطبق أجفاني سريعا لكي يهجرين الظلام بسرعة، أحرض القمر على أن يحضنني إليه، ذلك المنبر الذي يؤنس وحدق...

 $<sup>^{1}</sup>$  صوفيا عميروش. حبل الأموات، مختارات من المسرح الجزائري الجديد لاحسن تليلاني، ص 309.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{3}$ 

إن المتأمل لهذا المقطع الحواري يجد أن "هي" استعملت ألفاظ الليل، الشمس، الظلام والقمر ولكن بنوع من الرمزية تجاوزت حدود معانيها المعجمية والقاموسية، إلى دلالات الأمل، الضيق، الأنس والأحلام.

ثم تواصل حوارها في رمزية قائلة:

"صدقني ليس رغبة مني حين ركبت البحر اللجاج ليلقي بي على الشواطئ الناعمة لهذا البلد المنكوب، حيث كل شجرة صبار ترشقني بآلاف أشواكها المريبة، مهلا أليست هذه بلدة جبال المرارة؟ هل تعرف الطقوس التي تقرب من الأموات؟"1.

وتبلغ الذهنية في الصراع إلى حد حشد الثنائيات المتضادة وغير المتجانسة، في جو يشوبه نوع من الغموض، وميتافيزيقا الحضور والغياب في النص. حيث تقول "حمالة الماء" ردا على طلب "هي" التي طلبت أن تقص عليها بعض حكايات هذه البلاد:

"هالة الماء: توجد شجرة ذات جذعين توأمين ... فالحياة غالبا ما تحب أن تجعل النباتات تنمو زوجين ... وتلك التي تعلقت بها قسمت نسغها بينها قسمين، تريد ربما أن تتحدى القدر بذلك، ومع ذلك عبثا تحاول، فكثيرا ما يكون الغصن المزهر الطري هو الذي يذبل ويموت سريعا، بينما الغصن النحيف قد يعلو على الأقوى منا، إنها تحب على ما يبدو هذه الثنائيات غير المتجانسة"2.

وفي جو من الشاعرية تواصل الكاتبة "صوفيا عميروش" صوغ كتاباتها المسرحية بنوع من الذهنية، خاصة في المشهد الرابع من اليوم الموالي، حيث تصعد "هي" رفقة "الجوقة" و"الشيخ" إلى المحواب للتطهر، قبل الصعود إلى حبل الأموات، تقول "جوقة النساء":

ورود تفتحت من ذكرى العالمين.

تنبئ بأقداركم المجهولة.

السماوات تهاوت بمرارة في براميل بلا نبيذ.

البحر ينحت رويدا رويدا شواطئه الصخرية.

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{2}$ 

أجفان مطبقة ترهق الرياح.

النوارس المتخاصمة.

ترتل آنيتكم.

تروي انحرافاتكم.

وتنقل إلى السماوات السكرى.

إشارتكم المجردة من الأيدي.

مسحوق عظام أبيض.

اختلط بأرض جرداء.

فوق الصخرة الكبيرة العارية.

لكل من دفكم.

التي تنشأ بحزم.

في مواجهة اللاوجود المنفرد"1.

إن هذا المقطع يلخص كل خصائص المسرح الذهبي، فهو يجمع بين الرمزية (البحر، النوارس، الصخرة) والتناقض المتأتي من ذكر الموت واللاوجود، وبمقابل ذلك ذكر البحر والنورس، كل هذا في قالب شاعري.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر السابق، ص 319.

#### سابعا – شعرية انفتاح دلالات الصمت والغياب في الحوار المسرحي الجزائري:

إذا كانت اللغة في الحوار المسرحي وسيلة للتخاطب، ومستودعا للأفكار، وطريقة للكشف عن تفكير الشخصيات و"علامة مرجعية للتعبير تفكير الشخصيات وفكرها، وأداة إبلاغية تستخدم للتواصل بين الشخصيات و"علامة مرجعية للتعبير المسرحي" أي بها ينمو الحدث وعليها يتوقف سريانه. فإن الصمت لا يقل أهمية عن الكلام، إذ يرتبط بعلاقة متينة باللغة مكتوبة كانت أم منطوقة، فهو يسبق الحوار أحيانا ويتوسطه في أحرى، ويكون في نمايته في أحايين أحرى.

ولما كان الخطاب المسرحي منجزا لغويا، وغير لغوي في آن معا، فإن الصمت يظهر فيه بأشكال متنوعة، رغبة في تحقيق غايات فنية وجمالية، متعلقة بالنص الدرامي في حد ذاته من جهة، وبالمتلقي لهذا الخطاب من جهة أحرى.

ولذلك فلا عجب أن نجد أن موضوع الصمت قد طرق في مجالات مختلفة، فبحث فيه اللغويون، والمقرئون وعلماء البلاغة، واللسانيات، والمسرحيون والمخرجون ... وأولوه عناية فائقة. فهو عند البلاغيين باب البلاغة، وقطب الرحى، فيه وعليه مدار الإعجاز، لاسيما في كلام الله 2. وهو عند بعضهم أقوى من الكلام وأفصح وأبين، "فإنك ترى به ترك الذكر أفصح من الذكر، والصمت عن الإفادة، أزيد للإفادة، وتجدك أنطق ما تكون إذا لم تنطق" 3.

وقد عده "ابن المقفع" من البلاغة، مقرا بقدرته على الإبانة والتعبير عن المقاصد فقال: "البلاغة اسم جامع لمعان تجري في وجهوه كثيرة، فمنها ما يكون في السكوت ... ومنها ما يكون جوابا"<sup>4</sup>. وقد اعتبره "الجاحظ" لا يقل أهمية عن النطق، فهو محمود في أحيان، مثلما هو محمود الكلام والنطق حسب مقتضى الحال، يقول في ذلك: "واعلم أن الصمت في موضعه ربما كان أنفع من الإبلاغ بالمنطق في موضعه، وعن إصابة فرصته"<sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> هاني أبو الحسن سلام. سيميولوجيا المسرح بين النص والعرض، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، ط1، الإسكندرية، مصر، 2006، ص 172.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: عبد القاهر الجرجاني. دلائل الإعجاز في علم المعاني، مكتبة القاهرة، ط $^{1}$ ، مصر،  $^{1969}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> ابن هشام الأنصاري جمال الدين بن محمد. مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، تحقيق و شرح عبد اللطيف محمد الخطيب، ج6، وزارة الثقافة، ط1، الكويت، 2002، ص 317.

<sup>4</sup> ينظر: الجاحظ عمرو بن بحر. البيان والتبيين، تحقيق: عبد السلام هارون، ج1، دار الفكر، ط3، بيروت، لبنان، 1990، ص 166.

الجاحظ عمرو بن بحر. الرسائل، رسالة المعاش والمعاد، تحقيق: عبد السلام هارون، دار الجيل، ط1، بيروت، لبنان، 1991، 113.

فما دلالة الصمت في المسرحية؟ وما دواعي حضوره؟ وما أثر غياب الحقيقة على أداء الشخصيات من جهة، وأداء الحوار الدرامي من جهة أخرى؟. كل هذه التساؤلات سأحاول الكشف عنها في تطبيق إجرائي عن مسرحية لـ "عز الدين جلاوجي " موسومة بـ "التاعس والناعس" ذات البعد الميتافيزيقي، حيث يبقى الحوار الدائر بين "التاعس" الذي يكد ويعمل دون حدوى، و"الناعس" الذي لا يبرح فراش نومه معبرا عن مدى قناعة الأول بالكد والجد، وقناعة الثاني بالقضاء والقدر، وأن الحياة هي فرص ميتافيزيقية، يجب على الإنسان أن يستغلها، فلا وجود لشيء غريب أو مستحيل. ولذلك ففي معظم اللحظات المسرحية يلجأ "الناعس" إلى الصمت ردا على تساؤلات "التاعس" الكثيرة والمتعبة.

ومن لحظات الصمت هذه التي تعتبر في نظريات القراءة وجماليات التلقي فجوات نصية، وأمام غياب الحقيقة عن طرفي المسرحية "الناعس" و"التاعس" تنطلق الدلالات وتنفتح التأويلات الممكنة وغير الممكنة، ولتوضيح الأمر أكثر اقتطفت هذا المقطع من اللوحة الأولى، والذي أراه يجسد ما سبق ذكره أكثر:

"الناعس: (متثائبا): لم عدت اليوم سريعا على غير عادتك؟.

التاعس: تعبت وكرهت (يصمت) ألست بشرا؟!.

الناعس: أحسنت هذا قرار جميل دعك وهذا التعب.

التاعس: ماذا تقصد؟.

الناعس: أتسمعني؟.

التاعس: دون شك كلي آذان صاغية.

(يصمت الناعس قليلا، يجلس أمامه التاعس ويحط أدنيه ويجلس قبالته).

الناعس: أنت ترهق نفسك كثيرا وتجد في العمل أكثر من أي إنسان آخر.

<sup>1</sup> التاعس والناعس: مسرحية لعز الدين جلاوجي، ألفها سنة 2006، تعالج فكرة عدم قناعة الناس بالعمل، وأن الرزق مضمون عملت أم لم تعمل، وأن قدرك وما كتب الله لك لاحق لا محالة، فمثل ما عشت أياما تاعسا قد تسبقك الأقدار وتقدر لك أن تعيش ملكا، وذلك ما تحقق للناعس الذي ظل طوال حياته ناعسا يشخر وانتهت به الحياة إلى ملك بعد اختيار الغراب له.

التاعس: هذا صحيح ... أكبر عامل في هذه المدينة هو أنا.

الناعس: ولماذا تعمل؟.

التاعس: ولماذا أعمل؟ ... لماذا أعمل؟ (ثم يصمت).

الناعس: أرأيت لم تجد الإجابة الشافية.

التاعس: بل وجدها.

الناعس: ما هي؟!.

التاعس: كي أستريح! أنا أطلب الراحة!.

الناعس: متى تستريح؟!

التاعس: متى أستريح؟! (يصمت قليلا) ...حين أكبر.

الناعس: وهل يجد الإنسان راحة حين يكبر، وقد تقوس ظهره، وضعفت عظامه، وهاجمته الأمراض من كل حدب وصوب؟.

التاعس: ومتى أستريح؟

الناعس: (بعد صمت) استرح الآن، أنت تعمل لتستريح ... استرح الآن.

التاعس: أستريح الآن؟! سأستريح الآن ... ولكن هل ذلك ممكن؟!.

الناعس: طبعا طبعا وما المانع؟.

التاعس: ما المانع؟! وممّ نعيش؟ ماذا نأكل وماذا نشرب؟.

الناعس: أنت أعمى البصيرة حقا.

التاعس: ما دخل البصيرة فيما يضمن حياتنا؟.

الناعس: ألا تراني أنا؟ هل تراني أعمل؟.

التاعس: أبدا، أنت والعمل كالملائكة والشياطين.

الناعس: هل مت؟ أنا أحسن منك، أحصل على طعامي وكسائي وأنا نائم.

التاعس: صدقت ... نائم ملء جفونك ... ولكن؟!.

الناعس: (يصمت) ولكن ماذا يا أيها الغبي؟ لماذا تفلسف كل شيء؟.

التاعس: نعم صدق من قال تفلسف الحمار فمات جوعا، ولكن ... (يصمت) إنك تأكل من جهدي أيها الغيي.

الناعس: أحسنت (يصمت) ... ما عليك إلا أن تستريح وتخلد للراحة التامة، وسيسوق الله لك تاعسا ليخدمك.

التاعس: (متراجعا عن اندفاعه، صامتا برهة) أكاد أقتنع ... صدقت ... أنت محق ... والله ... لست وحدك من قضيت ما مضى من عمرك متطفلا على ... الأرض ملأى بالمتطفلين في عالم النباتات والطيور والحيوانات ... وملأى بالأغبياء والأشقياء مثلى"<sup>1</sup>.

يستعمل "عز الدين جلاوجي" في مسرحية "التاعس والناعس" من خلال هذا المقطع لغة مختزلة جدا، عادية حالية من التكثيف الصوري والمحازي، إلا أنها لغة قلقة متشظية، تحيل إلى حالة من اللاجدوي من الوجود، أو الإحساس بالموت أو اللاوجود. إنها لغة تعبر عن الضجر والقلق الوجودي، فهذا الحوار الثنائي يتراءى للقارئ والمتلقى وكأنه حوار داخلي بين الشخصية ونفسها. تغيب فيه الشخصية الثانية وبخاصة في لحظات الصمت التي تسبق الحديث، لتبقى اللغة حبيسة الإفصاح عن اللامعني، ودلالة خارجية عن غياب المنطق لتوحى بأن الحياة مجرد عبث وفوضى في نظر "الناعس"، وشبه اقتناع ذلك في نظر "التاعس"، فيتحول النعيم إلى جحيم والجحيم إلى نعيم، ونعمة الكد والعمل إلى نقمة، ونقمة التكاسل إلى نعمة، فينتقل خطاب الحوار من الخارجي الذي يظهر به إلى داخلي مضمر في كل ذات إنسانية. يقول "إيغون يونسكو": "الحياة جحيم، كل فرد فيها حبيس حيز خاص به، يعزله تماما عن الأصوات الخارجية، فلا يراه الآخرون، ولا يسمعونه، والاتصال المزعوم بين إنسان

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين جلاو جي. الأعمال المسرحية غير الكاملة "التاعس والناعس"، ص $^{1}$ 

وآخر ليس إلا وهما وخداعا، فالاتصال الحقيقي الوحيد الذي يجري طوال الوقت هو اتصال الإنسان بذاته"1.

إن شخصيتي "التاعس" و"الناعس" تهذيان بكلام يحوم في عالم الأمل واللاجدوى (الناعس)، والراحة والهناء (التاعس)، لخداع نفسيهما بوهم الاتصال والهروب من الإحساس بالرعب الناتج عن صمتهما، وغياب الحقيقة عن كليهما، وبخاصة أن الشخصيتين قد تجردتا من أبعادهما السيكولوجية والسوسيولوجية والإيديولوجية، وحتى البعد الديني، فأضحى "الكلام يماثل الأصوات الفاقدة للمعنى، وكان الحوار تكرارا لعبارات نمطية وآلية تستخدم في الحديث اليومي"2.

إن اقتناع "الناعس" بميتافيزيقا الرزق، وأنه غير مقرون بالعمل، واقتناع "التاعس" بعدم جدوى العمل، وأن عمره الذي قضاه كادحا لم يجن منه شيئا، ودوران الحوار حول هذا الخواء جعل من حديثهما إلى بعضيهما وكأنه ثرثرة تعبر عن الضيم والقلق واليأس والسخرية، وربما هو هروب "الناعس" إلى العالم الميتافيزيقي عله يجد في ذلك عزاءً.

إن الملل في انتظار اللامجدي، وانتظار حضور الغياب، يحتم على الحوار أن يكون كلاما ميتافيزيقيا. وتتحول اللغة إلى مجرد حديث من أجل الحديث، والشخوص إلى مجرد حاملين لهذا الحديث دون حدوى. إنه: "مجرد ثرثرة، لملء الفراغ القاتل، ونوع من التمويه، ولكن في أكثر تقديره هو تعميق للمعاناة الداخلية"3.

فهي عبارات تارة اعتيادية يومية، كقوله: "ماذا تقصد، أنت ترهق نفسك كثيرا"، أو فلسفية مبهمة كقوله: "أعمل كي أستريح"، وأحيانا حكمية متولدة عن العقل المخصب بالانفعال والتجربة كقوله: "أنت والعمل كالشياطين والملائكة"، أو هزلية سخرية هادفة، كقوله: "ما عليك إلا أن تستريح وتخلد للراحة التامة وسيسوق الله لك تاعسا ليخدمك".

وانطلاقا من أن الكلمة شكل مستقل له معنى، ومن خلال تواجدها في سياق، فإن الكلام والصمت يفتحان الحدث على دلالات درامية متعددة. ولذلك فهاتان الشخصية ان تعيشان على أملين

<sup>1</sup> إيغون يونسكو. نقلا عن: إيليا الحاوي، يونسكو في مسرحياته ومسرحه، دار الثقافة، سلسلة الثقافة للجميع، ط1، بيروت، لبنان، 1986، ص 48.

<sup>2</sup> إيليا الحاوي. يونسكو في مسرحياته ومسرحه، ص 50.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أنوال طامر. سيكولوجيا الحزن والموت عند يونيسكو، رسالة ماجستير، إشراف الدكتور فاتن الجراح، جامعة وهران، 2001، ص 96.

مختلفين، ف "الناعس" يعيش على أمل الأماني والميتافيزيقا، وأن الله سيسوق له رزقه، وأكثر من هذا سيسوق له غرابا يختاره لأن يكون ملكا. أما "التاعس" فيعيش على أمل أن يفضي به عمله وكده وشقاؤه إلى الراحة، التي لم تتحقق له طول حياته. لذلك فحوارهما المتخلل بالصمت أحيانا يميل إلى التكرار والتتابع للاستفهامات والتعجبات والتحقيقات التي تصل حد الرتابة.

إنه كلام أضحى هو اللاكلام، أو بالأحرى هو لغة الصمت، إله ما يتكلمان لا لكي يقولا شيئا، وإنما لكي يتدفق الصمت في انتظار الحقيقة الغائبة، إله ما يتحدثان ليشعرا نفسيهما بالوجود، فليس لديهما شيء آخر يفعلانه إلا التحاور. وحتى وإن لم يأت هذا الحوار بأي جديد، فلحظات الصمت المتعددة التي تخللت جوارهما (يصمت التاعس قليلا، لماذا أعمل ثم يصمت، متى أستريح، يصمت قليلا) تصبح تمديدا نفسيا لهما ما دام الصمت يشعرهما بالعدم أو اللاوجود.

وهنا لا يعدو الحوار إلا أن يكون وسيلة من وسائل التشويق، وإحداث الإبطاء الفي لدى المتلقي، لأنه هو من ينتظر انكشاف الحقيقة، والتوق لمعرفة كيفية الحدوث. فالتشويق والتوتر كلاهما دلالة صنعهما دال واحد هو "الغراب"، وفي هذا يقول "مارتن إسلن": "كل مشهد يتضمن عنصره التشويقي الخاص به"1.

إن قلق "الناعس" و"التاعس" وضجرهما ليس سوى انتظارا أزليا محتوما، لذلك فهما يتكلمان، وليس المهم ما يقولانه، ولكن المهم هو ألهما من خلال ذلك يسعيان إلى إقناع ذاتيهما بوجودهما. وهي كما يقول "جان أونيموس": "شهادة بينة، أن هناك حضورا إنسانيا، وإذا ما توقفت الكلمة فعندئذ لن يبقى شيء"<sup>2</sup>.

يمضي الحوار على شاكلة دائرية مغلقة ومتكررة، لقطع سيل الوقت، وقتل الملل، والتهرب من وطأة الزمن، ويتجلى ذلك بعد تصور "الناعس" نفسه ملكا، وماذا سيفعل، ثم تصور "التاعس" نفسه ملكا وماذا سيفعل أيضا، فيقطع "التاعس" حلم صديقه "الناعس"، ويتجلى ذلك في المقطع الحواري التالى:

#### "التاعس: سبحان مغير الأحوال!.

<sup>1</sup> مارتن إسلن. مجال الدراما - كيف تخلق العلامات على المسرح والشاشة-، مركز الترجمة بأكاديمية الفنون، سلسلة إصدارات مهرجان القاهرة الدولي للمسرح التجريبي، وزارة الثقافة، القاهرة، مصر، 1994، ص 159.

 $<sup>^{2}</sup>$  جان أونيموس. نقلا عن إيليا الحاوي، بيكيت في مسرحياته ومسرحه، سلسلة الثقافة للجميع، دار الثقافة، ط $^{1}$ ، بيروت، لبنان،  $^{2}$  جان أونيموس. نقلا عن إيليا الحاوي، بيكيت في مسرحياته ومسرحه، سلسلة الثقافة للجميع، دار الثقافة، ط $^{1}$ ، بيروت، لبنان،  $^{2}$ 

الناعس: لنعد لما كنّا عليه.

التاعس: كيف سنصير ملوكا حقيقة؟.

الناعس: (بعد صمت) لقد قررت السفر.

التاعس: لماذا؟.

الناعس: الأصير ملكا!.

التاعس: ولماذا لا تصير ملكا هنا؟!.

الناعس: لا نبى في قومه يا غبى ... قومك يحسدونك.

التاعس: صدقت، فلنسافر".

يستخدم "عز الدين جلاوجي" في هذه المسرحية لغة يُكثر فيها من صيغ التعجب، والاستفهام والتكرار والصمت، بديلا تمكميا لتلك الحوارات المبتذلة بين "التاعس" و"الناعس". ومما زادها ابتذالا وبساطة، الديكور الذي يظهران فيه، إذ لا يعدو أن يكون شجرتين غير مورقتين، يتكئ "الناعس" عند حذع إحداهما، ويغط في نومه، ثم يدخل "التاعس" في ثياب رثة، وينشر ثيابا مهترئة على حبل بنين الشجرتين، وهما يتبادلان التهم، ولعبة كشف دلالة الاسمين (التاعس والناعس).

**271** 

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين حلاو جي. التاعس والناعس، ص $^{1}$ 



لكل جهد مبذول نتائج، وخلاصة تثمنه، ومن خلال بحثي هذا، الذي بقدر ما تمنيت أن يكون ممتعا وشيّقا، بقدر ما حرصت على الوصول به إلى نتائج موضوعية، يمكن أن تكون لبنة صغيرة في صرح الدراسات المسرحية الأكاديمية الجادة، وعلى الرغم من إدراكي المسبق بأن كل شيء يدّعي الكمال ما هو إلا شيء ناقص، فإني أقر مسبقا بالنقص الذي أرجو أن لا يكون نقصا مخلا فادحا.

وكخاتمة لبحثي الذي اشتغلت فيه على كشف شعرية الحوار في الخطاب المسرحي الجزائري، فإني لا أدعي تقديم حقائق نهائية ولا يقينا مطلقا ولا آراء ثابتة، وإنما قدمت مجموعة من المواقف والآراء النسبية التي توصلت إليها، ومن مجمل ما يمكن أن نستنتجه:

- ✔ أن كل إضافة قدمتها في بحثي في شعرية الحوار في الخطاب المسرحي ستصير موضوعا قابلا للقراءة والتوليد، سواء أما تعلق بشعرية اللسان أو شعرية التشكيل أو شعرية الانفتاح.
- ◄ إنه لا يوجد منهج كامل متكامل بإمكانه الإلمام الشامل والنهائي بكل جوانب الحوار في الخطاب المسرحي، لذا فالحل في توظيف مجموعة مناهج حسب ما تقتضيه طبيعة البحث.
- ✓ أن الحوار المسرحي الجزائر خطاب منفتح على العلبة الإيطالية، والملحمية البريختية، والحلقة الجزائرية.
- ✓ كما أنه منفتح على الظروف السياسية والاجتماعية والاقتصادية والسياسية للفرد الجزائري، فكان بحق مصب همومه ومخرج آلامه وباعث آماله.
- √ أن التنوع اللساني في خطاب الحوار المسرحي الجزائري لا يعد عيبا بقدر ما يعد ثراءً له وانفتاحا على الغير.
- ✓ أن الطابع الشعبي للحوار المسرحي يكشف مدى تمسك الفرد الجزائري بتراثه، إن على مستوى المؤلف أو الممثل أو المخرج أو المتلقى.
  - ✔ أن المشتغل على الحوار المسرحي عليه أن يتسلح بمجموعة مناهج وإجراءات نقدية عملية.
- ✓ أن الحوار المسرحي بخاصة والخطاب المسرحي الجزائري بعامة، ورغم ما قيل ويقال عليه استطاع أن يفرض نفسه كغالب تعبيري، ويثبت تطوره على الساحة الثقافية والاجتماعية، فالإرادة تصنع المعجزات خاصة عندما ينفتح على غيره ويتغذى بتجارب الآخرين.

- ✓ أن الحوار المسرحي الجزائري رغم تأرجحه بين الفصحى والأمازيغية والعامية والفرنسية إلا أنه ظل محافظا على جماليته وأدبيته وتأثيره في المتلقى.
  - ✔ أن الحوار المسرحي حتى ولو كان نثرا ظل ينهل من إيقاعية الشعر للتأثير في الجمهور.
- ✔ أن الحوار المسرحي الجزائري رغم حصوصيته ظل يثبت بأنه قادر على تجاوز الحدود الجغرافية والقومية والعرفية التي نشأ فيها.
- ✓ أن بعض المقاطع الحوارية في نصوص مسرحية رائدة احتوت على دلائل نصية بإمكانها جعل المتلقي يستغني عن حضور العرض تماما، وذلك إذا استطاع أن يدرك أبعاد العملية الإبداعية من خلال إقامة حوار بينه (كذات مدركة) وبين النص (كإنتاج جمالي) يحتاج إلى من يدركه، ويغوص في أعماقه للظفر بأشيائه الثمينة، التي لا يمكن أن يبوح بها إلا إذا وجد إصرارا وتحديا وعنادا من القارئ.
- ✓ أن الحوار المسرحي الجزائري في كثير من محطاته يهدم بعض توقعات القارئ ويخرق أفق توقعه، وهذا ما يجعل منه أن يكون حوارا طموحا يريد مجاوزة الطرائق التقليدية، الكثيرة والشائعة الاستعمال من طرف بعض المسرحيين، وذلك من خلال إيجاد بعض الطرائق الفنية المستحدثة كاستعانته بعلامات غير لسانية.
- ◄ أن بعض المقاطع الحوارية تحمل كثافة دلالية بطاقة تعبيرية كبيرة، إذ كلما تم تفجيرها من طرف القارئ كلما أمطرته بوابل من المعاني.

وخير ما أختم به أن شعرية الحوار المسرحي في الخطاب المسرحي الجزائري تكشف وتقول الكثير عن الإنسان بعامة، والجزائري بخاصة، فالمعاني تتجسد في حركاتنا وإبماءاتنا ولكن مهما أوّلنا أو اكتشفنا أو استقرأنا المعاني الواردة في المقاطع الحوارية، فإنها تبقى كالبئر العميقة، كلما أدلوت بدلوك كان الورد أكثر وأوفر، وتبقى وسيلتنا الوحيدة في استنطاق الحوار المسرحي الجزائري أن نستدل بالمباني على ما تخفيه المعاني.

# المصادر والمراجع

- القرآن الكريم.
- السنة النبوية الشريفة.

## أولا- المصادر (المسرحيات):

- 1- إبراهيم دانينوس. نزاهة المشتاق وغصة العشاق في زمن طريقا بالعراق، تحقيق: مخلوف بوكروح، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، الجزائر، 2006.
  - 2- أبو العيد دودو. البشير، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1985.
  - 3- أبو العيد دودو. التراب، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، ط1، الجزائر، 1968.
    - 4- أحسن تليلاني. الثعلبة والقبعات، منشورات التبيين الجاحظية، الجزائر، 2000.
      - 5- أحمد بودشيشة المغص. مجلة آمال، وزارة الثقافة، 1984.
      - 6- أحمد بودشيشة. البيت الشريف، دار البعث، قسنطينة، 1984.
        - 7- أحمد عباد، الغولة، المسرح الوطني الجزائر، مخطوط، 1964.
      - 8- تأليف جماعي. الصخرة، المسرح الجهوي قسنطينة، مخطوط، 1983.
        - 9- تأليف جماعي. عايلة هايلة، المسرح الجهوي وهران، 2006.
          - 10- جلول أحمد. مسرحية الكاهنة، المسرح الوطني، مخطوط.
      - 11- جماعة من المؤلفين. ناس الحومة، المسرح الجهوي قسنطينة، مخطوط.
        - 12- سليم سوهالي. الخطوة، المسرح الجهوي باتنة، مخطوط، 1998.
      - 13- صالح لمباركية. الشروق، شركة باتنيت، ط1، باتنة، الجزائر، 2006.
        - 14- صالح لمباركية. الفلقة، شركة باتنيت، ط1، باتنة، الجزائر، 2006.
      - 15- صالح لمباركية. النار والنور، شركة باتنيت، ط1، باتنة، الجزائر، 2006.

- 16- صوفيا عميروش. حبل الأموات، مختارات من المسرح الجزائري الجديد لأحسن تليلاني.
- 17- الطاهر وطار. الهارب، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، ط1، الرغاية، الجزائر، 2004.
- 18- عبد الحليم رايس. أبناء القصبة الأحرار، منشورات المعهد العالي للفنون المسرحية، الجزائر، 2000.
- 19- عبد القادر علولة. من مسرحيات علولة "الأقوال، الأجواد، القيام"، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، الجزائر، 2007.
  - 20- العربي بولسينة. الغلة، المسرح الجهوي باتنة، مخطوط، 1994.
- 21- عز الدين حلاو حي. الأعمال المسرحية غير الكاملة (الأقنعة المثقوبة، هي هن، .....، البحث عن الشمس، النخلة وسلطان المدينة، أحلام الغول الكبير، الفرات والملح، التاعس والناعس) دار الأمير خالد للنشر والتوزيع، الجزائر، 2009.
  - 22- عز الدين جلاوجي. البحث عن الشمس، أم الشهداء، دار هومة، ط1، الجزائر، 2003.
    - 23 عز الدين ميهوبي. الحلم التارقي، مخطوط، المكتبة الوطنية الجزائرية.
    - 24- عز الدين ميهوبي. الوردة والسياف، مخطوط، المكتبة الوطنية الجزائرية.
      - 25- عز الدين ميهوبي. حيزية، مخطوط، المكتبة الوطنية الجزائرية.
      - 26- عز الدين ميهوبي. طاسيليا، مخطوط، المكتبة الوطنية الجزائرية.
      - 27 عز الدين ميهوبي. عباس التراس، مخطوط، المكتبة الوطنية الجزائرية.
        - 28- عز الدين ميهوبي. قال الشهيد، مخطوط، المكتبة الوطنية الجزائرية.
          - 29- عز الدين ميهوي. الدالية، مخطوط، المكتبة الوطنية الجزائرية.
    - 30- عز الدين ميهوبي. عيسى تسونامي، مخطوط، المكتبة الوطنية الجزائرية.
      - 31- محمد آدار. الأمخاخ، المسرح الجهوي وهران، مخطوط، 1994.

- 32- محمد آدار. المخضرم، المسرح الجهوي، وهران، مخطوط، 1994.
- 33- محمد الواضح. الباب المفتوح، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1976.
- 34- محمد بن قطاف. الشهداء يعودون هذا الأسبوع، المسرح الوطني، مخطوط، 2008.
  - 35- محمد بودية. الزيتونة، مخطوط بالمسرح الوطني.
- 36- ولد عبد الرحمان كاكي. القراب والصالحين، المسرح الجهوي وهران، مخطوط، 1987.

#### ثانيا- المراجع:

- 37- إبراهيم الكيلاني. الأوراق.
- 38- إبراهيم رماني. الغموض في الشعر العربي الحديث، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1991.
- 39- ابن رشد. تلخيص كتاب أرسطو "فن الشعر" (ضمن كتاب فن الشعر لأرسطو)، تحقيق: عبد الرحمان بدوي، دار صادر، بيروت، لبنان، 1982.
- 40- ابن رشيق القيرواني. العمدة، تحقيق: محي الدين عبد الحميد، دار الجليل للنشر، ط1، بيروت، لبنان، 1972.
  - 41- ابن سنان الخفاجي. سر الفصاحة، تحقيق: على فودة، مكتبة الخفاجي، ط1، القاهرة، 1994.
- 42- ابن سينا. كتاب الشفاء (ضمن كتاب فن الشعر لأرسطو)، تحقيق: عبد الرحمان بدوي، دار صادر، ط1، بيروت، لبنان، 1982.
- **43-** ابن فارس. مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام هارون، اتحاد الكتاب العرب، ج3، سوريا،2002.
  - 44- ابن منظور. لسان العرب، دار الحديثة، القاهرة، 2003.
- 45- أبو الحسن سلام. الإيقاع في فنون التمثيل والإخراج المسرحي، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، الإسكندرية، مصر، 2004.

- 46- أبو منصور محمد بن أحمد الزهري. تمذيب اللغة، تحقيقك رياض زكي قاسم، دار المعرفة، بيروت، ط1، 2001.
  - 47- إحسان عباس. فن الشعر، دار صادر، ط1، بيروت، لبنان، 1996.
- 48- أحمد الهاشمي. حواهر البلاغة والبيان والبديع، ضبط وتدقيق: يوسف الصميلي، المكتبة العصرية، ط1، بيروت، لبنان، 1999.
  - 49- أحمد بيوض. المسرح الجزائري نشأته وتطوره، منشورات التبيين الجاحظية، الجزائر، 1998.
- 50- أحمد سخسوخ. الدرامة الشعرية بين الدراما والشعر، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1، القاهرة، 2009.
  - 51- أحمد سمير ببرس. المسرح العربي في القرن 19، مكتبة سعيد رأفت، ط1، القاهرة، 1985.
    - 52- أحمد صقر. المسرح الفكري مع التطبيق، مركز الإسكندرية للكتاب، ط1، 2002.
    - 53- أحمد صقر. المسرح الفكري والتطبيق، مركز الإسكندرية للكتاب، ط1، مصر، 2000.
- 54- أحمد عبد النعيم. إيقاع الزمن في الرواية العربية المعاصرة، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط1، 2004.
  - 55- أحمد فرحات. أصوات ثقافية، دار العالمية للطباعة والنشر، ط1، لبنان، 1984.
    - 56- أحمد منور. الأدب الجزائري باللسان الفرنسي.
- 57- إدريس بوذينة. الرؤيا والبنية في روايات الطاهر وطار، منشورات جامعة منتوري، ط1، قسنطينة، 2005.
  - 58- أدونيس. الشعرية العربية، دار الآداب، ط2، بيروت، لبنان، 1983.
    - 59- أدونيس. زمن الشعر، دار العودة، ط2، بيروت، لبنان، 1987.
  - 60- أرسطو. فن الشعر، ترجمة شكري عياد، دار الكتاب العربي، القاهرة، 1968.
  - 61- أرسطو. فن الشعر، ترجمة: عبد الرحمان بدوي، مكتبة النهضة المصرية، ط3، مصر، 1997.

- 62- أسامة فرحات. المونولوج بين الدراما والشعر، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1، القاهرة، مصر، 1997.
  - 63- ألارديس نيكول. علم المسرحة، دريني خشبة، مكتبة الآداب، القاهرة، 1966.
  - 64- ألارلديس نيكول. علم المسرحية، ترجمة: دريني خشبة، دار سعاد الصباح، الكويت، 1999.
- 65- آمال منصور. أدونيس وبنية القصيدة القصيرة، عالم الكتب الحديث، ط1، إربد، الأردن، 2007.
- 66- أمبرتو إيكو. التأويل بين السيميائيات والتفكيكية، ترجمة: سعيد بنكراد، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط2، 2002.
- 67- أمير إبراهيم القرشي. النماذج والمدخل الدرامي، دار عالم الكتب، ط1، القاهرة، مصر، 2001.
  - 68 آن أوبرسفيلد. قراءة المسرح، ترجمة: مي التلمساني، أكاديمية الفنون، القاهرة، مصر، 1977.
- 69- أنريك أندرسون. مناهج النقد الأدبي، ترجمة: الطاهر أحمد مكي، مكتبة الآداب، القاهرة، 1991.
  - 70- أنيسة بركات. أدب النضال في الجزائر، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، 1984.
  - 71- إيريك بانتلي. الحياة في الدراما، ترجمة: حبرا إبراهيم حبرا، المكتبة العصرية، بيروت، 1968.
    - 72- إيليا الحاوي. الفن والحياة والمسرح، دار الثقافة للنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، 1985.
    - 73- إيليا الحاوي. بيكيت في مسرحيات ومسرح، سلسلة الثقافة للجميع، ط1، بيروت، لبنان.
- 74- إيليا الحاوي. يونسكو في مسرحياته ومسرحه، سلسلة الثقافة للجميع، ط1، بيروت، لبنان، 1986.
- 75- باسم العسم. مقاربات في الخطاب المسرحي، دار الينابيع للطباعة والنشر، ط1، دمشق، سوريا، 2006.

- 76- بشرى موسى صالح. نظرية التلقي أصول وتطبيقات، المركز الثقافي العربي، ط1، الدار البيضاء، المغرب، 2007.
- 77- بشير بويجرة. بنية الزمن في الخطاب الروائي الجزائري 1970-1986، دار الغرب للنشر والتوزيع، 2002.
  - 78- بشير بو يجرة. بنية الزمن في المسرحية، دار الثقافة، القاهرة، 1991.
- 79- بشير تاوريت. الحقيقة الشعرية على ضوء المناهج النقدية المعاصرة والنظريات الشعرية لبسام قطوش، استراتيجيات التأصيل والإجراء النقدي، مؤسسة حمادة ودار الكندي، ط1، الأردن، 1998.
  - 80- بيتز روندي. نظرية الدراما الحديثة، ترجمة: أحمد حيدر، مكتبة السد، دمشق، 1977.
- 81- تزيفيطان تودوروف. الشعرية، ترجمة: شكري المنحوت ورجاء بن سلامة، دار توبقال، ط2، المغرب، 1982.
- 82- تزيفيطان تودوروف. اللغة والأدب في الخطاب الأدبي، ترجمة: سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، بيروت، 1993.
- 83- تشيلدون تشيني. تاريخ المسرحية في ثلاثة آلاف سنة، ترجمة: دريني حشبة، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والطباعة والنشر، القاهرة، 1963.
- 84- التهاوني. كشاف اصطلاحات الفنون، تحقيق: لطفي عبد البديع، الهيئة العامة للكتاب، ج2، القاهرة، 1972.
  - 85- توفيق الحكيم. فن الأدب، دار معز للطباعة، 1952.
  - 86- توفيق الحكيم. مسرح المجتمع، مكتبة الآداب، القاهرة، 1961.
  - 87- توفيق الحكيم. مقدمة مسرحية الصفقة، مكتبة الآداب، ط1، القاهرة، 1956.
    - 88- توفيق الحكيم. مقدمة مسرحية بيجماليون، دار الآداب، القاهرة، 1942.

- 89- جان بول سارتر. ما الأدب؟، ترجمة وتقديم وتعليق: محمد غنيمي هلال، مكتبة الأنجلو مصرية، القاهرة، 1961.
  - 90 حبرا إبراهيم حبرا. الرحلة الثامنة، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، 1979.
    - 91- الجراري عباس. من وحى التراث، مطبعة الأمينية، المغرب، 1977.
    - 92- حلال زياد. المدخل إلى السيمياء في المسرح، وزارة الثقافة، ط1، عمان، 1992.
- 93- الجواليقي. المعرب من الكلام الأعجمي، تقديم: أحمد محمد شاكر، دار الكتب المصرية، ط2، 1969.
- 94- حوليان هيلتون. اتجاهات حديدة في المسرح، ترجمة: أمين الرباط وسامح فكري، أكاديمية الفنون، ط2، القاهرة، 1995.
- 95- جون كوهن. بنية اللغة الشعرية، ترجمة: محمد الولي ومحمد العمري، دار توبقال للنشر، ط1، الدار البيضاء، المغرب، 1986.
- 96- حيرار حينيت. مدخل لجامع النص، ترجمة: عبد الرحمان أيوب، دار توبقال، ط2، المغرب، 1986.
- 97- حازم شحاتة. الفعل المسرحي في نصوص ميخائيل رومان، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1، القاهرة، 1997.
  - 98- الحافظ عمرو بن بحر. البيان والتبيين، تحقيق عبد السلام هارون، القاهرة، مصر، 1969.
- 99- حسام الألومي. الزمان في الفكر الفلسفي القديم، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط1، بيروت، 1980.
- 100- حسن المنيعي. المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرجة، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، ظهر المهراز، فاس، 1994.
- 101- حسن ناظم. مفاهيم الشعرية، دراسة مقارنة في الأصول والمناهج والمفاهيم، المركز الثقافي العربي، ط1، بيروت، لبنان، 1994.

- 102- حسن يوسفي. قراءة النص المسرحي، دراسة في مسرحية شهرزاد، مكتبة عالم المعرفة، الكويت، 1995.
  - 103- حسين بحراوي. بنية الشكل الروائي، المركز الثقافي العربي، ط1، 1990.
- 104- حسين حموي. الاتجاه القومي في مسرح عدنان مردم الشعري، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، سوريا، 1999.
- 105- حسين رامز محمد رضا. الدراما بين النظرية والتطبيق، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، 1972.
- 106- حفناوي بعلي. أربعون عاما على خشبة مرح الهواة، منشورات إتحاد الكتاب الجزائريين، ط1، الجزائر، 2005.
  - 107- حلمي بدير. أثر الأدب الشعبي الحديث، دار الوفاء، الإسكندرية، مصر، 1992.
- 108- حميد الحمداني. القراءة وتوليد الدلالة، المركز الثقافي العربي، ط1، الدار البيضاء، المغرب، 2003.
- 109 حميدة سمسم. الخطاب الإعلامي العراقي، منشورات المؤتمر الإعلامي الأول، قسم الإعلام، كلية الآداب، جامعة بغداد، 2001.
  - 110- حضر ناظم عودة. الأصول المعرفية لنظرية التلقى، دار الشروق، ط1، لبنان، 1997.
  - 111- حليل موسى. جماليات الشعرية، منشورات اتحاد الكتاب العربي، دمشق، سوريا، 2005.
- 112- دمين كرانت. موسوعة المصطلح النقدي، ترجمة: عبد الواحد لؤلؤة، مجلد 3، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط1، الأردن، 1983.
- 113- رتشاردز. مبادئ النقد الأدبي، ترجمة: مصطفى بدوي، المؤسسة المصرية العامة، القاهرة، مصر، 1963.
  - 114- رشاد رشدي. فن كتاب المسرحية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1998.

- 115- الرشيد بوشعير. دراسات في المسرح الجزائري، ديوان المطبوعات الجامعية، قسنطينة، الجزائر، 1994.
- 116- رضا غالب. الميتاتياترو، أكاديمية الفنون، مطابع الأهرام التجارية، ط1، قليوب، مصر، 2003.
- 117- روبرت مغري. تيار الوعي في الرواية الحديثة، ترجمة: محمود الربيعي، دار المعارف، القاهرة، 1982.
- 118- روحير بنسفيلد الابن. فن الكتاب المسرحي، ترجمة: دريني خشبة، مطبعة النهضة، القاهرة، مصر، 1978.
- 119- رومان جاكبسون. قضايا الشعرية، ترجمة: عبد الولي ومبارك حنون، دار توبقال للنشر، ط1، المغرب، 1988.
- 120- رونالد هيمن. قراءة المسرحية، ترجمة: مدحي الدوري، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 1995.
  - 121- رياض عصمت. بقعة ضوء، منشورات وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق، 1975.
    - 122- الزمخشري. أساس البلاغة، دار صادر، بيروت، لبنان.
- 123- س وداوسن. الدراما والدرامية، ترجمة: جعفر صادق الخليلي، منشورات عويدات، ط1، بيروت، لبنان، 1980.
- 124- ستيوارت كريفش. صناعة المسرحية، ترجمة: عبد الله معتصم الدباغ، دار الكتاب العربي، بغداد، 1968.
- 125- سعاد محمد خضر. الأدب الجزائري المعاصر، منشورات المكتبة العصرية، بيروت، لبنان، 1967.
  - 126- سعد أبو الرضا. في الدراما اللغة والوظيفة، منشأة المعارف بالإسكندرية، مصر، 1989.

- 127- سعيد بحراوي. العروض إيقاع الشعر العربي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1، القاهرة، مصر، 1991.
- 128- سعيد يقطين. تحليل الخطاب الروائي الزمن السرد التبئير، المركز الثقافي العربي، المغرب، 1997.
  - 129- سيد بحراوي. موسيقي الشعر عند شعراء أبولو، دار المعارف، ط1، القاهرة، مصر، 1985.
  - 130- سيدين فنكشتين. الواقعية في الفن، ترجمة: دريني خشبة، دار الجامعيين للنشر، بيروت، لبنان.
    - 131- سيريل داغر. الشعرية العربية، دار توبقال، ط1، الدار البيضاء، المغرب، 1981.
- 132- سيزا القاسم. بناء الرواية دراسة مقارنة لثلاثية نجيب محفوظ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1، 1981.
- 133- شايف عكاشة. مدخل إلى عالم النص المسرحي الجزائري، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائرية، 1991.
  - 134- شكري عبد الوهاب. النص المسرحي، دار فلور للنشر والتوزيع، ط2، 2001.
    - 135- الصادق قسومة. طرائق تحليل القصة، دار الجنوب للنشر، تونس.
      - 136- صالح بلعيد. نظرية النظم، دار هومة، الجزائر، 2002.
    - 137- صالح لمباركية. المسرح في الجزائر، دراسة موضوعاتية فنية، ج1.
    - 138- صالح لمباركية. المسرح في الجزائر، دراسة موضوعاتية فنية، ج1.
- 139- صحبة أحمد علقم. تداخل الأجناس الأدبية في الرواية العربية الرواية الدرامية أنموذجا، المؤسسة العربية للدراسات والنشر والتوزيع، الأردن، 2006.
- 140- صلاح فضل. عين النقد على الرواية الجديدة، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، 1988.
  - 141- صلاح فضل. مناهج النقد النعاصر، دار الآفاق العربية، ط1، القاهرة، 1996.

- 142- الطاهر زرهوني. التعليم في الجزائر قبل وبعد الاستقلال، موفم للنشر، الجزائر، 1993.
- 143- طه عبد الفتاح مقلد. الحوار في القصة والمسرحية والإذاعة والتلفزيون، مكتبة الشباب بالقاهرة، 1975.
- 145- عادل النادي. مدخل إلى فن كتابة الدراما، مؤسسة عبد الكريم بن عبد الله، ط1، تونس، 1987.
  - 146- عاطف مذكور. علم اللغة بين التراث والمعاصرة، دار الثقافة، القاهرة، 1978.
  - 147 عبد الحميد هيمة. علامات في الإبداع الجزائري، دار هومة، ط1، الجزائر، 2000.
- 148- عبد الستار جواد. اللغة الإعلامية دراسة في صناعة النصوص الإعلامية وتحليلها، منشورات بيروت، 1998.
- 149- عبد الصبور شاهين. القياس في الفصحى والدخيل في العامية، مؤسسة الرسالة، ط2، بيروت، لبنان، 1986.
- 150- عبد العاطي غريب علام. دراسات في البلاغة العربية، منشورات جامعة بنغازي، ط1، ليبيا، 1997.
  - 151- عبد الفتاح عثمان. بناء الرواية، مطبعة التقدم المميزة، القاهرة، مصر، 1999.
- 152- عبد القادر أبو شريفة وحسن لافي قزق. مدخل إلى تحليل النص الأدبي، دار الفكر للنشر والطباعة والتوزيع، ط3، القاهرة، 2000.
- 153- عبد القادر القط. في الأدب المعاصر دراسة تطبيقية لمشكلات معاصرة في الأدب والثقافة في مصر، مكتبة مصر، الفجالة، القاهرة، 1955.
  - 154- عبد القادر القط. قضايا و مواقف، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، القاهرة، 1971.
    - 155- عبد القادر القط. من فنون الدب المسرحية، دار النهضة العربية، مصر، 1978.
- 156- عبد القادر جغلول. الاستعمار والصراعات الثقافية في الجزائر، ط1، ترجمة: سليمان قسطون، دار الحداثة، بيروت، لبنان، 1984.

- 157- عبد القادر شرشار. تحليل الخطاب الأدبي وقضايا النص، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2006.
- 158- عبد القادر هني. نظرية الإبداع الأدبي في النقد الأدبي القديم، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1999.
  - 159- عبد القاهر الجرجاني. أسرار البلاغة، تحقيق: محمد محمود شاكر، دار المدني حدة، 1991.
    - 160- عبد القاهر الجرجاني. أسرار البلاغة، دار المعرفة، بيروت، لبنان، 1978.
- 161- عبد القاهر الجرجاني. دلائل الإعجاز، تحقيق عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، ط1، القاهرة، مصر، 1984.
- 162- عبد القاهر الجرجاني. دلائل الإعجاز، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، مكتبة القاهرة، مصر، 1969.
  - 163 عبد الكريم حدري. الفن المسرحي، دار الفنك للنشر، الجزائر، ط1، 1993.
  - 164- عبد الكريم حدري. نماذج من المسرح الأوروبي الحديث، دار هومة، ط1، الجزائر، 2002.
- 165- عبد اللطيف الصديقي. الزمان أبعاده وبنيته، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط1، بيروت، لبنان، 1980.
  - 166- عبد الله الركيبي. الفرانكوفونية مشرقا ومغربا، نشر مطبعة الأمة، الجزائر، 1993.
- 167 عبد الله محمد الغذامي. الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط4، مصر، 1998.
- 168 عبد الله محمد الغذامي. الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية، دار سعاد الصباح، ط1، الكويت، 1993.
  - 169- عبد الملك مرتاض. النص من أين وإلى أين، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1983.
- 170- عبد الملك مرتاض. بحث في تقنية السرد، عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون، دار الآداب، الكويت، 1988.

- 171- عبد الوهاب شكري. النص المسرحي، دار فلور للنشر والتوزيع، ط2، بيروت، لبنان، 2001.
- 172 عدد من المؤلفين. مختارات من المسرح الجزائري الجديد، ترجمة: أحمد تليلاني، منشورات المعهد العربي العالمي للترجمة، 2008.
  - 173- عدنان بن ذيل. فن كتابة المسرحية، مطبعة اتحاد الكتاب العربي، دمشق، 1996.
    - 174- عز الدين إسماعيل. الأدب وفنونه، دار الفكر العربي، ط3، القاهرة، 1965.
- 175- عز الدين إسماعيل. الشعر العربي المعاصر قضاياه وظواهره الفنية والمعنوية، دار العودة، ط3، بيروت، لبنان، 1981.
- 176 عصام الدين أبو العلا. آليات التلقي في دراما توفيق الحكيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1، مصر، 2007.
  - 177- على أحمد باكثير. فن المسرحية من خلال تجاربي الشخصية، مكتبة مصر، 1991.
    - 178- على أحمد باكثير. فن المسرحية، مطبعة المعرفة، القاهرة، 1964.
- 179- على أحمد باكثير. محاضرات في المسرح والمسرحية، معهد الدراسات العربية، جامعة الدول العربية، 1958.
- 180- على الراعي. المسرح في الوطن العربي، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، ط2، الكويت، 2001.
- 181- على بن تميم. السرد والظاهرة الدرامية، المركز الثقافي العربي، ط1، الدار البيضاء، المغرب، 2003.
  - 182 على تميم. السرد والظاهرة الدرامية، المركز الثقافي العربي، ط1، المغرب، 2003.
- 183- على جعفر العلاق. الشعر والتلقي دراسات نقدية، دار الشروق للنشر والتوزيع، ط2، 2002.
  - 184- عمر الدسوفقي. المسرحية تاريخها أصولها ونشأتها، دار الفكر العربي، القاهرة.

- 185- عمر عباس الواحد. قراءة النص وجماليات التلقى، دار الفكر العربي، ط1، القاهرة، 1996.
- 186- عيد الدميات. النظرية النقدية الغربية من أفلاطون إلى بوكالشيو، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط1، بيروت، لبنان، 2007.
- 187- عيسى خليل محسن حسين. المسرح، دار جرير للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط1، 2006.
- 188- غاستون باشلار. جماليات المكان، ترجمة غالب هلسا، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط5، بيروت، لبنان، 2000.
  - 189- فؤاد التكرلي. العامية والغنية، منشورات وزارة الثقافة والفنون، بغداد، 1978.
  - 190- فؤاد صالحي. علم المسرحية وفن كتابتها، تالة للطباعة والنشر، ط1، 2001.
- 191- فاطمة الزهراء الوهيبي. المكان الجسد والقصيدة، المركز الثقافي العربي، ط1، الدار البيضاء، المغرب، 2005.
- 192- فايز ترجيني. الدراما ومذاهب الدب، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، ط1، بيروت، لبنان، 1988.
- 193- الفرابي أبو نصر. كتاب الحروف، تحقيق: محسن مهدي، دار القلم للملايين، ط1، بيروت، لبنان.
- 194- فرحان بلبل. أصول الإلقاء والإلقاء المسرحي، مطابع وزارة الثقافة، ط2، دمشق، سوريا، 2001.
  - 195- فرحان بلبل. أصول الإلقاء والإلقاء المسرحي، مطبعة مدبولي، القاهرة، 1996.
  - 196- فرحان بلبل. النص المسرحي، الكلمة والفعل، مطبعة اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2003.
    - 197- فوزي سعيد عيسي. النص الشعري وآليات القراءة، دار المعرفة الجامعية، ط1، 2009.
- 198- فولفغانغ آيزر. فعل القراءة ونظرية جمالية التجاوب في الأدب، ترجمة: حميد الحمداني والجيلالي الكدية، مكتبة المناهل، الدار البيضاء المغرب، 1995.

- 199- قدامة بن جعفر. نقدر النثر، تحقيق وتقديم: طه حسين وعبد الحميد العبادي، دار الكتب العربية، بيروت، 1995.
- 200- القرطاجيي حازم. منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تحقيق محمد الحبيب بن خوجة، دار الغرب الإسلامي، ط2، لبنان، 1981.
  - 201- كمال أبو ديب. في الشعرية، مؤسسة الأبحاث العربية، ط1، بيروت، لبنان، 1987.
    - 202- كوليردج. سيرة ذاتية، ترجمة: عبد الحكيم حسان، دار المعارف، مصر، 1971.
- 203- كير إسلام. سيمياء المسرح والدراما، ترجمة: رئيف كرم، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 1992.
- 204- لخضر منصوري. المسرح العربي مسيرة تتجدد، الكتاب العربي، وزارة الإعلام، الكويت، 2012.
- 205- ماجوري بولتيبون. تشريح المسرحية، ترجمة: دريني حشبة، مكتبة الأنجلو مصرية، القاهرة، 1962.
- 206- مارتن أسلن. تشريح الدراما، ترجمة: يوسف عبد المسيح ثروت، مكتبة النهضة، بيروت، لبنان، 1988.
- 207- مارتن غسلن. بحال الدراما -كيف تخلق العلامات على المسرح والدراما- أكاديمية الفنون، القاهرة، مصر، 1994.
  - 208- مارون النقاش. المسرح العربي، تقديم: محمد يوسف نحم، دار الثقافة بيروت، 1961.
    - 209- مجدي وهيبة ومحمد عنانين ورايدن والشعر المسرحي، دار المعرفة، القاهرة، 1964.
- 210- بحدي وهيبة، كامل المهندس. معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، مكتبة لبنان، بيروت، 1984.
  - 211- محمد الدالي. الأدب المسرحي المعاصر، عالم الكتب، ط1، القاهرة، 1999.

- 212- محمد الطاهر. الروابط الثقافية بين الجزائر والخارج، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1983.
  - 213- محمد الكغاط. المسرح وفضاءاته، البوكيلي للنشر والتوزيع، ط1، الدار البيضاء، 1996.
    - 215- محمد حبريل. مصر المكان، المجلس الأعلى للثقافة، ط1، القاهرة، مصر، 2000.
- 216- محمد حمدي إبراهيم. نظرية الدراما الإغريقية، الشركة المصرية العالمية للنشرن ط1، القاهرة، مصر، 1994.
  - 219- محمد زغلول سلام. المسرح والمحتمع في مائة عام، مركز افسكندرية للكتاب، دت، مصر.
- 220- محمد زكي العشماوي. المسرح أصوله واتجاهاته المعاصرة، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، 1989.
- 221- محمد زكي العشماوي. دراسات في الأدب المسرحي والأدب المقارن، دار الشروق للطباعة والنشر، لبنان، 1991.
- 222- محمد زكي العشماوي. في النقد المسرحي والأدب المقارن، دار الشروق للطباعة والنشر، القاهرة، مصر، 1987.
- 223- محمد سالم سعد الله. ما وراء النص، دراسات في النقد المعرفي المعاصر، عالم الكتب الحديث، ط1، إربد، الأردن، 2008.
- 224- محمد صايل حمدان. قضايا النقد الحديث والأمل للنشر والتوزيع، ط1، إربد، الأردن، 1991.
  - 225- محمد عايد الجابري. الخطاب العربي المعاصر، دار الطليعة، بيروت، لبنان، 1988.
- 226- محمد عزام. تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج النقدية الحداثية، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، سوريا، 2003.
  - 227- محمد غنيمي هلال. النقد الأدبي الحديث، دار العودة، ط1، بيروت، 1973.
  - 228- محمد غنيمي هلال. النقد الأدبي الحديث، دار العودة، ط2، بيروت، 1982.

- 229- محمد غنيمي هلال. النقد الأدبي الحديث، دار العودة، ط3، بيروت، 1987.
- 230- محمد غنيمي هلال. النقد الأدبي الحديث، مطبعة نهضة مصر، القاهرة، 1977.
- 240- محمد مصايف. النقد الأدبي الحديث في المغرب العربي، المؤسسة الوطنية للكتاب، ط2، الجزائر، 1984.
- 241- محمد مصايف. فصول في النقد الأدبي الجزائري الحديث، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1983.
- 242- محمد مفتاح. تحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التناص) المركز الثقافي العربي، ط3، الدار البيضاء، المغرب، 1982.
  - 243- محمد مندور. الأدب وفنونه، دار النهضة، مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، 1997.
- 244- محمد مندور. الكلاسيكية والصول الفنية للدراما، دار نهضة مصر للطباعة والنشر، الفجالة، القاهرة.
  - 245- محمد مندور. المسرح العالمي، دار نهضة مصر للطباعة والنشر، ط1، الفجالةن القاهرة، مصر.
    - 246- محمد مندور. المسرح النثري، معهد الدراسات العربية، جامعة الدول العربية، 1959.
- 247- محمود خليف خضير الحياني. استجابة المتلقي في قصيدة الدراما العربية، دار حامد للنشر والتوزيع، ط1، عمان، الأردن، 2012.
- 248- مخلوف بوكردوح. المسرح الجزائري، ثلاثون عاما مهام واعباء، منشورات التبيين الجاحظية، الجزائرية، 1995.
- 249- مخلوف بوكردوح. ملامح عن المسرح الجزائري، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1982.
  - 250- مخلوف بوكروح. التلقي والمشاهدة في المسرح، مؤسسة فنون وثقافة الجزائر، 2006.
- 251- منيب محمد البوريهي. الفضاء الروائي في الغربة الإطار والدلالة، دار النشر المغربي، ط1، الدار البيضاء، 1984.

- 252- مها حسن القطراوي. الزمن في الرواية العربية، المؤسسة العربية للدراسات والنشر والتوزيع، ط1، بيروت، 2004.
  - 253- ميادة برهوم. كراسة فعاليات الدراما، مركز الدعم التعليمي، القدسن فلسطين، 2004.
- 254- ميجان الرويلي وسعد البازعي. دليل الناقد الأدبي، المركز الثقافي العربي، ط1، الدار البيضاء، المغرب، 2000.
- 255- ميشيل فوكو. حفريات المعرفة، ترجمة: سالم أحمد، المركز الثقافي العربين بيروت، الدار البيضاء، 1987.
- 266- ميلتون ماركوس. المسرحية كيف ندرسها ونتذوقها، ترجمة: فريد مندور، دار الكتاب العربي، بغداد، 1965.
  - 267- نازك الملائكة. قضايا الشعر المعاصر، دار العلم للملايين، ط1، بيروت، لبنان، 1962.
    - 268- نبل راغب. فن العرض المسرحي، الشركة المصرية العامة للنشر، القاهرة، 1996.
- 269- نحم عبد الله كاظم. مشكلة الحوار في الرواية العربية، عالم الكتب الحديث، إربد، الأردن، 2007.
- 270- نور الدين السد. الأسلوبية في النقد العربي الحديث، أطروحة دكتوراه، قسم اللغة العربية، جامعة الجزائر، 1999.
  - 271- نور الدين عمرون. المسار المسرحي الجزائري إلى سنة 2000.
- 272- هاني أبو الحسن سلام. سيميولوجيا المسرح بين النص والعرض، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، ط1، الإسكندرية، مصر، 2006.
- 273- هنري رياض، محمد مندور. رائد الأدب الاشتراكي، مكتبة النهضة السودانية، الخرطوم، السودان، 1985.
- 274- وطفاء حمادي. الخطاب المسرحي في العالم العربي، المركز الثقافي العربي، ط1، الدار البيضاء، 2007.

- 275- يسوف إدريس. سلسلة الكتاب الذهبي، القاهرة، 1954.
- 276- يوسف اسكندر. اتجاهات الشعرية الحديثة الأصول والمقولات، دار الكتب العلمية، ط2، بيروت، لبنان، 2008.
  - 277- يوسف الشاروني. دراسات أدبية، مطبعة المعرفة، القاهرة، مصر، 1964.
  - 278- يوسف نوفل. بناء المسرحية العربية، دار المعارف، ط1، القاهرة، 1995.
  - 279 ـ يوسف نوفل. قضايا الفن القصصي، دار النهضة العربية، القاهرة، 1977.
- 280- يوسف وغليسي. الشعريات والسرديات قراءة اصطلاحية في الحدود والمفاهيم، منشورات السرد العربي، جامعة منتوري، قسنطينة، 2007.

### ثالثا- القواميس والمعاجم:

- 281- إبراهيم مصطفى وآخرون. معجم الوسيط، دار العودة، استانبول، تركيا، 1989.
  - 282- ابن منظور. لسان العرب، دار الجيل، بيروت، 1952.
- 283- حبور عبد النور. المعجم الدبي، دار المعلم للملايين، ط2، بيروت، لبنان، 1984.
- 284- سعدان علوش. معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، الدار البيضاء، المغرب، 1985.
  - 285- لطيف زيتوني. معجم مصطلحات نقد الرواية.
- 286- ماري إلياس وحنان قصاب. المعجم المسرحي، مكتبة لبنان، ناشرون، بيروت، لبنان، 1997.
  - 287- المنجد في اللغة العربية المعاصرة، دار الشروق، بيروت، لبنان، 2000.

### رابعا- الصحف، المجلات، الجرائد والمراسيم:

- **288-** جريدة الأهرام. العدد 30660 بتاريخ 1970/11/20، القاهرة، مصر.
  - 289- حريدة الصباح. العدد 417، 2004/10/25، العراق.
    - **290-** جريدة بيان اليوم. عدد 1996/07/13، سوريا.

291- صحيفة أضواء الأضواء الأسبوعية. عدد 15 جوان 1985، الجزائر.

292- صحيفة الجمهورية. العدد 5994، بغداد، العراق، 1981.

**293-** صحيفة المجاهد. عدد 06 جانفي 1988.

**294**- مجلة أقلام. العدد 06، بغداد، 1981.

295- مجلة أقلام. العدد الثالث، بغداد، العراق، 1978، (وزارة الشؤون الثقافية).

**296**- بحلة الأدباء العرب. العدد 04 أكتوبر 1971.

297 - مجلة الأسبوع الأدبي. عدد 519، 1986، بغداد، العراق.

**298 -** مجلة الآفاق العربية. السنة 18، العدد 221، بغداد، 1993.

299- محلة الثقافة. عدد 87 ماي/جوان 1985، الجزائر.

300- محلة الجيش. وزارة الدفاع الوطني، عدد 195 جوان 1980.

301- مجلة الفكر العربي المعاصر. العدد49/48، بيروت، لبنان، 1989.

302- مجلة الفيصل. عدد 2000/26، سوريا.

303- مجلة الكتاب. العدد 09 ديسمبر 1961، القاهرة، مصر.

**304-** مجلة الكلمة. العدد 04 يناير 1993، الجزائر.

305- مجلة المجلة الثقافية. العدد 17 سبتمبر 2008، وزارة الثقافة، الجزائر.

**306-** مجلة المجلة. عدد 170، فيفرى 1971.

307- مجلة المستقبل العربي. العدد 148، بيروت، لبنان، 1991.

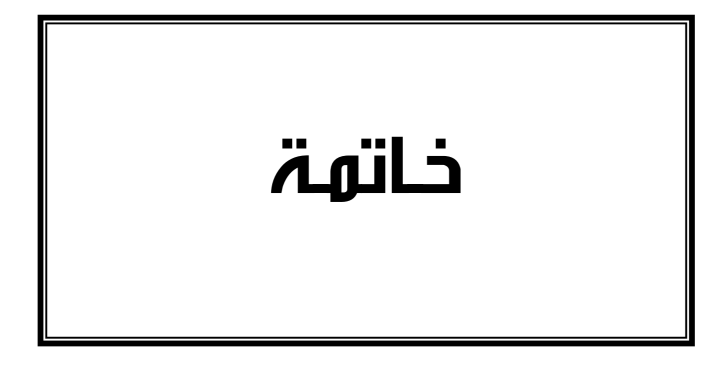
308- مجلة المسرح. وزارة الثقافة، مايو 1967.

**309-** مجلة المنار. السنة الأولى، العدد 07، باريس، 1989.

- 310- مجلة الهلال. العدد 212، نوفمبر 1969، القاهرة، مصر.
  - 311- مجلة آمال وزارة الثقافة. عدد 14، الجزائر، 1984.
    - 312- مجلة جذور. العدد 12 مارس 2013، تونس.
  - 313- محلة حقائق مدينة الجزائر. عدد 39 جانفي 1986.
    - **314-** مجلة فصول. مج4، العدد 1، 1983.
- 315- مجلة مخبر تحليل الخطاب. العدد الثاني، جامعة تيزي وزو، 2007.
- **316-** مرسوم التأميم الصادر في 1963/01/08 تحت رقم 63/12.

## خامسا- المراجع باللغة الفرنسية:

- 317- Alen Dawner. The art of the play, winston INC. NY, 1955.
- 318- Anne Ubersfeld. Lire de théâtre. Edition sociales, Paris, 1982.
- 319- Bouziane Ben Achour. Le théâtre Algérien, édition de el gharb, Oran.
- 320- Elisabeth Woodbridj. The drama Ets, allyn and bacon Boston, 1926.
- **321-** George Pierce Bahun. Dramatique technique, hougton miffline, Boston, 1919.
- 322- Georges mounin. Introduction a la sémiologie minuit, Paris, 1970.
- 323- Mahieddine Bachtarzi. Mémoires, tom 1 sned, Algerie, 1969.
- 324- Marjorie Boulton. The antomy of drama, Routledge LTD, London, 1960.
- 325- Patrice Pavis. Dictionnaire de théâtre Dunot, Paris, 1996.
- 326- Renald Peacok. The art of drama, Routledge LTD, London, 1960.
- 327- W.T.Price. The technique of drama, apleton centry, company NY. 1935.



# فهرس المحتويات

## فمرس المحتويات:

| الصفحة                                              | المحتــــوى                                                                      |  |
|-----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|--|
|                                                     | كلمة شكر                                                                         |  |
| ĺ                                                   | مقدمة                                                                            |  |
| مدخل: الشعرية والدراهية                             |                                                                                  |  |
| 2                                                   | أولاً– الشعرية المفاهيم والتطور                                                  |  |
| 2                                                   | 1 - الشعرية لغة                                                                  |  |
| 3                                                   | 2- مفاهيم الشعرية عند الغرب قديما                                                |  |
| 4                                                   | 3- الشعرية عند الغرب حديثا                                                       |  |
| 9                                                   | 4- الشعرية عند العرب قديما                                                       |  |
| 11                                                  | 5- الشعرية عند العرب حديثا                                                       |  |
| 15                                                  | ثانيا- بين الشعوية والدرامية                                                     |  |
| الفصل الأول: التأصيل الهعرفي للخطاب والخطاب المسرحي |                                                                                  |  |
| 21                                                  | أولا: التأصيل المعرفي للخطاب                                                     |  |
| 21                                                  | 1- الخطاب في الأصول العربية                                                      |  |
| 23                                                  | 2- الخطاب في الأصول الغربية                                                      |  |
| 25                                                  | ثانيا- التأصيل المعرفي للفن المسرحي                                              |  |
| 30                                                  | ثالثاً- الخطاب المسرحي وجدلية النص والعرض                                        |  |
| 30                                                  | 1- ما الخطاب المسرحي                                                             |  |
| 36                                                  | 2- هل الخطاب المسرحي جنس أدبي وما حدود انتمائه للخطاب الأدبي؟                    |  |
| 39                                                  | 3- كيف يشتغل الخطاب المسرحي وكيف ننم عملية تلقيه؟                                |  |
| 47                                                  | رابعا- التأصيل السوسيوتاريخي للخطاب المسرحي وتطوره                               |  |
| 55                                                  | خامسا- البيئة السوسيوتاريخية والسوسيوثقافية لنشأة الخطاب المسرحي الجزائري وتطوره |  |
| 59                                                  | المرحلة الأولى: خطاب مغامرة الهواة الناجحة 1926-1932                             |  |
| 60                                                  | المرحلة الثانية: خطاب البحث عن الذات 1932-1939                                   |  |
| 62                                                  | المرحلة الثالثة: خطاب المصاعب 1939-1946                                          |  |
| 62                                                  | المرحلة الرابعة: خطاب الاستفاقة 1947-1955                                        |  |
| 63                                                  | المرحلة الخامسة: خطاب الدعاية والثورة 1955-1962                                  |  |
| 65                                                  | المرحلة السادسة: الخطاب النهضوي الاجتماعي 1963-1972                              |  |
| 66                                                  | المرحلة السابعة: خطاب الركود 1972-1982                                           |  |
| 66                                                  | المرحلة الثامنة: خطاب الانتعاش 1983-1989                                         |  |

| 67                                                     | المرحلة التاسعة: خطاب الأزمة 1990-1999                           |  |
|--------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|--|
| 68                                                     | المرحلة العاشرة: خطاب الخروج من الأزمة أو لملمة الجراح 2000-2005 |  |
| 69                                                     | المرحلة الحادية عشر: خطاب الاحترافية 2006-2014                   |  |
| الفصل الثاني: الحوار الوسرحي: الوفهوم السوات والوظائف  |                                                                  |  |
| 71                                                     | أولاً– الحوار التعريف والمفهوم                                   |  |
| 74                                                     | ثانيا- أشكال الحوار                                              |  |
| 74                                                     | 1- الحوار الروائي                                                |  |
| 74                                                     | 2- الحوار الخطابي                                                |  |
| 76                                                     | 3- الحوار السردي                                                 |  |
| 78                                                     | 4- المونولوج (الحوار الداخلي)                                    |  |
| 83                                                     | 5- التحقيق                                                       |  |
| 90                                                     | ثالثا: الحوار والمحادثة                                          |  |
| 93                                                     | رابعا: ميزات الحوار المسرحي وسماته                               |  |
| 93                                                     | 1- الإفصاح والإبانة                                              |  |
| 94                                                     | 2- مناسبة اللغة لموضوع المسرحية                                  |  |
| 97                                                     | 3- انسجامه مع الشخصية                                            |  |
| 100                                                    | 4- التكثيف والتركيز والإيجاز                                     |  |
| 103                                                    | 5- الواقعية                                                      |  |
| 105                                                    | 6- التوالدية                                                     |  |
| 107                                                    | 7- الرشاقة والإيقاعية                                            |  |
| 110                                                    | خامسا: وظائف الحوار المسرحي                                      |  |
| 110                                                    | 1- تصوير الشخصيات وتقديمها                                       |  |
| 115                                                    | 2- تطوير الحيكة والحدث وتنمية الصراع                             |  |
| 117                                                    | 3- الوظيفة الجمالية الفنية                                       |  |
|                                                        | الفصل الثالث: شعرية اللسان في الحوار المسرحي الجزائري            |  |
| 123                                                    | أولاً- شعرية الحوار المسرحي وجدلية اللسان عامية/فصحى             |  |
| 128                                                    | ثانيا- خطاب الحوار عاميا                                         |  |
| 142                                                    | ثالثا- خطاب الحوار فصيحا                                         |  |
| 157                                                    | رابعاً – الحوار الأوسط                                           |  |
| 163                                                    | خامسا- خطاب الحوار مفرنسا                                        |  |
| 174                                                    | سادسا- خطاب الحوار أمازيغيا                                      |  |
| الفصل الرابع: شعرية التشكيل في الحوار الهسرحي الجزائري |                                                                  |  |

| 178                                                     | أولاً- شعرية تشكيل الفضاء المكاني والاجتماعي في الحوار المسرحي الجزائر           |
|---------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 178                                                     | 1 - الفضاء المكاني                                                               |
| 189                                                     | ثانيا- شعرية تشكيل الفضاء الزماني في الحوار المسرحي                              |
| 189                                                     | 1- مفهوم الزمن                                                                   |
| 192                                                     | 2- أنواع الزمن                                                                   |
| 205                                                     | ثالثا- شعرية تشكيل الخيال وبناء فعل التخيل في الحوار المسرحي الشعري              |
| 216                                                     | رابعا- شعرية التشكيل الإيقاعي في الحوار المسرحي الشعري                           |
| الفصل الخاوس: شعرية اللنفتاح في الحوار الوسرحي الجزائري |                                                                                  |
| 262                                                     | أولاً- شعرية انفتاح الحوار المسرحي الجزائري على القراءة والتلقي                  |
| 262                                                     | 1- شعرية الانفتاح: المفاهيم والحدود                                              |
| 229                                                     | ثانيا- شعرية انفتاح الحوار في الخطاب المسرحي الجزائري على مستوى الكتابة والتأليف |
| 236                                                     | ثالثا- شعرية انفتاح الحوار على السياق الاجتماعي والاقتصادي والسياسي العام        |
| 247                                                     | رابعا- شعرية انفتاح الحوار المسرحي الجزائري على التراث والثقافة الشعبية          |
| 253                                                     | خامسا- انفتاح خطاب الحوار المسرحي على القرآن الكريم والسنة النبوية               |
| 254                                                     | 1- مستوى الاجترار النصي                                                          |
| 256                                                     | 2- مستوى الامتصاص النصي                                                          |
| 257                                                     | 3- مستوى الحوار النصي                                                            |
| 260                                                     | سادسا- شعرية انفتاح الحوار المسرحي الجزائري على الذهنية                          |
| 265                                                     | سابعا- شعرية انفتاح دلالات الصمت والغياب في الحوار المسرحي الجزائري              |
| 273                                                     | خاتمة                                                                            |
| 276                                                     | المصادر والمراجع                                                                 |