



#### ملخص البحث

يدور البحث حول عناصر الوعظ والحكمة في نهج البلاغة، ويبرز فيه عنصران رئيسان، هما العاطفة والعقل، ويظهر في هذا البحث كيف وظف أمير المؤمنين علي عليه السلام هذين العنصرين لاستهالة القلوب اللاهية والعقول النافرة إلى سعادتها في الدارين، ويأتي بعدها بعض العناصر الأخرى المتفرعة عنها كدائرة الوعظ واستعال الزمان بأقسامه الثلاث.



#### **Abstract**

The we search deals with Preach and wisdom in Nahjul -Balagha. Two elements that stand out in it are emotion and intellect, we cam see how Imam Ali (pb) uses these two elements to bring back hearts and minds to their happiness in this world and the hereafter. It also contains some other elements as using tenses.

تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي على السلام وفكره وهيرة الإمام على على السلام وفكره وهيرة المراحة ومسيرة الإمام على على المراحة ومسيرة الإمام على المراحة المراحة ومسيرة الإمام على المراحة ومسيرة الإمام على المراحة ومسيرة الإمام على المراحة ومسيرة الإمام على المراحة ومسيرة ومسيرة المراحة ومسيرة وم

# المبحث الأول بيان المفاهيم المقدمة

أخذ الوعظ والحكمة مساحة واسعة من نهج البلاغة، بل هو أ أوسع الأغراض في الكتاب، وهذا الغرض الأدبي أو الموضوع فيه جملة أمن العناصر التي شكلت هيكلته، وقبل الخوض فيها لابدمن بيان بعض المفردات لغةً واصطلاحاً. ١ - الوعظ لغة واصطلاحاً:

لغة: من الفعل الثلاثي: وَعَظَ والاسم: الموعظة وهو واعظ والجمع وُعَاظْ.

بأتي الوعظ والموعظة والعظة لمعانٍ متعددة قريبة يمكن إرجاعها إلى معنى واحد أ- التخويف، ب-الزجر، ج- التذكير بالخير وما يـرق لـه القلـب ويلينـه، د-النصـح بالطاعة والوصية بها(١).

قال الفراهيدي: وعظ: العِظُّةُ: الموعظة، وعَظْتُ الرَّجلَ أَعِظُهُ عِظَةً وموعظة واتَّعَظَ: تقبّل العِظَةَ وهو تذكيرُك إيّاه الخيرَ ونحوَه مما يرقُّ له

ويطلق الوعظ في الاصطلاح على الكلام الذي يلين له القلب، وينزجر به عن المعاصي، وما نهى الله عنه، ويكون بالترغيب أو بالتخويف، أو يستعمل فيه أسلوب الحياء، بغض النظر عن الترغيب بالجزاء الحسن والتخويف من العذاب(٣).

### ٧- الحكمة لغة واصطلاحاً:

الحِكْمَةُ عِبَارَةٌ عَنْ مَعْرِفَةِ أَفْضَل الأَشياء بِأَفْضَل الْعُلُوم. وَيُقَالُ لَمَنْ يُحْسِنُ دَقَائِقَ الصِّناعات ويُتقنها: حَكِيمٌ، والحَكِيمُ يَجُوزُ أَن يَكُونَ بِمَعْنَى الحاكِم مِثْلَ قَدِير بِمَعْنَى قَادِرٍ وعَلِيم بِمَعْنَى عالِم والحُكْم الحِكْمَةُ والتذكير بالعواقب، هـ- الأمر مِنَ الْعِلْم، والحَكِيمُ العالمِ وَصَاحِبُ الحِكْمَة. وَقَدْ حَكْمَ أَيْ صَارَ حَكِيماً)

قُلْلُ النَّمِرُ بْنُ تَوْلَب:

# وأَبْغِض بَغِيضَكَ بُغْضاً رُوَيْدا

إِذَا أَنتَ حَاوَلْتَ أَن تَحْكُما أَي إِذَا حَاوَلْتَ أَن تَحْكُما أَي إِذَا حَاوَلَتَ أَن تَكُونَ حَكيهاً. والحُحْمُ: العِلْمُ وَالْفِقْهُ؛ قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿وَآتَيْنَاهُ الْحُكْمَ صَبِيًّا﴾ (٤). تَعَالَى: ﴿وَآتَيْنَاهُ الْحُكْمَ صَبِيًّا﴾ (٤).

معناه الأصل<sup>(٥)</sup>، وورد في المعاجم المتأخرة ثلاثة معانٍ للمفردة: الأصل والحسب يقال فلان من العنصر الآري أو السامي، وفي الكيمياء مادة أولية لا يمكن تحليلها كياوياً إلى ما هو أبسط منها، والمادة التي تدخل في تكوّن جسم وجمعه عَناصر<sup>(٢)</sup>.

٤. النظرة الوعظية السليمة تجاه
 الحياة:

من مادة الوعظ الأساسية التزهيد في الدنيا وتبصير السامع والقارئ بأمرها وتنفيره عنها ومن خطبة لأمير المؤمنين (عليه السلام) في ذم الدنيا: «أَمَّا بَعْدُ فَإِنِّي أُحَذِّرُكُمُ الدُّنْيَا،

كان وعظ الإمام (عليه السلام)
متوازنا فلم يدع الناس إلى طرح
الدنيا وتركها تركاً تاماً والانقطاع إلى
العبادة والرهبنة، بل كان يحذر من
الانخداع بالدنيا والركون إليها؛ لأن
الغالب على الناس أنهم ينخدعون
بها ويركنون إليها وينسون الآخرة،
فالإمام (عليه السلام) إنها يقصد
هولاء، وما كان (عليه السلام)
ليدعو إلى نبذ حلال الله نبذاً تاماً،

\_ .

﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهُ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّرْقِ قُلْ هِيَ خارجيٍّ يراه أو كلام يسمعه، وهي لِلَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحُيَاةِ الدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْم يَعْلَمُ ونَ ﴾ [الأعراف، ٣٢]. وإنها كان في مواعظه وتوجيهه الفكري بوجه عام يدعو إلى مواجهة

الحياة بواقعيّة وصدق، محذِّراً من اللُّهاث المجنون وراء الآمال الخادعة والأحلام الكاذبة، التي ليس لها في واقع الحياة سند ولا أساس (٨).

> المبحث الثاني العناصر الرئيسة للوعظ والحكمة في نهج البلاغة

إن المتتبع لخطب أمير المؤمنين (عليه السلام) يجد هنالك جملة من العناصر الرئيسة والفرعية التي اعتمدها في الوعظ والحكمة، منها: أولاً: الوجدان والعاطفة

وهـو حالـة شـعورية تندفـع مـن

النفس بسبب انفعالها بحدث أهم عناصر الأدب، بل هي التي تميز بين الأدب عن غيره، إذ عبرها يظهر التفاعل بين الأديب وموضوعه.

١-أهمية الخطاب الوجداني ا لعا طفي :

الخطاب الوجداني العاطفي هو أول لبنة في العمل الأدبي؛ لأنّه لو لم تنبعث مشاعر الأديب نحو شيء لما أبدع في التعبير عنه. فانبعاث الأديب العاطفي يبني نصاً نثرياً أو شعرياً، ويسجل أدقُّ مشاعر الحياة وأعمقها، وبذلك يثير عاطفة المتلقى أيما إثارة. ولما ذكرناه عدَّها بعض النقاد أساس الأدب، وجها يكون النص أدبيًّا وإذا خـلا نـصّ منهـا يُعـدُّ نتاجـاً علمتاً فقط (٩).

فمن نظر إلى العاطفة الصادقة في القصيدة الرثائية الشهيرة لأبي الحسن، علي بن جريج الرومي،

روائع الأدب العربي بـل الإنسـاني، قال يرثى ولده الأوسط:

لقَد قلَّ بين المهد واللَّحْد لُبْثُهُ

فلم ينْسَ عهْدَ المهْد إذ ضُمَّ في اللَّحْدِ تَنَغُّصَ قَبْلَ الرِّيِّ ماءُ حَياتِهِ

وفُجّع منه بالعُذُوبة والبَرْدِ أَلَحَّ عليه النَّزْفُ حتَّى أحالَهُ

إلى صُفْرَة الجاديِّ عن مُمْرَةِ الوَرْدِ وظلَّ على الأيْدى تساقط نَفْسُه

ويذوي كما يذوي القَضِيبُ من الرَّنْدِ هـذه الركيـزة. فَيَالِكِ من نَفْس تَسَاقَط أَنْفُساً

> تساقط درِّ من نِظَام بلا عقدِ عجبتُ لقلبي كيف لم ينفَطِرْ لهُ

ولوْ أَنَّهُ أَقْسى من الحجر الصَّلدِ (١٠) ٢-ركائـز عنـصر الخطـاب الوجـداني الوعظيي:

يستند الوعظ الوجداني إلى ر کیز تین:

أ- الركيزة الأولى: هي شفقة الإنسان على نفسه من الألم والعاقبة

يرى العاطفة كيف صنعت نصّاً من التي تلحقه جرّاء خروجه عن الطريق السويّ وعدم انتهاجه، والواعظ يأتى له بصورة ماثلة له، وكأنَّه يرى نفسه على شاشة من المستقبل، فيرى نفسه غرضاً لأحداث الدنيا من مرض وحاجة وانقطاع إلى فراش موتٍ إلى مغتسل إلى نعش إلى لحدٍ يطبق على جسده ونفسِ تُحاسَبُ حساباً دقيقاً لا يمكن الفلتان منه وهذا النص مبنى على

ب- الركيزة الثانية: هي علاقة الإنسان بربّه وإثارة الشوق إلى محبوب لا يضاهيه محبوبٌ في رأفته ورحمته وفيضه وتفضّله عليه، فحينها 🍂 يركز الواعظ على ذلك يلهب قلب المستمع ويدنيه من ربّه، فيجد نفسه في حالة إحساسية تسيل فيها دموعه خجلاً وحياءً وشوقاً إلى ساحة قدسه

٣- الخطاب الوجداني في نهبج

وقرېه.

# اللاغة:

يدور الخطاب الوجداني في نهج البلاغة بين واعظ وسامع، أما الواعظ فهو الذي يعيش حالة ما يعظ به تماماً في جميع سلوكه وآنائه فهو المشفق من العذاب والمرتجف في المحراب ليلاً، يلوذ بالله ويعوذ، وأما السامع فيمثّل له الواعظ صورة الوعظ صورةً حيّةً قائمة بين عذاب يخيفه وجنّة مهتز لها قلبه شوقاً.

قال عليه السلام: «سَلكُوا في بُطُونِ الْبَرُزَخِ سَبِيلًا سُلِّطَتِ الْأَرْضُ عَلَيْهِمْ فِيهِ فَأَكَلَتْ مِنْ لِحُومِهِمْ وَشَربَتْ مِنْ دِمَائِهِمْ فَأَصْبَحُوا فِي 🚺 فَجَـوَاتِ قُبُورهِـمْ جَمَـاداً لَا يَنْمُـونَ وَ ضِاراً لَا يُوجَدُونَ لَا يُفْزِعُهُمْ وُرُودُ الْأَهْوَالِ وَلَا يَحْزُنُّهُمْ تَنَكُّرُ الْأَحْوَالِ وَلَا يَخْفِلُونَ بِالرَّوَاجِفِ وَلَا يَأْذَنُونَ لِلْقَوَاصِفِ غُيَّباً لَا يُنْتَظَرُونَ وَشُهُوداً لَا يَحْضُرُونَ وَإِنَّمَا كَانُوا جَمِيعاً فَتَشَتَّتُوا وَآلَافاً فَافْتَرَقُوا وَمَا عَنْ طُولِ عَهْدِهِمْ

وَلَا بُعْدِ كَلِّهِمْ عَمِيَتْ أَخْبَارُهُمْ وَ صَمَّتْ دِيَارُهُمْ وَلَكِنَّهُمْ سُقُوا كَأْساً بَدَّلَتْهُمْ بِالنُّطْقِ خَرَساً وَبِالسَّمْعِ صَمَاً وَبِالْحُرَكَاتِ سُكُوناً فَكَأَنَّهُمْ فِي ارْتِجَالِ الصِّفَةِ صَرْعَى سُبَاتٍ جيرَانٌ لَا يَتَأَنَّسُونَ وَ أُحِبَّاءُ لَا يَتَزَاوَرُونَ بَلِيَتْ بَيْنَهُمْ عُرَا التَّعَارُفِ وَ انْقَطَعَتْ مِنْهُمْ أَسْبَابُ الْإِخَاءِ ١١١).

إنها صورة معبرة عن الموتى الذين كانوا يعيشون الغفلة والغرور في الحياة الدنيا، فإذا هم صرعى في ظلمة الأرض ووحشة القبر، ويبين الإمام (عليه السلام) أحوالهم في هذه الخطبة وهي من الفصاحة وبلاغة الصورة والوصف وصدق العاطفة عند الواعظ بمكان، بل هي من مواضع السجود في الفصاحة، ومن قرأها وكان واقفاً على معانيها أثرت فيه أثراً بليغاً كما أخذت بمجامع قلب ابن أبي الحديد فقال: "وأقسم بمن تقسم الأمم كلها به

سنة وإلى الآن أكثر من ألف مرة ما قرأتها قط إلا وأحدثت عندي روعة يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة، ١٦٤]. وخوفاً وعظة، وأثرت في قلبي وجيباً وفي أعضائي رعدة، ولا تأملتها إلا وذكرت الموتى من أهلى وأقاربي وأرباب ودي وخيلت في نفسي أني أنا ذلك الشخص الذي وصف (عليه السلام) حاله"(١٢).

> ثانياً: العقل والاستدلال ١ -أهمّية الخطاب العقلي:

العقل هو الأساس الذي امتازبه الإنسان عن بقية المخلوقات، فصار به مدركاً مميّزاً بين الحسن والقبيح الكمال والعبودية. والنفع والضرر، ومن دونه ما قامت الحياة كم هي الآن، قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْق السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْل وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِهَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْ زَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ

لقد قرأت هذه الخطبة منذ خمسين وتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ المُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِقَوْم

الآيات المذكورة من خلق السهاوات والأرض وتعاقب الليل والنهار ومسير السفن الجارية على الماء مبحرة من قُطر إلى قُطر وهطول الغيث وحياة الأرض وانتشار الحياة فيها والرياح المصرفة ولولاها ما قامت الحياة، كل تلك الآيات لأمر عظيم هـو التعقّـل، والتعقـل هـو تفعيل العقل للاتعاظ بتلك الآيات، ليسمع الإنسان ويطيع فيصل إلى

ويُعــد الخطــاب العقـــلى المنطلــق🃢 الأول وأساس البنية الخطابية، بل إنّ الخطاب الوجداني من دون الاستناد إلى الخطاب العقلي المبرهن هو مجرد وهم وتنميق ألفاظٍ، فالواعظ الحكيم لابدّله من الخطاب العقلي كما في هذا النص لأمير المؤمنين

(عليه السلام):

«الحُمْدُ لله الَّذِي لَا تُدْرِكُهُ الشَّوَاهِدُ وَلَا تَحْوِيهِ الْمُسَاهِدُ وَلَا تَرَاهُ النَّوَاظِرُ وَلَا تَحْدُوثِ خَلْقِهِ عَلَى قِدَمِهِ وَلَا تَحْدُوثِ خَلْقِهِ عَلَى قَدَمِهِ بِحُدُوثِ خَلْقِهِ عَلَى قَدَمِهِ بِحُدُوثِ خَلْقِهِ عَلَى قَدْمِهِ وَجُدُوثِ خَلْقِهِ عَلَى قَدْمِهِ وَجُدُوثِ خَلْقِهِ عَلَى أَنْ لَا شَبَهَ لَهُ وَجُودِهِ وَبِالشَّتِبَاهِهِمْ عَلَى أَنْ لَا شَبَهَ لَهُ اللَّذِي صَدَقَ فِي مِيعَادِهِ وَارْتَفَعَ عَنْ ظُلْمِ عِبَادِهِ وَقَامَ بِالْقِسْطِ فِي خَلْقِهِ طُلْمِ عِبَادِهِ وَقَامَ بِالْقِسْطِ فِي خَلْقِهِ طُلْمُ عِبَادِهِ وَقَامَ بِالْقِسْطِ فِي خَلْقِهِ وَعَدَلَ عَلَيْهِمْ فِي حُكْمِهِ مُسْتَشْهِدُ وَعَدَلَ عَلَيْهِمْ فِي حُكْمِهِ مُسْتَشْهِدُ وَبَا لَوْسُولِ عَلَيْهِمْ فِي حُكْمِهِ مُسْتَشْهِدُ وَبِهَا وَمَعَدُوثِ الْأَشْيَاءِ عَلَى أَزَلِيَّتِهِ وَبِهَا وَمَعَدُونِ الْقُلُوبُ عَلَى قُدْرَتِهِ... وَسَمَهَا بِهِ مِنَ الْعَجْزِ عَلَى قُدْرَتِهِ... وَلَكُ وَلَا الْقُدْرَةِ وَجَسِيمِ وَلَى الْقُدْرَةِ وجَسِيمِ وَلَى الْقُدْرَةِ وجَسِيمِ الْقُدْرَةِ وجَسِيمِ الْقُدْرَةِ وجَسِيمِ وَلَكِنِ الْقُلُوبُ عَلِيلَةً اللَّرِيقِ ولَكِنِ الْقُلُوبُ عَلِيلَةً عَذَابَ الْحُرِيقِ ولَكِنِ الْقُلُوبُ عَلِيلَةً عَلَاهِ عَلَى الْمُؤْلِونَ عَلَيلَةً مُنْ الْعَبْرَاتِ فَي عَلَيلَةً والْمَالَقِيمَ عَلَيلَةً والْمَالِيقِ ولَكِنِ الْقُلُوبُ عَلَيلَةً الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقِ الْعَلَاقِ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقِ الْعَلَى الْعَلَاقِ الْعَلَاقِ الْعَلَى الْعَلَى الْعُرِيقِ ولَكِينَ الْقُلُوبُ عَلَيْهِ عَلَى الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَى الْعُلُولُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَى الْعَلَاقُ الْعَلَى الْعَلَاقُ الْعُلِيلَةُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَالَةُ الْعُلُولُ الْعَلَاقُ الْعُلُولُ الْعُلِيلَةُ الْعَلَاقُ ال

بهذا الخطاب العقلي الاستدلالي يضع أساساً لبناء الخطبة الوعظي، فلو لم يكن هذا الأساس فلمَ الوعظ؟ ولماذا يعظ الواعظ؟.

الْبَصَائِـرُ مَدْخُولَـةُ »(١٣).

إن الفكر والخطاب العقلي الاستدلالي هو محور الوعظ، فالتفكير

في عظيم القدرة وجسامة النعمة من شأنه أن يُرجِع الإنسانَ عن غيّه، ويبعث الخوف والرهبة، ولكنّ المانع هو سقم القلوب ومرضها والبصيرة هي قوة الإدراك والفطنة والعلم والخبرة (١٤٠)، وبصيرة مدخولة أي معيوبة، من الدَّخل بالتحريك وهو العيب والغشّ والفساد (١٠٠)، ففساد الخبرة والفطنة هو الحائل الثاني دون التفكير المحرّك الأساسي للرجوع إلى الصواب، وهنا يتجلى في بيان الإمام عليه السلام أهمّية الخطاب العقلي الاستدلالي.

٢ - ركائز عنصر الخطاب العقلي
 الحكمى في نهج البلاغة:

للخطاب العقلي جملة من الركائز:
الركيزة الأولى: الفقر في الإنسان
في كل وجوده، فهو العاري الذي
كتاج إلى كسوة، وهو الجائع المحتاج
إلى طعام، وهو المشرّد المحتاج إلى
مأوى، وهلم جررّا.

۷۲

فالفقير في تمام وجوده يحتاج إلى الغنى المطلق الذي يخرجه من العوز كما يلى: إلى الاستغناء.

> الركيزة الثالثة: الحقيقة الماثلة أمام عين الواعظ والموعوظ كسرعة انقضاء السنين والقرون وبقاء الآثار.

> يقف الواعظ مبرهناً على هلاك السامع واضمحلاله، بمن كان أقوى منه وأطول عمراً، فهنا قياس الماثلة التامة أو قياس الأولوية كم قال تعالى: ﴿فَلَا تَقُلْ لَهُمَا أُفِّ وَلَا تَنْهَرْهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا ﴾. [الإسراء، ٢٣]. وقد نصّ عليه العلماء في تحريم الضرب قياساً إلى كلمة (أفّ) التي هي أهون من الضرب(١٦).

# المبحث الثالث العناصر الفرعية للوعظ والحكمة في نهج البلاغة

ذكرنا فيم اسبق بعض العناصر الرئيسة في الوعظ والحكمة، وفي

الركيزة الثانية: غنى الخالق، هذا المبحث نشير إلى بعض العناصر الفرعية في الوعظ والحكمة، وهي

#### ١ - الوعظ بحسب الزمان

للزمان دور بارز في مادة الوعظ ويأتي بالأقسام الثلاثة:

## (١) الوعظ بالزمان الماضي:

من مادة الوعظ والحكمة استحضار الماضي والأمم السالفة وتجاربها الحسنة والسيئة، وخير كلام يبين أهمية الماضي والتجارب المتقدمة هـو كلام الله سبحانه، يقـول تعـالي: ﴿ أَوَلَمُ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُوا الْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكْثَرَ مِمَّا عَمَرُوهَا وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ﴾ [الروم، ٩].

فقد حت الباري سبحانه على السير واكتشاف الماضي والتدبر فيما

ولكنك الآن ترى سبب الإظلام عليهم فتنتفع بشيء غاب عنهم، ثم قال (عليه السلام):

«إِنِّي وإِنْ لَمْ أَكُنْ عُمِّرْتُ عُمْرَ مَنْ كَانَ قَبْلِي فَقَدْ نَظَرْتُ فِي أَعْمَالِمِهُ وفَكَّرْتُ فِي أَخْبَارِهِمْ وسِرْتُ فِي آثَارِهِمْ حَتَّى عُدْتُ كَأَحَدِهِمْ بَلْ كَأَنِّي بَ انْتَهَى إِلَيَّ مِنْ أُمُورِهِمْ قَدْ عُمِّرْتُ مَعَ أَوَّلِهِمْ إِلَى آخِرِهِمْ فَعَرَفْتُ صَفْقَ ذَلِكَ مِنْ كَدَرِهِ ونَفْعَهُ مِنْ ضَرَرِهِ (١٩). فالوقت محدود ولا يمكن أن يتسع حتى يجرّب الإنسان كل شيء، فكيف يوسع دائرة الوقت لتستوعب تجارب كثيرة يحتاجها ولا سبيل إلى ذلك إلّا إذا نظر الإنسان في تجارب الماضين وبذلك يضيف إلى عمره أعمار الماضين كلهم، فأمير المؤمنين عليه السلام يقول كأننى أضفت أعهار الماضين إلى عمري بالنظر في أعمالهم والتفكير في أخبارهم الواصلة والسير في آثارهم، والنتيجة هي كما

آل إليه أمر السالفين مع شدة قوتهم وعظمة آثارهم وتوسعة عمرانهم، ويجري هذا المجرى كلام أمير المؤمنين (عليه السلام) لولده الإمام الحسن عليه السلام، قال:

«لِتَسْتَقْبلَ بِجِدِّ رَأْيِكَ مِنَ الْأَمْرِ مَا قَدْ كَفَاكَ أَهْلُ التَّجَارِبِ بُغْيَتَهُ وَتَجْرِبَتَهُ لَّفَتَكُونَ قَدْ كُفِيتَ مَثُونَةَ الطَّلَب وَعُوفِيتَ مِنْ عِلَاجِ التَّجْرِبَةِ»...(۱۷). فإن العقل يحكم بالاكتفاء بتجربة تغنيك وأهل التجارب من الصالحين والطالحين أغنوك وكفوك عن ضياع العمر والوقت والفشل المحتمل، فبالوقوف على تجارب السالفين لا اللاحق المستقبل ولا يقع اللاحق في فشل وتعب، ثم قال (عليه السلام): "فَأَتَاكَ مِنْ ذَلِكَ مَا قَدْ كُنَّا نَأْتِيهِ واسْتَبَانَ لَكَ مَا رُبَّهَا أَظْلَمَ عَلَيْنَا مِنْهُ الله التجارب التجارب السالفة قبلك قد خاضوا غماراً مجهولة فأظلم عليهم الأمر حينها

قال (عليه السلام): «فَعَرَفْتُ صَفْوَ أشياء أخرى وتلبس الإنسان لباساً فيها الرخاء والراحة وتعبها لاينتهي والبلاء فيها مستمر ما دام الإنسان فيها.

ومن اللافت للنظر أن الإمام (عليه السلام) استعمل في النتيجة المتفرعة على حال الأمم السالفة للعطاء والإكساء اسم فاعل (معطية، ملبسة)، وصيغة المبالغة فعّال وفعول في السلب والخديعة وانتزاع ما وهبت والجملة الفعلية الاستمرارية في البلاء وعدم الرخاء فوافقت الألفاظ المستعملة الغرض المراد.

### (٢) الوعظ بالحاضر المحسوس:

يختلف الناس في التلقى، فبعض قبلكم وتغرّكم كما غرّت السابقين حيُّ القلب ذكيّ مستوعب وتحضر الصورة الوعظية عنده وإن جاء بها الواعظ من الماضي بألفاظ حاكية، وبعض آخر أقل استيعاباً للصورة

ذَلِكَ مِنْ كَدرهِ ونَفْعَهُ مِنْ ضَرَرِهِ». ثمّ تنزع عنه ذلك اللباس لا يستمر فالوعظ بالماضي والحكمة المستخلصة منه جعلا صورة المستقبل مشرقة للمتّعظ، كما قال أمير المؤمنين (عليه السلام) في نص آخر: «لَا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا كَمَا غَرَّتْ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ مِنَ الْأُمَم المُاضِيَةِ»... بعدما انتهى من التمهيد الوعظى بالقرون الخالية وما جرى على الناس الذين ظنوا أن الدنيا لا تصيبهم بشرم، فرع بفاء النتيجة وأعطى حكماً للمستقبل: «فَإِنَّهَا غَـدَّارَةٌ غَـرَّارَةٌ خَـدُوعٌ مُعْطِيَـةٌ مَنُـوعٌ مُلْبِسَةٌ نَنرُوعٌ لَا يَدُومُ رَخَاؤُهَا ولَا يَنْقَضِي عَنَاؤُهَا ولَا يَرْكُدُ بَلَاؤُها اللهُ ١٠٠٠.

> تغدر بکم کہا غدرت بمن وتخدعكم كما خدعت الأوائل وتعطيكم شيئاً، ولكنّها تمنع عن ابن آدم نفس الشيء أو تمنع عنه

وضَرَّهُ أَجَلُهُ أَلَا فَاعْمَلُوا فِي الرَّغْبَةِ كَمَا تَعْمَلُونَ فِي الرَّهْبَةِ»(٢١).

في المثال المذكور من النهج يركز الإمام (عليه السلام) على صورةٍ محسوسة ويخاطب السامع ويذكره بإدبار الدنيا، فالمستمع يرى أيامه تمضي سراعاً وكل يـوم يودّعـه ولا يرجع إليه أبدا، وإدبار الدنيا بتصرّم العمر وهو واضح للجميع، حتى الغنيّ الموسر المنعّم في رغد العيش فالأيام المتصرمة تؤذن بالوداع الأخير، والنهاية لكل الأيام وما هي إلا أخوات ونظائر لبعضها ولكن هل نهاية الدنيا هي نهاية لكل شيء؟ أم أنها نهاية لبداية أخرى لا تنقطع؟ والجواب في قوله عليه السلام:

«أَلَا وإِنَّكُمْ فِي أَيَّام أَمَلِ مِنْ وَرَائِهِ أَجَلٌ فَمَنْ عَمِلَ فِي أَيَّام أَمَلِهِ قَبْلَ حُضُور أَجَلِهِ فَقَدْ نَفَعَهُ عَمَلُهُ ولَمْ يَضْرُرْهُ أَجَلُهُ ومَنْ قَصَّرَ فِي أَيَّام أَمَلِهِ قَبْلَ حُضُور أَجَلِهِ فَقَدْ خَسِرَ عَمَلُهُ

اللفظية الحاكية عن شيء غائب فتكون الصورة الحاضرة المحسوسة له أجلى وأكثر إيضاحاً، فتارة يقول الواعظ: كان في الزمن الماضي شخص قويّ شديد البنية طاغ فاخترمه الموت وصار عبرة، وتارة أخرى يشير الواعظ إلى شخص القدرآه الموعوظ وعايشه، فالموعظة مستمكنة منه؛ لأنّها ما تزال ماثلة في نفسه، قال (عليه السلام):

«أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ الدُّنْيَا قَدْ أَدْبَرَتْ وَآذَنَتْ بوَدَاع وإنَّ الآخرة قَدْ أَقْبَلَتْ وأَشْرَفَتْ بِاطِّلَاعِ أَلَا وإنَّ الْيَوْمَ الْمِضْ مَارَ وَغَداً السِّبَّاقَ وَ السَّبَقَةُ الجُنَّةُ إِلَّهُ وَالْغَايَةُ النَّارُ أَ فَلَا تَائِبٌ مِنْ خَطِيئَتِهِ قَبْلَ مَنِيَّتِهِ أَلا عامِلٌ لِنَفْسِهِ قَبْلَ يَوْم بُؤْسِهِ أَلَا وإِنَّكُمْ فِي أَيَّـام أَمَـلِ مِـنْ وَرَائِهِ أَجَلٌ فَمَنْ عَمِلَ فِي أَيَّام أَمَلِهِ قَبْلَ حُضُورِ أَجَلِهِ فَقَدْ نَفَعَهُ عَمَلُهُ ولَمْ يَضْرُرْهُ أَجَلُهُ وَمَنْ قَصَّرَ فِي أَيَّام أَمَلِهِ قَبْلَ حُضُورِ أَجَلِهِ فَقَدْ خَسِرَ عَمَلُهُ

وَّضَّ مُ أَجَلُهُ أَلَا فَاعْمَلُوا فِي الرَّغْبَةِ كَمَا الإنسان يستمرُّ فِي حياته ويكون تَعْمَلُونَ فِي الرَّهْبَةِ»(٢٢).

بحرف التأكيد (إنّ) ليلفت السامع إلى قوله المشير للحاضر المحسوس الآن «إِنَّكُمْ فِي أَيَّام أَمَلِ»، فأيام الأمل هي الحاضر الملموس المحسوس الذي يعيشه السامع، والأمل في كل جوانبها ولا يخفى، إن الأمل سلاح ذو حدّين، فمنه إيجابيٌّ وسلبيٌّ ، رُوِيَ عَن الإمام الصادق عليه السلام في تصحيح هذا الأمر لما قد يظن بعض أن الدين ينفى الأمل من أمير المؤمنين (عليه السلام). رأسه إلى قدمه، قال عليه السلام: «اعْمَلْ لِدُنْيَاكَ كَأَنَّكَ تَعِيشُ أَبِداً واعْمَلْ لِآخِرَتِكَ كَأَنَّكَ تَمُوتُ غَدا ونِعْمَ الْعَوْنُ الدُّنْيَا على الْآخِرَةِ ولَيْسَ مِنَّا مَنْ تَرَكَ دُنْيَاهُ لِآخِرَتِهِ ولَا آخِرَتَـهُ لِلْأُنْيَاهُ»(٢٣).

> فالأمل الإيجابيّ عند أهل البيت قال (عليه السلام): (عليهم السلام) هو ما يجعل

عوناً له على آخرته حتى لا يستولى نبّه بحرف التنبيه (ألا) وأكّد عليه اليأس فيؤدّي به إلى الكسل والجمود، فبالأمل الإيجابي قوام الحياة ولولاه لكانت ضيقة:

أعلُّلُ النفسَ بالآمالِ أرقبُها

ما أضيقَ العيشَ لولا فسحةُ الأمل<sub>، (۲۲)</sub> ا

والأمل السلبيُّ هو ما يصرف الإنسان عن الآخرة ويأسر لبه، فيظن أنّه خالد فيها والموت خلق لغيره، وهذا هو المقصود في بيان

(٣) الوعظ بالمستقبل:

المستقبل هـو شـغل الإنسـان الشاغل في الحياة ويحب أن يعرف ما يجري له ومن هذا ينطلق الواعظ الحكيم إلى استحضار المستقبل اليقيني الذي غفل عنه السامع، كما

«وَاعْلَمُوا أَنَّ مَجَازَكُمْ عَلَى الصِّرَاطِ

فَاتِلَاتُ الْغُرُورِ...»(٢٥).

(على الصراط)، والبقية عطف على المجرور، إذن مسيركم ومروركم سيكون من مزالق الصراط وهي محل الزَّلْق يقال: زَلَقتْ تزلُّق القدم زلقا زلت ولم تثبت (۲۷).

وهذه الصور المخيفة أراد بها أمير المؤمنين (عليه السلام) تفزيع القلوب عن الذنوب لتتقيى قال: (اتَّقُوا اللهَّ عِبَادَ اللهَّ)، وهي غاية الواعظ الحكيم، ولكن أراد أيّ تقوى؟ تَقِيَّةَ ذِي لُبِّ، وهو ذو العقل أو ذو العقل الخالص (٢٨).

ثم بيّن عليه السلام من هو اللبيب ذو العقل الخالص الذي ينفعه التصوير المخيف عن أهوال الصراط هو من «شَغَلَ التَّفَكُّرُ قَلْبَهُ وأَنْصَبَ الْخُوْفُ بَدَنَهُ وأَسْهَرَ التَّهَجُّدُ غِرَارَ نَوْمِهِ وأَظْمَأُ الرَّجَاءُ هَوَاجرَ يَوْمِهِ وظَلَفَ الزُّهْدُ شَهَوَاتِهِ وأَوْجَفَ الذِّكْرُ بلِسَانِهِ وقَدَّمَ الْخُوْفَ لِأَمَانِهِ وتَنكَّبَ المُخَالِجَ عَنْ وَضَح السَّبِيلِ

وَمَزَالِقِ دَحْضِهِ وَأَهَاوِيل زَللهَ وَتَارَاتِ أَهْوَالِهِ فَاتَّقُوا اللهَّ عِبَادَ اللهَّ تَقِيَّةَ ذِي لُبِّ شَغَلَ التَّفَكُّرُ قَلْبَهُ وَأَنْصَبَ الُّوفُ بَدَنَهُ وَأَسْهَرَ التَّهَجُّدُ غِرَارَ نَوْمِهِ وَأَظْمَأَ الرَّجَاءُ هَوَاجِرَ يَوْمِهِ وَظَلَفَ الزُّهْدُ شَهَوَاتِهِ وَأَوْجَفَ الذِّكْرُ بلِسَانِهِ وَقَدَّمَ الْخُوْفَ لِأَمَانِهِ وَتَنكَّبَ الْمُخَالِجَ مُعَـنْ وَضَـح السَّبِيلِ وَسَـلَكَ أَقْصَـدَ المُسَالِكِ إِلَى النَّهْجِ المُطْلُوبِ وَلَمْ تَفْتِلْهُ

وعظ بالمستقبل سامعه المتطلع إلى معرفة المجهول الذي أمامه، ليخاف من المجاز الصعب وفصّل فيه بفواصل بليغة وَاعْلَمُوا أَنَّ مَجَازَكُمْ عَلَى الصِّرَاطِ وَمَزَالِقِ دَحْضِهِ وَأَهَاوِيلِ زَللهَ وَتَارَاتِ أَهْوَالِهِ، اعلموا: فعل أمر لحصول شيء في المستقبل، والمجاز إما مصدر ميمي أو اسم لمكان الجواز، من جاز يجوز الموضع وبه سار فیه وقطعه (۲۲)، وکلمهٔ مجاز: اسم (أنّ) وخبرها الجار والمجرور

المُطْلُوب ولَمْ تَفْتِلْهُ فَاتِلَاتُ الْغُرُورِ». التفكّر في أمر المستقبل المخيف شغل قلب اللبيب وصرفه عن كل صارفات الغرور التي تقعد به عن الآخرة، رأينا أن الصورة الوعظية المستقبلية كيف تصنع من الإنسان اللبيب متعظاً اجتمعت فيه الخصال المنجية بعدما علمَ بالمخاطر عَلَيْهِ مِنَ اللهُ حَافِظ »(٢٩). والأهوال التي تنتظر الإنسان المنحرف فانبعثت فيه الهمّة واتقيى تقيّة اللبيب العامل الذي جرت التقوى على جوارحه.

> ٢- الوعظ والحكمة بحسب الدائرة والموضوع: (١) الأنفسي:

> تتجلى علاقة الباطن بالظاهر، والداخل بالخارج، في عملية إصلاح الإنسان لنفسه وسلوكه بأداء ما كلفه الله من أوامر ونواه، الذي سيكون باعثا ً نفسيا لنعه من

وسَلَكَ أَقْصَدَ الْسَالِكِ إِلَى النَّهج المعاصي التي بدورها ستنعكس في أسلوب التعامل مع الآخرين وهذا ما يشير إليه الإمام (عليه السلام) في القصار من كلماته بقوله:

«مَنْ أَصْلَحَ مَا بَيْنَهُ وبَيْنَ اللهَ أَصْلَحَ اللهُ مَا بَيْنَهُ وبَيْنَ النَّاس ومَنْ أَصْلَحَ أَمْرَ آخِرَتِهِ أَصْلَحَ اللهُ لَهُ أَمْرَ دُنْيَاهُ ۗ ومَنْ كَانَ لَـهُ مِـنْ نَفْسِـهِ وَاعِـظٌ كَانَ

فالقضية شرطية إذا تحقق الشرط وهو أن يكون للإنسان واعظ باطني، تحقق الجزاء وهو حفظ الله للإنسان من السقوط في مهاوي الانحراف. ومن أجلي صور الوعظ النفسي

ما ذكره الشريف الرضي، في قصار 🎊 الحكم وحذف مقدمته من خبر ضرار بن ضمرة الكناني أو الضبابي وبعدما نذكر الحكمة من النهج نأتي بالخبر كاملاً لأنه يعطى صورة واضحة عنها قال الرضى:

"وَمِنْ خَبَرِ ضِرَارِ بْنِ حَمْزَةَ الضَّبَائِيِّ

تشوّ قتِ أي اشتدّ شوقك لي ومؤداهما واحد.

### (٢) الوعظ الفردي:

تارة يكون للواعظ الحكيم شخص ذو قرابة نسبية أو قرابة روحية، فيعتصر له الواعظ خلاصة الحياة ويعطيه خالص الحكمة وزبدة المخض بصورة وعظية شفهية أو مكتوبة، مع النظر إلى الآخرين، فيكون الخطاب ظاهراً متوجهاً للفرد وهو كذلك يرمي لوعظ الآخرين. من شواهده وصية الإمام أمير المؤمنين لولده الإمام الحسن (عليهما السلام)، كتبها إليه بحاضرين عند انصر افه من صفين:

«مِنَ الْوَالِدِ الْفَانِ الْمُقِرِّ لِلزَّمَانِ المُدْبِرِ الْعُمْرِ المُسْتَسْلِمِ [لِلدَّهْرِ النَّام] لِلدُّنْيَا السَّاكِن مَسَاكِنَ المُوْتَى وَالظَّاعِن عَنْهَا غَداً إِلَى المُوْلُودِ المُؤَمِّل مَا لَا يُدْرِكُ السَّالِكِ سَبِيلَ مَنْ قَدْ هَلَكَ غَرَضِ الْأَسْقَامِ وَرَهِينَةِ الْأَيَّامِ عِنْدَ دُخُولِهِ عَلَى مُعَاوِيَةً وَمَسْأَلَتِهِ لَهُ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عليه السلام (٣٠).

فَأَشْهَدُ لَقَدْ رَأَيْتُهُ فِي بَعْضِ مَوَاقِفِهِ وَقَدْ أَرْخَى اللَّيْلُ سُدُولَهُ وَهُو قَائِمٌ في محِرًابهِ، والسدول هي الأستار(١١)، والمقصود أن الليل أظلم قَابِضٌ عَلَى لِخِيَتِهِ يَتَمَلْمَلُ قَلْمُلَ السَّلِيم، لوالقبض على اللّحية انّما يكون لمن يريد التّفكر و التّململ: التّحرّك، والسليم: الملدوغ من حيّة، ونحوها، سمّى بذلك تفاؤلاً، كما تسمّى الصّحراء بالمفازة (٣٢)، ﴿ وَيَبْكِي بُكَاءَ الحُزين وَيَقُولُ: يَا دُنْيَا يَا دُنْيَا إِلَيْكِ عَنِّى أَبِي تَعَرَّضْتِ أَمْ إِلَيَّ تَشَوَّقْتِ لَا 🚺 حَانَ حِينُكِ هَيْهَاتَ غُرِّي غَيْرِي لَا حَاجَةً لِي فِيكِ قَدْ طَلَّقْتُكِ ثَلَاثًا لَا رَجْعَةَ فِيهَا فَعَيْشُكِ قَصِيرٌ وَ خَطَرُكِ يَسِيرٌ وَ أَمَلُكِ حَقِيرٌ آهِ مِنْ قِلَّةِ الزَّادِ وَ طُولِ الطَّرِيقِ وَ بُعْدِ السَّفَرِ وَ عَظِيم المُوْرِد» وروي تشوّفتِ أي بدوتِ من علو وتزينتِ لي وتطلعتِ (٣٣)، أو

فهنا يتوجه الإمام (عليه السلام) إلى الفرد المقصود وهو ولده الإمام الحسن (عليه السلام) بخطاب وعظي حكمي، في كل فقرة منه وقفة تأمّل.

ومن الواضح أن الإمام (عليه السلام) لا يقصد اتصاف الإمام الحسن (عليه السلام) بهذه الصفات على وجه المصداق الخارجي، بل هي موجهة للإمام ظاهراً، ويراد بها غيره من الناس، والمعنى يتعدى لغيره من الناس، والمعنى يتعدى لغيره من الناس، والمعنى يتعدى

قال بعد سرد صفات الموعوظ، المخاطب ظاهراً، إنه لم يكن بصدد الانشغال بالناس الآخرين فله شغل بنفسه «أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ فِيهَا تَبَيَّنْتُ مِنْ بِنفسه «أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ فِيهَا تَبَيَّنْتُ مِنْ إِذْبَارِ الدُّنْيَا عَنِّي وَجُمُّوحِ الدَّهْرِ عَلَيَّ وَإِذْبَارِ الدُّنْيَا عَنِّي وَجُمُّوحِ الدَّهْرِ عَلَيَّ وَإِذْبَالِ الآخرة إِلَيُّ مَا يَزَعُنِي عَنْ ذِكْرِ وَإِنْ الآخرة إِلَيُّ مَا يَزَعُنِي عَنْ ذِكْرِ مَنْ سِوَايَ وَالِاهْتِهَامِ بِهَا وَرَائِي» إذ الدنيا مدبرة عنه وهو في آخر عمره،

ومن كان في أيامه الأخيرة كانت الدنيا مدبرة عنه وجموح الدهر عتوه، كأن الدهر فرس جامحة عاتية، والآخرة مقبلة: أي قريبة؛ لأنَّ عمره يوشك أن ينتهي، وفي كل هذا ما يصرف الإنسان عن الناس ويشغله بنفسه، غير أنّه وجد ولده بعضاً منه قال: "وَجَدْتُكَ بَعْضِي بَلْ وَجَدْتُكَ كُلِّ حَتَّى كَأَنَّ شَيْئاً لَوْ أَصَابَكَ كُلِّ حَتَّى وَكَأَنَّ المُوْتَ لَوْ أَتَاكَ أَتَانِي أَصَابَكَ أَصَابَكَ أَصَابَكَ أَتَانِي وَكَأَنَّ المُوْتَ لَوْ أَتَاكَ أَتَانِي

فَعَنَانِي مِنْ أَمْرِكَ مَا يَعْنِينِي مِنْ أَمْرِ

نَفْسِي"، فمثلها قال (عليه السلام) في

صفة المؤمن: فَلَا يَزَالُ زَارِياً عَلَيْهَا

ومُسْتَزِيداً لَهَا (٣٦٠)، كذلك يهمّه أمر

# (٣) الوعظ الاجتماعي:

ولده.

إذا كان الإنسان مستقيم الطريقة بصيراً حكياً شفيقاً ولا سيّا الإمام المعصوم، لا يمكنه أن يكون منعزلاً عن المجتمع فهو يحمل هموم الآخرين، قال تعالى في صفة

لعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلام وفكره

البعة-العدد ١٥٠-١٤٤١هـ / ٢٠٢٢م

بك اجتمعت أنسابنا بعد فرقة فنحن بنو الإسلام ندعى وننسب (۴۹) وكل ولد سيلحق بأمه يوم القيامة قيل إن كل ولد يدعى يوم القيامة، منسوباً إلى أمه فيُدعى الكفار بأنهم أبناء الدنيا، ويُدعى المؤمنون بأنهم أبناء الآخرة، وقيل الأمّ: الأصل والمأوى كقوله تعالى: ﴿فَأُمُّهُ هاويَةٌ﴾

بشيء ونسب إليه فيقال هو ابنه،

قال الكميت:

الرابحين: ﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الرَّابِحِين: ﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّاخِاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحُقِّ وَتَوَاصَوْا بِالْحُقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ [العصر ٣]، فالتواصي يندرج تحته الوعظ والإمام هو الواعظ والداعي إلى الله بإذنه بعد الواعظ والداعي إلى الله بإذنه بعد رسول الله (صلى الله عليه وآله)، ﴿وَدَاعِيًا إِلَى اللهُ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴾ [الأحزاب، ٤٦].

هذه الصفات تحتّم على الإمام (عليه السلام) أن يسدي إلى المجتمع نصيحته ويعظهم وعظاً مرشداً هادياً، كما قال أمير المؤمنين (عليه السلام):

وَأَيُّهُ النَّاسُ إِنَّ أَخُوفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ اثْنَانِ اتَّبَاعُ الْهُوى وَطُولُ الْأَمَلِ فَلَيْحُمُ اثْنَانِ اتَّبَاعُ الْهُوى فَيصُدُّ عَنِ الْأَمَلِ فَلَيْسُي الآخرة الْحَقِّ وَ أَمَّا طُولُ الْأَمَلِ فَيُنْسِي الآخرة أَلَا وإِنَّ الدُّنيَا قَدْ وَلَّتْ حَدَّاءَ فَلَمْ يَبْقَ مِنْهَا إِلَّا صُبَابَةٌ كَصُبَابَةِ الْإِنَاءِ اصْطَبَّهَا صَابَّهَا أَلَا وَإِنَّ الآخرة قَدْ الْمَائِيةَ الْكَانِ وَلِكُلِّ مِنْهَا إِلَّا مُبَابَةٌ كَصُبَابَةِ الْإِنَاءِ اصْطَبَّهَا صَابَّهَا أَلَا وَإِنَّ الآخرة قَدْ الْمَنْ فَكُونُوا مِنْ أَقْبَا بَنُونَ فَكُونُوا مِنْ أَقْبَلَتْ وَلِكُلِّ مِنْهُمَا بَنُونَ فَكُونُوا مِنْ أَقْبَلَتْ وَلِكُلِّ مِنْهُمَا بَنُونَ فَكُونُوا مِنْ الْمَائِيةِ الْمَائِيةِ الْمَائِقُ الْمَائِقُ وَلَوْلَا مِنْ فَيُعَالِيْهِ الْمَائِقُ وَلَيْكُونُ وَاعِنْ الْمَائِقُ الْمَائِقُ وَلَيْكُونُ وَاعِنْ الْمَائِقُ الْمَائِقُ الْمَائِقُ وَلَوْلَامِنْ الْمُعَلِيْفِي الْمَائِقُ الْمُعَلِيْفِي الْمَائِقُ وَلَوْلُوا مِنْ الْمَائِقُ وَلَوْلُولُ مِنْهُمَا بَنُونَ فَكُونُ وَاعِنْ الْمَائِقُ وَلَوْلَامِنْ الْمَائِقُ الْمُنْعِلَامُ وَاعِنْ الْمَافِلَ وَلِي الْمَائِقُ الْمُولُ وَلَا اللّهُ وَاعِنْ الْمَافِقُ الْمَائِقُ وَلَا الْمَائِقُ وَلَا الْمَائِقُ وَلَيْ الْمُولُولُ الْمَائِقُونَ وَاعْرَامِنْ الْمَائِقُونَ وَاعْلَامُ الْمَائِقُونَ وَلَا مَائِلُونَ وَلَاعِلْمُ الْمَائِقُ وَلَامِنْ الْمَائِقُ الْمُعْتَى الْمَائِقُ الْمُلْعَاقِ الْمَائِقُ الْمُعْتَالِقُولُ الْمُعْلِيْكُولُ الْمُعْلِيْكُونَ الْمُعْتَعِلَيْكُونُ الْمُعْتَالِقُولُ الْمُعْلِيْكُونُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْتَلِقُونُ الْمُعْتَلِقُونُ الْمُعْتَلِقُونُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْتَلِقُونَ الْمُعْتَعِلَامُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْتَلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُولُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ

ىر ئىســە<sup>(٤٠)</sup>.

#### خاتمة البحث ونتيجته:

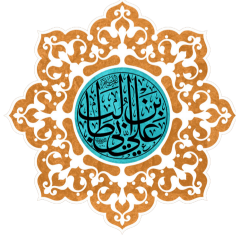
نستنتج مما مضي أربع نتائج:

١. للخطاب الوعظى الحكمي في البلاغة، وهما بالغا الأهمية، ولا واحداً ويُرادبه غيره.

[القارعة، ٩]. أي مأواه، فقوله: يمكن الاستغناء عن كل واحد منهما. سيلحق بأمه، أي بمأواه، وقيل: أم ٣٠ يندرج تحت العنصرين القوم رئيسهم أي كل امرئ سيلحق الرئيسين عناصر الزمان الثلاثة: الماضي والحاضر والمستقبل، وبحسب مقتضى الحال يستعمل الواعظ كلَّا منها.

٤. دائرة المخاطبين بالوعظ كذلك نهج البلاغة عناصر رئيسة وفرعية. تنقسم إلى ثلاثة: النفس والشخص ٢. الخطاب الوجداني العاطفي الواحد والمجتمع، والخطاب الوعظى والخطاب العقلي هما العنصران لهم تارة يكون حقيقة وأخرى مجازاً، الرئيسان للوعظ والحكمة في نهج بمعنى أن يكون المتلقى شخصاً





٠ ٣.

#### .127

(۱) ابن فارس، أحمد، معجم مقايس اللغة، ج٦ ص١٢٦.

الهوامش:

- (٢) الفراهيدي، الخليل، العين، ج٢ ص 177
- (٣) الشنقيطي، محمد الأمين، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، ج٢ ص . £ \ \ \ \ \
- (٤) الأنصاري، ابن منظور، لسان العرب، ج ۱۲ ص ۱٤٠.
- (٥) الزَّبيدي محمّد، تاج العروس من جواهر القاموس، ج١٣، ص١٥٢.
- (٦) لجنة، المعجم الوسيط، ج٢، ص ٦٣١.
- (٧) الشريف الرضى، محمد، نهج البلاغة، ص ۱٦٤.
- (۸) شمس الدين، محمد مهدى، حركة
- التاريخ عند الإمام على عليه السلام، ص ۸ ٤.
- (٩) أمين، أحمد، النقد الأدبي، ص ٢٩-
- (۱۰) ابن الرومي، على، الديوان، ج٢ ص

- (۱۱) الشريف الرضي، محمد، نهج البلاغة، ص ٣٣٩-٣٤٠.
- (۱۲) ابن أبي الحديد، عبد الحميد، شرح نهج البلاغة، ج١١، ص١٥٣–١٥٤.
- (١٣) الشريف الرضى، محمد، نهج البلاغة ص۲۷۰ص-۲۷۱.
  - (١٤) لجنة، المعجم الوسيط، ج١ ص ٥٩.
- (١٥) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج۳، ص۲۷.
- (١٦) الخوئي، أبو القاسم، موسوعة الامام الخوئي، ج١٣ ص٥١.
- (۱۷) الشريف الرضى، محمد، نهج
  - البلاغة، ص ٣٩٣–٣٩٤.
  - (۱۸) المصدر نفسه، ص ۳۹۳–۳۹۶.
  - (١٩) المصدر نفسه ، ص ٣٩٣–٣٩٤.
    - (۲۰) المصدر نفسه ، ص۲۵۳.
      - (۲۱) المصدر نفسه ، ص۷۱.
      - (۲۲) المصدر نفسه ، ص۷۱.
- (٢٣) ابن بابويه، محمد، من لا يحضره
  - الفقيه، ج٣، ص١٥٦.

ص۲۰۳.

(٢٥) الشريف الرضى، محمد، نهج (٣٥) ابن أبي الحديد، عبد الحميد، شرح البلاغة، ص١١٢-١١١.

(٢٦) لجنة، المعجم الوسيط، ج١ ص١٤٦.

(۲۷) المصدر نفسه ، ج۱ ص۳۹۸.

(۲۸) المصدر نفسه، ج۲ ص۸۱۱.

(۲۹) الشريف الرضي، محمد، نهج البلاغة، ص٤٨٣.

(۳۰) المصدر نفسه ،۰۸۰–۶۸۱.

(٣١) لجنة، المعجم الوسيط، ج١ ص٤٢٤. ص٥٢٥.

البلاغة، ج ٤ ص٣٠٠.

(٣٣) لجنة، المعجم الوسيط، ج١ ص٥٠٠٠ صفحة ٢٨٧.

(٢٤) الطغرائي، الحسين بن على، الديوان، (٣٤) الشريف الرضى، محمد، نهج البلاغة، ص١٩٩-٣٩٢.

نهج البلاغة، ١٦، ص٥٣.

(٣٦) الشريف الرضي، محمد، نهج البلاغة، ص١٣٩١-٣٩٢.

(۳۷) المصدر نفسه، ص۸۳-۸۶.

(٣٨) الخوئي، حبيب الله، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، ج٤، ص١٩٩.

(٣٩) الأسدى، الكميت، الديوان

(٣٢) الشيرازي، محمد، توضيح نهج (٤٠) البيهقى الكيذري، قطب الدين، حدائق الحقائ في شرح نهج البلاغة ج١،



## المصادر والمراجع:

القرآن الكريم، كتاب الله المنزل على نبيه المرسل.

۱. إبراهيم مصطفى -أحمد الزيات - حامد عبد القادر - محمد النجار، المعجم الوسيط، تحقيق: مجمع اللغة العربية، الناشر: دار الدعوة، تركيا، ت ط: ١٤١٠ - ١٤٨٩.

٢. ابن أبي الحديد، عبد الحميد، شرح نهج البلاغة، الطبعة ١، الناشر: مكتبة آية الله المرعشي النجفي، قم.

٣. ابن الرومي، علي، الديوان، الناشر: دار
 ومكتبة الهلال للطباعة والنشر، لبنان، ت
 ط: ٢٠٠٣م.

ابن بابویه، محمد، من لا یحضره الفقیه، الطبعة ۲، محقق ومصحح: علی أكبر غفاري، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم، ت ط: ۱٤۱۳.

٥. ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون،

الناشر: دار الفكر، ت ط: ١٣٩٩هـ -

۱۹۷۹م.

٦. الأسدي، الكميت، الديوان، شرح وتحقيق: محمد نبيل طريفي، الطبعة ١، الناشر: دار صادر، بيروت، ت ط:٢٠٠٠.
 ٧. أمين، أحمد، النقد الأدبي، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، مصر، ت ط: ٢٠١٢.

٨. الأنصاري، ابن منظور، لسان العرب، الطبعة ٣، الناشر: دار صادر، بيروت، ت
 ط: ١٤١٤ هـ.

٩. البيهقي الكيذري، قطب الدين، حدائق الحقائق في شرح نهج البلاغة، تصحيح: عزيز الله عطاردي، الناشر: مؤسسة نهج البلاغة، نشر عطارد، ت ط: ١٣٧٥ هـش.
 ١٠. الجرجاني، علي بن محمد، كتاب التعريفات، المحقق: جماعة، الطبعة ١، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ت ط: ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.

۱۱. الجوهري إسماعيل بن حماد، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، الطبعة،

نة السابعة-العدد -١٥٥-٢٤٤١هـ / ٢٠٢٢م

تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، الناشر: ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م.

دار العلم للملايين- بسروت، ت ط: ۱٤۰۷ هـ- ۱۹۸۷ م.

١٢. الخوئي، حبيب الله، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، الطبعة ٤، المكتبة الإسلامية، طهران، ت ط:١٣٢٤ هـ ق. ١٣. الشريف الرضى، محمد، نهج البلاغة، تحقيق وتدقيق: صبحي صالح، الطبعة ١، قم، ت ط: ١٤١٤ هـ.

١٤. شـمس الديـن، محمـد مهـدي، حركـة التاريخ عند الإمام على عليه السلام، الطبعة ٤، بروت، المؤسسة الدولية للدراسات والنشر، ت ط: ١٤١٨ هـ / ۱۹۹۷ م.

١٥. الشنقيطي، محمد الأمين، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، تحقيق: مكتب البحوث والدراسات، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت. ت ط:

١٦. الشيرازي، محمد، توضيح نهج البلاغة، الناشر: دار العلوم للتحقيق

والطباعة، لبنان- حارة حريك، ت ط: ١٤٢٣ هـ-٢٠٠٢ م.

١٧. الطغرائي، الحسين بن على، الديوان، الطبعة الثانية، الناشر: مطابع الدوحة الحديثة، تحقيق جواد العلى ـ يحيى

١٨. الفراهيدي، الخليل، العين، التحقيق والترتيب: عبد الحميد هنداوي، الناشر:

الجبوري، ت ط: ١٩٨٦.

۱٤٠٣ هـ.

دار الكتب العلمية، بسروت، ت ط: ۲۰۰۳م.

١٩. المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، الطبعة ٢، الناشر: دار إحياء التراث العربي، مكان الطبع: بيروت، ت ط: