

```
عنوان قرار دادي: فرائد الاصول. شرح
عنوان و نام يديد آور: الوسائل إلى غوامض الرسائل لأستاذ الفقهاء والمجتهدين الشيخ مرتضى الأنصاري
              قدَّس سره / تأليف السيد رسول الموسوي الطهراني؛ تحقيق وتبويب على أكبر الهلالي.
                                          مشخصات نشر: قم. محلاتي، ١٤٣١ ق. = ١٣٨٩ _
                                                                 مشخصات ظاهري: ج.
      شابك: 3-7455-765 دوره:: 0-978-622-968461 ج. ٢: 0-978-622-968461 ج. ٣
                                                    o. = 978-964-7455-99-2 : :
                                                                      یادداشت: عربی.
                                                      یادداشت: ج.۳: ۱۲۹۲ ق. = ۱۳۹۲
                                                  یادداشت: ج. ٥. چاپ اول: ۱۳۹۸ (فیپا).
                                                                    بادداشت: كتابنامه.
                                                            مندرجات: _ _ ج. ٣. الظن. _
         موضوع: انصاري، مرتضي بن محمد امين، ١٢١٤ ـ ١٢٨١ ق. فرائد الأُصول ــ نقد و تفسير
                                                   موضوع: اصول فقه شيعه __قرن ١٣ ق.
                                                          شناسه افزوده: هلالي، على اكبر
          شناسه افزوده: انصاري، مرتضي بن محمد امين، ١٢١٤ ـ ١٢٨١ ق.. فرائد الأُصول. شرح
                                 ٤٠٢١٨٧٤ ف ٨ الف / ٩٥ / BP
                                                                ر دەبندى كنگرە: ۱۳۹۸
                                                            رده بندی دیویی: ۳۱۲/۲۹۷
                                                         شماره کتاب شناسی: ۲۱٦۸۵۷۰
```

برشناسه: موسوى تهراني، رسول، ١٣١٥ ـ

الوسائل إلى غوامض الرسائل / ٥ ( القسم الأوّل ) ◙ اسم الكتاب: ◙ المؤلّف: السيد رسول الموسوى الطهراني على أكبر الهلالي ◙ التحقيق والتنظيم: مكتبة المحلاتي \_ تلفن: ٣٧٧٣٤٧٩٨ 🛭 الناشر: الأولى ١٣٩٩ هش ـ ١٤٤١ هق ◙ الطبعة: تيزهوش / الوردي الفلم والألواح الحساسة / الطبعة: ۲۰۰۰ نسخة / وزيري ◙ عدد المطبوع / القطع: 944-975-4500-99-4 ◙ ردمك الكتاب: 944-975-4500-47-◙ , دمك الدورة: JU. 70 .... و السع :



وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُ وَا كَافَّةً فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كَلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَانِفَةً لِيَتَفَقَّمُوا فِي الدِّينِ وَلِـيَنْذِرُ وَا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ

التوبة : ١٢٢

الحمد لله الذي سَدَّد الفروع بالأُصول، ونشر الأُصول بالفحول، ثمّ الصلاة والسلام على سيّدنا ونبيّنا محمد وأهل بيته الطيّبين الطاهرين. أمّا بعد، فنرى من اللازم أن نقدّم جزيل الشكر والامتنان لمؤسّسة

امًا بعد، فنرى من اللازم ان نقدّم جزيل الشكر والامتنان لمؤسّسة آل البيت ﷺ ومكتبتها الخاصّة التي مهّدت الأرضيّة المناسبة للتحقيق والتدقيق وإنجاز الآثار والمشاريع العلميّة خدمةً للعلم وأهله،

جزاهم الله خير الجزاء.

كما نشكر الإخوة الأعزّة الذين ساهموا في إخراج هذا الجزء من الكتاب، المحققين الكرام: سعيد عرفانيان المساعد في تقويم النصّ، والسيّد على الميرسالاري المساعد في المقابلة والمراجعة والتدقيق، والسيّد محمّد الإمام الذي تصدّى لتنضيد الحروف والإخراج الفنّيّ

بأحسن الصورة، نسأل الله تعالى لهم التوفيق. بعون الله وفضله قد تمّ تحقيق وتنظيم هذا الجزء من مخطوطات المؤلّف الخبير \_أدام الله ظلّم العالى \_على وفق ما أفاده في مجلس

العولف الحبير عامه الم طعه العامي عاصلي ولق ما العدد في تسجمه الدرس من المنهجيّة الرائعة والتدقيقات القيّمة ، وسوف يرى القسارئ الكريم بنفسه ما أضيف إلى الكتاب من تحقيقات وإضافات.

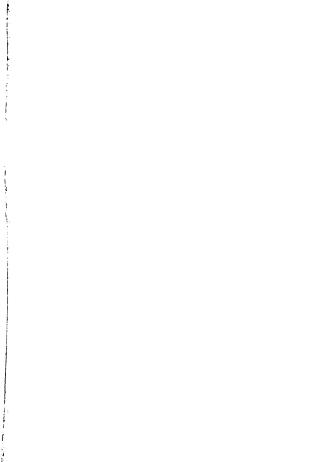
نسأل الله سبحانه وتعالى أن يوفّقنا لإتمام سائر أجزاء هـذا الأثـر القيّم، إن شاء الله تعالى.

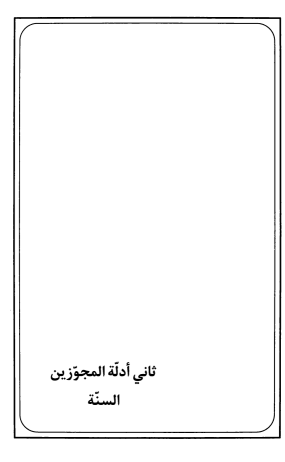
و آخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين. والله خيرُ ناصرٍ ومعين. المحقّق

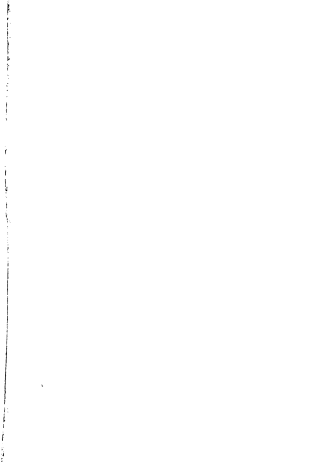
# المقصد الثاني

في الظنّ ( ٤ )

• في حجّيّة خبر الواحد (٣)







#### تحرير موضوع البحث

[۱] قد عرفت أنّ المشهور المجوّزين لحجّيّة خبر الواحد الغير العلميّ<sup>(۱)</sup> قد استدلّوا على إثبات مدّعاهم بالأدلّة الأربعة: كتاباً، وسنتّه، وإجماعاً، وعقلاً.

أمّا الكتاب، فقد ذكر المصنّف في منه بعض الآيات التي ادّعوا دلالتمها عملى حجّية خبر الواحد وجواز العمل به.

لكنّه بعد المناقشة في الاستدلال بها رفض دلالة الآيات المذكورة على حجّيّة خبر الواحد ـكما تقدّم توضيحه في الجزء السابق مفصّلاً(٢٠).

وحيث تمّ الكلام في الاستدلال على حجّيّة خبر الواحد بالكتاب شرع ﴿ مَن هنا في الاستدلال بالسنّة ، فاستدلّ منها بأخبار رتّبها وجعلها طوائف أربع \_على ماسيجيء.

<sup>(</sup>١) قد عرفت في أوائل مبحث خبر الواحد أنّ الخبر تارةً: يقترن بقرائن علمية ـ ويسمى به «الخبر الواحد العلمي » .. وهذا القسم لإفادته العلم منا لا خلاف في حجّيته ، وأخرى: لا يقترن بالقرائن ويكون مجرداً عنها \_ ويسمى به «الخبر الواحد الغير العلمي » .. وهذا القسم هو محط البحث. كما تقدّم توضيح ذلك في الجزء التالت: ١٥٥٤ و ٥٦٥ ، ذيل عنوان « ٣ ـ خبر الواحد وبيان قسميه » و « ٤ ـ الحجّة وعدمها في الأخبار وتحرير محل النزاع ». (٢) نظر الجزء الرابع: ٢٦١ ، ذيل عنوان « مدى دلالة الآيات المستذلّ بها ».

ولا يخفى عليك أنّ المراد بـ«خبر الواحد المبحوث عنه في المقام» هو : الخبر الغير المقطوع الصدور (١٠) وإن كان راويه غيرَ واحدٍ، قبال الخبر المقطوع الصدور.

## الاستدلال بالسنّة على حجّيّة خبر الواحد

قال صاحب «الأوثق» \*: «أوّل من تمسّك بها في المقام هو الفاضل التونيّ \*، ولم يسبق في ذلك إليه أحدٌ في ما أعلم...»(٢).

وقال صاحب «القلائد» \$: «أول من تمسّك بها في المقام من المجتهدين ـ على ما قبل ـ صاحب الوافية ، وشارحه (٣) ، وشيخنا البهائيّ (<sup>١)</sup> أيضاً في الجملة ... » <sup>(٥)</sup>.

والمناسب في المقام نقل كلام الفاضل التوني الله بعينه؛ فيإنّه قيال: «اختلف العلماء في حجّية خبر الواحد، العاري عن قرائن القطع، فالأكثر من علمائنا الباحثين في الأصول على أنه ليس بحجّة -إلى أن قال: ولكنّ الحقّ أنّه حجّة؛ كما اختاره المتأخّرون منّا، وجمهور العامّة لوجوه إلى أن قال: الثاني: أنّا نقطع بعمل أصحاب الأثمّة هيًا، وغيرهم ممّن عاصرهم بأخبار الآحاد، بحيث لم يبق

 <sup>(</sup>١) كما سيصرّح به المصنّف الله في ما بعد عند قوله: « والظاهر: أنّ دلالتها على اعتبار الخبر
 الغير المقطوع الصدور واضحةً ... » (فرائد الأصول ١ : ٢٩٨).

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل ٢: ١٦٩، الطبعة الحديثة (١٦٢، الطبعة القديمة).

<sup>(</sup>٣) انظر: الوافي في شرح الوافية ٢: ٧٣٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: زبدة الأُصول: ٩٢.

<sup>(</sup>٥) قلائد الفرائد ١٩٠٠.

# محذور الدور الوارد على الاستدلال بالسنّة

اعلم أنّ الاستدلال بالسنّة على حجّيّة خبر الواحد أُورد عليه محذور الدور، والوجه فيه: أنّ الأخبار الدالّة على حجّيّة الخبر أخبار آحاد<sup>(۱۱)</sup>، وعليه فيكون الاستدلال على حجّيّة خبر الواحد بنفس خبر الواحد<sup>(۱۱)</sup>، ولا نعني من الدور إلّا هذا<sup>(۱)</sup>، على ما صرّح به المحدّث الحرّ العامليّ \$، حيث قال: «فإن قلت: هذه الأحاديث من جملة أحاديث الكتب المعتمدة، ومن جملة روايات الشقات، فالاستدلال دوريّ »(٥).

<sup>(</sup>١) الوافية في أُصول الفقه: ١٥٨ و ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) وليست متواترة لا لفظأ ولا معنئ.

 <sup>(</sup>٣) قال المحقق الخراساني ﷺ: «إلا أنه يشكل الاستدلال بها على حجّية أخبار الآحاد بأنها
 أخبار آحاد: فإنها غير متفقة على لفظ ولا على معنى، فتكون متواترة لفظأ أو سعنى ... »
 (كفاية الأصول: ٣٠٢).

<sup>(</sup>٤) أي: توقّف حجّيّة الخبر على نفسه.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة ٢٠: ٩٨. ذيل الفائدة التاسعة (في ذكر الاستدلال على صحّة أحاديث الكتب المعتمدة).

# دفع الدور : إثبات حجَّيّة الخبر بالأخبار المتواترة إجمالاً

اعلم أنّ الدور الذي ادّعاه صاحب «الوسائل» الله قد أجاب عنه في نفس الكتاب بنحو التفصيل، وادّعى تواتر الأخبار على العمل بخبر الثقة بقوله: «... وهذا أمر وجدانيِّ يساعده الأحاديث المتواترة في الأمر بالعمل بخبر الثقة ...» (۱۱) وقال في موضع آخر: «والحاصل: أنّ الأحاديث المتواترة دالّة على وجوب العمل بأحاديث الكتب المعتمدة ووجوب العمل بأحاديث الثقات ...» (۱۱) وقال في موضع ثالث: «هذه الأحاديث موصوفة بصفات: منها: كونها موجودة في الكتب المعتمدة، ومنها: كونها متواترة، ومنها: كونها معفوفة بالقرائن القطعيّة، ومنها: كونها مفيدة للعلم بقول المعصوم، إلى غير ذلك، فيمكن الاستدلال بها باعتبار كلّ صفة من هذه الصفات على حجيّة الأقسام الباقية، فاندفع الدور؛ لاختلاف الحيثيّات والاعتبارات »(۱۲).

وهذا ما سيصرّح به المصنّف الله بقوله: «وقد ادّعى في الوسائل تواتر الأخبار بالعمل بخبر الثقة ... »(٤).

إذا عرفت ذلك، فاعلم أنّ التواتر الذي ادّعاه صاحب «الوسائل» الله لعلّ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ٢٠: ٩٣، الفائدة الثامنة.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ٢٠: ٩٨، الفائدة التاسعة.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ٢٠: ٩٨، الفائدة التاسعة.

<sup>(</sup>٤) فرائد الأُصول ١: ٣٠٩.

المقصود منه هو «التواتر الإجماليّ»(١).

والمراد من «التواتر الإجماليّ» كما أشرنا إليه في الأجزاء السابقة (١) ـ هو: ما وردت أخبار متضافرة تشتمل على مضامين مختلفة بحيث يعلم إجمالاً بصدور بعضها من المعصوم على مع عدم اشتمالها على مضمون واحد، ومثاله الواضح: الروايات الكثيرة الواردة في حجيّة خبر الواحد ـ على ما يأتي ذكرها المشتملة على خصوصيّات ـ كالوثاقة والعدالة والشهرة وغيرها.

(١) لا يذهب عليك أنّ مقصود صاحب «الوسائل» \$ من «التواتر » لابد أن يكون «التواتر المعنوي »، لا «التواتر الإجمالي » ـ كما صرّح العلامة المجلسي \$ بذلك بقوله : «متواتر بالمعنى لا يمكن إنكاره » (بحار الأثوار ٢: ٢٤٥٠ . ذيل الحديث ٥٥) ، ومتا ير شد على عدم إرادته «التواتر الإجمالي » هو أنّ هذا الاصطلاح لم يذكر أساساً في كلمات القوم في زمن صاحب «الوسائل » \$ ، وكن التواتر عند الجميع على قسمين : «التواتر اللمغلق » و «التواتر المعنوي » ، وإن شتت المزيد من الاطلاع فراجع على سبيل المثال: المعالم : ١٨٥٧ . وأنيس المجتهدين ١: ٢٢٣٠ .

ولعل أوّل من صرّح بالتواتر الإجماليّ في كلماته - والظاهر أنّه من مبتكراته - هو الشيخ الأنصاريّ مُثَّى حيث قال في الفرائد ١٠ ٢٠ ٤: «اللهمّ، إلّا أن يدّعى تواترها ولو إجمالاً: بمعنى حصول العلم بصدور بعضها إجمالاً...»، وتبعه المحقّق الخراسانيّ هُلَّى ذلك في كناية الأصول: ٢٩٥ يقوله: «إلّا أنّها متواترة إجمالاً»، وقال في موضع آخر: « فىليمكن البراد به تواترها إجمالاً» (كفاية الأصول: ٢٨٠)، وإن احتمل استفادة ذلك من كىلمات المحقّق القميّ شي قوانين الأصول ٢ : ٢٨٥ ( ٢٠ ٢١ ٤ - ٤٢٩)، وبالتيجة فصارت أقسام التواتر ثلاثة: «التواتر اللغطيّ » و «التواتر المعنويّ» و «التواتر الإجماليّ ».

<sup>(</sup>۲) انظر الجزء الثاني: ٤٦٥ و٤٦٦، والجزء الثالث: ٤٥٣. ذيل عنوان « ٢ ــ خبر العتواتـر وبيان أفسامه ».

والجدير بالذكر أنّ اللازم رعايته في التواتر الإجماليّ عند المصنّف ﴿ هـ و الأخذ بالأخصّ مضموناً. الأخذ بالقدر المتيقّن ، وعند المحقّق الخراسانيّ ﴿ هو الأخذ بالأخصّ مضموناً. وعليه فالقدر المتيقّن من الروايات الواردة في وجوب العمل بخبر الواحد هو الأخذ بخبر الثقة ؛ إذ هو القدر المتيقّن منها وتوافق عليه الكلّ \_كما سيصرّح بـ هـ

وأمّا الأخصَّ مضموناً الذي اختاره المحقّق الخراساني الله هو عبارة عن الأخذ بجميع القيود والخصوصيّات الواردة في الروايات كالوثاقة والعدالة والشهرة والتشيّع وغيرها من الخصوصيّات المأخوذة فيها (٢٠).

المصنّف الله في ما بعد بقوله: «إلا أنّ القدر المتيقّن منها هو خبر الثقة ... »(١).

وبهذا اتضح الفرق بين المبنيين؛ فإنّ الأخذ بالقدر المتيقّن في كلام المصنّف يكون محدوداً بخبر الثقة ، مع أنّ الأخذ بالأخصّ مضموناً في كلام المحقّق الخراسانيّ لله يكون أوسع من خبر الثقة ويشمل جميع تلك القيود الواردة في الروايات.

فتحصّل من جميع ما ذكرنا: أنَّ إثبات حجّيّة خبر الواحد لا يتوقّف على نفسه، بل يكون بالأخبار المتواترة إجمالاً، وعليه فيندفع محذور الدور الذي ادّعاه صاحب «الوسائل» \$ كماسياً تي توضيحه مفصّلاً ".

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: كفاية الأصول: ٣٠٢.

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ١٣٥، ذيل عنوان «مقتضى التواتر الإجماليّ والقدر المتيقّن منه في المقام».

كلمات الأعلام في دفع محذور الدور

هذاكلّه قد أوضحه بعض الأعلام:

هدا ذله فد اوضحه بعض الاعلام: قال المحقق الخراساني \*: «ولكنه (١) مندفع بأنّها(١) وإن كانت كـذلك(٣)، إلّا

أنَّها متواترة إجمالاً؛ ضرورة أنَّه يعلم إجمالاً بصدور بعضها منهم ﷺ ... »(٤).

وأيضاً قال في حاشيته على الفرائد: «لا يقال: وجه الاستدلال (٥) بالأخبار مع عدم تواتر ها لفظاً ومعنى \_ لوضو – اختلافها بالفاظها ومضامينها \_، وإن كان بينهما قدر مشترك \_ كما لا يخفى \_؛ ضرورة أنّ وجود القدر المشترك بينها لا يوجب تواتر الأخبار بالنسبة إليه ما لم يحرز أنّ المخبرين بصدد الإخبار عن معنى واحد، وأنّ اختلافهم إنّما هو يكون في خصوصياته . كيف! والأخبار الكثيرة المتفرّقة يكون بين مضامينها قدر مشترك لامحالة ، ولا يفيد كثرتها القطع به أصلاً. لأنّا نقول: وجه الاستدلال إنّما هو تواترها على نحو الإجمال؛ بمعنى: أنّ كثرتها يوجب القطع بصدور واحدٍ منها، وهو كافٍ حجّة على حجّية الخبر الواحد في الجملة في قبال نفي حجّيته مطلقاً ...»(١).

<sup>(</sup>١) أي: الإشكال الوارد على الاستدلال بالسنة.

 <sup>(</sup>٢) أي: الأخبار الدالة على حجّية خبر الواحد الثقة.

<sup>(</sup>۳) أي: أخبار آحاد. (۳) أي: أخبار آحاد.

<sup>(</sup>٤) كفاية الأصول: ٣٠٢.

<sup>(</sup>٥) المضبوط في بعض النسخ المخطوطة هكذا: « لا وجه للاستدلال ... » وهو الصحيح .

<sup>(</sup>٦) درر الفوائد في الحاشية على الفرائد: ١٢١ و١٢٢.

وقال المحقق النائيني \* : «ولا يتوهم أنّ هذه الأخبار من أخبار الآحاد، ولا يصحّ الاستدلال بها لمثل المسألة؛ فإنّها لو لم تكن أغلب الطوائف متواترة معنى فلا إشكال في أنّ مجموعها متواترة إجمالاً؛ للعلم بصدور بعضها عنهم حسلوات الله عليهم أجمعين -، والإنصاف أنّ التتبّع في هذه الأخبار يوجب القطع باعتبار الخبر الموثوق به »(۱).

وقال المحقق الحائري \* : « وأمّا السنّة فأخبار كثيرة ، إلّا أنّ صحّة التمسّك بها تبتني على تواترها ؛ إمّا لفظاً ، وإمّا معنى ، وإمّا إجمالاً بمعنى : العلم بصدور بعضها من الإمام بي من و إلّا لما أمكن التمسّك بها على حجّية أخبار الآحاد ، والأوّلان وإن كانا مفقودين إلّا أنّ الأخير ليس قابلاً للإنكار ، كما لا يخفى على من لاحظ الأخبار الواردة في هذا الباب ، وعلى هذا يجب الأخذ بأخصتها مضموناً لكونه القدر المتيقّن من بينها -، وحينئذٍ لو نهض ما هو القدر المتيقّن على حجّية ما عداه لوجب الأخذ به ؛ كما أنّ الأمر كذلك ؛ فإنّ في الأخبار ما هو

<sup>(</sup>١) فوائد الأصول ٣: ١٩١، ولا يغفى أنّ بحض المحققين \_كالحائريّ والخوئيّ والعراقيّ هُ الله عنه المحقق الخراسانيّ والتانينيّ هُكُلّاً في ذلك أيضاً، إلّا أنّ الأخير منهم حيث أنكر التواتر الإجماليّ \_ بل حصر التواتر في اللفظيّ والمعنوي.. ذهب إلى تواترها معنىّ، وإلى هذا أشار بقوله: «ولا يخفى أنّ التواتر المدّعى في تلك الأخبار وإن لم يكن لفظيّاً، إلّا أنّه يكون معنوياً؛ لوضوح كون الجميع بصدد بيان معنى واحد \_ وهو حجّية قول الثقة ووجوب العمل على طبقه .... » (نهاية الأفكار ٣: ١٣٤)، وانظر أيضاً: مصباح الأصول ٣: ١٩٣٤ عند قوله هُلُّة: « فتحصل أنّ التواتر الإجماليّ في هذه الطوائف الأربع من الأخبار غير قابل للانكار».

# فطوائف من الأخبار <sup>[1]</sup>:

جامع لشرائط الحجّيّة ويدلّ على حجّية خبر النقة، وعليك بالمراجعة فيها حتّى تجد صدق ما ادّعينا، ولكنّ المتيقّن من مدلول ما هو القدر المتيقّن حجّيّة الخبر الموثوق الصدور من جهة الوثوق بصدق الراوي دون الجهات الخارجيّة ...»(۱). وقد صرّح به أيضاً بعض محشّي «الكفاية» في بقوله: «وقد عرفت شرح كللً من التواتر اللفظيّ والمعنويّ والإجماليّ عند الجواب عن السانعين، فلا نُعيد، ومقتضى تواتر ها الإجماليّ هو حجيّة خبر من بين أخبار الحجّيّة كان أخصّ الكلّ مضموناً وأضيقها دائرةً؛ فإنّه القدر الجامع بين الكلّ، فإذا دلّ بعضها مشلاً على حجيّة النقة العدل وبعضها على حجيّة النقة العدل المشهور بين الأصحاب، فالحجّة من بين الكلّ هو ما دلّ على حجيّة فرا الشقة العدل المشهور بين الأصحاب؛ فإنّه الذي توافقت عليه أخبار الحجّيّة وأطبقت على صحّة مؤدّاه ...»(۱).

## طوائف الأخبار الدالّة على حجّيّة خبر الواحد

[۱] إشارة إلى طوائف الأخبار التي استُدِلَ بها على حجّية خبر الواحد، وقد رتّبها المصنّف الله على طوائف أربع، ثمّ ذكر من كلّ طائفة عدّة روايات، بحيث دلّ كلّها بالتواتر الإجماليّ على اعتبار خبر الثقة على ماسيجيء توضيحه في ما بعد.

<sup>(</sup>۱) درر الفوائد (۱ ـ ۲): ۳۹۲.

<sup>(</sup>٢) عناية الأصول ٣: ٢٤٣.

ثمّ لا يخفى أنّ الأخبار الواردة في باب حجّيّة خبر الواحد الثقة ووجـوب العمل به ذكرها الشيخ الحرّ العامليّ في «الوسائل»(١)، والمحدّث المجلسيّ في «البحار»(١)، وغيرُهما(١).

قال المحقق الآشتياني ﴿ في حاشيته على «الفرائد»: «لا يحفى عليك أنّ الظاهر من حمل الطوائف على السنة التي عبارة عن قول المعصوم ﷺ و فعله و تقريره \_يقتضي كون كلًّ منها قطعيّ الصدور \_إلى أن قال: \_ ثمّ إنّ قطعيّة كلّ واحدة من الطوائف \_كما هو الحقّ ليست من جهة الاحتفاف بالقرينة، ولا من جهة التواتر اللفظيّ \_ضرورة انتفائه \_، بل من جهة التواتر الإجماليّ \_الراجع إلى التواتر المعنويّ، و تواتر القدر المشترك باعتبار \_، فيؤخذ من كلّ واحد منها بما هو القدر المتيقن الثابت من جميع أخبار كلّ طائفة، فيثبت المدّعى، وهو حجيّة خبر الواحد المجرّد إجمالاً، في قبال النفي الكلّي والمنع المطلق» (1).

 <sup>(</sup>١) انظر: وسائل الشيعة ١٨: ٥٢ - ٧٥. الباب ٨ من أبواب صفات القاضي (باب وجدوب العمل بأحاديث النبئ ﷺ والأنتة ﷺ المنقولة في الكتب المعتمدة...)، وفيه ٨٨ حديثاً.

 <sup>(</sup>۲) انظر: بحار الأنوار ۲: ۲٤٥ - ۲۵۱، كتاب العلم ، باب اختلاف الأخبار ... ، الحديث ۵۷ و ۸۵ و ۲۰ و ۲۱ و ۲۱ و ۲۱ و ۲۸ و ۸۸.

 <sup>(</sup>٣) انظر: جامع أحاديت الشيعة ١: ٢٦٨ ـ ٢٦٨. الباب ٥ (باب حجّية أخبار الشقات عن النبئ عليه والأثقة الأطهار هيك ) ، وفيه ٢٢١ حديثاً.

<sup>(</sup>٤) بحر الفوائد في شرح الفرائد ٢: ٢٢١ ـ ٢٢٤ (الطبعة الحديثة).

منعا[۱]:

# الطائفة الأُولى: الأخبار العلاجيّة

[۱] إشارة إلى الأخبار الكثيرة الواردة فـي الخـبرين المـتعارضين الدالّـة بظاهرها على حجّية خبر الواحد.

وقد يعبَّر عن هذه الطائفة بـ«الأخبار العلاجيّة»(۱)، ووجه تسميتها بـ«العلاجيّة »أنا، ووجه تسميتها بـ«العلاجيّة » أنّها وردت في علاج الخبرين المتعارضين وبيان حكمهما، وبعبارةٍ أُخرى: المقصود من «الأخبار العلاجيّة» هو: الأخبار المتكفّلة لبيان حكم الروايات المتعارضة ـ من الترجيح بالأشهريّة، والأورعيّة، والأوثقيّة، وغير ذلك من المرجّحات، ومع فقدها فالتخيير ـ؛ كما صرّح به المصنّف الله في مبحث «التعادل والتراجيح» بقوله: «المقام الثاني: في ذكر الأخبار الواردة في أحكام المتعارضين، وهي أخبار ...»(۱).

<sup>(</sup>١) قال في تسديد القواعد: ٢٤٨ و ٢٤٩: «اعلم أنّ الأخبار العلاجيّة على أصناف أربعة:
الأوّل: ما دلّ على وجوب تقديم ما وافق الكتاب أو السنّة القطبيّة، والتقديم بهذا راجع إلى
جهة العضمون والمدلول، ولا دلالة فيه ولا إشعار على حجّيّة خبر الواحد أصلاً...، الناني:
ما دلّ على وجوب تقديم ما خالف العائة وطرح ما وافقهم، وهذا أيضاً لا دلالة فيه ....
الثالث: ما دلّ على وجوب الأخذ بعا يرويه أعدلهما وأفقههما وأصدقهما وأورعهما، وما دلّ
على وجوب الأخذ بالمشهور منهما، الرابع: الأخبار الحاكمة بالتخيير ابتداءً من دون تعرّض
لوجوه العلاج، وهذان الصنفان يدلّن على ما هو المقصود بالبحث ».

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ٤: ٥٧ ـ ٦٨.

# تقريب الاستدلال بالطائفة الأولى

اعلم أنّ دلالة الأخبار العلاجيّة على حجّيّة خبر الواحد الشقة تقريبه: أنّ المستفاد من اهتمام الإمام الله في بيان المرجّحات المذكورة في هذه الأخبار والأمر بلزوم الأخذبا حد الخبرين هو أنّ الإمام الله لا يرضى بطرح كلا الخبرين المتعارضين أصلاً، بل يأمر بالأخذ بالراجح منهما عند وجود الرجحان، ثمّ التخبير والأخذبا حدهما عند التساوي، وعليه فيثبت صجّية أحد الخبرين، ولا نعنى من حجّية خبر الواحد إلّا هذا.

وبعبارةٍ أُخرى: لو لم يكن خبر الواحدحجّة فلم يكن داعٍ إلى اهتمام الإمام ﷺ بالعلاج ورفع التعارض بأنحاء مختلفة ، فيظهر منه حجّيّة أحدًالخبرين المتعارضين، وعليه فيثبت أنّ خبر الواحد عند عدم ابتلائه بالمعارض حجّة ، وهو المطلوب.

قال السيّد اليزديّ في حاشيته على «الفرائد»: «تقريب الاستدلال: أنّ هذه الطائفة من الأخبار تدلّ على أنّ مقتضى طبيعة الخبر أن يكون حجّة، إلّا أنّ وصف التعارض مانع عن العمل بكلا المتعارضين وأوجب ذلك السؤال عن علاج التعارض...»(١).

[۱] «التعارض» يراد منه في اصطلاح الأُصوليّين تنافي الدليلين على وجه
 التناقض أو التضاد.

<sup>(</sup>١) حاشية فرائد الأُصول ١: ٤٨١.

من<sup>[۱]</sup> الأخذ بالأعدل والأصدق أو المشهور <sup>[۲]</sup>،.....

وهذا قد أوضحه المحقّق الخراسانيّ ، يقوله: «التعارض هو تنافي الدليلين أو الأدلّة بحسب الدلالة ومقام الإثبات على وجه التناقض أو التضادّ...، (١٠).

وعليه فيكون المراد من «الخبرين المتعارضين» هو: خبران واردان في حكمٍ يدلّ أحدهما على الوجوب والآخر على الحرمة مثلاً.

ومثاله الواضح ما ورد من أنّ « ثمن العذرة من السُّحت »، وورد خبر آخر بأن « لا بأس ببيع العذرة »<sup>(۲)</sup>.

[١] لفظة «من» بيانيّة لـ «ما ورد».

[۲] إشارة إلى المرجّحات المذكورة في الأخبار العلاجيّة، والمقصود هو: لزوم الأخذ بالأعدل والأصدق، أو المشهور، ونحوهما من المرجّحات الأُخر \_على ما سيجىء توضيحه مفصّلاً في مبحث «التعادل والتراجيع» (۱۳).

قال المحقّق التنكابني \*: «إنّما ذكرهما دون سائر المرجّحات \_من موافقة الكتاب والسنّة وغير ذلك \_لأنّهما من مرجّحات الصدور، بخلاف موافقة الكتاب مثلاً؛ لأنّها من مرجّحات المضمون، والأخذ بالمرجّح الصدوريّ لا يكون إلّا في

<sup>(</sup>١) كفاية الأُصول: ٤٣٧.

 <sup>(</sup>۲) انظر: وسائل الشيعة ۱۲۲: ۱۲۱ و ۱۲۷، الباب ٤٠ من أبواب ما يكتسب بـه، الحديث
 ١-٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: فرائد الأصول ٤: ١٦٤ و ١٦٥ عند قوله فلت : «أمّا الترجيح بالسند فـبأمور: سنها: كون أحد الراويين عدلاً...، ومنها: كونه أعدل...، ومنها: كونه أصـدق...، ومـنها: عـلوّ الإسناد...».

والتخيير عند التساوي<sup>[۱]</sup>: مثل <sup>[۲]</sup> ..........

الخبر الغير القطعي الصدور، والأخذ به يلازم طرح الآخر بحسب الصدور...» (١٠).
[١] إشارة إلى الخبرين المتعارضين المتساويين من حيث كونهما عدلين، صادقين، مشهورين، موافقين للكتاب، ومخالفين للعامة، وما أشبه ذلك، والحكم فيهما «التخيير» كما في المرفوعة (١٠) .. أو «التوسيع» كما في بعض الروايات الآتة (١٠).

اعلم أنّ التعبير بـ «التخيير» و «التوسيع» وإن كان معناه المطابقيّ هو كون المكلّف مختاراً في الأخذ بكلً من المتعارضين، ولكن معناه الالتزاميّ هو حجّية كلِّ منهما مع قطع النظر عن التعارض، ولذلك استُدِلَّ بتلك الأخبار لحجّية خبر الواحد.

#### منها:مقبولة «عمر بن حنظلة »

[۲] الرواية الأولى من الأخبار العلاجية التي يتمسك بها لإثبات حجّية خبر
 الواحد الثقة هي رواية مقبولة عمر بن حنظلة ، بالتقريب الآتي .

<sup>(</sup>١) إيضاح الفرائد ١: ٣٦٩.

 <sup>(</sup>٢) إشارة إلى قوله عليه: «إذن فستغير» (انظر: عوالي اللآلي ٤: ١٣٣، الحديث ٢٢٩.
 ومستدرك الوسائل ٢١٧: ٣٠٣ و ٢٠٤، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٢).

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى قوله الله الله و فإذا لم تعلم فشرّشع عليك بأيهما أخذت » في رواية ابن الجمهم
 (انظر: وسائل الشيعة ١٨: ٨٧، الباب ٩ من أبواب صفات القاضى، الحديث ٤٠).

مقبولة <sup>[1]</sup> عمر بن حنظلة <sup>[۲]</sup>، .

#### المراد من الرواية المقبولة

[۱] المراد بـ «المقبولة» هو: كلّ حديث تلقّوه الأصحاب بالقبول واشتهر العمل بمضمونه \_صحيحاً كان، أو حسناً، أو موثّقاً، أو قويّاً، أو ضعيفاً \_، وعرّفوه أيضاً بكلّ حديث يجب العمل به عند الجمهور \_كالخبر المحتفّ بالقرائن، والصحيح عند الأكثر، والحسن على قول \_، والتفصيل في محلّه(۱).

وكيف كان، فالرواية نقلها المحدّث الكلينيّ ﴿ في «الكافي»(٢) والشيخ الحرّ العامليّ ﴿ في «الوسائل»(٢).

[۲] «عمر بن حنظلة العجليّ البكريّ الكوفيّ»، يكتّى أبا صخر، عُدّ من أصحاب الإمام الباقر ﷺ، وأخذ عن أبي عبدالله الصادق ﷺ، وروى عنه وعن حمران بن أعين، ووقع في إسناد كثير من الروايات عن أثمّة أهل البيت ﷺ، تبلغ سبعين مورداً "، روى عنه: زرارة بن أعين، وصفوان بن يحيى، وعبدالله بن بكير، وعبدالله بن مسكان، وعليّ بن رئاب، وغيرهم. وكانت له منزلة عند

<sup>(</sup>١) انظر على سبيل المثال: الرعاية في علم الدراية: ١٧ و ١٣٠، ووصول الأخيار إلى أصول الأخبار: ٩٩، والوجيزة في الدراية: ٥، والرواضح السماويّة: ٢٩٢ (الراشحة السابعة والتلاثون)، وجامع المقال: ٣ و٥، ونهاية الدراية: ١٦٥ و ٢٦٧، ومقباس الهداية ١: ٢٧٩. و ....

<sup>(</sup>٢) انظر : الكافي ١: ٦٧ و ٦٨، باب اختلاف الحديث، الحديث ١٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: وسائل الشيعة ١٨: ٧٥، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، الحديث الأوّل.

<sup>(</sup>٤) انظر: معجم رجال الحديث ١٤: ٣٤، ذيل الرقم ٨٧٣٨.

حيث يقول: «الحكمُ ما حَكَمَ [١] به أعدلهُما وأفقهُهُما وأصدقُهُما في الحديث» [١].

.

الإمام الصادق على الله عن كتاب الحسين بن سعيد أنّ الإمام على قال له: «يا أبا صخر، أنتم والله على ديني ودين آبائي»(١)، والتفصيل في محلّه(١).

قال السيّد الخوئي \$: «عمر بن حنظلة: عدّه الشيخ في رجاله تارةً: في أصحاب الباقر على أنه عمر ين حنظلة : عدّ الم صخر .. وعليّ ابنا حنظلة كوفيّان عجليّان، وأُخرى: في أصحاب الصادق الله الله عمر بن حنظلة العجليّ البكريّ، الكوفيّ. وعدّه البرقيّ أيضاً تارةً: من أصحاب الباقر على أمن أصحاب الم حنظلة، وأُخرى: من أصحاب الصادق الله قائلاً: عمر وعليّ ابنا حنظلة العجليّان، عربيّان كوفيّان، وكنية عمر أبو صخر ...» (٣).

[١] المقصود من «الحكم» هو : حكم الحاكم الذي هو مورد المقبولة.

# نصّ المقبولة على ما في « الكافي »

[۲] أصل الرواية \_على ما في «الكافي» \_هكذا: عن عمر بن حنظلة ، قال:
 سألت أبا عبدالله الله عن رجلين من أصحابنا ، بينهما منازَعة في دَين أو ميراثٍ ،

<sup>(</sup>١) خاتمة مستدرك الوسائل ٥ [٢٣]: ٤٥.

<sup>(</sup>۲) انظر ترجمته في: كتاب الطبقات (رجال البرقي): ۹۰. الرقم ۱۸۲. ورجـال الطـوسيّ: ۲۵۲. الرقم ۵۵۱. ورجـال ابن داود (القسـم الأوّل): ۱۵۵. الرقم ۲۱۱۸. ونقد الرجـال ۳: ۳۵۳. الرقم ۳۸۹۱. وجامع الرواة ۱: ۳۲۳. ومنتهى المقال ٥: ۱۲۸ الرقم ۲۹۹۱.

<sup>(</sup>٣) معجم رجال الحديث ١٤: ٣١ ـ ٣٥، الرقم ٨٧٣٨.

فتحاكما إلى السلطان وإلى القضاة: أيحلُّ ذلك؟ قال عليه: «من تحاكم إليهم في حقّ أو باطل فإنّما تحاكم إلى الطاغوت، وما يحكم له فإنّما يأخذ سُحتاً \_ وإن كان حقًّا ثابتاً له .. ؛ لأنَّه أخذه بحكم الطاغوت، وقد أمر الله أن يكفر به، قال الله تعالى : ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَخاكَمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ ﴾ (١)». قلت: فكيف يصنعان؟ قال على « ينظران [إلى] من كان منكم ممّن قــد روى حــديثنا ونظر في حَلالنا وحرامنا وعرف أحكامنا، فليرضوا به حكماً؛ فـإنّى قــد جـعلته عليكم حاكماً ، فإذا حكم بحكمنا فلم يقبله منه فإنّما استخفّ بحكم الله ، وعلينا ردَّ ، والرادُّ علينا الرادُّ على الله ، وهو على حدّ الشرك بالله ». قلت: فإن كان كلَّ رجل اختار رجلاً من أصحابنا، فَرَضِيا أن يكونا الناظرين في حقّهما، واختلفا فيما حكما، وكلاهما اختلفا في حديثكم؟ قال ﷺ: «الحكم ما حكم بـ أعـ دلُهما، وأفقهُهُما، وأصدقُهُما في الحديث، وأورعهُما، ولا يسلتفت إلى مما يحكم بـــه الآخر». قال: قلت: فإنّهما عدلان مرضيّان عند أصحابنا، لا يُفضَّل واحد منهما على الآخر؟ قال: فقال على الله الله الله عنا في ذلك الذي حكما به المجمع عليه من أصحابك ، فيؤخذ به من حكمنا ، ويترك الشاذّ الذي ليس بمشهور عند أصحابك، فإنَّ المجمع عليه لا ريب فيه، وإنَّما الأُمور ثلاثة: أمرُّ بَيّن رُشده فيتَّبع، وأمرٌ بَيّن غيُّه فيجتنب، وأمرٌ مشكل يــردُّ عــلمه إلى الله وإلى رسوله ، قال رسول الله على: حَلال بين وحرام بين وشبهات بين ذلك ، فمن ترك

<sup>(</sup>١) النساء: ٦٠.

الشبهات نجا من المحرَّمات ومن أخذ بالشبهات ارتكب المحرَّمات وهلك من حيث لا يعلم». قلت: فإن كان الخبران عنكما مشهورين، قد رواهما الشقات عنكم؟ قال على: «ينظر، فما وافق حكمه حكم الكتاب والسنّة وخالف العامّة». قلت: فيؤخذ به، ويترك ما خالف حكمه حكم الكتاب والسنّة ووافق العامّة». قلت: جعلت فداك، أرأيت إن كان الفقيهان عرفا حكمه من الكتاب والسنّة، ووجدنا أحد الخبرين موافقاً للعامّة، والآخر مخالفاً لهم، بأيّ الخبرين يؤخذ؟ قال على: «ما خالف العامّة، ففيه الرَّشاد»، فقلت: جعلت فداك، فإن وافقهما الخبران جميعاً؟ قال على: «ينظر إلى ما هم إليه أميل حكّامهم وقضاتهم، فيترك ويؤخذ بالآخر». قلت: فإن وافق حكّامهم الخبرين جميعاً؟ قال على: «إذا كان ذلك فأرجه حتى قلت: فإن وافق حكّامهم الخبرين جميعاً؟ قال على: «إذا كان ذلك فأرجه حتى التقي إمامك؛ فإنّ الوقوف عند الشبهات خيرٌ من الاقتحام في الهلكات» (١٠).

#### توهَّمُ: اختصاص المقبولة بتعارض الحكمين لا الروايتين

[١] إشارة إلى ما يتوهّم في المقام، وملخّص التوهّم هو: أنّ المبحوث عنه في المقام هو تعارض الروايتين وتعدّد الراويين، مع أنّ المقبولة \_على ما سيذكره

<sup>(</sup>١) الكافي ١: ٦٧ و ٦٨، باب اختلاف الحديث، الحديث ١٠، وأيضاً رواه الشيخ الحرّ العامليّ مع تفاوت يسير، انظر: وسائل الشيعة ١٨: ٧٥ و ٧٦، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، الحديث الأوّل، وقد أشار إليه المصنّف الله في موارد عديدة: انظر: فرائد الأُصول ١: ٣٣٣ و ٢٩٧ و ٥٠٠ و ٦٦ و ٦١٠ و ١٦٤ و ١٥٥ و ١٠٠ و ١٨٠٠. و ٥٥ و ٦٨ و ٢٠٠ و ١٣٤ و ١٣٨ و ١٤٥ و ١٥٥ و ١٥٠ و ١٨٠٠.

.....<sub>[/]</sub>الْحَالِي

المصنّف الله الموردها تعارض الحكمين وتعدّد الحاكمين، وعليه فـلا معنى للاستشهاد بها لإثبات ما نحن فيه \_أي:حجّيّة خبر الواحد الثقة.

وهذا ما أوضحه المحقّق الخراسانيّ \$ بقوله: «والاحتجاج بهما [أي: المقبولة والمرفوعة] على وجوب الترجيح في مقام الفتوى لا يخلو عن إشكال؛ لقـوّة احتمال اختصاص الترجيح بها بمورد الحكومة لرفع المنازعة وفصل الخـصومة -كما هو موردهما \_، ولا وجه معه للتعدّي منه إلى غيره حكما لا يخفى \_، "؟.

#### دفع التوهّم: تعارض الروايتين منشأ تعارض الحكمين

[1] إشارة إلى دفع التوهم المذكور، وملخّص الدفع هو: أنّ بعد التأمّل في المقبولة صدراً وذيلاً يعلم تناسبها لما نحن فيه، والوجه فيه: أنّ حكم كلً من الحاكمين مستند إلى رواية، فاختلافهما في الحكم يكشف عن تعارض الروايتين، فيعالَج فيهما ويرجَّح أحدهما على الآخر بإحدى المرجّحات المذكورة في المقبولة، والأخذ بالأرجح دليل على الحجّيّة، وهو المطلوب.

قال المحقّق الآشتياني الله في حاشيته على «الفرائد»: «ثمّ إنّ اختصاص مورد المقبولة صدراً باختلاف الحكمين لا ينافي الاستدلال بها للمقام؛ لما سيأتي في محلّه مفصّلاً من أنّ المراد من «الحكومة» فيها: الحكم في الشبهة الحكميّة من

 <sup>(</sup>١) انظر: فرائد الأصول ٤: ٦٠ عند قوله ألله : «من حيث ظهور صدرها في التحكيم لأجــل
 فصل الخصومة وقطع المنازعة ... ».

<sup>(</sup>٢) كفاية الأُصول: ٤٤٣.

حيث إيراد الحديث»(١).

[١] أي: صدراً وذيلاً.

[۲] يعني: أنَّ المقصود من المقبولة ليس بيان مرجِّحات الحكمين والحاكمين، بل هو بيان مرجِّحات الخبرين المتعارضين، وذلك لرفع التعارض عنهما، فيندفع ما توهّم في المقام.

قال السيّد اليزديّ \ : «وبضميمة عدم القول بالفصل بين الروايات التي هي مستند حكم الحاكم وبين غير ها يتمّ المطلوب (٢٠).

# ومنها:مرفوعة « زرارة بن أعين »

قال بعض تلامذة المصنّف الله : «أقول: لم أر من أتى بمقام ضبط كلمة «غوالي» وأنّه بالغين المعجمة أو المهملة ، وكلٌ منهما محتمّل (٢٠). وكيف كان ، فهو اسم كتاب

<sup>(</sup>١) بحر الفوائد ٢: ٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) حاشية فرائد الأصول ١: ٤٨٢.

<sup>(</sup>٣) قال المحدّث النوريّ ﴿ في خاتمة مستدرك الوسائل ١ [١٩]: ٣٤٤: «بقي التنبيه على

للشيخ محمّد بن أبي الجمهور. قال بعض السادة (١١): إنّه كان فاضلاً مجتهداً متكلّماً، وجَمَع في الكتاب المزبور جملةً من الأحاديث، إلّا أنّه خـلط الغثّ بـالسمين، وأكثر فيه من أحاديث العامّة، ولهذا إنّ بعضاً لم يعتمد عليه»(١٢).

وقد طعن صاحب «الحدائق» ﴿ في المؤلّف والمؤلّف في حدائقه، حيث قال: «فإنّا لم نقف عليها [أي: على الرواية المرويّة عن العلّامة، المرفوعة إلى زرارة] في غير كتاب «عوالي اللآلي»، مع ما هي عليه من الرفع والإرسال، وما عليه الكتاب المذكور من نسبة صاحبه إلى التساهل في نقل الأخبار والإهمال، وخلط غنّها بسمينها وصحيحها بسقيمها -كما لا يخفى على من وقف على الكتاب المذكور -»(").

وقال المحدّث المجلسيّ الله : «وكتاب «غوالي اللآلي» وإن كان مشهوراً،

<sup>←</sup> شيء، وهو أنّ المعروف الدائر في ألسنة أهل العلم والكتب العلميّة «الغوالي» ببالغين المعجمة بـ، ولكن حدّثني بعض العلماء عن الفقيه النبيه، المتبخر العاهر، السيخ محسن خنفر طاب ثراه ـ وكان من رجال علم الرجال ـ أنّه ببالعين المهملة، فدعاني ذلك إلى الفحص، فتفخصت، فما رأيت من نُسَخ الكتاب وشرحه فهو كما قال، وكذا في مواضع كثيرة من الإجازات التي كانت بخطوط العلماء الأعلام، بعيث اطمأنّت النفس بصحة ما قال، ويؤيّده أيضاً أنّ المحدّث الجزائريّ سكى شرحه: «الجواهر الغوالي» ـ بالمعجمة ـ، فلاحظ، وإلله العالم.

 <sup>(</sup>١) المقصود منه هو الشيخ يوسف البحرائي ﷺ في كتابه «لؤلؤة البحرين »، وقد نقل صاحب «القلائد »ﷺ كلامه مع تفاوت. انظر: لؤلؤة البحرين: ١٦٧٠.

<sup>(</sup>٢) قلائد الفرائد ١: ١٩١.

<sup>(</sup>٣) الحداثق الناضرة ١: ٩٩ (المقدّمة السادسة).

المرويّة عن العلّامة، المرفوعة [١] ...............

ومؤلّفه في الفضل معروفاً، لكنّه لم يميّز القشر من اللباب، وأدخل أخبار متعصّبي المخالفين بين روايات الأصحاب، فلذا اقتصرنا منه على نقل بعضها، ومثله كتاب «نثر اللآلي» وكتاب «جامع الأخبار»»(۱).

## المراد من الرواية المرفوعة

[١] المراد بـ «المرفوعة» هو: ما أُضيف إلى النبيّ ﷺ أو أحد الأَمْمَة ﷺ من أيّ الأقسام، سواء كان إسناده بالمعصوم متّصلاً أم منقطعاً، قـولاً كـان أم فـعلاً أم تقريراً.

وعرّفوه أيضاً بأنّ له إطلاقين: أحدهما: ماسقط من وسط سنده أو آخره واحد أو أكثر مع التصريح بلفظ الرفع، والثاني: ما أُضيف إلى المعصوم على من قول أو فعل أو تقرير \_أي: وصل آخر السند إليه على -، ومثال حديث المرفوع بكلا إطلاقيه: خبر محمّد بن يعقوب، عن عليّ بن إبراهيم، رفعه، عن أبي عبدالله على قال: «مَن تطيّب أوّل النهار، لم يزل عقله صعه إلى الليل» ""، والتفصيل في محلّد"".

 <sup>(</sup>١) بحار الأنوار ١: ٣١، وانظر أيضاً: خاتمة مستدرك الوسائل ١ [١٩]: ٣٣١ ـ ٣٤٤، الرقم
 ٨٤ (كتاب عوالي اللآلي الحديثيّة على مذهب الإماميّة)، وأيضاً: مقدّمة آية الله العظمى
 النجفيّ العرعشيّ في لكتاب «عوالي اللآلي».

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ١: ٤٤٣، الباب ٩١ من أبواب آداب الحمّام، الحديث الأوّل.

<sup>(</sup>٣) انظر على سبيل المثال: الرعاية في علم الدراية: ٩٧ و٩٨، ووصول الأخيار إلى أُصول

# إلى زرار ة[١]: «قال: يأتي عنكم الخبران أو الحديثان [٢]

وستيت الرواية المبحوث عنها في المقام بـ «المرفوعة »؛ لأنّ العلّامة الله رواها بنفسه بلفظ الرفع ولم يذكر الوسائط الموجودة بينه وبين زرارة، وتسمّى أيضاً بـ «المرسلة »(١٠).

[۱] «زُرارة بن أعين» يكنّى أبا الحسن، كمان من أبرز تـلاميذ الإمام الباقر هي، وستأتي ترجمته عن قريب (۲).

#### الفرق بين « الخبر » و « الحديث »

[۲] اعلم أنّ لفظتي «الخبر» و «الحديث» إذا وردا متتابعين -كما في المرفوعة المذكورة -فعنى كلّ واحدمنهما يختلف عن الآخر، وعليه فيكون المراد من «الخبر» هو: ما نُقِل عن الإمام على بلانقل عن رسول الله على حكولنا: عن زرارة، عن الصادق على القل عن رسول الله على عن الإمام على وهو نقل عن رسول الله على حكولنا: عن الصادق على قال: قال رسول الله على المحمد عن العرماني هي قال: قال رسول الله على المحمد الله الشيخ رحمت الله الكرماني هي مبحث البراءة (٣٠٠).

الأخبار: ١٠٢، والرواضح السماويّة: ١٩٩ (الراشحة السابعة والثلاثون)، ونهاية الدراية:
 ١٨٢، ومقباس الهداية ١٠٧٠، و...).

<sup>(</sup>١) انظر: مقباس الهداية ١: ٢٠٧ عند قوله: «وهذا داخل في أقسام المرسل بالمعنى الأعمّ ».

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٥١، ذيل عنوان «منها: إرجاع «الفيض بن المختار » و «يونس بن عمّار » إلى «زرارة بن أعين »».

<sup>(</sup>٣) قال الشيخ رحمت الله الكرماني ﷺ في حاشيته على «الفرائد»: «الخبر في عرفهم ما

المتعارِضان ، فبأيّهما آخُذُ؟ قال : خُـذ بـما اشـتَهر بـين أصـحابك ودَعِ الشــاذَّ النّادر ، قلتُ : إنّهما معاً مشهوران؟ قال : خُـذ بأعـدَلهما عـندَكَ وأوثَـقهما فـي نفسك »[1].

وبالجملة : فإنّ لفظتي «الخبر» و «الحديث» إذا اجتمعا افترقا، وأمّا إذا افترقا أُطلق معنى كلّ واحدمنهما على الآخر، والتفصيل في محلّه(١٠).

[۱] أصل الرواية هكذا: روى العلّامة هي مرفوعاً إلى زرارة بن أعين، قال: سألت الباقر هي، فقلت: جعلت فداك، يأتي عنكم الخبران أو الحديثان المتعارضان، فبأيهما آخذ؟ فقال هي: «يا زرارة، خُذ بما اشتَهر بين أصحابك، ووَع الشاد النادر»، فقلت: يا سيّدي، إنّهما معاً مشهوران مرويان مأثوران عنكم، فقال هي: «خُذ بقول أعدلهما عندك، وأو تَنقهما في نفسك »، فقلت: إنّهما معاً عدلان مرضيان موتَقان، فقال هي: «انظر إلى ما وافق منهما مذهب العامة فاتركه، وخُذ بما خالفهم؛ فإنّ الحقّ فيما خالفهم»، فقلت: ربّما كانا معاً موافقين لهم، أو مخالفين، فكيف أصنع؟ فقال هي: «إذن فخُذ بما فيه الحائطة لدينك، واترك ما خالف الاحتياط»، فقلت: إنّهما معاً موافقين العمأ موافقين

 <sup>➡</sup> قاله المرويّ عنه لا بطريق النقل، والحديث ما قاله بطريق النقل، فالأول كما يقال: عن زرارة، عن الصادق 幾، قال كذا. والثاني كما يقال: عنه، عن الصادق 幾، قال: قال رسول الله ﷺ، قال (سائل المحتّى : ۲۲۰).

<sup>(</sup>١) تقدّم توضيح الفرق بين «الخبر» و « الحديث» مفصَّلاً في الجزء السالت: ٤٢٠ و ٤٢٠. ذيل عنوان «التاني: دلالة المرفوعة والعقبولة على حجّية الشهرة» عند قبولنا: اعلم أنَّ لفظتي «الخبر» و « الحديث» المذكورتين في هذه الرواية قد ادَّعي بعض ترادفهما ....

ومثل رواية ابن الجهم[۱] .........

للاحتياط أو مخالفين له ، فكيف أصنع ؟ فقال الله الله : « إذن فتخيّر أحدهما ، فتأخذ به و تَدُع الآخر » (١٠) .

## ومنها: رواية « الحسن بن الجَهم »

[1] الرواية الثالثة من الأخبار العلاجية الدالة على حجّية خبر الواحد الثقة
 هى ما رواها «الحسن بن الجّهم» (كان حيّاً بعد ١٨٣هـ).

وهو: ابن بُكَير بن أعين، أبو محمّد الشيبانيّ بالولاء. جدّه بُكيْر، وهو أخو زرارة. وكان الحسن من خواصّ الإمام أبي الحسن الرضا ﷺ، وروى عنه الفقه والحديث، وكان قد روى عن الإمام الكاظم ﷺ. وروى أيضاً عن: إبراهيم بسن مهزم، وثعلبة بن ميمون، وحمّاد بن عثمان، وغيرهم. وله مسائل، رواها عنه الحسن بن عليّ بن فضّال. وقد وقع في إسناد كثير من الروايات عن أئسمّة أهل البيت ﷺ، تبلغ أربعة وسبعين مورد أ<sup>(۱۱)</sup>، والتفصيل في محلّه (۱۱).

<sup>(</sup>١) عوالي اللآلي ٤: ١٣٣، الحديث ٢٢٩، ومستدرك الوسائل ٢٠: ٣٠٣. الباب ٩ من أبواب صفات القاضي. الحديث ٢، وقد أشار إليه المصنّف ﷺ (انظر: فرائد الأُصول ١: ٣٣٢ و ٢٩٧ و ٥٠ و ٢١٦. و ٤: ٠٤ و ٦٦ و ١٦ و ١٢٨ و ١٣٨ و ١٤٠ و ١٥٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: معجم رجال الحديث ٥: ٢٨٣، ذيل الرقم ٢٧٦٠.

<sup>(</sup>٣) انظر ترجمته في: كتاب الطبقات (رجال البرقيّ): ٣٥٣، الرقم ١١٦٠، ورسالة أبي غالب الزراريّ: ١١٥ و١٩٦، ووضهرست الزراريّ: ١٠٥ الرقم ١٠٩، ووضهرست كتب الشبعة وأصولهم: ١٢٣، الرقم ١٦٣، وخلاصة الأقوال (رجال العلامة): ١٠٦، الرقم ٢٥١، وخلاصة الأقوال (رجال العلامة): ١٠٦، الرقم ٢٥١، وجامع الرواة ١: ١٩١.

عن الرضا ﷺ: «قلت: يجيئنا الرجلان \_وكلاهما شقة \_بحديثين مختلفين، فلا تَعلم أيّهما الحقّ، قال: إذا لم تعلم فمُوسَّعٌ عليك بأيّهما أُخَذَتَ »[1].

[1] أصل الرواية هكذا: عن الحسن بن الجَهم، عن الرضا ﷺ، قال: قلت له: تجيئنا الأحاديث عنكم مختلفة، فقال ﷺ: «ما جاءك عنّا فقس على كـتاب الله عزّوجلّ وأحاديثنا، فإن كان يشبههما فهو منّا، وإن لم يكن يشبههما فليس منّا». قلت: يجيئنا الرجلان وكلاهما ثقة بحديثين مختلفين ولا نعلم أيّهما الحقّ. قال ﷺ: «فإذا لم تعلم فمُوسَمَّ عليك بأيّهما أخذت »(١).

لا يخفى أنَّ المضبوط في بعض النسخ «ابن أبي الجَهم»(٢٠)، والصحيح مــا ذكرناه عن «الوسائل» ــأي: بلالفظة «أبي».

## ومنها: رواية « الحارث بن المُغيرة »

 [۲] الرواية الرابعة من الأخبار العلاجيّة التي أقـاموها لإثبات حـجيّة خبر الواحد الثقة هي ما رواها «الحارث بن المُغيرة» (كان حيّاً بعد ١٤٨ هـ).

وهو: ممّن عاصر ثلاثة من الأئمّة المعصومين ﷺ: الباقر والصادق والكاظم ﷺ،

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ١٨، ١٨، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤٠، وبحار الأنوار ٢: ٤٤٤ و ٢٤٥ و والمائل عليه المدين ٢٤، وفيه هكذا: عن الحسن بن الجهم، عن العبد الصالح عليه قال: «إذا كان جاءك الحديثان المختلفان فقسهما على كتاب الله وعلى أحاديثنا، فبإن أشبههما فهو حقى وإن لم يشبههما فهو باطل ».

<sup>(</sup>٢) انظر: الرسائل المحشى: ٨٤.

عن الصادق ﷺ، قال: «إذا سَمِعتَ من أصحابك الحديث وكُلُّهم ثـقَةٌ، فــمُوَسَّعُ عليك حتّى ترى القائم» [1].

وروى عنهم، وعن زيد بن عليّ أخي الباقر، والأصبغ بن نباتة. وقد وقع بعنوان الحارث بن المغيرة في إسناد جملة من الروايات تبلغ زهاء أربعين مورداً(١٠) رواها عن الباقر والصادق عليه. وصنّف كتاباً رواه عنه صفوان بن يسحيى. روى عنه: أبان بن عثمان الأحمر، وثعلبة بن ميمون، وحمّاد بن عثمان، وخطّاب بن محمّد، وصفوان بن يحيى، وآخرون. وكان جليل القدر، كبير الشأن، رفيع المنزلة، شهدت بذلك عدّة روايات؛ منها: قول الصادق الله الجماعة منهم يونس بن يعقوب، قال: كنّا عند أبي عبدالله الله فقال: «أما لكم من مفزع ؟! أما لكم من ممتراح تستريحون إليه ؟! ما يمنعكم من الحارث بين المغيرة النصريّ ؟ »(١٠)، والتفصيل في محلّه (١٠).

[۱] أصل الرواية هكذا: ... عن الحارث بن المغيرة، عن أبي عبدالله على، قال: «إذا سَمِعتَ من أصحابك الحديث وكُلُّهم ثقَةً فَمُوَسَّعٌ عليك حتّى ترى القائم على فترد إليه »(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: معجم رجال الحديث ٥: ١٨٣، ذيل الرقم ٢٥٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: اختيار معرفة الرجال (رجال الكشَّىّ): ٢٨٢ و٢٨٣، ذيل الرقم ١٥٥، الحديث ٦٢٠.

 <sup>(</sup>٣) انظر ترجمته في: كتاب الطبقات (رجال البرقي): ٢٩١، الرقم ٩٣٢، ورجال النجاشي:
 ١٣٩، الرقم ٣٦١، ورجال الطوسي: ١٣٢، الرقم ٤٤، و ١٩١، الرقم ٢٣٠، والتحرير الطاووسي: ١٣٢، الرقم ١٣٤، و....

 <sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ١٨: ٧٨ و٨٨. الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤١. وبـحار الأنوار ٢: ٢٢٤. الباب ٢٩ من كتاب العلم . ذيل الحديث الأول.

وغيرها من الأخبار <sup>[١]</sup>. والظاهر <sup>[٢]</sup>: أنّ دلالتها<sup>[٣]</sup> ............

[١] إشارة إلى أحاديث أخر الواردة في الخبرين المتعارضين وبيان حكمهما المعبَّر عنها بـ «الأخبار العلاجيّة» ، وهي كثيرة ، وقد ذكرها المحدّث الكلينيّ في «الكافي» ، والشيخ الحرّ العامليّ في «الوسائل»، والمحدّث المجلسيّ في «البحار»، والسيّد البروجرديّ في «جامع الأحاديث» (١٠) ، وسيذكرها المصنّف في في مبحث التعادل والتراجيح (١٠).

### كيفيّة دلالة الأخبار العلاجيّة على حجّيّة خبر الواحد الثقة

[۲] شروع في بيان كيفيّة دلالة الأخبار العلاجيّة على حجّية خبر الواحد الغير
 المقطوع الصدور، والإشكال الوارد عليها.

[٣] الضمير المؤنَّث يعود إلى «ما ورد في الخبرين المتعارضين» المعبَّر عنها بــ«الأخبار العلاجيّة».

<sup>(</sup>١) انظر: الكافي ١: ٣٦ ـ ٦٨ (باب اختلاف الحديث)، وفيه ١٠ أحاديث، ووسائل الشيعة ١/١ انظر: الكافي ١٠ ـ ٣٦ ـ ٦٨ (باب وجوه الجمع بين الأحاديث المختلفة وكيفيّة العمل بها) من أبواب صفات القاضي، وفيه ٤٨ حديثاً. وبحار الأنوار ٢: ٢١٩ ـ ٢٥٥، باب ٢٩ (عملل اختلاف الأخبار ...) من كتاب العلم، وفيه ٧٧ حديثاً، وجامع أحاديث الشيعة ١: ٣٠٨ ـ ٣٠٥، الباب ٦ (باب ما يعالج به تعارض الروايات من الجمع والترجيح وغيرهما)، وفيه ٢٤ حديثاً.

<sup>(</sup>٢) انظر: فرائد الأصول ٤: ٥٧ - ٦٨ عند قوله: «المقام الثاني: في ذكر الأخبار الواردة في أحكام المتعارضين، وهي أخبار ... ».

على اعتبار الخبر الغير المقطوع الصدور <sup>[١]</sup> واضحةً <sup>[٢]</sup>، إلّا أنّه لا إطلاق لها <sup>[٣]</sup>؛

[١] المراد من «الخبر الغير المقطوع الصدور» هو: الخبر المفيد للظنّ، وإن كان راويه غير واحدٍ، قبال الخبر المقطوع الصدور المفيد للعلم \_كخبر المتواتر وخبر الواحدالمحفوف بالقرائن العلميّة.

[۲] وجه وضوح دلالة الأخبار العلاجيّة على حجّيّة خبر الواحد هو: أنّ المستفاد منها أنّ خبر الواحد الثقة عند عدم ابتلائه بالمعارض حجّة، وعند ابتلائه بالمعارض فلابد من الأخذ بأحدهما(۱۱)، وعليه فيعلم أنّ أصل حجّيّة الأخبار المتعارضة مفروغ عنه، وإنّما الكلام في التعيين والتنجيير عند التعارض، وإلا لم يكن معنى لبيان العلاج ـكما تقدّم آنفاً(۱۱).

قال صاحب «الأوثق» \ «توضيحه: أنّه لا إشكال في دلالة هذه الأخبار على اعتبار الخبر غير المقطوع بالصدور في الجملة؛ لأنّ الترجيح والتخيير فرع اعتبار كلِّ من المتعارضين في أنفسهما لولا التعارض بينهما ...»(٣).

### عدم الإطلاق في الأخبار العلاجيّة وعدم دلالتها على مناطِ حجّيّة الخبر

[٣] شروع في توضيح الإشكال الوارد على دلالة الأخبار العلاجية على حجّية خبر الواحد، وهو: أنّ تلك الأخبار وإن كانت واضحة الدلالة على حجّية خبر الواحد الغير المقطوع الصدور، إلاّ أنّها كانت مجملة لا إطلاق لها بحيث يعمّ ما

<sup>(</sup>١) أي: بأحد الخبرين المتعارضين .

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٢٢، ذيل عنوان « تقريب الاستدلال بالطائفة الأولى ».

<sup>(</sup>٣) أوثق الوسائل ٢: ١٧٠ (١٦٢).

لأنَّ [۱]

كنّا بصدد إنباته \_أعني: حجّيّة أصل خبر الواحد والمناط في حجّيّته، لا تعيين حجّيّة الخبر في مقام العمل \_، مع أنّها تثبت خصوص الأمر الثاني (١) دون الأوّل (٢) الذي هو المقصود في هذا المقام.

[۱] تعليل لعدم إطلاق الأخبار العلاجيّة، والوجه فيه: أنّ السائل في مورد الأخبار العلاجيّة يسأل عن وظيفته الشرعيّة عند ابتلائه بخبرين متعارضين وأنّه بأيّهما يأخذ وبمدلول أيّهما يعمل مع قطعه بحجّيّة كلِّ منهما لولا التعارض، فأجاب الإمام ﷺ بوجوب الأخذبأ حدهما معيّناً عند وجود المرجّع، وبأحدهما مخيّراً عند التساوي لهما، فدلّت الأخبار على حجّية خبر الواحد في الجملة لامطلقاً.

وبعبارةٍ أُخرى: إنّ تلك الأخبار سؤالاً وجواباً تدلّ على أنّ حكم الخبرين المُسلَّم حجِّيتهما عند التعارض هو وجوب الأخذ بأحدهما تعبّداً وعدم جواز ردّهما معاً شرعاً، وأمّا أنّ أيّ خبر منهما حجّة، وأيّ شيء ملك حجيّته، وهل هو العدالة أو الوثاقة، فلا يستفاد منها ذلك أصلاً، ولا نعني من الإجمال إلّاهذا.

وبعبارةٍ أوضع: فبعد ملاحظة السياق في الأخبار العلاجيّة وبيان حكم الخبرين المتعارضين اللذين كلَّ منهما مفروض الحجّيّة عند السائل خارجاً،

<sup>(</sup>١) أي: تعيين حجّيّة الخبر في مقام العمل.

<sup>(</sup>٢) أي: حجّية أصل خبر الواحد ومناط حجّيته.

السؤال عن الخبرين اللذين فرض السائل كلاَّ منهما حجّةً يتعيّن العمل بــها لولا المعارض <sup>[۱]</sup>؛ كما يشهد به <sup>[۲]</sup> السؤال بلفظة «أيّ» <sup>[۳]</sup> ..........

وعدم (١٠ شمولها لحجّيّة جميع أقسام خبر الواحد يصير مفاد هذه الأخبار حجّيّة خبر الواحد في الجملة، وأمّا أنّ مناط اعتباره هو العدالة أو الوثاقة فلا يستفاد منها، قبال الروايات الآتية؛ فإنّ المصرّح فيها أنّ مناط الاعتبار هو الوثاقة.

ملخّص الكلام هو: أنّ المستفاد من ظاهر الأخبار العلاجيّة هـ و تصحيح خصوص الخبرين المتعارضين من حيث حجّيّة أحدهما تعبّداً وأنّه لا يجوز ردّهما معاً شرعاً، وعليه فلا تشمل صورة عدم التعارض الذي هو المبحوث عنه فعلاً. نعم، بعضٌ منها \_كخبر ابن الحارث \_له إطلاق وعموم يشمل ما نحن فـيه أيضاً، فافهم.

إنسارة إلى ما هو المُسلَّم عند السائل من حجّية كلَّ واحد من الخبرين لو لا
 التعارض، والسؤال عن تعيين حجّية الخبر في مقام العمل.

[۲] الضمير يعود إلى «السؤال عن الخبرين ...»، وغرضه الله بيان ما يؤيد أنّ السؤال ليس عن أصل حجّية الخبرين المتعارضين ـ لانّها كانت مسلَّمة عند السائل ـ، بل السؤال عن المعيَّن من الحجّة في مقام العمل.

[٣] يعني:استعمال لفظة «أيّ» الواردة في مرفوعة زرارة في قوله: «فبأيّهما آخُذُ؟!»، وفي رواية الحسن بن الجَهم في قوله: «فبأيّهما أخَذْتَ» هــو أقــوى شاهد ودليل على أنّ السؤال كان عن تعيين الحجّة بعد العلم بأصل الحجّيّة، وذلك

<sup>(</sup>١) عطف على قوله: «السياق» في «فبعد ملاحظة السياق».

الدالّة على السؤال عن المعيّن مع العلم بالمبهم [١]، فهو [٢]كما إذا سئل <sup>[٣]</sup> عـن تعارض الشهود <sup>[٤]</sup>.............

لأنّ لفظة «أيّ» موضوعة للسؤال عن تعيين شيء مع العلم بأصل وجوده \_كما هو المقرّر في محلّد (١٠).

[۱] المقصود من «المبهم» في ما نحن فيه هو: «العلم بحجّيّة أحد الخبرين المتعارضين لا بعينه».

[۲] الضمير المنفصل المرفوع يعود إلى «السؤال» عن الخبرين المتعارضين.
 [۳] المقصود هو: تشبيه السؤال عن الخبرين المتعارضين بالسؤال عن حكم

تعارض البيّنتين أو تعارض أئمّة الجماعة.

يعني: كما أنّ السؤال عن تعارض البيّنتين أو تعارض أنمّة الجماعة ليس عن أصل حجيّة البيّة وجواز الاقتداء خلف كلِّ من الإماميين العدلين المسلَّمين عند السائل بل السؤال عن تعيين الحجّة في مقام العمل عند تعارضهما .. كذلك السؤال عن الخبرين المتعارضين ليس عن أصل حجّيّة الخبرين المسلَّم عند السائل بل السؤال عن تعيين الحجّة في مقام العمل عند تعارضهما .. فلا تغفل.

أي: السؤال عن الخبرين المتعارضين نظيره الأول السؤال عن تعارض
 كلًّ من البيّنتين في مقام أداء الشهادة.

توضيح ذلك: أنّ السائل عالم باعتبار البيّنة وحجّيّتها شرعاً \_أعني: شـهادة العدلين في الموضوعات \_إلّا أنّه يسأل عن وظيفته عند تعارضهما بعد العلم بأصل

<sup>(</sup>١) انظر: المنطق (للمظفّر): ١٣١.

أو أئمّة الصلاة <sup>[١]</sup>، فأجاب ببيان المرجّع <sup>[٢]</sup>، ..........

حجّية كلِّ من البيّنتين لولا التعارض \_كما إذا شهد عدلان عند الحاكم بأنّ هـذه الدار لزيد مثلاً، وشهد عدلان آخران بأنها لعمرو مثلاً \_، وقد أجاب الإمام على بذكر بعض المرجّحات بأن يُقدَّم أكثرهم بيّنةً على غيره \_كما ورد في رواية أبي بصير الآتي ذكرها.

 أي: السؤال عن الخبرين المتعارضين نظيره الثاني السؤال عن تعارض أئمة الجماعة.

توضيح ذلك: أنَّ السائل عالم بجواز الاقتداء خلف إمام الجماعة العادل إلَّا أَنَّه يسأل عن وظيفته عند تعارضهما، بعد العلم بجواز الاقتداء خلف إمام الجسماعة العادل، وقد أجاب الإمام ﷺ بذكر بعض المرجّحات بتقديم الأقرأ للـقرآن مـن الإمامين للجماعة، على ما في بعض الروايات ـكماستقف عليها.

[۲] إشارة إلى ما ورد في بعض الروايات في بيان المرجّع في مسألتي
 تعارض الشهود أو أثمّة الجماعة.

منها: ما ورد عن أبي بصير في بيان المرجّح في مسألة تعارض الشهود، والرواية ذكرها الشيخ الحرّ العامليّ الله هكذا: عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله على عن الرجل يأتي القوم فيدّعي داراً في أيديهم ويقيم البيّة، ويسقيم الذي في يده الدار البيّة أنّه ورثها عن أبيه، ولا يدري كيف كان أمرها. قال اللهِذ «أكثرهم بيّنة يستحلف و تدفع إليه»، وذكر «أنّ عليّاً للهِ أتاه قوم يختصمون في بغلة فقامت البيّنة لهؤلاء أنّهم انتجوها على مذودهم ولم بيعوا ولم يهبوا ووقامت

فإنّد<sup>[1]</sup> لا يدلّ إلّا على أنّ المفروض تعارض من كان منهم مفروض القبول لولا<sup>.</sup> المعارض<sup>[۲]</sup>.

•

البيّنة لهؤلاء بمثل ذلك]، فقضى على بها الأكثرهم بيّنة واستحلفهم ... »(١).

ومنها: ما ورد أيضاً في بيان المرجّع في مسألة تعارض الإمامين العدلين للجماعة، والرواية ذكرها أيضاً الشيخ المحدّث الكليني الهمكذا: عن أبي عبيدة، قال: سألت أبا عبدالله الله عن القوم من أصحابنا يجتمعون فتحضر الصلاة، فيقول بعضهم لبعض: تقدّم \_ يا فلان \_، فقال: إنّ رسول الله على قال: «يتقدّم القوم أقرأهم للقرآن ...»(٢).

وفي حديث آخر قال ﷺ: «إنّ أولى الناس بالتقديم في الجماعة أقرأهم للقرآن ...» (٣٠).

[۱] الضمير يعود إلى «السؤال» عن حكم تعارض الشهود أو أئمة الجماعة. [۲] يعني: أنّ سؤال السائل عن حكم تعارض الشهود أو أئمة الجماعة يدلّ على أنّ أصل حجّية كلًّ من البيّنتين أو جواز الاقتداء خلف كلًّ من الإمامين العدلين لولا المعارض عنده مسلَّم ومفروض القبول، وإنّما السؤال عن تعيين

 <sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ١٨: ١٨١ و ١٨٦، الباب ١٢ من أبواب كيفية الحكم وأحكام الدعوى
 (باب حكم تعارض البيئنتين وما ترجّع به إحداهما وما يحكم به عند فقد التسرجيع).
 الحديث الأول.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٣: ٢٧٦، الحديث ٥، ووسائل الشيعة ٥: ٤١٩، الساب ٢٨ من أبواب صلاة الجماعة، الحديث الأوّل.

 <sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل ٦: ٤٧٥، الباب ٢٥ (باب استحباب تقديم الأقرأ) من أبواب صلاة الجماعة، الحديث ٤.

نعم، رواية ابن المغيرة تدلُّ على اعتبار خبر كلُّ ثقة [١]، ........

الحجّة في مقام العمل عند تعارضهما.

وبالجملة: فإنّ الأخبار العلاجيّة المختصّ موردها بالخبرين المتعارضين ـ لا تصلح لإثبات حجيّة خبر الواحد ـ، وذلك لعدم الإطلاق في دلالتها وعدم بيانها المناطّ في حجيّة الخبر حتّى تشمل جميع أقسام الخبر؛ فإنّها إنّما تثبت حجيّة أحد الخبرين المتعارضين في مقام العمل، مع أنّ المطلوب في ما نحن فيه هو إثبات حجيّة أصل خبر الواحد عند عدم ابتلائه بالمعارض وأنّها بأيّ مناط، وبالنتيجة فلا يصحّ الاستدلال بها على حجيّة خبر الواحد.

#### إطلاق رواية ابن المغيرة ودلالتها على المناط

[١] استدراك عن قوله: «لا إطلاق لها»، والمقصود هو: ادّعاء صلاحيّة بعض الأخبار العلاجيّة للاستدلال بها؛ كرواية «ابن المغيرة»، حيث دلّت بإطلاقها على حجّيّة خبر الواحد الثقة، ولو كان غير مقطوع الصدور.

وبعبارةٍ أُخرى: كأنّ الإمام ﷺ قال: إنّ مناط اعتبار الخبر هو الوثاقة مطلقاً -أي: سواء كان بلا معارض أم معه -، وهو يعمّ ما نحن فيه، وعليه فيصحّ ادّعاء الإطلاق لها، فافهم(١).

 <sup>(</sup>١) قال الشيخ رحمت الله الكرماني ألله : «أقول: الأخبار المذكورة تدل على اعتبار الخبر الغير المقطوع الصدور ولو بالقرينة: فإنّ التعارض لابدّ وأن يكون بمين الخبرين اللذين لا يكونان ولا واحد منهما بمقطوعي الصدور ولو بالقرينة، وهذا المقدار يكفي في المقصود،

لا يقال: إنّ رواية «ابن الجَهم» أيضاً ذكر فيها الوثاقة، وعليه فلا خصوصيّة لرواية «ابن المغيرة».

لاتًا نقول: إنّ الفرق بين الروايتين هو أنّ الوشاقة المذكورة في رواية «ابن الجَهم» من كلام الراوي، فلا يصحّ الاستدلال بها على إطلاق الرواية وبيان المناط فيها، بخلاف رواية «ابن المغيرة»، فإنّ الوشاقة فيها من كلام المعصوم الله ، فيصحّ الاستدلال بها على الإطلاق والمناط في حجيّة الخبر، فلا تغفل.

[١] إشارة إلى قوله على «الحكمُ ما حَكَمَ به أعدلُهما وأفقهُهُما وأصدقُهما في الحديث» \_كما تقدّم (١٠).

[7] إشارة إلى قوله 幾: «خُذ بقول أعدّلهما عندك وأوثقهما في نفسك » ـكما تقدّم (۲).

[٣] لعلَّه إشارة إلى ما قلناه آنفاً<sup>٣)</sup> من لزوم الأخذ بالقدر المتيقَّن في التواتر

<sup>→</sup> و لا أدري ما يُعنى بالإطلاق المنفيّ، فإن أراد أنها لا إطلاق لها بحيث يشمل جميع أقسام
الخبر حتى خبر غير العادل وغير الموثوق فهو غير محتاج إليه؛ لأنا في مقام الإتبات في
الجملة ـ إلى أن قال: \_ وبالجملة: المقصود الإتبات في الجملة، وهو لا يتوقف على إثبات
الإطلاق بالإطلاق ... » (الرسائل المحتى: ٨٤، رقم الحاشية ٨).

<sup>(</sup>١) تقدّم تخريجه في الصفحة ٢٦. ذيل عنوان «نصّ المقبولة على ما في الكافي ». (٢) تقدّم تخريجه في الصفحة ٣٥. الهامش (١).

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ١٦، ذيل قولنا: «والجدير بالذكر ... ».

بل العادل<sup>[۱]</sup>.

----

الإجماليّ، بناءً على ما اختاره المصنّف ﴿ على ماسيجيء توضيحه مفصّلُا (۱).
والمقصود أنّ القدر المتيقّن والمناطّ في حجّيّة الخبر الحاصلَ من مجموع
الأخبار العلاجيّة هو حصول الوثاقة، وسيصرّح المصنّف ﴿ بذلك عند قوله: «إلاّ
أنّ القدر المتيقَّن منها هو خبر الثقة ... »(۱)، وعليه فظهر أنّ كلّ خبرٍ كان راويه ثقة،
فهو حجّة.

[١] لعلّه إشارة إلى ما قلناه آنفاً من لزوم الأخذ بالأخص مضموناً بناءً على ما اختاره المحقق الخراساني "في التواتر الإجمالي-، وعليه فالأولى ضميمة الشهرة والوثاقة والعدالة وغيرها(٣).

والمقصود أنّ المستفاد من الأخبار العلاجيّة هو: ملاحظة جميع الأوصاف المذكورة في تلك الأخبار، وعليه فيكون كلّ خبرٍ كان راويه ثقة وعدلاً، فهو حجّة. ثمّ اعلم أنّ النسبة بين «العدل» و «الشقة» عموم وخصوص من وجه؛ لاجتماعهما في مثل زرارة، وافتراقهما في شخص يوثق من كلامه بلا عدالة فيه كابن بكير مثلاً، وشخص عادل بلا وثوق في كلامه حكاكثر المؤمنين العوامّ مثلاً.

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ١٣٥، ذيل عنوان «مقتضى التواتر الإجماليّ، والقدر المتيقّن منه في المقام».

<sup>(</sup>٢) فرائد الأصول ١: ٣٠٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: كفاية الأصول: ٣٠٢.

لكنّ الإنصاف [1]: أنّ ظاهر مساق الرواية [1] أنّ الغرض من العدالة حصول الوثاقة [1]، فيكون العبرة بها [1].

الاكتفاء بالوثاقة في مناط حجّية خبر الواحد

# [١] المقصود من الاستدراك هنا هو : عدم اعتبار العدالة في مناط حجّيّة الخبر

[1] المصطود من الم مصدرات عند معلى مصدر المعدانة عي معدد صبيد العمير والاكتفاء بالوثاقة ، بالتقريب الآتي .

 [۲] إشارة إلى رواية الحارث بن المغيرة التي يلوح منها أنَّ المناط في حجّية الخبر هو حصول الوثاقة.

[٣] إشارة إلى وجه عدم اعتبار العدالة والاكتفاء بالوثاقة في مناط حسجيّة خبر الواحد، بتقريب: أنّ مناط الوثاقة المستفاد من ظهور روايـة الحـارث بـن المغيرة يصير قرينة على أنّ ذكر العدالة في المقبولة والمرفوعة إنّما كان لأجـل حصول الوثاقة.

وبعبارةٍ أُخرى: إنَّ العدالة المذكورة في المقبولة والمرفوعة مأخوذة بعنوان الطريقيّة لاالموضوعيّة بمعنى: أنَّ العدالة طريق إلى الكشف عن الوثاقة ، والعادل بعد إحراز عدالته يوثق بخبره غالباً ، ولذا يكتفى برواية أمثال «ابن بكير » لوثاقته عند الرجاليّين، وعليه فتصير نتيجة مجموع الروايات حجيّة خبر الثقة .

[3] «العبرة» معناها: المناط، والضمير المؤنّث يعود إلى «الوثاقة»، وغرضه الإشارة إلى النتيجة الحاصلة من مجموع الأخبار العلاجيّة الأربعة، وهي حجّية خبركلّ ثقة. ومنها[۱]: .....

وهذاكلّه قد أشار إليه صاحب «الأوثق» # بقوله: «وكيف كان، فبعد ملاحظة ذكر الأوثقيّة والأعدليّة في المقبولة والمرفوعة، يصير حاصل مجموع الأخبار الأربعة اعتبار خبر الثقة، بل العدل المفيد للوثوق، لكنّ الظاهر أنّ اعتبار العدالة إنّما هي لأجل كونها من أسباب إفادة الوثوق غالباً، فتكون العبرة به حينئني "(").

### الطائفة الثانية : الأخبار الواردة في إرجاع الأئمّة ﷺ الرواة إلى الأصحاب

[۱] شروع في بيان الطائفة الثانية المستفاد منها بالوضوح والظهور حبيّة خبر الواحد الغير العلميّ الشقة \_التي لا يرد عليها الإشكال الوارد على خبر الواحد الغير العلميّ الشقة \_التي لا يرد عليها الإشكال الوارد على الطائفة الأولى (۲) \_؛ فإنها بعد إطلاقها ودلالتها على مناط الوثاقة في حبيّة خبر الواحد (۳) تشمل جميع أقسام الخبر ، بلا فرق بين فصل الخصومة ونقل الرواية ورد الفرع إلى الأصل \_المعبّر عنه اصطلاحاً بـ «الفتوى» \_، وعليه فيتم الاستدلال بها على حجيّة خبر الواحد الثقة .

وقد ذكر المصنّف الله ذيل هذه الطائفة روايات سبعة على ماسياً تي ذكرها.

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل ٢: ١٧١ (١٦٢).

<sup>(</sup>٢) أي: الإشكال الوارد على المقبولة \_ وهو: اختصاص موردها بتعارض الحكمين ، لا تعارض الروايتين \_ ، والإشكال الوارد على جميع الأخبار العلاجيّة \_ وهو عدم الإطلاق فيها وعدم دلالتها على المناط.

 <sup>(</sup>٣) ويدل على ذلك عبارة المصنف الله الآتية بقوله: «ويؤيده في إناطة وجوب القبول بالوتاقة ما ورد...» (فرائد الأصول ٢٠٠١، وانظر أيضاً الصفحة ٦٥، ذيل عنوان «ومنها: إرجاع أحمد بن إسحاق إلى العمريّ وابنه».

ما دلٌ على إرجاع آحاد الرواة إلى آحاد أصحابهم ﷺ [١] ، . . . . . . . . . . .

#### تقريب الاستدلال بالطائفة الثانية

[۱] إشارة إلى مفاد الطائفة الثانية من الروايات الدالة على حجّية خبر الواحد الثقة، وتقريب الاستدلال بها هو: أنّ الإمام ﷺ أرجع آحاد الرواة (۱۱) - أمثال: الفيض بن المختار، ويونس بن عمّار، وابن أبي يعفور، وسلمة بن أبي حبيبة، وشعيب العقرقوفيّ، وعليّ بن المسيّب، وعبد العزيز بن المهتدي، والحميريّ، وأحمد بن إسحاق - إلى آحاد الأصحاب - أمثال: زرارة بن أعين، ومحمّد بن مسلم، وأبان بن تغلب، وأبي بصير، وزكريًا بن آدم، ويونس بن عبد الرحمن، والعمريّ، وابنه اللذين هما من النوّاب -، وهذا الإرجاع يدل على حجّية وقبول قول الثقات، وإلّا لم يكن معنى لإرجاع الإمام ﷺ إليهم.

ولا يخفى أنّ هذا الدليل لعلّه أُورد عليه بأنّ الإرجاع إلى شخص خاصّ لا يستلزم جواز العمل برواية جميع الشقات تعبّداً بعد احتمال دخل بعض الخصوصيّات كالعدالة فيه، فافهم.

لكن هذا لا يتمّ بعد كون المناط فيه هو الوثاقة \_على ما ستعرف في مورد «يونس بن عبدالرحمن» \_، وأمّا العدالة المذكورة في بعض الروايات فهي من باب الطريقيّة(") لا الموضوعيّة، فالثابت من هذه الروايات أنّ المناط في حجيّة

<sup>(</sup>١) «الرواة» جمع «الراوي». وهو يطلق على كلّ من يروي الحديث: سواء رواه مسندأً أم مرسلاً أم غير هما.

<sup>(</sup>٢) أي: كونه طريقاً لمعرفة الوثاقة.

# بحيث يظهر منه [١<sup>]</sup> عدم الفرق بين الفتوى والرواية <sup>[٢]</sup> مثل: إرجاعه <sup>[٣]</sup> ﷺ...

خبر الواحد هو الوثاقة، وإن كان الراوي غير عادل \_كابن بكير \_؛ إذ بعد توثيقه عند الرجاليّين يكون خبره حجّة.

[١] أي: من إرجاع آحاد الرواة إلى آحاد أصحابهم إلله.

[۲] إشارة إلى حجّية قول الثقة \_مثل: زرارة \_لكلٍّ من العوام والعلماء، إلا أن إرجاع الناس إلى زرارة يكون من باب الفتوى، وإرجاع العلماء إليه يكون من باب نقل الرواية.

وبالجملة: فإنّ إرجاعهم ﷺ إلى آحاد أصحابهم يدلّ على أنّ قولهم وخبرهم حجّة مطلقاً ـ أي: في القضاء، والفتوى، والرواية(١٠).

منها: إرجاع « الفيض بن المختار » و « يونس بن عمّار » إلى « زرارة بن أعين »

[٣] أي: إرجاع الإمام الله الفيض بن المختار إلى زرارة بن أعين.

اعلم أنّ «الفيض بن المختار» الجعفيّ الكوفيّ كان من ثقات رواة الإمام أبي عبدالله الصادق ﷺ. وهو أوّل من سمع منه نصّه على ابــنه مــوســى الكــاظم ﷺ بالإمامة من بعده.

<sup>(</sup>۱) لا يخفى أنّ العراد من «القضاء» هو: فصل الخصومة في العوضوعات الجزئية، والمراد من «الرواية» هو: الخبر المنتهي بطريق النقل من ناقل إلى ناقل حتى ينتهي إلى المنقول عنه ـ من النبيّ على أو الإمام على من «المتوى» هو: تبيين الأحكام الكلّية من الدين لمن سأل عنها، فيكون السائل «مُستَفتياً» وعمله «استفتاء»، ويكون الشجيب «مفتياً» وعمله «إفتاء»، ويكون الحكم المبيّن «فَتوى»، أو «فُتيا»، و «الفّتوى» و «الفّتوى» و «الفّتوى» و «الفّتوى» و

روى عن أبي عبدالله على ، وذكر النجاشيّ أنه روى عـن أبـي جـعفر البـاقر وأبي الحسن الكاظم هيمه أيضاً، وصنّف كتاباً في الحديث رواه عنه ابنه جـعفر، والتفصيل في محلّه(١).

[1] اعلم أنّ «زُرارة بن أعين» يكنّى أبا الحسن وهو أشهر من أن نعرّفه في هذه السطور القليلة .. كان من مشاهير رجال الشيعة فقهاً وحديثاً ومعرفة بالكلام، اجتمعت فيه خلال الفضل والدين، وهو من أصحاب الإمامين أبي جعفر الباقر، وأبي عبدالله الصادق في أعداب الإجماع الذين أجمعت الشيعة على وثاقتهم (٢)، وشهدوا لهم بالفقه، وهو أفقه طبقته.

وعلى ما في «معجم رجال الحديث»: «وقع بعنوان زرارة في إسناد كثير من الروايات تبلغ ألفين وأربعة وتسعين مورداً.

فقد روى عن أيي جعفر ﷺ ورواياته عنه تبلغ ألفاً ومانتين وستّة وثلاثين مورداً. وروى عن أبي جعفر وأبي عبدالله ﷺ ، وروايا ته عنهما بهذا العنوان تبلغ اثنين وثمانين مورداً.

وروى عن أبي عبدالله ﷺ، ورواياته عـنه بـهذا العـنوان ــوقــد يـعبّر عــنه

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في: رجال النجاشي: ١٢١، الرقم ٨٥١، واختيار معرفة الرجال (رجال الكشيّ): ٢٧٧ و١٩٨٨، الرقم ١٩٨١، ورجال ابن داود (القسم الأول): ١٥٢، الرقم ١٩٠٨، ورجال المعرب رجال الحديث ١٤٠، ١٤ ١٦٦، الرقم ١٤٨٦، وقاموس الرجال ٨: ٥٤٦، الرقم ١٩٦٦.
(٢) وسيجيء توضيح ذلك في القسم الثاني من الجزء الخامس، الصفحة ١٤، ذيل عنوان «الجهة الثالثة: في المراد من تصحيح ما يصحّ عنهم ».

بقوله ﷺ: «إذا أردتَ حديثاً فعليك بهذا الجالس » مُشيراً إلى زُرار ةَ [١].

بالصادق الله عنه أربعمائة وتسعة وأربعين مورداً...»(١).

ومن تتبّع كتب الحديث يقف على حقيقة أمره وعلوّ منزلته وحرصه الشــديد على أخذ الأحكام من أهل بيت الرسول ﷺ.

وقد اتّفق كلّ من صنّف في الرجال على أنّ «زُرارة» بلغ من الجلالة والعظمة ورفعة الشأن وسمّو المكان إلى ما فوق الوثاقة، وقد تواتر أخبار المدح فيه، وكان الإمام الصادق على يعترّ به ويحتّ الناس على الرجوع إليه وأخذهم معالم الدين منه، وقد ذكر المصنّف ﴿ روايتين منها.

توفّى زُرارَة في سنة مائة وخمسين \_وقيل: سنة مائة وثمان وأربعين \_، بعد وفاة الإمام الصادق ﷺ بشهرين، ويقال: إنّه عاش سبعين سنة ، والتفصيل في محلّه (٢٠).

[١] إشارة إلى الرواية الأولى من الطائفة الثانية التي ذكرها المصنف 
 الواردة في حقّ «زُرارة بن أعين» وإرجاع الرواة إليه.

وهذا الحديث الشريف بهذا المقدار ذكره الشيخ الحرّ العامليّ ﴿، وأمّا المحدّث المجلسيّ ﴿ قد ذكره مفصّلاً .

ولا يخفي أنَّ المضبوط فيهما هكذا: عن المفضَّل بن عمر ، أنَّ أبا عبدالله قال

<sup>(</sup>١) انظر: معجم رجال الحديث ٨: ٢٥٤، ذيل الرقم ٤٦٧١.

<sup>(</sup>۲) لاحظ ترجمته في: رجال النجاشيّ: ۱۷۰، الرقم ٤٦٣، وفهرست كتب الشيعة وأصولهم: ۲۰۹، الرقم ۲۱۲، ورجال الطوسيّ: ۲۱۰، الرقم ۲۷٤٤، واختيار معرفة الرجال (رجال الكشيّ): ۱۲۳، الرقم ۲۳، ومنتهى المقال ٣: ۲٥٠، الرقم ۱۸۳۳، ومعجم رجال الحديث ٨: ٢٥٠ الرقم ٢٠٧١، الرقم ٤١٥١، الرقم ٢٩١٢.

وقوله ﷺ <sup>[۱]</sup> في روايةٍ أُخرى : «أمّا ما رواه زرارة عن أبي ﷺ فلا يـجوز ردُهُ<sub>»</sub>[۲] .

للفيض بن المختار في حديث: «فإذا أردت حديثنا فعليك بهذا الجالس» وأومأ إلى رجل من أصحابه، فسألت أصحابنا عنه، فقالوا: «زرارة بن أعين»(١٠).

[١] أي: قول أبي عبدالله اللَّهِ ليونس بن عمَّار .

هو: يونس بن عمار الصيرفيّ التغلبيّ، كوفيّ، كان من رواة الإمام الصادق على النجاشيّ في ترجمة أخيه إسحاق بن عمار بن حيّان أنّه من بيت كبير من الشيعة. روى عن أبي عبدالله على الله وقع بعنوان يونس بن عمار في إساد جملة من الروايات تبلغ عشرين مورد ألّا، والتفصيل في محلّه (٢٠).

[۲] هذه رواية أخسرى، وردت فسي حسق «زرارة» وإرجماع الرواة إليه. والمضبوط في «الوسائل» هكذا: عن يونس بن عمّار، أنّ أبا عبدالله ﷺ قال له في حديث: «أمّا ما رواه زرارة عن أبي جعفر ﷺ فلا يجوز لك أن تردّه»<sup>(۱)</sup>.

وفي رواية ثالثة عن الإمام الصادق ﷺ: «رحم الله زرارة بسن أعسين، لولا زرارة ونظراؤه لاندرست أحاديث أبي ﷺ»(°).

<sup>(</sup>١) انظر: وسائل الشيعة ١٠٤ . ١٠٤ . الباب ١١ من أيواب صفات القـاضي . الحــديث ١٩. وبحار الأنوار ٢: ٢٤٦. الحديث ٥٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: معجم رجال الحديث ٢١: ٢٣٦ و٢٣٧، ذيل الرقم ١٣٨٦٨.

<sup>(</sup>٣) انظر ترجمته في: رجال النجاشيّ: ٧١. الرقم ١٦٩. ورجـال الطـوسيّ: ٣٢٤. الرقـم ٤٨٥١.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ١٨: ١٠٣ و ١٠٤، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ١٧.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة ١٨: ١٠٤، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٢٠.

وقوله [١] ﷺ لابن أبي يعفور [٢] بعد السؤال عمّن يرجع إليه إذا احتاج أو سُئل عن مسألةٍ: « فما يمنعك عن الثقفيّ ؟ \_ يعنى محمّد بن مسلم [٣] \_ ......

### و منها: إرجاع « ابن أبي يعفور » إلى « محمّد بن مسلم »

- [١] أي: قول جعفر بن محمّد الصادق الله.
- [۲] هو:عبدالله بن أبي يعفور العبديّ، ذكره النجاشيّ قائلاً: «يكنّى أبامحمّد، ثقة ثقة، جليل في أصحابنا...». روى عن أبي عبدالله ﷺ، ومات في أيّامه، ووقع بهذا العنوان في إسناد عدّة من الروايات تبلغ ثمانية وسبعين مورداً (١١)، والتفصيل في محلّه (٢٠).
- [٣] هو: محمّد بن مسلم بن رباح الشقفيّ (٣). الطائفيّ، الفقيه، أبو جعفر الكوفيّ، كن أحد أثمّة العلم في الإسلام، وأحد وجوه الشيعة بالكوفة، اختصّ بالإمامين أبي جعفر الباقر وأبي عبدالله الصادق الله ، وروى الكثير من علومهما. كان محدّثاً فقيهاً ورعاً، ورد مدحه في روايات صحيحة عن أئمّة أهل البيت الله ، كما أجمعت الشيعة على تصديقه و تصحيح ما يصحّ عنه (١).

<sup>(</sup>١) معجم رجال الحديث ١١: ١٠٨، ذيل الرقم ٦٦٩١.

 <sup>(</sup>۲) انظر ترجمته في: رجال النجاشي: ۲۱۳، الرقم ٥٥٦، ورجال الطوسي: ۲۳۰، الرقم

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: رجال النجاشيّ: ۲۱۲، الرقم ۵۵۱، ورجــال الطــوسيّ: ۲۲۰، الرقم. ۲۰۱۳، وجامع الرواة 1: ۴۷۷.

 <sup>(</sup>٣) ضبطه السيّد الخوتي ﷺ: «محمّد بن مسلم بن رياح». انظر: معجم رجال الحديث ١٨:
 ٢٦٠٠ الرقم ١١٨٥٠.

 <sup>(</sup>٤) سيجيء توضيح ذلك عند ذكر أصحاب الإجماع، انظر القسم الثاني من الجزء الخامس،
 الصفحة ١٤، ذيل عنوان «الجهة الثالثة: في المراد من تصحيح ما يصح عنهم ».

### فإنّه سمع من أبي أحاديث، وكان عنده وجيهاً »[١].

وهو أحد الفقهاء الأعلام المأخوذ عنهم الحلال والحرام والفتيا والأحكام، وله كتاب يستى «الأربعمائة مسألة في أبواب الحلال والحرام». وقع بهذا العنوان في إسناد كثير من الروايات عن أهل البيت عليه في الكتب الأربعة، تبلغ ألفين ومائتين وستة وسبعين مورداً (١٠).

توقّي محمّد بن مسلم سنة خمسين ومائة ، وهو ابن نحو سبعين عاماً، والتفصيل في محلّد (٢).

[١] هذا أحد الأحاديث الواردة في حق «محمّد بن مسلم» وإرجاع الرواة إليه، والمضبوط في «الوسائل» هكذا: «ما يمنعك من محمّد بن مسلم الثقفيّ ...» (٣). وقد وردت أحاديث أُخر في حقّه؛ منها: قال الإمام الصادق ﷺ: «أحبّ الناس إليّ أحياءً وأمواتاً أربعة: بريد بن معاوية العجليّ، وزرارة، ومحمّد بسن مسلم، والأحول، وهم: أحبّ الناس إليّ أحياءً وأمواتاً »(1).

<sup>(</sup>١) انظر: معجم رجال الحديث ١٨: ٢٤٦، الرقم ١١٨٠٤.

<sup>(</sup>٢) انظر على سبيل المثال: رجال النجاشيّ: ٣٢٣ و٣٢٤، الرقم ٨٨٢، واختيار سعرفة الرجال (رجال الكشّيّ): ١٤٥، الرقم ٥٥، ورجال الطوسيّ: ٢٩٤، الرقم ٣١٨، وخلاصة الأقوال (رجال العلامة): ٢٥١، الرقم ٨٥٨، وجامع الرواة ٢: ١٩٣، والكنى والألقاب ٢: ٣٤٠، الرقم ٤٦٢، و....

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ١٨، ١٠٥، الباب ١١ من أبواب صفات القـاضي ، الحـديث ٢٣، وبـحار الأنوار ٢: ٢٤٩، الحديث ٦٠.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ١٨: ١٠٤، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي. الحديث ١٨. ومثله: عن جميل بن درّاج. قال: سمعت أبا عبدالله ﷺ يقول: «بشّر المخبتين بالجنّة: بريد بن معاوية

وقوله [۱] ﷺ \_فيما عن الك*شّيّ\_*لسلمة بن أبي حبيبة [<sup>۲۱]</sup>: «ائتِ أبــانَ ابــن غلِب<sup>[۳]</sup>؛

ومنها: إرجاع « سلمة بن أبي حبيبة » إلى « أبان بن تغلب »

[١] أي: قول جعفر بن محمّد الصادق اللهِ.

[۲] اختلف كثيراً في اسمه، هل هو: «مسلة»، أو «مسلم»، أو «سليم»، أو «سليم»، أو «سالم»، أو «ابن أبي حبّة»، أو «حيّة»، أو «ابن أبي حبّة»، أو «ابن أبي حبّة».

وقد أُشير في الكتب الرجاليّة إلى حسن حاله في الجملة في ضمن ترجمة أبان بن تغلب(١٠).

[٣] هو: ابن رباح البكريّ الجُريريّ، أبو سعيد الكوفيّ، أوّل مصنّف في غريب القرآن.

أخذ الفقه والتفسير عن أثمّة أهل البيت عليه الله عند الإمام زين العابدين، ومن بعده عند الإمام الباقر، ثمّ عند الإمام الصادق الله من كبار أصحابهم والثقات في رواياتهم.

العجليّ، وأبو بصير ليث ابن البختريّ العراديّ، ومعتد بن مسلم، وزرارة، أربعة نجباء
 أمناء الله على حلاله وحرامه، لولا هؤلاء انقطعت آثار النبرّة واندرست » (وسائل الشيعة
 ۱۸: ۱۰۲، الباب ۱۱ من أبواب صفات القاضي، الحديث ۱٤).

 <sup>(</sup>١) انظر ترجمته في: تنقيح المقال في علم الرجال ٣: ٩٠، ذيل الرقم ٣١، و٣٢: ٢٧٢. الرقم ٩٨٩٠، ومعجم رجال الحديث ٩: ٢٥٥، الرقم ٥٣٦٦.

## فإنَّهُ قد سمِع مِنِّي حديثاً كثيراً ، فما روى لَكَ عَنِّي فاروِهِ عنِّي » [١].

وكان محدّ ثاً، فقيهاً، قارئاً، مفسّراً، لغويّاً، من الرجال المبرّزين في العلم، ومن جملة فقهاء آل محمّد ﷺ، وكان لعظم منزلته إذا دخل المدينة تقوّضت إليه الحلق، وأُخليت له سارية النبيّ ﷺ.

كان لأبان بن تغلب عند الأثمّة من آل محمّد ﷺ منزلة وقدم. قال له الإمام الباقر ﷺ: «اجلس في مسجد المدينة، وأفت الناس؛ فإنّي أُحبّ أن يُسرى في شيعتى مثلك »(١).

وله روايات كثيرة عن أئمّة الهدى الله تبلغ زهاء مائة وثلاثين مورداً (٢٠).

توقّي «أبان بن تغلب» سنة إحدى وأربعين ومائة ، ولمّا بلغ نعيه قال أبو عبدالله على: «أما والله لقد أوجع قلبي موت أبان » ، والتفصيل في محلّه (٣).

[١] ذكره الشيخ الحرّ العاملي الله مع تفاوتٍ يسير (١).

(١) رجال النجاشيّ: ١٠، الرقم ٧.

<sup>(</sup>۲) انظر: معجم رجال الحديث ١: ١٣٧، ذيل الرقم ٢٨.

<sup>(</sup>٣) انظر ترجمته في: رجال النجاشي: ١٠. الرقم ٧، واختيار معرفة الرجال (رجال الكشيّ): ٢٧٦ و ٢٧٧، الرقم ١٤٧، الحديث ٢٠١، ورجال ابن داود (القسم الأوّل): ٢٩. الرقم ٤، وخلاصة الأقوال (رجال العلامة): ٧٣. الرقم ٢١، ونقد الرجال ١٠٠٠، الرقم ١٠٠، وتأسيس الشيعة لعلوم الإسلام: ١٥٥، وقاموس الرجال ١: ٧٠، الرقم ١٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: وسائل الشيعة ١٠٠٦ و١٠٦ و١٠١ من أبواب صفات القاضي. الحديث ٥٠٠ وفي حديث آخر: عن أبان ابن تغلب قد روقي عني رواية كثيرة. فما رواه لك عني فاروه عني » (وسائل الشيعة ١٠٠١ الباب ١٠١٠ مأبواب صفات القاضى، الحديث ٨).

وقوله ﷺ [1<sup>1</sup> لشعيب العقرقوفيّ [<sup>۲]</sup> بعد السؤال عمّن يسرجع إليه: «عسليك بالأسّديّ» يعني أبا بصير [<sup>۳]</sup>.

### ومنها: إرجاع « شعيب العقرقوفيّ » إلى « أبي بصير »

[١] أي: قول جعفر بن محمّد الصادق الله.

[۲] ذكره النجاشي الله قائلاً: «شعيب المَقرَ قوفي أبو يعقوب ابن أُخت أبي بصير يحيى بن القاسم، روى عن أبي عبدالله وأبي الحسن الله عن ثقة ، عين...»، وعدّه الشيخ في رجاله تارةً من أصحاب الصادق الله قائلاً: «شعيب بن يعقوب العقرقوفيّ»، وأُخرى: من أصحاب الكاظم الله قائلاً: «شعيب العقرقوفيّ من أصحاب أبي عبدالله الله السيّد الخوئيّ الله : «وقع بعنوان شعيب بن يعقوب في إسناد جملة من الروايات تبلغ اثنين وعشرين مورداً» وبعنوان شعيب العقرقوفيّ تبلغ أربعة وثلاثين مورداً، (القصيل في محلّه (ا).

[٣] هو: يحيى بن القاسم، وقيل: ابن أبي القاسم واسمه إسحاق، الفقيه
 المحدّث، أبو بصير الأسديّ، الكوفيّ، وقيل في كنيته: أبو محمّد.

كان من كبار الفقهاء، ثقة، وجيهاً، أخذ الحديث والفقه وسائر العلوم عن الإمامين أبي جعفر الباقر وأبي عبدالله الصادق ﷺ، وروى عنهما وعن الإمام

<sup>(</sup>١) انظر: معجم رجال الحديث ١٠: ٤٠ و ٤٢. ذيل الرقم ٥٧٥٠ و٥٧٥٢.

<sup>(</sup>۲) انظر ترجمته في: رجال النجاشيّ: ١٩٥، الرقم ٥٠٠، ورجال الطوسيّ: ٢٢٤. الرقم ٢٠٠٠، ورجال الطوسيّ: ٢٢٤. الرقم ٢٠٠٥، وجامع الرواة ١: ٤٠٢، ومعجم رجال الحديث ١٠: ٣٨ و ٤٠٠، الرقم ٥٠٧٠ و ٢٥٠٥.

موسى الكاظم على ، وهو أحد الستة الذين أجمعت الشيعة على تصديقهم والإقرار لهم بالفقه(١٠).

وقد وقع أبو بصير في إسناد روايات كثيرة من أئمّة العترة الطاهرة تبلغ ألفين ومائتين وخمسة وسبعين مورداً<sup>17</sup>ا.

توفّي أبو بصير سنة خمسين ومائة ، والتفصيل في محلّه (٢٠).

 <sup>(</sup>١) سبجيء توضيح ذلك عند ذكر أصحاب الإجماع، انظر القسم الثاني من الجزء الخامس.
 الصفحة ١٤، ذيل عنوان «الجهة الثالثة: في المراد من تصحيح ما يصح عنهم ».

<sup>(</sup>٢) انظر: معجم رجال الحديث ٢٢: ٤٩، الرقم ١٣٩٨٨.

<sup>(</sup>٣) انظر ترجمته في: كتاب الطبقات (رجال البرقيّ): ٩٧، الرقم ١٩٠، و١٤١، الرقم ١٣٠٠ و واختيار معرفة الرجال (رجـال الكشـيّ): ٣٦٦، الرقم ٣٠٠، وفـهرست كتب الشـيمة وأصولهم: ٥٠٤، الرقم ٩٨٨، وخلاصة الأقوال (رجال العلّامة): ٤١٦، الرقم ١٦٨٧، ونقد الرجال ٥: ٨٠، الرقم ٨٠٨، و١٧، الرقم ١٣٥٤، و١٨، الرقم ٣٣٤٧، ومعجم رجال الحديث ٢١: ٣٠، الرقم ١٣٤٧، و٧٩، الرقم ١٣٥٩،

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ١٨٠ . ١٠٠، الباب ١١ من أبواب صفات القـاضي . الحــديت ١٥ . وانــظر أيضاً : اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّــق) : ١٥٣ . ذيل الرقم ٦٦ . الحديث ٢٩١ .

### و منها: إرجاع « عليّ بن المسيّب » إلى « زكريّا بن آدم »

[١] أي: قول الإمام الرضا ﷺ.

[۲] عدّه البرقيّ في أصحاب الرضا ﷺ قائلاً: «عليّ بن المسيّب عربيّ من أهل همدان»(۱)، روى عن الإمام الكاظم ﷺ، والتفصيل في محلّه(۲).

[٣] هو: ابن عبدالله بن سعد الأشعريّ، المحدّث الثقة، يكنّى أبا يحيى القمّيّ. كان من خاصّة أصحاب الإمامين أبي الحسن الرضا وأبي جعفر الجواد الله عظيم القدر، وجيهاً عندهما، روى عن الإمام الرضا الله وكان رفيقه إلى مكّة عند حجّه الله من المدينة في إحدى السنوات.

وسُمِع من الإمام أبي جعفر الجواد ﷺ آخر حياته يقول: «جزى الله صفوان بن يحيى، ومحمّد بن سنان، وزكريًا بن آدم وسعد بن سعد عتّي خيراً فقد وفوا لي، وكان زكريًا بن آدم ممّن تولّاهم »(٣)، ووقع في إسناد عدّة من روايات عن أهل البيت ﷺ تبلغ أربعين مورداً(١). توفّى زكريًا بن آدم في حياة الإمام الجواد ﷺ،

<sup>(</sup>١) كتاب الطبقات (رجال البرقيّ): ٣٨٨، الرقم ١٢٩٩.

 <sup>(</sup>٢) انظر ترجعته في: رجال الطوسي: ٣٦١، الرقم ٥٣٤١، وخلاصة الأقوال (رجال العلامة): ١٧٦، الرقم ٥١٩، ومعجم رجال الحديث ١٤: ١٩٣، الرقم ٨٥٣١.

 <sup>(</sup>٣) انظر: اختيار معرفة الرجال (رجال الكتّيّ): ٤١٨، الرقم ٣٠٩، الحديث ٩٦٤، وكتاب الفيبة: ٤٤٨، ويحار الأتوار ٤٤: ٢٧٤، الحديث ٣٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: معجم رجال الحديث ٨: ٢٨٤، ذيل الرقم ٤٦٩٦.

المأمونِ على الدين والدنيا » [١].

وقوله ﷺ<sup>[۲]</sup>لمّا قال له عبد العزيز بن المهتدي<sup>[۳]</sup>:.....

ودفن بقمٌ، وقبره مشهور يُزار، والتفصيل في محلَّه(١).

[۱] الرواية التي ذكرها المصنف الله في حقّه وإرجاع الرواة إليه ذكرها الشيخ الحرّ العاملي الله فكرها الشيخ الحرّ العاملي الحرّ العاملي الله الله الله المسيّب الهمداني، قال: قلت للرضا الله في كلّ المسيّب الهمداني، قال: قلت للرضا الله في كلّ وقت، فمتن آخذ معالم ديني؟ قال: «من زكريًا بن آدم القميّ المأمون على الدين والدنيا». قال علي بن مسيّب: فلمّا انصرفت قدمنا على زكريًا بن آدم، فسألته عمّا احتجت إليه (۱۲).

#### و منها : إرجاع « عبدالعزيز بن المهتدي » إلى « يونس بن عبدالرحمن » .

[٢] أي: قول الإمام الرضا ﷺ.

[٣] عدّه البرقيّ \$ من أصحاب الإمام الكاظم ﷺ، وذكره النجاشيّ \$ قائلاً: «عبدالعزيز بن المهتدي بن محمّد بن عبدالعزيز الأشعريّ القمّيّ، ثقة، روى عن الرضا ﷺ...»(٣)، وقال السيّد الخوئيّ \$: «وقع بهذا العنوان في إسناد

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في: رجال النجاشي: ١٧٤، الرقم ٤٥٨، ورجال الطوسي: ٢١٠، الرقم ٢٧٣، ورجال الطوسي: ٢٦١، الرقم ٢٧٣، ونقد الرجال ٢: ٢٦١، الرقم ٢٠٤٠، ونقد الرجال ٢: ٢٦١، الرقم ٢٠٤٠، ومنتهى المقال ٣: ٢٠١، الرقم ١٠٠٤، و....

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ١٨: ١٠٦، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٢٧.

<sup>(</sup>٣) رجال النجاشيّ: ٢٤٥، الرقم ٦٤٢.

## « ربما أحتاجُ ولَستُ ألقاكَ في كُلِّ وقتٍ ، أفيونسُ بنُ عبدِ الرحمن [١] ......

ستّ عشرة رواية »(١)، والتفصيل في محلّه (٢).

[١] يونس بن عبدالرحمن مولى عليّ بن يقطين بن موسى، مولى بني أسد، أبو محمد، ولد في أيّام هشام بن عبدالسلك، ورأى الإمام جمفر بسن محمد الصادق عليه بين الصفا والمروة، ولم يرو عنه.

كان فقيهاً ، محدّثاً ، مفسّراً ، جليل الشأن ، عظيم المنزلة عند أهل البـيت ﷺ ، وقد وردت عنهم أخبار كثيرة تشير بفضله وسموً منزلته .

وقد تربّى يونس في مدرسة الإمام موسى الكاظم على، وأخذ عنه العلوم والمعارف، ثمّ اختصّ من بعده بولده الإمام عليّ بن موسى الرضا على، فكان يشير إليه بالفتيا والعلم، وشبّهه على بسلمان الفارسيّ. وهو أحد الأعلام الذين أجمعت الشيعة على تصديقهم والإقرار لهم بالفقه (٣).

وقد وقع في إسناد كثير من الروايات عن الأُسَمّة ﷺ تبلغ مائتين و تـــلاثة وستّين مورداًً''.

وكان يونس على جانب عظيم من التقوى والورع، وقد حجّ إحدى وخمسين

<sup>(</sup>١) انظر: معجم رجال الحديث ١١: ٤١، ذيل الرقم ٦٥٨٠.

 <sup>(</sup>٢) انظر ترجمته في: كتاب الطبقات (رجال البرقي): ٧٠٠، الرقم ١٣٢٩، ورجال النجاشيّ: ٢٤٥، الرقم ٦٤٢، ورجال الطوسيّ: ٣٦٠، الرقم ٣٣٤، و٤٣٥، الرقم ٢٢٢١.

 <sup>(</sup>٣) سيجيء توضيح ذلك عند ذكر أصحاب الإجماع، انظر القسم التاني من الجزء الخامس.
 الصفحة ٢٤، ذيل عنوان «الجهة الثالثة: في المراد من تصحيح ما يصح عنهم».

<sup>(</sup>٤) انظر: معجم رجال الحديث ٢١: ٢٢٩، ذيل الرقم ١٣٨٦٣.

ثقةٌ آخُذُ عنه مَعالِم ديني ؟ قالَ : نَعَم » [١].

حجّة، وله مؤلَّفات كثيرة تربو على ثلاثين كتاباً، ودلّت على غزارة علمه، وعلى إحاطته بمختلف العلوم والفنون، توفّي يونس بن عبدالرحمن سنة ثمانٍ ومائتين، والتفصيل في محلّه(١).

[١] هذه الرواية ذكرها الشيخ الحر العاملي \$ والمحدّث المجلسي \$ بالنقل عن الكشّي \$ هكذا: «عن محمّد بن نصير، عن محمّد بن عيسى، عن عبدالعزيز بن المهتدي والحسن بن علي بن يقطين، جميعاً عن الرضا الله، قال: قلت: لا أكاد أصل إليك أسألك عن كلّ ما أحتاج إليه من معالم ديني، أفيونس بن عبدالرحمن ثقة آخذ عنه ما أحتاج إليه من معالم ديني، قطال: «نعم» (١٠).

[۲] إشارة إلى أنّ الرواية المذكورة تدلّ على أنّ المناط في حجّية خبر الواحد
 هو الوثاقة.

[٣] هذه الفقرة بمنزلة الكبرى؛ يعني: سؤال السائل يكشف عن مقبوليّة قول
 الثقة عنده.

 <sup>(</sup>١) انظر ترجمته في: رجال النجاشي: ٣٤٦-٤٤١، الرقم ١٢٠٨، وفهرست كتب الشبيعة وأصولهم: ١١١، الرقم ٨١٣، ومنتهى المقال ٧: ٩٠، الرقم ٣٣٠٥، وأعيان الشبيعة ١٠: ٣٢٦-٣٣١، ومعجم رجال الحديث ٢١: ٢٠٠، الرقم ١٣٨٦٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّيّ ) ٤٠٩. ذيل الرقم ٢٠٥. الصديت ٩٣٥. ووسائل الشيعة ١٨: ١٠٧. الباب ١١ من أبواب صفات القاضي ، الحديث ٣٣ و٢٤ و٣٥. وبحار الأنوار ٢: ٢٥١، الحديث ٢٦ مع تفاوت يسير .

فسأل عن وثاقة يونس ، ليرتب عليه أخذ المعالم منه [١] .

ويؤيّده [۲] في إناطة وجوب القبول بالوثاقة : ما ورد في العـمريّ وابــنه [۳]

[١] هذه الفقرة بمنزلة الصغرى؛ يعني: سؤال السائل في الرواية المذكورة إنّما كان عن المصداق الخارجيّ \_أي: يونس بن عبدالرحمن \_حتّى يأخذ معالم دينه منه.

### ومنها: إرجاع « أحمد بن إسحاق » إلى « العَمري » و ابنه

[۲] الضمير يعود إلى «ظاهر هذه الرواية»، والمقصود الاستشهاد بــروايــة أُخرى لتأييد ظهور الرواية المذكورة في أنّ المناط في حجّيّة خبر الواحـــد هـــو الوثاقة.

[٣] اعلم أنّ العَمري (الأب)كان النائب الأوّل، وابنه كان النائب الثاني من النوّاب الأربعة لمولانا صاحب الزمان \_عجّل الله تعالى فرجه الشريف.

أمّا الأب فاسمه: عثمان بن سعيد بن عمر و العَمريّ الأسديّ، وكنيته أبو عمر و، ولقبه العَمْري، وله ألقاب أُخرى: كالسمّان، والزيّات، والأسديّ، والعسكريّ، وأوّل السفراء الأربعة.

ولا يخفى أنّ عثمان بن سعيد العَمري أدرك الإمام أبـا الحسـن الهـادي ﷺ ـوقيل: خـد مَهُـوله إحـدى عشـرة سـنة، ثـمّ لقـي بـعده الإمـام أبـا مـحمّد العسكري ﷺ، وسمع منهما الحديث، وتوكَّل لهما، وكان ذا منزلة رفيعة عندهما، وكذا أدرك الإمام المهديّ المنتظر عجّل الله تعالى فـرجـه الشـريف\_وتوكّى السفارة له زمناً قصيراً (۱). وكان جليلاً عظيم الشأن، وردت روايات كثيرة في

السفارة له زمنا قصيراً ١٠٠ وكان جليلا عظيم الشان، وردت روايات كـثيرة فــي مدحه والثناء عليه.

توفّي في حدودسنة خمس وستّين ومائتين، ودُفن في الجانب الغربيّ من مدينة بغداد، والتفصيل في محلّم<sup>(١)</sup>.

وأمّا الابن فاسمه: محمّد بن عثمان بن سعيد العَمريّ الأسديّ، وكنيته أبو جعفر العَمريّ، ولقبه أيضاً العَمريّ، والزيّات، والعسكريّ، وثاني السفراء الأربعة.

كان هو وأبوه ـكما مرّـسفيرين للإمام المهديّ المنتظّر ـعجّل الله تعالى فرجه الشريف ـ.، وكان لهما منزلة جليلة عند الطائفة .

تولَى محمّد بن عثمان السفارة زمناً طويلاً "، وقد تضافرت الروايات الدالّة على جلالة شأنه وعظم مقامه، منها ما ذكره المصنّف ﴿ في حقّه وحقّ أبيه حيث وَصَهَها بِأنّهِما الثقتان المأمونان.

توفّي في سنة خمس وثلاثمائة ، وقيل: أربع ، والتفصيل في محلّه (٤).

<sup>(</sup>١) قد حدَّدها البعض بخمس سنين (انظر: سيرة الأئمّة الاثنى عشر ٢: ٥٦٨).

<sup>(</sup>۲) انظر ترجمته في: كتاب الغيبة: ٣٥٣\_٣٥٨، ومنتهى المقال ٤: ٢٩٥، الرقم ١٩٥٥، و٧: ١٨٤ و٤٨٤، الفائدة التالقة، وجامع الرواة ١: ٣٣٥، وأعيان الشيعة ٢: ٤٧، ومعجم رجال الحديث ١٢: ٢٢٢ و١٩٣، الرقم ٤٠٢٤، وقاموس الرجال ٧: ٢٠٠، الرقم ٤٨٢٣.

<sup>(</sup>٣) قد حدّده البعض بأربعين سنة (انظر: سيرة الأئمّة الاثنى عشر ٢: ٥٦٨).

<sup>(</sup>٤) انظر ترجمته في: كتاب الغيبة: ٣٦٩ ـ ٣٦٦. ومنتهى المقال ٢: ١٠٨. الرقم ٢٧٤٤. وجامع الرواة ٢: ١٤٨، وأعيان الشيعة ٢: ٤٧، ووسائل الشيعة ٢٠: ٣٣٢، الرقم ١٠٨٤.

### اللذين هما من النوّاب والسفراء [١]. .

[١] قال السيّدمحسن الأمين الله في أعيانه: «للمهديّ عجّل الله فرجه عبية صغرى وكبرى، كما جاءت بذلك الأخبار عن أئمَّة أهل البيت الله ، ويقال: قصري وطولي. أمّا الغيبة الصغرى فمن مولده إلى انقطاع السفراء بينه وبين شيعته بوفاة السفراء وعدم نصب غيرهم، وهي أربع وسبعون سنة، ففي هذه المدّة كان السفراء يرونه ـوربّما رآه غير هم ـ، ويصلون إلى خدمته، وتخرّج على أيـديهم توقيعات منه إلى شيعته في أجوبة مسائل وفي أمور شتّي، وأمّا الغيبة الكبري فهي بعد الأُولي، وفي آخرها يقوم بالسيف، وجاء في بعض التوقيعات أنّه بعد الغيبة الكبري لا يراه أحد، وأنَّ من ادَّعي الرؤية قبل خروج السفيانيّ والصيحة فهو كذَّاب، وجاء في عدَّة أخبار أنَّه يحضر المواسم كلِّ سنة، فيرى الناس ويعرفهم، ويرونه ولا يعرفونه. أمّا السفراء في زمن الغيبة الصغرى بينه وبـين شـيعته فـهم أربعة: الأوّل: أبو عمرو عثمان بن سعيد بن عمرو العَمريّ...، الشاني: أبـوجعفر محمّد بن عثمان بن سعيد العَمريّ ... ، الثالث: أبوالقاسم الحسين بن روح بن أبي بحر النوبختيّ ... ، الرابع : أبو الحسن عليّ بن محمّد السمريّ (١١) ... »(٢٠) .

جومعجم رجال الحديث ۱۷: ۲۹٤، الرقم ۱۱۲٤۷، وقاموس الرجال ۱: ٤٠٨، الرقم
 ٦٩٩٣.

 <sup>(</sup>١) انظر تفصيل البحث في: كتاب الغيبة: ٣٥٣ ـ ٣٩٦، ذيل قبوله الله السفراء المعدوجون في زمان الغيبة ... ».

 <sup>(</sup>٢) أعيان الشيعة ٢: ٤٦ ـ ٤٩، ذيل قوله ( : «في غيبة المهدي ـ عجّل الله تعالى فـرجـه الشريف ـ وسفرائه ... ».

ففي الكافي في باب النهي عن التسمية [١]، عـن الحِـميريّ، عـن أحـمد بـن إسحاق [٢].

[١] عقد هذا الباب المحدّث الكلينيّ في أصول «الكافي»، ونقل فيه أربع روايات تدلّ بظاهرها على حرمة التصريح باسمه عليهذا.

وحكم في بعض الروايات بكفر من صرّح به، ولعلّ الأولى ما ذهب إليه المحدّث المجلسيّ الله عندي استنبطه من مجموع الروايات ..، وهو الاحتياط في ترك التسمية (٢)، وعليه فالصواب أن يقال: «محمد».

ثمّ لا يخفى أنّ هذا الحديث لم يذكر أصلاً في باب النهي عن التسمية ، بل ذكر في الباب المقدّم عليه وهو: «باب تسمية من رآه ي الله عن ضمن حديث مفصًل ، وعليه فنسبته إلى «باب النهي عن التسمية » سهو عن المصنف ، ولعل وجهه هو: اشتمال بعض أحاديث ذلك الباب أيضاً على حرمة التسمية -كقول بعض النوّاب الأربعة عند السؤال عنه: «إنّه محرّم عليكم أن تسألوا عن ذلك ...»، والوجه الآخر هو: اشتمال كلا البابين على لفظ «التسمية ».

[۲] اسمه: أحمد بن إسحاق بن عبدالله بن سعد بـن مـالك بـن الأحـوص
 الأشعريّ، كنيته: أبو على القمّىّ").

<sup>(</sup>١) انظر: الكافي ١: ٣٣٢ و٣٣٣، كتاب الحجّة، باب في النهي عن الاسم.

<sup>(</sup>٢) انظر: مرآة العقول ٤: ٧ عند قوله ألله : « ... ولا ريب أنّ الأحوط ترك التسمية مطلقاً » . (٣) ولذا قال المحدّث الكلينيّ ألله : « وقد أخيرني أبو عليّ أحمد بن إسحاق، عن أبي

## قال: «سَأَلتُ أَبا الحَسَن ﷺ [1] وَقُلتُ لَهُ: مَن أُعامِلُ، أو [7]

كان وافد القتيّين إلى الأتمّة ﷺ لأخذ المسائل والردود منهم، وكان محدّثاً. ثقةً وشيخاً جليل القدر.

عُدّ من أصحاب الإمام أبي جعفر الجواد ﷺ وأبي الحسن الهادي ﷺ، ومن خواص أصحاب أبي الحسن وأبي الحسن وأبي محمّد ﷺ، ووقع في إسناد جملة من روايات أهل البيت ﷺ (١١)، تـوفّي بـعد ٢٦٠ هـ، والتفصيل في محلّه (١١).

[١] المقصود منه هو: أبوالحسن الثالث الإمام الهادي اللهِ.

[۲] المضبوط في «الوسائل» هي: لفظة «الواو» بدلاً عن «أو»، وهو غلط قطعاً، والصحيح هو: «أو»<sup>(۱)</sup>.

أقول: الشاهد على صحّة كلمة «أو» \_التي هي للترديد \_ هو كلام المحدّث المجلسي 

المجلسي 

في كتابه «مرآة العقول» حيث قال: «الترديد من الراوي ...» (٤)، وعليه فالراوي لم يتوجّه أنّ أحمد بن إسحاق هل سأل عمّن يرتبط معه وعامل معه، أو سأل عمّن يأخذ معالم دينه وشرائع أحكامه.

 <sup>(</sup>١) وقع بعنوان «أحمد بن إسحاق» في إسناد سبعة وستين رواية، وهمو كمما يسرى السئيد
 الخوثئ ﴿ (انظر: معجم رجال الحديث ٢: ٤٨، الرقم ٤٣٠).

 <sup>(</sup>۲) انظر ترجمته في: رجال النجاشي: ۹۱، الرقم ۲۲۰، واخشيار مسعرفة الرجال (رجال الكشيّ): ٤٦٠، الرقم ۳۵۳، ومنتهى المقال ١: ۳۳۳، الرقم ۱۱٦، ومعجم رجال الحديث ٢٠ دارة و ٤٩٠، وقاموس الرجال ١٠ ٣٩٠، الرقم ٢٩١، ومناهم ٢٩١،

<sup>(</sup>٣) انظر: وسائل الشيعة ١٨: ٩٩ و ١٠٠، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤.

<sup>(</sup>٤) مرآة العقول ٤: ٦، باب في تسمية من رآه النِّلْا، ضمن الحديث الأوّل.

عَمَّن آخُذُ، وَقَولَ مَن أَقَبَلُ؟ فقال ﷺ له: العمرِيُّ ثِقَتي، فما أَدَى إليكَ عَنِّي فَعَنِّي لَعَنِّي لَيُع يُسرُّدُي، وما قال لَكَ عَنِّي فَعَتِّي يَقولُ، فَاسمَعْ لَـهُ وَأَطِعْ؛ فَإِنَّهُ النَّقَةُ النَّذَا لَيْ النَّقَةُ النَّقَةُ النَّقَةُ النَّقَةُ النَّهُ النَّقَةُ النَّقَةُ النَّقَةُ النَّهُ النَّقَةُ النَّهُ النَّعَةُ النَّقَةُ النَّقَةُ النَّهُ النَّ

وأخبَرَنا أحمدُ بنُ إسحاق [<sup>٣]</sup>: أنّه سأل أبا محمّد ﷺ <sup>[٤]</sup> عن مثل ذلك ، فقال له : «العمريُّ وَابنُهُ ثِقَتانِ ، فما أدّيا إليكَ عَنّي فَعَنّي بُودِّيانِ ، وَما قالا لَكَ فَعَنّي يقولانِ ، فَاسَمَعْ لَهُما وَأَطِغُهُما ؛ فَإِنَّهما الثُقْتانِ العالمونانِ [٥]

[١] هذا تعليل للسمع والإطاعة ، وبمقتضى قاعدة : «العلّة تعمّم» يدلّ على أنّ المناط والميزان في قبول خبر الواحد هو الو ثاقة ، وإن لم يكن المخبر إماميّاً.

[٢] هذه الرواية ذكرها المحدّث الكلينيّ ﷺ (١٠).

[٣] الرواية في «الكافي» هكذا: «قد أخبرني أبو عليّ أحمد بن إسحاق عن أبي الحسن على إلى أن قال: \_وأخبرني أبو عليّ أنّه سأل أبا محمّد على عن مثل ذلك ... (٢)، و «أبو عليّ » كنية أحمد بن إسحاق الذي تقدّمت ترجمته آنفاً.

[3] المقصود من «أبا محمد» هو: الإمام العسكري على فإن «أحمد بن إسحاق» تارة: سأل مسألته عن الإمام الهادي على الذي وتّى الله خصوص العمريّ -، وأخرى: سأل مسألته عن الإمام العسكريّ على الذي وتّى الله المريّ وابنه.

[٥] وعموم التعليل يقتضي حجّيّة خبر الواحد وقبول كلّ ما أخبر به الثقة.

<sup>(</sup>١) انظر: الكافي ١: ٣٢٩ و ٣٣٠، باب في تسمية من رآه لللله ، الحديث الأوّل.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق.

... الخبر » [١].

وهذه الطائفة \_أيضاً \_مشتركةٌ مع الطائفة الأُولى في الدلالة على اعتبار خبر الثقة المأمون [<sup>7]</sup>.

[۱] هذه الرواية ذكرها المحدّث ثقة الإسلام أبو يعقوب الكليني 

 «١١) هذه الرواية ذكرها المحدّث الشيخ الحرّ العاملي 

 أيضاً ١١١ .

### اشتراك الطائفة الأُولى والثانية في مناط الوثاقة

 [۲] أي: المستفاد من مجموع روايات الطائفتين هو كون المناط في الحجّية وثاقة الراوي.

ولذا قال المحقق الآشتياني \* : «أقول: إناطة أكثر هذه الطائفة قبول الخبر بالوثاقة حكيمض الطائفة الأولى -، في كمال الوضوح والظهور، بل في بعضها دلالة واضحة على كونها من المسلَّمات عند السائل، ومن هنا وقع سؤاله عن الصغرى واضحة على كونها من المسلَّمات عند السائل، ومن هنا وقع سؤاله عن الصغرى - وهو وثاقة الر اوي حتى يتر تب عليه الكبرى - وهو أخذ معالم الدين -...» (١٠٠٠). والحاصل: فكما أنّ الأخبار العلاجيّة - بقرينة رواية الحارث بن المغيرة - تدلَّ على حجيّة خبر الواحد الثقة - وإلّا لم يكن معنى لبيان العلاج -، كذلك أخبار إرجاع الإمام ﷺ إلى آحاد الأصحاب تدلً على حجيّة قولهم، وإلّا يكون الإرجاع لغواً.

<sup>(</sup>١) انظر: الكافي ١: ٣٢٩ و ٣٣٠، باب في تسمية من رآه للنُّلام، الحديث الأوَّل.

<sup>(</sup>٢) انظر: وسائل الشيعة ١٨: ٩٩، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤.

<sup>(</sup>٣) بحر الفوائد في شرح الفرائد ٢: ٢٢٦.

ومنها[۱]: ما دلّ على وجوب الرجوع إلى الرواة [۲] والثقات [۳] . . . . . . . .

الطائفة الثالثة : الأخبار الآمرة بالرجوع إلى الرواة و الثقات و العلماء

 (١] شروع في بيان الطائفة الثالثة من الطوائف الأربع الدالة على حجّية خبر الواحد الغير العلمي الثقة.

وسيذكر المصنّف الله في ذيل هذه الطائفة روايات تسعة على ماسياً تي.

ولا يخفى أنّ قسماً من الروايات المذكورة في ذيل هذه الطائفة تمدلً على وجوب العمل بما يرويه الرواة، وقسماً آخر منها تدلّ على وجوب العمل بما يرويه الثقات، وقسماً ثالثاً منها تدلّ على وجوب العمل بما يرويه العلماء.

فالمستفاد منها هو وجوب الرجوع إلى أقسام الثلاثة المذكورة وقبول خبرهم والعمل بما يروون ويفتون، ولا نعني من حجيّة خبر الواحد الشقة إلاّ هذا، وهو المطلوب.

[٢] إشارة إلى الروايات الآمرة والدالّة على وجوب العمل بما يرويه الرواة، مثل قوله الله: «فارجعوا فيها إلى رُواة حديثنا ... »(١١).

[٣] إشارة إلى الأخبار الآمرة بعدم جواز التشكيك في ما يسرويه الشقات عنهم ﷺ ؛ كقوله ﷺ: « ... لا عذر لأحدٍ من موالينا في التشكيك في ما يرويه عنّا ثقاتنا ... »(١).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ١٨: ١٠١، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٩.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ١٨: ١٠٨ و ١٠٩، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤٠.

[١] إشارة إلى الروايات الآمرة والدالّة على وجـوب الرجـوع إلى العـلماء والسؤال عنهم؛كما في قوله على « «سل العلماء ما جهلت » (١).

### الفرق بين دلالة الطائفة الثانية و الثالثة

لا يذهب عليك أنّ الطائفتين التانية والتالثة قد تشترك من حيث الدلالة على حجّية خبر الواحد الثقة وشمولها لجميع أقسام الخبر بلا فرق بين نقل الرواية، والفتوى، وفصل الخصومة .. إلا أنّها تفترق من حيث المورد؛ فإنّ مورد الطائفة الثانية إرجاع الإمام علي آحاد الرواة إلى آحاد الأصحاب معيّناً ومعلَّلاً بالثقة المأمون، لكن الطائفة الثالثة موردها إرجاع الإمام على الناس كافّة إلى الرواة والتقات والعلماء والعمل بما يروون ويفتون (٢٠).

#### تقريب الاستدلال بالطائفة الثالثة

اعلم أنّ الطائفة الثانية والثالثة مشتركان في كيفيّة الاستدلال بها على حجيّة خبر الواحد الثقة، وحاصله (٢٠): أنّ الإمام ﷺ أرجع النـاس إلى الرواة والشقات والعلماء، وأمر بالعمل بما يروون ويفتون، وهذا الإرجاع يدلّ على حجّية قولهم،

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ١٨: ١٢٧، الباب ١٢ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٥٤.

<sup>(</sup>۲) سيأتي الإشارة إلى بيان وجه الاشتراك والاقتراق بين الطوائف الأربع ، انظر الصفحة ۱۳۶ ، ذيل عنوان «اشتراك الطوائف الأربع دلالةً ومورداً، وافتراقها ».

<sup>(</sup>٣) أي: حاصل الاستدلال.

وإلّا لم يكن معنى لإرجاع الإمام على الناس إليهم.

وبعبارةٍ أُخرى: إنّ المستفاد من هذه الطائفة من الروايات هو أنّ حجّيّة خبر الواحد الثقة كانت أمراً مفروغاً عنه؛ إذ لولا حجّيّة خبره لم يكن وجـــه للـحكم بالرجوع إلى الرواة والثقات والعلماء، وعدم جواز التشكيك في رواياتهم.

[۱] الضمير يعود إلى «ما دلّ...»، أي: من الأخبار الدالّة على وجوب الرجوع إلى الرواة والثقات والعلماء، ولعلّ المقصود من هذه العبارة، دفع إشكال مقدّر.

أمّا الإشكال،فملخّصه: أنّ الروايات المذكورة في هذه الطائفة تـدلّ عـلى وجوب الرجوع إلى الرواة والثقات والعلماء في خصوص حجّيّة فتواهم بالنسبة إلى أهل الاستفتاء، وعليه فلا ربط لها بالمقام \_أعني:حجّيّة الخبر.

أمّا الجواب، فملخّصه: أنّها لا تختصّ بالفتوى، بل تشمل جميع أقسام الخبر \_بلا فرق بين نقل الرواية والفتوى ـ؛ كما صرّح به المصنّف في الاستدلال بالطائفة الثانية بقوله: «بحيث يظهر منه عدم الفرق بين الفتوى والرواية»، وأيضاً هاهنا بقوله: «على وجه يظهر منه عدم الفرق بين فتواهم بالنسبة إلى أهل الاستفتاء وروايتهم بالنسبة إلى أهل العمل بالرواية »(۱)، وقوله الآتي: «وظاهرهما وإن كان الفتوى، إلّا أنّ الإنصاف شمولهما للرواية بعد التأمل، كما تقدّم في سابقيهما»(۱).

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٢٩٩ و ٣٠١.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١: ٣٠٥.

عدم الفرق [<sup>1</sup>] بين فتواهم بالنسبة إلى أهل الاستفتاء <sup>[۲]</sup>، وروايتهم بالنسبة إلى أهل العمل بالرواية <sup>[۳]</sup>، مثل: قول الحجّة عجرًا الله فرجمه الإسحاق بسن يعقوب [<sup>1]</sup>.....

[۱] المراد من «عدم الفرق بين الفتوى والرواية» في ما نحن فيه هو: أنّه كما يستفاد من الأخبار الدالّة على وجوب الرجوع إلى الرواة والثقات والعلماء حجّيّة الفتوى للمقلّد، كذلك يستفاد منها حجّيّة الخبر للمجتهد.

[۲] المراد منهم: «المـقلّدون»؛ أي: الذيـن يسـتفتون ويسألون رأي الغـير
 أعنى: المجتهد \_للعمل بقوله ورأيه في أمورهم الدينيّة.

[7] المضبوط في بعض النسخ: «أهل العلم »(١)، ولعلَّه هو الصواب.

وعلى أيّ حال، فالمراد هم: «المجتهدون»؛ أي: الذين كانت لهم القدرة على استنباط الحكم الشرعيّ.

#### منها: قول الحجّة ﷺ في الرجوع إلى رواة الحديث

[٤] قال السيّد الخوئي ﷺ: «إسحاق بن يعقوب: روى عن محمّد بن عثمان العَمري ﷺ وروى عنه محمّد بن يعقوب الكلينتي »<sup>(۲)</sup>.

وقال الشيخ المامقاني \* «إسحاق بن يعقوب: لم أقف فيه إلّا عـلى روايــة الشيخ \* في كتاب الغيبة \_إلى أن قال: \_ويستفاد من تــوقيعه ﷺ هــذا جــلالة

<sup>(</sup>١) انظر: فرائد الأُصول ١: ٣٠١، الهامش (٣).

<sup>(</sup>٢) معجم رجال الحديث ٣: ٢٣٦ و٢٣٧، الرقم ١٢٠١.

على ما في كتاب الغيبة للشيخ، وكمال الدين للصدوق، والاحتجاج للطبرسي [1] ... «وأمّا الحوادثُ [٢] ...............

الرجل وعلق رتبته، وكونه هو الراوي غير ضائر، بعد تسالم المشايخ على نقله ١٠٠٠.

اعلم أن الرواية ذكرها الشيخ الطوسي \$ في كتاب «الغيبة» (١٠)،
 والصدوق \$ في «كمال الدين» (١٠)، والطبرسي \$ في «الاحتجاج» (١٠).

[۲] المراد من «الحوادث الواقعة» هي: الشبهات الحكميّة الواقعة فـي كـلّ
 زمان ومكان كمسألة التأمين والتلقيح والسرقفليّة وإرباح البنوك في زماننا هذا.

 <sup>(</sup>۱) تنقيح المقال في علم الرجال ٢٠ و ٢٢٧ و ٢٢٨، الرقم ٢٠٥١، وانظر أيضاً: طرائف المقال
 ١٠٤٠، الرقم ٢١٩، وفيه : «إسحاق بن يعقوب، روى عنه محمد بن يعقوب، وفي كتاب
 «الغبية» للشيخ توقيع ورد من مولانا صاحب الدار يستفاد منه علق رتبة الرجل».

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب الغيبة: ٢٩١، ضمن الحديث ٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) انظر : كمال الدين وتمام النعمة : ٥١١، ضمن الحديث ٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: الاحتجاج ٢: ٣٤٥، ذيل الرقم ٣٤٤، وانظر أيضاً: وسائل الشبعة ١٠: ١٠٠. الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٩، والحديث الشريف المنذكور قد نقله المحدّث السريف المحدّث الشريف المحدّث ١٩٠، الحديث ١٣)، وقال صاحب «الأوثق » أيضاً (افظر: بحار الأنوار ٢: ٩٠، الحديث ١٣)، وقال صاحب «الأوثق » أو وكذا رواه الكشّيّ في رجاله بسند عالٍ صحيح ... » (أوثبق الوسائل ٢: ١٩٣] / ١٩٣] .

<sup>(</sup>٥) كتاب الغيبة: ٢٩١، ضمن الحديث ٢٤٧.

الواقعةُ فارجِعوا فيها إلى رُواة حديثنا [1]؛ فإنَّهُم حُجَّتي عليكُم، وأنا حُجَّةُ الله عليهم».

\_\_\_\_\_

[١] لا يخفى عليك أنّ البعض يزعمون أنّ المراد من «رواة الحديث» هم: خصوص أصحاب الأثمّة ﷺ، مع أنّ من أتمّ مصاديق رواة الحديث في زماننا هذا وكلّ زمان ومكان المجتهدين المكلّفين باستنباط الحكم الشرعيّ فـي كـلّ واقعة تقع بالنسبة إلى الناس في كلّ زمان ومكان، فلا تغفل.

[٢] جواب عن إشكال مقدّر.

أمّا الإشكال، فملخّصه: أنّ ظاهر صدر التوقيع الشريف \_أعني: قوله ﷺ: «وأمّا الحوادثُ الواقعةُ فارجعوا فيها إلى رُواة حديثنا ... » \_ يختصّ بباب التقليد، فيدلّ على أنّه عند وقوع الواقعة يجب على الناس أن يراجعوا إلى الرواة ويستفتوهم عن حكمها، وعليه فتدلّ على حجّية خصوص الإفتاء وحجيّة الإفتاء، لا يلازم حجيّة الإخبار عن المعصوم ﷺ: وبالنتيجة فلا ربط له بحجيّة الخبر المبحوث عنه في المقام.

- [٣] إشارة إلى الجواب الأوّل عن الإشكال المذكور، فنقول:
- أوّلاً: لا نسلّم اختصاص صدر الحديث الشريف بحجّية خصوص الفتوي.
- [٤] وهو قوله ﷺ: «وأمّا الحوادث الواقعةُ فارجعوا فيها إلى رُواة حديثنا ...».
- [٥] أي: من الرواة، والمقصود أنَّ صدر الحديث الشريف يدلُّ على خصوص

إلّا [١] أنّ التعليل [٢] بأنّهم حجّته على يدلّ على وجوب قبول خبرهم.

\_\_\_\_

السؤال عن الرواة وبيان حكم الواقعة في مقام استنباط الحكم الشرعيّ، وعليه فلا يدلّ على قبول خبرهم.

[١] إشارة إلى الجواب الثاني عن الإشكال المذكور، فنقول:

وثانياً: أنّه لو سلّم أنّ دلالة صدر الحديث الشريف بالرجوع إلى الرواة عند عروض الحوادث على حجّية خصوص الفتوى منهم حكما هو ظاهره البدوي، لكن ذيله المعلّل بالتعليل العام \_أعني: قوله ﷺ: «فإنّهم حجّتي عليكم» \_ يدلّ على حجّية كلّ ما أخبر به الرواة \_ سواء كان خبراً، أم فتوى، أم قضاءً .. وهذا معنى قولهم: إنّ الاعتبار في العلل المنصوصة بعموم التعليل لا بخصوصية المورد؛ كما في قول الطبيب: لا تأكل الرمّان لأنّه حامض، وقد تقدّم توضيح ذلك سابقاً (۱۱). ولذا قال صاحب «الأوثق» ۞: «لأنّ عموم العلّة يقتضي كونهم (۱۱) حجّة مطلقاً \_ \_ سواء كان ذلك في الفتوى، أم القضاء، أم الرواية \_، فتثبت لهم بذلك الولاية في الأمور العامّة سيّما منصب القضاء والإفتاء، ويؤكّده قوله ﷺ: «وأنا حُجّةُ الله عليهم »؛ لأنّ المنساق منه التنظير في كون الرواة بمنزلته في كلّ ما يرجع فيه اليه» (۱۳).

 [٢] أي: التعليل المذكور في ذيل الحديث الشريف، وهو قوله ﷺ: «فإنّهم حُجّى عليكم وأنا حجّةُ الله عليهم».

<sup>(</sup>١) انظر الجزء الرابع: ١٥٤، ذيل عنوان «قاعدة: تبعيّة الحكم (المعلول) للعلّة ».

<sup>(</sup>٢) أي: الرواة.

<sup>(</sup>٣) أوثق الوسائل ٢: ١٧٥ (١٦٣).

ومثل الرواية المحكيّة عن العدّة [١]، من قوله ﷺ:

«إذا نَزَلَت بكُم حادثَةُ لا تَجِدونَ [1] حُكمَها فيما رُويَ عَنّا، فانظُرُوا إلى ما رَوَدهُ عن علين اللهِ [1] ».

دلٌ على الأخذ بروايات الشيعة وروايات العامّة مع عدم وجود المعارض من روايات الخاصّة [2].

والمقصود هو: أنّ عموم التعليل يقتضي كون قول الرواة حجّة مطلقاً \_أي: في الفتوى، والقضاء، والرواية \_، ولا نعني من دلالة الحديث الشريف على حـجّيّة الخبر إلّا هذا.

### و منها : قول الإمام ﷺ في أخذ ما رواه العامّة عن عليّ ﷺ

أي: العدّة في أصول الفقه (١)، لشيخ الطائفة أبي جعفر الطوسيّ المتوفّى سنة ٦٠٤هـ.

وهذه الرواية بعينها ذكرها المحدّث المجلسيّ هٰ(٢) مع كلام الشيخ ﴿ بعينه عن «العدّة».

- [٢] المضبوط في «الوسائل»: «لا تعلمون» بدل «لا تَجِدونَ» (٣).
  - [٣] أي: ما رواه العامّة عن عليّ ﷺ، فاعملوا به.
  - [٤] المقصود هو: أنَّ حجَّيَّة ما رواه العامَّة مشروطةٌ بشرطين:

<sup>(</sup>١) انظر: العدّة في أُصول الفقه ١: ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: بحار الأنوار ٢: ٢٥٣، ذيل الحديث ٧٢.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ١٨: ٦٤، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤٧.

ومثل ما في الاحتجاج عن تفسير العسكري ﷺ [١] ......

أحدهما: الوثوق بالراوي.

ثانيهما: عدم تعارض الخبر مع خبر الخاصّة، فإذا وجد المعارض لم يـؤخذ برواية العامّة.

وعليه فدلّت الرواية على أنّ المدار في حجّية الخبر هو الوثاقة ـ لا العدالة ـ. ولذا قال المحقّق الآشتياني شخ: «أقول: لا إشكال في صراحة الرواية في عـدم اعتبار العدالة في حجّية الرواية في الجملة، إلاّ أنّها خبر واحد لا يجوز الاستدلال بها على حجّية خبر الواحد بالنسبة إلى الجهة التي تفارق سائر الأخبار »(١).

#### ومنها: ما ورد في تفسير العسكريّ عن الصادق الله

[١] الحديث الشريف ذكره الطبرسيّ ألله من علماء القرن السادس في احتجاجه (٢)، عن التفسير المنسوب إلى الإمام الحسن العسكريّ يللله (٢).

ونقله المحدّث المجلسيّ ﴿ والشيخ الحرّ العامليّ ﴿ عن «الاحتجاج» ( عا تفاوت يسير .

واعلم أنّ جماعة من المحدّثين وأصحاب الرجال \_ومنهم: ابن الغضائريّ<sup>(٥)</sup>،

<sup>(</sup>١) بحر الفوائد ٢: ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: الاحتجاج ٢: ٥٠٨، الرقم ٣٣٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الإمام الحسن العسكرى عليه : ٢٧١، الحديث ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: بحار الأنوار ٢: ٨٦ـ ٨٩. الحديث ١٢. ووسائل الشيعة ١٨: ٩٤ و ٩٥. الباب ١٠ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٢٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: الرجال: ٩٨، الرقم ١٤٨، وأيضاً: مجمع الرجال ٤: ٢٢٣ و٢٢٤، و٦: ٢٨٩.

والعلّامة الحلّيّ (١)، والتفريشيّ (١)، والمحقّق الداماد (١)، والأستر آباديّ صاحب «منهج المقال» (١)، والمحقّق الأردبيليّ صاحب «جامع الرواة» (١)، والسيّد الخوئيّ (١) ملى ، وغيرهم \_ ذهبوا إلى عدم اعتبار التنفسير المنسوب إلى الإمام العسكريّ هي، واستدلّوا على ذلك بتضعيف رواة الكتاب وعدم توثيقهم، قائلين بكونه موضوعاً على الإمام هي والعلم بعدم صدور بعض الكتاب من الإمام هي قطعاً.

لكن ذهب جمع غفير من المحدّثين والمفسّرين والفقهاء وأصحاب الرجال

<sup>(</sup>١) قال العلامة الحلّي الله في رجاله: «محمّد بن القاسم، وقيل: ابن أبي القاسم، المفشر الأسترآبادي، روى عنه أبو جعفر ابن بابويه، ضعيف كذّاب، روى عنه تفسيراً يرويه عن رجلين مجهولين \_أحدهما يعرف بيوسف بن محمّد بن زياد، والآخر: عليّ بن محمّد بن يسار \_، عن أبيهها، عن أبي الحسن الثالث عليه والتفسير موضوع عن سهل الديباجيّ، عن أبيه بأحاديث من هذه المناكير» (خلاصة الأقوال (رجال العلامة): ٢٠٤، الرقم ١٦٣٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: نقد الرجال ٤: ٣٠٣، الرقم ١٤.٥٠١

<sup>(</sup>٣) نقل عنه المحدّث النورئ ﴿ فَي خَاتِمة مستدرك الوسائل ٥ [٢٣]: ١٩٢ و ١٩٣.

 <sup>(</sup>٤) انظر: منهج المقال ( الطبعة الحجرية ): ٣١٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: جامع الرواة ٢: ١٨٤.

<sup>(</sup>٦) قال السيّد الخوتي \$ : «التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري لله إنّما هو برواية هذا الرجل و زميله يوسف بن محتد بن زياد، وكلاهما مجهول الحال ولا يعتد برواية أنفسهما عن الإمام لله المسلم عن الإمام لله المسلم عليه بشأنهما، وطلبه من أبويهما إيقاءهما عنده، لإفادتهما السلم الذي يشترقهما الله به. هذا مع أنّ الناظر في هذا النفسير لا يشك في أنّه موضوع، وجلّ مقام عالم محقق أن يكتب مثل هذا التفسير، فكيف بالإمام لله الامجم رجال الحديث ١٣: ما ١٥٥، الرقم ١٨٤٤).

- ومنهم: الصدوق (١)، والطبرسيّ (١)، والقطب الراونديّ (١)، وابن شهر آشوب (١)، والمحقق الكركيّ (٥)، والشهيد الثاني (١)، والمجلسيّ الأوّل (٧) والثاني (٨)، والشيخ الحرّ العامليّ (١)، والوحيد البهبهانيّ (١٠) أنه ، وغيرهم - إلى اعتبار التفسير المذكور والقول بصدوره عن الإمام الله مستدلين في جواب أدلة النافين بأنّ العلم بعدم صدور بعض الكتاب من الإمام الله لا يوجب الحكم بكذبه، وأنّ أصحاب الكتب الرجالية صرّحوا بكون رواة الكتاب ثقات، وأنّ الصدوق الله اعتمد عليهم ونقل روايتهم في «الفقيه»، مع أنّه التزم بأن لا يروي فيه إلّا ما كان حجّة بينه وبين ربّه (١١)، والتفصيل في محلّه (١١).

 <sup>(</sup>١) انظر: من لا يعضره الفقيه ٢، ٢١١ و ٢١٦، والتوحيد: ٤٧، والأمالي: ١٤٧، المجلس الثالث
 والثلاثون، الحديث الأول، ومعاني الأخبار: ٤، باب معني «الله » عزّوجل، الحديث الأول.

<sup>(</sup>٢) انظر: الاحتجاج ١: ٧ و٨، ذيل الحديث ٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: الخرائج والجرائح ٢: ٦٨٣، الحديث ٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: مناقب آل أبي طالب ٢: ٣٣٦ و ٣٥٠ و٣٦٧، ومعالم العلماء ١: ٣٤٨، الرقم ١٩١.

<sup>(</sup>٥) نقل عنه المحدّث النوري في خاتمة مستدرك الوسائل ٥ [٢٣]: ١٨٨ و ١٨٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: منية المريد: ١١٤، الفصل الرابع في ما روي عن تفسير العسكريّ للطِّلْإ في فضل العلم.

<sup>(</sup>٧) انظر : روضة المتّقين ١٨ : ٣٠٤.

<sup>(</sup>٨) انظر: بحار الأنوار ١: ٢٨، مقدّمة المؤلّف، الفصل الثاني في بيان الوثوق على الكتب....

<sup>(</sup>٩) انظر: وسائل الشيعة ٢٠: ٥٩ و ٦٠، والفوائد الطوسيَّة: ١٢٨ ــ ١٣٠، الفائدة ٤٢.

<sup>(</sup>١٠) انظر: منهج المقال (الطبعة الحجريّة): ٣١٦، التعليقة.

<sup>(</sup>١١) انظر: من لا يحضره الفقيه ١: ٣.

<sup>(</sup>١٢) للاطُّلاع على أقوال العلماء حول التفسير المنسوب إلى الإمام أبي محمَّد العسكريُّ لللَّهِ

\_في قوله تعالى: ﴿وَمِنْهُم أُمَّيُّونَ لا يَعلَمونَ الكِتابَ...﴾ الآية [١] \_من أنّه قال رجلُ للصادق ﷺ:

[١] تتمَّتها قوله تعالى: ﴿إِلَّا أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴾ (١).

و «الاستثناء» في الآية الشريفة منقطع (٢).

قال الفيض الكاشاني \*: «أقول: هو استثناء منقطع؛ يعني: إلّا ما يقدرونه في أنفسهم من منى أخذوها تقليداً من المنحرفين للتوراة، واعتقدوها ولم يعرفوا أنّه خلاف ما في التوراة ...» (٢٦).

و «الأمانيّ» جمع «الأمنيّة»، تستعمل في معانٍ متعدّدة؛ منها: ما تخيّله الإنسان ويحدّث به نفسه، ومنها: الأحاديث المختلقة مثل ما وضعه العلماء السوء من اليهود والنصارى فقبله منهم العوام تقليداً عنهم م، ومنه قولهم: إنّ هذا الكلام الذي تكلّمت به هل روّيتَه، أم تَمَنَّيتَه أي: اختلقته ووضعته من عندك أو نقلته من المورّق (1) ي؟

راجع: الرسالة التي ألفها العلامة البلاغي، والرسالة التي ألفها النسيخ رضا الأستادي،
 وطبعت كلتاهما في مجلة «نور علم» العدد الأول من السنة الثانية.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٧٨.

<sup>(</sup>٢) اعلم أنَّ «الاستئناء» قسمان: متصل ومنقطع. أمَّا «الاستئناء المتصل» فيهو ما يكون المستئنى من جنس المستثنى منه \_ مثل: «جاء القوم إلَّا زيداً» \_, وأمَّا «الاستئناء المنقطع» فهو ما لا يكون المستثنى من جنس المستثنى منه \_ مثل: «جاء القوم إلَّا الحمير» \_, والتفصيل في محلّه (انظر على سبيل المثال: تمهيد القواعد: ٤٩١ ـ ٤٩٥، قاعدة ١٧٤ و ١٧٥).

<sup>(</sup>٣) تفسير الصافى ١: ١٠٩، ذيل آية ٧٨ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٤) انظر: مجمع البيان ( ١ ـ ٢): ٢٩٩ و ٢٩٠، ومفردات ألفاظ القرآن الكريم، وسجمع البحرين، وأقرب الموارد، مادّة «مني ».

«فإذا كان هؤلاء القوم من اليهود والنصارى لا يعرفون الكتاب [\] إلاّ بما يسمعون من علمائهم، لا سبيل لهم إلى غيره [\]، فكيف ذمّهم بتقليدهم [\] والقبول من علمائهم ؟ وهل عوام اليهود إلاّ كعوامّنا يقلّدون علماءهم ؟ فإن لم يجز لأولئك [\] القبولُ من علمائهم [1 هم يجز لهؤلاء [1 القبولُ من علمائهم [1 هم يجز لهؤلاء [1 القبولُ من علمائهم [1 هم يجز لهؤلاء [1 القبولُ من علمائهم [1 هم المائهم [1 هم المائه المائه المائه المائه المائه المائه المائه المائه [1 هم المائه المائ

قال المحدّث المجلسيّ \*: «و «الأمانيّ» جمع «أُمنيّة» وهي في الأصل ما يقدّره الإنسان في نفسه من منى إذا قدّر، ولذلك تطلق على الكذب، وعلى كلّ ما يتمنّى وما يقرأ، والمعنى: ولكن يعتقدون أكاذيب أخذوها تقليداً من المحرّفين، أو مواعيد فازعة سمعوها منهم من أنّ الجنّة لا يدخلها إلّا من كان هوداً، وأنّ النار لن تمسّهم إلا أيّاماً معدودة...»(١).

- [١] كالتوراة والإنجيل ونحوهما المنزل على أنبيائهم.
- [٢] أي: لا طريق لليهود والنصاري غير السماع من علمائهم.
- [٣] أي: كيف ذم الله تعالى العوام بتبعيتهم لعلمائهم، مع أنّه لا سبيل لهم إلى غيره؟!
  - [٤] أي: عوامّ اليهود والنصاري.
    - [٥] أي: عوامّ المسلمين.
- [٦] أي: علماء المسلمين، والمقصود هو: أنّ عوام المسلمين وعوام اليهود والنصارى على حدّ سواء في الرجوع إلى علماءهم، فلماذا خصَّهم الله بالذمّ في التقليد، ولم يذمّ عوامنا في ذلك؟!

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢: ٨٩.

فقال ﷺ <sup>[1]</sup>: «بين عوامّنا وعلمائنا وبين عوامّ اليهود وعلمائهم فرقٌ من جهةٍ وتسويةٌ من جهة <sup>[۲]</sup>: أمّا من حيث استووا؛ فإنّ الله تعالى ذمّ عوامنا بـتقليدهم علماءهم كما ذمّ عوامهم بتقليدهم علماءهم <sup>[7]</sup>، وأمّا من حيث افترقوا <sup>[1]</sup> فلا <sup>[0]</sup>. قال <sup>[7]</sup>: بيّن لي يا بن رسول الله ؟

[١] أي: فقال الإمام الصادق الله في جواب السائل عن وجه الفرق بين تقليد عوام المسلمين لعلمائهم وبين تقليد عوام اليهود والنصاري لعلمائهم.

[۲] سيبيّن الإمام ﷺ جهة الافتراق وجهة التساوي بـين عـوام المســلمين
 وعوام اليهود والنصارى بتقليدهم علماءهم.

[٣] إشارة إلى جهة التساوي بين عوامّ المسلمين وعوامّ اليهود والنصارى في التقليد من علمائهم، وذلك بالنسبة إلى علمائنا الفشاق والعوامّ الذين يتّبعونهم مع علمهم بفسقهم، وحينئذٍ فلا فرق في مذمّة تقليد العلماء الفسّاق بين أن صدر من عوامّ اليهود والنصارى؛ لأنّ تقليد الفسّاق مذموم.

 [3] إشارة إلى جهة الافتراق بين عوام المسلمين وعوام اليهود والنصارى في التقليد من علمائهم.

[٥] أي: فلا يذمّ الله عوامَنا، حيث إنّ عوامّنا يتّبعون ويقلّدون العلماء العدول، فلا ذمّ الله تقليدهم، بخلاف عوامّ اليهود والنـصارى؛ فــإنّهم يـتّبعون عــلماءهم الفسّاق، فذمّ الله ــسبحانه و تعالى ــتقليدهم.

[٦] أي: قال الراوي، والمقصود هو: أنّ الراوي طلب من الإمام ﷺ مرّةً أُخرى أن يبيّن له جهة التساوي والافتراق بين عوامّ المسلمين وعوامّ اليهود والنصارى، قال <sup>[1]</sup>: إنَّ عوامٌ اليهود قد عَرَفوا علماءَهم بالكذب الصريح <sup>[7]</sup> وبأكل الحرام والرشاء، وبتغيير الأحكام عن وجهها <sup>[7]</sup> بالشفاعات <sup>[2]</sup> والنسابات <sup>[6]</sup> . . . . . .

حيث ذمّهم الله بسبب تقليدهم من علماءهم ولا يذمّ عوامّنا في تقليد علماءهم.

[١] أي: قال الإمام الصادق الله والمقصود هو: إعادة بيان جهة التساوي والافتراق بين عوام المسلمين وعوام اليهود والنصاري من حيث تقليدهم علماءهم.

[٢] المضبوط في «الاحتجاج»: «الصراح» بدلاً عن «الصريح» (١) وغرضه الله الإشارة إلى بيان جهة التساوي، ولذا قال المحقق التنكابني :
(«وإنّما أعاد الله بيان التسوية مع أنه قد ذكرها سابقاً بقوله الله: «وأمّا من حيث استووا فإنّ الله ...» من جهة أنّ في هذا الكلام بيان منشأ الذمّ أيضاً، وهو كونهم فاسقين مغيّرين للأحكام بالأهواء ولأجل شفاعة الشفعاء وغير ذلك، بخلاف السابق، فحسنت إعادته من جهة ذلك ...» (١).

- [٣] أي: يغيّرون حكم الله عن وجهه الواقعيّ.
  - [٤] «الشفاعات» يراد منها: الواسطات.
- [6] «النسابات» يراد منها: رعاية المنسوبين \_من الأقوام والأولياء \_
   وملاحظة حالهم في المجتمع.

(١) انظر: الاحتجاج ٢: ٥٠٥، ولا يخفى أنّ «السَرّح» بالتحريك ..: الخالص من كلّ شيء،
 كالصريح والصراح بالفتح والضمّم، والاسم: الصراحة (انظر: القاموس المحبط، مادّة «صرح»).

<sup>(</sup>٢) إيضاح الفرائد ١: ٣٧٢ و٣٧٣.

لا يخفى أنّ بعض تلامذة المصنّف الله حمل «النسّابات» على الرجال العلماء بالأنساب بقوله: «أقول: إنّ الكلمة الأولى [أي: النسّابات] جمع «النسّابة»، والتاء فيهاللمبالغة، وهو الرجل العالم بالأنساب»(١٠).

لكن هذا الحمل ليس بصحيح؛ لأنّه أولاً: أنّ كلمة «النسابات» لم توجد أصلاً في كتاب «الاحتجاج»، بل المذكور فيه هو «العنايات»(۱)، وثانياً: على فرض وجوده فلامناسبة له بالمقام؛ لعدم مناسبة ذلك الحمل \_أي: حمله على الرجل العالم بالأنساب \_ لما نحن فيه، فعلم بطلان حمل «النسّابات» هنا على جمع «النسّابة» \_أي: الرجل العالم بالأنساب ـ ؛ كما فعله المحشّى المذكور.

والمناسب في المقام نقل كلام المحقق التنكابني \* فيأنه قبال: «قبوله: إبالنسّابات] الظاهر «النسبات» بدون الألف بالأنّ جمع «النسبة» ، «النسب»، فإذا دخلت عليه الألف والتاء صار ما ذكر ؛ يعني: أنّهم يغيّرون الأحكام عن وجهها من جهة كون المتعصّب له منسوباً إلى المتعصّب العالم؛ إمّا من جهة القرابة، وإمّا من جهة أشبب كالمصاهرة وغيرها به وإمّا من جهة أخرى ككونه خادمه أو صاحبه أو تلميذه أو من يجري هذا المجري بوفي بعض النسخ بدل الكلمة المزبورة «والعنايات»، ويرجع المعنى عليها أيضاً إلى ما سبق من وجه؛ إذ العناية بمعنى الاهتمام بالشيء، وسبب الاهتمام قد يكون لأجل كون المتعصّب عليه بمعنى الاهتمام بالشيء، وسبب الاهتمام قد يكون لأجل كون المتعصّب عليه

<sup>(</sup>١) قلائد الفرائد ١: ١٩٤.

 <sup>(</sup>٢) انظر: الاحتجاج ٢: ٥١١، ولا يخفى أنّه لم توجد لفظة «النشابات» ولا لفظة «العنايات»
 في الوسائل ١١، ١٤، الباب ١٠ من أبواب صفات القاضى، الحديث ٢٠.

منسوباً إلى المتعصّب بأحد أقسام النسبة التي ذكرناها، وقد يكون لغيره، والظاهر أنّه أعمّ من طرفيه»(١).

 [۱] «المصانعة» يراد منها: أن تفعل لشخص شيئاً ينفعه في زمان ليفعل هــو شيئاً آخر ينفعك في زمان آخر<sup>(۲)</sup>.

ولذا قال الطريحيّ ﴿ في «مجمع البحرين»: «المُصانَعَة: أن تَـصْنَعَ شـيئاً له ليصنع لك شيئاً»(٢٠).

ولا يخفى أنّ صاحب «الأوثق» فقر «المصانعة» بالرشوة (أ)، ولكن هذا أيضاً حسابقه بباطر : إنّ إذ الإمام الله ذكر الرشاء في كلامه سابقاً، وعليه فنقول: إنّ الصواب ما ذكرناه آنفاً، وهذا من المعاني المناسبة لما نحن فيه، فراجع كلمات المحشين تجد صدق مقالتنا إن شاء الله.

قال بعض تلامذة المصنف الله : «... والثانية [أي: كلمة «المصانعات»] جمع «المصانعة»، وهي أن تصنع شيئاً له ليصنع لك شيئاً »(٥).

وقال المحقّق التنكابني ﴿: «ثمّ إنّ المصانعة أن تصنع شيئاً له ليصنع لك شيئاً »(١٠).

<sup>(</sup>١) إيضاح الفرائد ١: ٣٧٣.

<sup>(</sup>٢) وهذا يعبّر عنه في الفارسيّة: «نان قرض دادن به يكديگر ».

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين ، مادّة « صنع ».

 <sup>(</sup>٤) انظر: أوثق الوسائل ٢٠ ١٧٥ ( ١٦٣). وقال المحدّث الكاشاني ألله : «المصانعة: الرشوة والمداهنة والمداراة ... » ( تفسير الصافى ١٠٠٠).

<sup>(</sup>٥) قلائد الفرائد ١٩٤١.

<sup>(</sup>٦) إيضاح الفرائد ١: ٣٧٣.

وعرفوهم <sup>[1]</sup> بالتعصّب الشديد الذي يـفارقون بـه <sup>[1]</sup> أديـانهم <sup>[۳]</sup>، وأنّـهم <sup>[4]</sup> إذا تعصّبوا أزالوا حقوق من تعصّبوا عليه <sup>[٥]</sup>، وأعـطوا مـا لا يسـتحقّه <sup>[۱]</sup> مـن تعصّبوا له <sup>[۷]</sup>، وعلموهم يـقارفون <sup>[۱]</sup>،

\_\_\_\_\_

- [١] أي: عرف عوامّ اليهود علماءهم ....
  - [٢] أي: بسبب التعصّب الشديد.
- [٣] أي: العوام علموا أنّ علماءهم بسبب التعصّب الموجود فيهم يـنفكّون ويفترقون عن دينهم بسهولة ولا يلتزمون بأحكام شـريعتهم، فـضلاً عـن سـائر الأديان والشرائع الأخر.
  - [٤] أي: علماء اليهود، وهذا عطف تفسيريّ لما قبله.
  - [٥] أي:الشخص الذي تنفّروا عنه، أزالوا حقّه ولو كان الحقّ معه.
  - [٦] أي: من الأموال، وقوله الله : «ما لا يستحقّه » مفعول ثانٍ لـ «أعطوا».
- [٧] أي: الشخص الذي مالوا إليه. قال صاحب «الأوثق» \* : «قوله \* : [من تعصّبوا له ما لا يستحقّه. وأن المعتبوا له ما لا يستحقّه. وفاعل «لا يستحقّه» هو الضمير المستتر العائد إلى الموصول (١) لتقدّمه رتبةً، وإن تأخّر لفظاً» (١).
  - [٨] أي: يظلمون الغير لأجل من تعصّبوا له.
- [٩] «يقارفون» بمعنى: «يرتكبون»، أخذاً من: «الاقتراف» بمعنى:

<sup>(</sup>١) أي: مَن تعصّبواله.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل ٢: ١٧٦ (١٦٣).

«الارتكاب للمحرّمات». والمضبوط في بعض النسخ هو: «يتعارفون»، وعلى فرض صحّتها يكون معنى الكلام: أنّ العوامّ علموا أنّ صدور الحرام من علمائهم كان أمراً متعارّفاً عندهم.

- [١] أي: العوام علموا بفطرتهم وجبلتهم أنّ ما فعله علماؤهم يوجب الفسق، وإليه أشار صاحب «الأوثق» في بقوله: «يعني: قد عرفت قلوبهم بالضرورة أنّ من فعل فعلهم فهو فاسق ١٠٠٠.
- [٢] «الوسائط» يُراد منهم: الحجج والأنبياء، والمقصود أنّ العوامّ علموا أيضاً عدم جواز تصديق علمائهم في الأحكام الصادرة عنهم استناداً إلى الله وحججه.
  - [٣] أي: لأجل ما ذكرنا من اتّصاف علماء اليهود بالصفات المذمومة.
- [3] لفظة «ما» مصدريّة، والمقصود أنّ الله تعالى ذمّ عوامّ اليهود لتنقليدهم
   علماءهم الذين علموا عدم جواز تصديقهم والعمل على طبق نظرهم.
- [٥] أي: إنّ عوامّ اليهود لمّا عرفوا وعلموا بـفسق عـلمائهم لا يـجوز لهـم أن يقبلوا الخبر الذي أخبره علماؤهم ولا تصديق ذلك الخبر، وقد عرفت سابقاً الفرق بين قبول الخبر المعبَّر عنه بـ«التصديق المخبريّ»، وتصديق الخبر المعبَّر

(١) انظر المصدر السابق.

وكذلك <sup>[7]</sup> عوامّ أُمّتنا إذا عرفوا من فقهائهم الفسقَ الظاهر والعصبيّة الشديدة والتكالب<sup>[۷]</sup>

عنه بـ «التصديق الخبريّ »(١).

[١] أي: لا يجوز العمل بما يؤدّي علماء اليهود إلى عوامّهم.

[۲] أي: عوامٌ اليهو دعلموا عدم صلاحيّة علمائهم في الإخبار عن الله تعالى الذي لم يشاهدوه.

[٣] أي: وجب على عوامّ اليهودالفحص.

[٤] هذا تعليل لقوله ﷺ: «وجب عليهم النظر».

[٥] أي: دلائل أمر رسول الله ﷺ والمقصود هو: أنّ العوام علموا وجوب التأمّل والفحص في أمر رسول الله ﷺ وفي معجزاته الواضحة المُبرَ هَنة ـكالقرآن وغيره.

[٦] إشارة إلى جهة التسوية في قوله ﷺ: «أمّا من حيث استووا »، والمقصود هو: أنّ الله تعالى كما ذمّ عوامّ اليهود بتقليدهم علماءهم الفسّاق، كذلك ذمّ عوامّ المسلمين بتقليد فسقة علمائهم.

[٧] قال بعض: «التكالب» يراد منه: التنازع على حطام الدنيا وزخــارفها،

<sup>(</sup>١) انظر: الجزء الرابع: ٥٨٥، ذيل عنوان «التصديق المخبريّ والتصديق الخبريّ».

على حُطام [١] الدنيا [٢] وحرامها، وإهلاك من يتعصّبون عليه وإن كان لإصلاح أمره مستحقاً [٣]، والترفرف [٤] بالبرّ والإحسان على مـن تـعصّبوا له وإن كـان للإذلال والإهانة مستحقاً.

وهو: مأخوذ من فعل الكلب الذي ينازع كلباً آخر لأجل الجيفة.

[۱] «الحطام» معناه: المكسور من اليابس (۱) \_كما قاله صاحب «الأوثق» (۱۵) و المراد منه هنا: الشيء الحقير الأخس كالجيفة وغيرها \_، ولذا ورد في النبوي الشريف: «الدنيا جيفة وطالبها كلاب» (۱۳).

 [۲] قال بعض اللغويّين في مقام تفسير تكالب الناس على الدنيا: «أي: اشتدّ حرصهم عليها حتّى كأنّهم كلاب»<sup>(٤)</sup>.

[٣] أي: إهانة من كان مستحقّاً للإحسان.

<sup>(</sup>١) انظر: مجمع البحرين، مادّة « حطم »، وفيه: الحُطام ما يُحطم من عِيْدَان الزرع إذا يبس.

<sup>(</sup>٢) انظر: أوثق الوسائل ٢: ١٧٦ (١٦٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: مصباح الشريعة: ١٣٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: أساس البلاغة، ولسان العرب، مادّة «كلب».

<sup>(</sup>٥) رَفَّ الطائر: بسط جناحيه ( انظر: القاموس المحيط، مادّة «ر ف ف » ).

<sup>(</sup>٦) انظر: مجمع البحرين ، وأقرب الموارد، مادّة «رفرف».

 <sup>(</sup>٧) قال المحدّث المجلسي ﷺ: «والترفرف هو بسط الطائر جناحيه، وهو كناية عن اللطف،
 وفي بعض النسخ «الرفوف»؛ يقال: «رفّ فلاناً»، أي: أحسن إليه » (بحار الأنوار ٢: ٨٩).

[وبالترفرف بالبرّ والإحسان]كناية عن اللطف والإحسان من «رفرف الطير جناحه»، وفي بعض النسخ: وبالتوفير(١) بالبرّ والإحسان»(١).

ثمّ لا يخفى أنّ المضبوط في «الاحتجاج» وغيره هو: ذكر «الترفرف» مع الباء(٢). وبناءً على ما بأيدينا تقدير الكلام هكذا: عرفوا علماءهم بالترفرف....

وبعد ذلك كلّه ، النسخة المصحّعة «الترقّق» بدلاً عن «الترفرف» \_كما صرّح به المحدّث الكاشانتي الله الله عنه الله عنه الله عنه المحدّث الكاشاني الله الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه

[١] والوجه في ذلك: أنّ عوامّ المسلمين وعوامّ اليهود في هذه الجهة على حدّ سواء في مذمّة الله تعالى بتقليدهم والقبول من علمائهم.

[۲] إشارة إلى جهة الفرق بين عوام المسلمين وعوام اليهود؛ يعني: أنّ الإمام الله بعد بيان وجه الاشتراك وذكر أوصاف من لا يجوز تقليده من العلماء شرع الله عن هنا في بيان وجه الافتراق وذكر أوصاف من يجوز تقليده.

[٣] قال صاحب «الأوثق» الله: «دلّت هذه الفقرة على اعتبار خبر الواحد؛

 <sup>(</sup>١) أقول: «التوفير » الذي قد ادّعاه المحشّي المذكور لعلّه اشتباه منه، ويحتمل أن يكون
 «التوقير » بالقاف: بمعني: التكريم والاحترام.

<sup>(</sup>٢) تسديد القواعد: ٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: الاحتجاج ٢: ٥١١.

<sup>(</sup>٤) تفسير الصافي ١:٠١٠.

وذلك <sup>[1]</sup> لا يكون إلا بعض فقهاء الشيعة ، لا جميعهم . فأمّا من ركب <sup>[1]</sup> من القبائح والفواحش مراكب <sup>[1]</sup> فَسَقَة فقهاء العامّة فلا تقبلوا منهم عنّا شيئاً ، ولاكرامة <sup>[1]</sup> .

وإنّما كثر التخليط [٥] فيما يتحمّل عنّا أهل البيت لذلك [٦]؛ .....

لأنَّ ملاحظة مجموع الرواية تشهد بكون المراد بالتقليد فيها معناه اللـغويّ دون الاصطلاحيّ، فهو بإطلاقه يشمل الأخذ بقول الغير تعبّداً مطلقاً ـسواء كان فـي الفتوى أم الرواية ــ»(١٠).

- [١] أي: صاحب الأوصاف التي ذكرت لمن يجوز تقليده من الفقهاء.
- [۲] الموصول هنا يراد منه: الفقهاء، و «ركب» معناه: الارتكاب، أي: ومن الفقهاء من ارتكب....
  - [٣] هو المفعول المطلق النوعيّ للفعل.
- [٤] المقصود أنّ الفقهاء المرتكبين للمعصية من الشيعة كانواكفسقة فقهاء الآخرين، وعليه ليس لهم منزلة عندنا، ولا يجوز تقليدهم وقبول خبرهم.
  - [٥] أي: الخلط بين الصدق والكذب، والحقّ والباطل.
- [7] أي: لمراكب الفسقة، والمقصود أنّه وقع الخلط كثيراً ما بين الحقّ والباطل
   في الأخبار الواردة عنّا أهل البيت لأجل ركوبهم مراكب الفسقة.

ولا يخفى أنَّ المضبوط في بعض النسخ هو : «لتلك» بدلاً عن قوله : «لذلك» (٢٠) وكلاهما صحيحان بعد كون «المراكب» جمعاً مفرده «المركب»، وهـو مـصدر

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل ٢: ١٧٦ (١٦٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: الرسائل المحشى: ٨٦.

| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Ypau,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| بهرور والمناف والمواقية والمناف المناف ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الانترفية وتع كالتلسع فرخلا مرسسود عو الرساعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الله الله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ···لِعَمِيمَى طَبِّتَكَابِ <del>قَرِياتُ وَفَقَ</del> َعِ: عِ <del>نْ يَسْتِفْنَهُ مِنْ أَنْ مَا مُنْ ا</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| بعدنية والمستوالة والمستوالي المستوالي المستولي المستوالي المستوالي المستوالي المستوالي المستوالي المستوالي المستوالي المستوال               |
| Company of the second s               |
| اعن جمعی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| . a. <b>jeg</b> . <del>بره المستحدة بين يوجد المستحد</del> ة المستحددة المستحدة المستحددة المستحدد |
| ··· لِتَمِيَعَنَ عَلِيمِ عُصِيمَ فِي نِينِينَ لِيدِيمِ بِيسِسِيمَ عَلَى مُصَدَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| خزا والبيوس مسيده كبافيا واسمان مستعد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <sup>۱۱۱</sup> ا <del>ورد دی فرداد ده شوی در شده اقد قد مدید</del> ر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| المناسسيون الرسطة التوسيون والانداف التناييس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| . تَعْمُعُكُ فَصَيِعَتِي الرَّبِيعَةِ كَالْجَدِيرِ وَبِحَسَاتِ مَوْمَعَدِيدٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

# ليجرّوا [١<sup>١</sup>] من عرض الدنيا <sup>[٢]</sup>ما هو زادُهم إلى نار جهنّم، ومنهم <sup>[٣]</sup>قومٌ نُصّابٌ <sup>[٤]</sup>

\_\_\_\_\_\_.

سيشير إليه المصنّف في دليل العقل بقوله: «ما تنبهوا له ونبههم عليه الأثمّة هيؤ؛ كما من أنّ الكذّابة كانوا يدسّون الأخبار المكذوبة في كتب أصحاب الأثمّة هيؤ؛ كما يظهر من الروايات الكثيرة؛ منها: أنّه عرض يونس بن عبدالرحمن على سيّدنا أبي الحسن الرضا هيؤكتب جماعةٍ من أصحاب الباقر والصادق هيؤ، فأنكر منها أحاديث كثيرةً أن تكون من أحاديث أبي عبدالله هيؤ، وقال صلوات الله عليه ..: «إنّ أبا الخطّاب كذب على أبي عبدالله هيؤ، وكذلك أصحاب أبي الخطّاب يدسّون هذه الأحاديث إلى يومنا هذا في كتب أصحاب أبي عبدالله هيؤ»، ومنها: ما عن هشام بن الحكم أنّه سمع أبا عبدالله هيؤ يقول: «كان الصغيرة بن سعيد له الله \_يتعمّد الكذب على أبي ...»(١).

- [١] أي: يجلبوا إلى أنفسهم.
- [٢] يُراد منه: متاع الدنيا، ووجه تسميته بـ «عَرَض» زواله بسرعةٍ.
  - [٣] أي: من أهل التخليط.
- [3] «النصب» له معانِ متعددة كما ادّعاها صاحب «الأوثق» الله عنداوة والمراد منه هنا المعاداة، و «النصّاب» جمع «الناصب»؛ أي: المُظهر لعداوة

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ٣٥٥، وانظر أيضاً: اختيار معرفة الرجال (رجال الكشيّ ): ١٩٤ و ١٩٥٥، الرقم ٨٥، وسيأتي توضيح ذلك مفصلاً. انظر القسم التاني من الجزء الخامس، الصفحة ٢٩٦٦ (٢٩٦، ذيل العناوين: «منها: ما دشه أبو الخطّاب وأصحابه »، و «ومنها: ما دشه المغيرة بن سعيد وأصحابه»، و ....

<sup>(</sup>٢) انظر: أوثق الوسائل ٢: ١٧٧ ( ١٦٣ ).

لا يقدرون على القدح [1] فينا، فيتعلّمون بعض علومنا الصحيحة، فيتوجّهون [1] به [<sup>7]</sup> عند شيعتنا، وينتقصون بنا عند أعدائنا <sup>[3]</sup>، ثمّ يضعون إليه <sup>[6]</sup> أضعافه وأضعاف أضعافه من الأكاذيب علينا التي نحن بُرًاء منها، فيقبله المستسلمون من شيعتنا <sup>[1]</sup>

أهل البيت علي أو مواليهم وشيعتهم \_كما قاله الطريحيّ الله في «مجمع البحرين»(١١).

[١] أي: التنقيص، قبال المدح والتحسين، والمقصود أنّ الذين يـنصبون العداوة لأهل البيت ﷺ لا يقدرون على إيراد النقص فينا علانيةً خوفاً من شيعتنا وموالينا، ولعلمهم بعدم وجود ذلك فينا.

- [۲] يعني: ينالون الوجه والجاه \_أي: القدر والمنزلة<sup>(۱)</sup>.
  - [٣] أي: بما يتعلَّمون بعض علومنا الصحيحة.
- [3] المضبوط في «الاحتجاج»: «نصابنا» بدلاً عن «أعدائنا» (٣)، وكيف كان، فالمقصود أنَّ هؤلاء الفقهاء الفسقة كانوا بصدد كسب الوجاهة عند شيعتنا من طريق نقل ما يتعلمون عنّا، وأيضاً كانوا بصدد الانتقاص منّا عند أعدائنا بإيراد النقص والعيب علينا.
- [٥] المضبوط في «الاحتجاج»: «يُضيفون إليه»<sup>(٤)</sup>، وهو الحق جداً، وعليه فالمعنى أن هؤلاء النصاب قد أضافوا على ما تعلموه منّا الأكاذيب التي نحن بُرآء منها.
  - [٦] إشارة إلى ضعفاء الشيعة الغير المطَّلعين على الحقائق والمعارف.

<sup>(</sup>١) انظر: مجمع البحرين ، مادّة « نصب ».

<sup>(</sup>٢) انظر: أو ثق الوسائل ٢: ١٧٧ ( ١٦٣ ).

<sup>(</sup>٣ و٤) انظر: الاحتجاج ٢: ٥١٢.

على أنّه من علومنا، فضلّوا وأضلّوا، أُولئك أضَرُّ على ضعفاء شيعتنا من جيش يزيد ـ لعنه الله ـ على الحسين بن على ﷺ »، انتهى [١] .

[۱] الأولى أن يقال: انتهى موضع الحاجة من الاستشهاد بالحديث الشريف؛ فإنّه لا ينتهي، وله تتمّة هكذا: «وأصحابه؛ فإنّهم يسلبونهم الأرواح والأموال، وهؤلاء علماء السوء الناصبون المتشبّهون بأنّهم لنا موالون، ولأعدائنا معادون، يُدخِلون الشكّ والشبهة على ضعفاء شيعتنا فيضلّونهم ويمنعونهم عن قصد الحقّ المصيب \_إلى أن قال ﷺ: \_ثمّ قال: قيل لأميرالمؤمنين ﷺ: من خير خلق الله بعد أثمّة الهدى ومصابيح الدجى؟ قال: العلماء إذا صلحوا. قيل: فمن شرار خلق الله بعد إبليس وفرعون ونمرود ...؟ قال: العلماء إذا فسدوا ...»(١٠).

[٢] أي: الظاهر من الحديث الشريف.

[٣] إشارة إلى توثيق الحديث، وغرضه الله هو أنَّ الحديث الشريف بعد ظهور الصدق فيه من جهة اشتماله على مطالب عالية ومضامين راقية لا يبقى مجال للقول بإمكان صدوره عن غير المعصوم الله والردَّ عليه من ناحية الجهل وعدم توثيق راويه -كما عرفت آنفاً.

[1] إشارة إلى حجّية قول الثقة المتحرّز عن الكذب، وبعبارةٍ أُخرى: بعد أن ذمّ الإمام ﷺ نسبة الأكاذيب والأباطيل إلى الأئمة ﷺ للوصول إلى الأغراض

<sup>(</sup>١) انظر: الاحتجاج ٢: ١٢ه و ٥١٣، الحديث ٣٣٧. وتفسير الإسام العسكـريّ ﷺ: ٢٧٤ و ٢٧٥، وبحار الأنوار ٢: ٨٨ و ٨٨.

وإن كان ظاهره اعتبار العدالة بل ما فوقها<sup>[١]</sup>، لكنّ المستفاد من مـجموعه: أنّ المناط في التصديق هو التحرّز عن الكذب<sup>[٢]</sup>، فافهم <sup>[٣]</sup>.

الدنيويّة، يستفاد بالعيان حجّيّة قول المتحرّز عن الكذب، ولا نعني مـن حـجّيّة خبر الواحد إلّا هذا.

[1] ويدل على ذلك قوله على « هن كان من الفقهاء صائناً لنفسه ، حافظاً لدينه ، مخالفاً على هواه ، مطيعاً لأمر مولاه ... »؛ فإنّ هذه الصفات الأربع تمدل على صيانة النفس عن الزلات ومخالفة الهوى والغلبة على التمايلات وغيرها من أمور أُخر ، والمستفاد من كلام الإمام على أنّ اللازم في التقليد هو ملاحظة هذه الصفات التي تعدّ فوق العدالة ، فلا تغفل .

[۲] إشارة إلى كفاية الوثاقة في تصديق الخبر وحجّيته بلا اعتبار أمرٍ آخـر
 كالعدالة وما فوقها فيه.

[٣] لعلَّه إشارة إلى التشكيك في ما ادّعاه آنفاً من كفاية الوثاقة وعدم اعتبار العدالة في حجّيّة الخبر م، والوجه فيه: أنّ ظاهر الحديث الشريف يدلّ على اعتبار العدالة وما فوقها في تصديق الخبر.

ولعلّه إشارة إلى قول العلّامة ﴿ وغيره القائلين بعدم اعتبار التفسير المنسوب إلى الإمام الحسن العسكري ﷺ وعدم حجّيته، وذلك لأجل مجهوليّة أحوال الجرجانيّين الراويين له، ولعروض هذه الشبهة أنكر العلّامة ﴿ رأساً اعتبار النفسير المذكور(١٠).

<sup>(</sup>١) انظر: خلاصة الأقوال (رجال العلّامة): ٤٠٤ و ٤٠٥، ذيل الرقم ١٦٣٤.

ولكن قد أجاب عنها الشيخ الحرّ العامليّ ﴿ في كتابه «الفوائـد الطـوسيّة » مفصّلاً (١)، كما مرّ أنفاً (١).

ثمّ لا يخفى أنّ المستفاد من ظاهر كلام المصنّف في المتن هنا هو: توثيق الرواية مع أنّ المبحوث عنه هو: توثيق راويها، ولعلّه إليه أشار بقوله: «فافهم»، والله أعلم بحقائق الأمور.

#### ومنها: مكاتبة « أبي الحسن الثالث عليَّةِ »

[١] المقصود منه كما صرّح به المحدّث المجلسيّ \$(٢)\_ هو: أبو الحسن النالث الإمام الهاديّ على فإنّه على فال خطاباً لأحمد بن حـاتم بـن مـاهوَيه(١)

<sup>(</sup>١) انظر: الفوائد الطوسيّة: ١٢٨ ـ ١٣٠، الفائدة ٤٢.

 <sup>(</sup>٢) انسظر الصفحة ٨٠. ذيل عنوان «وسنها: سا ورد في تنفسير العسكري الله عن الصادق الله ». وانظر أيضاً: وسائل الشيعة ٢٠: ٥٩ و ٢٠. والفوائد الطوسيّة: ١٢٨ ـ ١٣٠٠ الفائدة ٤٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: بحار الأنوار ٢: ٨٢، الحديث ٣.

<sup>(</sup>غ) قال المعلّم النالت ميرداماد الأسترآبادي \$ : «بفتح الواو وإسكان الياء المنتاة من تحت على الصوت، كما في سيبويه ونفتويه [نقطوية]، وسيجيء ذكر أخيه في الفلاة، وتخصيص الذمّ به دونه يدلّ على استقامة عقيدة أبي الحسن أحمد وسلامته عن الطعن، وإيّاه يعنون حيث يقولون: ابن ماهوّيه، وهو كثير الرواية جداً » (اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّيّ)، طبع مؤسّسة آل البيت المجيّر انه ١٥٠ التعليقة ذيل الحديث ٧)، انظر ترجمته في : نقد الرجال ١٠ د١٠ الرقل ٢٠ ١٠ الرقم ٢١٥، وتنقيع المقال ٥: ٧٥، الرقم ٢٥، ومعجم رجال الحديث ٢؛ ٦٨، الرقم ٢٥، وقاموس الرجال ١: ١٤، الرقم ٢٥، ومعجم رجال الحديث ٢؛ ١٥، الرقم ٢٥، ومعجم رجال الحديث ٢؛ ١٥، الرقم ٢٥، وقاموس الرجال ١: ١٤، الرقم ٢٥، ومعجم رجال الحديث ٢؛ ١٨، الرقم ٢٥، وماهم

## Sange of the state of the state

مهار الطهور المنصور معال من المنطق المنطق المنطق المنطقة المن

الها مستان بالموسيد و المستان بالمستان بالمستان و المستان موسع المستان المستان و المستان المس

الله الله المساولة ا

الله فاليعال مساورة أوتنا للعلقات والمتعلق والمنطقة والمتعلق والمت

# «اعتمِدا [1] في دينكما على كلِّ مُسِنِّ في حُبِّنا، كثيرِ القَدَم في أمرنا » [7].

[۱] المضبوط في «الوسائل» هو «فأصمدا» بدلاً عن «اعتمدا» (۱۰)، وضمير التثنية يعود إلى «أحمد بن حاتم بن ماهوّيه» وأخيه، والظاهر أنّ المقصود من أخيه هو «فارس» لا «طاهر»، وهو غالٍ من الكذّابين المشهورين كما مرّ آنفاً.

[۲] اعلم أنّ هذه الرواية وأمثالها لابد من حملها على اعتبار خبر الشقة المأمون، وبذلك سيصرّح المصنّف في آخر المبحث عند قوله: «وقد ادّعى في «الوسائل» تواتر الأخبار بالعمل بخبر الثقة، إلاّ أنّ القدر المتيقّن منها هو خبر الثقة ـ إلى أن قال: \_كما دلّ عليه ألفاظ «الشقة» و «المأمون» و «الصادق» وغيرها الواردة في الأخبار المتقدّمة، وهي أيضاً منصرَف إطلاق غيرها...»(٣).

 <sup>←</sup> قال الله ﴿ وقد وقع للأنتة الله ﴿ من الله له كتبر الذي لا ينكر ، مثل : «كتبت إليه فكتب إلي »
 و «قرأت خطه وأنا أعرفه » ، ولم ينكر أحد منا جواز العمل به ، ولو لا ذلك كانت مكاتباتهم
 وكتاباتهم عبثاً » (وصول الأخيار إلى أصول الأخبار : ١٤١) ، ونظير ، في «نهاية الدراية » :
 713 ، ومكذا في «مقباس الهداية » ١ : ٢٨٢ ، و٢ : ١٥٢ ، لكنّ المشهور عند الفقهاء أنّ 
 «المكاتبة » ليست بعجة كما أشار إليه المصنّف الله في كتاب « المكاسب » بقوله :
 «فالمكاتبة غير مفتى بها عند المشهور ... » (كتاب المكاسب ٤ : ١٩٧) ، وأيضاً في كتاب الخمس : ١٥١ ، وانظر أيضاً : كنف الخمس : ١٥١ ، المسالة ١٦ ، بأنّ «العمل بما في المكاتبة مشكل » . وانظر أيضاً : كشف الرموز ١ : ١١٤ ، ومستند الشيعة ١ : ١٧٣ ، وقد تقدّم توضيح ذلك أيضاً في الجزء الثالث :
 70 ، الهامش (١) .

<sup>(</sup>١) انظر: وسائل الشيعة ١٨: ١١٠، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤٥.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأصول ١: ٣٠٩، وانظر الصفحة ١٣٥، ذيل عنوان «مقتضى السواتس الإجماليّ والقدر المتيقّن منه في المقام».

وقوله ﷺ في رواية أُخرى [١]:

«لا تأخُذَنَّ مَعالِمَ دينك من غير شيعتنا؛ فإنّك إن تَعَدَّيتَهُم أُخَذتَ دينك مـن الخائنين الذين خانوا الله ورسوله وخانوا أماناتهم [<sup>٢١]</sup>؛ إِنَّهُم التُمِنوا على كتاب الله فحرَّفوه وبدَّلوه ... الحديث».

وظاهرهما وإن كان الفتوى [٣] . . .

## ومنها: ما ورد عن« أبي الحسن الأوّل ﷺ »

[١] هذا بظاهره يدل على صدور رواية أخرى عن أبي الحسن الثالث ﷺ، مع أنه ليس كذلك، بل حكما صرّح به المحدّث المجلسي ﷺ -صدرت عن أبي الحسن الأوّل ﷺ الإمام موسى بن جعفر ﷺ؛ فإنّه ﷺ كتب من السجن إلى بعض خواصّ شيعته: «لا تأخذن معالم دينك عن غير شيعتنا ... »(١٠).

[۲] إشارة إلى خيانة العامّة العمياء لأمانة رسول الله ﷺ ـأي: الكـتاب والعترة<sup>(۱)</sup>.

[٣] إشارة إلى ظهور الخبرين المذكورين في الفتوى؛ فـإنّ الأؤل (٢٠) مـنهما
 بعد لحاظ عدم دخل السنّ في نقل الخبر لعـلّه كـان ظـاهراً فـي الفـتوى، كـما

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢: ٨٣. الحديث ٢. ووسائل الشيعة ١٨: ١٠٩. الياب ١١ من أبواب صفات القاضى ، الحديث ٤٢.

 <sup>(</sup>٢) إشارة إلى قوله ﷺ: « إنّي تارك فيكم الثقلين ما إن تمسكتم بهما لن تضلّوا: كتاب الله
 وعترتي أهل بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض »، ولمزيد الاطلاع راجع:
 الجزء الثاني: ٢٩٥ - ٢٩٧، والجزء الثالث: ٤٥١ و ٤٥٦.

<sup>(</sup>٣) أي: خبر الإرجاع إلى كلِّ مسن.

## إِلَّا أَنَّ الإِنصاف شمولهما للرواية بعد التأمّل [١]، كما تقدّم في سابقيهما [٢].

أنّ الثاني(١) أيضاً بعد لحاظ النهي عن أخذ معالم الدين من غير الشيعة . لعلّه كان ظاهراً في الفتوى.

[۱] إشارة إلى شمول الخبرين المذكورين لنقل الرواية أيضاً؛ فا إنهما بعد إطلاق كلَّ منهما وادّعاء جريان مناط الحجّيّة في الراويّ أيضاً لا يبعد شمولهما لنقل الخبر، وهو المطلوب، ولذا قال صاحب «الأوثىق» \* «لفهم المناط، وعموم التعليل بالخيانة الشامل للرواية أيضاً » (").

وقال المحقّق الآشتياني الله : «أقول: لا إشكال في شمول الروايتين بأدنى تأمّل لنقل الحديث من حيث إنّه يصدق على الرجوع إلى المفتي لأخذ المعالم منه والاعتماد في الدين عليه »(٣).

[۲] إشارة إلى ما صرّح به المصنّف الله أنفاً بقوله: «ومنها: ما دلّ على وجوب الرجوع إلى الرواة والثقات والعلماء على وجد يظهر منه: عدم الفرق بين فتواهم بالنسبة إلى أهل العمل بالرواية، مثل: قول بالنسبة إلى أهل العمل بالرواية، مثل: قول الحجة \_ إلى أن قال: \_فإنه لوسُلم أنّ ظاهر الصدر الاختصاص بالرجوع في حكم الوقائع إلى الرواة \_أعنى: الاستفتاء منهم \_ إلّا أنّ التعليل بأنهم حجّته على يدلً على وجوب قبول خبرهم " ".

<sup>(</sup>١) أي: خبر الإرجاع إلى الشيعة دون غيرهم.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل ٢: ١٧٨ (١٦٣).

<sup>(</sup>٣) بحر الفوائد ٢: ٢٣٤ و٢٣٥.

<sup>(</sup>٤) فرائد الأُصول ١: ٣٠٢.

ومثل ما في كتاب الغيبة <sup>[١</sup>] بسنده الصحيح <sup>[٢]</sup> ..........

ومنها: ما نقله الحسين بن روح عن « الحجّة ﷺ »

[١] نقله الشيخ الطوسي ﴿(١)، وقد نقل عنه الشيخ الحرّ العامليّ ﴿ في «الوسائل »(١).

[۲] الخبر الصحيح هو: ما رواه العدل الصحيح المذهب بطريق عدول متصلاً إلى المعصوم على وبعبارةٍ أُخرى: ما اتصل سنده إلى المعصوم على بنقل العدل الإماميّ عن مثله في جميع الطبقات (٣).

والوجه في إطلاق الصحيح على سند الخبر المذكور هو: أنّ الشيخ نقله بسنده عن بطريق رواة عدول متصلاً إلى المعصوم على و تقريبه: أنّ الشيخ الله نقله بسنده عن أي محمّد المحمّدي الله عن محمّد بن على بن تمّام ....

أمًا «أبو محمّدالمحمّديّ» فهو أُستاذ الشيخ، وكان حيّاً سنة ٤٢٥ ه<sup>(٤)</sup>، ذكره

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب الغيبة: ٣٨٩ و٣٩٠، الحديث ٣٥٥.

<sup>(</sup>۲) انظر: وسائل الشيعة ۱۰: ۱۰ الباب ۱۱ من أبواب صفات القياضي ، الحديث ۱۳. وبحار الأنوار ۲: ۲۰، الحديث ۷۲، وسيشير إليه المصنف الله مرة أخرى (انظر: فرائمد الأصول ۱: ۲۵۵)، وسيأتي في القسم الثاني من الجزء الخامس ، الصفحة ۲۸۶ ذيل عنوان « ومنها: التوقف في روايات من كان على الحق فعدل عنه ».

<sup>(</sup>٣) انظر على سبيل المثال: حياة المحقّق الكركيّ وآثاره ٤: ٥١ (رسالة في طريق استنباط الأحكام)، وذكرى الشيعة ١: ٤٨، ومشرق الشمسين: ٢٦. الهامش (١)، والرواشح السماويّة: ٧٢ (الراشحة الأولى).

<sup>(</sup>٤) انظر : مقدّمة فهرست كتب الشيعة وأُصولهم : ٤٢، الرقم ١٠.

\_\_\_\_\_

النجاشيّ قائلاً: «الحسن بن أحمد بن القاسم بن محمّد بن عليّ بن أبي طالب ﷺ الشريف النقيب ، أبو محمّد، سيّد في هذه الطائفة »(١١) والتفصيل في محلّم(٢٠).

وأمّا «محمّد بن عليّ بن تمّام» فذكره النجاشي الله قائلاً: «محمّد بن عليّ بن الفضل بن تمّام بن سُكّين بن بنداذ بن داذمهر بن فرّخزاذ بن مياذرماه بن شهريار الأصغر، وكان لقّب بسُكّين بسبب إعظامهم له. وكان ثقةً، عيناً صحيح الاعتقاد، جبّد التصنيف ...» (٢).

وقال الشيخ الطوسيّ \: «محمّد بن عليّ بن الفضل بن تمّام الكوفيّ الدهقان. يكنّى أبا الحسن، كثير الرواية ...»(٤)، والتفصيل في محلّه(٥).

[١] قال السيّد الخوئي \ : «... فإنّ عبدالله الكوفيّ خادم الشيخ حسين بن روح، مجهول، وكيف كان فطريق الشيخ إليه صحيح»(١).

(٢) انظر ترجمته في: أعيان الشيعة ٢: ٤٢٨، ومعجم رجال الحديث ٦: ٩٠. الرقم ٣٠٦٦. و ٢٣: ٤٤، الرقم ١٤٨١٩، وقاموس الرجال ٢١: ٥٠٢، الرقم ٨٥٠، وفيه: «هذا، و ورد العنوان في «محمّد بن عليّ بن الفضل » و «عليّ بن أحمد أبوالقاسم الكوفيّ » و «الحسين بن روم».

<sup>(</sup>١) انظر: رجال النجاشيّ: ٦٥، الرقم ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) رجال النجاشي: ٣٨٥، الرقم ١٠٤٦.

<sup>(</sup>٤) فهرس كتب الشيعة وأصولهم: ٤٤٦، الرقم ٧١٣.

<sup>(</sup>٥) انظر ترجمته في: معجم رجال الحديث ١٧: ٣٦٢، الرقم ١١٣٥٣، وقاموس الرجال ٩: ٤٥٠، الرقم ٧٠٦٥.

<sup>(</sup>٦) معجم رجال الحديث ١٨: ٥٣، ذيل الرقم ١١٤١١.

ـ خادم الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح [١] ـ حيث سأله أصحابه عـن كـتب الشلمغانيّ [٢]،

\_\_\_\_\_

[۱] هو: الحسين بن روح بن أبي بحر النوبختيّ، أبو القاسم البغداديّ، شيخ الإماميّة، وثالث السفراء الأربعة للإمام المهديّ \_عجّل الله تعالى فرجه الشريف \_ في الغيبة الصغرى.

كان فقيهاً ، مفتياً ، بليغاً ، فصيحاً ، وافر الحرمة ، كثير الجلالة ، ذا عقل وكياسة ، تولّى السفارة بعد وفاة أبي جعفر العمريّ سنة خمس وثلاثمائة ، فحفّ به الشيعة وعوّلوا عليه في أُمورهم ، وحملوا إليه الأموال ، وكثرت غاشيته حتّى كان الأُمراء والوزراء والأعيان يركبون إليه وتواصف الناس عقله وفهمه .

جاء في «سير أعلام النبلاء»: «... وعبارات بليغة تدلَّ على فصاحته وكمال عقله ــإلى أن قال: ــوهو الذي ردَّ على «الشلمغانيّ» لما علم انحلاله »(١).

توفّي سنة ٣٢٦ هـ، والتفصيل في محلّه (٢).

[۲] المراد منه: «محمّد بن عليّ الشَلمَغانِيّ» الذي كان من فقهاء الشيعة مستقيم المذهب، لكنّه حسد على «حسين بن روح» الذي جعله القائم الله فائباً له دونه، فانحرف واختار مذهباً فاسداً، وله كتب عديدة، لعلّها تبلغ خمسة أو سبعة عشر كتاباً حكما ذكره النجاشيّ الله قوله: «محمّد بن علىّ الشلمغانيّ أبو جعفر

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ١٥: ٢٢٤.

<sup>(</sup>۲) انظر ترجمته في: كتاب الغيبة: ٣٦٧ \_ ٣٦٨، ووسائل الشيعة ٢٠ : ١٧٤، الرقم ٣٨٦. وأعيان الشيعة ٢٠ : ١٧٤ و ٨٤، ومنتهى المقال ٣: ٨٥، الرقم ٨٧٣، و٧: ٨٤٣ الفائدة التالئة. ومعجم رجال الحديث ٢: ٧٥، الرقم ٢٠٥٦، وقاموس الرجال ٣: ٤٥١، الرقم ٢٠٥٦.

# فقال الشيخ: أقول فيها [١] ما قاله العسكريّ الله في كتب بني فضّال [٢]، . . . . . .

\_\_\_\_\_

المعروف بابن أبي الغزاقر -، كان متقدّماً في أصحابنا، فحمله الحسد لأبي القاسم الحسين بن روح على ترك المذهب والدخول في المذاهب الرديئة (الرديّة)...»(۱).

وقال الطبرسي الله في كتاب «الاحتجاج»: «... كان أبو طاهر محمّد بن عليّ بن بلال، والحسين بن منصور الحلّاج، ومحمّد بن عليّ الشـلمغانيّ ـ المـعروف بابن أبي العَزاقِر (٢) \_ (لعنهم الله)، فخرج التوقيع بلعنهم والبراءة منهم جميعاً، على يد الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح ... (٢)، والتفصيل في محلّه (٤).

[١] أي: قال الشيخ أبو القاسم الحسين بن روح في كتب الشَلمَغانيّ.

[۲] المراد منهم: «الحسن بن عليّ بن فضّال» وأبناؤه الشلاثة: «أحمد» و «عليّ» و «محمّد» (\*\*)؛ فإنّهم كانوا إماميّين ممدوحين، موثوقين وقد كتبوا كـتباً

<sup>(</sup>١) رجال النجاشيّ : ٣٧٨، الرقم ٢٠٢٩، وانظر أيضاً: بحار الأنوار ٢: ٢٥٢، الهامش (١).

<sup>(</sup>٢) بالغين المهملة المفتوحة، والزاء والقاف والراء، انظر : إيضاح الاشتباه: ٢٦٠، الرقم ٦٥٧.

 <sup>(</sup>٣) الاحتجاج ٢: ٥٥٣، ذيل عنوان «ذكر المذمومين الذين ادّعوا البابيّة والسفارة كذباً وافتراء».

 <sup>(</sup>٤) انظر ترجمته في: رجال ابن داود (القسم الأوّل): ۲۷٪، الرقم ۲۷٪، ومنتهى المقال ٦:
 ۲۲۲، الرقم ۲۷۲۷، ومعجم رجال الحديث ۱۸: ۵۰، الرقم ۱۱٤۱۱، وقاموس الرجال ٩:
 ۲٤٤، الرقم ۷۰۵٤.

<sup>(</sup>٥) سيذكر المصنف الله أسماءهم عند قوله: «وكفاك شاهداً: أنَّ عليّ بن الحسن بن فضاً لل لم يرو كتب أبيه الحسن عنه مع مقابلتها عليه، وإنّما يرويها عن أخويه \_أحمد ومحمد \_عن أبيه ... » (فرائد الأصول ١: ٢٥٣ و ٣٥٣)، وسيأتي مجمل ما ورد في ترجمتهم في الصفحة ٢٣٨. ذيل عنوان « ٦ \_ الفَطَحِيَّة ».

# حيث قالوا له [١]: «ما نصنعُ بكتبهم [٢] وبُيوتُنا منها ملاء [٣]؟ . . . . . . . . .

عديدة، ثمّ انحرفوا واختاروا مذهب الفطحيّة (۱)، وبقيت كتبهم في أيدي الشيعة، ولذا سألوا عن الحسين بن روح عمّا يجب عليهم بالنسبة إليها، فأجاب "بما محصّله: الأخذ برواياتهم باعتبار كونهم ثقاة وطرد آرائهم وعقائدهم واعتبار كونهم ثماد (١٠٠٠).

- [١] أي: للإمام الحسن العسكريّ إلله.
  - [۲] أي:كتب بني فضّال.
- [7] هكذا في كتاب «الغيبة» (٣) والمضبوط في موضع من «البحار»: «مليئيء الميء ) أنا وفي موضع آخر منه: «ملاًى» (٥) بدلاً عن «مَلاء» والأوّل (٢) هو الحقّ جدّاً : لكونه صفةً مشبّهة على وزن «شريف» (٧) وعليه فلانحتاج إلى توجيه بعض تلامذة المصنّف الله عيث قال: «أقول: إنّ مَلائي مؤنّث

 <sup>(</sup>١) سيذكر المصنف في هذه الغرقة - التي تعدّ من فيرى الشيعة - نقلاً عن شيخ الطائفة الطوسي في (انظر: فرائد الأصول ١: ٣١٦ و٣١٧). وسيأتي توضيحها في الصفحة ٣٣٨. ذيل عنوان ٣٠ - الفَطَحقة».

 <sup>(</sup>۲) انظر على سبيل المثال: الفوائد الرجاليّة من تنقيح المقال ١: ٤٨٥ ـ ٤٩٩، الفائدة
 السابعة.

<sup>(</sup>٣) انظر: كتاب الغيبة: ٣٨٩ و ٣٩٠، الحديث ٣٥٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: بحار الأنوار ٢: ٢٥٣. ذيل الحديث ٧٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: بحار الأنوار ٥١: ٣٥٨، ذيل الحديث ٦.

<sup>(</sup>٦) أي: «مليءً».

 <sup>(</sup>٧) سيجيء توضيح ذلك مرّة أخرى، انظر القسم التاني من الجزء الخامس، الصفحة ٢٨٤.
 ذيل عنوان «ومنها: التوقّف في روايات من كان على الحق فعدل عنه».

قال: خُذوا ما رَوَوا [١] وَذَرُوا ما رأوا <sup>[٢]</sup>».

فإنّه <sup>[7]</sup> دلّ بمورده <sup>[1]</sup> على جواز الأخذ بكتب بني فضّال، وبعدم الفـصل <sup>[0]</sup> على كتب غيرهم من الثقات ورواياتهم؛ ولهذا <sup>[7]</sup>......

يى سە جۇرما داروپ مارىدى

مَلآن كـ «سكران» [مؤنّث] «سكرى»»(١١).

[١] أمر ﷺ بالأخذ بروايات بني فضّال باعتبار كونهم ثقات، ومنه يُعلم دلالة الحديث المذكور على حجّيّة خبر الواحد الثقة.

[۲] أمر الله بطرد آراء بني فضّال باعتبار كونهم منحر فين ضالين.
 وهذا الحديث ذكره الشيخ الله في كتاب «الغبية» (٢٠).

[3] أي: المورد المذكور في الرواية دلُّ على حجِّيّة كتب بني فضّال.

[٥] عطف على قوله: «بمورده»، وغرضه أنه إذا ثبت حبجية الأخبار الموجودة في كتب بني فضال باعتبار كونهم ثقات ثبت حجية أخبار المنقولة من سائر الثقات مكتوباً وملفوظاً! لعدم القول بالفصل بينهم وبين غيرهم.

[7] أي: ولأجل عدم الفصل بين كتب بني فضّال وكتب غيرهم، حكم الشيخ الحسين بن روح الله بنا حكم به الإمام العسكري الله من الأخذ بالرواية وطرد الرأي والدراية بالتقريب المتقدّم.

(١) قلائد الفرائد ١: ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب الغيبة: ٣٨٩ و ٣٩٠، الحديث ٣٥٥.

أنّ الشيخ الجليل المذكور الذي لا يُظنّ به القول في الدين بغير السماع من الإمام على قال: أقول في كتب الشلمغانيّ ما قاله العسكريّ على فني كتب بني فضّال، مع أنّ هذا الكلام بظاهره قياسٌ باطلٌ [١].

[۱] أي: الكلام المنقول من الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح الله في الجواب عن كتب الشلمغاني، وإن يستفاد من ظاهره تنقيح المناط ظناً المعبر عنه اصطلاحاً به «القياس» من لكن جلالة مقامه وعظم شأنه منعنا عن ذلك، بل لا يتصور ذلك في حقّه جداً، وعليه فاللازم حمله على تنقيح المناط قطعاً بمعنى: أنه الله فهم من كلام الإمام العسكري الله أن مناط قبول الخبر واعتباره و ثاقة المخبر كائناً من كان؛ نظير تنقيح المناط في آية التأفيف (١١ وغيرها(٣)، والتفصيل في محله (١٦).

أقول: إنّ لي تحقيقاً لا بأس بذكره في المقام، وهو أنّ بطلان القياس يختص بالأحكام الشرعيّة، وأمّا الموضوعات الصِرفة الخارجيّة فلا بأس بإعمال القياس فيها بحيث لا يحتاج إلى ما تكلّفناه هنا من إرجاع القياس إلى تنقيح المناط قطعاً.

توضيح ذلك في ضمن المثال ينطبق على عنوان القبلة؛ فإنّ تشـخيصها مـن طريق القياس لا محذور فيه أصلاً بأن يقال: إنّ المملكة الفـلانيّة كـالعراق مـثلاً

<sup>(</sup>١) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ فَلا تَقُلْ لَهُمَا أُفِّ ﴾ (الإسراء: ٢٣).

<sup>(</sup>٢) مثل قوله تعالى: ﴿فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ﴾ (الزلزلة: ٧).

<sup>(</sup>٣) تقدّم تعريف «تنقيح العناط» وقسميه «الظنّيّ» و «القـطعيّ» في الجسزء الشالت: ٤٩ و ٤١٢ه٤١١.

## ومثل ما ورد مستفيضاً [١] في المحاسن [٢] وغيره [٣] : . . . . . . . . . . . . . . .

التي كانت في عرض مملكة إيران مثلاً قبلتها الجهة الفلائيّة، فإيران قبلته تلك الجهة، وهذا يصير شاهداً على ما ادّعيناه من انتفاء محذور القياس في الموضوعات الخارجيّة.

وقد صرّح المحقّق الخراساني \* بذلك في أواخر مبحث «تعارض الأدلّة والأمارات»؛ فإنّه \* قال: «... لوضوح الفرق بين المقام والقياس في الموضوعات الخارجيّة الصرفة؛ فإنّ القياس المعمول فيها ليس في الدين...»(١).

## ومنها:ما ورد في « المحاسن »

[۱] المراد من «الحديث المستفيض» هو : الحديث الذي زادت رواته على ثلاثة في كلّ مرتبة \_أو زادت على اثنين عند بعضهم \_، والتفصيل في محلّه'<sup>۱۱</sup>).

[Y] هذا الحديث الشريف ذكره البرقي الله في «المحاسن» في موضعين (٢٠).

[٣] هذا الحديث ذكره أيضاً الشيخ الحرّ العامليّ الله في «الوسائل »(٤).

<sup>(</sup>١) كفاية الأُصول: ٤٥٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: وصول الأخيار: ٩٩ و٩٩، وفيه هكذا: «قد يروى الحديث من طريقين حَسَنين، أو موتَّقين، أو ضعيفين، أو بالتفريق، أو يسروى بأكثر من طريقين كذلك، فيكون مستفيضاً». وانظر أيضاً: الوجيزة: ٤، وتنوضيح المقال: ٢٦٨، ونهاية الدراية: ١٥٨، ومقباس الهداية ١: ١٢٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: المحاسن ١: ٢٢٧، الحديث ١٥٦، و٢٢٩، الحديث ١٦٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: وسائل الشيعة ١٨: ٦٩، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، الأحاديث ٦٧ ــ ٧٠.

«حديثٌ واحدٌ في حلالٍ وحرام تأخُذُه من صادقٍ [١] خيرٌ لك من الدُّنيا وما فيها من ذَهَبٍ وفِضَّةٍ ». وفي بعضها [١]: «يأخُذُ صادقٌ عَن صادق » [٦]. ومثل ما في الوسائل [٤]، عن الكشّيّ [٥]، ................

[۱] قال بعض تلامذة المصنّف الله : «يراد به معناه اللغويّ»(۱)، وهو الثقة (۱)، وعليه فيدلّ الحديث المذكور على أنّ المناط في حجّية الخبر وقبوله هو الوثاقة، وهو المطلوب في المقام.

[٢] أي: في بعض الرواياتالمستفيضة.

[٣] هذا حديث آخر ذكره المحدّث المجلسيّ الله البحار» (٢٠)، وأصله هكذا: عن ميسر بن عبدالعزيز، قال: قال أبو عبدالله على «حديث يأخذه صادق عن صادق خير من الدنيا وما فيها » (١٠).

#### ومنها:ماوردعن«الكشّيّ»

[٤] هذا الحديث الشريف ذكره الشيخ الحرّ العامليّ الله في موضعين (٥).

[٥] هو: الشيخ الجليل أبو عمرو محمّد بن عمر بن عبدالعزيز الكشّيّ الله من

<sup>(</sup>١) قلائد الفرائد ١: ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: مجمع البحرين ، مادّة «صدق»، وفيه : «الصدق خلاف الكذب، وهو مطابقة الخبر لما في نفس الأمر ...، وقد صدق في الحديث فهو صادق ...».

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢: ١٥٠، الحديث ٢٦.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل ١٧: ٢٩٨ و ٢٩٨، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي ، الحديث ٤٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: وسائل الشيعة ١: ٢٦، الباب ٢ من أبواب مقدّمة العبادات، الحـديث ٢٢، و١٨:

١٠٨، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤٠.

من أنّه ورد توقيعُ<sup>[1]</sup>..

\_\_\_\_\_

علماء النصف الأوّل من القرن الرابع، عنونه الشيخ الطوسيّ ، في «الفهرست» قائلاً: «ثقة بصير بالأخبار وبالرجال، حَسَن الاعتقاد، وله كتاب الرجال...»(١)

كان فقيهاً، عارفاً بالأخبار والرجال، ورعـاً، جـليل القـدر، صـاحب أحـد الأُصول الرجاليّة، والتفصيل في محلّه (٢٠).

[١] «التوقيع» هو: أن يروي مَن شاهدالحجة \_عجل الله تـمالى فـرجـه الشريف \_وكلّمه مكتوباً كتبه الحجّة ﷺ بخطّه الشريف مع تـوقيعه فـي آخـره، وعليه فيمكن إطلاق «المكاتبة» عليه، والتفصيل في محلّه(").

وقد خصّ الشيخ الصدوق المتوفّى سنة ٣٨٥ هـ في كتابه «كمال الديسن وتمام النعمة» الباب (١٣) بذكر التوقيعات الواردة عن القائم على، وفيه ٥٢ مور داً ناً.

وذكر أيضاً شيخ الطائفة الطوسيّ \$ المتوفّى سنة ٤٦٠ هـ في كتابه «الغيبة» التوقيعات الواردة من الإمام ﷺ بقوله: «وأمّا ما ظهر من جهته ﷺ من التوقيعات

<sup>(</sup>١) فهرست كتب الشيعة وأصولهم: ٤٠٣، الرقم ٦١٥.

<sup>(</sup>۲) انظر ترجمته في: رجال النجاشي: ۲۷۲، الرقم ۱۰۱۸، ومنتهى المقال ٦: ١٤٤، الرقم ٢٨٠٥، ومنتهى المقال ٦: ١٨٤، الرقم ٢٨٠٥، وقاموس الرجال ١٩٤، ١٦٥، الرقم ١١٤٥٩، وقاموس الرجال ٢: ٨١٤، الرقم ٧١٢٠، وقاموس

 <sup>(</sup>٣) قال الميرداماد \$ في الرواشح السماويّة: ٢٤٢: «رواية المكاتبة: وهي أن يروي آخر طبقات الإسناد الحديث عن توقيع العمصوم مكتوباً يخطّه عليه العماوم عنده جيزماً ...».
 وانظر أيضاً: نهاية الدراية: ٧٠٠.

<sup>(</sup>٤) انظر : كمال الدين وتمام النعمة (١ ـ ٢): ٥٠٩ ـ ٥٤٩.

على القاسم بن العلاء<sup>[١]</sup>، وفيه: «إنّهُ لا عُذرَ لأحدٍ من موالينا في التَّشكيك فيما يرويه عَنّا ثقاتنا؛ قد عَلِموا<sup>[١]</sup>أَنّا نفاوضُهُم <sup>[٣]</sup> سِرَّنا ونَحيِلُهُ <sup>[١]</sup>إليهم » <sup>[٥]</sup>.....

فكثيرة نذكر طرفاً منها...»(١).

[۱] قال السيّد الخوئي \* : «القاسم بن العلاء: من أهل آذربا يجان، من وكلاء الناجية، وممّن رأى الحجّة \_سلام الله عليه \_ووقف على معجزته، ذكره الصدوق في «كمال الدين» (۱)، وهو من مشايخ الكليني ، ذكره مترحّماً عليه (۲)...» (١)، والتفصيل في محلّه (٥).

- [٢] الضمير الفاعليّ يعود إلى «موالينا».
  - [٣] أي:نُلقي ثقاتنا.
  - [٤] أي:نحمل السرّ إلى ثقاتنا.
- [٥] هذا الحديث الشريف نقله الكشّيّ الله في رجاله (١٠).

ووجه دلالة الحديث المذكور على المطلوب هو: أنّ موالينا بعد علمهم بأنّ أسرارنا فوّضناها وحملناها إلى ثقاتنا لا يجوز لهم الردّ عليهم؛ لأنّه في حكم الردّ علينا.

<sup>(</sup>١) كتاب الغيبة: ٢٨٥ وما بعده.

 <sup>(</sup>۲) انظر: كمال الدين وتمام النعمة (۱ ـ ۲): ۷۰، الباب ۱۱، الحديث ۱٦، وانظر أيضاً:
 كتاب الغيبة: ۲۱۰، الحديث ۲۹۳.

 <sup>(</sup>٣) انظر: الكافي ١: ١٩٨، الحديث الأوّل، و ٥١٩، الحديث ٩.
 (٤) معجم رجال الحديث ١٥: ٣٥ و ٣٦، الرقم ٩٥٤٣.

 <sup>(</sup>٥) انظر ترجمته في: منهج العقال ٨: ٣٦٦، الرقم ٤٦٠٨، والتعليقة (١٦١٢)، وسنتهى
 العقال ٥: ٢٢٧، الرقم ٢٣١٦، وقاموس الرجال ٨: ٤٨١، الرقم ٢٠٠٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: اختيار معرفة الرجال (رجال الكشَّيّ ) ٤٤٤، الرقم ٣٣٧، الحديث ١٠٢٠.

ومثل مرفوعة الكنانيّ <sup>[١]</sup>، . . .

#### ومنها: ما ورد في مرفوعة « الكنانيّ »

[۱] اسمه: إبراهيم بن نعيم العَبديّ، الفقيه أبو الصباح الكنانيّ، نـزل فـيهم فنُسب إليهم.

وكان من ثقات المحدّثين، وأعلام الفقهاء المأخوذ عنهم الحلال والحرام.

وقد وقع في إسناد كثير من الروايات عن أئمّة العترة الطاهرة ﷺ تبلغ ثلاثمائة وعشرة موارد في الكتب الأربعة ، روى جُلّها عن الإمام الصادق ﷺ.

مات بعد السبعين والمائة، وهو نيّف وسبعون سنة، قاله ابن داود، والتـفصيل في محلّه(١٠).

لا يخفى أنّ المضبوط في «الكافي» و «الوسائل»: «الكناسيّ»<sup>(١)</sup> بدلاً عـن «الكنانيّ».

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في: اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّيّ): ٢٠٤، الرقم ٢٧٩، ورجال ابن داود (القسم الأوّل): ٣٤، الرقم ٤٢، ووسائل الشيعة ٢٠: ١٢٣، الرقم ٤٨، ومنتهى المقال ١: ٢١١، الرقم ٩٠، وتنقيع المقال ٥: ٥١، الرقم ٦١٥، ومعجم رجال الحديث ١: ٢٨٦، الرقم ٣٢٩، وقاموس الرجال ٢: ٣٢٣، الرقم ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: الكافي ٨: ١٧٨، الحديث ٢٠١، ووسائل الشيعة ١٨: ٦٤، البــاب ٨ سن أبــواب صفات القاضى، الحديث ٤٥.

[۱] يعني: ليس لفقراء الشيعة التمكّن للسفر حتّى يصلوا إلينا ويسمعوا كلامنا، خلافاً للأغنياء المتمكّنين من ذلك.

ولا يخفي أنّ المضبوط في بعض النسخ هو «يحتملون» بدلاً عن «يتحمّلون»(١٠).

[۲] المضبوط في «الكافي» و «الوسائل» و «البحار»: «يقتبسون» بدلاً عن «يفتّسون»").

 [٣] إشارة إلى الأغنياء من الشيعة المتمكّنين من السفر والوصول إلى الإمام المعصوم عليا.

- [٤] أي: ينقلوا الحديث إلى ضعفاء شيعتنا.
- [٥] أي: يأخذ الحديث أولئك الضعفاء ويعملوا به.
- [٦] أي: يترك الحديث ولا يعمل به أولئك القوم (الأغنياء) الذين ار تـحلوا حتّى يصلوا إلينا.

والمقصود هو: أنّ الأغنياء المتمكّنين من السفر بعد مراجعتهم إلى أوطانهم ينقلون إلى ضعفاء الشيعة، فيأخذه المنقول إليهم (الضعفاء) ويعملون به ويمتركه

<sup>(</sup>١) انظر: الرسائل المحشى: ٨٧.

<sup>(</sup>٢) انظر مصادر الحديث الآتية.

فَأُولَئِكَ اللَّذِينَ يَجعلُ الله لهُم مَخرَجاً وَيَرزُقُهُم مِن حَيثُ لا يَحتَسِبونَ " [1]

دلّ على جواز العمل بالخبر وإن نقله من يُضيّعُهُ ولا يعملُ به<sup>[٢]</sup>.

ومنها <sup>[٣]</sup>: الأخبار الكثيرة التي يظهر من مجموعها جواز العمل بخبر الواحد <sup>[٤]</sup>

الناقلون (الأغنياء) ولا يعملون به.

[۲] إشارة إلى وجه دلالة الحديث المذكور على المطلوب في المقام \_ أعني:
 حجّية خبر الواحد الثقة.

وحاصله: أنّ الحديث الشريف دلّ على أنّ المناط في حجّية الخبر هو الوثاقة من ناحية اللسان وأنّ حجّية خبر الثقة كانت أمراً مفروغاً عنه.

## الطائفة الرابعة : الأخبار الدالّة على جواز العمل بخبر الواحد

[٣] شروع في بيان الطائفة الأخيرة من الطوائف الأربع الدالة بظاهرها على
 حجّية خبر الواحد الغير العلميّ.

#### تقريب الاستدلال بالطائفة الرابعة

[3] اعلم أنّ المصنف الله سيذكر ذيل هذه الطائفة عدّة روايات عملى ألسِنة
 مختلفة، قسم منها تأمر بحفظ الحديث، وقسمٌ آخر تدلّ عملى ضبط الحديث

<sup>(</sup>١) انظر: الكافي ٨: ١٧٨ و ١٧٩، الحديث ٢٠٠، ووسائل الشيعة ١٨: ٦٤، باب ٨ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٥٤، وفيهما: «مرقوعة الكناسج »، وبحار الأثوار ٧٠: ٢٨١.

وإن كان في دلالة كلّ واحدٍ [١]

والاهتمام بشأنه، وقسم ثالت تدلَّ على الترغيب في مذاكرة الحديث والأمر بكتابته، وقسم رابع تدلَّ على جواز نقل الحديث بالمعنى، وقسم خامس تـدلَّ على كثرة الكذَّابين على الرسول ﷺ والأثمَّة ﷺ.

والمستفاد من مجموع هذه الروايات أنّ الشارع يرغّب ويشجّع الأمّة على نقل الرواية وإبلاغ ما في كتب الشيعة، وهذا يدلّ على حجّية خبر المخبر ولزوم قبول خبره، وإلّا فلامعنى للترغيب والتشجيع، ولا نعني من حجّية خبر الواحد الثقة إلّا هذا. وبعبارةٍ أُخرى: إنّ الهدف الأساسيّ من مدح الشارع و ترغيبه على حفظ الحديث ومذاكر ته وكتابته وغيرها هو نقل الخبر الصحيح، وهذا الأمر يتوقّف على حجّية الخبر وقبوله وجواز العمل به؛ إذ لو لم يكن نقله حجّة لكان المدح والترغيب لغواً، وعليه فالروايات المذكورة في الطائفة الرابعة تدلّ بمجموعها على حجّية خبر الواحد وإن كان مجرّداً عن القرائن العلميّة كما سيصرّح به المصنّف في ما بعد بقوله: «إلى غير ذلك من الأخبار التي يستفاد من مجموعها رضا الأثمّة هي بالعمل بالخبر، وإن لم يفد القطع »(١٠).

[۱] أي: لا يستفاد من كلّ واحد واحد من الأخبار المذكورة في الطائفة الرابعة حجّية خبر الواحد وجواز العمل به، بخلاف الأخبار المذكورة في الطوائف الثلاث السابقة؛ حيث إنّك قد عرفت دلالة كلّ واحد واحد منها وكيفيّة الاستدلال بها على حجّية الخبر.

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٠٩.

على ذلك <sup>[١]</sup> نظرُ <sup>[٢]</sup>.

## 

[١] أي: جواز العمل بخبر الواحد.

[7] ووجه النظر: احتمال أن يكون ترغيب الشارع على الحفظ وغيره لأجل أن يكثر نقل الحديث حتى يبلغ حد التواتر، أو يوجب العلم \_كما صرّح به صاحب «الأوثق» في بقوله: «إذ يحتمل أن يكون الغرض من حفظ الأخبار ومذاكر تها وبنّها وكتابتها هو: العمل بها عند حصول التواتر فيها لا مطلقاً» (١٠).

#### منها : ما ورد في مَن حفظ أربعين حديثاً

 [٣] المراد من «الخبر المستفيض» هو: الحديث الذي زادت رواته على ثلاثة في كلّ مرتبة ، وقد تقدّم البحث فيه ٢٠).

 [3] لا يخفى أن «التواتر» و «الاستفاضة» في الحديث المذكور ادّعاهما المحدّث المجلسيّ ( الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله

والظاهر أنّ المقصود من التواتر في المقام هو: «التواتر المعنويّ»، كما صرّح

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل ٢: ١٧٩ (١٦٣).

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ١١٢، ذيل عنوان «ومنها: ما ورد في المحاسن ».

<sup>(</sup>٣) انظر: بحار الأنوار ٢: ١٥٦، الحديث ٨و ٩ و ١٠، والمناسب هنا نقل كلام العلامة المجلسي الله في أربعينه: فإنّه قال: «هذا المضمون \_أي: ترتب الثواب على حفظ أربعين حديثاً، أو درايته، أو نقله وروايته، أو كتابته \_ مستفيض من طريق الخاص والعام، بل هو متواتر بالمعنى، ويدل على كمال الفضل لرواية الحديث وحفظه وضبطه ونسخه والتدبر فيه ...» (كتاب الأربعين: ١٠).

به المحدّث المجلسيّ الله بقوله: «بل هو متواتر بالمعنى ... »(١).

اعلم أنّ المراد من «الخبر المتواتر » هو : خبر جماعة يفيدبنفسه القطع بصدقه ، والتواتر ينقسم إلى ثلاثة أقسام :

أحدها: «التواتر اللفظي»، وهو: أن يتواتر الخبر باللفظ واتّحدت ألفاظ المخبرين، ومثاله الواضح قوله ﷺ: «من كنت مولاه فهذا عليٌّ مولاه»، وقوله ﷺ: «إنّي تارك فيكم الثقلين ... (٢٠).

وثانيها: «التواتر المعنويّ»، وهو: ما إذا تكثّرت الأخبار في الوقائع وتعدّدت ألفاظ المخبرين في أخبارهم، لكن اشتمل كلٌّ منها على معنى مشترك بينها، وذلك كزهد أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ وشجاعته.

وثالثها: «التواتر الإجماليّ»، وهو: ما وردت أخبار متضافرة تشتمل على مضامين وحيثيّات مختلفة مع العلم والقطع إجمالاً بصدور بعضها عن المعصوم عليه حكروايات الواردة في حجّية خبر الواحد الثقة هـ، وقد تقدّم توضيح خبر المتواتر وأقسامه الثلاثة (٣).

قال المحقّق التنكابنيّ \$: «قد وردت الرواية المزبورة بطرق مختلفة وألفاظ متكثّرة عن النبيّ ﷺ والإمام ﷺ؛ ففي «الوسائل» عن «روضة الواعظين» قال:

<sup>(</sup>١) كتاب الأربعين: ١٠، ذيل الحديث الأوّل.

<sup>(</sup>٢) تقدّم تخريج الحديثين المذكورين في الجزء الثالث: ٥١، الهامش (٣).

<sup>(</sup>٣) انظر الجزء الثاني: ٤٦٥. والجزء التالت: ٤٥١ ـ ٤٥٣. ذيل عنوان «٢ ـ خبر المتواتـر وبيان أنسامه».

قال النبيّ ﷺ: «من حفظ من أُمّتي أربعين حديثاً من السنّة كنت له شفيعاً يــوم القيامة »، وعن الشهيد ﴿ في «الأربعين » عن النبئ ﷺ: «من حفظ على أُمّـتي أربعين حديثاً ينتفعون بها بعثه الله يوم القيامة فقيهاً عالماً »، وعن «الخصال» عن ابن عبّاس عن النبي على الله عنه السنة كنت له المناسبة كنت له شفيعاً يوم القيامة »، وعن «الخصال» أيضاً عن أنس، قال: قال رسول الله عَيْلَةُ: «من حفظ عنّى من أُمّتي أربعين حديثاً في أمر دينه يـريد بــه وجــه الله والدار الآخرة بعثه الله يوم القيامة فقيهاً عالماً »، وعن «الخصال» عن أبي عبدالله ﷺ، يقول: «من حفظ عنّا أربعين حديثاً من أحاديثنا في الحلال والحرام بعثه الله يوم القيامة فقيهاً عالماً ولم يعذَّبه »، وعن «الخصال» عن جعفر بن محمَّد، عن أبيه، أنّ رسول الله عَلَيُّ أوصى إلى أمير المؤمنين علىّ بن أبي طالب اللهِ وكان فيما أوصى به أن قال له: « يا على ، من حفظ من أمّتى أربعين حديثاً يطلب بذلك وجه الله عزّوجلّ والدار الآخرة حشره الله يوم القيامة مع النبيّين والصدّيقين والشهداء والصالحين ، وحَسُنَ أُولئك رفيقاً » ... »(١).

<sup>(</sup>١) إيضاح الفرائد ١: ٣٧٤ و ٣٧٥، والحديث الأخير له تتمة ذكره الشيخ الصدوق والعلامة المجلسيّ يَشِكّ بتمامه هكذا: «فقال عليّ لليُلّا: يا رسول الله ، أخبرني ما هذه الأحاديث؟ فقال يَلْلِلاً: أن تؤمن بالله وحده لا شريك له وتعبده ولا تعبد غيره، وتقيم الصلاة بموضوه سابغ في مواقبتها ولا تؤخّرها ـ فإنّ في تأخيرها من غير علّة غضب الله عزّ وجلّ- وتؤذّي الزكاة، وتصوم شهر رمضان، وتحجّ البيت إذا كان لك مال وكنت مستطيعاً، وأن لا تعقّ والديك، ولا تأكل مال اليتيم ظلماً، ولا تأكل الربا، ولا تشرب الخمر ولا شيئاً من الأشربة

→ المسكرة، ولا تزنى، ولا تلوط، ولا تمشى بالنميمة، ولا تحلف بالله كذباً، ولا تسرق، ولا تشهد شهادة الزور لأحد \_ قريباً كان أو بعيدًا \_، وأن تقبل الحقّ متن جاء به \_ صغيراً كان أو كبير أ .. وأن لا تركن إلى ظالم وإن كان حميماً قريباً، وأن لا تعمل ساله, ي، ولا تقذف المحصنة ، ولا تراثى \_ فإنَّ أيسر الريا شرك بالله عزَّ وجل \_، وأن لا تقول لقصير : يا قصير ، ولا لطويل: يا طويل، تريد بذلك عيبه، وأن لا تسخر من أحد من خلق الله، وأن تصبر على البلاء والمصيبة، وأن تشكر نعم الله التي أنعم بها عليك، وأن لا تأمن عقاب الله على ذنب تصيبه، وأن لا تقنط من رحمة الله، وأن تتوب إلى الله عزَّ وجلَّ من ذنوبك \_ فإنَّ التائب من ذنوبه كمن لا ذنب له \_، وأن لا تصر على الذنوب مع الاستغفار فتكون كالمستهزئ بالله وآياته ورسله ، وأن تعلم أنَّ ما أصابك لم يكن ليخطئك ، وأنَّ ما أخطاك لم يكن ليصيبك ، وأن لا تطلب سخط الخالق برضى المخلوق، وأن لا تؤثر الدنيا على الآخرة \_ لأنّ الدنيا فانية والآخرة باقية ... وأن لا تبخل على إخوانك بما تقدر عليه ، وأن تكون سرير تك كعلانيتك ، وأن لا تكون علانيتك حسنة وسرير تك قبيحة \_ فإن فعلت ذلك كنت من المنافقين \_، وأن لا تكذب وأن لا تخالط الكذَّاس، وأن لا تغضب إذا سمعت حقًّا، وأن تؤدِّب نفسك وأهلك وولدك وجيرانك على حسب الطاقة، وأن تعمل بما علمت، ولا تعاملنَ أحداً من خلق الله عزُّ وجلَّ إِلَّا بِالحقِّ، وأن تكون سَهلاً للقريب والبعيد، وأن لا تكون جيَّاراً عَنبداً، وأن تكثُّر من التسبيح والتهليل والدعاء وذكر الموت وما بعده من القيامة والحنَّة والنار ، وأن تكثُّر من قراءة القرآن وتعمل بما فيه ، وأن تستغنم البرّ والكرامة بالمؤمنين والمؤمنات ، وأن تنظر إلى كلُّ ما لا ترضى فعله لنفسك فلا تفعّله بأحد من المؤمنين، ولا تملُّ من فعل الخير، وأن لا تثقل على أحد وأن لا تمنّ على أحد، إذا أنعمت عليه، وأن تكون الدنيا عندك سجناً حتّى يجعل الله لك حنّة.

فهذه أربعون حديثاً من استقام عليها وحفظها عتى من أمتي دخل الجنّة برحمة الله ، وكان من أفضل الناس وأحبّهم إلى الله عزّوجلً بعد النبيّين والوصيّين ، وحشره الله يوم القيامة مع النبيّين والصدّيقين والشهداء والصالحين ، وحسن أولئك رفيقاً » (الخمصال: ٥٩٣ و٥٩٣ (أبواب الأربعين وما فوقة) ، وكتاب الأربعين : ٩ و ٠ ١ ، الحديث الأوّل) . «إِنّه مَن حَفِظَ على أَمْتي أربعين حديثاً بَعَثَه الله فقيهاً عالماً يوم القيامَةِ » [1] قال شيخنا البهائيّ ﷺ في أوّل أربعينه: إنّ دلالة هذا الخبر على حجيّة خبر

الواحد لا يَقصُرُ عن دلالة آية النفر <sup>[7]</sup>.

[۱] هذا الحديث ذكره الشيخ الحرّ العاملي الله الله على حجّية خبر الواحد الثقة هو: أنّ ترغيب الشارع على حفظ الحديث يكشف عن حجّية نقله. لكن قد عرفت سابقاً أنّ المصنّف الله قد ردّ الاستدلال به بقوله: «لأنّ الاستدلال بالحديث المذكور ضعيف جدّاً» (۱۳).

وقد ذكرنا هناك<sup>(٣)</sup> وجه الضعف، وهو: احتمال كون وجوب القبول مشروطاً بحصول العلم من طريق التواتر؛ بمعنى: أنّ المدح لحفّاظ العديث يكشف عن ترغيب الشارع وحثّه على نقل الحديث حتّى يحصل التواتر بكثرة الناقلين، وعليه فلا يكون الحديث دليلاً على حجّية خبر الواحد.

لكن لا يخفى أنّ الضعف من هذه الجهة عند المصنّف ﴿ لا يستلزم كونه كذلك عند الشيخ البهائئ ﴿، كما يلي توضيحه.

[۲] هذا بعينه ذكره المصنف شسابقاً بمناسبة الاستدلال بآية النفر على
 حجّية خبر الواحد، وأشار إليه بقوله: «وكأن فيه (<sup>1)</sup> إشارة إلى ضعف الاستدلال

<sup>(</sup>١) انظر: وسائل الشيعة ١٨: ٥٣ و و٥٥ و ٦٦ و ٦٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي . الحديث ٥ و ٦ و٥٤ و٥٨ و ٥٩ و ٦٠ و ٦٦.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) انظر الجزء الرابع: ٤٩٨.

بها(١١)«٢١)؛ يعني :كما أنّ النبويّ المذكور لا دلالة فيه على حجّيّة الخبر كذلك الآية المباركة لا دلالة فيها على حجّيّة الخبر .

والمناسب هنا نقل كلام النسيخ البهائي الله المعلم ورود الاعتراض على المصنّف ا فإنّه قال: «هذا الحديث مستفيض بين الخاصّة والعامّة، بل قال بعضهم بتواتره، فإن ثبت (١) أمكن الاستدلال به على أنّ خبر الواحد حجّة، ولم أجد أحداً استدلال به على ذلك ليس

<sup>(</sup>١) أي: بآية النفر.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأصول ١: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) أي: قوله: «إنَّ الاستدلال بالنبويَّ المشهور ... لا يقصر عن الاستدلال عليها بهذه الآية ».

<sup>(</sup>٤) أي: آية النفر.

<sup>(</sup>٥) تسديد القواعد: ٢٤٠.

<sup>(</sup>٦) أي: التواتر.

أدون من الاستدلال بآية ﴿فَلَوْلا نَقَرَ ﴾ (١٠) ... »(٢٠).

وقد قرر ذلك صاحب «الأوثق» بقوله: «وتقريره أن يقال: إنّ أسماء الشرط (۱۳) من صيغ العموم، فقوله: «مَن حفظ» في قرّة «كلّ شخص» \_سواء كان ذلك الشخص منفر داً بالحفظ، أو كان له فيه مشارك؛ بلغوا حدّ التواتر أو لا \_، وقد قال على عجاجون إليه في أمر دينهم»، فقد أثبت احتياجهم إليه في أمر دينهم، ولو لم يكن حجّة لما احتاجت الأُمّة إليه، بل كان وجوده (۱۵) كعدمه (۱۵)، وقد تقدّم توضيح ذلك مفصّلاً (۱۷).

#### ومنها: ما ورد في نقل الرواية

 ومن جملة الأخبار الدالّة على جواز العمل بخبر الواحد الثقة الأخبار الواردة في الحثّ على نقل الرواية وإبلاغ ما في كتب الشيعة.

وقد عرفت بيان تقريب الاستدلال بها على حجّيّة خبر الواحد الثقة ، وحاصله:

<sup>(</sup>١) التوبة: ١٢٢.

 <sup>(</sup>٢) الأربعون حديثاً (للشيخ البهائي ﷺ): ٧١، ذيل الحديث الأوّل، تحت عنوان «تمذّرة:
 الاستدلال بالحديث المذكور على حجّية الخبر الواحد».

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى كلمة « مَن ».

<sup>(</sup>٤) أي: حفظ الخبر .

<sup>(</sup>٥) أو ثق الوسائل ٢: ١٨٢ ( ١٦٤ ).

<sup>(</sup>٦) انظر الجزء الرابع: ٤٩٧ ـ ٤٩٩ .

مثل ما ورد في شأن الكتب التي دفنوها لشدّة التقيّة ، فقال ﷺ : « حَدِّثُوا بها ؛ فإنّها حَدٌّ ﴾ [١].

ومثل ماورد في مذاكرة الحديث والأمر بكتابته [<sup>7]</sup>، مثل قوله [ﷺ ] للراوي : «أُكتُب وَبُثَ عِلمَكَ في بَني عَمَّكَ ؛ فإنّه يأتي زمانٌ هرج لا يأنسون إلّا بكُتُبهم» <sup>[7]</sup>

أنّ الإبلاغ يستلزم القبول؛ إذ لو لم يكن الخبر حجّة لكان الترغيب والحثّ على نقل الرواية لغواً.

[١] هذا الحديث رواه المحدّث الكلينيّ هئي في «الكافي» عـن مـحمّد بـن الحسن بن أبي خالد شينولة، قال: «قلت لأبي جعفر الثاني اللئي جعلت فـداك، إنّ مشايخنا رووا عن أبي جعفر وأبي عبدالله اللئظية، وكانت التقيّة شديدة، فكتموا كتبهم ولم تُرو عنهم، فلمّا ماتوا صارت الكتب إلينا، فـقال اللئظ: «حـدّثوا بـها، فإنّها حقّ»(١).

وذكره أيضاً الشيخ الحرّ العامليّ في «الوسائل»(٢).

### ومنها: ما ورد في مذاكرة الحديث وكتابته

[۲] ومن جملة أخبار الطائفة الرابعة الأخبار الواردة في الاهتمام بشأن
 الحديث، وتقريب الاستدلال بها بمثل ما مرّ آنفاً، فلا نعيد.

[٣] أصل الحديث هكذا: عن المفضّل بن عمر ، قال: قال لي أبو عبدالله ﷺ: «أُكتب وبثّ علمك في اخوانك ، فإن متّ فأُورث كتبك بنيك ؛ فإنّه يأتي عــلى

<sup>(</sup>١) الكافي ١: ٥٣، الحديث ١٥ (باب رواية الكتب والحديث).

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ١٨: ٥٨، باب ٨ من أبواب صفات القاضي ، الحديث ٢٧.

## وما ورد في ترخيص النقل بالمعنى [١].

الناس زمان هرج لا يأنسون فيه إلّا بكتبهم »(١٠).

وفي بعض كلاً مهم قال ﷺ: «أعربوا حديثنا؛ فإنَّا قوم فصحاء »(٢٠).

### ومنها: ما ورد في ترخيص النقل بالمعنى

[1] اعلم أنّ الراويّ للحديث تارة: ينقل كلام الإمام 繼بلفظه ونصة ويسمّى حينئذ بـ «النقل باللفظ» -، وأُخرى: لم ينقل نصّ كلام الإمام 繼، بل ينقله بألفاظ أُخر مع حفظ المضمون ويكتفي بنقل معناه ـ ويسمّى هذا بـ «النقل بالمعنى» -، والمشهور على جوازه (٢)، ويدلّ عليه رواية محمّد بن مسلم، قال: قلت لأبي عبدالله ﷺ: أسمع الحديث منك، فأزيدُ وأنقص؟ قال ﷺ: «إن كنت تريد معانيه فلا بأس »(٤).

وتقريب الاستدلال بها: أنّ الترخيص الوارد من الإمام ﷺ يدلّ على حـجّيّة خبر الراوي للحديث ووجوب قبوله.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ١٨: ٥٦، باب ٨ من أبواب صفات القاضي، الحديث ١٨.

 <sup>(</sup>٢) الكافي ١: ٥٣، الحديث ١٣ (باب رواية الكتب والحديث)، ووسائل الشيعة ١٠: ٥٥.
 باب ٨ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٢٥.

<sup>(</sup>٣) انظر على سبيل المتال: الرعاية في علم الدراية: ٣١٠ ـ ٣٥، ومقباس الهداية في علم الدراية ٣: ٢٢٧ ـ ٢٥٨ عند قوله: «وإنّما وقع الخلاف في أنّ العالم بذلك كله هل يجوز له النقل بالمعنى أم لا، على أقوال:...».

 <sup>(</sup>٤) الكافي ١: ٥١، الحديث ٢ (باب رواية الكتب والحديث)، ووسائل الشبعة ١٠: ٥٥.
 الباب ٨ من أبواب صفات القاضى، الحديث ٩.

| اً، من قولهم ﷺ : «إعرفوا مَنازلَ الرجال منّا | وما ورد مستفيضاً بل متواتراً <sup>[١</sup> |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------|
|                                              | قَدر روايتهُم عَنَّا» <sup>[۲]</sup> .     |
|                                              | وماورد <sup>[۳]</sup>                      |

#### ومنها: ما ورد في منزلة الرواة

[۱] ومن جملة الطائفة الرابعة الأخبار الواردة في منزلة الرواة، وقد تـقدّم معنى خبر «المستفيض» و «المتواتر »(۱).

[۲] المضبوط في الحديث «على قدر رواياتهم عَنّا »(۲)، والمضبوط في موضعين آخرين: «الناس» بدلاً عن «الرجال»(۲).

والحديث الشريف المذكور يدلّ على قبول الروايات المرويّة عن هؤلاء الرجال، ولا نعني من حجّيّة خبر الواحد إلّا هذا.

### ومنها: ما ورد في كثرة الكذَّابين

[٣] اعلم أنّه وردت روايات كثيرة على وجود الكذّابين ووضع الأحاديث
 المكذوبة على الرسول ﷺ والائمة ﷺ، سيذكر المصنف ﷺ عدّة منها.

ووجه دلالة هذه الأخبار على المقصود في المقام \_أعني: حجّيّة خبر الواحد

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ١١٢ و ١٦٠. ذيل عنوان «ومنها: ما ورد في المحاسن » و «منها: ما ورد في من حفظ أربعين حديثاً».

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ١٨: ١٠٩، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤١.

<sup>(</sup>٣) انظر: وسائل الشيعة ١٨: ٥٤، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٧، وأيضاً: ٩٩، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٣.

من قولهم ﷺ : «لِكُلِّ رَجُّلِ مِنّا مَن يَكذبُ عليه »[١].

وقوله ﷺ : «ستكثُّرُ بَعدي القالَة [<sup>7]</sup>، وإنَّ مَن كذَبَ عَليَّ فليتبوَّأُ مَــقَعَدُهُ مِــن النَّار »<sup>[7]</sup>.

ووجوب قبوله \_هو انّ المستفاد منها انّ الخبر إن كان راويه ثقة في اللسان فيكون خبره حجّة ومقبولاً عندالمسلمين، وهو المطلوب.

وسيذكر المصنّف ﴿ وجه الدلالة بقوله: «فإنّ بناء المسلمين لوكان على الاقتصار على المتواترات لم يكثر القالة والكذّابة...،١٧٠.

نعم، ذكر ه المحقّق المامقانيّ ﴿ في «تنقيح المقال» هكذا: «وعن الصادق ﷺ: «إِنَّ لِكُلِّ رَجُل مِنَّا رَجُلاً يَكذَبُ عليه» (٣).

[۲] «القالة» جمع «قائل»، نظير «الباعة» جمع «بائع»، و «القادة» جمع
 «قائد»، و «الساسة» جمع «سائس».

[٣] هذا الحديث أيضاً لم نقف عليه في الكتب الروائيّة. نعم، رواه المحقّق \$ في «المعتبر» مرسلاً عن النبيّ ﷺ<sup>(1)</sup>، وورد قريب منه في «الوسائل»<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: المعتبر ١: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) انظر : الفوائد الرجاليّة من تنقيح المقال ١: ٦٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: المعتبر ١: ٢٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: وسائل الشيعة ١٨: ١٥٣، الباب ١٤ من أبواب صفات القاضي، ضمن الحديث الأوّل.

وقول أبي عبد الله ﷺ : « إِنَّا أَهلُ بَيتٍ صِدّيقون [1] ، لا نخلو مِن كذَّاب يَكذِبُ عَلينا ... » .

وقوله ﷺ: «إنّ الناس أُولِعُوا [<sup>٢]</sup> بالكذب عَلينا، كأنّ الله افترض عليهم ولا يريد منهم غيرَه».

> وقوله ﷺ: «لِكُلِّ مَنَّا مَن يَكذَبُ عليه » [8]. فانَّ [13]

نعم، ذكره المحدّث المجلسيّ الله في موضعين من «البحار» هكذا: «قد كثرت على النار ...» (١٠).

- [١] المضبوط في موضعين من «البحار»: «إنّا أهل بيت صادقون ... »(٢).
- [۲] أي: إنّهم وقعوا في الحرص والولع، وهذا ذيل حديث مفصل (٣)، سيذكره المصنّف الله بتمامه في ما بعد (٤).
- [٣] هذا الحديث ـكما مرّ آنفاً ـلم نعثر عليه في الكتب الروائيّة، ولعلّه منقول بالمعني.
- [3] «الفاء» للتعليل، والجملة برمتها بيان لتقريب الاستدلال بالأخبار الكثيرة
   الواردة في وجود الكذّابين والأخبار الكاذبة الدالة على المطلوب في المقام، وهو

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢: ٢٢٥، الحديث ٢، و٢٢٨، الحديث ١٣ ضمن حديث مفصّل.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢: ٢١٧، الحديث ١٢، و٢٥: ٢٦٣، الحديث الأوّل.

 <sup>&</sup>quot;٢) انظر: اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّيّ): ١٠٦، ذيل الرقم ٦٣ (زرارة بن أعين).
 الحديث ٢٠٦، وأيضاً: بحار الأنوار ٢: ٢٤٦، ضمن الحديث ٥٨.

<sup>(</sup>٤) انظر : فرائد الأُصول ١: ٣٢٥ و٣٢٦.

بناء المسلمين لوكان على الاقتصار على الستواترات [١] لم يكثر القالة والكذّابة [٢]، والاحتفاف بالقرينة القطعيّة في غاية القلّة [٣].

-

حجّيّة خبر الواحدالثقة وقبوله بين المسلمين.

والجملة المذكورة تتضمّن أيضاً الردّ على مذهب السيّد \$ وأتباعه القائلين بانحصار الحجّيّة في الأخبار المتواترة والآحادالمحفوفة بالقرائن العلميّة.

[١] إشارة إلى ما اختاره السيدة وأتباعه من الاكتفاء بالأخبار المفيدة للعلم. [٢] إشارة إلى وجد دلالة الأخبار الواردة في وجود الكذّابين على حجّية خبر

الواحد الثقة، وحاصلها: أنّه لو لم يكن خبر الواحد عندالمسلمين حبّة لكان جعل الأخبار الكاذبة من الكذّابين لغواً؛ إذ لم يعمل ولا يعمل بها أحد.

وبعبارةٍ أخرى: إنّ وجود الكذّابة على الرسول ﷺ والأثمّة ﷺ يدلّ على أنّ المسلمين كانوا يعتمدون على خبر الواحد، وإلّا لو كان بناؤهم على الأخبار المفيدة للعلم فلم يبق داع للكذبة لجعل الخبر؛ إذ لم يكن في الكذب وجه.

وعليه فقد دلّت الأخبّار المذكورة على حجّيّة خبر الواحد الذي هو المقصود في هذا البحث.

[٣] هذا دفع لما اختاره السيّد وأتباعه؛ من أنّ بناء المسلمين لم يكن العمل بكلّ خبر \_وإن لم يكن مفيداً للعلم \_، بل كان بناؤهم على العمل بالخبر المحفوف بالقرائن المفيدة للعلم .

فدفع المصنّف الله هذا بأنّ احتفاف الخبر بالقرائن العلميّة أمر نادر جدّاً. وسيذكر المصنّف الله كلام الشيخ الطوسيّ الله حسيث قال: «فعلم أنّ دعوى إلى غير ذلك من الأخبار التي يستفاد من مجموعها: رضا الأثمّة المِيْ بالعمل بالخبر ( ا وإن لم يفد القطع [ ا ] .

القرائن في جميع ذلك (١٠ دعوى محالة، ومن ادّعي القرائن في جميع ما ذكر ناكان السبر بيننا وبينه، بل كان معوّلاً على ما يُعلم ضرورة خلافه...»(٢٠).

وبالجملة: فإنّ ما نبّه عليه النبيّ ﷺ والأثمة ﷺ -من وجود الكذّابين وافترائهم الأخبار الكاذبة عليهم - أقوى شاهد على بطلان السلب الكلّيّ الذي اختاره السيّد وأتباعه من عدم حجّية أخبار الآحاد المجرّدة عن القرائن مطلقاً -كما مرّ (٣) ـ وانحصار الحجّية بالأخبار المقطوعة الصدور المفيدة للعلم.

[1] هذا بيان لتقريب الاستدلال بالطائفة الرابعة، وقد صرّح بذلك السيّد اليز ديّ في حاشيته على «الفرائد» بقوله: «ملخّصه: أنّ الاستدلال بهذه الأخبار على حجّية الأخبار لا يستلزم الدور؛ لأنّا ندّعي العلم من مجموع هذه الأخبار برضا الإمام عني بالعمل بخبر الثقة مطلقاً لأجل تواتر هذا القدر المشترك بينها، والانصاف أنه كذلك، وهذا أقوى أدلّة حجّية خبر الواحد»(1).

[٢] أي: وإن كان واحداً.

<sup>(</sup>١) أي: في أكثر الأحكام.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١: ٣١٨، وانظر أيضاً: العدّة في أُصول الفقه ١: ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: قرائد الأصول ٢٤٠١ و ٢٤٠ عند قوله الله المحكي عن السيد والقاضي وابن زهرة والطبرسي وابن إدريس \_ قدس الله أسرارهم \_ المنع \_ إلى أن قال: \_ والمقصود هنا بيان إنبات حجيته بالخصوص في الجملة في مقابل السلب الكلّي »، وقد تقدّم توضيح ذلك في الجزء الثالث: ٤٩٤، ذيل عنوان «القول بعدم حجيّة خبر الواحد من باب الظنّ الخاص».
(٤) حاشية فرائد الأصول ٢٠٨١، و٤٨٤.

#### اشتراك الطوائف الأربع دلالةً ومورداً ، وافتراقها

اعلم أنّ الأخبار المذكورة في ذيل الطوائف الأربع كلّها مشتركة من حيث الدلالة بمعنى: أنّها تدلّ على حجّية خبر الواحد الثقة .. إلّا أنّها تفترق من حيث المورد، ولهذا رتّب المصنّف الأخبار المستفاد منها حجّية خبر الواحد الشقة بمحسب موردها في طوائف أربع، وذلك ممّا يسهّل الاستدلال بها، وهي بالنحو التالي: الطائفة الأولى: الأخبار الواردة في بيان حكم الخبرين المتعارضين (١٠).

الطائفة الثانية: الأخبار الواردة في بيان إرجاع الأئمة هي آحاد الرواة إلى آحاد أصحابهم هي (٢٠).

الطائفة الثالثة: الأخبار الواردة في وجوب الرجوع إلى الرواة والشقات والعلماء (٣).

الطائفة الرابعة: الأخبار الكثيرة الواردة في جواز العمل بخبر الواحد(٤).

(١) انظر: فرائد الأصول ١: ٢٩٧، وانظر أيضاً الصفحة ٢١، ذيبل عنوان «الطائفة الأولى:
 الأخبار العلاجيّة ».

<sup>(</sup>٢) انظر: فرائد الأُصول ١: ٢٩٩. وانظر أيضاً الصفحة ٤٩. ذيل عـنوان «الطـائفة الشانية: الأخبار الواردة في إرجاع الائتة ﷺ الرواة إلى الأصحاب».

<sup>(</sup>٣) انظر: فرائد الأصول ١: ٣٠١، وانظر أيضاً الصفحة ٧٢. ذيل عنوان «الطائفة الشالغة: الأخبار الآمرة بالرجوع إلى الرواة والثقات والعلماء ».

<sup>(</sup>٤) انظر: فرائد الأصول ١: ٣٠٧، وانظر أيضاً الصفحة ١١٨. ذيل عنوان «الطائفة الرابعة: الأخبار الدالّة على جواز العمل بخبر الواحد».

## وقد ادّعي في الوسائل تواتر الأخبار بالعمل بخبر الثقة [١]، ......

#### مقتضى التواتر الإجماليّ والقدر المتيقّن منه في المقام

[١] إشارة إلى ما قاله الشيخ الحرّ العامليّ ﴿ ، حيث قال في موضع : «هذا أمر وجدانيٌّ يساعده الأحاديث المتواترة في الأمر بالعمل بخبر الثقة ... »(١٠ ، وقال في موضع آخر : «والحاصل : أنّ الأحاديث المتواترة دالّة على وجوب العمل بأحاديث الثقات »(٢٠ .

ولعلّ المقصود من «التواتر» كما مرّ (" عهو: «التواتر الإجماليّ » ( الذي هو عبارة عن ورود عدّة من الأخبار التي يعلم إجمالاً بصدور بعضها من المعصوم للله مع عدم اشتمالها على مضمون واحد، والمراد منه في المقام هو: العلم بصدور بعض الأخبار الدالة على وجوب العمل بخبر الثقة عن الأثمّة للله يقيناً .

وقد لاحظت كثرة الأخبار الواردة في حجّية خبر الواحد الشقة التي رتّبها المصنّف الله على طوائف أربعة؛ فإنّها متواترة إجمالاً قطعاً مع اشتمالها على القيود والعناوين المختلفة كالوثاقة والعدالة والتشيّع وغيرها.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ٢٠: ٩٣، الفائدة الثامنة.

وسائل الشيعة ٢٠: ١٦، الفائدة التامنة.
 وسائل الشيعة ٢٠: ٩٨، الفائدة التاسعة.

 <sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ١٤، ذيل عنوان «دفع الدور: إثبات حجّية الخبر بالأخبار المتواترة إجمالاً».

 <sup>(</sup>٤) قد نتهنا سابقاً (انظر الصفحة ١٥، الهامش ١) أنّه لابدً أن يكنون مقصود صاحب
الوسائل ﴿ من «التواتر » هو «التواتر المعنويّ »، كما صرّح بذلك المحدّث المجلسيّ ﴿
بقوله: « متواتر بالمعنى لا يمكن إنكاره » (بحار الأنوار ٢: ١٤٥٠، ذيل الحديث ٥٥).

إِلاَّ أَنَّ القدر المتيقِّن منها [1] هو خبر الثقة الذي يضعف فيه احتمال الكذب على وجدٍ لا يعتنى به العقلاء [1]

أي: من الأخبار، وغرضه الإشارة إلى مقتضى التواتر الإجمالي المدّعى في المقام.

ومقتضاه \_على ما يرى المصنّف الله التزام والأخذ بالقدر المتيقّن من الأخبار، وهو حجيّة خبر الثقة.

وعلى ما يعتقده المحقق الخراساني الله هو الالتزام والأخذ بالأخص مضموناً. وهو ما يشتمل على جميع القيود المأخوذة في الأخبار من الوثاقة والعدالة والشهرة وغيرها(١).

وعليه فظهر أنّ مقتضى التواتر الإجماليّ في المقام \_على مبنى المصنّف 

كان محدوداً بالوثاقة ، مع أنّه على مبنى المحقق الخراسانيّ 
كان أوسع ، فحجّيّة الخبر ومقبوليّته يشمل ما يكون جامعاً لجميع القيود الواردة في تلك الروايات.

ولصاحب «الأوثق» في دلالة الأخبار المذكورة كلام طويل، فمن أراد التفصيل فليراجع إليه (٢٠).

[۲] الضمير المجرور الأوّل (٣) يعود إلى «خبر الشقة»، والشاني (٤) إلى الدهاحتمال»، والمقصود أنّ خبر الثقة ممّا يوجب الاطمئنان به وأنّ العقلاء

<sup>(</sup>١) انظر:كفاية الأُصول: ٣٠٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: أوثق الوسائل ٢: ١٨٣ \_ ١٨٨ ( ١٦٤ و ١٦٥).

<sup>(</sup>٣) أي: «فيه».

<sup>(</sup>٤) أي: «به».

ويقبّحون التوقّف فيه لأجل ذلك الاحتمال؛ كما دلّ عليه [1] ألفاظ «الشقة » [1] و «المأمون» [<sup>7]</sup> و «الصادق» <sup>[4]</sup> وغيرها <sup>[6]</sup> الواردة في الأخبار المتقدّمة، وهي <sup>[7]</sup> أيضاً مُنصرَف إطلاق غيرها <sup>[7]</sup>.

يلتزمون بخبر الثقة ولا يعتنون باحتمال الكذب فيه.

- [١] الضمير المجرور هنا يعود إلى «القدر المتيقّن»، والمقصود أنّ الشاهد على أنّ القدر المتيقّن من الأخبار هـو: خبر الشقة، ورود ألفاظ «الشقة» و «المأمون» و «الصادق» وغيرها في هذه الأخبار.
  - [٢] هو مَن تطمئن به النفس(١).
  - [٣] أي: من كان خبره مصوناً عن الوقوع في الندم.
- [1] هو من يُصدَّق في خبره وكان بعيداً عن الكذب؛ لأنه يطلق على من له ملكة الصدق.
- [٥] مثل «التشيّع» في قوله ﷺ: «لا تأخُذُنَّ معالِمَ دينك عن غير شيعتنا ... "''.
- [7] الضمير المؤنّث المرفوع يعود إلى «الثقة»، أي: الخبر الثقة الذي ضعف فيه احتمال الكذب.
- [٧] الضمير المؤنّث المجرور يعود إلى «الأخبار»، وغرضه أنّ الشاهد الآخر على أنّ القدر المتيقّن من الأخبار هو: خبر الثقة انصراف الأخبار المطلقة \_ التي تدلّ على حجّية الخبر مطلقاً ولم يذكر فيها القيود المذكورة في الأخبار

<sup>(</sup>١) انظر : أقر ب الموارد، مادّة «وثق ».

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ١٨: ١٠٩، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤٢.

المتقدّمة \_إلى الأخبار المقيّدة بـ«الثقة» و «المأمون» و «الصادق» التي يضعف فيه احتمال الكذب، وذلك من باب حمل المطلق على المقيّد.

وهذا قد أورد عليه المحقّق الآشتياني الله بقوله: «أقول: قد عرفت ما في دعوى الانصراف في الأخبار المطلقة إلى خصوص صورة إفادة الخبر الاطمئنان بصدق الراوي، بل قد عرفت منع كونه من الانصراف المفيد في صرف المطلق من كلام شيخنا الله الله الله المسلمة المسلمة المسلمة المطلق من المسلمة المسلمة

[١] اعلم أنّ المصنّف في بعد البحث عن صراحة الأخبار المتقدّمة في اعتبار الوثاقة في الراوي شرع من هنا في البحث عن اعتبار العدالة فيه، وأنّ الأخبار كانت صريحة باشتراطها في الراوي، أم لا؟

[۲] كان الأولى \_بل الصواب\_التعبير بـ«الظهور» أو «الظاهر» بدلاً عـن
 «التصريح»، أي: بأن كثيراً منها ظاهر في خلافه، فافهم.

[٣] أي: التصريح بخلاف اعتبار العدالة ، وغرضه ﴿ الإِشارة إلى أنّ الروايات المتقدّمة كانت صريحة في عدم اعتبار العدالة في الراوي.

أي: وممّا يدلّ على عدم اشتراط العدالة في الراوي الروايـــة المـــتقدّمة
 الآمرة بالأخذ بما رواه العامّة عن عليّ ﷺ؛ فإنّهم ليسوا من العدول ــكــما هـــو

(١) بحر الفوائد ٢: ٢٣٦ و٢٣٧.

والواردة في كتب بني فضّال [١] ، ومرفوعة الكنانيّ [٢] . . . . . . . . . . . .

واضح -، وعليه فيكفي كونُ الراوي ثقة، وعدمُ وجود المعارض من روايات الخاصّة -كما صرّح به المصنّف ﷺ سابقاً<sup>(۱)</sup>.

[۱] أي: وممّا يدلّ على عدم اعتبار العدالة في الراوي الرواية المتقدّمة الدالّة على الأخذ بما رواه بنو فضّال، التي تدلّ على كفاية الوثاقة في الراوي فأيّهم بعد رجوعهم عن الحقّ لم يكونوا عدولاً م، وهذا ما أشار إليه المصنّف الله سابقاً عند قوله: «فإنّه دلّ بمورده على جواز الأخذ بكتب بنى فضّال ...» (٢).

وهذا قد اعترض عليه المحقّق الآشتياني \* فإنّه قال: «أقول: قد عرفت منع دلالة ما ورد في كتب بني فضّال على عدم اعتبار العدالة في زمان الرواية الذي هو محلّ الكلام في باب الرواية، كيف وكتبهم كانت مرجعاً للشيعة قبل رجوعهم عن مذهب الحقّ فتوى ورواية ؟! فلابدّ أن يكونوا عدولاً قبل الرجوع، فتدبّر » (٣).

[٢] إشارة إلى الرواية المتقدّمة الواردة في تفسير قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً﴾ (٤٠)؛ فإنّها تدلّ على نفي اعتبار العدالة في الراوي الذي يُضيّع الخبر ولا يعمل به، ومن الواضح أنّه ليس بعادل، وهذا ما أشار إليه المصنّف الله

 <sup>(</sup>١) انظر: فرائد الأصول ٢٠٢١عت عند قوله: «دل على الأخذ بروايات الشيعة وروايات العاتمة مع عدم وجود المعارض من روايات الخاصة». وانظر الصفحة ٧٩. ذيل عنوان «ومنها: قول الإمام علي في أخذ ما رواه العاتمة عن علي علي هي.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١. ٣٠٦. انظر الصفحة ١٠٥. ذيل عنوان «ومنها: ما تقله الحسين بن روح عن الحجّة للثّلاً ».

<sup>(</sup>٣) بحر الفوائد ٢: ٢٣٧.

<sup>(</sup>٤) الطلاق: ٢.

و تاليها <sup>[۱]</sup>. نعم <sup>[۲]</sup>.......

بقوله: «دلٌ على جواز العمل بالخبر وإن نقله من يُضيّعُهُ ولا يعمل به »(١١).

[۱] آي: ومثل تالي مرفوعة «الكناني»، وغرضه الإنسارة إلى النبوي المستفيض بل المتواتر ... «إنّه مَن حَفِظَ على أُمّتي أربعين حديثاً بَعَثَه الله فقيها عالماً يوم القيامة »(۱)، حيث وعد فيه رسول الله ﷺ الجزاء لكلّ حفظة الحديث كائناً من كان \_أى: فاسقاً وعادلاً.

لكن هذا استشكل عليه صاحب «الأوثق» ب بقوله: «لا يخفى أنّه لا صراحة في تالي المرفوعة في نفي العدالة. نعم، تشمله من حيث وعد الجزاء لكلّ من حفظ أربعين حديثاً »(").

[٢] هذا استدراك عمّا ادّعاه آنفاً من القدر المتيقّن.

و توضيحه: أنّ المصنّف الله بعد أن ادّعى كفاية الوثوق في الراوي مشروطاً بنفي الحتمال الكذب \_ولو كان الراوي من غير الشيعة \_، قد اعترض عليه بمخالفة ذلك مع الروايات الدالّة على حصر أخذ معالم الدين من الشيعة، وسيجيء توجيهه بوجهين.

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ٣٠٧، وانظر الصفحة ١١٦، ذيل عنوان «ومنها: ما ورد فسي مسرفوعة «الكنانع»».

<sup>(</sup>٢) تقدّم البحث عنه ، انظر الصفحة ١٠٠ ذيل عنوان «منها: ما ورد في مَن حفظ أربعين حديثاً » ، وانظر أيضاً: فرائد الأصول ١: ٣٠٧.

<sup>(</sup>٣) أوثق الوسائل ٢: ١٨٦ ( ١٦٥).

في غير واحدٍ منها <sup>[١]</sup> حصر المعتمّد في أخذ معالم الدين في الشيعة <sup>[٢]</sup>، لكنّه <sup>[٣]</sup> محمول على غير الثقة <sup>[٤]</sup> أو على أخذ الفتري <sup>[٥]</sup>؛ ............

[۱] أي: من الأخبار، والمقصود هو: ورود أخبار كثيرة دالّة بظهورها على حصر أخذ الرواية ومعالم الدين من الشيعة، وعدم جواز ذلك من غير الشيعة، ويعبَّر عنها بـ «الأخبار المانعة»، قبال الأخبار المجوّزة الدالّة على جواز أخذ الرواية من الثقات وإن لم يكونوا من الشيعة.

[۲] إشارة إلى الحصر المستفاد من قوله ﷺ: «لا تأخذن معالم دينك عن غير شيعتنا» الدال بظاهره على عدم جواز الأخذ من المخالف ولو مع وشاقته في مذهبه.

[٣] الضمير يعود إلى الـ «حصر»، والمقصود هو: العدول عمّا استدركه آنفاً،
 فيجيب \$ عن الاستدراك المذكور بوجهين.

[3] هذا إشارة إلى التوجيه الأوّل، وحاصله: أنّه لابدّ من حمل تلك الروايات على عدم اعتبار قول غير الشيعة الذي ليس بثقة، ولذا قال صاحب «الأوثق» : «قوله : [لكنّه محمول] أي: عدم جواز أخذ معالم الدين من غير الشيعة محمول على كون غير الشيعة من غير الثقات» (١٠).

[٥] هذا هو التوجيه الثاني للنهي عن الأخذ من غير الشيعة، وملخّصه: عدم جواز تقليد المخالف قطعاً وإن كان ثقةً، وعليه فلابدّ من حمل تلك الروايات على عدم اعتبار قول غير الشيعة في خصوص الفتوى، والشاهد عليه قول الإمام

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل ٢: ١٨٦ ( ١٦٥).

جمعاً بينها  $^{[1]}$ وبين ما  $^{[1]}$ هو أكثر منها  $^{[1]}$ ؛ وفي رواية بني فضّال شهادةً على هذا الجمع  $^{[2]}$ .

العسكريّ ﷺ: «خُذوا بما رَوَوا ، وذروا ما رأوا »(١).

ولا يخفى أنّ هذا التوجيه يمكن الجمع به بين الرواية المذكورة والروايات الكثيرة الدالّة على جواز الأخذ من غير الشيعة.

[١] أي: بين الأخبار الدالّة على الحصر والمانعة عن أخذ الرواية من غير
 لشيعة.

[۲] أي: الأخبار المجوّزة الدالّة على جواز أخذ الرواية من الثقات، وإن لم
 يكونوا من الشيعة.

[٣] أي: الأخبار المجوّزة الدالّة على جواز الأخذ من غير الشيعة من الثقات
 أكثر من الأخبار المانعة الدالّة على الحصر.

[3] أي: الجمع بالوجهين المذكورين بين الأخبار الدالّة على المنع والأخبار الدالّة على المنع والأخبار الدالّة على الجمع على الجمع المذكور (٢) هو ما ورد في حقّ بني فضّال؛ فإنّهم وإن انحر فوا عن الحقّ، إلّا أنّ الإمام الله من جانبٍ أمر بالأخذ برواياتهم التي رووها في كتبهم \_وذلك لأنّهم كانوا ثقات في نقل الرواية، ولذا يكون خبرهم

<sup>(</sup>١) هذا الحديث ذكره الشيخ الله في كتاب الفيبة: ٣٨٩ و ٣٩٠، الحديث ٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) وهذا الجمع يعبَّر عنه اصطلاحاً بـ «الجمع العرفيّ» وهو الذي يدل عليه شاهد من آيةٍ أو رواية معتبرة، في مقابل «الجمع التبرّعيّ» الذي يجمع فيه بين الدليلين بلا شاهد وقرينة. ولأجل ذلك يكون الجمع الأوّل مقبول والآخر مرفوض، والتفصيل في محلّه (انظر على سبيل المثال: فوائد الأصول ٣: ٥١، وتقدّم الإشارة إلى ذلك في الجزء الأوّل: ٢١٨ و ٢١٩).

مع أنّ التعليل <sup>[١]</sup> للنهي <sup>[٢]</sup> .......

حجّة .. ومن جانبٍ أمر بطرد آرائهم، وهذا يدلّ على عدم الأخذ برأيهم وفتواهم وأنها ليست بحجّة.

[۱] إشارة إلى التعليل الوارد في كلام الإمام ﷺ؛ فإنّه بعد النهي عن الرجوع إلى المخالف قال ﷺ: « فإنّك إن تعدّيتهم أخذت دينك عن الخائنين ... »(۱)

والمقصود هو: الاستشهاد بالتعليل المذكور على صحّة الجمع المـذكور آنـفاً بالتقريب الآتي.

هذا، وقد اعترض المحقّق الآشتياني الله على الشاهدين السذكورين بقوله: 
«أقول: مقتضى الجمع حمل ما دلّ على جواز العمل بخبر الشقة على تقدير 
إطلاقه على الثقة من الشيعة، وقد عرفت ما في الاستشهاد بما ورد في كتب بني 
فضّال، وما في الاستشهاد بالتعليل الوارد في عدم جواز التخطّي عن خبر الشيعة، 
فالتعدّي من جهة الإخبار عن خبر العدل الإماميّ في غاية الإشكال، وإن شهد له 
بعض الأخبار حمثل ما في «العدّة» الآمر بالأخذ بما رووا عن عليّ الله ؛ فإنّه من 
أخبار الآحاد المجرّدة، فلا يجوز التمسّك به في مسألة حجّية خبر الواحد» (أ).

[۲] إشارة إلى النهي الوارد في كلام الإمام ﷺ؛ فإنّه قال: «لا تأخُذُنَّ مَعالِمَ
 دينك عن غير شيعتنا »<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢: ٨٣. الحديث ٢. ووسائل الشيعة ١٨: ١٠٩. الباب ١١ من أبواب صفات القاضى، الحديث ٤٢.

<sup>(</sup>٢) بحر الفوائد ٢: ٢٣٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: وسائل الشيعة ١٨: ١٠٩، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤٢.

في ذيل الرواية  $^{[1]}$  بأنّهم ممّن خانوا الله ورسوله يدلّ على انتفاء النهي عند انتفاء الخيانة  $^{[1]}$  المخيانة  $^{[1]}$  المخشوف عنه بالوثاقة  $^{[1]}$ ؛ فإنّ الغير  $^{[1]}$  الإماميّ الشقة \_مشل ابن فضّال  $^{[0]}$ 

[١] وهي الرواية المنقولة عن أبي الحسن الأوّل ﷺ التي تقدّم ذكرها(١٠).

[٢] المراد هو: أنّ تعليل النهي بالخيانة الوارد في كلامه ﷺ يدلٌ على انتفاء النهي (أي: جواز أخذ الرواية من غير الشيعة) عند انتفاء الخيانة، وعليه فيختصّ النهي بما إذا كان الراوى خائناً.

وبعبارةٍ أُخرى: بمقتضى قاعدة: «العلّة تعمّم وتخصّص» يكون النهي مختصّاً بوجود الخيانة في الراوي، فينتفي النهي عند انتفاء الخيانة، وبالنتيجة أنّ غير الشيعة (المخالف) إذا لم يكن خائناً جاز الأخذ منه.

[٣] الضمير المجرور يعود إلى «انتفاء الخيانة»، والمقصود أنَّ وثاقة الراوي
 تكشف عن انتفاء الخيانة، فيكون خبره حجّة.

[3] قال الشيخ رحمت الله الكرماني الله عند (دخول اللام على «الغير » المضاف في أمثال هذا لوسلمنا صحّته بأن أرجعنا الإضافة إلى اللفظيّة، أو [قلنا] وجود اللام في الغير كالعدم؛ لعدم قبوله التعريف أصلًا.. إلّا أنّه روميّ (٢)، بل لم نجد ذلك في الكلام العربي الفصيح، بل الأعمّ، فافهم »(٢).

[٥] المراد منه هو: الحسن بن على بن فضّال، الذي كان من شيوخ

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ١٠٣، ذيل عنوان «ومنها: ما ورد عن أبي الحسن الأوّل للنَّلِا ».

<sup>(</sup>٢) أي: أعجميٌّ.

<sup>(</sup>٣) الرسائل المحشى: ٨٨.

وابن بكير<sup>[۱]</sup> ــليسوا خائنين في نقل الرواية <sup>[۲]</sup>، وسيأتي توضيحه عــند ذكــر الإجماع إن شاء الله <sup>[۳]</sup>.

بني الفضّال، وكان رأس الفطحيّة الذين قالوا بإمامة عبدالله بن جعفر بن محمّد الصادق على المستجه بن محمّد الصادق على المستجه مجمل ما ورد في ترجمته (١١).

[۱] هو: عبدالله بن بكير بن أعين، يكنّى أبا عـليّ الكـوفيّ، كـان فـطحيّاً. ويجيء مجمل ما ورد في ترجمته (۲۰).

[۲] الجملة برمّتها تشير إلى النتيجة، يعني: والذي نستنتجه ممّا ذكرناه هو أنّ الأدلّة المانعة التي تمنع عن أخذ الرواية من غير الشيعة لا تشمل الثقات الذين هم ليسوابخائنين، فعلم أنّ المدار في حجّيّة خبر الواحد هو الوثاقة، وهو المطلوب.

[٣] لعلّه إشارة إلى قوله الله عنه: «وأمّا الفِرَق الذين أشار إليهم -من الواقفيّة والفعيّة وغير ذلك فعن ذلك جوابان»، ثمّ ذكر الجوابين؛ وحاصل أحدهما: كفاية الوثاقة في العمل بالخبر، ولهذا قُبِل خبر ابن بكير وبني فضّال وبني سماعة ...(٣).

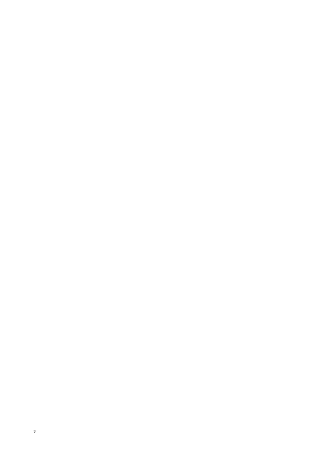
هذا تمام الكلام في الاستدلال بالسنّة ، وهو ثاني أدلّة المجوّزين ، وقد لاحظت أنّ المصنّف الله قد أيّد دلالة الأخبار على حجّية خبر الواحد الثقة .

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٢٣٨، ذيل عنوان «٦\_الفَطَحِيَّة».

<sup>(</sup>٢) انظر الهامش السابق.

<sup>(</sup>٣) فرائد الأُصول ١: ٣١٧.





وأمّا الإجماع [١]،

#### الاستدلال بالإجماع على حجّية خبر الواحد

[۱] بعد الفراغ عن الدليل الأول والثاني \_أي: الكتاب والسنة \_شرع \$ من
 هنا في الدليل الثالث على حجّية خبر الواحد، وهو الإجماع.

#### الإشكالان الواردان على الاستدلال بالإجماع

لا يخفى عليك أنّ الاستدلال بالإجماع لإتبات حجّية خبر الواحد يرد عليه إشكالان:

الأوّل: أنّ الإجماع لا يجوز التمسّك به إلّا في المسائل الفرعيّة كمسألة نجاسة عرق الجنب من الحرام مثلاً (١٠ -، ولا معنى للإجماع في المسألة الأُصوليّة كمسألة حجّية خبر الواحد.

إِلَّا أَن يقال: إنَّ التمسَّك بـالإجماع المنقول بـخبر الواحـد لإثبات حـجِّيَّة

<sup>(</sup>١) قال السيّد الخوتي ﷺ: «وقع الخلاف في نجاسة عرق الجنب من الحرام وطهارته، فعن الصدوقين والشيخين وغيرهم القول بنجاسته، بل عن «الأمالي»: أنَّ من دين الإساميّة الإقرار بنجاسته، وظاهره أنَّ النجاسة إجماعيّة عندنا ...» (التنقيح في شرح العروة الوثقى ( العطبوع في ضعن الموسوعة الإمام الخوتيّ ) ٣٠٠ : ١٣٠).

خبر الواحد \_التي تعدّ مسألة أصوليّة \_إنّما كان باعتبار احتفافه بالقرائن المفيدة للعلم، وهذا سيصرّح به المصنّف الله في ما بعد بقوله: «وبهذا الاعتبار يتمسّك به على حجّية الأخبار»(١٠).

ولا يخفى أنَّ عدم جواز التمسّك بالإجماع يختصّ بالمسائل الاعتقاديّة كمسألة النبوّة، والإمامة، والمبدأ والمعاد وغيرها \_، والتفصيل في محلّه (٢٠).

الثاني: أنّ الإجماع في مسألة حجّية خبر الواحد ـ وإن فرضنا وجوده ـ يكون محتمل المدرك، أو مختلف المدرك، وقد عرفت سابقاً أنّ هذا النوع من الإجماع لا عبرة به \_ لعدم كاشفيته عن رضا المعصوم على (""، ولذلك قال المحقّق النائيني " ": «ثمّ لا يخفى عليك أنّه قد انعقد الإجماع على حجّية الأخبار المودعة في ما بأيدينا من الكتب، ولكن لا يصحّ الاعتماد والاتّكال على هذا الإجماع؛ لاختلاف مشرب المجمعين في مدرك الحجّيّة؛ فإنّ منهم مَن (الله يعتمد على هذه الإجماع)

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٣٤، وانظر القسم الثاني من الجزء الخامس، الصفحة ٣٦.

<sup>(</sup>٢) قد أوفى العصنف ﷺ البحت عن هذا الموضوع بنحو التفصيل في مبحث دليل الانسداد ذيل عنوان «الأمر الخامس: في اعتبار الظن في أصول الدين، فراجع إليه رحمك الله، فإنه يشتمل على فوائد كثيرة، راجع: فرائد الأصول ١: ٥٥٣ وما بعده.

<sup>(</sup>٣) انظر الجزء الثالث: ٢٦، ذيل عنوان « ٤ ـ بيان أقسام الإجماع وتحرير محلّ النزاع »، الهامش (٢)، وانظر أيضاً نفس المصدر: ٤٨٩ و ٤٩٠.

<sup>(</sup>٤) الموصول هنا مصداقه بعض الأخباريين، كما صرّح به المصنّف ﷺ بقوله: «فقد ذهب شرفِئةً من متأخّري الأخباريين - فيما نسب إليهم - إلى كونها قطعيّة الصدور» (فرائد الأصول ١: ٢٩٩، ذيل عنوان «الخلاف الأصول ١: ٢٩٩، ذيل عنوان «الخلاف الأول: هل الأخبار مقطوعة الصدور، أم لا؟»).

فتقريره من وجوه<sup>[۱]</sup>:

الأخبار لتخيّل أنّها قطعيّة الصدور، ومنهم مَن (١) يعتمد عليها من أجل اعتماده على الظنّ المطلق بمقدّمات الانسداد، ومنهم مَن (١) يعتمد عليها لأجل قيام الدليل بالخصوص عنده على حجّيّتها، والإجماع الذي يكون هذا شأنه لا يصحّ الاتّكال عليه وأخذه دليلاً في المسألة. ولا يكفي مجرّد ثبوت الإجماع على النتيجة مع اختلاف نظر المجمعين؛ فإنّ هذا الإجماع لا يكشف عن رأي المعصوم على وجود دليل معتبر ...»(٣).

وكيف كان، فدعوى الإجماع في أمثال المقام مجازفة.

#### وجوه تقرير الاستدلال بالإجماع

[۱] إشارة إلى أن تقرير الإجماع ودلالته على حجّية خبر الواحد له وجوه
 ستة ذكر ها المصنف \( المؤتف الله وما المؤتف الم

١ - الإجماع القوليّ ، ٢ - الإجماع العمليّ ، ٣ - سيرة المسلمين ، ٤ - طريقة
 العقلاء ، ٥ - إجماع الصحابة ، ٦ - إجماع الإماميّة ، وسيأتي توضيحها مفصّلاً<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) الموصول هنا مصداقه المحقّق القمّي ﴿ في القوانين ٢: ٤٢١ [١: ٤٤٠].

 <sup>(</sup>۲) الموصول هنا مصداقه هو المشهور، كما صرّح به صاحب «المعالم» الله (انظر: معالم الدين، ۱۷۳).

<sup>(</sup>٣) فوائد الأُصول ٣: ١٥٨ و١٥٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: فرائد الأُصول ٢٠ ٣٤١ و ٣٤٢ و ٣٤٣ و ٣٤٥ و ٣٤٧ و ٣٤٨. وستقف على تـوضيح وجوه الاستدلال بالإجماع في الصفحات ١٥٣. وأيضاً القسم الثاني من الجزء الخامس.

والمناسب في المقام نقل كلام المحقّق النائيني ﴿ لا شتماله على فائدة \_؛ فإنّه قال: «وأمّا الإجماع فقد ذكر في تقريره وجوه \_من الإجماع القوليّ، والعمليّ، وسير ةالمسلمين، وطريقة العقلاء ـ.، وينبغي أوَّلاً بيان الفرق بين هذه الوجوه، ثمَّ نعقّبه بصحّة الاستدلال بها، فنقول: أمّا الإجماع القوليّ فهو عبارة عن اتّـفاق أرباب الفتوى على الفتوى بحكم فرعيّ أو أُصوليّ، وطريق إحراز ذلك إنّما يكون من تتبّع أقوالهم في كتبهم ورسائلهم. وأمّا الإجماع العمليّ فهو عبارة عن عمل المجتهدين في المسألة الأصوليّة، بحيث يستندون إليها في مقام الاستنباط ويعتمدون عليها عند الفتوي كإجماعهم على التمسّك بالاستصحاب في أبـواب الفقه \_إلى أن قال: \_وأمّا السيرة: فهي عبارة عن عمل المسلمين بما أنّهم مسلمون وملتزمون بأحكام الشريعة؛ ولا إشكال في كشفها عن رضاء صاحب الشريعة إذا علم استمرارها إلى ذلك الزمان \_إلى أن قال: \_وأمّا طريقة العقلاء فهي عبارة عن استمرار عمل العقلاء بما هم عقلاء على شيء، سواء انتحلوا إلى ملَّة ودين أو لم ينتحلوا، ومنهم المسلمون ...، وقد يعبَّر عن الطريقة العقلائيّة بـ «بناء العرف»...، ولا إشكال أيضاً في اعتبار الطريقة العقلائيّة وصحّة التمسّك بها ... »(١).

<sup>→</sup> الصفحة ١٥٤ و ١٦٢ و ١٨١ و ١٨٢ و ٢٣٢ ، ذيل العناوين التالية: « الوجه الأوّل: الاستدلال بالإجماع القوليّ »، و « الوجه التاني: الاستدلال بالإجماع العمليّ »، و « الوجه التانت: الاستدلال بسيرة المسلمين »، و « الوجه الرابع: الاستدلال ببناء العملاء »، و « الوجه الرابع: الاستدلال ببناء العملاء »، و « الوجه الخامس: الاستدلال بإجماع الصحابة »، و « الوجه السادس: الاستدلال بإجماع الإماميّة ».
(١) فوائد الأصول ٣: ١٩١ و ١٩٢ .

## الوجه الأوّل: الاستدلال بالإجماع القوليّ

[۱] إشارة إلى أوّل الوجوه الستّه لتقرير الاستدلال بالإجماع على حجّية الخبر الواحد، وهو: «الإجماع القوليّ»، فينبغي أوّلاً بيان المراد من الإجماع القوليّ، وقد أشار إليه المصنّف الله بقوله: «أمّا القوليّ فهو مستفادٌ من تتبّع فتاوى الفقهاء في موارد كثيرة....»(۱).

وقد أوضحه المحقّق النائيني ﴿ بقوله: «أمّا الإجماع القوليّ فهو عبارة عن اتّفاق أرباب الفتوى على الفتوى بحكم فرعيّ أو أُصوليّ. وطريق إحراز ذلك إنّما يكون من تتبّع أقوالهم في كـتبهم ورسائلهم »(")، وقـد تـقدّم تـعريفه فـي مبحث الإجماع(").

[۲] الصواب إضافة قيد: «في الجملة» إلى عبارة المصنف \$: لأنّ المقصود في ما نحن فيه هو إثبات حجّية خبر الواحد بنحو الإيجاب الجزئيّ المعبّر عنه بـ «الموجبة الجزئيّة»، قبال السلب الكلّيّ المعبّر عنه بـ «السالبة الكلّيّة»، أا كما أشار \$ إليه سابقاً عند قوله: «والمقصود هنا بيان إثبات حجّيته بالخصوص في

<sup>(</sup>١) فوائد الأُصول ٣: ٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) فوائد الأصول ٣: ١٩١.

 <sup>(</sup>٣) انظر الجزء الثالث: ٢٩، ذيل عنوان «٤ ـ بيان أقسام الإجماع وتحرير محل النزاع».
 الهامش (١).

<sup>(</sup>٤) وذلك لأنَّ الموجبة الجزئيَّة تكون نقيضاً للسالبة الكلِّيَّة . انظر : المنطق (للمظفّر ): ٢١٦.

\_\_\_\_\_

الجملة في مقابل السلب الكلّيّ ...» (١٥) هـ، وقد تقدّم توضيحه (٢٠).

[۱] القائلين بعدم حجّية خبر الواحد بنحو السلب الكلّي، وستعرف في الوجه الثاني من الوجوه الستة ادّعاء الإجماع العمليّ على الحجّية حتى من السيّد وأتباعه، ولذا قال المصنّف الله هناك: «الثاني من وجوه تقرير الإجماع أن يُدّعى الإجماع حتّى من السيّد وأتباعه على وجوب العمل بالخبر الغير العلميّ في زماننا هذا وشبهه ممّا انسدّ فيه باب القرائن المفيدة للعلم بصدق الخبر ...»(٣)، وسيأتي توضيحه مفصّلاً (٤).

قال بعض تلامذة المصنّف في: «أقول: إنّ الإجماع على حجّية خبر الواحد بين قسمين: قوليّ وعمليّ، والأوّل أيضاً بين قسمين: محصًّل ومنقول. وعلى التقديرين، تارةً: يدّعى في مقابل السيّد وأتباعه حيث ذهبوا إلى السلب الكلّيّ، والإيجاب الجزئيّ كافي في ردعه، وأُخرى: يدّعى حتّى من السيّد وأتباعه. ومر تقى أقسام القسم الأوّل أربعة، وما ذكره المصنّف في الوجه الأوّل والثاني إشارة إلى هذه الأقسام. وأمّا القسم الثاني \_أعني الإجماع العمليّ، فهو في كلامه في مقرّرٌ بوجو وأربعة سيأتي بيانها وبيان الفرق بينها »(٥).

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ٢٤١.

<sup>(</sup>٣) فرائد الأصول ١: ٣٤٢ و٣٤٣.

 <sup>(</sup>٤) انظر القسم الثاني من الجزء الخامس، الصفحة ١٥٤، ذيـل عنوان «الوجـه الشاني:
 الاستدلال بالإجماع العمليّ ».

<sup>(</sup>٥) قلائد الفرائد ١: ١٩٥.

وقال المحقّق الآشتياني الله: «ثمّ إنّ تحصيل الإجماع القوليّ في مقابل المنكرين من تتبّع الفتاوى - الذي هو مرجع الوجه الأوّل من الوجهين - ، ليس المراد به تتبّع الفتاوى في خصوص المسألة الأصوليّة - أعني حجيّة خبر الواحد - ، كيف ! وكثير منهم لم يعنونو االمسألة ؟! بل أعمّ منه ومن تتبّع فتاواهم في موارد الاستنباط في الفروع المبنيّة على التمسك بالخبر المجرّد ... »(١٠).

#### تحصيل الإجماع القولي بطريقين

 [۱] إشارة إلى أن تحصيل الإجماع القوليّ الدالّ على حجّية خبر الواحد يكون بأحد الطريقين (۲):

الأوّل: تتبّع أقوال العلماء المعبّر عنه و«الإجماع المحصّل».

الثاني: تتبّع الإجماعات المنقولة \_المعبّر عنه بـ «الإجماع المنقول».

وقد اعترض صاحب «الأوثق» الله على الوجهين المذكورين بقوله: «يرد على الوجهين أنّ جماعة ومنهم على الوجهين أنّ جماعة ومنهم على الوجهين أنّ جماعة ومنهم الشهيد في «الذكرى» وتدعملوا بمطلق الظنّ، وظاهرهم اعتبار الأخبار أيضاً من هذه الجهة. نعم، ظاهر المشهور اعتبارها من باب الظنون الخاصة. ولا ريب أنّ

<sup>(</sup>١) بحر الفوائد ٢: ٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) وقد زاد المحقق اليزدي الله في حاشيته على «الفرائد» طريقاً ثلاثاً. بمقوله: «بمل أحمد وجوه ثلاثة، ثالثها تنتبع أقوال جملة من العلماء وجملة من الإجماعات المستقولة مثلاً. فيحصل من ملاحظة المجموع القطع برأي الإمام للله » (حاشية فرائد الأصول ١: ٤٨٤).

على سبيل منع الخلوّ [١]:.

إجماعهم على اعتبارها مع اختلاف جهة عملهم بها -بل ومع إجمالها أيضاً-. لا يفيد اعتبارها من باب الظنون الخاصّة -كما هو المقصود في المقام -»(١).

[١] بمعنى: إمكان الأخذ بكلا الوجهين مع ممنوعيّة إنكارهما معاً.

توضيح ذلك: أنّ المصطلح عند المناطقة هو أنّ القضيّة الشرطيّة المنفصلة باعتبار إمكان اجتماع الطرفين ورفعهما وعدم إمكان ذلك تكون على أنحاء ثلاثة:

الأوّل: «الحقيقيّة»، وهي ماكان الجمع بين طرفيها محالاً؛ بمعنى: أنّ تحقّق أحدهما يستلزم انتفاء الآخر، كما يكون الخلوّ من طرفيها أيضاً محالاً؛ بمعنى: أنّ ارتفاع أحدهما يستلزم تحقّق الآخر؛ مثل قولنا: العدد إمّا زوج أو فرد(").

الثاني: «مانعة الجمع»، وهي ما يكون الجمع بين طرفيها محالاً، ولا يكون الخلوّ من طرفيها محالاً(٣).

الثالث: «مانعة الخلوّ»، وهي ما يكون الخلوّ من طرفيها محالاً، ولا يكون الجمع بين طرفيها محالاً؛ بمعنى: عدم جواز اجتماع طرفيها في العدم، مع جواز

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل ٢: ١٩٠ (١٦٥).

<sup>(</sup>٢) وقد أوضح المُطْفَر ﷺ ذلك بقوله: «١ ـ حقيقيّة؛ وهي ما حُكم فيها بتنافي طرفيها صِدقاً وكذباً في الإيجاب، وعدم تنافيهما كذلك في السلب: بمعنى: أنه لا يمكن اجتماعهما ولا ارتفاعهما في الإيجاب، ويجتمعان ويرتفعان في السلب...» (المنطق: ٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) وقد أوضح ذلك المظفر الله به مانعة جمع وهي ما حُكم فيها بتنافي طرفيها أو عدم تنافيهما صِدقاً لا كذباً وبمعنى: أنه لا يمكن اجتماعهما ويجوز أن يرتفعا معا في الإيجاب. ويمكن اجتماعهما ولا يمكن ارتفاعهما في السلب ... » (المنطق: ٢٠٥).

# أحدهما [١]: تتبّع أقوال العلماء من زماننا إلى زمان الشيخين [٢] . . . . . . . .

الاجتماع في الوجود(١)، والتفصيل في محلَّه(٢).

إذا عرفت ذلك، فنقول: إنّ الوجهين المذكورين في تحصيل الإجماع القوليّ أي: الإجماع المحصّل والمنقول حيث لا يمنع كلّ وجه من الوجهين الوجه الآخر أي: يمكن تحصيل الإجماع بكلا الوجهين فلا يكونان بنحو «مانعة الجمع»، فيثبت أنّهما بنحو «مانعة الخلق»؛ لأنّه يجوز أن يؤخذ بكلا الوجهين (وجوداً) مع ممنوعيّة إنكارهما معاً (عدماً)، وعليه فاللازم علينا في المقام الأخذ بأحدهما والاستدلال به.

# الطريق الأوّل: تحصيل أقوال العلماء ( الإجماع المحصّل )

[۱] إشارة إلى الطريق الأوّل لتحصيل الإجماع القوليّ، وهو الإجماع المحصَّل الذي يحصل بتتبّع آراء العلماء فرداً فرداً، فإنّا إذا تحصّلنا على آراء العلماء في مسألة حجّية خبر الواحد، يحصل لنا العلم والقطع بتوافقهم في مسألة حجّية خبر الواحد، كما هو المطلوب في المقام.

[٢] أي: الشيخ أبي عبدالله محمّد بن محمد بن النعمان البغداديّ ــالمعروف

<sup>(</sup>١) المعبَّر عنه في الفارسيّة هكذا: دفعش نشايد، امّا جمعش شايد.

به «الشيخ المفيد» ﷺ \_المتوفّى في سنة ٤٦٣ ه(١١)، وشيخ الطائفة أبي جعفر محمّد بن الحسن الطوسيّ ﷺ المتوفّى سنة ٤٦٠ ه(١٦).

(١) الشيخ محمد بن محمد بن النعمان العكبري البغدادي الله عنه (٣٣٦ ـ ٤١٣ هـ)، قال عنه تليمذه النجاشيّ: «فضله أشهر من أن يوصف في الفقه والكلام والرواية والثقة والعلم»، وقال عنه تلميذه الآخر الشيخ الطوسيّ: «... من أجلَّة متكلَّمي الإماميَّة، انتهت رئاسة الإماميَّة في وقته إليه في العلم، وكان متقدِّماً في صناعة الكلام، وكان فقيهاً متقدِّماً فيه، حسن الخاطر، دقيق الفطنة، حاضر الجواب ... ». كذا أطرى عليه كل من ترجم له من الشيعة وغيرهم ، وكيف لا يستحقّ ذلك ، وله الأيادي العظيمة في الفقه والكلام ؟! فهو الذي أحكم قواعد الاجتهاد بعد القديمين ـ ابن أبي عقيل العمّانيّ، وابن الجنيد \_، وأوّل من دوّن الأُصول في رسالة مستقلة ، ولعله أول من ألف في الفقه المقارَن حيث كتب كتابه «الإعلام فيما اتفقت عليه الإماميّة وأجمع العلماء على خلافه »، تربّى على يديه أساطين الفقه والكلام \_أمثال السيّد المرتضى والشيخ الطوسيّ، وغيرهم \_، وأمّا تصانيفه فقد أُنهيت إلى زهاء مائتي كتاب ورسالة ، وأهمّها في الفقه كتابه «المقنعة ». توفّي ليلة الجمعة لثلاث خلون من رمضان سنة ثلاث عشرة وأربعمائة، وكان يوم وفاته يوماً ما رُؤى أعظم منه من كثرة الناس للصلاة عليه، وكثرة البكاء من المخالف والموافق، ونقل عن ابن كثير: أنَّه حيضر تشييعه ثمانون ألفاً. ترجم له أغلب أرباب التراجم، فراجع عملي سبيل المثال: رجمال النجاشيّ: ٣٩٩ ـ ٣٩٩، الرقم ٢٠٦٧، وخلاصة الأقوال (رجال العلَّامة): ٢٤٨ و ٢٤٩، الرقم ٨٤٤، ولؤلؤة البحرين: ٣٥٦، الرقم ١٢٠، وأعيان الشيعة ٩: ٢٠ ـ ٢٤ ـ ٤٢٤، وغير ذلك. (٢) شيخ الطائفة أبو جعفر محمّد بن الحسن بن علىّ الطوسيّ ﷺ ( ٣٨٥ ـ ٤٦٠ هـ)، قال عنه عبدالله »، وقال عنه العلّامة الحلَّى عليه : «... شيخ الإماميّة للله الله الطائفة ، جليل القدر عظيم المنزلة، ثقة، عين، صدوق، عارف بالأخبار والرجال والفقه والأُصول، والكــلام والأدب، وجميع الفضائل تنسب إليه، صنَّف في كلِّ فنون الإسلام، وهو المهذَّب للعقائد في

فيحصل من ذلك [1]: القطعُ بالاتفاق الكاشف عن رضا الإمام ﷺ بالحكم [7]، أو عن وجود نصِّ معتبر في المسألة [7].

[1] أي: من تتبع أقوال العلماء في مسألة حجّية خبر الواحد الذي يكون
 حاصله أحد الأمرين التاليين.

[٢] إشارة إلى الأمر الأوّل الحاصل من تتبّع أقوال العلماء وهو أنّا إذا تتبعنا أقوال العلماء في مسألة حجّية خبر الواحد يحصل لنا بذلك التتبّع العلمُ والقطع بالاتّفاق والإجماع في المسألة، والظفر على اتّفاق كلمة العلماء في مسألة حجّية خبر الواحد يوجب الكشف عن رضا الإمام اللج بحجّيته.

[٣] إشارة إلى الأمر الثاني الحاصل من تتبّع أقوال العلماء وهو أنّ تحصيل توافق العلماء في مسألة حجّية خبر الواحد يكشف عن وجود نصّ معتبر عندهم يدلّ على حجّيّة خبر الواحد، بحيث يحصل القطع باعتباره عند الشارع؛ إذ لو لم يكن عندهم دليل معتبر على الحجّيّة لما اتفقوا عليها.

<sup>◄</sup> الأصول والفروع، والجامع لكمالات النفس في العلم والعمل ». له الفضل الكبير على الطريقة الاجتهاديّة في الاستنباط حيث ألّف كتابه «البسوط» وفرع فيه الفروع على الأصول، وبذلك صار كتابه نقطة عطف في تاريخ الفقه، وألّف في الأصول كتاب «العدّة». وفي الرجال كتابي «الرجال» و «الفهرست»، وهذّب «كتاب الرجال» للكشّيّ، فعرّف به «اختيار معرفة الرجال»، وكتب موسوعتين رواثيّتين من الموسوعات الروائيّة الأربع، وهما «التهذيب» و «الاستبصار»، وله كتب كثيرة أخرى؛ منها «التبيان في تفسير القرآن»، وكان له كرسيّ للتدريس في دار الخلاقة بغداد، لكنّه هاجر إلى النجف وأسس حوزة النجف الأشرف العلميّة (انظر على سبيل المثال: رجال النجاشيّة: ٣٠٤، الرقم حوزة النجف الأقوال (رجال الملامة): ٢٤٦ و ٢٥٠، الرقم ٥٨٥، ولؤلؤة البحرين: ٢٠٠٠، الرقم ٥٨٥، الرقم ١٩٠٥).

وقد اعترض المحقق الخراساني الله على الوجهين المذكورين في حاشيته على «الفرائد» بقوله: «لا يخفى ما في كلا الوجهين؛ أمّا في الأوّل فلأنّ اتفاق كلمتهم على الحجّية مع استدلال الجلّ على ذلك \_لولا الكلّ\_بما ذكر في المقام من الآيات والروايات وغيرها لا يوجب القطع برضاء الإمام الله أو بوجود فض معتبر متبّع على تقدير الظفر به؛ لوضوح ما به استنادهم، وعليه اعتمادهم، ومعه كيف يكشف عن مستند آخر؟! وهذا واضح لمن تأمّل و تدبّر. وأمّا في الثاني فلوهن نقل الإجماع ودعواه، لا لأجل الظفر بالمخالف، بل لما ذكر ناه الآن من أنّ الا تفاق في الفتوى مع بيان ما عليه الاستناد فيها لا يكشف عن مستند آخر أصلاً ...»(١٠). والشاهد الآخر على ذلك كلامه في «الكفاية»؛ فإنّه في قال: «ولا يخفى مجازفة هذه الدعوى؛ لاختلاف الفتاوى فيما أُخذ في اعتباره من الخصوصيّات، ومعمد لا مجال لتحصيل القطع برضاه الله من تتبّعها، وهكذا حال تتبتع الإجماعات المنقولة ...»(١٠).

[١] لعلَّ المقصود في المقام هو دفع إشكال مقدَّر.

أمّا الإشكال، فملخّصه: أنّ الطريق الأوّل في تحصيل الإجماع القوليّ على حجّية خبر الواحد قد خالفه السيّد وأتباعه المنكرين لحجّيّة خبر الواحد كما مرّ سابقاً "ا-،

<sup>(</sup>١) درر الفوائد في شرح الفرائد: ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأُصول: ٣٠٢.

 <sup>(</sup>٣) قد أشار إليه المصنف الله بقوله: «فالمحكيّ عن السيّد والقاضي وابن زهـرة والطبرسيّ
 وابن إدريس ـ قدّس الله أسرارهم ــ: المنع ... » (فرائد الأصول ١: ٢٤٠).

إمّا لكونهم معلومي النسب [١] . .

وعليه فلا يتحقِّق الإجماع القوليِّ المدِّعي في المقام.

وأمّا الجواب، فملخّصه: أنّ مخالفة السيّد وأتباعه ﷺ ممّا لا يُعتنى بها، وذلك (١) لوجوهٍ ثلاثة، سيأتي الإشارة إليها منه ۞ واحداً بعد واحد.

[۱] إشارة إلى الوجه الأوّل في عدم الاعتناءبمخالفة السيّد وأتباعه للإجماع المحصّل المدّعي في المقام.

والوجه فيه: أنّ هذا الإجماع مبنيَّ على حجّيّة الإجماع دخـولاً المشــروط بوجود مجهول النسب في تحقّقه وأنّ مخالفته يقدح لانعقاد الإجماع ــكما هــو مذهب أكثر القدماء كالسيّد وأتباعه # .

وعليه فمخالفة من يكون معلوم النسب \_كالسيّد وأتباعه \_لا يضرّ في حجّيّة هذا الإجماع (٢)، بخلاف حجّيّة الإجماع المبتني على قاعدة «اللطف» \_كما هو مذهب الشيخ الطوسيّ ، وقد تقدّم توضيحه مفصّلاً في مبحث الإجماع (٣).

فتبيّن ممّا ذكرنا أنّ مخالفة السيّد وأتباعه المنكرين لحجّيّة خبر الواحد لا تضرّ بالإجماع القوليّ المدّعي في المقام \_أعنى: حجّيّة خبر الواحد.

<sup>(</sup>١) أي: عدم الاعتناء بمخالفة السيّد وأتباعه.

<sup>(</sup>٢) قد تقدّم البحث في عدم قدح مخالفة معلوم النسب وخروجه بالإجماع الدخوليّ، وقدحه إذا كان مجهول النسب (انظر: الجزء الثالث: ٩٣، الهامش ٢ (في عدم إضرار مخالفة معلوم النسب باعتبار الإجماع وحجّيّته). و٩٧، الهامش ١ (في قـدح مخالفة مجهول النسب باعتبار الإجماع وحجّيّته)).

 <sup>(</sup>٣) انظر الجزء الثالث: ١٤٢ و١٤٣، ذيل عنوان «الثاني: طريقة قاعدة اللطف (الإجماع اللطفي) وعدم صحّته».

# كما ذكره الشيخ في العدّة [1<sup>1</sup>]، وإمّا <sup>[٢]</sup> للاطّلاع على أنّ ذلك <sup>[٣]</sup> .......

[1] أي: عدم قدح خروج معلوم النسب بانعقاد الإجماع، وقد اعترف به الشيخ الطوسي " في كتابه «العدّه» المكن صاحب «الأوثق» " قد اعترض على المصنّف " بقوله: «الاعتراف بذلك ينافي ماأسلفه في مبحث الإجماع، من دعوى انحصار وجه اعتباره عند الشيخ " في طريق اللطف المنافي لخروج الواحد والاثنين ولو من معلومي النسب» "١.

أقول: الاعتراض المذكور على فرض تماميّته \_كما هو الحقّ جدّاً قد أوجب عدم صلاحيّة استدلال المصنّف الله بالإجماع الآتي من الشيخ الله عن قريب (٦) على إثبات حجّيّة خبر الواحد بعد ابتنائه (١) عنده على قاعدة: «اللطف» الباطلة عند الكلّ \_كما عرفت توضيحه مفصّلاً في مبحث الإجماع (٥).

[۲] إشارة إلى الوجه الثاني في عدم الاعتناء بمخالفة السيّد وأتباعه للإجماع
 القوليّ المحصَّل المدّعي على حجيّة خبر الواحد.

[٣] أي:مخالفة السيّد وأتباعه.

<sup>(</sup>١) انظر: العدّة فني أصول الفقه ١: ٣٦٩ عند قوله : «وكلّ قولٍ عُلِيمَ قائله وعُرِفَ نسبه وتميّز من أقاويل ساير الفرقة المحقّة لم يُعتدّ بذلك القول».

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل ٢: ١٩٠ (١٦٥).

<sup>(</sup>٤) أي: الإجماع.

<sup>(</sup>٥) انظر الجزء الثالث: ١٤٢٠. ومابعده. ذيل عنوان «التاني: طريقة قاعدة اللطف (الإجماع اللطفق) وعدم صحّته ».

لشبهة حصلت لهم [١] ، كما ذكره العلّامة في النهاية [٢] ويمكن أن يستفاد من العدّة أيضاً <sup>[7]</sup>، وإمّا<sup>[1]</sup>.....

[١] اعلم أنَّ المصنّف الله سيوضح المراد من هذه الشبهة التي أوجبت التجاء السيّد وأتباعه إلى دعوى الإجماع على حجّيّة خصوص خبر الواحد المحتفّ بالقرائن العلميّة وعدم حجّيّة خبر الواحد المجرّد عنها(١).

وستعرف هناك توضيح احتمالات ثلاث لبيان منشأ هـذه الشبهة، ثـمّ الردّ عليها(٢).

وبعد إبطال المحتملات الثلاث لمنشأ الشبهة فلا يبقى مجال للاعتناء بمخالفة السيّد وأتباعه في مسألة حجّيّة خبر الواحد المجرّد عن القرائن.

[٧] أي: وقد صرّح العلّامة الحلَّى ﷺ بالشبهة المذكورة في كلامه بـقوله ﴿: «الأُولى: لم يوجد ما يدلّ على كونه حجّة ، فوجب القطع على أنّه ليس بحجّة. وهو قول السيّد المرتضى ... »(٣).

[٣] أي: ولعلَّ الشبهة المذكورة تستفاد من كلام الشيخ الطوسيَّ الله يحاُّ الله الشيخ الطوسيُّ لله يحاُّ الله الم

[٤] إشارة إلى الوجه الثالث في عدم الاعتناء بمخالفة السيّد وأتباعه للإجماع القوليّ المحصَّل المدّعي في المقام على حجّية خبر الواحد.

<sup>(</sup>١) انظر القسم الثاني من الجزء الخامس ، الصفحة ٢٧ ، ذيل عنوان «المراد من حصول ... » .

<sup>(</sup>٢) انظر: فرائد الأُصول ١: ٣٣٤ عند قوله الله عنه إنّه يمكن أن يكون الشبهة التسي ادّعسى العلامة ﴿ حصولها للسيِّد وأتباعه هو ... »، وانظر أيضاً القسم الثاني من الجزء الخامس ، الصفحة ٢٧، ذيل عنوان «المراد من حصول الشبهة للسيّد في كلام العلّامة ».

<sup>(</sup>٣) نهاية الوصول إلى علم الأُصول ٣: ٣٨٢، وانظر أيضاً: الذريعة إلى أُصول الشريعة: ٣٧٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: العدّة في أصول الفقه ١: ١٢٨ و ١٢٩.

# لعدم اعتبار اتّفاق الكلّ في الإجماع [١] على طريق المتأخّرين [٢] . . . . . . . .

[١] أي: السبب الثالث لعدم الاعتناء بمخالفة السيّد وأتباعه هو: أنّ الإجماع عند متأخّري الإماميّة القائلين بحجّيّته ليس هو اتّفاق الكلّ، بل حجّيته كانت لاشتماله على قول المعصوم الله ، وبعبارة أخرى: هو عبارة عن اتَّ فاق جماعة يُكشَف منه توافق الإمام على ، وهذا ما صرّ - به المصنّف الله في «مبحث الإجماع» بقوله: «ثمّ إنّه لمّاكان وجه حجّيّة الإجماع عند الإماميّة اشتماله على قول الإمام الله ، كانت الحجّية دائرة مدار وجوده الله في كلّ جماعةِ هو أحدهم... »(١)، وقد تقدّم توضيح ذلك في مبحث الإجماع مفصّلاً نقلاً عن المحقّق النائيني ﴿ ٢٠]. [٢] سيجيء توضيح هذه الطريقة في ما بعد، وقد أخذ هذه الطريقة من الإجماع معظم المتأخّرين، فمنهم العلّامة البهبهانيّ ﷺ في «الرسائل الأصوليّة»، حيث قال: «قد ظهر ممّا مرّ أنّ طُرق الإجماع ثلاثة \_إلى أن قال: \_الثالثة ما ذهب إليه معظم المحقّقين من أنّ العلم يحصل من اتّفاق الكلّ بأنّ ذلك من رئيسهم ... »(٣). ومنهم: المحقّق القمّيّ ١٠٤ ؛ فإنّه قال: «وثالثها: ما اختاره جماعة من محقّقي المتأخّرين، وهو أنّه يمكن حصول العلم برأى الإمام ﷺ من اجتماع جماعة من خو اصّه ... »(١).

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ١٨٥.

<sup>(</sup>۲) انظر الجزء التالت: ۱۰۳. ذيل عنوان «ما أفاده النائينيّ في وجوه حجّيّة الإجـماع لدى الإماميّة ». وانظر أيضاً: فوائد الأُصول ٣: ١٤٩ و ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) الرسائل الأُصوليّة: ٣٠٣ و٣٠٣ (فصل: الطرق الثلاثة للإجماع).

<sup>(</sup>٤) قوانين الأصول ٢: ٢٤١ [١: ٣٥٤].

#### ----

<del>، سنامه من فرور بي المعاولي العسوف و أسبب و منتب و سبب</del>

الله عمر موسوع المنظم معمولين المستخطون المستخطون المستخطون المستخطون المستخطون المستخطون المستخطون المستخطون ا المستخطرة المستخطعة المستخطعة المستخطون المستخطون المستخطون المستخطون المستخطون المستخطون المستخطون المستخطون

المنتسوس هماله به دورگاها سال می برونگسفی به دوسته از است. مستور افزود با برونگهای از ۱۳۰۷ نمون مساوی سالت. خور خود و برون مکافق ۱۳۰۸ نمونی میشد.

دها محمد می در برنامت به تولید به مصرف با در مصور می در با در مصور با در ب محمد با در با

الاجتهاديّ»، قبال «الإجماع العسّيّ» كالإجماع الدخوليّ واللطفيّ مثلاً وقد والحدس بموافقة المعصوم الله قد يكون بالملازمة العاديّة، وقد يكون اتفاقيّاً، وقد يكون اجتهاديّاً، ويمكن تقريب هذا الطريق بثلاثة وجوه، على ما صرّح به المحقّق النائينيّ لله بقوله: «وقيل: إنّ المدرك في حجّيّته هو الحدس برأيه لله ورضاه بما أجمع عليه؛ للملازمة العاديّة بين اتفاق المرؤوسين المنقادين على شيءٍ وبين رضا الرئيس بذلك الشيء، ويُحكى ذلك عن بعض المتقدّمين، وقيل: إنّ حجّيّته لمكان تراكم الظنون من الفتاوى إلى حدّ يوجب القطع بالحكم، كما هو الوجه في حجول القطع من الخبر المتواتر، وقيل: إنّ الوجه في حجول القطع من الخبر المتواتر، وقيل: إنّ الوجه في حجّيّته إنّما هـو لأجل كشفه عن وجود دليلٍ معتبر عند المجمعين، ولعلّ هـذا الأخير أقرب المسالك...»(١٠).

وبالجملة: فإنّ المناط في تحقّق الإجماع عندالمتأخّرين ليس اتّفاق الكلّ، بل هو الحدس بقول الإمام على من اتّفاق العلماء، وهذا يحصل ويتحقّق باتّفاق من عدا السيّد وأتباعه أيضاً.

والحاصل: أنّ الذي نستنتجه من الوجوه المذكورة المتقدّمة هو أنّ مخالفة السيّد وأتباعه في مسألة حجّية خبر الواحد الغير العلميّ لا تضرّ في تحقّق وتحصيل الإجماع القوليّ على حجّية الخبر، وعليه فتثبت حجّية خبر الواحد الغير العلميّ في الجملة وبنحو الإيجاب الجزئيّ الذي هو المقصود في هذا البحث،

<sup>(</sup>١) فوائد الأُصول ٣: ١٤٩ و١٥٠.

# والثاني [1]: تتبّع الإجماعات المنقولة في ذلك [٢]:

خـلافاً للسيّد وأتباعه القائلين بعدم حجّيّة الخبر الواحــد الغـير العـلميّ بـنحو السلب الكلّيّ.

#### الطريق الثاني: استقراء الإجماعات المنقولة

[۱] إشارة إلى الطريق الثاني في تحصيل الإجماع القوليّ، وهو: تنتبع الإجماعات المنقولة في مسألة حجّية خبر الواحد؛ فإنّا إذا تنتبعنا الإجماعات المنقولة في مسألة حجّية خبر الواحد يحصل لنا العلم والقطع بحجّية خبر الواحد الذي هو المقصود في هذا البحث.

[٢] أي: في مسألة حجّية خبر الواحد.

قال المحقّق الآشتياني \* : «أقول: التمسّك بالإجماعات المنقولة في المقام: إمّا من جهة تواترها، أو احتفافها بالقرينة الموجبة للقطع بصدقها ...، ثمّ لا يخفى عليك: أنّ الإجماع المدّعى في كلام الشيخ الذي استدلّ به على حجّيّة ما اختاره من خبر الواحد المجرّد المرويّ عن الحجّة في قبال المرويّ عن الصحابة ...» (١١) وبالجملة: سيذكر المصنّف \* أربعاً من الإجماعات المنقولة في هذه المسألة.

منها: الإجماع المنقول المحكيّ عن شيخ الطائفة الطوسيّ (٢٠).

ومنها: الإجماع المنقول المحكيّ عن السيّد ابن طاووس الله (٣).

<sup>(</sup>١) بحر الفوائد في شرح الفرائد ٢: ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: فرائد الأُصول ١: ٣١١.

<sup>(</sup>٣) انظر: فرائد الأصول ١: ٣٣٢.

فنها[۱]:

ومنها: الإجماع المنقول المحكيّ عن العلّامة الحلّيّ ﴿ (١٠).

ومنها: الإجماع المنقول المحكيّ عن المحدّث المجلسيّ ﷺ (٢).

وسيأتي توضيح الأوّل منها في ما يلي، والموارد الأُخر في المباحث الآتية (٣).
وبالجملة: فبعد تحصيل الإجماعات المنقولة في المقام أيضاً تثبت حجيّة خبر الواحد الغير العلميّ في الجملة وبنحو الإيجاب الجزئيّ (الموجبة الجزئيّة) في مقابل السيّد وأتباعه القائلين بعدم حجيّة الخبر بنحو السلب الكلّيّ (السالية الكلّية).

### الحاكي الأوّل للإجماع: شيخ الطائفة الطوسيّ هُ

[۱] أي: من تلك الإجماعات المنقولة في مسألة حجّية خبر الواحد الغير العلميّ ما ادّعاه الشيخ الطوسيّ في في المقام، وحاصله: حجّية خبر الواحد إذا كان مرويّاً عن النبيّ على أو الأثمّة الله ، وكان وارداً من طريق الإماميّة لا غيرهم على ماسيجيء توضيحه.

قال المحدّث الآشتياني الله : «ثمّ لا يخفي عليك أنّ الإجماع المدّعي في كلام

<sup>(</sup>١) انظر: فرائد الأصول ١: ٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: فرائد الأُصول ١: ٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) انظر القسم الثاني من الجزء الخامس، الصفحات ١١ و١٥ و ٢٠، ذيل العناوين التالية: «الحاكي الثاني للإجماع: السيّد ابن طاووس ﴿ « و « الحاكي الثالث للإجماع: الملّامة الحلّى ﴿ الحاكي الرابع للإجماع: العلّامة المجلسي ﴿ ﴾ .

# ما حكي عن الشيخ الله عن العدّة في هذا المقام [١]، حيث قال:

الشيخ الذي استدلّ به على حجّية ما اختاره من خبر الواحد المجرّد المروي عن الحجّة في قبال المروي عن الصحابة إذا كان راويه سديداً في نقله ، ضابطاً غير مطعون في روايته ، وكان طريقه من أصحابنا ، وإن لم يكن عدلً وإن كان إجماعاً عملياً من العلماء في مقام الاستنباط والاستدلال بالخبر في الأحكام الشرعيّة ، إلّا أنّ عنوان عملهم به في كلّ خبر عملوا به بزعمه هو الجامع لما ذكره من الشروط ، فاستدلّ به على حجّية الخبر المذكور ، وإن كان اعتبار الأمور المذكورة عنده من حيث كونها طريقاً إلى وثاقة الراوي ، فالعبرة بها حقيقة لا باجتماعها ... "(۱).

وقال صاحب «الأوثق» \* : «قد ذكر أيضاً في تضاعيف القرائن المفيدة للعلم في حكم الخبرين المتعارضين وأنّه يجب تقديم ما هو الموافق لكتاب الله أو السنّة المقطوع بها أو الإجماع، فإن لم يكن مع أحد الخبرين شيء من ذلك وكانت فتيا الطائفة مختلفة نظر في حال رواتهما، فإن كان راويه عدلاً وجب العمل به وترك العمل بما لم يرو العدل...»(٣).

[۱] حكى جماعة كثيرةً \_تصريحاً وتلويحاً \_الإجماعَ من قِبَل علماء الإماميّة على حجّيّة خبر الواحد، وعلى رأس الحاكين للإجماع شيخ الطائفة الطوسيّ \*: فإنّه قد حكى الإجماع في مقام البحث عن حجّيّة خبر الواحد في

<sup>(</sup>١) بحر الفوائد ٢: ٢٤٣ و ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل ٢: ١٩٠ ( ١٦٥ ).

وأمّا ما اخترتُه [١] . .

كتابه «العدّة»(١)، وقد نقل المصنّف الله كلامه مفصّلاً، وبعد الفراغ عنه قال: «انتهى المقصود من كلامه \_زاد الله في علوّ مقامه \_، وقد أتى في الاستدلال على هذا المطلب بما لا مزيد عليه ...»(١).

[۱] إشارة إلى ما اختاره الشيخ الطوسي الله عبد الله عبد الواحد في مقابل ما اختاره السيد المرتضى في في المقام.

اعلم أنّ الطوسيّ ﴿ \_المعروف بـ«شيخ الطائفة» \_كان تليمذاً للسيّد المرتضى ﴿ \_المعروف بــ«علم الهدى» \_. لكن مع ذلك قد اختلف مبناهما في مقامات.

الأوّل: أنّ الأُستاذ (السيّد المرتضى \$) ذهب إلى اعتبار الإجماع الدخوليّ فقط، مع إنكاره شديداً للإجماع اللطفيّ، وأمّا التلميذ (الشيخ الطوسيّ \$) فقد ذهب إلى إثبات الإجماع اللطفيّ، ولذا قال في مقام الردّ على المنكر: «لولا قاعدة اللطف لم يكن التوصّل إلى معرفة موافقة الإمام للمجمعين ....»، مع الردّ على الإجماع الدخوليّ.

وبالجملة: فطريقة السيد في حجيّة الإجماع منحصرة في الإجماع الدخولي، وطريقة الشيخ فللمنصرة في الإجماع اللطفي، وقد تقدّم توضيح ذلك مفصّلاً في مبحث الإجماع (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٦ ـ ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١: ٣١٩.

<sup>(</sup>٣) انظر الجزء الثالث: ١٣٥ و ١٤٤، ذيل عنوان «الأوّل: طريقة الحسّ (الإجماع الدخوليّ) وقلّة تحقّقه » و «الثاني: طريقة قاعدة اللطف (الإجماع اللطفئّ) وعدم صحّته ».

من المذهب [۱] ......

والثاني: أنّ الأُستاذ ذهب إلى حجّية خصوص الخبر المتواتر والخبر الواحد المحفوف بالقرينة العلميّة (أي المقطوع الصدور)(۱) مع إنكار ولحجّيّة خبر الواحد العاري عن القرينة العلميّة(۱)، وأمّا التلميذ فقد ذهب إلى حجّيّة خبر الواحد الغير مقطوع الصدور، لكن مشروطاً بأمور ـكما يأتي ذكرها عن قريب.

[١] قد عرفت أنّه قد اختلف العلماء في مسألة حجّية خبر الواحد الغير العلميّ، فمنهم: من ذهب إلى عدم الحجّية مطلقاً، ومنهم: من قال بالحجّية، وقد اختلف القائلون بحجّية الخبر من حيث الجهة والمناط.

<sup>(</sup>١) انظر: رسائل الشريف المرتضى ١: ٢١ و٢٦.

 <sup>(</sup>٤) انظر الجزء الثالث: ٩٩٤ و (٥٠٠ ذيل عنوان «القول بعدم حجّية خبر الواحد من باب الظنّ الخاصّ» و «القول بحجّية خبر الواحد من باب الظنّ الخاصّ».

فهو <sup>[۱]</sup>: أنَّ خبر الواحد <sup>[۲]</sup>إذا كان <sup>[۳]</sup> ...........

لهو ۱۰۰ غير الواحد إلا عن

#### شرائط حجّيّة خبر الواحد في كلام الشيخ الطوسيّ 🏶

[١] شروع في بيان ما اختاره الشيخ الطوسيّ ﷺ في مسألة حمجيّة خمبر الواحد، والذي سيذكر لحجيّته شروط خمسة، وهي:

أوّلاً: أن يكون الراوي للخبر من الإماميّة.

وثانياً: أن يكون الخبر مرويّاً عن النبيّ ﷺ، أو أحد الأَثُمَّة ﷺ.

وثالثاً: أن يكون الناقل لذلك الخبر ثقة في نقله.

ورابعاً: أن لا يكون الناقل كثير السهو والغلط والنسيان.

وخامساً: أن لا يكون الخبر محفوفاً بقرينةٍ، وإلّا فالعامل بالخبر المحفوف بالقرينة عامل في الحقيقة بالقرينة، فهي الحجّة حقيقة، لا نفس الخبر كما سيصرّح به الشيخ " بقوله: «لاته إن كانت هناك قرينةٌ تدل على صحّة ذلك كان الاعتبار بالقرينة، وكان ذلك موجباً للعلم »(١).

[٢] المراد من «خبر الواحد المبحوث عنه في المقام» هو: خبر الواحد الغير المحفوف بالقرائن العلميّة المعبَّر عنه بـ «خبر الواحد الغير العلميّ»، و «خبر الواحد الغير مقطوع الصدور».

[٣] جواب الشرط \_أي: «إذا» \_سيأتي عند قوله \$: «جاز العمل بـه»،
 والضمير في «كان» يعود إلى «خبر الواحد».

<sup>(</sup>١) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٦.

# وارداً من طريق أصحابنا [١] القائلين بالإمامة [٢] . . . . . . . . . . . . . . . . .

[١] قال السيّد الخوئي \* «إنّ المراد بـ «أصحابنا» هو: مطلق الشيعة في مقابل العامّة، كما يظهر ذلك من إطلاق هذه الكلمة على الفطحيّة والواقفة وغير هما من فرق الشيعة »(١٠).

وقال في موضع آخر: «... وهذا لا ينافي فساد العقيدة من جهة كونه فطحيّاً، وأمّا عدّه من فقهاء أصحابنا والاعتناء بشأنه فهو من جهة التزامه بالأئمّة الاثني عشر وإن زاد عليها واحداً، وهو عبدالله الأفطح، فالمراد من «أصحابنا» من يلتزم بإمامتهم...»(٢).

[۲] إشارة إلى الشرط الأول لحجّية خبر الواحد الغير العلميّ، وهو: أن يكون الراوي من الإماميّة لا غيرهم، وذلك لقوله ﷺ: «لا تأخذنّ معالم دينك عن غير شيعتنا» (۳).

وقد عرفت سابقاً شمول هذا الحديث الشريف لنقل الخبر أيضاً وعدم اختصاصه بالفتوى (4) وهذا ما أشار إليه المصنّف الله بقوله: «وظاهرهما وإن كان الفتوى، إلّا أنّ الإنصاف شمولهما للرواية بعد التأمّل ... »(6) ولذا قال صاحب «الأوثق » الله المناط، وعموم التعليل بالخيانة الشامل للرواية أيضاً »(1).

<sup>(</sup>١) معجم رجال الحديث ١٤: ١٧٩، ذيل الرقم ٩١١٧.

<sup>(</sup>٢) معجم رجال الحديث ١٩: ٢٢٣، الرقم ١٢٤٧١.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ١٨: ١٠٩، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي ، الحديث ٤٢.

 <sup>(</sup>٤) انظر الصفحة ١٠٠، ذيل عنوان «ومنها: مكاتبة أبي الحسن الثالث النَّالِيَّا ».

<sup>(</sup>٥) فرائد الأُصول ١: ٣٠٥.

<sup>(</sup>٦) أوثق الوسائل ٢: ١٧٨ ( ١٦٣ )، وانظر أيضاً: بحر الفوائد ٢: ٢٣٤ و ٢٣٥.

وكان ذلك <sup>[1]</sup>مرويّاً عن النبيّ ﷺ أو عن أحد الأثمّة ﷺ <sup>[1]</sup>وكان ممّن لا يُطُغَنُ في روايته <sup>[۳]</sup>ويكون سَديداً في نقله <sup>[1]</sup>..........

[١] أي:خبر الواحد.

[7] المضبوط في «العدّة» هكذا: «عن واحدٍ مِن الأَدمَة هِي ...» (١٠)، وغرضه الله الله السرط الثاني الذي اشترطه الشيخ الطوسي الله لحجيّة خبر الواحد الغير العلمي، وهو: أن يكون الخبر المروي صادراً عن النبي الله عن أحد الأَدمَة هِي .

[٣] إشارة إلى الشرط الثالث في حجّية خبر الواحد، بأن يكون الناقل للخبر ثقة في نقله، ويدلّ على ذلك ما ورد في العمريّ وابنه (٣)، كما أشار إليه المصنّف سابقاً بقوله: «ويؤيّده في إناطة وجوب القبول بـالوثاقة مـا ورد فـي العَــمريّ وابنه...»(٣).

[3] يعني: أن يكون الراوي للخبر ضابطاً في نقله، والمراد هـو: الإشـارة إلى اشتراط الحجّيّة بعدم كون المخبر كثير السهو والغلط، وهـذا مـا يـدلّ عـليه بناء العقلاء.

قال المحقّق التنكابنيّ \*: «الضمير في «كان» راجع إلى «الخبر»؛ يـعني: وكان الخبر صادراً من راوٍ لا يطعن في روايته، ويكـون قـوله: «يـطعن» فـعلاً

<sup>(</sup>١) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: الكافي ١: ٣٢٩ و ٣٣٠، باب تسمية من رآه اللي الحديث الأوّل.

 <sup>(</sup>٣) فرائد الأصول ١: ٣٠٠، وقد تقدّم العزيد من التوضيح في الصفحة ٤٨. ذيـل عـنوان
 «الاكتفاء بالوثاقة في مناط حجّية خبر الواحد».

# ولم يكن [١] هناك [٢] قرينةً تدلّ على صحّة ما تضمّنه الخبرُ [٣] ــ؛ .......

مجهولاً، وقوله: «ويكون سديداً في نقله» عطف على قوله: «لا يطعن»، ويكون الضمير فيه راجعاً إلى «من»، يعني: ويكون الخبر صادراً من راو يكون سديداً في نقله، والمراد من «عدم الطعن في روايته»: أن لا يقال فيه: إنَّه متَّهَم في حديثه أو كذَّابِ أو مختلط أو غير ذلك من الطعون، وأمَّا كونه سديداً في نقله فيحتمل أن يكون المراد منه: أن لا يكون في متن خبره فساد كالجبر والتشبيه والغلوّ وغيرها\_، ويحتمل أن يكون المراد منه: كونه ضابطاً كما اعتبره جمع في خبر الواحد، ويحتمل أن يراد منه: عدم الاضطراب في متون رواياته \_كما يوجد في بعض روايات عمّار \_، ويحتمل أن يراد منه: عدم الاضطراب في سنده بأن يروي رواية واحدة تارةً: بالإضمار، وتارةً: بالإظهار. وتارةٍ: بـلاواسطة، وتـارةً: مع الواسطة \_كما يوجد في بعض روايات إسحاق بن عمّار، وسماعة، وحذيفة وغيرهم \_إلى أن قال: \_ويحتمل أن يكون المراد من «السديد في النقل»: جميع ما ذكرنا»(١).

- [١] المضبوط في «العدّة»: «لم تكن»(٢).
- [٢] مشار إليه لـ «هناك» هاهنا وفي ما بعد هو المواجهة بخبر الواحد.

 [٣] هذا شرط خامس لحجّية الخبر، وهو: أن لا يكون الخبر محفوفاً بالقرينة القطعيّة، وإلّا كان الاعتبار بالقرينة \_كما مرّ توضيحه آنفاً (٢٠).

<sup>(</sup>١) إيضاح الفرائد ١: ٣٨٠ و ٣٨١.

<sup>(</sup>٢) العدَّة في أُصول الفقه ١: ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ١٧٢، ذيل عنوان «شرائط حجّية خبر الواحد في كلام الشيخ الطوسيّ الله عنه ».

[١] المضبوط في «العدّة»: «إن كانت»(١١)، وهي تامّة بمعنى: «ثبت».

[۲] لعل الأولى تأنيت الفعل و تأنيت اسم الإشارة واسم الفاعل بأن يقال: كانت تلك القرينة موجبة للعلم، لكن يمكن توجيهه بتقدير كلمة «وجود» أوكلمة «الاحتفاف» أى: كان وجود القرينة موجباً للعلم.

وكيف كان، فإنّ خبر الواحد إذا احتفّ بالقرينة القطعيّة فيصير مقطوع الصدور، وعليه فحجّيّته تكون باعتبار القرينة لا باعتبار نفس خبر الواحد الغير المحفوف بالقرائن القطعيّة الذي هو المقصود بالبحث.

وبالجملة: فإنّ خبر الواحد إذا كان جامعاً لهذه الشرائط الخمسة المذكورة فهو حجّة يجوز العمل به.

[٣] المضبوط في «العدّة» هكذا: «ونحن نذكر القرائن فيما بعد» (٢).

ولا يخفى أنّ القرائن التي تفيد حصول العلم كثيرة ذكرها الشيخ الطوسيّ تارةً في مقدّمة كتابه «الاستبصار»؛ فإنّه قال: «والقرائن [أشياء]كثيرة؛ منها: أن تكون مطابقة لأدلّة العقل ومقتضاه \_إلى أن قال: \_فكلّ هذه القرائن توجب العلم وتخرج الخبر عن حيّز [الخبر] الآحاد وتدخله في باب المعلوم...» (٣).

وأُخرى في كتابه «العُدّة»، حيث قال: «القرائن التي تدلّ على صحّة متضمّن

<sup>(</sup>١) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: العدَّة في أُصول الفقه ١: ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) الاستبصار ١: ٣ و ٤.

جاز العمل به<sup>[۱]</sup>.

الأخبار التي لا توجب العلم أربع أشياء؛ منها: أن تكون موافقة لأدلّة العقل وما اقتضاه...، ومنها: أن يكون الخبر مطابقاً لنصّ الكتاب...، ومنها: أن يكون الخبر موافقاً للسنّة المقطوع بها من جهة التواتر...، وصنها: أن يكون موافقاً لما أجمعت الفرقة المحقّة عليه...»(۱)، وسيشير المصنّف الله إليها في ما بعد بقوله: «قيل لهم: القرائن التي تقترن بالخبر وتدلّ على صحّته أشياء مخصوصة نذكرها فيما بعد من الكتاب والسنّة والإجماع والتواتر...»(۱)، وقد تقدّم توضيح ذلك سابقاً (۱).

[۱] هذا جواب الشرط المتقدّم في قوله: «إذا كان...»؛ أي: إذا كان الخبر مستجمعاً للشرائط الخمسة المذكورة جاز العمل به.

#### استدلالات الشيخ الطوسى على حجّية خبر الواحد

[۲] أي: على حجّية خبر الواحد الغير العلميّ وجواز العمل بهذا القسم منه
 الجامع للشرائط الخمسة المذكورة.

اعلم أنَّ شيخ الطائفة الطوسيِّ الله قد استدلَّ على حجِّيّة خبر الواحد وجواز

 <sup>(</sup>١) العدّة في أصول الفقه ١٤٣١ـ ١٤٥٠، ذيل عنوان «فصل / ٥ في ذكر القرائن التي تدلّ على صخة أخبار الآحاد».

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١: ٣١٨.

<sup>(</sup>٣) انظر الجزء الثالث: ٤٥٥، ذيل عنوان «٣ ـ خبر الواحد وبيان قسميه ».

## إجماع الفرقة المحقّة [1]؛ . .

العمل به بأدلّة كثيرة (١)، وأمّا المصنّف الله فسيذكر أربعةً منها، حاصلها:

الأوّل: الاستدلال بإجماع الفرقة المحقّة ، الذي سيوضحه هاهنا بنحو التفصيل. الثاني: الاستدلال بعمل الأصحاب.

الثالث: الاستدلال بكتب علم الرجال التي وضعت لتمييز الرجال الناقلين للأخبار.

الرابع: الاستدلال بدليل الانسداد.

وسيذكر المصنّف الاستدلال الثاني والثالث والرابع بنحو الاختصار في المباحث الآتية (٢).

#### الأوّل: الاستدلال بإجماع الفرقة المحقّة

[١] المراد من «الفرقة المحقة» هو أتباع أهل البيت هي المسمون بـ «الشيعة الإمامية المعتقدين بإمامة الأثمة الاثني عشر هي على ما سيجيء توضيح ذلك في المباحث الآتية "".

والمقصود في ما نحن فيه هو الإشارة إلى ما استدلَّ بــه شيخ الطائفة

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٢٨٥ و ٢٨٩ و ٢٨٩ ، ذيل عناوين: «التاني: الاستدلال بعمل الأصحاب» و «التالث: الاستدلال بما قاله علماء الرجال في أحوال الرواة» و «الرابع: الاستدلال بدليل الانسداد».

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ٢٤٧، ذيل عنوان «المراد من الاعتقاد الصحيح ».

فإنّي وجدتُها مُجمِعةً على العمل بهذه الأخبار التي روَوهــا فــي تــصانيفهم [١]

الطوسيُّ ﴿ أُوِّلاً على حجِّيَّة خبر الواحد وجواز العمل به،كما سيستدلُّ عليه ثانياً وثالثاً، وقد أشار إليهما المصنّف ﴿ بقوله: «ثمّ أخذ في الاستدلال \_ ثانياً\_على جواز العمل بهذه الأخبار \_إلى أن قال: \_ ثـمّ استدلّ \_ ثـالثاً عـلى ذلك بأنّ الطائفة ... »(١).

وسيذكر المصنّف القرائن الدالّة على صحّة الإجماع المدّعي من الشيخ الطوسي الله وصدقه بقوله: «فمن تلك القرائن ...»(٢).

#### المراد من معقد إجماع الشيخ الطوسي في المقام

[١] أي: تصانيف الفرقة المحقّة، ومنها هو كتاب «الكافي» لأبي جعفر محمّد بن يعقوب بن إسحاق الكلينيّ الرازيّ ١٠٠٠ المتوفّى ٣٢٩ هـ ، حيث قال: «وقلت: إنَّك تحبُّ أن يكون عندك كتاب كافٍ يُجمَع فيه من جميع فنون علم الدين ما يكتفي به المتعلّم، ويرجع إليه المسترشد، ويأخذ منه من يريد علم الدين والعمل به، بالآثار الصحيحة عن الصادقين الكالى ... »(٣).

وكتاب «من لا يحضره الفقيه» للشيخ أبي جعفر محمّد بن الحسين بن بابويه القمّى الله عنه المعروف بـ «الصدوق» ـ المتوفّى ٣٨١ هـ ، حيث قال : «وجميع ما فيه

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١: ٣٣٦، وانظر أيضاً القسم إلثاني من الجزء الخامس، الصفحة ٤٦، ذيل عنوان «القرائن السبع الدالّة على حجّية خبر الواحد».

<sup>(</sup>٣) الكافي ١: ٨ و ٩، خطبة الكتاب.

ودَوَّتُوها في أُصولهم [١]، ..........

مستخرَج من كتب مشهورة عليها المعوِّل، وإليها المرجع ... »(١).

[١] بمعنى: أنّهم مجمعون على العمل بهذه الأخبار التي دوّنوها في أُصولهم المعروفة بــ«الأُصول الأربعمائة».

ثمّ لا يخفى أنّ «الأُصول الأربعمائة »كانت لأربعمائة من أصحاب الأثمّة اللهِ وأمّا أنّه هل هُم من تلامذة الإمام الباقر في أو من تلامذة هو وابنه الله أو من تلامذة جميع الأثمّة الله من عهد مولانا أمير المؤمنين في إلى زمان أبي محمّد العسكري في ففيه خلاف.

والمشهور: أنّ «الأُصول الأربعمائة »مصنَّفات لأربعمائة مصنَّف من رجـال مولانا الإمام جعفر بن محمّد الصادق ﷺ ، والتفصيل في محلّد").

<sup>(</sup>١) من لا يحضر والفقيه ١: ٣، مقدّمة المصنّف.

<sup>(</sup>٢) اعلم أن الحديث عند النبعة كان في حالة تطور حتى عصر الإمام الصادق لما الذات كتب الماتحرك العلمي للشبعة بصورة واسعة وفقالة، وقد امتازت في هذا العصر بالذات كتب خاصة، وقد اصطلح التاريخ الشبعي على تسمية هذه الكتب بـ «الأصول» وحصرها في أربعمائة أصل وعرفت: بـ «الأصول الأربعمائة»، ولذا نجد جمعاً من أعلام المتقتمين نصوا على أنّ «الأصول» ألّقت في عصر مولانا الإمام الصادق على أنّ «الأحاديث الواردة فيها كانت مساعاً لمولّفيها من الإمام لمنظل قال المحقق الحلّي شي في «المعتبر» (١: ٢٦): «كتب من أجوبة مسائلة [جعفر بن محكفظ أربعمائة مصنّف شوها أصولاً...»، وقال الشهيد الأول شي في «ذكرى الشيعة» (١: ٥٩): «... كتب من أجوبة مسائلة [جعفر بن محكد المنطق أل أربعمائة مصنّف لأربعمائة مصنّف (برجاله المعروفين أربعة آلاف محكد المنطق الدامة في «الرواشح محد المناهد إنها المعروفين أربعة آلاف رجل ...»، ونظير ذلك في «وصول الأخيار»: ٥٠٠ وقال المحقق الداماد شي في «الرواشح

لا يتناكرون ذلك <sup>[١]</sup> ولا يتدافعون <sup>[٢]</sup>، حتّى أنّ واحــداً صـنهم إذا أفــتى بشــيءٍ لا يعرفونـه، سألوه: من أين قلت هذا ؟ فإذا أحالهم <sup>[٣]</sup> على كتابٍ معروفٍ أو أصلٍ مشهور <sup>[٤]</sup>

[١] أي: العمل بأخبار الآحاد المدوّنة في تصانيفهم وأُصولهم.

[۲] أي لا يعدّون العمل بخبر الواحد أمراً منكراً، وغرضه \$ هو الإشارة إلى عدم إنكار الأصحاب وعدم تقبيحهم للعمل بخبر الواحد في مقام الإفتاء وغيره، والشاهد عليه أنّه لو أفتى أحدٌ بحكمٍ ولم يُعرَف وجهه لم يرد استدلاله، بـل إذا أحالهم إلى روايةٍ معتبرة شرعاً يرتفع النزاع وينتهي التخاصم جداً.

[٣] لا يخفى أنّ جواب الشرط سيأتي عند قوله ۞: «سكتواوسلّموا الأمر وقَبلوا قوله»، والضمير الفاعليّ في الفعل (أحال) يعود إلى «المفتي»، والضمير المفعوليّ فيه يعود إلى «السائلين»؛ أي: إذا أحال المفتى الذين سألوا عن دليل الحكم.

[٤] اعلم أنّ المكتوب المشتمل على مجرّد كملام المعصوم الله يسمّى بــ«الأصل»، وأمّا المشتمل عليه مع تصرّف واجتهاد من المصنّف له فـيسمّى

السماوية »: ١٦٠، الراشعة الناسعة والعشرون: «العشهور أنَّ الأُصول أربعمائة مصنَّف لأربعمائة مصنَّف من رجال أبي عبدالله الصادق ﷺ، بل وفي مجالس الرواية عنه والسماع عنه ﷺ، ورجاله صلوات الله عليه من العامة والخاصة \_ على ما قاله الشبيخ السفيد \_ رضوان الله تعالى عليه \_ في إرشاده ( ۲۷۰ و (۲۷۱ ) \_ زُهاءُ أربعة آلاف، وكتبهم وصمنَّفاتهم كثيرة، إلاّ أنَّ ما استقر الأمر على اعتبارها والتعويل عليها وتسميتها بالأُصول هذه الأربعمائة ... » (ولمزيد الاطلاع انظر أيضاً: مقباس الهداية في علم الدراية ٣: ١٠ و ٢٧ ( بحث في الأصول الأربعمائة )، ومعجم رجال الحديث للسيّد الخوئي ﷺ 1: ٥٥ وما بعده ( المقدّمة الرابعة )).

وكان راويه ثِقَةً لا يُنكَرُ [١] حديثُه،

\_\_\_\_\_\_

بـ «الكتاب»، والأُصول الأربعمائة لا يخلو عن هذين القسمين.

نمّ لا يخفى عليك أنّ هذا هو أحد الفروق بين «الأصل» و «الكتاب»، وبينهما فروق أُخر تبلغ إلى ستّة؛ منها: أنّ «الكتاب» ماكان مبوّباً مفصّلاً، وأمّا «الأصل» فليس كذلك، بل هو مجرد مجمع الأخبار والآثار، والتفصيل في محلّد(١٠).

[١] بصيغة المجهول، والجملة صفة لقوله \$: «ثيقةً »؛ أي: كان راوي ذلك
 الخبر \_عن كتابٍ أو أصل\_لا ينكر حديثه.

(١) والمناسب في المقام نقل كلام الفاضل النراقيّ الله ، فإنَّه قال: «كثيراً ما يستعمل لفظ «الكتاب» و «الأصل» و «النوادر» في كتب الرجال \_ فيقال: فلان له كتاب، وفلان له أصل، وله نوادر \_، وقد يُسأل عن الفرق بين الكتاب والأصل، والفرق بينهما \_ على ما صرّح به بعض سادات مشايخنا المحقّقين في بعض رسائله ـ: إنّ الأصل فـي اصطلاح المحدِّثين من أصحابنا بمعنى : الكتاب المعتمَد ، الذي لم ينتزع من كتاب آخر . قال : وليس بمعنى مطلق الكتاب؛ فأنه قد يجعل مقابلاً له فيقال: له كتاب وله أصل. قال: وقد ذكر ابن شهر آشوب في «معالم العلماء» نقلاً عن المفيد \_ طاب ثراه \_: إنّ الإماميّة صنّفت من عهد أمير المؤمنين للنُّهِ إلى عهد أبي محمّد الحسن بن عليّ العسكريّ للنِّهِ أربعمائة كـتاب، تسمّى «الأصول»، وهذا معنى قولهم «له أصل»، ومعلوم أنّ مصنّفات الإماميّة في تلك المدّة تزيد على ذلك بكثير \_كما يشهد به تتبّع كتب الرجال \_، فالأصل إذن أخص من الكتاب؛ انتهى (انظر: رجال السيّد بحر العلوم ٢: ٣٦٧) ـ إلى أن قال: ـ وعلى ما ذكره المفيد يكون الأصل اسماً لكلِّ من الأُصول الأربعمائة. وذكر بعض مشايخ والدى: أنَّ الفرق هو مجرّد عدم الانتزاع، ولم يذكر الاعتماد، وقيل: إنّ الكتاب ما كان مبوّباً مفصّلاً، والأصل مجمع أخبار وآثار ، وردّه بعض مشايخ الوالد بأنّ كثيراً من الأُصول مبوَّبة . وقيل : إنّ الأصل ما كان مجرّد كلام المعصوم، والكتاب ما كان فيه كلام مصنّفه أيضاً...» ( عوائد الأيّام ٩٣٥ و ٩٤ ه ، عائدة ٥٧ ( في بيان معنى قولهم : «له كتاب وله أصل » في الرجال ) ).

سكتوا [٢] وسلموا الأمر [٣] وقَبلوا قوله [٤].

- [١] جواب لقوله ﷺ: «فإذا أحالهم».
- [٢] المضبوط في «العدّة» هكذا: «وسلّموا الأمر في ذلك»(١).
- [٣] أي: قول المفتى الذي أحالهم إلى كتاب معروف أو أصل مشهور.

وبالجملة: فإنّ سكوت السائلين عن دليل الحكم بأنّه هو الخبر المذكور في كتاب معروف أو أصل مشهور ممّا يدلّ على حجّيّة خبر الواحد عند أصحاب الفرقة المحقّة، وهو المطلوب في المقام.

- [٤] أي: عمل الفرقة المحقّة في العمل بخبر الواحد.
- [٥] المضبوط في «العدّة» هو: «من الأثمّة ﷺ، ومن زمن الصادق جعفر بن محمّد ﷺ الذي انتشر العلم عنه ...» (٢٠).
  - [٦] أي: على العمل بهذه الأخبار وحجّيتها.
- [٧] ظاهر هذه الفقرة من كلامه ﴿ فِي الإِجماع الدخوليِّ، ولذا قد ادَّعي بعضٌ (٣)

<sup>(</sup>١) العدَّة في أُصولِ الفقه ١: ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر : العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٧.

 <sup>(</sup>٣) المراد من «البعض» هو: المحقق القئي ﷺ حيث قال: «وثانيها: ما اختاره الشيخ ﷺ في
 «عدّنه» بعد ما وافق القوم في الطريقة السابقة ...» (قوانين الأصول ٢: ٣٥٠ (١: ٣٥٠)).

والذي يكشف عن ذلك [1]:

أنَّ الشيخ الطوسي ١ كان في باب الإجماع ذا طريقين :أحدهما: الدخوليَّ، وفاقاً لمذهب أستاذه المرتضى ١٠ و ثانيهما : اللطفيّ ، خلافاً لمذهب أستاذه ، وإليه أشار المصنّف الله ضمن قوله: «فدعوى مشاركته للسيّد...»(١١)، وقد تقدّم توضيح ذلك مفصلاً في مبحث الإجماع (٢).

#### الكاشف عن انعقاد الإجماع على حجّية خبر الواحد

[١] أي: الكاشف عن انعقاد الإجماع في تحصيل الأقوال على حجّية خبر الواحد، ولا يخفي أنَّ فيه ردّاً على أُستاذه السيِّد المرتضى ﴿

توضيح ذلك: أنّ السيّد الله بناءً على ما تقدّم (٢١) قد ادّعي أنّ خبر الواحد عند الشيعة الإماميّة يلحق بالقياس من حيث عدم الأخذ به وعدم الاعتماد عليه (٤)،

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ١٩٣. لا يخفى أنّ المصنّف الله قد ردّ دعوى مشاركة الشيخ مع السيّد بقوله: «غيرُ ثابتة...» وأصرَ على انحصار طريقة الشيخ في مسألة الإجماع في قاعدة «اللطف »، ولمزيد الاطِّلاع انظر: أوثق الوسائل ١: ٥٥٢ ( ١١١).

<sup>(</sup>٢) انظر الجزء الثالث: ١٤٥ ـ ١٤٧، ذيل عنوان «الثاني: طريقة قاعدة اللطف (الإجماع اللطفيّ ) وعدم صحّته ».

<sup>(</sup>٣) قال المصنّف (أنهُ : «وأمّا الإجماع فقد ادّعاه السيّد المرتضى أيُّنُّ في مواضع من كـلامه، وجعله في بعضها بمنزلة القياس في كون ترك العمل به معروفاً من مـذهب الشـيعة ...» (فرائد الأُصول ١: ٢٤٦ و٢٥٣)، وتقدّم توضيحه مفصّلاً في الجزء الشالث: ٥٣١، ذيـل عنوان «الاستدلال بالإجماع».

<sup>(</sup>٤) قال في المسائل التبانيّات: «... ويجري ظهور مذهبهم في أخبار الآحاد مجرى ظهوره

لكنّ الشيخ الله لله و كان كالعمل بخبر الواحد الغير المفيد للعلم لو كان كالعمل بالقياس لأنكر الأصحاب العمل به كإنكارهم العمل بالقياس .. مع أنّه ليس كذلك، والشاهد عليه سكوت الخصم وارتفاع التنازع والتخاصم رأساً بمجرّد الستاد المستدلّ بخبر الثقة على الحكم الشرعيّ، مع أنّ المستدلّ بالقياس لا يقبل استدلاله به حتى لو كان متهماً بالعمل به؛ كابن الجنيد مثلاً، الذي لا يُعتنى بكلامه ولو مع عدم اعتماده عليه واقعاً، ولذا تركوا العمل بتصانيفه.

وعليه فإنَّ عمل الأصحاب بخبر الواحد وعدم إنكارهم له والاستناد إليه في مقام الفتوى يكشف عن اعتباره ورضاء المعصوم ﷺ بذلك، وهو المطلوب.

[١] القياس: في اللغة هو التسوية (١)، وفي الاصطلاح استنباط حكم واقعة لم يرد فيها نصّ عن حكم واقعة ورد فيها نصّ لتساويهما في علّة الحكم ومناطه وملاكه (١٠). وربّما يعرَّف بتعاريف أُخر:

منها: «القياس» عبارة عن إثبات حكم الأصل في الفرع لاشتراكهما في علّة الحكم، وهو للغزاليّ (<sup>٣)</sup>.

 <sup>←</sup> في إيطال القياس في الشريعة و خطر، و تحريمه، وأكثرهم يحظر القياس والعمل بأخبار

 الآحاد عقلاً... » رسائل الشريف المرتضى ١: ٢٤ و ٢٥، وانظر أيضاً: نفس المصدر ٣: ٩٠٠
 وما يعده «مسألة في إيطال العمل بأخبار الآحاد».

<sup>(</sup>۱) انظر: الصحاح، ولسان العرب، ذيل مادّة «قيس».

 <sup>(</sup>٢) انظر: الذريعة إلى أصول الشريعة: ٤٦٠. والعدّة في أصول الفقه ٢: ١٤٧ و ٦٤٨. ومعالم
 الدين: ٢٣٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: شفاء الغليل: ١٨.

## محظوراً [١] عندهم في الشريعة لم يعملوا به أصلاً [٢] ......

ومنها: «القياس» تحصيل مثل حكم الأصل في الفرع لاشتباههما في علَّة الحكم في ظنّ المجتهد، وهو لأبي الحسين البصريّ (١).

ومنها: «القياس» إثبات حكم معلوم لآخر لاشتباهما في علَّة الحكم عند المثبت، وهو للرازيّ<sup>(۲)</sup>.

[١] أي: حراماً وقبيحاً.

[۲] اعلم أنّه اعتمد أهل السنّة على القياس وجعلوه أحد مصادر التشريع (۳) فيما لا نصّ فيه ، واتّفق على حجّيّته أئمّة ألمذاهب الفقهيّة الأربعة جميعاً.

وأمّا الشيعة الإماميّة فقد ذهبوا إلى بطلان القياس(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: التحصيل من المحصول ٢: ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: المحصول ٥: ١١، والمنخول: ٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) هذا المصطلح -أي: «مصادر التشريع» - هو الدارج بين علماء أهل السئة، والأولى حسب أصولنا التعبير بد «أدلة الفقه» أو «الأدلة الشرعية»؛ لأنّ التشريع منحصر بالله سبحانه، وهو فعله، وأمّا الكتاب والسئة فهما أداة للإبلاغ والتبيين.

تم لا يخفى أن «أدلة الفقه والأحكام» هي التي يعتمد عليها المجتهد في مقام استنباط الأحكام الشرعيّة: لأنّ الفقه أمر توقيفيّ تعبّديّ، ولا يصحّ الإفتاء بشيء إلّا إذا كان مستنداً إلى الله سبحانه، غير أنّ الفقهاء اختلفوا في أدلة الفقه والاستنباط، فالشيعة الإماميّة اتفقوا على أنّ أدلة الفقه عبارة عن الأدلة الأربعة: الكتاب، والسنّة، والإجماع، والعقل، وما سواها ليست من أدلة الفقه والاستنباط، وأمّا أهل السنّة فقد التجؤوا إلى مصادر أخر وأخذوا بالقياس، والاستحسان، والمصالح المرسلة، وسدّ الذرائع وفتحها، وغيرها من الأدلّة العقليّة الظنّيّة، والتفصيل في محلّه.

<sup>(</sup>٤) اعلم أنّ «القياس» ينقسم إلى «منصوص العلَّة» و «مستنبط العلَّة»، والمراد من الأوَّل ما

الأدلة على منع العمل بالقياس عند الإمامية

وقد دلّت على المنع من العمل بالقياس في استنباط الأحكام الشرعيّة نصوص متواترة نكتفي هنا بذكر بعضها:

ا ـعن جعفر بن محمد ﷺ، عن أبيه ﷺ، أنّ عليّاً ﷺ قال: «من نصب نفسه للقياس لم يزل دهره في التباس، ومن دان الله بالرأي لم ينزل دهره في ارتماس، (۱۰).

٢ - روى سماعة بن مهران عن أبي الحسن موسى الله في حديث قال: «مالكم وللقياس، إنّما هلك من هلك من قبلكم بالقياس…» (٢٠).

٣ ـ دخل أبو حنيفة على أبي عبدالله على فقال له: «يا أبا حنيفة ، بسلغني أنّك تقيس». قال: نعم. قال على: « لا تقس؛ فإنّ أوّل من قاس إبليس ... » (٣).

نص الشارع فيه على علم الله المحكم، كما إذا قال: لا تشرب الخمر لأنه مسكر ، والمراد من الثاني ما إذا قام الفقيه بتحصيلها بالجهد والفكر ، ثم إن «مستنبط العلم » على قسمين ، فتارةً : يحصل الفقيه إلى حد القطع بأن ما استخرجه علم المحكم واقماً ، ومناطه ، وأخرى : لا يحصل إلا إلى حد الظن بأنه مناطه وعلنه ، والأول يستى بـ « تنقيح المناط » وهو خارج عن محط البحث ، وإن كان تحصيله أمراً مشكلاً ، ولكنه لو حصل لكان حجمة ، لأن حجيمة القطع ذائية ولا يصح النهي عن العمل بالقطع إذا كان طريقاً إلى الحكم ، ولمزيد الاطلاع راجع الجزء الثالث : ١١ كا ، ذيل الهامش (٢).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ١٨: ٢٥، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي ، الحديث ١١.

<sup>(</sup>Y) وسائل الشيعة ١٨: ٢٣، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٣.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ١٨: ٢٣، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤.

٤ عن أبان بن تغلب، عن أبي عبدالله ﷺ، قال: «إنّ السنّة لا تقاس. ألا ترى أنّ المرأة تقضي صومها ولا تقضي صلاتها؟! يــا أبــان، إنّ السنّة إذا قــيست محق الدين» (١٠).

٥ ـ عن أبي شيبة الخراساني، قال: سمعت أبا عبدالله ﷺ يقول: «إن أصحاب المقايس طلبوا العلم بالمقايس، فلم تزدهم المقايس من الحق إلا بُعداً، وإنّ دين الله لا يصاب بالمقايس» (١٠).

وبالجملة: قد تواتر أخبار أهل البيت عن الدع عن العمل بالقياس. بل إنهم شنّوا حرباً على أهل الرأي والقياس -كمناظرات الإمام الصادق المنهم الاستمام المنادق المنظم معهم، لا سيّما مع أبى حنيفة -، والتفصيل في محلّه (٢٠).

ونلاحظ في كلمات فقهاء الإماميّة أنّهم منعوا بالاتّفاق عن العمل بالقياس وأفتوا بتحريمه وذهبوا إلى أنّ المنع عن العمل بالقياس يعدّ من ضروريّات المذهب، والتفصيل في محلّه(1).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ١٨: ٢٥، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، الحديث ١٠.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ١٨: ٢٧، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، الحديث ١٨.

 <sup>(</sup>٣) ذكر المحدّث الكلينيّ شي في «الكافي» ١: ٥٤ ـ ٥٩، باب البدع والرأي والمقايس،
 وفيه: ٢٢ حديثاً، والمحدّث المجلسيّ شي في «البحار» ٢: ٢٨٣ ـ ٣١٦، باب البدع والرأي
 والمقايس، وفيه: ٨٤ حديثاً، وغير ذلك.

 <sup>(</sup>٤) انظر على سبيل المثال: العدة في أصول الفقه ٢: ٦٦٥ وما بعده، ومعارج الأصول: ١٨٨٠.
 ومعالم الدين: ٢٣٦، والوافية: ٣٦٦ و ٢٣٧، وقوانين الأصول ٢: ٤٤٠ و ٤٤١ ( ١٤٤١).

وإذا شذّ منهم واحدٌ وعمل به [١] في بعض المسائل أو استعمله على وجه المُحاجَّة لخصمه \_وإن لم يكن <sup>[٢]</sup> اعتقاده \_، ردّوا <sup>[٣]</sup> قوله وأنكروا عليه و تـبرّؤوا مـن قوله ، حتّى أنّهم يتركون تصانيف من وصفناه ورواياته لمتا<sup>[٤]</sup> .....

[۱] أي: بالقياس، والمقصود منه هو: ابن جنيد المعروف بـ «الإسكافيّ» ـ المتهم بالعمل بالقياس (۱۱)، وهذا أوجب الاحتراز عن الأخذ برواياته، مع أنّه لا مناسبة بينهما، ولذا قال المصنّف في ما بعد: «... يتحرّزون عن الرواية عـمّن يعمل بالقياس، مع أنّ عمله لا دخل له بروايته، كما اتّفق بالنسبة إلى الإسكافيّ حيث ذكر في ترجمته: أنّه كان يرى القياس، فتُرك رواياته لأجل ذلك»(۲).

[٢] المضبوط في «العدّة» هكذا: «وإن لم يُعلم اعتقاده ... »(٣).

[٣] المضبوط في «العدّة»: «تركوا» بدلاً عن «ردّوا»(٤٠).

[3] يحتمل أن تكون لفظة «ما» مصدرية؛ أي: لعمله بالقياس، وعلى هـذا فاللازم أن يقال: «لما» بدل «لما».

<sup>←</sup> و۲/3: ۱۷۹ (۲: ۸۰)، ومفاتيح الأصول: ٦٦٥ وما بعده، ذيل عنوان «في بيان عدم
حجّية القياس على مذهب الإماميّة».

<sup>(</sup>١) هو:أبو علي محمد بن أحمد بن الجنيد الكاتب الإسكافي المتوقى سنة ١٩٨٣ هـ، كان من كبار فقهاء الشيعة. متكلّماً، محد تأ وجهاً، جليل القدر، مصنّفاً كثير النصنيف، قيل: إنّه كان يرى القول بالقياس، لاحظ ترجمته في رجبال الشجاشيّ: ١٨٥٥، رقم ١٠٤٧، خـلاصة الأقوال (رجال العلامة): ٢٥٥، رقم ١٩٨٤، ومعجم رجبال الحديث ٢١٥، ٢٣٢، رقم ١٠١٠٧، وتأسيس الشيعة لعلوم الإسلام: ٣٠٠ و٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١: ٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) و (٤) العدّة في أصول الفقه ١: ١٢٧.

كان عاملاً بالقياس <sup>[1]</sup>، فلو <sup>[7]</sup>كان العمل بالخبر الواحد جرى بذلك <sup>[7]</sup>المجرى <sup>[4]</sup> لوجب فيه <sup>[6]</sup>أيضاً مثل ذلك <sup>[7]</sup>، وقد علمنا خلافه <sup>[9]</sup>.

[۱] المقصود من العامل بالقياس هو: «محمّد بن أحمد بن الجنيد» \_كما مرّ آنفاً.

[۲] الفاء للنتيجة؛ أي: والذي نستنجته ممّا تقدّم أنّ الشاهد على صحّة انعقاد الإجماع القوليّ على حجّية خبر الواحد الغير العلميّ هو أنّه لو كان خبر الواحد جارياً مجرى القياس في وضوح بطلانه كما ادّعاه السيّد \$ \_ لوجب في خبر الواحد أيضاً مثل ما جرى في القياس من وضوح بطلان العمل به \_، مع أنّا قد علمنا أنّ العمل بخبر الواحد ليس مثل العمل بالقياس، وعليه فيكون عملهم بالخبر كاشفاً عن حجّيته و تحقّق الإجماع فيه.

[۳] المضبوط في «العدّة» هكذا: «يجري ذلك» (١١)، ومشار إليه «ذلك» هو
 العمل بالقباس.

أي: بأن كان العمل بخبر الواحد عند الطائفة المحقة جارياً مجرى القياس
 في وضوح بطلان العمل به.

[٥] أي: في خبر الواحد الغير العلميِّ المبحوث عنه في المقام.

[٦] أي: مثل ما جرى في القياس \_من وضوح بطلان العمل به.

[٧] يعني: علمنا بأن خبر الواحد الغير المفيد للعلم ليس كالقياس في تركه
 وعدم جواز العمل به.

<sup>(</sup>١) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٧.

فإن قيل [1]: كيف تدّعون [<sup>7]</sup> إجماع الفرقة المُحِقَّة على العمل بخبر الواحد، والمعلوم مِن حالها [<sup>7]</sup> أنّها لا ترى <sup>[3]</sup>العمل بخبر الواحد، كما أنّ المعلوم أنّها لا ترى العمل بالقياس، فإن جاز ادّعاء أحدهما جاز ادّعاء الآخر [6].

#### الإيرادات الواردة على الاستدلال بالإجماع

اعلم أنّ الإجماع الذي ادّعاه الشيخ الطوسيّ \$ على جواز العمل بخبر الواحد الغير العلميّ قد أُورد عليه إيرادات سبعة ، وقد تصدّى للجواب عنها بنفسه ، وإليك بيان الإيرادات والجواب عنها .

#### ١ ـ إلحاق الخبر بالقياس في عدم جواز العمل

- [١] هذا هو أوّل الإيرادات التي أوردها الشيخ & على الإجماع الذي ادّعاه في المقام، ولعلّ مرجع هذا الإيراد إلى ما ادّعاه السيّد المرتضى ﴿ من إلحاق خبر الواحد بالقياس \_كما ستعرف توضيح الإيراد وردّه.
  - [٢] المقصود هو: إنكار ادّعاء قيام الإجماع على العمل بخبر الواحد.
- [٣] «الواو» حالية، والضمير المؤنّث يعود إلى «الفرقة المُحِقّة»، وغرضه 
   الإشارة إلى وجه عدم صحّة ادّعاء الإجماع المدّعى في المقام.
- [٤] أي: لا تعتقد، والضمير فـي «أنّـها» و «لا تــرى» يــعود إلى «الفــرقة المُحِقَّة»؛ يعني: أنّ الفرقة المُحِقَّة لم تعتقدبحجّيّة خبر الواحد ولم تعمل به.
- [6] ملخّص الإيراد هو: أنّ العمل بالخبر الواحد والقياس متساويان في نظر
   الفرقة المُحِقّة في عدم جواز العمل بهما، وبعبارةٍ أُخرى: إنّ ما يتراءى من الفرقة

قيل له <sup>[1]</sup>: المعلوم مِن حالها الذي لا يُنكر ، أنّهم لا يرون العمل بخبر الواحد الذي يَرويه مخالفوهم في الاعتقاد ويختصون بطريقه <sup>[۲]</sup>، وأمّا ماكان رواته <sup>[۳]</sup>

المُحِقَّة أنّها لا تجيز العمل بخبر الواحدكما لا تجيز العمل بالقياس، فكيف تدّعون إجماعهم على جواز العمل بخبر الواحد؟!

وبالجملة: فالعمل بالقياس والعمل بخبر الواحد سيّان من جهة عـدم جـواز الاستناد إليهما، فإن جاز ادّعاء العمل بخبر الواحد جاز ادّعاء العمل بالقياس.

## دفع الإيراد باختصاص جواز العمل بالخبر المرويّ من طريق الخاصّة

[١] إشارة إلى ردّ الإيراد الأوّل الذي مرجعه الردّ على ما ادّعاه السيّد ١٠٠٠.

وملخّص الردّ هو: أنّ عدم تجويز الأصحاب العمل بمخبر الواحد لا يكون مطلقاً، بل يختص بالخبر المرويّ من طرق العامّة، وهذا لا ينافي العمل بالخبر الواحد المرويّ من طرق الإماميّة، وعليه فإلحاق الخبر بالقياس كان بالنسبة إلى خصوص الأوّل دون الثاني، فما ذكر من الإيراد لا يضرّ بإجماع الفرقة المُحِقّة على حجّية الخبر، فافهم.

[۲] إشارة إلى اختصاص المخالفين بطريق الخبر؛ فإنّما لم يُعمَل بمثل هذا عند
 الفرقة المُجقَّة، لا مطلقاً كما زعمه السيّد .

[٣] المضبوط في «العدّة» هكذا: «فأمّا ما يكون راويه»(١٠)؛ أي: الخبر الذي كان رواته من الإماميّة.

<sup>(</sup>١) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٨.

منهم وطريقه أصحابهم، فقد بَيِّناً أنَّ المعلوم خلاف ذلك [1]، وبَسِيَّنا الفرق بسين ذلك [1] وبين القياس [17]، وأنّه لوكان معلوماً حظر العمل بخبر الواحد [<sup>13</sup> لجرى مجرى العلم بحظر القياس، وقد عُلم خلاف ذلك [10].

[١] أي: خلاف ما زعمه المستشكل من عدم عمل الأصحاب بخبر الواحد مطلقاً وإلحاقه بالقياس م مع أنّ الصحيح ما أوضحناه آنفاً من عمل الأصحاب بالخبر الواحد المروى من طرق الإماميّة على .

[٢] أي: الخبر الواحد المرويّ من طريق الإماميّة.

 [٣] إشارة إلى ما أوضحناه آنفاً من أنّ إلحاق الخبر بالقياس إنّما هو بالنسبة إلى خصوص الأوّل(١) دون الثاني(٢).

وبالجملة : فالفرق بين العمل بالقياس والعمل بالخبر الوارد من طريق الإماميّة هو أنّ الأوّل عندهم حرام بالإجماع ، والثاني جائز بالإجماع .

[٤] «الحظر» معناه: المنع، وعبارة «وأنّه لوكان...» عطف تفسيريّ لما قبلها.

[6] أي: علمنا أنّ العمل بخبر الواحد ليس مثل العمل بالقياس؛ إذ لو كان المنع في العمل بخبر الواحد مثل المنع في العمل بالقياس لاشتهر وبان، وعليه فحر مة العمل بالقياس عند الفرقة المحقّة بديهيّ، بينما جواز العمل بالخبر الجامع للشرائط عندهم إجماعيّ -كما تقدّم أنفاً.

<sup>(</sup>١) أي: الخبر المرويّ من طريق العامّة.

<sup>(</sup>٢) أي: الخبر المروى من طريق الخاصة.

واحد لا يعمل به ، ويدفعونهم عن صحه دلك كان المسال ا

## ٢ ـ إنكار حجّية خبر الواحد عند بعض الأصحاب

[۱] إشارة إلى إشكال آخر أورد على الاستدلال بالإجماع المدّعى على حجّية خبر الواحد.

[۲] إشارة إلى مناظرات مشايخ الشيعة مع العامة ودفعهم إياهم دائـمأ عـن
 الأخذ بخبر الواحد والعمل عليه.

ولا يخفي أنَّ هذا يؤيَّد ما ذهب إليه السيِّد ﴿ مِن إِنكار حجِّيَّة الخبر .

[٣] الضمير الفاعليّ في «يدفعونهم» يعود إلى «شيوخكم»، والمفعوليّ إلى «خصومهم»، ومشار إليه «ذلك» هو العمل بخبر الواحد.

وملخّص الإشكال: أنّ مشايخ الشيعة لا يزالون يناظرون ويجادلون خصومهم من العامّة ــالمعتقدين بصحّة الأخذ بخبر الواحد ــ، فيردّون استدلالهم دائماً بعدم جواز الأخذ بخبر الواحد وعدم صحّة العمل به .

وممًا يؤيّد ذلك أنّ بعض مشايخ الشيعة \_كابن قبة الله عقول: لا يمكن العمل بخبر الواحد عقلاً.

وأنّ بعضهم حكالسيّد \$ \_ يقول بعدم الجواز سمعاً؛ بمعنى: أنّه لم يوجد دليلٌ شرعيّ على جواز العمل بخبر الواحد، ومقتضى الأصل هو حرمة العمل به.

ولا يخفى أنّ هذا يؤيّد ما ذهب إليه السيّد \$ \_من إنكار حجّيّة خبر الواحد \_. فلا يصحّ الاستدلال بالإجماع على حجّيّته وجواز العمل به. حتى أنّ منهم مَن يقول: لا يجوز ذلك عقلاً <sup>[1]</sup>، ومنهم من يقول: لا يجوز ذلك <sup>[7]</sup> لأنّ السمع لم يرد به <sup>[7]</sup>، وما رأينا أحداً تكلّم في جواز ذلك، ولا صنّف فيه كتاباً،

[١] الموصول هنا مصداقه ابن قبة \$ المدّعي امتناعَ الأخذ بخبر الواحد؛ لاستلزامه تحليل الحرام وتحريم الحلال عقلاً، بالتقريب المتقدّم منه \$ في أوّل مبحث الظنّ (١٠).

[۲] الموصول هنا مصداقه السيّد وأتباعه ﷺ المدّعون امتناع الأخــذبـخبر الواحد شرعاً، مع جوازه عقلاً، وقد مـرّ تــوضيح ذلك مـفصّلاً بأنّ النــزاع بــين المشهور وابن قبة يكون ثبو تيّاً، وأمّا بينهم وبين السيّد ۞ فيكون إثباتيّاً ٢٠٠١.

لا يخفى أنّ المضبوط في نسخة الشيخ رحمت الله الكرماني ه هكذا: «لا يجوز ذلك سمعاً؛ لأنّ الشرع لم يرد به»، ثمّ علّق عليه بقوله: «قوله في: [سمعاً] قيد للمنفيّ لا النفي كي ينطبق التعليل على المعلَّل؛ فإنّ عدم الورود في الشرع يكفي في أن ينفى الجواز المقيّد بالسمع دون أن ينفى بالسمع جواز ذلك، إلّا أن يدّعى أنّ ما لم يرد الشرع به فالسمع ورد بنفيه بأدلّة الأصول بتعميم الحكم السمعيّ للظاهريّ أيضاً، والأمر سهل »<sup>7)</sup>.

[٣] أي: لم يرد دليل شرعيّ على جواز العمل بخبر الواحد، بل دلّ على المنع

<sup>(</sup>١) عند قوله \* « فأنه استدل على مذهبه بوجهين: الأول: \_ إلى أن قال: \_ والشاني: أنّ العمل به موجب لتحليل الحرام وتحريم الحلال ... » ( فرائند الأصول ١: ١٠٥)، وانظر أيضاً: الجزء الثاني: ١٧ وما بعده، ذيل عنوان «الكلام في إمكان التعبد بالظنّ وامتناعه ».
(٢) انظر الجزء الثاني: ١٤ \_ ١٧، ذيل عنوان «مواضم البحث في الظنّ ».

<sup>(</sup>٣) الرسائل المحشى: ٨٩.

ولا أملى فيه مسألةً ، فكيف أنتم تدّعون خلاف ذلك ؟ [١]

قيل له [<sup>17]</sup>: مَن أشرتَ إليهم من المنكرين لأخبار الآحاد، إنّـما تكـلّموا مَـن خالفهم في الاعتقاد <sup>[7]</sup>، ..........

منه قوله تعالى: ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ (١)، وأيضاً قوله ﷺ: «ما عَلِمْتُم أنّه قولنا فالزموه، وما لم تعلموا به فرُدُّوه إلينا » (٢)، وقد مرّ توضيحه مفصّلاً (٣).

 [۱] أي: وعلى ما تقدّم كيف تقولون: إنّ الأصحاب أجمعوا عملى العمل بالخبر الواحد؟

#### دفع الإيراد بوجهين

[٢] غرضه الله الردّ على ما ذكر من الإيراد، وهو بوجهين:

## الوجه الأوّل: اختصاص الإنكار بخبر المخالف لروايات الخاصّة

[٣] إشارة إلى الرد الأول على الإيراد المذكور، وملخّصه: أنّ المشايخ
 المنكرين لأخبار الآحاد إنما ينكرون الأخبار الآحاد الواردة من طرق العامّة

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٣٦.

 <sup>(</sup>۲) بصائر الدرجات ۲: 431، الحديث [ ۱۸۸۵ ] ۲۷، و وسائل الشيعة ۱۸: ۸۸، الباب ۹ من أبواب صفات القاضى ، الحديث ۳٦.

<sup>(</sup>٣) انظر الجزء الثاني: ١٥٩ - ١٦٢ و ٢٠١٧، ذيل عنوان «الاستدلال بالكتاب على حرمة التميد بالظنّ » و «الاستدلال بالسنّة على حرمة التميّد بالظنّ»، و «الاستدلال على أصالة حرمة العمل بالظنّ »، قال صاحب «الأوثق » ه ﴿ : « وقد ذكر بعض مشايخنا أنّ بعضهم قد جمع في رسالة مفردة مائتي آية وخمسمائة حديث في حرمة العمل بالظنّ (أوثق الوسائل ١: ٢٦٦ ( ٦٦)).

المخالفة لروايات الخاصّة، لامطلقاً.

توضيح ذلك: أنّ إنكار مشايخ الأصحاب لحجّية خبر الواحد كان للأخبار المرويّة من طرق المخالفين؛ فإنّ العامّة القائلين بحجّية خبر الواحد كانوا مخالفين للإماميّة في الاعتقاد، وكان عند أُولئك أخبار آحاد مجعولة معارضة بأخبار الخاصة الواردة عن الأثمّة هي من طريق أصحابهم، وحيث لم تتمكّن الإماميّة من ردّ ورفض تلك الأخبار المعارضة، فيقولون: إنّ أخبار الآحاد عندنا ليست بحجّة، وعليه فكان مرادهم من المنع عن العمل بخبر الواحد المنع عن العمل بأخبار العامّة المعارضة بأخبار الخاصة، لا مطلقاً.

وممّا يرشد إلى ذلك جعل رواية عن رسول الله ﷺ في مدح الأوّل والشاني لعنهما الله .. وهي: «أبوبكر وعمر سيّداكهول أهل الجنّة »(١، وذلك في قبال ما ورد عن رسول الله ﷺ بأنّ: «الحسن والحسين سيّدا شباب أهل الجنّة »(١).

وهكذا جعل روايةٍ أخرى عن رسول الله ﷺ، وهي: «أنامدينة العلم، وأبوبكر أساسها، وعمر حيطانها، وعثمان سقفها ...» (٢) في قبال ما ورد في الجوامع الحديثيّة بأن: «قال رسول الله ﷺ: أنا مدينة العلم، وعليّ بابها، فمن أراد العلم فليقتبسه من عليّ » (١).

<sup>(</sup>١) انظر: السنن (لابن ماجة): ٤٣، الرقم ٩٥، والسنن (للترمذيّ) ٥: ٣٧٦، الرقم ٣٦٨٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: كمال الدين وتمام النعمة: ٢٩٥، الحديث ١٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: فردوس الأخبار ١: ٧٦، الرقم ١٠٨.

 <sup>(</sup>٤) انظر: الإرشاد (للمفيد): ٢٢. وإثبات الهداة ٢: ١٤٤، الفصل السابع والثلاثون، وبحار الأنوار ٤٠٠٠، باب ١٤٤ (باب: أنه ﷺ باب مدينة العلم والحكمة)، الحديث ٧.

ودفعوهم [١] عن وجوب العمل بما يروونه [٢] ..........

\_\_\_\_\_

وبالجملة: فإنّ السيّد وأتباعه على جبيّة خبر الواحد رأساً زعموا أنّ شيوخ الأصحاب الذين لا يزالون أنكر وا العمل بخبر الواحد كان إنكارهم بنحو المطلق \_أي: خبر الواحد المرويّ من طرق الخاصّة والعامّة \_، لكن هذا الزعم \_كما عرفت \_باطل، إذ إنكار الأصحاب كان في مقام ردّ الأخبار العامّة المعارضة على ماسيجيء توضيحه في موضعين (١).

[۱] أي: دفعوا مَن خالفهم في الاعتقاد، والمقصود ممّن خالفهم شيوخ العامّة القائلون بوجوب العمل بخبر الواحد الذي يروونه.

[٢] الضمير الفاعليّ هنا يعود إلى «مَن خالفهم في الاعتقاد» \_أي: العامّة \_.، وغرضه في هو أنّ إنكار المشايخ الأخذ بخبر الواحد كان لمجرّد التقيّة عن خُصومهم العامّة وللاحتيال في مقام المناظرة، وبذلك سيصرّح المصنّف في ما بعد عند قوله: «... يمكن أن يكون إظهار هذا المذهب والتجنّن به في مقامٍ لا يمكنهم التصريح بفسق الراوي، فاحتالوا في ذلك بأنًا لا نعمل إلاّ بما حصل لنا القطع بصدقه بالتواتر أو بالقرائن، ولا دليل عندنا على العمل بالخبر الظنّيّ ...» (٢٠) من الله من ال

أقول: هذا المدّعي من المصنّف ﴿ في ما بعد قدأ وضحه صاحب «الأوثق» ﴿ هناك مفصّلاً فقال: «توضيحه: أنّ المخالفين لمّا اختلقوا أخباراً في مدح أثمّتهم أو

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٤٠٧، ذيل عنوان «توجيه اختصاص إنكار الأصحاب للعمل بالخبر، بخبر المخالفين »، وانظر أيضاً القسم الثاني من الجزء الخامس، الصفحة ٢٩، ذيل عنوان «الاحتمال الثاني: زعم حمل إنكار الأصحاب على مطلق الخبر ».

<sup>(</sup>٢) فرائد الأصول ١: ٣٣٠.

في ذمّ أنمتنا الله أو في غير ذلك ورووها عن النبيّ الله أو أئمتنا الله دسوها في أخبارنا، وكان أصحابنا في ذلك الزمان مخالطين معهم، ولم يمكن لهم التصريح بخلافهم، [ف] احتالوا المنع من العمل بخبر الواحد في التخلّص عن مخالفتهم وطرح أخبارهم، وتخلّصوا بذلك عن مناظر تهم بما اختلقوا من أخبارهم إلى أن قال: \_ويؤيّد ما ذكرناه ما اشتهر من أنّ «سمرة بن جُندب» اختلق روايةً عن رسول الله بأمر معاوية بإزاء أربعمائة ألف درهم بأنّ آية استملت على مدمّة عظيمة نزلت في شأن عليّ الله ، وآية أخرى مشتملة على مدح عظيم نزلت في مدح قاتله »(۱).

ولا يخفى عليك أنّ هذاكلّه قد اعترض عليه المحقق التنكابني ، فقال : «هذا الجواب منظورٌ فيه من وجهين : الأوّل: صراحة كلام ابن قبة ومن وافقه في عدم إمكان التعبّد بخبر الواحد الذي يفيد الظنّ مطلقاً من جهة استلزامه لتحليل الحرام وتحريم الحلال ، فكيف يمكن حمله على روايات العامّة ، مع أنّ الدليل العقليّ لا يقبل التخصيص ؟! مضافاً إلى فهم العلماء قاطبة خلافه . والثاني : أنّ السيّد المرتضى ، ومن وافقه كثيراً ما يصرّحون في مقام ردّ أخبار الآحاد الواردة بطرقنا وإن كانت صحيحة بأنّها لا توجب علماً ولا عملاً ، فكيف يمكن حمل ما ذهب إليه على أخبار المخالفين فقط ؟! فانظر «الانتصار» و «الناصريّات» وغير هما(٢)»(٣).

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل ٢: ٢١٥ ( ١٧٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: الانتصار: ١٣٨ و ١٨٢ و ٢٣٥ و ٣٠٥ و ٣١١.

<sup>(</sup>٣) إيضاح الفرائد ١: ٣٨٢.

من الأخبار المتضمّنة للأحكام التي يروون <sup>[1]</sup>خلافها<sup>[1]</sup>، وذلك <sup>[7]</sup>صحيحُ على ما قدّمناه <sup>[4]</sup>، ولم نجدهم <sup>[6]</sup> اختلفوا في ما بينهم وأنكر <sup>[7]</sup> بعضهم عــلى بــعض العملَ بما يروونه <sup>[7]</sup>، إلّا مسائل دلّ الدليل الموجب للعلم <sup>[۸]</sup>.......

[١] الضمير الفاعليّ هنا يعود إلى «مَن أشرت إليهم» ــأي:الخاصّة.

[۲] الضمير المؤنّث في «خلافها» يعود إلى «الأحكام»، أي: ما يسرويه
 الخاصّة خلاف الأخبار التي يرويها العامّة.

[٣] أي: الدفع من الخاصّة لأخبار العامّة، والعمل بما هو المرويّ من طريق الأصحاب.

[٤] تأييد لما ذهب إليه المشايخ \_من عدم عملهم بخبر الواحد العاتميّ\_بناءً على ما تقدّم آنفاً \_من اشتراط صحّة العمل بورود الخبر من طرق الإماميّة.

[٥] الضمير المفعوليّ يعود إلى «مَن أشرتَ إليهم» \_أي: الخاصّة.

[٦] عطف على المتقدّم؛ فالتقدير هكذا: ولم نجدهم أنكر بعضهم على بعض.... والمقصود أنّ المشايخ ﷺ لا ينكرون بعضهم بعضاً للعمل بخبر الواحد المرويّ ن طرق الخاصّة، بل أنهم مجمعون على جو از ذلك، الّا اذا تعارض مدلول خبر

عن طرق الخاصة، بل إنهم مجمعون على جواز ذلك، إلا إذا تعارض مدلول خبر الواحد لمدلول خبر المتواتر المفيد للعلم، فحينئذٍ لو أراد بعضهم العمل على طبق خبر الواحد الظنّيّ في مسألة شرعيّة أنكره الآخرون وخالفوهم؛ إذ مع وجود العلم والقطع لا تصل النوبة إلى الأخذ بغير العلم والتعبّد به، وهو الحقّ جداً، وإليه أشار ﴿ بقوله: «لمكان الأدلة الموجبة للعلم والأخبار المتواترة بخلافه ...».

[٧] أي:الخبر المرويّ عن طرق الخاصّة.

[٨] كخبر المتواتر.

على صحّتها <sup>[1]</sup>. فإذا خالفوهم فيها <sup>[۲]</sup> أنكروا عليهم <sup>[۲]</sup>؛ لمكان الأدلّة المسوجبة للعلم والأخبار المتواترة <sup>[1]</sup> بخلافه <sup>[٥]</sup>.

[١] أي: صحّة تلك المسائل.

 [۲] أي: خالف بعض الخاصة (الإماميّة) بعضاً في مسائل قام الدليل العلميّ يها.

[٣] أي: أنكر بعضهم على بعضٍ العمل بالخبر الواحد، ومنعوهم عن العمل به. .

[٤] لالأنّ خبر الواحد لا يعمل به عندهم.

[٥] أي: بخلاف ذلك الخبر، ولكلام الشيخ " تتمة لم يذكرها المصنف "، وهو هكذا: «فأمّا مَن أحال ذلك عقلاً فقد دلّلنا فيما مضى على بطلان قوله وبيّنا أنّ ذلك جائزٌ، فمَن أنكره كانَ محجوجاً بذلك »(١).

وبالجملة: فإنّه لم يمنع أحد من العمل بخبر الواحد إلّا في مسألة حكم خبر الواحد فيها بشيء وحكم خبر المتواتر المفيد للعلم بخلاف ما أخبر به الواحد، وعليه فينكر الخبر المذكور ويحكم بعدم حجّيّته لكونه مخالفاً للدليل العلميّ.

#### الوجه الثاني: عدم إضرار معلوم النسب بالإجماع

[7] إشارة إلى الرد الثاني على الإيراد المذكور ، وملخّصه: أنَّ مخالفة عدّة من
 الفرقة المُحقّة معلومي النسب لا تضرّ بالإجماع المدّعى على حجّية خبر الواحد

<sup>(</sup>١) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٨.

أقوالهُم مُتميَّزة [1] بين أقوال الطائفة المحقّة، وقد علمنا أنّهم لم يكونوا أسمّةً معصومين، وكلُّ قولٍ قد علم قائله وعرف نسبه وتميّز من أقاويل سائر الفرقة المُحقَّة، لم يُعتدَّ بذلك القول [1]؛ لأنّ [1] قول الطائفة إنّماكان حجّةً من حيث كان فيهم معصوم [1]،

الغير العلميّ وجواز العمل به.

يعني: أنّ هؤلاء المشايخ الذين أنكروا جواز العمل بخبر الواحد ومنعوا منه عقلاً أو سمعًا على فرض إنكارهم لحجّية خبر الواحد مطلقاً لم يعتدّ بخلافهم بعد كونهم قليلين أفراداً وشاذّين أقوالاً، وإليه أشار بقوله \*: «أقوالهم متميّزة ...».

[١] المضبوط في «العدّة» هكذا: «متميّزةٌ من ... »(١١).

[۲] وهذا ما أشار إليه المصنف السية القوله: «ولا يُعتنى بخلاف السيد وأتباعه؛ إمّا لكونهم معلومي النسب...»(٣)، وقد تقدّم توضيحه مفصّلاً(٣).

[٣] تعليل لقوله الله : «لم يُعتدُّ بذلك القول».

[3] هذا شاهد آخر من كلام الشيخ \$ على كونه ذا طريقين في باب الإجماع:
 أحدها: الدخولي، و ثانيها: اللطفي، فراجع ما تقدّم (٤).

<sup>(</sup>١) انظر: العدَّة في أُصول الفقه ١: ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأصول ١: ٣١١.

 <sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ١٦١. ذيل الرقم [١] عند قولنا: إشارة إلى الوجه الأوّل في عدم الاعتناء بمخالفة السيّد وأتباعه للإجماع المحصَّل المدّعى فى المقام.

<sup>(</sup>٤) انظر الجزء الثالث: ١٤٥٠ وما بعده، ذيل عنوان «الثاني: طريقة قاعدة اللطف (الإجماع اللطفيّ) وعدم صحّته ... »، وقد تقدّم توضيح ذلك في الصفحة ٢٠١، ذيل عنوان «الوجه الثاني: عدم إضرار معلوم النسب بالإجماع».

فإذا كان القول [1] من غير معصوم عُـلم أنّ قـول المعصوم داخـلٌ فـي بـاقي الأقوال، ووجب المصير إليه [1] على ما بيّنته في الإجماع، انتهى موضع الحاجة من كلامه.

[١] وردت العبارة في «العدّة» هكذا: «فإذاكان القول صادراً...» (١٠).

[٢] أي: إلى باقي الأقوال.

#### ٣ \_ حكم العقل بعدم الفرق بين ما يرويه الخاصّة وما يرويه العامّة

 [۳] شروع في تقريب إيرادٍ آخر على الاستدلال بـالإجماع عـلى حـجّية خبر الواحد.

لا يخفى أنّ هذا الإيراد \_بخلاف الإيرادات الأُخرى الآتية \_ إنّما يختصّ بما اختاره الشيخ الطوسيّ ، حيث اشترط في حجّية خبر الواحد أن يكون الخبر وارداً من طريق الإماميّة، ولا يرد على المصنّف الله الذي كان المختار عنده هـ و الاكتفاء بالوثاقة في حجّية خبر الواحد \_كما أوضحناه سابقاً(۱).

وعليه فلابدّ للشيخ الطوسيّ الله الله يتصدّى للجواب عن هذا الإيسراد بنفسه، وأمّا الإيرادات الأُخرى فاللازم التصدّي للجواب عنها من قِبَل كلّ من قال بحجّيّة خبر الواحد وجواز العمل به؛ سواء ادّعـى الإجـماع عـلى حـجّيّته ـكـالشيخ

<sup>(</sup>١) انظر : العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٤٨، ذيل عنوان «الاكتفاء بالوثاقة في مناط حجّيّة خبر الواحد».

بأنّ العقل إذا جوّز التعبّد بخبر الواحد<sup>[١]</sup>، والشرع ورد به<sup>[٢]</sup>، . . . . . . . . . . . . . . . . .

الطوسيِّ ﴿ \_، أو لم يدّع الإجماع عليه \_كما ستقف عليه.

وحاصل الإيراد \_الذي أورده الشيخ الطوسي الله على نفسه، شمّ تصدّى للجواب عنه \_هو: أنّ ما ذكر \_من الفرق بين ما ورد عن طريق الخاصّة وما ورد عن طريق العامّة، ثمّ القول بحجّية الأوّل دون التاني عير صحيح، والدليل على ذلك أمران: العقل والشرع، بالتقريب الآتي.

[۱] إشارة إلى الدليل الأوّل الدالّ على عدم الفرق بين الخبرين الخاصّي والعامّيّ، وهو: أنّ العقل إذا حكم بحجّيّة الخبر كان حكمه مطلقاً، والوجه فيه: عدم تطرّق الترديد والتخصيص في الأحكام العقليّة، كما صرّح بذلك في مبحث الاستصحاب بقوله: « ... نظراً إلى أنّ الأحكام العقليّة كلّها مبيّتة مفصّلة من حيث مناط الحكم ... »(۱)، وقال المحقّق الخراسانيّ \*: « ... لعدم تطرّق الإهمال والإجمال في حكم العقل حكما لا يخفى \_»(۱).

وعليه فيكون الخبر الواحد حجّةً مطلقاً. من دون فرق بين كونه وارداً عـن طريق الخاصّة أو العامّة.

[۲] إشارة إلى الدليل الثاني الذي دل على عدم الفرق بين الخبرين الخاصي والعامي، وهو: أنّ الشارع الأقدس قد أصضى حكم العقل بسبب الآيات، والإخبار، والإجماع على حجيّة الخبر.

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ٣: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأُصول: ٣٢٢.

فما الذي يحملكم على الفرق بين ما يرويه الطائفة المحقّة وبين ما يرويه أصحاب الحديث من العامّة ؟[١]

ثمَ أجاب عن ذلك [1] بـ: أنّ خبر الواحد إذا كان دليلاً شرعيّاً [7] ......

[۱] وبالجملة: فبعد عدم تطرق التخصيص في الأحكام العقليّة وورود الدليل الشرعيّ على حجّية خبر الواحد فلا وجه للغرق بين الخبر الوارد من طرق العامّة، والحكم بالحجّيّة في الأوّل وعدمها في الشاني، وعليه فلا وجه لاختصاص حجّيّة الخبر بالأوّل \_كما فعله الشيخ لللي في صدر كلامه.

#### دفع الإيراد بجوابين

[۲] إشارة إلى دفع الإيراد الثالث على الاستدلال بالإجماع المدّعى في المقام، وقد أجاب عنه بجوابين.

#### الجواب الأوّل:

دلالة الدليل الشرعيّ على اختصاص الحجّيّة بالخبر المرويّ من الخاصّة

[٣] هذا هو الجواب الأوّل لدفع الإيراد المذكور.

ولعلّ الأولى قبل توضيح الجواب الأوّل بيان مقدّمة ، وهي: أنّ الأحكام العقليّة تارةً: تكون أحكاماً مستقلّة \_بمعنى: أنّ الحاكم فيها خصوص العقل ، بـلا ضمّ مقدّمة شرعيّة \_، وقد يعبَّر عنها بـ «الأحكام العقليّة المحضة » \_كقبح الظلم وحُسن الإحسان. فينبغي أن يستعمل بحسب ما قرّرته الشريعة [١]. والشارعُ يرى العمل بخبر طائفةٍ خاصّة [٢].

وأُخرى: تكون أحكاماً غير مستقلّة \_بمعنى: أنّ الحاكم فيها العقل بضمّ الشرع \_، وقد يعبَّر عنها بـ «الأحكام العقليّة الغير المحضة ».

[۱] إذا عرفت ما تقدّم، فنقول في توضيح الجواب الأوّل عن الإيراد: إنّ مسألة خبر الواحد ليست من الأحكام العقليّة المحضة بحيث لا يتصوّر فيها التخصيص، بل إنّها من الأحكام العقليّة الغير المحضة، وعليه فالحكم باعتبار خبر الواحد وحجيّته يعدّ حكماً ودليلاً شرعيّاً، فحينائذٍ لابدّ فيه من الالتزام بما قرّر ته الشريعة.

[۲] المضبوط في «العدّة» هكذا: «والشرع يرى العمل بما يرويه طائفة مخصوصة» (۱)، والمراد من «الطائفة المخصوصة» هي «الإماميّة» (۱).

والمراد أنّ الدليل الوارد من قِبَل الشارع الأقدس هو: قوله ﷺ: «لا تأخُّـذَنَّ معالم دينك عن غير شيعتنا »(٢) الذي يدلّ على اختصاص الحجّيّة بخبر الواحد المروى من الطرق الخاصّة.

<sup>(</sup>١) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) اعلم أن «الإمامية» تطلق على الشيعة الاننا عشرية، قال الفاضل المقداد: «لا كلام أنَّ «الإمامية» يراد به «الاننا عشرية» \_ أعني: المعتقدين لإمامة الانني عشر وعصمتهم والنص عليهم والقول بوجوب الإمامة في كلّ زمان \_: لوقوع الاتفاق على أنَّ هذا الاسم لا يطلق إلا على من اعتقد هذا الاعتقاد ...» (التنقيح الرائع ٢: ٣٦٦).

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ١١، ١٠٩، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤٢، وبحار الأنوار ٢: ٨٠، الحديث ٢٤، وبحار الأنوار ٢: ٨٠، الحديث ٢، ونقله المصنف الله في «الفرائد» مرّتين. انظر: فرائد الأُصول ١: ٥٠٠ ه.٨٨٥.

# فليس لنا التعدّي إلى غيرها [١] . على أنّ العدالة شرطٌ في الخبر بلا خلاف [٢] . . .

[١] أي: إلى غير الطائفة الخاصة، والمراد هي: الطائفة العامّة (١).

وفي «العدّة» بعد هذا الكلام هكذا: «كما أنّه ليس لنا أن نتعدّى من رواية العدل إلى رواية الفاسق، وإن كان العقل مجوّزاً لذلك، أُجمِعَ على أنّ من شرط العمل بخبر الواحد أن يكون راويه عدلاً بلا خلافٍ، وكلّ مَن أُسند إليه ممّن خالف الحقّ لم تثبت عدالته عبل ثبت فسقه من فلأجل ذلك لم يَجز العمل بخبره ... »(٢).

وبالجملة: فبعد ورود الدليل والأمر الشرعيّ عُلِمّ اختصاص اعتبار وحــجّيّة الخبر الواحدبالخبر الوارد من طرق الخاصّة، فلا يجوز لنا التعدّي عنه<sup>٣)</sup>.

### الجواب الثاني : اشتراط العدالة في الراوي

 [۲] هذا هو الجواب الثاني لدفع الإيراد المذكور، وملخّصه: أنّ الاتفاق قائم على أنّ العدالة شرط في قبول الخبر<sup>(٤)</sup>، ومن المعلوم أنّ مَن أنكر الحقّ وخالفه فقد

<sup>(</sup>١) عليّ بن الحكم بن الزبير، قال: حدّ تنبي أبان بن عثمان، عن هارون بن خارجة، قال: قلت لأبي عبدالله عليّ : إنّا نأتي هؤلاء المخالفين، فنسمع منهم الحديث، يكون حجّة لنا عليهم؟ قال: فقال عليّة: « لا تأتهم، ولا تسمع عنهم. لعنهم الله، ولعن ملّتهم المشركة » ( انـظر: السرائر ( المستطرفات) ٣: ٢٥٠٥).

<sup>(</sup>٢) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) أقول: قد مرّ من المصنّف فللله وسيأتي منه أيضاً في ما بعد جواز التمدّي عن رواية الخاصّة. والعكم باعتبار خبر الواحد العرويّ عن العائمة أيضاً عند العلم بوثاقة راويه ، فافهم (انظر: فرائد الأصول ١٠ ؟ ٣٠ و ٣٠ و ٥٨٨).

<sup>(</sup>٤) ولمزيد الاطِّلاع راجع على سبيل المثال: «رسالة في العدالة » للمصنِّف ﴿ أَنُّهُ ، المطبوعة في

ومن <sup>[۱]</sup>خالف الحقّ <sup>[۲]</sup>......

\_\_\_\_\_

فَقَدَ العدالة، فلا يجوز الأخذبخبره.

[١] الموصول هنا مصداقه الذين أنكروا الحقّ وتركوا ما أوجبه الله تـعالى ورسوله ﷺ، وهو إنكار ولاية عليّ بن أبي طـالب ﷺ والأتــمّة مـن ولده ﷺ والاعتقاد بخلافة غيرهم.

وهناك مجموعة كبيرة من النصوص الواردة عن النبي ﷺ قد صرّح فيها بالإمامة والخلافة بلافصل لعليّ بن أبي طالب ﷺ نشير هاهنا إلى بعضها، وهي: ١ حديث يوم الدار، وهو قول النبيّ ﷺ لعليّ بن أبي طالب ﷺ أمام كبار قومه: «إنّ هذا أخي ووصيّي ووزيري وخليفتي فيكم، فاسمعوا له وأطيعوا »(٣).

ضمن رسائل فقهيّة: ٥٩ ـ ٦٣. ومفاتيح الأصول: ٥٥١ عند قوله: «كون الإسلام والإيمان
 والعدالة شرطأ في الراوي ... ».

<sup>(</sup>١) المائدة: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٣.

<sup>(</sup>٣) الأمالي (للطوسيّ ): ٥٨٣، الحديث ١٢٠٦، والأمالي (للصدوق): ٦٢، الحديث ١١.

٢ ـ حديث المنزلة، وهو قوله ﷺ لعليّ ﷺ: «أنت منّي بمنزلة هـارون مـن موسى، إلا أنّه لا نبيّ بعدي »(١).

٣ حديث الغدير، وهو من أقوى الحجج على إمامة عليّ بن أبي طالب ﷺ؛ لأنّ النبيّ ﷺ صرّح في الخطبة التي خطبها بغدير خمّ بكون عليّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم، ثمّ أخذ بيد عليّ ﷺ فقال ﷺ: «من كنت مولاه فعليّ مولاه. اللهمّ وال من والاه، وعاد من عاداه» (٢).

إلى غير ذلك من التصريحات الكثيرة التي لا يسعنا التعرّض لها فعلاً؛ فإنّها تدلّ على أنّ الإمامة والخلافة مجعولة من قِبَل الله تعالى على لسان نبيّه ﷺ لعليّ بن أبي طالب على والأتُمة على من ولده (٣)، وهذا هو الحقّ الذي يجب الاعتقاد بـــه، وعلم الكلام هو المتكفّل لهذا البحث، فراجع محلّه (٤).

<sup>(</sup>١) الكافي ٨: ١٠٦ و١٠٧، الحديث ٨٠.

<sup>(</sup>٢) الكافي ١: ٢٩٣ و ٢٩٤، الحديث ٣.

 <sup>(</sup>٣) انظر: الكافي ١: ٢٨٦، باب ما نص الله عزّوجلّ ورسوله ﷺ على الأنــــة ﷺ واحــداً
 فواحداً.

<sup>(</sup>٤) انظر على سبيل المثال: الذخيرة في علم الكلام (للسيّد المرتضى): ٤٣٧، فصل (في الدلالة على وقوع النصّ بإمامة عليّ أمير المؤمنين غليًّة. و ٥٠٠، فصل (في الدلالة على صحّة إمامة باقي الأئمّة الاتنى عشر صطوات الله عليهم)، وكشف العراد في شرح تجريد الاعتقاد: ٤٩٦، المسألة الخامسة في أنّ الإمام عليّ بعد النبيّ بلا فيصل عليّ بمن أبي طالب عليه و ٥٣٥، المسألة النامنة في إمامة باقي الأئمّة الاتني عشر عليهي ، والمنقذ من التقليد ٢: ٢٠١ و ٣٦٩، ذيل عنوان «الاستدلال بالنصوص الواردة عن النبيّ عليه على إمامة أمير المؤمنين عليه ».

لم يثبت عدالته ، بل ثبت فسقه[١].

[۱] اعلم أنّ إطلاق «عدم العدالة» و «الفسق» \_بل و «الكفر» \_على المخالفين لأجل إنكارهم ولاية عليّ بن أبي طالب الله والأثمّة من ولده الله متلا دلّت عليه الأخبار الكثيرة التي ذكرها المحدّثون والفقهاء في كتبهم الحديثيّة والفقهة.

والمناسب في المقام ذكر كلام صاحب «الحدائق» \* ؛ فإنّه قال: «والصفهوم من الأخبار المستفيضة هو كفر المخالف الغير المستضعف \_ إلى أن قال: \_ وأمّا الأخبار الدالة على كفر المخالفين عداالمستضعفين فمنها:

ما رواه في «الكافي» بسنده عن مولانا الباقر ﷺ، قال: «إِنَّ الله عِنَّ وجلّ نصب عليّاً ﷺ علماً بينه وبين خلقه، فمن عرفه كان مؤمناً، ومن أنكره كان كافراً، ومن جهله كان ضالاً ... ، (۱۰).

وروى فيه عن أبي إبراهيم [الإمام موسى الكاظم] الله قال: «إنَّ عليّاً الله باب من أبواب الجنّة ، فمن دخل بابه كان مؤمناً ، ومن خرج من بابه كان كافراً ، ومن لم يدخل فيه ولم يخرج منه كان في الطبقة التي لله عرّ وجلّ فيهم المشيئة» (٢٠).

وروي فيه عن الصادق على قال: «... من عرفنا كان مؤمناً ، ومن أنكرنا كان كافراً ، ومن لم يعرفنا ولم يسنكرنا كان ضالاً حتى يسرجع إلى الهدى الذي افترض الله عليه من طاعتنا الواجبة ، فإن يمت على ضلالته يفعل الله بمه

<sup>(</sup>١) الكافي ١: ٤٣٧، الحديث ٧، و٢: ٣٨٨، الحديث ٢٠.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٢: ٣٨٩، الحديث ٢١.

ما یشاء ... »<sup>(۱)</sup>...»<sup>(۲)</sup>.

وقد ذكر العلامة المجلسي الأجاديث الدالة على كفر المخالفين؛ منها: ما نقله ثقة الإسلام الكليني الله عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن صفوان بن يحيى، عن العلاء بن رزين، عن محمّد بن مسلم، قال: سمعت أبا جعفر الله يقول: «كلّ من دان الله عزّ وجلّ بعبادة يجهد فيها نفسه ولا إمام له من الله فسعيه غير مقبول، وهو ضال متحيّر والله شانئ لأعماله (") إلى قوله الله : وإن مات على هذه الحالة مات ميتة كفر ونفاق ...»، وقال ذيل هذا الحديث الشريف الذي عبّر عنه بـ «الصحيح» .. «أقول: وهذا الخبر صريح في كفر المخالفين لإنكارهم أصلاً عظيماً من أصول الدين ...» (").

وإن أردت المزيد من التوضيح فراجع كلام السيّد الخوئي ١٥٠٠ المريد

<sup>(</sup>١) الكافي ١: ١٨٧، الحديث ١١.

<sup>(</sup>۲) الحدائق الناضرة ٥٠ (۱۸۷ و ۱۸۱ و وقال في صوضع آخر: « التالت: أنّه قد استفاضت الروايات والأخبار عن الأثفة الأبرار إليك كما يسطنا عليه الكلام في كتاب «الشهاب الثاقب في بيان معنى الناصب» بكفر المخالفين ... » (نفس المصدر ١٠: ٤٢. وانظر أيضاً ١٤٨ ١٤٨).

<sup>(</sup>٣) أي: مبغض لأعماله.

<sup>(</sup>٤) مرآة العقول ٢: ٣١٣ ـ ٣١٦. باب معرفة الإمام والردّ إليه ، الحديث ٨، وانظر أيضاً: ٣٦٦، الحديث الأوّل، و٣: ١٩٤٤، الحديث ٦ و٢١٣، باب فيمن دان الله عزوجل بغير إمام من الله جل جلاله ، الحديث الأوّل.

 <sup>(</sup>٥) انظر: مصباح الفقاهة ، المطبوع في ضمن موسوعة الإمام الخوثئ ٣٥ : ٤٩٦ ـ ٤٩٩ ، تحت عنوان «حرمة الغبية مشروطة بالإيمان».

ثمّ أورد على نفسه <sup>[1]</sup> بـ: أنّ العمل بخبر الواحـد يــوجب كــون الحــقّ فــي جهتين <sup>[۲]</sup>عند تعارض خبرين .

#### ٤ \_ لزوم حجّية الخبرين المتعارضين (اجتماع النقيضين)

[١] إشارة إلى إيراد رابع أورده الشيخ الطوسيّ \$، وملخّص الإيسراد: أنّ القول بحجّية خبر الواحد وجواز العمل به يوجب اجتماع النقيضين \_أي: حجّية كلِّ من الخبرين المتعارضين.

ولا يخفى أنّ هذا الإيراد والإيرادات اللاحقة بخلاف الإيرادات السابقة ـ لا يختص بالإجماع الذي ادّعاه الشيخ \$ على حجّية خبر الواحد، بل إنّها مشتركة بالنسبة إلى القائلين بحجّية خبر الواحد، ولذا اللازم التصدّي للجواب عنها من قِبَل كلّ من قال بحجّية الخبر وجواز العمل به، سواء ادّعى الإجماع على حجّيته كلّ من قال بعجّية الفرسي \$ \_، أو لم يدّع الإجماع عليه.

[۲] المراد من «كون الحق في جهتين» هو: أن يكون الحق مع كل واحد من الخبرين المتعارضين؛ لأنّ الحكم فيهما مع التكافؤ من حيث السند وعدم المرجّح هو التخيير، وذلك لقوله ﷺ: «إذن فتخيّر أحدهما فتأخذ به وتّدع الآخر» (۱۱) وعليه إذا اختار أحد الخبرين المتعارضين شخص، واختار الآخر منهما شخص آخر وادّعى كلَّ منهما أنّ الحق في ما اختاره، يكون الحق في جهتين مختلفتين

<sup>(</sup>۱) عوالي اللآلي ٢: ١٣٣، الحديث ٢٠٩، ومستدرك الوسائل ١٧: ٥٠٤ ٣٠٤، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي ، الحديث ٢، وقد تقدّم البحث عنه مفصلاً، انظر الصفحة ٣٠، ذيل عنوان «ومنها: مرفوعة «زرارة بن أعين »».

أي: في جهة مَن ادّعى أنّ الحقّ معه، وفي جهة مَن خالفه في الاعتقاد ..، وهذا
 هو المراد من كون الحقّ في جهتين (١).

توضيح الإيراد: أنّ الإجماع القائم على الالتزام بحجّية خبر الواحد ووجوب العمل به يوجب الالتزام بجواز اجتماع الخبرين المتعارضين اللـذين مفاذ كـلّ واحد منهما يناقض مفاذ الآخر، فمثلاً إذا دلّ خبر على وجوب السورة في الصلاة ودلّ خبر آخر على عدم وجوبها فيها، فيلزم من حجّية الخبر كون السورة واجبة وغير واجبة، ولا نعنى من اجتماع النقيضين إلا هذا.

#### دفع الإيراد بوقوع التعارض بين خبري المقطوعي الصدور

[۱] اعلم أنّ الشيخ الطوسيّ الله قد أجاب عن هذا الإيراد تمارةً: بمالجواب الحكّي، وأُخرى: بالجواب النقضيّ.

وأمَّا المصنَّف ﴿ فقد اكتفى بذكر الجواب النقضيَّ، ولم يذكر الجواب الحلِّيِّ.

والمناسب في المقام ذكر كلام الشيخ الطوسي ﴿ بعينه، حيث قال: «قيل له: المعلوم من ذلك أنّه لا يكون الحقّ في جهتهم وجهة مَن خالفهم في الاعتقاد(٢)،

 <sup>(</sup>١) قد أجاب عنه الشيخ رحمت الله الكرماني عن بقي بقوله: « وفيه : أنه إن أريد بالحق الحق الواقعي
 فالملازمة ممنوعة . أو الحق الظاهري فيطلان اللازم ممنوع » ( الرسائل المحتشى : ٨٩) .

<sup>(</sup>٢) المقصود أنّه إذا عمل كلَّ منهما بخبر يخالف مضمون الخبر الآخر، فببناءً على معتقد أحدهما يكون الحقّ في جهته، وبناءً على معتقد الآخر يكون الحقّ في جانبه، فيحصل التمارض والتناقض.

فأمّا أن يكون المعلوم أنّه لا يكون الحقّ في جهتين إذاكان ذلك صادراً من خبرين مختلفين فقد بيّنا أنّ المعلوم خلافه....»(١٠).

- [١] أي:كون الحقّ في جهتين.
- [٢] الموصول مصداقه السيّد وأتباعه القائلون بعدم حجّية خبر الواحد.
- [٣] أي: الخبران القطعيّان (٣) كالمتواترين مثلاً اللذين حجّتهما مسلّمة عند الكلّ بلا ترجيح لأحدهما على الآخر سنداً؛ نعم، مع الترجيح الدلاليّ لأحدهما

<sup>(</sup>١) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) إيضاح الفرائد ١: ٣٨٨.

<sup>(</sup>٣) يعني: قطميّان من حيث السند، مع كون دلالتهما في مرتبة واحدة ( انظر: الرسائل المحشّى: ٨٩)، وقال المعقّق التنكابنيّ ألله : يعني: إذا كان هناك خبرين قطميّين؛ إمّا من جهة التواتر، أو من جهة الاحتفاف بالقرينة القطميّة » ( إيضاح الفرائد ٢٠٨١).

لابد من الأخذ بذي الراجح منهما، وأمّا مع التساوي وعدم الترجيح من هذه الجهة أيضاً، فالحكم هو التخيير بينهما، فإذا اختار أحدهما شخص واختار الآخر منهما شخص آخر ادّعى كلّ منهما أنّ الحقّ هو ما اختاره، ولا نعني من كون الحقّ في جهتين إلّا هذا.

[١] قال صاحب «الأوثق ألله عنه الترجيح] يعني: بحسب الدلالة (١٠) ففرض القطع بالسند (٢٠).

[۲] قال المحقق التنكابني \* : «والمراد من «التخيير» التخيير في الأخذ بمضمون ما شاء من الخبرين، لا التخيير الذي سيأتي في باب التعادل والترجيح من الأخذ بصدور أحدهما لا بعينه وطرح الآخر كذلك؛ ضرورة عدم إمكانه في القطعيّين كما هو واضح \_ (۲).

وملخّص الجواب النقضيّ هو: أنّ الإيراد المذكور (4) كما يرد على القائلين بالحجّية يرد أيضاً على القائلين بعدم حجّية الخبر؛ فإنّ مثل السيّد وأتباعه أيضاً يقولون بالتخيير مع تساوي الخبرين وعدم المرجّح المستلزم كون الحيق في جهتين.

 <sup>(</sup>١) إشارة إلى الترجيح الدلالي -كما في الظاهر والأظهر -، قبال الشرجيح الصدوري
 والسندي -كالأخذ بالأعدلية.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل ٢: ١٩٧ (١٦٧).

<sup>(</sup>٣) إيضاح الفرائد ١: ٣٨٨.

<sup>(</sup>٤) أي: كون الحقّ في جهتين ولزوم اجتماع الخبرين المتعارضين .

فإذا اختار كلاً منهما إنسانٌ لزم كون الحقّ في جهتين [1]، وأيّد ذلك [1]: بأنّه قد سئل الصادقُ عِلى عن اختلاف أصحابه [7] في المواقيت [1] وغيرها [6]، فقال عُلى: «أنا خالفتُ بينهم » [1]. ثمّ قال بعد ذلك:

[١] إذالمفروض أنَّ كلًّا من الخبرين حجّة \_كما مرّ آنفاً.

 [۲] أي: وقوع التعارض بين الخبرين المقطوعي الصدور، والمراد أنَّ شيخ الطائفة \$ أيّد جوابه النقضيّ ببعض الروايات التي يأتي ذكرها.

قال الشيخ رحمت الله الكرماني رضي الله الله الله في التعبير بلفظ التأييد دون الدلالة أن المنكر لحجّيته خبر الواحد لا يلزم بخبر الواحد ولا يصير دليلاً عليه ١٠٠٠

[٣] إشارة إلى الرواية الأولى المستشهد بها على وقوع هذا المفروض، وهو
 صدور خبرين متعارضين عنهم ﷺ مع القطع بصدورهما.

[٤] أي: مواقيت الصلوات اليوميّة ونوافلها، فضيلة وإجزاءً.

[٥] أي: غير المواقيت؛ كمواقيت الحجّ مثلاً.

[٦] هذا هو الجواب الصادر من الإمام ﷺللسائل عن وجه الخلاف في باب مواقيت الصلاة، حيث قالﷺ: «أنا خالفت بينهم »(٢)؛ أي: أنا ألقيت الخلاف بين

<sup>(</sup>۱) الرسائل المحتَى: ٨٩، ولعلَ الصحيح هكذا: «أنّ المنكر لحجّيّة خبر الواحد لا يلزم...».
(٢) لم يرد بهذا اللفظ في أحاديث الإماميّة، بل ورد ما يفيد هذا المعنى، فقد روى الشيخ
الطوسيّ شُخْ في التهذيب ٢: ٢٠٠، العديث [١٠٠٠] ٣٧، بسنده عن سالم أبي خديجة عن
أبي عبدالله للمُظِيِّة، قال: سأل إنسان وأنا حاضر، فقال: ربّما دخلت المسجد وبعض أصحابنا
يصلّي العصر وبعضهم يصلّي الظهر، فقال: «أنا أمرتهم بهذا، لو صلّرا على وقت واحد

الشيعة في هذا الباب وقلت تارةً: المغرب يحصل باستتار الشمس(١١، وأُخرى: يحصل بذهاب الحُمرة المشرقيّة على قمّة الرأس(٢٠. وأيضاً قلت تارةً: وقت الظهر بميل الشمس وزوالها عن وسط السماء(٢٠، وأُخرى: الوقت بعد الزوال بـقدم أو قدمين(٤، وإن شئت التفصيل فراجع إلى الكتب الفقهيّة(٥٠.

والمناسب ذكر بعض الأحاديث المؤيّدة لما نحن فيه.

إحداها: عن حريز ، عن أبي عبدالله على قال: قلت له: إنّه ليس شيء أشدّ عليّ من اختلاف أصحابنا، قال على «ذلك من قِبَلي» (١٦).

وثانيها: قوله ﷺ: «اختلاف أصحابي لكم رحمة »(٧)، وسئل عن اختلاف أصحابنا، فقال ﷺ: «أنا فعلت ذلك بكم. لو اجتمعتم على أمر واحد لأُخذ برقابكم »(٨).

 <sup>←</sup> آفرزوا فأخذ [وا] برقابهم »، وانظر أيضاً: الكافي ٣: ٢٧٦، باب وقت الظهر والعصر.

 Hحديث ۲، ووسائل الشيعة ٣: ١٠٠٠ و ١٠٠١، الباب ٧ من أبواب العواقيت، الحديث ٣.

<sup>(</sup>۱) انظر: وسائل الشيعة ۳: ۱۱۶ و۱۱۵ و۱۱۸. الباب ۱۰ من أبواب المواقيت. الحديث ۲ و ۳ و ۶ و ۱۸.

<sup>(</sup>٢) انظر: وسائل الشيعة ٣: ١٢٦ ـ ١٣٣، الباب ١٦ من أبواب المواقيت، وفيه ٣٠ حديثاً.

<sup>(</sup>٣) انظر: وسائل الشيعة ٣: ١٠٨، الباب ٨ من أبواب المواقيت، الحديث ٢٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: وسائل الشيعة ٣: ١٠٥، الباب ٨ من أبواب المواقيت، الحديث ١١.

<sup>(</sup>٥) انظر على سبيل المثال: مفتاح الكرامة ٥: ٥٠ ـ ٥٢، وجواهر الكلام ٧: ٧٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٦) انظر: بحار الأنوار ٢: ٢٣٦، الحديث ٢٢.

<sup>(</sup>٧) انظر: بحار الأنوار ٢: ٢٣٦، الحديث ٢٣.

<sup>(</sup>٨) نفس المصدر.

فإن قيل <sup>[1]</sup>:كيف تعملون بهذه الأخبار <sup>[۲]</sup>، ونحن نعلم أنّ رواتهاكما رووها رووا أيضاً <sup>[۳]</sup>أخبار الجبر<sup>[1]</sup> ..........

لا يخفى أنّ هذا له كم من نظير في الفروع؛ نظير: تعيّن الكرّ؛ فإنّه تارةً: ورد بالمساحة (١)، وأُخرى: بالوزن(١)، والتفصيل في محلّه (٢).

وبالجملة: فإنّ هذه الأخبار تؤيّد وقوع التعارض في الأخبار المقطوع بصدورها.

# ٥ \_ كيف يجوز العمل بروايات من يروى الأخبار الفاسدة في الاعتقاد

[۱] هذا إيراد خامس أورده الشيخ الطوسيّ الله على الإجماع الذي ادّعاه على حجّيّة خبر الواحد، بل يرد على كلّ من قال بحجّيّة خبر الواحد وجواز العمل به، ولو لم يستدلٌ لاثِباته بالإجماع.

[۲] أي: أخبار الآحادالمرويّة من طريق الخاصّة الواردة في باب الفروع. [۳] يعني: هؤلاء الرواةكما رووا الروايات الواردة في باب الفروع رووا أيضاً الروايات الفاسدة والمخالفة للاعتقاد الصحيح في باب أُصول العقائد.

[٤] المراد من «أخبار الجبر» هي: الأخبار الدالّة على نفي الفعل عن العبدحقيقةً وانتساب صدوره إلى الله \_سبحانه وتعالى \_، وأنّ الناس مجبورون في أفعالهم.

<sup>(</sup>١) انظر: وسائل الشيعة ١: ١٢١، الباب ١٠ من أبواب الماء المطلق، وفيه ٨ حديثاً.

<sup>(</sup>٢) انظر: وسائل الشيعة ١: ١٢٣، الباب ١١ من أبواب الماء المطلق، وفيه ٣ حديثاً.

<sup>(</sup>٣) انظر على سبيل المثال: الروضة البهيّة ١: ٥٣. ومفتاح الكرامة ١: ٢٩٣ ـ ٣٠٣. وجواهر الكلام ١: ١٦٨ ـ ١٨٨.

والتفويض [١] وغير ذلك من الغلوّ <sup>[٢]</sup> والتناسخ <sup>[٣]</sup> وغير ذلك <sup>[٤]</sup> .......

[١] أي: «أخبار التفويض»، والمراد منها: الأخبار الدالَّة على أنَّ الله فوّض أمره إلى عباده وأنَّ الناس مختارون في أفعالهم.

وظهر ممّا ذكرنا: أنّ الموضوع لكلا المذهبين أفعال العباد، فعلى الأول هي منتسبة إلى الله تعالى؛ بمعنى: جَبر الله تعالى إيّاهم على الأفعال من غير أن يكون لهم مدخل فيها، وهذا هو «الجبر»، وأهل الجبر يسمّون «الجبريّة» و «المُجبّرة». وعلى الثاني هي منتسبة إليهم على وجه الاستقلال من غير تصرّف له تعالى أصلاً، وهذا هو «التفويض»، وأهل التفويض يسمّون «المُفوّضة»، وسيأتي عن قريب المزيد من التوضيح(۱).

[۲] أي: الأخبار الدالّة على توصيف الأثمّة بصفات الإلهيّة والخالقيّة، وأهل الغُلوّ يسمّون بـ «الغالية» و «الغُلاة»، وسيأتي عن قريب المزيد من التوضيح (۱۱).
[۳] أي: الأخبار التي رووها في انتقال الروح بعد الموت إلى بدن إنسان

آخر، وأهل التناسخ يسمُّون «التناسخيّة»، وسيأتي عن قريب المزيد من التوضيح (٣).

[٤] كالأخبار الدالَّه على تشبيه الخالق بالمخلوق، وأهل التشبيه يسـمُّون بــ«المُشَبَّة»، وستقف عن قريب على المزيد من التوضيح'').

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٢٢٦، ذيل عنوان «١ \_المُجبّرة والمفوّضة (الجبر والاختيار)».

 <sup>(</sup>۲) انظر الصفحة ۲۳٤، ذيل عنوان « ٤ ـ الفُلاة ».
 (۳) انظر الصفحة ۲٤٥، ذيل عنوان « ۱۰ ـ التناسُخيّة ».

<sup>(</sup>٤) انظر الصفحة ٢٣١، ذيل عنوان «٢ ـ المُشَبِّهَة ».

من المناكير <sup>[۱]</sup>، فكيف يجوز الاعتماد على ما يرويه أمثال هؤلاء؟<sup>[۲]</sup> قلنا لهم <sup>[۳]</sup>:

THE MET TO SELECT SERVICES SERVICES

[١] هذا جمع المنكور \_بمعنى:المُنكَر \_؛ أي:المُنكَرات والعقائدالباطلة.

وبعبارةٍ أُخرى: حيث كان أكثر الرواة رووا الروايات الفاسدة المخالفة للاعتقاد الصحيح، فكيف يعتبر في حجيّة الخبر كونه وارداً من طريق أصحابنا القائلين بإمامة الأثمّة الاثني عشر عليه ثمّ يستدلّ على ذلك بالإجماع المتحقّق بالنسبة إلى خبر هؤلاء أيضاً؟!

وبالجملة: فإنّ رواية الأخبار الدالّـة عـلى الفسـاد فـي الأُصـول ـكـالجبر والتفويض وغيرها ـ تكشف عن اعتقاد رواتها بتلك العقائد الفاسدة، فبعد فساد مذهبهم لا يجوز العمل بأخبارهم حتّى في الفروع.

# دفع الإيراد بوجهين

[٣] إشارة إلى ما أجاب به شيخ الطائفة الطوسي \$ عن الإيسراد المذكور،
 والجواب عنه يكون بوجهين:

ليس كلّ الثقات نقل حديث الجبر والتشبيه <sup>[1]</sup>، ولو <sup>[۲]</sup> صحّ أنّه نقل لم يــدلّ <sup>[۳]</sup> على أنّه كان معتقداً لما تضمّنه الخبر <sup>[1]</sup>؛ ولا يمتنع <sup>[6]</sup> ..........

# الوجه الأوّل: عدم صحّة انتساب نقل الأخبار الفاسدة إلى رواة الثقات

[۱] هذا إشارة إلى الجواب الأؤل، وحاصله: أنه ليس كلّ الثقات ناقلاً لهذه الأخبار، بل أكثر الرواة حمل: زرارة بن أعين، ومحمّد بن مسلم، وبُريد بن معاوية، ويونس بن عبدالرحمن، وغيرهم لم ينقلوا الأخبار الدالّة على الجبر والتفويض وأمثال ذلك، وعليه فهذا الإيراد لا يرد على كلّهم، بل يرد على خصوص من نقلها، هذا أوّلاً.

# الوجه الثاني : عدم الملازمة بين نقل الخبر والاعتقاد بمضمونه

[۲] هذا إشارة إلى الجواب الثاني، وحاصله: أنّه لو سلّم أنّ كلّ الثقات نقلوا أخبار الجبر والتفويض وأمثال ذلك فمجرد نقل هذه الأخبار الفاسدة لا يدلّ على أنّ الناقل معتقد بمضمون هذا الخبر حتّى يلزم منه فساد مذهبه.

[٣] الضمير في «أنّه» يرجع إلى «كلّ الثقات»، وفي «لم يدلّ» يرجع إلى «النقل».

[3] فيعلم بطلان الإيراد المذكور \_أي: يعلم أنّه لا تـلازم بـين نـقل الخـبر
 والاعتقاد بمضمونه \_، فيثبت حجّية خبر الواحد.

[٥] أي:يمكن.

[١] أي: «لم يَغب» أو «لم يَثُت»، والجملة بر متها جواب عن سؤال مقدّر.

أمّا السؤال، فملخّصه: إن كان نقل هذه الأخبار الفاسدة لم يدلّ على أنّ الناقل معتقد بمضمونها فما هو السبب في نقلها؟!

وأمّا الجواب، فملخّصه: يمكن أن يكون نقل هؤلاء لهذه الأخبار كان لمجرّد نقل جميع ما ورد والإعلام بأنّه لم يَغِب ولم يَفُت عن الناقل شيء من الأخبار والروايات.

[۲] الضمير في «لأنه» يرجع إلى «كلّ الثقات» أي: الثقات الناقلين، ومشار إليه «ذلك» هو مضمون أخبار الجبر والتفويض والتشبيه وأمثال ذلك، وتوضيح الكلّ مرة آنفاً.

[٣] أي: من جهة كونهم من الفرقة المحقّة \_أي: الإماميّة.

توضيح ذلك: أنّ اعتمادنا بالروايات المرويّة عن هؤلاء الرواة ليس بمناط خصوصيّة أشخاصهم ومجرّد نقلهم هذه الروايات حتّى يرد الاعتراض المذكور، بل كان بمناط مذهب الأصحاب العاملين بخبر الواحد في الفروع إجماعاً بلا نزاعٍ وخلافٍ بينهم، وعليه فلا ينتقض بالاعتماد على المنحرفين الضالين.

[3] هذاكناية عن الإجماع، وغرضه الله في المناط حجّية الخبر عند الفرقة
 المحقّة هو إجماعهم واتفاقهم على العمل بالأخبار الواردة من طريق الإماميّة.

# وأمّا مجرّد الرواية فلا حجّية فيه [١] على حال [٢].

[١] هذا الكلام منه الله لله يتوهّم من ظاهره عدم اعتبار خبر الواحد المجرّد عن القرينة العلميّة عند الشيخ ألله لا يتمّ جدّاً بعد التأمّل في سائر كلماته الماضية والآتية، فافهم.

قال المحقق التنكابني \ : «هذه العبارة وأمثالها منا تفرع منه ما فهمه صاحب «المعالم» والأخباريون من عدم عمل الشيخ \ بالخبر المجرد م، وسيأتي فساد زعمهم وعدم دلالة أمثال العبارة المذكورة على ذلك \( ١٠).

وسيقول المصنّف الله فيما بعد: «ثمّ إنّ من العجب أنّ غير واحدٍ من المتأخّرين تبعوا صاحب المعالم في دعوى عدم دلالة كلام الشيخ [الطوسيّ ] على حجّية الأخبار المجرّدة عن القرينة ...»(٢٠).

[۲] أي: على أيّ حال، وغرضه \$ أنّ الخبر في نفسه وبما هو هو \_أي: مع قطع النظر عن الإجماع العمليّ المذكور \_ليس بحجّة شرعاً ؛ سواء كان مخبر ، ينقل المنكرات أم لا.

وبعبارةٍ أُخرى: إنّ ناقل الرواية في الفروع لا حجّية لخبره مع قطع النظر عن عمل العلماء '''؛ سواء كان ناقلاً للمناكير أم لا، وسواء كان معتقداً بمضمونها أم لا.

<sup>(</sup>١) إيضاح الفرائد ١: ٣٨٨ و ٣٨٩.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١: ٣١٩ و٣٢٠.

<sup>(</sup>٣) أي: الإجماع العملي.

٦ ـ كيف يجوز الاعتماد على الرواة المعتقدين بالاعتقادات الفاسدة

# [١] إشارة إلى الإيراد السادس الذي أورده شيخ الطائفة الطوسيّ الله على القائلين بحجّية خبر الواحد، سواء استدلّوا على ذلك بـالإجماع ـكـما ادّعـاه

الشيخ ... أو بغير الإجماع . الشيخ ... أو بغير الإجماع .

وملخّص الإيراد على ما ذكر والمحقّق الآشتياني \$ هو: كون «أكثر رواة هذه الروايات التي في الفروع يعتقدون للاعتقاد الفاسدة المخالفة للاعتقاد الصحيح، فكيف يعتبر في عنوان حجّية الخبر كونه وارداً من طرق أصحابنا القائلين بإمامة الأثمّة الاثني عشر هيه، ثمّ يستدلّ على ذلك بالإجماع العمليّ المتحقّق بالنسبة إلى خبر هؤلاء أيضاً؟!»(١٠).

ثمّ اعلم أنّ الفرق بين الإشكال السابق وهذا الإشكال ممّا لا ينبغي أن يخفى، وهو: أنّ المحور الأساسيّ في الإشكال السابق كون الرواة ناقلين للأخبار المنكرة، ولذا قال المستشكل: «أنّ رواتها كما رووها رووا أيضاً أخبار الجبر ...»، والإشكال في المقام وارد على الرواة المنحرفين في الاعتقاد، لا لمسجرّد النسقل للمنكرات، ولذا قال المستشكل: «أكثر رواتها المجبّرة والمشكة ...».

[٢] فكأنّ المستشكل يقول: مناط العمل بخبر الواحد إن كان عدالة الراوي أو

(١) بحر الفوائد ٢: ٢٤٩.

وثاقته فلا يجوز الاعتماد برواية المعتقدين بالعقائد الفاسدة والمخالفة للاعتقاد الصحيح؛ لعدم كونهم عدولاً موثوقاً بهم؛ من جهة فساد عقائدهم.

# الفِرَق الفاسدة والمخالفة للاعتقادات الصحيحة

ورد في النبويّ الشريف أنّه ﷺ قال: «... إنّ أُمّتي ستفرّق بعدي على ثلاث وسبعين فرقة ، فرقة منها ناجية ، واثنتان وسبعون في النار »(١٠).

وحيث انجرّ الكلام إلى عدم اعتبار وحجّيّة خبر الفاسد في العقيدة ، فينبغي هاهنا ذكر بعض العقائد والفِرَق الفاسدة والمخالفة للاعتقاد الصحيح ، وقد نكتفي هاهنا بذكر وشرح ما ذكره المصنّف \ نقلاً عن كلام الشيخ \ ، ونشير إلى توضيحها بنحو الاختصار ، ومَن أراد التفصيل فليراجع الكتب التي تتناول الأديان والملل والمذاهب والفِرَق بالبحث والشرح(٢٠).

<sup>(</sup>١) قد رواه الشيخ الصدوق الله في خصاله في باب السبعين وما فوقه (الخصال: ١٤١ و ١٤٢.) الحديث ١١)، والعلامة المجلسي الله في بحاره (بحار الأنوار ٢٨، ٢ - ٣٦، باب افتراق الأُمّة بعد النبي الله على ثلاث وسبعين فرقة)، الحديث ٢ - ٥، وقد قام الحافظ عبدالله ين يوسف بن محمّد الزيلمي المصريّ (المتوفّى سنة ٢٦٧ هـ) بجمع أسانيده ومتونه في كتابه: «تخريج أحاديث الكشّاف» (تخريج الأحاديث والآثار ١: ٤٤٧ - ٤٤٥)، روي الحديث في الصحاح والمسانيد بأسانيد مختلفة، انظر على سبيل المثال: سنن ابن ماجة: ٩٠٤، الرقم ٢٩٥٢ و ٢٩٦٠، ألرقم ٢٦٤٩ و ٢٩٠٠.

<sup>(</sup>٢) انظر على سبيل العثال: فِرَق الشيعة. لأبي محمّد الحسن بن موسى النوبختيّ من أعلام

وأكثر رواتها المجبّرة [١] .........

١ ـ المُجبِّرة والمُفوّضة (الجبر والاختيار)

# [۱] اعلم أنّ من أُشهات المسائل الكلاميّة والمعركة للآراء بين فِرَق

. المسلمين \_من الإماميّة والمعتزلة والأشاعرة \_هي مسألة «الجبر والاختيار»، ويعبّر عنها بـ «الجبر والاختيار»، ويعبّر عنها بـ «الجبر والاستطاعة» أو «الجبر والتفويض»، وبما أنَّ موضوع البحث في هذه المسألة أفعال العباد فيقال لها مسألة: «خلق الأعمال» أو «خلق الافعال» أيشاً (١/).

واختلف في مسألة أفعال العباد وانتسابها على أقوال،

وإليك بيانها بنحو الاختصار:

الأوّل: ما ذهب إليه الأشاعرة المعتقدون لمذهب الجبير، ولذا يسمُّون بـ«المُجبّرة» و «أهل الجبر» و «الجَبريّة».

<sup>←</sup> القرن الثالث، والمقالات والفِرق، لسعد بن عبدالله الأشعري القتي، المتوفى سنة ٣٠١ هـ، والقرق بين الفِسرق، ومقالات الإسلاميّين، لأبي الحسن الأشعري المتوفى سنة ٣٢٤ هـ، والقرق بين الفِسرق، لمبدالقاهر التميميّ، المتوفى سنة ٤٢٩، والملل والنحل، لأبي الفتح الشهرستانيّ المتوفى سنة ٤٥٥ هـ.

سنة ٤٥٥ هـ.

<sup>(</sup>١) قال الشيخ آغابزرك الطهراني \$ : «... ولأجل أهكيتها قد استقلَت بالتدوين قديماً، فأوّل من سئل عن هذه المسألة فكتب في الجواب رسالة مستقلة سيّدنا وإمامنا أبو الحسن الهادي عليّ بن محمّد المسكري لله الله المنظف الحسن بن عليّ بن شعبة في « تحف العقول » بعنوان «رسالته لله في الردّ على أهل الجبر والتفويض »، ثمّ تبعه جمع من علمائنا وألّقوا في تحقيقه كتباً ورسائل ... » (الذريعة إلى تصانيف الشيعة ٥ : ٨٠ ذيل مادّة «الجبر والاختيار »).

و «الجَبر» في اللغة هو: أن تجبر إنساناً على ما لا يريد وتُكرهه. «جَبَره على الأمر» و «أجبره عليه»، أي: أكرهه وألزمه بفعله، و «الجَبر» وزان «فَلْس» خلاف «القدر» أي: «القدرة»(١).

وفي اصطلاح أهل الكلام هو: القول بأنّ الله \_ تبارك و تعالى \_ يَجبرُ عباده على أفعالهم، وأنّ أفعال العباد منتسبة إلى الله تعالى؛ بمعنى: أنّ الله يَجبر عباده على الأفعال من غير أن يكون لهم دخل فيها(٢٠).

وبعبارةٍ أُخرى: إنَّ هذه الفِرقة تقول بأنَّ الإنسان مجبور في أعماله لا قدرة ولا اختيار له، وأنَّ الحركات والأفعال بـمثابة الرَّعْدَة والرَّعشة، والآدميّ هو كالجماد مسلوب الاختيار، والخير والشرّ والطاعة والمعصية جميعاً منتسبة إلى الله تعالى (٣).

الثاني : ما ذهب إليه طائفة من المعتزلة المعتقدين لمذهب التفويض، ولذا يسمَّون بـ «المُفوّضة» و «أهل الاختيار».

و «التفويض» في اللغة هو: ردّ الرجل أمره إلى الغير. «فوّض الأمر إليه»، أي: ردّ أمره وجعله الحاكم فيه <sup>(1)</sup>.

 <sup>(</sup>١) انظر: كتاب التعريفات، مادة «الجبريّة»، وكتاب العبين، والمصباح المنير، ومجمع البحرين، مادة «جَير».

<sup>(</sup>٢) ولمزيد الاطِّلاع راجع: معجم المصطلحات الكلاميَّة ١: ٢٤٠ و ٢٤١، مادَّة « جَبَر ».

<sup>(</sup>٣) انظر الجزء الثالث: ٥٦٩ و٥٧٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: لسان العرب، والمصباح المنير، وتاج العروس، ومجمع البحرين، مادّة «فوّض».

وفي اصطلاح أهل الكلام هو: القول بأنّ الله \_ تبارك وتعالى \_ فوّض أفـعال العباد إليهم، وأنّ أفعال العباد منتسبة إليهم على وجه الاستقلال من غير تصرّ فٍ لله تعالى أصلاً(١).

وبالجملة: فإنّ «المُجبِّرة» أثبتوا تعلّق الإرادة الحتميّة الإلهيّة بالأفعال كسائر الأشياء، وقالوا بكون الإنسان مجبوراً غير مختار في أفعاله، وبكون الأفعال مخلوقة لله تعالى. و «المفوّضة» أثبتوا اختياريّة الأفعال، ونفوا تعلّق الإرادة الالهيّة بالأفعال، فاستنتجو اكونها مخلوقة للإنسان.

الثالث: ما ذهب إليه الإماميّة تبعاً لمذهب أهل البيت الله وهو: القول بأنّ الحقّ لا يكون في ما ذهب إليه أهل النبور، ولا في ما ذهب إليه أهل النفويض، بل لهم طريق متوسّط بينهما، وهو أنّ أفعال العباد بقدر تهم واختيارهم مع تعلّق قضاء الله تعالى وقدرته وإرادته بها.

وبعبارةٍ أُخرى: «الأمربين الأمرين» هو: أنّ الله تعالى جعل عباده مختارين في الفعل والترك مع قدرته على صرفهم عمّا يختارون وعلى إجبارهم على ما لا يختارون. ثمّ اعلم أنّه قد وردت أخبار وروايات عديدة في نفي وبطلان القولين الأولين \_\_أي: الجبر والاختيار \_واستلزامهما الشرك، وتثبيت القول الثالث \_أي: الأمر

 <sup>(</sup>١) قال المحدّث المجلمي الله : «وأمّا التفويض فيطلق على معاني بعضها منفي عنهم الله الله عنهم الله الله عنها الله الله الله الله الله الأنوار ٢٥: ٣٤٧. ذيل عنوان «فذلكة »).

وجعل المحدّث الكلينيّ ألله باباً بعنوان «باب الجَبر والقَدَر والأمر بين الأمرين»، وذكر فيه أربعة عشر حديثاً (١٠).

منها: عن أبي عبدالله على الله على قل عَمَ أنّ الله يأمر بالفحشاء فقد كَذَبَ على الله ، ومَن زَعَمَ أنّ الخير والشرّ إليه فقد كذّبَ على الله »(٢).

ومنها: عن أبي عبدالله في ، قال: قلت: أجبر الله العباد على المعاصي؟ قال في: «لا»، قال: قلت: فماذا؟ قال في : «لا»، قال: قلت: فماذا؟ قال في : «لاه، قال: قلت: فماذا؟ قال في : «لطف من ربّك بين ذلك »(").

ومنها: عن أبي عبدالله على قال: سُئِلَ عن الجَبْر والقَدَر، فقال على « لا جَبرَ ولا قَدَر، ولكن منزلة بينهما فيها الحقّ التي بينهما لا يعلمها إلّا العالم، أو مَسن عَلَمها إيّاه العالم » ( عَ).

ومنها: عن أبي عبدالله عليه، قال: «لا جبر ولا تمفويض، ولكن أصر بمين أمرين ... »(٥).

وأمّا المحدّث المجلسيّ الله فقد جعل باباً بعنوان «إبـطال الجـبر والتـفويض

<sup>(</sup>٢) الكافي ١: ١٥٦، الحديث ٢.

<sup>(</sup>٣) الكافي ١: ١٥٩، الحديث ٨.

<sup>(</sup>٤) الكافي ١: ١٥٩، الحديث ١٠.

<sup>(</sup>٥) الكافي ١: ١٦٠، الحديث ١٣.

واثبات الأمربين الأمرين»، وذكر فيه روايات عديدة (١).

منها: عن أبي عبدالله الصادق على: «إنّا لا نقول جبراً ولا تفويضاً »(٢).

ومنها: عن بُريد بن عمير ابن معاوية الشاميّ، قال: دخلت على عليّ بن موسى الرضائيّ بمرو، فقلت له: يابن رسول الله، روي لنا عن الصادق جعفر بن محمد للله [أنه] قال: «لا جبر ولا تفويض، بل أمر بين الأمرين»، فما معناه؟ فقال: «مَن زَعَمَ أَنَّ الله يفعل أفعالنا ثمّ يعذّبنا عليها فقد قال بالجبر، ومن زَعَمَ أَنَّ الله عروجه الله على قد قال بالتفويض، فالقائل بالجبر كافر، والقائل بالتفويض مشرك ...» "".

وقد تناولت التفاسير والكتب الكلاميّة في نفي ما ذهبت إليه المُجبِّرة والمُفوّضة وبطلانه وإثباتَ ما ذهبت إليه الإماميّة \_وهو: «الأمر بين الأمرين» \_تبعاً لمذهب أها الست عليم (4).

<sup>(</sup>١) انظر: بحار الأنوار ٥: ٢ وما بعده، كتاب العدل والمعاد، الباب ١ من أبواب العدل.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٥: ٤، الحديث الأوّل.

 <sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضا عليه ١٤٤٤ الحديث ١٧ ، وانظر: بحار الأنوار ٥: ١١ و ١٢ ، الحديث
 ١٨ ، وفيه : «عن يزيد ... ».

<sup>(</sup>٤) انظر على سبيل المثال: كتاب الاعتقادات (للشيخ الصدوق): ٢١ و ٢٦ (٤ ـ باب الاعتقاد في نفي الجبر والتفويض)، وكشف الاعتقاد في نفي الجبر والتفويض)، وكشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد: ٢٣ ٤ المسألة السادسة: في أمّا فاعلون، وإرشاد الطالبين: ٢٦٣ مسألة خلق الأعمال، والميزان في تفسير القرآن ١: ٩٣ ـ ١١٠ ذيل عنوان «بحت الجبر والتفويض »، و ....

والمشبّهة[١].....

٢ ـ « المُشَـِّفة »

### \_\_\_\_\_

[١] «التشبيه» في اللغة: الدلالة على مشاركة أمرٍ لآخر في معنى (١).

وفي الاصطلاح هو الاعتقاد أو الإخبار بأنّ الله تعالى يشبه بعض خلقه في ذاته (١٠).
و المعتقدون بـ «التشبيه» يُسمُّون بـ «المُشبَّهة»، وأيضاً بـ «المجسّمة»، وهم
الذين يُشبّهون الخالق بالمخلوق من حيث التجسّم وعوارضه، وأكثرهم من أهل
السنّة وممّن يسمّون أنفسهم بأصحاب الحديث، والتفصيل في محلّه (١٠).

أقول: المناسب في المقام توضيح أقسام التشبيه، فإنّ «المُشَبَّهة» تنقسم على طوائف. قال المحدّث المجلسي الشخائع على المحقق الدواني الشخابية منهم: من قال: إنّه جسم حقيقة، ثمّ افترقوا، فقال بعضهم: إنّه مركّب من لحم ودم، وقال بعضهم: هو نورٌ متلألئ كالسبيكة البيضاء، طوله سبعة أشبار بشبر نفسه. ومنهم: من قال: إنّه على صورة إنسان، فمنهم: من يقول: إنّه شابّ أمر دجعد قسطط (الله ومنهم: من قال: إنّه شيخ أشمط الرأس (الله والمحية).

<sup>(</sup>١) انظر : كتاب التعريفات، مادّة «التشبيه».

<sup>(</sup>٢) انظر: رسائل الشريف المرتضى ٢: ٢٦٥ (الحدود والحقائق).

<sup>(</sup>٣) انظر: الفرق بين الفِرَق: ٢٢٥ ـ ٢٣٠ (الفصل الثامن في بيان مذاهب المُشبّهة ...).

 <sup>(</sup>٤) الجعد من الشعر خلاف الاسترسال، وقط الشعر: كان قصيراً جعداً فهو قطط (انظر: أقرب الموارد، مادة « جَمَدَ »).

<sup>(</sup>٥) أي: خالط بياض رأسه سواده، انظر: أقرب الموارد، مادّة «شمط ».

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار ٣: ٢٨٩.

### ٣\_ « المقلّدة »

[١] التقليد في اللغة: الإتباع من غير نظر ولا تأمّل. «قلّدَه في كذا»، أي: تبعه من غير نظر ولا تأمّل (١٠).

وفي الاصطلاح: إنّهم جماعة يعتمدون في الأصول (٢) والفروع بالروايات المأثورة عن الأثقة الله و مجردة عن القرائن المفيدة للعلم؛ كإثبات السهو للنبيّ ﷺ استناداً إلى بعض الروايات الضعيفة ،كما استدلّ بها الصدوق ﴿ تبعاً لشيخه ابن الوليد ﴿ على ماسيذكر هالمصنف ﴿ في ما بعد (٢) \_، وقد مرّ توضيحه مفصلاً (١٤) وسيذكر المصنف ﴾ المراد منهم بقوله: «... لأنّهم إذا سئلوا عن التوحيد أو العدل أو صفات الأثمّة أو صحّة النبوّة قالوا: رُوينا كذا، ويروون في ذلك كلّه الأخمار ... »(٥).

<sup>(</sup>١) انظر: أقرب الموارد، مادّة «قلد».

<sup>(</sup>٢) وستعرف من العلامة أن العقلد في الأصول خارج عن ربعة الإسلام، وقد أشار إليه المصنف في بقوله: «مع أن مذهب العلامة وغيره أنه لابد في أصول الدين من الدليل القطعيّ، وأنّ العقلد في ذلك خارجٌ عن ربقة الإسلام ...» (فرائد الأصول ٢٠٢١، وانظر أيضاً الصفحة ٣٣٤ و٣٥٥ و٥٥٥).

 <sup>(</sup>٣) انظر: فرائد الأصول ١: ٣٣٣ عند قوله \$: «ثمّ إنّ مراد العكرمة هُمّ من الأخبار تمين يمكن
 أن يكون مثل الصدوق وشيخه هُمّاً، حيث أنبتا السهو للنبئ ﷺ والأنقة ﷺ لبعض أخبار
 الآحاد، وزعماً أنّ نفيه عنهم هُمّاً أوّل درجة في الغلؤ ... ».

<sup>(</sup>٤) انظر الجزء الأوّل: ٢٦٩، ذيل عنوان «المسألة الثانية: سهو النبيِّ ﷺ».

<sup>(</sup>٥) فرائد الأصول ١: ٣١٦ و٣١٧.

وقال في موضع آخر: «ويكون ما تقدّم في كلام الشيخ من المقلّدة الذين إذا سُئلوا عن التوحيد وصفات النبي على والإمام على قالوا: رُوينا كذا، ورووا في ذلك الأخبار...»(١٠).

قال المحقّق الآشتياني ﴿: «المراد من «المقلّد للحقّ » في كلامه مَن علم بالحقّ استناداً إلى ما لا يجوز الاستناد إليه في مقام الاستناد.... (").

وقال الشيخ رحمت الله الكرمانيّ ا: «المراد بهم الأخمباريّون الذيـن بـناء أُصول عقائدهم على التقليد ويكون دليلهم فيها رُوينا كذا وكذا...»(٣).

ثمّ لا يخفى أنّ هؤلاء الجماعة في العامّة يسمَّون بـ «الحشويّة» (٤)، وفي الخاصّة بـ «الأخباريّة».

وفساده واضح ظاهر؛ لأنّ الاعتقاد بأُصول الديس لا يُكتفى فيها بـالأخذ بالأخبار، بل إنّما يجب تحصيله من طريق الدليل والنظر والبرهان، وقـد دلّت الآيات والأخبار الكثيرة على وجوبه والذمّ على تركه.

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ٣٣٤، ويشير إليهم أيضاً في نفس المصدر: ٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) بحر الفوائد ٢: ٢٥٠.

 <sup>(</sup>٣) الرسائل المحشى: ٩٠، وقبال في موضع آخر: «قد فشرتُ المقلدة في السابق بالأخبارين، ثمّ تردّث حتّى كدتُ أضرب عليه، وبهذا زال تردّدي» (الرسائل المحشّى: ٩٤).

<sup>(</sup>٤) سيذكر المصنّف الله «العشويّة» في ما بعد عند قوله: «أفرط العشويّة في العمل بخبر الواحد حتى انقادوا لكل خبر ...» (فرائمد الأُصول ١: ٣٣٨)، وسنذكر وجمه إطلاق «العشويّة» على العامّة في ما بعد نقلاً عن صاحب «الأوثق» الله (انظر القسم الثاني من الجزء الخامس، الصفحة ١٠٠).

والغُلاة [١].....

### ٤\_ « الغُلاة »

[١] «الغُلوّ» في اللغة هو: الزيادة على المقدار \_أي: التجاوز عن الحدّ والقدر (١).

قال الراغب الإصفهانيّ: «الغلق»: تجاوز الحدّ، يمقال ذلك إذا كمان في السعر: «غُلاء»، وإذا كان في القدر والمنزلة: «غُلوّ»، وفي السهم: «غُلُو»، وأفعالها جميعاً «غُلا يغلو»»(٢).

وفي اصطلاح أهل الكلام هو: التجاوز عن الحدّ في وصف الأثمّة وإخراجهم عن حدود الخلقة وتوصيفهم بصفات الألوهيّة والخالقيّة ، والمعتقدون بالغُلوّ يُسهّون بـ«الغالية» و «الغُلاة»(٢٠).

وبالجملة: «الغُلاة» هم المفرّطون في شأن الأثمّة بالله لاسيّما أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب الله حكابي الخطّاب (١) وغيره(٥) الذين ادّعوا الألوهيّة لعلي الله(١٦)

(١) انظر: لسان العرب، والنهاية، ومجمع البحرين، مادّة «غُلا».

(٤) انظر ترجمته في: فرق الشيعة: ٤٢، والملل والنحل ١: ١٧٩، والفرق بين الفِرَق: ٢٤٧.
 [الفصل السابع من هذا الباب في ذكر الخطابية: أتباع أبي الخطاب الأسدي] الرقم ١٢٨.

(٥) هم كثيرون، ومن جملتهم: أبو محمد الحسن الشريعيّ، ومحمد بن نصير النميريّ، وأحمد بن هلال الكرخيّ، والمغيرة بن سعيد.

(٦) انظر: فرق الشيعة: ٣٦، والمقالات والفرق: ١٧٩، الرقم ( ٨٠)، ومقالات الإسلاميّين:
 ١٤، والفرق بين الفِرْق: ٢٣٦، الرقم ٣٢، والملل والنحل (للشهرستانيّ) ١٩٣٠ - ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) مفر دات ألفاظ القرآن الكريم ، مادة «غُلا».

<sup>(</sup>٣) انظر الجزء التالث: ٥٦٨، الهامش (٢).

# والواقفيّة [۱] ......

# والتفصيل في محلَّه(١).

قال المحدّث المجلسيّ \* : «اعلم أنّ الغُلوّ في النبيّ ﷺ والأَعمَة ﷺ إنّ الما يكون بالقول بألوهيتهم، أو بكونهم شركاء لله تعالى في المعبوديّة، أو في الخلق والرزق...»(٢٠).

واعلم أنّ الإماميّة تتبرّأ من «الغُلاة»<sup>(٣)</sup>، وقد وردت الأخبار في نفي وبطلان الغُلوّ وما ذهبت إليه «الفُلاة».

منها: قال الرضا على: «الغُلاة كُفّارٌ والمفوّضة مشركون ... »(1).

### ٥ ـ « الواقفيّة »

[۱] هم جماعة من الشيعة انحرفوا عن الحق والاعتقاد الصحيح (٥)، وقالوا بإمامة سبعة من الأثمة المعصومين ﷺ: عليّ والحسن والحسين وعليّ بن الحسين ومحمّد الباقر وجعفر الصادق وموسى الكاظم ﷺ، ووقفوا على إمامة موسى الكاظم ﷺ وأنكروا إمامة أبي الحسن الرضا ﷺ، وزعموا أنّ الإمام موسى

<sup>(</sup>١) انظر: فرق الشيعة: ٣٦ ـ ٤٧، ومقالات الإسلاميين: ٥ وما بعده، والفَرق بين الفِرْق: ٣٣٣ \_ ٢٥٣. الرقم ١٢٢ ـ ١٣٠. والملل والنحل ١: ١٧٣. ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٥: ٣٤٦، ذيل عنوان «فذلكة ».

<sup>(</sup>٣) انظر : الاعتقادات (للصدوق): ٣٠٨\_ ٣٢٥، باب الاعتقاد في نفي الغلوّ والتفويض.

<sup>(</sup>٤) عيون أخبار الرضا ﷺ ٢: ٢١٩، الحديث ٤. وبحار الأنوار ٢٥: ٢٧٣. الحديث ١٩.

 <sup>(</sup>٥) وهو الاعتقاد بإمامة الأثنة الاثني عشر المنصوص عليهم واحداً واحداً، كما ستقف على
 المزيد من التوضيح ، انظر الصفحة ٢٤٧ . ذيل عنوان «المراد من الاعتقاد الصحيح ».

بن جعفر اللَّه حيّ لم يمت وهو القائم من آل محمّد ﷺ، والتفصيل في محلّه (١).

قال الشيخ المفيد ؟ «ثمّ لم تزل الإماميّة بعد من ذكرناه على نظام الإمامة حتى قبض موسى بن جعفر الله فافترقت بعد وفاته فرقاً، قال جمهورهم بإمامة أبي الحسن الرضا الله ودانوا بالنصّ عليه ، وسلكو االطريقة المثلى في ذلك ، وقال جماعة منهم بالوقف على أبي الحسن موسى الله وادّعوا حياته ، وزعموا أنّه هو المهديّ المنتظر ، وقال فريق منهم: إنّه قد مات وسيبعث ، وهو القائم بعده ... »(").

وقد عدّ السيّد محسن الحسينيّ الأعرجيّ الكاظميّ ۞ جمعاً من رجال الواقفة مع مجمل ما ورد فيهم (٣).

والمناسب في المقام الإشارة إلى ترجمة بعضٍ منهم، الذين يشير إليهم المصنّف في بقوله: «بني سماعة»(1).

فمنهم: «جعفر بن محمّد بن سماعة»، ذكره النجاشيّ الله في «رجاله» قائلاً: «جعفر بن محمّد بن سماعة بن موسى بن رُويد بـن نشـيط الحـضرميّ، مـولى عبدالجبّار بن وائل الحضرميّ، حليف بن كِندة، أبو عـبدالله، أخــو أبـي مـحمّد

 <sup>(</sup>١) انظر على سبيل المثال: فِرَق الشيعة: ٨٠. والفَرق بين الفِرق: ٦٣، الرقم ٦١ (الموسويّة)، والملل والنحل (للشهرستانيّ) ١: ١٦٨ و ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) الفصول المختارة (المطبوع في ضمن مصنَّفات الشيخ المفيد: ٢): ٣١٣.

<sup>(</sup>٣) انسظر: عسدة الرجسال ١: ٢٥٨ ـ ٢٠٥، الفيائدة الأُولِي «فعي ذكر كشير من الرواة المنحوفين ...».

<sup>(</sup>٤) فرائد الأُصول ١: ٣١٧، وانظر الصفحة ٢٦٥.

الحسن وإبراهيم ابني محمّد، وكان جعفر أكبر مـن أخـويه، ثـقة فـي حـديثه. واقف...»١٠٠.

ومنهم: «الحسن بن محمّد بن سماعة». ذكر هالنجاشي الله في «رجاله» قائلاً: «الحسن بن محمّد بن سماعة، أبو محمّد الكِندي الصير فيّ، من شيوخ الواقفة، كثير الحديث فقيه، ثقة، وكان يعاند في الوقف ويتعصّب»(٢).

وعدّه الشيخ الله في «رجاله» من أصحاب الإمام موسى بن جعفر الكاظم يليه (٣).

وقال الله في «الفهرست»: «الحسن بن محمّد بـن سـماعة الكـوفيّ، واقـفيّ المذهب، إلّا أنّه جيّد التصانيف، نقيّ الفقه، حسن الانتقاد»<sup>(٤)</sup>.

وفي «معجم رجال الحديث»: «وقع بهذا العنوان في إسناد كثير من الروايات تبلغ ستّمائة وستّة عشر مورداً»(٥).

 <sup>(</sup>١) رجال النجاشي: ١١٩، الرقم ٥٠٥، وانظر أيضاً: خلاصة الأقوال (رجال العلامة): ٣٠٠.
 الرقم ١٣٠١، ومنتهى المقال ٢: ٢٧٢، الرقم ٥٨٤، وتنقيح المقال ١٦: ٥، الرقم ٤٠٣٠.

ومعجم رجال الحديث ٥: ٨١، الرقم ٢٢٧٢. (٢) رجال النجاشيّ: ٤٠ و ٤١، الرقم ٨٤.

<sup>(</sup>٣) رجال الطوسيّ: ٣٣٥، الرقم ٤٩٩٤.

 <sup>(</sup>٤) فهرست كتب الشيعة وأصولهم: ١٩٣، الرقم ١٩٣، ولاحظ ترجمته أيضاً فعي: خــلاصة
 الأقوال (رجال العلامة): ٣٣٣، الرقم ٥٣١٥.

<sup>(</sup>٥) معجم رجال الحديث ٦: ١٢٩، ذيل الرقم ٢١١٥.

### ٦\_ « الفَطَحِيَّة »

[۱] قال الشيخ المفيد ﷺ: «افترقت كلمة الإماميّة بعد وفاة أبي عبدالله جعفر بن محمّد ﷺ ...، وقالت فرقة أُخرى: إنّ الإمام بعد أبي عبدالله ﷺ ابنه عبدالله بي جعفر، واعتلّوا في ذلك بأنّه كان أكبر ولد أبي عبدالله ﷺ قالت: وإنّ أبا عبدالله بي قال: الإمامة لا تكون إلّا في الأكبر من ولد الإمام، وهذه الفرقة تسمّى «الفطحيّة»، وإنّما سمّيت بذلك لأنّ رئيساً لها يقال له «عبدالله بن أفطح» (۱۱) ويقال: إنّه كان أفطح الرجلين، ويقال: بل كان أفطح الرأس، ويقال: إنّ عبدالله كان هو الأفطح ...» (۱۳).

وقال الكشَّيِّ ١٤ : «الفطحيَّة: هم القائلون بإمامة عبدالله بن جعفر بن محمَّد،

<sup>(</sup>١) قال الطريحي ﷺ: «الأفطح هو عبدالله بن جعفر الصادق ﷺ، هو أفطح الرأس، وقبل: أفطح الرجلين \_أي: عريضهما \_، و «رأس تنطّح بالتشديد» أي: عريض، ورجل أفطح: بين الفتح \_أي: عريض الرأس \_، وقطّخه قطحاً: جعله عريضاً، والتفطّح مثله ... » (مجمع البحرين، مادة « ف طح » »).

<sup>(</sup>٢) الفصول المختارة (المعلّموع في ضمن مصنّفات الشيخ السفيد: ٢): ٥٠٥ و ٢٠٦، وقال الشيخ المفيد في الإرشاد: ٥٨٥ و ٢٨٦: «وكان عبدالله بمن جعفر أكبر إخوته بعد إسماعيل، ولم يكن منزلته عند أبيه كمنزلة غيره من ولده في الإكرام، وكان متهماً بالخلاف على أبيه في الاعتقاد، ويقال: إنه كان يخالط الحشويّة ويميل إلى مذهب المرجنة، وادّعي بعد أبيه الإمامة واحتج بأنّه أكبر إخوته الباقين، فاتبعه على قوله جماعة من أصحاب أبي عبدالله على قوله جماعة من أصحاب بإمامة عبدالله على قال: مهم هذا اللقب لقولهم بإمامة عبدالله وكان أفطح الرّجلين ...».

وسُمُّوا بذلك لأنّه قيل: إنّه كان أفطح الرأس...»(١١)، والتفصيل في محلّه(٢٠).

وعدّ الكشّيّ في جمعاً من رجال «الفطحيّة» بقوله: «قال محمّد بن مسعود: عبدالله بن بكير وجماعة من الفطحيّة هم فقهاء أصحابنا؛ منهم: ابن بكير، وابن فضّال \_ يعني: الحسن بن عليّ \_، وعمّار الساباطيّ، وعليّ بن أسباط، وبنو الحسن بن عليّ بن فضّال \_ عليّ وأخواه \_، ويونس بن يعقوب، ومعاوية بن حكيم ...» (٣). وقد عدّ السيّد الأعرجيّ في «عـدّته» وأيـضاً الشيخ المامقانيّ في «عـدّته» وأيـضاً الشيخ المامقانيّ في «عـدّته» وأيـضاً الشيخ المامقانيّ في «عـدّته» وأيـضاً الشيخ المامقانيّ.

والمناسب في المقام الإشارة إلى ترجمة بعضٍ منهم الذين ذكر هم المصنّف \ في موارد عديدة من كلامه ماضياً ومستقبلاً (٥).

فمنهم: «عبدالله بن بُكَير »، يكنّي أبا عليّ الكوفيّ (٦)، عدّه الشيخ الله في

<sup>(</sup>١) اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّيّ): ٢١٨، الرقم ١٢١، ذيل عنوان «الفطحيّة ».

<sup>(</sup>٢) انظر: فِرَق الشبعة: ٧٧ و ٧٨، والمقالات والفِرَق: ٨٧، الرقم ( ١٦٣)، ومقالات الإسلاميّين: ٧٧ و ٢٨، والفَرق بين الفِرَق: ٦٣، الرقم ٥٩ (المَثَّارية)، والملل والنحل ١٠ ١٦٧.

<sup>(</sup>٣) اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّيّ): ٢٩٠. الرقم ١٧٠. (٤) انظ : عدّة الرحال ١: ٣٠٥ ـ ٣٢٢، ضمن الفائدة الأولى . وا

 <sup>(</sup>٤) انظر: عدّة الرجال ١: ٣٠٥ ـ ٣٣٦. ٣٠٢. ضمن الفائدة الأولى، والفوائد الرجاليّة من تستقيح
 المقال ١: ٨٥٤ وما بعده، الفائدة السابعة «في بيان عدّة الرجال من الفطحيّة».

<sup>(</sup>٥) انظر: فرائد الأُصول ١: ٣٠٦ و ٣١٠ و٣١٧ و ٣٥٢ و٣٥٣.

<sup>(</sup>٦) لاحظ ترجمته في: كتاب الطبقات (رجال البرقيّ): ١٦٩، الرقم ٤٦٤، ورجال النجاشي: ٢٢٠، الرقم ٥٨١، واختيار معرفة الرجال (رجال الكشّيّ): ٢٩٠، الرقم ١٨٠٠ و ١٣٠، الرقم ١٨٠٠، الرقم ١٦٨٠، وقاموس الرجال ٢٠٠٠، الرقم ٢٨٢، وقاموس الرجال ٢٠٠٠، الرقم ٢٨٢٠، وقاموس الرجال ٢٠٠٠، الرقم ٢٨٢٠، وهاموس الرجال ٢٠٠٠، وهاموس الرجال ١٠٠٠، وهاموس الرجال ١

«رجاله»: «من أصحاب مولانا الإمام الصادق الله الله في «الفهرست»: «عبدالله بن بكير فطحيّ المذهب، إلّا أنه ثقة »(").

وفي «معجم رجال الحديث»: «وقع بعنوان عبدالله بن بكير في إسناد كثير من الروايات تبلغ ثلاثمائة وأربعة وثلاثين مورداً» (٣).

ومنهم: «الحسن بن عليّ بن فضّال»، عدّه البرقيّ والشيخ بِحُقّ من أصحاب الإمام الرضا ﷺ<sup>(٤)</sup>، وكان فطحيّاً يقول بإمامة عبدالله بن جعفر، ثمّ رجع إلى إمامة أبى الحسن ﷺ عند موته».

وصرّحوا أصحاب الرجال بو ثاقته، والتفصيل في محلّه (٥).

قال السيّد الخوئيّ ﴿: «وقع بعنوان الحسن بن عليّ بن فضّال في إسناد كثير من الروايات تبلغ مائتين وسبعة وتسعين مورداً»(٢).

ومنهم: «أحمد بن الحسن بن علىّ بن فضّال» ذكره النجاشيّ الله قائلاً: «إنّـه

<sup>(</sup>١) انظر: رجال الطوسيّ: ٢٦٤، الرقم ٣٧٩١.

<sup>(</sup>٢) فهرست كتب الشيعة وأصولهم: ٣٠٤، الرقم ٤٦٤.

<sup>(</sup>٣) معجم رجال الحديث ١١: ١٣٣، ذيل الرقم ٦٧٤٥.

 <sup>(</sup>٤) انظر: كتاب الطبقات (رجال البسرقيّ): ٣٩١. الرقم ١٣٠٨، ورجـال الطـوسيّ: ٣٥٤. الرقم ٥٢٤١.

 <sup>(</sup>٥) انظر على سبيل المثال: رجال النجاشيّ: ٣٤. الرقم ٧٢. واختيار معرفة الرجال (رجال الكشّيّ): ٢٩٠. الرقم ٧٠٠. وفهرست كتب الشيعة وأصولهم: ١٦٣. الرقم ١٦٤. ورجال ابن داود (القسم الأوّل): ٧٦. الرقم ٤٤٢. ومنتهى المقال ٢٤٧٤، الرقم ٧٧٢.

<sup>(</sup>٦) معجم رجال الحديث ٦: ٥٤، ذيل الرقم ٢٩٩١.

كان فطحيّاً، وكان ثقة في الحديث...»(١)، وعدّه الشيخ فلي «رجاله» من أصحاب أبي محمّد الحسن بن عليّ بن محمّد بن عليّ الرضا المي ، وقال فله في «الفهرست»: «كان فطحيّاً غير أنّه ثقة في الحديث، وروى عنه أخوه عليّ بن الحسن وغيره من الكوفيّين والقمّيّين »(١).

وفي «معجم رجال الحديث»: «وقع بهذا العنوان في إسناد كثير من الروايات تبلغ مائة وستّة وثلاثين مورداً»(٢٠).

ومنهم: «عليّ بن الحسن بن عليّ بن فضّال»، هو كما قال النجاشيّ \*: «كان فقيه أصحابنا بالكوفة، ووجههم، وثقتهم، وعارفهم بالحديث، والمسموع قوله فيه \_إلى أن قال: \_وكان فطحيّاً...» (1).

قال الشيخ الشيخ المحدوصفه بالوثاقة ، وكثرة العلم ، وسعة الأخبار ، وجودة التصانيف وحسنها .: «وكان قريب الأمر إلى أصحابنا الإمامية القائلين بالاتنى عشر »(٥).

وفي «الخلاصة» هكذا: «وكان فطحيّ المذهب...، فأنا أعتمد على روايـته

<sup>(</sup>١) رجال النجاشيّ: ٨٠، الرقم ١٩٤.

<sup>(</sup>۲) رجال الطوسي: ۳۹۷، الرقم ۵۸۰، وفهرست كتب الشيعة وأصولهم: ۵۸، الرقم ۷۷. وانظر أيضاً ترجمته في: خلاصة الأقوال (رجال العلامة): ۳۲۱، الرقم ۱۲۹۰، ومستهى المقال ١: ۲٤٦، الرقم ۱۳۱.

<sup>(</sup>٣) معجم رجال الحديث ٢: ٨٦\_ ٨٩، الرقم ٤٩٦ و٤٩٧.

<sup>(</sup>٤) رجال النجاشئ: ٢٥٧ و٢٥٨، الرقم ٦٧٦.

<sup>(</sup>٥) فهرست كتب الشيعة وأصولهم: ٢٧٢ و٢٧٣، الرقم ٣٩٢.

وان کان مذهبه فاسداً»(۱).

ومنهم: «محمّد بن الحسن بن عليّ بن فضّال»، وهو الولد الثالث من أولاد الحسن، فقد عرفت ما نقله الكشّيّ الله عن محمّد بن مسعود فيه وفي غيره، وأنّهم فقهاء أصحابنا، والتفصيل في محلّد (۱).

[۱] كالإسماعيليّة والكيسانيّة والناووسيّة والناسخيّة وغيرها، ونشير إلى شرحها بنحو الاختصار.

#### ٧ ـ « الإسماعيليّة »

وقال فريق منهم: إنَّ إسماعيل قدكان توفّي على الحقيقة في زمن أبيه الله عنه عير

 <sup>(</sup>١) خلاصة الأقوال (رجال العلامة): ١٧٧، الرقم ٥٢٦، وانظر ترجمته في: معجم رجال الحديث ١٢: ٣٥٨ - ٣٦٥، الرقم ٨٠١٩، الرقم ٥٠٠٨.

<sup>(</sup>۲) انظر على سبيل المثال: اختيار معرفة الرجال (رجال الكشيق): ۲۹۰. الرقم ۱۷۰. ومنتهى المقال ٢: ٢٢. الرقم ۲۵۷٤، ومعجم رجال الحديث ٢١: ۲٤٤، الرقم ۱۰۵۲۱. وقاموس الرجال ٩: ۲۱۰، الرقم ٦٦٠٣.

أنّه قبل وفاته نصّ على ابنه محمّد، فكان الإمامَ بعده، وهؤلاء هم «القرامطة»، وهم «المباركيّة»، ونسبهم إلى القرامطة برجل من أهل السواد يقال له: «قرمطويه، ونسبهم إلى المباركيّة برجل يستى المبارك مولى إسماعيل ابن جعفر، والقرامطة أخلاف المباركيّة، والمباركيّة سلفهم.

وقال فريق من هؤلاء: إنّ الذي نصّ على محمّد بن إسماعيل هو الصادق على الله الله على المادق على الله الواجب عليه؛ لأنّه أحقّ بالأمر بعد أبيه من غيره، ولأنّ الإمامة لا تكون في أخوين بعد الحسن والحسين على الله .

وهؤلاء الفرق الثلاث هم الإسماعيليّة، وإنّما سُتُوا بـذلك لادّعـائهم إمـامة إسماعيل، وأمّا علّتهم في النصّ على إسماعيل فهو أن قالوا: كان إسماعيل أكبر ولد جعفر، وليس يجوز أن ينصّ على غير الأكبر ...»(١١).

وبالجملة: فإنّ الفرقة «الفطحيّة» و «الإسماعيليّة» نشأت بعد استشهاد الإمام الصادق على المقال الذي المقال المعصومين الميني ، ثمّ عدلت عن إمامة موسى الكاظم على إلى القول بإمامة أخويه «إسماعيل» و «عبدالله» إبنا الإمام جعفر الصادق على ، وتوفّى «إسماعيل» في حياة أبيه على ودفن بالبقع بالمدينة المنوّرة (٢) والتفصيل في محلّه (٢).

<sup>(</sup>١) الفصول المختارة (المطبوع في ضمن مصنَّفات الشيخ المفيد: ٢): ٣٠٥ و٣٠٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: معجم رجال الحديث ٤: ٤٠ ـ ٢٥، الرقم ١٣١٦.

 <sup>(</sup>٣) انظر على سبيل المثال: فرق الشيعة: ٦٧ و ٦٨. والمقالات والفيرق: ٨٠. الرقسم ١٥٦.
 والغرق بين الفرق: ٢٦. الرقم ٦٠ ( الإسماعيليّة ) ، والملل والنحل ١٠٤ ١٠٨.

### ۸ ـ « الكيسانيّة »

قال الشيخ المفيد يُخَّ: «... فأوّل من شدِّ عن الحقّ من فرق الإماميّة «الكيسانيّة»، وهم أصحاب المختار، وإنّما سمّيت بهذا الاسم لأنّ المختار كان اسمه أوّلاً كيسان \_ إلى أن قال: \_ وقالت هذه الطائفة بإمامة أبي القاسم محمّد بن أمير المؤمنين عُلِلاً ابن خولة الحنفيّة، وزعموا أنّه هو المهدي الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، كما ملئت ظلماً وجوراً، وأنّه حق لم يمت ولا يموت حتى يظهر الحقّ ... »(١٠).

وبالجملة: فإنّ الفرقة «الكيسانيّة» نشأت بعد استشهاد الإمام الحسين الله في كربلاء، وهم القائلون بإمامة: عليّ والحسن والحسين اليه، ثمّ محمّد ابن الحنفيّة (٢) بن أمير المؤمنين الله، وتزعم هذه الفرقة أنّ محمّداً حيّ لم يحت، والتفصيل في محلّد ٢٠.

#### ۹\_ « الناووسيّة »

قال الشيخ المفيد ؟ «افترقت كلمة الإماميّة بعد وفاة أبي عبدالله جعفر بـن محمّد ﷺ، فقالت فرقة منها: إنّ أبا عبدالله ﷺ حيّ لم يمت ولا يموت حتّى يظهر

<sup>(</sup>١) الفصول المختارة (المطبوع في ضمن مصنّفات الشيخ المفيد: ٢): ٢٩٦ ـ ٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: معجم رجال الحديث ١٧: ٥٤ ـ ٥٧، الرقم ١٠٦٨٩.

<sup>(</sup>٣) انظر على سبيل المثال: فرّق الشيعة: ٢٣، والمقالات والفرّق: ٢١. الرقم ٥٧. والفّرق بين الفرّق: ٨٦. الرقم ٥٢ (الكيسائيّة)، والعلل والنحل ٤٤٧١.

فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً، كما ملئت ظلماً وجوراً؛ لأنه القائم المهديّ \_إلى أن قال: \_وهذه الفرقة تسمّى الناووسيّة، وإنّما سمّيت بذلك لأنّ رئيسهم فسي هذه المقالة رجل من أهل البصرة يقال له: عبدالله بن ناووس (۱۰۰...»(۲۰).

وبالجملة: فإنّ الفرقة «الناووسية» نشأت بعد استشهاد الإمام أبي عبدالله جعفر بن محمد الصادق فيه ، وهم القائلون بإمامة: عليّ والحسن والحسين وعليّ بن الحسين والباقر والصادق فيه ، وزعموا أنّ الإمام الصادق في هدو الإمام المنظر، والتفصيل في محلّه (٣).

وقد عدّ السيّد محسن الأعرجيّ الكاظميّ ﴿ جمعاً من رجال الناووسيّة مع مجمل ما ورد فيهم<sup>(١)</sup>.

#### 10 « التناسُخيَّة »

«التناسخ» لغة: «تفاعل» من «نسخ»، و «المتاسخة»، «مفاعلة» من «النسخ»، و «التناسخ» و «المناسخة» بمعنى واحد، وهو: النقل والتبديل والتحويل<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) قيل: نسبوا إلى قرية [يقال لها:]ناووساء (انظر: مجمع البحرين، مادّة «ن و س»).

<sup>(</sup>٢) الفصول المختارة (المطبوع في ضمن مصنّفات الشيخ المفيد: ٢): ٣٠٥.

 <sup>(</sup>٣) انظر: فِرَق الشيعة: ٦٧، والمقالات والفِرَق: ٧٩ و ١٥٠، الرقم ١٥٥، ومقالات الإسلاميّين:
 ٥٠، والفَّرق بين الفِرَق: ٦٦، الرقم ٥٧ (الناووسيّة)، والملل والنحل ١: ١٦٦ و ١٦٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: عدّة الرجال ١: ٣٢٢ ـ ٣٢٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: كتاب التعريفات، ولسان العرب، والعصباح المنير، ومحيط المحيط، ومجمع البحرين، مادة «نسخ».

وهو من مصطلحات أهل الكلام والفلسفة والعرفان، وهو عندهم عبارة عـن تعلّق الروح بالبدن بعدالمفارقة من بدن آخر من غير تخلّل زمان.

وهو مذهب جماعة معتقدين بقدم العالم ومنكرين للمعاد رأساً، حيث يعتقدون بانتقال الأرواح دائماً، وهم على طوائف أربع، فمنهم: من يعتقد بانتقال الروح وتعلّقه بعدالمفارقة إلى بدن إنسان آخر كخروج روح زيد مثلاً عن بدنه وانتقاله عنه إلى بدن عمرو، وأيضاً عنه إلى بدن بكر وهكذا .. ومنهم: من يعتقد بانتقال الروح وتعلّقه إلى الحيوان، ومنهم: من يعتقد بانتقال الروح وتعلّقه إلى الجماد، ومنهم: من يعتقد بانتقال الروح وتعلّقه إلى النامي، وإلى كلّ ذلك أشار إجمالاً الحكيم السبزواري

نسخٌ ومسخٌ رسخٌ فسخٌ قسّما إنساً وحيواناً جماداً ونما(۱) و توضيحه بنحو اللفّ والنشر المرتّب هو: أنّ «النسخ» هو: تعلّق الروح بعد خروجها خروجها عن الإنسان إلى إنسان آخر، و «المسخ» هو: تعلّق الروح بعد خروجها عنه إلى الحيوان، و «الرسخ» هو: تعلّق الروح بعد خروجها عنه إلى الجماد، و «الفسخ» هو: تعلّق الروح بعد خروجها عنه إلى النامي، والكلّ باطل إجماعاً، والتفصيل في محلّه(۱).

. ۲ 0 ۲

<sup>(</sup>١) شرح المنظومة ٢: ٨٢٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: فِرَق الشيعة: ٣٦ و ٣٩، والمقالات والفِرَق: ١٨٢، الرقم ٨٧، والملل والنـحل ١:

المخالفة للاعتقاد الصحيح [١]،.....

### المراد من « الاعتقاد الصحيح »

[١] «الاعتقاد الصحيح» هو الاعتقاد المبتني على النصوص الواردة في الكتاب، وما ورد على لسان النبي على أنه في باب الأصول الاعتقاديّة من التوحيد والنبوّة والإمامة.

والمتتبّع لو لاحظ الآيات الشريفة والأحاديث النبويّة الواردة في أُصول العقائد لتبيّن له الاعتقاد الصحيح؛ فإنّ النصوص الواردة إنّما تدلّ على الموقف الأحقّ بالأخذ والاتباع وتحديد الفرقة الناجية في كلام النبع عَلَيْ وتعيينها.

وعليه فنقول: إنّ المراد من «الاعتقاد الصحيح» هـو: الاعتقاد بكتاب الله ـسبحانه ـ، ورسالة النبيّ الأعظم ﷺ، وإمامة بلا فصل لعليّ بن أبي طالب ﷺ، وإمامة الأثمّة من ولده ﷺ المسمّون بأسمائهم في بعض الروايات واحداً بعد واحد (١٠).

فالتابعون لمذهب أهل البيت الله المسمّون بـ «الشيعة الإماميّة الإننا عشريّة الجعفريّة الخاصّة (٢)» هم أصحاب الفرقة المحقّة والاعتقاد الصحيح.

 <sup>(</sup>١) قد ذكرنا سابقاً الآيات الكريمة والنصوص النبويّة الشريفة الواردة في وجبوب الإسامة الدالة على إمامة عليّ بن أبي طالب على والأثمّة من ولده الليها انظر الصفحة ٢٠٨، الرقم [٢]. ضمن توضيح قوله الله : «ومن خالف الحقّ».

<sup>(</sup>٢) قال السيّد محسن الأمين: «الجعفريّة: اشتهر به في هذا العصر أصحابنا الإماميّة الإثنا

ولاا.....

قال الشيخ المفيد \* : « في معنى نسبة الإساميّة قبال الشيخ - أيّده الله - :
الإماميّة هم القائلون بوجوب الإمامة والعصمة ووجوب النصّ، وإنّما حصل لها
هذا الاسم في الأصل لجمعها في المقالة هذه الأصول، فكلّ مَن جمعها فهو إماميّ
وإن ضمّ إليها حققًا في المذهب كان أم باطلاً -، ثمّ إنّ من شمله هذا الاسم
واستحقّه لمعناه قد افترقت كلمتهم في أعيان الأثمّة الشي وفي فروع ترجع إلى هذه
الأصول وغير ذلك "(۱). ثمّ ذكر الفِرق المنحرفة للحقّ والاعتقاد الصحيح - وهو
الاعتقاد بإمامة الاثني عشر - وأورد الردّ على المذاهب الفاسدة والآراء الباطلة
بنحو التفصيل (۱).

[١] «الواو» للحاليّة، أي: القائل بحجّيّة خبر الواحد كيف يعتمد على خبر

<sup>→</sup> عشرية باعتبار أن مذهبهم في الفروع هو مذهب الإمام جعفر بن محتد الصادق ﷺ، ونسب مذهبهم في الفروع إليه باعتبار أن أكثره مأخوذ عنه. وإن كان أخذهم عن أئنة أهل البيت الاتني عشر بالسواه، لكن لما كانت الروايات عنه في فروع الفقة أكثر منها عن غيره بكئير؛ لكون عصره في آخر عصر الدولة الأموية عند ما بدأت بالضعف، وأزل عصر الدولة المتاسية التي لم يكن قد بدأ فيها التعصب الشديد \_ لكونها دولة هاشمية في أؤل نشأتها \_، فكان للأثنة من أهل البيت يومنز شيء من الحرية وعدم الخوف، فأخذوا في نشر مذهبهم الذي تنقوه عن جدّهم الرسول ﷺ وكترت الرواة عنهم فيه \_ إلى أن قال: \_ الخاصة: وهذا يطلقه أصحابنا على أنفسهم مقابل العامة الذين يسئون بأهل السنة؛ لأنّ أصحابنا يرون أنفسهم أحق من أخذ بالسنة، ولائهم فرقة خاصة بين عموم فرق المسلمين المتكثرة» (أعيان الشيعة ١٤ ٢١).

<sup>(</sup>١) الفصول المختارة (المطبوع في ضمن مصنّفات الشيخ المفيد: ٢): ٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) انظر نفس المصدر: ٢٩٦ إلى آخر الكتاب.

مِن شرط خبر الواحد أن يكون راويه عدلاً عند مَن <sup>[١]</sup> أوجب العمل به <sup>[٢]</sup>؟ وإن عوَّلتم <sup>[٣]</sup> على عملهم <sup>[٤]</sup> .....................

أمثال هؤلاء الفاسدين في الاعتقاد، والحال أنّه يشترط في قبول خبر الواحد أن يكون راويه عادلاً؟!

[١] الموصول مصداقه هنا القائلون باشتراط العدالة في الراوي.

كالعلامة الحلّي ﷺ حيث قال: «يشترط كون الراوي: بالغاً، عاقلاً، مسلماً، عدلاً ضابطاً...»(١).

وصاحب «المعالم» أن فإنه قال: «وللعمل بخبر الواحد شرائط، كلّها يتعلّق بالراوي \_إلى أن قال: \_الشرط الرابع: العدالة ...، واعتبار هذا الشرط هو المشهور بين الأصحاب ...» (٢٠).

[۲] أي:بخبر الواحد.

[٣] هذا من كلام المستشكل، وفي الواقع يخاطب به الشيخ ويقول له: أيّها الشيخ، إنّ اعتمادك على خبر الواحد إن كان باعتبار عمل الأصحاب فإنّه لا يتمّ ــعلى ماستقف على تقريبه عن قريب.

[٤] أي:عمل الأصحاب.

توضيح ذلك: قد عرفت سابقاً أنّ القائلين باعتبار خبر الواحد اخـتلفوا فـي مناط اعتباره؛ فمنهم: من ذهب إلى أنّ المناط في الاعـتبار عـمل الأصـحاب،

<sup>(</sup>۱) مبادئ الوصول: ۲۰۶.

<sup>(</sup>٢) معالم الدين: ١٩٩ و٢٠٠.

دون روايتهم <sup>[۱]</sup> فقد وجدناهم عملوا بما <sup>[۲]</sup> طريقه هؤلاء الذيــن ذكــرناهم <sup>[۲]</sup>. وذلك <sup>[1]</sup> يدلّ على جواز العمل بأخبار الكفّار والفسّاق .

5 13 17 1**5** 17 1

ومنهم: من ذهب إلى العدالة في الراوي، ومنهم: من ذهب إلى كفاية الوثاقة في الراوي، وغير ذلك من التفصيلات<sup>(۱)</sup>.

[١] أي: رواية الرواة ،والجملة برمّنها دفع لما يتوهّم ـ من أنّ الاعتماد إنّما هو على عمل الأصحاب لا رواية الرواة .

[۲] الموصول مصداقه «الأخبار الآحاد»، والمقصود أنّ المستشكل يقول:
 نعم، إنّ طريقة الأصحاب كانت على العمل بأخبار الآحاد.

[٣] أي: الرواة المنحرفون والمخالفون للاعتقاد الصحيح، وغرضه الإشارة إلى دفع التوهّم المذكور، وحاصله: أنّ مناط اعتمادكم على العمل بروايات المنحرفين في العقيدة: إن كان هو عدالة الراوي فهؤلاء لأجل الفساد والانحراف في العقيدة ليسو ابعدول، وإن كان مجرّد عمل الأصحاب \_كما هو الظاهر \_فلازمه جواز العمل بأخبار جميع الكفّار والفسّاق؛ لأنّ هؤلاء أيضاً من المنحرفين في العقدة.

[1] أي: الاعتماد على عمل الأصحاب في العمل بأخبار الرواة المنحرفين في العقيدة.

وبالجملة: فإنّ الرواة بعد كونهم غالباً راويين للمنكّرات ومعتقدين لهذه المذاهبالباطلة لا وجه لاعتبار خبرهم، ولو مع وثاقتهم، فضلاً عن غير الموثّقين

<sup>(</sup>١) انظر : فرائد الأُصول ١: ٢٤٠ و ٢٤١، وقد تقدّم توضيح ذلك في الجزء الثالث: ٥٠٤.

قيل لهم [١]: لسنا نقول إنّ جميع أخبار الآحاد يـجوز العـمل بــها، بــل لهــا شرائط [٢] نذكرها فيما بعد [٢]، .......................

منهم، والتعويل فيه على عمل الأصحاب الذين اعتمدوا على أخبارهم لا يصحّح شيئاً أصلاً، بل يزيد في الإشكال جداً؛ لاستلزامه جواز الأخذ لكلّ رواية ولو مع كون راويها من الفسّاق والكفّار.

# دفع الإيراد بحصول الشرائط في العمل بالخبر لامطلقاً

[١] شروع في تقريب الردّ على الإيراد السادس.

اعلم أنّ الشيخ الطوسيّ الله في مقام الردّ على الإيىراد سيجيب عن الفِرَق المذكورة في الإيراد بنحو اللفّ والنشر المشوَّش(١) قبال اللفّ والنشر المرتّب.

[٢] إشارة إلى مادّة الجواب، وملخّصه: أنّ المناط في جـواز العـمل بـخبر الواحد هو عمل الأصحاب ﷺ، وهم لا يجوّزون العمل به بلا قيد وشـرط، بـل يذكرون له شرائط عديدة.

[٣] إشارة إلى الشرائط والقرائن التي يذكرها الشيخ الطوسي الله للعمل بخبر الواحد، والمناسب في المقام نقل كلامه الله على صحّة متضمَّن الأخبار التي لا توجب العلم أربع أشياء؛ منها: أن تكون موافقةً لأدلّة العقل \_إلى أن قال: \_ومنها: أن يكون الخبر مطابقاً لنصّ الكتاب \_إلى أن قال: \_ومنها: أن يكون الخبر ما بها من جهة التواتر \_إلى أن

 <sup>(</sup>١) أي: لا بحسب الترتيب الذي ذكر في الإيراد المذكور من: المُجيّرة والمشبّهة والمعلّدة والثلاة والواقفيّة والفطحيّة.

ونشير ههنا إلى جملةٍ من القول فيه [١].

فأمّا ما<sup>[۲]</sup> يرويه العلماء المعتقدون للحقّ <sup>[۳]</sup> فلا طعن على ذلك <sup>[٤]</sup> به <sup>[٥]</sup>.

قال: \_ومنها: أن يكون موافقاً لما أجمعت الفرقة المُحقّة عليه؛ فإنّه متى كان كذلك دلّ أيضاً على صحّة متضمّّته \_إلى أن قال: \_فهذه القرائن كلّها تدلّ على صحّة متضمَّن أخبار الآحاد...»(١٠).

[١] الصواب تأنيث الضمير هنا؛ لرجوعه إلى «الشرائط».

# الجواب عن العمل بما يرويه المعتقدون للحقّ وصحّة الأخذ به

[۲] الموصول هنا مصداقه «أخبار الآحاد»، والمقصود هو: بيان أحد
 الشرائط لجواز العمل بأخبار الآحاد.

[٣] وهو كون الراوي عالماً معتقداً للحقّ استناداً إلى العقل والنظر و تحصيل البرهان والدليل، وذلك أمثال: «زرارة بن أعين» و «محمّد بن مسلم» وغيرهما.

[٤] أي: على أخبار الآحاد التي يرويها المعتقدون للحقّ.

[٥] أي: بسبب هذا الإيراد، وغرضه الله أنّ الإيسراد السذكور لا يسرد على الأخبار الآحاد التي يرويها الإماميّة العدول كزرارة وغيره؛ ممّن لا منع عن الأخذ بخبرهم إجماعاً.

وبالجملة: فالعمل والأخذ بخبر أمثال زرارة ممّا لا طعن فيه أصلاً.

(١) العدّة في أصول الفقه ١: ١٤٣ ـ ١٤٥، فصل [٥] في ذكر القرائن التي تدلّ على صسّةة أخبار الآحاد...». 

#### الجواب عن المقلّدة والاعتماد بما يروونه

[۱] الموصول هنا مصداقه أخبار الآحاد، والمقصود هو:الجواب عن أخبار الآحاد التي يروونها المقلّدة، وبيان صحّة العمل بها.

[۲] قد عرفت سابقاً أنّ المراد من «المقلّدة» هم: الأخباريّون من الشيعة والحشويّة من العامّة، وهم الذين أفرطوا في العمل بخبر الواحد بحيث إذا سُئلوا عن الأصول الاعتقاديّة قالوا: رُويناكذا، ويروون في ذلك الأخبارَ (١٠).

[٣] وهو كون الراوي عالماً مقلّداً للحقّ، وبعبارةٍ أُخرى: المعتقدون للحقّ بالدليل الإجماليّ: أي: العالمون بالحقّ تقليداً واستناداً إلى الروايات، دون العقل والنظر وتحصيل البرهان والدليل.

قال المحقّق الآشتيانيّ ﴿ كما مرّ ـ: «المراد من «المقلّد للحقّ) في كـلامه: مَن علم بالحقّ استناداً إلى ما لا يجوز الاستناد إليه في مقام الاستناد ...»(٢).

[3] بمعنى: العبنى، أي: وإن كان مبناهم غير صحيح؛ إذ العبنى والقاعدة في
 الأُصول الاعتقاديّة هو الأخذ بالنظر والاستدلال، لا الرجوع إلى الأخبار.

قال المحقّق الآشتيانيّ الله : «ومراده من كونه مخطئاً الخطأ في ترك النظر

<sup>(</sup>١) انظر: فرائد الأصول ١: ٣٦٧ و ٣٣٤، وقد تقدّم المزيد من التوضيح في الصفحة ٣٣٢ ذيل عنوان «٣ ــ المقلّدة».

<sup>(</sup>٢) بحر الفوائد ٢: ٢٥٠.

## معفوٌّ عنه <sup>[١</sup>]، ولا أحكم فيه <sup>[٢]</sup> بحكم الفسّاق، ولا يلزم على هذا <sup>[٣]</sup> ترك ما نقلوه .

وتحصيل البرهان والدليل؛ من حيث إنّ النظر واجب نفسيّ مستقلّ في زعمه، من غير أن يكون شرطاً للإيمان \_كما يظهر من العلامة هُو فيما سيجيء من كلامه (١٠٠ \_ أو واجباً غيريّاً بحيث يسقط بعد حصول المعرفة ولو من التقليد \_كما ستقف على تفصيل القول فيه (١٠ \_، فالفرق بينه وبين من كان عالماً بالحقّ من الدليل الإجماليّ الذي لا يقدر على شرحه وبيانه بقانون علم الميزان واضح لا يكاد يخفى» (١٠ .. )

وقال صاحب «الأوثق» الله : «حاصله: أنّ النظر والاجتهاد في تحصيل الاعتقاد بأصول العقائد واجب نفسي، وأنّ التارك له والمعتقد بها عن تقليد مع موافقة اعتقاده للواقع عاص بترك النظر والاجتهاد، إلّا أنّه معفوّ عنه، وسيأتي الكلام فيه في محلّ آخر »(٤).

[١] هذا خبر «أنّ»، والمقصود هو: غفران خطائهم في ما ذهبوا إليه من الرجوع إلى الأخبار في باب الاعتقادات، مع أنّ الواجب فيها الاجتهاد.

[۲] الضمير يرجع إلى «المقلّد للحقّ»؛ يعني: بعد كون الخطأ في ذلك معفوّاً
 عنه فلا وجه ليحكم عليه بحكم الفسّاق.

[٣] أي: على عدم الحكم بفسق المقلد للحقّ؛ يعني: فلا يلزم ترك ما نقلوه من
 الأخبار بمجرّد كونهم مقلّدين.

<sup>(</sup>١) انظر: فرائد الأُصول ١: ٥٥٣ و٥٥٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: فرائد الأصول ١: ٥٥٤.

<sup>(</sup>٣) بحر الفوائد ٢: ٢٥٠.

<sup>(</sup>٤) أو ثق الوسائل ٢: ١٩٧ (١٦٧).

على أنّ من أشاروا إليه [١٦] لا نسلّم أنهم كلّهم مقلّدة [٢]، بل لا يستنع [٢] أن يكونوا عالمين بالدليل على سبيل الجملة [٤]، .....

وبالجملة: الاعتماد بنقل المقلّدة (الأخباريّين) فهو أيضاً لا طعن فيه جدّاً، ولا منع من الأخذ بخبرهم بعد كونهم مقلّدين و تابعين للحقّ، ولو مع خطائهم في الأصل والمبنى.

[۱] المضبوط في بعض النسخ: «أشار إليهم»(۱)، ولعلّه هو الصحيح؛ لرجوعه إلى «المقلّدة»، والمقصود هو: التمسّك بدليل آخر لجواز الأخذ و الاعتماد بأخبار الآحاد التي يروونها المقلّدة.

 [۲] يعني: مضافاً على ما قلناه آنفاً لانسلم أن كل من يروي الأخبار ويرجع إليها في الأصول الاعتقاديّة ترك النظر والاستدلال فيها.

[۳] بمعنى: «يمكن».

[3] أي: على سبيل الإجمال؛ يعني: يمكن أن تكون جملة من الأخباريين عالمين بأصول الدين عن أدلّة إجماليّة، لا عن أدلّة مفصّلة وبرهانيّة \_كبرهان الصدّيقين (٢)، وبرهان التمانع (٣)، وغيرهما (١) من البراهين الأخر التي أقاموها لإثبات الصانع، الثابتة عند أهلها من المتكلّمين والفلاسفة.

<sup>(</sup>١) انظر: فرائد الأصول ١: ٣١٦، الهامش (١).

<sup>(</sup>۲) انظر: فرهنگ معارف اسلامی ۱: ٤٢٠ و ٤٢١.

 <sup>(</sup>٣) أقول: بُرهان التمانع إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ لَقَ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللهُ لَفَسَدَتًا ﴾ (الأنبياء: ٢٧)، انظر: فرهنگ معارف اسلامي ١: ١٩٩٤.

<sup>(</sup>٤) كبرهان النظم.

كما يقوله [١] جماعة أهل العدل في كثيرٍ من أهل الأسواق والعامّة [٢]. وليس من [٣] حيث يتعذّر عليهم إيراد الحجج ينبغي أن يكونوا غير عالمين [٤]؛

[١] أي: الدليل على سبيل الجملة.

[٢] المراد من «العامّة» هنا هو: العوامّ من الناس، لا هو المصطلح في الكتب وألسنة العلماء، الذي يراد به المخالفون في المذهب.

والمقصود هو: صحّة عدّ هؤلاء العالمين بالدليل على سبيل الإجمال كعامّة الناس الذين عرفوا الله \_ تبارك و تعالى \_بالكشف والشهود، مع عجزهم عن إقامة البرهان والاستدلال بما هو المصطلح، وعليه فكما لا يطلق على عبامّة النباس \_العالمين في باب الاعتقادات بالدليل الإجماليّ \_أنّهم مقلّدة، كذلك لا يصحّ إطلاق «المقلّدة» على جميع الأخباريّين، بل يصحّ إطلاق العالم عليهم، باعتبار أنَّهم عالمون بالأُصول الاعتقاديَّة على سبيل الجملة، وبالنتيجة فلا طعن فيهم أصلاً في الاعتماد على نقل أخبارهم، وهو المطلوب.

[٣] قال بعض المحشّين: «لفظة «من» هنا يحتمل كونها موصولة، ويحتمل كونها جارّة، وعليه فاسم «ليس» راجع إلى كثير من أهل الأسواق، وعلى كونها موصولة \_وإن بعد \_فـ «حيث» ابتدائيّة، أو زائدة، والجملة بعدها صلته، ومعنى ابتدائيتها كونها واقعة في ابتداء الكلام لا داخلة على المبتداء، فلا تغفل »(١).

[٤] تقدير الكلام «لا ينبغي ...»، وغرضه الله الله الله الله الله الله المقام.

حاصل التوهم: أنَّه لا يصحِّ إطلاق العالمين على الأخباريِّين؛ لأنَّهم لم يكونوا

(١) الرسائل المحشّم: ٩٠.

عالمين بوجوه الدليل في الأُصول وتفاصيله والإيرادات ودفعها؛ أي: لا يقدرون على الاستدلال بالبراهين والحجج فيها، وعليه فيكونون مقلّدين في الأُصول، والمفروض خلافه.

وحاصل الدفع هو: أنّ عجز الأخباريين عن الاستدلال وتعذّرهم عن إيراد الحجّة بما هو المصطلح عند أهله لا يصحّح سلب عنوان العالم عنهم وعدّهم جهّالاً؛ لأنّهم ليسوا بأقلّ من أهل الأسواق والعوامّ من الناس كما لا يخفى.

[۱] تعليل لــ«لا ينبغي عدّهم غير عالمين من جهة عدم قدرتهم على إقامة البرهان».

[۲] أي: تحقّق المعرفة بالله تعالى لأحـد لا يـتوقف عـلى حـصول صـنعة
 المناظرة له.

[٣] الضمير يعود إلى «صناعة»؛ أي: لا يقف حصول المعرفة بأصول الدين على حصول صناعة الاستدلال.

وبالجملة: حصول المعرفة بأصول الدين لا يتوقف على سلوك طريق الفن المأخوذ في الاستدلال وإقامة البرهان، بل الواجب هو المعرفة بأصول الدين ولو بالدليل الإجمالي، وعليه فصح عدّهم من العالمين بالدليل على سبيل الإجمال؛ كعامة الناس الذين عرفوا الله \_ تبارك و تعالى \_بالكشف والشهود مع عجزهم عن إقامة البرهان والاستدلال بما هو المصطلح حكيرهان الصدّيقين، وبرهان التمانع،

كما قلنا في أصحاب الجملة [١].

وليس لأحدٍ أن يقول: هؤلاء ليسوا من أصحاب الجملة [1]؛ لأنّهم [1] . . . .

وغيرهما من البراهين الأُخر التابتة عند أهله ... وعليه فلا طعن أصلاً في الاعتماد على نقل أخبارهم، وهو المطلوب.

[۱] إشارة إلى أهل الأسواق والعوامّ من الناس المكتفين لإثبات الصانع بدليل إجماليّ \_كقول الأعرابيّ: البعرة تدلّ على البعير ، وكعمل العجوزة عند النبيّ ﷺ في القصّة المعروفة (۱).

[۲] قال بعض المحشّين: «إنّ المراد بهم<sup>(۲)</sup> من وصل إلى الحقّ عن دليل إجماليّ مع عدم قدرته على إيراده بحسب الاصطلاحات المقرَّرة عند أهلها \_كغالب أهل السوق والعوام\_").

والجملة برمّتها دفع لتوهّم آخر في المقام.

أمّا التوهّم، فملخّصه: إثبات أخسّيّة هؤلاء الأخباريّين حتّى بـالنسبة إلى أصحاب الجملة \_أي: العوام وأهل الأسواق \_، وعليه فلا يصحّ إطلاق أصحاب الجملة عليهم، وسيأتي دفع التوهّم بعد قليل.

[٣] تعليل لقوله الله : «ليسوا من أصحاب الجملة»، وغرضه الاسارة إلى

 <sup>(</sup>١) وهي القصّة المعروفة التي قال النبي ﷺ فيها: «عليكم بدين العجائز» (بحار الأنوار
 ٢٦: ١٣٥ (١٣٦)، وفيها قول آخر ذكره المحقّق القتي (انظر: قوانين الأصول ٣٩٣: ٣٩٣
 [٢: ١٨٥]).

<sup>(</sup>٢) أي: أصحاب الجملة.

<sup>(</sup>٣) قلائد الفرائد ١: ١٩٥.

إذا سُئلوا عن التوحيد أو العدل أو صفات الأثقة أو صحّة النبوّة قالوا: رُويناكذا، ويروون في ذلك كلّه الأخبار، وليس هذا [1] طريقة أصحاب الجملة [17].

وجه التوهم، وهو أنّهم إذا سئلوا عن كلّ مسألة اعتقاديّة أجابوا بذكر الروايات والتمسّك بها، وليس هذا طريق أصحاب الجملة؛ فإنّهم يتمسّكون بالدليل فيها \_ولو إجمالاً \_:كاستدلال الأعرابيّ والعجوزة في ما تقدّم(١١).

 أي: التمسّك بالروايات، وعدم التمسّك بالدليل والبرهان الإجماليّ في مقام الاستدلال.

 [۲] قد أشار المصنف الله إلى طريقتهم بقوله: «بل لا يمتنع أن يكونوا عالمين بالدليل على سبيل الجملة ...»<sup>(۱)</sup>.

[٣] تعليل لقوله (اليس لأحد ...)، وقوله (اليس يمتنع) معناه:
 الإمكان والجواز.

 [3] إشارة إلى دفع التوهم، وملخّصه: أنّه يمكن أن يكون الأخباريّون من أصحاب الجملة.

[6] قال صاحب «الأوثق» ١٠٠٠ ( يعني: بالدليل الإجماليّ » (٣).

[٦] أي:المعارفبالله\_عزّوجلً.

<sup>(</sup>١) انظر الجزء الأوّل: ٢٨٤ و ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١: ٣١٦، وانظر أيضاً: العدّة في أُصول الفقه ١: ١٣٣.

<sup>(</sup>٣) أوثق الوسائل ٢: ١٩٨ (١٦٧).

### أحالوا على ماكان سهلاً عليهم [١].

[۱] إشارة إلى وجه دفع التوهّم؛ أي: والوجه في عدّ الأخباريّين من أصحاب الجملة هو أنّ تمسّكهم بالأخبار إنّما كان من باب السهولة، لا العجز عن الاستدلال الإجماليّ.

أقول: لقائل أن يدافع عن الأخباريين بأنّ رجوعهم إلى الأخبار في باب أصول الاعتقادات كان بلحاظ الروايات الواردة في مناظرات الأنمة هي الزنادقة \_كمناظرة مولانا الإمام الصادق على مع أمثال ابن أبي العوجاء (١١)، وأيضاً مناظرات الإمام الرضا على مع أمثال جائليق (١٣ -، وعليه فلا ينبغي نسبة المقلّدة إليهم، وعدّهم من أصحاب الجملة.

مضافاً إلى أنَّ الأخبار المدوَّتة في الكتب عند أكثر الأخبار يَسِ كانت علميّة مقطوعة الصدور، وعليه فلا طعن لهم في أخذهم بها في كلِّ من الأصول والفروع، فافهم. ثمّ لا يخفى أنَّ بعض المسائل الاعتقاديّة لابدّ لإثباتها من الأخبار كمسألة المعاد وإعادة المغلوقين في يوم الحساب، مع أنَّ إعادة المعدوم ممّا امتنع (٣) من والتفصيل في محلّه (٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: الكافي ۱: ۷۲\_ ۸۱، باب حدوث العالم ...، الحديث ۱ \_ ۰، والاحتجاج ۲: ۲۰۰ \_ ۲۰۲ و ۲۰۶ و ۲۰۹ و ۲۰۱ و ۲۰۱

<sup>(</sup>٢) انظر: عيون أخبار الرضا لطيُّلا: ١٣٩ ـ ١٥٨، والاحتجاج ٢: ٣٥٣ وما بعده.

<sup>(</sup>٣) قال الحكيم السبز وارئ الله : « إعادة المعدوم ممّا امتنَّعا » ( شرح المنظومة ١: ٢٥٢).

 <sup>(</sup>٤) انظر على سبيل المثال: كتاب الاعتقادات (للشيخ الصدوق أن ال ١٥٧ ( ١٥٨ . باب [١٥٨] . باب الاعتقاد في البعث بعد الموت ، وكشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد: ٥٤٨ . المسألة الرابعة في وجوب المعاد الجسمائي .

وليس يلزمهم أن يعلموا أنّ ذلك [١٦] لا يصحّ أن يكون دليلاً إلّا بعد أن يـتقدّم منهم المعرفة بالله [٢٦]................

نعم، اللازم هو التمسُّك بالأخبار المتواترة المقطوع صدورها، فلا تغفل.

[1] لفظة «ذلك» إشارة إلى التمسلك بالروايات في باب أصول العقائد،
 والأولى كونها إشارة إلى الأخبار وكونها مؤنّئاً.

[٢] هذا أيضاً دفع لتوهم ثالث في المقام، وهو محذور الدور، وملخّصه: أنّ الأخذ بدليل شرعيّ \_ أي: الأخبار \_ يتوقّف على معرفة الشارع بعنوان شارعيّته، مع أنه تتوقّف معرفتها على معرفة الدليل الشرعيّ، فافهم.

والمقصود أنّ الاستدلال بالروايات والأخبار لم يصعّ إلّا بعد المعرفة بالله تعالى وأنبيائه وأوصيائه هي ، والمعرفة بالله تعالى وأوليائه يتوقّف على معرفة الدليل الشرعي \_كالأخبار \_، وهذا يستلزم الدور الصريح، وعليه فلا يحوز الاستدلال بالروايات لمعرفة أصول الدين .

ثمّ تقريب الدور على ما قرّبه المحقّق التنكابني ه هكذا: «... لأنّ حجّية الخبر موقوف على ثبوت النبوة والإمامة، [وعليه] فـ إثباتهما بـه دور ظاهر، وليس [هذا] من قبيل ذلك إثبات التوحيد بكلام الله \_مثل قوله تـ عالى: ﴿قُلْ هُـوَ اللهُ أَحدً ﴾ (١) وغيره -: إذ بعد ثبوت صانعيّته وإلهيّته ووجوب وجوده تـ عالى وكونه صادقاً يمكن إثبات وحدانيّته بقوله »(١).

<sup>(</sup>١) الإخلاص: ١.

<sup>(</sup>٢) إيضاح الفرائد ١: ٣٨٩.

وإنَّما الواجب عليهم أن يكونوا عالمين [١]، وهم عالمون على الجملة كما قرَّرنا، فما يتفرّع عليه [٢] من الخطأ [٣] لا يوجب التكفير ولا التضليل [٤].

[١] أي: يجب على الأخباريّين لإثبات الأصول الاعتقاديّة \_من التوحيد والعدل والنبؤة والإمامة والمعاد \_ تحصيل العملم بها والاستدلال بالبراهمين والحجج فيها.

[٢] الضمير المجرور يعود إلى «الاستدلال بالأخبار».

[٣] إشارة إلى ما ادّعاه الله أنفاً من كونهم معفوّين عن خطائهم ..، ولذا قال المحقّق التنكابنيّ الله : «لعلّ المراد بـ «الخطاء» هو : استدلالهم في مسألة النبوّة والإمامة بالأخبار؛ إذ قد عرفت أنّ الاستدلال المذكور خطاءٌ؛ لأنَّه إنَّما يصحّ بعد إثبات النبيّ ﷺ والإمام ﷺ »(١).

[٤] حاصل الدفع هو: أنَّ الأخباريِّين وإن لم يتوجِّهوا إلى أنَّ عملهم في التمسّك بالروايات والأخبار في مقام الاستدلال لإشبات الأُصول الاعتقاديّة يستلزم الدور الباطل، لكن غفلة الأخباريّين من هذا المحذور لم يضرّ بما اعتقده فيهم \_من كونهم مقلَّدين للحقِّ معفوّين خطائهم، وأنّ ذلك لا يـوجب التكـفير والتضليل والتفسيق.

فتحصّل ممّا ذكرنا: أنّه لا طعن على الأخبار الآحاد التمي يـروونها المـقلّدة \_أي: الأخباريّين \_المعتقدون للحقّ، والحكمُ بصحّة الاعتماد على نـقل أخبارهم، وهو المطلوب.

<sup>(</sup>١) إيضاح الفرائد ١: ٣٨٩.

وأمّا<sup>[١]</sup> الفِرق الذين أشار إليهم من الواقفيّة <sup>[٢]</sup> والفطحيّة <sup>[٣]</sup> وغير ذلك <sup>[1]</sup>. فعن ذلك جوابان، ثمّ ذكر الجوابين <sup>[٥]</sup>:

#### الجواب عمّا يرويه الواقفيّة والفطحيّة وغيرهما من فِرَق الشيعة

[۱] يعني: ما ذكرته فهو جواب عن المقلّدة من الإماميّة، وأمّا الجواب عن الغِرَق الأُخرى من الشيعة فبأحد الوجهين.

[۲] قد تقدّم الإشارة إليهم، وحاصلها: أنّهم جماعة من الشيعة الذين قالوا بإمامة سبعة من الأثمّة المعصومين عليق : عليّ والحسن والحسين وعليّ بن الحسين ومحمّد الباقر وجعفر الصادق وموسى الكاظم عليه ، ووقفوا على إمامة موسى الكاظم علي وأنكروا إمامة أبى الحسن الرضا عليه (١).

[٣] قد تقدّم الإشارة إليهم، وحاصلها: أنّهم فِرقة من الشيعة قائلون بـإمامة «عبدالله الأفطح»، وهو بعد أخيه «إسماعيل»، أكبر أولاد الإمام الصادق الللجِّلاً".

[3] إشارة إلى الفِرَق الأُخرى من الشيعة التي أشرنا إليها سابقاً \_من
 الإسماعيليّة والكيسانيّة والناووسيّة والناسخيّة وغيرها<sup>(٣)</sup>.

 [6] هذا الجوابان قـد ذكرهما الشيخ الطوسي \$ بنحو التفصيل، لكن المصنّف \$ اكتفى بذكر حاصل الجوابين على ما سيجيء.

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٢٣٥، ذيل عنوان «٥ ـ «الواقفيّة ».

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٢٣٨، ذيل عنوان «٦-«الفَطَحِيّة».

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحات ۲۶۲ و ۲۶۶ و ۲۵۶ وه ۱ بعدها. ذيل عناوين «٧ ـ «الإسماعيليّة »» و « ٨ ـ «الكيسانيّة »» و « ٩ ـ «الناووسيّة »» و « ١٠ ـ «الننائخيّة »».

## وحاصل أحدهما [١] : كفاية الوثاقة [٢] في العمل بالخبر ؛ ولهذا [٣] . . . . . . .

 ا] حاصل الجواب الأول: كفاية وثاقة الراوي في جواز العمل بالخبر وحجّيّته، وعدم اعتبار العدالة فيه.

والمناسب في المقام ذكر كلام الشيخ الطوسي النقل وإن قال: «أحدهما: أنّ ما يرويه هؤلاء يجوز العمل به إذا كانوا ثقات في النقل وإن كانوا مخطئين في الاعتقاد (من القول بالوقف) -؛ إذا عُلِمَ من اعتقادهم وتمسّكهم بالدين وتحرّجهم من الكذب ووضع الأحاديث، وهذه كانت طريقة جماعة عاصروا الأسمة بهي الكذب ووضع الأحاديث، وهذه كانت طريقة جماعة عاصروا الأسمة بهي مهران، ونحو بني فضّال من المتأخّرين عنهم، وبني سماعة ومن شاكلهم -، فإذا علمنا أنّ هؤلاء الذين أشرنا إليهم، وإن كانوا مخطئين في الاعتقاد -من القول بالوقف وغير ذلك -كانوا ثقاةً في النقل فما يكون طريقة هؤلاء جاز العمل به "''.

[۲] لعل هذا بظاهره ينافي ما تقدّم منه الله عنه اعتبار العدالة (۲) .. إلا أن يقال: العدالة مناطها الوثوق والاطمئنان كما صرّح به المصنّف الله سابقاً (۲)، وقد مرّ توضيح ذلك بالتفصيل (۲).

[٣] هذا شاهد على كفاية الوثاقة في الراوي وعدم اعتبار العدالة فيه.

<sup>(</sup>١) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: العدّة في أصول الفقه ١: ١٠٩، وانظر أيضاً الصفحة ٢٠٧، ذيل عنوان «الجـواب الثاني: اشتراط العدالة في الراوي ».

 <sup>(</sup>٣) انظر: فرائد الأصول ٢٠٩١ عند قوله ( ن الإنصاف أن ظاهر مساق الرواية أن الفرض من العدالة حصول الوثاقة ، فيكون العبرة بها » .

<sup>(</sup>٤) انظر الصفحة ٤٨، ذيل عنوان «الاكتفاء بالوثاقة في مناط حجّية خبر الواحد ».

# قُبل خبر ابن بكير <sup>[١]</sup> وبني فضّال <sup>[٢]</sup> وبني سماعة <sup>[٣]</sup>.

[۱] أي: وممّا يدلّ على كفاية الوثاقة في الراوي قبول خبر «ابن بُكَير»؛ فإنّه وإن كان فطحيّاً وفاسد العقيدة، لكنّ الجميع متّفقون على صدقه ووثاقته، وكون حديثه بحكم الصحيح(۱۰ ــكما تقدّم توضيح ذلك مفصّلاً(۱٪).

[۲] وممّا يستشهد على كفاية الوثاقة في الراوي أيضاً هو قبول خبر «بني فضّال»<sup>(۳)</sup>، ومنهم: «الحسن بن عليّ بن فضّال»، وأبناؤه الشلاثة: «أحمد» و «عليّ» و «محمّد»، فهذه العائلة وإن كانت فطحيّة، إلّا أنّ الجميع ذهبوا إلى توثيقهم، وتصديقهم، وتصحيح رواياتهم، وقد عرفت توضيح ذلك مفصّلاً<sup>(1)</sup>.

[٣] وممّا يؤيّد ما ذكرنا قبول خبر «بني سماعة» (٥)؛ منهم: «الحسن بن محمّد بن سماعة»، فبر غم أنّه من شيوخ الواقفيّة، ذهبوا إلى تصحيح رواياته، والتفصيل في محلّه (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب الطبقات (رجال البرقيّ): ١٦٩ . الرقم ٤٦٤ . وعدّه الكشّيّ ﴿ مَن أَجمعت الإماميّة على تصحيح ما يصحّ عنهم . انظر : اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّيّ) : ٣٦٦ . الرقم ٣٢٨.

 <sup>(</sup>٢) قد مرّت ترجمة «عبدالله بن بكير» ومجمل ما ورد فيه في الصفحة ٢٣٨، ذيل عنوان
 «٦ ـ اللّطُحيّة».

<sup>(</sup>٣) قد عرفت سابقاً أنّ «بني فضال» من البيوت العلميّة النبي عاشت في القرن النبالت الهجريّ، ورأس هذه العائلة «الحسن بن عليّ بن فضال». كان من العُبّاد والزُهّاد. ومئن أكثر من رواية أحاديث أئتة أهل البيت عليهيّ .

<sup>(</sup>٤) انظر الصفحة ٢٣٨، ذيل عنوان «٦\_الفَطَحيّة».

<sup>(</sup>٥) هي من البيوتات العلميّة في القرن الثالث؛ فقد برز فيهم محدّثين وفقهاء ثقات.

 <sup>(</sup>٦) قد مرّت ترجمة «الحسن بن محمّد بن سماعة » ومجمل ما ورد فيه في الصفحة ٢٣٥،

ذيل عنوان « ٥ ـ الواقفيّة ».

وحاصل الثاني<sup>[۱]</sup>: أنّا لا نـعمل بـروايــاتهم<sup>[1]</sup> إلّا إذا انـضمّ إليــها روايــة غيرهم<sup>[۳]</sup>.

ومثل الجواب الأخير [٤] ............

[١] حاصل الجواب الثاني: أنّ العمل بروايات الفِرَق المنحرفة من الشيعة إنّما هو بعد انضمام روايات العدول إليها.

وما قاله الشيخ الطوسي الله هكذا: «والجواب الثاني: أنّ جميع ما يرويه هؤلاء إذا اختصوا بروايته لا يُعمَل به، وإنّما يُعمَل به إذا إنضاف إلى روايتهم رواية من هو على الطريقة المستقيمة والاعتقاد الصحيح، فحينئذٍ يجوز العمل به، فأمّا إذا انفرد فلا يجوز ذلك فيه على حال »(١).

[٣] المراد من «غيرهم» على ما قاله الشيخ في «العدّة»: «هو: من على الطريقة المستقيمة والاعتقاد الصحيح» كما مر آنفاً.

#### حاصل الجواب عمّا يرويه الغُلاة

[3] يعني: ما ذكره شيخ الطائفة \$ بالنسبة إلى ما يرويه العُلاة، هـ و مـثل الجواب الشاني الذي ذكره الشـيخ \$ بـالنسبة إلى الفِرَق الذيـن أشـار إليـهم \_من الواقفيّة والفطحيّة وغير ذلك \_، وهـو أنّ العـمل بـروايـاتهم لا يكـون إلّا

<sup>(</sup>١) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل ٢: ١٩٨ ( ١٦٧ ).

ذكر في رواية الغلاة <sup>[١]</sup> ومَن هو متّهمٌ في نقله <sup>[٢]</sup>، وذكر الجوابين <sup>[٢]</sup> أيضاً في روايات المجبّرة والمشبّهة <sup>[٤]</sup>، بعد منع كونهم مجبّرة ومشبّهة <sup>[٥]</sup>؛ ......

بعدانضمام روايات العدول إليها.

[١] قد ذكرنا المراد منهم، فلا نعيد، فراجع(١).

[۲] كلام الشيخ شي «العدّة» هكذا: «فأمّا ما رواه الغُلاة ومَن هو مطعون عليه في ورايته ومّن هو مطعون عليه في روايته إذا انفرد، وإذا إنضاف إلى روايته رواية بعض الثقات جاز ذلك، ويكون ذلك لأجل رواية الثقة دون روايته (۲۰).

#### حاصل الجواب عمّا يرويه المجبّرة والمشبّهة

[٣] إشارة إلى ما ذكره آنفاً \_من كفاية الوثاقة في العمل بالخبر، وانتضمام
 رواية العدول إلى رواياتهم.

[1] قد ذكرنا المراد منهم، فلا نعيد (٢).

[٥] يعني: أوّلاً: لانسلّم كون الرواة الذين رووا أخبار الجبر والتشبيه مجبّرة ومشبّهة، وما ذكره شيخ الطائفة ﴿ هكذا: «وأمّا المجبّرة والمشبّهة فأقلّ ما في ذلك أنّا لانعلم أنّهم مجبّرة ولامشبّهة، وأكثر ما معنا أنّهم كانوا يروون ما يتضمّن الجبر والتشبيه، وليس روايتهم لها دليلاً على أنّهم كانوا معتقدين لصحّتها، بل بيّنًا

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٢٣٤، ذيل عنوان «٤\_الغُلاة».

<sup>(</sup>٢) العدّة في أصول الفقه ١: ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ٢٢٦ و ٢٣١، ذيل عنوان « ١ \_ المجبّرة ... » و « ٢ \_ المُشبّهة ».

لأنَّ [١] روايتهم لأخبار الجبر والتشبيه لا تدلُّ على ذهابهم إليه [٢].

الوجه في روايتهم، أو أنّه غير الاعتقاد لمتضمّنها، ولو كانوا معتقدين للجبر والتشبيه كان الكلام على ما يروونه كالكلام على ما ترويه الفِرَق المتقدّم ذكرها، وقد بيّنًا ما عندنا في ذلك»(١).

[١] هذا تعليل لـ«المنع»، وعليه فكأنه \$ قال: أوّلاً: يُمنع عن كـون الرواة الناقلين لتلك الأخبار من المعتقدين بمفادها، وذلك لعدم التلازم بين نقل الخبر والاعتقاد بمضمونه \_كما مرّ سابقاً(\*).

وثانياً: لو ثبت كونهم مجبّرة أو مشبّهة فحينئذٍ يجاب عن الإشكال بالجوابين المذكورين.

أي: نقل أخبار الجبر والتشبيه لا يدل على فساد عقيدة الناقل(٣)؛ لأن مجرد نقل الرواية لا يلازم كون ناقلها معتقد بمضمونها \_كما مر توضيحه سابقاً(١).

وبالجملة: الاعتماد بنقل الفرق الضالة المضلة كالواقفية والفطحية والمشبهة والغلاة وغيرهم من الفِرَق المنحوفة فهو أيضاً لا طعن فيه؛ إذ بعد العلم وحصول الاطمئنان بهم وبو ثاقتهم من الخارج وإن كانوا منحرفين من حيث العقيدة لا منع في الأخذ بخبرهم، سيّما عند تأييد منقولاتهم ببعض القرائس الخارجية أو الداخلية.

<sup>(</sup>١) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٣٥.

<sup>(</sup>٢ و٣) انظر الصفحة ٢٢١، ذيل عنوان «الوجه التاني : عدم الملازمة بين نقل الخبر والاعتقاد بمضمونه ».

<sup>(</sup>٣) ولذا اشتهر بأنَّ نقل الكفر ليس بكفر .

ثمّ قال : فإن قيل <sup>[۱]</sup>: ما أنكر تم <sup>[۲]</sup> ..........

والشاهد عليه اعتماد الأصحاب بنقل بعض الرواة ـكـابن بكـير وسـماعة وغيرهما من الموثَّقين في رواياتهم والمنحرفين في مذهبهم.

وعلى أيّ حال، فظهر منا ذكرنا: أنّه لاطعن في العمل بأخبارهم، وعليه فلا يرد هذا الإيراد على دعوى الإجماع، ولذا قال الشيخ الله في نهاية الأمر: «وهذه جملة كافية في إبطال هذا السؤال»(١٠.

٧ ـ التنافي بين دعوى الإجماع على العمل بخبر الواحد المجرّد عن القرينة وعدمه
 [١] هذا إيراد سابع، وبه تختم الإيرادات الواردة على الإجماع الذي ادّعاه شيخ الطائفة \$ على حجّية خبر الواحد المجرّد عن القرينة.

وملخّص الإيراد هو: حصول التنافي بين ما اعترف به الشيخ شابقاً من انحصار عمل الأصحاب بخبر الواحد المحفوف بالقرائس وبين الإجماع الذي ادّعاه على حجّية خبر الواحد بما هو هو ، بالتقريب الآتى في ما بعد.

[۲] كلمة «ما» هنا نافية \_أي: لستم بمنكرين \_، فكأنّه قال: إنّكم قد اعترفتم سابقاً بأنّ جماعة من الأصحاب لم يعملوا بأخبار الآحاد المجرّدة عن القرائن، بل عملهم بها كان لأجل احتفافها بالقرائن، وعليه فلا يصحّ الاستدلال بالإجماع المدّعى في المقام.

<sup>(</sup>١) العدَّة في أُصول الفقه ١: ١٣٥.

قال صاحب «الأوثق» : «لفظة «ما» للنفي؛ يعني: ما ظهر من كالامكم الكار ذلك »(١).

ولعلّه استفهام إنكاريّ (٢)؛ أي: كيف تدّعون الإجماع على حجّية خبر الواحد، مع أنّ جماعة من الأصحاب لم يعملوا بالخبر المجرّد عن القرينة \_كما اعترفتم بذلك سابقاً \_بل عملهم به كان لاقترانه بالقرائن؟!، وعليه فلا يصحح الاستدلال بالإجماع المدّعى في المقام.

[۱] الموصول مصداقه جماعة من الأصحاب، الذين تمسّك الشيخ \$ بعملهم
 في جواز العمل بخبر الواحد.

والمقصود من «الجماعة» هو: السيّد وأتباعه، بتقريب: أنّ السيّد ﴿ زعم أنّ اعتماد الأصحاب بخبر الواحد في باب الفروع والمسائل الشرعيّة كان من جهة احتفافه بالقرائن العلميّة الدالّة على الصدق له \_كموافقته مع الكتاب، والسنّة المتواترة، والعقل، والإجماع \_، ولذا حكم بعدم حجّيّة خبر الواحد المجرّد عن تلك القرائن، وقد عرفت أنّ هذه الشبهة التي حصلت من السيّد وأتباعه في المقام هي لأجل الشبهة التي أشار إليها المصنّف ﴿ إجمالاً بقوله: «شبهةٍ حصلت ...» (٣٠)، وسيشير إليها تفصيلاً عند قوله: «ثمّ إنّه يسكن أن يكون الشبهة التي ادّعى

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل ٢: ١٩٨ (١٦٧).

 <sup>(</sup>٢) قال بعض تلامذة المصنّف ﷺ: «أقول: إنّ كلمة «ما» فيه استفهاميّة إنكاريّة، لا موصولة،
 ولا يخفى وجهه» (قلائد الفرائد ١٩٦١).

<sup>(</sup>٣) فرائد الأصول ١: ٣١١.

أشرتم إليهم لم يعملوا<sup>[1]</sup> بهذه الأخبار لمجرّدها<sup>[۲]</sup>، بل إنّما عملوا بها<sup>[۲]</sup> لقرائن اقترنت بها<sup>[1]</sup> دلّتهم على صحّتها<sup>[٥]</sup>، ولأجلها عملوا بها<sup>[۲]</sup>، ولو تـجرّدت لمــا عملوا بها<sup>[۷]</sup>،

[١] الضمير الفاعليّ يعود إلى «الذين»، أي: جماعة الأصحاب، الذين قد اعترف الشيخ في مطاوي كلماته المتقدّمة: أنّ العمل بالأخبار المرويّة من قبل هؤلاء الرواة الضالّة هو من جهة انضمام روايات أُخرى إليها.

[٢] الضمير المؤنّث يعود إلى «الأخبار».

[٣] أي: عملوا جماعة الأصحاب بالأخبار.

[٤] أي: اقترنت القرائن بالأخبار.

[٥] إشارة إلى أنّ اقتران القرائن بالأخبار دلّت جماعة الأصحاب على صحّة الأخبار، فقالوا بجواز العمل بها.

[7] أي: ولأجل القرائن عمل جماعة الأصحاب أخبار الآحاد.

 [٧] المقصود أنّ المناط عند الأصحاب في العمل بأخبار الآحاد هو احتفافها بالقرائن المفيدة للعلم، وأمّا الأخبار المجرّدة عن القرائن فلا اعتبار بها عندهم.

 <sup>(</sup>١) انظر: نهاية الوصول إلى علم الأصول ٣: ٤٠٢، والشبهة المذكورة لعلّها تستفاد أيضاً من
 كلام شيخ الطائفة الطوسي الله تلويحاً (انظر: العدّة في أصول الفقه ١: ١٣٥ و ١٣٦).

<sup>(</sup>٢) فرائد الأصول ١: ٣٣٤.

وإذا جاز ذلك [١] لم يمكن الاعتماد على عملهم بها [٢].

[۱] لفظة «جاز» بمعنى: «احتمل»؛ أي: إذا احتمل أنّ استناد عمل الأصحاب بأخبار الآحاد هو القرينة فلا يصمّ ادّعاء الإجماع على حجّية خير الواحد بما هو هو.

[٢] أي: عمل جماعة الأصحاب بأخبار الآحاد.

وبالجملة: إنّ الشيخ الطوسيّ ، بعد اعترافه بما ذكره أنفاً لا يبقى له مجال للاعتماد بأخبار هؤلاء الرواة حتى يثبت مطلوبه \_وهو حجّية خبر هم بنفسه وبما هو هو \_. وعليه فالحقّ مع المستشكل، ولذا قال: «إذا جاز ذلك لم يكن الاعتماد على عملهم بها».

والمناسب هنا توضيح الإيراد، فليُعلَم أوّلاً: أنّ الشيخ الطوسيّ الله قد اعترف بأنّ المناط في حجّية الخبر هو عمل الأصحاب كما أشار إليه المصنّف الله سابقاً بقوله: «ونحن لم نعتمد على مجرّد نقلهم، بل اعتمدنا على العمل الصادر من جهتهم وارتفاع النزاع فيما بينهم، وأمّا مجرّد الرواية فلاحجّية فيه على حال»(١).

وثانياً: أنَّ بعض الأصحاب \_كالسيّد وأتباعه ﷺ \_ذهبوا إلى حجّية خصوص الخبر المحفوف بالقرائن \_كما سيصرّح به عند قوله: «زعم [السيّد وأتباعه] الأخبار التي عمل بها الأصحاب ودوّنوها في كتبهم محفوفةً عندهم بالقرائن ...» (٢٦).

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ٣١٥.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأصول ١: ٣٣٤.

## قيل لهم [١]: القرائن التي تقترن بالخبر و تدلّ على صحّته أشياءٌ مخصوصةٌ [٢]

وعليه فلا يصع ما ادّعاه الشيخ ﴿ من إجماع الطائفة المحقّة على حجّيّة الخبر بنفسه وبما هو هو \_أي: وإن لم يحتفّ بالقرائن.

وأضف إلى ذلك كون العمل مجملاً لابدّ فيه من الأخذ بالقدر المتيقّن منه \_وهو العمل بالأخبار المحفوفة بالقرائن القطعيّة من الكتاب والسنّة والإجماع والعقل.

### دفع الإيراد باستحالة احتفاف جميع الأخبار بالقرائن

[١] غرضه الردّ على ما ذكر من الإيراد، وملخّصه: ادّعاء عدم إمكان
 احتفاف جميع الأخبار \_مع كثر تها جدّاً بالقرائن القطعيّة.

وبعبارةٍ أخرى: الأخبار التي هي أكثر من أن تُحصى لا يتصور احتفافها بالقرائن المضبوطة المحدودة كالكتاب والسنة والإجماع والعقل م، وعليه فيمكن حصول خبر في الخارج غير محفوف بالقرينة عمل به الأصحاب، وهذا يكفي في إثبات ما نحن بصدده أعني: حجّية خبر الواحد الغير العلميّ في الجملة وبنحو الإيجاب الجزئيّ.

[٢] اعلم أنّ القرائن التي تفيد حصول العلم كثيرة، ذكرها الشيخ السفيد ﴿ بقوله: «وربّما كان الدليل (أي: القرينة) حجّة من عقل، وربّما كان شاهداً مـن عرف، وربّما كان إجماعاً بغير خلف...»(١١).

وأمّا الشيخ الطوسيّ الله فذكرها في موضعين:

<sup>(</sup>١) التذكرة بأصول الفقه (المطبوعة في ضمن مصنّفات الشيخ المفيد: ٩): ٤٤.

نذكرها فيما بعد من الكتاب والسنّة والإجماع والتواتر [١]، .......

\_\_\_\_\_

أحدها في «مقدّمة الاستبصار»، حيث قال الله : «والقرائن [أسياء] كثيرة ؛ منها: ان تكون مطابقة لأدلّة العقل ومقتضاه، ومنها: أن تكون مطابقة لظاهر القرآن \_ إلى أن قال: \_ومنها: أن تكون مطابقة لظاهر القرآن \_ إلى القرائن تخرج الخبر من حيّز الآحاد وتدخله في باب المعلوم و توجب العمل به» (١٠) وثانيها في «العدّة»؛ فإنّه الله قال: «القرائن التي تعدل على صحّة متضمَّن الأخبار التي لا توجب العلم أربع أشياء؛ منها: أن تكون موافقة لأدلّة العقل \_ إلى أن قال: \_، ومنها: أن قال: \_، ومنها: أن يكون الخبر موافقاً للسنة المقطوع بها من جهة التواتر \_ إلى أن قال: \_، ومنها: أن يكون موافقاً لما أجمعت الفرقة المحقّة عليه \_ إلى أن قال: \_ فهذه القرائن كلّها تدلّ يكون موافقاً لما أجمعت الفرقة المحقّة عليه \_ إلى أن قال: \_ فهذه القرائن كلّها تدلّ يكون موافقاً لما أجمعت الفرقة المحقّة عليه \_ إلى أن قال: \_ فهذه القرائن كلّها تدلّ يكون صحّة متضمَّن أخبار الآحاد...» (١٠).

[۱] هكذا في «العدّة» (۱۳)، ولكن الظاهر كون «العقل» بدلاً عن «التواتر»، والوجه فيه: اندراج التواتر تحت السنّة، لأنه قسم منها، لا قسيمها وفي عرضها، ولذا سيقول المصنّف الله في ما بعد: «فمراد الشيخ من تجرّد هذه الأخبار عن القرائن الأربع التي ذكرها أوّلاً، وهي: موافقة الكتاب أو

<sup>(</sup>١) الاستبصار (المقدّمة) ١: ٣ و٤.

 <sup>(</sup>٢) المدّة في أصول الفقه ١: ١٤٣ ـ ١٤٥٠ فصل ٥ (في ذكر القرائن التي تدلّ على صحّة أخبار الآحاد...)، ولمزيد الاطلاع راجع الرسائل الأصوليّة: ٣٢٢ (فصل في قرائن صحّة أخبار الآحاد)، وأنيس المجتهدين ١: ٣٢٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: العدّة في أصول الفقه ١: ١٣٥.

ونحن نعلم أنّه ليس في جميع [1] المسائل التي استعملوا فيها أخبار الآحاد ذلك [1]؛ لأنّها[۳] اكثر من أن تحصى موجودةً في كتبهم وتصانيفهم وفتاواهم؛ لأنّه [1]يس في جميعها[٥]

السنّة أو الإجماع أو دليل العقل ... »(١).

[۱] الجارّ والمجرور خبر «ليس»، قدّم على الاسم وهو «ذلك».

[٢] مشار إليه «ذلك» هو «الاقتران بالقرائن التي تمقترن بالخبر»، وهذا مرفوع محلاً ليكون اسماً لقوله: «ليس»؛ أي: ليس الاقتران بالقرائن في جميع المسائل.

ولا يخفي أنَّ هذا يعبَّر عنه اصطلاحاً بـ «سلب العموم »، في قبال «عموم السلب»(٢).

[٣] الضمير المؤنّث هنا، وفي ما قبله (٣) يعود إلى «جميع المسائل»، والجملة تعليل للنفيّ \_أعنى: قوله \ : «ليس».

[٤] الجملة تعليل للعلم في قوله الله : «ونحن نعلم أنّه ليس في جميع المسائل».

### عدم إمكان استفادة جميع المسائل من القرآن صريحاً وفحوىً ودليلاً

[٥] غرضه الإشارة إلى عدم إمكان اقتران جميع الأخبار بالقرائـن؛ لأنّ فقه الإماميّة مع توسعة مسائله لا يتصوّر أصلاً اقتران جميع الأخبار الدالة عـلى

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٣١.

 <sup>(</sup>٢) انظر: العطول: ٢٦١، باب أحوال المسند إليه، تقديم المسند إليه، وفيه هكذا: «فالتقديم يفيد عموم السلب وشمول النفي، والتأخير لا يفيد إلا سلب العموم ونفي الشمول».

<sup>(</sup>٣) أي: في قوله: «فيها ».

يمكن الاستدلال بالقرآن <sup>[١]</sup>؛ لعدم ذكر ذلك <sup>[٢]</sup> في صريحه <sup>[٣]</sup> . . . . . . . . .

تلك المسائل الكثيرة بالقرائن القطعيّة وتوافقها لها.

 [١] إشارة إلى عدم تأييد جميع الأخبار بالكتاب، وذلك لعدم تجاوز آيات الأحكام فيه عن خمسمائة آية (١).

[۲] لا يذهب عليك أنّ لفظة «ذلك» إشارة إلى «جميع المسائل»، والمقصود هو: الإشارة إلى وجه علمنا بعدم وجود القرينة في القرآن على صحّة أخبار الآحاد في جميع المسائل؛ لعدم ذكر جميع المسائل في القرآن حتّى يكون قرينة على صحّة الخير.

[٣] الضمير يعود إلى «القرآن»، ولعل المراد من «الصريح» هو: خصوص المنطوق، قبال المفهوم موافقاً ومخالفاً.

<sup>(</sup>١) انظر : كنز العرفان ١: ٥ (خطبة الكتاب).

 <sup>(</sup>۲) انظر الجزء التالت: ٤٠٩ وما بعده، ذيل عنوان «الأوّل: دلالة فحوى أدلّه حجّية الخسر
 على حجّية الشهرة»، وأيضاً الجزء الرابع: ٣٨ وما بعده، ذيل عنوان «الأُولى: معنى
 «المنظوق» و «العفهوم» وقسميه العوافق والمخالف».

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٧٣.

وفحواه<sup>[١]</sup>

الأَخِ وَبَنَاتُ الْأُخْتِ وَأَشُهَاتُكُمُ اللَّاتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ... ﴿(١)، وقوله تعالى: ﴿ أَخَلُ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرَّبَا ﴾(١)، المستفاد منها صريحاً حرمة لحم الخنزير وحرمة نكاح المحارم وحرمة الربا.

والمقصود هو: إنكار استفادة الأحكام من القرآن صريحاً إلاّ البعض منها، وهو ممّا لا ينكره أحد؛ كالآيات المذكورة؛ إلاّ أنّها قليلة جدّاً.

[۱] الضمير يعود إلى «القرآن»، والمراد من «الفحوى» هو: مفهوم الموافق، وهو ما كان الحكم في المفهوم -أي: غير المذكور - موافقاً في السنخ للحكم المذكور في المنطوق -أي المذكور -، وعرفت سابقاً أنّ المفهوم الموافق يعبَّر عنه المذكور أي المنطوق -أي المذكور ،، وأخرى: بـ «فحوى الخطاب» (أ)، وأمثلته في الكتاب والسنة كثيرة؛ كتحريم ضرب الأبوين المستفاد من فحوى قوله تعالى: ﴿فَلاَ تَقُلْ لَهُما أُفِّي ﴾ (أ)، والجزاء بما فوق المثقال المستفاد من فحوى قوله تعالى: ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَةٍ خَيْراً يَرَدُهُ (أ)، وتأدية ما دون القنطار المستفاد من فحوى قوله تعالى: قوله تعالى ﴿وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَةٍ خَيْراً يَرَدُهُ (أ)، وتأدية ما دون القنطار المستفاد من فحوى قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) النساء: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٧٥.

 <sup>(</sup>٣) انظر الجزء الرابع: ٣٨ و ٣٩، ذيل عنوان «الأولى: معنى «المنطوق» و «المفهوم»
 وقسميد: العوافق والمخالف».

<sup>(</sup>٤) المعروفة بآية التأفيف (الإسراء: ٢٣).

<sup>(</sup>٥) المعروفة بآية المثقال (الزلزلة: ٧).

<sup>(</sup>٦) المعروفة بآية القنطار (آل عمران: ٧٥).

ودليله<sup>[۱]</sup>ومعناه<sup>[۲]</sup>.

[۱] الضمير يعود أيضاً إلى «القرآن»، والمراد من «دليله» هو: المفهوم المخالف، وهو ما كان الحكم في المفهوم -أي: غير المذكور \_مخالفاً في السنخ للحكم المذكور في المنطوق -أي: الموافق -، وقد عرفت سابقاً أنّ المفهوم المخالف بجميع أقسامه (۱) يعبّر عنه اصطلاحاً بد «دليل الخطاب»، ومثاله حرمة الإفطار في شهر رمضان لفير المسافر والمريض المستفاد من مفهوم قوله تعالى: ﴿فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضاً أَقْ عَلىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةً مِنْ أَيُّامٍ أَخَرَ﴾ (۱).

[7] الضمير هنا أيضاً يعود إلى «القرآن»، والمراد من «معناه» هو: الدلالات الالتزاميّة من التنبيه والاقتضاء والإيماء لـ "، ومثاله استفادة كون أقل مدّة الحمل ستّة أشهر من ضمّ آيتين شريفتين بالدلالة الالتزاميّة، وهما قوله تعالى:

 <sup>(</sup>١) أي: «مفهوم الشرط» و «مفهوم الوصف» و «مفهوم الحصر» و «مفهوم اللقب» و «مفهوم العدد» و «مفهوم التعليل»، كما في بعض كلمات الأعلام.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٨٤.

<sup>(</sup>٣) انظر على سبيل المثال: نهاية الوصول ٢: ٥١٢ - ٥١٨، وتمهيد القواعد: ١٠٨ ( يحت المفاهيم )، والوافية: ٢٢٩ - ٢٢١، وأنيس المجتهدين ٢: ٥٥٥ - ٥٠٨، وقوانين الأصول ١: المفاهيم )، والوافية: ٢٢٩ - ٢٢١، وأنيس المجتهدين ٢: ٥٠٥ - ١٠٨، ومناهج الأحكام: ٢٠٩ - ١٨٥، وأصول الفقه: ٢٢٠ - ١٤٢ و ١٤٣، ذيل عنوان «أقسام المفهرم»، وقد تقدّم البحث حول هذا الموضوع مختصراً في الجزء الثالث: ٤٠٩ - ١٤٣، ذيل عنوان «الأوّل: دلالة فحوى أدلة حجيّة الخبر على حجيّة الشهرة»، وقد تقدّم البحث حول هذا الموضوع مختصراً في الجزءين السابقين، كما مرّ آنفاً.

<sup>(</sup>٤) انظر : أُصول الفقه : ١٤٥ ـ ١٥٠.

﴿وَالْوَالِذَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ﴾ (١)، وقىوله تىعالى: ﴿وَحَـمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلاَئُونَ شَهْرًا﴾ (٢).

وهذاكلّه أشار إليه صاحب «الأوثق» الله بقوله: «الدلالة الصريحة هي المطابقة والتضمّنيّة، وغير الصريحة سائر الدلالات الالتزاميّة، والفحوى هو مفهوم الموافقة، والدليل هو مفهوم المخالفة، والمعنى باقي الدلالات الالتزاميّة من التنبيه والاقتضاء والإيماء ....، "".

وقد ذكر الشيخ الطوسي الله في الفصل الثاني من الباب السادس أنّ: «الخطاب على ضربين: أحدهما: يستقلّ بنفسه، ويمكن معرفة المراد به بطاهره، وإن لم يُضَف إليه أمرٌ آخر، والآخر: لا يستقلّ بنفسه، ولا يُفهم المراد به بعينه، إلّا أن يقترن به بيانٌ يدلّ عليه. فأمّا ما يستقلّ بنفسه فعلى أربعة أقسام؛ أولها: ما وُضِع في أصل اللغة لما أريد به وكان صريحاً فيه ...، وثانيها: ما يُفهم المراد بفحواه لا بصريحه ...، ورابعها: ما ذهب إليه كثيرٌ من الفقهاء، وهو ما تدلّ فائدته عليه لاصريحه ولا فحواه ولا دليله ...»(أ).

وبالجملة: فلا يمكن استفادة جميع الأحكام الشرعيّة من القرآن الكريم. نعم، يمكن استفادة بعضها منه، إلّا أنّها معدودة جدّاً.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) الأحقاف: ١٥.

<sup>(</sup>٣) أو ثق الوسائل ٢: ١٩٩ ( ١٦٧ ).

<sup>(</sup>٤) العدّة في أصول الفقه ١: ٤٠٩ ــ ٤١١.

ولا بالسنّة المتواترة <sup>[1]</sup>؛ لعدم ذكر ذلك <sup>[۲]</sup> في أكثر الأحكام . بل وجودها <sup>[۳]</sup> في مسائل معدودة . ولا بإجماعٍ <sup>[1]</sup>؛ لوجود الاختلاف في ذلك <sup>[٥]</sup> .

#### وجه عدم إمكان احتفاف جميع الأخبار بالسنّة المتواترة

 إشارة إلى عدم تأييد جميع الأحكام الشرعية بالسنة المتواترة الصفيدة للعلم، وذلك لأنّ الأخبار المتواترة لا تتناول جميع أبواب الفقه.

قال بعض تلامذة المصنّف \ : «إنّه عطف على قوله \ : «بالقرآن»، وفي العبارة كلفة \ ().

 [۲] مشار إليه «ذلك»: «السنّة المتواترة»، ومراده عدم ذكر جميع المسائل في السنّة المتواترة؛ إذ لم يوجد التواتر في أكثر الأحكام.

[٣] الضمير في «وجودها» يعود إلى «السنة المتواترة»، والمقصود إشارة إلى قلة المسائل الثابتة بالأخبار المتواترة، ولذا صحّ أن يقال: إنّ نسبتها إليها نسبة الواحد إلى المائة.

#### وجه عدم إمكان احتفاف جميع الأخبار بالإجماع والعقل

[٤] إشارة إلى قلّة المسائل الشرعيّة الثابتة بالإجماع.

[٥] مشار إليه «ذلك»: «جميع المسائل»، ومقصوده أنّه لم يكن في كلّ مسألة إجماع؛ حيث إنّ كثيراً من المسائل الشرعيّة مختلّف فيها عند الفقهاء، فلا يوجد

(١) قلائد الفرائد ١٩٦١.

في كلّ مسألة إجماع، كما سيشير المصنّف الله عن الشيخ الطوسيّ الله عن الشيخ الطوسيّ الله عن الله يقوله: «... بأنّا وجدنا أصحابنا مختلفين في المسائل الكثيرة في جميع أبواب الفقه ... ١٠٠٠.

وأمّا توافق العقل معها ففي غاية القلّة كما هو شأن المسائل التعبّديّة -، فافهم. وبالجملة: فنسبة أخبار الآحاد في المسائل الفرعيّة بالنسبة إلى القرائن المذكورة كنسبة الواحد إلى المائة جدّاً، ولذا قلنا بعدم إمكان تأييد جميع الأخبار مع كثرتها بتلك القرائن.

وأربعة آلاف مسألة تشمل الواجبات والمستحبّات(1)، ولذا ألّف الشيهد الثاني \$ كتاب «الألفيّة» في الواجبات، و «النفليّة» في المستحبّات(٥)، وإن ردّه المجلسيّ (١٠).

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: من لا يحضره الفقيه ١٠: ١٢٤، الحديث ٥٩٨، وقد ورد في حـديث آخـر: أربـعة آلاف حدّ، انظر نفس المصدر، الحديث ٥٩٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: روضة المتّقين ٢: ٧ و٨.

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) انظر: الذريعة إلى تصانيف الشيعة ٢: ٢٩٦، الرقم ١١٩٥.

<sup>(</sup>٦) انظر: روضة المتّقين ٢: ٧ و ٨.

فعلم: أنَّ دعوى القرائن في جميع ذلك دعوى محالة [١].

 أي: وممّا ذكرنا: ظهر أنّ دعوى احتفاف الأخبار الآحاد بالقرائن في جميع المسائل مردودة، بل محالة.

[٢] «السَّبر» لغةً: استخراج كُنهِ الأمر(١١)، وفي الأصل: إدخال الميل في الجراحة لمعرفة غورها وتشخيص عُمقها، وكثيراً ما يُستعمَل في غير ذلك(٢١).

والمقصود في المقام هو: الامتحان والاستقراء؛ بمعنى: أنَّ المدَّعي وجودَ القرائن في جميع المسائل ليتهيّأ نفسه للامتحان؛ فإنَّ الاستقراء الحاكم بيننا وبينه يحكم لنا على خلاف ما ادّعاه، وبه ينكشف عدم صحّة دعواه.

- [۲] الضمير المستتر في قوله: «كان» يعود إلى الموصول \_أي: «مَن ادّعى».
   [٤] «معوّلاً» \_بصيغة اسم الفاعل \_معناه: المعتمد.
- أي: مدّعي القرائن هنا اعتمد في ادّعائه المذكور على مقطوع الخلاف والبطلان، ولذا قال: «مدافعاً لما يعلم من نفسه ضدّه ونقيضه».

(١) قال الطريحي ﷺ : « و [شتَرَثُ القوم] ـ من باب «قتل ». وفي لفة من باب «ضرب» ـ: تأتلتهم واحداً بعد واحدٍ. والسّبر: امتحان غور الجرح وغيره » (مجمع البـحرين. مسادّة «سير »).

<sup>(</sup>۲) قال بعض تلامذة المصنف الله : «قال في «منتهى الإرب»: سبر بالفتح: ميل به جراحت فرو بردن تا غور آن معلوم شود و آزمودن» (قلائد الفرائد ١٠ : ١٩٦، وانظر أيضاً: منتهى الإرب في لفة العرب، مادة «سبر»).

ومدافعاً  $^{[1]}$ لما يعلم من نفسه ضدّه  $^{[7]}$  ونقيضه  $^{[7]}$ .

ومن قال [1] عند ذلك [1]: إنتي متى عدمت شيئاً من القرائس حكمت بما كان يقتضيه العقل [17]، يمازمه [7] أن يمترك أكثر الأخبار وأكثر الأحكام ولا يحكم [1]

[١] هكذا في «العدّة» (١٠)، والمضبوط في بعض النسخ: «مدّعياً» بدلاً عن: «مدافعاً» (٢٠).

[٢] وذلك لوجود بعض الشواهد على عدم احتفاف جميع الأخبار بالقرينة.

[٣] وذلك لأنّه يعلم بعدم احتفاف جميع أخبار الآحاد بالقرينة.

[٤] هذا مبتدأ خبره قوله ﷺ: «يلزمه أن يترك أكثر الأخبار ...».

[٥] أي: عند عدم اقتران أكثر الأخبار بالقرائن.

[7] هذا بتمامه مقول القول، والمقصود من «الحكم بما يقتضيه العقل» هـ و
 الاعتماد على أصل البراءة عقلاً.

[٧] الضمير المنصوب فيه يعود إلى «مَن قال عند ذلك»؛ أي: يلزم على مَن قال باحتفاف الأخبار بالقرائن في جميع المسائل أن يلتزم عند عدم احتفافها بتلك القرائن بوجوب العمل بما يقتضيه العقل من أصالة البراءة المستلزم لترك أكثر الأخبار والأحكام.

[٨] عطف على قوله: «يترك ...»، فتدخل عليه «أن».

<sup>(</sup>١) انظر: العدّة في أُصول الفقه ١: ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: الرسائل المحشى: ٩١.

فيها [١] بشيءٍ ورد الشرع به <sup>[٢]</sup>، وهذا <sup>[٣]</sup> حدُّ يرغب أهل العلم عنه <sup>[1]</sup>، ومن صار إليه لا يحسن مكالمته <sup>[6]</sup>؛

ولا يذهب عليك أنّ كلاً من المعطوف (١) والمعطوف عليه (٢) أمرٌ يرغب عنه العلماء، بل العوامّ جدّاً.

[١] الضمير المؤنّث يعود إلى «أكثر الأخبار وأكثر الأحكام».

[٢] الضمير المجرور يعود إلى «شيء»؛ أي: يلزمه أيضاً مضافاً إلى ترك أكثر الأخبار والأحكام -أن لا يحكم في أكثر الأخبار وأكثر الأحكام بما ورد في الشرع؛ إذ هذه الأخبار في أكثر الأحكام غير محفوفة بالقرائن.

وبالجملة: فإنّ أكثر الأحكام تثبت بأخبار الآحاد، وإذا ترك العمل بها عـند عدم احتفافها بالقرينة ترك أكثر الأخبار والأحكام.

[٣] أي: الالتزام بترك أكثر الأخبار وبتبعه أكثر الأحكام، وعدم الحكم بما ورد به الشرع.

[3] إشارة إلى ترك أكثر الأخبار وأكثر الأحكام، وعدم الحكم في أكثر الأخبار
 بما ورد في الشرع، وهذا ممّا يرغب عنه العلماء، بل العوامّ جدّاً، كما مرّ آنفاً.

[6] غرضه الأخبار المحفوفة بالقرائن القطعيّة والتزم بالرجوع إلى أصل البراءة عند فقد تملك القرائن للمزم الإعراضُ عنه جدّاً، وعدمُ جواز التكلّم معه شرعاً.

<sup>(</sup>١) أي: ترك أكثر الأخبار وأكثر الأحكام.

<sup>(</sup>٢) أي: أن لا يحكم في الأخبار بشيء ورد الشرع به.

والوجه فيه: استلزام ذلك الخروج من الدين بعد قلّة توافق القرائن الأربع (١) مع الأخبار الكثيرة التي لا تعد ولا تُحصى، وقد قرَّر في إحدى مقدّمات الانسداد أنَّ الرجوع إلى الأصل في كلّ حكم شرعيّ يلزم منه الخروج من الدين (١٦)، فراجع محلّه (١٣). [١] تعليل لما قبله؛ أي: السبب في إعراض أهل العلم عمّن ترك الأخبار

الآحاد الغير المحفوفة بالقرائن.... [٢] أي: والوجه في إعراض أهل العلم هو أنّا نعلم بالضرورة أنّ الشارع

[۲] أي: والوجمه في إعراض أهل العلم هو أنا نعلم بـالصروره أن الشــارع لا يرضى بترك أكثر الأحكام لمجرّد فقد القرائن.

 [٣] أي: انتهى كلام شيخ الطائفة الطوسي \$ في دعوى الإجماع على حجّية خبر الواحد المجرّد عن القرينة.

### الثاني: الاستدلال بعمل الأصحاب

[3] شروع في الدليل الثاني الذي استدلّ به الشيخ الطوسي \$ على حجّية خبر
 الواحد بعد الفراغ من الدليل الأوّل<sup>(٤)</sup>، وملخّصه: أنّ بعض الأصحاب والفقهاء قد

 <sup>(</sup>١) التي ذكرها الشيخ الطوسي الله في العدّة (انظر: العدّة في أصول الفقه ١: ١٤٣ ـ ١٤٥٠. فصل ٥).

<sup>(</sup>٢) كما أنَّ الاحتياط فيه يلزم منه العُسر والحرج.

<sup>(</sup>٣) انظر: فرائد الأصول ١: ٨٦٨ و ٣٨٩، ذيل عنوان «الثناني »، وانظر أيضاً: هـدايـة المسترشدين ٣: ٨٦٩، ومفاتيح الأصول: ٤٦٨.

<sup>(</sup>٤) أي: الأوّل: الاستدلال بإجماع الفرقة المحقّة، كما مرّ (انظر الصفحة ١٧٨).

يستدلّون في مقام الإفتاء ببعض أخبار الآحاد، فيكون هذا دليلاً على جواز العمل يها عندهم، وهو المطلوب.

[١] قد ذكر شيخ الطائفة الطوسي \$ بعض المسائل التي اختلف الأصحاب فيها. والمناسب في المقام ذكر كلام شيخ الطائفة \$ بعينه لتنفصيله وأوضحيته واشتماله على فوائد كثيرة؛ فإنّه قال: «وممّا يدلّ أيضاً على جواز العمل بهذه الأخبار التي أشرنا إليها ما ظهر بين الفرقة المحقّة من الاختلاف الصادر عن العمل بها؛ فإنّي وجدتها مختلفة المذاهب في الأحكام، يفتي أحدهم بما لا يفتي به صاحبه في جميع أبواب الفقه من الطهارة إلى أبواب الديات \_من العبادات، والأحكام، والمعاملات، والفرائض، وغير ذلك \_؛ مثل اختلافهم في العدد والروية في الصوم(١٠)، واختلافهم في أنّ التلفظ بثلاث تطليقات هل يقع واحدة

<sup>(</sup>۱) حيث ذهب بعض الأصحاب إلى أنّ هلال رمضان يثبت بالرؤية لا بالعدد، وبعضهم إلى أنّه يثبت بكلّ منهما، والتفصيل في محلّه، انظر على سبيل المثال: الخلاف ۲: ۱۲۹، المسألة ٨، حيث قال ﷺ: « علامة شهر رمضان ووجوب صومه أحد شيئين: إنّا رؤية الهلال، أو شهادة شاهدين \_ إلى أن قال: \_ فأنّا العدد والحساب فلا يلتفت إليهما، ولا يعمل بهما، وبه قالت الفقهاء أجمع وحكوا عن قوم شذاذ أنّهم قالوا: يثبت بهذين وبالعدد \_ إلى أن قال: \_ وذهب قوم من أصحابنا إلى القول بالعدد، وذهب شاذ منهم إلى القول بالجدول ... »، والمبسوط ١: ٣٤٥، ومختلف الشيعة ٣: ٤٩٧، وغاية المراد ١: ٣٣٤ و ٣٦٤، ورياض المسائل ٥: ٢٤٥، ثم لا يخفى أنّ الشيخ المفيد ﷺ قد ألّف رسالة في ردّ القائلين

أم لا؟(١)، ومثل اختلافهم في باب الطهارة وفي مقدار الماء الذي لا ينجّسه شيء(٢)، ونحو اختلافهم في استئناف الماء الجديد لمسح الرأس والرجلين(٤)، واختلافهم في اعتبار أقصى مدّة النفاس(٥)،

 <sup>→</sup> بالعدد (منهم: الشيخ الصدوق ﴿ في الفقيه ٢: ١١١) وستاها بـ « رسالة العدديّة »
 المطبوعة في ضمن مصنفات الشيخ المفيد ﴿ ؟ (جوابات أهل الموصل في العدد والرؤية).

<sup>(</sup>١) قال شيخ الطائفة الطوسي ﷺ في الخلاف ( ٤: ٥٠٤. المسألة ٣): «إذا طلقها ثلاثاً بلفظ واحد كان مبدعاً. ووقعت واحدة عند تكامل الشروط عند أكثر أصحابنا. وفيهم من قال: لا يقبر شي. أصلاً... »، وانظر أيضاً: مختلف الشيعة لا: ٢٥٣، ورياض المسائل ٢١: ٢٢٤، و ....

<sup>(</sup>٢) حيث ذهب أكثر الأصحاب إلى أن الماء الذي لا ينجّسه شيء والذي يعتبر في الطهارة هو ماء الكرّ الذي لا ينفعل بمجرّد ملاقاة النجاسة له ، في قبال الماء القليل الذي ينجّس بمجرّد الملاقاة - سواء تغيّر بها أم لم يتغيّر -، وذهب بعض آخر حكاين أبي عقيل - إلى أنّ الماء القليل لا ينجّس إلّا بتغيّره بالنجاسة ، والتفصيل في محله (انظر : مختلف الشيعة ١٠ ٢٧٦. والروضة البهيّة ١ : ١٥ - ٥٤، ورياض المسائل ١٠٣١).

 <sup>(</sup>٣) انظر على سبيل المثال: المبسوط ١: ٢٢، ومختلف الشيعة ١: ١٨٢ (الفصل الثاني في
 حد الكرّ، مسألة: اختلف علماؤنا في حدّ الكرّ...)، ومفتاح الكرامة ١: ٢٩٣ (مقدار الماء
 الكرّ)، و....

<sup>(</sup>٤) حيث جوّز بعضهم الاستئناف، ولم يجوّزه الأكثر. قال الملّامة الحلّي ﷺ : «قال الشيخ في الخلاف ( ١٠ - ٨، العسألة ٢٨): لا يجوز أن يستأنف لعسح الرأس والرجلين ما عجديداً عند أكثر أصحابنا \_ إلى أن قال: \_، فإنّ جميع الفقهاء يوجيون استئناف الماء إلّا مالكاً؛ فإنه أجاز العسح ببقيّة الماء، وهذا يشعر بوجود خلاف فيه لأصحابنا نادر، ولعلّه أشار بذلك إلى ما ذكره ابن الجنيد هنا ... » ( مختلف الشيعة ١ : ٢٩٦).

<sup>(</sup>٥) قال العلامة الحلَّى ﷺ: «وقد اختلف علماؤنا في أكثر مدَّة النفاس، فالذي اختاره الشيخ

## 

\_\_\_\_\_

واختلافهم في عدّة فصول الأذان والإقامة (١٠)، وغير ذلك في سائر أبواب الفـقه حتى أنّ باباً منه لا يسلم إلّا (وقد) وجدت العلماء من الطائفة مختلفة في مسائل منه أو مسألة متفاوتة الفتاوى !»(٢٠).

[۱] والمناسب هاهنا أيضاً نقل كلام شيخ الطائفة الطوسي ﴿: فأيّه قال في تعقيب كلامه المتقدّم: «وقد ذكرت ما ورد عنهم ﷺ من الأحاديث المختلفة التي تختصّ الفقه في كتابي المعروف بـ «الاستبصار» (٣) وفي كتاب «تهذيب الأحكام» (١) ما يزيد على خمسة آلاف حديث، وذكرت في أكثرها اختلاف

<sup>←</sup> وعليّ بن بابويه أنّه عشرة أيّام، وبه أفتى أبو الصلاح، وابن البرّاج، وابن إدريس، وقال
السيّد المرتضى الله عشر يوماً، وهو اختيار العفيد، وابن ببابويه، وابن الجنيد
وسلّار ...» (مختلف الشيعة ١٠ . ٢٧٨).

<sup>(</sup>١) قال العلامة الحلّي ﷺ: «المشهور أنّ فصول الأذان تمانية عشر فصلاً. والإقامة سبعة عشر فصلاً. وقال الشيخ في السبسوط ( ١: ١٤٨)، والخسلاف ( ١: ٢٧٩، المسألة ٢٠): من أصحابنا من جعل فصول الإقامة مثل فصول الأذان، وزاد فيها «قد قامت الصلاة» مرّتين، ومنهم من جعل في آخرهما التكبير أربع مرّات...» (مختلف الشيعة ٢: ٣٥٠).

<sup>(</sup>٢) العدَّة في أصول الفقه ١: ١٣٦ و١٣٧.

<sup>(</sup>٣) هو: أحد الكتب الأربعة المعول عليها في استنباط الأحكام الشرعية عند الإمامية. قال السيّد حسن الصدر ( : «وأبوابه تسعمانة وعشرون باباً أخرج فيه خمسة آلاف وخمسمائة وأحد عشر حديثاً » (الشيعة وفنون الإسلام: ٢٠١ و ٢٠٢).

<sup>(</sup>٤) هو:أحد الكتب الأربعة المعول عليها في الحديث عند الإساميّة، قال السيّد حسن الصدر الله السيّد الله الصدر الله و «كتاب تهذيب الأحكام برّبه (شيخ الطائفة) على ثلاثمائة وتلائة وتسعين بابأ وأخرج فيه ثلاثة عشر ألف وخمس مائة وتسعين حديثاً » (الشيعة وفنون الإسلام: ١٩٧٧).

ولم يعهد من أحدٍ منهم تفسيق صاحبه وقطع المودّة عنه، فدلٌ ذلك على جوازه عندهم[۱].

الطائفة في العمل بها، وذلك أشهر من أن يخفى، حتى أنّك لو تأمّلت اختلافهم في هذه الأحكام وجدته يزيد على اختلاف أبي حنيفة والشافعيّ ومالك، ووجدتهم مع هذا الاختلاف العظيم لم يقطع أحد منهم موالاة صاحبه، ولم ينته إلى تضليله وتفسيقه والبراءة من مخالفته، فلولا أنّ العمل بهذه الأخبار كان جائزاً لما جاز ذلك، وكان يكون من عَمِل بخبر عنده أنّه صحيح يكون مخالفه مخطئاً مر تكباً للقبيح، يستحق التفسيق بذلك، وفي تركهم ذلك والعدول عنه دليلٌ على جواز العمل بما عملوا به من الأخبار ...»(١).

[۱] أي: عدم التفسيق وعدم قطع المودّة يدلّ على جواز الأخذ بخبر الواحد عند الأصحاب، فثبت حجّية أخبار الآحاد، وهو المطلوب.

### الثالث: الاستدلال بما قاله علماء الرجال في أحوال الرواة

[۲] استدلال ثالث من شيخ الطائفة \$ على حجّية خبر الواحد، وملخّصه: أنّ القول بعدم حجّية خبر الواحد لازمه لغوية علم الرجال الذي وُضِعَ للبحث عن أحوال الرواة من حيث جواز الاعتماد على خبرهم وعدمه، فالصواب اعتبار أخبار الآحاد حذراً عن لغوية علم الرجال، وهو المطلوب.

<sup>(</sup>١) العدَّة في أُصول الفقه ١: ١٣٧ و ١٣٨.

وبعبارةٍ أُخرى: إنَّ علماء الرجال باحثون عن أحوال الرواة وتراجمهم من حيث جواز الاعتماد على خبرهم وعدمه، ومن المعلوم لغويّة هذه المباحث مع عدم اعتبار خبر الواحد الثقة، فالصواب اعتباره، وهو المطلوب.

ثمّ لا يخفى أنّ الاستدلال الثاني والثالث كانا في قبال الاستدلال الأوّل - أي: ا اتّفاق الكلّ على حجّية خبر الواحد وإجماعهم عليه.

- [١] أي: على حجّيّة خبر الواحد.
- [٢] المراد من «الطائفة» هو: علماء الرجال الباحثين في كتبهم الرجاليّة عن جرح الرواة وتعديلهم من حيث أُمورٍ أربع سيذكرها المصنّف \* نقلاً عن شيخ الطائفة \* بما يلى:
- [٣] إشارة إلى المورد الأول المبحوث عنه في كتب الرجال، وهو: تمييز الرجال الناقلين لأخبار الآحاد.
- [٤] إشارة إلى المورد التاني الذي يُبحَث عنه في كتب الرجال، وهو: بيان أحوال الرواة من حيث العدالة والوثاقة، ثمّ الحكم بجواز العمل بأخبار بعضٍ لعدالته أو وثاقته، وعدم جواز العمل بأخبار بعضهم الآخر لعدم وثاقته ولثبوت فسقه.
- [٥] إشارة إلى المورد الثالث المبحوث عنه في كتب الرجال، وهو: بيان أحوال الرواة بأنّ أيُّ منهم موافق لما ينافي العقيدة الصحيحة، وأيٌّ منهم مخالف.

وبيان من يُعتمد على حديثه ومن لا يُعتمد [1]، واستثنوا الرجال <sup>[۲]</sup> من جملة ما رووه في التصانيف<sup>[۳]</sup>، وهذه عادتهم من قديم الوقت إلى حديثه، فلولا جواز العمل برواية من سلم عن الطعن لم يكن فائدة لذلك كلّه <sup>[٤]</sup>، ......

[۱] إشارة إلى المورد الرابع المبحوث عنه في كتب الرجال، وهو: بيان أنّ أيّ راوٍ حديثه قابل للاعتماد، وأيّ راوٍ حديثه غير قابل للاعتماد.

[۲] سيجي - نظير ذلك من المصنف الشياعند قوله: «استثنى القتيون ... »(۱).
[۳] المقصود هو: أنّ علماء الرجال كثيراً ما ذكروا في تصانيفهم أخباراً عديدة، واستثنوا منها رجالاً صرّحوا بعدم جواز الاعتماد عليهم؛ كقولهم: في «محمّد بن عيسى » أنّ ما تفرّد به محمّد بن عيسى من كتب يونس لا يعتمد عليه (۱)، وكقولهم: في «أحمد بن هلال »: إنّه مذموم (۱)، وكقولهم: إنّ طريق الصدوق إلى «محمّد بن مسلم» ضعيف، وإلى «بُريد بن معاوية» مجهول، وغير ذلك.

[٤] إشارة إلى عدم ترتّب الفائدة والثمرة على علم الرجال وتصنيف الكتب لتشخيص أحوال الرواة عند القول بعدم اعتبار أخبار الآحاد وعند الحكم بعدم جواز العمل بها حتّى بالنسبة إلى خبر الواحد العادل والثقة والموافق في العقيدة

<sup>(</sup>١) انظر: فرائد الأُصول ١: ٣٢٤.

 <sup>(</sup>٢) انظر على سبيل المثال: رجال النجاشي: ٣٣٣. الرقم ٨٩٦، وخلاصة الأقوال (رجال العلامة): ٢٤١. الرقم ٨٢١، وجامع الرواة ٢: ١٦٦، ومعجم رجال الحديث ١١٩٠، ١١٩٠. الرقم ١١٥٣٦.

<sup>(</sup>٣) ذكره الشيخ الطوسي الله عن «رجاله» قائلاً: «غالي» (رجال الطوسية: ٣٨٤، الرقم ٥٦٤٧، ومعجم رجال العلامة ) ٣٢٠، الرقم ١٢٥٦، ومعجم رجال العلامة ) ٣٢٠، الرقم ١٢٥٦، ومعجم رجال العديث ٣: ١٤١، الرقم ٢٠٠٨).

انتهى المقصود من كلامه ، زاد الله في علوّ مقامه [١].

ومن يُعتمَد على حديثه، فالثمرة في علم الرجال وكتبه إنّـما تـظهر عـند القـول بحجّيّة الخبر.

وبعد هذا كلّه، فالمناسب في المقام ذكر كلام شيخ الطائفة \$ : فإنّه قال: «وممّا يدلّ أيضاً على صحّة ما ذهبنا إليه أنّا وجدنا الطائفة ميّزت الرجال الناقلة لهذه الأخبار، ووتّقت التقات منهم، وضعّفت الضعفاء، وفرّقوا بين من يُعتمد على حديثه وروايته ومن لا يعتمد على خبره، ومدحوا الممدوح منهم، وذمّو المذموم وقالوا: فلان متّهم في حديثه، وفلان كذّاب، وفلان مخلّط، وفلان مخالف في المذهب والاعتقاد، وفلان واقفيّ، وفلان فطحيّ، وغير ذلك من الطعون التي ذكروها وصنفوا في ذلك الكتب، واستثنوا الرجال من جملة ما رووه من التصانيف في فهارستهم، حتّى أنّ واحداً منهم إذا أنكر حديثاً نظر في إسناده وضعّفه برواته. هذه عادتهم على قديم الوقت وحديثه لا تنخرم، فلولا أنّ العمل بما يسلم من الطعن ويرويه من هو موثوق به جائز لما كان بينه وبين غيره فرق، وكان يكون خبره مطروحاً مثل خبر غيره، فلا يكون فائدة لشروعهم فيما شرعوا فيه من حبره مطروحاً مثل خبر غيره، فلا يكون فائدة لشروعهم فيما شرعوا فيه من التنقيق و ترجيح الأخبار بعضها على بعض.. وفي ثبوت ذلك دليل

[۱] أي: انتهى المقصود من كلام شيخ الطائفة ﴿ وما يدّعيه من الاستدلال على حجّيّة الخبر الواحد وجواز العمل به بوجوه ثلاثة تقدّم ذكرها فيما سبق.

على صحّة ما اخترنا»(١).

<sup>(</sup>١) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٤١ و١٤٢.

#### الرابع: الاستدلال بدليل الانسداد

[۱] غرضه أن تسيخ الطائفة الطوسيّ الله قد أشار في كلامه إلى استدلال رابع لإثبات حجّية خبر الواحد وجواز العمل به، وهذا آخر كلامه الذي استدلَّ به على حجّية خبر الواحد.

[٢] أي: على حجّية خبر الواحد المجرّد عن القرائن.

[٣] أي: إنّ الشيخ الطوسيّ الله أمال الكلام في مسألة حجّية خبر الواحد بحيث لم يُر مثله، واستدلَّ على إثبات حجّية خبر الواحد بوجوه متعدّدة ودفع الإيرادات الواردة عليها.

[3] كلمة «حتى» هنا للتعجّب، والوجه فيه: تعجّب المصنّف فله من الشيخ فله من الشيخ فله من الشيخ فله من الشيخ فله من جهة إشارته إلى دليل الانسداد \_ ولو إجمالاً \_، مع أنه فله كان من القدماء الذين لم يُعَنون بينهم انسداد باب العلم بالأحكام، وهذه المباحث وأمثالها إنّما اشتهرت في زمن متأخّري المتأخّرين \_كما لا يخفى.

[٥] أي: الشيخ الطوسي ١٠٠٠

[٦] قال المحقق الآشتياني \$: «أشار إلى ذلك بقوله: [ومن قال عند ذلك:
 إنّي متى عدمت شيئاً من القرائن حكمت بما كان يقتضيه العقل(١) يلزمه أن يترك

<sup>(</sup>١) من أصالة البراءة. انظر: أوثق الوسائل ٢: ١٩٩ (١٦٧).

أكثر الأخبار وأكثر الأحكام ... ] (1)؛ فإنّ مراده ممّا يقتضيه العقل، العكم بمقتضى البراءة في موارد وجود الخبر الفير العلميّ؛ ضرورة كون الرجوع إليه مستلزماً لترك أكثر الأخبار الواردة عن الشرع بالعلم الإجماليّ المتضمّنة للأحكام الشرعيّة الفرعيّة، فتركه موجب لترك أكثر الأحكام المعلومة إجمالاً، فيرجع هذا إلى دليل الانسداد الذي أقاموه على حجّيّة [الـ]خبر الغير العلميّ بالخصوص...» (1).

وقال صاحب «الأوثق» أنه : «هو ما أشار إليه في آخر كلامه بقوله: [يلزمه أن يترك أكثر الأحكام ...]؛ لأنّ عمدة مقدّمات دليل الانسداد هو إثبات الانسداد الأغلبيّ، وإثبات عدم جواز الرجوع في الموارد التي انسدّ فيها باب العلم إلى الأصول، وقد أشار إلى المقدّمتين في كلامه ...» (٢٠).

[١] اعلم أنّ «دليل الانسداد» هو العمدة في أدلَّة حجّية مطلق الظنّ.

<sup>(</sup>١) العدَّة في أُصول الفقه ١: ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) بحر الفوائد ٢: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) أوثق الوسائل ٢: ٢٠٠ (١٦٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: قوانين الأُصول ٢: ٤٢٠، و٣/٤: ٢٣٨ و٥٦٥ (١: ٤٤٠، و٢: ١٠٣ و٢٦٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: معالم الدين: ١٩٢ حيث قال: «الرابع: أنّ باب العلم القطعيّ بـالأحكام الشـرعيّة التي لم تعلم بالضرورة من الدين أو من مذهب أهل البيت ﷺ في نحو زماننا هذا منسدّ قطعاً...».

إِلاَ أَنَّ ما ذكروه إنِّما هو بعض ما قرّره المحقّق القمّي الله عن المقدّمات (١٠). فإذن لا يرتاب في أنّ المخترع لهذا الدليل هو المحقّق القمّيّ (٢٠).

وكيف كان، فلهذا الدليل على ما استفاده المصنف فل من مجموع كمامات صاحب «القوانين» فل أربع مقدّمات، فقال: «الدليل الرابع: هو الدليل المعروف بدليل الانسداد. هو مركّب من مقدّمات: الأولى: انسداد باب العلم والظنّ الخاصّ في معظم المسائل الفقهيّة، الثانية: أنّه لا يجوز لنا إهمال الأحكام المشتبهة \_ إلى أن قال: \_الثالثة: أنّه إذا وجب التعرّض لامتثالها فليس امتثالها بالطرق الشرعيّة المقرّرة للجاهل \_ إلى أن قال: \_الرابعة: أنّه إذا بطل الرجوع في الاستثال إلى

<sup>(</sup>١) انظر: قوانين الأصول ٢: ٢١ ( ٤: ٤٤٠)؛ فإنّه قال: «إنّ باب العلم القطعيّ في الأحكام الشرعيّة منسدٌ في أمثال زماننا في غير الضروريّات غالباً، ولا ربب أنّا مشاركون لأهل زمان المعصومين ﴿ إِنَّا الله في أغير الضروريّات غالباً، ولا ربب أنّا مشاركون لأهل زمان المعصومين ﴿ إِنَّا الله في التكليف، وليس في غير ما علم ضرورة أو إجماعاً أو حكم به العلق القاطع ما يدلّ على الحكم باليقين؛ فإنّ الكتاب بنفسه لا يغيد إلّا الظنّ ـ إلى أن قال: ـ في خلك الظنّ من المحتصر الامتثال في العمل بالظنّ، وإلّا لزم التكليف بما لا يطاق، ويندرج في ذلك الظنّ الحاصل من الخبر الواحد؛ فإنّه لا فارق بين أفراد الظنّ من حيث هو ... »، وقال في موضع آخر: «فالحق أن يقال: نحن مكلفون في أمثال زماننا، وسبيل العلم بالأحكام منسد، والتكليف بما لا يطاق قبيح، فليس لنا إلّا تحصيل الظنّ بحكم أنّه الواقعيّ ... »، انظر نفس المصدر ٢٠٤: ٢٠١).

<sup>(</sup>٢) لا يخفى عليك أنّ سبب صيرورة المحقق القتىّ انسدادياً ومبتكراً لذلك هو اختياره لما لم يختر أحد قبله وبعده ـ من اختصاص الأوامر والنواهي بالمقصودين بالإفهام، على ما أوضحه المصنّف الله مفصلاً (إنظر: فرائد الأصول ١: ١٦٠)، وأيضاً: قوانين الأصول ٢: ٢٦٨ و٢١٩ (١: ٣٩٨ ـ ٢٠٤).

الطرق الشرعيّة المذكورة \_لعدم الوجوب في بعضها وعدم الجواز في الآخـر \_.، والمفروض عدم سقوط الامتثال بمقتضى المقدّمة الشانية ، تمعيّن بـحكم العـقل المستقلّ الرجوع إلى الامتثال الظنّى والموافقة الظنّيّة للواقع ...»(١٠).

وقد عدّها المحقّق الخراساني ﴿ خمساً بمقدّمةٍ أُخرى، فقال: «الرابع دليل الانسداد، وهو مؤلّف من مقدّمات \_إلى أن قال: \_وهي: خمس...»(٢).

وملخّص الكلام: أنّ مقدّمات دليل الانسداد التي توصلنا إلى حجّية مطلق الظنّ وازوم العمل به هي عبارة عن:

١ \_العلم بوجود التكاليف الواقعيّة،

٢ \_انسداد باب العلم وعدم إمكان الوصول إلى تلك التكاليف علماً وعلميّاً،

٣ ـ عدم جواز الرجوع فيها إلى أصالة البراءة؛ لاستلزامها المخالفة العملية
 القطعية المعبَّر عنها في كلام الأصحاب بـ «الخروج عن الدين»،

3 ـ عدم وجوب الاحتياط؛ لاستلزامه العسر والحرج، بـل عـدم جـوازه؛
 لاختلال النظام أحياناً,

 ومرجوحيّة الأخذ بالوهم والشكّ بالنسبة إلى الظنّ ، المعبَّر عنها اصطلاحاً بـ«قبح ترجيح المرجوح على الراجح».

فهذه المقدّمات بعد تماميّتها توجب حـجّيّة مـطلق الظـنّ كشـفاً أو حكـومةً

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٨٤ و٣٨٥.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأُصول: ٣١١، وانظر أيضاً: درر الفوائد: ١٣١.

وأنّه لو اقتصر <sup>[1]</sup> على الأدلّة العلميّة <sup>[7]</sup> وعمل بأصل البراءة في غيرها <sup>[7]</sup>، لزم ما علم ضرورة من الشرع خلافه <sup>[3]</sup>، فشكر الله سعيه <sup>[٥]</sup>.

\_على الاختلاف بين الأصحاب؛ كما مرّت الإِشارة إليـه إجـمالاً(١)، وسيأتي توضيحه تفصيلاً(١).

- [۱] هذا وما بعده تفسير و تفصيل لقوله: «دليل الانسداد».
- [۲] المراد من «الأدلّة العلميّة» هي: الأدلّة المفيدة للعلم كالخبر المتواتـر ثلاً.
  - [٣] أي: غير العلميّة.
- [3] إشارة إلى ما قاله أنه أنها في مقام الردّ على الخصم عند قوله: «لأنّه يكون معوّلاً على ما يعلم ضرورة من الشرع خلافه [أي: طرح الأحكام الشرعيّة]...» (٢). وتوضيح مادّة الاستدلال بدليل الانسداد على حجّية خبر الواحد هو: أنّه لو عُبِلَ بأصالة البراءة في الأحكام المجرّدة عن القرائن العلميّة يلزم من إجرائها ترك أكثر الأحكام الشرعيّة، وهذا ما عُلِمَ عدم جوازه من الشرع، فحينئذٍ يلزم العمل بخبر الواحد الحاصل من الظين المطلق المثبّت بدليل الانسداد، وهو المطلوب.
- أي: شيخ الطائفة الطوسي \*: فإنّه قد استدل على المطلوب في المقام بجميع الوجوه، وعليه أجره.

<sup>(</sup>١) انظر الجزء الثاني: ٢٢٤ و ٢٢٥، ذيل عنوان «الأصل الثانويّ في التعبّد بالظنّ ».

<sup>(</sup>٢) انظر الجزء السادس: ١٢١ وما بعده، ذيل عنوان «إجمال مقدّمات دليل الانسداد».

<sup>(</sup>٣) انظر : فرائد الأُصول ١: ٣٩١ و٣٩٢، والعدّة في أُصول الفقه ١: ١٣٦.

ثمّ إنّ من العجب<sup>[1]</sup> أن غير واحدٍ من المتأخّرين <sup>[۲]</sup> تبعوا صاحب المعالم<sup>[۳]</sup> في دعوى عدم دلالة كلام الشيخ على حجّية الأخبار المجرّدة عن القرينة <sup>[1]</sup>...

دعوى عدم دلالة كلام الطوسي ﴿ على حجّية الخبر المجرّد عن القرائن

[۱] أي: كيف يكون هذا؟! وقد عرفت أنّ الشيخ الطوسيّ \$ قد صرّح في مواضع من كلامه على حجّية الأخبار المجرّدة عن القرائن، ولكن بعض الأعلام الأعوام وافقة الشيخ الطوسيّ \$ مع أُستاذه السيّد المرتضى \$ في عدم حبجيّتها، وسير دّالمصنّف \$ هذه الدعوى بقوله: «وكيف كان، فدعوى دلالة كلام الشيخ في «العدّة» على موافقة السيّد في غاية الفساد...» (١١).

[۲] سيذكرهم المصنف الله في المباحث الآتية ، منهم: المحدّث الأستر آباديّ ،
 والشيخ حسين الكركيّ يُؤكاً (٢).

[٣] سيأتىكلامه ﴿ بعينه.

[3] قد عرفت في أوائل مبحث «حجّية خبر الواحد» أنّ خبر الواحد ينقسم (٢):

الأوّل: «خبر الواحد المفيد للعلم»، وهو كلّ خبر يقترن بقرينةٍ توجب العلم،

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٢٧.

 <sup>(</sup>۲) انظر الصفحة ۳۰۹ و ۲۰۶، ذيل عنوان «كلام المحقّق الأسترآباديّ فسي موافقة السبيد والشيخ يُؤكمًا » و «كلام الشيخ الكركيّ ودعاويه على موافقة السيّد والشيخ ﷺ ».

<sup>(</sup>٣) انظر الجزء الثالث: ٤٥١ ـ ٤٦١ ، ذيل العناوين «٣ ـ خبر الواحد وبيان قسميه » و «٤ ـ الحجّة وعدمها في الأخبار ... » و «٥ ـ الأقوال في حجّية خبر الواحد الغير الصفيد للعلم وعدمها ».

ويعبَّر عنه بـ «خبر الواحد المحفوف بالقرائن العلميّة ».

الثاني: «خبر الواحد الغير المفيد للعلم»، وهو: ما لم يقترن بقرائن تفيد العلم، ويعبَّر عنه بـ«خبر الواحد الغير المحفوف بالقرائن العلميّة».

أمّا خبر الواحدالمحفوف بالقرينة فهو ممّا لا خلاف في حجّيته \_لإفادته العلم كخبر المتواتر \_، وإنّما الخلاف وقع في حجّيّة خبر الواحد العاري عن القرينة.

فذهب بعض القدماء(١) وجمهور المتأخّرين(٢) إلى حجّيّته؛ بمعنى: أنّه يـجوز العمل به.

وأمّا أعيان القدماء<sup>٣)</sup> وبعض المتأخّرين <sup>(1)</sup> فاختاروا عدم حجّيَته؛ بمعنى: أنّه لا يجوز العمل به.

<sup>(</sup>١) كالمحقّق الله في «معارج الأصول»: ١٤٨، والشيخ الطوسيّ الله في كتبه «الاستبصار» ١: ٤، و «العدّة في أصول الفقه» ١: ١٢٠، و «تهذيب الأحكام» ١: ٢.

<sup>(</sup>٣) ذكرهم المصنف الله في أوائل مبحث «خبر الواحد» بقوله: «فالمحكيّ عن السيّد والقاضي وابن زهرة والطبرسيّ وابن إدريس (قدّس الله أسرارهم): المنع، وربّها نُسِبٌ إلى المفيد ألله ... » (فرائد الأصول ٢٠٠١، وتقدّم تخريج المصادر في الجزء الثالث: ١٤٤٠. . . ه)

<sup>(</sup>٤) منهم: الوحيد البهبهانيّ ﴿ فَي «الرسائل الأُصوليَّة »: ٣٢٥ و٣٢٦.

وبعد اتضاح ما تقدّم، فاعلم أنّ شيخ الطائفة ﴿ لم يعتبر في حجّيّة خبر الواحد اقترانه بالقرائن المفيدة للعلم، بل يعمل بالخبر العاري عنها أيضاً، وهذا ممّا صرّح به في مواضع من كلامه ﴿ .

منها: ما قاله في ديباجة «الاستبصار» حيث قال \_بعد ذكر القرائن الأربعة المفيدة للعلم \_: «كلّ خبر لا يكون متواتراً ويتعرى من واحد من هذه القرائس، فإنّ ذلك خبر واحد ويجوز العمل به على شروط ...»(١٠).

ومنها: ما قاله في «العدّة»؛ فإنّه قال: «فأمّا ما اخترته من المذهب فهو أنّ خبر الواحد إذاكان وارداً من طريق أصحابنا القائلين بالإمامة، وكان ذلك مرويّاً عن النبيّ ﷺ أو عن واحد من الأُمّة ﷺ، وكان مسمّن لا يسطعن في روايته، ويكون سديداً في نقله، ولم تكن هناك قرينة تدلّ على صحّة ما تضمّنه الخبر ... جاز العمل به ... (۲).

ومنها: ما عرفت من كلامه السابق في جواب ما أورده على نفسه بقوله: «فإن قيل: ما أنكر تم أن يكون الذين أشرتم إليهم لم يعملوا بهذه الأخبار لمجرّدها، بل إنّما عملوا بها لقرائن اقترنت بها دلّتهم على صحّتها، [و] لأجلها عملوا بها، ولو تجرّدت لما عملوا بها»؛ فإنّه قال في مقام الجواب: «قيل له: القرائن التي تقترن بالخبر و تدلّ على صحّته أشياء مخصوصة وإلى أن قال: ونحن نعلم أنّه ليس في

<sup>(</sup>١) الاستيصار ١: ٤.

<sup>(</sup>٢) العدَّة في أُصول الفقه ١: ١٢٦.

## قال في المعالم على ما حكي عنه[١]:

والإنصاف [٢]: أنَّه لم يتَّضح من حال الشيخ وأمثاله مخالفتهم للسيَّد ١٠٠٠؛

جميع المسائل التي استعملوا فيها أخبار الآحاد ذلك ... فعلم: أنّ ادّعاء القرائن في جميع هذه المسائل دعوى محالة ، ومَن ادّعى القرائن في جميع ما ذكرناه كان السبر بيننا وبينه ...»(١).

وبالجملة: فهذه جملة من كلامه في مواضع مختلفة التي تدلُّ بالصراحة على حجّية أخبار الآحاد المجرّدة عن القرائن.

[۱] السرّ في تعبير المصنّف ﷺ بـ «حكي» هنا وفي موارد كثيرة، إمّا لعـدم وجود أصل الكتاب عنده، وإمّا لعدم قدرته على مطالعة الكتب لضعف بصره.

## دعوى صاحب « المعالم » حمل كلام الشيخ على حجّيّة الخبر المحفوف بالقرينة

[٢] هذا هو كلام صاحب «المعالم» (٢٥ مع تفاوت يسير م، وملخّصه: الجمع بين مذهب الأستاذ والتلميذ، أي: ادّعاء الاشتراك بين السيّد والشيخ رُبُّ في عدم حكمهم بجواز العمل بخبر الواحد المجرّد عن القرينة.

[٣] القائل بعدم حجّية أخبار الآحاد المجرّدة عن القرائن (٣).

<sup>(</sup>١) العدّة في أصول الفقه ١: ١٣٥ و ١٣٦، وقد تقدّم توضيحه في الصفحة ٢٢٤. ذيل عنوان « ٦ ـكيف يجوز الاعتماد على الرواة المعتقدين بالاعتقادات الفاسدة ».

<sup>(</sup>٢) انظر: معالم الدين: ١٩٧ و ١٩٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: الانتصار: ١٣٨ و١٨٢ و٢٣٥ و٣١١ ومواطن أُخر، والذريعة إلى أُصول الشريعة:

[١] أي: في عصر الشيخ ١٠٠٠.

[٢] المضبوط في «المعالم» وبعض نسخ «الفرائد»: «منهم» (١٠ ــلرجوعه إلى «المعصوم» باعتبار مجموعهم؛ أي: المعصومين -، ولكن الصواب إفراده لرجوعه إلى «المعصوم».

وعلى أيّ حال، غرضه الله أنّ زمن السيّد والشيخ بَيَّا حيث كان في حوالي عصر الغيبة الصغرى القريبة من عهد المعصوم الله يمكن لهم استفادة الأحكام عنه الله عن التمسّك بأخبار الآحاد المجرّدة عن القرينة.

[٣] المراد من «القرائن» هي القرائن الأربع التي ذكرها شيخ الطائفة \$\\ \text{on state} \, \text{on state}

[3] الضمير في «لها» يعود إلى «أخبار الأصحاب»، و «المعاضدة» بمعنى:
 المؤيدة، و «متيسرةً» خبر «كانت»، وغرضه أن حصول القرائن المؤيدة

<sup>→</sup> ٣٦٤ - ٣٩٩، ورسائل الشريف المرتضى ١: ٢٤ و ٢٥ و ٢٠٠ و ٢٠ و ٢٠ و ٢٠٠ و ٤٠ و ٢٠٠ و ٤٠ و ١٠٠ و وقد صنّف رسائة تستى بـ «مسألة في إيطال العمل بأخبار الآحاد» التي طبعت في المجموعة التالثة من رسائل الشريف المرتضى ٣: ٣٠٩ ـ ١٣١١). ورسائة أخرى تستى بـ «العنع من العمل بأخبار الآحاد» (انظر: المصدر السابق ٤: ٣٣٥ ـ ٣٣٧).

<sup>(</sup>١) انظر: معالم الدين: ١٩٧، والرسائل المحشى: ٩١.

<sup>(</sup>٢) انظر: العدّة في أُصول الفقه ١: ١٤٣ ـ ١٤٥.

كما أشار إليه السيد؛ [1]، ولم يعلم أنّهم اعتمدوا عـلى الخـبر المـجرّد ليـظهر مخالفتهم [17] لم. ..........

للأخبار كانتسهلةً بالنسبة إليهم.

[۱] حيث قال بما حاصله: «إنَّ أكثر أخبارنا المرويّة في كتبنا معلومةٌ مقطوعة على صحّتها، إمّا بالتواتر أو بأمارةٍ وعلامةٍ تدلَّ على صحّتها وصدق رواتها، فهي موجبةٌ للعلم مفيدةٌ للقطع، وإن وجدناها في الكتب مودّعةٌ بسند مخصوص من طريق الآحاد»(۱).

[٢] الضمير الجمع هنا وفيما قبله (٢) يعود إلى «الشيخ وأمثاله».

[٣] الضمير المفرد في الأؤل (٣) يعود إلى «السيد ﴿ »، وفي الثاني (٤) يعود إلى «الخبر المجرد»، والمراد \_بزعم صاحب «المعالم» \_ أنّه لم يُعلَم من الشيخ الطوسي ﴿ وَمَن تبعه أَنّهم عملوا بالخبر المجرد عن القرينة حتى يقال: إنّهم كانوا مخالفين للسيد ﴿ في عدم حجيّة خبر الواحد المجرد عن القرينة، فلعل عملهم بأخبار الآحاد كان لاحتفافها بالقرائن المؤيّدة الممكن تحصيلها لهم \_كما عرف آنفاً.

<sup>(</sup>١) لم نعتر على هذا الكلام بعينه في كتب السيد ﴿ نعم، ورد في «جواب المسائل النبانيّات» هكذا: «إنّ العمل بخبر الواحد الذي لم يقم دلالة على صدقه ولا على وجوب العمل به غير صحيح»، وقال في موضع آخر: «بل أكثر هذه الأخبار متواتر موجب للعلم ...» (رسائل الشريف العرتضى ١: ٢١ و٢٦).

<sup>(</sup>٢) أي: قوله: «أنّهم».

<sup>(</sup>٣) أي:قوله: «لرأيه». .

<sup>(</sup>٤) أي: قوله: «فيه».

و تفطَّن المحقِّق من كلام الشيخ لما قلناه [١]، حيث قال في المعارج [٢]:

ذهب شيخنا أبو جعفر ﷺ إلى العمل بخبر الواحد العدل [<sup>7]</sup> من رواة أصحابنا. لكن لفظه وإن كان مطلقاً <sup>[1]</sup> فعند التحقيق يتبيّن: أنّه لا يعمل بالخبر مطلقاً <sup>[0]</sup>. بل بهذه الأخبار التي رويت عن الأئمّة ﷺ ودوّنها الأصحاب، لا أنّ كلّ خبرٍ يرويه عدلٌ إماميٍّ <sup>[7]</sup> يجب العمل به ، هذا هو الذي <sup>[۷]</sup>......

#### تمسّك صاحب « المعالم » بكلام المحقّق بَرِّكا

من أن حجّية أخبار الآحاد إنما هي لاحتفافها بالقرائن، وهذا تأييدٌ من
 صاحب «المعالم» \$ لما فهمه من كلام الشيخ \$.

[٢] شروع في نقل كلام المحقّق الحلّي الله الشرائع » بعينه عن كتابه «المعارج» (١).

- [٣] المضبوط في «المعارج»: «بخبر العدل».
- [٤] إشارة إلى عدم تقيّد كلام الشيخ الله المتفاف الخبر بالقرينة.
- [٥] بل يعمل بالخبر الواحد المحفوف بالقرينة؛ لأنّ إطلاق «إجماع الفرقة المُحقّة على العمل بخبر الواحد» ينصرف عند التحقيق إلى الخبر الواحد المحفوف بالقرينة، والوجه فيه: كون الإجماع دليلاً لبّيّاً لابدّ من الأخذ بالقدر المتيقَّن منه.
  - [٦] المضبوط في «المعارج»: «يرويه الإماميّ...».
- [٧] المضبوط في «المعارج»: «هذا الذي ...»، وهذا مقول قول المحقّق من

<sup>(</sup>١) انظر: معارج الأُصول: ١٤٧.

تبيّنَ لي من كلامه [1]. ويدّعي إجماع الأصحاب على العمل بهذه الأخبار [<sup>7]</sup>، حتى لو رواها غير الإماميّ <sup>[7]</sup> وكان الخبر سليماً عن المعارض <sup>[3]</sup> واشتهر نقله في هذه الكتب الدائرة بين الأصحاب <sup>[6]</sup> عمل به <sup>[7]</sup>، انتهى <sup>[۷]</sup>.

قال [<sup>٨]</sup> بعد نقل هذا عن المحقّق: وما فهمه المحقّق من كلام الشيخ هو الذي ينبغي أن يُعتمد عليه <sup>[٩]</sup>، لا ما نسبه العلامة إليه <sup>[١٠]</sup>، .....

أنّ الشيخ لا يعمل بالخبر مطلقاً.

[١] أي: كلام شيخ الطائفة الطوسي ﷺ.

-[٢] أي: بهذه الأخبار التي رويت عن الأثمّة ﷺ ودوّنها الأصحاب.

[٣] أي: مَن خالفهم في الاعتقاد.

[٤] أي: لم يكن خبر آخر مخالفه.

[٥] أي: المدوّنات الروائيّة الكبرى وغيرها، وهي: «الكافي»، و «مـن لا يحضر هالفقيه»، و «التهذيب»، و «الاستبصار».

[٦] جواب لقوله ﷺ: «حتَّى لو رواها».

[٧] أي: كلام المحقّق في «المعارج»(١).

[٨] أي: صاحب «المعالم» ۞.

[١٠] الضمير في قوله \$: «نسبه» يعود إلى «ما» الموصولة \_أي: العمل

(١) انظر: معارج الأُصول: ١٤٧.

انتهى كلام صاحب المعالم [١].

وأنت خبيرٌ <sup>[۲]</sup>: بأنَّ ما ذكره في وجه الجمع <sup>[۳]</sup> ..........

بخبر الواحد مطلقاً.. والضمير في «إليه» يعود إلى الشيخ الطوسي ، والمقصود أنّ صاحب «المعالم» يقول: إنّ ما فهمه المحقّق ، من كلام الشيخ الطوسي ، يخالف مع ما فهمه العلّامه ، فأيّه ذهب إلى أنّ الشيخ يقول بحجّيّة خبر الواحد وإن لم يكن محفوفاً بالقرينة (١)، وهذا ليس بصحيح.

[۱] وحاصل كلامه: أنّه جمع بين مذهب الأُستاذ \_أي: السيّد المرتضى الله و الله الله و ال

### التباس الأمر على صاحب « المعالم » في فهم كلام الشيخ والمحقّق ﷺ

[۲] شروع في بيان بداهة بطلان ما فهمه صاحب «المعالم» ﴿ من كلام الشيخ الطوسيّ والمحقّق بَيِّكًا.

[7] أي: ما ذكره صاحب «المعالم» في وجه الجمع بين كلام السيد في القائل بعدم حجّية خبر الواحد المجرّد عن القرائن وبين كلام الشيخ القائل بحجيّة خبر الواحد الغير المحفوف بالقرائن، على ما سيأتي بيانه.

<sup>(</sup>١) انظر : نهاية الوصول ٣: ٣٨٢ و٣٨٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: معالم الدين: ١٩٧ و ١٩٨.

من تيسر القرائن [١] وعدم اعتمادهم على الخبر المجرّد [٢] قد صرّح الشيخ في عبار ته المتقدّمة ببداهة بطلانه [٦]؛ حيث قال: إنّ دعوى القرائن في جميع ذلك دعوى محالة، وأنّ المدّعي لها معوّلُ على ما يعلم ضرورةً خلافه ويعلم من نفسه ضدّه و نقضه [٤]

[١] هذا مقابل ادّعاء استحالة تأييد جميع الأخبار بالقرائن الأربع المتقدّمة، التي (١) صرّح الشيخ الله بها بقوله: «ليس في جميعها يمكن الاستدلال بالقرآن ...»(١).

إلى العبارة برمتها إنسارة إلى بيان وجه الجمع الذي ذكره صاحب «المعالم» ، وتقريبه: أنّ تحصيل القرائن في زمن السيّد والشيخ بينًا كان أمراً ممكناً وسهلاً، وذلك لقرب عهدهما بزمان السعصوم بي حكما تبقد م. وعليه فلم يعتمدوا على الخبر المجرّد عن القرائن، فيكون كلام الشيخ أيضاً موافقاً لما ذهب إليه السيّد .

[3] هذا هو الصريح من كلامه في بطلان وجه الجمع المذكور، وقد تقدّمت هذه العبارة من الشيخ، وبيّنا معناها(٢٠)، والمقصود منها هو: تصريح الشيخ، في

<sup>(</sup>١) أي: الاستحالة.

<sup>(</sup>٢) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٣٥.

 <sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ٢٧٣، ذيل عنوان «دفع الإيراد باستحالة احتفاف جميع الأخبار بالقرائن ».

### والظاهر \_ بل المعلوم \_ أنّه يمُّ لم يكن عنده كتاب العدّة [١].

استحالة احتفاف جميع الأخبار بالقرائن، وعليه فلا يتمّ الجمع المذكور ببيان تيسّر القرائن وعدم اعتماد الشيخ على الخبر المجرّد.

[۱] والسبب في التباس الأمر على صاحب «المعالم» أن كتاب «العدّة» لم يكن موجوداً عنده، فما فهمه صاحب «المعالم» الله كان مبتنياً على ما حكاه عن المحقّق أن ولم يراجع كلام الشيخ أن بعينه، وإلّا لم يقل على خلاف ما صرّح به الشيخ في مواضع من كلامه.

#### ما أفاده المحقّق الآشتيانيّ ﴿ في المقام

والمناسب في المقام نقل كلام المحقق الآشتياني \* فأنه قال: «أقول: عدم كون «العدّة» عند صاحب «المعالم» عند كتابة هذا الموضع من الواضحات التي لا ير تاب فيها، وإلّا لم يحتمل في حقّه الوقوع في هذا الوهم البين الفساد من عدم مخالفته للسيّد في المذهب في مسألة حجّية أخبار الآحاد، واقتصاره على المتواترات والآحاد المحفوفة عن مأن كلام الشيخ مناد بالصراحة في مواضع ممّا عرفت وما لم تعرف بأعلى صوته بذهابه إلى حجّية خبر الواحد المجرّد، بل أخذ التجرّد عن القرائن على ما عرفت في عنوان مختاره من إنّما الكلام في أنّه كيف اشتبه عليه الأمر من ملاحظة كلام المحقق ووقع في وهمين فاسدين، بل أوهام فاسدة؟

أحدها: عدم مخالفة الشيخ ﴿ للسيِّد في المذهب.

# وقال المحدّث الأستر آبادي [١] ......

ثانيها: أنّ المحقّق فهم أيضاً موافقتهما في ما ذهبا إليه في مسألة حجّيّة الأخبار.

ثالثها: أنَّ المحقَّق موافق لهما في مسألة حجَّيَّة خبر الواحد.

مع أنّ ما حكاه عن «المعارج» لا دلالة له على شيء من الأوهام المذكورة، بل صريحه عند التأمّل [على] خلاف ما سبق إلى ذهن صاحب «المعالم»؛ فإنّه شاراد بما ذكره في «المعارج» جعل الشيخ موافقاً له في ما ذهب إليه من التفصيل في حجّيّة أخبار الآحاد بما ذكره في «المعتبر» (۱) بعد نقل الأقوال في المسألة، حكما استفاده شيخنا شاراد به المحتبر به المنكرين لحجّية خبر الواحد على الإطلاق وموافقاً للسيّد في المذهب، وإن كان ما أفاده في بيان مراد الشيخ محل نظر ومناقشة حكما ستقف عليه ملكنّه لا دخل له بما زعمه في «المعالم»، فالأولى نقل عبارة «المعتبر» حتّى يظهر من ملاحظتها صدق ما عرفت في بيان مراده ممّا ذكره في «المعارج» ...» (۱)، والمناسب الرجوع إلى تمام كلامه.

### كلام المحقّق الأسترآباديّ في موافقة السيّد والشيخ ﷺ

 [١] كان المحدّث الأسترآباديّ \$ من رؤساء الأخباريّين، بل هو مـؤسّس ومشيّد الطريقة الأخباريّة في استنباط الأحكام الشرعيّة.

<sup>(</sup>١) انظر: المعتبر ١: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) بحر الفوائد ٢: ٢٥٧ ـ ٢٦١.

قال عنه الشيخ الحرّ العامليّ \* : «فاضلٌ محقّق ، ماهر ، متكلّم ، فقيه ، محدّث ، ثقة ، جليا .... » (١٠).

وقال عنه المحدّث البحرانيّ \*: «هـو أوّل مـن فـتح بـاب الطـعن عـلى المجتهدين، وتقسيم الفرقة الناجية إلى أخباريّ ومجتهد...»(٢٠).

وقال السيّد الأمين: «رأس الأخباريّين في القرن الحادي عشر، وأوّل من حارب المجتهدين و تجرّد للردّ عليهم، داعياً إلى العمل بمتون الأخبار، طاعناً على الأصوليّين بلهجة شديدة، زاعماً أنّ اتّباع العقل والإجماع وأنّ اجمتهاد المجتهد وتقليد العامّيّ بدع ومستحدثات...» (٣)، توفّي في مكّمة سنة ١٠٣٣ هـ ودفن في مقبرة خديجة هذا!).

[۱] هو أحد كتب المحدّث الأستر آباديّ، وله كتاب آخر المسمّى بـ«الفوائد المكيّة  $^{(o)}$ .

[٢] أي: بصدور الخبر عن المعصومين ﷺ.

والمقصود أنَّ المحدّث الأستر آباديَّ الله كالسيِّد المرتضى ـ الذي كان من

<sup>(</sup>١) أمل الآمل ٢ (القسم الثاني): ٢٤٦، الرقم ٧٢٥.

<sup>(</sup>٢) لؤلؤة البحرين: ١١٧، الرقم ٤٤.

<sup>(</sup>٣) أعيان الشيعة ٩: ١٣٧.

<sup>(</sup>٤) انظر ترجمته في: الذريعة إلى تصانيف الشيعة ١٦: ٣٣٦ و٣٥٨ و ٣٥٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: الذريعة إلى تصانيف الشيعة ١٦: ٣٥٩.

رؤساء الأُصولتين \_اعتقد باعتبار خصوص الخبر المحفوف بالقرينة القطعية، وطريقة تشخيص ذلك عنده هو كون المخبر ثقة، والشاهد عليه بعض الأخبار الماضية سابقاً؛ كقوله على : «العمريُّ ثقتي، فَما أدّى إليك عنّي فعنّي يُحودي» (١٠) وكقوله على: «لا عذر لأحدٍ من موالينا في التشكيك في ما يؤدّيه عنّا ثقاتنا» (١٠)، وهكذا الأخبار الأُخر الدالّة على ذلك (١٠).

والمناسب في المقام نقل كلام المحدّث الأستر آباديّ عن كتابه «الفوائد المدنيّة» بعينه: فإنّه قال: «فأقول: صريح كلام رئيس الطائفة ألله لا يجوز العمل بخبر لا يوجب القطع بما هو حكم الله في الواقع أو حكم ورد عنهم إلله ويجوز العمل بخبر يوجب القطع بوا ود الحكم عنهم الله في الواقع، وما صرّح به رئيس الطائفة هو المستفاد من الروايات المتواترة عن العزة الطاهرة، وهو مراد علم الهدى عند التحقيق، فصارت المناقشة بين

<sup>(</sup>١) الكافي ٢٠٠١، باب تسمية من رآه ﷺ، الحديث الأوّل، ووسائل الشبيعة ١٨: ٩٩ و ١٠٠٠ الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤.

 <sup>(</sup>۲) اختيار معرفة الرجال (رجال الكشيق): ٤٤٤، ذيل الرقم ٣٣٧، الحديث ١٠٢٠.
 ووسائل الشيعة ١: ٢٦ و٢٧، الباب ٢ من أبواب مقدّمة العبادات، الحديث ٢٢، و١٨:
 ١٠٠٨، الباب ١١ من أبواب صفات القاضى، الحديث ٤٠.

<sup>(</sup>٣) كقوله ﷺ في حتى جماعة من أصحابه \_كزرارة ومحمّد بن مسلم \_: «لولا هؤلاء انقطعت آثار النبوة واندرست ». وقوله ﷺ في حتى أبان بن تغلب : «إنَّ أبان بن تغلب روى عَنِّي رواية كثيرة ، فما رواه لك عَنِّي فاروه عَنِّي » (وسائل الشيعة ١٨: ١٠٣ ، الباب ١١ من أبواب صفات القاضى ، الحديث ١٠٤ ، ١٨٠ ، ١٨٥ ، ١٨٩ ، ٨من أبواب صفات القاضى ، الحديث ١٤٩ .

وذلك [١] هو مراد المرتضى ﷺ ، فصارت المناقشة لفظيّة <sup>[٢]</sup>، . . . . . . . . . . . .

النحريرين العلمين المقدّسين \_قدّس الله سرّهما \_لفظيّة لا معنويّة \_كما توهمه العكّرمة ومن تبعه \_، والحمد لله والطول والمنّة ، وقد اختار المحقّق الحليّ وابسن إدريس ما اختاره رئيس الطائفة بعينه ، وأنا اخترتُ مختارهم ؛ لتواتر الأخبار عن الأئمّة الأطهار هي بجواز العمل بخبر الثقة وبخبر يفيد العلم ...»(1).

وقال في موضع آخر من كلامه: «وصرّح [رئيس الطائفة] في كتاب «العدّة» بأنّه يجوز العمل بخبر النقة في الرواية وإن كان فاسد المذهب إلى أن قال: وأنا أقول: ما أفاده الشيخ الله في غاية الجودة؛ لأنّ خبر الثقة في الرواية فردٌ من أفراد الخبر المحفوف بالقرينة الموجبة للعلم والقطع ...» "".

[١] أي:الخبر المقطوع بصدوره.

[۲] المضبوط في «الفوائد المدنيّة» \_كما نقلناه عن المحدّث المذكور \_هكذا:
 «لفظيّة لا معنويّة كما توهمه العلّامة» (٢٠).

والمقصود من «المناقشة اللفظيّة» في المقام هو أنّ السيّد فلل يقول بعدم جواز العمل بالخبر المجرّد عن القرينة، والشيخ فلل يقول بجواز العمل بالخبر المقطوع صدوره، وعليه فيكون مرادهما واحداً، وهو العمل بالخبر المحفوف بالقرينة، ولا نعنى من «المناقشة اللفظيّة» إلّا هذا.

وهذا قد أوضحه المحقّق التنكابنيّ ١٠٤ بقوله: «يعني: أنّ النزاع بين السيّد

<sup>(</sup>١) الفوائد المدنيّة: ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر: ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) انظر : الفوائد المدنيّة: ١٤٥.

والشيخ لفظيّ حيث يقول الشيخ بحجّية خبر الواحد، ويقول السيّد بحجّية الخبر المتواتر أو المحفوف -: إذ مراد الشيخ أيضاً هو حجّية خبر الواحد المحفوف بالقرينة القطعيّة، لا خبر الواحد المجرّد» (١١).

[۱] فإنّه يقول بأنّ المناقشة بين السيّد والشيخ بينًا معنويّة ، والمقصود من «المناقشة المعنويّة» في المقام أنّ مراد الشيخ للس جواز العمل بالخبر المقطوع صدوره ، بل مراده حكما تقدّم - هو جواز العمل بكلّ خبر عمل به الأصحاب - وإن لم يُقطّع بصدوره عنهم بيني المواقق بينهما في مسألة العمل بالخبر ، بل كلِّ يعمل بمعناه الخاصّ، فيكون النزاع بينهما معنويًا لا لفظيًا (۱).

وهذا قد أوضحه المحقّق التنكابني الله فقال: « [قوله: «لاكما توهّمه العلّامة »] حيث يقول بأنّ النزاع بينهما معنوي وأنّ الشيخ يقول بحجّيّة خبر الواحد المجرّد أيضاً، والسيّد [لا] يقول بها، بل يقتصر على الخبر المتواتر والمحفوف بالقرينة القطعيّة »(").

<sup>(</sup>١) إيضاح الفرائد ١: ٣٩٢.

<sup>(</sup>٢) ومنا ذُكِرَ عُلِمَ الفرق بين النزاع اللفظي والمعنويّ، وحاصله: أنّ في النزاع اللفظيّ، المراد والمبنى بين أطراف النزاع واحد، وإنّما الاختلاف في التعابير المأخوذة لبيان المراد، وهو ما يعبَّر عنه في الألسنّة بـ « عباراتنا شتى وحسنك واحد »، قبال النزاع المعنويّ الذي كان الاختلاف فيه باعتبار الاختلاف في العبنى .

<sup>(</sup>٣) إيضاح الفرائد ١: ٣٩٢.

[١] أي: انتهى كلام المحدّث الأستر آباديّ \$ الذي أيّد ما فهمه صاحب «المعالم» \$ \_من موافقة الشيخ للسيّد المرتضى على الله على ما سيجىء ١٠٠٠.

## كلام الشيخ الكركيّ ودعاويه على موافقة السيّد والشيخ ﷺ

[۲] أي: عن المحدّث الأستر آبادي، والمقصود منه هو المحدّث شهاب الدين بن الشيخ حسين الكركيّ العامليّ (۳)، لا السيّد الصدر ﴿ حكما ادّعاه بعض المحشّين، ۳).

 <sup>(</sup>١) انظر: فرائد الأصول ١: ٣٣٢ وما بعده عند قبوله \$: «أقبول: أمّنا دعبوى دلالة كلام الشيخ ...»، وانظر أيضاً الصفحة ٣٢٨، ذيل عنوان «المناقشة في دعوى دلالة كلام الشيخ على موافقة السيّد».

<sup>(</sup>٢) الشيخ حسين بن شهاب الدين بن حسين بن محمّد بن حيدر العامليّ الكركيّ الحكيم، هكذا عنونه الشيخ الحرّ العامليّ في كتابه «أمل الآمل »، ثمّ وصفه وقال: «كان عالماً فاضلاً ماهراً أديباً شاعراً منشئاً من المعاصرين ، له كتب؛ منها: ... ، و «هداية الأبرار إلى طمريق الأثمّة الأطهار » ... ، وله شعر حسن جيّد، خصوصاً مداتحه لأهل البيت في ... كن إصفهان مدّة ، ثمّ حيدرآباد سنين ومات بها ... في سنة ١٩٧٦ ه ، وكان عمر ، ١٤ سنة ... »، وقال صاحب «أعيان الشيعة » : «إتّباعه طريقة الأخباريّة ، صرح بذلك الميرزا محمّد الأخباريّ في كتاب رجاله ، وصرح به هو في المحكيّ عن رسالته «هداية الأبرار» ... ». لاحظ ترجمته في غي تألل الآمل ١٠٠١/ الرقم ٢٦، وأعيان الشيعة ٢: ٣٦، والذريعة ١٤٠٤/ ، الرقم ١٠٠٤.

من الأخباريين في رسالته [١]، .........

نعم، الناقل لكلامه هو السيّد الصدر ﴿ في «شرح الوافية»، حيث قال: «قال الشيخ الفاضل المحدّث شهاب الدين العامليّ ﴿ في رسالته بعد ما استحسن ما ذكره صاحب «المعالم» ﴿ وهذا ما صرّح به أكثر المحشّين (١٠) وهذا ما صرّح به أكثر المحشّين (١٠) وعلى أيّ حال، فإنّ الشيخ الكركيّ ﴿ ادّعى في كلامه \_ الذي سيذكره المصنّف ﴿ لاِبْهات ما ذكره صاحب «المعالم» ﴿ ومن الجمع بين طريقة السيّد والشيخ \_ حيث حكم بتوافقهما في حجّيّة الخبر المحفوف بالقرينة دعاوي ثلاثة، وهي بنحو الاختصار:

١ حقرينيّة الإجماع المدّعي في كلام الشيخ الله على القطع بصدور الأخبار والعلم بصحتها.

٢ \_ تمكّن الأصحاب على أخذ الأصول والفروع من الأثمّة ﷺ بطريق اليقين.
 ٣ \_ عمل الأخباريّين في عقائدهم بالأخبار المتواترة والآحاد المحفوفة بقرائن تفيد العلم.

وسيجيء توضيح كلّ واحد من الدعاوي المذكورة بنحو التفصيل، ثمّ التطرّ ق \_على ما أُورده المصنّف الله \_على إبطالها.

[١] أي: في كتاب «هداية الأبرار»؛ كما ذكره الشيخ آقا بزرك الطهراني ، ... حيث قال: «هداية الأبرار إلى طريقة الأثمة الأطهار، للسيخ حسين بـن

<sup>(</sup>١) انظر : حاشية الوافية (مخطوط): ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: إيضاح الفرائد ١: ٣٩٢، وتسديد القواعد: ٢٥١.

بعد ما استحسن ما ذكره صاحب المعالم [١]:

ولقد أحسن النظر<sup>[۲]</sup> وفهم طريقة الشيخ والسيّد ﷺ من كلام المحقّق ﷺ كما هو حقّه <sup>[7]</sup>.

شهاب الدين بن الحسين بن محمّد بن حيدر العامليّ الكركيّ المتوفّى ١٠٧٦ هـ، ذكر المحدّث الحرّ ، وقال: إنّه في أصول الدين ، لكنّ الموجود مرتَّب على مقدّمة وثمانية أبواب وخاتمة ، المقدّمة في بيان محلّ النزاع بين من قال بالاجتهاد ومَن نفاه ، والأبواب في بيان صحّة الأحاديث الموجودة وأنّها حجّة ، وأنّ لكلّ واقعة حكماً معيّناً وعليه دليل قطعيّ ، وبيان كيفيّة عمل القدماء ، وإثبات بطلان بدعة الاجتهاد والتقليد وطريق الاحتياط ، والغنى عن علم الأصول ، وذكر غفلات المتأخّرين ... »(۱).

[١] من عدم مخالفة الشيخ للسيّد ﷺ، وأنّهما موافقان في العمل بأخبار الآحاد المحفوفة بالقرائن دون المجرّدة عنها.

[۲] هذا مقول بعض من تأخّر من الأخباريين \_أي: الشيخ الكركي الله في كتاب «هداية الأبرار»(٢) كما سيأتي الذي غرضه التعريض على العلّامة، والتجليل لصاحب «المعالم» يَقِظًا.

[٣] هذه الجملة تعريض على العلّامة؛ بتقريب أنّ صاحب المعالم \$ قد أجاد النظر والدقة في تأدية مراد الشيخ \$ ، والعلّامة لم يفهم مراد الشيخ \$ كما هو حقه.

<sup>(</sup>١) الذريعة إلى تصانيف الشيعة ٢٥: ١٦٧، الرقم ٨٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: هداية الأبرار: ٦٨ و ٦٩.

[١] أي: من كلام صاحب «المعالم» ﷺ.

[٣] «الصدع» معناه: الكشف والبيان كما قاله صاحب «أقرب الموارد» (١٠) وهذا التعبير مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ فَاصْدَعْ بِنا تُؤْمَرُ ﴾ (١) \_أي: أظهر وأعلن وصرّح بما أمرت به (١) \_، ولأجل ذلك لقّب النبيّ ﷺ في بعض الروايات به: «الصادع» (١) \_أي: المظهر للحقّ -، وحيث لم يفهم ذلك بعض من لا عبرة له في العلم حمل «الصادع» المذكور في بعض الروايات على الخطاء والاشتباه في الطع، وادّعى أنّ الصواب هو «الصادق».

وعلى أيّ حال، فالمقصود أنّ صاحب «المعالم» ﴿ قد أجاد النظر والدقّة في تأدية مراد الشيخ ﴿ مع عدم الرؤية لكتابه، بل أصاب وأظهر الحقّ من مجرّد ملاحظة كلام المحقّق الحلّي ﴿ ، فلو رأى أصل الكتاب لكشف الحقيقة له أكثر من هذا، خلافاً للعلّامة ومن تبعه؛ فإنّهم ﴿ في عين ملاحظتهم ورؤيتهم أصل الكتاب لم يقدروا على تأدية حقّ العبارة ولم يصلوا إلى الحقّ، بل ولم يفهموا أصلاً مراد

<sup>(</sup>١) انظر: أقرب الموارد، مادّة « ص دع ».

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٩٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: مجمع البيان (٥-٦): ٥٣٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: الصحيفة السجّاديّة: ٣٠٨، ذيل الدعاء ١٤٣، ومصباح المتهجّد: ٣٤.

وكم له من تحقيقٍ أبان به من غفلات المتأخّرين [١] ، كوالده وغيره [٢] . وفيما ذكره [7] كفايةً لمن طلب الحقّ وعرفه ؛ وقد تقدّم كلام الشيخ ، وهو صريحٌ فيما فهمه المحقّق [8] ، وموافق لما يقوله السيّد [6] ، فليراجع .

\_\_\_\_

الشيخ ﴿ بحيث عدُّوا المناقشة بينه وبين السيِّد ﴿ مناقشة معنويَّة ، فافهم.

-[١] أي: لصاحب «المعالم» الله تحقيقات كثيرة أظهر بها غفلات المتأخّرين.

[۲] قال الشيخ رحمت الله الكرماني رهي الله الكرماني الله الكرماني الله الله الله الله الله الله الله المتأخّرين، و [يحتمل]كونه لتشبيه صاحب «المعالم» به في آبائه تحقيقه من غفلات المتأخّرين، وهو الظاهر \_بل الصواب \_، فلا تغفل ١٠٠٠.

[٣] أي: في ما ذكره صاحب «المعالم» الله من الجمع بين كلامي الشيخ والسيّد الله الله عنه عنه على حجيّة الخبر المحفوف بالقرينة وأنّ النزاع بينهما لفظيّ.

- [٤] أي:حجّيّة الخبر المقرون بالقرينة.
- [٥] من عدم حجّية الخبر المجرّد عن القرينة.

وبالجملة: غرضه الله المتحسان الجمع بين طريقة الشيخ والسيّد بيُّمَّا وبيان

<sup>(</sup>١) الرسائل المحشّى: ٩٢.

<sup>(</sup>٢) لا يخفي أنّ العلّامة الحلِّي ﴿ أَوَل المتأخّرين ، كما أنّ المحقّق الحلّي ﴿ آخر المتقدّمين .

عدم اختلافهما في باب حجّية خبر الواحد بالتقريب المتقدّم من صاحب «المعالم» ((١٠).

[١] أي: افتراق طريقة الشيخ والسيّد قِئْنًا في باب حجّيّة الخبر .

[۲] أي: أنّ العلّامة الله توهّم من هذا الكلام أنّ خبر الواحد يجوز العمل به ولو لم يكن محفوفاً بالقرينة ، فيكون النزاع بين الشيخ والسيّد معنويّاً.

[٣] الضمير الفاعليّ في «لم يتأمّل» و «ليعلم» يعود إلى «العلّرمة»، والضمير في «أنّه» والضمير الفاعليّ في «يجوّز» يعود إلى «الشيخ»، والصواب قراءة الفعل هنا من باب التفعيل، خلافاً لقوله آنفاً: «من أنّه يجوز العمل»؛ فإنّه ثلاثي مجرّد، فلا تغفل.

[3] أي: بالأخبار التي دونها الأصحاب، وغرضه الإشارة إلى الإجماع المدّعى في كلام الشيخ هي حيث قال: «... والذي يدلّ على ذلك إجماع الفرقة المحقّة؛ فإنّي وجدتها مجمعة على العمل بهذه الأخبار التي رووها في تصانيفهم ودوّنوها في أصولهم...» (٢٠).

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٣٠١، ذيل عنوان «دعوى صاحب المعالم حمل كلام الشيخ على حسجيّة الخبر المحفوف بالقرينة».

<sup>(</sup>٢) العدَّة في أُصول الفقه ١: ١٢٦.

والمقصود أنَّ الشيخ يرى جواز العمل بالأخبار المدوَّنة في كتب الأُصحاب مع اجتماعهم بالعمل بها.

 [۱] مشار إليه «ذلك» هو تدوين الأصحاب لهذه الأخبار، واجتماعهم على العمل بها.

١- دعوى قرينية الإجماع المدّعى في كلام الشيخ على القطع بصدور الأخبار
 [٢] إشارة إلى أوّل دعوى من دعاوي الشيخ حسين الكركيّ \$ المستنتج منها موافقة السيّد والشيخ بَيْنًا في العمل بأخبار الآحاد المحفوفة بالقرائن العلميّة دون المجرّدة عنها.

توضيح ذلك: أنّ المستفاد من الإجماع المدّعي في كلام الشيخ المذكور آنفاً أنّ إجماع الأصحاب في العمل بأخبار المدوّنة في كتب الأصحاب يعدّ قرينة علميّة توجب العلم والقطع بصدور الأخبار وصحّتها.

ومن المعلوم أنّ ما التزم به الشيخ الطوسي الله عن جواز العمل بالأخبار الآحاد وحجّتها \_ هو لاحتفافها بهذه القرائن الموجبة للعلم والقطع بصحّتها، ولهذا يدّعى عدم مخالفة الشيخ الما يقوله السيد وتوافقهما في العمل بأخبار الآحاد المحفوفة بالقرائن العلمية دون المجرّدة عنها، فالحقّ مع صاحب «المعالم» الذي جمع بين طريقة السيّد والشيخ الله في باب حجيّة خبر الواحد.

لا أنّ كلّ خبرٍ يرويه عدلٌ إماميّ يجب العمل به [١١]؛ وإلّا <sup>[٢]</sup> فكيف يُظنّ <sup>[٣]</sup> بأكابر الفرقة الناجية <sup>[1]</sup>

[۱] المقصود هو: أنّ الشيخ إنّما يعمل ويلتزم بحجّيّة الأخبار المدوّنة في كتب الأصحاب مع اجتماعهم بالعمل بها \_التي تعدّ قرينة علميّة توجب العلم بـصحّة تلك الأخبار \_، ولا يلتزم بحجّيّة كلّ خبر وإن كان مـجرّداً عـن القرينة \_كـما توهّمه العلّامة.

[٢] يعني: وإن لم تكن الأخبار المدوَّنة في كتب الأصحاب مفيدة للعلم.

[٣] أي: لا ينبغي الظنّ بأكابر الأخباريّين، والمقصود أنّ الأخبار المدوّنة في كتب الأصحاب إن لم تكن مفيدة للعلم فهذا يوجب الظنّ بالسوء بالنسبة إلى أكابر الأخباريّين بأنهم قد تمسّكوا في تحصيل عقائدهم بالأخبار الآحاد الغير المفيدة للعلم، وهو ليس بصحيح؛ إذ تمسّك الأخباريّين بالأخبار الآحاد المدوّنة في كتب الأصحاب ودأبهم الاعتماد على أخبار الآحاد في أصول الدين وفروعه، بحيث إذا سئلوا عن الاعتقادات قالوا: رُوينا كذا، ورووا في ذلك الأخبار، كما نسب إليهم العلّامة \$(١)، يكشف عن أنّ تلك الأخبار عندهم مقطوعة تفيد العلم، وإلّا فلا يمكن أن يظنّ بأنهم اعتمدوا على الأخبار المجرّدة عن القرائن.

[٤] هذا التعبير مأخوذ من الحديث الشريف المرويّ عن النبيّ الأكـرم ﷺ

 <sup>(</sup>١) ذكر ذلك في كتابه (نهاية الوصول إلى علم الأُصول ٣: ٣٠٤)، وسيذكره عنه المصنف الله عند قوله: «إنّ الأخباريّين منهم لم يعولوا في أُصول الدين وفروعه إلّا على أخبار الآحاد...» (فرائد الأُصول ١: ٣٣٣).

أنّه قال: «إنّ أَمّتي ستفرّق بعدي على ثلاث وسبعين فرقة، فـرقة مـنها نــاجية واثنتان وسبعون في النار»<sup>(۱)</sup>.

والفرقة الناجية هي: الإماميّة(٢٠)المتمسّكون بأهل البيت ﷺ، الموافقون لهـم في الاعتقادات والعبادات والأحكام.

وقد وردت بعض الروايات بهذا المضمون؛ فقد ورد في ذيل الحديث النبوي المذكور هكذا: فقال علي ﷺ: «يا رسول الله، ومن الفرقة الناجية ؟»، فقال ﷺ: «ما أنت عليه وأصحابك »(٣).

وفي «مجمع البحرين» هكذا: «والفرقة الناجية: آل محمد ﷺ، ومن تبعهم وفي الحديث: قيل: يا رسول الله، وما الفرقة الناجية؟ قال ﷺ: «هو ما نحن عليه وأصحابي» (١٤).

 <sup>(</sup>١) تقدّم تخريجه سابقاً، انظر الصفحة ٣٢٥، ذيل عنوان «الفِيرَق الفاسدة والمخالفة للاعتقادات الصحيحة ».

<sup>(</sup>٢) قال فخر المحققين الله : «روى لي والدي الله عن أفضل المتأخّرين خواجه نصير الملّة والحقّ والدين الطوسي على قال : «الفرقة الناجية هي الفرقة الإمامية ... » (إيضاح الفوائد ١٠ ٨)، وقال الفاضل المقداد : « لا كلام أنّ «الإمامية » يراد به «الإتنا عشرية » .. أعني : المعتقدين الإمامة الاثني عشر وعصمتهم والنصّ عليهم والقول بوجوب الإمامة في كلّ زمان .. ؛ لوقوع الاتفاق على أنّ هذا الاسم لا يطلق إلّا على من اعتقد هذا الاعتقاد ، سواء كانت مجتنبى الكبائر أم لا » (التنقيع الرائع ٢٠١٢).

<sup>(</sup>٣) عوالي اللآلي ٤: ٦٥، الحديث ٢٣.

<sup>(</sup>٤) مجمع البحرين ، مادة (نج و)، وفي «البحار» هكذا: «قال رسول الله عَيَّالله الله عَلَيْله : «سيأتي

٢\_ دعوى تمكن الأصحاب على أخذ الأصول والفروع من الأثمة بطريق اليقين [١] إشارة إلى أصحاب الأثمة هي حكزرارة بن أعين، ومحمد بن مسلم، وغير هما \_ الذين يمكن لهم الرجوع إلى الأسمة هي والسؤال عنهم مباشرة وتحصيل العلم في الأصول والفروع.

[۲] هذه الفقرة من كلام الشيخ الكركيّ تشير إلى الدعوى الثانية من دعاويه الثلاثة، والمقصود أنّ أصحاب الأثمّة هي كانوا يتمسكون بالأخبار المدوَّنة في كتبهم، وذلك مع تمكنهم على الرجوع إلى الأثمّة هي وتحصيل الأصول والفروع منهم بطريق العلم واليقين.

ومن المعلوم أنّ هذا التمسّك يكشف عن أنّ أخبار الآحاد الموجودة عندهم كانت مقطوعة مفيدةً للعلم، وإلّا فلامعني للتمسّك بها.

وعمل الشيخ الطوسيّ الخبار الآحاد المدوّنة في كتب الأصحاب مع الجتماعهم على العمل بها يكون من باب احتفافها بقرائن علميّة تفيد العلم، ولهذا يدعى موافقته للسيّد في العمل بخبر الواحد المحفوف بالقرائن دون المجرّد

حلى أمتي ما أتى على بني إسرائيل مثل بمثل، وإنهم تفرّقوا على اثنتين وسبعين مللة
 وستفرق أمّتي على ثلاث وسبعين ملة تزيد عليهم واحدة. كلها في النار غير واحدة». قال
 [الراوي]: قيل: يا رسول الله وما تلك الواحدة؟ قال ﷺ: «هو ما نحن عليه اليوم، أنا
 وأهل بيتي » (بحار الأنوار ٢٨: ٤، الحديث ٤).

-----

عنها، وبالنتيجة الحقّ مع صاحب المعالم الذي جَـمَعَ بين طريقة السيّد والشيخ الله في باب حجّية خبر الواحد.

[۱] أي: يعتمدوا في أصول الدين وفروعه على خبر الواحد المجرّد عن القرائن. والمقصود أنّ الأخبار المدوّنة في كتب الأصحاب إن لم تكن مفيدة للعلم يلزم من ذلك أنّ الأخباريّين قد اعتمدوا في أصول الدين على الأخبار المجرّدة عن القرائن المفيدة للعلم، وهو ليس بصحيح قطعاً.

[۲] أي: الدليل الذي يفيد العلم والقطع \_كالأخبار المتواترة أو الآحاد
 المحفوفة بالقرائن المفيدة للعلم.

[٣] أي: في أصول الدين، والمراد أنّ اللازم في أصول الدين هـو تـحصيل الاعتقاد بالعلم واليقين، والاعتماد على الأُمور الظنّيّة كخبر الواحد في أُصول العقائد يوجب الخروج عن الإسلام.

[٤] هذا ما صرّح به العلامة الله عيث قال: «فلابدّ من ذكر ما لا يمكن جهله على أحد من المسلمين، ومن جهل شيئاً من ذلك خرج عن ربقة المؤمنين، واستحق العقاب الدائم »(١).

<sup>(</sup>١) النافع يوم الحشر في شرح الباب الحادي عشر: ٢٢٤ (الأمر الرابع فـي بـيـان وجــوب معرفته تمالى على المسلمين ).

وللعلّامة وغيره كثيرٌ من هذه الغَفَلات<sup>[۱]</sup>؛ لأَلفة أذهانهم بأُصول العامّة <sup>[۲]</sup>. ومن تتبّع كتب القدماء وعرف أحوالهم ، قطع بأنّ الأخباريّين من أصحابنا<sup>[۳]</sup>

[۱] حيث توهموا أنّ اعتماد أكابر الفرقة الناجية على خبر الواحد في أُصول الدين هو الاعتماد على الأخبار المجرّدة عن القرائن العلميّة التي توجب الخروج عن ربقة الإسلام، مع أنّه ليس كذلك.

[۲] والسرّ في هذه الغفلات أنس ذهن العلّامة وغيره بأصول العامّة الذين كان من دأبهم الاعتماد والرجوع إلى الأخبار المجرّدة عن القرائن القطعيّة في فروع الدين وأُصوله، خلافاً لدأب الإماميّة.

### ٣\_ دعوى عمل الأخباريّين في عقائدهم بالأخبار المفيدة للعلم فقط

[٣] إشارة إلى الدعوى الثالثة من دعاوي الشيخ حسين الكركي \$ المستنتج
 منها موافقة الشيخ للسيد \$ في العمل بخبر الواحد المحفوف بالقرائن العلمية فقط
 دون المجردة عنها.

توضيح ذلك: أنّ الشيخ الكركيّ الله الذي هو من الأخباريّين \_ يدّعي أنّ من مذهب الأخباريّين أنهم كانوا يعتمدون في عقائدهم على خصوص الأخبار المتواترة والآحاد المفيدة للعلم، ولا يعملون بالآحاد المجرّدة عن القرائن، وهذا شاهد على أنّ جميع الأخبار المدوّنة في كتب الأصحاب يكون عندهم مقطوعة ومحفوفة بقرائن تفيد العلم، وإن لم تكن كذلك فيلزم أنّهم كانوا قد استدلوا في أصول الدين بالآحاد الغير العلميّة، وهو ليس بصحيح قطعاً.

لم يكونوا يعولون في عقائدهم إلا على الأخبار المتواترة أو الآحاد السحفوفة بالقرائن المفيدة للعلم <sup>[1]</sup>، وأمّا خبر الواحد <sup>[۲]</sup> فيوجب عندهم الاحتياط <sup>[۳]</sup> دون القضاء والافتاء <sup>[1]</sup>، والله الهادى، انتهى كلامه [<sup>0]</sup>.

وما ذهب إليه الشيخ الطوسيّ \ عن جواز العمل بأخبار الآحاد المدوَّنة في كتب الأصحاب كان لأجل احتفافها بالقرائن العلميّة.

ومن هذا الباب يدّعي موافقة السيّد والشيخ في العـمل بـالأخبار المـحفوفة بالقرائن فقط دون المجرّدة عنها.

- [١] المعبَّر عنها(١) بـ «الدليل القطعيّ »، وهو حجّة بنفسه.
  - [٢] أي: خبر الواحد المجرّد عن القرائن القطعيّة.
- [٣] أي: التوقّف في ما ورد فيه الخبر الواحد المجرّد عن القرائن.
- [3] أي: أنّ القاضي والمفتي من الأخباريّين لا يقضي ولا يُفتي بمجرّد خبر الواحد؛ لأنّ القضاء والإفتاء لابدّ أن يكون مستندهما إلى ما هو حـجّة، وخـبر الواحد المجرّد عن القرائن ليس بحجّة.
- [٥] أي: انتهى كلام بعض من تأخّر عنه (٢)، وهو الشيخ شهاب الدين الكركيّ العامليّ (٣).

وحاصل كلامه: أنّ الدعاوي المذكورة تثبت أنّ الأخبار المدوّنة في كـتب الأصحاب مقطوعة مفيدة للعلم، ولذلك ذهب الشيخ الطوسيّ الله إلى جواز العمل بها.

<sup>(</sup>١) أي: عن الأخبار المتواترة والآحاد المحفوفة بالقرائن المفيدة للعلم.

<sup>(</sup>٢) أي: عن المحدّث الأسترآبادي.

<sup>(</sup>٣) انظر: هداية الأبرار: ٦٨ و ٦٩.

أقول [1]: أمّا دعوى دلالة كلام الشيخ في العدّة على عمله بالأخبار المحفوفة بالقرائن العلميّة دون المجرّدة عنها [٢] .....

فَعُلِمَ أَنَّ الحقَ مع صاحب «المعالم» الله حيث جمع بين طريقة السيّد والشيخ الله في العمل بخبر الواحد المحفوف بالقرائن فقط دون المجرّدة عنها.

#### المناقشات في ما أفاده الشيخ الكركيّ و إبطال دعاويه

[١] شروع في مناقشة ما أفاده الشيخ حسين الكركيّ \$ الذي استحسن كلام صاحب «المعالم» \$ من الجمع بين طريقة السيّد والشيخ ﷺ في بـاب حـجّيّة خبر الواحدالمحفوف بالقرائن العلميّة وجواز العمل به.

وقد عرفت مفصّلاً أنّه بعد ادّعاء دلالة كلام الشيخ الله على عمله بالأخبار المحفوفة بالقرائن العلميّة دون المجرّدة عنها .. قد تمسّك لإثباتها بدعاو ثلاثة جعلها شواهد وأدلّة على أنّ الشيخ السس مخالفاً للسيّد في العمل بخبر الواحد المحفوف بالقرائن.

وقد يناقش المصنف الله ابتداءً في دعوى دلالة كلامه على العمل بخبر الواحد المحفوف بالقرائن، ثمّ يذهب إلى إبطال الدعاوي الثلاثة، وفي نهاية المطاف يقول: «وكيف كان، فدعوى دلالة كلام الشيخ في «العدّة» على موافقة السيّد في غاية الفساد»(١٠).

[٢] أي: عن القرائن العلميّة، وغرضه الإنسارة إلى متحصّل ما ادّعاه

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٢٧.

### وأُ نَّه [١] ليس مخالفاً للسيَّد ثِثِثَا ، فهو [٢]كمصادمة الضرورة [٣]؛ . . . . . . . . . .

\_\_\_\_\_

صاحب «المعالم» في وتبعه المحدّث الأستر آباديّ في والشيخ حسين الكركيّ في ، وهو حمل كلام الشيخ في جواز العمل بخبر الواحد على صورة اقـتران الخـبر بالقرائن المفيدة للعلم دون التجرّد عنها .

#### المناقشة في دعوى دلالة كلام الشيخ على موافقة السيّد

[۲] الفاء جواب «أمّا»، والضمير المرفوع المنفصل يعود إلى «دعوى دلالة كلام الشيخ في «العدّة» على عمله بالأخبار المحفوفة بالقرائن العلميّة دون المجرّدة عنها»، فالأولى أن يقول: فهي ....

[٣] «المصادمة» في اللغة بمعنى: «الضرب»(١)، والمراد منها هنا هو المخالفة والإنكار، والمقصود: أنّ ما ذكره صاحب «المعالم» والمحدّث الأستر آبادي والشيخ الكركيّ الله من أنّ الشيخ ليس مخالفاً للسيّد هو كإنكار أمر ضروريّ؛ لأنّ كلام الشيخ ألى و «العدّة» لا يدلّ على عمله بالأخبار المقرونة بالقرائن فقط، بل يدلّ على خلاف ما ادّعاه السيّد ألى من أنّه لا يجوز العمل بأخبار الآحاد إلّا

(١) انظر : أقر ب الموارد، مادّة « ص د م ».

# فإنَّ في العبارة المتقدّمة من العدّة [١] وغيرها ممّا لم نذكرها مواضعَ [٢] .....

بعد اقترانها بالقرائن العلميّة.

فعلم من جميع ذلك بطلان الدعوى المذكورة وعدم توافق الشيخ والسيّد في حجّيّة خبر الواحد وجواز العمل به.

[١] العبارة قد نقلها المصنف السابقاً بقوله: «فعلم: أنَّ دعوى القرائن في جميع ذلك (١) دعوى محالة، ومن ادّعى القرائن في جميع ما ذكر ناكان السبر بيننا وبينه، بل كان معوّلاً على ما يعلم ضرورةً خلافه ...»(١)، ومن الواضح أنّ هـذه العبارة تدلّ على مخالفة الشيخ للسيّد ـكما مرّ توضيحه.

[٢] قال صاحب «الأوثق» \* « لأنّ في كلامه مواضع تدلّ على أنّ مراده بما ادّعى الإجماع عليه هو الأخبار المجرّدة عن القرائن القطعيّة؛ منها: اشتراطه في عنوان المسألة كون الراوي سديداً في دينه؛ إذ لوكان مقصوده إثبات حبجيّة الأخبار المقطوع بصدورها كان اشتراط ذلك لغواً (٢)، ومنها: تصريحه في أوّل المسألة باشتراط خلوّ الخبر الذي ادّعى على اعتباره الإجماع عن القرائن القطعيّة، ومنها: دعواه الإجماع على المسألة؛ إذ لوكان مقصوده بيان اعتبار الأخبار المقطوع بالصدور لم يحتج ذلك إلى دعوى الإجماع عليه، ومنها:

<sup>(</sup>١) أي: في جميع المسائل التي استعملوا فيها أخبار الآحاد.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١: ٣١٨، وانظر أيضاً: العدّة في أُصول الفقه ١: ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) لا يخفى أنّ هذا أيضاً من المواضع التي ذكرها المصنّف فلله سابقاً عن النسيخ لله، انظر: المدّة في أصول الققه ١: ١٣٦، وفرائد الأصول ١: ٣١٣، والمذكور فيهما: «سديداً في نقله».

ما أشار إليه بقوله: «ومن ادّعى في القرائن جميع ذلك»...»(١). [١] المقصود هو: الإشارة إلى اختلاف السيّد والشيخ ﷺ.

#### توافق السيّد والشيخ في العمل بالخبر واختلافهما في المناط

[٧] هذا استدراك عن قوله ﴿ آنفاً من أنّ دعوى دلالة كلام الشيخ ﴿ في العمل بالأخبار المحفوفة بالقرائن فهوكمصادفة الضرورة ...، والمقصود هو: الإشارة إلى ما أوقع بعض المتأخّرين في الاشستباه وعدم الفهم الصحيح لطريقة الشيخ والسيّد ﴿ ومناطهما في مقام العمل بخبر الواحد، فهما مجتمعان في مادّة ومختلفان في مادّتين بالتقريب الآتي .

[٣] الضمير الفاعليّ في «يوافقه» يعود إلى الشيخ، والضمير الصفعوليّ فيه يعود إلى «السيّد»، وغرضه ﴿ الإشارة إلى مادّة الاجتماع التي تجمع بين طريقة الشيخ والسيد و السيد على العمل بخبر الواحد؛ فإنهما قد اعتمدا على العمل بالأخبار المرويّة في كتب الأصحاب، لكن اعتماد السيّد عليها كان بمناط التواتر أو احتفافها بالقرائن العلميّة، وأمّا اعتماد الشيخ فكان لمجرّد كونها خبر ثقة، وعليه فمجرّد اتفاقهما في العمل بالخبر في مورد خاصّ لا يدلّ على توافقهما مطلقاً على ماسبجيء توضيحه عند بيان ثمرة النزاع بينهما ما والغفلة من هذا الأمر

(١) أوثق الوسائل ٢: ٢٠٢ ـ ٢٠٤ (١٦٧).

إلاّ <sup>[1]</sup> أنّ السيّد يدّعي تواترها له أو احتفافها بالقرينة المفيدة للعلم <sup>[17]</sup>؛ كما صرّح به في محكيّ <sup>[17]</sup>كلامه في جواب المسائل التبّانيّات <sup>[1]</sup>: ..........

أوقع بعض المتأخّرين في الاشتباه، فافهم.

[۱] إشارة إلى اختلاف السيّد والشيخ بِيَّكًا في مناط العمل بالأخبار بعد توافقهما في مقام العمل بها؛ أي: أنّ المصنّف ﴿ بعد بيان مادّة الاجتماع يبتدئ من هنا في بيان مادّتي الافتراق بينهما.

 [۲] شروع في بيان المناط عند السيد في العمل بأخبار الآحاد، حيث كان العمل بها عنده بمناط التواتر أو احتفافها بالقرائن العلمية.

[٣] الحاكي هو صاحب «المعالم» ، والمسألة المذكورة بتمامها ذكرها في «المعالم» عن السيد ، فقال: «ما ذكره السيد المرتضى في جواب المسائل التبانيات \_من أنّ أصحابنا لا يعملون بخبر الواحد، وأنّ ادّعاء خلاف ذلك عليهم دفع للضرورة \_.... (۱).

[3] قد ذكر في وجه تسمية المسائل المذكورة بـ «التبانيّات» وكيفيّة قراءتها
 وجوه ثلاثة:

أحدها: أنّه يقرأ عـلى وزن «تُـبان»(٣). قـال الآغـا بـزرگ الطـهرانـيّ \$: «جوابات المسائل التباتيّات التي سألها الشيخ أبو عبدالله محمّد بن عـبدالمـلك التبان أيضاً للسيّد الشريف المرتضى علم الهدى...»(٣).

<sup>(</sup>١) معالم الدين : ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: أقرب الموارد، مادة « تبن ».

<sup>(</sup>٣) الذريعة إلى تصانيف الشيعة ٥: ٢١٧، الرقم ١٠٢٣.

من أنّ أكثر أخبارنا المرويّة في كتبنا معلومةٌ مقطوعٌ على صحّتها . إمّا بالتواتر [<sup>[1]</sup> أو بأمارةٍ وعلامةٍ <sup>[7]</sup> تدلّ على صحّتها وصدق رواتها ، فهي موجبةٌ للعلم مفيدةٌ للقطع وإن وجدناها<sup>[7]</sup> ...........

ثانيها: أنّ «تَبّان» على وزن «شَدّاد» مأخوذ من «تبن»، والتّبّان معناه: بائع التبن (١١)، وعليه فـ «مسائل التّبانيّات» هي التي سألها بائع التبن عن السيّد الله المجاب عنه.

ثالثها: قد قرأ بعضٌ بصيغة «تُبَان» \_على وزن «قُرّاء» \_، وهـو اسـم قـرية، وعليه أهل تُبَان العراق سألوا مسائل عن السيّد ﴿ في مكاتباتهم إليه، ولذا سمّيت بـ «جواب المسائل التُبَائيَات» (٢٠).

[۱] المقصود هو أنّ الأخبار المذكورة في كتب الأصحاب أكثرها كانت متواترةً مفيدةً للعلم والقطع.

والموجود في «جوابات المسائل التبانيّات» هكذا: «... بل أكثر هذه الأخبار متواتر موجب للعلم...»(٣).

[٢] أي: محفوفة بقرائن تفيد العلم والقطع.

[٣] «إن» وصليّة، والضمير المؤنّث يعود إلى «الأخبار المرويّة»؛ يعني:

<sup>(</sup>١) المعبّر عنه في الفارسيّة بـ «كاه »، و «بائع التبن » بـ «كاه فروش ».

 <sup>(</sup>۲) قال المحقق التنكابني ﷺ: «التبان - كغراب - قرية من قرى طرثيث، وبكسر الباء أو
 فتحها وتشديد التاء قرية من مضافات حرّان - كما حكي عن «القاموس» -» (إيضاح الفرائد ١: ٣٩٤، وانظر: القاموس المحيط، مادّة « تبن »).

<sup>(</sup>٣) رسائل الشريف المرتضى ١: ٢٦.

في الكتب مودعةً بسندٍ مخصوصٍ من طريق الآحاد  $^{[1]}$ ، انتهى  $^{[7]}$ . والشيخ يأبى عن احتفافها بها $^{[7]}$ ، كما عرفت كلامه السابق في جواب ما أورده على نفسه بقوله: فإن قيل: ما أنكر تم أن يكون الذين أشر تم إليهم لم يعملوا بهذه الأخبار بمجرّدها، بل إنّما عملوا بها لقرائن اقترنت بها دلّتهم على صحّتها، إلى آخر ما ذكره  $^{[1]}$ .

وقد ذكروا الأصحاب الأخبار أحياناً بطريق الآحاد واقتصروا على نـقل بـعض الطرق لها اختصاراً.

 أي: نقل تلك الأخبار في بعض الكتب بطريق الآحاد لا يـضرّ بـالقطع بصدورها بعد اقترانها بقرائن علميّة.

وإلى هذا سيشير المصنّف في في ما بعد بقوله: «... السيّد مُن على ما صرّح به في كلامه المتقدّم \_من أنّ الأخبار المودعة في الكتب بطريق الآحاد متواترة ..... »(١٠). [٢] أي: انتهى كلام السيّد المرتضى في في «جواب المسائل التبانيّات»(١٠).

[٣] أي: عن احتفاف الأخبار بالقرائن، والمقصود هو بيان المناط عند الشيخ في مقام العمل بخبر الواحد؛ فإنه في يمنع عن احتفاف جميع الأخبار الآحاد المرويّة في كتب الأصحاب بالقرائن \_كما صرّح بذلك في كلامه \_، وعليه فمناط العمل بالخبر عنده في أن يكون الخبر جامعاً لشرائط الحجّيّة، بالتقريب الآتي.

[٤] إنَّ الشيخ الله قد أجاب عن ذلك بقوله: «قيل له: القرائن التبي تـقترن

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٢٩.

 <sup>(</sup>۲) لا يخفى أنّ العبارة التي ذكرها صاحب «المعالم» الله عن السيد الله العبارة التي ذكرها المصنف الله عن «المعالم» لا تنطبقان على المصدرين (انظر: معالم الدين: ١٩٤ ـ ١٩٤ ـ ١٩٤٠ وسائل الشريف المرتضى ١:٢١).

ومجرّد عمل السيّد والشيخ بـخبرٍ خـاصّ [١] \_لدعــوى الأوّل [<sup>٣]</sup> تـــواتــره. والثاني <sup>[۳]</sup>كون خبر الواحد حجّة \_لا يلزم منه <sup>[٤]</sup> ...........

بالخبر وتدلُّ على صحَّته أشياء مخصوصة \_نذكرها فـيما بـعد \_من الكـتاب،

[١] أي: بالخبر المدوَّن في كتب الأصحاب، وغرضه الإشارة إلى مادَّة الاجتماع \_أي: توافق السيّد والشيخ عِيُّا.

[۲] أي: السيّد المرتضى \$، حيث كان مناط العمل بـالخبر عـنده تـواتـر
 الأخبار أو احتفافها بالقرائن العلميّة.

 [٣] أي: الشيخ الطوسي ١٥، حيث كان مناط العمل بالخبر عنده أن يكون جامعاً لشرائط الحجّية .

[3] أي: من العمل بخبر خاص، والمقصود هو: أنّ توافق السيّد والشيخ بيناً في العمل بالأخبار المدوّنة في كتب الأصحاب بعد الاختلاف في مناط العمل لل يوجب توافقهما في مسألة خبر الواحد؛ إذ اختلاف المناط يوجب الاختلاف في المبنى.

وبالجملة: فالنسبة بين المبنيين هي العموم والخصوص من وجه؛ لأنَّ لهما مادّة اجتماع يتوافقان فيها ومادّتي افتراق يتخالفان فيهما، فافهم.

(١) العدَّة في أُصول الفقه ١: ١٣٥.

#### الثمرة المترتّبة على اختلاف السيّد والشيخ في مناط العمل بالخبر

[١] أي: في مسألة خبر الواحد، وهذا شروع في بيان الاختلاف في مناط العمل بخبر الواحد ـ الراجع إلى مادّتي الافتراق ـ والثمرة المترتّبة على المبنيين. [٢] هذا جواب عن سؤال المقدّر.

أمّا السؤال،فملخّصه: أنّه لا ثمرة بين مذهب السيّد وبين مذهب الشيخ بَيُّا بعد توافقهما في وجوب العمل بالأخبار المدوَّنة في كتب الأصحاب.

وأمّا الجواب، فملخّصه: سلّمنا ذلك في مادّة الاجتماع \_أي: الخبر المتواتر المفيد للعلم الجامع لشرائط الاعتبار؛ ككون الراويّ ممّن لا يتّهم بالكذب وكونه عادلاً ثقةً سديداً في الضبط؛ فإنّ هنا لا ثمرة خارجاً في الخلاف بينهما، وإنّما تظهر الثمرة في مادّتي الافتراق بينهما جدّاً، ولذا قال بعض المحشّين: «الخلاف بينهما إنّما يثمر في مادّتي الافتراق لا في مادّة الاجتماع، وذلك نظير العمل من بعض بخبر مفيد للظنّ لأجل ذهابه إلى كون ذلك الخبر من الظنون الخاصّة ...»(١).

[٣] إشارة إلى مادة الافتراق الأولى بأنّ السيّد \$ يعمل بالخبر المفيد للعلم؛ لتواتره أو احتفافه بالقرائن، والشيخ \$ لا يعمل به؛ لأنّه لا يراه جامعاً لشرائط الحجيّة.

<sup>(</sup>١) تسديد القواعد: ٢٥١.

وفي خبر يراه الشيخ جامعاً ولم يحصل تواتره للسيّد [١٦]؛ إذ <sup>[٢]</sup>ليس جميع ما دوّن في الكتب متواتراً عند السيّد ولا جامعاً لشرائط الحجّيّة عند الشيخ.

\_\_\_\_\_

[۱] إشارة إلى مادّة الافتراق الثانية بأن يرى الشيخ للله خبراً جامعاً لشرائط الحجيّة فيعمل به، وأنّ السيّد لله لا يعمل به؛ لكونه لم يكن متواتـراً أو محفوفاً بالقرائن.

[۲] تعليل لحصول الاختلاف في العمل بخبر الواحد عند هـذين العَـلَمين،
 والجملة برمتها دفع لسؤال مقدر.

أمّا السؤال، فملخّصه: هل يمكن أن يكون في الأخبار المدوَّنة في كتب الأصحاب خبراً متواتراً ولم يكن جامعاً لشرائط الحجيّة، أو هل يمكن أن يكون جامعاً للشرائط ولم يكن متواتراً؛ حتّى تصل النوبة إلى اختلاف المناط في العمل بخبر الواحد؟

وأمّا الجواب، فملخّصه: أنّه ليس جميع الأخبار المدوَّنة في كتب الأصحاب تكون مفيدة للعلم عند السيّد ﴿ حتّى يذهب إلى العمل بها جميعاً، وأيضاً لا تكون جامعاً لشرائط الحجّيّة عند الشيخ ﴿ حتّى يذهب إلى حجّيّها جميعاً.

وعليه فلم يكن المناط في العمل بأخبار المدوّنة في كتب الأصحاب عند السيّد والشيخ على السيّد والشيخ الله والخصوص من وجه: فإنّ الخبر الجامع للشرائط المذكورة الغير المفيد للعلم عمل به الشيخ أو لا يعمل به السيّد أن والخبر المفيد للعلم الغير الجامع لها عمل به السيّد أن ولا يعمل به الشيخ أق.

ثمّ [1] إنّ إجماع الأصحاب الذي ادّعاه الشيخ على العمل بهذه الأخبار [٢]

والحاصل: أنّ مجرّد عمل السيّد والشيخ الله خبار المدوَّنة في كـتب الأخبار المدوَّنة في كـتب الأصحاب في الجملة مع اختلافهما في المناط لم يكن دليلاً على توافقهما في مسألة خبر الواحد.

فإلى هنا ثبت بطلان دعوى دلالة كلام الشيخ الله على عمله بالأخبار المحفوفة بالقرائن العلميّة دون المجرّدة عنها.

# إبطال دعوى قرينيّة الإجماع المدّعي في كلام الشيخ على القطع بصدور الأخبار

[١] اعتراض على أوّل ما ادّعاه الشيخ حسين الكركيّ ﴿ في قوله: «ليعلم أنّه إنّما يجوّز العمل بهذه الأخبار التي دوّنها الأصحاب واجتمعوا على جواز العمل بها، وذلك ممّا يوجب العلم بصحّتها ...»(١).

وملخّص ما ادّعاه هو: أنّه عدّ إجماع الأصحاب على العمل بالأخبار التي دوّنوها في كتبهم قرينةً علميّة على القطع بصدور الأخبار وصحّتها، فيصير عملُ الشيخ \* بأخبار الآحاد المدوّنة في كتب الأصحاب والإجماع على العمل بها، من باب احتفافها بالقرائن العلميّة، وهو المطلوب عند المدّعي.

وملخّص الردّ هو: الفرق بين القطع بالصدور وبين القطع بالحجّيّة؛ فإنّ قيام الإجماع إنّما يثبت الثاني دون الأوّل، على ماسياً تي المزيد من التوضيح.

[٢] إشارة إلى كلام الشيخ الطوسيِّ الله في «العدَّة» حيث قال: «والذي يدلُّ

(١) فرائد الأُصول ١: ٣٢٢.

على ذلك إجماع الفرقة المحقّة؛ فإنّي وجدتها مُجمِعةً على العمل بهذه الأخبار التي رووها في تصانيفهم ودوّنوها في أُصولهم...»(١).

#### عدم قرينيّة الإجماع على القطع بصدور الأخبار

[١] الضمير في قوله \$: « لا يصير » يعود إلى «الإجماع »، والضمير المؤتّت في «لصحّتها » يعود إلى ما توهّمه بعض في «لصحّتها » يعود إلى ما توهّمه بعض المتأخّرين من أنّ الإجماع الذي ادّعاه الشيخ \$ يعدّ قرينة علميّة لصحّة أخبار الآحاد من أنّه ليس كذلك؛ إذ الإجماع إذا قام على شيءٍ إنّما يثبت حجّيّة ذلك الشيء، ولا يثبت أنّه مقطوع الصحّة من حيث الدلالة أو الصدور.

وعليه فإنَّ الإجماع المذكور (٢) كان كالإجماع القائم على حجّيّة الظواهر، فكما أنَّ هذا الإجماع لا يوجب صيرورة الظاهر نصاً ومقطوع الدلالة، فكذلك الإجماع هنا لا يوجب صيرورة الخبر مقطوع الصدور.

وعلى أيّ حال، إجماع الأصحاب على العمل بالأخبار المدوَّنة في كتبهم ليس على صحّة الأخبار، بل على حجّيّتها.

وبالجملة: إنّ الشيخ \$ قد ادّعي الإجماع على حجّيّة خبر الموثوق صدوره، لا الإجماع على الخبر المقطوع الصدور، والفرق بينهما واضح.

<sup>(</sup>١) العدّة في أصول الفقه ١: ١٢٦، وفرائد الأصول ١: ٣١٢.

<sup>(</sup>٢) أي: إجماع الأصحاب على العمل بأخبار الآحاد التي دوّنوها في كتبهم.

حتّى يكون حصول الإجماع للشيخ قرينةً عامّةً لجميع هذه الأخبار [١]؛

وهذا كلّه قد أوضحه المحقق التنكابني \* فيانه \* قال: «الإجماع على حجّية الخبر التي هي مسألة أصولية لا يصلح لذلك ؛ إذ الفرض حصول الإجماع على حجّية لا على صدوره من المعصوم، كما أنّ الإجماع على حجّية ظواهر الكتاب لا يجعله مقطوع الدلالة ولا يجعل الظاهر نصاً، وهذا من الوضوح بمكان. نعم، إنّ الإجماع القطعيّ في المسألة الفرعيّة يصير قرينة على كون مضمون الخبر مطابقاً للواقع ... »(1).

[١] غرضه المتأخّرين، فزعم أنّ اعتماد السيّد والشيخ التقريب: أنّه قد اشتبه الأمر على بعض المتأخّرين، فزعم أنّ اعتماد السيّد والشيخ الشيخ على الأخبار المدوّنة في كتب الأصحاب كان بمناط إفادتها القطع بالصدور، بلا خلاف بينهما إلاّ من ناحية أمر يسير لا يعتدّ به، وهو كون القرينة خاصّة عند السيّد وعامّة عند الشيخ، بمعنى: أنّ مناط عمل السيّد بتلك الأخبار احتفاف كلّ واحد واحد منها بقرينة خاصّة حصلت من توافقها للقرآن أو السنّة المتواترة، وأمّا مناط عمل الشيخ بها فاحتفافها بقرينة عامّة حصلت من اتفاق الأصحاب على العمل بها بحيث يكشف عن رضا المعصوم الله وعدم الاعتداد بهذا الاختلاف اليسير ممّا لا ربب فيه جدًا، فثبت المطلوب أعني: توافق السيّد والشيخ الله فيما هو المهمّ في المقام من عدم حجيّة خبر الواحد المجرّد عن القرينة القطعيّة.

قال المحقّق الآشتيانيّ ﴿: «أقول: قد عرفت في تقريب استدلال الشيخ ﴿

<sup>(</sup>١) إيضاح الفرائد ١: ٣٩٤.

### كيف وقد عرفت إنكاره للقرائن [١] حتّى لنفس المجمعين [٢]؟ . . . . . . . . . .

بالإجماع العمليّ في المسألة ما يوضّح ما أفاده هُ من عدم صلاحيّته لأن تصير قرينة عامّة قطعيّة لما عملوا به من الأخبار ...»(١).

[۱] أي: إنكار الشيخ \$، والمقصود هو: أنّه لا يمكن أن يكون الإجماع الذي ادّعاه الشيخ قرينة عامّة للعلم بصدور جميع الأخبار، والحال أنّك قد عرفت إنكار الشيخ \$ للقرائن، حيث قال: «ونحن نعلم أنّه ليس في جميع المسائل التي استعملوا فيها أخبار الآحاد ذلك \_ إلى أن قال: \_فعلم أنّ ادّعاء القرائن في جميع هذه المسائل دعوى محالة ...»(٣).

[٢] إشارة إلى عدم قرينية الإجماع حتى بالنسبة إلى المجمعين؛ لأنّ المجمعين؛ لأنّ المجمعين الله عدم المجمعين الله عدم المجمعين المجمعين المجمعين لله يعملوا بنا المحتملة المحتملة المحتملة على صحّتها والقطع بصدورها من المحلوا بها بعنوان حجّيتها شرعاً، وكم فرق بين حجّية الخبر وبين القطع بصحّتها وصدورها عن الإمام الله الله المحتمدة الخبر وبين القطع بصحتها وصدورها عن الإمام الله الله الله الله المحتمدة المحتمدة

وعلى أيّ حال، هذا قد اعترض عليه المحقّق التنكابني الله فقال: «الشيخ أنكر القرائن للمجمعين لل الغيرهم، ولا استبعاد في أن يكون الحكم للمجمعين ظنيّياً ولمن بعدهم قطعيّاً. ألا ترى أنّه لو اجتمع العلماء في عصر واحد على العمل بخبر هو ظنّي عندهم ويكون رأيهم ظنيّاً مستنداً إليه حصل العلم لمن اطلع على الإجماع المزبور بالحكم الواقعيّ؟!» (٣).

<sup>(</sup>١) بحر الفوائد ٢: ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) العدَّة في أُصول الفقه ١: ١٣٥ و ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) إيضاح الفرائد ١: ٣٩٥.

## ولو [١] فرض كون الإجماع على العمل قرينةً [٢]، لكنّه [٣] . . . . . . . . . . . . .

[۱] امتناعيّة؛ أي: أوّلاً: لا نسلم أنّ إجماع الأصحاب على العمل بالأخبار المدوَّنة في الكتب يعدّ قرينة عامّة لصحّة الأخبار والقطع بصدورها عن المعصوم الله.

[٢] وثانياً: لو سلمنا أنّ إجماع الأصحاب على العمل بالأخبار المدوّنة في الكتب يعدّ قرينةً عامّة \_كما زعمه ذاك البعض (١٠٠ هـ لكن هذا الإجماع لا يدلّ على قطميّة صدور كلّ خبر بالخصوص، بالتقريب الآتي.

[٣] الضمير يعود إلى «الإجماع على العمل»، وهذا استدراك عمّا قبله؛ يعني: بعد التسليم، لكن هذا الإجماع لم يحرز بالنسبة إلى كلّ واحد واحد منها بحيث أفاد العلم بصدور هذا الخبر أو ذاك بالخصوص.

غاية الأمر إحرازه بالنسبة إلى غير المعيَّن منها، وعليه فادّعاء القرينة العامّة من مثل الشيخ المدّعي للقطع بصدور جميع الأخبار المدوَّنة في الكتب بخصوصها واحداً واحداً لا ينفع، وهو واضح ظاهر جداً، فافهم.

وبالجملة: فغرض المصنّف ﴿ هُو أَنّه على فرض تسليم كون الإجماع عـلى العمل بخبر الواحد قرينةً عامّةً على القطع بصدوره، لكن لا نُسـلّم كـونه قـرينة خاصّة لكلّ خبر خبر، مع أنّ مدّعى السيّد هو ذلك، فافهم.

<sup>(</sup>١) حيث قال: «... ولم يتأمّل بقيّة الكلام كما تأمّله المحقّق، ليعلم أنّه إنّما يجوّز العمل بهذه الأخبار التي دونها الأصحاب وأجمعوا [اجتمعوا] على جواز العمل بها، وذلك منا يوجب العلم بصحّتها، لا أنّ كلّ خبر يرويه عدلٌ إماميّ يجب العمل به ... » (هداية الأبرار: ١٨٠، وانظر أيضاً: فرائد الأصول ١: ٣٢٢).

غير حاصلٍ في كلّ خبرٍ بحيث يعلم أو يظنّ أنّ هذا الخبر بالخصوص وكذا ذاك وذاك، منّا اجتمع على العمل به، كما لا يخفي ١١٦].

بل المراد الإجماع على الرجوع إليها والعمل بها [٢] بعد حصول الوثوق [٣]

[١] أقول: إنّ بعضاً حكما قلنا آنفاً قد اشتبه عليه الأمر، فزعم أنّ اعتماد السيّد والشيخ عِبُّنا على الأخبار المدوّنة في كتب الأصحاب كان بمناط إفادة القطع بصدورها إلا من ناحية أمر يسير جزئي غير معتدّ به جداً.

لكن هذا المدّعى يردّه أنّ المجمعين لم يعملوا بتلك الأخبار المدوّنة بعنوان احتفافها بالقرينة حتّى يصير قرينةً عامّة على صحّتها والقطع بصدورها، بل عملوا بها بعنوان حجّيتها شرعاً، وكم فرق بين حجّية الخبر والقطع بصحّته وصدوره من الشارع الأقدس! وهذاكلّه قد أشار إليه المحقّق التنكابنيّ \$ \_كما تقدّم سابقاً (١١)

#### المراد من الإجماع المدّعي في كلام الشيخ

[٢] المراد من «الرجوع إليها والعمل بها» هو: الحجّية، وغرضه أنَّ الإجماع المدّعي في كلام الشيخ المقصود منه هو الإجماع على حجّية الأخبار المدوَّنة في الكتب بعد حصول الوثوق منها، ولم يقصد الإجماع على قطعيّة صدور كلّ خبر بالخصوص عن المعصوم الله.

[٣] إشارة إلى شرط صحّة الأخذ بخبر الواحد، وملخّصه: أنّ كون الخبر

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٣٢٠. ذيل عنوان «١ ـ دعوى قرينيّة الإجماع المدّعى في كلام الشيخ على
 القطع بصدور الأخبار»، وانظر أيضاً: إيضاح الفرائد ١٠٤١.

من الراوى [١] أو من القرائن [٢]؛

واحداً مجرّداً عن القرينة العلميّة لا يمنع عن الاعتماد عليه بعد حصول الاطمئنان بوثاقة راويه، وعليه فالمناط في الرجوع والعمل بالأخبار المدوَّتة في كتب الأصحاب هو حصول الوثاقة -سواء حصلت من طريق تواتر الخبر، أو غيره -، وحينئذٍ فالإجماع المدّعى في كلام الشيخ ﴿ معناه: جواز الرجوع إلى الأخبار الموثوق بها، فلا قدح في كونها واحدة أو مجرّدة عن القرينة.

[۱] بأن يكون جامعاً للشرائط، وهي التي ذكرها الشيخ في عبارته المتقدّمة بقوله: «إنّ خبر الواحد إذا كان وارداً من طريق أصحابنا القائلين بالإمامة وكان ذلك مرويّاً عن النبيّ في أو عن واحد من الأثمة الله وكان ممّن لا يطعن في روايته ويكون سديداً في نقله ... جاز العمل به »(۱).

[۲] وهي: موافقة الكتاب أو السنة أو الإجماع أو دليل العقل التي ذكرها الشيخ \$ في عبارته بقوله: «القرائن التي تدل على صحّة مُتَضمّن الأخبار التي لا توجب العلم أربع أشياء ...»(٢), وسيذكرها المصنف \$ في ما بعد(٢).

وبالجملة: فالإجماع المدّعي في كلام الشيخ \ يدلّ عـلى حـجّيّة الأخبار المدوَّنة في كتب الأصحاب، وهذا لا يلازم القطع بصدورها ومطابقتها مع الواقع، \_كما زعمه بعض المتأخّرين.

<sup>(</sup>١) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٦، وانظر أيضاً: فرائد الأُصول ١: ٣١٢.

<sup>(</sup>٢) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: فرائد الأُصول ١: ٣٣١، وانظر أيضاً الصفحة ٤٢٤، ذيل الرقم [٤].

ولذاً[١]استثنى[٢]القُميّون [٣] .......

#### الشاهد على عدم انعقاد الإجماع على قطعيّة صدور الأخبار بالخصوص

[۱] هذا تعليل وشاهد لقوله \( الكنّه غير حاصل في كلّ خبر ...»، وغرضه \( هو أنّ استثناء القمّين كثيراً من رواة الحديث كان أقوى دليل وشاهد على أنّ الإجماع المدّعي لم ينعقد على قطعيّة صدور كلّ خبر بالخصوص، بـل انعقد على جواز الرجوع إلى الكتب الروائيّة والعمل بالأخبار فيها.

[۲] وجه الاستثناء هو أنّ صاحب كتاب «نوادر الحكمة» كان يروي عـن الضعفاء ويعتمد على المراسيل.

#### فائدة رجاليّة : في معرفة القمّيّين و « نوادر الحكمة » و رجاله الضعفاء

[٣] «القمّيّون» يراد منهم: الأشعريّون وغيرهم، ولعلّ المراد منهم: أتباع
 «أحمد بن محمّد بن عيسى الأشعريّ القمّيّ (١٤» الذين كانوا متشدّدين في

<sup>(</sup>۱) هو: أحمد بن محمد بن عيسى بن عبدالله بن سعد بن مالك الأشعريّ، أبو جعفر القمّي ﷺ. شيخ القتيّين، ووجههم، وقفيههم، كان جدّه سعد أوّل من سكن من آبائه قمّ، ولقي الإمام الرضا لللله وروى عن الإمامين أبي جعفر الجواد وأبي الحسن الهادي لللله ولقيهما، وعن خلق كثير من تلامذة مدرسة أهل البيت للله الله وقد وقع أحمد بن محمد بن عيسى بهذا العنوان في إسناد كثير من الروايات تبلغ زها، ١٩٠٥ مورداً، وكمان من أجلاه الفقها، والمحدّثين، كثير الرواية، متشدّداً في قبولها، حتى أنّه كان يُخرج من قمّ كلّ من يروي عن الضعفاء، ويعتمد المراسيل، وكان حيّاً سنة ١٧٤ ه (الاحظ ترجمته في: رجال النجاشيّ:

قبول الرواية ولا يعتمدون على من يروي عن الضعفاء ويعتمد المراسيل.

ولعلّ المراد من «أتباع أحمد بن محمّد بن عيسى الأشعريّ» هم: جمع من مشايخ ثقة الإسلام أبي جعفر محمّد بن يعقوب الكلينيّ ، (المتوفّى سنة ٣٢٩ هـ) \_ الذين عبّر عنهم بلفظ «عِدَّة من أصحابنا» \_ الذين روى عنهم في «الكافي» روايات كثيرة عن طريق «أحمد بن محمّد بن عيسى الأشعريّ».

ورجال هذه العدّة خمسة (١٠ كلّهم من أهل قمّ، وهم بحسب الترتيب: ١ \_أحمد بن إدريس، أبو علىّ الأشعريّ القمّيّ ﷺ (٢).

 <sup>◄</sup> ٨١. الرقم ١٩٨٨، ورجال الطوسيّ: ٣٣٣ و٣٨٣. الرقم ٥٥٢٩ و ٥٦٣٣، وخلاصة الأقوال
 (رجال الملّامة): ٢١، الرقم ٦٧، ومعجم رجال الصديت ٣: ٨٥، الرقيم ٩٠١ و ٩٠٢، وقاموس الرجال ٢٠٠١، الرقم ٣٥٧).

<sup>(</sup>١) قال النجاشي الله : «قال أبو جعفر الكليني الله : كلّ ما كان في كتابي «عدّة من أصحابنا» عن «أحمد بن محتد بن يحيى ، وعليّ بن موسى الكميذانيّ ، وداود بن كررة ، وأحمد بن إدريس ، وعليّ بن إبراهيم بن هاشم » (رجال النجاشيّ : ٢٧٨ ، الرقم ٢٠٢١ ). (٢) قال النجاشيّ أله : «أحمد بن إدريس بن أحمد ، أبو عليّ الأشعريّ القتيّ ، كان تقة ، فقيها في أصحابنا ، كثير الحديث ، صحيح الرواية ، له كتاب نوادر ... » ، وهو من مشايخ ابن قولويه ، ومحمد بن الحسن بن الوليد ، والصدوق الأوّل ، ومن أشهر تلامذته تمقة الإسلام الكلينيّ أله نقد اعتمد عليه في روايات كثيرة في «الكافي » قد تنزيد على خمسمائة رواية ، مصرحاً باسمه تارةً وبكنيته أخرى ، وهو من رجال عدّة «الكافي » الذين روى عنهم الكلينيّ عن الأشعريّ ، وقد وقع أحمد بن إدريس بهذا العنوان في إسناد عدّة من الروايات تبلغ سبعة وستين مورداً، توفي بالقرعاء في طريق مكّة من جهة الكوفة سنة ستّ وتلاساته (لاحظ ترجمته في : رجال النجاشيّ : ١٢ ، الرقم ٢٢٨ ، وفهرست كتب الشيعة وأصولهم :

٢ \_ داو د بن كُورَة القمّيّ ﷺ (١).

٣ ـ عليّ بن إبراهيم بن هاشم القمّيّ ﴿ ٢٠).

٦٤. الرقم ٨١، ورجال الطوسيّ: ٤١١، الرقم ٥٩٥٦، وخلاصة الأقوال (رجال العلّامة):
 ٤٢٧، الرقم ١٧٣٩، ومنتهى العقال ١: ٢٣١، الرقم ١١٤، ومعجم رجال الحديث ٢: ٤٦ و٤٧، الرقم ٢٩٤١ و٤٩٩).

(١) ذكره النجائي في ترجمة أحمد بن عبسى الأشعري عند ذكر كتاب «النوادر »، وترجم له في مكان لاحق قائلاً: «داود بن كُورَة أبو سليمان القتيّ ، وهو الذي بؤب كتاب النوادر ... »، وهو من رجال عدّة «الكافي » الذين بروي الكلينيّ بتوسطهم عن أحمد بن محمد بن عيسى ، وبهذا صرّح النجاشيّ في ترجمة الكلينيّ ، وعدّه الشيخ ﴿ في رجاله في من لم يرو عيسى ، في إلاحظ ترجمته في : رجال النجاشيّ : ١٥٨٨ ، الرقم ٢٩٨٦ ، فيل الرقم ١٩٢٦ ، وبحال الطوسيّ : ٢٦٩ ، الرقم ١٩٢٨ ، وفهرست كتب الشيعة وأصولهم : ١٨٨ الرقم ٢٨٢٠ ، ومعجم رجال الحديث ١٩٢٨ ، الرقم ٢٩٢٤ ، ومعجم رجال الحديث ١٩٢٨ ، الرقم ٢٩٤٤ ، وعدت والوس الرجال ٤٦٤ ، الرقم ٢٩٤٧ ) .

(٢) هو: عليّ بن إبراهيم بن هاشم، أبوالحسن القميّ ، كان حيّاً سنة ٣٠٧ ه، صاحب التفسير العمروف بـ « تفسير القميّ »، أخذ العلم عن أبيه ، وروى عنه كثيراً ، من كبار مشايخ محمّد بن يعقوب الكلينيّ ، وروى عنه في « الكافي » أكثر من أربعة آلاف حديث ، وهذا فضلاً عن اشتراكه مع غيره في الرواية عن أحمد بن محمّد بن خالد البرقيّ ، وأحمد بن محمّد بين عيسى الأشمريّ ، كما روى عنه جلّ مسايخ الشبعة وتقاتهم . قال النجاشيّ : « عليّ بن إبراهيم بن هاشم أبوالحسن القميّ ، ثقة في الحديث ، ثبت ، معتمد ، صحيح المذهب » ، وقد وقع في إسناد كثير من الروايات تبلغ سبعة آلاف ومائة وأربعين مورداً ، ولعليّ بن إبراهيم مرقد مشهور في مدينة قمّ الشرّفة (لاحظ ترجمته في : رجال النجاشيّ : ٢٦٠ ، الرقم مرقد مشهور في مدينة وأصولهم : ٢٢٠ ، الرقم ١٩٥٠ ، وخلاصة الأقوال (رجال العلّمة ) : ١٨٧ ، الرقم ٢٥٥ ، ومنتهى المقال ٤ : ٣٢٤ ، الرقم ١٩٥٨ ، ومعجم رجال الحديث

٤ ـ عليّ بن موسى الكُمندانيّ القمّيّ ﴿ ١٠).

٥ \_محمّد بن الحسن الصفّار القمّي ١٤٠٠.

وبالجملة: فالظاهر أنّ اصطلاح «القرّيّين» المستعمّل في كـلام المـصنّف ا في هذا المقام يطلق على طائفة خاصّة من أهل قمّ<sup>(٢)</sup> الذين كانوا متشدّدين في

<sup>(</sup>١) هو: عليّ بن موسى بن جعفر بن أبي جعفر الكُمتندانيّ ، من مشايخ ثقة الإسلام الكلينيّ ، بل هو من العدّة الذين يروي عنهم الكلينيّ عن أحمد بن محمّد بن عيسى الأشعريّ القتيّ، وقد روى الكلينيّ عنه مضموناً إلى العدّة عن أحمد بن محمّد بن عيسى الأشعريّ أحاديث كثيرة قد ترزيد على مضموناً إلى العدّة عن أحمد بن محمّد بن عيسى الأشعريّ أحاديث كثيرة هد ترزيد على سبعمائة حديث على جميع أجزاء «الكافي» . ذكره النجاشيّ في ترجمة «محمّد بن يعقوب» و «أحمد بن محمّد بن عيسى » ( لاحظ ترجمته في : رجال النجاشيّ : ٨٩٠ . ذيل الرقم ١٩٨٨ و رجال العالمة ) . ٢٠٠ . الفائدة الثالثة ، ومعجم رجال الحديث ١٢٠ . الرقم ٨٥٤٨ . وقاموس الرجال لا: ٢٥٨ . الرقم ٨٥٤٨).

<sup>(</sup>٣) هو: محمّد بن الحسن بن فرّوخ الصفّار الأشعريّ بالولاه، المحدّت الكبير، أبو جعفر القتيّ، صاحب «بصائر الدرجات». قال النجاشيّ: «محمّد بن الحسن بن فرّوخ الصفّار .... أبو جعفر الاعرج، كان وجهاً في أصحابنا القتيّن، تقة، عظيم القدر، راجحاً، قليل السقط في الرواية ... »، وعدّه الشيخ في رجاله في أصحاب الإمام المسكريّ على النيائات الله على مسائل ، يلقب: معولة »، وقد وقع في إسناد كثير من الروايات عن أهل البيت الميثل تبلغ خصمائة واتنين وسبعين مورداً، توفّي بقمّ سنة تسعين ومائتين ( لاحظ ترجمته في: بالخوال النجاشيّ: 303، الرقم 818، ورجال الطوسيّ: 323، الرقم 8010، ورجال الطوسيّ: 323، الرقم 8010، ورجال الطوسيّ: 313، الرقم 8010، ورجال الرقم 8010، ومعجم رجال الحديث 131، الرقم 8010، و1000، ومعجم رجال الحديث 131، الرقم 8010، و1000، والله العلامة).

 <sup>(</sup>٣) إذ لو أراد الكل منهم لعبر بـ «أجمع» أو «أجمعهم»، كما سيأتي عند قوله: «... والقميّين أجمع ...» ( فرائد الأصول ١: ٣٣٧).

كثيراً من رجال <sup>[۱]</sup> نوادر الحكمة <sup>[۲]</sup>.....

قبول الرواية، ولا يعتمدون على كلَّ من يروي عن الضعفاء ويعتمد المراسيل. والتفصيل في محلَّه(١).

[۱] المراد من الـ «رجال» هو: جماعة من الضعفاء الذين كان يروي عنهم محمد بن أحمد بن يحيى واستُتنوا من كتابه «نوادر الحكمة»، وقد أشار إليهم النجاشي " بقوله: «وكان محمد بن الحسن بن الوليد يستثني من رواية محمد بن أحمد بن يحيى ما رواه عن محمد بن موسى الهمداني، أو ما رواه عن رجل، أو يقول: بعض أصحابنا، أو عن محمد بن يحيى المُعَاذِي، أو عن أبي عبدالله الرازي الجاموراني، أو عن أبي عبدالله السيّاري، أو عن يوسف بن السّخت...»(").

ولا يخفى أنّ هذا الاستثناء لا يختصّ برجال كتاب «نوادر الحكمة»، وقد أشار إليه المصنّف ﴿ سابقاً بما حاصله: أنّ العلماء ذكروا في تصانيفهم أخباراً كثيرة واستثنوا منها رجالاً صرّحوا بعدم جواز الاعتماد عليهم والأخذ بقولهم، ولذا كثيراً ما قالوا: إنّي لا أعمل بالرواية التي وقع في طريقها ذاك الرجل (٣٠).

[٢] كتاب «نوادر الحكمة »لمحمّد بن أحمد بن يحيى بن عمران القمّيّ، ذكره

 <sup>(</sup>١) انظر على سبيل المثال: خلاصة الأقوال (رجال العلامة): ٦٣. الرقم ٧٢. ومعجم رجال الحديث ٣: ٨٦. ذيل الرقم ٩٠٢.

<sup>(</sup>٢) رجال النجاشيّ: ٣٤٨. الرقم ٩٣٩. وانظر أيضاً: خلاصة الأقوال (رجال الملّامة): ٤٣٠ و ٤٣٠. الفائدة الرابعة، وفرائد الفوائد في الرجال: ١١٣، ذيل عنوان «الضعفاء المستننى من نوادر الحكمة».

<sup>(</sup>٣) انظر: فرائد الأُصول ١: ٣١٩.

مع كونه من الكتب المشهورة المُجمَع على الرجوع إليها[١]،.....

النجاشيّ قائلاً: «وهو كتاب حسن كبير (كبير حسن) يعرفه القمّيون بدبّة شَبِيب، قال: وشَبِيبٌ فاميٌ كان بقمّ له دبّة ذات بيوت، يعطي منها ما يطلب منه من دهن، فشبّهوا هذا الكتاب بذلك "(۱)، والكتاب مجموعة كتب فقهيّة وأخلاقيّة، وأورد الشيخ فهرسها بقوله: «له كتاب «نوادر الحكمة»، وهـو يشـتمل عـلى كـتب جماعة، أوّلها: كتاب التوحيد...»(۱).

وقد ذكر النجاشيّ ترجمة مؤلّفه قائلاً: «محمّد بن أحمد بن يحيى بن عمران بن عبدالله بن سعد بن مالك الأشعريّ القمّيّ أبو جعفر، كان ثقة في الحديث، إلّا أنّ أصحابنا قالوا: كان يروي عن الضعفاء ويعتمد المراسيل ولا يبالي عمّن أخذ وما عليه في نفسه مطعن في شيء .... »، وذكره الشيخ في من لم يرو عن واحد من الأثمّة هي ، ووقع بعنوان «محمّد بن أحمد بن يحيى » في روايات تبلغ ألفاً وثلاثمائة وأحد عشر مورداً، والتفصيل في محلّه (").

[١] أي: أجمع علماء الإماميّة على أنّ كتاب «نوادر الحكمة» من الكـتب المعروفة والمعتبرة التي يجوز الرجوع إليها والعمل بها.

<sup>(</sup>١) رجال النجاشيّ: ٣٤٨ و ٣٤٩، الرقم ٩٣٩.

<sup>(</sup>٢) فهرست كتب الشيعة وأصولهم: ٤٠٩، ذيل الرقم ٦٢٣.

<sup>(</sup>٣) لاحظ ترجمته في: رجال النجاشي: ٣٤٨. الرقم ٩٣٨. ورجال الطوسي: ٤٣٨. الرقم ١٩٣٦. وخلاصة الأقوال (رجال ١٩٣٨. وفهرست كتب الشيعة وأصولهم: ٤٠٨. الرقم ١٩٣٣. وخلاصة الأقوال (رجال العلامة): ٢٤٧. الرقم ٨٣٨. ومنتهى المقال ٥: ٣٤١. الرقم ٢٤٧٦. والذريعة إلى تصانيف الشيعة ٢٤٤. ٣٤٦. الرقم ١٨٥٧. ومعجم رجال الحديث ١٦: ٣٠ و ٤٨. الرقم ١٨٥٨.

واستثنى<sup>[۱]</sup>ابن الوليد<sup>[۲]</sup> من روايات العبيديّ <sup>[۳]</sup> .......

#### شاهد آخر على عدم انعقاد الإجماع على قطعيّة صدور الأخبار بالخصوص

[١] تعليل آخر لقوله \$: «لكنّه غير حاصل في كلّ خبر ... »، والمقصود هو: أنّ الإجماع المدّعى في كلام الشيخ الطوسيّ \$ على العمل بالأخبار المدوّنة في كتب الأصحاب لم ينعقد لصحّة صدور كلّ خبر وقطعيّته بالخصوص، وسيجيء المزيد من التوضيح في وجه الاستثناء ودلالته على عدم قرينيّة الإجماع المدّعى على قطعيّة صدور الأخبار بالخصوص.

[٢] ذكر النجاشي \$ قائلاً: «محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد أبو جعفر، شيخ القمّيّين، وفقيههم، ومتقدّمهم، ووجههم، ويقال: إنّه نزيل قم، وما كان أصله منها، ثقة ثقة، عين، مسكون إليه ...»، وعدّه الشيخ \$ في رجاله فيمن لم يرو عن الائمّة هي ، وروى عنه الشيخ الصدوق \$ كثيراً في كتبه ما يقرب من مائة وأربعين مورداً، توفّى سنة ثلاث وأربعين وثلاثمائة، والتفصيل في محلّه(١).

[٣] هو: محمّد بن عيسى بن عُبيد (٢)، ذكره النجاشي الله الله : «محمّد بسن عبيد بن يقطين بن موسى مولى أسد بن خزيمة، أبو جعفر، جليل في

<sup>(</sup>١) لاحظ ترجمته في: رجال النجاشي: ٣٨٣، الرقم ١٠٤٢، ورجال الطوسي: ٣٣٩، الرقم ٢٠٤١، ورجال الطوسي: ٣٩٩، الرقم ٢٠٧١، وخيلاصة الأقوال (رجال العلامة): ٢٤٧، الرقم ٢٠٥٠؛ ومنجى رجال الحديث العلامة): ٢٤٧، الرقم ٢٨٥٠؛ ومنجى العقال ٦: ٩، الرقم ٢٥٥٤؛ ومعجم رجال الحديث ٢١: ٢١٩، الرقم ٢٠٤٠.

<sup>(</sup>٢) المضبوط في بعض الكتب: «العُبَيديّ»، انظر: جامع الرواة ٢: ١٦٦، وقلائد الفرائد ١: ١٩٦.

ما يرويها عن يونس <sup>[٧]</sup>مع كونها <sup>[٢]</sup> في الكتب المشهور ة <sup>[٣]</sup>. والحاصل: أنَّ معنى الإجماع على العمل بها عدم ردَّها <sup>[٤]</sup>. .

أصحابنا، ثقة، عين، كثير الرواية، حسن التصانيف، روى عن أبي جعفر الثاني الله مكاتبةً ومشافهةً، وذكر أبو جعفر بن بابويه عن ابن الوليد أنّه قال: ما تفرّد به محمّد بن عيسى من كتب يونس وحديثه لا يعتمد عليه ...»(١).

[۱] أي: يونس بن عبدالرحمن (۲٬) ولعلّ وجه الاستثناء عدم اعتماد ابن الوليد على ما تفرّد به محمّد بن عيسى من كتب يونس من جهة انقطاع الإسناد إليه ،كما في كتب الرجال (۲٬).

[۲] أي: روايات العُبَيديّ.

[٣] أي: مع أنَّ ما يرويه العُبَيديّ عن يونس يكون في الكتب المشهورة.

وبالجملة: فإنَّ هذا الاستثناء يدلَّ على أنَّ المراد من «الإجماع المدَّعى في كلام الشيخ ﴿ على العمل بالأخبار المدوَّنة في الكتب المشهورة » هو: الإجماع على جواز الرجوع إليها والعمل بها، لا الإجماع على القطع بصدور كلَّ خبر منها بالخصوص، فلا تففل.

[٤] الضمير المؤنّث في الموضعين يعود إلى «الأخبار المدوّنة في كتب الأصحاب».

٦: ١٥٠، الرقم ٢٨١٤، ومعجم رجال الحديث ١٨: ١١٩، الرقم ١١٥٣٠.

<sup>(</sup>١) لاحظ ترجمته في : رجال النجاشيّ : ٣٣٣. الرقم ٨٩٦. وفهرست كتب الشيعة وأُصولهم : ٤٠٢. الرقم ٦٦٢. وخلاصة الأقوال (رجال العلامة) : ٣٤١. الرقم ٨٩٦. ومنتهى المقال

<sup>(</sup>٢) تقدّمت ترجمته في الصفحة ٦٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: منتهى المقال ٦: ١٥٢، ذيل الرقم ٢٨١٤.

من جهة كونها أخبار آحاد ، لا الإجماع على العمل بكلِّ خبرٍ خبرٍ منها[١].

يعني: أنّ الإجماع المدّعى في كلام الشيخ الله أنما يكون معناه عدم المنع عن الاعتماد بخبر الواحد والعمل عليه (١٠)، لا أن يكون دليلاً على لزوم الاعتماد بكلّ واحدٍ من تلك الأخبار بالخصوص، بحيث يقطع بصدورها \_كما زعمه البعض المتقدّم ذكره.

وقد أوضح ذلك صاحب «الأوثق» للله حيث قال: «إذ العمل بالخبر يحتاج إلى إثبات المقتضي للعمل وإلى إثبات عدم المانع \_وهو كونه خبر واحد \_، والثاني ثابت بالإجماع، والأوّل مختلف باختلاف المذاهب في شرائط العمل بأخبار الآحاد، فمجرّد انعقاد الإجماع على عدم المانع لا يثبت المقتضي حتّى يدّعى تحقّق الإجماع على جواز العمل بكلّ واحد من أخبار الآحاد»(").

[۱] إشارة إلى متحصّل ما ذكرناه من الشاهدين، وهو: أنّ استثناء كثير من رجال كتاب «نوادر الحكمة» وهكذا استثناء روايات المُبَيديّ والحكم بعدم قبول الأخبار المرويّة من طرقهم يدلّ على أنّ الإجماع المدّعى في كلام الشيخ شاعلى العمل بأخبار الآحاد المدوّنة في كتب الأصحاب لم يكن قرينة خاصّة على القطع بصدور كلّ خبر خبر بالخصوص؛ إذ لو كان قيام الإجماع على قطعيّة صدورها لم يكن وجه للاستثناء بن المذكورين، وعليه فيكون المراد من «الإجماع» هو: الإجماع على حجيّتها والعمل بها، لا على القطع بصدور كلّ خبر بالخصوص.

<sup>(</sup>١) بمعنى: أنَّ الوحدة في الخبر لا تمنع عن الأخذ به .

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل ٢: ٢٠٥ ( ١٦٨ ).

إبطال دعوى تمكن الأصحاب من أخذ الأصول والفروع عن الأئمة بطريق اليقين [١] اعتراض على ثاني ما ادّعاه الشيخ حسين الكركي في قوله: «... مع قدرتهم (أي: أصحاب الأثمّة هي الخذ أصول الدين وفروعه منهم هي المنه المنه

والمقصود من الاعتراض \_بعدممنوعيّة الدعوى المذكورة \_هو: إبطال ادّعاء توافق السيّد والشيخ بِّثِنًا في العمل بخبر الواحد المحفوف بالقرائـن العـلميّة دون المجرّد عنها.

[۲] كزرارة بن أعين، ومحمّد بن مسلم، وغيرهما، الذين يمكن لهم الرجوع إلى الأئمّة ﷺ والسؤال عنهم مباشرة وتحصيل الاعتقاد بالعلم واليقين.

[٣] إشارة إلى تمسّك الأصحاب بأخبار الآحاد في تحصيل الاعتقاد مع قدرتهم على الرجوع إلى الأثمّة عليه مباشرة وتحصيل الاعتقاد منهم الله بالعلم واليقين، وهذا التمسّك يكشف عن أنّ أخبار الآحاد المدوَّنة في كتب الأصحاب مقطوعة تفيد العلم.

وعمل الشيخ \$ بأخبار الآحادكان من هذا الباب \_أي: لاحتفافها بقرائن تفيد العلم \_، وعليه فيثبت ادّعاء توافق الشيخ للسيّد بَيْثًا في العـمل بأخـبار الآحـاد

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٢٢.

دعوى [١] ممنوعةٌ واضحة المنع [٢]. وأقلُّ ما يشهد عليها [٣]: ما عُـلم بالعين والأثر: من [٤] اختلاف أصحابهم صلوات الله عليهم في الأُصول والفـروع[٥]؛

المحفوفة بالقرائن دون المجرّدة عنها.

[١] أي: دعوى بعض المتأخّرين من تمكّن الأصحاب على تحصيل أصول الدين من الأئمّة الله العلم واليقين.

[٢] سيجيء بيان وجه وضوح منع الدعوى، وملخَّصه: بطلان هذا المدَّعي منه ﴿ بعد اختلاف الأصحاب كثيراً في مسائل الأُصول والفروع \_كما ستعرف في الروايات الآتية.

#### دلالة وقوع الاختلاف بين الأصحاب على منع الدعوى

[٣] أي: على ممنوعيّة الدعوى المذكورة، وغرضه الله بيان ما يشهد على بطلان ما ادِّعاه الشيخ حسين الكركيّ الله ممن تمكّن الأصحاب على الرجوع إلى الأئمّة الله والسؤال عنهم مباشرةً لتحصيل الاعتقاد بالعلم واليقين.

[٤] لفظة «من» بيانيّة لـ «ما عُلم بالعين والأثر».

[٥] إشارة إلى بيان وجه منع الدعوى والدليل على ذلك؛ بتقريب: أنَّ وقوع الاختلاف بين الأصحاب في الأمور الدينيّة يدلّ على عدم تمكّن الأصحاب من أخذ الأُصول والفروع عن الأَنْمَة ١٩٤٨ بطريق العلم واليقين.

وبعبارةِ أُخرى: لو كان لأصحاب الأسمة الله القدرة على أخذ الأصول والفروع بطريق اليقين منهم هيك لما وقع الخلاف بينهم، فـوقوع الاخــتلاف فـي

ولذا [١].

الأُصول والفروع بينهم أقوى شاهد على عدم تمكّنهم من أخذ الأُصول والفروع من الأُمّة ﷺ بطريق العلم واليقين ـكماستعرف في الروايات الآتية.

وعليه فوقوع الاختلاف الناشي من الاختلاف في الأخبار دليل على عدم علم الأصحاب بصدور هذه الأخبار؛ إذ لو كانت الأخبار عندهم مقطوعة الصدور وكانت طريقتهم العمل بها بعد حصول العلم بصحتها لهم لم يقع الاختلاف بينهم.

وبالجملة: فإنَّ اختلاف الأصحاب الناشي من الاختلاف في الأخبار يكـون أقوى دليل على عدم مقطوعيّة صدور الأخبار وصحّتها.

أقول: إنّ المحقّق التنكابي ﴿ في مقام الدفاع عن البعض والاعتراض على المصنّف ﴿ قال: «كون الأخبار مقطوعة عندهم لا ينافي اختلافهم في الأصول والفروع، ألا ترى أنّ الحكمة مبناها على القطع من جهة البراهين اللميّة والإبيّة، ومع ذلك أهلها مختلفون غاية الاختلاف؟! بل قلّما تتفق مسألة لم يختلفوا فيهاكما في مسألة علم الواجب، ومسألة المكان، وتركّب الجسم من الهيولى والصورة، وغيرها...»(١).

#### الشواهد الروائيّة الدالّة على وقوع الاختلاف بين الأصحاب

[١] هذا تعليل لاختلاف الأصحاب،والمقصود هو: إقامة شواهد روائيّة تبيّن وقوع الاختلاف بين أصحاب الأثمّة لللهِيّ .

(١) إيضاح الفرائد ١: ٣٩٦.

شكى غير واحدٍ من أصحاب الأئفة هيم الله المتلاف أصحابهم، فأجـابوهم تارةً [<sup>٣]</sup>]. كما في روايــة تارةً <sup>[٣]</sup>]. كما في روايــة حريز [٤]

[١] إشارة إلى أمثال حريز، وزرارة، وأبي أيّوب الخزّاز، وغيرهم، الذين لمّا رأوا اختلاف الأصحاب الناشي من اختلاف الأخبار شكوا إلى الإمام على طلباً منه العلم من ذلك.

#### الروايات الدالَّة على وقوع الاختلاف من جهة الأَثمَّة ﷺ

[۲] إشارة إلى الجهة الأُولى لوقوع الاختلاف بين الأصحاب، وهي: أن يكون وقوع الاختلاف من جهة الاُتمَة ﷺ؛ إذ لو أمروهم على أصل وفرع واحدلقصدهم المخالفون، والروايات الدالَّة على هذا الأمر كثيرة ذكر المصنَّفﷺ ثلاثة منها.

قال المحقّق التنكابني \* : «إنّ ما ذكره المصنّف \* عمدة أسباب الاختلاف، وإلّا فالاختلاف في الأخبار لا ينحصر سببه في ما ذكر ؛ إذ قد يتأتّى من جهة النقل بالمعنى، وقد يتأتّى من جهة تقطيع الأخبار، وقد يحصل من جهة سهو الراوي، وقد يحصل من جهة عدم معرفة وقد يحصل من جهة عدم معرفة الناسخ والمنسوخ، والعام والخاص، والمطلق والمقيّد، وغير ذلك ...»(١٠).

[٣] أي: حفظاً لدماء الأصحاب.

[٤] هو: حَريز بن عبدالله السِّجستانيّ، ذكره النجاشيّ الله قائلاً: «حَريز بن

<sup>(</sup>١) إيضاح الفرائد ١: ٣٩٧.

وزرارة[۱] .....

عبدالله السَّجِستانيّ، أبو محمّد الأزديّ، من أهـل الكـوفة...، روى عـن أبـي عبدالله الله وقال يونس: لم يسمع من أبي عبدالله الله وقال عددالله الله وقال يونس: لم يسمع من أبي عبدالله الله الله وقال عدد وقع بعنوان «حريز» في إسناد كثير من الروايات تبلغ ألفاً وثلاثمائة وعشرين مورداً، والتفصيل في محلّه(۱).

ونقلها أيضاً المحدّث المجلسيّ أنه ، وقال بعد ذلك : «بيانٌ : أي : بما أخبر تهم به من جهة التقيّة وأمر تهم بهللمصلحة »(٤).

[١] «زرارة بن أعين» يكتى أبا الحسن، ذكرنا ترجمته سابقاً فلا نعيد (٥). والرواية نقلها أيضاً الشيخ الصدوق الله هكذا: «عن ثعلبة بن ميمون، عن زرارة، عن أبى جعفر الله عالم قال: سألته عن مسألة فأجابني. قال: ثمّ جاء رجل

<sup>(</sup>١) رجال النجاشيّ: ١٤٤، الرقم ٣٧٥.

 <sup>(</sup>٢) لاحظ ترجمته في: فهرست كتب الشيعة وأصولهم: ١٦٢، الرقم ٢٤٩، وخلاصة الأقوال
 (رجال العلامة): ١٣٤، الرقم ٣٦٠، ومنتهى المقال ٢: ٣٤٨، الرقم ١٦٨٠، ومعجم رجال
 الحديث ٥: ٣٠٠، الرقم ٢٦٤٥.

<sup>(</sup>٣) علل الشرائع: ٣٩٥، الباب ١٣١، الحديث ١٤.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢: ٢٣٦، الحديث ٢٢.

 <sup>(</sup>٥) انظر الصفحة ٥١، ذيل عنوان «منها: إرجاع الفيض بن المختار ويونس بن عـتار إلى
 زرارة بن أعين ».

وأبي أيّوب الخزّاز [١]،.....

فسأله عنها، فأجابه بخلاف ما أجابني، ثمّ جاء رجل آخر، فأجابه بخلاف ما أجابني وأجاب بخلاف ما أجابني وأجاب صاحبي. فلمّا خرج الرجلان قلت: يابن رسول الله! رجلان من أهل العراق من شيعتك قدما يسألان، فأجبت كلّ واحد منها بغير ما أجبت به الآخر. قال: فقال على «يا زرارة، إنّ هذا خير لنا وأبقى لنا ولكم، ولو اجمعتم على أمر واحد لقصدكم الناس، ولكن أقلّ لبقائكه ...»(١٠).

[۱] المضبوط في بعض كتب الرجال هو: «الخرّاز» وفي بعضٍ آخر هـو:
 «الخرّاز»، ولعلّ الأصحّ هو الأوّل.

ذكره النجاشيّ قائلاً: «إبراهيم بن عيسى، أبو أيّوب الخرّاز، وقيل: إبراهيم بن عثمان، روى عن أبي عبدالله وأبي الحسن الله ، ذكر ذلك أبو العبّاس في كتابه، ثقة، كبير المنزلة ...» (٢٠).

وقال العلّامة \*: «إبراهيم بن عيسى بن أيّوب الخرّاز \_بالخاء المعجمة، والراء بعدها، والزاي بعد الألف، وقيل: قبلها أيضاً \_.... "".

وقد وقع إبراهيم بن عيسى أبو أيّوب بهذا العنوان في إسناد خمس روايات، والتفصيل في محلّه(٤).

<sup>(</sup>١) علل الشرائع: ٣٩٥. الباب ١٣١، الحديث ١٦، وانظر أيضاً: بحار الأنوار ٢: ٢٣٦، الحديث ٢٤.

 <sup>(</sup>۲) رجال النجاشي : ۲۰، الرقم ۲۰.
 (۳) خلاصة الأقوال (رجال العلّامة): ۵۰، الرقم ۱۳.

 <sup>(</sup>٤) لاحظ ترجمته في: فهرست كتب الشيعة وأصولهم: ١٨، الرقم ١٣، ومنتهى المقال ١:
 ١٨١، الرقم ٥٧، ومعجم رجال الحديث ١: ٢٤٢، الرقم ٢٢١.

# 

والرواية نقلها الشيخ الصدوق ﴿ هكذا: «عن أبي أيّوب الخزّاز، عمّن حدّثه. عن أبي الحسن 樂، قال: «اختلاف أصحابي لكم رحمة»، وقال: إذا كان ذلك جمعتكم على أمر واحد، وسئل عن اختلاف أصحابنا، فقال 樂: «أنا فعلت ذلك بكم. لو اجتمعتم على أمر واحد لأُخذ برقابكم»(١٠).

ونقلها أيضاً المحدّث المجلسيّ ﴿، وقال ﴿ بعد ذلك: «بيان: «إذاكان ذلك»، أي: ظهور الحقّ وقيام القائم \_عجّل الله فرجه \_»(٢).

#### الروايات الدالَّة على وقوع الاختلاف من جهة الكذَّابين

[1] إشارة إلى الجهة الثانية لوقوع الاختلاف بين الأصحاب، وهي: أن يكون
 وقوع الاختلاف من جهة الكذّابين.

[٢] أي: وقوع الاختلاف بين الأصحاب.

[٣] «كذّاب» و «كذوب» \_بمعنى: كثير الكذب \_من ألفاظ الجرح والذمّ في علم الرجال، والمراد من «الكذّابين» هم: الرواة الذين أعرضوا عن مذهب الهدى واتّخذوا مذهب الضلال، وكانوا يضعون الأحاديث وينقلون الأكاذيب \_خصوصاً في الأُمور الاعتقاديّة \_وينسبونها إلى المعصومين ﴿ ويدسّونها في كتب أصحابهم، وذلك لأغراض دينيّة أو دنيويّة.

<sup>(</sup>١) علل الشرائع: ٣٩٥، الباب ١٣١، الحديث ١٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢: ٢٣٦، الحديث ٢٣.

## كما في رواية الفيض بن المختار [١]، قال :

ولا يخفى أنّ من العوامل المهمّة الموجبة لتعارض الأحاديث، دس الكذّابين في الروايات وكتب أصحاب الأثمّة ﷺ، ولذا تحرّز أصحابنا من كلّ كاذب أو فاسد المذهب.

وعلى أيّ حال، فالبحث عن الكذّابين والوضّاعين والروايات الواردة في هذا الموضوع مفصّل جدّاً، ولا يناسب وضع كتابنا هذا، ومن شاء التفصيل فيراجع محلّه.

[۱] ذكره النجاشيّ الله قائلاً: «الفيض بن المختار الجُعفيّ الكوفيّ، روى عن أي جعفر وأبي عبدالله وأبي الحسن هيه ، ثقة ، عين ، له كتاب ، يرويه ابنه جعفر »(۱).

<sup>(</sup>١) انظر: اختيار معرفة الرجال (رجال الكشيّ): ١٩٤٤، الرقم ٩٨، وفيه عدّة أحاديث: منها الحديث ٩٦٩ و ٤٠١ قا أبو الحسن الرضا ﷺ: «كان المغيرة بن سعيد يكذب على أبي جعفر ﷺ: «ناذاته الله حرّ الحديد»، وفي حديث آخر: « ... وقال لي : إنَّ أبا الخطّاب كذب على أبي عبدالله ﷺ. لعن الله أبا الخطّاب، وكذلك أصحاب أبي الخطّاب يدسّون هذه الأحاديث إلى يومنا هذا في كتب أصحاب أبي عبدالله ﷺ ... »، وقـد كتب العلّامة الأمينيّ في موسوعته القيمة بحتاً وافياً بعنوان «سلسلة الكذّابين » قائلاً: «فمجموع ما لا يصحّ من أحاديث هذا الجمع القليل فحسب يُقدّر بأربعمائة وثمانية آلاف وستّمائة وأربعة وثمانية حابثاً (٤٠٨٦٤) » (الغدير ٥: ٩٠١).

<sup>(</sup>۲) رجال النجاشئ: ۳۱۱، الرقم ۸۵۱، وانظر أيضاً ترجمته في: فهرست كتب الشيعة وأصولهم: ۳۲۱، الرقم ۷۲۲، ومعجم رجال الحديث ۲۱، ۲۱۸، الرقم ۹۶۸۶.

«قلت لأبي عبدالله ﷺ: جعلني الله فداك ، ما هذا الاختلاف الذي بين شيعتكم؟ قال : وأيُّ الاختلاف يا فيض؟ فقلت له : إنِّي أجلس في حلقهم بالكوفة وأكاد أشكّ في اختلافهم [1] في حديثهم ، حتى أرجع إلى المفضّل بن عمر ، فيوقفني من ذلك على ما تستريح به نفسي ، فقال ﷺ: أجل ، كما ذكرت يا فيض ، إنّ الناس قد أوليوا بالكذب علينا ، كأنّ الله افترض عليهم ولا يريد منهم غيره ، إنّي أُحدّث [7] أحدهم بحديثٍ ، فلا يخرج من عندي حتى يتأوّله على غير تأويله ؛ وذلك لأنّهم لا يطلبون بحديثنا وبحبّنا ما عند الله تعالى [7] ، وكلّ يحبّ أن يُدعى رأساً » [1]

[١] المضبوط في الرواية: «فأكاد أن أشكّ في اختلافهم»(١)، وكيف كـان،

فلفظة «الفاء» هنا للتعليل <sup>(٢)</sup> والسببيّة؛ أي: لاختلافهم.

[٢] هذا بصيغة المتكلم وحده، من باب التفعيل.

[٣] بعد ذلك قال ﷺ: « وإنّما يطلبون به الدنيا » "، أي: غرضهم بذلك الجاه والرياسة الدنيويّة، لا النيل إلى حُبّنا والدرجات الأُخرويّة.

[4] الرواية ذكرها الشيخ الطوسي (1) ، وأيضاً المحدّث المجلسي (٥) ، وقد ذكرها المصنّف (١ مع تفاوت يسير .

<sup>(</sup>١) انظر: اختيار معرفة الرجال (رجال الكشَّىِّ ): ١٢٥، ذيل الرقم ٦٣، الحديث ٢١٦.

<sup>(</sup>٢) قال في عوامل ملّا محسن (المطبوع في ضمن جامع السقدّمات) ١: ٤٩٩: «و « في » للظرفيّة ...، وبمعنى: اللام: نحو: إنّ أمرأةً دخلت النارّ في هِرّة حَبّشتها » (أي: لهرّة).

 <sup>(</sup>٣) اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّي ): ١٢٦، ذيل الرقم ٦٣، العديث ٢١٦.

<sup>(</sup>٤) انظر نفس المصدر.

<sup>(</sup>٥) انظر: بحار الأنوار ٢: ٢٤٦، الحديث ٥٨.

وقريبٌ منها[۱]: رواية داود بن سرحان [۲].

واستثناء القمييّن كثيراً من رجال نوادر الحكمة معروف[٣]، . . . .

[۱] أي: وردت رواية أُخرى ما يقارب مضمون رواية «الفيض» في وقوع الاختلاف بين الأصحاب من جهة الكذّابين.

والرواية ذكرها الشيخ الطوسي الله هكذا: «عن داود بن سرحان، قال: سمعت أبا عبدالله الله يقول: «إنّي لأُحدّث الرجل بالحديث وأنهاه عن الجدال والمراء في دين الله وأنهاه عن القياس، فيخرج من عندي فيتأوّل (١١) حديثي على غير تأويله. إنّي أمرت قوماً أن يتكلّموا ونهيت قوماً، فكلٌ يتأوّل لنفسه يريد المحصية لله ولرسوله، فلو سمعوا وأطاعوا لأو دعتهم ما أو دع أبي أصحابه. إنّ أصحاب أبي كانوا زيناً أحياءً وأمواتاً؛ أعني: زرارة، ومحمّد بن مسلم، ومنهم ليث المراديّ وبريد العجليّ، هؤلاء القوّامون بالقسط، هؤلاء السابقون السابقون، أولئك المقرّبون (١٠).

[۲] قال النجاشي ﷺ: «داود بن سِرحان العطّار، كوفيّ، ثقة، روى عن أبي عبدالله وأبي الحسن ﷺ

[٣] هذا قد صرّح به المصنّف الله سابقاً، وتقدّم توضيح وجه الاستثناء ومعرفة

<sup>(</sup>١) المضبوط في البحار «فيأوّل»، ولعلّه هو الأصحّ (انظر: بحار الأنوار ٢: ٣٠٩، الحديث ٧٣).

 <sup>(</sup>٢) اختيار معرفة الرجال (رجال الكشيّ ): ١٥٢، ذيل الرقم ٢٦، الحديث ٢٨٧، وانظر أيضاً: وسائل الشيعة ١٨: ١٠٥ و ٢٠١، الباب ١١ من أبواب صفات القاضى، الحديث ٢٦.

 <sup>(</sup>٣) رجال النجاشي: ١٥٥، الرقم ٢٠٠، ولاحظ أيضاً: فهرست كتب الشيعة وأصولهم: ١٨٤،
 الرقم ٢٨٥، ومعجم رجال الحديث ٨: ١٠٩ و١١٠، الرقم ٤٤٠١.

وقصّةُ ابن أبي العوجاء [1] \_ أنّه قال عند قتله: قد دسست في كتبكم أربعة آلاف حديث \_مذكورةٌ في الرجال [17]. . . . .

«القمّيين»، وكتاب «نوادر الحكمة» ورجاله الضعفاء(١).

والمقصود من «ذكره سابقاً» هو: الإشارة إلى أنّ «محمّد بن أحمد بن يحيى بن عمران القمّيّ» مؤلّف كتاب «نوادر الحكمة» كان يروي عن الضعفاء ويعتمد المراسيل، والمقصود من تكرار ذلك ثانياً هنا هو الإشارة إلى أنّ رواة كتاب «نوادر الحكمة» كثير منهم كانوا متّهمين ومولعين بالكذب على الأثمّة هيد والتفصيل في محلّه (۱).

[١] قال في «الكنى والألقاب»: «هو: عبدالكريم بن أبي العوجاء أحد زنادقة عصر الإمام الصادق على كان من تلامذة الحسن البصري، فانحرف عن التوحيد...»(٣).

 [۲] هذا خبر لقوله ( قصة ) والمقصود الإشارة إلى معروفية ترجمته لعنه الله في كتب الرجال ( على ) .

[٣] إشارة إلى حديث مفصّل حدّثه يونس بن عبدالرحمن عن الإمام الصادق ؛ والمحدّث المجلسي \* نقله بتمامه (٥).

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٣٤٤. ذيل عنوان «فائدة رجاليّة: في معرفة القتيّين و «نـوادر الحكـمة»ورجاله الضمفاء».

<sup>(</sup>٢) انظر على سبيل المثال: رجال النجاشيّ: ٣٤٨ و ٣٤٩، الرقم ٩٣٩.

 <sup>(</sup>٣) الكنى والألقاب ١: ٢٤٨، وانظر أيضاً: بحار الأنوار ٣: ٣٣، الحديث ٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: أمالي السيّد المرتضى ١: ٨٨ و ٨٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: بحار الأنوار ٢: ٢٤٩ و٢٥٠، الحديث ٦٢.

من أنّه أخذ أحاديث كثيرة من أصحاب الصادقين الله ، ثمّ عرضها على أبي الحسن الرضا الله ، فأنكر منها أحاديث كثيرة [١] ، الى غير ذلك [٢] .......

[١] الحديث المذكور سيذكر المصنّف ﴿ بعضاً منه (١).

[٢] إشارة إلى أحاديث أخر وردت في اختلاف الأصحاب، مثل: «رواية سالم أبي خديجة نقلها الشيخ الحرّ العامليّ ((١)، ورواية زرارة نـقلها السحدّث الكلينيّ (١).

وهكذا ما ورد عن عليّ بن أبي طالب ﷺ في توضيح وجه الاختلاف في أحاديث الأثقة ﷺ ونقله المحدّث المجلسيّ ۞ بتمامه(٤)، وملخّصه: انقسام الناس إلى أربعة أصناف.

ولا بأس بذكر بعضٍ من الحديث المذكور؛ فإنّه ﷺ قال في جواب السؤال عن اختلاف الأحاديث: «إنّما آتاكم الحديث من أربعة ليس لهم خامس: رجلً منافق يُظهر الإيمان متصنّع بالإسلام، لا يتأثّم ولا يتحرَّج أن يكذب على رسول الله متعمّداً ...، ورجل سمع من رسول الله ﷺ شيئاً لم يحفظه على وجهه، ووهم فيه ولم يتعمّدكذباً ...، ورجل ثالث سمع من رسول الله ﷺ شيئاً أمر به ثم نهى عنه وهو لا يعلم ...، وآخر رابع لم يكذب على رسول الله ﷺ مبغض للكذب خوفاً من الله ...، فجاء به كما سمع ، لم يزد فيه ولم ينقص ...، فيشتبه على من لم يعرف

<sup>(</sup>١) انظر: فرائد الأُصول ١: ٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: وسائل الشيعة ٣: ١٠٠ و ١٠٠، الباب ٧ من أبواب المواقيت، الحديث ٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: الكافي ١: ٦٥، الحديث ٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: بحار الأنوار ٢: ٢٢٨ ـ ٢٣٠، الحديث ١٣.

ممّا يشهد بخلاف ما ذكره<sup>[۱]</sup>.

وأمّا ما ذكره [<sup>7]</sup>: من عدم عمل الأخباريّين في عقائدهم إلّا عـلى الأخبار المتواترة والآحاد العلميّة [<sup>7]</sup>، .........

ولم يدر ما عنى الله به ... »(۱).

[۱] أي: بخلاف ما ذكره الشيخ حسين الكركي الله من دعوى تمكّن الأصحاب على أخذ الأصول والفروع من المعصومين الله بطريق العلم واليقين. والمقصود أنّ الروايات الواردة في وقوع الاختلاف بين الأصحاب تدلّ على عدم تمكّن الأصحاب من أخذ الأصول والفروع من الأثمّة بي اطريق اليقين.

## إبطال دعوى عمل الأخباريّين في عقائدهم بالأخبار المفيدة للعلم

[۲] اعتراض ثالث على بعض ما ذكره الشيخ حسين الكركي ﴿ في قـوله: «ومن تتبّع كتب القدماء وعرف أحوالهم قطع بأنّ الأخباريّين من أصحابنا لم يكونوا يعوّلون في عقائدهم إلّا على الأخبار المـتواتـرة أو الآحـادالمـحفوفة بالقرائن المفيدة للعلم ... »(۱).

[٣] هذا مقول قول الشيخ الكركيّ \$ في دعواه الثالثة المستنتَج منها موافقة السيّد والشيخ بَيْثَا في العمل بأخبار الآحادالمحفوفة بالقرائن العلميّة.

فإنَّه يدَّعي أنَّ الأخباريّين استندوا في أُصول العقائد بأخبار الآحاد المدوّنة

<sup>(</sup>١) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١: ٣٢٢.

ففيه [۱]:

أنّ الأظهر في مذهب الأخباريّين ما ذكره العـلّامة [<sup>7]</sup>: مـن أنّ الأخـباريّين لم يعوّلوا في أُصول الدين وفروعه إلّا على أخبار الآحاد <sup>[7]</sup>. ولعلّهم <sup>[4]</sup>.....

في كتب الأصحاب، وهذا الاستناد يكشف بأنّ هذه الأخبار عندهم مقطوعة تفي كتب الأصحاب، وهذا الاستناد إليها يكون محرَّماً، بل يستلزم الكفر \_كما تقدّم \_، وعليه فيعلم أنّ عمل الشيخ بها لأجل كونها مفيدة للعلم، ولذا يدّعي موافقته للسيّد في العمل بأخبار الآحاد المحفوفة بالقرائن العلميّة دون المحرّدة عنها.

[١] إشارة إلى المناقشة في ما ذكره الشيخ الكركيّ الله في مذهب الأخباريّين.

### الأظهر في مذهب الأخباريين والاستشهاد بما ذكره العلّامة

 [۲] إشارة إلى ما هو الحق في مذهب الأخباريين، والاستشهاد بـما ذكـره العلامة

[٣] هذا قول العلامة ﴿، وسيصرّح به المصنّف ﴿ مرّةً أُخرى نـقلاً عـن العلاّمة ﴿ مرّةً أُخرى نـقلاً عـن العلاّمة ﴿ العلاّمة ﴿ العلاّمة ﴿ العلاّمة ﴿ العلاّمة العلاّمة العلاّمة العلاّمة التحدد... ١٠٠٠، والمقصود هو: أنّ رجال هذه الطائفة اعتمدوا في أصول العقائد والأحكام الشرعيّة على أخبار الآحاد الغير المحفوفة بالقرائن العلميّة .

[٤] التعبير بكلمة «لعلُّ» مشعر بالترديد، وهو الحقّ، ولذا سيجيء منه ١

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٣٣، وانظر أيضاً: نهاية الوصول إلى علم الأُصول ٣: ٤٠٣.

المعنيّون [١] ممّا ذكره الشيخ في كلامه السابق في المقلّدة [٢]: أنّهم إذا سُئلوا عن التوحيد وصفات الأثمّة والنبوّة، قالوا: رويناكذا، وأنّهم يروون في ذلك الأخبار. وكيفكان [٣]: فدعوى دلالة كلام الشيخ في العدّة على موافقة السيّد في غاية الفساد [٤]،

احتمال آخر عند بيان المراد من الأخباريّين في كلام العلّامة \_أعلى الله مقامه \_^^. [١] أي:المقصودون.

[۲] اعلم أن المقلدة هم الذين إذا سُئلوا عن أُصول الدين وفروعه رووا في ذلك الأخبار، ويعبَّر عن هذه الطائفة من الشيعة بـ«الأخباريّين»، ومن العـامّة بـ«الحشويّة»، والتفصيل في محلّه(٢).

#### بطلان دعوى دلالة كلام الشيخ على موافقة السيّد

[٣] أي: سواء كان المقصود من «المقلّدة» الأخباريّين، أم لا.

[3] إشارة إلى بطلان وجه الجمع بين مذهبي السيّد والشيخ عن الذي ادّعاه صاحب «المعالم» في وتبعه بعض المتأخّرين \_أي: المحدّث الأستر آباديّ والشيخ حسين الكركيّ عن الله .

وقد أوضح المصنّف الله وجه فساد دعوى دلالة كلام الشيخ في «العدّة» على

 <sup>(</sup>١) انظر: فرائد الأصول ١: ٣٣٣ عند قوله: «ثمّ إنّ مراد العلامة همّ من الأخبار يمن يمكن أن
 يكون مثل الصدوق وشيخه بمنخا حيث أثبتا السهو للنبئ ﷺ والأثمة هي المعض أخبار
 الآحاد»، وانظر أيضاً: إيضاح الفرائد ١: ٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) انظر على سبيل المثال: العدّة بأصول الفقه ١: ١٣٢، والمقالات والفرق: ٦ و١٣٦.

## لكنّها [١] غير بعيدةِ ممّن <sup>[٢]</sup> يدّعي قطعيّة صدور أخبار الكتب الأربعة <sup>[٣]</sup>؛ ....

موافقة السيّد بقوله: «أقول: أمّا دعوى دلالة كلام الشيخ في «العدّة» على عمله بالأخبار المحفوفة بالقرائن العلميّة دون المجرّدة عنها وأنّه ليس مخالفاً للسيّد ، فهو كمصادمة الضرورة؛ فإنّ في العبارة المتقدّمة من «العدّة» وغيرها ممّا لم نذكرها مواضع تدلّ على مخالفة السيّد»(١)، وقد تقدّم توضيح ذلك كلّه سابقاً.

#### توجيه الدعوى على القول بقطعيّة صدور أخبار الكتب الأربعة

[۱] أي: دعوى دلالة كلام الشيخ \$ على موافقة السيّد \$، وغرضه \$ توجيه ما ادّعاه الشيخ حسين الكركيّ \$ \_من أنّ عمل الشيخ \$ بأخبار الآحاد كان من باب احتفافها بالقرائن المفيدة للعلم \_وتصحيحه، وعليه فيصحّ ادّعاء أنّـه ليس مخالفاً للسيّد \$.

[٢] الموصول مصداقه الأخباريّون.

[٣] أي: «الكافي» لأبي جعفر محمّد بن يعقوب بن إسحاق الكلينيّ الرازيّ المتوفّى ٣٢٩ق، و «من لا يحضره الفقيه» لأبي جعفر محمّد بن الحسين بن بابويه القمّيّ المعروف به «الصدوق» المتوفّى ٣٨١ق، و «تهذيب الأحكام» و «الاستبصار» لأبي جعفر محمّد بن الحسن الطوسيّ المعروف به «شيخ الطائفة» المتوفّى ٤٦٠ق، والتفصيل في محلّد "١٠.

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٢٢ و٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) انظر على سبيل العثال: الشيعة وفنون الإسلام: ١٨٩ ـ ٢٠٢، ولصريد الاطَّــلاع راجــع

اعلم أنّه قد اختلف الأصحاب في أنّ أخبار الكتب الأربعة المذكورة هل أنّها مقطوعة الصدور، أم لا؟

وقد عرفت من المصنف الله سابقاً أنّ المدّعي لذلك شِرذِمَهُ من الأخباريّين؛ فإنّه قال: «فقد ذهب شِرذِمَهُ من متأخّري الأخباريّين في ما نسب إليهم إلى كونها قطعيّة الصدور ... (١٠).

ولعلّ المقصود منهم هو الشيخ يوسف البحراني شصاحب «الحدائق»(١)، والشيخ الحرّ العامليّ شصاحب «الوسائل»(١)؛ فإنّهما يعتقدان أنّ جميع الأخبار المدوَّنة في الكتب الأربعة حجّة وأنّها محفوفة بقرائن مفيدةٍ للعلم والقطع بصدورها وصحّتها، ولذا قال الشيخ الحرّ العامليّ ش: «بل التحقيق والتأمّل يقتضي تواتر الجميع ...»(١)،

وبالجملة: فدعوى احتمال موافقة السيّد والشيخ ﷺ إنّما تتمّ عند القائل بتماميّة القطع بصدور جميع الأخبار المدوّنة في الكتب الأربعة، فلا تغفل.

<sup>→</sup> الجزء الثالث: ٢٠٦، الهامش (٢)، وسيوافيك الكلام في ذلك في القسم الثاني من الجزء الخامس، الصفحة ٢٠٦، ذيل عنوان «المؤيد الثاني: التأمّل في كيفيّة اهتمام أرباب الكتب».
(١) فرائد الأصول ١: ٣٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: الحداثق الناضرة ١: ١٧ وما يعدها.

<sup>(</sup>٣) انظر: وسائل الشيعة ٢٠. ١٤٨ ذيل الفائدة السادسة (في ذكر شهادة جمع كثير من علمائنا بصحّة الكتب المذكورة وأمثالها وتواترها وثبوتها عن مؤلفيها وثبوت أحاديثها عن أهمل العصمة 經濟) ، وقد تقدّم توضيح ذلك في الجزء الثالث: ٤٩١. ذيمل عنوان «الخملاف الأوّل: هل الأخبار مقطوعة الصدور أم لا».

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السابق.

لأنّه [1] إذا ادّعى القطع لنفسه بصدور الأخبار التي أودعها الشيخ في كتابيه [7]، فكيف يرضى [7] للشيخ ومن تقدّم عليه [<sup>13]</sup> من المحدّثين أن يعملوا بالأخبار المجرّدة عن القرينة [18]؟

25 6 3.

[١] الضمير يعود إلى الموصول في قوله: «ممّن يدّعي»، ومصداقه الأخباريّون، وعليه فهذا تعليل لعدم بُعد هذه الدعوى بالنسبة إلى الأخباريّ المدّعي قطعيّة صدور أخبار الكتب الأربعة.

[۲] أي: «التهذيب» و «الاستبصار»، والمقصود هو: أنّ الأخباريّ يدّعي أنّ جميع الأخبار التي دوّنها الشيخ الطوسيّ في «التهذيب» و «الاستبصار» مقطوعة الصدور.

[٣] الضمير المستتر في الفعل يعود إلى المدّعي للقطع بالصدور، ولفظة
 «كيف» استفهام إنكاري معناها: لا يرضى.

[3] أي: على الشيخ \$ ، والموصول مصداقه: «الكليني \$ » و «الصدوق \$ » اللذان ألّفا اثنين من تلك الكتب الأربعة \_أعني: «الكافي » و «الفقيه » \_، ولذا يقال: الكتب الأربعة للمشايخ الثلاثة ، والكليني \$ أقدمهم زماناً ، والشاهد عليه توثيق كلِّ من الصدوق والشيخ \$ إيّاه \$ ، فراجع محلّه (١) .

<sup>(</sup>١) انظر: من لا يحضره الفقيه ١: ٣ و٥، حيث قال: «جميع ما فيه مستخرّج من كتب مشهورة، عليها المعوّل وإليها المرجع \_ إلى أن قال: \_ الأصول والمصنّفات التي طرقي إليها معروفة في فهرس الكتب التي رويتها عن مشايخي وأسلافي »، وانظر أيضاً: رجال الطوسى: ٤٣٩، الرقم ٧٢٧٧.

#### وأمّا صاحب المعالم [١] ﷺ. .

و «الاستبصار» الأخبار القطعيّة كما هو مذهب المدّ عي.. فلا يتصوّر جدّاً اعتماده على أخبار الآحاد الغير المحفوف بالقرينة القطعيّة، وهكذا بالنسبة إلى من تقدّم عليه، ومن المعلوم أنّ معه يمكن ادّعاء توافق السيّد والشيخ يَّثِنا، ولذا قلنا آنفاً: إنّ دعوى احتمال موافقتهما لا تتمّ إلاّ عند هذا المدّعى(١١).

ثمّ لا يذهب عليك أنّه بعد ذلك كلّه فاحتمال اختلافهما في المناط يبقى بحاله كما تقدّم.

وبالجملة: فثبت بطلان ما ادّعاه الشيخ حسين الكركيّ من موافـقة الشـيخ للسيّدﷺ وأنّ الحقّ مع العلّامة من أنّ كلام الشيخ يدلّ على مخالفته للسيّد.

#### الجواب عن كلام صاحب « المعالم » وعدم صحّة التمسّك به

[١] إنّك قد عرفت أنّ الشيخ حسين الكركيّ في طليعة كلامه تمسّك بكلام صاحب «المعالم» في قائلاً: «ولقد أحسن النظر وفهم طريقة الشيخ والسيّد بَيْنًا من كلام المحقّق مُؤكما هو حقّه ...» (٢٦).

والمصنّف الله بعد الجواب عن كلام الشيخ الكركيّ وإبطال دعاويه على موافقة الشيخ والسيّد عِنَّا شرع من هنا في الجواب عن كلام صاحب «المعالم» الله وعدم صحّة التمسّك بكلامه، حيث ادّعي عدم مخالفة الشيخ للسيّد في حـجّية

 <sup>(</sup>١) يعني : هذا المدّعي في عين فساده غاية الفساد ومع ذلك لا يبعد تصوّره خارجاً.
 (٢) هداية الأبرار : ٦٨ وفرائد الأصول ١: ٣٢١.

فعذره أنّه لم يحضره عدّة الشيخ حين كتابة هذا الموضع <sup>[١]</sup>، كما حكي عن بعض حواشيد <sup>[٢]</sup> واعترف به هذا الرجل <sup>[٣]</sup>.

خبر الواحد المحفوف بالقرائن العلميّة دون المجرّدة عنها قائلاً: «والإنصاف أنّه لم يتضح من حال الشيخ وأمثاله مخالفتهم للسيّد يُخسس، (١٠).

[۱] أي: مبحث حجّية خبر الواحد، وغرضه ﴿ الإِشارة إلى عدم صحّة التمسّك بكلام صاحب «المعالم» ﴿ ؛ لأنّ عذره أنّه لم يحضره «عدّة» الشيخ حين كتابة بحث حجّية خبر الواحد، وعليه فاستحسان كلامه في الجمع بين طريقة الشيخ والسيّد وعدم اختلافهما في باب حجّية خبر الواحد ليس بصحيح.

[7] أي: والشاهد على عدم حضور «عدّة» الشيخ عند صاحب «المعالم» هو كلام الفاضل الصالح المازندراني في حاشيته على «المعالم» (<sup>77)</sup>، كما صرّح به صاحب «الأوثق» في بقوله: «الحاكي هو الفاضل الصالح المازندراني في حواشيه على المعالم حيث قال: وهذا الذي ذكره المصنّف في هذا المقام كان قبل وقوفه على كلام الشيخ في في العدّة ...» (<sup>77)</sup>.

[٣] أي: الشيخ حسين الكركيّ ، الذي صرّح في كلامه: «أنّه لم ير «عُدّة الأُصول» للشيخ ...» (1).

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٢٠، وانظر أيضاً: معالم الدين : ١٩٧ و ١٩٨،

<sup>(</sup>٢) انظر: المعالم المحشّى: ١٩٧.

<sup>(</sup>٣) أو ثق الوسائل ٢: ٢٠٧ ( ١٦٨ ).

<sup>(</sup>٤) هداية الأبرار: ٦٨، وفرائد الأصول ١: ٣٢١.

# وأمّا المحقّق ﷺ [١]، فليس في كلامه المتقدّم [٢]......

الجواب عن كلام المحقّق وعدم صحّة التمسّك به

[۱] إنّك قد عرفت أنّ صاحب «المعالم» التعمد في حمل كلام الشيخ على صورة اقتران الخبر بالقرينة على ما فهمه من كلام المحقّق أ، وقد صرّح بهذا بقوله: «وقد تفطَّن المحقّق من كلام الشيخ لما قلناه \_ إلى أن قال: \_وما فهمه المحقّق من كلام الشيخ على المدينة علىه ...» (۱۱).

وقد أيّد الشيخ الكركيّ \$ ما فهمه صاحب «المعالم» \$ قائلاً: «إنّما فهم ذلك ممّا نقله المحقّق ...» (٢٠).

والمصنّف الله بعد الإشارة إلى عدم صحّة التمسّك بكلام صاحب «المعالم» أنه ، شرع من هنا في الجواب عن كلام المحقّق أنه وعدم صحّة التمسّك بكلامه أيضاً بالتقريب الآتي .

[7] ذكره المصنف الله بعينه سابقاً نقلاً عن «المعالم» بقوله: «ذهب شيخنا أبو جعفر الله العمل بخبر الواحد العدل من رواة أصحابنا، لكن لفظه وإن كان مطلقاً فعند التحقيق يتبيّن أنّه لا يعمل بالخبر مطلقاً، بل بهذه الأخبار التي رويت عن الأثمّة الله ودوّنها الأصحاب، لا أنّ كلّ خبر يرويه عدلٌ إماميٌ يجب العمل به. هذا هو الذي تبيّن لي من كلامه. ويدّعي إجماع الأصحاب على العمل بهذه

<sup>(</sup>١) معالم الدين : ١٩٨، وفرائد الأُصول ١: ٣٢٠.

<sup>(</sup>٢) هداية الأبرار: ٦٨، وفرائد الأُصول ١: ٣٢١.

منع دلالة كلام الشيخ على حجّية خبر الواحد المجرّد[١]

الأخبار، حتّى لو رواها غير الإماميّ وكان الخبر سليماً عن المعارض واشتهر نقله في هذه الكتب الدائرة بين الأصحاب عمل به»(١١).

[١] اعلم أنّ عبارة المصنّف الله مضطربة ، والصواب أنّ يُقدَّر الكلام هكذا: أمّا المحقِّق فلا يدّعي في كلامه المتقدّم أنّ الشيخ منع عن دلالة حجّية خبر الواحد المجرّد مطلقاً، بل منع من دلالته على الإيجاب الكلّيّ.

لكن قبل الورود في توضيح المتن لابأس بذكر بعض المذاهب في باب حجّيّة خبر الواحد، فنقول: إنّ المحقّق الله في كتابه «المعتبر » ذكر مذاهب ثلاث في باب حجّية خبر الواحد:

الأوّل: المنع والنفي المطلق \_المعبّر عنه اصطلاحاً بـ«السالبة الكلّيّة» \_: بمعنى : عدم العمل بشيء من أخبار الآحاد مطلقاً \_سواء كان مدوَّناً في كتب الأصحاب أم لا، وسواء عمل به الأصحاب أم لا \_، وهو: مذهب السيّد المرتضى ١٠٠٪ وأتباعه، وقد ذكر المصنّف الشأ أسماءهم في أوائل مبحث حجّية خبر الواحد (٣).

الثاني: الجواز والإيجاب المطلق المعبّر عنه اصطلاحاً و«الموجبة الكلّيّة » -؛

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ٣٢٠، وانظر أيضاً: معالم الدين : ١٩٨، ومعارج الأصول: ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: الذريعة إلى أصول الشريعة: ٣٦٤ ـ ٣٦٨، وانظر أيضاً: رسائل الشريف المرتضى ١: ٢١ ( جوابات المسائل التبانيات).

 <sup>(</sup>٣) انظر: فرائد الأصول ١: ٢٤٠ عند قوله (أنه : «فالمحكي عن السيد والقاضي وابن زهـرة والطبرسيّ وابن إدريس \_ قدّس الله أسرارهم \_المنع ... »، وقد تقدّم توضيح ذلك في الجزء الثالث: ٤٩٤ وما بعدها، ذيل عنوان «القول بعدم حجّية خبر الواحـد من بـاب الظنّ الخاص ».

بمعنى: العمل بكلّ واحد من أخبار الآحاد بعد تماميّة سنده وكون راويه ثقة مطلقاً ــسواء كان مدوَّناً في كتب الأصحاب أم لا، وسواء عمل به الأصحاب أم لا ــ، وهو مذهب المشهور (١٠)، واختاره العلّامة ﴿(٢٠).

الثالث: التفصيل بين القولين، وهو مذهب المحقق في كتابيه: «المعتبر» (٣) و «المعارج» (٤)؛ بمعنى: أنّه ذهب إلى العمل بخبر الواحد مشروطاً بالتدوين في كتب الأصحاب وكونه مقبولاً عندهم، وإلى عدم العمل به عند انتفاء الشرط.

إذا عرفت ذلك، فاعلم أنّ الكلّ الله كانوا بصدد تأييد مذهبهم بكلام الشيخ الطوسيّ الله وكن الله أن المحقق الله أيضاً كان بهذا الصدد ولم يكن الله أصلاً بصدد جعل مذهب الشيخ موافقاً لمذهب السيّد بحيث صار النزاع بينهما لفظيّاً ، كما زعمه بعض المتأخّر ين \_أي: الشيخ حسين الكركيّ الله أيّما يكون بصدد جعل مذهب الشريفة .

<sup>(</sup>٢) انظر: نهاية الوصول إلى علم الأُصول ٣: ٤٠٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: المعتبر ١: ٢٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: معارج الأُصول: ١٤٧ و١٤٨.

مطلقاً <sup>[1]</sup>، وإنّما منع من دلالته على الإيجاب الكلّميّ <sup>[۲]</sup> وهو<sup>[۲]</sup>: أنّ كلّ خبرٍ يرويه عدلٌ إماميٍّ يعمل به، وخصّ مدلوله بهذه الأخبار <sup>[1]</sup> التي دوّنها الأصحاب، وجعله <sup>[1]</sup>

وبعبارة أُخرى: إنّ المحقّق ﴿ لم يكن بصدد نسبة النفي المطلق إلى الشيخ حتّى يصير مذهبه كالسيّد -، ولا بصدد نسبة الإيجاب المطلق إليه -حتّى يصير مذهبه كالمشهور ﷺ -، بل إنّما كان بصدد تطبيق كلام الشيخ ﴿ على المذهب المختار عنده -أي: التفصيل المذكور في كتابيه -، وهذا قد غفل عنه بمحض المتأخّرين، فلا تففل أنت عنه.

والحاصل: أنّ المحقّق لم يدّع أنّ الشيخ الله عن حجّيّة خبر الواحد مطلقاً وبنحو السلب الكلّيّ، بل إنّما منع عن دلالة كلام الشيخ الله على حجّيّة خبر الواحد مطلقاً وبنحو الموجبة الكلّية.

- [١] أي: سواء كان مدوَّناً في كتب الأصحاب أم لا، وسواء كان مقبولاً عند الأصحاب أم لا، وغرضه ﴿ منع نسبة النفي المطلق إلى الشيخ ﴿ كما تقدّم آنفاً.
- [٧] عبارة أخرى عن الإيجاب المطلق والموجبة الكلّية، وغرضه ﴿ الإشارة إلى منع نسبة الإيجاب المطلق إلى الشيخ ﴿ كما تقدّم آنفاً.
  - [٣] أي: الإيجاب الكلّيّ.
- [4] أي: المحقق الله خص مدلول كلام الشيخ الله بالأخبار المدوَّنة في كتب الأصحاب وقبولهم إيّاه، وهو التفصيل المختار عنده الله في كتابيه \_كما تقدّم آنفاً.
- [٥] إشارة إلى النتيجة المستفادة من كلام المحقّق ﴿ ، وهي: أنَّ المحقّق جعل

موافقاً لما اختاره في المعتبر: من التفصيل في أخبار الآحاد المجرّدة بعد ذكر الأقوال فيها [1] ، وهو [1]: أنّ ما قبِله الأصحاب أو دلّت القرائن على صحّته عمل به، وما أعرض الأصحاب عنه أو شذّ يجب اطّراحه [1]، انتهى [1].

مدلول كلام الشيخ الطوسيّ الله موافقاً لمذهبه.

[١] أي: في أخبار الآحاد المجرّدة، وغرضه الإنسارة إلى المذاهب الخمس في مسألة حجّية أخبار الآحاد المجرّدة عن القرائن، التي ذكرها المحقق الله مفصلاً في كتابه «المعتبر»، وسيذكرها المصنّف الله بعينها في ما بعد (١٠).

ان الضمير المرفوع المنفصل يعود إلى «التنفصيل»، وغرضه الله حجيّة الروايات المعمول بها عند الأصحاب ولو مع ضعفها سنداً، وعدم حجيّة غير المعمول بها عندهم ولو مع قوتها سنداً.

[٣] إشارة إلى عدم حجّية خبر الواحد الذي لم يعمل به جميع الأصحاب، أو
 قلّ العامل به.

[٤] أي: انتهى كلام المحقّق الله في «المعتبر »(٢).

والحاصل: أنّه ثبت إلى هنا عدم صحّة تمسّك صاحب «المعالم» والشيخ الكركي بيًا بكلام المحقق الإثبات الجمع بين طريقة السيّد والشيخ بيًا في مسألة حجّية خبر الواحد المحفوف بالقرائن دون المجرّد عنها.

 <sup>(</sup>١) انظر: فرائد الأصول ١: ٣٣٨، وانظر أيضاً القسم الثاني من الجزء الخامس ، الصفحة ٩٨ ـ
 ١٠٠٠ ذيل عنوان « المذاهب في مسألة خير الواحد » .

<sup>(</sup>٢) انظر: المعتبر ١: ٢٩.

والإنصاف <sup>[1]</sup>: أنّ ما فهمه العلّامة من إطلاق قول الشيخ بحجّية خبر العـدل الإماميّ [<sup>17]</sup> أظهر ممّا فهمه المحقّق من التقييد [<sup>7]</sup>؛ ...........

أرجحيّة ما فهمه العلّامة من كلام الشيخ عند المصنّف

[۱] إنّك قد عرفت أنّ صاحب «المعالم» والمحدّث الأستر آباديّ والشيخ الكركيّ شي قد تمسّكوا لإثبات موافقة الشيخ للسيّد في حبّية خبر الواحد المحفوف بالقرينة دون المجرّد عنها بما فهمه المحقق شيء من كلام الشيخ ، وخالفوا مع ما فهمه العلّامة شيء .

لكنّ المصنّف في مقام الإنصاف يرجّح ما فهمه العلّامة في من كلام الشيخ في بأنّ الشيخ يقول بحجّية خبر الواحد الجامع للشرائط \_أي: حجّية خبر الواحد العدل الإماميّ مطلقاً عنه سواء كان مدوّناً في كتب الأصحاب أم لا، وسواء كان مقبولاً عند الأصحاب أم لا.

وبالجملة: فقوله الله : «والإنصاف...» تـصديق لأرجـحيّة مـا فـهمه العلّامة ـأعلى الله مقامه \_ممّا فهمه المحقّق وصاحب «المعالم» يَتَثِمًا.

[٢] بيان ما فهمه العلامة ﴿ من كلام الشيخ ﴿ الذي عبر عنه المصنّف ﴿ - « الإيجاب الكلّيّ » ـ ، وهو: أنّ حجّية خبر الواحد قضيّة مطلقة غير مشروطة بشيءٍ : بمعنى : أنّ كلّ خبرٍ يرويه العدل الإماميّ فهو حجّة مطلقاً ـكما تقدّم آنفاً. [٣] بيان لما فهمه المحقّق ﴿ من كلام الشيخ ﴿ الذي عبر عنه المصنّف ﴿

بـ «التفصيل في أخبار الآحاد المجرّدة» .. وهو: أنّ حجّية خبر الواحد قضيّة

مشروطة بقبول الأصحاب ودلالة القرائن على الصحّة؛ بمعنى: أنّ الخبر إن كان مقبولاً عند الأصحاب ودلّت القرائن على صحّته فهو حجّة ، وإلاّ فلا \_كما تقدّم آنفاً. [١] تعليل لأرجحيّة ما فهمه العلّامة الله مما فهمه المحقق الله ويّنه.

[۲] الجار والمجرور في قوله: «على حجّيّة» يتعلّق بقوله: «يـتمسّك...»، والمقصود أنّ الشيخ \$ ذهب إلى حجّيّة خبر العدل الإماميّ مطلقاً! أي: سواء كان مدوّناً في كتب الأصحاب أم لا، وسواء كان مقبولاً عند الأصحاب أم لا.

توضيح ذلك: أنّ قول الشيخ \* «والذي يدلّ على ذلك إجماع الفرقة المحقّة ؛ فإنّي وجدتها مجمعة على العمل بهذه الأخبار التي رووها في تصانيفهم ودوّنوها في أصولهم ... » (١) ظاهره وإن كان حجّيّة خصوص الأخبار المدوَّنة في الكتب المعروفة عند الأصحاب، إلّا أنّ العلّامة استفاد من هذا الكلام أنّ المناط في عمل الأصحاب بتلك الأخبار كونها أخبار عدول (١)، وحينئذٍ يتعدّى بمقتضى قاعدة : «تبعيّة الحكم للعلّة » عن مورد الأخبار المدوَّنة في كتب الأصحاب إلى غيرها، ويحكم بحجيّة كلّ خبر يرويه العدل الإمامي مطلقاً \_سواء كان مدوّناً في كتب

<sup>(</sup>١) العدَّة في أُصول الفقه ١: ١٢٦، وفرائد الأُصول ١: ٣١٢.

 <sup>(</sup>٢) سيشير إليه المصنف الله في ما بعد بقوله: «بناء منه على أنّ الوجه في عملهم بها كونها أخبار عدول...» (فرائد الأُصول ١: ٣٢٨).

<sup>(</sup>٣) قد أشرنا إلى توضيح هذه القاعدة اختصاراً في الجزء الرابع: ١٥٤ ـ ١٥٦، ذيل عــُــوان «قاعدة: تبعيّة الحكم (المعلول) للعلّة ».

بناءً منه <sup>[۱]</sup> على أنّ الوجه <sup>[۲]</sup> في عملهم بها <sup>[۳]</sup> كونها أخبار عدول <sup>[4]</sup>، وكذا مـــا ادّعاه <sup>[6]</sup>.....

الأصحاب أم لا، وسواء كان عمل به الأصحاب أم لا.

وبالجملة: فإن اعتبار الأخبار المدوَّنة في الكتب المشهورة ليس وجهه عمل الأصحاب بها \_كما زعمه المحقق فله فذهب إلى اعتبار خصوص تلك الأخبار \_، بل وجهه كونها جامعة للشرائط وأن راويها ثقة عدلاً إماميًا \_كما فهمه العلامة فله ومن المعلوم أن مع إحراز هذا الوجه صح التعدي عنها إلى غيرها والحكم باعتبارها مطلقاً، وهو المطلوب من نسبة الإطلاق إلى الشيخ فله.

[١] أي: من الشيخ \ والمقصود أنّ الحكم بحجّية مطلق خبر العدل الإماميّ مبنيّ على مبنى الشيخ \ كما مرّ توضيحه.

[٢] المراد من «الوجه» هو:العلَّة والمناط.

[٣] أي: عمل الأصحاب بالأخبار التي رووها في تصانيفهم ودوّنوها في أصولهم.

[3] إشارة إلى العلّة والمناط الذي استفاده العلّامة \$ من كلام الشيخ \$، وبناءً عليه فصح التعدّي عن مورد الأخبار المدوّنة في كتب الأصحاب إلى غيرها، والحكم بحجّية مطلق خبر العدل الإمامي \_كما تقدّم توضيحه.

ولا يخفى أنَّ الإجماع بعدكونه دليلاً لَبَيَّاً لابدَّ من الأخذ بقدر المتيقِّن منه ، وهو اعتبار أخبار الثقات العدل الإماميّ المدوَّنة في كتب الأصحاب.

[٥] أي: ما ادّعاه الشيخ، وغرضه الإشارة إلى وجمه آخر استفاده

من الإجماع على العمل بروايات الطوائف الخاصّة من غير الإماميّة <sup>[1]</sup>؛ وإلّا<sup>[۲]</sup> فلم يأخذه<sup>[۲]</sup>....

العلَّامة ﴿ من كلام الشيخ ﴿ لإثبات الإطلاق ونسبته إلى الشيخ ﴿ .

[۱] إشارة إلى ما ادّعاه الشيخ شابقاً (۱) من أنّ عمل الأصحاب بروايات بني سماعة وبني فضّال وغيرهم من أقرانهم، مناطه كونهم موثّقين ومتحرّزين عن الكذب من وعليه فالتمسّك بالإجماع على العمل بخبرهم يشمل بستنقيح المناط (۱) مسائر أخبار غير تلك الطائفة، فيتعدّى عنها إلى غيرها.

أقول: هذا المناط وإن كان تامّاً لازمه جواز التعدّي بالتقريب المذكور ، إلّا أنّه لا يوافق ما ذكره الشيخ \ سابقاً من قوله: «ليس لنا أن نَتَعدّى إلى غيرها ...» (٣٠).

[٢] يعني: لو لم يكن مراد الشيخ \$ حجّية مطلق الأخبار بمناط كونها أخبار عدول أو ثقات، وأنّه أراد حجّية خصوص الأخبار المدوَّنة في كتب الأصحاب من دون كون المناط كونها أخبار عدول أو ثقات.

[٣] اعلم أنَّ الفعل هنا قرئ بوجهين:

الأوّل: بصيغة المضارع المثبّت، وحمل لفظة «لم» على التعليل (أي: لِـمَ)؛ لأنّها كانت مخفّفة «لما»، وحينئذٍ فالضمير المرفوع المستتر فيه يعود إلى

 <sup>(</sup>١) ذكر النصتَ الله عكداً: « وحاصل أحدهما: كفاية الوتاقة في العمل بالخبر ، ولهذا
 قبل خبر ابن بكير وبني فضال وبني سماعة » ( فرائد الأصول ١: ٣١٧).

 <sup>(</sup>٢) قد تقدّم توضيح قاعدة: «تنقيح المناط» وقسميه القطعيّ والظنّيّ في الجزء السالث:
 ٤١٣، ذيل عنوان «الأوّل: دلالة فحوى أدلّة حجيّة الخبر على حجيّة الشهرة».

<sup>(</sup>٣) انظر: العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٩، وفرائد الأُصول ١: ٣١٤.

«الشيخ " »، والضمير البارز المنصوب يمعود إلى «حجّية مطلق خبر العدل الإمامي » ـ المعبَّر عنه بد «الإيجاب الكلّي » ـ ، وغرضه الله على هذا التقدير أنَّ إطلاق العنوان في كلام الشيخ الله وعدم تقييده بالأخبار المدوَّنة في كتب الأصحاب يستفاد منه بتنقيح المناط القطعيّ حجّيّةُ مطلق خبر العدل الإماميّ الغير العلميّ ولو مع عدم تدوينه فيها .

ولا يخفى أنّ تقدير الكلام بعد إظهار الشرط وإظهار بعض الضمائر فيه هو: أنّ الشيخ أن لم يُرد من التمسّك بالإجماع على العمل بالروايات المدوَّنة حجيّة مطلق خبر الإماميّ فلِمَ افتتح عنوان الاستدلال بالخبر الوارد من طرق الإماميّة ، بلا تقييد بعمل الأصحاب وتدوينه في كتبهم (١١)؟

الثاني: بصيغة المضارع المنفي \_ المعبّر عنه اصطلاحاً بـ «فعل الجحد» -، وحمل لفظة «لم» على حرف النفي، وحينئذ فالضمير السفعوليّ فيه يععود إلى «العمل»، وعلى هذا التقدير فيكون غرضه أن الشاهد على ما ذكرنا \_ من أنّ العمل ليس مناطاً لحجيّة الخبر، بل المناطكون الأخبار أخبار عدول أو ثقات \_ أنّ الشيخ لم يأخذ العمل في عنوان مختاره، بل أخذ فيه عنوان خبر الواحد.

أقول: هذا لا يبعد تماميّته؛ حيث إنّ الشيخ الله عنوان كلامه: «أمّا ما إخترته من المذهب فهو أنّ خبر الواحد إذاكان وارداً من طريق أصحابنا القائلين

<sup>(</sup>١) انظر: العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٦.

في عنوان مختاره <sup>[1]</sup>، و<sup>[7]</sup>لم يشترط كون الخبر ممّا رواه الأصحاب وعملوا به ، فراجع كلام الشيخ وتأمّله ، والله العالم وهو الهادي إلى الصواب .

بالإمامة ... جاز العمل به ... »(١).

فإنّه \$ لم يقل: الخبر الواحد الذي عمل به الأصحاب جاز العمل به، وعلى أيّ حال يستفاد من كلامه الإطلاق، بلا فرق بين القراءتين في الفعل المذكور، لكنّ الأظهر مع ذلك هو الأوّل، فلا تففل.

وبعبارةٍ أُخرى: إنَّ الشيخ بناءً على ما فهمه العلامة يقول بحجِّية مطلق خبر الإماميّ ـسواء كان معمولاً به عند الأصحاب ومدوَّناً في كتبهم أم لا ـ، فلو أراد خصوص المدوَّن منها ـكما فهمه المحقّق ـلأخذ في عنوان كلامه «الخبر المعمول به عند الأصحاب والمدوَّن في كتبهم» مع أنه لم يأخذ ذلك.

[۱] أي: عنوان ما اختاره الشيخ ﴿ هو إطلاق حجّية الخبر وعدم تقييد الحجّية بشيء، حيث قال: ﴿... أنَّ خبر الواحد إذا كان وارداً من طريق أصحابنا القائلين بالإمامة وكان ذلك مروياً عن النبي ﷺ أو أحد الأثمّة ﷺ وكان مـمّن لا يطعن في روايته ويكون سديداً في نقله ... جاز العمل به ... »(۱).

[۲] اعلم أن بعض تلامذة المصنف ذهب إلى أن «الواو» هنا للاستيناف، لا العطف؛ حيث قال: «قوله: [ولم يشترط كون الخبر ...]. أقول: إنه جملة مستأنفة لا أن يكون عطفاً على قوله: فلم يأخذه (۳).

 <sup>(</sup>١) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٦، وفرائد الأُصول ١: ٣١٢.

 <sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) قلائد الفرائد ١: ١٩٦.

أقول: لا يبعد الالتزام بكونه عطفاً على ما قبله، لكنّه للتفسير ، لا المطلق

اقول: لا يبعد الالتزام بكونه عطفا على ما قسبله، لكنه للسنفسير، لا لمطلق العطف، حتّى يستلزم المحذور المتوهِّم عند المحشّي المذكور، فافهم.

### رفع استبعاد التدافع بين إجماعي السيّد والشيخ

[۱] أي: دفع كلِّ من السيّد والشيخ قِئَا الآخر؛ بمعنى: أن يدّعي كـلَّ منهما الإجماع على خلاف ما يدّعي الآخر.

والمقصود أنّ لمتعجّب أن يقول:كيف يمكن ادّعاء إجماعين متضادّين من عَلَمين معاصرين وخَبيرين بمذهب الإماميّة، سيّما مع ملاحظة كونهما أُستاذاً و تلميذاً.

ولكنّ المصنف الله يدفع هذا التعجّب بأنّه لا تعجّب ولا استبعاد في ذلك بعد وقوع نظير هذا التدافع في ما هو الأهمّ ممّا نحن فيه، كبعض المسائل الفرعيّة المعنونة في الكتب، خلافاًللمسألة الفرعيّة الغير المعنونة والأصوليّة التي لم تعنون في الكتب كحجيّة الخبر الغير المعنون في ذاك الزمان في الكتب، فيدّعى فيها الإجماع حدساً، وستقف على المزيد من التوضيح.

قال صاحب «الأوثق» \*: «قوله \*: [ثمّ إنّه لا يبعد وقوع مثل هذا التدافع] أشار إلى منع استبعاد التدافع بين إجماعي السيّد والشيخ؛ إذ ربّما تستبعد دعواهما الإجماع على طرفي المسألة مع معاصر تهما وتلمّذهما عند المفيد \* واطّلاعهما على الأقوال وتبحّرهما في العلم، ولذا تصدّى جماعة للجمع بينهما بوجوه ... »(١٠)

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل ٢: ٢٠٩ ( ١٦٨ ).

|                                          | The state of the s |
|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مرمنت بنيث وخضات                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| بالما الما الما الما الما الما الما الما | بيان والمسالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                          | The state of the s |

ا جستم عربته البياسيد ميذ تمدير في مستود. التن السائد

الم المراجع ال

. الله في الله المسالة القبات عند البيان عند المسالة المسالة المسالة المسالة المسالة المسالة المسالة المسالة ا

The state of the s

ومصحت

All Standards and Standards

المتناف فسينت فللمنتهب

المستقد المستقد عد مناه عند المستقد ال

المسائل الفرعيّة معنوّنةً في الكتب مفتىً بها غالباً بالخصوص ــنعم، قــد يــتَفَق دعوى الإجماع [١]

والوجه في ذلك: أنّ المسائل الفرعيّة كانت معنونة في كتب الأصحاب مفتىً بها غالباً بحيث يطّلع عليها من يراجع هذه الكتب، وعليه فلا ينبغي أن يقع التدافع بينهما فيها.

ومع ذلك كلّه نرى أنّ في كثير من المسائل الفرعيّة المعنونة في الكتب أن يدّعي كلٌّ منهما الإجماع على نقيض ما ادّعاه الآخر. قال الشيخ رحمت الله الكرمانيّ رهي في حاشيته على «الفرائد»: «فالتدافع على هذا التقرير معنويّ لا يكاد يمكن ارتفاعه...» (١).

فإذا كان الحال في المسائل الفرعيّة المعنونة كذلك فتدافعهما في المسائل الفرعيّة الغير المعنونة في الكتب والمسائل الأُصوليّة التي لم تكن معنونة في الكتب كمسألة حجيّة خبر الواحد خير مستبعد بالأولويّة.

وبالجملة : فالمسألة الفرعية المعنونة في الكتب غالباً إذا صحّ فيها التدافع بينهما وأمكن فيها تعارض الإجماعين بمقتضى بعض الروايات، فإمكانه في غير المعنونة منها في غاية الوضوح ؛ سواء كانت المسألة فرعية كمسألة التلقيح والسرقفلية مثلاً \_ أو كانت أصولية كمسألة حجيّة خبر الواحد \_، وعليه فلا تعجّب في التدافع بين العَلَمين \_ أي : السيّد والشيخ يَجُنا \_، وهو المطلوب .

[١] الصواب أن يقال: دعوى الإجماع في المسائل الفرعيّة الغير المعنونة

<sup>(</sup>١) الرسائل المحشى: ٩٤.

بملاحظة قواعد الأصحاب[١]\_...

-كما صرّح به صاحب «الأوثق» ﷺ(١).

والمقصود من الاستدراك هنا أنّ المصنف الله للما ذكر وقوع الاختلاف بين السيّد والشيخ بين في المسائل الفرعية المعنونة في كتب الأصحاب التي يمكن تتبّع الأقوال فيها واحتمل أن يكون كلَّ من الإجماعين المتضادّين فيها باستناد روايات معتبرة ، استدرك من هنا بالنسبة إلى بعض الإجماعات المتعارضة المدّعاة في المسائل الفرعيّة الغير المعنونة في الكتب، التي لا يمكن تتبّع الأقوال فيها، ويكون كلُّ من الإجماعين المتضادّين فيها باستناد ملاحظة القواعد المتفقق عليها، المعبّر عنهما اصطلاحاً بد «الإجماع الحدسيّ»، قبال «الإجماع التتبعيّ» عليها، ماسياً تي من مزيد التوضيح عن قريب.

[1] هذه إشارة إجمالية إلى ما مر منه الشه مفصلاً في مبحث الإجماع، وملخصه: إمكان انعقاد الإجماع كثيراً ما بملاحظة القواعد المتقَق عليها عند الكلّ، حيث قال هناك: «الثالث: أن يستفيد اتّفاق الكلّ على الفتوى من اتّفاقهم على العمل بالأصل عند عدم الدليل -، أو بعموم دليل عند عدم وجود المخصص -، أو بخبر معتبر عند عدم وجدان المعارض -، أو اتّفاقهم على مسألة أصوليّة نقليّة أو عقليّة يستلزم القول بها الحكم في المسألة المفروضة، وغير ذلك من الأمور المتقق عليها ...» (1).

 <sup>(</sup>١) أوثق الوسائل ٢: ٢١٤ ( ١٧٠) عند قوله: «يعني: في المسائل الفرعيّة غير المعنونة في
 كتبهم...».

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١: ٢٠٣.

والمراد من «القواعد المتقَق عليها» كما مرّ توضيحه في مبحث الإجماع (۱۱ مي القواعد المقبولة عند الكلّ مثل قاعدة: «الأصل أصيل حيث لا دليل » وقاعدة: «العموم دليل عند عدم وجود المخصّص»، وقاعدة: «كلّ شيءٍ مطلق حتّى يرد فيه نهيً »، وغير ذلك م، ولذا قال المحقّق التنكابني \* «قوله: [ملاحظة قواعد الأصحاب] من الأصول العلميّة والعمومات والإطلاقات على ماسلف في الإجماع المنقول »(۱۲).

والمقصود في المقام هو: إمكان انعقاد إجماعين متدافعين في مسألة فرعيّة غير معنوّنة في كتب الأصحاب، وكلُّ من المدّعيين يستند إجماعه إلى الاتّفاق الحدسيّ الحاصل من القواعد المتفّق عليها، ومبنى هذا التقرير -كما ترى -إنّما هو على الاجتهاد والحدس في تحصيل الاتّفاق.

وقد ذكر المصنّف في مبحث الإجماع أمثلة عديدة لتوضيح المقام "؟ منها: إزالة النجاسة بالماء المضاف، حيث ادّعى السيّد في الإجماع عملى جواز إزالة النجاسة بغير الماء من المائعات (٤) استناداً إلى الأصل الغير الثابت خلافه شرعاً،

 <sup>(</sup>١) انظر الجزء الثالث: ٢٠٨ ـ ٢٠٨، ذيل عنوان «المحمل الثالث: المراد هو الاتّفاق الحدسيّ الحاصل من القواعد المتّفق عليها».

<sup>(</sup>٢) إيضاح الفرائد ١: ٣٩٨.

 <sup>(</sup>٣) انظر الجزء الثالث: ٢١٥ وبعده، ذيل عنوان «أمثلة الإجماعات المنقولة المستندة إلى
 الحدس».

<sup>(</sup>٤) انظر: مسائل الناصريّات: ١٠٥.

\_كما هو مقتضى قوله الله : «كلّ شيء مطلق حتّى يرد فيه نهى »(١).

وادّعى الشيخ الإجماع على اعتبار الماء المطلق في إزالة النجاسة وعدم كفاية الماء المضاف في دفع الحدث (٢)، ولعلّه استند في ذلك إلى رواية معتبرة منضمة بقاعدة «الأصل أصيل [دليل]حيث لا دليل».

وهذا هو السرّ في قيام الإجماعات في المسائل المستحدثة المعبَّر عنها (٢) اصطلاحاً بـ «الإجماعات الحدسيّة »؛ كمسألة تأمين الشخص الثالث (٤)، ومسألة التلقيح \_أي: إجارة المرأة رحمها \_. ومسألة السر قفليّة ، وغيرها \_ من المسائل الغير المعنونة في الكتب المؤلَّقة قبل زمان ادّعاء الإجماع \_. التي ادّعي بعضٌ الإجماع على مشروعيّتها بمقتضى قاعدة: «وجوب الوفاء بالعقود» المتَّفق على اعتبارها الكلّ المستندة إلى قوله تعالى: ﴿أَوْهُوا بِالْعُقُودِ﴾ (٥)، والوجه فيه: توسعة مفهوم العقد واستعماله (١٦) في الآية الشريفة بصيغة الجمع المحلّى بالألف واللام، وعليه فكأنّ العلماء بأجمعهم قد سلّموا تلك المسائل، فجاز ادّعاء الإجماع فيها، وهو المطلوب.

 <sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه ١٠٠١، الحديث ٩٣٧، ووسائل الشيعة ١١٨ ١٢٧ و ١٢٨، الباب
 ١٢ من أبواب صفات القاضي ، الحديث ٦٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: الخلاف ۱: ۵۹، مسألة ۸.

<sup>(</sup>٣) أي: عن تلك الإجماعات.

<sup>(</sup>٤) المعبّر عنها في الفارسيّة بـ «بيمة شخص ثالث».

<sup>(</sup>٥) المائدة: ١.

<sup>(</sup>٦) أي: استعمال العقد.

## 

\_\_\_\_\_

[۱] قال صاحب «الأوتق» \* : «هذا استيناف كلام بعد رفع الاستبعاد من تنافي الإجماعين، بإبداء احتمال صحّة أحدهما توطئة للجمع بينهما بما سيشير إليه، فعلى الاحتمال الأوّل يصير ما ادّعاه السيّد حقّاً، وعلى الاحتمال الشاني يكون ما ادّعاه الشيخ صواباً »(۱).

ولعلَّ الصواب الالتزام بكون المتن هنا معطوفاً على قوله: «لأنَّ المسائل الفرعيَّة معنوَّنة ...»، فلا تغفل.

[٢] المقصود أنّه لمّاكان تدافع الإجماعين المتضادّين بين السيّد والشيخ عُقظ لمسائل الفرعيّة المعنوّنة والغير المعنونة أمراً ممكناً وغير مستبعد، فعدم استبعاده في المسائل الأصوليّة خصوصاً في مسألة حجّية خبر الواحد المبحوث عنه في المقام التي لم تكن معنوّنة في كتب الأصحاب كان بطريق أولى حكما مرّ آنفاً. ولكنّ هذا قد اعترض عليه المحقّق التنكابني هُ بقوله: «كيف لم تكن المسائل الأصوليّة حضوصاً مسألة حجّية خبر الواحد معنوّنة في كتبهم مع ما ذكره الشيخ في «العدّة»: «أ ليس الشيوخ لا يزالون يناظرون خصومهم في أنّ خبر الواحد لا يُعمل به، ويدفعونهم عن صحّة ذلك؟ »(١)، وسيأتي كلام السيّد هُ

على ما نقله في الكتاب(٢) \_ بأنّهم شدّدوا الإنكار على العامل بخبر الواحد(٤)،

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل ٢: ٢١٤ (١٧٠).

<sup>(</sup>٢) العدَّة في أُصول الفقه ١: ١٢٨، ونقله المصنّف ﴿ في الفرائد ١: ٣١٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: فرائد الأصول ١: ٣٢٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: رسائل الشريف المرتضى ١: ٢٤ و ٢٥ (جوابات المسائل التبّانيّات).

### إنّما المعلوم من حالهم [١] أنّهم عملوا بأخبارٍ وطرحوا أخباراً [٧].

وذكر ابن قبة أنّه لا يجوز التعبّد به عقلاً (١٠)... »(٢٠).

[١] أي: من حال الأصحاب.

### وجوه إمكان التدافع والجمع بين إجماع السيّد والشيخ في حجّيّة الخبر

[7] المقصود في المقام أنّه بعد كون مسألة حجّية خبر الواحد لم تكن معنونة في كتب الأصحاب فل يبقى للسيّد والشيخ يُثِيَّا إلاّ التمسّك بمبنى الأصحاب في ذلك، والمعلوم من حال الأصحاب أنهم قد عملوا في مسألة حجّية خبر الواحد ببعض أخبار الآحاد وطرحوا بعضها الآخر بحيث لم يعلم وجه عملهم بمعضها ووجه طرحهم بعضها الآخر.

وهذا الأمر أوجب أن يدّعي السيّد الله الإجماع على حسبّيّة أخسار الآحاد المحفوفة بالقرائن العلميّة دون المجرّدة عنها، ويدّعي الشيخ اللهجماع على حجّيّة مطلق أخبار الآحاد.

وعليه فلابدً من الجمع بين الإجماعين المتضادّين المذكورين ورفع تعارضهما في باب حجّيّة خبر الواحد.

وقد عرفت إبطال ما ذكره صاحب «المعالم» ﴿ ومَن تبعه من الجمع بين طريقة السيّد والشيخ ﴾ بين طريقة السيّد والشيخ ﴾

 <sup>(</sup>١) حكاه عنه المحقق الله في المعارج: ١٤١، انظر فرائد الأصول ١: ١٠٥، وقد تقدّم البحت عنه في الجزء الثاني: ١٧ وما بعده، ذيل عنوان «الكلام في إمكان التعبّد بالظنّ وامتناعه ».

<sup>(</sup>٢) إيضاح الفرائد ١: ٣٩٨.

بالقرينة دون المجرّد عنها.

وأمّا المصنّف الله فيذكر للجمع بين دعوى السيّد والشيخ عِيَّا وجوهاً ثلاثة:

إحداها: الالتزام بحمل كل من الإجماعين على الحدس ـ لا التتبّع في الأقوال ـ ، بالتقريب المذكور عن قريب عند قوله : «فلعل وجه عملهم ...»، وأيضاً قوله: «ويحتمل كون الفارق ...»، لكن ستعرف إبطاله بقوله: «نعم، لا يناسب ما ذكرنا من الوجه ...»(١).

وثانيها: الالتزام بتصديق الإجماع لأحدهما والتصرّف والتأويل في الآخر، وسيأتي ذكره عند قوله في: «والحاصل: أنّ الإجماع الذي ادّعاه السيد في قوليّ، وما ادّعاه الشيخ في إجماع عمليّ...»، ولكن ستعرف أيضاً إبطال هذا الوجه بقوله: «إلّا أنّ الإنصاف...»(٢).

و ثالثها: الالتزام بما يُقرّر في محلّه من إرادة الاطمئنان من العلم في كلام السيّد دون الاعتقاد الجازم المتبادر منه خارجاً، بالتقريب الآتي (٢) عند قوله (ويمكن الجمع بينهما بوجه آخر ... »، وهذا مضافاً إلى عدم إيطاله ميؤيده المصنّف (الله يقوله: «ولعلّ هذا الوجه أحسن وجوه الجمع بين كلامي الشيخ والسيّد الله الله عنه ... (١٤٠٠).

والمناسب في المقام ذكر كلام صاحب «الأوثق» ، حيث قال: «ولذا تصدّى

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٢٩.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١: ٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ٤٢١، ذيل عنوان «مراد السيّد من لزوم العلم في مسألة حجّيّة الخبر ».

<sup>(</sup>٤) فرائد الأُصول ١: ٣٣١ و٣٣٢.

جماعة للجمع بينهما بوجوهٍ:

أحدها: ما تقدّم في كلام المصنّف الله عن صاحب «المعالم» من تبخصيص معقد إجماع الشيخ بالأخبار المحفوفة بالقرائن القطعيّة، و تخصيص معقد إجماع السّيّد بالأخبار المجرّدة عنها م، وقد تقدّم تضعيفه بدعوى صراحة كلام الشيخ في دعوى الإجماع على اعتبار الأخبار المجرّدة.

وثانيها: ما تقدّم عن صاحب «المعالم» أيضاً في حاشية «المعالم» من تخصيص معقد إجماع الشيخ بالأخبار التي دوّنها أصحابنا في كتبهم، وتخصيص معقد إجماع السيّد بالأخبار التي تختص طرقها بالمخالفين؛ لعدم منافاته عمل السيّد حينئذ بالأخبار المدوّنة في كتب أصحابنا، وإن تجرّدت عن القرائن .. وفيه: أنّه منافٍ لتصريح السيّد بحصر العمل في الأحكام المعلومة بالضرورة أو الإجماع أو الأخبار المتواترة، كما نقله عنه في «المعالم» في ما يأتي من كلامه.

و ثالثها: ما سيذكر ه المصنّف ﴿ من حمل العلم في كلام السيّد على العلم العرفيّ - أعني الوثوق والاطمئنان ... وحمل معقد إجماع الشيخ بما أفاد الوثوق ....

ورابعها: حمل معقد إجماع السيّد على صورة الانفتاح ومعقد إجماع الشيخ على صورة الانسداد، ويشهد بالأوّل أمران...، ويشهد بالثاني أيضاً أمران...»(١٠).

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل ٢: ٢٠٩ ـ ٢١٤ (١٦٨ ـ ١٧٠).

## فلعلِّ [١] وجه عملهم بما عملوا كونه متواتراً أو محفوفاً عندهم [٢].....

الجمع الأوّل: حمل الإجماعين على الإجماع الحدسيّ لا التتبّعيّ

[۱] شروع في الجمع الأوّل بين إجماع السيّد \$ \_المدّعي حجّية خصوص خبر الواحد المحفوف بالقرائن العلميّة م، وإجماع الشيخ \$ \_المدّعي حجيّة مطلق خبر الواحد \_، وملخّصه: حمل الإجماعين المذكورين على الإجماع الحدسيّ، لا التتبّعيّ.

والمقصود من كلمة «لعلّ » \_التي معناها الاحتمال هنا مقابل الاحتمال الآتي المذكور عند قوله \( \* : «ويحتمل كون الفارق بين ما عملوا وما طرحوا ... »(١٠ \_. فتكون إشارة إلى توجيه إجماع السيّد \( \* بأنّه مبتن على الحدس، لا التنبّع .

[۲] غرضه الإشارة إلى ما تحدّس به السيد السيد الجه عمل الأصحاب
 ببعض أخبار الآحاد وطرجهم للبعض الآخر.

توضيح ذلك: أنّ السيّد الله الله الله الله المسالة حجّية أخبار الآحاد عمل الأصحاب ببعضها وطرحهم للبعض الآخر، تحدّس في نفسه أنّ المعوّل بها منها هي ما كانت متواترة مقطوعة الصدور، أو كانت واحدة محفوفة بقرينة تفيد العلم، وأنّ المطروحة منها هي ما كانت واحدة غير مقطوع الصدور، وعليه فادّعى حدساً الإجماع إثباتاً ونفياً على حجّية خصوص الخبر المتواتر أو خبر الواحد المحفوف بالقرينة المفيدة للعلم وعدم حجّية خبر الواحد الغير المقطوع صدوره أو الغير

(١) فرائد الأُصول ١: ٣٢٩.

بخلاف ما طرحوا <sup>[1]</sup>، على ما يدّعيه السيّد ألله على ما صرّح به في كلامه المتقدّم: من أنَّ الأخبار المودعة في الكتب بطريق الآحاد متواترة <sup>[17]</sup> أو محفوفة [<sup>17]</sup>. ونصّ في مقامٍ آخر على: أنَّ معظم الأحكام يُعلم بالضرورة والأخبار المعلومة [<sup>13]</sup>.

المحفوف بالقرينة، ولا نعني من الإجماع الحدسيّ إلّا هذا.

[۱] غرضه ﴿ الإِشارة إلى ما تحدّس به السيّد ﴿ ـمن وجه طرح الأصحاب بعضَ أخبار الآحاد \_، على ما مرّ توضيحه مفصّلاً .

[۲] المقصود هو: ادّعاء تواتر الأخبار المرويّة في كتب الأصحاب مطلقاً حتّى ما يُروى منها بطريق الآحاد .. والوجه فيه -كما ادّعاه المحشّي (۱۱ -: إهمال بعض الأصحاب عن ذكر جميع الطرق واقتصارهم على البعض منها ، وعليه فكون بعض الأخبار فيها واحداً مستند إلى ذلك ، وإلّا ففي الواقع ونفس الأمركان متواتراً، فافهم.

[٣] أي: السيّد يدّعي أنّ الأخبار وإن كانت مدوَّنة في كتب الأصحاب بطريق الآحاد إلّا أنّها متواترة في الواقع أو محفوفة بالقرائن(٢٠).

[1] جواب عمّا أورده السيّد في على نـفسه \_عـلى مـا ادّعـاه صـاحب «المعالم» في وسيذكره المصنّف في في ما بعد عند تـقريب الوجــه الشاني مـن الإجماع (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: الرسائل المحشّى: ٩٤.

 <sup>(</sup>٢) انظر: رسائل الشريف المرتضى ١: ٢٦ (المسائل التبانيّات)، وذكره المصنّف الله نقلاً عن صاحب «المعالم» الله أنظر: فرائد الأصول ١: ٣٢٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: فرائد الأصول ١: ٣٤٣.

ويحتمل [1]: كون الغارق بين ما عملوا وما طرحوا \_مع اشترا كهما [<sup>7]</sup> في عدم التواتر والاحتفاف \_فقد [<sup>7]</sup> ........

[١] غرضه الإشارة إلى توجيه الإجماع المدّعي في كلام الشيخ المبتني على الحدس.

 [۲] هذا الضمير يعود إلى «ما عملوا وما طرحوا»، والمراد منهما «الخبر المعمول به والمطروح».

[3] غرضه الإشارة إلى ما تحدّس به الشيخ الله عمل الأصحاب
 يبعض أخبار الآحاد وطرحهم للبعض الآخر.

توضيح ذلك: أنّ الشيخ الله أما رأى في مسألة حجّية الأخبار عملَ الأصحاب ببعض أخبار الآحاد وطرحهم للبعض الآخر تحدّس في نفسه أنّ المعوّل به منها

<sup>(</sup>١) أو يؤخذ فيه بالاحتياط.

 <sup>(</sup>٢) معالم الدين: ١٩٦، وانظر أيضاً: رسائل الشريف المرتضى ٣: ٣١٣ و٣١٣ (مسألة في إيطال العمل بأخبار الآحاد).

على ما يدّعيه الشيخ الله على ما صرّح به في كلامه المتقدّم، من الجواب [١] عن احتمال كون عملهم بالأخبار لاقترانها بالقرائن [١].

هي ما كانت جامعة لشرائط الحجّية كالعدالة والوثاقة والضبط في الراوي -، وأنّ المطروح منها هي ما كانت فاقدة للشرائط، وعليه فادّعى حدساً الإجماع إثباتاً ونفياً على حجّية خبر الواحد المشتمل على تلك الشرائط - ولو مع عدم احتفافه بالقرينة -، وعدم حجّية الفاقد للشرائط، ولا نعنى من الإجماع الحدسيّ إلا هذا.

 أي: جواب الشيخ عمّا ادّعاه المستشكل \_من استناد عمل الأصحاب بخبر الواحد إلى القرينة العلميّة(١٠).

[۲] إشارة إلى جواب الشيخ الذي ذكر هالمصنف السابقاً نقلاً عن «العدّة» بقوله: «نحن نعلم أنّه ليس في جميع المسائل التي استعملوا فيها أخبار الآحاد ذلك (۲) ... فعلم أنّ دعوى القرائن في جميع ذلك دعوى محالة، ومن ادّعى القرائن في جميع ما ذكرنا كان السبر بيننا وبينه، بل كان معوّلاً على ما يُعلم ضرورة خلافه ...» (۲).

قال المحقّق التنكابنيّ الله: «قد صرّح الشيخ في مقام الجواب المذكور أنّ ما

 <sup>(</sup>١) لا يخفى أنّ الإشكال ذكره العصنف الله تقلاً عن «العدّة» هكذا: «فإن قيل: ما أنكرتم أن
يكون الذين أشرتم إليهم لم يعملوا بهذه الأخبار لمجرّدها، بل إنّما عملوا بها لقرائن اقترنت
بها دلّتهم على صحّتها، ولأجلها عملوا بها، ولو تجرّدت لما عملوا بها ...» (فرائد الأصول
١: ٣١٨، وانظر أيضاً: العدّة في أصول الفقه ١: ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) أي: الاحتفاف بالقرائن العلميّة.

<sup>(</sup>٣) فرائد الأُصول ١: ٣١٨، وانظر أيضاً: العدّة في أُصول الفقه ١: ١٣٥ و١٣٦.

عملوا به غير مقترن بالقرائن، ولم يذكر أنّ الفارق بين ما عملوا وما طرحوا هو فقد شرط العمل في أحدهما دون الآخر. نعم، أشار إلى ذلك في مقام الجواب عن قوله: فإن قيل: كيف تعوّلون على هذه الأخبار وأكثر رواتها المجبّرة...، حيث قال: قيل لهم: إنّا لا نقول: إنّ جميع الأخبار يجوز العمل بها، بل لها شرائط نحن نذكرها في ما بعد...»(١٠).

وبالجملة: فبعد عدم كون بحث حجّية خبر الواحد مطروحاً ومبحوثاً عنه أصلاً في كتب الأصحاب زمان السيّد والشيخ ﷺ فلا يسقى لهما إلاّ مجرّد مشي الأضحاب من حيث عملهم ببعض الأخبار المدوَّنة في الكتب المشهورة وطرحهم للبعض الآخر، وحيث إنّ عمل الأصحاب يُعَدّ دليلاً ليَيّاً ومجملاً (أي: لا لسان له ليظهر وجهه)، فلا يصح الاستدلال به لإثبات أمر معين "، وعليه فاللازم هو الأخذ بالقدر المتيقَّن منه، ولهذا زعم السيّد ﷺ في مسألة حجيّة الخبر الذي عُلِمَ لنا مجرد عمل الأصحاب به محدساً أنّ وجهه والقدر المتيقَّن منه هو الخبر المفيد للعلم من المتواتر والآحاد المحفوفة بالقرائن.

ومن جانب آخر زعم الشيخ الله حدساً أنّ وجهه والقدر المتيقِّن منه هو خبر الواحد الجامع للشرائط.

وعليه فكلٌّ منهما ذهب إلى ما استنبطه، وادّعي على طبقه الإجماع المبتني

<sup>(</sup>١) إيضاح الفرائد ١: ٣٩٩، وانظر أيضاً: فرائد الأُصول ١: ٣١٦، والعدّة في أُصول الفقه ١: ١٣٣،١٣١.

<sup>(</sup>٢) مقابل القول الذي له إطلاق؛ فإنّه يصح الاستدلال به لإثبات المدّعى.

## نعم [١]، لا يناسب ما ذكرنا من الوجه [٢]

على الحدس \_المعبَّر عنه اصطلاحاً بـ«الإجماع الحدسيّ» \_. الذي يتصوّر فيه الجمع بين الإجماعين المتضادّين، قبال «الإجماع التتبّعيّ» الذي لا يتصوّر فيه هذا، ولا نعني من الجمع بين إجماع السيّد والشيخ بَيْنًا في مسألة الخبر وإمكان عدم التدافع بينهما إلاّ هذا.

## إبطال الجمع الأوّل باستناد الإجماع إلى التتبّع في الأقوال

[۱] المقصود من الاستدراك هنا المناقشة وإبطال التوجيه المذكور لإمكان التدافع والجمع بين إجماع السيّد والشيخ و السيخ و السبح المتعدد على الإجماع التبتعيّ الغير القابل وملخّصه: حمل الإجماع في ما نحن فيه على الإجماع التبتعيّ الغير القابل لإمكان التدافع والجمع، لا الإجماع الحدسيّ القابل للجمع بالتقريب الآتي.

[٢] وهو حمل إجماعي السيّد والشيخ الله المتضادّين في مسألة حجيّة خبر الواحد على الإجماع الحدسيّ -كما مرّ توضيحه مفصّلاً -، وغرضه الإشارة إلى عدم تماميّة التوجيه المذكور لإمكان التدافع والجمع بين الإجماعين المذكورين.

قال المحقّق التنكابني \* : «قوله: [نعم، لا يناسب ما ذكرنا من الوجه] فإنه يدلٌ على أنّ المسألة كانت معنوّنة في كتبهم وأنّ قولهم ورأيهم على عدم حجّية خبر الواحد حسب ما رامه السيّد \* ، وأنّ عملهم على طبق قولهم ورأيهم ، فلا يصحّ الوجه المذكور المبنى على أنّه ليس هناك إلّا عمل مجمل لهم لم يعلم وجهه ... » (١١)

<sup>(</sup>١) إيضاح الفرائد ١: ٣٩٩ و٤٠٠.

## تصريح السيّد بأنّهم [١] شدّدوا الإنكار على العامل بخبر الواحد [٢].

#### دلالة دعوى شدّة إنكار الأصحاب للعمل بالخبر على التتبّع

[١] أي:علماء الإماميّة.

[۲] المقصود أنّ الشاهد على عدم تماميّة التوجيه المذكور هو: ما صرح به السيّد المرتضى الله على العمام الإساميّة شدّدوا الإنكار على العمام بخبر الواحد ... إذ الظاهر من كلامه هذا هدو أنّ ادّعاء الإجماع منه على عدم اعتبار خبر الواحد كان مستنداً إلى التتبّع في الأقوال وتصريح الأصحاب بشدّة الإنكار له، لا مجرّد عملهم، ليدّعى احتماله، ويُحملُ عمليه الاحتمالان المذكوران.

وبالجملة : فتماميّة التوجيه يتوقّف على قطع النظر عن هذا التصريح، وإلّا فمع ملاحظة ذلك لا يتمّ أصلاً، فافهم.

أقول: إنّ أشدّ من ذلك هو تصريح السيّد ﴿ بكون ترك العمل بـخبر الواحــد معروفاً من مذهب الشيعة ، كتركهم العمل بالقياس ــكما تقدّم سابقاً ١٠٠١.

<sup>(</sup>١) انظر: فرائد الأصول ١: ٣٦٣ عند قوله: «... والمعلوم من حالها أنّها لا ترى العمل بخبر الواحد، كما أنّ المعلوم أنّها لا ترى العمل بالقياس... »، وهذا إشارة إلى كلام السبّد شُخّ في «جوابات المسائل التباتيّات »: فإنّه قال: «ويجري ظهور مذهبهم في أخبار الآحاد مجرى ظهوره في إبطال القياس في الشريعة وخطره وتحريمه، وأكثرهم يحظر القياس والعمل بأخبار الآحاد عقلاً... » (رسائل الشريف المرتضى ١: ٢٤ و٢٥).

ولعلُّ <sup>[۱]</sup> الوجه فيه <sup>[۲]</sup>: ما أشار إليه الشيخ في كلامه المتقدّم بقوله : إنّهم منعوا من الأخبار التي رواها المخالفون في المسائل التي روى أصحابنا خلافها<sup>[۳]</sup>.

#### انصراف إنكار الأصحاب عن العمل بالخبر إلى خبر المخالفين

[١] اعلم أنّ كلمة «لعلّ» هنا كانت بمنزلة جواب عن سؤال مقدّر، وهو مــا أشار إليه الشيخ الطوسيّ ﴿ بقوله: «وإن قيل ... قيل له ... » ــعلى ما يأتي تقريبه.

[۲] الضمير المجرور يعود إلى «أنهم شددوا الإنكار على العامل بخبر الواحد»، والمقصود المناقشة في الوجه الذي تمسك به السيد القائل بعدم حجّية خبر الواحد الغير العلمي لإثبات مذهبه، وحاصله: أنّ شدّة الإنكار من الأصحاب لا يتوهّم منه صحّة مذهب السيّد الله بعد احتمال وقوع ذلك(١) لخبر المخالفين كما صرّح به الشيخ (١٠) الم

[٣] هذا إشارة إلى حاصل الوجه الذي صرّح به الشيخ \$ في توجيه شـدة
 إنكار الأصحاب للعمل بخبر الواحد.

توضيح ذلك: أنّ الشيخ الله أثبت حجّيّة خبر الواحد المجرّد عن القرينة أورد عليه المستشكل بقوله: «فإن قيل: أليس شيوخكم لا تزال يمناظرون خصومهم في أنّ خبر الواحد لا يُعمل به، ويدفعونهم عن صحّة ذلك، حتّى إنّ منهم

<sup>(</sup>١) أي: شدّة الإنكار.

<sup>(</sup>٢) انظر: العدّة في أصول الفقه ١: ١٢٨ عند قوله: «قبل له: من أشرت إليهم من المنكرين لأخبار الآحاد إنّما كُلموا من خالفهم في الاعتقاد ... »، وقد أوضح ذلك المحقق التنكابنيّ الله في إيضام الفرائد ١: ١٣٨٦ و ٤٠٠٠.

من يقول: لا يجوز ذلك عقلاً...، فكيف تدّعون أنتم خلاف ذلك؟ »(١).

فأجاب الشيخ الله عن هذا الإشكال بجوابين، ذكر المصنّف الله هاهنا الجواب الأوّل، ولم يذكر الجواب الثاني.

أمّا الجواب الأوّل، فملخّصه: احتمال وقوع شدّة الإنكار من الأصحاب للخبر المخالفين، وقد أشار إليه بقوله: «قيل له: من أشرت إليهم من المنكرين لأخبار الآحاد، إنّما كلّموا من خالفهم في الاعتقاد، ودفعوهم عن وجوب العمل بما يروونه من الأخبار المتضمّنة للأحكام التي يروونهم خلافها، وذلك صحيحٌ على ما قدّمناه، ولم نجدهم اختلفوا في ما بينهم وأنكر بعضهم على بعض العمل بما يروونه ...»(۱)، وقد تقدّم توضيح هذا الجواب مع ذكر أمثلة لممفصلاً (۱۳).

وأمّا الجواب الثاني الذي لم يذكره المصنّف شها، فملخّصه: أنّ المنكرين لحجّية الخبر حيث كانوا معلومي النسب فلا يضرّ إنكارهم بالإجماع، وقد أشار إليه بقوله: «على أنّ الذين أُشير إليهم في السؤال أقوالهم متميّزة مِن بين أقوال الطائفة المُحقّة، وعَلمنا أنّهم لم يكونوا أئمّة معصومين، وكلّ قولٍ عُلِمَ قائله وعُرِفَ نسبه وتميّز من أقاويل سائر الفرقة المحقّة لم يعتدّ بذلك القول...»(٤)، وقد تقدّم

<sup>(</sup>١) العدّة في أصول الفقه ١: ١٢٨، وانظر أيضاً: فرائد الأصول ١: ٣١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق.

 <sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ١٩٦، ذيل عنوان «الوجه الأول: اختصاص الإنكار بخبر المخالف لروايات الخاصة ».

<sup>(</sup>٤) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٨ و ١٢٩، وانظر أيضاً: فرائد الأُصول ١: ٣١٤.

# واستبعد هذا [1] صاحب المعالم \_ في حاشيةٍ منه على هامش المعالم [7] ، . . .

توضيح هذا الجواب سابقاً(١).

فتحصّل ممّا ذكرنا: أنّه يحتمل أن يكون الوجه في تشديد إنكار الأصحاب للعمل بخبر الواحد هو: كون الرواة من المخالفين، أي: شدّدوا الإنكار على الأخبار التي رواها المخالفون في المسائل التي روى أصحابنا خلافه، فيكون منع الأصحاب عن العمل بخبر الواحد الذي رواه المخالفون، وبمقتضى قاعدة: «إذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال» فلا يكون تشديد الإنكار دليلاً ومتمسّكاً على عدم حجّية خبر الواحد الغير العلميّ، كما جعله السيّد الله انتصاراً لصحّة مذهبه وهو اختصاص حجّية خبر الواحد بالخبر المحفوف بالقرائن العلميّة دون المجرّدة عنها.

## استبعاد انصراف إنكار الأصحاب للعمل بالخبر إلى خبر المخالفين

[۱] أي: الوجه الذي أشار إليه الشيخ \_ على ما نقله المصنّف ﴿ آنفاً بقوله: 
«ولعلّ الوجه فيه ... » \_ من كون مراد الأصحاب من «المنع عن العمل بخبر الواحد 
وشدّة إنكارهم له » هو المنع عن أخبار المخالفين، لا مطلق الأخبار \_ كما تقدّم آنفاً. 
[۲] حكى المولى صالح المازندراني ﴿ هذه الحاشية في حاشيته على المعالم 
بقوله: «هذا الذي ذكره المصنّف في هذا المقام كان قبل وقوفه على كلام الشيخ في 
«العدّة »؛ لأنه ﴿ ذكر في الحاشية أنّ الشيخ صرّح بموافقته للمرتضى وبأنّ 
الإماميّة قاطبة يعملون بخبر الواحد وإن كان مجرّداً عن القرائن، وأنّ مرادهم

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٢٠١، ذيل عنوان «الوجه الثاني: عدم إضرار معلوم النسب بالإجماع ».

بعد ما حكاه عن الشيخ [١] . . .

بخبر الواحد حيث نفوا العمل به هو خبر المخالفين حيث قال: اعلم أنَّ الذي اتَّضح لى من حال الشيخ في هذا المقام بعد أن تيسّر لي الوقوف على كتابه المسمّى بـ «العدّة» أنّ أخبار الآحاد التي دوّنها الأصحاب في كتبهم وتناقلوها بينهم يُعمَل بها وغيرها من الأخبار التي دوّنها المخالفون في كـتبهم ليس بـحجّة ولا يـعوَّل عليها، وقد صرّح فيها بالموافقة على ما سبقت حكايته عن المرتضى وغيره ـمن الإنكار بعمل الإماميّة بخبر الواحد ـ.، وإنّ ذلك شعارهم وطريقتهم التي لاسبيل إلى ادّعاء خلافها عليهم، ثمّ إنّه خصّ ذلك بما ذكرنا من روايات مخالفيهم دون رواياتهم، واحتجّ لما صار إليه بإجماع الطائفة على العمل بالأخبار التي روتها ودوّنتها وبالغ في نفي احتمال كون عملهم بها إنّما حصل بسبب انضمام القرائين إليها، وأنت إذا تأمّلت اختياره هذا وجدته على غاية البُعد عن الصواب؛ فإنّ الاعتراف بإنكار عمل الإماميّة بأخبار الآحاد لا يعقل صرفه إلى روايات مخالفيهم؛ إذ العدالة معتبرة في قبول الخبر عندهم، وهي منتفية في روايات أهل الخلاف، وذلك كافٍ في عدم العمل بها والإعراض عنها، فأيّ معنى للمبالغة في نفي خبر الواحد؟ »(١).

[۱] أقول: إنّ نقل هذا الاستبعاد في الهامش كان أقوى شاهد على أنّ صاحب «المعالم» الله يكن عنده كتاب «العدّة» حين البحث عن حجّيّة خبر الواحد، فلا تغفل.

<sup>(</sup>١) المعالم المحشى: ١٩٧.

وهذا ما صرّح به المصنّف الله سابقاً عند إبطال دعوى الشيخ حسين الكركيّ الله يعد و أمّا صاحب «المعالم» أنه فعذره أنّه لم يحضره «عدّة» الشيخ حين كتابة هذا الرحل (١٠)». (١٠) هذا الموضع ، كما حكى عن بعض حواشيه واعترف به هذا الرجل (١٠)» (١٠).

- [۱] الجارّ هنا يتعلّق بــ«استبعد».
- [٢] الضمير المستتر يعود إلى «الشيخ».
  - [٣] الجارّ هنا يتعلّق بـ «الاعتراف».
- [٤] الجارّ هنا يتعلّق بـ «عمل الإماميّة».
- [٥] المقصود هو: بيان وجه الاستبعاد، فكأنّ صاحب «المعالم» قال: «أيّها الشيخ! إنّك بعد أن اعترفت بمنع الإماميّة عن العمل بخبر الواحد وشدّة إنكارهم على ذلك، فلا يبقى وجه للتوجيه المذكور بحمل إنكارهم للعمل بالأخبار التي رواها المخالفون، بل لا يعقل ذلك جدّاً.
- [٦] تعليل لعدم معقوليّة صَرف إنكار عـمل الإماميّة بأخـبار الآحـاد إلى
   روايات مخالفيهم.
- [٧] الضمير في «عندهم» يعود إلى «الإماميّة»، وفي «انتفاءها» يعود إلى

<sup>(</sup>١) أي: الشيخ الكركيِّ ﴿ اللَّهُ .

 <sup>(</sup>۲) فرائد الأصول ١: ٣٢٧، وانظر أيضاً الصفحة ٣٧١، ذيبل عنوان «الجواب عن كلام
 صاحب المعالم وعدم صحّة التعسّك به ».

## فلا وجه للمبالغة في نفي العمل بخبرٍ يروونه <sup>[۱]</sup>، انتهى <sup>[۲]</sup>.

«العدالة»، والمراد من «غيرهم» أي: غير الإماميّة من المخالفين، والضمير في «عنها» يعود إلى «روايات مخالفيهم».

والمقصود هو: أنّ اعتبار العدالة في الراوي \_على ما صرّح به الشيخ في عنوان كلامه \_واشتراطها عند الإماميّة يكفي في عدم حجّيّة الخبر المرويّ عن طرق العامّة، بعد كونهم فاسقين عندهم جدّاً، من دون احتياج إلى المنع عن العمل بمطلق الخبر توريةً وتقيّةً وإرادة خصوص خبر العامّة.

وبعبارةٍ أُخرى: انتفاء الشرط \_ أي: العدالة \_ فيهم كافٍ في الإعراض عن أخبارهم بلا احتياج إلى مبالغة الأصحاب الشوشدة الإنكار في نفي ذلك، وعليه فاللازم حمل شدة الإنكار في كلام الأصحاب على العمل بخبر الواحد من الإمامية.

- [١] أي: المنع عن العمل بالخبر الذي يرويه غير الإماميّة من المخالفين.
- [۲] أي: انتهى كلام صاحب «المعالم» الذي ذكره المولى صالح المازندراني في هامش «المعالم» (١٠).

(١) انظر: المعالم المحشى: ١٩٧.

وفيه [١]: أنَّه يمكن أن يكون إظهار هذا المذهب [٢] والتجنَّن به [٣] . . . . . .

## توجيه اختصاص إنكار الأصحاب للعمل بالخبر ، بخبر المخالفين

[۱] شروع في تقريب الردّ على استبعاد صاحب «المعالم» \*(۱۱)، و تصحيح التوجيه المذكور عن الشيخ \*(۱۵)، وملخّصه: أنّه لا استبعاد في ما ذكره الشيخ \*(۱۵) ممل أخبار الآحاد على أخبار المخالفين بالتقريب الآتي.

[٢] أي: عدم حجّيّة خبر الواحد.

[٣] الضمير هنا يعود إلى «المذهب»، و «التجنّن» معناه: الأخذ بما يُمدفع به الشرّ ـ من الجُنّة وغيرها ـ، ولذا قال بعض المحشّين: «أي: يُتّقى به ويُستدفع به الشرّ»(٣).

ومصداقه الواضح هو إظهار المذهب في عدم حجّية خبر الواحد الذي حصل به الجُنّة والوقاية عن شرّ المخالفين، وقد أوضح ذلك مفصّلاً صاحب «الأوثق» بقوله: «إنّ المخالفين لمّا اختلقوا أخباراً في مدح أئمّتهم \_أو في ذمّ أئمّتنا اللهِ ، أو في غير ذلك \_ورووها عن النبيّ لله أو أئمّتنا اللهِ ودسّوها في أخبارنا، وكان أصحابنا في ذلك الزمان مخالطين معهم، ولم يكن لهم التصريح بخلافهم، احتالوا

 <sup>(</sup>١) قال المحقق التنكابني \* «قد ذكر هذا قبله المحقق القتي \* في القوانين رداً على
 صاحب المعالم \* ... » (إيضام الفرائد ١: ٤٠٠).

 <sup>(</sup>٢) تسديد القواعد: ٢٥٢، قال الطريحي ( الجنة عبالضم والتنسديد .. السسترة، وفي الحديث: «الإمام جُنّة» أي: يتقى به ويستدفع به الشرّ». مجمع البحرين، مادة «جنن».

في مقامٍ لا يمكنهم التصريح بفسق الراوي [1]، فاحتالوا في ذلك <sup>[۲]</sup> بأنّا لا نعمل إلّا بما حصل لنا القطع بصدقه بالتواتر أو بالقرائن، ولا دليل عندنا عملى العمل بالخبر الطنق <sup>[۳]</sup> وإن كان راويه غير مطعون <sup>[1]</sup>، ...........

المنع من العمل بخبر الواحد في التلخّص عن مخالفتهم وطرح أخبارهم، وتخلّصوا بذلك عن مناظر تهم بما اختلقوا من أخبارهم، كما هو واضح لمن تتبّع السلف ...» (١٠). [1] إشارة إلى بيان وجه إظهار هذا المذهب \_أي: عدم حجّية أخبار الآحاد \_ من الأصحاب، وذلك أنّه يمكن أن يكون إظهار الإماميّة \_رضوان الله عليهم \_ لهذا المذهب من جهة التقيّة وعدم قدرتهم لتفسيق العامّة والتصريح بعدم اعتبار خبرهم، فمن هذا الطريق كانوا يتقون دماءهم ودماء الشيعة، وعليه فلا منافاة بينه وبين حجّية خبر الواحد الإماميّ.

[٢] أي: في التصريح بفسق الراوي، والمقصود أنَّ أصحاب الإماميّة لمّا لم يمكنهم التصريح بفسق الراوي من المخالفين قالوا بعدم حجّيّة خبر الواحد، وجعلوا ذلك حيلة عليهم وتخلّصاً من شرّهم.

[٣] أي: الخبر الواحد العاري عن القرينة \_المعبّر عنه بـ «غير المقطوع الصدور» \_، والمقصود أنّ أصحاب الإماميّة في مقام الحيلة قالوا: إنّه لا دليل عندنا على العمل بالخبر المفيد للظنّ، وإنّما نعتقد بخصوص العمل بالخبر المفيد للطنّ.

[٤] أي: كون الراوي ممّن لا يُطعَن فيه ولا يتّهم بالكذب.

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل ٢: ٢١٥ ( ١٧٠ ).

| ؛ حيث خصّ إنكار الشــيوخ | وفي عبارة الشيخ ـ المتقدّمة ـ إشارةً إلى ذلك [١] |
|--------------------------|--------------------------------------------------|
| [Y]                      | للعمل بالخبر المجرّد بصورة المناظرة مع خصومهم [  |
|                          | . الحام [٣] .                                    |

[1] أي: الاحتيال والتجنّن، وغرضه أنّ ما قلناه في الدفاع عن الشيخ -من كون وجه شدّة إنكار الأصحاب للعمل بخبر الواحد هو لأجل التجنّن والتخلّص من شرور المخالفين -، هو ما صرّح به الشيخ بنفسه بقوله: «المنكرين لأخبار الآحاد إنّما كلّموا من خالفهم في الاعتقاد ودفعوهم عن وجوب العمل بما يروونه من الأخبار المتضمّنة للأحكام التي يروون هم خلافها...»(۱).

[٢] المقصود هو: أنّ المخالفين كانوا يناظرون الأصحاب في بعض المسائل الاعتقاديّة، فكانوا يتمسّكون الإثباتها بأخبار الآحاد، والأصحاب في مقام ردّ استدلالهم بها حيث لم يمكنهم التصريح بفسق الراوي قالوا: إنّا لا نعمل بخبر الواحد، ثمّ اشتهر هذا بينهم، فزعم السيّد \$ كون شدّة الإنكار عن العمل بخبر الواحد مذهباً للإماميّة، فادّعى الإجماع على المنع.

الجمع الثاني: بتصديق أحد الإجماعين وتأويل الآخر ، وتحصيله بحملين

[٣] لعلّه تكرار لقوله \$: «نعم، لا يناسب ما ذكرناه...»، وغرضه \$ الإشارة
 إلى جمع آخر بين إجماع السيد \$ وإجماع الشيخ \$ في باب حجيّة خبر الواحد

<sup>(</sup>١) العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٨.

أنَّ الإجماع الذي ادَّعاه السيّد ﷺ قوليٌّ [1]، وما ادّعاه الشيخ ﷺ إجماعٌ عمليّ [1]،

الغير العلميّ، وهو الصواب، وملخّصه: التصديق لأحد الإجماعين والتصرّف والتأويل في الإجماع الذي صدّقناه، ولا أن الإجماع الذي صدّقناه، لكن ستعرف إيطاله بقوله: «إلا أنّ الإنصاف...»(١).

ولا يخفى أنّ هذا الجمع إثباتاً ونفياً قد أوضحه بعض تـلامذة المـصنّف الله مفصّلاً (٢).

[۱] «الإجماع القوليّ» هو: اتفاق أرباب الفتاوى على مسألةٍ أو حكمٍ، وقد أشار إليه المصنّف ﴿ بقوله: «أمّا القوليّ فهو مستفاد من تتبّع فتاوى الفقهاء في موارد كثيرة ...» (٣)، ويقابله «الإجماع العمليّ» الآتي ذكره.

والمقصود في المقام أنّ ادّعاء السيّد ﴿ عدم حجّية خبر الواحد الغير العلميّ هو من قبيل «الإجماع القوليّ»؛ بمعنى: أنّه ﴿ التزم باتّفاق العلماء على ذلك وتشديدهم على إنكار حجّية خبر الواحد الغير العلميّ -كما أشار إليه المصنّف ﴿ الْفَاعِلُونُ اللّهِ عَلَى العامل بخبر الواحد» (١٤).

[۲] «الإجماع العمليّ» هو: اتفاق العلماء في مقام العمل على مسألةٍ أو حكمٍ، وهو يستفاد من عمل الأصحاب والعلماء كما أشار إليه المحقّق الخراسانيّ ﴿

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: قلائد الفرائد ١٩٦١. ١٩٨.

 <sup>(</sup>٣) فرائد الأصول ٣: ٣٥٠، وانظر أيضاً: عوائد الأيّام: ٦٧١، عائدة ٦٣، والرسائل التسمع
 (للأشتياني ): ١٥٠.

<sup>(</sup>٤) فرائد الأُصول ١: ٣٢٩.

## والجمع بينهما [١] يمكن بحمل عملهم [٢] على ما احتفّ بالقرينة عندهم [٣] . . . .

بقوله: «اتّفاق العلماء عملاً \_بل كافّة المسلمين \_... »(١).

والمقصود في المقام أنّ ادّعاء الشيخ الله حجّية خبر الواحد الثقة هو من قبيل «الإجماع العمليّ»؛ حيث إنّه صرّح بذلك بقوله: «والذي يدلّ على ذلك إجماع الفرقة المحقّة؛ فإنّي وجدتها مجمعة على العمل بهذه الأخبار ...»(٢)؛ بمعنى: أنّه الله الترم باتّفاق العلماء عملاً على العمل بخبر الواحد الثقة في أمور هم الشرعيّة.

وحيث إنّ العمل لا يكون له لسان حتّى يعلم وجهه فيكون مجملاً، والدليل المجمل لابدّ من الأخذ بالقدر المتيقن منه، وهو خبر الواحد الثقة.

[۱] إشارة إلى الجمع الثاني المطروح على لوحة البحث الذي يمكن حصوله بحملين:

الحمل الأوّل: تأويل إجماع الشيخ بعد التصديق بإجماع السيّد

[۲] أي: التأويل في عمل الأصحاب، وغرضه الإشارة إلى الإجماع العملي الذي ادّعاه الشيخ الله المجلسة

[٣] إشارة إلى الوجه الأوّل من وجهي الجمع الثاني، وهو يحصل بالتمسّك بإطلاق قول الأصحاب في عدم حجّية خبر الواحد الغير العلميّ \_وهو يشمل خبر الإماميّ والعاميّ\_وبالتصرّف في الإجماع العمليّ الذي تمسّك بـه الشيخ

<sup>(</sup>١) كفاية الأُصول: ٣٠٢.

<sup>(</sup>٢) العدّة في أصول الفقه ١: ١٢٦.

وبحمل قولهم [<sup>1]</sup> على ما ذكرنا <sup>[۲]</sup> من الاحتمال في دفع الروايات الواردة فيما لا يرضونه من المطالب<sup>[۲]</sup>، ..........

. • • • •

لحجّية خبر الواحد الغير العلميّ، وحيث كان العمل مجملاً لم يعلم وجهه، ولهذا يحمل عمل الأصحاب على الأخذ بالقدر المتيقّن منه \_وهو حجّية خصوص خبر الواحد المحفوف بالقرائن العلميّة دون المجرّدة عنها \_، وعليه فيكون ما ادّعاه السيّد الله حقاً ويصير ما ادّعاه الشيخ الله والا نعني من تصديق إجماع السيّد والتصرّف والتأويل في إجماع الشيخ إلّا هذا، وعليه فيتمّ الجمع بينهما، وهو المطلوب.

#### الحمل الثاني : تأويل إجماع السيّد بعد التصديق بإجماع الشيخ

[١] أي:التأويل في قول الأصحاب، وغرضه الإشارة إلى الإجماع القوليّ الذي ادّعاه السدد ﴿

[۲] إشارة إلى ما ذكره المصنّف الله تقلاً عن الشيخ القوله: «قيل له: من أشرت إليهم من المنكرين لأخبار الآحاد إنما تكلّموا من خالفهم في الاعتقاد، ودفعوهم عن وجوب العمل بما يروونه من الأخبار المتضمّنة للأحكام التي يروون خلافها ... "(۱).

[٣] إشارة إلى الوجه الثاني من وجهي الجمع الثاني، وهو يحصل بالتصرّف
 في الإجماع القوليّ الذي تمسّك به السيّد \$ لحجيّة خـصوص خـبر الواحـد

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣١٣، وانظر أيضاً: العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٨.

المحفوف بالقرائن العلميّة دون المجرّد عنها، فيحمل إطلاق قـول الأصحاب بعدم حجّيّة خبر الواحد الغير العلميّ على خصوص خبر الواحــد المـرويّ عـن طرق العامّة.

وبعبارةٍ أخرى: نرفع اليد عن الإطلاق المستفاد من ظاهر كلام الأصحاب في عدم اعتبار خبر الواحد، وعليه فيصحّح حينتذٍ ما ادّعاه الشيخ ، ويبطل ما ادّعاه السيّد ، ولا نعني من التصديق بإجماع الشيخ والتصرّف والتأويل في إجماع السيّد إلّا هذا، وعليه فيتم الجمع بينهما، وهو المطلوب.

وستعرف بعد قليل أنّ هذا التصرّف خلاف الظاهر كما لا يخفى ... وإليه أشار المصنّف الله بقوله: «مخالف لظاهر القول ...» (١٠ خلافاً للالتزام بالإجمال المصحّح به مذهب السيّد الله في فإنّه ليس فيه مخالفة للظاهر \_كما هو شأن المجملات \_. وإليه أشار المصنّف الله بقوله: «ليس مخالفاً لظاهر العمل؛ لأنّ العمل مجمل ...» (١٠ .

وبالجملة: فإنّ الأخذ بالإجمال -كحمل العمل على المحفوف بالقرينة -، وأيضاً التمسّك بالإطلاق -كحمل القول على الخبر المرويّ عن العامة والخاصّة - يوجبان صحّة مذهب السيّد الله وفساد مذهب الشيخ الله ، كما أنّ رفع اليد عن إطلاق القول وعدم تسليم الإجمال في العمل يوجبان العكس ، فبذلك يُجمع بين المذهبين ، وهو المطلوب .

<sup>(</sup>١) فوائد الأُصول ١: ٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

[1] أي: بأن نلتزم بأن إجماع الأصحاب على عدم حجّية خبر الواحد ـالذي ادعاه السيّد الله يكون راويه الخباه السيّد الله يكون راويه غير الإماميّ، وهذا لا ينافي لما ادّعاه الشيخ الشيخ من عملهم بالخبر المجرّد عن القرينة الذي يكون راويه إماميّاً. فعلى هذا صدّقنا إجماع الشيخ الشيخ وتصرفنا في الجماع السيّد الله .

[٢] إشارة إلى أنّ التأويل في الإجماع القوليّ \_الذي ادّعاه السيّد \$ \_ ـ برفع اليد من الإطلاق المستفاد من ظاهر قول الأصحاب، يكون خلاف الظاهر، وذلك لأنّ ظهور إطلاق قولهم في عدم حجّية خبر الواحد الغير العلميّ يفيد العموم (١٠) بحيث يشمل خبر الواحد الغير العلميّ المروى عن طرق الخاصّة والعامّة.

[٣] أي: بأن نلتزم بأنّ إجماع الأصحاب على العمل بخبر الواحد \_الذي ادّعاه الشيخ \_كان معقده خصوص الخبر المحفوف بالقرينة، وهذا لا ينافي لما ادّعاه السيّد \_من إجماع الأصحاب وتصريحهم بعدم حجّيّة الخبر المحرّد عن القرينة \_، وعلى هذا صدّقنا إجماع السيّد \$ وتصرّفنا في إجماع الشيخ \$.

[3] إشارة إلى أنّ التأويل في الإجماع العمليّ الذي ادّعاه الشيخ "بحمل عمل الأصحاب على خبر الواحد المحتف بالقرينة لم يكن مخالفاً لظاهر العمل، خلافاً للحمل الثاني \_على ما يأتي تقريبه.

<sup>(</sup>١) كما صرّح صاحب الأوثق ﴿ ثُنُّهُ بقوله: «لظهوره في العموم » أوثق الوسائل ٢: ٢١٥ (١٧٠).

[١] الضمير المرفوع المستتر في قوله: «وقع» يعود إلى «العمل», والبارز المجرور يعود إلى «الجهة»، والجملة برمتها تعليل لقوله \ : «ليس مخالفاً الظاهر العمل»، والمقصود أنّ عمل الأصحاب بتلك الأخبار لا يُعلم أنّ مناطه الاحتفاف بالقرينة أو حجّية خبر الواحد مطلقاً، فيكون العمل حينئذ مجملاً لا ظهور له، وهذا لا مانع من حمل الإجماع العمليّ الذي ادّعاه الشيخ \ على خبر الواحد المحفوف بالقرينة، وأمّا المجرّد عنها فلم يُحرز الإجماع على حجّيته.

#### إبطال الجمع الثاني بوجهين

[٢] بعد ذكر الحملين المذكورين في الجمع بين إجماعي السيّد والشيخ بيًا شرع شه من هنا في الردّ على هذا الجمع، وملخّصه: تصحيح مـذهب الشيخ شه و تضعيف مذهب السيّد ، وذلك يحصل بوجهين \_بالتقريب الآتي.

[٣] إشارة إلى القرائن السبع الآتية المؤيدة لما ادّعاه الشيخ فله من حجيّة مجرّد خبر الواحد الثقة من وانتظر محلّه عند قوله: «... بخلاف الإجماع المدّعى من الشيخ والعلّامة؛ فإنّه معتضدٌ بقرائن كثيرة تدلّ على صدق مضمونه وأنّ الأصحاب عملوا بالخبر الغير العلميّ في الجملة، فمن تلك القرائن: ما ادّعاه الكشّيّ ...، ومنها: دعوى النجاشيّ ...، ومنها: ما ذكره ابن إدريس ... (١٠).

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٣٦\_٣٤٠.

<u>C....</u>

[۱] أي: التأويل في إجماع الشيخ \* وهو حمل عمل الأصحاب على العمل بالخبر الذي احتف بالقرينة .. والمقصود هو الإشارة إلى بطلان التأويل في عمل الأصحاب، وذلك لأنّ القرائن قد دلّت على أنّ الأصحاب عملوا بالأخبار المجرّدة عن القرائن، وعليه فلا يمكن التأويل والتصرّف في الإجماع العمليّ الذي ادّعاه الشيخ \*.

[٢] إشارة إلى قوله \$ في ما بعد: «فمراد الشيخ من تجرّد هذه الأخبار عن القرائن تجرّدُها عن القرائن الأربع التي ذكرها أوّلاً، وهي: موافقة الكتاب أو السنّة أو الإجماع أو دليل العقل»(١٠).

[٣] إشارة إلى لزوم تصديق إجماع الشيخ وتأويل إجماع السيّد، وغرضه أنّه بعد دلالة القرائن على إبطال الحمل الأوّل (٢)، وهو التأويل في الإجماع العمليّ الذي ادّعاه الشيخ ﴿ فلابدّ من الالتزام بالحمل الثاني (٣)، وهو التصرّف والتأويل في الإجماع القوليّ الذي ادّعاه السيّد ﴿ حن المنع عن العمل بخبر الواحد المجرّد عن القرينة، واختصاص الحجيّة بخبر الواحد المحفوف بالقرائن العمليّة.

وممّا يدلّ على وجوب الالتزام بالإجماع القوليّ وجهان:

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ٣٣١.

<sup>(</sup>Y) انظر الصفحة ٤١١، ذيل عنوان «الحمل الأوّل: ... ».

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ٤١٢، ذيل عنوان «الحمل الثاني ... ».

الوجه الأوّل: حمل المنع عن العمل بالخبر على خبر المخالفين

[۱] هذا هو الوجه الأوّل في تأويل القول بمنع حجّية خبر الواحد، وهو (۱۱): رفع اليد عن إطلاق القول، ولو مع كونه (۱۱) مخالفاً لظاهر القول، كما تقدّم \_ بمعنى: أنّه يحمل قولهم بعدم حجّية الخبر على أنّهم أرادوا بذلك دفع أخبار العامّة التي كان رواتها فساقاً، وحيث لم يمكن للأصحاب أن يردّوها بفسق الراوي فردّوها بطريق المنع عن العمل بخبر الواحد، وذلك للتجنّب والتخلّص من شرور المحالفين، وإليه أشار المصنّف الله أبقوله: «وفيه: أنّه يمكن أن يكون إظهار هذا المذهب والتجنّن به في مقام لا يمكنهم التصريح بفسق الراوى ... (۱۳).

وهذا ما أشار إليه المصنف فللسابقاً نقلاً عن الشيخ للله بقوله: «المعلوم من حالها الذي لا ينكر أنهم لا يرون العمل بخبر الواحد الذي يرويه مخالفوهم في الاعتقاد \_إلى أن قال: \_من أشرتَ إليهم من المنكرين لأخبار الآحاد إنما تكلّموا من خالفهم في الاعتقاد، ودفعوهم عن وجوب العمل بما يروونه من الأخبار المتضمنة للأحكام التي يروون خلافها ... »(1).

<sup>(</sup>١) أي: وهذا التأويل.

 <sup>(</sup>٢) أي: ولو مع كون التأويل.

<sup>(</sup>٣) فرائد الأصول ١: ٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) فرائد الأُصول ١: ٣١٣، وانظر أيضاً: العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٧ و ١٢٨.

وإمّا على ما ذكره الشيخ: من كونهم جماعةً معلومي النسب لا يقدح مخالفتهم بالإجماع[١].

ويمكن الجمع بينهما بوجهٍ آخر <sup>[۲]</sup>، وهو: ............

## الوجه الثاني: عدم إضرار مخالفة السيّد المعلوم النسب بالإجماع

[١] هذا هو الوجه الثاني في تأويل القول بمنع حجّية خبر الواحد، وهو: عدم قدح مخالفة السيّد وأتباعه فيما نحن فيه بعد كونهم معلومي النسب، وإليه أشار الشيخ الله السيّد وأتباعه ... ١٠٠٠).

وقد ذكر المصنف الله هذا الوجه نقلاً عن الشيخ الله بقوله: «على أنّ الذين أشير إليهم في السؤال أقوالهم متميّزة بين أقوال الطائفة المحقّة، وقد علمنا أنّهم لم يكونوا أئمّة معصومين، وكلّ قولٍ قد عُلِمَ قائله وعُرِفَ نسبه وتميّز من أقاويل سائر الفرقة المحقّة لم يُعتدَّ بذلك القول...»(٢).

#### الجمع الثالث: مدار حجّيّة الخبر في كلا الإجماعين الوثوق والاطمئنان

 [۲] المضبوط في بعض النسخ: «بوجه أحسن» (۱٬۳)، وهو غلط جدّاً، بعد تكرار لفظة «أحسن» في ما بعد عند قوله: «لعلّ هذا الوجه أحسن ...».

 <sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ٣١١، وانظر أيضاً: العدة في أصول الفقه ١: ١٣٨ و ١٣٩ عند قبوله:
 «على أنّ الذين أشير إليهم ... لم يعتد بذلك القول».

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١: ٣١٤، وانظر أيضاً: العدّة في أُصول الفقه ١: ١٢٨ و ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: الرسائل المحشى: ٩٥.

\_\_\_\_\_

والمقصود الإشارة إلى جمع ثالث بين إجماع السيد فلله المدّعي حجيّة خبر الواحد المجرّد خصوص خبر الواحد المحفوف بالقرائن العلميّة وعدم حجيّة خبر الواحد المجرّد عنها ـ وإجماع الشيخ فلله المدّعي حجيّة مطلق خبر الواحد ـ، وقد قرر المحقّق الاستياني فلا حاصل هذا الجمع بقوله: «حاصله: أنّ مراد السيّد من «الخبر المحفوف بالقرينة القطعيّة» هو: المقرون بما يفيد الاطمئنان بصدق الراوي والو ثوق به، ومراد الشيخ من «الخبر المجرّد» ـ الذي ادّعي إجماعهم على العمل به ـ هو: المجرّد عن القرائن الأربع، مع اعترافه بدوران الحجيّة مدار الوثوق والاطمئنان بصدق الراوي، فلا نزاع بينهما حقيقة »(۱).

وقال أيضاً: «ثمّ إنّه يظهر ما أفاده من الجمع من كلام بعض أفاضل المتأخّرين أيضاً. قال في «المناهج» بعد جملة كلام له في الجمع بين كلامي السيّد والشيخ يُبِيًّا ما هذا لفظه: ولا يبعد أن يكون مراد السيّد من «القطع» العلم العادي، أو الظنَّ المتآخم للعلم حكما صرّح به بعض مشايخنا -، ويرجع النزاع بينهما حينئذٍ أيضاً إلى اللفظى» انهى كلامه رفع مقامه (٢٠).

ثمّ لا يخفى أنّ هذا الجمع سيويّده المصنّف الله عدم إيطاله بقوله: «ولعلّ هذا الوجه أحسن وجوه الجمع بين كلامي الشيخ والسيّد رَبيّنا ١٣٠٨، وستقف على المزيد من التوضيح.

<sup>(</sup>١) بحر الفوائد ٢: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) بحر الفوائد ٢: ٢٦٨، وانظر أيضاً: مناهج الأحكام والأُصول: ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) فرائد الأُصول ١: ٣٣٢.

#### الفرق بين الجمع الثالث والجمعين السابقين

اعلم أنّ الوجه التالث أكمل وأحسن ممّا لا يخفى، والوجه فيه: عدم استلزامه لصحّة أحد المذهبين وفساد المذهب الآخر \_خلافاً للجمع المتقدّم؛ فإنّ الالتزام فيه بصحّة كلِّ منهما يوجب فساد الآخر وبالمكس \_، فافهم.

وهذا قد أوضحه بعض المحشين، فقال: «لا يخفى أنّ هذا الجمع راجع إلى توافق السيّد والشيخ في المسألة من دون نظر إلى قول الأصحاب وعملهم، بخلاف الوجهين الأوّلين المذكورين للجمع بين قول الأصحاب وعملهم؛ فإنّ بناءً على كلّ واحد منهما يلزم تصديق أحد العَلَمين(۱) و تكذيب الآخر، بخلاف هذا الجمع الله في تصديقهما» (۱). لا يذهب عليك أنّ هذا الجمع أيضاً لا يسلمه بعض المحققين (۱) لمنافاته مع بعض ما صرّح به السيّد الله في بعض كلماته(۱) مع أنّ المصنف الله عدّه من أحسن وجوه الجمع، فافهم.

<sup>(</sup>١) أي: السيّد والشيخ لِلنَّمُثّا .

<sup>(</sup>۲) أي: الجمع الثالث.

<sup>(</sup>٣) تسديد القواعد: ٢٥٢.

<sup>(</sup>٤) قال المنظمَر ﷺ: « يدفعه أنّ السيّد حصر في بعض عباراته ما يثبت الأحكام ـ عند من نأى عن المعصومين أو وجد بعدهم ـ ، في خصوص الخبر المتواتر المفضي إلى العلم وإجماع الفرقة المحقّد ، لا غير هما ... » (أصول الفقه : ٤٤٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: رسائل الشريف العرتضي ٣: ٣١١ و٣١٢ (مسألة في إبطال العمل بأخبار الآحاد).

أنّ مراد السيّد ﷺ من العلم [١] الذي ادّعاه في صدق الأخبار هو مجرّد الاطمئنان [<sup>١</sup>]؛

#### بحث تمهيديّ في معنى « العلم »

[١] اعلم أنّ الجمع التالت الذي ذكر والمصنّف في يتوقّف على معنى «العلم»، إذ السيّد في يذهب إلى لزوم «العلم» في حجّية خبر الواحد، والشيخ في يذهب إلى عدم لزومه، وستقف على العزيد من التوضيح.

ثمّ اعلم أنّ العلم نوعان:

العلم بالمعنى الحقيقي، ويراد صنه: ما يوجب الاعتقاد الجازم الذي
 لا يحتمل الخلاف فيه، وهو المصطلح عند اللغويين والمنطقيين والمتكلمين (١٠).

٢ ـ العلم بالمعنى العرفيّ، ويراد منه: ما يوجب السكون والركون والوثـوق والاطمئنان<sup>(٢)</sup>، وقد يعبّر عنه بـ «العـلم العـاديّ» و «العـلم المـتعارف»، وهـو المصطلح عند الأصوليّين والفقهاء<sup>(٢)</sup>.

## مراد السيّد من لزوم العلم في مسألة حجّية الخبر

[۲] إذا عرفت ما تقدّم، فاعلم أنّ مراد السيد الله من «لزوم العلم في حجيّة خبر
 الواحد» يحتمل قويّاً أن يكون هو: العلم العرفيّ، لا العلم الحقيقيّ؛ بمعنى: أنّ ما

 <sup>(</sup>١) انظر على سبيل المثال: مجمع البحرين ، مادة «علم »، والحاشية على تهذيب المنطق:
 ١٤ ، وكشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد: ٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) كلُّ هذه التعابير تشير إلى معنى واحد.

<sup>(</sup>٣) انظر: الذريعة إلى أصول الشريعة: ٤٢، والعدّة في أصول الفقه ١: ١٢.

فإنّ المحكيّ عنه ﴿ في تعريف العلم: أنّه ما اقتضى سكون النفس <sup>[1]</sup>، وهــو<sup>[۲]</sup> الذي ادّعى <sup>[۳]</sup>.....

ادّعاه السيّد الله من اختصاص حجّية الخبر، بخبر الواحد المحفوف بالقرائن العلميّة دون المجرّد عنها \_ إنّما هو في ما يحصل الاطمئنان بصدوره وصحّته، وهو ما أشار اليه بقوله: «أكثر أخبارنا المرويّة في كتبنا معلومة مقطوع على صحّتها» (١١).

[۱] هذا شاهد لما ذكر؛ أي: والشاهد على كون مراد السيّد الله من «العلم» هو: مجرّد الاطمئنان ما قاله في كتابه «الذريعة»؛ فإنّه قال: «واعلم أنّ العلم ما اقتضى سكون النفس، وهذه حالة معقولة يجدها الإنسان من نفسه عند المشاهَدات»(۱۳).

[٢] أي: العلم بمعنى الاطمئنان.

[٣] المدّعي لهذا التقريب \_أعني: حمل العلم على الاطمئنان \_ هو الشيخ حسين بن شهاب الدين العامليّ الكركيّ \$: حيث ادّعى ذلك في كتابه «هداية الأبرار» بقوله: «البحث الثاني: في بيان معنى العلم المعتبر شرعاً في ثبوت الأحكام المنقولة إلينا عن أئمة الهدى هيا. اعلم أنّ لفظ «العلم» يطلق في اللغة على الاعتقاد الجازم الثابت المطابق للواقع، وهذا يستى اليقين، وعلوم الأنبياء والأثبّة هي من هذا القبيل، ويطلق أيضاً على ما تسكن إليه النفس وتقضي العادة بصدقه، وهذا يستى «العلم العاديّ»، ويحصل بخبر الثقة الضابط المتحرّز عن الكذب، بل وغير الثقة إذا علم من حاله أنّه لا يكذب أو دلّت القرائن على صدقه

 <sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ٣٢٣، وإنظر أيضاً: رسائل الشريف المرتضى ١: ٢٦ ( جوابات المسائل التيانيات).

<sup>(</sup>٢) الذريعة إلى أصول الشريعة: ٤٢.

-إلى أن قال: والعلم بهذا المعنى قد اعتبره الأصوليون والمتكلمون في إثبات كثير من قواعدهم كحجية الإجماع وغيره وإلى أن قال: وهذا هو الذي عناه القدماء بقولهم: لا يجوز العمل في الشريعة إلا بما يوجب العلم. يدلك على ذلك تعريف السيد المرتضى في «الذريعة»...»(١٠).

[١] هذا وإن أرجعه بعض المحشّين (٢) إلى صاحب «الوسائل» ﴿ (٣)، لكنّ الأوضح إرجاعه إلى صاحب «الحدائق» في كتابه «الدرر النجفيّة»: حيث قال: «من أطلق عليه العلم من الأخباريّين أراد به ما هو أعمّ وهو ما يسكن النفس إليه و تطمئنّ به ... فإنّ العلم له مراتب متفاوتة ...، وأمّا حمل العلم في هذا المقام على الحكم الجازم المطابق للواقع فهو بعيد ...» (1).

قال الوحيد البهبهاني \* : «اعلم أنّ الموجّه من الأخباريّ قال : لفظ «العلم» يطلق لغةً على الاعتقاد الجازم الثابت المطابق للواقع \_وهذا يسمّى باليقين \_، وعلى ما تسكن إليه النفس، وتقضي العادة بصدقه \_ويسمّى العلم العاديّ، ويحصل بخبر الثقة وغيره إذا دلّ القرينة على صدقه، وهذا هو الذي اعتبره الشارع في ثبوت الأحكام الشرعيّة \_كما يرشد إليه موضوع الشريعة السمحة

<sup>(</sup>١) هداية الأبرار: ١٢ ـ ١٤.

 <sup>(</sup>٢) انظر: تسديد القواعد: ٢٥٢ عند قوله ﴿: «أشار إلى ذلك شيخنا الحرر ﴿ في الفائدة العاشرة من الفوائد العذكورة في آخر «الوسائل»...».

 <sup>(</sup>٣) انظر: وسائل الشيعة ٢٠: ١٠٤، ذيل الفائدة العاشرة.

<sup>(</sup>٤) الدرر النجفيّة: ٦٣.

أنَّ مرادنا بالعلم بصدور الأخبار هـو هـذا السعني (١٦)، لا اليـقين الذي لا يـقبل الاحتمال (٢١) رأساً.

فمراد الشيخ من تجرّد هذه الأخبار عن القرائن [<sup>٣]</sup>: تجرّدها عن القرائن الأربع التي ذكرها أوّلاً، وهي موافقة الكتاب أو السنّة أو الإجماع أو دليل العـقل<sup>[1]</sup>

السهلة ....»(١)، هذاكلَّه نقله عنه المحقِّق التنكابنيُّ الله السهلة ....»

[١] أي: العلم العاديّ والعرفيّ، وغرضه ﴿ الإِشارة إلى ما صرّح به السيّد ﴿ بقوله: «أكثر أخبارنا المرويّة في كتبنا معلومة...»٣).

[٢] أي: العلم بالمعنى الحقيقيّ الذي لا يحتمل فيه احتمال الخلاف.

#### مراد الشيخ من عدم لزوم العلم في مسألة حجّية الخبر

 [٣] إشارة إلى ما عرفت من الشيخ شابقاً من ادّعائه الإجماع على حجّية خبر الواحد مطلقاً، ولو كان غير مفيد للعلم.

<sup>(</sup>١) الرسائل الأُصوليّة: ٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: إيضاح الفرائد ١: ٤٠٢.

 <sup>(</sup>٣) انظر: الرسائل الشريف المرتضى ٣: ٣١٣، وفيه هكذا: «واعملم أنّ معظم الفقه نعلم ضرورة مذاهب أثنتنا فيه بالأخبار المتواترة ...».

<sup>(</sup>٤) انظر : فرائد الأُصول ١: ٣١٨.

ومراد السيّد من القرائن التي ادّعى في عبار ته المتقدّمة احتفاف أكثر الأخبار بها <sup>[١]</sup>:

هو «التواتر»، وقد أوضحنا هناك أنّ الصواب هو التعبير بــ«العـقل» بــدلاً عــن

هو «التواتر»، وفد اوصحنا هناك ان الصواب هو التعبير بـ «العمل» بــد ؛ عـن «التواتر»، وبهذا اتّضح تماميّة ما ادّعيناه سابقاً ــمن بطلان لفظة «التواتر» فــي كلام الشيخ \$ ولزوم استعمال لفظة «العقل» مكانه.

وعلى أيّ حال، فالمقصود هو: الإشارة إلى ما عرفت من الشيخ ﴿ سابقاً ـ من ادّعاثه ﴿ استحالة اقتران جميع الأخبار المرويّة في الكتب بالقرائن العلميّة من الكتاب والسنّة والإجماع والعقل(١) ـ ، وهو الحقّ جـدًاً بـالتقريب المـتقدّم مـن المصنّف ﴿ .

لكنّه بعد تماميّة تفسير العلم بالاطمئنان فكانّه الله الله الستحيل الاطمئنان بصحّة جميع تلك القرائن الأربع، إلّا أنّه يمكن تحصيل هذا الاطمئنان بطرق أخر \_كالوثوق بالراوي أو الرواية \_، وعليه فلا منافاة بين كلامي السيّد والشيخ اللجمع بلزوم حصول الاطمئنان وعدم لزوم اليقين على كلا القولين، ولا نعني من الجمع بينهما إلّا هذا، وسيجيء المزيد من التوضيح.

[۱] أي: بالقرائن، وغرضه الإشارة إلى ما نقله صاحب «المعالم» السيد الله ين المعالم عن السيد الله بنا أكثر أخبارنا المروية في كتبنا معلومة مقطوع على صحتها، إمّا بالتواتر، أو بأمارةٍ وعلامةٍ دلّت على صحتها وصدق رواتها، فهي موجبة للعلم

<sup>(</sup>١) انظر: العدّة في أصول الفقه ١: ١٣٥ و ١٣٦ عند قوله : « ... فعلم أنّ ادّعاء القرائن في جميع هذه المسائل دعوى محالة ... »، وقد تقدّم توضيح ذلك في الصفحة ٢٧٣، ذيل عنوان «دفع الإيراد باستحالة احتفاف جميع الأخبار بالقرائن ».

# هي <sup>[١]</sup> الأُمور الموجبة للوثوق بالراوي <sup>[٢]</sup> أو بالرواية <sup>[٣]</sup>، . . . . . . . . . . . . . . . . . .

\_\_\_\_\_\_

مقتضية للقطع، وإن وجدناها مودّعةً في الكـتب بسندٍ مخصوصٍ من طريق الآحاد»(١).

[۱] خبر لقوله \ : «ومراد السيد»، والمقصود أنّ ما أراده السيد \_من «اقتران الأخبار بالقرائن» \_ هو: احتفافها بما يوجب الوثموق بصدورها والاطمئنان بصدقها وصحتها.

[۲] أي: ممّا يوجب الاطمئنان \_ الذي يكفي في حجّيّة الخبر \_ هو الوثـوق بالراوي، وهو يحصل بكونه ثقة \_كما صرّح به الشيخ # بقوله «ويكون سديداً في نقله» (٢) \_، ووثاقة الراوي تثبت بقول أهل الرجال \_كالنجاشيّ مثلاً \_: إنّ فـالاناً ثقة يُعتمد عليه.

[٣] أي: وممّا يوجب الاطمئنان \_الذي يكفي في حجّية الخبر \_هو الوثوق بالرواية، وهو يحجّية الخبر \_هو الوثوق بالرواية، وقد أشار إليه المصنف شسابقاً بقوله: «دلّ هذا الخبر الشريف اللائح منه آثار الصدق...» (٣)، والمقصود هو: أنّ الخبر المذكور سابقاً عن تفسير المنسوب إلى الإمام العسكريّ الله وإن أورد على اعتباره من ناحية عدم توثيق رواته (٤)، بل مجهوليتهم على ما ادّعاه العلامة شئ، لكنّه لاشتماله

<sup>(</sup>١) معالم الدين : ١٩٧، ورسائل الشريف المرتضى ١: ٢٦ (المسائل التبّانيّات).

<sup>(</sup>٢) العدّة في أصول الفقه ١: ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) فرائد الأصول ١: ٣٠٤.

 <sup>(</sup>٤) انظر الصفحة ٨٠ وما بعدها، ذيل عنوان «ومنها: ما ورد في تنفسير العسكري عن الصادة فليتك ».

## بمعنى سكون النفس بهما وركونها إليهما[١]، وحينئذٍ [٢] . . . . . . . . . . . . . . . . .

على كلمات عالية ومضامين شامخة جدًاً، حكم المصنّف الله بكونه موثوقاً بـه المعبّر عنه اصطلاحاً بـ«وثاقة الرواية».

ولا يخفى أنّ المقرَّر في محلَّه اعتبار الوثوق في الراوي دون الرواية.

 أي: سكون النفس بسبب الوثوق بالراوي أو الرواية ، واعتماد النفس على الراوى أو الرواية .

والمقصود أنّ مراد السيّد في من «العلم واحتفاف الأخبار بالقرائـن العـلميّة » هو: ما يوجب الاطمئنان، ومراد الشيخ في من «نفي العلم وتجرّد الأخـبار مـن القرائن» هو: نفي إرادة اليقين والاعتقاد الجازم.

وعلى هذا فلا منافاة بين ما ادّعاه السيّد ﴿ وما ادّعاه الشيخ ﴿ ؛ إذ مناط العمل بالراوية عند العّلَمين هو حصول الاطمئنان وسكون النفس، سواء حصل هذا السكون من القرائن الأربع المفيدة للعلم والقطع بصدور الأخبار وصحّتها، أو من طريق قرائن أخر الموجبة للوثوق بصدور الأخبار والاطمئنان بصحّتها \_ككون راويها ثقة \_، ولذا قال الشيخ ﴿ : «ولو بمجرّد وثاقة الراوي وكونه سديداً ... »(١٠)، وعليه فيحصل التوفيق بين السيّد والشيخ ﷺ

[٢] أي: حين إرادة الاطمئنان من العلم، والمقصود دفع سؤال مقدَّر.

أمّا السؤال، فملخّصه: أنّ حين ما ثبت كون المراد من «العلم» هو الاطمئنان، وأنّ حصوله يكفي في حجّيّة خبر الواحد وأنّه لا يلزم في حجّيّته اليقينُ والاعتقاد

<sup>(</sup>١) انظر: فرائد الأُصول ١: ٣٣٢.

فيُحمل إنكار الإماميّة للعمل بخبر الواحد على إنكارهم للعمل بـــه تــعبّداً [1]. أو لمجرّد حصول رجحانِ بصدقه [<sup>7]</sup>على ما يقوله المخالفون <sup>[7]</sup>.

الجازم، فما معنى إنكار الإماميّة للعمل بخبر الواحد الذي تـمسّك بــه السـيّد & واستشهد به لإثبات مدّعاه ـكما تقدّم سابقاً (١).

وأمّا الجواب، فملخّصه: أنّ إنكار الإماميّة لحجّيّة خبر الواحـد يـحمل على المعنيين الآتيين.

[۱] إشارة إلى المعنى الأوّل، بحمل إنكار حجّية خبر الواحد على أنّ علماء الإماميّة ينكرون حجّية خبر الواحد وقبوله تعبّداً؛ بمعنى: أنّهم لا يعملون بنفس خبر الواحد، بل يعملون به بعد حصول الوثوق والاطمئنان بصدقه وصحّته، وعليه فالمقصود من لزوم العلم في حجّية الخبر هو حصول الاطمئنان بصدور الخبر وعدم الاكتفاء بنفس الخبر تعبّداً.

[۲] أي: صدق خبر الواحد، وغرضه الإشارة إلى المعنى الثاني، بحمل إنكار حجّية خبر الواحد على أنّ الإماميّة ينكرون حجّيّة الخبر في ما إذا حصل منه مجرّد الظنّ، من دون وثوق بصدوره.

والمقصود من «الظنّ» هو : الظنّ المطلق الغير المفيد للوثوق والاطمئنان؛ فإنّه لا يعتبر عند الإماميّة.

[٣] أي: العامّة؛ حيث إنّهم يقولون بحجّية خبر الواحد بمجرّد حصول

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٤٠٠، ذيل عنوان «دلالة دعوى شدة إنكار الأصحاب للعمل بالخبر على التنتم».

والإنصاف: أنّه لم يتضح من كلام الشيخ دعوى الإجماع على أزيد من الخبر الموجب لسكون النفس ولو بمجرّد وثاقة الراوي وكونه سديداً في نقله لم يُطعن في روايته [١].

ولعلَّ هذا الوجه أحسن [٢] وجوه الجمع بين كلامي الشيخ والسيَّد ﷺ [٣] . . . .

الظنّ منه، والإماميّة ينكرون حجّيّة مثل هذا الخبر (١١)، فلا تغفل.

[۱] المقصود هو: أنّ المستفاد من ظاهر كلام الشيخ أنّه لا يدّعي الإجماع على حجّية مطلق الخبر، بل الحجّية في كلامه تدور مدار شرائط حصول الوثوق بالخبر؛ بمعنى: أنّه ادّعى الإجماع على حجّية خبر الواحد المفيد للوثوق وسكون النفس، وهو يحصل بمجرّد كون الراوي سديداً ومستقيماً في نقله \_كما صرّح به الشيخ \

#### أحسنيّة الجمع الثالث

[۲] ولعل وجه أحسنيّة هذا الوجه: عدم كونه مستلزماً لترجيح أحد الإجماعين على الآخر ، بخلاف الجمعين السابقين؛ حيث يكون التصرّف بتأويل إجماع السيّد (الإجماع القوليّ) مستلزماً لترجيح إجماع الشيخ (الإجماع العمليّ)، وبالعكس \_كما تقدّم توضيحه سابقاً (").

[٣] حيث ادّعى الشيخ الإجماع على حجّية خبر الواحد ولوكان مجرّداً
 عن القرائن، وادّعى السيد الله الإجماع على حجّية خصوص خبر الواحد

<sup>(</sup>١) إذ المعتبر عندهم هو الظنّ المتآخم بالعلم.

 <sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٤٠٩، ذيل عنوان «الجمع الثاني: بتصديق أحد الإجماعين وتأويل الآخر.
 وتحصيله بحملين ».

خصوصاً مع<sup>[1]</sup> ملاحظة تصريح السيّد هئ في كلامه بأنّ أكثر الأخبار متواترةً أو محفوفة ، وتصريح الشيخ هئ في كلامه المتقدّم بإنكار ذلك<sup>[7]</sup>.

المحفوف بالقرائن العلميّة دون المجرّدة عنها.

[۱] وجه الخصوصيّة هو: استبعاد عدم إمكان الجمع بين السيّد والشيخ بَيُّئا؛ لوقوع اختلاف مورد النفي والإثبات بينهما في مورد واحد.

لكن يمكن الجمع بينهما مخصوصاً بملاحظة التصريحين المذكورين في كلاهما؛ بتقريب أن يكون مراد السيد الله عن «لزوم العلم وكون أكثر الأخبار متواترة أو محفوفة» \_ هو: الوثوق بصدورها والاطمئنان بصحتها، ومراد الشيخ الله العلم وإنكار كون أكثر الأخبار متواترة أو محفوفة» \_ هو: اليقين والاعتقاد الجازم والاكتفاء بما يوجب الوثوق بها، وهذا هو مقتضى الجمع الثالث بين كلامي السيد والشيخ الله المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة الشائد بين كلامي السيد والشيخ الله المنافقة ال

[۲] إشارة إلى التواتر والاحتفاف بالقرائن، والمقصود هو: أنّ إنكار السيخ اللحتفاف بالقرائن، إنكار السيخ الاحتفاف بالقرائن، إنكار السوجبة للوثوق بالراوي أو الرواية حكما تقدّم آنفاً من ولذا قال بعض المحشين: «أي: التواتر والاحتفاف بالقرائن الأربع؛ فإنّ الاحتفاف عند السيّد هو الاحتفاف بما يوجب السكون، ولا منافاة بين ذلك الاحتفاف وعدم الاحتفاف بتلك القرائن الأربع، فلا منافاة ولا مخالفة بينهما على هذا الجمع (٢)»(٣).

<sup>(</sup>١) أي: الكتاب والسنّة والإجماع والعقل.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى اختلاف مورد النفي والإثبات بينهما، فلا تغفل.

<sup>(</sup>٣) تسديد القواعد: ٢٥٢.

#### الفهارس العامّة

١ ـ فهرس الآيات الكريمة
 ٢ ـ فهرس الأحاديث الشريفة

٣ \_فهرس مصادر التحقيق

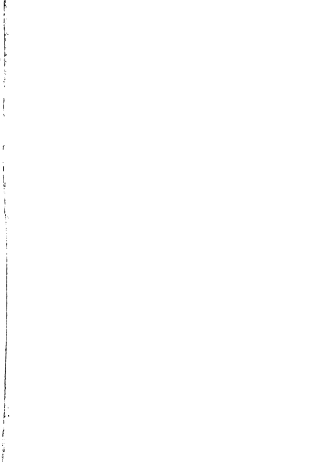
٤ \_فهرس الاصطلاحات الواردة

٥ ـ فهرس الفوائد والقواعد الواردة

٦ \_فهرس الأقوال الواردة

٧ \_ فهرس محتوى الهوامش الهامّة

۸ \_فهرس محتوى الكتاب



## ١ ـ فهرس الآيات الكريمة

| YVV                                       | ﴿ أَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا ﴾                        |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ۸٣                                        | ﴿ إِلَّا أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴾                     |
| فْمَتِي﴾ ٢٠٨                              | ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِ      |
| رٍ وَمٰا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ﴾ ٢٧٦ | ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِي |
| ۳۸۹                                       | ﴿ أَوْفُوا بِالْعُقُودِ ﴾                                               |
| نُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَالاَتُكُمْ ﴾ ٢٧٦  | ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا تُكُمْ وَبَنَا تُكُمْ وَأَخَوا تُكُ     |
| ۳۱۷                                       | ﴿ فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾                                            |
| ۱۱۱ و ۲۷۷                                 | ﴿فَلاٰ تَقُلْ لَهُمٰا أُفِّ ﴾                                           |
| ٠٢٦                                       | ﴿فَلُوْلا نَفَرَ ﴾                                                      |
| بِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ ٢٧٨                | ﴿فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضاً أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةً مِ         |
| ُ ۱۱۱ و ۲۷۷                               | ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ ﴾                     |
| ۲٦١                                       | ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾                                             |
| ٢٥٥                                       | ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةً إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتًا ﴾               |
| ينِ ﴾ ۲۷۹                                 | ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْ        |
| ٢٧٩                                       | ﴿ وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلاثُونَ شَهْراً ﴾                            |
|                                           | ﴿ وَلاٰ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾                            |
|                                           |                                                                         |

| rvv | ﴿ وَمِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِقِنْطَارٍ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ ﴾ |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------|
|     | ﴿ وَمِنْهُم أُمَّيُّونَ لا يَعلَمونَ الكِتابَ ﴾                                  |
| ١٣٩ | ﴿ وَمَنْ يَتَّقِى اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً ﴾                              |
| ۱۱۷ | ﴿ وَمَنْ يَتَّقِى اللَّهَ يَجعَل لَهُ مَخرَجاً وَيَرزقهُ مِنْ حَيثُ لا يَحتَسِبُ |
| ۲۰۸ | زِيَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾           |
| ۲۷  | إِيْرِ يدُونَ أَنْ يَتَحْاكُمُوا الِّي الطُّاغُوتِ﴾                              |

## ٢\_ فهرس الأحاديث الشريفة

| «ائتِ أبانَ ابن تَغلِب فإنّهُ قدسمِع مِنّي حديثاً كثيراً»٧٠       |
|-------------------------------------------------------------------|
| «اجلس في مسجدالمدينة، وأفت الناس»                                 |
| «اختلاف أصحابي لكم رحمة» ٢١٧ و ٥٩                                 |
| «إذا أردتَ حديثاً فعليك بهذا الجالس»                              |
| «إذا سَمِعتَ من أصحابك الحديث وكُلُّهم ثقَةٌ فمُوَسَّعٌ عليك» ٧   |
| «إذاكان جاءك الحديثان المختلفان فقسهما على كتاب الله»             |
| «إذاكان ذلك فأرجه حتّى تلقى إمامك»                                |
| «إذا نَزَلَت بكُم حادثَةٌ لا تَجِدونَ حُكمَها فيما رُويَ عَنّا» ٩ |
| «إذن فتخيّر»                                                      |
| «إذن فتخيّر أحدهما، فتأخذ به وتَدَع الآخر » ٣٥ و ١٢               |
| «إذن فخُذ بما فيه الحائطة لدينك، واترك ما خالف الاحتياط» ٤        |
| «اعتمدا في دينكما على كلّ مسنّ في حبّنا»                          |
| «إعرفوا مَنازلَ الرجال منّا بقَدر روايتهم عَنّا»٢٩                |
| «أن تؤمن بالله وحده لاشريك له»                                    |
| «إن كنت تريد معانيه فلا بأس»                                      |
| «أنّ عليّاً ﷺ أتاه قوم يختصمون في بغلة فقامت البيّنة لهؤلاء»٣.    |

| َإِنَّ الله _عزِّ وجلَّ_نصب عليّاً ﷺ علماً بينه وبين خلقه»٢١٠              |
|----------------------------------------------------------------------------|
| َإِنَّ أَبَا الخطَّابِكذب على أبي عبدالله ﷺ» ٩٦ و ٣٦٠                      |
| َإِنَّ أَبَانَ ابن تغلب قد روى عَنِّي رواية كثيرة»٥٨ و٣١١                  |
| إنّ أصحاب المقاييس طلبو ا العلم بالمقاييس»                                 |
| إِنَّ أُمَّتي ستفرّق بعدي على ثلاث وسبعين فرقة» ٢٢٥ و٣٢٢                   |
| َإِنَّ أُولِي الناس بالتقديم في الجماعة أقرأهم للقرآن» £2                  |
| َ إِنَّ دين الله لا يصاب بالمقاييس»                                        |
| : إنّ السنّة لا تقاس. ألا ترى أنّ المرأة تقضي صومها ولا تقضي صلاتها؟!» ١٨٨ |
| َإِنَّ عليّاً ﷺ باب من أبواب الجنّة، فمن دخّل بابه كان مؤمناً»٢١٠          |
| إنّ عوامّ اليهو د قد عرفوا علماءهم بالكذب الصريح»                          |
| َإِنَّ لِكُلِّ رَجُلٍ مِنَّا رَجُلاً يَكذبُ عليه»                          |
| ْ إِنَّ الناس أُولِعُوا بالكذب عَلينا، كأنَّ الله افترض عليهم» ١٣١ و٣٦٦    |
| :إنّ هذا أخي ووصيّي ووزيري وخليفتي فيكم،فاسمعوا له وأطيعوا» ٢٠٨            |
| : أنا أمر تهم بهذا، لو صلّوا على وقت واحد لعُرفوا فأُخذوا برقابهم» ٢١٦     |
| أنا خالفت بينهم»                                                           |
| : أنا فعلت ذلك بكم. لو اجتمعتم على أمر واحد لأُخذ برقابكم» ٢١٧ و ٣٥٩       |
| ا أنا مدينة العلم، وعليّ بابها»                                            |
| اِنَّا أهل بيت صادقون»                                                     |
| ْ إِنَّا أَهْلُ بَيْتٍ صِدَّيقون، لانخلو مِن كذَّاب يَكذِبُ عَلينا»١٣١     |
| :<br>انّا لا نقول جبراً ولا تفويضاً»٢٣٠                                    |

| أنت منّي بمنزلة هارون من موسى، إلّا أنّه لا نبيّ بعدي» ٢٠٩                    |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| أنتم أفقه الناس إذا عرفتم معاني كلامنا»                                       |
| انظر إلى ما وافق منهما مذهب العامّة فاتركه، وخُذ بما خالفهم»                  |
| إنّما آتاكم الحديث من أربعة ليس لهم خامس»                                     |
| إنَّهُ لا عُذرَ لأحدٍ من موالينا في التَّشكيك فيما يرويه                      |
| إنّه مَن حَفِظَ على أُمّتي أربعين حديثاً بَعَثَه الله فقيهاً عالماً»١٢٤ و ١٤٠ |
| إنّي تارك فيكم الثقلين ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا» ١٠٣ و ١٢١                |
| إنّي لأُحدث الرجل بالحديث وأنهاه عن الجدال»                                   |
| أجل، كما ذكرت يا فيض، إنّ الناس قد أُولِعو ابالكذب علينا»٣٦١                  |
| أحبّ الناس إليّ أحياءً وأمواتاً أربعة»                                        |
| أعربوا حديثنا؛ فإنّا قوم فصحاء»                                               |
| أُكتب وبثّ علمك في اخوانك، فإن متّ فأورث كتبك بنيك» ١٢٧                       |
| أُكتُب وَبُثَ عِلمَكَ في بَني عَمِّكَ»                                        |
| أكثر هم بيّنة يستحلف و تدفع إليه»                                             |
| أما لكم من مفزع؟ أما لكم من مستراح تستريحون إليه؟»٧٠                          |
| أما والله لقد أوجع قلبي موت أبان»                                             |
| أمّا ما رواه زرارة عن أبي جعفر ﷺ فلا يجوز لك أن تردّه» ١٥٤                    |
| أمّا من حيث استووا»                                                           |
| ُبشّر المخبتين بالجنّة : بريد بن معاوية العجليّ، وأبو بصير»                   |
| بين عوامّنا وعلمائنا وبين عوامّ اليهود وعلمائهم فرقٌ من جهة» ٨٥               |

| ٢٣                                               | «ثمن العذرة من السُّحت»                  |
|--------------------------------------------------|------------------------------------------|
| مّد بن سنان، وزکریّا بن آدم» ٦١                  | «جزی الله صفوان بن یحیی، ومحه            |
| ١٢٧                                              | «حدّثوا بها، فإنّها حقّ»                 |
| خُذُه من صادقٍ خيرُ لك١١٣                        | «حديثٌ واحدٌ في حلالٍ وحرام تأ           |
| خير من الدنيا وما فيها»١١٣                       | «حديث يأخذه صادق عن صادق                 |
| الجنَّة»١٩٧                                      | «الحسن والحسين سيّدا شباب أهل            |
| ما وأصدقُهما في الحديث» ٢٦ و٢٧ و ٦٦              | «الحكمُ ما حَكَمَ به أعدلُهما وأفقهُهُ   |
| ن ذلك»                                           | «حَلال بيّن وحرام بيّن وشبهات بير        |
| ىا فىي نفسك» ٣٤ و ٤٦                             | «خُذ بقول أعدَلهما عندَك، وأو ثَقهم      |
| الشَّاذُّ النادر» ٣٤                             | «خُذ بما اشتَهر بين أصحابك، ودَع         |
| ۱۱۰ و۱۲۲                                         | «خُذوا بما رَوَوا وَذرُوا ما رأوا»       |
| ۹۲                                               | «الدنيا جيفة وطالبهاكلاب»                |
| ۲۱۷ و ۲۵۳                                        | « ذلك من قِبَلي »«                       |
| ارة ونظراؤه لاندرست أحاديث أبي» ٥٤               | «رحم الله زرارة بن أعين، لولا زرا        |
| ، عَليَّ فليتبوَّأ مَقَعَدَهُ مِن النَّارِ » ١٣٠ | «ستكثُرُ بَعدي القالَة، وإنَّ مَن كذَبَ  |
| ٧٣                                               | «سل العلماء ما جهلت»                     |
| ، إسرائيل» ٣٢٣ و٣٢٣                              | «سيأ تي على أُمّتي ما أتى على بني        |
| )٩٥ و ٦٠                                         | «عليك بالأسديّ، يعني: أبا بصير»          |
|                                                  | "<br>«عليكَ بزكريا بن آدَمَ المأمونِ علم |
| ۲٥٨                                              |                                          |

| ثِقَتي، فما أدّى إليكَ عَنِّي فَعَنِّي يُؤدِّي»٧٠٠ و٢١٦              | «العمرِيُّ |
|----------------------------------------------------------------------|------------|
| وَابْنُهُ ثِقَتَانِ، فما أَدِّيا إليكَ عَنِّي فَعَنِّي يُؤدِّيانِ»   |            |
| نَّارٌ والمفوَّضة مشركون»                                            |            |
| ت حديثنا فعليك بهذا الجالس»                                          | «فإذا أرد  |
| نعلم فمُوَسَّعٌ عليك بأيّهما أخذت»٢٤ و ٣                             | «فإذا لم   |
| ا فيها إلى رُواة حديثنا»                                             | «فارجعو    |
| نوف عندالشبهات خير من الاقتحام في الهلكات» ٨                         | «فإنّ الوة |
| ، تعدّيتهم أخذت دينك عن الخائنين»                                    | «فإنّك إن  |
| جَّتي عليكم وأنا حجَّةُ الله عليهم»                                  | «فإنّهم حُ |
| ىك عن الثقفيّ ؟ _يعني محمّد بن مسلم»                                 | «فما يمنع  |
| أربعون حديثاً من استقام عليها وحفظها عنّي من أمّتي» ٢٣٠              | « فهذه     |
| ت عليَّ الكذابة وستكثر ، فمن كذب عليَّ متعمِّداً» ٣١                 | «قدكثرر    |
| نيرة بن سعيد _لعنه الله _يتعمّد الكذب على أبي»                       | «كان المغ  |
| نيرة بن سعيد يكذب على أبي جعفر»                                      | «كان المغ  |
| ء مطلق حتّی پر د فیه نهی»۸۹                                          | «کلّ شي.   |
| دان الله ـعزّ وجلّــبعبادة يجهد فيها نفسه ولا إمام له من الله» . ٢١١ | «کلّ من    |
| ببيع العذرة»                                                         | «لابأس     |
| م، ولا تسمع عنهم. لعنهم الله، ولعن ملَّتهم المشركة»                  |            |
| نّ معالم دينك عن غير شيعتنا»١٠٣ و١٣٧ و ١٤١ و١٤٣ و١٧٣ و٠٠             | «لاتأخذ    |
| ،؛ فإنَّ أوَّل من قاس إبليس»                                         | «لا تقس    |

| ۲۳۰                | «لا جبر ولا تفويض، بل امر بين الأمرين»                          |
|--------------------|-----------------------------------------------------------------|
| ۲۲۹                | «لا جبر ولا تفويض، ولكن أمر بين أمرين»                          |
| ۲۲۹                | «لا جَبرَ ولا قَدَرَ، ولكن منزلة بينهما فيها الحقّ»             |
| به عنّا ثقاتنا» ۷۲ | « لا عذر لأحدٍ من موالينا في التشكيك في ما يروي                 |
| منّا ثقاتنا»٣١١    | «لا عذر لأحدٍ من موالينا في التشكيك في ما يؤدّيه ع              |
| ٢٢٩                | «لا» (في جواب: أجير الله العباد على المعاصي؟).                  |
| ۲۲۹                | «لا» (في جواب: ففوَّض إليهم للأمر؟)                             |
| ٢٢٩                | «لطفٌ من ربّك بين ذلك»                                          |
| ١٣٠                | «لِكُلِّ رَجُلِ مِنّا مَن يَكذبُ عليه»                          |
| ١٣١                | (لِكُلِّ منّا مَن يَكذبُ عليه»                                  |
|                    | «لولا هؤلاء انقطعت آثار النبوّة واندرست»                        |
| ~YY                | (ما أنت عليه وأصحابك»                                           |
| نا»ت               | «ما جاءك عنّا فقس على كتاب الله عزّوجلّ وأحاديث                 |
| ۲ <b>۸</b>         | «ما خالف العامّة، ففيه الرَّشاد»                                |
| لينا»              | «ما عَلِمْتُم أَنَّه قولنا فالزموه، وما لم تعلموا به فرُدُّوه إ |
| س»                 | «ما لكم وللقياس، إنّما هلك من هلك من قبلكم بالقيا               |
| ~                  | «ما يمنعكم من الحارث بن المغيرة النصريّ»                        |
|                    | «ما يمنعك من محمّد بن مسلم الثقفتي»                             |
|                    | «ممّا يحتاجون إليه في أمر دينهم»                                |
|                    | ر .<br>(من تحاكم البهم في حقّ أو باطل فانّما تحاكم الى ال       |

| ۳۲          | مَن تطيّب اوّل النهار، لم يزل عقله معه إلى الليل»                    |
|-------------|----------------------------------------------------------------------|
| ١٢٢         | من حفظ على أُمّتي أربعين حديثاً من السنّة كنت له شفيعاً»             |
| ١٢٢         | من حفظ على أُمّتي أربعين حديثاً ينتفعون بها بعثه الله»               |
| ١٢٢         | من حفظ عنّا أربعين حديثاً من أحاديثنا في الحلال»                     |
| ١٢٢         | من حفظ عنّي من أُمّتي أربعين حديثاً في أمر دينه»                     |
| ١٢٢         | من حفظ من أُمّتي أربعين حديثاً من السنّة كنت له شفيعاً »             |
| ۲۲۹         | َمَن زَعَمَ أَنَّ الله يأمر بالفحشاء فقدكَذَبَ على الله»             |
| ۲۳۰ «       | مَن زَعَمَ أَنَّ الله يفعل أفعالنا ثمّ يعذَّبنا عليها فقد قال بالجبر |
| ١٢          | من زكريًا بن آدم القمّيّ المأمون على الدين والدنيا»                  |
| ۲۱۰         | من عرفنا كان مؤمناً، ومن أنكرنا كان كافراً»                          |
| ۹۳ و ۹۹     | مَن كان من الفقهاء صائناً لنفسه، حافظاً لدينه»                       |
| داه» ۲۰۹    | من كنت مولاه فعليّ مولاه . اللهمّ وال من والاه ، وعاد من عا          |
| ١٢١         | من كنت مولاه فهذا عليٌّ مولاه»                                       |
| ١٨٧         | من نصب نفسه للقياس لم يزل دهره في التباس»                            |
| م ديني؟) ١٤ | :نعم» ( في جواب: أفيونس بن عبدالرحمن ثقة آخذ عنه معالم               |
| ۲۳۰         | فالقائل بالجبر كافر »                                                |
| ۲۳۰         | ر والقائل بالتفويض مشرك»                                             |
| ٠۸          | روأصحابه؛ فإنّهم يسلبونهم الأرواح والأموال»                          |
| ۳٦١         | روإنّما يطلبون به الدنيا»                                            |
| ۷۷ و ۷۷     | روأمّا الحوادثُ الواقعةُ فارجعوا فيها إلى رُواة حديثنا»              |

| «وأيّ الاختلاف يا فيض؟» (في جواب: ما هذا الاختلاف الذي بين شيعتكم؟) ٣٦١   |
|---------------------------------------------------------------------------|
| «ومن زعم أنّ الخير والشرّ إليه فقدكذب على الله »                          |
| « ومن زَعَمَ أنّ الله ـعزّوجلّ ـفَوَّضَ أمر الخلق والرزق» ٢٣٠             |
| «هو ما نحن عليه اليوم، أنا وأهل بيتي»٣٢٣                                  |
| «هو ما نحن عليه وأصحابي»«هو ما نحن عليه وأصحابي                           |
| «هؤلاء قَومٌ من شيعتنا ضُعَفًاء، وليس عندَهُمْ ما يَتَحَمَّلُونَ بِهِ»١١٧ |
| «يا أبا حنيفة، بلغني أنّك تقيس»                                           |
| «يا أبا صخر ، أنتم والله على ديني ودين آبائي »                            |
| «يا رسول الله: أخبرني ما هذه الأحاديث»                                    |
| «يا رسول الله، ومن الفرقة الناجية؟»٣٢٢                                    |
| «يا زرارة، إنّ هذا خير لنا وأبقى لنا ولكم»                                |
| «يا عليّ، من حفظ من أُمّتي أربعين حديثاً يطلب بذلك» ١٢٢                   |
| «يتقدّم القوم أقرأهم للقرآن ً»                                            |
| «ينظر إلى ماكان من روايتهم عنّا في ذلك الذي حكما به» ٧٠                   |
| «ينظر إلى ما هم إليه أميل حكّامهم وقضاتهم»                                |
| «ینظران [إلی]من کان منکم متن قد روی حدیثنا»                               |
| « ننظ ، فما و افق حكمه حكم الكتاب و السنَّة و خالف العامَّة »             |

## ٣\_ فهرس مصادر التحقيق

## ١ \_القرآن الكريم.

- ٢ \_ إثبات الهداة بالنصوص والمعجزات: للشيخ الحرّ العامليّ، ط /مكتبة المحلّاتي، قم، ١٤٢٥ ق.
- ٣-أجوبة مسائل ابن شدقم: للشيخ البهائي، مخطوط، مكتبة آية الله المرعشي النجفي، برقم ٩ /٦٦٦٢.
- 4 أجود التقريرات: للسيّد الخوئيّ، ط/مؤسّسة صاحب الأمر (عبّل الله تعلى فرجد)،
   قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ق.
  - ٥-الاحتجاج: لأبي منصور الطبرسيّ، ط / أسوة، قم، الطبعة الثالثة، ١٤٢٢ ق.
- ٣- الإحكام في أصول الأحكام: للآمُديّ، ط/دار الكتب العلميّة، بيروت،
   الطبعة الأولى، ١٤٠٥ق.
- ٧-الاختصاص: للشيخ المفيد، ط /مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة
   الثامنة، ١٤٢٧ ق.
- ٨ ـ اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّي): للشيخ الطوسيّ، ط/مؤسّسة النشر
   الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٧ق.
- ٩ ـ اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّي): للشيخ الطوسيّ، ط/مؤسّسة آل البيت هي قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٤ق.

- ١- الأربعون حديثاً: للشيخ البهائي، ط/مؤسسة النشر الإسلامي، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٥ق.
  - ١١ \_ الأربعين : للعلّامة المجلسيّ (راجع : كتاب الأربعين).
- الإرشاد: للشيخ المفيد، ط /مؤسّسة الأعلمي، بيروت، الطبعة الشالثة.
   ١٤١٠ ق.
- ١٣ إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين: للسيوريّ الحلّيّ، ط/مكتبة آية الله
   المرعشيّ النجفيّ، قم.
- ١٤ أساس البلاغة: لزمخشريّ، ط/دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة
   الأولى، ١٤٢٢ ق.
- ١٥ ـ الاستبصار: للشيخ الطوسيّ، ط/دار الكتب الإسلاميّة، طهران، الطبعة
   الخامسة، ١٣٨٦ ش.
- ١٦ أصول الفقه: للشيخ محمد رضا المظفّر، ط/مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم،
   الطبعة الأولى, ١٤٢٧ ق.
  - ١٧ \_الاعتقادات: للشيخ الصدوق (راجع: كتاب الاعتقادات).
- ١٨ إعلام الورى بأعلام الهدى: لأمين الإسلام الطبرسيّ، ط/مؤسّسة
   آل البيت ﷺ قم، الطبعة الأولى، ١٤١٧ ق.
- ١٩ ـأعيان الشيعة: للسيّد محسن الأمين، ط / دار التعارف، بميروت، الطبعة
   الأولى، ١٤٠٦ ق.
- ٢٠ ــأقرب الموارد:للشرتونيّ، ط /مكتبة آية المرعشيّ النجفيّ، قم، ١٤٠٣ ق.
- ٢١ \_ الأمالي : للشيخ الصدوق، ط /مؤسّسة الأعلميّ، بيروت، الطبعة الخامسة،
  - ١٤١٠ ق.

- ٢٢ ـ الأمالي: للشيخ الطوسيّ، ط/مؤسّسة دار الثقافة، قـم، الطبعة الأولى،
   ١٤١٤ ق.
- ٢٣ \_ أمالي السيّد المرتضى: للسيّد المرتضى، ط/مكتبة آية الله العظمى
   المرعشى النجفى، قم، ١٤٠٣ ق.
- ٢٤ أمل الآمل: للشيخ الحرّ العامليّ، دار الكتاب الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى،
   ١٣٦٢ ش.
- ٢٥ ــالانتصار: للسيّد المرتضى، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الثانية.
   ١٤٣١ق.
- ٢٦ أنيس المجتهدين: للمولى محمدمهدي النراقي، ط/مكتب الإعلام
   الإسلامي، قم، الطبعة الأولى، ١٤٣٠ق.
- ٢٧ \_ أوثق الوسائل في شرح الرسائل: للشيخ موسى التبريزي، ط / أفست.
   مطبعة كتبى النجفي، قم، ١٣٥٨ ق.
- ٢٨ \_أو ثق الوسائل في شرح الرسائل: للشيخ موسى التبريزي، ط/سماء القلم، قم، الطبعة الثانية، ١٤٣٠ ق.
- ٢٩ \_ إيضاح الاشتباه: للعلامة الحلّي، ط/مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفيّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٥ ق.
  - ٣٠ \_إيضاح الفرائد: للسيّد محمّد التنكابنيّ، ط/الحجريّة، ١٣٥٨ ق.
- ٣١ ـ الإيضاح في علوم البلاغة: للخطيب القزوينيّ، ط / دار الكتب العلميّة،
   بيروت.
  - ٣٢ ـ بحار الأنوار: للعلّامة المجلسيّ، ط/ دار الكتب الإسلاميّة، طهران.

- ٣٣ ـ بحر الفوائد في شرح الفرائد: للميرزا محمّد حسن الآنستيانيّ، ط / ذوي القربي، قم، الطبعة الأولى، ١٤٣٠ ق.
- ٣٤ \_ بصائر الدرجات الكبرى: للشيخ أبي جعفر الصفّار القمّي، ط /مكتبة الحيدريّة، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٦ ق.
- ٣٥ \_ بهجة الخاطر ونُزهة الناظر: للشيخ يحيى البحراني، ط / مجمع البحوث
   الإسلاميّة، مشهد، الطبعة الثالثة، ١٤٣٠ق.
- ٣٦ ـ تأسيس الشيعه لعلوم الإسلام: للسيّد حسن الصدر، ط/مؤسّسة الأعلميّ، طهران.
  - ٣٧ \_ تاج العروس: للزبيديّ، ط/دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٢٤ ق.
  - ٣٨ \_ التبصرة في أصول الفقه: لأبي إسحاق الشيرازيّ، ط / دار الفكر، دمشق.
- ٣٩ \_ تبيين كذب المفتري: لابن عساكر الدمشقيّ، ط/ دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٤ق.
- 3 تحرير الطاووسيّ : للشيخ حسن (صاحب المعالم)، ط /مكتبة آيـة الله المرعشيّ النجفيّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١١ ق.
- ٤١ ـ تجريد الاعتقاد: لخواجة نصير الدين الطوسيّ، (راجع: كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد).
- ٤٢ ـ التحصيل من المحصول: لسراج الدين الأرموي، ط /مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ ق.
- ٣٤ تخريج الأحاديث والآثار (تخريج أحاديث الكشّاف): لحافظ الزيلعي
   المصري، ط /\_\_\_.

- ٤٤ ـ التذكرة بأصول الفقه: للشيخ المفيد، (راجع: مصنّفات الشيخ المفيد).
- 20\_تسديد القواعد: للشيخ محمّد الإماميّ النجفيّ الخوانساريّ، ط/الحجريّة.
- ٤٦\_ تعليقة على معالم الأصول: للسيّد القزوينيّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٣ق.
- ٤٧\_ تفسير الإمام العسكري على: ط/ ذوى القربي، قم، الطبعة الثانية، ١٤٢٧ ق.
- ٤٨ ـ تفسير الصافي: للفيض الكاشانيّ، ط /مؤسّسة الأعلميّ، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٩ ق.
- ٤٩ تفسير العيّاشي: لأبي نضر السمرقنديّ، ط /المكتبة العلميّة الإسلاميّة.
   طهران.
- تفسير القمّيّ : لعليّ بن إبراهيم القمّيّ ، ط/مؤسّسة الأعلميّ ، بيروت ، الطبعة
   الأولى ، ١٤٢٨ ق .
- ٥١ تفسير كنز الدقائق: للميرزامحمد المشهديّ، ط/مؤسسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٠ق.
- ٥٢ ـ تمهيد القواعد: للشهيد الثاني، ط /مكتب الإعلام الإسلامي، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٦ ق.
- ٥٣ ـ تنزيه الأنبياء والأثقة : للشريف المرتضى علم الهدى، ط /مركز الأبحاث والدراسات الإسلامية ، قم ، الطبعة الأولى ، ١٤٢٢ ق .
- ٥٤ ــالتنقيح الرائع لمختصر الشرائع: للسيوري، ط /مكتبة آية الله المرعشي النجفي، الطبعة الأولى، ١٤٠٤ ق.
- ٥٥ ـ التنقيح في شرح العروة الوثقى (موسوعة الإمام الخوئي): للسيد الخوئي،
   ط/مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٨ ق.

- ٥٦ ـ تنقيح المقال في علم الرجال: للشيخ عبدالله السامقاني، ط/مؤسسة
   آل البيت ﷺ لإحياء التراث، قم، الطبعة الأولى، ١٤٣١ ق.
- ٥٧ ـ التوحيد: للشيخ الصدوق، ط /مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة التاسعة، ١٤٢٧ ق.
- ٥٨ ـ توضيح المقال في علم الرجال: للملا علي الكني، ط/ دار الحديث، قم،
   الطبعة الأولى، ١٤٢٠ق.
- ٩٥ تهذيب الأحكام: للشيخ الطوسيّ، ط/دار الكتب الإسلاميّة، طهران، الطبعة
   الأولى، ١٣٨٦ ش.
  - ٦٠ ـ تهذيب اللغة : للأزهريّ، ط / الدار المصريّة للتأليف والترجمة.
- ٦١ ـ تهذيب الوصول إلى علم الأصول: للعلامة الحلّي، ط / ذوي القربي، قم،
   الطبعة الأولى.
- ٦٢ ـ جامع أحاديث الشيعة: للسيّد البروجرديّ، ط /مطبعة مهر، قـم، الطبعة
   الأولى، ١٤١٣ ق.
- ٦٣ جامع الرواة: للمولى محمّد بن عليّ الأردبيليّ، ط/مكتبة آية الله المرعشيّ
   النجفيّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٣ ق.
- ٦٤ جامع المقاصد: للمحقّق الثاني، ط/مؤسّسة آل البيت هي الإحياء التراث، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ ق.
  - ٦٥ ـ جامع المقال: للشيخ الطريحيّ، ط/الحيدريّة، طهران.
- ٦٦ ـ جامع المقدّمات: جمع من العلماء، ط /مؤسّسة الهجرة، قم، الطبعة الرابعة،
  - ۱۳۷۰ ش.

- ٦٧ ـ جواهر الكلام: للشيخ محمد حسن النجفيّ، ط / دار الكتب الإسلاميّة،
   طهران.
- ٦٨ حاشية سلطان العلماء على المعالم: المطبوع في هامش معالم الأصول، ط/
   مكتبة الإسلاميّة (أفست)، طهران.
- ٦٩ ـ الحاشية على تهذيب المنطق: للمولى عبدالله بن شهاب الدين الحسيني اليزدي، ط/مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ١٤٠٥ ق.
- الحاشية على كفاية الأصول: للشيخ بهاء الدين الحجّتي (تقرير إبحاث السيّد البروجرديّ)، ط/مؤسّسة أنصاريان، قم، الطبعة الثالثة، ١٤٢٨ ق.
- ٧١ ـ الحاشية على كفاية الأصول: لعبدالحسين الرشتي، ط /الحيدرية، النجف الأشر ف، ١٣٧٠ ق.
  - ٧٢ \_ الحاشية على المعالم: للملّا صالح المازندرانيّ، ط / الحجريّة.
- ٧٣ ــ حاشية فرائد الأصول (الفوائد الرضويّة على الفرائد المرتضويّة): للشميخ آقارضا الهمدانيّ، ط/مهديّ الموعود (عجّل الله تعالى فرجه)، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢١ ق.
- ٧٤ حاشية فرائد الأصول: للسيّد اليزديّ، ط / دارالهدى، قم، الطبعة الأولى.
   ١٤٢٦ ق.
  - ٧٥ ـ حاشية الوافية: للسيّد صدر الدين القمّي، ط/الحجريّة.
- ٧٦\_الحبل المتين : للشيخ البهائيّ، ط /الآستان الرضويّة المقدّسة ، مشهد ، الطبعة الأولى ، ١٤٢٤ ق.
- ٧٧ ـ الحدائق الناضرة: للمحدّث البحرانيّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم،
   ١٣٦٣ ش.

- ٧٨- حقائق الإيمان: للشهيد الثاني، ط/مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٩ ق.
  - ٧٩ \_الحُور العَين : للحميري، ط /مكتبة الخانجي.
- ٨٠ ـ حياة المحقّق الكركيّ وآثاره: ط / من منشورات الاحتجاج، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٣ ق.
- ٨١ خاتمة مستدرك الوسائل: للمحدّث النوريّ، ط /مؤسّسة آل البيت ﷺ
   لإحياء التراث، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٥ق.
- ٨٧ ـ الخرائج والجرائح: لقطب الدين الراونديّ، ط /مؤسّسة الإمام المهديّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٩ ق.
- ٨٣\_الخصال : للشيخ الصدوق، ط /مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الثامنة، ١٤٢٩ ق.
- ٨٤ خلاصة الأقوال في معرفة الرجال (رجال العلّامة): للعلّامة الحلّي، ط/
   مؤسّسة نشر الفقاهة، قم، الطبعة الثانية، ١٤٢٧ ق.
- ٨٥ ـ الخلاف: للشيخ الطوسيّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الثانية،
   ١٤٢٢ ق.
- ٨٦ ــدرر الفوائد في الحاشية على الفرائد: للآخوندمحمد كاظم الخراسانيّ، ط / مؤسسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلاميّ، طهران، الطبعة الأولى، ١٤١٠ق.
- ٨٧ ـ درر الفوائد: للشيخ عبدالكريم الحائريّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة السادسة، ١٤١٨ ق.

- ٨٩ ـ الذريعة إلى أصول الشريعة: للسيّد المرتضى، ط/مؤسّسة الإسام الصادق على الشريعة الأولى، ١٤٢٩ ق.
- ٩٠ ـ الذريعة إلى تصانيف الشريعة: للشيخ آقا بزرك الطهرانيّ، ط/دار
   الأضواء، بيروت، الطبعة الثالثة.
- ٩١ الذخيرة في علم الكلام: للسيّد المرتضى، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم،
   الطبعة الثالثة، ١٤٣١ ق.
- ٩٢ ـ ذخيرة المعاد: للمحقّق السبزواريّ، ط /الحجريّة، من منشورات مؤسسة آل الست هي .
- ٩٣ ـ ذكرى الشيعة: للشهيد الأوّل، ط /مؤسّسة آل البيت المُثِيُّ لإحياء التراث، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٩ ق.
- ٩٤ ـ الرجال: لابن الغضائريّ، ط / دار الحديث، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٢ ق.
  - ٩٥ رجال ابن داود: لتقي الدين عليّ بن داود الحلّيّ (راجع: كتاب الرجال).
    - ٩٦ ـ رجال البرقيّ : لأبي جعفر البرقيّ (راجع: كتاب الطبقات).
- ٩٧ ـ رجال السيّد بحر العلوم: لبحر العلوم الطباطبائي، ط /مكتبة الصادق،
   طهران، الطبعة الأولى، ١٣٦٢ ش.
- ٩٨ رجال الطوسيّ: للشيخ الطوسيّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الرابعة، ١٤٢٨ ق.
  - ٩٩ ـ رجال العلّامة: للعلّامة (راجع: خلاصة الأقوال في معرفة الرجال).

- ١٠٠ ـ رجال الكشَّيّ : للشيخ الطوسيّ (راجع: اختيار معرفة الرجال).
- ١٠١ ـ رجال المجلسيّ : لمحمّدتقي المجلسيّ، ط/مؤسّسة الأعلميّ، بيروت،
   الطبعة الأولى، ١٤١٥ ق.
- ١٠٢ \_ رجال النجاشي : لأحمد بن عليّ النجاشيّ ، ط /مؤسّسة النشر الإسلاميّ ، قم ، الطبعة التاسعة ، ١٤٢٩ ق .
- ١٠٣ الرسائل الأصوليّة : للعلّامة البهبهانيّ، ط/مؤسّسة العلّامة الوحيد البهبهانيّ،
   قم، الطبعة الأولى، ١٤١٦ ق.
- ١٠٤ ـ رسائل الشهيد الثاني: للشهيد الثاني، ط /مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم،
   الطبعة الأولى، ١٤٢١ ق.
- ١٠٥ ـ الرسائل التسع: للمحقّق الحلّيّ، ط/مكتبة آية الله المرعشيّ، قم، الطبعة
   الأولى، ١٤١٣ ق.
- ١٠٦ ـ الرسائل التسع :للمحقّق الآشتيانيّ، ط/زهير، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٥ ق.
- ١٠٧ ـ الرسائل الرجالية: للسيّد محمّد باقر الشفتي، ط /مكتبة مسجد السيّد، إصفهان، الطبعة الأولى، ١٤١٧ق.
- ۱۰۸ ــ رسائل الشريف المرتضى : للسيّد مرتضى، ط / دار القرآن الكريم، قم، ۱٤٠٥ ق.
- ١٠٩ ـ رسائل فقهية: للشيخ مرتضى الأنصاري، ط/مجمع الفكر الإسلامي، قم،
   الطبعة الأولى، ١٤٢٦ ق.
- ١١٠ الرسائل المحشّى: للشيخ المرتضى الأنصاريّ، ط/مكتبة المصطفوي، قم.
- ١١١ ـ رسالة أبي غالب الزراريّ: للزراريّ، ط /مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم،
   الطبعة الأولى، ١٤١١ ق.

- ١١٢ \_ الرسالة التامّة: للشيخ محمّد جعفر إبراهيم الكرباسيّ، ط/مكتب الصفا، النجف الأشر ف.
  - ١١٣ ـ رسالة حول تفسير العسكريّ إلله : للبلاغيّ (راجع: مجلّة نور علم).
- - ١١٥ \_ الرسالة العدديّة: للشيخ المفيد (راجع: مصنّفات الشيخ المفيد).
- ١١٦ ـ رسالة في المواسعة والمضايقة : للشيخ المرتضى الأنصاريّ ، المطبوعة في ضمن «رسائل فقهيّة»، ط / مجمع الفكر الإسلاميّ ، قـم ، الطبعة الأولى ،
  ١٤٢٦ ق.
- ١١٧ ـ رسالة في الاعتقادات: للشيخ الصدوق، ط /مركز نشر الكتاب، ١٣٧٠ ق.
- ١١٨ ـ الرعاية في علم الدراية: للشهيد الثاني، ط /مكتبة آية الله المرعشي النجفي، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ ق.
- ١١٩ ــ الرواشح السماويّة: للميرداماد، ط / دار الحديث، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٢ ق.
- ١٢٠ ــروض الجنان: للشهيد الثاني، ط /مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم، الطبعة
   الأولى، ١٤٢٢ ق.
- ١٣١ ــروضات الجنّات:للميرزامحمّد باقر الخوانساريّ الأصفهانيّ، ط/مكتبة إسماعيليان، طهران،الطبعة الأولى، ١٣٩١ ق.
- ١٢٢ ـالروضة البهيّة في شرح اللمعة الدمشقيّة : للشيخ زين الدين العامليّ (الشهيد الثاني)، ط/مجمع الفكر الإسلاميّ، قم، الطبعة الثالثة، ١٤٢٧ ق.

- ١٢٣ ـ روضة المتقين: للمولى محمد تقيّ المجلسيّ، ط/شركة دار المصطفى لإحياء التراث، قم الطبعة الأولى، ١٤٣٠ ق.
- ١٣٤\_رفع الحاجب :للسبكيّ، ط /عالم الكتب،بيروت،الطبعة الأولى، ١٤١٩ ق.
- ١٢٥ ـ رياض المسائل: للسيّد عليّ الطباطبائيّ، ط/مؤسّسة آل البيت الله الإحياء التراث، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٨ ق.
- ١٢٦ ـ ريحانة الأدب: الميرزا محمدعلي المدرّس، ط/مطبعة الكتاب، الطبعة الثانية، ١٣٣٥ ش.
- ١٢٧ \_ زبدة الأصول: للشيخ البهائي، ط /مرصاد، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٣ ق.
- ١٢٨ ـ زبدة البيان : للمحقّق الأردبيليّ، ط/مطبعة المؤمنين، قم، الطبعة الثانية، ١٤٢١ ق..
- ۱۲۹ ـ السرائر الحاوي لتحرير الفتاوى: لابن إدريس الحلّي، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الخامسة، ١٤٢٨ ق.
- ١٣٠ ـسنن ابن ماجة : لابن ماجة ، ط /دارالفكر ،بيروت ،الطبعة الأُولي، ١٤٢٩ ق.
- ١٣١ ـ سنن الترمذيّ : للترمذيّ ، ط/دار الفكر ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ١٤٢٩ ق.
- ١٣٢ ـ سنن الدارميّ : للدارميّ ، ط / دار الفكر ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ١٤٢٩ ق .
- ۱۳۳ ـ السنن الكبرى: للنسائيّ، ط/دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى،
  ۱٤١١ ق.
- ١٣٤ ــسنن النسائيّ : لأحمد بن شعيب النسائيّ، ط / دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٥ ق.
- ١٣٥ ــسير أعلام النبلاء: للذهبي، ط /مؤسّسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٥ ق.

- ١٣٦ ـ سيرة الأثقة الاثنى عشر : لهاشم معروف الحسني، ط /دار القلم، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٩٨١ م.
- ١٣٧ ـ الشافي في الإمامة : للسيّد المرتضى، ط/مؤسّسة الصادق، طهران، الطبعة الثانية، ١٤١٠ ق.
- ١٣٨ \_شرائع الإسلام: للمحقّق الحلّيّ، ط/مؤسّسة المعارف الإسلاميّة، قم، الطبعة الثالثة، ١٤٢٦ ق.
- ١٣٩ ـ شرح الأخبار في فضائل الأثمّة الأطهار : لنعمان بن محمّد التميميّ المغربيّ، ط /مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٢ ق.
- ١٤٠ ـ شرح البداية في علم الدراية :اللشهيد الثاني، ط/منشورات الفير وزآبادي،
   قم، الطبعة الأولى، ١٤١٤ ق.
- ١٤١ ـ شرح المصطلحات الفلسفيّة :لمجمع البحوث الإسلاميّة، ط/مؤسّسة الطبع والنشر في الآستانة الرضويّة المقدّسة، مشهد، الطبعة الأولى، ١٤١٤ ق.
- ۱٤۲ ـشرح المنظومة :للمولى هاديّ السبز واريّ ، ط /منشورات بيدار ، قم ، الطبعة الأولى ، ١٤٢٨ ق .
- ١٤٣ ـ شرح هداية المسترشدين :لمحمّدباقر بن محمّدتقيّ الإصفهانيّ ، ط/عطر عترت، قم، الطبعة الأولى ، ١٤٣٧ ق.
- ١٤٤ ـشفاء الغليل: للغزاليّ، ط/مطبعة الإرشاد، بغداد الطبعة الأولى، ١٣٩٠ ق.
- ١٤٥ ــ الشيعة والفنون الإسلام: للسيّد حسن الصدر، ط /مؤسّسة السبطين ﷺ العالميّة، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٧ ق.
- ١٤٦ ـ الصحاح: للجوهريّ، ط / دارالكتب العلميّة، بـيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ ق..

- ١٤٧ ـصحيح البخاري: للبخاريّ، ط / دارالفكر، بيروت، الطبعة الأولى.
- ١٤٨ ـ صحيح مسلم: لأبي الحسين النيسابوريّ، ط / دارالفكر، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٩ ق.
- 189 ـ الصحيفة السجّاديّة: لإمام السجّاد ﷺ، ط/مؤسّسة الإمام المهديّ ﷺ، قم، الطبعة الخامسة، ١٤٢٣ ق.
- ١٥٠ ـ ضوابط الأصول: للسيّد إبراهيم القزوينيّ، ط/ تقريرات دروس شريف العلماء، ط/الحجريّة، ١٢٧٥ ق.
- ١٥١ ـ طرائف المقال في معرفة طبقات الرجال: للسيّد عـ الي أصخر الجـابلقي البروجرديّ، ط /مكتبة آية الله العظمى المرعشي النـجفي، قـم، الطبعة الأولى، ١٤١٠ق.
- ١٥٢ عدة الرجال: للأعرجيّ الكاظميّ، ط/مؤسّسة الهداية لإحياء التراث، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٥ ق.
- ١٥٣ ـ العدّة في أصول الفقه: للشيخ الطوسيّ، ط/مطبعة ستاره، قم، الطبعة
   الأولى، ١٤١٧ ق.
- ١٥٤ ـ العروة الوثقى: للسيد محمد كاظم الطباطبائي، ط /مؤسسة النشر الإسلامي، قم، الطبعة الثالثة ، ١٤٣٧ ق.
- ١٥٥ ـ العناوين: للسيّد مير عبدالفتّاح المراغي، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم،
   الطبعة الثالثة، ١٤٢٩ ق.
- ١٥٦ ـ علل الشرائع: للشيخ الصدوق، ط / دار إحياء التراث العربيّ، بـيروت، الطبعة الثانية، ١٣٨٥ ق.

- ١٥٧ ـعناية الأصول: للسيّد الفيروز آباديّ، ط/منشورات فيروز آباديّ، قم، الطبعة الأولى، ١٣٨٧ ش.
- 10A عوائد الأيّام: للفاضل النراقيّ، ط /مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٧ ق.
- ١٥٩ عوالي اللآلي: لابن جمهور الأحسائي، ط/مطبعة سيدالشهداء، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٣ ق.
- ١٦٠ عيون أخبار الرضا ﷺ: للشيخ الصدوق، ط /المكتبة الحيدرية، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٦ ق.
- 171 عناية المراد في شرح نكت الإرشاد: للشهيد الأوّل، ط /مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٤ ق.
- ١٦٢ عناية العرام في علم الكلام : للآمُديّ ، ط /دارالكتب العلميّة ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ١٤٢٤ ق .
- ١٦٣ ـ غاية الوصول وإيضاح السبل: للعلامة الحلّي، ط/مؤسسة الإمام الصادق الله، قم، الطبعة الأولى، ١٤٣٠ ق.
- ١٦٤ ـ الغدير: للعلّامة الأمينيّ النجفيّ، ط/مطبعة الحيدريّ، طهران، الطبعة الرابعة، ١٣٩٦ ق.
- ١٦٥ عنية النزوع: لابن زهرة، ط/مؤسسة الإمام الصادق 幾، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٨ ق.
  - ١٦٦ -الغيبة : للشيخ الطوسيّ (راجع : كتاب الغيبة ).
- ١٦٧ ـ فرائد الأصول : للشيخ مر تضى الأنصاريّ ، ط/مجمع الفكر الإسلاميّ ، قم، الطبعة الثانية ، ١٤٢٧ ق.

- ١٦٨ ـ فرائد الفوائد في الرجال: للسيّد جـ عفر الحسينيّ، ط /مكتبة آيـة الله المرعشيّ النجفيّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٣٠ ق.
- ١٦٩ ـ فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم: لابن طاووس، ط /منشورات الرضى، قم، الطبعة الأولى، ١٦٦٣ ش.
- ١٧٠ ـ فردوس الأخبار: للشيرويه الديلميّ، ط / دار الكتاب العربيّ، بيروت.
   الطبعة الأولى, ١٤٠٧ ق.
  - ١٧١ \_الفرق بين الفرق: للبغداديّ، ط / دارالمعرفة، بيروت.
  - ١٧٢ \_ فرق الشيعة : للنوبختيّ ، ط/الحيدريّة ، النجف الأشرف ، ١٣٥٥ ق .
- ۱۷۳ ـفرهنگ و معارف اسلامي :للسيّدجعفر السجّاديّ، ط /كوشش، طهران، الطبعة الرابعة، ۱۳۷۹ ش.
- ١٧٤ ـ الفصول الغروية: للشيخ محمد حسين الإصفهاني، ط/الحجرية، من منشورات دار إحياء العلوم الإسلامية، ١٤٠٤ ق.
  - ١٧٥ \_الفصول المختارة: للشيخ المفيد، (راجع: مصنّفات الشيخ المفيد).
- ١٧٦ ـ الفصول المهمّة في الأصول الأئمّة: للشيخ الحرّ العامليّ، ط/مؤسّسة المعارف الإسلاميّة الإمام الرضا اللج، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٨ ق.
- ١٧٧ حقه الرضا (الفقه المنسوب للإمام عليّ بن موسى الرضا ﷺ): ط /مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٣٦ ق.
- ١٧٨ ــ فقه القرآن : للراونديّ ، ط /مكتبة آية الله المرعشيّ النجفيّ ، قم، الطبعة الثانية ، ١٤٠٥ ق .
- ١٧٩ فلاح السائل :للسيّد ابن طاووس، ط/مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٩ ق.

- ١٨٠ ـ فوائد الأصول: للشيخ محمّد عليّ الكاظميّ، تقريرات أبحاث الميرزا النائينيّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الخامسة، ١٤١٦ ق.
- ١٨١ ـ الفوائد الحائريّة: للوحيد البهبهانيّ، ط/مجمع الفكر الإسلاميّ، قم، الطبعة الثانية، ١٤٢٤ ق.
- ١٨٢ الفوائد الرجالية (فوائد الوحيد على منهج المقال) : للوحيد البهبهاني (راجع: منهج المقال).
- 1A۳ \_ الفوائد الرجاليّة من تنقيح المقال: للشيخ عبدالله المامقانيّ (راجع: تنقيح المقال في علم الرجال).
- ١٨٤ ـالفوائد الرضويّة على الفرائد المرتضويّة : لآقا رضاالهمدانيّ (راجع :حاشية فرائد الأصول).
- ١٨٥ ـ الفوائد الطوسيّة : للشيخ الحرّ العامليّ، ط/مكتبة المحلّاتيّ، قم، الأُولى، ١٤٢٣ ق.
- ١٨٦ ـ الفوائد المدنيّة: للمحدّث محمّد أمين الأستر آباديّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٤ ق.
- ١٨٧ ـ فهرست كتب الشيعة وأصولهم: للشيخ الطوسيّ، ط /مكـتبة المـحقّق الطباطبائيّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ق.
- ١٨٨ ـقاموس الرجال: للشيخ محمّد تقي التُستريّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الثانية، ١٤١٥ ق.
  - ١٨٩ ـ القاموس المحيط: للفيروز آباديّ، ط/دار الفكر، بيروت، ١٤٠٣ ق.
- ١٩٠ قرب الإسناد :لعبدالله بن جعفر الحميري القئيّ، ط/مؤسّسة آل البيت ﷺ
   قم، الطبعة الأولى، ١٤١٣ ق.

- ١٩١ ـ قلائد الغرائد: للشيخ غلام رضا القمّي، ط /مؤسّسة ميراث النبوة، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٨ ق.
- 197 ـ قواعد الأحكام: للعلامة الحلّيّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٩ ق.
- ١٩٣ ـ القواعد الفقهيّة : للبجنورديّ، ط /مطبعة الخيّام، قـم، الطبعة الأولى، ١٤١٩ ق.
  - ١٩٤ \_القواعد والفوائد: للشهيد الأوّل، مكتبة المفيد، قم.
- 190 قوانين الأصول :للمحقّق القتيّ، ط/الحجريّة ،المجلّد الأوّل: ط/المكتبة العلميّة الإسلاميّة، طهران، ١٣٧٨ ق؛ والمجلّد الشاني: ط/دار الخلافة، طهران.
- ١٩٦ ـقوانين الأُصول :للمحقّق القمّيّ، ط/دارالمر تضى، بيروت، الطبعة الأُولى، ١٤٣٠ ق.
- ١٩٧ ـ الكافي: للشيخ الكلينيّ الرازيّ، ط/دار الكتب الإسلاميّة، طهران، الطبعة السابعة، ١٩٨٣ ش.
- ١٩٨ ـ الكافي في الفقه: لأبي الصلاح الحلبيّ، من منشورات مكتبة الإسام أميرالمؤمنين ﷺ، إصفهان.
- ١٩٩ ــكامل الزيارات: لابن قولويه القمّيّ، ط/نشر الفقاهة، قم، الطبعة الرابعة، ١٤٢٨ ق.
- ٢٠٠ \_كتاب الأربعين: للعلّامة المجلسيّ، ط/دار الكتب العلميّة، إسماعيليان،
   قم، ١٣٥٨ ش.

- ٢٠١ كتاب الاعتقادات: للشيخ الصدوق، ط /مؤسّسة الإمام الهادي ﷺ، قم،
   الطبعة الثانية، ١٤٣٧ ق.
- ٢٠٢ \_كتاب التعريفات: للجرجانيّ، ط/دار النفائس، بيروت، الطبعة الأولى.
   ١٤٢٤ ق.
  - ٢٠٣ كتاب الخصال: للشيخ الصدوق (راجع: «الخصال»).
    - ٢٠٤ \_كتاب الخلاف: للشيخ الطوسيّ (راجع: «الخلاف»).
- ٢٠٥ كتاب الخمس: للشيخ مرتضى الأنصاريّ، ط/مجمع الفكر الإسلاميّ، قم،
   الطبعة الأولى، ١٤١٥ ق.
- ٢٠٦ \_كتاب الرجال (رجال ابن داود): لتقيّ الدين عليّ بن داود الحـلّي، ط /
   المطبعة الحيدريّة، النجف الأشرف، الطبعة الأولى، ١٣٩٢ ق.
- ٢٠٧ كتاب الصلاة : للشيخ مرتضى الأنصاريّ، ط/مجمع الفكر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٥ ق.
- ٢٠٨ \_ كتاب الطبقات (رجال البرقيّ): لأبي جعفر البرقيّ، ط/مكتبة المرعشي
   النجفيّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٨ ق.
- ٢٠٩ كتاب الطهارة: للشيخ مرتضى الأنصاريّ، ط/مجمع الفكر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٥ ق.
- ٢١٠ كتاب علم الإمام : للشيخ محمّد الحسينيّ المُظفِّر ، ط /المكتبة الحيدريّة ، قم ،
   الطبعة الأولى ، ١٤٣١ ق .
- ٢١١ ـ كتاب العين: للفراهيديّ، ط / دار الهجرة، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٥ ق.
- ٢١٢ كتاب الغيبة: للشيخ الطوسيّ، ط/مؤسّسة المعارف الإسلاميّة، قم، الطبعة الثانية، ١٤٢٥ ق.

- ٢١٣ كتاب المكاسب: للشيخ مرتضى الأنصاري، ط/مجمع الفكر الإسلامي، قم، الطبعة السادسة، ١٤٢٣ ق.
- ٢١٤ كتاب الوافي: للفيض الكاشانيّ، ط /مكتبة الإمام أمير المؤمنين عليه المفهان، الطبعة الأولى، ٤٠٦٦ ق.
- ٢١٥ كشف الرموز في شرح المختصر النافع : للفاضل الآبي، ط /مؤسسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى. ١٤٠٨ ق.
- ٢١٦ كشف الغطاء: لكاشف الغطاء، ط /مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٢ ق.
- ٢١٧ \_ كشف القناع عن وجوه حجّية الإجماع :للمحقّق التُستريّ (الكاظميّ)، ط/ مؤسّسة آل البيت هي ، الحجريّة.
- ٢١٨ كشف اللثام: للفاضل الهنديّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة
   الأولى، ١٤١٨ ق.
- ٢١٩ كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد: للعلّامة الحلّي، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الحادية عشرة، ١٤٢٧ ق.
- ٢٢٠ كفاية الأصول: للآخوندمحمدكاظم الخراساني، ط/مؤسسة آل البيت ﷺ
   لإحياء التراث، قم، الطبعة الرابعة، ١٤١٧ ق.
- ٢٢١ \_كفاية الأصول مع حواشي المشكينيّ: للميرزا أبي الحسن المشكينيّ، ط / منشورات الحكمة، قم، الطبعة الثالثة، ١٤٢٧ ق.
- ٢٢٢\_الكلّيّات:للكنونيّ، ط/مؤسّسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٢ ق.
- ٣٢٣ \_ كمال الدين و تمام النعمة : للشيخ الصدوق، ط /مؤسسة النشر الإسلامي، قم، الطبعة الخامسة ، ١٤٢٩ ق .

- ٢٢٤ الكنى والألقاب: للشيخ عبّاس القمّيّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الثانية، ١٤٢٩ ق.
- ٣٢٥ \_ كنز العرفان في فقه القرآن: للسيوريّ، ط /المجمع العالميّ للتقريب بين المذاهب الإسلاميّة، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٢ ق.
  - ٢٢٦ \_لسان الخواصّ : للفاضل القزوينيّ ، ط /مخطوط.
- ۲۲۷ \_لسان العرب: لابن منظور، ط /نشر أدب الحوزة، قم، الطبعة الأولى،
  ۱٤٠٥ ق.
- YYA \_ لؤلؤة البحرين: للشيخ يوسف البحرانيّ، ط/مؤسّسة آل البيت 經، قم، الطبعة الثانية.
- ٢٢٩ ـ مبادئ الوصول إلى علم الأصول: للعلامة الحــليّ، ط/ دار الأضــواء، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٦ق.
- ٢٣٠ ـ المبسوط : للسرخسيّ ، ط / دارالمعرفة ، بيروت ، الطبعة الثالثة ، ١٣٩٨ ق .
- ٢٣١ ـ المبسوط في فقه الإماميّة : للشيخ الطوسيّ ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ ، قم، الطبعة الأولى ، ١٤٢٨ ق .
  - ٢٣٢ ــمجلَّة نور علم: من منشورات جامعة المدرّسين في مدينة قم المقدّسة.
- ٣٣٣ ــمجمع البحرين: للطريحيّ، ط /مكتب نشر الثقافة الإسلاميّة، طـهران، الطبعة الرابعة، ١٣٨٥ ش.
- ٢٣٤ مجمع البيان في تفسير القرآن :للشيخ الطبرسيّ، ط /دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية ، ١٤٠٨ ق .
  - ٢٣٥ \_مجمع الرجال: للقهيائيّ، ط/روشن، اصفهان، ١٣٨٧ ق.

- ٣٣٦ \_مجمع الفائدة والبرهان : للمحقق الأردبيليّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ٣٤٠٠ ق.
  - ٢٣٧ ـ المحاسن: للبرقيّ، ط/دار الكتب الإسلاميّة، قم، الطبعة الثانية.
- ٢٣٨ \_ محاضرات في أصول الفقه : للسيّد الخوئيّ، ط / دار الهادي، قم، الطبعة الثالثة ، ١٤١٠ ق.
- ٢٣٩ ــالمحصول في علم أصول الفقه: للرازي، ط /مؤسّسة الرسالة، بيروت. الطبعة الثانية، ١٤١٢ ق.
- ٢٤٠ ـ المحيط في اللغة: لإسماعيل بن عبّاد، ط / عالم الكتب، بيروت، الطبعة
   الأولى، ١٤١٤ ق.
- ٢٤١ محيط المحيط :للبُستانيّ، ط /مكتبة لبنان، بيروت،الطبعة الأولى، ١٩٨٧ م.
- ٣٤٢ ـ مختلف الشيعة : للعلّامة الحلّيّ، ط /مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٩ ق.
- ٢٤٣ ـ مدارك الأحكام: للسيّد محمّد بن عليّ الموسويّ العامليّ، ط/مؤسّسة آل البيت ﷺ الإحياء التراث، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٠ ق.
- ٣٤٤ ــمرآة العقول: للعلّامة المجلسيّ. ط/دار الكتب الإسلاميّة، طهران، الطبعة الثانية، ١٤٠٤ ق.
- ٢٤٥ ـ المسائل الناصريّات: للسيّد المرتضى، ط/مجمع العالميّ للتقريب بين المذاهب الإسلاميّة، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٧ ق.
- ٣٤٦ ـ المراسم: للسلّار ، ط/المجمع العالميّ لأهل البيت ﷺ ، قم ، الطبعة الأُولى ، ١٤١٤ ق .

- ٧٤٧ مسالك الأفهام :للشهيد الثاني، ط/مؤسّسة المعارف الإسلاميّة، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٣ ق.
- ٢٤٨ \_ المستدرك على الصحيحين : للحاكم النيسابوريّ، ط/دار الفكر ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ١٤٢٩ ق .
- ٧٤٩ مستدرك الوسائل: للميرزا النوريّ، ط/مؤسّسة آل البيت الله الإحياء التراث، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٧ق.
- ٢٥٠ مستند الشيعة: للمولى أحمد النراقي، ط/مؤسسة آل البيت الله الإحياء
   التراث، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٧ق.
- ٢٥١ \_ مستدركات مقباس الهداية: للمامقانيّ، (راجع: مقباس الهداية في علم الدراية).
- ۲۵۲ \_ المستصفى من علم الأصول: للغزاليّ، ط/شركة المدينة المنوّرة للطباعة والنشر، جدّة، ١٤١٣ ق.
- ٧٥٣ ــالمستند في شرح العروة الوثقى (موسوعة الإمام الخوئيّ): للسيّد الخوئيّ، ط/مؤسّسة إحياء آثار الإمام الخوئيّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢١ ق.
- ۲۵۶ ــمسند أحمد: لأحمد بن محمّد بن حنبل، ط / دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى. ۱٤۲۹ ق.
- ٢٥٥ ـ مشرق الشمسين وإكسير السعادتين : للشيخ البهائيّ، ط /مجمع البحوث الإسلاميّة، مشهد، الطبعة الثانية، ١٤٢٩ ق.
- ٢٥٦ \_مصباح الأصول: للسيّدمحمّد سرور، تقريرات أبحاث السيّد الخوئيّ، ط / مكتبة الداوريّ، قم، الطبعة الرابعة، ١٤١٧ ق.

- ۲۵۷ مصباح الشريعة : المنسوب إلى لإمام الصادق ﷺ، ط/مؤسّسة الأعلميّ، بيروت، الطبعة الأولى، ۱٤٠٠ ق.
  - ٢٥٨ \_ مصباح الفقاهة : للسيّد الخوئيّ (راجع : موسوعة الإمام الخوئيّ).
- ٢٥٩ مصباح الفقيه :للمحقّق الهمدانيّ، ط/مؤسّسة الجعفريّة لإحياء التراث، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٧ ق.
- ٢٦٠ ـ المصباح المتهجّد: للشيخ الطوسيّ، ط/مؤسّسة الفقه الشيعة، بـيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١ ق.
- ۲٦١ ــالمصباح المنير: للفيّوميّ، ط/مؤسّسة دار الهجرة، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٥ ق.
- ۲٦٢ مصنّفات الشيخ المفيد: ط/المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٣ ق.
- ٣٦٣ مطارح الأنظار: للشيخ أبي القاسم الكلانتر، تقريرات الشيخ الأعظم الأنصاري، ط/مجمع الفكر الإسلامي، قم، الطبعة الثانية، ١٤٢٨ ق.
- ۲٦٤ ــالمطوّل: للتفتازانيّ، ط/دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، الطبعة الأولى،
  ١٤٢٥ ق.
- ٧٦٥ ـ معارج الأُصول: للمحقّق الحلّيّ، ط /مؤسّسة آل البيت ﷺ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٣ ق.
- ٢٦٦ \_معالم الدين في الأصول: للشيخ حسن نجل الشهيد الثاني، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، ١٤٠٦ ق.
- ٢٦٧ \_ معالم الدين في الأصول المحشّى بحواشي سلطان العلماء (عبدالرحيم):
   للشيخ حسن نجل الشهيد الثاني، ط/مكتبة الإسلاميّة (أفست)، طهران.

- ۲٦٨ \_ معالم العلماء: لابن شهر آشوب، ط /مؤسّسة آل البيت ﷺ، قم، الطبعة الأولى. ١٤٣٩ ق.
- ٢٦٩ \_ معاني الأخبار: للشيخ الصدوق، ط /مؤسسة الأعلميّ، بيروت، الطبعة الأولى. ١٤١٠ ق.
  - ٢٧٠ ـ المعتبر : للمحقّق الحلّيّ، ط /مؤسّسة سيّد الشهداء، قم.
- ۲۷۱ معجم رجال الحديث: للسيد الخوئيّ، ط/نشر الثقافة الإسلاميّة، قم، الطبعة الخامسة، ١٤١٣ ق.
- ۲۷۲ \_ المعجم الفلسفي : لجميل صليبا، ط / ذوي القربى، قم، الطبعة الأولى، ١٣٨٥ ش.
  - ٢٧٣ ـ المعجم الكبير: للطبرانيّ، ط/دار إحياء التراث العربيّ، القاهرة.
- ٢٧٤ المعجم العناوين الكلاميّة والفلسفيّة : تحقيق مجمع البحوث الإسلاميّة ، ط / مجمع البحوث الإسلاميّة ، مشهد ، الطبعة الأولى ، ١٤١٥ ق .
- ۲۷۵ \_معجم الفرق الإسلامية : للشريف يحيى الأمين، ط/دار الأضواء، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٦ ق.
- ٢٧٦ معجم الفروق اللغويّة : لأبي هلال العسكريّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الرابعة، ١٤٢٩ ق.
- ۲۷۷ معجم المصطلحات الكلامية: مجمع البحوث الإسلامية، ط/مؤسسة الطبع والنشر في الآستانة الرضوية المقدسة، مشهد، الطبعة الأولى، ١٤١٥ ق.
- ٢٧٨ معجم مقاييس اللغة: لأحمد بن فارس، ط/مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم، 18٠٤ ق.

- ٢٨٠ مفتاح العلوم: لأبي يعقوب يوسف ابن أبي بكر محمّد بن عليّ السكّاكيّ،
   ط / دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٣ ق.
- ۲۸۱ مفتاح الكرامة: للسيّد محمّد جواد الحسينيّ العامليّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ۱٤١٩ ق.
- ٢٨٢ مفردات ألفاظ القرآن: للراغب الإصفهائي، ط/طليعة النور، قم، الطبعة الرابعة، ١٤٢٩ ق.
- ۲۸۳ ـ مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين: للشيخ الأشعريّ، ط/دار النشر فراتر ، الطبعة الثالثة ، ۱٤٠٠ ق.
- ٢٨٤ ــ المقالات والفرق: لسعد بن عبدالله الأشعري القمّي، ط / وزارة الثقافة.
  طهران، الطبعة الأولى، ١٣٦١ ش.
- ٣٨٥ مقباس الهداية في علم الدراية :للمامقانيّ، ط/مؤسّسة آل البيت على ،قم، الطبعة الأولى، ١٤١٦ ق.
- ٣٨٦ ــالمقنع :للشيخ الصدوق، ط /مؤسّسة الإمام الهادي عِيَّةٌ، قم، الطبعة الثانية، ١٤٢٦ ق.
- ٧٨٧ ــالمقنع في الغيبة : للسيّدالمر تضى، ط /مؤسّسة آل البيت ﷺ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٦ ق.
- ۲۸۸ \_ المقنعة : للشيخ المفيد، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الخامسة، ۱٤٣٠ ق..

- ٢٨٩ ــالملل والنحل:للشهرستانيّ، ط /دارالمعرفة، بيروت.
- ٢٩٠ ـ من لا يحضره الفقيه: للشيخ الصدوق، ط/دار الكتب الإسلاميّة، طهران،
   الطبعة السادسة، ١٣٨٦ ش.
- ۲۹۱ مناقب آل أبي طالب: لابن شهر آشوب، ط / دار الأضواء، بيروت، الطبعة الأولى، ۱٤١٢ ق.
  - ٢٩٢ مناهج الأحكام والأُصول: للفاضل النراقيّ، ط/الحجريّة، طهران.
- ٢٩٣ \_مناهج اليقين في أصول الدين: للعلامة الحلّي، ط / ياران، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٦ ق.
- ۲۹٤ منتقى الأصول: للسيّدعبدالصاحب الحكيم، تقريرات أبحاث السيّدمحمّد الروحانيّ، ط/الهادي، قم، الطبعة الثانية، ١٤١٦ق.
- ۲۹۵ منتقى الجُمان: للشيخ حسن نجل الشهيد الثاني، ط/مؤسسة النشر الإسلامي، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٧ق.
- ٢٩٦ ـمنتهى الإرب في لغة العرب: لعبدالرحيم الصفي پـور، ط /مكـتبة سناني، ـــــ.
- ٢٩٧ ــمنتهى الدراية في توضيح الكفاية : للسيّد محمّد جعفر الجزائريّ المروّج، ط /طليعة النور، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٨ ق.
- ۲۹۸ \_منتهى المطلب: للعلامة الحلّي، ط/مجمع البحوث الإسلامية، مشهد، الطبعة الثالثة، ١٤٢٩ ق.
- ٢٩٩ منتهى المقال في أحوال الرجال: للشيخ أبي على الحائري، ط /مؤسسة آل البيت الله الإحياء التراث، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٦ ق.

- ٣٠٠ ــ المنخول: للغزاليّ، ط/دار الفكر، دمشق، الطبعة الثانية، ١٤٠٠ ق.
- ٣٠١ ـ المنطق: للمظفّر، ط/مؤسسة النشر الإسلامي، قم، الطبعة الأولى،
   ١٤٣٧ ق.
- ٣٠٢ ـ المنقذ من التقليد :للحمّصيّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، الطبعة الثانية، 1870 ق.
- ٣٠٣ منهج المقال في أحوال الرجال : للشيخ أبي على الحائري، ط/الحجرية.
- ٣٠٤ \_ منهج المقال في أحوال الرجال: للشيخ أبي على الحائريّ، ط/مؤسّسة آل البيت الله قيم، الطبعة الأولى، ١٤٢٢ ق.
- ٣٠٥ منية العريد: للشهيد الثاني، ط / المكتب الإعلام الإسلاميّ، قم، الطبعة
   الخامسة، ١٤٢٢ ق.
- ٣٠٦ ـ موسوعة الإمام الخوئيّ : للسيّد الخوئيّ، ط/مؤسّسة إحياء آثار الإمام الخوئيّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٧ ق.
- ٣٠٧ ـ المهذَّب: للقاضيّ ابن البرّاج، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٦ ق.
- ٣٠٨ ـ المهذّب البارع: لابن فهد الحلّيّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قـم،
   ١٤٠٧ ق.
- ٣٠٩ ــ الميزان في تفسير القرآن: للعلّامة الطباطبائيّ، ط/مؤسّسة إسماعيليان، قم، الطبعة الخامسة، ١٤١٢ ق.
- ٣١٠ النافع يوم الحشر في شرح باب الحادي عشر : للفاضل المقداد السيوري،
   ط /مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ٢٠٠١ م.

- ٣١١ ــ نقد الرجال: للتفرشيّ، ط /مؤسّسة آل البيت ﷺ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٨ ق.
- ٣١٢ ـ النهاية: لابن الأثير، ط / دار الكتب العلميّة، بـيروت، الطبعة الشانية، 18٢٧ ق.
- ٣١٣ \_نهاية الإحكام في معرفة الأحكام: للعلامة الحلّي، ط / دار الأضواء، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٦ ق.
- ٣١٤ ـ نهاية الأفكار : للآغا ضياء الدين العراقيّ ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ ، قم، الطبعة الرابعة ، ١٤٢٣ ق .
  - ٣١٥\_نهاية الدراية : للسيّدحسن الصدر، ط/المشعر، قم، الطبعة الأولى.
- ٣١٦ \_ نهاية الوصول إلى علم الأصول: للعلّامة الحلّيّ، ط/مؤسّسة الإمام الصادق عليه الشابعة الأولى ، ١٤٢٥ ق.
- ٣١٧ ــ النهاية ونكتها : للشيخ الطوسيّ ، ط /مؤسّسة النشر الإسلاميّ ، قم ، الطبعة الثانية ، ١٤١٧ ق.
- ٣١٨ ــ نهج البلاغة: تحقيق صبحي الصالح، ط/مؤسّسة دار الهجرة، قم، الطبعة الثالثة، ١٤٢٥ ق.
- ٣١٩ ــ نهج الحقّ وكشف الصدق: للعلّامة الحلّيّ، ط/ دار الهجرة، قم، الطبعة الرابعة، ١٤١٤ ق.
- ٣٢٠ ــ نهج المسترشدين في أُصول الدين : للعلّامة الحلّيّ، ط/مجمع الذخائر الإسلاميّة، قم.
- ٣٢١ ـ الهداية: للشيخ الصدوق، ط/مؤسّسة الإمام الهاديّ عالله، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٨ ق.

- ٣٢٢ حداية الأبرار إلى طريق الأثمّة الأطهار :الشيخ حسين الكركيّ، ط/مكتبة الوطينة، بغداد،الطبعة الأولى، ١٩٧٧م.
- ٣٢٣ ـ هداية المسترشدين: للشيخ محمّد تقيّ الإصفهانيّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الثانية، ١٤٢٩ ق.
  - ٣٢٤ \_ الوافي في شرح الوافية : للمحقِّق الكاظميّ ، ط /الحجريّة.
- ٣٢٥ ـ الوافية في أصول الفقه : للفاضل التونيّ، ط/مجمع الفكر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٢ ق.
- ٣٢٦ ـ الوجيزة في الدراية : للشيخ البهائيّ، ط/المكتبة الإسلاميّة الكبرى، قم، الطبعة الجديدة، ١٣٩٦ ق.
- ٣٢٧ ـ وسائل الشيعة: للمحدّث الحرّ العامليّ، ط / دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، الطبعة الخامسة، ١٤٠٣ ق.
- ٣٢٨ \_ الوسيلة إلى نيل الفضيلة: لابن حمزة، ط /مكتبة آية الله المرعشيّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ ق.
- ٣٣٩ ــ وصول الأخيار إلى أصول الأخبار : للشيخ عبدالصمد العــامليّ ، مــجمع الذخائر الإسلاميّة ، قم ،الطبعة الأولى ، ١٤٠١ ق .

## ٤ \_ فهرس الاصطلاحات الواردة

[الإثنا عشريّة] أي: المعتقدون بإمامة الأثنة الاثني عشر هي وعصمتهم والنص عليهم، المعبّر عنهم بـ «الشيعة» و «الإماميّة» و «الجعفريّة» و «الخاصّة». ٢٠٦ و ٢٤٧ و ٢٤٧ و ٣٢٦

[الإجماع الإجتهادي] هو الإجماع المستند إلى الاتفاق الحاصل بملاحظة القواعد المتفق عليها عند الكلّ مثل: اتفاق العلماء على العمل بالأصل عند عدم الدليل، أو بعموم الدليل، أو بخبرٍ معتبرٍ وغير ذلك المعبّر عنه بـ «الإجـماع

الحدسي». ١٦٥ و١٦٦ و٣٨٧ و٣٨٨

[الإجماع التتبعي ] هو عبارة عن تتبع أقوال العلماء في مسألة. ٣٩٧ و ٣٩٩ و ٣٩٩ [الإجماع الحدسي ] هو عبارة عن الحدس برأي الإمام على بسبب اتفاق العلماء، المعبر عنه به «الإجماع الاجتهادي». ١٦٥ و ١٦٦ و ٢٨٨ و ٣٨٨ و ٣٩٨ و ٣٩٩ و ١٦٩ و ١٩٨ و إلا إلا إلا إلى الإمام على حساً بالسماع أو المشاهدة مع المجمعين، مع عدم معرفته بعينه. ١٦٦

[الإجماع على طريقة المتأخّرين] هو عبارة عن اتفاق جماعة يُكشف منه توافق الإمام 幾. ١٦٤

[الإجماع العمليّ] هو عبارة عن عمل المجتهدين في المسألة الأُصوليّة، بـحيث يستندون إليها في مقام الاستنباط ويعتمدون عليها عـند الفـتوي، وبـعبارةٍ أُخرى: هو اتّفاق العلماء في مقام العمل على مسألةٍ أو حكمٍ، وهو يستفاد من عمل الأصحاب والعلماء. ١٥٥ و ٤١٠

[الإجماع عند الإماميّة] أي: الإجماع المشتمل على قول الإمام بالله. ١٦٤

[الإجماع القوليّ] هو عبارة عن اتفاق أرباب الفتاوى على مسألةٍ. أو حكمٍ. وبعبارةٍ أخرى: هو المستفاد من تتبّع فتاوى الفقهاء في موارد كثيرة. ١٥٣ و ٤١٠ و ٤١٠

[الإجماع المحتمل المدرك] هو الإجماع الذي يكون مدرك الإجماع محتملاً، وهو لسن بحجّة. ١٥٠

[الإِجماع المحصَّل] هو الإجماع الذي يحصّله الفقيه بنفسه بتتبّع أقوال العلماء وأهل الفتوى في جميع الأمصار والأعصار. ١٥٥ و١٥٧

[الإجماع المختلف المدرك] هو الإجماع الذي يكون مدرك الإجماع مختلفاً، وهو ليس بحجّة. ١٥٠

[الإِجماع المنقول] هو الإجماع الذي لم يحصّله الفقيه بنفسه، وإنّما يـنقله له مَـن حصّله من الفقهاء. ١٥٥

[الأحكام العقليّة غير المحضة] عبارة أخرى عن «الأحكام العقليّة غير المستقلّة».

[الأحكام العقليّة غير المستقلّة] أي: الأحكام التي يكون الحاكم فيها العقل بـضمّ الشرع، وقد يعبّر عنها بـ «الأحكام العقليّة غير المحضة». ٢٠٦

[الأحكام العقليّة المحضة] عبارة أخرى عن «الأحكام العقليّة المستقلّة ». ٢٠٥ [الأحكام العقليّة المستقلّة] أي: الأحكام التي يكون الحاكم فيها خصوص المقل بلاضم مقدّمة شرعيّة. وقد يعبّر عنها بـ «الأحكام العقليّة المحضة ». كقبح الظلم وحُسن الإحسان. ٢٠٥ [أخبار الاختيار = التفويض] أي: الأخبار الدالة على أنّ الله فوّض أمره إلى عباده وأنّ الناس مختارون في أفعالهم. ٢١١ و ٢٢١ و٢٢٧ و٢٢٨

[أخبار التشبيه] أي: الأخبار الدالّة على تشبيه الخالق بالمخلوق. ٢٦٩ و٢٢١ و٢٦٨ (٢٦٨ مقبار التناسخ] أي: الأخبار التي رووها في انتقال الروح بعد الموت إلى بدن إنسان آخ. . ٢١٩ و ٢٤٠ و ٢٤٦

[أخبار الجبر] أي: الأخبار الدالة على نفي الفعل عن العبد حقيقةً وانتساب صدوره إلى الله \_سبحانه و تعالى \_وأنّ الناس مجبورون في أفعالهم. ٢١٨ و ٢١٩ و ٢١٦ و ٢٢٦ و ٢٢٢ و ٢٢٤ و ٢٦٨

[الأخباريّون] هم: طائفة من علماء الإماميّة المتمسكون في الأصول والفروع بالأخبار والروايات، وهذه الفرقة (الأخباريّة) ظهرت في القرن العاشر انفردوا في آرائهم كالقول بالاحتياط في ما لا نصّ فيه، والقول بتحريم الاجتهاد، وقد يعبّر عنهم بـ «المقلّدة». ٢٣٢ و٣٢٣ و٣٥٣ و٢٥٣٦ و٣٦٧ [الأخبار العلاجيّة] أي: الأخبار التي وردت في علاج الخبرين المتعارضين وبيان حكمها. وبعبارةٍ أخرى: الأخبار المتكفّلة لبيان حكم الروايات المتعارضة، الدالة على لزوم الأخذ بذي الراجح من الخبرين المتعارضين، ومع فقد المرجّح لزوم الأخذ بأحد الخبرين مخيراً، كمقبولة عمر بن حنظلة. ٢١ [أخبار اللهيّة والخالقيّة.

[أخذ العدالة بعنوان الطريقيّة] بمعنى: أنّ العدالة طريق إلى الكشف عن الوشاقة، وبعبارةٍ أُخرى: اعتبار العدالة إنّما هي لأجل كونها من أسباب إفادة الوشوق غالباً. ٨٨ و ٤٩ و ٥٠٠ [أخذ العدالة بعنوان الموضوعيّة] بمعنى: اعتبار العدالة بالخصوص وأنّها دخيلة في الموضوع. ٤٨ و٤٩ و٠٥

[الأدلّة الشرعيّة ] أي: الأدلّة التي يعتمد عليها المجتهد والفقيه في سقام استنباط الأحكام الشرعيّة ، وهي: الكتاب والسنّة والإجماع والعقل ، وقد يعبّر عنها مد «أدلّة الفقه». ١٨٦٠

[الأدلّة العلميّة] أي: الأدلّة المفيدة للعلم كالخبر المتواتر. ٢٩٧

[أُدلَّة الفقه] عبارة أُخرى عن «الأدلَّة الشرعيَّة». ١٨٦

[الاستثناء المتصل] هو ما يكون المستثنى من جنس المستثنى منه مثل: «جاء القوم إلاّ زيد». ٨٣

[الاستثناء المنقطع] هو ما لا يكون المستثنى من جنس المستثنى منه مثل: «جاء القوم إلا الحمير». ٨٣

[الإسماعيليّة] هم فرقة من الشيعة القائلون بإمامة ستّة من الأئقة المعصومين 經 عدلت عن إمامة موسى الكاظم ﷺ إلى القول بإمامة أخيه إسماعيل ابن الإمام جعفر الصادق ﷺ. ۲۲۲ و۲۲۳

[الأشاعرة] هم المعتقدون لمذهب الجبر (راجع: مــادّة «الجــبر» و «الشـجبّرة» و «الجبريّة»). ۲۱۸ و۲۱۹ و۲۲۲ و۲۲۷

[أصحاب الجملة] أي: من وصل إلى الحق عن دليل إجماليّ مع عدم قدرته عـلى إيراده بحسب الاصطلاحات المقرّرة عند أهلها. ٢٥٨

[أصحابنا] المراد بأصحابنا هو مطلق الشيعة في مقابل العائمة، أو من يـلتزم بـإمامة الأنتذكافي ١٧٣ [الأصل] أي: المكتوب المشتمل على مجرّد كلام المعصوم ﷺ. ١٨١ - ١٨١

[الاعتقاد الصحيح] هو الاعتقاد المبنني على النصوص الواردة في الكتاب، وما ورد على لسان النبيّ على باب الأصول الاعتقاديّة من التوحيد والنبوّة والإمامة. فالمراد منه هو الاعتقاد بكتاب الله \_ سبحانه \_ ورسالة النبيّ على وإمامة بلا فصل لعليّ بن أبي طالب على وإمامة الأثنّة من ولده. 300 و 25٧ [الإماميّة] أي: المعتقدون بإمامة الأثنّة الاثني عشر وعصمتهم والنصّ عليهم والقول بوجوب الإمامة في كلّ زمان. 300 و 25٧ و 25٧ و 25٧ و 25٧ و 25٧

[الأمر بين الأمرين] هو القول بأنّ أفعال العباد بقدر تهم واختيارهم مع تعلّق قضاء الله تعالى وقدر ته وارادته بها. ٢٢٨

[أهل الاختيار = التقويض ] أي: المعتقدون بأنّ الله \_ تبارك و تعالى \_فوّض أمره إلى عباده، وأنّ الناس مختارون في أفعالهم في مقابل «أهل الجبر». ٢١٩ و ٢٢٠ و ٢٢٠ و ٢٢٧ و ٢٢٨ و ٢٢٠ و ٢٣٠

[أهل التشبيه ] أي: المعتقدون بأنّ الله تعالى يشبه بعض خلقه في ذاته. ٢١٩ و ٣٣٦ [أهل التناسخ = التناسخيّة ] أي: المعتقدون بانتقال الروح بعد الموت إلى بدن إنسان آخر. ٢١٩ و ٢٤٥ و ٢٤٦

[أهل الجبر] أي: المعتقدون بأنّ الله تبارك وتعالى \_ يجبر عباده على أمره وأنّ الناس مجبورون في أفعالهم في مقابل «أهل الاختيار». ٢١٨ و ٢١٩ و ٢٢٦ و٢٢٧ [أهل الغُلُوّ] أي: المعتقدون بتوصيف الأنَّمَة ﷺ بصفات الإلهيّة والخالقيّة. ٢١٩ و ٢٢٥ و ٢٣٥

[الإيجاب الجزئيّ] أي: إثبات الحكم بالنسبة إلى بعض الموارد \_المعبّر عنه بـ «الموجبة الجزئيّة» \_كالقول بجواز العمل بغير الواحد المدوّن في كتب الأصحاب. ١٩٥٣ و ١٦٦

[الإيجاب الكلّي ] أي: إثبات العكم بالنسبة إلى جميع الموارد \_المعبر عنه بد الإيجاب المطلق » و «الموجبة الكلّية » \_كالقول بجواز العمل بكلّ واحد واحد من أخبار الآحاد، سواء كان مدوّناً في كتب الأصحاب، أم لا. ٣٨٢ [الإيجاب المطلق] عبارة أخرى عن «الإيجاب الكلّي». ٣٧٤ و ٣٧٥ و ٢٧٦ [البرهان الإجماليّ] أي: الدليل الذي لا يوجب العلم. ٢٥٧ و ٢٥٨ و ٢٥٨

[برهان التمانع] هو البرهان الذي أقاموه لإثبات الصانع الشابت عند المتكلّمين والفلاسفة. 300 و ٢٥٥

[برهان النظم] هو البرهان الذي أقاموه لإثبات الصانع الثابت عند المتكلّمين والفلاسفة. ٢٥٥

[بناء العرف] ١٥٢

[بناء العقلاء] عبارة عن استمرار عمل العقلاء بما هم عقلاء على فعل شيءٍ أو تركه. سواء انتحلوا إلى ملّة ودين، أو لم ينتحلوا. ويعبّر عنه بـ «طريقة العقلاء» و «السيرة العقلائيّة» وأحياناً بـ «العرف العامّ» فهو في الحقيقة نـ وع مـن الإجماع. ١٥٢ [بنوا سماعة ] من البيوت العلميّة التي عاشت في القرن الثالث الهجري؛ فقد برز فيهم محدّثين وفقهاء ثقات، كجعفر بن محمّد بن سماعة، وحسن بن سحمّد بـن سماعة. ٢٦٦ و ٢٢٧ و ٢٦٥

[بنوا فضّال] من البيوت العلميّة التي عاشت في القرن الثالث الهجريّ ورأس هـذه العائلة «الحسن بن عليّ بن فضّال» كان من النّبّاد والزُهّاد، وممّن أكثر مـن رواية أحاديث أئمّة أهل البيت ﷺ . ١٠٨ و ١٠٩ و ٢٦٥ و ٢٦٥

التحريف اللفظيّ ] بمعنى: ارتكاب الزيادة والنقصان في اللفظ. ٩٥

[التحريف المعنويّ] بمعنى: التغيير في المعنى. ٩٥

[التخيير الالتزاميّ] هو كون المكلّف مختاراً في الالتزام والاعتقاد بحجّية كـلّ مـن

الخبرين المتعارضين مع قطع النظر عن التعارض. ٢٤

[التخيير المطابقي] هو كون المكلّف مختاراً في الأخذ والعمل بكـلّ مـن الخبرين المتعارضين. ٢٤

[التشبيه في الاصطلاح] هو القول بأنَّ الله تعالى يشبه بعض خلقة في ذاته. ٢٣١ [التشبيه في اللغة] هو الدلالة على مشاركة أمر لآخر في معنى. ٢٣١

[التصديق الخبريّ] أي: حمل الخبر على ما يطابق الواقع وترتيب آثار الواقع عليه. ٩٦ ...

[التعارض] هو تنافي الدليلين أو الأدلّة بحسب الدلالة ومقام الإتبات عـــلى وجـــه التناقض أو النضادّ. ٢٢ و٣٣

[التفويض في الاصطلاح] هو القول بأنّ الله فـوّض أمـره إلى عـباده، وأنّ النـاس مختارون في أقعالهم. ٢١٩ و٢٢٧ و٢٢٨ [التفويض في اللغة] هو ردّ الرجل أمره إلى الغير ....

[التقليد في اللغة] أي: الاتّباع من غير نظر ولا تأمّل. ٢٣٢

[التلقيح] أي: إجارة المرأة رحمها. ٣٨٩

[التناسخيّة] هم المعتقدون بانتقال الأرواح دائماً. ٢٤٥ و٢٤٦

[تنقيح المناط الظنّي ] هو ماكان استخراج مناط الحكم بالظنّ وإلحاق ماكان المناط فيه أولى بالأصل في الحكم، وهو ليس بحجّة. ١١١

[تنقيح المناط القطعيّ] هو ماكان المناط فيه محرزاً بالقطع وإلحاق ماكان المناط فيه أقوى بالأصل في الحكم، وهو حجّة. ١١١ و٣٨٢

[التواتر الإجماليّ] هو ما وردت أخبار متضافرة تشتمل على مضامين مختلفة بحيث يعلم إجمالاً بصدور بعضها من المعصوم ﷺ مع عدم اشتمالها على مضمون واحد. ١٥ و١٨ و ١٢٨ و١٣٨

[التواتر اللفظيّ ] هو أن يتواتر الخبر باللفظ واتّحدت ألفاظ المخبرين. ١٢١

[التواتر المعنويّ] هو ما إذا تكثّرت الأخبار في الوقايع وتعدّدت ألفاظ المخبرين في أخبارهم، لكن اشتمل كلّ منها على معنى مشترك بينها.... ١٢٠ و ١٢١

[التوسيع الالتزاميّ] هو كون المكلّف مختاراً في الالتزام والاعتقاد بحجّية كلّ من الخبرين المتعارضين مع قطع النظر عن التعارض. ٢٤

[التوسيع المطابقي] هو كون المكلّف مختاراً في الأخذ بكلّ من الخبرين المتعارضين. ٢٤

[التوقيع] هو أن يروي من شاهد الحجّة ﷺ وكلّمه مكنوباً كتب الحجّة ﷺ بـخطّه الشريف مع توقيعه في آخره. ١١٤ [الجبر في الاصطلاح] هو القول بأنّ الله \_ تبارك و تعالى \_ يَجبُر عباده على أفعالهم .... ٢١٨ و ٢١٩ و٢١٧ و٢٢٧

> [الجبر في اللغة] هو أن تجبر إنساناً على ما لا يريد وتُكرهه. ٢٢٧ [الجبريّة] عبارة أُخرى عن «الجبر». ٢١٨ و٢١٩ و٢٢٦ و٢٢٣

[الجعفريّة] اسم اشتهر لأصحاب الإماميّة الإثنا عشريّة باعتبار أنَّ مذهبهم في الفروع هو مذهب الإمام جعفر بن محمّد الصادق اللهِّذ ٢٠٦ و ٢٤٧ و ٢٤٧ و ٣٤٦

[الجمع التبرّعيّ] هو الذي يجمع فيه بين الدليلين بلا شاهد وقرينة. ١٤٢

[الجمع العرفيّ ] هو الذي يدلّ عليه شاهد وقرينة من آيةٍ أو رواية معتبرة. ١٤٢ .

[حجَّيَّة خبر الواحد بنحو الإيجاب الجزئيِّ ] أي: حجَّيَّة الخبر في بعض السوارد.

۱۹۳ و ۱۹۳

والشمّ واللمس. ١٦٥

[حجّيّة خبر الواحد بنحو الموجبة الجزئيّة ] أي: حجّيّة الخبر في بعض الموارد. ٥٣ [ [حجّيّة خبر الواحد في الجملة ] أي: حجّيّة الخبر في بعض الموارد. ١٥٣ و ١٦٦ [الحدس] هو العلم الحاصل من غير طريق الحواسّ الظاهرة من السمع والبصر والذوق

[الحديث] هو ما نُقِل عن الإمام ﷺ وهو نقل عن رسول الله ﷺ ـ كـ قولنا: عـن الصادق ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ كذا. ٣٢ و ٣٤

[الحديث المستفيض] هو الحديث الذي زادت رواته على ثلاثة في كلّ مرتبة، أو زادت على اثنين عند بعضهم. ١١٢ و١٢٠

[الحشويّة] هم طائفة من علماء العامّة قد وقعوا في التشبيه والتجسيم وسائر المفاسد من جهة جمودهم على ظواهر الآيات والأخبار. ٢٣٣ [الحوادث الواقعة] أي: الشبهات الحكميّة الواقعة في كلّ زمان ومكان.... ٧٦ [الخاصّة] يطلقه أصحاب الإماميّة على أنفسهم مقابل العامّة. ٧٠٦ و ٢٤٧ و ٢٤٨ [الخبر] هو ما نُقِل عن الإمام الله بلا نقل عن رسول الله ﷺ -كقولنا: عن زرارة عن الصادق الله قال: كذا. ٣٣ و ٣٤

[الخبر الصحيح] هو ما رواه العدل الصحيح المدّهب بـطريق عـدول مـتصلاً إلى المعصوم للهِ، وبعبارةٍ أُخرى: ما اتّصل سنده إلى المعصوم للهِ بنقل العـدل الإماميّ عن مثله في جميع الطبقات. ١٠٥

[الخبر المتواتر] هو خبر جماعة يفيد بنفسه القطع بصدقه. ١٢١

[الخبر المرفوع] هو ما سقط من وسط سنده ، أو آخره واحد ، أو أكثر مع التصريح بلفظ الرفع ، أو ما أُضيف إلى المعصوم لِمُثِلاً من قول أو فعل أو تقرير . ٣٢

[الخبر المقبول] هو كلّ خبر تلقّوه الأصحاب بالقبول واشتهر العمل بمضمونه. ٢٥ [الخبر الواحد العلميّ] أي: الخبر الواحد الذي يقترن بقرائن توجب العلم المعبّر عنه بـ«الخبر الواحد المقطوع الصدور» و «الخبر الواحد المحفوف بالقرائن العلميّة». ١١ و٢٩ و٢٩٨ و٢٩٩

[الخبر الواحد غير العلميّ] أي: الخبر الواحد الذي لا يقترن بقرائن علميّة ويكون مجرّداً عنها، ويعبّر عنه بـ «خبر الواحد غير المقطوع الصدور» و «الخبر غير المحفوف بالقرائن العلميّة». ١١ و١٦ و ٩٣ و ١٧٢ و ٢٩٩

[الخبر الواحد غير المحقوف بالقرائن العلميّة ] عبارة أُخرى عن «الخبر الواحد غير العلميّ». ١١ و ١٢ و ١٧٢ و ٢٩٩

[الخبر الواحد غير المقطوع الصدور] أي: الخبر الواحد غير العلميّ، وهو الخبر المفيد للظنّ، وإن كان راويه غير واحد. ١٢ و٣٩و١٧٢ [الخبر الواحد المحفوف بالقرائن العلميّة ] عبارة أُخرى عن «الخبر الواحد العلميّ ». ٢٩٨ و ٢٩٩

[الخبر الواحد المقطوع الصدور] أي: الخبر الواحد العلميّ، وهــو الخــبر الواحــد المحفوف بقرائن توجب العلم كخبر المتواتر وخبر الواحد المحفوف بالقرائن العلميّة. ١١ و ١٢ و ٣٩ و ١٧٩

[الخبرين المتعارضين] أي: الخبران الواردان في حكم يدل أحدهما على الوجوب والآخر على الحرمة مثلاً. ٢٢ و٢٣

[الدليل الإجماليّ] عبارة أخرى عن «البرهان الإجماليّ». ٢٥٧ و ٢٥٨ و ٢٥٩ و الدليل الانسداد] هو رابع الوجوه والأدلّة العقليّة التي أقاموها لإثبات حجيّة مطلق الظنّ من غير خصوصيّة، وهو مركّب من مقدّمات أربع \_ على ما اختاره المحقّق الخراسانيّ \$. ٢٩٥ و ٢٩٦ و وليل الخطاب] يراد منه المفهوم المخالف بأقسامه من مفهوم الشرط والوصف والغاية والحصر واللقب، وهو أنّ الحكم إذا علّق ببعض صفات المسمّى في الذكر دلّ ذلك على أنّ ما خالفه في الصفة ممّا هو داخل الاسم بخلاف ذلك الحكم، ويعبّر عنه بـ «مفهوم المخالف». ٢٧٨

[الدليل القطعيّ] أي: الدليل العفيد للعلم وهو حجّة بنفسه. ٣٢٦ [الراوي] يطلق على كلّ من يروي الحديث، سواء رواه مسنداً أم مرسلاً أم غيرهما. ٥٠ [الرسخ] هو تعلّق الروح بعد خروجها عن إنسان إلى الجماد. ٢٤٦

رموسع ] هو تعلق الروح بعد حروجه عن إنسان إلى الجداد . ١٤٠ [رواة الحديث ] المراد بهم ، هم أصحاب الأئمّة ﷺ والمجتهدون المكلّفون باستنباط الحكم الشرعيّ في كلّ واقعة بالنسبة إلى الناس في كلّ زمان ومكان . ٧٧ [الرواية] هو الخبر المنتهي بطريق النقل من ناقل إلى ناقل حتّى ينتهي إلى المنقول عنه من النبئ ﷺ، أو الإمام ﷺ.

[السالبة الكلّية] أي: ما كان حكم نفي الحمل أو الاتصال فيها راجع إلى جميع الأفراد مثل القول بعدم حجّية أخبار الآحاد مطلقاً، ويعبّر عنها بـ «السلب الكلّي». ٣٧٦,٣٧٤

[السَّبر] لغةً استخراج كُنه الأمر، وفي الأصل: إدخال الميل في الجراحة لمعرفة غورها و تشخيص عُمفها. ٢٨٢

[سلب العموم] ٢٧٥

[السلب الكلّيّ] أي: نفي الحكم في جميع الموارد، كالقول بالمنع من العمل بشيءٍ من أخبار الآحاد مطلقاً، سواء كان مدوّناً في كتب الأصحاب، أم لا، وسواء عمل به الأصحاب أم لا. ١٥٣ و ٣٧٤ و ٣٧٤

[السيرة] هي عبارة عن عمل المسلمين بـ ما أنهم مسلمون وملتزمون بأحكام الشريعة. ١٥٢

[الشيعة الإماميّة] هم التابعون لمذهب أهل البيت إليك الكلم ١٧٨ و٢٤٧

[الصادع] من ألقاب النبيِّ ﷺ أي: المظهر للحقّ. ٣١٧

[الصدع] معناه: الكشف والبيان. ٣١٧

[طريقة الحدس] عبارة أخرى عن «الإجماع الحدسيّ». ١٦٥

[طريقة العقلاء] عبارة أُخرى عن «بناء العقلاء». ١٥٢

[عدم حجّيّة خبر الواحد بنحو السالبة الكلّيّة ] أي: عدم حجّيّة الخبر في جسميع الموارد. ١٥٣ و ١٥٤ و ١٦٧ و ١٦٧ [عدم حجّيّة خبر الواحد بنحو السلب الكلّيّ] أي: عدم حجّيّة الخـبر فـي جـميع الموارد. ١٥٣ و ١٥٤ و ١٦٦ و ١٦٧

[العلم بالمعنى الحقيقيّ] يراد منه ما يـوجب الاعـتقاد الجـازم الذي لا يـحتمل الخلاف فيه. ٤٢١

[العلم بالمعنى العرفيّ] يراد منه ما يوجب السكون والركون والوثوق والاطمئنان. ٤٢١ [العلم العاديّ] عبارة أُخرى عن «العلم بمعنى العرف». ٤٢١ و٤٢٦

[العلم في اللغة] يطلق على الاعتقاد الجازم الثابت المطابق للواقع، وهذا يسمّى اليقين، وعلوم الأنبياء والأنتة على من هذا القبيل. ٢٢٤ و ٤٣٣

[العلم المتعارف] عبارة أُخرى عن «العلم بمعنى العرف». ٤٢١

[عموم السلب] ۲۷۵

[الغالية] عبارة أُخرى عن «الغُلاة». ٢١٩ و ٢٣٤ و ٢٣٥

[الغُلاة] هم فرقة من الشيعة الذين قد تجاوزوا عن الحـد فـي وصـف الأئـــة ﷺ واخراجهم عن حدود الخلقة وتوصيفهم بصفات الألوهيّة والخالقيّة. ٢١٩ و ٢٣٠ و ٢٣٠

[الغُلُوّ في الاصطلاح] هو التجاوز عن الحدّ في وصف الأثنّة وإخراجهم عن حدود الخلقة وتوصيفهم بصفات الألوهيّة والخالقيّة. ٢٣٤ و٢٣٥

العُلُوّ في اللغة ] هو الزيادة على المقدار، أي: التجاوز عن الحدّ والقدر. ٢٣٤ [الْفُلُوّ في اللغة] المراد من «الفتوى» هو تبيين الأحكام الكلّيّة من الدين لمن سأل عنها. ٥١ [فحوى الخطاب] يراد منه «مفهوم الموافق» وهو ما فهم منه المعنى وإن لم يكن نصّاً

صريحاً فيه بمعقول عادة أهل اللسان في ذلك. ٢٧٧

[الفرقة المحقّة] هو أتباع أهل البيت على المستون بـ «الشيعة الإماميّة » المعتقدين بإمامة الأثمّة الإثنى عشر على . ١٧٨ و ٢٢٢ و ٢٤٧

[الفرقة الناجية] هي: الإماميّة المتمسّكون بأهل البيت اللهي السوافقون لهم في الاعتقادات والعبادات والأحكام، وبعبارةٍ أخرى: هم أصحاب الاعتقاد الصحيح التابعون لمذهب أهل البيت اللهي المسمّون بـ «الشيعة الإماميّة الإثنا عشريّة الجعفريّة الخاصّة». ٢٢٢ و ٢٤٧ و ٢٤٧ و ٢٤٧ و ٢٢٢

[الفسخ] هو تعلَّق الروح بعد خروجها عن إنسان إلى النامي. ٢٤٦

[الفطحيّة] هم القاتلون بإمامة سنّة من الأنقة المعصومين ﴿ ثَنِيَّ ، ثَمْ عدلت عن إمامة موسى الكاظم ﴿ إلى القول بـإمامة أخـيه «عـبدالله » ابــن الإمــام جــعفر الصادق ﴿ لِللَّهِ اللَّهِ ٢٣٩ و ٢٦٣

[في الجملة] أي: إجمالاً مثل: القول بحجّية خبر الواحد في بعض الموارد. ١٥٣ و ١٦٦ [القرائن العلميّة] أي: القرائن الأربعة التي ذكرها شيخ الطائفة ﴿ من: مطابقة الخبر لنصّ الكتاب، وموافقته للسنّة المقطوع بها، وموافقته لما أجمعت الفرقة المحقّة عليه، وموافقته لأدلّة العقل وما اقتضاه. ٣٠٢

[القضاء] هو فصل الخصومة في الموضوعات الجزئيّة. ٥١

[القضيّة الحقيقيّة] هي ما حُكم فيها بتنافي طرفيها صِدقاً وكذباً في الإيجاب، وعدم تنافيهما كذلك في السلب. ١٥٦

[القضيّة مانعة الجمع ] هي ما حُكم فيها بتنافي طرفيها أو عـدم تـنافيهما صِـدقاً لا كذباً. ١٥٦

[القضيّة مانعة الخلوّ] هي ما حُكم فيها بتنافي طرفيها أو عدم تنافيهما كذباً لا صدقاً. ١٥٧,١٥٦ [القمّيّون] يراد منهم الأشعريّون وغيرهم، ولعلّه يطلق على طائفة خاصّة من أهل قمّ الذين كانوا متشدّدين في قبول الرواية، لا يعتمدون على كلّ من يروي عن الضعفاء ويعتمد المراسيل. ٣٤٤ و٣٤٨ و٣٤٨

[القواعد المتفق عليها] هي القواعد المقبولة عند الكلّ مثل: «الأصل أصيل حيث لا دليل» و «العموم دليل عند عدم وجود المخصّص» و «كلّ شيء مطلق حتّى يرد فيه نهى». ٣٨٨

[القياس] في اللغة هو التسوية، وفي الاصطلاح هو عبارة عن إثبات حكم الأصل في الفرع لاشتراكهما في علّة الحكم. ١٨٥٠ و١٨٦

[القياس في الأحكام] ١١١ و١١٢

[القياس في الموضوعات] ١١١ و١١٢

[الكتاب] أي: المكتوب المشتمل على كلام المعصوم ﷺ مع تصرّف واجتهاد سن المصنّف. ١٨١ و١٨٦

[الكتب الأربعة] أي: «الكافي» لأبي جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق الكليني الرازيّ المتوفّى ٣٢٩ق، و «من لا يحضره الفقيه» لأبي جعفر محمد بسن الحسن بن بابويه القمّيّ ـ المعروف بـ «الصدوق» المتوفّى «٨٨ق، و «تهذيب الأحكام» و «الاستبصار» لأبي جعفر محمد بن الحسن الطوسيّ ـ المعروف بـ «شيخ الطائفة» ـ المتوفّى ٤٦٠قق. ٣٦٨

[الكذّابين] أي: الرواة الذين أعرضوا عن مذهب الهدى واتّخذوا مذهب الضلال، وكانوا يضعون الأحاديث وينقلون الأكاذيب وينسبونها إلى المعصومين هي . ٣٥٩ [الكيسانيّة] هم القائلون ثلاثة من الأثمّة المعصومين هي عليّ والحسس والحسين هي ، ثمّ القول بإمامة محمّد بن الحنفيّة ابن أمير المؤمنين على . ٢٤٤

[لحن الخطاب] يراد منه «مفهوم الموافق»، وقد يعبّر عنه بـ «فـحوى الخـطاب». ۲۷۷

> [اللفّ والنشر المرتّب] ٢٥١ و٢٤٦ [اللفّ والنشر المشرّش] ٢٥١

[المُجبِّرة] هم طائفة من العامّة القائلون بأنَّ الله تعالى يجبر عباده على أمره وأنَّ الناس مجبورون في أفعالهم في مقابل «المفوّضة». ٢١٨ و٢١٩ و٢٢٠ و٢٢٦ و٢٢٢ و٢٢٢ و٢٢٨ و إلى مجتهدون] هم الذين كان اتجاههم في فروع الدين واستنباط الأحكام الشرعيّة إلى الاجتهاد وتفرّع الفروع من الأصول وأكثر علمائنا الإماميّة يذهبون إلى هذا

[المجسّمة] عبارة أُخرى عن «المشبّهة». ٢٣١

الاتّحاه. ٧٥

[مر**جّحات الخبرين المتعار**ضين] أي: لزوم الأخذ بـالأعدل والأصـدق والأفـقه والأورع والمشهور وغيرها من المرجّحات المذكورة في الأخبار المــلاجيّة. ٢٣ و٢٧ و ٣٤

[المرفوعة] عبارة أخرى عن «الخبر العرفوع» وهو ما سقط من وسط سنده أو آخره واحد أو أكثر مع التصريح بلفظ الرفع ، أو ما أضيف إلى المعصوم على من قول أو فعل أو تقرير . ٣٢

[المسائل الفرعيّة الغير المعنونة] وهي المسائل التي لم تعنون في الكتب الفقهيّة، والتي لا يمكن تتبّع الأقوال فيها ويحتمل أن يكون الحكم فيها مستند إلى ملاحظة القواعد المتّفق عليها، سواء كانت المسألة فرعيّة -كمسألة التلقيح والسرقفليّة، أو مسألة أصوليّة، كمسألة حجيّة خبر الواحد. ٣٨٧ و٣٨٧

[المسائل الفرعيّة المعنونة] وهي المسائل المدوّنة في الكتب الفقهيّة والتي يمكن تتبّع الأقوال فيها ويحتمل أن يكون الحكم فيها مستند إلى دليل معتبر \_كمسألة إزالة النجاسة بالماء المضاف، ومسألة وجوب صلاة الجمعة ... ٣٨٧و٣٨٦

[المسألة الفرعيّة] هي المسألة التي تكون النتيجة فيها حكماً جزئيّاً عمليّاً يتعلّق بفعل المكلّف بلا واسطة ، أو بموضوع خاصّ \_كمسألة وجـوب صـلاة الجـمعة . ومسألة ازالة النجاسة بالماء المضاف \_. ٢٨٥

[مستنبط العلَّة] أي: ما علم علَّة الحكم بالاستنباط والاجتهاد. ١٨٧

[مستنبط العلَّة الظنِّيِّ] أي: تحصيل علَّة الحكم بنحو الظنَّ، وهو ليس بحجَّة. ١٨٧

[مستنبط العلَّة القطعيّ ] أي: العلم بعلَّة الحكم بنحو القطع، وهو حجَّة. ١٨٧

[المسخ] هو تعلَق الروح بعد خروجها عن إنسان إلى الحيوان. ٢٤٦ [المُشَبِّهَة] طائفة من العامّة القائلون بأنّ الله تعالى يشبه بعض خلقه في ذاته. ٢٣١

يعتمد عليها فقهاءهم في مقام استنباط الأحكام الشرعيّة، وهمي: الكـتاب

وسنّة النبيّ ﷺ والإجماع والعقل والقياس والاستحسان والمصالح المرسلة وسدّ الذرائع وفتحها وغيرها من الأدلّة العقليّة الظنّيّة. ١٨٦

[المصادمة] في اللغة بمعنى: «الضرب»، والمراد منها هو المخالفة والإنكار. ٣٢٨

[المعتزِلة] هم طائفة من العامّة المعتقدون لمذهب التفويض. ٢١٩ و٢٢٧

[المفوِّضة] أي: المعتقدون بأنَّ الله تعالى فوّض أمره إلى عباده وأنَّ الناس مختارون في أفعالهم في مقابل «المُجبَّرة». ٢١٩ و٢٢٧ و٢٢٨ [المفهوم] أي: الحكم الغير المذكور في المنطوق. ٢٧٧

[المفهوم المخالف] هو ماكان الحكم في المفهوم مخالفاً في السنخ للحكم المذكور في المنطوق. ٢٧٨

[المفهوم الموافق] هو ماكان الحكم في المفهوم موافقاً في السنخ للحكم المذكور في المنطوق. ٢٧٧

[المقبولة] عبارة أُخرى عن «الخبر المقبول» وهو كلّ حديث تلقّوه الأصحاب بالقبول واشتهر العمل بمضمونه. ٢٥

[مقدّمات دليل الانسداد] ١ ـ العلم بوجود التكاليف الواقعيّة، ٢ ـ انسداد باب العلم وعدم إمكان الوصول إلى تلك التكاليف علماً وعلميّاً، ٣ ـ عدم جواز الرجوع فيها إلى أصالة البراءة، لاستلزامها السخالفة العمليّة، ٤ ـ عدم وجوب الاحتياط؛ لاستلزامه العسر والحرج، ٥ ـ مرجوحيّة الأخذ بالوهم والشكّ بالنسبة الرائط؛، فهذه المقدّمات بعد تمامتها توجب حجّتة مطلق الظرّ. ٢٩٦

[المقلَّدون] أي: الذين يستفتون ويسألون رأي الغير \_أعني المجتهد \_ للعمل بقوله ورأيه في أمورهم الدينيّة. ٧٥

[المقلّدة] هم الأخباريّون من الشيعة والحشويّة من العامّة. الذين أفرطوا في العمل بخبر الواحد بحيث إذا شئلوا عن الأصول الاعتقاديّة قىالوا: رُويـنا كـذا. ويروون في ذلك الأخبار. ٣٣٦ و٣٣٠ و٣٣٠ و٣٣٧

[المكاتبة] هو الحديث الحاكي لكتابة المعصوم الله سواء كتبه الله ابتداءً لبيان حكم، أو في مقام الجواب، وبمعارةٍ أُخرى: ما إذا كان سؤال الراوي وجواب الاماء الله الكتابة. ١٠١ [المناقشة اللفظيّة] هو ما يكون مراد أطراف المناقشة واحداً. ٣٦٣ و٣٦٢ [المناقشة المعنويّة] هو ما يكون مراد أطراف المناقشة مختلفاً وكلّ يعمل بمعناه

الخاصّ، وقد يعبّر عنها بــ «النزاع المعنويّ ». ٣١٣ و٣١٨ و٣١٩

[منصوص العلَّة] هو ما نصّ الشارع بعلَّة الحكم كما إذا قال: لا تشرب الخمر لأنَّــه مسكر. ١٨٧

[المنطوق] هو ما دلَّ عليه اللفظ في محلَّ النطق، أو هو الحكم المذكور فسي محلَّ النطق. ٢٧٦

[الموجبة الجزئيّة] أي: ما كان حكم إيجاب الحمل والاتصال فيها راجع إلى بعض الأفراد مثل: القول بحجيّة خبر الواحد المدوّن في كتب الأصحاب، ويعبّر عنها بـ «الإيجاب الجزئي». ١٩٥٣ و ١٦٦٧

[الموجبة الكلّية] أي: ما كان حكم إيجاب العمل أو الاتصال فيها راجع إلى جميع الأفراد مثل: القول بحجّية جميع أخبار الآحاد، ويعبّر عنها بـ «الإيجاب الكلّيم» و «الإيجاب المطلق». 3٧٤ و ٣٧٥ و ٣٨٦ و ٣٨٢

[الناووسيّة] هم طائفة من الشيعة القائلون بإمامة ستّة من الأنسّة المعصومين 操 وزعموا أنّ الإمام الصادق ﷺ هو الإمام المنتظَر. ٢٤٤ و ٢٤٥

[النزاع اللفظي] هو أنّ المبنى بين أطراف النزاع واحد، وإنّما الاختلاف في التعابير المأخوذة لبيان المراد، وقد يعبر عنه بـ «المناقشة اللفظيّة». ٣١٣ و٣١٣

[النزاع المعنويّ] هو الذي كان الاختلاف فيه باعتبار الاختلاف في المبنى. ٣١٣ [النسخ] هو تعلّق الروح بعد خروجها عن إنسان إلى إنسان آخر. ٢٤٦

[النفي المطلق] عبارة أُخرى عن «السالبة الكلّية ». ٣٧٤

[النقل باللفظ] هو أنّ الراوي للحديث ينقل كلام الإمام ﷺ بلفظه ونصّه. ١٢٨ [النقل بالمعنى] هو أنّ الراوي للحديث لم ينقل نصّ كلام الإمام ﷺ، بل ينقله بألفاظ أخر مع حفظ المضمون ويكتفي بنقل معناه. ١٢٨

[الواقفيّة] هم طائفة من الشيعة القائلون بإمامة سبعة من الأئمّة المعصومين علي الواقفيّة والحسن والحسين وعليّ بن الحسين ومحمّد الباقر وجعفر الصادق وموسى الكاظم عليه وأنكروا إمامة أبي الحسن الكاظم عليه وأنكروا إمامة أبي الحسن الكاظم عليه وأنكروا إمامة أبي الحسن الرضا عليه والشائلة والمحسن الكاظم عليه وأنكروا إمامة أبي الحسن الرضا عليه والمحسن المحسن الرضا عليه والمحسن المحسن المحسن المحسن الرضا عليه والمحسن المحسن المحسن

## ٥ \_ فهرس الفوائد والقواعد الواردة

- اجتماع النقيضين. ٢١٢ و٢١٣
- أخبار التشبيه = أهل التشبيه = التشبيه = المشبّهة. ٢١٩ و٢٢١ و٢٣١
- أخبار التفويض = أهل الاختيار = أهل التفويض = التفويض = المفوضة.
   ۲۲۷,۲۲۹
  - أخبار التناسخ =أهل التناسخ =التناسخ =التناسخية. ٢١٩ و ٢٤٥ و ٢٤٦
- أخبار الجبر = أهل الجبر = الجبر = الجبرية = المجبرة. ٢١٨ و ٢١٩
   ٢٢٧, ٢٢٦, ٢٢١ و ٢٢٠
  - الأخبار الدالّة على كفر المخالف الغير المستضعف. ٢١٠ و٢١٦ و٢١١
  - الأخبار الدالّة على نفي وبطلان الجبر والاختيار. ٢٢٨ و٢٢٩ و٢٣٠
  - أخبار الغُلو =أهل الغُلو =الغُلو =الغالية =الغُلاة. ٢١٩ و ٢٣٤ و ٢٣٥
- اختصاص الأخبار العلاجيّة بمورد الخبر المتعارضين لاحجّيّة خبر الواحد. ٤٥
  - اختصاص إلحاق الخبر بالقياس، بخبر المخالفين. ١٩١
  - اختصاص بطلان القياس في الأحكام الشرعيّة.
  - اختصاص جواز التمسّك بالإجماع في المسائل الفرعيّة. ١٤٩ و١٥٠ و١٥٠
- اختصاص جواز العمل بخبر الواحد، بالخبر المروى من طريق الإماميّة. ١٩٣

- اختصاص حجّية خبر الواحد بالخبر المرويّ من طرق الخاصة.
- اختصاص عدم جواز التمسّك بالإجماع في المسائل الاعتقاديّة.
- اختصاص عدم جواز العمل بخبر الواحد، بالخبر المروى من طريق العامة. ١٩٢
  - اختصاص مصطلح «أدلة الفقه» و «الأدلة الشرعيّة» بعلماء الشيعة. ١٨٦
    - اختصاص مصطلح «مصادر التشريع» بعلماء العامّة. ١٨٦
    - اختلاف الأقوال في حجّية خبر الواحد العاري عن القرائن القطعيّة.
      - اختلاف العلماء في مسألة حجّية خبر الواحد الغير العلميّ.
  - اختلاف الفقهاء في استئناف الماء الجديد لمسح الرأس والرجلين. ٢٨٧
    - اختلاف الفقهاء في اعتبار أقصى مدّة النفاس.
    - اختلاف الفقهاء في التلفّظ بثلاث تطليقات. ٢٨٦ و٢٨٧
      - اختلاف الفقهاء في حد الكرر. ٢٨٧
      - اختلاف الفقهاء في العدد والرؤية في الصوم. ٢٨٦
      - اختلاف الفقهاء في عدّة فصول الأذان والإقامة.
    - اختلاف الفقهاء في مقدار الماء الذي لا ينجّسه شيء. ٢٨٧
      - الاختلاف في قطعيّة الأخبار في الكتب الأربعة. ٣٦٩
    - الاختلاف في مناط اعتبار خبر الواحد. ١٧١ و ٢٤٩ و ٢٥٠
      - الأخذ بالأرجح دليل على الحجّية. ٢٩
    - الأخذ بالتخيير عند التساوى الخبرين المتعارضين. ٢٢ و ٢٤ و ٣٩
      - أخذ العدالة باعتبار الطريقيّة، لا الموضوعيّة. ٤٨ و ٤٩ و ٥٠ و

- اشتراط حجّية خبر ما رواه العامة: بالوثوق بالراوي وعدم تعارض الخبر مع
   خبر الخاصة. ٧٩
  - اشتراط حجّيّة خبر الواحد بشروط خمسة. ١٧٣
  - اشتراط صحّة العمل بخبر الواحد، بوروده من طرق الخاصّة.
    - اشتراط العدالة في الراوي. ١٣٨ و١٣٩
      - أصناف أخبار العلاجيّة. ٢١
    - اعتبار الطريقية العقلائية وصحة التمسك بها. ١٥٢
      - اعتبار الماء المطلق في إزالة النجاسة. ٣٨٩
    - الاعتماد بالأخبار والروايات في الأصول والفروع. ٢٣٢
      - أقسام التشبيه والمشبّهة. ٢٣١
      - أقسام الحدس بموافقة الإمام على من الإجماع. ١٦٦
- الأقوال الخمسة في مسألة حجّيّة أخبار الآحاد المجرّدة عن القرائن». ٣٧٧
  - الاكتفاء بالوثاقة في مناط حجّية خبر الواحد. ٤٨ و٥٠
  - الاكتفاء برواية «ابن بكير» باعتبار وثاقته عند الرجاليّين. ٤٨
  - الحاق خبر الواحد بالقياس من حيث عدم الأخذبه». ١٨٤ و ١٨٥ و ١٩١
    - الأمربين الأمرين. ٢٢٨
- الأمور الأربع المبحوث عنها علماء الرجال في كتبهم الرجاليّة. ٢٩١ و ٢٩١
  - إنّ الأحكام العقليّة كلّها مبيّتة مفصّلة.
- إنّ القدر المتيقّن في العمل بخبر الواحد هو خبر الثقة. ١٦ و٤٧ و١٠٢ و١٣٧

- انحصار التواتر في اللفظيّ والمعنويّ. ١٥ و١٨ و١٨
- انحصار حجّية الإجماع في الإجماع الدخولي. ١٧٠
  - انحصار حجّية الإجماع في الإجماع اللطفي. ١٧٠
- انحصار الحجّية بالأخبار المقطوعة الصدور المفيدة للعلم.
- انصراف إطلاق إجماع الفرقة المحقة على العمل بخبر الواحد إلى خبر الواحد
   المحفوف بالقرينة. ٣٠٤
  - انصراف الأخبار المطلقة إلى خبر الواحد الثقة. ١٣٧ و ١٣٨
- بطلان السلب الكلّيّ في عدم حجّية أخبار الآحاد المجرّدة عن القرائن
   مطلقاً. ١٣٣
- بطلان القول بالجبر والتفويض وصحّة الأمر بين الأمرين. ٢٢٨ و٢٢٩ و٢٣٠
  - تصوّر الجمع بين الإجماعين المتضادّين في الإجماع الحدسيّ. ٣٩٩
    - تقديم الأقرأ للقرآن من الإمامين للجماعة. ٤٣
  - تقديم أكثرهم بيئة عند تعارض البينتين (تعارض الشهود). ٤٤و٤٤
    - تقسيم التواتر في اللفظيّ والمعنويّ والإجماليّ. ١٥
    - تقسيم خبر الواحد إلى الخبر العلميّ والخبر الغير العلميّ. ١١
  - تقسيم القضيّة الشرطيّة على الحقيقيّة ومانعة الجمع ومانعة الخلق. ١٥٦
  - تقسيم القياس إلى «منصوص العلَّة» و «مستنبط العلَّة». ١٨٦ و١٨٧
    - تنقيح المناط و تقسميه بالقطعيّ والظنّيّ. ١١١
      - الجمع المحلّى بالألف واللام. ٣٨٩

- جهة الافتراق والتساوي بين عوام المسلمين وعوام اليهود والنصارى في
   التقليد من علمائهم. ٥٨و ٨٦٩ و ٩١٩ و٩٣٩
  - حجّية أخبار الآحاد من باب الظنّ الخاص. ١٥١
  - حجّية أخبار الآحاد من باب الظنّ المطلق. ١٥١
  - حجّية أخبار الآحاد من باب القطع بصدورها. ١٥٠ و ١٥١
  - حجيّة البيّتة (شهادة العدلين) شرعاً في الموضوعات.
    - حجية تنقيح المناط القطعيّ. ٣٨٢
  - حجيّة خبر الواحد الثقة عند عدم ابتلائه بالمعارض. ٢٢ و٣٩
- ◄ حجّية خبر الواحد في الجملة = الإيجاب الجزئيّ = الموجبة الجزئيّة. ١٥٣
   ١٦٨٠١٦٧٠
- حجيّة روايات بني فضّال وبني سماعة باعتبار كونهم ثقاة. ١٠٩ و١٠٠
  - الحدس بموافقة الإمام على باتفاق الكلّ. ١٦٦
    - الحدس بموافقة الإمام على بالاجتهاد. ١٦٦
  - الحدس بموافقة الإمام الإبالملازمة العادية. ١٦٦
  - الدلالات الالتزاميّة من التنبيه والاقتضاء والإشارة. ۲۷۸ و ۲۷۹
- دلالة الأخبار العلاجيّة على تعيين حجّيّة خبر الواحد في مقام العمل. ٣٩
   و ٤٠ و ٤٠ و٤٠
- دلالة الأخبار العلاجية على حجية خبر الواحد في الجملة ، لا مطلقاً.

- دلالة الأخبار العلاجية على وجوب الأخذ بأحد الخبرين المتعارضين تعبّداً
   وعدم جواز ردّهما معاً شرعاً
- دلالة تعارض أثمة الجماعة على جواز الاقتداء خلف كل من الإماميين
   العدليين. ٤٢ و ٤٣
  - دلالة تعارض البيّنتين على حجّية أصل البيّنة. ٤٢ و٤٣
- دلالة قوله ﷺ: «وأمّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا» على
   حجّية خصوص الإفتاء.
  - دليل الانسداد ومقدّماته الأربع أو الخمس. ٢٩٥ و٢٩٦
    - السفراء الأربعة في زمان الغيبة. ٦٧
  - صحّة التمسّك بخصوص كلام المعصوم على في مقام الاستدلال.
    - صحّة القياس في الموضوعات الخارجيّة. ١١١
  - طرد آراء بني فضّال وعقائدهم باعتبار كونهم منحرفين. ١٠٩ و١١٠
- طريق استكشاف قول الإمام ﷺ بالإجماع الحدسيّ المبتني على مبادٍ حدسيّة اجتهاديّة. ١٦٤ و ١٦٥
  - عدم اشتراط العدالة في الراوي. ۱۳۸ و ۱۳۹ و ۱٤٠
  - عدم إضرار معلوم النسب بالإجماع. ٤٢ و٤٨ و٢٠١ و٢٠٢
- عدم إطلاق الأخبار العلاجيّة على حجّية أصل خبر الواحد ومناط حجّيته.
  - ٤٠و٥٤
  - عدم اعتبار اتفاق الكلّ في حجّية الإجماع. ١٦٤

- عدم اعتبار العدالة في مناط حجّية خبر الواحد. ٤٨
- عدم اعتبار العدالة في حجّية الرواية في الجملة.
- عدم الاعتناء بمخالفة السيد وأتباعه في مسألة حجّية خبر الواحد لكونهم
   معلومي النسب. ۲۰۲
  - عدم الاعتناء بمخالفة معلوم النسب. ١٨٤
  - عدم اكتفاء الأخذ بالأخبار في المسائل الاعتقاديّة.
    - عدم بطلان القياس في الموضوعات الخارجيّة. ١١١
  - عدم تصوّر الجمع بين الإجماعين المتضادّين في الإجماع التتبعيّ. ٣٩٩
    - عدم تطرّق الإهمال والإجمال في حكم العقل. ٢٠٤
    - عدم تطرق الترديد والتخصيص في الأحكام العقليّة. ٢٠٤ و ٢٠٥
    - عدم تلازم بين حجّية الإفتاء وحجّية الإخبار عن المعصوم ﷺ.
      - عدم التلازم بين الخبر والاعتقاد بمضمونه. ٢٢١
      - عدم جواز أخذ معالم الدين من غير الشيعة. ١٤١
      - عدم جواز التمسّك بالإجماع إلّا في المسائل الفرعيّة. ١٤٩
        - عدم جواز التمسّك بالإجماع في المسألة الأُصوليّة. ١٤٩
- عدم حجّية آراء بني فضّال وبني سماعة باعتبار كونهم منحرفين ضالين.
   ۱۲۹۱۱۶۲۹۲۹۲۹۲۹
  - عدم حجّية الإجماع المحتمل والمختلف المدرك.
- عدم حجّية خبر الواحد بنحو السلب الكلّي = السالبة الكلّية. ١٥٣ و ١٥٤

۱٦٨,١٦٧,

- عدم دلالة الأخبار العلاجيّة على حجّيّة أصل خبر الواحد ومناط حجّيته.
- عدم دلالة قوله 幾: «وأمّا الحوادث الواقعة...» على حجّية خصوص الفتوى. ٧٧
  - عدم صحّة الاستدلال بالدليل اللبّي والمجمل لإثبات أمر معيّن. ٣٩٨
- عدم صحّة الاعتماد على الإجماع في مسألة حجّية خبر الواحد. ١٥٠ و١٥١
  - عدم صحّة التمسّك بكلام الراوى في مقام الاستدلال.
    - عدم الفرق بين الخبر الخاصّي والعامّي.
      - عدم الفرق بين «الفتوى» و «الرواية». ١٥
  - عدم الفصل بين كتب بني فضّال وغيرهم في حجّية الأخبار.
  - عدم قادحيّة معلوم النسب بحجّية الإجماع الدخوليّ. ١٦١ و١٦٢
    - عدم القول بالفصل. ٣٠
    - عدم كاشفيّة الإجماع عن رضا المعصوم ﷺ. ١٥٠ و ١٥١
      - عدمكاشفيّة الإجماع عن وجود دليل معتبر. ١٥١
- عدم كاشفيّة الإجماع المحتمل والمختلف المدرك عن رأي الإمام ﷺ.
  - عدم الملازمة بين القطع بصدور الأخبار ومطابقتها مع الواقع. ٣٤٣
- الفرق بين «الأخذ بالقدر المتيقن» و «الأخص مضموناً» في التواتر الإجماليّ. ١٦ و١٩ و٤٦ و٤٧ و١٣٦
  - الفرق بين «الأصل» و «الكتاب». ١٨٢
  - الفرق بين «التصديق الخبريّ» و «التصديق المخبريّ». ٩٠ و٩١

- الفرق بين «الجبر» و «الاختيار». ٢٢٨
- الفرق بين «الجمع العرفيّ» و «الجمع التبرّعيّ». ١٤٢
- الفرق بين «الخبر الغير المقطوع الصدور» و «الخبر المقطوع الصدور». ٣٩
  - الفرق بين «خبر الواحد العلميّ» و «خبر الواحد الغير العلميّ». ١١
    - الفرق بين «الخبر» و «الحديث». ٣٣ و٣٤
- الفرق بين «العمل بالقياس» و «العمل بالخبر الوارد من طريق الإماميّة». ١٩٣
  - الفرق بين «الفتوى» و «الرواية». ٧٥
  - الفرق بين «القضاء» و «الرواية» و «الفتوى». ٥١
- الفرق بين «القطع بالصدور» و «القطع بالحجّيّة». ٣٣٧ و ٣٣٩ و ٣٤٢ و ٣٤٢
- الفرق بين «ما ورد عن طريق الخاصّة» و «ما ورد عن طريق العامّة». ٢٠٤
  - الفرق بين «المجبّرة» و «المفوّضة». ٢٢٨
  - الفرق بين «المسائل المعنونة» و «المسائل الغير المعنونة». ٣٨٦
  - الفرق بين «المناقشة اللفظيّة» و «المناقشة المعنويّة». ٣١٢ و٣١٣
    - الفرق بين «النزاع اللفظيّ» و «النزاع المعنويّ». ٣١٣
      - الفرق بين «النقل باللفظ» و «النقل بالمعنى». ١٢٨
        - في الإسماعيليّة وما ذهبت إليه. ٢٤٢ و٢٤٣
          - قى أقسام التناسخ والتناسخيّة. ٢٤٤ و ٢٤٥
  - في أنّ أخبار الآحاد الواردة في حجّية الخبر متواترة إجمالاً. ١٣٥
  - في بيان أوّل من أقام دليل الانسداد على حجّية مطلق الظنّ. ٢٩٤ و ٢٩٥

- في بيان الخبر المتواتر وأقسامه الثلاثة: اللفظيّ والمعنويّ والإجماليّ. ١٢١
  - في بيان النقل باللفظ والنقل بالمعنى. ١٢٨
    - في حجّية المكاتبة وعدمها. ١٠١ و١٠٢
  - في ذكر «الاستثناء» وقسميه: المتّصل والمنقطع. ٩٣
  - في ذكر «التحريف» وقسميه: اللفظيّ والمعنويّ. ٩٥
    - في ذكر الخبر الصحيح. ١٠٥
    - في الفطحيّة وما ذهبت إليه. ٢٣٨ و ٢٣٩
    - في «الكيسانيّة» ووجه تسميتهم. ٢٤٤
    - ـ في «الناووسيّة» ووجه تسميتهم. ٢٤٤ و ٢٤٥
    - في نفى وبطلان الغُلو وما ذهبت إليه الغُلاة. ٢٣٥
      - في النهي عن التسمية. ٦٨
      - في الواقفيّة وما ذهبت إليه. ٢٣٥ و٢٣٦
  - القائلون باعتبار التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري ﷺ. ٨١ و٨٢
- القائلون بعدم اعتبار التفسير المنسوب إلى الإمام العسكريّ ﷺ. ٨٠ و٨١
  - قادحيّة مخالفة مجهول النسببحجّيّة الإجماع الدخوليّ. ١٦١
    - قاعدة: «إذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال». ٤٠٣
    - قاعدة: «الأصل أصيل حيث لا دليل». ٣٨٩ و٣٨٩
- قاعدة: الاعتبار في العلل المنصوصة بعموم التعليل لابخصوصيّة المورد. ٧٨
  - قاعدة: «امتناع إعادة المعدوم. ٢٦٠

- قاعدة: «تبعيّة الحكم للعلّة». ٣٧٩
- قاعدة: «حمل المطلق على المقيّد». ١٣٨
  - قاعدة: «العلّة تعمّم». ٧٠
  - قاعدة: «العلَّة تعمّم وتخصّص». ١٤٤
    - قاعدة: «عموم التعليل». ١٧٣
- قاعدة: «العموم دليل عند عدم وجو دالمخصّص». ٣٨٨
  - قاعدة: «كلّ شيء مطلق حتّى يرد فيه نهيّ ». ٣٨٨
    - قاعدة: «اللطف». ١٦١ و١٦٢
    - قاعدة: «وجوب الوفاء بالعقود». ٣٨٩
- القرائن الأربع التي تدلّ على صحّة متضمّن الأخبار. ١٧٦ و١٧٧
  - القرائن الدالّة على صحّة الأخبار. ٢٥١ و٢٥٢
  - القرائن الدالّة على صحّة أخبار الآحاد المفيدة للعلم.
  - كاشفيّة الإجماع المحصّل عن رضا الإمام الله بالحكم. ١٥٩
- كاشفيّة الإجماع المحصّل عن وجود نصّ معتبر في المسألة. ١٥٩
  - كاشفيّة سيرة المسلمين عن رضا صاحب الشريعة. ١٥٢
    - كفاية الوثاقة في اعتبار الخبر وحجّيته. ٢٦٤ و٢٦٥
      - كفاية الوثاقة في تصديق الخبر وحجّيته. ٩٩
  - كفاية الوثوق في الراوي مشروطاً بنفي احتمال الكذب. ١٤٠
    - لزوم الأخذ بالخبر الراجح من الخبرين المتعارضين.

- لزوم الأخذ بالقدر المتيقن أو بالأخصّ مضموناً في التواتر الإجماليّ. ١٦
   ٤٢و٤٤٥
  - لزوم الأخذ بالقدر المتيقن بالدليل المجمل. ٤١١ و٤١٢
  - لزوم الأخذ بالقدر المتيقن في الدليل اللبّي والمجمل. ٣٩٨
  - ما أفاده السيّد محسن الأمين في الغيبة الصغرى والكبرى.
    - مجمل ما ورد في ترجمة «أبان بن تَغلِب». ٥٧ و٥٨
    - مجمل ما ورد في ترجمة «إبراهيم بن عيسي الخرّاز». ٣٥٨
      - مجمل ما ورد في ترجمة «إبراهيم بن نعيم العبديّ». ١١٦
      - مجمل ما ورد في ترجمة «أبو بصير الأسديّ». ٥٩ و٦٠
  - مجمل ما ورد في ترجمة «أبو محمّدالمحمديّ». ١٠٥ و١٠٦
  - مجمل ما ورد في ترجمة «أحمد بن إدريس الأشعريّ القمّيّ». ٣٤٥
  - مجمل ما ورد في ترجمة «أحمد بن إسحاق الأشعريّ القمّيّ». ٦٩و٦٩
    - مجمل ما ورد في ترجمة «أحمد بن حاتم بن ماهويه». ١٠٠
- مجمل ما ورد في ترجمة «أحمد بن حسن بن عليّ بن فضّال». ١٠٩ و ١٠٩
   و ٢٤٠ و ٢٤٠ إلى ٢٤٠ و ٢٤٠
- مجمل ما ورد في ترجمة «أحمد بن محمّد بن عيسى الأشعريّ القمّيّ». ٣٤٤
  - مجمل ما ورد في ترجمة «أحمد بن يحيى بن عمران القمّيّ». ٣٤٩
    - مجمل ما ورد في ترجمة «إسحاق بن يعقوب». ٧٥ و٧٦
  - مجمل ما ورد في ترجمة «جعفر بن محمّد بن سماعة». ٢٣٦ و٢٣٧

- مجمل ما ورد في ترجمة «الحارث بن المغيرة». ٣٦ و٣٧
- مجمل ما ورد في ترجمة «حريز بن عبدالله السجستانيّ». ٣٥٦ و٣٥٧
  - مجمل ما ورد في ترجمة «الحسن بن الجَهم». ٣٥
- مجمل ما ورد في ترجمة «حسن بن عليّ بن فضّال». ١٠٨ و ١٠٩ و ٢٤٠
  - مجمل ما ورد في ترجمة «الحسن بن محمد بن سماعة». ٢٣٧
- مجمل ما ورد في ترجمة «حسين بن روح بن أبي بحر النوبختي». ۱۰۷
- مجمل ما ورد في ترجمة «حسين بن شهاب الدين الكركيّ العامليّ». ٣١٤
  - مجمل ما ورد في ترجمة «داود بن سِرحان العطّار». ٣٦٢
    - مجمل ما ورد في ترجمة «داود بن كورة القمّيّ». ٣٤٦
    - مجمل ما ورد في ترجمة «زرارة بن أعين». ٥٢ و٥٣
      - ۔ ■ مجمل ما ورد فی ترجمة «زکریّا بن آدم». ٦١

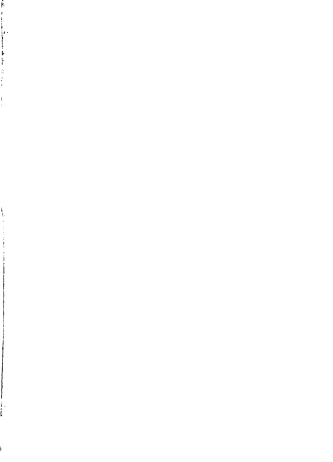
      - مجمل ما ورد في ترجمة «سلمة بن حبيبة». ٥٧
  - مجمل ما ورد في ترجمة «شعيب بن يعقوب العَقَر قوفي». ٥٩
  - مجمل ما ورد في ترجمة «طاهر بن حاتم بن ماهويه». ١٠١
    - مجمل ما ورد في ترجمة «عبدالله الأفطح». ٢٣٨ و ٢٣٩
  - مجمل ما ورد في ترجمة «عبدالله بن أبي يعفور العبديّ». ٥٥
    - مجمل ما ورد في ترجمة «عبدالله بن بكير». ٢٣٩ و ٢٤٠
    - مجمل ما ورد في ترجمة «عبدالعزيز المهتديّ». ٦٢ و٦٣
  - مجمل ما ورد في ترجمة «عبدالكريم بن أبي العوجاء». ٣٦٣

- مجمل ما ورد في ترجمة «عثمان بن سعيد العَمري». ١٥ و٦٦
- مجمل ما ورد في ترجمة «علىّ بن إبراهيم بن هاشم القمّيّ ». ٣٤٦
- مجمل ما ورد في ترجمة «عليّ بن حسن بـن عـليّ بـن فـضّال». و۱۰۹ و ۲٤۱
  - مجمل ما ورد في ترجمة «علىّ بن المسيّب». ٦١
  - مجمل ما ورد في ترجمة «عليّ بن موسى الكمندانيّ القمّيّ». ٣٤٧
    - مجمل ما ورد في ترجمة «عمر بن حنظلة العجليّ». ٢٥ و٢٦
    - مجمل ما ورد في ترجمة «فارس بن حاتم بن ماهويه». ١٠١
  - مجمل ما ورد في ترجمة «الفيض بن المختار الجُعفيّ». ٥١ و٥٢ و٣٦٠
    - مجمل ما ورد في ترجمة «قاسم بن العلاء». ١١٥
    - مجمل ما ورد في ترجمة «محمّد أمين الأستر آباديّ». ٣٠٩ و٣١٠
  - مجمل ما ورد في ترجمة «محمّد بن أبي جمهور الأحسائي». ٣١ و٣٣
    - مجمل ما ورد في ترجمة «محمّد بن الجنيد الإسكافيّ». ١٩٩
  - مجمل ما ورد في ترجمة «محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد». ٣٥٠
- مجمل ما ورد في ترجمة «محمّد بن حسن بن عـليّ بـن فـضّال». ١٠٨ 727,1.9,
  - مجمل ما ورد في ترجمة «محمّد بن حسن بن عليّ الطوسيّ». ١٥٨
    - مجمل ما ورد في ترجمة «محمّد بن الحسن الصفّار القمّيّ». ٣٤٧
  - مجمل ما ورد في ترجمة «محمّد بن عثمان بن سعيد العَمري». ٦٦

- مجمل ما ورد فی ترجمة «محمد بن علی بن تمام». ۱۰٦
- مجمل ما ورد في ترجمة «محمّد بن عليّ الشلمغانيّ». ١٠٨ و١٠٨ و١٠٨
- مجمل ما ورد في ترجمة «محمّد بن عمر بن عبدالعزيز الكشّيّ». ١١٣ و١١٤
  - مجمل ما ورد في ترجمة «محمّد بن عيسي بن عبيد». ٣٥٠
    - مجمل ما ورد في ترجمة «محمّد بن مسلم». ٥٥ و٥٦
- مجمل ما ورد في ترجمة «محمّد بن النعمان البغداديّ المفيد». ١٥٧ و١٥٨
  - مجمل ما ورد في ترجمة «يونس بن عبدالرحمان». ٦٣ و ٦٤
    - مجمل ما ورد في ترجمة «يونس بن عمّار الصيرفيّ». ٤٥
      - مجمل ما ورد في كتاب «عوالي اللآلي». ٣١ و٣٢
      - مجمل ما ورد في كتاب «نوادر الحكمة». ٣٤٩ و ٣٤٩
  - مجمل ما ورد في محتوى ومنهجيّة كتاب «هداية الأبرار». ٣١٥و ٣١٦
    - المذاهب الثلاثة في باب حجّية خبر الواحد.
      - المراد من «أصحابنا». ۱۷۳
        - المراد من «الأصل». ١٨١
      - المراد من «الأصول الأربعمائة». ١٨٠
      - المراد من «الاعتقاد الصحيح». ٢٤٧ و ٢٤٨
        - المراد من «الإماميّة». ٢٠٦
        - المراد من «الرواية المرفوعة». ٣٢
      - المراد من «الرواية المقبولة» والأقوال فيها. ٢٥

- المراد من «طريقة الحدس برأي الإمام ﷺ». ١٦٥
  - المراد من «عدم الطعن في روايته». ١٧٥
    - المراد من «الفرقة المحقّة». ١٧٨
    - المراد من «الفرقة الناجية». ٢٤٧ و ٢٤٨
    - المراد من «القواعد المتّفق عليها». ٣٨٨
      - المراد من «الكتاب». ۱۸۱
      - المراد من «مستنبط العلّة». ١٨٧
    - المراد من «منصوص العلَّة». ١٨٦ و١٨٧
  - مستنبط العلّة وقسميه: القطعيّ والظنّيّ. ١٨٧
- مشروطيّة حجّيّة الإجماع الدخوليّ بوجود مجهول النسب في المجمعين. ١٦١
  - مقتضى الأصل هو حرمة العمل بخبر الواحد.
- الملازمة العادية بين اتفاق العلماء في جميع الأعصار وبين موافقة الإمام ﷺ.
  - المناط في حجّية خبر الواحد هو الوثاقة. ٤٥ و٤٧ و ٥٠ و ٧٠ و ٧١
    - المنطوق والمفهوم وقسميه: الموافق والمخالف. ٢٧٦ و٢٧٧
  - النسبة بين «العدل» و «الثقة » عموم وخصوص من وجه. ٤٧ و٥٠
- النسبة بين مذهب السيّد والشيخ في حجّية الخبر العموم والخصوص من وجه.
   ٣٣٦ و ٣٣٦
  - نقيض الموجبة الجزئيّة، السالبة الكلّية. ١٥٣

- النهى عن أخذ معالم الدين من غير الشيعة. ١٤١
- وجوب الأخذ بأحد الخبرين المتعارضين عند ابتلائه بالمعارض.
  - وجوب الأخذ بالقدر المتيقن في الدليل اللبّي والمجمل.
    - وجوب الأخذ بالقدر المتيقن من الإجماع. ٣٠٤
    - وجوب الأخذ بالقدر المتيقن من العمل المجمل.
    - وجوب تحصيل المسائل الاعتقاديّة بالدليل والبرهان.
- وجوب تقديم الخبر الموافق لكتاب الله أو السنة المقطوع بها أو الإجماع. ١٦٩
  - وجه تسمية الفطحيّة بالفطحيّة. ٢٣٨ و ٢٣٩
  - وجه تسمية الواقفيّة بالواقفيّة. ٢٣٥ و٢٣٦
  - وجه حجّية الإجماع عند الإماميّة اشتماله على قول الإمام ﷺ.
    - وجه المدح لحفّاظ الحديث هو حصول التواتر بكثرة الناقلين. ١٢٤



### ٦ ـ فهرس الأقوال الواردة

- القول بـ «إبطال التطليقات الثلاث بلفظ واحد». ٢٨٦ و ٢٨٧
  - القول بـ«إبطال الجبر والتفويض». ٢٢٨ و ٢٢٩ و ٢٣٠
- القول بـ «إثبات وصحّة الأمر بين الأمرين». ٢٢٨ و٢٢٩ و٢٣٠
- القول بـ «اختصاص اصطلاح «أدلّة الفقه» و «الأدلّة الشرعيّة» بـعلماء
   الشبعة». ١٨٦
  - القول بـ «اختصاص اصطلاح «مصادر التشريع» بعلماء العامّة». ١٨٦
    - القول بـ «اختصاص الأوامر والنواهي بالمقصودين بالإفهام ». ٢٩٥
- القول بـ «اختصاص عدم جواز العمل بالخبر ، بخبر المخالفين ». ١٩٤ و ١٩٥
- القول بـ «اختصاص أخبار العلاجيّة بمورد الخبرين المتعارضين لاحجّيّة خبر
   اله احد». ٤٥
  - القول بـ «اختصاص بطلان القياس في الأحكام الشرعيّة ». ١١١
- القول بـ «اختصاص جواز التمسّك بالإجماع في المسائل الفرعيّة». ١٤٩
- القول بـ «اختصاص جواز العمل بخبر الواحد، بالخبر المروي عن طريق
   الامامتة». ١٩٣
  - القول بـ «اختصاص رواة الحديث بأصحاب الأئمة 報營». ٧٢

- القول بـ «اختصاص عدم جواز التمسّك بالإجماع في المسائل الاعتقاديّة».
   ١٥٠
- القول بـ «اختصاص عدم جواز العمل بخبر الواحد، بالخبر المروي عن طريق العامّة». ١٩٢
- القول بـ «اختصاص قوله ﷺ: «وأمّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة
   حديثنا» بباب التقليد والافتاء».
  - القول بـ «إزالة النجاسة بالماء المضاف». ٣٨٥ و٣٨٨
- القول بـ «استحالة احتفاف جميع الأخبار الآحاد بالقرائن العلميّة». ٣٠٧
   و ٣٠٨ و ٣٣٤ و ٤٢٥
- القول بـ «اشتراط حجّية خبر الواحد بأن لا يكون الخبر محفوفاً بـقرينة
   علميّة». ١٧٢ و ١٧٥
- القول بـ «اشتراط حجّية خبر الواحد بأن لا يكون الناقل كثير السهو والغلط والنسيان». ۱۷۷۳ و ۱۷٤٤
- القول بـ «اشتراط حجّية خبر الواحد بأن يكون الخبر مرويّاً عن النبيّ أو أحد
   الأثمّة». ١٧٢ و ١٧٤
- القول بـ«اشتراط حجّية خبر الواحد بأن يكون الراوي للخبر من الإمـاميّة.
   ۱۷۲ و ۱۷۳ و ۱۷۵
- القول بـ «اشتراط حجّية خبر الواحد بأن يكون الناقل لذلك الخبر ثـقة فـي
   نقله». ۱۷۲ و ۱۷۶ و ۱۷۶
- القول بـ «اشتراط صحّة العمل بالخبر ، بوروده من طرق الخـاصّة».

- القول بـ «اشتراط عدالة الراوي في حجّية الخبر ». ١٣٨ و ١٣٩ و ٢٤٩ و ٤٠٦
  - القول بـ «اعتبار التفسير المنسوب إلى الإمام العسكريّ عليه ». ٨٠ و ٨١
    - القول بـ «اعتبار الطريقة العقلائية وصحّة التمسّك بها». ١٥٢
      - القول بـ «اعتبار العدالة بعنوان الطريقيّة». ٤٨ و ٤٩ و ٥٠ و
        - القول بـ «اعتبار العدالة بعنوان الموضوعيّة». ٤٨ و٥٠
        - القول بـ «اعتبار الماء المطلق في إزالة النجاسة ». ٣٨٩
- القول بـ «الإجماع على العمل بأخبار الآحاد في الأصول الأربعمائة ». ١٨٠
  - القول بـ «الاحتياط في ترك التسمية ». ٦٨
- القول بـ «الأخذ بالتخيير عند تساوي الخبرين المتعارضين ». ٢٢ و ٢٤ و ٣٩
  - القول بـ «الاعتماد بالروايات في الأُصول والفروع ». ٢٣٢
  - القول بــ «الاكتفاء بالوثاقة في حجّية خبر الواحد». ٤٨ و٥٠ و٧٠ و٢٠٣
  - القول بـ «الاكتفاء برواية «ابن بكير» باعتبار وثاقته عند الرجاليين». ٤٨
    - القول بـ «الأمر بين الأمرين». ٢٢٨
- القول بـ «إلحاق خبر الواحد بالقياس من حيث عدم الأخذبه». ١٨٤ و ١٨٥
  - القول بـ «إمامة إسماعيل بن جعفر المثلا». ٢٤٢ و٢٤٣
  - القول بـ«إمامة ثلاثة من الأثمة المعصومين 學》。
  - القول بـ «إمامة سبعة من الأثمّة المعصومين إعدا ». ٢٣٥
- القول بـ «إمامة ستة من الأئمة المعصومين الله ١٤٤٣ و ٢٤٢ و ٢٤٥ و ٢٤٥ و
  - القول بـ «إمامة عبدالله بن جعفر بن محمد». ٢٣٨ و ٢٣٩
  - القول بـ«امتناع الأخذ بخبر الواحد شرعاً مع جوازه عقلاً». ١٩٥

- القول بـ «انتفاء العدالة في الراوي». ١٣٩
- القول بـ «انتفاء محذور القياس في الموضوعات الخارجيّة ». ١١١ و١١٢ و
  - القول بـ «انتقال الروح وتعلُّقه إلى الجماد». ٢٤٦
  - القول بـ «انتقال الروح وتعلّقه إلى الحيوان». ٢٤٦
    - القول بـ «انتقال الروح وتعلّقه إلى النامي». ٢٤٦
  - القول بـ «انتقال الروح وتعلّقه بعدالمفارقة إلى بدن إنسان آخر ». ٢٤٦
- القول بـ «انحصار استكشاف رأي الإمام ﷺ بطريقة الحدس». ١٦٤ و١٦٥
  - القول بـ «انحصار التواتر في اللفظي والمعنويّ». ١٥ و١٨ و١٨
  - القول بـ «انحصار حجّية الإجماع بالإجماع الدخولي». ١٧٠
    - القول بـ «انحصار حجّية الإجماع بالإجماع اللطفيّ». ١٧٠
- القول بـ «انحصار الحجّية بالأخبار المقطوعة الصدور المفيدة للعلم».
  - القول بـ «انصراف الأخبار المطلقة إلى خبر الواحد الثقة». ١٣٧ و ١٣٨
- القول بـ «انعقاد الإجماع على جواز الرجوع إلى الكـتب الروائية والعـمل
   بالأخبار فيها». ٣٤٤
  - القول بـ «إنكار الإجماع اللطفيّ والردّ عليه». ١٧٠
  - القول بـ «إنكار إمامة أبي الحسن الرضا ﷺ». ٢٣٥ و٢٣٦
    - القول بـ «إنكار التواتر الإجماليّ ». ١٨
  - القول بـ«إنكار حجّية خبر الواحد العاري عن القرائن العلميّة». ١٧١
- القول بـ «أنّ إجماع الأصحاب على العمل بالأخبار المدوّنة في كتبهم على
   حجّية الأخبار وليس على صحتها». ٣٣٦ و٣٣٩

- القول بـ «أنّ الأخبار المذكورة في كتب الأصحاب أكثرها متواترة مفيدة للعلم
   والقطم». ٣٣٢ و ٣٣٤
- القول بـ «أنّ الأخصّ مضموناً في العمل بخبر الواحد هو الخبر المتّصف بجميع
   الخصوصيّات الواردة في الروايات». ١٦
  - القول بـ «أنّ الإمام الصادق الله هو الإمام المنتظر». ٢٤٤ و ٢٤٥
- القول بـ «أنّ أخبار الآحاد الواردة في حجّية الخبر ، متواترة إجمالاً». ١٣٥
  - القول بـ«أنّ أقصى مدّة النفاس ثمانية عشر يوماً». ٢٨٧ و ٢٨٨
    - القول بـ«أنّ أقصى مدّة النفاس عشرة أيّام». ٢٨٧ و ٢٨٨
- القول بـ «أنّ بعض المسائل الاعتقاديّة لابد لإثباتها من الأخبار،كمسألة
   المعاد». ٢٦٠
  - القول بـ «أنّ التواتر الإجماليّ من مبتكرات الشيخ الأنصاري ١٥ ». ١٥
    - القول بـ«أنّ الجبر والاختيار يستلزم الشرك». ٢٢٨ و٢٢٩
- القول بـ«أنّ حـجّيّة خبر ما رواه العامّة مشروط بشرطين: أحـدهما:
   الوثوق بالراوي، ثانيهما: عدم تعارض الخبر مع خبر الخـاصّة».
  - ۷۹و۸۰
- القول بـ «أنّ حسن بن عليّ بن فضّال وأبناؤه الثلاثة: أحمد وعليّ ومحمّد من رجال الفطحيّة». ١٠٨ و١٠٩
  - القول بـ «أنّ طريقة الشيخ اللي عبدالله الكوفيّ صحيح». ١٠٦
    - القول بـ«أنّ عبدالله الكوفيّ مجهول». ١٠٦
    - القول بـ«أنّ العمل بالقياس حرام بالإجماع». ١٩٣

- القول بـ «أنّ العمل بخبر الواحد جائز بالإجماع». ١٩٣
- القول بـ «أنّ العمل بخبر الواحد ليس مثل العمل بالقياس». ١٩٠
   و ١٩١ و ١٩٣
- القول بـ«أنّ الفرقة الناجية هم الإماميّة المعتقدين لإمامة الاثني عشر من
   الأثمّة هي وعصمتهم والنصّ عليهم».
- القول بـ«أنّ فصول الأذان ثمانية عشر فصلاً والإقامة سبعة عشر فصلاً». ٢٨٨
- القول بـ «أنّ القدر المتيقّن في العمل بخبر الواحد هو خبر الثقة». ١٦ و٤٧
- القول بـ «أنّ لو لا قاعدة «اللطف» لا يـمكن معرفة موافقة الإمام ﷺ
   للمحمعين » ۱۷۰
  - القول بـ«أنّ الماء الذي لا ينجّسه شيء هو الكرّ».
- القول بـ «أنّ المبنى والقاعدة في الأصول الاعتقاديّة، هـ و الأخـ ذ بـ النظر
   والاستدلال لا الرجوع إلى الأخبار». ٢٥٣
  - القول بـ «أنّ المدح لحفّاظ الحديث لحصول التواتر بكثرة الناقلين». ١٢٤
- القول بـ«أنّ المراد من «الأصل» هو مجرّد مجمع الأخبار والآثار». ١٨٢
- القول بـ «أنّ المراد من «الأصول الأربعمائة» هو أربعمائة مصنّف من أربعمائة
   مصنّف من أصحاب الأثمة ﷺ ورجال الإمام الصادق ﷺ ١٨٥٠
- القول بـ«أنّ المراد من «أصحابنا» من يلتزم بإمامة الأثمّة الاثني عشر».

### ۱۷۳

القول بـ «أنّ المراد من «أصحابنا» هو مطلق الشيعة في مقابل العامّة».

- القول بـ «أنّ المراد من «رواة الحديث» هم أصحاب الأثمّة ﴿ المجتهدون المحكّفون باستنباط الحكم الشرعيّ في كلّ واقعة بـ النسبة إلى كـ للّ ; مان ومكان».
  - القول بـ «أنّ المراد من «الكتاب» هو ماكان مبوّباً مفصّلاً ». ١٨٢
- القول بـ «أنّ المراد من «المرفوعة» كلّ حديث أُضيف إلى المعصوم على من
   قول أو فعل أو تقرير واتصل آخر السند إليه».
- القول بـ«أنّ المراد من «المرفوعة» كلّ حديث أضيف إلى النبيّ ﷺ أو أحد
   الأَمّة ﷺ ۳۲
- القول بـ «أنّ المراد من «المرفوعة» كلّ حديث سقط من وسط سنده أو آخره
   واحد أو أكثر مع التصريح بلفظ الرفع». ٣٢
- القول بـ «أنّ المراد من «المقبولة» كلّ حديث تلقّوه الأصحاب بالقبول واشتهر
   العمل بمضمونه». ٢٥
  - القول بـ «أنّ المراد من «المقبولة» كلّ حديث كان حسناً». ٢٥
- القول بـ «أنّ المراد من «المقبولة » كلّ حديث كان صحيحاً عند الأكثر ». ٢٥
- القول بـ «أنّ المراد من «المقبولة» كلّ حديث وجب العمل به عند المشهور». ٢٥
- القول بـ «أنّ مسألة حجّية خبر الواحد تعدّ من الأحكام العقليّة الغير
   المحضة ». ٢٠٦
  - القول بـ«أنّ المقلّد في أصول الدين خارج عن ربقة الإسلام». ٢٣٢
- القول بـ «أنّ المناط عند الأصحاب في العمل بأخبار الآحاد هـ و احـتفافها

بالقرائن المفيدة للعلم». ٢٧١

- القول بـ «أنّ المناط في اعتبار الخبر هو العدالّة في الراوي». ٢٥٠
- القول بـ «أنّ المناط في اعتبار الخبر هو عمل الأصحاب». ٢٤٩ و ٢٥١ و ٢٧٢
  - القول بـ«أنّ المناط في اعتبار الخبر هو الوثاقة في الراوي». ٢٥٠
  - القول بـ«أنّ المناط في حجّية خبر الواحد هو حصول الوثاقة». ٤٧ و ٥٠
- القول بـ «أنّ المناط في العـمل بـ الخبر أن يكـون الخـبر جـامعاً لشـرائـط
   الحجّيّة ». ٣٣٣
- القول بـ «أنّ المناط في العمل بأخبار الآحاد هو التواتر أو الاحتفاف بالقرائن
   العلمية». ٣٣١
- القول بـ «أنّ المناط والميزان في حجّية خبر الواحــد هــو الوثــاقة».
   ٧٠ و ٧١ و ١١١
- القول بـ «أنّ المناقشة بين السيّد والشيخ في عدم جواز العمل بخبر الواحـ د
   المجرّد عن القرينة ، لفظيّة ». ٣١٢٣ و٣١٣
  - القول بـ«أنّ منع العمل بالقياس يعدّ من ضروريّات المذهب». ١٨٨
- القول بـ«أنَّ النسبة بين «العدل» و «الثقة» عموم وخصوص مـن وجـه».
   ٧٤٠٥٥
- القول بـ «أنّ النظر والاجتهاد في تحصيل الاعتقاد بـ أصول العـقائد واجب نفسيّ ». ٢٥٤
- القول بـ «أنّ وجه حجّية الإجماع عند الإماميّة اشتماله على قول الإمام ﷺ».
  - القول بـ «أو ثقية محمد بن عليّ بن تمام». ١٠٦

- القول بـ «أنّ المناقشة بين السيّد والشيخ في جواز العمل بخبر الواحد المجرّد
   عن القرينة معنويّة ». ٣١٢ و٣١٩ و٣١٩
  - القول بـ «بطلان التناسخ». ٢٤٦
- القول بـ «بطلان السلب الكلّيّ في عدم حجّية أخبار الآحاد المجرّدة عن
   القرائز مطلقاً». ١٣٣٠
  - القول بـ «بطلان القياس وعدم جواز العمل به». ١٨٦
    - القول بـ « ترخيص النقل بالمعنى ». ١٢٨
      - القول بـ « ترك التسمية مطلقاً ». ٦٨
- القول بـ«تساوي العمل بخبر الواحد والعمل بالقياس عند الفرقة المحقّة».
  - القول بـ «التشبيه». ٢١٩ و٢٣١
  - القول بـ«تضعيف رواة التفسير الإمام العسكري ﷺ». ٨١ و ٨٢ و ٩٩ و ٩٩
    - القول بـ «التفويض». ۲۱۹ و۲۲۷ و۲۲۸
- القول بـ «تقديم الأقرأ للقرآن من الإمامين للجماعة عند تعارض أئمة الجماعة». ٤٢ و٤٣
- القول بـ«تقديم أكثرهم بيتة عند تعارض البيّنتين (تعارض الشهود)». ٤٣.
   و ٤٤ و
  - القول بـ «تقسيم التواتر إلى اللفظيّ والمعنويّ والإجماليّ». ١٥
- القول بـ «التلازم بين اتّـفاق العـلماء في جـميع الأعـصار وبـين مـوافـقة
   الامام ﷺ. ١٦٥

- القول بـ «تمكّن الأصحاب على أخذ الأصول والفروع عن الأثمّة ﷺ بطريق
   البقين.» ٢١٥
  - القول بــ «التناسخ». ٢١٩ و ٢٤٥ و ٢٤٦
- القول بـ « تواتر الأخبار بالعمل بخبر الثقة بالتواتر الإجماليّ ». ١٥ و١٧ و١٨
  - القول بـ « تواتر الأخبار بالعمل بخبر الثقة بالتواتر المعنوى ». ١٥ و١٨ و١٨
    - القول بـ « تواتر الأخبار على العمل بخبر الثقة ». ١٤
    - القول بـ «توثيق وتصحيح روايات بني سماعة ». ٢٦٥
    - القول بـ «توثيق وتصحيح روايات بني فضّال». ٢٦٥
      - القول بـ «ثبوت هلال رمضان بالرؤية». ٢٨٦
      - القول بـ «ثبوت هلال رمضان بالعدد». ٢٨٦
    - القول بـ «ثبوت هلال رمضان بالرؤية والعدد». ٢٨٦
      - القول بـ «الجبر ». ٢١٨ و٢١٩ و٢٢٦ و٢٢٧
    - القول بـ «جواز إزالة النجاسة بغير الماء من المائعات». ٣٨٨
- القول بـ «جواز الأخذ بروايات بني فضّال باعتبار كونهم ثقاة ». ١٠٩ و١١٠
  - القول بـ «جواز الاستئناف بالماء الجديد لمسح الرأس والرجلين». ٢٨٧
- القول بـ «جواز العمل بأخبار الآحاد بنحو الموجبة الكليّة». ٣٧٤ و ٣٧٥
  - القول بـ «جواز العمل بخبر الواحد الجامع للشرائط». ١٩٣
  - القول بـ «جواز العمل بخبر الواحد العارى عن القرينة ». ٢٩٩ و٣٠٠
  - القول بـ «جواز العمل بكلّ واحد من أخبار الآحاد مطلقاً». ٣٧٤ و ٣٧٥

- القول بـ «جواز النقل بالمعنى». ١٢٨
- القول بـ «حجّية الإجماع الدخولي فقط». ١٧٠
- القول بـ«حجّية الإجماع لأجل تراكم الظنون من الفتاوى». ١٦٦
- القول بـ «حجّية الإجماع لأجل الحدس بموافقة الإمام إلياً». ١٦٦
- القول بـ «حـجّية الإجـماع لأجـل كشـفه عـن وجـود دليـل معتبر عـند
   المجمعين». ١٦٦
  - القول بـ «حجّيّة الإجماع اللطفيّ وإثباته». ١٧٠
  - القول بـ «حجّية الأخبار المدوّنة في الكتب الأربعة ». ٣٦٩
  - القول بـ «حجّيّة أخبار الآحاد من باب الظنّ الخاصّ». ١٥١
  - القول بـ «حجّية أخبار الآحاد من باب الظنّ المطلق». ١٥١
  - القول بـ «حجّيّة أخبار الآحاد من باب القطع بصدورها». ١٥٠ و١٥١
  - القول بـ «حجّية البيّية (شهادة العدلين) شرعاً في الموضوعات». ٤٢
    - القول بـ «حجّية تنقيح المناط القطعيّ». ١١١ و ٣٨٢
  - القول بـ «حجّية خبر الواحد الثقة عند عدم ابتلائه بالمعارض». ٢٢ و ٣٩
    - القول بـ «حجّية خبر الواحد الغير العلمي عند المتأخّرين». ١٢
    - القول بـ «حجّية خبر الواحد الغير العلميّ الغير مقطوع الصدور». ١٧١
      - القول بـ «حجّية خبر الواحد الغير العلميّ في الكتب المعتبرة». ١٧١
- القول بـ «حجّية خبر الواحد في الجملة = الإيـجاب الجـزئيّ = المـوجبة الجزئيّة». ١٦٢ و ١٦٦ و ١٦٧ و ١٦٨
  - القول بـ «حجّية خبر الواحد المجرّد عن القرائن العلميّة». ١٧١

- القول بـ «حجّية خبر الواحد المجرّد عن القرائن في الجملة ». ١٣٣
  - القول بـ «حجّيّة خبر الواحد المحفوف بالقرينة ». ٢٩٩
- القول بـ «حجّية خبر الواحد المعمول بـ ه عـند الأصـحاب ولو مع ضعف سنده». ۳۷۷
  - القول بـ «حجّية خبر الواحد الوارد من طريق الخاصّة». ٢٠٢ و ٢٠٤
- القول بـ «حجّية خصوص الخبر المتواتر والخبر الواحد المحفوف بـ القرينة
   العلمئة». ١٧١
  - القول بـ «حجّية الدليل القطعيّ ». ٣٢٦
- القول بـ «حجّية روايات بني فضال بـ اعتبار كـ ونهم ثـقاة». ١٠٩ و١٠٠
  - القول بـ «حجّية القياس». ١٨٦
  - القول بـ «حجّيّة كلّ خبر يرويه العدل الإماميّ مطلقاً». ٣٧٨
    - القول بـ «حجّية مستنبط العلّة القطعيّ ». ١٨٧
    - القول بـ «حجّيّة المكاتبة وجواز العمل بها». ١٠١ و١٠٢
  - القول بـ «الحدس بموافقة الإمام على باتفاق الكلِّ». ١٦٥ و١٦٦
    - القول بـ «الحدس بموافقة الإمام الله بالاجتهاد». ١٦٦
    - القول بـ «الحدس بموافقة الإمام الله بالملازمة العاديّة ». ١٦٦
      - القول بـ «حد الكر». ۲۸۷
      - القول بـ «حرمة التصريح باسم الإمام الاثني عشر ». ٦٨
      - القول بـ «حرمة العمل بالقياس عند الفرقة المحقّة».

- القول بـ «حسن حال «سلمة بن حبيبة » في الجملة عند أهل الرجال». ٥٧
- القول بـ «الخروج عن ربقة الإسلام عند تحصيل أصول الدين بـ الأمور
   اللفظئة». ٣٢٤
- القول بـ «دلالة الأخبار العلاجيّة على اعتبار الخبر غير المقطوع الصدور في
   الحملة لامطلقاً». ٣٩٠٠٤ و ٤١
- القول بـ «دلالة الأخبار العلاجية على تعيين حجّية خبر الواحـ د في مقام
   العمل ». ٣٩ و ٤٠ و ٤١
- القول بـ«دلالة الأخبار العـلاجيّة عـلى وجـوب الأخـذ بأحـد الخبرين
   المتعارضين تعبّد أوعدم جواز ردّهما معاشرعاً».
- القول بـ«دلالة الخبر المذكور في كتاب معروف أو أصل مشهور على حجّية
   خبر الواحد عند الأصحاب». ١٨٣
  - القول بـ «دليل الانسداد ومقدّماته الأربع». ٢٩٤ و ٢٩٥
    - القول بـ «سهو النبئ ﷺ». ٢٣٢
- القول بـ«طريق استكشاف قول الإمام ﷺ بـالإجماع الحـدسيّ». ١٦٤
  - القول بـ «طهارة عرق الجنب من الحرام». ١٤٩

خصوص الفتوى». ٧٧

- القول بـ «عد التواتر الإجمالي من أقسام التواتر ». ١٥
- القول بـ«عدم اختصاص حـجّية خبر الواحـد بـالخبر الوارد من طريق
   الخاصة».
- القول بـ «عدم اختصاص قوله ﷺ: «وأمّا الحوادث الواقعة...» بـ حجّية

- القول بـ «عدم إزالة النجاسة بالماء المضاف». ٣٨٥
- القول بـ «عدم اشتراط العدالة في الراوي». ١٣٨ و١٣٩ و١٤٠
  - القول بـ «عدم إضرار معلوم النسب بالإجماع». ٢٠١ و٢٠٢
- القول بـ «عدم إطلاق الأخبار العلاجية على حجية أصل خبر الواحد ومناط
  - القول بـ «عدم اعتبار اتّفاق الكلّ في حجّية الإجماع». ١٦٤
- القول بـ«عدم اعتبار تفسير المنسوب إلى الإمام العسكري 學». ٨٠ و ٨٨
   ٩٩ و ٩٩
  - القول بـ «عدم اعتبار العدالة في حجّية الخبر في الجملة ». ٨٠
  - القول بـ «عدم اعتبار العدالة في الراوي». ١٣٨ و ١٣٩ و ١٤٠
    - القول بـ «عدم اعتبار العدالة في العمل بالخبر ». ٢٦٤
  - القول بـ «عدم اعتبار العدالة في مناط حجّية خبر الواحد». ٤٨
    - القول بـ «عدم اعتبار قول غير الشيعة ». ١٤١
- القول بـ «عدم الاعتماد على من يروي عن الضعفاء و يعتمد المراسيل ». ٣٤٥
- القول بـ «عدم الاعتناء بمخالفة السيّد وأتباعه للإجماع القوليّ المحصّل في
   مسألة حجّية خبر الواحد». ١٦٢ و ١٦٢ و ١٦٤
  - القول بـ «عدم الاكتفاء بالأخبار في المسائل الاعتقاديّة». ٢٣٣
    - القول بـ «عدم إلحاق العمل بخبر الواحد، بالقياس». ١٩٠
- القول بـ «عدم انعقاد الإجماع على قطعيّة صدور كلّ خبر بالخصوص».

- القول بـ «عدم بطلان القياس في الموضوعات الخارجيّة ». ١١١
  - القول بـ «عدم التلازم بين الخبر والاعتقاد بمضمونه». ٢٢١
- القول بـ «عدم التلازم بين القطع بصدور الأخبار ومطابقتها مع الواقع». ٣٤٣
  - القول بـ«عدم جواز أخذ معالم الدين من غير الشيعة». ١٤١
  - القول بـ«عدم جواز استئناف الماء الجديد لمسح الرأس والرجلين». ٢٨٧
    - القول بـ «عدم جواز تقليد المخالف قطعاً ». ١٤١
    - القول بـ «عدم جواز التمسّك بالإجماع إلّا في المسائل الفرعيّة». ١٤٩
    - القول بـ «عدم جواز التمسّك بالإجماع في المسأله الأصوليّة». ١٤٩
  - القول بـ «عدم جواز طرح كلا الخبرين المتعارضين معاً شرعاً». ٢٢ و ٤٠
    - القول بـ «عدم جواز العمل بخبر الواحد سمعاً». ١٩٤ و ١٩٥
      - القول بـ «عدم جواز العمل بخبر الواحد عقلاً». ١٩٤
- القول بـ «عدم حجّية آراء وعقائد بني فضّال باعتبار كونهم منحرفين ضالّين».
   ۱دم و ۱۷۰ و ۱۷۲ و ۱۷۳
  - القول بـ «عدم حجّية الإجماع المحتمل والمختلف المدرك».
- القول بـ «عدم حجّية أخبار الآحاد المجرّدة عن القرائن مطلقاً». ١٣٣ و ٢٩٩
  - القول بـ «عدم حجّيّة خبر الفاسد في العقيدة». ٢٢٥
- القول بـ «عدم حجّية خبر الواحد بنحو السلب الكلّيّ =السالبة الكلّية». ١٥٣
   و١٥٨ و١٦٨ و١٦٨
- القول بـ «عدم حجّية خبر الواحد الذي لم يعمل به جميع الأصحاب أو قـل العامل به». ٣٧٧

- القول بـ «عدم حجّية خبر الواحد العارى عن القرائن القطعيّة ».
- القول بـ «عدم حجّية خبر الواحد الغير العلميّ الغير مقطوع الصدور مطلقاً».
   ١٧١ و ٢٩٩
- القول بـ «عدم حجّية خبر الواحد المجرّد عن القرائن مطلقاً بالسلب الكلّيّ».
- القول بـ «عدم حجّية خبر الواحد الغير المعمول به عند الأصحاب ولو مع قوة
   ...: د» ۲۷۷
  - القول بـ «عدم حجّية خبر الواحد الوارد من طريق العامّة ». ٢٠٣ و٢٠٤
    - القول بـ «عدم حجّية مستنبط العلّة الظنّى». ١٨٧
    - القول بـ «عدم حجّية المكاتبة وعدم جواز العمل بها». ١٠١ و١٠٢
      - القول بـ «عدم الخلاف في حجّيّة خبر الواحد العلميّ ». ١١
  - القول بـ «عدم الخلاف في حجّية خبر الواحد المحفوف بالقرينة». ٢٩٩
- القول بـ«عدم دلالة الأخبار العلاجية على حجية أصل خبر الواحد ومناط
   حجتته». ٣٩٠٠٤ و٤١٤
  - القول بـ «عدم دلالة الآيات على حجّية خبر الواحد الغير العلميّ ». ١١
- القول بـ «عدم صحة الإجماع في حجّية خبر الواحد لاختلاف المجمعين في مدرك الحجّية » . ١٥٠ و ١٥١
  - القول بـ «عدم صحّة الإجماع في حجّية خبر الواحد لدليل خاصّ». ١٥١
  - القول بـ «عدم صحّة الإجماع في حجّية خبر الواحد للظنّ المطلق». ١٥١
- القول بـ «عدم صحّة الإجماع في حجّية خبر الواحد للقطع بصدورها».

- القول بـ «عدم صحّة الاعتماد على الإجماع في مسألة حجّية خبر الواحد».
   ١٥٠ و ١٥١
- القول بـ «عدم صحّة الاعتماد على الأخبار المجرّدة عن القرائن في أصول
   الدن.». ٣٢٤
  - القول بـ «عدم العمل بأخبار الآحاد بنحو السالبة الكلّيّة ». ٣٧٤ و ٣٧٦
    - القول بـ «عدم العمل بشيء من أخبار الآحاد مطلقاً».
- القول بـ«عدم الفصل بين كتب بني فضّال وغيرهم بالأخذ برواياتهم وطرد
   آرائهم». ۱۱۰
- القول بـ «عدم قادحيّة معلوم النسب بحجّية الإجـماع الدخـوليّ». ١٦١
- القول بـ «عدم قرينيّة الإجماع على قطعيّة صدور الأخبار بالخصوص». ٣٥٠
- القول بـ «عدم كاشفيّة الإجـماع المـحتمل والمـختلف المـدرك عـن رضـا
   المعصوم ﷺ» ١٥٠٠ و ١٥١
- القول بـ «عدم كاشفية الإجماع المحتمل والمختلف المدرك عن وجود دليل
   معتبر ». ١٥١
  - القول بـ «عدم كفاية الماء المضاف في رفع الحدث». ٣٨٥ و ٣٨٩
  - القول بـ«عدم لزوم العلم الحقيقيّ في حجّية خبر الواحد». ٤٢١ و ٤٢٤
- القول بـ «عدم ملازمة بين حجّية الإفتاء وحجّية الإخبار عن المعصوم إلى ».
- القول بـ «عمل الأخبار يين في عقائدهم بالأخبار المتواترة والآحادالمحفوفة
   بقرائن تفيد العلم». ٣١٥

- القول بـ «عمل الأصحاب بروايات بني فضّال وبني سماعة ». ٣٨١
  - القول بـ «العمل بأخبار الآحاد من باب الظنّ الخاصّ». ١٥٥
    - القول بـ «العمل بأخبار الآحاد من باب مطلق الظنّ ». ١٥٥
- القول بـ «العمل بخبر الواحد مشروطاً بالتدوين في كتب الأصحاب، وكونه
   مقبو لا عندهم». ٣٧٥
  - القول بـ «الغُلوّ». ٢١٩ و٢٣٤ و٢٣٥
  - القول بـ «قادحيّة مخالفة مجهول النسب بحجّيّة الإجماع الدخوليّ». ١٦١
    - القول بـ«قاعدة: اللطف». ١٦١ و١٦٢
- القول بـ «قرينيّة الإجماع المدّعي في كلام الشيخ على القطع بصدور الأخبار والعلم بصدورها». ٣١٥
  - القول بـ «قطعيّة صدور أخبار الكتب الأربعة ». ٣٦٩
  - القول بـ «كاشفيّة الإجماع المحصّل عن رضا الإمام اللج بالحكم». ١٥٩
- القول بـ «كاشفيّة الإجماع المحصّل عن وجود نصّ معتبر في المسألة». ١٥٩
  - القول بـ «كاشفيّة سيرة المسلمين عن رضا صاحب الشريعة». ١٥٢
    - القول بـ«كفاية الوثاقة في جواز العمل بالخبر وحجّيته».
  - القول بـ«كفاية الوثاقة في الراوي مشروطاً بنفي احتمال الكذب». ١٤٠
    - القول بـ «كفر المخالف الغير المستضعف». ٢١٠ و ٢١١
- القول بـ «كون الشيخ الطوسيّ \$ في باب الإجـماع ذا طـريقين: الدخـوليّ
   واللطفيّ». ٢٠٢
  - القول بـ«لزوم إثبات أصول الدين بالدليل القطعيّ».

- القول بـ «لزوم الأخذ بالأخص مضموناً في التواتر الإجماليّ. ١٦ و ١٧ و ١٩
   و٤٧ و ١٣٦٥
  - القول بـ «لزوم الأخذ بالخبر الراجح من الخبر المتعارضين». ٢٢
- القول بـ «لزوم الأخذ بالقدر المتيقن في التواتر الإجماليّ». ١٦ و ١٩ و ٤٦
   و ٤٧ و ١٣٦٥
  - القول بـ «لزوم الأخذ بأحد الخبرين المتعارضين ». ٢٢
  - القول بـ «لزوم تحصيل أصول الدين بالعلم واليقين ». ٣٢٤
  - القول بـ «لزوم العلم العرفيّ في حجّيّة الخبر الواحد». ٤٢١
- القول بـ «مشروطيّة حجّية الإجماع الدخوليّ بـ وجود مـ جهول النسب فـ ي
   المجمعين ». ١٦١
- القول بـ «معصية تارك النظر والاجتهاد في تحصيل الأصول الاعتقادية مع موافقة الاعتقاد للواقع». ٢٥٤
  - القول بـ «مقطوعيّة صدور الأخبار المدوّنة في الكتب». ٢٦٠
- القول بـ «مقطوعيّة صدور جميع الأخبار المدوّنة في كـتب الأصحاب».
   ٣٢٦ ٣٢٥
  - القول بـ «نجاسة عرق الجنب من الحرام». ١٤٩
  - القول بـ «نفي وبطلان الغلوّ وما ذهبت إليه الغلاة». ٢٣٥
  - القول بـ «النهي عن أخذ معالم الدين من غير الشيعة». ١٤١
    - القول بـ «النهى عن التسمية ». ٦٨
    - القول بـ «وثاقة ابن بكير والحكم بصحيح حديثه». ٢٦٥

- القول بـ «وجوب الأخذبأحد الخبرين المتعارضين تعبداً».
- القول بـ «وجوب الأخذ بأحد الخبرين المتعارضين عند ابتلائه بالمعارض».

#### 1.

- القول بـ «وجوب الإمامة والعصمة ووجوب النصّ». ٢٤٨
- القول بـ «وجوب تحصيل المسائل الاعتقاديّة بالدليل والبرهان». ٢٣٣
- القول بـ «وجوب تقديم الخبر الموافق لكتاب الله أو السنّة أو الإجماع». ١٦٩
  - القول بـ «الوقف على إمامة موسى الكاظم ﷺ». ٢٣٥ و٢٣٦
- القول بـ «وقوع الاختلاف في حجّية خبر الواحد العارى عن القرينة». ٢٩٩

## ٧ \_ فهرس محتوى الهوامش الهامّة

| في بيان خبر الواحد العلميّ والغير العلميّ١١(١)                       | <b>V</b> |
|----------------------------------------------------------------------|----------|
| ما أفاده المحقق الخراسانيّ ﴿ في محذور الدور الوارد على               | ✓        |
| الاستدلال بالسنّة                                                    |          |
| في أقسام التواتر وحصرها في قسمين أو ثلاثة (١) ١٥                     | ✓        |
| في حصر التواتر في اللفظيّ والمعنويّ                                  | ✓        |
| ما أفاده صاحب تسديد القواعد في أصناف الأخبار العلاجيّة (١) ٢١        | ✓        |
| حول تسمية كتاب «عوالي اللآلي»                                        | ✓        |
| كلام رحمت الله الكرمانيَّ ﴿ فِي الفرق بين الخبر والحديث (٣) ٣٣       | ✓        |
| ما أفاده الشيخ رحمت الله الكرمانيّ ١٠٠٨ في دلالة الأخبار العــلاجيّة | ✓        |
| على اعتبار الخبر الغير المقطوع الصدور                                |          |
| في بيان المراد من «الراوي»                                           | ✓        |
| في تعريف «القضاء» و «الرواية» و «الفتوى»                             | ✓        |
| كلام العلّامة الحلّيّ ﴿ في تضعيف رواة التفسير العسكريّ ﷺ (١) ٨١      | ✓        |
| كلام السيّد الخوئيّ ﴿ في تضعيف رواة التفسير العسكريّ ﷺ (٦) ٨١        | ✓        |
| الاستثناء المتّصل والاستثناء المنقطع                                 | ✓        |
| کلام میر داماد فی ترحمة «أحمد بن حاتم بن ماهو به» (٤) ۱۰۰            | ✓        |

| كلام مير داماد في ترجمة «فارس بن حاتم بن ماهويه» (١) ١٠١        | ٧ |
|-----------------------------------------------------------------|---|
| في حجّيّة المكاتبة وعدمها                                       | • |
| في بيان الحديث المستفيض                                         | ~ |
| ما أفاده مير داماد الأستر آباديّ في بيان التوقيع                | ~ |
| ما أفاده المجلسيّ في ترتّب الثواب على حفظ أربعين حديثاً (٣) ١٢٠ | • |
| تتمّة حديث مَن حفظ أربعين حديثاً                                | ٧ |
| القائلون بمنع حجّيّة خبر الواحد الغير العلميّ                   | ٧ |
| في بيان «الجمع العرفيّ» و «الجمع التبرّعيّ» (٢) ١٤٢             | ٧ |
| الخلاف في نجاسة عرق الجنب من الحرام وطهارته (١) ١٤٩             | ٧ |
| كلام المظفّر ۞ في بيان القضيّة الحقيقيّة                        | ٧ |
| كلام المظفّر ﴿ في بيان قضيّة مانعة الجمع (٣) ١٥٦                | v |
| كلام المظفّر ﴿ في بيان قضيّة مانعة الخلوّ                       | v |
| مجمل ما ورد في ترجمة الشيخ المفيد ﷺ١٥٨(١)                       | ٧ |
| مجمل ما ورد في ترجمة شيخ الطائفة الطوسيّ ﷺ (٢) ١٥٨              | ~ |
| في تعريف «الحدس» لغة واصطلاحاً                                  | ٧ |
| في المراد من «الأُصول الأربعمائة» والأقوال فيها (٢) ١٨٠         | ٧ |
| الفرق بين «الكتاب و «الأصل» (١) ١٨٢                             | ٧ |
| اختصاص التشريع بالله سبحانه و تعالى (٣) ١٨٦                     | ٧ |
| أدلَّة الفقه والأحكام عند الشيعة                                | ٧ |
| مصادر التشريع عند العامّة (٣) ١٨٦                               | ٧ |

| قياس منصوص العلَّة ومستنبط العلَّة (٤) ١٨٦                              | ✓        |
|-------------------------------------------------------------------------|----------|
| قياس مستنبط العلَّة القطعيَّ والظنِّيِّ (٤) ١٨٦                         | ✓        |
| مجمل ما ورد في ترجمة «ابن الجنيد الإِسكافيّ» (١) ١٨٩                    | ✓        |
| كلام الفاضل المقداد في إطلاق الإماميّة على الشيعة الاثنا عشريّة (٢) ٢٠٦ | ✓        |
| حول حديث افتراق الأُمَّة على ثلاث وسبعين فرقة (١) ٢٥                    | ✓        |
| ما أفاده صاحب الذريعة في مسألة الجبر والاختيار (١) ٢٦                   | ✓        |
| ما أفاده العلّامة في المقلِّد في أُصول الدين ٢٣٢ (٢)                    | ✓        |
| المراد من «الأخباريّين» في كلام العلّامة دليّ (٣) ٣٢٢                   | <b>√</b> |
| كلام الشيخ رحمت الله الكرمانيّ ﴿ في تفسير المقلِّدة بـالأخباريّين       | ✓        |
| والعدول عنه                                                             |          |
| في بيان الاعتقاد الصحيح                                                 | ✓        |
| في وجه تسمية عبدالله بن جعفر الصادق لللِّ بالأفطح (١) ٣٨                | ✓        |
| كلام المفيديُّ في عبدالله بن جعفر الصادق ﷺ (٢) ٢٣٨                      | ✓        |
| وجه تسمية الإماميّة بالجعفريّة والخاصّة (٢) ٤٧                          | ✓        |
| في بيان برهان التمانع(٣) ٢٥٥                                            | ✓        |
| في إفادة عموم السلب وسلب العموم (٢) ٧٥                                  | ✓        |
| اختلاف العلماء في إثبات هلال شهر رمضان بالرؤية والعدد (١) ٢٨٦           | ✓        |
| اختلاف العلماء في التلفّظ بثلاث تطليقات (١) ٢٨٧                         | ✓        |
| اختلاف العلماء في مقدار الماء الذي لا ينجّسه شيء (٢) ٢٨٧                | ✓        |
| اختلاف العلماء في حدّ الكرّ (٣) ٢٨٧                                     | ✓        |

| اختلاف العلماء في استئناف الماء الجديد لمسح الرأس والرجلين (٤) ٢٨٧  | ٧        |
|---------------------------------------------------------------------|----------|
| اختلاف العلماء في اعتبار أقصى مدّة النفاس (٥) ٢٨٧                   | •        |
| اختلاف العلماء في عدد فصول الأذان والإقامة (١) ٢٨٨                  | •        |
| حول كتاب «الاستبصار»(٣) ٢٨٨                                         | <b>~</b> |
| حول كتاب «تهذيب الأحكام» (٤) ٢٨٨                                    | •        |
| ما أفاده المحقّق القمّيّ ۞ في انسداد باب العلم (١) ٢٩٥              | •        |
| السبب في اشتهار المحقّق القمّيّ ﴿ بالانسداديّ (٢) ٢٩٥               | •        |
| الفرق بين «النزاع اللفظيّ» و «النزاع المعنويّ» (٢) ٣١٣              | •        |
| مجمل ما ورد في ترجمة «الشيخ حسين العامليّ الكركيّ ﷺ» (٢) ٣١٤        | •        |
| ما أفاده بعض العلماء في الفرقة الناجية (٢) ٣٢٢                      | •        |
| مجمل ما ورد في ترجمة «أحمد بن محمّد بن عيسي الأشعريّ». (١) ٣٤٤      | •        |
| طريقة الكلينيّ هُؤ عن «أحمد بن محمّد بن عيسي الأشعريّ» (١) ٣٤٥      | ٧        |
| مجمل ما ورد في ترجمة «أحمد بن إدريس الأشعريّ القمّيّ» (٢) ٣٤٥       | •        |
| مجمل ما ورد في ترجمة «أحمد بن عيسي الأشعريّ» (١) ٣٤٦                | •        |
| مجمل ما ورد في ترجمة «عليّ بن إبراهيم بن هاشم القمّيّ» (٢) ٣٤٦      | •        |
| مجمل ما ورد في ترجمة «علي بن موسى الكمندانيّ القمّيّ» (١) ٣٤٧       | ٧        |
| مجمل ما ورد في ترجمة «محمّد بن الحسن الصفّار القمّيّ» (٢) ٣٤٧       | •        |
| ما أفاده الشيخ الحرّ العامليّ ﴿ في صحّة الكتب المعروفة (٣) ٣٦٩      | •        |
| القائلون بالمنع من حجّيّة خبر الواحد الغير العلميّ (٣) ٣٧٤          | ٧        |
| القائلون بحجّيّة جميع أخبار الآحاد المدوّنة في كتب الأصحاب. (١) ٣٧٥ | ٧        |
| الداة الخبر الماحد بالقياسية عدم حماز العما                         | v        |

# ٨ \_ فهرس محتوى الكتاب

| ٩  | ■ ثاني أدلّة المجوّزين: السنّة                            |
|----|-----------------------------------------------------------|
| ١١ | تحرير موضوع البحث                                         |
| ١٢ | الاستدلال بالسنّة على حجّيّة خبر الواحد                   |
| ١٣ | محذور الدور الوارد على الاستدلال بالسنّة                  |
| ۱٤ | دفع الدور : إثبات حجّيّة الخبر بالأخبار المتواترة إجمالاً |
| ١٧ | كلمات الأعلام في دفع محذور الدور                          |
| ١٩ | طوائف الأخبار الدالّة على حجّيّة خبر الواحد               |
| ۲۱ | الطائفة الأُولى: الأخبار العلاجيّة                        |
| ۲۲ | تقريب الاستدلال بالطائفة الأُولى                          |
| ۲٤ | منها:مقبولة «عمر بن حنظلة»                                |
| ۲٥ | المراد من الرواية المقبولة                                |
| ۲٦ | نصّ المقبولة على ما في «الكافي»                           |
| ,۸ | توهّمٌ:اختصاص المقبولة بتعارض الحكمين لا الروايتين        |
| ۲۹ | دفع التوهّم: تعارض الروايتين منشأ تعارض الحكمين           |
| ۳۰ | ومنها: مرفوعة «زرارة بن أعين»                             |
| ۳۲ | المراد من الرواية المرفوعة                                |

| ٣٣  | لفرق بين «الخبر» و «الحديث»                                           |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| ۳٥  | رمنها: رواية «الحسن بن الجَهم»                                        |
| ٣٦  | رمنها: رواية «الحارث بن المُغيرة»                                     |
| ٣٨  | ليفيّة دلالة الأخبار العلاجيّة على حجّيّة خبر الواحد الثقة            |
| ۳۹  | عدم الإطلاق في الأخبار العلاجيّة وعدم دلالتها على مناطِ حجّيّة الخبر  |
| ٤٥  | طلاق رواية ابن المغيرة ودلالتها على المناط                            |
| ٤٨  | لاكتفاء بالو ثاقة في مناط حجّيّة خبر الواحد                           |
| ٤٩  | لطائفة الثانية: الأخبار الواردة في إرجاع الأئمّة ﷺ الرواة إلى الأصحاب |
| ٥٠  | قريب الاستدلال بالطائفة الثانية                                       |
| ٥١  | نها: إرجاع «الفيض بن المختار» و «يونس بن عمّار» إلى «زرارة بن أعين»   |
| 00  | ِ منها: إرجاع «ابن أبي يعفور» إلى «محمّد بن مسلم»                     |
| ٥٧. | منها: إرجاع «سلمة بن أبي حبيبة» إلى «أبان بن تغلب»                    |
| ٥٩. | ِ منها: إرجاع «شعيب العقر قوفيّ » إلى «أبي بصير »                     |
| ۱١. | ِمنها: إرجاع «عليّ بن المسيّب» إلى «زكريّا بن آدم»                    |
| ١٢. | منها: إرجاع «عبدالعزيز بن المهتدي» إلى «يونس بن عبدالرحمن»            |
| ١٥. | ِمنها: إرجاع «أحمد بن إسحاق» إلى «العَمري» وابنه                      |
| ۷١. | شتراك الطائفة الأُولى والثانية في مناط الو ثاقة                       |
| ۷۲. | لطائفة الثالثة: الأخبار الآمرة بالرجوع إلى الرواة والثقات والعلماء    |
| ٧٣. | لفرق بين دلالة الطائفة الثانية والثالثة                               |
| ٧٣. | ة الاستدلال الطائفة الثلاثة                                           |

| /٥       | منها: قول الحجّة ﷺ في الرجوع إلى رواة الحديث           |
|----------|--------------------------------------------------------|
| /9       | ومنها: قول الإمام ﷺ في أخذ ما رواه العامّة عن عليّ     |
| ٠٠       | ومنها: ما ورد في تفسير العسكريّ عن الصادق اللِّلا .    |
|          | ومنها : مكاتبة «أبي الحسن الثالث الله الله »           |
| ٠٠٣      | ومنها: ما ورد عن «أبي الحسن الأوّل ﷺ»                  |
| . • 0    | رمنها: ما نقله الحسين بن روح عن «الحجّة ﷺ»             |
|          | ومنها: ما ورد في «المحاسن»                             |
| .17      | ومنها: ما ورد عن «الكشّيّ»                             |
|          | رمنها: ما ورد في مرفوعة «الكنانيّ»                     |
| واحدواحد | لطائفة الرابعة: الأخبار الدالّة على جواز العمل بخبر ال |
| ١٨       | نقريب الاستدلال بالطائفة الرابعة                       |
| ٠٢٠      | ىنها: ما ورد في مَن حفظ أربعين حديثاً                  |
|          | ومنها: ما ورد في نقل الرواية                           |
| YY       | ومنها: ما ورد في مذاكرة الحديث وكتابته                 |
| ٠٢٨      | ومنها: ما ورد في ترخيص النقل بالمعنى                   |
|          | ومنها: ما ورد في منزلة الرواة                          |
|          | ومنها: ما ورد في كثرة الكذَّابين                       |
| ١٣٤      | شتراك الطوائف الأربع دلالةً ومورداً، وافتراقها         |
| 170      | مقتضى التواتر الإجماليّ والقدر المتيقّن منه في المقام  |

| ۱٤٧            | ■ ثالث أدلَّة المجوّزين: الإجماع                   |
|----------------|----------------------------------------------------|
| 1 6 9          | لاستدلال بالإجماع على حجّيّة خبر الواحد            |
| 1 6 9          | لإشكالان الواردان على الاستدلال بالإجماع           |
| ١٥١            | رجوه تقرير الاستدلال بالإجماع                      |
| ١٥٣            | لوجه الأوّل: الاستدلال بالإجماع القوليّ            |
|                | حصيل الإجماع القوليّ بطريقين                       |
| ٥٧(            | لطريق الأوّل: تحصيل أقوال العلماء (الإجماع المحصّل |
| ٧              | لطريق الثاني: استقراء الإجماعات المنقولة           |
| ٠٨٢            | لحاكي الأوّل للإجماع: شيخ الطائفة الطوسيّ ١٠٠٠٠٠   |
| ٧٢             | نرائط حجّيّة خبر الواحد في كلام الشيخ الطوسيّ ۞    |
| ٧٧             | ستدلالات الشيخ الطوسيّ على حجّيّة خبر الواحد       |
| ٧٨             | لأوّل: الاستدلال بإجماع الفرقة المحقّة             |
| ٧٩             | لمراد من معقد إجماع الشيخ الطوسيّ في المقام        |
| ۸٤             | لكاشف عن انعقاد الإجماع على حجّيّة خبر الواحد      |
| ۸٧             | لأدلّة على منع العمل بالقياس عند الإماميّة         |
| ٩١             | لإيرادات الواردة على الاستدلال بالإجماع            |
| ۹۱             | ١ ـ إلحاق الخبر بالقياس في عدم جواز العمل          |
| ريق الخاصّة ٩٢ | نفع الإيراد باختصاص جواز العمل بالخبر المرويّ من ط |
| ۹٤             | ١ ـ إنكار حجّيّة خبر الواحد عند بعض الأصحاب        |
| 97             | . فع الایر اد بو جهین                              |

| لوجه الأوّل: اختصاص الإنكار بخبر المخالف لروايات الخاصّة             |
|----------------------------------------------------------------------|
| لوجه الثاني: عدم إضرار معلوم النسب بالإجماع                          |
| ٢_ حكم العقل بعدم الفرق بين ما يرويه الخاصّة وما يرويه العامّة ٢٠٠   |
| فع الإيراد بجوابين                                                   |
| لجواب الأوّل: دلالة الدليل الشرعيّ على اختصاص الحجّيّة بالخبر        |
| المرويّ من الخاصّة                                                   |
| لجواب الثاني: اشتراط العدالة في الراوي                               |
| ٤ ـ لزوم حجّية الخبرين المتعارضين (اجتماع النقيضين) ٢٢               |
| فع الإيراد بوقوع التعارض بين خبري المقطوعي الصدور                    |
| ٥ ـ كيف يجوز العمل بروايات من يروي الأخبار الفاسدة في الاعتقاد ١٨٠   |
| فع الإيراد بوجهين                                                    |
| لوجه الأوّل: عدم صحّة انتساب نقل الأخبار الفاسدة إلى رواة الثقات ٢١٪ |
| لوجه الثاني: عدم الملازمة بين نقل الخبر والاعتقادبمضمونه٢١           |
| ٦ ـ كيف يجوز الاعتماد على الرواة المعتقدين بالاعتقادات الفاسدة ٢٤٪   |
| لفِرَق الفاسدة والمخالفة للاعتقادات الصحيحة٢٥                        |
| ١ ــ المُجبَّرة والمُفوَّضة (الجبر والاختيار) ٢٦٪                    |
| ٢ ـ «المُشَبِّهَة » ٢                                                |
| ۲_ «المقلّدة»                                                        |
| ٤ ــ «الفُلاة»٣٤                                                     |
| ه ـ «الواقفيّة »                                                     |

| ۲۳۸     | ٦ ــ «الفَطُحِيَّة »                                          |
|---------|---------------------------------------------------------------|
| r£Y     | ٧_ «الإسماعيليّة»٧                                            |
| 1       | ٨_ «الكيسانيّة »                                              |
| 188     | ٩ ــ «الناووسيّة»                                             |
| 1 2 0   | ۱۰ ـ «التناسُخيَّة»                                           |
| 184     | المراد من «الاعتقاد الصحيح»                                   |
| ۱۵۱     | دفع الإيراد بحصول الشرائط في العمل بالخبر لامطلقاً            |
| ٠٥٢     | الجواب عن العمل بما يرويه المعتقدون للحقّ وصحّة الأخذ به      |
| ٠٥٣     | الجواب عن المقلَّدة والاعتماد بما يروونه                      |
| ٦٣      | الجواب عمّا يرويه الواقفيّة والفطحيّة وغيرهما من فِرَق الشيعة |
| ำา      | حاصل الجواب عمّا يرويه الغُلاة                                |
| ٠٦٧     | حاصل الجواب عمّا يرويه المجبّرة والمشبّهة                     |
|         | ٧ ـ التنافي بين دعوى الإجماع على العمل بخبر الواحد المجرّد    |
| 79      | عن القرينة وعدمه                                              |
| ۷۳      | دفع الإيرادباستحالة احتفاف جميع الأخبار بالقرائن              |
| ْيلاً٥٧ | عدم إمكان استفادة جميع المسائل من القرآن صريحاً وفحويً ودا    |
| Ά٠      | وجه عدم إمكان احتفاف جميع الأخبار بالسنّة المتواترة           |
| Ά٠      | وجه عدم إمكان احتفاف جميع الأخبار بالإجماع والعقل             |
| ۸٥      | الثاني: الاستدلال بعمل الأصحاب                                |
| 'λ٩     | الثالث الاستدلال بما قاله علماء الحال في أحمال المواق         |

| الرابع: الاستدلال بدليل الانسداد                                           |
|----------------------------------------------------------------------------|
| دعوى عدم دلالة كلام الطوسيِّ ﴿ على حجِّيَّة الخبر المجرّد عن القرائن ٩٨٪   |
| دعوى صاحب «المعالم» حمل كلام الشيخ على حجّيّة الخبر المحفوف                |
| بالقرينة                                                                   |
| نمسّك صاحب «المعالم» بكلام المحقّق بَيْمًا                                 |
| التباس الأمر على صاحب «المعالم» في فهم كلام الشيخ والمحقّق ﷺ٢٠٦            |
| ما أفاده المحقّق الآشتيانيّ ﴿ فِي المقام                                   |
| كلام المحقّق الأستر آباديّ في موافقة السيّد والشيخ بْيِّئا                 |
| كلام الشيخ الكركيّ ودعاويه على موافقة السيّد والشيخ ﷺ٢١٤                   |
| ١ ـ دعوى قرينيّة الإجماع المدّعى في كلام الشيخ على القطع بصدور الأخبار ٢٠٪ |
|                                                                            |
| ٢ ـ دعوى تمكّن الأصحاب على أخذ الأُصول والفروع من الأثمّة                  |
| ٢ ــدعوى تمكّن الأصحاب على أخذ الأُصول والفروع من الأثمّة<br>بطريق اليقين  |
|                                                                            |
| بطريق اليقين                                                               |

| ۳٤٢         | المراد من الإجماع المدّعي في كلام الشيخ                              |
|-------------|----------------------------------------------------------------------|
| ى ۳٤٤       | الشاهد على عدم انعقاد الإجماع على قطعيّة صدور الأخبار بالخصوص        |
| ۳٤٤         | فائدة رجاليّة: في معرفة القمّيّين و «نوادر الحكمة» و رجاله الضعفاء . |
| وص۲۵۰       | شاهد آخر على عدم انعقاد الإجماع على قطعيّة صدور الأخبار بالخص        |
|             | إيطال دعوى تمكّن الأصحاب من أخذ الأُصول والفروع عن الأثمّة           |
| ٠٠٠         | بطريق اليقين                                                         |
| ۳٥٤         | دلالة وقوع الاختلاف بين الأصحاب على منع الدعوي                       |
|             | الشواهد الروائيَّة الدالَّة على وقوع الاختلاف بين الأصحاب            |
| ۰۵٦         | الروايات الدالَّة على وقوع الاختلاف من جهة الأثمَّة اللِّي           |
| ٠٥٩         | الروايات الدالَّة على وقوع الاختلاف من جهة الكذَّابين                |
| ه۲          | إيطال دعوى عمل الأخباريّين في عقائدهم بالأخبار المفيدة للعلم         |
| ٠٦٦         | الأظهر في مذهب الأخباريّين والاستشهاد بما ذكره العلّامة              |
| ۷           | بطلان دعوى دلالة كلام الشيخ على موافقة السيّد                        |
| ۳٦λ         | توجيه الدعوى على القول بقطعيّة صدور أخبار الكتب الأربعة              |
| ۳۱          | الجواب عن كلام صاحب «المعالم» وعدم صحّة التمسّك به                   |
| ٠٠٠٠.       | الجواب عن كلام المحقّق وعدم صحّة التمسّك به                          |
| ۳۸          | أرجحيّة ما فهمه العلّامة من كلام الشيخ عند المصنّف ﷺ                 |
| <b>ገ</b> ለ٤ | رفع استبعاد التدافع بين إجماعي السيّد والشيخ ﷺ                       |
| ۹۱          | وجوه إمكان التدافع والجمع بين إجماع السيّد والشيخ في حجّيّة الخبر    |
| ۹٤          | الجمع الأوّل: حمل الإجماعين على الإجماع الحدسيّ لا التتبّعيّ         |

| الكتاء | محتوي | _فدس, | ۸ |
|--------|-------|-------|---|
|        |       |       |   |

| بطال الجمع الأوّل باستناد الإجماع إلى التتبّع في الأقوال               |  |  |
|------------------------------------------------------------------------|--|--|
| دلالة دعوى شدّة إنكار الأصحاب للعمل بالخبر على التتبّع                 |  |  |
| نصراف إنكار الأصحاب عن العمل بالخبر إلى خبر المخالفين                  |  |  |
| ستبعاد انصراف إنكار الأصحاب للعمل بالخبر إلى خبر المخالفين٤٠٣          |  |  |
| توجيه اختصاص إنكار الأصحاب للعمل بالخبر ، بخبر المخالفين ٧٠٠           |  |  |
| لجمع الثاني: بتصديق أحد الإجماعين وتأويل الآخر ،وتحصيله بحملين . ٠٩.   |  |  |
| لحمل الأوّل: تأويل إجماع الشيخ بعد التصديق بإجماع السيّد١١             |  |  |
| لحمل الثاني: تأويل إجماع السيّد بعد التصديق بإجماع الشيخ١٢.١           |  |  |
| إبطال الجمع الثاني بوجهين                                              |  |  |
| لوجه الأوّل: حمل المنع عن العمل بالخبر على خبر المخالفين١٧٠            |  |  |
| لوجه الثاني: عدم إضرارمخالفة السيّدالمعلوم النسب بالإجماع١٨٠           |  |  |
| لجمع الثالث: مدار حجّيّة الخبر في كلا الإجماعين الوثوق والاطمئنان ١٨ ٪ |  |  |
| لفرق بين الجمع الثالث والجمعين السابقين٢٠                              |  |  |
| حث تمهيديّ في معنى «العلم»                                             |  |  |
| مراد السيّد من لزوم العلم في مسألة حجّيّة الخبر ٢١                     |  |  |
| مراد الشيخ من عدم لزوم العلم في مسألة حجّيّة الخبر ٢٤                  |  |  |
| حسنيّة الجمع الثالث                                                    |  |  |
| الفهارس العامة                                                         |  |  |

| ٤٤٣    | ٣_فهر س مصادر التحقيق٣           |
|--------|----------------------------------|
| ٤٧٣    | ٤_فهرس الاصطلاحات الواردة        |
| ٤٩٣    | ٥ _فهرس الفوائد والقواعد الواردة |
| ٠١١    | ٦ ـ فهرس الأقوال الواردة         |
| ٠٣١١٣٥ | ٧_فهرس محتوى الهوامش الهامّة     |
| ٠٣٥    | ۸_فهر س محتوی الکتاب             |