



# الأنوار الساطعة

ئي

شرح الزيارة الجامعة

# الأنوار الساطعة

في

شرح الزيارة الجامعة

تأليف الشيخ جواد بن عباس الكربلائي

> مراجعة محسن الأسدى

الجزء الأول

منشودات *مؤسسسة*الأعلمى *للطبوعاست* بصيروت - بسشنان من ب : ۲۱۲۰ الطبعة الأولى جميع الحقوق محفوظة ١٤٢٨ هـ \_ ٢٠٠٧م

مؤسسة الأعلمي للمطبوعات

Published by Alaalami Library Beirut- Lebanon po. Box 7120 Tel - Fax: 450427

E-mail: alaalami@yahoo.com.



بیروت ـ شارع المطار ـ قرب کلیة الهندسة مغرق سنشر زعرور ـ ص ب : ۲۰ /۱۱/۷ م هنف: ۲۲ ، ۲۰ و ۱ ـ فاکس: ۲۷ ، ۲۰ ، ۲۰ /۱۰



#### الاهداء:

الحمدُ لله ربّ العالمين وصلى الله على محمّد وأهل بيته الطّاهرين، ولعنة الله على أعدائهم أجمعين.

لا أرى أحداً أولى لا هدائي هذه الوجيزة من سيّدي ومولاي الرسول الأعظم صلى الله عليه وآله، ومن أهل بيته الأطهار ساداتي وموالي، وأثمتي أثمة الهدى، ومصابيح الدّجى، وولاة الدين، ومن الطّهرة الطاهرة سيدة النساء فاطمة الزهراء، صلوات الله عليهم أجمعين، ولا سيّما سيّدي ومولاي صاحب الولاية الكبرى أمير المؤمنين، صلوات الله عليه، الذي قال في حقّه أخوه وابن عسم الرسول الأعظم الله الله عليه، الذي قال في حقّه أخوه وابن عسم الرسول الأعظم الله عليه الله عليه الله عليه عدن غرسها ربّي؛ فليوال علياً من بعدي، وليوال وليّه، وليقتد بالأثمة من بعدي، فأنهم عترتي خلقوا من طينتي، ورقوا فهما وعلماً. وويل للمكذّبين بفضلهم من أمّتي، القاطعين فيهم صلتى، لا أنالهم شفاعتى» (١٠).

ثم إليك يا صاحب العصر والزّمان، ويا خليفة الرحـمن، ويسا

١ \_أخرجه الحافظ أبو نعيم في حلية الاولياء ج ١ ص٨٦.

شريك القرآن، ويامعزّ الأولياء، ويامذلّ الأعداء: ﴿ يا أَيُها العزيزُ مَسَنا وأَهَلَنا الضَرُّ وجننا ببضاعة مزجاة فأوفِ لنا الكيلَ وتصدّق علينا إنّ الله يجزي المتصدّقين ﴿ أهديك كتابي هذا، وهو بضاعتي المزجاة، وصحائف ولائي الخالص، وعقيدتي في ولا يتكم، التي هي ولا ية الله تعالى. فتفضّل عليّ بالقبول، وما هو في فضلكم إلّا رشحة من بحر لجيّ، فأحسن إلىّ سيّدي إنّ الله يحبّ المحسنين.

جواد بن عباس الكربلائي

#### الزُّيارة وسندها:

عن تهذيب الشيخ الطوسي \_ رضوان الله عليه \_ والفقيه للصدوق \_ رضوان الله عليه \_ : روى محمد بن علي بن الحسين بن بابويه قال: حدثنا علي بن أحمد بن موسى والحسين بن إبراهيم بن أحمد الكاتب قالا: حدثنا محمد بن أبي عبدالله الكوفي عن محمد بن إسهاعيل البرمكي (روى محمد بن إسهاعيل البرمكي \_ الفقيه) قال: حدثنا موسى بن عبدالله النخعي قال: قلت لعلي بن محمد بن علي بن موسى ابن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب ﷺ: علّمني يابن رسول الله قولاً أقوله بليغاً كاملاً إذا زرتُ واحداً منكم.

ابن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب ﷺ: علمني يابن رسول الله قولاً أقوله بليغاً كاملاً إذا زرتُ واحداً منكم.
فقال: (إذا صرتَ إلى الباب، فقف واشهد الشهادتين وأنت على غسل، فإذا دخلتَ (ورأيتَ القبر الفقيه \_) فقف وقل: الله أكبر، الله أكبر، ثلاثين مرّةً، ثمّ امش قليلاً، وعليك السكينة والوقار، وقارب بين خطاك، ثم قف وكبر الله عزوجل ثلاثين مرّةً، ثم أدن من القبر، وكبر الله أربعين تكبيرةً تمام المائة تكبيرة، ثمّ قل: السّلام عليكم ياأهل بيت النّبوّة، ومعدن (موضع) الرّسالة، ومختلف السّلام عليكم ياأهل بيت النّبوّة، ومعدن (موضع) الرّسالة، ومختلف

الملائكة، ومهبط الوحي، ومعدن الرّحمة، وخزّان العلم، ومنتهي الحيلم، وأصبه ل الكرم، وقادة الأمم، وأولياء النّعم، وعناصر الأبرار، ودعائم الأخيار، وساسة العباد، وأركان البلاد، وأبواب الإيمان، وأمناء الرّحمن، وسلالة النبيين، وصفوة المرسلين، وعترة خيرة ربِّ العالمين، ورحمة الله وبركاته. السّلام على أثمَّة الهـدى، ومصابيح الدَّجيّ، وأعلام التّـقيّ، وذوى النّهـيّ، وأولى الحبجيّ، وكهف الوريّ، وورثة الأنبياء، والمثل الأعلىٰ، والدّعوة الحسنيٰ، وحبج الله عبليٰ أهل الدّنيا والآخرة والأُوليٰ، ورحمة الله وبركاته. السّلام علىٰ محالٌ معرفة الله، ومساكن بركة الله، ومعادن حكمة الله، وحفظة سرّ الله، وحملة كتاب الله، وأوصياء نيّ الله، وذرّية رسول الله عَيْمِينَ ، ورحمة الله وبركاته. السّلام على الدّعاة الى الله، والأدلّاء على ا مرضاة الله، والمستقرّين في أمر الله، والتّامّين في محبّة الله، والمخلصين في توحيد الله، والمظهرين لأمر الله ونهيه، وعباده المكرمين الّذين لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون، ورحمة الله وبركاته. السّلام على الأمَّة الدّعاة، والقادة الهداة، والسّادة الولاة، والذَّادة الحياة، وأهل الذَّكر، وأولى الأمر، وبقيَّة الله وخيرته، وحزبه، وعيبة علمه، وحجَّته، وصراطه، ونوره، وبرهانه، ورحمة الله وبركاته. أشهد أن لا إله إلَّا الله، وحده لا شريك له، كما شهد الله لنفسه، وشهدت له ملائكته، وأولو العلم من خلقه، لا إله إلَّا هو العزيز الحكيم. وأشهـد أنَّ محـمّداً عـبده المنتجب، ورسـوله المرتضى، أرسله بالهدى ودين الحقّ ليظهره على الدّين كلّه ولوكره المشركون وأشهد أنَّكم الأعُّمة الرّاشدون، المهديّون، المعصومون، المكرّمون، المقرّبون، المتّقون، الصادقون (المصطفون) المطيعون لله، القوّامون بأمره، العاملون بإرادته، الفائزون بكرامته، اصطفاكم بعلمه، وارتضاكم لغيبه، واختاركم لسرّه، واجتباكم بـقدرته، واعزّكم بهداه، وخصّكم ببرهانه، وانتجبكم لنوره، وأيّدكم بـروحه، ورضيكم خلفاء في أرضه، وحججاً على بريّته، وأنصاراً لدينه، وحفظة لسرّه، وخزنة لعلمه، ومستودعاً لحكته، وتراجمة لوحيه، وأركاناً لتوحيده، وشهداء على خلقه واعلاماً

لعباده، ومناراً في بلاده، وأدلّاء على صراطه. عصمكم الله من الزّلل، وامنكم مـن الفتن، وطهّركم من الدّنس، وأذهب عنكم الرّجس، وطهرٌ كـم تـطهيراً. فـعظّمتم جلاله، وأكبرتم شأنه ومجدتم كرمه، وأدمتم ذكره، ووكّدتم ميثاقه، وأحكمتم عقد طاعته، ونصحتم له في السرّ والعلانية، ودعوتم إلى سبيله بالحكمة، والموعظة الحسنة، وبذلتم أنفسكم في مرضاته، وصبرتم على ما أصابكم في جـنبه، وأقمـتم الصلوة وآتيم الزّكاة، وأمرتم بالمعروف، ونهيتم عن المنكر، وجاهدتم في الله حـقَّ جهاده، حتى أعلنتم دعوته، وبيّنتم فرائيضه، وأقمتم حدوده، ونـشرتم شرايع أحكامه، وسننتم سنّته، وصرتم في ذلك منه إلى الرّضا، وسلمتم له القضاء، وصدّقتم مَن رسله من مضي، فالراغب عنكم مارق، واللّازم لكم لاحق، والمقصّر في حقّكم زاهق، والحقّ معكم وفيكم ومنكم وإليكم وأنتم أهله، ومعدنه، وميراث النّبوّة عندكم، واياب الخلق إليكم، وحسابهم عليكم، وفصل الخطاب عندكم، وآيات الله لديكم، وعزائمه فيكم، ونوره وبرهانه عندكم، وأمره إليكم. مَن والاكم فقد والي الله، ومَن عاداكم فقد عاد الله، ومَن أحبّكم فقد أحبّ الله، ومَن أبغضكم فقد أبغض الله، ومَن اعتصم بكم فقد اعتصم بالله. أنتم الصّراط الأقوم، وشهداء دار الفـناء. وشفعاء دار البقاء، والرحمة الموصولة، والآية المخزونة، والأمانة المحفوظة، والباب المبتلى به النَّاس. مَن أتاكم نجا، ومَن لم يأتكم هلك. إلى الله تدعون، وعليه تدلُّون، وبه تؤمنون، وله تسلمون، وبأمره تعملون، والى سبيله ترشدون، وبقوله تحكمون. سعد مَن والاكم، وهلك مَن عاداكم، وخاب مَن جحدكم، وضلَّ مَن فارقكم، وفاز مَن تمسَّك بكم، وأمن من لجأ إليكم، وسلم من صدِّقكم، وهدي مَن اعتصم بكم. مَن اتَّبعكم فالجنَّة مأواه، ومَن خالفكم فالنَّار مثواه، ومَن جـحدكم كـافر، ومَـن حاربكم مشرك، ومَن ردّ عليكم في أسفل درك الجحيم. أشهد أنّ هذا سابق لكم فيا مضى، وجار لكم فيا بقى، وأنَّ أرواحكم ونوركم وطينتكم واحدة، طابت، وطهرت، بعضها من بعض، خلقكم الله أنواراً، فجعلكم بعرشه مجدَّقين، حتَّى مـنَّ

علينا بكم، فجعلكم في بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمـــه، فــجعل صـــلاتنا عليكم، وما خصّنا به من ولايتكم طيباً لخلقنا، وطهارة لأنفسنا، وتـزكية لنـا، وكفَّارة لذنوبنا وكنَّا عنده مسلَّمين بفضلكم، ومعروفين بتصديقنا ايَّاكم، فبلغ الله بكم أشرف محلّ المكرّمين، وأعلى منازل المقرّبين، وأرفع درجات المرسلين، حيث لا يلحقه لاحق، ولا يفوقه فائق، ولا يسبقه سابق، ولا يطمع في إدراك هطامع، وحتَّى لا يبقي ملك مقرّب، ولا نبيّ مرسل، ولا صدّيق، ولا شهيد، ولا عـالم، ولا جاهل، ولا دنيّ ولا فاضل، ولا مؤمن صالح، ولا فاجر طالح، ولا جبّار عنيد، ولا شيطان مريد، ولا خلق فها بين ذلك شهيد، إلَّا عـرَّفهم جـلالة أمـركم، وعـظم خطركم، وكبر شأنكم، وتمام نوركم، وصدق مقاعدكم، وثبات مـقامكم، وشرف محلَّكم، ومنزلتكم عنده، وكرامتكم عليه، وخاصَّتكم لديه، وقرب منزلتكم مـنه، بأبي أنتم وأمّى وأهلي ومالي وأسرتي. أشهد الله وأشهدكم أنّي مؤمن بكم، وبما آمنتم به، كافر بعدوّكم، وبما كفرتم به، مستبصر بشأنكم، وبضلالة مَن خـالفكم موال لكم، ولأوليائكم، مبغض لأعدائكم، ومعادٍ لهم، سلم لمن سالمكم، وحـرب لمن حاربكم، محقق لما حقّقتم، مبطل لما أبطلتم، مطيع لكم، عارف بحقّكم، مقرّ بفضلكم، محتمل لعلمكم، محتجب بذمّتكم، معترف بكم، مؤمن بايابكم، مصدّق برجعتكم، منتظر لأمركم مرتقب لدولتكم، آخذ بقولكم، عامل بأمركم، مستجير بكم. زائر لكم، عائذ بقبوركم، مستشفع إلى الله عزَّ وجلَّ بكم، ومتقرَّب بكم إليه، ومقدّمكم أمام طلبتي، وحـوائـجي، وإرادتي في كـلّ أحـوالي وأمـوري، مـؤمن بسرٌ كم، وعلانيتكم، وشاهدكم وغائبكم، وأوّلكم، وآخركم، ومفوّض في ذلك كلّه إليكم، ومسلّم فيه معكم، وقلبي لكم مسلّم، ورأيي لكم تبع، ونصرتي لكم معدّة، حتّى يحيى الله تعالى دينه بكم، ويردّكم في أيّامه، وينظهركم لعدله، ويمكّنكم في آرضه. فعكم معكم لا مع غيركم، آمنتُ بكم، وتولّيت آخركم بما تولّيتُ به أوّلكم، وبرئت إلى الله عزّوجلٌ من اعـدائكـم، ومـن الجـبت، والطّـاغوت، والشـياطين

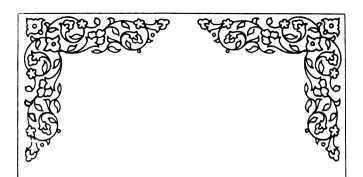
وحزبهم الظَّالمين لكم، الجاحدين لحقَّكم، والمارقين من ولايتكم، والغاصبين لإرثكم الشَّاكِّين فيكم، المنحرفين عنكم، ومن كلِّ وليجة دونكم، وكـلَّ مـطاع سواكم، ومن الأئمة الّذين يدعون إلى النّار. فثبّتني الله أبداً ما حييت على موالا تكم، ومحبّتكم ودينكم، ووفّقني لطاعتكم، ورزقـني شـفاعتكم، وجـعلني مـن خـيار مواليكم التّابعين لما دعوتم إليه، وجعلني ممّن يقتصّ آثـاركم، ويسـلك سـبيلكم، ويهتدي بهداكم ويُحشر في زمر تكم، ويكرّ في رجعتكم، ويملك في دولتكم ويشرّ ف في عافيتكم ويمكّن في أيّامكم وتقرّ عينه غداً برؤيتكم. بأبي أنتم وأمّـى ونـفسي وأهلى ومالى وأسرتي . مَن أراد الله بدأ بكم، ومَن وحَّده قبل عنكم، ومَن قـصده توجه بكم، مواليّ لا أحصى ثناءكم، ولا أبلغ من المدح كـنهكم، ومـن الوصـف قدركم. وأنتم نور الأخيار، وهداة الأبرار، وحجج الجبّار، بكم فتح الله، وبكم يختم، وبكم ينزّل الغيث، وبكم يمسك السّماء أن تقع على الأرض إلَّا بإذنه، وبكم ينفّس الهمّ، ويكشف الضرّ. وعندكم ما نزلت به رسلُهُ، وهبطت به ملائكتُهُ، وإلى جدّكم (وإن كانت الزيارة لأمير المؤمنين فقل: وإلى أخيك) بعث الرّوح الأمين. آتاكم الله ما لم يؤتِ أحداً من العالمين. طأطأ كلُّ شريف لشر فكم وبخع كلِّ متكبّر لطاعتكم. وخضع كلّ جبّار لفضلكم، وذلّ كلّ شيء لكم، وأشرقت الأرض بنوركم، وفـاز الفائزون بولايتكم، بكم يُسلك إلى الرضوان وعلى مَن جـحد ولايـتكم غـضب الرَّحمن. بأبي أنتم وأمّي ونفسي وأهلي ومالي، ذكركم في الذّاكرين، وأساؤكـم في الأسهاء، وأجسادكم في الأجساد، وأرواحكم في الأرواح، وأنفسكم في النُّفوس، وَآثاركم في الآثار، وقبوركم في القبور. فما أحلى أسهاءكم، وأكرم أنفسكم، وأعظم شأنكم، وأجلّ خطركم وأوفى عهدكم، وأصدق وعدكم! كلامكم نـور، وأمـركم رشد، ووصيّتكم التّقوي، وفعلكم الخير، وعادتكم الإحسان، وسجيّتكم الكرم، وشأنكم الحقّ والصّدق والرّفق، وقولكم حكم وحتم، ورأيكم علم وحلم وحزم. إن ذكر الخير كنتم أوَّله وأصله وفرعه ومعدنه ومأواه ومنتهاه. بأبي أنــتم وأمَّــى

ونفسي، كيف أصف حسن ثنائكم، وأحصى جميل بلائكم؟!، وبكم أخرجنا الله من الذَّل، وفرِّ ج عنا غمرات الكروب، وأنقذنا من شفا جرف الهلكات، ومـن النَّــار. بأبي أنتم وأمّى ونفسي، بموالاتكم علّمنا الله معالم ديننا، وأصلح ماكان فسد من. دنيانا، وبموالاتكم تمَّت الكلمة، وعظمت النَّعمة، وائتلف الفرقة وبموالاتكم تـقبل الطَّاعة المفترضة، ولكم المودّة الواجبة، والدرجات الرفيعة، والمقام المحمود، والمكان المعلوم عند الله عزَّ وجلَّ، والجاه العظيم، والشَّأن الكبير، والشَّفاعة المقبولة. ربَّنا آمنًا بما أنزلت واتَّبعنا الرِّسول فاكتبنا مع الشَّاهدين. ربَّنا لا تـزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنّك أنت الوهّاب. سبحان ربّنا إن كان وعد ربّنا لمفعولاً. ياوليّ الله إنّ بـيني وبـين الله عـزَّوجلُّ ذنـوباً لا يأتي عــلــها إلَّا رضاكم. فبحقّ من ائتمنكم على سرّه، واسترعاكم أمر خلقه، وقرن طاعتكم بطاعته لمَّا استوهبتم ذنوبي، وكنتم شفعائي. فإنَّى لكم مطيع؛ من أطاعكم فقد أطاع الله، ومَن عصاكم فقد عصى الله، ومَن أحبّكم فقد أحبّ الله، ومَن أبغضكم فـقد أبغض الله. اللّهم إنّي لو وجدت شفعاء أقرب إليك من محمد وأهل بيته الأخيار الأئمة الأبرار؛ لجعلتهم شفعائي. فبحقّهم الّذي أوجبت لهم عليك. أسألك أن تدخلني في جملة العارفين بهم وبحقّهم وفي زمرة المرحومين بشفاعتهم، إنَّك أرحم الرّاحمين. وصلّى الله على محــمّد وآله الطّاهرين وســلّم كــثيراً. وحســبنا الله ونــعم الوكيل).

### زيارة الوداع

### إذا أردتَ الانصراف فقل:

السّلام عليكم سلام مودّع لا سنم، ولا قالِ ورحمة الله وبركاته عليكم أهــل البيت إنّه حميد مجيد. سلام وليٌّ غير راغب عنكم، ولا مستبدل بكم ولا مؤثر عليكم ولا منحرف عنكم ولا زاهد في قربكم، لا جعله الله آخر العهد من زيارة قبوركم، وإتيان مشاهدكم، والسّلام عليكم، وحشرني الله في زمرتكم، وأوردني حوضكم، وجعلني في حزبكم، وأرضاكم عني، ومكّنني في دولتكم، وأحياني في رجعتكم، وملَّكني في أيّامكم، وشكر سعيي لكم وغفر ذنبي بشفاعتكم، وأقال عثرتي بمحبّتكم، وأعلى كعبي بمولاتكم، وشرّفني بطاعتكم، وأعزّني بهداكم، وجعلني ممّن ينقلب مفلحاً منجحاً غانماً سالماً معافئ غنيّاً فائزاً برضوان الله وفضله وكفايته، بأفضل ما ينقلب به أحد من زوّاركم، ومواليكم، ومحبّيكم، وشيعتكم، ورزقني الله العود ثمّ العود ثمّ العود أبداً ما أبقاني رتى بنيّة صادقة، وإيمان وتـقوى وإخبات، ورزق واسع حلال طيب. اللُّهم لا تجعله آخـر العـهد مـن زيـارتهم وذكرهم، والصلاة عليهم، وأوجب لي المغفرة والخير والرَّحمة والبركــة والفــوز . والنُّور والإيمان وحسن الإجابة كما أوجبت لأوليائك العارفين بحقَّهم، المـوجبين طاعتهم، والرّاغبين في زيارتهم، المتقرّبين إليك وإليهم. بأبي أنتم وأمّى ونفسي ومالي وأهلي اجعلوني في همَّكم، وصيِّروني في حزبكم، وأدخلوني في شفاعتكم. واذكروني عند ربّكم. اللّهم صلّ على محمّد وآل محمّد وأبلغ أرواحهم وأجسادهم مني السلام والسلام عليه وعلمهم ورحمة الله وبركاته).



الولاية



الحمد لله ربّ العالمين وصلى الله على محسمّد وآله الطّساهرين ولعسنة الله عسلى أعدائهم أجمعين.

أمّا بعد، فهذه رسالة وجيزة في بيان معنى الولاية بحسب الحقيقة، ومالها من الأقسام والأحكام والشّؤون، وبيان كيفيّة السلوك، وتحصيل المعارف الإلهيّة. قدّمناها على شرحنا للزيارة الجامعة الكبيرة؛ لعظيم أهمّيتها ومدخليّتها في الشرح.

نسأل الله تعالى أن ينفع المؤمنين بها، وأن ينفعنا بها في الدّاريس بمحمّد وآله الطّاهرين.

٨٨......الأنوار الساطعة

#### الولاية لغةً واصطلاحاً:

الولاية لغة بكسر الواو هي بمعنى الإمارة والتولية والسلطان وبالفتح فهي بمعنى الحبّة، وقد يقال: إنّها مأخوذة من الولى(١) بمعنى القرب وسيأتي تحقيقها.

وأمّا بحسب الاصطلاح فهي حقيقة كلّية وصفة إلّمـيّة وشأن من الشـؤون الذّاتيّة، التي تقتضي الظهور «والله هو الولي الحميد».

توضيحه: نذكر أوّلاً بعض الأحاديث المتعلّقة بها. فنقول: في توحيد الصدوق بإسناده عن جابر الجعني عن أبي جعفر ﷺ قال: سمعته يقول: إنّ الله نورٌ لا ظلمة فيه وعلمٌ لا جهل فيه وحياةً لا موت فيه(٢٠).

وفيه بإسناده عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: لم يزل الله جل وعز ربّنا، والعلم ذاته ولا معلوم، والسمع ذاته ولا مسموع، والبصر ذاته ولا مبصر، والقدرة ذاته ولا مقدور، فلما أحدث الأشياء وكان المعلوم، وقع العلم منه على المعلوم، والسمع على المسموع، والبصر على المبصر، والقدرة على المقدور، قال: قلت: فلم يزل الله متكلماً؟ قال: إنّ الكلام صفة محدثة ليست بأزليّة، كان الله عزّ وجلً ولا متكلم (٣).

أقول: قوله ﷺ: «والقدرة ذاته ولا مقدور» ظاهر في أنّ ذاته المقدسة قادرة، والقدرة الذّاتيّة له والقدرة الذّاتيّة له تعالى عنه عنى المناسب للذات المقدسة المذكور في محله، وسيأتي معنى

١ \_بسكون اللّام.

٢ \_ التوحيد ص١٨٣ .

٣\_التوحيد ص١٣٩.

القدرة الذاتيّة في تحقيق معنى الاسم قريباً \_اقتضت الظهور، فهي أي القدرة حقيقة كلّية، أي غير محدودة بحد، وكلّيتها ككلية الولاية الإلهية المطلقة، التي سيأتي بيانها، فهي من صفاته تعالى.

وقد قال أمير المؤمنين على النهج -: «وليس لصفته حد محدود، ولا نعت موجود» فقوله على هذا يشير الى كلية صفاته تعالى بمعنى عدم الحد لها فالقدرة اقتضاؤها هو التصرّف والإمارة والتولية والسلطنة، وهذا معنى اقتضائها الظهور المقتضي لخلق المقدور المشار إليه بقوله: فليًا أحدث الأشياء إلى قوله «والقدرة على المقدور».

فظهر مما ذكر معنى قولهم: «الولاية حقيقة كلية الخ» فالذّات المقدّسة لمّا كانت قادرة عالمة، وكانت في خفاء عن الظهور، فأحبّت الذّات المقدسة أن تعرف، فخلق الخلق أي الأشياء, لكي تظهر تلك الصفات فتعرف بها.

#### بيان قربه تعالى للأشياء:

فصل: في سريان حكم الولاية في الأشياء.

الولاية يظهر حكمها في جميع الأشياء من الواجب والممكن، فهي رفيقة الوجود، تدور معه حيثا دار، وكما أنّ الوجود بحسب الظهور له درجات متشتّة، ومراتب متفاوتة بالكمال والنقص، والشدّة والضعف، ويحمل عليها بالتشكيك، فكذلك الولاية، فإنمّا بعدما كانت بمعنى القرب، فلها درجات متفاوتة، ومراتب مختلفة بالكمال والنقص، والشدّة والضعف، تحمل عليها بالتشكيك.

فصل: في أقسام القرب في الواجب والممكن.

الولاية التي هي بمعنى القرب، تلاحظ تارة بالنسبة إلى الله تعالى بلحاظ قُريهِ تعالى بالخلق، وأخرى بلحاظ قرب الخلق إليه تىعالى، والأولى ذاتية له تىعالى، والثانية قد تكون عطائية كالولاية الثابتة للأنبياء والأنمة بين ، وأخرى تكون كسبية كالثابتة للأولياء المقتفين آثارهم.

أما الأولى الذّاتية، فني توحيد الصدوق، بإسناده عن عبدالرحمن بن الحجاج، قال: سألت أبا عبدالله الله عن قول الله عزّ وجلَّ: ﴿الرحمن على العرش استوى﴾ فقال: «استوى من كلّ شيء فليس شيء أقرب إليه من شيء» لم يبعد منه بعيد، ولم يقرب منه قريب، استوى من كل شيء (١).

فقربه تعالى بالنسبة إلى كلّ شيء على نسق واحد، وهو تعالى قريب بها بـل لا أقرب منه بها، فهو مع كلّ شيء بالمعيّة القيوميّة، لا بمقارنة.

وليعلم أنّ القرب لمّا كان أمراً إضافيّاً نسبيّاً، والنسبة داعًا بين شيئين، فالحقّ المتعال - جلّ شأنه - قريب من الأشياء، والأشياء قريبة منه تعالى، ولكنّ قربَهُ تعالى إلى الأشياء إضافة إشراقيّة محصّلة للمضاف إليه، نظير إشراق الشمس الموجب لوجود النور في مقابلها، لا إضافة مقوليّة متوقفة على وجود الطرفين، ويسمّى هذا القرب بقرب الحلّاقية له تعالى، والمخلوقيّة للأشياء، وليس بين الخالق والمخلوق شيء.

ونعم ما قيل من أنّه لو ذهبت في مذاهب فكرك لتبلغ غاياته، ما دلّتك الدلالة العقليّة والنقليّة من الآيات وغيرها إلَّا على أنّ خالق النملة هو فاطر النخلة، وانّه تعالى استوى مع كل شيء جليلاً كان أم حقيراً، عظياً كان أم صغيراً، وهذا القرب والولاية الإلهيّة الثابتة له تعالى بالنسبة إلى جميع الأشياء ليس مناط صحة اطلاق الولاية على أحد من الخلق، بدعوى أنّ قُربه إلى عبده يستلزم قرب عبده إليه، وهذا ملاك الولاية، فانّها مندفعة لما عرفت أنّ هذا القرب من آثار إلوهييّته وخلاقيّته، ومن لوازم وجوده البحت غير المحدود، المستلزم لقهّاريّته ومالكيّته كها حقق في محله.

۱ ـ التوحيد ص ۳۱۵.

بل تحقق الولاية لأحد يتوقف على تحقق قربه، أي قرب العبد منه تعالى، بماله من المعنى من الإيمان، إلى ان ينتهي إلى رفع الحجب بين العبد والرب تعالى وسيأتي بيانه.

أما الولاية الثانية أعني قرب العبد إلى الرّب. فقد علمتَ أنّ الولاية كالوجود، لها درجات، فكما ان الوجود على القول بكونه مشككاً اذا تـنزّل فـريما يـبلغ في النزول إلى مرتبة تنتني أوصافه، وتختني آثاره وأحكامه، حتى يسلب اسمه. ويزول عنه رسمه، بحيث يكون اطلاقه على مثل المتصرمات كالأصوات والحركات، والقوة المحضة الهيولانيّة بضرب من المسامحة والعناية. فكذلك الولاية إذا نزلت وانتهت في النزول يزول حكمها، ويسلب عنها اسمها. فبلا يقال للغواسق والظلمانيّات كالاحجار والأمدار والفسقة والفجّار أولياء الله، فإن هؤلاء قد نزلوا إلى مرتبة من البعد المعنوي عنه تعالى، بحيث انقهر نور الوجود وأوصافه، وغلبته ظلمة العدم وأحكامه، فإذا أريد أن يصير بعضها الممكن القابل للقرب إليه تعالى قرباً معنوياً منه تعالى، فلا بدّ له من أن يخرج وجوده الضعيف عن ذلك المسكن المبعد عنه تعالى، بأن يتنوّر بنور الإيمان؛ ليظهر أحكمام الوجمود عمليه، ويمغلب أوصافه، ويصير مظهراً لصفات الجمال واللطف، وحينئذ يتصف بالولاية؛ لتحقق ملاكها وهو القرب المعنوي إليه تعالى. نعم، وحينئذ يكون اتصافه بالولاية على تفاوت درجاتها واختلاف مراتبها، التي سنشير إليها قريباً إن شاء الله.

#### أقسام الولاية:

ظهر أن الولاية الثابتة للعبد التي هي بمعنى القرب تتحقق بــالقرب الإيمــاني والمعنوي بالنسبة إليه تعالى، وهي على أقسام:

فصل: في بيان أقسام الولاية، وبيان ملاك اختلاف مراتبها:

إن الولاية قد تنقسم إلى المطلقة والمقيدة؛ لأنها من حيث هي هي صفة إلهية مطلقة ثابتة للذات الربوبية المقدّسة، بمقتضى ذاته المقدّسة، كها علمت مما سبق، ولكنّها من حيث استنادها إلى الأنبياء والأولياء، كل على حسب قربهم منه تعالى، تكون مقيّدة، ومعلوم أن المقيد متقوم بالمطلق، والمطلق ظاهر في المقيّد. فالولاية الثابتة للأنبياء والأولياء جزئيّات الولاية المطلقة الإلهيّة، فالأنبياء والأولياء (أي الأغمة هيك) لهم القرب إلى الأشياء بالولاية الإلهية، حيث إن ولايتهم مظاهر الولاية الإلهيّة، وجزئيات للولاية الإلهيّة، فلها من الآثار من السلطنة والتولية ما للولاية الإلهيّة منها كها لا يخفى، وإليه يشير ما في بصائر الدرجات، من قوله هي «ولايتنا ولاية النبوة المطلقة ولاية النبوة المطلقة المحدية ﷺ كما سيأتي بيانه.

فصل: في تقسيم آخر لها، بالنسبة الى ولاية الأنبياء والأولياء: وهي تنقسم الى العامة والخاصة.

أما الولاية الأولى: فهي التي تعمّ المؤمنين بأصنافهم، وتشمل كلّ مَن آمن بالله تعالى وعمل صالحاً بمراتبهم، كما قال الله تعالى: ﴿الله وليّ الذين آمنوا يخرجهم من الظّلمات الى النور﴾(١) فإنّ الإيمان له مراتب ودرجات:

منها: اعتقاد جازم ثابت مطابق للواقع من دون برهان كاعتقاد المقلّد المصيب، فإنه ليس مستنداً ومأخوذاً من البرهان، وإنّا استناده الى مخبر صادق، وقد حصل له القطع بصدقه.

ومنها: أن يتصوّر الأمر أمر التوحيد والدين على ما هو عليه، ولكنّه مستند الى البرهان المفيد للقطع وهذا أقوى وأرفع من الأول، كإيمان أصحاب الفكر وأهل النظر، وكلاهما مرتبة علم اليقين.

ومنها: العلم الشهودي الإشراقي المطابق للواقع المعبّر عنه بالكشف الصحيح، وهذا أقوى من المرتبتين السابقتين، كإيمان أهل السلوك وأصحاب الكشوف، وتكون مرتبته عين اليقين. وكل هؤلاء أولياء الله تعالى، والله تعالى وليّهم، وتتفاوت درجاتهم على حسب درجات إيمانهم، وهؤلاء وإن كانوا قد خرجوا بإيمانهم عن الشرك الجلي، وحصل لهم القرب المعنوي بالنسبة إليه تعالى، إلّا أنهم لا تخلّص لهم عن الشرك الجني، كما يتضح عند وضوح الولاية الخاصة.

وأما الولاية الثانية: أعني الولاية الخاصة، فهي تختص بالسالكين عند فنائهم في الحقّ، بالمعنى الآتي ذكره، وبقائهم به تعالى علماً شهوداً وحالاً، لا علماً فقط، وهؤلاء أصحاب القلوب، وأهل الله الفانين في ذاته، الباقين ببقائه، صاحبي قرب الفرائض. وإليهم اشير في قوله تعالى: ﴿ أَلَا انَ أُولِياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ (١) وفي قوله تعالى في الحديث القدسي: أوليائي تحت قبابي، وهؤلاء هم الذين نضوا(٢) جلباب البشريّة وخلعوها، وتجاوزوا عن قدس الجبروت، ودخلوا في قدس ألَّلاهوت، وهم الموحّدون حقاً.

وبعبارة أخرى: الولاية الخاصة عبارة عن فناء العبد في الحق ذاتاً وصفة وفعلاً، المعبّر عنه في كلبات بعضهم بالمحق عن الأول، وبالطمس عن الثاني، وبالحو عن الثالث، وبها يحصل التوحيد الذاتي والصفاتي والافعالي، بل والتوحيد الاثري، وهؤلاء حقيقتهم يشار إليهم من قوله تعالى ﴿ يَا أَيُهَا النّاسِ أَنْتُم الفقراء إلى الله والله هو الغنى الحميد ﴾ (٣) هذا بلحاظ فنائهم في الأمور الثلاثة.

۱ ـ يونس: ٦٢.

٢ \_ نض القربة من شدة الملى: انشقت.

٣\_فاطر: ١٥.

ويشار إلى بقائهم به تعالى من قوله تعالى: ﴿إِنْ الله يمسك السموات والارض أن تزولا﴾ (١) وقوله تعالى: ﴿هو الحيّ القيّوم﴾ (٢) فالولي الخاص هو الفاني فيه تعالى الباقي به.

فصل: المراد من الفناء في الله تعالى.

ليس المراد بالفناء انعدام عين العبد مطلقاً، واغياثه في الذات، بل المراد منه فناء الجهة البشرية في الجهة الربانيّة، فإنّ العبد مبدء لأفعاله وصفاته، قبل الاتصاف بقام الولاية من حيث البشرية، فما يفعله يسنده إلى نفسه، وإن حصل له مقامات الولاية العامّة السابقة، وهذا هو الشرك الحني، الذي لا تخلص له قبل اتصافه بالولاية الخاصّة، وأما بعد اتصاف العبد بالولاية الحاصّة وإن كان مبدء لأفعاله وصفاته، إلا أنه من حيث الجهة الربانيّة لا البشريّة، فهذه الولاية تصحح النسبة، فقبل الولاية كان العبد يسند الفعل إلى نفسه، ويرى نفسه مبدئاً له، وبعدها يسنده إلى الجهة الربوبيّة. ويكون الفاعل هو الله تعالى ويرى العبد حينئذ هذا التوحيد الأفعالي، ويرى نفسه مبدئاً للفعل أي مظهراً له، فالفاعل هو الله تعالى، إلاَّ الله يظهر فعله في عبده بلحاظ الجهة الربانيّة، وإليه يشير ما نقل عن أمير المؤمنين على من قوله: قلعتُ باب خيبر بقوة ربانيّة أي بالجهة الربانيّة، وورد في الحديث المشهور: قوله: قلعتُ باب خيبر بقوة ربانيّة أي بالجهة الربانيّة، وورد في الحديث المشهور:

فصل: الطريق الموصل إلى الولاية الخاصة في الجملة.

وهي إنما تحصل بالتوجه التّام إلى حضرة الحق المطلق المتعالى سبحانه، إذ بهذا التوجه يقوي الجهة الحقيّة، والجنبة الإلهية، التي تلي الرب تبارك وتعالى، فتغلب هذه الجهة الجهة الخلقيّة، وهذا التوجّه يزيد ويشتدّ إلى أن تقهر الجهة الربوبيّة والمحقيّة والمحقيّة والمحقيّة والمحقيّة العلمية الخلقيّة وتفنيها من أصلها، ويحصل عند ذلك الفناء التام.

۱ ـ فاطر : ٤١.

٢ \_ البقرة: ٢٥٥.

ولعمري إنّ الآيات والأحاديث الدالة على لزوم الإخلاص في العبادة، ولزوم التوجه إليه، وأن لا يغفل العبد عن ربّه، كثيرة جدّاً، كلّها داللّه على لزوم هذا التوجه التام. وما ذكره علماء السلوك من لزوم المراقبة والمواظبة وأمثالها، كلّها ترجع إلى هذا التوجه التام، وقد مثلوا لكون التوجه إليه موجباً للفناء عن النفس، والبقاء بالرب، بالقطعة من الحديدة المجاورة للنّار، فإنها بسبب المجاورة والاستعداد لقبول الصفات النّاريّة، والقابلية المختفية فيها، فانها تتسخّن قليلاً قليلاً، إلى أن يحصل من النّار من الإحراق والإضاءة وغيرها، وقبل ذلك كان ظلمة كدرة.

وهكذا الروح الإنسانية والنفس الناطقة القدسيّة، القابلة للخلافة الإلهية والوجود الحقاني بالتصفية والتسوية، كها أشير إلى هذه الروح بقوله تعالى: ﴿فإذا سويته ونفخت فبه من روحي فقعوا له ساجدين﴾ فالتوجه التام في الإنسان بمنزلة المجاورة الداغيّة للحديدة مع النّار، فيوجب هذا التوجه إغداء الجهة الخلقية والبشرية، وظهور الجهة الربانية، فكما أن النّار بمجاورة الحديدة لها اثّرت فيها، بحيث أذهبت جميع آثارها من الظلمة والكدورة، وظهرت فيها بآثارها، بحيث صارت الحديدة ناراً بآثارها، مع أن الحديدة حديدة، والنّار هي النّار، من دون حلول ولا اتحاد، بل ظهور آثار النار فيها، فكذلك الإنسان بالتوجه التام إليه تعالى تذهب أوّلاً آثاره الخلقيّة من الحجوبية والظلمة والجهل بحقائق الأمور، وتظهر فيه آثار الربوبية من أنوار جماله وجلاله، بماها من الحقائق والمعارف.

ثم لا يخفى أن هذا التمثيل إنما هو من باب ضيق مجال التعبير، وفقد العبارة الوافية ببيان المراد، وليس المثال منطبقاً على المقصود على ما ينبغي، ومؤدياً للمطلوب كها هو حقّه، فهو مقرّب من جهة، ومبعّد من جهة، بل من وجوه. فلا بدّ للبيب العارف فهم جهة التشبيه، والوصول إلى المطلب بدون الوقوع في الجهات المبتدة.

وأما وجه أن المثال غير منطبق على المقصود تماماً، وكما ينبغي، هو أنّ الحديدة والنار موجودان عرضيّان، والطولية بينهما إنّا هي في وصف الحرارة، وما يتبعها من الصفات والآثار، كما لا يخفي هذا، وأمّا المخلوق أيّا كان إنساناً أو ملكاً أو غيرهما، فنفس ذاته ووجوده من أفعاله تعالى وآثاره، وأثر الشيء ليس بشيء في قباله، فأثر الشمس ليس شمساً، وأثر النّار ليس ناراً، واثر السراج ليس سراجاً، وصوت الإنسان ليس إنساناً، فيتخيّل أنّه -أي الأثر -شيء وليس بشيء.

وإلى ما ذكر من أن الإنسان وغيره من افعاله تعالى وآثاره وهو ليس بشيء، يشير ما ورد في أصول الكافي، عن الإمام الصادق الله في باب صحة إطلاق الشيء على الله تعالى: «وأنه شيء بحقيقة الشيئيّة» فعناه أن غيره تعالى ليس شيئاً موجوداً على الحقيقة، بل بنحو الأثر والنيء.

وتوضيحه: أنه قد ثبت في محلّه أن ذاته تعالى صرف الحقيقة الأصليّة النورية الواحدة بالواحدة الحقيّة الحقيقية الإطلاقيّة، التي لا مقابل لها أصلاً، ولا حـدّ لها أصلاً، وهي الحياة الأزليّة التي لا ثاني لها. أما أنّه لا مقابل له؛ لأنَّ المقابل لا يقبل المقابل، فيستلزم كونه محدوداً، مع أنّه تعالى لا حدّ له، كها قال على في جواب من قال: أتوهمه؟ قال: «نعم غير معقول ولا محدود» وبه يعرف أنه لا ثماني له بمثله، مضافاً إلى انّه كلّها فرض له ثانياً كان نفسه بعينه ولذلك قيل: فما ثمّة شريك له تعالى اصلاً، بل هو لفظ، أي لفظ الشريك ظهر تحته العدم، فأنكرته المعرفة بتوحيد الله الوجودي، أي من عرفه تعالى بالتوحيد الوجودي الواقعي الخارجي الجزئي الذي هو معنون مفهوم الوجود ومحكيّه، والذي ليس له حدّ ولا مقابل ولا ثاني، كها حقق في محلّه، فهذه المعرفة تنكر أن يكون له ـ أي لهذا الوجود البحت ـ شريك لا في الخارج، ولا في الذهن، فالمفهوم من لفظ الشريك هو العدم، لا أنّ هناك مـ وجوداً هو الشريك المنفي، بل ليس شيء وانما هو العدم.

وكيف كان، فوجود الممكنات باسرها آثار النور الحقيق وأفعاله، وذوات

الممكنات صرف الفقر والربط بمسك السموات والأرض، وقيّوم الكلّ، لا أنها أشياء لها الربط، بل هي نفس الربط، «ما للتراب وربّ الأرباب» ضرورة أنه لو كانت الممكنات أشياء، لها الربط بالحقّ، وكان معنى الخلق هو ايجاد الربط بينها، لاستلزم قدم الأشياء، وتعدد القديم، تعالى القديم عنه علوّاً كبيراً. ويدل أيضاً على هذا الفناء الحاصل بالتوجه إليه تعالى، بحيث يوجب فناء آثار البشرية وظهور آثار الربوبيّة، ما ورد في الحديث القدسي: «عبدي أطعني تكن مثلي تقل للشيء كن فعكون».

ومن المعلوم بالضرورة أنه لا يراد منه أن العبد يصير ربّاً حقيقة وذاتاً، بل المراد ظهور آثار الربوبية فيه، بحيث يكون اختيار العبد اختيار الربّ، فلا محالة إذا قال: كن لشيء، فإغا قاله الربّ بلسان عبده، ولم يكن للعبد حينئذ جهة البشرية، بحيث يكون مبدئاً للأفعال، كما تقدم في المثال المتقدم، فإن الحديدة المحاة تفعل أثر النار مع أنّها ليست بنار، بل لمّا نفت عنها الظلمة والكدورة، وظهرت فيها آثار النار، صارت تعمل عمل النار، وبالجملة، الفناء المذكور بما له من المعنى يوجب لأن يتعين العبد بتعينات إلهية وصفات ربّانيّة، كما أن الحديدة تعبّت بتعينات النار، فالعبد بعد فنائه عن نفسه، وعن الجهات البشريّة يتعين فيه التعينات الإلهية، وهي البقاء بالله تعالى وتظهر صفاته وأفعاله فيه.

#### في بيان ما تحصل به الولاية:

ثم إن هذا التوجه التام يحتاج إلى أمر آخر، وهو الحبّة.

فاعلم انه تعالى جعل محبّته كامنة في قلوب عباده، وذلك أنّه تعالى جعل النفس الناطقة محبّة، وطالبة للجميل والجمال والكامل والكمال، وهذا أمر فطري يجده الإنسان في نفسه. وأما كونها كامنة في الإنسان بالنسبة إليه تعالى فلأجل أن

ذاته المقدّسة لما كانت أجمل من كلّ جميل، وأكمل من كلّ كامل بل جمال كلّ جميل، وكال كلّ كامل بل جمال كلّ جميل، وكال كلّ كامل رشحة من بحر جماله وكياله كيا حقق في محله. قال بعض العارفين: إنّ كلّ جمال رشح من بحر جماله، وكلّ كيال ظلّ كهاله، فهو الحقيقة وما عداه مجازاته، وهو السرّ وما سواه إشراقاته، وهو الأصل وما وراء، فروعه. وما اليق بالمقام! وما أحسن ما قيل قول الشاعر:

و اصاله أرأيت بسدر التم عند كهاله و شمولها أرأيت روضاً خيل خيل شهاله د الصبى أرأيت عيش الصبّ ليل وصاله للمحرة فيغمت (١٠ خياشيم العليل الواله أخذ التجمّل من فروع جماله افي أسره شيغفاً وسدّ عقولنا بعقاله

أرأيت حسن الروض في اصاله أرأيت كأساً شيب صفو شمولها أرأيت طيب العيش في عهد الصبي أرأيت رائحة الخيزامي سحرة هيذا وذاك وكلّ شيء رائيق ملك القيلوب بأسرها في أسره

والحبة مها كانت، وفي أي عبد كانت، إنما تصير فعلية إذا تعلقت بالجميل والحيال، وهذا بعد دركه، وبعد المعرفة به. وإلَّا تكون كامنة بالنسبة إلى هذا الجميل المخفيّ.

قالعبد إذا لم تحصل له المعرفة به تعالى، تكون محبته بالنسبة إليه تعالى كامنة، فلا بد لمن أراد الوصول إلى الفناء المذكور عن النفس من تحصيل المحبّة به تعالى، وطريق تحصيلها مذكور عند علهاء السلوك، ومَن أراد الاطلاع إليها فليراجع مثل كتاب الشوق والمحبّة من المحجّة البيضاء في إحياء الاحياء للمحدث الكاشاني رضوان الله عليه، وإجماله أنه لا تظهر هذه المحبة بالنسبة إليه تعالى إلا بالإجتناب عن الحارم، وعمّا يضادها ويناقضها، قال الله تعالى: ﴿فَإِنْ الله يحبُ المتّقين﴾ (٢)

١ \_ فغم الطيب فلانا : ملأ خياشيمه .

۲ ـ آل عمران : ۷٦.

﴿إِنَّ اكرمكم عند الله اتقاكم﴾ (١) ﴿قُلْ إِنْ كَتَتُم تَحْبُونَ اللهُ فَاتَبُعُونِي يَحْبِيكُم اللهُ ﴿ (٢) هذا وقد ثبت في محله أن محبته تعالى لعبده توجب كشف الحجب عن قلب العبد، فإذا انكشفت الحجب ورأى جمال ربّه تعالى، فلا محالة يحبّه، ويكون مصداقاً لقوله تعالى: ﴿والّذين آمنوا أشد حبّاً لله ﴾ (٢) فتحصل أن التقوى سبب لحبّ الله تعالى لعبده، وحبته تعالى له سبب لكشف الحجب، وكشفها سبب لحبّ العبد لله تعالى، وإذا اشتد الحبّ إلى النهاية \_ولا نهاية له، إذ لا نهاية لظهور جماله \_فقد تحقق الوصل والفناء المذكور، رزقنا الله تعالى ذلك. فالحبّة أي محبّة العبد له تعالى، كأنّها بمنزلة المركب للوصول إليه تعالى، والتقوى الموجب لها بنحو ما عرفت هو الزّادكها لا يخيق.

#### النبوة والرسالة والولاية:

فصل: في معنى النّبوة والولاية والفرق بينهما.

قال بعض الأعلام: إن الولاية الخاصّة بالمعنى المتقدم، وبالمعنى الّذي نوضحه قريباً دائرتها أتمّ وأكبر من دائرة النبوّة التشريعيّة، ولذلك انختمت النّبوة، والولاية دائمة، وأيضاً جعل الولي اسهاً من أسهاء الله تعالى، دون النّبي، وسيجىء وجه ذلك.

وأما بيان أن الولاية باقية دون النبوة والرّسالة التشريعيتين هو: أن الرسالة والنّبوة التشريعيتين هو: أن الرسالة والنّبوة التشريعيتين لمّا كانتا من الصفات الكونيّة الزّمانيّة فلا محالة تنقطعان بانقطاع زمان النبوة والرّسالة، وسيجيء في الفرق بين النّبوة التشريعية والتعريفيّة ان النبوة التشريعيّة التي هي النبوّة المنضمّ إليها التبليغ والتعليم ويسمّى بالرسالة

١ \_ الحجرات : ١٣.

۲ ـ آل عمران: ۳۱.

٣\_البقرة: ١٦٥.

حينئذ تكون موقّتة بزمان التبليغ، فاذا انقضى زمانه انقطعت الرسالة لا محالة. وأما الولاية فلمّا عرفت أنها صفة إلهيّة، وشأن من الشؤون الذاتيّة، التي تقتضي الظهور، فهي لا محالة داغة لا تنقطع أبداً؛ لأن هذه الولاية أثر من الصفات الذاتيّة، من القدرة والعلم ونحوهما، فلا محالة تكون داغة، وبهذا اللحاظ يكون الولي اسماً من أسائه تعالى دون النبوة والرسالة، ثم إنه لا يمكن الوصول لأحد من الأنبياء وغيرهم إلى الحضرة الإلهيّة إلَّا بالولاية التي هي باطن النبوة، وسجيء معنى كونها باطن النبوة.

فصل: النبوة والرسالة قسمان: تعريفيّتان وتشريعيّتان.

اعلم أن النبوّة على قسمين: تعريني وتشريعي.

أمّا الأوّل: فحاصله أنّ النبوّة التعريفية هي الانباء عن المعارف الإلهيّة بملاك الفناء في الحق، وسيجيء بيانه. فهي بهذا المعنى ثابتة للأولياء، وباقية ببقاء الولاية، أي لم تنقطع ما دامت الدنيا باقية، وعند انقطاعها ينتقل الأمر إلى الآخرة، ولما كانت الولاية أكبر حيطة من النبوة التشريعية وباطناً لها، فلا محالة شملت الأنبياء والأولياء جميعاً فالأنبياء أولياء حال كونهم فانين في الحق، باقين به، منبئين عن الغيب وأسراره.

لما علمت أن الولي هو الذي فنى في الحق تعالى، وعند هذا الفناء يطّلع على الحقائق والمعارف الإلهيّة فينبئ عنها عند بقائه ثانياً، أي بعد الفناء. وكذلك النبيّ؛ لأنه من حيث ولايته، يطّلع على الحقائق والمعارف، فتكون بهذا اللحاظ نبوّته تعريفيّة، فينبئ عنها، أي عن المعارف والحقائق. فإذا أمر بالتبليغ فالنبوة تشريعية، وهذا المقام \_أي مقام الولاية \_كمقام النبوة اختصاص إلهيّ غير كسبي. وبعبارة أخرى: النبوّة التعريفية الملازمة للولاية الإلهيّة من مواهبه تعالى.

فصل: صاحب الولاية قسمان:

إعلم أنّ صاحب الولاية على قسمين في غير الأنبياء والأمَّة بيك :

القسم الأول: من حصلت له الولاية بنهاية السفر الأول، الذي هو السفر من الحلق إلى الحق، وذلك السفر يحصل بإزالة التعشق عن المظاهر والاغيار، والخلاص من القيود والأستار، والعبور من المنازل والمقامات، والحصول على المراتب والدرجات حصولاً يقينياً، بنحو علم اليقين، ويستلزم هذا السفر الاتصاف بصفات أولياء الله تعالى، ولكن ليس هذا المقام مقام الوصل، ومقام الولي المطلق، فلا يتوهم العارف غير الواصل والمشاهد بقوة استعداده للغيوب، والمتصف بالصفات الحميدة والاخلاق المرضية، غير السالك طريق الحق بالفناء عن الافعال والصفات والذات، المتحقق بمقام قرب النوافل والفرائض، إنّه وليّ واصل؛ لأن هذا الوصل المشار إليه سابقاً وصل علمي، أو شهود قلبي بإلغاء القيودات، فهو غير واصل في الحقيقة؛ لكونه بعد في حجاب العلم والشهود، وقد قيل: العلم هو الحيات الأكبر.

نعم، إذا كان الكشف الشهودي موجباً لفناء الشاهد في المشهود، ومحو العابد في المعبود، فهو ولي واصل، إلَّا أن هذا يلحق بالقسم الثاني:

القسم الثاني: هو السالك طريق الحق بالفناء عن الافعال والصفات والذات، المتحقق بمقام قرب النوافل والفرائض، والذي المحى رسمه، وزال عنه اسمه، فتجلى الحق له.

وبعبارة أخرى أن أولياء الله هم الذين تطهّروا من الصفات النّفسية، وتنزّهوا عن الخيالات الوهميّة، وتخلّصوا عن القيود الجزئيّة، وأدّوا أمانة وجودات الافعال والصفات والذات الى من هو مالكها بالذات، وهو المبدء المتعال، فعند فنائهم عن أنفسهم، وبقائهم بالحق يتّصفون بالولاية، ويحصل لهم ما هو غاية آمال العارفين. فصل: فيذكر حديث شريف فيه بيان أحوال أولياء الله تعالى.

في المحكى عن الجلد السابع عشر من بحار الأنوار، عن أنس بن مالك(١) قال:

١ ـ البحار ج٧٧ ص ١٨١ ـ المطبوع جديداً.

قالوا: يا رسول الله ﷺ من أولياء الله الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون؟
فقال صلى الله عليه وآله: الذين نظروا إلى باطن الدنيا حين نظر الناس إلى ظاهرها، فاهتمّوا بآجلها حين اهتمّ الناس بعاجلها، فأماتوا منها ما خشوا أن ييتهم، وتركوا منها ما علموا أن سيتركهم، فما عرض لهم منها عارض إلَّا رفضوه، ولا خادعهم من رفعتها خادع إلَّا وضعوه، خلقت الدنيا عندهم فما يجددونها، وحربت بينهم فما يعترونها، ومللت في صدروهم فما يحبّونها، بل يهدمونها فيبنون بها آخرتهم، ويبيعونها فيشترون بها ما يبتى لهم، نظروا إلى اهلها صرعى، قد حلّت بهم المثلات، فما يرون أماناً دون ما يرجون، ولا خوفاً دون ما يحذرون.

#### ولاية النبى والإمام:

فصل: في بيان أن النبوة والولاية لهــا اعــتباران الإطــلاق والتــقييد، والعــام والخـاص، وبيان معنى ولاية النبي ﷺ والإمام ﷺ.

يتبين في هذا الفصل ـ وهو أهم الفصول ـ معنى ولاية الله تعالى الحاصلة للنبي ولاية الله تعالى الحاصلة للنبي ولاية الله على الله الله ولا يكون أحد في مستواهم. فنقول: إن النبوة والولاية مطلقة أي عامّة، ومقيّدة أي خاصّة. بيانه: أن أصل النبوة والولاية من حيث هي صفة إلهيّة كها علمت سابقاً تكون مطلقة. ومن حيث استنادها إلى الأنبياء والأولياء تكون مقيّدة، والمقيّد متقوّم بالمطلق، أي أنها لما كانت صفة إلهيّة، فهي الأصل، وتكون مطلقة. والمطلق أي هذا الأصل ظاهر في المقيّد، فنبوة الأنبياء كلّهم من حيث إنّهم مظاهر لها هي جزئيات النبوة المطلقة، وولاية الأولياء جزئيات الولاية المطلقة، بعنى أن النبوة والولاية لما كانتا صفة إلهيّة، وهي من حيث هي صفة له تعالى، ليس لها حدّ محدود، ولا نعت موجود، كها قال أمير المؤمنين على في صفاته تعالى، فهي لا محالة مطلقة، ولكنبًا باعتبار قال أمير المؤمنين على في صفاته تعالى، فهي لا محالة مطلقة، ولكنبًا باعتبار

ظهورها في النبي والولي، فلا محالة تكون مقيدة، قائمة بالولي، فإن الظَّهور في الخلق مقيّد لا محالة، وأثر للمطلق، ومتقوم به كها علمت.

وتوضيح المرام في هذا الكلام: أن النبوة المطلقة هي النبوة الحقيقية، الحاصلة في الأزل، الباقية في الأبد، حيث إنها صفة إلهيّة، قاعُة بالحقيقة المحمدية الشيّة ولسانها بهذا اللّحاظ قوله الشيّة: «كنت نبيّاً وآدم بين الماء والطّين» هذا باعتبار الأصل، وأما باعتبار ظهوره في الخلق، لسانه قوله الشيّة «حلال محمد صلى الله عليه وآله حلال إلى يوم القيامة، وحرام محمد صلى الله عليه وآله حرام إلى يوم القيامة، وحرام محمد صلى الله عليه وآله حرام إلى يوم القيامة، عيث إنّه في هذه النبوة لم يعتبر إلّا الاطلاق وما هو شأن تلك الصفة الإلميّة.

ومعلوم أنه لم يحد بحدّ، فلا محالة تكون مطلقة، وحاصلها: أنه لما كانت هذه النبوة صفة إلهيّة، ظهرت في النبي الأعظم ﷺ فلا محالة تكون حقيقتها هي اطلاع النبي المخصوص بها \_ وهو النبي الأعظم ﷺ وعلى استعداد جميع الموجودات بحسب ذواتها وماهيّاتها، ويلزمه إعطاء كلّ ذي حقّ حقّه، الذي يطلبه بلسان استعداده من حيث الإنباء الذاتي والتعليم الحقيق الأزلي، وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿وآتيناكم من كلّ ما سألتموه ﴾ (١) (والله العالم). وصاحب هذا المقام هو للوسوم بالخليفة الأعظم، وقطب الأقطاب، والإنسان الكبير، وآدم الحقيق، المعبّر عنه بالقلم الأعلى، والعقل الأوّل، والروح الأعظم. وفي الأحاديث الآتية دلالة على ثبوت هذه العناوين لصاحب هذا المقام، وتقدم أن باطن هذه النبوة الولاية المطلقة، وهي عبارة عن حصول مجموع هذه الكالات بحسب الباطن في الأزل، وبقائها إلى الأبد، وترجع حقيقتها إلى فناء العبد في الحق، وبقائه به. وبهذا الفناء يصير منظهراً للصفة الإهيّة بإطلاقها، وإليه الإشارة بقوله ﷺ: «أنا وعليّ من نور واحد، أو من للصفة الإهيّة بإطلاقها، وإليه الإشارة بقوله شاهراً وعليّ من نور واحد، أو من

۱ - إبراهيم: ٣٤.

شجرة واحدة» وهذه النبوة والولاية توامان ثابتتان له ﷺ بلحاظ الواقع ونفس الأمر، غير قابلتين للزوال ما دام لله تعالى عناية في الخلق، وله تعالى ظهور فيه، هذا بالنسبة إلى النبوة والولاية المطلقة.

أما الكلام في النبوة والولاية المقيدة:

النبوة والولاية المطلقة قد علمت أنها صفة إلهية ظهرت في النبي النبي المسلمة وهي مطلقة، أي لم يلحظ فيه النبي، بل هو فان عن نفسه، وباق بربّه، فليس له على شأن غير الشأن الإلهي، ولكن قد تلاحظ هذه النبوة باعتبار قيامها بالنبي الأعظم على ومن حيث إنه على صاحبها، وقائم بها، فله على حينئذ بلحاظ هذا المقام الإلهي الاخبار عن الحقائق الإلهية، أي بيان معرفة ذات الحق وصفاته وأحكامه، فبهذا اللحاظ قد علمت أنها نبوة تعريفيّة، فإن ضمّ معه تبليغ الأحكام والتأديب بالأخلاق، وتعليم الحكمة، والقيام بالسياسة، فهي النبوة التشريعية وتختص بالرسالة، وتسمى هذه أيضاً بالنبوة المقيّدة بقسميها من التعريفي والتشريعي، بلحاظ إضافتها اليه على الموجبة لخروج هذه الصّفة الإلهيّة عن الإطلاق، واعمالها في الخلق الموجبة للنبوة المقيّدة الصّفة الإلهيّة عن الإطلاق، واعمالها في الخلق الموجبة لخروج هذه الصّفة الإلهيّة عن الإطلاق، واعمالها في الخلق الموجبة لخروج هذه الصّفة الإلهيّة عن الإطلاق، واعمالها في الخلق الموجب للتقيد، كما لا يخفي.

وقس عليها بلحاظ الأخبار عن الحقائق الإهيّة الولاية المقيّدة، فإن الولاية لما كانت باطن النبوة، فلا محالة تدور معها، إلا أنها تمتاز عن النبوة بظهورها في الولي الأعظم، منحازة عن النبوة التشريعية فالولاية هي الأصل، وهي الباطن، قد تجامع مع النبوة، أي النبوة التشريعية المختصة به على النبوة الأعظم على دون النبوة التعريفيّة، فإنها قد علمت باقية ببقاء الولاية، وقد علمت أن الولاية باقية غير منقطعة.

ولذا قال بعض الأعاظم: إن الولاية لما كانت صفة إلهيّة كما تقدم - فهي غير منقطعة أزلاً وأبداً، ولاهيجكن الوصول لأحد من الأنسياء وغيرهم إلى الحضرة الإلهية إلا بالولاية، التي هي باطن النبوّة، وهي تجامع مطلقاً مع النبوّة التعريفيّة كما

لا يخني.

فصل: في بيان مصاديق الولاية المطلقة والمقيدة زيادة على ما مرّ.

فلمًا عرفت أن الولاية المطلقة التي هي باطن النبوة، فهي من حيث جامعيّتها الاسم الأعظم، إذكونها صفة إلهيّة وشأناً إلهيّاً، فلامحالة تكون جامعة لجميع أسمائه وصفاته، فلامحالة هي الاسم الأعظم.

وكيف كان، فهي بهذه المرتبة لخاتم الأنبياء والله وحيث إن الولي المطلق الالم له مقام البيان والتعريف، والشرح والتبيين بالنسبة إلى الذات والصفات والأفعال الإلهية، فلا محالة يكون مقامه أي الولي حمقام الظهور والاظهار لتلك المعارف، كما سيأتي بيانه من الأحاديث. ولا ريب في أن الظهور والاظهار لها منه الله إنما هو بالولاية، فلا محالة تكون الولاية من حيث ظهورها في الشهادة، وفي مقام الظهور بتامها لخاتم الأولياء بي فصاحب هذه الولاية من حيث الجامعية للاسم الأعظم، كما كانت للنبي الأعظم، ومن حيث الظهور والإظهار التام، كما كانت للولي، يكون كما كانت للبي الأعظم، ومن حيث الأنبياء والأولياء، والى هذه المرتبة وما لها من الآثار، تشير الأحاديث الآتية في الشرح، من أنه والى هذه المرتبة وما لها من الآثار، تشير الأحاديث الآتية في الشرح، من أنه والى وما ورد أيضاً من المنه وهو روح إلى الانبياء، وهم أرواح، فدعاهم الى التوحيد وسيأتي الحديث بلفظه.

وما دلّ من أن أمير المؤمنين الله معلّم الملائكة، وكذا الأئمة الله حيث إنهم سبّحوا وهللوا وقدّسوا فهللّت الملائكة، وهكذا في البواقي، فإنها ناظرة الى ثبوت هذه المرتبة لهم يهيد .

ثم إنه من أمعن النظر في جواز كون الملك \_كجبرئيل مثلاً \_واسطة بين الحق والأنبياء، لا يصعب عليه قبول كون خاتم الولاية الذي هو مظهر الاسم الجامع، وأعلىٰ من الملائكة بمراتب \_كها سيأتي أحاديثه وبيانه \_واسطة بينهم وبين الحق تعالىٰ، ثم أن ختم الولاية أولاً يكون للنبي الأعظم، حيث انها باطن نبوّته ﷺ ثم للوصي المعظم، حيث إنه ﷺ نفسه ﷺ وروحه، كها تقدمت الإشارة اليه، والله العالم بحقائق الأُمور.

فصل: في بيان المراد من خاتم الأولياء حيثما تحققت.

المراد بخاتم الأولياء ليس من لا يكون بعده ولي في الزمان، بل المراد به من يكون أعلى مراتب الولاية، وأقصى درجات القرب مقاماً له، بحيث لا يكون من هو أقرب منه إلى الله تعالى، ولا يكون فوق مرتبته في الولاية والقرب مرتبة، وهذه هي الولاية الخاصة، التي تختص بأهل الله تعالى، الفانين في ذات الله الباقين ببقائه، صاحبي قرب الفرائض، وستأتي الأحاديث المتكثرة المتواترة، بل وفوق التواتر، الدّالة على أن هذه المرتبة محتصة بمحمد وآله الطاهرين بيك فانتظرها في شرح قوله على المرتبة والد الوجدت شفعاء أقرب إليك الح.

## تقسيم آخر للولاية:

وهو أن الولاية الخاصة بالمعنى المذكور، وخاتم الولاية بالمعنى المذكور قد يكون صاحبها واجداً لها، بحيث تكون الولاية مقاماً له، أي ثابتاً غير زائل أزلاً وأبداً، كها تقدم. وقد تكون حالاً، أي توجد من ذلك القرب الحقيقي له في آنات دون آنات.

وقد يراد من كونها مقاماً أن الولاية الخاصة التي تكون مقاماً لصاحبها، هي التي تكون لمن كان وجوده فانياً فيه تعالى، بحيث ليس له أنيّه أبداً فلا ظهور فيه إلا ظهوره تعالى، فلا محالة تكون آثاره على آثاره تعالى كها تقدم.

فالولاية أي القرب الحقيقي مقام له، أي غير زائل، لعــدم وجــود له في قــباله تعالىٰ، ولا وجود له، إلا أنه مظهر له تعالىٰ، كها أشير اليه في قوله ﷺ: «لا فرق بينك وبينها إلا أنهم عبادك فتقها ورتقها بيدك» الدعاء وسيأتي في الشرح شرحه. هذا في بيان المراد من كونها مقاماً لصاحبها.

وأما كونها حالاً، فعناه أن الولي إذا لم يفنِ وجوده في وجوده تعالى، بل كان وجوده وجوداً فرقيّاً، وفي عالم الفرق، لا في عالم الجمع، فلا محالة لا يكون القرب الحقيق ذات الولي، ولا حقيقته هذا القرب، بل له وجود فرقي، يعرض له القرب، ويسمى القرب العارضي بالحال فولايته حاليّة، لا مقاميّة فهو مقرب إليه تعالى بالقرب العارضي الحالي، لا الحقيقي المقامي فالأولى أي الولاية المقاميّة تختص بحمد على الله الحقيق المقامية وورثته بالتابعيّة له على الله المقاميّة عندت المقامية المقاميّة المقاميّة المقاميّة المقاميّة المقامية المقامة المقامية المقامية المقامية المقامية المقامية المقامة المقام

وأمّا الأنبياء السابقون وأوصياؤهم ان حصلت لهم الولاية بمعنى القرب، فاغًا حصلت لهم على أن يكون حالاً لهم، لا أن يكون مقاماً. قيل: يدل على هذا رؤية النبي الأعظم على الله كراءهم من أولي العزم منهم كلاً منهم في فلك مخصوص، أما بمرتبة النفسانيّة أو العقلانيّة، هذا مع أن النفس والعقل وعقولها القدسية الكائنة بها، إنما هم أولياء الله تعالى بالولاية العامة التي علمت معناها، أنها تعم المؤمنين بأصنافهم، وتقدمت أقسامها، لا الخاصة لما علمت من أن وجودات الولي المتصف بالولاية الخاصة إنما هي وجودات حقّاني جمعي إلهي. وهذا بخلاف وجود أولئك الأنبياء، فإن وجوداتهم وجودات فرقيّة؛ لمّا علمت من أن كلاً منهم كان في فلك يخصوص، وأين هذا ممّن هو فانٍ عن الوجود وباقٍ بوجود المعبود؟ فظهر فيه ما كان له تعالى من الإطلاق في الوجود، والآثار كما لا يخفي.

وكيف كان فكلامنا في بيان خاتم الولاية، التي تكون له الولاية مقاماً بالمعنى المتقدم، لا حالاً بالمعنيين المتقدمين. والحاصل أن الولايـة الخـاصة هـي الولايـة المحمدية والحمديين صلوات الله عليهم أجمعين.

٣٨ ......الأنوار الساطعة

## تقسيم آخر للولاية المحمدية:

لا ريب في أنه تعالى متجلّ بأسهائه، فأيّ عبد تجلى الله في حقيقته وقلبه باسمه، صار قريباً منه تعالى، فإذا كان التجلّي بجميع الأسهاء، فلا محالة يكون العبد أقرب، وإذا كان ببعض الأسهاء، فالقرب على حسبه، فالفناء الحاصل للعبد إنما هو بتجلّي الأسهاء فيه كمّاً وكيفاً، فحينئذ قد تكون الولاية الخاصة، التي عرفت معناها مقيّدة باسم من الأسهاء وحدّ من حدودها، وقد تكون مطلقة عن الحدود، ومعراة عن القيود، بأن تكون جامعة لظهورات جميع الأسهاء والصفات، واجدة لأنحاء تجلّيات الذات، فعليه فالولاية المحمدية على قسهان مطلقة وكلّية من حيث كلّية روحه، المسمى بالعقل الأول، ومن حيث جامعيّته لجميع الظهورات كها علمت، والشاني مقيّدة وجزئيّة من روحه الجزئية المدبّرة لجسده على الله .

وبعبارة أُخرى: الولاية المطلقة لم يلاحظ فيها اعبالها في الخلق بل تلاحظ على اطلاقها. وأما المقيدة فهي بلحاظ اعبالها في مظاهرها الخلقية فاعلاً، وهو روحه الجزئية المقدسة على الموسطة والمقيدة وهو جسده على أو سائر متعلقات ذلك الاسم. ثم أن لكل من المطلقة والمقيدة درجات، أما المقيدة فدرجاتها بالعدة، أي بالكيفية المختصة بهذا الاسم، والكيفية هي الحقيقة المعدة باختلاف مراتبها، للمتصرف في الخلق، وأما المطلقة فدرجاتها بالشدة حيث إنها لم يلاحظ فيها إلا نفسها، فهي من حيث كونها مطلقة وغير محدودة بحد، فلا محالة تكون ذا شدة، ولشدتها مراتب غير متناهية، كها لا يخفى.

واعلم أن ختم الولاية المحمدية ﷺ المطلقة مختصة به ﷺ وبأوصيائه الكرام. وأما ختم الولاية المحمدية المقيدة فقيل: إنه يمكن حصولها لعالم من علماء أمنه ﷺ أن يكون هذا العالم خاتماً لولايته المقيدة، كسلمان رضى الله عنه وأشباهه. 

## تقسيم آخر للولاية:

قد تطلق الولاية المطلقة على الولاية العامّة، التي تعمّ المؤمنين، وقـد تـقدم بيانها، وقد تطلق الولاية المحمدية على الولاية الخاصّة.

وبعبارة أُخرى: أن الولاية المقيّدة التي هي تجلّ خاص بالاسم الخاص، قـد تسمىٰ بالولاية الخاصّة، في قبال الولاية المطلقة العامة، التي تكون للمؤمنين علىٰ اختلافهم. فلا تغفل في موارد إطلاقات الولاية.

### فصل:

قد تقدم أن الولاية صفة الهيّة، وشأن من الشؤون الذاتيّة، التي تقتضي الظهور، وقد أشار إليه بقوله تعالى: ﴿وهو الوليّ الحميد﴾ فقوله تعالى: الولي، إشارة إلى ولايته تعالى، وصفته الإلهيّة، وقد علمت معنى اقتضائها للظهور، وعلمت أيضاً أن هذه الولاية التي مرجعها إلى القرب، إمّا يلاحظ بلحاظ قربه تعالى إلى الأشياء، وإما بلحاظ قرب العبد إليه تعالى، والثاني هو القرب الحاصل للعباد، الموجب لكونهم أولياء وتعالى على حسب درجاتهم وقد تقدمت أقسامها. وأما الأول، وهو قربه تعالى إلى الأشياء، كها تقدم عن موسى بن جعفر على الستوى على كلّ شيء فليس تعالى إلى الأشياء، كها تقدم عن موسى بن جعفر على استوى على كلّ شيء فليس شيء أقرب اليه من شيء.

إذا علمت هذا فنقول: إن هذه الصّفة الإلهيّة والشأن الذاتي لها اعتباران: اعتبار بالنسبة الى الذات المقدّسة، فهي بهذا الاعتبار قائمة بذاته تعالى، حيث إنها من شؤون الذات، واسم له جامع للأسهاء. واعتبار بالنسبة إلى الأشياء، فهي بهذا الاعتبار لها صورة تكون مظهراً لتلك الصفة الذاتية، والشأن الإلهي والاسم الجامع، وهي أن هذه الصورة عامة شاملة لجميع ما سوى الله تعالى، ومعنى شمولها له أنها - أي هذه الصورة - هى صورة جميع ما سوى الله تعالى، وليست هذه الصورة له أنها - أي هذه الصورة - هى صورة جميع ما سوى الله تعالى، وليست هذه الصورة

بهذا المعنى سوى العين الثابتة المحمدية وبعبارة أُخرى أن تلك الصورة الشاملة لجميع ما سوى الله، هي مظهر للاسم الإلهي الجامع لجسيع الأساء، وهي بعينها الحقيقة المحمدية تيلي في الحقيقة المحمدية صورة ذلك الاسم الجامع الآلهي، فهنا اسهان: الولي المشار إليه في قوله تعالى: ﴿وهو الولي الحميد﴾ وهو الاسم الجامع لجميع الأسهاء، والثاني أي المظهر الله أي سائر الأسهاء الإلهية، التي هي شؤون لهذا الاسم الجامع أى الولى.

فاسم الولي باطن اسم الله لجامعيّته، و \_الله \_مقام ظهور إلوهيّته تعالى بالأسهاء المتايزة المختلفة مفهوماً المتّحدة مصداقاً. فالولاية الكائنة في اسم الولي باطن الالهيّة وهي سرّ المستسر، والسرّ المقتّع بالسرّ، والالهيّة التي أُشير اليها بـالله \_باطن الحقيقة المحمدية على والحقيقة المحمدية على والحقيقة المحمدية على والحقيقة المحمدية المعلوم أن الظاهر عين الباطن، والاثنينيّة بالتمايز العقلى، وأما في الوجود فها متحدان.

فالصورة المحمديّة على وحقيقتها حيث إنها واحدة، وهي ظهور تلك الأسهاء أي ظهور - الله - والالهيّة وظهور الولي الجامع لها، والصورة الواحدة لا تكون صورة للمتايزين في العرض، فالاسهان في طول الترتيب، واسم الولي باطن اسم الله تعالى؛ لأن الولاية أخفى من الالهيّة، لأن الالهيّة هي ظهور الأسهاء بآثارها في الخلق بحقيقة هي الولاية التي هي خفيّة في الالهيّة وباطن لها، وعلمت أنها سرّ المستر، والحقيقة المحمدية على طاهرهما وتلك الحقيقة المحمدية صورة للاسمين، أي الولي - والالهيّة أو الله عن.

فظهر مما ذكر: أن الحقيقة المحمدية ﷺ مظهر للولاية المطلقة الالهيّة، التي ظهرت بأوصاف كماله، ونعوت جماله، وهي النبوة المطلقة الجامعة للتعريف والتشريع.

وبعبارة أُخرىٰ: أن الحقيقة الحمدية هي الولاية المطلقة الالمّية، التي ظهرت

بأوصاف كهاله، ونعوت جماله، وعلمت أنّها النبوّة الجامعة للتعريف والتشريع، ومن المعلوم أن ظهور الشيء كشفه بوجه، وحجابه بوجه، فعنيٰ ظهورها بأوصاف كهاله، ان الولاية الالمّيّة تسترّت بالنبوة، واختفيٰ فيها كها تقدم، وظهرت بأوصافه فها.

ولعمري لولم تختف الولاية الالمّية فيها، أي في النبوة، ولم يعم في ذلك العهاء، ولم يكتس ذلك الكساء، وظهرت بذاته الساذجة الصرفة؛ لاحترقت الحقيقة المحمدية عَلَيْة، وباحتراقها احترقت السموات والأرض وما بينها، فإنها أي الحقيقة المحمدية عَلَيْة محتدى السموات والأرضين ومرجعها، وما به وجودهما، فإذا لم يكن في الوجود إلا الله الواحد القهار، والى هذه النكتة يشير قوله تعالى: لولاك لما خلقت الأفلاك، أي لاضمحلت واحترقت.

وكيف كان، فهناك الذات الربوبيّة والصفة الجامعة لجميع الأسهاء، وهي الولاية الالمّية، وهي باطن الالوهيّة وهذه الأمور بما لها من المراتب في الوجود ظاهرة في الحقيقة المحمدية عَيَّاتُهُ.

# في مظاهر الولاية المحمدية ﷺ:

اعلم أن الولاية المحمدية اجتمعت في النبي الأعظم على مع النبوة والرسالة إذ علمت أنها باطنها، فهو على بلحاظ الجامعيّة يكون أفضل ممن تكون فيه الولاية المطلقة فقط، هذا في الرسول الأعظم على فقط، وأما بعده على فقد ظهرت الولاية المطلقة الالميّة المحمدية على بخصوص الولاية، منحازة عن النبوّة التشريعية والرسالة، فصارت ولي الله وخليفة رسول الله على فالولي بنعت الولاية الكائنة للنبي على أستحق الحلافة للنبي على ثم هكذا ظهرت كلّ يوم في شأن من شوونه وفي كلّ مظهر من الأولياء والأغة على واحد بعد واحد بنعت من نعوت ذلك الشأن،

فصارت حجج الله وخلفاء رسول الله على الله أن ظهرت بجميع أوصاف ذلك الشأن، فصارت قائمهم ومظهر أوصافهم.

وكلَّهم نور واحد، وحقيقة واحدة، واختلافهم في ظهور أوصاف حقيقتهم الأصليّة، وهي الولاية المطلقة المحمدية، كما ورد أوّلنا محمّد، وأوسطنا محمّد، وأخرنا محمّد، وكلّنا محمّد.

وبعبارة أخرى: أنه قد علمت أنّ الولاية صفة الهيّة وشأن من شؤون الذاتيّه وصورتها ومظهرها، شاملة لجسميع ما سوى الله، وليست إلا العين الشابتة المحمدية على وهي عين واحدة ثابتة في علم الغيب الالهي، وإنّا تختلف ظهوراتها العلمية فهي في ذلك الموطن.

وإن شئت توضيحه فاسمع ما يقال لك لتصوّر ذلك فنقول: أنت قد تعقل المقدار، المراد من المقدار تعقل ماهيّة من الماهيّات مبهمة مثلاً بعقلك المجرد، فيصير ذلك المعنى صورة عقليّة مجردة بلا تقدّر وتشكّل، ثمّ تتخيّل ذلك المعنى المجرد الكلي بقوتك الخياليّة، فيصير ذلك المعنى المجرّد صورة مقداريّة فاكتسى المعنى المجرد بالصورة المقداريّة بسبب التخيّل، وهذا المتقدّر بالصورة هو عين ذلك المعنى المجردة العقلي، ولست تضيف إليه شيئاً، ولا تسقط منه شيئاً فالمعنى الواحد ظهر مرّة مجردة كلية، ومرّة مجردة جزئيّة، وليس بينها اختلاف إلا بالشأن والظهور، فاجعل ما ذكرناه مرقاة لمعرفة كون العين الواحدة أعياناً متعددة بلا اختلاف في الذات والعوارض.

وفي المقام أن العين الثابتة المحمدية عين أوصيائه وخلفائه، فإذا كانت الولاية واحدة والعين واحدة، ولا اختلاف إلا في الظهور بالأوصاف الذاتية الكامنة الموجبة لاختلاف الشؤون في المظاهر المتعددة بلا ايجاب، لتحقّق الاختلاف الذاتي، فصدق حينئذ قوله ﷺ: «أولنا محمد، وآخرنا محمد، وأوسطنا محمد، وكلّنا محمد». وحينئذ يرتفع ما يتوهّم من التناقض في قولنا تارة: إن خاتم الولاية المحمدية

أمير المؤمنين علي بن ابي طالب الله وتارة: هو المهدي الموجود الموعود المنتظر عجل الله تعالى فرجه الشريف؛ لأنّها، بل لأنّهم الله نور واحد بالسنخ، وإنما الاختلاف بالشئون والظهورات، على حسب اقتضاء الحكمة البالغة.

فظهر أنّ ما في خاتم الولاية المحمدية، أعني أمير المؤمنين الله أو المهدي عجل الله تعالى فرجه الشريف، أو أحدهم بلي هي الحقيقة النورية المحمديّة، التي كانت أولاً لنفسه الشريفة على مع النبوة، والتي خلعت لباس النبوة، واكتست كساء الولاية، وظهرت في صورة أوصيائه والمعصومين.

فإن شئت قلت: أمير المؤمنين على وإن شئت قلت: في أيّ من الأئمة المعصومين، إلا أن قائهم أولى بذلك لظهور جميع الأوصاف فيه على.

فصل: في ذكر الأحاديث الواردة في الباب وتطبيقها علمهم بيك، وبيان أن المراد بالأنوار القاهرة هم محمّد والأئمة بيك.

قال بعض الأعاظم: لو كان لما ذكره الحكماء الإسلاميّون من القول بالعقول الطولية، والأنوار القاهرة، والعقول العرضيّة المتكافئة، المعبّر عنها بالمثل النوريّة محمل صحيح ومستند قويم، فإن الكبراء منهم كالمحقق الطوسي من قال في متن التجريد: «وأما العقل فلم يثبت دليل على امتناعه، وأدلة وجوده مدخولة»، أي أنه لم يثبت بالعقل امتناع القول بوجود العقول الطوليّة والأنوار القاهرة، وغيرها مما ذكر، وإن كانت أدلة وجودها المذكورة عند القوم مدخولة أي يمكن الإشكال عليها، فلا يمكن الاعتاد عليها.

وكيف كان، فلو كان لما ذكروه محمل صحيح لكان حقيقاً أن يقال: إنّ النور المحمدي ﷺ الظاهر في خاتم الأنبياء وأمير المؤمنين ﷺ وسيدة النساء ﷺ والأئمة المعصومين ﷺ متحد بحسب الحقيقة مع تلك الأنوار القاهرة الأعلين، وما هو في سائر الأنبياء وأوصيائهم متحد مع الأنوار العرضيّة والمثل النورية علىٰ حسب مراتبهم، وتدبّر في الأحاديث المرويّة في المجلد الأول من كتاب أصول الكافي.

وسيجيء في طي الشرح ذكرها في مواردها مع شرحها، ولكن نذكر منها هاهنا تعرّكاً.

فمنها: ما ورد في باب أنّ الأئمة ﷺ نور الله عزّوجل، عن أبي خالد الكابلي، قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن قول الله عزوجل: ﴿فآمنوا بالله ورسوله والنور الذي أنزلنا ﴾ فقال: «يا أبا خالد النور والله نور الأئمة من آل محمد ﷺ الى يوم القيامة، وهم والله نور الله في السموات والأرض، والله ياأبا خالد لنور الإمام في قلوب المؤمنين أنور من الشّمس المضيئة بالنهار، وهم والله ينوّرون قلوب المؤمنين، ويحجب الله تعالى نورهم عمّن يشاء فتظلم قلوبهم، والله يأبا خالد لا يحبّنا عبد ويتولّانا حتى يطهّر الله قلبه، ولا يطهر الله قلب عبد حتى يسلّم لنا، ويكون سلماً لنا، فإذا كان سلماً لنا سلّمه الله من شديد الحساب، وآمنه من فرع يوم القيامة الأكبر».

ومنها: ما في باب خلقه النبي ﷺ والأثمة الطاهرين قبل خلق السموات والأرض: ما عن محمّد بن سنان قال: كنت عند أبي جعفر الثاني ﷺ فأجريت اختلاف الشيعة، فقال ﷺ: يامحمّد إن الله تبارك وتعالى لم يزل متفرّداً بوحدانيّته، ثم خلق محمّداً وعليّاً وفاطمة فحكوا ألف دهر، ثم خلق جميع الأشياء فأشهدهم خلقها، وأجرى طاعتهم عليها، وفوّض أمورها إليهم، فهم يحلّون ما يشاؤون، ولن يشاؤوا إلّا أن يشاء الله تبارك وتعالى، ثم قال: يامحمد هذه الدّيانة التي مَن تقدمها مرق، ومَن تخلّف عنها محق، ومَن لزمها لحق، خذها الله يامحمد الله يامهم يقون يقدمها مرق، ومَن تخلّف عنها محق، ومَن لزمها لحق، خلقها الله يامحمد الله يامهم يقون يقلقها يقون الله يامهم يقون يقدمها مرق، ومَن تخلّف عنها محمد الله يامهم يقون يقدمها مرق، ومَن تخلّف عنها محق، ومَن لزمها لحق يقون يقدمها مرق، ومَن تخلّف عنها محق، ومَن لزمها لحق الله يامهم يقون الله يامهم يقون يقدمها مرق، ومَن تحمد الله يامهم يقون المحمد الله يقون المحمد الله يقون المحمد الله يقون المحمد الله يقون النها الله يقون المحمد الله يقون المحمد المحمد الله يقون المحمد المحمد المحمد الله يقون المحمد المحمد المحمد المحمد الله يقون المحمد ا

ومنها: ما عن المفضّل قال: قلت لأبي عبدالله الله اكنتم حيث كنتم في الأظلّة؟ فقال: يامفضّل كنّا عند ربّنا ليس عنده أحد غيرنا، في ظلّة خضراء نسبحه

١ ـ الكافي ج ١ ص ٤٤١.

ونقدّسه ونهلّله وغجّده، وما من ملك مقرّب ولا ذي روح غيرنا حتىٰ بدا له في خلق الأشياء، فخلق ما شاء، كيف شاء من الملائكة وغيرهم، ثم أنهىٰ علم ذلك إلينا.

ومنها: ما عن محمد بن عبد الله بن عمر بن علي بن أبي طالب على عن أبي عبد أبي عبد الله عن أبي عبد الله قال: إن الله كان إذ لاكان، فخلق الكان والمكان، وخلق نور الأنوار، وهو النور الذي نوّرت منه الأنوار، وهو النور الذي خلق منه محمّداً وعليّاً، فلم يزالا نورين أوّلين إذ لا شيء كوّن قبلها، فلم يزالا يجريان طاهرين مطهّرين في الأصلاب الطاهرة، حتى افترقا في أطهر طاهرين في عبدالله وأبي طالب عليها.

ومنها: ما عن جابر بن يزيد قال: قال لي أبو جعفر ﷺ: يا جابر إنّ الله أول ما خلق محمّداً وعترته الهداة المهتدين، فكانوا أشباح نور بين يدي الله، قالت: وما الأشباح؟ قال ﷺ: ظلّ النور أبدان نوريّة بالا أرواح، وكان مؤيّداً باروح واحدة، وهي روح القدس، فبه كان يعبد الله وعترته، ولذلك خلقهم حلماء، علماء، بررة أصفياء، يعبدون الله بالصلاة والصوم والسجود والتسبيح والتهليل، ويصلّون الصلوات ويحجّون ويصومون.

أقول: وسيجيء ما في الزيارة الجامعة من قوله ﷺ:

وإنّ أرواحكم ونوركم واحدة، طابت وطهرت بعضها من بعض، خلقكم الله أنواراً فجعلكم بعرشه محدقين، حتّىٰ منّ علينا بكم فجعلكم .. وسيجيء شرحها، وفيه شرح هذه الأحاديث فانتظر.

ثم إنّه لو تأمّل أحد فيما ذكرناه من أول هذه الفصول إلى هنا، وتدبّر في تــلك الروايات ومثلها، وفي تلك الجمل الواردة في الزيارة؛ للزيارة لوجدها منطبقة على حقائقهم وأنوارهم ﷺ، وسيجىء الكلام في التطبيق في طتى الشرح إن شــاء الله

٢٦......الأنوار الساطعة

تعالىٰ.

فصل: في بيان مراتب النبوّة في الجملة.

إنّ المبعوث الى الخلق قد يكون من غير تشريع وكتاب من الله تعالى، وتارة بتشريع وكتاب من الله تعالى، وتارة بتشريع وكتاب منه سبحانه، فلا محالة انقسم النبي الى المرسل وغيره، فالمرسلون أعلى مرتبة من غيرهم لجمعهم بين المراتب الثلاث: الولاية والنبوة والرسالة، ثم مرتبة الأنبياء لجمعهم بين المرتبتين الولاية والنبوة وستجيء الأحاديث في هذا الباب في محلّه.

ثم إنه قد علمت فيا سبق أنّ للنبوة والولاية مراتب، وأعلاها للنبي المعظم ﷺ والأُمّة ﷺ ثم اعلم أنّ المرسلين وإن كانوا أعلى من النبيين غير المرسلين، إلّا أنّ مقام الولاية الكائنة فيهم كلّ بحسب درجاته أعلى من مرتبة نبوّتهم، ونبوتهم أعلى من مرتبة رسالتهم؛ لأنّ ولايتهم جهة حقيّتهم وفنائهم فيه تعالى، ونبوتهم جهة ملكيّتهم، إذ بها تحصل لهم المناسبة بعالم الملائكة فيأ خذون الوحي منهم، ورسالتهم جهة بشريّتهم المناسب للعالم الإنساني، فقام النبوة برزخ بين الولاية والرسالة، يعني أنها فوق الولاية ودون الرسالة، وسيجيء مزيد توضيح لهذا في طيّ الشرح إن شاء الله تعالى.

فصل: في تحقيق المراد من الاسم.

أقول: قد تكرر ذكر الاسم في الآيات والأحاديث وكلبات القوم فلابد من توضيح المراد منه فنقول: قال بعض الأعاظم (١١ مـا حـاصله: إن الاسم في عـرف الحققين عبارة عن الذات المأخوذة مع بعض الشؤون والاعـتبارات والحـيثيّات، فإن للحق سبحانه وتعالى بحسب قوله: ﴿كلّ يوم هو في شأن﴾ (١٢ شؤوناً ذاتييّة ومراتب غيبيّة، يحصل له بحسب كلّ منها اسم أو صفة حقيقة أو إضافيّة أو سلبيّة،

١ ـ في تفسير آية الكرسي لملا صدرا ص٤٢.

٢ ـ الرحمن: ٢٩.

ولكلّ منها نوع من الوجود حتّى السلوب، فإنها مما يعرضها الوجود من وجه، كها إذا تمثّل في ذهن من الأذهان، أو يكون له مصداق ينتزع منه إذا قيس الى الأمر المسلوب.

والفرق بين الاسم والصفة في اعتبار العقل كالفرق بين المركب والبسيط، إذ الذات معتبرة في مفهوم الاسم دون مفهوم الصفة؛ لأن الاسم إمّا من السمو أي العلو، أي ما به علو الذات والمسمّى وظهوره، فلا محالة حينئذ يكون الاسم منظوراً بلحاظ الذات لا مطلقاً، وكذا لو كان من السمّة أي العلامة فإنها تعلم الذات كها لا يخفى، وهذا بخلاف الصفة فإنها تلاحظ بما هي مجرد عارض من دون نظر إلى الذات.

وقد يقال الاسم للصفة \_ وجه الاطلاق \_ إنّ الذات مشتركة بين الأسهاء كلّها أي ملحوظ بوحدتها فيها، والتكثّر في الأسهاء بسبب تكثّر الصفات أي الشؤون العارضة والمفاهيم المتكثّرة فهي توجب تكثراً في الاسم، وذلك التكثّر في الصفات إنما يكون باعتبار مراتبه الغيبيّة التي هي مفاتيح الغيب.

وبعبارة أخرى: إنّ تكثّر الصفات إنما هي عكوس وأظلال لما اقتضته الذات منها، وهي أي الصفات معان غيبيّة معقولة في عين الوجود الحقّ لا بنحو التكثر في الذات تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً، بل بمعنى أنّ الذات الإلهية بحيث لو وجدت في العقل فرضاً، أو أمكن أن يلحظها الذهن، لكان ينتزع منها هذه المعاني ويصفها بها، فهو أي الذات في نفس الأمر مصداق الهذه المعاني من دون حاجة إلى تحقق صفة في ذاته، وهذا معنى قوله على: «يستحقها» أي الأسهاء والصفات كما سيجيء حديثه وشرحه.

وهذا أيضاً مراد المحققين من قولهم: إن صفاته عين ذاته، وهذا أيضاً معنى كلام أمير المؤمنين وإمام الموحدين على كما في نهج البلاغة:

«وكمال توحيده الإخلاص له، وكمال الاخلاص نفى الصفات عنه».

أي كمال توحيده نفي الصفات المتكثّرة بمفهوماتها والعارضة في الذهن عنه تعالى، وإن استحق الذات إيّاها بالنحو الذي ذكرناه، ولتوضيح المقام مجال آخر في محله.

وبعبارة أُخرى أنّ ذاته المقدّسة تستحق هذه الأسهاء والصفات بالنحو المذكور، وهو تعالى بهذا الاستحقاق الذاتي قد تتجلى ذاته تعالى بصفة من الصفات، فيسمى باسم خاص من ذلك التجلي، وهي تجلّ إلهي، وهي برزخ بين المعان المعقولة في غيب الوجود الحق المشار اليه آنفاً وبين تعيّنات شؤونه وتجلّياته وليست بموجودات عينيّة، والأسهاء الملفوظة هي أسهاء هذه الأسهاء المعنويّة.

فصل: وقد يطلق الاسم على الموجودات العينيّة باعتبار كونها مظاهر لتلك الأسهاء التي هي معان غيبيّة، وذلك لاتحادهما في المفهوم، وإن اختلفا في الوجوب والإمكان؛ مثلاً للعلم حقيقة ذاتية هي كونه عين هويّة الحق الأول، وله حقيقة أسهائية هي معنى عقلي انتزاعي من شؤون الحق وتجلّياته، وله حقيقة إمكانية هي ذوات العقلاء، فكلّ واحد من العقول المجردة عند المحققين اسم عليم من مراتب اسم الله العليم، وهكذا القياس في جميع الأسهاء.

فصل: في بيان لزوم وجود الولي مطلقاً في الخلق. قال معض الأعاظم(١١):

اعلم أنه لما اقتضى حكم السلطنة الواجبة للذات الأزليّة والصفات العلّيّة، التي هي الولاية الإلهيّة، والتي اقتضت الظهور بذاتها على ما مرّ بيانه، أي اقتضت بسط مملكة الإلوهيّة، ونشر لواء الربوبيّة بإظهار الخلائق، وتحقيق الحقائق،

١ ـ تفسير سورة البقرة لملا صدرا ص٢٠٢.

وتسخير الأشياء، وإمضاء الأمور، وتدبير المالك، وإمداد الدهور، وحفظ مراتب الوجود، ورفع مناصب الشهود، وكان مباشرة هذا الأمر من الذات القديمة بغير واسطة بعيداً جداً؛ لبعد المناسبة بين عزّة القدم وذلّة الحدوث، كما دلّت عليه أحاديث سيأتى ذكرها.

حكم الحكيم سبحانه بتخليف نائب ينوب عنه في التعرّف والولاية والحفظ والرعاية، وله أي للنائب وجه الى القدم يستمدّ به من الحقّ سبحانه، ووجمه الى الحدوث يمدّ به الخلق.

فجعل سبحانه ذلك النائب على صورة خليفة يخلف عنه في التصرف، وخلع عليه جميع أسهائه وصفاته، ومكّنه في مسند الخلافة بالقاء مقادير الأمور اليه، وإحالة حكم الجمهور عليه، وتنفيذ تصرّفاته في خزائن ملكه وملكوته، وتسخير الخلائق لحكم وجبروته، وسمّاه إنساناً لإمكان وقوع الأنس بينه وبين الخلق برابطة الجنسيّة وواسطة الأنسيّة، وجعل له بحكم اسمه الظاهر والباطن حقيقة باطنة وصورة ظاهرة؛ ليتمكن بها من التصرف في الملك والملكوت فحقيقته الباطنة هي الروح الأعظم، وهو الأمر الذي يستحق به الإنسان الخلافة، والنفس الكلية وزيرهُ وترجمانه، والطبيعة الكلية عامله ورئيسه، وجعل العملة له من القوى الطبيعية، وكذلك إلى آخر الروحانيات جنوده وخدمه.

#### وأما صورته الظاهرة:

فصورة العالم من العرش الى الفرش، وما بينها من البسائط والمركبات، فهذا هو الانسان الكبير الذي يشير اليه قول المحققين: إن العالم إنسان كبير. هذا بلحاظ كونه خليفة الله في السهاء والأرض والظهور كله. وأما قولهم الإنسان عالم كبير للماردوا به أنسواع البسشر وهو خليفة الله في أرضه بالقوّة للكلّ وبالفعل للكلّين.

وكيف كان فخليفة الله في الأرض والسَّماء هو الإنسان الكبير، المشـار إليــه

بصورتيه الظاهرية والباطنيّة، والإنسان البشري نسخة منتخبة من الإنسان الكبير الإلهي ونسبته إليه نسبة الولد الصغير من الوالد الكبير، وهذا الإنسان الكبير بصورتيه هو الحقيقة المحمدية، ومظاهرها العلوية وسائر الأئمة هي وهم بوجودهم الحقيقيّة المحمدية هو الانسان الكبير بوجودهم البشرية نسخة منتخبة من حقيقتهم المحمدية، والافراد الكلين من البشر أولادهم المعنوية ولذا قال شي «أنا وعلي أبوا هذه الأمّة»، ثم أن لهذه النسخة المنتخبة أعني الانسان البشري له أيضاً حقيقة باطنية وصورة ظاهرية، أما حقيقته الباطنية فالروح الجزئي المنفوخ فيه من الروح الأعظم، والعقل الجزئي، والنفس والطبيعة الجزئيتان، وأما صورته الظاهرة فنسخة منتخبة من صورة العالم، فيها من كلّ جزء من أجزاء العالم لطيفها الظاهرة فنسخة منتخبة من صورة العالم، فيها من كلّ جزء من أجزاء العالم لطيفها وكثيفها قسط ونصيب فسبحانه من صانع جمع الكلّ في واحدكها قيل:

# ليس من الله بمستنكر أن يجمع العمالم في واحد

وصورة كلَّ شخص إنساني نتيجة صورة آدم وحوّاء الله ، ومعناه نـتيجة الروح الأعظم والنفس الكلّية اللذين هما أيضاً آدم كلي وحواء كليّة، ومن هـذا يصح أن يقال لبعض مَن كمّل أولادهما حقيقة.

# وإني وإن كنتُ ابن آدم صورة فلي فيه معنىٰ شاهد بأُبـوتي

أقول: هذا بحسب النبوع من أفراد البشر الكملين، وأما النبيّ الأعظم والأثمة عليه. فهم في عين كونهم بوجودهم البشري نسخة منتخبة من الانسان الكبير إلا أنهم لمقام كونهم عند الربّ، وأنهم مظاهره تعالى، وأنهم حقائق أسمائه الحسنى تبارك وتعالى، فهم في عين ظهورهم في النسخة المنتخبة لم يحتجبوا من الحقيقة الكلية المساة بالحقيقة المحمدية والإنسان الكبير.

فهم بشراشر وجوداتهم الظاهرة والباطنة، متصرّفون في العوالم كلّها بـقدرته

تعالى، وبالروح القدسي، والروح الأعظم، والنور الإلهي.

فنسختهم البشرية المنتخبة من الإنسان الكبير بالمعنى المتقدم غير النسخة المنتخبة لسائر الكلين فإن غيرهم محجوبون عن الإنسان الكبير وحقيقته، وهذا بخلافهم هي نعم للأنبياء أيضاً نصيب مما لهم هي بحسب درجاتهم في الولاية الإلهية كها لا يخفى.

ثم اعلم أنّ الولاية الإلهية ثابتة للنبيّ الأعظم وللأغمة عليه وعمليهم السلام بالنحو الأثم الأكمل، وأما لغيرهم من الأنبياء والأوصياء فلكلّ بحسب درجته ومقامه قال تعالى: ﴿ تلك الرسل فضّلنا بعضهم على بعض﴾. وأما غير الأنبياء والأوصياء مِن سائر البشر فلهم الترقي الى مقام الولاية الإلهيّة كلّ بحسب ما يسّر الله تعالى له، وبحسب سيره وعبوديّته.

بيان ذلك: أنّ للإنسان الكلي صورة من عالم الشهادة المحسوسة، وروحاً من عالم الفيب الملكوتي، وسرّاً مستعداً لقبول فيض النور الإلهي بلا واسطة، كما في النبي الأعظم والأئمة ﷺ أو مع الواسطة كما في ساير الأنبياء وسايرالكمّلين، فإنهم يصلون الى ذلك النور بواسطتهم ﷺ كما سيأتي بيانه في الشرح.

وكيف كان فبالتربية يترقى الإنسان من عالم الشهادة الى عالم الغيب وهمو

الملكوت، وبسرّ المتابعة وخصوصياتها لصاحب الحقيقة المحمدية ﷺ يترقي من عالم الملكوت إلى عالم الجبروت والعظموت، وهو غيب الغيوب المشار اليه في قوله الله: «وتصل إلى معدن العظمة» كما في دعاء الشعبانيّة، فيشاهد بنور الله المستفاد من سرّ المتابعة أنوار الجهال والجلال، فيكون في خــلافة الله الحــقّ عــالم الغيب والشهادة بحسب مرتبة ظهور سرّ المتابعة، وكيف كان فكما أن الله تعالى عالم الغيب والشهادة فلا يظهر علىٰ غيبه أحمداً \_أي الغيب الخمصوص وهمو غيب الغيوب \_أحداً \_ يعني من الملائكة. إلا من ارتضي من رسول يعني من النبي الأعظم والأمُّة ﷺ، أو من الإنسان المتابع لهم في جميع العوالم الى أن يصل إلى ذلك النور، فهو أيضاً يظهر على غيبه بقدر سرّ المتابعة، ولوجود هذا الاستعداد والسرّ الإلهي المكنون في الإنسان استحق الخلافة الإلَّميَّة، وهذا السرِّ هـو السرِّ المكنون الذي علمه الله تعالىٰ فيه ولم يعلمه في الملائكة كما قال تعالىٰ: ﴿إِنِّي أَعِلْمُ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ إذ الملائكة ليس لهم الترقي الى تلك الحضرة أي حضرة النور الإِلْمي الغيبي، بل لكلِّ منهم مقام معلوم لا يتعداه كما قال تعالى: ﴿ وَمَا مَنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٍ ﴾.

فنقول: ينبغي لنا أن نعلم أنّ استعداداً فينا لأمر عظيم، وفينا شأن عظيم جسيم منه تعالى ليس للملائكة به علم، وهو سرّ الخلافة الكائن في الإنسان، فينبغي أن لا نتغافل عن هذه السعادة، ولا نتقاعد عن هذه السيادة، بل نسعى في طلبها حقّ السعاية بالمتابعة لحقائق أنوار الولاية الحمدية وآله الطاهرين بقدم العبودية لله تعالى والإطاعة والتسليم لهم صلوات الله عليهم، ونشكره تعالى حيث قبلنا بفضله وكرمه، وحسن عنايته في حقّنا بأن جعلنا قابلاً للوصول الى جنابه، وللتخلّع بخلع الخلفة الإلهلية بحسب لطفه وعنايته رزقنا الله ذلك بمحمد وآله الطاهرين.

## تحصيل معرفته تعالى:

ثم أنه لا بأس بشرح حال الإنسان الواصل، وما بــه وصــله وســلوكه اليــه تعالىٰ الىٰ أن يصل ويتّصف بولاية الله تعالىٰ فيتم الكلام فيه في فصول.

الفصل الأول: اعلم أنّ معرفة الذات تعالى وتقدس من أضيق المعارف مجالاً، وأعسرها مسلكاً ومقالاً، وأشدها على الفكر منالاً، وأبعدها عن قبول الذكر، لا يظفر منها ملوك الآخرة إلا باليسير كالكبريت الأحمر؛ ولذلك لا يشتمل القرآن منها إلا على رموز وإشارات، ويرجع أكثرها لأهل الفكر والعقل إلى التقديس والتنزيه المطلق وسلب النقائص مطلقاً، كقوله تعالى: ﴿لبس كمثله شيء﴾ وكسورة الإخلاص، أو الى التعظيم المطلق كقوله تعالى: ﴿سبحان ربك ربّ العزة عمّا يصفون﴾ وكقوله تعالى: ﴿ببديع السموات والأرض﴾ هذا بالنسبة الى معرفة الذات المقدّسة.

ثم إنّ ما يمكن من المعرفة بها للإنسان بالنحو الجاز من الشرع لتحصيلها، هو أن يعلم أن وراء هذه المتحيزات بل الممكنات موجوداً قديماً قادراً - أي واجباً بالذات صانعاً للعالم ـ وذلك بالنظر الى حقيقة الوجود المعلوم بوجه ما وأن له فرداً موجوداً بذاته، وإلّا لزم تقدم الشيء على نفسه، أو وجود الممكن من غير سبب ـ إذ جميع الممكنات في حكم ممكن واحد ـ في خلو ذاته عيا يوجب الاتصاف بالوجود \_ فبملاحظة خلو ذات الممكن وعريه عن طبيعة الوجود ذاتاً واقتضاءً واستلزاماً، وبملاحظة استحالة كون الحال قابلاً للوجود \_ يحكم العقل الصافي عن المحذورات والأمراض النفسانية بوجود القيوم المستغني عاسواه.

كما قال الله تعالى: ﴿ الله لا إله إلَّا هو الحيِّ القيُّومِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ شهد الله أنَّه لا

إله إلا هو ('') وقال تعالى: ﴿أولم يكف بربّك أنّه على كلّ شيء شهيد ﴾ ('') وبالنظر الى العالم، وطبايع الحركات والمتحركات ودقائق الصنع العجيب، والنظم الغريب في الممكنات كما أرشده الله في القرآن \_ وليس فوق بيان الله وبيان رسوله بيان \_ فقال تعالى: ﴿أَلَم نجعل الأرض مهاداً \* والجبال أوتاداً \* ... وجنّات ألفافاً ﴾ (" وقال الله تعالى: ﴿إِنَ في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنّهار ... لقوم يعقلون ﴾ (ن) وقال الله تعالى: ﴿أَلم ترواكيف خلق الله سبع سمواتٍ طباقاً \* وجعل القمر فيهنّ نوراً ... ويخرجكم إخراجاً ﴾ (6).

وليس يخنى على من له أدنى مسكة إذا تأمّل بأدنى فكرة في مضمون هذه الآيات، وأدار نظره على خلق السموات والأرض، وعجائب فطرة الحيوان والنبات، فضلاً عن خلقة الآدمي الكامل بالكال العلمي والعملي، إن هذا الأمر العجيب، والترتيب الحكم لا يستغني عن صانع يدبره، وفاعل يحكمه، بل تكاد فطرة النفوس تشهد بكونها مقهورة تحت تسخيره، ومصروفة بمقتضى تدبيره، ولذلك قال الله تبارك وتعالى: ﴿ أَفَى الله شَكَ فاطر السموات والأرض ﴾ (١).

فَن غفل عن هذا كان راكباً على متن الجهل وَناكباً (<sup>٧)</sup> عن نهج العقل.

وأما معرفة الصفات صفاته تعالى فالمجال فيه أفسح، ونطاق النطق فيها أوسع؛ ولذلك أكثر آيات القرآن مشتمل على ذكرها وتفصيلها كالعلم والقدرة والمياة والسمع والبصر والكلام والحكمة وغيرها، ثم إنّ في هذا القسم أيضاً غموضاً

١ ـ آل عمران : ١٨.

۲ \_ فصلت : ۵۳.

٣\_النبإ : ٦٦٦٦.

٤\_البقرة: ١٦٤.

٥ ـ نوح : ١٥ ـ ١٨ .

٦ ـ فاطر : ١٠.

٧ ـ نكب عنه : عدل .

شديداً على العقول الضعيفة، وتعسّراً على الأفهام القاصرة من جهة إدراك الصفات التشبيهيّة كالسمع والبصر والحبّة والابتلاء والماكرة، وهذا مما لا يعرفه إلّا الراسخون في العلم، وأما غيرهم فلا بد لهم من التسليم للراسخين في العلم من الأعُمّة عِيدًا أو ممن منحوهُ علم ذلك، والايمان بواقع هذه الأمور، لئلا يقع في العقيدة على خلاف واقعها فيصر مانعاً عن سلوكه اليه تعالى ولهذا ذكرناها هنا.

ومجمله: أنّ الصفات إما سلبيّة وحاصلها: أن يعلم أنه تعالى مجرّد مقدس عن جمع ضروب التركيب في أيّ ظرف كان؛ لأن التركيب يستلزم الإمكان، وينافي الوجوب والواجب تعالى كما أنه واجب الوجود بالذات \_ بحسب الواقع \_ فكذلك هو واجب الوجود في جميع الشؤون والجهات والأوعية، والنشأة الذهنية والخارجية، فيتقدّس عن الكثرة والتركيب \_ ولو من الأجزاء الحمولة \_ ويلازم أيضاً الوحدة ولو في العقل، أي لا يمكن تعقل التجزئة بالنسبة اليه تعالى عقلاً، على أنه تعالى يتعاظم أن يدخل في وهم أو عقل؛ ليتصرّف فيه الذهن بالتحليل والتقسيم.

وإما ثبوتية: وهو أن يعلم أنّ الموجود الواجب تعالى نسبته الى جميع الممكنات نسبة واحدة لا يعجز عن بعض دون بعض، ومن عرفه هكذا يعلم أنه قادر على جميع الممكنات، وعلى أيّ نظام وترتيب كان \_ثم إن من رأى وعلم أن هذا النظام أبدع النظامات وأحكها وأحسنها \_كها حقق وبرهن عليه في محله \_يعلم أنه تعالى مريد، وأن إرادته على وجه الحكة والجزم لا على نهج الجزاف والتردد، ويعلم أنّ واردته أجلّ من الاختيار والجبر جميعاً، فيعلم أنّ فاعليته على سبيل العناية الأزليّة المساة بالعلم التام المقدم على الايجاد الذي هو أيضاً من مراتب علمه المسمى بالرضا، ولهذا الكلام بيان وتوضيح في محله فن أراده فليراجع مظانه.

وأما معرفة الأفعال فبحر متسع أكنافه، وإن كان لا تنال بالاستقصاء أطرافه إذ ليس في الوجود إلا الله وصفاته وأفعاله، فكلّ ما سواه تعالى فعله وجوده، وهذا غامض المنال جدًا إلا للواصلين، والقرآن الكريم مشتمل على الجليّ منها، الواقع في عالم الشهادة كذكر السموات والكواكب والجبال والبحار، والسحاب والأمطار، وسائر أسباب الحيوان والنّبات، وهي التي ظهرت للحسّ فلو أنّ أحداً أمعن النظر في هذه الأمور التي هي أفعاله تبارك وتعالى، وتفكر في آثار حكمته فيها وقدرته، وظهر له منها عظمته تعالى، فحينئذ يتمكن له أن يرى ببصيرته القلبية وعقله أفعاله تعالى التي ليست محسوسة. فإنّ أشرف صنايع الله وأفعاله وأعجبها وأدهاً على جلالته وعظمته ما لا يظهر للحسّ، بل هي من عالم الملكوت وهي الملائكة والروحانيّات والروح والقلب والنفس فإنها جميعاً خارجه عن عالم الملك والشهادة.

ثم إنّ من أداني عالم الملكوت، الملائكة الموكّلة بعالم الأرضين، ثم الأدنى منهم هم الجن والشياطين المسلّطة على جنس الانس. ومن أعالي الملائكة وأعالي سكان عالم الملكوت، الملائكة الساويّة، وأعلىٰ منهم الكروبيّون وهم العاكفون في حظيرة القدس، لا التفات لهم الى هذا العالم، بل لا التفات لهم الى غير الله لاستغراقهم بجلال الحضرة الربوبية وجمالها، وهم من أهل الفناء في التوحيد، ويقال لهم الملائكة المهيمة، ولا يستبعد أن يكون في عباد الله من يشغله مطالعة جلال الله عن الالتفات الى نفسه فضلاً عن غيره.

وكيف كان فهؤلاء الملائكة كلهم من أفعاله تعالى، وإليها يشير ما في الصحيفة السجادية على منشيها آلاف الثناء والتحيّة في الدعاء الأول فراجعه.

وفي الأحاديث ما يشير الى ما ذكرناه مفصلاً، وسيأتي في طيّ الشرح بعضها. ومنها: ما روي عن رسول الله ﷺ: أنّ لله أرضاً بيضاء مسيرة الشمس فيها ثلاثون يوماً هي مثل أيام الدنيا ثلاثون مرّة مشحونة خلقاً، لا يعلمون أنّ الله يعصىٰ في الأرض، ولا يعلمون أنّ الله خلق آدم وإبليس.

هذا ولكن أكثر الخلق إدراكهم مقصور علىٰ عالم الحسّ والتخيّل مع أنهها من

نتائج عالم الملكوت، وهو القشر الأقصىٰ من اللّب الأصفيٰ.

وحاصل الكلام في معرفة أفعاله تعالى أنّ مَن يؤمن بأنّ الله على كلّ شيء قدير، وما سواه ممكن محدث، والممكن بما هو ممكن محض القرّة والفاقة، فلا يجوز أن يكون سبباً لإخراج الشيء من القوة الى الفعل، وإلّا لكان للعدم شركة في إفادة الوجود، وهو فطريّ الفساد عند ذوي البصيرة والسداد. فيكون قدرة الله تعالى عامة شاملة لجميع الذرات العلويّه والسِفليّه: لأن منشأ الافتقار عامّ فلا تأثير للوسائط؛ لأنها كلها مسخّرات ومعدّات لا موجبات كها حقق في محلّه. فهذا هو التوحيد في الأفعال.

ثم إنه إنما ذكرنا هذه المراتب من الخلق لأجل أنه مَن لم يجاوز هذه الدرجة، لا يعرف من القرآن ولا من المعارف الإلهيّة، ولا من التوحيد وأقسامه الذي هو غاية المعارف ونهاية السلوك شيئاً، فغير المتجاوز منها لا يعرف منها إلا ما له إليه نسبة القشر الأخير من الجوز والبشرة، بل الثوب من الإنسان، فأين هذا من المعارف

١ - الإنسان: ٣٠.

٥٨......الأنوار الساطعة

#### الالهيّة؟!

ثم إنه لابد للسالك اليه تعالى من المعرفة بهذه المعارف الثلاث: معرفة الذات والصفات والأفعال، فالعلم بها فريضة لطالب المعرفة الإلهية عن طريقها الصحيح؛ لئلا يقع في الانحراف فيصدّه عن الوصول والمقصد.

ثم إنه لابدّ للعارف السالك أيضاً من معرفة الإيمان بالملائكة والكتب الإلهية والنبي والولي الوصي؛ ليزداد بصيرة في سلوكه ويتقوّى فيه ولا ينحرف. ومعرفة هؤلاء مذكورة في محلّه.

ثمّ إنه قد حقّق في محله وسيجيء في طيّ الشرح أنّ ألذّ اللّذّات اللّذّة الحاصلة من معرفته تعالىٰ، كيف لا والعارف ينظر الى جماله الكريم الذي هو أجمل من كلّ جميل!

فصل: قد علمتَ في مباحث الولاية أن الولاية بمعنى القرب وهي على أقسام. أخصّها الولاية الخاصة وهي الحقيقة المحمدية ﷺ وهي بمكان من القرب بحيث لا أقرب منه إليه تعالى وهي المسمات بالعقل الأوّل، والقلم الأعلى، والعقل القرآني في مقام وجودها الصوري التجردي هذا بلحاظ القرب إليه تعالى.

وأمّا بالنسبة إلى النهاية في عالم الخلق والنزول إلى عالم البشرية فهو المسمّى بمحمد بن عبدالله على وفي الحكيّ وخاتم الأنبياء عند ظهورها البشري الجسماني، وفي الحكيّ عن المناقب لابن شهر آشوب أنه قال على الله وفاتح باب الشفاعة يوم القيامة» وقال على الله وفاتح باب الشفاعة يوم القيامة» وهذه الحقيقة بجميع مراتبها الظاهرية والباطنية تكون في مقام الحضور والوصل والمشاهدة، الذي هو بغية كلّ نبيّ وولي. ثم أقرب الأولياء إليه سلفاً وخلفاً بحسب التابعيّة الحقيقية المطلقة هو الحقيقة العلوية المسمى في البداية بالنفس الكليّة المؤوّلية، واللوح المحفوظ لما أفاده وكتبه القلمُ الأعلى.

وأمّ الكتاب الحافظ للمعاني التفصيليّة الفائضة عليه بتوسط الروح الأعـظم

الحمدي، وإليه يشير قوله تعالى: ﴿وإنّهُ في أمّ الكتابِ لدينا لَعليٌ حكيمٌ ﴾ (١) وسيأتي بيانه وهو العقل الفرقاني؛ وذلك عند وجوده التجردي، وهو في النهاية الخلقي على إبن أبي طالب على عند وجوده البشري الجسماني، ثم الأقرب فالاقرب من العقول والنفوس الكلّية بعد العقل الأول، والنفس الأولى الظاهرة في صورة الأنبياء والمرسلين سابقاً، وصور الأولياء أي الأئمة المعصومين لاحقاً على ثم إن الأئمة ملحقون \_كا تقدم \_بالحقيقة العلوية في العوالم والمقامات كلّها.

ثم اعلم أن هذه الحقائق بما لها من المراتب هم المقرّبون لديه تعالى كلّ بحسبه، لايضاهيهم أحد إلَّا الحكماء والعلهاء، الذين منازلهم دون منازل الأنبياء والأولياء، وهذا لامطلقاً، بل إذا اقتبسوا أنوار علومهم من مشكاة النبوّة والولاية، وإلَّا فليسوا من الحكماء والعلهاء في شيء إلَّا بالجاز؛ وذلك لأن الوصول إلى الله تعالى، ونيل روح الوجود من المنبع الحقيقي لا يمكن إلَّا باتباع الأنبياء والأولياء أي الأثمة صلوات الله علمهم أجمعين.

والوجه فيه أن العقل لا يهتدي إلى الله تعالى اهتداءً تطمئن به القلوب، وير تفع عن صاحبه الريب والشك، ولا سبيل له في معرفة الحق إلا بأن ينظر في الممكنات، ويستدل بها على مُوجِدها وهو الحق تعالى. ثم على وحدته ووجوبه وعلمه وقدرته، ولا يعلم من صفاته الثبوتيّة إلا هذا القدر ومن صفاته التقديسيّة أنه ليس بجسم ولا جسماني ولا زماني ولا مكاني وأمثال ذلك. ومن المعلوم أنّه ليس هذا الاستدلال إلا من وراء الحجب لا المشاهدة، إذ لا يحضر عنده إلا مفهومات ذهنيّة، ومعقولات ثانية لا تسمن ولا تغني من جوع. وهذا بعينه كمن أراد أن يستغني بمنهوم الحلاوة عن السكر، وبمفهوم السلطنة عن السلطان.

فأصحاب العقول كلُّهم كالَّذين قال الله تعالى فيهم ﴿ أُولئك يُنادُون مَن مَكَانَ

١ ـ الزخرف: ٤.

بعيد ﴾ (١) لأنهم يجعلون الحق بعيداً عن أنفسهم، ويكتفون عن ذات الحق الأوّل، ومشاهدة الذوات المقدسة العقلية، وملاقات حقائق أهل الجبروت والمملكوت القاطنين في طبقات الوجود بمفهومات ذهنيّة وحكايات مثاليّة. ومعلوم أنهم مع حالهم هذا، لا يجري لهم طريق الاستدلال إلَّا في الذهنيّات والكلّيات التي هي طور العقل. وأما الأمور التي هي وراء طور العقل من أحوال الآخرة وأحكام البرازخ، فيبت فيها ويقف من غير أن يهتدى إليها إلَّا باتّباع الشريعة.

والحاصل أن الحقّ تعالى وجوده ليس بمفهوم الوجود، بيل هيو المعنون بيه والحكى عنه، والوجود الخارجي الحقيق غير موصوف بما يتّصف به المفهوم من الكليّة والجزئيّة والإطلاق والتقييد وغيرها، بل إنّما نتوهمه غير معقول ولا محدود، بل شيء مثبت موجود غير مقيد لا مبطل ولا معدود، خارج عن الحدين حدّ التعطيل والتشبيه، وكذا أوصافه وأسماؤه وآثاره ولها حقائق، وكذا العقول المفارقة والنفوس الكلّية، وحقائق الأولياء، وحقائق الموجودات كلّها من أفعاله وآثاره، فالمعرفة به تعالى وبشؤونه لا يكون بطريق العقل، إذ ليس له إلّا انتزاع المفهوم في فل أمر، وأين هذا من واقعه، فواقعه لا يصل الإنسان إليه إلا بمتابعة الشرع الأنور، وبالتخلق بالأخلاق الإلهية لترتفع الحجب عن القلب، فتتضح فيه هذه الامور، وسيأتي توضيحه قريباً.

فظهر أن الوصول إلى المعارف والحقائق الإلهيّة لا يكون بطريق العقل، بل لابدّ من متابعة صاحب الشرع، وإنما العقل هو الحجة الباطنة، أقيم في الإنسان لقبول حجّة الظاهر وهم الرسل والأعُمّة عليه ولتمييز الحق من الباطل كما لا يخنى، والعقل كما في الخبر كالسراج وسط البيت يستضاء به؛ لتتميّز الأشياء الحقة من الباطل منها فتدبّر.

فصل: إعلم أن تشخيص الطريق الموصل إلى المعرفة، وإلى مقام الوصل في

١ \_ فصلت : ٤٤ .

غاية الصعوبة، فلا يكاد يوجد إلَّا بعد التخلّص من وساوس الشيطان الرّجيم، وهذا لا يكون إلَّا بالاستقامة على طريق الحق بالعلم الصحيح، والعمل الصالح. والمراد من العلم هو العلم الربوبي المتعلق بمعرفة ذاتمه وصفاته وأفعاله، وكمتبه ورسله، وحقيقة الملائكة والشياطين وعلم القلب وأحواله، وكيفيّة سلوك العبد من الدنيا إلى الآخرة، ومن الخلق إلى الحقّ، ويعلم طريق تخلّصه عن إضلال الشياطين، شياطين الجن والانس، ويهيئ نفسه بان يستعد لقبول إلهام الملك، بعد تشخيص الفرق بين إلهام الملك ووسوسة الشياطين فهذه هي أصل العلوم الإيمانية التي بها يمكن للإنسان أن يجاهد ضد أحزاب الشيطان؛ وهي أصل الصراط المستقيم المدعو من الله تعالى في كلّ صلاة مرتين، وهذا هو الدين دين التوحيد المسلوك لنبيّنا وسائر الأنبياء والأعمة الطاهرين المسلوك في شرح قوله الله وصراطه، الآيات والأحاديث المبيّنة للصراط المستقيم، وأنه ولاية أمير المؤمنين على.

والمراد من العمل مع أنه فنون كثيرة هو سلامة القلب عن كدروة الشهوة وغشاوة الغضب، فحرجع جميع فنون العمل إلى هذا، ولا شيء للإنسان بعد المعرفة أنفع من سلامة القلب من الكدورات والغواشي، قال تعالى: ﴿ يوم لا ينفع مالٌ ولا بنون \* إلا مَن أتى الله بقلبٍ سليم ﴾ (١) وهذه المرتبة أعني سلامة القلب هي الّتي أمر الله تعالى خليله على بقوله ﴿إذ قال له أسلم قال أسلمت لرّب المالمين ﴾ (١) وإليه يشير قوله تعالى: ﴿ فَمَن أسلم فأؤلئك تحرّوا رَشَداً ﴾ (١) فكلّ مَن سلم قلبه فقد فاز بدرجة الإسلام الحقيق، وهذه أيضاً مما لا تتيسر إلّا بتوفيق الله، حسبا قدّر له في الأزل أن يكون من جملة الأخيار، آمنا من سخط الجبّار كما قال تعالى: ﴿ ما كان الله المؤرث الله عنه الله المؤرث الله المؤرث الله المؤرث الله المؤرث الله المؤرث المؤرث الله المؤرث الله الله المؤرث الله المؤرث الله المؤرث الله المؤرث ا

۱ ــالشعراء : ۸۸، ۸۹.

٢ ـ البقرة: ١٣١.

٣-الجن: ١٤.

لِبذر المؤمنينَ على ما أنتم عليه حتى يَمِيزَ الخبيثَ مِنَ الطّيب (١٠٠ وكيف كان فالمؤمن الحقيق من تتميز خُبئيته الجسمانية الشيطانية عن طينته الروحانية الملكية، فيزيل الخبائة الظاهرية والباطنية عن ظاهره وباطنه كها قال تعالى: ﴿وفروا ظاهر الإثم وباطنه ﴾ (١٠ ويتجلّى بالطينة الروحانيّة الملكيّة فينور بنور المعرفة. ثم إنه سيجىء في الشرح الاحاديث المفسّرة لسلامة القلب فانتظر.

فصل: قد علمت من مطاوي ما تقدم أن الوصول إلى معرفته تعالى، والى سائر المعارف، والى السعادة الأبدية منوطة بأمرين.

أحدهما: الاطلاع على الحقائق والمعقولات بالعلوم الكلّية الإلهيّة.

وثانيها: الاتصاف بالصفات المحسّنات، والتنزّه عن القيود والمضائق السفليّات بالآراء العلميّة.

ومن المعلوم أنّ الإنسان بطبعه الأولى المشار إليه بقوله تعالى: ﴿وَخُلَقَ الإنسان ضعيفاً﴾ (٢) يكون ضعيفاً بنفسه، وخالياً عن هذه الأمور، وجاهلاً بهاكها صرّح به أيضاً قوله تعالى: ﴿والله أخرجكم من بطون أمّهاتكم لا تعلمون شيئاً﴾ (١) فلا يمكنه العلم بها لضعفه وجهله، فلا محالة من أن تفاض تلك الأمور عليه من الله تعالى بتوسط الملائكة والرسل.

وبعبارة أُخرى: انه ليس كلّ واحد من الناس ممن تيسّر له التفطن بالكمالات والاتصال بعالم العلويّات والملكوت إلّا بتأييد منه تعالى، وبالروح القدس المتصل بالفيض العلوى، وبحيث يعلم الأشياء بإلهام غيبي ومدد ساوي.

وهذا الإنسان الكذائي هو النبيّ أو الولي، وما يـقبله بحسب صفاء بـاطنه،

١ \_ آل عمران : ١٧٩ .

٢ \_ الأنعام: ١٢٠.

٣\_النساء: ٢٨.

٤ \_ النحل: ٧٨.

وإشراق روحه عن الملك الملقي إليه المعارف، أو عنه تعالى بلا واسطة، كهاكان للنبي الأعظم ﷺ هو الوحي بالنسبة الى الأنبياء، وهو الإلهام بالنسبة الى الأولياء أي الأمّة ﷺ وسيجىء الفرق بينهما فها بعد.

فظهر وثبت مما ذكر أنه لابد لهداية الخلق وإرشادهم الى طريق النجاة، وإيصالهم الى المعاد من وجود متوسط بينهم وبين الله تبارك وتعالى، يأخذ هذا الوجود المتوسط منه تعالى العلوم والكمالات من تعليم بشري ويوصلها إليهم كما أشار إليه قوله تعالى: ﴿ويعلّمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين﴾(١) وقوله: لفي ضلال إشارة إلى ضعفه الذاتي، وجهله بالمعارف الذي نتيجته الضلال والله العالم.

هذا ولو أخذ كلّ إنسان علمه من إنسان آخر من غير أن ينتهي الى الوحي والإلهام؛ لأدى ذلك الى غير النهاية المحمودة، فلابد من الانتهاء الى من يأخذ العلوم والكالات من معدن اللاهوت بلا تعلّم ولا تقليد وستأتي الأخبار الدالة على هذا في الشرح، مضافاً الى أنّه لو لم ينته الى الوحي، لأدّى أمر الكالات والسعادات المأخوذة من العقول البشرية الى الهرج والمرج والمعاندة والتّضاد؛ لاختلاف الاستظهارات من العقلاء كها هو المشاهد من الفلاسفة غير الملتزمين بشرع، كها لا يخفي على من راجع أحوالهم.

فلابد حينئذ من الاحتياج في الهداية الى السعادة الأبدية والكالات، والوصول إليه تعالى النبي عَلَيْ وهدايته، وإلى الأولياء المنصوبين من قبله العالمين بعلمه كما لا يخفى المناهد ا

فصل: ثم إنّه لا يتوهم أحد أنّ النبي ﷺ يكون علمه عن الملك الموحى إليمه على سبيل التقليد هيهات! فإنّ العلم التقليدي ليس علماً في الحقيقة إذ العلم هـو

١ \_ الجمعة : ٢ .

انيقين كيف لا يكون كذلك وقد قال الله تعالىٰ في حقّ نبيّه ﷺ: ﴿قل هذه سبيلي أدعو إلى الله علىٰ بصيرة أنا ومن البعني ﴾ (١٠) فأخبر الله تعالىٰ أن دعو ته ﷺ تكون علىٰ بصيرة ويقين، وقال أيضاً: ﴿قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين ﴾ (١٠) فعبر عن القرآن الموحىٰ إليه ﷺ بالنور، وقال تعالىٰ في حقّه ﷺ: ﴿لقد رأىٰ من آيات ربّه الكبرىٰ ﴾ (١٠) فأخبر أنّه ﷺ رأىٰ من الآيات رؤية قلبيّة تساوق عين اليقين.

هذا وقد ثبت في العلوم الإلهيّة أنّ القلب الساذج غير المنطبع بالرين والمادة، لو تخلّى عن احتجابه بالبدن وقواه، ولم يتعلق بالدنيا، ولم يخلد إليها لاتصل بالمبادئ العالية والملائكة المقرّبين، وتكون علومه عن يقين لظفره بالمبادئ والأسباب، بسبب اتصال نفسه القدسيّة بالملائكة من نحو جبرئيل على أو اتصاله بروح القدس الذي ورد أنه خلق أعظم من جبرئيل وميكائيل على كما ورد في حقّ نبيّنا على أو اتصاله بالله تعالى بدون واسطة أحد، كما كان هذا لخصوص نبيّنا على وستأتي الأحاديث الواردة في هذا الباب، وبيان هذه الخصيصة له على في طي الشرح.

وكيف كان فعلوم الأنبياء خصوصاً نبيّنا ﷺ تكون بنحو اليقين، ولولا ذلك لما كان لمتابعته وجه، لحصول الظن والتقليد بغيره أيضاً، ولما حصل اليـقين بـل ولا الاحمينان بصدق قوله كما لا يخني.

فصل: في بيان شرح الإنسان بما هو إنسان، وبيان كيفية صيرورته إنســـاناً كاملاً وهي في ضمن أُمور.

الأول: إعلم أنّ الموجود إما فوق التمام، وهو الذي يفضل عن وجوده وجــود غيره، ويفيض على غيره لفرط كـاله، ويكون في جميع شؤونه فــوق التــام، أي لا

۱ ـ يوسف: ۱۰۸.

٢ \_ المائدة: ١٥.

٣ ـ النجم: ١٨.

يكون فيه ما بالقوة، بل جميع شؤونه بالتمام وفوق التمام، وهو واجب الوجود جلّ جلاله وليس المراد من أنه يفضل من وجوده وجود غيره، ومن الإفاضة على غيره خروج شيء منه على غيره، بل ما حققه العلماء الراسخون من أنّه بديع الأمور والسموات والأرض لفرط جوده وسخائه وكرمه، وتوضيحه موكول الى محله.

وإما يكون هو التمام، وهو الذي يوجد له كلّما يمكن له في أول الكون، وبحسب الفطرة الأولىٰ من غير انتظار.

قيل: وهو الأنوار المجردة القاهرة القاطنة في حظيرة القـدس، أعـني العـقول الفعّالة، قيل: وهي كلهات الله التامات المشار إليها في الأدعية المأثورة عنهم ﷺ.

وإما يكون هو المستكني وهو الناقص، الذي لا يحتاج في تمامه وكماله إلى أمر مباين عنه خارج عن أسبابه الذاتية ومقوّماته، قيل همو كالنفوس الفلكيّة المستكفية في خروجها عمّا بالقوة إلى الفعل في حركاتها الشوقيّة بمبادئها الذاتيّة العقليّة.

وبعبارة أُخرى: إنّ كمالاتها حاصلة عن ذاتياتها العقلية، ولا تحتاج الى غير ذاتها، بل هو مستكف في كماله بذاتيّاته، وقد يقال هو نفوس الأنبياء أيضاً لاسما خاتهم ﷺ حيث لم يحتج في تكميل نفسه القدسية الى معلم خارج بشري بل يكاد زيت نفسه يضيء بنور ربّه ولو لم تمسسه نار التعليم البشري لغاية لطفه وذكائه.

أقول: كون نفس النبيّ الأعظم ﷺ من المستكني مطلقاً محل تأمل أمّا بالنسبة إلى روحه المقدسة فلدلالة كثير من الأخبار على أنه ﷺ مؤيّد بسروح القدس والروح الذي هو أعظم من جبرئيل وميكائيل، وسيجيء بيانه فهو ﷺ خارج موضوعاً عن الأرواح والموجودات، بل حقيقته فوق التأم السابق ذكره كما لا يخني.

وأما بالنسبة الى بدنه المقدس فيمكن أن يكون من المستكفي إلّا أنه لاكسائر المستكفين، حيث إنّ جهاته البشرية أيضاً تكون كهالاتها بذلك الروح القدس، ولها خصائص ليست لغيره، وهكذا آله الطاهرون من الأئمة الطاهرين وبنته الطاهرة ٦٢......الأنوار الساطعة

فاطمة الزهراء سلام الله عليها.

والحاصل أنه وآله عليه وعليهم السلام وإن كانوا من المستكفين من الجهات البشرية إلّا أنّ لهم خصائص تخصّهم وليست لغيرهم.

وإمّا يكون هو الناقصِ وهو ما يحتاج الى غيره في كــاله اللايــق بحــاله، ولا يوجد له في أول الفطرة ما يستكمل به بنفسه.

وبعبارة أخرى: الناقص هو الذي نقص عن الكمال، وله بحسب ذاته وبالقوة استعداد الكمال بالفعل، ولكن يحتاج في ذلك إلى من يكمله من معلّم خارجي، وهذا كالنفوس البشرية المعبر عنها في كلهاتهم بالنفوس السفليّة التي هي كملهاته السفليّ.

فقال بعضهم في بيان مصاديق ما ذكر: إنّ العقول المقدسة عن الأجرام هي كلمات الله التامّة العليا، والنفوس المدبرة للساويّات هي كلماته الوسطى، والنفوس السفلية هي كلماته السفلي، وأما ما هو فوق التمام فهو واجب الوجود جلّ شأنه العزيز.

أقول: ولتحقيق هذه الأمور مقام آخر وإغا ذكرنا هذا التقسيم ليعلم أنّ النفوس البشرية غالباً تكون من الناقص، المحتاج في كهاله إلى غيره، وليس له إلّا الاستعداد الذاتي بالإمكان والقوّة للترقيّ فالكلام يقع في شرح حال هذا الإنسان الناقص، وبيان كيفيّة صيرورته إنساناً كاملاً.

الأمر الثاني: اعلم أنّ للإنسان نشأت فالأُولى منها النشأة العنصرية فإن عناصره إذا صفت، وامتزجت مزاجاً قريباً من الاعتدال جدّاً، وسلكت طريقاً إلى الكمال أكثر مما سلكه الكائن من النبات والحيوان، وقطعت من القوس العروجيّة أكبر مما قطعته سائر النفوس، فيحنئذ اختصّت من الواهب جلّ وعلا بالنفس الناطقة والمستخدمة للثائر القوى النباتية والحيوانية، فإن زيادة الكمال على حسب زيادة الصفاء والاعتدال، فإذا بلغت المواد بأمزجتها غاية الاستعداد،

وتوسطت غاية التوسّط من الأطراف الممعنة في التضاد، فاعتدلت وتشبّهت بالسبع الشداد الخالية عن التفاسد، البعيدة عن الأضداد، فحينئذ استحقت من واهبها الجواد لقبول فيض، أكمل وجوهر أعلى وأشرف من هذه النفوس والصور، فحينئذ قبلت من التأثير الإلمّي ما قبله الجرم الساوي والعرش الرحماني من قوة روحانيّة مدركة للكلّيات العقليّات بذاتها، والجزئيّات الحسيّات بقواها وآلاتها، وصارت متصرفة في المعاني سالكة الى سبيل الله الحق الأكبر.

والى هذا الاعتدال والاستعداد يشير ما رواه الفيض الكاشاني في الكلمات المكنونة قال: روي في كتاب الغرر والدرر أنّ أمير المرّمنين ﷺ سُئل عن العالم العلوي، فقال: صور عارية عن المواد، خالية عن القوة والاستعداد، تجلّى لها ربّما فأشرقت، وطالعها فتلاًلات، وألقى في هويّتها مثاله، فأظهر عنها أفعاله، وخلق الانسان ذا نفس ناطقة إن ذكاها بالعلم والعمل فقد شابهت جواهر أوائل عللها، وإذا إعتدل مزاجها وفارقت الأضداد فقد شارك بها السبع الشداد.

وفيه روي: أنّ بعض اليهود إجتاز به وهو يتكلم مع جماعة فقال له: يابن أبي طالب لو أنّك تعلّمت الفلسفة لكان يكون منك شأن من الشأن فقال على: وما تعني بالفلسفة؟ أليس من اعتدل طباعه صفا مزاجه، ومن صفا مزاجه قوى أثر النفس فيه سما الى ما يرتقيه، ومن سما الى ما يرتقيه فقد تخلق بالأخلاق النفسائيّة، فقد صار موجوداً بما هو إنسان دون أن يكون موجوداً بما هو حيوان، ومن صار موجوداً بما هو إنسان فقد دخل في الباب الملكي الصوري، وليس له عن هذه الغاية مفرّ، فقال اليهودي: الله أكبر يابن أبي طالب لقد نطقت الفلسفة جميعها في هذه الكلمات رضى الله عنك.

أقول: ولعل الحديث المعروف من أن العقل السليم في البدن السليم يشير الى هذا الاعتدال والتسوية في المزاج، فإن له دخلاً عظيماً في قوة العقل وكمال الإنسان، هذا وقد عبر في القرآن المجيد عن تعديل المزاج المذكور بالتسوية، تشبّهاً بـتسوية

جوهر المرآة وتصقيل وجهها على وجه يقبل العكس، وعبر فيه عن إفاضة نور النفس عليها بالنفخ في قوله تعالى: ﴿فَإِذَا سَوِيته وَنَفَخَتُ فَيه مَن روحي﴾ (١٠) فالنطفة الانسانيّة عند تمام الاستواء والاعتدال يستحق باستعدادها نفساً يدبرها، ويفيض عليها الروح البشري من جود الجواد الحق الواهب لكل مستحق ما يستحقه، فالتصفية فيها عبارة عن الأفاعيل والاحالات المرددة لأصل النطفة في الأطوار السالكة بها الى صفة الاستواء والاعتدال.

ولها (أي للروح الانساني) نشأة أُخرى وهي النشأة الروحية الإنسانيّة وهو أنه يمكن أن تعلم النشأة الثانية للروح الإنسانيّة، فإنه عند تسوية صفات النفس وتعديل ملكاتها وأخلاقها في أوان الأربعين يستحق لفيضان الروح الإلهي الذي هو من أمر الله وكلمته، والروح الإلهي الأمري غير الروح البشري النفساني كاستجيء: الاشارة اليه فها بعد.

ثُمُّ إن إطلاق التسوية والنفخ والروح في كل نشأة وطور بمـعنىٰ آخـر، إلا أن النشئات متحاذية متطابقة تطابق الظاهر مع الباطن والبدن مع النفس.

وكيف كان فالنفس البشري الانساني في الحقيقة نور من أنوار الله المعنوية من الله مشرقها ومغربها الى هذا القالب المظلم، أي النشأة الأولى التي مرّ ذكرها آنفاً وقد حدّها الحكماء حدّاً بحسب الاسم بأنها كهال أول لجسم طبيعي آلي ذي حياة بالقوة من جهة ما يدرك الأمور الكلّية ويفعل الأفعال الفكريّة ولها نشأت أخرى ستعرفها فيا يأتي.

الأمو الثالث: اذا عرفت حدّها المذكور فأعلم أنها جوهرة روحانيّة حيّة بذاتها، فإذا قارنت جسماً من الأجسام صيّرته مثلها كالصورة الناريّة فإنها جوهرة حارّة فإذا جاورت جسماً من الأجسام صيّرته حارّاً مثلها، وظهر مما ذكر أيضاً أن للنفس قرّتين علّامة وعيّالة.

١ ـ الحجر: ٢٩.

فهنا أمران:

الأول: إعلم أن لها قوة فعالة بقوّتها العلامة وبسببها، فهو بقوّتها العلامة تفعل، بأن تنزع رسوم المعلومات من هيولاها وتصوّرها، كملك الموت ينزع الأرواح من الأجساد، ويصعد بها الى عالم الآخرة فيكون ذات جوهرها لتلك الصورة كالهيولا، وهي فيها كالصورة وبقوتها الفعالة يخرج الصور التي في فكرها وينقشها في الهيولا الجسمانيّة كالمادة البدنيّة لها، فيكون الجسم عند ذلك مصنوعاً لها آلة في سائر أفاعيلها.

الثاني: أعني قوة العلامة وهي التي تقبل النفس بها صور المعارف والمعقولات فا فوقها ويتعلّمها، وكلّ من تعلم علماً فإن صورة المعلوم كانت أولاً في نفسه بالقوة، فإذا تعلّمه صارت فيها بالفعل، والتعلّم ليس إلّا سلوك الطريق من القوة الى الفعل، والتعليم ليس سوى الدلالة على الطريق، والاستاذون هم الأدلّة وتعليمهم هو الدلالة والهداية الى الصراط المستقيم الى المطلوب المدلول عليه.

فثبت أنّ للنفس باعتبار ما يخصها من القبول عمّا فوقها، والفعل فيها دونها قتين علّامة وفعّالة فبالأولى تدرك التصورات والتصديقات، ويعتقد الحق والباطل فيها يدرك ويعقل ويسمّى بالعقل النظري، قيل وهو من ملائكة جانب اليمين. وبالثانية يستنبط الصناعات الانسانيّة ويعتقد القبيح والجميل فيها يمترك ويفعل ويسمّى بالعقل العملي. قيل: وهو من ملائكة جانب الشهال، وقد يقال إنه أشير إليها في الكتاب الإلمّي: ﴿وجاءت كلّ نفس معها سائقٌ وشهيد﴾ (١) وبالسائق يستعمل الفكر والرويّة في الأفعال والصنايع مختارة للخير أو ما يظنّ خيراً، أوّ لما الجربزة والبلاهة والتوسّط بينها المسمّى بالحكمة وهي من الأخلاق، والاشتراك لفظي بينها وبين الحكمة التي هي من العلوم الكلّية المنقسمة الى الحكمتين، فإنها كلّما

١ ـ سورة ق : ٢١.

٧٠.....الأنه از الساطعة

كانت أكثر كانت أفضل.

وبعبارة أُخرىٰ: إنّ الحكمة الكلّية غير الحكمة العمليّة بالعقل العملي فإن الثانية يكون حسنها في التوسط دون الأطراف، وهذا بخلاف الأُولىٰ فإنها كلّما كانت أكثر كانت أفضل وتوضيحه أكثر مما ذكر مذكور في محلّه.

وهذه القوة أي العقل العملي مطيعة للأُولىٰ أي النظري مستمدّة منها في كثير من الأمور، ويكون الرأي الكلّي عند النظري، والرأي الجزئي عند العملي المعدّ نحو المعلول.

فصل: قد تقدم أنّ للإنسان صورة من عالم الشهادة المحسوسة، وروحاً من عالم الشهادة المحسوسة، وروحاً من عالم الغيب الملكوتي، وسرّاً مستعداً لقبول فيض النور الإلهي، فبالتربية يترقى من عالم الشهادة الى عالم الغيب وهو الملكوت، وبسرّ المتابعة وخصوصيًاتها يترقى من عالم الملكوت الى عالم المجبروت والعظموت وهو غيب الغيوب، قال على فتصل الى معدن العظمة.

والسرّ في ذلك أنّ الإنسان الكامل لما كان غاية سلسلة الأكوان وخليفة الله، لكونه أبدع ما في عالم الإمكان، فيكون علمه لمعة من نور علم الله كما أنّ وجوده مرآة لشمس وجود الله ففي قوله تعالى: ﴿إنّي أعلم غيب السموات ﴾ بعد قوله تعالى: ﴿فلمَا أنبأهم بأسمائهم ﴾ إياء لطيف بأن آدم من شأنه أن يعلم غيب السموات والأرض، ومن شأنه أن يقول: «إنّي أعلم ذلك» لإعطاء نشأته علم ذلك، وإلى هذه الحقيقة الإنسانية يشير قوله تعالى: ﴿وأعلم ما تُبدون وما كنتم تكتُمون ﴾ (١) فإنه لعلّه إشارة إلى أنّ حقيقة الإنسان صورة علم الله وهو كتاب جامع ونسخة مجموعة لظاهر الملك وباطن الملكوت.

والملائكة المدبّرة أي أرواح العالم ومكنوناته، وظواهرهم أي الانسان اجرام

١ ـ البقرة: ٣٣.

العالم وشهاداته.

وببيان آخر: أنّ الانسان الكامل حيث ابتدأ وجوده كان من أدنى الأشياء أي من تراب وماء مهين، وقد أنشأه الله مستعداً لأن ينتهي الى أعلى المقامات، فلابد من مروره على سائر الدرجات الكائنة في الممكنات من الباطن والظاهر عند أداء الأمانات. ولابد له من بلوغه الى الغاية، وغاية كل شيء لا تظهر إلّا عند بلوغ ذلك الشيء الى تلك الغاية، وغاية كل شيء لا تظهر إلّا عند بلوغ ذلك الشيء الى تلك الغاية، وغاية كل شيء غيب ذلك الشيء، وقد ثبت في محمله أنّ الإنسان الكامل غاية ما في الأرض والسهاء بحسب الأجناس والدرجات فهو إذاً غيب السموات والأرض كها هو ظاهرهما، والله تعالى عالم به قبل خلقه وبلوغه الى علم مقام قرب أو أدنى، فهو غاية وجود الأكوان وثمرة شجرة الأفلاك والأركان، بل صفوة عالم الإمكان والمصداق الحقيقي لهذا محمد وآله الطاهرون كها لا يخفى وسيجىء في الشرح بيانه.

فصل: إعلم أنّ العوالم بكثرتها تجمعها عوالم ثلاثة: عالم الدنيا، وعالم الآخرة وعالم العقل، والمدارك الإنسانيّة ثلاثة، والإنسان بحسب غلبة كل واحد منها يقع في عالم من هذه العوالم والنشأت، فبالحسّ يقع في العالم الدنياويّ وبه ينال الصور الحسّية الكائنة الفاسدة الملذّة والمولمة، بحسب الملائمة والمنافرة. وبالقوة الباطنيّة الجزئيّة يقع في النشأة الثانية التي هي عالم الصور الأخرويّة المنقسمة الى الجنة والجحيم، وبالقوة الباطنية العقليّة تقع في النشأة الثالثة التي هي عالم الصور العقليّة الاهتية، قيل: وهي العقول الإفلاطونيّة.

فالناس أصناف ثلاثة:

أهل الدنيا وهم أهل الحسّ، كالأنعام والبهائم أو أضلّ سبيلاً كما قال تـعالى:
 أولئك كالأنعام بل هم أضلَ ﴾(١).

١ - الأعراف: ١٧٩.

 • أهل الآخرة، وهم الصلحاء وأهل الاعتقادات التقليديّة الظنيّة الخياليّة أي أهل الحقّ الثابت لهم بالحجة دون الشهود كما تقدمت الإشارة إليه.

● أهل الله وهم العرفاء بالله وملائكته وكتبه ورسله واليــوم الآخــر بــالنحو الشهودي، ولكلّ هذه المراتب أحوال وأحكام قد ذكرت في محلّها كما لا يخنيٰ.

فالإنسان الكامل وأهل الله هو القابل لأن يتجلّى الحق في مرآة قبله بعلم مستأنف منه تعالى، وهذا لا يكون لغير الإنسان الكامل قال تعالى، وهذا لا يكون لغير الإنسان الكامل قال تعالى، وهذا لا يكون لغير الإنسان الكامل قلى يحفِ بربّك أنّه على كلِ شيء شهيد (١٠) وقال تعالى: ﴿وفي أنفسكم أفلا تُبصرون (١٠) فإنّ الإنسان الكامل إنما يصير قابلاً ولائقاً لقرب الحق بواسطة معرفته وشهوده القلبي له تعالى، لا لجهات أخرى تكون فيه فما للتراب وربّ الأرباب.

فصل: في معرفة النفس، وأنها أساس الإيمان والتوحيد.

إعلم أنّ المتحصّل من البراهين القطعيّة أنّ أقرب الطرق إلى معرفته تعالى هو طريق معرفة النفس، ومجملهُ هو الإعراض عن غير الله تعالى، والتوجه التام إليه تعالى، وتفصيله أنّه دلّت آيات قرآنيّة على كون معرفة النفس هي الطريق الى معرفته تعالى فنها قوله تعالى: ﴿ سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتّى يتبيّن لهم أنّه الحقّ ﴾ ومنها قوله تعالى: ﴿ ولا تكونوا كالذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم أولئك هم الفاسقون ﴾ (٣).

وهذه الآية كعكس النقيض لقوله ﷺ في الحديث المشهور بين الفريقين «مَن عرف نفسه عرف ربّه» فإن قوله ﴿نسوا الله فأنساهم أنفسهم﴾ نقيضة بحسب المعنىٰ ذكروا الله فذكرهم أنفسهم فإن الذكر نقيض النسيان، ثم إنّ عكس هذا النقيض هو

۱ ـ فصلت : ۵۳.

٢ \_ الذاريات : ٢١.

٣-الحشر: ١٩.

🗆 مَن عرف نفسه عرف ربّه.

١ ـ المائدة : ١٠٥.

- 🗖 مَن عرف نفسه جلّ أمره.
- 🗆 مَن جهل نفسه كان بغيره أجهل.
- 🗆 مَن عرف نفسه كان بغيره أعرف.
- 🗆 مَن عرف نفسه فقد انتهى إلى غاية كلّ معرفة وعلم.
- □ مَن لم يعرف نفسه بَعُدَ عن سبيل النجاة، وخبط في الضلال والجهالات.
  - 🗆 معرفة النفس أنفع المعارف.
  - 🗆 الفوز الأكبر مَن ظفر بمعرفة النفس.
  - □ لا تجهل نفسك فإنّ الجاهل معرفة نفسه كجاهل كلّ شيء.

ثم إنّه لا تصغ الى من قال بأن المراد استحالة معرفة النفس لتعليقها بمعرفة الرّب وهو مستحيل. فعرفة النفس أيضاً مستحيلة، فإنّه يدفعه قبوله «أعرفكم بنفسه أعرفكم بربّه»، فإنه ﷺ ربّب معرفته تعالى على معرفة النفس بنحو القضية الموجبة، فأثبت معرفة الرب على معرفة النفس، وهذا يأبي حمله على النفي كها لا يخفى.

نعم إنّ المعرفة الفكريّة أي التفكر في الذات تعالى مستحيلة، وأما المعرفة الشهوديّة بالمعنى الذي يأتي بيانه فلا. ومع التسليم فإنما المستحيل معرفته تعالى ععنى الإحاطة التامة بكنهم تعالى، وأما المعرفة بقدر الطاقة الإمكانيّة فغير مستحيلة.

وبالجملة فكون معرفة النفس أفضل الطرق، وأقربها إلى الكمال مما لا ينبغي الرّيب فيه، وإنما الكلام في كيفية هذا المسير.

فنقول: قد ذكر العلماء العارفون أنّ المستفاد من الآية المباركة وهي قوله تعالى: ﴿سنريهم آياتنا﴾ أنّ تحصيل معرفته تعالىٰ علىٰ وجهين:

الأول: هو السير الآفاقي والثاني: السير الأنفسي.

أمًا الأول: فجمله هو التفكر والتدبر والاعتبار بالموجودات الآفاقيّة الخارجية

عن النفس من صنايع الله تعالىٰ، وآياته في السهاء والأرض؛ ليورث ذلك يقيناً بالله وأسهائه وأفعاله لأنها آثار وأدلَّة، والعلم بالدليل يوجب العلم بالمدلول بالضّرورة، هذا ولكن الظاهر بل الحق أنّ السير الآفاقي وحده لا يوجب معرفة حـقيقة ولا عبادة حقيقة؛ لأن إيجاب الموجودات الآفاقيّة للمعرفة إنما هو بكونها آثاراً وآيات. وهذه كما ترى لا توجب إلّا علماً حصوليّاً بوجود الصانع تعالى وصفاته، وهذا العلم ينحل الى قضيّة ذات موضوع ومحمول واقع عليها، والقضيّة إنما هي من المفاهيم الحاصلة في النفس والتي يتعلق بها التصديق في الذهن، وهذا قصاري ما يحصل من العلم بوجوده تعالىٰ من التفكر في الآيات الآفاقيّة، مع أنّه قد ثبت في محلَّه أنَّ الحقّ سبحانه وتعالىٰ قد قام البرهان من نحو قوله الله: بل هو شيء بحقيقة الشيئية، وقوله ﷺ: هو شيء مثبت موجود، علىٰ أنَّه سبحانه وجود محض لا مهيّة له، فيستحيل دخوله في الذهن لاستلزام ذلك مهيّة خالية في نفسها عن الوجودين، موجودة تارة بوجود خارجي وأخرىٰ بوجود ذهني وهي مفقودة هاهنا، فكلُّ ما وصفه الذهن وتصوّره واجباً، وحكم عليه بمحمولاته من الأسماء والصفات فـهو غيره سبحانه البتة، والى ذلك يشير ما في توحيد الصدوق مسنداً عن عبدالأعلىٰ عن الصادق الله في حديث: «ومَن زعم أنّه يعرف الله بحجاب أو بصورة أو بمثال فهو مشرك؛ لأن الحجاب والصورة والمثال غيره وإنَّا هو واحد مـوحَّد، فكـيف يوحّد من زعم أنه عرفه بغيره، إنما عرف الله مَن عرفه بالله فمَن لم يعرفه به فليس يعرفه إنما يعرف غيره، ليس بين الخالق والمخلوق شيء، والله خالق الأشياء لا من شيء، يسمىٰ بأسمائه، فهو غير أسمائه والأسماء غيره والموصوف غير الوصف. فمن زعم أنَّه يؤمن بما لا يعرف فهو ضالٌ عن المعرفة، لا يدرك مخلوق شيئاً إلَّا بـالله، ولا تدرك معرفة الله إلّا بالله، والله خلّو من خلقه، وخلقه خلّو منه» الحديث (التوحيد ص١٤٣).

يكن تصوّره في الذهن، وقوله على: «إغا عرف الله من عرفه بالله» أي عرف الله بالله كما قال على: «يامن دلّ على ذاته بذاته»، وقال على في دعاء أبي حمرة: «بك عرفتك». وكيف كان فالطرق العقليّة والنّظر في الآيات الآفاقي حيث إنه طريق عقلي لا يوجب معرفته تعالى بالحقيقة، بل إنما توجب علماً حصوليّاً؛ لوجوده تعالى فقط وهذا بخلاف حصول معرفته تعالى بطريق معرفة النفس، فإنّه منتج معرفته تعالى مع فة حقيقية.

وحاصله أن يوجّه الإنسان وجهه للحق سبحانه، وينقطع عن كلّ صارف وشاغل عن نفسه الى نفسه حتى يشاهد نفسه كها هي، وهي محتاجة الى الحقّ سبحانه ومَن هذا شأنه، لا تنفكّ مشاهدته عن مشاهدة مقوّمه.

وبعبارة أُخرى: إذا أمعن النظر في توجهه الى خالقه، مشفوعاً بمشاهدة نفسه، محتاجة فقيرة لا قوام ولا وجود لها إلا بمقوّمها، فلا محالة يشاهد قلباً مقوّماً وهو الحقّ سبحانه، فإذا شاهد الحق سبحانه عرفه معرفة ضروريّة، ثم عرف نفسه به حقيقة؛ لكونها قائمة الذات به سبحانه، ثمّ يعرف كل شيء به تعالى.

والى هذا يشير ما في تحف العقول عن الصادق على في كلامه في وصف الحبة لأهل البيت في حديث: «من زعم أنه يعرف الله بتوهم القلوب فهو مشرك ومَن زعم أنه يعرف الله بالاسم محدث، ومن زعم أنه يعرف الله بالاسم دون المعنى فقد أقرّ بالطعن؛ لأن الاسم محدث، ومن زعم أنه يعبد الاسم والمعنى فقد جعل مع الله شريكاً، ومَن زعم أنه يعبد (المعنى) بالصفة لا بالإدراك فقد أحال على غائب، ومَن زعم أنه يعبد الصفة والموصوف فقد أبطل التوحيد؛ لأن الصفة غير الموصوف، ومن زعم أنه يضيف الموصوف إلى الصفة فقد صغّر بالكبير، وما قدروا الله حقّ قدره..

قيل له: فكيف سبيل التوحيد؟ قال على الله البحث ممكن وطلب الخرج موجود، إنّ معرفة عين الشاهد قبل صفته، ومعرفة صفة الغائب قبل عينه».

قيل: وكيف تعرف عين الشاهد قبل صفته؟ قال ﷺ: «تعرفه وتعلم علمه،

وتعرف نفسك به، ولا تعرف نفسك بنفسك من نفسك، وتعلم أنّ ما فيه له وبه كها قالوا ليوسف: ﴿إِنَكَ لأَنت يوسف قال: أنا يوسف وهذا أخمي ﴾ فعرفوه به ولم يعرفوه بغيره، ولا أثبتوه من أنفسهم بتوهم القلوب» الخبر \_وحاصل الرواية وهي من غرر الروايات أنّه على مثّل معرفته تعالى بالله بمعرفة أُخوة يوسف بيوسف حيث إنّه لمّا نظر وا إليه فعرفوه به لا بغيره.

والعارف الحقيق هو الذي ينظر إليه تعالى من علائمه اليقينيّة. فإنّ له تعالى علائم أُشير إليها بقوله الله وتعلم علمه بفتح اللام \_ بمعنى العلامة، أي تعلم علائمه تعالى وهي المظاهر اليقينيّة، من كونه تعالى حيّاً بحياة حقيقيّة أزليّة وأبديّة. وكونه تعالى خالق كلّ شيء موجود به فالنظر في هذه الصفات الإقيّة التي ليست لسواه، يعطي الناظر معرفة بموصوفها وهو الذات المقدسة الظاهرة في هذه الصفات الربوبيّة فقوله الله تعرفه أي بالواحدانيّة وهذا معرفة عقليّة. ثمّ أردفه بقوله وتعلم علمه. أي تعلم علماً حضوريّاً بعلائمه وجدانيّاً.

فإذا علمت أنّه الخالق لكلّ شيء، وأنّ كلّ شيء موجود به فقد عرفت نفسك به، وحينئذ لا تعرف نفسك بنفسك من نفسك بل تعرفها به تعالى، وتعلم أنّ ما في نفسك من الوجود والآثار فإنّا هي له تعالى وبه تعالى فقوله كها قالوا ليوسف أي إنّ أُخوة يوسف نظروا إلى يوسف فعرفوه به لا بغيره، ولا أثبتوه من أنفسهم بتوهم القلوب بل عرفوه بالنظر اليه فبه عرفوه. وكذلك العارف ينظر الى علائم الله تعالى لا بغيره وهذه معرفة حقيقية.

والحاصل: أنّ طريق معرفة النفس هي الموصلة إلى هذه الغاية، وهي أقـرب الطرق؛ وذلك بالانقطاع عن غير الله، والتوجه إلى الله سبحانه بالاشتغال بمـعرفة النفس.

توضیحه: انّ المتحصّل من الخبر عن موسیٰ بن جعفر ﷺ من قوله ﷺ: «لیس بینه وبین خلقه حجاب إلّا خلقة، فقد احتجب بغیر حجاب محجوب، واستتر بغیر ستر مستور»(۱) الخبر، إنّه لا مانع للعبد بينه وبين معرفة الله تعالى إلّا نفس العبد. وللعبد وجهان: وجه اليه تعالى ووجه إلى نفسه وما يستلزمها من الآثار المترتبة عليها في الوجود، وإذا انصرف العبد عن الوجه النفساني وأعرض عنها واشتغل بنفسه أي بالوجه الإلهي والربّاني من التوبة أي الرجوع اليه تعالى والإنابة والمحاسبة والمراقبة والصمت والجوع والخلوة والسهر، وجاهد بالأعمال والعبادات الواجبة أو المستحبّة المأثورة. وأيّده بالفكر والاعتبار حتى يورث ذلك انقطاعاً حقيقيّاً بسبب عن النفس فيراها محض الفقر والاحتياج في جميع الشؤون الى بارئه سبحانه والى الله تعالى بالتوجيه التام الى الحق سبحانه فحينئذ يطلع من الغيب طالع في قلبه، ويتعقبه شيء من النفحات الالميّية والجذبات الربّانيّة، ويوجب حبّاً وإشراقاً، وهذا هو الذكر الحقيقي القلبي، ثم لا يزال بارق يلمع وجذبة تطلع، وشوق يدفع حتى يتمكّن سلطان الحب في القلب، ويستولي الذكر على النفس، فيجمع الله حينئذ الشمل ويختم الأمر، وأن إلى ربك المنتهى.

وحينئذ تحصل المعرفة به تعالى حسب ما أفاض الله على قلبه من تجلياته الذاتية الصفاتية والأفعاليّة، كلّ على حسب ظرفه وما يستحقّه، ولا يعلم أحد حاله إلّا الله تعالى فأولياؤه تحت قبائه لا يعرفهم غيره، رزقنا الله ذلك بمحمد وآله الطاهرين.

ثم إنّ اللازم لهذا السالك \_السائر في تحصيل معرفته تعالى \_المراقبة التامة وحاصلها: أنّه لابدّ له من أن لا ينسى المقصد آناً، وأن يعرف من الطريق مقدار ما يعتبر منه، وأن يحمل من الزاد قدر ما يحتاج إليه، فلو نسى مقصده آناً مّا هام على وجهه حيران، وضلّ ضلالاً بعيداً، ولو ألهاه الطريق ومشاهدته وما فيه بطل السير، وحصل الوقوف، ولو زاد حمل الزاد على الكفاف اللازم تعوق السعى وفات

۱ ـ التوحيد ص ۱۷۹.

في شرح الزيارة الجامعة .........

المقصد، والله المستعان.

فصل: في تحصيل معرفته تعالىٰ بنحو آخر.

إعلم: أنّ الطرق الموصلة إلى الحقّ تعالى ومعرفته، تارة تتحقق بدوام الذكر وهو على أقسام بحسب الكمّ والكيف، وبحسب الأشخاص، وطريقه صعب جداً؛ لغموض تشخيص المانع في نفس السّالك، ثم تشخيص الذكر والورد الختص به لازالة مانعه، ثم تشخيص مقدار الذكر كمّاً وكيفاً، ثم تتميم العمل بلا معارض، ثم إدامة النتيجة بلا موجب لحبطها ولذا قلّ من وصل إلى المعرفة من هذا الطريق ولم يعقه عائق، و تفصيله موكول إلى محلّه.

وأُخرى بمعرفة النفس التي تقدّم ذكرها آنفاً، وسيأتي في الشرح كلام بعض الأكابر بنحو الاختصار في كيفية تحصيل معرفة النّفس المترتّبة عليها معرفة الرّب، وهذا الطريق كسابقه في الصعوبة وإنّ أصرّ عليها بعض الأكابر، بل ربما إدّعن بعضهم بانحصار الطريق فيها ولكن فيه ما لا يخفي .

وثالثة بالسير إليه تعالى بالحبّة، وسيأتي في الشّرح الإشارة إليه، ولكن نذكر هنا هذا الطريق بنحو الإجمال وهو تلخيص ما ذكره بعض الأعاظم وحاصله أن أسعد الخلائق في الآخرة أقواهم حبّاً لله تعالى، وأشدّهم شوقاً للقائه قال تعالى: ﴿واللّذين آمنوا أشد حبّاً لله﴾(١) فإنّ معنى الآخرة هو القدوم على الله كما صرّح به كثير من أخبار البعث والنشر بل والآيات القرآنيّة مثل قوله تعالى: ﴿ياأيها الإنسان إنك كادح إلى ربّك كدحاً فملاقبه﴾(٢) وبعد القدوم يدرك سعادة لقائه، وما أعظم نعيم الحبّ المستهتر إذا قدم على محبوبه بعد طول شوقه، وتمكّن من دوام مشاهدته أبد الآباد من غير مزاحم ومكّدر ومنغّص، ورقيب وخوف الانقطاع إلّا أنّ هذا النعيم على قدر الحبّ واستيلائه وشدّته!

١ ـ البقرة: ١٦٥.

٢ \_ الانشقاق: ٦.

ثم إنّ المؤمن وإن كان لا يخلو من محبّة ما في الجملة كها أنّ عبادته لا تخلو من معرفة مّا في الجملة، وإلّا لم يكن مؤمناً عابداً له تعالى، ولكن نيل تملك السعادة الأبديّة لا يكون إلّا بشدة الحبّ والشوق إليه تعالى كها لا يخفى، ولا تحمصل هذه الحبّة الشديدة إلّا بأمرين:

الأول: قطع العلائق وإخراج حبّ الدنيا وما فيها من القلب كها في أخبار داود الله في حديث طويل: ولا ينال هذا إلّا من رفض الدنيا، ولم يشتغل قلبه بشيء منها. وفي سفينة البحار نقلاً عن الكافي: سُئل علي بن الحسين الله أيّ الأعهال أفضل عند الله ؟ قال: ما من عمل بعد معرفة الله ومعرفة رسوله أفضل من بغض الدنيا (ذكره في مادة دنا).

وكيف كان فبقدر ما يُشغل القلب بغير الله ينقص منه حبّ الله، ويفرغ إناء قلبه من ذكره الله بقدر اشتغاله بغيره؛ لأن قلب كلّ أحد واحد قال تعالى: ﴿ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه﴾ (١) ومعلوم أنّ الكفر عبارة عن استلاء القلب بمحبّة الباطل، وكلّ ما سوى الله باطل دون وجهه الكريم قال تعالى: ﴿قل الله فم ذرهم﴾ (١) وقد روى عنه ﷺ: أحسن كلمة قالتها العرب كلمة لبيد:

ألَّا كلِّ شيء ما خلا الله باطل وكـلَّ نـعيم لا محـالة زائـل

والحبّ التام هو الحبّ لله والمحبة لله عند من امتلاً قبلبه من محبة الله تعالى قال ﷺ: «اللّهمّ املاً قلبي حبّاً لك».

ثم إنّ الخلوص لا يكاد يكون لقلب العبد، إلّا إذ اشتدّ حبّه فعانّه (أي شدّة الحب) يحرق ما سواه تعالى في القلب، ومعنى الإخلاص هو أن يخلص قلبه لله، فهذا القلب يتمكّن من أن يعبد الله تعالى مخلصاً وخالصاً لا غيره، ولعله اليه يشير

١ \_الأحزاب: ٤.

٢ \_ الأنعام: ٩١ .

قوله ﷺ: «مَن قال لا إله إلّا الله مخلصاً وجبت له الجنّة»، فخلوص القلب لله تعالى المجبّة، بأن يكون بحيث لا يبقى فيه شركة لغير الله تعالى، ومَن هذا حاله فالدّنيا سجنه؛ لأنّها مانعة له عن مشاهدة محبوبه، وموته خلاصه من السجن وقدومه على محبوبه.

فحصل الكلام: أنّ القلب كإناء لا يمتلأ من الحبّة له تعالى إلّا إذا أخرج منه حبّ الدنيا، فحصول الحبّة التامة موقوفة على قطع العلائق، وإخراج حبّ الدنيا.

الثاني: في تحصيل الحبّة وقوّتها وتمكّنها في القلب، هو قوة المعرفة لله تعالى واتساعها واستيلاؤها على القلب، وحصول المعرفة في القلب بعد تطهيره من السواغل، فالمعرفة بمنزلة وضع البذر في الأرض بعد تطهيرها من الحشيش، فيتولد من هذا النور شجرة الحبّة والمعرفة، نعم لابد من العمل الصالح فإنّه يسرفع القلب الذي فيه المعرفة، وعن هذا القلب المليء بالمعرفة يصعد الكلم الطّيب، ومنه يرفع العمل الصالح قال تعالى: ﴿إليه يصعد الكلم الطّيب والعمل الصالح يرفعههُ (١٠).

والعمل الصالح يطهّر القلب أولاً من الدنيا، ثم هـو مـؤثّر في إدامـة طـهارته وستأتي أحاديث كثيرة دالّة على دخالة العمل الصالح في تثبيت الإيمان واليقين في القلب وفي تطهيره.

ثم إنّ أصل الطهارة \_أي إزالة الحجب والأقذار عن القلب. والصفاء أي تصقيل القلب بإزالة الكدورات والصفات الرذيلة والتعلقات الماديّة \_ لما كان أمراً عدمياً أي يرجع الى الإزالة كها علمت فلا محالة لا يُرادان لنفسهها بل لهذه المعرفة. والحاصل: أنّ الطهارة والصفاء لابدّ منهها في القلب؛ لقابلية القلب وتمكّنه من حصول المعرفة فيه، هذا كها أن العلم المتعلق بكيفية العمل إنما يراد للعمل الصالح، فالعمل الصالح يتحقق في ظرف العلم الصحيح، فلا يخلو العمل من العلم فهو أي

١ ـ فاطر: ١٠.

العلم الأول والآخر، فكذلك الطهارة والصفاء في القلب إنما يرادان لحصول المعرفة فهي في ظرف تحققها متحققة كما لا يخفيٰ.

فتحصّل مما ذكر: أنّ المحبة الشديدة، التي هي العامل الوحيد لحصول المعرفة به تعالى: أي حصول لقائد ومشاهدة جماله وجلاله، لا تحصل إلّا بقطع العلائق، وبالمعرفة أي النظر في آيات الآفاق والأنفس، فإنه الموصل الى تلك المعرفة من لقائد ومشاهدته تعالى، فظهر أنّ هذه المعرفة المتوقفة عليها المحبّة، غير المعرفة التي تتوقف المعرفة عليها فلا تغفل.

وهذه المعرفة هي التدبر والتفكر في بدائع الفطرة والاعتبار منها، والنظر في آيات الآفاق والأنفس التي هي خارجة عن حدّ الحصر، إذ النجاة من العذاب الدائم قد علمت انها موقوفة على حبّ الله تعالى وعدم الاشتراك فيه وهذا متوقف على هذه المعرفة الحاصلة من هذه التدبرات فهي كالمقدمة التي لا يتم الواجب إلّا بها فهي واجبة على كل مسلم طالب للمعرفة ومسلمة.

# التدبر في آيات الله:

فصل: إعلم: أنّ التدبر في الآيات الالمّية على أقسام على حسب درجات المتدبّرين.

الأول: أن ينظر إلى نور الوجود قال تعالى: ﴿الله نور السموات والأرض﴾ (١٠)، فينظر إلى نوره وأنه منتشر في أهوية ماهيات الممكنات، المنبسط على سطوح هياكل الممكنات، ثم يعرف من حقيقته المطلقة، التي هي أجلى من كلّ متصور وأول كلّ تصور، تقدمه على كلّ شيء له ماهية غير الوجود، حتى ينكشف له ما هو نفس حقيقة الوجود المجض المجرد عن كلّ موضوع ومحلّ، والمستغني عن كلّ سبب

١ ـ النور : ٣٥.

فاعلي أو غائي أو مقوم فصلي أو مقسم أو مشخّص أو صوري أو ماديّ، فـتراه مستغنياً عن هذه كلّها لأنها تنافي أوليته وتقدمه جلّ وعلا.

فيعلم أنه بسيط الحقيقة من كلّ الوجوه، غنّي عها سواه مفتقر إليه ما سواه رفعاً للدور والتسلسل، فيعلم من هذا أيضاً أنّ صفاته الكالية عين ذاته والجميع أمر واحد، فلا تكثر في الواجب بالذات فيكون الباري آحدي الذات والصفات جميعاً، فتكون خالقيته بما هو ذاته ووجوده، ومنه يعلم أنّ فعله تعالى واحد قال تعالى: فتكون خالقيته بما هو ذاته ووجوده، ومنه يعلم أنّ فعله تعالى واحد قال تعالى: الذين درجتهم درجة العقول القادسة والملائكة المهيّمة، فإن أول معرفتهم لله تعالى وبه يعرفون غيره كها قال تعالى إشارة الى حالهم: ﴿أُولُم يكف بربّك أنه على كلّ شيء شهيد﴾ (١) وإله يشير قول بعضهم لمّا قيل له: بم عرفت ربّك؟ فقال: عرفت ربّي، ولولا ربّي ما عرفت ربّي، وقال الله في دعاء أبي حمزة: بك عرفتك ولولا أنت لم أدر ما أنت.

ولعمري إنّ الطريق الأعلى، والمشرب الأصنى عن شوب الإشراك هو هذا الطريق أعني الاستشهاد بالحق على سائر الخلق كما هو الواقع، فإن الموجود أوّلاً هو الذي يستشهد به على وجود الحادث، وكيف كان فإن وجود الموجودات رشح وتبع لوجوده تعالى، فينبغي أن يكون المعلوم المشهود على وفق الواقع الموجود، وهذه الطريقة طريقة الصديقين الذين يعرفون بنور الحق ما سواه، ولا يستدلون على نور الوجود بهذا الظلام، ولا على صباح الفطرة بليالي هذه الأجسام، إلاّ أنّ هذا الطريق غامض دقيق، والكلام فيه خارج عن فهم أكثر الخلائق فالأولى إحالة الكلام فيه إلى محلة وأهله.

الثاني: ما هو دون المرتبة السابقة، وهو أن ينظر في حقائق الممكنات من

۱ \_ فصلت : ۵۳.

جيث كونه الموجود المفارق عن المادة، 'ولواحقها في الوجود والتعقل، وذلك كالأنوار المفارقة التي هي غير مفتقرة الى علة مقارنة؛ لما ثبت في محله أنّها إنّما تتقوم ذاتها وماهيتها مما يتقوم به وجوده، وذلك لما تقرر هناك أنّ (لم هو) و (ما هو) في البسائط المفارقة شيء واحد، والمعرفة بها تسمى علماً إلهيّا، والعالمون به هم الحكاء الإلهيّون؛ لأن غاية معرفتهم وحكمتهم هو الوصول الى الحق الأول، ومجاورته من الملكوت الأعلى والأنوار القاهرة والمفارقة.

والنتيجة المطلوبة من هذين الأمرين هي معرفة الباري تعالى إلّا أنّ في الأول منها حصلت المعرفة من غير توسط شيء من المخلوقات بل بذاته لذاته، والشاني حصلت بتوسط معرفة العقول المفارقة بل وبتوسط معرفة النفس، التي هي مرقات لمعرفة الرب كها تقدم آنفاً، فإن من عرف النفس بما هي هي عرفها بما هي في الحقيقة من العقول المفارقة، وعلمت في السابق أنّ التعليم والتعلّم يرجع الى ظهور ما في حقيقة النفس الإنسانيّة والكليّة الإلهية، التي من العقول المفارقة والعقل الفعال كها حقيق في محلّه.

ثم قد يقال \_ في تقريب هذا الطريق \_ بيان آخر وهو: أنه لما كانت تلك العقول المفارقة أفعاله تعالى، ويلحق بها النفس الكلية والملائكة المدبّرة، فلا محالة يكون أول نظرهم وأول معرفتهم بالأفعال أي بهذه العقول والنفوس والملائكة، ثم يترقون منه إلى صفات الله، ثم إلى ذاته، فالله سبحانه ومعرفته غاية أفكارهم إلا أنه بتوسط تلك الأمور، وهذا بخلاف الأولين فإنه تعالى كان فاعل أفكارهم، فإنهم بعد ما نظروا في الحق بما هو نور ونور الوجود، وعلموا الأشياء به تعالى، فالفاعل لأفكارهم أي أفكارهم التي علموا بها غيره تعالى، هو الله تعالى فإنهم علموا الأشياء به تعالى فإنهم علموا الأشياء به تعالى خانهم علموا

وكيف كان فالذي يشير الى حال هـؤلاء أي الطبقة الثانية قـوله تـعالى:

﴿سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنّه الحق﴾ (١) ومثله آيات أخر، وتقدم أنّ هذا الطريق هو الأسهل على الأكثرين والأوسع على السالكين دون الأول فإنه غامض جدّاً، ولذا وقعت دعوة القرآن إليه أكثر، وذلك في الآيات التي أمرت بالتدبر والتفكر في بدائع الفطرة والاعتبار والنظر في آيات الآفاق والأنفس، وقد تقدم بيانه في الجملة.

الثالث: ما هو دون المرتبتين وهو أن ينظر فيا يقبل الفساد والتغيير والحركة والزمان، بحيث يكون موضوع نظرهم وعلمهم الأجسام الطبيعية والفلكية والعنصرية من هذه الحيثية المذكورة، وعلمهم الحاصل من هذا النظر يسمى علماً طبيعياً، وهم الحكماء الطبيعيون الذين يصلون الى معرفة الله تعالى، والاعتقاد بوجود ذاته وصفاته وأفعاله من طريق الحركة وعوارضها، وقد يقال: إنّ هذا الطريق هو طريق الخليل على ما حكى الله عنه بقوله: ﴿ فلما جنَ عليه الليل رأى كوكباً قال هذا رئي ﴾ (") وتفصيله موكول الى محله.

### القوّتان النظرية والعملية:

في تكميل القوة النظرية، وتعديل القوة العملية الموجبتين للتخلق بالأخلاق الإلهية وللقابلية لأن يشرق نور المعرفة في القلب، فنقول: قال بعض الأعاظم ما ملخصه في مقدمة وأمور.

أما المقدمة وهي: أنّ للإنسان هويّة مجرّدة عن الاحياز والأمكنة، وهي لطيفة ملكوتيّة، وكلمة روحانيّة مضافة إلى الحق، فائضة بأمره من غير وساطة المواد واستعدادها إلّا بالعرض كها حقق في محله، وهذه هي المشار إليها بقولنا: إنا وهي

۱ ـ فصلت : ۵۳.

٢ \_ الأنعام : ٧٦.

الجوهر الباقي منّا إلى يوم الحسر والحساب، مع اضمحلال الأجزاء البدنية، وهي المحسورة الى ربّا عند القيامة بالبدن الأخروي الماثل لهذا البدن بل عينه؛ لأن هوية البدن وتشخّصه إنما هي بالنفس في مدة بقاء الكون، وإن تبدلت الأعضاء بالاستحالات الحاصلة من الحرارات الغريزية الطبيعيّة، والغريبة الداخلة والمطيفة بالبدن الخارجة.

وبالجملة حقيقة الانسان ليست إلا ذاته الجرّدة، وكلّ ذات إنما يكون هلاكها في نقصها وضعفها وآفتها ومجاورة ضدّها، ويكون بقاؤها في كهالها وقوتها وصحتها ومجاورة أشباهها في الكمال والصحة، هذا وقد ثبت في محله أنّ لكلّ شيء كهالأ خاصاً يخصه لذاته، فكمال القوة الشهوية نيل المشتهيات واللذائذ الحسّية، وكهال القوة الغضبية الظفر بالانتقام، وكهال القوة الحسّية إدراك المحسوسات، وكهال القوة المتخيّلة تصوير المتمثّلات، وكهال الواهمة الظنون والرجاء.

وأما الأمر الأول: فنقول: وحيث علمت أنّ لكلّ شيء كمالاً يخصّه فنقول: إنّ للنفس الانسانية في ذاتها كمالاً يخصّها ولها قوتان، إحداهما: العاقلة النظرية وهي بهذه القوة متوجه الى الحقّ الأول، وثانيهها: العاملة المحركة للبدن المتوجهة إليه.

فكمال النفس بحسب قوتها النظرية إنّما هو بمعرفة حقايق الأشياء، وكــلّياتها والمبادئ القصويٰ في الوجود.

وبالجملة معرفة الحق الأول بما له من صفات جماله، ونعوت جلاله، وكيفية صدور أفعاله عنه ورجوعها إليه، ومعرفة كونه تعالى غاية الأشياء الذي تتوجّه اليه الموجودات في بقائها، كما يبتدي منه في حدوثها الى غير ذلك من المعارف الحقة التي كانت مستعدة لها أولاً عند كونها هيولانيّة الذات، ثم يحصل لها بسبب حصول المقدمات صورها على نحو البرهان الدائم اليقيني. ثم ستصير المشاهدة إياها فائضة من الحقّ الأول، ثم تصير متصلة بها منخرطة في سلكها مستغرقة في شهود مبدئها ومعادها، بحيث لا يلتفت الى ذاتها العارفة به تعالى فضلاً عن غيرها، بل

الاضمحلال في المعروف يذهلها عن كلّ شيء حتى عن ذاتها وعن عرفانها لمبدئها، فاليقين الأول أي الصور الحاصلة بنحو البرهان الدائم اليقيني هو العلم أي علم اليقين، والثاني أي مشاهدتها فائضة من الحق الأول هو العين أي عين اليقين، والثالث أي الاتصال بها والاستغراق في شهود مبدئها هو الحق أي حق اليقين، فهذا هو كإل النفس بحسب قوتها النظرية.

ثم إنّه لا شبهة في أنه لا يحصل هذا الكمال إلّا بسبق معرفة الحقائق والعلم بالمعقولات، ولا شبهة أيضاً في أنّ كتاب الله تعالى مشتمل على كلّها كما ستأتي الإشارة إليه، ولا شك أيضاً في أنّ حصول المعارف والعلوم متوقف على وساطة الرسول، ووساطته إنما تحصل بإنزال القرآن، فقوله تعالى: ﴿وأنرنا معهم الكتاب﴾(١) إشارة الى ما تستكمل به القوة النظرية، ولا شك أيضاً في أن حصولها وتحصيلها من القرآن إنما هو ببيان النبي على والوصي على تملك المعارف لنا وبتصديقنا لهم ولقولهم، وإنّ باتباعهم على قولاً وعملاً وحالاً وسلوكاً تحصل تلك المعارف لنا المعارف لنا، ونتصف بها حقيقة وسيجيء قريباً كيفية المتابعة الموجبة لحصولها إن شاء الله تعالى. هذا بلحاظ كما لها بحسب القوة النظرية.

وأما كها هم القوة العملية فنقول: إنّ النفس لما كانت في أول نشأتها ناقصة ضعيفة القوام بذاتها، فلا محالة تحتاج في استكمالها بالكمال الذي قد سبق ذكره وسيجيء توضيحه والى مادة بدنيّة تنفيض وتستفيد بواسطة الآلة الجسهانية، ومشاعرِه الإدراكية الخمسة مبادئ ادراكاتها التصورية والتصديقية من المشاركات والمبائنات بين ما يقع الاحساس بها من المحسوسات الجسهانيّة.

وبعبارة أُخرىٰ: أنَّ النفس لما تعلَّقت بالبدن كانت ضعيفة الذات في دركها

١ \_ الحديد: ٢٥ .

المعارف، بل لم تكنّ الأنفسُ الاستعداد، إلّا أنه تعالى جعل لها آلات جسهانيّة من اليد والرجل، وإمكان التحريك والتحرّك بنحو من القيام والركوع والسجود وقضاء الحوائج، وأن يفعل الأفاعيل المهمّة بأعضائها الظاهريّة، وجعل لها أيضاً بقدرته الكاملة مشاعر من الحواس الخمس من البصر والسمع والشمّ واللمس والذوق، فإن هذه المشاعر تدرك بها النفس أموراً ظاهرية؛ لتستنتج منها أموراً عمية عقلية.

فمنها: يبصر ببصره المبصرات المتنوّعة بأنواع كثيرة، التي هي مظاهر لحكته تعالى، فيستنتج منها أموراً معقولة من علم صانعها وحكته وقدرته وأمثالها، ومنها: أنه يسمع بأُذُنه ما يتعقل به أموراً هي من الأوليات من نحو دركه الأشياء بمفرداتها وتصورها بانفرادها فيكون مبادي تصوّرية، ومن دركه التصديقات الأولية من أنّ الواحد نصف الاثنين، ومن أنّ الاثنين زوج وأنّ النقضين لا يجتمعان ولا ير تفعان وأمثال ذلك، وهذه المبادي الإدراكيّة تكون من المشاركات بين الأمور المعقولة بالعقل النظري وبين المحسوسات بالحواس الظاهرية كالسمع والبصر.

فدركاتها تكون بلحاظ الدرك النفسي بمعونة العقل الجزئي الكائن فيه يكون ملحقاً بالأمور المعقولة، وبلحاظ اقتباسها من الأمور المادية المحسوسة بالحواس الظاهرية تكون من الجسهانيات والمباينات بعضها عن بعض أو أن أولياته تكون حاصلة من الأمور الجسهانية المشاركة بعضها مع بعض كإدراكه أن الأربعة زوج حيث إدراكها من المصاديق الكائنة لكل أربعة من أفراد أنواع الموجودات، أو هي حاصلة من الأمور الجسهانية المتبانية كإدراكه أن المثلين لا يجتمعان لا بالعقل بل مما يراه من المتاثلين في الخارج، وأنها لا يجتمعان فالمشاركات والمتباينات كلّها تكون مما يقع من الاحساس بها من المجسوسات الجسهانية.

وكيف كان فتكون النفس في أول الاستكمال محتاجة لى البدن، وإلى قواه من

المشاعر الخمس على الوجه المذكور، وبفقدان بعضها يفقد علماً وكمالاً، ولذا قيل: من فقد حسّاً فقد علماً.

#### تتمة:

ثمّ اعلم: أنّ البدن جسم مركب من عناصر متضادة كها ذكرت في محلّه، فللبدن بحسب كلّ من تلك العناصر المتضادة أضداد يجب الاحتراز منها في مدة بـ هائها؛ ليتمكن من الكمال والاستكمال، بيانه: أنه أي البدن في أول التكون قليل المقدار صغير الجسم لكون كلّ بدن حاصلاً من مثله في النوع بفضلة تحصل منه، وفضلة الشيء لا يمكن أن تساويه بل هو أقلّ وأصغر، فلهذا الوجه ولوجوه أخر مذكورة في مقامه لابدّ من أن يكون في أول الحداثة قليل المقدار غير تامّ الخلقة، وتكون عميمة وترقيه في الجسم بورود الجسم الشبيه به قليلاً قليلاً في مدة حياته وهو الغذاء، وطلبه للغذاء إنما يكون بالشهوة كها لا يخنى، والشهوة لابدّ لها من إدراك سابق يدرك الغذاء.

لأن كلّ جسم لا يصلح للتغذي إذ ربما يكون سمّاً قاتلاً أو مضرّاً، فيحتاج الإنسان حينئذ الى قوة ما يدرك بها المصلح عن المفسد في الأجسام الغذائية، ولابدّ من أن يكون مدركاً بإدراك جزئي من الحواس الظاهرة، ولا يكفيه الإدراك الكلّي، لأن ذلك الإدراك لا يعين المصداق المصلح ولا يميزه من المفسد، بل لابدّ من الإدراك الجزئي الظاهري لأجل التمييز الخارجي، ولابدّ أن يكون مدركاً بإدراك جزئي من الحواس الباطنة لأجل الحفظ والذكر، فإنه لولا دركه بالقوة الحافظة والذاكرة في ذهنه بالنسبة الى بعض المصاديق دون بعض، لاشتبه عليه التمييز في بعض المصاديق.

إذربما لا يكون في كلّ جسم ما يشهد كونه ملائماً أو منافياً في كلّ وقت، فلابدّ

له من قوة باطنة حافظة وذاكرة ليميز بهما أولاً الملائم والمنافي فسيحفظه في ذكره فيصرف في الغذاء في وقت احتياجه، وإن لم يشهد حينئذ كونه ملائماً أو متنافياً بل يتكل على الحافظة والذاكرة كما هو ديدنناكما لا يخفي.

الأمر الثاني: أنّ المتحصّل مما ذكر أنّ استكمال النفس متوقف على بقاء البدن مدة، وبقاء البدن متوقّف على قوى ثلاث لأمور ثلاثة:

الأول: قوة العلم للتمييز بين المصلح والمفسد.

والثاني: قوة الغضب لدفع المفسدة.

والثالث: قوة الشهوة لجلب المنفعة.

هذا وقد علمت أنّ مباشرة النفس لهذه القوى الثلاث لاستكمالها من باب الضرورة، وهي الكون في البدن وبقاؤها ببقاء البدن مدّة، وليست هذه المباشرة هي الكمال المطلوب منها، بل كمالها في التجرد عنها، وإنحا احتاج اليها؛ لكونها موجودة في البدن لأجل الاستكمال، فهي مرتبطة بالبدن في أيام بقائها في الدنيا.

ثم إن كما لها الحاصل لها في الدنيا وفي مدة بقائها في البدن إنما هو باتصافها بالأمر المتوسط من هذه القوى الثلاث أعني العلم والغضب والشهوة فإنها وإن ابتلت في الدنيا وفي البدن بصحبة الأخساء من الأضداد، إلّا أن المبتلى بصحبة الأخساء من الأضداد ومادام اشتغاله بها وعدم الخلاص عنها، إذا اتصف بالتوسط بين الأضداد \_كما سيجيء بيانه قريباً \_ فهو حينئذ بمنزلة الخلوّ عنها، وهذا كالماء الفاتر فإنّه بمنزلة الخالى عن الحرارة والبرودة اللتين هما طرفاه من الإفراط والتفريط.

وكيف كان فكمال النفس عند استقلالها بالقوى الثلاث، واستعمالها إيّاها إغما هو توسّطها بين الإفراط والتفريط فيها أي في تلك القوى الثلاث.

ونتيجة هذا التوسط هـو أن لا يـنفعل عـنها ولا يـطاوعها في مآربهـا، بـل يستعملها على هيئة الاستعلاء عليها لا الانقهار منها، وهذه النـتيجة إنمـا تحـصل بالتوسط فيها بالنحو المذكور وإليه يشير ما عن الغرر والدرر لآية الله الامدي عن أمير المؤمنين على : «أعدى عدو للمرء غضبه وشهوته، فمن ملكها عظمت درجته وبلغ غايته» فقوله على فن ملكها هو أن لا ينفعل بها ولا يطاوعها بل يستعملها على هيئة الاستعلاء عليها التي هي معنى ملكها كها لا يخني.

الأمر المثالث: في بيان كيفية تحصيل حال التوسط في القوى الثلاث فنقول: أمّا قوة العلم أي استعال الحواس الظاهرة الخمسة والباطنة في أمور الدنيا غير العاقلة النظرية فهي عبارة عن توسطها واعتدالها ويسمّىٰ بالحكمة قال تعالى: ﴿ومن يؤتَ الحكمة فقد أُوتي خيراً كثيراً﴾ (١) وهي أي الحكمة معنىٰ قوة العلم المتوسطة في العقل العملي، وهي غير العلم العقلي بحقائق الأشياء بالقوة النظرية، فإنها كلّما كانت أوفر كانت، أفضل وهذا بخلاف قوة العلم في العقل العملي فإن إفراط هذه القوة يسمىٰ بالجربزة وهي المكر والخديعة، وتفريطها هي البلاهة والسفاهة وكلا الطرفين مذمومان والممدوح منها هي الحكمة وتفصيلها موكول الى محلّم من كتب الأخلاق.

وأما قوّة الغضب: فتوسطها واعتدالها الشجاعة وهي فضيلة كالجود، وكلا جانبيها التهور من طرف الإفراط، والجبن من طرف التفريط رذيلتان كها أن طرفي الجود كالبخل والإسراف مذمومان لقوله تعالى: ﴿ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كلّ البسط﴾ (٢) وقوله تعالى: ﴿والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواماً ﴾ (٣).

وأما قوّة الشهوة: فتوسّطها واعتدالها هو العفّة، وطرفاها الشره من طرف الإفراط، والخمود من طرف التفريط رذيلتان، ثمّ إنمه من تركيب هذه القوى الثلاث، وامتزاج أوساطها الثلاثة تحصل قوة أُخرىٰ لها توسط هي الفضيلة المعبر

١ ـ البقرة : ٢٦٩ .

۲ ــ الاسراء : ۲۹ .

٣ ـ الفرقان : ٦٧ .

عنها بالعدالة، ولها طرفان مذمومان فإفراطها الظلم وتفريطها الانظلام. وقد يقال: إنّ العدالة ليس لها طرف الإفراط والتفريط بل له ضدّ واحد وهو الجور، والظلم والانظلام من مصاديق الجور فعلاً وانفعالاً، كما لا يخفى.

فهذه الصفات الأربع أصول الفضائل العلمية، وأطرافها الثمانية هي الرذائل، ومجموعها حسن الخلق، إذا صارت ملكة ينوط بها خلاص الإنسان من ذمائم الأخلاق الموجب لسخط الباري وغضب الخلاق، والتعذّب بالاحتراق بالجحيم، بسبب الانحراف عن العدالة المعبّر عنها بالصراط المستقيم. فخير الأمور في هذا العالم أوسطها.

ثم إنه كما أنّ نفس الطريق المستقيم ليست مقصوداً، بل جوازها يـؤدّي الى المقصود، فكذلك حسن الخلق ليس كمالاً بل الاتّصاف به يـورث الخلاص مـن الجحيم، وإنما الكمال الحقيق والمقصود الأصلي هو معرفة الحق الأول، وما يليه من الصفات الجمالية والأفعال الإهميّة التي، تكمل بها النفس وتـقرّ بمشاهدتها العـين السليمة من الأمراض الباطنية.

ومن المعلوم أنّ قيام الناس بالقسط واعتدال نفوسهم إنما نجمعها وتؤديها الأخلاق الحسنة وإليه الإشارة في قوله تعالى: ﴿ونفس وما سوّاها \* فألهمها فجورها وتقواها \* قد أفلح مَن زكاها \* وقد خاب مَن دسّاها﴾(١) وقد صح عنه على من الفريقين انه على قال: «بعثت لأتمّم مكارم الأخلاق» وقال على: «أفضل المؤمنين إيماناً أحسنهم خلقاً» والأحاديث في هذا الباب كثيرة جداً.

وكما أنّ للحسن الظاهر أركاناً كالعين والأنف واللهم والخدّ، ولا يوصف الظاهر بالحسن ما لم يحسن جميعها، فكذلك للنفس التي هي باطن الإنسان وجه الى الخلق ووجه الى الحقّ، ووجهها الذي يلي الحقّ هو جهة وحدتها وبساطتها، ووجهها

١-الشمس: ٧-١٠.

الذي يلي الخلق جهة تركيبها من الأخلاق. وللأخلاق أركان وأُصول فلابد من حسن جميعها حتى يحسن الخلق ولهذا جاء في الأدعية النبوية: «اللّهم حسّن خلقي» هذا طلب منه تعالى لحسن الوجه العملي التدبيري إذ بحسن الخلق يحسن العمل ويقع على أحسن التدبير كها أنّ قوله على المعروف: «اللّهم أرني الأشياء كها هي» طلب منه تعالى لحسن الوجه العملي الشهودي، إذ بمشاهدة الأشياء كها هي، يحصل حسن العلم بها بدون حجاب موجب للاشتباه كها لا يخفى.

هذا بعض الكلام في أصول الأخلاق وتمييز الحسنة منها من الرذيلة، وأما كيفية تحصيلها فهي موكولة إلى مظائها، إلا أنّا نذكر إشارة إليها وهي: أنه مَن فعل فعلاً، أو تكلم كلاماً، أو عمل عملاً صالحاً، أو اقترف معصية فلا محالة يحصل منه أثر في النفس، ويحدث فيها منه حال وكيفية نفسانية هي ضرب من الصور والنقوش، وإذا تكرّرت الأفاعيل وتكثّرت الأقاويل استحكمت الآثار في النفس فصارت ملكات بعد ماكانت أحوالاً، ولو لا هذا لم يعلم الإنسان الحرف والصنايع، ولم ينجع التأديب والتهذيب في الإنسان وخصوصاً في الأطفال، فإن في تأديبهم وتمرينهم على الأعال فائدة تامة في استحكام الكالات والعلوم والأخلاق في نفوسهم.

وكيف كان فرسوخ الهيئات، وتأكد الصفات الحاصلة من تكرّر الأعال الحسنة أو السيّنة الذي بستى بالملكة مما لا خفاء فيه، وقد ذكر علماء الأخلاق هذا الطريق مفصلاً فن أراد الاطلاع الأكثر فليراجعه، فلابد لمن أراد ذلك من الالتزام بالأعمال الموجبة لرسوخ الملكات الحميدة في النفس، وزوال الصفات الرذيلة عنها، والإطاعة للشيخ الكامل والاستاذ الحاذق في هذا الفن كها لا يخغ!

٩٤......الأنوار الساطعة

#### الثواب والعقاب:

اعلم أنّ المستفاد من قوله تعالى: ﴿ هل تُجزون إلّا ما كنتم تعملون ﴾ (١٠ وقوله تعالى: ﴿ وأن ليس للإنسان إلّا ما سعى \* وأنّ سعيه سوف يُرى ﴾ (١٠ وقوله تعالى: ﴿ وأن ليس للإنسان إلّا ما سعى \* وأنّ سعيه سوف يُرى ﴾ (١٠ وقوله تعالى: ﴿ يوم تجدُ كلّ نفس ما عملت من خير محضراً ﴾ (١٠ وغيرها هو: أنّ الشواب والعقاب في دار الآخرة إنما يكونان بنفس الأعمال والأخلاق الحسنة أو السيئة لا بشيء آخر يترتب عليها فالملذّ والمؤلم والنعمة والنقمة والجنة والنار في دار القرار هي نفس صور الأعمال والآثار كها دلّ عليه قوله على « (إنّ الجنة قيعان وإنّ غراسها سبحان الله » ويشير إليه قوله عليكم » وقوله يلى: «إنّ الجنة قيعان وإنّ غراسها سبحان الله » ويشير إليه قوله تعالى: ﴿ يستعجلونك بالعذاب وإنّ جهنم لمحيطة بالكافرين ﴾ (١٠).

فالعقوبات الالهية الواصلة الى الجرمين كها أنها ليست من باب الانتقام الواقع عليهم من منتقم منفصل مباين يوقع الآلام والشدائد عليهم، ويوصل المكاره والحن إليهم، فكذلك ليست الآلام والمكاره خارجة عن ذاتهم وصفاتهم فيترتب عليها، بل الأعبال القبيحة الواقعة منهم في الدنيا بواسطة ما في ضائرهم ونياتهم صارت ملكة راسخة في نفوسهم، وانحرفت بسببها فطرتهم الأصلية، توجب هذه الملكات الرذيلة الراسخة في نفوسهم تصورات باطلة، وأفكاراً مؤلمة موحشة موجودة بوجود أخروي يناسبها فتطلع على أفئدتهم ماكان مستكناً فيها، ولو تيسر للشقي الفاجر أن يشاهد باطنه في الدنيا بنور البصيرة ليراه مشحوناً بأصناف السباع والشياطين وأنواع الوحوش والهوام، وقد مثلت هذه لغضبه وشهوته وحقده وحسده وعجبه ورياه ومكره وحيلته، ثم هي التي لا تزال تفترسه وتنهشه وحقده وحسده وعجبه ورياه ومكره وحيلته، ثم هي التي لا تزال تفترسه وتنهشه

١ \_ النمل : ٩٠ .

٢ \_ النجم: ٣٩ \_ ٤٠ .

٣ ـ آل عمران : ٣٠.

٤ \_ العنكبوت: ٥٤.

إلا أنه محجوب عن مشاهدتها، فإذا رفع هذا الحجاب، وانكشف الغطاء، ووضع في قبره عاينها وقد تمثّلت بصورها وأشكالها الموافقة لمعانيها، وأول ما يقع بـصر أحدهم على صورة عمله المطابقة إياه يرى بعينه العقارب والحيّات قد أحدقت به، وإنّا هي صفاته الحاضرة الآن قد انكشفت له صورتها فيقول: ﴿يالبت بيني وبينك بُعدُ المشرقين فبئس القرين﴾(١).

ويريد أن يهرب عنها وأنى يتصور لأحد أن يهرب عن نفسه ولازم نفسه. وعلى هذا القياس حكم الأعمال الحسنة الواقعة من أهل السعادة الأخروية المتصورة في القيامة بصورة ملذة حسان من حور وغلمان وجنة ورضوان، فإن حقيقة تلك الصور هي موجودة معه مختفية في باطنه، وإنما تصير حاضرة مشهودة له يوم القيمة بواسطة رفع الحجاب لقوله تعالى: ﴿ فلا تعلم نفسٌ ما أُخفي لهم من قرّة أعين جزاء بما كانوا يعملون ﴿ (٢).

أقول: هذا خلاصة ما ذكره القوم في معنى الآيات المتقدمات، ولكن لا يخنى أنه لا يوجب إنحصار الملذّات والمؤلمات في النفوس دون الخارج، فإنه خلاف ضرورة ظاهر القرآن بل الحق أنّ الملذّ والمؤلم يوم القيامة روحي كما ذكر، وخارجي كما هو صريح الآيات الدالة عليه كالأحاديث أيضاً قال تعالى: ﴿فَاتَقُوا النار الّتي وقودها الناس والحجارة أُعَدّت للكافرين﴾ (٣) فقوله تعالى: والحجارة ظاهر في العذاب الخارجي.

وفي النهج قال ﷺ «فكيف إذا كان بين طابقين من نار، ضجيع حجر وقـرينَ شيطان» (٤) فقوله: ضجيع حجر يومئ الى العذاب الخارجي، وقـوله ﷺ: وقـرين

۱ ـ الزخرف: ۳۸.

٢ \_ السجدة : ١٧ .

٣- البقرة: ٢٤.

٤ - نهج البلاغة -خطبة ١٨٣ .

شيطان، يؤمئ الى ما ذكر من العذاب النفساني، وكذلك الكلام في الجنّة ونعيمها فان فيها قسمين من النعم المعنوية والنعم الخارجية ولعلّه سيجي في الشرح ما يوضح ذلك.

وكيف كان فالنفوس الإنسانية واقعة يوم القيامة تحت نوع من أنواع الجنس السبعية والبهيمية أو الشيطانية أو الملكيّة وتحشر معه، ولكلّ جنس منها أنواع كثيرة كيا أنّ لكلّ نوع منها أفراداً غير محصورة، وهذه الأجناس الأربعة من النفوس، اثنتان منها عمليتان شريرتان حاصلتان من تكرر الأعمال السيّئة وهما السبعية والبهيميّة، واثنتان منها علميّتان حاصلتان من تكرر الأفكار العلمية إحداهما شريرة وهي الشيطانيّة والأخرى خيرة وهي الملكيّة، وقد علمت فيا تقدم الحدّ الوسط الممدوح منها.

ثم اعلم: أنّ الإنسان قد اصطحب في عالمه ونظام خلقته شوائب أربعاً، واجتمعت عليه أربعة أوصاف: أي السبعيّة والمهيميّة والشيطانيّة والملكيّة، فهو من حيث تسلط كلّ منها عليه يفعل أفعال نوع تكون تلك الصفة لازمة لذاته ناشئة عن حقيقته الى أن تغلب عليه إحدى هذه الخصال والصفات، بأن يصير خلقاً له وملكة راسخة في نفسه صعبة الزوال، فيكون الإنسان في آخر الأمر ومنتهى العمر، حكمه حكم ذلك النوع بل تنقلب حقيقته يوم الآخر إلى حقيقة ذلك، وتكون صورة ذلك النوع.

يدل على هذا ما في المحكي عنه ﷺ: «يحشر الناس على وجوه مختلفة» (١٠ وفي حديث طويل بسنده المتصل إلى أمير المؤمنين ﷺ أنه قال: «فإن كان لله وليّاً أتاه أطيب الناس ريحاً، وأحبّهم منظراً، وأحسنهم رياشاً فقال: أبشر بروح وريحان وجنّة ونعيم، ومقدمك خير مقدم، فيقول له: مَن أنت؟ فيقول: أنا عملك الصالح، ثم قال ﷺ: وإذا كان لربّه عدواً فإنه يأتيه أقبح من خلق زياً، وأنتنه ريحاً، فيقول:

١ \_ التفسير لملا صدرا ص ٢٨٤ .

في شرح الزيارة الجامعة ........

أبشر بنزل من حميم وتصلية جحيم»(١).

وفي حديث آخر عن الامام أبي عبدالله على يقول: «أنا رأيك الحسن الذي كنت عليه، وعملك الصالح الذي كنت عليه» (٢) فقوله على: أنا رأيك الحسن إشارة الى القوة العلمية الملكية، وقوله: وعملك الصالح، إشارة الى القوة العملية الصالحة وقد تقدم بيانه.

ويدل عليه أيضاً ما عن أبي عبدالله على حيث قال في حديث طويل: إذا بعث الله المؤمن من قبره خرج معه مثال يقدمه أمامه، كلّما رأى المؤمن هو لا من أهوال يوم القيامة قال له المثال: لا تفزع ولا تحزن، وأبشر بالسرور والكرامة من الله عزّوجل، حتى يقف بين يدي الله عزوجل فيحاسبه حساباً يسيراً، ويأمر به الى الجنة، والمثال أمامه فيقول له المؤمن: يرحمك الله نعم الخارج خرجت معي من قبري، وما زلت تبشرني بالسرور والكرامة من الله حتى رأيت ذلك فيقول: مَن أنت؟ فيقول: أنا السرور الذي كنت أدخلت على أخيك المؤمن في الدنيا خلقني الله عزّوجل منك لأبشرك(٣).

وروي عن طريق العامة عنه ﷺ: أنّ بعض الناس يحشر على صورة تحسـن عندها القردة والخنازير.

وأحسن حديث روي في المقام ما رواه في معاني الأخبار بإسناده عن قيس بن عاصم قال: وفدت مع جماعة من بني تميم الى النبي على فدخلت عليه، وعنده الصلصال بن الدلهمس فقلت: يانبي الله عِظنا موعظة تتفع بها فإنا قوم نغير (١) في البرّية، فقال رسول الله على: ياقيس إنّ مع العزّ ذلاً، وإنّ مع الحياة موتاً، وإنّ مع

١ ـ أنظر الكافي ج٣ ص٢٣٢ . باب أن الميت يمثل له ماله وولده وعمله عن موته. وأمالي الطوسي ج٣ ص٢٢٢.

٢ \_ انظر الكافي ج٣ ص٢٤٢ \_ كتاب الجنائز .

انظر الكافي ج٢ ص١٩٠، كتاب الإيمان والكفر، باب إدخال السرور على المؤمنين.
 أغار: ذهب في الأرض.

الدنيا آخرة، وإنّ لكلّ شيء حسيباً، وعلى كلّ شيء رقيباً، وإنّ لكلّ حسنة ثواباً، ولكلّ سيّئة عقاباً، ولكلّ أجل كتاباً، وأنّه لابدّ لك يا قيس من قرين يدفن معك، وهو حيّ وتدفن معه وأنت ميّت، فإن كان كرياً أكرمك، وإن كان لئيماً أسلمك، ثم لا يحشر إلّا معك ولا تبعث إلّا معه، ولا تسأل إلّا عنه، ولا تجعله إلّا صالحاً، فإنه إن صلح آنستَ به، وإن فسد لا تستوحش إلّا منه وهو فعلك.

فقلت: يانبيّ الله أحبّ أن يكون هذا الكلام في أبيات من شعر، نفخر به على من يلقانا من العرب، وندخره فأمر النبيّ على شمن يأتيه بحسان قال: فأقبلت أُفكر فيا أشبه هذه العظة من الشعر فأستنب (الله ي «وفي نسخة: فاستبان لي» القول قبل مجيء حسان فقلت: يارسول الله قد حضرتني أبيات أحسبها توافق ما تريد، فقال النبيّ على القيس، فقلت:

قرين الفتى في القبر ما كان يفعل ليوم ينادى المرء فيه فيقبل بيغير الذي يرضى به الله تشغل ومن قبله إلّا الذي كان يعمل ينقيم قبليلاً بينهم ثمّ يرحل ("

تخفير قريناً من فعالك إغما ولابد بعد الموت من أن تعده فإن كنت مشغولاً بشيء فلا تكن فلن يصحب الإنسان من بعد موته ألا إغما الإنسان ضيف لأهله

إذا علمت هذا فاعلم: أنّ الإنسان بذاته طالب للكمال والكامل كما تقدم، ومعلوم أنّ الكمال الأثمّ والتمام بل وفوق التمام هو الواجب تعالى والحق الأول، فكلّ موجود يطلبه بغريزة شوقه، فكلّ يشتاق إليه ويعشقه، بل انّ لكلّ من الموجودات عشقاً وشوقاً إليه تعالى إراديّاً كان أو طبيعياً، ولذا قيل بسريان العشق في جميع الموجودات على تفاوت طبقاتها، وأثبتوا لكلّ منها شعوراً وعلماً

۱ \_اسنتگب الأمر : استقام واطّرد واستمرّ . ۲ \_انظر معاني الأخبار ص ۲۳۱.

مستدلّين لهذا بقوله تعالى: ﴿ولكلّ وجهة هو مؤليها﴾ (١) وقوله تعالى: ﴿وإن من شيء إلاّ يسبح بحمده﴾ (١).

فكلٌ موجود بحسب ذاته يطلب الوصولَ إليه تعالىٰ بنار الشوق والعشق، فهو تعالىٰ غاية الغايات كما هو مبدأ المبادئ، فكلّ من كان أقرب إليه تعالىٰ فلا محالة يكون أشبه به تعالىٰ صفة فلا محالة يكون ملتذًا بمعرفته تعالىٰ ومظهراً لصفاته.

وقد علمت فيا تقدم: أنَّ الولاية الخاصّة المحمدية المطلقة هي التي ظهرت بأوصاف كاله تعالى ونعوت جماله، وهي الجامعة الأساء الإلهية، وهي باطن الإلوهية، وهي في النبي على تكون مع الرسالة، وفي الوصي تكون منحازة اليه كما تقدم، وحيث إنَّ صاحبها فان عن نفسه وباق بربّه، فلا محالة تكون الولاية الكائنة فيه بأوصافها ولاية الله تعالى كما سيأتي التصريح بها من الأحاديث.

ولا ريب أن حقيقة هذه الولاية الإلهية لا يكن الإحاطة بها ذاتاً، بل هي مختصة بهم بين وهم بين حيث إنها حقيقتهم يعلمونها بالعلم الحضوري، وإغا المكن بيان آثارها لا بحقيقتها، بل بمقدار ما يكن تفهيمها لغيرهم، ويكن أن يدركها غيرهم، فالأخبار والأدعية والزيارات مشحونة ببيانها، وأحسن كلام اشتمل عليها وبينها هو الزيارة الجامعة الكبيرة التي يكون هذا الشرح لبيانها وبيان معانيها ورموزها بحسب ما يمنح الله تعالى فهمها.

ثم إنّ ما تقدم من شرح الولاية في الجملة، إنماكان لأجل بيان موضوع الولاية الإلهيّة وهو حقيقتهم القدسية (صلوات الله عليهم أجمعين) ليتضح الأمر موضوعاً وحكماً فلا تغفل.

ثم اعلم: أنّ مَن ظفر بمعرفة الله تعالى، والنظر إلى وجهه الكريم، والمطالعة لجمال الحضرة الربوبية، وشهد الأسرار والأمور الالهية يـعلم ويـرئ أنهـا ألذّ اللـذّات

١ \_ البقرة : ١٤٨ .

٢ ـ الاسراء: ٤٤.

الباطنيّة من الرياسة والحكومة، كيف لا تكون كذلك، وهذه اللذات الباطنية الماديّة محفوفة بمكاره، ومحدودة بزمان معين موجب لنقص في اللذة للعلم بزوالها، فأين هذه من اللذة بمعرفته تعالى التي هي خالصة من كلّ نقص وزوال؟! ولأجل هذا ترى العارف بها يؤثر التفرد عن الخلق، والخلوة مع الحقّ بالتبتل والفكر والذكر على الدوام وبترك الرياسات، الباطلة لعلمه بفنائها ويستحقر الخلق الطالبين لها.

ثم إنه في تفرده مضافاً إلى لذّاته يشتغل بالالتذاذ بالحكمة والمعرفة بالله، ومطالعة صفات جلاله وجماله ويرى بقلبه ملكوت أفعاله، ونظام مملكته من أعلى عليين الى أسفل سافلين، ثم إنه يلتذّ بها دائماً لا يقطعها الموت، فإنه لا يهدم محل المعارف الالهية أعني الروح الذي هو أمر نوراني ساوي بل يصفيها لزوال موجبات المكدرات بالموت كها لا يخنى.

وإلى ما ذكر يشير ما في روضة الكافي مسنداً عن جميل بن درّاج، عن أبي عبدالله على الله على الله على الله على الله على الله على الله عنه الله عرّوجلّ، ما مدّوا أعينهم الى ما متع به الأعداء من زهرة الحيوة الدنيا ونعيمها، وكانت دنياهم أقل عندهم مما يطأون بأرجلهم، ولنعّموا بمعرفته عزّوجلّ، وتلذّذوا بها تلذّذ من لم يزل في روضات الجنان مع أولياء الله. إنّ معرفة الله عزّوجلّ أنس من كلّ وحشة، وصاحب من كلّ وحدة ونور من كل ظلمة، وقوة من كلّ ضعف، وشفاء من كلّ سقم.

ثم قال ﷺ: قد كان قبلكم قوم يقتلون ويحرقون وينشرون بالمناشير، وتضيّق عليهم الأرض برحبها، فما يردّهم عها هم عليه شيء مما هم فيه من غير ترة وتروا من فعل ذلك بهم، ولا أذى مما نقموا منهم إلّا أن يؤمنوا بالله العزيز الحميد، فاسألوا ربّكم درجاتهم، واصبروا على نوائب دهركم تدركوا سعيهم (١) (روضة رواية ٣٤٧).

۱ ــ الكافي، رواية ٣٤٧.

فى شرح الزيارة الجامعة

## علامات وأحوال أولياء الله:

١١٥٠ ٦ أَهُوا لِل ثم إنّه للعارف الكامل والولي لله تعالىٰ علامات وخواص، فلابدّ من الإشارة إليها إجمالاً. فإنها كالميزان في تشخيص صحة السير وعدمها، فإن الخطرات كما قيل كثيرة في السير إليه تعالى، ولهذا قد ذكروا لصحَّته عــــلامات يُــعرف بهـــا الســـــر الصحيح، فنقولٍ: إنَّ لأحوال أولياء الله تعالى وهم المؤمنون حقاً أموراً منها :

١ ـما ذكره الله تعالىٰ بقوله: ﴿إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلَّت قلوبهم وإذا تُليت عليهم آياته زادتهم إيماناً وعلىٰ ربّهم يتوكلون﴾(١) فإن معناه والله العالم أنَّ المؤمن الحقيق والعارف اليقيني الذي كتب الله بقلم العناية في قلبه الإيمان، وأيَّده بروح منه، فهو علىٰ نور من ربّه، فإذا ذكر الله وجل قلبه، فإن وجل القلب عند سماع ذكر الله من خصوصيّة المعرفة والحكمة بالله وصفاته وأفعاله، إذ الحكمة هي النور المنبسط الإيماني الذي قذف الله، في قلوبهم، ومن شأن نور الإيمان أن يرقّ القلب، ويصفيه عن كدورات صفات النفس وظلمتها، ويلين قسوته فـتلين الى ذكـر الله ويحنّ شوقاً إلىٰ الله.

قيل: وهذا حال أهل البدايات، أمّا حال أهل النهايات فهي الطمأنينة والسكون بالذكر، لقوله تعالىٰ: ﴿الَّذِينِ آمَنُوا وَتَطْمَئنَ قَلُوبِهِم بِذَكْرِ اللَّهُ أَلَّا بِذَكْرِ الله تطمئنَ القلوب﴾ (٢) وفي الحكي عنه ﷺ: «إنّ أحبّ القلوب إلى الله أصلها في دين الله، وأصفاها عن الذنوب، وأرقُّها على الإخوان، وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً» فجعل ﷺ من شروط الإيمان الحاصل في القلب ازدياده من سهاع القرآن وتلاوته، لاشتاله علىٰ ذكر الله والمعارف الالهيَّة والوجه فيه؛ أنَّ الايمان الحقيق هو النور الواقع في القلوب بقدر انفتاح روزنة القلوب من أنوار تجلّي شموس صفاته

١ \_الأنفال: ٢.

٢ \_ الرعد : ٢٨ .

وحقائق أفعاله للقلوب المشتاقة، فيكون وجوه قلوبهم الخالية من دنس حبّ الدنيا بسبب ذلك النور إلى ربّها وحبيبها ناظرة، فإنّ الإيمان يجرّ بعضه إلى بعض وبالمعرفة تكتسب المعرفة، فحينئذ كلّما تليت على أصحابها الآيات أو تلوها أو ذكروه، زاد انفتاح روزنتها بقدر صدقها وشوقها ومناسبتها، فيزيد فيها نور الايمان، فيزدادوا إيماناً مع إيمانهم وعلى ربّهم يتوكّلون، لا على الدنيا وأهلها. فإنّ مَن شاهد جمال الحق وجلاله بنور الايمان فقد استغرق في بحر سطوات جلاله، فيكون توكلهم عليه لا على غيره.

وإلى ما ذكر يشير ما في الكافي مسنداً عن أبي بصير، عن أبي عبدالله على قال: ليس شيء إلّا وله حدّ، قال: قلت: جعلت فداك فما حدّ التوكل؟ قال: اليقين، قلت: فما حدّ اليقين؟ قال: ألّا تخاف مع الله شيئاً(١).

ومنها: ما وصفهم الله تعالى بقوله: ﴿ وما أنا بطارد الذين آمنوا إنهم مُلاقوا رَبّهم ﴾ (٢) فقوله تعالى: إنّهم ملاقوا ربّهم، بيان العلة لعدم طردهم، وهي أنّهم ملاقوا ربّهم، بيان العلة لعدم طردهم، وهي أنّهم ملاقوا ربّهم، فهم بإيمانهم بلغوا درجة الملائكة المقربين، الذين يلاقون ربهم من فوقهم لا واسطة بينهم وبين ربّهم، وذلك لارتقائهم عن عالم الطبيعة بجناحي العلم والعمل الى جوار الله تعالى، وهذا معنى ملاقاة ربّهم من فوقهم، ثمّ إنه قد يتوهم أنّ معنى أنّهم ملاقوا ربّهم، أنّي لا أطردهم؛ لأن حسابهم على الله حينا يلاقوه يوم القيمة. فأين هذا من بلوغهم الى درجة الملائكة الذين يلاقون ربّهم؟ ولكنه مدفوع بأن المم الفاعل ظاهر في المتلبس بالمبدا، فقوله: ﴿ إنّهم ملاقوا ربّهم ﴾ أي انبّهم متلبسون بلقائه تعالى بالفعل، وهذا هو حال الملائكة الجرّدين في عالم المادة والطبيعة كها لا يخفى.

وكيف كان فمن وجد في نفسه أنه ملاق ربّه بالعظمة والكبرياء والجبروت،

ورأى نفسه تحت سطوته خاشعاً خاضعاً ذليلاً مسكيناً مستكيناً فقيراً خائفاً وجلاً، فقد صحّ سيره، وهدي الى صراط مستقيم، قال أمير المؤمنين بلا في أوصاف المتقين: «عظم الخالق في أنفسهم فصغر ما دونه في أعينهم».

ومنها: ما ذكره تعالى: ﴿إِنَّ عبادي ليس لك عليهم سلطان﴾ (١) مخاطباً إبليسَ الله ين الذي استثناهم عن إغوائه بقوله كها حكى الله تعالى عنه: ﴿إِلَا عبادك منهم المخلَّصين﴾ (٢).

وكيف كان فَن وصل الى معرفته تعالى بنور المشاهدة، ووصل الى قربه بحق اليقين يرى نفسه في حصنه تعالى وفي كهفه، بحيث يرى نفسه مصوناً عن وساوس الشيطان بالعصمة الإلمية فلا يكاد يرى لنفسه مطاوعة لوساوس الشيطان، بل هو بنفسه المعصومة المنورة بنور المعرفة والمشاهدة، يدفع وساوسه ويطرده، ويغلب عليه كها ذكرت عن بعض أولياء الله عند محاربته الشيطان (لعنه الله).

ومنها: ما وصفهم الله تعالى بقوله تعالى: ﴿وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هوناً وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً...﴾ إلى آخر السورة (٣) فإنه تعالى ذكر فيها صفات عديدة لهم، فالمؤمن العارف الواصل يرى هذه الصفات في نفسه، فلا يخلو منها، فكأنّها صارت طبيعة له راسخة في قلبه.

ومنها: ما أشار اليه قوله تعالى: ﴿إلا من أتى الله بقلبٍ سليم﴾ (٤) وهذه الصفة عمدة الصفات والخيرات هو سلامة الصفات وتجمع سائرها؛ لأن الأصل في جميع الصفات والخيرات هو سلامة الصدر من الغلّ والغش والدغل، والحسد والبغض والكبر، والحرص والطمع والمكر، والزنا والخديعة والنفاق وما أشبهها من الخصال المندمومة، التي أكثرها

١ ـ الحجر: ٤٢.

٢ ـ الحجر: ٤٠.

٣-الفرقان : ٦٣\_٧٧.

٤-الشعراء: ٨٩.

ينشأ من التشبّه بأهل العلم في الزي والمنطق من غير عرفان، وطلب الترفّع من غير استيهال، وهو بذر النفاق والعناد ومادة السيّئات، هذا معنى سلامة القلب بحسب الظاهر. وفي تفسير نور الثقلين عن اصول الكافي مسنداً عن سفيان بن عينية قال: «سألته عن قول الله عزوجل: إلّا من أتى الله بقلب سليم، قال: السليم الذي يلق ربّه وليس فيه أحد سواه، قال: وكلّ قلب فيه شرك أو شكّ فهو ساقط، وإنما أرادوا بالزهد في الدنيا لتفرغ قلوبهم الى الآخرة»(١).

وبإسناده إلى الحسن بن الجهم عن أبي الحسن على قال: التواضع أن تعطي الناس ما تحب أن تعطاه (٢).

أقول: هذا التواضع من آثار القلب السليم.

وفيه وفي آخر قال: قلت: ما حد التواضع الذي إذا فعله العبد كان متواضعاً؟ فقال: التواضع درجات منها أن يعرف المرء قدر نفسه، فينزلها منزلتها بقلب سليم، لا يحب أن يأتي إلى أحد إلا مثل ما يؤتى إليه، إن رأى سيئة درأها بالحسنة، كاظم الغيظ، عاف عن الناس، والله يجب المحسنين (٣).

وفيه عن المجمع روي عن الصادق الله أنه قال: هو القلب الذي سلم من حبّ الدنيا. ويؤيّده قول النبي ﷺ حبّ الدنيا رأس كل خطيئة (١٠).

وفيه عن مصباح الشريعة قال الصادق على: «صاحب النية الصادقة صاحب القلب السليم» (٥) لأن سلامة القلب من الهواجس المذكورات، تخلص النية لله تعالى في الأمور كلّها، قال الله تعالى: ﴿يوم لا ينفع مال ولا بنون \* إلّا من أتى الله بقلب

١ ـ تفسير الثقلين ، ج ٤ ص٥٧.

٢ ـ المصدر نفسه ، ص٥٨.

٣\_المصدر نفسه ، ص٥٨.

٤ ــ المصدر نفسه ، ص٥٨.

٥ ـ المصدر نفسه ، ص٥٨.

سليم﴾(۱)

أقول: إتيانه تعالى بقلب سليم يعمّ الحشر، والرجوع إليه تعالى يوم القيامة، أو التوجه إليه فعلاً بالإخلاص بواسطة سلامة قلبه كها لا يخنى.

ومنها: الخوف والخشية كها في قوله تعالى: ﴿وهم من خشيته مشفقون﴾ (٢) وقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا يَخشَى اللهُ من عباده العلماءُ﴾ (٢).

أقول: إنّ من أهم صفات أولياء الله تعالى الخشية منه تعالى. وقد جاء في تفسير نور الثقلين عن أُصول الكافي مسنداً عن صالح بن حمزة قال: قال أبو عبدالله ﷺ: إن من العبادة شدة الخوف من الله عزّوجل لقول الله عزّوجل: ﴿إنما يخشى الله من عباده العلماء﴾(٤).

وفيه عن روضة الكافي مسنداً عن أبي حمزة قال: قال علي بن الحسين ﷺ؛ وما العلم بالله والعمل إلا إلفان مؤتلفان، فن عرف الله خافه، وحثّه الخوف على العمل بطاعة الله، وإنّ أرباب العلم وأتباعهم الذين عرفوا الله، فعملوا له ورغبوا إليه، وقد قال الله: ﴿إِنّما يخشى الله من عباده العلماء﴾ (٥٠).

وفيه عن الجمع روي عن الصادق على أنه قال: يعني بالعلماء مَن صدّق قوله فعله، ومن لم يصدق فعله قوله فليس بعالم. وفي الحديث: أعلمكم بالله أخوفكم منه(١٠).

وفيه عن مصباح الشريعة قال الصادق الله: ودليل الخشية التعظيم لله، والتمسّك بخالص الطاعة وأوامره، والخوف والحذر ودليلها العلم قال الله تعالى:

١ ـ الشعراء : ٨٨، ٨٩.

٢ ـ الأنساء: ٢٨.

٣\_فاطر: ٢٨.

٤ ـ تفسير نور الثقلين، ج٤ ص٥٩ ٣٥.

٥ ـ المصدر نفسه.

٦ ـ المصدر نفسه .

١٠٠.....الأنوار الساطعة

#### ﴿إنما يخشى الله من عباده العلماء ﴾ (١).

وفيه عن مصباح شيخ الطائفة رأة في دعاء يوم الأربعاء: اللّهم أشدّ خلقك خشية لك أعلمهم بك، لا علم إلّا خشيتك، ولا حكم إلّا الإيمان بك، ليس لمن لم يخشك علم، ولا لمن لم يؤمن بك حكم (٢٠).

أقول: العلم بالله تعالى وبعظمته وظهورها في القلب يوجب الخشية منه تعالى، فإنه تعالى كما هو جميل ذو الإكرام فكذلك هو عظيم جليل ذو الجلال، فالمعرفة به تعالى التي هي المراد من العلم به توجب الخشية منه، وليست الخشية هي الخوف من عقابه للمعصية، بل هي من آثار ظهور عظمته تعالى في القلب، وهي المعرفة والعلم به تعالى كما لا يخفى.

أقول: هذه بعض آثار الأولياء وعلاماتهم من حيث الملكات الحسنة الراسخة في القلب المستلزمة للعمل الصالح وهي إنما تصدر من القلب الصافي من الموانع ومن الصفات الرذيلة والحجب القلبية المانعة عن الوصول الى الحقّ والحقيقة.

وبعبارة أُخرى: إنّ القلب إذا ارتفع عنه غبار الهيئات المانعة والطمع والرين في عالم الحواس ومعدن الوسواس، فلا محالة يصير صافياً منها، فله أهلية أن يصدر منه العمل الصالح القابل لأن يرفعه الله تعالى إليه.

وأما علاماتهم من حيث العلم والمعرفة القلبيّة فنقول:

إعلم: أنّ غاية قصود العارفين، وثمرة وجودهم هو الإيمان والمعرفة والعرفان بالله تعالى وصفاته وملائكته وأفعاله وكتبه ورسله، وهذه المعارف كما ينبغي هي الغاية القصوى والثمرة العليا من وجود إنسان كامل في مدة بقائه.

ولا ريب أنه لا يكاد تحصل هذه المعارف إلّا لمن سلك في الصراط المستقيم،

۱ ـ تفسير نور الثقلين، ج ٤ ص ٣٦٠.

٢ ـ المصدر نفسه .

الذي يطلبه الطالب منه تعالىٰ في قوله: إهدنا الصراط المستقيم، وهذا هو الصراط الذي سلكه جميع الأنبياء والمرسلين وأوليائه الطاهرين الأثمة المعصومين قال تعالىٰ: ﴿وهذا صراط ربّك مستقيماً فاتبعوه﴾(١) وقال تعالىٰ: ﴿شرع لكم من الدين ما وصّيٰ به نوحاً والذي أوحينا إليك وما وصّينا به إبراهيم وموسىٰ وعيسىٰ﴾(١).

وهذا الطريق هو الصراط الذي لا يتطرق إليه نسخ ولا تغيير، ولا فيه تخالف ولا تناقض؛ لكونه من عند الله وبتوفيقه وإلهامه، ولايسلكه السالكون عن تقليد ولا عن تعصب، أو اتباع الآباء أو الأساتيد؛ لأجل فرط العقيدة بهم، أو لللازمة الأهوية التابعة لهواهم، فإن هذه كلّها تنافي السير في الصراط المستقيم ضرورة ان هذا الطريق وهذا المسلك هو مسلك التوحيد، الذي سلكه أفضل الأنبياء عليه ومتابعوه من الأئمة عليه المشار إليهم في قوله تعالى: ﴿قل هذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني في "

وقد فسر ومن اتبعني بالأئمة على وهذا أيضاً طريق شيعتهم، وهو الطريق المستقيم الذي أمر الله نبيّه أن يعلّم الناس سلوكهم ويهديهم إليه ويأمرهم باتباعه، ونهاهم عن سلوك غيره في قوله تعالى: ﴿وأنّ هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرّق بكم عن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون ﴿ (١) وسيجيء في الشرح أنّ هذا السبيل هو ولاية الأثمة على التي هي ولاية الله وولاية رسوله على الشرح أنّ هذا السبيل هو ولاية الأثمة على التي هي ولاية الله وولاية رسوله الله الشرح أنّ هذا السبيل هو ولاية الأثمة الله المناسلة الله وولاية الله وولاية الله وولاية رسوله المناسلة الله وولاية ولاية الله وولاية ولاية الله وولاية ولاية الله وولاية وولاية وولاية ولاية وولاية و

إذن لابد من السير في الصراط والسبيل المستقيم، الذي بيّنه الله تعالى ورسولُه والأُمّة هِي لأن استقامة الطريق تفضي بسالكه إلى المقصد في أقرب زمان، ولابد للسالك من أن يتحرى أقرب الطرق فإنه أسهلها مسلكاً، وأقربها وصولاً، وهـو

<sup>؛</sup> \_الانعام: ١٢٦.

۲ ـ الشورى : ۱۳.

الذي لا عوائق فيه ولا عوج له، فلذلك ينبغي للقاصدين إلى الله بعد تصفية نفوسهم من درن الشهوات، والراغبين في نعيم الآخرة في دار السلام الذين يريدون الصعود الى ملكوت السموات، والدخول في زمرة الملائكة بالولادة الشانية أن يتحرّوا أقرب الطرق إليه وأسهلها مسلكاً وأوثقها اعتاداً، كما قال تعالى: ﴿فَمَن أَسلم فأولئك تحرّوا رشدا﴾(١).

وإعلم: أنّ حاصل علامات العلماء بالله ومجامع نعوتهم أنهم منبعثون من موت الجهالة متنبّهون من رقدة الغفلة، عارفون بحقائق الأشياء، مشاهدون حساب يوم الدين، هم قوم تستوي عندهم الأماكن والأزمان، وتعاير الأمور وتصاريف الأحوال، فقد صارت الأيام كلّها عندهم عيداً واحداً وجمعة واحدة، وصارت الأماكن كلّها مسجداً واحداً، والجهات كلّها محراباً واحداً، وذلك لخروجهم بعقولهم الصافية وأذهانهم العالية عن مطمورة عالم الزمان والمكان، وتوجهت قلوبهم شطر الحق، وتولت ذواتهم وجه الله، فصارت حركاتهم كلّها عبادة وسكناتهم كلّها طاعة له.

واستوى عندهم مدح المادحين وذم الذامين، لا تأخذهم في الله لومة لائم، وهم قوامون بالقسط شهداء لله بالحق، وهم على صلواتهم دائمون تحققوا بقوله تعالى: ﴿ فَا يَنما تولُوا فَتُمْ وجه الله ﴾ (٢) ﴿ لكيلا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما أتاكم ﴾ (٢) وصار دعاؤهم مستجاباً، لأنهم لا يسألون إلّا ما يكون، ولا يكون إلّا ما قد كان في سابق العلم، فقلوبهم في راحة من التعلق بالأسباب، وأرواحهم فارغة من التكلّف بما لا يعني، ونفوسهم ساكنة عن الوسواس، وأبدانهم في راحة من أنفسهم، والناس منهم في راحة وأمان، لا يريدون لأحد سوءاً، ولا يضمرون لأحد

١ ـ الجنّ : ١٤ .

٢ ـ البقرة: ١١٥.

٣\_الحديد: ٢٣.

شرًا عدواً كان أو صديقاً؛ وذلك لعلمهم بحقارة الدنيا، وخسّة شركائها ودشور أهلها، وإرتفاعهم عن الالتفات الى هذا المنزل الأدنى. كما قال أمير المؤمنين على سيدهم في آخر خطبة القاصعة «وإني لمن قوم لا تأخذهم في الله لومة لائم، سياهم سيا الصديقين، وكلامهم كلام الأبرار، عبّار الليل ومنار النهار. متمسكون بحبل القرآن، يُحيون سنن الله وسنن رسوله، لا يستكبرون ولا يعلون، ولا يعلون ولا يعلون ولا يعلون الجنان، وأجسادهم في العمل»(١).

وكها قال أمير المؤمنين ﷺ: «والله لدنياكم هذه أهون في عيني من عراق خنزير في يد مجذوم»(٢) وقال في آخر الخطبة الشقشقيّة: «ولألفيتم دنياكم هذه أزهد عندي من عفطة عنز».

فصل: إعلم أنّ الطريق المستقيم الذي أوصانا الله به وأمرنا باتباعه على ألسنة أنبيائه وأوليائه المعصومين المين هو السير في الشريعة الغرّاء المحمدية في متابعة الولاية العلياء العلوية وولاية الأئمة الهادية المهدية (صلوات الله عليهم أجمعين) وهذا مما لا ريب فيه كها سيتضح لك في طبي الشرح لقوله الحين «والأدلاء على مرضاته». وقوله: وصراطه، وأمثالها عما لا مزيد عليه إلّا أنه نذكر هنا ما به كيفية السلوك في هذا الطريق فنقول مزيداً على ما مرّ وتوضيحاً له: أحسن الطرق هو التفكر فيا يوصلنا الى المعرفة، ولكن ينبغي أن نعلم متعلق هذا التفكر فإنّ الشريعة هي مجاري التفكر التي بينها الشارع، وأمرنا بسلوكها، وهي أمور عمدتُها بعد العمل بالوظائف الشرعية العملية، وبعد تصليحُ العقائد الحقة من الاصول الخمسة الدينية، والاعتقاد بالضروريات العشرة وثبوتها بالأدلة القاطعة الساطعة النبيرة التفكر في أمور:

١ \_نهج البلاغة ، الخطبة ١٩٢.

 <sup>-</sup> عرق بالفتح: العظم أخذ عنه معظم اللحم. جمعه عراق بالكسر وعراق بالفتح. نهج البلاغة الحكمة رقم ٢٣٦.

الأول: التفكر في أصل الوجود وما يلزمه وما يبدأ منه كها قال تعالى: ﴿أُولُم يَحْفِ بَرَبُكُ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيء شهيد﴾ (١) وقد تقدمت الإشارة إليه وكيفية التفكر فيه، ثم التفكر في آيات الله في الآفاق وفي أنفسنا إلى أن يتبيّن أنه الحق بنحو بيّنه الله وأوضحه النبيّ والأغمة عِيمُ بالبيان الشافي الكافي، وقد تقدم أيضاً كيفيته في الجملة، ثم إنه مَن عمل بالفكرة بالنحو المتقدم في آيات الآفاق والأنفس فلا محالة تنفتح له أبواب العلوم المخزونة والأسرار المكنونة، التي لا يمسّها إلّا المطهّرون.

وأحسن حديث يبين هذا الأمر ما في البحار عن كفاية الأثر مسنداً عن يونس بن ظبيان، ورواه في تفسير البرهان أيضاً ذيل قوله تعالى: ﴿قال يا إبليسٌ ما منعك...﴾ الآية، قال: دخلت على الصادق جعفر بن محمد ﷺ فقلت: يابن رسول الله إني دخلت على مالك وأصحابه، وعنده جماعة يتكلمون في الله، فسمعت بعضهم يقول: «إن لله وجهاً كالوجوه!» وبعضهم يقول: له يدان واحتجوا لذلك بقول الله تبارك وتعالى: ﴿... بيدى أَستكبرتَ﴾ (٢) وبعضهم يقول: هو كالشاب من أبناء ثلاثين سنة، فما عندك في هذا يابن رسول الله؟!

قال: وكان متكناً فاستوى جالساً وقال: اللهم عفوك عفوك ثم قال: يايونس مَن زعم أن لله وجهاً كالوجوه فقد أشرك، ومَن زعم أن لله جوارح كجوارح المخلوقين فهو كافر بالله ولا تقبلوا شهادته ولا تأكلوا ذبيحته، تعالى الله عما يصفه المشبّهون بصفة المخلوقين، فوجه الله أنبياؤه وأولياؤه، وقوله: ﴿خلقتُ بيدي أَسنكبرت﴾، فاليد القدرة كقوله تعالى: ﴿وأيدكم بنصره﴾ (٣) فمن زعم أنّ الله في شيء أو على شيء، أو يحول من شيء إلى شيء، أو يخلو منه شيء، أو يُشعل به شيء فقد وصفه بصفة المخلوقين، والله خالق كل شيء، لا يقاس بالقياس، ولا يشبه

۱ ـ فصّلت : ۵۳ .

۲ ـ سورة ص: ۷۵.

٣\_الانفال: ٢٦.

بالناس، لا يخلو منه مكان، ولا يشغل به مكان، قريب في بعده بعيد في قربه ذلك الله ربنا لا اله غيره. فين أراده وأحبّه ووصفه بهذه الصفة فهو من الموحدين، ومن أحبّه ووصفه بغير هذه الصفة فالله منه برىء ونحن منه برآء، ثم قال ﷺ: إنَّ أُولى الألباب الذين عملوا بالفكرة حتى ورثوا منه حبّ الله، فإن حبّ الله إذا ورثم القلبُ واستضاء به أسرع اليه اللطف، فإذا نزل منزلة اللطف(١) صار من أهل الفوائد، فإذا صار من أهل الفوائد تكلّم بالحكمة (٢) فصار صاحب فطنة فإذا نزل منزلة الفطنة، عمل في القدرة، فإذا عمل في القدرة عرف الأطباق السبعة، فإذا بلغ هذه المنزلة صاريتقلب في فكره بلطف وحكمة وبيان، فاذا بلغ هذه المنزلة جعل شهوته ومحبّته في خالقه، فإذا فعل ذلك نزل المنزلة الكبرى فعاين ربِّه في قلبه، وورث الحكمة بغير ما ورثه الحكماء، وورث العلم بغير ما ورثه العلماء، وورث الصدق بغير ما ورثه الصديقون، إنَّ الحكماء ورثوا الحكمة بالصمت، وإنَّ العلماء ورثوا العلم بـالطلب، وإنّ الصديقين ورثوا الصدق بالخشوع وطول العبادة، فمن أخذه بهذه السيرة إمّا أن يسفل وإما أن يرفع، وأكثرهم الذي يسفل ولا يرفع إذا لم يرع حقّ الله ولم يعمل بما أمر به فهذه صفة من لم يعرف الله حقّ معرفته، ولم يحبّه حــق محـبّنه، فــلا يــغرّنك صلواتهم وصيامهم ورواياتهم وعلومهم فإنهم حمر مستنفرة.

ثم قال: يايونس إذا أردت العلم الصحيح، فعندنا أهل البيت فإنا ورثبناه وأُوتينا شرع الحكمة وفصل الخطاب، فقلت: يابن رسول الله وكل من كان من أهل البيت ورث كما ورثتم من كان من ولد علي وفاطمة علي فقال: ما ورثه إلاّ الأئمة الاثنا عشر، قلت: سمّهم لي يابن رسول الله، قال: أولهم علي بن أبي طالب وبعده الحسن والحسين وبعده علي بن الحسين وبعده محمد بن علي الباقر، ثم أنا، وبعدي موسى ولدي، وبعد موسى علي ابنه، وبعد علي محمد ابنه وبعد محمد علي ابنه، وبعد

١ ـ في العصدر: استضاء به وأسرع إليه اللطف، فإذا نزل اللطف. اهـ ٢ ـ فاذا تكلم بالحكمة صار صاحب فطنة.

على الحسن ابنه، وبعد الحسن الحجّة. اصطفانا الله وطهّرنا وآتانا ما لم يؤت أحداً من العالمين، ثم قلت: يابن رسول الله إنّ عبدالله بن سعد دخل عليك بالأمس فسألك عما سألتك فأجبته بخلاف هذا!! فقال: يايونس كلّ امرئ وما يحتمله، وإنك لأهلّ لما سألت، فاكتمه إلّا عن أهله والسلام (١٠).

أقول: هذا الحديث الشريف مشتمل على لآلي المعارف الالم يّة وغوامض العلوم الربانية، وفيه بيان كيفية السير الى معرفته تعالى كها لا يخفى على من هو من أهله ونسأل الله تعالى أن يوفقنا لشرحه في رسالة محصوصة، لت تضح معانيه، ويسهل على أهله استخراج غرره ودرره بمحمد وآله الطاهرين.

ثم إنه ينبغي التأمّل في قوله: إنّ أُولي الألباب... الخ ليتضح ما قلناه من أنّ السير في آيات الآفاق والأنفس بالتفكر يموجب له انفتاح أبمواب العملوم المخسرونة والمستورة لقلبه كما لا يخني.

وتما يجب أن يعلم لمن أراد التفكر في الوجود الحق أنه لابد من أن يتبع سبيل أوليائه تعالى في ذلك، وهو أنّه لا ينبغي أن يتكلم في ذات الباري تعالى، ولا في صفاته ولا في أفعاله (من حيث هي أفعاله) بالحدس والتخمين من النفس فإنّه لا سبيل لها إليه تعالى أبداً، ولا قبل تصفية النفس من الوساوس والرين والحجب، فإن ذلك يؤدي الى الشكوك والحيرة والضلال كها قال تعالى: ﴿ومن الناس من يجادل في الله بغير علم ولا كتاب منير﴾ (٢).

ثم إنه سيجيء أنه (أي السير إليه تعالى) على أقسام وأسفار أربعة، والعمدة منها هو ما تقدم من تطهير الإنسان باطنه عن غيره تعالى، وعن الرذائل، وإدامة التوجه إليه تعالى مع الحبّة الشديدة حتى يحاذي بقلبه شطر الحقّ، فيتجلّى، فيه من الحق ما يسمح به الحقّ تعالى، فما تجلّى فيه منه تعالى هو المعرفة فها يتمكن السالك

۱ \_ البحار، ج ۳٦ ص ٤٠٣.

٢ \_ الحج: ٨.

أن يتفكر في شؤون ذاته تعالى وصفاته وأفعاله قال على: «بك عرفتك ولولا أنت لم أدر ما أنت»، وحيث إنهم أي السالكون لهذا المسلك يكون علمهم ومعرفتهم منه تعالىٰ فيمتازون عن غيرهم بأن علومهم لما كانت في مرتبة التام بـذاتـه بحسب أرواحهم التي مرتبتها مرتبة العقول الفعالة كها تقدمت الإشارة إليه.

هذا في الكلين أو في مرتبة المكتني بذاته بحسب نفوسهم، التي هي في درجة نفوس الأفلاك كما تقدمت الإشارة اليه وكما حقّق في محله، وهذا بخلاف غيرهم من أولي العلوم الظاهرية فإنّ هؤلاء لما كانت علومهم صرف الصور القائمة بنفوسهم، ولم تنكشف لهم حقايق الأشياء والمعلومات بصورتها الواقعية في قلومهم بالمشاهدة والعيان، فلا محالة تكون قلوبهم مظلمة، ولا يكنهم الاكتفاء في علومهم الظاهرية عن العلوم العينية القلبية، إذ ليست علومهم من إفاضة الله فقط بتوسط الملائكة النورية التي هي خزائن علم الله تعالى، بل يحتاجون في انحفاظ علومهم الصورية الى أسباب خارجية وأوضاع حسية وأسانيد متقدّمة، حتى أن فرض ارتفاع الأسانيد من الكتب الخارجية والأوضاع الخارجية الحسية من المطالعة والنظر والدقة التي جملتها من الأمور المتغيّرة المتصرمة؛ لبطلت علومهم وزالت كالاتهم.

فلو لم تكن عنده الكتب وسئل عن مسألة يقول: لا علم لي بها لعدم الأسباب الخارجية لها من الكتب وغيره كها لا يخفى، وأين هذا من علوم أهل الله الذين انكشفت الحقائق في قلوبهم بالعيان؟ فجميع المنتسبين إلى العلوم التي هي دون علوم الأولياء والعرفاء ناقصون في كهالاتهم العلمية، إذ ليسوا في مرتبة التمام من العلم كالعقول القادسة والملائكة العلمية، الذين كهالاتهم بالفعل من كل الوجوه ولا كهال منتظر لهم، وليسوا أيضاً في مرتبة المكتفين بذواتهم وذوات علمهم المقومة الداخلية كالملائكة العهالة بإذن الله في تحريك الأجرام العالية، واستخراج الكالات النفسية من القوة إلى الفعل بل هؤلاء الظاهريون يكونون أبداً محتاجين إلى المشايخ

والأساتيد كالأعمى الذي يحتاج أبداً الى قائد خارجي، والى ما يسند اليه في سلوكه ومشية.

فالعلباء قسهان: قسم له العلم الظاهري بواسطة قيام صور في نفسه، ولم يكن له انكشاف العلوم في قلبه، وهذا العلم الصوري محفوظ بالأسباب الخارجية بحيث لو انتفت لانتفى، وقسم له الانكشاف بحيث ظهرت حقائق الأشياء في قلبه فهو عالم بها بذاته، ولا يحتاج الى أمر خارجي، ولعله إليها يشير ما في الكافي مسنداً عن عمر و عن أبي عبدالله على قال: قال لنا ذات يوم: «تجد الرجل لا يخطئ بلام ولا واو خطيباً مصقعاً ولقلبه أشد ظلمة من الليل المظلم، وتجد الرجل لا يستطيع يعبر عما في قلبه بلسانه وقلبه يزهر كها يزهر المصباح» (١)

فإن ظلمة القلب مع كونه مصقعاً باللّسان يشير إلى من علم العلم الظاهر من دون تنوّر قلبه بالواقع، وقوله: وقلبه يزهر كها يزهر المـصباح، يشـير إلى القـسم الثاني من الذين تكون علومهم بنحو الانكشاف بحيث تكون قلوبهم منورة بنور العلوم الإلهيّة كها لا يخفى!.

ثم لا يخنى أن ما ورد من: «إنّ العلماء ورثة الأنبياء»، يشير الى القسم الشاني منها لا الأول إذ من المعلوم أنّ علومهم على الصورية قد علمها المنافقون منهم على أيضاً مع، أنه لا يمكن لأحد أن يقول: إنهم أي المنافقون ورثة الأنبياء الا بضرب من التأويل، وهذا بخلاف العلماء الذين تكون علومهم نوراً منه تعالى ومكتسباً منه تعالى الذين أشار إليهم أمير المؤمنين على قوله: «وما برح لله عزّت آلاؤه عنى البرهة بعد البرهة وفي أزمان الفترات عباد ناجاهم في فكرهم، وكلمهم في ذات عقولهم، فاستصبحوا بنور يقظة في الأبصار والأساع والأفئدة»(").

والحاصل: أنه لا يراد من الأخُد من الله أنه كالنبي عَلَيْ بحيث يكون مستقلاً في

آ ـ الكافي ، ج٢ ص٤٢٢.

٢ \_نهج البلاغة خطبة ٢١٣ .

الأخذ، بل المراد أنه يأخذ عنه تعالى من موارده التي بينها الله تعالى وهو القرآن وكلاتهم هي كها لا يخفى، والفرق بين هذا العالم وبين العالم الظاهري أنّ الشافي لا يترقى عن ظاهر اللفظ والمفهوم الابتدائي بخلاف العالم الرباني فإنه بمعونته تعالى تنكشف له حقائق الآيات فيأخذ عمن أنز لها بتعليمه تعالى كها ورد في الحديث: «مَن زهد في الدنيا، ولم يجزع من ذلها، ولم ينافس في عزّها هداه الله من غير هداية من مخلوقه، وعلّمه من غير تعليم، وبصره عيوب نفسه، وأثبت الحكمة في قلبه وأجراها على لسانه» الحديث.

إذن ينبغي أن تكون علوم وارثهم فائضة منه تعالى على قلوبهم كما أُشير إليه في كلام أمير المؤمنين على من قوله: «وكلّمهم في ذات عقولهم»، فعلوم الأنبياء وورّاثهم تكون منه تعالى بحيث لو قطع النظر عن أسباب التعاليم الخارجية، والأسانيد المنفصلة لكانت علومهم بحالها كما كانت، ولا مدخليّة لخصوصية هذه النشأة الدنياويّة وغيرها من النشات في بقاء علومهم وثباتها، حيث ثبتهم الله بالقول الثابت في الحيوة الدنيا والآخرة، رزقنا الله ذلك بمحمد وآله الطاهرين.

ومن علاماتهم العلمية: أنهم موحدون للباري (جلّ اسمه) توحيداً حقيقياً لا يعرف كنهه غيرهم، أي كنه التوحيد الحقيقي الذي عرفوه، لاكنهه تعالى إذ ليست وحدته تعالى من قبيل الوحدة العددية التي تنشأ منها الاعدادات، ولا من النوعية والجنسيّة التي توجب الاشتراك مع غيرها، ولا من الشخصية التي توجب الانفصال عن الامور الواقعة مع الشخص تحت كلي فيان زيداً واحد شخصيّ منفصل عن عمرو بالأمور الواقعة مع آخر الموجبة للتشخيص، وهما تحت كلي الانسان، ولا هو واحد بالوضع ولا بالكيف ولا بالكم ولا بالاضافة كها حقق في

فوحدته تعالىٰ خارجة عن جميع الأقسام، الوحدة التي عرفها الخلائق كها قال أمير المؤمنين ﷺ: «توحيده تمييزه عن خلقه وحكم التمييز بينونة صفة لا بـينونة عزلة» فهو واحد متميز عن جميع الوحدات الكائنة في الخلق فوحدته مختصة بم تعالى لا بما تعرف به الوحدات الخلقية بل بالانكشاف الإلمي له في قلوبهم، كما روي عن أمير المؤمنين في معنى الحقيقة وسيجيء في الشرح شرحه: نور يشرق من صبح الأزل فيلوح على هياكل التوحيد آثاره، ولا بأس بالاشارة الإجمالية إلى بيان التوحيد الحقيق العلمى فنقول:

فصل: أنّ الوحدة الأحديّة الحقّة الإلهيّة ليست وحدة شخصية بحيث تكون فرداً للنوع قد تخصص بالمشخصات الفرديّة كها هو شأن أفراد الأنواع سواءً كان نوعه منتشراً أي غير محصور في فرد أو كان منحصراً، والوجه فيه أنّ حقيقة النوع تكون متقدمة على التشخص الفردي بالتقدم الذاتي، فلو كان الباري تعالى كذلك لزم أن يكون له تعالى قبل الوحدة الشخصية له نوع يكون هذا الفرد والتشخص فرداً له، ضرورة أنّ النوع لا يحتاج في قوام حقيقته إلى الشخص، وكذا لا يحتاج في ثبوته و تقرر ماهيته الى الشخص. نعم يحتاج في وجوده الخارجي وحصوله بالفعل الم الشخص والفرد. فإنّ الشيء ما لم يتشخّص لم يوجد كها حقق في محله، وهذا التشخص الفردي الخارجي ليس كالتشخّص العارض للهاهيّات حتى يقال: إنّ التشخص العارض للهاهيّات حتى يقال: إنّ التشخص العارض للهاهيّات نوعي ليس ذاتياً التشخص العارض للهاهيّات نوعي ليس ذاتياً خارحاً كا لا يخفى.

وأيضاً وحدته تعالى ليست وحدة نوعية؛ لأن النوع مركب من الجنس والفصل، وهو تعالى بسيط الذات محض الوجود وبَحتُ الهوية، وكون وحدته نوعية يرجع الى الوحدة الفصلية والوحدة الجنسية، فإن النوع مركب منها، هذا، مع أنه لا يجوز أن تكون وحدته كوحدة الفصل.

ضرورة أنّ الفصل فرع وجود الجنس فإن الفصل حيث إنـــه يكــون مـــا بـــه الامتياز للجنس الذي هو ما به الاشتراك، فلا محالة يكون وجـــود الفــصل فــرع وجود الجنس وموجوداً به، فلو كان الباري تعالى كذلك للزم كونه موجوداً لأجل جنسه. فهذا مضافاً إلى أنّه يلزم تقدم الجنس عليه تعالى في الوجود، يلزم أن يكون وجوده تعالى وجوداً فرعياً لا استقلالياً تعالى عن ذلك علواً كبيراً.

ولا يجوز أيضاً أن تكون وحدته تعالى وحدة جنسية، ف إنّ مهية الجنس إيهامية مضافاً الى احتياجه في الوجود الخارجي إلى الفصل تعالى الله عن الإبهام والاحتياج.

هذا مضافاً إلى أنّ الجنس والفصل من حيث إبهامها، ومن حيث كونها موجودين بالقوة لا بالفعل فلا محالة يحتاجان في حصول الوجود لهما إلى المخصص والمقوم الذاتي أي الموجود الفعلي، فإن ما هو صرف الإبهام والقوة لا يقتضي بنفسه الوجود، بل يحتاج الى مقوم موجود يهيئها، ويخرجها من الإبهام والقوة الى نحو من أنحاء الوجودات الخارجية حسب ما تقتضيه ذاتها.

فظهر أنّ وحدته تعالىٰ ليست وحدة شخصية كأفراد الأنواع ولا نـوعية ولا جنسية، فلا محالة ليس لوحدته حدّ بل هو وحدة بحتة ووجود صرف، وحيث لا حدّ له فلا جنس ولا فصل له فلا حدّ له يُعرفه. ضرورة أنّ الحدّ يجب أن يكـون مركباً من جنس وفصل.

وحيث إنه تعالىٰ صرف الوجود وصرف الوحدة البحته، فـلا تـركب ولا تركيب فيه لا ذهناً ولا خارجاً فهو بسيط الذات فلا معرف له.

فلا محالة أنَّ وحدته تعالى وحدة تندرج فيها الوحدات الثلاث من الشخصي والنوعي والجنسي، بمعنى أنَّ وحدته تعالى جامعة لجميع الوحدات أي أنَّ وحدته لا تنافى الكثرات.

بيانه: انّ وحدته تعالىٰ لما لم تكن وحدة عددية، فإن الوحدة العددية إنما تكون فيما له ثان. وحيث إنه تعالىٰ لا ثاني له؛ لأنه لمّا كان صرف الوجود، فكلما فرضت له ثانياً يرجع إلى الأول وإليه وإلّا للزم الحدّ وهو منزّه عنه. فوحدته وحدة حقيقيّة لا تنافي الكثرات بل تجامعها فإن الكثرات تتحقق بالقيود والحصر وهو تعالى منزه عنها، على أنّ الوحدة العددية من مقولة الاعراض تعرض الموجودات العددية، ووحدته تعالى ذاتية، فوحدته تعالى جامعة للكلّ من دون عروض قيد وحصر لها.

قال على على الله: بل هو في الأشياء بلاكيفية، فقوله الله: «بلاكيفية» يشير إلى تنزّهه تعالى عن القيود والحصر والحدود الخلقية، كما أنّ قوله الله: هو في الأشياء، يشير إلى جامعية وحدته تعالى لها.

فظهر أنَّ وحدته تعالىٰ ليست وحدة جنسية ولا نوعية ولا شخصية ولا وحدة عرضية، بمعنى أنَّه معروض للوحدة كما في الوحدة العددية.

والوجه فيه أنّ جميع تلك الوحدات المنفية عنه تعالى مستلزمة للإمكان، وهو تعالى واجب بذاته لذاته ليس فيه جهة إمكان ولا قوة ولا استعداد، بل هـو تـام وفوق التمام كها تقدم، وهو تعالى كها يقول وفوق ما نقول فليس له جنس ولا فصل ولا مادة ولا صورة، فليس حينئذ له جزء لانه فرع التركيب ولا تركيب فيه تعالى لا ذهنياً ولا خارجاً فليس له حدّ يُعرّفه ولا رسم يُثله، وحيث لا حدّ له فلا علة له، فإن المركب والمحدود يحتاج في الوجود إلى العلة لا البسيط الذاتي فلا شريك له أيضاً؛ لاستلزامه إلى الحد والى الاحتياج في أموره الى دفع شريكه، وهـو تـعالى منزه عن الاحتياج؛ لاستلزام الاحتياج الى كون المحتاج في خروجه عمّا بالقوة الى الفعلية الى مخرج آخر، وهو تعالى منزه عنه، بل هو تامّ في شـؤونه وفـوق التمام، فليس أيضاً عليه برهان من غيره يوجده أو يثبته، بل هو برهان على كلّ شيء.

قسيل له ﷺ: بم عرفت ربك؟ قال ﷺ: «عرفت الأشياء بربي» وقال السجادﷺ: «بنورك إهتدينا وبنعمتك أصبحنا وأمسينا» وقال ﷺ: «لولا أنت لم أدر ما أنت» فهو كما قال تعالى: ﴿لِيس كمثله شيء﴾ فهو سبحانه ليس في ذاتمه المقدسة جهة فقر أصلاً فهو إذاً أغنى وأتم وأشد وآكد وأقدم وجوداً فلا أقدم عليه

في شرح الزيارة الجامعة......

فلا محالة لا نهاية له.

قال ﷺ: في النهج: «هو الله الحق المبين أحق وأبين مما ترى العيون»(١).

وقال ﷺ: «فهو بالمكان الذي لا يتناهىٰ»، فهو تـعالىٰ غـير مـتناه في الغـنىٰ والتمامية وفوقها بالشدة والتقدم.

قال على: «فهو غاية الغايات وليس له غاية».

والوجه فيه أنّه تعالى لوكان متناهياً في هذه الصفات، فلابدّ من أن يتصور له مرتبة فوق تلك المراتب بحيث يكون هو تعالى فاقداً لها. فلا محالة يكون محدوداً ومفتقراً الى تلك المرتبة، التي هي فوقها في كهاله وتكيله وهذا خلف، لما تقرر أنه تعالى تام وفوق التمام.

وكيف كان فلاحدٌ له تعالى ولا علامة ولا رسم ليوصل بها الى كنهه قال تعالى: ﴿ولا يحيطون به علماً﴾(٢) أي من هذه الطرق وغيرها وقال تعالى: ﴿وعنت الوجوه للحيّ القيّرم﴾(٣).

ثم إنّه لأبد من بيان أمر دقيق فاستمع لما يُتلى عليك، وكن على بصيرة قلبيّة لدركه فنقول: قال تعالى: ﴿وهو الذي يبدؤ الخلق ثم يعيده وهو أهون عليه وله المثل الأعلى في السموات والأرض وهو العزيز الحكيم﴾ (١) فقوله تعالى: \_يبدأ \_ إشارة الى جعله تعالى الأشياء وإيجادها، كما أنّ قوله تعالى ثم يعيده إشارة الى إفنائها بعد الإيجاد، والجعل والإيجاد عبارة عن إظهار الجاعل تعالى مثال ذاته المقدسة.

فقوله تعالى بعد ذلك: وله المثل الأعلىٰ... الآية، إشارة إلى أنّ الإبداء والجعل

١ ـ في خطبة له ﷺ تحت رقم ١٥٤ (فيض الإسلام).

۲ ـ طله : ۱۱۰.

٣-طه: ١١١.

٤ \_ الروم : ٢٧ .

١٢٠ ......الأنوار الساطعة

والخلق والإيجاد إنما هو إظهار المثل الأعلى له تعالى.

وكيف كان فالجعل هو إظهار الجاعل مثال ذاته في الخارج، ومن المعلوم عقلاً أنّ المثال ليس عين ذات الجاعل وإلّا لم يكن جعلاً بل نفسه، فلا جاعل ولا مجعول وهذا خلف.

وأيضاً لا يجوز أن يكون غير الذات من جميع الجهات، وإلّا لماكمان مثالاً للذات، فلا محالة يكون أي الصادر الأول وما يستنبعه من وجه هو هو بمعنى أنّ المثال هو تجلي الذات كما قال ﷺ: «لم تحط به الأوهام بل تجلّى لها بها واستنع بهما منها» (١) ومن وجه ليس هو لأنه مثال له لا عينه.

وهذا المثال في الواقع ونفس الأمر هو نحو ظهور للذات، بمعنىٰ أنّ الذات قـد تنزل عن عالم الإطلاق الىٰ عالم التعيّن الأسمىٰ، فتنزله بالتجلي لا غيره في مراتب التعيّن هو ظهور الذات.

فالظهور أي المثال الظاهر حيث إنه ناشئ من الذات أي ظهور منه فهو هـو. وحيث إنه ليس في مرتبة الذات بل ظهوره فهو ليس هو، وهذه الليسيّة ليست إلّا النقصان وهو ليس إلّا العدم.

فغير ية الظهور عن الذات إنما هي بالعدم والنقص، بمعنى أنّ ما به الغيرية أي غيرية الظهور عن الذات، وامتيازه عنها ليس إلّا لأجل فقدان مرتبة من آثار الذات، وهذا الفقدان أوجب تركيباً في الجعول فهو مركب من الوجود والعدم.

والمراد من العدم هو النقص وفقدان مراتب الذات وفقد الإطلاق، كما أنّ المراد من الوجود في الجعول هو الفعلية التي هي شأن من شأن إلهي قد ظهر بهذا التجلي في التعين، فتحقق به اسم الخلق والسّوي بما له من المراتب الطولية والعرضية والسببية ولا يراد من الوجود البداهة فإنها صفة عارضة كما لا يخفى. وهذا معنى قولهم: إنّ المكن زوج تركيبي أي من الوجود والعدم. فالاعدام حدود

١ \_ نهج البلاغة لفيض الإسلام خطبة ٢٢٧.

الخلق والله تعالىٰ خلو منه، كما أنها خلو منه تعالىٰ والله العالم بحقائق أُموره.

واعلم أنما ذكرناه إنما هو على طريقة القوم، وحيث إنه يوهم أنّ الخلوق هو ما خرج من الخالق، أو أنّه تنزّل الى درجة المخلوق مع أنه ليس كذلك. ولذا نذكر ما يوضح المقصد فنقول:

إنّ الوجود هو ذات الشيء وحقيقته، وهو الذي يطرد العدم وينافيه، وبهدذا المعنى يطلق على الباري تعالى. فهو تعالى الموجود الذي لا يتعلّق وجوده بغيره، ولا يتقيّد بقيد، وهو غير محدود بحدٍّ كها تقدم، ويعبّر عنه بالهويّة العينيّة وغيب الهويّة والغيب المطلق والذات الأحديّة، وهو الذي لا اسم له ولا رسم ولا نعت، ولا يتعلّق به معرفة وإدراك. قال تعالى: ﴿لا تدركه الأبصار وهو يُدرك الأبصار ﴾ (١) وقد فسّرت الأبصار في الأحاديث عنهم عليه بأبصار القلوب أي هو كها قال أمير المؤمنين على المتع منها (١).

وقال أمير المؤمنين الله الحسمدلله الذي أعجز الأوهام أن تـنال إلّا وجـوده، وحجب العقول عن أن تتخيّل ذاته في امتناعها من الشبه والشكل (٣).

فدل كلامه ﷺ علىٰ أنه لا يدرك منه إلّا أنّه تعالىٰ موجود وأمّا ذاته فلا. فهو تعالىٰ لا يتعلق بما له اسم أو رسم تعالىٰ لا يتعلق بما له اسم أو رسم ونعت، وتكون المعرفة حينئذ به مفهوماً من المفهومات العقليّة، وهو تعالىٰ كها تقدم في أول الشرح لا يدخل في الذهن، ولا تتعلق به المعرفة العقليّة. فهو تعالى الغيب الجهول المطلق.

نعم أعربت وأفصحت عنه وعن وجوده تعالى الأحاديث بـصفاته الجــالية والجلاليّة.

١ ـ الانعام: ١٠٣.

٢ \_نهج البلاغة لفيض الاسلام: ٧٢٤.

٣\_التوحيد ص٧٣.

فني توحيد الصدوق بإسناده عن يونس بن عبدالرحمن قال: قلت لأبي الحسن الرضا على الله : روينا أنَّ الله علم لا جهل فيه، حياة لا موت فيه، نور لا ظلمة فيه قال: هو كذلك(١).

وفيه عن جابر الجعني عن أبي جعفر ﷺ قال: سمعته يقول: إنَّ الله نور لا ظلمة فيه، وعلم لا جهل فيه، وحياة لا موت فيه (٢) فهو تعالى موجود لا يُدرك، وإنحا يعرف بصفاته تعالى كها ذكر في الحديث، وهو تعالى أحديّ الذات، وهو بائن من خلقه.

ففيه عن أبي عبدالله ﷺ في قوله عزّوجل: ﴿ما يكون من نجوىٰ ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هو معهم أيسنما كانوا﴾ (٣) فقال: هو واحد أحدي الذات بائن من خلقه وبذلك وصف نفسه وهو بكلّ شيء محيط بالإشراف والإحاطة والقدرة (١).

فعلم أنه تعالى أحديّ الذّات لا طريق الى نيله ودركه، إلّا أنه نور وعلم وحياة وهو حقيقة الشيء كها قال ﷺ: «بل هو شيء بحقيقة الشيئية» كها تقدم حديثه.

وقال الرضا ﷺ: «ذاته حقيقة وكنهه تفريق» وقال أمير المؤمنين ﷺ كها تقدم عن النهج: «هو الله الحقّ المبين أحق وأبين مما ترى العيون» (٥٠).

وقال تعالى: ﴿ هو الأوّل والآخر والظاهر والباطن وهو بكلّ شيء عليم ﴾ (١٠). وقال الحسين ﷺ: «ألغيرك من الظهور ما ليس لك» الدعاء. وقد تقدم فيستفاد منها أنه خلق الأشياء وأنه قد ظهر بها.

۱ ـ التوحيد ص ۱۳۸.

۲ ـ التوحيد ص١٣٨ .

٣\_المجادلة: ٧.

٤ ــ التوحيد ص ١٣١ .

٥ \_نهج البلاغة لفيض الاسلام ٤٧٤.

٦\_الحديد: ٣.

في شرح الزيارة الجامعة......

فحينئذ نقول: قال تعالىٰ: ﴿هو الله الخالق البارئ المصوّر﴾ (¹).

وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرِهُ إِذَا أَرَادُ شَيئاً أَنْ يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيكُونُ﴾ (``) فيستفاد منه أنّه تعالى خالق للأشياء بقوله: كن، الذي ليس بصوت يقرع كها قال أمير المؤمنين ﷺ: بل هو إبداع منه تعالى لها لا من شيء، كها في الحديث انه سُئل ﷺ: «إنّ الله تعالى خلق الأشياء من شيء» فما تقدم من أن الجعل والخلق هو إظهار الجاعل مثال ذاته في الخارج، لا يراد منه أنّ المثال هو عين ذاته، أو شيء خرج من ذاته تعالى، ضرورة أنّ المثال كها يأتي بيانه في شرح قوله ﷺ: «والمثل الأعلى» هو ما يتمثّل به الممثّل في الصفات كها يأتي بيانه في شرح قوله ﷺ: «والمثل الأعلى» هو ما يتمثّل به الممثّل في الذات، بل المراد أنّه تعالى مبدع لها أي الأشياء بنحو تكون مثلاً \_بالتحريك \_له تعالى أي أظهر فيها صفاته من العلم والقدرة والحكمة، وهو تعالى ظهر بها بما أظهر فيها من علمه وقدرته وحكته وجماله.

والحاصل أنّ خلقه تعالى وجعله تعالى إنّا هو إبداعه للأشياء لا من شيء، بنحو المثال الحاكي عن قدرته وعلمه وجماله وحكمته تعالى، وهو تعالى قد ظهر بها بالمثال.

ويشير الى ما ذكر ما رواه في التوحيد (٣ قال وهب بن وهب القرشيّ، وحدّ ثني الصادق جعفر بن محمد عن أبيه الباقر عن أبيه اللهذا أنّ أهل البصرة كتبوا إلى الحسين بن على على يسألونه عن الصمد، فكتب إليهم: «بسم الله الرحمن الرحميم، أمّا بعد فلا تخوضوا في القرآن، ولا تجادلوا فيه، ولا تتكلّموا فيه بغير علم، فقد سمعت جدّى رسول الله على قول: من قال في القرآن بغير علم فليتبوء مقعده من

١ ـ الحشر: ٣٤.

۲ ـ یس : ۸۲

٣\_التوحيد ص٩٠.

النار، وإنّ الله سبحانه قد فسّر الصمد، فقال: ﴿الله أحد الله الصّمد ﴾ ثمّ فسّره فقال: ﴿لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد﴾ ﴿لم يلد﴾ لم يخرج منه شيء كشيف كالولد، وساير الأشياء الكثيفة التي تخرج من المخلوقين، ولا شيء لطيف كالنَفُس، ولا يتشعّب منه البدوات كالسنة والنوم والخطرة والهمّ والحزن، والهجة والضحك، والبكاء والخوف، والرجاء والرغبة، والسأمة والجوع والشبع تعالىٰ أن يخرج منه شيء، وأن يتولد منه شيء كثيف أو لطيف ﴿ ولم يـولد ﴾ لم يـتولّد مـن شيء، ولم يخرج من شيء كما يخرج الأشياء الكثيفة من عناصرها كالشيء من الشيء، والدابة من الدابة، والنبات من الأرض، والماء من السنابيع، والثمار من الأشجار، ولاكما يخرج الأشياء اللَّطيفة من مراكزها كالبصر من العين، والسمع من الأذن، والشم من الأنف، والذوق من الفمّ، والكلام من اللسان، والمعرفة والتمييز من القلب، وكالنار من الحجر، لا بل هو الله الصمد الذي لا من شيء، ولا في شيء، ولا على شيء مبدع الأشياء وخالقها، ومنشئ الأشياء بقدرته، يتلاشي ما خلق للفناء بمشيّته، ويبق ما خلق للبقاء بعلمه، فذلكم الله الصمد الذي لم يلد ولم يولد، عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال، ولم يكن له كفواً أحد».

فدل هذا الحديث الشريف على أنه تعالى لم يخرج منه شيء كها قال لم يخرج منه شيء كها قال لم يخرج منه شيء كثيف... إلى قوله هلا ولا شيء لطيف كالنفس... الى أن قال هلا: تعالى أن يخرج منه وأن يتولد منه شيء... الخ بل يكون خلقه للأشياء بالإبداع كها قال هلا: مبدع الأشياء وخالقها ومنشئ الأشياء بقدرته... الخ.

ثُمُ إِنّه لما كان المقام مَزَلَة الأقدام كها قد زلّ قوم وتاه آخرون، فأردت أن أوضح المراد من الجعل والخلق، وإيجاد المثال منه تعالى، بحيث يتّضح الأمركها ذكره الأثمة المعصومون عليه وما ذكرناه لا ينافي تحقق المعرفة لأولياء الله والرؤية القلبيّة كها صرحت به الأحاديث. وذلك لما سيجيء من أنّ المعرفة به تعالى لا ترجع إلى الحلول والاتحاد، أو الإحاطة بالكنه أو الرؤية البصريّة، بل المراد بها هو ظهوره

تعالى بوحدانيته الذاتيّة أو الصفاتيّة أو الأفعاليّة لقلب عبده الموحّد الحقيق من دون تنزّل الرب في حقيقة العبد، أو صعود العبد في حقيقة الرب، بل العبد عبد والرب ربّ حيث علمت أنّ العبد مها بلغ من القرب فهو مخلوق مبدع لا شيء خرج منه تعالى فلا محالة لا يكون في أقصى قربه إليه تعالى إلّا مظهراً له تعالى لوحدانيّته الذاتيّة والصفاتيّة والأفعاليّة. والحاصل أنّ الله تعالى خلو من خلقه وخلق منه وهذا الأمر غير منثلم أبداً.

وسيأتي أنّ الموحّد الحقيقي هو الذي فنى عن نفسه التي هي العدم، وتوجّه بحقيقته أي بالظهور الذي هو به موجود إلى الجهة الالهيّة، التي هي في السالك ظهرت، فلا يرى حينئذ إلّا الله الظاهر فيه كها قال ﷺ: فرأيتك ظاهراً في كلّ شيء.

ثم إنّ من أدقّ الأمور درك تجلي الذات في المظاهر والأمثال الخلقية، فــإنّه لا مطمع لأحد إلىٰ دركها بل كما قال ﷺ: وإنه لم تجعل طريقاً إلىٰ معرفتك إلاّ بالعجز عن معرفتك.

إذا علمت هذا فاعلم: أن ما تداول بين العرفاء من إطلاق العلة عليه تـعالى، وأنّه لا يباين العلة عن المعلول، وأنه لابدّ من السنخيّة بينها، قد ظهر معناه مما بيّناه من حقيقة الجعل، وأنّ المجعول مثال للجاعل وظهور له، وأنّ التفاوت بين الجاعل والمجعول بالإطلاق والتمامية والنقص الراجع الى العدم، وفي الحقيقة الجمعول همو ظهور شأن الجاعل في التعين من دون قيد وحصر في الجاعل، وعلمت أنّ المثال

والظهور من جهة هو هو، حيث إنّ الظهور شأن للجاعل ومن جهة ليس هو، وبهذا «يظهر السنخيّة بينهما وأنها أيّ نحو من السنخيّة لا أنه يراد من السنخيّة ما في الماديات والعلل والمعاليل الخارجيّة تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً وعلمت أنّ درك هذا الظهور من حيث إنّه من جهة هو هو ومن جهة ليس هو في غاية الصعوبة، حيث إنّ السنخيّة سنخيّة شأنيّة للذات لا السنخيّة الذاتية، ويرجع هذا إلى أنّ السنخيّة تحاكى عن الذات بالظهور، لا بالذات والجزئية فتأمّل جدّاً.

ثم إنّ لظهوره تعالى ولتجلياته مراتب كها يبومي اليبه قبوله اللها إنّي أسألك بالتجلّي الأعظم الذي هو الحقيقة المحمدية، فهذا التجلي الأعظم لما قارنه النقص والعدم بالنسبة إلى الذات المقدسة المطلقة الحقة صار ممكناً ولكن أيّ ممكن، ثم منه ظهرت الموجودات بظهوراتها وحدودها على ما اقتضته الحكمة الإلهيّة، فتكلّت العوالم بما لها من المراتب العرضية والطوليّة والسببيّة والمسببيّة، قال الله عنها العالم مكّوناً مبروءاً عليها مفطوراً تحت ظلّ العظمة (أو كل يستفاد أيضاً هذا من الأحاديث الواردة في بيان خلق أنوار النبي والأمّة (صلوات الله عليهم أجعين) ثم خلق سائر الأمور منهم الله فراجع فراجع والبحار وبصائر الدرجات وسياتي في الشرح ذكرها وبيانها.

وكيف كان، فلمّا علمت أنّ العلّة أي الجاعل ليس مبايناً مع المعلول والجعول والظهورات بالنحو المتقدم ذكره، وعلمت أيضاً أنّ وحدته تعالى ليست وحدة عددية فيظهر منها أنّ معيّته تعالى للأشياء كما قال: وهو معكم أينا كنتم. ليست بالحلول والاتحاد، كيف وقد علمت أنه ليس الجعل إلّا الإظهار أي ظهور الذات فقط في مراتب التعيّنات والتعيّنات خارجة عن الظهور؛ لأنها ترجع الى الاعدام من جهة، وان كانت مظاهر للذات من جهة، ولنعم ما قيل:

١ ـ مفاتيح الجنان في أعمال ليلة المبعث .

٢ ـ مفاتيح الجنان ، الزيارة الجامعة لأئمة المؤمنين .

في شرح الزيارة الجامعة.......

اینجا چه جای وصف حلول است واتحـاد

کاین یک حقیقت است پدیدار آمده

فعيّته تعالى للأشياء كما أنها ليست بالحلول والاتحاد، كذلك ليست في درجة وجود الموجودات، بأن يكون محصوراً فيها، ولا مقيّداً برزمان الزمانيات والمكانيات، بل هو القاهر عليها بالحقيقة القيّومية الإلهيّة قال على: بأن من الأشياء بالقهر والغلبة عليها، وبأن الأشياء منه بالخضوع له (١) فالوجود الحقيقي له تعالى كها أنّ الظهورات للموجودات تكون له تعالى فهو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكلّ شيء عليم.

فقوله تعالى: وهو بكلّ شيء عليم، لعله للإشارة الى أنه تعالى لنفوذ علمه في الأشياء بحيث لا يعزب عنه شيء في الأرض ولا في الساء، فلا محالة لا شيء إلا وهو تعالى عليم به، فإذا هو الأول والآخر والظاهر والباطن إذ لو خرج شيء عن علمه فلا محالة يكون علمه الذي هو عين ذاته محدوداً، مع أنه تعالى لا يحدّ قال ﷺ: «من حدّه فقد عدّه»، نعم هو محيط بها علماً وذاتاً بدون المحاطيّة، بالقهر والغلبة والمالكية الحقيقيّة بنحو الاستيلاء الحقيقي والعلو الأعلى فوق كلّ عال، وبنحو لا يتحدّد بتحدد المحدود ولا يتغيّر بتغيّر المخلوق كها في الحديث قال أمير المؤمنين ﷺ: «مع كلّ شيء لا بمقارنة، وغير كلّ شيء لا بزايلة، وهو معكم أينا كنتم».

وأحسن كلام يجمع هذه الأمور والمطالب والمعارف الدقيقة ويوضحها قـول الصادق الله كما في التوحيد: «الجمع بلا تفرقة تشبيه (زندقة) والتفرقة بدون الجمع تعطيل والجمع بينهما توحيد» صدق ولي الله (روحي له الفداء).

قوله: الجمع، أي القول باتحاد الذات مع الأشياء بما لها من الحدود والعوارض

١ - ذكر هذا الحديث في كتاب إنه الحق فراجع ص٤٤٨. ياد نامة علامه طباطبائي بأن من الأشياء بالقهر
 لها والقدرة عليها وبانت الأشياء منه بالخضوع له والرجوع اليه (نهج البلاغة خطبة ١٥٠).

وكونها محلّاً للحوادث بحيث يقال: إنه تعالىٰ مثل هذه الأشياء في الشأن بما لها من الآثار الخلقية الحادثة، فلا محالة هذا تشبيه له تعالىٰ بخلقه، وهـو زنـدقة وكـفر؛ لاستلزام ذلك أن تكون الذات محلّاً للحوادث تعالىٰ الله عنه علواً كبيراً.

قوله: والتفرقة، أي القول بأن الذات مبائن عن الأشياء بحيث لا أثر ولا تأثير للذات المقدسة فيها، بأن تكون الأشياء مستقلة في وجودها وآثارها بنحو يكون منحازاً عنها، تعطيل أي تعطيل للذات عن شؤونه وقدرته وتأثيره بقاءً، وهذا مضافاً الى استلزامه النقص والعجز والمحدودية في الذات، خلاف صريح الآيات الاقياء عليها.

وقوله: والجمع بينها، أي إنّ الذات تكون مع الأشياء معية قيوميّة وإشراقية، كما بيّن في المقدمة بدون حلول ولا اتحاد، بحيث يكون الحق هو الحقّ مع أنه متصرف في الخلق، والخلق هو الخلق مع أنه غير مستقل في الأثر والوجود هو التوحيد، ولعمري إنّ النظر في جمل هذا الحديث الشريف، وملاحظة أنّ كلاً من تلك الجمل الثلاث يعطي معنى وظهوراً للأُخرىٰ يبين ما ذكرناه، كما لا يخنىٰ علىٰ العارف البصر.

والى هذاكله يشير قول على الله: «دليله آياته، إثباته وجوده، وتوحيده تمييزه عن خلقه، وحكم التمييز بينونة صفة لا بينونة عـزلة» رزقـنا الله تـعالىٰ مـعرفته ومعرفة حقائق الأمور بمحمد وآله الطاهرين.

ثمّ إنّه لابد من مثال يقرب هذا الأمر العقلي الدقيق الى ذهنك، فنقول: إنّ روحك ليست بحال في أعضائك، مع أنها ليست بخال منها، وإنها ليست متقدّرة بتقدّر الأعضاء ولا متعددة بتعددها، وليست روحك إلّا وهي ما به أنت أنت، وهي انيتك، وهي التي تكون مدركة ومحرّكة ومفكّرة ومدبّرة لجميع شؤونك وأعضائك، وأعضاؤك مظاهرها وكسوتها وهي قوامها وحقيقتها.

إذا علمت حالك هذا فاعلم: أنَّ نسبة هويَّة الحقُّ سبحانه مع الموجودات

كنسبة الروح الى الأعضاء، فحقيقة الموجودات واحدة، وهي وجود الحقّ، مع أنه تعالىٰ ليس بحالٌ فيها، ومع ذلك لا تخلو الموجودات منه تعالىٰ.

قال إلله: «لا تخلو منه السموات والأرض طرفة عين».

وقال ﷺ: «اللّهم أنت نور السموات والأرض، أنت جمال السموات والأرض».

وقال ﷺ: «هو حياة كلّ شيء».

وقال أمير المؤمنين ٷ: «لم يحلل في الأشياء فيقال: هو فيها كائن، ولم يناء عنها فيقال: هو منها بائن».

فليس الحق تعالى بوجوده البحت ووحدته الحقة متقدّراً بتقدّر الموجودات، ومتعدداً بتعددها، فهو في الحقيقة مدرك ومحرّك ومفكّر ومدبّر لجميع الموجودات قال تعالى: ﴿لا تدركه الأبصار وهو يُدرك الأبصار ﴾ أي أبصار القلوب كها في الحديث وقال الحذيث وشرحه في الشرح.

ومن علاماتهم: أنهم عرفوا الأسباب والغايات المترتبة عليها في الخلق، ومعرفتهم حقيقة الملائكة والجن والشياطين، وأصناف الناس من السعداء والأشقياء، ومعرفتهم غاية الأفعال والأقوال والأعهال بحسب الدار الآخرة، وأيضاً يعلمون كيفيّة نشوء الآخرة والجنة والنار، والجسمانيتين والروحانيتين، وكيفية توزع النفوس الى سكّان كلّ منها، ولعمري إنّ هذا من أغمض العلوم وأدقها، ولا يعرفه إلّا الخواصّ الكلّين، الذين نضّوا نفوسهم عن جلابيب الأبدان، وطهروها عن غيره تعالى كما حقق في محله.

ويترتب على هذا العلم والمكاشفة القلبية، أنهم يشاهدون كأنّ القيامة قد قامت في حقّهم، وكلَّ بهم بعرش ربّهم بارزون ومشاهدون لأهل الجنة منعمّين وأهل النار معذّبين، كما قال إلى حقّهم أمير المؤمنين على: «وهم والجنة كمن قد رآها، فهم فيها منعّمون وهم والنار كمن قد رآها فهم فيها معذّبون» وإليه يشير أيضاً ما في حديث حارثة عنه على لما لله رسول الله على عن حقيقة إيمانه، فأجاب بما أجابه. ولهم خواص وعلامات أُخرى قد ذكرها القرآن كما لا يخنى على المتأمل فيه.

فاعلم: أن الإخلاص في العمل بلا شوب غرض أو رياء لا يتصور لأحد إلا منهم ومن أتباعهم؛ لأنّه يتفرع على المعرفة. وليس لغير العلماء الربانيين معرفة يقينيّة بأحوال المبدأ والمعاد وصفاته تعالى وأفعاله، وإن كان قد أحكم سائر العلوم غير الحقيقيّة، بل معارفهم بالله على الظن والتخمين، أو مجرد التقليد من الأكابر، فإخلاصهم أيضاً إخلاص تخمينيّ أو تقليدي، فإنّ الفرع لا يزيد على الأصل كما لا يخفى.

#### صفات أعداء الله تعالى:

فتلك جملة من خصال أولياء الله وخواصهم وعلاماتهم، وتعرف منها صفات أضدادهم بأضداد صفاتهم إذ الأشياء قد تعرف بأضدادها.

قيل لأمير المؤمنين على: صف العالم، فوصفه، فقيل: صف الجاهل، فقال فعلت. فالمنافقون وأعداء الله وأولياء الشياطين صفاتهم بعكس هذه الصفات المذكورة وأمثالها رأساً برأس، يعرفها من عرف هذه بالقياس، إلَّا أنه لا بأس بذكر بعضها صريحاً مما قد عرّف الله تعالىٰ بها الجاحدين والمنافقين، وكشف بها عن فضائحهم وجهلهم لعباده الصالحين، وبيّن وخامة عاقبتهم وسوء حالهم يوم الدين، ولما فهما من التنفّر والتحذير عن الباطل للسالكين، والتثبت والتقرير على الحق للمطيعين إن شاء الله تعالى فنها ما وصفهم الله بإزاء العلامة الأولى التي للأولياء في قوله تعالى: ﴿ وإذا ذكر الله وحده اشمأزت قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة وإذا ذكر الذين من دونه إذا هم يستبشرون ﴾ (١) وقوله تعالى: ﴿ وإذا تُتلَّىٰ عليهم آياتنا بيِّناتِ تَعرف في وجوه الذين كفروا المنكر يكادون يسطون بالذين يتلون عـليهم آيــاتنا﴾ (٢) فـــإن الإعراض عن ذكر الحبيب الأول شاهد على كون المعرض عدواً لله وليّاً لعدوه اللَّعين، وهذا حال أكثر المغر ورين المتجرِّ دين بعلم الأقضية والفتاوي المعر ضين عن علم التوحيد، المكّبين علىٰ غيره من العلوم، التي تكون منشأ الشهوة والجاه عند الخلق. والى حالهم هذا يشير قوله تعالى: ﴿وأكثرهم للحقِّ كارهون﴾ (٣) ويشير إلى بعدِ هؤلاء عن الحقايق وإنكارهم لها ما ورد عن النبيِّ ﷺ بطريق العامة ولا بأس بذكره مؤيّداً: «إنّ من العلم كهيئة المكنون لا يعلمه إلّا العلماء بالله فإذا نطقوا بـ لم ينكره إلّا أهل الغرّة بالله».

ومنها ما وصفهم الله تعالىٰ في قوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقَ اللهُ أَخَذَتِهُ الْعَزَّةُ بِالْإِثْمَ فحسبه جهنم﴾ (٤) وهذا حال أكثر الذين أوتوا نصيباً من الكتاب من غير وجهه،

١ ـ الزَّمر: ٤٥.

٢ ـ الحج : ٧٢.

٣- المؤمنون : ٧٠.

٤ ـ البقرة : ٢٠٦.

كما أخبر عنهم وعن حالهم قوله تعالى: ﴿ أَلَم تَر الَى الذِّين أُوتُوا نصيباً من الكتاب يدعون الى كتاب الله ليحكم بينهم ثمّ يَتُولَىٰ فريق منهم وهم معرضون ﴾ (١٠) استنكف عن النصيحة ومنعته الأنفة وأخذته العزة التي زعمها ثابتة لنفسه، لأجل كونه مغروراً بالله تعالى معتقداً أنّه من العلماء، وأنّه اللائق بالاقتداء، والحرّي بأن ينصب في مقام النصح والإرشاد لغيره، لا أنّ غيره يرشده فيغتاظ من هذا، ولم يعلم أنّ ما يعلمه قد أخذه من غير الجهة التي يأخذ منها أهل الحقّ. فإنهم يأخذون علمهم عن الطريقة المستقيمة التي سلكها العلماء بالله والاتقياء، ولم يعلم أنّ ما أخذه من غير طريقه ليس له طائل، ولا يؤدي الى حاصل، بل يكون بذر النفاق واللّداد، ومنبت الكبر والعناد، وستلعب به الشكوك حيراناً، وفات منه الكال كلّه واستعداد تحصيله، وخسر دنياه وأخراه رأساً ويصير من ﴿ الذين ضلّ سعيهم في والمتون النهم يحسنون صنعاً ﴾ (١٠) ﴿ وغرّهم في دينهم ما كانوا الحيوة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً ﴾ (١٠) ﴿ وغرّهم في دينهم ما كانوا يفترون ﴾ (١٠)

فكيف إذا جمعهم الله ليوم لا ريب فيه، ووفّيت كلّ نفس ما كسبت من مزرعة الدنيا، أما من الدرجات العلى أو الدركات السفلى وهم لا يظلمون، بوضعهم من غير موضعهم بأن ينزل الجاهل الشرير في موضع العالم النحرير، ويسكن أهل الدركات في الدرجات، وأهل الدرجات في الدركات كما في هذه الدار؛ لأنبّا دار اشتباه بخلاف اليوم الآخر لا ظلم اليوم؛ لأنه يوم الفصل باعتبار، وإن كان يوم الجمع باعتبار آخر كما حقق في محله.

ومنها ما وصفهم الله تعالى بقوله: ﴿وإذا قيل لهم اتّبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتّبع ما وجدنا عليه آباءَنا أولو كان الشيطان يدعوهم إلى عذاب السعير﴾ (٤) فالآية تفيد

١ \_ آل عمران : ٢٣ .

٢ \_ الكهف : ١٠٤ .

٣ ـ آل عمران: ٢٤.

٤\_لقمان: ٢١.

معنى عاماً وهو أنه لا عبرة في أمر الدين بتقليد المشايخ السابقين والآباء الماضين، واتباع مذهبهم، بل الواجب على العبد إتباع ما أنزل الله إليه بصدق النية في السعي والطلب، وخلوص الطوية في الاجتهاد والعمل، وقطع النظر عن تقليد الأسلاف واتباع الأخلاف، فإن الإيمان نور من الله يُقذف في قلب المؤمن بواسطة الجاهدة والرياضة، ويخرجه من ظلمات التقليد.

وفي قوله: ﴿... أولو كان آباؤهم لا يعقلون شيئاً ولا يهتدون ﴾ (١٠) إشارة الى أن آباؤهم من أهل الأهواء والبدع، الذين لا يعقلون شيئاً ولا يهتدون سبيلاً، وألمهم ميتون لا يعقلون شيئاً، والميت لا يصلح للاقتداء به والاهتداء، بل المتبع في المعارف الاقية هو الواردات الكشفية عقيب الأعهال الفرعية الشرعية، والمجاهدات الدينية الحاصلة بنور المتابعة لروح الإنسان الكامل المحمدي، المتحد نوره بنور العالم العقلي، المصون عن الفناء والموت، وبنور المتابعة لأرواح أوصيائه، الذين يكون نورهم وحقيقتهم من نوره ﷺ وحقيقته. وهذا مستفاد من فحوى الآية ففيه إشارة الى أنّ من يكون على جادة الحق، وقدمه ثابت على جادة الشريعة ومعرفة الطريقة وسلوك مقامات الحقيقة، فيجوز الاقتداء به إذ هو من أهل الإهتداء الى عالم الحقيقة دون من يدعي الشيخوخة بطريق الارث من الآباء والمشايخ، ولا حظ لهم عن طريق الاهتداء، كها تقدمت الإشارة الى حالهم فهم لا يصلحون للاهتداء لهم. والاقتداء بهم.

ولعمري لقد ابتلينا في زماننا بكثير من المدّعين للشيخوخة، مع أنهم ليسوا لها بأهل، ونرى أنّه إذا صادف بعضهم من عنده علم من الكتاب من العلماء الإلمّ يين استنكفوا عن التعلم منه، لما رأوا أنّ ما عنده مخالفاً لما أخذوه من معلّميهم تقليداً أو تعصّباً، ولا يلحقهم بذلك من ذلّ التعلم واتّضاع القدر عند العامة والمريدين، ولعلّه

١ \_ البقرة: ١٧٠.

إلى ردائة حالهم يشير قوله تعالى: ﴿وإذا قبل لهم تعالوا إلى ما أنه والى الله وإلى الرسول قالوا حسبنا ما وجدنا عليه آباءنا أولو كان آباؤهم لا يعلمون شيئاً ولا يهتدون ﴿(۱) فما أسخف عقلهم حيث تركوا ذكر الله ومعارف الحقائق خوفاً من اتضاع قدرهم عند الجهلة السفلة فرجّح عندهم ارتفاع الشأن عند الناقصين من العباد على علو المنزلة عند الله ومجاورة الملائكة المقربين!

فتبّاً لجاههم الحقير وسحقاً لحظهم اليسير أما تلوا قوله تعالى: ﴿.. وإن كـلُّ ذلك لِمَا متاع الحيوة الدنيا والآخرةُ عند ربِّك للمتقين \* ومَن يعشُ عن ذكر الرحمن نُقيض له شيطاناً فهو له قرين \* وإنهم ليصدونهم عن السبيل ويحسبون أنهم مهتدون (٢).

والحاصل: أنّ هؤلاء لا يزالون يتبعون ظواهر الألفاظ، ولا يرون بواطن المعاني والحقائق ولم يعلموا بعد مع أنهم سمعوا مراراً مأن امتياز الإنسان عن سائر الحيوانات باستنباط الحقائق والمعارف، لا بتتبع الألفاظ وتصحيح العبارات، من غير انتقال عن مضيق المحسوسات ومحبس الحيوانات واصطبل الدواب إلى فسحة الأنوار الإلهية، وعالم المعارف العقلية الإلهاميّة ومستوكر الطيور السماوية.

فهم واقعون أبداً في عالم الألفاظ والصور، ولن يقصدوا إلى معرفة النفس وما فوقها، ولا الى إصلاح القلب الذي هو محلّ النطق الباطني، الذي يخصّ به إلانسان من بين سائر الحيوانات، وهو منبع المكاشفات والمكالمات مع الحقّ كما تقدم عن أمير المؤمنين ﷺ من قوله: «وكلّمهم في ذات عقولهم» (٣) هذا وقد ذمّ الله تعالى الناقصين الذين ليس لهم درجة المكالمة الباطنية مع الحقّ؛ لكونهم في مرتبة الحيوان الأعجمي بقوله: ﴿ولا يكلّمهم الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة﴾ (١٠). ومدح

١ \_ المائدة: ١٠٤.

۲ ـ الزخرف: ۳۵ ـ ۳۷.

٣ ـ نهج البلاغة .

٤ ـ آل عمران : ٧٧.

رسول الله ﷺ خواص أُمته وأوليائها وحكمائها بأنهم محدثون مكلّمون كها ستأتي أحاديثه في الشرح.

وليس المراد من هذا التكلم والتحدث هو ما يكون بالحديث الظاهري والكلام الحسي، الذي آلته جرم أحمر لحمي مركب من الأخلاط فإنه من الدنيا، ولا يكون شيء من الدنيا ممدوحاً ولا محبوباً إلا بقدر ما يعبّر به ويجعل الزاد للآخرة فإنها طريق الآخرة، كما ورد: «الدنيا دنياآن، دنيا ملعونة ودنيا بلاغ» فالممدوح منها هو البلاغ، وأما غيرها فهي وما فيها مبغوضة ممقوتة ملعونة عند الله وعند أوليائه كما روي عنه على الدنيا ملعونة وملعون ما فيها»، وقوله على «حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة»، فهي مبغوضة عند من يريد الكمال والمعارف الحقّة الأهمة.

فني السفينة، عن الكافي: سئل علي بن الحسين الله: «أيّ الأعال أفضل عند الله؟ قال: ما من عمل بعد معرفة الله ومعرفة رسوله أفضل من بغض الدنيا». وإنما المراد من المكالمة في قوله تعالى: ﴿لا يحلّمهم الله› وفي وقوله ﷺ: «إنهم محدّثون مكلّمون» المكالمة الحقيقية بين الله وبين خواصّ عباده، وهي الإفاضات العلمية المتواردة من الحق في المقاصد الربوبية، عقيب التأمّلات القدسية الاستعدادية من العبد في المطالب الحكية الإيمانية بتوسط بعض ملائكة الله العقلية، إما صريحاً مشاهداً في عالم المشاهدة البصرية والسمعية كما للأنبياء، أولا ، كما لغيرهم، هذا للخواص.

وأمّا المحجوبون بأقسامهم فإنهم لما تعلقت أرواحهم بالأجساد، وتكدّرت لكدورات الحواس والقوى النفسانية، وأظلمت بظلمات الصفات الحيوانية، وران على قلوبهم ماكانوا يكسبون من التمتعات البهيميّة والحركات السبعية، والأخلاق الشيطانية واللذات الجسمانية، فأوجبت هذه أن تعمى قلوبهم التي في الصدور، فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور فأصمّهم الله وأعمى أبصارهم فهم الآن صمّ عن استاع دعوة الأنبياء بسمع القبول، بكم عن قول الحق، والإقرار بالتوحيد والمعارف اليقينية، عمي عن رؤية الآيات والمعجزات الباطنية فهم لا يعقلون، ولا يعقلون أنهم صمّ بكم لا يعقلون. إذ لم يتصوروا من الصمّ إلّا ما يعرض القوة السمعية الحيوانية، ولا عن العمى إلّا ما يعرض للقوة العينية الحيوانية، ولا عن العمى إلّا ما يعرض للقوة العينية الحيوانية، ولا من العقل إلّا ما للعوام من تدبير المعاش بالحيل الشيطانية النكرائية كما كنات في معاوية (عليه الهاوية) فن كان هذا حاله فأنى له الترقي إلى ما وراء عالم الملك والمحسوسات؟ بل لا يكاد يعلم إلّا الظاهر، قال تعالى: ﴿ يعلمون ظاهراً من الحيوة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون﴾ (۱).

### أقسام العلماء:

ثم إنّه يعجبني أن أذكر ما ذكره الشيخ الفاضل الفقيه زين الجتهدين ﴿ في كتاب منية المريد ناقلاً عن بعض المحققين، قال: العلماء ثلاثة عالم بالله غير عالم بأمر الله، فهو عبد استولت المعرفة الإ لمية على قلبه، فصار مستغرقاً لمشاهدة نور الجلال والكبرياء، فلا يتفرغ لتعلم علم الأحكام إلاّ ما لابدّ منه، وعالم بأمر الله غير عالم بالله، وهو الذي يعرف الحلال والحرام ودقائق الأحكام، لكنه لا يعرف أسرار جلال الله، وعالم بالله وبأمر الله فهو جالس على حدّ المشترك بين عالم المعقولات وعالم المحسوسات. فهو تارة مع الله بالحبّ له، وتارة مع الخلق بالشفقة والرحمة، فإذا رجع من ربّه إلى الخلق صار معهم كواحد منهم، كأنه لا يعرف الله، وإذا خلا بربه مشتغلاً بذكره وخدمته، فكأنه لا يعرف الله وإلى المرسلين والصديقين وهو المراد بقوله على: «سائل العلماء وخالط الحكماء وجالس الكبراء». والمراد بقوله: سائل العلماء، العلماء بأمر الله غير العالمين بالله فأمر بحسائلتهم والمراد بقوله: سائل العلماء، العلماء بأمر الله غير العالمين بالله فأمر بحسائلتهم

۱ ـ الروم : ۷.

عىد الحاجة إلى الاستفتاء. وأما الحكماء فهم العالمون بالله الذين لا يعلمون أوامر الله، فأمر الله بمخالطتهم. وأمّا الكبراء فهم العالمون بهها فأمـر بمـجالستهم؛ لأن في مجالستهم خبر الدنيا والآخرة.

ثم قال: ولكلّ واحد من الثلاثة ثلاث علامات. فللعالم بأمر الله الذكر باللسان دون القلب، والخوف من الخلق دون الرب، والاستحياء من الناس في الظاهر، ولا يستحي من الله في السرّ. والعالم بالله ذاكر خائف مستحي، أما الذكر فذكر القلب لا اللسان، والخوف الرجاء لا خوف المعصية، والحياء حياء ما يخطر على القلب لا حياء الظاهر.

وأما العالم بالله وأمره له ستة أشياء، الثلاثة المذكورة للعالم بالله فقط مع ثلاثة أخرى: كونه جالساً على الحدّ المشترك بين عالم الغيب وعالم الشهادة، وكونه معلماً للمسلمين، وكونه بحيث يحتاج الفريقان الأوّلان إليه وهو مستغن عنها، فمثل العالم بالله وبأمر الله كمثل الشمس لا تزيد ولا تنقص، ومثل العالم بالله فقط كمثل القمر يكل تارة وينقص أُخرى، ومثل العالم بأمر الله كمثل السراج يحرق نفسه ويضيء غيره، انتهى كلامه.

## حاصل الكلام:

ثم إنه ينبغي ذكر حاصل كلام بعض الأعاظم في الوصيّة إلى اغتنام هذه المطالب الإلهيّة التي تقدم ذكرها فنقول: إنّا قد أشرنا في هذه الفصول المتقدمة إلى كنوز الحقائق ورموز الدقائق، فاعلم قدرها وتعمّق في غورها، وصنها عن النفوس الشقيّة الجاهلة بحقائق الإيمان، الكافرة بأنعم الله؛ لأنهم أعداء الحكمة ورفضة العرفان، وأحبّاء الهوى والشيطان.

واعلم أنّ تصوير الحقائق في صورة الألفاظ، وكسوة العبارات والاستعارات

ليس إلاّ كجرعة بل قطرة من بحر لجيّ، أو كشعاع من شمس، وإغا أثبتنا للطالبين هذه المعاني الدقيقة؛ ليبتّوا بذرها في أرض القلوب، وإن كان فوق رتبتهم. ورجاء من الروحانيين ـ الذين يعرفون قدر هذه المعارف، والذين تجرّدوا من غشاوة أقران السوء ومن آرائهم الخبيثة. ولعمري إنّ هؤلاء الروحانيين هم أهل القرابة المعنوية لأولياء الله وأولادهم الروحانيين، فياأهل الود والصفاء، وياأهل الروح والنقاء، وياطالبي الوصل واللقاء، وياأهل العشق والفناء، عليكم بذوق معاني هذه الكلات بنفوس زاكية وأذهان نقية، وقلوب صافية وأسماع واعية، فخير القلوب أصفاها، وخير الأسماع أصغاها وأوعاها، قال الله تعالى: ﴿.. لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير ﴾ (١).

فني تفسير نور الثقلين عن مجمع البيان في ذيل الآية وفي الحديث عن أبي عمر، أنّ النبي ﷺ قال: «إنّ الرجل ليكون من أهل الجهاد، ومن أهل الصلاة والصيام، وممن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، وما يجزى يـوم القيامة إلّا عـلى قـدر عقله» (٢)، ومثله أحاديث أُخر، ثم لابدّ بعد تصفية القلب من الزهد في الدنيا وتركها لبنها.

واعلم: أنّ مَن ركن إلى الدنيا ومال إليها أحرقه الله بناره، فصار رماداً تذروه الرياح، وكان الله على كلّ شيء مقتدراً، وهذه صفة أرباب الملك وأصحاب الدنيا. ومن ركن الى العقبى ومال إليها أحرقه الله بناره، فصار ذهباً خالصاً ينتفع به، وهذه صفة أهل الآخرة، وأرباب الملكوت، وأصحاب الجنة.

ومَن ركن إلى الله ومال إليه أحرقه الله بنوره، فصار جوهراً فريداً لا قيمة له، ودرّة يتيمة لا مثل لها في الدنيا والآخرة، وهذه صفة أهل الله وأحبائه وأوليائه.

١ ـ الملك : ١٠.

۲ \_ ج ۵ ص ۳۸۱.

في شرح الزيارة الجامعة......

### ثلاثة عوالم وثلاثة مسافرين

ومنه يعلم: أنّ العوالم ثلاثة: عالم الحسّ والدنيا، وعالم الغيب والعقبي، وعــالم القدس والمأوى. وأنّ المسافرين ثلاثة أصناف:

- صنف يسافر في الدنيا ورأس ماله المتاع والثروة، وربحه المعصية والندامة.
  - وصنف يسافر إلى الآخرة ورأس ماله العبادة وربحه الجنة.
  - وصنف يسافر إلى الله تعالى ورأس ماله المعرفة وربحه لقاء الله.

واعلم: أنَّ المعرفة أصل كلُّ سعادة، والجهل رأس كلُّ شقاوة، فإن سعادة كلُّ نشأة وعالم هو الشعور بما فيه، حتى أنَّ الدنيا وما فيها مع حقارتها وقلتها وبطلانها، إنما ينال اللذة فيها مَن كان أبلغ في الحواس وأقوى في المشاعر الحيوانية، فإنَّ كلَّ لذة هو نيل ما يلائم من حيث هو ملائم له، والألم فقده أو نيل ما يضادّه. فإذا كانت البهجة واللذة في هذه الدنيا الدنية منوطة بالمعرفة والشعور، فما ظنَّك بعالم الآخرة التي قوامها بالنيّات والمعارف. ثم ما ظنك بعالم القدس، الذي هو معدن العقول، ومنبع المعارف؟ فعليك بالحكمة والمعرفة. وأما الزهد والتقوى وسائر العبادات والرياضات، فإنما هي كلُّها لأعداد الحكمة، ومقدمة المعرفة، وتصفية الساطن وتهذيب السرّ، وتصقيل مرآة القلب بإبعادها عن الغشاوة والرين حــتيٰ تـصير مجلوة يحاذي بها شطر الحق، ويتراءى فمها وجمه المطلوب المعشوق والمعبود الحقيق. وأما الصفاء والصقالة فلكونها أمراً عدمياً ليست مقصودة بالأصالة، بل لأجل ما يظهر بها، أو يتصور فها من آيات الحقّ وجلايا وجهه الكريم. على أنّ الزهد في الدنيا علىٰ أي وجه كان لا يكون شيئاً محضاً؛ لكون الدنيا ليست شـيئاً محضاً، والعاقل لا يزهد في اللاشيء.

وفي الحديث عن رسول الله على «لو كانت الدنيا تزن عند الله بقدر جناح بعوضة ما سقى كافراً منها شربة ماء» وفي القرآن: ﴿وَمِا الْحَيْوَةُ الدنيا إلَّا مِتَاع

الغرور﴾(١) ومدة الحيوة الدنيا بالقياس الى دوام الآخرة كلحظة، وسعة مكانها بالقياس الى مكان الآخرة كذرّة، كأنّهم يوم يرونها لم يلبثوا إلّا عشية أو ضحاها.

وفي الحديث عنه ﷺ: «ما الدنيا في الآخرة إلّا مثل أحدكم غمس إصبعه في اليم فلينظر بم يرجع؟»، فترك هذا القليل واجب وليس بنزهد في الحقيقة وإنما وراءها عالم آخر بل عوالم أُخرى، إليها رجعى الطاهرات من النفوس ﴿وللآخرةُ أَكبر درجات وأكبر تفضيلاً﴾(٢).

فن أراد أن يعرف عظمة الله وعظمة أسمائه، التي يكون عالم الآخرة ظلالها، وهذا العالم ظلال ظلالها، ويجد من رحمة الله نصيباً أكثر وحظاً أوفر، فليزهد عن الآخرة وليزهد عن الزهد فيها أيضاً حتى يخوض لجنة الوصول، ويخلص عن نفسه وقلبه بالكلية، وقيل: الزهد في الدنيا يريح النفس، والزهد في الآخرة يريح القلب، والإقبال بالكلية على الله يريح الروح.

واعلم: أنّ العوالم والنشآت الوجودية بمنزلة طبقات بعضها محيطة ببعض، والسالك إذا صعد من عالم ولج في عالم آخر، وكأنّه مات من الأول وتولد في الثاني، وعن عيسى على أنّه قال: «لن يلج ملكوت السموات مَن لم يولد مرّتين».

ومن هنا يعلم ما قد قيل: إنّ الكوكب وهو صورة الطبع والحس التي هي أول النشآت الحيوانية، والقمر وهو صورة النفس التي هي أول درجات الإنسان السالك، والشمس التي هي صورة العقل وهي آخر منازل عالم الإمكان، فهذه كلّها إشارة إلى صور العوالم الثلاثة، وكان السالك في أول سلوكه في واحد منها بحسب رغبة النفس وهواها، أي كان في صورة الطبع والحسّ، ثم مات عنه اختياراً ودخل في الثاني، وهو صورة النفس التي هي أول درجات الإنسان، ثم ماتت رغبته عنها ودخل في ملكوت السموات، التي هي صورة العقل، وآخر منازل الإمكان، وبعده

اً \_ آل عمران: ١٨٥.

٢ \_ الإسراء: ٢١.

عالم الالوهية.

وإلى هذا العالم يشير قوله تعالى: ﴿وكذلك نرى إبراهيم ملكوت السموات والأرض وليكون من الموقنين ﴾ (۱) ثم ماتت رغبته عن الكلّ، وأُشير إليه بقوله: ﴿.. لا أُحبَ الآفلين ﴾ (۱) وحينئذ أفنى نفسه في ربّه، ووجّه وجه ذاته لفاطر سموات العقول، وأرض النفوس، حنيفاً عن آثام الوجود والهوية، مسلماً حقيقياً موحّداً له تعالى من غير اشتراك لغيره، هذا كلّه بالنسبة إلى رغبة السالك، وتوجيه وجه ذاته إليه تعالى بإماتة الرغبات إلى أن يصل إلى مقام التوحيد.

هذا ولكن لا يخفى أنّ هوى السالك وهويته، التي ما زالت هي المعبود اصالة في عبادة ومحبة تكون لغير الله تعالى بلحاظ نفس الهوى والهوية، مع قطع النظر عن إماتة الرغبات بالنحو المذكور كها دلّ عليه قوله تعالى: ﴿أَرأيتَ مَن اتَخذ إلهه هواه﴾ (٢) وكيف كان فالفاني نفسه في ربّه والموجه وجه ذاته لفاطر السموات والأرض يكون الحق تعالى هو الفاعل، و الغاية له في فعل وسعي وحركة. وانغزل مبادئ حركاته من القوى المدركة كالسمع والبصر، والحركة كاليد والرجل سواء أكانت داعية أو فاعلة، وصار الحق هو المؤثر في آثاره مطلقاً.

١ \_الأنعام: ٧٥.

٢ \_ الأنعام : ٧٦ .

٣ ـ الفرقان : ٤٣ .

٤ ـ التحريم : ٨.

٥ \_ الحديد : ١٢ .

ونوراً في بصري، ونوراً في مخي، ونوراً في دمي، إلىٰ أن قال: ونوراً في شعري ونوراً في عظامي ونوراً في قبري».

وفيها أيضاً: «يا نور النور يا مدبرَ الأمور ويا عالماً بما في الصدور» وهذا النور الذي يسأله منه تعالى هو نور وجهه وذاته، وهو فاعل جميع الموجودات، ونور ما في الأرض والسموات، ومنتهى كلّ الخيرات، وغاية ارتفاع الموجودات، ﴿وأنّ إلىٰ ربّك المنتهىٰ \* وأنّه هو أمات وأحيا موانه خلق النورجين الذكر والأنثىٰ \* من نطفة إذا تمنىٰ \* وأنّ عليه النشأة الأخرىٰ ﴾ (١) وبهذا النور يؤمن كلّ مؤمن ﴿شهد الله أنّه لا إله إلّا هو والملائكة وأولوا العلم قائماً بالقسط﴾ (١).

ومن أسائه: المؤمن، المهيمن، فتفطن، فإن المؤمن إذا قطع النظر عن هويته وإيمانه وعرفانه وآثر المعروف، وبتي بلا هو أي بتي بـ (لا هو إلا هو) وعلم أنّ لا هو إلا هو، فيتبدّل إيمانه بعيانه، وخرج هو من البين، وفنى في العين، وبتى ملك الوجود اليوم لله الواحد القهار، فشهد ذاته على ذاته بالأحديّة المطلقة والفردانيّة المحضة ـ لا إله إلا هو ـ وشهد أيضاً ذاته بلسان الملائكة وأولي العلم قاعاً بالقسط والعدل، وهو إحقاق الحق من بقاء وجهه الكريم، وفناء الوجوه الإمكانية، وهذا هو الإيمان المقتيق المأمور به في قوله عزّ اسمه: ﴿ياأيها اللّذين آمنوا آمنوا﴾ (٣). وإليه الإسارة بقوله: ﴿ومن يؤمن بالله يهد قلبه﴾ (١) وجهذا الإيمان تحسم مادة الشرك الخيق عن القلب ﴿لن أشركت ليحبطنَ عملك﴾ (٥) وهذا الخيق من الشرك قلّ من الناس من

١ \_ النجم: ٤٧ \_ ٤٧ .

۲ \_ آل عمران: ۱۸ .

٣ ـ النساء: ١٣٦.

٤ ـ التغابن: ١١.

٥ - الزمر: ٦٥.

نجا منه وصفا قلبه ﴿ وما يؤمن أكثرهم بالله إلَّا وهم مشركون ﴾ (١).

ثم إن السالك الطالب ما دام مع نفسه ووجوده فكيف يمكنه الصبر بالله وفي الله ومع الله! نعم: إذا توكل على الله فهو حسبه ونعم الوكيل.

واعلم: أنّ طلاب الحق طلبوا الحق بالحق فوجدوه، وطلّاب الهوى بالهوى فلم يجدوه ولم يجدوها ولن يجدوه ولن يجدوها، إذ الراحة لم تخلق في الدنيا كما في الحديث «فماذا بعد الحق إلّا الضلال فأنّى تصرفون؟».

ويشير الى ما ذكر من أنّ المؤمن الحقيق من هو منغمر في النور نور وجهه تعالى ما في الخصال في باب الخمسة عن الصادق الله: «المؤمن يتقلّب في خمسة من النور مدخله نور، ومخرجه نور، وعلمه نور، وكلامه نور، ومنظره يوم القيامة الى النور» وما روي عن النبي على من قوله: «إنّ المؤمن أخذ دينه عن الله، وإنّ المنافق نصب رأياً واتخذ دينه منه» وقوله تعالى: ﴿أَفْرَأُيتَ مَن اتخذ إلهه هواه﴾ (٢) وقوله تعالى: ﴿أَفْرَأُيتَ مَن اتخذ إلهه هواه﴾ (٢) وقوله تعالى: ﴿أَفْرَأُيتَ مَن اتخذ إلهه هواه﴾ (٢)

ولعمري إنّ المؤمنين بالحقيقة، والمتقين العابدين المخلصين لله ولرسوله ولأولي الأمر هم الحكاء الربانيون الراغبون عن الدنيا، وغيرهم عبيد الهوئ وعباد الأصنام وأولياء الطواغيت، وصور الأجسام وأصحاب القبور وسكّان عالم الدثور وسيعلم الذين ظلموا أيّ منقلب ينقلبون أعاذنا الله وإخواننا أيناكانوا من الاغترار بالصور الباطلة وظواهر الآثام، والركون الى مراتب أهل الحجاب ومنازل الأشرار، والتستر بستر التقييد وغشاوة الامتراء، والشك والانحراف عن الحجة البيضاء.

واعلم: أنّ ما ذكر هو خلاصة الآيات القرآنية، والأحاديث المروية عن أهل

١ ـ يوسف: ١٠٦.

٢ ـ الجاثية: ٢٣.

٣ ـ آل عمران : ٧٩.

١٤١ ......الأنوار الساطعة

بيت العمصة والطهارة.

ولعمري إنّ مَن وجد ما ذكر بقلبه وعمل به، كاد أن يستجيب في حقه قـول السجاد ﷺ: «اللّهة اقطع عني كلّ شيء يقطعني عـنك» وقـوله ﷺ: «اللّهة أرل الأغيار عن قلبي» وقوله ﷺ: «اللّهة أرني الأشياء كما هي» كما روي عنه.

وكاد أن يصل الى معدن العظمة، وتصير روحه معلقة بعز قدسه، وينخرط في سلك قوله تعالى: ﴿ فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً ﴾ (١) رزقنا الله ذلك بمحمد وآله الطاهرين.

هذا تمام الكلام فيما أردنا إيراده في معنى الولاية بحسب الحقيقة، وبيان كيفية الوصول إليها والحمد لله أولاً وآخراً وظاهراً وباطناً ويتلوه الكلام في بيان حقيقة الإنسان الكامل، وبيان كيفية الوصول إلى الكمال ببيان آخر زيادة على ما مرّ.

# فى بيان تحقق الخلافة الإلهية في الحقيقة الإنسانية:

فنقول إعلم أنّه قد تحقق أنّ الخلافة العظمى الإلهيّة إغا تحققت في النشأة الجامعة الإنسانية، وإغا استحقّت لها بحسب جوهر ذاتها؛ لأجل تطوّرها بالأطوار الكونية الوجودية ونشأتها بالشؤون العلميّة، وقابليّتها لمظهريّته للصفات المتقابلة الإلهية، وقد شبّه الإنسان الكامل بمنزلة مرآة كرية مجلّوة واقعة وسط العالم، يحاذى بها شطر الخالق من جميع الجهات والحيثيّات، وليست لغيره من النشأة هذه الجامعيّة والتماميّة.

فإنَّ العقول والجواهر المتخلَّصة العقليَّة والملائكة المهيَّمة، وإن حصلت لها إشراقات علمية، ولزمتها الكالات النوريَّة، لكنها خالية بالكليَّة عن الأطوار

الكونيّة، والانفعالات الشوقيّة، والشعور بالنشأة الحسّية الجزئيّة. وكذا الأفلاك وإن كانت لها الإدراكات الكلِّية والجزئيَّة بواسطة نفوسها الناطقة المجردة وقواها الانطباعيّة، لكن لم تتيسر لها مرتبة الفناء والانقطاع عن ذاتها بالكليّة، والتـدرّج من صورة إلى صورة، ومن حال إلى أخرى، فإذا كهالاتها فطريّة وأجسامها خالية عن الكيفيّات المتضادة فلها مقام معلوم، لا يمكنها التعدّي عن ذلك، والارتقاء الى ما هو أعلى، وهذا بخلاف النشأة الكاملة الإنسانيّة، فإنّ لها التقلّب في أطوار النقص والكمال، والتحول في تقاليب الأحوال، والإحاطة على جميع الحقائق العلويّة والسفليَّة، إذا تنوَّر ذاته بنور ربِّه، فيرى الأشياء كما هي عليها، كلِّياتها وجزئيَّاتها. ثمّ اعلم \_ توضيحاً لما ذكر \_ أنّ تحوّلاتها في الوجود إنّما هي بمقتضى التحولات التكوينيّة، التي خلقها الله تعالى عليها. فإنّ الإنسان كان أولاً ممّن أتي عليه حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً ،كان في الوجود وهو في مرتبة الهيولاء الأُولي، التي هي قوّة صرفة، وإبهام محض، لا تحصّل لها ولا فعليّة في ذاتها، من غير اعتبار ما يـرد عليها من الصور، ثم تحول إلى مرتبة الجهادية، ثم تدرّج إلى النباتية، ثم إلى الحيوانية بعدما تُنّبه من نوم الجهادية وسنة النباتية بمبادئ طلوع نفسه الناطقة، وصباح ظهور ذاته النيّرة، ووقوع أشعّة شمسه علىٰ زوايا بدنه وأكناف قـواه، (فأشرقت أرض جسده بنور ربّه) فأوّل عضو تكّون منه هو القلب الصنوبري؛ لأنّه أوّل ما يتحرك من البدن بذلك النور، وآخر ما يسكن منه بفراقه فكأنه (أوّل بيت وضع للناس ببكَّة) الصدر المعنويّ، وموضع ازدحامات القويٰ المتوجّهة إليـه، مـباركاً ببركاتٍ إلهيَّة من الفيض المتَّصل منه بجميع الوجوه، والقوَّة والحياة الساريتين منه إلى سائر الأعضاء (وهدي) ونوراً يهتدي به إلى الله (فيه آيات بيّنات) من العلوم والمعارف والحكم والحقائق، وهذا هو (مقام إبراهيم) العـقل (ومـن دخـله) مـن السالكين المتحيّرين في بيداء الجهالات (كان آمناً) من إغواء الشياطين المتخيّلة، وعفاريت أحاديث النفس، واغتيال غيلان الوهم، وجمنّ الخيالات، وافـتراس

١٤٠.....الأنوار الساطعة

سباع القوى النفسانيّة وصفاتها.

ثمّ لا يزال يتدرّج في الاستكال من حال الى حال ويترقى من نشأة إلى نشأة، حتى طوى مراتب العقول الساذجة والاستعدادية والفعليّة، وهلم، هكذا إلى أن وصل إلى درجة العقل المستفاد المستضيء في المعاد، فصعد إلى ذروة الكال بعد أن هبط منها، فأدرك الكلّيات الروحانيّة والجزئيّات الجسمانيّة. أمّا الكلّيات فبذات المنوّرة بنور ربّها. وأما الجزئيّات فبقواه الحاصلة في مطيّة تصرّفاته ومعسكر قواه. وهو ما لطف من بدنه ونتى من جسده، أعني روحه البخاري المشابه \_ للسبع الشداد \_ الخالى عن الأضداد في اعتداله ولطافته وصفائه وصفائه.

فبالمرآتين، أعني مرآة ذاته ومرآة جسمه يدرك العالمين، ويطلّع على مافي اقليمين، ويدرك المغيبات من الأمور الماضية والآتية. ثمّ يترقي بذاته بعد طرح الكونين وخلع النعلين، ونني الخواطر المتعلّقة بغير الله والفناء عبّا سواه، راجعاً إلى الحقّ بالكلّية فتضمحل الكثرة في شهوده، ويحتجب التفصيل عن وجوده، متحققاً بقام الجمع، منخرطاً في سلك الملائكة المقرّبين بل من صنف الأعالى المهيمنين.

ثمّ مع ذلك لا يقف في مقام واحد، ولا يبجس (١) في مشاهدة الوحدة الصرفة من غير مشاهدة الآلاء الإلهيّة والرّ شحات القيّوميّة، بل يرجع إلى الصحو بعد المحو نظراً بعين الجمع إفي التفصيل، متوسّطاً بين التشبيه والتعطيل، فلا تعطيل له تعالى ولا تشبيه في عين التنزيه الموهم للتعطيل، والتشبيه الموهم للتحديد، فيكون محققاً بحقيقة مظهريّة ما قاله الصادق على حين سئل عن التوحيد فقال: هو عزّوجل مثبت موجود لا مبطل ولا معدود.

وفي التوحيد عن محمد بن عيسىٰ عمّن ذكره قال: سئل أبو جعفر ﷺ أَيجوز أن يقال: إنّ الله عزّوجل شيء؟ قال: «نعم يخرجه عن الحدّين حدّ التعطيل وحدّ

١ ـ أي لا ينفجر .

التشبيه» فيصل حينئذ الى مقام يجعل كلّ مقام أراد محطّ رحله ومنزل قصده، وهو فرحان بالحقّ في كلّ شيء ينظر إليه؛ لأنه يرى المحبوب الأول وجمال الأول في جميع المظاهر والمجالى، قائلاً في وصف حاله بلسان قائله:

بجهان خرّم از آنم که جهان خـرّم از اوست

عاشقم بر همه عالم كه هممه عالم از اوست

فتسير بنور ربّه في الأرض الحقائق المتبدّلة في حقّه حيث صارت صيقليّة بيضاء، مرآة مجلّوة، يحاذى بها شطر الحقّ ﴿يوم تُبدل الأرضُ خيرَ الأرضِ﴾ (١٠ وكالاً يحجبه شيء عن شيء لقوّة شهوده وعلمه، فكذلك لا يشغله أيضاً شيء عن شيء؛ لكمال قابليّته وسرعة نفوذه ولطافته، فيتطور بكلّ طور ويتلوّن بكلّ لون كما قيل:

لقد صار قلبي قابلاً كلّ صورة فرعى لغزلان وديسراً لرهبان فحال هذا العبد مظهر لقوله تعالى: ﴿كلّ يوم هو في شأن﴾(٢).

# تشبيه آخر للإنسان الكامل:

قد شبهت الكل من العرفاء، الإنسان الكامل الذي هو أشرف أجزاء العالم الكبير بـ (إنسان العين) من العالم الصغير الإنساني الذي يكون به النظر إلى الأشياء، وهو المعبّر عنه بالبصر. فلهذا سمّي الإنسان إنساناً مأخوذاً من (آنست) بمعنى (أبصرت) فإنه به نظر الحقّ تعالى إلى خلقه فرحمهم. فهو مظهر جميع الأسهاء والصفات، ومجمع كلّ الحقائق والآيات. فهو الكتاب الحامع كل الحقائق والآيات. فهو الكتاب الحامع كما روي عن سيد

۱ ـ إبراهيم : ٤٨ .

٢ ـ الرحمن: ٢٩.

١٤٨ ......الأنوار الساطعة

الأولياء وقدوة الأصفياء حيث قال:

وفيك انطوى العالم الأكبر؟ بأحسرفه يسظهر المضمر أتسزعم أنّك جسرم صغير وأنت الكتاب المبين الّـذي

وبعبارة أُخرى: إنّ الحقّ سبحانه وتعالى جعل العالم الكبير الأول من حيث الصورة كتاباً جامعاً حاملاً صور أساء الحق، ونسِبَ علمه المودع في القلم الأعلى، وجعل الإنسان الكامل الذي هو العالم الصغير من حيث الصورة كتاباً وسطاً جامعاً بين حضرة الأسهاء وحضرة المسمّى، وجعل القرآن خلقاً مخلوقاً على صورته ليبين به خني سريرته وسرّ صورته، فالقرآن العزيز هو النسخة الشارحة لصفات الكال الظاهر بالإنسان من غير اختلال ولا نقصان.

وأكمل مصداق لهذا الإنسان هو النبيّ الأعظم وأهل بيته على ولذا قيل في صفته أي في صفة رسول الله تعلى في عقمه أي في صفة رسول الله تعلى خقه القرآن» ولهذا قال الله تعالى في حقّه على خوانك لعلى خلق عظيم (١) ولكن فليعلم أنّ هذه الحقيقة الإنسانية، التي علمت كالها وعلوّها إذا ما كملت بالعلم والعمل، قد تصير من عجم الحيوانات أنزل وأسفل بواسطة متابعة النفس والشيطان وبسبب اتصافها من فساد علمه وعمله بالكفر والطغيان والعمى والحرمان.

قال الله تعالى: ﴿ولقد ذرأنا لجهنّم كثيراً من الجنّ والإنس لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يُبصرون بها ولهم أذان لا يسمعون بها أولئك كالأنعام بل هم أضل ﴾ (٢) ثمّ إنه ليس يخنى على أحد أنّه ليس المراد من هذا الفقه والبصارة والسّماع ما لا يخلو عنه أحد من الحيوانات التامة الأعضاء والآلات الجسمانية، بل ما يتعلّق بجوهر النفس النطق والقلب الحقيق ﴿فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب

١ \_ القلم: ٤.

٢ ـ الأعراف: ١٧٩.

التي في الصدور (() فا دام الإنسان في درجة الحيوانات الظاهرية، ونشأته نشأة هذا العالم الأدنى لم يجئ بالحياة المعنوية الحاصلة بالموت الإرادي عن مآرب قواه الشهوية والغضبية ومستلذّاتها كما أمر رسول الله ﷺ على ما روي عنه ﷺ («موتوا قبل أن تموتوا» وقد سمّى الله تعالى في عدّة آيات من القرآن الكريم حياة هذه الأولى (باللهو واللعب ومتاع الغرور). وكما أشير إليها في آية (٣٩ من سورة النور) لكونها مجازاً لا حقيقة لها، ولا ثبات لوجودها ومع ذلك يخيّل أنّ لها تأصّلاً في الحقيقة (كسراب بقيعة يحسبه الضمآن مائه (") وما دام لم يمت الإنسان عن الرغبة إلى زخارف الدنيا، ولم يحصّل له الحيوة الطّيبة بالولادة الشانية لم تكن له مسنزلة عند الله في النشأة الشانية ﴿وإنّ الدار الآخرة لهمي الحيوان لو كانوا بعلمون (").

ونقل عن عيسى على قوله: «لن يلج ملكوت السموات من لم يولد مرتين» وهذه الولادة الثانية والحيوة المعنوية إنما محصل للإنسان بمتابعة الآداب الشرعية والنواميس الإلهيّة، واقتناء العلوم والأخلاق والملكات الحسنة والخيرات، وتعديل القوى والآلات، التي هي جنود النفس الآدميّة وتسوية صفوفها. ولعله أُشير الى هذه الولادة الثانية الحاصلة بسبب التعديل والتسوية في قوله تعالى: ﴿فَإِذَا سَوِيته وَنَفْحَتُ فَيه من روحى فقعوا له ساجدين﴾(١).

ثمّ إنّ الظاهر من الآيات القرآنيّة أنّ المراد من هذا النفخ ليس هو الروح الحيواني الحاصل في بداية النشأة الإنسانيّة المشار إليه في قوله تعالى: ﴿ثم أنشأناه خلفاً آخر﴾ (٥) لأنّ نفخ الروح الحيواني يحصل بواسطة بعض الملائكة كما ورد في

١ ـ الحج : ٦ ٤.

۲ ـ النور : ۳۹.

٣ــالعنكبوت: ٦٤.

٤ \_ الحجر: ٢٥.

٥ ـ المؤمنون: ١٤.

الأحاديث. والنفخ الملكي وما هو بواسطة الملائكة لا يوجب إلّا خضوع الملائكة التي هي أنزل منه، وتحت تسخيره في العالم الصغير، ولا يستلزم مسجوديّة الملائكة كلّهم أجمعين. بل النفخ الإلهي الحاصل بسببه الروح الإضافي، أي المضاف اليه تعالى في قوله من روحي، إنّا أوجب مسجوديّة الملائكة لآدم تعظيماً له وتكرياً لشأن روحه المنسوب إلى الحقّ.

وبعبارة أخرى، توضيحاً للولادة المعنوية: إنّ الولادة المعنوية كالولادة السعنوية كالولادة الصورية أيضاً تتوقّف على الأركان الأربعة، يندرج فيها جميع الآداب الشرعية والعقليّة، وهي الإيمان والتوبة والزهد والعبادة، على ما لها من التفصيل المذكور في محلّه من كتب الأخلاق والأحكام والسلوك وليس هنا موضع بيانه، وقد تسمّى هذه الولادة بالفتح القلي.

وكيف كان فكيفيّة هذه الولادة للنفس الإنسانية من مبدئها إلى مقطعها، أنها أول ما يولد المولود بالولادة الجسمانية لا يعرف إلّا الأكبل والشرب لا غير، ثم يتدرّج ويظهر له باقي صفات النفس شيئاً فشيئاً من القوى الشهويّة والغضبيّة والحرص والحسد والبخل والسفاهة، والمكر والحيلة والكبر والظلم وغير ذلك من الصفات، التي هي نتائج الاحتجاب، والبعد عن معدن الصفات الكالية، فهو حيوان منتصب القامة تصدر عنه الأفاعيل المختلفة. فهو منغمر في الحجب الظلمانيّة الساترة للحقّ، أسير في أيدي الكثرة وأسرار الشهوات، نائم عن عالم الوحدة في مرقد الجهالات، ثمّ إذا أدركته لمعة من أنوار الرحمة، وصادف من نبهه من سنة الغفلة ونوم الجهالة، ويذكر مبدأه الذي منه بدؤه، ومعاده الذي إليه عوده.

والمنبّه لهذه الأمور أولاً هم الأنبياء علي ثمّ الأعُمة والأولياء عليم ثم العلماء بالله تعالى المشاهدون الواصلون إليه حقاً وراثة عنهم، ثم الظاهريّون من العلماء بظواهرها، وهم الذين أمرهم الأنبياء والأولياء الأعُمة عليم جذا التنبيه. فهم نائبون عنهم عليم في في ذلك.

والحاصل أنّ العلماء ينتبون الأشخاص والانسانية من سنة الغيفلة ونبوم الجهالة، ويذكّرونهم الحقّ ووحدته وأحوال مبدئهم ومعادهم، وحقيقة جميع ما جاء به الرسل من الأحكام الشرعية وغيرها، لتتنوّر بواطنهم بنور الإيمان أولاً، ثمَّ بأنوار المأمورات الشرعية من العبادات، إذ كلّ منهم يتخلق منهما خلقاً، وتـر تفع بها الحجب الظلمانيّة والغواشي النفسانية المعبّر عنها بالذنوب والسيّئات، فإذا تيقّظ من سنة الغفلة، وتنبّه على أنّ ما وراء هذه اللذات المهيميّة لذّات آخر، وفوق هذه المراتب مراتب آخر كاليّة، يتوب عن اشتعاله بالمنهيّات الشرعية، وينسب الى الله بالتوجّه إليه. فيشرع في ترك الفضول الدنياوية، طلباً للكمالات الأُخر ويّة، ويعزم عزماً تامّاً ويتوجه إلى السلوك إلى الله تعالى من مسكن نفسه ومقام هواه، فيهاجر مقامها ويقع في الغربة. والمسافر لابدّ له من رفيق يرافقه، ودليل يدله على ا طريقه، فيصاحب من له هذا التوجه والعلم بالطريق، وهو الشيخ القائد والمرشد الهادي، ثم ما دام لا يعتقد فيه لا ينفتح له شيء ولا ينتفع بصحبته. فــوجب له أن يعتقد فيه بالخير والصلاح، وأنّ صحبته منجية من المهالك، وأنه عالم بالطريق الذي يسرى إليه. وهذه الاعتقادات بالنسبة إليه تسمّىٰ بالإرادة، فإذا تحقّق السالك بالإرادة أي بهذه الاعتقادات فيكون مريداً، فحينئذ لابدّ له من أن يعمل بما يقوله الشيخ ليمكن له حصول المقصود، حتى قيل: إنّ المريد بين يدى الشيخ يـنبغي أن يكون (كالميّت بين يدى الغسّال).

ثمّ إنه إذا دخل في السير والطريق، فلابدّ له من أن يزهد عن كلّ ما يعوقه عن مقصوده من مستلذّات أمور الدنيا وأحوال معيشته فيها، ولابدّ له من أن يرتاض نفسه وهو يحصل من أمور ثلاثة:

الأول: ترك الالتفات الى ما دون الحقّ ويعين عليه الزهد الحقيقي، والاتقاء عن كلّ خاطر يرد على قلبه ويجعله مائلاً الى غير الحقّ، ويجرّه الى اللجنة السافلة، وكيف كان فلابد له من أن يتّصف بالورع والتقوى والزهد.

الثاني: استخدام القوى فيا خلقت لأجله، وإعبالها في الأمور المناسبة للأمر القدسي؛ لينجذب معها بالتعويد من جناب الغرور إلى جناب الحق تعالى، ويحتاج ذلك الى العبادة المشفوعة بالنية الحالصة لا لرغبة أو رهبة، بل تشرّفاً بالانتساب إليه تعالى بالعبودية، ثم يحتاج الى المواعظ وخطابات المتألمين بعبارات بليغة، فإنها أعظم نفعاً في الترغيب والترهيب من كثير من الرهبانيّات؛ لأنها تحرّك النفس تحريكاً لطيفاً خصوصاً إذا كانت مع الألحان المستخدمة لقوى النفس في أمره تعالى (۱).

الثالث: تلطيف حقيقته المعبّر عنها تارة بالروح، وأُخرى بالقلب، وثالثة بالعقل ويجمعها أنّها هي الجوهرة اللطيفة الملكوتيّة، فالابدّ من تاطيفها بقبول تجلّيات الحقّ؛ لتصير النفس مرآة مجلّوة يحاذى بها شطر الحقّ، ويعين عليه الفكر اللطيف والعشق العفيف (٢) ثمّ يحاسب نفسه داغاً في أفعاله وأقواله، ويجعل النفس منها في كلّ ما يأمر به الشرع والعقل والاستبصار الإلهي، فإنه وإن أمرها بالعبادة إلّا أنه لابد من تقييدها بالمحاسبة بنحو ما ذكر؛ لتكون عبادته مشتملة على المغنويات والحقائق الإهية الباطنيّة، كلّ ذلك لأن النفس مجبولة على محبّة شهواتها ولذّاتها، فلا ينبغي أن يؤمن من مداخلها فإنّها من المظاهر الشيطانية، فلابدّ من ملاحظتها داغاً بتلك المحاسبة.

ثمّ إنّ السالك إذا خلص من النفس وصفا وقته، وطاب عيشه بالالتذاذ بما يجده في طريق المحبوب يتنوّر باطنه، فتظهر له لوامع الغيب، وينفتح له باب المملكوت،

اعلم أنّ المواعظ إذا تحقّقت في ضمن ألحان حسنة ، فلا محالة لكونها مجرّدة توثر في النفس
 المجردة لتحقق المناسبة ، فحينئذ يستخدم قوى النفس فيما يتعلق به تعالى لا فيما تشتهيه النفس؛
 لأنها حينئذ تنبهت بالرجوع الى بارثها بواسطة هذا اللحن الحسن ، فتدبر .

٢ ـ العشق من حيث هو هو حسن فإن تعلق به تعالى وبشؤونه تعالى كان حسناً عفيفاً وإلا فإن تعلق بعا دونه ، فإن كان مباحاً فهو مباح كالجئة والأمور المحللة وإلا فهو مذموم بل محرّم، كما لا يخفى وسيأتى فى الشرح بيانه .

وتلوح منه لوائح مرة بعد أُخرى، فيشاهد أموراً غيبيّة في صور مثاليّة، فإذا ذاق شيئاً منها يرغب في العزلة والخلوة والذكر والمواظبة على الطهارة التامة والوضوء، والعبادة والمراقبة والحاسبة، ويعرض عن المشاغل الحسّية، ويفرغ القلب من محبّتها، ويتوجه باطنه إلى الله الحقّ بالكلّية. فيظهر له الوجد والسكينة والشوق، والمحبّة والمحيان والعشق، فيمحو تارة بعد أُخرى فيجعله فانياً نفسه، فيشاهد المعاني القلبية، والحقائق السّرية، والأنوار الروحيّة فيحقّق في المساهدة والمعاينة والمكاشفة، وتفيض عليه العلوم اللّدنية والأسرار الإلهية، وتظهر له أنوار حقيقية تارة وتختفي أُخرى حتى يتمكّن ويخلص من التلوين، وتنزل عليه السكينة الروحية، ويصر ورود هذه الأحوال له مقاماً، أي ملكة راسخة.

فيدخل في عوالم الجبروت، ويشاهد العقول الجردة أي الأضواء القيومية والأنوار القاهرة، والمدبرات الكلّية للأمور الإلهيّة من الملائكة المقربين والمهيّمين في جمال الأزل، الفانين في الحقّ الأول ويتحقق بأنوارهم، فيظهر له أنوار سلطان الأحديّة، وسواطع العظمة والكبرياء الإلهيّة فيجعله (هباءً منثوراً) وتندك عنده جبال انيّته فيخر له خروراً ويتلاشئ، وتزول زحمة وجوده من البين، وتضمحل عينه في عين الوجود الإلهي، وهو مقام الجمع والتوحيد وإليه يشير قوله على في الدعاء السيفي الصغير: «ربّ أدخلني في لجيّه بحر أحديّتك وطمطام يم وحدانيتك» وقوله على في الدعاء الشعباني: «الهي هب لي كمال الانقطاع إليك، وأنر أبصار قلوبنا وقوله الله في الدعاء الشعباني: «الهي هب لي كمال الانقطاع إليك، وأنر أبصار قلوبنا العظمة، وتصير أرواحنا معلّقة بعرّ قدسك. إلهي اجعلني ممّن ناديته فأجابك، ولاحظته فصعق لجلالك، فناجيته سرّاً وعمل لك جهراً».

وفي هذا المقام يستهلك في نظره الاعتبار، ويخترق بنوره الحجب والأستار، فينادي الحق لمن الملك اليوم؟ ويجيب بنفسه لنفسه، لله الواحد القهّار، وهذا نهاية سفر الأول من الأسفار التي للسالكين الكاملين، وهذه النهاية موجبة للولادة

المعنوية المشار إليها سابقاً، التي سماها بعضهم التوحيد، وبعضهم بالقيامة الوسطى، وربّا عبروا عنها بزوال التعيّنات الخلقيّة، وفناء وجه العبودية في وجه الربوبيّة، كانعدام تعيّن القطرة عند الوصول إلى البحر، وذوبان الجمد بطلوع الشمس، فيزول عنه التعيّن الأسمائي؛ ليرجع إلى الوجود المطلق بارتفاع وجوده المقيّد.

وقيل هذا التُوَحَّيدُ عَبَّارة عن ستر وجه العبوديّة بـوجه الربـوبيّة، واخـتفاء كوكب ذاته عند وجود شمس العظمة والكبرياء، ويكون الربّ ظاهراً والعبد مخفيّاً قال الشاعر:

### حین تغیّبت بدا حین بدا غیّبنی

وكيف كان فهذا الاختفاء إنما هو في مقابلة اختفاء الحق بالعبد عند إظهاره إيّاه، أي إظهار الحق العبد فيظهر العبد ويختفي الرب، ويليه في الربة دونها أنّه قد يكون تبديل الصفات البشريّة بالصفات الإلهيّة دون الذات، فكلّما ارتفعت صفة من صفاتها، قامت صفة إلهيّة مقامها فيكون الحقّ سمعه وبصره، كما نطق به الحديث المشهور، ويتصرّف في الوجود بما أراد الله عند سيره عن الحقّ إلى الخلق، وسعته للجانبين، كما للكمّل والأفراد الذين قامت قيامتهم وهم في جلابيب أبدانهم قد نضوها (١) وانسلخت نفوسهم الإنسيّة عنها كلّ يوم انسلاخ الحيّة الوحشيّة عن جلدها في كلّ سنة، ولعلّه إلى هذا الانسلاخ يشير ما روي على ما قيل: عن النبي على النبي على در أراد أن ينظر إلى ميّت يمشي فلينظر إلى» وفي حديث: «فلينظر إلى على بن أبي طالب».

ونقل أنّ السابقين الأوّلين من الحكماء الالهيّين كانوا أصحاب إنسلاخ البدن، وكانت هذه الصفة ديدناً وعادة وضعة معتادة لهم، وسنّة شايعة فيهم، وكانوا لا يعدون أحداً من الحكماء، ما لم يطّلع على الجهة المقدّسة أي تلك الأنوار القاهرة والأضواء القيّوميّة، ولا من المتألمّين ما لم يحصل له ملكة خلع البدن حتى يصير

١ \_نص ماله : صار عيناً بعد أن كان متاعاً ، الشيء : أظهره .

البدن بالنسبة اليه كقميص يخلعه تارة ويلبسه أُخرى.

فإذا بلغ الإنسان هذه المرتبة العظيمة والمنزلة الرفيعة، التي هي يتلوه في الذات الإلهيّة وبقاؤه ببقائه، فيسري بالحقّ في الحقائق كلّها، فيحصل له حتىّ اليقين؛ لسريانه بالذات الإلهية في عين مظاهرها، أي بالعلم الإلهي.

فحقَ الميـقين وجـدان الحـقائق الإلهـيّة والكـونيّة ولوازمـها في ذاتــه ذوقاً ووحداناً.

وعين اليقين شهودها بعين البصيرة.

وعلم اليقين تصوّرها وإدراكها مطابقاً لما في نفس الأمر.

فعلم اليقين للعلماء الراسخين.

وعين اليقين للأولياء الكاملين.

وحق اليقين للأنبياء والأولياء الكاملين المكللين، كل على حسب ذوقه ووجدانه، وأعلى مراتب هذه الدرجة لمحمد وآله الطاهرين عليهم أفضل صلوات المصلين، كما نطقت به الآيات والأخبار الواردة عنهم علي حسما يأتي في الشرح في مظانة.

ومن هنا قيل: للعلم اسم ورسم(١) وهما للعلماء الظاهريين، ولذلك يسمّونهم بالعلماء الرسميّين لوقوفهم في الرسوم.

وعلم وهو لخواصّ العلماء وأكابرهم.

وعين وهو لخواصّ الأولياء.

وحقّ وهو لخلاصة خواصّ الأنبياء والأولياء المعصومين ﷺ رزقـنا الله الاهتداء بأنوارهم والاقتداء بآثارهم.

تنبيه: لا يتوهِّن أنَّ ذلك الفناء المذكور والموت الإرادي هو الفناء العلمي

١ ــرسم: العلامة ويطلق على ما يقابل البحقيقة كقول الشاعر:
 أرئ وذكم رسماً وودي حـــقيقة

الحاصل للعارفين، الذين ليسوا من أرباب الشهود الحالي، مع بقائهم عيناً وصفة. فإنّ بين من يتصوّر الحبّة وبين من هي حاله فرقاناً عظيماً.

كما قال الشاعر:

لا يعرف الحبّ إلّا من يكابده ولا الصبابة إلّا من يعانيها وقال الآخر:

زلیخاگفتن و یوسف شنیدن کی بود مانند دیــدن

وهذا كها ترى من أغلب العلهاء الظاهريين، الذين ارتقوا إلى درجات العلوم الإلهية، ووصلوا إلى كها لها المعنوي العلمي، ولكنّهم لم يذوقوا من الحقائق شيئاً؛ لعدم وصولهم إلى مقام الشهود ودرجة حقّ اليقين؛ لعدم سلوكهم الحالي المشار إليه سابقاً، فهم باقون في درجة العلم الذي هو الحجاب الأكبر، وليس لهم درك تلك الحقائق ولا آثارها، بل ربّا أنكروها من أهلها كها هو المتراءى منهم، بل ربّا يرى من بعضهم ادّعاء الوصول والفناء مع انّهم في غاية البعد والعناء قال الشاعر:

فهم في السرى لم يبرحوا من مكانهم فخاضوا بحار العشق دعوى فما ابتلُّوا

ولذا ترى العرفاء الشامخين الواصلين لا يأنسون بهؤلاء المغترين، بل يكتمون حالاتهم وأسرارهم منهم، كما ورد الأمر به في الشريعة المقدسة، كما لا يخفي على أهله. على أنّ إعراب أحوال أهل الشهود (١٠) وشأنهم لهؤلاء الظاهريين الواصلين إلى العلم فقط، غير الذّائقين لها، ستر لتلك الحقائق، والإظهار بها لهؤلاء غير الواجدين، إخفاءً لها. وإليه يشير ما في كلامهم: أنّ إظهار سرّ الرّبوبية كفر، والكفر هنا بمعنى الإخفاء كما هو بحسب أصل اللغة.

١ \_ أعرب الشيء : أبانه .

والسرّ فيه أنّ العلم بكيفيّة التوحيد على ما هو الحق تعالى عليه مختصّ بالله تعالى كما شهدت به آية شهد الله، ولا يمكن الوصول إليه إلاّ من شاهد من عباده الكلّ، وحصل له هذا المشهد الشريف، والتجلّي الذاتي المفني للأعيان بالأصالة ما قال الله تعالى: ﴿ فلما تجلّىٰ ربّه للجبل جعله دكاً وخرّ موسىٰ صعقاً ﴾ (١) وقال السبزواري (رضوان الله تعالىٰ عليه) في أوائل الشرح للجوشن وفي الحديث: التوحيد الحقّ هو الله والقائم به رسول الله والحافظ له نحن والتابع فيه شيعتنا.

وكيف كان، فن كفر بوجدان الحق واغتر بالعلوم وإن كانت علوماً إلهيّة، ولا يتعرض لنفحات ألطاف الله في أيّام دهره، ولا يترقّب لجذبات أعطافه التي توازي عمل الثقلين. فهذا لا خير فيه، ولا هو من أهل الله، ولا لله فيه حاجة، بل هو في مسير باطنه متابع النفس، وهو ممن لم يُسلم وجهه لله وهو محسن، فلا محالة فإن الله غني عن العالمين وعنه، كلّ ذلك لعدم استكماله بعرفان أهل الشهود الّذين يستكملونه منه تعالىٰ.

#### تنبيه وموعظة حسنة:

يجب عليك أن تعلم ياحبيبي \_إن كنت طالباً للسعادة الأبدية، والوصول إلى معرفة التوحيد بحقه، وكنت بمن أفاض عليك الحق أنوار رحمته \_أن هذه المراتب الرفيعة والدرجات العظيمة لا تحصل بمجرد قراءة المتداول من الكتب، من دون سلوك طريق الحق والانقطاع عن الخلق، ورياضة النفس ومجاهدة القوى. فإن أكثر المباحث المثبتة في الدفاتر، المكتوبة في الأوراق، إنما الفائدة فيها مجرّد الانتباه لحصول الشوق إلى الوصول، لا الاكتفاء بانتقاش النفوس بنقوش المعقول والمنقول، فإنّ مجرّد ذلك لا يحصل به اطمينان القلب وسكون النفس، وراحة البال

١ - الأعراف: ١٤٣.

وطيب المذاق، كما هو المرائى منهم، بل غاية ما يستفاد منها أنّها مما تمعدّ السالك لسلوك سبيل المعرفة والوصول إلى الأسرار، إن كان مقتدياً بطريق الأبرار، متّصفاً بصفات الأخيار.

وليعلم أنّ معرفة الله وعلم المعاد، وعلم طريق الآخرة وفقه الأنوار ليس المراد منها مجرد الاعتقاد الذي يتلقّاه العامي (١٠) أو الفقيه وراثة وتلفّقاً (١٠) فإن المشغوف بالتقليد والجامد على الصورة لن ينفتح له طريق الحقائق كها ينفتح للكرام الإلهيّين، ولا يتمثل له ما ينكشف للعارفين المستصغرين بعالم الصورة، من معرفة الخلائق وحقيقة الحقائق.

واعلم أنّ الآيات القرآنية وأحاديث أهل بيت العصمة والطهارة مطبقة على الأمر بالتفكر في الآيات الإلهية، والآيات الآفاقيّة والأنفسيّة. فينبغي للسالك الطالب أن يسير بفكره فيها ليتبصّر في المعارف الإلهية.

ولعمري أنه بهذه الأفكار ينفتح باب المشاهدة وطريق المكاشفة، وبها يفرق بين العلماء الظاهرين والعلماء الربانيين، وهذه عقبة قلّ من اقتحمها من العلماء، فوقف كثير منهم دونها، ولم يصلوا إلى باب المشاهدة والمكاشفة؛ لتركهم السير الفكرى. ولعمرى إنّ شرّ الأزمنة زمان انسدّت فيه هذه الأبواب.

واعلم أنّ العالم ناقص في كهاله إلّا إذا انفتح في قلبه هذا الباب، فكما أنّ العالم إذا لم يكن له قوّة بحثية فلا محالة يكون ناقصاً في العلم، فكذلك الباحث السالك الطالب إذا لم تكن له مشاهدة ومكاشفة من آيات الحقّ ومن أبواب الملكوت، يكون ناقصاً غير معتبر في المعارف الإقمية، ولا مستنطق من القدس بنطق إلهيّ وإلهام ربوبي ووارد قلبي.

واعلم أنه إذا مات الإنسان لم يبق له إلا ما كاشفه وشاهده بقلبه، بحيث صارت

١ ـ العامّى : الذي لا يبصر طريقه .

٢ ـ تلفَّق الشيء: تناوله بسرعة تلفَّق ما بينهم: تلاءم.

مشاهداته عين ذاته واتصلت حقيقته بالعقل الفعّال والأنوار القاهرة، كما حقق في محلّه من اتحّاد العاقل بالمعقول، وأما ساير العلوم التـصورية والتـصديقية فـإنها منطمسة في الجدليّات ومقالات المبتدئين.

#### الإنسان العارف:

ومما ذكر يعلم أنَّ قدر الإِنسان في الآخرة علىٰ قدر ما كاشفه وشماهده ممن الحقائق والعلوم الإلهية.

قال بعضهم: فالحكيم يحشر مع المدبّرات العلويّة، والتألّه مع الأنوار القاهرة، والفاني عن غيره تعالى يضمحلّ في نور الأنوار وأمّا الجدلي المقتصر على العلوم الجدلية والصور، يحشر مع السباع؛ لأنّ حقيقة علمه هو ظهور الغضب والتسلّط وهو حقيقة السبع، وتقدم ما يدلّ على أنّه يحشر الناس على نيّاتهم وأوصافهم، وما صار حقيقة ذاتهم من الأخلاق والعلوم والحقائق، كما لا يخنى.

واعلم أنّ الحكيم يراد منه المبرهن الباحث من دون أن يصل إلى مقام التألّه، وأمّا المتألّه فيراد منه من سلك في المعارف سبيل الإشراق أي اعتقد أنّ جميع المجردات الإلمّية والعقلية والنفسية من حقيقة النور، ويعتقد أنّ حقيقة النور حقيقة بسيطة لا جنس لها ولا فصل ولا حدّ ولا رسم؛ لأنّها ظاهرة بنفسها وبذاتها ومظهرة لغيرها، فلا محالة ماكان هذا شأنه لا يمكن تعريفه وإظهاره بما هو غيره أي غير النور، فكيف يمكن تعريف النور بغير النور، وهل هو إلّا تعريف الظاهر بنفسه بالخني؟ بل لا يكون تعريفه إلّا تحصيلاً للحاصل إذ المعرف للنور لابدٌ من أن يكون من النور، فتعريف النور بالنور تحصيل للحاصل كها لا يخفى.

و تما يعتقده المتألَّه أنَّ التفاوت بين جميع الأنوار القاهرة والمدبّرة، بل الحسوسة أيضاً ليس بأمر ذاتي أو عرضيّ، بل التفاوت بينها إنما هو بالكمال والنقص والشدة

والضعف، وبحسب سنح النوريّة والقرب والبعد الى نور الأنوار. ويعتقد أيضاً أنّ كثرة الأنوار القاهرة كثرة الأنوار الجسميّة؛ لاشتال تلك الأنوار القاهرة على سلسلة الأنوار الطوليّة «الاعلون»، والعرضيّة التي هي أرباب الأصنام البرزخيّة، وشرحها موكول في محلّه.

# فصل: العوالم الأربعة:

ويعتقد أيضاً أنّ العوالم أربعة: الأول: عالم الأنوار القاهرة. الثاني: عالم الأنوار المدبرة.

الثالث: البرزخان الفلكي والعنصري.

والرابع: الصور المعلّقة التي تسمى بالأشباح المجردة والأشباح الأخروية، الى غير ذلك من القواعد المبتنية على قاعدة النور والظلمة، وشرحها موكول إلى محلّه. وأمّا الفاني أي المضمحل في نور الأنوار فهو من يرى أنّ الموجود بالذات منحصر في واحد حقيق، والحقيقة منحصرة في ذات أحديّة واجبيّة، كها قال الله «وذاته حقيقة»، وقال الله «وشيء بحقيقة الشيئيّة» وإنّ موجوديّة الماهيات الممكنة والأعيان الثابتة إنّا هي بكونها من أشعّة نوره ولمعات ظهوره، لا أن لها استقلالاً في الوجود الحقيق، وانفصالاً بحسب الماهية عن إشراقات الوجود الحقيق، وانفصالاً بحسب الماهية عن إشراقات الوجود الحقيق، وظلال النور الأحدى.

و واعلم أنّ العلوم الحقيقية والمعارف الأُخروية لا تحصل إلّا بــ الانقطاع عـن الدنيا، والسير إلى الله، وهي محرّمة على علماء الدنيا، الراغبين فيها، لأن هذه العلوم علوم ذوقيّة ومقامات كشفية، مـبناها عــلى الذوق والوجــ دان القــلي، ويــتعذّر تحصيلها مع محبّة الجّاه والترفّع. وهذا بخلاف ساير العلوم فإنّها تجــتمع مــع محــبّة

الدنيا، بل ربّا كانت معينة على اكتسابها، لما نرى من المشتغلين تحمّل المشاق، وسهر الليالي، والتكرار آناء الليل وأطراف النهار، والصبر على الغربة والأسفار، كلّ ذلك لأجل الجاه الوهمي، والتصدر الخيالي، والتبسّط في البلاد، والترفع على العباد.

وأما علوم الآخرة فلا تحصل إلا برفض محبّة الدنيا عن القلب، ومجانبة الهوى، ولا تدرس إلا في مدرسة التقوى، كما قال تعالى: ﴿واتّقوا الله ويعلّمكم الله (١٠) فجعل العلم ميراث التقوى والظاهر أنّ العلوم المتعارفة ميسّرة عن غير ذلك، بل تحصل مع الحرص على الترفّعات الدنياويّة والرياسات الحيوانيّة، والاهتام بالشهرة عند الناس كما هو المرائي.

وكيف كان فعلم مما ذكر الفصل والفرق بين علم الحقائق وسلوك طريق الآخرة وبين غيره من سائر العلوم المتعارفة، وذلك من حيث إنّه لم يكشف هذه العلوم الأُخروية إلاّ لأُولي الألباب. وأولو الألباب حقيقة هم الزاهدون في الدنيا والراغبون في الآخرة. ولهذا قد أفتى بعض الفقهاء أنّه إذا أوصى رجل بماله لأعقل الناس، فإنه يصرف إلى الزّهاد؛ لأنّهم أعقل الخلق.

والحاصل أنه من لاكشف له قلباً لا علم له حقيقة بالآخرة، ونسبة البصيرة القلبيّة إلى مدركاتها كنسبة البصر الظاهري إلى مدركاته، فكما أنّ للبصر نوراً كلّما يقع في ذلك النور فهو يدركه، فكذا البصيرة نور كلّما يقع فيه فهو يدركه، ولا يدرك حقيقة هذا النور إلّا من له نور ﴿ ومن لم يجعل الله نوراً فما له من نور ﴾ وهكذا إدراكات جميع الأنوار حتى نور الأنوار، كلّما ازدادت النفس نورية وشروقاً إزدادت انبساطاً فتقع فيها المعلومات أكثر. وهكذا يكون الحال في كلّ من له الميل الكال، وله الاستعداد في ذلك، وله الوسائل المعنوية والطرق الإلهيّة للازدياد.

١ \_ البقرة : ٢٨٢ .

وهذا بخلاف مَن كانت كهالاته الممكنة له موجودة معه بالفعل، ولم تكن فيه القوّة، بل كلّها موجودة بالفعل كالعقول الفعّالة فلا تزداد نوريّته ولا تشتد، ولا يستجاوز مرتبته في العلم كها قال تعالىٰ في حقّهم: ﴿وما منا إلّا له مقام معلوم﴾(١).

واعلم أنه إنّ كان الكمال والنور بحيث لا يمكن أكمل منه ولا أنور كان جميع الأشياء واقعة في نوره، بل يكون نوره نافذاً في الكلّ متصرّفاً فيها محيطاً بها أزلاً وأبداً، كالواجب تعالى، قال الله: «نور كلّه، نور لا ظلمة فيه» فلا محالة لا أنور منه، فلا محالة يكون كها قال تعالى في حقّه: ﴿لا يعزُبُ عنه مثقال ذرّة في السموات ولا في الأرض﴾ (٢٠). وهاهنا أسرار لا يجوز التعبير عنها لعزّتها وشرفها، يتفطّن لبعضها من وقّق لها من أهلها.

واعلم وتفطّن بحقيقة عقلك أنّ العقل نور الله، ولا يهتدي إلى النور غير النور، ولا يظهر صور فَردانيّته إلّا في مرآة فردانية النفس مرآة لله.

وبعبارة أخرى: لا نظهر صور الفرد الأحد من حقايق أسمائه إلّا في النفس الفردانية التي صارت مرآة الله، ومرآة الله لا تشبهها مرآة الأجسام. ونعم ما قيل: «إذا وضعت على سواد عينك جزءاً من الدنيا لا ترى شيئاً، وإذا وضعت على سويداء قلبك كلّ الدنيا كيف ترى بقلبك شيئاً؟» مثنوى:

گر چه موئی بدگنه کو جسته بود لیک آن مو در دو دیده رسته بود بـــود آدم دیــدهٔ نــور قــدیم موی در دیده بود کـوهی عـظیم

واعلم أن العبد إذا اتصل علمه بعلم ربّه فناه فيه، ويكون إدراك حينئذ للأشياء بنور الحقّ وبعلمه لا بعلم العبد، فالعبد حينئذ مظهر لعلمه تعالىٰ لا عالم بعلمه تعالىٰ، وهذا العلم فوق علوم الملائكة والثقلين؛ لأنّ علومهم إمّا كسبيّة وإما

١ ـ الصّافات: ١٦٤.

۲ \_ سبا : ۳.

في شرح الزيارة الجامعة.......

وهبيّة وكلاهما مغايران لعلم الحقّ.

وبعبارة أخرى: شتّان بين علم كان فيضه تعالى لعبده، وبين علم هو عين علمه تعالى في مرتبة لا يغاير العلم ذاته تعالى، بخلاف الأول فإنه علم العبد كسبيّاً كان أو وهيبًا.

وكيف كان فغي صورة اتصال علم العبد بعلم الربّ يكون العلم والعالم هو الله تعالى والعبد مظهر له، وهكذا كعلم النبيّ ﷺ وعلم الأثمة ﷺ وعلم الله هوالله الله عليها فهم خرّان علم الله، فعلم الله فيهم ظاهر.

ومن هنا تعلم أنّ ما قاله صاحب البردة في مدح سيد المرسلين ﷺ ليس من باب المبالغات الشعرية والجازات اللغوية وهو قوله ۞:

فإنّ جودك، الدنيا وخبرتها ومن علومك علم اللوح والقلم

كيف لا وعلمه ﷺ علمه تعالى، ومعلوم أنّ علوم اللوح والقلم من علمه تعالى ؟!

واعلم أنّ درجة الوصول إلى الحق لا تتيسر إلّا بقطع الحجب الظلمانيّة ثم النورانية كما قالوا عيني «الهي هب كهال الانقطاع إليك، وأنر أبصار قلوبنا بضياء نظرها إليك حتى تخرق أبصار القلوب حجب النور، وتصل إلى معدن العظمة، وتصير أرواحنا معلّقة بعزّ قدسك» والوصول إلى معدن العظمة وصيرورة الروح معلّقاً بعزّ قدسه تعالى، لا يكون إلّا بعد خرق حجب النور فضلاً عن حجب الظلمة كما لا يخنى، وإلى هذه الحجب يشير ما في الحديث: «إنّ لله سبعين ألف حجاب من نور وظلمة لو كشفها لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه» ولعلّ المراد من عدد السبعين الكثرة، كما لا يخنى أنّ استعال هذا العدد شايع في كلام العرب لبيان الكثرة.

تنبيه: قد ورد في الحديث ما مضمونه: أنّه سئل رسول الله عِلَيَّا: أيّ البقاع

أشرف وأيّها أدون؟ قال: لا أجيب حتى أسأل جبرئيل الله ولما سأله، قال: لا أجيب حتى أسأل الله عزّ وجل، فلها نزل قال: ما كنت قريباً من الله قطّ أقرب منه هذا اليوم، قال على الله عزّ وجل، فلها نزل قال: ما كنت قريباً من الله قطّ أقرب منه بيني وبين الحق أزيد من سبعين ألف حجاب فسألته، فقال تبارك وتعالى: خير البقاع مساجدها، وشرّ البقاع أسواقها. فانظر أيّها المسكين إذا كانت الحجب بين الملك الجليل معلم الأنبياء وبين الله تعالى في غاية دنوّه، وكهال قربه إليه سبعين ألف، الملك الجليل معلم الأنبياء وبين الله تعالى في غاية دنوّه، وكهال قربه إليه سبعين ألف، فكيف يكون بين مثلي ومثلك وبين الرب تعالى ؟! ما للتراب وربّ الأرباب!

أقول: هذا بالنسبة إلى الملائكة في قربهم إليه تعالى، ومن هنا تعلم قرب النبيّ والأُغّة عِين إليه تعالى، وأنّهم أقرب الخلق من الملائكة وغيرهم إليه تعالى، وإليه يشير ما سيأتي في الشرح من قول الإمام السجاد على: ليس بين الله وبين حجته ستر، ولا دونه حجاب، كما في بصائر الدرجات. ومن قوله على في دعاء رجب: «لا فرق بينك وبينها إلّا أنهم عبادك وخلقك، رتقها وفتقها بيدك، بدوها منك وعودها إليك، فهم ملأت ساءك وأرضك حتى ظهر أن لا إله إلّا أنت».

إذن، فليس بينهم ﷺ وبينه تعالىٰ ستر ولا حجاب إلّا أنّه ربّ وأنّهم عباد، وأنّ نورهم يفصل عن نور ربّهم كها تفصل شعاع الشمس منها، ولهذا البحث كلام عريض وتوضيح لطيف يذكر في محلّه.

هذا وإن شئت أن تصل الى كعبة المقصود، فانحر تقرّباً إليه حيوانيتك، وأزل عنك وجودك، وأمط أذى هوّيتك عن الطريق، فإن الطريق الحقّ لا يحتمل ثقلك فضلاً عن أثقالك وأوزارك، أما علمت أنّ وجودك ذنب لا يقاس به ذنب؟ أو ما دريت أنّ المانع عن ظهور الحقّ لك وجودك، وأنك أي وجودك وهويّتك ينازعك في شهودك الحقّ؟ فقل عند بارئك بحقيقة وجودك تضرّعاً وخيفة: بيني وبينك

۱ ـ آل عمران : ۲۸.

انِّيي ينازعني، فأرفع بلطفك انِّيي من البين.

واعلم أنّه إنّا يعرف الله تعالى بأعاجيب آياته وبشواهد هبة الحضور لا بالفكرة، فإن الفكرة لا تتسلّط على إله الأرباب، وإياك أن تغتر بما يذكره الفلاسفة من القياسات العقليّة بأقسامها فإنها لا تفيد إلّا إلزام القلب بالتصديق له تعالى وبشؤونه، وأما المشاهدة فكلًا. فإنّه لا طريق إلى معرفته إلّا بالعجز عن معرفته، ولنعم ما قيل:

غــره نشــوی بحــق شـناسی توحید تو شرك تست هشـدار! تــوحید خــدا بــود گــانت نــزدیك مشــو كـه بـر نـتابی لا احصی گوی در سجود است زنهار بحسبت قیاسی پندار خود از میانه بردار خود را صفق کند زبانت ای ذره چسه مرد آفتابی احمد که خلاصه وجود است

فأعلم يا حبيبي إن أردت أن يشرق عليك من نور جماله، فعليك بتوسعة وعاء وجودك؛ بإسقاط الإضافات في نفسك وعن غيره تعالى، بأن توجّه قلبك عن الأكوان مطلقاً تخلية وجه المرآة عن الألوان، حتى يتجلّى لك الوجه الكريم تجلّي نور الشمس على التراب الرميم، فتنظر أنت بلا أنت ذاته بذاته. وإليه يشير قولهم: «لا يعرف الله غير الله» وقال السجاد على: «بك عرفتك ولولا أنت لم أدر ما أنت» وقال: «بنورك إهتدينا وبنعمتك أصبحنا وأمسينا».

ولنعم ما قيل:

ف ذلك سرَّ، طال عنك نقابه وذاك صباحٌ، كنت أنت ظلامه فأنت بوجودك حجاب ربّك، قال ﷺ: وخلقه الخلق حجاب بينه وبينهم، ونعم ما قيل: «تو خود حجاب خودى حافظ از ميان برخيز» فلا يتبيَّن الحق إلّا عند اضمحلال الرسوم، وأنت بوجودك رسوم ولابدّ من إزالتك من البين. ١٦٦ ......الأنوار الساطعة

ولنعم ما قيل:

در تنگنای صورت، معنی چگونه گـنجد

در بنگه گدایان سلطان چکار دارد

واعلم أنَّ العارفين يظهرون هنا في الدنيا على الصورة الدنساويَّة لما يجري علمهم من أحكامها وأحكام الطبيعة. وإليه يشير قوله تعالىٰ في حقَّه ﷺ: انَّمَا أنا بشر مثلكم وقول على ﷺ في وصيته: «إنَّما جاورتكم ببدني أياماً» وقوله ﷺ في حديث كميل: «وصحبوا الدنيا بأبدان أرواحها معلّقة بالحل الأعلىٰ» هذا بحسب الظاهر، ولكنه تعالىٰ قد حوِّهم في بواطنهم على الصورة: النشأة الأُخرويَّة، كلِّ علىٰ حسب التجلَّى الإلهي. فهم في الصورة مجهولون إلَّا لمن كشـف الله عـن بـصيرته. ويشير الىٰ هذه الصورة الأُخروية قوله تعالىٰ: ﴿ يُوحِيٰ إِلَيْ ﴾ فإن الوحي كما حقق في محله هو التجلِّي الإلهيّ كما يشير إليـه قـوله ﷺ في الدعـاء: «اللـهم إنّي أسألك بالتجلِّي الأعظم» في ليلة المبعث. هذا بالنسبة إلى النبي ﷺ وأما غيره فيشير إليه قول على الله: «أرواحها معلّقة بالحلّ الأعلىٰ» وقوله الله: «.. ظاهري الإمامة وباطني غيب لا يدرك»كما نقل. وقوله ﷺ : «وإنّي لمن قوم لا تأخذهم في الله لومةُ لائم، سماهم سما الصديقين، وكلامهم كلام الأبرار، عليّار الليل ومنارُ النهار. متمسكون بحبل القرآن؛ يحيون سنن الله وسنن رسوله، لا يستكبرون ولا يعلون، ولا يغلُّون ولا يُفسدون، قلوبهم في الجنان، وأجسادهم في العمل!»(١) فـقوله: قلوبهم في الجنان يشير الى تلك الصورة: التجلّي الإلهي كما لا يخفي.

وكيف كان فما من عارف بالله من حيث التجلّي الإلهي إلا وهو على النشأة الآخرة بحسب ذلك التجلّي الإلهي، كلّ بحسبه. فهو وإن كان قد حسر في دنياه بصورة البشر، ونشر من قبره بالصورة الإنسانيّة، إلّا أنّه يرئ باطن ما لا يسرون،

١ ـ نهج البلاغة: آخر الخطبة ١٩٢ «القاصعة».

ويشهد ما لا يشهدون من التجلي الإلهي الذي يكون في باطنه، كلَّ ذلك عناية من الله تعالىٰ به.

واعلم أنه بالفناء المذكور يستعد الإنسان لخلافة الحق ومسجودية الملائكة، كلّ ذلك لأجل مرآتية ذاته وصقالة وجهه، وخلّو صفحة قلبه عن نقش الأغيار، وصفاء بيت وجوده عن غير الواحد القهّار. فلا محالة وقعت على مرآة وجهه المتوجه إلى وجه الحقّ أنوار أسائه وتجلّياته ﴿وعلّم آدمَ الأسماء كلّها﴾ وليس هذا مما يختصّ بأبي البشر، بل سيد الأنبياء أولى بهذا التشريف، وبعده صفوة أولاده وورثته (صلوات الله عليهم أجمعين) كها حقق في محلّه وسيجيء بيانه في الشرح.

ولنعم ما قيل:

از آن گشتی تو مسجود ملایك كه هستی صورت عكس مستى

تو بـودی عکس مـعبود مـلایك از آن دانســتهای تـو جمـله اسهاء

وأعلم أيضاً أنّ هذا السجود من الملائكة لخليفة الله تعالى الذي تجلّت فيه الأسهاء الإلهية والأنوار الجليّة يكون مستمرّاً ما دام في الوجود خليفة، والخليفة باق إلى يوم القيامة، كما دلّت عليه الآيات والأخبار الكثيرة، نذكرها في الشرح إن شاء الله تعالى .

وكيف كان فلابد للإنسان الكامل الذي هو خليفة الله تـعالى مـن الاسـتواء والتعديل الراجعين إلى جهة الوحدة والاستواء والصفاء الذّاتي؛ لكي تـنجلي فـيه أنوار الأسهاء الإلهيّة.

وتوضيحه أنه كما أنّ المرآة مالم تتساو جوانبها، ولم ينف عنها الاختلاف والظلمة والكدورة والطبع والرين. ولم تصر وحدانيّ الشكل، عديم اللون بل عديم الذات لم يقبل الصور، فإنّ مرآتيّة المرآة ليس لأجل أعهاقها وخصوصيّة ونوعيّة ذاتها، وكونها من حديد أو زجاج أو ماء، بل بواسطة وجهه الذي هو عدميّ محض وفانيّ

بحت، وكذلك الانسان إن كان قلبه بجلواً عن كلّ رين وطبع وكدورة، فلا محالة يقبل صور أساء الجال والجلال، وهذا هو الإنسان الفاني عمّا سواه، وهذا بخلاف غيره أي غير الكامل وغير الفاني المضمحلّ في نور الأنوار، فإنّه حينئذ لا يخلو عن ملاحظة ذاته، وفعليّة صفايته الكماليّة الحاجبة إياه عن محاذاة وجهه شطر كعبة المقصود، والانخراط بالكليّة في سلك عبوديّة الملك المعبود، فهذا محبوب عن انتقاش أنوار أسائه الجاليّة والجلاليّة فيه. فالوصول الى التوحيد الحقيقي بما له من الشؤون إنما هو بهذا الفناء والطهارة القلبية

ولذا نرى أنّ ديدن أهل الله تعالى هو الاهتام بالسلوك الموجب لهذا الفناء، ومرجع هذا الفناء إلى إثبات نسبة الإمكان، الذي هو قصارى مجهود العابدين، ونهاية مطاع أنظار العارفين، أي أنّ همّهم الوصول إلى أنّ حقيقتهم ليست إلّا الإمكان المحض، الذي بذاته لا يقتضي إلّا الفقر، الذي هو عدم محض، وتحويل الوجود عا له من الآثار الى صاحبه وهو الحقّ المطلق جلّ وعلا. وإلى هذا الفناء والحثّ عليه يشير قوله تعالى: ﴿.. وكن من الساجدين \* واعبد ربّك حتى يأتيك المقين ﴾ (١٠).

توضيحه: أنّ الأمر بالسجود هو الأمر بالفناء، فإنّ حقيقة السجود الذي هو غاية الخضوع والخشوع ظاهراً بوضع عتائق الوجوه على التراب، وباطناً هو فراغ القلب من الفانيات. وإليه يشير ما في غرر الحكم للآمدي الله عن أمير المؤمنين الله: «السجود الجسماني هو وضع عتائق الوجوه على التراب، واستقبال الأرض بالراحتين والركبتين وأطراف القدمين، مع خشوع القلب وإخلاص النية. والسجود النفساني فراغ القلب من الفانيات، والإقبال بكنه الهمة على الباقيات، وخلع الكبر والحمية، وقطع العلائق الدنيوية والتحلي بالخلائق النبوية». وهذا

١ ـ الحجر: ٩٨ ـ ٩٩.

لا يتحقق إلا بفناء النفس، أي الرجوع إلى الإمكان والفقر، بحيث يشاهد فقره الذاتي، وأنّه عدم محض، وأنّ ما به وجوده هو تجلّيات الربّ ومظاهره الموجودة بإشراقه تعالى، وإنّ معيّة الحقق معها معيّة قيّوميّة. وهذا الفناء محقق لحقيقة العبودية، واتصاف العبد بإنّه عبد حقيقة. فقوله تعالى: ﴿واعبد ربّك حتى يأتيك اليقين﴾ أمر بتحصيل حقيقة العبودية التي تتحقق بها العبادة الحقيقة، والله العالم. ومعلوم أنّه لا تكون إلّا بالفناء المذكور، والفناء المذكور وحقيقة العبودية يأتي بالقين، أي يتبيّن أنّه الحق وأنّ ما دونه هو الباطل والسراب، يحسبه الظمآن ماءً أي موجوداً سرابيًا خياليًا. وإلى شرافة مقام العبودية وأنه لا شرافة فوقها مدح الله نبيّه بقوله: ﴿سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً ...﴾ (١٠).

وقال عيسىٰ على أول نطقه: ﴿إِنِّي عبد الله ﴾ (٢).

وقال سيد الأولياء أمير المؤمنين ﷺ: «كفيٰ لي فخراً أن أكون لك عبداً، وكفيٰ لي شرفاً أن تكون لي ربّاً، اللهم إنّي وجدتك إلهاً كها أردت فــاجعلني عــبداً كــها أردت».

ولذا اشتهر أنّ العبودية أشرف من الرسالة، لأنّ بالعبودية ينصرف من الخلق إلى الحق، وبالرسالة ينصرف من الحق إلى الخلق؛ ولهذا نال شرف التقدم في قول الموحّد في التشهّد: «أشهد أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له وأشهد أنّ محمداً عبده ورسوله».

وقال تعالى إشارة إلى تعظيم العبوديّة: ﴿ لَنْ يَسْتَنَكُفُ الْمُسْيِعِ أَنْ يَكُونُ عَبِداً لَهُ ولا الملائكة المقرّبون﴾ (٣) وهم الذين حصل لهم الفناء في الحقّ والهيان به.

١ - فغي شرح دعاء الجوشن للمحقق السبزواري: وفي ليلة المعراج لما قيل له 謎: سل ما تبتغيه من السعادات. قال 談 أضفني إليك بالعبودية يا رب، فنزل: ﴿ سبحان الذي ... ﴾ . سورة الإسراء الآية ١. ٢ ـ مريم : ٢٠.
 ٢ ـ مريم : ٢٠.

٣- النساء: ١٧٢.

والى كهال هذه العبودية، وسعة قابليتها لتجلّيات أنوار الإهمية يشير الحديث القدسي: «لا تسعني أرضي ولا سهائي ولكن يسعني قلب عبدي المؤمن التقيّ النّقي». ولا يخنى أنّ سبب هذه الوسعة لقلب العبد، والانشراح لصدره، إنّما هو ترك الالتفات إلى غير الله، والإقبال بالكلّية إليه تعالى، والتحقيق بالعبودية الصرفة، والاستهلاك بنار العشق والحبّة، ولهذه الدقيقة ذكر في الحديث الإلهي بهذا العنوان، أي عنوان العبد المؤمن التقيّ النّقي دون الرسالة وغيرها من الألقاب.

ولنعم ما قيل:

دو عالم را بیکبار از دل تـنگ برون کردیم تا جای تو بـاشد

توضيح: ولما علمت معنى الوصول والتقرّب إلى الحقّ، فالالتحاق به تعالى على هذا الوجه من صيرورة العبد لصفاء ذاته، وتصفية وجهه مرآة لمعرفة الحق وأسائه وصفاته، ومظهراً لأنواره وآثاره، علمت أنّ هذا ليس بامتزاج العبد مع الحقّ ولا اتّصال ولا حلول ولا اتحاد، تعالى عمّا يقول الملحدون علّواً كبيراً، بل هو توجّه استغراقي وعلاقة اضمحلاليّة كها قال تعالى في حديث المعراج: «لأستغرقن عقله بمعرفتي» أي حقيقته.

وكيف كان فهو عبودية تامّة يحكم عليها شعاع طامس قيّومي، يحو عنها الالتفات إلى غير الحق أيّ غير كان، وإن كان هوية العارف أي عرفانه، من حيث هو عرفانه، ضرورة أنّ التوجه إلى العرفان من الفاني شرك خنيّ وقول بالثاني، والتوحيد ينافيه.

توضيح آخر: لا يخنى أنّ عند أهل التحقيق إنّا يكون عباد الله الذين ليس للشيطان عليهم سلطان، هم العارفون الذين يعرفون مداخل الشيطان من أنحاء التقييدات، ضرورة أنّ الحقّ بجاله المطلق إنّا هو محتجب بالقيود الإمكانيّة المحدّدة للموجودات الموجبة لاحتجاب الحقّ المطلق بها، فالعارف الحقيقي هو العارف بأن

القيود هي الحجاب وهي مداخل الشيطان، إذ الشيطان ما هو مانع عن الحقّ مهما كان، فلا محالة يبالغون في رفع القيود بصرف التوجّه إليه، والإعراض عنها بالتوجه الصرف إلى الحق المطلق.

ولا ريب أنّ القيود هي المحقّقة لعناوين الدنيا وزينتهما، وموجبة لتشكيل دار الغرور وزينتها التي هي أمور وهميّة، لا حقيقة لها بحسب ماهيّاتها، فإنّها كها عرفت إنّا انتزعت من القيود التي ترجع إلى الإعدام.

وكيف كان فالعارف حيث إنّه عرف مداخل الشيطان، وأعرض عنها وعن الدنيا وزخارفها، فلا محالة يكون العارف واقفاً مع الأمر الإلهّي لا يتعدّى عنه يحلّ معه حيثا حلّ، ولا نظر له إلى غيره، وهو الموحد الذي لا يرى لغيره تعالى وجوداً في ظرف إسقاطه الإضافات والقيود الوهميّة، فيرى الكلّ مجالي جماله وجلاله، فلا محالة تكون عباداته وحركاته وسكناته كلّها بالله ومن الله وإلى الله ولله، فإنّ مَن أعرض بذاته عن غيره تعالى فلا محالة يرى الأشياء ومنها نفسه قائمة بالله تعالى كها قال أمير المؤمنين على في وصيّته: «إنما نحن به وله» وفي دعاء الجوشن: «يا من كلّ شيء موجود به» وقال تعالى في الحديث القدسيّ: «وكيف يخفي عليّ شيء أنا مبتدئه» وقال تعالى: ﴿إِنَا لله والجعون﴾.

فهذه الأحاديث والأدعية والآيات وما شابهها وهي كثيرة جدّاً تعطي المتأمّل فيها أنّ الموجودات خصوصاً النفوس الإنسانيّة، التي هي مظاهره تعالى كلّ بحسبه، كلّها إنّا هي به ومنه وإليه وله تبارك وتعالى وتقدّس، إلّا أنّ هذه الحقيقة لا تكاد تظهر لأحد إلّا إذا اتّصف بالفناء المذكور آنفاً، بما له من المعنى المتقدم. وهذا الأمر أي الوصول أي الفناء المذكور الموجب لرؤية الحقّ وأنّ الموجودات كلّها قائمة به ومنه وله وإليه، هو المطلوب له تعالى من كلّ أحد.

ولعلّه إليه يشير قوله تعالى: ﴿وقضىٰ ربّك ألّا تعبدوا إلّا إيّاه﴾ (١) فإن التعبير بالقضاء الإلهيّ آكد من الأمر المولوي به، فإنه يستفاد منه الأمر المولوي والظاهري بالنسبة إلى المحبوبين، كما في قوله تعالى: ﴿.. إنّي أُمرت أن أعبد الله مخلصاً له الدين﴾ (١) وأمثاله من الآيات، والأمر التكويني، أي انّ الأمر في الواقع هو هكذا، أي كلّ يعبدونه تعالى لا محالة، ضرورة أنّ عبوديّة الموجودات له تعالى، وأنّها قائمة به ومنه وله وإليه، إنما هي أمر تكوينيّ لا تشريعي فقط فالتشريع إنّما هو للوصول والوقوف على هذه الحقيقة تكويناً.

وبعبارة أخرى: إنّا أمرنا بالتوحيد وبعبادته تعالى مخلصين له الدين مع ما للعبادة من الشرائط في الأجزاء والقبول: لكي نصل إلى هذه الحقيقة الثابتة في نفس الأمر، ضرورة أنّ من وصل إلى المقامات الشلاثة للتوحيد: الذاتي والصفاتي والأفعالي، ليس معناه أنه يحقق بعبادته ما لم يكن منها، بل بها يصل إلى هذه الأمور من التوحيدات الثابتة والكائنة في نفس الأمر، فبلحاظ الواقع يصدق أنّه تعالى قضى أن لا تعبدوا إلّا إيّاه بالقضاء التكويني، وبلحاظ الظاهر لمن لم يشاهد هذه الأمور بواقعها أمر بالعبادة عن إخلاص بقوله: ﴿إنّي أُمرت أن أعبد الله مخلصاً له الدين ﴾ فتأمل تعرف إن شاء الله، ثمّ خذه وأغتنم.

وبما ذكر ينحل ما وقع النزاع بين العلماء حيث اعترضوا على من قال بالقضاء التكويني في الآية المباركة من العرفاء، فإنّه يحمل القضاء التكويني على واقعه، ويشاهده من وصل إلى مقام الفناء، وهذا لا ينافي الأمر بالعبادة تـشريعاً ظاهراً بالنسبة الى المحجوبين كما لا يخفى. والله العالم بالأمور.

واعلم أنّ الناس يعبدون الله على وجوه:

فمنهم من يعبده تعالى من حيث الوهيّته وذاته المستحقّة للعبادة، كما صرّح به

١ ـ الإسراء : ٢٣.

٢ ـ الزمر: ١١.

في الأحاديث من نحو قوله ﷺ: «وقوم يعبدونه حبّاً له أو شكراً له» وفي بعضها: «فتلك عبادة الأحرار» وسيأتي في الشرح أحاديثه، فهؤلاء لا يعبدونه لدخول الجنّة أو للخلاص من النار، كما قال أمير المؤمنين ﷺ ومولى الكونين: «ما عبدتك خوفاً من نارك ولا طمعاً في جنّتك، بل وجدتك أهّلاً للعبادة فعبدتك».

فهؤ لاء هم الموحدون الفانون عن أنفسهم، يعبدونه من حيث إنّ ذاته المقدسة أهلً لذلك، لا من حيث إنّه تعالى رحيم أو منعم أو منتقم. فإنّ عبد المنعم لا يكون عبد المنتقم حالاً، وعبد الرحيم لا يكون عبد القهّار حالاً، وإن اعتقد أنّه لابدّ من أن يعبد من حيث جميع الأسهاء علماً بحسب الاقتضاآت الأسهائية لعبادته تعالى، إلّا أنّه حيث قد غلب على قلبه بعض الأسهاء ومقتضاها فلا محالة يعبده لتلك الجهة فقط، فلا محالة يعبده إمّا للخوف من النار أو طمعاً في الجنّة كما صرح به في الأخبار. وهذان الحالان يجمعان مظاهر الجهال والجلال بحسب الأسهاء الثابتة لهها، كها! "

فهذا الإنسان الذي يعبد ربّه من هذه الحيثيّات لا مطلقاً فهو عبد حظّه وأسير نفسه، فلا يكون عبداً لله مجرداً عبّا سواه، وسيأتي في الشرح توضيح لعبادة هؤلاء، فإن عبادتهم ليست كعبادة الأحرار، بل لا تخلو من حبّ النفس وإسارة النفس.

فهو تعالى وإن قبل عبادتهم هكذا وأثابهم عليها، ونجاهم من النار، وأعطاهم الجنّة بفضله وكرمه، إلّا أنّه ليست هذه العبادة كعبادة الأحرار، كما لا يخفىٰ فمإن عبادتهم خالصة له تعالىٰ، ولذلك أضافهم الحقّ تعالىٰ إلىٰ نفسه في قوله: ﴿إِنَّ عبادى لِس لك عليهم سلطان﴾(١).

و اعلم أنّ هنا سرّاً غامضاً ودقيقة خفيّة، قلّ من كُشفت له حقيقة الأمر بنحو أصاب الواقع ولا بأس بالإشارة إليه.

١ ـ الحجر : ٤٢.

فنقول: قد يقال: إنّ المستفاد من قوله تعالى: ﴿ ذو الجلال والإكرام ﴾ أنّ لذاته المقدسة أسهاء الجلال والجمال.

وبعبارة أخرى: إن له تعالى صفة الرحمة واللطف، ومقتضاهما الجنّة والنعيم الأبدي ودرجاتهما، وصفة القهر والغضب ونحوهما، ومقتضاهما الجحيم والعذاب ودركاتهما. فالذات المقدِّسة من حيث هي في غيب الغيوب وفي نفسها، التي لارسم لها ولا اسم منزّه عن كلَّ عيب ونقص، لها ظهور بأسهائه الجلاليّة والجماليّة.

وحيث إن ذاته المقدسة مبرًا أة من كل عيب ونقص، فلا محالة ما اقتضته الذات من صفات الجيال والجلال أيضاً منزة عن كل عيب ونقص، ولا محالة ما يتراءى من صفات الجلال من القهر والغضب والعذاب، وما اقتضتها هذه الصفات يكون منزهاً عن كل عيب، فلا محالة يكون بداعي الرحمة واقعاً، وإن كانت صورتها بصورة العذاب.

ولعلّ الى هذه الدقيقة من الرحمة الكائنة عند كلّ عذاب قال تعالى في الحديث القدسيّ المعروف: «هذا إلى الجنّة ولا أبالي، وهذا إلى النار ولا أبالي» فقوله تعالى: هذا إلى النار ولا أبالي مع أنه تعالى منزّه عن كلّ نقص وعيب، وأنه ضمّن نفسه التجاوز والعفو كها في الدعاء، وأنّه كتب على نفسه الرحمة كها في الآية الشريفة، لا يستقيم إلّا إذا كان تحت كلّ عذاب رحمة فبلحاظ تلك الرحمة الخفيّة قال تعالى: لا أبلي، وهذا أحد معانى قولهم في حقّه تعالى:

# وكم لله من لطف خني يدقّ خفاه عن فهم ذكي

إذن فثبوت الصفات الجلالية له تعالى بما له من اقتضاء العذاب والقهر، لا يثبت أنّ ذاته المقدسة اقتضت العذاب والقهر لبعض عبيده بلا جهة بنحو الظلم، تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً، كيف وقد قال تعالى: ﴿ وما ظلمناهم ولكن كانوا أنفسهم

يظلمون (١٠) بل اقتضت الذّات، الصفة الجلاليّة من القهر والعذاب بداعي تنزّه ذاته، والرحمة التي كتبها على نفسه بأن يقهر على عبده العاصي ويعذّبه، ليصل إلى تلك الرحمة المقتضية لذلك، وإنّما اقتضت الذات المقدسة، الصفة الجلاليّة لما علم الحقّ تعالى أنّ العبد بسوء اختياره يلوّث نفسه بصفات الكفر والفسوق والعصيان.

وهذه الأمور قد أوجبت حجاباً لحقيقة العبد التي هي على فطرة التوحيد، فصار بعيداً عن لقائه ورحمته الخاصة، فلا محالة اقتضت الحكمة والرحمة الذاتية ذلك القهر والعذاب؛ ليطهر حقيقته من هذا الحجاب، والتلوّث بالنجاسات الروحيّة، فيصل إلى اللقاء.

فإن قلت: فهذا يقتضي عدم الخلود وهو مخالف لصريح الآيات.

قلت: أوّلاً أنّه تعالى قد علّق الخلود على دوام السموات والأرض، ومع ذلك استثناه بمشيته حيث قال تعالى: ﴿خالدين فيها ما دامت السموات والأرض إلا ما شاء ربّك ﴾ (٢) فالتأمل في الآية يعطي كون الخلود في ظرف دوام السموات والأرض، وأنّه معلّق على المشيّة لا مطلقاً، وثانياً أنّ الخلود في النار وما يقتضيه من الكفر والفسوق والعصيان محكوم تحت تلك الرحمة الذاتيّة. فلتلك الرحمة سبقة على القهر والغضب والعذاب والخلود كما في الحديث القدسي: «وسبقت رحميي غضي» فلابد من تحقق السبقة يوماً منا، ولو بعد حين.

وهذا مما لا يمكن المصير إلى خلافه بحيث يقال بفعلية صفة القهر والعذاب دائماً منرورة أن منشأهما هو عصيان العبد وكفره وهذا محدود موقّت، والمحدود الموقت لابد له من الانتهاء؛ لعدم كونه ثابتاً ثبوتاً ذاتياً، لعدم ثبوت منشأه وعدم دوامه، وهو العبد وعصيانه، وهذا بخلاف الرحمة الذاتية التي كتبها الحقّ على نفسه، فإنها ذاتية ثابتة غير زائلة.

١ ـ النحل : ١١٨.

۲\_هود: ۱۰۷.

هذا كلّه بحسب ما تقتضيه الأسهاء الجهاليّة والجهلاليّة، إلّا أنّ الذي يسهّل الخطب هو أنه تعالى مختار في فعله، فله أن يخلّد عبده في النار؛ لوجود مقتضاه وهو كفره وعصيانه، وله أن يوصله إلى لقائه ويعفو عنه؛ لوجود مقتضاه، وهو الرحمة الواسعة الذاتية، وهو تعالى مختار في فعله إن شاء خلّده في العذاب؛ لوجود سببه، وإنّ شاء عفا عنه؛ لوجود سببه، إلّا أن يرجح العفو؛ لسبق رحمته الذاتية، ولا يقتضي هذا إلزاماً له تعالى على العفو.

ولعمري إنّ آيات الخلود لا تدل على لزوم الخلود، بـل تـدل عـلى إمكانه ووجود مقتضاه، وهو لا ينافي غلبة الرحمة وصفة الجمال عليه، وله تعالى الاختيار فيا يفعله. ولعله إليه يشير ما في الدعاء: «إلهي إن عذّبتني فحولى له القـدرة عـليه» وقوله ﷺ: «إلهي إن عذّبتني فمن ذا الذّي يعترض عليك في عبدك».

إذن فإمكان الخلود لا ينفيه شيء؛ لوجود مقتضاه إلّا إنّا ندّعي وجود سبب العفو، وإمكان غلبة الرحمة الواسعة عليه مع أنه تعالىٰ مختار في فعله.

فظهر أنّا لا ننكر الخلود ولا ننكر إمكان شمول الرحمة الواسعة الذاتيّة لأهـل الحلود، وأنه تعالى له أن يعفو عنهم، بل هذا أرجح إلى صفاته الجمالية السابقة على الصفات الجلالية وله تعالى الاختيار.

إذا علمت هذا فاعلم أنّ من العارفين مَن عرف الله تعالىٰ في أسمائه الجــــلاليّة والجــالليّة، فما عرف الذات إلّا بما كُشف له منها في الصفات من الجمال والجلال.

فلا محالة هذا العبد لا يعبده إلا بما غلب على قلبه من تلك الأسهاء والصفات، فهذا العبد مفتون بحبّه تعالى حسب ظهور ذاتمه تعالى في تلك الأسهاء الجللية والجهالية. ومنهم من يحبّون الذات من حيث هي هي مع قطع النظر عن مظاهرها الجهالية والجلالية، فيحبونة ويحبون ذاته مطلقاً سواء كان ظهوره لهم في الصفات الجهالية أو الجلالية، أي سواءً عامل معهم باللطف أو القهر، وبالرحمة أو بالعذاب، لما علموا من أنّ الذات منزة عن كلّ عيب ونقص، وإن قهره كلطفه يكون بداعي

الرحمة الذاتية على ما تقدّم بيانه. ولعلّه إليه يشير ما قيل:

# وإن فتن العشَّاق بـعض محـاسن لديك فكلُّ منك مـوضع فـتنتي

أي أنّ أوقع الزاهدين والعابدين في الفتنة منك، بلحاظ إسم الجلال والجهال، بعض المحاسن ولذا عبدوك إما خوفاً من نارك أو طمعاً في جنّتك. وقل من عبدك لذاتك، إلّا أنّي أي العارف بذاتك المقدسة المنزّهة عن كلّ نقص، أفتتن بذاتك ولذا أفتتن بكلّ صفاتك بدون فرق بين الجلاليّ أو الجهالي؛ لأنّ قبلي مفتتن أي محبّ ومبتلئ بعشق ذاتك المقدسة، سواء عاملته بالقهر أو بالرحمة وما لهما من الآثار من العذاب أو الجنّة.

وبعبارة أُخرى: إنّ قلوبهم افتتنت بمحبّة الذات، وإنّ لأرواحهم هياماً بالنسبة إلى ذاته المقدسة بحيث لا التفات لهم بالنسبة إلى مظاهره تعالى، وإلى ظهوره تعالى في صفة الرحمة، فالعشق الذاتي لهم لذاته تعالى اذ هل أرواحهم عن التألم من العذاب أو التنعّم من الرحمة؛ لاستغراق أرواحهم في مشاهدة ذاته المقدسة بما له لمن البهجة والسرور فلا التفات لهم لغيره تعالى.

وبعبارة أخرى: إنّ النظرة قصرت في الذات الألهيّة التي جميع الصفات والأسهاء والأفعال فائزة منها، صادرة عنها، سواء كان قهراً أو لطفاً وعلموا أنّ كلّ ما يفعله المحبوب محبوب مطلقاً.

لا يقال لازم ما ذكر إمكان الوصول إلى الذات المقدسة والمعرفة بكنهها، إذ مع قطع النظر عن الصفات الجهالية والجلالية لا يبقى إلّا الذات المقدسة، وحينئذ قصر النظر إليها هو المعرفة بكنهها بدون وساطة الصفات والأسهاء.

مع أنه قد سبق وتحقق في محله إمتناعه؛ لأنا نقول المراد من الاقتصار على الذات هو عدم التوجه إلى السفات وآثارها، وهذا لا ينافي كون التوجه إلى الذات لا يكون إلا بواسطة الصفات والأسماء كما صرحت به الأحاديث.

وبعبارة أُخرى: تكون الصفات حين التوجه إلى الذات، ملحوظة الله لا استقلالاً بل فانية في الذات كها تقدم توضيحه في بيان معنى كون الاسم عين المسمّى بوجه وغيره بوجه آخر، فراجعه وتدبّر تعرف إن شاء الله تعالى!.

والحاصل أنّ قصر النظر على الذات إنا هو المقصود الأقصى، والبغية القصوى للأولياء العارفين، كيف لا وهم علموا بتصريح الآيات والأحاديث بأن الذات المقدسة هي منبع كلّ جمال وجلال، فعشقوها بشراشر وجودهم، فقصروا النظر إليها حيث علموا أنه ليس في الوجود إلّا ذاته المقدسة، وأفعاله الحاكية عن الصفات الذاتية، والمنتزعة منها مفاهيم الصفات والأسهاء كما لا يخفى ؟

ولعمري إنّ هذا هو المطلوب في كلّ عبادة لله تعالى، وهذا هو المراد من الإخلاص في العبادة وأنّ المعبود الحقيقي هو الذات البحت تعالى وتقدس. فجميع عناوين العبادات من الحالات والاتصاف بالعبودية، وما يحقها من الصفات وكيفياتها وأنحائها كلّها لايراد منها إلّا بما هي مرآة للحقّ، بحيث ينظر إليها آلةً لا استقلالاً، وبحيث يكون المعبود هو الذات فقط كها لا يخنى.

ولابدّ هنا من توضيح أمور:

أوّلاً: أنّه ربما يتوهّم أَنّ مَن قصر نظره في الذات الإلهية بالنحو المذكور، فلا محالة لازمه أن لا يبالي بالمعاصي حتى الكبائر منها، فإنّه وإن كانت المعصية سبباً لدخول النار إلّا أنه لما كانت النار التي هي مظهر قهره تعالى قد خلقت بداعي الرحمة بالبيان المتقدم، فلا يلزم أن يكترث أحد في ترك المعصية، بل لا يلزم النهي عنها منه تعالى، مع أنّ هذا مناف بظواهر الشرع من النهي عنها والوعيد بالنار، مضافاً الى أنّ سيرة الأنبياء والأُمّة على والعلماء والمؤمنين على خلاف ذلك، وأنهم يبالغون في التحذير من المعاصي والكفر والفسق، كما لا يخفي على من له أدنى علم بالشرع.

ولعله من هذه الجهة أنَّ بعض المتصوِّفة (عليهم لعائن الله) ذهبوا إلى الإباحة،

وأنه من وصل إلى مقام المعرفة، ومنها الى قصر النـظر في الذات الإلهـية بـالنحو المتقدم، فلا يجب عليه حكم ولا عليه تكليف، وهذا لا ريب في أنّه كفر محض.

ولكن نقول في الجواب: إنّه قد ثبت في علم الكلام أنّ التكاليف الإلهيّة الطاف محضة، فإنه تعالى أوجب أموراً؛ لأنَّ العمل بها والاتصاف بها موجب لقرب العبد إليه تعالىٰ، ولشمول ألطافه الخاصّة له، وأنّه يتنعّم بنعمه تعالىٰ في الدنيا والآخـرة بنحو أوضحه الشرع المقدس، وأنه أيضاً حرّم أموراً؛ لأنّ العمل بها والاتصاف بها موجب لبعد العبد عنه تعالىٰ، وشمول عذابه له ولو موقَّتاً فرضاً، وأنه يوجب تألُّه في الدنيا والآخرة بنحو أوضحه الشرع المقدس أيضاً، وهذا أمر وجداني من الشرع من أنَّ الإطاعة توجب الثواب، والمعصية توجب العقاب والعـذاب، ولا يرضى لعباده الكفر، وأن يشكروا بأن يطيعوه في جميع الأمور ترضه. فلا محالة يرضي له الثواب المعدّ لهم على وفق طاعتهم، فالأمر بالطاعة شرعاً والنهمي في المعصية شرعاً أمر مسلّم وبه، يحصل الترغيب منه تعالى على الطاعة والتحذير من المعصية، وهذا يوجب انقياد العبد للطاعة للثواب، وأن لا يتمرّد فيعصى الله فيوجب بذلك على نفسه العقاب، ويحصل له شوق للطاعة بداعي الثواب وخوف من المعصية، وبما يستلزمه من العذاب.

وأين هذا كلّه من إمكان عفوه تعالى عن المعاصي مها كانت كبيرة، وكيف ينا في هذا تلك المعرفة الحاصلة من قصر النظر في الذات. فكما أنّه إذا علم أحد أنّ السلطان له رأفة بالنّسبة إلى الرعيّة فهو يعفو عنهم، فلا يوجب هذا جرأة العبد في المعصية، ولا يوجب تجويزاً من السلطان في المعصية بداعي أنيّ رءوف عفوّ. أو إذا قال الملك إنّا قد هيئنا طبيباً لمعالجة الأمراض الناشئة من الزنا \_ والعياذ بالله \_ فلا ييأس من ابتلى بها، فهل هذا الإعلام والأمر يوجب تجويزاً لتلك المعاصي الموجبة لتلك الأمراض بداعى وجود الطبيب لها؟ كلّا وأبداً.

فكذلك في المقام، ضرورة أنَّ قصر النظر في الذات، والعلم بأنه تعالىٰ منزَّه عن

العيب، وأنّ رحمته سبقت غضبه لا يوجب تجويز المعصية والجرأة عليها، مع ما تقدم من أنّ ذلك لا يوجب سلب اختياره تعالى في أنّ يخلّد العاصي في النار، فهذا الاحتال لا أقل كافي في الاجتناب عن المعاصي.

وكيف كان، لا منافاة بين حسن الظنّ به تعالى وأنّه سيعفو عن عباده بالنحو المتقدّم بيانه، وبين الإلزام بظاهر الشرع وأنه لابدّ من الطاعة والاجمتناب عن المعصية.

وممًا يوضح لك ذلك أنّه قد ورد في الاحاديث، وسيأتي في الشرح أنّ من ارتكب معصيته، وعلم بأنه تعالىٰ له أن يعذّبه وأن يعفو عنه، قلا تكتب له تـلك المعصية.

فنقول: أترى أنّ هذا الحديث يعطي تجويزاً في المعصية بدعوى أنّه إذا علم أنّه تعالى له العفو وله العذاب عليها، فلا يلزم حينئذ الطاعة وترك المعصية اعتاداً على هذا الاعتقاد؟ كلّا وربّ الكعبة كيف والقاصرون نظرهم في الذات المقدسة، قد قرح قلوبهم بحبّه، وصارت أرواحهم في هيان بمحبته، فهم دائماً في مقام الحضور والمشاهدة وتحصيل رضاه، فأين منهم المعصية وترك الواجبات؟ بل لعمري إنّهم هم أهل الطاعة الحقيقية وترك المعصية حتى أقل المكروهات، كها سيأتي البيان من مولاهم أمير المؤمنين على من قوله: «إنه ما ترك طاعة ولا أتى بمكروه أبداً» نعم قد يتسلّط الشيطان على بعض فيوقعه في الاشتباه كها أوقع بعض المتصوّفة (عليهم لعائن الله) فيغتر بنفسه وبربّه فيقع في الإباحة، وهذا قطعاً كفر محض ووقوع في الاغترار؛ لعدم كشفه حقيقة الأمر كها قلناه.

ثمّ إنه قد يقال: إنّ العارف الّذي قصّر نظره في الذات المقدسة بحيث لا يبالي صار مظهراً لصفة اللطف أو القهر. فعناه أنه لا يبالي بالمعاصي فيقع في مورد القهر، وهذا معلوم الردّ بما قلناه آنفاً، فيقع السؤال عن معناه فنقول: إنّ للسؤال موردين: الأوّل: فبالنسبة إلى غيره من العباد، الذين هم أهل المعصية والكبائر، فعناه أنه لا

يرى وقوع المعاصي الكبيرة منافياً لذاته المقدسة، ولقدرته الكاملة النافذة، وأنّ عذابه تعالى لهم ولو بالخلود لا ينافي نزاهة ذاته المقدسة، بل يرى أنّ رحمته الواسعة الذاتية تشمل العباد، ولا أقل من إمكان شمولها لهم، وأنّ ه تعالى له أن يصلحهم برحمته الواسعة كها في الدعاء: «وباسمك الذي يصلح به الأولون والآخرون» فالعارف لا ينظر إلى الخلق بلحاظ كونهم إمّا مظاهر جماله أو مظاهر جلاله وهما عنده سبّان، بل نظره بالذات المتعالية فقط المورد الناني:

■ فبالنسبة إلى نفسه فعناه أنّه لا يبالي عاش مغموراً في مظاهر اللطف من سعة الرزق، والسلامة في البدن، والأمن في البلد ومن السلطان، ومن ساير المكروهات والمنافيات الروحية والجسمية، أو كان مغموراً في البلاء والمصيبة والآلام والأسقام، والظلم من غيره من الناس ومن السلطان، والفقر والفاقة، كيا نرى الأنبياء والأغة والأولياء كيف كانوا مبتلين بالمصائب والآلام، وغصب حقوقهم، وأنهم قد قتلوا وأوذوا من أهل زمانهم، ولعل الآيات والأحاديث الدالة على أنّ المؤمن مبتلى بتلك المصائب وبأنواع البلايا، وأنّ الله تعالى يتحف أولياء بالبلاء، وأنّ الله تعالى يتحف أولياء بالبلاء، وأنّ البلاء للأمثل فالأمثل يدل على ما ذكرنا حيث إنّهم أهل تسليم وانقياد شه تعالى، ويرضون بما يفعله المحبوب لهم من الرخاء والبلاء، بيل ربّما يستقبلون البلاء لمايرون أنّ تحته أنواع اللّطف، فلا يستلزم قصر النظر في الذات المقدسة عدم الاكتراث والمبالاة بالمعاصي، وأنّ هذه الصفة إحدى الصفات المذمومة لأهل المعصية بلحاظ سوء اختيارهم، لا بلحاظ قصر النظر في الذات المقدسة فتأمل المعصية بلحاظ سوء اختيارهم، لا بلحاظ قصر النظر في الذات المقدسة فتأمل المعصية بلحاظ سوء اختيارهم، لا بلحاظ قصر النظر في الذات المقدسة فتأمل تعرف.

ولعمري إنّ التأمّل في الأحاديث الواردة في أنّ المؤمن مبتلىٰ يوضح ما قلناه. وقد عُقد بابٌ في البحار لبيان الأحاديث الواردة في ابتلاء المؤمن، فراجعها، ولهذا الكلام مجال عريض مذكور في محلّه.

ثانياً: إنّه لمّا علمت أنّ المعاصي إنما هي من سوء اختيار العبد، وأنّ منشأه

احتجابه عنه تعالىٰ، فوقوع المعاصي ليست منه تعالىٰ، بل من العبد.

فعليه قد يقال: إنه كيف تقع المعاصي منهم في ممملكته مع قدرته النافذة ومالكيته لهم، وأنه آخذ بناصيتهم، فهلا يوجب ذلك منعهم عن المعاصي؟ أليس أنه تعالى لو منعهم من المعاصي كان أحسن من إمهاله لهم في ذلك، وإن كان يعفو عنهم بالآخرة؟ أوليس ذلك منه موجباً لهتك حرمته تعالىٰ؟

قلت: لمّا علمت أنّ له تعالى أسهاء الجهال والجلال، فاعلم أنها تقتضي أن يكون له مظاهر في الوجود فهو تعالى عفق غفور، فيقتضي هذا وجود العاصي ليعفو عنه ويغفر له، وليس هذا منافياً لمملكته ولتلك السلطنة الإلهية بل من موجبات ظهور جماله من عفوه ومغفرته. وإليه يشير صريحاً ما ورد من أنه لو أنكم لا تدنبون لخلق خلقاً يذنبون؛ ليغفر لهم ويعفو عنهم، أقول: أي ليظهر صفة العفو والمغفرة في هذا المظهر وهو العبد المذنب كها لا يخفى. فراجع الحديث في البحار. ولهذا الكلام زيادة بيان مذكور في محلة.

وهنا تقسيم آخر للعباد في عباداتهم لربّهم:

فاعلم أنّ مراتب الناس في عباداتهم بحسب خلوص النيّة وشوّونها تابعة لدرجات معارفهم للحقّ كما علمت مراتبها سابقاً، فقدر مكاسبهم في الطاعة على قدر مراتبهم في المعرفة، وهذا هو بذر العبودية لهم لربّهم، فعبوديتهم لربّهم هو منشأ لعبوديّتهم لربّهم، فعبوديتهم له تعالى نتيجة تلك المعرفة والطاعة المترتبة عليها. فلا محالة فهم في إدراك المبدإ والمعاد وما بينها، وإدراك ساير المعارف الإلميّة على طبقات متفاوتة:

الطبقة الأولى: أصحاب المكاشفة وهم الذين يعرفون الحق بترك الالتفات إلى ذواتهم، بل هم فانون عن أنفسهم، قد قصر نظرهم في الذات المقدسة فلا التفات لهم إلى غيره، فلا محالة يخرون له سجّداً دائماً، فهم يشاهدون الذات المقدسة في آياته الآفاقية والأنفسية مع قطع النظر إلى غيره تعالى.

وبعبارة أُخرى: إنّه تعالى وإن كان لا يظهر إلّا في أسهائه الجهالية والجلالية، وفي آياته الأنفسيّة والآفاقية إلّا أنهم يشاهدونه تعالى في تلك الآيات من دون التفات إلى غيره، ولو بالنسبة الى تلك الآيات. ولهذا الأمر شواهد وأدلّة من الآيات والأحاديث قد تقدم بعضها، فراجعه. جعلنا الله تعالى منهم.

الطبقة الثانية: أفاضل الحكماء، وهم الذين يدركونه على الوجه العقلي الصرف، إلا أنّهم في تعقّلاتهم لأحوال المبدإ والمعاد والمعارف الإهميّة تمثّل أوهامهم وخيالاتهم صوراً تناسب تلك العقليات على ألطف وجه وأشر فه، ولكنهم مع ذلك يعلمون أنّها أي المبدإ والمعاد فوق تلك الصور الوهميّة والخيالية، وليس لهم العروج إلى التعلق بالذات ومعدن العظمة، لعدم إمكانهم من خروجهم عن تعقّلاتهم الصرفة، فقد وقف بهم العقل دون أن يصلوا إلى معدن العظمة، ولم يمكنهم خرق الحجب النورية؛ ليصلوا إلى معدن العظمة، وتصير أرواحهم معقلة بعزّ خرق الحجب النورية؛ ليصلوا إلى معدن العظمة، وتصير أرواحهم معقلة بعزّ

الطبقة الثالثة: عامّة أهل الإيمان فهم يعجزون عن تملك المرتبة أي مرتبة التعقّلات الصرفة، وصرف الأمر الى واقعه كهاكان للطبقة الثانية، فضلاً عن قصر نظرهم في الذات كهاكان للطبقة الأولى.

وكيف كان فغاية أمرهم تصوّارت وهميّة لا عقليّة، فيمثل لهم المبدأ والمعاد بما يليق بنشأتهم، وبما يأتيه ويصوّره شأنهم، ولا يمكنهم الصعود إلى ما فوقه لقصور باعهم عن العلم، وعقلهم عن الدرك الإجمالي الوهمي كما كمان للطبقة الشانية، ولكنهم لإيمانهم بالواقع ونفس الأمر ينزّهون مبدأ الكلّ تبارك وتعالى عن الأمور الخياليّة والجمانيّة.

وبعبارة أخرىٰ: إنّ الوهم إنماكان فعله الدرك الإجمالي من دون تشكّل المدرك بصورة، والخيال والمتخيلة هو إدراك الأمر في اندارجه في لباس الصورة.

فهذه الطائفة إنما هم يتوهِّمون الحقّ على ما هو عليه في واقع الأمر دون أن

يتخيّلوا له بأن يثبتوا له صورة خيالية، بل هم ينزّهون المبدأ عن الأمور الخيالية والجسانية لإيانهم بواقع الأمر بالنسبة الى المبدإ تعالى.

والحاصل إنّ فكرهم لا يعرج إلى أزيد من تصورات وهميّة؛ لقصور باعهم من المعرفة إلّا أنهم مع ذلك لإيمانهم ينزّهون المبدأ الأول عمّ يتخيّلونه، فهم مومنون بالواقع ومعرضون عن خيالاتهم بالنسبة إلى المبدإ والمعاد، فبهذا اللحاظ هم مؤمنون غير عارفين، كما لا يخفى!.

الطبقة الرابعة: أهل التسليم وهم الذين يسلّمون القول في المبدإ تعالى إلى واقعه، ويؤمنون به كها هو هو، ولا تتمكن منهم الأمور الوهسية التي كانت لسابقتهم، فهم غير خارجين عن الخيالات، فلا يزيد علمهم عن الخيالات حتى الوهميّات، فهؤلاء إذا توجهت نفوسهم إلى المبدأ تفرّد لهم الحقّ وملكوته الأعلى بأمثلة جسمانية يتخيلونها، أي يتخيلون المبدأ والمعاد بأمثلة جسمانية؛ لعدم إمكانهم الصعود إلى فوق ذلك، لغورهم في الجسمانيات إلّا أنّهم لإيمانهم يمنزّهون المبدأ والمعاد عن لواحق الجسمانيات وهؤلاء من أدنى أهل المعرفة والإيمان بالمبدأ الأول تعالى وتقدس، وإنما يصحح أمور دينهم بالإيمان بواقع الأمر لا بمدركاتهم، فإنّها قاصرة عن درك الواقع. ودون هذه الطبقة قوم قاصروا النظر بحيث لا يكادون يتصوّرون غير الجسمانيّات في خطر التشبيه والتجسيم والانجراف.

فان امنوا عِثل إيمان الذين من قلبهم فلعلّ الرحمة الإلهية تشملهم وإلّا فهم أهل ضلال وانحراف.

ومثّل بعضهم هذه الدرجات في المعرفة بأن يشاهد أحد ذات الشيء بشخصه وهويّته مثلاً، فهو عارف به حقيقة، وهذا من قبصر نظره في الذات وقد تقدم شرحه. وبأن يطّلع آخر على حقيقة شيء وماهيّته عقلاً من دون مشاهدة ذاته فهذا حال معرفة أفاضل الحكاءكها تقدم. وبأن يطلع آخر على صورته الخيالية كها هو حال أهل التسليم. فإنّ معرفتهم إنما هي بالوهم إلّا أنّهم بالإيمان صحّحوا دينهم

ونزّهوا المبدأ عن توهماتهم. وبأن يطلع آخر على عكسه أي عكس الشيء في المرآة، وهذا حال من تخيّل المبدأ بأمثلة جسمانيّة؛ لعدم قدرته على الدرك له فوق ذلك، فهو أدنى المعارف المصحح توحيده بواقع الأمر، وتنزيه الأوّل عن لواحق الجسمانيات. وبأن يطلع آخر على تمثاله الذي هو صورة النقاش، فإنه لا يكاد ليصل إلى معرفة الشيء إلّا من صورته المنقوشة، فعرفته تعالى هكذا إن لم يشفع بالإيمان، فهو شرك وضلال، كها لا يخنى.

إذا علمت هذا فاعلم أنّه قد تحقق في محلّه أنّ مبادئ الأفعال الاختيارية الإنسانية، التي هي من باب الحركات والسلوك إلى ما يجده مُؤثراً عنده ومطلوباً لديه إنما هو الشعور والدرك بما هو المقصود من الطلب، وإنما هو العلم بآخر ما ينتهي إليه القصد. فكان أول الفكر آخر العمل، ومبدأ البغية والطلب هو منتهى الوصول، فحيننذ لا محالة البداية تناسب النهاية، والفاعل بمقدار شعوره متحد مع الغاية التي هي عين شعوره الابتدائي للمقصد.

وحينئذ نقول: إذا كان الإدراك والشعور المرتب عليه الحركة والطلب مختلفاً حسب تلك الطوائف المتقدم بيانه، فلا محالة إن كان الإدراك والطلب عن شعور حسّي غير متجاوز لغيره فالمطلوب لا محالة يكون حسيّاً، ولا يمكنه التجاوز عنه كالأكل والشرب والوقاع وغيرها. فهذا لشخص يكون سيره وحركته يدور مدار المحسوسات المادّية؛ لأنّ مبدأ تحرّكه وشعوره لم يتجاوز المحسوسات كها لا يخني.

وإن كان الإدراك والشعور وهميّاً، فالمطلوب يكون أمراً موهوماً كالظفر على العدوّ، والوصول إلى الرياسات الوهميّة.

وإن كـــان الإدراك والشــعور عــقليّاً فــالمطلوب يكــون عــقليّاً كــالإحـاطة بالمعقولات والترفّع عن المحسوسات.

وإن كان الإدراك إلهيّاً. فالمطلوب إلهي، كالعبودية التامّة والشهادة الكامله بالذات المقدسّة بقصر النظر فيها، وترك الالتفات إلى الأغيار والرجوع إلى الواحد ١٨٦.....الأنوار الساطعة

القهّار.

وهنا مطلب سرّي لبيان الطبقات لابدّ من بيانه وحاصله: أنّ لكـلّ مـوجود جهة ربوبيّته وهي ظهور الحضرة الربوبية فيه، وكلّ تأثير وفاعليّة وإيجاد في العالم فهو من الرب الظاهر فيه، فلا مؤثر في الوجود إلّا الله.

وهذه الجهة الربوبية هي سرّ ذلك الوجود، وهو ما يخص كلَّ شيء من الحقّ عند التوجه الإيجادي المعبِّر عنه بالوجود المنبسط المشار إليه بقوله تعالى: 

إنما قولنا لشيء إذا أردناه أن نقول له كن فيكون (١٠٠).

فلهذا قيل: «لا يعرف الحقّ إلّا الحقّ» لأن ذلك السرّ هو العارف به تعالى، وإليه يشير قوله ﷺ: «عرفت ربّي بربّي» أي عرفت ربّي بما هو هو بربّي الذي هو ظاهر في، الذي هو ظهور الحضرة الربوبية فيه ﷺ فنفسه الشريفة كسائر النفوس مرآة لذلك السرّ وظهور الربّ، إلّا أنّ المرايا مختلفة في ظهور الربوبية، فربّ مرآة ظهرت فيها الربوبية المقيدة المحدودة على حسب مرتبتها من المحيطية والمحاطية حتى تنتهي إلى المرآة الأثمّ الأحمديّة، التي لها الربوبية المطلقة والحلافة الكمليّة الإله عنه من مظاهر خلافته الكبرى، كها تقدم سابقاً وأبداً، فجميع دائرة الحلافة والولاية من مظاهر خلافته الكبرى، كها تقدم سابقاً شرحه.

وهو الأول والآخر والظاهر والباطن، وهو مظاهر تلك الأسهاء الإقمية على الحقيقة التي هي مرآة للشمس، إذ هي أي الحقيقة المحمدية فانٍ عن نفسه وباق بربّه، فلا أثر فيها إلّا منه تعالى، ولذا تكون جميع الدعوات دعوات إليها، وهي مرجع الكلّ ومصدر ومبدأ الكلّ ومنتهاه. والله من ورائهم محيط.

ولنعم ما قيل:

لا ترم في صفات أحمد فكراً فهي الصورة التي لن تراها

١ ـ النحل: ٤٠.

## مصدر العلم ليس إلّا إليه خبر الكائنات من مبتداها

إذا علمت هذا فاعلم أنّ السرّ الوجودي والفيض الواجبي لما كان ظاهراً في كلّ الموجودات على تفاوت طبقاتهم، ولكلّ منهم نصيب من الرحمة المنبسطة الشاملة على تباين درجاتهم، وعلمت أنها مختلفة لاختلاف المرايا والقوابل، فحينئذ لا شبهة في أنّ الأقرب إلى الحق أفضل من غيره لقلّة الوسائط بينه وبين ينبوع الوجود والمقام الجمعي، كها كان هذا للحقيقة المحمدية على كما عرفت، فهو أقرب من الكلّ إلى الحق؛ لعدم تضاعف الوجود الإمكاني.

إذ من المعلوم أن كل ما يتركب من الأُمور الممكنة يتصف بإمكان الهَيئات الاجتاعيّة الحاصلة، وإمكانات إجزائه فتضاعف الإمكان. فحينئذ كلمّا كثرت وجوه إمكاناته يزداد بعداً من الواجب لذاته. فالإنسان الواقع في آخر رتب الحيوان بعد صور العناصر والأركان فهو في غاية البعد عن الحقّ كها قال تعالى المارة إلى هذا البعد: ﴿لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم \* ثمّ رددناه أسفل سافلين ﴾ (١) وفي بعض الأحاديث: «إنّ بين الله وبين خلقه سبعين ألف حجاب من نور، وسبعين ألف حجاب من نور، وسبعين ألف حجاب من ظلمة» وإن كانت بحسب أصل الخلقة ومبتداها في أحسن تقويم إلّا أنّه بعد تنزله إلى أسفل سافلين وصل إلى آخر رتب الحيوانات. وهي أنّه ورد في ذيل الآية المباركة بعد قوله تعالى: ﴿إلّا الذين آمنوا ﴾ أنّ المراد من الاستثناء هم محمد وآله الطاهرون. فإنّ الاستثناء يكون من قوله: ﴿ثم رددناه أسفل سافلين ﴾.

فينتج أنّهم ﷺ لم يردّوا إلى أسفل سافلين، بل هم في الدنيا باقون على ما هم عليه من أحسن تقويم، وقد دلّت أحاديث وآيات على أنّهم عند الله في جميع الحالات، وأنه ليس بينهم وبين الله حجاب، ولا دونه لهم ستر، كما يأتي بسيانه في

١ ـ التين: ٤ ـ ٥ .

١٨٨ ..... الأنوار الساطعة

الشرح، إن شاء الله.

هذا وإن الإنسان بحسب نوعه المردود إلى أسفل سافلين إذا لم تتجرّد ذاته عن جميع الأغشية واللبوسات، ولم يؤد الأمانات المأخوذة منها عند نزوله في كلّ مقام ضرورة أنّه عند نزوله من مقام أحسن تقويم إلى أسفل سافلين، قد ورد في كلّ مرتبة وعالم على حقائق ذلك العالم، وأخذ منه حظاً وافراً، وأعطى له بنحو الأمانات وأخذ منه العهد والميثاق بردها إلى مالكها بعد الاستيفاء منها، فلو لم يرد الأمانات المأخوذة عند وروده على كلّ مرتبة من عالم الغيب إلى عالم الشهادة، بأن يسترك التعشق إليها ويعرض عنها، فلو لم يرد تلك الأمانات هكذا، ولم ينزة حقيقته عن وجوه الإمكانات وتخليه عن تلك الأمانات ونقائصها، فلا محالة لا يطلع على وجوه الإمكانات ولم يظهر له الوجوب الذاتي، ولوامع الغيب وأسرار الوحدة.

وبعبارة أُخرى في بيان ردّ الأمانات: كيا أنّ الإنسان من لدن أوّل نقصه وكمونه إلى آخر كاله وظهوره ما لم يت عن مرتبة أدنى، لم تحصل له درجة أخرى فوقها، وكذا ما لم يخلع عنه صورة النقص لم يتلبّس بصورة الكمال الإضافي، وكان كلّ فساد منه يلزمه كون لأجله. أي أنّ تقيّده بكلّ كون من صورة، يلزمه فساد هذا الكون. فإنه إن كان بالنسبة إلى قبله فيه كال مّا، إلّا أنّه بالنسبة إلى بعده فيه فساد، فكاله إضافي، كا لا يخفى.

والحاصل أنه كما أنّ كلّ موت تحقق له، فلا محالة يخرج به عن نشأة سابقة، وتتهيّأ منه أي من موته هذا الحياة الجديدة، يدخل بها في نشأة أعلى منها إلى أن يبلغ إلى هذه المرتبة الكمالية. فإذا ما لم يحصل له قطع التعلق عن الصور الإمكانية، وترك الالتفات إلى القيود النقصانيّة، لم يتصوّر له الوصول إلى درجة المقربين، والانخراط في سلك المهيّمين وفي زمرة عباد الرحمن الذين ليس للشيطان عليهم سلطان، كما قال تعالى: ﴿إنْ عبادى ليس لك عليهم سلطان، كما قال تعالى: ﴿إنْ عبادى ليس لك عليهم سلطان، (١٠).

فالسالك في الحقيقة هو الذي يقطع الحجب الظلمانية، وهي البرازخ الجسمانية، والنوريّة وهي البرازخ الجسمانية، والنوريّة وهي الجواهر النورانيّة، بكثرة الرياضات الشرعيّة والمجاهدات العشقيّة الموجبة لظهور المناسبات، التي بينه وبين ما يصل إليه في كلّ خلع ولبس وموت وحياة من النفوس والعقول المجرّدة، إلى أن يصل إلى المبدإ الأعلى وعلة العلل. فإذا لم يكن للسالك جذبة، بل يكون سيره بمجرد العلم والرياضة، فلم يصل من هذا الطريق إلى المقصد لبعد مرامه وطول طريقه، وكثرة عقباته و آفاته. وأما إذا لحقته عناية ربانية خاصّة لأجل طريق خاصّ له، ولأجل وجه خاصّ يكون لكلّ قلب إلى ربه، فحينئذ لا محالة يقطع الحجب بالجذبات الإهميّة من غير أن يعرف المنازل والمقامات.

وهذا النحو من الطريق أي طريق الجذبة يخصّ بكلّ أحدٍ فإنّه طريق خصوصيّ شخصيّ يسمّىٰ بـ«طريق السرّ». فإذا سمعت عن عارف أنه قال: «حدّ ثني قلبي عن ربّى» يشير إلى هذا الطريق.

وإليه يشير قوله ﷺ في النهج: «وما برح لله جلّت آلاؤه في البرهة بعد البرهة، وفي أزمان الفترات عباد ناجاهم في فكرهم، وكلّمهم في ذات عقولهم»(١).

فقوله الله: وكلّمهم في ذات عقوهم، يشير إلى هذا الطريق الخصوص لكلّ أحد الحاصل بالجذبة الاهيّة. وإليه يشير ما قاله سيد البشر عليه: «لي مع الله وقت لا يسعني فيه ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل» لكونه من الوجه الخاصّ الذي لا واسطة بينه وبين ربّه.

فإذا رجع هذا السالك الذي يسلك الطريق بالجذبات الإلهيّة من الحـقّ إلى الخلق مع تنوّره بالنور الإلهي، وتحققه بالوجود الحقّاني. فلا محالة حينئذ يحصل له العلم من العلّة أي من الحقّ الواصل إليه بالمعلول أي الخلق، عند رجوعه إليهم.

١ - نهج البلاغة لفيض الإسلام، خطبة: ٢١٣.

وحينئذ عند رجوعه إلى الخلق تحمّل له الشهود في مراتب الوجود، فتكون قوة شهوده أفضل، ويكون لسان حاله حينئذ: «تعرّفت إليّ في كلّ شيء، فرأيتك ظاهراً في كلّ شيء» ويكون اقتداره على التصرّف في الخلق عند رجوعه عن الحقّ أكمل. فإن كان نبيّاً أو إماماً فتصدر منه المعجزات، وإن كان غيرهم يصدر منه خرق العادات، كها يشاهد هذا كلّه منهم. ثمّ إنّ العلم الحقيق بالمعلومات الوجوديّة لا يحصل لأحد إلّا بالتجلّي الالهي طبقاً، أي على طبق تنوره بالنور الإلهي، ومن الحقّ عند وصوله، كها لا يخنى. وإليه يشير قوله ﷺ في دعاء أبي حمزة: «بنورك اهتدينا» الدعاء.

ثمّ اعلم أنّ علم الأنبياء والله الكون إلّا من الوحي الخاص الإلهي؛ لأن قلوبهم ساذجة من النظر العقليّ والعلم الاكتسابي، فلا محالة هم الله يعلمون الواقعيّات كها هي عليه بالوحي والتجلّي الإلهي. وأما غيرهم فعلومهم لا تخلو إمّا أن تكون من الأخبار. ومعلوم أنها تقصر عن إدراك ما لا ينال إلّا بالذوق والمشاهدة القلبيّة، فإن الإخبار لا يكون مفادها إلّا صوراً قائمة بالنفس، وهي وإن فرض مطابقتها للواقع إلّا أنّها ليست بمثابة المشاهدة، بل هي صور محضة قائمة وأسرارها. وإنما تدرك من الأشياء ظواهرها وأشكالها، ولا تدرك إلّا مجملات وأسرارها. وإنما تدرك إلّا مجملات الأمور ومركباتها دون تفاصيلها ومبسوطاتها. وإمّا من العقل محسب قوته النظرية وترتيب المقدمات، والأشياء، لأن القياسات لا تفيد إلّا إثبات المفهومات الذهنية، وإلّا إثبات المفهومات الذهنية،

وبعبارة أُخرى: إِنّما تثبت أُموراً خارجة عن حقائق الأشياء، وعن الطوارى الوجوديّ لها في الخارج، فلا تثبت إلّا أُموراً لازمة لحقائق الأشياء لزوماً بـيّناً أو غير بيّن بنظر العقل. وأين هذا من مشاهدة الواقعيات على ما هي عـليه، هـذا في

في شرح الزيارة الجامعة.........في

القياسات.

وأما الأقوال الشارحة فضافاً إلى أنّ أجزاءها لابدّ من أن تكون معلومة بأن تكون نتيجة للقياس العقليّ. فيقع فيه هذا الكلام من أنّه لا يفيد القياس إلّا مفهوماً ذهنياً، لا مشاهدة قلبيّة لحقيقة الشيء، كما لا يخنى أنّ المحدود بها ومعرّفها بالفتح بان كان مركّباً، فالكلام فيها كالكلام في الأوّل من القياسات، من أنّه لا يفيد إلّا مفهوماً ذهنيّاً. وإن كان بسيطاً، لا جزء له في العقل ولا في الحارج، فلا يمكن تعريفه إلّا بذكر لوازمه البيّنة. وذلك كالوجود الواجبيّ، وكسائر الانتيات الوجوديّة والبسائط النورية، ومعلوم أنّ ذكر لوازم تلك البسائط، لا يكشف عن حقائق النفس الآمرية. فثبت أنّ الحقائق على حالها مجهولة لنا. فلم يبق حينئذ للعلم بها حقيقة إلّا بالتجلّي الإلهيّ المشار إليه آنفاً، وإلّا بما يكشف الحقّ تعالى عن أعين البصائر العقلية من الأغطية واللبوسات الحاصلة من التعلّقات بغيره تعالى.

وكيف كان فهذا الكشف الحقيّ الإلهيّ يدرك الأُمور قديمها وحديثها وعـدمها ووجودها ومحالها، أي ممتنعاتها وجائزها وواجبها على ما هي عـليه في حـقائقها وماهيّتها.

فظهر مما ذكر أنه متى توجه العقل النظري إلى معرفة حقائق الأُمور المذكورة من غير تطهير القلب والمحل، أي محل المعرفة من الرّيون الحاصلة من الركون إلى الدنيا الحاجبة إياه عن درك الأشياء كها هي فلا محالة يقع في التيه وبيداء الظلمة، ويخبط خبط عشواء، ضرورة أنه مع ريون الذنوب والسيّئات، والركون إلى هواء النفس والمتعلّقات قل ما تحصل نفسه حدّ اليقين والمشاهدة القلبيّة.

اللّهم إلّا أن يكون في غاية الذكاء والفطنة بحيث ﴿يكاد زيتها يـضيء ولو لم تمسسه نار﴾(١) فإنه بقوة الاستعداد فيحصل له العلم اليقيني ولكـنّه نـادر. وذلك النادر أيضاً لا يحصل له اليقين فيما وراء طور العقل كأحوال الآخرة ومشاهدة أنوار الجبروت وغيرها، مما ليس للعقل فيه دخل إلّا بالمبالغة في الرّياضة والتصفية، ورفع الغشاوات ورفضها.

فتحصل مما ذكر أنه ليس لنا طريق إلى حصول العلم اليقيني بكماله إلا بمتابعة الأنبياء والأولياء من الأثمة هيا أم الواصلين بسببهم، وسلوك طريقهم المستوي وصراطهم المستقير.

ولذا ترى الشرع المطهّر يبالغ في متابعتهم أي الأنبياء والأثمة المي والأخذ بقولهم، والمشي على طريقهم، وتهذيب النفس بتهذيبهم، وترك الاعتراض عليهم، وعدم الاعتاد على مدركات العقول، فإن دين الله لا يصاب بالعقول كها وردت به أحاديث كثيرة.

أقول: أي أنّ العقل إنما أُعطي ليطيع الإنسان خالقه، ويعلم به كيفيّة العبودية، لا ليدرك الأشياء، ودرك الربوبية وماوراء طور العقل.

فالعاقل اللبيب من كان مطيعاً لهم ﷺ وعاملاً بما أمروا بعمله؛ ليصلوا به إلىٰ مع فته تعالىٰ.

ولعمري إنّه لو كان العقل ومدركاته كافياً للوصول إلى الواقعيات لما إحــتيج إلى إرسال الرسل وإنزال الكتب. وسيجيء في الشرح مزيد بيان لهذا في محــلّه أن شاء الله تعالى.

ثمّ إنّه يؤيّد بل يدل على ما قلناه: إنّا نرى كثيراً من الحكماء وأصحاب البحوث والمجادلة ممّن أخذت الغطاية بيديه واقتصر بها، وأدرك المعقولات بفكره ورأيمه،

١ \_أسرار الآيات ص١٣٣.

من وراء حجاب فهمه وعقله اغتراراً بغاية ذكائه وشدة فطنته، من طريق متابعته من غير طريق متابعته من غير طريق متابعة الأنبياء والأئمة هي والأولياء، ومن غير طريق الخلع والتجريد، والوحدة عن الخلق والتفريد بالنحو السابق ذكره. فزعم أنه أدرك الحقائق على ما هي عليه. وهذا المسكين لما تنبّه آخر الأمر وانتهاء العمر أنه لا حاصل له سوى علمه بأنه ما علم حقيقة الشيء، واعترف بالعجز والقصور والنقص والفتور، وقال عن لسان حاله بالفارسية:

## تا بجائی رسید دانش من که بدانستمی که نادانم

إذ من المعلوم أنّ الأنظار الفكرية إنما شأنها مجرّد الإعداد غير البالغ إلى أُفق الوادي المقدّس وهو الأُفق المبين، فلا ينكشف المطلوب على صاحبه عياناً بمجرّد النظر الفكري. فهو كأنه حينئذ بعد قد قرع باب الغيب؛ ليفيض منه المطلوب على قلبه الطالب، ولمّا ينفتح له الباب بعد، بل نودي (بعد سؤاله در دير ميزدم من)، بقوله:

در دیر میزدم من از درون صدادرآمد

که تو در برون چه کردی که درون خانه آئی

أي بعد أنت لما يطهر قلبك بالنحو المتقدم بيانه، فلا يفاض عليك فيض اللقاء والمشاهدة لحقائق الأشياء. بل وكذلك الإخبار الإلهي بواسطة الملك فإنّه خبر غير معاينة، وهذا غير رؤية الحقّ ورؤية حقائق الأشياء، ألا ترى قوله تعالى: ﴿ولقد رآه بالأَفق المبين \* وماهو على الغيب بضنين ﴾ (١) كيف عبر تعالى عن علمه بالرؤية بالأَفق المبين لا بالإخبار. فلا محالة هو ﷺ هكذا أي وما هو أي النبي ﷺ على الغيب بضنين الذي هو مفاد الخبر من وراء الحجاب بل هو ﷺ كان على

۱ ـ التكوير : ۲۳ ـ ۲٤.

الغيب بمستيقن ومشاهدة عياناً، كها لا يخني هذا على قراءة ظنين بالظاء أُخت الطاء أي بمتّهم لعدم يقينه كها لا يخني.

والحاصل أنّ العلم العياني لا يكون إلّا بالنور الكشي موهوباً لذوي اللب، الذين هم قد عرجوا إلى الأفق المبين، وجاوزوا إلى المقام \_أو أدنى \_كهاكان هذا، وكها هو حقّه للنبي الأعظم ﷺ كها حكاه الله تعالى له، فقال تعالى: ﴿ماكذَب الفؤاد ما رأى ﴾ (۱) فهناك يرون الأشياء كها هي، فالذين يحذون حذوهم أعطوا من علمهم بحسب سيرهم في مسيرهم بيك، رزقنا الله تعالى ذلك.

والعالم متى لم يكن علمه مستفاداً من الله تعالى بلا وساطة الكتب والمعلّمين فليس من وراثة الأنبياء، لأن علومهم لدنّية لا تستفاد إلّا من الله. وإليه تشير الآيات والأحاديث الواردة في الباب.

فني طرائف الحكم للآشتياني من البحار: قال أمير المؤمنين الله: «من زهد في الدنيا ولم يجزع من ذهّا، ولم ينافس في عزها هداه الله بغير هداية من مخلوقه، وعلّمه بغير تعليم، وأثبت الحكمة في صدره وأجراها على لسانه، فقوله الله: وعلّمه بغير تعليم، أي من مخلوقه، بل هو تعالى معلّمه وفي الحديث: «المؤمن يعقل عن الله تعالى، وتقدّم قول أمير المؤمنين الله: «ناجاهم في فكرهم وكلّمهم في ذات عقوهم».

وفي الحديث أيضاً: «المؤمن ملهم، المؤمن محدّث»، وليكن يعلم أنّ المؤمن إنما يأخذ علمه عن الله تعالى، عن طريق الشرع من الآيات القرآنية والسير في الآيات الآواقية، وتطهير السرّ على النحو الوارد في الشرع، فهو كها تقدّم بسر المتابعة عن النبي والأثمة عليه يسير في المعارف، ويأخذها عن الله تعالى كها لا يخفى، لا أنّه يكون كالنبيّ يوحى إليه مستقلاً. ونبيّن في شرح قوله على الله الوحي»، ما يوضح ذلك. فإذا اتصفت مواطلهلم بحقيقة التقوى، ونقى مصدرها من شوائب الهوى، أمدّته

كلماته التي تنفد البحار دون نفادها، وهذه رتبة الراسخين في العلم، الذين هم ورّاث الأنبياء في العلم، وليست رتبة المترسّخين بصورة العلم، المتوسّمين باسمه، الهاوين في مهوى الهوى وحبّ الرياسة، فإنّ قطرة من هوى النفس مكدّرة بحراً من العلم الحقيق.

ثمّ اعلم أنّ نوازع الهوى مركوزة في النفوس الإنسيّة، مستصحبة إباها من محتدها السفلي ومغرسها الهيولي، ومنتهى الأرض السفلي. فالعلم الحقيقي بائن عمّن مهامّه الأفكار والتخيّلات الجزئيّة، التي هي من نتائج القوى السفليّة، فأفسدته وغيرّته عن إفادة ما يقتضيه ويوجبه إذا كان نقيّاً خالصاً من شوائب الهوى والأغراض النفسيّة من الارتقاء إلى العالم الأعلى ومجاورة المقربين، ومكالمة القدّوسيّين، فإنّ في اتباع الهوى إخلاداً إلى الأرض كها في قوله تعالى: 

ولو شئنا لرفعناه بها ولكنّه أخلد إلى الأرض واتبع هواه (١٠).

وكيف كان فتطهير الفطرة \_التي خلقت على التوحيد \_من رذائل التخيلات، ومن الارتهان بالموهومات، التي استرقت العقول الضعيفة، والنفوس القاصرة، والقوى الجزئيّة، يكون من شأن البالغين من الرجال، فتصحب نفوسهم الطاهرة الملأ الأعلى، ويسرح في ميادين القدس \_أعاذنا الله وإيّاك من محبّة حطام الدنيا \_ واستجلاء نظر الخلق وعقائدهم.

وحاصل الكلام أنّ المطالب الإلهيّة التي هي من الرفيق الأعلى إنّا هي مكلّم ومحدّث بالفتح على القلب التقيّ، ترد عليه التعريفات الإلهيّة لكثرة ولوج القلب على حريم القرب الالهي وغسله كثائف دلائل البرهان بنور العيان، واتّباعه لشريعة الملة البيضاء المحمدية، ومنهاج عترته الطاهرة. فيتوغل حينئذ بحبوحة الأسرار الالهيّة، ويرتقي في معارج الاعتذار والاستغفار إلى مقام القرب الحقيقي.

١ -الأعراف: ١٧٦.

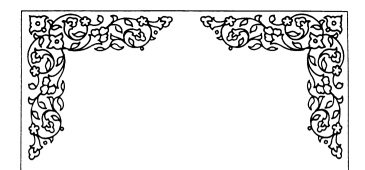
وحينئذ ينفخ الله تعالىٰ في قوالب علومه روح العبوديّة، ويغيب تحت أستار الإنابة إليه تعالىٰ عن أن يبصره غيره، فلا يدركه إلاّكلّ سالك بطريق سيار مثله. فيكون كها قال أمير المؤمنين على: «قلوبهم في الجنّة وأجسادهم في العمل» رزقنا الله ذلك بمحمد وآله الطاهرين.

إعلم أن من الظاهر كالنور الباهر من الآيات والأحاديث المروية عن النبيّ المعظم والأعمة المعصومين هي المظاهر لصفات جمال الله تعالى وجلاله، فجميع محامد الصفات وفضائل الكمالات جمعت فيهم (صلوات الله علمهم أجمعن).

ومن المعلوم أنّ معرفتهم بالنورانية، وبما منحهم الله تعالى من الصفات الإلمّية من أفضل المعارف الإلمّية الحقة؛ لأن معرفتهم هي معرفة الله، التي تجمع المعارف كلّها، ولاكمال لأحد إلّا بمعرفتهم. كما يظهر ذلك كلّه من أحاديثهم الآتية إن شاء الله تعالى!.

فني الكافي وغيره، بإسناده عن عهار الساباطي، قال: سألت أبا عبدالله ﷺ عن قول الله عزّوجل: ﴿أَفَمِن آتِيع رضوانَ الله كمن باء بسخط من الله ومأواه جهنم وبئس المصير \* هم درجات عند الله ﴿١ فقال: الذين اتّبعوا رضوان الله هم الأُعْمَى وهم والله يا عهار درجات للمؤمنين وبولايتهم ومعرفتهم إيانا يضاعف الله لهم أعهاهم، ويرفع لهم الدرجات العلى .

١ \_ آل عمران: ١٦٢ \_١٦٣.



شرح الزيارة الجامعة

#### المقدمة:

ثمّ إني طالماكنت أفكر في تأليف مجموعة في معارفهم وحقيقة ولايتهم، ولكني لقصور دركي وفهمي لها لقلّة بضاعتي من العلم لم أز نفسي محلاً لنيل هذه الفضيلة، على أنه عاقتني عنها المشاغل الدنيويّة، إلى أن زرت سيدي ومولاي أبا الحسن الرضا على أوائل شهر ربيع الأول لسنة ألف وثلاثمائة وست وتسعين من الهجرة النبوية (على هاجرها وآله سلام الله) فتضرّعت إليه على وسألته على ليسأل الله تعالى التوفيق لهذا، والتجأت إليه تعالى في ذلك، فحصل لي العزم عليه بقدر وسعي والميسور لى من ذلك.

ثم: إني لما رأيت أن الزيارة الجامعة الكبيرة التي يغني عن بيان فضيلتها شهرتها بين على الشيعة (رضوان الله تعالى عليهم) وتلقيهم إياها بالقبول، وعملهم بها، فهي من أحسن الزيارات التي ذكرت فيها شؤون الولاية وصفات الإمامة وبيان حقائقها الإلهية، كما أنها تضمنت الكثير من فضائل أهل البيت ومناقبهم، مالم يتضمن

غيرها من الزيارات.

ولذا أردت بعونه تعالى شرحها اقتداءً بالسلف من العلماء الشارحين لها (رضوان الله تعالى عليهم) فإن أصبت في هذا الشرح الحق فهو من فضل الله تعالى علي، وإلّا فهو من قصور فهمي، وقلّة دركي وبضاعتي من العلم، وأسأله تعالى العفوموسمّيته بالأنوار السّاطعة في شرح الزيارة الجامعة.

ثم إنّ هذا الشرح يشتمل علىٰ مقدمة وفصول ثلاثة، وبيان في كيفية السلوك لنيلها.

أما المقدمة: فغي بيان كيفية الشرح لهذه الزيارة والغرض منه.

وأما الفصل الأول: فني بيان أهميّة الولاية الحقّة الإلهيّة.

وأما الفصل الثاني: فني بيان معنى الولاية بحسب اللغة وكلمات القوم، من العرفاء الحقة، وأنه ما المراد منها في الأحاديث؟ وبيان أقسامها زيادة على ما مرّ.

وأما الفصل الثالث: فني بيان شؤون الولاية الإلهية الثابتة لهم ﷺ وفيه بيان المقصود من شرح هذه الزيارة الشريفة، حيث إنها كما علمت وردت في بيان شؤون ولايتهم ﷺ.

وأما بيان كيفية السلوك على طريقتهم ﷺ وولايـتهم؛ لنـيل تـلك المـعارف الإلهيّة ستأتى في طيّ الشرح الإشارة إليه.

وقد أعرضنا عن ذكر سند هذه الزيارة وبيان تصحيحه؛ لأنها بلغت في القبول والشهرة إلى حدٍّ أغنانا عن ذلك، على أنه قد تعرض له بعضهم بما لا مزيد عليه.

### مقدمة الشرح:

اعلم أن هذه الزيارة وإن كانت لها جهات من الشرح من حيث السند، ومن حيث السند، ومن حيث الله المعاني حيث الفطية والبلاغة المعنوية، ومن حيث التفسير حسب المعاني العرفية لألفاظها إلا أنّنا لم نتعرض في هذا الشرح إلّا إلى جهة الحقائق المعنوية والدقائق والإشارات التي عبروا علي عنها بهذه الألفاظ.

فلعمري، قلَّ من تفطن لها من هذه الجهة، ومن حيث إنها المراد لهم بي الأن الولاية وما لها من الشؤون لا يكاد يصل إليها فهم ذوي العقول السليمة فضلاً عن غيرهم، بل اختصت بهم بي وربما منح الله تعالى بعضها لمن أراد أن يشرح صدره للإسلام: وقد تعرضنا في هذا الشرح إلى تلك الحقائق والدقائق المعنوية حسب فهمنا القاصر، ومنه تعالى نستمد التوفيق لذلك.

ثم إنّ الداعي لهذا الشرح هو وقوع الفتن في هذه الأزمنة الفاسدة، التي شــاع فيها فساد الأعيال والأخلاق مضافاً إلى فســاد العـقائد، إلى أن صــار الأمــر إلى الإخلال بأمر الولاية الثابتة لأهلها (صلوات الله عليهم أجمعين) فأصبح الناس لا يرون للإمامة إلّا الخلافة لهم ﷺ بعد النيّ ﷺ.

وأما حقيقة الولاية فبين مقرّ بها بالجملة لا عن معرفة تفصيلية، وبين مبين لها ببعض مراتبها لا بحقيقتها الواقعية؛ النفس الأمرية، فلذا ربما نرئ بعض المقرّين بالولاية وببعض مراتبها ينكرون مراتبها الاخرى الدقيقة الغامضة؛ لعدم معرفتهم وعدم دقّة فهمهم لها.

هذا، مع أن في الأحاديث المروية عنهم الله في بيان غوامض حقائق الولاية ما لا يحصى، فنرى كثيراً من الناس الذين لم تبلغ فطنتهم لنيل تلك المعارف ينكرونها أو ينسبون قائلها إلى الغلق، أو يعتقدون بأنها موضوعة مكذوبة! فن هنا ينفتح باب الإنكار على كثير من المعارف ويعطي الجُرأة بذلك إلى أن ينكرها كثير من الناس، فينفتح باب الإشكال عليها ويتسع إلى أن يشمل ما هو المسلم منها.

فلهذا ترى اليوم قد ظهر أقوام ينكرون كثيراً من المعارف الشابتة لهم ﷺ وتبعهم من العوام بل وبعض المتسمين بالعلم، فضلّوا وأضلّوا كثيراً.

فلعمري، لو أنّ العارف ببعض المعارف دون بعض توقف عند ما لا يعرفه منها، ولم ينكره بلسانه بل ردّ علمه إلى أهله كها هي الوظيفة وكها سيجيء، لما شاع هذا الإنكار والإشكال على غوامض المعارف الإلهية، بل ولا على ما هو المسلم منها، وما هذا إلّا أنّ العلهاء في عصرنا الحاضر قد قصّروا في بيان حقائق الولاية، ولم يسيروا مسيراً علمياً وعملياً بحيث تتضح لهم تلك الحقائق كها سار كثير من الماضين (رضوان الله علمهم) وستجيء الإشارة إليهم، فأصبحت تلك المعارف والحقائق مهجورة، والإسلام عما له من الحقائق غريباً، ولم يبق بين كثير من الناس إلا صورة الدين والمعارف ببعض مراتبها الظاهرية!!

ونرى أغلب أهل العلم قد اشتغل إمّا بالعلوم التي نفعها منحصر في حطام الدنيا بما لا طائل تحته، أو بما هو مطلوب في تشييد الرياسات الظاهرية المطلوبة لعامة الناس العمياء، فصرفوا عمرهم في تحصيلها، وتركوا ما هو الأهم والمقصد الأعلى من علم التوحيد والمعارف الإلهية الثابتة للأئمة هيكا!!

فالمشتكى إلى الله تعالى وإلى مولانا الحجّة (روحي وأرواح العالمين له الفداء). وقد توسلت \_أنا القاصر المسكين الضعيف، قليل البضاعة علماً وعملاً \_إليه تعالى أن يوققني لكشف القناع عن تلك الحقائق؛ ليتضح الأمر لأهله، وأبين ذلك عالى المشهل لكثير من الناس دركه وفهمه، وأستعين به تعالى في ذلك، فإنه خير ناصر ومعن.

ولا تظنّ أني قادر علىٰ هذا الكشف كها هو حقّه وواقعه، كلّا، ما أنا وذلك، وإنما أجول علىٰ قدر وسعي، سائلاً ومتضرعاً له تعالىٰ أن يمنحني من فضله ورحمته ما أهتدى به إلىٰ بعض تلك المعارف، بعونه وكرمه فإنه رحيم مجيب.

وسيجيء أنّ حقيقة معارفهم الإلهية كما منحهم الله تعالى، وكما هي في نفس الأمر والواقع لا ينالها إلا ملك مقرّب أو نبيّ مرسل أو مؤمن استحن الله قلبه للإيمان، بل ومنها ما لا يحتمله إلا هم عليه أو من شاءوا اصلوات الله عليهم أجمعين).

# الفصل الأول: في بيان معاني الولاية:

لا ريب في أهمية أمر الولاية في نظره تبارك وتعالى كما دلّت عــليها الآيــات والأحاديث المروية عنهم ﷺ وإن الأهمية لها نوعان:

الأول: بحسب النداء والإلزام الشرعي الإلهي.

الثاني: بحسب الدقة والفهم والغموض والاحتال لها. وسيأتي بيانهها.

نذكر أولاً بعض الآيات الواردة في المقام، ثم الروايات، ثم نتبعه بما يستفاد منها من المطالب المهمّة. ٢٠٤ .....الأنوار الساطعة

فهنا مقامان:

المقام الأول: في ذكر الآيات التي منها:

﴿ يا أَيُهَا الرسول بِلَغ ما أُنزل إليك من ربّك وإن لم تفعل فما بِلَغت رسالته واللهُ يعصمك من النّاس إذّ الله لا يهدى القِوم الكافرين﴾ (١٠).

فني تفسير نور الثقلين نقلاً عن أصول الكافي بإسناده عن أبي الجارود قال: سمعت أبا جعفر ه وذكر حديثاً طويلاً وفيه يقول ه: ثم نزلت الولاية وإغا آتاه ذلك في يوم الجمعة بعرفة نزّل الله تعالى: ﴿اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ﴾ وكان كيال الدين بولاية علي بن أبي طالب ه فقال عند ذلك رسول الله على عديثو عهد إلى الجاهلية، ومئ أخبرتهم بهذا في ابن عمّي يقول قائل ويقول قائل فقلت في نفسي من غير أن ينطلق لساني: فاتتني عزيمة من الله بتلة (٣) أوعدني إن لم أبلغ أن يعذّبني فنزلت: يا أبّها الرسول، الآية، الحديث (٣).

وفيه نقلاً عن أمالي الصدوق ﴿ وبإسناده إلى النبيّ ﷺ حديث طويل يقول فيه لعلي ﴿ وَلِقَدَ أَنزِلَ الله عزوجل إليّ ﴿ يا أَيُهَا الرسولِ بِلَغ ما أُنزِلَ الله عزوجل إليّ ﴿ يا أَيُهَا الرسولِ بِلَغ ما أُنزِلَ الله عزوان لم تفعل فما بِلَغت رسالته ﴾ ولو لم أُبلّغ ما أمرتُ به من ولايتك، لحبط عملى (٤).

وبإسناده إلى ابن عباس، حديث طويل وفيه: فأنزل الله تبارك وتعالى ﴿ يَا أَيُهَا الرسول بِلَغ مَا أُنزل إليك من ربّك وإن لم تفعل فما بِلَغت رسالته والله يعصمك من الناس ﴾ فقال رسول الله ﷺ: تهديد وبعد وبعيد لأمضين أمر الله، ف إن يتهموني ويكذّبوني فهو أهون عليّ من أن يعاقبني العقوبة الموجعة في الدنيا والآخرة، قال:

١ \_ المائدة : ٦٧.

 <sup>-</sup> أقول: البتلة من التبتّل بمعنى الانقطاع والتقطع يعني أتتني عزيمة منه تعالى على هذا بحيث يـقطع
 الأعذار كلّها في تركه فلابد من إنفاذه منه.

٣ ـ نور الثقلين ج آ ص ٥٤١.

٤ ـ نور الثقلين ج١ ص٤٢.

وسلّم جبرئيل علىٰ علي بإمرة المؤمنين فقال علي ﷺ: يا رسول الله أسمع الكلام ولا أحسّ الرؤية فقال: يا علي هذا جبرئيل أتاني من قبل ربّي بتصديق ما وعدتم.

ثم أمر رسول الله على رجلاً فرجلاً من أصحابه حتى سلّموا عليه بإمرة المؤمنين، ثم قال: يا بلال ناد في الناس أن لا يبقى غداً أحد إلّا عليل إلّا خرج إلى غدير خم، فلهاكان من الغد خرج رسول الله على جهاعة أصحابه، فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: يا أيّها الناس إنّ الله تبارك وتعالى أرسلني إليكم برسالة وإني ضقت به ذرعاً مخافة أن يتّهموني ويكذّبوني حتى أنزل الله عليّ وعيداً بعد وعيد، فكان تكذيبكم إياى أيسر على من عقوبة الله إياى (١٠) الحديث.

أقول: انظر إلى قوله على: «أوعدني إن لم أبلغ أن يعذبني» وقوله على: «ولو لم أبلغ ما أمرت به من ولايتك لحبط عملي» وقوله على: «تهديد وبعد وبعيد لأمضين أمر الله فإن يتهموني ويكذّبوني فهو أهون عليّ من أن يعاقبني العقوبة الموجعة في الدنيا والآخرة».

فترى فيه أنّ أمر الولاية كان بمثابة من الأهمية بحيث لولم يبلّغه رسول الله على الله على الله على أحد يعذّبه الله تعالى مع أنه أشرف المخلوقين في عالم الوجود كما لا يخفى على أحد يعذّبه الله تعالى ويعاقبه في الدنيا والآخرة، فهذا هو المستفاد من قوله تعالى: ﴿وَإِن لَم تَفعل فَما بِلَغت رسالته ﴾ أي إن لم تبلّغ الولاية فما بلّغت أمر الرسالة والدين من التوحيد والعبادات والمعارف كلّها؛ لأنّ جميع ذلك مرتبط بالولاية ثبوتاً وإثباتاً كما سيجيء بيانه إن شاء الله تعالى.

ومنها: قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا وَلَيْكُمَ اللهُ ورسولهُ وَالَّذِينَ آمَـنُوا الَّـذَينَ يَـقَيمُونَ الصلوة ويؤتون الزكوة وهم راكعون﴾ (٣).

فني ذلك التفسير عن أُصول الكافي بإسناده عن أحمد بن عيسيٰ قال حدثني

١ ـ نور الثقلين ج ١ ص ٢ ٥٤.

٢ \_ المائدة : ٥٥.

جعفر بن محمد عن أبيه، عن جده هي قي قوله عزوجل: ﴿ يعرفون نعمة أللهُ ثم يُنكرونها ﴾ قال: لما نزلت ﴿إنما وليكم أللهُ ورسوله والذين آمنوا الله علي في الصلوة ويؤتون الزكُوة وهم راكعون ﴾ اجتمع نفر من أصحاب رسول الله على في مسجد المدينة فقال بعضهم لبعض: إن كفرنا بهذه الآية نكفر بسائرها، وإن آمناً فإن هذا ذلّ حين يسلط علينا على بن أبي طالب على فقالوا: قد علمنا أن محمداً على صادق فيا يقول، ولكنا نتولاه ولا نظيع علياً فيا أمرنا، قال: فنزلت هذه الآية: ﴿ يعرفون نعمة أللهُ ثم يُنكرونها ﴾ يعرفون ولاية على وأكثرهم الكافرون بالولاية ().

وفيه عن أصول الكافي بإسناده عن أبي جعفر على قال: أمر الله عز وجل بولاية على وأنزل عليه: ﴿إِنّما ولَيْكُم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلوة ويؤتون الزكّوة وهم راكعون وض الله ولاية أولي الأمر فلم يدروا ما هي؟ فأمر الله محمداً على أن يفسّر لهم الولاية كما فسّر لهم الصلوة والزكّوة والصوم والحبح، فلما أتاه ذلك من الله ضاق بذلك صدر رسول الله على وتخوف أن يرتدوا عن دينهم، وأن يكذّبوه فضاق صدره وراجع ربّه عزّوجل فأوحى الله إليه: ﴿يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربّك وإن لم تفعل فما بلغت رسالته والله يعصمك من الناس فصدع بأمر الله تعالى ذكره، فقام بولاية على على يلا يوم غدير خم فنادى الصلوة جامعة، وأمر الناس أن يبلغ الشاهد الغائب، قال عمر بن أذينة: قالوا جميعاً غير أبي الجارود: قال أبو جعفر على: وكانت الفريضة تنزل بعد الفريضة الأُخرى، وأتممت عليكم نعمتي قال أبو جعفر على: يقول الله عز وجل: ﴿اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي قال أبو جعفر الله: يقول الله عز وجل: «لا أنزل عليكم بعده فريضة قد أكملت لكم دينكم الفرائض،" أنه بعد هذه فريضة قد أكملت لكم دينكم الفرائض،" أنه بعد هذه فريضة قد أكملت لكم دينكم الفرائض، "أ.

١ ـ نور الثقلين ج١ ص ٦٤٤.

۲ ـ نور الثقلين ج ١ ص٦٤٦.

أقول: لما بين الله ولاية الذين يؤتون الزكاة وهم راكعون، وقرنها بولايته ولاية رسوله فعلم منها أنها أي ولاية أمير المؤمنين الله ثابتة في عرض ولاية الله وولاية رسوله على الآية الشريفة، ولذا لمّا علم النبي على الهمية ذلك، وأنه لابد منه ضاق به صدره لمما علم من تكذيب بعض أصحابه فراجع ربّه (جمل جلاله) فأمره بالتبليغ بنزول آية التبليغ فصدع بالأمر.

فن هذا الحديث يعلم أنّ المراد من قوله تعالى: ﴿ بلغ ما أُنزل إليك ﴾ أنّ المراد مما أنزل إليه، هو هذه الآية الشريفة، أي آية إنّا وليّكم الله، والأحاديث متواترة من العامّة والخاصّة على أنّ المراد من الذين آمنوا الذين يـقيمون الصـلاة هـو أمـير المؤمنين على بن أبي طالب ﷺ كما لا يخفى.

ومنها: قوله تعالىٰ: ﴿فلا وربّك لا يؤمنون حتىٰ يحكّموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلّموا تسليماً﴾(١).

فني تفسير البرهان رقم ٥، بإسناده عن عبدالله النبجاشي قال: سمعت أبا عبدالله على يقال: سمعت أبا عبدالله عنى قول الله عزوجل: ﴿ أُولئك الذين يعلم الله ما في قلوبهم فأعرض عنهم وعظهم وقل لهم في أنفسهم قولاً بليغاً ﴾ (٢) قال: يعني والله فلاناً. وفلاناً.

﴿ وما أرسلنا من رسول إلا ليطاع بإذن الله ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم ثم جاءُوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توّاباً رحيماً \* فلا وربّك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ﴾ (٣) فقال أبو عبدالله ﷺ: يعني والله النبيَّ ﷺ وعليّاً ﷺ مما صنعوا يعني لو جاءُوك بها يا علي ﴿ فلا وربّك لا يقومنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ﴾ فقال أبو عبدالله ﷺ هو والله على ﷺ بعينه ﴿ فم لا

١ ـ النساء : ٦٥.

۲ ـ النساء : ٦٣.

٣\_النساء: ١٥\_٦٥.

يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلّمواتسليماً ﴾ علىٰ لسانك يا رسـول الله يعني به عن ولاية على ويسلّموا تسليماً لعلي(١٠).

أقول: حاصل معنى الحديث الشريف أنّ رسول الله على لما أخبر بولاية على التعلق الما أخبر بولاية على التعلق الرجلان وغيرهما من أتباعها لئن أمات الله محمداً على أن تردوا هذا الأمر من بني هاشم، فقال الشكاك والمنافقون والذين في قلوبهم مرض وزيغ: نبرأ إلى الله من مقالة ليس بحتم، ولا نرضى أن يكون على وزيره، هذه منه عصبية كها صرّح بذلك في الحديث المروي عن ابن عباس، فعلم الله تعالى ذلك من قلوبهم، فأسرض عنهم فأسرل علم الله تعالى الذين يعلم الله ما في قلوبهم فأصرض عنهم وعظهم الآية أي علم الله تعالى منهم التكذيب لأمر الولاية لعلى على الله .

ثمّ إنه تعالى بين أنه ما أرسل الرسول إلّا ليطيعه الناس بإذن الله، تعريضاً عليهم بأنهم لماذا لا يطيعون الرسول في هذا الأمر مع أنه الواجب عليهم، ثم إنهم قد ظلموا أنفسهم بردّ مقالة النبي على في أمر الولاية لعلى في فقال تعالى بياناً لأنهم ظلموا أنفسهم بردّ مقالة النبي على في على في، جاءوك يعني جاءوا إلى النبي على الله وإلى على في الله على الله على الله على الله على الله النبي على الله والى على الله والله على الله النبي على الله والله والله

أما إلى النبي ﷺ فظاهر وأما إلى علي فلأنهم ردّوا حق علي ﷺ الذي جعله الله تعالى له من أمر الولاية فلابد من الاسترضاء منه ﷺ ولذا أقسم أبو عبدالله ﷺ فقال: يعنى والله النبي ﷺ وعلياً ﷺ.

والحاصل: أنهم لو جاءوا إلى على على الله وقد استغفروا الله تعالى مما صنعوا من المقالة الملعونة واستغفر لهم الرسول، الآية «أي يغفر الله لهم» ولكنهم ما فعلوا ذلك بل أصروا على نفاقهم فأخبر الله تعالى بقوله: «فلا وربك» الآية أي لا يكون إيمان حتى يحكموك فها شجر بينهم من أمر الولاية لعلى الله كما يومئ إليه قوله الله: هو

١ ـ تفسير البرهان ج ١ ص٣٨٩.

والله على الله بعينه، يعني أن ما شجر بينهم هو على الله في أمر ولايته فلابد لهم فيا شجر بينهم في أمر الولاية من الرجوع إلى قضاوة رسول الله على الله بالسانه الصريح في أمر الولاية لعلى الله ويسلموا تسليماً لعلى الله فحينئذ يكونون مؤمنين.

فعلم من هذا الحديث الشريف في بيان هذه الآيات المباركات أن الله تعالى أقسم على أنه لا إيمان إلا بقبول ولاية على الله فيعلم منه أهمية أمر الولاية بما لا مزيد عليه كما لا يخفى، وهناك أحاديث أُخر بهذا المضمون كما لا يخفى على المتتبع لكتب الأحاديث.

ومنها: قوله تعالى: ﴿ إِلِيه يصعد الكلمُ الطيبُ والعملُ الصالحُ يرفعه ﴾ (١).

فني كتاب الحجة من أصول الكافي بإسناده عن أبي عبدالله ﷺ في قـول الله عزّوجل: ﴿إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه﴾ ولايتنا أهل البيت ـ وأهوىٰ بيده إلى صدره \_فن لم يتولّنا لم يرفع الله له عملاً(٢٠).

وفيه بإسناده عن عبدالرحمن بن كثير قال: سألت أبا عبدالله على عن قول الله تعالى: هناك الولاية لله الحق قال: ولاية أمير المؤمنين على الله الموالية المرابقة ال

ومنها: قوله تعالى: ﴿النبأ العظيم﴾ (٤).

وفيه بإسناده عن أبي عبدالله على في قوله تعالى: ﴿عَمَ يَسَاءَلُونَ \* عَـنَ النَّبَا العظيم الولاية، وسألته عن قـوله تـعالى: ﴿هـنالك الولاية لله الحقه قال: ولاية أمير المؤمنين على (٥٠).

فني هذه الآيات ترى أنه سبحانه أراد بالكلم الطيب والعمل الصالح الولايــة فعبر عنها بذلك، وأن العمل المرفوع إليه تعالى والمصعد إليه هو الولاية أو العــمل

۱ ـ فاطر : ۱۰.

٢ ـ كتاب الحجة ص٤٣٠.

٣ ـ كتاب الحجة ص٤٢٢.

٤ ـ النبأر: ١.

٥ \_كتاب الحجة ص١٨.

المقرون بالولاية، ولذا قبال ﷺ: مَن لم يبتولنا لم يبرفع الله له عبملاً، وأهبم منه تفسيره ﷺ فيعلم أنَّ ولايتهم ولاية الله الحق، فولايتهم أنَّ ولايتهم ولاية الله الحق، فولايتهم مظهر لولايته تبعالى كما ستجيء الإشارة إليه، وكذلك تفسيره ﷺ النبأ العظيم بالولاية لهم ﷺ فولايتهم هو النبأ العظيم الذي عنه يُسألون.

ولا يخنى على المتتبع لأحاديث أهل البيت الله أن كثيراً من الآيات القرآنية قد فسرت بالولاية، فراجع تفسير البرهان وتفسير نور الثقلين وغاية المرام، على مؤلفيهم رضوان الله الملك العلام.

المقام الثاني: في ذكر الأحاديث الواردة في أهمية أمر الولاية.

وأنه لا يقبل الله عملاً إلّا بالولاية وهي أكثر من أن تحصى، وكتب الأحاديث من العامة والخاصة مشحونة بذلك.

ولعمري إن كثرتها التي بلغت فوق التواتر تغنينا عن الكلام في سندها، فإنها ثابتة بالتواتر الإجمالي والمعنوي، وفي كثير منها بالتواتر اللفظي كما لا يخفئ على المتتبع الماهر، فراجع الكتب المذكورة آنفاً. فنقول وعلى الله التوكل:

#### ماروته الخاصة:

فني البحار (١) نقلاً عن أمالي الصدوق، ابن ناتانة عن علي عن أبيه، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن الساباطي، عن أبي عبدالله ﷺ قال: إنّ أول ما يُسأل عنه العبد إذا وقف بين يدي الله جلّ جلاله عن الصلوات المفروضات، وعن الزكاة المفروضة، وعن الصيام المفروض، وعن الحج المفروض، وعن ولا يتنا أهل البيت ﷺ فإن أقرّ بولا يتنا ثم مات عليها قبلت منه صلوته وصومه وزكوته

١ \_ بحار الأنوار ج٢٧ ص١٦٧.

وحجّه. وإن لم يقر بولايتنا بين يدي الله جلّ جلاله لم يقبل الله عزّ وجل منه شيئاً من أعـاله.

وفيه (۱) عنه أيضاً بإسناده عن محمد بن سنان، عن محمد بن جعفر بن محمد، عن أبئه هي قال: يزل جبرئيل على النبي على النبي على النبي على السلام ويقول: خلقت السلوات السبع وما فيهنّ، والأرضين السبع ومَن عليهنّ، وما خلقت موضعاً أعظم من الركن والمقام، ولو أن عبداً دعاني هناك منذ خلقت السلوات والأرضين ثم لقيني جاحداً لولاية على لأكبنه في سقر.

وفيه (٢) عنه بإسناده عن الصادق الله قال: إنّ علياً الله كان يقول: لا خير في الدنيا إلّا لأحد رجلين، رجل يزداد كلّ يوم إحساناً، ورجل يتدارك سيّته بالتوبة وأنّى له بالتوبة؟ والله لو سجد حتى ينقطع عنقه ما قبل الله منه إلّا بولايتنا أهل البيت.

وفيه، عن تفسير القمي بإسناده عن أبي حمزة قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: من خالفكم وإن تعبّد واجتهد منسوب إلى هذه الآية ﴿وجوه يـومئذ خـاشعة \* عاملة ناصبة \* تصلي ناراً حامية﴾ (٣).

وفيه (4) عن أمالي ابن الشيخ بإسناده عن أنس بن مالك، قال: رجعنا مع رسول الله ﷺ قلقين من تبوك، فقال لي في بعض الطريق: القوالي الاحلاس والأقتاب، ففعلوا فصعد رسول الله ﷺ فخطب فحمد الله وأثنى عليه بما هو أهله ثم قال: معاشر الناس مالي إذا ذكر آل إبراهيم ﷺ تهلّلت وجوهكم، وإذا ذكر آل محمدكاتًا يفقاً في وجوهكم حبّ الرّمان؟ فوالذي بعثنى بالحق نبيّاً لو جاء أحدكم

١ ـ بحار الأنوار ج٢٧ ص١٦٧.

٢ ـ بحار الأنوار ج ٢٧ ص ١٦٧.

٣-الغاشية: ٢ - ٤.٤-بحار الأنوار ج٢٧ ص ١٧١.

يوم القيامة بأعمال كأمثال الجبال ولم يجئ بولاية علي بن أبي طالب ﷺ لأكبّد الله عزّوجل في النار.

أقول: الفقاء: الشق، وهو كناية عن شدة إحمرار الوجه للغضب.

وفيه (١) عن أمالي الشيخ بإسناده عن معاذ بن كثير، قال: نظرت إلى الموقف، والناس فيه كثير، فدنوت إلى أبي عبدالله ﷺ فقلت: إن أهل الموقف كـثير قـال: فضرب ببصره فأداره فيهم ثم قال: أدن منّى يا أبا عبدالله، فدنوت منه فقال: غثاء يأتي به الموج من كلّ مكان، والله ما الحج إلّا لكم، لا والله ما يتقبّل الله إلّا منكم.

وفيه (۲) عن معاني الأخبار بإسناده عن فيضيل بين عنهان قيال: سيئل أبيو عبدالله الله فقيل له: إنّ هؤلاء الأجانب يروون عن أبيك يقولون: إن أباك الله قال: إذا عرفت فأعمل ما شئت، فهم يستحلّون من بعد ذلك كلّ محرّم، قال: ما لهم لعنهم الله؟ إنما قال أبي الله: إذا عرفت الحق فاعمل ما شئت من خير يقبل منك.

وفيه (٣) عن احتجاج الطبرسي عن أمير المؤمنين على في جواب الزنديق المدعي للتناقض في القرآن، قال على: وأما قوله: ﴿فَمن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا كفران لسعيه﴾ (١) وقوله: ﴿وإنّي لغفّار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ثم اهتدى ﴾ (٥) فإنّ ذلك كلّه لا يغني إلاّ مع اهتداء، وليس كلّ من وقع عليه اسم الإيمان كان حقيقاً بالنجاة مما هلك به الغواة، ولو كان ذلك كذلك لنجت اليهود مع اعترافها بالتوحيد وإقرارها بالله، ونجا سائر المقرّين بالوحدانية من إبليس فمن دونه في الكفر وقد بين الله ذلك بقوله: ﴿الذين آمنوا ولم يَلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم

١ ـ بحار الأنوار ج٢٧ ص١٧٢.

٢ \_ بحار الأنوار ج ٢٧ ص ١٧٤.

٣ ـ المصدر نفسه.

٤ \_ الأنبياء: ٩٤.

٥ ـ طه : ۸۲.

في شنرح الزيارة الجامعة.................................

الأمن وهم مهتدون ﴾(١) وبقوله: ﴿الذين قالوا آمنًا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم ﴾(٢) وللايان حالات ومنازل يطول شرحها.

ومن ذلك أنّ الإيمان قد يكون على وجهين: إيمان بالقلب، وإيمان باللسان، كما كان إيمان المنافقين على عهد رسول الله ﷺ لمّا قهرهم السيف وشملهم الخوف فإنهم أمنوا بألسنتهم ولم تؤمن قلوبهم.

فالإيمان بالقلب هو التسليم للربّ، ومن سلّم الأمور لمالكها لم يستكبر عن أمره كما استكبر إبليس عن السجود لآدم، واستكبر أكثر الأمم عن طاعة أنبيائهم، فلم ينفعهم التوحيد كما لم ينفع إبليس ذلك السجود الطويل، فإنه سجد سجدة واحدة أربعة آلاف عام لم يرد بها غير زخرف الدنيا، والتمكين من النظرة، فلذلك لا تنفع الصلاة والصدقة إلا مع الاهتداء إلى سبيل النجاة وطريق الحقّ.

وفيه (٣) عن ثواب الأعمال بإسناده عن أبي عبدالله ﷺ: عبدالله حبر من أحبار بني إسرائيل حتى صار مثل الخلا، فأوحى الله عزّوجل إلى نبي زمانه قل له: وعزّتي وجلالي وجبروتي لو أنك عبدتني حتىٰ تذوب كها تذوب الألية في القدر، ما قبلتُ منك حتىٰ تأبينى من الباب الذي أمرتك.

أقول: حاصل هذين الخبرين الأخيرين أن الإقرار بالتوحيد، وعبادة الله تعالى ما لم يكن عن هداية إله أيله عنه الباب المأمور به لا تغني شيئاً، والهداية عبارة عن التسليم له تعالى، وهو يلازم المشي في طريق الحقّ، الذي بيّنه الله تعالى لعباده في كلّ زمان بلسان نبيّه وأوصياء نبيّه، فهذا المشي في هذا الطريق المبين بلسان المعصوم، هو الإيمان القلبي.

وأما السابق أي الإيمان غير القلبي، أي صرف الإقرار بالتوحيد، وإتيان

١ ـ الأنعام : ٨٢.

٢ - المائدة : ٤١.

٣\_بحار الأنوار ج٢٧ ص١٧٦.

العبادات الصورية بدون هداية إلهية والمشي المذكور، فهو إيمان لساني لا يكون عن تسليم القلب، فهو في الحقيقة ليس بإيمان له تعالى بل متابعة للنفس والهوى كها ذكره أمير المؤمنين المؤفى عبادة الشيطان: «وسجدته لزخرف الدنيا».

وفيه (۱) عن ثواب الأعمال بإسناده عن ميسر بيّاع الزّطيّ، قال: دخلتُ على أبي عبدالله ﷺ فقلت له: جعلت فداك إنّ لي جاراً لست أنتبه إلّا بصوته إما تالياً كتابه يكرّره ويبكي ويتضرع، وإمّا داعياً، فسألتُ عنه في السرّ والعلانية فقيل لي: إنّه مجتنب لجميع الحارم، قال: فقال: يا ميسر يعرف شيئاً مما أنت عليه؟ قال: قلت: الله أعلم، قال: فحججت من قابل فسألت عن الرجل فوجدته لا يعرف شيئاً من هذا الأمر، فدخلت على أبي عبدالله ﷺ فأخبرته بخبر الرجل، فقال لي مثل ما قال في العام الماضى: يعرف شيئاً مما أنت عليه؟ قلت: لا.

قال: يا ميسر أيّ البقاع أعظم حرمة؟ قلت: الله ورسوله وابن رسوله أعلم قال: يا ميسر ما بين الركن والمقام روضة من رياض الجنة، وما بين القبر والمنبر روضة من رياض الجنة، وما بين القبر القبر ووضة من رياض الجنة، ولو إنّ عبداً عمّره الله فيا بين الركن والمقام، وفيا بين القبر والمنبر يعبده ألف عام ثم ذبح على فراشه مظلوماً كما يذبح الكبش الأملح، ثم لتي الله عزّ وجل أن يكبه على منخريه في نار جهنم.

وفيه (٢) عن البصائر بإسناده عن ابن كثير، قال: حججت مع أبي عبدالله على إلى أن قال على: ويحك ياأبا سليان إنّ الله لا يغفر أن يشرك به الجاحد لولاية على كعابد وثن.

وفيه(١٦) عن غيبة النعاني بإسناده عن حبيب السجستاني، عن أبي جعفر ﷺ

١ ـ بحار الأنوار ج٢٧ ص ١٨٠.

٢ \_ بحار الأنوار ج ٢٧ ص ١٨١.

٣\_بحار الأنوار ج٢٧ ص١٩٣.

قال: قال الله عزوجل: لأعذّبن كلّ رعيّة في الإسلام دانت بولاية كلّ إمام جائر ليس من الله، وإن كانت الرعية في أعالها برّة تقيّة، ولأغفرن عن كلّ رعية في الاسلام دانت بولاية كلّ إمام عادل من الله، وإن كانت الرعية في أعهالها ظالمة مسئة.

وفيه(١) عن إيضاح دفائن النواصب، روىٰ ابن شاذان، قال: قال رسول الله ﷺ ليلة أُسرى بي إلى الجليل جلّ جلاله أوحىٰ إلىّ: آمن الرسول بما أنزل إليه من ربّه، قلت: والمؤمنون، قال: صدقت يا محمد، مَن خلَّفت في أمتك؟ قلت: خيرها قال: على بن أبي طالب؟ قلت: نعم يا ربّ، قال: يا محمد إني اطلعت إلى الأرض اطّلاعة فاخترتك منها، فشققت لك اسماً من أسهائي فلا أذكر في موضع إلّا ذكرت معى فأنا المحمود وأنت محمد. ثم اطلعت الثانية فيها فاخترت منها عليّاً، فشققت له اسماً من أسائي فأنا الأعلى وهو على، يا محمد: إنّى خلقتك وخلقت عليّاً وفاطمة والحسن والحسين والأثمة من ولده من سنخ نور من نوري، وعرضت ولايتكم علىٰ أهــل السموات وأهل الأرضين فَن قبلها كان عندي من المؤمنين، ومَن جـحدها كـان عندي من الكافرين، يا محمد لو أنّ عبداً من عبيدي عبدني حتى ينقطع ويـصير كالشِّنّ البالي، ثم أتاني جاحداً لولايتكم ما غفرت له حتىٰ يقرّ بولايتكم، يا محمد تحب أن تراهم؟ قلت: نعم يا رب، فقال لى: إلتفت عن يمين العرش، فالتفت فإذا أنا بعلي وفاطمة والحسن والحسين وعلى بن الحسين ومحمد بن على وجعفر بن محمد وموسىٰ بن جعفر وعلى بن موسىٰ ومحمد بن على وعلى بن محمد والحسن بن على والمهدى، في ضحضاح من نور قيام يصلُّون، وفي وسطهم المهدي يـضيء كأنــه كوكب درّى، فقال: يا محمد هؤلاء الحجج والقائم من عترتك، وعزتي وجلالي له الحجة الواجبة لأوليائي، وهو المنتقم من أعدائي، بهم يمسك، الله السموات أن تقع على الأرض إلّا بإذنه.

١ ـ بحار الأنوار ج٢٧ ص٢٠٠.

وفيه (١) عن أمالي الشيخ بإسناده عن زريق، عن أبي عبدالله على قال: قلت له: أيّ الأعمال أفضل بعد المعرفة؟ قال: ما من شيء بعد المعرفة يعدل هذه الصلوة، ولا بعد المعرفة والصلوة شيء يعدل الزكوة، ولا بعد ذلك شيء يعدل الحوم، ولا بعد ذلك شيء يعدل الحج، وفاتحة ذلك كلّه معرفتنا وخاتمته معرفتنا، الخبر.

هذا ما روته الخاصّة في هذا الأمر، وهنا أحاديث أُخر في هذا الموضوع عن طرق العامة نذكر بعضها عن كتاب غاية المرام للسيد البحراني ﷺ.

#### ماروته العامة:

ففيه، أبو المؤيد موفق بن أحمد من أعيان علماء العامة في كتاب الفضائل معنعناً، عن سلامة راعي رسول الله ﷺ يقول: ليلة أُسري بي إلى آخر ما تقدم عن ابن شاذان بألفاظه، إلا أن في هذا الحديث بعد قوله يا محمد هؤلاء الحجج: وهو الثائر من عترتك، وعزتي إنّه الحجة الواجبة لأوليائي، والمنتقم من أعدائي.

وفيه (٢) عن موفق بن أحمد بأخباره، عن زيد بن علي بن الحسين بن أبي طالب، عن أبيه، عن جده، عن علي بن أبي طالب ﷺ، عن النبي ﷺ أنّه قال لعلي: «يا علي لو أنّ عبداً عبد الله عزّوجل مثل ما قام نوح في قومه، وكان له مثل أحد ذهباً فأنفقه في سبيل الله، ومدّ في عمره حتى حجّ ألف عام على قدمه، ثم قتل بين الصفا والمروة مظلوماً، ثم لم يوالك يا علي لم يشمّ رائحة الجنة ولم يدخلها».

وفيه (٣) أحمد بن مردويه الحافظ الثقة عند العامّة روى مسنداً عن صالح بـن ميثم، عن أبيه، قال: سمعت ابن عباس يقول: سمعت رسول الله ﷺ يقول: مَن لتي الله

١ ـ بحار الأنوار ج٢٧ ص٢٠١.

٢ ـ غاية المرام ص ٢٥٠.

٣ ـ غاية المرام ص ٢٥١ رقم٦.

تعالى وهو جاحد ولاية علي بن أبي طالب لق الله وهو عليه غضبان، ولا يقبل الله شيئاً من أعالم، فيُوكل به سبعون ملكاً يتفلون في وجهه، ويحشره الله تعالى أسود الوجه زرق العين، قلنا: يا أبا العباس: أينفع حبّ علي في الآخرة؟ قال: قد تنازع أصحاب رسول الله على في الأخرة على حبّه حتى أسأل الوحى.

قُلَها هبط جبر ئيل سأله، فقال: نسأل ربّي عزّوجل هذا، فرجع إلى السهاء ثم هبط إلى الأرض، فقال: يا محمد إنّ الله تعالى يقرأ عليك السلام ويقول: أحبّ عليّاً، فن أحبّه فقد أحبّني ومَن أبغضه فقد أبغضني، يا محمد حيث تكن يكن، وحيث يكون محبّوه وإن اجترحوا.

وفيه (۱) أبو المظفر السمعاني من أعيان علماء العامة في كتاب مناقب الصحابة بإسناده عن جابر بن عبدالله الأنصاري، قال: كان رسول الله ﷺ بعرفات، وأنا وعلي ﷺ عنده، فأومى النبي ﷺ إلى علي ﷺ فقال: يا علي ضع خمسك في خمسي يعني كفّك في كفي، يا علي خلقت أنا وأنت من شجرة أنا أصلها وأنت فرعها والحسن والحسن والحسن أغصانها، فن تعلّق بغصن من أغصانها دخل الجنة، يا علي لو أنّ أُمتي صاموا حتى يكونوا كالحنايا، وصلّوا حتى يكونوا كالأوتار، ثمّ أبغضوك لأكبّهم الله على وجوههم.

وفي حديث آخر بسند آخر مثله إلّا بتفاوت يسير وفيه: لأكبّهم الله تعالىٰ في النار، وقد روىٰ هذا الحديث غيره من علمائهم المشهورين أيضاً، فراجع الكتاب المذكور.

وفيه (٢٠) أبو المؤيد موفق بن أحمد بإسناده عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ: «حبّ علي بن أبي طالب حسنة لا تضرّ معها سيّئة، وبغضه سيئة لا تنفع

١ \_ غاية المرام ص ٢٥١ التاسع.

٢ \_ غاية المرام ص ٢٥١.

٢١٨ .......الأثوار الساطعة

معها حسنة».

وفيه (۱) موفق بن أحمد هذا بإسناده عن عبدالله بن مسعود قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «مَن زعم أنّه آمن بي وبما جثت به وهو يبغض عليّاً، فهو كاذب ليس بؤمن».

أقول: ولنعم ما قاله السيد البحراني (رضوان الله تعالى عليه) قال: يكني في بغض علي وبنيه ﷺ تقديم غيرهم عليهم، وموالاة غيرهم، كما جاءت بمه الروايات.

وفيه (٢) من طريق العامة ما ذكره ابن شاذان أبو الحسن الفقيه في المناقب المائة في فضائل أمير المؤمنين على ﷺ وفضائل الأعُمة ﷺ من طرق العامة بحـذف الإسناد عن الصادق جعفر بن محمد عن أبيه عن آبائه علي قال: قال رسول الله علي : حدَّثني جبرئيل عن ربِّ العزّة جلّ جلاله أنّه قال: مَن علم أن لا إله إلّا أنا وحدى، وأنّ محمداً عبدي ورسولي، وأنّ على بن أبي طالب خليفتي، وأنّ الأثمة من ولده حججي أدخلته الجنة برحمتي، ونجّ يته من النار بعفوي، وأبحت له جمواري، واوجبت له كرامتي، وأتمت عليه نعمتي، وجعلته من خاصّتي وخالصتي، إن ناداني لبّيته، وإن دعاني أجبته، وإن سألني أعطيته، وإن سكت ابتدأته، وإن أساء رحمته، وإن فرّ مني دعوته، وإن رجع إلىّ قبلته، وإن قرع بابي فتحته. ومَن لم يشهد أن لا إله إلَّا أنا وحدى أو شهد بذلك، ولم يشهد أنَّ محمداً عبدي ورسولي أو شهد بذلك، ولم يشهد أنَّ على بن أبي طالب خليفتي أو شهد بذلك، ولم يشهد أنَّ الأنمة من ولده حججي، فقد جحد نعمتي، وصغّر عظمتي، وكفر بآياتي وكتبي ورسلي. إن قصدني حجبته، وإن سألني حرمته، وإن ناداني لم أسمع نداءه، وإن دعاني لم أستجب دعاءًه، وإن رجاني خيّبت رجاءه مني، وما أنا بـظلّام للـعبيد. فـقام جـابر بـن عـبدالله

١ ـ غاية المرام ص ٢٥١.

٢ ـ المصدر نفسه.

الأنصاري، فقال: يا رسول الله ومن الأئمة من ولد علي بن أبي طالب؟ قال: الحسن والحسين سيّدا شباب أهل الجنّة، ثم سيّد زين العابدين في زمانه علي بن الحسين، ثم الباقر محمد بن علي ستدركه يا جابر، فإذا أدركته فأقرئه مني السلام، ثمّ الصادق جعفر بن محمد، ثم الكاظم موسى بن جعفر، ثمّ الرضا علي بن موسى، ثم التق محمد بن علي، ثم النق علي بن محمد، ثمّ الزكي الحسن بن علي، ثم ابنه القائم بالحق مهدي أمّى، الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً.

هؤلاء يا جابر خلفائي وأوصيائي وأولادي وعترتي من أطاعهم فقد أطاعني، ومَن عصاهم فقد عصاني، ومن أنكرهم أو أنكر واحداً منهم فقد أنكرني وبهم يمسك الله السماء أن تقع على الأرض وبهم يحفظ الله الأرض أن تميد بأهلها.

وعند (۱۱ إبراهيم بن محمد الحمويني بإسناده عن علقمة عن عبدالله قال: خرج رسول الله على من بيت زينب بنت جحش، وأتى بيت أم سلمة، وكان يومها من رسول الله على فلم يلبث أن جاء على فل فدق الباب دقاً خفياً فأثبت النبي على الله ق. وأنكر ته أم سلمة، وقال لها رسول الله على الله من هذا الذي أفتح له الباب أتلقاه بمعاصمي، وقد نزلت في آية من كتاب الله من هذا الذي أفتح له الباب أتلقاه بمعاصمي، وقد نزلت في آية من كتاب الله بالأمس؟ قال لها كهيئة المغضب: «إن طاعة الرسول كطاعة الله، ومن عصى رسول الله فقد عصى الله، إن بالباب رجلاً ليس بنزق ولا غلق يحبّ الله ورسوله، ويحبّه الله ورسوله، من ذا الذي يحبّ الله ورسوله، ويحبّه الله ورسوله، فقتحت وأنا أقول: بخ بخ من ذا الذي يحبّ الله ورسوله، ويحبّه الله ورسوله، فقتحت الباب، فأخذ بعضادتي الباب، حتى إذا لم يسمع حسيساً ولا حركة وصرت في خدري، إستأذنه فدخل. قال رسول الله على الماة أتعرفينه؟ قلت: نعم خدري، إستأذنه فدخل. قال رسول الله على الماة أتعرفينه؟ قلت: نعم

١ ـ غاية المرام ص٢٥٣.

٢-أي الوطي على الأرض فهو كناية عن المشي، أي لا يدخل حتى تصيرين في خدرك، كـما قـالته أم
 سلمة.

يا رسول الله هذا علي بن أبي طالب، قال: صدقت، سيّداً أحبّه، لحمه من لحمى ، ودمه من دمي، وهو عيبة علمي، اسمعي واشهدي، وهو قاصم عداتي (أف اسمعي واشهدي وهو قاصم عداتي الله ألف عام واشهدي وهو والله محيي سنّتي، فاسمعي واشهدي لو أنّ عبداً عبد الله ألف عام وألف عام بين الركن والمقام، ولتي الله عزوجل مبغضاً لعلي بن أبي طالب وعترتي أكبته الله على منخريه يوم القيمة في جهنّم».

أقول: النظر الدقيق في هذه الأحاديث المروية من العامة والخاصة في الكتب المعتبر عندنا وعندهم، يبيّن لنا أهميّة أمر الولاية، وأنها الركن الوثيق في الإيمان وقبول الأعمال، وأنّ منكرها وإن جدّ واجتهد في العبادة في أشرف البقاع مدة طويلة حتى يصير كالشنّ البالي لما نفعه إيمانه ولا عبادته بل حقّ على الله تعالى أن يكتبه في النار، فيعلم منها أهميّة أمر الولاية من حيث النداء الإلهي والتأكيد بلزومها، وهنا أحاديث أخر تلازم هذا المعنى، وتصرّح به مع الزيادة نذكر بعضاً تأكيداً للمرام.

فني كتاب معالم الزلفى للسيد هاشم البحراني (رضوان الله تعالى عليه): ابسن يعقوب بإسناده، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر الله قال: بني الإسلام على خمس: الصلوة والصوم والزكوة والحج والولاية ولم يناد بشيء كما نودي بالولاية.

أقول: قوله: ولم يناد بشيء ... الخ، صريح في تأكيد أمر الولاية في اللزوم، وأنه بنحو البتّ، وبحيث لا رخصة في تركها على أيّ حال كها سيجيء أنه قد يرخّص في ترك الأربعة السابقة لعذر، فإنّ الصلاة تتركها الحائض، والصوم يتركه المريض، والزكاة والحجّ ساقطان عن الفقير، كها في الحديث: فني الخصال ص ٢٥١، قال أبو جعفر على الإسلام على خمس: الصلوة وإيتاء الزكوة وحج البيت وصوم شهر رمضان والولاية لنا أهل البيت، فجعل في أربع منها رخصة، ولم يجعل في الولاية لنا أهل البيت رخصة، من لم يكن له مال لم تكن عليه الزكوة، ومَن لم يكن عنده مال

١ ـ قاصم عداتي أي منجزها.

فليس عليه الحج، ومَن كان مريضاً صلّى قاعداً وأفطر شهر رمضان، والولاية صحيحاً كان أو مريضاً أو ذا مال أو لا مال فهي لازمة. وهذا بخلافها فإنّه لا رخصة في تركها أبداً.

وفيه (۱) عنه بإسناده عن زرارة عن أبي جعفر على قال: بني الإسلام على خمسة أشياء، على الصلوة والزكوة والحج والصوم والولاية، قال زرارة: وأي شيء من ذلك أفضل؟ قال: الولاية أفضل؛ لأنها مفتاحهن، والوالي هو الدليل عليهن، إلى أن قال على: إنّ أفضل الأشياء ما أنت عليه، إذا فاتك لم يكن منه توبة دون أن ترجع إليه فتؤديه بعينه، إلى أن قال: ثم قال على: ذروة الأمر وسنامه ومفتاحه، وباب الأشياء ورضى الرحمن الطاعة للإمام بعد معرفته، إنّ الله تعالى يقول: ﴿مَن يطعِ الرسولُ فقد أطاع الله ومن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظاً ﴾.

أما لو أنّ رجلاً قام ليله، وصام نهاره، وتصدّق بجميع ماله، وحج جميع دهره، ولم يعرف ولاية وليّ الله فيواليه، ويكون جميع أعهالله بدلالته إليه، ماكان له على الله حقّ في ثوابه، ولاكان من أهل الإيمان، ثم قال: أُولئك المحسن منهم يدخله الله الجنة بفضل رحمته.

وفيه (٢) ابن يعقوب بإسناده عن أبي حمزة قال: قال أبو جعفر ﷺ: إنّما يعبد الله مَن يعرف الله، فأمّا مَن لا يعرف الله فإنما يعبده هكذا ضلالاً، قلت: جعلت فداك فما معرفة الله؟ قال: تصديق الله عزوجل، وتصديق رسوله، وموالاة علي، والإيتهام به وبأثمة الهدى، والبراءة إلى الله من عدوهم، وهكذا يعرف الله عزوجل.

وفيه (٢٠) وعنه بإسناده عن أبي إبراهيم على قال: إنّ عليّاً على باب من أبواب الجنّة، فن دخل بابه كان مؤمناً، ومن خرج عن بابه كان كافراً، ومن لم يدخل فيه

١ \_معالم الزلفي ص٢٢.

٢ ـ المصدر نفسه.

٣-المصدر نفسه.

٢٢.....الأنوار الساطعة

ولم يخرج منه كان في الطبقة التي لله فيهم المشية.

وفيه (۱) ابن بابويه بإسناده عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ المخالف على على بن أبي طالب بعدي كافر، والمشرك به مشرك والحب له مؤمن، والمبغض له منافق، والمقتني لأمره لاحق، والمحارب له مارق، والراد عليه زاهق، على نور الله في بلاده، وحجته على عباده، على سيف الله على أعدائه، ووارث علم أنسيائه، على كلمة الله العليا، وكلمة أعدائه السفلي، على سيد الأوصياء، ووصيّ سيد الأنسياء، على أمير المؤمنين، وقائد الغرّ المحجّلين، وإمام المسلمين، لا يسقبل الله الإيمان إلّا بولايته وطاعته والبراءة من أعدائه.

وفيه (٢) عنه بإسناده عن عمر بن غزوان عن ابن مسلم، قال: خرجت مع الحسن البصري وأنس بن مالك حتى أتينا باب أم سلمة (رض) فقعد أنس على الباب، ودخلت مع الحسن البصري، وسمعت الحسن وهو يقول: السلام عليكِ يا أمّاه ورحمة الله وبركاته، فقالت له: وعليك السلام مَن أنت يا بني؟ فقال الحسن البصري، فقالت: فيم جئت يا حسن؟ فقال لها: جئت لتحدّثيني بحديث سمعته من رسول الله علي بن أبي طالب، فقالت أمّ سلمة: والله لأحدّثنك بحديث سمعته أذناي من رسول الله على وإلا فصمتا، ورأته عيناي وإلا فعميتا، ووعاه قلبي وإلا فطبع الله عليه وأخرس لساني إن لم أكن سمعت رسول الله على يمن أبي طالب:

يا علي ما من عبد لتي الله يوم يلقاه جاحداً لولايتك إلّا لتى الله بعبادة صنم أو وثن، فقال: سمعت الحسن وهو يقول: الله أكبر، أشهد أنّ عليّاً مولاي ومولى المؤمنين. فلها خرج قال له أنس بن مالك: مالي أراك تكبّر؟ قال: سألت أُمّنا أُمّ سلمة أن تحدّ ثنى بحديث سمعته من رسول الله ﷺ في على، فقالت لي: كذا وكذا،

١ \_معالم الزلفيٰ ص ٢٤.

٢ \_ معالم الزلفي ص ٢٥.

فقلت: الله أكبر أشهد أنّ علياً مولاي ومولى كلّ مؤمن، قال: فسمعت عند ذلك أنس بن مالك وهو يقول: أشهد على رسول الله ﷺ أنه قال هذه المقالات ثلاث مرات أو أربع مرات.

وفيه (۱) وعنه بإسناده عن محمد بن الفضيل قال: سألته عن أفضل ما يتقرّب به العباد إلى الله عزوجل طاعة الله وطاعة رسوله وطاعة أولي الأمر. قال أبو جعفر ﷺ حبّنا إيمان وبغضنا كفر.

وفيه (٢) ابن بابويه بإسناده عن المفضل بن عمر قال: سألت أبا عبدالله الله عن المصراط المستقيم فقال: هو الطريق إلى معرفة الله عزوجل، وهما صراطان: صراط في الآخرة، فأمّا الصراط الّذي في الدنيا فهو الإمام المفترض الطاعة، من عرفه في الدنيا واقتدى بهداه مرّ على الصراط الذي هو جسر جهنم في الآخرة، فتردّى في نار الآخرة، ومن لم يعرفه في الدنيا زلّت قدمه عن الصراط في الآخرة، فتردّى في نار جهنم.

وفيه (٣) وعنه بإسناده عن ثابت الثمالي، عن سيد العابدين علي بن الحسين ﷺ قال: ليس بين الله وبين حجته حجاب، ولا لله دونه ستر، نحن أبواب الله، ونحن الصراط المستقيم، ونحن عيبة علمه، ونحن تراجمة وحيه، ونحن أركان توحيده، ونحن موضع سرّه.

وفيه (٤) عنه بإسناده عن عبيدالله الحلبي عن أبي عبدالله على قال: الصراط المستقيم أمير المؤمنين.

وفيه(٥) علي بن إبراهيم بإسناده عن حمّاد، عن أبي عبدالله ﷺ قال: في قــوله:

١ \_معالم الزلفيٰ ص٢٦.

٢ ـ المصدر نفسه.

٣-المصدر نفسه.

٤ ـ المصدر نفسه.

٥ ـ المصدر نفسه.

الصراط المستقيم، قال: هو أمير المؤمنين الله ومعرفته، والدليل على أنه أمير المؤمنين في أُمَّ الكتاب لدينا لعليّ حكيم، وهو أمير المؤمنين في أُمَّ الكتاب في قوله: ﴿الصراط المستقيم﴾.

وفيه (۱) ابن يعقوب بإسناده عن مقرن قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: إنّ الله تعالى لو شاء لعرّف العباد نفسه، ولكن جعلنا أبوابه وصراطه وسبيله، والوجه الذي يؤتى منه، فمن عدل عن ولايتنا، أو فضّل علينا غيرنا فإنهم عن الصراط لناكبون، فلا سواء من اعتصم الناس به، ولا سواء حيث ذهب الناس إلى عيون كدرة يفرغ بعضها من بعض، وذهب من ذهب إلينا إلى عيون صافية تجري بأمر ربّها لا نفاد لها ولا انقطاع.

وفيه (۱) وعنه بإسناده عن بريد العجلي، عن أبي جعفر على قال: ﴿ وَأَنَّ هَــذَا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبُل فتفرّق بكم عن سببله ﴾ قال: تدري ما يعني بصراطي مستقيماً؟ قلت: لا، قال: ولاية على على الله والأوصياء الله قال: وتدري ما يعني ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله؟ قال: يعني سبيل على على الله.

وفيه (٣) عنه بإسناده عن الثمالي، عن أبي جعفر الله قال: أوحى الله إلى نبيّه ﷺ: ﴿ فَاسْتَمْسُكُ بِاللّهِ يَ أُوحِي إليك إنك على صراط مستقيم ﴾ إنّك على ولاية على وعلي هو الصراط المستقيم.

وفيه (١) علي بن إبراهيم بإسناده عن أبي حمزة، عن أبي جعفر ﷺ في قــول الله عزوجل لنبيّه ﷺ: ﴿ وَإِنْكَ لَتُهْدَى إلى صراط مستقيم ﴾ إنّك لتأمر بولاية علي أمير

١ \_معالم الزلفي ص٢٦.

٢ ـ المصدر نفسه.

٣\_المصدر نفسه.

٤ \_ المصدر نفسه.

المؤمنين، وتدعو إليها، وعلي هو الصراط المستقيم، صراط الله يعني عليّاً، له ما في السخوات وما في السخوات وما في السخوات وما في الأرض وأتمنه عليه ألّا إلى الله تصير الأمور.

وفيه (۱) محمد بن يعقوب بإسناده، عن محمد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي على قال: قلت: ﴿ أَفَمَن يمشي مُكبًا على وجهه أهدى أمَّن يمشي سوياً على صراط مستقيم ﴾ قال: إنّ الله ضرب مثلاً: مَن حاد عن ولاية على كمن يشي على وجهه لا يهتدي لأمره، وجعل مَن تبعه سويّاً على صراط مستقيم، والصراط المستقيم أمير المؤمنين.

وفيه(٢) علي بن إبراهيم بإسناده عن أبي بصير، عن أبي عـبدالله ﷺ في قـوله تعالىٰ: ﴿إهدنا الصراط المستقيم﴾ قال: الطريق ومعرفة الإمام.

وفيه (٣) عنه بإسناده عن محمد بن الحسين، عن أبيه، عن جده قال: قال علي بن الحسين ﷺ ذات يوم جالساً ومعه أصحابه في المسجد، فقال: يطلع عليكم من هذا الباب رجل من أهل الجنة يسأل عمّا يعنيه، فطلع رجل طوال شبيه برجال مصر، فتقدم فسلّم على رسول الله ﷺ فجلس فقال: يا رسول الله، إني سمعت الله تعالى يقول فيا أنزل: ﴿واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تنفر قوا﴾ فما هذا الحبل الذي أمرنا الله بالاعتصام به ولا نتفرق عنه؟

فأطرق رسول الله على الله على الله على منع رأسه فأشار ببده إلى على وقال: هذا حبل الله الذي من قسك به عصم به في دنياه، ولم يضل في آخرته. فوثب الرجل إلى على الله فاحتضنه من وراء ظهره وهو يقول: اعتصمتُ بحبل الله وحبل رسوله، ثم قام فولى فخرج، فقام رجل من الناس فقال: يا رسول الله إلحقه فاسأله أن يستغفر

١ \_معالم الزلفي ص٢٧.

٢ ـ المصدر نفسه.

٣\_المصدر نفسه.

الله لي؟ فقال رسول الله ﷺ: إذا تجده موفقاً، قال: فلحق الرجل فسأله أن يستغفر له، فقال له: أفهمت ما قال لي رسول الله ﷺ وما قلت له؟ قال: نعم، قال: فإن كنت متمسكاً بذلك الحبل فغفر الله لك، وإلاّ فلا غفر الله لك.

وفيه (١) ابن بابويه بإسناده عن حذيفة بن أسيد قال: قال رسول الله ﷺ: يا حذيفة إنّ حجة الله عليك بعدي علي بن أبي طالب، الكفر به كفر بالله، والشرك به شرك بالله، والشكّ فيه شكّ في الله، والإلحاد فيه إلحاد في الله، والإنكار له إنكار لله، والإيمان به إيمان بالله؛ لأنّه أخو رسول الله ووصيّه وإمام أُمته ومولاهم، وهو حبل الله المتين، وعروته الوثق التي لا انفصام لها، وسيهلك فيه اثنان ولا ذنب له: محبّ غال ومقصر قال. يا حذيفة لا تفارقن عليّاً فتفارقني، ولا تخالفن عليّاً فتخالفني، إن عليّاً منّى وأنا منه، مَن أسخطه فقد أسخطني ومَن أرضاه فقد أرضاني.

آ وفي معالم الزلف (٢) الشيخ في مجالسه بإسناده عن محمد بن زياد بن أبي عمير قال: حدّ ثني علي بن رئاب، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله جعفر بن محمد ﷺ: عن آبائه عن علي ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: يا علي إنه للله أسري بي إلى السهاء، تلقتني الملائكة بالبشارة في كلّ سهاء، حتى لقيني جبرئيل ﷺ في محلق من الملائكة، فقال: يا محمد لو اجتمعت أمتك على حبّ علي ما خلق الله عزوجل النار، يا علي إنّ الله تعالى أشهدك معى في سبعة مواطن حتى آنست بك.

أما أول ذلك: فليلة أُسري بي إلى السهاء، قال لي جبرئيل الله: أين أخوك يا محمد؟ فقلت: خلفته ورائي، فقال: أُدع الله عزوجل فليأتك به، فدعوتُ الله عزوجل، فإذا مثالك معي وإذ الملائكة وقوف صفوفاً فقلت: يا جبرئيل من هؤلاء؟ قال: هؤلاء الذين يباهي الله عزوجل بهم يوم القيمة، فدنوت ونطقت بما كان وبما يكون إلى يوم القيمة.

١ \_معالم الزلفي ص٢٧.

۲ \_باب۹۶ ص۳۲۳.

والثانية: حين أُسري بي إلى ذي العرش عزوجل، قال جبرئيل ﷺ: أيسن أخوك يا محمد؟ فقلت: خلفته ورائي، فقال: أُدع الله عزوجل، فإذا مثالك معي، وكشط لى عن سبع سموات حتى رأيت سكّانها وعبّارها، وموضع كل ملك منها.

والثالثة: حيث بعثت إلى الجن، فقال جبرئيل ﷺ: أين أخوك؟ فقلت: خلفته ورائي، فقال: أُدع الله عزوجل فليأتك به، فدعوتُ الله عزوجل فإذا أنت معي، فما قلت لهم شيئاً ولا ردّوا على شيئاً إلاّ سمعته ووعيته.

والرابعة: خصصنا بليلة القدر وأنت معى فيها وليست لأحد غيرنا.

والخامسة: ناجيت الله عزوجل ومثالك معي، فسألت فيك خصالاً أجـــابني إليها إلّا النبوة، قال: خصصتها بك وختمتها بك.

والسادسة: لمَّا طفت بالبيت المعمور كان مثالك معي.

والسابعة: هلاك الأحزاب على يدي وأنت معي.

يا علي إنّ الله أشرف إلى الدنيا فاختارني على رجال العالمين، ثمّ اطلع الثانية فاختارك على رجال العالمين، ثم اطلع الثالثة فأختار فاطمة على نساء العالمين، ثم اطلع الرابعة فاختار الحسن والحسين والأئمة من ولدها على رجال العالمين.

يا علي إني رأيت اسمك مقروناً باسمي في أربعة مواطن، فآنست بالنظر إليه. إني لم بلغت بيت المقدس في معارجي إلى السهاء، وجدت على صخرتها: لا إله إلاّ الله ومحمد رسول الله أيّدته بوزيره ونصرته به، فقلت: يا جبرئيل ومن وزيري؟ فقال: علي بن أبي طالب، فلمّ انتهيت إلى سدرة المنتهى وجدت مكتوباً عليها: لا إله إلاّ الله أنا وحدي ومحمد صفوتي من خلقي، أيّدته بوزيره ونصرته به، فقلت: يا جبرئيل ومن وزيري؟ فقال: علي بن أبي طالب، فلما جاوزت السدرة، وانتهيت إلى عرش ربّ العالمين، وجدت مكتوباً على قائمة من قوائم العرش: لا إله إلاّ الله أنا وحدي محمد ﷺ حبيبي وصفوتي من خلقي، أيّدته بوزيره وأخيه ونصرته به.

يا على إنَّ الله عزوجل أعطاني فيك سبع خصال: أنت أول من ينشق القبر عنه

معي، وأنت أول من يقف معي على الصراط فتقول للنار: خذي هذا فهو لك، وذري هذا فليس هو لك، وأنت أول من يكسى ويحبى إذا كسيت وأحبيت، وأول من يقف معي عن يمين العرش، وأول من يقرع باب الجنة، وأول من يسكن معي عليين، وأول من يشرب معي من الرحيق الخنوم، الذي ختامه مسك وفي ذلك فليتنافس المتنافسون.

وفيه (۱) أمالي الشيخ بإسناده عن أحمد بن المعافي قال: حدثنا علي بن موسى الرضا على الشيخ بإسناده عن أبيه الرضا على عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه الحسين، عن أبيه الحسين، عن أبيه علي بن أبي طالب على عن النبي على الله على عن الله عن ميكائيل، عن إسرافيل على عن القلم عن اللوح عن الله تعالى: «على حصنى من دخله أمن من ناري».

وفيه (٢) أخطب خطباء خوارزم وهو من رجال العامّة باسناده يرفعه إلى عبدالله بن العباس في قال: قال رسول الله على الناس الآكمثل قل هو الله أحد في القرآن، من قرأها مرة فكأغا قرأ ثلث القرآن، ومَن قرأها مرت تين فكأغا قرأ ثلثي القرآن كلّه. وكذا أنت يا علي قرأ ثلثي القرآن، ومَن قرأها ثلاث مرات كمن قد قرأ القرآن كلّه. وكذا أنت يا علي مَن أحبّك بقلبه ولسانه فقد أحب الإيمان كلّه، والذي بعثني بالحقّ نبيّاً، لو أحبّك أهل اللهاء، لما عذّب الله أحداً منهم بالنار.

أقول: ومثله الحديث عن طرق الخاصة كما في خصال الصدوق ﷺ.

وفي غاية المرام أحاديث دلّت على أنّ ولاية رسول الله عَلَيْ وولاية أمير المؤمنين والأمّة هيك هي التي بعث الله جلّ جلاله عليها النبيين هيك في قوله تعالى: ﴿واسئل مَن أرسلنا من قبلك من رسلنا ﴾ فمها ما عن العامة، ومنها ما عن الحاصة فنذكر منها بعضاً يعاضد ما نحن بصدد بيانه.

١ \_معالم الزلفي ص ٣٢٤.

٢ \_ المصدر نفسه.

## عن طريق العامة:

ففيه، عن طريق العامة: إبراهيم بن محمد الحمويني من أعيان علماء العامة بإسناده عن عبدالله بن مسعود قال: قال رسول الله على: أتاني ملك فقال: يا محمد واسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا على ما بعثوا؟ قال: على ولايتك وولاية على ابن أبي طالب.

أبو نعيم الحدث الإصفهاني في حلية الأولياء في تفسير قوله تعالى: ﴿واسنل من أرسلنا من قبلك من رسلنا﴾ ليلة أُسري به، جمع الله بينه وبين الأنبياء، قال: سائلهم يا محمد على ماذا بعثهم؟ قالوا: بعثنا على شهادة أن لا إله إلاّ الله، والإقرار بنبوتك والولاية لعلى ﷺ.

## وعن طريق الخاصة:

إِسناده عن علقمة بن عبدالله بن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ في حديث الأسراء: فإذا ملك قد أتاني فقال: يا محمد سل مَن أرسلنا من قبلك من رسلنا على ماذا بعثتم؟ فقال لهم: معاشر الرسل والنبيين على ماذا بعثكم الله قبلي؟ قالوا: على ولايتك يا محمد وولاية على بن أبي طالب.

□وفيه، أبو علي الطبرسي في مجمع البيان عن أمير المؤمنين الله: فهذا من براهين نبيّنا على الذي آتاه الله إياها، وأوجب أنه الحجة على ساير خلقه؛ لأنه لما ختم به الأنبياء، وجعله الله رسولاً إلى جميع الأمم وساير الملل، خصّه بالارتقاء إلى السهاء عند المعراج، وجمع يومئذ الأنبياء فعلم منه ما أرسلوا به، وحملوه من عزائم الله وآياته وبراهينه، وأقروا أجمعين بفضله وفضل الأوصياء والحجج من بعده، وفضل شيعته ووصيّه من المؤمنين والمؤمنات، الذين سلّموا لأهل الفضل فضلهم، ولم يستكبروا عن أمرهم، وعرف من أطاعهم وعصاهم من أُمهم وساير من مضى ومن غير أو تقدم أو تأخر.

وفيه، محمد بن يعقوب بإسناده عن أبي عبدالله ﷺ قال: ولايتنا ولاية الله التي

٣٣ ......الأنوار الساطعة

لم يبعث الله نبيّاً قط إلّا بها.

وفيه، عن الشيخ في أماليه، بإسناده عن جعفر بن محمد الصادق على عن أبيه، عن جده، قال: قال رسول الله على الله عن أبيه الله نبيّاً حتى أمره الله أن يوصي الأفضل عشيرته من عصبته، وأمرني أُوصي، فقلت: إلى من يا رب؟ فقال أُوص يا محمد إلى ابن عمّك على بن أبي طالب، فإني قد أثبته في الكتب السالفة، وكتبت فيها أنه وصيّك، وعلى ذلك أخذت ميثاق الخيلائق ومواثيق أنبيائي ورسلي، أخذت مواثيقهم لى بالربوبية، ولك يا محمد بالنبوة ولعلى بن أبي طالب بالولاية.

وفي تفسير مرآة الأنوار عن الاختصاص، عن المفضل قال: قال الصادق: يما مفضّل والله ما استوجب آدم أن يخلقه الله بيده، وينفخ فيه من روحــه إلاّ بــولاية علي ﷺ وماكلّم الله موسى تكليماً إلّا بولاية عــلي ﷺ ولا أقــام الله عــيسى آيــة للعالمين إلّا بالخضوع لعلي ﷺ الحبر.

وفيه (١) عن تفسير القمي والبصائر، عن حمّاد أنّ الصادق ﷺ: سُئل عن كثرة الملائكة فقال: والذي نفسي بيده لملائكة الله في السموات أكثر من عدد التراب في الأرض، وما في السَّاء موضع قدم إلّا وفيها ملك يسبّحه ويقدسه، ولا في الأرض شجر ولا مدر إلّا وفيها ملك موكل بها، وما منهم أحد إلّا ويتقرّب كلّ يوم إلى الله بولايتنا أهل البيت، ويستغفر لحبّينا ويلعن أعداءتنا.

وفيه روي عن صاحب الكشّاف، عن النبي ﷺ أنه قال: ألّا من مات علىٰ عض آل حبّ آل محمد مات شهيداً، وسرد الحديث ... إلىٰ أن قال: ومن مات علىٰ بغض آل محمد مات كافراً.

وفيه، عن العيون بإسناده عن الرضا، عن آبائه هيم قال: قال رسول الله ﷺ لعلي ﷺ: من أحبك كان مع النبيين في درجتهم يوم القيْمة، ومن مات وهو يبغضك

١ \_مقدمة تفسير البرهان ص٣٢.

في شرح الزيارة الجامعة......

فلا يبالي مات يهوديّاً أو نصرانيّاً.

وفي أمالي الصدوق بإسناده عن أنس، قال: قال رسول الله ﷺ: مَن ناصب عليّاً حارب الله، ومَن شك في على فهو كافر.

وفيه وفي ثواب الأعمال بإسناد معتبر عن سدير قال: سمعت أبا جعفر يقول: سواء على من خالف هذا الأمر صلّى أو زنى!.

و في حديث آخر، إنّ الصادق ﷺ قال: الناصب لنا أهل البيت لا يبالي صام أو صلّىٰ أو زنىٰ أو سرق إنّه في النار إنه في النار.

وفيه(۱) وفي الكافي وغيره متواتراً: من مات ولم يعرف إمام زمانه مات مسيتة جاهلية وميتة كفر ونفاق.

وفيه، عن غيبة النعماني عن الصادق ﷺ أنه قال: من جحد إماماً من الله وبرئ منه ومن دينه فهو كافر مرتدّ عن الإسلام؛ لأن الإمام من الله ودينه دين الله. ومَن برئ من دين الله فدمه مباح في تلك الحال إلّا أن يتوب ويرجع إلى الله مما قال.

وفيه وفي الكافي عن الصادق ﷺ: مَن أنكر الأئمة مناكان كمن أنكر معرفة الله ومعرفة رسوله ﷺ.

أقول: هذه جملة من الروايات الواردة في شتىٰ الأبواب المنعقدة في الكتب المعتبرة، وهي أكثر من أن تحصىٰ في هذا المختصر، ولكن ذكرت من كلَّ باب نموذجاً لبيان المقصود، ومن أراد الإحاطة بها فليراجع.

ويستفاد منها أهميّة أمر الولاية، وأنه مما أخذ عليها ميثاق النبيين بـل وإنّ المنكر لها والمتبرئ منها كافر، مباح الدم.

نعم: هنا أحاديث يستفاد منها أن طائفة خاصة منهم، أي من أهل السنة ربما يرجيٰ لهم النجاة، ونحن نذكر حديثاً واحداً في هذا الأمر للتنبيه عليه، وبيانه أزيد من هذا موكول في محلّه.

١ \_مقدمة تفسير البرهان ص٢١.

ففي البحار(١) نقلاً عن الحاسن، عن النضر، عن يحيى الحلبي، عن ابن مسكان، عن زرارة، قال: سئل أبو عبدالله وأنا جالس عن قول الله: ﴿من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها﴾ يجرى لهؤلاء بمن لا يعرف منهم هذا الأمر؟ فيقال لا، انَّها هذه للمؤمنين خاصّة، قلت له: أصلحك الله، أرأيت من صام وصلّي، واجتنب الحارم، وحسن ورعه ممن لا يعرف ولا ينصب؟ فقال: إنَّ الله يدخل أولئك الجنة برحمته. فإنّ المستفاد من هذا الحديث أنّ من لا يعرف هذا الأمر، ولم يكن ناصباً أي لم يكن معادياً، أي لم يعمل ولم يظهر آثار المعرفة ولا آثار النصب إما لكونه مستضعفاً لم يبلغه الحق ' كما يستفاد ذلك ، من بعض الأخبار، أو أنه ليس أهلاً للتمييز كما يري من بعض عوامهم، فإن علماءُهم قد غرّوهم في بيان الحق، فهم طالبون للحق إلّا أن علماءَهم قد بيّنوا لهم أنّ الثلاثة من أهل الحق فهم مشتبهون في المصداق، وطالبون للحق بالنيّة القلبيّة الصافية بحيث لو ظهر لهم بطلان حقيّة الشلاثة لأعرضوا عنهم، فهؤلاء في الواقع طالبون ومحبّون للأمَّة ﴿ إِلَّا أَنَّهُم مُشْتَبُهُونَ فِي المصداق كما لا يخفي، فأولئك يدخلهم الله تعالى الجنة برحمته، والله ورسوله وابن عمِّ رسوله أعلم.

تتمة، أقول: أهمية أمر الولاية على قسمين من المعنى:

الأول: من حيث النداء الإلهي والتكليف والإلزام القطعي الشرعي، بحيث لا رخصة في تركه أبداً كما علمته فيا سبق، فإنّ الأحاديث السابقة صريحة في هذا المعنى، وأنّه لابد من الإيمان بالولاية والشهادة بها مقروناً بالشهادتين فلابد من الإقرار والإيمان بها من الكلّ ولو إجمالاً، وإمّا تفصيلاً فستأتي الإشارة إليه في بيان معنى الأهمية بالمعنى الثاني، وسيتضح إن شاء الله مفصّلاً في الفصل الثاني.

الثانى: من حيث الدقة والفهم والإحتال، فالأحاديث الكثيرة دلّت على أنّ

١ \_ البحار ج٢٧ ص١٨٣ رقم ٣٥.

أمرهم صعب مستصعب فلابدّ من ذكرها، ثم بيان المستفاد منها فنقول:

وفيه بإسناده عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبدالله على قال: ذكرت التقية يوماً عند على بن الحسين على فقال: والله لو علم أبو ذر ما في قلب سلمان لقتله، ولقد آخا رسول الله على بينها، فما ظنكم بسائر الخلق، إنّ علم العلماء صعب مستصعب لا يحتمله إلّا نبي مرسل أو ملك مقرّب أو عبد مؤمن امتحن الله قلبه للإيمان، فقال: وإنما صار سلمان من العلماء لأنّه إمرؤ منا أهل البيت فذلك نسبته إلى العلماء.

وفيه، رفعه إلى أبي عبدالله على قال: إنّ حديثنا صعب مستصعب لا يحتمله إلّا صدور منيرة أو قلوب سليمة أو أخلاق حسنة، إنّ الله أخذ من شيعتنا الميثاق كها أخذ على بني آدم: ألست بربكم؟ فمن وفى لنا وفى الله له بالجنة، ومن أبغضنا ولم يؤدّ إلينا حقّنا فنى النار خالداً مخلّداً.

وفيه، محمد بن يحيى وغيره، عن محمد بن أحمد، عن بعض أصحابنا قال: كتبت إلى أبي الحسن صاحب العسكر ﷺ: جعلت فداك، ما معنى قول الصادق ﷺ: حديثنا لا يحتمله ملك مقرب ولا نبي مرسل ولا مؤمن امتحن قلبه للإيمان؟ فجاء الجواب: إنما معنى قول الصادق ﷺ: أي لا يحتمله ملك ولا نبيّ ولا مؤمن، إنّ الملك

لا يحتمله حتى يخرجه إلى ملك غيره، والنبي لا يحتمله حتى يخرجه إلى نبي غيره، والمؤمن لا يحتمله حتى يخرجه إلى مؤمن غيره، فهذا معنى قول جدّي على ا

وفيه (۱) بإسناده عن أبي بصير قال: قال أبو عبدالله على ابا محمد إن عندنا والله سرّاً من سرّ الله، وعلماً من علم الله، والله ما يحتمله ملك مقرب ولا نبيّ مرسل ولا مؤمن إمتحن الله قلبه للإيمان، والله ما كلّف الله ذلك أحداً غيرنا، ولا استعبد بذلك أحداً غيرنا، وإنّ عندنا سرّاً من سرّ الله، وعلماً من علم الله، أمرنا بتبليغه في فبلغنا عن الله عزوجل ما أمرنا بتبليغه، فلم نجد له موضعاً ولا أهلاً ولا حسالة يحتملونه، حتى خلق الله لذلك أقواماً خلقوا من طينة خلق منها محمد وآله وذريته عنها محمداً وذريته، وصنعهم بفضل صنع رحمته التي صنع منها محمداً وذريته، فالم نا بتبليغه فقبلوه واحتملوا ذلك (فبلغهم ذلك عنا فقبلوه واحتملوه) وبلغهم ذكرنا فمالت قلوبهم إلى معرفتنا وحديثنا، فلولا أنهم خلقوا من هذا لما كانوا كذلك، لا والله ما احتملوه.

ثم قال: إنّ الله خلق أقواماً لجهتم والنار، فأمرنا أن نبلّغهم كيا بلّغناهم، واشمأزّوا من ذلك ونفرت قلوبهم، وردّوه علينا ولم يحتملوه وكندّبوا به وقالوا: ساحر كذّاب، فطبع الله على قلوبهم وأنساهم ذلك، ثم أطلق الله لسانهم ببعض الحقّ فهم ينطقون به وقلوبهم منكرة، ليكون ذلك دفعاً عن أوليائه وأهل طاعته، ولولا ذلك ما عبدالله في أرضه، فأمرنا بالكفّ عنهم والستر والكتان، فاكتموا عمّن أمر الله بالستر والكتان عنه.

قال: ثمّ رفع بيده وبكى وقال: اللهم إنّ هؤلاء لشر ذمة قليلون فاجعل محيانا محياهم ومماتنا مماتهم، ولا تسلّط عليهم عدوّاً لك فتفجعنا بهم، فإنّك إن أفجعتنا بهم لم تعبد أبداً في أرضك، وصلّى الله على محمد وآله وسلم تسليماً.

١ ـ هذه الأحاديث في الكافي في الباب المذكور عنوانه: باب إن حديثهم صعب مستصعب.

وفي مرآة العقول (١٠)، قال المفضل: قال أبو جعفر الله: إنّ حديثنا صعب مستصعب ذكوان أجود (أجرد فل) لا يحتمله ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل ولا عبد امتحن الله قلبه للإيمان، أما الصعب فهو الذي لم يركب بعد، وأمّا المستصعب فهو الذي يُهرب منه إذا رُئي، وأما ذكوان فهو ذكاء المؤمنين وأما الأجرد فهو الذي لا يتعلّق به شيء من بين يديه ولا من خلفه وهو قول الله: ﴿ نزّل أحسن الحديث فأحسن الحديث حديثنا لا يحتمل أحد من الخلائق أمره بكماله حتى يحده؛ لأنّ من حدّ شيئاً فهو أكبر منه.

وفيه (۱) روي في البصائر بإسناده عن سفيان بن السمط قال: قالت لأبي عبدالله الله الله عنه البحائر بإسناده عن سفيان بن السمط قال: قال بالعظيم من الأمر، فتضيق بذلك صدورنا حتى نكذّبه، فقال أبو عبدالله الله اليس عني يحدّثكم؟ قال: قلت: بلى، قال: فيقول: إنه نهار وإنه ليل؟ قال: فقلت له: لا، قال: ردّوه إلينا، فإنك إن كذّبت فإنما تكذبنا.

وفيه، وروى الصدوق في العـلل بـإسناده الصـحيح عـن أبي بـصير، عـن أحدهما ليبي قال: لا تكذبوا بحديث أتاكم به مرجئ، ولا قدريّ ولا خارجيّ نسبه إلينا، فإنكم لا تدرون لعله شيء من الحق، فتكذبوا الله عزوجل فوق عرشه.

وفيه، عن معاني الأخبار بإسناده عن عبدالغفار الجاري قال: حدّثني من سأله (يعني الصادق عليها): هل يكون كفر لا يبلغ الشرك؟ قال: لا إنّ الكفر هو الشرك، ثم قام فدخل المسجد فالتفت إليّ وقال: نعم، الرجل يحمل الحديث إلى صاحبه فلا يعرفه فيردّه عليه، فهي نعمة كفرها ولم يبلغ الشرك.

وفي المحكي عن بصائر الدرجات مسنداً عن أبي الصامت قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: إنّ من حديثنا ما لا يحتمله ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل ولا عبد

١ ـ مرآة العقول ج ٤ ص٣١٣.

٢ ـ المصدر نفسه ج٤ ص٢١٤.

مؤمن، قلت: فَن يحتمله؟ قال: نحن نحتمله. وفي بعض الأخبار قلت: فن يحتمله؟ قال: من شئنا.

وعنه مسنداً عن مرازم قال أبو عبدالله ﷺ إنّ أمرنا هو الحق وحـق الحـق. وهو الظاهر وباطن الظاهر، وهو السرّ وسرّ السرّ وسرّ مقنع بالسرّ.

وعن التوحيد للصدوق الله مسنداً عن مزارم، عن الصادق الله في حديث قال: و قلت: فأي شيء هو أصلحك الله؟ قال: فقلب يده مرتين أو ثلاثاً ثم قال: لو أجبتك فيه لكفرت.

وفي البحار عن الاختصاص والبصائر عن جابر، عن أبي جعفر ﷺ في حديث: يا جابر ما سترنا عنكم أكثر مما أظهرنا لكم.

وفيه، عن المحاسن عن رسول الله ﷺ أنه قال: إنّا معاشر الأنبياء نكلّم الناس على قدر عقولهم.

وفي بصائر الدرجات بإسناده عن يحيى بن سالم الفرّاء قال: كان رجل من أهل الشام يخدم أبا عبدالله على فرجع إلى أهله، فقالوا: كيف كنت تخدم أهل هذا البيت، فهل أصبت منهم علماً؟ قال: فندم الرجل، فكتب إلى أبي عبدالله على سأله عن علم ينتفع به، فكتب إليه أبو عبدالله على أما بعد: فإنّ حديثنا حديث هيوب ذعور، فإن كنت ترى أنك تحتمله فاكتب إلينا، والسلام.

وفيه عن سليمة بن صالح رفعه إلى أبي جعفر على قال: إنّ حديثنا هذا تشمأز منه قلوب الرجال، فَن أقرّ به فزيدوه، ومَن أنكره فذروه، إنه لابدّ من أن يكون فتنة يسقط فيها من يشق الشعر بشعر تين حتى لا يبق إلّا نحن وشيعتنا.

وفيه بإسناده عن صالح الأعور، قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: آخا رسول الله ﷺ بين سلمان وأبي ذر، واشترط على أبي ذر أن لا يعصى سلمان.

وفي الكلمات المكنونة للمحدّث الكاشاني الله وفي الخبر: أنّ من العلم كهيئة

المكنون لا يعلمه إلّا أهل المعرفة.

وفيها أيضاً قال أمير المؤمنين الله: اندمجت على مكنون علم، لو بحت بم لاضطربتم اضطراب الأرشية في الطوى البعيدة.

وفي الأخبار الواردة في القرآن من أنّ: للقرآن ظهراً وبطناً، ولبـطنه بـطن إلىٰ سبعة أبطن.

وما في خبر آخر أنّه ظاهره حكم وباطنه عــلم، وفي بـعض أخــبار الجــبر والتفويض.

وفي بعض أخبار ظهور الحجة (عج): أنّ القائم المهدي (عج) بعد ظهوره يبثّ أسرار الشريعة فيصدّقه القرآن.

وفي الخبر، إنّ أبا جعفر ﷺ حدث جابراً بأحاديث وقال: لو أذعتها فعليك لعنة الله والملائكة والناس أجمعين.

وفي المحكي عن المفضل عن جابر حديث ملخصة: أنه شكى ضيق نفسه عن تحملها وإخفائها بعد أبي جعفر على إلى أبي عبدالله الله فأمره أن يحفر حفرة، ويدلي رأسه فيها ثم يحدث بما تحمله ثم يطتها، فإنّ الأرض تستر عليه والحمد لله على التوفيق.

ومن الأشعار المشهورة في كتب الأصحاب (رضوان الله عليهم) المنسوبة إلى على بن الحسين ﷺ:

كي لا يرى الحقَّ ذو جهل فيفتننا إلى الحسين ووصّىٰ قبله الحسنا لقيل لي: أنت ممسن يعبد الوثننا يسرون أقبح ما يأتونه حسنا إني لأكتم من علمي جواهرًه وقد تقدّم في هذا أبو حسن يا ربّ جوهر علم لو أبوح به ولاستحلّ رجال مسلمون دمي

هذا وقد عدّوا جمعاً من أصحاب النبي والأئمة عليه من أصحاب السرّ، كسلمان

الفارسي، وأُويس القرني، وكميل بن زياد النخعي، وميثم التمار الكوفي، ورشيد الهجري، وجابر الجعني، وأبي بصير، وهشام بن الحكم، ويونس بن عبد الرحمن، ونظائرهم (رضوان الله تعالى عليهم).

أقول: هذا بعض الأحاديث المذكورة في هذا الموضوع، قد ذكرنا شطراً منها بقدر الحاجة، وسيجيء في شرح قوله ﷺ: «وحفظة سرّه» ما يزيد وضوحاً لما نحن فيه.

فنقول: الذي ينبغي أن يتكلم فيها أمور، الأول: إن أحاديثهم تنقسم بملاحظة صعوبة معناها إلى ثلاثة أقسام:

الأول: ما لا يحتمله إلّا ملك مقرّب أو نبيّ مرسل أو مـؤمن امـتحن الله قــلبه للإيمان.

الثانى: ما لا يحتمله الثلاثة إلّا من شاءوا أن يُحمّلوه.

الثالث: ما يختص بهم ﷺ كما هو الظاهر من حديث أبي الصامت.

فنقول: جميع هذه الأحاديث تشير إلى حقيقة ولايتهم وشؤونها، وحيث إنها من غوامض معارفهم، فاختلفت كلهات العلهاء في بيان معناه، وأحسن ما قيل في بصائر الدرجات: قال عمير الكوفي:

معنى حديثنا صعب لا يحتمله ملك مقرب أو نبيّ مرسل فهو ما رويتم: أنّ الله تبارك وتعالى لا يوصف، ورسوله لا يوصف، والمؤمن لا يوصف، فمن احتمل حديثهم فقد حدّهم، ومن حدّهم فقد وصفهم، ومن وصفهم بكما لهم فقد أحاط بهم وهو أعلم منهم وقال: يُقطع عمّن دونه فنكتني بهم لأنه قال: صعب على كلّ أحد حيث قال: صعب، فالصعب لا يركب ولا يحمل عليه؛ لأنه إذا ركب وحمل عليه فليس بصعب.

وقال الجلسي ﴿ فِي مرآة العقول: وهذه الأحاديث أكثرها في غرائب شؤونهم، ونوادر أحوالهم ومعجزاتهم، وبعضها في غوامض علوم المبدإ والمعاد، وعويصات مسائل القضاء والقدر، وأمثال ذلك مما تعجز عن إدراكها العقول. ثم إنّه الله شرع في شرح مشكلات تلك الأحاديث وقال:

قوله: والإنكار هو الكفر، أي إنكاره مع العلم بأنّه من المعصوم الله و المراد بالكفر ما يقابل كهال الإيمان وهو التسليم التام، وعلى التقادير، لعلّه محمول على ما إذا لم يعلم قطعاً بطلانه، وعدم صدوره عنهم الله واستشهد لذلك بحديث سفيان بن السمط المتقدم عن البصائر، وما ورد من العلل عن أحدهما الله المحدد الله المحدد المحدد الله المحدد ال

قال: ويؤيد التأويل الثاني ما رواه الصدوق في معاني الأخبار في معنى الكفر: غير البالغ حد الشرك، وقد تقدم، إلى أن قال ﴿: ويحتمل أن يكون المراد بالخبر التكذيب الذي يكون بمحض الرأي من غير أن يعرضه على الآيات والأخبار المتواترة، قال ﴿: وأيضاً فرق بين ردّ الخبر وتكذيبه، وبين قبوله والعمل به كها لمتواترة، قال ﴿: وأيضاً فرق بين ردّ الخبر وتكذيبه، وبين قبوله والعمل به كها روى الصدوق ﴿ في معاني الأخبار بإسناده عن إبراهيم قال: قال رسول الله عَلَيْ: ألا هل عسى رجل يكذّبني وهو على حشاياه متكئ؟ قالوا: يا رسول الله ومَن الذي يبلغه الحديث فيقول: ما قال هذا رسول الله قطّ، فما جاءكم عنى من حديث لا يوافق الحق فلم أقله ولن أقول إلا الحق.

وروى الصفار في البصائر بإسناده عن أبي عبيدة قال: قال أبو جعفر ﷺ: مَن سمع من رجل أمراً لم يحط به علماً فكذّب به، ومن أمره الرضا بنا والتسليم لنا، فإنّ ذلك لا يكفّره.

قال هي: ولعلّ المعنىٰ أنّه إذا كان تكذيبه للمعنى الذي فهمه، وعلم أنه مخالف لما علم صدوره عنّا، وكان في مقام الرضا والتسليم ويقرّ بأنه بأي معنىٰ صدر من المعصوم فهو الحقّ فذاك لا يصير سبباً لكفره.

وقال الله في شرح حديث مسعدة بن صدقة من قوله الله و والله لو علم أبو ذر ما في قلب سلمان لقتله ... الحسديث: أي من مراتب معرفة الله ومعرفة النبيّ والأتمة الله وغيرها مما ذكرنا سابقاً، فلو أظهر سلمان له شيئاً من ذلك، كان لا يحتمله ويحمله على الكذب والارتبداد، أو العلوم والأعبال الغريبة التي لو أظهرها له لحملها على السحر فقتله، أو كان يفشيه فيصير سبباً لقتل سلمان.

وقيل: الضمير المرفوع راجع إلى العلم، والمنصوب إلى أبي ذر أي لقـتل ذلك العلم أبا ذر، أي كان لا يحتمله عقله فـيكفر بـذلك، أو المـعنى لو ألق إليـه تـلك الأسرار، وأمر بكتانها لمات من شدّة الصبر عـليها، أو لا يـتحمّل سرّه وصـيانته فيظهره للناس فيقتلونه.

قال ﴿ وعنه ما رواه الكشي بإسناده عن جابر، عن أبي جعفر ﷺ قال: دخل أبو ذر على سلمان وهو يطبخ قدراً له، فبينا هما يتحدثان إذ انكبّت القدر على وجهها على الأرض، فلم يسقط من مرقها ولا من ودكها(١)، فعجب من ذلك أبو ذر عجباً شديداً، وأخذ سلمان القدر فوضعها على حالها الأول على النار ثانية، وأقبلا يتحدثان، فبيناهما يتحدثان إذ انكبّت القدر على وجهها، فلم يسقط منها شيء من مرقها ولا ودكها.

قال: فخرج أبو ذر وهو مذعور من عند سلمان، فبينا هو متفكر إذ لق أمير المؤمنين الله على الباب، فلما أبصر به أمير المؤمنين الله قال له: يا أبا ذر، ما الذي أخرجك من عند سلمان، وما الذي ذعرك؟ فقال أبو ذر: يا أمير المؤمنين رأيت سلمان صنع كذا وكذا، فعجبت من ذلك، فقال أمير المؤمنين الله: يا أبا ذر إنّ سلمان لو حدّثك بما يعلم لقلت: رحم الله قاتل سلمان، إنّ سلمان باب الله في الأرض، من عرفه كان مؤمناً، ومَن أنكره كان كافراً، وإنّ سلمان منا أهل البيت.

وروىٰ خطبة لسلمان (رضوان الله تعالىٰ عليه) قال فيها: فقد أُوتيت العلم كثيراً، ولو أخبر تكم بكلّ ما أعلم لقالت طائفة: لجنون، وقالت طائفة أُخرىٰ: اللّهم اغفر لقاتل سلمان.

١ \_الودك، الدسم من اللحم والشحم.

أقول: فظهر أنّ المعنى هو ما ذكرنا أولاً، وقد قيل: وذلك لأن مكنون العلم عزيز المنال، دقيق الدرك، صعب الوصول، يقصر عن وصوله الفحول من العلماء فضلاً عن الضعفاء، ولهذا إلها يخاطب الجمهور بظواهر الشرع، ومجملاته دون أسراره وأغواره؛ لقصور أفهامهم عن إدراكها، وضيق حواصلهم عن إحتالها إذ لا يسعهم الجمع بين الظاهر والباطن فيظنّون تخالفها وتنافيها فينكرون فيقتلون، إنتهى.

ثم قال ﷺ: وأقول: بل الظاهر أن كلاً من الخلق لا سيا المقربين يحتمل علماً لا يحتمله الآخر، كما روى الكشي بإسناده عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبدالله ﷺ يقول: قال رسول الله ﷺ: يا سلمان لو عرض علمك على مقداد لكفر، يا مقداد لو عرض علمك على سلمان لكفر.

وقال ﴿ فِي شرح قوله ﷺ: وإنما صار سلمان من العلماء، أي الكاملين الربانيين، أو علماء أهل البيت ﷺ؛ لأنه إمرُؤ منّا لفرط اختصاصه بنا، وإنـقطاعه إلينا، واقتباسه من أنوارنا؛ ولذا نسبته بصيغة المتكلم أو المصدر، فتدبّر.

وقال في قوله ﷺ: (إلا صدور منيرة): بأنوار القابلية والهداية والكال (أو قلوب سليمة) من الشك والشرك والحقد والنفاق كها قال تعالى: ﴿إلاّ من أتى الله بقلب سليم ﴾ (١) (أو أخلاق حسنة) أي ذوو أخلاق، ولعل أو هنا للتخيير في التعبير نحو أو كصيّب من السهاء، ويؤيده أنّ في بعض الروايات بالواو.

ويحتمل أن يكون المراد بالأول الملائكة، وبالثاني الأنبياء والأوصياء، وبالثالث العبد المؤمن الذي امتحن الله قلبه للإيمان، على سياق ساير الأخبار أو بالأول الأنبياء والأوصياء، وبالثاني الكمل من المؤمنين، وبالثالث ساير الشيعة، بأن يكون المراد بالحديث الولاية ومعرفتهم على الكمال في الجملة.

وقال ﴿ فِي حديث ابن سنان الذي رفعه إلى أبي عبدالله ﷺ: إنّ الله أخذ من شيعتنا، أي ممن يمكن أن يمكون منهم، أو التخصيص بهم باعتبار أنهم المنتفعون به ليصح التقسيم المذكور بعد ذلك، وللأخبار الدالة على أنّ ميثاق الولاية مأخوذ من الجميع، وقيل: يعني أخذ من شيعتنا الميثاق بولايتنا، واحتال حديثنا بالقبول والكتان، كما أخذ على ساير بني آدم الميثاق بربوبيّته.

وقال المحدث الاسترآبادي رائة : أقول: قد وقع التصريح في كلامهم بي بأنّ فعل الأرواح في عالم الأبدان موافق لفعلهم يوم الميثاق، فالمراد من وفي لنا في عالم الأرواح وعالم الأبدان بما كلّفهم الله من التسليم لنا، انتهى.

قوله على: ومن أبغضنا، الظاهر أنّ المراد بالبغض عدم أداء حقّهم، وعدم الإقرار بإمامتهم.

أقول: أي أنّ هذا المعنى مصداق لبغضهم، وإن لم يصل منه إليهم الظلم والأذيّة. وإلّا فهو المحارب لهم وهو أسوء حالاً كما لا يخفي.

وعليه، فالعطف في قوله: ولم يؤدّ، للتفسير أو الواو بمعنى أو فيدلٌ على خلود المخالفين في النار، وقوله: مخلداً تأكيد. وقال عند قوله ﷺ في حديث صاحب العسكر: لا يحتمله: أي لا يصبر ولا يطيق كتانه لشدّة حبّه لهم، وحرصه على ذكر فضائلهم حتى ينقله إلى آخر فيحدّثه به.

والحاصل: أنّ هذا الاحتال غير الاحتال الوارد في الأخبار المتضمنة للاستثناء فلا تنافي بينها، ويمكن أن يكون منشأ السؤال توهم التنافي، أو استبعاد أن يكون هؤلاء غير قابلين لحمله وفهمه، ويمكن أن يكون هذا الحديث أيضاً من العلوم التي لا تحتملها عقول أكثر الخلق؛ فلذا أوّله على عا ترى، لئلا يصير سبباً لإنكارهم ونفورهم.

وروى الصدوق ﴿ فِي معاني الأخبار بإسناده عن سدير، قـال: سألت أبـا عبدالله ﷺ عن قول أمير المؤمنين ﷺ: إنّ أمرنا صعب مستصعب، لا يقرّ به إلّا ملك

مقرّب، أو نبي مرسل، أو عبد امتحن الله قلبه للإيمان، فقال: إن في الملائكة مقربين وغير مقربين، ومن الأنبياء مرسلين وغير مرسلين، ومن المؤمنين ممتحنين وغير ممتحنين، فعرض أمركم هذا على الملائكة فلم يقرّ به إلّا المقرّبون، وعـرض عـلىٰ الأنبياء فلم يقرّ به إلّا المرسلون، وعرض على المؤمنين فلم يقرّ به إلّا الممتحنون.

فلعل المراد به الإقرار التام الذي يكون عن معرفة تامة بعلو قدرهم وغرائب شأنهم، فلا ينافي ولا يقدح عدم إقرار بعض الملائكة والأنبياء هذا النوع من الإقرار عصمتهم وطهارتهم، وكذا القول في خبر أبي بصير عن الصادق على حيث قال على إلى أبا محمد إن عندنا والله سراً، الحديث.

وقال ﴿ فِي شرح هذا الحديث الشريف ما حاصله: إنّ قوله: فلم نجد له موضعاً ولا أهلاً ولا حمّالة يحتملونه ... الخ، المراد منه إما أنه لم نجد موضعاً حين أردنا تبليغه، أو لم نجد موضعاً قابلاً أو أهلاً أي مستعداً بالفعل للقبول، ولا حمّالة أي لا أقل لا نجد من حمل ألفاظنا؛ ليكون مصداقاً لقوله ﷺ: فربّ حامل فقه، غير فقيه وربّ حامل فقه إلى من هو أفقه منه.

وقيل: هذا الكلام إخبار عما وقع متصلاً بوفاة رسول الله على من انحراف جميع الناس عن الحق إلى الباطل إلا نادراً كالمعدوم.

وقوله ﷺ: إنّ الله خلق أقواماً، عبارة عن الشيعة الذين آمنوا بأهل البيت ﷺ بعد قتل عثمان وكثروا، ومعاني باقي ألفاظ الحديث ظاهر بالتأمّل القليل، والله الهادي إلى الصواب.

هذا ما ذكره الشارحون لهذه الأحاديث في الجملة، ولكن لم يؤدّوا حقّه كها هو حقّه.

أقول: أوّلاً نرجو منه سبحانه أن يهدينا إلى الحقّ من المقال في تحقيق الحال فنقول وعليه التوكل:

فاعلم أنّ المستفاد منها أمور لابدّ من ذكرها.

الأمر الأول: انقسام أحاديثهم بلحاظ المعنى، وتسمية كلّ واحد منها باسم، فنقول لا يخفى أولاً أن قوله ﷺ: إنّا معاشر الأنبياء نكلّم الناس على قدر عقولهم إنما يراد منه أنه ﷺ يبين على قدر عقل المخاطب، بحيث ينزل الأمر عن واقعه إلى صورة بيان يفهمه السامع؛ لأن بيان واقعه بما له من السعة والدقة كان صعب التناول عليه لقلة دركه فبيّنه عليه الصلاة والسلام على قدر عقله، فالتعبير بالأسهل إنما هو بلحاظ الكيف لا بلحاظ الكم بأن يكون لواقع الأمر عشر فبين لهم اثنين مثلاً.

ثم إنّ قول أبي جعفر ﷺ: «فهو الذي لم يركب بعد» تعريفاً للصعب فإنّما هـو كناية عن أنّ من الحديث ما لم يعلمه أحد ولم يحط به، فهو نظير قول الصادق ﷺ في حديث أبي الصامت حيث قال ﷺ: «نحن نحتمله»، جواباً لقوله فمن يحتمله؟

وقوله في حديث مفضل: «فهو الذي يهرب منه إذا رئي» بصيغة الجهول في الفعلين تعريفاً للمستصعب يراد منه: إنّ من حديثنا ما هو في غاية الدقة والخفاء والعظمة بحيث لو سمعه أحد لهرب منه؛ لعدم تحمله ولعدم طاقته له، كما يستفاد هذا من حديث يحيى بن سالم المتقدم حيث قال على الجواب: «فإنّ حديثنا حديث هيوب ذعور» ولعل منه كثيراً من فضائل أمير المؤمنين والأعمة علي حيث لم يحتمله كثير من الناس.

فني مدينة المعاجز في باب معجزات الحسن بن علي ﷺ ما يمدل عمل ذلك: ففيه، عن ابن شهر آشوب قمال روئ عبدالعزيز بن كثير أن قوماً أتوا إلى الحسين ﷺ وقالوا: حدثنا بفضائلكم، قال: لا تطيقون، وانحازوا عتى لأشير إلى بعضكم، فإن أطاق سأحد ثكم، فتباعدوا عنه، فكان يتكلم مع أحدهم حتى دهش ووله، وجعل يهيم ولا يجيب أحداً، وانصر فواعنه.

وقوله: «فهو ذكاء المؤمنين» تعريفاً أي أنّ منه ما لا يفهمه أحد إلّا المؤمنون لما عندهم من ذكاء الإيمان، ضرورة أنه سيأتي في معنى الإخلاص في محلّه أنّ المؤمن

ربما منحه الله تعالى روح الإيمان فيتعلّم به معارف كثيرة لا يكاد يفهمها غيره، وهذا نظير ما في حديث مسعدة بن صدقة من قوله ﷺ: أو مؤمن امتحن قلبه للإيمان، وقوله ﷺ: «فهو الذي لا يتعلّق به شيء من بين يديه ولا من خلفه» تعريفاً للأجرد، أي منه ما لا يفهمه غيرهم ﷺ حتى الملائكة المقرّبون لشدّة خفائه وتجرّده عن الماديات، ولعلّه لذلك عبّر عنه بالاجرد أي أكثر تجرّداً من كلّ شيء، ولعلّ المراد منه هو حقيقتهم النورية التي تكون أشدّ اتصالاً بالله تعالىٰ.

فني الكافي، في باب أخوة المؤمنين بعضهم لبعض حديث، فيه «إنّ روح المؤمن لأشدّ اتصالاً بروح الله من شعاع الشمس بها» وهم هي مصداق له، وهذا هو مقامهم المحمود الذي لا يلحقه لاحق، ولا يفوقه فائق، ولا يطمع في إدراكه طامع، ولا يفهم معناه أحد، هذا مع أنّ الاعتبار يقضي بذلك ضرورة أنّه بعدما كانوا هي أقرب الخلائق إليه تعالى بقول مطلق، فلا محالة يكون لهم مقام لم يشاركهم فيه أحد، فحقيقتهم الأصلية هو ذلك القرب الذي فوق كلّ قرب لأحد.

وقد يقال: إنه يراد منه حقيقة التوحيد بما له من المعنى الدقيق، الذي سيأتي ذكره إن شاء الله، ضرورة أنه من أخص المعارف، فلا يكاد يصل إليه أفهام ذوي العقول الصائبة فضلاً عن الاشتال عليه حقيقة.

وقوله: وهو قول الله: «الله نزّل ... الخ» لعلّه ناظر إلىٰ أصل الحديث بما له مــن المعنى الجـامع لهذه الأقسام، لا خصوص الأخير منها.

وقوله ﷺ: «لا يحتمل أحد من الخلائق أمره بكاله حتى يحده ... الخ» لعل التقييد بكاله ـ قيد إحترازي لاخراج بعض الأفراد منه، حيث إنه على قستم أحاديثهم إلى أربعة، وكان الذكوان منه مما يفهمه المؤمنون، بل وكذا المستصعب فإنّه يحتمل لكن يهرب منه أي ينساه أو لا يستقرّ في قلبه؛ لعدم طاقته على تحفظه بكماله بل يدركه بوجه، ويحتمل أن يكون الإخراج بعض المراتب العالية، أي لا يحتمل بكاله هذا الأمر الواحد بأن يكون المحتمل منه بعض المراتب، ضرورة أنّ

أحاديثهم لكلّ منها مراتب فهي مقولة بالتشكيك، ولعلّ الثاني أولى لتوافقه مع حديث أبي الصامت.

وقوله ﷺ: «إنا معاشر الأنبياء ... الخ» على ما بـيّناه سـابقاً فأحـاديثهم ذو مراتب لا يحتمل إلّا بعضها، وكيف كان فالوجه لعدم احتال الناس له كمّاً أو كـيفاً بكماله هو ما أشار إليه على بقوله: «لأنه من حدّ شيئاً فهو أكبر منه».

وحاصله: أنّ المحتمل بكماله لابدّ من أن يحدّه ويحيط بـه بما هـو مـتحقق في صقعه، وحيث إنّ ظرف أذهان البشر محدود، فـلا محالة يكـون مـظروفه وهـو الحديث الذي يحتمله أيضاً محدوداً، ضرورة محدودية المظروف بحدود الظرف وإلّا لم حدّه، ولما أحاط به خبراً كما لا يخفى، وعليه فلو كان بعض مراتب حـديثهم أو بعض أفراده مما لا حدّ له فلا محالة لا يحدّه البشر، لأن ما به تحديده هو ذهنه وهو محدود، والمحدود لا يحدّبه غير المحدود.

ولعلّه إليه يشير قوله: «نحن نحتمله» في حديث أبي الصامت، وحينئذ فالفرق بين الأجرد والصعب الذي لم يركب بعد هو أن الثاني ربما تحمّله المؤمن الكامل أو الملك المقرّب لمكان قوله \_ بعد \_ الظاهر في نني الإحاطة له إلى زمان التكلم، دون الأجرد فإنّه لا يتعلّق به شيء من بين يديه ولا من خلفه.

الأمر الثاني: ربما يقال: إنّ المراد من صعوبة أمرهم أو تجرّده أو غير ذلك إنما هو الإقرار بولايتهم علي حيث لم يقبلها كثير من الناس فهي صعب مستصعب فهم هاربون منها، وأما الشيعة فلا، وعليه فلا تدلّ هذه الأخبار على أنّ ما وراء ما بأيدينا من العقائد أموراً خفيّة لا يصل إليها إلّا العارفون كها هو المقصود بيانه، ولكن فيه مضافاً إلى أنّ أحاديثهم تتضمّن من المعنى بما له من المراتب كها تقدم فله مصاديق مختلفة، فكما أنه يكون الإقرار بولايتهم علي أحد المصاديق له كها تقدم، يكون المعارف الآخر أيضاً أحد مصاديقه إذا ساعدنا عليها الدليل أنه لا يمكن الاقتصار على ما ذكر، ضرورة أنّ في تلك الأحاديث ما يدل على ما ذكر، نا ذكر، من ورة أنّ في تلك الأحاديث ما يدل على ما ذكرنا

فقوله ﷺ: في حديثه الأول لأبي الصامت بعدما قاله: قلت: فمن يحتمله جعلت فداك؟ قال: مَن شئنا يا أبا الصامت، أو قوله في حديثه الثاني: نحن نحتمله لايراد منه ما عليه ظاهر الشيعة من الاقرار بولايتهم، ضرورة أنّه أمر شايع، على أنّ التفصيل المذكور في حديث المفضل ظاهر في أنّ بعض الأحاديث مما ليس في أيدي ظاهر الشيعة، وكذا قوله ﷺ في حديث أبي ربيع الشامي كها لا يخفى.

الأمو الثالث: أنّه يستفاد منها أنّ لهذا الدين الحنيف معارف كثيرة قد خفيت على كثيرين، توضيحه: أنه لا ريب في أنّ بعض الأمور اعتبارية محضة كالملكية مثلاً فإنها قائمة باعتبار المعتبر وإلاّ فلا شيء، وهي إما عرفية سواء أمضاها الشرع أم لا، وإما شرعية أي أحدثها الشارع اعتباراً، وبعضها خارجية لا يتوقّف على اعتبار معتبر أصلاً كالموجودات الخارجية.

ومن المعلوم أنّ الأمور الاعتبارية بأقسامها لا تكون من المعتبر إلّا بلحاظ أمر حقيق دعا المعتبر إلى اعتباره؛ مثلاً لما كان الإنسان محتاجاً إلى الاجتاع والتمدن في إعاشته، وفي جلب الخير إلى نفسه، ودفع المضار عنها، فهذا الأمر الحقيقي الناشئ عن طبيعة الإنسان ألجأ الكامل منهم إلى اعتبار أمور غير حقيقية يترتب عليها النظام الاعتباري، المتوقف عليه رفع تلك الاحتياجات، وذلك كالرياسات وأنواع المعاشرات والملك وسائر الاختصاصات، فلأجل تحقق أمر حقيقي في الإنسان اعتبرت هذه الأمور دون الحيوان لعدم ذلك فيه.

ثم إنّ المراد من تحقيق الأمر الحقيق في الإنسان هو أنّ الانسان مركب من عناصر كثيرة كالشهوة والغضب والجوع والشبع وغيرها، ولكلّ منها آثار تبرز في الإنسان، وتقتضي مقتضاه على الاطلاق، ومن المعلوم أنّ تخليتها في الطلب والاطلاق توجب الهرج والمرج، إلّا أنه لما جعل الله تعالى تلك الغرائز بقدرته في الإنسان بنحويقبل الالتيام بعضها مع بعض بلحاظ الآثار في الظاهر، وإنما يدركه الكامل العاقل فيعتبر على طبقها أموراً لحفظ نظام الظاهر.

فثبت أنّ النظام الاعتباري الظاهري إنما هو متقوم بحقيقة تحته، وإنما المقصود من هذا بيان أمر آخر وهو أن الاعتبارات الشرعية نظير هذه الاعتبارات العرفية العقلائية أيضاً متقومة بحقيقة تحتها، بيانه: أن الشارع وإن بين جميع الأحكام بلسان الاعتبار، إلّا أنّ هناك أموراً حقيقية دعت الشارع إلى اعتبار هذه الاعتبارات، وتكون في الظاهر بنحو لوحظت فيه النسبة فيا بين هذه الأمور الاعتبارية بأنفسها مع قطع النظر عن تلك الأمور الحقيقية.

ولذا نرئ أن الأحكام والموضوعات الشرعية بما لها من القيود والشرائط المختلفة لا تكاد تدخل تحت عنوان ضابط بلحاظ مقام الاعتبار فغرى صلاة الصبح ركعتين والظهر أربع وهكذا؛ ولذا أيضاً نهى الشارع عن العمل بالقياس بل ورد أنّ الدين إذا قيس محق، وذلك لأنّ القياس إنما هو بلحاظ الاستحسان في مقام الظاهر والاعتبار الذي عرفت أنّ الشارع لم يلاحظها في مقام التشريع، بل علمت أنّ النسبة إنما لوحظت بين الأحكام وبين تلك الأمور الحقيقية.

مثلاً الصلاة بما لها من الوجود الواقعي النفس الأمري يتجسّم لصاحبها في القبر في عالم القيامة كما في الأخبار، وهي تكون بنحو يقتضي أن يؤتى بها في الصبح بركعتين على الفرض وفي الظهر بأربع وهكذا غيرها، ضرورة أنّه سيأتي أنّ لجميع الاخبارات والأحكام الشرعية مصاديق واقعية تكون اتّصاف الروح بها بما لها من الوجود الواقعي سبباً لواجدية الروح لمعرفته تعالى، فهي الواسطة بين الروح المنغمر في الماديات وبين مقام المعرفة به تعالى، ولا يكاد يصل الروح إلها إلّا بالاتصاف هذه الواقعيات.

ومن المعلوم أيضاً أنّه لا طريق إلى الاتصاف بتلك الواقعيات إلّا بالعمل على طبق ما قرره الشارع كمّاً وكيفاً، ضرورة أنّه هو المولى الحكيم العبارف بكيفية السير إلى الله تعالى روحاً.

والحاصل أنّ من أدرك تلك الواقعيات يعلم بصحة المطابقة وإلّا فلا، فالصلاة

في عالم التكليف إنما هي صورة اعتبارية تحكي عن حقيقتها الواقعية بلسان اعتبارها الشرعي، بل هي صورة نازلة منها قد تجلّت في الخارج بهذه الصورة، والسنخيّة بين صورتها الخارجية والواقعية محفوظة بنظر الشرع، بل لهما جمامع مؤثر في الروح.

ولذا فسر بعضهم قوله تعالى: ﴿كلّما رزقوا منها من ثمرة رزقاً قالوا هذا الذي رزقنا من قبل ﴾ (۱) أي كلّما رزقوا من المعارف الإلهية والتذّوا بها بما لها من الوجود الواقعي النفس الأمري الذي يتجلّل بحقيقته لهم في الجنة قالوا: هذا الذي رزقنا به من قبل، أي قد علمنا لذّة هذه المعارف من قبل وفي الدنيا بسبب إتيانهم بالصلاة الشرعية حقيقة بما لها من شرائط الإجزاء والقبول، ضرورة أنّ أولياء الله يصلون إلى درك تلك الحقائق في الدنيا قبل الآخرة، ولعلّم سيأتي توضيحه فيا بعد إن شاء الله تعالى.

نعم: كما أنَّ حقيقة تلك المعارف بما هي هي، كما أنها لا يمكن أن تنسبك تحت العبارة لقصور اللفظ عن قابليته لذلك، ولقصور أفهام الناس غير الكاملين، ولصغر عالم الدنيا بما هي هي عن أن تتجلّى فيها تلك المعارف، كذلك لا يكاد يدركها بما هي هي في الدنيا إلّا من أخرج روحه من الدنيا إلى الملا الأعلى، فكان كما قال أمير المؤمنين على في حقّهم: «وصحبوا الدنيا بأبدان أرواحها معلقة بالحلّ الأعلى» فأولئك من الذين أنعم الله عليهم، فهم يشاهدون تلك الحقائق بعين القلب لا الصعر.

وإلى ما ذكرنا من أنّ المعارف حقائق نفس الأمرية مضافاً إلى ما سبق يــدلّ أخبار كثيرة وردت في تجسّم الأعمال يوم القيامة مخصوصاً الأخبار الواردة في أنّ للقرآن صورة حسنة لا مثلها في الحسن، يجيء يــوم القــيامة ولا يحـرّ بأحــد مــن

١ \_ البقرة: ٢٥.

المؤمنين إلّا ويقال هو منهم حتىٰ يتجاوز الجميع.

ثم إنه سيجيء أنّ المعارف كلّها من القرآن ومن شؤونه، وأنّ القرآن هو ما في صدور الذين صدور الذين المعام محمد وآل محمد على القوله تعالى: ﴿بل هو آيات بيّنات في صدور الذين أوتوا العلم > كما صرّحت به الأخبار، فيعلم أنّ المعارف الحقيقية له تعالى هي نفس أرواحهم المقدّسة، فالمعرفة بها هي المعرفة بعارفه تعالى التي يستتبع معرفة الله، ولهذا صحّ التفسير لمعرفته تعالى بمعرفة أهل كلّ زمان إمامهم، كما عن الحسين الله كما سيأتي، وسيأتي أيضاً أن السير إليه تعالى وتحصيل معرفته حقاً لا يكون إلا بعد واجديّة السالك لمعرفتهم اليم نعم في جميع مراتب المعرفة بهم لا يخلو عن معرفة الله تعالى، وسيجىء لهذا مزيد توضيح فيا بعد.

فتبين مما تقدم أنّ للدين معارف حقيقية قد حكي عنها لسان القرآن والأخبار في الشرع الأنور، وعلمت أنّه لا يمكن إيرادها حقيقة لقصور فهم الناس عن دركها فهم عين المذكور وبين ما هو في الواقع ونفس الأمر، فمن هذا البيان ظهر ما تشير اليه الأحاديث السابقة من أنّها صعب مستصعب بأقسامها، وسيجىء قريباً لهذا مزيد توضيح.

الأمر الرابع: المستفاد من تلك الأخبار المتقدمة وأخبار أُخر أنّ الناس على الأمر الرابع: المستفاد من تلك الأخبار المتقدمة وأخبار كثيرة دلّت على أنّ الروح الإنساني كان قبل جعله في الأبدان في عالم الذر عارفاً بربّه، ثم لمّا جيء به إلى عالم الدنيا لمصلحة فقد انحرف عن الله تعالى، وصار محجوباً بصفات النفس كها تقدم، فصار في ظلمة وكدورة ومزاحمة.

ومن المعلوم أنّ الغرض الأصيل من الشرع هو سوق الروح بمعونة المادة والعبادة والعلم والصفات الحميدة إلى عالم المعرفة به تعالى كما تقدّم، وهذا هو المقصود من قوله عليه في إذن الدخول لمسجد السملة: «اللهم إني أسألك أن تقبل بوجهي إليك وتقبل بوجهي إليك وتقبل بوجهي إليك وتقبل بوجهي الميان الإنسان

مدبراً بروحه عنه تعالى وإلّا لكان تحصيلاً للحاصل.

ثم إنّ من المعلوم أنّ الخطابات الإلهية لا تتوجه إلى عامة الناس على حدّ سواء، وذلك لما نرى من التفاوت البين بين أفهامهم، فلا يكاد يصل جميعهم إلى ما تضمّنته الخطابات الإلهية من غوامض المعارف وقبولها كها لا يخفى، فلا محالة يكون كلّ واحد على حسب واجديّته لملكة القبول مخاطباً بخطاب يخصّه، وعليه فلابد من بيان أقسام الناس، ثم بيان أنّ أي خطاب منها متوجه إلى أي قسم منهم، ضرورة أنّ الشرع لم يدع أي طبقة منهم على اختلافهم إلّا وقد بيّن لهم ما به صلاحهم، ووصولهم إلى تلك المعارف إذا عملوا بها فنقول: الناس على أقسام:

الأول: مَن لا يعلم ولا يكاد يعلم إلّا الظاهر من الدنيا، قال الله تعالى: ﴿ يعلمون ظاهراً من الحيّوة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون﴾ (١) فهؤلاء لم يتجاوز علمهم عن محسوساتهم، ولم يعلموا غير عالم الدنيا بل هم ينكرون ما سمعوا من غير عالمهم، أو يقبلوها مع ما يقدرون لها من لوازم عوالمهم، وكيف كان فلا يفقهون قولاً من غير مرعاهم وملبسهم الدنيوي، وهم الذين أخلدوا إلى الأرض ولا يحومون إلّا حول أنفسهم.

فهم من الظالم حقيقة الذي ورد في حقّه «الظالم يحوم حول نفسه، فأولئك هم كالأنعام بل هم أضل سبيلاً» لأنّ الحيوانات معذورون في عدم نيلها للمعارف لقصورها الذاتي، وأمّا هؤلاء فقد أعطاهم الله تعالى العقل، وبيّن لهم طريق مرضاته ومعارفه، ولكنهم كفروا بأنعم الله عليهم، واتبعوا أهواءهم بعد قيام الحجّة عليهم، فهم حينئذ من الكفار والمعاندين، أو ملحقون بهم حكماً كها سيأتي حال الملحق بهم قريباً إن شاء الله.

الثاني: من قد خرج من ظلمات الكفر وتوجّه إلى السلوك في طريق الرشد.

١ ـ الروم : ٧.

وربما سلك قليلاً إلّا أنّه وقف في الطريق، وغفل عن المقصود من إراءة الطريق له، وكثيرون هؤلاء الذين وقف بهم المشي دون أن يصلوا إلى أعلى مراتب الإيان والمعارف، واكتفوا بعلم المعارف دون الاتصاف بحقيقتها، مع أنّ المقصود من علمها هو الاتصاف بالعمل بحقائقها، وهؤلاء وإن كانوا مفارقين ظاهراً للفرقة الأولى إلّا أنّهم ملحقون بهم باطناً؛ لعدم تنور باطنهم بالمعارف التي بها النجاة يوم القيامة إلّا أن تشملهم العناية الأزليّة، ويرجى في حقّهم ذلك؛ لأنهم خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً، فلعل المغفرة تشملهم إلّا أنّهم لني خطر عظيم كها دلّ عليه الخبر، وعلى تقدير نجاتهم فليس لهم الدرجات العالية، بل يدخلون في مرابض الجنة كها نقل ذلك عنهم هي وهذا حال أغلب عوام الناس.

ثم إن هؤلاء على قسمين، منهم: من لا يعرف من الدين ومعارفه إلا ما سمعه من آبائه أو أهل العلم في زمانه، وأما هو فلا يشتغل إلا لما يهمه من أمر دنياه، وليس همه في نيل تلك المعارف، فهو عالم بها في الجملة غير عامل بها أبداً، وهؤلاء الذين يرفعون اليد عن الدين بمجرّد أدنى تشكيك من المشككين، وهم أبناء كلّ ناعق يميلون مع كلّ ريج؛ لأنهم لم يستضيئوا بنور العلم.

ومنهم: من عمل بما علم في الجملة، واشتمل على المعارف في الجملة، وعلم أنّ النجاة في تلك المعارف وفي الاتّصاف بها، وذاق لذّة بعضها إلّا أنّه لماكان بعد أسيراً للنفس ولصفاتها، فلم يصل إلى درجة التخلّص من النفس والانقطاع إليه تعالى، كما هو دأب كثيرين من المتعرفة في هذا الزمان، فإنّم وجدوا شطراً يسيراً منها، واكتفوا بذكر البقيّة، ووقفوا دون الوصول إليها، ولعمري إنّ الحسرة عليهم يوم القيامة أدوم كما سيجىء. وهؤلاء أيضاً على قسمين:

القسم الأول: من قد علموا بل قد اشتملوا على بعضها، إلّا أنّهم لم يـصلوا إلى أقصى مراتبها، ومع ذلك لا ينكرون المعارف الإلهية التي لم تبلغ إليها أرواحهم، وأنى لهم من إنكارها، مع أنّ الكتاب الكريم وكلبات العترة الطاهرة مشحونة بها،

وإنما لم يصلوا إليها مع الإذعان بها لرسوخهم في القوة البهيميّة، فهم ممنوعون عن مشاهدة آثار المعارف الإلهية حقاً بتامها، ضرورة أنّ تقوية القوى الحيوانية توجب تضعيف قوى الإنسانية؛ لورود هيئات نفسانية وإذعانات قاصرة قد عقدوا بها قلوبهم، وقد أخذوها من البراهين المسلّمة المتداولة بين عامة الفلاسفة، التي انتزعت من أمور مادية خالية عن الحقّ والحقيقة.

ضرورة أنّ أتقن البراهين في الفلسفة هـ و قـاعدة امـتناع اجـتاع النـقيضين وامتناع ارتفاعها، الذي إليها يرجع امتناع اجتاع الضدّين أيضاً كما حقّق في محلّه. وهذه كما ترئ ناشئة عن المادة، إذ العقل قد استنتجها من عدم إمكان جمع تفاحة مثلاً مع عدمها، أو ارتفاع نفسها وعدمه معاً، فتعلقها ومنشأها هو المادة.

ولعمري إنّ ماكان ناشئاً من المادة كيف يمكن التوصل به للاشتهال والتوصل إلى المعارف الإلهية، التي علمت أنّ لها وجوداً واقعيّاً في عالمها، ولا يكاد يتحقق في عالم المادة؛ لأنّها كما سيجيء مع ما لها من المدارك من الأخبار أنها خارجـة عـن المادة والمدة، بل هي من الموجودات الجرّدة عنها.

نعم البراهين العلمية إنما تفيد حفظ الروح عن الانحراف فيوجب توجهه إليه تعالى فقط، وأمّا درك تلك المعارف بها فلا، ولذا نرى كثيراً من أكابر الفالاسفة يتهافتون في الكلام، فيناقض كلام بعضهم مع بعض في الإلهيّات، فكلّ يختار في علم الله شيئاً على حسب ما يقتضيه دليله، مع أنّ الواقع لا تفاوت فيه، فحينئذ كيف يمكن الركون إلى أدلّتهم لنيل تلك المعارف؟!

ولعمري إن قاطبة أهل الفلسفة غير المهذّبين منهم لا يكادون يصلون إلى المعارف أبداً، ضرورة أنّ طريقها هو تهذيب الروح، وهمو لا يكون إلاّ بالسير الموصل وهو المأثور عنهم بيك لأنهم العارفون بالطريق لا غير، فالعلم النافع لا يحتاج إليه إلاّ بقدار العمل للوصول، فكثيره النافع غير مفيد فضلاً عن غير النافع من الفلسفة وغيرها.

وكيف كان: فأذهانهم مشحونة بهيئات نفسانيّة تمنعهم عن الإخلاص والانقطاع إليه تعالى، وليس ذلك إلّا لتركهم ما أُمروا به من العمل بما يوجب تهذيب النفس، ورسوخهم فيالم يكلّفوا به، بل ربما صار ترسّخ هذه الهيئات العلمية في نفوس بعضهم سبباً للقطع بأنه لا معارف إلّا ما علموه بالفلسفة، ولذا ترى بعضهم يعظّمه كتعظيم القرآن. وهذه الطائفة من الذين عيلون قلباً إليها كما أُشير في المروي عن العسكري الله كما سيأتي من قوله: «علماؤهم شرار خلق الله على وجه الأرض؛ لأنهم عيلون إلى الفلسفة والتصوّف» ضرورة أنّ الظاهر منه هو الذي عيل قلبه إليها بحيث يأخذ منها العقيدة لا من أكمل عقيدته من المدارك الصحيحة، فإنّه لا تضرّه الفلسفة وإن إشتغل بها تعليماً وتعلّماً كما هو ديدن علمائنا على

فمجرّد الاشتغال بها غير مذموم إلّا إذا كان بقصد العقيدة، ولعمري إنّ غير المهذب لا محالة يقع في هذا الخطر، فينبغي لمدرسي الفلسفة أن يمتحنوا تلامذتهم بالأخلاق وحسن العقيدة بأصول الدين، وإلّا فلو كانوا ضعفاء فيهما فلا ريب في أنّ تعليمها أشدّ ضرراً على الدين من السمّ القاتل، حفظنا الله تعالى من ذلك.

ومن هؤلاء من يقطع بأنّه لوكان شيء من المعارف فهو مختصّ بمحمد وآله ﷺ لا يتجاوز غيرهم، ولعمري إنّ هذا هو الفقر الذي يعدهم الشيطان لقوله تـعالىٰ: ﴿الشيطان يعدكم الفقر﴾(١).

نعم: تقدّم وسيأتي أنّ هناك معارف تختص بهم ﷺ إلّا أنّه مع ذلك هناك معارف يصل إليها أولياء الله من المؤمنين في كلّ زمان كما يشير إليه قوله ﷺ في نهج البلاغة: «فما برح لله جلت آلاؤه في البرهة بعد البرهة وفي أزمان الفترات عباد ناجاهم في فكرهم، وكلّمهم في ذات عقولهم، فاستصبحوا بنور يقظة في الأسماع والأبصار والأفئدة».

١ ـ البقرة: ٢٦٨.

ولعمري إنهم لو تأمّلوا في الأخبار الواردة في المعارف، وفي الآيات القرآنية والآفاقية والأنفسية لما وقفوا دون أن يصلوا إلى المقصد، ثمّ إنّك لو تأمّلت في الأخبار المأثورة عنهم بي لرأيت أنّ أغلبها تدعو إلى العمل ولذا قد كثرت عناوين العبادات من الصلاة والصوم والأدعية ليلاً ونهاراً حتى للساعات مع تلك التأكيدات، وليس هذا إلّا لأجل أنّ المقصود لما كان سوق الروح إليه تعالى بحيث يكون الروح سايراً في المعارف بالعمل على طبق الوظائف، فلذا أمروا العباد يكون الروح سايراً في المعارف بالعمل على طبق الوظائف، فلذا أمروا العباد عنهم دون غيرهم، خصوصاً من مثل الفلسفة الموجبة لتشتت البال، وخصوصاً لغير المهذب نفساً، بل نهوا عن التعلّم بما لم يعملوا به، وهذا هو المقصد الأقصى من الشرع.

ثم اعلم أنه ليس المراد من العمل مجرد إتيان الأعبال بالجوارح فقط، بل المراد التيان الأعبال كها ينبغي، وبما هو صادر عمن احتوى على المعارف والحقائق الإلهية، بيانه: إنّ مجرّد دعوى الإيمان أو التشبّث بأغمة الدين عين، ومجرّد الإتيان بصورة العمل الظاهري لا يؤدي إلى مقام الرضوان والوصل والمعرفة بالعزيز الرحمان وان كان العامل هكذا، ربما يكون من أهل النجاة، وممن تشمله العناية الإلهية، فيصير من أهل الجنة كها أشرنا إليه سابقاً، إلاّ أنّه لا يكون من أهل الله وأهل المعرفة وأهل الوصل إلاّ إذا كان عارفاً بطرق المعرفة ويتميز الطريق المجازي الصوري عن الطريق الحقيقي، ضرورة أنّ مجرد الإتيان بالأعبال بدون المعرفة يكون طريقاً مجازياً أي غير حقيقي، وهذا غير موصل إلى المعرفة، وأمّا الموصل فهو الذي يكون بذرها عن معرفة ثابتة في القلب أولاً، ويكون العمل الشرعي بمنزلة السقي لها، فإنّ بلامل الصالح مقروناً بالتقوى والمحبّة والتوجه التام إليه تعالى، فحينئذ يؤدّي هذا بالعمل الصادر عن صاحب هذا القلب المتّصف بتلك الأوصاف المذكورة إلى العمل الصادر عن صاحب هذا القلب المتّصف بتلك الأوصاف المذكورة إلى العمل الصادر عن صاحب هذا القلب المتّصف بتلك الأوصاف المذكورة إلى

السعادة الأبديّة، أي إلى النعيم الأُخروي، وإلى مقام المعرفة به تعالى، وإلى مقام الوصل والفناء عن النفس والبقاء بالرب، فبالعمل الصالح وتكرّره وعدم وجود المعاصي الموجبة لحبط آثارها تصير هذه المعارف راسخة في القلب، وبقوة العمل الموجب لنورانية القلب ترتفع الحجب الظلمانية عن القلب فتحصل المعرفة. وإلى هذا كلّه يشير ما ورد عن الجواد على من قوله: «القصد إلى الله بالقلب أبلغ من أتعاب الجوارح» أي المهمّ هو أمر القلب والقصد به إليه تعالى، وهو لا يكون إلّا بالمعرفة، فالعمل الصادر عن معرفة يوجب الترقي والوصول إلى السعادات الأبدية، فالعمل الصادر عن معرفة يوجب الترقي والوصول إلى السعادات هو المراد من العمل المندوب إليه في السير إلى الله تعالى، وليعلم أنّه ليس المراد أنّ تعلم فنون العلم عن علم صحيح بما يصلحه ويوجب انقطاعه إليه تعالى، ثم اشتغاله بعد نيل الحظ الوافر منه بسائر يصلحه ويوجب انقطاعه إليه تعالى، ثم اشتغاله بعد نيل الحظ الوافر منه بسائر العلوم كلّ على حسب ما يليق به حالاً وزماناً.

ثم إنّ أغلب النزاع الحاصل بين الاعلام بالنسبة إلى المعارف الإلهية كما هو دأب كثير من علماء زماننا إنما هو ناشئ من ذلك.

توضيحه: أنّ دين الإسلام إغّا هو بصدد إيصال الناس إلى أمرين: الأول: العلم الموصل للمعارف.

الثاني: العمل بنحو يوجب اتصاف روح العامل بتلك المعارف التي علمت أنّ لها وجوداً واقعياً قد حكى عنه لسان الشرع كها يدل عليه قوله تعالى: ﴿لَكُلِّ نَسْإٍ مستقرّ وسوف تعلمون﴾(١) ولا يكاد يتضح واقع كثير منها إلّا للعامل بالوظيفة.

ضرورة أنّ الاتصاف بواقعها لا يكون إلّا بالعمل كما سيأتي في بيان الإيمان ومراتبه، من أنّ الإيمان من العمل والعمل من الايمان والايمان عمل كلّه، فالعلم

١ ـ الأنعام : ٦٧.

الأول في أيّ خبر هو العلم بالأحكام وبالمعارف بصورة علميّة، والعلم الشاني المتولد من العمل هو روح المعرفة في أيّ باب بالنسبة إليه، ثم يرزداد هذا الروح العرفاني إلى أن يشتمل بحقيقته الأصلية في ذلك الأمر، فالعرفان الشرعي هو هذا العلم المتولد من العمل وهكذا، لا الأمور المأخوذة من الفلسفة، أو من منتزعات النفس ومكاشفاتها، فإنها لازم أعم للنفس وللروح الكامل بل المكاشفة في الناقص دائماً تكون عن النفس، كما حقق في محلّه، وستجيء الإشارة إليه.

فالمؤمن بالعمل والتعبد يصل إلى مقام يزهر قلبه كالمصباح، فيكشف له الواقعيات فهو يرى ما لا يرى غيره، فحينئذ ترى مَن كثر علمه بالنسبة إلى المعارف المأخوذة من الشرع الأنور، الذي لم يستضئ بنور المعرفة لم تنكشف عنده حقائق المعارف؛ لعدم تهذيب نفسه، فتراه يعارض من هو عالم بها مع العمل، بحيث انكشفت له تلك الحقائق وإن كان لم يعلم كيفيّة بيانه.

وإلى هذين القلبين يشير ما في الكافي بإسناده عن أبي عبدالله على قال: قال لنا ذات يوم: «تجد الرجل لا يخطئ بلام ولا واو خطيباً مسقعاً، ولقلبه أشد ظلمة من الليل المظلم، وتجد الرجل لا يستطيع تعبيراً عمّا في قلبه بلسانه، وقلبه يـزهر كـما يزهر المصباح»(١) فدلّ على أنه يمكن أن يكون الرجل متبحراً في العلم، ومع ذلك يكون قلبه أشد ظلمة من الليل المظلم.

ومن المعلوم أنّ النزاع بينها لا يرجع إلى محصل، ضرورة أنّ هذا المظلم قلبه لا يفهم من كلمات الأحاديث إلّا ما يتصوره بذهنه المظلم، ولا يكاد يصل إلى حقيقة الأمر، والآخر الذي يزهر قلبه كالمصباح قد عرف الحقّ من المعارف، مع أنّ المدرك لهما واحد، ضرورة أنّ كلمات الأئمة عليها كما دلّت عليها الأخبار في الكافي: «لها بطون كالقرآن لا يصل إليها إلّا من شرح الله صدره للإسلام» وإلى هذا يشير بطون كالقرآن لا يصل إليها إلّا من شرح الله صدره للإسلام» وإلى هذا يشير

۱ \_الكافي ج٢ ص٤٢٢.

قوله ﷺ: «ربّ حامل فقه إلى من هو أفقه» فالحامل للحديث يفهم منه شيئاً، والمحمول إليه يفهم شيئاً آخر أدق منه، وقول أمير المؤمنين ﷺ كما في التوحيد في باب الرد على التنوية في حديث طويل إلى أن قال: فقال الرجل: يا أمير المؤمنين كيف لي بأن أعلم أني من المؤمنين حقّاً؟ قال ﷺ لا يعلم ذلك إلاّ من أعلمه الله على لسان نبيه ﷺ وشهد له رسول الله ﷺ بالجنّة، أو شرح الله صدره ليعلم ما في الكتب التي أنز لها الله عز وجل على رسله وأنبيائه، قال: يا أمير المؤمنين ومن يطيق ذلك؟ قال: من شرح الله صدره ووققه له، فعليك بالعمل لله في سرّ أمرك وعلانيتك فلا شيء يعدل العمل (١٠). فهذا الحديث ظاهر في أنه لا يعلم بطون ما في الآيات إلا من شرح الله صدره.

وفي تفسير الصافي، رووا عن الصادق على أنّه قال: كتاب الله على أربعة أشياء: العبارة والاشارة واللطائف والحقائق، فالعبارة للعوام، والإنسارة للخواص، واللطائف للأولياء، والحقائق للأنبياء، فلا يكاد يتوجه إلى الاشارات، وإلى اللطائف والحقائق إلا الخواص والأولياء.

والحاصل: أنّ الناس بهذا اللحاظ على قسمين:

الأول: مَن شرح الله قلبه للإسلام.

والثاني: مَن يكون قلبه أشدٌ ظلمة من الليل المظلم كما علمت ذلك عن الصادق الله.

وإلى الأول يشير أيضاً ما في نهج البلاغة: «عباد الله، إنّ مِن أحبّ عباد الله إليه عبداً أعانه الله على نفسه، فاستشعر الحزن، وتجلبب الخوف، فزهر مصباحُ الهدى في قلبه، وأعدّ القِرى ليومه النازل به، فقرّب على نفسه البعيد، وهوّن الشديد، نظر فأبصر، وذكر فاستكثر، وارتوى من عذب فراتٍ، شهّلت له موارده، فشرب نهلاً،

١ ـ التوحيد ص٢٦٩.

وسلك سبيلاً جَدداً، قد خلع سرابيل الشهوات، وتخلّى من الهموم، إلا همّاً واحداً انفرد به، فخرج من صفة العمى، ومشاركة أهل الهوى، وصار من مفاتيح أبواب الهدى، ومغاليق أبواب الردى، قد أبصر طريقه، وسلك سبيله، وعرف مناره، وقطع غياره، واستمسك من العُرى بأوثقها، ومن الحبال بأمتنها، فهو من اليقين على مثل ضوء الشمس، قد نصب نفسه لله سبحانه في أرفع الأمور، من إصدار كلّ وارد عليه وتصيير كلّ فرع إلى أصله...»(١).

وما فيه أيضاً: «قد أحيا عقله، وأمات نفسه، حتى دق جليله، ولطف غليظه، وبرق له لامع كثير البرق، فأبان له الطريق، وسلك به السبيل، وتدافعته الأبواب إلى باب السلامة، ودار الإقامة، وثبتت رجلاه بطمأنينة بدنه في قرار الأمن والراحة، بما استعمل قلبه، وأرضى ربّه»(٢).

وما فيه أيضاً، أما بعد: «فإنّ الله سبحانه وتعالى جعل الذكر جلاء للقلوب، تسمع به بعد الوقرة، وتُبصر به بعد العشوة، وتنقاد به بعد المعاندة، وما برح لله عزّت آلاؤه في البرهة بعد البرهة، وفي أزمان الفترات، عباد ناجاهم في فكرهم وكسلمهم في ذات عقولهم، فاستصبحوا بنور يقظة في الأبصار والأساع والأفئدة...»(٣).

وما فيه أيضاً: «هجم بهم العلم على حقيقة البصيرة، وباشروا روح اليقين، واستلانوا ما استوعره المترفون، وأنسوا بما استوحش منه الجاهلون، وصحبوا الدنيا بأبدان أرواحها معلقة بالحلّ الأعلىٰ»

فن كان من اليقين على مثل ضوء الشمس لما ارتوى من عذب فرات علم آل

١ \_نهج البلاغة الخطبة ٨٧.

٢ \_نهج البلاغة الخطبة ٢٢٠.

٣-نهج البلاغة الخطبة ٢٢٢.

عمد ﷺ، فلا محالة له شأنية أن ينصب نفسه في أرفع محل؛ لتصيير كلّ فسرع إلى أصله، ولبيان جواب الاسئلة المشكلة جدّاً، فنرى يتكلم بالحكة بما يتعجب منه الحكماء، كيف لا يكون كذلك، وقد أصبح بنور يقظة في سمعه وبصره وفؤاده؟ فهذا الذي قد شرح الله صدره، يعلم ويفهم من الآيات والأخبار بطونها وما لا يكاد يفهمه غيره، وعليه فكيف يجوز لمن قلبه مظلم بأشدّ الظلمة يعارض هذا الرجل الكامل؟ ضرورة أنّ الجاهل يعارضه مستدلاً بما يفهمه من الأدلة مع ظلمة قلبه، وذاك الكامل يفهم من هذه الأدلة نفسها ما هو أدق، ولا يكنه تفهيمه له، فلا محالة تقالمارضة بلا علاج.

فإن قلت: فما الخرج؟ قلت بأمرين:

أحدهما: ما هو وظيفة للجاهل.

والثاني: ما هو وظيفة للكامل.

أما وظيفة الجاهل أي الأول: أنّه لابدّ من أن يردّ على غيره بما له من الحكمات من الأدلة الشرعية، وأمّا لو ألق إليه كلام لم يفهمه، أو فسّر له كلام بما لا يقبله، وليس على ردّه دليل محكم من الشرع، فلابدّ له من السكوت وترك العناد والجادلة وردّ علمه لأهله، لما علمت في حديث علل الشرايع من أنّ الإنكار لما لا يعلم، لعلّه يوجب تكذيب الله تعالى فوق عرشه، وما في حديث جابر من أنّ الإنكار هو الكفر.

ضرورة أنّ القلب قبل تصفيته بذكر الله تعالى يكون معانداً للحقّ كها دلّ عليه قوله ﷺ في النهج: أما بعد: «فإن الله سبحانه جعل الذكر، الخ» فن لم يصفّ نفسه فبمقتضى طبعه معاند لما لا يفهمه من الحقّ، إلّا أنّ عقله لو أحياه يحكم بأن لا ينكر ما لم يعلمه حتى يتبين له. إلّا إذا كان له دليل محكم من الشرع، وإليه يشير ما في تحف العقول عن الصادق ﷺ من قوله: «وليس للجاهل بحث على العالم» وسيأتي لهذا مزيد توضيح فيا بعد إن شاء الله وحينئذ فلابد من السكوت والاشتغال

بالعمل إلى أن يتبيّن له الأمر، ويقرّ على الأمر بما هـ و عـليه إجمالاً، ولا يـقول بالتفصيل الا اذاكان له دليل محكم.

وأما وظيفة الكامل أي الثاني: فعليه أولاً بكتان ما علمه الله من الأسرار، ضرورة أنّ العبد إذا أفشى السرّ وقع في الخطر مضافاً إلى تضييعه العلم.

فني الكافي بإسناده عن أبي عبيدة الحذّاء قال: «سمعت أبا جعفر الله يقول: والله إنّ أحبّ أصحابي إليّ أورعهم وافقهم وأكتمهم لحديثنا. وإنّ أسوءَهم عندي حالاً، وأمقتهم للذي إذا سمع الحديث ينسب إلينا ويروى عنا فلم يقبله واشمأز منه، وهو لا يدري لعلّ الحديث من عندنا خرج، وإلينا أسند، فيكون بذلك خارجاً من ولايتنا».

وفيه بإسناده عن معلى بن خنيس قال: قال أبو عبدالله ﷺ: «يا معلى أكتم أمرنا ولا تذعه» إلى أن قال: «يا معلى من أذاع أمرنا ولم يكتمه أذله الله به في الدنيا». الحديث.

فدلٌ هذا الحديث وما قبله على أنّ الإفشاء لغير الأهل موجب للخروج من الولاية، وللذلة في الدنيا، ويستفاد من قوله: «وكفّر من دان بــــ» في حــــديث أبي عبيدة ما قلنا في الأمر الأول من عدم جواز الإنكار لما لا يعلم.

والحاصل: «أنه لابدٌ من الكتان إلاّ عن أهله، ولعلّه الوجه في سكوت الأعُمّه الله الله الله الله عن التصريح بالمعارف؛ لعدم قابلية العامة لفهمها، بل أمروا بالرفق مع الناقص.

فني الكافي عن عبدالعزيز القراطيسي قال: قال لي أبو عبدالله على «يا عبدالله على الله عبد الله عبد العزيز إنّ الإيمان عشر درجات» إلى أن قال على «فلا تسقط من هو دونك فيسقطك من هو فوقك، وإذا رأيت من هو أسفل منك بدرجة فارفعه إليك برفق، ولا تحملن عليه ما لا يطيق فتكسره، فإن من كسر مؤمناً فعليه جبره» فيعلم منه أنّ بيان دقائق العلوم للناقص ربما أوجب كسره وخروجه من الدين، إمّا لما تقدم

من قوله ﷺ: «فيكون بذلك خارجاً من ولايتنا» لمجرد الإنكار له، وإما لأنه يوجب رفع يده عها بيده من الدين كها نراه عن بعض.

فلابد لمن بصّره الله تعالى، من الرفق ولا يكسر المؤمنين كها هو دأب كثير من المتعرفة، فإنّم لما لم يدعوا الكلام مع الناس مما لا يفهمون، فينكر عليهم، ويصير هذا سبباً لعدم ترقيهم في تلك المعارف، وأن يقف بهم السير فيحرموا عن المعارف، ولعلّ هذا يكون المراد من قوله: «فإن مَن كسر مؤمناً فعليه جبره».

ولعمري إن إطلاق القول في المعارف قولاً وكتباً كها هو المتعارف في زماننا، هو الموجب لتحقق النزاع بين الناس، بل وبين الأعلام، وأما لو تكلم كل بما يفهمه مخاطبه، وجعله يترقى بما بين له من الشرع، لما جحد المعارف أحد، فيمكن أن يكون وزر محروميّتهم عن المعارف على هؤلاء المذيعين للأسرار، على أنّه لا يمكن للبصير أن يتكلّم بما يبين حقيقة الأمر لغير البصير، كيف وقد علمت قوله على قدر عقوله».

وأيضاً في توحيد الصدوق بإسناده عن أبي عمر السعداني: أنّ رجلاً أتى أمير المؤمنين على فقال: يا أمير المؤمنين، إني شككت في كتاب الله المنزل، فقال على له: ثكلتك أُمّك، وكيف شككت في كتاب الله المنزل؟ ثم ذكر الرجل موارد شكّه من الكتاب وأجاب على عنها، إلى أن قال على: «وليس كلّ العلم أن يستطيع صاحب العلم أن يفسّره لكلّ الناس؛ لأنّ منهم القوي والضعيف، ولأنّ منه ما يطاق حمله ومنه ما لا يطاق حمله، إلّا أن يسهّل الله له حمله وأعانه عليه من خاصة أوليائه» الحديث.

فالمستفاد منه أنّه لا يمكن بيان حقّ العلم لغير القوي إلّا إذا كان من خاصة أوليائه، على أنّ الاعتبار يقضي بعدم إمكان البيان حقيقة لكلّ أحد، ضرورة أنّ الروح الضعيف، الذي هو أسير لصفات النفس يكون مادياً وملحقاً بها عرفاً، والأمر المادي محدود بجدود كثيرة، وعالم المادة أضيق العوالم، فالتعبير عن المعارف

بما لها من التوسعة في عالمها بالألفاظ في مقام البيان، إنّما هو بنحو يمكن تفهيمها في هذا العالم ولو بضرب من الجاز والمشابهة، ولذا لا يقدر على هذا التعبير إلّا الكامل الحقيق، العارف بسنخيّة المشابهة المفهمة، وأما غيره فلا يمكنه ذلك.

ولذا نرى كثيراً من المتعرفة والصوفيّة (لعنهم الله) يخبرون عن أمور تخالف الضروريات من الدين، وليس هذا إلّا لقصورهم عن الكمال كها سيأتي الإشارة إليه، هذا مع أنّ حقيقة بعض المعارف لا يمكن بيانها أصلاً، ولا يعلمها إلّا من يسري روحه في العوالم العلوية ففيها يرى من عظمته وأنوار جلاله وجماله ما يبهر عقله، ويجار لبّه.

وإلى ما قلنا من عدم إمكان بيان بعضها يشير قوله تعالى: ﴿ فلا تعلم نفس ما أخفى لهم من قرة أعين ﴿ ضرورة أنّ المصداق لقرة أعين كان معلوماً عنده تعالى، وإغا لم يبيّنه لقصور هذا العالم عن إمكان البيان فيه، لا لعدم قدرته تعالى، نعم: هو قادر بجعل الدنيا آخرة ثم بيانها.

وفي الحديث: «أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر علىٰ قلب بشر» ولعمري إنّ ما كان كذلك، كيف يمكن بيانه إلّا إذا انـشرح الصدر للإسلام؟!.

هذا بل لابد للإنسان لنفسه أيضاً من أن يتعامل معها بالرفق عملاً وعقيدة، فلا يعتقد إلّا بما عليه المحكم من الدليل على حسب فهمه، ضرورة أنّ السير الموصل هو ما كان عن دليل محكم شرعي، وإلّا انحرف، ولا يكون العلم إلّا مما خرج منهم عليه، قال الصادق على لحكم بن عيينة وصاحبه: «شرّقا وغرّبا فلا تجدان علماً صحيحاً إلّا شيئاً خرج من عندنا» ولا يعمل أيضاً إلّا بما يحفظ معه الرفق على نفسه.

فني الكافي بإسناده عن أبي عبدالله على قال: «لا تكرهوا إلى أنفسكم العبادة»

وروي عن أبي جعفر على: «إن هذا الدين متين فأوغلوا فيه برفق» أي فادخلوا (١٠).
والحاصل: أنه لابد من الرفق على نفسه وعلى غيره، وإلا كسر غيره ونفسه،
فيحرم عن الترقي، بل اللازم هو السير الروحي بالعمل على طبق ما قرر له من
العبادة بما ثبت له من المسلّمات والمحكمات الشرعية، فمن أخذ بهذه المسيرة فلا
عالة تنكشف له الحقائق والمعارف شيئاً فشيئاً، هذا والعجب من بعض الفلاسفة
وبعض المتعرفة كيف أنهم يتكلّمون في ذات الله تعالى مع النهى عنه.

ضرورة أنّ البحث في علمه تعالىٰ الذي هو عين ذاته المقدّسة بحث عن الذات، إلّا أن يقال: إنّ البحث عنه يرجع إلىٰ بيان كيفيّة تعلّقه بالمعلومات، وهذا خارج عن الذات. فتأمل فإنه دقيق غامض موجب للمزلّة. عصمنا الله تعالىٰ من الزلل.

فني توحيد الصدوق بإسناده عن المفضل بن عمر قال: قال أبو عبدالله على: «يا مفضّل مَن فكر في الله كيف كان هلك، ومَن طلب الرياسة هلك».

ضرورة أنّ ذاته تعالىٰ لا تحيط بها الأوهام، بل هو محيط بها، فكيف يـصير محاطاً بها؟ علىٰ أنّ سنخ ذاته تعالى مخالف لسنخ الخلق، فقد دلّت أخبار كثيرة على أنّ الله خلو من خلقه، وخلقه خلو منه، فكيف يمكن تماسّ المخالف؟ مـع المخالف وسيأتي في بابه بيانه. نعم لمعرفته تعالىٰ معنىٰ ستأتى الإشارة إلىٰ بيانها.

والحاصل: أنّ غير البصير بأمر من المعارف لا يصحّ له الكلام فيها فضلاً عن الذات العليا، فهو ممنوع عنه مطلقاً حتى للبصير، ولا يكاد يتكلّم غير البصير إلّا بنحو الجدل والمخاصمة، ولا يخاصم إلّا من ضاق صدره.

فني التوحيد بإسناده عن كليب بن معاوية قال: قال أبو عبدالله ﷺ: «لا يخاصم إلّا من ضاق بما في صدره».

والحاصل: أنّ غير البصير إذا أراد البصيرة فلابد له مضافاً إلى عدم إنكاره للمعارف الالهية، ضرورة أنّ الإنكار هو المانع الوحيد لانفتاح باب بصيرة القلب

١ ـ الكافي ج٢ ص٨٦.

من التأمل في الآيات القرآنية والأخبار المنبّهة والأدعية المأثورة عنهم هي فإنها مشحونة بالمعارف، التي لو تأمل فيها متأمل لصدقها بعد قبوله أصول الدين، وعدم اتّصاف روحه بالإنكار.

ثمّ إنّ الفرق بين البصير وغيره مع وضوحه من جهات، أنّ غير البسمير وإن آمن بالله بل علم قليلاً من المعارف إلّا أنه يعبد الله من وراء حجاب فهو من حيث إيمانه من المحسنين، ولعلّم إليهم يشير ما روي عنه ﷺ إنّه سئل عن الإحسان فقال: «أن تعبد الله كأنّك تراه فإن لم تكن تراه فإنّه يراك».

وأما البصير فيقول سيدهم: «ما رأيت شيئاً إلّا ورأيت الله قبله ومعه وبعده» ويقول: «لم أعبد ربّاً لم أره».

نعم: المراد من الرؤية رؤية القلب كها سيأتي تحقيقها، فالبصير يعبده على نحو مفاد \_إنّ \_فيعبده تحقيقاً، وغيره يعبده علىٰ مفاد \_كأنّ \_اطميناناً واعتقاداً لا مشاهدة قلبيّة.

ومنها: أنّ غير البصير لما كان غير مهذب القلب، وراكناً إلى الدنيا ومحباً لها، وهو بعد أسير لصفات النفس، فلا محالة تكون هذه الصفات مانعة عن؛ استفادته البصيرة من الآيات، توضيحه: إنه وإن قبل بعض المعارف، بل واشتمل على بعضها أيضاً، لكنّه لمكان هذه الأوصاف لا يكاد تسري آثار أعمالهم الصالحة إلى القلب؛ ليستفيدوا بها المعارف فلا تكون الصلاة لهم معراجاً، ولا موجبة لتركهم الفحشاء والمنكر على حسب حالهم، ولا يكون وجود هذه الصفات بما هي مانعة عن تأثير العبادات في قلبهم، وعدم تأمّلهم في الآيات إلا لضعف اليقين بالمبدإ والمعاد، وإلا فلو عظم الخالق في أنفسهم لصغر ما دونه في أعينهم.

فلعمري إنّ المـوجب الوحيد للتبصر هو التوجه إليه تعالى، إلىٰ أن يزول عن قلبه ما سواه، رزقنا الله ذلك بمحمد وآله ﷺ.

القسم الثاني من القسمين المشار إليها: من قد بلغ إلى غاية البصيرة وانفتحت

بصيرة قلوبهم بالعمل الصالح، فهم واجدون لفعلية الاستعدادت التي كانت كامنة فيهم، فهم متمكنون من الانقطاع القلبي عن هذه النشأة الدنيويّة بأسهل وجه كها علمت من قوله ﷺ: «واستلانوا ما استوعره المترفون» ومن الاتيان بالوظائف، بل لا يكاد يفتر أحد منهم من أقل هذه الأعهال الصالحة ثواباً، ومن الإخلاص إليه تعالى حققة.

وبهذه المرتبة التي يأتي توضيحها وتقدّم بيانها سابقاً أيضاً، يمكنهم شهود ما وراء هذه النشأة، وشهود أنوار الجهال والجلال، ولعمري إنّ هذه درجة تلي درجة الأنبياء؛ ولذا سميت بدرجة المقربين؛ لقربهم إليه تعالى، وإلى المقربين من الأنبياء والأوصياء.

ثم إن هؤلاء منهم من بلغ هذه الدرجة بالتعبد من دون واجديته لسائر العلوم، بل اكتفوا من العلم بما يصلحهم فقط، فهؤلاء وإن كانوا كاملين، إلاّ أنّهم لا يكنهم تربية غيرهم من الناقصين؛ لعدم إحاطتهم بما يربّيهم من ساير العلوم، وأما كال أرواحهم فلا يكاد يستفيد منه الناقص، بل لابدّ من الحدّ الوسط بينها؛ ليأخذ الوسط من هذا الكامل ويعطى الناقص كما لا يخفى.

ومنهم: الذين فازوا بالحسنيين فعلموا ظاهر الشرع وباطنه مع بلوغهم إلى الكمال الأقصى، فهؤلاء هم الكاملون بقول مطلق، ويمكن الاستفادة منهم إلا أنّهم أقلّ من الكبريت الأحمر، ولعلّه إلى هذه الأقسام يشير ما ذكره الشهيد (رحمه الله تعالى) في بيان أقسام العلماء، فقد تقدم كلامه بتامه فراجعه.

هذه جملة من الأقسام للناس، ولعلّه يوجد هناك أقسام أُخر متوسطات بين تلك الأقسام كما لا يخفي.

ثم إنّ الشارع لم يهمل هذه الأقسام، بل له بالنسبة إلى أي قسم منهم خطاب يتوجه إليه، ولكلّ منهم عمل لا يمكن حصوله من القسم السابق عليه بدون العكس، فنرى أنّ القسم الثاني منهم يكون له من الخطابات والعتابات ما لم يكن للقسم الأول من المنكرين له تعالى، بل ربما اقتصر للأول بمجرد قول لا إله إلاّ الله محمد رسول الله على ولى الله، بل بمجرد الإقرار بالتوحيد في بعض كما لا يخني.

وهذا بخلاف القسم الثاني فانه ربما جعل لهم مضافاً إلى الأعبال السياسات الشرعيّة كما ينبئ عنها كتاب الحدود، بل ويجعل لهم أحكاماً مستحبّة مؤكّدة لم تكن لفيرهم، ونرى أنّ الشارع يُكنّ تلك الأعبال العبادية مطلقاً وترك المحرمات في قلوبهم بالوعد بالجنة والوعيد من النار، وهكذا بالنسبة إلى الطائفة الشالثة والرابعة يشتد الأمر والتكليف من لزوم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بالنسبة إلى غيرهم، ومن لزوم تبليغ الأحكام للجاهلين، ومن اشتالهم على الأخلاق الحميدة من الصبر على الأذى وغيره في ترويج الدين، وفي تربية نفسه بما لا يكون على غيرهم.

ثم نرى أنه تعالى يعامل مع الطبقة الأخيرة من الكاملين بما لهم من القسمين خصوصاً الأخير منها، ما لم يعامل مع غيرها فنرى أنه تعالى يحتهم على ترك أمر لم ينه عنه غيرهم كقوله لداود على: «فإنّما أبحت الشهوات لضعفة خلقي، فما بال الأقوياء أن ينالوا الشهوات فإنّما تنقص حلاوة مناجاتي».

والحاصل: أنه رب مباح للسابقة يكون منهياً عنه للأخيرة، ولذا قيل: «حسنات الأبرار سيئات المقربين» ثم إن هذه الدعوة الأكيدة منه تعالى تكون لكل أحد إلا أنه لم تكن لمن قبل هذه الطائفة، لقصورهم، وإلا فجميع الخطابات الشرعيّة إنما هي بداعي إيصال العبد إلى مقام الخلوص إليه ومقام معرفته، ولا يوجد كلام في الكتاب أو في السنة من أي باب فرض إلا وهو مسوق بهذا الداعي، إلا أنّ أهل البصيرة يدركون هذا الأمر لا محالة.

فعلم مما ذكرنا: أنّ المراد من قولهم: إنّ حديثنا صعب مستصعب يشير إلى تلك المعارف الخفيّة، وسيجيء توضيحها قريباً.

خاتمة: قد علمت من الأحاديث السابقة أهمية أمر الولاية بما لها من المعنيين

فاعلم: أنه ربما يتوهم أنّ الخترعات التي الترمت بها الفرقة الضالة من الصوفية داخلة في واقع تلك الأحاديث مع أنه من البطلان بمكان من الوضوح فلابد من بيان ما يندفع به هذا التوهم.

فنقول مزيداً على ما مرّ من الكلام وتوضيحاً له قد علمت فيا سبق:

أنّ لهذا الدين معارف جمّة لا يكاد يصل إليها إلّا من سبقت له من الله الحسنى، ولا يكون إلّا لمن استجابوا لدعوة ربّه لقوله تعالى: ﴿للنذين استجابوا لربّهم الحسنى ﴾ (١) ومن شرح الله صدره للإسلام. وإن الغرض من إرسال الرسل، وإنزال الكتب هو سوق الناس إليها، وليتسبّبوا بها إلى تحصيل معرفته تعالى، التي هي المقصود من الخلق، قال الله تعالى: ﴿وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴾ (١) ولا يكاد تحصل العبادة له تعالى كما ينبغي له إلا بمعرفته تعالى.

قال الله تعالى لنبيّه ﷺ ليلة المعراج في حق الكاملين العارفين: «ويـعظّمونني حقّ عظمتي» فصح تفسيره بقولهم ﷺ: أي ليعرفون.

ويشير إليه ما رواه في تفسير الصافي عن الصادق ﷺ: خرج الحسين بن علي ﷺ على أصحابه فقال: «أيها الناس إنّ الله جلّ ذكره ما خلق العباد إلّا ليعرفوه، فإذا عرفوه عبدوه، وإذا عبدوه استغنوا بعبادته عن عبادة من سواه، فقال له رجل: يابن رسول الله بأبي أنت وأُمي ما معرفة الله؟ قال: معرفة أهل كلّ زمان إمامهم، الذي تجب عليهم طاعته» فعلم منه أنّ المقصود الوحيد من الخلق هو المعرفة به تعالى.

ثم إنّ تفسيره على معرفة الله بمعرفة الإمام، فلأنه لما كانت معرفته على مستلزمة لمعرفته على مستلزمة لمعرفته معرفتهم، أو أنّ معرفته تعالى لا تكون ابتداءً إلّا من طريق معرفتهم، أو أنّ معرفتهم وجه الله، ومَن قصده

١ ـ الرعد : ١٨.

۲ ـ الذاريات : ٥٦.

توجّه بهم، أو أنّ معرفته تعالى منحصرة في بيانهم، وهو لا يكون إلا بعد معرفتهم؛ لِعدم معرفة غيرهم معرفة الله ولبيانها، فصحّ التعبير عن معرفته تعالى بقوله على: «معرفة أهل كل زمان إمامهم».

ويمكن أن يكون الوجه في ذلك أن المخاطب لم يكن أهلاً لتفهّم معنىٰ معرفة الله تعالىٰ، ففسّرها على باللازم لها من معرفة الإمام على وسيجيء له مزيد توضيح في محلّه إن شاء الله تعالىٰ.

ولا ريب أنّ لتلك المعارف طريقاً يوصل السالك فيه إليها، وهو ما بيّنه الكتاب الكريم وفسّر ته العترة الطاهرة لا غير، ثم إنّ ما بيّنه الشرع المبين يرجع إلى قسمين: الأول: بيان الأحكام بما لها من الأقسام الخسسة، ومن الأمور الأخلاقيّة وغيرها.

والثاني: بيان ما به كيفية العمل الموصل إلى تلك المعارف.

أما الأول: فالمتكفّل لبيانه هو الكتب الفقهية والأخلاقية.

وأما نفس تلك المعارف فقد علمت أنّ لها وجوداً واقعيّاً قد حكى عنه لسان الشرع من الكتاب والسنة، كها صرّح به قوله تعالى في سورة الأعراف: ﴿ولكلّ نبإ مستقرّ وسوف تعلمون﴾ أي أن لكلّ نبإ أخبر به الله أو الرسول مستقرّ في نفس الأمر، ومن المعلوم أنه لا طريق إليه إلاّ بالعمل على وفق ما بيّنه الكتاب، فالعمل هو الواسطة بين التعلم والوصول إليه، ويتوقف العمل على العلم بالأحكام المتوقف عليها العمل.

وهذا العلم هو المقصود من تعبيرهم عن العلم المقصود لغييره بعلم الظاهر والشريعة، وعن المجصوع بعلم الخكة، والشريعة، وعن المجموع بعلم الحكمة قال الله تعالى: ﴿ومن يؤت الحكمة فقد أُوتي خيراً كثيراً ﴾(١) ومن تقسيمهم العلم إلى: علم الشريعة وعلم الطريقة وعلم الحقيقة، ضرورة أنّ المراد من علم الظاهر

١ \_ البقرة : ٢٦٩.

والشريعة هو العلوم المتلقاة من الشرع بداعي سوق العباد إليه تعالى؛ ولذا يكون مقصوداً لغيره.

والتعبير عنه بعلم الظاهر أو بالقشر كها في كلهات بعضهم، فإنما هو بلحاظ أنه لما كان واقع الدين ونفس المعارف الإلهية محفوظاً بظاهره فعبروا عن الحافظ له بالظاهر، كها عبروا عن الواقع بعلم اللّب والحقيقة، فكلّ أحد لا محالة له ظاهر من الشرع، فإن كان ظاهره سقيماً يكشف عن أنّ باطنه أيضاً كذلك.

ضرورة أنّ ظهور الباطن بآثار الظاهر حتى قيل: إنّ الظاهر عنوان الباطن فإن كان صحيحاً فباطنه أيضاً كذلك، إلّا أنه مع ذلك قد يكون حسن الظاهر أعم من حسن الباطن كها ستجيء الأخبار الدالة عليه، فحينئذ عبّروا عن الظاهر بالقشر، ضرورة أنّ القشر كها يوجب عدّ الشيء في عداد الصحيح من نوعه إذا كان صحيحاً بظاهره، ولا يبدي باطنه وإن كان فاسداً، فكذلك من اشتمل على ظاهر الشرع فهو محكوم بالإيمان ظاهراً، وإن لم يعلم صحة باطنة وعدمها، كها لا يخفى، وإن أريد غير ما ذكر فهر دود جدّاً.

وكذلك المراد من علم الطريقة هو العلم بكيفية المشي على الطريقة المحمدية ﷺ ولا نعني منه غير هذا كما يشير إليه قوله تعالى: ﴿ وَأَلُو استقاموا على الطريقة لأسقيناهم ماءً غدقاً ﴾ (١) فني مجمع البيان: والأولى أن تكون الاستقامة على الطريقة محمولة على الاستقامة في الدين والإيمان؛ لأنها لا تطلق إلاّ على ذلك، أقول: أي استقامة عملية بأن يكون ثابتاً في العمل على طبق الوظائف الدينية إلى أن قال ﷺ: وفي تفسير أهل البيت ﷺ عن أبي بصير قال: قلت لأبي جعفر ﷺ قول الله ﴿إِنَّ الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا ﴾ قال: هو والله ما أنتم عليه، ولو استقاموا على الطريقة لأسقيناهم ماءً غدقاً، وعن بريد العجلي عن أبي عبدالله ﷺ قال: معناه لأفدناهم علماً كثيراً يتعلمونه من الأئمة، انتهى كلامه.

١ \_ الجن : ١٦.

أقول: وإليه يشير أيضاً قوله تعالى: ﴿فاستقم كما أُمرت﴾ وما في الكافي تحت عنوان: إنّ الطريقة التي حتّ على الاستقامة عليها ولاية على ﷺ بإسناده عن يونس بن يعقوب، عمّن ذكره، عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى: ﴿وألو استقاموا على الطريقة لأسقيناهم ماءً خدقاً﴾ قال: يعني لو استقاموا على ولاية علي بن أبي طالب أمير المؤمنين والأوصياء من ولده ﷺ وقبلوا طاعتهم في أمرهم ودينهم؛ لأسقيناهم ماءً غدقاً يقول: لأشربنا قلوبهم الإيمان بولاية على والأوصياء.

وفي نهج البلاغة في مدح النبيّ ﷺ: ولقد قرن الله به ﷺ من لدن أن كان فطيماً أعظم ملك من ملائكته يسلك به طريق المكارم ومحاسن الأخلاق.

وفيه أيضاً تنبيهاً لعقيل: فظنّ أني أبيعه ديني وأتبع قياده مفارقاً طريقتي.

وفيه أيضاً في ذم المفارقين عن الطريقة: ولو فكروا في عظيم القدرة وجسميم النعمة لرجعوا إلى الطريق.

وفي توحيد الصدوق ﴿ بإسناده عن الحارث الأعور قال: خطب أمير المؤمنين ﷺ إلى أن قال ﷺ: وأعينوا أنفسكم بلزوم الطريقة المستقيمة وهجر الأمور المكروهة، وقال ﷺ في دعاء مكارم الأخلاق: اللهم أسلك بي الطريقة المثلى.

فعلم أنّ المشي على طبق الوظائف الشرعية بأجمعها هو المراد من الطريقة لا غير، والعلم المتكفّل لبيانها بهذا اللحاظ يسمى بعلم الطريقة، وسيجيء لهذا مزيد توضيح.

والمراد من علم الحقيقة هو وجدان واقع المعارف الإلهية قلباً، التي يكون أخصّها هو معرفته تعالى، وهو نور يقذفه الله في قلب من أراد أن يهديه، ولا يصل إليها إلّا من سبقت له من الله الحسنى، ولا يكون لأحد فيه الصنع، كما تدل عليه الأخبار الآتية في محلّه.

ضرورة أنّ المشي على الطريقة المستقيمة إنما هو يوجب الاشتال على مراتب

الدين على ما تقدم وما يأتي بيانها، وأما معرفته تعالى فلا يكون معلولاً لشيء، نعم، المؤمن الكامل قابل لأن يقذف الله تعالى نور معرفته في قلبه.

والحاصل: أنّ حقيقة معرفته منه تعالىٰ لا غير، ولا يكون إلّا لأخصّ أوليائه قال ﷺ: يا مَن دلّ علىٰ ذاته بذاته، فلا دليل علىٰ معرفته إلّا به.

إذا علمت هذا فاعلم: أنّ تلك المعارف التي أشير إليها إجمالاً وتأتي تفصيلاً قد خفيت على كثير من الأفاضل بل العلماء، والوجه فيه عدم التمييز بين حقها وباطلها إذ قد اشتبه بعضها مع بعض الخترعات من الصوفية (عليهم لعائن الله أبد الآبدين) وحينئذ فخاف الخوض فيها من لم يتبع مظانها الحقيقية وهي كلمات أهل بيت العصمة عين وحيث إنّ الأغلب غير عاملين بالوظائف الموصلة إليها مع أنّه لا يكاد يفهمها إلّا من كان مهذّباً بالعلم والعمل كها علمت، ولذا تخلّوا عنها واكتفوا ببعضها الذي لا سرة عليه ولم يتجاوزوا عنه شيئاً.

وهذا من مفاسد اختلاط الحق بالباطل، ضرورة أنه لم يـزل مـنذ بـعث الله النبي على الله لله يتهم الباطلة الردية ما هو أهون من نسج العنكبوت وستروابها محض الحق، ولكنّ الله تعالى يحقّ الحق بكلهاته ولوكره الكافرون.

قال ﷺ في نهج البلاغة: «إِنّما بدء وقوع الفتن أهواء تتبع، وأحكام تبتدع، يُخالفُ فيها كتابُ الله، ويتولّى عليها رجاله رجالاً على غير دين الله، فلو أنّ الباطل خلص من مزاج الحقّ لم يخف على المرتادين، ولو أنّ الحقّ خلص من لَبس الباطل، انقطعت عنه ألسن المعاندين، ولكن يؤخذ من هذا ضِغث، ومن هذا ضِغث، فيمزجان، فهنالك يستولي الشيطان على أوليائه، وينجو ﴿الذين سبقت لهم من الله الحسنى ﴾ (١).

هذا ولكن الحق وإن لم يزل تعارضه أهوية المبطلين، إلَّا أنه واضح لأهل

١ \_نهج البلاغة، الخطبة /٥٠.

التقوى واليقين، ولا يكاد يضر هذا الخلط بين الحق والباطل إلا بالذين يعلمون ظاهراً من الحيوة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون، فيتجلّى الباطل عندهم بصورة الحقّ تارة، والحقّ بصورة الباطل أُخرى، فهم في ريبهم يترددون، وليس إلا لتركهم ما أُمروا أن يأخذوا به من متابعة العترة وكلماتهم، ورسوخهم فيا لم يكلّفوا به من ركونهم إلى اصطلاحاتهم النفسانية، ولذا قد تَخلّوا عن المعارف عملاً بل وعلماً.

فلذا أصبحنا ولا نرى من تخلّق بأخلاق الله تعالى، ونال من المعارف الإلهية واقتدى بسنة نبيّه والأثمة الطاهرين الله للكون لنا سلواً في مصيبات الدهر وهزاهز الزمان، ومرجعاً لنيل تلك المعارف، فالمشتكى إليه تعالى، وها نحن في زمان لا يزداد الحقّ فيه إلّا إدباراً، والباطل فيه إلّا إقبالاً.

إذن علمت من مطاوي ما ذكرنا أنّ المعارف الإلهية قد اشتبه بعضها مع بعض المخترعات من الصوفية (لعنهم الله) فلابدّ أولاً من ذكرهم وذكر معتقداتهم إجمالاً بنحو يمتاز الحقّ عن باطلهم، فنذكر أولاً الأخبار الواردة في هذا الموضوع، ثم نردفه بما يحتاج إلى الكلام؛ لتمييز الحقّ عن باطلهم، فنقول وعلى الله التوكل:

في سفينة البحار، عن البزنطي وإسمعيل بن بزيع، عن الرضا على قال: «من ذكر عنده الصوفية ولم ينكرهم بلسانه وقلبه فليس منّا، ومن أنكرهم فكأنما جاهد الكفار بين يدي رسول الله على الله على الله عليه الله على ا

وفيه عن البرنطي أنّه قال: قال رجل من أصحابنا للصادق جعفر بن محمد الله قد ظهر في هذا الزمان قوم يقال لهم الصوفية فما تقول فيهم؟ قال: «إنّهم أعداؤنا، فن مال إليهم فهو منهم ويحشر معهم، وسيكون أقوام يَدّعون حبّنا، ويميلون إليهم، ويتشبهون بهم، ويلقبون أنفسهم بلقبهم، ويؤولون أقوالهم، ألا فمن مال إليهم فليس منّا وإنا منه براء، ومن أنكرهم وردّ عليهم كان كمن جاهد الكفار بين يدي رسول الله عليه اللهم، اللهم المناه بين المناه بيناه بين المناه بيناه بين المناه المناه بين المناه بين المناه بين المناه بين المناه بين المناه بين المناه المناه بين المناه بيناه بين المناه بين المناه بين المناه بين المناه بين المناه بيناه بين المناه بين المناه بين ا

وفيه أيضاً بإسناده عن أبي محمد الحسن العسكري ﷺ أنّه قال: سئل أبو عبدالله (جعفر الصادق ﷺ) عن حال أبي هاشم الكوفي فقال ﷺ: «إنه كان فاسد العقيدة جدّاً، وهو الذي ابتدع مذهباً يقال له التصوف، وجعله مفراً لعقيدته الخبيثة» ورواه بسند آخر عنه ﷺ: «وجعله مفرّاً لنفسه الخبيثة وأكثر الملاحدة، وجُنّة لعقائدهم الباطلة».

وفيه عن السيد المرتضى بسنده عن الإمام العسكري الله أنه قال لأبي هاشم الجعفري: «يا أبا هاشم سيأتي زمان على الناس وجوههم ضاحكة مستبشرة، وقلوبهم منكدرة، السنة فيهم بدعة والبدعة فيهم سنة، المؤمن بينهم محقر، والفاسق بينهم موقر، أُمراؤهم جائرون، وعلماؤهم في أبواب الظلمة سائرون، أغنياؤهم يسرقون زاد الفقراء، وأصاغرهم يتقدمون على الكبراء، كلّ جاهل عندهم خبير، وكلّ محيل عندهم فقير، لا يميرون بين الخلص والمرتاب، ولا يعرفون الظأن من الذئاب، علماؤهم شرار خلق الله على وجه الأرض؛ لأنهم عيلون إلى الفلسفة والتصوف.

وأيم الله، إنّهم من أهل العدوان والتحرّف، يبالغون في حبّ مخالفينا، ويضلّون شيعتنا وموالينا، فإن نالوا منصباً لم يشبعوا عن الرشا، وإن خذلوا عبدوا الله على الريا، ألّا أنهم قطّاع طريق المؤمنين (الدين خل) والدعاة إلى نحلة الملحدين، فمن أدركهم فليحذرهم، وليصن دينه وإيمانه، ثم قال: يا أبا هاشم هذا ما حدّثني أبي عن آبائه عن جعفر بن محمد على وهو من أسرارنا فاكتمه إلّا عن أهله».

وفيه أيضاً عنه (أي السيد المرتضى) بسنده عن محمد بن الحسين بن أبي الخطاب قال: كنت مع الهادي على بن محمد الله في مسجد النبيّ، فأتاه جماعة من أصحابه منهم أبو هاشم الجعفري وكان رجلاً بليغاً، وكانت له منزلة عظيمة عنده الله ثم دخل المسجد جماعة من الصوفية، وجلسوا في جانب مستدير وأخذوا بالتهليل.

فقال ﷺ: لا تلتفتوا إلى هؤلاء الخدّاعين فإنّهم حلفاء الشياطين، ومخربوا قواعد الدين، يتزهدون لراحة الأجسام، ويتهجدون لتصييد الإنعام، يتجوّعون عمراً حتى يدّيخوا(۱) للايكاف حمراً، لا يهلّلون إلّا لغرور الناس ولا يقلّلون الغذاء إلّا لملإ العساس(۱) واختلاس قلب الدفناس(۱) يتكلّمون الناس باملائهم في الحب، ويطرحونهم بأداليلهم (بادلائهم خل) في الجبّ أورادهم الرقص والتصدية، وأذكارهم الترتّم والتغنية، فلا يتبعهم إلّا السفهاء ولا يعتقد بهم إلّا الحمقاء.

فن ذهب إلى زيارة أحد منهم حيّاً أو ميتاً فكأنما ذهب إلى زيارة الشيطان وعبدة الأوثان، ومَن أعان أحداً منهم فكأنما أعان يزيد ومغوية وأبا سفيان، فقال له رجل من أصحابه: وإن كان معترفاً بحقوقكم؟! قال: فنظر إليه شبه المغضب وقال: دع ذا عنك، من اعترف بحقوقنا لم يذهب في عقوقنا، أما تدري أنّهم أخسّ طوائف الصوفية، والصوفية كلّهم من مخالفينا، وطريقتهم مغايرة لطريقتنا، وإن هم إلّا نصارى ومجوس هذه الأُمّة، أولئك الذين يجهدون في إطفاء نور الله، والله متم نوره ولو كره الكافرون.

وفيه أيضاً عن الرضا ﷺ قال: لا يقول بالتصوف أحد إلّا لخدعة أو ضلالة أو حماقة، وأما من سمّىٰ نفسه صوفيّاً للتقية فلا إثم عليه.

وفي رواية أُخرىٰ عنه بزيادة قوله: وعلامته أن يكتني بــالتسمية، ولا يــقول بشيء من عقائدهم الباطلة.

وفيه أيضاً نقل عن كشكول شيخنا البهائي الله عن النبي على أنَّـه قــال: لا يقوم الساعة على أُمتي حتى يقوم قوم من أُمتي اسمهم الصوفية ليسوا متي، وأنهم على طريقتي بل هم أضل من الكفار علقون للذكر ويرفعون أصواتهم، يظنون أنهم على طريقتي بل هم أضل من الكفار

١ ـ د يَخه: ذلُّله.

٢ \_العس: القدح أو الإناء الكبير.

٣- الدفنس والدفناس: الأحمق الدّني.

(وهم أهل النار) لهم شهيق كشهيق الحمار، وقولهم كقول الفجار، وعملهم عمل الجهال وهم ينازعون العلماء، ليس لهم إيمان وهم معجبون بأعمالهم، ليس لهم من عملهم إلا التعب.

وفي الحكي عن كتاب الكافي بإسناده عن سدير قال: قال الباقر ﷺ: يا سدير أفأريك الصّادين عن دين الله بلا هدى من الله ولاكتاب مبين؟ هؤلاء الأخابث، ثم نظر إلى أبي حنيفة وسفيان الثوري في ذلك الزمان وهم حلق في المسجد، فقال: هؤلاء الصادون عن دين الله بلا هدى من الله، ولاكتاب مبين، إنّ هؤلاء الأخابث لو جلسوا في بيوتهم، فجال الناس فلم يجدوا أحداً يجبرهم عن الله تبارك وتعالى وعن رسول الله ﷺ.

أقول: هذه جملة من الأخبار في هذا الباب وهناك أخبار أُخر أغنانا عنها ما ذكرناه، إذا علمت هذا فاعلم: أنّ لفظ الصوفي والتصوف بما هو لفظ مع قطع النظر على الله يكون محكوماً بشيء من المدح أو الذم، ضرورة أنّ الألفاظ قوالب للمعاني، ولها عنوان الحكاية عمّا استعملت فيه، فإذاً لابدٌ من تحقيق المعنى الذي استعمل فيه لفظ الصوفي في لسان أهل البيت على الميز عن غيره معنى لا لفظاً.

ضرورة أنه لو يسمى شخص تقية بالصوفي فهذا لا يكاد يتوجه إليه ذمّ؛ لعدم اتصافه بمعناه كها دلّ عليه ما روي عن الرضا ﷺ من قوله: «وأمّا من سمّى نفسه صوفياً للتقية فلا إثم عليه». وفي رواية أُخرى عنه ﷺ بزيادة قوله: «وعلامته أن يكتني بالتسمية ولا يقول بشيء من عقائدهم الباطلة». فهذا الخبر صريح بأنّ الصوفي الملعون هو الذي اتّصف روحاً بتلك العقائد الباطلة دون التسمية فقط، فالعرة اذاً بالاتصاف بتلك العقائد فقط.

فنقول: المستفاد من الأخبار الكثيرة المذكورة في الكافي وتموحيد الصدوق وسيأتي ذكرها إن شاء الله: أنّ الله تعالىٰ خلق الأرواح قبل الأبدان، وفي عالم الذر، وكانت في ذلك العالم عارفة بربّها، ثم لمصلحة جعلها الله تعالىٰ في الأبدان وأهبطها إلى الدنيا، ثم إنه تعالى قد أعطى لهذا الروح نوعين من القوة: العقل وما له من الجنود البالغ إلى اثنين أو ثلاثة وسبعين جنداً ، والجهل الذي هو روح الشيطان وما له من الجنود كذلك.

فجاء الروح الإنساني في هذا الدنيا مع هاتين القوّتين، ثم إنه كها يكون للروح صفاء وبهاء حيث إنّه أقرب الأشياء إليه تعالى، ولا يكاد يجده في نفسه إلّا المؤمن الكامل، ويكون للعقل وجنوده أيضاً صفاء؛ لأنّها الواسطة بين الروح والجهل، فلصفائه يكون سبباً لإخلاص الروح من الجهل إلى صفائه الأصلي، فكذلك يكون للجهل أيضاً عالها من الجنود أيضاً صفاء، لكن يختلف سنخ صفائه مع صفاء الروح خو اختلاف صفاء النار مع النور.

والشيطان أيضاً له صفاء، ولذا ورد أنّ للشيطان سريراً بين السهاء والأرض يلبي أولياء، وقد كان بعض الصوفية (عليهم لعائن الله) رأى هذا السريسر ومن عليه فظن أنّه الله، وكان يعبده مدّة مديدة إلى أن سمع هذا الحديث فجعل يضرب على وجهه لما انكشفت عليه ضلالته، ثم إنه كها يكون للشيطان صفاء، فكذلك لجنوده من الغضب والشهوة والحسد وغيرها يكون لكلّ منهها بالنسبة إليه صفاء، ولهذا الصفاء الناري والوهمي أمكن أن يوسوس في قلوب بني آدم ليضلّهم عن سبيل الله.

قال بعض الأعاظم (۱۱): لما قت حيلة إبليسى على آدم، ونال بغيته بإيصال الأذية إليه، وبلغ أمنيته بإيقاع الوسوسة عليه، سأل ربّه بوسيلة بعض صفات الله كالعزة والجلال الإنظار إلى يوم يبعثون فأجيب: إلى يوم الوقت المعلوم، أخذ لنفسه بخنة غرس فيها أشجاراً، وأجرى فيها أنهاراً، ووضع فيها أشكالاً وهيئات وقاثيل وصوراً، شبيهة بما في الجنة من الصور الحسان؛ ليشاكل الجنة التي أسكنها الله آدم، وقاس عليها وهندس على مثالها هندسة فانية لا بقاء لها، وجعلها مسكن أهله وأولاده وذريته وجنوده، وهي كمثل السراب الذي يحسبه الظمأن ماء حتى اذا جاءه لم يجده شيئاً، وذلك أنه من الجنّ ومن شأن الجن كما قيل: التحييل والتميل لا حقيقة له، كذلك فعل إبليس وجنوده إنما هو تمويه و تزويق و خاريق، و تنميق لا حقيقة ولا حق عندها كالقياس المغالطي السفسطي ليصد لها بها الناس عن سنن الحقيقة ولا حق عندها كالقياس المغالطي السفسطي ليصد لها بها الناس عن سنن لأتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعن شمائلهم ولا تجد أكثرهم شاكرين في (۱).

وفي الآيات والأحاديث ما يدل على كيفية وسوسته لبني آدم، وكيف كان فهو لعنه الله بهذه الأمور من الحسنات الخيالية المشابهة للحسنات الواقعية يوسوس في قلب ابن آدم ليضله، ولعله إليه يشير قوله تعالى: ﴿وزيّن لهم الشيطان أعمالهم﴾ (٣) والله العالم.

إذا علمت هذا فاعلم: أنّ الروح الذي علمت أنّه كان مع قطع النظر عن هاتين القوتين، قوة العقل والجهل في كهال الصفاء، قد تكدّر صفاؤه بعد أن صار في الأبدان؛ لأجل اتصافه بغرائز صفات الجهل وجنوده، فالإنسان في الدنيا العاري

١ ـ تفسير يس لملا صدرا ص ٢٣١.

٢ \_الأعراف: ١٧.

٣\_النمل: ٢٤.

عن أي دين ترى روحه مظلمةً مكدّرةً.

وفي مصباح الشريعة قال الصادق ﷺ: «ولا حجاب أظلم وأوحش بين العبد وبين الله تعالىٰ من النفس والهوىٰ» الحديث.

والنفس وما لها من الصفات الرذيلة هي الحجب على صفاء الروح، فعها لا يتمكن من مشاهدة أنوار الجلال والجال له تعالى، إلا أنه يجد في نفسه أن له طريقاً إلى السعادة التي يتصوّرها إجمالاً في نفسه، وله أيضاً طريق إلى الشقاوة كذلك، وذلك لما يرى في نفسه من قوّة العقل والجهل في الجملة، فحينئذ إذا صار متابعاً لقوى عقله، الذي هو الحجة الباطنية من الله تعالى عليه، فلا محالة يسلك مسلك السعداء، وإذا صار متابعاً لقوى جهله فلا محالة يسلك مسلك الشقياء.

ولعلّ قوله تعالىٰ: ﴿وهديناه النجدين﴾ (١) أي نجد الخـير ونجــد الشركــها في الحديث، يشير إلىٰ ما ذكرناه ، ولهذا مزيد توضيح يأتي في محلّه.

ثمّ إن المتابع لنفسه ولقوى جهله أيضاً يلتذبها لا محالة، وكذا ساير القوى إلّا أنّ الالتذاذ به سنخ خاصّ لا يتعدّى مورده عن الماديات، ثم إنه لما كانت جميع الصفات النفسية للجهل شعباً من الشيطان فحيننذ كلّ من ترسّخ في أحدها فلا محالة يصل بروحه إلى روح الشيطان، وعندها يصير مظهراً لآثار الشيطان، فترى جميع ما للشيطان من القدرة والصفاء والتصرف يظهر من هذا الكامل في صفات الجهل.

فحينئذ يغتر بنفسه وينكر جميع ما سوى محسوساته، فإن سنخ روحه سنخ لا يجتمع مع نور العقل، فإن بينها تطارداً وتمانعاً ضرورة أن العقل بما له من المراتب هو روح الإيمان والنور، والجهل هو روح الكفر والظلمة وجنوده شعبه، وقد ورد في الخبر: «إن الله تعالى خلق الإيمان» واشترط عليه أن يبغض الكفر، وخلق الكفر

واشترط عليه أن يبغض الإيمان. ومن المعلوم أنّ هذا الشرط هو الشرط التكويني والجبلي يعني أنّ أصل كلّ منها وحقيقته يبغض الآخر.

وبهذا تمتاز الحالات الشيطانيّة التي تكون للمتصوّفة والملاحدة وللعصاة عن الحالات الربانيّة، فأيّ حالة ترى نفسك فيها غير محبّ لبعض صفات العقل ولبعض المعارف المسلّمة من الشرع، فاعلم أنّه من حالات الشيطان، ومن شعب الكفر والجهل، وإن كنت مستأنساً بها وملتذاً، ضرورة أنّ أيّ حال ربّانيّ يأتلف مع سائر المعارف والحالات الربانية كها لا يخنى، وماكان من غيرها يخالفها، وهذا هو الفصل لها أصلاً وفرعاً.

ولذا ترى الكافر الحقيق يبغض المؤمن الحقيق وبالعكس، وكذا من اشتمل على بعض مراتب الايمان فهو بهذا المقدار يبغض ما يقابله من مراتب الكفر، وبالعكس فترى من اشتمل على بعض المراتب من الإيمان، ولكنه مع ذلك متصف ببعض صفات الجهل والكفر، فهو حينئذ بهذا المقدار من صفات الجهل التي تكون عنده، يبغض ما يقابلها من مراتب الإيمان التي لم يشتمل عليها، ولذا يكون مؤمناً به تعالى لما فيه من بعض مراتب الإيمان، ومشركاً به تعالى لطاعته لغيره ولما أنكر من بعض مراتب الإيمان، لأجل ما فيه من بعض مراتب الجهل، ولعلّه إليه يشير قوله بعض مراتب الإيمان، لأجل ما فيه من بعض مراتب الجهل، ولعلّه إليه يشير قوله تعلى: ﴿ وَمَا يَوْمَنُ أَكْثُرُهُمْ بِاللهُ إِلّا وَهُمْ مشركون﴾ (١٠).

فني تفسير الصافي وفي الكافي عن الصادق ﷺ في هذه الآية: «يطيع الشيطان من حيث لا يعلم فيشرك» وسيجىء لهذا مزيد توضيح في محلّه.

ثم إنّ من المعلوم أنّه لا يكاد يخلص الروح من صفات النفس والجهل كلّاً أو بعضاً إلّا بالعمل علىٰ طبق ما تقرر له في الشرع، وبمتابعة العقل وإحسائه وإساتة النفس والجهل وجنوده.

۱ ـ يوسف: ۱۰٦.

قال أمير المؤمنين الله في نهج البلاغة: «قد أحيا عقله، وامات نفسه، حتى دق جليله، ولطف غليظه، وبرق له لامع كثير البرق، فأبان له الطريق، وسلك به السبار» الحديث.

وقد تقدم وورد أنّ العمل من الإيمان والإيمان من العمل والإيمان عمل كلّه. فالعمل له دخل تامّ بل تمام الدخل في الاتصاف بصفات العقل، والسير في مراتب الإيمان بواسطته، بل وكذا له الدخل في الاتّصاف بصفات الجهل فإنه أيضاً ترسّخ فيه صفاته، بالعمل على طبقه و عتابعة الشيطان.

إذا علمت هذا فاعلم: أنّ بعض الناس لما لم يسركنوا حقيقة إلى الشرع من الكتاب والسنة والعترة الهادية (صلوات الله عليهم أجمعين) إما لاغترارهم بما علموا من علم الفلسفة وقوانينها بظنّهم أنها تكفيهم للوصول إلى الدرجات العالية، ضرورة أنّ الفلسفة توجب الغرور لمن لم تتهذب نفسه بالأخلاق الحميدة أوّلاً كها هو المشاهد من كثير من المشتغلين به فترى بعضهم يرى نفسه في أعلى محلّ لا يكاد يخطّئ نفسه في أمر مما بنى عليه، فهذا الرجل لا يعرف الله ولا رسوله ولا الشرع إلّا بنظره الذي استنبطه من الفلسفة.

فتراه يتصرّف في جميع المعارف الإلهيّة من مباحث التوحيد وغميره فميأخذ منها ما يوافق عليه قواعد الفلسفة، فهو لا يعرف لأحد الفضل إلّا لنفسه، وقد ورد عن الصادق على الله عن الصادق الله عن المحب برأيه فهذا أيضاً همو المعجب برأيه، والمعجب يكون خطأه أكثر من إصابته.

والحاصل: أنّ الفلسفة مع إنّا في غنى عنها ببركة القرآن وكلمات العبترة الطاهرة، قلّ من يصيب فيها الحقّ إلّا من هذّب نفسه بالأخلاق الحميدة حضر ورة أنّ الفلسفة خصوصاً الإلهيّات منها تحكي عن مطالب تكون ما وراء عالم الطبيعة، وعمّا هو ما وراء طور العقل فكيف بتفهيمها من هو منغمر في الطبيعة وفي صفات الجهل؟ وكيف كان فهؤلاء قوم ركنوا إلى علم الفلسفة مع عدم تهذيبهم للأخلاق،

فوقعوا في سلك الصوفيّة من حيث لا يشعرون.

واما لأجل عدم قبولهم ولاية الأئمة الله فهؤلاء أيضاً وإن علموا بعض المحاسن من الأخلاق والحالات الحسنة إلا أنه لما انسد عليهم باب الولاية، فلا محالة يكون باب المعارف الإلهيّة منسداً عليهم، وإن بلغوا في الحالات ما بلغوا، فإنهم أيضاً يقولون بعقائد المتصوّفة بل هم هم من حيث لا يشعرون.

واما لأجل متابعة صفات النفس والإصرار على المعاصي مع عدم تهذيب الأخلاق، فإنّك ترى من الشيعة من هو معتقد بأصول الدين وفروعه إلاّ أنه لأجل ابتلائه بالمعاصي وعدم تهذيب نفسه يشتغل بمطالعة بعض المعارف ودراسته، فلا يكاد يفهم منها إلاّ ما يوجب انحرافه، ضرورة أنّ المعارف الإلهية هي واقع القرآن وبيان شؤونه وهو لا يزيد الظالمين إلاّ خساراً.

نعم، من هذّب نفسه فصار مؤمناً فلا محالة يكون القرآن ومعارفه له شفاء، فالمعارف الحقة لا تؤثر في النفس غير المهذبة إلّا الضلال والخسران، ويجمع الكلّ أنه من اتّبع نفسه في المشتهيات، ولم يهذّب نفسه أوّلاً بالأخلاق الشرعية. فلو أخذ بمطالعة بعض المطالب الحقّة فلا يكاد يستفيد منها إلّا ما يوجب تقوية نفسه في طغيانها، ضرورة أنه يسير حينئذ في تقوية النفس وصفاته إلى أن يتجلّى له الشيطان بما له من الصفاء والبهاء فيغترّ به ضرورة أنّ النفس بما لها من القوى أيضاً لها صفاء وقوّة وتصرّف في الماديات. فهذا الذي لم يهذّب نفسه بالشرع، لا يسير إلّا في صفاء النفس وترسّخ روحه في صفائها إلى أن يتجبّل فيه الشيطان، فهو حينئذ في صفاء النفس وترسّخ روحه في صفائها إلى أن يتجبّل فيه الشيطان، فهو حينئذ الصوفية يظهر منهم بعض ما لا يظهر من غيرهم فيغترّون به، فيضلّون ويصلّون غيرهم.

والحاصل: أنّ للنفس أيضاً صفاء واقعيّاً يصل إليه الانسان بمتابعة الشيطان إلى أن يصير من أوليائه فيأخذ منه المطالب، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الشياطين ليوحون إلىٰ أوليائهم﴾ بل ورد أنّه كما يتنزّل الروح في ليلة القدر على الإمام ﷺ فكذلك الشيطان يتنزل على أوليائه.

ثم إنّ السير في صفات النفس إلى أن يصل إلى الشيطان، قد يكون ممن لا يقرّ بدين أصلاً، وقد يكون ممن يعتقد الدين حقّاً، ولكنه يعمل على طبق مشتهيات النفس فهو يعبد هواه فأضله الله على علم، فالمعتقد بالحقّ أيضاً لمّا لم يعمل على طبق وظيفته، فربما ينسلخ عن الدين تدريجاً إلى أن يترسّخ فيه الشيطان، وقد تقدم أنّ الجهل والكفر يبغضان الإيمان فإذا ترسّخ هذا الرجل في الجهل فيصل إلى إنكاره وبغضه أخص المعارف، وأخص المعتقدات الحقّة من الدين، ويقول بالحلول تارة وبالإباحة أُخرى، أو يدعي مقامات لم يدّعما أحد، ويتظاهر بها، كما هو المشاهد من أكابر المتصوفة (لعنهم الله).

نعم، للنفس كها علم مقامات عالية جداً إلا أنه لما لم يصب بالحق فيغتر بما أصابه من مراتب الجهل، مع أنها في جنب مقامات المؤمن الكامل كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء، فالمتصوفة كلهم سائرون في تقوية النفس، وما لها من القوى، فهم في شؤون الكفر يترددون، فلا محالة يبغضون الحق وأهله، فترى أكابرهم يبغض أكابرنا من الأثمة بي أتباعهم يبغضون العلماء الأبرار.

ثم إنَّ سيرهم في النفس قد يكون من أول الأمر، ككثير من الصوفية من غير المسلمين، وقد يكون بعد مدة مديدة.

توضيحه: أنَّ كثيراً من الناس يشتغلون في ابتداء أمرهم بالعلم النافع المأخوذ عنهم ﷺ ويعملون على طبقه إلا أنه ربما تـعرضهم بـعض الصفات الكـامنة في أنفسهم للنفس في طيِّ سيرهم فينحرفون من هناك، فلذا نرى كثيراً من الناس قد علموا وعملوا بالحقّ، وظهرت منهم الآثار الحسنة إلاّ أنهم قد انحرفوا في أواخـر

سيرهم، ضرورة أنّ مزال الأقدام للأرواح في مراتب السير كثيرة جدّاً، فكما أنه في ابتداء الأمر لابدّ من متابعة الشرع، والسير في الطرق المأثورة عنهم وإلّا فهو منحرف عن الحقّ، فكذلك في أثناء السير، وإن بلغ مقاماً عالياً فإنه كلما هذّب نفسه دقّ أمره وكثر خطره فإصابة الحقّ هناك لمكان دقّته أصعب.

ولذا ورد أنّ الصراط أدقّ من الشعر، وذلك لدقته وخفائه. وورد في الدعاء: «اللّهمّ اهدني لما اختلف فيه من الحقّ بإذنك» ضرورة أنّ الحقّ لدقته يُختلف فيه، فكلّ يدّعيه لنفسه.

والحاصل: أنّ هؤلاء الصوفية لا تظن أنّهم كانوا من أول الأمر من الصوفية بل كثير منهم كانوا متشرّعين جدّاً، بل بعد أن انحرفوا أيضاً لهم من الأعمال الصالحة، إلّا أنهم في أواخر سيرهم وفي أثنائه انحرفوا، فإن الروح ما لم يتخلص من النفس فهو في خطر الانحراف بل وكذا بعده، وسيجيء أنّ السائر ربحا يسير في مراتب الإيمان مع تمكّن بعض صفات النفس فيه، بحيث لم يكن له مجال للتأثير، فإذا أصابه أي أصاب مجالاً لتأثير ما كمن في نفسه من بعض صفاتها المذمومة منه أثر أثره، وان كان بالغاً صاحبه في كثير من المراتب فحينئذ ينحرف من هناك.

فالسائر في النفس ابتداءً أو أثناءً لا محالة يكون منحرفاً، وهذا هـ و السبب لاغترار بعضهم بأكابر المتصوّفة، فإنهم يرونهم عاملين بالشرع، متخلّقين بكثير من الأخلاق الحميدة، بل ربما صدر منهم بعض خوارق العادات، فكيف حينئذ يظن بهم الانحراف من لم يهذّب نفسه ولم يصب الحقّ؟ فيغترّ به فيقع في الهلاكة من حيث لا يشعر، هذا ولكن الشرع الأنور قد جعل لكلّ أحد في أيّ مرتبة كان وظيفة وعلامة بها يميّز الحقّ من الباطل.

وأكثر المتابعين لهم الجهلة من العوام يجلسون مجالسهم فيلتذّون بأقوالهم وأفعالهم فيحسبونه حبّاً لله تعالى مع أنّه لذّة نفسيّة، ضرورة أنّ للنفس كها علمت لذة مغايرة للذة الروح من الإيمان تغاير لذة الإنسان من تقبيله امرأته للشهوة مع

تقبيله أبويه للاحترام، فني كلّ منها لذة مع أنّ بينها بون بعيد، فالمحترق قلبه حبّاً لله يلتذ به ويقول: «أستغفرك من كلّ لذة بغير ذكرك» والسائر في نفسه أيضاً ملتذ بنحو بينها فرق وبون بعيد جدّاً، وهذا التفاوت مما ورد مضمونه من أنّ قبلة المرأة شهوة، وقبلة الأبوين عبادة، وقبلة الطفل شفقة فلكلّ منها قبلة لها لذة مع ما بينها من الفرق.

فالسالك إلى الله حقاً ملتذ، والسالك في النفس ملتذ، ولكـن أيـن هـذا مـن ذاك؟!، ولعمري إنّ السالك إلى الله تعالىٰ لني خطر من هذا عظيم، ولا ينجو منه إلّا من أدركته العناية الأزلية، نسأل الله العافية وحسن العمل.

ثم إن كتب الأصحاب (رضوان الله عليهم) مشحونة من ذكر حالات الصوفية (لعنهم الله وأخزاهم) فن أراد فليطالعها، إلا أني ذكرت منشأ هذا الانحراف عن الحق، وأنّه من متابعة النفس مع عدم تهذيب الأخلاق، وإلا فرد أقاويلهم الباطلة مما لا يخفي على أحد، ضرورة أنّ شناعة أفعالهم ظاهرة لكلّ أحد، وكفي في بيانه سا تقدم عن الهادي الله مما قاله لأبي هاشم الجعفري من حال جماعة من الصوفية، الذين دخلوا المسجد فإنه الله بين حالهم وخصائصهم بما لا يخفى على أحد، ولعمري إنه هو المايز بين المحق والمبطل من المدعي للمعارف الإلهية، الذي اشتبه علينا أمره، وبه النجاة من مكائدهم.

فإنهم (لعنهم الله) أضرّ على الإسلام والمسلمين من ضرر أهل السقيفة ومعاوية ويزيد وأشباههم، ولذا عبر عنهم الباقر ﷺ فيا تقدم عن سدير عنه ﷺ بالصادين عن دين الله، وقرن أحد الأكابر من المتصوفة وهو سفيان الثوري مع أبي حنيفة في الصد عن الدين، فإنّ كلاً منها مضرّ بالدين غاية الأمر هذا بلسان وذاك بلسان آخر.

وقد صنّفوا في عصرنا في ردّهم كتباً عديدة إلا أنّه مع أنّهم \_جزاهم الله خيراً\_ بالغوا في ردّ الصوفية (لعنهم الله) وأتو بالكلام الفصل، قد خلطوا في البيان بما ستروا به عن المعارف، وصار نقصان بيانهم سدًّا لتعلُّم الناس بل العلياء المعارف الالهية، ولذا يلزم أن تكتب المعارف الإلهيّة مع مداركها لئلا يختلط بمخترعاتهم (لعنهم الله) ضرورة أنه قد أصبحنا عارين عن تلك المعارف، وعمن هو مصداق لها، هذا مع أنّ للصوفية (لعنهم الله) أعمالاً شنيعة ظاهرة في الشناعة يعرفها كلِّ أحدكها تقدم، إلَّا أنَّهم (لعنهم الله) قد خلطوا أعالهم بالأعال الصحيحة؛ ليتسبّبوا بـذلك إلى نيل مشتهياتهم ولا ينكر علمهم أحد، وقد لفّقوا لذلك وجبوهاً زعموا أنها المدرك لأفعالهم وإليه يشير ما تقدّم عن أبي محمد الحسن العسكري الله عن حال أبي هاشم الكوفي من قوله: «وهو الذي ابتدع مذهباً يقال له التصوف وجـعله مـفرّاً لعقيدته الخبيثة» وفي رواية أخرى: «وجعله مفرّاً لنفسه الخبيثة وأكثر الملاحدة وجنَّة لعقائدهم الباطلة» ضرورة أنَّه يستفاد أنَّه (لعنه الله) قد جعل لنفسه مذهباً قد خلط فيه الحقّ والباطل، فلولا فيه من الحقّ أيضاً لما أمكن به أن يجعله مـفرًّا لنفسه ولعقيدته الخبيثة، فإنّ دأب المنافقين اختلاط الحقّ بالباطل، فيذكرون الحقّ ويريدون به الوصول إلى باطلهم، وإنَّا يأخذون بالحقّ؛ ليتمكّنوا به ردٌّ مخـالفيهم بإظهار الحقّ، ولأن يغترّ به العوام، هذا وقد اشتهر في المثل قولهم: «كلمة حق يراد جا الباطل». ويستفاد من هذا الحديث أمران:

الأول: أنّ في الصوفية أيضاً من الأعبال الحسنة إلّا أنهم يأتون بها بداعي الوصول إلى مرامهم كما علمت، فيعلم منه أنه لا ينبغي للإنسان الكامل أن يغتر بهم لكان تلك الأفعال الحسنة، بل لابد من الدقة في تطبيق جميع عقائدهم وأعبالهم مع الحقية.

والثاني: مشاركة أعمال بعضهم كالأعمال الحسنة منهم مع أعمال المؤمن الكامل، فكما أنّه لا ينبغي الاغترار ببعض الأعمال الحسنة منهم بحيث يكون هذا سبباً لحسن الظنّ بهم، وإلحاقهم بالكاملين أو بالحبين لله تعالى، فكذلك لا ينبغي أن يساء الظن بالمؤمن الكامل البالغ مراتب الإيمان، الذي يصدر منه بعض الأعمال

الحسنة المشابهة لبعض الأعمال الحسنة الصادرة من الصوفية بتوهم أنه كما لا يكون حسن العمل هناك محسناً لهم فكذلك هنا، أو يتوهم أن هذا المؤمن الكامل منهم بدعوى صدور هذا العمل الحسن منه الذي يشبه أعمالهم الحسنة.

ضرورة أنّ العمل الحسن إنما يكون له الحسن واقعاً إذا صدر من المؤمن الكامل، وأما لو صدر من الصوفي فهو حسن صورة لا واقعاً، فهنا مردود لعدم حسنه الواقعي، وهذا لا يوجب كونه مردوداً مع عامله إذا صدر من الكامل، نعم قد يشتبه على الجاهل غير البالغ مراتب الإيمان حسن ذاك العمل واقعاً فيراه في الظاهر مشابهاً لعمل الصوفية فينكر على صاحبه، مع أنّ هذا جهل محض ضرورة أنّ اللازم أولاً في حمل العمل على الصحة أو الفساد تحقيق حال العامل، فإن عَلمه من المؤمنين فلا محالة من حمل عمله على الحسن، وإن كان لا يعرفه ظاهراً، ولهذا الكلام مزيد توضيح في محلة.

فحال المتصوفة ظاهر بعدما بأيدينا من ميزان الشرع، فالعقائد الحقة والأعال الصالحة، أقوى ميزاناً للتمييز بين الحق والمبطل، ويكفيك في هذا ما قاله العسكري الله لأبي هاشم الجعفري فراجع، على أتك ستعرف بعداً في الشرح وما له من المراتب والحالات بما لها من المدارك الحقة، ولا أظن أنه يشتبه عليك الامر إذا أحطت بما نذكره خبراً، فالميزان الأصدق الأدق هو ما ثبت من الكتاب والسنة القطعية المعمول بها عند الإمامية والعلماء الربانيين منهم (رضوان الله عليهم).

ثم إنه ينبغي على كلّ طالب للحقّ والحقيقة أن لا يعمل بعمل، ولا يعتقد بأمر إلّا إذا كان له من الكتاب والسنة دليل يعتدّ به في ذلك الأمر، وإلّا فيهو يستردد في الاشتباه، ضرورة أنّ الشرع له علامات وآيات وأدلّة واضحة للوصول إلى المعارف الإلهية فمن سار فيها بما له من المحكمات من الأدلة لقوله وعمله فلا محالة يسير إلى الله ويصل إلى معارفه، وإلّا فهو يسير في النفس وصفاتها فيلا يجوز للمؤمن السير إلّا عن مدرك مسلّم من الكتاب والسنة.

ولعمري إنه قد كثر الأقطاب والمتصوفة في زماننا، وقد تبعهم الكثير من العوام، بل والخواص من حيث لا يشعرون ظناً منهم أنّ عندهم المعارف أو أنهم العارفون بمعارف الشرع مع أنّهم الكاذبون وأولياء الشياطين، والعجب عن بعض المنتحلين إلى الفضل كيف يركنون إليهم؟! وأعجب منه إنكار كثير من أهل العلم أغلب المعارف الإلهية لظنّهم أنها من المخترعات الصوفية وهذا هو الذي الجأني إلى أن أذكر المعارف الإلهية مع ما لها من المدرك؛ لكي يتضح الحقّ إن شاء الله في هذا الزمان ويبطل مخترعات الصوفية (لعنهم الله).

فإنّا قد أصبحنا في معارضة الأعلام بعضهم مع بعض في هذا الأمر مع كثرة علمهم، وليس هذا إلّا لتركهم العمل بما أمروا أن يعملوا به، وخلطهم المعارف الحقة مع المعارف المستحدثة من الفلسفة أو التصوف، ضرورة أنه من لم يعمل على طبق ما علم من الشرع، أو لم يهذّب نفسه لا يكاد يصل إلى فهم تلك المعارف أبداً، وإنما أطلنا الكلام في هذا الأمر؛ لتكون على ذكر من مخترعاتهم، لكي لا يشتبه عليك الأمر، مع إنا لم نذكر إلّا بعضاً من مفاسدهم، وإنما ذكرنا أمراً كليّاً كان منشأ لا نحرافهم، ليحذر منهم السالك إلى الله حقاً حذراً من الضلال والإضلال، ضرورة أن البحث عن أحوالهم وعقائدهم وحالات كلّ واحد منهم مما يطول بم الكلام جداً، مع أنّ العلماء (رضوان الله عليهم) قدياً وحديثاً بالغوا في ردّ أباطيلهم فجزاهم الله عن الإسلام خيراً، هذا ولا بأس بالإشارة إلى بيان أنّ الهداية منه تعلى لا من غيره، وأنها تشمل من اتبع رضوانه فنقول:

لا ريب في أنّ الهداية منه تعالى إلى معارفه، ولا تكون منه تعالى إلّا لمن تبع محمداً وآله ﷺ فقط علماً وعملاً وتوسلاً، قال الله تـعالى: ﴿إنك لا تـهدي مـن أحببت ولكن الله يهدى من يشاء﴾(١).

١ ـ القصص : ٥٦.

وفي الكافي بإسناده، عن سليان بن خالد، عن أبي عبدالله على قال: قال: إنّ الله عزوجل إذا أراد بعبد خيراً نكت في قلبه نكتة من نور، وفتح مسامع قلبه، ووكّل به ملكاً يسدده، وإذا أراد بعبد سوءاً نكت في قلبه نكتة سوداء، وسدّ مسامع قلبه، ووكّل به شيطاناً يضله ثم تلا هذه الآية: ﴿فَمَن يُرد الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام ومن يُرد أن يُضله يجعل صدره ضيّقاً حرجاً كأنّما يصّعد في السماء ﴾ (١١). وفي الدعاء عن السجاد على: «سبحانك ما أضيق الطرق على من لم تكن دليله!

ثم: لا تتوهم أنّه إذا كان لا يمكن العمل الصالح إلّا لمن هداه الله فما فائدة الجد في تحصيل المعرفة بل هو أمر منه تعالى لا دخل للعمل فيه، بل ورد أنّه لا صنع لأحد في معرفة الله، وحينئذ فكيف التوفيق بينه وبين ما دلّ على الحث على الأعال الصالحة و تأكيدها، وتحصيل معارفه تعالى، وذلك لأنّ الآيات الأُخر فسّرت خبر سليان المتقدم وما فيه من الآية كقوله تعالى؛ ﴿وما يُضل به إلّا الفاسقين﴾ (٢) وقوله: ﴿والله لا يهدي القوم الفاسقين﴾ (١) أو ﴿والله لا يهدي القوم الفاسقين﴾ (١) فدلّت على أنّ الإضلال منه تعالى لا يكون إلّا لمن كان فاسقاً بسوء اختياره، فالإضلال منه تعالى في رتبة متأخرة عن فسقه بسبب طغيانه عاهداه الله إليه.

فعلم أنّه تعالى أولاً قد هداه بإرسال الرسل وإنزال الكتب، ثم هو صار فاسقاً فأضلّه الله، وأما ما يأتي من إنه لا صنع لأحد في المعرفة فهو صحيح، ولكنه لا ينافي ما قلنا، ضرورة أن الكلام في أنّ الهداية إلى معارفه لا تكون إلّا من الله، وهي أمر ينحه الله لمن عمل على طبق الشرع، فهذا لا ينافي تأكيد العمل على طبق الوظائف،

١ \_ الانعام: ١٢٥.

٢ \_ البقرة : ٢٦.

٣\_الجمعة : ٥.

٤ ــ التوبة : ٨٠.

٢٩ ......الأنوار الساطعة

## وكيف كان فالطريق منحصر في متابعتهم:

فني الكافي بإسناده عن محمد بن مسلم قال: سمعت أبا جعفر على يقول: «ليس عند أحد من الناس حقّ ولا صواب، ولا أحد من الناس يقضي بقضاء الحقّ إلا ما خرج منا أهل البيت، وإذا تَشعّبت بهم الأمور كان الخيطأ منهم والصواب من علي على المولاء الرواية وإن كان ذيلها ناظراً إلى تخطئة أهل الخلاف إلا أن صدرها ينني الحق والصواب مطلقاً من الاصول والمعارف وغيرهما عن كلّ أحد إلا ماكان منهم.

وفيه بإسناده عن أبي حمزة قال: قال لي أبو جعفر ﷺ: إنّما يعبد الله من يعرف الله، فأمّا من لا يعرف الله فإنما يعبد هكذا ضلالاً، قلت: جعلت فداك فما معرفة الله؟ قال: تصديق الله عزوجل وتصديق رسوله ﷺ وموالاة على ﷺ والايتهام به وبأثمة الهدىٰ ﷺ والبراءة إلى الله عزوجل من عدوّهم.

فقوله: والايتهام به وبأئمة الهدئ ﷺ ظاهر في أنّ معرفته تعالىٰ حاصلة بهذا لا غير.

وفي الوافي نقلاً عن التهذيب بإسناده عن حمّاد عن محمد، عن أبي عبدالله ﷺ قال في حديث طويل: إنّ أمير المؤمنين ﷺ قال: «الحمد لله الذي لم يخرجني من الدنيا حتى بيّنت للأمّة ما تحتاج إليه» وعنه ﷺ: «أنا مدينة العلم وعلي بابها فمن أراد المدينة فليأتها من بابها».

وفي الكافي بإسناده عن أحمد بن عمر قال: سألت أيا الحسن ﴿ لِمَ سَمِي أُميرِ المؤمنين؟ قال: «لأنّه ﷺ يميرهم العلم، أما سمعت كتاب الله: وغير أهنا».

وفي أخرىٰ في الكافي أيضاً قال: لأنّ ميرة (١٠ المؤمنين من عنده يميرهم العلم. أقول: الميرة هو الطعام، أي يطعمهم العلم. ويكفيك في كونهم الواسطة إلىٰ

١ ـ الميرة بالطعام الذي يدخره الانسان. جمع مير.

تحصيل المعارف لا غيرهم الجمل الواردة في زيارة الجامعة الكبيرة التي نحن بصدد شرحها، وما في الصلوات الواردة في أعبال شعبان.

ومن المعلوم بالبداهة أنهم علي هم الوسائط الشرعية والتكوينية للوصول إلى معرفته تعالى والأخبار بها متضافرة في كتب الأصحاب (رضوان الله عليهم) كما لا يخنى على المتتبع قليلاً، وعليه فكيف يمكن للانسان الركون إلى غيرهم فهل فيه إلا الضلال والاضلال؟!

ولعمري إنّ هذا واضح وسيأتي في طي الكلمات الآتية ما يدل عليه. هذا ولكن هناك شبهة وهي أنه ربما يتوهم اختصاص المعارف بهم ﷺ ولا يمكن لغيرهم الوصول إليها، ولكنها شبهة ما أوهنها!

ومحصّل الكلام في الجواب عنها مضافاً على ما تقدم بأمرين:

الأول: الأخبار الواردة في هذا الموضوع وهي كثيرة نـذكرها في بــاب كــيفية السير إلى المعارف، وعند بيان المراد من معرفته تعالىٰ في محلّه إلّا أنّنا نذكر بعضها:

فني التوحيد بإسناده عن أبي بصير، عن أبي عبدالله ﷺ قال: «قلت له أخبرني عن الله عزوجل هل يراه المؤمنون يوم القيامة؟ قال: نعم وقد رأوه قبل يوم القيامة فقلت: متى؟ قال: حين قال لهم: ﴿ألست بربّكم قالوا بلئ﴾ ثم سكت ساعة ثم قال: وإنّ المؤمنين ليرونه في الدنيا قبل يوم القيامة، ألست تراه في وقتك هذا؟ قال أبو بصير: فقلت له: جعلت فداك فأحدّث بهذا عنك؟ فقال: لا، فإنّك إذا حدّثت به فأنكره منكر جاهل بمعنى ما تقوله ثم قدّر أنّ ذلك تشبيه، كفر، وليست الرؤية بالمين، تعالى الله على يصفه المشبّهون والملحدون» (١٠).

وفيه أيضاً عن هشام في حديث الزنديق حين سأل الصادق الله عن حديث نزوله تعالى إلى سهاء الدنيا «بأنه ليس كنزول جسم عن جسم إلى أن

١ ـ التوحيد ص١١٧.

قال: ولكنه ينزل إلى سهاء الدنيا بغير معاناة ولا حركة فيكون كها في السهاء السابعة على العرش، كذلك في سهاء الدنيا إنما يكشف عن عظمته، ويرى أولياءه نفسه حيث شاء، ويكشف ما شاء من قدرته، ومنظره بالقرب والبعد سواء» وقد تقدّم بعض الأخبار وسيأتى ما يدل على ما ذكرنا.

وهاتان الروايتان دلّتا على إمكان حصول المعرفة بـ للمؤمن في الدنيا، وسيجيء توضيح المراد من المعرفة به تعالى مع ما له من الكلام في شرح قوله على «السلام على محال معرفة الله».

الشاني: إنه لا ريب في أنّ عالم الدنيا إنما هو ظاهر للعالم الحيط به وهو باطنه، وهكذا إلى أن يصل إلى العالم الربوبي، وقد تحقق أيضاً في محلّه أنّ النسبة بين هذه النشأة وبين النشأة المحيطة بها هي نسبة العلية والمعلولية والكمال والنقص في سلسلة الخلق التي مجموعها مخلوق له تعالى.

فالعالم المادي معلول لعالم الباطن فهو ظاهر له، ونسبته إليه نسبة الظاهر مع الباطن، ومن الثابت في محلّه أيضاً أنّ الظاهر من أطوار وجود الباطن، ومرتبة من مراتبه قد تجلّى فيه، وله كمال الربط بالنسبة إليه، وعلى هذا فشهود الظاهر لا يخلو من شهود الباطن من وجه، فالباطن مشهود أيضاً في الظاهر غاية الأمر بالآثار وبلباس الظاهر، بحيث لو رفع هذا اللباس لانجلى الباطن بنفسه من دون سترة عليه.

نعم: لكلّ من الباطن والظاهر عين تخصّه بالنظر بها إليه فلا يمكن مشاهدة الباطن بعين قد أُعدّت لمشاهدة الظاهر، كيف والظاهر هو الداني والباطن هو العالي؟ فبا يلاحظ به الداني لا يناسب أن يلاحظ به العالي لاختلاف الرتبة وإلّا لتساوت والمفروض خلافه، بل لابد من تحصيل عين بها مشاهدة الباطن قال على «لو كشف الغطاء ما ازددت يقيناً» لأنه على كان يرى الباطن بعين تخصّه لا بعين الظاهر، ولا تكون مشاهدة الباطن إلّا برفع اليد عن الظاهر، وإزالته.

ضرورة أنّ الظاهر هو حدّ للباطن ومرتبة نازلة له، فالباطن بهذا الحدّ صار متباذلاً عن سعة وجوده وصار ظاهراً محدوداً، فالحد لمكان أنّه عرضي ممكن الإزالة والزوال بالاعراض عنه، نعم إزالة الحد ليس كإزالة ظاهر بعض الأجسام عن بعض، بل إغاهي بما بيّنه الشارع حيث إنه هو الذي جعل الظاهر حداً للباطن، فلا محالة يعلم بكيفية إزالة هذا الحد، وحاصل ما بيّنه الشارع يرجع إلى تفصيل نذكره فها بعد.

ضرورة أنّ البصر في العين لا يرى إلّا الظاهر، وأما لو نسي الظاهر فلم يلتفت إليه إلتفات المحبوبية وجعل بصره في قلبه فلا محالة يرى الباطن على حسب حاله. والحاصل: أنّ إزالة الحدّ إنما هـو بـالأعمال الصالحة وتهـذيب النفس عـن الأوصاف الرذيلة، ومراقبة المولى جلّ شأنه، والمجاهدة بين يدى مرضاته.

وبعبارة أُخرى: إنّ النفس قد جعلها الله بنحو يترسّخ فيها ما تعلّقت به فه هي بأيّ شيء تعلقت انقلبت إليه ملكة وتتصف به حقيقة، فالنفس إذا تعلّقت بالبدن وبشؤونه وما تحتاج إليه من زخارف الدنيا وعناوينها، فلا محالة تغفل عما سوى البدن من ساير العوالم العلوية، وتتحد مع البدن بحيث تنمو وتتخلق بما فيه، وتبرز فيه خصوصياته وآثار القوى الحيوانية إلى أن يشتبه على النفس نفسها فتظن أنها هي البدن وأنه لا شيء سوى البدن، وما يلائمه من مشتهياته لا غير.

وإليه يشير قوله تعالى: ﴿ولا تكونوا كالَّذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم ﴿(١)

١ ـ الحشر: ١٩.

ضرورة أنه بعد ما نسي الحقّ وغفل عنه واشتغل بملاذ (۱۱) النفس فقد نسي النفس، وما أريد منها في عالم الاختيار أيضاً، وحينئذ لو سمع شيئاً من المعارف يراه خارجاً عن نفسه ومنفصلاً عنها إذ نفسه لا تدرك حينئذ إلّا الماديات، فالمعارف عندها خارجة عن حيطة دركها ولذا ربما تنكر ما سوى المادة بأشدّ النكر كها هو دأب الطبيعيّين.

وكيف كان: فلمكان رسوخها في المادة قد نسيت حقيقتها الأصليّة ومرتبتها العليا على هذه النشأة من عالم المثال، فضلاً عها هو فوقه من ساير العوالم أو المعارف الإلهية، ولذا ترى أنّك لو تكلّمت معه بشيء من المعارف تجده كالحيوان لا يدرك منها شيئاً، وأما إذا نسي الحدّ والماديات، وتعلّق قلبه بالتوجه إليه تعالى، فلا محالة يكشف عنده المثال، فإن نسي حدوده انكشف عنده عالم العقل الحيط به، وإن نسي حدوده انكشف تند المثال، فإن نسي حدوده انكشف عنده عالم العقل الحيط به، وإن نسي حدوده انكشف له حقيقة نفسه التي نسيها المتوغل في المادة، وهي محفوظة في جميع العوالم المعبر عنها فيها بقوله: أنا. فتحقق بهذا البيان العلمي إمكان الوصول إلى المعارفُ لكلّ أحد، وإمكان مشاهدته باطنه الحنيّ من مراتبه، وموجودات عوالمه، والأسرار الكامنة فيه، كلّ مشاهدته بالعمل الصالح والتوجه الدائم إليه تعالى.

وهنا بيان آخر مجمل لإمكان الوصول إلى المعارف، وحاصله أنّ النفس بما لها من الصفات والجنود حجب ظلمانية للروح، قال ﷺ: «ثم خلق الجهل من البحر الأجاج ظلمانياً» وفي الحديث: «إنّ بين الله وبين خلقه سبعين ألف حجاب من نور وظلمة» وعن الصادق ﷺ كما في مصباح الشريعة: «لا حجاب أظلم وأوحش بين الله وبين خلقه من النفس والهوئ».

فيعلم أنّ الروح قد سترت عنه المعارف لمكان هذه الصفات النفسية، وكيفية على المعارف المعارف المعارف المعارف أحد، ضرورة أنّ الانسان إذا الستدّ

١ \_ملذً: موضع اللَّذة جمع ملاذً.

غضبه يرى نفسه خالياً عن العقل فلا يرى إلا ما يأمره الغضب من الانتقام، وكذا الشهوة إذا تحركت ذهب ثلثا العقل، فترى أنه يصدر منها مالا يصدر ممن لا غضب له ولا شهوة. وهما أي النفس والعقل أيضاً إذا ذهب الغضب والشهوة يدركان غفلتها، وأنها كانا محجوبين حينها، ولذا يندمان على ما صدر منها حالها.

فالإنسان بمعونة العقل وجنوده الذي هو الحجة الباطنة منه تعالىٰ يمكنه التخلص من صفات النفس، فإذا تخلص من الجهل وجنوده ومن علائق الدنيا تكون روحه في كال الصفاء فيمكنه مشاهدة ما وراء عالم الطبيعة.

والحاصل: أنّ الجاهل كها أنه لا ينكشف لديه كثير من العلوم لجهله، وكذلك الأسير لنفسه وإن كان عالماً، لا ينكشف لديه كثير من المعارف لمكان صفات نفسه، وأما إذا أحيا عقله وأمات نفسه، فينكشف لديه الواقع، قال الله: «قد أحيا عقله وأمات نفسه حتى دقّ جليله ولطف غليظه، فبرق له لامع كثير البرق فأبان له الطريق وسلك به السبيل» الخطبة، وقد تقدم لهذا مزيد بيان.

ثم إنه كما علمت من بعض الأخبار السابقة أنّ العلم الصحيح لا يكون إلّا ما خرج منهم هي كيف لا وهم معدن العلم وأهل بيت الوحي؟ فاعلم أيضاً أنّ السير الروحي والمشي على الطريقة المحمدية روحاً لا يكون إلّا بالتوسل بهم والاستمداد منهم روحاً.

وتوضيحه بعد بيان الآيات والأخبار في فنقول:

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينِ آمَنُوا اتَّقُوا اللهِ وَابْتَغُوا إليهِ الوسيلة ﴾ وفي تفسير الصافي والقمي قال: «تقرّبُوا إليه بالإمام ﷺ » وفي زيارة الجامعة: «ومن قـصده توجه بكم » وسيأتي شرحه.

وفي العيون عن النبي ﷺ: الأئمة من ولد الحسين ﷺ مَن أطاعهم فقد أطاع الله، ومَن عصاهم فقد عصى الله، هم العروة الوثقيٰ والوسيلة إلى الله. وفي السفينة نقلاً عن البحار قال أمير المؤمنين ﷺ في وصيته لكيل: يا كميل قال رسول الله ﷺ وولاً أعلنه والمهاجرون والأنصار متوافرون يوماً بعد العصر يوم النصف من شهر رمضان قائم على قدميه من فوق منبره: «علي مني وأبناي منه والطيبون مني وممهم وهم الطيبون بعد أُمّهم، وهم سفينة نوح من ركبها نجا ومن يخلف فيها هوى، الناجي في الجنة والهاوي في لظلى».

وفيه أيضاً روى الشيخ الشهيد ﴿ في إجازاته إلى أن قال: عن داود بن سليان العازي، عن الإمام المرتضى أبي الحسن على بن موسى الرضا ﷺ عن آبائه، عن أمير المؤمنين ﷺ عن النبي ﷺ قال: «مثل أهل بيتي كمثل سفينة نوح مَن ركبها نجا، ومن تخلّف عنها زج في النار».

وفي النهج: من خطبة له ﷺ يذكر فيها آل محمد ﷺ: «هم عيش العلم، وموت الجهل، يخبركم حلمهم عن علمهم، وظاهرهم عن باطنهم، وصمتهم عن حكم منطقهم، لا يخالفون الحق ولا يختلفون فيه، هم دعائم الإسلام، وولائج الاعتصام، بهم عاد الحق إلى نصابه، وانزاح الباطل عن مُقامه، وانقطع لسانه عن منبته، عقلوا الدين عقل وعاية ورعاية، لا عقل سماع ورواية، فإنّ رواة العلم كثير، ورعاته قليل، "().

وفي الصلوات عليهم: «اللهم صل على محمد وآل محمد، الفلك الجارية في اللجج الغامرة، يأمن من ركبها، ويغرق من تركها، المتقدم لهم مارق، والمتأخر عنهم زاهق، واللازم لهم لاحق».

وفي الكافي، باب أوصاف الإمام حديث طويل منه قوله على: «والحار لمن يصطلي به» ويكفيك في هذا الأمر الجمل الواردة في زيارة الجامعة الكبيرة وسيأتي شرحها، بل الأخبار المعتبرة كثيرة جداً، وقد دلّت على أنّ المعارف الإلهية عندهم بل هي هم وليس عند غيرهم منها شيء إلّا ما خرج منهم، وإنّ السير هو ما كان

١ \_نهج البلاغة الخطبة ٢٣٩.

في شرح الزيارة الجامعة......

بهم لاغير.

إذا علمت هذا فاعلم: أن الله تعالى قبل أن يخلق الخلق أجمع، كان ولم يكن معه شيء، ثم إن أول ما خلق هو نور محمد وآل محمد يه فهم أول المخلوقين وأقربهم إليه تعالى، فلا محالة هم العارفون الكاملون بمعارفه تعالى، فالمعارف والخلق يدور مدار وجودهم، فني الزيارة: «بكم فتح الله وبكم يختم» وسيأتي بيانه، وفي الخبر: «أوّل ما خلق الله الحجة وآخر من يموت الحجة» فالأمر بيدهم وهم العارفون بحقيقة الأمر، وكيفية السير إليه تعالى، فحينئذ لا يكون الطريق إلّا بما بيتنوا، فلابد من الاقتصار والأخذ بما قالوا لا غير.

وأما معنى السير الروحي معهم فحاصله: أنّ المعارف مما علمت أنها ترجع إلى أرواحهم المطهّرة، فلا محالة هم الآيات الإلهية والأسهاء الحسنى، ومظاهر صفات الجلال والجمال، ومن المعلوم أنهم الوسائط التكوينية لتكميل البشر، ومعنى ذلك أنهم بروحهم متصرفون في الأرواح، فالفيض منه تعالى يشمل الأرواح الضعيفة بواسطتهم فلابد من الاستمداد منهم في السير إلى المعارف بنحو دلّ عليه قوله على: «ومن قصده توجه بكم».

فالتوجه بهم سبب لقصده تعالى، وهذا أمر دقيق لا يفهمه الذهن المشوب، بل ربما يتوهم منه الشرك ولكنه عين الإيمان، وسيأتي تفصيله في شرحه في الزيارة، ولكن إجماله هو أنّ الروح قاصد إليه تعالى لا غير لكنه لضعفه يتوجه بهم، أي ينظر إليه تعالى بالنظر إليهم، فهم وجه الله كها في الخبر، وهم عين صفاته الجلالية والجهالية.

ومن المعلوم: أنّ النظر إلى الموصوف فإنما هو بالنظر عن طريق صفاته، بل هم الطريق الواسع إليه تعالى كما يشير إليه قوله على في الدعاء: «وطريقاً إليك مهيعاً» أي اجعل النبي ﷺ لي طريقاً مبسوطاً إليك.

فالمنظور هو الله تعالى وما به النظر هو أرواحهم الطاهرة، وليس هذا غلواً في

حقّهم، بل لهم مقامات منيعة لا يسع بيانها في هذا المختصر، وفي الخبر: «نزّلونا عن الربوبية وقولوا في حقّنا ما شئتم» وسيأتي توضيحه أزيد من ذلك، فلابدّ للسالك حينئذ من التوسل بهم في جميع حالاته، فإنهم هم الأدلاء إليه تعالى تشريعاً وتكويناً.

ولعمري إنّ هذا واضح للتابع لهم ﷺ كما لا يخفى. ثم إنه سيجيء بيان حقيقة الإيان وما له من المراتب والشؤون في شرح قوله ﷺ «وأبواب الإيان» ونذكر هنا في الجملة بيان مراتب الإيان وكيفية تحققها في نفس الأمر فنذكر أولاً الأخبار الواردة في هذا الأمر بما لها من العناوين الختلفة، ثم نردفه بما يحتاج إلى الكلام، فنقول وعليه التوكل: لا ريب في أنّ أول مراتب الاعتقاد بعد الإقرار بالتوحيد هو الإقرار بالرسالة، الذي به يصير المقرّ مسلماً وهو أعم من الإيمان.

فني الوافي عن الكافي بإسناده عن سهاعة قال: قلت لأبي عبدالله على: أخبرني عن الإسلام والإيمان أهما مختلفان؟ فقال: «إنّ الإيمان يشارك الإسلام والإيمان» فقلت: فصفهها لي، فقال: «الإسلام شهادة أن لا إله إلّا الله، والتصديق برسول الله، به حقنت الدماء، وعليه جرت المناكح والمواريث، وعلى ظاهره جماعة الناس، والإيمان الهدى وما يثبت في القلوب من صفة الإسلام، وما ظهر من العمل به، والإيمان أرفع من الإسلام بدرجة، إنّ الإيمان يشارك الإسلام في الظاهر، والإسلام لا يشارك الإيمان في الطاهر، والإسلام لا يشارك الإيمان في الباطن وإن اجتمعا في القول والصفة».

فني هذه الرواية جعل الفرق بينها بأنّ الإسلام هو الإقرار اللساني، والإيمان هـو الإقرار القلبي، فها وإن اشتركا ظاهراً إلّا أنّ الإسلام يفارق الإيمان؛ لاختصاص الإسلام بالظاهر وهو بالباطن.

وفيه بإسناده عن أبي عبدالله على قال: «الإيمان يشارك الإسلام والإسلام لا يشارك الإيمان».

وفيه بإسناده عن الفضيل بن يسار قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: «إنَّ

الإيمان يشارك الإسلام ولا يشاركه الاسلام، إنّ الإيمان ما وقر في القلوب، والإيمان يشارك الإسلام والإسلام ما عليه المناكح والمواريث وحقن الدماء، والإيمان يشارك الإيمان».

وفيه عن محمد عن أحدهما عليه قال: الإيمان إقرار وعمل والإسلام إقرار بلا عمل.

وهاتان الروايتان بيّنتا أنّ الموجب لثبوت صفة الإسلام في القلب ليصير مؤمناً هو العمل لا غير.

ويدل عليه ما فيه أيضاً بإسناده عن جميل بن درّاج قال: سألت أبا عبدالله على الله عن الإيمان فقال: «شهادة أن لا إله إلاّ الله وأنّ محمداً رسول الله، قال: قلت: أليس هذا عملاً؟ قال: بلي، قلت: فالعمل من الإيمان؟ قال: لا يثبت له الإيمان إلّا بالعمل.

أقول: المجرور في له للمؤمن المدلول عليه بالإيمان، فثبت أنّ العمل على طبق الوظائف هو الموجب لتحقق الإيمان.

فإن قلت: لوكان العمل موجباً للإيمان، فالجماعة أيضاً مؤمنون؛ لكونهم عاملين، ولا أقل من الشهادتين فإنها أيضاً من العمل كما دلّ خبر جميل بن دراج.

قلت: المستفاد من الأخبار في هذا الباب هو: أنّ قوام الإيمان بالتصديق القلبي، كما دلّ ما في خبر فضيل بن يسار من قوله ﷺ: «إن الإيمان ما وقر (١) في القلوب، فلو كان مُصدّقاً لواقع الإسلام قلباً فهو القلب المؤمن».

ويدل عليه ما فيه أيضاً بإسناده عن جميل بن دراج قال: سألت أبا عبدالله ﷺ عن قول الله تعالى: ﴿قالت الأعراب آمنًا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا ولمَا يدخل الإيمان في قلوبكم﴾ فقال لي: ألا ترى أنّ الإيمان غير الإسلام، في مدي قوله ﷺ تفسير للآية المباركة هو: أنّ الإيمان ما دخل في القلب والإسلام ما كان بجرد اللسان كها هو صريح الآية المباركة.

١ ـ وقر الدابة: سكّنها.

وعليه فمجرّد العمل لا يوجب تحقق الإيمان في القلب، ولو بمثل الشهادتين، بل العمل الذي يكون عن تصديق قلبي هو الذي محقق للإيمان أزيد مماكان قبلاً، ضرورة أنّ الايمان كما سيجيء له مراتب ويدل عليه خبر جميل بن درّاج من قوله الله قلت: أليس هذا عمل؟ قال: بلي.

توضيحه: إنّ السؤال فيه إنّما عن الايمان وحده، فتفسيره الله بالشهادتين أوهم في ذهن جميل بن دراج أن يكون مجرّد الاقرار اللساني إيماناً، ولذا سئل عنه الله قال: قلت: أليس هذا عملاً؟ فصدّقه الله بقوله: بلى، ثم قال: قلت: فالعمل من الإيمان، يعني أن هذا العمل أعني الشهادتين من الإيمان فيكفي في تحققه مجرد الإقرار اللساني، فأجاب عنه بقوله الله الايمان إلّا بالعمل، أي أن هذا الإيمان أعني الإقرار بهما لا يثبت له، أي لا يكون مصداقاً للإيمان بمجرّده إلّا إذا كان مع العمل بالوظائف الناشئ عن التصديق القلي.

فتحصّل منه أن كون الإقرار بهما إيماناً ليس على إطلاقه، بل لوكان عن بصيرة القلب الموجبة للعمل الصالح، وإلّا فالعمل بدون البصيرة لا يفيد إلّا بعداً.

فني الكافي بإسناده عن طلحة بن زيد قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: «العامل على غير بصيرة كالساير على غير الطريق لا تزيده سرعة السير إلا بعداً» ولا بصيرة أوجب لتقبل الأعمال وأثرها في القلب مثل القول بولاية أمير المؤمنين والأئمة عليه كما سيجيء قريباً، فمجرد القول بالإقرار ليس إلا الإسلام كما هو ظاهر غيرها من الأخبار.

والحاصل: أنَّ الايمان صفة للقلب وبالعمل تزيد مراتبه، وأصله نور أثره ما ذكره الله تعالىٰ في قوله: ﴿إِنَّمَا المؤمنون الَّذِينِ إذا ذكر اللهُ وجلت قلوبُهم وإذا تُليت عليهم آياتُه زادتهم إيماناً وعلىٰ ربّهم يتوكّلون \* الّذين يـقيمون الصلوة ومحا رزقناهم يُنفقون \* أولئك هم المؤمنون حقاً لهم درجات عند ربّهم ومغفرة ورزق

## کریم﴾(۱).

فهذه الآية المباركه بيّنت الايمان بالآثار، ضرورة أن الذي دخل في قلبه نــور الإيمان هو الذي يوجل قلبه بذكر الله، وإذا سمع من آيات ربه أحسّ حقيقتها بنور إيمانه فلا محالة يزداد إيماناً منها، فإذا زاد إيمانه فهو منقطع عن الخلق إلى الحــقّ فلا ممالة يتوكل علىٰ ربه، هذا بحسب القلب.

وأمّا بحسب الأعمال فهم ﴿الذين يقيمون الصلوة﴾ الآية، على أنّه سيأتي أنّ العمل الصحيح وماكان به الإيمان القلبي هو الإقرار بولاية الأئمة بيك فانتظر.

# الفصل الثاني: معنى الولاية وأقسامها:

أما لغة: فني الجمع: قوله تعالى: ﴿ هنالك الولاية لله ﴾ هي بالفتح: الربوبية.. الخ، والولاية أيضاً: النصرة، وبالكسر: الإمارة، مصدر وليت، ويقال: هما لغتان بمعنى الدولة وفي النهاية هي بالفتح: المحبة، وبالكسر: التولية والسلطان.. إلى أن قال: والولي الوالي، وكلّ من ولي أمر أحد فهو وليّه، والولي هو الذي له النصرة والمعونة، والولي الذي يدبر الأمر، يقال: «فلان ولي المرأة» إذا كان يدبر أمر نكاحها. وولي المرأة، من كان إليه المطالبة بالقود. والسلطان ولي أمر الرعية.

ومنه قول: كميت في حقّ علي بن أبي طالب ﷺ:

ونِـعمَ وليّ الأمـر بـعد وليّـه ومنتجع التقويٰ ونـعم المـقرَّب

قوله تعالى: ﴿ النبيّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم ﴾ روي عن الباقر الله: أنها نزلت في الإمرة يعني الإمارة، أي هو ﷺ أحقّ بهم من أنفسهم، حتى لو احتاج إلى مملوك لأحد هو محتاج إليه جاز أخذه منه.

ومنه الحديث: «النبي أولى بكلّ مؤمن من نفسه، وكذا علي من بعده» .. إلى أن قال: والتولية تكون إقبالاً، ومنها قوله تعالى: ﴿ولكلّ وجهة هو موليها﴾، أي مستقبلها. وتكون انصرافاً، ومنه قوله تعالى: ﴿يولُوكم الأدبار﴾. وتكون بمعنى التولى يقول: وليت وتوليت.

والتولي يكون بمعنى الإعراض وبمعنى الاتباع، قال تعالى: ﴿ وإن تتولوا يستبدل قوماً غيركم ﴾ ، أي ان تعرضوا عن الإسلام. وقوله تعالى: ﴿ ومن يتولهم منكم فإنه منهم ﴾ ، أي ومن يتبعهم وينصرهم.. إلى أن قال: قوله: ﴿ وإني خفت الموالي ﴾ ، هم العمومة وبنو العم.. وقوله تعالى: ﴿ لبسُس المولى ولبسُس العشير ﴾ ، أي لبسُس الناصر ولبسُس الصاحب.. وفيه: «بني الإسلام على خمس» منها: الولاية، الولاية بالفتح: محبة أهل البيت، واتباعهم في الدين، وامتثال أوامرهم ونواهيهم.. إلى أن قال: وأصل الكلمة (أي كلمة الولاية) من الولي وهو القرب، يقال: «تباعد بعد ولي» أي بعد قرب.

وقال: والولاية تشعر بالتدبير والقدرة والفعل، وما لم يجتمع فيه ذلك لم يطلق عليه اسم الوالي.. وقال: ووالى بين الشيئين: تابع. واستولى عليه الشيء: بلغ الغاية. قال: وفلان أولى بكذا أي أحرى به وأجدر، ويقال: هو الأولى وهم الأوالي والأعلى والأعلى والأعلون.. قال: والولى ضدّ العدو.

أقول: قال في مقدمة تفسير البرهان في معنى الولي: وجاء أيضاً بمعنى الحب والصديق والنصير والقريب ونحو ذلك، ولكن الأصل فيه الأول أي الإمارة من الولاية بالكسر، ومن معانيه: المالك والعبد والمعتق (بالكسر) والمعتق (بالفتح) والمنعم والمنعم عليه والناصر والصاحب والحب والتابع والنزيل والشريك والقريب أي من انتسب كابن العم ونحوه، والجار والحليف والظهر، وبعضها أشهر من بعض، انتهى، وتقدم بعضها عن الجمع.

أقول: هذا بعض معانيه لغة فهو من المشترك فلابدّ في حمله على أحد معانيه من

قرينة معينة، حالية أو مقالية كها لا يخفى، فحينئذ في أي مورد ورد من الشرع في الكتاب والسنة لابد من حمله على ما تساعده القرينة كها سيأتي في محلّه إن شاء الله تعالى. فحينئذ نقول: الولاية قد تطلق على غير الأئمة هي من ساير الناس من أصناف الشيعة كها في بعض الأحاديث من التعبير: بأهل الولاية أو أهل ولايستنا، فحينئذ قد يراد منها معنى المحب أو التابع أو الناصر، أي أهل المحبة والنصرة والمتابعة. ولكن الأغلب يطلق عليهم بمعنى أنهم أهل الولاية أي أهل الاعتقاد بإمامتهم وولايتهم، التي تكون ثابتة لهم منه تعالى كها لا يخفى على أحد، وسيأتي الكلام فيه فيا بعد، وقد يطلق عليهم هي وهذه هي التي يقع الكلام في تحقيق معناها فنقول:

### أقسام الولاية:

الولاية التي تطلق عليهم إنما هي بمعنى التولية للأمور والتدبير لها، وهي على قسمين:

الأول: الولاية التشريعية بمعنى أن لهم الآمرية والناهوية الشرعية، فزمام أمر الشرع في الامر والنهي والسياسة، وتدبير أمور المسلمين من بيان الحكم والقضاوة، وإجراء الحدود وسوقهم إلى الحرب وأمثاله.

والحاصل: أن هذه كلّها أمرها بيدهم بيخ بعد النبي على وهي بهذا المعنى ثابتة لهم بكلّ وهي بهذا المعنى ثابتة لهم بكلّ ما دلّ على إمامتهم ووصايتهم بعد النبيّ على من الآيات والأحاديث الواردة في هذا الباب، وقد تقدم كثير منها، وهذا مما لا ينكره أحد من الشيعة.

الثاني: الولاية التكوينية وهذه هي المقصود بيانها وإثباتها لهم المي في هذا الفصل بالآيات والأحاديث فنقول وعليه التوكل.

٣٠١ ......الأنوار الساطعة

#### الولاية التكوينية:

إنه لابد أولاً من بيان معنى الولاية التكوينية وتعريفها ثم إثباتها بالآيات والأحاديث الصحيحة، ثم الكلام في بعض ما تتعلق بها فنقول: قال بعض الأعاظم من أهل المعرفة ((): ثم إنّ هذه الولاية التي عرضت لجميع أصناف المخلوقين من الجهاد والنبات والحيوان والإنسان والملائكة إنما هي ولاية الولي المطلق، التي كانت في رسول الله على المعرفية ولم وأمير المؤمنين الله وخلفائها الأحد عشر الملكي وهي كما قاله بعض المحققين: باطن النبوة المطلقة، التي هي اطلاع النبي المخصوص بها على استعداد جميع الموجودات بحسب ذواتها وماهياتها، واعطاء كلّ ذي حقّ حقّه الذي يطلبه بلسان استعداده من حيث الانباء الذاتي والتعليم الحقيق الأزلي.

وصاحب هذا المقام هو الموسوم بالخليفة الأعظم، وقطب الأقطاب، والإنسان الكبير، وآدم الحقيق المعبّر عنه بالقلم الأعلى والعقل الأول والروح الأعظم، وإليه الإشارة بقوله على الأول ما خلق الله نوري، وكنت نبيّاً وآدم بين الماء والطين، وإليه استند كلّ العلوم والأعمال، وإليه ينتهي جميع المراتب والمقامات نبيّاً كان أو وليّاً، رسولاً كان أو وصياً، ومرجعه إلى فناء العبد في الحقّ وبقائه به، وإليه الإشارة بقوله على من نور واحد».

وقوله ﷺ: خلق الله روحي وروح على بن أبي طالب قبل أن يخلق الخلق بألغي عام، وبعث عليّاً مع كلّ نبيّ سرّاً ومعي جهراً، يقول أمير المؤمنين ﷺ: «كنت وليّاً وآدم بين الماء والطين» وقوله: «أنا وجه الله وأنا جنب الله وأنا يد الله، وأنا القلم الأعلى، وأنا اللوح المحفوظ» إلى آخر ما قاله في خطبة البيان.

وهذا هو المراد بقول الصادق ﷺ: «الصورة الإنسانية هي أكبر حجج الله على خلقه، وهو الكتاب الذي كتبه بيده، وها يجمع صور العالمين، وها و النسخة

١ ـ هو المولى الحاج ميرزا جواد آقا التبريزي الملكي في كتاب أعمال السنة ٢٥٨.

المختصرة من اللوح المحفوظ، وهو الجسر الممدود بين الجنة والنار، وقد كانت هذه الولاية في النبيّ والوصى وهما فاتحها وخاتمها»(١٠) لخ.

وقال بعض الأعلام (٢)؛ فحقيقة الولاية الرتق والفتق في المولى عليه بإمساكه عما عليه وجريه فيها له.

وبعبارة أخرى: استحقاق تربية المملوك؛ لكونه أولى به من نفسه، فهو اسم له تعالى باعتبار أولويته بخلقه من أنفسهم، ثم إن هذه الولاية منشأها هـ و احـ تواء المولى (عليه \_ ظ) قادراً على الاستبداد به، الذي هـ و حـ قيقة المـ لك فـ هو الولاية الحقيقية، وإما منشأها الخلافة من المولى الحقيق؛ لكونه متعالياً عن مجانسة مخلوقاته وجليلاً عن ملائمة كيفياتهم، فينصب الخليفة لتربية المـ ملوكين مـا هـ و يستحقه منهم عليه؛ لحفظ علو شأنه وصون ضياع مماليكه عها له عليهم.

مثلاً من لوازم ولايته تعالى على العباد بذل ما لهم، ووقف أنفسهم عليه تعالى، وتفديتهم أنفسهم وأولادهم فلمّا كان غنياً عن ذلك، ومنزهاً عها هو من صفات المخلوقين، وكان عباده لا يظهر صدقهم وحقيقة عبوديتهم إلّا بأمثال ذلك من لوازم العبودية، فنصب الخليفة لمثل هذه اللوازم؛ لأن نتر تبّها عليه والعباد ملتزمون بها فقال: ﴿إِنما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلوة ويؤتون الزكوة وهم راكعون ﴾ فالرسول والمؤمنون إنما هم خلفاؤه تعالى في الولاية لا شركاؤه تعالى أن يكون له ولى من الذل علواً كبيراً.

أقول: فلعمري لقد بين حقيقة الولاية التكوينية والتشريعية بالوجه العقلي، مع بيان اختصاص الولاية الحقيقية له تعالى بنحو لا يتوهم فيه الغلو والشرك كما لا يخفى وسيأتي توضحيه.

وقال بعض العارفين (٣): اعلم: أنه لما اقتضىٰ كلمة الإلهية الجامعة لجميع

١ ـ فاتحاها وخاتماها.

٢ ـ وهو العلّامة المحقق السيد حسن الهمداني في رسالته في شرح الأسماء الحسني ١٠٣.

٣-وهو صاحب كتاب هداية المستر شد ص ٢٢٦.

الكمالات، المشتملة على الأسهاء الحسنى والصفات العليا بسط مملكة الإيجاد والرحمة، ونشر لواء القدرة والحكمة بإظهار المكنات، وإيجاد المكوّنات، وخلق الخلائق، وتسخير الأمور وتدبيرها، وكانت مباشرة هذا الأمر من الذات القديمة الأحدية بغير واسطة بعيدة جداً.

أقول: الأحسن أن يقال: واقتضت الحكمة الأزلية عدم مباشرة الأمور بذاته المقدسة، بل اقتضت الوساطة؛ كما أُشير إليه في بعض الأخبار، وذلك لأن التعبير المذكور ربما يعطي عدم إمكان المباشرة بلا واسطة، مع أنه لاريب في إمكان ذلك له تعالى بقدرته، نعم لا بالمباشرة الحسية بل بالقدر والخلق لكلّ شيء حين لزومه بلا واساطة فتدبر تفهم، لبعد المناسبة بين عزة القدم وذلة الحدوث:

فقضىٰ سبحانه بتخليف نائب عنه في التصرف والولاية والحفظ والرعاية، فلا محالة له وجه إلى القدم يخلف عنه في التصرف، وخلع عليه خلع جميع أسهائه وصفاته، ومكّنه في مسند الخلافة بإلقاء مقادير الأمور إليه وإحالة الجمهور عليه.

فالمقصود من وجود العالم أن يوجد الإنسان، الذي هو خليفة الله في العالم، فالغرض من الأركان حصول النباتات، ومن النباتات حصول الحيوانات، ومن الحيوان حصول الأرواح، ومن الأرسان حصول الأرواح، ومن الأرض خليفة . حصول خليفة الله في الأرض خليفة .

فالنبيّ لابد من أن يكون آخذاً من الله، متعلماً من لدنه، معطياً لعباده، هادياً لهم، فهو واسطة بين العالمين سمعاً من جانب ولساناً إلى جانب، وهكذا حال سفراء الله إلى عباده وشفعاء يوم تناده، فلقلب النبي بابان مفتوحان: باب مفتوح إلى عالم الملكوت، وهو عالم اللوح المحفوظ، ومنشأ الملائكة العلمية والعملية. وباب مفتوح إلى القوى المدركة؛ ليطلع على سوانح مهات الخلق، فهذا النبي يجب أن يلزم المخلائق في شرعه الطاعات والعبادات؛ ليسوقهم بالتعويد عن مقام الحيوانية إلى مقام الملكية، فإن الأنبياء رؤوس القوافل.

وقال في الفرق بين النبوة والولاية: اعلم: أن النبوة وضع الآداب الناموسية، والولاية كشف الحقائق الإلهية، فإن ظهر من النبي تبيين الحقائق فهو بما هـو ولي، فإن كلّ نبيّ ولي و لا عكس، فإن النبي كمرآة لها وجهان: وجه إلى الحق، ووجه إلى الحلق، فولايته من وجهه إلى الحق، ونبوته من وجهه إلى الخلق.

وقيل: النبوة وضع الحجاب، والولاية رفع الحجاب؛ لأن دفع الفساد أهم في نظر النبي، وهو لا يتأتى إلّا بوضع الحجاب.

أقول: في هذا الذيل ما لا يخفى، وتقدم هذا الكلام وما يـقرب مـنه في لزوم الخليفة الإلهٰي في الرسالة وفي الولاية فراجعه.

وفي شرح الصحيفة السجادية على منشيها آلاف الثناء والتحية ما ملخصه: الولي فعيل: بعنى المفعول، وهو من يتولى الله أمره كها قال تعالى: ﴿وهـو يـتولى الصالحين﴾(١) وقيل: بمعنى الفاعل أي الذي يتولى عبادة الله، ويوالي طاعته من غير تخلل معصية، وكلا الوصفين شرط في الولاية.

وقال المتكلمون: الولي من كان آتيا بالاعتقاد الصحيح المبني على الدليل، وبالأعمال الشرعية، والتركيب يدل على القرب، فكأنه قريب منه تعالى لاستغراقه في أنوار معرفته وجمال جلاله.

وقيل في بيانه: الولي من يتولى الله تعالىٰ بذاته أمره، فلا تصرف له أصلاً إذ لا وجود له ولا ذات ولا فعل ولا وصف، فهو الفاني بيد المفني يفعل به ما يشاء حتىٰ يحو رسمه واسمه، ويمحق عينه وأثره، ويحييه بحياته ويبقيه ببقائه، هذا عام يشمل غبر الأئمة عليه.

وقيل: الولي هو المطلع على الحقائق الإلهية، ومعرفة ذاتمه تعالى وصفاته وأفعاله كشفاً وشهوداً من الله خاصة من غير واسطة ملك أو بشر.

وقيل: هو من ثبتت له الولاية، التي تـوجب لصـاحبها التـصرف في العـالم

١ - الأعراف: ١٩٦.

العنصري، وتدبيره بإصلاح فساده وإظهار الكالات فيه؛ لاختصاص صاحبها بعناية إلهية توجب له قوة في نفسه، لا يمنعها الاشتغال بالبدن عن الاتصال بالعالم العلوي، واكتساب العلم الغيبي منه في حال الصحة واليقظة، بل تجمع بين الأمرين لما فيها من القوة التي تسع الجانبين، والولاية بهذا المعنى مرادفة للإمامة عند الامامة.

وفي الكلمات المكنونة للمولى العارف الكامل الفيض الكاشاني (رضوان الله تعالى عليه) كلمة فيها إشارة إلى النبوة والولاية: الإنسان الكامل إما نبي أو ولي ولكل من النبوة والولاية اعتباران: اعتبار الإطلاق، واعتبار التقييد، أي العام والخاص.

فالنبوة المطلقة وهي النبوة الحقيقية الحاصلة في الأزل، الباقية إلى الأبد، وهو اطلاع النبي المخصوص لها على استعداده من حيث إنه الإنباء الذاتي والتعليم الحقيق الأزلي المسمى بالربوبية العظمى والسلطنة الكبرى.

وصاحب هذا المقام هو الموسوم بالخليفة الأعظم، وقطب الأقطاب، والإنسان الكبير، وآدم الحقيق المعبّر عنه بالقلم الأعلى، والعقل الأول، والروح الأعظم، وإليه الإشارة بقوله على أول ما خلق الله نوري، وكنت نبياً وآدم بين الماء والطين ونحو ذلك، وإليه استند كلّ العلوم والأعمال، وإليه ينتهي جميع المراتب والمقامات نبياً كان أو ولياً، رسولاً كان أو وصياً.

وباطن هذه النبوة هي الولاية المطلقة، وهي عبارة عن حصول مجموع هذه الكمالات بحسب الباطن في الأزل وبقائها إلى الأبد، ويرجع إلى فناء العبد في الحق وبقائه به، وإليه الاشارة بقوله: أنا وعلي من نورواحد، وخلق روحي وروح علي ابن أبي طالب قبل أن يخلق الخلق بألني عام، وبعث علياً مع كل نبي سرّاً ومعي جهراً، وبقول أمير المؤمنين عليه: كنت ولياً وآدم بين الماء والطين إلى غير ذلك.

والنبوة المقيدة هي الإخبار عن الحقائق الإلهية أي معرفة ذات الحق وأسهائه

وصفاته وأحكامه، فإن ضمّ مع تبليغ الأحكام والتأديب بالأخلاق والتعليم، وبالحكمة والقيام بالسياسة، فهي النبوة التشريعية وتختص بالرسالة، وقس عليها الولاية المقيدة.

فكل من النبوة والولاية من حيث هي صفة إلهية مطلقة، ومن حيث استنادها إلى الأنبياء والأولياء مقيدة، والمقيد منبوة المأنبياء كلّهم جزئيات النبوة المطلقة، وكذلك ولاية الأولياء جزئيات الولاية المطلقة، ولكلّ من الأقسام الأربعة ختم، أي مرتبة ليست فوقها مرتبة أخرى، ومقام لا نبي على ذلك المقام ولا ولي سوى الشخص الخصوص به، بل الكلّ يكون راجعاً إليه وإن تأخر وجود طينة صاحبه فإنه بحقيقته موجود قبله.

وخاتم النبوة المطلقة نبينا ﷺ وخاتم الولاية المطلقة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ﷺ والنبوة المقيدة إنما كملت وبلغت غايتها بالتدريج، فأصلها تمهد بآدم ﷺ ولم تزل تنمو وتكمل حتى بلغ كها ها إلى نبينا ﷺ ولهذا كان خاتم النبيين، وإليه الإشارة بما روي عنه ﷺ: مثل النبوة مثل دار معمورة لم يبق فيها إلا موضع لبنة، وكنت أنا تلك اللبنة، أو لفظ هذا معناه.

وكذلك الولاية المقيدة إنما تدرجت إلى الكمال حتىٰ بلغت غايتها إلى المهدي الموعود ظهوره، الذي هو صاحب الأمر في هذا العصر، وبقية الله اليــوم في بــلاده وعباده (صلوات الله وسلامه عليه وعلىٰ آبائه المعصومين).

وقال بعضهم (١٠)؛ الولاية هي قيام العبد بالحق عند الفناء عن نفسه، وعند ذلك يتولى الحق إياه حتى يبلغه مقام القرب والتمكين، وشرحه بعضهم بقوله: الولاية مأخوذة من الولي وهو القرب ولذا يسمى الحبيب وليّاً؛ لكونه قريباً من محبّه. وفي الاصطلاح: هو القرب من الحقّ وهي عامة وخاصة، والعامة حاصلة لكلّ نبيّ آمن بالله وعمل صالحاً، والخاصة هي الفناء في الله ذاتاً وصفة وفعلاً، فالولي هو الفاني

١ ـ وهو الملا عبدالرزاق الكاشاني علىٰ ما في عقائد الإيمان.

في الله القائم به الظاهر بأسهائه وصفاته.

وعن السيد نعمة الله الجزائري الله قال: الولاية بقاء العبد بالحق في حال الفناء. وقيل: هي التخلق بأخلاق الله تعالىٰ والفناء بعد الفناء وصحو بعد الحو.

وقال السبزواري في شرحه على الأسهاء الحسنى ص 9: الولي له معان كثير منها: المتولي لأمور العالم المتصرف فيه، إلى أن قال: وهو بما هو ولي أتم وأكمل منه بما هو نبيّ؛ لأن ولايته جنبته الحقانية واشتغاله بالحق ونبوته وجهه الخلقي وتوجيهه إليهم. ولا شك في أن الأولى أشرف لكونها أبدية، بخلاف الثانية فإنها منقطعة.

فإذا سمعتم يقولون: الولاية أفضل من النبوة، فيعنون ذلك في شخص واحــد وهو: أن النبيّ من حيث هو ولي أفضل من حيث هو نبيّ لا الولي التابع.

أقول: وبهذا يتم النزاع الواقع بينهم من أن النبي أفضل أو الولي، فقيل بالثاني، واستشكل عليه بأمور، فينحل بما ذكر من أنه أفضل في شخص واحد بالبيان المذكور.

نعم: ما ذكره وجهاً للأشرفية من حيث إن النبوة منقطعة لقوله على «لا نبي بعدي» دون الولاية. وإن كان حسناً إلّا أنه لا ينحصر الوجه فيه، وله وجوه أُخر تذكر في محلها إن شاء الله تعالى.

ثم إنهم ذكروا للأولياء طبقات لا يهمنا التعرض لها، فمن أرادها فمليراجع الشرح المذكور صفحة ٢٠٤، والله العالم بحقائق الأمور.

أقمول: هذا بعض التعاريف في معنى النبوة والولاية في كلمات القموم، وهمناك تعاريف متقاربة اللفظ والمعنى وحاصلها يرجع إلى ما ذكرنا بضرب من التأويل.

ثم إن حقيقة الولاية أمر واحد لها ظهوران:

- ظهور في التشريع وهو ما قلنا سابقاً.
  - ظهور في التكوين.

فما ذكرنا من التعاريف يشير إلى تعريفها الحقيق الوجـ داني الجــامع، ولكـن

علمت من الأخبار السابقة الواردة في أن حديثهم الله صعب مستصعب، أن تلك الأحاديث تشير إلى حقيقة ولايتهم التي منحها الله تعالى إياهم. وهي من غوامض معارفهم، فأصل حقيقتها لم يحتملها أحد بل هي أمر مخصوص بهم، وربما منحوا بعض أوليائهم بعض شؤونها كها علمت من حديثي أبي الصامت. إذن: فأصل الولاية لم تظهر حقيقتها لأحد. وأما ما سمعت من التعاريف لها فهي التي عرفها كل منهم على حسب دركه، وإلا فحقيقتها بعد مبهمة علينا، والوجه في ذلك عدم قابليتنا لدركها كما أشير إليه في حديث جابر المتقدم عن البصائر حيث قال ﷺ: «يا جابر ما سترنا عنكم أكثر مما أظهر نا لكم».

وفي حديث مفضل في البصائر قوله ﷺ: «فأحسن الحديث حديثنا، لا يحتمل أحد من الخلائق أمره بكماله حتى يحده، لأنه من حدّ شيئاً فهو أكبر منه » وقد تقدم شرحه.

ونظيره قوله ﷺ في حديث مرازم عن التوحيد من قوله ﷺ ثم قال: «لو أجبتك فيه لكفرت» أي لعدم إمكان الدرك فيوجب الكفر، كما لا يخفيٰ.

ولذا ترى الأئمة ﷺ إنما بينوا ولايتهم المطلقة التكوينية ببيان آثارها إما علماً أو عملاً:

\_أما الأول: فكالأحاديث الواردة في بيان شؤون ولايتهم بالسنة وهي مختلفة. التي منها الزيارة الجامعة والتي نحن بصدد شرحها إن شاء الله تعالىٰ.

ـ وأما الثاني: فكالمعجزات التي صدرت عنهم، فإنها تحكي حقيقة ولايستهم التكوينية وهي أكثر من أن تحصيٰ، وقد ذكر كثيراً منها السيد السند السيد هاشم البحراني (رضوان الله تعالىٰ عليه) في كتاب مدينة المعاجز فليراجع.

بل وشأن القرآن الكريم أيضاً هكذا، فإنه سبحانه يبين فيه غالباً ولاية أوليائه بأفعالهم الغريبة التي أقدرهم الله عليها، ونحن نذكر شطراً من كـل مـنها ليـتضح الحال بأحسن المقال في صورة المثال. فنقول: ٣١٣.....الأنوار الساطعة

أما الآيات الشريفة:

\_قوله تعالى: ﴿ ولو أن قرآناً سُيرت به الجبالُ أو قطَعت به الأرض أو كُلّم به الموتىٰ بل له الأمر جميعاً.. ﴾ (١).

عن تفسير علي بن إبراهيم: قوله: ولو أن قرآناً الخ الآية قال: لو كان شيء من القرآن كذلك لكان هذا، أقول: يعني لوكان شيء مما أقدره الله لعباده فيا أنزل عليهم من الوحي مما فيه هذه القدرة، التي بها تسير الجبال وتقطع الأرض ويحيى الموتى لكان هو هذا القرآن المنزل عليه ﷺ.

ولا ريب أن هذه الآثار الثلاثة تنبئ عن أن المنزّل عليهم هذا القرآن، قد أمكنهم الله من هذه الأمور، بما أعطاهم من القدرة، التي بهما يتصرفون في الموجودات، وهذه هي حقيقة الولاية التكوينية الثابتة لهم بنصّ هذا القرآن.

وإليه يشير ما عن أصول الكافي بإسناده عن إبراهيم، عن أبيه، عن أبي الحسن الأول على «قال: قلت له: جعلت فداك، أخبرني عن النبيّ ورث النبيين كلّهم قال: نعم، قلت: من لدن آدم حتى انتهى إلى نفسه؟ قال: ما بعث الله نبياً إلّا ومحمد على أعلم منه، قال: قلت: إن عيسى بن مريم كان يحيي الموتى بإذن الله، قال: صدقت، وسليان بن داود كان يفهم منطق الطير، وكان رسول الله على عنده المناذل؟

قال: فقال: إن سليان بن داود قال للهدهد حين فقده وغضب عليه ﴿لأُعذبنه عذاباً شديداً أو لأذبحنه أو ليأتيني بسلطان مبين﴾، وإنما غضب لأنه كان يدلّه على الماء فهذا وهو طائر قد أعطي ما لم يعط سليان، وقد كانت الريح والنمل والإنس والجن والشياطين المردة له طائعين، ولم يكن يعرف الماء تحت الهواء وكان الطير يعرف، وإن الله يقول في كتابه: ﴿ ولو أن قرآناً سيرت به الجبال أو قطعت به الأرض

١ \_الرعد: ٣١.

في شرح الزيارة الجامعة.....

أو كُلّم به الموتيٰ∢.

وقد ورثنا نحن هذا القرآن الذي فيه ما تسيّر به الجبال، وتقطع به البلدان، ويحيى به الموقى، ونحن نعرف الماء تحت الهواء، وأن في كتاب الله لآيات ما يراد بها أمر إلّا أن يأذن الله به مع ما قد يأذن الله بما كتبه الماضون جعله الله لنا في أُم الكتاب، إن الله يقول: ﴿ وما من غائبة في السماء والأرض إلّا في كتاب مبين ﴾ ثم قال: ﴿ ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا ﴾ فنحن الذين اصطفانا الله عزوجل وأورثنا هذا الكتاب فيه تبيان كلّ شيء».

أقول: دلّ هذا الحديث على أنه تعالى أعطى أنبياء والأمّمة بي قدرة يتصرفون بها في الأمور الغريبة التي يعجز عنها غيرهم من إحياء الموتى كيا لعيسى على ومن تسيير الجبال وتقطيعها وتكليم الموتى وغيرها مما ستأتي الإشارة إليه. ثم بين على جامعاً كلياً في هذا الأمر مما جعله الله لهم في أمّ الكتاب. واستدل عليه بأن قوله تعالى: ﴿ وما من غائبة في السماء والأرض إلا في كتاب مبين ﴾ يدل على أن أي أمر غائب عن الناس مما هو ثابت في السماء أو الأرض يكون في كتاب مبين.

ثم بين أن قوله تعالى: ثم أورثنا الكتاب، دل على أن الكتاب الذي ما من غائبة سهاوية أو أرضية إلّا وهي فيه، هو هذا الكتاب الذي أورثمه الله تعالى إياهم، فقوله على: فنحن الذين اصطفانا الله عزوجل، وأورثنا هذا الكتاب فيه تبيان كلّ شيء، بيان لأن المراد من العباد في الآية المباركة هو النبي والأئمة عليه.

ثم إن المراد من قوله على: فيه تبيان كلّ شيء، اقتباساً من الآية الشريفة لايراد التبيان العلمي بل المراد الأعم منه، ومن التبيان الشهودي والعلمي بأعمال القدرة وما أقدرهم الله عليه كما لا يخفى على الناقد البصير، والله العالم وأولياؤه بكلامه.

ـ وقوله تعالىٰ: ﴿وإِذَ استسقىٰ موسىٰ لقومه فـقلنا اضـرب بـعصاك الحـجر

٣١ ......الأنوار الساطعة

فانفجرت منه اثنتا عشرة عيناً قد علم كلِّ أُناس مشربَهم ﴾ (١).

فني تفسير البرهان عن الإمام العسكري.. إلى أن «قال الله: ثم قال الله عزوجل: ﴿ وَإِذَ استسقىٰ موسىٰ لقومه﴾ قال: واذكروا يا بني إسرائيل إذ استسقىٰ موسىٰ لقومه، طلب لهم السقيا لما لحقهم العطش في التيه، وضجّوا بالبكاء، وقالوا: أهلكنا العطش يا موسىٰ.

فقال موسى: إلهي بحق محمد سيد الأنبياء، وبحق علي سيد الأوصياء، وبحق فاطمة سيدة النساء، وبحق الحسن سيد الأولياء، وبحق الحسين أفضل الشهداء، وبحق عترتهم وخلفائهم سادة الأزكياء لما سقيت عبادك هؤلاء، فأوحى الله تعالى اليه: يا موسى اضرب بعصاك الحجر، فضرب بها، فانفجرت منه اثنتا عشرة عيناً قد علم كل أناس مشربهم، كل قبيلة من أولاد يعقوب مشربهم، فلا يـزاحمهم الآخرون في مشربهم» الحديث.

فظاهر هذا الحديث ونحوه اعطاؤه تعالى هذه القدرة لموسى على بظهور هذا المعجز منه بواسطة ضرب العصا، وحقيقته ترجع إلى أنه تعالى مكّنه من هذا الأمر المعجز بما منحه من الولاية التكوينية، التي أشرها التصرف في الموجودات وسيجىء قريباً توضيحه.

ولعصا موسى معاجز أُخرى، منها ما في تفسير نـور الشقلين، عـن تـفسير العياشي، عن عاصم بن المصري في قضية بعثة موسى إلى فـرعون.. إلى أن قـال: فكث بذلك ما شاء الله يسأله أن يستأذن له، قال: فلما أكثر عليه (أي على الاذن) قال له: أما وجد ربّ العالمين من يرسله غيرك؟ قال: فغضب موسى على فضرب الباب بعصاه، فلم يبق بينه وبين فرعون باب إلّا انفتح حتى نظر إليه فرعون وهو في مجلسه. الحمر.

وفيه عن أُصول الكافي بإسناده إلى محمد بن الفيض، عن أبي جعفر ﷺ قال:

كانت عصا موسى لآدم على فصارت إلى شعيب على ثم صارت إلى موسى الله وإنها لعندنا، وإن عهدي بها آنفاً وهي خضر كهيئتها حين انتزعت من شجرتها، وإنها لتنطق إذا استنطقت، أُعدت لقائمنا يصنع بها ماكان يصنع موسى، وإنها لتروع ولتلقف (۱) ما يأفكون وتصنع ما تؤمر به، إنها حيث أقبلت، تلقف ما يأفكون تفتح لها شفتان، إحداهما في الأرض والأُخرى في السقف وبينها أربعون ذراعاً تلقف ما يأفكون بلسانها.

وفي تفسير البرهان عند قوله تعالى: ﴿ وقطعناهم اثنتي عشرة أسباطاً ﴾ أي وأوحينا إلى موسى إذا استسقاه قومه أن اضرب بعصاك الحجر (٢) محمد بن يعقوب بإسناده عن أبي سعد الخراساني قال: قال أبو جعفر ﷺ: إن القائم إذا قام بمكة وأراد أن يتوجه إلى الكوفة نادى مناديه: ألا لا يحمل أحد منكم طعاماً ولا شراباً، ويحمل حجر موسى بن عمران وهو وقر بعير، فلا ينزل منزلاً إلّا انبعثت عين منه، فن كان جائعاً شبع، ومن كان ظامئاً روي، فهو زادهم حتى ينزلوا النجف من ظهر الكوفة.

وفيه وعنه بإسناده عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي عبدالله ﷺ قال: سمعته يقول: ألواح موسىٰ عندنا وعصا موسىٰ عندنا ونحن ورثة النبيين.

فهذه الآيات تثبت هذا النحو من التصرف لأنبياء الله، وهذه الأحاديث دلّت علىٰ أنها للأعّة ﷺ أيضاً كما سيجيء بيان لهذا.

\_ومنها: قوله تعالى: ﴿قال الذي عنده علمٌ من الكتاب أنا آتيك به قبل أن يرتدُ إليك طرفك﴾ (٣٠).

١ ـ لتروع أي تخوف. تلقف أي تلقم.

٢ - الأعراف الايم

٣-النمل: ٤٠.

في تفسير البرهان: السيد الرضي في الخيصائص قال: روي أن أمير المؤمنين الله كان جالساً في المسجد، إذ دخل عليه رجلان فاختصا إليه، وكان أحدهما من الخوارج، فيوجه الحكم على الخارجي، فحكم عليه أمير المؤمنين الله فقال له الخارجي: والله ما حكمت بالسوية، ولا عدلت في القضية، وما قضيتك عند الله بمرضية، فقال له أمير المؤمنين الله: إخساً عدو الله فاستحال كلباً.

فقال من حضره: فوالله لقلا رأينا ثيابه تطاير عنه في الهواء، فجعل يبصص لأمير المؤمنين على ودمعت عيناه في وجهه، ورأينا أمير المؤمنين على وقد رق له، فلحظ السهاء، وحرّك شفتيه بكلام لم نسمعه، فوالله لقد رأيناه وقد عاد إلى حال الإنسانية، وتراجعت ثيابه من الهواء حتى سقطت على كتفيه، فرأيناه وقد خرج من المسجد، وأن رجليه لتضطربان، فهتنا ننظر إلى أمير المؤمنين على فقال لنا: مالكم تنظرون وتعجبون؟ فقلنا: يا أمير المؤمنين كيف لا نتعجب وقد صنعت ما صنعت؟

فقال: أما تعلمون أن آصف بن برخيا وصيّ سليان بن داود الله قد صنع ما هو قريب من هذا الأمر، فقصّ الله جلّ اسمه قصته حيث يقول: ﴿.. أيكم يأتيني بعرشها قبل أن يأتوني مسلمين \* قال عفريت من البحن أنا آتيك به قبل أن تقوم من مقامك وإني عليه لقوي أمين \* قال الذي عنده علم من الكتاب أنا آتيك به قبل أن يرتد إليك طرفك فلما رآه مستقراً عنده قال هذا من فضل ربي ليبلوني أشكر أم أكفر الآية، فأيما أكرم على الله نبيكم أم سليان الله؟ فقالوا: بل نبينا أكرم يا أمير المؤمنين. قال: فوصي نبيكم أكرم من وصي سليان الله، وإنما كان عند وصي سليان من اسم الله الأحظم حرف واحد، سأل الله جلّ اسمه فخسف له الأرض، ما بينه وبين سرير يلقيس، فتناوله في أقل من طرف الهين، وعندنا من اسم الله الأعظم اثنان سير يلقيس، فتناوله في أقل من طرف الهين، وعندنا من اسم الله الأعظم اثنان وسبعون حرفاً، وحرف عند الله تعالى استأثر به دون خلقه، فقالوا: يا أمير المؤمنين فإذا كان هذا عندك فما حاجتك إلى الأنصار في قتال معاوية وغيره واستنصارك

في شرح الزيارة الجامعة......

(واستنفارك خل) الناس إلى حربه ثانية؟!

فقال: بل عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون، إنما أدعو هؤلاء القوم إلى قتاله ليثبت الحجة وكمال المحنة، ولولا أذن في إهلاكه لما تأخر، لكن الله تعالى يمتحن خلقه بما شاء، قالوا: فنهضنا من حوله ونحن نعظم ما أتى به على (١٠).

وفيه (٢) وعنه (أي عن محمد بن الحسن الصفار) عن إبراهيم بن هاشم، عن سليان عن سدير قال: كنت أنا وأبو بصير وميسر ويحيى البزاز وداود الرقي في مجلس أبي عبدالله على إذ خرج إلينا وهو مغضب، فلما أخذ مجلسه قال: عجباً لأقوام يزعمون أنا نعلم الغيب، ما يعلم الغيب إلّا الله، لقد هممت بضرب خادمتي فلانة فذهبت عني، فما عرفتها في أي البيوت هي من الدار، فلما أن قام من مجلسه وصار إلى منزله، دخلت أنا وأبو بصير وميسر على أبي عبدالله على فقلنا له: جعلنا فداك سمعناك تقول في أمر خادمتك، ونحن نعلم أنك تعلم علماً كثيراً لا ينسب إلى علم الغيب؟!

فقال: يا سدير أما تقرأ القرآن؟ قلت: قد قرأناه جعلنا الله فداك، فقال: وجدت فيا قرأت من كتاب الله: ﴿قال الذي عنده علم من الكتاب أنا آتيك به قبل أن ير تد إليك طرفك﴾؟ قلت: جعلت فداك قد قرأته، قال: فهل عرفت الرجل، وعرفت ما كان عنده من علم الكتاب؟ قال: قلت: فأخبرني حتى أعلم، قال: قدر قطرة من المطر الجور في البحر الأخضر، ما يكون ذلك من علم الكتاب، قلت: جعلت فداك ما أقل هذا؟! قال: يا سدير ما أكثره لمن لم ينسبه إلى العلم الذي أخبرك به، يا سدير فهل وجدت فيا قرأت من كتاب الله: ﴿قل كفي بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب﴾ كلّه والله عندنا، ثلاثاً.

١ ـ تفسير البرهان ج٣ ص٢٠٥.

٢ ـ تفسير البرهان ج٣ ص٢٠٤.

أقول: فظهر من هذه الآيات والأحاديث أن الله قد أقدرهم على أعيال القدرة، أزيد مما أقدر آصف بن برخيا بزيادة كثيرة، كما يظهر من مثاله عليه، وليس هذا إلَّا أثراً من آثار ولايتهم التكوينية حيث يتصرفون بها في الموجودات، وسـتأتي في شرح الزيارة في الفصل الثالث الأحاديث الأخر، وما يوضح هذا إن شاء الله تعالى. ومنها: قوله تعالى: ﴿ويعلُّمه الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل \* ورسولاً إلى بني إسرائيل أنِّي قد جئتكم بآية من ربِّكم إنِّي أخلق لكم من الطين كهيئة الطير

فأنفُخُ فيه فيكون طيراً بإذن الله وأبرئ الأكمه والأبرص.. ﴿ (١). وقوله تعالىٰ: ﴿.. وإذ تخلُقُ من الطين كهيئة الطير بإذنى فتنفخُ فيها فتكون طيراً بإذنى.. ﴾ (۲).

ففي أصول الكافي بإسناده عن أبي بصير قال: دخلت على أبي جعفر الله فقلت له: أنتم ورثة رسول الله ﷺ؟ قال: نعم، قلت: رسول الله ﷺ وارث الأنبياء علم كلها علموا؟ قال: نعم، قلت: فأنتم تقدرون علىٰ أن تحيوا الموتىٰ وتبرأوا الأكمه والأبرص؟ قال لي: نعم بإذن الله.

ثم قال لي: إدن مني يا أبا محمد، فدنوت منه، فمسَح على وجهي وعلى عيني فأبصرت الشمس والسهاء والأرض والبيوت وكلُّ شيء في الليلة.

ثم قال لي: أتحب أن تكون هكذا ولك ما للناس، وعليك ما علمهم يوم القيامة، أو تعود كما كنتَ ولك الجنة خالصاً؟ قلت: أعود كما كنتُ، فمسح على عيني فعدت كهاكنت، فحدثت ابن أبي عمير بهذا، فقال: أشهد أن هذا حقّ كها أن النهار حقّ (٣). وفيه(١) وفي عيون الأخبار في باب مجلس الرضا الله مع أهل الأديان وأصحاب المقالات في التوحيد، قال الرضا ﷺ: يا نـصراني أسألك عـن مسألة،

۱ \_ آل عمران : ٤٨ \_ ٤٩ .

٢ \_ المائدة : ١١٠. ٣ ـ تفسير نور الثقلين ج ١ ص ٢٨٤.

٤ ـ تفسير نور الثقلين ج ١ ص ٥٧١.

قال: سل فإن كان عندي علمها أجبتك، قال الرضا الله ما أنكرت أن عيسى كان يحيي الموتى بإذن الله عز وجل؟ قال الجاثليق: أنكرت ذلك من قبل، أن من أحيا الموتى وأبرأ الأكمه والأبرص فهو ربّ مستحق لأن يعبد، قال الرضا الله: فإن اليسع قد صنع مثل ما صنع عيسى الله مشى على الماء وأحيا الموتى وأبرأ الأكمه والأبرص فلم تتخذه أمته رباً، ولم يعبده أحد من دون الله تعالى، ولقد صنع حزقيل النبي الله مثل ما صنع عيسى بن مريم الله وأحيا خمسة وثلاثين ألف رجل من بعد موتهم بستين سنة.

ثم التفت إلى رأس الجالوت فقال: يا رأس الجالوت أتجد هؤلاء في شباب بني إسرائيل فيمن اختارهم بخت نصر من بني إسرائيل حين غزا بيت المقدس ثم انصرف بهم إلى بابل، فأرسله الله عزوجل إليهم فأحياهم، هذا في التوراة لا يدفعه إلا كافر منكم، قال رأس الجالوت: قد سمعنا به وعرفناه، قال: صدقت.

ثم قال: يا يهـودي خذ عليّ هذا السفر من التوراة، فتلا ﷺ علينا من التـورا آيات، فأقبل اليهودي يترجح قراءته ويتعجب، ثم أقبل على النصراني فـقال: يــا نصراني فهؤلاء كانوا قبل عيسيٰ أم عيسيٰ كان قبلهم؟ قال: بل كانوا قبله.

قال الرضا على: ولقد اجتمعت قريش إلى رسول الله على فسألوه أن يحيي لهم موتاهم، فوجه معهم على بن أبي طالب على فقال له: اذهب إلى الجبانة (١) فناد أسهاء بأسهاء هؤلاء الرهط الذين يسألون عنهم بأعلى صوتك: يا فلان ويا فلان يقول لكم رسول الله محمد على قوموا بإذن الله عزوجل، فقاموا ينفضون التراب عن رؤوسهم، فأقبلت قريش تسألهم عن أمورهم، ثم أخبروهم أن محمداً قد بعث نبياً، فقالوا: أردنا أن انا أدركناه فنؤمن به، ولقد أبرأ الأكمه والأبرص والجانين وكلمه البهائم والطير والجن والشياطين، ولم نتخذه ربّاً من دون الله تعالى، ولم نتكر لأحد من هؤلاء فضلهم، الحديث.

١ ـ أي الصحراء التي فيها المقابر.

ــومنها: قوله تعالى ﴿ولقد آتينا داود منا فضلاً يا جبالُ أَوْبِي معه والطيرَ وأَلنا له الحديد \* أن اعمل سابغات وقدر في السّرد وآعملوا صالحاً إنّي بما تعملون بصير \* ولسليمان الريحَ غدوَها شهرٌ ورواحها شهرٌ وأسلنا له عين القِطر﴾ (١٠).

فغ ، تفسير نور الثقلين عن كتاب الاحتجاج للطبرسي ﷺ روىٰ عن موسىٰ بن جعفر عن أبيه عن آبائه، عن الحسين بن على الله قال: إن يهودياً من يهود الشام وأحبارهم قال لأمير المؤمنين ﷺ: فإن هذا داود بكيٰ علىٰ خطيئته حتىٰ سارت الجبال معه لخوفه، قال له على الله: لقد كان كذلك ومحمد ﷺ أعطى ما هو أفضل من هذا، إنه كان إذا قام إلى الصلوة سمع بصدره وجوفه أزيراً كأزير المرجل على ا الأثافي من شدة البكاء، وقد آمنه الله عزوجل من عقابه، فأراد أن يستخشع لربُّــه ببكائه، ويكون إماماً لمن اقتدىٰ به، ولقد قام ﷺ عشر سنين علىٰ أطراف أصابعه حتىٰ تورمت قدماه واصفر وجهه. يقوم الليل أجمع حتىٰ عوتب في ذلك، فقال الله عزوجل: ﴿ طُّه \* ما أنزلنا عليك القرآن لتشقيٰ ﴾ بل لتسعد به، ولقد كان يبكي حتىٰ يغشي عليه، فقيل: يا رسول الله أليس الله عزوجل قد غفر لك ما تقدم وما تأخر؟ قال: بلي، أفلا أكون عبداً شكوراً، ولئن سارت الجبال وسبّحت معه، لقـ د عـمل لحمد ﷺ ما هو أفضل من هذا، إذا كنا معه على جبل حراء إذ تحرك الجبل، فقال له: قرّ فإنه ليس عليك إلّا نيّ صديق شهيد، فقرّ الجبل مجيباً لأمره ومنتهياً إلى طاعته. ولقد مررنا معه بجبل وإذا الدموع تجرى من بعضه وقال له: ما يبكيك يا جبل؟ فقال: يا رسول الله كان المسيح مرّ بي وهو يخـوّف الناس بـنار وقـودها الناس والحجارة، وأنا أخاف أن أكون من تلك الحجارة، قال له: لا تخف تلك الحجارة الكبريت، فقرّ الجبل وسكن وهدأ وأجاب لقوله.

قال له اليهودي: فهذا داود ﷺ قد لين الله عزوجل له االحديد ، قد يعمل منه الدروع، قال له على ﷺ أعطى ما هو أفضل من هذا،

۱ ـ سیأ : ۱۰ \_ ۱۲.

لين الله عزوجل له الصم الصخور الصلاب وجعلها غاراً، ولقد غـارت الصـخرة تحت يده ببيت المقدس لينة حتىٰ صارت كهيئة العجين، قد رأيـنا ذلك والتمسـناه تحت رايته.

وفيه عن كتاب المناقب لابن شهر آشوب: الأصبغ بن نباتة قال: سألت الحسين على فقلت: يا سيدي أسألك عن شيء أنا به موقن، وإنه من سرّ الله وأنت المسرور إليه ذلك السرّ فقال: يا أصبغ أتريد أن ترى مخاطبة رسول الله على لأبي دون يوم مسجد قبا؟ قال: هو الذي أردت، قال: قم، فإذا أنا وهو بالكوفة فنظرت فإذا المسجد من قبل ير تد إليّ بصري، فتبسم في وجهي، ثم قال: يا أصبغ إن سلمان ابن داود أعطى الربح غدوها شهر ورواحها شهر، وأنا قد أعطيت أكثر مما أعطي سلمان. فقلت: صدقت والله يابن رسول الله، فقال: نحن الذين عندنا علم الكتاب وبيان ما فيه، وليس عند أحد من خلقه ما عندنا لأنا أهل سرّ الله، ثم تبسم في وجهي، ثم قال: نحن آل الله وور ثة رسول الله، فقلت: الحمد لله على ذلك، ثم قال لي: أدخل، فدخلت فإذا برسول الله يَلي مجب في المحراب بردائه، فنظرت فإذا أنا بأمير وهو يقول: بئس الخلف خلفتني أنت وأصحابك عليكم لعنة الله ولعنتي، الخبر،

أقول: هذه جملة من الآيات تدل على ثبوت الولاية التكوينية، أي التصرف في الموجودات، وهناك آيات أُخر تدل على هذا المعنى، ولعلّها يأتي ذكرها فيا يأتي. وأما الأحاديث الدالة على ولايتهم التكوينية فهي أكثر من أن تحصى، وقد تقدم بعضها في ذيل الآيات السابقة، وسيأتي بعضها أيضاً في طي المباحث الآتية. وإن شئت أكثر مما ذكر فعليك بمراجعة كتاب مدينة المعاجز للسيد البحراني (رضوان الله عليه) فإنه كما سماه مدينة لمعاجز الأئمة علي في موارد متعددة ومواضع عديدة، ونحن نذكر بعضها تيمناً وتبركاً بها واستدلالاً على المدعى فنقول:

فني مدينة المعاجز، محمد بن يعقوب، عن محمد بن يحيى، عن سلمة بن الخطاب، عن عبدالله بن محمد، عن عبدالله بن القاسم، عن عيسى بن شلقان قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: إن أمير المؤمنين على له خوؤلة في بني مخزوم، وإن شاباً منهم أتاه فقال: يا خالي إن أخي مات، وقد حزنت عليه حزناً شديداً، قال: فقال له: تشتهي أن تراه؟ قال: بلى، قال: فأرني قبره، قال: فخرج ومعه بردة رسول الله مترراً بها، فلها انتهى إلى القبر تلملمت شفتاه، ثم ركض برجله، فخرج من قبره وهو يقول بلسان الفرس، فقال أمير المؤمنين على: ألم تمت وأنت رجل من العرب؟ قال: بلى ولكناً على سنة فلان وفلان فانقلبت ألسنتنا(۱).

وفيه (٢) روى صاحب منهج التحقيق إلى سواء الطريق، عن سلمان الفارسي (رضوان الله عليه) قال: كنّا جلوساً مع أمير المؤمنين ﷺ بمنزله \_لما بويع عمر بن الخطاب \_ومحمد بن أبي بكر، وعمار بن ياسر، والمقداد بن الأسود الكندي (رضوان الله عليهم) قال له ابنه الحسن: يا أمير المؤمنين: إن سليان ﷺ سأل ربّه ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده، فأعطاه ذلك، فهل ملكت مما ملك سليان بن داود؟ قال ﷺ والذي فلق الحبة وبرأ النسمة، إن سليان بن داود سأل الله عز وجل الملك فأعطاه، وإن أباك ملك ما لم يملكه بغير جدك رسول الله ﷺ ولا يملكه أحد بعده.

فقام أمير المؤمنين على فتوضأ وصلى ركعتين ودعا الله عزوجل بـدعوات لم يفهمها أحد، ثم أومًا إلى جهة المغرب، فماكان بأسرع من أن جاءت سحابة فوقعت على الدار، وإذ أجابتها سحابة أخرى، فقال أمير المؤمنين على: أيـتها السـحابة اهبطي بإذن الله تعالى، فهبطت وهي تقول: أشهد أن لا إله إلّا الله وأن محمداً رسول الله وإنّك خليفته ووصيّه، من شك فيك فقد هلك سبيل النجاة قال: ثم انسطت السحابة إلى الأرض حتى كأنها بساط موضوع.

١ ـمدينة المعاجز ص٣٦.

٢ \_مدينة المعاجز ص٣٧.

فقال أمير المؤمنين ﷺ: إجلسوا على الغهامة، فبجلسنا وأخذنا مواضعنا، فأشار إلى السحابة الأخرى، فهبطت وهي تقول كمقالة الأولى، وجلس أمير المؤمنين ﷺ عليها ثم تكلم بكلام وأشار إليها بالمسير إلى المغرب، وإذا بالريح قد دخلت السحابتين فرفعتها رفعاً رفيعاً فتايلت نحو أمير المؤمنين، وإذا بد على كرسي والنور يسطم من وجهه يكاد يخطف بالأبصار.

فقال الحسن: يا أمير المؤمنين: إن سليان بن داودكان مطاعاً بخـاتمه وأمـير المؤمنين بماذا يطاع؟

فقال ﷺ: أنا عين الله الناظرة في أرضه، أنا لسانه الناطق في خلقه، أنا نور الله الذي لا يطنى، أنا باب الله الذي يؤتى منه وحجته علىٰ عباده.

ثم قال: أتحبّون أن أريكم خاتم سليان بن داود؟ قلنا: نعم، فأدخــل يــده إلىٰ جيبه فأخرج خاتماً من ذهب فصّه من ياقوتة حمزاء عليه مكتوب محمد وعلي.

قال سلمان: تعجبنا من ذلك، فقال: من أي شيء تعجبون، ومــا العــجب مــن مثلي؟ أنا أريكم اليوم ما لم تروه أبداً.

وساق الحديث إلى أن قال: فقال على: أتريدون أن أريكم سليان بن داود؟ فقلنا: نعم، فقام ونحن معه فدخل بستاناً ما رأينا أحسن منه، وفيه من جميع الفواكه والأعناب والأنهار تجري والأطيار يتجاوبن على الأشجار، فحين رأته الأطيار أتته ترفرف حوله حتى توسطنا البستان، وإذا سرير عليه شاب ملق على ظهره، واضع يده على صدره، فأخرج أمير المؤمنين على المناتم من جيبه وجعله في إصبع سليان على فنهض قائماً وقال: السلام عليك يا أمير المؤمنين، ووصي رسول ربّ العالمين، أنت والله الصديق الأكبر والفاروق الأعظم، قد أفلح من تمسك بك، وقد خاب وخسر من تخلف عنك، وإني سألت الله بكم أهل البيت فأعطيت ذلك الملك. قال سلمان: فلها سمعنا كلام سلمان بن داود على لم أتمالك نفسي حتى وقعت على أقدام أمير المؤمنين على أقبلها، وحمدت الله تعالى على جزيل عطائه بهدايته إلى أقدام أمير المؤمنين على المهداية المنه المدالة الله على الميان بن داود على حلى طائه بهدايته إلى أقدام أمير المؤمنين على المهداية المنه المهداية المنها والمهداية وقعت على المواهدة المير المؤمنين الله أقبلها، وحمدت الله تعالى على جزيل عطائه بهدايته إلى المدالة المهداية المهداية المهان بن داود على على على عطائه بهدايته إلى المهان بهداية المهان بهداية المهان بن داود بي المهان بن داود بي به بعنا كلام سلمان بن داود بي بعنا كلام سلمان بي المهان بن داود بي بعنا كلام سلمان بن داود بي بعنا كلام سلمان بن داود بي بعنا بعن بعنا كلام سلمان بي المهان بن داود بي بعنا كلام سلمان بن داود بي بعنا كلام سلمان بي المؤمنين بي المهان بن داود بي بعنا كلام سلمان بي بعنا كلام سلمان بن داود بي بعناكلام سلمان بن داود بي بعناكلام سلمان بي بعناكلي بعناكليلك بعن بعناكليل بي بعناكليل بي بعناكليل بي بعناكلام سلمان بي بعناكليل بي بعناكليل بي بعناكليل بي بعناكليل بي بعناكليل بي بعناكليل بي بي بعناكليل بي بع

ولاية أهل البيت ﷺ الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، وفعل أصحابي كما فعلت.

وفي توحيد الصدوق (١٠ بإسناده عن أبي عبدالله الله قال: قال أمير المؤمنين الله خطبته: أنا الهادي وأنا المهتدي، وأنا أبو اليتامى والمساكين وزوج الأرامل، وأنا ملجأ كلّ ضعيف، ومأمن كل خائف، وأنا قائد المؤمنين إلى الجنة، وأنا حبل الله المتين، وأنا عروة الله الوثق وكلمة التقوى، وأنا عين الله ولسانه الصادق ويده، وأنا جنب الله الذي يقول: ﴿أن تقول نفس يا حسرتي على ما فرطت في جنب الله ﴾ وأنا يد الله المبسوطة على عباده بالرحمة والمغفرة وأنا باب حطة، من عرفني وعرف حقي فقد عرف ربّه؛ لأني وصي نبيه في أرضه وحجته على خلقه، لا ينكر هذا إلا حلى الله ورسوله.

وفيه (۱) بإسناده عن محمد بن مسلم قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: إن لله عزوجل خلقاً من رحمته خلقهم من نوره ورحمته من رحمته لرحمته، فهم عين الله الناظرة، وأذنه السامعة، ولسانه الناطق في خلقه بإذنه، وأمناؤه على ما أنزل من عذر أو نذر أو حجّة، فبهم يمحو السيئات، وبهم يدفع الضيم، وبهم ينزل الرحمة، وبهم يحيي ميتاً، وبهم ييت حيًا، وبهم يبتلى خلقه، وبهم يقضي في خلقه قضيته، قلت: جعلت فداك من هؤلاء؟ قال: الأوصياء.

وفي المحكي عن بحار الأنوار من المجلد الرابع عشر منه، عن بعض مؤلفات القدماء بإسناده عن الشيخ المعتر الرقي، رفعه إلى أبي جعفر ميثم التمار، في ذكر إسناد خطبة الشقشقية وهي من طرق عديدة، إلى أن قال ساق الحديث، فقال على الله من سمع فوعى، أيها الناس يزعم أنه أمير المؤمنين (أي معاوية لعنه الله) والله لا يكون الإمام إماماً حتى يحيي الموتى، أو ينزل من السماء مطراً، أو يأتي بما يشاكل

١ ـ باب معنىٰ جنب الله عزوجل ص ١٦٤.

٢ \_ التوحيد ص ١٦٧.

ذلك مما يعجز عنه غيره، الحديث بطوله.

أقول: هذه الأحاديث المتضافرة دلت على ثبوت الولاية التكوينية، التي من آثارها الولاية التشريعية لهم عليم وإمعان النظر فيها مع كثرتها تعطي اليقين بثبوت هذه المنزلة الرفيعة لهم، والتصرف منهم في عالم الوجود.

وهنا بيان آخر في معنى الولاية، وحاصله: أنّ الولاية التكوينية الشابتة بالوجدان للنبيّ والأئمة بين من الأحاديث والآيات السابقة هو أنه تعالى لما كان ذاته المقدسة علم كله وقدرة كله ونور كله كما في توحيد الصدوق المساده عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: لم يزل الله جل وعز ربنا، والعلم ذاته ولا معلوم، والسمع ذاته ولا مسموع، والبصر ذاته ولا مبصر، والقدرة ذاته ولا مقدور، فلما أحدث الأشياء وكان المعلوم وقع العلم على المعلوم، والسمع على المسموع، والبصر على المبسموع، والبصر على المبسم على المبسم على المبسم فالهر لعلمه وقدرته ونوره، أي وجوده، فجميع ما في يعرف، فخلق الخلق كلّهم مظاهر لعلمه وقدرته ونوره، أي وجوده، فجميع ما في الوجود مظاهر لصفاته وأفعاله، فالموجودات لها مراتب مختلفة في اتصافها بالمظهريّة حسب اختلافها في القرب إليه تعالى والبعد عنه تعالى، فكلّ موجودكان أكثر مظهراً لصفاته وأفعاله تعالى .

ومن المعلوم أن المستفاد من الآيات والأحاديث المتقدمة، وسيأتي أكثرها أيضاً في الشرح هو: أن أول الموجودات قرباً حدوثاً وبقاءً بالنسبة إليه تعالى هو أرواح محمد وآله الطاهرين الأئمة المعصومين (عليه وعليهم السلام).

فَلذا هم المظاهر الأتمّ لصفاته وأفعاله تعالى، فكلّ موجود كان أتمّ وأكمل في المظهرية فهو أكبر من كونه آية وعلامة ودليلاً عليه تعالى، وحيث لا أقرب إليه تعالى ولا أتم في المظهرية منهم عليم فهم الآية الكبرى.

ولذا قال النبيّ ﷺ والوصيّ ﷺ: «ما لله آية أكبر منى» وجهة كونهم أتم

١ ـ توحيد الصدوق ص ١٣٩.

المظاهر؛ لكونهم أقرب الموجودات إليه تعالى، ولأن علمه تعالى وقدرته ونوره أكثر ظهوراً فيهم علي وذلك لأنهم الأسهاء الحسني.

فني كتاب التوحيد من الكافي، في باب النوادر بإسناده عن معاوية بن عهار، عن أبي عبدالله على في قول الله عزوجل: ﴿ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها﴾ (١) قال: نحن والله الأسهاء الحسنى التي لا يقبل الله من العباد عملاً إلا بمعرفتنا (٣).

وشرحه الإجمالي ما قاله الصادق ﷺ ففيه في ذلك الباب بإسناده عن مروان ابن صباح قال: قال أبو عبدالله ﷺ: إن الله خلقنا فأحسن خلقنا، وصورنا فأحسن صورنا، وجعلنا عينه في عباده، ولسانه الناطق في خلقه، ويده المبسوطة على عباده بالرأفة والرحمة، ووجهه الذي يؤتى منه، وبابه الذي يدل عليه، وخرّانه في سهائه وأرضه، بنا أغرت الأشجار، وأينعت الثمار، وجرت الأنهار، وبنا ينزل غيث السهاء، وينبت عشب الأرض، وبعبادتنا عبد الله، ولولا نحن ما عبد الله، وهكذا غيره من الأحاديث الأحر.

ولازم ذلك هو أنّ آثار القدرة وآثار العلم فيهم ﷺ أكثر ظهوراً مما ظهر من غيرهم. ومن المعلوم أن قدرته تعالى هي النافذة في الأشياء والمتصرفة فيها، بل لا وجود لغيره تعالى مطلقاً إلّا بالقدرة، فحينئذ لازمـه أن قـدرتهم هـي قـدرة الله الظاهرة فيهم ﷺ النافذة في الأشياء بإذنه تعالى، فهم بهذا المعنى أولياؤه تعالى أي المتصرفون بإذنه في الوجود.

ثم إنه كما علمت أن جميع الموجودات مظاهر له تعالى في هذه الأمور المذكورة إلاّ أنه يختلف على حسب قربهم إليه وبعدهم عنه تعالى، فعليه: فكلّ موجود هـو مظهر لقدرته تعالى مثلاً فهو بقدرته تعالى يتصرف في الأمور.

ومن هنا يظهر: أن الولاية تنقسم إلى قسمين: مطلقة ومقيدة.

١ \_الأعراف: ١٨٠.

٢ \_ الكافي \_كتاب التوحيد ج٢ ص١١٥.

أما المطلقة: فهي الثابتة لهم عليه حيث علمت أنها أتم فيهم؛ لكونهم أقرب إليه تعالى.

وأما المقيدة: فلغيرهم مع ما لها من المراتب المختلفة في المظاهر المختلفة من ساير الأنبياء والأولياء إلى أن تنتهي إلى أقل الخليفة، فالولاية ثابتة للكلّ، نعم المطلقة منها تختص بهم يهيد.

ثم إنّ المراد من المطلقة بالنسبة إلىٰ من دونهم، فإنها مطلقة أي أوسـع ظـرفاً وتصرفاً في الوجود من غيرهم. وأما بالنسبة إليه تعالىٰ فهي مقيدة أيضاً كها علمت من بعض التعاريف السابقة للولاية.

فظهر أن الولاية مع قطع النظر عن الاطلاق والتقيد أمر بديهي لا يخلو منه أي موجود كما دل عليه قوله ﷺ: وبأسمائك التي ملأت أركان كلّ شيء، فكلّ موجود تحقت أركانه بأسمائه تعالى حسب حدوده التي جعلها الله تعالى له، نعم هي بالنسبة إلى أمير المؤمنين ﷺ ثابتة بنحو وسعت جميع ما في الوجود، بل هذا ثابت للملائكة أيضاً ، التي هي من شعؤونهم، فالملائكة أيضاً لهم التصرف في للملائكة أيضاً ، التي هي من شعؤونهم، فالملائكة أيضاً لهم التصرف في الموجودات، فني ثواب الأعمال وعقاب الأعمال للصدوق ﷺ بإسناده عن أبي جعفر ﷺ قال: إن الله عزّوجل فوّض الأمر إلى ملك من الملائكة، فخلق سبع معوات وسبع أرضين وأشياء، فلما رأى الأشياء قد انقادت له، قال: مَن مثلي؟ فأرسل الله عزوجل نويرة من نار \_ قلت: وما نويرة من نار؟ قال نار بمثل أغلة، قال: فاستقبلها بجميع ما خلق، فتحللت لذلك حتى وصلت إليه لما أن دخله العجب. (١)

فحينتذ يمكن أن يقال: إنّ خلق السموات والأرضين إنما هو بإعمال القدرة من أمير المؤمنين على ولا إشكال فيه.

بيانه: أنه بعد ما علمت أن الولاية التكوينية ثابتة لكلِّ أحد حسب اختلاف

مراتب الموجودات، كما هو مفاد قول: لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، فكل فرد له التصرف في الممكنات حسب ما أُعطي من القدرة قلة وكثرة، نعم ربما يتوهم أنه كيف يجوز إسناد التصرفات العجيبة إليهم هي فهل هذا إلا الشرك بالله تعالى؟ والحاصل: أن إثبات الولاية التكوينية بما لها من السعة والأهمية لهم هي إن كانت بنحو الاشتراك في العلة فهو شرك أو الاستقلال فهو الكفر؛ لأن ذلك يرجع إلى القول بإله يتهم والغلو فهم وكلاهما باطل.

ولكن تدفعه أنه بعدما ثبت في محلّه أنه لا جبر ولا تفويض بل أمر بين الأمرين، فلو قلنا بالجبر فيلزم منه نني الاختيار ولازمه إبطال الشرايع، وهو كيا ترى. فمعنى نني الجبر هو أن للعبد اختياراً في الفعل، ولو قلنا بالتفويض فلازمه تعطيل الحقّ تعالى عن الفعل والخلق والأمر وهو باطل؛ لأن هذا قول اليهود حيث قالوا: ﴿ منه مغلولة ﴾ فرد الله عليهم بقوله: ﴿ غلّت أيديهم ولعنوا بما قالوا بل مده مسوطتان ﴾ (١)

وحينئذ معنى نفي التفويض أن للحق تعالى دخلاً وتأثيراً بإعمال قدرته تعالى في أفعال العباد المبين بقوله على: هو المالك لما ملكهم والقادر على ما أقدرهم، الحديث.

فتحصل أن لكلّ فعل في عين استناده إلى العبد وإلى اختياره بـالضرورة والوجدان فهو مستند أيضاً إليه تعالى ولهذين الاستنادين توضيح يذكر في محلّه.

وحاصله: فلو قلنا: إنّ العبد مستقل بالفعل فهو كفر وغلو، وإن قلنا: إنه شريك مع الباري في التأثير بالنسبة فهو شرك، أو أنه لا تأثير له في الفعل فهو الجبر الذي قد علمت بطلانه، فحينئذ يكون الفعل مستنداً إلى العبد وهو مع فعله واختياره واستناده يكون متعلقاً لمشيته وقدرته وإرادته واختياره تعالى، فالعبد باختياره يفعل أي يعمل القدرة فيا ملكه الله تعالى، فيوجد الفعل، وكلّ هذا في حال مملوكية

العبد بما له من الاختيار والقدرة والعمل لله تعالى، فله تعالىٰ دخل في عبده وفيا مكنه فيه، وهذا يجرى في كلّ فعل قليل أو كثير حقير أو خطير صغير أو كبير.

فعليه: فما هو الجواب في أقل فعل لاقل الخليقة، فهو الجواب لأعظم عمل لأكبر الخليقة، فلو قلنا: إن السموات والأرضين يمسكهن أمير المؤمنين أو الأربعة عشر من المعصومين فليس فيه شرك ولا غلو، وذلك لأن هذا كلّه منهم بإذنه تعالى، أي كها أنه مستند إليه تعالى بنحو عرفته في تحقيق معنى الأمر بين الأمرين، فحينئذ لا شرك ولا غلو ولا كفر في إثبات وثبوت الولاية التكوينية لهم بي كيف وقد علمت تصريح القرآن باستناد أفعال عظيمة عجيبة إلى الأنبياء وأوصيائهم وإلى الملائكة المدبرات أمراً.

والحاصل: أنّ عوامل القدرة لله تعالى في الخلق كثيرة على حسب اختلافها كما وكيفاً، فلم ينكر عليهم أحد، ولا استشكل عليهم بشيء، هذا مع أنه سيأتي في الشرح \_إن شاء الله تعالى \_أنه لا مقايسة بين الأنبياء وأوصيائهم والأولياء المتصرفين في العالم بما يرى منهم من صدور أفعال عجيبة خارقة للعادات، وبين أغتنا هي وذلك لأنهم أشرف من الكلّ، وأتم كمالاً من الكلّ كما علمت في سبق من الأخبار، وسيأتي فما بعد إن شاء الله تعالى.

وحينئذ فلا إشكال ثبوتاً بل ولا إثباتاً في صدور الأفعال الخارقة والمـعجزة عنهم ﷺ بمقتضىٰ ولايتهم التكوينية الثابتة لهم بالآيات والأحاديث المذكورة.

ثم إنّ الغلو في حقهم ناشئ إما للاعتهاد على العقل في درك الحقائق والمعارف. ومن المعلوم أن العقول ناقصة بذاتها في الأغلب في درك المعارف، كيف لا وقد وردت أحاديث كثيرة بأن دين الله لا يصاب بالعقول، بل لا يمكنه الدرك كها علمته من الأحاديث الوارد من أنها صعبة، ومن حديث أبي الصامت المتقدم؟ فحينئذ تراه إذا سمع شيئاً من تلك الحالات والأفعال العجيبة، التي لا يمكنه تحملها فينسبه إلى الغلو خصوصاً بالنسبة إلى الأشخاص الذين خلطوا في أغلب أوقاتهم مع

المحجوبين الأُسراء لظلمة النفس، فإنهم لا يبصرون الحقّ ومعاشرتهم تـؤثر في ظلمة القلب.

فهؤلاء تراهم بالفطرة الناقصة إما يردّون تلك الأحاديث، أو يؤولونها على آرائهم الفاسدة، هذا خصوصاً مع خفاء أهل الحقّ غالباً، فلا يمكنهم إظهار المعارف تقية من المخالفين، فلا تنتشر تلك الحقائق بل تبقى في خفائها عند أهلها.

وكيف كان فأغلب الناس لا يقدرون علىٰ فهم الأحاديث ودركها لقصورهم فلا محالة يكونون محرومين منها.

فني المحكي عن الخرائج بإسناده عن أبي عبدالله على قال: أتى الحسين الله رجل فقال: حدثني بفضلكم الذي جعل الله لكم، فقال: إنك لا تطبق حمله، قال: بلل حدثني يابن رسول الله إني أحتمله، فحدثه بحديث فما فرغ الحسين الله من حديثه حتى ابيض رأس الرجل ولحيته وأنسى الحديث. فقال الحسين الله: أدركته رحمة الله حيث أنسى الحديث.

وفي رواية أُخرىٰ: أنّ ثلاثة رجال جاءوا إليه وسألوه ذلك، فلما حدّث أحداً منهم قام طائر العقل ومرّ علىٰ وجهه، وذهب وكلّمه صاحباه فلم يرد عليهما شيئاً.

وعن كتاب منهج التحقيق عن ابن أبي عمير، عن المفضل قال: قال الصادق على إذن لنا أن نعلم الناس حالنا عند الله ومنزلتنا عنده لما احتملوا، الخبر.

ونظائرها كثيرة ولأجل هذه الجهة نهـوا ﷺ بـعض الصـحابة عـن إذاعـة الأحاديث.

فعن جابر بن يزيد الجعني (١) قال: حدثني أبو جعفر الله خمسين ألف حديث ما حدثت بها أحداً، وقال الله: إن حدثت بها أحداً، فعليك لعنتي ولعنة آبائي إلى يوم القيامة.

١ ـ في مقدمة تفسير البرهان ص ٦٠.

ولعلَّ الوجه فيه أنه لو حدث بها فإما ينكره الجاهل بمعناه فهو على حدَّ الكفر كها تقدم، أو يحمله على الغلو لقصوره فهمه.

ثم إن نسبة الغلو إليهم بين تكون على حدّ طرفي الإفراط والتفريط فمنهم من فرط وقال: حذراً من الغلو عنهم إنهم بين لا يعرفون كثيراً من الأحكام الدينية، حتى ينكت في قلوبهم، أو منهم من قال: إنهم كانوا يلجأون في حكم الشريعة إلى الرأي والظنون! ومنهم من أنكر جواز صدور المعجزة منهم بين ونفي ساعهم كلام الملائكة ولو بدون رؤيتهم! ومنهم من أنكر تفضيلهم على غير النبي بين من من الأنبياء، وكذا الملائكة حتى أنه قال بعضهم: بتفضيل جبرئيل وميكائيل بين وأولو العزم من النبيين بين عليهم!! حتى أن بعضهم عدّ من الغلو نفي السهو عنهم!! أو القول إنهم يعلمون ما كان وما يكون أن بعضهم عدّ من العلو نفي السهو عنهم!! أو القول إنهم يعلمون ما كان وما يكون بالفارسية أو أخبر أحداً باسمه؟! هذا مع إنا نرى صدور أكثر من هذا ممن لا يكونون من العلماء، بل هم من أهل العقائد الفاسدة فتظهر منهم أمور غريبة كها عن يعض مر تاضي الهند.

ولعمري إنّ هذا الأمر مما يوجب الحزن والأسف، كيف أصبح الأعمّة ﷺ غرباء الأحوال في الناس بل عند كثير من شيعتهم؟

فعن الصفار في بصائر الدرجات بسند صحيح عن زرارة قال: دخلت على أبي جعفر الله فسألني: ما عندك من أحاديث الشيعة؟ قلت: إن عندي منها كثيراً قد هممت أن أوقد لها ناراً ثم أحرقها، قال الله: ولم؟ هات ما أنكرت منها، فخطر على بالى الأمور فقال لي: ماكان علم الملائكة حيث قالوا: ﴿أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء﴾؟!

فلو كان زرارة كذلك في عدم تعقله معنىٰ تلك الأحاديث، فما ظنك بالبعداء منهم؟! ولذا قال شيخنا العلامة في المحكي عنه من البحار: الظاهر أن زرارة كان ينكر أحاديث من فضائلهم لا يحتملها عقله، فنبهه الله بذكر قصة الملائكة وإنكارهم فضل آدم وعدم بلوغهم إلى معرفة فضله، قال: على أن نفي هذه الأمور من قلة المعرفة ولا ينبغي أن يكذب المرء بما لم يحط به علمه، بل لابد من أن يكون في مقام التسليم، فمع قصور الملائكة مع علو شأنهم عن معرفة آدم لا يبعد عجزك عن معرفة الأئمة يهي إنهى.

أقول: فحينئذ، فما ظنك بكثير من الناس في فهم هذه الأحاديث الواردة في شأنهم؟ فلا يسلم الإنسان إلا إذا لم ينكر ما لا يفهمه منها، بل يرد علمه إليهم ويؤمن بما هو واقع الأمر.

فعن يحيىٰ بن زكريا(١) قال: سمعت الصادق ﷺ يقول: مَن سرّه أن يستكمل الإيمان فليقل القول مني في جميع الأشياء قول آل محمد ﷺ فيما أسرّوا وفيما أعلنوا، وفيما لم يبلغني.

نعم، هناك عقائد وأقوال نسبت إليهم ظاهرة في الغلو، فيجب تنزيههم عنها وهذا هو حدّ الإفراط في شأنهم:

فمنهم: القائلون بإلوهيتهم أو بكونهم شركاء لله تعالىٰ في العبودية أو في الخلق أو الرزق بنحو الاشتراك في التأثير لا بنحو الوساطة في العطاء، أو أن الله تعالىٰ حلّ فيهم واتحد بهم، أو أنهم يعلمون الغيب بغير وحى وإلهام وتعليم إلهي منه تعالىٰ.

ومنهم: القائلون بأنهم علي أنبياء، أو بتناسخ أرواح بعضهم إلى بعض، أو القول: أنّ معرفتهم تغني عن فعل الطاعات، ولا تكليف معها بترك المعاصي، أو القول: بإنكار موتهم وشهادتهم بمعنى أنهم لم يقتلوا بل شبّه لهم، ومن الغلو تفضيل أحدهم على النبي تي في العلم أو الشجاعة أو غيرهما.

ومنهم: عبدالله بن سبإ الذي روى الكشي أخباراً في لعنه، منها ما رواه عن أبان بن عثان قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: لعن الله عبدالله بن سبإ ادعى الربوبية

١ ـ في مقدمة تفسير البرهان ص٦٢.

في على ﷺ وكان والله أمير المؤمنين طائعاً صالحاً أخا رسول الله ﷺ ما نال الكرامة من الله إلا بطاعته لله ولرسوله، الويل لمن كذب علينا.

وذكر عن بعض أهل العلم: أن عبدالله بن سبإكان يهمودياً فأسلم ووالى علياً على على المعلى المعلى علياً الله وكان يقول وهو على اليهودية في يوشع بن نون وصي موسى على الله الله من فقال في إسلامه بعد وفاة النبي على فق على على الله من خالف الشيعة: أصل التشيع والرفض مأخوذ من اليهودية.

وهناك أقوال سخيفة فمن أرادها فليراجع مقدمة تنفسير البرهان ص٦٢ و٦٣. ففيها ذكر أقوالهم وأسهاء القائلين بتلك السخائف.

وفيه فقد روى الكشي: أن الكاظم على قال: إني أبراً إليك مما يدعيه في محمد بن بشير، اللهم أرحني منه، ثم قال على: ما أحد اجترى أن يتعمد علينا الكذب إلا أذاقه الله حرّ الحديد، أن بناناً كذب على على بن الحسين على فأذاقه الله حرّ الحديد، وأن بشيراً (لعنه الله) يكذب على برئت منه إلى الله، الحبر.

وروى الكشي: أن بعض أصحابنا كتب إلى أبي الحسن العسكري على: جعلت فداك أن علي بن حسكة يدعي أنه من أوليائك، وأنك الأول القديم، وأنه ببابك وببتك، أمر ته أن يدعو إلى ذلك، ويزعم أن الصلوة والزكوة والحج والصوم كل ذلك معرفتك ومعرفة من كل في مثل حال ابن حسكة فيا يدعي من النبوة والبابية، الخبر..إلى أن قال: فكتب على: كذب ابن حسكة (عليه لعنة الله) فوالله ما بعث الله محمداً والأنبياء قبله إلا بالحنيفية والصلوة والزكوة والحج والصوم والولاية وما دعا محمد إلا إلى الله وحده، وكذلك نحن الأوصياء من ولده عبيد الله لا نشرك به شيئاً، الخبر.

أقول: فهؤلاء وأمثالهم من الذين اعتقدوا العقائد الفاسدة: من ترك العبادات وتحليل المحرمات وتعطيل أحكام الله تعالى، وادعاء الربوبية للنبي والأئمة (عليه

وعليهم السلام) أو القائلين بالتفويض الكلي إلى الأثمة ﷺ (وسيجيء في الشرح بيان معنى التفويض وأنه على أقسام، فبعضها منفي عنهم دون بعض، عند شرح قوله ﷺ: «وأمره إليكم، فانتظروا» فكلّ هؤلاء غلاة مفرطون في حقهم ﷺ:

ثم إن هناك أحاديث تدل علىٰ أن الغلو في حقهم هو ماذا؟ وأن الغلاة ملعونون قد بر ئوا ﷺ منهم، وهناك حديث جامع لبيان الولاية ومقامهم فنقول:

روى الكشي بسند صحيح عن أبي بصير قال: قال لي أبو عبدالله ﷺ: يا أبــا محمد أبرأ ممن زعم أنّا أرباب، فقلت: برِئ الله منه، فقال: أبرَأ ممن زعم أنّا أنبياء، فقلت: برئ الله منه.

وفيه عن ابن مسكان قال: لعن الله من قال فينا ما لم نقله في أنفسنا، ولعن الله من أزالنا عن العبودية لله الذي خلقنا وإليه مآبنا ومعادنا وبيده نواصينا.

وقد ورد في خبر أنّ هؤلاء أشد من أهل التفريط، كها في أمالي الشيخ عن الفضيل بن يسار قال: قال الصادق ﷺ: إحذروا على شبابكم الغلاة لا يفسدوهم، فإن الغلاة شرّ خلق الله، يصغّرون عظمة الله ويدّعون الربوبية لعباد الله، ثم قال ﷺ: الينا يرجع الغالي فلا نقبله وبنا يلحق المقصر فنقبله، فقيل له: كيف ذلك يابن رسول الله؟ قال: لأن الغالي قد اعتاد ترك الصلوة والصيام والزكوة والحج فلا يقدر على ترك عادته، والرجوع الى طاعة الله عزوجل أبداً، وأن المقصر إذا عرف عمل وأطاع.

وعن الخصال عن الأصول الأربعة قال أمير المؤمنين ﷺ: إيّاكم والغلو فينا إنّا عبيد مربوبون، وقولوا في فضلنا ما شئتم.

وعن تنفسير الإسام ﷺ: والاحتجاج عن الرضا ﷺ قبال: قبال أسير المؤمنينﷺ: لا تتجاوزوا بنا العبودية ثم قولوا ما شئتم ولن تبلغوا، وإيّاكم والغلو كغلو النصاري فإني برئ من الغالين الخ.

وعن مالك الجهني قال في حديث له: إن الصادق ﷺ قال: يا مالك قولوا فينا ما

شئتم واجعلونا مخلوقين وكرّر هذا الكلام له.

وعن كتاب نوادر الحكمة وغيره من ميثم التمار قال: قال لي أمير المؤمنين ﷺ في حديث له: حدثوا عن فضلنا ولا حرج، وعن عظيم أمرنا ولا أثم.

وعن البصائر بأسانيد عن إسمعيل بن عبدالعزيز، عن الصادق الله قال له يما إسمعيل لا ترفع البناء فوق طاقته فينهدم، اجعلونا مخلوقين وقولوا فينا ما شئتم فلن تبلغوا، الحبر.

وفيه أيضاً عن كامل التمار عن أبي عبدالله على قال: يا كامل اجعلوا لنا ربّاً نؤب إليه، وقولوا فينا ما شئتم، ثم قال: وما عسى أن تقولوا وعسى أن تقولوا، ما خرج إليكم من علمنا إلّا ألف غير معطوفة.

وفي المحكي عن الكافي بإسناده إلى يونس بن رباط قال: دخلت أنا وكامل التمار على أبي عبدالله على فقال كامل: جعلت فداك حديث رواه فلان، فقال: أذكره، فقال: حدثني أن النبي على حدث علياً على بألف باب يوم توفي رسول الله على كل باب يفتح ألف باب فذلك ألف ألف باب، فقال: لقد كان ذلك، قلت: جعلت فداك ذلك يظهر لشيعتكم ومواليكم؟ فقال: باب أو بابان قال: فقال: وما عسيتم أن ترووا من فضلنا إلا ألفاً غير معطوفة.

أقول: اختلفت كلمات العلماء في معنى هذا الحديث وفهمه، وأحسن ما قيل فيه ما نقل عن شيخنا البهائي الله فقال: إنّ الألف تكتب بخط الكوفي هكذا (ل) معطوفة، وإذاكتب غير معطوفة فهي نصف الألف فالمراد أنكم ما تروون من فضلنا إلّا نصف باب.

وقيل: أي نصف حرف كناية عن نهاية القلة فإن الألف بالخط الكوفي نـصفه مستقيم ونصفه معطوف هكذا (ل).

وقيل: أي الألف ليس بعده شيء، وقيل: ألف ليس قبله صفر أي باب الواحد. أقول: بل المراد من قوله ألف غير معطوفة ما تقدم من البهائي ﴿ مع توضيح منا وحاصله: أنّ العلوم كلّها ينبئ عنها ويبيّنها ويشار إليها بتسع وعشرين حرفاً أولها ألف وهو يقرأ على قسمين معطوفة (ل) وغير معطوفة (ا) والمعطوفة منها أكثر معنى من غير المعطوفة لكثرة مبانيه فبين الله أنه لم يـؤذن تكـويناً للـعقول فهم المعارف الخارج منا إليكم إلّا بقدر الألف غير المعطوفة، أو إنّا لم نبين لكم إلّا بقدر الألف غير المعطوفة، أو إنّا لم نبين لكم إلّا بقدر الألف غير المعطوفة يعني أن هناك معارف لنا لم تبين بعد، ولم يؤذن لكـم تكـويناً فهمها كما دلّ عليه بعض الأحاديث وسيأتي حديثها وتفصيلها إن شاء الله تعالى في الشرح.

وفيه أيضاً وفي أمالي الصدوق بسندكالصحيح عن الثمالي قــال: قــال أبــو جعفر ﷺ: يا ثمالي لا تجعلوا علياً ﷺ دون ما وضعه الله، ولا ترفعوه فوق ما رفعه الله، كني علياً أن يقاتل أهل الكرة وأن يزوّج أهل الجنة.

أقول: المراد بأهل الكرة قتاله ﷺ في الرجعة أهل الخلاف، والله العالم وبيده ﷺ في الجنة أمر تزويج المؤمنين والمؤمنات.

وعن أمالي الشيخ وغيره عن المفيد # بإسناده عن محمد بن زيد الطبري قال: كنت قائماً على رأس الرضا الله بخراسان وعنده جماعة من بني هاشم منهم إسحق ابن العباس بن موسى الله فقال: يا إسحق بلغني أنكم تقولون: إن الناس عبيد لنا، لا وقرابتي من رسول الله على ما قلته قط، ولا سمعته من أحد من آبائي، ولا بلغني عن أحد منهم، قال له: لكنّا نقول: الناس عبيد لنا في الطاعة، موال لنا في الدين، فليبلغ الشاهد الغائب.

أقول: دلّت هذه الأخبار الصحيحة على موارد الغلو المنفية عنهم هي وعلى أن جميع الفضائل التي وردت فيهم كتاباً وسنة قليلة بالنسبة إليهم بعد القول والاعتقاد بكونهم عبيد الله تعالى، خصوصاً حديث كامل التمار حيث دلّ على أن ما يقولون ما عسى أن يبلغ واقع فضائلهم هي .

هذا وأحسن حديث ورد في بيان نني الغلو مع بيان معناه وثبوت الولاية لهم،

والإشارة إلى بعض آثارها بحيث يجمع جميع الأحاديث ويكون معياراً لتمييز الحق من الافراط والتفريط هو ما رواه في الكافي وفي رياض الجنان، واللفظ عن رياض الجنان، بإسناده عن محمد بن سنان قال: كنت عند أبي جعفر الشاني على فذكرت اختلاف الشيعة، فقال: إن الله لم يزل فرداً متفرداً في الوحدانية، ثم خلق محمداً وعلياً وفاطمة عليه فمكوا ألف دهر، ثم خلق الأشياء واشهدهم خلقها وأجرى عليها طاعتهم وجعل فيهم ما شاء وفوض أمر الأشياء إليهم في الحكم والتعرف والارشاد والأمر والنهي في الخلق؛ لأنهم الولاة، فلهم الأمر والولاية والهداية، فهم أبوابه ونوابه وحجابه يحللون ما شاءوا ويحرمون ما شاءوا ولا يفعلون إلا ما شاء، عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون، فهذه الديانة التي من لزمها لحق ومن تقدمها غرق في بحر الإغراق، ومن نقصهم عن هذه المراتب التي رتبهم الله فيها زهق في بر التفريط ولم يعرف آل محمد حقهم فيما يجب على المؤمن من معرفتهم. ثم قال: خذها إليك يا محمد خانها من مخزون العلم ومكنونه.

أقول: المراد من اختلاف الشيعة أي في معرفة الأئمة وأحوالهم وصفاتهم ودرجاتهم عندالله تعالى، والدهر يطلق على الزمان الطويل، وقيل: يطلق على ألف سنة، وقيل: يطلق على عمر الدنيا بآخرها.

وقوله ﷺ: وأشهدهم خلقها، أي أمر خلقها كان بحضرتهم وعلمهم بحيث صاروا مطلعين على أطوار الخلق وأسراره، فلهذا صاروا مستحقين للإمامة الكبرى، ومتقدمين على ساير الخلق، وذلك لعلمهم الكامل النافذ في الأشياء وبالشرايع والأحكام وعلل الخلق وأسرار الغيوب.

وهذا لا ينافي قوله تعالى: ﴿مَا أَشْهَدَتُهُمْ خُلُقُ السَّمُواتُ وَالْأَرْضُ﴾ (١) بـل يؤيده ويدل عليه، بيانه: أن الضمير في مـا أشهدتهم راجع إلى المشركين وإلى الشيطان وذريته بدليل قوله تعالى سابقاً عليه: ﴿أَفَتَتَخَذُونُهُ وَذَرِيتُهُ أُولِياءُ مَنْ

١ ـ الكهف: ٥١.

دوني الله الآية تعريض على أنه تعالى لم يعتن بالمشركين حيث ما أشهدهم خلق السموات والأرض بل اعتنى بغيرهم من بعض أوليائه حيث أشهدهم خلقها.

وهذا نظير ما في تفسير نور الثقلين، عن تفسير علي بن إبراهيم قال: حدثني أبي عن حنان بن سدير، عن عبدالله بن الفضل الهمداني، عن أبيه عن جده، عن أمير المؤمنين على قال: مر عليه رجل عدو لله ولرسوله فقال على الحا: فما بكت عليهم السهاء والأرض وما كانوا منظرين، ثم مرّ عليه الحسين بن علي على الحقال: لكن هذا لتبكين عليه السهاء والأرض، وما بكت السهاء والأرض إلّا على يحيى بن زكريا وعلى الحسين بن على على هيلا.

قوله ﷺ: وأجرى عليها طاعتهم، أي على جميع الأشياء حتى الجهادات من السهاويات والأرضيات كها سيأتي في بيان عرض ولايتهم على الأشياء، وأن الأشياء كلها مطيعة لهم كها يظهر من شق القمر وإقبال الشجر وتسبيح الحصى وتكليم الحيوانات وغيرها من ساير معجزاتهم كها في مدينة المعاجز قوله ﷺ: وجعل فيهم ما شاء، أي من الفضائل والولاية وآثارها التي سيأتي شرحها في شرح الزيارة إن شاء الله.

قوله: وفوض أمر الأشياء إليهم، سيأتي في الشرح بيان التفويض الجائز بالنسبة إليهم وغير الجائز عند شرح قوله ﷺ: وإياب الخلق إليكم وحسابه عليكم، وأمره إليكم.

وقوله ﷺ: يحللون ما شاءوا الخ، إشارة إلى ما سيأتي بيانه من معنى التفويض من الله تعالى إليهم، وحاصله إجمالاً: أنه بعد ما أكمل الله النبي والأثمة على محيث لم يكونوا مختارين إلا ما اختاره الله، فوض إليهم أمر الخلق من الأشياء الماضية والآتية.

فعن البصائر عن غير واحد من أصحابنا عن أبي الحسن ﷺ أنه قال: إن الله

۱ ـ الکهف : ۵۰.

جعل قلوب الأثمة مورداً لارادته فإذا شاء الله شاءوا وهو قول الله عزوجل: ﴿وَمَا تَشَاءُونَ الَّا أَنْ بِشَاءَ اللهِ..﴾ (١).

وكما في بعض الأخبار: أن الإمام على وكر لإرادة الله لا يشاءون إلّا ما يشاء الله، وإلى ما ذكر يشير قوله على في الحديث: ولا يفعلون إلّا ما شاء الله ﴿عباد مكرمون﴾ الآية.

وأحسن كلام يقال في شأن الولي الكامل الواجد للولاية المطلقة، بحيث يجمع بين كهالاته وبين كونه عبداً لله، ولا يكون فيه إفراط ولا تفريط هو ما قاله الشيخ رجب البرسي (رضوان الله تعالى عليه).

وحاصل ملخصه: أن الولي وإن اتصف بصفات الربوبية، وأنعمه الله بتلك المقامات والمعجزات، وخصّه بكلّ كهال إلّا أنه مع ذلك عبد الله والفقير إليه تعالى، وهو أخو رسوله ووصيه وأسده، والله فضلّه على الكل، وَوَلّاهُ بعد رسوله أمر الكلّ، فهو المولى على الكل وعبد المولى الحقيقي، وليس فوقه في الرفعة والعلم والحكم إلّا ذات الربّ.

ونوره مع نور النبي واحد إلا أنه انقسم في الشخصية إلى قسمين، فهو أي الولي في عالم النور نفس نور النبي، وفي عالم الظهور لحمه ودمه كها علمت من قول النبي لعلى الإعظم المتصرف في عالم الوجود بهاذن ربهها، ومقامها في الحلق مقام الرب، كها أُشير قوله في إذن الدخول الثاني للمشاهد المشرفة في مفاتيح الجنان: والحمد لله الذي من علينا بحكام يقومون مقامه، لوكان حاضراً في المكان.

فهم أي النبي والأئمة كهو في وجوب الطاعة والعدل والأمر والنهبي والعلم والحكم، وليس هو هم بالذات المقدسة، نعم: هم خلقها ونورها وحجابها كما سيأتي التصريح به في كلام على على الله وهم عباد مكرمون ﴿لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون﴾.

١ ـ التكوير : ٢٩.

وإليه يشير قوله على: لا فرق بينهم وبينك إلّا أنهم عبادك وخلقك، الدعاء اي ليسوا إلّا صفاتاً لذاته المقدسة، فقلوبهم خزانة الحي الذي لا يموت، وصورهم معاني الملك والملكوت، وجميع ما سواه خلق لأجلهم، وسلّم حكمها إليهم، كما سيأتي البيان في شؤون ولايتهم في شرح الزيارة إن شاء الله.

وهم أظهر مصاديق لقوله تعالى كها في الحديث القدسي حيث يقول الله تعالى: عبدي أطعني أجعلك مثلي أنا حي لا أموت، أجعلك حيّاً لا تمـوت، أنـا عـين لا أفتقر، أجعلك عيناً لا تفتقر، أنا مهها أشاء يكن أجعلك مهها تشاء يكن. وحـيث هم عليه أول مصداق العابد والعبودية فألبسهم خلعة التـشريف بـتلك المـقامات والكرامات العالية، وسيأتي بيانه أزيد من هذا في شرح قوله عليه: أتاكم الله مـا لم يؤت أحداً من العالمين، فانتظر.

فأين هذا من الغلو المنني عنهم؟ هذا مع أن الإمامة لا يكاد يصل إليها، فهم الذين قد شقوا الشعر بشعرتين كها تقدمت الإشارة، وسيأتي أيضاً مفصلاً، وهمنا نذكر شطراً قليلاً منها:

فعن الكافي والاحتجاج وعلل الشرايع وعيون الأخبار وإكمال الدين وأمالي الصدوق وغيرها، عن الرضا الله أنه قال في حديث له طويل، ذكر فيه صفات الإمام وعظم شأنه: إن الامامة أجل قدراً، وأعظم شأناً وأعلى مكاناً، وأمنع جانباً، وأبعد غوراً من أن يبلغها الناس بعقوهم، أو ينالوها بآرائهم، ويقيموا إماماً باختيارهم، إن الإمامة خص الله عزوجل بها إبراهيم الله بعد النبوة والخلة مرتبة ثالثة وفضيلة شريفة شرفه بها. إلى أن قال الله عيهات هيهات ضلت العقول، وتاهت الحلوم وحارت الألباب، وحسرت العيون، وتصاغرت العظاء، وتحيرت الخكاء، وحسرت الخطباء، وجهلت الألباب، وعجزت الأدباء، وكلّت الشعراء، وعييت البلغاء عن وصف شأن من شأنه، أو فضيلة من فضائله، فأقرت بالعجز والتقصير وكيف يوصف، أو ينعت بكنهه، أو يفهم شيء من أمره، أو يوجد من والتقصير وكيف يوصف، أو ينعت بكنهه، أو يفهم شيء من أمره، أو يوجد من

يقوم مقامه، أو يغني غناه لاكيف وأنى؟! الخبر، وسيأتي تمامه في الشرح إن شاء الله تعالىٰ.

وهناك أيضاً حديث غامض نقله الشيخ رجب البرسي (رضوان الله عليه) فني المحكي عنه ما لفظه، قد نقل عنهم في هذا الباب أنهم هي قالوا: إن في كتاب علي الله ما هذا لفظه: إن الله سبحانه لم يزل فرداً منفرداً، فلما أراد أن يتم أمره تكلم بكلمة فصارت نوراً، ثم تكلم بكلمة فكانت روحاً، وأسكنها الأعلين ذلك النور، وجعلها حجاباً فهي كلمته ونوره وروحه وحجابه الاسمين الاعلين الذين جمعا فاجتمعا، ولا يصلحان إلا معاً يسميان فيفترقان، ويوضعان فيجتمعان، وتمامها في تمام أحدها في مناز لها.

أقول: قوله الله: تكلم بكلمة فصارت نوراً، إشارة إلى نور الحضرة المحمدية، التي صدرت عن ذاته المقدسة بأن خلقه، فهذا النور قطب الأقطاب وعليه مدار جميع العوالم من الأزل إلى الأبد.

قوله ﷺ: ثم تكلم بكلمة فكانت روحاً، إشارة إلى نور الولاية مشتق من نور الحضرة المحمدية ﷺ فالتراخي في الرتبة، فروح الولاية هي روح الله المنفوخ في آدم، وفي كلّ موجود بحسبه، فهي من الدين مكان الروح من الجسد.

فكما أنه اذا لا روح فلا جسد. فكذلك أنه إذا لم تكن ولاية فلا دين من النــبوة والرسالة.

قوله ؛ وأسكنها ذلك النور، أي أسكن روح الولاية في باطن نور الرسالة، فالنبوة محيطة بالولاية وهي سرّها الباطني وباطنها السرّي. وإليه يشير قوله علي العلي ؛ أنت روحي التي بين جنبي ولساني الظاهر، أنت المؤدي عني إلى من بعدى.

وقوله ﷺ: فهي كلمته الخ، إشارة إلى أن الولاية لا تحجب عن الذات المقدسة. بل هي نوره وروحه أي المضافة إليه، وحجابه أي احتجب الربّ به، وإليه أُسير بقوله قبله: وجعلها حجاباً، أي الولاية حجاباً للذات المقدسة عن ساير الخلق وكلاهما، أي نور النبوة والولاية كلمة الله التامة، فني عالم الأرواح واحد، وفي عالم الأشباح نبيّ وولي محمد وعلى (عليها وآلهما السلام).

قوله ﷺ: جمعاً، أي حيث أسكنها الله ذلك النور فاجتمعا مصداقاً، فهما حينئذ نور واحد إلّا أنهما أي النورين الاسمين الاعلين، فالنصب بلحاظ أن الاسمين بدل أو عطف بيان لكلمتي النور والروح المنصوبين بتكلّم كها لا يخفى.

والحاصل أنها واحد لا يصلحان إلّا معاً لا يفترقان في الخلق وفي جميع شؤون النبوة والرسالة والولاية، فكلّ منها مستمد من الآخر، وصلاحه منوط بالآخر.

نعم فرق بينهما وهو أنه يسميان فيفترقان أي إذا قيل محمد ﷺ يمتاز عمن علي الله على الله على الله على الله على على الله على

وقوله ﷺ: تمامها في تمام أحدهما، يعني كهال الولي وتمام أمره من النبي وتمام النبي بالولي، فهها نور واحد ملتزم أحدهما بالآخر، لا يكمل أحدهما إلا بالآخر في جميع شؤونها.

روى جابر بن عبدالله عن أبي جعفر ﷺ أن رسول الله ﷺ قال لأمير المؤمنينﷺ أنت الذي احتج الله بك على الخلايق حين أقامهم أشباحاً عند ابتدائهم، ثم قال: ألست بربكم قالوا: بلى، قال: ومحمد نبيكم؟ قالوا: بلى، قال: وعلي وليكم؟ قال: فأبى الخلق عن ولايتك، والإقرار بفضلك إلا قليل منهم وهم أصحاب اليين وهم أقل القليل، وإن في الساء السابعة ملك يقول في تسبيحه: سبحان من دل هذا الخلق القليل من هذا العالم الكثير على هذا الفضل الجليل وهو حبّ على وعترته ﷺ.

فتبين بحمد الله تعالى أنهم الحجج البالغة لله تعالى، والواجدون مرتبة الولاية الإلهية، مع أنهم عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون. ولعمري إنه كيف يتوهم القول بالوهيتهم الله مع ما يرى من عبادتهم وتقواهم وزهدهم بحيث لا نرى أحداً مثلهم؟! فهم الكاملون في الأعمال العبادية وصفات العبودية وحقيقة العبودية.

فعن النبي ﷺ كما في الرسالة المنسوبة إلى السيد بحر العلوم (رضوان الله عليه): مَن أراد أن ينظر إلى ميت وهو يمشي فلينظر إلى علي بن أبي طالب ﷺ حيث دل ﷺ بكلامه على أنه ﷺ في قبال الرب كأنه ميت، وهو باق ببقاء الله فان عن النفس كما يشير إليه قوله ﷺ أيضاً، كما في تلخيص الرياض للسيد عليخان على شرح الصحيفة السجادية: إن علياً محسوس في ذات الله.

وقوله ﷺ: إن علياً لأخيشن في ذات الله أي أنه ﷺ شديد التصلّب والتشديد في الأمور الإلهية لا يداري فيها ولا يداهن ولا تأخذه لومة لائم.

وقال السيد عليخان الحسيني (رضوان الله عليه) في شرحه على الصحيفة السجادية في معنى قوله ﷺ في تشدده وتصلبه ﷺ في الأمور الإلهية، وعدم ملاحظته للوم لائم أو رعاية جانب بالجنون، الذي لا يبالي بما يقال فيه من لوم أو مذمة، ولذا نسبه أعداؤه إلى الحمق، وعدم المعرفة بتدبير الحروب، واستالة قلوب الرجال حتى فارقه كثير من أصحابه، والتحقوا بمعاوية. وهو ﷺ لا يلتفت إلى شيء من ذلك في التصميم على إيثار الحق والعدل، والعمل بها ولوكره الكافرون.

ثم قال ﴿: ويحتمل أن يكون وجه التشبيه له بالممسوس، ما كان يعتريه ﷺ من الغشية والهزّة لخشية الله عند اشتغال سرّه بملاحظة جلال الله، ومراتب عظمة الله سبحانه كها تضمنه حديث أبي الدرداء الذي حكى فيه شدة عبادته ﷺ حتى قال: فأتيته فإذا هو كالخشبة ملقاة، فحرّكته فلم يتحرك، فأتيت منزله مبادراً نعاه فقالت فاطمة ﷺ: ما كان في شأنه؟ فأخبرتها فقالت: هي والله الغشية التي تأخذه من خشية الله تعالى، إنتهى.

فن كان هذا شأنهم وحالهم وعبادتهم كيف يحتمل في حقهم الغلو، نعم مـقام ولايتهم عالي الشأن رفيع المكان عظيم الدرجة كها علمت.

ثم إنه يعجبني أن أذكر حديثين في زهده وعبادته؛ لنبين به المقصود ويكون إرشاداً إلى الهدئ:

فني غاية المرام للسيد البحراني (رضوان الله عليه) قال في رسالة الأهواز للصادق على المسادة الله على بن الحسين على بسمعت أبا عبدالله الحسين على يقول: حدثني أمير المؤمنين على قال: إني كنت بفدك في بعض حيطانها، وقد صارت لفاطمة على قال: فإذا بامرأة قد قحمت علي وفي يدي مسحاة وأنا أعمل بها، فلها نظرت إليها طار قلبي مما تداخلني من جمالها فشبهتها ببثينة بنت عامر الجمحي وكانت من أجمل نساء قريش فقالت: يابن أبي طالب هل لك أن تتزوج بي، فأغنيك عن هذه، وأدلك على خزائن الأرض، فيكون لك المال ما بقيت ومن بعدك؟ فقلت لها: من أنت حتى أخطبك من أهلك؟

قالت: أنا الدنيا، قلت: فارجعي واطلبي زوجاً غيري، وأقبلت على مسحاتي وأنشأت أقول:

لقد خاب من غرته دنيا دنية أستنا على ذي العزيز بشينة فقلت لها غرّي سواي فإنني وما أنا والدنيا فإن محمداً وهلمها أستنا بالكنوز ودرّها أليس جميعاً بالفناء مصيرها؟ فغري سواي إنني غير راغب فقد قنعت نفسي بما قد رزقته فلان أخاف الله يدوم لقائه

وما هي إن غرت قروناً بطائل وزينها في مثل تلك الشائل عزوف عن الدنيا ولست بجاهل أحل صريعاً بين تلك الجنادل وأموال قارون وملك القبائل وتطلب من خزانها بالطوائل عافيك من ملك وعز ونائل فشأنك يا دنيا وأهل الغوائل وأخشى عذاباً دائماً غير زائل

فخرج من الدنيا وليس في عنقه تبعة لأحد حتى لق الله محموداً غير ملوم ولا مذموم، ثم اقتدت به الأئمة من بعده بما قد بلغهم عنه ولم يتلطّخوا بشيء من بوائقها صلى الله عليهم أجمعين وأحسن مثواهم.

وفيه: ابن شهر آشوب وغيره واللفظ له: قال معاوية (لعنه الله) لضرار بن ضمرة: صف لنا علياً، فقال: كان والله صوّاماً بالنهار، قوّاماً بالليل، يحب من اللباس أخشنه، ومن الطعام أجشبه، وكان يجلس فينا، ويبتدي إذا سكتنا، ويجيب إذا سألنا، يقسم بالسوية ويعدل في الرعية، لا يخاف الضعيف من جوره، ولا يطمع القوي في ميله، والله لقد رأيته ليلة من الليالي وقد أسبل الظلام سدولَه، وغارت نجومه، وهو يتململ في الحراب علمل السليم، ويبكي بكاء الحزين، ولقد رأيته مسيلاً للدموع، قابضاً على لحيته يخاطب دنياه فيقول:

يا دنيا أبي تشوّقت وإليّ تعرضت، لأن حان حينك فقد بتلتك تبلاً (التـبل في اللغة هو القطع منه) لا رجعة لي فيك، فعيشك قصير، وخطرك يسير، آه من قـلة الزاد وبعد السفر، ووحشة الطريق!

بقي شيء وهو: أنه قد عرفت أن الولاية قد تطلق على غيرهم من شبعتهم فيقال: أهل الولاية أو أهل ولايتنا، ولهم بهذه المناسبة مقامات عند الله تعالى، ذكرها العلامة المجلسي في في البحار في باب صفات خيار الشيعة، فحينئذ ينبغي أن يعلم: أنّ أهل الولاية مَن هم، وما شرائط الولاية الأصلية؟

فنقول: أصل الولاية إنما تتحقق في أحد إذاكان بعد تلك العقائد الحقة محباً لهم ومبغضاً لأعدائهم.

بيانه: قال الله تعالىٰ: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا آباءَكم وإخوانكم أولياء إن استحبوا الكفر على الإيمان ومن يتولهم منكم فأُولئك هم الظالمون﴾(``.

١ ـ التوبة : ٢٣.

٣٤٦.....الأنوار الساطعة

﴿يا أيها الذين لا تتولوا قوماً غضب الله عليهم﴾(١).

﴿لا تجد قوماً يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادّون مَن حادّ الله ورسولَه ولوكانوا آباءَهم أو أبناءَهم أو إخوانهم أو عشيرتهم﴾ (٣).

﴿ ولا تركنوا إلى الذين ظلموا فتمسَّكم النار ﴾ (٣).

أقول: في تفسير نور الثقلين عن جابر عن أبي جعفر على قال: سألته عن هذه الآية في قول الله: ﴿ يَا أَيُهَا الذَّينَ آمنوا لا تتخذوا آباء كم وإخوانكم أولياء (إلى قوله) الفاسقين ﴾ فأمّا ﴿لا تتخذوا آباء كم وإخوانكم أولياء إن استحبوا الكفر على الإيمان ﴾، فإن الكفر في الباطن في هذه الآية ولاية الأول والثاني وهو كفر، وقوله: على الإيمان ، فالإيمان ولاية على بن أبي طالب على الإيمان، فالإيمان ولاية على بن أبي طالب على المناس المناس

قال: ﴿ومن يتولهم منكم فأولئك هم الظالمون﴾ دلّ على وجوب التبرّي من أهل الكفر، والذين استحبوا الكفر على الإيمان ولو كانوا آباءهم أو إخوانهم، فني النهج قال ﷺ: ولقد كنا مع رسول الله ﷺ: فقتل آباءنا وأبناءنا وإخواننا وأعامنا، ما يزيدنا ذلك إلّا إيماناً وتسليماً ومضيّاً على اللقم (٤) وصبراً على مضض الألم، وجدّاً على جهاد العدو.. الخ.

وفي تفسير نور الثقلين: في كتاب الاحتجاج للطبرسي الله عن النبيّ علله حديث طويل يقول فيه: وقد ذكر عليّاً وأولاده الله إلّا أن أعداء علي الله هم أهل الشقاق هم العادون وإخوان الشياطين الذين يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً. إلّا أن أولياءهم الذين ذكرهم الله في كتابه هم المؤمنون، فقال عزوجل: ﴿لا تجد قوماً يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من حاد الله ورسوله ﴾ (٥).

١ ـ الممتحنة : ١٣.

٢ \_ المجادلة : ٢٢.

۳\_هود : ۱۱۳.

٤ ـ قوله على اللقم أي مضيّاً على السرعة منه.

٥ ـ تفسير نور الثقلين ج ٥ ص ٢٦٨.

أقول: قوله ﷺ: إلا أن أولياء هم، أي أولياء على وأولاده ﷺ المؤمنون هم الذين ذكرهم الله فقال: لا تجد قوماً يؤمنون بالله الآية، أي المؤمن الذي آمن بالله والدوم الآخر ولم يواد من حاد الله، كما لا يخفى:

وفي نهج البلاغة في المختار المائة والسابع والأربعين قوله على والمعلموا أنكم لن تعرفوا الرشد حتى تعرفوا الذي تركه، ولن تأخذوا بميثاق الكتاب حتى تعرفوا الذي نقضه، ولن تمسكوا به حتى تعرفوا الذي نبذه، فالتمسوا ذلك من عند أهله، فإنهم عيش العلم.

الخطبة دلت على أن الرشد والأخذ بميثاق الكتاب والتمسك به إنما هو بمعرفة التارك للرشد، والناقض لميثاق الكتاب، والنابذ له، ومعرفتهم لا تكون إلا أن تلمسوه أي تعرفوهم من عند أهله وهم أهل البيت عليه.

وفي الحكي عن البحار عن تفسير العياشي، عن أبي حمزة الثمالي قال: قال أبو جعفر على الله عن البعبد الله من عرف الله، وأما من لا يعرف الله كأغما يعبد غيره هكذا(١) ضالاً، قلت: أصلحك الله وما معرفة الله؟ قال: يصدق الله ويصدق محمداً رسول الله على والانتام به وبأغة الهدى من بعده، والبراءة إلى الله من عدوهم وذلك عرفان الله، قلت: أصلحك الله أي شيء إذا علمته أنا استكملت حقيقة الإيمان؟ قال: توالي أولياء الله، وتعادي أعداء الله، وتكون مع الصادقين كما أم ك الله.

قال: قلت: ومَن أولياء الله ومَن أعداء الله؟

فقال: أولياء الله محمد رسول الله وعلي والحسن والحسين وعلي بن الحسين ثم انتهى الأمر إلينا ثم ابني جعفر، وأوماً إلى جعفر على وهو جالس، فمن والى هؤلاء فقد والى أولياء الله، وكان مع الصادقين كما أمره الله.

١ ـ أي أشار إلى اليمين والشمال.

قلت: ومَن أعداء الله أصلحك الله؟ قال: الأوثان الأربعة.

قال: قلت: مَن هم؟ قال: أبو الفصيل (١) ورمع ونعثل ومعاوية ومن دان دينهم، ومن عادي هؤلاء فقد عادي أعداء الله.

وعن روضة الكافي: من سرّه أن يعلم أن الله يحبه فليعمل بطاعة الله وليتبعنا، إلى أن قال ﷺ: ولا، والله لا يتبعنا أحد إلا أحبّ الله، ولا يدع أحد اتباعنا إلا أبغضنا، ولا، والله لا يبغضنا أحد أبداً إلا عصى الله، ومن مات عاصياً لله أخزاه الله وأكبه الله على وجهه في النار، والحمد لله ربّ العالمين.

وفي البحار (٢) عن تفسير القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى: ﴿مَا جَعَلَ اللهُ لَرَجُلُ مِن قَلْبِينَ فِي جَوْفَه﴾ فيحب بهذا ويبغض بهذا، فأما محبتنا فيخلص الحب بناكها يخلص الذهب بالنار لاكدر فيه، من أراد أن يعلم حبنا، فليمتحن قلبه، فإن شاركه في حبنا حبّ عدونا فليس منا ولسنا منه، والله عدوهم وجبرئيل وميكائيل والله عدو للكافرين.

فدل علىٰ أن حبّهم لا يجتمع مع حبّ عدوهم بل إن أحب عدوهم فهو من الكافرين كما يستفاد من ذكر الآية في الذيل.

وفيه عن قرب الإسناد، ابن عيسىٰ عن البزنطي قال: كتب إلى الرضا ﷺ قال أبو جعفر ﷺ من سرّه أن لا يكون بينه وبين الله حجاب حتى ينظر إلى الله وينظر الله إليه فليتول آل محمد ويبرزاً من عدوهم، ويأتم بالإمام منهم، فإنه إذا كان كذلك نظر الله إليه ونظر إلى الله.

وفيه عن الخصال في خبر الأعمش عن الصادق الله قال: حبّ أولياء الله واجب والولاية لهم واجبة، والبراءة من أعدائهم واجبة، ومن الذين ظلموا آل محمد (صلى الله عليهم) وهتكوا حجابه، وأخذوا من فاطمة الله فدكاً، ومنعوها

١ ـ أي أبو بكر فيكنى عنه بأبو الفصيل ورمع مقلوب عمر ونعثل أي عثمان كما في كتب اللغة. ٢ ـ هذه الأحاديث عن البجار ج٢٧ ص ٥١ ـ ٦٣.

ميراثها، وغصبوها وزوجها حقوقها، وهمّوا بإحراق بيتها، وأسسوا الظلم، وغيروا سنة رسول الله على الله الله الله والتالثين والقاسطين والمارقين واجبة، والبراءة من الأنصاب والأزلام أئمة الضلال وقادة الجور كلّهم أولهم وآخرهم واجبة، والبراءة من جميع قتلة أهل البيت على واجبة.

والولاية للمؤمنين الذين لم يغيروا ولم يبدّلوا بعد نبيّهم ﷺ واجبة مثل سلمان الفارسي، وأبي ذر الغفاري، والمقداد بن الأسود الكندي، وعار بن ياسر، وجابر بن عبدالله الأنصاري، وحذيفة بن اليمان، وأبي الهيثم بن التيمان، وسهل بن حنيف، وأبي أيوب الأنصاري، وعبدالله بن الصامت، وعبادة بن الصامت، وخزية بن ثابت ذي الشهادتين وأبي سعيد الخدري ومن نحا نحوهم وفعل مثل فعلهم، والولاية لاتباعهم والمقتدين بهم وبهداهم واجبة.

وفيه عن أمالي الصدوق بإسناده عن الصادق جعفر بن محمد ﷺ قال: مَـن جالس لنا عائباً، أو مدح لنا قالياً، أو والى لنا عدواً، أو عادىٰ لنا ولياً فقد كفر بالذي أنزل السبع المثاني والقرآن العظيم.

وفيه عن الخصال بإسناده عن أبي جعفر ﷺ قال: عشر من لق الله عزوجل بهن دخل الجنة: شهادة أن لا إله إلاّ الله وأن محمداً رسول الله، والإقرار بما جاء من عند الله عزوجل وإقام الصلوة وإيتاء الزكوة، وصوم شهر رمضان، وحج البيت، والولاية لأولياء الله، والبراءة من أعداء الله، واجتناب كلّ مسكر.

وفيه عن مجالس المفيد ﴿ بإسناده عن حبيش بن المعتمر، قال: دخلت على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب إلى فقلت: السلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته، كيف أمسيت؟ قال: أمسيت محباً لحبنا ومبغضاً لمبغضنا، وأمسى محبنا مغتبطاً برحمة من الله كان ينتظرها، وأمسى عدونا يؤسّس بنيانه على شفا جرف هار، فكان ذلك الشفا قد انهار به في نار جهنم، وكأنّ أبواب الرحمة قد فتحت لأهلها، فهنيئاً لأهل الرحمة رحمتهم، والتعس لأهل النار والنار لهم.

يا حبيش من سرّه أن يعلم أمحب لنا أم مبغض فليمتحن قلبه، فإن كان يجب ولياً لنا فليس بمحب لنا. إن الله تعالى أخذ الميثاق لحبينا بمودّتنا، وكتب في الذكر اسم مبغضنا، نحن النجباء وافراط نا إفراط الأنساء.

وفيه عن أمالي ابن الشيخ بإسناده عن الحسين بن مصعب قال: سمعت جعفر ابن محمد هل يقول: من أحبّنا لله وأحبّ مجبنا لا لغرض دنيا يصيبها منه، وعادى عدونا لا لاحنة (١)كانت بينه وبينه، ثم جاء يوم القيمة وعليه من الذنوب مثل رمل عالج وزبد البحر، غفر الله تعالى له.

وفيه عن تفسير العسكري الله ومعاني الأخبار وعيون الأخبار وعلل الشرايع المفسر بإسناده إلى أبي محمد العسكري عن آبائه الله الله قال: قال رسول الله تله أصحابه ذات يوم: يا عبد الله أحب في الله وأبغض في الله، ووال في الله وعاد في الله فإنه لا تنال ولاية الله إلا بذلك، ولا يجد رجل طعم الإيمان وإن كثرت صلوته وصيامه حتى يكون كذلك. وقد صارت مواخاة الناس ليومكم هذا أكثرها في الدنيا، عليها يتوادّون، وعليها يتباغضون، وذلك لا يغني عنهم من الله شئاً.

فقال له: وكيف لي أن أعلم أني قد واليت وعاديت في الله عزوجل ومَن ولي الله عزوجل حتىٰ أواليه؟ ومَن عدوه حتىٰ أعاديه؟

فأشار له رسول الله ﷺ إلى علي ﷺ فقال: أترى هذا؟ فقال: بلى، قال ولي هذا ولي هذا ولي هذا ولي هذا ، فواله، وعدو هذا عدو الله، فعاده، قال: وال وليّ هذا ولو أنه قاتل أسيك وولدك، وعاد عدو هذا ولو أنه أبوك أو ولدك.

﴾ وفيه عن أمالي الصدوق عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ مَن سرّه أن يجمع الله الله عليه الله عَلَيْهُ مَن سرّه أن يجمع الله الله الله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله الله الله عليه الله عليه الله الله عليه الله الله عليه عليه الله عليه الله عليه عليه عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه عليه عليه الله على الله على الله عليه الله عليه الله على الله على الله على الله عليه على الله عليه على الله على الل

١ \_الاحنة (بالكسر) الحقد.

وفيه عن ثواب الأعمال بإسناده عن أبي عبدالله على قال: مَن أحبنا وأبغض عدونا في الله من غير ترة وترها إياه في شيء من أمر الدنيا، ثم مات على ذلك فلق الله وعليه من الذنوب مثل زبد البحر غفرها الله له.

وفيه عن ثواب الأعمال للصدوق ﴿ بإسناده عن أبي جعفر ﷺ قال: مَـن لم يعرف سوء ما أتى إلينا من ظلمنا وذهاب حقنا وما ركبنا به، فهو شريك من أتى إلينا فها ولينا به، أي استولى علينا وقرب منا بسببه.

وفيه عن المحاسن بإسناده عن أبي خالد الكابلي قال: أتى نفر إلى على بن الحسين بن علي هؤ فقالوا: إن بني عمنا وفدوا إلى معاوية بن أبي سفيان طلب رفده وجائزته، وإنا قد وفدنا إليك صلة لرسول الله على فقال على بن الحسين هي: (قصيرة من طويلة) مَن أحبّنا لا لدنيا يصيبها منّا، وعادى عدونا لا لشحناء كانت بينه وبينه، أتى الله يوم القيمة مع محمد وإبراهيم وعلى.

وفيه عن المحاسن عن عمر بن مدرك بن علي الطائي قال: قال أبو عبدالله على المائي قال: قال أبو عبدالله على عرى الايمان أو تق؟ فقالوا: الله ورسوله أعلم، فقال: قولوا فقالوا: ابن رسول الله الصلوة، فقال: إن للصلوة فضلاً ولكن ليس بالصلوة، قالوا: الزكوة، فقال: إن للزكوة فضلاً وليس بالزكوة، قالوا: صوم شهر رمضان فقال: إن لرمضان فضلاً وليس بالحج والعمرة فضلاً وليس بالحج والعمرة، قالوا: فالجهاد في سبيل الله، قال: إن للجهاد في سبيل الله فضلاً وليس بالجهاد.

قالوا: فالله ورسوله أعلم، فقال: قال رسول الله ﷺ: إن أوثق عـرى الإيمـان الحـبّ في الله والبغض في الله، وتوالي ولى الله وتعادى عدو الله.

وفيه عن تفسير العياشي عن سعدان عن رجل، عن أبي عبدالله على قـوله تعالى: ﴿وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يـحاسبكم بـه الله فيغفر لمـن يشـاء ويعذب من يشاء ﴾ قال: حقيق على الله أن لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال

حبّة من خردل من حبهما (أي الأول والثاني).

وفيه عن السرائر من كتاب أنس العالم للصفواني قال: إن رجلاً قدم علىٰ أمير المؤمنين ﷺ فقال: يا أمير المؤمنين إني أحبك وأحب فلاناً، وسمىٰ بعض أعدائه!! فقال ﷺ: أما الآن فأنت أعور فإما أن تعمىٰ وإما أن تبصر.

وقيل للصادق ﷺ: إن فلاناً يواليكم إلّا أنه يضعف عن البراءة من عدوكم! فقال: هيهات كذب من ادعى مجبّتنا ولم يتبرأ من عدونا.

وروى عن الرضا ﷺ أنه قال: كمال الدين ولايتنا والبراءة من عدونا.

يا على والذي بعثني بالنبوة واصطفاني على جميع البرية، لو أن عبداً عبد الله ألف عام ما قبل ذلك منه إلا بولايتك وولاية الأئمة من ولدك، وإن ولايتك لا تقبل إلا بالبراءة من أعدائك وأعداء الأئمة من ولدك، بذلك أخبرني جبرئيل فمن شاء فليكفر

﴿ وعن كتاب السرائر لابن إدريس بإسناده عن سهاعة قال: سمعت أبا عبدالله ﷺ يقول: إذا كان يوم القيمة مرّ رسول الله بشفير النار وأمير المؤمنين والحسن والحسن، فيصيح صائح من النار: يا رسول الله أغثني يا رسول الله ثلاثاً، قال: فلا يجيبه.

قال: فينادي يا أمير المؤمنين يا أمير المؤمنين ثلاثة أغثني، فلا يجيبه. قال: فينادي يا حسين يا حسين يا حسين أغثني أنا قاتل أعداءَك. قال: فيقول له رسول الله ﷺ: قد احتج عليك، قال: فينقض عليه كأنه عقاب كاسر، قال: فيخرجه من النار.

قال: فقلت لأبي عبدالله على: ومن هذا جعلت فداك؟! قال: المختار، قلت له: ولم عذّ بالنار وقد فعل ما فعل؟! قال: إنه كان في قلبه منهما شيء، والذي بعث محمداً بالحق لو أن جبرئيل وميكائيل كان في قلبهما شيء؛ لأكبهما الله في النار على وجوهها.

وىما يقرب من هذا الحديث ما روي عن التهذيب عن أبي عبدالله الله فراجع، فيعلم أنه لابد من بغض أعدائهم، وإن محبتهم وإن كانت قليلة توجب دخول النار كما هو صريح قوله الله: والذي بعث محمداً .. الخ.

فظهر من هذه الأحاديث أن المحبة والولاية لهم إنما تتم ببغض أعدائهم والبراءة منهم، ونحن نسأل الله تعالى ذلك بأن يرزقنا موالاتهم وموالاة أوليائهم، ومعاداة أعدائهم في الدنيا والآخرة بمحمد وآله الطاهرين.

## الفصل الثالث: شؤون الولاية:

في بيان شؤون الولاية الحقّة الثابتة لهم ﷺ من الله تعالىٰ بما لها من المعنى الأعم من التشريعي والتكويني، وهي كثيرة جداً كها يظهر من الأحاديث الكثيرة الواردة في بيان المعجزات، الصادرة عنهم التي تُنبئ عنها وعن منازلهم عند الله تعالىٰ.

وقد علمت أن ولايتهم ﷺ لها التصرف في جميع العوالم من عوالم الملائكة والدنيا والآخرة، وجميع ما سوى الله تعالى، كما يظهر في مطاوي الشرح إن شاء الله تعالى. ونحن نقتصر في بيان شؤونها المذكورة في الزيارة الجامعة الكبيرة، فإنها كما علمت تضمنت منها ما لم تتضمنه ساير الزيارات، فنقول وعليه التوكل:

في تهذيب الشيخ الطوسي (رضوان الله عليه)(١) والفقيه للصدوق (رضوان الله عليه)(١) روى محمد بن علي بن الحسين بن بابويه قال: حدثنا علي بن أحمد بن موسى والحسين بن إبراهيم بن أحمد الكاتب، قالا: حدثنا محمد بن أبي عبدالله الكوفي، عن محمد بن إساعيل البرمكي (الفقيه): روى محمد بن إساعيل البرمكي، قال: حدثنا موسى بن عبدالله النخعي، قال: قلت لعلي بن محمد بن علي ابن موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب عين علمني يابن رسول الله قولاً أقوله بليغاً كاملاً إذا زرت واحداً منكم.

فقال: إذا صرت إلى الباب فقف واشهد الشهادتين، وأنت على غسل، فإذا دخلت (ورأيت القبر فقف) فقف وقل: الله أكبر، الله أكبر ثلاثين مرّة ثم امش قليلاً، وعليك السكينة والوقار، وقارب بين خطاك ثم قف وكبر الله عزوجل ثلاثين مرّة، ثم أدن من القبر وكبر الله أربعين تكبيرة، تمام المائة تكبيرة ثم قل: السلام عليكم يا أهل بيت النبوة.. الزيارة.

أقول: قال الصدوق في أول الفقيه ما لفظه: ولم أقصد فيه قصد المصنفين في إيراد جميع ما رووه، بل قصدت إلى إيراد ما أفتى به وأحكم بصحته، وأعتقد فيه أنه حجة فيا بيني وبين ربي \_ تقدس ذكره وتعالت قدر ته \_ وجميع ما فيه مستخرج من كتب مشهورة عليها المعوّل وإليها المرجع مثل كتاب ضرير إلى أن قال الله: وغيرها من الأصول والمصنفات التي طرقي إليها معروفة في فهرس الكتب، التي رويتها عن مشايخي وأسلافي (رضي الله عنهم) وبالغت في ذلك جهدي، مستعيناً بالله ومتوكلاً عليه ومستغفراً من التقصير، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب وهو حسبي ونعم الوكيل.

أقول: هذه الزيارة الشريفة قد اشتهرت بين الشيعة وعلمائهم بـنحو تـلقّوها

۱ \_ ج ٦ ص ٩٥ باب ٤٦ عدد ١٧٧٠.

۲ ـ ج ۲ ص ۳۷۰ باب ۲۲۵ عند ۱۹۲۵.

بالقبول بأجمعهم بدون خلاف من أحدهم؛ لما علموا يقيناً بصدورها منه ؛ فلا راد ولا معترض، بل ولا متأمل في صدورها عنه ؛

فعليه فلا يحتاج إلى بيان تصحيح إسناد الزيارة، والاستشهاد عليها ببعض المنامات المرئيّة في المقام، وإن كانت مؤيّدة بل مصححة لها جداً فهي رُئيت ورويت عن الأكابر كها لا يخفي على المراجع لشرح الفقيه للعلّامة المجلسي الأول (رضوان الله عليه).

هذا ويكني في صحة صدورها ما علمت من قول الصدوق الله في أول الفقيه: بل قصدت إيراد ما أفتي به وأحكم بصحته وأعتقد فيه أنه حجّة فيا بيني وبين ربيّ تقدس ذكره.. الخ. فإنه ظاهر وصريح في صحتها عنده الله وكني به معتمداً في ذلك.

قال العلامة الجلسي الله في البحار بعد شرحه بعض جمل الزيارة ما لفظه: أنا بسطت الكلام في شرح تلك الزيارة قليلاً وإن لم أستوف حقها حذراً من الاطالة: لأنها أصح الزيارات سنداً، وأعمّها مورداً، وأفصحها لفظاً، وأبلغها معنى وأعلاها شأناً.

أقول: قد اهتم كثير من العلماء (رضوان الله تعالى عليهم) في شرح هذه الزيارة بخصوصها، مع ورود كثير من الزيارات الجامعة كما لا يخفى، وذلك اعتناءً منهم بشأن هذه الزيارة الشريفة؛ لأنها عندهم كما علمت أصحها سنداً وأبلغها معنىً ولفظاً.

وقد ذكرهم الشيخ الحجة الحاج آقا بزرگ الطهراني (رضوان الله عـليه) في الجلد الثالث عشر من الذريعة وهم:

الشيخ أحمد بن زين الدين الاحسائي المتوفى سنة ١٢٤٣ أو ١٢٤١ قال الله الموافق في سنة ١٢٣٨ بعد تأليفه بثان سنين.

٢ ـ المولى محمد تتى الجلسي والد شيخنا الباقر مؤلف البحار.

- ٣-السيد حسين بن محمد تقي الهمداني واسم شرحه الشموس الطالعة.
  - ٤ \_ السيد عبدالله شبّر الحسيني واسم شرحه الأنوار اللامعة.
    - ٥ \_ السيد ميرزا علي نتي بن الجاهد الطباطبائي الحائري.
    - ٦ ـ الميرزا محمد علي بن محمد نصير الچهاردهي الرشتي.
    - ٧ ـ السيد محمد بن محمد باقر الحسيني النائيني الختاري.
- ٨\_السيد محمد بن عبدالكريم الطباطبائي البروجردي واسم شرحه الأعلام
   اللامعة.

٩ ـ الحاج ميرزا محمد أحمد آبادي الاصفهاني الشهير بطبيب زاده الفارسية
 واسم شرحه شمس طالعة وهو مطبوع.

هذا مضافاً إلى أن مضامين الزيارة التي تضمنت من الدقائق والأسرار العجيبة، وشؤون الولاية بعبارات فصيحة عالية بليغة تنبئ عن صدورها عنه علا لا يتأمل فيه ذو مسكة أبداً، فإذا لا تصغ إلى قول من يتأمّل في صحة السند والقدح فيها، فإنه ناشئ عن الجهل أو القصور والتقصير في حقهم علي كما لا يخفى.

وقبل الشروع في الشرح لابد من تقديم أمور:

الأمر الأول: في معنى الزيارة وفضلها، فنقول وعليه التوكل:

في الجمع: وزاره يزوره زيارة: قصده.. إلى أن قال: والزيارة في العرف قصد المزور إكراماً له وتعظيماً له واستيناساً به. وقيل: الزيارة هي الحضور عند المزور. وقيل: هي التشرف بمحضر الإمام يلا مثلاً. ولا ريب في أن المعنى الأول يعم الزيارة من قريب أو بعيد، فإن القصد عام وإن كان يتبادر منه أي من القصد الزيارة من قريب.

وكيف كان فأكثر مصاديقها يلاحظ فيها المعنى العرفي، فهي إذا لوحظت بالنسبة إلى العرف فمصاديقها ظاهرة عندهم، وإذا لوحظت بالنسبة إلى الإمام على المائد عنها الله عنه المائد عنها اللغوي والعرفي كما تعرفه إن في شرح الزيارة الجامعة.......

شاء الله.

هذا وإن الزيارة أمر مرغوب فيه مطلقاً، وقد وردت أحاديث كشيرة في فضلها:

> الأول: في فضل زيارة الاخوان والمؤمنين أحياءً وأمواتاً. الثاني: في فضل زيارة النبيّ والأئمة عِيَّة أحياءً وأمواتاً.

أما الأول، فنقول: استحباب زيارة المؤمنين بعضهم لبعض أحياء إنما هو وثوابه لأجل ما يترتب عليه من التعاطف، وإحياء أمر الدين والعلم وقضاء حوانجهم يقتضى حينئذ، وتأليف القلوب وما أشبه ذلك، ولذا ترى أن الأحاديث أكّدت في الزيارة لأجل هذه الأمور المترتبة عليها حيث أشارت إليها أيضاً.

فني البحار (١) عن الكافي، بإسناده عن أبي عبدالله على قال: من زار أخاه لله لا لغيره التماس موعد الله، وتنجز ما عند الله وكل الله به سبعين ألف ملك ينادونه: ألا طبت وطابت لك الجنة.

وفيه عنه بإسناده عن خثيمة قال: دخلت على أبي جعفر ﷺ أودعه، فقال: يا خثيمة أبلغ من ترى من موالينا السلام، وأوصِهم بتقوى الله العظيم، وأن يعود غنيهم على فقيرهم، وقويهم على ضعيفهم، وأن يشهد حيّهم جنازة ميتهم، وأن يتلاقوا في بيوتهم فإن لقيا بعضهم بعضاً حياة لأمرنا، رحم الله امر أ أحيا أمرنا. يا خثيمة أبلغ موالينا انا لا نغني عنهم من الله شيئاً إلّا بالعمل، وأنهم لن ينالوا ولايتنا إلّا بالورع، وأن أشدّ الناس حسرة يوم القيمة من وصف عدلاً ثم خالفه إلى غيره.

وفيه عن الكافي بإسناده عن أبي عبدالله ﷺ قال: من زار أخاه في الله، قال الله عزوجل: إيّاي زرت وثوابك عليّ، ولست أرضىٰ لك ثواباً دون الجنة.

وفيه عن الكافي بإسناده عن أبي غزّة قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: من زار أخاه في الله في مرض أو صحة لا يأتيه خداعاً واستبدالاً، وكل الله به سبعين ألف

١ ـج ٧٤كتاب العشرة ص ٣٤٢. أقول: هذه الأحاديث كلها أنقلها منه.

ملك ينادون في قفاه: أن طبت وطابت لك الجنة، فأنتم زوار الله، وأنتم وفد الرحمن حتى يأتي منزله. فقال له يسير: جعلت فداك وإن كان المكان بعيداً قال: نعم يا يسير وإن كان المكان مسير سنة، فإن الله جواد والملائكة كثيرة يشيعونه حتى يرجع إلى منزله.

وفيه عن الكافي بإسناده عن أبي عبدالله الله قال: من زار أخاه في الله ولله جاء يوم القيمة يخطر بين قباطي من نور، لا يمر بشيء إلاّ أضاء له حتىٰ يقف بين يدي الله عزوجل: مرحباً، وإذا قال الله مرحباً أجـزل الله عـزوجل له العطـة.

وفيه عن الكافي عن محمد بن قيس عن أبي جعفر ﷺ قال: إن لله عزوجل جنة لا يدخلها إلّا ثلاثة: رجل حكم علىٰ نفسه بالحق، ورجل زار أخاه المؤمن في الله، ورجل آثر أخاه المؤمن في الله.

وفيه عن الكافي بإسناده عن أبي جعفر على قال: إن المؤمن ليخرج إلى أخيه يزوره فيوكل به ملك فيضع جناحاً في الأرض وجناحاً في السهاء يظله، فإذا دخل إلى منزله ناد الجبار تبارك وتعالى: أيها العبد المعظم لحقي المنتبع لآثار نبي حق علي إعظامك، سلني أعطك، أُدعني أجبك، أسكت أبتدئك، فإذا انصرف شيّعه الملك يظلّه بجناحه حتى يدخل إلى منزله، ثم يناديه تبارك وتعالى: أيها العبد المعظم لحقي على إكرامك، قد أوجبت لك جنتي وشفعتك في عبادي.

وفيه عن الكافي بالإسناد المتقدم عن صالح بن عقبة عن عقبة، عن أبي عبدالله الله قال: لزيارة مؤمن في الله خير من عتق عشر رقاب مؤمنات، ومن أعتق رقبة مؤمنة وقى (الله عزوجل با) بكل عضو عضواً من النار حتى أن الفرج يتي الفرج.

وفيه عن الكافي بالإسناد عن صالح بن عقبة، عن صفوان الجسال، عن أبي عبدالله على الميانة مؤمنين اجتمعوا عند أخ لهم، يؤمنون بوائقه، ولا يخافون

غوائله، ويرجون ما عنده، إن دعو الله أجابهم، وإن سألوا أعطاهم، وإن استزادوا زادهم، وإن سكتوا ابتدأهم.

وفيه عن الكافي بإسناده عن أبي عبدالله على قال: قال أمير المؤمنين على: لقاء الاخوان مغنم جسيم وإن قلّوا.

وفيه عن قرب الإسناد، ابن سعد عن الأزدي، عن أبي عبدالله على قال: قال الفضيل: تجلسون وتحدثون؟ قال: نعم، جعلت فداك، قال: إن تلك المجالس أحبّها فأحيوا أمرنا، يا فضيل يرحم الله من أحيا أمرنا، يا فضيل من ذكرنا أو ذكرنا عنده، فخرج من عينيه مثل جناح الذباب، غفر الله له ذنوبه ولوكانت أكثر من زبد البحر. وفيه عن أمالي الطوسي بإسناده عن العقرقوقي قال: سمعت أبا عبدالله على يقول لأصحابه وأنا حاضر: إتقوا الله وكونوا أخوة بررة متحابين في الله، متواصلين متراحين، تزاوروا وتلاقوا و تذاكر وا وأحيوا أمرنا.

وفيه عن الخصال بإسناده عن عمار بن صهيب قال: سمعت جعفر بن محمد الملائدة قال: إن ضيفان (ضيوف) الله عزوجل رجل حج واعتمر فهو ضيف الله حتى يرجع إلى منزله، ورجل كان في صلاته فهو في كنف الله حتى ينصرف، ورجل زار أخاه المؤمن في الله عزوجل فهو زائر الله في ثوابه وخزائن رحمته.

وفيه عن مجالس المفيد وأمالي الطوسي بإسناده عن عبدالعظيم الحسني، عن أبي جعفر الثاني على قال: ملاقاة الاخوان نشرة وتلقيح وإن كان فوزاً قليلاً.

وفيه عن أمالي الطوسي عن أبي عبدالله ﷺ قال: إن من روح الله تعالىٰ ثلاثة: التهجد بالليل وإفطار الصائم ولقاء الاخوان.

وفيه عن الخصال بإسناده عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ سبعة في ظلّ عرش الله عزوجل يوم لا ظل إلّا ظله: إمام عادل، وشاب نشأ في عبادة الله عزوجل، ورجل تصدق بيمينه فأخفاه عن شماله، ورجل ذكر الله عزوجل خالياً ففاضت عيناه من خشية الله، ورجل لتى أخاه المؤمن فقال: إنى لأحبك في الله

عزوجل، ورجل خرج من المسجد وفي نيّته أن يرجع إليه، ورجل دعته إمرأة ذات جمال إلى نفسها فقال: إني أخاف الله رب العالمين.

وفيه عن كتاب الامامة والتبصرة بإسناده عن السكوني، عن جعفر بن محمد، عن أبيه عن آبائه علي قال: قال رسول الله علي: الزيارة تنبت المودة.

وقال ﷺ: زر غباً تزدد حبّاً.

أقول: هذه الأحاديث دلّت بتظافرها على أهمية أمر الزيارة بما لها من الآثار. ومنها يعلم شرائط الزيارة من حيث النيّة وغيرهاكها لا يخفي.

وفيه أيضاً عن المحاسن، عن صفوان الجمال، عـن أبي عـبدالله الللخ: مـا التــقىٰ مؤمنان قط إلاكان أفضلهما أشدهما حبّاً لأخيه.

وفيه عن مجالس المفيد بإسناده عن عبدالله بن مسعود قال: قال رسول الله على المتحابون في الله عزوجل على أعمدة من ياقوت أحمر في الجنة، يشر فون على أهل الجنة، فإذا اطلع أحدهم ملأ حسنه بيوت أهل الجنة، فيقول أهل الجنة: أخرجوا ننظر المتحابين في الله عزوجل، قال: فيخرجون وينظرون إليهم، أحدهم وجهه مثل القمر في ليلة البدر على جباههم، هؤلاء المتحابون في الله عزوجل، إذا علمت هذا فعليك بالزيارة خصوصاً للمؤمنين والعلماء الربانيين، فإن في زيارتهم إحياء أمر الدين، وإحياء النفوس الميتة عن الحقائق والمعارف.

ففيه عن الكافي بإسناده عن سهاعة عن أبي عبدالله على قال: قلت له: قول الله عزوجل: ﴿من قتل نفساً بغير نفس أو فساد في الأرض فكأنما قتل الناس جميعاً ومن أخرجها من ضلال إلى الهدى فكأنما أحياها، ومن أخرجها من هدى إلى ضلال فقد قتلها.

أقول: كنى في فصل زيارة المؤمنين ومعانقتهم أن فيه حياة الإيمان، وظهور آثار المحبة والألطاف الإلهية، ومشاهدة آثار الربوبية في الاخوان المؤمنين عند الملاقاة، وهي روح وصفاء لقلب المؤمن بل نتيجة الإيمان وسرور الرحمس وغماية ظهور فعن الكافي بإسناده عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبدالله على يـقول: المـؤمن أخو المؤمن كالجسد الواحد إن اشتكىٰ شيئاً منه، وجد ألم ذلك في ساير جسـده، وأرواحها من روح واحدة، وإن روح المؤمن لأشد اتصالاً بروح الله مـن شـعاع الشمس بها.

قال الفيض (رضوان الله عليه) \_بيان \_وذلك: لأن المؤمن محبوب لله عزوجل كها قال سبحانه: يحبهم ويحبونه، ومن أحبه الله تعالى كان سمعه وبصره ويده ورجله، فبالله يسمع وبه يبصر وبه يبطش وبه يمشي، وأيّ اتصال أشد من هذا، إنتهى.

وفي الكافي بإسناده عن إسحق بن عهار، عن أبي عبدالله على قال: إن المؤمنين إذا اعتنقا غمرتها الرحمة، فإذا التزما لا يريدان بـذلك إلا وجـه الله، ولا يـريدان غرضاً من أغراض الدنيا قيل لهما: مغفوراً لكما فاستأنفا، فإذا أقبلا على المساءلة قالت الملائكة بعضها لبعض: تنحّوا عنهما فإن لهما سرّاً، وقد ستر الله عليهما.

قال إسحق: فقلت: جعلت فداك فلا يكتب عليها لفظها، وقد قال الله عزوجل: ﴿مَا يَلْفِظُ مَن قُول إِلّا لديه رقيبٌ عنيدٌ ﴾ (١) قال: فتنفس أبو عبدالله ﷺ الصعداء، ثم بكى حتى أخضلت دموعه لحيته وقال: يا إسحق إن الله تبارك وتعالى إنا أمر الملائكة أن تعتزل عن المؤمنين إذا التقيا إجلالاً لها، وأنه وإن كانت الملائكة لا تكتب لفظها ولا تعرف كلامها، فإنه يعرفه ويحفظه عليها عالم السرّ وأخنى.

۱ ـ سورة ق: ۱۸.

الخاصة من الله تعالى هو المعانقة مع المؤمنين، مع هذه الشرائط المذكورة وكفي بمه فضلاً وفوزاً وسروراً، هذا كلّه في زيارة المؤمنين أحياء وما لها من الآثار، وهناك أحاديث دلّت على استحباب زيارة المؤمن ميتاً.

فني البحار(١) عن ثواب الأعمال، ابن الوليد عن الصفار عن ابن عيسى رفعه عن الصادق الله قال: من لم يقدر على صلتنا فليصل صالحي موالينا، ومن لم يقدر على زيارتنا. وفي كامل الزيارات مثله بتفاوت يسعر.

وفيه: حدثني أبي ومحمد بن يعقوب وجماعة مشايخي عن محمد بن يحيئ، عن محمد بن يحيئ، عن محمد بن أحمد بن أحمد بن أحمد بن أحمد بن أعني قال: كنت بفيد (٢) فشيت مع علي بن بلال إلى قبر محمد بن إساعيل بن بزيع قال: فقال لي علي بن بلال: قال لي صاحب هذا القبر عن الرضا على قال: من أتى قبر أخيه المؤمن، ثم وضع يده على القبر، وقرأ إنا أنزلناه سبع مرّات أمن من يوم الفزع الأكبر.

أقول: قال المحدث القمي في السفينة (٣) في زور ما لفظه: وكذا يستحب زيارة كلّ من يعلم فضله وعلوّ شأنه ومرقده ورمسه من أفاضل صحابة النبي على تسلمان وأبي ذر والمقداد وعهار وحذيفة وجابر الأنصاري. وكذا أفاضل أصحاب كلّ من الأثمة على المعلوم حالهم من كتب رجال الشيعة كميثم التمار ورشيد الهجري وقنبر وحجر بن عدي، وزرارة ومحمد بن مسلم وبريد وأبي بصير والفضيل بن يسار، وأمثالهم مع العلم بموضع قبرهم. وكذا المشاهير من محدثي الشيعة وعلمائهم الحافظين لآثار الأئمة الطاهرين وعلومهم كالمفيد والشيخ الطوسي والسيدين المرتضى والرضي والعلامة الحلي وغيرهم (رضوان الله تعالى عليهم)

١ ـ بحار الأنوار ج ٧٤ ص ٣٥٤.

٢ \_ بلدة في نصف طريق مكة من الكوفة.

٣ ـ سفينة البحار ص٥٦٦.

ومقابر قم مملوءة من الأفاضل والمحدثين. وتعظيمهم من تعظيم الدين، وإكرامهم من إكرام الأثمة الطاهرين (صلوات الله عليهم أجمعين). إنتهي.

أقول: ويدل على ما ذكر إطلاق قول الصادق ﷺ في الحديث المتقدم: فسليزر صالحي موالينا، كما لا يخني، هذا كله بالنسبة إلى زيارة المؤمنين أحياءً وأمواتاً.

وَأَمَا الثَّانِي: أَعني فضل زيارة النبي والأثمَّة ﷺ أحياءً وأمواتاً فنقول وعليه التوكل:

في السفينة (١) في حديث عن النبي ﷺ أنه قال لعلي ﷺ: ومن زار قبوركم عدل ذلك سبعين حجّة بعد حجة الاسلام، وخرج من ذنوبه حتى يرجع من زيار تكم كيوم ولدته أمّه، فأبشر وبشّر أولياءَك ومحبيك من النعيم وقرة العين بما لا عين رأت ولا أُذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، ولكن ضالة من الناس يعيرون زوار قبوركم كها تعير الزانية بزنائها، أولئك شرار أمتي لا أنالهم الله شفاعتي ولا يردون حوضي.

وفي كامل الزيارات (٢٠) حدثني على بن الحسين، عن على بن إبراهيم بن هاشم، عن عثمان بن عيسى، عن المعلى بن أبي شهاب، عن أبي عبدالله على قال الحسن لرسول الله عَلَيْ الله عن المعلى بن أبي شهاب، عن أبي من زارني حيًا أو ميتاً، أو زار أبك كان حقاً على الله عزوجل أن أزوره يوم القيمة فأخلصه من ذنوبه.

وعن الفقيه (٣) ، وروى الحسن بن علي الوشاء، عن أبي الحسن الرضا على قال: إن لكلّ إمام عهداً في عنق أوليائه وشيعته، وإن مين تمام الوفاء بالعهد زيارة قبورهم، فمن زارهم رغبة في زيارتهم وتصديقاً بما رغبوا فيه كان أئمتهم شفعاءهم يوم القيمة.

١ ـ سفينة البحارج ١ ص٥٦٣.

۲ ـ باب ۱۰.

٣\_ص٢٩٧.

أقول: زيارتهم على أمواتاً كزيارتهم أحياءً على فهو أمر مندوب أيضاً كما يستفاد من أحاديث الحج.

فعن الفقيه(١٠)، عن عمر بن أذينة عن زرارة عن أبي جعفر ﷺ قال: إنما أمر الناس أن يأتوا هذه الأحجار فيطوفوها ثم يأتونا فيخبرونا بـولايتهم ويـعرضوا علينا نصرهم.

وروي فيه (٢) عن هشام بن المثنىٰ، عن سدير عن أبي جعفر ﷺ قال له: ابدَأُوا بمكة واختموا بنا.

هذا ولكن الميسور لنا فعلاً بحمد الله زيارة قبورهم ﷺ فإنها نعمة منه تعالىٰ، فيالها من نعمة!

نسأل الله تعالى أن يرزقنا بلطفه وكرمه زيارة مولانا الحجة (روحي له الفداء وصلوات الله عليه وعلى آبائه الطاهرين) بمحمد وآله المعصومين، وسيأتي في شرح زيارة الوداع أحاديث كثير في فضل زيارتهم ﷺ وثوابها.

## الأمر الثاني: في بيان حقيقة زيارتهم ووظائفها

أقول: قد عرفت معنى الزيارة لغة وعرفاً، وعلمت ثوابها للمؤمنين أحياءً وأمواتاً، وثوابها وتأكيدها لهم ﷺ أحياءً وأمواتاً، وهناك أحاديث كشيرة دلّت على ما ذكر كما في البحار وكامل الزيارات ولكن فها ذكرنا كفاية.

هذا ولكن لابد من بيان معنى زيارتهم ﷺ فإن لها شأناً خاصاً، لابـد من ملاحظته حال زيارتهم ﷺ فنقول:

قد علمت أن حقيقة الزيارة هو الحضور عند المزور، وحينئذ فنقول: تحقق هذا

۱ .. ص ۲۲۹.

<sup>: .</sup> الفقيه عن ٢٩٢.

المعنى من الزائر لهم إنّا هو مشكل جدّاً إلّا إذا عمل بوظائفه وهي على قسمين:

الأول: الوظائف التي تجب مراعاتها ظاهراً.

الثاني: التي تجب مراعاتها باطناً.

أما الأول: ففيه أمور:

الأمر الأول: قال الله تعالى: ﴿.. فاخلع نعليك إنك بالواد المقدس طوّى﴾ (''، وقال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبيّ ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض أن تحبط أحمالكم وأنتم لا تشعرون \* إن الّـذين يغضّون أصواتهم عند رسول الله أولئك الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى لهم مغفرة وأجر عظيم﴾ ('').

دلّت هذه الآيات على لزوم إكرام الروضات المقدسة، وخلع النعلين بعيداً عنها ولاسيا في الطف والغري لما روي أن الشجرة كانت في كربلاء وأن الغري قطعة من الطور، فها المحل الذي أمر موسى على لتلك الآداب، كها دلّت هذه الآيات على لزوم خفض الصوت عند قبر النبي على للله وعدم جهر الصوت لا بالزيارة ولا بغيرها إلّا بالنحو المتعارف الذي يكون مصداقاً للصوت.

ولما روي، كما عن المجلسي \: إن حرمتهم بعد موتهم كحرمتهم في حياتهم. وكذا عند قبور الأئمة هي لما ورد: أن حرمتهم كحرمة النبي على:

فعلم أنه لابد من إزالة ما به هتك إحترامهم، ولابد من خفض الصوت ندهم.

الأمر الثاني: أن يكون متطّهراً من الحدث والخبث.

قال الشهيد الله في الدروس: للزيارات آداب، أحدها: الغسل قبل دخول المسجد، والكون على طهارة، فلو أحدث أعاد الغسل، قاله المفيد الله ، وإتيانه

۱ ـ سورة طه ؛ ۱۲.

۲ ـ الحجرات : ۲ و ۳.

٣٦.....الأنوار الساطعة

بخضوع وخشوع في ثياب طاهرة نظيفة جدد.

أقول: أما الطهارة من الخبث فما دلّ على لزوم الكون مع الطهارة والغسل كما سيجىء، دل على لزوم الطهارة من الخبث بطريق أولى.

مضافاً إلى ما رواه في البحار (۱) عن قرب الإسناد عن أبي سعد، عن الأزدي قال: خرجنا من المدينة نريد منزل أبي عبدالله الله فلحقنا أبو بصير خارجاً من زقاق من أزقة المدينة وهو جنب، ونحن لا علم لنا حتى دخلنا على أبي عبدالله الله فسلمنا عليه فرفع رأسه إلى أبي بصير فقال له: يا أبا بصير أما تعلم أنه لا ينبغي للجنب أن يدخل بيوت الأنبياء، فرجع أبو بصير ودخلنا.

وفيه عن رجال الكشي بإسناده عن بكير قال: لقيت أبا بصيرالمرادي فقلت: أين تريد؟ قال: أريد مولاك، قلت: أنا أتبعك فمضى معي ودخلنا عليه، وأحدّ النظر، فقال: هكذا تدخل بيوت الأنبياء وأنت جنب؟! قال: أعوذ بالله من غضب الله وغضبك، فقال: أستغفر الله ولا أعود. روىٰ ذلك أبو عبدالله البرقي عن بكير.

أقول: يمكن أن يقال: إن أحد الدواعي للغسل من الجنابة هو للدخول في المشاهد المشرفة لزيارتهم أحياءً وأمواتاً، ثم إن الطهارة من الحدث والخبث لازمة للزائر.

مضافاً إلىٰ استحباب الغسل كها علمته عن الشهيد ۞ ولمها في البحار عن التهذيب، عن العلاء بن سيابة، عن أبي عبدالله ﷺ في قوله تعالىٰ: ﴿خذوا زينتكم عند كلّ مسجد﴾، قال ﷺ: الغسل عند لقاء كلّ إمام.

وفيه عن كامل الزيارات بإسناده عن معاوية بن عبار قال: قال أبو عبدالله ﷺ: إذا أردت أن تخرج من المدينة فاغتسل ثم أئت قبر النبي ﷺ.

وفيه(٢) عن كتاب فرحة الغري بـإسناده عـن يـونس بـن ظـبيان، عـن أبي

١ ـ بحار الأنوار ج ١٠٠ ص١٢٦.

٢ \_بحار الأنوار ج ١٠٠ ص ٢٧١.

عبدالله ﷺ قال: إذا أردت زيارة قبر أمير المؤمنين ﷺ فتوضأ واغتسل وامش على المجتل وقار، الحبر.

والأخبار الدالة عليه كثيرة في مطاوي أحاديث الزيارات، إلّا أنه وقع الكلام في وقت غسل الزيارة، وأنه لابد من اتصاله بالزيارة، أو يكفي غسل اليوم إلى الليل، وغسل الليل إلى طلوع الفجر وإن نام وأحدث.

فني البحار عن التهذيب عن عمر بن يزيد عن أبي عبدالله على قال: من اغتسل بعد طلوع الفجر كفاه غسله إلى الليل في كل موضع يجب فيه الغسل، ومن اغتسل ليلاً كفاه غسله إلى طلوع الفجر.

قال الجلسي ١٠٤ الظاهر أن المراد بالوجوب هنا اللزوم والاستحباب المؤكّد.

وفيه عن السرائر: جميل عن حسين الخراساني عن أحدهما عليه أنه سمعه يقول: غسل يومك يجزيك لليلتك، وغسل ليلتك يجزيك ليومك.

قال ﷺ: هذا الخبر الذي أخرجه ابن إدريس من كتاب جميل، الذي أجمعت العصابة على تصحيح ما يصح عنه، تدل على ما هو أوسع من الخبر المتقدم، وأنه إذا اغتسل في أول اليوم يجزيه إلى آخر الليل وبالعكس.

## الأمر الثالث: الطواف بمراقد النبي والأئمة

أنه قد اشتهر في أنه هل يجوز الطواف بمراقد النبي والأئمة ﷺ أم لا؟ فقيل بالثاني استناداً إلى ما عن علل الشرايع كما في البحار (١) بإسناده عن أبي عبدالله ﷺ قال: لا تشرب وأنت قائم ولا تطف بقبر، ولا تبل في ماء نقيع فإنه من فعل ذلك فأصابه شيء فلا يلومن إلّا نفسه، ومن فعل شيئاً من ذلك لم يكن يفارقه إلّا ما شاء الله.

١ ـ بحار الأنوارج ١٠٠ ص١٢٦.

أقول: فيه ما لا يخفى من المنع توضيحه: قال في المجمع: والطواف الغائط ومنه الحبر: لا يصل أحدكم وهو يدافع الطواف، ومنه الحديث: لا تبل في مستنقع ولا تطف بقبر.

فعلم أن المراد من قوله: ولا تطف بقبر، هو النهي عن التغوط.

ويؤيده ما قاله في النهاية: الطوف: الحدث من الطعام، ومنه الحديث نهي عن متحدثين على طوفها أي عند الغائط.

وهناك شواهد أخر من الأحاديث على أن المراد منه هو التغوط، فني حديثين وردا عن راو واحد بسياق واحد في بيان موجبات تسرّع الشيطان إلى الإنسان وهي أُمور: منها التخلي عند قبر وذكر في الآخر ولا تطف بقبر مكانه فيعطى الظن القوي بأن المراد من قوله لا تطف بقبر هو النهي عن التخلي عند قبر، وتوضيحه في محله على أنه يمكن النهى عنه بعنوان طواف البيت من حيث العدد الخصوص.

مضافاً إلى إنه ورد في الزيارة الجامعة لأئمة المسلمين ﷺ إلّا أن نطوف حول مشاهدكم. وفي بعض الروايات: قبّل جوانب القبر.

وفي الكافي بإسناده عن محمد بن أبي العلاء قال: سمعت يحيئ بن أكثم قاضي سامراء بعد ما جهدت به وناظرته وحاورته، وواصلته وسألت عن علوم آل محمد على قال: بينا أنا ذات يوم دخلت أطوف بقبر رسول الله على فرأيت محمد بن على الرضا على يطوف به فناظرته في مسائل عندي فأخرجها إليّ، الخبر.

في فهذا الخبر صريح بأنه الله كان يطوف بالقبر الشريف.

نعم الأحواط أن لا يطوف إلّا للإتيان بالأدعية والأعمال المأثورة لما حول القبر.

والحاصل: أن المشي حول القبر مطلقاً بقصد تقبيل جوانب القبر، أو ذكر الأدعية الواردة ليس طوافاً كطواف البيت، وإن أطلق عليه لفظ الطواف، بل الظاهر أن المشي حول البيت بدون قصد المأمور به ليس الطواف الشرعي الذي هو في شرح الزيارة الجامعة......

من أعمال الحج والعمرة. نعم هو طواف لغوي كالطواف حول القبور.

فالظاهر أنه لا إشكال في الطواف بهذا المعني حول قبور الأئمة ﷺ.

هذا مع أنه يمكن تخصيص المنع بقبر غير المعصوم جمعاً بينه وبين ما دلّ عــليّ عمل المعصوم الطواف به كها تقدم.

## الأمر الرابع: تقبيل القبور:

فالظاهر أنه مما لا خلاف فيه بين الإمامية في جوازه بل استحبابه.

ويدل عليه ما في مطاوي أحاديث الزيارات من قوله ﷺ: قبّل جوانب القبر وغيره، وقد نقل الشهيد ۞ في الدروس بوجود نص على التقبيل.

نعم: هل يجوز تقبيل العتبة أم لا؟ قولان، أقواهما الأول، قال الشهيد في الدروس: ولاكراهة في تقبيل الضرائح بل هو سنة عندنا، ولوكان هناك تقيّة فتركه أولى.

وأما تقبيل الأعتاب فلم نقف فيه على نص يعتد به، ولكن عليه الإمامية، ولو سجد الزائر ونوى بالسجدة الشكر لله تعالى على بلوغه تلك البقعة كان أولى.

أقول: لم نعلم كون الهوي لتقبيل العتبة من السجدة حتى يقصد بها سجدة الشكر، وإلا لكان مطلق الهوي لتقبيل زوجته النائمة سجدة، وهو كما ترى بل المتراءى من العوام أن القصد من الهوى هو التعظيم له ﷺ بتقبيل العتبة، على أن الكلام في هذا الهوى المطلق، وإلا فلا ريب في عدم جواز السجدة لغير الله تعالى حتى يقال في المقام بأولوية قصد سجدة الشكر فراراً عن السجدة لغيره تعالى بل هو واجب حينئذ. فتأتم (1)

١ - وجه التأمل أنه لعل العراد من قوله \$ ولو سجد الزائر الخ انه يسجد لله تعالى عوض الهوى للتقبيل لا
 ان الهوى للتقبيل يكون سجدة مطلقاً فيكون الأولى قصد سجدة الشكر فتدبر.

وعلىٰ أيّ حال تقبيل العـتبة لا إشكـال فـيه، ولو لم يـقصد السـجدة تمسكاً بمطلقات تقبيل العتبة.

نعم قد يقال: إن المنصرف من العتبة هو الخشبة الرافعة في أطراف الباب لا الملتصقة بالأرض، وفيه ما لا يخني من البعد ومنع الانصراف.

وفي المجمع: والعتبة أسكفّة الباب والجمع عتب، وهو كها ترى مطلق يشمل الخشبة الملتصقة بالأرض.

## الأمر الخامس: في وقت الزيارة ومحلُّها:

أما أصلها فيقتصر على الإتيان بها في المأثور في الزيارات أو الإتيان بها رجاءً. وأما وقتها: قال الشهيد ﴿ في الدروس: ومن دخل المسجد والامام يصلي بدأ بالصلوة قبل الزيارة، وكذلك لو كان حضر وقتها وإلّا فالبدءة بالزيارة أولى؛ لأنها مقصده، إلى أن قال: وينبغي مع كثرة الزائرين أن يخفف السابقون إلى الضريح الزيارة وينصر فوا؛ ليحضر من بعدهم فيفوزوا من القرب إلى الضريح عما فاز أولئك.

وقال في مكان الزيارة: وثالثها من الآداب: الوقوف على الضريح ملاصقاً له أو غير ملاصق، وتوهم أن البعد أدب وهم فقد نصّ على الاتكاء على الضريح وتقبيله.

وأما محل صلوة الزيارة، قال فيه ۞: سادسها: صلوة ركعتين للمزيارة عند الفراغ، فإن كان زائراً للنبي ﷺ في الروضة، وإن كان لأحد الأئمة ﷺ فعند رأسه، ولو صلاهما بمسجد المكان جاز، ورويت رخصة في صلوتها إلى القبر ولو استدبر القبلة وصلى جاز، وإن كان غير مستحسن إلاّ مع البعد.

أقول: رخصة في صلوتهما إلى القبر أي بأن يجـعل القبر قبلة بأن يسجد عليه،

قوله: ولو استدبر القبلة، بأن يصلي على جهة القبر مستدبر القبلة جاز في الصلوة المستحبة على قول ضعيف ولو مع البعد، والمشهور فعلاً عدم الجواز.

فعن الاحتجاج: كتب الحميري إلى الناحية المقدسة يسأل عن الرجل يسزور قبور الأثمة هي هل يجوز أن يسجد على القبر أم لا؟ وهل يجوز لمن صلى عند بعض قبورهم هي أن يقوم وراء القبر ويجعل القبر قبلة، أم يقوم عند رأسه أو رجليه؟ وهل يجوز أن يتقدم القبر ويصلى ويجعل القبر خلفه أم لا؟

فأجاب (صلوات الله عليه): أما السجود على القبر فى لا يجبوز في نافلة ولا فريضة ولا زيارة، والذي عليه العمل أن يضع خدّه الأين على القبر، وأما الصلوة فإنها خلفه، ويجعل القبر أمامه، ولا يجوز أن يصلي بين يديه ولا عن يمينه ولا عن يساره، لأن الامام ﷺ لا يتقدم عليه ولا يساوئ.

وفيه عن علل الشرائع بإسناده عن زرارة عن أبي جعفر على قال: قالت له: الصلوة بين القبور؟ قال: صل بين خلالها ولا تتخذ شيئاً منها قبلة، فان رسول الله على عن ذلك، وقال: لا تتخذوا قبري قبلة ولا مسجداً، فإن الله عزوجل لعن الذين اتخذوا قبور أنبيائهم قبلة.

أقول: لا إشكال في جعل القبر أمامه في الصلوة، وأما السجود عليه فلا، وأما التقدم أو التساوي على القبر ففتاوى العلماء مختلفة والأغلب عدم الجواز، كلّ ذلك بلا فرق بين الصلاة الواجبة أو المستحبة بأقسامها.

نعم ربما يقال بجواز الصلاة المندوبة إلى القبر بأن يجعل القبر قبلة؛ لأن يسجد عليه ولو مستدبراً للقبلة كها علمته عن الشهيد.

ولكن عمل الأصحاب فعلاً على خلافه، والله العالم بأحكامه.

بقي شيء وهو أنه لو سبق إلى موضع من الأمكنة الشريفة مثل مكّة أو حرم الرسول أو الأثمة ﷺ أو ساير المساجد والأمكنة الشريفة فلا ريب في أنه أحقّ به من غيره، ولا يجوز إخراجه وإزالته عنه ما دام مشغولاً فيه بالعمل، وأما إذا فارقه

٣٧٢ .....الأنوار الساطعة

ورجع فهل هو أحق بمكانه أم لا؟ أقوال.

فني البحار عن كامل الزيارات بإسناد يرفعه إلى أبي عبدالله على قال: قلت: نكون بمكة أو بالمدبنة أو الحيرة أو المواضع التي يرجى فيها الفضل، فربما يخرج الرجل يتوضأ فيجيء آخر فيصير مكانه قال: من سبق إلى موضع فهو أحق بــه يومه وليلته.

أقول: قال المجلسي ﷺ: بيان ظاهر الخبر بقاء حقه وإن لم يبق فيه رحله، وحمله بعض الأصحاب على ما إذا بقي رحله فيه، فالتقييد باليوم والليلة أما مبني على الغالب من عدم بقاء الرجل في مثل ذلك المكان أزيد من هذا الزمان، أو يقال: بأن مع بقاء الرجل أيضاً لا يبقى حقه أكثر من ذلك، أقول: أي فيجوز بعد هذا القدر من الزمان إخراجه وإشغال مكانه.

ثم قال: ﴿ قال الشهيد ﴿ لا خلاف في زوال ولا يته مع انتقاله عنه بنية المفارقة، أما مع خروجه عنه بنية العود إليه فإن كان رحله باقياً، وهو شيء من أمتعته، وإن قل فهو أحق به للنص على ذلك هنا، وقيده في الذكرى بأن لا يطول زمان المفارقة وإلا بطل حقه أيضاً، وإن لم يكن رحله باقياً، فإن كان قيامه لغير ضرورة سقط حقه مطلقاً في المشهور أي سواء كان بنية الرجوع أم لا، وإن كان قيامه لضرورة كتجديد الطهارة وإزالة نجاسة بقضاء حاجة فني بطلان حقه وجهان، إنتهي.

أقول: وهناك أمور اخر لابد من ملاحظتها، فعن الشهيد الله أنه ذكر أمورا في الدروس تقدم بعضها.

ومنها: أيضاً: استقبال وجه المزور واستدبار القبلة حال الزيارة.

أقول: هذا في زيارة الإمام على وأما غيره فالأمر بالعكس كها ذكره الحدث القمي الله .

ومنها: الزيارات المأثورة للنهي عن الزيارات والأدعية الخترعة.

روى الكليني الله عن عبدالرحيم القصير قال: دخلت على الصادق الله فقلت: جعلت فداك قد اخترعت دعاء من نفسي، فقال الله: دعني اختراعك، إذا عرضتك حاجة فلذ برسول الله على وصل ركعتين واهدهما إليه، الخبر.

ومنها: الدعاء خصوصاً بعد الصلوة.

ومنها: التصدق بشيء على السدنة والحفظة للمشهد الشريف.

ومنها: تعجيل الخروج عند قضاء الوطر من الزيارة لتعظم الحسرمة، ويشتد الشوق كها علمت من قوله ﷺ: زرني غبّاً نزود حبّاً.

ومنها: إن الخارج بمشى القهقري حتىٰ يتوارى كما روي.

ومنها: تلاوة القرآن عند المزور وإهدائه له فإن ذلك تعظيم للمزور.

ومنها: إذا دخل قدّم رجله اليمني وإذا خرج فباليسرى كالمسجد.

أقول أيضاً: منها: أن يلبس ثياباً طاهرة نظيفة ويحسن أن تكون بيضاء.

ومنها: أن يقصر خطاه إذا خرج إلى الروضة المقدسة لما له من ثواب حج وعمرة لكلّ خطوة كما روي وأن يسير وعليه السكينة والوقار بحال الخشوع والخضوع مطأطاً رأسه غير ملتفت إلى الجوانب، ومع هذا يكون لشأنه مشتغلاً بالتكبير والتسبيح والتهليل والتمجيد والصلوة على محمد وآله، وأن يزور الإمام قائماً على قدميه إلا إذا استولى عليه الضعف ونحوه من الأعذار.

ومنها: التطيب بالطيب فيا عدا زيارة الحسين الله فإن زيارته له أدب خاص. فني كامل الزيارات بإسناده عن كرام بن عمرو قال: قال أبو عبدالله الله لكرام: إذا أردت أنت قبر الحسين الله فزره وأنت كئيب حزين شعث مغبر فإن الحسين الله قتل وهو كئيب حزين شعث مغبر جائع عطشان.

وهناك أحاديث أخر فيها تـذكر آدا**ب مخـصوصة في حـا**ل السـفر وحـال زيارتهﷺ مذكورة في كتب الزيارات.

وأما الثاني أعني الوظائف التي تجب مراعاتها باطناً، قال الشهبيد ، في

الآداب: وثانيها: الوقوف على بابه والدعاء والاستيذان بالمأثور، فإن وجد خشوعاً ورقة دخل وإلا فالأفضل له تحري زمان الرقة، لأن الغرض الأهم حضور القلب ليلق الرحمة النازلة من الرب.

وقال: وتاسعها: إحضار القلب في جميع أحواله مها استطاع، والتوبة من الذنب والاستغفار والإقلاع (أي البناء على ترك العود إلى الذنب بنية صادقة جازمة).

أقول: المستفاد من الأحاديث هو لزوم تحصيل حضور القلب في الزيارة خصوصاً عند الاستيذان وقبل الزيارة وهي بأمور: منها التفكر في عظمة صاحب القبر، وأنه يرى مقامه ويسمع كلامه ويرد سلامه، والتدبر في لطفهم وحبهم لشيعتهم وزائريهم، والتأمل في فساد حاله وجفائه لهم هي بالتقصير عن أداء حقوقهم وحقوق شيعتهم، والعمل بوظائفه بالنسبة إلى دينه وشرعه، وأن يتمثل نفسه بحالات توجب له البكاء والرقة والحنين.

والحاصل: أن هذا كله للاستعطاف، وأن يـصير مـورداً للألطـاف الخـاصة منه ه وأن يتفكر في مقام المزور، وأنه في جوار الرب تعالىٰ فكيف له زيارته.

فعن التهذيب بإسناده عن عطية الأبراري قال: سمعت أبا عبدالله ﷺ يقول: لا تمكث جثّة نبي ولا وصى نبي في الأرض أكثر من أربعين يوماً.

وعن كامل الزيارات بإسناده عن أبي عبدالله على قال: ما من نبي ولا وصي نبي يبق في الأرض أكثر من ثلاثة أيّام حتى يرفع روحه وعظمه ولحمه إلى السهاء، فإنما تؤتى مواضع آثارهم، لأنهم يبلغون من بعيد السلام ويسمعونهم في مواضعهم آثارهم من قريب.

وفيه بإسناده عن عبدالله بن بكير قال: حججت مع أبي عبدالله الله في حديث طويل، فقلت: يابن رسول الله لو نبش قبر الحسين بن علي الله هل كان يصاب في قبره شيء؟ فقال: يابن بكير ما أعظم مسائلك! إن الحسين الله مع أبيه وأمّه وأخيه

في منزل رسول الله ﷺ ومعه يرزقون ويحبرون، الحديث.

أقول: هذه الأحاديث دلّت على كونهم في العرش عند الله تعالى بأرواحهم وأجسادهم المثالية دون الجسمانية، وبه يجمع بين هذه وما دل على بقاء أبدانهم في الأرض بل وجدوها فيها.

ولها تأويل آخر ذكره العلماء ولست من أهل ذلك حتى أذكر لها وجهاً، والله ورسوله العالم بما قالوا.

وكيف كان يستفاد من هذه الأحاديث علوّ مقامهم بعد وفاتهم ﷺ فالفكرة فيه يعطى خضوعاً وخشوعاً للزائركها لا يخفيٰ.

ولكن المهم هو بيان كيفية الحضور القلبي بالنسبة إليهم؛ لتحقق معنى الزيارة حيث علمت أنها الحضور عند المزور، وهذا أمر مشكل جدًا بيانه.. إنه وإن كانت الآيات والأحاديث كما سيجيء إن شاء الله دلّت على أنهم هي لهم الإحاطة بالجميع والحضور مع الجميع بحيث لا يخنى عليهم شيء من السهاء والأرض وما فيها كما ستأتى الاشارة إليه مفصلاً.

وهذا والإيمان به يكني في صحة إلقاء السلام إليهم المنه بنحو الخطاب كها لا يخنى، إلّا أنه ليس بالخطاب الجامع الكامل الموجب لحضور الزائر عند المزور إلّا بضرب من التأويل، كيف وهو بعيد عنهم روحاً لكونه محجوباً بحجب الظلمة، وحينتذ فإلقاء السلام بنحو الخطاب الكامل يحتاج إلى المشاهدة القلبيّة للزائر بالنسبة إلى المزور، وحيث إن المزور هو النبي أو الإمام المنه وهما في مقام العلو والرفعة فلابد من ملاحظة أمور تحصل به المشاهدة القلبيّة لصحة توجيه الكلام والسلام بنحو الخطاب إليهم، ولذا ورد في مقدمة هذه الزيارة كها علمت أعهالاً تشير إلى تحصيل هذه المشاهدة القلبية، فنقول في توضيحه وعليه التوكل:

في تفسير البرهان في تفسير قوله تعالى: ﴿سبحان الذي أسرى بعبده ﴾ على بن إبراهيم، عن أبي عبدالله على حديث طويل إلى أن قال على: فقال جبريل يا محمد

تعظم ما ترى إغا هذا خلق من خلق ربّك فكيف بالخالق خلق ما ترى وما لا ترى أعظم هذا من خلق ربك، إن بين الله وبين خلقه تسعين ألف حجاب، وأقرب الخلق إلى الله أنا وإسرافيل وبيننا وبينه أربعة حجب، حجاب من نـور، وحـجاب من ظلمة، وحجاب من غيام، وحجاب من الماء، الحديث.

وهناك أحاديث أخر دلّت علىٰ أنه بين الله وبين خلقه تسعين ألف حجاب من ظلمة.

وفي الوافي(١٠)، عن السيد الداماد (رضوان الله عليه) وفي الحديث: إن لله سبعاً وسبعين ألف حجاب من نور، لوكشف عن وجهه لأحرقت سبحات وجه ما انتهىٰ إليه بصره من خلقه، الز.

وحينئذ نقول: هذه الحجب عبارة عن الخلق بأقسامهم من أرواح النبيين والأئمة والملائكة، فهي تختلف قرباً وبعداً ونوراً وظلمة، فإن الخلق هو بنفسه حجاب.

فني توحيد الصدوق بإسناده عن أبي إبراهيم موسى بن جعفر ﷺ أنه قال: إن الله تبارك وتعالى لم يزل بلا زمان ولا مكان وهو الآن كهاكان لا يخلو منه مكان ولا يشغل به مكان ولا يحل في مكان ﴿ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم أين ما كانوا﴾ (٢٠ ليس بينه وبين خلقه حجاب غير خلقه، احتجب بغير حجاب محجوب واستتر بغير ستر مستور لا إله إلا هو الكبير المتعال.

فعلم من هذا الحديث أن الخلق مطلقاً هو الحجاب بينه وبين الله تعالى، وعلم من الجموع أن جميع الحجب هو الحجب الخلقية.

وأما الخالق فلا حجاب له بل الحجب النورية بما لها من المعنى الذي سيجيء

۱ ـ الوافي ج ۱ ص ۸۹.

٢ \_ المجادلة : ٧.

بيانه، وكذلك الحجب الظلمانية هي التي تكون حجاباً، ولا ريب في أن الخلق هـو حدود محضة مظاهر له تعالىٰ.

وقد علمت في الفصل الأول في معنى كون الهداية من الله تعالى، وأنها ممكنة بالنسبة إلى أيّ أحد.. إن الإعراض عن الحدود هو الموجب لظهور الحقيقة، فني ظرف المحو عن الحدود يصحو الحق كها حقق في محله، ولعله سيجيء في مطاوي الشرح بيانه إن شاء الله تعالى.

فتحصل أن الإنسان وإن كان محجوباً بتلك الحجب الكثيرة إلّا أنه في ظرف الاعراض عن الحدود والجهات الخلقية يكشف له الحق، وهذا الاعراض له موجبات:

منها: التوجه التام إليه تعالى بتوضيح يأتي في محله.

ومنها: بالتوجه إليه تعالى في ضمن التوجه إلى كبريائيته التي يشار إليها بقول الله أكبر، ضرورة إن إمرار معنى الكبريائية على القلب، بحيث يشمل شراشر الوجود ظاهراً وباطناً، يوجب الانقطاع إليه تعالى خصوصاً لأهل المعرفة، حيث إن هذا التحصيل يكون بالنسبة إليهم أسهل من غيرهم.

إذا علمت هذا (أعني محجوبية الزائر) فاجعله في ذكرك وحينئذ نقول: إنّ النبي والأئمة ﷺ بما لهم الولاية الكبرى الإلهية التي علمت أن حقيقتها القرب المعنوي بالنسبة إليه تعالى، فحينئذ يكون الامام بروحه المولوي أقرب الخلائق إليه تعالى فهو دائماً في مقام القرب والمكاشفة والمعاينة وهذا ثابت لهم بالآيات والأخبار الكثيرة.

أما الآيات، فمنها قوله تعالى: ﴿إن الذين عند ربك لا يستكبرون عن عـبادته ويُسبحونه وله يسجدون﴾(١)

فنى تنفسير نبور الشقلين، وفي تنفسير عبلي بن إسراهم: إن الذين

١ \_الأعراف: ٢٠٦.

٣٧٨......الأنوار الساطعة

عند ربك يعني الأنبياء والرسل والائمة هي لا يستكبرون عن عبادته ويسبحونه وله يسجدون (١٠).

وقوله تعالى: ﴿وله من في السموات والأرض ومَن عنده لا يستكبرون عـن عبدت ولا يستحسرون﴾ (٢).

روى المفضل بن عمر عن الصادق على حين ذكر بعض ما خصهم الله تعالى، قال له المفضل: هل بذلك شاهد من كتاب الله تعالى؛ قال: نعم يا مفضل قوله تعالى؛ وله من في السموات والأرض ومن عنده لا يستكبرون عن عبادته ولا يستحسرون \* يُسبحون اللبل والنهار لا يفترون الى قوله: ﴿ ولا يشفعون إلّا لمن ارتضى وهم من خشبته مشفقون ﴾ ويحك يا مفضل أتعلمون أن من في السموات هم الملائكة ومن في الأرض هم الجن والبشر وكلّ ذي حركة، فن الذين قال: ومن عنده، قد خرجوا من جملة الملائكة والبشر وكل ذي حركة، فنحن الذين كنا عنده ولا كون قبلنا ولا حدوث سهاء ولا أرض ولا ملك ولا نبي ولا رسول. الحديث.

فعن الكافي (٣)، بإسناده عن المفضل بن عمر قال: سألته عن علم الإمام بما في أقطار الأرض وهو في بيته مرخى عليه ستره فقال: يا مفضل إن الله تبارك وتعالى جعل في النبي عَلَيْ خمسة أرواح، روح الحيوة فيه دبّ ودرج، وروح القوة فيه بهض وجه عد، وروح الشهوة فيه أكل وشرب وأتى النساء من الحلال، وروح الايان فيه أمن وعدل، وروح القدس فيه حمل النبوة، فإذا قبض النبي انتقل روح القدس فصار إلى الإمام، وروح القدس لا ينام ولا ينغفل ولا ينهو ولا يزهو، والأربعة الأرواح تنام وتغفل وترهو وترهو، وروح القدس كان يرى به.

وفيه (٤) بإسناده عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: ﴿ يسألونك عن

١ ـ تفسير نور الثقلين ج٢ ص١١٦.

٢ \_ الأنبياء: ١٩.

٣ \_ إلكافي ج ١ ص ٢٧٦.

٤\_أصول الكافي ج ١ ص٢٧٣.

الروح قل الروح من أمر ربي (١) قال: خلق أعظم من جبر ثيل وميكائيل لم يكن مع أحد بمن مضى غير محمد ﷺ وهو مع الأئمة يسددهم وليس كلّ ما طلب وجد أى من غيرهم ﷺ.

وفيه (۱) بإسناده عن أبي بصير قال: سألت أبا عبدالله على عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ما كنت تدري ما الكتاب ولا الإيمان﴾ (۱) قال: خلق من خلق الله أعظم من جبرئيل كان مع رسول الله على يخبره ويسدده وهو مع الأئمة من بعده.

أقول: دلت هذه الأخبار على أن الروح التي أوحي إليه ﷺ خلق أعظم من جبرئيل وميكائيل وهو غيرهما وفوقها وهو مع الأثمة ﷺ فبه يرى الإمام من دون العرش إلى ما تحت الثرى، وسيجيء تحقيقه في شرح قوله ﷺ: «وإلى جدكم بعث الروح الأمين» بما يوضح المقصود ويتضح به المقام.

وفي بصائر الدرجات: إن هذا الروح هو عمود من نور طرف منه متصل بــه تبارك وتعالى والطرف الآخر متصل بالنبي على الله .

ففيه بإسناده عن إسحق الحريري قال: كنت عند أبي عبدالله على فسمعته وهو يقول: إن لله عموداً من نور حجبه الله عن جميع الخلائق، طرفه عند الله وطرفه الآخر في أُذن الامام ونظيره كثير، وهذا النور هو الروح الذي أوحى إليه عَلَيْهُ وهو مع الأُمّة عِيدًا.

وفيه بإسناده عن جعيد الهمداني قال: سألت علي بن الحسين ﷺ ثم بأي حكم تحكون ؟ قال: نحكم بحكم آل داود فإن عيينا شيئاً تلقّانا به روح القدس.

وفيه بإسناده عن جابر قال: قال أبو جعفر عليه: إن الله خلق الأنبياء والأئمــة

١ - إلاسراء: ٨٥.

٢ \_ أصول الكافي ج٢ ص٢٧٢.

٣-الشورى: ٥٢.

على خمسة أرواح، روح القوة وروح الإيمان وروح الحيوة وروح الشهوة وروح القدس فروح القدس من الله وساير هذه الأرواح يصيبها الحدثان، فروح القدس لا يلهو ولا يتغير ولا يلعب، وبروح القدس علموا يا جابر ما دون العرش إلى ما تحت الثري.

فن هذه الآيات والأحاديث علم أن روح الإمام وحقيقته القدسية التي هـي الروح القدس يكون متصلاً بالله تعالىٰ.

كيف لا وقد علمت فيا سبق أن روح المؤمن لأشد إتصالاً بروح الله من اتصال شعاع الشمس بها؟ فهم ﷺ دامًا مقيمون عند الله، مستفيضون من جنابه الأقدس بحيث لا يشاركهم فيه أحد.

وقد علمت أن أرواحهم بل وأجسادهم بعد موتهم مع النبي ﷺ في العرش، وعن يمين العرش كما عن كامل الزيارات فهم في الحل الأعلىٰ أحياءً وأمواتاً، ولذا كانوا يحدثون عنه تعالىٰ بلا واسطة كما في الأحاديث القدسية.

فني الوافي في باب ما جاء في أبي جعفر محمد بن على ﷺ بإسناده عن أبي عبدالله ﷺ إلى أن قال: فكان محمد بن علي ﷺ يأتيه (أي الجابر) على وجه الكرامة لصحبته لرسول الله ﷺ قال: فجلس يحدثهم عن الله تبارك و تعالى، فقال أهل المدينة: ما رأينا أحداً أجراً من هذا، فلها رأى ما يقولون حدثهم عن رسول الله ﷺ فقال أهل المدينة: ما رأينا أحداً أكذب من هذا يحدثنا عمن لم يره، فلها رأى ما يقولون حدثهم عن جابر بن عبدالله فصدقوه، وكان جابر بن عبدالله يأتيه ويتعلم منه

ومثله الأحاديث القدسية التي وردت عن الأئمة ﷺ فإنهم يذكرون عـن الله تعالىٰ وهي كثيرة جدّاً.

فني الجواهر السنية في الأحاديث القدسية تأليف الشيخ الحر العاملي بإسناده عن أبي جعفر ﷺ قال: قال الله: وعزتي وجلالي وعظمتي وبهائي وعملو ارتمفاع

مكاني، لا يؤثر عبد مؤمن هواي على هواه في شيء من أمر الدنيا إلّا جعلت غناه في نفسه وهمّه في آخرته، وضمّنت السموات والأرض رزقه، وكنت له من وراء تجارة كل تاجر.

فظهر من هذا أنهم بي عند الله تعالى، إذا علمت هذا فاعلم أن الزيارة الحقيقية هي ماكانت عن حضور حقيق، وأنهم في مقام شامخ عند الله تعالى، والزائر كها هو الأغلب في مقام سجن النفس والطبيعة كها علمت فكيف له الحضور الحقيقي لكي يخاطبهم؟

فإن كان من الأئمة والأنبياء فروحه من سنخ روحهم، فله التمكن من الخطاب. وإن كان من غيرهم وكان من العارفين، فهو أيضاً له التمكن من ذلك على قدر تهذيب نفسه ومعرفته. وإن كان من غيرهم فلابد من عمل به يحصل الحضور؛ لكي يصح الخطاب الحقيقي ولو في الجملة، ولذا وردت أمور لابد من نقلها؛ لكي يخرج الزائر بها من حجب الظلمانية والنورانية التي علمتها، ثم يخاطبهم بنحو كأنه يشاهدهم.

وحاصل تـلك الأعـمال: أنــه لا ريب في أن للإنســان مـر تبتين «الظــاهرية والباطنية» فلابد من تطهيرها لتحقق القابلية لدرك الحضور.

أما الظاهرية فبالغسل ولبس الثياب النظيفة، وســاير الأعـــال التي تــقدمت الإشارة إليها من الاشتغال بالذكر مثلاً ونحوه.

وأما الباطنية فتطهيرها إنما هو بتحصيل حقيقة العبودية في مقام تمام مراتبها بتسليم ما له إلى مولاه، وإزالته كل صفة رذيلة، ورفعه كل حجب نورية أو ظلمانية، وهذا إنما يحصل بالدخول تحت ولاية الله وولاية رسوله والأعمة هي بالمشاهدة القلبية؛ ولذا قال على: إذا صرت بالباب فقف وأشهد الشهادتين وأنت على غسل، فبهذين الشهادتين اللتين حاصلها مشاهدة وحدانيته تعالى ورسالة نبيه وولاية الأعمة هي عمل عنى المتقدم.

ثم تستشعر بقلبك أنك واقف على حظيرة القدس، ومهوى الأفئدة من الملائكة والجن والإنس، ومأوى الذين لهم الملك العظيم حيث أوجب الله تعالى على الخلق أجمع إطاعتهم. وتجعل نفسك في مقام الخضوع والخشوع والأدب حيث إنك حينئذ صرت في محل الملائكة قلباً، وفي عالم الأنوار أي أنوار الأدب محمد وآله الطاهرين، وناظراً إلى ما نظروا إليه من عظمة الجلال والجبروت للحيّ الذي لا يوت، ولمظاهره العالية بالقدس والطهارة الإلهية، أعني حقيقة أرواحهم عليه ولايتهم، فبتجل أنوارهم تشاهد عظمةم.

وحينئذ ترىٰ ذلة نفسك وتقصيرك في حقّ معبودك ومواليك، فتحصل لك حالة الاستغفار والتوبة والذلة والإنابة فتسترجمهم وتستعطفهم لتنال بذلك منهم القدح الأدنى، وتشرب من حبّهم الكأس المعين من عين سلسبيل.

وحصول هذه المراتب ورفع هذه الحجب إنما هو كها علمت بأمور: منها: الاستغفار المذكور.

ومنها: التكبير حيث علمت أن إمرار حقيقة التكبير، يوجب رفع الحب، التي هي حجب الغفلة كما لا يخفى، قال الله: فإذا دخلت ورأيت القبر فقف وقل: الله أكبر ثلاثين مرة.

وإنما أمر على بالتوقف لتأخذ أهبتنك واستعدادك، كما أن الملائكة وقفت في مثل هذه الأماكن المعنوية لهذه الجهة وتحصيل الاستعداد هو التفكر فيا ذكر قبلاً؛ لكي تتهيأ لملاقاتهم، قال على: ثم امش قليلاً وعليك السكينة والوقار وقارب بين خطاك (لما تقدم وجهه) ثم قف وكبر الله ثلاثين مرة.

وإنما أمر على الوقوف ثانياً؛ لأنه بعدما حصل بتلك التكبيرات الأولى قـرب معنوي، فلا محالة يشاهد من أنوارهم ما يبهر العقول ويحار فيه اللب فتحصل منه الدهشة والقلق.

فلابد من الوقوف أيضاً؛ لتحصيل الهدوء والسكينة والاستعداد لما يلقاه بعد

ذلك.

وبعبارة أُخرى: انه كها إذا أراد أحد الدخول على ملك عظيم المنزلة ذي بأس وبطشة فلا محالة يدخل وفي قلبه منه هيبة عظيمة، فيمشي قليلاً فيهيج في قلبه الخوف والهيبة منه فيقف ليتهيأ لحال إمكان الوصول إليه، فالأمر بالوقوف بعد ثلاثين تكبيرة لهذه الجهات كها لا يخفى، والله العالم براد أوليائه هيا.

قال ﷺ: «ثم ادن من القبر وكبّر الله أربعين تكبيرة» تمام مائة تكبيرة التي بها يحصل رفع الحجب مطلقاً، وتحصل القابلية للمشاهدة والحضور القلبي، فحينئذ يكنه توجيه الخطاب إلهم.

نعم على قدر دركه عظمتهم ومشاهدته أنوارهم، ومعرفته بحقائقهم النورية، التي ظهرت له في تلك الحال وهو حال الوصول إلى مقام العظمة الكبريائية بحيث تأثرت الكبرياء إلى شراشر وجوده حتى إلى بدنه، وبــه يحـصل اجــتاع المـقبول والقابل وذلك مقام الاتصال وهو أخص أحوال الزائر لهم.

ولعمري إنها أحسن حال للعبد حيث يرى نفسه في محضر محبوبه، وعند ساداته ومواليه فيلتذ بما لا يكن بيانه، ويرى ما لا يدرك غوره ويستضيء من نورهم ما لا يستقصي توصيفه.

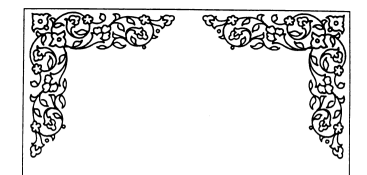
ولقد ذكرت هذه الحالات لبعضهم حين تشرفه للزيارة بنحو يبهر العقول، ويشتاق إليها ذو اللب وأهل المعرفة والميل إلى الوصلة والوصول فهنيئاً لهم بما منحهم الله تعالى.

ولعمري هذا مقام لا مطمع لأحد في سواه، ولا مقام أرفع منه في معناه، رزقنا الله ذلك بمحمد وآله الطاهرين.

قال ﷺ: ثم قل: «السلام عليكم». أقول: قد يقال: التعبير بثم الذي هو للتراخي، مع أنه حينئذ في مقام القرب والوصول غير مناسب له، فالتراخي بينه وبين السلام لا وجه له، ولكن يدفعه أن كلمة ثم هذه كأخواتها المتكررة من قبل إنما ٣٨٤......الأنوار الساطعة

هي لبيان التراخي بين المراتب الحاصلة له من القرب المعنوي.

ضرورة أن قول السلام عليكم لابد من أن يكون في مقام التوجه التام اليهم هي وهذا يختلف مع ملاحظة آثار الربوبية والولاية لهم هي التي هي فوق كلّ مقام معنوي كان قبله، وذلك لأن طور التكبير والحال الحاصل به غير طور التكبير ومقتضى المغايرة المهلة المبينة بثم.



شرح متن الزيارة

مرَّ الكلام في بيان ما يلزم لزائريهم. وأما الكلام في شرح متن الزيارة التي هي بيان شؤون الولاية فنقول:

قوله را السلام عليكم يا أهل بيت النبوة.

أقول: الكلام في شرح هذه الجملة يقع في أمور أربعة.

الأول: في معنى السلام.

الثاني: في معنى الأهل وما يرادفه من الآل.

الثالث: في المعانى التي يمكن أن تراد من الخاطب الملق إليه الخطاب.

الرابع: في معاني بيت النبوة، فنقول: أما الأول: السلام، معناه السلامة من الآفات أي خلّو السالم مما يوجب نقصه

أو عدم كماله أو زواله أو مقرونيّته ببعض المضار المانعة عن السلامة، وعلى أي حال هو اسم عام وضع لهذا المعنى العام وهو إما يستعمل بما هو ثلاثي أو مزيد فيه وكلاهما إما بمعنى الاسمية أو المصدرية أو المشتقات من المصدر، في جميع هذه

الموارد قد استعملت فيه السلامة بما لها من المعني العام.

غاية الأمر أن السلامة من الآفات في كل مورد يراد منها ما يناسب ذلك المورد، فموارد الاستعال مطلقاً مصاديق لهذا المعنى العام وهو (أي السلام) بما له من معنى السلامة العامة يستعمل في هذه المصاديق المختلفة بنحو الحقيقة.

ونحن نذكر بعض مواردها ثم بيان المراد من قوله السلام عليكم في الزيارة.

فنقول أولاً: ان تحقق معنى السلام أي السلامة من كلّ آفة إما ذاتي في مصداقه وإما عرضي كسبي أو موهبتي.

فالأول: هو الله تعالى، فإطلاق السلام عليه تعالى كيا أطلق هو تعالى على نفسه بلحاظ تحقق السلامة فيه ذاتاً لا عرضاً، بل هو المعطى لغيره السلامة كها لا يخفي.

والثاني: جميع موارد مصاديق السلام المستعمل في غيره تعالى فإنها إغا يتحقق فيه معنى السلام مع اختلاف مواردها؛ لكونها تخققت فيها السلامة المخصوص بها على ما أعطاه الله تعالى، وذلك لأن لازم كون السلامة له تعالى ذاتاً ولغيره عرضاً، هو أن المعطى منها في غيره إغاهو بإعطائه تعالى، فأول مصداق حقيقي للسلام بما له من معنى السلامة الكلية الذاتية الأزلية والأبدية بجميع جهات السلامة هو ذاته المقدس المبرئ من كل عيب ونقص، فالسلام اسم له تعالى بهذا المعنى.

فني توحيد الصدوق قال (السلام) السلام معناه المسلّم وهو توسع؛ لأن السلام مصدر، والمراد به أن السلامة تنال من قبله، والسلام والسلامة مثل الرضاع والرضاعة واللذاذ واللذاذة، ومعنى ثان أنه يوصف بهذه الصفة لسلامته عما يلحق الحلق من العيب والنقص والزوال والانتقال والفناء والموت.. الخ.

أقول: سمىٰ نفسه سلاماً بصيغة المبالغة؛ لتحقق معنى السلامة بكمالها وحقائقها كها علمت فيه تعالىٰ.

وقوله: وهو توسع، فيه نظر لما علمت من أنه يستعمل في جميع معانيه حقيقة لا مجازاً. وإذا علمت ما قلناه تعلم كيفية موارد إستعبال السلام في موارد معانيه اللغوية. فمنها: اتصاف القول بالسلامة وهمو قوله: ﴿إذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً ﴾ فالقول السالم الذي يقولونه عند مخاطبة الجاهل هو ما ليس فيه تعدّولا تأثم، ومثله: إلا قيلاً سلاماً سلاماً، وقوله: سلام لك من أصحاب اليمين.

ومنها: اتّصاف الداربها كقوله تعالى: ﴿لهم دار السلام ﴾ أو سميت الجنة دار السلام، ومنه قوله في الدعاء: لبيك داعياً إلى دار السلام؛ لأن سكانها سالمون من كلّ آفة؛ لسلامة الدار وخلوها من الآفات خصوصاً داره تعالى عزوجل، التي هي أخص من الجنة كما حقق في محلّه.

ومنها: اتصاف الطريق بها كقوله: سبل السلام، يعني طريقاً اتصفت بالسلامة من العذاب.

وهكذا في جميع موارد استعال السلام، ومنه: السلام عليكم عند الورود على أحد، أي أنتم في سلامة منّا لم تصل إليكم آفة منّا توجب نقص السلامة، وحيث إن السلامة تلازم الحفظ في بعض الموارد.

فلذا قيل: معنى السلام عليكم أى الحافظ عليكم.

وحيث إن أتم مصداق الحافظ هو الله تعالىٰ فيقال: الله الحافظ عليكم في معنى ا السلام عليكم.

وكيف كان فالسلام بما هو مشتمل على السلامة فيكون تحية للمسلم عليه.

ولذا جعل مصداقاً للتحية في آيات عديدة كقوله تعالى: ﴿تحيتهم فيها سلام﴾(١) في آيتين، وقوله تعالى: ﴿وإذا حييتم بتحية فحيّوا بأحسن منها﴾(١) وفسّر بالسلام وجوابه كما في الأخبار.

وقد يقال: بأن السلام مصدر سلّم بتشديد العين، فهو حينئذ بم عني التسليم

۱ -إبراهيم: ۲۳.

۲ ـ النساء : ۸۸

للمسلم عليه، فقولك: السلام عليك بهذا المعنى أي سلمت نفسي بما لها السلامة وعليه فقولك: السلام عليكم، أي السلامة من جميع الآفات التي هي منه تعالى عليكم، والمعنيان محتملان في الزيارة.

أما الأول: أي يسلم الزائر نفسه وماله ومطلق ما يتعلق به من بدو وجوده إلى الأبد إلى الإمام على بحيث لا يرغب بشيء مما يتعلق بعالم وجود هذا الزائر عن الإمام على الإمام على المؤلف نفسه بإفنائها في إرادته على ووقفها عليه على فيكون هذا إقراراً منه بالرقية لهم في الطاعة بل والمملوكية \_كها سيجيء \_من أعلى مراتب الرقية إلى أدناها؛ لأن الإمام على هو الذي يستأهل لاسترقاقه وولايته عليه دون غيره، وذلك لما أعطاهم الله الولاية والملك وسياسة الخلق كها سيجيء في الشرح إن شاء الله تعالى.

وأيضاً يسلم أي يؤدي الأمانة التي عرضها الله تعالى عليه، وقبلها من أمر الولاية لهم عليه ويعمل على طبقها، وحينئذ لا يكون قوله: السلام عليكم، دعاء بل إخباراً بتسليمه لهم بنحو ما ذكر، هذا إذا أُريد من السلام السلام من نفسه عليهم عليهم عليهم عليهم عليهم عليهم المنافقة المنافقة عليهم المنافقة ال

وأما إذا أريد منه السلام منه تعالى عليهم بهذا المعنى، فعناه أن التسليم الكلي منه تعالى إلى خلقه إنما هو عليكم لا على غيركم؛ لأنه تعالى بعدما خلقهم في عالم الأنواركها سيجيء في قوله الله الله الله أنواراً » سلم إليهم أمر جميع العوالم وفوض لهم أمر دينه بعدما أدّبهم بأحسن تأديب الرب لمربوبه؛ ولذا أخذ الله تعالى ميثاق نبوة النبي على ولاية الأثمة الله على من قام ذوي الأرواح وغيرهم.

فالله تعالى أوكل أمور مملكته وسياسة رعيته وخلقه إليهم ﷺ في كلّ جزئي وكلي كما علمته في معنى الولاية التكوينية، وسيجيء توضيحها مفصلاً في محاله إن شاء الله.

ولذا كانت طاعتهم طاعة الله، ومعصيتهم معصيته، وحبهم حب الله، وليس

هذا إلّا لمكانتهم عنده. وأنهم المفوض إليهم أمر التشريع والتكوين بالمعنى الصحيح للتفويض كها سيجيء وتقدمت الاشارة إليه.

وأما الثاني: وهو كونه مصدراً لسلم (بالتخفيف) فعناه الدعاء، أي أن السلامة التي هي معنى اسم الله تعالى أعني السلام عليكم، وحاصله أنه تعالى عيدكم السلامة منه بالمعنى الكامل من كلّ آفة فيا أنعم به عليكم من العلوم والاسم الاكبر والطهارة من كلّ رجس، والعصمة في جميع أعمالكم وأسراركم وأقوالكم وأحوالكم وألزلني، ويحفظهم من كلّ ما يكره.

وهنا معنى آخر لقولك: السلام عليكم يا أهل بيت النبوة.

وحاصله: أن السلامة التي علمتها حيث إنها منه تعالى حـقيقة، فـللزائـر أن يسلم عليهم أي يطلب منه تعالى تلك السلامة لهم وهو في محله.

وأما إذا أريد منه السلام من الزائر فكيف يكون سلام منه إليهم بمعنى السلامة مع أنه فاقدها ذاتاً، وما عنده منها فإنما هي من عنده تعالىٰ فحينئذ ما معنىٰ قـوله السلام عليكم أي السلامة منى عليكم؟

وحاصل هذا المعنى أنه روي في الكافي، والحسن بن سليان الحلّي في المحكي عنه في كتابه مختصر بصائر سعد بن عبدالله الأشعري، عن محمد بن يعقوب عن (كا) بعض أصحابه رفعه عن محمد بن سنان، عن داود بن كثير الرقي قال: قبلت لأبي عبدالله على السلام على الله (۱) وعلى رسوله؟ فقال: إن الله لما خبلق نبيه ووصيه وابنيه وابنته وجميع الأئمة على وخلق شيعتهم، أخذ عليهم الميثاق، وأن يصبروا ويصابروا وأن يتقوا الله، ووعدهم أن يسلم لهم الأرض المباركة والحرم الآمن، وأن ينزل لهم البيت المعمور، ويظهر لهم السقف المرفوع، ويريحهم (وينجيهم نخ) من عدوهم. والأرض التي يبدّلها من السلام، ويسلم ما فيها لهم لاشبهة (لاشية) فيها، قال: لا خصومة فيها لعدوهم، وأن يكون لهم فيها ما يجبون، وأخذ

١ ـ ليس في الكافي على الله بل هو منقول عن البصائر.

رسول الله ﷺ على جميع الأئمة وشيعتهم الميثاق بذلك، وإنما هو ﷺ تذكرة نـفس الميثاق وتجديد له على الله تعالى لعلّه أن يعجله ويعجل السلام لكم بجميع ما فيه. إنتهى.

أقول: قوله على: والأرض التي يبدلها من السلام، أي من الله تعالى.

وقال المحقق الكاشاني (رضوان الله عليه): لعلّ المراد بالأرض المباركة أرض عالم الملكوت، فإن البيت المعمور والسقف المرفوع هنالك، وأُشير بـ إلى رجعتهم المنج التي ثبت عنهم المنج وقوعها.. الخ.

هذا وقد علمت أن السلام هو التحية، ومعناه السلامة عن الآفات والحن والفتن، والعقوبة الدنيوية والأخروية إلى غير ذلك.

وعلمت أن إبلاغ هذا من الزائر إليهم لعلّه نحو من سوء الأدب، ولعلّه كان هذا المعنى في ذهن السائل فيسأل عنه على الله وعلى رسوله؟ فأجابه على الله على الله وعلى رسوله؟ فأجابه على بأن له معنى آخر يناسب المقام.

وحاصله: أنه تعالى لما خلق نبيه ووصيّه وابنيه وابنته وجميع الأعمّة الميّة وسيعتهم، أخذ على شيعتهم أو على الجميع الميثاق والعهد بالربوبية والنبوة والولاية والصبر والمصابرة والمرابطة والتقوى، ووعدهم أن يسلم لهم الأرض المباركة وهي هذه الأرض مطلقاً. وإنما سميت مباركة؛ لكونها منازل الأنبياء والأوصياء والأولياء والصلحاء، ومعبدهم ومحل استياقهم، أو خصوص بيت المقدس أو الكوفة أو الجميع، وأن يسلم لهم الحرم الآمن وهو حرم مكة أو مدينة أو كلاهما، وأن ينزل لهم البيت المعمور فهو إما كناية عن بيت الشرف والمجد، أو البيت المعمور فهو إما كناية عن بيت الشرف والمجد، أو البيت الذي في السماء حيال الكعبة في عصر الحجة وزمان الرجعة.

ومعنى إنزاله لهم هو ظهور ما فيه من الملائكة وحقائق العبودية ومظاهر القدرة لهم، وأن ينزل لهم السقف المرفوع وهو كناية عن التحفظ لهم عما يكرهونه؛ وذلك لأن السقف يراد منه الحفظ. وحيث إنه في زمان دولة الباطل يكون الحفظ مرتفعاً عنهم، فأوعدهم الله تعالى بأن ينزل السقف المرفوع أي يمنحهم الحفظ في الدنيا، أو المراد منه عيسى هلا: لكونه عالماً مرفوع المنزلة، أو مرفوعاً من الأرض إلى الساء كذا قيل وهو كها ترى. أو هو كناية عن إرسال عزالها وإنزال أمطارها الموجب للخصب والرخاء وسعة العيش.

ووعدهم أن يريحهم من عدوهم بقهر المهدي وإهلاكه ﷺ إيّاهم، ووعد لهم الأرض التي يبدلها من دار السلام وهي الجنة أي يجعل الأرض الدنيوية كالجنة من حيث وفور النعم الظاهرية والباطنية، كها مر كثير من الآيات القرآنية المبيّنة للجنة ونعيمها بزمان المهدي ﷺ حيث تصير الدنيا حينئذ كالجنة، ووعدهم بأن يسلم لهم ما فها، لا خصومة فها لعدوهم؛ لانتفاء قدرتهم وزهوق الباطل هناك.

أو يراد من تبدل الأرض تبدلها بالجنة في الآخرة، فعناه أنه تعالى وعدهم بأن يدخلهم الجنة، ويكون فيها ما يحبون مما لا عين رأت ولا أُذن سمعت.

وأخذ أيضاً رسول الله على الله على جميع الأئمة والشيعة الميثاق بـذلك، وحـينئذ يكون معنى السلام على الله (على نسخة البصائر): إنما هو تذكرة نفس المـيثاق بمـا ذكر، ووعد لهم أن يؤجرهم بالوفاء به، وأن يسلّم لهم الأُمور المـذكورة. ومـعنى السلام على النبي على تذكّر للعهد وطلب لتعجيل الوعد.

وحاصله: أن المسلم على النبي يبين أنه على عهده الذي أخذ الله تعالى ميثافه عليه وأنه باق على سلامته بدون آفة من نقض العهد، أو رفع اليد عن الدين، وعبًا يلزمه من الصبر والمصابرة والتقوى، بل هو باق على ما عهد عليه من هذه الأمور، ومتحمل للمشاق في أمر الدين وينتظر الفرج، وبذلك يطلب منه تعالى تعجيل الوعد منه تعالى بإنجازه تعالى تلك المواعيد.

وسيأتي في آخر الشرح ـ في بيان الصلوات عليهم وما له من المباحث ـ الفر بينها وبين السلام، وبيان ما قيل: إن أحدهما الثناء المتصل والآخر الثناء المنفصة أقول: وأنت أيها الزائر إذا قلت: السلام عليكم يا أهل بيت النبوة، فليكن ما قرأناه عليك في ذكر منك، ولتكن عاملاً به؛ لتكون صادقاً في قولك عندهم بيكا وإلاّ فلا يكون معنى السلام عليكم ما ذكرناه كما لا يخفى.

الأمر الثاني: في المعنى المراد من كلمة آل وأهل.

فني مجمع البحرين: قوله تعالى: ﴿ولا يعلم تأويله إلّا الله والراسخون في العلم﴾ التأويل إرجاع الكلام وصرفه عن معناه الظاهري إلى معنى أخفى منه مأخوذ من آل يَوُّل: إذا رجع وصار إليه، وتأوّل فلان الآية أي نظر إلى ما يوُل معناه.. إلى أن قال: وفي حديث: العالم الذي لا ينتفع بعلمه «يستعمل آلة الدين في الدنيا» أي يجعل العلم الذي هو آلة ووسيلة إلى الفوز بالسعادة وسيلة موصلة إلى تحصيل الدنيا الفانية.. إلى أن قال: والآلة: الأداة، والجمع الآلاة (١) والإيال ككتاب اسم منه. وقد استعمل في المعاني فقيل: آل الأمر إلى كذا. وآل إسراهم: إساعيل وإسحق وأولادهما. وآل عمران: موسى وهرون أبناء عمران بن يصهر، إلى أن قال: وعن بعض أهل الكمال في تحقيق معرفة الآل: إنّ آل النبي على كان من يول إليه وهم قسمان:

الأول: من يؤل إليه مآلاً صورياً جسمانياً كأولاده، ومن يحذو حذوهم من أقاربه الصوريين الذين يحرم عليهم الصدقة في الشريعة الحمدية على الله الله المدينة الحمدية الحمدية المحمدية المحمدية

والثاني: من يؤل إليه مآلاً معنوياً روحانياً، وهم أولاده الروحانيون من العلماء الراسخين والأولياء الكاملين، والحكماء المتألهين المقتبسين من مشكاة أنواره. إلى أن قال: ولا شك في أن النسبة الثانية آكد من الأولى، وإذا اجتمعت النسبتان كان نوراً على نوركها في الأئمة المشهورين من العترة الطاهرة ثم قال: وكها حرم على الأولاد الصوريين الصدقة الصورية، كذلك حرم على الأولاد المعنويين الصدقة العور والمعارف. وآل حم: سور أولها حم أو

١ \_ الآلات: جمع آلة.

يراد نفس حم. وآل أصله أهل قلبت الهاء همزةً بدليل اهيل فإن التصغير يرد الأشياء إلى أُصولها.

إلى أن قال: أهل الرجل آله، وهم أشياعه وأتباعه وأهل ملته، ثم كثر استعال الأهل والآل حتى سمّي بها أهل بيت الرجل؛ لأنهم أكثر من يتبعه، وأهل كلّ نبي: أُمته. قيل: وسنه قوله تعالى: ﴿وامر أهلك بالصلاة﴾ .. أنهم أهل بيته خاصة.. وكذا أهل الماء ومنه الحديث: «إن للماء أهلاً» أي سكّاناً يسكنونه، وأهل الإسلام: من يدين به. إنتهى ما عن الجمع.

أقول: الأهل والآل في استعمال أهل اللغة وأهل الشرع بينهما عموم وخصوص من وجه، وإن كان أصل آل أهل كما علمت.

لكن قد يطلق الآل ويراد به أشراف الأهل فهو حينئذ أخص من أهل.

وقد يستعمله أهل الشرع على العكس فيراد من الأهل شرعاً أخـص مـن ينسب إلى الرجل فيراد حينئذ من الأهل في موارد إطلاقه الأئمة المعصومين ﷺ.

فني معاني الأخبار، بإسناده عن محمد بن سليان الديلمي عن أبيه قال: قلت لأبي عبدالله على أبيه قال: قلت لأبي عبدالله على: ومن الآل؟ قال: ذرية محمد الله على فقلت: ومن الأهل؟ قال: الأئمة هي فقلت: قوله عزوجل: أدخِلُوا آلَ فرعون أشد العذاب؟ قال: والله ما عنى إلاّ ابنته.

وفيه بإسناده عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبدالله ﷺ: مَن آل محمد ﷺ؟ قال: ذريته، فقلت: أهل بيته؟ قال: أصحاب العباء، فقلت: من عترته؟ قال: أصحاب العباء، فقلت: مَن أُمته؟ قال: المؤمنون الذين صدّقوا بما جاء به من عند الله عزوجل، المتمسكون بالثقلين الذين أمروا بالتمسك بهاكتاب الله عزوجل وعترته أهل بيته الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً، وهما الخليفتان على الأمة بعده ﷺ. إنتهى.

فني هذا الحديث استعمل الأهل على الأئمة والأوصياء ﷺ.

وكيف كان فالمراد في مثل هذه الموارد من الأهل هم الأئمة ﷺ لا غيرهم بنص من الاحاديث، وسيجيء في بيان معنيٰ العترة ما يوضح هذا إن شاء الله.

الأمر الثالث: في المعاني التي يمكن أن يراد منها من المخاطب الملقى إليه الخطاب، فنقول: المتبادر من قوله: عليكم، هو الخطاب إلى الأئمة الاثني عشر الملائم مثلاً، خصوصاً إذاكان الزائر أحد الأئمة الله في مثل هذه العبارة من الخطاب، أوكان من أهل الكمال والمعرفة فحينئذ يراد من الأهل في الخطاب هو الأئمة كما لا يخفى.

وأما إذا كان غيرهم فربما يقال: بأن المراد هو الأعم منهم ﷺ ومن شيعتهم الخلّص، فإنهم منهم ﷺ بالتبعية الروحية فقد خلقوا من فاضل طينتهم، وعجنوا بماء ولايتهم كما وردت الروايات الكثيرة على هذا، راجع إقبال ابن طاووس ﷺ والبحار في باب صفات خيار الشيعة وربما تأتي في طي المباحث الآتية الإشارة إليها.

ثم إن قصد الأعم إما يقال به لأجل دخولهم معهم ﷺ بالتبعية بالضرورة العقلية؛ لاقتضاء التبعية ذلك بيانه: إن خلق أرواح الشيعة من فاضل طينتهم يبين ملابسة أرواحهم مع طينة أجسادهم كملابسة شعاع الشمس بها، فالتابع المتلبس بالمتبوع ليس له استقلال في شأن من الشؤون، بل هو بحكم متبوعه قهراً لعدم استقلاله بذاته.

ويوضح لك هذا قولك: جاء زيد القائم، فإن الجيء لم يسند إلا إلى زيد، وأما القائم فلم يسند إليه الجيء أصلاً، بل هو أمر تبعي جيء به لذكر بيان الإجمال الثابت لزيد فبيّنه أنه قائم، وأما الجيء فلم يسند إلى القائم، وإنما ارتفع لمكان تبعيته لزيد وعدم استقلاله، فسرى إليه حكم زيد أي الرفع بالفاعلية.

فالشيعة حيث إنهم روحاً لا استقلال لهم، بل متلبسون بمستبوعهم اللهيم؛ ولذا يحزنون لحزنهم ويفرحون لفرحهم؛ لأجل التلبس من دون تكلّف وتعمّل، فيسري إليهم الحزن والفرح من المتبوع إليهم بالضرورة. وعليه فشيعتهم يدخلون معهم لملابستهم لهم فيا يسند إليهم مما يخصون بهي به من الأمور المشتركة بين طينة أجسادهم بهي وأرواح شيعتهم، فحينئذ خواص الشيعة يدخلون في تبعية السلام على أئمته هذا في الخواص ظاهر، وأما غيرهم فيشملهم السلام بقدر تحقق التبعية وعدم انقطاعها عنهم باطناً وظاهراً كها لا يخفى. وأما يقال: إن قصد الأعم لأجل إدخال الشيعة معهم التماساً وحكاً، لكي

واما يقال: إن قصد الاعم لاجل إدخال الشيعة معهم التماسا وحـحما، لكـي تشملهم الألطاف الإلهية، فالإلحاق حينئذ حكمي بإدخال عـموم الشـيعة مـعهم للعلم بعطوفتهم بيمي لهم، فيعطي الإذن لنا بإدخالهم في مثل هذه الموارد معهم بيميًا فتأمل.

وقد يقال: بأن المراد من المخاطب هو الشيعة فقط وذلك لوجهين:

أحدهما: ان الزائر حين تشرفه إلى مراقدهم يرى نفسه عندما تفكّر في حاله بنحو تقدم ذكره في غاية الذلة والخشوع والخضوع، بحيث لا يرى نفسه أهلاً لأن يخاطب مولاه الذي هو في الحل الرفيع عند الله تعالى، فلا يقدر من نفسه أن يخاطبهم على ذلة وخشوعاً يخاطب شيعتهم، كما قيل بالفارسية:

چه کسم چه کارهام من که رسم بعاشقانت

شرف است آنکه بوسم قدم ملازمانت

الخ.

وهذا أمر متعارف عند العرف فترى بعضهم يكتب الكتاب، ويوجه الكلام نحو خدمة المقصود بالكتاب تعظيماً له وتحقيراً لنفسه فيقول: إلى خدمة حضرة الفلاني مثلاً، وفي الفارسية قد اشتهر قولهم: خدمت بندگان حضرت آية الله مثلاً، وقد يكون هذا الخضوع لنفسه والتعظيم لمولاه عملاً، فتراه يدخل بسيت مولاه فلأجل انفعاله يذهب إلى الخدمة وإلى أولاد المولى ولا يرى نفسه لمولاه حياء وذلة كذلك. فربما يكون الزائر بنحو من الذلة والخضوع النفساني، بحيث لا يمكنه التشرف في الحضرة الشريفة، بل يقف بالباب مستكيناً، ويزور مولاه في صف نعال الزائرين كما رأى عن بعضهم.

وإلىٰ هذا يشير قول الشاعر:

سلامي على جيران ليلي فإنها أعزّ على العشاق من أن يسلّما فإن ضياء الشمس نـور جـبينها نعم وجهها الوضاح يشرق حـيثا

ولأهل المعرفة والمحبة والحال في مثل هذه الموارد حالات ما أحسنها وألذّها! فهنيئاً لهم.

وشانيهما: ان الزائر لما تفكر في علوّ مقامهم ورفعة منزلتهم عند الله تعالى بما مرت الإشارة إليه في الجملة، وتفكر في كونه مسجوناً بسجن النفس والطبيعة، ومحجوباً بحجب الغفلة الظلمانية، ولم يمكنه من إزالتها، فلا يرى لمقامه في مشاهدهم محلاً وحالاً يصحّ معه الخطاب إليهم سيك فلا محالة يخاطب شيعتهم الذي يمكنه معرفتهم له، فحينئذ يقصد بالخطاب خصوص شيعتهم فقط.

وعلى أيّ حال فالزائر إن كان من أهل المعرفة والكمال فله إمكان التخاطب معهم، وإلّا فلابد من ملاحظة حاله في مقامه وعند تشرفه لديهم، فيعمل بما هو مقتضىٰ حاله، فربما أنعموا عليه ولطفوا به فمنحوه حال الخطاب والأنس معهم، وربما أوقفوه دون الوصول إلى مخاطبتهم والأنس بهم، فلابد من التخاطب بنحو مما تقدم علىٰ حسب حاله، ويلاحظ الأدب عند تشرفه إلىٰ مراقدهم حالاً، والله الموفق للصواب.

الأمر الرابع: في بيان معاني بيت النبوة.

أقول: سيجيء في شرح قوله ﷺ: وموضع الرسالة، بيان الفرق بسين النسوة والرسالة وما لهما من الكلام، والكلام فعلاً في معنى بيت النبوة فنقول وعلىٰ الله التوكل:

الأول: في القاموس: البيت من الشعر وهو معروف، وقال الهروي: وبسيت الرجل داره وقصره.

أقول: وقد يطلق في السنة والآيات والأخبار وكلمات الأعاظم على البيوت المعنوية وعلى الأئمة هيها.

فني معاني الأخبار بإسناده عن علي بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر على الله المعادن والأشراف والبيوتات، ومَن مولده طيب، قال علي بن جعفر: فسألته عن تفسير ذلك فقال: المعادن من قريش والأشراف من العرب، وأهل البيوتات من الموالي ومن مولده طيب من أهل السواد.

وعن تفسير فرات بن إبراهيم عن الباقر الله قال: نحن بيت الله والبيت العتيق وبيت الرحمة وأهل النبوة.

وعن البصائر عن الصادق على قال: نحن والله أهل بيت الرحمة.

وعن كتاب سليم بن قيس عن المقداد قال: قال النبي ﷺ: إن عـليّاً بـيت الله
 الذي من دخله كان آمناً من النار، الخبر.

وعن مناقب ابن شهر آشوب عن الباقر على على على قوق قوله تعالى: ﴿وليس البر بأن تأتوا البيوت...﴾ الآية، قالا: نحن البيوت التي أمر الله تعالى أن تؤتى من أبوابها، نحن باب الله وبيوته التي يؤتى منه فَن تابعنا وأقرّ بولايتنا فقد أتى البيوت من أبوابها، ومَن خالفنا وفضّل علينا غيرنا فقد أتى البيوت من ظهورها.

وعن كشف الغمة عن أنس وبريدة قال: لما نزل قوله تعالىٰ: ﴿ في بيوت أذن الله أن ترفع..﴾ الآية، قيل: يا رسول الله أي البيوت هذه؟ فقال: بيوت الأنبياء فقال أبو بكر: هذا البيت منها؟ (يعني بيت على وفاطمة) قال: نعم من أفاضلها.

وعن أمالي الشيخ في خطبة الحسن على بعد صلح معاوية (عليه اللعنة).. إلى أن قال على: أهل البيت، فنحن

أهل البيت، ونحن الذين طهّرنا من الرجس، الحديث.

فعلم مما ذكر أن البيت مع قطع النظر عن معناه اللغوي (أي بيت الشعر والأحجار) يستعمل في معنيين آخرين في السنة والأخبار:

الأول: بيت محمد على الظاهري كها قال على: وعترتي أهل بيتي في حديث التقلين، فأهل البيت بهذا المعنى أي ذريته ومن هم من صلبه كها تقدم توضيحه في معنى الأهل والآل وسيجىء بيانه في شرح وعترته إن شاء الله.

وأيضاً يمكن أن يراد منه بيت العلم حيث إن النبي ﷺ هو بيت العلم، وأهله أهل بيت هذا العلم النبوي الظاهري؛ لأنهم ﷺ حفظته وورثته في الأمة.

وإنما صار النبي بيت العلم؛ لأنه مورد الوحي الإلهـي فهو ﷺ لا يـنطق عـن الهوى إن هو إلّا وحي يوحى فأهل بيته ﷺ أهل بيت العلم يعني أن علومهم ﷺ منه ﷺ.

الثاني: أن يراد منه البيت المعنوي، فرسول الله على هو بيت النبوة، وكذلك الأغمة البيوت كبيت النبي على إلا أنه على البيت الأعظم والمدينة، وهم على البيوتات المنشعبة عنه وأبواب البيت الأعظم كها أُشير في الأخبار السابقة، وقال على: أنا مدينة العلم وعلى بابها، ولا تؤتى المدينة إلا من بابها، ومثله قوله على: أنا مدينة الحكمة والحكمة هو العلم.

﴾ وقد مرّ حديث ابن شهر آشوب الدال على هذا، ومثله ما عن الاحتجاج للطبرسي عن الأصبغ بن نباتة قال: كنت عند أمير المؤمنين ﷺ فجاءه ابن الكوّا فقال: يا أمير المؤمنين قول الله عزوجل: ﴿وليس البرّ بأن تأتوا البيوت من ظهورها ولكنّ البرَّ من اتفىٰ وأتوا البيوت من أبوابها ﴾ فقال ﷺ: نحن البيوت التي أمر الله أن يؤتى من أبوابها، فنحن أبواب الله وبيوته التي يؤتى منها، فن بايعنا وأقرّ بولايتنا فقد أتى البيوت من ظهورها، إن الله عزوجل لو شاء عرف الناس نفسه حتىٰ يعرفوه ويأتوه من بابه،

ولكن جعلنا أبوابه وصراطه وسبيله وبابه الذي يؤتى منه، قـال فمـن عـدل عـن ولايتنا وفضّل علينا غيرنا فقد أتى البـيوت مـن ظـهورها وإنهـم عـن الصراط لناكبون.

أقول: قوله ﷺ: وإنهم عن الصراط لناكبون، إشارة إلى أن الذي أتى البيوت من ظهورها يهوي إلى جهنم حيث أتى من غير ما أذن له، فتحصل مما ذكر أن محمداً على وأهل بيته هم البيوت المعنوية التي أذن الله أن ترفع، فإذا أُريد بالبيت محمد على فالأبواب آله على وإذا أُريد به المدينة فهم على البوابها التي لا يوتى إلا منها، بل يمكن أن يراد من البيت نفس على على بدليل آية المباهلة من قوله تعالى: ﴿وَإِنْفُسِنا﴾.

فبيت النبوة هو بيت على وأهل هذا البيت هو أولاد على ﷺ أعني الأغمة الأحد عشر وفاطمة الزهراء (صلوات الله عليهم أجمعين).

فجميع الآيات والأحاديث الدالة على أن علم النبي وباطنه أعني ولايته هو المنتقل إلى على على بن على إن علياً هو البيت كالنبي ﷺ نعم في مرتبة متأخرة معنى عن النبي ﷺ كما لا يخنى بل وساير الأئمة ﷺ، كذلك فهم من حيث اشتالهم لعلمه ﷺ البيوت، ومن حيث تأخر رتبتهم وإنهم المبيّنون لتلك المعارف فهم أبواب بيت النبي ﷺ وسيتضح لك هذا في طيّ الشرح بما لا مزيد عليه إن شاء الله.

وقد يراد بالنبوة الرفعة والرسالة والفتوة ومن البيت المجد والحسب كما أُشير إليه في الحديث السابق عن معاني الأخبار، فحينئذ يكون معنىٰ أهل بيت النبوة أي السلام عليكم يا أهل بيت الرفعة والشأن العظيم والرسالة والفتوة والمجد والحسب الشريف، ومن حيث إنهم أهل بيت الرفعة.

قال ﷺ في الزيارة: طأطأ كلّ شريف لشرفكم، وبخع كلّ متكبر لطاعتكم، وذلّ كل جبار لفضلكم، وسيجيء إن شاء الله تحقيقه.

/ ﴿ وَفِي البِحَارِ(١) عَنَ كَنْرُ الْفُوائد بِإِسْنَادَهُ عَنْ عَبْدَاللَّهُ بِنَ عَجْلَانِ السَّكُونِي قَـال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول: بيت على وفاطمة من حجرة رســول الله صــلوات الله عليهم، وسقف بيتهم ،عرش ربّ العالمين، وفي قعر بيوتهم فـرجـةٌ مكشـوطة إلىٰ العرش معراج الوحي، والملائكة تنزل عليهم بالوحي صباحاً ومساءً وفي كـل ساعة وطرفة عين، والملائكة لا ينقطع فوجهم فوج ينزل وفـوج يـصعد وإن الله تبارك وتعالىٰ كشط لإبراهيم ﷺ عن الساوات حتىٰ أبصر العرض، وزاد الله في قوة ناظره، وإن الله زاد في قوة ناظرة محمد وعلى وفاطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم، وكانوا يبصرون العرش ,ولا يجدون لبيوتهم سقفاً غير العرش فسبيوتهم مسقّفة بعرش الرحمن ومعارج معراج الملائكة والروح فوج بعد فموج لا انقطاع لهم، وما من بيت من بيوت الأئمة منّا إلّا وفيه معراج الملائكة لقول الله: ﴿ تَعْزُلُ الملائكة والروح فيها بإذن ربهم بكلِّ أمر﴾ قال: قلت: من كلُّ أمر \_قال \_بكلُّ أمر قلت: هذا التنزيل، قال: نعم أقوله عليه السلام فرجة مكشوطه. فني الجمع الكشط الكشف. أقول: قد تبين هذا الحديث الذي هو من غرر أحاديثهم في أمر الولايـة الإلهية الثابتة لهم ﷺ معنىٰ البيت المعنوي لهم ﷺ كما لا مزيد عليه، حيث بيّن أن بيتهم المعنوي هو انكشاف عرض الرحمن لهم ﷺ بما فيه من العلوم الإلهية وملكوت السماوات والأرض، والروح الذي هو أعظم من جبرئيل وميكائيل والملائكة بما لها من الأقسام والأحوال علىٰ ولى الله في أرضه، ولهذا الحديث شرح غريب يذكر في محله ولا يفهم أحد حقيقة الإيمان حتى يمنحه الله تعالى فهمه ودركه وكشفه، رزقنا الله ذلك بمحمد وآله الطاهرين.

وأما كونهم أهل الفتوة المعبر عنه بالفارسية (جواغردى) فلأجل أنهم حقيقة الإيمان التي تلازم الفتوة؛ ولهذه الجهة قد سمى الله تعالى أصحاب الكهف بأنهم فتية مع أنه كان فيهم شيوخ لايمانهم كما في الحديث.

١ ـ البحار ٢٥ ص٩٧.

وفي الحديث أيضاً الفتىٰ المؤمن، وفيه أن النبي ﷺ هو الفــتىٰ وكــذلك أمــير المؤمنين ﷺ.

فني معاني الأخبار (١)، بإسناده عن الصادق جعفر بن محمد عن أبيه عن جده هي معاني الأخبار (١)، بإسناده عن الصادق جعفر بن محمد عن أبيه عن جده هي قال: إن أعرابياً أتى رسول الله على فخرج إليه في رداء ممشق فقال: يا محمد أما الفتى فنعم وكيف ابن الفتى وأخو الفتى ؟ أما سمعت الله عزوجل يقول: ﴿سمعنا فنى يذكرهم يقال له إبراهيم فأنا ابن إبراهيم، وأما أُخو الفتى فإن منادياً نادى في الساء يوم أحد: لا سيف إلاّ ذو الفقار ولا فتى إلاّ على، فعلى أخى وأنا أخوه، فحيننذ يكون معناه السلام عليكم يا أهل بيت الفتوة، وأما كونهم أهل المجد والشرف والحسب فأظهر من الشمس وأبين من الأمس كما لا يخفى.

أقول: وتقدمت وستجيء كيفية الدخول في هذا البيت المعنوي، وكيف يكون التمسك بتلك الأبواب المعنوية لدخول مدينة العلم والمعارف والاشتغال بها فانتظر. ثم إنه يأتي في بيان قوله على: وطهركم تطهيراً، أن مصاديق أهل هذا البيت أي بيت النبوة بما له من المعاني إنما هو خصوص الأئمة وفاطمة الزهراء عليم بنص من النبي على بطرة محتلفة مسلمة من الفريقين، والحمد لله رب العالمين.

## 📗 قوله ﷺ: وموضع الرسالة.

أقول: الموضع الحل، فيقع الكلام في أمرين: الأول: في الفرق بين النبوة والرسالة.

والثاني: في معنى كونهم محل الرسالة.

١ ـ معاني الأخبار ص١١٨.

أما الأمر الأول: فنقول وعليه التوكل: قال في الجمع: النبأ واحد الأنباء وهي الأخبار، إلى أن قال: والنبي هو الانسان الخبر عن الله بغير واسطة بشر، أعم من أن يكون له شريعة كمحمد على الله الله شريعة كيحيى.

قيل: سمي نبياً لأنه أنباً من الله تعالى أي أخبر، إلى أن قال: وفرق بينه وبين الرسول بأن الرسول هو المخبر عن الله بغير واسطة أحد من البشر، وله شريعة مبتدأة كآدم على أو ناسخة كمحمد على وبأن النبيّ هو الذي يرى في منامه ويسمع الصوت ولا يعاين الملك، والرسول هو الذي يسمع الصوت ويرى في المنام ويعاين، وبأن الرسول قد يكون من الملائكة بخلاف النبي.

إلى أن قال: وفي حديث الصادق على: «الأنبياء والمرسلون على أربع طبقات: فني منبأ في نفسه لا يعدو غيرها، ونبيّ يرى في النوم ويسمع الصوت ولا يعاينه في اليقظة ولم يبعث إلى أحد وعليه إمام مثل ما كان إبراهيم على لوط، ونبي يبرى في منامه ويسمع الصوت ويعاين الملك، وقد أرسل إلى طائفة قلوا أو كثروا كيونس على قال تعالى: ﴿وأرسلناه إلى مائة ألفٍ أو يزيدون﴾ قال: يزيدون ثلاثين ألفاً وعليه إمام. والذي يرى في نومه ويسمع الصوت ويعاين في اليقظة وهو إمام مثل أولي العزم، وقد كان إبراهيم نبياً وليس بإمام حتى قال الله: ﴿. إنّي جاعلك للناس إماماً قال ومن ذريتي قال لا ينال عهدي الظالمين﴾ من عبد صنماً أو وثناً لا يكون إماماً»، انتهى ما عن الجمع (١٠).

وقال بعض الأعاظم: النبوة الإخبار عن مراد الله بغير واسطة أحد من البشر، وقيل: النبوة هي الإخبار عن الحقائق الالهية والمعارف الربانية، التي هي الإخبار عن ذات الحق وأسائه وصفاته وأفعاله وأحكامه وتنقسم إلى: نبوة تعريف وهي الاخبار والانباء عن معرفة الذات والصفات والأسهاء والأفعال، وإلى نبوة تشريع وهي ذلك، مع زيادة تبليغ الأحكام والتأديب بالأخلاق الحسميدة، والتعليم

١ ـ مجمع البحرين ج ١ ص ٤٠٥.

للأحكام والقصاص بالسياسة وتسمى هذه رسالة.

وقيل: النبوة قبول النفس القدسية حقائق المعلومات والمعقولات من جوهر العقل الأول، والرسالة تبليغ تلك المعلومات والمعقولات الى المستعدين.

وقيل: النبوة وضع الآداب الناموسية التي يكون كشفها بسبب الولي، وقد تقدم بيانه.

وقد يطلق كل من النبي والرسول على الآخر في بعض موارد الاستعمال كما لا يخني.

وقال السيد عليخان الحسيني الحسني المدني (رضوان الله عليه) في شرحه على الصحيفة السجادية: فقيل: الرسول الذي معه كتاب من الأنبياء، والنبي الذي ينبئ عن الله تعالى وإن لم يكن معه كتاب، هكذا قال غير واحد من المفسرين، وفيه بحث لأن لوطاً وإسمعيل وأيوب ويونس وهرون كانوا مرسلين كها ورد في التنزيل، ولم يكونوا أصحاب كتب مستقلة.

فقيل: الرسول من بعثه الله تعالى بشريعة جديدة يدعو الناس إليها، والنبي يعمّه ومن بعثه لتقرير شريعة سابقة كأنبياء بني إسرائيل الذين كانوا بين موسى وعيسى الله.

ويدل عليه أنه ﷺ سئل عن الأنبياء، فقال: مائة ألف وأربعة وعشرون ألفاً. قيل: وكم الرسول منهم؟ فقال: ثلاثمائة وثلاثة عشر جمّاً غفيراً.

وقيل: الرسول من يأتيه الملك بالوحي عياناً ومشافهة، والنبي يقال له ولمن يوحى إليه في المنام، وهذا القول مروي عن أبي جعفر وأبي عبدالله الله قالا: إن الرسول الذي يظهر له الملك يكلمه، والنبي هو الذي يرى في منامه ويسمع الصوت ولا يعاين الملك، والرسول الذي يسمع الصوت ويرى في المنام ويعاين الملك.

أقول: في الكافي باب الفرق بين الرسول والنبي والمحدث، بإسناد صحيح عن الأحول قال: سألت أبا جعفر هلا عن الرسول والنبي والمحدث، قال: الرسول الذي

يأتيه جبرئيل قبلاً فيراه ويكلّمه فهذا الرسول.

وأماالمحدث فهو الذي يحدث فيسمع ولا يعاين ولا يريٰ في منامه.

قال المجلسي في مرآة العقول: واعلم أن تحقيق الفرق بين النبيّ والإمام الله واستنباطه من تلك الأخبار لا يخلو من إشكال.. إلى أن قال: وأما الفرق بين الإمام والنبي وبين الرسول إن الرسول يرى الملك عند إلقاء الحكم، والنبي غير الرسول والامام لا يريانه في تلك الحال، وإن رأياه في ساير الأحوال إلى آخر ما قاله .

أقول: الفرق بينهما هو ما ذكره في صحيح الأحول وحاصله ما هو المشهور من أن النبي الذي أخبر عنه تعالى ولم يؤمر بالتبليغ، والرسول ما أمر بالتبليغ أيضاً، فكل رسول نبي ولا عكس، فإن قوله: الرسول الذي يأتيه جبرئيل قبلاً، أي قبل التبليغ فيراه ويكلمه فهذا الرسول أي بعدما أمر بالتبليغ يكون رسولاً.

وأما النبي إلى قوله ﷺ: من عندالله بالرسالة أي الذي يرى في منامه وينبأ عنه تعالى قبل نزول جبرئيل لأمره بالتبليغ فهو نبي كها لا يخنى، وأما ما في ذيل الحديث من تعريف المحدث فتحقيقه موكول إلى محله.

هذا ولبعض أهل المعرفة كلام في سرّ النبوة والرسالة لا بأس بذكر الملخّص منه.

قال بعض العارفين: النبي من أطلعه الله من صفوة خلقه على ما يشاء من أحكام وحيه وأسرار غيبه وأمره، تارة بالمشافهة، وتارة بواسطة ملك، وتسارة

بإلقاء ذلك في قلبه.

قال بعض المحققين: ومن صفاته أن يكون صافي النفس في قوته النظرية صفاة تكون شديدة الشبه بالروح الأعظم فتصل به متى أراد من غير كثير تعمّل وتفكّر، حتى تفيض عليه العلوم اللدنية من غير توسط تعليم بشري بل يكاد زيت عقله يضيء ولو لم تمسسه نار التعليم البشري بمقدحة الفكر وزند البحث والتكرار، فإن النفوس متفاوتة في درجات الحدس والاتصال بعالم النور.

فن محتاج إلى التعلم في جلّ المقاصد بل كلّها، ومن غبي لا يفلح في فكره ولا يؤثر فيه التعليم أيضاً حتى خوطب النبي الهادي في حسقه: ﴿إنك لا تمهدي من أحببت.. ﴾(١) ﴿وما أنت بسمع من في القبور﴾(١) ﴿إنك لاتسمع الموتىٰ \* ولا تسمع الصمّ الدعاء..﴾(١) وذلك لعدم وصولهم بعد إلى درجة استعداد الحياة العقلية، فلم يكن لهم سمع باطنى يسمع به الكلام المعنوي.

وكيف كان فالنبي جالس بين حدّ المشترك بين عالم المعقول وعالم المحسوس، قال بعض العلماء: السر في إطلاع النبي على الملك الموحى دون غيره أنه لماكان صقل روحه بصقالة العقل للعبودية التامة، وزالت عنه غشاوة الطبيعة وريس المعصية بالكلية، وكانت نفسه قدسية شديدة القوى قوية الانارة لما تحتها، لم تشغلها جهة فوقها عن جهة تحتها فتضبط الطرفين وتسمع الجانبين، ولا يستغرقها حسّها الباطن عن حسّها الظاهر، فإذا توجّهت إلى الأُفق الأعلى، وتمقّل صورة ما المعلومات بلا تعليم بشري من الله يتعدى تأثيرها إلى قواها ويتمثّل صورة ما يشاهده لروحها البشرى.

ومنها: إلى ظاهر الكون فتمثل للحواس الظاهرة سيًا السمع والبصر؛ لكونها أشرف الحواس الظاهرة وألطفها، فيرى شخصاً محسوساً، ويسمع كلاماً منظوماً في غاية الجودة والفصاحة، أو ترى صحيفة مكتوبة. فالشخص هو الملك النازل الحامل للوحي الالهي، والكلام هو كلام الله، والكتاب كتابه، وقد نزل كل منها من

۱ \_القصص: ٥٦.

۲\_فاطر: ۲۲.

٣\_النمل: ٨٠.

عالم الأمر القولي القضائي وذاته الحقيقية وصورته الأصلية إلى عالم الخلق الكتابي القدري في أحسن صورة، وأجمل كسوة كتمثل جبرئيل ﷺ لنبينا ﷺ في صورة دحية الكلي الذي كان أجمل أهل زمانه.

ويقال: ما رآه في صورته الحقيقية إلّا مرّتين وذلك أنه ﷺ سأله أن يريه نفسه على صورته فواعده ذلك بحراء فطلع به جبرئيل ﷺ فسدّ الأُفق من المشرق إلى المغرب.

وفي رواية كان له ستائة جناح، ورآه مرة أُخرىٰ علىٰ صورته ليلة المعراج عند سدرة المنتهي، إنتهيٰ.

أقول: هذه التعاريف التي سمعتها من الأعلام كلام لم يؤد حقّ المطلب.

والتحقيق أن يقال: إن حقيقة النبوة هو اتصال قلب النبي وروحه به تعالى، فتتجلى فيه حقيقة أسائه الحسنى تبارك وتعالى، كل نبي على حسب ما تجلى له، فني النبي على التجلي الأعظم وحقيقة التجلي هو عين الولاية، وهي مظهر الوحدانية.

فربما أمر من عنده تعالى بالتبليغ فيكون رسولاً، فيبلغ على نحو ما أمره تعالى كمّاً وكيفاً فهو منصب إلهي في الرسالة يحكي عن كهال معنوي حاصل بالتجلي الأعظم. وأوصياؤه يقومون مقامه في جميع ما للنبي غير الإنباء عن الله تعالى ابتداءً، نعم يعلم الامام من الروح الملتى إلى النبي حدوثاً الباقي في الأوصياء بقاءً.

وبهذا يفرق بين الامام والرسول وإن أخبرا عنه تعالى.

وتوضيحه: أنه قد وردت روايات كثيرة دلت على أن الامام يخبر عن الله تعالى بواسطة الروح القدس، فيمتاز الإمام عن النبي بكونه إماماً لا نبياً مع أنه يخبر عنه تعالى بأنه يخبر عنه بواسطة الروح الذي أوحي إلى النبي ﷺ فهو نبي لما أوحي إليه الروح فيخبر عنه تعالى بلا وساطة أحد والامام يخبر عنه تعالى بواسطة واحدة وهو الروح القدس.

نعم قد يكون الروح القدس متمثلاً بصورة جبرئيل لا مطلقاً كها حقق في محله وستجىء الاشارة إليه.

والحاصل: أن النبوة الكاملة هي الذكر الأول وهي مبدأ وجود محمد على الذي الخترعه من نور ذاته تعالى وهو حقيقته وكتابه على والاسم الأعظم الذي له ثلاثة وسبعون حرفاً استأثر الله تعالى بواحد منها في علم الغيب عنده لا يعلمها ملك مقرب ولا نبي مرسل وأعطى محمداً على اثنين وسبعين حرفاً وهو فوق مرتبة قاب قوسين الذي هو مرتبة الوجود المطلق وفوقها مرتبة الحق تعالى، وهو عالم الحيرة لا يمكن فيه إثبات النبي لشيء ولا نبي الاثبات لشيء ولذلك سمي عالم الحيرة المعبر عنه بسدرة المنتهى.

فرتبة الذكر الأول هو الصادر الأول الذي أذهب عنه رجس الحدود، وطهّره من تمام القيود الذي لازمه نني الشك هناك، ولذا فسّر الرجس المنني في آية التطهير بالشك، واخترعه من نور ذاته وهو الاسم الذي ليس كمثله شيء.

ولكونه ﷺ الذكر الأول سمي ﷺ في القرآن بالذكر في قــوله: ﴿قــد أنــزل الله إليكم ذكراً \* رسولاً يتلوا عليكم آيات الله.

فعن العيون بعد ذكر الآية عن الرضا الله: فالذكر رسول الله ونحن أهله فمر تبة الذكر التي هي حقيقة النبي على هي مرتبة أو أدنى الذي هو التجلي الأول الأعظم. والحاصل: أن حقيقة رسول الله على حقيقة الذكر الأول وهي فوق تمام المراتب ليس فوقها مرتبة إلا مرتبة الربوبية.

فهذه المرتبة هي إنيّته وحقيقته وكتابه ﷺ وبيته الذي أسكنه الله فيه، وآله بيوت منشعبة من هذا البيت، وهي البيوت التي أذن الله أن ترفع، أي فوق جميع المراتب الوجودية.

وحينئذ إذا أُضيف إليه ﷺ شيء من الأهل والآل والميراث والعترة والعلم في هذه المرتبة فيقال: أهل بيت النبوة وميراث النبوة وعلم النبوة ونحوه فلابد من أن يراد منها أهله في هذه المرتبة الرفيعة، وإذا أضيف إليه بغير هذه الصفة فيراد إضافتها إليها ﷺ باعتبار تلك الصفة دون غيرها كها لا يخنى، وبيانه مفصل موكول إلى محله، والحمد لله رب العالمين.

الأمر الثاني: في معنى كونهم ﷺ موضع الرسالة.

فنقول وعليه التوكل: الموضع اسم مكان بمعنى المحل فهو بمعنىٰ كـون الشيء ظرفاً لوضع شيء فيه أو أن يحل فيه شيء.

فحينئذ ظاهر العبارة أن النبي ﷺ الذي عرفت أنه الخبر عن ذات الحق وصفاته وأفعاله وأحكامه، حيث كان في مرتبة الرسالة وهي مرتبة التبليغ أي لتبليغ ما يمثّل له من الله تعالى بالوحي الإلهي، فهو رسول أي هو حامل لأعباء الرسالة وعنده حمولة الرب للتبليغ، فهذه الحمولة التي هي واقع الرسالة وحقيقة النبوة قد وضعها الرسول المعظم بأمر الله تعالى في أهل بيته الأئمة الاثني عشر فهم موضع الرسالة أي محل وضع حمولة الرب وأنه حلت تلك الحمولة فيهم علي فهم موضع الرسالة النبوية ومحل الحمولة الالهية، وهذه العبارة من جهة المعنى ترادف أو تقرب من قوله على المعرفة الله ، كما سيجيء بيانه.

إذا علمت هذا فاعلم أن المكلام هنا يقع في مقامين:

الأول: في بيان ما دل على أنهم ، هل موضع الرسالة ومحلها وأن النبي على قد أعطاهم تلك الحمولة بأمر الله تعالى.

﴿ والثاني: في بيان تلك الحمولة التي هي واقع الرسالة التي وضعت عندهم ﷺ فنقول:

نصيب، والأُخرىٰ فالعلم أنت شريكي فيه؟ فقلت: أصلحك الله كيف كان يكون شريكه فيه قال: لم يعلم الله محمداً ﷺ علماً إلّا وأمره يعلّمه علياً.

أقـول: خصّ رسول الله ﷺ النبوة التي هي جهة الانباء عن الله تعالى بـنفسه الشريفة، وأما العلم الذي هو حمل النبوة فقد جعل علياً شريكه فيه بأمره تعالى.

قيل له: وما تلك السنن؟ قال: علم النبيين بأسره وإن رسول الله عَلَيْ صير ذلك كله عند أمير المؤمنين، فقال له رجل: يابن رسول الله فأمير المؤمنين أعلم أم بعض النبيين؟ فقال أبو جعفر على: اسمعوا ما يقول!! إن الله يفتح مسامع من يشاء، إني حدثته: إن الله جمع لحمد على علم النبيين وإنه جمع ذلك كله عند أمير المؤمنين على وهو يسألني أهو أعلم أم بعض النبيين!!

وفيه (٢) عنه، بإسناده عن بعض أصحابنا عن خثيمة قال: قال لي أبو عبد الله الله عن بعض أصحابنا عن خثيمة قال: قال لي أبو عبدالله الله عن شجرة النبوة وبيت الرحمة ومفاتيح الحكة، ومعدن العلم وموضع الرسالة ومختلف الملائكة، وموضع سرّ الله، ونحن وديعة الله في عباده، ونحن حرم الله الأكبر، ونحن ذمة الله، ونحن عهد الله فمن وفي بعهدنا فقد وفي بعهد الله، ومن خفرها فقد خفر ذمة الله وعهده.

أقول: الخفر بالخاء المعجمة والفاء نقض العهد.

وفيه، عنه بإسناده عن المفضل بن عمر، عن أبي عبدالله ﷺ قال: ما جاء بـ على ﷺ أخذ به وما نهى عنه انتهى عنه، جرى له من الفضل مثل ما جرى لحمد ﷺ

۱ \_ الوافي ج ۱ باب ۸۶ ص ۱٤٠.

٢ - الوافي ج ١ باب ٧٢، ٧٣ ص ١٢٨، ١٢٩، أبواب خصائص الخ.

ولمحمد ﷺ الفضل على جميع من خلق الله، المتعقّب عليه في شيء من أحكامه كالمتعقب عليه الفضل على جميع من خلق الله، المتعقّب عليه الله وعلى حدّ الشرك بالله. كان أمير المؤمنين ﷺ باب الله الذي لا يؤتى إلّا منه، وسبيله الذي من سلك بغيره هلك، وكذلك يجري لأئمة الهدى واحداً بعد واحد جعلهم الله أركان الأرض أن تميد بأهلها، وحجته البالغة على من فوق الأرض ومن تحت الثرى.

وكان أمير المؤمنين الله كثيراً ما يقول: أنا قسيم الله بين الجينة والنار، وأنا الفاروق الأكبر، وأنا صاحب العصا والميسم، ولقد أقرّت لي جميع الملائكة والروح والرسل بمثل ما أقروا به لمحمد على ولقد حمّتُ على مثل حمولته وهي حمولة الرب وإن رسول الله على يدعى فيكسى وأدعى فأكسى، ويستنطق وأستنطق فأنطق على حدٌ منطقة، ولقد أُعطيت خصالاً ما سبقني إليها أحد قبلي علمت البلايا والأنساب وفصل الخطاب، فلم يفتني ما سبقني، ولم يعزب عني ما غاب عنى أبشر بإذن الله وأودى عنه كل ذلك من الله مكنني فيه بعلمه.

أقول: هذا الحديث الشريف بيّن أنّ علياً والأئمة ﷺ موضع الرسالة، وأنهــم حمّلوا حمولة الرب كرسول الله ﷺ وسيجيء بيان تلك الحمولة في المقام الثاني.

وفي غاية المرام (١)، للسيد البحراني (رضوان الله عليه) بإسناده عن أبي بصير عن أبي عبدالله على الأنبياء شيئاً إلا وقد أعطاه محمداً على الأنبياء، وعنده أعطاه محمداً على الأنبياء، وعنده الصحف التي قال الله عزوجل: ﴿ صحف إبراهيم وموسى ﴾.

وفيه بإسناده عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله ﷺ أنه سأله عن قول الله عزوجل: ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر ما الزبور وما الذكر قال الذكر عند الله والزبور الذي أنزل على داود وكل كتاب نزل، فهو عند أهل العلم ونحن هم.

١ ـ غاية المرام ص٥٣٨.

أقول: ستأتي أخبار أُخر في بيان هذا المعنىٰ في شرح قوله ﷺ: «وعندكم ما نزلت به رسله وهبطت به ملائكته».

فعلم من هذه الأحاديث أنهم ﷺ موضع الرسالة أي محل حقيقة الرسالة وحمولة الرب بأمر منه تعالىٰ.

المقام الثاني: في بيان حقيقة الحمولة الإلهية، التي هي واقع الرسالة والتي وضعت عندهم فنقول وعليه التوكل:

في بصائر الدرجات، روي عن أبي محبوب عن مرازم قال: قال أبو عبدالله على: إنّ أمرنا هو الحق وحق الحق، هو الساسر وسر المستسر وسر مقنع بالسرّ.

﴿ و في المحكي عن جابر بن عبدالله الأنصاري، عن أبي جعفر على أنه قال: يا جابر عليك بالبيان والمعاني، قال: فقلت: وما البيان والمعاني؟ قال على أما البيان فهو أن تعرف الله سبحانه ليس كمثله شيء، فتعبده ولا تشرك به شيئاً. وأما المعاني فنحن معانيه ونحن جنبه ويده ولسانه وأمره وحكمه وعلمه وحقه، إذا شئنا شاء الله ويد الله ما نريد، فنحن المثاني الذي أعطانا الله نبينا على وضعن وجه الله الذي يتقلب في الأرض بين أظهركم، فن عرفنا فامامه اليقين ومن جهلنا فامامه السجين، ولو شئنا خرقنا الأرض وصعدنا الساء، وإن الينا إياب الخلق ثم إن علينا حسابهم.

أقول: وفي مدينة المعاجز ما دل علىٰ أن الصادق على اللهاء وهو ما

١ ـ غاية المرام ص٥١٨.

رواه فيه (۱) مسنداً عن عبدالله بن بشير: سمعت الأحوص يقول: كنت مع الصادق الله إذ سأله قوم عن كأس الملكوت، فرأيته وقد تحذّر نوراً، ثم علا حتى أنزل ذلك الكأس فادارها على أصحابه، وهي كأس مثل البيت الأعظم أخف من الريش من نور محضور مملو شراباً، فقال لي: لو علمتم بنور الله لعاينتم هذا في الآخرة.

أقول: في المجمع عن الباقر ﷺ: الحذر السلاح في قوله: ﴿خذوا حذركم﴾.

وفيه عن بعض المفسرين: والحذر هو امتناع القادر من شيء لما فيه الضرر، ورجل حاذر أي محترز متيقظ، فعليه فقوله: وقد تحذر نــوراً أي احـــترز بــالنور، وتسلح به للعلو والارتفاع إلى الساءكما لا يخني.

وفيه بإسناده عن قبيصة بن وائل قال: كنت مع الصادق على فارتفع حتى غاب، ثم رجع ومعه طبق من رطب فرجع، قال: وكانت رجلي الهني على كتف جبرئيل، واليسرى على كتف ميكائيل حتى لحقت بالنبي وعلى وفاطمة والحسن والحسين وعلى وأبي على فحيّوني.

وفي البحار (٢) عن كتاب عتيق جمعه والده الله وفيه قال: حدثني أحمد بن عبدالله، قال: حدثنا سليان بن أحمد، قال: حدثنا جعفر بن محمد، قال: حدثنا إبراهيم بن محمد الموصلي، قال: أخبر أبي عن خالد عن القاسم، عن جابر بن يزيد الجعني، عن علي بن الحسين الله في حديث طويل ثم تبلا قبوله تبعالى: ﴿فالبوم نساهم كما نسوا لقاء يومهم هذا وما كانوا بآياتنا يجحدون والله آياتنا وهذه إحداها، وهي والله ولايتنا يا جابر.. إلى أن قال الله: يا جابر أو تدري ما المعرفة؟ المعرفة إثبات التوحيد أولاً، ثم معرفة المعاني ثانياً، ثم معرفة الأبواب ثالثاً، ثم معرفة النقباء سادساً، ثم معرفة النقباء سادساً معرفة النقباء سادساً و تعرفة النقباء و تعرفة النقباء

١ ـ مدينة المعاجز ص٣٥٦.

٢ ـ البحار ج٢٦ ص١٣.

النجباء سابعاً وهو قوله عزوجل ﴿قل لو كان البحر مداداً لكالمات ربّي لنفِد البحر قبل أن تنفَد كلمات ربّي ولو جئنا بمثله مددا ﴾ وتلا أيص : ﴿ولو أنّما في الأرض من شجرة أقلام والبحر يمدّه من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله إن الله عزيز حكيم ﴾.

يا جابر أتدرى ما إثبات التوحيد ومعرفة المعاني؟

أما إثبات التوحيد فمعرفة الله القديم الغايب، الذي لا تدركه الأبـصار، وهـو يدرك الأبصار، وهو اللطيف الخبير، وهو غيب باطن ستدركه كها وصف به نفسه. وأما المعاني فنحن معانيه ومظاهره، فيكم اخترعنا من نور ذاته، وفوض إلينا أُمور عباده. الحديث.

أقول: هذا الحديث ذكره مع صدره الطويل في البحار في بيان معجزات الباقر الله المعجزات الباقر الله الله المعجزات المعامر الله المعامر الله المعامر الله المعامر الله المعامر الله المعامر الله المعامر ال

ثم إن المستفاد من هذه الأحاديث وأمثالها أن أمرهم وولايستهم المعبر عنه بالسرّ والباطن وباطن الباطن وأمثال هذه التعابير له مقامات أربعة وهي: حقيقة الرسالة وحمولة الرب يجمعها قوله الولاية الالهية الثابته لهم، الأول: مقام البيان، الثانى: مقام المعانى، الثالث: مقام الأبواب، والرابع: الامام.

وأما معرفة الأركان والنقباء والنجباء، التي ذكرت في حديث جابر فهي راجعة إلى مقامات جزئية في موارد مخصوصة مكتسبة من الامام الله كا لا يخفى وستجيء الإشارة إليها، وهذه المقامات الأربعة مأخوذة من حديث جابر، والعمدة تحقيق معانها، وأنه ما المراد منها، فنقول وعليه التوكل:

أما المقام الأول: فهو (أي البيان) كناية عن معرفة التوحيد بنحو البيان والظهور كما قال تعالى: ﴿حتىٰ يتبين لهم أنه الحق﴾، وكيف كان فهو مقام إثبات التوحيد كما قال ﷺ في حديث جابر بن عبدالله بعدما سأله بقوله: فقلت: وما البيان

١ ـ بقية الحديث في البحار باب معرفتهم بالنورانية ج٢٦ ص١٦.

٤١٦ ......الأنوار الساطعة

## والمعاني؟

قال الله: أما البيان فهو أن تعرف الله سبحانه ليس كمثله شيء، فتعبده ولا تشرك به شيئاً، وهو المعبّر عنه أيضاً في حديث جابر الجعفي بقوله الله المعرفة إثبات التوحيد أولاً، وعبّر عنه في حديث الصادق الله المروي في البصائر بقوله الله: إن أمرنا هو الحق وحق الحق، وقوله: السرّ المقنع بالسرّ وهو إشارة إلى مقام التوحيد الحقيق المشهود بنحو يخصّهم دون غيرهم، الذي عبّر عنه في قوله تعالى: وشهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم.

حيث إن أولي العلم الذي فسر بهم الله هم الشاهدون لوحدانيته تلوا شهادته تعالى لنفسه بالوحدانية، فاصل الولاية التي هو باطن النبوة والرسالة ما ظهر فيها هذه المعرفة البيانية له تعالى، وكذلك المطلوب من غيرهم هو هذه المعرفة، وهو معرفته بنفسه تعالى من نفسه كما في حديث سدير عن الصادق الله الطويل ولعله يجيء ذكره، وإليه يشير قول أمير المؤمنين الله في النهج: لا تحيط به الأوهام بل تجلى لها بها، وبها امتنع منها.

ر... وإليه وإلى مأخذه أُشير في الحديث المشهور عنهم من قوله على: نحن الأعراف الذين لا يعرف الله إلا بسبيل معرفتنا أي هذه المعرفة إنما يكون من طريقنا كما سيجيء بيانه مفصلاً في شرح قوله على: السلام على محال معرفة الله.

والحاصل: أن مقام البيان هو إثبات التوحيد ومعرفة الله سعنته ، التي وصف بها نفسه لعباده الذين أراد أن يعرفوه بها، وهذه الصفة التي تكون بها معرفة الله تعالى هو مقامهم المولوي الذي هو باطن النبوة والرسالة وهنو المعبر عنه في قوله على في دعاء رجب عن الحبجة على: فجعلتهم معادن لكلماتك، وأركاناً لتوحيدك وآياتك ومقاماتك، التي لا تعطيل لها، في كل مكان يعرفك بها من عرفك، لا فرق بينك وبيمًا إلّا أنهم عبادك وخلقك، فتقها ورتقها بيدك، بدؤها منك وعودها إليك، أعضاد وإشهاد ومناة واذواد وحفظة ورواد، فهم ملأت ساءك

وأرضك حتىٰ ظهر أن لا إله إلَّا أنت، الدعاء.

فقوله: يعرفك بها من عرفك، صريح في أن معرفة الله إنما هي بمعرفة الأثمة الله المشار إليهم في قوله: معادن لكلماتك.. الخ، كما دلت عليه كشير من الأخبار وسيجىء ذكرها.

وقُوله: حتى ظهر أن لا إِله إِلّا أنت، ظاهر في أن هذه المقامات التي ملأت كلّ شيء هي مظاهرالتوحيد.

وعليه فحقيقة التوحيد لا يمكن الوصول إليها إلا بسبيل معرفتهم، أعني معرفة الصفة التي هي حقيقتهم الميني وهي أساؤه تعالى الحسنى، التي قال الصادق وأمير المؤمنين الميني كما تقدم عن الكافي: «نحن والله الأسماء الحسنى» وهي صفة محدثة لا تشبه صفة شيء من المخلوقات، وهي تلك المقامات، فمعرفة هذه الصفة هي معرفة الله، والطريق إليها أي إلى معرفة الله، وحيث إن الأسماء الحسنى له تعالى هي صفته تعالى كما في توحيد الصدوق والكافي.

وبهذا الإسناد عن محمد بن سنان قال: سألته عن الاسم ما هو؟ قــال: صــفة لموصوف.

وفيه بإسناده عن ابن سنان قال: سألت أبا الحسن الرضا ﷺ هل كان الله عزوجل عارفاً بنفسه قبل أن يخلق الخلق؟ قال: نعم، قلت: يراها ويسمعها قال: ما كان محتاجاً إلى ذلك؛ لأنه لم يكن يسأ لها ولا يطلب منها هو نفسه، ونفسه هو قدر ته نافذة، فليس يحتاج أن تسمى نفسه، ولكنه اختار لنفسه أسهاء لغيره يدعوه بها؛ لأنه إذا لم يدع باسمه لم يعرف، فأول ما اختار لنفسه العلي العظيم؛ لأنه أعلى الأشياء كلها، فعناه الله واسمه العلى العظيم هو أول أسهائه علا على كل شيء.

فقوله ﷺ: «صفة لموصوف» دلّ على أن الاسم صفة لمسمى.

وقوله ﷺ: «إذا لم يدع باسمه لم يعرف» دلّ علىٰ أن معرفة الله تعالىٰ بمعرفة تلك الأسهاء، التي هي صفة لموصوف. فكونهم أسهاء، الحسنىٰ كمها عملمت يمعني همم

صفاته وكونهم لا فرق بينها وبينه إلّا أنهم عباده كما علمت، يعني أن تلك الصفات قائمة بذاته تعالى يبين ذاته تعالى كما أن من شأن الصفة بيان الموصوف.

فمعرفتِه تعالىٰ إنما هي دائمًا في ظرف معرفة هذه الصفة.

وإليه أشير في قوله ﷺ: لا تعطيل لها في كل مكان في غيبتك وحضرتك وجميع تحولاتك، إذا عرفتها فقد عرفته.

وبعبارة أخرى أن قوله على: «لا فرق بينك وبينها إلّا أنهم عبادك» يعني لا فرق بينه وبينهم هلي إلّا أنهم عباده أي أنه تعالى ظهر للعبد أي الامام بالعبد، وهذا أحد مصاديق قول أمير المؤمنين على: «بل تجلى لها بها»، ففي المقام أنه تعالى تجلى بهم لهم.

ومن المعلوم أنهم المظاهر لأول التجلي، وللتجلي الأعظم كها علمت وستعلم.
ومما يوضح لك هذا هو قولك: جاء زيد القائم، فإذا قلت: القائم، فهو صفة زيد، وهو ظهور زيد بالقيام وليس (أي القيام) هو زيداً، ولذا لم يستتر فيه ضميره، وإنما استر فيه جهة فاعلية قيامه، وتلك الجهة قائمة بزيد قيام صدور، وقائمة في غيب قائم قيام ظهور، وقائم قائم بتلك الجهة الفاعلية قيام تحقق، حيث إنه بتلك الجهة قام ظهوراً يعني أن تلك الجهة لا تظهر إلا في قائم، وقائم لا يتحقق إلا بها؛ لأن تلك الجهة مبدء وجود القائم، وهي حركته أحدثها زيد بنفسها، وهي ليست زيداً وإنما هي حركة، فالقائم مثال زيد أي مبين مثال زيذ في ظهوره بفعله، أي تلك الحركة، أي القيام وما أشبهه من العقود والتكلم ونحوهما، فزيد مثلاً تعرفه مما وصف به نفسه، وهو ما ظهر لك من هذه الحركة أعني القيام ونحوه، الذي هو غير زيد وإنما هو مظهر ه.

إذا علمت هذا وتفطّنته فنقول: حقيقتهم هي كالقيام، وظهوره تتعالى بتلك الحقيقة أي صفة القائم وكما أن القائم هو المقام الذي يعرف زيداً به من عرف مثلاً أي لا يعرف زيداً إلا به، فكذلك معرفته تعالى إنما هي بهم أي بحقيقتهم القائمة به

تعالىٰ كما قال ﷺ: «يعرفك بها من عرفك».

فحينئذ يكون المراد أنه سبحانه لا يعرف إلّا بتلك المقامات، وهي لا تتحقق إلّا بهم وفيهم كها أن القائم لا يتحقق إلّا بالقيام.

وهذا قول أمير المؤمنين ﷺ كها تـقدم: «لا يـعرف الله إلّا بسـبيل مـعرفتنا» فهمﷺ أركان توحيده وآياته ومقاماته.

وإغا لا تعطيل لها بكلّ مكان؛ لأنه بعدما ملئت بهم السهاء والأرض، فلازمه لا تعطيل لها في أي شيء، ولا أي مكان، ولا أي زمان، ولأنه وجه الله تعالى الذي قال تعالى: ﴿ أَينما تولُوا فَيْم وجه الله ﴾ وقد وردت في ذيل هذه الآية الأحاديث الكثيرة على أنهم وجه الله تعالى فراجع البحار والكافي، ولأن إثبات التوحيد لا يكون إلا بالخلق وفي الخلق، إذ مع قطع النظر عن الخلق لا موضوع للإثبات.

وحينئذ حيث إنّ ذاته تعالىٰ تجل عن إدراك العقول لها، كما دلَّ عليه كثير من الأحاديث.

كها قال موسى بن جعفر ﷺ فها رواه الشيخ الطوسي ﷺ في حديث طويل.. إلى أن قال ﷺ: «لأنهم صفوة الخلق اصطفاهم لنفسه؛ لأنه لا يرى ولا يدرك ولا يدرك ولا تعرف كيفيته ولا انيته، فهؤلاء الناطقون المبلغون عنه المتصرفون في أمره ونهيه، فهم تظهر قدرته، ومنهم ترى آياته ومعجزاته، وبهم ومنهم عبادة نفسه، وبهم يطاع أمره، ولولاهم ما عرف الله، ولا يدرى كيف يعبد الرحمن، فالله يجري أمره كيف يشاء فها يشاء، لا يسأل عها يفعل وهم يسألون» إنتهى وسيجيء الحديث بتامه فها بعد فالعقول لا تدركه.

ولا توهم الأوهام؛ لأن العقول والأوهام إنما تدرك أنفسها، وتشير إلىٰ نظائرها كما أُشير إليها في كلمات أمير المؤمنين ﷺ في النهج.

فحينئذ لا يعرف الله تعالىٰ في كـلّ حـال ومكـان إلّا بمـعرفتهم، التي عـرفت حقيقتها، وأنها صفة قائمة به تعالىٰ، فصفتهم لا فرق بـينها وبـينه تـعالىٰ في جـهة التعرف والتعريف والظهور في مقام صفاته تعالى لا الذات المقدسة؛ لأنها بمعزل عن الذات القديم الأزلي الأبدي، لأن تلك الصفة التي هي حقيقتهم محدثة وصادرة عنه تعالى، كما علمت أن هذا هو المستفاد من قوله 過؛ «لا فرق بينك وبينها إلّا أنهم عمادك».

وما ذكرنا من البيان هو المراد من قوله: «أما البيان فهو أن تعرف الله سبحانه ليس كمثله شيء فتعبده لا تشرك به شيئاً».

قلت: أولاً أنه تعالى وصف نفسه بتلك المقامات، التي هي حقيقتهم الأسهائية الحسنائية وهي معرفة له تعالى، فهي صفة لا تشبه شيئاً لساير صفات الخلق، وقوله على: تعبده لا تشرك به شيئاً هو المقصود من المعرفة.

وحاصله أنه لابد من عبادة ذات المعبود الأحد، التي غيّبها عن نفس تلك الصفات وعن الخلق كله، فلا يتوجه العابد العارف بهم هي إلا إلى الذات تعالى وتقدس، مع أن العابد أيّاً ماكان لا يجد الذات ومع ذلك لا يفقدها حين لا يجدها، بل وجدها بتلك الصفة وفقدها بكنهها.

وهذا مقام السرّ أي الذات المقنع أي تلك الصفة، التي سترها عن كـثير مـن الخلق، وهذا هو حق الحق أي هو المعبود تعالىٰ حينئذ، وهذا حقّ للحق الكائن بهم وهو تلك الصفة، وهو البيان أي ظهور الحق والتوحيد الحقيقي بهم وبصفاتهم.

ولعمري إن هذا المقام لهم حيث لا يجدون أنفسهم شيئاً، بل وجدوا الله ظاهراً في كل شيء، وقد جعل الله لهم كلّ شيء دكّاً، فهم صعق عند ذاته فان عن أنفسهم بما لها من الحدّ، فني ذلك المقام لاصوت ولا أثر إلّا صوته وأثره تعالى وهو مقام أنا الحق، وإليه يشير ما في دعاء ليلة الخسميس كها في منهاج العارفين ومعراج العابدين (١) وفيه: «سبحان ربنا ولك الحسمد، إلى أن قال ﷺ: والخسلق مطيع لك، خاشع من خوفك، لا يُرئ فيه نور إلّا نورك، ولا يسمع فيه صوت إلّا صوتك، حقيق بما لا يحق إلّا لك»الدعاء. فمن يكون في ذلك المقام الذي لا يرئ فيه إلّا نوره وصوته تعالى غير محمد وآله الطاهرين ﷺ.

وهذا المقام مصدر الرسالة، وحقيقة الولاية التي هي باطن النبوة ف فهم ما تلوناه عليك، فإنه من مخزون العلم فلابد من أن يكتم إلا عن أهله، والله الموفق للصواب والحمد لله رب العالمين.

ر وأما المقام الثاني أعني مقام المعاني فنقول وعليه التوكل: قوله على في حديث جابر: «وأما المعاني فنحن معانيه ومظاهره فيكم، اخترعنا من نور ذاته، وفوض إلينا أُمور عباده».

المعاني جمع المعنى والمعنى هو المقصود من شيء لفظاً كان أو غيره فمعناه حينئذ إنّا (أي الأئمة) المقصودون منه تعالى وهذا له معنيان:

الأول: أن الله تعالى إنما أرسل الرسل وأنزل الكتب؛ لكــي يــصل النــاس إلى معرفة الأئمة، التى يترتب عليها معرفة الله تعالى كما سيأتي توضيحه.

وإليه أشير فيا رواه في الكافي في باب التسليم وفضل المسلمين بإسناده عن سدير قال: قلت لأبي جعفر على إلى تركت مواليك مختلفين يتبرأ بعضهم من بعض قال: فقال: وما أنت وذاك إنما كلّف الناس ثلاثة: معرفة الأثمة والتسليم لهم فيا ورد عليهم والرد إليهم فيا اختلفوا فيه؟

فعلم من هذا الخبر أن التكليف إنما هو بمعرفتهم، بل دلت الأحاديث على أن العبادة بعناوينها إنما شرعت للوصول إلى معرفتهم.

فني مقدمة تفسير البرهان روى الشيخ عن داود بن كــثير قــال: «قــال أبــو عبدالله ﷺ: يا داود: نحن الصلوة في كتاب الله، ونحن الزكوة، ونحن الصيام، ونحــن الحجّ، ونحن الشهر الحرام، ونحن البلد الحرام، ونحن كعبة الله، ونحن قبلة الله، ونحن وجد الله ونحن البينات، إلى وجد الله قال تعالى: ﴿ فَا يَنْمَا تُولُوا فَنْمُ وَجِهُ الله ﴾ ونحن الآيات، ونحن البينات، إلى أن قال ﷺ: إن الله خلقنا فأكرم خلقنا فسمانا في كتابه وكنى عن أسمائنا بأحسس الأسماء وأحمّا إليه».

وفيه عن الاختصاص عن جابر الجعني قال: قال أبو جعفر ﷺ: لم سمي يموم الجمعة يوم الجمعة؟ قال: فلست تخبرني جعلت فداك، قال: أفلا أخبرك بتأويله الأعظم؟ قال: قلت: بلى، إلى أن قال ﷺ ثم قال: يا أيها الذين آمنوا إذا نودي للصلوة من يوم الجمعة أي يومكم هذا الذي جمعكم فيه، والصلوة أمير المؤمنين يعني بالصلوة أمير المؤمنين إلى أن قال: ثم قال تعالى: ﴿فَإِذَا قَضِيت الصلوة﴾ إذا توقى على ﴿فَانتُسُروا في الأرض﴾ يعني بالأرض الأوصياء الحديث.

وفي رواية سلمان عَن على الله أنه قال: قال الله عزوجل: ﴿واستعينوا بـالصبر والصلوة وإنها لكبيرة إلّا على الخـاشعين﴾ فالصبر رسول الله ﷺ والصلوة إقامة ولايتي.

وفي التفسير أيضاً عن الصادق ﷺ في قوله تعالى: ﴿حافظوا على الصلوات والصلوة الوسطى وقوموا لله عَلَيْ وأمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين ﷺ والوسطى أمير المؤمنين وقوموا لله قانتين أي طائعين للأئمة ﷺ

فيعلم منه أن حقيقة تلك العناوين ذواتهم المقدسة، والوجه فيه ما ذكره بعض الأعلام (١) من أنه: لما كانت الصلوة كاملة في علي ﷺ ولم يصدر كاملها إلّا منه ﷺ وقد ظهر عليه وعليهم آثارها فكأنه ﷺ وهم ﷺ

١ ـ وهو استاد صاحب مقدمة تفسير البرهان ص٢١٧.

في شرح الزيارة الجامعة......

صاروا عينها.. الخ.

أقول: وذلك لأن حقيقة الصلوة هو التوجه التام والفناء في المعبود بالحق، وهذا لم يكن إلا فيهم عليه وقد نقلوا آثار فنائهم عن أنفسهم وفي معبودهم حال الصلوة في كتب الأحاديث من تلك الغشية والهزة والغفلة عن غير الحق حتى عن بدنهم عليه .

وله وجه آخر ذكر في الحكي عن البصائر عن الصادق ﷺ حين سئل ﷺ عن أُمور فأجابه ﷺ وكان فيا سأله أن سأله أنهم يقولون: إن الصلوة ونحوها هو رجل، وإن الحرمات كالخمر والمعاصي هو رجل، فأجاب ﷺ مفصلاً فإنه علىٰ تقدير هو كلام فاسد وعلىٰ تقدير هو كلام صحيح.

إلىٰ أن قال ﷺ: «ثم إني أخبرك أن الدين وأصل الدين هو رجل، وذلك الرجل هو اليقين والايمان وهو إمام أمته أو أهل زمانه، فمن عرفه عرف الله ودينه، ومَـن أنكره أنكر الله ودينه، ومَن جهله جهل الله ودينه، ولا يعرف الله ودينه وحــدوده وشرايعه بغير ذلك الإمام فذلك معنيٰ أن معرفة الرجال دين الله.. إلىٰ أن قال ﷺ: وأخبرك أني لو قلت: إن الصلوة والزكوة وصوم شهـر رمضان والحـج والعـمرة، والمسجد الحرام والبيت الحرام والمشعر الحرام، والطهور والاغتسال من الجنابة وكلُّ فريضة كان ذلك هو النبيِّ، الذي جاء به من عند ربِّه لصدقت؛ لأن ذلك كلُّه إنما يعرف ذلك بالنبي، ولولا معرفة ذلك النبي والإيمان به والتسليم ما عرف ذلك، فهذا كلّه ذلك النبي وأصله وهو فرعه، وهـو دعـاني إليـه ودلني عـليه وعـرّفنيه وأمرني به، وواجب عليّ له الطاعة فيما أمرني به ولا يسعني جهله، وكيف يسعني جهل من هو فيما ببني وبين الله، وكيف لا يكون ذلك معرفة الرجل وإنما هو الرجل، وإنما هو الذي جاء به عن الله وإنما أنكر الدين من أنكره.. إلى أن قــال ﷺ: إن الله تبارك وتعالى إنما أحبّ أن يعرف بالرجال، وأن يطاع بطاعتهم، فـجعلهم سبيله ووجهه الذي يؤتيٰ منه، لا يقبل الله من العباد غير ذلك لا يسأل عما يـفعل وهــم

يُسألون، فقال فيها أوجب من محبته لذلك الرجل ﴿من يطع الرسول فقد أطاع الله ﴾ الآية. فمن قال لك: إن هذه الفريضة كلّها إنما هي رجل، وهو يعرف حدَّ ما يتكلم به فقد صدق. ومن قال: على الصفة التي ذكرت أنت بغير الطاعة، فلا يعني التمسك بالأصل بترك الفروع، كما لا تغني شهادة لا إله إلّا الله بترك شهادة أن محمداً رسول الله». الحديث.

فبين ﷺ أن القول: إن الدين هو معرفة الرجال، فإذا حصلت لا تجب الأعمال بعد فهو باطل كما مثله ﷺ. وأما إذاكان بالنحو الذي ذكره ﷺ فهو حق.

وحاصل ما ذكره: أنه لا بد من معرفة الرجال، وأنه المقصود من الشرع، ولابد من العمل كها عملوا فإنهم هي حقيقة العمل والعبادة، فعرفتهم والعمل بما أمروا يوجب الوصول إلى معرفة الله كها ذكر في متن الحديث، فلا العمل بدون المعرفة يغنى العامل، ولا المعرفة بدون المعرفة يغنى العامل، ولا المعرفة بدون العمل يكون ديناً وطاعة لله تعالى .

والحاصل أن معرفتهم هو الأصل المقصود من الشرع، ولابد من العمل؛ لأنه به يتوصل إلى ذلك، بل لا تكون درجة لأحد حتى النبيين في نبوّتهم إلّا على حددٌ معرفتهم والإقرار بها.

فني بصائر الدرجات في باب آخر في الولاية . للأئمة ﷺ بإسناده عن عبدالأعلىٰ قال: قال أبو عبدالله ﷺ: ما نبيّ نبئ قط إلّا بمعرفة حقّنا وبفضلنا عمن سوانا.

وفي كتاب اللوامع النورانية (١) للسيد هاشم البحراني (رضوان الله عليه) بإسناده عن عهار الساباطي قال: سألت أبا عبدالله على عن قول الله عزوجل: ﴿ أَفَمَن اتبع رضوان الله كمن باء بسخطٍ من الله ومأواه جهنم وبئس المصير \* هم درجات عند الله ﴾ فقال: «الذين اتبعوا رضوان الله هم الأثمة على وهم والله يا عهار درجات للمؤمنين وبولايتهم ومعرفتهم إيانا، يضاعف الله لهم أعها م ويرفع لهم الدرجات العلى ».

١ ـ اللوامع النورانية ص٦٦.

وفيه بإسناده عن عهار بن مروان قال: سألت أبا عبدالله على الحديث بنحو ما مرّ مع زيادة.

وفي بصائر الدرجات (١٠ بإسناده عن حذيفة بن أسيد الغفّار قال: قال رسول الله ﷺ: «ما تكاملت النبوة لنبي في الأظلة حتى عرضت عليه ولايتي وولاية أهل بيتي ومثّلوا له، فأمروا بطاعتهم وولايتهم» فدل قوله ﷺ على أن مقام النبوة لم يكل في نبي إلّا بعد الإقرار بولايتهم وإطاعتهم.

وأما المعنى الثاني لقوله على: «فنحن معانيه وبيانه» أنه قد تقدم قـول الأمـير والصادق عليه: «والله نحن الأسهاء الحسني» وعـلمت مـعني كـونهم أسهاء الله هـو كونهم صفاته تعالى.

فني توحيد الصدوق ومعاني الأخبار بإسناده عن ابن سنان قال: سألت أبا الحسن الرضا علله عن الاسم ما هو؟ فقال علله: «(فهو) صفة لموصوف».

فحينئذ قوله الله: «فنحن معانيه»، أي معاني الله وهو أي الله اسم للذات المستجمع لجميع الصفات الجلالية والجالية فعنى الله تلك الأسهاء ومعنى الأسهاء هو الصفات، وعلمت فيا تقدم أنهم صفاته تعالى المخلوقة المحدثة، التي بها يعرف الله تعالى.

فني توحيد الصدوق بإسناده عن أبي عبدالله على قال: «إن الله تبارك وتعالى خلق أسماً بالحروف، وهو عزوجل بالحروف غير منعوت، وباللفظ غير منطق إلى أن قال على: فأظهر منها ثلاثة أسهاء لفاقة الخلق إليها، وحجب واحداً منها وهو الاسم المكنون المخزون بهذه الأسهاء الثلاثة، التي أظهرت، فالظاهر هو الله تبارك وتعالى» الحديث، وسيأتى تمامه في الشرح.

فقوله ﷺ: فالظاهر هُو الله تبارك وتعالىٰ بعد قوله: المخزون بهذه الأسهاء الثلاثة التي أظهرت، يستفاد منه أن الله هو الاسم الجامع الظاهر، وظهوره عـبارة عـن

١ ـ في الجزء الثاني منه باب ما خصّ الله به الأثمة من آل محمد من ولاية الأنبياء لهم في الميثاق.

ظهور تلك الأسماء الثلاثة، التي أُظهرت فهي ظاهرة بالله وذكر بعده: «أن لتلك الأسماء الثلاثة أركاناً، ولكل ركن ثلاثين اسماً» إلى آخر ما ذكر في الحديث، فعلم أن تلك الأسماء بأجمعها هو المعبر عنها بالله فالمعنى لله هو تلك الأسماء بأجمعها وهي معانيه، وحيث علمت أن حقيقة تلك الأسماء هم الأئمة بي فينتج أنهم بي المعاني لله، ولما ذكرنا شرح يطول بيانه هنا فالأحسن أن نكله إلى محلّد.

فحاصل ما ذكرنا هو أنهم على مظاهر علمه الذي وسع السموات والأرض، وحكمه على كلّ الخلق، ونعمه على جميع الخيلائق، وخيره الذي منَّ به على الخلائق، وجنبه الذي لا يضام من التجأ إليه، وذمامه الذي لا يطاول ولا يحاول، ودرعه الحصينة، وحصنه المنيعة، ورحمته الواسعة، وقدرته الجامعة، وأياديه الجميلة، وعطاياه الجزيلة، ومواهبه العظيمة، ويده العالية، وعضده القوية، ولسانه الناطق وأُذنه السميعة، وحقّه الواجب على كلّ أحد، وما أشبه هذه الأسماء المذكورة في أسمائه تعالى!.

وقد علمت أن هذه المعاني صفات له تعالى لابد من معرفتها، وهي معاني الله تعالى قاعمة به تعالى، فهي بالنسبة إلى ذاته تعالى ليست شيئاً موجودة بنفسها فلا تحقق لها إلا بالذات، وإنما يعتبر لها حقيقة، ويفرض لها تذوتاً بلحاظ آثارها وأعراضها.

وبعبارة أُخرى: هي بالنسبة إلى الله تعالى أسهاء ومعان له تعالى بنحو تقدم شرحه، وبالنسبة إلى آثارها في عالم الوجود أسهاء أعيان وذوات قائمة على آثارها وأعراضها بما قبلت من امداداتها، ولا نعني بالذات والعين إلاّ عينيتها و تذوتها بنحو يلاحظ باعتبار الآثار لا باعتبار ذاته تعالى، فهم في مقام حقائق الأسهاء الإلهية بأسرها واجدون، لاعلى المقامات التي هي موضع الرسالة، لأن تملك الحقائق والأسهاء المشروحة في الجملة مطارح الإرسالات الإلهية أعني مواد الحياة الوجودية في عالم الخلق من الماء الالهي النازل من سهاء الذات إلى أرض الولاية

الكائنة فيهم، والنفس الرحماني الثانوي في إيجاد الشرعيات الوجودية.

وهذا هو الدلالات الأولى الإلهية وهو حقيقة ﴿ن والقلم وما يسطرون﴾ والماء الذي جعل منه كلّ شيء حيّ والكتاب الأول وحقيقة ﴿مفاتح الغيب لا يعلمها إلّا هو ويعلم ما في البرّ والبحر وما تسقط من ورقة إلّا يعلمها ولا حبة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلّا في كتاب مبين﴾ وهو أرض الجرز والزيت الذي يكاد يضيء ولو لم تمسسه نار، وسيأتي إن شاء الله بيان هذه في مطاوي الشرح، فافهم واغتنم وخذ واعمل.

وأما المقام الثالث أي الأبواب فنقول وعليه التوكل: مقام الأبواب هو المقام المشار إليه أيضاً في قوله يهجز: «والباب المبتلئ به الناس» وسيأتي شرحه وهو أيضاً المشار إليه بقوله على الحديث المنقول في البصائر: «وباطن الظاهر» حيث إن المراد (والله العالم) من الظاهر هو مقام الإمام والإمامة كما سيجيء وباطن هذا هو مقام الأبواب سرّ لا يفيد إلّا سرّ في غيبه أعني حمولة الرب.

فحقيقة حمولة الرب المشار إليها سرّ لهذا السرّ الذي هو باطن الظاهر، وهـذا السرّ يستفيد من ذلك السر وهو يفيده وبمده.

وحاصله أنه تقدم بيان كونهم الأسهاء الحسني له تعالى، بما لها من المعنى السعي الشامل لجميع الموجودات بنحو تقدم تفصيله.

فالأسهاء لها سعة في حدّ نفسها، وقد وسعت أركان كلّ شيء، فكلّ شيء من التكوين والتشريع والتكيل للنواقص لا محالة يكون مستمداً من حقائق تلك الأسهاء، ولابد من جهة تكون واسطة بين حقيقة تلك الأسهاء بما لها من السعة وبين تلك الموجودات الخارجية الكائنة في صراط الكمال كلّ على حسبه.

فتلك الجهة هي المعبر عنها بالباب الثابت لهم الله فهم الله من هذه الجهة في حدّ المشترك بين تلك الحقائق الأسهائية وبين الموجودات الخارجية مطلقاً.

وهذا المقام أي كونهم أبواباً من شؤون ولايتهم التكوينية والتشريعية كها لا يخنى، وهي مقام السفارة الالهية والترجمان الإلهي في مقام التشريع، ومقام الإفاضة من عالم الإطلاق الأسمى إلى عالم الموجودات الخارجي التكويني في مقام التكوين. وإليه يشير قوله على في الزيارة المطلقة للحسين على المذكورة بسند صحيح في كامل الزيارات: «إرادة الرب في مقادير أموره، تهبط إليكم، وتصدر من بيوتكم».

فإن قوله: تصدر من بيوتكم إشارة إلىٰ مقام الأبواب كما لا يخفىٰ كما أن قوله: تهبط إليكم، إشارة إلىٰ مقام المعاني كما تقدم.

وبعبارة أخرى: هم باب الله إلى الخلق، فإن القوابل المهيئة، والماهيات الامكانيه تكون حياتها في جميع ما لها من ربها، وتقبّلها لتلك الفيوضات إنما هي بواسطتهم، حيث إنهم أبواب تلك، فهم باب الخلق من الله إليهم ولهم إليه تعالى، أي فكما أنهم أبواب نزول الرحمة العامة، إلى القوابل كذلك هم الأبواب لصعود القوابل الكاملة إلى مقام القرب منه تعالى.

ولذا أمر الله تعالى الخلق بطاعتهم وامتثال أوامرهم قبل العمل، فبعد امتثالهم وإطاعتهم لما أمروا قبل الله أعيالهم لهذه الجهة والواسطة، ومن حيث إنهم توجهوا إليه تعالى بهم فرفع الله أعيالهم. كما سيجيء بيانه أزيد من هذا في شرح قوله على «من أراد الله بدأ بكم، ومن وحده قبل عنكم، ومن قصده توجه بكم» وإليه أيضاً يشير ما ورد في تفسير قوله تعالى: ﴿إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه من أن المراد بالكلم الطيب والعمل الصالح هو الولاية لهم علي كما سيجيء إن شاء الله بيانه، وهم الأبواب له تعالى أيضاً بواسطة أنهم حفظة شريعة الرب، وترجمان لمن دونهم لتلك الامدادات الإلهية الأسمائية الملقاة إليهم عليه منه تعالى والحمد لله ربّ العالمين.

وأما المقام الرابع أي مقام الإمام والإمامة فنقول وعليه التوكل: إن الأئمة الاثني عشر المنك لهم مقام الإمامة أي التقدم والترفع على كلّ أحد وكلّ موجود،

بحيث لا يقاس بهم الناس ولا أحد من الملائكة حتى المقربون.

وسيجيء عن أمير المؤمنين الله من قوله: «ظاهري الإمامة، وباطني غيب لا يدرك» أي أن كلّ ما ظهر متّي فهو إمام بحيث لا يساويه في ذلك الموضوع أحد، كها سيجيء بيانه في شرح قوله الله: «آتاكم الله ما لم يؤتِ أحداً من العالمين».

والحاصل أنه لما كان الإمام على بحسب الباطن والروحية فإن جميع المعارف والأحكام وحقائق الأسهاء الحسنى قائمة بنفسه الشريفة، فالإمام حافظ الدين في حكم وعلم وفهم وذكر وفكر وحقائق ومعارف، وحقيقة الولاية الإلهية فلا محالة تكون في الخلق حتى الملائكة إماماً فوق كلّ أحد، فهو بهذا المعنى موضع الرسالة، أي انتقل جميع حقائق الرسالة إليه كها علمت فيا سبق.

وقد تقدم حديث مفضل بن عمر عن أبي عبدالله على في بيان ما للإمام بعد رسول الله على في أبي طالب) مثل رسول الله على في جميع الأمور ما عدا الرسالة.

فغي الكافي بإسناده عن ربعي قال: قال علي بن الحسين ﷺ: ما ينقم الناس منا فنحن والله شجرة النبوة وبيت الرحمة ومعدن العلم ومختلف الملائكة؟

وفيه بإسناده عن السكوني عن جعفر بن محمد عن أبيه ﷺ قال: قــال أمــير المؤمنين ﷺ: إنا أهل البيت شجرة النبوة وموضع الرسالة ومختلف الملائكة وبيت الرحمة ومعدن العلم.

وتقدم مثله مع زيادة حديث خثيمة عن أبي عبدالله ﷺ.

وتقدم أيضاً حديث الرمانتين الدال على أن أمير المؤمنين ﷺ شريك مع رسول الله ﷺ في العلم دون النبوة.

وفي الكافي بإسناده عن جماعة سمعوا أبا عبدالله على يقول: إني لأعلم ما في السموات وما في الأرض وما في الجنة، وأعلم ما في النار، وأعلم ماكان وما يكون، قال: ثم مكث هنيئة فرأى أن ذلك كبر على من سمعه منه، فقال: علمت ذلك من

كتاب الله تعالىٰ إن الله تعالىٰ يقول: ﴿ فِيهِ تَبِيانَ كُلُّ شَيءٍ﴾.

وروي عن الحسن بن سليان الحلبي عن كتاب تأويل ما نزل من القرآن، وأبي عبدالله محمد بن العباس بن مروان بسنده إلى عمران بن ميثم بن عباية حدثه: أنه كان عند أمير المؤمنين المؤخذ أنه خامس خمسة هو أصغرهم يومئذ نسمع أمير المؤمنين المؤخذ أنه ختم ألف نبي، وأني ختمت ألف وصي، وأني كلفت ما لم يكلفوا، وأني لأعلم ألف كلمة ما يعلمها غيري وغير محمد المنه ما منها كلمة إلا مفتاح ألف باب بعد ما تعلمون منها كلمة واحدة غير أنكم تقرأون منها آية واحدة في القرآن: ﴿وإذا وقع القول عليهم أخرجنا لهم دابة من الأرض تكلمهم أن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون وا قدرون بها.

قال على ﷺ: «وكنت إذا دخلت عليه بعض منازله، أخلاني وأقام عني نساءَه فلا يبقى عندي غيره، وإذا أتاني للخلوة معي في منزلي، لم يقم عني فاطمة (سلام الله عليها) ولا أحداً من بني، وكنت إذا سألته أجابني، وإذا سكت عنه وفنت مسائلي إبتدأني. فما نزلت على رسول الله ﷺ آية من القرآن إلا أقرأنيها، وأسلاها علي فكتبتها بخطي، وعلمني تأويلها وتنفسيرها، وناسخها ومنسوخها ومحكها ومتشابهها، وخاصها وعامها، ودعا الله أن يعطيني فهمها وحفظها، فما نسيت آية من كتاب الله تعالى، ولا علماً أملاًه على وكتبته منذ دعا الله لي بما دعا.

وما ترك شيئاً علمه الله من حلال ولا حرام، ولا أمر ولا نهي كان أو يكون، ولا كتاب منزل على أحد قبله من طاعة أو معصية إلا علمنيه، وحفظته فلم أنس حرفاً واحداً، ثم وضع يده على صدري ودعا الله لي أن يم للأ قبلي علماً وفهماً وحكماً ونوراً». الحديث.

وهكذا غيرها من الأحاديث الدالة على أن العلم المنزل بأجمعه عندهم، وسيأتي في طي الشرح إن شاء الله ما يوضح هذا، والحمد لله ربّ العالمين. في شرح الزيارة الجامعة........

قوله على ومختلف الملائكة.

أيِّ محلِّ ترددهم أي ذهابهم وإيابهم اليهم ﷺ بمعنى أن نزول الملائكة إلى الأرض إنما هو ابتداء إليهم ﷺ ورجوعهم إلى السهاء منهم من عندهم.

أقول: الكلام هنا يقع في مقامين:

المقام الأول: في بيان الوجه والعلة لاختلاف الملائكة إليهم.

والمقام الثاني: في بيان أنحاء نزول الملائكة.

أما الأول: فنقول وعليه التوكل: لا ريب في أن جميع المـوجودات الأرضية والسهاوية مخلوقون من أشعة أنوار وجودهم حتى الملائكة، فوجود الكـلّ فـرع وجود الأصل، ولا شك في أن الفرع يتخذ وظائفه من الأصل، ومرجعه في جمـيع شؤونه إليه، حيث إن قوام وجوده به فلا محالة يرتبط في حالاته بأصله.

فالأئمة هي مبدأ انبعاث الملائكة بأقسامها المدبّرات للأمور السهاوية والأرضية بأنحائها.

توضيحه أنه لا ريب في اختلاف جهات قوابل الملائكة، واستمداداتهم منهم ﷺ في بدء خلقهم من أنوارهم ﷺ وأيسطاً الملائكة مختلفون في تلقيهم الكالات بأنحاء الاستمدادات المتنوعة من المعارف وساير العلوم، ومن أنحاء التحملات لتلك العلوم والقوى للتأدية إلى من شاء الله وإلى ما شاء الله من أنواع الحلق.

إذ من المعلوم أن الملائكة في تلقي تلك الأمور مختلفون في الجهات والأفعال والمفعولات اختلافاً كبيراً عدد ذرّات الموجودات، فكلّ ملك يتحمل بحسب قابليته وما يناسبه، وما هو جنسه أو نوعه أو شخصه \_ كلَّ ذلك الاختلاف.

والتباين والتمايز إغا هو منحصر علمها في جهتهم بي وهم معلمو الملائكة في ذلك، ولذلك يكون اختلاف الملائكة بهذه الجهة والعلة إليهم بيك.

وتدل أحاديث كثيرة على أن الملائكة منبعثون من أنوارهم في عالم الأرواح

والأنوار: منها ما رواه المجلسي الله في البحار من كتاب رياض الجنان عن أنس بن مالك قال: بينا رسول الله على صلّوة الفجر، ثم استوى في محراب كالبدر في تمامه فقلنا: يا رسول الله إن رأيت تفسر لنا هذه الآية قوله تعالى: ﴿أُولئك الذين أنعم الله عليهم من النبين والصديقين والشهداء والصالحين ﴾.

فقال رسول الله ﷺ: أما النبيون فأنا، وأما الصديقون فعلي بن أبي طالب، وأما. الشهداء فعتي حمزة، وأما الصالحون فابنتي فاطمة وولداها الحسن والحسين. فنهض العباس من زاوية المسجد إلى بين يديه ﷺ وقال: يا رسول الله ألستُ أنا وأنت وعلي وفاطمة والحسن والحسين من ينبوع واحد؟ قال ﷺ: وما وراء ذلك يا عهاه؟ قال: لأنك لم تذكر في حين ذكرتهم، ولم تشرفني حين شرفتهم.

فقال رسول الله ﷺ: «أما قولك أنا وأنت وعلي وفاطمة والحسن والحسين من ينبوع واحد فصدقت، ولكن خلقنا الله نحن حيث لا سهاء مبنية، ولا أرض مدحية، ولا عرض ولا جنة ولا نار، كنا نسبحه حين لا تسبيح، ونقدسه حين لا تقديس، فلها أراد الله بدء الصنعة فتق نوري، فخلق منه العرش، فنور العرش من نوري، ونوري من نور الله، وأنا أفضل من العرش،

ثم فتق نور ابن أبي طالب، فخلق منه الملائكة، فنور الملائكة من نور ابن أبي طالب، ونور ابن أبي طالب، ونور ابن أبي طالب أفسل من نـور الله؛ ونور ابن أبي طالب أفسل من نـور الملائكة.

وفتق نور ابنتي فاطمة، فخلق منه السموات والأرض، فنور السموات والأرض من نور الله، وفاطمة أفضل من السموات والأرض. السموات والأرض.

ثم فتق نور الحسن فخلق منه الشمس والقمر، فنور الشمس والقمر من نور الحسن، ونور الحسن من نور الله، والحسن أفضل من الشمس والقمر.

ثم فتق نور الحسين فخلق منه الجنة والحور العين، فنور الجنة والحور العين من

نور الحسين، ونور الحسين من نور الله، والحسين أفضل من الجنة والحور العين.

ثم إن الله خلق الظلمة بالقدرة، فأرسلها في سحائب البصر، فقالت الملائكة: سبوح قدوس، ربنا مذعرفنا هذه الأشباح ما رأينا سوءاً، فبحرمتهم إلا كشفت ما نزل بنا، فهنالك خلق الله تعالى قناديل الرحمة، وعلقها على سرادق العرش، فقالت: إلهنا لمن هذه الفضيلة وهذه الأنوار؟ فقال: هذا نور أُمتي فاطمة الزهراء، فلذلك سميت أمتي الزهراء؛ لأن السموات والأرضين بنورها ظهرت، وهي ابنة نبي وزوجة وصي وحجتي على خلقي، أشهدكم يا ملائكتي أني قد جعلت ثواب تسبيحكم وتقديسكم لهذه المرأة وشيعتها إلى يوم القيمة».

فعند ذلك نهض العباس إلى علي بن أبي طالب وقبّل ما بين عينيه، وقال: يــا علي لقد جعلك الله حجة بالغة على العباد إلى يوم القيْمة.

فعلم من قوله ﷺ: ثم فتق نور ابن أبي طالب فخلق منه الملائكة.. الخ أن مبدأ انبعاث الملائكة، الذين هم حملة العرش وقوام العرش بهم، بما لهم من الأصناف الكائنة في السموات والأرضين، والمربية لأمور قد وكّلوا بها، فنجميع الملائكة بأقسامها منبعثة مخلوقة من نور على بن أبي طالب على الله المها .

وهذا يقتضي أن شؤونهم بأجمعها منقبسة ومنشعبة مـن نــور عــلي بــن أبي طالب ﷺ فلهم ارتباط تكويني مع نوره ﷺ نحو ارتباط الفرع بالأصل.

ونحو هذا الحديث أحاديث أخر مثله في هذا المعنىٰ، وستأتي الاشارة إليها في طى المباحث الآتية إن شاء الله.

> أما المقام الثاني: في بيان أقسام نزول الملائكة وهي كثيرة: منها أنهم ينزلون إليهم لعرض أعيال العباد.

فني بصائر الدرجات أحاديث كثيرة قريبة المضمون، دلّت على عرض الأعمال عليهم على في عبدالله) الأعمال عليهم على فنها: بإسناده عن حفص بن البختري عنه (أي عن أبي عبدالله) قال: «تعرض الأعمال يوم الخميس على رسول الله على وعلى الأئمة عليها» ومن

المعلوم أنما يعرضها عليهم الملائكة الحفظة.

رومن أقسام النزول أنهم يدخلون بيوتهم ويطأوون بسطهم ويخدمونهم هيك. فعن الكافي بإسناده عن مسمع قال: كنت لا أزيد على أكلة بالليل والنهار،

فعن الكافي بإسناده عن مسمع قال: كنت لا أزيد على أكلة بالليل والنهار، فربما استأذنت على أبي عبدالله على وأجد المائدة قد رفعت لعلي لا أراها بين يديه، فإذا دخلت دعا بها فأصيب معه من الطعام ولا أتأذّى بذلك، وإذا عقبت بالطعام عند غيره لم أقدر على أن أقرّ، ولم أنم من النفخة، فشكوت ذلك إليه، وأخبرته بأني إذا أكلت عنده لم أتأذ به.

فقال: يا أبا سيّار إنك تأكل طعام قوم صالحين، تـصافحهم المـلائكة عـلىٰ فرشهم، قال: قلت: ويظهرون لكم؟ قال: ومسح يده علىٰ بعض صبيانه فقال: إنهم ألطف بصبياننا منا بهم.

وعن الرضا ﷺ أنا سيد من خلق الله على قال: قال رسول الله ﷺ: أنا سيد من خلق الله عزوجل، وأنا خير من جبرئيل وميكائيل وإسرافيل، وحملة العرش، وجميع ملائكة الله المقربين، وأنبياء الله المرسلين. وأنا صاحب الشفاعة والحوض الشريف. وأنا وعلي أبوا هذه الأمة، من عرفنا فقد عرف الله، ومن أنكرنا فقد أنكر الله. ومن على على سبطا نبيّ سيدا شباب أهل الجنة الحسن والحسين، ومن ولد الحسين أمّة تسعة طاعتهم طاعتي، ومعصيتهم معصيتي، وتاسعهم قاممهم ومهديّهم، وإن الملائكة لخدامنا وخدام محبينا، الحديث.

## يومنها: نزولهم عليهم في ليالي القدر وهي كثيرة.

منها: مَا فَي بَصَائر الدرجات: حدثنا أحمد بن محمد، عن الحسن بن العباس بن الجريش قال: عرضت هذا الكتاب على أبي جعفر ﷺ فأقرّ به قال: قال أبو عبدالله ﷺ: قال علي ﷺ في صبح أول ليلة القدر التي كانت بعد رسول الله ﷺ: سلوني، فوالله لأخبر تكم بما يكون إلى ثلاثمائة وستين يوماً من الذّر فما دونها فما

١ ـ نقلته عن الأنوار اللامعة للسيد عبدالله الشبر عد.

فوقها، ثم لأخبر تكم بشيء من ذلك، لا بتكلّف ولا برأي ولا بادعاء في علم إلّا من علم الله وتعليمه، والله لا يسألني أهل التوراة ولا أهل الانجيل، ولا أهل الزبور ولا أهل الفرقان إلّا فرقت بين كلّ أهل كتاب بحكم ما في كتابهم.

قال: قلت لأبي عبدالله الله أرأيت ما تعلمونه في ليلة القدر، هل تمضي تلك السنة وبق منه شيء لم تتكلموا به؟ قال: لا، والذي نفسي بيده لو أنه فيا علمنا في تلك الليلة أن أنصتوا لأعدائكم لنصتنا فالنصت أشد من الكلام.

وهناك أحاديث كثيرة في تفسير قوله تعالى: ﴿ نَنزُلُ الملائكة والروح﴾ الآية، دلّت على نزول الملائكة والروح عليهم في تلك الليلة، فراجع.

﴿ ومنها: نزول الملائكة لزيارة قبورهم.

فني كامل الزيارات بإسناده عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي عبدالله على قال: إن الله وكل بقبر الحسين على أربعة آلاف ملك شعث غبر، يبكونه من طلوع الفجر إلى زوال الشمس، فإذا زالت الشمر، هبط أربعة آلاف، وصعد أربعة آلاف ملك، فلم يزل يبكونه حتى يطلع الفجر، الحديث، ومثله فيه كثير (١٠).

وفيه أيضاً بإسناده عن داود الرقي قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: ما خلق الله خلقاً أكثر من الملائكة، وإنه ينزل من السهاء كلّ مساء سبعون ألف ملك، يطوفون بالببت الحرام ليلتهم، حتى إذا طلع الفجر انصر فوا إلى قبر النبي على فيسلمون عليه، ثم يأتون قبر الحسين علىه، ثم يأتون قبر الحسين على فيسلمون عليه، ثم يأتون قبر الحسين المحافظة فيسلمون عليه، ثم تنزل ملائكة النهار فيسلمون ألف ملك، فذكر أنهم يعملون كملائكة الليل، ثم يعرجون إلى الساء قبل أن تطبع الشمس. ثم تعرجون إلى الساء قبل أن تعيب الشمس.

﴿ ومنها أن الملائكة تنزل عليهم وتحدثهم بالعلوم.

فني بصائر الدرجات بإسناده عن زرارة قال: أرسل أبو جعفر ﷺ الى زرارة:

١ - كامل الزيارات باب٢٧ ص٨٣.

أعلم الحكم بن عيينة أن أوصياء علي محدّثون.

وفيه بإسناده عن صفوان بن يحيىٰ قال: سمعت أبـا الحــــن ﷺ يــقول:كــان جعفرﷺ يقول: لولا إنا نزداد لأنفدنا.

وفيه بإسناده عن حمران بن أعين قال: قلت لأبي عبدالله على: جعلت فداك بلغني أن الله تبارك وتعالى قد ناجا علياً، قال: أجل قد كان بينهها مناجات بالطائف نزل بينها جبرئيل.

وفيه بإسناده عن جابر بن عبدالله قال: لماكان يــوم الطــائف نــاجا رســول الله عَلَيْهُ، فقال عَلَيْهُ: ما أنا أُناجي بل الله ناجاه. ناجاه.

وفيه بإسناده عن علي بن أعين، عن أبي عبدالله الله قال: قال رسول الله على الأهل الطائف: لأبعثن إليكم رجلاً كنفسي يفتح الله به الخيبر، سيفه سوطه، فيشرف الناس، فلها أصبح ودعا علياً على فقال: إذهب بالطائف، ثم أمر الله النبي أن يرحل إليها بعد أن رحل علي على فلها صار إليها، كان علي على رأس الجبل، فقال رسول الله على: أثبت، فسمعناه مثل صرير الزجل فقال: يا رسول الله ما هذا؟ قال: إن الله يناجى علياً على.

ومنها: أنهم ينزلون إليهم لتعلم العلوم منهم ﷺ كها كانوا ﷺ معلميهم في عالم الأرواح.

فعن حبيب بن مظاهر ﷺ أنه قال للحسين بن علي بن أبي طالب ﷺ: أي شيء كنتم قبل أن يخلق الله تعالىٰ آدم ﷺ؛ قال ﷺ: كنّا أشباح نور، ندور حول عرش الرحمن، فنعلم الملائكة التسبيح والتهليل والتحميد.

فعلم أن الملائكة علمت المعارف وكيفية التسبيح منهم ﷺ.

روى الصدوق بأسانيده عن عبدالسلام بن الصالح الهروي، عن علي بن موسى الرضا ﷺ، عن أبيه عن آبائه، عن على بن أبي طالب ﷺ قال: قال رسول الله على الله على الله خلقاً أفضل مني ولا أكرم عليه مني، قال على الله فقلت: يا رسول الله أفأنت أفضل أو جبرئيل؟ فقال على إن الله تبارك وتعالى فضل أنبيائه المرسلين على ملائكته المقربين، وفضّلني على جميع النبيين والمرسلين، والفضل بعدي لك يا علي وللأئمة من بعدك، وإن الملائكة لخدّامنا وخدّام مجبينا يا علي الذين يحملون العرش ومن حوله يسبحون بحمد ربهم، ويستغفرون للذين آمنوا بولايتنا.

يا علي لولا نحن ما خلق الله آدم ولا حوّاء، ولا الجنة ولا النار، ولا السهاء ولا الأرض، فكيف لا نكون أفضل من الملائكة، وقد سبقناهم إلى معرفة ربنا وتسبيحه وتهليله وتقديسه وتمجيده؛ لأنّ أول ما خلق الله عزوجل خلق أرواحنا فأنطقنا بتوحيده وتحميده، ثم خلق الملائكة، فلمّ الهاهدوا أرواحنا نوراً واحداً استعظموا أمرنا فسبحنا لتعلم الملائكة أنا خلق مخلوقون، وأنه منزّه عن صفاتنا، فسبحت الملائكة بتسبيحنا ونزهته عن صفاتنا، فلم الهاهدوا عظيم شأننا هللنا لتعلم الملائكة أن لا إله إلّا الله وأنّا عبيد ولسنا بآلهة يجب أن نعبد معه أو دونه فقالوا: لا إله إلّا الله وأنّا عبيد ولسنا بآلهة يجب أن نعبد معه أو دونه فقالوا: لا إله إلّا الله .

فلما شاهدواكبرَ محلّناكبرّنا لتعلم الملائكة أن الله أكبر من أن ينال عظيم المحل إلّا به.

فلما شاهدوا ما جعله الله لنا من العز والقوة قلنا: لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، لتعلم الملائكة أن لا حول ولا قوة إلا بالله، فلما شاهدوا ما أنعم الله به علينا، وأوجبه لنا من فرض الطاعة قلنا: الحمد لله لتعلم الملائكة ما يحق لله تعالى ذكره علينا من الحمد على نعمه فقالت الملائكة: الحمد لله، فبنا إهتدوا إلى معرفة توحيد الله وتسبيحه وتهليله وتحميده وتحجيده.

ثم إن الله تبارك وتعالى خلق آدم فأودعنا صلبه، وأمر الملائكة بالسجود له تعظيماً لنا وإكراماً، وكان سجودهم لله عزوجل عبودية ولآدم ﷺ إكراماً وطاعة؛

لكوننا في صلبه فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سجدوا لآدم الله كلهم أجمعون؟ الحديث.

فعلم من هذا الحديث أن النبي والأعمة على أفضل من جميع الملائكة، فحينئذ تكون الملائكة حاملين للوحي والالهامات من المبدإ إنما هو من أنوار حقائق آل محمد على فهم المعلمون للخلق أجمع؛ وذلك لأنهم هي أبواب الفيض ومنبع الخير. فهم أبوابه في جميع ذرّات الوحدد في الصدور والورود، وسيحر، عبيانه أوضح

فهم أبوابه في جميع ذرّات الوجود في الصدور والورود، وسيجيء بيانه أوضح من هذا عن قريب. أقول: وسيأتي ما يدل على هذا في الشرح أيضاً.

وفي الحكي عن العلل بإسناده إلى أبي خديجة، عن أبي عبدالله على قال: سمعت أبا عبدالله على منكبه ثم قال: أبا عبدالله على منكبه ثم قال: أسألك عن خصال ثلاث، لا يعرفهن غيرك وغير رجل آخر، فسكت عنه حتى فرغ من طوافه، ثم دخل الحجر فصلى ركعتين وأنا معه، فلها فرغ نادى: أين هذا السائل؟ فجاء وجلس بين يديه فقال له: سل، فسأله عن مسائل، فلها أجيب قال: صدقت ومضى، فقال أبي على: هذا جبرئيل آتاكم يعلمكم معالم دينكم.

أقول: أي يعلمكم ذلك بسؤاله منه ﷺ؛ ليبين بذلك المعالم لغيره أو يعلمكم أنه لابد لكم أن تسألوا منه ﷺ كها سأل.

والحاصل: أن الملائكة تنزل إليهم عليه في جميع الأمور.

فني الكافي بإسناده عن علي بن حمزة عن أبي الحسن على قال: سمعته يقول ما من ملك يهبطه الله في أمر ما إلا بدأ بالإمام فعرض ذلك عليه، وإن مختلف الملائكة من عند الله تبارك وتعالى إلى صاحب هذا الأمر على الله .

وفي الصحيفة في الصلاة على الملائكة قال ﷺ: ورسلك من الملائكة إلى أهل الأرض بمكروه ما ينزل من البلاء ومحبوب الرخاء، الدعاء.

فعلم أنه كما أن جدّهم (صلوات الله عليه وآله) كانت الملائكة تختلف إليه فهو مختلف الملائكة، وأن ذلك المحل الكائن لجدهم هو

الكائن لهم بعده (صلى الله عليهم أجمعين) فهم الحفظة للعلوم والإلهامات الإلهية كما كان جدهم ﷺ كذلك فيحفظون المعارف والعلوم لهداية الخلق.

هذا وقد اشتهر في الأحاديث مجميء الملائكة وجبرئيل عندهم بـصورة الإنسان،كها علمت من مجيئه عند أبي جعفر في حديث أبي خديجة، ومجيئه بصورة دحية الكلبي عند النبي ﷺ كها روته الخاصة والعامة.

وفي المحكي عن ابن أبي عمير، عن عمرو بن جميع، عن أبي عبدالله على قال: كان جبرئيل إذا أتى النبي على قعد بين يديه قعدة العبيد، وكان لا يدخل حتى ستأذنه.

وروى الكليني في الصحيح عن أبي حمزة الثمالي قال: دخلت عملي عملي بمن الحسين فاحتبست في الدار ساعة، ثم دخلت البيت وهو يلتقط شيئاً، وأدخل يده فيا وراء الستر فناوله من كان في البيت.

فقلت: جعلت فداك هذا الذي أراك تلتقطه أي شيء هو؟ فقال: فضلة من زغب الملائكة أي صغار ريشهم نجمعه إذا دخلونا نجمعه سبحاً لأولادنا، فقلت: جعلت فداك وإنهم ليأتونكم؟ فقال: يا أبا حمزة إنهم ليزا حمونا على تكاتنا.

أقول: هنا كلام وإنكار وحاصله: أنـه كـيف يكـون للـملائكة ريشاً بحـيث يلتقطون منه لأولادهم وماهم إلّا جسماً روحانياً من عالم الملكوت؟

قلت: نعم ولكنه لشدة تمركز قوى الفعالة فيهم فهم يتشكلون بأشكال مختلفة قيل: سوى الكلب والخنزير، وذلك لأنهم روحانيون فلا تناسب بينهم وبين الكلب والخنزير المجردين عن الروحانية دون ساير الحيوانات.

وكيف كان فقد اشتهر تشكلهم بصورة الآدمي كها علمته من حديث مجميء جبرئيل بصورة دحية الكلبي وغيره.

ومما يدل علىٰ أنهم يتصورون بصور الطيور ما رواه في البحار عن كتاب إكمال الدين.. عن محمد العطار عن أبي علي الخيزراني عن جارية له كان أهـداهـا لأبي عمد الله إلى أن قال: قال أبو على: وسمعت هذه الجارية تذكر أنه لما ولد السيد رأت له نوراً ساطعاً قد ظهر منه وبلغ أفق السهاء، ورأت طيوراً بيضاء تهبط من السهاء وتمسح أجنحتها على رأسه ووجهه وسائر جسده ثم تطير، فأخبرنا أبا محمد الله بذلك فضحك ثم قال: تلك ملائكة السهاء نزلت لتبرك به وهي أنصاره إذا خرج، الحدث.

أقوله ومثله أيضاً مذكور في أبواب مواليد الأئمة ﷺ فيظهر منه أن المـــلائكة تتصور بصور الطيور.

وحينئذ فن المكن بل الواقع أن الملائكة يكون مجيئهم عندهم علي على أ أقسام:

فمنها أنهم يجيئون عندهم بصورة الطيور، فحينئذ يلتقطون من زغبهم الملقاة على الأرض منهم لأولادهم على والحمد لله رب العالمين.

## قوله ﷺ: ومهبط الوحى.

أقول: المهبط اسم مكان للهبوط بمعنى الحل.

وأما معنى الوحي لغة وما يراد منه بلسان الشرع فني مجمع البيان: العرج الوحي بتشديد الياء السريع ومثله موت وحي مثل سريع لفظاً ومعنى وقال: والوحاء والوحا (بالمد والقصر) السرعة وقوله: استوحيته أي استصرخته.

وعن القاموس: الوحي الاشــارة والكــتابة والمكــتوب والرســالة والإلهــام والكلام الحني، وكلما ألقيته إلى غيرك، إنتهىٰ.

قال الطريحي ﷺ: والوحي مصدر وَحَى إليه يحي من باب وعد، وأوحى له (بالألف) مثله، وجمعه وحى، والأصل فعول مثل فلوس ثم غلب استعمال الوحي فيا يلقى إلى الأنبياء من عند الله.

أقبول: قوله: والأصل فعول أي أن وحي أصله وحوى، ثم قلبت الواو ياء ثم

أُدغمت فيه وأخذ في معنى الوحي الاخفاء ولذا قيل: قوله تعالى: ﴿ وأوحىٰ ربك النحل أن اتخذى ﴾ أي ألهمها وقذف في قلبها وعلمها على وجه لا سبيل لأحد على الوقوف عليه.

وقيل: معنىٰ أوحىٰ أي أوماً ورمز إليه، وقسم بعضهم الوحي إلى وحي إلهام وإلى وحي إعلام وفسر بالثاني قوله تعالى: ﴿وأوحينا إلىٰ أُمّ موسىٰ﴾ أي أعلمناها يدل عليه قوله تعالى: ﴿إنا رادوه إليك وجاعلوه من المرسلين﴾.

وأصل الوحي في لغة العرب إعلام في خفاء ولذلك يسمى الإلهام وحياً.

أقول: قد علم مما ذكر أن الوحي هو الاعلام في خفاء، وله مصاديق فجميع ما ذكر إنما هو مصاديقه قد استعمل لفظ الوحي فيه بنحو الحقيقة، نعم حيث إنه مشترك معنوى لابد من القرينة.

ومما ذكرنا يظهر وجه النظر فيا -عن الجمع ، في بعض كلامه كما لا يخفي، هذا من حيث اللغة.

وأما بيانه من حيث استعاله في الشرع بـالنسبة إلى النـبي ﷺ والأئمـة ﷺ وكذلك بالنسبة إلى غيرهم فنقول:

قد نبه القرآن علىٰ أن حقائق الأشياء كلّها مسطورة في اللوح المحفوظ قال الله تعالى: ﴿.. كتاب أحكمت آياته ثم فصّلت من لدن حكيم خبير﴾(١).

ومن هنالك يخرج إلى الوجود، فالعلوم إغا تفيض من ذلك العالم على القلوب بأنحاء مختلفة بواسطة القلم العقلي الكاتب في ألواح النفوس قال تعالى: ﴿أُولئك كتب في قلوبهم الإيمان وقال تعالى: ﴿.. علّم بالقلم \* علّم الإنسان ما لم يعلم ﴾. والقلب الانساني هو الصفحة الصالحة لأن تنتقش فيه العلوم كلها، فهي كمرآة مستعدة لأن تتجلى فيها الحقائق الواقعية بالنسبة إلى كلّ أمر.

نعم إن بعض النفوس خالية عن تلك الحقائق لأمور منها لنقصان ذاتي كقلب

الصبي، أو لكثرة المعاصي الموجبة لعروض الخبث عليه من أجل كثرة الشهوات، أو لاعراض القلب عن تلق تلك المعارف من مواردها لأجل صرف همّه لتهيئة أسباب المعيشة المادية، أو لأجل الغور في الأعمال البدنية من دون تأمل في الحضرة الربوبية والحقائق الإلهية، فلا محالة لا ينكشف له إلا ما هو متفكر فيه، وهذا كأغلب الزهاد المتوغلين في ظاهر الشريعة دون المقصود منها كما لا يخفى، أو لوجود الحجاب فيا بينه وبين تلق تلك المعارف وذلك الحجاب مثل الاعتقادات الحاصلة في الصباء عن تقليد، أو الحاصلة للأكبر بواسطة العلوم المادية أو الفلسفية من دون تطبيق لها مع الشرع فهذه الحجب المتلفقة تمنعه أن تنكشف في قلبه الحقائق.

ثم إن المعارف الملقاة في القلب المستعد إن كانت مع الاطلاع على السبب الموجب لها فيسمى وحياً إلهياً ويختص به الأنبياء والرسل، حيث إن تلقي المعارف إنما يكون لهم من سبب معلوم، وهو تلقيها عنه تعالى بلا واسطة كهاكان لنبينا على كما سبجىء أو بسبب الملك كجبرئيل الله .

وأما غير هذه الصورة فالعلوم إما ضرورية تحصل بمجرد النظر إلى مواردها وأما غير ضرورية. فهذه تارة تحصل بالاكتساب بطريق الاستدلال والتعلم فيسمى اعتباراً واستبصاراً ويختص به العلماء والحكماء بأقسامها. وتارة تحصل بهجومه على القلب كأنه ألق فيه من حيث لا يدري، قال الله : هجم بهم العلم على حقيقة البصيرة وباشروا روح اليقين، الخبر، فهذا يسمى إلهاماً. ومنه الحديث من قوله لله : «المؤمن ملهم»، وقول أمير المؤمنين الله : «وما بسرح لله جلت آلاؤه في البرهة بعد البرهة، وفي أزمان الفترات رجال ناجاهم في فكرهم، وكلمهم في ذات عقولهم، فاستصبحوا بنور يقطة في الأسماع والأبصار والأفئدة».

ويسمىٰ نفثاً في الروع إن كان نكتاً في القلب، ويسمىٰ حديث الملك إن كان نقراً في السمع ويختص بهما الأولياء، قيل: ومعارف الأئمة ﷺ من هذا القسم، ولكن

فيه تأمل وسياني بيانه، ولما ذكر توضيح آخر في محله.

وقد يقال : في الفرق بين معارف الأنبياء والأولياء (أي الأثمة) وبسين معارف العلماء ما حاصله: أنه لو فرض حوضان:

أحدهما: يجرى فيه الماء من فوقه بواسطة أنهار مثلاً.

وثانيهما: فيه الماء لأجل اتصاله من تحته بالعين الغريزية المنفجرة تحته.

فالعلماء علمهم من طريق أنهار الحواس الظاهرية والباطنية الموجبة لاجراء العلم في القلب.

وأما الأنبياء والأثمة علي فيفجر العلم لهم من ينبوع من داخل سويداء القلب باتصاله باللوح المحفوظ بلا واسطة، أو بواسطة المعطي لهم ذلك العلم من اللوح المحفوظ حسب اختلاف الأنبياء، كما لا يخفي.

فأين هذا من الأول؟ فإن علم الأول يمكن نفاده لأجل سدّ باب الحواس بل بالخدشة فيه لأجل الالتباس بالهام الخناس كما لا يخفيٰ.

ومما ذكر علم أصل المطلب في نزول العلم من اللوح المحفوظ إلى أرض القلوب في الجملة.

وأما بيان المراد من قوله ﷺ: «ومهبط الوحي» فيتضح ببيان الفرق بين النبي والرسول والمحدث، أما الفرق بين الرسول والنبي فقد تقدم، وأما الفرق بينه وبــين المحدث فنقول:

في الكافي، على عن أبيه عن ابن مرازم قال: كتب الحسن بن العباس المعروفي
 إلى الرضا ﷺ: جعلت فداك أخبرني ما الفرق بين الرسول والنبي والامام؟

قال: فكتب أو قال: الفرق بين الرسول والنبي والامام أن الرسول الذي ينزل عليه جبرئيل فيراه ويسمع كلامه وينزل عليه الوحي، وربما رأىٰ في مـنامه نحـو رؤيا إبراهيم، والنبي ربما سمع الكلام وربما رأى الشخص ولم يسمع، والامـام هـو الذي يسمع الكلام ولا يرى الشخص. أقول: قوله: ولم يسمع، كان المراد به أنه لم يجمع له بين الأمرين كما يجمع للرسول.

وفيه بإسناده عن مؤمن الطاق قال: سألت أبا جعفر الله: فن النبي والمحدث؟ قال: .. إلى أن قال الله: وأما المحدث فهو الذي يحدث فيسمع ولا يعاين ولا يرى في منامه.

فعلم من هذا: أن المحدث يلق إليه الكلام بدون المعاينة كهاكان للرسول ﷺ.

وتوضيحه: أن الوحي الذي أنزل على محمد ﷺ هو أقصى مراتب التوحيد، الذي هو جامع لتمام مراتبه، الذي هو مرآة للوحدة الإلهية لا لخصوص مرتبة من مراتبها ولذا قال تعالى: ﴿قُلْ إِنْمَا إِلْهُ وَاحد﴾. وقال تعالى: ﴿إِنْمَا يُوحَىٰ إِلَىٰ أَنْمًا إِلْهُكُم إِلَّهُ وَاحد﴾.

فالمراد بذلك الوحي حقيقة نبوته، التي هي حقيقة الاسم الأعظم الذي ألقاه إلىٰ قلبه الشريف كما أُشير في قوله ﷺ: «اللّهمّ إني أسألك بالتجلي الأعظم».

فحقيقة الوحي هو ذلك التجلي الكلي الذي شمل جميع مراتب أسهاء الله الحسنى بحيث لا يشذ عنه شاذ، فقلبه الشريف وسع فيه ما سواه تعالى، ولعله إليه يشير قوله ﷺ: «من أن أسهاء جميع الخلق من أهل الجنة والنار يكون في كني» في الحديث المروى عنه ﷺ.

كما في بصائر الدرجات بإسناده عن محمد بن عبدالله قال: سمعت جعفر بسن محمد الله يقول: خطب رسول الله على الناس ثم رفع يده اليمنى قابضاً على كفّه، قال: أتدرون ما في كني؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، فقال: فيها أسهاء أهل الجنة، وأسهاء آبائهم وقبائلهم إلى يوم القيمة، ثم رفع يده اليسرى فقال: أيها الناس أتدرون ما في يدي؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، فقال: فيها أسهاء أهل النار وأسهاء آبائهم وقبائلهم إلى يوم القيامة، ثم قال: حكم الله وعدل وحكم الله وعدل فريق في المحير.

ومن المعلوم أنه ماكان في كفيه المباركتين شيء، فإنماكني بذلك العمل على أن وجوده المقدس له من الإحاطة والسعة ما وسع جميع الخلق سعيدهم وشقيهم، وهو عالم بجميع أحوالهم وهو مسيطر عليهم وعارف بخصوصياتهم إلى يوم القامة.

ثم إنه بعدما علمت أن الوحي الحقيق تجلى الجميع في قلب النبي عليه وعلمت أن ما ألتي فيه من العلم والمعارف وما تجلى فيه من ربه تعالى هو بتامه وكماله انتقل إلى أمير المؤمنين والأئمة عليه كا تقدمت الأحاديث الدالة عليه.

فحينئذ يظهر لك أن ما أُوتي محمد ﷺ من حقيقة الوحي ومراتبها أجمع هـو طبعه الأولي الذاتي منه تعالىٰ ﷺ بتمامه وكماله.

وما أُوتي إليهم ﷺ من مراتبه هو ماكان دونه بمرتبة يعني إذا تنزلت حقيقة الوحي عن طبعها الأولى في قلب النبي حيث له النبوة فقط، فنزولها عن تلك المرتبة هي المرتبة التي أُوتيها آل محمد ﷺ.

فهم حينئذ مهبط الوحي بحقيقته، نعم في المرتبة المتأخرة عن مرتبة النبوة، وهذا معنى ما دلّ على أن الوحي مختص بالرسول، وأنهم ﷺ قد أُوتـوا ما أُوتي النبي مع اختصاص الوحى به دونهم فتأمل تعرف.

فحينئذ بأيّ معنى فسّر الوحي لغة؟ يمكن أن يسراد من قلوله على: «ومهبط الوحي»، المعنى الحقيق سواء فسّر بأنه عبارة عما يلقى إلى الأنسبياء من عند الله تعالى، أو ساير التعاريف الأخر فإنهم علي بتام المعاني مهبط الوحي، نعم بواسطة النبي وفي مرتبة ثانية كها علمت.

ثم إنه لم يؤخذ في معنىٰ الوحي عدم الوساطة حتىٰ يكون إطلاقه عليهم ﷺ مجازاً كما لا يخفىٰ بل ثبت عمومه، وحينئذ نقول: كونهم مهبط الوحي يكون بمعان: الأول: أنهم مهبطه بواسطة النبي ﷺ كما علمت.

الثاني: كونه كذلك باعتبار هبوطه علىٰ جدهم في بيوتهم.

فعن صاحب الديلم قال: سمعت الصادق ﷺ يقول وعنده أناس من أهل الكوفة: عجباً للناس إنهم أخذوا علمهم كلّه عن رسول الله ﷺ فعلموا به واهتدوا، ويرون أن أهل بيته لم يأخذوا علمه ونحن أهل بيته وذريته!! في منازلنا ينزل الوحي، ومن عندنا خرج العلم إليهم أفيرون أنهم علموا وأهتدوا وجهلنا نحن وظللنا؟! إنّ هذا لحال.

الأنوار الساطعة

وفي الكافي بإسناده عن الحكم بن عيينة قال: لتي رجل الحسين بن على على التعلبية وهو يريد كربلاء فدخل عليه فسلم عليه، فقال له الحسين على عند أي البلاد أنت؟ قال: من أهل الكوفة، قال: أما والله يا أخا أهل الكوفة لو لقيتك بالمدينة لأريتك أثر جبرئيل من دارنا، ونزوله بالوحي على جدّى، يا أخا أهل الكوفة أفستق الناس العلم من عندنا فعلموا وجهلنا هذا ما لا يكون؟!

الثالث: أنهم مهبط الوحي باعتبار نزوله عليهم، وتحديث الملائكة لهم بغير الشرايع والأحكام كالمغيبات، أو الأعم منها في ليلة القدر وغيرها بأن يـقال: إنّ الوحي التشريعي الحكمي مختص بالنبي على وأما في غيره فيعمّه على ولا ينافي هذا كهال الدين في زمن الرسول على إذ الكمال مختص بالأحكام.

وأما ساير الأخبار حسب الحوادث فلا، إذ هذه لا ينافي كمال الديس كما لا يخنى، فالحكم قد كمل في زمن الرسول وهم يحكمون بذلك، وأما ساير الأمور فهم فيها محدثون، كما دلّت عليه أخبار كونهم محدّثين وهي كثيرة كما لا يخنى، ويدل على هذا مضافاً إلى ما تقدم جملة من الأخبار.

فنها ما رواه في الكافي بإسناده عن الكاظم الله قال: مبلغ علمنا عـلىٰ ثـلاثة وجوه: ماض وغابر وحادث، فأمّا الماضي فمفسّر، وأما الغابر فمزبور وأما الحادث فقذف في القلوب ونقر في الأسماع، وهو أفضل علمنا ولا نبي بعد نبينا.

قوله ﷺ: فأما الماضي فمفسّر، أي الذي فسّرناه وخرج منا إليكم وهو العلوم الحاصلة للشيعة والعلماء منهم ﷺ، قوله ﷺ: وأما الغابر فمزبور، فني المجمع: والغابر

الباقي يقال: غبر غبوراً من باب قعد (بقي) وقد يستعمل فيا مضي فهو من الأضداد.

أقول: الغابر يستعمل في الماضي وبمعنى الباقي، فني هذا الحديث يراد منه الباقي بقرينة مقابلته مع الماضي في صدر الحديث. فحينئذ قوله: وأما العابر، أي العلم الباقي لنا في خزانة علمه تعالى فهو مزبور وسكتوب في اللوح المحفوظ.

قوله: وأما الحادث (أي الذي يحدث لنا ويحدّثه.) فهو الذي نتلقاه إما بقذف في القلوب وإما بنقر في الأسهاع وهذا يفسر قولهم: وأما المحدث فيهو الذي يحدث فيسمع ولا يعاين، الحديث.

وأما قوله ﷺ: وهو أفضل علمنا، فيراد منه ما رواه في الكافي بـإسناده عـن المفضل بن عمر قال: قال أبو عبدالله ﷺ: ورث داود، إن محمداً ﷺ ورث سليان، وإن عندنا علم التوراة والانجيل والزبور وتبيان ما في الألواح، قال: قلت: إن هذا لهو العلم قال: ليس هذا هو العلم، إنّ العلم الذي يحدث يوماً بعد يوم وساءت بعد ساعة.

ومثله فيه ما عن ضريس الكناسي عنه الله فإن قوله الله: إن العلم الذي يحدث يوماً بعد يوم.. الخيشار به الى قوله في الحديث عن الكاظم الله: وهو أفضل علمنا، فإنه علم يفيض من عند الله على قلب الامام الله قذفاً أو نقراً كها تقدم يوماً بعد يوم وساعة بعد ساعة فينكشف به من الحقائق بنحو تطمئن به القلوب، وتنشرح به ويتنور به المشاهدة والعيان، فهذا هو أفضل العلم الحاصل لهم منه تعالى آناً فآناً.

ومما يدل على نزول الملائكة عليهم الأخبار الواردة في باب ليلة القدر فمها:

ما في الكافي بإسناده عن أبي جعفر ﷺ قال: قال الله تعالىٰ في ليلة القدر ﴿فيها يُفرق كلّ أمر حكيم﴾، يقول: ينزل فيها كل أمر حكيم والحكم ليس بشيئين إغا هو شيء واحد، فن حكم بما ليس فيه اختلاف، فحكمه من حكم الله تعالىٰ ومن حكم محكم فيه اختلاف فرأىٰ أنه مصيب فقد حكم محكم الطاغوت، إنه لينزل في ليلة

القدر إلى ولي الأمر، تفسير الأمور سنة سنة يؤمر فيها في أمر نفسه بكذا وكذا، وفي أمر الناس بكذا وكذا، وإنه ليحدث لولي الأمر سوى ذلك كلّ يوم علم الله الخاص والمكنون العجيب المخزون مثل ما ينزل في تلك الليلة من الأمر.

ثم قراً: ﴿ ولو أنّما في الأرض من شجرة أقلام والبحر يمدّه من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله إن الله عزيز حكيم﴾.

أقول: قوله الله: وإنه ليحدث لولي الأمر سوى ذلك.. الخ، يشير به إلى ما هو أفضل العلم لهم الله على ما بيناه، فإنه الله عبر ذلك بعلم الله الخاص المكنون المخزون دون ما ينزل في ليلة القدر.

وفيه عن أبي عبدالله ﷺ قال: كان علي ﷺ كثيراً ما يـقول: إجـتمع التـيمي والعدوي عند رسول الله ﷺ وهو يقرأ إنّا أنزلناه بتخشع وبكاء، فيقولان: ما أشدّ رقتك لهذه السورة؟!

فيقول رسول الله ﷺ: لما رأت عيني ووعا قلبي، ولما يرى قلب هذا من بعدي. فيقولان: وما الذي رأيت وما الذي يرى؟ قال: فيكتب لهما في التراب ﴿تنزل الملائكة والروح فيها بإذن ربّهم من كلّ أمر﴾، قال: ثم يقول: هل بقي شيء بعد قوله تعالى: كل أمر؟ فيقولان: لا.

فيقول: هل تعلمان من المنزل إليه بذلك؟ فيقولان: أنت يا رسول الله؟ فيقول: نعم.

فيقول: هل تكون ليلة القدر من بعدي؟ فيقولان: نعم.

قال: فيقول: فهل ينزل ذلك الأمر فيها؟ فيقولان: نعم.

قال: فيقول: إلى من؟ فيقولان: لا ندري، فيأخذ برأسي فيقول: إن لم تدريا فأدريا هو هذا من بعدي، قال: فإن كانا ليعرفان تلك الليلة بعد رسول الله ﷺ من شدة ما يداخلها من الرهب.

أقول: المراد من التيمي والعدوي هو الأولان.

وفيه عن أبي جعفر الله قال: يا معشر الشيعة خاصموا بسورة إنّا أنزلناه تفلحوا، فوالله إنها لحجة الله تعالى على الخلق بعد رسول الله تَلَلَيُهُ وإنها لسيدة دينكم، وإنها لغاية ما علمنا.

يا معشر الشيعة خاصموا بحم والكتاب المبين إنا أنزلناه في ليلة مباركة إنا كنّا منذرين، فإنها لولاة الأمر خاصة بعد رسول الله ﷺ الحديث.

ثم إنه بقي هنا أمران:

الأول: أنه بعدما كان النبي والأئمة هي أفضل من الملائكة أجمع، وأنهم هي معلموهم كما تقدم، فحيننذ ما معنى تحديثهم هي أو إرسال الوحي إليه على فهل هو إلا من باب تعليم المتعلم لمعلمه وهو كما ترئ؟!

والثاني: أنه ورد أن جبرئيل على قال للنبي عَلَيْ عند موته: «هذا آخر نزولي إلى الدنيا» الحديث.

وحينئذ فكيف التوفيق بينه وبين نزوله ونزول سائر الملائكة عليهم بيلاً؟ كما تقدم مفصلاً فنقول:

أما الأول: فحاصل الاشكال هو أنه لا ريب في أن المراد من المهبط هو المحل، الذي ينزل فيه شيء من المكان الذي هو أعلى منه كها هو المتبادر، هذا مع أنه لا ريب في أنهم هي أعلى وأشرف من هذا الهابط وما هبط به، فلو كان علمه على وعلمهم هي من الملائكة الهابطين بالوحي بالمعنى المتقدم إليهم هي فيلزم أن تكون الملائكة أعلم منهم وأشرف، مع أن الأمر بالعكس كها دلّت به الأحاديث الكثيرة المتقدمة، ثم هل هذا إلّا من باب تعليم المتعلم لمعلمه وهو كها تهرئ من الوهن؟

ولكن يدفعه ما حاصله: أنه قد علمت من الأحاديث السابقة في معنى الولاية المطلقة الكائنة لهم. ومن الأحاديث الدالة على أنهم حقائق الأسهاء الحسنى لله تعالى، وأن نورهم أول ما خلق الله، وأن جميع الموجودات مخلوقون من شعاع أنوارهم من السهاء والأرض والجنة وما يسرى وما لا يسرى، وعملمت أيضاً أن النبي على هو المجلى بالتجلي الأعظم، الذي فيه ظهور جميع حقائق الموجودات، وعلمت أيضاً أن عندهم الاسم الأعظم بتام مراتبه.

فحينئذ يستفاد من هذه أن جميع الملائكة حتى جبرئيل وميكائيل وغيرهم من الملائكة المقربين إنما هم من شؤونهم ﷺ فهم محيطون بهم ولا عكس؛ وذلك لأن الأصل محيط بالفرع كما لا يخني.

فالملائكة بأجمعها بما لها من الأفعال المختلفة التي تقدمت الإشارة إلى أقسامها إنما هي عوامل القدرة الكائنة والقائمة بحقيقتهم، فالملائكة الفعّالة والمدبّرة وسائرها من شؤون حقائقهم وآثارها.

فحينئذ معنى نزول الوحي عليه ﷺ أو نزول الملائكة وتحديثهم لهم ﷺ هو ظهور الملائكة مع ما لها من الوحي والإلهام على حقائقهم وعقولهم ونفوسهم وظواهرهم، وفي كلّ مقام من هذه المهابط الأربعة ينزل فيه مما هو أعلى منه إلى ما هو أدنى، أي يظهر شأن من حقيقتهم العالية إلى شأن من حقيقتهم النازلة.

توضيحه: أن الشأن العالي لهم هو حقائقهم الأولية ثم المرتبة النازلة وهي عقولهم، ثم النازلة منها وهي نفوسهم، ثم المرتبة النازلة هي ظواهرهم المرتبة في عالم الوجود الظاهري الدنيوي.

فحينئذ معنىٰ نزول الوحي إليه ﷺ هو أنه ينزل من فعل الله المعبّر عنه بقوله: ﴿وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا﴾ إلىٰ حقائقهم، أي إلىٰ حـقيقة النـــي ﷺ وتارة يكون بواسطة جبرئيل ﷺ الذي هو شأن من شأنه ﷺ فيكون فعله تعالىٰ هو إظهار بعض حقيقته إلىٰ مرتبة نازلة منها وهي مرتبة العقل بواسطة جبرئيل.

وربما ينزل من عقولهم إلى نفوسهم ومن نفوسهم إلى ظاهرهم ﷺ وتكون المراتب الأخيرة في الإمام ﷺ.

وبعبارة أُخرى: ينزل في حقائقهم من فعل الله وفي عقولهم من الماء الأول أي

الخلق الأول (أي النور الأول) وينزل في نفوسهم من عقولهم، وينزل في ظواهرهم من نفوسهم بواسطة الملائكة التي تحدثهم عن نفوسهم، عن عقولهم عن حقائقهم، عن الماء، عن فعل الله سبحانه.

وبعبارة أُخرى: أيضاً يتجلّى منه تعالى نوره في حقائقهم، وتتجلّى حقائقهم في عقولهم، وتتجلّى حقائقهم في عقولهم، وتتجلّى غقولهم، وتتجلّى نفوسهم في ظواهرهم في الحالات والأفعال والأقوال الصادرة منهم (صلوات الله عليهم أجمعين وروحي لهم الفداء) فيعبّر حينئذ عن تلك التجليات وعن الحامل لها بجبرئيل وبالملك ونحوهما كها لا يجفّى.

فظهر أن جبرئيل ينزل الوحي منه تعالى إليهم، أي يتجلّى بعض شأنهم العالي لبعض شأنهم النازل، فالملك أو جبرئيل خادمهم في هذا الأمر، وهذه التجليات بأمر الله تعالى.

ويكون كلَّ من تلك الايحاآت والتجليات والإلهامات بإذنه تعالى على حسب ما تقتضيه حكمته البالغة وعلمه النافذ، فهم يه كُلُهم أفضل من جميع الملائكة مطلقاً، والملائكة في الوحي وغيره مأمورون بأمرهم وبأمر الله، وهم الخدمة لهم يهي .

ويوضح لك هذا أن خواطرك التي ترد عليك بالتذكر والفهم والمعرفة حتىٰ تستفيد منها العلوم والفهم والتذكر، إنما يرد عليك من قلبك.

بيانه: أن حقيقتك هو روحك وقلبك، فهو مخزن لمعارفك، وأنحاء علومك ففيه مثلاً من علم المعارف والفقه والفلسفة والهيئة ونحو ذلك.

وأنت حينئذ إذا كنت في جماعة فلو سألك واحد عن الفلسفة، فترجع بقوة المفكرة إلى الذهن الجتمع فيه تلك الأمور، فتأخذ منه المطالب الفلسفية مثلاً، وهكذا بالنسبة إلى ساير العلوم.

فأنت بالحقيقة لك القلب المجتمع فيه تلك العلوم، ثم في تـطورات الحـالات

الوجودية تحتاج إلى ما في قلبك، فتستمد من بعض قواك؛ لدرك ما في خزينة قلبك فتفيده لغرك.

هذا وقد حقق في محلّه أن الانسان الكامل هو العالم الكلي، الذي انطوىٰ فيه العالم الأكبر كها قال على ﷺ:

أتسزعم أنك جسرم صىغير وفيك انطوى العالم الأكسبر

فإذا أمكن في فرد أن يكون كذلك، فما ظنك بالنبي والأئمة بي في فإن حقيقتهم بي هو اللوح المحفوط المجتمع فيه جميع حقائق الأمور؟!

ولكن في موارد الاحتياجات الخارجية حسب تطورات الأمور يستمد النبي مثلاً أو الوصي من تلك الخزينة القلبية الحقيقية بواسطة الملك أو جـ برئيل، الذي هو بعض قواه وشؤونه فيلقيه إلى الناس، فافهم واغتنم واكتمه إلاّ عن أهله.

وأما الأمر الثاني: فحاصله: أنه قد ورد في الحديث: أن جبرئيل ﷺ قال عند موت النبي ﷺ: «هذا آخر نزولي إلى الدنيا، والآن أصعد إلى السهاء ولا أنزل أبداً».

هذا مع أنه تقدم أن الملائكة بل وجبرئيل الله كان ينزل إليهم كما تقدمت أحاديثه بل في الحديث: أن الملائكة كانت تقول بعضها لبعض عند موت النبي علله: «هذا صاحبنا بعد رسول الله علله مشيراً إلى أمير المؤمنين».

وروي أيضاً: أن علياً ﷺ كان يخطب في مسجد الكوفة فقال: «سلوني قبل أن تفقدوني، فأتاه رجل فقال: أخبرني أين جبرئيل الآن؟ فرمق ﷺ المسموات ثم رمق الأرضين والجهات فقال للسائل: أنت جبرئيل، فقال: صدقت، فعرج إلى الساء والناس ينظرون إليه».

وتقدم أنه كانت تأتيهم الملائكة ويقعدون على فرشهم وعلى متكآتهم، ويرونهم فكيف التوفيق بين هذين الأمرين؟ هذا، ولكن يجمع بينهما بما حاصله: أن نزول جبرئيل بالوحي التأسيسي على النبي ﷺ بحيث يسمع النبي ويرى شخص

الملك، فحيث إن هذا من أعظم مظاهر الحق المتضمن لمعنى النسوة الذي يخـتص به ﷺ كها تقدم، فحينئذ هذا النحو من النزول الذي هو شأن النــبوة لا تــصـلح إلّا للنبي ﷺ.

وإلىٰ هذا النحو من النزول يشير جبرئيل ﷺ بقوله: «هــذا آخــر نــزولي إلى الدنيا» أي هذا آخر نزولي بعنوان الايحاء منه تعالىٰ إلىّ النبي من حيث ظهور جهة النبوة له ﷺ.

وأما من غير هذه الجهة فلا ريب في أن جبرئيل حيث إنه حامل العرش والعلم فله شؤون من الأمر، فله نزول كثير في عالم الخلق خصوصاً على الاسام، هذا وقد ورد في الحديث أنه قال على إن جبرئيل ينزل بعد النبي عشر مرات، في كلّ مرتبة يرفع أمراً من الخلق كالرحم والأمانة مثلاً، فيعلم منه أن لجبرئيل أنحاء من النزول فالمنني بقوله: هذا آخر نزولي إلى الدنيا هو القسم الذي ذكرناه من النزول بالوحى التأسيسي المتضمن لظهور معنى النبوة كما لا يخني.

فعلم أن قوله هذا لا ينافي نزوله ونزول ساير الملائكة عليهم ﷺ بل المستفاد من الأحاديث أن الامام (أعني أمير المؤمنين)كان في زمن النبي ﷺ أيضاً يسمع

كلام الوحي من جبرئيل حين ينزل عليه ﷺ وإن كان لا يرى الشخص كها دل على هذا قوله ﷺ لعلي ﷺ: إنك تسمع ما أسمع وترى ما أرى، وقوله ﷺ: وتسرى ما أرى، أي ترى بواسطتي ما أرى بالواسطة.

والحاصل: أن نزول الوحي الحقيقي الذي هو حقيقة النبوة مختص به ﷺ سواء كان بلا واسطة أحدٍكها علمت سابقاً وستجيء الإشارة إليه، أو بواسطة جبرئيل. وأما سائر أنحاء نزول الملك فيعمهم ﷺ فلا منافاة بين الأمرين.

ويمكن أن يكون معنى قوله ﷺ (وترى ما أرى) أي أنت يا علي ترى جبرئيل، وكيفية نزوله بالوحي علي لا عليك فيرى علي ﷺ جبرئيل وأنه كيف جاء بالوحي

له ﷺ مع أنه ليس نازلاً عليه ﷺ بل عليه ﷺ فـيعطي هـذا اخـتصاص نــزول الوحى؛ لظهور حقيقة النبوة للنبي ﷺ كها تقدم آنفاً.

وبهذا البيان يظهر معنى أنهم مهبط الوحي؛ لأن علياً ﷺ كان يسرى هبوط حبرئيل بالوحى على النبي على ما هو عليه.

وأما غيره من ساير الأئمة علي فكونهم مهبط الوحي؛ لأنهم أمثاله ونفسه علي كها دلّ عليه قوله تعالى: ﴿وأنفسنا وأنفسكم ﴾ ويشير إلى مماثلتهم الحقيقية مع النبي على قوله تعالى: ﴿ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير منها أو مثلها ﴾.

فني الحديث ما فسر هذا بما حاصله: إنه لما مات رسول الله على الله الله على الله وهو مثله، وحينئذ فالمراد من الآية المنسوخة هو النبي على والتي أتى بها وهو مثلها هو على الله وكان على الله والحسين الله إلى الحسن العسكري الله فلها مات العسكري الله أتى بخير منه وهو القائم الله لأنه الله أفضل الثمانية كها روي عن النبي على إنه قال: تاسعهم قائمهم أعلمهم وأفضلهم.

فحينئذ فالآية المنسوخة هو من علي بن الحسين إلى العسكري الله ومن المأتي بها بخير منها هو القائم الله.

ويمكن أن لا يراد من كلمة الخير معنى الأفضلية، بل يراد منه الخير الكثير في نفسه لا الأفضل من قبله كها لا يخفى. ولكن هذا خلاف ظاهر الآية لمكان عطف أو مثلها عليه فلابد من إرادة معنى الأفضلية كها بين وجهه في التفسير كها تقدم.

## قوله ﷺ: ومعدن الرحمة.

الكلام هنا يقع في أمور:

الأول: في بيان المعنى اللغوي فنقول: في الجمع: قوله تعالى: ﴿جنات عدن﴾ أي جنات إقام به، جنات إقام به، وقام به، وقام: فقد إذا أقام به، ومنه سمّى المعدن كمجلس؛ لأن الناس يقيمون فيه الصيف والشتاء، ومركز شيءٍ:

معدنه. والمعدن: مستقر الجوهر.

وفي الحديث كما في البحار (١) عن كتاب شهاب الأخبار قال النبي ﷺ: «الناس معادن كمعادن الذهب والفضة» والمعنى: أن الناس يتفاوتون في مكارم الأخلاق، ومحاسن الصفات، تفاوت المعادن، إنتهى.

فحينئذ معنى كونهم عليه معدن الرحمة أي مركزها ومحل إقامتها ومستقرها هو ذواتهم المقدسة.

وأما الرحمة، فني المجمع: قوله تعالى: الرحمن الرحيم، هما اسهان مشتقان من الرحمة، وهي في بني آدم عند العرب: رقّة القلب ثم عطفه، وفي الله: عطفه وبـرّه ورزقه وإحسانه.

أقول: أصل الرحمة هو العطف وهو غير مسبوقة بالرقة في الله تعالى: لاستحالة للك فيه تعالى. وأما في غيره فلا يكون إلا وهي مسبوقة بالرقة غالباً.

وكيفكان فأصلها العطف وهو لا يكون إلّا بشيء يكون أثره كالرزق والعطاء والعفو ونحوها، فما ذكر في اللغة من البرّ والرزق وغيرهما فإنما همو ممن آثارها ومظاهرها كها لا يخفيٰ.

فجميع موارد استعمال الرحمة في الخلق والخالق إغا هو بيان مصاديقها الناشئة من صفة العطف كما لا يخني.

الأمر الثاني: لا ريب في أن الرحمة ومشتقاتها، التي أطلقت عليه تعالى، إنما هي بلحاظ أنها صفة من صفاته فهو الرحمن الرحيم.

وعلمت أن جميع أسهائه مرجعه إلى أنها صفاته تعالى، والصفات إذا لوحظت بالنسبة إليه تعالى لها اعتبارات:

الأول: اعتبار أنها عين الذات كالعلم مثلاً، يعني أن ذاته المقدسة كافية بوحدتها عن كلّ ما هو أثر للعلم ذاتاً فهو عالم أي ليس يجهل، فنني الجهل عن ذاته تـعالىٰ

۱ ـ البحار ج ۲۱ ص ٦٥.

يستلزمه استقلال الذات بالعلم أي بآثار العلم. وإلى هذا يشير ما في الدعاء من قوله الله: «يا من يكني من كلّ شيء، ولا يكني منه شيء» أي إن ذاته المقدسة كافية لكل شيء بالذات.

والثاني: اعتبار الصفة بما أنها صفة ممتازة عن غيرها من ساير الصفات كالقدرة والوجود وغيرها، في هذا المقام تمتاز الصفات عن غيرها فهو عالم تتميز فيه الصفات بعضها عن بعض، فهي ملحوظة خارجة عن الذات فيعبر عنها حينئذ ببيان حقائقها.

والثالث: اعتبار ثبوت هذه الصفات الموضحة للذات المقدسة، فحينئذ يطلق عليها تقدست آلاؤه بلحاظ نفي أضدادها، حفظاً لمقام الوحدة الذاتية.

والرابع: اعتبار تحققها في عالم الموجودات وبلحاظ ظهورها في الموجودات. ووقوع معانيها على مظاهرها ومصاديقها الخارجية.

والضامس: اعتبار تلك الصفات في المصاديق الجرئية كالمرصوم والمعلوم والمقدور وأمثالها فهي مقام تشخّص كلّ نوع في جزئياتها.

فحينتذ نقول: هو الله الرحمن الرحيم، فاطلاق الرحمن والرحميم عمليه يمكمن بكلّ من هذه الاعتبارات، سوى الأخير وتوضيحه في محلّه.

فحينئذ نقول: قد علمت سابقاً أن الذوات المقدسة أعني محمداً وآله الطاهرين مظاهر لأسائه الحسني، فحقيقة الرحمة في مشتقاتها تجري في الخلق بواسطتهم.

فالرحمة مثلاً بالاعتبار الأول مختصة به تعالى، وبالاعتبار الخامس تكون في خصوص المصاديق الخارجية، وأما بساير الاعتبارات الثلاثة المتوسطة فهي قائمة بهم ﷺ أما الاعتبار الثاني (أي الأول من هذه الثلاثة) فهم ﷺ مظهر تلك الرحمة بما هي صفة له تعالى وهم محلها قال تعالى: ﴿وما أرسلناك إلاّ رحمة للعالمين﴾.

وأما الاعتبار الثالث فهم بي رحمته تعالى قائمة بذاته المقدسة، حيث إنهم بي أسهاؤه الحسنى والوسيلة إليه تعالى، فعنى أنهم أسهاؤه أي صفاته كما تقدم مفصلاً.

وأما الاعتبار الرابع فحيث إنهم هي لهم الولاية التكوينية، فجميع التصرفات من الأسهاء الحسني التي ملأت أركان كل شيء، يكون بواسطتهم وهم المتصرفون في الخلق بما منحهم الله من القدرة والصفات، التي منها أنهم هي يرحمون العباد بإذنه تعالى لما هم رحمته الواسعة، كما لا يخفى.

وتقدم عن التوحيد ما دلّ علىٰ أن نزول الرحمة وساير البركات علىٰ الخلق إنما هي بواسطة الأوصياء ﷺ.

ثم لا ريب في أنه تعالىٰ ذو الرحمة أي يعطي كلّ ذي حقّ حقّه، قيل: ومنه قوله تعالىٰ: ﴿الرحمن علىٰ العرش استوىٰ﴾ أي أنه سبحانه استوىٰ بـرحمـانيته عـلىٰ العرش أي يعطى كلّ ذي حقّ حقّه.

والمراد من العرش جميع ما سواه، يعني أنه تعالىٰ يرحم ما سواه بأن يعطي كلّ ذي حقّ حقّه.

فهذه الآية معنى كقوله تعالى: ﴿أُعطىٰ كلّ شيء خلقه ثم هدىٰ﴾ فالعرش أي ما سوى الله تعالىٰ هو رحيم بهم.

فتارة يرحمهم بأن خلقهم فخلق كلّ موجود بما تقتضيه الحـكمة الإلهـية كـمّاً وكيفاً فهو استوى على الخلق أي خلقهم بمقتضي رحمته وحكمته.

وتارة يرحمهم أي يعطيهم الحياة، فمنه تعالى حياة كلّ شيء حسب ما اقتضته رحمته وحكمته، وتمتاز الحياة عن الخلق بأن الخلق صرف الوجود والحياة وجود مع الأثر المترتب منه في عافية، أو أن الخلق عام والحياة خاص بـلحاظ الآثـار المترتبة عليه كما ينبغي.

وتارة يرحمهم بأن يرزقهم ما به قوام عيشهم في الحياة.

وتارة أيضاً يرحمهم بأن يميتهم أيضاً رحمة للكلّ. فبالموت يصل كلّ مـوجود إلىٰ ثمرة وجوده كما حقق في محلّه، خصوصاً بالنسبة إلىٰ المـؤمنين فـإنه لهـم روح وريحان كما في الخبر. فجميع هذه الأُصول الأربعة مظاهر رحمته، وهو تعالىٰ استوىٰ عـلى الخـلق برحمانيته الظاهرة في هذه المرارد.

وإليه يشير أيضاً قوله تعالى: ﴿ثم استوىٰ علىٰ العرش الرحمن فاسأل به خبيراً ﴾ أي أنه تعالى يربّيهم بهذه الأصول الأربعة بمقتضى رحمته وحكته، فإن عرضت شبهة لأحد في تدبيره، فليسأل به تعالى فإنه خبير بما فعل بهم عن رحمته وحكته بحيث تدفع الشبهة.

ومثله أيضاً قوله تعالى: ﴿ثم استوىٰ علىٰ العرش﴾ الرحمن يدبر الأمر. ومنها: أنه تنقسم الرحمة منه تعالى إلى الرحمة الواسعة وإلى الرحمة المكتوبة.

بيانه أنه قال في التوحيد: في معنىٰ الميم وروىٰ بعضهم مــلك الله والله إله كــلّ شيء،الرحمن بجميع خلقه والرحيم بالمؤمنين خاصة.

وفيه بإسناده عن صفوان بن يحيى، عمن حدثه، عن أبي عبدالله على أن قال: قلت: الرحمن؟ قال: بالمؤمنين خاصة وقال: تمالى: ﴿ ورحمتى وسعت كلّ شيء فسأكتبها للذين يتقون ويؤتون الزكوة﴾ (١٠).

فيستفاد منها أن الرحمة الواسعة هي وسعت كلّ شيء، وجميع الخلق من مؤمن وكافر وصالح وطالح وجماد ونبات وحيوان.

فهذه الرحمة هي الوجود، والوجود خير محض في نفسه كها حقّق في محلّه، ومن هذا الخير الفضل والعدل فيعمّ المؤمن والكافر.

واليه يشير قوله تعالى: ﴿ورحمتي وسعت كلّ شيء﴾ وقوله ﷺ: قلت: الرحمن؟ قال: بجميع العالم، أو قوله ﷺ: الرحمن بجميع خلقه، وسمي بالرحمة الواسعة لقوله تعالى: ﴿وسعت كلّ شيء﴾ وهذه هي الرحمة الواسعة.

وأما الرحمة المكتوبة وهي الرحمة الخاصة المشار إليها بقوله تعالى: ﴿فسأكتبها للذين يتقون﴾ الآية.

١ ـ الأعراف: ١٥٦.

بيانه: أن الموجودات كلّها موجودة ومنتعشة بالرحمة الإلهـية، فــهي واســعة لكّلّ شيء في الدنيا.

ثم إذاكان المرحوم بها من أهل التقوى فتكون الرحمة حينئذ له ثابتة ومكتوبة أي مثبتة، فالرحمة بالمؤمنين هي نفس الرحمة الواسعة إلّا أنها بالتقوى صارت ثابتة لموردها لا مستعارة، فغير المؤمن تؤخذ منه الرحمة فتسلب عنه فيصير إلى العذاب الإلهي دون المتقي، فهذا الاعتبار تسمى الرحمة الثابتة والباقية الرحمة المكتوبة أو الحاصة بالمؤمنين.

ثم إنه يشير قوله تعالى: ﴿الرحمن﴾ إلى الرحمة الواسعة وقوله: ﴿الرحيم﴾ إلى الرحمة المكتوبة كما لا يخفي .

هذا ولكُنّ الحقّ أن يقال: إن الظاهر في موارد ظهور الرحمة ثلاثة أمور: الأول: الرقة وانكسار في قلب الراحم.

الثانى: عطف القلب نحو المرحوم.

الثالث: ترتب الآثار التي يقتضيها العطف على المرحوم.

فحقيقة الرحمة هو الأمر الثاني (أعنى عطف القلب) دون الأول والثالث.

أما عدم كونه الأول (أعني رقة القلب) فلأن الرحم متعدّ بنفسه يقال: رحمته. والرقة القلبية لازمة غير متعدية فهي خارجة عن مفهوم الرحم كما لا يخفي.

فقوله: رقّ قلبي، لازم إلا إذا عدّي بقوله: له، فحينئذ يشرب فيه معنىٰ رحمته، وإلّا فلاتعدّىٰله إلىٰ غيره بأثر، نعم الرقة القلبية هي سبب للعطف القلبي.

وأما عدم كونه الثالث (أعني الآثار والأفعال المترتبة على المرحوم) فلأنه يقال: فلان رحيم القلب، ولا يقال: رحيم الفعل، فيعلم أنه لا يصح حمل الرحمة على الفعل واستنادها إليه.

فالرحمة هي من الصفات الباطنية دون الأفعال الخارجية بل هي منبعثة عنها وأثر لها. فحينئذ نقول: الرحمة ومشتقاتها المطلقة عليه تعالى إنما يراد منها المعنى الثاني (أي العطف والعطوفة) فهو رحيم أي ذو عطف على الخلق في ظرف ملاحظته تعالى حاجتهم وضرّهم واحتياجهم فيعطف عليهم لإصلاح أُمورهم.

فعليه فاطلاق الراحم عليه تعالى بنحو الحقيقة اللغوية لا بنحو المجاز، ضرورة أن توهم المجاز إنما هو بلحاظ أخذ الرقة في معنى الرحم.

وقد علمت أنه توهم باطل فإنه ناشئ من عدم تجريد أصل معنى الرحم من الأغشية اللازمة بحسب الموارد المستعملة في الخلق من الرقة والانكسار والأفعال ونحوها، وحيث إن هذه خارجة عن مفهوم الرحم بحسب اللغة كها علمت فإطلاقه عليه تعالى بما له من العطف يكون بنحو الحقيقة.

فإن قلت: بعد ما اشتهر من أن إطلاق اللفظ كالرحم والغضب مثلاً عليه تعالى إنما يكون باعتبار الأثر والغاية وإلغاء المبادئ، التي تكون في الخلق المنفية عنه تعالى، فحينئذ لا حاجة إلى التجشم بما ذكر من اختصاص معنى الرحم بالعطف دون الرقة القلبية مثلاً، فإنه وإن فرض كونها كذلك لغة لا مانع من إطلاقه عليه باعتبار الغاية وإلغاء المبادئ.

قلت: لا حاجة إلى إطلاق تلك الألفاظ عليه تعالى بلحاظ الغاية والأثر دون المبادئ فراراً من استناد ما هو منزّه عنه إليه تعالى، فإنه مضافاً إلى أنه يلزم أن يكون أغلب الاطلاقات عليه تعالى مجازاً وهو خلاف الأصل أنه بعد ما أمكن إطلاقها عليه بنحو الحقيقة بنحو تساعده اللغة والعرف بل والدليل كها علمت، فلا حاجة إلى التجشم عا ذكر من كون الإطلاق بلحاظ الغاية وترك المبادئ كها لا يخفى.

والوجه فيه أنّ لأفعال الله سبحانه مبادئ وجودية عينية موجودة في صقعها على التحقيق بنحو تكون تلك المبادئ العينية حقيقة معاني تلك الألفاظ التي يطلق عليه تعالى .

فإطلاق الرحم والرضا والغضب وأشباهها ليس باعتبار تحقق الآثار والغايات فقط دون المبادئ بل بإعتبار مبادئ تلك الأفعال وهي الأصل لها، وهي التي تكون أسهاء معنوية مخلوقة مبدأ لتلك الأفعال مثلاً حقيقة الرحمة والرحم هو معنى في نفسه الذي باعتباره تكون الرحمة للممكنات منه تعالى، وهو حقيقة اسم الرحمة وهو المحمور.

وأورده في المجمع عن النبي ﷺ: أن لله عزوجل مائة رحمة أنزل منها واحدة إلىٰ الأرض فقسمها بين خلقه فبها يتعاطفون ويتراحمون وأخّر تسعاً وتسعين يرحم بها عباده يوم القيمة.

فتلك الحقيقة المعبّر عنها بمائة رحمة هي العطوفة المخملوقة، التي همي مبدأ الرحم، والرحمة صفة لها وعنوانها.

فظهر أن إنكسار القلب ولو في الخلق سبب لظهور تلك الرحمـة المـنفصلة في القلب عن الانكسار القلبي فبوجوده يعطف على المرحوم.

وهذه كلّها هي الظاهرة في الآباء والأُمهات والأرحام وغيرهم بـالنسبة إلى الأولاد والأقرباء وغيرهم.

وكلماكان القلب أصنى كان ظهور الرحمة بالنسبة إلى الخلق أتم كقلوب الأنبياء والأئمة والأولياء فضلاً عنه تعالى، ولهذا أمرنا بالتخلق بأخلاق الله أي بتصفية القلوب لتظهر تلك الرحمات مناكثيراً.

وحيث إنه تعالى مجرد عن شوائب النقص، فظهور الرحمة أي العطف منه تعالى بملاحظة احتياج الخلق وفاقتهم يكون أكثر وأتم، فهو إذاً ذو الرحمة الواسعة خصوصاً إذا لوحظ فيه غناه الذاتي فيؤيد حينئذ في سعة رحمته قال تعالى: ﴿وربّك الغنى ذو الرحمة﴾.

فبملاحظة العطوفة التي هي اسم من أسمائه وهو حقيقة معنى الرحمة، فهو تعالى ذو الرحمة فيرجع إطلاق الرحمن والرحيم عليه بلحاظ أنه ذو الرحمة، أي

خالق حقيقة معنى الرحمة ومالكها التي بها يرحم عباده، فهو مبدئ لها وجاعلها، وحقيقة الرحمة قائمة به تعالى قيام صدور \_كالكلام بالنسبة إلى الإنسان \_لا قيام حلول كها في الخلق، فإن الإنسان يوصف بصفات بلحاظ حلول تلك الصفات فيه وأنها تأخذ منه مأخذاً، وتتمكن فيه حلولاً كها لا يخفى.

ومنه علم أن إطلاق الرحيم على الخلق ليس كنحو إطلاقه عليه تعالى، فإنه في الخلق باعتبار كونه محلًا للرحم ومظهر له.

بيانه أن المستفاد من قوله: فقسمها بين خلقه فبها يتعاطفون.. الخ، أن الرحمة بما لها من المعنى المتقدم منحصرة في حقّه تعالى هو فاعلها على الإطلاق، وهو مالكها وخالقها.

وأما الخلق فقد قسم منها لهم كلّ على حسبه فهو \_أي الخلق \_مظاهر لتلك الرحمة، كلّ على حسبه، وهي مستعارة عندهم، وإلّا فبالحقيقة لا راحم إلّا هو كها ورد هذا المضمون في دعاء الجوشن وأن الرحمة المطلقة بما لها من المصاديق له تعالى لا لغيره، بل الغير مظاهر رحمته، وهذا هو التوحيد بالنسبة إلى هذه الصفة (أي الرحمة). وإليه يشير قوله على في الصحيفة: «فلعلّ بعضهم برحمتك يسرحمني» أي يرحمني برحمتك الظاهرة فيه منك، لا من عنده ولا من عند غيره.

ولعلّه إليه يشير قوله تعالى: ﴿كتب علىٰ نفسه الرحمة﴾ أي جعلها لنفسه في مقام التكوين لا الوعد بها، وأيضاً يشير قوله: ﴿ورحمتي وسعت كلّ شيء﴾ وقوله ﷺ: ﴿وربكم ذو رحمة واسعة﴾ وقوله ﷺ: «وبرحمتك التي وسعت كلّ شيء» ونحوها مما دلّت على إضافة الرحمة مطلقاً إليه تعالى بحيث يفيد الحصر له تعالى.

ثم إن حقيقة الرحمة \_التي هي صفة مخلوقة له تعالى، واسم من أسهائه \_قد تنشعب منها شعبة في قلوب أوليائه من النبيين والأئمة هي فأصلها قائم به تعالى، وأشعتها منشعبة في قلوب أوليائه، فترى قلوبهم مملؤة من الرحمة كلّ على قدر ظرفيّته، فأكمل القلوب رحمة قلوب محمد وآله الطاهرين، فإن قلوبهم مجلىٰ الأتم لشعاع نور الرحمة الإلهية بحيث قال الله تعالىٰ في حقّه: ﴿وما أرسلناك إلّا رحمة للعالمين﴾.

فجميع الموجودات في الدنيا والآخرة مرحومون بهذه الرحمة، وكذلك الأئمة ﷺ وسيجيء بيانه أزيد في شرح قوله ﷺ: «والرحمة الموصولة».

وهم ﷺ بهذه الاعتبار معدن الرحمة أي محل إقامة حقيقة الرحمة بتحقق أشعة نور الرحمة الإلهية فيهم ﷺ فهذا اعتبار للرحمة من حيث هي هي، وباعتبار آثارها، وتارة يظهر في الموجودات خصوص آثارها دون حقيقة الرحمة من عطاء وجود ونحوه مما يحتاج إليه المرحوم.

فالأول: كما يرحم الأكابر من الأنبياء والأثمة هيك وساير الأولياء كـل عـلى حسبه، الضعفاء، من المرحومين على اختلافهم.

والثاني: كالأرزاق والألطاف النازلة منه تعالىٰ للمخلوقين بغير واسطة إنسان ذي رحم، بل يكون مرحوماً منه تعالىٰ فيتحقق ما يحتاج إليه بدون راحم من الخلق، فالرحماء في الخلق إنما تكون رحمتهم منه تعالىٰ.

ثم إن الرحمة تارة تعتبر مطلقة مجردة عن التعلقات والاضافات كما يقال: فلان رحيم القلب في قبال قسيّ القلب، يعني أنه لو وجد مرحوماً لرحمه، وأُخرىٰ مضافة متعلقة بمتعلق خاص.

فالأول: يلاحظ فيه الرحمة بنفسها.

والثاني: يلاحظ بلحاظ انبساطها وشمولها.

وربما تطلق الرحمة على تلك الآثار الخارجية باعتبار ظهور الرحمة بها. فالثاني رحمة صورية والأول رحمة معنوية.

ثم إن الرحمة المعنوية تقتضي إعطاء الفضل لذوى الحاجة عند سؤالها بــلسان

٤٦٠ ......الأنوار الساطعة

حالها أو قالها قال تعالى: ﴿ وآتاكم من كلُّ ما سألتموه ﴾ (١).

ثم إن الموجودات مطلقاً من المؤمن وغيره، ومن ذوي العقول وغيرها لما أراد الله تعالى إيجادها فهي بأجمعها بلسان حالها سألت منه تعالى ما به وجودها وقوام أمرها، فهي بلحاظ الوجود لها قوس نزول وقوس صعود:

فالأول سيره من الحق إلى آخر درجات الخلق المادي مطلقاً، فحينئذ أعطاه الله تعالى جميع ما يحتاج إليه من رزق، ورفع المكاره، وإعطاء المنافع، وإصلاح الشأن، فني هذا العطاء والرحمة يستوي المؤمن والكافر، وهكذا ساير الموجودات، إلا أن الرحمة تكون بالنسبة إلى المؤمن بعنوان التفضل، وبالنسبة إلى الكافر بعنوان العدل وإقام الحجة.

وربما تكون استدراجاً أو تذكيراً للنعمة؛ ليكون شاكراً لها، فهذه الرحمة هي الرحمة الواسعة الرحمانية، التي هي اسم خاص لصفة عامة كما عن الصادق على وهذه الرحمة ليست اكتسابية بل هي ابتدائية منه تعالى لجميع الخلق من الإنسان والحيوان والنبات كما لا يخفى، وإنما كانت اسماً خاصاً به تعالى إما لأجل أن وجوده العميم يقتضي لابتداء الوجود أن يعمهم بالرحمة أجمع، وليس له مصداق سوى الحق تعالى فلا محالة يكون خاصاً محتصاً به تعالى.

وأما لأجل أن هذه السمة الشاملة للكافر والمؤمن تكون اسماً لم يتسم به غيره تعالى؛ لعدم الامكان الذاتي لغيره تعالى بمثل هذه الرحمة المعبر عنها بقوله على الدعاء: «ورزقك مبسوط لم عصاك وحلمك معترض لمن ناواك، عادتك الإحسان إلى المسيئين، وسبيلك الإبقاء على المعتدين، فليس في الخلق من يكون هكذا متصفاً بالرحمة إلى من يحاربه ويعصيه ويسوء، ويعتدي عليه إلا ذاته المقدسة.

نعم قد علمت أن أشعة هذه الرحمة الواسعة انبسطت على قلوب محمد وآله

۱ \_ابراهیم: ۳٤.

الطاهرين، فهم مظهر لهذه الرحمة الواسعة، فتراهم يسرحمون قاتليهم والمعتدين عليهم بين كما لا يخفى؛ لكونهم بين معدناً لهذه الرحمة الواسعة الإلهية، فهذا معنى أنها اسم خاص.

وأما كونه صفة عامة لعموم متعلقها في الوجود فيشمل الجميع كما علمت، فقوله صفة عامة، أي شاملة للجميع كما لا يخفى.

وعلى أي حال فالرحمة الرحمانية في قـوس النزول تـعمّ الجـميع؛ ولذا قـالوا بشمولها في الدنيا لهم، ولكن في الدعاء عـنهم ﴿كِينَا: «يـا رحمـن الدنـيا والآخـرة ورحيمهما» فيعطي أن الرحمة الواسـعة تكـون في الآخـرة أيـضاً، كـما أن الرحمـة المكتوبة والخاصة تكون في الدنيا أيضاً فبينهما عموم وخصوص من وجه.

ومورد الجميع أن المؤمن في الدنيا يكون مرحوماً بالرحمتين، وهذا لا ينافي اختصاص كون الرحمة الواسعة بالدنيا، لأن ذلك بلحاظ عموم المتعلق، ولا ينافي تحقق الرحمة الخاصة للمؤمن في الدنيا أيضاً كها أنه لا منافاة لتحقق الرحمة الواسعة للمؤمن في الآخرة أيضاً بجهتين فيها.

فالرحمة الواسعة بلحاظ العدل والفضل العام يشملهما في الدنيا.

وأما المؤمن فتشمله الرحمة الخاصة بلحاظ إيمانه دون غيره، كما أنه في الآخرة يكون مشمولاً للرحمة الخاصة لايمانه ومع ذلك لا ينافي شمول الرحمة الواستعم له أيضاً.

والحاصل أن الرحمة واحدة فاختلاف الجهة في المرحوم صار سبباً لانقسامه إلى قسمين خاصة وعامة، وحينئذ تشمل الرحمة لجهتها الموجودة مهها كانت في الدنيا أو الآخرة.

نعم الرحمة الواسعة لا تكون للكافر في الآخرة؛ لعدم تحقق جهته وهي الجهة الابتدائية في الوجود قبل إتمام الحجة، وأيضاً لا تشمله الرحمة الخاصة؛ لعدم إيمانه فتدبر تعرف. وربما يقال بشمول الرحمة الواسعة للكافر في الآخرة أيضاً بلحاظ تخفيف العذاب عنه؛ لأجل ما صدر منه بعض الأفعال الحسنة بالنسبة إلى المؤمنين في الدنيا، وحينئذ صح قوله على «يا رحمن الدنيا والآخرة» بلحاظ الكافر أيضاً كها علمت معنى ورحيمها بلحاظ المؤمن في الدنيا أيضاً.

وأما الثاني أعني القوس الصعودي للخلق، وسيره إلى النشأة الآخرة وإلى الحقّ جلّ جلاله.

وبعبارة أُخرىٰ: سيره إلى القرب منه تعالى فهي رحمة مجازاتية، التي أُشير إليها في قوله تعالىٰ: ﴿ فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يبره ﴾ (١) وقدوله تعالىٰ: ﴿ وأن ليس للإنسان إلا ما سعىٰ \* وأن سعيه سوف يرىٰ \* ثم يُجزاه الجزاء الأوفىٰ ﴾ (١) وهي متفاوتة علىٰ درجات السعداء، إذ هي مختصة بهم، نعم في الآخرة كها دلّ علىٰ ذلك به الحديث المتقدم من قوله: «رحيم بالمؤمنين خاصة».

وإذ علمت أن الرحمة الرحمانية أيضاً تكون لغير المؤمن في الآخرة لقوله ﷺ يار حمن الدنيا والآخرة، فإن الرحمة في الآخرة للمؤمن هي الرحمة، الرحيمية فتحقق الرحمة الرحمانية في الآخرة لا محالة تكون لغير المؤمن، وهذا إنما يستصور بالنسبة إلى تخفيف العذاب لهم أو لأمر آخر، والله العالم والحمد لله ربّ العالمين.

الأمر الثالث: في بيان كونهم معدن الرحمة والوجه فيه فنقول:

لا ريب في أن كونهم معدن الرحمة يلازم أن لا رحمة عامة ولا خاصة لأحد من الخلق إلّا أنه تنزل عليهم بسببهم حتى الأمطار والأرزاق كها تقدمت الإشارة إليه.

ودل عليه: «لولاك لما خلقت الأفلاك» فالموجودات بما لها من القوابل المتفاوتة يقبل الرحمة بسببهم، ولولاهم هيك لساخت الأرض بأهلها.

۱ ـ الزلزلة : ۷.

۲ \_ النجم : ۳۹ \_ ۲ \$.

فني الكافي عن أبي حمزة قال: قلت لأبي عبدالله ﷺ: تبقى الأرض بغير إمام؟ قال: لو بقيت بغير إمام لساخت.

وفيه بإسناده عن محمد بن الفضيل، عن أبي الحسن الرضا على قال: قلت له: أتبق الأرض بغير إمام قال: لا، قلت: فإنا نروي عن أبي عبدالله على أنها لا تبق بغير إمام إلّا أن يسخط الله على أهل الأرض أو على العباد، فقال: لا تبق، إذاً لساخت.

وفيه بإسناده عن أبي هراسة، عن أبي جعفر ﷺ قال: لو أن الامام رفع من الأرض ساعة، لماجت بأهلهاكما يموج البحر بأهله.

فظهر أنهم ﷺ أولياء نعم الله والسبب لرحمة العباد، فهم معدن الرحمة بحيث منهم تنشر الرحمة على الخلق والعباد، فلو لم يكن الحجّة لساخت الأرض بأهلها.

ثم إنه بعد ما علمت أن ذواتهم المقدسة مظهر لشعاع أنوار الرحمة الإلهية، فهذه المظهرية للرحمة الثابتة لهم، بحيث لهم الولاية في تصرفها في الخلق كيفها شاءُوا بإذنه تعالى .

فحقيقة الرحمة فيهم تثبت لهم شؤوناً لولايتهم الرحمانية، وتلك الشؤون أُشير إليها في دعاء رجب المنقول عن الحجّة (صلوات الله وسلامه عليه) من قوله: «أعضاد وأشهاد ومناة وأذواد وحفظة وروّاد» الدعاء.

فهي شؤون ستة لابد من بيانها، إذ به يتحقق معنى كونهم حقيقة معدن الرحمة، وتنشرح به حقيقة الرحمة الإلهية الكائنة فيهم بي الصادرة باختيارهم، لرفع احتياجات الخلق بأجمعه، فنقول وعليه التوكل: يقع الكلام في ستة أنوار:

النور الأول: كونهم أعضاداً، قال الله تعالى: ﴿مَا أَشْهَدَتُهُمْ خَلَقَ السَّمُواتُ والأرض ولا خَلَقَ أنفسهم وما كنتُ متخذَ المضلين عضداً ﴾ (١).

١ ـ الكهف: ٥١.

في البحار (١) عن محمد بن سنان قال: كنت عند أبي جعفر الشاني، فذكرت اختلاف الشيعة فقال: إن الله لم يزل فرداً متفرداً في وحدانيته، ثم خلق محمداً وعلياً وفاطمة فحكثوا ألف ألف دهر، ثم خلق الأشياء وأشهدهم خلقها، وأجرئ عليها طاعتهم، وجعل فيهم منه ما شاء، وفوّض أمر الأشياء إليهم، فهم قائمون مقامه، يحللون ماشاءوا ويحرمون ماشاءوا، ولا يفعلون إلّا ماشاء الله، فهذه الديانة التي من تقدمها غرق، ومن تأخر عنها محق، خذها يا محمد فإنها من مخزون العلم ومكنونه.

قوله: أشهدهم خلقها، إلى قوله: فهم قائمون مقامه، ظاهر في أنهم علي شهدوا كيفية الخلقة، وأشهدهم الله على ذلك، فهم فيا فوّض إليهم من أمر الأشياء قائمون مقامه تعالى.

وقوله: وجعل فيهم منه ما شاء، يشير بالموصول إلى أمر عظيم وهو بـواقـعه منشأ للتفويض المذكور، والقيام مقامه، وهذا معنى أنهم أعضاد أي أعوان كها فسّر به في اللغة، فإنه تعالى كأنه جعلهم عوناً له حيث أقامهم مقامه، وحقيقته ترجع إلى أنهم أسهاؤه الحسنى واسمه الأعظم.

ومن المعلوم أنه تعالى يفعل ما يفعل بأسائه كها حقق في محلّه، وفي أذن الدخول للمشاهد المشرفة: «والحمد لله الذي منّ علينا بحكام يقومون مقامه» لوكان حاضراً في المكان فهم قائمون مقامه، فهم عون له في العلم والقدرة وساير الصفات، بمعنى أنهم مظهر لتلك الصفات الإلهية في الخلق كها مرّ مراراً.

والحاصل: أنه تعالى أشهدهم خلق السهاوات والأرض، وخلق من أسكنها، وخلق الانس والملائكة وساير ما برأ وذَراً، وما أحدث من جماد ونبات وحيوان، واتخذهم الله أعضاداً لخلقه؛ لأنهم ﷺ الهادون وهو تعالى اتخذ الهادين عضداً المفهوم من قوله: ﴿وما كنت متخذ المضلين عضداً﴾.

١ ـ بحار الأنوارج ٢٥ ص ٢٥.

وهذا نحو ما قلنا في قوله تعالى: ﴿ فما بكت عليهم السماء والأرض﴾ (١) كما تقدم من أنه يدل على أن السموات والأرض بكت على الحسين ﷺ فراجع.

وفي تفسير نور الثقلين في تفسير هذه الآية المباركة عن محمد بن مروان، عن أبي عبدالله على قال: قلت له: جعلت فداك، قال رسول الله على أعز الله الإسلام بأبي جهل بن هشام أو بعمر بن الخطاب فقال: يا محمد قد والله قال ذلك (وكأن أشد علي من ضرب العنق) ثم أقبل علي فقال: هل تدري ما أنزل الله يا محمد؟ قلت: أنت أعلم جعلت فداك، قال: إن رسول الله على كان في دار الأرقم فقال: اللهم أعز الاسلام بأبي جهل بن هشام أو بعمر بن الخطاب، فأنزل الله تعالى ﴿ما أشهدتهم خلق السموات والأرض ولا خلق أنفسهم وما كنت متخذ المضلين عضداً ﴾.

أقول: نزول الآية الشريفة بعد قوله على أنه تعالى: لم يكن ليتخذ المضلين عضداً لخلقه ولدينه؛ لأنه ما أشهدهم خلق السموات والأرض ولا خلق أنفسهم.

فيدل على أنه لابدّ من أن يكون المتخذ عضداً للدين من أشهده الله خلق السموات والأرض وخلق نفسه، والرجلان ليسا كذلك بل هما من المضلين كها هو صريح الآية بلحاظ التطبيق عليها حين النزول.

وحيث علمت أن الائمة بي هم الذين أشهدهم الله خلق السموات والأرض.. إلى آخر ما في حديث محمد بن سنان الله فهم بي من المتخذين عضداً الدين والخلق كها لا يخفى.

وقوله: وكان أشد عليّ من ضرب العنق، من كلام محمد بن مروان (رضوان الله عليه، وحسره الله مع محمد وآله).

أقول: إن بعض العلماء من العامة ذكروا قوله ﷺ: أعزالله الإسلام بعمر فقط،

١ \_الدخان: ٢٩.

ولم يذكروا بقية الحديث من ذكره ﷺ أبا جهل مع عمر ونزول الآية، ليعلم أنها بعزل عن أن يعزّ الإسلام بها.

وأِغَا قال ﷺ ذلك لما علمه من نزول الآية، وأنه يظهر للأمة عدم قابلية عمر لأن يعزّ به الإسلام، فالحديث دال على ذمه بعدما ذكروه للمدح، ولكنهم خانوا في الحديث كها لا يخفى.

🗸 النور الثاني: كونهم ﷺ أشهاداً، فنقول وعليه التوكل:

في الكافي بإسناده عن العاجلي قال: سألت أبا عبدالله بالله عن قول الله تعالى: 

﴿ وكذلك جعلناكم أمّة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس ﴾ فقال: نحن الأمّة الوسطى، ونحن شهداء الله على خلقه وحججه في أرضه، قلت: قول الله تعالى: 
﴿ ملّة أبيكم إبراهيم ﴾ قال: إيانا عنا خاصة، هو سما كم المسلمين من قبل في الكتب التي مضت وفي هذا القرآن، ليكون الرسول عليكم شهيداً، فرسول الله الشهيد علينا ثما بلغنا عن الله تعالى ونحن الشهداء على الناس، فمن صدق صدقناه يوم القيمة ومن كذب كذبناه يوم القيمة.

وفي بصائر الدرجات بإسناده عن أبي بصير عن أبي عبدالله على قول الله تبارك و تعالى: ﴿وكذلك جعلناكم أمه وسطاً لتكونوا شهداء على الناس﴾ قال: نحن السناء على الناس بما عندهم من الحلال والحرام وما ضيّعوا منه. ومثله غيره من الأحاديث.

وفيه بإسناده عن سُليم بن قيس الهلالي عن أمير المؤمنين عليه قال: إنّ الله طهّرنا وعصمنا وجعلنا شهداء علىٰ خلقه وحجته في أرضه، وجعلنا مع القـرآن وجعل القرآن معنا لا نفارقه ولا يفارقنا.

فظهر من هذه الأحاديث أنهم ﷺ شهداء الله على خلقه يـشهدون أعـــالهم وأحوالهم وأقوالهم، وجميع حركاتهم وسكناتهم، لا يغيب عنهم شيء من ذلك كها يشير إليه قوله تعالى: ﴿وقل اعملوا فسيرىٰ الله عملكم ورسولهُ والمؤمنون﴾ الآية. فني الكافي بإسناده عن يعقوب بن شعيب قال: سألت أبا عبدالله ﷺ عن قول الله تعالىٰ: ﴿اعملوا فسيرىٰ الله عملكم ورسوله والمؤمنون﴾ قال: هم الأثمة.

وفيه بإسناده عن عبدالله بن الزّيات وكان مكيناً عند الرضا على قال: قلت للرضا على أدع الله إن أعالكم لتعرض على في كل يوم وليلة، قال: فاستعظمت ذلك، فقال لي: أما تقرأ كتاب الله تعالى: ﴿وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون﴾ هو والله على بن أبي طالب على ؟

وفيه بإسناده عن سهاعة عن أبي عبدالله على قال: سمعته يقول: مالكم تسؤون رسول الله على فقال له رجل: كيف نسوءُه؟ فقال: أما تعلمون أن أعهالكم تعرض عليه فإذا فها معصية ساءه ذلك؟ فلا تسؤوا رسول الله على وسرّوه.

وعن كتاب عيون الأخبار أن الرضا الله سأله بعض من حضر من الفقهاء وأهل الكلام من الفرق الختلفة في مجلس المأمون:

فقال: يابن رسول الله بأي شيء تصح الامامة لمدعيها؟ قال: بالنصّ والدليل. قال له: فدلالة الامام فيا هي؟ قال: في العلم واستجابة الدعوة.

قال: فما وجه إخباركم بما يكون؟ قال: ذلك بعهد معهود إلينا من رسول الله على . قال: فما وجه إخباركم بما في قلوب الناس؟ قال له: أما بـلغك قـول رسـول

الله عَيْنَةُ: إتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله؟ قال: بلي.

قال: فما من مؤمن إلا وله فراسة؛ لينظر بنور الله على قدر إيمانه ومبلغ استبصاره وعلمه، وقد جمع الله للأئمة منّا ما فرقه في جميع المؤمنين، وقال عزوجل في محكم آياته: ﴿إِن في ذلك لآيات للمتوسّمين﴾ فأول المتوسّمين والمئمة ثم ألحسن والحسين والأئمة من ولد الحسين على إلى يوم القيامة.

قال: فنظر المأمون فقال: يا أبا الحسن زدنا بما جعل الله لكم أهل البيت، فقال

الرضا ﷺ: إن الله تبارك وتعالى قد أيّدنا بروح منه مقدسة مطهرة ليست بمــلك لم تكن مع أحد ممن مضى إلّا مع رسول الله ﷺ وهي مع الأئمة منّا تسدد هم وتوقّقهم، وهى عمود من نور بيننا وبين الله عزوجل. الخبر.

وقد تقدم أيضاً في معنى الروح في قوله تعالىٰ: ﴿وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا﴾ (١) ما يدل على أن الروح هو نور طرف منه إلى الله وطرف في أُذن الإمام ﷺ، وتقدم أيضاً أنه خلق أعظم من جبرئيل وميكائيل.

وحاصل الكلام: أن كونهم شهداء على الخلق أن لهم الشهادة، وهي بواسطة روح القدس، وهو المراد به بالعقل الأول عند الحكماء، وفي لسان الشرع بالقلم، وهو عقل محمد على وعقل الأئمة بهي وهو بالأصالة في النبي على وينتقل فيهم بهي كصورة الوجه المنتقلة في مرآة من أُخرى مقابلة لها كها لا يخفي.

ثم إنه بتي أمران:

الأمر الأول: في معنى كون الروح لم يكن مع من مضى غير محمد على ومعنى ومعنى ومعنى ومعنى الأمر الأول: في ساير قوله: «وليس كلها طلب وجد» هذا مع أنه ورد أن روح القدس كان في ساير الأنبياء أيضاً.

فنقول: أما قوله: ليس كلها طلب وجد، فعناه أنه ليس يحصل لأحد بجرد التوجه إليه، بل لا يكون حصوله إلا بمشية من الله وإرادة وقضاء وإذن وأجل وكتاب، وهذا أمر يشترك فيه جميع الخلق بالنسبة إلى ما لهم وما عليهم إلا أنه هو أمر منحه الله لنا دون أحد من خلقه، وذلك لأن كل أمر صار موجوداً بالفعل حتماً فإغا هو بحكم الله.

وأما ما ورد من كونه مع ساير الأنبياء، فإنما المراد منه كونه معهم بوجه من وجوهه لا بتامه وكماله، وأما المرتبة الكاملة فتختص بمحمد وآله الأئمة الاثني عشر (عليه وعليهم السلام). وإليه يشير قوله: هو خلق أعظم من جبرئيل وميكائيل، فإنه يــدل عــلى أن الروح له مراتب مرتبة منها هو من جبرئيل وميكائيل، وهو كان مع ساير الأنبياء، ومرتبة أعظم منهما هو كان مع النبي على خاصة.

ولذا عبّر عنه بالتجلي الأعظم من بين ساير التجليات التي كانت لساير الأنبياء كما لا يخفي.

الأمر الثاني: هو أنه قال الرضا ﷺ: إن الله تبارك وتعالىٰ قد أيّدنا بروح منه مقدسة مطهرة ليست بملك الخ.

هذا مع أنه دلَّت أحاديث على أن تلك الروح هو ملك فما وجه التوفيق؟

فنقول: جوابه أن الملك مأخوذ من الملكوت، وهو فوق الملك وفوقها كللها الجبروت، فحينئذ الملك ما بيده زمام الملك (بالضم) وهو باطن كلّ شيء، الذي به قوامه وتصرفه، وهو في كلّ شيء بحسبه، فالملائكة كلّهم فوق الملك بإذنه تعالى وهو المصطلح في السنة الأحاديث ،

وأما ما ورد من أنه ملك كها سيأتي، فيراد منه أنه الذي يكون فوق جميع الملك حتى الملائكة، فهو باطن الكلّ ومحيط بالكلّ وملك الملائكة، ومتصرف في الكـلّ بنحو الكلية التامة.

ولهذا الكلام بيان آخر لعلَّه سيجيء في طي الشرح إن شاء الله تعالىٰ.

فظهر من جميع ما ذكر أنهم يشهدون جميع ما في العالم بذلك النور، وهو الروح القدس العظيم بأمر الله تعالى بحيث لا يشذّ عنهم شاذ.

فني مشارق الأنوار للشيخ البرسي (رضوان الله عليه) قال أمير المؤمنين ﷺ لطارق بن هشام.. إلى أن قال ﷺ عــلم الأنــبياء في

سرّهم، وعزّ الأولياء في عزّهم كالقطرة في البحر، والذرة في القفر، والسموات والأرض عند الإمام كيده من راحته، يعرف ظاهرها من باطنها، ويعلم برّها من فاجرها، ورطبها ويابسها؛ لأن الله علّم نبيّه علم ماكان وما يكون، وورث ذلك السرّ المصون الأوصياء المنتجبون، ومّن أنكر ذلك فهو شقي ملعون يلعنه الله ويلعنه اللاعنون، الحديث. وسيأتي في الشرح ما يوضح هذا بأكثر مما علمت إن شاء الله.

النور الثالث: كونهم الميكِّ مناةً.

يقال: مَنَا يَنُو مَنْواً (الرجل بكذا) ابتلاه واختبره، فالرجل تَمَنُوّ بكذا. المنا: كيلٌ أو ميزانٌ يساوي رطلين. مثنّاه مَنوَانِ ومَنَيَانِ جمعه أَمْنَاء وأَمْنٍ ومُنِيٍّ يقال له أيضاً: المَناة (كذا في المنجد).

فالمناة حينئذ بمعنى الكيل والميزان إذا قرأ بفتح الميم.

وفي أقرب الموارد: مناه الله يمنيه منياً (واوي) قدّره فهو مان أي المقدر وفسيه يقال: منى الله لك الخير، وما تدري ما يُمنى لك.

> أقول: الماني المقدر (بالكسر) أي ما تدري ما يقدر لك المقدر الخير. وفيه: مناه الله به ابتلاه به وأصابه مناه (اختبره).

قيل: المناة (بضم الميم) جمع مان أي المقدر (بالفتح)كما علمت.

وحينئذ فمعنى كونهم مناة (بالفتح) أي هم الميزان والكيل، لتمييز الحق من الباطل، و (بالضم) على أن يكون جمعاً لمان فمعناه هم ﷺ الذين قدّرهم على أمر، قيل: أي أعطاهم القدرة ووضعهم في منازهم الخصوصة.

وإذاكان مصدره ميناً فالفعل المنسبك منه قد يكون بمعنى قدره كها علمت. وقد يكون بمعنى ابتلاه وأصابه مناه واختبره، فالمان المشتق منه يكون بمعنى المبتلى بمه والمحتبر والمصاب بمناه كها لا يخفى.

فإذاكان جمعه مناة لابالضم) بهذا المعنى فهم ﷺ المبتلون والمختبرون. فمعنى المبتلون بهم مضاه: أنهم الذين ابتلى الله الحتلق بهسم، ومسعىٰ المخستبر أي هسم الممتحنون عند الله حيث امتحنهم.

وكيف كان فعني كونهم هيم مناة أي هم الكيل أو الميزان؛ لتمييز الحق من الباطل، أو هم الممتحنون أو الممتحن بهم الناس:

أما الأول: فعناه أن بهم يقدر الأشياء الموجودة كلها من حيث الحدود والمقادير كما وكيفاً، ومن حيث الأين والمتئ والوضع والرتبة والمكان، والأذن والكتاب والنسب، والإضافات في جميع الأمور في الأسباب والمسببات، فإن جميع ذلك لها قدر تعينه بهم هي وهم العالمون بقداره بما قدرهم الله.

وإلى الجمع يشير قوله تعالى: ﴿وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلّا هو ويعلم ما في البرّ والبحر وما تسقط من ورقة إلّا يعلمها ولا حبّة فـي ظـلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلّا فى كتاب مبين﴾(١).

وفي تفسير نور الثقلين عن احتجاج الطبرسي ﴿ ، عن أبي عبدالله ﷺ في حديث طويل: .. وقال لصاحبكم أمير المؤمنين ﷺ: قل كفي بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب، وقال الله عزوجل: \*ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين ﴿ وعلم هذا الكتاب عنده فقدر الأمور وميزانها عندهم بل هم الميزان والقدر، فبهم تقدر الأشياء وتوزن وتحدد. وسيجيء إن شاء الله توضيحه في طي الشرح.

فلأجل كونهم الميزان والقدر يمتحنون الخلق، فيستنطقون الطبايع بما انطوت، والسرائر بما أضمرت، والحقائق بما أسرت، وسيحي، (في فوله ﷺ: وإياب الخلق إليكم وحسابهم عليكم) إن أمور الخلق متعلق بهم ﷺ

وأما كونهم المبتلي (بالفتح) فهم الذين امتحنهم الله تعالى، وأظهر ذلك للخلق، فهم أول الممتحنين في عالم الذر وفي الدنيا وسهجيء بيانه إن شاء الله.

وأما كونهم ﷺ المبتليٰ بهم (أي المبتلي بهم الناس) أي جـعلوا محـنة وسَـبباً

لامتحان الخلق من الأنبياء والملائكة والمؤمنين والناس أجمعين، بمل وجميع الموجودات من النباتات والجهادات والمياه والأشجار وساير أنواع الخملق، كمل ذلك بواسطة عرض ولايتهم على على جميع الخلق بأصنافها، فجميع الخلق مبتلون بهر (أي يمتحنون) بعرض ولايتهم هلي عليهم.

وسيأتي أن ولايتهم فرضت على الأنبياء فن قبلها صار من المرسلين، ومَسن تأمّل فيها عاقبه الله تعالىٰ حتىٰ رجع إلىٰ الإقرار بها كما ورد ذلك في حـق أيـوب وموسىٰ ويونس ﷺ وفي حتى الملائكة أيضاً كفطرس وغيره.

وهنا كلام وحاصله: أنه كيف يكن امتحان الملائكة أو الأنبياء بهم ﷺ ؟ ثم كيف يمكن تصور الخلاف في حقّ الملائكة والأنبياء بالنسبة إلى قبول الولاية لهم وعدمه؟

فنقول: إن الامتحان والابتلاء هـ و الاخـتبار بالتكليف الشـاق بأن يـ ؤمر الشخص أو ينبّه بما لا يعرف حـقيقته بعقله بل ربما يعرف عدم حقيقته بدركه، كما قد يعرض ذلك لكثير من المتكلفين المتفلسفين كما لا يخفى.

وقد يظهر له من التكليف احتالاً وتوجيهاً لا ينبغي أن يصغى إليه، فيلمىٰ ذلك التكليف الشاق الذي هو فوق طاقة دركه إمتحاناً له، فربما يقبل ذلك تسليماً منه لأمر الله، وربما يتأمل في ذلك وليس تأمله معصية بل ترك للأولىٰ.

إذ الأولى في حقّهم التسليم، فيحسب هذا الترك معصية كها قيل أو روى: «أن حسنات الأبرار سيّئات المقربين» فهذا في نفسه لا يكون معصية، بل ربما عدّ عند الضعيف الحسنة، فع ذلك يعدّ بالنسبة إلى هذا المقرب، أو الذي كان أولى به القبول معصية وتركاً للأولى.

فن هذه الجهة ظهر التفاوت بينهم، وإليه يشير قبوله تبعالى: ﴿تبلك الرسيل فضلنا بعضهم على بعض﴾.

فني بصائر الدرجات بإسناده عن سدير الصيرفي، عن أبي عبدالله على قال: إن

أمركم هذا عرض على الملائكة فلم يقرّبه إلّا المقربون، وعرض على الأنبياء فلم يقرّبه إلّا المرسلون، وعرض على المؤمنين فلم يقرّبه إلّا الممتحنون.

وفيه بإسناده عن أبي عبدالله على قال: إن الله عرض ولاية أمير المؤمنين على فقبلها الملائكة وأباها ملك يقال له فطرس فكسر الله جناحه فلما ولد الحسين بن على على الله أن قال: فقال رسول الله على الفطرس: أتفعل؟ قال: نعم، فعرض عليه رسول الله على ولايه أمير المؤمنين فقبلها، فقال رسول الله على شأنك بالمهد فتمسح به وتمرّغ فيه، الحديث.

وفيه بإسناده عن جابر عن أبي جعفر ﷺ في قول الله عزوجل: ﴿ولقد عهدنا إلىٰ آدم من قبل فنِسي ولم نجد له صرماً﴾ قال: عهد الله في محمد والأئمة من بعده :فترك، ولم يكن له عزم فيهم أنهم هكذا.

وإغا يسمى أولو العزم بــ (أولو العزم) لأنه عهد اليهم في محمد والأوصياء من بعده والمهدي وسيرته فأجمع عزمهم أن ذلك كذلك والاقرار به.

وفي المحكي عن علي ﷺ إنه قبال: لمباكبان عبند الانبعاث للنطق فشك أيوب ﷺ وبكئ وقال: هذا خطب جليل وأمر جسيم، قال الله عزوجل: يا أيوب أتشك في صورة أنا أقته؟ إني ابتليت آدم بالبلاء، فوهبته له بالتسليم عليه بإمرة المؤمنين فأنت تقول: خطب جليل وأمر جسيم، فوعزتي لأذيقتك من عبذابي أو تتوب إلي بالطاعة لأمير المؤمنين، ثم أدركه السعادة بي.

وستأتي أحاديث أخر في شرح قوله الله: وبولايتكم تقبل الطاعة المفترضة. فعلم مما ذكر ومما سيأتي: أن الامتحان للأنبياء والملائكة إغا هو بهم الله أي بعرض ولايتهم عليهم، فن قبلها من الأنبياء صار من المرسلين، ومن الملائكة صار من المقرّبين، ومن المؤمنين صار من الممتحنين، ومن ساير الموجودات كما سيأتي. فصارت الآثار المرغوبة والحسنة مترتبة عليها، فالأنبياء والملائكة كلفوا بدلك، وامتحنوا بذلك فافترقوا قسمين كما علمت، وأخذوا بواسطة ردّهم ذلك أو التأمل منهم في ذلك بأن صاروا غير أولي العزم أو غير المرسل أو غير الممتحن جزاءً لهم، فإن المتوقع فيهم منه تعالى لقربهم إليه أن يسلّموا، فلما قصروا بهذا المعنى المتقدم صاروا متخلفين كما لا يخنى، وسيأتي توضيحه إن شاء الله.

فظهر أن المراد من الخلاف هو تـرك الأولىٰ والامـتحان ،هو بعرض الولاية عليهم، ثم إن أثر هذا الامتحان يظهر للكلّ في القيامة.

فني الحديث ما ملخصه أن في الصراط عقبات كوودة لا يجوزها بـــــهولة إلّا محمد وآله، وأما ساير الخلق فلهم فيها عثرات مختلفة:

فمنها: عثرات عظيمة مهلكة لا تقبل التلافي كها في غير المعصومين المقصرين في الطاعة، والمرتكبين للكبائر المودّية إلى الشرك.

ومنها: عثرات مهلكة قابلة للتلافي كأهل الولاية، والمبتلين بالمعاصي غير المؤدّية إلى الشرك.

ومنها: عثرات أهل العصمة من الأنبياء وهي عثرات في حقّهم خاصة، وأما في حقّ الناس فلا يلتفت المولى سبحانه إليها إذا صدرت منهم. وهذا بخلاف ما لو صدرت من الأنبياء فإنهم حينئذ يعاقبون عليها، ويجمع الكلّ في العثرات التقصير في ولايتهم كلّ على حسبه.

فظهر أنهم الملي المبتلئ بهم وهم المبتلون، وإليه يشير قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَـــتَا لَمْبَتَلِينَ ﴾ (١) والله العالم بحقائق الأمور.

النور الرابع: كونهم ﷺ أذواداً.

أقول: في الجمع: قوله تعالى: ﴿ووجد من دونهم امرأتين تذودان﴾، أي تطردان ويكفان عنها، إلى أن قال: ورجل ذائد أي حامي الحقيقه دفّاع ومنه الذادة الحهاة، انتهى.

أقول سيأتي شرحه إن شاء الله في قوله عليه: الذادة الحاة، وأما إجماله فهو

١ ـ المؤمنون : ٣٠.

في شرح الزيارة الجامعة......

معنيين:

الأول: أنه جمع ذائد بمعنىٰ حامي الحقيقة، أي أنهم ﷺ حماة الحقيقة (أي المعارف الإلهية علماً وعملاً ومصداقاً) فهم الحامون لهما في الخملق، فأي حقيقة تكون محفوظة فإنما هي محفوظة بهم.

والحاصل: أنهم عليه يندودون أولياءهم عن الشرور وأعداءهم عن الخير. ولعل إليه يشير أيضاً حديث أبي الطفيل عامر بن واصلة، قال: قلت: يا أمير المؤمنين أخبرني عن حوض النبي عليه في الدنيا أم في الآخرة؟ قال عليه بل في الدنيا،

قلت: فن الذائد عليه؟ قال: أنا بيدي فليردنه أوليائي وليصرفن عنه أعدائي.

وفي رواية: ولأوردنّه أوليائي ولاصرفن عنه أعدائي، فورود الأولياء الحوض في الدنيا، وصرف الأعداء عنه فيها لعلّه كناية عن ورود أوليائهم في زمان الرجعة في نعم الدنيا والمعارف دون أعدائهم فإنهم يضيق عليهم في الرجعة، ولعلّه سيجيء إن شاء الله توضيحه في طي الشرح.

والثاني: بمعنى الطرد والكف بمعنى أنهم بيك الذائدون أعداءُهم عن الحوض في يوم القيامة.

فني البحار(١٠ عن أمالي الشيخ ، بإسناده عن أبي حرب بن أبي أسود الدؤلي عن أبيه قال: سمعت أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ﷺ يقول: والله لأذودن بيدي هاتين القصير تين عن حوض رسول الله ﷺ أعداءًنا وليردنّه أحبّاؤنا.

وفيه (٢) عن كتاب أعلام الدين للديلمي من كتاب الحسين بن سعيد بإسناده عن أبي أيوب الأنصاري قال: كنت عند رسول الله ﷺ وقد سئل عن الحوض، فقال: أما إذا سألتموني عن الحوض فإني سأخبركم عنه، إن الله تعالى أكرمني به دون الأنبياء، وأنه ما بين ايله إلى صنعاء، يسيل فيه خليجان من الماء، ماؤهما

١ - البحارج ١ ص ٢٠.

٢ ـ أعلّام الدين ج ٨ ص ٢٨.

أبيض من اللبن، وأحلى من العسل، بطحاؤهما مسك اذفر، حصباؤهما الدّر والياقوت، شرط مشروط من ربّي، لا يردهما إلّا الصحيحة نيّاتهم، النقيّة قلوبهم، الذين يعطون ما عليهم في يسر، ولا يأخذون ما لهم في عسر، المسلمون للوصي من بعدى، يذود من ليس من شيعته كها يذود الرجل الجمل الأجرب عن إبله.

فهم ﷺ الذائدون أعداءَهم عن الحوض يوم القيامة، كما دلَّ عليه ما تـقدم وكثير من أخبار الحوض كما لا يخفى.

النور الخامس: كونهم ﷺ حفظةً.

حفظة جمع حافظ أي أنهم الحافظون لأعمال العباد ولأحوالهم:

أما الأول: فيدل عليه أخبار عرض الأعمال عليهم، وأحاديث أنهم الشهداء علىٰ الخلق، وقد تقدم شطر منها.

ومن المعلوم أنهم ﷺ يشهدون على الأعمال يوم القيامة ماكانوا حافظين لها.

وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿ هذا كتابنا ينطق عليكم بالحقّ إنا كنّا نستنسخ ما كنتم تعملون ﴾ (١) وفي النهج: «وهذا القرآن إنما هو خط مسطور بين الدفيتين، لا ينطق بلسان، ولابدّ له من ترجمان، وإنما ينطق عنه الرجال» فيعلم من هذا الخبر أن الناطق بالقرآن هو الرجال وهم الأنمة هي كا لا يخفى.

وفي بصائر الدرجات بإسناده عن أبي عبدالله على قال: «إن الأعمال تعرض على الله في كلّ خميس، فإذا كان الهلال أجلّت، وإذا كان النصف من شعبان عرضت على رسول الله على هو وقل على ينسخ في الذكر الحكيم».

فيعلم من هذا أن الأعمال في حيطة الرسول والوصي (صلى الله عليها و آلهما) ثم منهما ينسخ في الذكر الحكيم.

والحاصل: أنهم هي الحافظون لحقيقة أعمال العباد، وهي في حيطتهم للإشهاد عليهم ولهم يوم القيامة.

١ ـ الجاثية : ٢٩.

وأما الثاني: أي أنّهم حافظون لأحوال العباد ولحدودهم بيانه: أنه قد تـقدم أنه مناة، أي أنّ بهم يقدر الأشياء الموجودة من حيث الحدود والمقادير كمّاً وكيفاً، ومن ساير الجهات المتقدمة، فهم الحافظون لهم ولأحوالهم بشؤونها، وهذا الشأن الذي لهم هو تأويل قوله تعالى: ﴿إن كلُّ نفس لمّا صليها حافظ﴾(١) أي الملائكة كها في تفسير علي بن إبراهيم، وتأويل قوله تعالى: ﴿له معقبات من بين يديه ومن خلفه يحفظونه من أمر الله﴾(٢).

فني تفسير نور الثقلين وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله: له معقبات من بين يديه ومن خلفه يحفظونه من أمر الله، يقول: بأمر الله من أن يقع في ركى (٣) أو يقع عليه حائط، أو يصيبه شيء حتى إذا جاء القدر خلّوا بسينه وبسينه، يدفعونه إلى المقادير، وهما ملكان يحفظانه بالليل، وملكان بالنهار يتعاقبانه، فالملائكة هم الحفظة من هذه الأمور إلى أن يجيئه القدر.

ومن المعلوم كما تقدم أن الملائكة تحفظ عنهم أعمال العباد، وتكتبها في كـتب المكلفين، وهؤلاء الملائكة غير الحافظين لأعمال العباد وعرضها عليهم عليه فإن حفظ العمل شأن، وعرضه عليهم شأن آخركما لا يخفي.

وأيضاً أنهم هي يبعثون بأمر الله ملائكة يحفظون كلّ نسمة فلا يأتيه حجر أو صائب أو وقع من الشاهق إلّا وتحفظه الملائكة عنها حتى يأتي أمر الله من القدر، فيرد قدره على قلب الولي من آل محمد على فيامر الملائكة الحفظة عن أمر الله تعالى أن يكفوا عن الحفظ والدفاع فيكفوا فيصيبه القدر، فالملائكة تحفظ عنهم بأمرهم وعنهم هي مقدرات الأسباب حتى يظهر وقت الإصابة والقدر فيجري القدر.

١ ـ الطارق: ٤.

٢ ـ الرعد: ١١.

٣-جمع الركية وهي البئر.

وإلى جميع ذلك أُشير ما في الزيارة المطلقة للحسين ﷺ كما في كامل الزيارات من قوله ﷺ : «إرادة الرب في مقادير أموره، تهبط إليكم، وتصدر من بيوتكم، والصادر عما فصل به من أحكام العباد» الزيارة فإنها ظاهرة في ثبوت هذا الشأن لهم، وأن المقادير في الخلق تصدر من بيوتهم ﷺ باستخدام الملائكة لذلك. وسيأتي توضيحه في طي الشرح إن شاء الله تعالى، والله العالم.

🅢 النور السادس: هو كونهم روّاداً، فنقول:

في المجمع: والروّاد جمع رائد، مثل زائر وزوار، وأصل الرائد الذي يتقدّم القومَ يُبصر لهم الكلاء ومساقط الغيث إلىٰ أن قال: ومنه «الحمىٰ رائد الموت» لشــدتها علىٰ التشبيه، أى رسوله الذي يتقدم.

فحينئذ كونهم علي روّاداً أي لهم مقام التقدم في جميع الأمور في تدبير الخلق، يقودون الخلق بوضع أسباب التيسير لهم، وتقديرها بأمر الله حتى يصل كلّ واحد من الخلق إلى مقر أعاله من سعادة وشقاوه، فيقدمون السعيد بما له عندهم من الخيرات حتى يضعوه في مقام سعادته، ويسوقون الشقي بما له مما كسبت يداه حتى يضعوه في دار أعاله ومقام شقاوته.

وهذا المقام لهم ﷺ شأن من شؤون ولايتهم التكوينية، التي تقدم توضيحها. وسيجيء في طي الشروح الآتية توضيحه إن شاء الله.

إذا علمت ما ذكرنا من بيان الأنوار الستة، وأنها من شؤون الرحمة الثابتة لهم والكائنة فيهم بإذن الله تعالى، وهذه صفات الرحمين الظاهرة فيهم فهم عليه مظاهرها، والله تعالى ظهر بهذه الرحمة، واستوى على العرش بها حيث أظهرها فيهم، وظهورها فيهم هي إنما هي بتلك الأمور والأنوار الستة وما شابهها والله الموفق للصواب، والحمد لله رب العالمين.

## قوله ﷺ: وخزّان العلم.

أقول: خزّان (كرمّان) جمع خازن فهم ﷺ بحقيقتهم خزّان عــلمه وبــيانه في ضمن أُمور:

الأمر الأول: أنّ خازن من خزن المال أي أحرزه والحرز (بالكسر) الموضع الحصين، فعناه حينئذ انهم عليه هم الموضع الحصين لحرز العلم وتحصنه بهم، بحيث لا يصدر منهم شيء من العلم إلّا بإذنه تعالى، بل لهم من العلم ما يختص بهم كا علمته من حديث أبي الصامت في صعوبة علمهم حيث قال: قلت: فمن يحتمله؟ قال: نحن، فهم الحفظة لعلمه تعالى بما جعلهم الله حصناً وحرزاً وخزينة لعلمه، فحينئذ تكون الإضافة إلى العلم من باب إضافة الظرف إلى المظروف كخزينة الماء مثلاً.

فهم خزائن علمه أي ولاة خزائن علم الله تعالى. وسيأتي في معنى علمهم بما يوضح أنهم مظهر عين علم الله تعالى، وأيضاً معناه أنهم مفاتيح تلك الخزائن كما ورد في تفسير قوله تعالى: ﴿وعنده مفاتح الغيب﴾، الآية.

فني الكافي بإسناده عن أبي ربيع الشامي قال: سألت أبا عبدالله على عن قول الله عزوجل: ﴿ وما تسقط من ورقة إلا يعلمها ولا حبّة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين ﴾ فقال: الورقة السقط، والحبّة الولد، وظلمات الأرض الأرحام، والرطب ما يحيى من الناس، واليابس ما يقبض، وكلّ ذلك في إمام مبين، الحديث.

وعن تفسير العياشي عن الحسين بن خلف قال: سألت أبا الحسس الله عسن قول الله: ﴿وماتسقط من ورقـة﴾، إلى أن قال: في إمام مبين.

وعن احتجاج الطبرسي عن أبي عبدالله الله في حديث طويل وفيه: قـال لصاحبكم أمير المؤمنين الله: ﴿ قُلْ كَفَىٰ بَالله شهيداً بَيْنِي وَبِينَكُم وَمَن عـنده عـلم

الكتاب﴾ وقال الله عزوجل: ﴿ولا رطب ولا يابس إلَّا في كتاب مبين﴾، وعلم هذا الكتاب عنده. الحديث.

فدلّت هذه الأحاديث على أنهم خزانة علم الله.

وفي التوحيد والمعاني والجالس عن الصادق ﷺ: «لما صعد موسى إلى الطور فنادى ربّه قال: يا ربّ أرني خزائنك، قال: يا موسى إنما خزانتي إذا أردت شيئاً أن أقول له كن فيكون».

أقول: هذا الحديث إذا أضيف إلى قولهم الميكان: «إنّهم محال مشية الله»، يـنتج أنهم الميخا مفاتح الحزائن.

بيانه: أن قوله تعالى: إنما خزانتي إذا أردت شيئاً.. الخ، معناه أن الخزانة التي له تعالىٰ هي مشيته وإرادته.

وقوله ﷺ: «قلوبنا أوعية لمشية الله» كها سيجيء، يعني نحن تلك المشية الإلهية أي مفتاحه الذي به التصرف في الأشياء لا أنهم عين المشية أو أنهم مختارون فيها مستقلاً.

كيف وقد قالوا: وما نشاء إلّا أن يشاء الله، هذا بيان أنهم خزان العلم من حيث الإحاطة والتصرف والواجدية له.

الأمر الثاني: اعلم أن العلم مصدر علمه (كسمعه) علماً، أي عرفه.

قال في المجمع: العلم اليقين: الذي لا يدخله الاحتمال. هذا هو الأصل فيه لغة وشرعاً وعرفاً، وكثيراً ما يطلق على الاعتقاد الراجح المستفاد من سند سواء كان يقيناً أو ظناً.

ومنه قوله تعالى: ﴿فإن علمتموهنَ مؤمنات﴾ (١) قال المفسر: أراد الظن المتاخم للعلم لا العلم حقيقة، فإنه غير ممكن، وعبّر عن الظن بالعلم إيداناً بأنه كهو في

وجوب العلم (العمل ظ) به.. إلى أن قال: وجاء العلم بمعنى المعرفة كها جاءت بمعناه؛ لاشتراكهها في كون كلّ منهها مسبوقاً بالجهل.. إلى أن قال: وإذا كان العلم بمعنى اليقين تعدى إلى المفعولين، وإذا كان بمعنى المعرفة تعدى إلى واحد، إنتهى.

أقول: إن العلم قد يراد منه المعنى الآلي والمراد به حيننذ ما كان تعرّف المعلوم وتمرّره به، وحيننذ له إطلاقات ثلاثة:

- إطلاقه على الملكة كقولهم علم الفقه أي ملكة تعرف بها الفقه.
- إطلاقه على اعمال تلك الملكة من التعليم والتعلم بالمدارسة والمباحثة.
- إطلاقه علىٰ نفس المسائل العلمية المثبة في كتب الفقه، فيقال: كتب علم الفقه مثلاً، فحينئذ يراد من لفظ العلم نفس المسائل المدوّنة.

وهذه الإطلاقات الثلاثة كها ترئ هو أمر آلي لا حدثي، ولا الصور الحاصلة الحاضرة في النفس بحيث لولم يحضرها كان جاهلاً، بل في هذه الموارد هو عالم بهذا المعنى وإن لم تحضره الصور القائمة بالنفس كها لا يخفى.

وقد يراد منه المعنى الاسمي الحدثي الحاصل للإنسان، والذي هو قائم بالنفس، بحيث إذا توجه إليه كان وإلا فلا، وهذا هو المعبّر عنه بالعلم الحصولي الكسبي للناس.

فجميع مراتب العلماء في العلوم الرسمية الحاصلة لهم إنما هي حصولي كسبي وهو معلول الدليل والقياسات المنطقية بأقسامها، وفيه الحق والباطل والخطأ والاصابة.

ثم إن العلم قد يطلق عليه تعالى مع ماله من المشتقات كعلم ويعلم وعليم وعالم وعلّام، وقد يطلق ويراد منه العلم الذي أعطاه الله لحمد وآله ﷺ فنقول:

أما الأول: فني الكافي بإسناده عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: لم يزل الله تعالى ربنا، والعلم ذاته ولا معلوم، والسمع ذاته ولا مسموع، والبصر ذاته ولا مبصر، والقدرة ذاته ولا مقدور، فلما أحدث الأشياء وكان المعلوم وقع العلم منه على المعلوم، والسمع على المسموع والبصر على المبصر، والقدرة على المقدور، الحديث.

وفيه بإسناده عن محمد عن أبي جعفر ﷺ قال: سمعته يقول: كان الله ولا شيء غيره، ولم يزل عالماً بما يكون فعلمه به قبل كونه كعلمه به بعد كونه.

وفي توحيد الصدوق بإسناده عن منصور الصيقل، عن أبي عبدالله على قال: إن الله علم لا جهل فيه، حياة لا موت فيه، نور لا ظلمة فيه، ونظيره أحاديث أُخر فيه. وحينئذ معنى كونه عالماً أن انكشاف الأشياء حاصل له تعالى بذاته من ذاته قبل خلقها وبعد خلقها، بل هذا العلم عين ذاته كما قال على «والعلم ذاته ولا معلوم» فذاته علامة.

نعم العلم من صفاته الذاتية التي لها إضافة إلى الغير لاكالحياة حيث إنها صفة ذاتية غير مضافة إلى الغير، فالعلم هو ذاته تعالى وإضافته إلى الغير متأخرة.

والحاصل: أن العلم بها ذاتي له تعالىٰ في الأزل بكلياتها وجزئياتها، كلّ في وقته وبحسب مرتبته وعلىٰ ما هو عليه فيم لا يزال فأزلاً وأبداً ذاته علامة لها.

ثم إنه لما أحدث الأشياء وكان المعلوم وقع العلم منه على المعلوم، أي حصلت تلك الاضافة أي حصول المعلوم المتعلق بعلمه تعالى بحيث لا يشذّ منه شاذ، فالعلم له تعالى أزلي أبدي، وظرف حصول المعلوم بحكمته وقدرته وعلمه متأخر يقع العلم الذاتي عليه حين تحققه خارجاً، قال الله تعالى: ﴿ولقد فتنا الذين من قبلهم فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين﴾.

وهاهنا كلام حاصله: أن علمه تعالى \_ وإن كان عبارة عن انكشاف الإشياء لديه انكشاف الجسور انكشاف الجسرئيات بحدودها لديه تعالى: لأن هذا يستلزم أن تكون الذات المقدسة موجباً للحوادث تعالى عن ذلك علواً كبيراً، فإن الجزئي قبل وجوده لم يكن موجوداً ولا معلوماً له تعالى، وبعد وجوده يكون معلوماً له تعالى،

لعروض الحدوث له تعالىٰ عن ذلك؟

وحاصل الجواب إنا نمنع أنه لا يكون معلوماً له تعالى قبل وجوده، كيف وقد علمت قوله على: «فعلمه به قبل كونه» كعلمه به بعد كونه ف الحادث هـ و وقـ و على الإضافة على الموجود الجزئي حين ما وجد، أي وقوع العلم عـ لميه يكون حـ ين وجوده.

ومعناه أن العلم ذاتي له تعالى لا تغيّر فيه، وإنما الحدوث متعلق بمتعلق العـلم وهو وجود زيد مثلاً، فتأخر المعلوم وجـوداً لا يـوجب تأخــر العـلم بــه، فـإن الممكنات فيا سواه بأجمعها تدريجي الحصول حيث إن أغلبها زماني أو مكاني.

ومحصّل الكلام أن ذاته تعالى لا جهل فيه، بل هو بذاته علم ونـور كـلّه كـما علمت، فجميع الخلق بالنسبة إليه سواء في كونه متعلقاً لعلمه سابقها ولاحقها، فهو تعالى أزلاً وأبداً عالم بوجود زيد في زمان كذا.

فكونه معلوماً له تعالى إنما هو في زمان كذا، ومكشوفاً له تعالىٰ في زمان كذا أزلاً وأبداً، فلا تأثير له في ذاته تعالى ليجعلها معرضاً للحدوث كما لا يخنى.

ولهذا البحث مجال للكلام في شرح علمه تعالى وساير صفاته، والفرق بـين صفات الذات وصفات الفعل مذكور في محـلّه في عـلم الكـلام، والله الهـادي إلى ا الصواب.

وأما الثاني: أعني العلم الذي أعطاه الله لمحمد وآله ﷺ فبيانه في ضمن أمرين: الأمر الأول: في بيان أن العلم المعطى لأحد فيا سوى الله فهو كلّه عـندهم ﷺ وهذا ثابت بالآيات والأحاديث قال الله تعالى: ﴿ ويقول الذين كفروا لستَ مرسلاً قل كفي بالله شهيداً بيني وبينكم ومَن عنده علم الكتاب ﴾ (١).

فعن أُصول الكافي بإسناده عن بريد بن معاوية قال: «قلت لأبي جـعفر ﷺ: ﴿قُلَ كَفَىٰ بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب﴾ قال: إيّانا عني وعــلي

۱ ـ الرعد : ٤٣.

أولنا وأفضلنا وخيرنا بعد النبي ﷺ» ومثله كثير من طرق العامة والخاصة، وقال تعالىٰ: ﴿وكلّ شيء أحصيناه في إمام مبين﴾.

فق المعاني عن الباقر عن أبيه عن جده الله قال: لما نزلت هذه الآية على رسول الله على وكل شيء أحصيناه في إمام مبين، قام أبو بكر وعمر من مجلسها فقالا: يا رسول الله هو التوراة؟ قال: لا، قالا: فهو الانجيل؟ قال: لا، قال: لا، قال: فأقبل أمير المؤمنين على الله فقال رسول الله على الله تبارك وتعالى فيه علم كل شيء.

وفي بصائر الدرجات بإسناده عن سورة بن كليب قال: قال لي أبو جعفر ﷺ: والله إنا لخزّان الله في سهائه وأرضه لا على ذهب ولا على فضة إلّا على علمه.

وفيه بإسناده عن أبي حمزة الثمالي عن أبي جعفر ﷺ قال: إن منا لخزنة الله في الأرض، وخزنته في السهاء، لسنا بخزّان علىٰ ذهب وفضّة.

وفيه بإسناده عنه، عن علي بن الحسين الله مثله.

وفيه بإسناده عنه عن أبي جعفر على مثله بزيادة قوله: وإن منا لحملة العرش يوم القيامة.

وفيه بإسناده عن سدير قال: قلت: جعلت فداك ما أنتم؟ قال: نحن خرّان الله علىٰ علم الله، نحن تراجمة وحي الله، نحن الحجة البالغة علىٰ من دون السهاء وفوق الأرض.

وفيه بإسناده عن عبدالله بن أبي يعفور قال: قال أبو عبدالله الله: يابن أبي يعفور إن الله واحد متوحد بالوحدانية متفرد بأمره، فخلق خلقاً فقدّرهم لذلك الأمر فنحن هم، يابن أبي يعفور فنحن حجج الله في عباده، وخزّانه على علمه، والقائمون بذلك.

وفيه بإسناده عن علي بن جعفر عن أخيه قال: قال أبــو عــبدالله ﷺ: إن الله خلقنا فأحسن خلقنا، وصوّرنا فأحسن صورنا، فجلعنا خزانة في سمواته وأرضه ولولانا ما عرف الله.

وفيه بإسناده عن سدير عن أبي جعفر ﷺ قال: سمعته يقول: نحن خزّان الله في الدنيا والآخرة، وشيعتنا خزاننا، ولولانا ما عرف الله.

وقد تقدم حديث الرمانتين الدال على أن علياً ﷺ شريك في العلم مع النبي ﷺ وبعض الأحاديث الأُخر من أنهم ﷺ يزدادون في ليالي الجمعة من العلم وإلاّ نفد ما عندهم، ومن حديث إن العلم ما يحدث ساعة بعد ساعة، ومن أحاديث ليلة القدر الوارد في تفسير سورة إنّا أنزلناه في ليلة القدر.

وقد تقدم ذلك كلَّه فإنها صريحة مع الآيات في أنهم ﷺ كرسول الله ﷺ مورد العلم وخزينته.

وفي الكافي بإسناده عن عمر بن أبان قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول: إن العلم الذي نزل مع آدم لم يرفع، وما مات عالم فذهب علمه.

وتقدم قول أبي جعفر ﷺ من أن رسول الله ﷺ صيّر ذلك كلّه (أي العلم) إلىٰ أمير المؤمنين ﷺ.

وفيه بإسناده عن عبدالله بن سنان عن أبي عبدالله على أنه سأله عن قـول الله تعالى: ﴿ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر﴾ ما الزبور وما الذكر؟ قال الذكر عند الله، والزبور الذي أنزل على داود، وكلّ كتاب منزل فهو عند أهل العلم ونحن هم.

وفيه بإسناده عن حريس قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول: إن لله علمين علماً مبذولاً وعلماً مكفوفاً، فأما المبذول فإنه ليس من شيء يعلمه الملائكة والرسل إلا نحن نعلمه، وأما المكفوف فهو الذي عندالله تعالى في أمّ الكتاب إذا خرج نفد. وفيه مثله عنهم ﷺ.

وكيف كان: الأخبار في هذا الموضوع كثيرة دلّت على أنهم ﷺ العالمون بجميع العلوم السابقة واللاحقة إلى الآخر، سوى ما استأثره الله تعالى لنفسه كما تقدمت الاشارة إليه في بيان معنى أنهم خزّان العلم.

فالعلم في قوله ﷺ: «وخرّان علمه» يراد منه جنس العلم فهو بكلّه عندهم وهم خزنته، والحمد لله رب العالمين.

الأمر الثاني: في بيان كيفية هذا العلم الثابت لهم ﷺ وبيان أقسامه في الجملة. وسيأتي تفصيله في شرح قوله ﷺ: «وارتضاكم لغيبه» فنقول:

وفيه بإسناده عن أبي عبدالله ﷺ في قول الله تعالى: ﴿بل هو آيات بينات في صدور الذين أُوتو العلم﴾ قال: هم الأئمة ﷺ.

وفيه بإسناده عن جماعة سمعواً أبا عبدالله على يقول: إنّي لأعلم ما في السموات وما في الأرض، وأعلم ما في الجنة، وأعلم ما في النار، وأعلم ماكان وما يكون.

قال: ثم مكث هنيئة فرأى أن ذلك كبر على من سمعه منه فقال: علمت ذلك من كتاب الله تعالى، إن الله تعالى يقول: ﴿ فِيه تبيان كلّ شيء ﴾ (١).

وفي بصائر الدرجات بإسناده عن أبي بصير، عن أبي جعفر ﷺ قال: الرجس هو الشك، ولا نشك في ربّنا أبداً.

وفي غاية المرام للسيد البحراني ﴿ عن ابن بابويه بإسناده عن أبي عبدالله ﴿ فِي قُولَ اللهِ عَزُوجِل: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهِ لَيْذُهُبُ عَنْكُمُ الرَّجِسُ أَهُلُ البَّيْتُ وَيُطْهُرُكُمُ تطهيراً ﴾ قال: الرجس هو الشك.

وفيه بإسناده عن جابر عن أبي جعفر على قال: سألته عن علم العالم؟ فقال لي: يا جابر إن في الأنبياء والأوصياء خمسة أرواح، روح القدس، روح الإيمان، روح الحياة، روح القوة وروح الشهوة، فبروح القدس يا جابر عرفوا ما تحت العرش إلى ما تحت الثري.

١ ـ هذه ليست آية وإنما الآية هي ﴿ونزلنا عليك الكتاب تبياناً لكلّ شيء﴾ ويبدو أنّ ما حصل اشتباه من الراوي. النحل: ٨٩.

ثم قال: يا جابر إن هذه الأربعة أرواح يصيبها الحدثان، إلّا روح القدس فإنها لا تلهو ولا تلعب.

هذا وقد تقدم حديث مفضل بن عمر الله عن الصادق الله عند ذكر بعض ما خصهم الله تعالى به قال له المفضل: هل بذلك شاهد من كتاب الله تعالى ؟ قال: نعم يا مفضل قوله تعالى: ﴿وله من في السموات والأرض ومَن عند، لا يستكبرون عن عبادته ولا يستحسرون \* يُسبحون الليل والنهار لا ينفترون ﴾ إلى قبوله: ﴿ولا يشفعون إلاّ لمن ارتضى وهم من خشيته مُشفقون ﴾ ويحك يا مفضل، أتعلمون أن ما في السموات هم الملائكة، ومن في الأرض هم الجن والبشر، وكلّ ذي حركة؟ فنحن الذين كنا عنده، ولا كون قبلنا، ولا حدوث ساء، ولا أرض، ولا ملك، ولا نبح، ولا رسول، الحديث.

هذا وسيجيء في بيان قوله ﷺ: خلقكم الله أنواراً، الأحاديث التي دلّت علىٰ أنه تعالىٰ حين خلقهم أنواراً قبل خلق كلّ شيء فحمّلهم علمه ودينه.

أقول: هذه جملة من الأحاديث لها جهات من الكلام، ولكننا نقلناها لأجل دلالتها على كيفية علمهم وشموله للكلّ.

وحاصله: أن العلم له الجهة المرائية والآلية والانكشاف كها علمت، فهو بهذه الحيثية مظهر للمعلوم عند العالم، بحيث يكون العلم مرآةً له، والمعلوم مشهوداً ومكشوفاً لديه.

فحينئد لا ينظر إلى العلم بالاستقلال، بل النظر مقصور في المشهود والمعلوم. ويعبّر عن هذا بعلم اليقين وهو انكشاف الواقع والمعلوم عنده.

ومن المعلوم أن انكشاف الواقع حقيقة كها هو عليه إنما يكون في صورة عدم حجاب موجب للشك والريب والاشتباه للعالم.

فحينئذ نقول: قد علم من الأحاديث المتقدمة أن الحقائق القرآنية وواقعها في صدور الذين أذهب الله عنهم الرجس (الشك) فمن ذهاب الشك عنهم يعلم أنه لا

حجاب بينهم وبين الواقع من جميع المعارف الإلهية والأمور بأسرها، حيث إن فيهم الروح الذي هو أعظم من جبرئيل وميكائيل، الذي هو عمود من نور كها علمت، وأنه به يرون ما دون العرش إلى ما تحت الثرى، فلا حجاب بينهم وبين الله تعالى وبين انكشاف الأمور.

وهذا معنىٰ ما قاله الصادق ﷺ في معنىٰ ومن عنده من قوله ﷺ: ونحن الذي كنا عنده، الحديث، فلهم المقام المعبّر عنه بمقام عندالله ولا يشاركهم فيه أحد.

فظهر أن علمهم حضوري أي لأجل كونهم عند الله، لا خفاء لهم في شيء، وليس هذا كسبياً لما سيجيء من قول الرضا ﷺ في أوصاف الإمام: كلّ ذلك بلا طلب ولا اكتساب.

هذا بيان إجمالي لجامع علمهم، وهنا كلام في بيان أقسام علمهم فنقول:

في تفسير نور الثقلين عن روضة الواعظين للمفيد الله: روى جعفر جعفر بسن محمّد عن أبيه عن جدّه الله الله قال: «في العرش تمثال جميع ما خلق الله مس البرّ والبحر، قال: وهذا تأويل قوله تعالى: ﴿وان من شيء إلّا عندنا خزائنه﴾ هذا وقد قال الله تعالى: ﴿ولا يحيطون بشيءٍ من علمه إلّا بما شاء﴾.

فنقول أوّلاً: انّه ليس المراد بهذا العلم الذي لا يحيطون بشيء منه إلّا بما شاء هو الذات القديم تبارك وتعالى؛ لأنّ الاستثناء منه لا معنى له إذ لا يحيط أحد بـذاتـه المقدّسة القديمة كما لا يخفئ، بل المراد أمران:

الأوّل: انّ العلم الذي علّمه لغيره وهو ما أعطاه لمحمّد وآله ﷺ كما تقدّم ثمّ انّ ما أحاطوا به من العلم حسب ما شاء الله تعالىٰ علىٰ قسمين:

- 🗉 قسم تكون الإحاطة به إحاطة عيان وشهود بوجوده.
  - 🗉 وقسم تكون الإحاطة به إحاطة اخبار.

وحينئذ نقول: قد علمت أنّهم ﷺ علموا بروح القدس ما دون العرش إلىٰ ما تحت الثرىٰ فنقول: قوله تعالى: ﴿وَانَ مِن شيء إِلّا عندنا خزائنه﴾ قد عــلمت أنّ الخزائن هو تمثال جميع ما خلق الله من البرّ والبحر في العرش، وحينئذ كونهم عالمين بما دون العرش إلى ما تحت الثرئ بروح القدس يكون على ثلاثة أقسام:

الأوّل: انّهم ﷺ مفاتحه، حيث علمت انّ جميع ما دلّت عليه الآية يكون في امام مبين فحينئذِ عالمون به، أي: هم مفاتح الاستفاضة وبهم يفيض الله العلم.

الثاني: انّهم ﷺ ولاة ذلك العلم والمقدّرون له كها علمت في بيان كونهم مناة وهم أولو الوساطة في قوام العلم والفيض والمتعلّم والمستفيض.

الثالث: ان العرش هو بنفسه قلب النبي والأثمَّة عليه وعليهم السلام، فهم خزنته كها علمت من الأحاديث السابقة.

وهذا العلم الكائن لهم هو العلم الحادث لهم وهو على قسمين:

الأول: هو العلم بالمكنات المقدورة وهذا على قسمين: قسم غير مكوّن بعد وهو المكنات قبل أن تكسئ حلّة الوجود في جميع مراتب الوجود، فهذا القسم لم يكن مشاءُه إلّا في امكانها \_أي انّه ممكن الوجود ذاتاً \_رهذا القسم لا يكون علمهم هيك به واحاطتهم به إلّا احاطة امكان \_أي يمكن الوجود \_لأنّه حينئذ مشاء مشية امكان لا مشية وجود فلا يحيطون به احاطة وجود فأثر هذا العلم هو الاخبار به.

وقسم مقدور مكوّن وهذا يحيطون به احاطة وجود وعيان لأنّه مشاء بنفسه وهم ﷺ محالّ ذلك العلم.

ثمّ انّ المكوّن في عالم الوجود علىٰ قسمين: مشروط ومنجز.

أمّا الأوّل: فهم ﷺ يحيطون به لأنّه مشاء هكذا، أي مع الشرط، وأمّا علمهم بالشرط فقيل: يكون علمهم بنحو إحاطة الاخبار لا إحاطة العيان، وبعد وجود الشرط يكون علمهم به بنحو العلم والإحاطة العياني والشهودي.

وأمّا الثاني: فهم ﷺ يحيطون به إحاطة وجود وعيان كها تقدّم.

ثمّ انّ ماكان يحيطون به قسمان:

- قسم كان وهم يحيطون به انه كان هذا بالنسبة إلى أصل وجوده، وأما بالنسبة إلى أنه مستمر أم منقطع فلا يحيطون به إلا احاطة اخبار.
- وقسم لم يكن بعد عن المكنات المقدورة فهذا يحيطون به احاطة اخبار لا احاطة وجود وعيان، هذا كلّه بالنسبة إلى المكنات المقدّرة أي ما يكن تعلّق القدرة بها، وأمّا المكنات الغير المقدورة له تعالى فربّا يقال بأنّه محال إذ لا معنى للممكن إلّا ما كان متعلّقاً لقدرته تعالى وإلّا فهو من الممتنعات وجوده كشريك البارى كها لا يخفي.

هذا في القسم الأوّل، والثاني: من المراد في قوله تعالى: ﴿ولا يحيطون بشيء من علمه ﴾ انّ الممكن وإن كان نبيّاً أو الأئمة يهي فهو فقير ذاتاً ومعنى الفقر الذاتي انّه دائماً يحتاج إلى إفاضة الوجود من الغني بالذات إليه آناً فأناً فكلّ آن يكون وجوده ووجود الفيض المفاض عليه غير السابق عليه كها حقّق في محلّه.

وحينئذِ نقول: انّ ما أحاطوا به وعلموه لم يكن إلّا بتعليم الله تعالى لهم آناً فآناً أي: انّه لم يكن تعليمه تعالى لهم ﷺ انّه أعلمهم ورفع يده عنهم بحيث يكونون غير محتاجين إليه تعالى \_ تعالى الله عن إمكان استغناء شيء عنه علوّاً كبيراً \_ بــل مــا علموه إنّما هو بتعليم الله لهم ﷺ في لحظة.

ومعنى ذلك انّه إذا علموا انّ غداً تطلع الشمس إن شاء الله ما ملكوا من هذا العلم شيئاً إلّا لحظة علمهم بذلك وفي ذلك الآن وحينا علموا لا قبلها ولا بعدها، وأمّا العلم بطلوعها قبلاً أو بعداً.

والحاصل في غير ذلك الآن واللحظة فهو بتعليم جديد من الله تعالى، فإنّ الحتاج والفقير الذاتي دامًاً هو كذلك، فكما أنّ أصل حدوث الفيض فيه يحتاج إلىٰ إفاضة من الغنى بالذات فكذلك بقاؤه آناً فآناً.

وذلك التعليم الدائم القائم حين يكون في اللحظات هو مصداق ما شاء الله أن يحيطوا بعلمه، وهذا هو الذي ملكوه من العلم، وهذا جار في جميع أنحاء علومهم، وهذا أحد معنى قوله على كما تقدم: إنّما العلم ما يحدث ساعة بعد ساعة، أي لحظة بعد لحظة، بعد لحظة، بتعليمه الدائم القائم، وهذا أيضاً أحد معاني قوله على: «إنّ لهم في كلّ ليلة جمعة علماً مستفاداً وإلّا لنفد ما عندهم، هذه واغتنم والله العالم والموفّق للصواب، فهم على خزائن العلم بهذين المعنيين للعلم.

هذا ما ذكره بعض الأكابر وفيه من الكلام ما لا يخني.

أقول: أمّا القسم الأوّل: فهو في الحقيقة تقسيم للمعلوم كما لا يخفيٰ.

وأمّا القسم الثاني: فهو بيان كيفية علمهم بالأمور مطلقاً الحاصل لهم منه الى.

فأقسام علمهم إنّا هو بأقسام معلوماتهم التي منحهم الله تعالى إيّاها وقد تقدّم بعضها من العلم الغابر والماضي والمزبور فراجع، وسيجيء إن شاء الله في بيان قوله ﷺ: «وارتضاكم لغيبه» بيان سائر الأقسام فانتظر والحمد لله ربّ العالمين.

## / قوله ﷺ: ومنتهى الحلم.

أقول: منتهى الشيء هو غايته التي ليس وراءَها ذكر منه، في الجمع: الحمليم الذي لم يعاجل بالعقوبة، وفيه: الحلم: العقل والتؤدة وضبط النفس عـن هــيجاز. الغضب، والجمع أحلام وحلوم.

وفي البحار: قال الراغب: الحلم: ضبط النفس عن هيجان الغضب.

وقيل: الحلم: الأناة والتثبّت في الأمور، وهو يحصل من الاعتدال في القوة الغضبية، ويمنع النفس من الانفعال عن الواردة المكروهة المؤذية، ومن آثاره عدم جزع النفس عند الأمور الهائلة، وعدم طيشها في المؤاخذة، وعدم صدور حركات غير منتظمة منها، وعدم إظهار المزية على الغير، وعدم التهاون في حفظ ما يجب حفظه شرعاً وعقلاً، إنتهى.

أقول: المراد منه هنا الحلم بمعنى ضبط النفس، الذي هو من مكارم الأخلاق، لا

بمعنى العقل بقرينة قوله على في بعد: وأُولي النهي، وسيجيء بيانه أنه بمعنى العقل، وهذه الصفة من صفاته تعالى وهو فيه تعالى بمعنى المهلة.

وفي التوحيد: الحليم معناه أنه حليم عمن عصاه، لا يعجل عليهم بالعقوبة وكيف كان، فهو يكون في الإنسان بمعنى عدم المسارعة إلى المعاقبة، وضبط النفس عنها مع القدرة للعلم بالعواقب، فيؤخر العقوبة إما لكرم النفس فينتج العفو والتجاوز والمسامحة، قال الله تعالى: ﴿والعافين عن الناس والله يُعج المحسنين﴾ فجعلهم الله أهل محبّته، وإما للعلم بعدم الفوت وذلك هو الأناة وعدم الاستعجال.

وإليه يشير قوله ﷺ في الدعاء: «وإنما يعجل من يخاف الفوت» وأيـضاً هــو حينئذ التؤدة بمعنى التأني، والتثبت في الأمور، بترك المبادرة والاسـتعجال بــدون الروية، فثمرة هذا هو العلم بالأصلح كها لا يخني.

وقد يكون الحلم لأجل أن يكون سبباً لنيل الانتقام بنحو أبلغ، وإليه يشير قوله تعالى: ﴿قل للذين آمنوا يغفروا للذين لا يرجون أيام الله ليجزي قوماً بماكانوا يكسبون ﴾ (١) فأمر الله نبيّه أن يأمر المؤمنين بعدم الانتقام من الجرمين؛ ليكون الله تعالى هو المنتقم لهم منهم، والله أشدّ بأساً وأشدّ تنكيلاً.

وهذا يكون خاص للمؤمنين العالمين بأنّ الله هو المنتقم لهم من الأعداء.

هذا وفي تحف العقول فيا أجاب النبي على الشمعون بن الأوي بن يهودا من حواري عيسى الله عن العقل، إلى أن قال الله عن العقل الحلم، ومن العلم، ومن العلم الرشد، إلى أن قال على أن أما الحلم فنه ركوب الجميل وصحبة الأبرار، ورفع من الضعة، ورفع من الخساسة، وتشهي الخير، ويمرّب صاحبه من معالي الدرجات، والعفو والمهل والمعروف والصمت، فهذا ما تشعب للعاقل بحلمه، الحديث بطوله.

أقول: الحلم من شعب العقل، وما بعده من الخصال، التي ذكرها عِلَيْ تشعبت

من الحلم، ولكلّ من هذه الصفات المنشعبة من الحلم مراتب كمّاً وكيفاً، ومظاهر في لأشخاص علىٰ اختلافهم.

قوله ﷺ: ومن الحلم العلم، يشير إلى ما قلنا من أن الحلم بمعنى التؤده يشمر العلم بالأصلح، وهو المشار إليه بقوله ﷺ: ومن العلم الرشد، أي الأصلح في الأجر، قوله: والعفو والمهل:

أما الأول: فهو الحلم لكرم النفس الموجب للعفو.

وأما الثاني: فهو الحلم الحاصل للعلم بعدم الفوت المنتج للمهل كما تقدم.

أقول: قوله الله: ومنتهى الحلم، يشير إلى أنهم الله قد بلغوا الغاية في الحلم، بحيث ليس ما وراء حلمهم ذكر للحلم، حيث إنهم الله قد الحلم على الحلم. مراتب هذه الخصال على أعلى حدود الممكن منها، فهم منتهى الحلم.

والوجه فيه أنه قد علمت من قوله ﷺ: إن الحلم وما تشعب منه من الصفات، إنا هو من آثار العقل، وسيجيء في شرح قوله: «وأُولي النهى» أنهم ﷺ ذو العقل الكامل، فلا محالة يتكوّن منه الحلم وماله من الشعب.

وفي الحديث: «إنه تعالى لم يكله (أي العقل) إلّا فيمن يجبه» ولا ريب من أن النبيّ والأئمة وفاطمة الزهراء (صلوات الله عليهم أجمعين) أهل محبته بكمال المحبة، كما سيجيء بيانه في قوله على: والتامين في محبة الله، فهم أصل العقل الكامل، فالحلم له أصل في الباطن، وفرع في الظاهر، وهم على منتهى طرفيه.

ثم إنه يعجبني ذكر بعض الأحاديث في بيان حلمهم ﷺ وفي بيان فضيلة الحلم فنقول:

أما الأول: فني الكافي (١) بإسناده عن معتب قال: كان أبو الحسن موسى ﷺ في حائط له يصرم، فنظرت إلى غلام له قد أخذ كارة من تمر، فرمىٰ بها وراء الحائط، فأتيته فأخذته وذهبت به إليه، فقلت له: جعلت فداك، إنى وجدت هذا وهذه

١ ـ الكافي ج٢ ص١٠٨.

الكارة، فقال للغلام: فلان، قال: لبيك قال: أتجوع؟ قال: لا ياسيدي، قال: فلأي شيء أخدت هذه؟ قال: اشتهيت ذلك، قال: اذهب فهي لك وقال: خلّوا عنه.

أقول: الصرم الجزّ الكارة مقدار معلوم من الطعام.

وفيه (۱) بإسناده عن زرارة عن أبي جعفر الله قال: إن رسول الله علله أتى باليهودية التي سمت الشاة للنبي على فقال لها: ما حملك على ما صنعت؟ فقالت: قلت: إن كان نبياً لم يضرّه، وإن كان ملكاً أرحت الناس منه، قال: فعفا رسول الله على عنها.

وفيه (٣) بإسناده عن حفص بن أبي عائشة قال: بعث أبو عبدالله على غلاماً في حاجة فأبطأ، فخرج أبو عبدالله على أثره لما أبطأ فوجده نائماً، فجلس عند رأسه يروّحه حتى انتبه، فلما انتبه قال له أبو عبدالله على الفان والله ما ذلك لك تنام الليل والنهار، لك الليل ولنا منك النهار.

وعن أمالي الصدوق (٣)، بإسناده عن عبدالله بن محمد اليماني، قال: سمعت عبدالرزاق يقول: جعلت جارية لعلي بن الحسين الله تسكب الماء عليه، وهو يتوضأ للصلوة، فسقط الإبريق من يد الجارية على وجهد فشجّه، فرفع علي بن الحسين الله رأسه إليها، فقالت الجارية: إن الله عزوجل يقول: ﴿والكماظمين الغيظ﴾ فقال لها: قد كظمت غيظي، قالت: ﴿والعافين عن الناس﴾ قال لها: قد عفا الله عنك، قالت: ﴿والعافين عن الناس﴾ قال لها: قد عفا الله عنك، قالت: ﴿والعافين عن الناس﴾ قال لها: قد عفا

وفيه أيضاً (<sup>1)</sup> بإسناده عن زرارة عن أبي عبدالله ﷺ قال: إنا أهل بيت مروتنا العفو عمّن ظلمنا.

۱ \_الکافی ج۲ ص۱۱۸.

٢ \_ الكافي ج٢ ص١١٢.

٣ ـ أمالي الصدوق ص ١٢١.

٤ ـ أمالي الصدوق ص١٧٣.

أقول: ونحو هذه كثير فيا ورد من محاسن أخلاقهم (صلوات الله عليهم). أما الثاني: أعني في بيان فضيلة الحلم.

فني الكافي (١) بإسناده عن حمران بن أعين قال: قال أبو عبدالله على: ثلاث من مكارم الدنيا والآخرة: تعفو عمن ظلمك، وتصل من قطعك، وتحلم إذا جهل عليك.

وفي الخصال بإسناده عن سليان بن جعفر الجعفري، عن أبيه عن جـعفر بـن محـمد عن أبيه، عن جدّه عن علي ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: ما جمـع شيء إلىٰ شيء أفضل من حلم إلىٰ علم.

وفي الكافي(٢) بإسناده عن حمران عن أبي جعفر علله قال: الندامة عـلىٰ العـفو أفضل وأيسر من الندامة علىٰ العقوبة.

وفيه (٣) بإسناده عن محمد بن عبدالله قال: سمعت الرضا على يقول: لا يكون الرجل عابداً حتى يكون حليماً، وإن الرجل كان إذا تعبّد في بني إسرائيل، لم يعد عابداً حتى يصمت قبل ذلك عشر سنين.

وفيه<sup>(٤)</sup> بإسناده عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ قال:كان علي بن الحسسين ﷺ يقول: إنه ليعجبني الرجل أن يدركه حلمه عند غضبه.

وفيه (٥) بإسناده عن جابر عن أبي جعفر ﷺ قال: إن الله عزوجل يحب الحميي الحليم.

وفيه (١) رفعه إلى أبي عبدالله على قال: قال رسول الله ﷺ: ما أعزّ الله بجهل قطّ، ولا أذلّ بحلم قط.

۱ ـ الکافی ج۲ ص۱۰۷.

٢ ـ الكافيّ ج ٢ ص١٠٨.

٣-الكافي ج٢ ص١١١.

٤ وه و٦ و٧ ــ الكافي ج٢ ص١١٢.

وفيه (١) رفعه قال: قال أبو عبدالله على: كنى بالحلم ناصراً، وقال: إذا لم تكن حليماً فتحلم.

وفيه (٢) بإسناده عن زيد الشحّام، عن أبي عبدالله ﷺ قال: نعم الجرعة الغيظ لمن صبر عليها، فإن عظيم الأجر لمن عظيم البلاء، وما أحبّ قوماً إلّا ابتلاهم.

وفيه (٣) بإسناده عن عمار بن مروان، عن أبي الحسن الأول ﷺ قال: إصبر على أعداء النعم، فإنك لن تكافئ من عصا الله فيك بأفضل من أن تطيع الله فيه.

وفيه (1) بإسناده عن ثابت مولى آل حريز، عن أبي عبدالله الله قال: كظم الغيظ من العدو في دولاتهم تقية حزم لمن اخذ به وتحرّز عن التعرض للبلاء في الدنيا، ومعاندة الأعداء في دولاتهم ومماظتهم في غير تقية ترك أمر الله، فجاملوا الناس يسمن ذلك لكم عندهم، ولا تعادوهم فتحملوهم على رقابكم فتذلوا.

أقول: الماظة المشاورة والمنازعة.

وعن تفسير القمي: ﴿.. وإذا ما خضبوا هم يغفرون﴾ (٥) قال أبو جعفر ﷺ من كظم غيظاً وهو يقدر على إمضائه حشا الله قلبه أمناً وإيماناً يوم القيمة، ومَن ملك نفسه إذا رغب وإذا رهب وإذا غضب حرم الله جسده على النار.

وعن الخصال (٢٠ بإسناد عن الثمالي، عن علي بن الحسين ﷺ قال: وددت أنّي افتديت خصلتين في الشيعة لنا ببعض ساعدي الغزق وقلّة الكتمان.

وفيه(٧) بإسناده عن، عبدالله بن سنان قال: قال أبو عبدالله ﷺ: ثلاث من كنّ فيه زوّجه الله من الحور العبن كيف ما شاءها، كظم الغيظ، والصبر على السيوف لله

۲\_الکافی ج۲ ص۱۰۹.

٤ ـ المصدر نفسه.

٥ \_الشورى : ٣٧.

٦ ـ الخصال ج ١ ص ٢٤.

٧\_الخصال ج١ ص٤٣.

عزوجل، ورجل أشرف علىٰ مال حرام فتركه لله عزوجل.

وعن كتاب العدد في طي خبر: طلب المنصور (لعنه الله) الصادق على ومعاتبة له \_والخبر طويل \_فقال على في جوابه: حدثني أبي عن أبيه عن جده أن النبي على قال: ينادي مناد يوم القيامة من بطنان العرش: ألا فليقم كل من أجره علي فلا يقوم إلا من عفا عن أخيه، الحديث.

انتهى الجزء الأوّل ويليه الجزء الثاني مبدوءًا بـ«وأصول الكرم»

## فهرس الموضوعات

| الإهداء:                     | )         |
|------------------------------|-----------|
|                              | /         |
|                              | ٠٢        |
| الولاية                      | 10        |
|                              | ٠٨        |
|                              | 19        |
| أقسام الولاية:               | <u>در</u> |
| في بيان ما تحصل به الولاية:  | ſY        |
| النبوة والرسالة والولاية:    |           |
| ولاية النبي والإمام:         |           |
| تقسيم آخر للولاية:           | r٦        |
| تقسيم آخر للولاية المحمّدية: | ٢٨        |
| تقسيم آخر للولاية:           | r4        |
| في مظاهر الولاية المحمدية ﷺ: | ٤١        |
| تحصيل معرفته تعالى:          | or        |
| التوريخ آرار- الشر           | AY        |

| ٨٠         | القوّتان النظرية والعملية:                         |
|------------|----------------------------------------------------|
| ٩٤         | الثواب والعقاب:                                    |
| 1.1        | علامات وأحوال أولياء الله:                         |
| 17.        | صفات أعداء الله تعالى:                             |
| 177        | أقسام العلماء:                                     |
| 179        | ثلاثة عوالم وثلاثة مسافرين:                        |
| 188        | في بيان تحقق الخلافة الإلهية في الحقيقة الإنسانية: |
| 18V        | تشبيه آخر للإنسان الكامل:                          |
| \oV        | تنبيه وموعظة حسنة:                                 |
|            | الإنسان العارف:                                    |
| 17.        | فصل: العوالم الأربعة:                              |
|            |                                                    |
| 147        | شرح الزيارة الجامعة:                               |
| 199        | المقدمة:                                           |
| ۲۰۱        | مقدمة الشرح:                                       |
| ۲٠۲        | الفصل الأول: في بيان معاني الولاية:                |
| ۲۱۰        | ما روته الخاصة:                                    |
| <i>F17</i> | ما روته العامة:                                    |
|            | الفصل الثاني: معنى الولاية وأقسامها:               |
| ٣٠٢        | أقسام الولاية:                                     |
| ٣٠٤        | الولاية التكوينية:                                 |
| ToT        | الفصل الثالث: شؤون الولاية:                        |
| 707        | الأمر الأول: في معنى الزيارة وفضلها:               |
|            | الأمر الثاني: في بيان حقيقة زيارتهم ووظائفها ع     |
|            | الأمر الثالث: الطواف بمراقد النبي والأثمة:         |

في شرح الزيارة الجامعة...

| o.t                                    |
|----------------------------------------|
| الأمر الخامس: في وقت الزيارة ومحلّها:  |
| شرح متن الزيارة                        |
| قوله ﷺ: السلام عليكم يا أهل بيت النبوة |
| قوله 绺: وموضع الرسالة                  |
| قوله 瓔: ومختلف الملائكة                |
| قوله ﷺ: ومهبط الوحي                    |
| قوله ﷺ: ومعدن الرحمة                   |
| قوله ﷺ: وخزّان العلم                   |
| قوله ﷺ: ومنتهى الحلم                   |
|                                        |