



مِوْمِيْنِي أَنْ الْبَالِيَّةِ فِي الْمُؤْدِّةِ الْمُؤْدِّةِ الْمُؤْدِّةِ الْمُؤْدِّةِ الْمُؤْدِّةِ الْمُؤْدِةِ

# التشكيع في المحرية

دِرَاسُة نَأْدِيخِيَّة مِنَالَمَصِيرِ حَتَى نِهَايَةِ الْعَثَيَبةِ الصَّنْعَلَىٰ حَتَى نِهَايَةِ الْعَثِيبةِ الصَّنْعَلَىٰ (١٤-٣٢٩م/ ٣٥٥-١٤٩م)

تأليف الدُّكُتُّورُنِعَة سَاهِي حَسَن المؤسَوْي





### العتبة العبّاسيّة المقدّسة قسم شؤون المعارف الإسلاميّة والإنسانيّة مركز تراث البصرة البصرة - شارع بغداد - حيّ الغدير هاتف: ۷۷۸۰۰۸۱۳۵۷۳۳-۱۰۷۷۲۲۱۳۷۳۳ البريد الإلكتروني: basrah@alkafeel.net

الموسوي، نعمة ساهي حسن، ١٩٦٦ -

التشيّع في البصرة: دراسة تاريخية من التمصير حتى نهاية الغيبة الصّغرى (١٤ - ٣٢٩ هـ / ٣٢٩ - ٩٤١م) SHIIZM in BASRAH: Shiism in Basrah from the Islamic Conquest to the first = 1 (14-329) (635-941) (14-329) (635-941) اتأليف الدكتور نعمة ساهي الموسوي ؛ مراجعة وتدقيق وضبط مركز تراث البصرة. - الطبعة الأولى. - البصرة [العراق]: العتبة العبّاسيّة المقدّسة، قسم شؤون المعارف الإسلامية والإنسانية، مركز تراث البصرة، ١٤٣٨هـ = ٢٠١٧.

٤٠١ صفحة، g-a ؛ ٤٤ سم. - (موسوعة تراث البصرة. محور التراث التاريخي)

يتضمن ملاحق.

يتضمن كشافات. المصادر: صفحة ٣٦١–٣٩٨.

النص باللغة العربية ؛ ويضم مستخلص باللغة الإنجليزية.

١. الشيعة الإمامية - العراق - البصرة - -تاريخ. ٢. البصرة (العراق) - -تراجم. ٣. الف. العتبة العبّاسيّة المقالات المقال الإسلامية والإنسانية. مركز تراث البصرة. ب. SHIIZM in BASRAH :
 Shiism in Basrah from the Islamic Conquest to the first Invisibility of ...
 AL-Emam AL-Muntadar (14-329) (635-941)

### BP192.7.B37 M8 2017 مركز الفهرسة ونظم المعلومات

#### -بطاقة الكتاب-

| اسم الكتاب: التّشيّعُ في البصرةِ (دراسةٌ تاريخيَّةٌ من التّمصير حتّى نهاية الغَيبة الصُّغرى |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 31-9782/075-1389).                                                                          |
| تأليف:                                                                                      |
| جهة الإصدار:                                                                                |
| مراجعة وتدقيق وضَبْط:مركز تراث البصرة                                                       |
| الطبعة:الأولى                                                                               |
| المطبعة:دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع                                                  |
| سنة الطبع:                                                                                  |
| عدد النَّسخ:                                                                                |
| حقوق الطبع والنشر والتوزيع محفوظة على النّاشر                                               |





#### الإهداء

إلى سيِّد الأوصياءِ...وهديَّةِ الله إلى البشريَّةِ. بروحٍ تَضوَّعُ شوقاً إذْ ترتعشُ فيها جنائنُ حُبِّكَ..!! وقلْبٍ يتوضَّأ في مشكاةِ أنوارِ قُدْسِكَ..!! أدنو.. لأتدلّى مأخوذاً بخشوعي بينَ يَدَيْكَ.. وأتلُو ما تيسر مِن آياتِ حنين طالما حلّق بي طبرٌ ظام

وأتلُو ما تيسَّرَ مِن آياتِ حنينٍ طالما حلَّق بي طيرٌ ظامئٌ نحوَ قِبابِكَ..! أتقدَّمُ مهذا الجهدِ اليسيرِ... الباحثِ عن بعضِ الحقيقةِ... يا مَنْ علَّمتَنا حبَّ الحقيقةِ... والحقيقة وحدَها...!!

الباحث



## مقدّمَةُ الْمُرْكَز

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ

الحَمْدُ للهِ الذي جَعَلَ الحَمْدَ مفتاحاً لذِكْرِهِ، واستتهاماً لفضِلِه، وصلاتُهُ وسلامُهُ على خاتم رُسلِهِ، وسَيِّدِ صَفوتِهِ، محمَّدٍ المُصطفى، وعلى آلِهِ الميامين، نجومِ العالمين، وسادةِ المُتقينَ، والصَّفْوةِ من آلِ ياسين، سادةِ الأُمم وأولياءِ النَّعَم، الطيبينَ الطَّاهرينَ.

إِنِّ مِن نِعَمِ اللهِ تعالى العُظمى علينا أَنْ مَنَّ علينا بولاية أوليائِهِ والبراءةِ مِن أعدائهِ، وجَعَلَ -سبحانه وتعالى - إلى ذلك سبيلاً بمحمّدٍ وآلِهِ صلى الله عليه وآلِهِ، الذينَ نهجُوا السّبيلَ وعبّدُوا الطريقَ للبشريّةِ نحو العبوديّةِ الحقّةِ، ورضا المعبودِ -عزّ وجَلّ -.

فمّ الاشكّ فيه، أنّ بلاغ الرّسول الأعظم يَه انطلق - ومِن أولى بشائر الدّعوة الإسلاميّة الحقّة - ليُنذرَ النّاس ويبشّرهم برسالتِه الإلهيّة، وقد اقترنَ تبليغُ رسالتِه العظيمةِ بِسرِّ ديمومتِها، ألا وهو التبليغُ بالإمامة، فصدَح يَه قائلاً في جمع قريش: «مَنْ يُؤازرني على هذا الأمر يكنْ أخي ووصيّي ووزيري ووارِثي وخليفتِي مِنْ بَعْدِي»(۱)، وقد نقلت المصادرُ الحديثيّةُ هذا الحدث بها سمّتْه بـ(حادثة الدّار، أو حديث الدّار)، فكانتْ الإمامةُ هي المنهاجُ الإلهيُّ الواضحُ لديمومة المسيرةِ الإلهيِّةِ والرِّسالةِ المحمّديّةِ، ومُذْ ذاك كانتْ بذرةُ التشيّع، وانطلاقُ شيعةِ عليٍّ عليه السّلام ممّن التزم بوصايا النّبيّ الأكرم على المّ الآفاق.

هذا، وقد انطلقتْ دعوةُ التّشيّع وسارتْ بفضل حَمَلَتِهَا المخلصينَ، كسلمان

<sup>(</sup>١) الإرشاد، الشّيخ المفيد: ١/٧.

المحمّديّ، وأبي ذر الغفاريّ، وعهّار بن ياسر، والمقداد الكنديّ، وجندب الأزديّ، وأبي الأسود الدّؤليّ، وعبد الله بن عبّاس، وعمران بن حصين، ونظرائهم، وقدْ كان للثلّة الطيّبة منهم ممن نزل البصرة، كأبي الأسود الدّؤلي، وعمران بن حصين، وابن عبّاس، وغيرهم، الأثرُ الأكبرُ في نشر أحاديثِ النشيّع.

وممّا يؤسَفُ له أنّ بعض الكتاباتِ راحتْ تصِمُ البصرة بالعثمانيّةِ، وهذه الوصمةُ البصرة بالتحقيق العلميّ – ليستْ بالصّحيحة، فَقدْ جرّتْها الأهواءُ والانطباع الخاطئ؛ بسبب وجود بعض الأنصار للاتجاه العثمانيّ في حرب الجمل، وإنّ المتتبّع والسّابرَ طيّاتِ التاريخ يجدُ أنّ هناك الكثير من الشّواهد والمواقف التي تتقاطعُ تقاطعاً جليّاً مع تلك الصّفة، ونستطيعُ أنْ نبدأ بمعركةِ الجملِ الأصغرِ التي قادَها الصّحابيُّ الجليلُ حُكيمُ ابنُ جَبلةَ العبديّ في سبعائة (۱) من أصحابه، قبل مجيء أمير المؤمنين عيه إلى البصرة، واستشهاده وأصحابه في البصرة، في موقفٍ ولائيًّ منقطع النّظير، وقدْ دعا استشهادُهم الإمامَ عيه لأنْ يتفجّع عليهم ويتفظّع لمقتلِهم، من ذلك قولُهُ عيه:

يالهُفَ أُمّاهُ على الرّبيعة (بيعة السّامعة المطيعة قدْ سبقتني بهم الوقيعة (عا حُكَيْم دعوة سميعة نال بها المنزلة الرّفيعة (٢)

ثمَّ مروراً بقضيّة الإمام الحُسين عَلَى وتوشّح البصرة بأكثر من عشرةٍ من شهداء الطفّ ممّن كانُوا من كبار قوموهم، فضلاً عن ذلك، الجيشُ الكبيرُ التي بلغ قرابة العشرة الاف الذي قاده يزيد بن مسعود النهشليّ باتجاه الطفّ لنصرة الإمام الحُسين عَلَى إلا أنّه بلغه استشهادُ الإمام عَلَى فهات كَمَداً وحُزناً.. إلى ثورةِ التوّابينَ، ثمّ ثورةِ المختار، ثمّ ثورةِ إبراهيم بن عبد الله المحض، التي احتضنتُها البصرة، فكان منها الرّجال والمَدد،

<sup>(</sup>١) يُنظر: تأريخ خليفة بن خيّاط: ص١٣٧.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف، البلاذريّ: ٢/ ٢٣٤.

إلى غير ذلك من الشّواهد التأريخيّة التي لم يذكرها التاريخ، أو ذكرها على استحياء، ما يؤكّدُ - بأقلِّ شأنٍ - أنّ البصرة كانتْ على قدمٍ راسخةٍ من الولاء لأهل بيتِ النبيّ الأكرم، بيدٍ باسطةٍ ونفوسِ شائقةٍ.

وللشّعراء البصريّينَ كلّمتُهم الصّدّاحةُ في نُصْرة الغدير؛ إذْ من المُلاحظ أنّ العلّامة الأمينيّ – رحمه الله – قدْ اعتمد في كتابه القيّم (الغدير في الكتابِ والسُّنةِ والأدبِ) على تتبّع الشّعراء الذينَ نظمُوا في حادثةِ الغديرِ، واستنطاق ما فهمه الشُّعراء من قولِ النبيّ الأكرم: «مَنْ كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاه» (١)؛ إذْ وَجَدَ أنّ هناك تراثاً شعريّاً ضخيًا ضمّ بين حناياه ذكراً لحادثة الغدير وفقاً لقراءتها الخاصّة بالولاية بمعنى (الإمامة)، وهو ما يُثبتُ شهرةَ الحديثِ وتواترِهِ في كلِّ جيلٍ (٢)، وقدْ تطرّقَ إلى إثبات غديريّاتٍ لأكثرِ من شاعرٍ بصريًّ معروفٍ، كالسيّدِ الحميريّ، والمفجّع البصريّ، وابن حمّادٍ العبديّ، ووالده، وغيرهم ممّن صدحتْ حناجر شعرِهم بذكر الولاية.

من جميع ذلك، ولأهمّيّته، أتى كتابُنا هذا بهمّة صاحبه ليخطّ دراسةً مهمّةً بعنوان: (التشيّع في البصرة دراسةٌ تأريخيّةٌ من التمصير حتّى نهاية الغيبة الصُّغرى (١٤ - ٣٢٩ه))؛ ليترسّم محطّات التاريخ المختلفة، فينتزع منها الشّواهدَ الجليّة لبيان هذه الحقيقة المخفيّة، محاولةً منه لإعادة النّظر في قراءة التاريخ، ودفع الحيفِ عن هذه المدينة التي ما برحتْ في مرمى الطّغاة على مرّ العصور. فهي محاولةٌ جادّةٌ وأصيلةٌ في بابها، وغيرُ مسبوقة، وهو ممّا يُذكر للباحثِ الكريمِ. على أنّ الأمل معقودٌ في الباحثين لأنْ تستمرّ آلةُ البحثِ لديهم في تأصيل هذا الجانب المهمّ من تاريخ هذه المدينة العريقة، ويؤكّدوا أصالتَها ومحبّتها التي ما تزال تسيرُ بها الرّكبان، ولتتميم تأريخ التشيّع من الغيبةِ الصُّغرى إلى التاريخ الحديث والمعاصر؛ إذْ إنّه لا يقلّ غني وثراءً وغزارةً في هذا الجانب.

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ١/ ٨٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الغدير، مؤسّسة التاريخ العربّي، ط١: ١/١١.

ونحنُ - إذْ نُقدّم هذا الكتاب إلى القرّاء- لَيعلُونا السّرورُ بذلك، خدمةً لهذه المدينةِ وأهلها.

وقد كانَ سيرُنا مع الكتابِ سيراً طويلاً، في: تنقيحِ مطالبهِ، وسدّ بعضِ ثغراتِهِ، وتدقيقِ جملةٍ من جوانبهِ العلميّةِ، وصياغةِ بعضِ العباراتِ بها ينسجمُ وفنيّتَها وأدبيّتها، وقدْ ارتأينا إعداد فهارس فنيّة للكتاب في آخره؛ تكميلاً له، وتوثيقاً لعلميّته، فخرجَ -بحمدِ الله - على سُوقِهِ بها يُعجبُ قرّاءهُ -إنْ شاءَ اللهُ تعالى -.

وليسَ لَدينا ههنا أيضاً ونحنُ إذْ نضعُ هذا الجهدَ المهمّ بين أيديكم الكريمة - إلّا أنْ نقفَ إكباراً وإعظاماً لِما يقدّمُهُ - اليوم - أبطالُنا في الحشدِ الشّعبيّ المقدّس، وهم يخوضونَ معاركَ الانتصارِ لتحريرِ الموصلِ من طُغمةِ داعشِ الضّلال والجور، تلكَ القرابينُ التي قُدِّمتْ لثلاثِ سنواتٍ متتاليةٍ - وما تزال - إنْ هي إلّا عطاءٌ من ثمارِ الولايةِ لأهلِ الحقّ، محمّدِ وآلهِ الطّاهرينَ، والحمدُ لله ربِّ العالمينَ.

البصرة الفيحاء/ مركز تراث البصرة شعبان المعظّم ١٤٣٨هـ - آيار/ ٢٠١٧م

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ

#### مقدّمة

## نطاقُ البحثِ وتحليلُ المصادرِ

الحمدُ لله، أحمده حتى يرضى، والسَّلام على نبيِّهِ المصطفى، وأخيه المرتضى، وعلى الله الطَّيِّينَ الطَّاهرينَ، وصحابته المنتجبينَ، وعلى كلِّ داعٍ بدعوته إلى يوم الدَّين، وبعد: يُعدُّ موضوعُ التَّشيُّعِ واحداً من الموضوعات الفكريّة والعقائديّة التي احتلَّتْ مساحةً واسعةً من التّاريخ الإسلاميِّ، وما ارتبط به من التّنظير الفكريّ والعقائديّ والسياسيّ والاجتهاعيّ الذي نشأ في كنفه ودار في فلكه.

وانطلاقاً من حقيقة أنَّ خطورة الهويّة المكانيّة لموقع ما قدْ تكون مستمدّة من خطورة الموضوع المرتبط بهذا الموقع أو العكس أيضاً، كانتُ هذه النّظرة الموضوعيّة المنصفة إلى البصرة وما تحتلّه من خطورة تاريخيّة كبيرة متمثّلة في كونها أوَّل حاضرة ثبنى في ظلِّ الإسلام، وخارج جزيرة العرب عام (١٤هـ/ ٢٣٥م)(١)، مع مصاحبة في أهميّة موقعها الجغرافي على دجلة العوراء، وارتباطها ببحر فارس، وكونها المنفذ البحريّ الوحيد للعراق، وفضلاً عن تزايد أهميّتها، فقدْ أتاح هذا الموقع سهولة الاتصال بها، ما أدّى إلى تنوع التركيبة الاجتهاعيّة فيها؛ وإقراراً منّا بحقيقة تلك الأهميّة في تناول موضوع التّشيّع المختزِن -أساساً- ثقلاً في أهميّته، ارتفعتْ ركيزة الرّغبة في دراسة هذا الموضوع – التّشيّع في البصرة – مترافقة مع رغبة في التناول الموضوعيّ لشيوع وصف البصرة السّياسيّ والعقائديّ بأنّها عثهانيّة الهوى، وتبيان حقيقة هذا الوضع ومصداق تواجده الدّاعي إلى إطلاقه، مع وجود ثغراتٍ داعيةٍ إلى خرق هذا الإطلاق في تواجدٍ

<sup>(</sup>١) يُنظر: خليفة بن خيّاط، تاريخ: ص١٩٦.

عقائديٌّ مغاير متمثّل في وجود أنصار آل البيت البِّك وللإمام عليِّ المِّكِ تحديداً وأتباعهم، وإنْ اقتربت تلك المحبّة وذلك الولاء من التّشيّع في اللّغة وليس الاصطلاح. وممّا يُوهِنُ عنوان عثمانيّة البصرة، واقع التّركيبة الاجتماعيّة المتنوّعة فيها الذي من حتميّته الاختلاف في التوجّهات والابتعاد عن الموافقات الجمعيّة؛ احتكاماً إلى الاختلاف في الانتهاء العرقي والدّينيّ والمذهبيّ في حدٍّ أدني.

إنَّ من المرّراتِ التي سوّغتْ إطلاق صفة العثانيّة على البصرة التعويلَ على دعم أهل البصرة لأهل الجمل الذين اختاروها بناءً على استشر افٍ فيه رؤية لأبعاد وجود هذا الدَّعم عندهم، والذي تجسّد في إيوائهم أصحاب الجمل، الذي تطوّر إلى وقوف جزءٍ منهم معهم في معركتهم ضدّ الإمام على عليه الم

على أنَّ هذا لا يسوِّغُ أبداً ذلك العموم، فقدْ وقفَ الصَّفُّ الآخر من أهل البصرة مع الإمام عليَّ عَلِيَّهِ، وهذا شاهدٌ تاريخيُّ يؤكِّد وجودَ صفةٍ أخرى لأهل البصرة - وهي التّشيّع- غيّبتها التّوجّهات السّياسيّة المختزنة لهدف مسبق، في توافق له امتدادٌ زمنيٌّ مو روثٌ لتغيير حقائق تاريخيّة ومعطيات لها حظّ من الوضوح؛ لإحداثٍ مغايرةِ تتّفق مع تلك التّوجّهات، فضلاً عن أنّ هناك فئةً اعتزلتْ الحرب.

إنَّ ممّا يعضد حقيقة وجود التّشيُّع في البصرة، هو نزول بعض الصَّحابة الموالين للإمام على الله بعد تمصر البصرة بمدَّة قصرة جدّاً، وهذا ما أشار إليه الدّينوريّ(١)، قائلًا: «يا أمير المؤمنين، فوجِّه معى نفراً من الأنصار، فإنَّ مَثَلَ الأنصار في النَّاس كمثل الملح في الطَّعام»، فقدِم أبو موسى ومعه هؤ لاء الصَّحابة، ومن ضمنهم الصّحابيّ عمر ان بن الحصين. كذلك أفرد ابن سعد(٢) قائمة بالصّحابة والتّابعين الذين نزلوا البصرة، ومنهم: الإمام على بن أبي طالب عليه وعبد الله بن عبّاس، وبُريدة بن الخصيب، وأبو الأسود الدؤلي،

<sup>(</sup>١) الأخبار الطّوال: ص١١٣-١١٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبقات الكبرى: ٣/ ٣٢، ٥/ ١٥٥، ٧/ ٧١، ٩٩.

مقدّمة ......

والجارودبن المعلى، وعثمان بن حنيف، وغيرهم، مع أنَّ التَّشيّع سبق مجيء هؤ لاء الصَّحابة والتَّابعين؛ وذلك لوجود التَّشيّع في عبد القيس إلى ما قبل سنة (٣٠ه/ ٢٥١م)(١)، وقد أشار إلى ذلك ابن قتيبة (٢)، قائلًا: «وكانت عبد القيس تتشيّع».

ومن الحقائق الأُخر على وجود التّشيّع في البصرة هو وجود ثلاثة عشر مشهداً باسم أمير المؤمنين علي هي (٢٦ منه المؤمنين علي هي (٢٠ منه المؤمنين علي هي المنه الإمام علي هي إلى البصرة واستقرَّ فيها (٢٢) يوماً، وقام بعدة أعمال على مختلف الأصعدة (٤٠٠ إنَّ استمرار هذه المشاهد وعدم اندثارها يؤكّد حقيقة وجود تعاهدها لديمومتها، وهذا مستمدُّ من المحبّة للشّخص الذي ارتبط اسمه بها، فضلاً عن قدسيّته، ولعلّ انسحاب تلك المحبّة وذلك الولاء على المكان، هو سرُّ بقاء أحدها شاخصاً إلى يومنا الحاضر، وهو ما يُعرف باسم مسجد (خطوة الإمام علي هي (٥٠)، ليدفع هذا التواجد المادّي للأثر التّاريخيّ الجدل في تأرجح هويّة انتهاء البصرة؛ اعتهاداً على عدم قدرة تأويل قراءة بعض الأحداث التّاريخيّة وترجيحها نحو جهةٍ ما، أو لتضارب الرّواية، أو غياب القدرة على تحديد النّسبة الغالبة في ميل نحو جهةٍ ما، أو لتضارب الرّواية، أو غياب القدرة على ترجيح تنامي خطّ التّسيّع في البصرة نحو ضفّة الاستقرار والشّيوع والغلبة، وهذا ما دفع الوالي عبيد الله بن زياد في البصرة نحو ضفّة الاستقرار والشّيوع والغلبة، وهذا ما دفع الوالي عبيد الله بن زياد على بناء مساجد تتوتى مهمّة النيل من الإمام علي هي، والانتقاص منه؛ من أجل خلق الله بناء مساجد تتوتى مهمّة النيل من الإمام علي بي والانتقاص منه؛ من أجل خلق الله بناء مساجد تتوتى مهمّة النيل من الإمام على بناء مساجد تتوتى مهمة النيل من الإمام على بناء مساجد تتوتى من أجل خلق المناه على المناه المناه على المناه و المناه على المناه و المنا

<sup>(</sup>١) يُنظر: سليم بن قيس الهلالي، كتاب سليم بن قيس: ص٧٨، مقدّمة المحقّق محمّد باقر الأنصاريّ، وعند رجوعنا إلى مصدره (البلاذريّ) لم نجدها.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المعارف: ص١٩١.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ناصر خسرو، سفر نامة: ص٤٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: النصر الله، جواد كاظم، الإمام على الله في البصرة، بحث مقبول للنشر في مجلّة دراسات البصرة: ص١-٤٢.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: النصر الله، جواد كاظم، مسجد البصرة وتطوّره العمراني ودوره السّياسي: ص٢٣.

توازن يحدُّ من انتشار مساحة مدِّ التَّشيَّع ومحبَّة آل الرَّسول المِيَّكُ في البصرة، فقد بني عدَّة مساجد، منها: مسجد بني عدي، ومسجد بني مجاشع، ومسجد في الأزد (١١).

إنَّ اختيار الموضوع جاء للكشف عن حقيقةٍ تاريخيةٍ والوقوف عليها؛ بغية جلائها وتبيانها، وفك تداخلاتها وتشابكاتها، وإزالة ما اكتنفها من ضبابيةٍ، وصولاً إلى انبلاج نورها، بعيداً عن روح التعصّب الدّافعة للتّحيّز، أو الطّائفيّة المرفوضة التي تتواجد في نتاجاتٍ فكريَّةٍ معاصرةٍ، تتضح فيها الصّبغة التّشويهيّة للتّشيّع في البصرة، في خلطٍ للمفاهيم والتّصوّرات، الأمر الذي زاد من أهميّة تناول موضوع البحث. وقد اعتمد البحث على المنهج التّحليليّ الوصفيّ.

وقبل أنْ نَلِجَ في بيان خطّة الدّراسة لابدّ من التّنويه عن سبب تحديد الإطار الزّمنيّ للدّراسة، فإذا كانت سنة (١٤هم ١٣٥م) بداية الدّراسة تبدو أمراً طبيعيّاً لكونها تقترن بتمصير البصرة، فإنَّ نهاية الدّراسة التي جعلناها (٣٢٩هم ١٤٩م) لا تبدو مألوفةً؛ لأنَّ أغلب الدّراسات الأكاديميّة اعتمدت على فواصل واضحة المعالم كالمتغيّرات السّياسيّة البارزة، أمَّا سبب تحديد سنة (٣٢٩هم ١٤٩م)؛ فلكونها تُمثّل نهاية الغيبة الصُّغرى وبداية الغيبة الكبرى، فهي تمثّل نهاية حقبةٍ خاصّةٍ بالشّيعة؛ إذْ انتهت بذلك التّاريخ حقبة الغيبة الصُّغرى، لغياب الإمام الثّاني عشر (الحجّة المنتظر المنها)، فقد كان الشّيعة يأخذون تعاليمهم عن طريق الوكلاء الذين بدورهم يتّصلون بالإمام، وبعد سنة يأخذون تعاليمهم عن طريق الوكلاء الذين بدورهم يتّصلون بالإمام، وبعد سنة لكبرى.

وقد انعقدت الدّراسة فيه على مقدّمة وأربعة فصول، وخاتمة؛ فدرس الفصل الأوَّل (تمصير البصرة)، مستعرضاً آراء بعض البلدانيّين والجغرافيّين في هذا الأمر أيضاً، وانضوتْ تحت هذا الفصل عنوانات فرعيّة، تناولت تمصير البصرة، واستعراض الآراء

<sup>(</sup>١) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٥/ ٢٢٩؛ والثقفيّ، الغارات: ص٥٨٥.

المختلفة في تحديد سنة التّمصير، و-أيضاً تخطيط المدينة إلى خمسة أخماس رئيسة في هدف عسكريّ بحتٍ، وكذلك تمّ تتبّع شوارع المدينة الرّئيسة وأسوارها، والتّطرّق إلى أسواق البصرة وتبيان أهميّتها، مع الترّكيز على الوحدات العمرانيّة الأبرز فيها، التي أدَّت دوراً مهيًا في مسيرة الأحداث التّاريخيّة، وهي: دار الإمارة، والمسجد الجامع، مع ذكر الوحدات الأُخر، كالحامات وغيرها، وتعرّض هذا الفصل -أيضاً إلى مشكلة شحّة المياه في هذه المدينة، وملوحتها المتأثّرة بعمليّة المدّ والجزر، وكان المجتمع البصريُّ وتقصي مكوّنات إحدى محطّات هذا الفصل أيضاً؛ إذْ جرى دراسة امتزاج مكوّنات المجتمع البصريّ: من رقيقٍ، وأهل ذمّةٍ، وموالٍ، وتأثير هذا الامتزاج على واقع المدينة في المجتمع البصريّ: من رقيقٍ، وأهل ذمّةٍ، وموالٍ، وتأثير هذا الامتزاج على واقع المدينة في المجتمع البصريّ: من رقيقٍ، والصّافية، والتّجارية)، التي كان لها الأثر في إنعاش في المدينة في جوانبها: (الزّراعية، والصّناعية، والتّجارية)، التي كان لها الأثر في إنعاش اقتصاد الخلافة العبّاسيّة.

وجاء الفصل الثّاني دارساً التّشيّع وجذوره في البصرة، وقد انقسم هذا الفصل على عدّة مباحث، كان أوَّها في متابعة لفظ (التّشيّع) لغةً واصطلاحاً، وما تعني كلمة (الشّيعة) عند أصحاب المعاجم اللّغويّة وأصحاب الفرق الإسلاميّة، ومدى تطبيقها على أرض الواقع، ثمَّ التّحدّث عن الجذور الأولى للتّشيّع في البصرة وكيفيّة وصوله إلى أهل البصرة وانتشاره بين أهلها، أي: معرفة البدايات الأولى لتواجد أتباع الإمام على على الله أو أنصاره.

وتناول الفصل الثّالث دور شيعة البصرة في الحياة السّياسيّة، وتضمّن موقف شيعة البصرة من الفتنة في عهد عثمان بن عفّان، والتّعرّف على مشاركة أهل البصرة عامّة، والشّيعة منهم خاصَّةً في تلك الفتنة، وكان التّركيز على دور شيعة البصرة في معركة الجمل (٣٦هـ) وموقفهم منها، والتّطرّق إلى إجراءات الإمام عليّ بعد المعركة.

ثمَّ جرى الحديث عن إيضاح دور شيعة البصرة في صفيّن (٣٧ه)، وما وصلت إليه من نتائج على الصّعيد السّياسيّ، واستعراض الأحداث التي تلت معركة صفّين، ألا وهي فتنة ابن الحضرميّ عام (٣٨ه)، وكيف تمّ إفشال تلك الفتنة من قبل أتباع الإمام على البصرة.

وتناولتْ الدّراسة موقف شيعة البصرة من خلافة الإمام الحسن الله وما آلتْ الله الأمور، التي انتهتْ بعقد هدنة بين الإمام الحسن الله ومعاوية بن أبي سفيان، ثمّ أشارتْ الدّراسة إلى دور شيعة البصرة في معركة الطَّفِّ، وتمّ -من خلال الدّراسة التّعرّف على عدد المشاركين من شيعة البصرة في تلك المعركة.

وركّزتْ الدّراسة -أيضاً على دور شيعة البصرة من الأحداث التي تلت واقعة الطّفّ، والمتمثّلة بموقف شيعة البصرة من الفراغ الذي نتج بعد هلاك يزيد بن معاوية عام (٦٤هـ)، وثورة المختار عام (٦٧هـ/ ٢٨٦م). ثمّ تناولت الدّراسة علاقة شيعة البصرة مع زيد الشّهيد، والتعرّف على موقف شيعة البصرة من الخلافة العبّاسيّة المتمثّل بوقوف شيعة البصرة بجانب إبراهيم بن عبد الله ابن الحسن عام (١٤٥هـ/ ٢٦٧م)، وكذا تمّ تناول موقف شيعة البصرة من ثورة أبي السّرايا عام (١٩٥هـ/ ٨١٥م).

وخُصِّصَ الفصلُ الرَّابعُ لدراسة دور شيعة البصرة في الحياة الفكريّة، وتضمَّن إسهامات شيعة البصرة في التّفسير، وعلوم السهامات شيعة البصرة في التّفسير، وعلوم الحديث، وعلم الفقه، وعلم الكلام، وعلم التّاريخ، فضلاً عن علوم اللّغة من نحوٍ وعروض الشّعر، وغير ذلك.

وأخيراً، جاءتْ خاتمة البحث لتوجز أهمّ جوانب البحث، والاستنتاجات المتواضعة التي خرجتْ بها.

## تحليلُ المصادر

اعتمدت الدّراسة على عددٍ من المصادر، منها: كتب الرّجال، ككتاب (رجال البرقيّ)، لأبي جعفر، أحمد بن أبي عبد الله (ت٢٧٤ه/ ٢٨٨م)، وكتاب (رجال النّجاشيّ)، لأبي العبّاس، أحمد بن عليّ بن أحمد (ت٥٥٠ه/ ١٠٨٥م)، وكتاب (رجال الطّوسيّ)، لأبي جعفر، محمّد بن الحسن الطّوسيّ (ت٢٠١٥ه/ ١٠٨م)، فقد أنارت هذه الكتب بضوئها سِير الصّحابة والعلماء الذين تناولتهم الكتب، وساعدت على متابعة وتقصّي أخبارهم وأحوالهم، عن طريق إيرادها المواقف المحيطة بالشّخصيّات، وطبيعة الاتجاهات العلميّة لها، ومعرفة سير الاتجاهات الفكريّة مع مرادفة في تحديد قوّة ذلك الحراك الفكريّ وتحديد أوّليّته، والشّخصيّات الرّائدة، والمجدّدة، والمبدعة فيه.

ومن الكتب الأُخَر، كتاب (التّاريخ) لخليفة بن خيّاط (ت ٢٤٠هـ/ ٥٥٥م)، الذي أورد نصوصاً تخصُّ مدينة البصرة، لكن يغلب عليها طابع الاختصار الشَّديد، كذلك يورد بعض الرّوايات ناقصةً ومبتورةً، فضلاً عن ذلك، فإنَّ محتوياتها تخالف ما ورد من أحداث عسكريّة وقعت في ذلك الزَّمن.

وقد ارتشفَ البحث مادَّته من مصادر أوليَّة من كتب التّاريخ العامّ لدراسة أهمّ الأحداث السّياسيّة والعسكريّة التي مرَّت بها مدينة البصرة. ومن الكتب الأُخر التي أغنتُ الدّراسة كتاب (الإمامة والسّياسة) لابن قتيبة الدّينوريّ (ت٢٧٦هـ)؛ إذْ يُعدُّ من المصادر المهمَّة التي تناولتُ الواقع السّياسيّ في البصرة، لاسيها الصّراعات السّياسيّة المتمثّلة بمقتل عثمان، ومعركة الجمل، ومعركة صفيّن، وغيرها.

وكتاب (الأخبار الطّوال)، لأحمد بن داوود الدّينوريّ (ت٢٨٦ه)، وهو من الكتب التي اعتمد فيها المؤلّف على المنهج الموضوعيّ في نقل تفاصيل الحروب، والإدارة والسّياسة، محاولاً -بأسلوبِ هادئٍ - أنْ يكون الاعتدال هو السّمة الأكثر هيمنةً على مرويّاته في الأخبار، وقد ذكر الدِّينوريّ الأزمات السّياسيّة التي جابهت الإمام عليّاً على مرويّاته في خلافته، ونقل وقائع معركة الجمل (٣٦ه/ ٢٥٦م)، وأحداث معركة صفّين (٣٧ه/ ٢٥٧م)، الأمر الذي أتاح الاطلاع على أساليب الإمام عليّ الله في أثناء القتال وبعده؛ إذْ ميّزت تلك الأساليب الإمام على عن غيره في انفرادٍ أخلاقيّ اقترن بشخصه عليه وميّزه عن سواه، وقد فصل الدِّينوريّ -نسبيّاً - الإجمال الذي أورده كثيرٌ من المؤرِّخينَ في بعض الأحداث التّاريخيّة، ولاسيّا عهد الإمام الحسن المنه، فذكر بعض ملابسات خلافته.

وكتاب (تاريخ الرُّسل والملوك)، للطبريّ (ت ٢٠ ٣ه/ ٩٢٢م)؛ إذْ حفل هذا المصدر بكمٍّ جيّدٍ من الرِّوايات التّاريخيّة، فقدْ عمل على إعادة الرّوايات إلى أسانيدها، لكنّ الاقتضاب كان السِّمة الحاضرة للطبريّ في بعض الموضوعات التّاريخيّة، مثل كتمه أسرار الخلاف بين عثمان وبعض الصّحابة، وهذا يدلُّ على حساسيّة الطبريّ في موضوع الاختلافات بين الصَّحابة، ومسايرته الرَّأي العامَّ، وتجنّب إثارته.

وكتاب (شرح نهج البلاغة) لابن أبي الحديد (ت٢٥٦ه/١٥٦م)؛ فقد تضمّن معلومات واسعة عن الإمام علي المحيد، وما ضاعف من قيمة هذا الكتاب إشارة مؤلّفه إلى جملة من الكتب التي أوردها بين طيّاته على وفق مقتضيات المناسبات المختلفة، ليكتسب هذا الكتاب بذلك أهميّيةً مضاعفةً، لغياب وصول تلك الكتب أو وصول أجزاء منها فقط، وكانت السّمة الأسلوبيّة المرافقة لأداء هذا المؤلّف في شرحه خطب الإمام علي ايراده أخبار معارضيه وأحوالهم وأنسابهم في تتبُّع فيه استقصاءٌ لعدّة

مصادر في إيراد الخبر أو الحادثة التّاريخيّة، مع حرصه على النَّقل من الأصول ونقدها بموضوعيّة.

وقد اعتمد الباحث على مجموعة من كتب الفتوح الإسلاميّة، ومن أهمّ تلك المصادر كتاب (فتوح البلدان)، للبلاذريّ (ت٢٧٩ه/ ٨٩٢م)، فقد أورد لنا معلوماتٍ واسعةً ومهمّّةً عن تمصير البصرة وما رافقها من التّنظيات الإداريّة والعسكريّة. أمّا كتاب (الفتوح) لابن أعثم (ت٢١٤ه/ ٢١٩م)، فقد تناول فيه بعض الأحداث السّياسيّة التي مرَّت بها مدينة البصرة، مثل الجمل.

وقد اعتمدتْ الدّراسة على مجموعة من كتب الطّبقات، ككتاب (الطّبقات الكبرى) لابن سعد (ت ٢٣٠هـ/ ٨٤٥م)، وهو كتاب جمعتْ فيه تراجم وافية لأغلب الشّخصيّات التي نزلتْ البصرة منذ البدايات الأولى لتمصيرها وما بعدها، كذلك خصّص قائمة تتضمّن أسهاء الشّخصيّات التي نزلت البصرة، واعتمدنا -أيضاً - على كتاب (طبقات النّحويّين واللّغويّين)، للزّبيديّ (ت ٣٨٦هـ/ ٩٨٦م).

أمّا كتب الترّاجم، فقد غذّت الدّراسة في جملة من مصادرها، ككتاب (الاستيعاب في معرفة الأصحاب)، لابن عبد البرّ القرطبيّ (ت٢٣٠هـ/ ١٠٧١م)، و(أُسد الغابة في معرفة الصّحابة)، لابن الأثير (ت ٢٣٠هـ/ ١٠٣٨م)، و(الإصابة في تمييز الصّحابة)، لابن حجر العسقلانيّ (ت ٢٥٨هـ/ ١٤٤٨م).

أمّا بالنسبة إلى كتب البلدان، فيقف كتاب (معجم البلدان) لياقوت الحمويّ (ت٦٢٦ه/ ١٢٢٩م) على قمّة اختيارات قائمة كتب تحديد المواقع الجغرافيّة؛ لما زخر به من تحديد أسهاء ومواقع البلدان، والمدن، والقرى التي حفل بها الكتاب، الأمر الذي جعله متميّزاً بالسّعة والدّقّة في ضبط المواقع مع إحاطةٍ تفصيليّةٍ لما أجمله غيره، أو أشار إليه مبتسراً، فضلاً عمّا لم يذكره بعض المؤرّخين.

واعتمدتُ الدِّراسة على كتب النَّسب، ويقف في مقدِّمتها كتاب (أنساب الأشراف)، للبلاذريّ (ت٢٧٩ه/ ٨٩٢م)، فقدْ كان من المصادر المهمّة في دراستنا؛ إذْ وردتْ فيه معلوماتٌ واسعةٌ ومهمَّةٌ عن القبائل التي سكنتُ البصرة وكوِّنتُ أهمّ عناصر سكّانها، من خلال ذكر أنسابها، وقدْ زوِّدنا البلاذريّ في كتابه بمعلوماتٍ تاريخيَّةٍ قيِّمةٍ.

ومثلها كتب اللَّغة، التي كان من بينها كتاب (لسان العرب)، لابن منظور (ت ١٩١١هـ/ ١٣١١م)، فقد جمع المؤلِّف في كتابه هذا عدداً من آراء أهل اللَّغة، وقد كان سنداً في توضيح كثير من مفردات اللَّغةِ العربيّة وتعريفها، وهو أوسع كتب اللَّغة وأعظمها فائدةً؛ إذْ ذَكَرَ باستفاضةٍ ما اختصره غيره.

وكتب الأدب، لاسيّما دواوين الشّعراء؛ إذْ إنّ الشّعر يُمثّل وثيقةً فيها التّوثيق اللّغويّ للحدث التّاريخيّ، الأمر الذي يُعلي من شأن الاستشهاد به ليخرج من أطار التّمثيل الشَّخصي لقائله إلى وجود إسنادٍ جمعيًّ له، يتمثّل برأي الشَّاعر، ومن هذه الدّواوين: ديوان أبي الأسود الدؤليّ، وديوان السيّد الحميريّ، وديوان أبي نواس، وغيرها.

وقد أفدتُ ممّن سبقوني في طريق البحث والعطاء العلميّ المتمثّل بالمؤرّخين والباحثين والدّارسين، ومن هؤلاء: الدّكتور صالح أحمد العليّ في كتابه (التّنظيات الاجتهاعيّة والاقتصاديّة في البصرة في القرن الأوَّل الهجريّ)، وكتابه الآخر (خطط البصرة ومنطقتها)، كذلك مؤلّفات الدّكتور عبد الجبّار ناجي، ومنها: كتابه (دراسات في تاريخ المدن العربيّة الإسلاميّة)، وكتاب (من تاريخ الحركة الفكريّة في البصرة)، في تاريخ المدن العربيّة الإسلاميّة)، وكتاب (من تاريخ الحركة الفكريّة في البصرة) فضلاً عن بحوث الدّكتور جواد كاظم النصر الله، التي أفدتُ منها، مثل: (ولاية ابن عبّاس على البصرة في عهدي الإمام عليّ والحسن الله علي اللهم عليّ اللهمة في فكر الجاحظ)، و(الإمام عليّ اللهمة في البصرة لشيعة البصرة)، وغيرها، وأفدتُ -أيضاً - من كتاب (النّصرة لشيعة البصرة)، للدّكتور نزار المنصوريّ، وكتاب (مدرسة الحديث في البصرة حتّى القرن

الثّالث الهجريّ)، لأمين القضاة، وكتاب (الحياة الأدبيّة في البصرة إلى نهاية القرن الثّاني الهجريّ)، لمؤلّفه أحمد كهال زكي، وكتاب (جهاد الشّيعة في العصر العبّاسيّ الأوّل)، لسميرة مختار اللّيثيّ، وكتاب (تأسيس الشِّيعة) للسّيّد حسن الصّدر، ودراسة الباحث علاء حسن السّبتي (الأحوال السّياسيّة في البصرة من: (١٤ - ١٣٢ه/ ١٣٥ – ٧٤٩م)). وقد أفاد البحث من كتب بعض المستشرقين، مثل: فلهاوزن في كتابه (الخوارج والشّيعة)، وبروكلهان في كتابه (تاريخ الشُّعوب الإسلاميّة)، وفان فلوتن في كتابه (الخضارة الإسلاميّة)، وغرهم.

لقد واجه البحث عدّة صعوبات كان من أبرزها: تناثر المعلومات بين السُّطور، وقلّة النصوص الواضحة والصّريحة، لاسيّما التي تتحدّث عن الواقع الاجتهاعيّ السّيعيّ للمدينة، الذي أُريد له بطريقةٍ أو بأخرى أنْ يُحجَّم ويُطوَّق فيها، عن طريق الترّكيز على نعتها بالعثهانيّة، هذا من جانب، ومن جانب آخر، فإنَّ بعض الجغرافيّين ركَّزُ وا على الشَّخصيّات الحاكمة، أي: الجهاز السّياسيّ للدُّولة، وأغفلوا نوعاً ما المجتمع البصريَّ وتوجُّهاتِه إزاء الأحداث والصِّراعات العقائديّة، بل إنّهم خلطوا التّوجهات السّياسيّة بالعقائديّة، فأصبح من الصّعب فرز الموقف السّياسيّ عن غيره، ولعلَّ خير مَن عبرّ عن العقائديّة، فأصبح من الصّعب فرز الموقف السّياسيّ عن غيره، ولعلَّ خير مَن عبرّ عن العقائديّة البصريّة، فوصفها تارةً بالعثمانيّة، وبالقدريّة وبالشّيعيّة والحنبليّة مرّات أُخر (۱۱). ومن الصُّعوبات –أيضاً – الخلط الذي وجد في كتب الأنساب التي تعرَّضت خطط القبائل، فعلى الرُّغم من تفريقها بين القبائل والبطون والأسر، بيد أنّها نادراً ما كانت عدّد مكان نز ول القبيلة الدّقيق، هل سكنت البصرة أو غبرها من المدن؟

فالمادّة اللّغويّة قدْ تكون أحياناً مختصرة جدّاً في قولٍ يكتنز إيحاءً يصعب التقاطه من

<sup>(</sup>١) يُنظر: أحسن التقاسيم: ص١٤١.

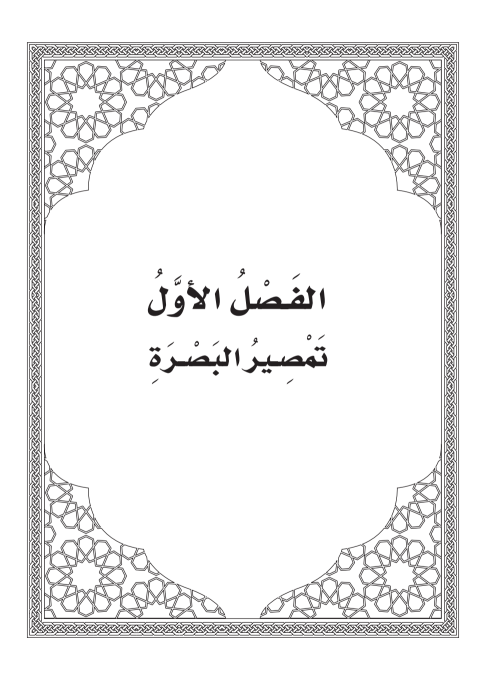
غير الأخذ بمجمل الظّروف المحيطة به: سياسيّاً، واجتهاعيّاً، وعسكريّاً، وخصوصاً إذا توافر النّصُّ التّاريخيُّ على استشهادٍ قرآنيًّ أو نصِّ شعريٍّ؛ إذْ يستلزم الإلمام بأبعادِ وإشعاعاتِ تلك النّصوص في داخل النّصِّ التَّاريخيِّ.

إنَّ تناول موضوع التّشيّع في إحدى مدن العراق المهمّة (البصرة) يُعدُّ من أوائل الدّراسات الأكاديميّة (۱۱ -بحسب علم الباحث - في دراسة موضوع التّشيّع في العراق؛ إذْ كانَ تناولُ هذا الموضوع، ونحوه ممّا يختصُّ بالشّيعة الإماميّة، من الممنوعات التي تُحاسب عليها الحكومة العراقيّة الظّالمة السّابقة؛ جوْراً وتعسُّفاً؛ لذلك كان الباحث يسير على هدى مثاباته الخاصّة، ويُعبِّد طريقه بيديه، مُستنيراً بها أُتيح له من معلومات، ومصادر، وقابليّةٍ علميّة.

على أنَّني -إذْ أعملتُ فكري وأجهدتُ نفسي لأضعَ هذه الأطروحة بالمستوى المطلوب- لا أدَّعي لها الكمال، فالكمال لله وحده، ﴿وَمَا تَوْفِيقِي إِلاَّ بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾(٢).

<sup>(</sup>١) الدّراسةُ في الأصل أطروحة دكتوراه تقدّم بها الباحث إلى مجلس كلّيّة الآداب، ونوقشتْ بتأريخ: ٢٠ / ٢٠ / ٨٠ م. (النّاشر).

<sup>(</sup>٢) من سورة هود، الآية (٨٨).



## تَمْصِيْرُ الْبَصْرَةِ

تحتلُّ مدينة البصرة أهميَّةً متميّزةً في التّاريخ الإسلاميّ؛ لكونها أوَّل مدينةٍ عربيّةٍ إسلاميّةٍ مصَّرها العرب، لتؤدّي دوراً مهمّاً، وعلى مختلف الصُّعد، سياسيًا واقتصاديّاً وفكريّاً واجتهاعيّاً، منذ مرحلة التّأسيس إلى القرون التّالية.

وبشأن تسمية البصرة، فقدْ تعدَّدتْ آراء علماء اللَّغة والبلدانيّن حول أصل تلك التسمية، بأنَّ المقصود بها: الشَّيءَ الطَّريَّ، أو النَّبتَ الغضَّ الطيِّب، أو الرُّطبَ قبل نضجه (۱)، وهناك رأي يعزو المعنى إلى الأرض الصُّلبة الشّديدة (۱)، وهذا بطبيعة الحال يتناقض مع المعنى اللّغوي للكلمة؛ إذْ إنَّ اللّغويّين لم يهتدوا إلى معنى ثابتٍ لأصل تلك التسمية ويرجّحوه على غيره، واكتفوا بذكر ما قيل حول أصل تلك الكلمة، ومثال ذلك ما ذكره ابن منظور، بقوله: «إنَّ كلمة البصرة تعني في كلام العرب الأرض الغليظة، وقيل: الحجارة الرَّخوة البيضاء، وقيل: الصّلبة الشّديدة، أو كثيرة الحصى، أو الطيّن العلك، أو الأرض الطّينيّة الحمراء، أو السّوداء الصُّلبة» (۱). وجميع تلك الآراء تُشير إلى أنَّ تسمية البصرة معرّبة من الأصل الفارسيّ (بس-راه) الذي يعني: ملتقى الطُّرق المتعدّدة

<sup>(</sup>۱) الفراهيديّ، العين: ٧/ ٢٥٠؛ والجوهريّ، الصِّحاح: ٢/ ٥٨٩؛ وابن منظور، لسان العرب: ٨/ ١٨٨، ٤/ ٥٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ١/ ٤٣٠، وما بعدها؛ وابن منظور، لسان العرب: ٤/ ٦٧. (٣) لسان العرب: ٤/ ٦٧؛ ويُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ١/ ٤٣٠، وما بعدها.

والمتشعّبة (۱)، وهذا الرأي يدحضه بعض المؤرّخين المحدثين باستدلالهم على الرّوايات والنُّصوص التي جاءت في معظم المعاجم اللّغويّة والبلدانيّة حول أصل التسمية من أنَّها كلمةٌ عربيَّةٌ مأخوذةٌ من الطَّبيعة الجغرافيّة للأرض التي نشأتْ عليها المدينة (۱).

ونحن في الوقت الذي نشاطر فيه رأي المؤرّخين المحدثين من أنَّ المعاجم اللّغويّة والبلدانيّة قد ركَّزت على الأصل العربيّ للتّسمية، إلَّا أنَّ الرَّأي الآخر الذي يعزو التّسمية إلى كلمة (بس-راه) لا يمكن تجاهله بصفة مطلقة، وذلك للأسباب الآتية:

١ - التقارب اللّفظي بين كلمة (بصرة) العربيّة، وكلمة (بس-راه) الفارسيّة، خاصّة في حالة دمج مقطعي الكلمة الفارسيّة مع بعضها لتصبح الكلمة بلفظة واحدة، وهي: (بصره).

٢- إنّ أرض البصرة كانت خاضعة للدّولة السّاسانيّة قبل الإسلام.

٣- إن معنى كلمة (بس-راه) الفارسيّة تعني ملتقى الطَّرق، وهذا يُطابق واقع البصرة الجغرافيّ.

تُعدّ البصرة البوّابة التي انطلق منها المسلمون نحو الفتوحات في الشّرق، فضلاً عن دورها المهمّ على مرِّ العصور التّاريخيّة؛ إذْ أضفى موقعها الجغرافيّ على الخليج العربيّ أهميّةً اقتصاديَّةً كبيرةً، فهي حلقةُ وصل بين مختلف أنحاء المعمورة في ذلك الوقت.

وتتوضَّح أهمّيَّة موقع البصرة منذ وقتٍ مبكّرٍ في الدَّولة العربيّة الإسلاميّة؛ إذْ

<sup>(</sup>١) يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ١/ ٤٣٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ناجي، عبد الجبّار، دراسات في تاريخ المدن العربيّة الإسلاميّة: ص١٢٩، وما بعدها؛ وسركيس، يعقوب، مباحث عراقيّة في الجغرافية والتاريخ والآثار وخطط بغداد: ص١١٥-١١٥ والعميد، طاهر مظفّر، تخطيط المدن العربيّة الإسلاميّة: ص٢١، وما بعدها؛ والعيدان، هديّة جوان، تخطيط مدينة البصرة: ص٤٩؛ والسّودانيّ، رباب جبّار طاهر، جبهة البصرة: ص٨؛ والمنصوريّ، نزار، النّصرة لشيعة البصرة: ص٢١، والسّبتيّ، علاء حسن، الحياة السّياسيّة في البصرة: ص٢٤، وما بعدها.

يمكننا أنْ نلتمس ذلك من خلال إيعاز أبي بكر إلى خالد بن الوليد الذي قاد جيوش المسلمين في اليهامة سنة (١٢ه/ ٦٣٣م)، بأنْ يتوجّه «أمرني أنْ أنزل أقصى البرّ من أرض العرب، وأدنى أرض الرِّيف من أرض العجم، فنزل الخُريبة (١)، وبالأبُلّة (٢) خمسهائة من الأساورة (٣) يحمونها، وكانت مرفأ السّفن من الصّين وما دونها» (٤)، ولعلَّ تسمية البصرة قديهاً بفرج الهند والسّند والصّين (٥) تُبيّن لنا الأهميّة الاقتصاديّة والسّياسيّة لهذه المنطقة. وفضلاً عن الأهميّة الاقتصاديّة، فقد كان للبصرة الأثر الفكريّ والثّقافيّ والسّياسيّ

لقدْ مُصِّرَتْ البصرة سنة (١٤هـ/ ٢٣٥م)(٢)، وقيل: سنة (١٧هـ/ ٢٣٧م)(٧)، على اختلاف الرّوايات. وتذهبُ أغلبُ آراء المؤرّخينَ إلى أنَّ عمر بن الخطّاب أوعز إلى واليه عتبة بن غزوان(٨) بأنْ يختطَّ معسكراً للمسلمين في تلك المنطقة لكى يتسنّى للمسلمين

كم سيتضح لنا من خلال فصول الدّراسة.

<sup>(</sup>١) الخُريبة: تصغير خَرِبَة، موضع في البصرة ابتنى المرزبان الفارسي فيها قصراً، ثمّ خُرِّب، ولما نزلها المسلمون بنوه وسمّوه الخريبة. يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٢/ ٣٦٢.

<sup>(</sup>٢) الأَبُلَّة: هي بلدة على دجلة العوراء، كانتْ قبل الإسلام مسلحاً من مسالح السّاسانيّين، وهي أقدم من البصرة. يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ١/ ٧٢.

<sup>(</sup>٣) الأساورة: قوم من العجم خرجوا في بداية الإسلام، وتفرّقوا في بلاد العرب، واختلفتْ تسمياتهم تبعاً للمنطقة التي سكنوها، فقدْ شُمّي الذين سكنوا البصرة بالأساورة، وسُمّي مَن سكنوا بلاد الشّام بالخضارمة، وسُمّي مَن سكن الكوفة بالأحامرة. يُنظر: الجوهريّ، الصّحاح: ٢/ ٦٩٠؛ وابن منظور، لسان العرب: ١٨٦/١٢.

<sup>(</sup>٤) الطبريّ، تاريخ: ٣/ ٩٤٥.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الطبريّ، تاريخ: ٣/ ٩٥-٥٩٥.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: خليفة بن خيّاط، تاريخ: ص١١٩؛ وابن قتيبة، المعارف: ص٦٦٥؛ والبلاذريّ، فتوح البلدان: ص٣٣٧، ٣٩٧، ٩٩٠.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٧/ ٥؛ وابن الفقيه الهمذاني، مختصر كتاب البلدان: ص١٨٨.

<sup>(</sup>٨) عُتبة بن غزوان بن جابر بن وهب المازني، حليف بني عبد شمس، أو بني نوفل، من السّابقين الأوَّلين، هاجر إلى الحبشة، ثمّ عاد إلى المدينة، شهد بدراً وما بعدها، ولّاه عمر، فاختطَّ البصرة، توفّي

الانطلاق نحو المناطق الشّر قيّة؛ إذْ تتركّز القوّات السّاسانيّة، فضلاً عن قطع الإمدادات والمؤن عن تلك القوّات ومثيلاتها المتواجدة في المدائن(١٠).

ويُذكر في هذا الصّدد: «أنَّ عمر بن الخطّاب وجَّه عتبة بن غزوان إلى البصرة وأمره بنزولها بمَن معه وقطع مادّة أهل الفرس»(٢).

ويبدو أنَّ عمر أراد اتخاذ هذه المدينة لتكون حلقة وصل بين مركز الخلافة في المدينة المنورة والقوّات الإسلاميّة المتواجدة في العراق<sup>(۱۲)</sup>، فضلًا عن اتخاذها قاعدة للسيطرة على مسالح السَّاسانيّين القريبة لإضعاف القدرة العسكريّة والدَّفاعيّة لتلك المسالح<sup>(1)</sup>.

أمّا فيها يتعلّق بموقع البصرة – المدينة الجديدة –، فقدْ طلب عمر من عتبة بن غزوان أنْ يكون المكان الذي يقع عليه الاختيار قريباً من الماء والمرعى، وليس هناك بحرٌ يفصل المدينة عن مركز الخلافة (٥)، وقد ذكر الطبريّ ذلك على لسان عتبة بن غزوان، بقوله: «إنّ أمير المؤمنينَ أمرني أنْ أنزل أقصى البرِّ من أرض العرب وأدنى أرض الرِّيف من العجم، فهذا حيث واجبٌ علينا طاعة إمامنا، فنزل الخريبة...»(١).

وتترافق الميزات التي توخّاها عمر وواليه في مسألة الاختيار الأصلح مع ميزة أخرى لا تقلُّ شأناً عن غيرها، ألا وهي ميزة الموقع الاستراتيجيّ من النّاحية العسكريّة الهجوميّة والدّفاعيّة؛ إذْ إنَّ وجود الخليج العربيّ في جنوبها وشطِّ العرب في شرقها، والفرات في شمالها، يجعل من الصُّعوبة بمكان الاستيلاء عليها من قبل الأعداء، فالقادم

سنة ١٧هـ. ابن حجر العسقلاني، الإصابة: ٤/ ٣٦٣- ٣٦٤.

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ: ٣/ ٥٩١.

<sup>(</sup>٢) الطبريّ، تاريخ: ٣/ ٥٩٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: العيدان، هديّة جوان، تخطيط مدينة البصرة: ص٤٩.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٢/ ٤٣١-٤٣٢.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٧/ ٦؛ وياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٢/ ٤٣٣.

<sup>(</sup>٦) تاريخ الطبريّ: ٣/ ٥٩١.

من الشيال -أي من المدائن-أو من الشَّرق-من بلاد فارس- لا يمكنه الاستيلاء عليها بسهولة؛ بسبب موقعها وأثره في التّحكّم بخطط إفشال المهاجمين من الأعداء (۱۱) ومن خلال ما تقدّم يتبيّن لنا حرص عمر وواليه والمسلمين على اختيار المكان الأنسب للمدينة الجديدة، مع الأخذ بالنظر أنَّهم حرصوا كذلك على أنْ يكون الموضع الذي تنشأ عليه المدينة يتمتّع بمواصفات أُخر لا تقلّ أهميّة عن الجانب العسكريّ، كأنْ يكون مناخها صحيًّا، وخالياً من الأوبئة والأمراض.

أمّا المكان الذي وقع عليه الاختيار لبناء المدينة، فكان موضعاً يُسمّى (الخُريبة)، ويُعدُّ أوَّل موضع نزل فيه عتبة بن غزوان عند مجيئه إلى المنطقة؛ إذْ يذكر خليفة بن خيّاط عن نعيم بن قيس (٢)، قوله: «كُنّا مع عتبة بن غزوان، فلمّا انتهى إلى البر ورأى منابت القصب، قال: ليست هذه منازل العرب، فنزل الخُريبة» (٣)، وقدْ ذهب إلى ما ذهب إليه خليفة بن خيّاط كلُّ من البلاذريّ والطبريّ (١٠).

ويُلاحظ أنَّ نزول عتبة بن غزوان في ذلك الموضع لم يدم طويلاً؛ إذْ تحوّل منه بعد ذلك إلى موضع آخر استقرّ فيه نهائيًا وبنى البصرة، وهذا ما أشار إليه البلاذريّ، قائلاً: «للَّا نزل عتبة بن غزوان الخُريبة كتب إلى عمر بن الخطّاب يُعلمُه نزوله إيَّاها... فكتب إليه، قائلاً: إجمع أصحابك في موضع واحدٍ، وليكُن قريباً من الماء والمرعى»(٥).

أمَّا الدّينوريّ، فذكر: أنَّ «عتبة بن غزوان أتى مكان البصرة اليوم، ولم تكن هناك يومئذٍ إلَّا الخُريبة، وكانتْ منازل خربة... فنزلها عتبة بن غزوان بأصحابه في الأخبية

<sup>(</sup>١) يُنظر: العيدان، هديّة جوان، تخطيط مدينة البصرة: ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) نعيم بن قيس بن حي، الرعينيّ، الذبحاني، نسبة إلى ذبحان أحد بطون قبيلة رعين. يُنظر: السّمعاني، الأنساب: ٣/ ٢؛ وابن حجر، تهذيب التّهذيب: ٧/ ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) تاريخ: ص١٢٨.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص٣٩٣؛ والطبريّ، تاريخ: ٣/ ٩١٥.

<sup>(</sup>٥) البلاذريّ، الفتوح: ص٣٩٣.

والقباب، ثمّ سار حتّى نزل موضع البصرة»(١).

ويظهر أنَّ هذا الاختيار وتحديد مواصفاته كانتْ تقف وراءه دوافع أُخَر تتمثّل بتأمين إيصال المؤن إلى مقاتلة الجيش الإسلاميّ، فضلاً عن اتخاذها مركزاً للتبضّع من قبل أفراد الجيش للتزوّد بالحاجيات الضّروريّة التي قد يحتاجونها في أثناء سير الفتوحات في تلك المنطقة (٢).

ومهما يكن من أمر، فإنَّ هذه المدنية -البصرة - التي أُريد لها أنْ تكون معسكراً للمقاتلين المسلمين بالدَّرجة الأساس، تحوّلتْ بعد مدَّة وجيزة وبحلول النصف الأوّل من القرن الأوّل الهجريّ إلى مدينة آهلة بالسّكّان، بعد أنْ كثُرُتْ واردات غنائم الفتوح العربيّة الإسلاميّة، فتزايد تبعاً لذلك رخاء سكّان المدينة الجديدة، ومن ثمّ أخذ النّاس يأتونَ إليها مِن كلّ حدب وصوب، من عَرَبٍ وغير عَرَبٍ؛ إذْ ذُكِرَ أنَّ النّاس سألوا عتبة ابن غزوان عن البصرة لمّا استأذن في الوفادة إلى الحجِّ: « فأخبرهم بخصبها، فسار إليها خلقٌ من النّاس» (٣).

إِنَّ المنطقة كانتْ آهلةً بالسُّكَّان، ولاسيّما أنَّها تمثّل ميناء العراق الرَّئيس، ويذكر الطبريّ في هذا الصَّدد أنَّ في الأَبُلّة خمسمائة من الأساورة الذين كانوا يحمون المدينة التي تُعدُّ مرفأ السُّفن القادمة من الصّين وما دونها(٤).

ومن هنا نستشفّ أنَّ سكّان المدينة المصّرة كانوا خليطاً من العرب وغيرهم. ومن الطّبيعيّ أنْ يرافقَ التوسّع الاجتماعيّ توسُّعٌ في خطط المدينة وتصميمها، وقدْ كان

<sup>(</sup>١) الدينوري، الأخبار الطّوال: ص١١٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ناجي، عبد الجبّار، دراسات في تاريخ المدن: ص١٣٤.

<sup>(</sup>٣) البلاذريّ، فتوح: ص٣٩٧؛ ويُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٣/ ٩٩٥.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: تاريخ: ٣/ ٩٤٥.

تخطيط المدينة يقوم على أساس قبليٍّ، أي إنَّ كلَّ قبيلةٍ أفردت لها خطَّةً لتُقيم فيها(١).

وفي عهد ولاية زياد بن أبيه أيَّام معاوية، أُعيد تقسيم المدينة إلى خمسة أقسام إداريَّةٍ تُدعى الأخماس(٢). يضمُّ كلُّ خمس عدداً من العشائر، وكان النَّاس يتوزَّعون على هذه الأخماس، سواء كانوا من العرب، أم من الذين انضمّوا إلى القبائل العربيّة بالولاء من غير العرب (٣).

وممَّا لا شكَّ فيه، أنَّ من الغايات الرّئيسة لإيجاد هذا التّنظيم -الأخماس- غاية عسكريّة؛ إذْ نلتمس ذلك من خلال تعبئة الجيوش التي اخترط فيها البصريّون في جميع المعارك بعد ولاية زياد بن أبيه، فقد كانتْ تلك الجيوش منظّمة على أساس الأخماس الموجودة في المدينة، فضلاً عن ذلك فإنَّ قادة تلك الأخماس يتمّ تعيينهم من قبل الحاكم لقيادة أخماسهم في الحروب(٤). ويمكننا تقسيم الأخماس على النحو الآتي:

١ - خمس بني تميم: تُعدُّ تميم إحدى أهمّ القبائل العربيّة التي استقرّت في البصرة منذ بداية تمصيرها من ناحية عدد أفرادها ومكانتها الاجتماعيّة والاقتصاديّة(٥٠).

ويقع خمس بني تميم في الجزء الجنوبيّ الغربيّ من المدينة؛ إذْ يحتوى على عددٍ من المحلّات والخطط، منها على سبيل المثال لا الحصر: محلّات بني منقر، وبني عامر، وبني سعد، وبني مالك، وغيرهم، فضلاً عن بطون تميم والقبائل المتحالفة معها(١). وقد وقفت تميم موقف الحياد في معركة الجمل بأمر من الإمام على الكن هذا لم يمنعها

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ: ٣/ ٩٣ ٥، والعميد، تخطيط المدن: ص٢١٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ماسينيون، خطط الكوفة: ص٣٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن الفقيه الهمذان، مختصر البلدان: ص١٩١.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: العلى، صالح أحمد، التنظيمات الاقتصاديّة والاجتماعيّة في البصرة: ص٥٣.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: حسن، ناجي، القبائل العربيّة في المشرق خلال العصر الأمويّ: ص٩٤.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: ناجى، عبد الجبّار، دراسات في تأريخ المدن العربيّة الإسلاميّة: ص١٣٨.

٣٢ .....التشيّع في البصرة

من المشاركة في صفّين والمواقف التي تلتها(١١).

وقد تزايد بنو تميم السَّاكنون في البصرة بعد تمصيرها؛ إذْ أقبلت تميم كلُّها أو عامَّتُها إلى المدينة الجديدة دون غيرها من الأمصار (٢)، وفي ذلك إشارةٌ واضحةٌ إلى أنَّ أعداد مَن وصلوا البصرة من هذه القبيلة كانت كبيرةً.

٢- خمس الأزد (٣): تُعدُّ الأزدُ واحدةً من القبائل التي استوطنت البصرة مُشكِّلةً بذلك أحد أخماس البصرة، وسكنت هذه القبيلة جنوب شرق البصرة، وضمَّ خسُها عدداً من المحلّات والخطط الفرعيّة وتفرّعات قبائل الأزد، كبني مالك، وبني نصر، وغيرهم (٤). وقدْ وقفتْ الأزد موقفاً سلبيًا يوم الجمل من الإمام عليِّ عليه لكن فيها بعد تغير موقفها إيجاباً من الإمام علي عليه ووقفتْ إلى جانبه في فتنة ابن الحضرميّ (٥).

٣- خمس عبد القيس: ويقع هذا الخمس في الأطراف الشّماليّة الشَّر قيّة من البصرة (٢)، وكان أفراد قبيلة عبد القيس يتداخلون مع غيرهم من القبائل في السَّكن، ومن محلّاتهم، محلّة الجاروديّين، ومحلّة بنى عامر، وخطط ربيعة بن نزار (٧).

وقد نزلتْ عبد القيس البصرة في أواخر عهد عمر، بعد أنْ نزحتْ من موطنها في البحرين (١٠)، ويبدو أنَّ ازدياد أهميَّة البصرة بوصفها وحدةً إداريَّةً رئيسةً، حتَّمت أنْ

<sup>(</sup>١) يُنظر: نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص٥٧، ٩٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الحازمي، عجالة المبتدي وفضالة المنتهى في النسب: ص٤٦، ٨٥، ٥٥، ٩٥.

<sup>(</sup>٣) الأزد: وتُكتب بالسّين -أيضاً - الأسديّ، أو الأزديّ، وهم يُنسبونَ إلى الأزد بن غوث بن نبت ابن مالك... سكنوا عان والبصرة في زمن عمر بن الخطاب. السّمعاني، الأنساب: ١/ ١٣٩؛ ويُنظر: ابن الأثر، الكامل: ٣/ ١١١.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الطبريّ، تاريخ: ٥/ ٢٣٧؛ وياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٢/ ٣٢٤، ٤/ ٣٤٦.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٩٢.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: العلي، صالح أحمد، خطط البصرة: ص٩٦٠.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: ناجى، عبد الجبّار، دراسات: ص١٣٩.

<sup>(</sup>٨) يُنظر: حسن، ناجى، القبائل العربيّة: ص٩٧.

يكون لها ديوانٌ مسؤولٌ عن دفع العطاء للمسلمين في منطقة البحرين، ممّا ساعد على توثيق صلة البصرة بالبحرين، وأدّى ذلك إلى تشجيع قبائل عبد القيس على التوجّه نحو البصرة واستيطانها(۱). ويُعدُّ خُس عبد القيس من الأخماس الموالية للإمام علي النهاء على الذّ وقفت قبائل عبد القيس منذ الوهلة الأولى بجانب الإمام علي النهاء وهذه المواقف سبقت مجيء الإمام علي الى البصرة في سنة (٣٦ه/ ٢٥٦م)، وظلّت محافظةً على ذلك الولاء في حياته وبعد مماته(١)، كما سنرى فيها بعد.

٤ - مُحس بكر بن وائل: ويُعدُّ من أخماس البصرة المهمَّة؛ لأنَّ قبيلة بكر بن وائل تُعدُّ الثانية بعد أكبر قبيلة استقرّت في البصرة بعد تمصيرها، وهي لا تقلُّ عن تميم من حيث العدد والنفو ذ<sup>(٣)</sup>.

ويقع هذا الخُمس في شرق وشهال شرق المسجد الجامع في البصرة (١٤)، ما يدل على قوة ومكانة قبيلة بكر بن وائل في المدينة، وقيل في هذا الشّأن: إنَّ الغلبةَ حليفةُ كلّ مَن كانت معه عبد القيس وبكر بن وائل (٥)، في إشارةٍ واضحةٍ إلى أهميّة هذه القبيلة ونفوذها.

ويضم هذا الخمس جملة من الخطط والمحلّات، منها: خطة بني عدي بن جشم، ومحلّة بني سدوس، ومحلّة المسامعة، ومحلّة بني عجل، وغير ذلك(٢).

مس أهل العالية: وهو من أخماس البصرة التي شغلت أطراف المسجد الجامع

<sup>(</sup>١) يُنظر: العلى، صالح أحمد، التنظيمات الاجتماعيّة: ص٤٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: نصر بن مزاحم، وقعة صفين: ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: السّوداني، رباب طاهر، جبهة البصرة: ص١١٤.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: العلي، صالح أحمد، خطط البصرة: ص٩٣.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الطبريّ، تاريخ: ٤/ ٥٠١.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الطبريّ، تاريخ: ٥/ ٣٩٦.

فيها، وامتدَّ إلى الجنوب الشّرقي منه (۱)، وضمّ هذا الخمس مجموعة من العشائر التي لا تنتمي إلى قبيلة واحدة، بيد أنَّها ترجع في أصلها إلى الحجاز، كقبائل باهلة، وبني عامر، وغطفان، وسليم، وغيرهم (۲). وما يدلُّ على قدم خمس أهل العالية أنَّ بعض أفرادهم كانوا عَن اشترك في جيش عتبة بن غزوان في أثناء تمصير البصرة سنة (١٤ه/ ٦٣٥م) (۱٠).

يستشفُّ أنَّ التقسيم الوارد لم يكن وليد عهد زياد بن أبيه، كما أشارت بخصوص ذلك بعض الرّوايات التّاريخيّة، بل إنَّ هذا التّقسيم يعود إلى عهد والي البصرة أبي موسى الأشعريّ<sup>(3)</sup>، وهذا ما نراه من خلال ما أورده الدِّينوريّ، بقوله: «أمر عمر بن الخطّاب أبا موسى الأشعريّ بالخروج إليها -يعني البصرة- وأنْ يصرف الخطط لمن هناك من العرب، ويجعل كلَّ قبيلة في محلّها، وأنْ يأمر النّاس بالبناء، وأنْ يبني لهم مسجداً جامعاً» (٥٠).

ولعلّ من القرائن التّاريخيّة التي أشارتْ إلى أنّ تنظيم أهل البصرة على أساس الأخماس قد تمّ قبل ولاية زياد بن أبيه في العصر الأمويّ، هو خروج أهل البصرة حسب نظام الأخماس بعد معركة الجمل مع الإمام عليّ بن أبي طالب إلى النّخيلة (١) في حربه ضدّ معاوية بن أبي سفيان؛ للمشاركة في معركة صفّين سنة (٣٧ه/ ٢٥٧م)(٧).

<sup>(</sup>١) يُنظر: العلى، خطط البصرة: ص٨٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن الكلبيّ، جمهرة النّسب: ص٥٣٥.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: العلى، التنظيمات الاجتماعيّة: ص٢٦؛ والسّوداني، جبهة البصرة: ص١١٥.

<sup>(</sup>٤) هو عبد الله بن قيس بن سليم الأشعريّ، قدم مكّة فحالف سعيد بن العاص بن أميّة، ثمّ أسلم بمكّة، وهاجر إلى الحبشة، وولي البصرة لعمر بن الخطاب والكوفة لعثمان بن عفّان، توفّي سنة ٤٢ه. يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٤/ ١٠٥٢؛ وابن عبد البر، الاستيعاب: ٢/ ١٧٦٢؛ والذّهبي، تذكرة الحفّاظ: ص ٢٣.

<sup>(</sup>٥) الدّينوريّ، الأخبار الطّوال: ص١١٣.

<sup>(</sup>٦) النّخيلة: موضع بين الكوفة والأنبار. يُنظر، ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٥/ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: نصر بن مزاحم، وقعة صفين: ص١١٧.

أمَّا فيها يتعلَّق بشوارع البصرة وسككها، فيُشير المؤرِّخون والجغرافيُّون إلى وجود سككٍ كثيرةٍ في المدينة، والاسيّما الشَّارع الرَّئيس الذي يُسمّى شارع المربد(١١)، الذي يمتدُّ من سوق المربد إلى غرب المدينة، وتتفرّع من هذا الشّارع سككٌ أُخَر كسكّة قريش، وسكّة ابن سمرة، وسككٌ فرعيّة أُخَر (٢).

واحتوت المدينة على شطِّ يُسمّى شطِّ عثمان، وقد دُعِيَ أحد مواضع المدينة بهذه التَّسمية، ويذكر أنَّ تأريخ ذلك الموضع، فضلاً عن الشَّطِّ، يعود إلى سنة (٩٧ه/ ٦٤٩م)، عندما أقطع عثمان بن عفّان لعثمان بن أبي العاص الثّقفيّ (٣) ذلك الموضع، الذي ذكر عنه أنَّه كان يومئذٍ أرضاً سبخةً حالها حال بقيّة مناطق البصرة، فقام عثمان بن أبي العاص الثَّقفيّ باستصلاح الأرض وجعلها أرضاً عامرةً بعد إحيائها(٤).

وقدْ أوضح البلاذريّ علاقة عثمان بن أبي العاص مذا المكان؛ إذْ اتَّخذ المكان اسمه من ذلك الشّخص(٥)، وكان هذا المكان عبارة عن قرية صغيرةٍ في بادئ الأمر، ثمّ ازدحمتْ بالسُّكَّان، حتّى غدتْ حيًّا في القرن الرَّابع الهجريّ/ العاشر الميلاديّ، واتُّخذتْ مقرًّا لعمّال البصرة من قبل عائلة الريديّ(٢).

<sup>(</sup>١) شارع المربد: أحد شوارع البصرة وأهمها. ذُكر أنَّ القرامطة جالوا فيه عند مقاتلتهم أهل البصرة. يُنظر: عريب القرطبيّ، صلة تاريخ الطبريّ: ص٧٦؛ وياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٥/ ٩٨.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ: ٦/ ٥٠٤؛ وناجي، عبد الجبّار، دراسات: ص١٤٨.

<sup>(</sup>٣) عثمان بن أبي العاص: هو بشر بن عبد وهب بن دهمان من ثقيف، أسلم في وفد ثقيف، واستعمله الرسول على الطَّائف، ثمَّ ولَّاه عمر على البحرين سنة ١٥ه، وعزل عنها في عهد عثمان، وسكن البصرة، وتوفّى سنة ٥١ه. يُنظر: ابن سعد، الطّبقات: ٥٠٨/٥-٥٠٩؛ وابن حجر العسقلانيّ، الاصابة: ٤/ ٣٧٣-٤٧٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن سلام، الأموال: ص٢٨٦-٢٩٧؛ والبلاذريّ، فتوح: ص٢٩٩؛ وياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٣/ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: فتوح: ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: ياقوت الحموي، معجم البلدان: ٣٤٤/٣.

أمّا سور المدينة -البصرة-، فيظهر أنّه شُيِّدَ في مراحل متأخّرةٍ من تأسيسها وتمصيرها؛ إذْ إنّ الحاجة إلى مثل هذا السُّور لم تكن ماسَّةً في مرحلة التمصير الأولى، لاسيّما قدْ مرّ بنا أنّ الهدف الرَّئيس من التَّمصير كان لأسباب عسكريَّةٍ.

وفي الحقيقة، أنَّ المدينة لم تعانِ خلال السَّنوات الأولى من تأسيسها من حصار أيَّة قوَّة عسكريَّة ما عدا تعرِّضها إلى هجهاتٍ غير مستمرَّة قام بها الخوارج بعد هلاك يزيد ابن معاوية (٦٤ه) و دخول عبد الرَّحمن بن الأشعث فيها في عهد ولاية الحجّاج على العراق، وقد أدّى ذلك فيها بعد إلى ظهور الحاجة إلى إنشاء سور حول المدينة (١٠).

وفي الإطار ذاته، ومع ظهور الحركات المناوئة للدّولة العبّاسيّة، تولّدتْ الحاجة إلى بناء سورٍ للمدينة، فعلى سبيل المثال، بعد القضاء على ثورة إبراهيم بن عبد الله(٢) في سنة (١٤٥ه/ ٧٦٢م)، ارتأى المنصور أنْ يُحصِّنَ البصرة، فأمر ببناء سورٍ لها، وتمَّ تشييد ذلك السُّور سنة (١٥٥ه/ ٧٧١م)، وأمر كذلك بحفر خندق حول المدينة(٣).

ويرى أحد الباحثين أنَّ السُّور المذكور كان ضعيفاً، مُعلِّلاً ذلك؛ بأنَّه - أي: السُّور - لم يُشكِّل عائقاً أمام دخول الزِّنج إلى مدينة البصرة سنة (٢٥٧/ ٢٥٧م)(٤) لاحقاً.

على أنّ هذا الضّعف في السُّور يمكن إرجاعه إلى تأثير فاعليّة الزّمن التّقويضيّة التي نالتْ منه، وكذلك إلى استعمال الجيش المهاجم أسلحةً خاصّةً بهذا المانع أسهمتْ في اجتيازهم له من غير صعوبة.

ويبدو أنَّ العبّاسيّين وضعوا نصب أعينهم ما آلتْ إليه الأمور في البصرة في أثناء

<sup>(</sup>١) يُنظر: العلى، خطط البصرة: ص١٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) هو إبراهيم بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب الله المنصور، في المنصور، فبايعه أربعة آلاف مقاتل، إلَّا أنَّه قُتِلَ سنة (١٤٥ه). يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٠٢١. وسيأتي الحديث عنه.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبريّ، تاريخ: ٨/ ٢٥٥.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: العلى، خطط البصرة: ص١٣٤.

حركة صاحب الزّنج، لذلك عمدوا إلى بناء سور للمدينة سنة (٢٨٦ه/ ٨٩٨م)؛ وذلك لصدِّ هجمات القرامطة(١) على المدينة(٢).

وما يعزِّز قناعة البحث أنَّ السُّور بحدِّ ذاته -مهم كان بناؤه ضخماً- لم يُشكِّل عائقاً أمام قوَّةٍ مُهاجمةٍ لاستعانتها بسلاح قادرٍ على دكِّهِ مع وجود السُّور الجديد إلَّا أنَّ القرامطة استطاعوا اجتيازه وقاتلوا البصريّين في شوارع مدينتهم وسككها(٣).

أمَّا بالنسبة إلى أسواق المدينة، فعلى الرُّغم من عدم وجود إشاراتٍ واضحةٍ في المصادر التَّاريخيّة عن أسواق البصرة في مراحل التّأسيس الأولى، إلَّا أنَّه لا يستبعد أنْ تكون هناك أسواقٌ صغيرةٌ أخذتْ على عاتقها مهمَّة توفير الحاجات الضَّر وريّة للمقاتلين، والاسيّم قد مرَّ بنا أنَّه قد أُطلق على مدينة البصرة في الفترات الزَّ منيَّة التي سبقت مرحلة التّمصير: «فرج الهند والصّين»، دلالة على كونها مرفأ للبضائع والتّجارات الواردة من الهند، وغيرها.

ومن هنا، ومع وجود هذه البضائع، يمكننا القول: إنَّ المدينة كانت قدْ احتوتْ على سوقٍ، أو أسواقِ صغيرةٍ، راج فيها قسمٌ من البضائع الواردة إلى المرفأ.

ومع تولَّد الحاجة إلى الأسواق بعد عمليَّة التَّمصير، نجد إشاراتٍ واضحةً إلى وجود أسواق فيها، ومن بين تلك الأسواق سوق المربد، الذي تمَّتْ الإشارة إليه بعد

<sup>(</sup>١) هم جماعة من أهل هجر والبحرين والحسا، تزعّمهم حمدان بن قرمط، وظهروا بوصفهم قوّةً عسكريّةً مسلّحةً في عهد المعتمد العبّاسيّ (٢٥٦-٢٧٩هـ)، وصاروا يُغيرون على طريق الحُجّاج، ويسلبون القوافل، بل إنَّهم هجموا على مكَّة عدَّة مرّات، وسرقوا الحجر الأسود منها. يُنظر: الطبريّ، تاريخ: ٨/ ٩٥١، وما بعدها؛ وعريب القرطبيّ، صلة تاريخ الطبريّ: ص٩٥، وما بعدها؛ والسَّمعاني، الأنساب: ٤/ ٧٧٤ - ٨٧٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المقدسي، أحسن التقاسيم: ص١١٧.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: عريب القرطبيّ، صلة تاريخ الطبريّ: ص٧٦؛ وأبو نعيم الأصبهاني، ذكر أخبار أصبهان: .70/1

٣٨ .....١لتشيّع في البصرة

مدَّةٍ وجيزةٍ من تمصير المدينة(١).

وقد بدأ الاهتهام يتزايد بالأسواق لتتلاءم مع حاجات أبناء المدينة والتّطوّرات الكبيرة التي حصلتْ فيها، ومن هنا تمّ استحداث سوق سُمِّي (سوق عبد الله)؛ إذْ ذُكِر الكبيرة التي حصلتْ فيها، ومن هنا تمّ استحداث سوق سُمِّي (سوق عبد الله)؛ إذْ ذُكِر أنّه ممل اسم والي البصرة (عبد الله بن عامر بن كريز) (٢)، الذي عُرِفَ عنه أنّه كان يُشجِّعُ النَّاس على اتّخاذ الأسواق، وقد قام بهدم بعض الدُّور، وبنى مكانها سوقاً، وهو السُّوق المعروف بـ (سوق عبد الله) (٣).

و ممّا لا شكَّ فيه، أنَّ السُّوق المذكور أدّى دوراً اقتصاديّاً كبيراً في فترة ولاية عبد الله ابن عامر بن كريز، الذي لا يُستبعد أنّه أولاه اهتهاماً خاصّاً، وجعله سوقاً مميّزاً عن بقيّة أسواق المدينة الأُخر؛ لغرض جعله محطّ أنظار البصريّين، وغيرهم.

كذلك أولى الإمام على عناية بالأسواق، فقد أمر النّاس بها ينفعهم ويضرّهم، وتجسّد ذلك بنزوله الواقعيّ فيها، ناصحاً ومرشداً؛ من أجل إحداث التوازن في عمليّة الدّورة الاقتصاديّة، من خلال التّذكير بعاقبة الكسب الحرام والغشّ، وأهمّيّة الكسب على ضوء شرعيّة دينيّة قد تُتَنَاسى في وطأة جشع الإنسان لزيادة كسبه، وكان أسلوب الإمام يجمع الوعظ والتّذكير، مستشهداً بالآيات القرآنيّة المناسبة للموضوع، في تناغم يزيد من وتيرة التّأثير في الآخرين، فقد قال الحسن البصريّ: «دخل أمير المؤمنين سوقً

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ: ٤/ ٥٥ – ٤٦.

<sup>(</sup>٢) هو عبد الله بن عامر بن كريز بن ربيعة بن حبيب بن عبد شمس، ابن خال عثمان، ولد على عهد النبي على النبي على ولا النبي على عهد النبي على المنبوي سنة ٢٩هه وضم إليه فارس، فنتح مناطق في خراسان، وقدم بأموال كثيرة وزَّعها في قريش والأنصار، ولمّا قُتِلَ عثمان حمل أموال البصرة ووظَفها في حرب الجمل، حين حرَّض أصحاب الجمل على الذهاب إلى البصرة، ولمّا تولّى معاوية الحكم ولاه البصرة ثلاث سنين ثمّ عزله، توفي سنة ٥٧ه. يُنظر: ابن الاثير، أُسد الغابة: ٣/ ٦-٧؛ وابن حجر العسقلاني، الإصابة: ٥/ ١٤.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص ٤٠٧.

البصرة، فنظر إلى النّاس يبيعونَ ويشترونَ، فبكى بكاءً شديداً، ثمّ قال: يا عبيد الدُّنيا وعمَّال أهلها، إذا كنتُم بالنّهار تحلفونَ، وباللّيل في فراشكم تنامونَ، وفي خلال ذلك عن الآخرة تغفلونَ، فمتى تجهّزونَ الزّادَ، وتفكّرونَ في الميعاد؟ فقال أحدُهم للإمام: يا أمير المؤمنينَ لا بدَّ لنا من المعاش، فكيف نصنع؟ فقال أمير المؤمنين على الأعش المعاش من حِلّه لا يشغل عن عمل الآخرة، فإنْ قُلتَ لا بدَّ لنا من الاحتكار لم تكن معذوراً، فولّى الرّجل باكياً، فقال له أمير المؤمنين على أزدْك بياناً، فعاد الرَّجل إليه، فقال له عبدَ الله، إنَّ كلَّ عاملٍ في الدُّنيا والآخرة لابدَّ أنْ يُوفَى أجر عمله في الآخرة، وكلُّ عاملٍ دنيا للدُّنيا عالته في الآخرة نار جهنّم، ثمّ تلا أمير المؤمنين على قوله تعالى: ﴿فَأَمّا مَن طَغَى وَآثَرَ الحُيَاةَ الدُّنْيَا فَإِنَّ الجُحِيمَ هِى المُأْوَى ﴾(١) (١).

وقدْ أولى -زياد بن أبيه والي البصرة في عهد معاوية بن أبي سفيان - الأسواق اهتهاماً واضحاً؛ إذْ روي أنَّه ابتنى دار الرِّزق التي كانتْ عبارة عن مجموعة من الأسواق، وقدْ أدّتْ دوراً اقتصاديًّا كبيراً فيها يتعلّق بالوضع الاقتصاديِّ للمدينة (٣).

وعندما ولي بلال بن أبي بردة (١٤) البصرة في عهد الحاكم الأمويّ هشام بن عبد الملك، حوَّل سوق عبد الله إلى نهر بلال(٥)، وجعل على جانبي النّهر مجموعة حوانيت

<sup>(</sup>١) من سورة النازعات، الآيات (٣٧-٣٩).

<sup>(</sup>٢) المفيد، الأمالي: ص١١٩-١٢٠؛ والمجلسي، بحار الأنوار: ١٠٠/ ٣٢.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبريّ، تاريخ: ٥/ ٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) بلال بن أبي بردة، (عامر) بن أبي موسى الأشعريّ، أمير البصرة وقاضيها كان راويةً فصيحاً وأديباً، ولاه خالد القسريّ البصرة سنة ٩٠١ه، ثمّ عزله يوسف بن عمرو سنة ١٢٥ه، وحبسه، فهات سنة ١٢٦ه. يُنظر: ابن حجر، تهذيب التهذيب: ١/ ٤٣٩-٤٤٠.

<sup>(</sup>٥) هو نهر في البصرة احتفره بلال بن أبي بردة بن أبي موسى الأشعريّ، وجعل على جانبه حوانيت، ونقل إليها الأسواق. ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٥/ ٣١٨.

لتصبح في ما بعد من أهم أسواق المدينة(١).

فضلاً عن سوق عبد الله المذكور، وردتْ الإشارة إلى وجود مجموعة من الأسواق الفرعيّة الصّغيرة التي حوتها المدينة، مثل: سوق الإبل، وسوق الوزّانين، وسوق القصّابين، وسوق الكحّالين، وسوق الرّقيق، وغيرها(٢).

ويبدو أنَّ أسواق البصرة، كانتْ قدْ تقلصتْ في القرن الرّابع الهجريّ/ العاشر الميلاديّ؛ إذْ أشار المقدسيّ إلى وجود ثلاثة أسواقٍ كبيرةٍ في البصرة، أوَّلها: سوق الكلاء، والسُّوقان الآخران، هما: السُّوق الكبير وباب الجامع (٣).

وعلى الرُّغم من إيراد المقدسيّ تسميات الأسواق كما مبيَّنٌ في أعلاه، إلَّا أنَّ ناصر خسر و الذي زار المدينة في القرن الرَّابع الهجريّ أيضاً، أطلق على تلك الأسواق تسمياتٍ أُخر؛ إذْ سمَّاها: سوق خزاعة، وسوق القدَّاحين، وسوق عثمان (٤٠).

ومهما يكن من أمرٍ، سواء كانت تلك الأسواق هي نفسها تحمل أسماء مختلفة، أم أنَّها أسواق أخَر تختلف عن الأسواق الثّلاثة الأولى، فإنَّ وجود هذه الأسواق يعني وجود عددٍ كبير من الأسواق في البصرة في القرن الرّابع الهجريّ.

ومن الملامح العمرانيّة الأُخر في مدينة البصرة، دار الإمارة، والمسجد الجامع، وقدْ سبق تخطيط المسجد دار الإمارة؛ إذْ يُعدُّ المسجد الجامع أوَّلُ وحدةٍ عمرانيّةٍ شُيِّدتْ في البصرة، بل أوَّل مسجد بُنِيَ في العراق، وثاني مسجد تمَّ بناؤه في الإسلام، ويُعرَف اليوم بين النّاس بمسجد الإمام عليّ عيهم، أو خطوة الإمام عليّ عيهم، وما زالتْ آثاره باقيةً إلى الآن (٥٠).

<sup>(</sup>١) يُنظر: الأفغاني، سعيد، أسواق العرب: ص٧٥٧.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المقدسي، أحسن التقاسيم: ص١١٧ - ١١٨؛ ويُنظر: ناجي، عبد الجبار، دراسات في تاريخ المدن: ص١٤٢.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أحسن التقاسيم: ص١١٧.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: سفرنامة: ص٩٧.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: العيدان، هديّة جوان، تخطيط مدينة البصرة: ص١٠٨.

وفي الحقيقة إنَّ النّصوص التّاريخيّة تباينتْ بشأن بناء المسجد الجامع في البصرة؛ إذْ ذُكِرَ أَنَّ أُوَّل مَن تولِّ اختطاط المسجد بيده كان عتبة بن غزوان (۱)، في حين ذكرتْ رواية أخرى أنَّ مَن اختطَّه محجر بن الأدرع (۱) السَّلميّ (۱)، وأشارتْ رواية ثالثة إلى أنَّ مَن قام باختطاط المسجد نافع بن الحارث الثقفيّ (۱)، وقيل (۱): الأسود بن سريع التميميّ (۱). وكان بناؤه بداية من القصب، ثمّ أُعيدَ بناؤه باللّبن والطّين في ولاية أبي موسى الأشعريّ سنة (۱۷هم ۱۹۸۸م)؛ بسبب تعرُّضه للحريق، وربَّها كان المسجد صغيراً، فأراد أبو موسى الأشعريّ أنْ يوسِّعهُ (۱). وما يدلُّ على الدِّقَةِ الهندسيّةِ المُستعملة في الحساب الشرعيِّ عند الإمام عليّ الله بتصحيح قبلةِ مسجد البصرة؛ لأنهًا كانت منحرفةً عن موضعها بعد دخوله البصرة عام (۱۳هم ۱۹۵۸م)، عاكساً بذلك متابعةً ميدانيَّةً لأدقِّ التّفاصيل بعد دخوله البصرة عام (۱۳هم ۱۹۵۸م)، عاكساً بذلك متابعةً ميدانيَّةً لأدقِّ التّفاصيل

<sup>(</sup>١) يُنظر: البلاذريّ، فتوح البلدان: ص ٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) محجر بن الأدرع: صحابي سكن البصرة واختطَّ مسجدها في إمارة عتبة بن غزوان، وتوفيِّ أواخر أيَّام معاوية. يُنظر: ابن سعد، الطبقات الكبرى: ١٦٢/٤؛ وابن خيَّاط، تاريخ خليفة: ص٨٧؛ وبخاري، التاريخ الكبير: ٨/٤.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: خليفة بن خياط، تاريخ: ص٩٨.

<sup>(</sup>٤) نافع بن الحارث الثّقفيّ: وأمّه سُمَيَّة مولاة الحارث، ادّعاه وأثبت صحّة نسبه له، أسلم في حصار الطّائف، وسكن البصرة، وكان أحد الشُّهود في قضيّة المغيرة بن شعبة وأمّ جميل أثناء ولاية المغيرة على البصرة سنة (١٧ه)، وأقطعه عمر بن الخطاب أرضاً في البصرة. يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٥/٧٠٥ و٧/ ١٠٠ وابن حجر، الاصابة: ٢/ ٣١٩ ٣٠- ٣٢٠.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص٣٩٤.

<sup>(</sup>٦) أبو عبد الله، الأسود بن سريع، المنقريّ التميميّ، صحابي نزل البصرة، كان شاعراً محسناً فصيحاً لسناً، ذُكر أنَّه أوَّل مَن قَصَّ في مسجد البصرة، توفي سنة ٤٢ه/ ٦٦٢م. يُنظر: ابن قتيبة، المعارف: ص٥٧٠، والخزرجيّ الأنصاريّ، خلاصة تهذيب الكهال: ص٣٧.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص٩٤ه؛ وللمزيد عن مسجد البصرة، يُنظر: جواد كاظم النصر الله، مسجد البصرة، بحث منشور في مجلّة دراسات البصرة: ص٥، وما بعدها؛ والكنزاويّ، مهند عبد الرّضا حمدان، مسجد جامع البصرة الكبير: ص٢٦، وما بعدها.

المتعلّقة بالشَّريعةِ الإسلاميَّة (۱)، وقدْ عمل عَيْم -أيضاً -على حفر بئر في ذلك المسجد لتدارك شحَّة المياه وتأمينه للمصلّين وسدِّ احتياجات المسجد من الماء (۱)، كذلك علَّم الإمام عليُّ عَيْم تلميذَهُ كُميل بن زياد دعاء كميل المشهور في مسجد البصرة (۳).

وفي ولاية زياد بن أبيه أُعيدَ بناء المسجد، وكانت مادّة البناء من الجصّ والحصى والآجر، وتمّ استبدال سقف المسجد بالسَّاج(؛).

أمَّا في العصر العبّاسيّ، فقد توسَّع مسجد البصرة في إثناء ولاية محمّد بن سليان (٥) سنة (١٦١ه/ ٧٧٧م)؛ إذْ قام الأخير بهدم عددٍ من الدُّور المجاورة له وأضافها إلى بناية المسجد الجامع (١).

وفي عهد هارون العبّاسيّ، أُجريت بعض التّعديلات على مسجد البصرة؛ إذْ أُدمجت معه دار الإمارة ليكون أوسع ممّاً كان عليه في العهود السّابقة(٧).

وعلى الرُّغم من إجراء التَّرميات والتَّعديلات السَّابقة، إلَّا أنَّ المسجد تعرَّض للتَّخريب خلال هجهات الزِّنج والقرامطة على البصرة، ومع تأثير تلك الهجهات على بناء المسجد، فقدْ تمَّ ترميمه سنة (٣٢٥ه/ ٩٣٦م) على يد أبي عبد الله البريديّ(^)، الذي

<sup>(</sup>١) يُنظر: النصر الله، جواد كاظم، الإمام علي في البصرة، بحث مقبول للنشر، مجلّة دارسات البصرة: ص١٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المجلسي، بحار الأنوار: ٤١/ ٣٣.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن طاووس، إقبال الأعمال: ص٨٧.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البلاذريّ، فتوح البلدان: ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٥) أبو عبد الله، محمّد بن سليهان بن العبّاسي، أمير البصرة في عهد المهدي العبّاسي، عزل سنة (١٦٤هـ/ ٧٩١م)، وأعاده هارون وزوّجه أخته العبّاسة، وتوفي سنة (١٧٣هـ/ ٧٩٠م). يُنظر: ابن حبيب، المحبر: ص٢٦، ٢٩١٠، والخطيب البغداديّ، تاريخ بغداد: ٥/ ٢٩١.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: المقدسي، البدء والتاريخ: ٤/ ٨٩.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: البلاذريّ، فتوح البلدان: ص٠٤٠.

<sup>(</sup>٨) أبو عبد الله البريديّ: أحد القادة الترك في العصر العبّاسي، ملك واسط، ثمّ قدم بغداد واستولى

الفصل الأوّل/تمصيرُ البصرة ........

رمَّم المسجد على نفقته (١).

إنَّ مسجد البصرة كغيره من المساجد الإسلاميَّة اضطلع بمسؤوليَّةٍ كبيرةٍ في حياة المجتمع تجاوزت البُعدَ التَّعبُّديَّ في أداء الصَّلاة إلى كونه مؤسَّسةً تعليميَّةً تُعقَدُ فيه حلقات تدريس علوم العربيّة، وعلوم القرآن الحديث، والحديث النبويّ وتشعّباتها(۱)، مع اعتهاده -بسبب قدسيّته - مكاناً أمثل للقضاء بين النَّاس وفضِّ المنازعات(۱).

وتُعدُّ دار الإمارة في البصرة من الملامح العمرانيّة المتميّزة فيها، وقد اختطّت بعد تخطيط المسجد الجامع، وكان بناؤها من القصب؛ إذْ أشار البلاذريّ إلى ذلك، بقوله: «فكانوا إذا غزوا نزعوا القصب وحزموه ووضعوه حتّى يرجعوا من الغزو، فإذا رجعوا أعادوا بناءه»(٤).

إِلَّا أَنَّ دار الإمارة أُعيد بناؤها من مادّتي اللّبِن والطّين في عهد أبي موسى الأشعريّ، شأنها في ذلك شأن المسجد الجامع والوحدات الإداريّة الأُخر في المدينة (٥٠).

وقد قام زياد بن أبيه بنقل دار الإمارة قرب المسجد الجامع سنة (٤٥ه-٦٧٣م)، ولم تذكر المصادر التّاريخية سبب ذلك النقل، الذي يظنُّهُ البحث متجسّداً برغبة الوالي المذكور في إضفاء الهالة الدّينيّة لشخصه من خلال تلك المقارضة المكانيّة بين دار الإمارة والمسجد، في مسعى فيه حرص الوالي سياسيًا على الكسب الجهاهيريّ، الذي يستند إلى موروثٍ ثقافيًّ فيه الجمع بين الدّينيّ والسّياسيّ في شخصِ المسؤول، في حين أنَّ هذه

عليها، وولي الوزارة للمتقي بالله العبّاسيّ، توفّي سنة ٣٣٢هـ/٩٤٣م. يُنظر: ابن الأثير، الكامل: ٨/ ٤١٠؛ والذهبيّ، سبر أعلام النّبلاء: ١٠٥/ ١٠٥.

<sup>(</sup>١) يُنظر: مسكويه، تجارب الأمم: ١/ ٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: زكى، أحمد كإل، الحياة الأدبيّة في البصرة: ص ٤٥.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: زكى، أحمد كمال، الحياة الأدبيّة في البصرة: ص٥٥-٥٠.

<sup>(</sup>٤) البلاذريّ، فتوح: ص٣٣٧-٣٣٨.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص٣٣٨.

الدَّار لم تعد فيها بعد مقرَّاً لعبيد الله بن زياد عند تولّيه البصرة؛ إذْ إنَّ الأخير اتِّخذ قصراً بعيداً عن المسجد يُدعى قصر البيضاء(١).

وفي ولاية الحجَّاج بن يوسف الثَّقفيّ، قام الأخير بهدم دار الإمارة، وتمّ بناء دور من طينها ولبنها وأبوابها، وبقيت البصرة بدون دار إمارة حتى أُعيدَ بناؤها في عهد سليان بن عبد الملك(٢) بالآجر والجصِّ على أساسها ورفع سمكها(٣).

ومن الوحدات العمرانيّة الأُخر في مدينة البصرة، السّجن الذي تعود بداياته إلى عهد عتبة بن غزوان؛ يقول البلاذري في ذلك: «وبنى عتبة دار الإمارة دون المسجد في الرّحبة التي يُقال لها اليوم رحبة بني هاشم، وكانت تُسمّى الدّهناء<sup>(3)</sup>، وفيها السّجن والدّيوان»<sup>(0)</sup>.

وقد رجَّح أحد الباحثين أنَّ ترميم سجن البصرة وتوسيعه قد تمّ بعد إعادة بناء المسجد الجامع ودار الإمارة في المدينة في عهد زياد بن أبيه (٢).

ويظهر أنَّ الموقع الجديد للسّجن لم يسجن فيه الإمام الكاظم السَّال السُّلطة من تأثيره على مجموع المسجونين الكلّي، وما سيتبع ذلك من تشهير بالسُّلطة، ويميل الباحث إلى ترجيح رأي الباحثة انتصار عدنان العوّاد (٧٠) بتحديدها موقع سجن الإمام موسى الكاظم الله في كونه تابعاً لقصر عيسى بن جعفر، الذي كان – أي القصر الحاوي على

<sup>(</sup>١) يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص٣٣٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص٠٤٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص٠٤٠.

<sup>(</sup>٤) الدَّهناء: منطقة من ديار بني تميم. يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٢/ ٤٩٣.

<sup>(</sup>٥) البلاذريّ، فتوح: ص٣٣٧–٣٣٨؛ والعميد، العمارة الإسلاميّة في عهدي المعتصم والمتوكّل: ص٦٩.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الحصونة، رائد حمود، نشأة السَّجون وتطوّرها: ص٥٧٠.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: الإمام موسى بن جعفر عليه في سجن البصرة: ص٢٤.

السّجن - في منطقة تُسمّى الخُريبة، ومن الواضح أنَّ هذا الاستنتاج للباحثة في تحديد موقع السّجن قد اعتمد على نصِّ الصَّدوق في قوله: «فحبسه عيسى في بيتٍ من بيوت المجلس الذي كان يجلس فيه، وأقفل عليه»(١).

ومن الوحدات العمرانيّة التي شُيِّدَتْ في البصرة، (الحَمَّامات)، التي كان لها أهميّة كبيرة في الأمصار الإسلاميّة، وقد وردتْ أكثر من إشارة تاريخيّة على وجود الحمّامات في البصرة في العصور المختلفة.

فقدْ روي أنَّ أوّل حمّام اتُّخذ في البصرة هو حمّام عبد الله بن عثمان بن أبي العاص الثقفيّ (٢)، ومن جهةٍ أخرى يُذكر: أنَّ مسلم بن أبي بكرة (٣) اتِّخذ حَماماً، وكان يكسب منه كلَّ يوم ألف درهم (٤)، ما يُشير إلى حجم الأعداد التي كانت ترتاد ذلك الحمّام في كلِّ أسبوع، وذُكر أيضاً في الشّان ذاته: أنَّ (سياه الأسواريّ) (٥) كان قدْ أنشأ حماماً في البصرة (٢).

ويبدو أنَّ مراحل تمصير البصرة الأولى شهدتْ قلَّة في بناء الحمَّامات؛ وذلك لكون عمليَّة البناء لا تتمُّ إلَّا مع حصول موافقة الحاكم، أو بإذن والي البصرة (٧٠)؛ وذلك لما

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار: ١/ ٨٢.

<sup>(</sup>٢) عبد الله بن عثمان بن أبي العاص الثقفيّ، سكن البصرة، واستعمله زياد على أردشيرخره. يُنظر: ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق: ١٤/٥١٤.

<sup>(</sup>٣) مسلم بن أبي بكرة بن الحارث، الثقفيّ، البصريّ، روي أحاديث عن رسول الله على مات حدود سنة ٩٠ه. يُنظر: ابن حبّان، صحيح ابن حبّان: ٣/ ٣٠٣؛ وابن حجر، تقريب التهذيب: ٢/ ١٧٧.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص٤٤٣.

<sup>(</sup>٥) سياه الأسواريّ: أحد جند يز دجرد، كان قد بعثه إلى الأهواز، فوجد أبا موسى الأشعريّ محاصراً للسّوس، فدخل الإسلام. يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص ٤٠١؛ وياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٥/٣١٧.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص٣٤٤.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٢/ ١٠؛ والبلاذريّ، فتوح: ص١٠٤.

تُسبِّبُه الحمّامات من تأثير على الوضع الصّحّيّ لدخول بعض الموادّ الحارقة في استعمالات الحمّامات، فضلاً عما تفرزه من موادّ قذرة قد تؤثّر على الأحوال الصّحيّة العامّة (١١)، وهذا ما نستشفّه من رواية البلاذريّ في هذا الاتجاه؛ إذْ يقول: «كان زياد يمنع الحمّامات إلّا في المكان الذي لا يضرُّ فيه أحد» (١).

ومن خلال النَّصِّ السَّابق يتَّضح لنا أنَّ هناك تعليهات تُصدرها الجهات العليا بخصوص تشييد الحمّامات في مدينة البصرة للمحافظة على الصّحّة العامّة في المدينة.

ومع وجود التعليهات المانعة لإنشاء الحهمات إلّا أنّنا نجد ومن خلال ما أوردته المصادر التّاريخيّة أنَّ العديد من تلك الحهامات قد أُنشئت في البصرة، وجاء في هذا الخصوص أنَّ المنجاب بن راشد الضّبِي (٣) قام ببناء حمَّام، وقد حمل هذا الحهام السمه وشَيَّدت (ريطة) زوجة زياد حمَّاماً وسمَّته باسمها وأنَّ، ويبدو أنَّ الحهام الأخير كان مختصًا بالنساء دون الرّجال. وفضلاً عمّا تقدّم، فقد شُيِّدَت حمّامات أُخر في البصرة؛ إذْ جاء أنَّ بالنساء دون الرّجال. وفضلاً عمّا تقدّم، فقد شُيِّدت

<sup>(</sup>١) يُنظر: العلى، خطط البصرة: ص١٣١.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف: ٤/ ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) المنجاب بن راشد: أحد الأمراء، كان على ميسرة معقل بن قيس في البصرة، ثمّ كان مع زياد، وقدم معه إلى معاوية. يُنظر: الطبريّ، تاريخ الطبريّ: ٤/ ١٣٤، وابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٣/ ٤٢٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص٤٤٣.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص٤٤٣.

عبيدالله بن أبي بكرة (۱) والحصين بن أبي الحرّ (۱) وغيرهم، كانواقد شيدوا حمّامات فيها (۱) وبالرُّغم من أنَّ مدينة البصرة شهدتْ تشييد وحداتٍ عمرانيّةٍ مختلفةٍ، إلَّا أنَّ ما يمكن أنْ يُشار إليه هو أنَّ هذه المدينة تمّ تشييدها في رقعةٍ تبعد عن دجلة قرابة أربعة فراسخ (۱) ولم يكن فيها نهرُ عند تمصيرها يمكن أنْ يربطها بدجلة (۱) ومن هنا تولّدتْ مشكلةٌ حقيقيَّةٌ تتمثّل بقلة مصادر المياه؛ إذْ كان توفير مياه الشُّرب من أصعب المشاكل التي واجهتْ سكّان المدينة، وقدْ حاول بعض الولاة معالجة تلك المشكلة ببناء أحواضٍ لجمع ماء المطر، ويُشير البلاذريّ في هذا الخصوص، بقوله: «وكان الولاة والأشراف بالبصرة يستعذبون الماء من دجلة، ويحتفرون الصَّهاريج، وكان للحجّاج فيها صهريج معروف يجتمع فيه ماء المطر، وكان لابن عامر وابن زياد صهاريج يبيحونها النّاس» (۱).

ويبدو من خلال النَّصِّ السَّابق ما كانتْ تعانيه البصرة وسُكَّانها من شِحّة المياه فيها، على الرُّغم من أنَّ عتبة بن غزوان قدْ اختار للمسلمين مكاناً قريباً من المشارب والمرعى(٧).

<sup>(</sup>١) عبيد الله بن أبي بكرة: أبو حاتم الثقفيّ، ولد سنة ١٤هـ، استعمله زياد على سجستان، وولي قضاء البصرة، توفي سنة ٧٩هـ. يُنظر: الدِّهبيّ، تاريخ الإسلام: ٢٠ ، ٧ ، ٥/ ٤٧٧؛ والصّفديّ، الوافي بالوفيات: ٢٤ ، ١٩. ، ٢٤٠ .

<sup>(</sup>٢) الحصين بن أبي الحرّ: أحد عمال عمر بن الخطاب ولاه ميسان، وكان من محدّثي البصرة، شارك مع الأحنف بن قيس في فتح بلخ سنة ٣٢ه. يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٧/ ١٢٥، ٢٨٥، وابن حجر العسقلانيّ، الإصابة: ٢/ ٧٤.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البلاذريّ، فتوح البلدان: ص٤٤٨.

<sup>(</sup>٤) الفَرسخ: بفتح السّين، فارسي معرّب، يقدّر بثلاثة أميال. يُنظر: ابن منظور، لسان العرب: ٣/ ٤٤؛ والطّريحي، مجمع البحرين: ٣/ ٣٨٤.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: العلي، خطط البصرة: ص١٣٩.

<sup>(</sup>٦) فتوح البلدان: ص١٧٤.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: البلاذريّ، فتوح البلدان: ص٣٩٣؛ وياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٢/ ٤٣١.

ويبدو أنَّ هذه المشكلة -شحَّة المياه- خفَّتْ نوعاً ما بعد أنْ خرج الأحنف بن قيس (۱) إلى عمر بن الخطّاب في جمع من أهل البصرة؛ إذْ جعل عمر يسألهم رجلًا رجلًا حتى سأل الأحنف، قائلاً له: أما لك حاجة؟ قال الأحنف: بلى يا أمير المؤمنين، إنَّ مفاتيح الخير بيد الله، وإنَّ إخواننا من أهل الأمصار نزلوا منازل الأمم الخالية بين المياه العذبة والجنان الملتفّة، وإنَّا نزلنا سبخة بشاشة لا يجفُّ نداها ولا يثبت مرعاها... يخرج الرَّجل فيستعذب الماء من فرسخين... فكتب إلى أبي موسى الأشعري -والي البصرة أنْ يحتفر لهم نهراً (۱).

وفي الإطار ذاته، أشار الطبريّ إلى وفادة أهل البصرة على عمر ليقدِّموا شكواهم إليه بخصوص شحّة موارد المياه؛ فذكر قولهم: «...وإنّ إخوانَنَا مِن أهلِ الكوفةِ نزلُوا في مثلِ حَدَقَةِ البَعِيْرِ الغاسِقَةِ، مِنَ العيونِ العِذَابِ، والجِنِانِ الخِصَاب، فتأتيهم ثمارُهم ولم تُخْضَدْ، وإنّا معشرَ أهلِ البصرةِ نزلْنَا سَبِخةً هشّاشةً، زَعِقَةً نَشّاشةً، طَرَفٌ لها في الفلاةِ، وطَرَفٌ لها في البحرِ الأُجَاج، يجري إليها ما جرى في مثل مَرِيء النّعامَةِ»(").

وعلى الرُّغم من حفر الأنهار من شطِّ العرب إلى المدينة إلَّا أنَّها بقيتْ تعاني من مشكلةٍ أخرى تمثّلت بملوحة الماء؛ إذْ ظلّتْ هذه المسألة من أهمّ المشاكل التي يعانيها سكّان البصرة، وقد وُصفتْ حالة ملوحة الماء من قبل العديد من الجغرافيّين والرّحّالة، فالاصطخريّ - مثلاً - يقارن بين البصرة والكوفة، فيقول: «إنَّ الكوفة قريبة من البصرة

<sup>(</sup>۱) الأحنف بن قيس بن معاوية بن حصين، المرّي، السَّعديّ، المنقريّ، التّميميّ أبو بحر، سيّد تميم، أحد الفصحاء الشّجعان، أدرك النبيّ الله ولم يره، أُرسِل إلى خراسان فدخلها، وتملّك مدنها، اعتزل الجمل وشهد صفّين مع الإمام عليّ الله توفي سنة ٧٧ه. يُنظر: ابن سعد الطبقات: ٧/ ٢٦؛ وابن خلّكان، وفيات الأعيان: ١/ ٢٣٠؛ والذّهبيّ، تاريخ: ٣/ ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص٤٦-٣٤٧.

<sup>(</sup>٣) تأريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٧٥، ويُنظر: الهمذاني، ابن الفقيه، مختصر البلدان: ص١٨٩.

في المساحة، لكنّ هواءَها وماءَها أصحُّ وأعذبُ من البصرة»(١).

ويؤكّد المقدسيّ أنَّ مياه البصرة غير طيّبة، ومالحة؛ لأنَّها ثلث ماء البحر، وثلث ماء الجزر، وثلث ماء الجور، وثلث ماء الحجر، فيشير إلى أنّه إذا على المدُّ، غلبَ الماءُ المالحُ على العذْب، أمَّا إذا غلب الجزر، غلبَ الماء العذْب على المالح، وعند ذاك يأخذ أهالي البصرة الماء إلى دورهم (٣).

وعلى هذا، فإنَّ مشكلة المياه ظلَّتْ عالقة طول الفترات التَّاريخيَّة والتَّطوّرات السياسيَّة التي شهدتها البصرة؛ إذْ إنَّ البصريِّين ظلّوا يعانونَ من مشكلة ملوحة المياه في كلِّ زمانٍ من دون أنْ تكون هناك حلولٌ جذريَّةٌ لهذه المشكلة من قبل الحكومات المتعاقبة، لاسيّا في حقبة الدّراسة.

#### الحياةُ الاجتماعيّةُ والاقتصاديّةُ في البصرة

لقد مثّل أهلُ العالية -فضلاً عن القبائل العربيّة الأُخر، كمضر، وربيعة، والأزد، وبكر ابن وائل، وتميم، وخزاعة، ورباب، وحنظلة، وذهل، وعبد القيس- السّكّان الأوائل لمدينة البصرة، لاسيّم أنّهم نزلوها مع الوالي عتبة بن غزوان سنة (١٤ه/ ٦٣٥م)(٤)، أي: في بداية التّمصير.

وفضلاً عن التّكوينات القبليّة العربيّة المشار إليها، وفي الوقت الذي بدأتْ فيه الجيوش العربيّة الإسلاميّ، الذي أدّى الجيوش العربيّة الإسلاميّ، الذي أدّى إلى أنْ تغنم تلك الجيوش غنائم كثيرة، ويقع في ضمنها الأسرى والسّبايا الذين كانوا يُوزَّعونَ على المقاتلة، هؤلاء شكّلوا فيها بعد نواةً لعناصر جديدة، أدّتْ دوراً واضحاً في

<sup>(</sup>١) المسالك والمالك: ص٨٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أحسن التقاسيم: ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: رحلة ابن بطّوطة: ص١٣٩.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الدّينوريّ، الأخبار الطّوال: ص١٧١-١٧٢.

٥٠ .....التشيّع في البصرة

المجتمع البصريّ.

ومن هنا يمكن القول: إنَّ العناصر الاجتهاعيَّة التي تَشكَّلَ منها المجتمع البصريِّ تباينتْ في أصولها وأجناسها، ويمكن تقسيم ذلك على النحو الآتي:

١ - الرّقيق: ومعظم هؤلاء كانوا من أسرى الحروب؛ إذْ كانتْ البصرة تضمُّ أعداداً
 كبيرةً منهم؛ بسبب كثرة الفتوحات الإسلامية وانتصار المسلمين في بلاد فارس.

٢- أهل الذّمة: يُراد بأهل الذّمّة اليهود والنّصارى والزّرادشتيّن الذين اشترط عليهم المسلمون دفع مبلغ مُعيّنٍ يُدعى (الجزية)(١)، وقد احتفظ هؤلاء بدياناتهم الأصليّة، وتمتعوا بحرّيّة العبادة في البصرة جنباً إلى جنب مع العرب المسلمين(١).

٣- الموالي: وتُعدُّ هذه الفئة من الفئات المهمّة في مجتمع البصرة، ويكون الولاء عادة بالانضام إلى قبيلةٍ عربيّة معيّنةٍ، أمّا لفقدان النّسب، أو لتعرّض الشَّخص لعقوبة معيّنةٍ تضطرُّه إلى ترك قبيلته فيلتحق بقبيلةٍ أخرى، أو في الأعمِّ الأغلب يكون هؤلاء الأشخاص من عناصر غير عربيّة كالزُّطّ(٣)، والسّيابجة (١٤) والأساورة، الذين كان منهم أعداد في مدينة البصرة، وكان أكثرهم قد أسلم في ولاية أبي موسى الأشعريّ، الذي أنز لهم البصرة، وقد ذكر الطبريّ في هذا الشّأن: أنَّ عتبة بن غزوان «نزل الخريبة،

<sup>(</sup>۱) الجزية: ما يؤخذ من أهل الذّمة وهم اليهود والنصارى والزّرادشتيّين مقابل حماية الدّولة لهم، وضمان استقرارهم في مدنهم ومناطقهم. يُنظر: الطريحيّ، مجمع البحرين: ١/ ٣٧٢؛ وأبو حبيب، سعدي، القاموس الفقهيّ: ص٦٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: معروف، ناجي، أصالة الحضارة العربيّة: ص٧٦-٧٧.

<sup>(</sup>٣) الزُّط: بالضَّمّ، جنس من السُّودان طوال، وقيل قوم من السِّند. يُنظر: الزبيديّ، تاج العروس: ١/ ٢٧٠.

<sup>(</sup>٤) السّيابجة: أقوام من أهل السّند، سكنوا السّواحل، ثمّ أسكنهم أبو موسى الأشعريّ البصرة، قُتل جماعة منهم في البصرة من قبل طلحة والزبير؛ لرفضهم تسليم بيت المال. يُنظر: البلاذريّ، فتوح البلدان: ص٣٦٧، ٣٦٧.

وبالأبلّة خمسائة من الأساورة يحمونها»(١).

فضلاً عن العناصر المذكورة من الموالي، كان هناك الأتراك الذين جاء بهم عبيد الله ابن زياد بعد أسرهم في أواسط آسيا، وكانوا قرابة الألفين، ومنهم سبايا من بخارى (٢)، وغيرها (٣).

وقد امتزجت هذه العناصر في ما بينها بمرور الوقت، واختلط الجميع بروابط جديدة، ما ساعد على أنْ يكون كلّ هؤلاء عناصر أساسيّة في تشكيل مجتمع البصرة في المستقبل (٤).

أدّى هذا الامتزاج البشريّ بين سكّان البصرة -فضلاً عن عوامل مباشرة أُخر، كالموقع، والقرب من مياه الخليج العربيّ- إلى ازدهار اقتصاد المدينة؛ إذْ إنَّ العناصر المكوّنة لمجتمع البصرة أدّتْ دوراً في الإسهام بنشاطات مختلفة في المدينة، ساعدتْ على إنعاش الحركة الاقتصاديّة فيها، فقدْ كان لنشاطات السّكّان الزّراعيّة والصّناعيّة والتّجاريّة دوراً في حركة الحياة في تلك المدينة، وكان يقف وراء كلّ ذلك بطبيعة الحال المجتمع البصريّ، الذي تنوّعتْ موارده الاقتصاديّة، التي يمكن أنْ نجملها على النّحو الآتي:

١ - الزراعة: تُعدُّ الزّراعة من أوائل الجِرف التي مارسها البصريّون، فقدْ كانتْ الحرفة الأولى التي امتهنها سكّان المدينة الأوائل، فقدْ تمّ التّأكيد على ضرورة أنْ تكون

<sup>(</sup>١) تاريخ الرّسل والملوك: ٣/ ٩٤٥.

<sup>(</sup>٢) بخارى: من المدن المهمّة في إقليم الهند، تحتوي على قلعتين، أحدهما خارج المدينة، والأخرى بداخلها. يُنظر: ابن حوقل، صورة الأرض: ص٩٨٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر ابن قتيبة، عيون الأخبار: ١/ ١٣٣؛ والبلاذريّ، فتوح البلدان: ص٤٦٨؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٣/ ٣٩٥.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البلاذريّ، فتوح البلدان: ص٦٨ ٤، والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٣/ ٣٩٥.

المنطقة الممصّرة قريبة من الأراضي الصّالحة للزّراعة، ذات المحتطب والمرعى(١).

وبعد نزول العرب البصرة، وجدوا أنَّ أرضها صالحة للزّراعة، لاسيّما زراعة النّخيل، فبدأوا بغرسه، وقيل: إنَّ أبا بكرة أوَّل مَن غرس النّخيل في البصرة من المسلمين، ثمّ تبعه النّاس على ذلك (٢).

ومن هنا، كانتْ البصرة أكثر البلاد نخيلاً، وحوتْ على أصناف من التّمر لم تحوها أيَّة مدينة أخرى، ونجد مصداق ذلك من خلال ما أشار إليه الحاكم العبّاسيّ هارون؛ إذْ قال: «نظرنا فإذا كلُّ ذهب وفضةٍ على وجه الأرض لا يبلغ ثمن نخيل البصرة»(٣).

ويمكننا من خلال النَّصِّ السَّابق أنْ نقرَّ بالقوّة الاقتصاديّة للمدينة، التي حملتُ هارون العبّاسيّ إلى مقارنة منتوجاتها الزِّراعيّة بها تحويه الأراضي الأُخر من ذهبٍ وفضةٍ، ليقودنا ذلك إلى القول إنَّ الزِّراعة -ولاسيّما زراعة النَّخيل-كانتْ مورداً اقتصاديًا مهمًا للبصريّين بصورةٍ خاصّةٍ، وللدَّولة العربيّة الإسلاميّة بصورةٍ عامّةٍ.

ومن الأهميّة بمكان الإشارة إلى أنَّ الاهتهام بالزّراعة في البصرة - وكها أسلفنا - كان منذُ بداية التّمصير؛ إذْ أُقطِعتْ أراضٍ زراعيّة لَمن وجِدَ أهلاً لذلك، فقد ذُكِر أنَّه أُقطِعتْ أراضٍ زراعيّة لَمن وجِدَ أهلاً لذلك، فقد ذُكِر أنَّه أُقطِعتْ أرضُ لعبد الله بن رافع (٤)، ثمّ أصبح ذلك سنَّة جارية،؛ إذْ أقطع الولاة أراضي للنّاس لزراعتها، وقدْ توسَّعوا في ذلك (٥).

٢- الصّناعة: لم تشهد البصرة في بداية تمصيرها رواجاً للصّناعات؛ وذلك لكون أغلب سكّانها ينحدرون من بيئةٍ بدويّةٍ، إلّا أنّه بعد مدّةٍ من الزّمن دخلتْ قوميّات أُخر

<sup>(</sup>١) يُنظر: البلاذريّ، فتوح البلدان: ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ١/ ٤٣٢.

<sup>(</sup>٣) ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ١/ ٤٣٨.

<sup>(</sup>٤) عبد الله بن رافع بن سويد بن حزام، الأنصاريّ، صحابي شهد أُحداً، ونزل البصرة بعد تمصيرها. يُنظر: ابن حجر العسقلانيّ، الإصابة: ٤/ ٦٧.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ١/ ٥٠٠.

البصرة، فأدخلَ هؤلاء معهم الصّناعات إلى المدينة الجديدة (۱)، وبمرور الوقت أبدع سكّان البصرة في ممارسة مختلف الصّناعات، وأبدوا براعةً كبيرةً فيها، ولعلّ في مقدَّمة صناعات المدينة صناعة المنسوجات والدّيباج، والسُّفن والمراكب الخشبيّة وغير ذلك (۱). وممَّا لاشكَّ فيه، أنَّ الأسواق التي وجدتْ في البصرة في مختلف الفترات كانتْ تحتوي على العديد من الحرفيّين والصُّناع الذين كانوا يلبّون احتياجات النّاس من سكّان المدينة، وغيرهم.

٣- التّجارة: لقد مرَّ بنا أنَّ مدينة البصرة -ونقصد بذلك الأبُلة- أُطلق عليها في فتراتٍ سابقةٍ على التّمصير اسم فرج الهند والصّين، وهذا يدلُّ على أنَّها المرفأ الرَّئيس للبضائع التّجاريّة القادمة من مختلف أنحاء المعمورة (٣)، وبالنظر إلى وجود كلِّ من الزّراعة والصّناعة في البصرة، فقدْ كانتْ المدينة مهيَّأة أكثر من غيرها لنشاط الحركة التّجاريّة فيها، لاسيّما وأنَّها الميناء الرّئيس الذي يربط العراق - مركز الدّولة الإسلاميّة في العصر العبّاسيّ - بغيره من البلاد الإسلاميّة.

٤- الموارد الماليّة: وتشكّل موارد الغنائم (١٤)، والفيء (٥)، والجزية، والخراج (٢)،

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن خلدون، المقدّمة: ص١٠٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن قتيبة، عيون الأخبار: ١/ ٣١٧؛ وياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ١/ ٤٣٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ص٢٣ من الكتاب.

<sup>(</sup>٤) الغنيمة: ما حصل عليه المسلمون عن طريق الحرب، وهي تقسّم على خمسة أقسام حسب الآية القرآنية: ﴿اعْلَمُواْ أَنْتَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لللهُ خُمْسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّمِيلِ ﴾ (الأنفال: ١٤). يُنظر: الماورديّ، الأحكام السُّلطانيّة: ص١٢٧.

<sup>(</sup>٥) الفيء: هو المال الذي يحصل عليه المسلمون من المشركين بغير قتالٍ ولا إيجافٍ بخيل أو ركاب، وهو كمال الهدنة والجزية وأعشار المتاجرة. يُنظر: الماورديّ، الأحكام السُّلطانيّة: ص٢٤١.

<sup>(</sup>٦) الخراج: هي الضرَّية المفروضة على الأرض المفتوحة من قبل المسلمين، وهو واقع على عدَّة أقسام من تفصيلات النَّطريّة الإسلاميّة في الخراج. يُنظر: الماورديّ، الأحكام السُّلطانيّة: ص١٥٤.

والزّكاة (١)، والعشور (٢) أهم تلك الموارد (٣)؛ إذْ إنّها كانتْ الموارد الرَّئيسة التي تدخل وبنسب كبيرةٍ في بيت المال الإسلاميِّ؛ وذلك نتيجة لكثرة الفتوحات الإسلاميّة التي اشترك فيها مقاتلو البصرة؛ إذْ كانتْ جبهة البصرة تشتمل على: البصرة، والأهواز، ودست ميسان (١)، وفارس (٥).

وبناءً على ما تقدّم، فقدْ مثّلتْ تلك الأمور -فضلاً عن الضّرائب- مواردَ أدّتْ إلى انتعاش اقتصاد المدينة، وجعلها مركزاً تجاريّاً مهاً، ليس في العراق فحسب، بل في العالم قاطبة.

ولعلّ ما ورد من رواياتٍ تاريخيةٍ بخصوص جباية أرض العراق، وفي مقدَّمتها البصرة، يشير بها لا يقبل الشَّكَّ أنَّ لهذه المدينة دوراً في إنعاش القيمة الماليّة الكبيرة المتأتّية من اقتصاد الدّولة الإسلاميّة منذ عهد عمر بن الخطّاب، فقدْ جاء في هذا الخصوص أنَّ ما يُجبى من أراضي العراق في عهد عمر كان مائة مليون درهم في كلِّ سنة (٢).

إنَّ ما تمّتُ الإشارة إليه بخصوص تمصير البصرة ومنشآتها العمرانيّة، ووحداتها الإداريّة، ما هو إلَّا دليلٌ واضحٌ على أنَّ هذه المدينة من المدن العربيّة الإسلاميّة الكبرى والمتميّزة، وقدْ نالتْ ذلك التّميُّز من خلال موقعها الاستراتيجيّ، وأهمّيّتها الاقتصاديّة

<sup>(</sup>١) الزّكاة: وهي الضرَّيبة المفروضة على المسلمين القادرين على دفعها، وهي واجبة في المعادن والأموال والمواشي، بشرط بلوغها النصاب، وبقائها في حوزة أصحابها حولاً كاملاً. يُنظر: أبو يوسف: الخراج: ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) العشور: وهي الضريبة المفروضة على المسلمين في الزّرع والثّمار. يُنظر: القرشي، يحيى بن آدم، الخراج: ص١١٢.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الماورديّ، الأحكام السّلطانيّة: ص١٦١، ١٦١.

<sup>(</sup>٤) دست ميسان: بالفتح ثمّ السّكون، وسين مهملة وآخره نون: اسم كورة واسعة كثيرة القرى والنّخيل تقع بين البصرة وواسط، وفيها قبر نبي الله عزير. ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٥/ ٢٣٥.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن قتيبة، عيون الأخبار: ١/٢١٤.

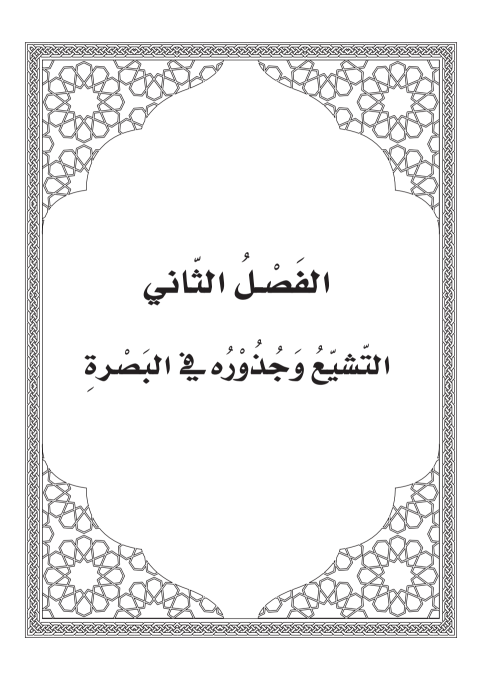
<sup>(</sup>٦) يُنظر: أبو يوسف، الخراج: ص١٢٤.

والسّياسيّة والاجتماعيّة التي اكتسبتها بعد أنْ تحوَّلتْ إلى إحدى أهمّ حواضر العالم الإسلاميّ.

وبالنَّظر إلى أهميّة المدينة، فقدْ شهدتْ وبفتراتٍ زمنيَّةٍ مختلفةٍ أحداثاً سياسيَّة غاية في الأهميّة أثَّرتْ في حركة سير التّاريخ الإسلاميّ، فاستحقّتْ بذلك اهتهام الخلفاء والحكّام الذين جعلوها نصب أعينهم؛ لدورها المؤثّر في الحياة السّياسيّة على وجه الخصوص.

ومن الطّبيعيّ أنْ يكون لسكّان البصرة بعناصرهم المختلفة دورٌ في أحداث التّاريخ الإسلاميّ؛ إذْ كانتْ لهم مشاركات واضحة على الصُّعُد المختلفة، الأمر الذي حمل بعض المؤرّخينَ على إعطاء تسمية خاصّة لحاضرتَي العراق: البصرة والكوفة، فدعيتا بد(العراقين)(۱).

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن خلَّكان، وفيات الأعيان: ٢/ ٤٤؛ ٤٤، ٢٢٩.



## المبحثُ الأوّلُ

#### التّسيّعُ

الشّيعةُ في اللّغة تعني: الأعوان والأنصار (())؛ إذْ يُقال فلان من شيعة فلان، أي: ممَّن يرى رأيه، والجمع أشياع (())، وعلى ذلك يُقال: شايعتُك على كذا، أي: تابعتُك عليه (())، والشّيعة القوم الذين يجتمعون على الأمر، وكلُّ قومٍ اجتمعوا على أمرٍ فهم شيعة (٤)، ثمّ صارتْ الشّيعة نبزاً لجهاعة مخصوصة (٥).

وقد وردتْ لفظة (شيعة) في أكثر من موضع من نصوص القرآن الكريم، وتشير إلى أنَّ اللّفظة تعني الأتباع والأعوان والأنصار، منها: قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ مِن شِيعَتِهِ لَإِبْرَاهِيمَ ﴾ (١)، وقوله عزّ وجلّ -أيضاً -: ﴿وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا أَشْيَاعَكُمْ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿فَوَجَدَ فِيْهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ هَذَا مِن شِيعَتِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوِّهِ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ثُمَّ لَنَنزِعَنَّ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُّ عَلَى الرَّحْمَن عِتِيًا ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن فارس، معجم مقاييس اللّغة: ص٥٤٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن دريد، جمهرة اللّغة: ٣/ ٢٢٧.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الزمخشريّ، أساس البلاغة: ص٥٠٨.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن منظور، لسان العرب: ٧/ ٢٥٨.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الفيّوميّ، المصباح المنير: ص١٧٨.

<sup>(</sup>٦) من سورة الصّافات، الآبة (٨٣).

<sup>(</sup>٧) من سورة القمر، الآية (٥١).

<sup>(</sup>٨) من سورة القصص، الآية (١٥).

<sup>(</sup>٩) من سورة مريم، الآية (٦٩)، وللمزيد، يُنظر: سورة الحجر، الآية (١٠)، سورة سبأ، الآية(٥٤).

وشيعة الرّجل بالكسر: أتباعه وأنصاره، والفرقة على حدة، ويقع على الواحد والاثنين والجمع والمذكّر والمؤنّث، وقدْ غلب هذا الاسم على كلِّ مَن يتولّى الإمام عليّاً وأهل بيته، حتّى صار اسماً لهم خاصًا، وجمعه شيع وأشياع... وتشيّع: ادّعى دعوى الشّيعة(١).

«وأصلُ الشّيعة الفرقة من النّاس،...، وقدْ غلب هذا الاسم على مَن يتولّى عليّاً وأهل بيته رضوان الله عليهم أجمعينَ، حتّى صار لهم اسهاً خاصّاً، فإذا قيل فلان من الشّيعة عُرف منهم،...، وأصل ذلك من المشايعة، وهي المتابعة والمطاوعة؛ قال الأزهريّ: والشّيعة قوم يَهُوَوْنَ هوى عترةَ النبيّ ويوالونَهم»(٢).

أمَّا الشّيعة اصطلاحاً، فإنَّها الفرقة من القوم الذين يجتمعونَ على إمام أو مذهب أو طائفة، ويرونَ الرَّأي نفسه، ويعملونَ بها يُشار إليهم من زعيمهم، وقد غلبت هذه التّسمية على أتباع الإمام عليّ بن أبي طالب عليه ومَن يتولّاه، وقد أشار بذلك الشّهرستانيّ، قائلاً: «إنَّ الشّيعة هم الذين شايعوا عليّاً على الخصوص، وقالوا بإمامته وخلافته نصّاً ووصيّةً، إمَّا جليّاً أو خفيّاً، واعتقدوا أنَّ الإمامة لا تخرج من أولاده، وإنْ خرجتْ فبظلم يكون من غيره، أو بتقيّةٍ من عنده...»(٣).

كذلك أشار النّوبختيّ، قائلاً: «الشّيعة وهم فرقة عليّ بن أبي طالب على المسمّون بشيعة عليّ على في زمان النّبيّ على وبعده، معروفون بانقطاعهم إليه والقول بإمامته، ومنهم: المقداد بن الأسود الكنديّ، وسلمان الفارسيّ، وأبو ذر جندب الغفاريّ، وعيّار ابن ياسر المذحجيّ... ومَن وافق مودّته مودّة عليّ على وهم أوّلُ مَن سُمّي باسم التّشيّع

<sup>(</sup>١) يُنظر: الفيروز آبادي، القاموس المحيط: ص٦٦٢.

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، لسان العرب: ٧/ ٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) الملل والنحل: ١٠٨/١.

من هذه الأمَّة؛ لأنَّ التّشيُّع قديمٌ...»(١).

ويذكرُ الطّبرسيّ أنَّ الشِّيعة هم الجهاعة التي تتَّبع رئيسها «وصار بالعرف عبارة عن شيعة عليّ بن أبي طالب عيد الذين كانوا معه على أعدائه، وبعده مع مَن قام مقامه من أبنائه»(٢).

وثمَّة رأي للشّيخ المفيد بشأن لفظة (الشّيعة)؛ إذْ تعني عنده-أيضاً-: الأتباع والأعوان، على الاطلاق، كقولنا هؤلاء من شيعة بني أميّة، أو من شيعة بني العبّاس، أومن شيعة فلان، أمّا إذا أُدخِلَ فيها أل التّعريف، فهي على التّخصيص لا محال لأتباع أمير المؤمنين على سبيل الولاء له، واعتقاد إمامته بعد الرّسول الكريم على سبيل الولاء له، واعتقاد إمامته بعد الرّسول الكريم فصل (۳).

إذن، من خلال ذلك، يمكن القول إنَّ لفظة الشِّيعة ترتبط ارتباطاً وثيقاً بشخصية الإمام عليِّ إلى الإمام عليِّ إلى الإمامة ليستْ ظاهرةً عفويَّةً في الأمَّة، بل هي مرتبطة بتشريع إلهيً، ومقتبسة من سنة الرّسول الأعظم المحلى، فلا شكّ في أنّ الإمامة جاءتْ للتجسيد والحركة في إطار تفعيل الأحكام وتطبيق المهارسات النبويّة، وهذا يُشير إلى أنَّ لفظة شيعة وردتْ في إطار تفعيل الأحكام وتطبيق المهارسات النبويّة، ولكنّها لم تكنْ مختصّة باتباع الإمام عليّ القرآن الكريم قبل ظهورها أيّام الإمام عليّ المحكم، ولكنّها لم تكنْ مختصّة باتباع الإمام عليّ المحكم، بل اختصّت بكلّ فرقة أجمعتْ أمرها على شيء، ثمّ غلبتْ بعد ذلك وخرجتْ عن هذا المفهوم، واختصّت بمن تمسّك بأهل البيت المحكم، حتى أصبحتْ لهم اسماً مميّزاً عن هذا المفهوم، واختصّتْ بمن تمسّك بأهل البيت المحمّد، حتى أصبحتْ لهم اسماً مميّزاً متاز به عمّن سواهم من سائر الفرق الإسلاميّة الأُخر.

وقد وردتْ لفظة الشّيعة في السّنة النّبويّة الشّريفة، ولكنّها تختلف في واقعها عمّا جاء به القرآن الكريم، فهي في السُّنّة الشّريفة تعني: الأتباع والأنصار والأعوان الذين

<sup>(</sup>١) فرق الشّيعة: ص١٧؛ ويُنظر: الأبطحيّ، الشّيعة في أحاديث الفريقين: ص٢٥.

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان في تفسير القرآن: ٤/ ٤٤٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أوائل المقالات: ص٥٥.

ينضوون تحت راية الإمام علي علي وفكره ومذهبه حصراً، وهذه الأحاديثُ كثيرة جدّاً، ونورد هنا قسماً منها خشية الإطالة، فعلى سبيل المثال، قول الرّسول على خُاطباً الإمام عليّاً عليّاً، قائلاً: «يا عليّ، أبشِر فإنّك وأصحابك وشيعتك في الجنّة»(١)، وقوله -أيضاً-: «إنّك ستقدم على الله أنت وشيعتُك راضينَ مرضيّنَ»(١).

وقوله ﷺ -أيضاً - مخاطباً الإمام عليّاً ﷺ: «يا عليّ، إنَّ اللهَ قدْ غَفَرَ لكَ ولذرّيّتكَ ولولدكَ ولأهلكَ وشيعتِكَ «٣٠).

#### جُذورُ التّشيّع ورجالُهُ

اختلف الباحثونَ وتضاربتْ أقوالهم وآراؤهم حول بدء تاريخ التَّشيّع، وقدْ طُرحتْ عدّة آراء وتفسيرات تناولتْ مذهب التَّشيّع، ومن هذه الآراء:

## - الرَّأي الأوَّل: استشهاد الإمام الحُسين عليه.

ذهب بعض الباحثين إلى عدِّ استشهاد الإمام الحُسين على سبباً لظهور مذهب التّشيّع، ومِن هؤلاء: الشّيبيّ، الذي يقول: «إنَّ دم الإمام الحُسين على الذي أراقته سيوف الأمويّين يُعدُّ البذرة الأولى للتّشيّع؛ إذْ أصبح التّشيُّع كياناً له طابعه الخاصّ»(1). كذلك المستشرق (فيليب حتّي)؛ إذْ يقول: «كان لمأساة كربلاء وفاجعتها الأثر الكبير

<sup>(</sup>١) ابن حنبل، فضائل الصَّحابة: ٢/ ٢٥٤؛ ويُنظر: الفضل بن شاذان: ص٤٧٦؛ والطبراني، المعجم الأوسط: ٦/ ٣٥٤- ٣٥٥؛ والمتقى الهنديّ، كنز العمّال: ٢٢٣/١.

<sup>(</sup>٢) النسائيّ، خصائص أمير المؤمنين: ص٥٥٥؛ والطبراني، المعجم الأوسط: ٤/ ١٨٧؛ والزّرنديّ، نظم درر السّمطين: ص٩٦٠؛ المتقى الهنديّ، كنز العمّال: ١٥٩/ ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) الهيتميّ، مجمع الزوائد: ٩/ ١٧٧؛ وللمزيد، يُنظر: عبد الله بن حنبل، السّنة: ٢/ ٤٥، والخطيب البغداديّ، تاريخ بغداد: ٢/ ١٨٤، ٢٨٩؛ والحسكانيّ، شواهد التنزيل: ٢/ ٤٦٧ - ٤٦٨، والكنجيّ، كفاية الطالب: ص١٣٥، ومحبّ الدّين الطبريّ، الرّياض النضرة: ١/ ٢٥٣؛ والزّرنديّ، نظم درر السّمطين: ص٢٠٠، وابن حجر، الأمالي المطلقة: ص٢٠٠؛ والحنفيّ، ينابيع المودة: ١/ ١٩٧.

<sup>(</sup>٤) الصّلة بين التّصوّف والتّشيّع: ١/ ٢٢.

في نموِّ روح الشِّيعة وازدياد أنصارها، حتَّى إنَّه يمكن القول: إنَّ الحركة الشَّيعيَّة بدأ ظهورها في العاشر من المحرّم»(١).

فيها ذهب بروكلهان، قائلاً: «والحقُّ أنَّ ميتة الشُّهداء التي ماتها الإمام الحُسين عَلَيْهِ، والتي لم يكن لها أيُّ أثرٍ سياسيٍّ، قدْ عجَّلتْ في التَّطوّر الدِّينيِّ للشَّيعة وحزب الإمام عليّ...»(٢).

أمًّا الخربوطليّ، فقد عدَّ استشهاد الإمام الحُسين عَيْهِ في كربلاء حدثاً تاريخيًّا كبيراً أدّى إلى بلورة جماعة الشّيعة، وظهورها فرقةً متميّزةً ذات مبادئ سياسيّةٍ وصبغةٍ دينيّةٍ (٣).

وعند مناقشة أحمد صبحي موضوع الإمامة عند الشِّيعة ذهب إلى القول: إنَّ دماء الإمام الحُسين التي أريقتْ في كربلاء، وهي دماء حفيد الرَّسول الأعظم، قدْ لفتتْ الانتباه إلى مدى ما لاقاه آل بيت النبوّة من اضطهادٍ وتشريدٍ وقتلٍ، ومن ثَمَّ أصبح التّشيّع مقروناً بأحقيَّة أهل البيت النبوّة.

وهذه الآراء التي طُرحتْ لا يمكن الرُّكون إليها، نعم، إنَّه «لا شكّ في أنَّ فاجعة كربلاء كانتْ منعطفاً مهمَّاً في الحياة السّياسيّة الرّوحيّة للشّيعة، إلّا أنّها انطلقتْ كتعبيرِ حيٍّ عن عقائد الشّيعة التي نشأتْ في عصر الرِّسالة»(٥)، وطوتْ مراحل تاريخيّة حتّى اتضحتْ معالمها في زمن واقعة كربلاء، كذلك أخذتْ بذور الفرق الشّيعيّة تنمو باطّراد بعد استشهاد الإمام الحُسين عيهم، التي كان من أبرز إرهاصاتها العمليّة بروز التّحرّك العسكريّ المتمثّل بحركة التّوابين التي سيتبعها لاحقاً تشكُّلُ فكريٌّ عقائديٌّ ينهل من العسكريّ المتمثّل بحركة التّوابين التي سيتبعها لاحقاً تشكُّلُ فكريٌّ عقائديٌّ ينهل من

<sup>(</sup>١) تاريخ العرب: ٢/ ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الشّعوب الإسلاميّة: ص١٢٨؛ ويُنظر: فلهاوزن، الخوارج والشّيعة: ص١٨٩.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: تاريخ العراق: ص١٢٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: نظريّة الإمامة: ص٤٨.

<sup>(</sup>٥) على الرّباني، دروس في الشّيعة والتّشيّع: ص٥٦.

٦٤ .....١لتشيّع في البصرة

التّشيّع ارتكازاته(١).

# - الرَّأي الثَّاني: التّحكيمُ.

ويذهب أصحاب هذا الرَّأي إلى القول بأنَّ تاريخ ظهور الشَّيعة يعود إلى ما بعد التَّحكيم، أي: بعد رجوع الإمام علي الله من صفين سنة (٣٧ه) حين ذهب جماعة من أتباع الإمام على النَّذ والله ونعادي مَن عاداك (٢٠).

ويبدو أنَّ أصحاب هذا الرَّأي أرادوا أنْ يُصوِّرُوا التَّشيّع للإمام علي الله وكأنَّه صدفةٌ فرضتها الظُّروف التي أحاطتْ بمعركة صفّين، وقدْ تجاهلوا أقوال وأحاديث الرّسول الكريم الله بحقّ الإمام علي الله في عدَّة مناسباتٍ.

### - الرَّأى الثَّالث: مقتل عثمان بن عفَّان.

ويُنسَب ظهور التّشيّع ونشوؤه إلى أيّام مقتل عثمان نتيجة أحداث وتناقضات برزت داخل المجتمع الإسلاميّ في ذلك الوقت، فقدْ أشار ابن النديم، قائلاً: «لمّا خالف طلحة والزُّبير عليَّا عَيْمَ، وأبيا إلّا الطَّلب بدم عثمان بن عفّان، وقَصَدَهما عليُّ عَيْمَ ليقاتلهما حتّى يفيئا إلى أمر الله جلّ اسمه، سُمِّي مَن اتَّبَعَهُ على ذلك: الشّيعة، فكان يقول: شيعتي» (٣٠). ويبدو أنَّ الصّراع في تلك الحقبة لم يكن صراعاً مذهبيّاً، وإنّما صراعاً اقتصاديّاً وسياسيّاً؛ إذْ إنَّ طلحة والزُّبير حاولا إجبار الإمام عليّ على طرح سياسة جديدة في العطاء، كذلك لم يأتِ طلحة والزُّبير إلى البصرة لمحاربة التّشيّع، إنّما جاءوا لمحاربة اتجاه في الحكم العادل مُتمثّلاً بمنهج الإمام عليّ في وشخصه؛ لذلك اختباً عنوان التّشيّع في هذه المواجهة تحت عنوان أكبر هو طاعة أُولي الأمر أو الحاكم؛ لذلك أصبح صراعاً

<sup>(</sup>١) يُنظر: عبد الله الفيّاض، تاريخ الإماميّة وأسلافهم من الشّيعة: ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٦٤؛ وابن الجوزيّ، تلبيس إبليس: ص٩١؛ وعبد الله نعمة، روح التّشيع: ص٢٢.

<sup>(</sup>٣) الفهرست: ص٢٢٣؛ وابن حزم، الفصل في الملل والنحل: ٢/ ٧٨.

بين اتجاهٍ نفعيٍّ ضيَّقٍ، رؤيته الذَّاتُ الشَّخصيَّةُ والقبليَّةُ في النَّطاق الأوسع، وبين اتجاهِ المساواة والعدل لجميع أفراد الأمَّة مبتعداً عن صفة الصَّراع المذهبيّ.

#### - الرّاي الرّابع: السّقيفة.

ويُرجِّح ظهور التّشيّع وبدايته ما بعد وفاة النبيّ مباشرة، أي: في أحداث السّقيفة، بعد أنْ تخلّف جماعةٌ من الأنصار والمهاجرين عن بيعة أبي بكر فيها، وتعاطفوا مع الإمام علي علي الله واعترفوا بإمامته واستحقاقه على غيره (۱۱)؛ إذْ أشار أحمد أمين، قائلًا: «وكانتْ البذرة الأولى للشّيعة الجهاعة الذين رأوا بعد وفاة النبيّ أنَّ أهل بيته أولى النّاس أنْ يخلفوه» (۱۲)، وكذا أشار محمّد على أبو ريّان، قائلًا: «وكان على بن أبي طالب يرى في الخلافة حقّاً شرعيّاً له، فهو ابن عمِّ رسول الله الله وزوج ابنته فاطمة، وأوّل مَن آمن بالرّسالة، والتف حوله أتباعٌ كانوا يرون الخلافة يجب أنْ تؤول إلى آل البيت، وعلى رأسهم عليّ بن أبي طالب» (۱۳).

كذلك يرى جولد تسيهر نشأة التّشيّع بعد وفاة النبيّ بعد أنْ ظهر حزب من كبار الصّحابة لم يوافق على اختيار أبي بكر للخلافة، وفضّلوا الإمام عليّاً على عيره (٤).

ويصعب القول إنَّ هؤلاء اجتمع رأيهم على أنَّ الإمام عليَّا الشَّ أكثر شخص مستحقً للخلافة دون مقدّمات مسبقة، وأنّ بيعة أبي بكر في سقيفة بني ساعدة، كشفتْ عنْ طائفةٍ من النّاس مواليةٍ للإمام عليَّ الشَّار أو تعترف بإمامته نتيجة تلك الأفكار الطّارئة.

- الرّ أي الخامس.

يرى هذا الاتجاه أنّ جذور التّشيّع ووجود رجاله يمتدُّ في عمق التّاريخ الإسلاميّ في

<sup>(</sup>١) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ٢/ ٨٥؛ والمسعوديّ، إثبات الوصيّة: ص٧.

<sup>(</sup>٢) فجر الإسلام: ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الفكر الفلسفيّ في الإسلام: ص٥١٢.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: العقيدة والشريعة في الإسلام: ص١٧٤.

بدایاته الأولی إلی عهد النبوّة، وفي الأیّام الأولی لبعثة النّبيّ محمّد ﷺ، فعندما نزل قول الله -عزَّ وجلَّ - في محكم كتابه: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾(١)، قام الرّسول ﷺ بجمع أهل بيته وطلب منهم مؤازرته علی أنْ یكونَ أوَّلُ مَن یبایعه علی هذا الأمر خلیفته ووصیّه من بعده، فكان الإمام علیٌ ﷺ أوَّلَ مَن تقدَّمَ وقبِلَ الإسلام، ليقولَ النّبيُّ محمَّد ﷺ بحقّه: «إنَّ هذا أخِي ووصییّ وخلیفتی فیكم، فاسمعُوا له وأطیعُوا»(١).

وقد أشار النوبختيّ إلى هذا التوجّه، بالقول: «الشّيعة هم فرقة عليّ بن أبي طالب المسمّونَ بشيعة عليّ في زمان النّبيّ، وبعده، معروفونَ بانقطاعهم إليه، والقول بإمامته»("). ومن الإشارات الأُخر التي تؤيّد ذلك، إشارة البرقيّ، قائلاً: «أصحاب أمير المؤمنينَ هي من أصحاب رسول الله عليه: الأصحاب، ثمّ الأصفياء، ثمّ الأولياء، ثمّ شرطة الخميس... من الأصفياء من أصحاب أمير المؤمنين هي: سلمان الفارسيّ، المقداد، أبو ذر، عمّار»(أن)، وهؤلاء مالوا إلى الإمام عليّ هي حياة النبيّ في حياة النبيّ في حياة النبيّ في خلابد من أنْ يكون هؤلاء يؤمنون بإمامته في حياة النبيّ في من أن أن في من أن في من

وكذلك أشار أبو حاتم الرَّازيِّ إلى هذا الوجود، قائلاً: «أوَّل اسم ظهر في الإسلام على عهد رسول الله على هو اسم الشِّيعة، وكان لقباً لأربعة من الصّحابة»(٥).

ومن خلال عرض تلك الآراء التي مرَّتْ بنا، نستدلُّ على أنَّ التّشيّع نشأ في الأيَّام

<sup>(</sup>١) من سورة الشّعراء، الآية (٢١٤).

<sup>(</sup>٢) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٢/ ٦٣؛ إلاَّ أنَّ النَّصَّ قدْ تعرّض للتحريف في كتابٍ آخَر للطبريّ، وهو جامع البيان: ١٤٩/١٩؛ إذْ يقول: ...أخي وكذا، فاسمعوا له وأطيعوا؛ كذلك ابن كثير في تفسيره: ٣/ ٣٦٤، يقول: ... فأخذ برقبتي، ثمّ قال: إنَّ هذا أخي وكذا وكذا؛ وفي البداية والنهاية: ٣/ ٥٣، يقول: إنَّ هذا أخي وكذا وكذا، فاسمعوا له وأطيعوا.

<sup>(</sup>٣) فرق الشّيعة: ص٧.

<sup>(</sup>٤) البرقيّ، رجال البرقيّ: ص٣.

<sup>(</sup>٥) الزّينة: ص٨٨.

الأولى من بعثة النبيّ على، وأوَّل مَن أشار إليه صاحب الرِّسالة الإسلاميّة في أكثر من مناسبة، ونستند في ذلك إلى مجموعة الأحاديث الدّالّة على فضل أهل البيت، وبالخصوص الإمام عليّ على، كقول خالد بن سعيد بن العاص (١) مخاطباً أبا بكر وهو على المنبر: «اتّقِ الله يا أبا بكر، فقدْ علمتَ أنَّ رسول الله على قال ونحنُ محتوشوه يوم بني قريظة،... يا معاشر المهاجرين والأنصار، إنّي موصيكم بوصيّة فأحفظوها، ومودعكم أمراً فأحفظوه، ألا إنَّ عليَّ بن أبي طالب أميركم بعدي وخليفتي فيكم، بذلك أوصاني ربيّ»(٢).

وعلى هذا، فإنَّ المتشيِّعينَ للإمام عليِّ والمطالبينَ بأحقيَّته بالخلافة احتجُّوا وتذرَّعُوا بالنُّصوص الصَّادرة عن النبيِّ محمِّد السَّبي بخصوصه.

وليس من المعقول أنْ تنشأ فكرةٌ وعقيدةٌ بهذا المستوى المرموق من خلال حادثةٍ طرأتْ على المجتمع وتبلورتْ خلال فترةٍ قصيرةٍ، وهي المدَّة المحصورة بين وجود النبيّ محمديّ ووفاته، ومن دون مقدّمات، ويكون لها الأثر الكبير في غرس هذا المفهوم -أي: مفهوم التشيّع - عند عموم المسلمين، الذي كرّس ذلك منذ الأيّام الأولى لبزوغ فجر الإسلام وعلى يد الرّسول الكريم أنه الذي ترافقتْ دعوتُهُ منذُ البدء بتقديمه، وتسميته بالإمامة من جهةٍ، ومن جهةٍ أخرى، فإنَّ أقوال الإمام عليّ الله وأفعاله كشفتْ لنا عن شخصيّته البارزة وفضائله وكهالاته، ما حدا بجهاعة من أصحابه إلى الالتفاف حوله،

<sup>(</sup>۱) هو أبو سعيد، خالد بن سعيد بن العاص بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف، القرشي، الأموي، أيعدُ من السَّابقين إلى الإسلام، هاجر إلى الحبشة، وعاد مع جعفر بن أبي طالب، فشهد مع الرسول مهمّة القضاء وفتح مكّة وحنين والطّائف وتبوك. بعثه النبيّ على صدقات اليمن، ولمّا توفي النبيّ على عزله أبو بكر؛ لرفضه خلافته؛ لأنّه أراد أنْ يُبايع الإمام عليّاً على، توفي سنة ١٣ه، وقيل ١٤ه. ابن عبد البر، الاستيعاب: ١/ ٣٩٩-٠٠٤؛ للمزيد من التفاصيل، يُنظر: النصر الله، جواد كاظم، مرويّات الجوهريّ في يوم السّقيفة: ص٣٦-٣٧.

<sup>(</sup>٢) الطّبرسي، الاحتجاج: ١/ ١٩٣.

فعُرِفُوا بشيعة عليِّ بن أبي طالب عنه وقد خصَّهم النّبيُّ محمّد على بالمدح والثناء أمام الجميع، وبشَّرهم بالفوز في يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون إلَّا مَنْ أتى الله بقلبٍ سليم. ولا بدّ من تسليط الضَّوء على الاتّهامات الواردة بشأن نشأة التّشيّع، فقد اتّهم بعض المؤرّخينَ التّشيّع في منشئه بأنّه يعود إلى جذورٍ غير عربيّةٍ، ومن هذه الاتّهامات أنَّ التّشيّع يرجع في جذوره الأولى إلى أصولٍ فارسيّةٍ، وهذا ما أكَدتْه بعض كتابات المستشر قين ودراساتهم (۱۱)، وقد تأثّر بهم بعض الكتّاب العرب المسلمين، أمثال صاحب كتاب تاريخ المذاهب الإسلاميّة؛ إذْ قال: «إنّنا نعتقد أنَّ الشّيعة تأثّروا بالأفكار الفارسيّة حول الملك والوراثة، والتشابه بينهم وبين نظام الملك الفارسيّ واضح، ويزكّي هذا أنَّ أكثر أهل فارس إلى الآن من الشّيعة، وأنَّ الشّيعة الأوّلين كانوا من الفرس» (۲).

وهذا الاتّهام مبنيٌّ على سوء فهم الحوادث التّاريخيّة؛ لأنَّ التّشيّع نشأ أصلاً في بيئةٍ عربيَّةٍ، وأنَّ أنصاره الأوائل كانوا من العرب، وليس مذهباً فارسيَّ الأصل، وشأنه شأن اللّين الإسلاميّ في نشأته، التي استجاب لها الأفراد من مختلف القوميّات والطّبقات الموجودة في المجتمع العربيّ، وإنّها كان إقبال الفرس على الإسلام سبباً في كونهم من أوائل المرسّخين لمذهب التّشيّع.

أمّا الاتهام الآخر بأنَّ التَّشيّع وُلد ثمرةً لأفكار عبد الله بن سبأ اليهوديّ، الذي أخذ ينشر آراءه في زمن عثمان بن عفّان حول شخصيّة الإمام عليّ عيه وفي ظلِّ هذه الظُّروف نشأ التّشيّع مأخوذاً من اليهود فكرةٌ الظُّروف نشأ التّشيّع مأخوذاً من اليهود فكرةٌ

<sup>(</sup>١) يُنظر: بروكلمان، تاريخ الشَّعوب الإسلاميَّة: ص١٢٨؛ وفان فلوتن، السَّيادة العربيَّة: ص٢١٣؛ وفلهاوزن، الخوارج والشَّيعة: ص١٦٩؛ وآدم متز، الحضارة الإسلاميَّة في القرن الرابع الهجريَّ: ص٩٢٠.

<sup>(</sup>٢) محمّد أبو زهرة: ١ / ١٤.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل الملوك: ٥/ ١٨٦.

باطلةٌ ومختلَقةٌ ومفترى بها على الشّيعة، كذلك هي أسطورةٌ خرافيّةٌ، وهي من اختلاقات التّعصّب الطّائفيّ ودسائس السّياسة، للوقوف بوجه مذهب أهل البيت والنّيل من شيعتهم، ومصدر تلك الرّواية سيف بن عمر، الذي نهل منه بعض المؤرِّخين، من دون فحص مرويّاته وتدقيقها، وظهر أنَّ المصدر الوحيد هو الطبريّ، الذي نقلها ولم يسبقه أحد في ذكرها، والذي نقل منه بعد ذلك تباعاً بعض المؤرّخين، أمثال: ابن الأثير، وابن عساكر، وابن كثير، وغيرهم (۱).

ولذا، فإنَّ مَن يذهب إلى القول بأنَّ التّشيّع من ابتداع عبد الله بن سبأ -المعروف بابن السَّوداء-، فهو واهمٌ وقليلُ معرفةٍ بحقيقة المذهب الشّيعيّ، ومَن علم منزلة هذا الرّجل عند الشّيعة وبراءتهم منه ومن أقواله وأعماله -إنْ صحَّ وجودُهُ، فإنّه، أي: عبد الله بن سبأ شخصيّةٌ وهميّةٌ لا صحَّة لو جودها(٢) - فإنّه لاشكّ في أنّه سيُغيّر نظرته ومتبنياته. ولعلَّ من الجدير بالذّكر هنا أنَّ التّشيّع والإسلام تلازما في الظّهور من حيث المكان والزّمان، وهذا ما يؤكّده محمّد كرد علي؛ إذْ يرى أنَّ أوَّل ظهور للشّيعة كان في الحجاز بلد المتشيّع له (٣).

<sup>(</sup>١) يُنظر: تاريخ دمشق: ١٧/ ٣١٥؛ والكامل في التاريخ: ٣/ ١٤٥؛ والبداية والنهاية: ٧/ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: العسكريّ، مرتضى، عبد الله بن سبأ وأساطير أخرى: ١/ ٧٣؛ وللمزيد عن الشّبهات ضدّ التّشيّع، يُنظر: د.الوائليّ، أحمد، هوية التّشيّع: ص٥٧، ص١٥٣؛ والخرسان، طالب، نشأة التّشيّع: ص٥٥- ٢٥؛ والرّبانيّ، علىّ، دروس في الشّبعة والتّشيّع: ص٥٥- ٥٠؛

<sup>(</sup>٣) يُنظر: على، محمّد كرد، خطط الشّام: ٦/ ٢٥١-٢٥٦.

٧٠ .....١ التشيّع في البصرة

# المبحثُ الثَّاني

## جذورُ التّشيّع في البصرة

تكاد أغلب المصادر والمرويّات التّاريخيّة تُجمع على أنَّ البصرة مُصِّرَتْ سنة (١٤هـ)، على يد عتبة بن غزوان في عهد عمر، وقدْ سكنها منذ بدايات تمصيرها عددٌ من الصّحابة والتّابعين، الذين أسهموا بشكل مباشر في نشر فكرة التّشيّع فيها، ومنهم:

أوّلاً: الصَّحابي عمران بن الحصين (١٠) المتوفى سنة (٥٦ه)، الذي كان من علو المنزلة وجلالة القدر أنْ تحدَّث عنه الحسن البصريّ، قائلاً: «لم ينزل البصرة من الصَّحابة ممَّن سكنها أفضل من عمران بن الحصين..» (١٠). وقدْ تحدَّث عمران عن فضائل الإمام عليّ علي والأحاديث النبويّة الشّريفة التي سمعها في ذلك الخصوص، فروى قول النبيّ النبيّ الحدّة، فإذا أنا ببرج أساسه من نور، وباطنه مكلّل بالدّر والمرجان، فقلتُ: لمن هذا؟ فقال الي جبرائيل على العليّ بن أبي طالب...» (١٠)، وروى قول النبيّ على منه، وهو وليّ كلّ مؤمنٍ بعدي (١٠)، وكذلك قوله على «لا يحبلُك يا علي إلاً مؤمن ولا يُبغضك إلا منافق (٥٠).

<sup>(</sup>١) أبو نجيد، عمران بن الحصين بن عبيد، الخزاعيّ، أسلم سنة ٧ه عام فتح خيبر، وكان حامل راية خزاعة، بعثه عمر ليفقّه أهل البصرة، واعتزل الحرب في صفّين، ولّاه زياد قضاء البصرة، توفّي سنة ٥٢ه، له في كتب الحديث ١٣٠٠ حديث. يُنظر: ابن سعد الطبقات: ٧/ ٩-١٢.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، أُسد الغابة: ٥/ ١٥١.

<sup>(</sup>٣) الكوفي، محمّد بن سليمان، مناقب أمير المؤمنين: ١/ ٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) أبو نعيم الأصبهاني، حلية الأولياء: ٦/ ٢٩٤؛ وابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب: ٢/ ٥١.

<sup>(</sup>٥) ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب: ١/ ٣٧١.

وفي سياق اهتمام عمران بن الحصين في ذكر فضائل الإمام علي هي وبيانها، ذُكِر أنّه حاج أبا بكر وعمر بن الخطّاب، أيّام خلافة الأوَّل، قائلاً لهما: «...قد كنتَ يوماً فيمَن سلَّم على عليِّ بإمرة المؤمنين، فهل تذكر اليوم أم نسيته؟ فقال: بلى أذكره، فقال عمران: فهل ينبغي لأحدٍ أنْ يتأمَّر على أمير المؤمنين؟ فقال عمر: إنَّ النبوَّة والإمامة لا تجتمع في بيتٍ واحدٍ...»(١).

ويظهر أنَّ السّياسة التي اتّبعها عمر بن الخطّاب في منع نشر الحديث النّبويّ الشّريف لاسيّما في فضائل الإمام عليّ الشّي وبعض الصّحابة، كان لها الأثر الواضح في قلّة ما نُشر من أحاديث في عهده في البصرة، بدليل أنَّ عمران بن الحصين، عندما كان يجلس للحديث يجابَه بردّ القائلين: «لا تحدّثنا إلّا بالقرآن، فيقول:... لو وُكِلتَ أنتَ وأصحابك إلى القرآن، أكنتَ تجد فيه صلاة الظّهر أربعاً، وصلاة العصر أربعاً، والمغرب ثلاثاً، تقرأ في اثنتين؟ لو وُكِلتَ أنتَ وأصحابك إلى القرآن أتجدُ الطّواف في البيت سبعاً... ثمّ قال: في اثنتين؟ لو وُكِلتَ أنتَ وأصحابك إلى القرآن أتجدُ الطّواف في البيت سبعاً... ثمّ قال: أيْ قوم، خذوا عنّا، فإنّكم والله إنْ لا تفعلوا لتَضِلُّنَ "(۱).

ثانياً: الصَّحابيّ بُريدة بن الحُصيب بن عبد الله بن الحارث، الأسلميّ (٣)، المتوفى سنة (٣٦هـ)، الذي كان يقول: «والله لو أنَّ النّاس سلكوا وادياً كثير الشَّجر والماء، وسلك

<sup>(</sup>١) الطّوسي، الرّجال: ص٣٤؛ والحليّ، خلاصة الأقوال: ص٢١٨؛ وابن داوود، الرّجال: ص٢٤١؛ والتفرشيّ، نقد الرّجال: ٣/ ٣٧٠؛ والأردبيليّ، جامع الرّواة: ١/ ٢٤١؛ وابن جبر زين الدّين عليّ ابن يوسف، نهج الإيهان: ص٢٤٤-٢٥؛ وعليّ بن يونس العامليّ، الصّراط المستقيم إلى مستحقّي التقديم: ص٥٣٥-٥٥؛ والخوئيّ، معجم رجال الحديث: ١٥٢/١٣.

<sup>(</sup>٢) ابن عبد البر، جامع بيان العلم: ١١/ ٤٢٩.

<sup>(</sup>٣) بُريدة بن الحُصيب بن عبد الله بن الحارث الأسلميّ، المتوفى سنة (٦٣ه)، أسلم قبل معركة بدر، بايع بيعة الرّضوان، كان من ساكني المدينة، ثمّ تحوّل إلى البصرة، ثمّ خرج منها إلى خراسان غازياً ومات هناك. ابن سعد، الطبقات: ٤/ ٢٤١؛ والطوسيّ، الرّجال: ص٢٩، ٥٨؛ وابن حجر، الإصابة: ١٨/١٤.

عليٌّ عليٌّ وادياً ليس فيه شجر وماء، لسلكتُ وادي عليٍّ، وتركتُ وادي النّاس»(١).

كما روى قول النبيّ على: «... مَن كنتُ مولاه فعليٌّ مولاه، اللّهم والِ مَن والاه، وعاد مَن عاداه...» (٢)، ورواية هذا الحديث والاحتجاج به تُعدُّ علامةً فارقةً للرَّاوي بحيث صار يُعبّر عن راويه بالقول: (إنّه من رواة حديث الغدير)، تمييزاً على غيره، وكان هذا الحديث وأمثاله هو السَّبب المباشر لإقدام الخلفاء الثّلاثة على منع نشر الحديث بشكلٍ صريحٍ ومباشرٍ، كقول أبي بكر: «إنَّكم تحدّثون عن الرَّسول على أحاديث تختلفون فيها، والنّاس بعدكم أشدُّ اختلافاً، فلا تحدّثوا النّاس شيئاً، فمَن سألكم، فقولوا: بيننا وبينكم كتاب الله، فاستجلُّوا حلاله وحرِّموا حرامه» (٢)، وقول عمر بن الخطّاب برسالة وجَّهها إلى عُمّاله في الأمصار لتعميمها على النّاس: «مَن كان عنده شيءٌ فليمْحُه» (١)، وتأكيد عثمان في إحدى خطبه على عدم رواية أيّ حديثٍ لم يكن مرويًا أو مُحدَّثاً به في عهد أبي بكر وعمر بن الخطّاب (٥).

وأعتقد أنَّ هذا يعطي دلالةً واضحةً على أنَّ هناك تجزئة في الحديث المرويّ والمنشور، أي: إنَّ المنع لم يكن كلِّيًا لكلِّ أحاديث الرَّسول الله في توجُّه ظاهرهُ الحرص -من خلال المنع - على إبعاد عمليّة الوضع لاسيّما في الجانب العقائديّ في ذلك الوقت، بحكم قرب المرويّ من المصدر، أي: القرب الزَّمانيّ والمكانيّ، في حين أنَّ المنع لم يكن ينطلق من الحرص على الأمَّة والعقيدة والإسلام وضرورة تجنّب اختلاف النّاس في أصوله وفروعه وتشريعاته، كما يراد لنصوص المنع أنْ تُفهم، إنَّما كان ينطلق من مصلحة شخصيّة تقتضي

<sup>(</sup>١) الكوفي، محمّد بن سليمان، مناقب أمير المؤمنين: ١/ ٤٤٣.

<sup>(</sup>٢) ابن حنبل، مسند أحمد: ٥/ ٣٤٨؛ والترمذي، سنن الترمذي: ٥/ ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) الذّهبيّ، تذكرة الحفّاظ: ١/ ٢-٣.

<sup>(</sup>٤) ابن عبد البر، جامع بيان العلم: ١/ ٧٨.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: أحمد بن حنبل، المسند: ٤/ ٦٤-٦٥.

فرض عمليّة المنع وتكريسها للحفاظ على الوضع القائم، وديمومة وجود أشخاص معيّنين في هرم السّلطة، التي قد تسلبها منهم عمليّة نشر تلك الأحاديث وتعريفها للرأي العامّ.

وبالمحصّلة النّهائيّة، كانتْ الخلافة التي نشأتْ بعد السَّقيفة قلقةً جدّاً من ظاهرة نشر الأحاديث النبويّة الشّريفة التي تحمل بين طيّاتها مفاهيم سياسيّة، ربَّها تجسّد مفهوم الخلافة بعد النّبيّ ومضمونها، وأحقيّة أهل البيت المَّيِّ بها، ومنزلتهم بصورة عامَّة؛ لذلك كان لزاماً أنْ يُفرض الحظر على هذه النوعيّة من الأحاديث الشّريفة، التي قدْ تجرّد السّلطة القائمة من شرّعيّتها، ومن ثمَّ يصعب معالجتها.

ثالثاً: التّابعي أبو الأسود الدّولي(١) المتوفى سنة (٦٩هـ)، الذي سكن البصرة في عهد عمر بن الخطّاب(٢)، وله مها مسجدٌ خاصٌّ باسمه(٣).

ولا يخفى أنَّ أبا الأسود الدَّوليَّ هو تلميذ الإمام عليَّ عَلَيْهُ، وأحد أتباعه ومواليه المخلصين، وكان قدْ شهد معه الجمل وصفين (٤٠).

وقدْ أشار إلى تشيُّعه عددٌ كبيرٌ من المؤرّخين، كأبي الفرج الأصفهانيّ، الذي قال عنه: «كان من وجوه شيعة عليّ» (٥٠)، وأبي هلال العسكريّ، الذي قال عنه: «كان أبو الأسود الدؤليّ شيعة لعليّ بن أبي طالب» (٢٠)، والذَّهبيّ، الذي يقول: «كان من وجوه شيعته – أي

<sup>(</sup>١) ظالم بن عمرو الدَّوْلي، كان من قدماء التّابعين وكبرائهم، كان شاعراً مجيداً، وهو الذي أخذ العربيّة عن أمير المؤمنين عليّ على الفها وهذّ بها، توفيّ بمرض الطّاعون بالبصرة سنة ٦٩هـ. المرزبانيّ، أخبار شعراء الشّيعة: ص٠٧-٣٣.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن حجر، الإصابة: ٣/ ٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن الأثير، اللّباب في تهذيب الأنساب: ١/ ٤٣٠.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن قتيبة، المعارف: ص٤٤٧؛ والقفطيّ، إنباه الرّواة: ١/١٧.

<sup>(</sup>٥) الأغاني: ٢١/ ٣٤٦.

<sup>(</sup>٦) الصّناعتين: ص٨٢.

الإمام علي عليه ومن أكملهم رأياً وعقلاً «(١)، والصَّفديّ الذي عبرَّ عنه بالقول: «هو تابعيُّ شيعيُّ «(٢)، وابن حجر، الذي قال عنه: «كان علويَّ المذهب»(٣).

وعلى الرُّغم من كثرة المصادر التي تشير إلى تشيّع أبي الأسود الدَّوليَّ وتؤكّده، لكنَّها لم تفصح عن مدى تأثيره على أهل البصرة في عمليّة نشر التَّشيّع بين صفوفهم، ولربّها كان ذلك عائداً إلى سياسة منع تداول الحديث المفروضة حينها.

وإلى جانب وجود هؤلاء الصّحابة، وجدتْ العديد من القبائل العربيّة التي نزلتْ البصرة واقترن اسمها بالتّشيّع، ومنها: قبيلة عبد القيس<sup>(3)</sup>، التي نزلتْ البصرة في الأيّام الأخيرة من حكم عمر بن الخطّاب، بعد نزوحها من البحرين<sup>(0)</sup>، وقدْ شاركتْ في عمليّات فتح فارس تحت قيادة زعيمها المنذر بن الجارود العبديّ<sup>(1)</sup> سنة (۱۹ه)<sup>(۷)</sup>، وقدْ أشار ابنُ قتيبة إلى تشيّعها، بقوله: «وكانت عبد القيس تتشيّع»<sup>(۸)</sup>.

وترجع سابقة تشيُّع عبد القيس إلى ما قبل سنة (٣٠هـ)، ثمّ صاروا شيعة بالتّدريج(٩)،

<sup>(</sup>١) تاريخ الإسلام: ١/ ٦٢٢.

<sup>(</sup>٢) الوافي بالوفيات: ١/٣٠٨.

<sup>(</sup>٣) الإصابة: ٣/ ٥٦١.

<sup>(</sup>٤) قبيلة كبيرة تنسب إلى عبد القيس بن أفصى بن دعمي بن جديلة بن أسد بن ربيعة بن نزار بن معدّ ابن عدنان، كان مواطنهم في تهامة، ثمّ خرجوا إلى البحرين. يُنظر: كحّالة، عمر رضا، معجم قبائل العرب: ٢/ ٢٧٦، وما بعدها.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص٣٧٨.

<sup>(</sup>٦) بشر بن عمرو بن حبيش بن المعلّى بن يزيد بن حارثة بن معاوية، العبديّ، المعروف بالمنذر بن الجارود، ولد في عهد النبيّ الله ولأبيه صحبة، وقُتل أبوه شهيداً في عهد عمر، أمّره الإمام عليّ المحليم على الصطخر، وولّاه عبيد الله بن زياد في إمرة يزيد على الهند، مات سنة ٦١ه أو ٦٢ه. يُنظر: ابن حجر، الاصابة: ٦٠٩/٦.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: البلاذريّ، فتوح: ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٨) المعارف: ص١٩١.

<sup>(</sup>٩) سليم بن قيس، كتاب سليم بن قيس: ص٧٨، مقدّمة المحقّق محمّد باقر الأنصاريّ.

وترجع -تحديداً إلى زعيمهم أبي المنذر، الجارود العبديّ، الذي وَفَدَ على النبيّ مع قومه ليعرضوا إسلامهم عليه، وذلك سنة (٦ه)، فلمّا قابل النبيّ عَنْ، حدّثه النبيّ قَنْ، حدّثه النبيّ قَنْ، ومن أرسلنا قائلاً: «يا جارود، ليلة أُسري بي إلى السّهاء، أوحى الله -عزّ وجلّ - إليّ أنْ سَلْ مَن أرسلنا مِن وَسلك مِن رُسلِنا على ما بُعِثُوا؟ فقلتُ: على ما بُعِثْتُم؟ فقالوا: على نبوّتِك وولاية عليّ بن أبي طالب والأتمّة منكها، ثمّ أوحى إليّ: أنْ التفتْ إلى يمين العرش، فالتفتُ فإذا عليّ، والحسن، والحسن، وعليّ بن الحسين، ومحمّد بن عليّ، وجعفر بن محمّد، والحسن بن عليّ، وموسى بن جعفر، وعليّ بن موسى، ومحمّد بن عليّ، وعليّ بن محمّد، والحسن بن عليّ، والمهديّ، في ضحضاحٍ من نورٍ يُصَلُّونَ، فقال لي الربُّ تعالى: هؤلاء الحجج لأوليائي، وهذا المنتقم من أعدائي، قال الجارود: فانصر فتُ بقومي، وقلتُ لهم:

أَتيتُكَ يا بنَ آمنةَ الرَّسولا لكيبكاهتديالنَّهجَ السَّبيلا فقلتَ وكانَ قولُك قولَ حقِّ وصدقٍ ما بدا لك أَنْ تقولا وبصَّرتَ العمى من عبدِقيْسٍ وكلُّ كانَ مِن عَمَهٍ ضَليلا وأنبأناكَ عن قسِّ الإيادي(١) مقالاً فيك ظلتَ به جديلا وأساء عَمَتْ عنَّا فآلتْ إلى علم وكنتُ به جهولا(٢)

ونتيجة لمواقف هذه القبيلة من حكم عثمان بن عفّان، تعرّض بعض أفرادها للنفي إلى الشّام من قبل عبد الله بن عامر والى البصرة لعثمان (٣).

ويبدو أنَّ والي البصرة قدْ أحسَّ بنوايا تلك القبيلة وتوجُّهاتها نحو تأييد الإمام

<sup>(</sup>١) هو قسّ بن ساعدة، الإياديّ، أسقف نجران، وأحد حكماء العرب، توفي قبل بعثة الرّسول على الله الرّسول الله عنه الرّسول الله عنه الرّسول الله عنه الرّسول الله عنه المرّسابة في تمييز الصّحابة: ٥/ ٥٥٣.

<sup>(</sup>٢) ابن عيّاش، الجوهريّ، مقتضب الأثر في النصّ على الأئمّة الاثني عشر: ص٣٨-٣٩؟ والكراجكيّ، أبو الفتح، محمّد بن عليّ، كنز الفوائد: ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: سيف بن عمر، الفتنة ووقعة الجمل: ١/ ٢٧٩.

على على النسار التشيّع بين أهل البصرة، ومن ثمّ صعوبة معالجته، لاسيّما وأنَّ قبيلة عبد القيس كان لها موقف من الأحداث السّياسيّة التي ابتُليتْ بها الأمَّة الإسلاميّة، ومنها البصرة، فقد كان لها الأثر الفعّال في تلك الأحداث وهذا ما يؤكّده البلاذريّ، قائلاً: «لمَّا قدم طلحة والزّبير البصرة، أتاهما عبد الله بن حكيم بكتب كتبها طلحة إليهم يؤلّبهم فيها على عثمان، فقال له عبد الله بن حكيم: أتعرف هذه الكتب؟ قال: نعم، قال: فما حملك على التأليب عليه أمس والطّلب بدمه اليوم؟ قال: لم أجد في أمر عثمان شيئاً إلّا التّوبة والطّلب بدمه»(۱).

إذن، كان وقوف بعض أفراد قبيلة عبد القيس موقفاً سلبياً من أصحاب الجمل ربَّما يعطي دلالة على كونهم يرون في شخص الإمام على عدّة مزايا، فهو وصيُّ النّبيّ على، وله من القرابة والسَّابقة في الإسلام ما يجعله مؤهّلاً لولاية أمر المسلمين، ليس بعد قتل عثمان بن عفّان، وإنّما بعد وفاة النبيّ على.

ومن الدّلائل الأُخر على وجود التّشيّع في البصرة قبل وقعة الجمل، هو ما تكلّمتْ به عائشة مع أبي الأسود الدّؤليّ، وذلك لمّا أرسله والي البصرة عثمان بن حنيف إليها لمعرفة سبب خروجها على الإمام عليها؛ إذْ سألتْه، قائلةً: «أفتظنّ يا أبا الأسود أنَّ أحداً يُقدِمُ على قتالى؟؟ فقال: أمّا -والله- لتُقاتَلِنَّ قتالاً أهونُه الشّديدُ»(٢).

وعموماً، تعدَّدتْ مواقف قبيلة عبد القيس لاسيّما في الأحداث السّياسيّة؛ إذْ أدّى أفرادها دوراً مهيَّا قبل معركة الجمل وبعدها، فقدْ خرج أفراد قبيلة عبد القيس من البصرة عند دخول أصحاب الجمل، ونزلوا بالقرب من ذي قار، منتظرينَ قدوم الإمام

<sup>(</sup>١) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٢٨؛ والمفيد، الجمل: ص٥٠٣.

<sup>(</sup>٢) أبو مخنف، نصوص من تاريخ أبي مخنف: ١/ ١٢٤-١٢٥؛ ويُنظر: ابن أبي الحديد، شرح النّهج:

ومن هنا يتبيّن أنَّ التّشيّع كان له جذور ممتدّة إلى ما قبل معركة الجمل، لاسيّا في قبيلة عبد القيس، بدلالة أنَّ هؤلاء الأتباع والأنصار من المستبعد أنْ يكون ولاؤهم وليد اللَّحظة، ويترسَّخ بهذه السُّرعة، بحيث يقدّم هؤلاء أنفسهم في سبيل نصرة الإمام عين تم أنَّ الإمام عين خطب النّاس في الكوفة، فقال: «... قتلوا شيعتي وعيّالي، وقتلوا أخا ربيعة العبديّ عن في عصابة من المسلمين، قالوا: لا ننكث كانكتتُم، ولا نغدر كا غدرتُم، فو ثبوا عليهم فقتلوهم، فسألتُهم أنْ يدفعوا إليَّ قتلة إخواني أقتُلُهُم بهم، ثمّ كتاب الله عكم بيني وبينهم، فأبوا عليّ، فقاتلوني وفي أعناقهم بيعتي، ودماء قريب من ألف رجلٍ من شيعتي، فقتلتُهُم بهم» (ثا. كذلك حدَّث الإمام عين وطاعتي، وبها شيعتي، خزّان حيني أصحاب الجمل وأهلُها مجتمعونَ على بيعتي وطاعتي، وبها شيعتي وطاعتي، وبها شيعتي وطاعتي، بخزّان بيت مال الله ومال المسلمين، فدعوا النّاس إلى معصيتي، وإلى نقض بيعتي وطاعتي، فمَن أطاعَهم أكفوه ومَن عصاهم قتلُوه» (أن).

وفي السّياق ذاته، يقول ابن النديم: «لما خالف طلحة والزُّبير عليَّاً، وأبيا إلَّا الطّلب بدم عثمان بن عفّان، وقصدهما عليٌّ ليقاتلهما حتّى يفيئا إلى أمر الله جلّ اسمه، تسمّى مَن اتّبعه على ذلك بالشّيعة، فكان يقول: شيعتى»(٥).

وهكذا أعطى الإمام عليه صورةً واضحةً عن هؤلاء الموالين والأنصار، الذين لم

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/٧/٤.

<sup>(</sup>٢) عمرو بن مرجوم العبديّ: كان سيّداً شريفاً في الإسلام، وسار يوم الجمل في أربعة آلاف فارس، فانضمّ إلى الإمام عليّ ﷺ. ابن ماكولا، إكمال الكمال: ٧/ ٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) نصر بن مزاحم، وقعة صفين: ص٤٢.

<sup>(</sup>٤) الطبريّ، محمّد بن جرير، المسترشد: ص٠٤؛ وابن طاووس، كشف المحجّة: ص١٨٢.

<sup>(</sup>٥) الفهرست: ص٢٢٣.

ينكثوا بيعته، واستمرّوا على طاعته وموالاته، على الرُّغم من الظّروف التي أحاطتْ بهم، وَوَصَفَهُم -كما تقدَّم- بأنَّهم إخوته.

وكان على الشّيعة من قبيلة عبد القيس أنْ يحملوا ضريبة ولائهم لأمير المؤمنين على فلاقوا لذلك اضطهاداً سياسيًا واجتهاعيًا على مرِّ الأوقات وتعاقب السُّلطات المخالفة لمذهب آل البيت المينيي. ففي خلافة عثمان بن عفّان، هجَّر واليه على البصرة عام (٣٣ه) عدداً من الأهالي، بضمنهم مجموعة من شيعة عبد القيس؛ لتأليبهم عليه، ورفضهم أطروحته السّياسيّة في الحكم (۱). ونقل زياد بن أبيه أربعين ألفاً من مقاتلة أهل البصرة مع عيالاتهم إلى خراسان؛ بسبب مخالفتهم السُّلطة الأمويّة (۱).

كذلك نُقِل عددٌ من أفراد قبيلة عبد القيس في عهد عبد الملك بن مروان إلى الجزيرة؛ بسبب تقاطعهم مع السّياسة القائمة (٤)، ولا ننسى دور السُّلطة الأمويّة باستعمال أساليب شتّى من أجل حجب التّشيّع عن البصرة؛ إذْ قامتْ ببناء المساجد التي تقوم بهذه المهمّة؛ لأنَّ المساجد خير وسيلة للإعلام المضادّ؛ بحكم مركزها الدّينيّ والتّعليميّ، فقدْ ابتنى عبيد الله بن زياد عدَّة مساجد في البصرة تقوم على بثّ بغض الإمام عليّ المي والوقيعة

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن كثير، البداية والنهاية: ٧/ ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البلاذريّ، فتوح البلدان: ص١٠٩.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: سليم بن قيس، كتاب سليم بن قيس: ص١٦٦-٣١٧.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ٢/ ١٩٠؛ والعلى، صالح أحمد، التنظيمات: ص٥٥.

به، منها: مسجد بني عدي، ومسجد بني مجاشع، ومسجد في الأزد(١).

وقدْ نفى الحجّاج بن يوسف الثّقفيّ، يحيى بن يعمر (۱) إلى خراسان؛ بسبب ثباته على محبّة وولاية أهل البيت بيّن إذْ إنّه رفض وتصدّى لمحاولة الحجّاج نفي إطلاق لفظ الذّريّة على الإمام الحُسين على أي: إنّه على ليس من ذرّيّة النّبيّ على فاحتجّ عليه يحيى بن يعمر مُفنّداً رأيه بالقرآن الكريم، الذي يقول فيه جلَّ وعلا: ﴿وَمِن ذُرّيّتِهِ كَانُووَ وَسُلَيُهُانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَى وَهَارُونَ وَكَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ وَزكرِيّا وَيُحْبَى وَعِيسَى وَإِلْيَاسَ كُلُّ مِّنَ الصّالِينَ (۱)؛ إذْ جعل الله -تعالى اسمه - عيسى بن مريم على من ذرّيّة إبراهيم عن طريق أمّه الله عن طريق أمّه الله عن وكذلك الحسن والحسين الله مريم النه النبيّ على (۱).

ومن الشّواهد التّاريخيّة على نموّ التّشيّع في البصرة، هو الحوار الذي دار بين المتوكّل العبّاسي وأبي العيناء (٥)؛ إذْ يذكر الأخير أنّه دخل على المتوكّل، ودعا له وكلّمه، فاستحسن المتوكّل كلامه، ثمّ سأله، قائلاً: «بلغني أنّ فيك شرّاً ؟ فقلتُ: يا أمير المؤمنين، إنْ يكن الشّرُ ذكرُ المحسن بإحسانه، والمسيء بإساءته، فقدْ زكّي الله -عزّ وجلّ - وذمّ...

<sup>(</sup>١) يُنظر: الثقفيّ، الغارات: ٢/ ٥٥٨.

<sup>(</sup>٢) هو أبو عدي، أو أبو سليهان، العدواني، البصريّ، كان شيعيًا من الشّيعة الأوائل القائلين بتفضيل آل البيت الله من غير تنقيص لذي فضل غيرهم، وكان يحدّث عن أبي ذر وعمار بن ياسر، وقدْ قرأ القرآن على أبي الأسود الدَّوليّ، وكان أوَّل مَن نقَط المصاحف. يُنظر: الذهبيّ، سير أعلام النّبلاء: ٤/ ٤٤١ وابن كثير، البداية والنهاية: ٦/ ١٧٥، والزّركليّ، الأعلام: ٨/ ١٧٧.

<sup>(</sup>٣) من سورة الأنعام، الآيتان (٨٤-٨٥).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: سليم بن قيس، كتاب سليم بن قيس: ص١١٨؛ وابن أبي الحديد، شرح النهج: ١٦/ ١٧٩،

<sup>(</sup>٥) أبو العيناء: محمّد بن القاسم بن خلاد، البصريّ، العلاّمة الأخباريّ، صاحب نوادر الضرير النّديم، ولد في الأهواز، ونشأ في البصرة، عَمِيَ في الأربعين، توفّي سنة ٢٨٣هـ. يُنظر: الذّهبيّ، سير أعلام النّبلاء: ٢٨/ ٣٠٨.

ثمّ قال لي: بلغني أنّك رافضيّ؟ فقلتُ: يا أمير المؤمنين، وكيف أكون رافضيّاً وبلدي البصرة، ومنشئي في مسجد جامعها... وليس يخلو النّاس من إرادة دين أو دنيا، فإنْ أرادوا دنيا ، فقد أجمع المسلمون على تقديم مَن أخّروا وتأخير مَن قدَّموا، وإنْ أرادوا دنيا فأنتَ وآباؤك أمراء المؤمنين لا دين إلّا بك ولا دنيا إلّا معك»(۱). وكأنَّ ابن أبي العيناء يُشير هنا إلى قول الصَّحابيّ الجليل أبي ذر الغفاريّ، الذي كان يقف في باب مسجد الرّسول على قائلاً: «... أيّتها الأمّة المتحيّرة بعد نبيها! أما لو قدَّمتم مَن قدَّم الله وأخَرتم مَن أخّر الله، وأقررتُم الولاية في أهل بيت نبيّكم، لأكلتم من فوق رؤوسكم ومن تحت أقدامكم...»(۱).

ويُفهم من هذا النَّص أنَّ هناك اعترافاً مَنَّن هو أعلى شخصيّة في هرم السُّلطة -وهو الحاكم - بأنَّ ثمَّة روافض في البصرة، ولا يخفى أنَّ لقبَ الرَّافضيّ والرَّوافض يُطلَق على مَن يُقدِّم الإمام عليَّا على أبي بكر وعمر (٣).

وقد ذكر المقدسيّ عَبر تصنيفه المذاهب الإسلاميّة الشَّائعة في البصرة: «وأكثر أهل البصرة قدريّة وشيعة وحنابلة» (أن)، وقد يُقال: إنَّ هذا النَّصَّ إنَّما يُمثّل الحالة المذهبيّة في البصرة حال زيارة المقدسيّ لها، أي: إنَّه لا يمتدُّ إلى ما قبل ذلك وما بعده، فنقول: إنَّ تأصُّل المذهبيّة الدّينيّة مشاراً إليها بالعناوين المحدَّدة لا يأتي من قصر المدَّة لهذا المذهب أو ذاك، إنَّما يستلزم تجذيراً لهذا التمذهب، فضلاً عن أنَّه لو كان متبايناً مع امتداد الفترة الزّمنيَّة لأشار إلى هذا التباين -كما هي عادةُ المقدسيّ - كأنْ يقول: وأغلب أهلها اليوم كذا وكذا وكذا

<sup>(</sup>١) الشَّابشتيّ، الدِّيارات: ص٨٨-٩٩.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ٢/ ١١٩.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن حجر، فتح الباري: ص٤٦٠.

<sup>(</sup>٤) أحسن التقاسيم: ص١٤١.

على أنَّنا لا ننفي تبدُّل الولاءات المذهبيّة وتغيُّرها في البصرة مع مرور الزَّمن، إنَّما نودُّ الإشارة إلى أنَّ ما يتبدَّل ويتغيَّر منها بسرعة لا يصبح أداة للقياس على عكس ما هو مترسّخ بالبناء العقائديّ.

ولتوضيح هذا المقصد، نورد نصَّ كلام الذَّهبيّ عند ترجمته لعليّ بن المديني (١)؛ إذْ يقول: «قال أحمد بن خيثمة (٢)، سمعتُ ابن معين (٣)، يقول: كان علي المدينيّ إذا قدم علينا أظهر السُّنَّة، وإذا ذهب إلى البصرة أظهر التَّشيّع» (٤).

وهذا النَّصُّ يُعطي دلالةً واضحةً على نمو القاعدة الشّيعيّة في البصرة، بحيث تتطلّب من رواة الأحاديث الدّاخلين إليها بتبديل ولاءاتهم المذهبيّة، وهو - دون أدنى شكّ - لمراعاة صوتٍ مؤثّرٍ في البلد الدّاخل إليه الرّاوي أو المحدّث، أو على أقلّ تقدير مسايرته لتجنّب الاصطدام به؛ لفعّاليّته على السَّاحة الجهاهيريّة، ومن جانبٍ آخر نلحظ أنَّ مؤدّى النَّصِّ السّابق قدْ أعطى أحد العناوين المذهبيّة، التي ذكرها المقدسيّ في النَّصِّ السّابق - درجة عالية من النّبوتيّة، بحيث تطلّبتْ من عليّ بن المديني تغيير ولائه

<sup>(</sup>۱) أبو الحسن، علي بن عبد الله بن جعفر بن نجيح بن بكر بن سعد، السّعديّ، مولاهم البصريّ، المعروف بابن المدينيّ، كان أبوه محدّثاً مشهوراً، وصفه الذّهبي، بقوله: الشّيخ الحجّة أمير المؤمنين في الحديث، مات سنة ۱۷۸ه. يُنظر: خليفة بن خيّاط، التاريخ: ص٣٦٨؛ والذّهبيّ، سير أعلام النّبلاء: ١٥/ ٤١، وما بعدها؛ وابن حجر، تهذيب التّهذيب: ٥/ ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) أبو بكر بن خيثمة، صاحب كتاب التاريخ الكبير، كان ثقة عالمًا حافظاً راوية للأدب، أخذ الحديث عن أحمد بن حنبل ويحيى بن معين، وغيرهما، مات سنة ٢٧٩هـ. الذّهبيّ، سير أعلام النّبلاء: ١١/ ٤٩٢، وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) أبو زكريا، يحيى بن معين بن عون بن زياد بن بسطام...، المرّي، الغطفاني، مولاهم البغدادي، ولد ببغداد سنة ١٥٨ه، ونشأ بها، له العديد من المؤلّفات، أشهرها تاريخ ابن معين، كان أحد كتّاب الحديث المشهورين، وكان يقول: كتبتْ يدي ألف ألف حديث، مات سنة ٢٣٣ه. يُنظر: الخطيب البغدادي، الرّحلة في طلب الحديث: ص٧٠٠.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الذّهبيّ، سير أعلام النّبلاء: ١١/ ٤٧؛ وميزان الاعتدال: ٣/ ١٣٩.

٨٢ .....١٢ التشيّع في البصرة

من أجلها، مع ملاحظة الفارق الزَّمني بين المقدسيّ والذَّهبيّ.

أمًّا بالنسبة لوصم البصرة بالعثمانيّة الذي جاء على لسان محمّد بن عليّ العبّاسيّ (۱) عندما وجَّه دعاته إلى الأمصار الإسلاميّة، قائلاً: أمّا الكوفة وسوادها، فهناك شيعة عليّ وولده، وأمّا البصرة وسوادها، فعثمانيّة تدينُ بالكفّ، وتقول: كُنْ عبدَ الله المقتول ولا تكنْ عبدَ الله القاتل، وأمّا الجزيرة، فحروريّةٌ مارقةٌ، وأعرابٌ كأعلاج، ومسلمون في أخلاق النّصارى، وأمّا أهل الشّام، فليس يعرفونَ إلّا آل أبي سفيان وطاعة بني مروان، وعداوةً لنا راسخة، وجهلاً متراكماً متراكباً، وأمّا أهل مكّة والمدينة، فقدْ غلب عليهم أبو بكر وعمر...»(۱)، فهو:

أُولاً: لا يعدو كونه نظرة سياسيَّة مترتبة على أحداثٍ سابقةٍ حدثتْ في المناطق المصنفة، وشتّان بين النَّظرة السّياسيّة وتصنيف المناطق على أُسسها، وبين التَّصنيف المناطقيّ على أُساس التّمذهب الدِّينيّ.

ثانياً: قدْ صنّف تلك المناطق مقترنة بصفات توضيحيّة، لأنّه كان يبحث عن منطقة تخلو من الولاء لجهة معيّنة بنسبة تتعدّى مستوى النّصف إنْ لم تقارب المائة بالمائة؛ ليبذر فيها بذرة الدّعوة العبّاسيّة بجناحها العسكريّ، والتّنظيمي، وهو ما لم يتوافر في المناطق المُشار إليها؛ بسبب وجود شوائب الولاءات المذكورة فيها.

ثالثاً: إنَّ طبيعة هذا التّصنيف قطعاً لا تستلزم أنْ تكون مكّة والمدينة موالية لأبي بكر وعمر مائة بالمائة، وإلَّا فإنَّ بيعة الإمام عليه متَّتْ في المدينة، في حين ثار عليه مصر

<sup>(</sup>۱) محمّد بن علي بن عبد الله بن عبّاس بن عبد المطلب، زعيم الدّعوة العبّاسيّة قبل ظهورها، كان يسكن الحميمة من أرض السّراة قريبة من معان، وكانت بها منازل بني العبّاس، توفيّ سنة ١٢٦ه، فأوصى إلى ابنه إبراهيم المعروف بالإمام. يُنظر: مؤلّف مجهول، أخبار الدّولة العبّاسيّة: ص١٦٠، وما بعدها؛ وابن خلّكان، وفيات الأعيان: ٤/١٨٦.

<sup>(</sup>٢) مؤلّف مجهول، أخبار الدّولة العبّاسيّة: ص٢٠٦.

من أمصار العراق وهو البصرة، وكذا لا يستلزم أنْ تكون الكوفة مواليةً للإمام علي وأولاده المحلي مائة بالمائة؛ إذْ قُتِل ولدُه الحُسين في وأغلب ذراريهم فيها، ومن قبل بعض أهاليها، وكذلك الحال بالنسبة للجزيرة والشَّام، فقدْ تتداخل ولاءات بعضها مع بعضها الآخر، ومن ثَمَّ فإنَّ ذلك حتماً لا يستلزم كون البصرة عثمانيَّة خالصة أو بنسبة مائة بالمائة، وإلَّا لم يشارك أحدٌ من البصريّين مع الإمام عليّ عن حرب الجمل، ولم يعتزل قسمٌ آخر منهم الحرب، مع الاحتفاظ أو عدم الاحتفاظ بولائه لأحد الطّرفين، ولانساق الكلُّ للطلب بدم عثمان.

رابعاً: إنَّ جزءاً من النَّصِّ يكشف -ربّم بصورة أوضح - عن أنَّ أغلبَ البصريّين يميلون إلى الاحتفاظ بحالة الشُّكون وعدم الانحياز لطرفٍ على طرفٍ آخر من كونهم عثمانيّي الهوى؛ إذْ يعبّر عنهم، بقوله: ... تدينُ بالكفِّ، وتقول: كُن عبد الله المقتول ولا تكن عبد الله القاتل.

خامساً: أعتقد -وكما أسلفتُ- أنَّ تقسيم محمّد بن عليّ العبّاسيّ جاء على أساس استحضار أحداثٍ تاريخيّةٍ جرتْ في تلك المناطق، فأعطتْ انطباعاً لدى أصحاب الرُّؤية الاستشرافيّة بعيدة المدى، والمعتمدة على خلفيّات تاريخيّة تُسهم في تحديد ولاءات المدن الإسلاميّة متمثّلةً بمحمّد بن عليّ العبّاسيّ، وهي نظرةٌ صحيحةٌ تحمل الانطباعات المذكورة، فالكوفة هي عاصمة الإمام عليّ عيه وعاصمة ولده الإمام الحسن على بعده، ومنْ ثَمَّ أعطتْ انطباعاً بعموميّة صبغتها الشّيعيّة، على الرُّغم من ما شاب مسيرة التّشيّع فيها من انتكاساتِ كانتْ مرهونةً بمؤثّر اتِ تغييريّة فاعلة.

وأمّا البصرة، فحدثتْ فيها معركة الجمل، وهي المصر الذي اختاره أصحاب الجمل لإعلان تمرّدهم فيه بحجّة الطّلب بدم عثمان، ومنْ ثمّ أعطى انطباعاً سياسيّاً أنّ المدينة عثمانيّةٌ، وهي مَن بادرتْ من بين الأمصار الإسلاميّة إلى الطّلب بدم عثمان، في حين أنّ

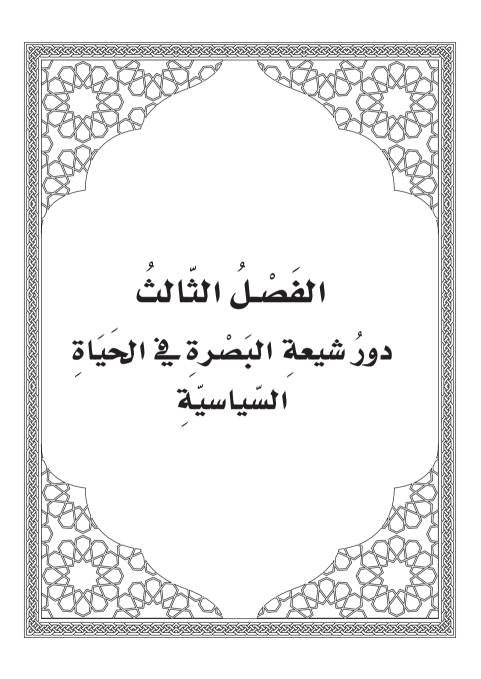
٨٤ .....١١٤٣ التشيّع في البصرة

المحرِّك الأساس انطلق من مكَّة والمدينة، بوساطة عائشة، وطلحة والزّبير.

كذلك الحال بالنسبة للجزيرة، فهي إنّها أخذتْ ذلك الانطباع في نظر محمّد بن عليّ العبّاسيّ؛ بسبب حركات الخوارج التي تركّزتْ فيها أكثر من غيرها من الأمصار الإسلاميّة، وكذلك الشّام؛ لأنّها أصبحتْ دار ملك بني أميّة وقاعدتهم وعاصمة حكمهم، على أنّها أكثر المناطق الموصوفة استحقاقاً للوصف، أي: إنّ محمّد بن عليّ العبّاسيّ كان لا يُخطئ الموضوعيّة عندما وصفها بذلك؛ بسبب فاعليّة العامل الزَّمنيّ في تركيز ولائها لبني أميّة.

ولا تختلف مكّة والمدينة عن سابقاتها، عدا الشّام، من حيث عموميّة الوصف؛ نتيجة النَّظرة السّياسيّة الحذرة جرّاء حدوث بيعة أبي بكر وعمر فيها، مع وجود مَن هو أحقُّ منها بالبيعة وهو الإمام عليّ هي، وما رافق هاتينِ البيعتينِ من حيثيّاتٍ وأحداثٍ سياسيّة.

وعلى هذا، فإنَّ نعْتَ البصرة بالعثمانيّة هو ممّا استُوحِيَ من ظروفٍ وأحداثٍ خاصَّةٍ، اعتماداً على وجهةِ نظرٍ سياسيَّةٍ لمكوِّنٍ سياسيٍّ واحدٍ، وهو -مِنْ ثمَّ- لا يستوجبُ أبداً كونها عثمانيَّة خالصةً، كما لا يستوجبُ قَتْلُ الإمامِ الحُسين عِيسِ في كربلاء، وبجيوش أغلبها عراقيّة، كونَ أهل الكوفةِ وشيعةِ أبيه مَن قَتَلَه.



## موقفُ شيعة البصرة من الفتنة في عهد عثمان بن عفّان

بعد وفاة عمر بن الخطّاب سنة (٣٢ه/ ٦٤٣م)، تولّى الحكم من بعده عثمان بن عفّان، وباستلامه المنصب تمهّدت السّبيل أمام بني أميّة للسّيطرة على مقاليد السّلطة واسترداد الهيمنة الأمويّة التي فقدت زعامتها يوم فتح مكّة، مستغلّين السّبيل إلى تحقيق ذلك في انتساب الحاكم الجديد إلى البيت الأمويّ(۱).

لقد قام عثمان بعد مدَّةٍ قصيرةٍ من حكمه بعزل ولاة الأمصار، وأحلَّ بدلهم ولاة آخرين من بني أميّة وآل أبي معيط، ومن أولئك والي الكوفة سعد بن أبي وقاص، الذي استُبدل بالوليد بن عقبة بن أبي معيط (۲)، وذلك في سنة (۲۵ه/ ۲۵ه)، وكذلك عزل عمرو بن العاص عن ولاية مصر سنة (۲۷ه)، وولّى مكانه عبد الله بن سعد بن أبي سرح (۳)، وعزل أبا موسى الأشعريّ عن ولاية البصرة وعثمان بن أبي العاص عن فارس، وجُمعتُ الولايتان لعبد الله بن عامر بن كريز، وذلك سنة (۲۹ه/ ۲٤۹م)،

<sup>(</sup>١) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ٢/ ١١٤، وابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٣/ ٣٢، وابن كثير، البداية والنهاية: ٣/ ٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) الوليد بن عقبة بن أبي معيط بن أبي عمر بن أميّة بن عبد شمس، يكنى أبا وهب، وأمّه أروى بنت كريز بن حبيب، أخو عثمان بن عفّان لأمّه، أسلم بعد فتح مكّة، ولي الكوفة لعثمان، ثمّ عزل عنها ورجع إلى المدينة، ثمّ ذهب إلى الشَّام، وتوفّى بالرَّقة. يُنظر: ابن سعد، الطّبقات: ٦/ ٢٥.

<sup>(</sup>٣) عبد الله بن سعد بن أبي سرح بن الحارث، أسلم ثمّ ارتدً، فأهدر الرَّسول الله دمه يوم فتح مكّة، فتشفّع عثمان بن عفّان فيه، ثمّ ولاه مصر أثناء خلافته، توفّي سنة ٥٩ه. يُنظر: ابن سعد، الطّبقات: ٧/ ٤٩٦؛ وابن حجر، الإصابة: ٤/ ٩٤.

٨٨ .....١٢٣ التشيّع في البصرة

وهؤلاء هم من أقارب الحاكم(١).

وكان من أبرز معاوني عثمان بن عفّان الذين أثاروا عليه السَّخط إلى جانب معاوية ابن أبي سفيان والي الشَّام، هو مروان بن الحكم، الذي وضعه عثمان على رأس السُّلطة التّنفيذيّة، فكان كاتبه الخاص، ومستشاره في صغير الأمور وكبيرها(٢)، وهذا يدلُّ على أنّ عثمان تجاهل كلَّ الشّخصيّات التي عاصرتْ الرّسول الله وواكبتْ مراحل الجهاد الأولى للدّعوة الإسلاميّة، واتّخذ حكم الأقارب هويّة سارتْ عليها بقيّة مراكز الدّولة.

إنَّ استلام عثمان بن عفّان منصب الحكم فتح الباب على مصراعيه أمام أفراد الأسرة الأمويّة وأصحابه للاستئثار بالسُّلطة ومناصب الدَّولة ومواردها، ومن هذا الموقع، فإنَّ اعتلاء عثمان بن عفّان دكَّة الحكم في تلك الظُّروف كان يحمل وراءهُ انتصاراً مقنَّعاً للتيّار القبليّ، الذي ما لبث أنْ انحدر برجاله إلى السُّلطة عَبر عمليَّةٍ مُتقنةٍ وذكيَّةٍ.

ولو أردنا معرفة أوضاع الفئة التي أسهمتْ في صنع أحداث تلك المرحلة، نجد أنّها بلغتْ درجةً عاليةً من الثّراء الفاحش، وفي مدّةٍ قصيرةٍ من حكم عثمان بن عفّان، فالزّبير بن العوّام كان يمتلك ثروةً ضخمةً ومزارع في أرض السّواد، فضلاً عن بنائه داراً في البصرة، ودوراً أُخر في مصر، أمّا مالُه، فقدْ بلغ بعد وفاته خمسينَ ألف دينار، وخلّف ألف فرس، وألف أمةٍ وعبدٍ (٣)، كذلك أعطى عثمان بن أبي العاص أرضاً في البصرة، والتي تسمّى بشطً عثمان أن، وابتنى عبد الرّحن بن عوف داراً ووسّعها، وكان على مربطه مائة فرس، وله ألف بعير، وعددٌ كبيرٌ من الحيوانات الأُخر، وبلغتْ أمواله على مربطه مائة فرس، وله ألف بعير، وعددٌ كبيرٌ من الحيوانات الأُخر، وبلغتْ أمواله

<sup>(</sup>١) يُنظر: خليفة بن خيّاط، تاريخ خليفة: ص١٢٣-١٣٦، واليعقوبي، تاريخ: ٢/ ١١٤-١١٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المسعوديّ، التنبيه والإِشراف: ص٥١؛ وجامع حامد، علي بن أبي طالب حاكمًا وفقيهاً: ١٤٠/١.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٣/ ٧٧.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن سلام، الأموال: ص٢٨٤؛ والبلاذريّ، فتوح البلدان: ص٤١٣.

بعد وفاته أربعة وثهانين ألف دينار(١).

كذلك أعطى عبد الله بن سعد بن أبي سرح جميع ما أفاء الله عليه من غنائم فتح إفريقيا بالمغرب من غير أنْ يشركه فيه أحدٌ من المسلمين، كما زوَّج عثمان ابنته من عبد الله بن خالد بن أسيد، وأمر له بستمائة ألف درهم، وكتب إلى عبد الله بن عامر أنْ يدفعها إليه من بيت مال البصرة (٢). وليس هذا فحسب، بل ورد أنَّ الحاكم عثمان بنى له داراً في المدينة، واقتنى فيها أمو الأوجنات وعيوناً (٢).

أمَّا بالنسبة للولاة الذين تولّوا حكم الولايات الإسلاميّة، فإنهم كانوا سيّئي السّيرة، بعيدين عن مبادئ الإسلام الحقّة، ومنهم: وإلى الكوفة الوليد بن عقبة، الذي بلغ به الانحراف حدَّا جعله يصلّي بالنّاس وهو سكران(أ)، ولمّا وصلتْ الأخبار إلى عثمان لم يُقم عليه الحدّ، واكتفى بعزله تحت الضَّغط، وولّى سعيد بن العاص(٥) محلّه(٢)، لكن أقام الحدّ عليه الإمام على المناس على المناس المناس المناس على المناس المن

أمًّا حال الوالي الجديد سعيد بن العاص، فكان أشبه بمَن سبقه؛ إذْ استبدَّ بالأموال وعبث بها وأساء السّيرة، حتّى إنَّه قال مرَّة أمام بعض أهالي الكوفة: «إنَّها هذا السّواد

<sup>(</sup>١) يُنظر: المسعوديّ، مروج الذّهب: ٣/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ٢/ ١٦٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ: ٢/ ١٦٦، والمسعوديّ، مروج الذّهب: ٣/ ٣٤٠.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٣٥؛ واليعقوبي، تاريخ: ٢/ ١٦٥؛ والمسعوديّ، مروج الذّهب: ٣٥/ ٣٤٠.

<sup>(</sup>٥) سعيد بن العاص بن سعيد بن العاص بن أميّة بن عبد شمس بن عبد مناف، القرشي، الأمويّ، ولي الكوفة لعثمان، شارك في بعض الفتوحات الإسلاميّة، ولمّا قُتل عثمان لزم بيته واعتزل، فلم يشهد الجمل ولا صفّين مع أحدٍ من الطّرفين، ثمّ ركن إلى جانب معاوية لمّا آلتْ إليه الأمور، توفّي سنة ٥٩هـ. يُنظر: ابن الأثر، أسد الغابة: ٢/ ٣١٠.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الطبريّ، تاريخ: ٤/ ٢٧٦.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: ابن شبه النميري، تاريخ المدينة: ٣/ ٩٧١.

بستانٌ لقريش، فردَّ عليه مالك الأشتر، قائلاً: أتجعل ما أفاء الله علينا بظلال سيوفنا ومراكز رماحنا بستاناً لك ولقومك»(١).

ثمّ تولّى أمر الكوفة أبو موسى الأشعريّ بعدما كان والياً على البصرة، وقدْ اغتنم من أموالها الكثير وأرسلها إلى عثمان، وفرّ قها الأخير بدوره على بني أميّة (٢). ثمّ عزل عثمان أبا موسى الأشعريّ عن البصرة، وعيّن مكانه عبد الله بن عامر (٣). أمّا بالنسبة إلى مصر، فكان واليها عمرو بن العاص، الذي عيّنه عمر بن الخطاب، ولمّا ولي عثمان بن عفّان الحكم أقرّه سنتين، ثمّ عزله، وعيّن مكانه عبد الله بن سعد بن أبي سرح (١).

كذلك أعاد عمَّه الحكمَ بن أبي العاص وابنه مروان، وغيرهما من بني أميَّة، والحكمُ هذا هو طريد رسول الله على إذْ كان النبيِّ قدْ نفاه عن المدينة، لكنَّه عاد تحت ظلِّ عثان بن عفّان (٥٠).

أمّا بالنسبة إلى الشَّام، فكانتْ تحت إمرة معاوية بن أبي سفيان؛ الذي رسَّخ حكمه فيها، فكان أقرب ما يكون إلى الحاكم شبه المستقلّ عن السُّلطة المركزيّة.

إنَّ تلك السياسة السّائدة في الأمصار تُمثّل طابعاً إقطاعيًّا صرفاً بسبب ما أشاعه الولاة من تصرّ فاتٍ غير مقبولةٍ، ومن هنا بدأ التسلّط والاستعلاء والعبث، وهذا ما أثار حفيظة الكثير من أهالي تلك الأمصار، وجعل بعضهم يطالبونَ بوضع حدِّ للتّدهور الذي انتهتْ إليه الأمور، وهذا ما نادى به أبو ذر الغفاريّ في ثورته على الفساد، فكان يقف على أبواب الذين تسلّطوا على جميع مرافق الدّولة ومواردها، ويتلو الآية الكريمة:

<sup>(</sup>١) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٦/ ١٥٢؛ والمسعوديّ، مروج الذَّهب: ٣/ ٣٤٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن أبي الحديد، شرح النهج: ١ / ١٩٨ - ١٩٩.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: خليفة بن خيّاط، تاريخ خليفة بن خيّاط: ص٩٢.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الطبري، تاريخ: ٥/ ٢٥٣.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ٢/ ١٦٤.

﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (١)، فأخذت الخلافة ترتاب من تحرّكاته، فرأت إبعاده إلى بلاد الشّام ليكون تحت مراقبة معاوية بن أبي سفيان، ثمّ أعاده معاوية إلى المدينة لئلّا يُفسد عليه أهل الشّام، فنفاه عثمان ثانية إلى منطقة الرّبذة (٢) حتى مات فيها (٣).

إنَّ موقف أبي ذر الغفاريّ الجريء والقوي لم يكن الوحيد المتصدّي لسياسة عثمان بن عفّان وأقربائه، فهذا صاحب بيت المال عبدالله بن مسعود، الذي ارتفع صوته ضدّ سياسة هدر الأموال، حينها أقرض منه والي الكوفة الوليد بن عقبة (٢٦-٣٥ه/ ٢٤٧- ٢٥٥م) مبلغاً من بيت مال الكوفة ووعد باسترجاعه، ثمّ أبي ذلك، وكتب إلى عثمان يصف مضايقة ابن مسعود، وكتب بأنْ لا يُتعرَّض إلى الوليد فيها أخذه، فاعترض ابن مسعود على إمضاء هذا التوجيه، ورفض أنْ يُهاشي عثمان في عدِّ بيتِ مال المسلمين خزانةً خاصّةً يصرف منها عثمان وولاته كها يشاؤون، فقال: «...كنتُ أظنُّ أنّي خازن للمسلمين، فأمّا إذْ كنتُ خازناً لكم فلا حاجة لى في ذلك» (٤).

أمّا بالنّسبة إلى ولاية البصرة، فإنّها أخذتْ تحذو حذو الكوفة في التّعبير عن سخطها على سياسة عثمان، فقد خرج عامر بن عبد القيس، التّميميّ، البصريّ(٥)، قاصداً عثمان،

<sup>(</sup>١) من سورة التوبة، الآية (٣٤).

<sup>(</sup>٢) الرَّبَذَة: إحدى قرى المدينة المنوّرة، على مسافة ثلاثة أيّام منها، فيها قبر الصَّحابي أبي ذر الغفاريّ الله على مسافة ثلاثة أيّام منها، فيها قبر الصَّحابي أبي ذر الغفاريّ . ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٣/ ٢٤.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٣/ ١٦٥؛ والبلاذريّ، أنساب الأشراف: ٦/ ١٦٨؛ واليعقوبي، تاريخ: ٢/ ١٧٢.

<sup>(</sup>٤) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٦/ ١٤٠.

<sup>(</sup>٥) عامر بن عبد القيس: هو عامر بن عبد الله، التميميّ، يُدعى بعامر بن عبد القيس، قيل: أدرك الجاهليّة، عُرف بالزّهد والعبادة، حتى قيل عنه: إنّه أعبد أهل زمانه وأشدّهم اجتهاداً. يُنظر: البخاريّ، البخاريّ، التاريخ الكبير: ٢/ ٤٤٧؟ وابن خلدون، تاريخ: ٢/ ١٤٢.

فدخل عليه، وتكلّم معه، قائلاً: «إنَّ أناساً من المسلمين اجتمعوا في المالك، فوجدوا قد رُكِبْتَ أموراً عظاماً، فاتق الله -عزَّ وجلَّ - وتُب إليه، وانزع عنها، فقال عثمان له: يكلّمني بالمعجزات، فوالله ما يدري أين الله؟ فقال عامر: بلى والله، إني لأدري أين الله، فإنَّ الله لك بالمرصاد، فنفاه الخليفة إلى معاوية في الشّام، فبقي هناك حتى مات»(١٠). لقدْ أصبح للبصرة الأثر الواضح نتيجة الأعمال التي قام بها عثمان بن عفّان وولاته، وهذا ما أدّى إلى سخط بعض العناصر التي كانتْ تجأر بالشّكوى، فضلاً عن بعض الزّعهاء الذين امتلأتْ نفوسهم مرارة وأسى لما آلتْ إليه أمور الدّولة، وبطبيعة الحال، فإنَّ قصد هؤلاء كان من أجل الإصلاح وإرجاع الأمور إلى نصابها الصّحيح، ولم يقتصر الأمر على هؤلاء فقط، بل كان هناك بعض المقرّبين من عثمان، مثل: عبد الرّحن بن عوف، صاحب اليد الطّولى في إيصال عثمان بن عفّان إلى تسنّم الزّعامة في الدّولة العربيّة الإسلاميّة، ولم يكن متّفقاً مع عثمان في بعض تصرّفاته، الأمر الذي أدّى إلى حدوث القطيعة بينها(١٠). لقدْ عابَ أهلُ البصرة تصرّفات عثمان التي لم تتوقّف عند هذا الحدّ، بل عمد إلى كمّ للأفواه المنادية برفع المظالم، ما دفع بعض أهل البصرة إلى أنْ يُشكّلوا وفداً برئاسة المتنّى الزن فرمة (١٠) العبدى (١٠)، ويخرجوا مع أقرانهم من أهل الكوفة ومصر إلى المدينة، فالتقوا في ابن خرمة (١٠) العبديّ (١٠)، ويخرجوا مع أقرانهم من أهل الكوفة ومصر إلى المدينة، فالتقوا في ابن خرمة (١٠) العبديّ (١٠)، ويخرجوا مع أقرانهم من أهل الكوفة ومصر إلى المدينة، فالتقوا في ابن خرمة (١٠) العبديّ (١٠)، ويخرجوا مع أقرانهم من أهل الكوفة ومصر إلى المدينة، فالتقوا في البنادية بولي المدينة، فالتقوا في المدينة، فالتقوا في المدينة والمديّ (١٠) ويغرجوا مع أقرانهم من أهل الكوفة ومصر إلى المدينة، فالتقوا في الحروث العبديّ (١٠) ويغرجوا مع أقرانهم من أهل الكوفة ومصر الى المدينة، فالتقوا في المدينة، فالتقوا في المدينة والمديّ ويغربوا مع أقرانهم من أهل الكوفة ومصر الى المدينة، فالتقوا في المدينة والمديّ المدينة والمديّ والمديّ المدينة والمديّ والمع أقرانهم من أهل المدينة والمديّ والمديّ والمديّ والمديّ والمع أقرانهم من أهل المدينة والمديّ والمدي

<sup>(</sup>١) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٦/ ١٧٢؛ وابن عبد ربّه، العقد الفريد: ٣/ ٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٦/ ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) المثنّى بن مخرمة العبديّ: ويُعرف كذلك بابن محربة، بالإسناد إلى اسم والده المعروف (محربة)، نسبة إلى كثرة لبسه عدّة الحرب؛ إذْ كان من أصحاب النبيّ في وقادته البارزين، وابنه المثنّى كان من أنصار الإمام عليّ في أغلب أنصار الإمام عليّ في أغلب على المنتقاء الشّيعة، ومن أبرز مواقفه مشاركته مع الإمام عليّ في أغلب حروبه، ومشاركته في ثورة التوّابين وثورة المختار. يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٢٤٢ وابن كثير، البداية والنهاية: ٨/ ٣٠؛ وابن خلدون، تاريخ: ٣/ ٢٦؛ وابن حجر، الإصابة: ٥/ ٥٨٠ وإبر اهيم بيضون، التوّابون: ص١١١.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٣٤١.

المسجد الحرام في سنة (٣٤ه/ ٢٥٤م)، وتذاكر واسيرة عثمان ونكثه العهود والمواثيق التي قطعها على نفسه، واجتمع رأيهم على أنْ يعودوا إلى أمصارهم، وأنْ يجتمعوا بعد عام من اجتماعهم هذا، في حال بقاء الأمور على ما هي من السُّوء، وأنْ يُوافوا عثمان بعد لقائهم. وطبقاً لذلك الاتفاق، فها إنْ حلَّ شوّال من عام (٣٥ه/ ٢٥٥م)، حتّى خرج المتواعدون، فكان أهل مصر في أربع رفاق عليها أربعة أمراء، المقلِّل يقول ستمائة، والمكثِّر يقول ألف، وخرج أهل الكوفة في أربع رفاق، وعليها زيد بن صوحان العبديِّ(١)، والأشتر النَّخعيّ... وعددهم كعدد أهل مصر، وعليهم جميعاً عمرو بن الأصمِّ(٢)، وخرج أهل البصرة في أربع رفاق، وعليها حُكيْم بن جَبَلَة العبديِّ (٣)... وعددهم كعدد أهل مصر، وعليهم جميعاً حرقوص بن زهير السَّعديّ (٤). وبعد أنْ وصلتْ هذه الجموع إلى المدينة المنوّرة توجّهتْ صوب دار عثمان وطالبته بالاعتزال وترك أمر الخلافة، خاصَّة وإنَّه لم يُرَ منه عملٌ جدِّيٌّ حاسمٌ لتطمين الجموع الثَّائرة، سوى سلسلة من الخطابات المشحونة بالتّوبة ووعود الإصلاح، التي كان يُلقيها باسمه مروان بن الحكم بنرة استعلائيَّة، وفي الوقت ذاته عمل مروان جاهداً على إقناع عثمان بالتّراجع عن الوعود التي قطعها لكبار الصّحابة، الذين توسَّطُوا بينه وبين الجموع الثَّائرة، الأمر الذي أدّى

<sup>(</sup>١) أبو عائشة، أو أبو سلمان، زيد بن صوحان بن حجر بن الهجرس...، من قبيلة عبد القيس، تابعيّ نزل الكوفة، روى عن الإمام عليّ عليه وقُتل يوم الجمل. يُنظر: ابن سعد، الطبقات الكبرى: ٦/ ١٢٤؛ والسّمعانيّ، الأنساب: ٤/ ١٣٨؛ وابن حجر، الإصابة: ٢/ ٥٣٢.

<sup>(</sup>٢) لم نعثر على ترجمة له.

<sup>(</sup>٣) حُكيْم بن جَبَلَة، العبديّ: من عبد القيس، أدرك النبيّ على، وكان رجلًا صالحاً له دين، مطاعاً في قومه، وهو الذي بعثه عثمان بن عفّان إلى السّند فنزلها، وأخبر عثمان عن أحوالها عندما سأله عنها، ثمّ أصبح حُكيم يَعيب على عثمان؛ بسبب تولية عبد الله بن عامر على البصرة، ولمّا قدمت عائشة وأتباعها البصرة لم يسمح لهم بدخولها، فقاتلهم بثلاثهائة فارس من أهل البصرة قبل وصول الإمام على عليها إليها إلى أنْ قُتِل رحمه الله. يُنظر: ابن عبد البر، الاستيعاب: ١/ ٣٦٦؛ وابن الأثير، أسد الغابة: ٢/ ٣٩. (٤) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٣٤٨-٣٤٩؛ وابن الأثير، الكامل: ٣/ ٦٦.

٩٤ .....التشيّع في البصرة

إلى تفاقم الأزمة(١).

وقد سبقت عمليّة قتل عثمان أعمال قام بها الثّائرونَ، منها: فرض الحصار عليه، ومنعه من الخروج من داره، ومنع الماء عنه، وكذلك رميه بالحجارة، وتلك الأعمال كانتْ خطوة أولى مهّدتْ لاقتحام دار الحاكم(٢).

أمَّا بخصوص مشاركة أهل البصرة في مقتل عثمان، فهذا ما أشار إليه ابن عساكر وهو متأخّر نسبيّاً برواية عن طريق كنانة مولى صفيّة بنت حُيي، قائلاً: «شهدتُ مقتل عثمان وأنا ابن أربع عشرة سنة، فقلتُ لكنانة: مَن قتله؟ قال: رجلٌ من البصرة»(٣). وقدْ انفردَ ابن عساكر بهذه الرّواية، وهذا التفرّد منه يُضعفُ مصداقيّتها، فضلاً عن ذلك، فإنَّ الرّاوي لم يُصرِّ باسم ذلك البصريّ الذي تولّى عمليّة القتل، مع ملاحظة ما ذكرَه مِن عمرِه الذي لم يبلغ معه الحُلُم!

## موقفُ شيعة البصرة من معركة الجمل (٣٦هـ/٢٥٦م)

عندما قُتل عثمان بن عفّان عام (٣٥ه)، أصبحتْ الحالة تقتضي وجود خليفة بمؤهّلات خاصَّة ليُعيد الأمور إلى نصابها، وليحُوْل دون تفرّق الأمَّة وانقسامها، فهرع المهاجرون والأنصار وفيهم طلحة والزّبير إلى الإمام علي عليه وقالوا له: لابدَّ للنّاس من إمام، فقال: لا حاجة لي في إمرتكم، فمَن اخترتُم رضيتُ به، فقالوا: ما نختارُ غيرك، وتردَّدوا عليه في أكثر من مرَّة، وقالوا: إنَّا لا نعلم أحداً أحقَّ بها منك...، فقال: لا تفعلوا، فإني أكون وزيراً خيراً من أنْ أكون أميراً، فقالوا: والله ما نحن فاعلين حتى نبايعك، فقال الإمام عليه: ففي المسجد إذاً، فإنَّ بيعتي لا تكون خفيةً، فخرج إلى

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن سعد، الطّبقات: ٣/ ٤٠؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٣٤٠؛ وابن الأثير، الكامل: ٣/ ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٦/ ١٨٢؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٣٤٠.

<sup>(</sup>٣) تاریخ دمشق: ۳۹/ ۶۷–۶۸.

المسجد، وكان أوَّل مَن بايعه طلحة والزَّبير، فقال لهم الإمام عَلَيْهِ: إنْ أحببتما أنْ تُبايعاني وإنْ أحببتما بايعتُكما، فقالا: «لا، بل نبايعك»(١).

وتجدر الإشارة هنا إلى أنَّ رفض الإمام على الخلافة كان نابعاً من استقراء واستشراف لمستقبل ليس ببعيد، ستكون أوضاعه مضطربة ومحاطة بالضّبابيّة وعدم الوضوح، ومن ثمَّ ستجرُّ الأمّة الإسلاميّة إلى أوضاع لم يكن ليتمنّاها لها يوماً؛ بسبب ما تربّى عليه أغلب أبناء هذه الأمّة ورجالاتها خلال عهود سابقة، وما سيأتي هو به من عكس للأوضاع وإرجاعها إلى أيّام النّبيّ محمّد على أراد ومن جانبٍ، ومن جانبٍ آخر، فإنّه على أراد القاء الحجّة على النّاس، لاسيّما على مَن أخبر عن طريق النّبيّ على أنهم سيُخالفونه، وسيُشاقُونه، ويُقاتلونه "أ.

أمّا من جانب طلحة والزّبير، فإنّها علما أنّ الأمّة الإسلاميّة أو المسلمين حينها لا يقبلون بأحدهما والإمام على موجود، فلم يغامرا على رهانٍ خاسرٍ مقدّماً، فأظهرا ما أظهرا من تقديم للإمام عليّ على هذا من جانب، ومن جانب آخر، فإنّها ظنّا أنّ الإمام على سيحفظ لهما تمينًزهما ومكانتهما التي كانا يتمتّعان بها في عهد الثّلاثة السّابقين. وربّع كانا يريدان ويخطّطان لأبعد من هذا، كأنْ يقودا فتنة أو حرباً أهليّة تكون نتيجتها قتل الإمام على بسيوف المسلمين، كما حدث مع عثمان، ثُمّ يخلو لهما الجوُّ؛ إذْ لا منازع، وهما أفضل السّتة المتبقين من شورى عمر، لاسيّما مع بروزهما وقيادتهما تلك الفتنة التي جاءتْ الأيّام لتحيكها في معركة الجمل؛ إذْ بمجرّد سقوط ورقة الرّهان الأولى، وإعلان

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٤٧؛ وابن أعثم الكوفي، الفتوح: ١/ ٧٦؛ وابن الأثير، الكامل: ٣/ ٩٨.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن ابي الحديد ، شرح النهج: ١/ ٢٦٩، ٧/ ٣٣-٣٤.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: السرخسي، المبسوط: ١/٤١٠؛ والروانديّ، قطب الدّين، الخرائج والجرائح: ١/٣٢٠ والهيثميّ، مجمع الزّوائد: ٦/ ٢٣٠، ٧/ ٢٣٧؛ والمتّقى الهنديّ، كنز العيّال: ١١/ ٢٩٢.

الإمام على إلغاء سياسة التفضيل في العطاء والرّجوع إلى سياسة المساواة الإسلاميّة النّبويّة، وفي مقدّمتها طلحة والزّبير النّبويّة، وفي مقدّمتها طلحة والزّبير وبني أميّة، قرّروا إحداث الفتنة والحرب الأهليّة، اعتهاداً على تأييد عائشة ومعاوية، اللّذين يسعيان للإطاحة بحكومة الإمام للأسباب ذاتها، فمعاوية يريد الخلافة والسُّلطة، وعائشة تريدها لطلحة لتكون متنفّذة في ظلّه.

وهكذا، جمعتْ المصالح هذه الفئات لتصطفَّ بمعسكرٍ واحدٍ ضدَّ الإمام المفترض الطَّاعة في الجمل، تقودهم عائشة على جملها الأدبب.

فبداية، أتى الزّبير وطلحة للإمام عنه وقالا له: أتدري على ما بايعناك يا أمير المؤمنين؟ فقال: نعم، على السّمع والطّاعة، وعلى ما بايعتم عليه أبا بكر وعمر وعثمان، فقالا: لا، ولكن، بايعناك على أنّا شريكان لك في الأمر، فقال عنه لا، ولكنكما شريكان في القول والاستقامة والعون على العجز والأود (۱۱. أي: إنهم كباقي المسلمين تجب عليها النّصرة والعمل لمصلحة الأمّة، والنُّصح لها عندما يُطلب منها ذلك، فكان بمثابة قرع ناقوس الخطر في نفسيها؛ إذْ كان الزّبير يتوقع أنْ تكون له ولاية العراق، ويتوقع طلحة، أو يتمنى، أنْ تكونَ له ولاية اليمن، فلم خابت آمالهما أظهرا ما كانا يُبطنان من العصيان والشّكاة (۱۱)، فدخلا على الإمام عنه واستأذناه في العمرة، فقال: ما تريدان العمرة، فحلفا له بالله أنّهما لا يريدان غير العمرة، فقال لهم! ما العُمْرة تُريدان، وإنّما تُريدان الغمرة، ونكث البيعة (۱۳). فتوجّها إلى مكّة للقاء عائشة، التي لم تكن في يوم من الأيّام من مؤيّدي عثمان، بل إنّها كانتْ من المؤنّبين والسّاخطين عليه، وأوّل مَن

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٤٧؛ واليعقوبي، تاريخ: ٣/ ١٢٤؛ وابن أبي الحديد، شرح النّهج: ١/ ٢٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٤٧.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ: ٢/ ١٢٤-١٢٥؛ والمفيد، الجمل: ص١٦٦.

أشعل نار الحرب عليه؛ إذْ كانتْ تُردِّد: اقتلوا نعثلاً فقدْ كفر (١)، وكانتْ تخُرج ثوب رسول الله على فانتصبه في منزلها، وتقول للتَّائرين: هذا ثوبُ رسول الله على لم يبل، وعثمان قدْ أبل سنته (٢).

كان سبب تأليب عائشة على عثمان أنّه نقّص عطاءَها عمّا كان أيّام عمر بن الخطّاب؛ إذْ كان عمر قدْ زادها على نساء النّبيّ بألفي دينار، فاستقطعها عثمان، وصيّرها كباقي نسائه على عمل أثار غضبها على عثمان.

ولمّا اشتدَّ الأمر على عثمان من قبل الثَّائرين، وأرادوا قتله، خرج مروان بن الحكم إلى أمّ المؤمنين عائشة، وهي تريد الخروج إلى مكّة لأداء مناسك الحجّ، فقال لها: يا أمّ المؤمنين، لو أنَّك أقمتِ، فلعلَّ الله يدفعُ بك عن هذا الرّجل، فقالتْ: قدْ قرنتُ ركابي، وأوجبتُ الحجّ على نفسي، والله لا أفعل، فنَهَضَ مروان، وهو يقول:

حرَّق قيسٌ عليَّ البلا دحتّى إذا اضطربتْ أجذما(؛).

فقالت عائشة: «يا مروان، وددتُ -والله- أنّه غرارة من غرائري هذه، وأنّي أطيقُ حُمْلَه حتّى ألقيَه في البحر»(٥).

ولمَّا أحاط الثَّوَّار بعثمان، خرجتْ عائشة إلى مكّة للحجّ، وبعد أدائها مناسك الحجّ رجعتْ إلى المدينة، فلمَّا وصلتْ إلى أشراف(١) لقيها عبيد بن أبي سلمة اللَّيثيّ (٧)، فقالتْ

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٣/ ٤٧٧؛ وابن أبي الحديد، شرح النّهج: ٦/ ٢١٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن أبي الحديد، شرح النّهج: ٦/ ٢١٥.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٥/ ٢١٩.

<sup>(</sup>٤) هذا البيت للرّبيع بن زياد العبسي. يُنظر: ابن شبّه، تاريخ المدينة: ٤/ ١١٧٢؛ ويُنظر: النيسابوريّ، الفضل بن شاذان، الإيضاح: ص٢٦٥-٢٦٥.

<sup>(</sup>٥) اليعقوبي، تاريخ: ٢/ ١٧٦.

<sup>(</sup>٦) هي موضع من أعمال المدينة. يُنظر: البكريّ، معجم ما استعجم: ٣/ ٧٨٨.

<sup>(</sup>٧) هو عبيد بن أمّ كلاب، كان علويّ الرأي. عنه، يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٥/ ٨٨؛ وابن حجر،

له: «ما عندك؟ قال: قُتل عثمان، فقالتْ: ثمّ ماذا؟ قال: ثمّ حارتْ بهم الأمور إلى خير محار، بايعوا عليّاً، فقالتْ: لوددتُ أَنَّ السَّماءَ انطبقتْ على الأرض إنْ تمَّ هذا، ويحك! انظر ما تقول! قال: هو ما قلتُ لكِ يا أمَّ المؤمنينَ، فولولتْ، فقال لها: ما شأنُك يا أمّ المؤمنينَ؟ والله ما عُرِفَ بين لابتيها أحدُّ أولى بها منه ولا أحقّ، ولا أرى له نظيراً في جميع حالاته، فلهاذا تكر هين ولايته؟ قال: فها ردَّتْ عليه جو اباً»(١).

وفي روايةٍ أخرى، أنّها قالتْ لابن أمّ كلاب: « ويحك ألنا أم علينا؟ فقال: قتلوا عثمان، فقالتْ: ليتَ السّماء انطبقتْ عثمان، فقالتْ: ليتَ السّماء انطبقتْ على الأرض إنْ يتمّ الأمر إلى صاحبك، ردُّوني... قال: ولقدْ كنتِ تقولينَ: اقتلوا نعثلاً فقدْ كفر! قالتْ: إنّهم استتابوه، ثمّ قتلوه، وقدْ قلتُ وقالوا، وقولي الأخير خيرٌ من قولي الأوّل»(٢).

ثمّ عادتْ إلى مكّة، وبدأتْ بتحريض النّاس وتأليبهم على مخالفة بيعة الإمام على على الله على على الله على على الله فاستهالتْ البسطاء منهم، فضلاً عن بني أميّة، الذين هربوا من المدينة بعد مقتل عثمان إلى مكّة (٢) بصحبة بعض ولاة عثمان، كعبد الله بن عامر بن كريز عامله على البصرة، ويعلى ابن منية (٤) عامله على اليمن، وغيرهما(٥).

الإصابة: ٥/ ٩٠.

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٥/ ٨٨؛ وابن أعثم، الفتوح: ١/ ٧٩؛ والمفيد، الجمل: ص٨٦؛ وابن أبي الحديد، شرح النّهج: ٦/ ٣٢٠.

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٥١؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٣/ ٤٧٧؛ والمسعوديّ، مروج الذّهب: ٢/ ٣٧١.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن الأثير، الكامل: ٣/ ١٠١.

<sup>(</sup>٤) يعلى بن منية، التّميميّ، نُسب إلى أمّه، فعُرِفَ بها، وهي مُنية بنت جابر من بني مازن بن منصور حليف بني نوفل بن عبد مناف، كان عاملاً لعثمان بن عفّان على الجند، ولمّا كان يوم الجمل كان مع عائشة، وجهّز سبعينَ رجلاً من ماله. يُنظر: ابن قتيبة، المعارف: ص٢٧٥-٢٧٦.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن الأثير، الكامل: ٣/ ١٠١.

ولمّا استقرّتْ عائشة في مكّة كتب لها طلحة والزّبير يدعوانها إلى تحريض النّاس وردّهم عن بيعة الإمام عليّ عليه والمطالبة بدم عثمان، وأرسلوا كتابهم مع عبد الله ابن الزّبير، ابن أخت عائشة، فلمّا قرأته وافقتهما على ما فيه، وبدأتْ بتنفيذ مخطّطهم بالتحريض على الإمام على الله على ال

وبعد إكمال جبهة عائشة استعداداتها، وانتهاء رأيها إلى الصّدام العسكريّ، اختلف بعض شخصيّات هذه الجبهة فيها بينهم حول المدينة التي يتوجّهون إليها، فبعضهم اختار البصرة، وكان على رأس هذه الجهاعة عبد الله بن عامر، الذي وعدهم بالرّجال والأموال فيها(٢)، فعارضه سعيد بن العاص، متّهمًا إيّاه بأنّه فرَّ من البصرة فرار العبد الآبق وهي في طاعة عثمان – أي قبل مقتلهِ –، فكيف يستطيع تطويع البصرة وأهلها للطّلب بدم عثمان وهم في طاعة الإمام عليّ عيهيه، فهو إنّها خرج منهم فارّاً وهو أمير، فكيف يعود إليهم أميراً وهو طريد؟ قال لطلحة والزّبير: «لقدْ وعدكم الرّجال والأموال، فأمّا الأموال فعنده، وأمّا الرّجال فلا رجل»(٣).

أمَّا مروان، فاختار الشَّام، قائلاً: «أمّا أنا، فهواي الشَّام، وهواكم البصرة، وأنا معكم، وإنْ كانتْ الهلكة»(٤).

وبسبب هذا التّخبّط والاختلاف في اختيار المكان لإعلان التمرّد العسكريّ، قال سعيد بن العاص: «أمَّا أنا، فراجعٌ إلى منزلي»(٥).

ثمّ قدم عليهم يعلى بن منية من اليمن، فجهّزهم بالأموال اللازمة للحرب، وكان

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٣/ ٦٦٨.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٥٣.

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٥٤.

<sup>(</sup>٤) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/٤٥.

<sup>(</sup>٥) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/٤٥.

هوى الزّبير أنْ يتوجّه إلى الشّام؛ لأنّه يرى أنّ فيها الرّجال والأموال، وعليها معاوية، وهي مقوّمات نجاح تمرّدهم العسكريّ حسب رأيه، بينها خالفه عبد الله بن عامر مختاراً البصرة، مفضّلاً عدم المجازفة في احتهاليّة الاصطدام بمعاوية في الشّام، فهم إنْ غلبوا البصرة كانتْ لهم هي والشّام، وإنْ هُزموا كان معاوية والشّام مدداً لهم، فوافقه على رأيه يعلى بن منية، قائلاً: «أيّها الشّيخان قرّرا قبل أنْ ترحلا، إنَّ معاوية قدْ سبقكم إلى الشّام وفيها الجهاعة، وأنتُم تقدمون عليه غداً في فرقة، وهو ابن عمّ عثهان دونكم... وأقبح من أنْ تأتيا رجلاً في يده أمرٌ قدْ سبقكم إليه تُريدان أنْ تُخرجاه منه»(۱).

وهكذا اتّفقتْ كلمة الجميع على التوجّه إلى البصرة، اعتماداً على تواجد الأنصار المسبب رأيهم ووعْد معاوية بتوفير المدد اللازم لهم لهذه المواجهة في كتبه التي بعثها إلى طلحة والزّبير؛ إذْ خاطبهما فيها، قائلاً: «لعبد الله الزّبير أمير المؤمنينَ، من معاوية بن أبي سفيان.. سلامٌ عليكم، أمّا بعد، فإنّي قدْ بايعتُ لك أهل الشّام، فأجابوا واستوسقوا كما يستوسق الجلب، فدونك الكوفة والبصرة لا يسبقك إليها ابن أبي طالب، فإنّه لا شيء بعد هذين المصرين، وقدْ بايعتُ لطلحة بن عبيد الله من بعدك، فأظهرا الطّلب بدم عثمان، وادعوا النّاس إلى ذلك، وليكن منكما الجدّ والتشمير، أظفركما الله...»(٢٠)، هذا من جانب، ومن جانب آخر، فإنّ القوم كانوا يخشون البقاء في مكّة فترة أطول لاحتمال من جانب، ومن جانب آخر، فإنّ القوم عليّ الله هم فيها؛ إذْ خاطبوا أنصارهم، قائلين: «فإنْ أبطأنا على الخروج خفنا أنْ يدهمنا ابن أبي طالب في مكّة، أو في بعض الطّريق...»(٣).

أضف إلى ذلك، أنّهم كانوا يرونَ أنَّ إسراعهم إلى البصرة وسيطرتهم عليها بأسرع وقتٍ ممكنٍ هي من أولويّات نجاح ما يخطّطونَ إليه؛ إذْ أشاروا إلى ذلك، قائلين:

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٤٥٤ وابن حبّان، الثّقات: ٢/ ٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) ابن أبي الحديد، شرح النّهج: ١/ ٢٣١.

<sup>(</sup>٣) المفيد، الجمل: ص٢٣٥.

«... إذا أسرعنا المسير إلى البصرة، وأخرجنا عامله منها، وقتلنا شيعته بها، واتسعنا بالأموال منها، كنّا على الثّقة من الظّفر بابن أبي طالب، فإنْ أقام بالمدينة سيّرنا إليه الجنود حتّى نحصره، فيخلع نفسه، أو نقتله كها قُتل عثمان، وإنْ سار، فهو كاللّ ونحن حامون...»(١).

وبالالتفات إلى خطاب طلحة والزّبير لأنصارهما، وعبارة – قتلنا شيعتَه فيها – أي: في البصرة، يمكن القول: إنَّ هناك قاعدةً شعبيّةً كانتْ مناصرة للإمام علي عي البصرة، مع غضّ النّظر عن كون هذه المناصرة تنطلق من تأييدٍ واصطفافٍ سياسيٍّ حول أطروحته ونظريّته في الحكم، أو إنها متأتّية من إيهانٍ مذهبي بشخص الإمام علي عي المؤووعلى أقل الفروض، فإنَّ النّسبة متساوية بين المفهومين لهذا التّأييد وتلك المناصرة، هذا إذا ما تنزّلنا عن ترجيح المفهوم الأخير؛ كونه يحمل الصّفة المذهبيّة، بدليل قوله على «إنَّ أتباع طلحة والزّبير في البصرة قتلوا شيعتي وعم إلى...»(٢)، فهو بحدِّ ذاته يحمل مفهوماً مذهبيًا بلفظة (شيعتي)، وآخر سياسيًا بلفظة (عم الي).

ومن الأدلَّة الأُخر على تواجد هذه القاعدة الشّعبيّة، ما قاله سعيد بن العاص لطلحة والزّبير وعائشة عن موقف عبد الله بن عامر، عندما شجّعهم، قائلاً: إنَّ عنده الأموال والرّجال، فقال سعيد: «عنده الأموال، ولا رجال عنده»(٣)، فهذا القول فيه دلالة واضحة على أنَّ أهل البصرة تراجعوا عن تأييد العثمانيّين المتمثّلين بواليهم عبد الله بن عامر، وأصبحوا تحت ولاية الإمام على وعيّاله في البصرة، وقد تمثّل هذا الترّاجع عن تأييد العثمانيّة بردود وجهاء أهل البصرة والمُقدّمين فيها عندما حاول الزّبيرُ أنْ يتعرّف على نيّاتهم حيال مناصرته وجماعته للطّلب بدم عثمان؛ إذْ سأل الزُّبير عبد الله بن عامر:

<sup>(</sup>١) المفيد، الجمل: ص٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) نصر بن مزاحم، وقعة صفين: ص٧.

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٥٧.

«مَن رجال البصرة؟ قال ثلاثة، كلَّهم سيّدٌ مطاعٌ: كعب بن سور (۱) في اليمن - أي: في قبائل اليمن في البصرة -، والمنذر بن ربيعة (۲) في ربيعة، والأحنف بن قيس في مضر» (۳). فكتب طلحة والزّبر إلى كعب بن سور: «...أمّا بعد، فإنّك قاضي عمر بن الخطّاب،

وكتب طلحه والزبير إلى كعب بن سور: «... اما بعد، فإنك فاضي عمر بن الخطاب، وشيخ أهل البصرة، وسيّد أهل اليمن، وقد كنتَ غضبتَ لعثمان من الأذى، فأغضب له من القَتْل، والسّلام»(٤٠).

وكتبا إلى الأحنف بن قيس: «...أمّا بعد، فإنّك وافد عمر وسيّد مضر، وحليم أهل العراق، وقدْ بلغكَ مُصاب عثمان، ونحنُ قادمونَ عليك، والعيان أشفى لك من الخبر، والسّلام»(٥).

وإلى المنذر بن ربيعة: «...أمَّا بعد، فإنَّ أباكَ كان رئيساً في الجاهليّة وسيّداً في الإسلام...، وقدْ قَتَل عثمان مَن أنتَ خير منه، وغضب له مَنْ هو خيرٌ منك، والسَّلام»(٢).

فردَّ كعب بن سور: «...أمّا بعد، فإنَّا غضبنا لعثمان من الأذى والغير باللّسان، فجاء أمر الغير فيه بالسّيف، فإنْ يكُ عثمان قُتِلَ ظالماً، فما لكما وله؟ وإنْ كان قُتِلَ مظلوماً فغيرُكما أولى به، وإنْ كان أمرُه أشكلَ على مَن شَهِدَهُ، فهو على مَن غابَ عنه أشكل»(٧).

وردَّ الأحنف: «...أمَّا بعد، فإنَّه لم يأتينا من قبلكم أمرٌ لا نشكُّ فيه إلَّا قتل عثمان...،

<sup>(</sup>١) كعب بن سور بن ثعلبة بن سليم بن ذهل بن لقيط، الأزديّ، أدرك النبيّ على، وهو قاضي البصرة أيّام عمر بن الخطّاب، شارك في معركة الجمل مع عائشة، وقُتل يومها. يُنظر: ابن الأثير، أسد الغابة: ٢٤٢/٤.

<sup>(</sup>٢) لم أعثر على ترجمةٍ له.

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٥٤؛ ويُنظر: المدنى، الجمل: ص٣٦.

<sup>(</sup>٤) الإمامة والسّياسة: ١/٥٥.

<sup>(</sup>٥) الإمامة والسّياسة: ١/٥٥.

<sup>(</sup>٦) الإمامة والسّياسة: ١/٥٥.

<sup>(</sup>٧) الإمامة والسّياسة: ١/ ٥٥؛ ويُنظر: المدنى، الجمل: ص٣٧.

فإنْ يكن في العيان فضل، نظرنا فيه ونظرتُم، وإلَّا يكن فيه فضلٌ، فليس في أيدينا ولا في أيدينا ولا في أيديكم ثقة»(١).

ورد المنذر: «... أمَّا بعد، لم يلحقني بأهل الخير إلَّا أنْ أكون خيراً من أهل الشَّرِّ، وإنَّما أوجب حقَّ عثمان اليوم حقُّه أمس، وقدْ كان بين أظهركم فخذلتُموه، فمتى استنبطّتم هذا العلم وبدا لكم هذا الرَّأى «٢٠).

ولكن، على الرُّغم من الرُّدود المحبطة لآمال طلحة والزَّبير في إيجاد النُّصرة والتَّأييد المعنويّين من وجهاء البصرة، توجّهوا نحوها، ربّم النفاد الخيارات أمامهم، أو لاستعجال الخروج من مكّة؛ لخطورة البقاء -كما أشرنا سابقاً - ولاستغلال وكسب الوقت الأوسع للاستعداد والترّبيب لذلك العصيان.

وعموماً، فقدْ سار القوم نحو البصرة حتّى وصلوا منطقة أوطاس (٣)، فالتقوا هناك بالمغيرة بن شعبة، وسعيد بن العاص والي عثمان على الكوفة (٤)، الذي استهزأ بتوجُه عائشة إلى البصرة للطّلب بدم عثمان، قائلاً: «فهؤ لاء قَتَلَةُ عثمان معك يا أمّ المؤمنينَ» (٥)، ثمّ سأل مروانَ: «وأنتَ أينَ تريدُ أيضاً؟ قال: البصرة، قال: وما تصنع بها؟ قال: أطلب قتَلَة عثمان، قال: فهؤ لاء قَتَلَة عثمان معك، إنَّ هذين الرَّ جلين قتَلا عثمان (طلحة والزُّبير) وهما يريدان الأمر لأنفسها، فلمّا غلبا عليه، قالا: نسفك الدَّم بالدَّم، والحوبة – الإثم

<sup>(</sup>١) الإمامة والسّياسة: ١/٥٥.

<sup>(</sup>٢) الإمامة والسّياسة: ١/ ٥٥؛ ويُنظر: المدني، الجمل: ص٣٨.

<sup>(</sup>٣) وادي في مناطق سكن قبيلة هوازن، حدثتْ فيه معركة حُنين بين المسلمين والمشركين. ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ١/ ٣٣٤.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: خليفة بن خيّاط، تاريخ خليفة بن خيّاط: ص١٣٢،١٣٢.

<sup>(</sup>٥) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٨٢.

١٠٤ .....التشيّع في البصرة

والذّنب<sup>(۱)</sup>- بالتّوبة»<sup>(۲)</sup>.

وقال المغيرة: «أيّها النّاس، إنْ كنتُم إنّها خرجتُم مع أمّكم، فارجعوا بها خيراً لكم، وإنْ كنتُم غضبتُم لعثهان، فرؤساؤكم قتلُوا عثمان...»(٣).

ثمّ واصَلَ القوم تقدُّمهم نحو البصرة، حتّى وصلوا الحوأب (٤٠)، فنبحتْهم كلابه (٥٠)، فذُعِرتْ عائشة من ذلك؛ لأنّها تذكّرت تحذير النّبيّ لها من هذا الموقف، فسألتْ عن السم هذا المكان، فأجابها محمّد بن طلحة (١٠) بأنّه الحوأب، وهنا صُدِمَتْ عائشة؛ إذْ لم يَعُد لديها ثمّة شكٌ بأنّها أضحتْ مدلولاً عمليّاً لإخبار النّبيّ وتحذيره في حديثه لنسائه: «ليتَ شعري، أيّتُكُنَّ صاحبةُ الجملِ الأدبب؟ تنبحها كلابُ الحوأب» (١٠)، فأناختْ جملها، وعزمتْ على الرّجوع، لكنّ هدف القوم وغايتهم وطموحاتهم السّياسيّة لم يوقفها تحذير النّبيّ في ولا خلافه، وإلّا فإنّهم قدْ خالفوه من قبل في نصب العداوة لأمير المؤمنين على أقلّ تقدير، وسرعان ما تلاشى خوف عائشة وفزعها من هذا الموقف عندما شَهدَ

<sup>(</sup>١) يُنظر: الزبيديّ، تاج العروس: ١/ ٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٨٢.

<sup>(</sup>٣) الإمامة والسّياسة: ١/ ٨٢.

<sup>(</sup>٤) موضع ماء على طريق البصرة، قيل: سُمِّيَ بالحوأب بنت كلب بن وبرة. ياقوت الحمويّ، معجم الملدان: ٢/ ٣١٤.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٨٢؛ واليعقوبي، التاريخ: ٢/ ١٨١؛ وابن أبي الحديد، شرح النّهج: ٦/ ٢٢٥.

<sup>(</sup>٦) هو محمّد بن طلحة بن عبيد الله، التيميّ، كان يُسمّى السّجّاد لكثرة عبادته، قُتِل يوم الجمل، وهو يُدافع عن عائشة وجملها. يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٤٠.

<sup>(</sup>٧) ابن حبّان، صحيح بن حبّان: ٥ / / ١٢٦؛ والفضل بن شاذان، الإيضاح: ص٥٧-٧٦، وقد دوي الحديث باختلاف قليل في مصادر أُخر. يُنظر: عبد الرّزاق الصّنعاني، المصنّف: ١ / / ٣٦٥؛ والكوفي محمّد بن سليهان، مناقب أمير المؤمنين: ٢ / ٣٤٧- ٣٤٨؛ والقاضي النّعهان المغربي، شرح الأخبار: ١ / ٣٤٨؛ والمفيد، الكافئة: ص٣٧٧، وابن إدريس الحلّي، مستطرفات السّرائر: ص٢٢٧، وغيرها.

لها-بطلب من عبد الله بن الزّبير- بعضُ الأعراب بأنَّ هذا المكان ليس الحوأب، وهي إنّا تجاوزته في وقتٍ سابق (١)، فواصلوا طريقهم إلى البصرة.

لّا علم الإمام على الموصول القوم مشارف البصرة، كتب إلى عامله عليها، عثمان بن حنيف (٢): «...أمّا بعد، فإنّ البغاة عاهدوا الله ، ثمّ نكثوا وتوجّهوا إلى مصرك وسامَهُم الشّيطان بطلب ما لا يرضى الله به، والله أشدُّ بأساً وأشدُّ تنكيلاً، فإذا قدموا إليك فادعهم إلى الطّاعة والرّجوع إلى الوفاء بالعهد والميثاق الذي فارقونا عليه، فإنْ أجابوا فأحسِنْ جوارهم ما داموا عندك، وإنْ أبوا إلّا التّمسُّك بحبل النّكث والخلاف، فناجِزْهم القتال، حتى يحكم الله بيننا وبينهم، وهو خيرُ الحاكمينَ،...، وأنا مُعجِّلُ السّير إليكَ إنْ شاء الله هُ".").

وصل جيش عائشة ومن معها إلى البصرة، فحاول عثمان بن حنيف أنْ يثنيهم عن موقفهم بالطُّرق السّلميّة ليُجنّب المسلمينَ الخوض في فتنة لا تُحمَد عواقبها، فذهب هو وأبو الأسود الدَّوْليِّ، قائلاً: «يا أبا محمّد، وأبو الأسود الدَّوْليِّ، قائلاً: «يا أبا محمّد، إنَّكم قتلتُم عثمان غير مؤامرينَ لنا في بيعته، فلم نغضب لعثمان إذْ قُتِل، ولم تغضب لعليٍّ إذْ بويع، ثمّ بدا لكم فأردتُم خلع عليٍّ ونحن على هذا الأمر، فعليكم المخرج ممّا دخلتُم فيه»(١٠).

ثمّ كلّمه عمران بن الحصين، فقال له: «يا طلحة، إنّكم قتلتُم عثمان ولم نغضب له إذْ لم تغضبوا، ثمّ بايعتُم عليّاً وبايعنا مَن بايعتُم، فإنْ كان قتلُ عثمان صواباً، فمسيركم لماذا؟

<sup>(</sup>١) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ: ٢/ ١٢٥؛ والطبريّ، تاريخ: ٤/ ٤٥٧.

<sup>(</sup>٢) أبو عبد الله، عثمان بن حنيف بن واهب، الأنصاريّ، من السّابقين في الرّجوع إلى الإمام علي عليه بعد وفاة النّبيّ الله، ولّاه الإمام عليّ ولاية البصرة، توفيّ في عهد معاوية. عنه، يُنظر: الدّهبيّ، سير أعلام النّبلاء: ١/ ٣٢٠، وما بعدها؛ والطوسيّ، اختيار معرفة الرّجال: ١/ ١٨٤.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي الحديد، شرح النّهج: ٩/ ٣١٢-٣١٣.

<sup>(</sup>٤) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦١؛ وابن عبد ربّه، العقد الفريد: ٤/ ٣١٩.

١٠٦ .....التشيّع في البصرة

وإنْ كان خطأً، فحظُّكم منه الأوفر، ونصيبكم منه الأوفى»(١).

فردَّ عليهما طلحة، قائلاً: «إنَّ صاحبكما -يعني الإمام عليَّا عَلَيْكُ -لا يرى أنَّا معه في هذا الأمر، وليس على هذا بايعناه! وأيمُ الله لَيُسفكنَّ دمُه»(٢).

وهكذا صرَّح طلحة بها في مكنون نفسه من هذه الفتنة علناً؛ لذلك يئِسَ أبو الأسود الدُّوليِّ من محاولة إصلاحه وإرجاعه عن رأيه، فقال لعمران بن الحصين: «أمَّا هذا، فقد صرّح أنَّه إنَّها غضب للملك» (٣)، ففكّرا أنْ يُحدَّثا الزّبير لعلّه يكون أميلَ إلى السِّلم وأكثر تحاشياً للفتنة من صاحبه، فقال له أبو الأسود الدُّوليّ: «يا أبا عبد الله، إنّا أتينا طلحة، فقطع الزّبير كلام الدُّوليّ، ولم يسمح له بإكهال كلامه، قائلاً: إنَّ طلحة وإيّاي كروحٍ في جسدين، وإنَّه والله كانتْ منّا في عثهان فلتات، احتجنا فيها إلى المعاذير، ولو استقبلنا من أمرنا ما استدبرناه نصرناه» (٤)، وبهذا يئس الجهاعة من الاثنين.

فتوجّه عثمان بن حنيف وجماعته إلى عائشة لعلّها ترعوي إلى صوت العقل والحقّ، فقالوا لها: «يا أمّ المؤمنينَ، ما هذا المسير؟ أمَعَكِ من رسول الله به عهدٌ، قالتْ: قُتِل عثمان مظلوماً، غضبنا لكم من السّوط والعصا ولا نغضب لعُثمان من القَتْل! فقال أبو الأسود: وما أنتِ مِن عصانا وسيفنا وسوطنا، فقالتْ: يا أبا الأسود، بلغني أنّ عثمان بن حنيف يُريد قتالى، فقال: نَعَم والله، قتالاً أهونه تندر (٥) منه الرؤوس»(١).

وهكذا استنفد كلَّ طرفٍ ما عنده من حُججٍ دون التوصّل إلى إيقاف الحرب الوشيكة، لهذا رجع أبو الأسود الدَّؤليّ وعمران بن الحصين إلى عثمان بن حنيف،

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦١؛ وابن عبد ربّه، العقد الفريد: ٤/ ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦١؛ وابن عبد ربّه، العقد الفريد: ٤/ ٣١٩.

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦١؛ وابن عبد ربِّه، العقد الفريد: ٤/ ٣١٩.

<sup>(</sup>٤) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦١؛ وابن عبد ربّه، العقد الفريد: ٤/ ٣١٩.

<sup>(</sup>٥) تندر: من ندر الشيء إذا سقط. الفراهيديّ، العين: ٨/ ٢١.

<sup>(</sup>٦) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦١؛ وابن عبد ربّه، العقد الفريد: ٤/ ٣١٩.

ليُخبراه أنَّ عائشة وجماعتها عازمون على الحرب لا غير، فقال له أبو الأسود: يا بنَ حنيفٍ قدْ أُتِيْتَ فانفُرْ وَطاعِنِ القَوْمَ وجالِدْ واصْبِرْ وَالْبِرُدُ لَهُمْ مُستلئِماً وشَمِّرْ(۱)

لم يكن موقف شيعة البصرة مختلفاً عن موقف واليهم عثمان بن حنيف وزعمائهم الذين راسلهم طلحة والزّبير من قبل -كما أسلفنا سابقاً - إذْ يُذكر أنَّ عائشة وجماعتها لمّا دخلوا البصرة اصطفَّ هم النّاس في الطّريق، وهم يخاطبونهم: «يا أمّ المؤمنين، ما الذي أخرجَكِ من بيتِكِ؟»(٢)، وليس بالضرورة أنْ يكون هذا الموقف تأييداً ومناصرة للإمام علي علي الله أنّه بالتأكيد يكشف عن تراجع التّأييد الذي كان يتوقّعه طلحة والزّبير في البصرة، ويُعطي انطباعاً مُفاده أنَّ البصريّين كانوا يميلونَ للسّلام والدّعة، أكثر من كونهم مناصرين لعثمان وللطّلب بدمه، ولكنّ هذا -أيضاً - لم يكن يثنيها ومَن مَعها عن موقفهم.

عموماً، أقبلتْ عائشة «فاجتمعوا في المِربَد (٣)، وجعلوا يثوبون حتى غصَّ النّاس » (٤)، فاجتمع النّاس هناك مستغربين منْ قدومها وصحبها وما يُريدونه، فتكلّم رجلٌ من تلك الجموع ليؤكّد مرّةً أخرى موقف البصريّين الرّافض لهذه الفتنة، فقال: «...إنَّ هؤلاء القوم الذين جاؤوكم، إنْ كانوا جاؤوكم خائفينَ، فقدْ جاؤوا من المكان الذي يأمَنُ فيه الطّير -مكّة -، وإنْ جاؤوكم يطلبونَ بدم عثمان، فما نحن بقَتَلَةِ عثمان، أطيعوني في هؤلاء القوم فردُّوهم من حيثُ جاؤوا».

<sup>(</sup>١) الطبريّ، تاريخ: ٤/٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦٤.

<sup>(</sup>٣) محلّة من محلاّت البصرة، فيه سوق للإبل، ومحلّ لمفاخرات الشّعراء. يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٥/ ٩٨.

<sup>(</sup>٤) الطبريّ، تاريخ: ٤/ ٤٦٣.

<sup>(</sup>٥) الطبريّ، تاريخ: ٤/ ٦٣ ٤؛ وابن أبي الحديد، شرح النّهج: ٩/ ٣١٤.

ثمّ قام آخر، فقال: «إنْ زعموا أنَّا قَتَلَةُ عثمان فإنَّما نزعوا إلينا يستعينونَ بنا على قتلتِهِ منّ منّ ومِن غيرنا، فإنْ كان القومُ أُخرِجُوا من ديارهم -كما زعمتَ- فمَن يمنعهم من إخراجهم الرّجال أو البلدان، فضربه النّاس بالحصى»(۱)، وهذه دلالة أُخرى على موقف البصريّين الرّافض للفتنة.

وعندما رأتْ عائشة اختلاف النّاس في أمرها وجماعتها، سارعتْ إلى استخدام ما لها من مكانة في نفوس المسلمين -بوصفها إحدى زوجات النّبيّ الله - فخطبتْ في النّاس، والله ما بلغ من ذنبِ عثمان أنْ يُستحلّ دمُه، ولقدْ قُتِل مظلوماً، فغضبنا لكم من السَّوط والعصا، ولا نغضب لعثمان من القتل، وإنَّ من الرَّ أي أنْ تنظروا إلى قَتَلَةِ عثمان، فيُقتلوا به، ثمّ يُردّ هذا الأمر شورى على ما جعله عمر بن الخطّاب» (٢).

وهذا تصريحٌ آخر من عائشة في جرّ المسلمين إلى هذه الفتنة، فالأمرُ لا يقف، أو أنّه لا يُراد له أنْ يقف، عند حدود الاقتصاص من قَتَلَة عثمان، بل إنّ الثّأر والاقتصاص نفسه خطوة أولى لهدفٍ أكبر هو تغيير الحاكم، وإلّا لكانتْ اكتفتْ بالقول: «...فيُقتلوا به»، وهو ممّا لا يدع مجالاً للشّكِ عند مَن حضرها أنّهم كانوا يخطّطون لقلب نظام الحكم، وأنّ قضية عثمان لم تكن سوى حجّة وتحصيل حاصل لذلك.

فكلّمها جارية بن قدامة السَّعديّ (٣)، وقال: «يا أمّ المؤمنين، والله لَقتلُ عثمان بن عفّان أهون من خروجك من بيتك على هذا الجمل الملعون عُرضةً للسّلاح، إنَّه قدْ كان لك من الله سترة وحرمة، فهتكتِ سترَكِ، وأبحتِ حرمتكِ، إنَّه مَن رأى قتالك فإنَّه يرى قتلكِ، لئن كنتِ أتيتينا طائعة، فارجعي إلى منزلكِ، وإنْ كنتِ أتيتينا مكرهة، فاستعفي

<sup>(</sup>١) الطبريّ، تاريخ: ٤/٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦٦؛ ويُنظر: المفيد، الجمل: ص٢٧٨-٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) هو ابن مالك بن زهير، يكنّى أبا تراب، وهو عمّ الأحنف بن قيس، كان من أصحاب الإمام عليه، مات في حكم يزيد. عنه، يُنظر: خليفة بن خيّاط، طبقات: ص٨٩؛ ابن الأثير، أسد الغابة: ١/ ٢٦٣.

الفصل الثالث/دورُ شيعة البَصْرة في الحياة السّياسيّة .....

بالنّاس»<sup>(۱)</sup>.

ويبدو من كلام جارية أنَّه كان قدْ تناهى له حديث الحواب؛ إذْ إنّه وصف جمل عائشة بالملعون، كإشارة لنعت النّبي الله بالأدبب، وكمحاولة منه لتذكيرها - إنْ كانتْ نسيتْ - ذلك التّحذير النبويّ.

ثمّ جاء غلامٌ من جهينة (٢) إلى محمّد بن طلحة، ربّا لما رأى في وجهه وهيأته من سياء تدلُّ على صلاحه؛ إذْ أشرنا إلى أنَّه كان يُعرف بالسّجّاد، والعابد، والمرجّح أنْ تكون آثار السُّجود والعبادة باديةً على وجهه وشخصه، فسأله عن قَتَلَةِ عثمان، فأجابه محمّد، قائلاً: «دم عثمان ثلاثة أثلاث: ثلثٌ على صاحبة الهودج –عائشة – وثلثٌ على صاحب الجمل الأحمر –طلحة – وثلثٌ على عليّ بن أبي طالب، فضحك الغلام، وقال: ألا أراني على ضلالة، وقال في ذلك شعراً:

بجوفِ المدينةِ لم يُقبَرِ أماتُوا ابنَ عفّان واستعبر وثُلْثُ على راكبِ الأحمرِ ونحنُ بدَوِّيةٍ قرقرِ وأخطأتَ في الثّالثِ الأزْهَر

سألتُ ابنَ طلحةَ عن هالكِ فقالَ: ثلاثةُ رهطٍ هُمُ فتُلُثُ على تلك في خدرِها وتُلُثُ على ابنِ أبي طالبٍ فقلتُ: صدقتَ على الأوّلينِ فقلتُ: صدقتَ على الأوّلينِ

ثمّ لحقَ بعليّ»<sup>(٣)</sup>.

وتجدر الإشارة هنا إلى أنَّ هذا الغلام كان في معسكر عائشة، ما يُعطي إلماحةً، بل إشارةً صريحةً، على أنَّ استشكال الأمر وضبابيّته في هذه الحرب في أعين النّاس، وعدم الاهتداء إلى الصَّواب فيه، أو التّغافل عن النّظر إلى حقيقته الواضحة، لم يكن مقتصراً

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦١.

<sup>(</sup>٢) لم تصرح المصادر باسمه.

<sup>(</sup>٣) الطبريّ، تاريخ: ٤/ ٤٦٥ - ٤٦٦.

على مَن اعتزل هذه الحرب، إنّما كان متواجداً حتّى في معسكر عائشة؛ ولذلك وبمجرّد أنْ انكشفتْ حقيقة الأمور لهذا الغلام سارع إلى الالتحاق بجبهة الحقّ، وهي جبهة الإمام عيم.

وهو ما دعا طلحة بن عبيد الله إلى تأنيب ابنه محمّد؛ إذْ خاطبه، قائلاً: «أتزعم عنّا قولك أنّي قاتل عثمان، كذلك تشهد على أبيك؟ كُنْ كعبد الله بن الزّبير، فو الله ما أنتَ بخيرٍ منه، ولا أبوكَ بدون أبيه، كُفَّ عن قولك، وإلّا فارجع، فإنَّ نُصرتَكَ نصرةُ رجلٍ واحدٍ، وفسادَك فسادُ عامّة، فقال محمّد: ما قلتُ إلّا حقاً ولنْ أعود»(١).

ومن مواقف البصريّين الأُحر المقاومة والرّافضة للانسياق وراء هذه الفتنة والحرب، لعدم مشروعيّتها من قبل الطّرف الآخر -جيش عائشة - حسب الفهم الصّحيح من قبل أصحابها لمجريات الأحداث السّياسيّة في ذلك الوقت، هو موقف يزيد بن الحارث اليشكريّ()، الذي خاطب طلحة والزّبير، قائلًا: «اتّقيا الله، إنّ أوّلكم قادنا إلى الجنّة، فلا يقودنا آخركم إلى النّار، فلا تكلّفونا أنْ نُصدِّق المدّعي ونقضي على الغائب، أمَّا يميني، فشَغَلَها عليُّ بن أبي طالب عن الموت» إيَّاه، وهذه شهالي فارغة، فخذاها إنْ شئتها، فكان ردُّ القوم أنْ خنقُوه حتّى الموت» (").

ثمّ جاء عبد الله بن حكيم، التّميميّ، يحمل كتاباً كان قد كتبه طلحة لأهل البصرة في التّأليب على عثمان، وقال لطلحة: «هل تعرف هذا الكتاب؟ قال: نعم، قال: فما ردُّك على ما كنتَ عليه؟... وكنتَ أمس تكتبُ إلينا وتؤلّبنا على قتل عثمان، وأنتَ اليوم تدعونا إلى الطّلب بدمه! وقد زعمتُما أنَّ عليّاً دعاكما إلى أنْ تكون البيعة لكما قَبْلَه؛ إذْ

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٥٨.

<sup>(</sup>٢) لم أعثر على ترجمةٍ له.

<sup>(</sup>٣) ابن طاووس، كشف المحجّة: ص١٨٦-١٨٣؛ والمحموديّ، نهج السّعادة: ٥/ ٢٣٢-٢٣٣؛ والمجلسي، بحار الأنوار: ١٨/٣٠.

كنتُما أسنَّ منه، فأبيتها إلَّا أنْ تُقدِّماه لقرابته وسابقته فبايعتهاه، فكيف تنكثان بيعتكها بعد الذي عليكها...، ما أنصفتُها، أتأمرانني أنْ أقاتل عليًّا وأنقض بيعته وهي في أعناقكها، وتنهياني عن بيعة مَن لا بيعة له عليكها؟ أمّا إنّنا قدْ بايعنا عليًّا، فإنْ شئتُها بايعناكها بيسار أيدينا»(۱).

فافترقت جماهير البصرة إلى فرقتين: فرقة مؤيدة للإمام علي المنتلاب حنيف، ومتمسّكة ببيعتها السّابقة لخليفتهم الشّرعي، وأخرى اختارت الانقلاب والوقوف مع أصحاب الجمل، الذين توجّهوا إلى موضع يسمّى الدّبّاغين أن ثمّ دار الإمارة، لانتزاعها من الوالي عثمان بن حنيف، الذي اجتمع إليه المؤيّدون له ولحكومة الإمام علي الله فطالب أصحاب الجمل عثمان بن حنيف بترك دار الإمارة وتسليمها المم، فرفض الأخير ذلك، فحاول أصحاب الجمل الاستيلاء عليها بالقوّة، فلم يكن أمام عثمان بن حنيف وجماعته سوى الدّفاع عنها وحمايتها بالقوّة أيضاً، فاشتبك الطرفان بمعركة شديدة، أصيب خلالها قرابة خمسائة شيخ من قبيلة عبد القيس من أنصار الإمام علي السي سوى مَن أصيب من سائر النّاس، وقد امتدّت ساحة المعركة بسبب تزاحف الطّرفين على بعضها إلى مقبرة بني مازن، ثمّ إلى مسناة البصرة، حتّى وصلوا إلى الزّابوقة أن مال الطّرفين الى السّدداً فيها، كثرت فيه القتلى والجرحى من الطّرفين، فأدى ذلك إلى أنْ مال الطّرفان إلى الصّلح؛ لما رأوا من كثرة القتلى والجرحى فيهم، فاتّى الطّرفان على أنْ يكونَ لعثمان بن حنيف دار الإمارة والمسجد وبيت المال، وأنْ فالم أصحاب الجمل في ما شاؤوا من البصرة، على أنْ لا يُتعرّض لهم ما داموا ملتزمين ينزلَ أصحاب الجمل في ما شاؤوا من البصرة، على أنْ لا يُتعرّض لهم ما داموا ملتزمين ينزلَ أصحاب الجمل في ما شاؤوا من البصرة، على أنْ لا يُتعرّض لهم ما داموا ملتزمين

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦١.

<sup>(</sup>٢) سكّة في المِرْبد. ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٤/ ٣٥٧.

<sup>(</sup>٣) الزّابوقة: موضع قريب من البصرة، كانتْ فيه وقعة الجمل أوَّل النّهار، وهي مدينة المسامعة بنت ربيعة بالبصرة، وقدْ قُلع نبتُه، فسُمّي بذلك. يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٣/ ١٢٥.

الهدوء، وعدم إحداث العصيان المسلّح في البصرة، حتّى يقدم الخليفة الإمام عليّ عيه، فإنْ أحبُّوا دخلوا في طاعته، وإنْ أحبُّوا قاتلوه، وكتبوا بذلك كتاباً أوثقوا فيه العهود وأكّدوها، وأشهدوا النّاس على ذلك(١).

وينفردُ الطّبريّ (٢) هنا بروايةٍ ينقلها -كها يدّعي - عن سيف بن عمر الضّبّيّ (٣)، في كتابه، تحت عنوان: (الفتنةُ ووقعةُ الجمل)، مُفادها: أنَّ طلحة والزّبير اتّفقا مع عثهان ابن حنيف وجماعته على أنْ يبعثا كعب بن سور إلى المدينة ليسأل أهلها: هل بايع كلُّ مِن طلحة والزُّبير عليَّا برضا من أنفسهها، أو أنّها أُجبرا وأُكرها على ذلك، فإنْ كان الأخير، أي: أنّها أُكرها على البيعة، فإنّ عثهان بن حنيف يترك لهما البصرة، وإلّا فإنّها مَن يتركاها، وإنّ كعباً ذهب وسأل أهل المدينة، فأجابه أُسامة بن زيد بإكراههما على البيعة.

ولعلّ انفراد الطبريّ في إيراد هذه الرّواية-فضلاً عن أخذها من مصدره الأوحد في أحداث معركة الجمل، وهو راويتُه سيف بن عمر - هو ممّا يغنينا عن مناقشتها والبحث عن مدى صحّتها؛ إذْ يتّضح من وقائع بيعة الإمام عليّ المحيّ، فضلاً عن سيرته أنَّ الإمام لم يُكره أحداً على بيعته، ولم يحجر على أحدٍ من الصّحابة أو غيرهم؛ لذا فإنّ كلَّا من طلحة والزّبير كانا قدْ بايعا الإمام بمحض إرادتها، فضلاً عن أنَّه المحيّ لم يستخدم أسلوب فرض البيعة بالقوّة والإكراه مع عموم المسلمين، وإلَّا فها حاجته لاستخدامه معهها، ثمّ

<sup>(</sup>١) يُنظر: المفيد، الجمل: ص٢٧٩؛ أمّا الطبريّ، فلم يحدّد عدد القتلي. يُنظر: تاريخ: ٤/٢٦٦-٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: تاريخ: ٤/ ٤٦٧ – ٤٦٨.

<sup>(</sup>٣) سيف بن عمر الضّبيّ، الأسديّ، ويُقال: التّميميّ، البرجميّ، ويُقال: السّعديّ، الكوفيّ الأصل، راوية، ضعَّفه علماء الجرح والتعديل؛ لأنّه كان يروي الموضوعات عن الأثبات، واتّهم بالزّندقة، توفيّ في بغداد في حكم هارون سنة ٢٠٠٠ه، ويُقال: سنة ١٨٠ه، له العديد من المؤلّفات، منها: كتاب الرّدة. يُنظر: ابن أبي حاتم، الجرح والتعديل: ٤/ ٢٧٨؛ وابن معين، تاريخ ابن معين: ١/ ٣٦٦؛ والنسائيّ، الضّعفاء والمتروكين: ص ١٨٧؛ والعقيليّ، ضعفاء العقيليّ: ٢/ ١٧٥؛ وابن حبّان، كتاب المجروحين: ١/ ٣٤٥؛ والذّهبيّ، ميزان الاعتدال: ٢/ ٢٥٥٠.

الفصل الثالث/دورُ شيعة البَصْرة في الحياة السّياسيّة .....

## هل مصلحة بيعة الأمَّة وصحّتها تُقاس بشخصين؟

وأعتقد أنَّ هذه الرواية جيء بها محاولةً للتغطية على قيام أصحاب الجمل بنكث العهود والمواثيق للمرّة الثّانية، لتبريرهما معاً، وإلّا لكان كلُّ من الزّبير وطلحة احتجًا منذُ البداية بإكراهها على البيعة، وبيّنا لأهل البصرة حقيقة إكراهها عليها.

### معركةُ الجمل الأصغر (٣٦هـ/٢٥٦م)

تقدّم القول: إنّ الطّرفين: عثمان بن حنيف وجماعته، وأصحاب الجمل، اتّفقا على الصُّلح حتّى قدوم الإمام عليّ عين فألقى عثمان بن حنيف وجماعته السّلاح، ورجعوا إلى دار الإمارة، وتفرّق أصحابُه بطلب منه إلى بيوتهم (۱)؛ وفاءً منهم بالعهد والميثاق.

أمّا طلحة والزّبير، فإنّها كانا يُبطنانِ غير الذي أظهراه؛ إذْ كانا ينويان الغدر في الوقت المناسب، وكان ذلك الوقت في ليلة مظلمة ذات رياح تمنعُ وتحجّم نوعاً ما إذا تجمّع أنصار ابن حنيف والمدافعونَ عن بيت المال (٢)، وإنّ مجرّد اختيار هذا الوقت بالتّحديد إنّها يُشير إلى نوايا القوم المسبقة في خرق الهدنة والصُّلح، ونكث العهد والميثاق، وهذا ما يكذّب رواية الطبريّ السّابقة الذّكر، وإلّا فإنّهم خصموا وغلبوا عثمان بن حنيف علناً، حسب الاتفاق بينهم، وبذلك لا يحتاجان إلى وقتٍ كهذا، ولا إلى حلِّ عسكريِّ؛ إذْ إنّهما يحصلان على دار الإمارة بمجرّد مجيء كعب بن سور وشهادته أمام النّاس بها جرى في المدينة.

على أيَّة حالٍ، نكث أصحاب الجمل وغدروا للمرَّة الثَّانية، وتوجَّهوا نحو دار الإمارة تحت جنح الظّلام وصوت الرِّياح، وعثمان بن حنيف غافلٌ عنهم، ودار الإمارة لا تُحرَس إلَّا ببعض الشَّرطة لحراسة بيت المال، كما هي الأيَّام العاديّة، فهجم طلحة

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦٢؛ والمفيد، الجمل: ص ٢٨٠؛ وابن أبي الحديد، شرح النّهج: ٩/ ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٤٦٨.

والزّبير وجماعتهم وأحاطوا بهم من أربعة جوانب، وقتلوا منهم أربعينَ رجلاً صبراً، أي: يؤمّنوه، ثمّ يقتلوه، وقدْ تولّى قتلهم الزّبر، ثمّ هجموا على عثمان بن حنيف وأسروه، وشدُّوا وثاقه، وصاروا يمثَّلون به، فنتفوا شعر لحيته-وكان كثُّ اللَّحية، أي: كثيف الشَّعر فيها- حتَّى لم يبقَ منها شيء، هذا، وطلحة يقول لهم: عذِّبوا الفاسق، وانتفوا شعر حاجبيه وأشفار عينيه، ففعلو ا ذلك(١)، وقدْ ربطوه بالحديد وضر بوه أربعين سوطاً وحبسوه، حتى استشاروا عائشة في أمره، فأمرتهم بقتله! لكنَّها رجعتْ عن رأيها عندما خوَّفتها إحدى نساء البصرة من الأنصار؛ إذْ قالتْ لها: يا أمَّاه أينَ يُذهبُ بكِ؟ أتأمرينَ بقتل ابن حنيف وأخوه سهل والٍ لعليٍّ في المدينة... والله لئن فعلتِ ذلك لَتكونُ له صولةٌ في المدينة يقتل فيها ذراري قريش (٢)، فقالتْ: احبسوه و لا تقتلوه (٣).

وقدْ تناهتْ أخبار ما فعل أصحاب الجمل عند الصَّباح إلى أهل البصرة، لاسيّما أصحاب عثمان بن حنيف وأنصار أمر المؤمنينَ عَلَيْهِ، فاجتمعوا عند حُكَيم بن جَبلَة العبديّ، الذي قام خطيباً فيهم، فقال: يا قوم، إنَّ ابن حنيف دمٌّ مصونٌ وأمانةٌ مؤدَّاة، والله لو لم يكن علينا أمراً لمنعناه، لِحَقِّ الجوار ومكانهِ من رسول الله على، فكيفَ وله الحقّ والولاية؟ ألَا إنَّ الحيّ ميّتُ والميّتَ مسؤولٌ، فإمَّا أنْ تموتوا كراماً، وإمَّا أنْ تعيشوا أحراراً... فأجابه القوم إلى مجاهدة النّاكثينَ الغادرينَ، وقال في ذلك أبو أميّة الأصمّ (٤٠):

تَسُرُّ عليًا واحذرُوا سُبّة الغَدْر

معاشرَ عبدِ القيس موتُوا على الّتي ولا ترهبُوا في الله لَومة لائم وموتُواكراماً، فهوأشرفُ للذِّكْر (٥)

<sup>(</sup>١) يُنظر: المفيد، الجمل: ص٢٨٠-٢٨١؛ ويُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٩٦٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المفيد، الجمل: ص٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤ / ٢٨ ٤ - ٤٦٩.

<sup>(</sup>٤) لم أعثر على ترجمة له.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الشّابشتيّ، الدّيارات: ص٢١٢.

وهكذا تجمّع أنصارُ الإمامِ عليِّ عِينَا، يقودُهم حُكَيْم بن جَبَلَة، وبلغ عددُهم ثلاثمائة رجل، فتوجّه بهم نحو أصحاب عائشة، فخرج له طلحة والزّبير وهم يحملونَ عائشة على الجمل، فقاتلهم حُكَيْم وجماعته قتالاً شديداً، وهو يردِّد: إنَّما تُريدانِ أنْ تُصيبا من الدُّنيا حظّاً، اللَّهم اقتلهما بمَن قتلا، ولا تُعطهما ما سألا، ولا تبلُّغهما ما أمَّلا، ولا تظفر لهما أبدا(١).

واشتدَّ القتالُ بين الطّرفين، وخرج رجلٌ من الأزد من أصحاب عائشة، فهجم على حُكَيم بن جَبَلَة وضربه على ساقه، فقُطعتْ، فأخذها حُكَيم وضرب بها الأزديّ فصرعه، ثمّ قتله، وهو يقول:

> ىا فَخْذُ لَنْ تُراعِى إنَّ مَعِي ذِراعِي أَهِي بِهَا كُراعِي وقال، وهو يرتجز:

لَيْسَ عَلَىٰٓ أَنْ أَمُوتَ عَارُ والعارُ في النّاس هو الفِرارُ

والمحدُ لا يفضحُهُ الذِّمَارُ (٢)

وظلّ حُكَيم يُقاتل حتّى قُتِلَ مع سبعينَ من قومه وإخوته الثّلاثة(٣)، وهكذا سيطر طلحة والزُّبير وجماعتهم على بيت المال ونهبوه، والزُّبير يردِّدُ قولَه تعالى:﴿وَعَدَكُمُ اللهُ مَغَانِمَ كَثِيرَةً... ﴾(١) (٥) مَغَانِمَ كَثِيرَةً...

### معركةُ الجمل الأكبر (٣٦هـ/٢٥٦م)

إنَّ ما حصل من خروج أمَّ المؤمنينَ وطلحة والزُّبير دفع الإمامَ عليّاً عليّاً عليه لإرجاعهم

- (١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ: ٤/ ٤٧٠؛ والشّابشتيّ، الدّيارات: ص٢١٢.
  - (٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤٧١/٤.
- (٣) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٢٧؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ١٧١.
  - (٤) من سورة الفتح، الآية (٢٠).
  - (٥) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٢٧.

إلى طريق الصّواب؛ لذلك سار إلى البصرة، ولكنّ ما جرى في البصرة من اضطرابات ومجازر دفعتْ الإمام عليّاً على إلى التّصميم على إخماد هذه الفتنة؛ لذلك سارع بالخروج إلى البصرة، وعلى أثر ما حدث في البصرة، توجّه الإمام على مستصحباً معه وجوه المهاجرين والأنصار من المدينة نحوها، وعندما وصل إلى الرّبَذَة كتب إلى أهل الكوفة يدعوهم للانضهام إليه ونصرته لإرجاع أصحاب الجمل في البصرة إلى طريق الحقّ، وأرسل إليهم محمّد بن أبي بكر، ومحمّد بن عبد الله بن جعفر، وكانتْ الكوفة حينها ما تزال تحت ولاية أبي موسى الأشعريّ، وقدْ عمل الأخير على تثبيط النّاس عن نصرة الإمام مستنداً إلى أحاديث زَعَمَ أنّه سمعها من رسول الله على الله معار بن ياسر، فعزلوا عبد الله بن عبّاس ومالكاً الأشتر، ثمّ ولده الإمام الحسن عن وعمّار بن ياسر، فعزلوا أبا موسى الأشعريّ عن الكوفة، واستنهضوا أهلها، فخرجوا مُلبّينَ، يقدمهم زعاؤهم لنصرة الإمام على المنام المسل الإمام على المنام المنام المنام الله المنام المنام المنام المنام المنام المنام المنام المنام المنام الله المنام الم

ويجب الإشارة هنا إلى مدى خطورة الدَّور الذي أدّاه أبو موسى الأشعريّ في تضليل أهل الكوفة وتثبيطهم عن نصرة خليفتهم وإمام المسلمين؛ إذْ إنَّ السّياسة التي انتهجها في الكوفة كانتْ تحاول عزل المسلمينَ من أهالي الكوفة عن الأحداث في البصرة، ومن ثمّ إحداث انشقاقي آخر في جسد الدّولة الإسلاميّة، وهو ما تطلّب من الإمام معالجته بسرعةٍ كبيرةٍ بإرسال خيرة أصحابه، ثمّ ولده الإمام الحسن عليه لتلافي خطر حدوثه.

على أنَّ قيام الإمام علي عليه باستنهاض أهل الكوفة لنصرته كان من باب إلقاء الحجّة وحثّ النّاس على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وعدم تعطيل فريضة الجهاد، وكذا عدم تعطيل حدود الله -جلّ وعلا-، بدليل منحه حرّيّة عدم المشاركة في الحرب، وعدم

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٤٨٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٤٧٧، ٤٨٨، ٤٩٩؛ ويُنظر: محمّد الرّيشهريّ، موسوعة الإمام عليّ: ٥/ ١٥٠.

فرضه على أنصاره وأصحابه خوض غمار هذه المعركة، وإنَّما ترك لهم حرّية دخولها، أو الامتناع عن ذلك، من غير إغفالٍ منه لجانب الالتزام بالواجب الشّرعيّ، الذي يحتم ضرورة المشاركة في تلك المعركة، على اعتبار خروج الطّرف المقابل على الخليفة والإمام المفترض الطّاعة على المسلمينَ جميعاً، والواجب عليهم نصرته وامتثال أمره وتوجيهاته، مع مصاحبة ترتّب حقّ البيعة له في رقاب الآخرين.

ومثال منحه هذه الحرية منذ بدايات تحرّكه هو استقباله لكل أفراد قبيلة طيء عند نزوله بالرَّبَذة، وترحيبه بهم، على الرُّغم من انقسام هذه القبيلة إلى فئتين، الأولى: اختارتْ المشاركة في المعركة ونصرة الإمام عليه، والثّانية فضّلتْ وآثرتْ الاحتفاظ بالسَّلامة وعدم خوض هذه الحرب مع أيِّ من الطّرفين؛ إذْ خاطب أصحابه عندما أعلموه بقدومهم جميعاً، بقوله: «جَزَى اللهُ كِليها خَيْراً...»(۱)، ثمّ تلا قوله تعالى: ﴿وَفَضَّلَ اللهُ المُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِيْنَ أَجْراً عَظِيماً ﴾(۱).

وقدْ عمل الإمام على إلزام جيشه في الحرب بالقواعد الإسلاميّة كافّة، وقدْ كان النبيّ قدْ انتهجها من قبل مع أعدائه، من قبيل اعتماد وسائل المحاججة والإعذار لإعادتهم إلى صفوف المسلمينَ، فعندما سأله أحدُ أصحابه: «يا أمير المؤمنينَ، أيّ شيء تريد؟ إلى أين تذهبُ بنا؟ فقال: أمّا الذي نريدُ وننوي فالإصلاحُ إنْ قبلوا منّا وأجابونا إليه، فقال: وإنْ لم يُجيبوا إليه؟ فقال: ندعُهُم بعُذْرهم ونُعطيهم الحقّ ونَصْبِر، قال: فإنْ لم يتركونا؟ قال: امتنعْنَا منهم»(٣).

ويتّضح تفضيل الإمام عليه هذه الخطى السّلميّة مرّة أخرى عند قدومه إلى ذي قار(١٠)،

<sup>(</sup>١) الطّبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤٧٨/٤.

<sup>(</sup>٢) من سورة النّساء، من الآية (٩٥).

<sup>(</sup>٣) الطبري، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٤٧٩؛ وابن الأثير، الكامل: ٣/ ١١٦.

<sup>(</sup>٤) ذي قار: ذو قار، ماء لبكر بن وائل قريب من الكوفة بينها وبين واسط، وحنو ذي قار على ليلة منه،

واستقباله أهل الكوفة فيها، قائلاً لهم: «... دعوتُكم لتشهدُوا معنا إخواننا هؤلاء من أهل البصرة، فإنْ يتقوا الله ويرجعوا، فذلك ما تُريدونَ، وإنْ أبوا ذلك، نُداوِهم باللّين والشّدة، ولسنا ندعُ أمراً فيه صلاحٌ إلّا آثرناهُ على ما فيه الفساد إنْ شاء الله، ولا قوّة إلّا بالله»(۱).

ولتركيز تفضيله أسلوب التعامل السلميّ مع الآخر وترجيحه له، نجدُه على المعرة؟ يجيب الأعور بن بنان المنقريّ (٢)، عندما سأله، قائلًا: «ما تريدُ بإقدامك إلى البصرة؟ فقال على الله يجمع شَمْلَ هذه الأمّة بنا، ويضعُ حربهم إنْ أجابوني، قال الأعور: فإنْ لم يجيبونا؟ قال: تركناهُم ما تركُونا، قال: فإنْ لم يتركونا؟ قال: دفعناهُم عن أنفسنا، قال: فهَل لهم مِثل ما عليهم من هذا؟ قال: نَعَم» (٣).

ويتضح ممّا سبق أنَّ الإمام عَيْهِ قدْ استنفدَ كلَّ الوسائل السّلميّة للحيلولة دون وقوع الحرب، ولم يبقَ أمامَه إلّا خيار خوضها، ومصداق ذلك قوله عَيْهُ: «سأُمُسِكُ هذا الأمر ما استمسكَ، فإذا لم أجدْ بُدّاً فآخرُ الدّواءِ الكّي»(٤).

وعند وصول الإمام على على الله وجيشه إلى ذي قار، أتاه عثمان بن حنيف، وهو متورّم الوجه، وقدْ نتفَ القومُ شعرَه، فقال: يا أمير المؤمنين، بعثتني ذا لحيةٍ وقدْ جئتُكَ أمرد، فقال: أصبتَ أجراً عظيماً (٥)، ثمّ وصلتْ إلى الإمام الله أخبار حُكَيْم بن جَبَلَة وجماعته، وما فعل القوم أصحاب الجمل بهم، فقال الله الهيه:

وفيه كانتْ الواقعة المشهورة بين بكر بن وائل والفرس. ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ص٢٩٣.

<sup>(</sup>١) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٤٨٧.

<sup>(</sup>٢) لم أعثر على ترجمةٍ له.

<sup>(</sup>٣) الطّبري، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٩٥٠ ع-٤٩٦؛ وابن الأثير، الكامل: ٣/ ١٢٦؛ وابن الصّبّاغ، الفصول المهمّة: ص٧٦، والعرموش، أحمد، الفتنة: ص٠٥١.

<sup>(</sup>٤) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/٢٠٤؛ وابن أعثم، الفتوح: ١/٦٠١.

<sup>(</sup>٥) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٤٨١؛ وابن الأثير، الكامل: ٣/ ١١٧.

دَعَا حُكَيْمٌ دعوة الزّماع حلّ بها منزلة النزاع (۱) كذلك دَفَعَ موقفُ استشهاد حُكَيْم بن جَبَلَة العبديّ ومَن معه من عبد القيس، وغيرهم من ربيعة الإمام عليه إلى رثائه في قوله عليه:

ياله فَ أُمّاهُ على الرّبيعة (بيعة السّامعة المطيعة قد سبقتني بهم الوقيعة دعا حُكَيْم دعوة سميعة نال بها المنزلة الرّفيعة (۱)

فقد أشاد الإمام على بشخصية حُكيْم، وأورد اسمه صراحةً في نصّه الشّعريّ، مع تبيان مكانته في قومه الّتي دعتْهم إلى طاعتِه بعد ساعِهم له، وهذا ناتج من الثّقة به، وهذا الأمر في مؤدّاه يوضِّح ضخامة عدد مَن اتّبعه لنصرة الإمام على وإذا أخذنا امتداداتهم الأسريّة ومتعلّقاتها لاتّضح حجم الإسناد والولاء عند أهل البصرة للإمام على الأمر الذي دفع الإمام على إلى تبيان منزلة هذا الرّجل في الآخرة أيضاً، مع تفجّع لخسارته، وأسفٍ على فَقْده، ومِن هذا يظهر أنَّ البصرة كانتْ لها الحصّة الكبيرة من رفض أخطاء وقرار تصفيته، وما اتّهام البصرة من غيرها من الأمصار بارتكاب فعل القتل، إلَّا تجسيدٌ لقرار مساحة ذلك الرّفض على أرض الواقع، مع وجود خطً متنام للإمام عليّ الله فيها، وما رثاء الإمام لحكيم بن جَبلَة العبديّ وأصحابه، إلّا تجسيدٌ لعمق حضور هذا الولاء والإخلاص والدّعم للإمام عليه في نفسه.

وعند تحرّك الإمام على وقوّاته من ذي قار باتجاه البصرة، بعث رسله إلى طلحة والزّبير وعائشة يحذّرهم الفتنة والخوض في دماء المسلمين، ويطلب منهم الرّجوع إلى رشدهم، وأنْ يُدركوا عظيم ما اقترفوا وخطورة ما هم مقدمون عليه، فأوفد إلى عائشة زيد بن صوحان، وعبد الله بن عبّاس، وغيرهما، فحاوراها وجماعتها بالحجّة والأدلّة،

<sup>(</sup>١) يُنظر: المسعوديّ، مروج الذّهب: ٢/ ٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٣١؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٤٨١.

وألزما أصحابها بها ألزموا به أنفسهم من بيعتهم لأمير المؤمنينَ، ونكثهم العهد والميثاق والبيعة، وخروجهم على خليفتهم وخليفة المسلمينَ ومن بايعوه رضاً منهم، وأنهم باغون عليه وعلى عمّاله وأصحابه، وأنهم يعرّضون الأمّة والإسلام والمسلمين لما لا تحمد عقباه، فاستيقنت كلّ ذلك أنفسهم، حمّى إنَّ عائشة قالتْ لعبد الله بن عبّاس: لا طاقة لي بحجج عليّ، فقال لها: لا طاقة لك بحجج المخلوق، فكيف طاقتك بحجج المخلوق، فكيف طاقتك بحجج المخلوق، فكيف طاقتك بحجج المخلوق، فكيف طاقتك بحجج

لقد انقسم أهل البصرة على ثلاث فرق، فرقة أجابت الإمام عليّاً على وتهيئات لمناصرته، وأخرى لحقت بعائشة وطلحة والزّبير، وفرقة آثرت عدم خوض غمار هذه الحرب مع أيِّ من الطّرفين، سواء مَن ترك منهم ذلك بمحض إرادته أم بمشورة وتوجيه من غيره، وهم بنو تميم وزعيمهم الأحنف بن قيس؛ إذْ أرسل الأخير إلى الإمام عليّ عيك كتاباً، قال فيه: إنْ شئت أتيتُك في مائتي رجل من أهل بيتي، وإنْ شئت كففت عنك أربعة آلاف سيف، وكفى بذلك أربعة آلاف سيف، فقال الإمام عليٌّ: بل كُف عني أربعة آلاف سيف، وكفى بذلك ناصراً، فجمع الأحنف بني تميم، وقال: يا معشر بني تميم إنْ ظهر أهل البصرة فهم إخوانكم، وإنْ ظهر عليٌّ فلنْ يهيجكم، وكنتُم سلمتم، فكف بنو تميم ولم يخرجوا إلى أحد الفريقين (٢). وفي روايةٍ أخرى، أنَّه قال لهم: «اعتزلوا الفتنة أصلحُ لكم» (٣).

وثمّة اختلاف بين الباحثين ممَّن تناول موقف الأحنف بن قيس هذا، حول ماهيّته ومسوّغات اتّخاذه، ونجاعة عمله من جانب، وشرعيّته وانسجامه مع ولائه والتزامه ببيعة خليفته وإمامه عليّ عليه من جانب آخر.

قال بعض المؤرّخين: إنّه إنّما اتخذ هذا الموقف تأثّراً منه بحديثٍ للرّسول على كان قدْ

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦٨.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦٣؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٥٠٠-٥٠.

<sup>(</sup>٣) النوبختيّ، فرق الشّيعة: ص٥.

سمعه من أبي بكرة (١)، يقول فيه: «إذا تواجه المسلمان بسيفيهما فالقاتلُ والمقتولُ في النّار، فقلتُ: يا رسول الله، هذا القاتلُ، فما بال المقتولِ؟ قال: إنّه قدْ أراد قَتْلَ صاحبِهِ» (٢)، وهذا لا يُمكنُ الأخذ به؛ لاضطرابِ دلالته، فهو وإنْ علّلَ للمقتول، إلّا إنّه غير تامًّ؛ لأنّه قدْ يكونُ في موضعِ الدّفاعِ عنْ نفسه، وهو ما يحكمُ به العقل، ثمّ هل الإمام عليُّ عليه لم يسمعْ به؟ وعليه، ربّما هو من الموضوعات.

بينها رجّح آخرون أنَّه اعتزل الحرب لا عن اعتقاده أو تديّنه بمذهب الاعتزال الذي يُشير إليه الحديث والرِّأي السّابق، إنّها اعتزلها بمشورة من أمير المؤمنينَ عَلَيْهِ؛ لغرض طلب السّلامة (٣).

في حين أضافَ طرفٌ ثالثٌ إلى هذا الرَّأي أو التّفسير لاعتزال الأحنف وجماعته الحربَ رؤيةً سياسيّةً مستقبليّةً للأحداث من قبل الإمام عليّ هيه؛ إذْ إنَّه أدرك أنَّ خطوة اعتزال الأحنف وقومه ربّها ستشجّع عدداً آخر من البصريّين على الحذو حذوه وقومه في الاعتزال، ومنْ ثمَّ ضهان قلّة انضهام البصريّين لأصحاب الجمل، هذا من جانب، ومن جانب آخر، فإنَّ الإمام كان يتجنّب إيجاد أو تدعيم جبهته العسكريّة بعناصر ربّها يعتريها بعض الشّك في أحقيّته في الأمر، وبغي الطّرف الآخر عليه؛ إذْ ليس بالإمكان ضهان صَفْو نيّة المائتين وإخلاصهم جميعاً من أصحاب الأحنف، لاسيّها أنَّ الشكّ كان قدْ تسرّى إلى فئةٍ من أهل البصرة حيالِ هذه الحرب(٤).

ولعلّ الأقرب إلى الصّواب والصّحة الرّأيان الأخيران، مع ملاحظةِ أنَّ الأحنف

<sup>(</sup>١) نفيع بن مسروح، وقيل: ابن الحارث بن كلدة، وهو أخو زياد من أمّه، سُمّي بذلك؛ لأنّه تعلّق ببكرة من حصن الطّائف، توفي عام ٥٦ه. عنه، يُنظر: ابن عبد البر، الاستيعاب: ٤/ ٦١٤.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ، الصّحيح: ص٥٣٥؛ وابن ماجه، السّنن: ص٦٧٢.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: النوبختيّ، فرق الشّيعة: ص٥؛ السّبتيّ، علاء حسن، الحياة السّياسيّة في البصرة: ص٤٧.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الميّاحي، شكري ناصر، الإمام على الله دراسة في فكره العسكريّ: ص١١١.

ابن قيس كغيره من المسلمين ممّن استنّوا بسنّة النّبيّ الأكرم الله، وحاولوا قدر الإمكان التمسّك بوصاياه وأحاديثه التي سمعوها منه أو عنه، ولها مقبوليّة وموضوعيّة في أنفسهم، كان قدْ عرف فضل الإمام عليِّ الله، واختصاصه بالرّسول الله، وتفضيله الله، وإشادته الله عددٍ من الأحاديث، فضلاً عن صلة القرابة بينها.

ولعلَّ هذا ما نستشفّه من حديثه مع عائشة وأنصارها؛ إذْ طلبتْ منه أنْ يناصرها على الطّلب بدم عثمان، فأجابها، بقوله: «يا أمّ المؤمنينَ، أنشدكِ الله، أما قلتُ لكِ ذاك اليوم: إنْ قُتِل عثمان فمَن نبايع، قلتِ: عليّ بن أبي طالب، فقالتْ عائشة: قدْ كان ذلك يا أحنف، ولكنْ، ههنا أمور نحنُ بها أعلمُ منك، فقال الأحنف: لا والله، لا أقاتل عليّ ابن أبي طالب أبداً، وهو أخو رسول الله على، وابن عمّه، وزوج ابنته، وأبو سبطيه، وقدْ بايعه المهاجرونَ والأنصار»(۱).

أضف إلى ذلك، أنّنا بحساباتنا البسيطة نُدرك أنّ موقف الإمام على والأحنف بن قيس ربّها هو الموقف الأمثل حيال الوضع القائم، فمع الأخذ بالنّظر كلّ الحيثيّات السّابقة التي طُرحتْ في الرَّأيين الأخيرين، نجدُ أنَّ عدم مشاركة مائتين لا يوثق بصفاء نواياهم، هو أفضل بكثير من مشاركة أربعة آلاف في الجانب الآخر، بل إنّه حتّى لو ضمنتْ نوايا المائتين وإخلاصهم للإمام على وقضيّته، فإنَّ الفارق الكبير في العدد يحتّم رفض تلك المشاركة، لاسيّا وأنّ الإمام على وجماعته سيقاتلون بالحالة الطبيعيّة لا بعنصر المعجزة والكرامة، فمن المؤكّد أنَّ مَن يقتلهم المائتين سيكون أقلّ بكثير ممن يقتلهم الأربعة آلاف، فمثلاً: لو قتَل كلُّ رجل من المائتين رجلينِ من جيش عائشة، وقتَل كلُّ رجل من المائتين رجلينِ من جيش عائشة، وقتَل كلُّ رجل من المائتين الإمام على المائين.

<sup>(</sup>١) ابن أعثم، الفتوح: ١/ ١٠٠.

هذا، مع حرص الإمام على تجنّب سفك الدّماء من الطّرفين وتقليله قدر الإمكان، دون الالتفات إلى جهة الدّم المسفوك.

استمرّ الإمام على في حرصه على التّعامل بروح الأخلاق الإسلاميّة في الحرب؛ إذْ خطب موجِّهاً سلوكهم فيها قبل اللّحظات الأخيرة من وقوعها، بقوله على النّاس، لا تقتلوا مُدبراً، ولا تُجهزوا على جريح، ولا تكشفوا عورةً، ولا تهيجوا امرأة، ولا تمثّلوا بقتيل»(١)، وقال لهم: «لا يرمينَّ رجل منكم بسهم، ولا يطعن أحدكم فيهم برمح، حتّى أحدث إليكم، وحتّى يبدؤوكم بالقتال وبالقتل»(١).

كذلك سعى الإمام على إلى منح الخصم فرصة الحفاظ على حياته، حتى في المعركة عن طريق اختياره وقت بدئها، وهو ما بعد الزوال؛ لأنّه -حسب ما عبّر الإمام علي عن طريق اختزال وقت التصادم مع الخصم، ومنح فرصة لإفلات المهزوم؛ إذْ عبّر عن ذلك بقوله مفضًلاً هذا الوقت؛ لأنّه «أقربُ إلى اللّيل، وأجدرُ أنْ يَقِلَّ القتل، ويَرجع الطّالب، ويُفلت المهزوم» أي: إتاحة فرصة الهرب للمهزوم من غير أنْ يلاحقه عارُ رؤية الآخر له إذا ما كان هذا الانهزام في وقت النّهار؛ لأنّه هنا سيحدث تحت جنح الظّالام، وتجسّد هذا الحرص في السّعي لتقليل عدد القتلى من المعسكرين -أيضاً في وقل الإمام على للأحنف بن قيس عندما عرض عليه أنْ يأتيه بهائتي مقاتل، أو يردّ عنه أربعة آلاف، فاختار أنْ يردّ الأربعة آلاف (١٠)؛ إذْ سيكون القتلى جرّاء مشاركة الأربعة الاف حتّاً أكثر عدداً من مشاركة المائتين، مع غضّ النّظر عن كون هذا القتل واقعاً في

<sup>(</sup>١) الدَّينوريِّ، الأخبار الطَّوال: ص١٤٢؛ والطبريِّ، تاريخ الرَّسل والملوك: ٤/ ٤٩٢؛ والمسعوديِّ، مروج الذَّهب: ٢/ ٣٨١؛ وابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٣/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) ابن أبي الحديد، شرح النّهج: ٩/ ١١١.

<sup>(</sup>٣) الصّدوق، علل الشرائع: ص٣٠٦؛ والطوسي، تهذيب الأحكام: ٦/ ١٧٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن أعثم، الفتوح: ١٠٦/١.

أيِّ من المعسكرين، لذلك طلب من الأحنف بن قيس أنْ يعتزل الحرب بقومه، ومضتْ كتائب جيش الإمام علي على مسيرها حتى وصلوا إلى منطقة تسمّى الزّاوية (۱۱) فنزل الإمام على وصلّى، وعفّر خدّيه بالتّراب، ثمّ رفع يديه يدعو، قائلاً: «اللّهمّ، ربّ السّمواتِ ومَا أظلّتْ، وربّ الأرضينَ ومَا أقلّتْ، وربّ العرشِ العظيم، هذه البصرةُ أسألُكُ مِنْ خَيْرِهَا، وأعُوذُ بكَ مِنْ شرّها، اللّهمّ، أنزِلني فيها خَيْرَ مُنزلٍ وأنتَ خيرُ المُنزِلينَ، اللّهمّ، إنَّ هؤلاء القوم خلعُوا طاعتي، وبغوا عليّ، ونكثُوا بيعتي، اللّهمّ، احقِنْ دِمَاءَ المسْلِمِينَ» (۱۲).

وبعد أنْ شارفتْ قوّاته أبواب البصرة، كثّف الإمام علي عليه من محاولاته للتوصّل إلى حلِّ بالطّرق السّلميّة، فأكثر من مراسلة طلحة والزّبير وتذكير هما بالعهود والمواثيق والبيعة، وتحذير هما من الفتنة والخوض فيها، وتعريض أبناء الأمَّة الإسلاميَّة أصحاب القبيلة الواحدة للقتل وسفك الدّماء، ولكن دون جدوى؛ إذْ بقي طلحة والزّبير مُصرَّين على الحرب (٣).

وفي بعد نظر سياسيً فيه استشرافٌ مستقبليٌّ لمنع الأعداء (أصحاب الجمل) من اتخاذهم ذريعةً أو حجَّةً لشرعيّة شنِّ تلك الحرب، منع الإمام عين إشراك الأعراب من قبائل بكر بن وائل، وأسد، وطيء (٤) في حرب الجمل؛ تحسُّباً من استثمار احتماليّة مشاركتهم في قتل عثمان، وهو بهذا قدْ حجَّم من التّأييد الجماهيريّ الواسع المتوقّع

<sup>(</sup>۱) الزّاوية: موضع قرب البصرة، بينهما فرسخان، كان فيها قصر لمالك بن أنس، ثمّ وقعتْ فيها الوقعة المشهورة بين الحجّاج وعبد الرّحمن بن محمّد بن الأشعث، عام ٨٣ه. عنه، يُنظر: البكريّ، معجم ما استعجم: ١/ ١٩٣، وياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٣/ ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) المسعوديّ، مروج الذهب: ٢/ ٣٦١.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦٢-٦٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤٧٨.

لأصحاب الجمل؛ إذْ لم يشارك هؤ لاء الأعراب في المعركة إلى جانب الإمام على المسالاً. (١). وبعد استنفاد الإمام ﷺ السُّبل والوسائل السّلميّة كافّة للحيلولة دون وقوع الحرب، بسبب إصرار الطرف الآخر (أصحاب الجمل) على المضيّ في بغيهم على أمير المؤ منين عَيْكِم، عبَّأُ الطِّر فان قوَّ اتهم العسكريَّة استعداداً لخو ض المعركة، وكعادته عَيْكِم ابتدأ معسكر أعداءه بالنَّصح والتَّحذير والمحاججة بنفسه تارةً، وعن طريق أصحابه تارةً أخرى، وكخطوةٍ أخيرةٍ من الإمام عليه في هذا الاتجاه دعا القوم إلى الاحتكام إلى كتاب الله، فطلب من أصحابه أنْ يتقدّم أحدهم حاملاً القرآن ويدعو القوم إلى الاحتكام إليه، على أنَّه أخبر أصحابه أنَّ مَن يقوم بذلك سوف يُقتَل، وأنَّه عليه ضامنٌ له الجنَّة، ولعلُّ هذا الموقف من أبلغ مواقف الإمام عليه وأصحابه في إلقاء الحجّة على أصحاب الجمل، و فعلاً خرج غلامٌ من قبيلة عبد القيس، فقال: «أنا أعرضه عليهم يا أمرَ المؤمنينَ، وقدْ احتسبتُ نفسي عند الله تعالى»، وكرَّر إقدامه واستعداده لأداء هذه المهمّة أكثر من مرَّةٍ، فأعطاه الإمام عليه القرآن، فأخذه الغلام ووقف بين صفوف الجيشين ونشر المصحف، وقال: «هذا كتاتُ الله -عزَّ وجلَّ -، وأمر المؤ منين ﷺ يدعو كم إلى ما فيه»، فأصدرتْ عائشة أمرها بأنْ يشجروه بالرّماح، فجاءه أصحابها وطعنوه حتّى مات رحمه الله، وكانتْ أمُّه حاضرةً ترى ما صُنع به، فصاحتْ وطرحتْ نفسها عليه، وجرَّته من موضعه (٢).

ولحقها جماعة من عسكر أمير المؤمنينَ عليه، فساعدوها على حمل ولدها، حتّى جاؤوا به ووضعوه بين يدي أمير المؤمنينَ عليه، وأمّه تبكى وتندبه، بقولها:

يا ربِّ إنَّ مسلماً دعاهُمُ يتلُو كتابَ الله لا يخشاهُمُ فخضّبوا منْ دمِهِ قناهُمُ وأمُّهم قائمةٌ تراهُمُ

<sup>(</sup>١) يُنظر: الميّاحي، شكري ناصر، الإمام علي عليه دراسة في فكره العسكريّ: ص١٠٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المفيد، الجمل: ص٣٣٩.

١٢٦ .....١٢٣ التشيّع في البصرة

# تأمرُهُم بالقتلِ لا تنهاهُمُ (١)

وعند ذلك، أمر الإمام على أصحابه أنْ يُصافّوهم ولا يبدؤوهم بقتالٍ، ولا يرموهم بسهم ولا يضربوهم بسيف، حتى جاء عبد الله بن بديل (۱) من الميمنة بأخيه مقتولًا، وجاء آخرون من أصحابه على من الميسرة برجلٍ رُمي بسهم فقتل (۱)، فقال الإمام على «اللّهم اشهد»، وأمر أصحابه بالدّفاع عن أنفسهم والتّهيؤ لخوض الحرب التي بدأها الطّرف الآخر بهجوم الزّبير على معسكر الإمام عليّ على، ثمّ معسكر عائشة المتجمّع حول جملها، وقد تمخضت هذه المعركة عن انتصار الإمام عليّ على أصحاب الجمل، الذين قُتِل أبرز قادتهم: طلحة والزّبير، الذي قيل: إنّه انسحب من المعركة في اللّحظات الأخيرة لبدايتها (١٤)، وقد ذكر المسعوديّ: أنّ معركة الجمل حدثت في يوم الخميس لعشر ليالٍ خلون من جمادى الآخرة سنة (٣٦ه)، وكان بينها وبين خلافة الإمام عليّ عليه خسة أشهر وأحد عشر يوماً (٥).

## موقفُ الإمام عليَ عَلَيْ من أهلِ البصرةِ بعدَ معركةِ الجملِ

بعد أنْ خمد أوار معركة الجمل، لم يعاقبْ الإمام علي المتورّطين في إيقادها، وآثر أنْ يمنح الجميع أماناً عامًاً كما هو منهجه في جميع حروبه، وفي مقدّمتهم عائشة، التي عهد إلى أخيها محمّد بن أبي بكر برعايتها وردّها إلى بيتها، وقدْ أنزلها في بيت عبد الله بن

<sup>(</sup>١) المسعوديّ، مروج الذّهب: ٣/ ١٠٦؛ والمفيد، الجمل: ص٠٤٣؛ ويُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٥١١- ٥١٢.

<sup>(</sup>٢) عبد الله بن بديل بن ورقاء الخزاعي، أسلم قبل الفتح، شهد حنين والطائف، وكان سيّد لقبيلة خزاعة، قُتل في صفّين مع الإمام عليّ الله على عنه، يُنظر: ابن عبد البر، الاستيعاب: ٣/ ٨٧٢؛ وابن حجر، الإصابة: ٤/ ٨٠٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: المسعوديّ، مروج الذّهب: ٣/ ١٠٦؛ وابن أبي الحديد، شرح النّهج: ٩/ ٧٧.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦٤، وما بعدها.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: التنبيه والإشراف: ص٥٥٦، ٢٥٦.

خلف الخزاعيِّ(١) في البصرة ريثها يتمُّ إرجاعُها مع مجموعةٍ من النّساء(٢).

وعفا على عن مروان بن الحكم، وعبد الله بن الزّبير، وغير هما (٣)، فضلًا عن عفوه عن جرحى أصحاب الجمل الذين لجؤوا إلى دار عائشة في البصرة، ولم يسمح لأصحابه من أهل البصرة أو غيرهم في معاملة القوم بالمثل، بل أمرهم بصيانة حرمة بيوت البصرة والتغافل عن الإساءات التي صدرت من أهلها نساءً ورجالاً، فقد خاطب معسكره، قائلاً: «لا تهتِّكُنّ سِتراً، ولا تدخلُنّ داراً، ولا تهيّجنّ امرأة بأذيّ، وإنْ شتمنَ أعراضَكُم وسفّهنَ أمراءَكُم وصلحاءَكُم، فإنّهن ضِعافٌ، ولقدْ كنّا نؤمَر بالكفّ عنهنّ وإنّهن فللمشركاتٌ، وإنّ الرّجل ليكافئ المرأة ويتناولها بالضّربِ فيُعيّر بها عقبُه مِنْ بَعدِه، فلا يبلغني عنْ أحدٍ عَرضَ لامرأةٍ فأنكّلُ به (٤)، وكان ذلك بعد أنْ جابهته صاحبة الدّار التي أقامتْ بها عائشة بكلام غليظ (٥).

يتضح لنا ممّا سبق، أنّه على لم يكتف بالعفو عن أصحاب الجمل، بل إنّه خير هم، أو تركهم ينزلونَ الدّار التي يختارونها في البصرة؛ إذْ إنّ الكلام الغليظ لصاحبة الدّار يعني أنّها من أنصار أو مساندي عائشة وجماعتها، وهو بذلك يحاكي خُلُقَ النّبيّ على في الحرب حين فتح مكّة، وأمّنَ أهلها في دورهم ودار زعيمهم أبي سفيان.

وتعزيزاً لسعي الإمام عليه في طمأنة أهل البصرة، وعفوه عنهم، بقي في معسكره ثلاثة أيّام، ولم يدخل البصرة مباشرة بعد انتهاء المعركة، معطياً لأهل البصرة فسحة الإحساس بالأمان، أو اقتلاع فكرة الانتقام والقتل والسّبي من أذهانهم، وعندما دخل

<sup>(</sup>١) عبد الله بن خلف الخزاعيّ، كان كاتباً لعمر بن الخطاب على ديوان البصرة، وكان مع عائشة في حرب الجمل، وقُتِل فيها. يُنظر: ابن عبد البر، الاستيعاب: ١/ ٢٧٠؛ وابن حجر، الإصابة: ٢/ ٣٥٨.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الدّينوريّ، الأخبار الطّوال: ص٢١٧-٢١٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: المسعوديّ، مروج الذّهب: ٢/ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٤) المفيد، الجمل: ص٣٤٢.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٥٣٩-٥٥٠.

١٢٨ .....١١٣٠ التشيّع في البصرة

أرسل مناديه يُنادي:

«مَنْ أَلقى سلاحَهُ فهو آمِن، ومَنْ أَغلقَ بابَه فهو آمِن» (١)، ليُعيد بذلك سيرة النبيَّ ﷺ مع أهل مكّة عندما فتحها (٢).

وقد رعى الإمام على أموال أهل الجمل، ولم يُعطِ المجال لمَن أراد بالنَّصر الاستحواذ على الأموال والذَّرِيَّة ، فأصدر أمره لنساء المقتولين من أهل البصرة أنْ يعتدن عدّة الوفاة، بقوله على: «مُرُوا نساء هؤلاء المقتولين من أهل البصرة أنْ يعتدَّن، وأنْ تُقسَم أموالهم في أهلهم، فهي ميراثُ لهم على فريضةٍ من الله» (٣)، وحصر على الغنائم المحصّلة من المعركة بالسّلاح الذي وُجد في ساحتها، من دون أنْ يمتدَّ إلى غيره، وأعاد على الأموال إلى أصحابها بعد أنْ جمعها في مسجد البصرة، ونادى مناديه: «إنَّ مَن عرف شيئاً فليأخذُهُ... لا يحلُّ لمسلم مِن مال المسلم المتوقى شيء» (٤).

لكن هذه السياسة لم تُرضِ بعض جنود الإمام هي ، فاجتمعوا قائلين: «ما يُحِلُّ لنا دماء هم، ويُحرِّم علينا أموالهم؟ فقال عليُّ: القومُ أمثالُكم، مَن صفحَ عنَّا فهو منَّا ونحن منه، ومَن لجَّ حتّى يُصاب، فقتاله منّى على الصَّدر والنَّحر، وإنَّ لكم في خسه لغنى »(٥). وعلى الرُّغم من هذه الأدلَّة المقنعة التي طرحها الإمام هي ، لكنّه أراد أنْ يُبطل حجج المطالبين بالغنائم بدليلٍ واقعي وعمليً، فعرضَ عليهم أخذ عائشة؛ إذْ قال لهم: «اقترِعُوا، هاتُوا بسهامكم، ثمّ قال: أيُّكم يأخذ أمّكم عائشة في سهمه؟ فقالوا: نستغفرُ

<sup>(</sup>١) الدِّينوريِّ، الأخبار الطَّوال: ص١٤٢؛ واليعقوبي، تاريخ: ٢/ ١٢٧؛ والمسعوديِّ، مروج الذَّهب: ٢/ ١٢٧،

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن هشام، السّيرة النبويّة: ص٠٨٨؛ وابن كثير، السّيرة النبويّة: ٣/ ٥٧٠.

<sup>(</sup>٣) المسعوديّ، مروج الذّهب: ٢/ ٣٧١؛ والمفيد، الجمل: ص٤٠٦.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٥٣٨-٥٣٩.

<sup>(</sup>٥) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ١٥٥.

الفصل الثالث/دورُ شيعة البَصْرة في الحياة السّياسيّة .....

الله، فقال: وأنا أستغفرُ الله ﴾ (١).

ومن خلال تتبع مجريات الأحداث في البصرة، وخلال الحرب، نجدُ تبايناً واضحاً في موقف البصريّين إزاء المعركة والأحداث السّياسيّة والإسلاميّة آنذاك؛ إذْ انقسم البصريّون بين مساندٍ للإمام ومشتركٍ معه، ومساندٍ غير مشترك، ومساندٍ لعائشة وأصحاب الجمل ومشترك معهم، ومساندٍ لهم غير مشتركٍ في الحرب، وصنف آثر الاعتزال عن الطّرفين دون ترجيحٍ لأحدهما على الآخر؛ ولذلك تنحصر عمليّة تقييم وتحديد ميول القبائل البصريّة وولائها في نسبة المشاركة منها في الحرب مع الطّرفين على حدِّ سواء، فكانتْ أغلبيّة أفراد بني عبد القيس وربيعة وبكر بن وائل مع الإمام على على على على هذا ممّا يتضح من الإشادات التي تحدّث بها قطبا المعركة بأنصارهم.

ومثل ذلك، قول عائشة بحقّ بني ضبّة: «ما زال جملي معتدلاً حتّى فقدتُ أصوات بني ضبّة» (٢٠)، وقول الإمام على عليه بحقّ ربيعة في الجمل الأصغر:

يا فْفَ أُمّاهُ على الرّبيعة ربيعةَ السّامعةَ المطيعة قدْ سبقتني بهم الوقيعة دعا حُكَيْمٌ دعوةً سميعة نالَ بها المنزلة الرّفعة (٣)

ومن جانبِ آخر، فإنَّ طبيعة تزايد عدد جيش الإمام خلال تحرَّكه ووصوله البصرة وبدء المعركة، هو ما يعطي دلالةً أخرى على ازدياد نسبة التَّأييد البصريّ للإمام عليّ الشعبيّة وانضهام عددٍ كبيرٍ من أهلها إلى جانبه، ومن ثَمَّ إعطاء دلالة على تواجد القاعدة الشّعبيّة ونموّها وضخامتها في البصرة. فهو عندما خرج من المدينة إلى الرَّبذة كان معه سبعائة

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦٨.

<sup>(</sup>٢) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٥٣٩.

<sup>(</sup>٣) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٣١.

رجل (۱)، ولمّا وصل إلى ذي قار انضمَّ إليه أهل الكوفة بسبعة آلاف ومائتي رجل (۲)، فصار عددهم سبعة آلاف وتسعائة رجل، وعندما دخل البصرة، وقبل وقوع المعركة، كان جيش الإمام عليه قد بلغ عشرين ألف مقاتل (۲)، أي: بزيادة اثني عشر ألف مقاتل في صفوفه، وهو ممّا لا يُعطي مجالاً للشّكّ في أنّ هذه الزّيادة في نسبة الجيش كان لأهل البصرة فيها الحظّ الأوفر، وإلّا فإنّ المؤرّخين لم يحدّثونا عن انضام أنصار آخرين إلى جيش الإمام من أمصارٍ أُخر، وبهذا يكون -وعلى أقلّ الفروض- نصف جيش الإمام على على المحرية.

### موقفُ شيعة البصرة من معركة صفين عام (٣٧هـ/٢٥٧م)

بعد أنْ هدأتْ الأوضاع في البصرة، ولى الإمامُ علي عليه عليها عبدَ الله بن عبّاس وزوّده بوصاياه وتعاليمه، قائلاً له: «أوصيك بتقوى الله -عزَّ وجلّ - والعَدْلِ على مَن ولاك الله أمرَه، سَعِ النّاسَ بوجهِك وعلمِكَ وحُكمِكَ، وإيّاك والإحَن -يعني الأحقاد- فإنّها تُميتُ القَلبَ والحقّ، واعلَمْ أنَّ ما قرَّبكَ مِن الله يُبعِّدكَ من النّار، وما قرَّبكَ مِن النّار يبعِّدكَ من الله، واذكر الله كثيراً، ولا تكنْ مِن الغافلينَ»(١٠).

كذلك أشار المفيد إلى أنَّ الإمام عليَّا عَيَّا عَيْسَ لِمَا أراد الخروج من البصرة أوصى ابن عبّاس، قائلاً له: «يا ابنَ عبّاس، عليكَ بتقوى الله والعدْل بمَن وُلِّيتَ عليه، وأنْ تبسطَ للنّاس وجهَكَ، وتوسِّعَ عليهم مجلسَكَ، وتسعَهم بحلمِكَ، وإيّاكَ والغضب، فإنّه طيرةٌ من الشّيطانِ، وإيّاكَ والهوى، فإنّه يصدُّكَ عنْ سبيلِ الله...»(٥).

<sup>(</sup>١) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٣٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٤٨٧؛ وابن الأثير، الكامل: ٣/ ١١٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن أعثم، الفتوح: ١/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٤) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٧٤.

<sup>(</sup>٥) الجمل: ص ٢٤؛ للمزيد من التفاصيل، يُنظر: النّصر الله، جواد كاظم، ولاية ابن عبّاس للبصرة

وقدْ أراد الإمام عليُّ عَلَيْ أَنْ يضعَ برنامج عملٍ لابن عبّاس؛ لأنَّ البصرة ما زالتْ متأثّرةً بمعركة الجمل.

بعد ذلك ترك الإمام علي البصرة وسار صوب الكوفة(١)، ولم يكن اختياره الكوفة عشوائيًّا، وإنَّما رأى المصلحة تفرض عليه في ظلّ هذه الظّروف أنْ يتّخذ من الكوفة مقرًّا له، وقدْ كان الإمام على علي الحاجةٍ إلى دخول أهل البصرة في صفوفه تحسُّباً لليوم الذي يقع فيه النّزاع مع معاوية، وهذا ما أكَّده قول الأحنف بن قيس، قائلاً: «... وإنَّ عشرتنا بالبصرة، فلو بعثنا إليهم فقدموا علينا، فقاتلنا هم العدو، وانتصفنا جم من النَّاس، وأدركوا اليوم ما فاتهم أمس... والله لَو ددنا أنَّ أمواتنا رجعوا إلينا، فاستعنّا هم على عدوّنا، وليس لك إلّا مَن كان معك، ولنا مِن قومنا عددٌ، ولا نلقى جم عدوّاً أعدى من معاوية، ولا نسدّ هم ثغراً أشدّ من الشّام»(٢)، فردَّ عليه الإمام على عليه الإمام على عليه: «اكتُب إلى قومِكَ»، فكتب الأحنف إلى قومه... فلمّا ورد كتاب الأحنف على بني تميم بالبصرة ساروا بأجمعهم إلى الكوفة، وبايعوا الإمام عليًّا عليًّا الكلام من المواثيق الأُخَر التي قطعها الأحنف بن قيس مرّةً أخرى على نفسه، ما أشار إليه المنقريّ، قائلاً: «والله يا أمير المؤمنينَ، إنّا نحبّك ونبرأ من عدوّك، ولنخرجنَّ معك على العسر واليسر، نحتسب في ذلك الخبر، ونؤمّل العظيم من الأجر، فقال له علىّ خبراً»(٤)، وبذلك يصحُّ القول: إنَّ قبيلة تميم، أو بالأحرى، الأفراد الذين ناصر وا الإمام عليًّا عَلِيًّا عَلِيًّا عَلِيًّا ا مشاركة في صفّين (٥)، وفي المواقف التي تلتها، فضلًا عن انفراد القبائل الأخر من أهل

في عصر الإمام عليّ والحسن المناقق: ص١-٥٥.

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٧٤؛ وابن أعثم الكوفي، الفتوح: ١/ ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٧٤-٥٧.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص٥٧.

<sup>(</sup>٤) وقعة صفيّن: ص٩٢.

<sup>(</sup>٥) صفّين: موقع قرب الرَّقّة على شاطئ الفرات من الجانب الغربي، وقعتْ فيه المعركة المشهورة بين

١٣٢ .....١٣٣ التشيّع في البصرة

البصرة، التي سنشير إليها لاحقاً عند عرض هذه المعركة.

وبعد أنْ تعاهد أهل الكوفة على نصرة الإمام علي العهود والمواثيق، استقرَّ الكي في الكوفة من أجل مقاتلة مَن لم يبايعه ولم يدخل في طاعة الخليفة الشّرعيّ، لذلك ساورتْ المخاوف معاوية، فسارع إلى الاستعانة بعمرو بن العاص (١١) وذلك لما يتمتّع به من دهاء وفطنة، ولم يتردّد ابن العاص في إجابة معاوية بعد مساومته على ولاية مصر؛ إذْ كتب له معاوية كتاباً بذلك (٢)، وهذا ما أشار إليه الإمام علي الكي محاطباً عمرو ابن العاص، قائلاً له: «إنّك بعث دينك ونفسك من معاوية بدنيا غيرك... حتى كانت مصر في يبدك وي يبدك (٢).

وقد نهج الإمام على طريقاً في تعامله مع معاوية، مؤدّاه الاستمرار في إلقاء الحجّة عليه في أكثر من مرّة، محاولةً منه لدفع الحرب المستقبليّة معه؛ حقناً لدماء المسلمين، ولكنّ ردَّ معاوية كان هو الحرب والسّعي إلى القضاء على الخليفة الشّرعيّ وأنصاره بكلّ وسيلة (١٠)، وبعد فشل جميع المحاولات التي استعملها الإمام عليُّ على لحقن الدّماء، وقيام معاوية بتعبئة أهل الشّام والسّير بهم إلى صفّين (٥)، قام الإمام عليُّ على بتعبئة أهل الكوفة، وأرسل إلى واليه على البصرة عبد الله بن عبّاس بأنْ يلحق به أهل البصرة؛ إذْ أرسل إليه كتاباً بذلك، فلمّا وصل كتاب الإمام عليًّ على أن عبّاس بقراءته على النّاس، ثمّ أمرهم بالنّهوض مع الأحنف بن قيس، فنهض معه ألف وخمسائة رجل، فاستقلّهم عبد الله بن عبّاس، فخطب في النّاس، قائلاً –بعد أنْ حمدَ الله وأثنى

الإمام عليَّ عِيهِ ومعاوية سنة ٣٧ه. يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٣/ ٩٨.

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٥٨٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٨٢؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٥٦٠.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي الحديد، شرح النّهج: ٢/ ٦٨ - ٦٩.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٨١-٨١؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٥٦١.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: المسعوديّ، مروج الذّهب: ٢/ ٩٤؛ وابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٣/ ٣٩٩.

عليه-: «يا أهلَ البصرةِ، قدْ جاءني كتاب أمير المؤمنين، يأمرني بإشخاصِكم، يأمركم بالمسير إليه -يعني الإمام عليّا عليّا عليه - مع الأحنف بن قيس... (())، ثمّ ترك ابن عبّاس المهمّة لأبي الأسود الدّؤلي في البصرة لإشخاص مَن أراد الالتحاق بالإمام عليّ عليه فاجتمع عليه ألف وسبعائة، فخرج ابن عبّاس بهم مع الأحنف بن قيس حتّى وصلوا إلى الإمام عليّ النّخيلة (())، فحمد الله وأثنى عليه (()). ومِن أبرز الرّجالاتِ الذين قدموا مع ابن عبّاس إلى معسكر الإمام عليّ الله وأثنى عليه (()) على عبد القيس، وصبرة السّدوسيّ (()) على بكر بن وائل، وعمرو بن مرجوم العبديّ (()) على عبد القيس، وصبرة ابن شيان الأزديّ على الأزد (())، والأحنف بن قيس على تميم، وضبّة، والرّباب، وشريك ابن الأعور على أهل العالية (()).

ولمّا علم معاوية بقدوم أهل البصرة مع عبد الله بن عبّاس أعاد حساباته، فاستشار عمرو بن العاص، الذي أخذ يقلّل من أهمّيّة دور أهل البصرة وموالاتهم الإمام عليّاً عليه، قائلاً: «وأهلُ البصرة مخالفونَ لعليِّ بمَن قُتِلَ منهم، وقدْ تفانتْ صناديدهم يوم الجمل...

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ١٢٤؛ ويُنظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٣/ ٢١٧.

<sup>(</sup>٢) النَّخيلة: تصغير نَخْلَة موضع قرب الكوفة من جهة الشَّمال، وهو الموضع الَّذي خرج فيه الإمام ﷺ لَمَّا بلغه خبر قتل عامله على الأنبار وسلب نسائه. ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٤/ ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ١٢٤-١٢٥.

<sup>(</sup>٤) خالد بن معمر السدوسي: كان رئيس بكر بن وائل في عهد عمر بن الخطّاب، وكان مع الإمام على الله على على الله على

<sup>(</sup>٥) عمرو بن مرجوم العبديّ: من عبد القيس، ويُقال إنَّه من النّمر بن قاصد، يُعدُّ من أهل البصرة، روى عن النّبيّ محمّد ﷺ. يُنظر: ابن عبد البر، الاستيعاب: ٢/ ٨٧.

<sup>(</sup>٦) هو صبرة بن شيمان الأزدي، رأسُ الأزد في أيّامه، وكان في الجمل مع عائشة، وقيل: إنّه قُتِل في تلك الواقعة، والصّواب أنّه عاش إلى حكم معاوية. يُنظر: ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق: ٢٩/ ٢٦٠.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٧٩؛ وابن أعثم، الفتوح: ١/ ٢٠١-٢٠٢.

ومنهم مَن قَتَل خليفتكم، فالله الله في حقّكم أنْ تضيّعوه، وفي دمِكم أنْ تُبطلوه»(۱)، وكلام ابن العاص لا يبدو دقيقاً؛ لأنَّ غايته كانتْ بثَّ العزيمة في نفس معاوية، ورفع الرّوح المعنويّة لأهل الشّام، فإذا كان أهل البصرة مخالفينَ للإمام عليّ المنه على قول ابن العاص، فلهاذا جاءوا وناصروه وشايعوه عنهم المكر والخداع والحيلة والتّضليل.

وبعد أنْ وصلتْ قطعاتُ أهل البصرة العسكريّة بإمرة عبد الله بن عبّاس إلى النّخيلة قام الإمام عليّ بتوزيع المهمّات والواجبات على أهل البصرة، فوضع على بكر البصرة حضين بن المنذر، وعلى تميم البصرة الأحنف بن قيس، وعلى سعد ورباب البصرة جارية بن قدامة السّعديّ، وعلى عمرو وحنظلة البصرة أعين بن ضبيعة (٢)، وعلى ذهل البصرة خالد بن معمر السّدوسيّ، وعلى لهازم (٣) البصرة حريث بن جابر (١٤)، كذلك جعل على عبد القيس البصرة عمرو بن حنظلة، وعلى قريش البصرة الحارث بن نوفل الهاشميّ (٥)،

<sup>(</sup>١) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٥٦٣؛ وابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٣/ ١٦٣.

<sup>(</sup>٢) هو أعين بن ضبيعة بن ناجية بن عقال بن سفيان بن مجاشع بن تميم، من أصحاب الإمام عليِّ هيه، وهو الذي عقر الجمل، قُتِل في فتنة ابن الحضر ميّ سنة ٣٨ه. يُنظر: ابن الأثير، أُسد الغابة: ١٠٣/١؛ والصّفديّ، الوافي بالوفيات: ٩/ ١٧٣.

<sup>(</sup>٣) لهازم: لقبٌ كان يُطلق على بني تيم الله بن ثعلبة، ويقال: هو منْ لَحَازم القبيلة، أي: منْ أوساطها لا أشرافها، استُعيرتْ من اللّهازم التي هي أصول الحَنكين من الوجه. يُنظر: الفيروز آباديّ، القاموس المحيط: ٤/ ١٧٩؛ والزّبيديّ، تاج العروس: ١٧٧ / ٢٧٢.

<sup>(</sup>٤) لم أعثر على ترجمةٍ له.

<sup>(</sup>٥) الحارث بن نوفل بن الحارث بن عبد المطّلب، له صحبة مع الرّسول الكريم، وروى عنه، واستعمله على بعض أعمال مكّة، وبعد رسول الله تلتق تولّى إمارة مكّة في عهد كلِّ من أبي بكر وعمر وعثمان، ثمّ انتقل إلى البصرة، وتوفّى آخر حكم عثمان. يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٤/٧٥.

وعلى قيس البصرة قبيصة بن شدّاد الهلالي<sup>(۱)</sup>، وعلى خيل أهل البصرة سهل بن حنيف<sup>(۱)</sup>، وجعل قيس بن سعد<sup>(۱)</sup> على رجّالة أهل البصرة<sup>(1)</sup>، ومسعود بن فدكي التميمي<sup>(0)</sup> على قرّاء أهل البصرة<sup>(1)</sup>، وكانتْ راية ربيعة الكوفة والبصرة مع خالد بن معمر، وهو من أهل البصرة<sup>(۱)</sup>. ولما استكمل الإمام عليُّ الله توزيع الواجبات على جنده أمر مناديه بالخروج صوب أهل الشّام، وبلغ عددُ رجاله أكثر من ثهانينَ ألف مقاتلٍ، وسار بهم إلى الرَّقة (۱).

أمّا معاوية، فقد زحف بجيشه من أهل الشّام حتّى وصل صفّين قرب مدينة الرَّقّة (٩٠)، وقضى الفريقان شهر محرّم من سنة (٣٧ه) دون حرب، أملًا في الصّلح (١٠٠)،

(١) لم أعثر على ترجمةٍ له.

(٣) أبو الفضل، وأبو عبد الله، قيس بن سعد بن عبادة بن وليم، الأنصاريّ، كان من ذوي الرأي في النّاس، روى عن النبيّ على مصر، توفيّ سنة النّاس، روى عن النبيّ على مصر، توفيّ سنة ٥٨ه في حكم عبد الملك بن مروان، وقيل: أواخر حكم معاوية. يُنظر: الصّفديّ، الوافي بالوفيات: ٢/ ٢١٢؛ وابن حجر، الإصابة: ٥/ ٣٥٩.

- (٤) يُنظر: نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص٢٠٨.
  - (٥) لم أعثر على ترجمةٍ له.
- (٦) يُنظر: نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص٢٠٨؛ وخليفة بن خيّاط، تاريخ خليفة: ص١٧٧؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ١١، وابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٣/ ٢١٥.
  - (٧) يُنظر: نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص٥٠٠؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٧.
- (٨) الرَّقّة: مدينة تقع على نهر الفرات، بينها وبين حرّان ثلاثة أيّام. يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٣/ ٥٥.
- (٩) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٩٣؛ واليعقوبي: تاريخ اليعقوبي: ٢/ ١٨٧؛ والطّبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٥١.
  - (١٠) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٥.

واختلفت بينهما الرُّسل، لكن هذه المفاوضات لم تُسفر عن أيَّة نتيجة، فاستعدَّ الفريقان للقتال، واشتبكا، وتبادلا النّصر والهزيمة، ثمّ رجحتْ كفّة الإمام علي المحمّ، وأوشكتْ قوّاته على سحق قوّات معاوية، فلمّ ارأى عمرو بن العاص أنَّ أمر أهل العراق قدْ اشتدَّ، وخاف من الهزيمة، عهد إلى الاصطناع والخديعة، فأمر برفع المصاحف على الرّماح والمناداة بتحكيم كتاب الله بين معاوية والإمام علي المحمّ في الرّماح قدْ نادى بها الإمام علي المحمّل، قائلاً: «إنّي أوّلُ مَن دعا إلى كتابِ الله، وأوّلُ مَن أجابَ إليه» (١٠).

وإزاء انشقاق أهل العراق على أثر هذه الخدعة بذل الإمام على الله كل ما يمكن الإقناع المنشقين عنه وعنْ جيشه، فبيَّنَ لهم أنَّ معاوية وحزبه ليسوا بأصحاب دين والا قرآن، فقال على لهم: «إنِّي أعرَفُ بهم منكم، لقدْ صحبتهم صغاراً وكباراً، فكانوا شرَّ صغار وكبار، وإنَّ دَعْوَتَهم هذه كلمة حقِّ أُريدَ بها باطل، وإنَّها مكيدةٌ وخديعةٌ»(")، بيد أنَّ هذا الكلام لم يؤثّر فيهم، وأصرُّ وا على قبول التّحكيم (ن)، على الرُّغم من أنَّ أمير المؤمنين على قدْ سبق هؤلاء بالرُّجوع إلى القرآن الكريم من أجل تطبيق تعاليمه.

ومن خلال تتبُّعنا لأحداث صفين، نجدُ ثمّة دوراً كبيراً قدْ أدَّته قبائل البصرة بشكلِ خاصٍّ، وشيعة الإمام عليّ بن أبي طالب عليه بشكلِ عامٍّ، وهذا ما أشار إليه عبيد الله بن

<sup>(</sup>١) يُنظر: نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص ٤٢٠؛ واليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ٢/ ١٣١؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٥٠؛ وابن الأثير، الكامل: ٣/ ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص٥٣٠؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٤٩؛ والمسعوديّ، مروج الذّهب: ٢/ ٤١١؛ والمجلسيّ، بحار الأنوار: ٣٢/ ٥٣٢.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص٥٣٥؛ وابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١١٢/١؛ واليعقوبيّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٤٩؛ والمسعوديّ، مروج الذّهب: ٢/ ٤١١؟.

عمر (١)، الذي فرَّ هارباً من المدينة بعد تولّي الإمام عليِّ الخلافة؛ خوفاً من أنْ يقع في قبضته ويحاكمه على قتله الهُرمزان (٢)، وعندما اشترك مع معاوية واجهته بعض القبائل البصريّة، ومنها: ربيعة البصرة، فقال لأهل الشّام: «يا أهل الشَّام، هذا الحيّ من العراق قتكة عثمان بن عفّان وأنصار عليّ بن أبي طالب عيه، ولئن هَزمتُم هذه القبيلة -ربيعة البصرة - أدركتُم ثأركم من عثمان، وهلك عليٌّ وأهلُ العراق، فشُدُّوا على النّاس» (٣).

يظهر من خلال هذه الرّواية، ومن كلام عبيد الله بن عمر، أنّه أراد أنْ يبعث الرُّوح المعنويّة في نفس أصحابه بالثبّات أمام لهيب المعركة، أو يُعَدُّ اعترافاً منه بأنَّ أهل ربيعة البصرة الموالية للإمام عليِّ عليه كانتْ لها اليد الطّولى في التّأليب على عثمان، ومن ثَمَّ أدّى إلى مصرعه، أمّا اتّهام عبيد الله بن عمر لربيعة البصرة بأنّهم هم الذين قتلوا عثمان، فيظهر منه أنّه كان شاهد عيان على الحادثة، وفي النّهاية نهض مع قبائل حِمْير الشّاميّة لمقاتلة قبيلة بكر بن وائل البصريّة، فتقاتل الطرفان، واشتدّتْ الضّربات، ووقعتْ الإصابات، حتى أصحاب عبيد الله بن عمر بالهلّع، وسقط قتيلاً في أرض المعركة على يد محرز بن الصّحصح (ن)، وسُلبَتْ عُدَّتُهُ الحربيّة (٥).

ومن المواقف الأُخَر التي وقفها شيعة أمير المؤمنينَ ﷺ في صفّين، ما أشار إليه ابن

<sup>(</sup>١) عبيد الله بن عمر بن الخطّاب، القرشي، العدويّ، أمّه أمّ كلثوم بنت جرول الخزاعيّ، ولد في عهد النبيّ على وهو الذي قَتَلَ الهرمزان، مالَ إلى معاوية في صفّين، وقُتِلَ، وكان عمره آنذاك ٤٠ سنة. يُنظر: ابن حجر، الإصابة: ٥/ ٤١، وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٩٢.

<sup>(</sup>٣) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٤؛ وابن الأثير، الكامل: ٣/ ١٨٥؛ وابن أبي الحديد، شرح النّهج: ٥/ ٢٧٧.

<sup>(</sup>٤) محرز بن الصَّحصح من بني عائش بن مالك بن تيم الله بن ثعلبة بن بكر بن وائل، قَتَلَ عبيد الله ابن عمر في صفّين. يُنظر: ابن حبيب، المنمّق: ص٤١٣؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٢٥.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص١٢٨؛ والطبريّ، تاريخُ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٢٢- ٣٢٣؛ وابن أعثم الكوفيّ، الفتوح: ١/ ٣٥٨؛ وابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٣/ ٣٠٨.

مزاحم المنقريّ، قائلاً: «فأقبل مالك بن حري النهشليّ (۱) إلى قومه من بني تميم، فقال: اعلموا أنَّ الفرار فيه العار، وأنيّ بعتُ هذه الدّار بدار القرار، وهذا وجهي إليها...»(۲)، وهذا دليل على أنَّ شيعة البصرة لم تنتنِ ولم تُهزم في الشّدائد على الرُّغم من أنَّ هؤلاء لم ينصروا الإمام عليًّ عليه في الجمل، بل التزموا الحيادَ بأمر من الإمام عليًّ عليه (۱).

وقد رشّح أهل الشّام عمرو بن العاص مُمثّلاً عنهم ('')، وأمّا بالنّسبة لأهل العراق خاصّة الذين أصبحوا خوارج بعد ذلك، فقد وقع اختيارهم على أبي موسى الأشعري، على الرُّغم من أنَّ الإمام عليَّا اللهِ رشَّح أكثر من شخصية لهذا الغرض، ومنْ أبرزهم على الرُّغم من أنَّ الإمام عليَّا اللهُ بن عبّاس، فارموه عبد الله بن عبّاس، الذي قال فيه الإمام عليُّ اللهِ عقدُ عُقدةً إلّا حلّها عبدُ الله بن عبّاس، فارموه به – يعني عمرو بن العاص –، فإنَّ عَمْراً لا يعقدُ عُقدةً إلّا حلّها عبدُ الله، ولا يُبرمُ أمراً إلا نقضَهُ، ولا ينقضُ أمراً إلا أبرَمَهُ، فقال الأشعث ومَن معه: لا والله، لا يحكم فينا مضريّان أبداً حتى تقوم السّاعة، ولكن، يكون رجلٌ من مُضر ورجلٌ من اليمن، فقال عليُّ اللهُ في شيء، عليُّ اللهُ أن يُخدعَ يهانيّكم، فإنَّ عَمْرو بن العاص ليس يخافُ الله في شيء، فقال الأشعث: والله لا نرضى إلَّا أبا موسى، فقال عليُّ: هذه وقدْ أبيتُم إلَّا أبا موسى؟ قالوا: نعم، قال: فاصنعوا ما أردتُم، اللّهمَّ، إنّي برىءٌ إليكَ مِن صُنْعِهم» (°).

ويبدو أنَّ معاوية بن أبي سفيان قدْ هيَّأ في جيش الإمام عليِّ عَلِيْكِم مَن يتقبّل فكرة

<sup>(</sup>١) مالك بن حري النّهشليُّ: من أصحاب الإمام عليِّ الشرك معه في صفّين، وقُتِل فيها، كان من أشجع أبناء قبيلته. يُنظر: نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص١٢١؛ وابن أبي الحديد، شرح النهج: ٥/ ٢١٠-١١.

<sup>(</sup>٢) نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص١٢١.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ٦٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص٢٤٣؛ وابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/٤٠١؛ والبلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٠٣.

<sup>(</sup>٥) نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص٢٤٤.

التّحكيم، كذلك ألزمهم بترشيح أبي موسى الأشعريّ ممثّلاً عن العراق لخوض غيار التّحكيم، وهذا ما أشار إليه ابن قتيبة في المحادثة التي جرتْ بين معاوية بن أبي سفيان وأخيه عتبة حول مَن يمثّل عن جانب الإمام عليِّ عليه إذْ رشَّح عتبة أبا موسى الأشعريّ(۱)، وفعلًا هذا ما تحقّق لهم.

أمّا بالنّسبة إلى موقف شيعة البصرة من اختيار أبي موسى الأشعريّ، فقدْ اعترضوا على ذلك، وهذا ما جاء على لسان الأحنف بن قيس، قائلاً: «يا أميرَ المؤمنين، إنّ أبا موسى رجلٌ يهانيٌّ وقومه مع معاوية، فابعثني معه، فو الله لا يحلُّ لك عقدةً إلَّا عقدتُ لكَ أشدَّ منها، فإنْ قلتَ: إنّي لستُ من أصحاب رسول الله وهي فابعث ابن عبّاس وابعثني معه» (٢)، فردَّ الإمام عليُّ هيه قائلًا: «يا أحنفُ، إنَّ القوم قدْ أبوا إلاَّ أبا موسى الأشعريّ، والله بالغُ في ذلك أمرَه» (٣)، ولم يكتفِ الأحنف بن قيس بذلك، بل أوصى أبا موسى الأشعريّ، والله بالغُ في ذلك أمرَه (٣)، ولم يكتفِ الأحنف بن قيس بذلك، بل أوصى أبا أنَّ لهُ ما بعده، وأنّك إنْ ضيَّعتَ العراقَ فلا عراقَ لكَ، فاتّقِ الله، فإنّكَ تجمعُ بذلك دنيا وأخرى، وإذا لقيتَ عَمْراً غداً فلا تبادره بالسّلام، فليسَ من أهلِه، ولا تُعْطِه يدكَ، فإنّها أمانةٌ، وإيّاك أنْ يُقْعِدَكَ على صَدْرِ الفِراش، فإنّها خُدعةٌ، ولا تلْقه إلّا وحده، وإيّاك أنْ يكتم على عرو على الرّضا يكلّمكَ في بيتٍ فيه مخدع يخبِّىء لك فيه رجالاً، وإنْ لم يستقم لك عمرو على الرّضا بعليً، فخيّ، فخير، أنْ يختار أهلُ العراق من قريش... (١).

أمًّا بالنسبة إلى مشاركة شيعة البصرة في صفين، فإنَّ الباحث يتوقّف مُشكّكاً في صحّة عدد أتباع الإمام عليّ عليه من أهل البصرة في المعركة، فقدْ حُدِّدَ العددُ في ألفٍ

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ١٠٥؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٥٠.

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١٠٦/١.

<sup>(</sup>٣) نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١٠٨/١.

وخمسائة لينهضوا بعد سماعهم كتاب الإمام على على الأحنف بن قيس، بعد قراءة عبد الله بن عبّاس هذا الكتاب، ثمّ تبعهم ألفٌ وسبعائة تولّى أبو الأسود الدّؤليّ مهمّة جمعهم، بعد تفويض ابن عبّاس له بتوليّ هذا الأمر(١) بعد أنْ ألقى خطبةً استثارهم فيها؛ مُحفِّزًا إيّاهم على الإقدام والمشاركة، ليكون المجموع الكلّيّ للمشاركين هو: ثلاثةُ آلاف ومائتا مقاتل.

إنَّ مبعثُ الرِّيبة هو ضالة هذا العدد من البصريِّينَ المشاركينَ، علماً أنَّ عدد جيش الإمام على عددُهم إلى اثني عشر ألف مقاتل من أصل عشرينَ ألفاً، مع اعتزال بعض البصريِّين خوضَ غمار هذه الحرب، وتفضيلهم الحياد، إلى انجلاء هذا الأمر، في حين البصريِّين خوضَ غمار هذه الحرب، وتفضيلهم الحياد، إلى انجلاء هذا الأمر، في حين كان الوضوح وعدم التداخل في المواقف وانجلاء وجه الحقيقة الشَّرعيّة أكثر في تحديد أرجحيّة حقِّ الإمام عليَّ على ومزاياه على حساب معاوية وصفاته، الأمر الذي سيظهر تبعاً لذلك في ارتفاع عدد الملتحقين بجيش الإمام من البصريّين، لكنّ المصادر التّاريخيّة تتوقّف عند هذا العدد في صمتٍ يراه الباحث مقصوداً، فمشاركةُ شخصيّة كالأحنف ابن قيس مثلاً مستكفّل باندفاع أعداد كبيرةٍ من بني تميم بالضّر ورة خلفَ قائدهم؛ انقياداً وتسلياً لثقتهم به، بينها نجد مشاركة الأحنف وكأنّها مقتصرةٌ على شخصيته، من غير تحقيق في عدد المشاركين البصريّين من جهة الكثرة بفعل مكانته القبليّة ووجاهته الاجتماعيّة، ويرجّع الباحث أنَّ هناك تغييباً للعدد الحقيقيّ المشارك إلى جانب الإمام عليّ عين من البصريّين في معركة صفيّن، قُصِدَ منه تحجيم عدد الإسناد الشّعبيّ بقصد إضعاف دور البصرة المهم والمؤثّر السّاند للإمام على عليه في مسيرته.

إنَّ هذا المسعى قدْ تكفّلتْ به السُّلطة السّياسيّة التي أخضعتْ كتابة تاريخ هذه

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/٤١.

المرحلة لأهوائها وانتهائها، فجرى قلب مجريات الأحداث لتصبَّ في صالحها بذكاءٍ ومهارةٍ.

# موقفُ شيعة البصرة مِنْ فتنة عبد اللهِ الحَضْرميّ عام (٣٨هـ/٢٥٨م)

كان لشيعة الإمام علي النصاره في البصرة دورٌ كبيرٌ في مواجهة فتنة عبد الله ابن الحضر ميّ، التي وقعتْ في البصرة سنة (٣٨هـ)، وحاول بشكلٍ أو بآخر استدراج عامّة البصرة بفئاتها كافّة إلى جانب معاوية بن أبي سفيان، وهو قبل ذلك كان من ولاة عثمان بن عفّان؛ إذْ كان يتولّى له مكّة (١)، وبعد مقتل عثمان في سنة (٣٥هـ)، انضم ابن الحضر ميّ إلى معاوية في أثناء وقوفهم ضدّ الإمام عليّ في معركة الجمل (٢).

وإذا كانتْ المصادر لا تذكر اشتراكه في صفيّن، فهو لا يعني أنَّه لم يقف إلى جانب معاوية في تلك الحرب، طالما أنَّه كان موالياً لبني أميّة، ولاسيّما أنّه كان موضع ثقة معاوية؛ إذْ أرسله معاوية إلى البصرة في عام (٣٨هـ) لإثارة النّاس ضدّ الإمام عليِّ عليه (٣٠٠).

وتشير المصادر إلى أنَّ معاوية بن سفيان في تلك السَّنة قدْ استولى على مصر بعد قتل عمرو بن العاص محمّد بن أبي بكر، وفي العام نفسه أرسل معاوية عبد الله بن الحضرميّ إلى البصرة للاستيلاء عليها(٤)، لتكون المحطَّة التّالية بعد مصر، وليكوِّن فيها قاعدة عريضة، فضلاً عن الشَّام، لغرض تحقيق غايته، وهي الوصول إلى الخلافة أو الملك، من خلال الإطاحة بخليفة المسلمين الشَّر عيّ الإمام عليِّ المَّاه، على المُحلال الإطاحة بخليفة المسلمين الشَّر عيّ الإمام عليِّ

إنّ ما سهّل مهمّة معاوية هو وجود أنصارٍ للأمويّين وأتباعهم بصورةٍ عامَّةٍ، ولللهُ ولمّعاوية بصورةٍ خاصَّةٍ، وهذا ما صرّح به معاوية لابن الحضرميّ، قائلاً: «إنّ جُلّ

<sup>(</sup>١) يُنظر: عرموش، الفتنة ووقعة الجمل: ص١١١-١١٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٤٤٩ - ٥٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: عبّود، أنسام غضبان، فتنة ابن الحضر ميّ في البصرة سنة ٣٨هـ: ص٧٦.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٨٥؛ والثّقفيّ، الغارات: ص٢٥٦.

أهلها -البصرة - يرونَ رأينا في عثمان، وقدْ قُتِلوا في الطّلب بدمه، فهم يودّونَ أنْ يأتيهم مَن يجمعُهم، وينظّم أمرَهم، وينهض بهم في الطّلب بثأرهم ودم إمامهم، فتودّدِ الأزدَ، فإنَّ الأزدَ كلّها سلمُكَ، ودَعْ ربيعة فلنْ ينحرفَ عنك أحدٌ سواهم؛ لأنَّهم ترابيَّةٌ كلّهم (۱) (۱) وهذا ما أشار إليه الثقفيّ، قائلًا: «إنَّ الذي كان سدَّدَ لمعاوية رأيه في إرسال ابن الحضرميّ كتابٌ كتبة إليه صحّار بن عبّاس العبديّ (۱)، وهو تمن كان يرى رأي عثهان ... فإنْ رأيت أنْ تبعث إلينا أميراً طيّباً زاكياً، ذا عفافٍ ودين، يدعو إلى الطّلب بدم عثمان، فعلتَ، فإنّ ابن عبّاس غائبٌ عن النّاس، والسّلام (غ). ولربيًا كانتْ هناك جماعة من العثمانيّة، وعلى رأسهم صحّار العبديّ، كاتبوا معاوية بمناسبة استيلائه على مصر وقتل محمّد بن أبي بكر، ويسألونه أنْ يبعث إلى البصرة رجلاً يُطالب بدم عثمان، يسمعوا له ويُطيعوا أمره (۱)، فلمّا قرأ معاوية كتابه، قال: «لا عزمتُ رأياً سوى ما كتبَ به إليّ هذا، وكتَبَ إليه جوابه: أمّا بعد، فقدْ قرأتُ كتابك، فعرفتُ نصيحتك، وقبلتُ مشورتك -رحمك الله وسدَّدك - اثبِتْ -هداك الله على رأيك الرّشيد، فإنّك بالرّجل الذي سألتَ قدْ أتاك، وكأنّكَ بالجيش قدْ أطلً عليك، فسررت وحييتَ، وقبلتَ، والسّلام» (۱).

<sup>(</sup>١) ترابيّة: أي: إنهّم موالون للإمام عليِّ عليه؛ لأنَّ الرّسول الله لقَبَ الإمام عليَّا عليَّ بد(أبي تراب)، وكانَ من أحبِّ الألقاب إلى الإمام عليه. يُنظر: البخاريّ، الصّحيح: ٧/ ١٩؛ والطبرانيّ، المعجم الكبير: ٦/ ٢٥٢؛ والبيهقيّ، السّنن الكبرى: ٦/ ٥٢.

<sup>(</sup>٢) البلاذري، أنساب الأشراف: ٣/ ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) صحّار بن عبّاس العبديّ، ويُقال صحّار بن عبّاس بن شرحبيل العبديّ، من عبد القيس، يُكنّى أبا عبد الرّحن، له صحبة ورواية. يُنظر: ابن عبد البر، الاستيعاب: ٢/ ٧٣٦.

<sup>(</sup>٤) الثقفيّ، الغارات: ص٢٦٤-٢٦٥؛ وابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٣/ ٢٣٣.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٨٧.

<sup>(</sup>٦) الثقفيّ، الغارات: ص٥٦٦؛ وابن أبي الحديد، شرح النّهج: ٤٠/٤.

وبعد أنْ اختار معاوية بن أبي سفيان عبدَ الله بن الحضر ميّ، الذي قدم إلى البصرة في وقتِ كان فيه عبد الله بن عبّاس قدْ ترك البصرة متوجّهاً إلى الإمام على السير في الكوفة لتعزيته بمقتل محمّد بن أبي بكر، مستخلفاً زياد بن أبيه على البصرة(١)، الأمر الذي سهَّل نوعاً ما نزول ابن الحضرميّ في البصرة مستغلَّا خروج عبد الله بن عبّاس إلى الكوفة، وذلك لما يتمثّل به من حنكة وقوّة شكيمة، بعكس ما كان عليه زياد بن أبيه، وبعد وصوله البصرة نزل في بني تميم، وأتاهُ كلُّ مَن كان يرى رأي عثمان، وغيرهم من الّذين والوه، فخطب، قائلاً: «أيُّها النَّاس، فإنَّ عثمان إمامكم إمام الهدي، قتله عليُّ بن أبي طالب ظُلماً، فطلبتُم بدمه، وقاتلتُم مَن قَتَلَه، فجزاكم الله من أهل مصر خيراً، وقدْ أُصيب منكم الملا الأخيار، وقد جاءكم الله بإخوانٍ لكم، لهم بأسٌ شديدٌ يُتَّقى، وعددٌ لا يحصى، فالقوا عدوّكم الذين قتلوكم»(٢). وبعدما انتهى من خطبته عارَضَهُ بعضُ أهل البصرة، ورفضوا تأييده، ومنهم الضّحّاك بن قيس الهلاليّ(٣)، الذي كان يتوليّ الشرّطة لابن عبّاس أيّام ولايته البصرة، قائلاً: «قبّح الله ما جئتنا به، وما تدعونا إليه، أتيتنا -والله- بمثل ما أتانا به طلحة والزّبر، وإنّها جاءانا وقدْ بايعنا عليًّا وبايعاه، واستقامتْ أمورنا، فحملانا على الفرقة، حتّى ضرب بعضُنا بعضاً، ونحن -الآن- مجتمعونَ على بيعة هذا الرَّجل -يعني الإمام عليّاً عِيه -أيضاً، وقد أقال العثرة، وعفا عن المسيء، فتأمرنا الآن أنْ ننتضي أسيافنا، ثمّ نضربَ بها بعضنا بعضاً، ليكونَ معاوية أميراً، والله لَيومٌ من أيّام عليٍّ مع النبيِّ ﷺ خيرٌ من معاوية وآل معاوية »(٤).

<sup>(</sup>١) يُنظر: الثقفيّ، الغارات: ص٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٨٦؛ ويُنظر: الثقفيّ، الغارات: ص ٢٥٩.

<sup>(</sup>٣) لم نعثر على ترجمةٍ له.

<sup>(</sup>٤) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٨٦.

وإزاء هذا الكلام، اندفع عبد الله بن خاز م السَّلميّ (۱) وهو رجلٌ بصريٌّ من أنصار عثمان – إلى الرَّدٌ، قائلاً له: «اسكتْ، فلستَ بأهلٍ أنْ تتكلّم في أمور العامَّة» (۱)، ثمّ أقبل على ابن الحضرميّ، قائلاً له: «نحنُ يدُك وأنصارُك، والقولُ قولك» (۱)، وبعد هذه التّطوّرات نحو الفتنة، أمر عبد الله بن الحضرميّ بقراءة كتابٍ كان قدْ أرسله معاوية إلى أهل البصرة، يذكّرهم فيه بفضائل عثمان، ويصف حاله لما قُتل وهو صائم، ويدعوهم إلى الطلّب بدمه، ويضمنُ لهم أنْ يعملَ فيهم بالسُّنَّة، ويُعطيَهم عطاءين في كلِّ سنة (۱)، وبعد قراءة الكتاب زاد انقسام النّاس بعد أنْ أخذتُ المقالة مأخذ الجدّ، فانقسم النّاس بعد هذه الأحداث ما بين مؤيّدٍ ورافضٍ، باستثناء الأحنف بن قيس، الذي اعتزل القوم (۱)، وقدْ علَّل أحدُ الباحثين (۱) اعتزال الأحنف، بالقول: ربَّما كان أغلب زعاء القبائل يرفضونَ فكرة الدلاع حربٍ جديدةٍ، وهذا يظهر في سياق الأحداث، وإحجام بعض يرفضونَ فكرة الدلاع حربٍ جديدةٍ، وهذا يظهر في سياق الأحداث، وإحجام بعض وكذلك فإنّ أهل البصرة لم ينسَوا آثار الحرب والفتن التي أعقبتُ مقتل عثمان، وقدْ طحنتُ الكثير منهم، وفقدتْ فيها البصرة ألمع فرسانها، وخيرة رجالها، وهذا ما ينطبق على الأحنف. بينها رجَّح باحثٌ (۱) أخر عدم صحّة ذلك القول، قائلًا: «فربّها هذا القول على الأحنف. بينها رجَّح باحثٌ (۱) أخر عدم صحّة ذلك القول، قائلًا: «فربّها هذا القول على الأحنف. بينها رجَّح باحثٌ (۱) أخر عدم صحّة ذلك القول، قائلًا: «فربّها هذا القول

<sup>(</sup>١) عبد الله بن خازم السّلميّ: هو عبد الله بن خازم بن أسهاء بن الصّلت بن حبيب... بن عوف بن أمرئ القيس ...السّلميّ، قيل: إنَّ له صحبة، كان أميراً على خراسان أيّام فتنة ابن الزّبير سنة ٦٤ه. تو في سنة ١٥٨ه. يُنظر: ابن الأثر، أُسد الغابة في معرفة الصّحابة: ٣/ ١٥.

<sup>(</sup>٢) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٨٦؛ والثقفيّ، الغارات: ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٨٦؛ والثقفيّ، الغارات: ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٨٧.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الثقفيّ، الغارات: ص٢٦٣.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: عبود، أنسام غضبان، فتنة ابن الحضر ميّ: ص٧٧.

<sup>(</sup>٧) السّبتي، علاء حسن، الحياة السّياسيّة في البصرة: ص١٩٢.

مدسوسٌ وليس صحيحاً، وهذا لا يتناسب مع شخصيّة الأحنف؛ وذلك من خلال مواقفه التي سبقتْ تلك الفتنة، مثل: حرب الجمل وصفّين، وقدْ أكّد للإمام عليّ الله النّه لا يرى إلّا قتال أهل الشّام، لأنّهم ليسوا على حقّي».

فمثلاً، نرى عمرو بن مرجوم العبديّ يقف، قائلاً: «أيها النّاس الزمُوا طاعتكم وجماعتكم، ولا تنكثوا بيعتكم، فتقع بكم الواقعة، وتصيبكم القارعة، ولا تكنْ لكم بعدها بقيّة»(۱)، ولكنّ صحّار بن عبّاس العبديّ كان مخالفاً ومنابذاً للإمام عليّ الله فقام مؤيّداً لابن الحضرميّ، قائلاً له: «لننصرنّك بأيدينا وألستنا»(۱)، وقول هذا الرّجل أثار حفيظة شيعة الإمام عليّ الله ومنهم المثنّى بن مخرمة العبديّ، الذي قال لابن الحضرميّ: «لا والذي لا إله إلا هو، لئن لم ترجع إلى مكانك الذي أقبلت منه لنأخذنك بأسيافنا وأيدينا ونبالنا وأسنة رماحنا، أنحن نكرع أبن عمّ نبيّنا وسيّد المسلمين، وندخل في طاعة حزب من الأحزاب طاغ! والله لا يكون ذلك أبداً، حتّى نسير كتيبة إلى كتيبة، ونفلق الهام بالسّيوف»(۱)، وهذا الكلام ربّما أدخل الفزع في نفس ابن الحضرميّ، تمّا أخذ يبحث عن حليفٍ ومأوى يلتجأ إليه، فذهب إلى صبرة بن شيان الأزديّ (١٠)، طالباً منه النّصرة، فردّ عليه صبرة، قائلاً: «إنْ أنتَ أتيتَ، فنزلتَ في داري، نصر تُكَ ومنعتُكَ»(٥).

أمًّا موقف زياد بن أبيه من ابن الحضرميّ، فقدْ بادر بالإرسال إلى زعماء القبائل من

<sup>(</sup>١) الثقفيّ، الغارات: ص٣٦٦-٢٦٤؛ ويُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٨٧.

<sup>(</sup>٣) الثقفيّ، الغارات: ص٢٦٥-٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) صبرة بن شيبان الأزديّ: من بني حدّان من أزد شنوءة بن قحطان، رأس الأزد في وقعة الجمل مع عائشة، عاش حتّى أيّام معاوية. يُنظر: ابن حجر، الإصابة: ٣/ ٣١٥.

<sup>(</sup>٥) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٨٧؛ والثقفيّ، الغارات: ص٢٦٦؛ وابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٣/ ٢٣٣.

بكر بن وائل يستنجد بهم، فكتب إلى الحصين بن المنذر (۱۱)، ومالك بن مسمع (۱۲)، قائلًا هم: «أنتُم، يا معشر بكر بن وائل، من أنصار أمير المؤمنين –يقصد الإمام عليّا عيد وثقاته، وقد نزل ابن الحضرميّ حيث ترون، وأتاه مَن أتاه، فامنعوني حتى يأتي رأي أمير المؤمنينَ» (۱۳)، فوافق الحصين بن المنذر على ذلك، وامتنع مالك بن مسمع، وكان فيه ميل لبني أميّة، قائلاً لزياد: «هذا أمرٌ لي فيه شركاء، أستشيرُ فيه وأنظرُ (۱۰). ولمّا رأى زياد تثاقل ابن مسمع خاف أنْ يفقد تأييد ربيعة إلى جانبه، فاستشاره في ذلك، فأشار عليه بصبرة بن شيان الحدّاني الأزديّ، فأرسل يطلب منه أنْ يجيره وبيت مال المسلمين (۱۰)، فأجابه ابن شيان على ذلك، وحوّل بيت المال والمنبر إلى دار ابن حدّان، وتحوّل معه فأجابه ابن شيان الأزديّ وقبيلته موقفاً سلبيًا تجاه الإمام عليّ سابقاً، وتحديداً في معركة الجمل، لكن سرعان ما تغيّر هذا الموقف بعد الجمل، وأصبحتْ الأزد تقف إلى حانب الإمام عليّ الإمام عليّ المناه على هني.

ويبدو أنَّ زعماء الأزد كانوا نادمينَ على مواقفهم يوم الجمل، وهذا ما نستشفّه من

<sup>(</sup>۱) أبو ساسان الرّقاش، الحُصين بن المنذر، بصريٌّ، تابعيٌّ، كان رئيس بكر بن وائل في أيّام الإمام عليِّ عليٌّ عليٌّ الله راية يوم صفّين. يُنظر: الرازيّ، الجرح والتعديل: ص ٢١١، وابن حجر، الإصابة: ٦/ ٢١٦، وورد اسمُه بالضّاد المعجمة (الحضين)، عند ابن ماكو لا في إكهال الكهال، يُنظر: ٢/ ٤٨١، طبعة الهند، ١٩٦٢، و.

<sup>(</sup>٢) أبو غسّان، مالك بن مسمع بن شيبان بن شهاب بن قلع ... بن علي بن بكر بن وائل، الرّبعيّ، من وجوه أهل البصرة، كان سيّد ربيعة في زمانه، مقدّماً رئيساً، مات سنة ٧٧ه. يُنظر: ابن حجر، الإصابة: ٨٧٨.

<sup>(</sup>٣) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ١١٠.

<sup>(</sup>٤) الثقفيّ، الغارات: ص٢٦٦؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/١١٠.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ١١٠.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الطبريّ، تاريخ: ٥/ ١١١؛ ويُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٨٩.

كلام صبرة بن شيهان، قائلاً: «يا معشرَ الأزد، إنَّا قلنا يوم الجمل: نمنعُ مصرَنا، ونُطيع أُمَّنا، وننصر خليفتنا المظلوم، فأنعمنا القتال، وأقمنا بعد انهزام النَّاس، حتى قُتِل منّا مَنْ لا خيرَ فينا بعدَه»(١).

كذلك يتضح في قوله -ولم يكن قد شهد الجمل مع قومه الأزد؛ إذْ إنّه كان غائباً لمّا قام خطيباً في قومه إبّان قدوم ابن الحضرميّ: «يا معشرَ الأزد، ما أبقتْ عواقب الجمل عليكم إلّا سوء الذّكر، قدْ كنتُم أمس على عليّ عيه فكونوا اليوم له، واعلموا أنّ تسليمَكم جاركم ذلُّ، وخذلكم إيّاه عارٌ، وأنتم حيٌّ، مضاركم الصّبر، وعاقبتكم الوفاء، فإنْ سار القوم بصاحبهم، فسيروا بصاحبكم، وإنْ استمدُّوا معاوية، فاستمدُّوا عليّاً، وإنْ وادعوكم، فوادعوهم»(٢).

وبعد هذه الأحداث، صلّى زياد في مسجد الحدّان، واجتمع النّاس إليه وخطب فيهم، ثمّ قام أحد الأشخاص، قائلاً: «يا معشر الأزد، تميم تزعم أنّهم هم النّاس، وأنّهم أصبر منكم عند البأس، وقدْ بلغني أنّهم يريدونَ أنْ يسيروا إليكم، حتّى يأخذوا جاركم، ويُخرجوه من المصر قسراً»(٣).

ومن هنا يبدأ التنافس بين بني تميم التي نزل فيها ابن الحضر ميّ، والأزد التي استجار بها زياد بن أبيه، فبعثت تميم إلى الأزد: «أخرجوا صاحبكم، ونُخرج صاحبنا، فأيّ الأميرين غلب، عليّ أو معاوية، دخلنا في طاعته، ولم نُهلك عامّتنا»(ن)، فرفضت الأزد، وقالوا: «قدْ أجرنا زياداً ولنْ نخذله، ولا نُسْلِمه، ولا نصير إلى شيءٍ دون إرادته»(٥)،

<sup>(</sup>١) الثقفيّ، الغارات: ص٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) الثقفيّ، الغارات: ص٠٢٧.

<sup>(</sup>٣) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/١١١.

<sup>(</sup>٤) الثقفيّ، الغارات: ص ٢٧١-٢٧٢.

<sup>(</sup>٥) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٨٩.

ويبدو أنَّ قبائل البصرة انقسمتْ فيما بينها، وأنَّ كلاًّ منهم يرغب في نصرة صاحبه(١). وبعد هذه التَّطوّرات الأخيرة، ما كان على زياد إلَّا أنْ يُرسل إلى واليه عبد الله بن عبّاس في الكوفة يبلّغه بها حدث في البصرة في مدَّة غيابه، قائلاً: «للأمبر عبد الله بن عبّاس من زياد بن عبيد، سلامٌ عليك، أمّا بعد، فإنَّ ابن الحضر ميّ أقبل من قبل معاوية حتّى نزل في بني تميم، ونعى ابن عفّان، ودعا إلى الحرب، فبايعه جُلَّ أهل البصرة، فلمّا رأيتُ ذلك استجرتُ بالأزد بصبرة بن شيمان وقومه لنفسى ولبيت مال المسلمين، فرحلتُ من قصر الإمارة، فنزلتُ فيهم، وإنَّ الأزدَ معى، وشيعة أمر المؤمنين من سائر القبائل تختلف إليّ، وشيعة عثمان تختلف إلى ابن الحضرميّ، والقصر خالٍ منّا ومنهم، فارفع ذلك إلى أمر المؤمنينَ، لرى فيه رأيه، ويعجّل عليّ بالذي يرى أنْ يكون فيه منه»(٢)، ولمّا وصلتْ رُسل زياد إلى الكوفة حاملينَ معهم كتابه إلى ابن عبّاس رفعه إلى خليفته الإمام على البصرة، وقد تداول معه بشأن هذه التّطوّرات الأخرة في البصرة، واستقرّ رأى الإمام أخيراً في أنْ يرسل إلى بني تميم مَن يُخذِّلها عن ابن الحضر ميّ، وليكنْ من تميم نفسها، فوقع الاختيار على أعينَ بن ضبيعة المجاشعيّ ليفرّق قومه عن ابن الحضر ميّ (٣)، ثمّ عرَّ فه الإمامُ عليُّ عِينٍ، وقال له: «يا أعينُ، ما بلغكَ أنَّ قومكَ وثبوا على عاملي مع ابن الحضرميّ بالبصرة، يدعونَ إلى فراقى وشقاقى، فقال: لا تستأيا أمير المؤمنين، ولا يكن ما تكره، ابعثني إليهم، فأنا لك زعيم بطاعتهم وتفريق جماعتهم، ونفي ابن الحضرميّ من البصرة، أو قتله»(١٤). ثمّ أوصاه الإمام عليُّ عليكام، قائلًا: «فانظرْ ما يكونُ منهم، فإنْ

<sup>(</sup>١) يُنظر: السّبتيّ، علاء حسن، الحياة السّياسيّة في البصرة: ص١٩٥؛ وعبّود، أنسام غضبان، فتنة ابن الحضر ميّ: ص٧٩.

<sup>(</sup>٢) الثقفيّ، الغارات: ص٢٦٧-٢٦٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: خليفة بن خيّاط، التاريخ: ص١٨٠.

<sup>(</sup>٤) الثقفيّ، الغارات: ص٢٧٢-٢٧٣.

فُرِّق جمع ابن الحضرميّ، فذلكَ ما تُريد، وإنْ ترقّتْ بهم الأمور إلى التّهادي في العصيان، فانهضْ إليهم، فجاهدهم، فإنْ رأيتَ ممّن قِبَلَك تثاقلاً، وخفتَ أنْ لا تبلغ ما تريد، فدارهم وطاولهم، ثمّ تسمّع وأبصر، فكأنّ جنودَ الله قدْ أظلّتك تقتلُ الظّالمينَ»(۱).

لقد أراد الإمام علي من تلك الوصايا حَقْنَ دماء المسلمين، وإعطاءهم فرصة ليرجعوا عن غيّهم، وآخر الدَّواء الكي بوجه العاصي، ثمّ قلِم أعين بن ضبيعة على زياد، فنزل عنده، وعرَّفه بها أوصاه الإمام علي هي ثمّ قام بمهمّته على أحسن وجه على وفق وصايا الإمام علي هي مقام وجمع رجالاً من قومه، وتوجّه صوب ابن الخضرمي، ودعاهم، قائلاً لهم: «يا قوم، لا تنكثوا بيعتكم، ولا تخالفوا إمامكم، ولا تجعلوا على أنفسكم سبيلاً، فقد رأيتُم وجرّبتُم كيف صنعَ الله بكم عند نكثكم بيعتكم وخلافكم ""، إلا الو قد الكلام لم يؤثّر في ابن الحضرميّ وجماعته، وهم عازمون على القتال، فشتموه وناوشوه ""، وكاد أعين أنْ ينجحَ في مهمّته بإنهاء الأزمة، لولا أنَّ نهايته جاءتْ عن طريق القتل غدراً، وقد أشارتْ بعض المصادر "ألى أنَّ الذين قتلوا أعين بن ضبيعة هم الخوارج، وهذا الرّأي لا يمكن الرُّكون إليه؛ لأنّ الخوارج لا تجد مصلحة بقتل هذا الرَّجل، ويبدو أنَّ ابن الحضرميّ كان له دورٌ كبيرٌ بقتل أعين بن ضبيعة، فقد عزا أحد الباحثينَ "أ ببب مقتل أعين إلى ابن الحضرميّ بوصفه الحلَّ الأنسبَ في النّخلّص من ثقل أعين، وإنهاء جهوده، بعدما شعر بشدّة خطر تواجده بين صفوف التخلّص من ثقل أعين، وإنهاء جهوده، بعدما شعر بشدة خطر تواجده بين صفوف التخلّص من ثقل أعين، وإنهاء جهوده، بعدما شعر بشدّة خطر تواجده بين صفوف قومه وعشيرته؛ لأنَّ وجوده في البصرة يُفسد على ابن الحضرميّ الكثير من مآربه، ومِن

<sup>(</sup>١) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ١١١.

<sup>(</sup>٢) الثقفيّ، الغارات: ص٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ١١١، والثقفيّ، الغارات: ص٢٧٤.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٩٠؛ والثقفيّ، الغارات: ص٢٧٤؛ وابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٣/ ٢٣٤.

<sup>(</sup>٥) السّبتيّ، علاء حسن، الحياة السّياسيّة في البصرة: ص١٩٧.

١٥٠ .....التشيّع في البصرة

ثم يخسر ما كان يطمح إليه.

وبعد مقتل أعين بن ضبيعة، هم وزياد بالخروج إلى قتال ابن الحضرمي والاستعانة بجهاعة من الأزد وغيرهم من شيعة الإمام على المحيية من الأزد وغيرهم من شيعة الإمام على المحية من الأزد وغيرهم من شيعة الإمام على المحية الإمام على المحية من المحية المحيد الم

أمَّا موقف زياد من تلك الأحداث، فها كان عليه إلّا أنْ يبعث إلى الإمام عليِّ السَّر على المَّمام عليِّ السَّل المَعام علي المَعام علي السَّمام على السَّمام السَّم السَّمام السَّم السَّمام السَّم السَّمام ا

ويبدو أنَّ البصرة بحاجة إلى شخصيّة تمتلك كثير من الصّفات التي تؤهّلها للقيام بتلك المهمّة، فضلاً عن أنّها تتمتّع بتأييد الأغلبيّة، فكانتْ هذه الصّفات قدْ وجدتْ في شخصيّة (جارية بن قدامة السّعديّ)، فدعا الإمام عليُّ عليه جارية بن قدامة، وبعثه مع شمينَ رجلاً من بني تميم، وبَعَثَ مع شريك بن الأعور، ويُقال بَعَثَ جارية بخمسائة رجل (ن)، وزوَّد الإمام عليُّ عليه جارية بن قدامة بكتاب إلى أهل البصرة. فقدم جارية وأتى زياداً، ونزل عليه، وبعد أنْ عرّفه بالأوضاع، حذَّر زياد جارية، قائلاً له: «واحذر أنْ يصيبَكَ ما أصابَ صاحبَكَ» (٥)، يقصد به أعين بن ضبيعة المجاشعيّ، ثمّ خرج

<sup>(</sup>١) الثقفيّ، الغارات: ص٤٧٧-٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ١١١.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن الاثير، الكامل في التاريخ: ٣/ ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/١١٢.

<sup>(</sup>٥) الطبريّ، تاريخ: ٥/ ١١٢.

جارية من زياد، وأثنى على موقف الأزد، قائلاً لهم: «جزاكُم الله من حيِّ خيراً، ما أعظم عناءكم، وأحسن بلاءكم، وأطوعكم لأميركم، وقدْ عرفتُم الحقّ إذْ ضيّعه مَن أنكره، ودعوتم إلى الهدى إذْ تركه مَن لم يعرفْه»(١).

لقدْ كان الإمام عليُّ عليه يتبع أسلوب إلقاء الحجّة على الخارجينَ على طاعته، المتمرِّدين عليه؛ إذْ يبدأ بالدِّعوة لنبذ الفتنة، والتحذير من التّمادي بالدِّعوة لها، والنّصح لهم لحقن دمائهم، والمحافظة على أموالهم قبل أنْ يبدأهم بالقتال(٢)، وهذا ما نلمسه في كتابه الذي زوّد به جارية ليقرأه على أهل البصرة، قائلاً فيه: «مِن عَبْدِ الله عليِّ أمير المؤمنينَ، إلى مَن قُرئ عليه كتابي هذا مِن ساكني البصرة من المؤمنينَ والمسلمينَ: السّلامُ عليكم، أمّا بعد، فإنَّ الله حليمٌ ذو أناةٍ لا يعجلُ بالعقوبة قبل البيّنة، ولا يأخذُ المذنبَ عند أوَّل وهلة، ولكنّه يقبل التّوبة، ويستديمُ الأناة، ويرضى بالإنابة، ليكونَ أعظم للحجّة، وأبلغَ في المعذرة، وقدْ كان مِن شِقاق جُلِّكم -أيّها النّاس- ما استحققتُم أنْ تُعاقَبوا عليه، فعفوتُ عنْ مجرمكم، ورفعتُ السَّيف عنْ مُدبركم، وقبلتُ مِنْ مقبلكم، وأخذتُ بيعتكم، فإنْ تفُوا ببيعتي، وتقبلُوا نصيحتي، وتستقيمُوا على طاعتي أعملْ فيكم بالكتاب والسّنة وقصد الحقّ، وأُقِم فيكم سبيل الهدى، فوالله، ما أعلم أنَّ والياً بعد محمَّد على أعلم بذلك منى ولا أعمَل، أقولُ قولي هذا صادقاً غير ذامٍّ لمن مضى، ولا منتقصِ لأعمالكم، فإنْ خَطَتْ بكم الأهواءُ المرديةُ وسَفَهُ الرَّأي الجائر إلى منابذتي تريدونَ خلافي، فها أنا ذا قرَّبتُ جيادي، ورحَّلتُ ركابي، وأيمُ الله، لئن ألجأتموني إلى المسير إليكم، لأوقعنَّ بكم وقعةً لا يكونُ يومُ الجمل عندَها إلَّا كلعقةِ لاعقِ، وإنِّي لظانُّ أنْ لا تجعلوا -إنْ شاء الله - على أنفسكم سبيلاً، وقد قدّمتُ هذا الكتابَ حجّةً عليكم، ولنْ أكتُبَ إليكم بعدَه كتاباً إِنْ أَنتُم استغششتُم نصيحتي، ونابذتُم رسولي، حتّى أكونَ أنا الشّاخصُ نحو كم

<sup>(</sup>١) الثقفيّ، الغارات: ص٧٦-٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: عبّود، أنسام غضبان، فتنة ابن الحضر ميّ في البصرة: ص٠٨٠.

١٥٢ .....١١ التشيّع في البصرة

إِنْ شَاءَ اللهُ، والسَّلام»(١).

وبعد أنْ أنهى مبعوث الإمام على السيان، قام البصرة، قام البه على مسامع أهل البصرة، قام البه صبرة بن شيان، قائلاً: «سمعنا وأطعنا، ونحنُ لَمَن حارَب أمير المؤمنينَ حربٌ، ولمن سالم أمير المؤمنينَ سلمٌ» (٢)، ثمّ قام أبو صفرة (٣)، وهو من الأزد، قائلاً لزياد: «والله، لو أدركتُ الجملَ ما قاتل قومي عليّاً، وهو يومٌ بيوم، وأمرٌ بأمرٍ، واللهُ إلى الجزاء بالحسنى أسرعُ منه إلى المكافأة بالسُّوء، والتوبة مع الحوبة، والعفو مع النّدم» (٤)، وتعقّبه صبرة بن شيان، قائلاً: «إنّا والله نخافُ من حربِ عليٍّ في الآخرة، أعظمُ ممّا نخاف من حربِ معاوية في الدّنيا» (٥).

ويبدو أنَّ هذه الرِّسالة قدْ أخذتْ مأخذها من أهل البصرة، فضلاً عن سياسة الإمام علي علي العلام بعد واقعة الجمل من معاملتهم بالحسنى والعطف، فكان لها الأثر الكبير في نفوس بعض أهل البصرة، فانحاز أكثرهم إلى جانب جارية، ولاسيّما الأزد، الذين ساروا بزياد حتّى أدخلوه دار الإمارة، أمّا بالنسبة إلى جارية، فقدْ سار بمَن معه من الرّجال نحو قومه من بني تميم، واشتبك معهم، لكن، رجحتْ كفّة بني تميم، ما اضطرَّ جارية إلى أنْ يطلب من زياد يد العون، وفعلاً تمّ له ذلك، فها كان من ابن الحضرميّ إلّا أنْ تحصّن بقصر سنيبل (٢)، وأحاط زياد وجارية بن قدامة بالقصر، وقال: عليّ بالنّار،

<sup>(</sup>١) الثقفيّ، الغارات: ص٢٧٧-٢٧٨؛ والشرّيف الرّضي، نهج البلاغة: ٣/ ٣٦.

<sup>(</sup>٢) الثقفيّ، الغارات: ص٢٧٨؛ ويُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٩١.

<sup>(</sup>٣) أبو صفرة: ظالم بن سارق بن صبح بن كمد بن عمرو بن عدي، الأزديّ، وقدْ تعرّض للسّبيّ مع أزد عمان أيّام أبي بكر لعدم دفعه الصّدقات، ثمّ حرّروهم، فنزلوا البصرة. يُنظر: ابن حجر، الإصابة: ٧/ ١٨٥.

<sup>(</sup>٤) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٩١.

<sup>(</sup>٥) البلاذري، أنساب الأشراف: ٣/ ١٩١-١٩٢.

<sup>(</sup>٦) قصر سنيبل: قيل: كان قصراً قديمًا للسّاسانيّين قبل الإسلام بالجاهليّة، ثم ّحوَّله سنيبل السَّعديّ

فأحرق جارية القصر بمَن فيه، فهلك ابن الحضرميّ مع سبعينَ منْ رجاله، فسُمِّي جارية محرّقاً (۱)، وبنهاية ابن الحضرميّ أنهى الأزد حقّ الإجارة لزياد، وهذا ما أشار إليه البلاذريّ، قائلاً: «قالتْ الأزد لزياد: أبقيَ علينا حقُّ؟ قال: لا، قالوا: فبرِّأنا من جوارك؟ قال: نعم، فاستقامَ لزياد أمره، ونزل القصر، وحوَّل إليه بيت المال»(۲)، ثمّ كتب زياد للإمام عليِّ عليه بانتهاء الفتنة، واستقرار الوضع، مُشيداً بدور جارية بن قدامة (۳).

وخلاصة القول، يتضح بشكل جليٍّ دور شيعة الإمام عليٍّ هو أنصاره في البصرة ووقوفهم ضد هذه الفتنة، وإخمادها وهي في مهدها، وعدم مناصرتها للأمويّينَ في ظلِّ تلك الظّروف وهذا لم يأتِ من فراغ، وإنَّما كان ناتجاً عن إيهان هؤلاء الأنصار بضرورة نصرة الإمام عليِّ هيه؛ لأنَّه الخليفة الشَّرعيّ والمفترض الطّاعة، أوَّلاً، ولأنَّهم رجَّحوا أحقيَّته بالنصرة اعتماداً على الإيهان بمبادئه وأطروحته في الحكم، ثانياً.

## موقفُ شيعة البصرة منْ خلافة الإمام الحسن السي

بعد استشهاد أمير المؤمنينَ عليّ بن أبي طالب عليه في الحادي والعشرينَ من شهر رمضان سنة (٤٠هـ/ ٦٦٠م)، اجتمع النّاس إلى ابنه الإمام الحسن عليه فبايعوه (٤٠).

وقد خرج الإمام الحسن الحسن بعد البيعة إلى المسجد الجامع في الكوفة، فخطب بالنّاس، فكان ممّا قالَ عليه: «تبايعونَ لي على السّمع والطّاعة، وتحاربونَ مَن حاربتُ

إلى قصر، وكان يقع في خطّة بني تميم. يُنظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٣/ ٢٣٤.

<sup>(</sup>١) يُنظر: الثقفيّ، الغارات: ص ٢٨١-٢٨٢؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ١١٢.

<sup>(</sup>٢) البلاذري، أنساب الأشراف: ٣/ ١٩٢.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ١٩٢؛ ويُنظر: الثقفيّ، الغارات: ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ: ٢/ ٢١٤؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ١٥٨؛ وابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٣/ ٢٦٧.

١٥٤ .....التشيّع في البصرة

وتُسالمونَ مَن سالمتُ... فأخذَ العهودَ والمواثيقَ على ذلكَ »(١).

وهكذا بايع أهل الكوفة الإمام الحسن على فتبعهم في هذه البيعة أهالي بقيّة الأمصار، كالبصرة، ماعدا الشَّام ومصر، ويمكن أنْ نستشفَّ ذلك ممّا أورده ابن أعثم الكوفيّ، بقوله: «وإذا بكتاب عبد الله بن عبّاس قدْ ورد عليه من البصرة، وإذا فيه: لعبد الله الحسن أمير المؤمنين، من عبد الله بن عبّاس، أمّا بعد: يا بن رسولِ الله، فإنَّ المسلمين ولَّوك أمرهم بعد أبيك هي ... «(۲). والنَّصّ المتقدّم يؤكِّد أنَّ البصرة دخلتْ في طاعة خليفتها الشرعيّ، وهو الإمام الحسن بن عليّ عليه كما كانتْ تدين بالولاء والبيعة لأبيه من قبل.

ومن المؤكّد أنّ هناك مواقف مشرّ فةً وقفها أتباع الإمام الحسن على وأنصاره من البصريّين، ومِن تلك المواقف أنّ معاوية بن أبي سفيان بعد أنْ بلغه استشهاد أمير المؤمنينَ عليّ بن أبي طالب على وبيعة النّاس إلى ابنه الإمام الحسن على دسّ رجاله إلى العراق بصورةٍ عامّةٍ، والبصرة بصورةٍ خاصّةٍ، وروي في هذا الشّأن أنّه أرسل رجلاً من بني القَيْنِ لينقل له الأخبار، ويُفسدَ الأمر على الإمام الحسن على المام على الإمام على الإمام عنقه (٣).

وبعد هذه الحادثة، كتب عبد الله بن عبّاس من البصرة إلى معاوية بن أبي سفيان كتاباً، قالَ فيه: «أمّا بعدُ، فإنَّكَ ودسَّكَ أخا بني القَين إلى البصرة تلتمسُ من غفلات قريش مثلَ الذي ظفرتَ به مِن يهانيّتك، لَكُها قال ابن الأسكر:

لَعمرُكَ إِنِّ والخزاعيُّ طارقاً كنعْجَةِ عادٍ حَتْفُهَا تتحفّرُ أَعررُ اللّيل تَنْحَرُ اللّيل تَنْحَرُ اللّيل تَنْحَرُ

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/ ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) الفتوح: ٢/ ٨٧.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطَّالبيّين: ص٣٣.

شَمَتَّ بقوم مِنْ صديقِكَ أُهلِكُوا أصابَهُمُ يومٌ مِنَ الدَّهْرِ أَعْسَرُ »(١).

ويُلاحظ أنَّ معاوية بن أبي سفيان أخذ يركّز على أهل البصرة منذ الوهلة الأولى؛ وذلك لما وجد أنَّ بعض أهل البصرة يمتلكونَ رأياً سديداً واستقامةً في حبِّ الإمام عليّ بن أبي طالب على وأهل بيته الكرام، وبعد مدَّةٍ من خلافة الإمام الحسن الشهر، آثر الاتّفاق مع الذين لم يدخلوا في طاعته والخارجينَ على خلافته، المتمثّلين بأهل الشّام، وعلى رأسهم معاوية بن أبي سفيان، وعقد معهم اتّفاقاً لخمسٍ بقينَ من ربيع الأوَّل سنة (١٤ه/ ٢٦٦م)(٢).

ولم يَفهم بعضهم مقصد الإمام الحسن على من هذا الاتّفاق، وهذا ما صرّح به سليان بن صرد الخزاعيّ (٣) للإمام الحسن على ، بقوله: «فإنَّ تعجُّبنا لا ينقضي من بيعتك معاوية ومعك مائة ألف مقاتل من أهل العراق، وكلُّهم يأخذُ العطاء مع مثلهم من أبنائهم ومواليهم، سوى شيعتِكَ من أهل البصرة، وأهل الحجاز...»(١٠).

ومن اللَّافت للنَّظر أنَّ ما صرَّح به سليهان بن صرد الخزاعيّ يؤكّد أنَّ لشيعة البصرة مواقفَ إيجابيّةً واضحةً تجاه الإمام الحسن الحسن الساء كانت تلك المواقف في السّلم، أم في الحرب، فهم مناصروه الذين لا يقلُّونَ شأناً عن أنصاره من الكوفيّينَ وأهل الحجاز. وقدْ كان للأدوار التي أدّاها معاوية بن أبي سفيان في مقاتلة الإمام عليّ السم الثّأر

<sup>(</sup>١) مقاتل الطّالبيّن: ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ١٥٩؛ والمسعوديّ، مروج الذّهب: ٣/ ٤؛ وسبط ابن الجوزيّ، تذكرة الخواصّ: ص١٨٠.

<sup>(</sup>٤) ابن قتيبة، الإمامة والسّياسة: ١/١٤١.

لعثمان أثرٌ في تخلية معسكر الشَّام من شيعة الإمام علي عليه وأولاده، فكان لابدَّ لهؤلاء أنْ ينضووا تحت معسكرهم في الكوفة، وفي البلاد التي يُرجع بأمرها إلى الكوفة، فاجتمع حلى ذلك - في الكوفة والبصرة والمدائن والحجاز واليمن عامّة، القائلين بالتّشيّع لأهل البيت بالتَّهيّيُ لأهل البيت المينيين (۱).

أمّا موقف شيعة البصرة من اتفاق الإمام الحسن الله الله ابن أعثم، قائلاً: «بَلَغَ أهل البصرة ما كان من بيعة الحسن لمعاوية، فشغبوا، وقالوا: لا نرضى أنْ يصير الأمر إلى معاوية «<sup>(1)</sup>)، وهذا يدلُّ على أنَّ أهل البصرة تبنّوا موقف الرَّفض لتولّي معاوية ابن أبي سفيان زمام الحكم، مع أنَّ الاتفاق يُعطي أحقيّةً في توليّ الإمام الحسن على مقاليد الأمور بعد معاوية، وفي هذا الرَّفض سلوكٌ عمليٌ مدعومٌ بتصريح قوليٍّ: «لا نرضى أنْ الامور بعد معاوية» ما يوضّح حجم الرَّفض له من أهل البصرة، ويرى أحدُ الباحثينَ أنَّ سبب ذلك يعود إلى تخوّف أهل البصرة من إجراءات معاوية بحقِّهم نتيجة ولائهم سبب ذلك يعود إلى تخوّف أهل البصرة من إجراءات معاوية بحقِّهم نتيجة ولائهم للإمام عليٍّ على أنْ «يتبّع كلَّ مَن كانَ له بلاءٌ مع عليًّ على أنْ وكان مِنْ أصحابه، وكلَّ مَن أبطأ عن البيعة، فأقبل يحرِّقُ دورَهم ويخرّبها وينهب أموالهم «<sup>(0)</sup>» إلاَّ أنَّ الباحث يرى أنَّ البُعْدَ العقائديَّ المتجذّر له دوره ومساحته أيضاً، فشيعة أهل البصرة هنا على ضوء القناعة العقائديَّ المتجذّر له دوره ومساحته أيضاً، فشيعة أهل البصرة هنا على ضوء القناعة العقائديّة لم يرضوا ولم يقبلوا بالواقع الجديد الذي فُرِضَ على الحسن على الرُّغم من العقائديّة الم يرضوا ولم يقبلوا بالواقع الجديد الذي فُرِضَ على الحسن الرُّغم من العقائديّة الم يرضوا ولم يقبلوا بالواقع الجديد الذي فُرضَ على الحسن المناهم، بالرُّغم من العقائديّة الم يرضوا ولم يقبلوا بالواقع الجديد الذي فُرضَ على الحسن المناهم بالرُّغم من العقائديّة الم يرضوا ولم يقبلوا بالواقع الجديد الذي فُرضَ على الحسن المناهدية المناهدية المناهدية المناهدية المناهدة المناهدة المناهدية المناهدة المناه

<sup>(</sup>١) آل ياسين، راضي، صلح الإمام الحسن على: ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) الفتوح: ٤/ ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: السّبتيّ، علاء حسن، الحياة السّياسيّة في البصرة: ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٤) بُسر بن أرطاة، العامريّ، والي معاوية بن أبي سفيان، أرسله إلى اليمن ليقتل مَن بها مِن شيعة الإمام عليّ عليّ عليّ عليّ الله من عبد الله بن عبّاس، بعد هروب والدهم. يُنظر: ابن عبد الله بن الاستيعاب: ٣/ ٨٩٥؛ وابن أبي الحديد، شرح النهج: ٢/ ٣٤٠.

<sup>(</sup>٥) الثقفيّ، الغارات: ص٤٤٩.

الفصل الثالث/دورُ شيعة البَصْرة في الحياة السّياسيّة .....

اعتقادهم بأهليّته الدّينيّة.

كذلك -وبمرور الزَّمن- تغيّرتْ مواقف بعض أهل البصرة ممّن كان لهم موقف سلبيُّ تجاه الإمام عليِّ بن أبي طالب على بعد معركة الجمل، ففي خلافة الإمام الحسن على عندما أقرَّ الصُّلح بينة وبين معاوية بن أبي سفيان، خرج حران بن أبان (۱) إلى البصرة وتملَّكها، فبعث معاوية بسر بن أرطاة، فلمّا قدم بسر البصرة، خطب على منبرها، وشتم الإمام عليَّا على "م قال: «نشدتُ الله رجلاً يعلمُ الله أنّي صادقُ إلّا صدَّقني، أو كاذبٌ إلّا كذّبني، فقال أبو بكرة: اللَّهُمَّ إنّا لا نعلمُك إلّا كاذباً، قال: فأمر به فخنقَهُ، فقام أبو لؤلؤة الضّبيّ (۲)، فرمى بنفسه عليه، فمنعه... وقيل لأبي بكرة: ما حملك على ذلك؟ فقال: يُناشدنا بالله ثمّ لا نصدّقه» (۱).

وعلى الرُّغم من السّعي الحثيث لدى السّلطة الأمويّة -متمثّلة بمعاوية بن أبي سفيان - في سبيل التّقليل من مكانة الإمام الحسن الحسي في نفوس شيعة البصرة، المحاولات ووهنها في النّيل من مكانة الإمام الحسن في نفوس شيعة البصرة، ومصداق ذلك هو التّأثّر الكبير الذي شهدته البصرة عند نعي الإمام الحسن في أو أو من نعى الإمام الحسن في البصرة عبد الله بن سلمة (١٠)، فخرج الحكم ابن أبي العاص الثقفيّ فنعاه، فبكى النّاس وضجُّوا (٥٠)، وعلى هذا القياس من الحزن،

<sup>(</sup>١) هو حمران بن أبان بن النّمر بن قاسط، مولى عثمان بن عفّان، كان مِنْ سبي عين التّمر، وهو أوّل سبي قدم المدينة في عهد أبي بكر، سباه خالد بن الوليد. يُنظر: ابن عبد البر، الاستيعاب: ٣/ ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) لم نعثر على ترجمةٍ له.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٣/ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٤) عبد الله بن سلمة بن أبي الخير بن وهب بن ربيعة بن معاوية، الكنديّ، قال ابن الكلبيّ: كان من أشراف أهل البصرة، ولاه الإمام عليّ السّواد، وكان أحد العشرينَ الذين جدّدوا حلف ربيعة واليمن. يُنظر: ابن حجر، الإصابة: ٥/ ٧٠.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن عساكر، تاريخ دمشق: ١٠/ ٢٩٦؛ وابن أبي الحديد، شرح النَّهج: ١١/ ١١.

فإنَّ مكانة الإمام الحسن على في نفوس شيعة البصرة كانتْ كبيرة، على الرُّغم من عقد صلحه مع معاوية، الذي جُوبِه بالاعتراض منهم -كما مرَّ بنا سلفاً - وإنَّ مكانته الدِّينيّة ظلَّ لها الحضور الأكبر في نفوس شيعة البصرة، وما حزنهم الواسع وبكاؤهم إلّا مظهر لتلك المكانة في داخل قلوبهم ونفوسهم.

## موقفُ شيعة البصرة من الإمام الحُسين السي

بعد استشهاد الإمام الحسن عن مواقفها تجاه سير الأحداث. ولمّا آل الحكم إلى يزيد إلى الإمام الحسين عن مواقفها تجاه سير الأحداث. ولمّا آل الحكم إلى يزيد ابن معاوية بعد وفاة أبيه، طلب من الإمام الحُسين عن أنْ يدخل في طاعته ويبايعه (۱)، لكنّ الإمام الحُسين عنه أبى ورفض تلك البيعة، ثمّ ترك المدينة وتوجّه صوب مكّة (۱)، وقد وأقام بها بضعة أشهر (۱)، فتوالتْ عليه الكثير من الرّسائل تُقدّر بخمسين رسالةً (۱)، وقد ذكر ابن حاتم الشّاميّ (۱) أنَّ عدد الرّسائل التي وصلتْ منْ أهلِ العراق بلغتْ ثمانهائة رسالة، وهو عددٌ ربّها فيه شيءٌ من المبالغة، اعتهاداً على الفارق الكبير في عدد الرّسائل بين النّصّين، تتضمّن البيعة للإمام الحُسين عنه؛ لذلك أرسل الإمام الحُسين عليه مسلم ابن عقيل إلى الكوفة، فبايعه من أهلها ثمانية عشر ألفاً (۱)، وكان لشيعة البصرة جزءٌ

<sup>(</sup>١) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الدِّينوريّ، الأخبار الطّوال: ص٢١٠.

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/٣٦٨؛ والدِّينوريّ، الأخبار الطَّوال: ص٢١١٠؛ والمسعوديّ، التنبيه والإشراف: ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٣٧٠.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٥/ ١١٥.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الدُّرِّ النَّظيم: ص٤٢٥.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: ابن خلّكان، وفيات الأعيان: ٣/ ٣٥٣؛ وابن كثير، البداية والنّهاية: ١/ ٢٣١؛ ومحسن مشكل الحجّاج، موقف أهل البصرة من واقعة الطفّ: ص ٢٣٠.

من هذه الرَّسائل التي أُرسلتْ إلى الإمام الحُسين، حالها حال الكوفة، وكانتْ تلك المراسلة قبلَ رسالةِ الإمامِ الحُسين، لهم، وإنّ هناك جماعةً من شيعة البصرة قدْ

تسلَّلتْ والتحقتْ بركب الإمام الحُسين عِيدٍ في مكّة (١).

وبعد هذه التطوّرات، عزم الإمام الحُسين الكيّ أنْ يكتب إلى أهل البصرة، يدعوهم إلى نصرته، والوقوف إلى جانبه، وهذا يدلُّ على المكانة التي يتمتّع بها بعض شيعة البصرة عند الإمام الحُسين الكيّ؛ لذلك بادر الإمام الكيّ بالكتابة إلى أشراف البصرة ورؤسائها(۱)؛ إذْ بَعَثَ لهم منْ مكّة مع مولى له يُدعى سليهان(۱)، ويكنّى أبا رزين(۱)، يدعوهم لنصرته، وهذا الكتاب كان موجّها إلى رؤساء الأخماس والأشراف في البصرة، وفي مقدّمة هؤلاء الأشراف: مالك بن مسمع البكريّ، والأحنف بن قيس، والمنذر بن الجارود(٥)، ومسعود بن عمرو(١)، وقيس بن الهيثم(١)، وقدْ جاء في ذلك الكتاب: «أمّا بعدُ، فإنّ الله اصطفى محمّداً على خلقه، وأكرمَهُ بنبوّتِه، واختارَهُ لرسالتِه، ثمّ قبضهُ اللهُ إليه، وقدْ نصَحَ لعبادِه، وبلّغ ما أُرسلَ بهيً وكرمَهُ بنبوّتِه، وأولياءَه وأوصياءَه وورثتَه، وأحقّ النّاس بمقامه في النّاس، فاستأثر علينا قومنا بذلك، فرضينا، وكرهنا الفرقة،

<sup>(</sup>١) يُنظر: المجلسي، بحار الأنوار: ٢٤/ ٣٦٣؛ ومحمّد مهدي شمس الدّين، أنصار الحسين: ص٣٧.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٥٧.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٥٧.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن طاووس، اللَّهوف في قتلي الطفوف: ص٢٨.

<sup>(</sup>٥) المنذر بن الجارود بن عمرو بن حنش بن المعلّى، والجارود لقبه، من وجوه أهل البصرة وأشرافها، كان في أصحاب الإمام عليّ عليه الله توفيّ سنة ٦٢هـ. يُنظر: ابن عساكر، تاريخ دمشق: ٦٠/ ٢٨١، ولهُ ذمُّ في نهج البلاغة. يُنظر: نهج البلاغة: ٣/ ١٣٣.

<sup>(</sup>٦) مسعود بن عمرو، الأزديّ، سيّد الأزد، يكنّى بأبي قيس، له شرف، خطب في البصرة لنصرة الإمام الحُسين على المساويّ، البصارة بعد موت يزيد بن معاوية. يُنظر: محمّد السّماويّ، إبصار الحُسين في أنصار الحُسين: ص ٤١.

<sup>(</sup>٧) لم نعثر على ترجمةٍ له.

وأحببنا العافية، ونحنُ نعلمُ أنّا أحقُّ بذلك الحقّ المستحقّ علينا ممّن تولّاه، وقدْ أحسنوا وأصلحوا، وتحرَّوا الحقّ، فرحمهم الله، وغَفَر لنا ولهم، وقدْ بعثتُ رسولي إليكم بهذا الكتاب، وأنا أدعوكم إلى كتاب الله وسنّة نبيّه على فإنَّ السُّنَّة قدْ أُميتت، وإنَّ البِدْعَة قدْ أُحييت، وإنْ تسمعوا قولي، وتُطيعُوا أمري، أهدِكُمْ سبيلَ الرَّشاد، والسَّلام عليكم ورحمةُ الله وبركاتُهُ»(۱).

وقد قرأ أشراف البصرة الكتاب وكتمُوهُ، إلّا المنذر بن الجارود، فإنّه خشي - بزعمه - أنْ يكون الكتاب وحامله دسيساً من قبل عبيد الله بن زياد، فجاء بالرّسول من العشيّة التي يريدُ ابن زياد صبيحتها أنْ يسبق إلى الكوفة، وقرأ كتابه إليه، فقدّم مبعوث الإمام الحُسين عنهُ وهو سليمان - إلى عبيد الله، فضر بَ عنقَهُ (٢).

وأورد ابن نها الحليّ نصّاً بهذا بخصوص الكتاب، قال فيه: «كتب الإمام الحُسين عَلَيْهِ كتاباً إلى وجوه أهل البصرة، منهم: الأحنف بن قيس، وقيس بن الهيثم، والمنذر بن الجارود، ويزيد بن مسعود النهشايّ، وأرسل الكتاب مع زراع السَّدوسيّ، وقيل: مع سليمان، المكنّى بأبي رزين، وجاء في الكتاب: أدعوكُم إلى الله وإلى نبيّه، فإنَّ السُّنَة قدْ أُميتتْ، فإنْ تُجيبوا دعويّ، وتُطيعوا أمري، أهدكم سبيلَ الرّشاد» (٣).

إِنَّ الشَّخصيّات التي دعاها الإمام الحُسين الكَّ بكتابه هي من قمم المجتمع البصريّ، ويحاولُ البحث عَبر التّحليل التّاريخيّ تحديد عائديَّة ولائِها في كونهم أتباعاً وأنصاراً لآل عليّ بن أبي طالب المُحِيِّة، أو أنَّهم كانوا يميلونَ إلى الأمويّينَ، أو أنْ يجمعوا بين الأمرينِ مُغلِّينَ أيًا من الولاءين على ضوء المصلحة والمنفعة الخاصّة بهم وبقبائلهم.

<sup>(</sup>١) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أبو مخنف، وقعة الطفّ: ص١٢٤؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٥٧-٣٥٨؛ وابن الأثير الكامل في التاريخ: ٣٨٨.

<sup>(</sup>٣) مثير الأحزان: ص٧٧.

ويبدو أنَّ هؤلاء الأشراف ورؤساء الأخماس في البصرة كانوا قدْ تلكّأوا عن الاستجابة السّريعة لكتُبِ الإمام، وتردَّدوا في الأمر؛ اتّكالاً، بل إنَّ بعضهم رأى أنَّ هذا الكتاب ما هو إلَّا مكيدةٌ من الأمويّينَ لاختبارهم، في حين ذهب آخرونَ إلى أبعد من ذلك؛ إذْ قام بتسليم الكتاب والرّسول إلى عبيد الله بن زياد فقتله، وهذا هو حال المنذر ابن الجارود، الذي خشي أنْ يكون هذا الكتاب خدعة من عبيد الله بن زياد، وكانتْ ابنة المنذر (بحريّة) زوجة عبيد الله بن زياد، فأخبره بذلك، فألقيَ القبضُ على رسول الإمام الحُسين عنقُه (۱)، ويبدو أنّ المنذر بن الجارود هو الذي وقف على تلك المراسلة التي كانتْ بين الإمام الحُسين عليه وأشراف البصرة، ومنْ ثمَّ سَدَّ جميع المنافذ على شيعة البصرة للتحرّك صوب الإمام الحُسين عليه المشاركة في تلك الواقعة.

أمّا بالنّسبة إلى موقف الأحنف بن قيس من كتاب الإمام الحُسين على والمشاركة معه، فقدْ كَتَبَ الأحنف للإمام الحُسين على الله على الله على الأحنف للإمام الحُسين على الله على الله على الله على الله على الله على المحدثين المحدثين المحدثين المحدثين المحدثين المعنى موقف الأحنف، قائلين مرّةً: إنّ موقفه غير واضح، وبقي متردّداً بين الإقدام والإحجام، ومرّة أخرى: إنّ هذا الكتاب منقوص، ولا يتناسب مع شخصية الأحنف والحدث السّياسيّ العامّ، وفعلاً هذا لا يتناسب مع شخصية الأحنف بن قيس؛ وذلك لمواقفه المشرّفة التي وقفها من قبل مع الإمام عليّ عليه في حروبه، وغيرها.

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٥٨؛ وابن أعثم الكوفي، مقتل الحُسين عِيم وقيام المختار: ص٤٦؛ وابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٤/ ٢٣.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: إبراهيم بيضون، التوّابون: ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) الذّهبيّ، سير أعلام النّبلاء: ٣/ ٢٩٨.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الحجّاج، محسن مشكل، موقف أهل البصرة من واقعة الطفّ: ص٢٣٢؛ والسّبتيّ، علاء حسن، الحياة السّياسيّة في البصرة: ص٣٣٣.

ومع تطوّر الأحداث، أَخَذَ ابن زياد يتوعّد أهل البصرة؛ إذْ ذكر أنّه صعد المنبر في مسجدها، فخاطبهم، قائلاً: «... يا أهل البصرة، إنّ أمير المؤمنينَ ولّاني الكوفة، وأنا غادٍ إليها الغداة، وقدْ استخلفتُ عليكم عثمان بن زياد بن أبي سفيان، فإيّاكم والخلاف والإرجاف، فو الله الذي لا إله غيره، لئن بلغني عن رجلٍ منكم خالَفَ وأرجَفَ لأقتلنّه وعريفَهُ ووليّهُ، ولآخذَنّ الأدنى بالأقصى، حتى تسمعوا لي، ولا يكون بينكم مخالفٌ ولا مُشاقُّ...»(١).

ويبدو أنَّ إجراءات ابن زياد المشدَّدة ضدّ شيعة البصرة أراد منها أنْ يُميتَ نفسيَّة أهل البصرة، ويجعلها بعيدةً عن مساندة الإمام الحُسين المُناسِ، ويُفشل في الوقت نفسه جميع المخطّطات التي يلجأ البصريّونَ إليها، وأمر عامله أنْ يضع المناظر بين النّاس (٢).

ومن إجراءات ابن زياد الأُخر مع أهل البصرة وشيعتها، إضعافُها، وذلك بحمل بعض أشرافها معه إلى الكوفة، وهذا ما أشار إليه الدِّينوريّ، قائلاً: «وخرج معه أشراف أهل البصرة: شريك بن الأعور، والمنذر بن الجارود، فسار حتّى وافى الكوفة» (٢٠)، كذلك أشار الطبريّ إلى ذلك، قائلاً: «لمَّا جاء كتاب يزيد إلى عبيد الله بن زياد، انتخب من أهل البصرة خمسائة، فيهم عبد الله بن الحارث، وشريك بن الأعور، وكان شيعة لعليًّ»(١٠)، وكان شريك من كبار الشّيعة في البصرة (٥٠).

فَجَعَلَ شريك بن الأعور يتساقطُ ومَنْ معه من أجل تفويت الفرصة على ابن زياد،

<sup>(</sup>١) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٥٨؛ والدِّينوريّ، الأخبار الطّوال: ص٢١٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٥٦.

<sup>(</sup>٣) الأخبار الطّوال: ص٢١٤.

<sup>(</sup>٤) تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٥٩٣.

<sup>(</sup>٥) يُنظرَ: الدِّينوريِّ، الأخبار الطَّوال: ص٢١٦؛ والطبريِّ، تاريخ الرِّسل والملوك: ٥/ ٣٦١؛ وأبو الفرج الأصفهانيِّ، مقاتل الطَّالبيِّين: ص٦٥.

حتى يتسنّى للإمام الحُسين عليه الوقت الكافي، ويسبق ابن زياد ويدخل الكوفة (١)، لكنّ ابن زياد لم يُعر هذا التساقط أيّة أهمّيّة، بل أسرع ودخل الكوفة.

ولم يكتفِ شريك بن الأعور بهذا القدر ضدّ ابن زياد، بل عندما دخل الكوفة خرج إليه هانئ بن عروة (٢)، فاستقبله وأنزله في منزله مع مسلم بن عقيل، ولربّم كانتْ تربطهم علاقة متينة منذ القدم (٣)، فأخذ شريك يحثُّ هانئ بن عروة على نصرة سفير الإمام الحُسين على مسلم بن عقيل والالتفاف حوله.

وفي تلك الأثناء، اشتد المرضُ بشريك بن الأعور، وهو في منزل هانئ بن عروة، ووصل خبره إلى ابن زياد، فأعلمه أنّه سيأتيه عائداً، ولما سمع شريك بذلك أخذ يرسم خططاً مع صاحب المنزل ومبعوث الإمام الحُسين عقيل: إنّها غايتك وغاية شيعتك هلاك زياد، قال الدّينوريّ: «فقال شريك لمسلم بن عقيل: إنّها غايتك وغاية شيعتك هلاك هذا الطّاغية، وقد أمكنك الله منه، هو صائر إليّ ليعودني، فقُم، فادخل الخزانة، حتّى إذا اطمأن عندي، فاخرج إليه، فاقتله، ثمّ صِر إلى قصر الإمارة، فاجلس فيه، فإنّه لا يُنازعك فيه أحدٌ من النّاس، وإنْ رزقني الله العافية صِرتُ إلى البصرة، فكفيتُكَ أمرَها، وأبايع لك أهلها»(٤٠).

ونظراً إلى رفض هانئ بن عروة للقتل، قائلاً: «ما أحبُّ أنْ يُقتلَ في داري ابن زياد» (٥٠)، ونظراً إلى رفض هانئ بن عروة للقتل، قول الرَّسول ﷺ: «إنَّ الإيانَ قيدُ الفتك، لا

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٥٩.

<sup>(</sup>٢) هانئ بن عروة بن الفضفاض بن نمران بن عمرو... المراديّ، مخضرم، سكن الكوفة، كان من أصحاب الإمام عليّ المنشهد على يد عبيد الله بن زياد عام ٦٠ه. يُنظر: ابن حجر، الإصابة: ٨٥ / ٤٤٥.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الدِّينوريّ، الأخبار الطّوال: ص٢١٦.

<sup>(</sup>٤) الأخبار الطّوال: ص٢١٦؛ ويُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٦٠-٣٦٣.

<sup>(</sup>٥) الدِّينوريّ، الأخبار الطّوال: ص٢١٦.

يفتكُ مؤمنٌ (١)، فشلتْ الخطَّة، ولم يعشْ شريك إلاَّ أيَّاماً حتّى توفيّ في الكوفة (٢)، جرّاء العلّة التي ألمّتْ به.

أمًّا بالنسبة إلى موقف شيعة البصرة من الإمام الحُسين على فعلى الرُّغم من قوّة الخطاب الذي وجّهه ابن زياد إلى أهل البصرة وشيعتها، الذي كان يحمل في عباراته إشارات إلى القسوة والبطش تجاه مَنْ يخالف أوامره، إلّا أنّ ذلك لم يمنع بعضاً من شيعة البصرة أنْ يلتحقوا بالإمام الحُسين على فقدْ أشار الطبريّ إلى ذلك، قائلاً: «اجتمع ناسٌ من الشّيعة بالبصرة في منزل امرأة من عبد القيس، يُقال لها: مارية ابنة سعد أو منقذ أيّاماً وكانتْ تتشيّع، وكان منزلها لهم مألفاً يتحدّثون فيه» (٢) عن مستجدّات الأمور، فعزم يزيد بن ثُبيط أو نبيط على الخروج وهو من عبد القيس إلى الإمام الحُسين على وكان له بنون عشرة، فقال مخاطباً أبناءه: أيُّكم يخرج معي؟ فانتدبَ معه البنان له: عبد الله وعبيد الله، وهو أحدُ الذين كانوا يجتمعونَ في دار مارية بنت منقذ في البصرة، فقال لأصحابه: إنّي قد أزمعتُ على الخروج وأنا خارج، فقالوا له: إنّا نخاف البصرة، فقال ابن زياد، فقال: إنّي والله أن لُو قدْ استوتْ أخفافُها بالجدد (١٠)، لهان على طلبُ مَن طلبني ... ثمّ خرج إلى الإمام الحُسين على فدخلَ في رحله بالأبطح (٥٠)،

- (١) الطّبراني، المعجم الكبير: ١٩/ ٣١٩، وأبو داوود، سنن أبي داوود: ١/ ٦٣١.
  - (٢) يُنظر: الدِّينوريّ، الأخبار الطّوال: ص٢١٧.
    - (٣) الطبري، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٥٣.
- (٤) الجدد: وجه الأرض، الطّريق الواضح. الفراهيديّ، العين: ٨/٦، ٩؛ وقال الجوهريّ: هي الأرض الصّلبة. الصّحاح: ٢/ ٤٥٢.
- (٥) الأبطح: هو كلَّ موضع متَّسع، أو هو مسيلٌ واسعٌ من الرَّمل ودقائق الحصى النّاعمة. الشرتوني، أقرب الموارد: ١/ ١٧٥. ويقع ما بين مكَّة ومنى، وتارةً يُضاف إلى مكَّة وأخرى إلى منى، ويكون إلى الشَّهال الغربيّ من مكّة، وبينه وبين مكّة أربعة أميال، والأبطح هو ميقات المعتمرين من مكّة، وهو أقرب حدود الحرم إلى مكّة، وأوَّل منزل مرَّ به الإمام الحُسين على . يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ١/ ٩٥.

وبَلَغَ الحُسين عَيْنَ مجيؤه، فجعل يطلبُهُ، وجاء الرّجل إلى رحل الإمام الحُسين عَيْنَ، فقيل له: قدْ خرج إلى منزلك، فأقبل في أثره، ولما لم يجده الإمام الحُسين عَيْنَ جلس في رحله ينتظرُهُ، وجاء يزيد بن ثبيط مع ابنيه، فوجده في رحله جالساً، فقال: ﴿ بِفَضْلِ الله وَبِرَ حَمّتِهِ فَبِدَلِكَ فَلْيَفْرَ حُوا ﴾ (١)، ثمّ سلّم عليه وجلس إليه، فأخبره بالذي جاء له، فدعا له الإمام الحُسين عَيْنَ بالخير، ثمّ أقبل معه حتّى قاتل معه، فقُتِل هو وابناه في تلك الواقعة (١).

أمّا بخصوص تلك المرأة التي قيل عنها إنّها من عبد القيس، فلم نوفّق في العثور على ترجمةٍ لها، لكنْ من خلال النّصِّ يمكن أنْ نستشفّ أنّها أحد أفراد الشّيعة في البصرة، وهذا ما أشار إليه الطبريّ، ويبدو أنّ التّشيّع كان في عبد القيس رائجاً، وما تشيّعها إلّا لأنّها من عبد القيس، وما اجتهاع الشّيعة عندها إلّا لأسباب عقائديّة، أوّلاً، وثانياً، ربّها كانتْ دارُها بعيدةً عن أنظار السُّلطة -آنذاك - ويبدو أنّ الشِّيعة شأنهم شأن أيّ ثائرٍ آخر، كانوا يتجمَّعون في أماكن متعدّدة، وينتقلونَ من مكانٍ إلى آخر حسب الظروف، وهذا ما يُفهم من خلال النَّصِّ: (أنّهم اجتمعوا أيّاماً)، وإنّ اقتصار المؤرّخين على ذكر تلك المرأة دون غيرها لا يعني عدم وجود أُخريات، ولكن بروز دورها الواضح في البصرة قبل ثورة الإمام الحُسين عني كون نحوها.

إنّ موقف شيعة البصرة لم يكن مقتصراً فقط على هؤلاء الأشخاص: وهم: يزيد بن ثُبيط وولداه، فقد انضمّ إليهم كوكبةٌ أخرى من شيعة البصرة، ومنهم:

١ - الأدهم بن أميَّة، العبديّ، البصريّ، الذي قاتل مع الإمام الحُسين العبديّ، ونال الشّهادة (٣).

<sup>(</sup>١) من سورة يونس، من الآية (٥٨).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٥٣-٣٥٤؛ والمحلي، الحدائق الورديّة: ص١٢١.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الرّسّان، تسمية من قُتل مع الحُسين ﷺ: ص١٥٣؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥٨.٨٥٠.

٢ - الحجّاج بن بدر، التّميميّ، السّعديّ، البصريّ، وهو من شهداء يوم عاشوراء (١٠).
 ٣ - سالم مولى عامر بن مسلم، العبديّ، البصريّ، من شيعة البصرة، التحق بالإمام الحُسين ﷺ، وقُتِل في أرض المعركة (٢).

٤ – سيف بن مالك، العبديّ، البصريّ، كان من أنصار الإمام الحُسين عَيْهُ، استشهد في كربلاء مبارزةً (٣).

٥- عامر بن مسلم، العبديّ، البصريّ، ممَّن خرج من البصرة والتحق بالإمام الحُسين عَلَيْهُ، وقُتل في المعركة (٤٠).

7 - الهفهاف بن مهند، الرّاسبيّ، ويُعدُّ من أصحاب الإمام الحُسين هي عن سمع بخروج الإمام الحُسين هي سار حتّى انتهى إلى المعسكر، فوجد المعركة قدْ انتهت، واستشهد الإمام الحُسين هي فأسرع ودخل عسكر عمر بن سعد، ثمّ انتضى سيفه وقاتل حتّى قُتِل (٥).

كذلك من مواقف شيعة البصرة تجاه الإمام الحُسين عليه موقف أحد أشراف

<sup>(</sup>١) يُنظر: الرّسّان، تسمية من قُتل مع الحُسين عليه: ص٥٣٥؛ والمحلي، الحدائق الورديّة: ص١٢١؛ وابن طاووس، إقبال الأعمال: ٣/ ٧٨.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الرّسّان، تسمية من قُتل مع الحُسين عليه: ص٥٥٠؛ والمحلي، الحدائق الورديّة: ص١٢١؛ وابن طاووس، إقبال الأعمال: ٣/ ٧٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الرّسّان، تسمية من قُتل مع الحُسين ﷺ: ص١٥٣؛ وابن شهر آشوب، المناقب: ٤/٣٣٣؛ والمحلي، الحدائق الورديّة: ص١٢١.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الرّسّان: تسمية من قُتل مع الحُسين عِيهِ: ص٥٣٥؛ والطوسي، رجال: ص٧٧؛ والمحلي، الحدائق الورديّة: ص١٢١.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الرّسّان، تسمية من قُتل مع الحُسين ﴿ ص ١٥٦ ؛ والشّجريّ، الأمالي الخميسيّة: ١/ ١٧٢ ؛ والمحلي، الحدائق الورديّة: ص ١٢١ ؛ وللمزيد، يُنظر: البو هلالة، حسين نعمة، أنصار الإمام الحُسين ﴾ في واقعة كربلاء من غير الهاشميّين: ص ٣٦ ، ٣٩ ، ٩٨ ، ٩٩ ، ٩٠ . ١٠٠.

البصرة، وهو يزيد بن مسعود النّهشليّ (۱)، وهو منْ ضمن أساء الأشراف في البصرة الذين خاطبهم الإمام الحُسين المن (۲)، فقد جمّع يزيد بن مسعود النهشليُّ أبناء قبيلته، فلما الجتمعوا عنده خاطبهم، قائلاً: «يا بني تميم، كيف ترونَ موضعي فيكم وحسبي منكم؟ قالوا: بخ بخ، أنت والله فقرة الظهر، ورأس الفخر، حللت في الشَّرف وسطاً، وتقدّمت فيه فُرُطاً، قال: فَإِنِي قد جمعتكم لأمرٍ أريدُ أنْ أشاورَكم فيه، وأستعينُ بكم عليه، فقالوا: إنَّا والله نمنحك النَّصيحة، نجهد لك الرأي، فقال: إنَّ معاوية مات عليه، فقالوا: إنَّا والله ابنه يزيد شارب الخمور، ورأس الفجور، يدّعي الخلافة فأهوِنْ به الله هالكاً...وقد قام ابنه يزيد شارب الخمور، ورأس الفجور، يدّعي الخلافة على المسلمين... وهذا الحُسين بن عليّ، ابن بنت رسول الله وسنّه... حتى قال: والله فضلٌ لا يُوصف، وعلمٌ لا يُنزَفُ، وهو أولى بهذا الأمر لسابقته وسنّه... حتى قال: والله لا يقصِّر أحدكم عن نصرته إلّا أورثه الله الذُلّ في ولده، والقلّة في عشيرته، وها أنا ذا لا يقصِّر أحدكم عن نصرته إلّا أورثه الله الذُلّ في ولده، والقلّة في عشيرته، وها أنا ذا قد لبستُ للحرب لامتها، وأدّرعتُ لها بدرعِها، مَن لم يُقتَل يَمُتْ، ومَن يَهرُب لم يَفُتْ، فأحسِنُوا رحمكم الله (۳).

وبعد أنْ حصل على التَّأييد والموالاة من قبل أفراد عشيرته، كتب إلى الإمام الحُسين على قائلاً: «أمَّا بعدُ، فقدْ وَصَلَ إليَّ كتابُك، وفهمتُ ما ندبتني إليه، ودعوتني له، من الأخذ بحظي من طاعتك، والفوز بنصيبي مِنْ نصر تك...فاقدمْ سُعدتَ بأسعدِ طائرٍ، فقدْ ذلّلتُ لكَ أعناقَ بني تميم، وتركتُهم أشدّ تتابعاً لك من الإبل الظّاء لورود الماء يومَ خامسها، وقدْ ذلّلتُ لك بني سعد، وغسلتُ دَرَنَ صدورِها بهاءِ سحابةِ مزنٍ،

<sup>(</sup>١) يزيد بن مسعود النهشليُّ: أحد زعماء الأخماس في البصرة، كان من عظماء أهل البصرة، وهو أوَّل مَن دعا عشيرته لنصرة الإمام الحُسين عِينِي. يُنظر: ابن نها الحلّى، مثير الأحزان: ص١٧.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن نها الحليّ، مثير الأحزان: ص٤٤-٥٥.

<sup>(</sup>٣) ابن طاووس، اللَّهوف في قتلي الطَّفوف: ص٢٦-٢٨.

حتى استهلّتْ برقَها فَلَمَع»(۱)، وقدْ بعث الرّسالة مع الحجّاج بن بدر التّميميّ (۱)، ويبدو أنَّ جواب يزيد بن مسعود النّهشليّ، قدْ وصل إلى الإمام الحُسين عليه متأخّراً، وهو في اللّحظات الأخيرة من حياته الشّريفة في كربلاء، فليّا قرأ الإمام الحُسين عليه الرّسالة، قال: «مالك آمنك اللهُ يومَ الخوف، وأعزّك وأرواك يومَ العطشِ»(۱)، فلم استعدُّوا للمشاركة، وتهيّأوا للخروج، جاءهم نبأ استشهاد الإمام الحُسين عليه، فجزع يزيد النّهشليّ من ذلك الأمر، فهات مِنْ ساعتِه (۱).

ومن خلال ما تقدَّم، يظهر أنَّ البصرة استجابتْ للإمام الحُسين عَيْم، وممِّن استجاب إليه بعضُ بني تميم، الذين لم يلتحقوا به في أثناء القتال، إلَّا أنَّ ذلك لا يمنع من أنْ يكون بعض الأفراد من شيعة البصرة قدْ انتدبوا لنصرة الإمام الحُسين عَيْم، ووصلوا إليه قبل خروج ابن مسعود النّه شليّ، فاستشهدوا بين يديه عَيْم، وكان ذلك بفضل التّجمّعات التي كانتْ تجتمع في منزل مارية بنت منقذ العبديّة (٥٠).

وقد كان للإجراءات القمعيّة والتّعسفيّة التي مارستها السُّلطة الأمويّة ضدّ أنصار آل البيت البَّيْنُ في البصرة أثرٌ في عدم المشاركة بصورةٍ واسعةٍ؛ إذْ كان هناك أعدادٌ كبيرةٌ من هؤلاء الأنصار في السُّجون، وكانوا من أيَّام معاوية؛ إذْ تُقدَّر في سجون ابن زياد بأربعة آلاف و خسهائة سجين، وكانوا مقيّدين، فليَّا شاع خبر موت يزيد بن معاوية توجَّه أهل البصرة صوب دار ابن زياد، وكسروا أبواب السّجن وأخرجوا هؤلاء السّجناء (٢٠). هذا

<sup>(</sup>١) ابن نها الحليّ، مثير الأحزان: ص١٩؛ والمجلسي، بحار الأنوار: ٤٤/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الرّسّان، تسمية من قُتل مع الحُسين ١٥٣٠.

<sup>(</sup>٣) ابن نها الحليّ، مثير الأحزان: ص١٩.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن طاووس، اللّهوف في قتلى الطّفوف: ص٢٨؛ وعليُّ بن الحسين الهاشميّ، ثمرات الأعواد: ١٦٩/١.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الطريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٥٣.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: ابن طاووس، اللَّهوف في قتلي الطَّفوف: ص٥٣٠.

فضلاً عن مراقبة ابن زياد الطُّرقَ المؤدِّيةَ إلى كربلاء، وشحنها بالعساكر؛ لمنع أيِّ تحرُّكِ للمشاركة مع الإمام الحُسين المَسِيَّةِ؛ إذْ ذكر الطبريِّ(۱): أنَّ ابن زياد أمر برصد الطَّريق بين واقصة (۱) والشَّام والبصرة، وعدم السَّاح بأيِّ تحرُّكٍ تجاه كربلاء، وأمرَ عاملَه على البصرة بأنْ يدسَّ الجواسيس بين النَّاس لوأدِ أيِّ تحرُّكٍ لنصرة الإمام الحُسين النَّاس مهده.

وبالرُّغم من المواقف التي نطالعها بخصوص دور شيعة البصرة في نصرة الإمام الحُسين عَيْم، إلَّا أنَّ بعض الدَّارسينَ يتَهِمُ البصريّينَ بالعُثمانيّة، ويُعطي صفة العموميّة، وكأنَّ البصرة انغلقتْ تماماً للأمويّينَ، ونجد مصداق ذلك قول أبي جعفر الإسكافيّ قائلاً: «وكان أهل البصرة كلُّهم يبغضونَ عليّاً» (٣)، وكان حريًا بالإسكافيّ أنْ يبتعد عن الفاظ العموم حين قال: (كلُّهم)؛ إذْ ليس من المعقول مع الكثير من الشّواهد أنْ يكون أهل البصرة كلّهم بدون استثناء يبغضونَ الإمام عليّاً عليه لأنَّ هذا الكلام بحاجة إلى ما يُثبته، وهذا عمّا لم نجده من خلال هذه الدّراسة. ومن ذلك -أيضاً ما أشار إليه أحدُ الباحثين (ن)، قائلاً: «أعرضَ الإمام الحُسين عن البصرة؛ لأنها كانت عثمانيّة، وكان الكثير من أبنائها شيعةً لطلحة والزّبير»، وهذا ما لم نجدُه على أرض الواقع، ويبدو أنَّ صاحب هذا الرَّأي قدْ تأثَّر برأي الإسكافيّ.

## البصرةُ بعد وفاة يزيد بن معاوية

تُعدُّ ولاية العهد أمراً طارئاً على الفكر الإسلاميّ؛ إذْ ابتدعها معاوية بن أبي سفيان، الذي جعل أمر الحكم ملكيّاً في الأسرة الأمويّة، وذلك باستحداث النظام الوراثيّ في

<sup>(</sup>١) يُنظر: تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٩٢.

<sup>(</sup>٢) واقصة: منزل في طريق مكّة، بعد القرعاء نحو مكّة وقبل العقبة، لبني شهاب من طيء، ويقال لها: واقصة الحزون. ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٥/ ٣٥٤.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي الحديد، شرح النّهج: ١٠٣/٤.

<sup>(</sup>٤) باقر شريف القرشي، حياة الإمام الحُسين عليه - دراسة وتحليل: ٣/ ١٩.

تداول السلطة؛ بغية حصر الحكم في البيت الأمويّ، وهو ما كان يسعى إليه منذ ولايته على الشّام في عهد عمر بن الخطّاب في حدود سنة (١٨هـ)، حتّى تولّيه الحكم سنة (١٤هـ) الشّام في عهد عمر بن الخطّاب في حدود سنة (١٨هـ)، وأرغم النّاس على بيعته، فحكم (١٤هـ) إذْ سارع لتولية ولده يزيد العهد من بعده، وأرغم النّاس على بيعته، فحكم يزيد سنتين وثهانية أشهر (٢).

وقد خلّف موت يزيد بن معاوية سنة (٦٤ه/ ٢٨٣م) فراغاً سياسيّاً في بعض أمصار الدّولة الإسلاميّة، فاضطربتْ الأوضاع السّياسيّة، وتمخّضتْ في بعض منها عن ثورات مناهضة للحكم الأمويّ، كها حدث في الكوفة ومكّة والمدينة، في حين اتخذتْ شكل الانقلاب السّياسيّ، ومحاولة تبديل السُّلطة القائمة في أمصار أُخر، كها حدث في البصرة، التي انقلبْ أهلُها على الوالي الأمويّ عبيد الله بن زياد، الذي ولي البصرة سنة (٥٥ه) من قبل معاوية بن أبي سفيان (٣٠)؛ إذْ انقسمتْ قبائل البصرة فيها بينها، وأرادتْ كلً منها تسيير الأمور حسب ما تشتهي، لتكون هي صاحبة النّفوذ في ظلّ سلطة الوالي الجديد، من غير إغفال لاحتهالات ما سيؤول إليه أمر الخلافة الإسلاميّة ككلّ.

وبسبب اتّفاق الجميع على عدم تحديد سلطة البصرة والحالة السّياسيّة فيها بمعزل عن السّياسة العامّة للدّولة الإسلاميّة، أي: الأخذ بالنّظر احتاليّة تبدّل أو بقاء الخلافة في بني أميّة، له بُعد نظر سياسيٍّ من البصريّين، اتّفق الجميع على تولية عبد الله بن الحارث ابن نوفل بن عبد المطلب(٤)، المعروف بـ (ببّه)(٥)، لتوليّ إدارة البصرة، بعد اضطراب

<sup>(</sup>١) يُنظر: السّبتيّ، علاء حسن، الحياة السّياسيّة في البصرة (١٤ - ١٣٢ه): ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٩٩٩.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: خليفة بن خيّاط، التاريخ: ١/٢١٢.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الدِّينوريّ، الأخبار الطّوال: ص ٣٦٠.

<sup>(</sup>٥) ببّه: لُقّب مذا اللّقب؛ لأنَّ أمَّه كانتْ تُرقّضه، وتقول:

واللهِ ربِّ الكَعبة لأُنكِحَـنَ بَبَّه جاريةً في نقبَه

أمرها عقب هلاك يزيد بن معاوية، وفرار عبيد الله بن زياد خوفاً من أهلها؛ لظلمه إيّاهم، فبقيتْ البصرة من غير وال تسعة أيّام؛ لذلك كان اختيار هذه الشّخصيّة فيه إلزام عليها، فقد «أرادوه على التعسّف لصلاح البلد»(۱)، وذهاب رأيهم إلى أنّه كان الأصلح؛ لأنّه جمع بين الانتهاء الهاشميّ من جهة الأب والانتهاء الأمويّ من جهة الأمّ، فأمّه هي هند بنت أبي سفيان بن حرب بن أميّة (۱)؛ نظراً إلى تمحور الخلافة والنّاس في ذلك الوقت حول هذين القطبين، وإرضاءً لعموم أهل البصرة، وذلك لفاعليّة اختيار هذه الشّخصيّة من خلال ازدواج أصولها، وللحالة السّياسيّة التي ارتمى إليها أهل البصرة في حينها، والمتمثّلة بعبد الله بن الزّبير في الحجاز؛ إذْ إنّهم راسلوه وأعلموه باختيارهم له، وتوليته عليهم، وطلبوا منه إقراره عليهم، فأقرَّه على البصرة لمدّة سنة، ثمَّ عَزَلَه (۱).

## موقفُ شيعة البصرة منْ حركتَي (التّوّابين، والمختار)

لم يقلَّ دور شيعة البصرة شأناً عن غيرهم في معظم الحركات التي ناهضتْ الدَّولة الأمويّة، ويندرج هذا الأمر على اشتراكهم في حركتي التَّوّابين والمختار، وذلك من خلال ما نلمسه في بعض المصادر التّاريخيّة التي أشارتْ إلى ذلك.

ففي سنة (٦٦ه/ ٦٨٠م) استشهد الإمام الحُسين عَلَيْهُ (١٤)، ومات يزيد بن معاوية في سنة (٦٦ه/ ٢٨٣م) (٥)، فحدث فراغٌ سياسيٌّ كبيُّر في العالم الإسلاميّ بصورةٍ عامّةٍ، وفي العراقينِ -البصرة والكوفة- بصورةٍ خاصّةٍ، ولعلّ هذا الأمر يُمكن أنْ نستشفّه من

الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/١٧٥.

<sup>(</sup>١) الخطيب البغداديّ، تاريخ بغداد: ١/ ٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ١٤ ٥؛ والخطيب البغداديّ، تاريخ بغداد: ١/ ٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الخطيب البغداديّ، تاريخ بغداد: ١/٢٢٦.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٩٤.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٤٩٩؛ وابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٤/ ١٢٥.

كتاب سليهان بن صرد الخزاعيّ، الذي كتبه إلى المثنّى بن مخربة العبديّ البصريّ، وهو أحد وجهاء البصرة، وهو الكتاب ذاته الذي بعثه إلى سعد بن حذيفة بن اليهان(١) في المدائن، يدعوه فيه للوقوف إلى جانب ثورة التّوّابينَ والاشتراك معهم(١).

ولمّا وصل كتاب سليهان بن صرد إلى المثنّى، كتب إليه: «أمّا بعدُ، فقدْ قرأتُ كتابك، وأقرأتُه إخوانَك، فحمدوا رأيك، واستجابوا لك، فنحنُ موافوك -إنْ شاءَ اللهُ- للأجل الذي ضربتَ، وفي الموطن الذي ذكرتَ، والسَّلامُ عليكَ، وكَتَبَ في أسفل كتابه: تبصَّرْ كأنَّي قدْ أتيتُكَ مُعْلِماً على أثْلِع (٣) الهادي أَجَشَّ (٤) هَزِيم (٥)

<sup>(</sup>۱) من صحابة الإمام علي على الله وعن أبيه حذيفة بن اليهان، وكان من المستجيبين لدعوة سليهان بن صرد الخزاعي، وقد ولي قضاء المدائن. يُنظر: الطوسيّ، الرّجال: ص ٢٧؛ وابن حبّان، الثّقات: ٤/ ٢٩٤؛ والخطيب البغداديّ، تاريخ بغداد: ٩/ ٢٤.

<sup>(</sup>٢) جاء في نصّ الكتاب: «بسم الله الرّحمنِ الرّحيم، من سليهان بن صرد إلى سعد بن حذيفة، ومَن قِبَلَه من المؤمنين، سلامُ الله عليكم، أمّا بعدُ... فلمّا نظر إخوانكم وتدبّروا عواقب ما استقبلوا، ورأوا أنْ قدْ خطأوا بخذلان الزّكي الطيّب وأسلافه، وترك مواساته، والنّصر له خطأً كبيراً، ليس لهم منه مخرج ولا توبة دون قتل قاتليه، أو قتلهم، حتّى تفنى على ذلك أرواحهم، فقدْ جدَّ إخوانكم... وقدْ ضربنا لإخواننا أجلاً يوافوننا إليه، وموطناً يلقوننا إليه، فأمّا الأجل، فغرّة شهر ربيع الآخر سنة ٦٥ه، وأمّا الموطن الذي يلقوننا فيه، فالنُّخيلة، أنتُم الذين لم تزالوا لنا شيعة وإخواناً، وقدْ رأينا أنْ ندعوكم إلى هذا الأمر الذي أراد الله به إخوانكم فيها تزعمونَ، ويُظهرونَ لنا أثّم يتوبونَ...، وأنّكم جدراء بطلب القتل والتهاس الأجر، والتوبة إلى ربّكم من الذّنب، ولو كان في ذلك حزّ الرّقاب وقتل الأولاد، واستيفاء الأموال، وهلاك القبائل...، لتكن رغبتُكم في دار عافيتِكم، وجهاد عدوّ الله وعدوّكم، وعدوّ أهل الأثير، الكامل في التاريخ: ٤/ ١٦١ - ١٦٢.

<sup>(</sup>٣) أتلع: ارتفع. ابن منظور، لسان العرب: ٨/ ٣٥.

<sup>(</sup>٤) أجشّ: الصّوت الغليظ. الفراهيديّ، العين: ٦/٣.

<sup>(</sup>٥) الهزيم: الصّوت الشّديد. الزّبيديّ، تاج العروس: ١٧/ ٥١/.

طويلِ القررا(() نهد(() الشَّواةِ(()) مقلِّص (()) مُلِحٍّ على فأسِ اللِّجام (()) أزُوم (()) بكلِّ فتى لا يملأُ الرَّوْع نَحرَه مُحِسِّ لِعَضِّ الحربِ غيرِ سَوْومِ الحي ثقةٍ يَنِوي الإِلهَ بسَعْيهِ ضَرُوبٍ بِنَصْلِ السَّيفِ غيرِ أَثيم (()) أنَّ ردَّ المثنّى البصريّ على كتاب سليان بن صرد يحمل في طيّاته تطميناً بتلبية دعوته، فهو يؤكّد سرعة استجابتِه وإقدامَه السّريع، من خلال الوصف الذي قدّمه في البيتين الأوّلين، ثمّ يتحوّل بالخطاب إلى تطمين الآخر في العددِ المرافقِ له، والآخذِ بقناعته، العامل على الدّفاعِ عنها، مبيّناً الصّفة العددية (بكلّ فتيً)، ليُعطي سليان انطباعاً بقيمة هذه الكثرة العدديّة، مع اشتها على الصّفات النّوعيّة التي يحملونها، كالشّجاعة، والإقدام، والصّبر في الحرب، والنّزاهة في الأداء، الأمر الذي يُعلي من شأن هذه المشاركة. وفعلاً، لمّا قرب موعد الثّورة، تجهّز في ثلاثهائة من أصحابه، وخرج من البصرة، ولحق سليهان بن صرد الخزاعيّ، وكانتْ المعارك قائمة بين التّوابين وبين عبد الله بن زياد في منطقة (عين الوردة)، سنة (٢٥ه/ ١٨٤٤م)، فلمّا وصل النّخيلة، علم عبد الله بن زياد في منطقة (عين الوردة)، سنة (٣٥ه/ ١٨٤٤م)، فلمّا وصل النّخيلة، علم بأنَّ سليهان قدْ قُتِلَ، فاستقبله رفاعة بن شدّاد (()، الذي حمل الرّاية بعد مقتل أصحابه، بأنَّ سليهان قدْ قُتِلَ، فاستقبله رفاعة بن شدّاد (()، الذي حمل الرّاية بعد مقتل أصحابه،

<sup>(</sup>١) القرا: الظهر، وقيل وسط الظهر. يُنظر: ابن منظور، لسان العرب: ١٧٦/١٥.

<sup>(</sup>٢) نهد: قام، وكلّ مرتفع نهدُّ. يُنظر: ابن منظور، لسان العرب: ٣/ ٤٢٩.

<sup>(</sup>٣) الشُّواة: اليدان والرجِّلان، وقيل: جلدة الرأس. يُنظر: ابن منظور، لسان العرب: ١٤/ ٤٤٧.

<sup>(</sup>٤) مقلِّص: بكسر اللام: طويلُ القوائمِ منضمُّ البطنِ، وقيل: مُشرف مشمِّر. ابن منظور، لسان العرب: ٧/ ٨٠.

<sup>(</sup>٥) فأس اللَّجام: الحديدة القائمة في حنك الخيل. الفراهيديّ، العين: ٥/ ٣٠٠.

<sup>(</sup>٦) أزوم: المواظب على الشيء والملازم له. ابن منظور، لسان العرب: ٤٨٨/٤.

<sup>(</sup>٧) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٥٥، وابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٤/ ١٦٢.

<sup>(</sup>٨) رفاعة بن شدّاد، الكوفي، الفتياني، وفتيان بطن من قبيلة بجيلة، يكنّى بأبي عاصم، وقيل: أبي يحيى، من صحابة الإمامين عليّ والحسن عليّ وكان يقود قبيلة بجيلة في معركة صفّين، وقدْ قُتِل في عين الوردة سنة ٦٥هـ. يُنظر: الطوسيّ، الرّجال: ص٦٣، والبخاريّ، التاريخ الكبير: ٣/ ٢٢٠،

١٧٤ .....١١٤ التشيّع في البصرة

فعزَّاه في أصحابه، وقفل راجعاً إلى البصرة(١).

واستمراراً للتوجهات والجهود الشّيعيّة البصريّة، التي ما فتئتْ تُبذل منْ أجل أخذ أهل البيت بي وشيعتهم مكانتَهم المفترضة، واستحقاقهم المتجذّر بنصوص القرآن والسّنة النّبويّة الشّريفة، في دعمها وتأييدها ومشاركتها في ثورة التوّابين سنة (٦٥ه) (٢)، ادّخرتْ البصرة ما بقي من تلك الجهود، على أثر فشل تلك الثّورة، لتضيف إليها طاقات وعناصر جديدة، وتحشّد تأييداً أكبر، للنهوض من جديد بعد هذه الثّورة مع ثورةٍ أخرى، تُحاكي المضمون والتّوجّه ذاتها، وهي: ثورة المختار بن أبي عبيد الثقفيّ، في سنة (٦٦ه) ومثلها كانتْ قبيلة (عبد القيس) هي المبادرة في السّابق تحت قيادة المثنّى بن محرمة العبديّ، نجده وأفراد قبيلته يُسارعونَ إلى أخذ زمام المبادرة الآن في نصرة المختار، فدعم ثورته وأطروحته المهاثلة في إطارها العامّ لثورة سليهان بن صرد الخزاعيّ، ففي ودعم ثورته وأطروحته المهاثلة في إطارها العامّ لثورة سليهان بن صرد الخزاعيّ، ففي من السّياق، أشار البلاذريّ، قائلاً: «وكان المثنّى لقي المختار عند انصراف مَن انصر ف من التوّابينَ من عين الوردة (١٤) بالكوفة، فبايعه، فقال له المثنّى: إنَّ لنا بالبصرة شيعةً، فأذنْ لنا في القدوم عليهم، والدّعاء لهم، فأذِنَ له في ذلك» (٥٠).

وأشار الطبريّ إلى ذلك، قائلاً: «إنَّ المثنّى بن مخربة العبديّ كان ممَّن شهد عين الوردة

والدِّينوريّ، الأخبار الطّوال: ص١٧١، وابن حبّان، مشاهير علماء الأمصار: ص١٧٢.

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٦٠٠، ٥٠٠؛ وابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٤/ ٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المسعوديّ، التنبيه والإشراف: ص٢٨٥.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٦/ ٣٨.

<sup>(</sup>٤) عين الوردة: وهي مدينة مشهورة في الجزيرة الفراتيّة، حدثتْ فيها معركة سُمِّيَتْ باسمها، بين التوّابين بقيادة سليان بن صرد الخزاعيّ، وعبيد الله بن زياد، سنة ٦٥ه. يُنظر: اليعقوبيّ، التاريخ: ٢٥٧/٢؛ وياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٤/ ١٨٠.

<sup>(</sup>٥) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٦/ ١٥.٤.

مع سليهان بن صرد الخزاعيّ، ثمّ رجع مع مَن بقي من التّوّابينَ إلى الكوفة، والمختار محبوس، فأقام حتّى خرج المختار من السّجن، فبايعه المثنّى سرَّاً، وقال له المختار: إلحقْ ببلدكَ البصرة، فارْعَ النّاس، وأسِرَّ أمرَك، فقدِمَ البصرة، فدعا، فأجابه رجالٌ من قومه، وغيرهم»(۱).

وهكذا نجدُ شيعة البصرة -لاسيّما قبيلة عبد القيس- هم مَنْ يرفد الحركات والثّورات الشّيعيّة فيها.

عموماً، توجّه المثنّى نحو البصرة، واختار مسجد البصرة -الحاضن والأكثر دعماً من غيره - للقاء الوافدين عليه من قومه، والاجتماع بهم (۲)؛ نظراً إلى مركزيّة المسجد وانخراطه ضمن المؤسّسات الحكوميّة في البصرة، أو على أقلّ الفروض خضوعه إلى شيء من المراقبة السُّلطويَّة، خصوصاً بعد مشاركة الشّيعة البصريّين في النّورة السّابقة، وتجاوزها مرحلة الوجود السّريّ في التّعامل مع السُّلطة، بوصفها مرحلة مهدة في مسيرة النّضال، وذلك ربّما يرجع إلى قوّة الدّافع في الثقة بقيادته على القدرة في إحراز النّصر عند حدوث المواجهة لاحقاً مع السُّلطة. ودلالةٌ أخرى على توسُّع هذا المدّ الشّيعيّ المتنامي في البصرة، هو خروج المثنّى بعد مدَّةٍ وجيزةٍ إلى مدينة الرّزق (۳)، وعسكرته فيها(٤)، أي: تكوُّن جبهةٍ عسكريّةٍ شيعيّةٍ بصريّةٍ تجاهر بموقفها وتحدّيها لسلطة الوالي هناك، على أنَّ اختيار مدينة الرّزق لم يكن عشوائيّاً، أو تحصيل حاصل، إنَّا كان ينبع من رؤيةٍ مستقبليّة المحدث، وهو ما يُلمّح لاختهار فكرة الانفصال السّياسيّ عن السُّلطة المحليّة في مدينة البصرة.

<sup>(</sup>١) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٦/ ٦٦.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٦/٦٦.

<sup>(</sup>٣) مدينة الرّزق: موقع في البصرة قريب من الزّابوقة. يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٣/ ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٦٦/٦.

كان اختيار مدينة الرّزق لسعتها في استيعاب الجيش الذي سيتواجد فيها؛ ولأنّها تستطيع توفير الحاجات اللازمة لمدّة البقاء فيها قبل التحرّك للالتحاق بالمختار، أو التوجّه إلى ما يأمر به، فضلاً عها تمثّله هذه المدينة من مركزٍ مهمّ يهدّد سيطرة الوالي على البصرة، وهو ما يؤدّي -بدورو- إلى إضعافه إنْ حدثتْ المقاومة.

ولمّا علم والي البصرة لعبد الله بن الزّبير، الحارث بن عبد الله (۱)، الملقّب بالقباع (۱)، بها قام به المثنّى وأصحابه، وجّه إليهم قوّاته بقيادة صاحب الشّرطة قوّاته وعاد إلى ساحة المثنّى من إنزال الهزيمة بهم (۱)، وبعدها نظّم صاحب الشرطة قوّاته وعاد إلى ساحة القتال، واشتبكا، فوقعت الإصابات بينهم (۱)، ولمّا عظُم الأمر على المثنّى، خرج ونزل على قومه من عبد القيس، فوجّه والي البصرة قوّاته إلى عبد القيس لإلقاء القبض على المثنّى وأصحابه، لكنّ عبد القيس رفضتْ، وقالتْ: «أيُّها الرَّجل، لَتَرُدَّنَّ خيلك عن إخواننا أو لنقاتلنَّها» (۱)، فها كان من والي البصرة إلاّ اللّجوء إلى عقد الصُّلح بينه وبين المثنّى وأصحابه؛ ربّها تحسّباً لحدوث ما لا تُحمد عقباه، فاتّفق على أنْ يمنح المثنّى وأصحابه الأمان وحرّية اختيار المكان الذي يرغب في الإقامة به، فاختار العودة إلى صاحبه في الكوفة وقاتل معه (۱)، ولعلّ سبب عقد الصُّلح؛ هو بقاء التأييد محصوراً في صاحبه في الكوفة وقاتل معه (۱)، ولعلّ سبب عقد الصُّلح؛ هو بقاء التأييد محصوراً في قبيلة عبد القيس، وقوّة المعارضة لهذه القبيلة ستبقى غير قادرة على إحداث تغيير في قبيلة عبد القيس، وقوّة المعارضة لهذه القبيلة ستبقى غير قادرة على إحداث تغيير في قبيلة عبد القيس، وقوّة المعارضة لهذه القبيلة ستبقى غير قادرة على إحداث تغيير في قبيلة عبد القيس، وقوّة المعارضة لهذه القبيلة ستبقى غير قادرة على إحداث تغيير في

<sup>(</sup>١) الحارث بن عبد الله بن أبي ربيعة بن المغيرة بن عبد الله بن عمر بن مخزوم، كان خطيباً في قومه، وكان أسمر اللون. يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٥/ ٢٨.

<sup>(</sup>۲) القباع: مكيال ضخم، والقباعيّ من الرّجال هو عظيم الرأس. ابن منظور، لسان العرب:  $\Lambda$  ۲۰۹ $\Lambda$ 

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٦/ ٢١٦.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٦/ ٦٧.

<sup>(</sup>٥) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٦/ ٦٨؛ ويُنظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٤/ ٤٩.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٦/ ٦٨.

ميزان القوى لصالحها؛ إذْ لم تُسندْ بدعم القبائل الأُخر التي اجتمعتْ على ذلك، بدليل قولهم: «إنَّ الذين يرونَ رأيك قبلنا قليل» (()) ومع هذا نجد موقف قبيلة عبد القيس المتفرّد له من قوّة التّأثير ما يُوقف الحرب بين المثنّى وأنصاره، وبين السُّلطة المحلّية في المدينة، بشروط، ربَّما هي بحدِّ ذاتها تسجّل تقدّماً وأفضليّة لجهة المثنّى، بل إنَّ رجاحة كفّة المثنّى وأصحابه أمام باقي القبائل المصطفّة مع سلطة الوالي تكاد تكون في أجلى صورها عندما يقف بقيّة زعائها مخاطبين والي المدينة: «أيّها الرَّجل، لتردَّنَّ خيلك عن إخواننا أو لنقاتلنَّها»، ولعلّ من مصاديق رجحان كفّة المثنّى في البصرة وحسمه الخلاف بينه وبين الوالي لصالحه، إقدام عبد الله بن الزّبير على عزل واليه القباع بداعي عدم شجاعته وشدَّته في الأمور، وتوليتها لأخيه مصعب بن الزّبير عام (٦٧ه) الذي أشار إلى سبب تولّيه على البصرة في خطبته الافتتاحيّة فيها، بالقول: «يا أهلَ البصرة، بلغني أنّكم تلقّبونَ أمراءَكم، وقدْ سمّيتُ نفسي الجزّار» (()) فنراه يُشير إلى أنّه سينهج معهم أسلوب الشّدةِ والقتل، وهذا ما حدث.

أمًّا بالنسبة لموقف عبيد الله بن عليّ بن أبي طالب النسبة لموقف عبيد الله بن عليّ بن أبي طالب النسبة لموقف عبيد الله بن عليّ بن أبي طالب التاريخيّة في شخصيّته من حيث طبيعة تأييده حركة المختار، وخروجه لقتاله مع مصعب ابن الزّبير، والأسباب والظّروف الكامنة وراء هذا الخروج، ثمّ حادثة مقتله في خيمته بعد وصوله إلى جيش مصعب الذّاهب إلى حرب المختار في اليوم نفسه، وعدم معرفة الجهة المسؤولة عن هذا الاغتيال.

<sup>(</sup>١) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٦/ ١٧.٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبري، تاريخ الرّسل والملوك: ٦/ ٩٣.

<sup>(</sup>٣) الطبريّ، تاريخ: ٦/ ٩٣.

<sup>(</sup>٤) هو عبيد الله بن علي بن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن قصي، أمُّه ليلى بنت مسعود بن خالد، وقدْ قدم من الحجاز على المختار بالكوفة، فلم يجد عنده ما يريد، فتوجّه صوب البصرة، وخرج مُرغَاً لمقاتلة المختار، فقُتِلَ في المذار سنة ٦٧هـ. يُنظر: ابن سعد، الطّبقات: ٥/١١٧ - ١١٨٠.

فقد ذُكر أنّه قَصَدَ المختار في الكوفة ليبايعه لكنّها اختلفا بعد ذلك، فتركه عبيدُ الله ابن عليّ، وتوجّه نحو البصرة، ونزل عند أخواله، ثمّ اتصل به مصعب، فأكرمه، وبعدها خرج مصعب، وتحرّك نحو المختار بالكوفة، فتخلّف عنه عبيد الله ابن الإمام عليّ بنه فبايعه أهل البصرة، ولاسيّما أخواله من تميم (()، فهو ابن ليلى بنت مسعود النّهشلي، ولمّ تزوّجها الإمام علي بنه قالت: ما زلتُ أحبُّ أنْ يكونَ بيني وبينه سببٌ منذ رأيتُه قام مقام رسول الله بن فأولدت له عبيد الله (()، فلمّا علِم مصعب بذلك أرسل له خاله، نعيم بن مسعود التّميميّ، فجاء به إلى معسكر مصعب، فقُتِلَ هناك (()، وهنا يتضح أنّه أرسله مصعب بن الزّبير موبّخاً إيّاه بسبب تهاونه مع عبيد الله بن عمر بن عبيد الله بن معمر، الذي للنظر أيضاً، ذلك الغموض الذي يلفّ مقتله، وعدم إسناد مسؤوليّة ذلك إلى طرف دون اللافت آخر، فقيل: قتلتُه الزّبيريّة، وقيل: الكيسانيّة، الذين يُزعَم أنّهم أصحاب المختار، وهذا ما يحاكي خبر طويل أثناء وصيّته لأهل بيته بالسّماع لولديه الحسن والحسين الله، بأنّه في قال له في خبر طويل أثناء وصيّته لأهل بيته بالسّماع لولديه الحسن والحسين الله، بأنّه عامة عبيد الله على استبعاد محمّد بن الخفيّة من ذلك، فيقول له الإمام على المنتها، واعترض عبيد الله على استبعاد محمّد بن الخفيّة من ذلك، فيقول له الإمام على استبعاد محمّد بن الخفيّة من ذلك، فيقول له الإمام على استبعاد محمّد بن الخفيّة من ذلك، فيقول له الإمام على استبعاد محمّد بن الخفيّة من ذلك، فيقول له الإمام على استبعاد عمّد بن الخفيّة من ذلك، فيقول له الإمام على استبعاد عمّد بن الخفيّة من ذلك، فيقول له الإمام على المناء المناء

«... أَجُرأَةً عليَّ في حياتي؟ كأنِّي بك قَدْ وُجِدْتَ مذبوحاً في فسطاطٍ، لا يُرى مَن قَتَلَك»(٥)، ونحنُ لو رتبنا أوراق قضيّة عبيد الله بن علي، وقرأناها قراءةً موضوعيَّة، لوجدنا -بداية- أنَّ هناك عداءً لا ينفكُّ بين الزُّبيريّة والعلويّة، يحول دون وجود

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٥/١١٧.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الثقفيّ، الغارات: ص٠٦.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٥/ ١١٨.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٥/ ١١٨.

<sup>(</sup>٥) المجلسي، بحار الأنوار: ٢٩٦/٤١.

انسجام الاصطفاف بينها، فكيف إذا كان هذا الاصطفاف يُرادُ منه الوقوف بوجه داعية العلويّين! هذا أوّلاً.

وثانياً: لو كان يدور في خلد عبيد الله الانضام إلى جبهة مصعب بن الزُّبير، فلهاذا لم يخرج معه منذ البداية؟ ويرى الباحث أنَّ هناك طروحاتٍ يجب أخذها بالنظر في قراءة هذا الحدث التّاريخي؛ إذْ ربّها يكون هناك استشرافٌ شخصيٌّ منه –أي: عبيد الله بن عليّ – لدعم شيعة البصرة لاحقاً، الذي من الممكن استثارته طبيعيًا عند زوال سطوة مصعب عنهم، بتحرُّكه بعيداً عن البصرة، وهذا ما حدث، بل تجاوز الأمر تولّيه إمارة البصرة إلى المناداة به خليفةً للمسلمين، واتساقاً مع الطبيعة القبليّة التي تحكم مسار دعم الأفراد في المجتمع العربيّ، فإنَّ من المحتَّم أنَّ تلك المناداة ستكون صادرة من أخواله، النين لم يُقدِموا على هذا الأمر لو لا ترجيحهم المستقبليّ لنجاحه اللاحق في تبنّي شيعة البصرة له؛ إذْ يبدو من غير المعقول أنَّ الإقدام على أمر بهذه الخطورة سيُقتصر فيه على دعم الأقارب تحديداً، وفي خطواته الأولى خاصّةً، والذين مهما امتلكوا من عددٍ فإنّه دون مستوى التّعويل، ما لمُ يُعضَدْ بنصرةٍ مجتمعيّةٍ تشمّلُ أفراداً من قبائلَ شتّى تجمعهم وحدة الاتجاه المذهبيّ، وربّها نستطيع تفسير انتهاء هذا الموقف بتسليم عبيد الله إلى خاله وحدة الاتجاه المذهبيّ، وربّها نستطيع تفسير انتهاء هذا المؤقف بتسليم عبيد الله إلى خاله (تميم بن مسعود)، وذهابه به إلى مصعب بعد علم الأخير بتلك الأحداث، من خلال عدّة أهور منها:

١- إنَّ حجم الإسناد القبليّ من تميم لم يكن يشملها جميعاً؛ إذْ انحصر في (بني سعد ابن زيد مناة بن تميم) (١)، وما قراءة رفض عبيد الله لمبايعته ومطالبته بعدم العجل فيها، إلَّا استدراكٌ منه لعدم وجود هذا الشُّمول الجامع لكلِّ تميم، وما خروج خاله (نعيم بن مسعود) مع مصعب، إلَّا صدى لذلك الانقسام فيها أيضاً.

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٥/ ١١٧؛ وحرز الدّين، محمّد، مراقد المعارف: ٣/ ٤٨، ٤٩.

٢- ابتعاد جيش مصعب عن البصرة لم يكن بعيداً؛ إذْ إن إحضار عبيد الله بن علي، ثمّ قتله ودفنه في (المذار)(۱) في ميسان بين واسط والبصرة(۱) يعني: أن مُصعباً وجيشه كان قريباً من تلك المنطقة حين وردت الأخبار إليه بمبايعة عبيد الله بالخلافة، ويظهر أن هذا القربَ المكاني كان يُتيحُ إمكان رجوع الجيش سريعاً ومعالجة الوضع بقسوة، أدركها خاله نعيم بن مسعود، بقوله: «ما أردتُمْ إلا هلاك بني تميم كلّها»(۱)، وقد نجح في دفع ذلك عنهم بذهابه بعبيد الله بن علي إلى مصعب.

٣- اختلاف على الرِّجال في أبي الجارود<sup>(1)</sup>، وهو صاحب الأخبار الغيبية عن الإمام علي المحسير ولده عبيد الله، التي يُظهِر فيها الحرص على ظهور عبيد الله منذ البداية مُخالفاً ومعارضاً لخطِّ الإمام علي الله وعدم احترامه لوصية أبيه وإمامه، ويرى الباحث أنَّ هذه الرِّواية مجانبةُ للصَّواب، ويستبعد حدوثها فعلاً، بدلالة تفرّد أبي الجارود بهذا الخبر، مع الأخذ بالنظر كون هذه الشَّخصيَّة من رؤوس الزيديّة، الأمر الذي يُعزِّز قناعة الباحث بوضع هذه الرِّواية تلفيقاً وكذباً؛ انسجاماً مع ميول الرَّاوي، فضلاً عن أنَّ حقيقة عُمْرِ عبيد الله بن عليّ عند وفاة والده لا تساعدُ على ذلك؛ إذْ لا يتجاوز عمرُه أربع سنوات على فرض تحقّق الحمل مباشرة، وكونه الأكبر -، فزواج يتجاوز عمرُه أربع سنوات على فرض تحقّق الحمل مباشرة، وكونه الأكبر -، فزواج

<sup>(</sup>١) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٦/ ٤٣٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٣/ ٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) ابن سعد، الطبقات: ٥/ ١١٨.

<sup>(</sup>٤) أبو الجارود: أبو النّجم، زياد بن المنذر العبديّ، من علماء الزيديّة، وقدْ سئل الإمام الصّادق عنه، فقال: ما فعل أبو الجارود أرجأ بعدما أولى، أما إنّه لا يموتُ إلّا بها، ثمّ قال: لعنه الله، إنّه أعمى القلب لا أعمى البصر، وقال محمّد بن سنان: إنّه لم يمُتْ حتّى شرب المسكر وتولّى الكافرينَ. ابن النديم، الفهرست: ص٢٢٦-٢٢٧؛ ووصفه الذّهبيّ على لسان علماء الحديث بالكذب ووضع الحديث، وأنّه متروكٌ، وهو صاحب فرقة الجاروديّة. يُنظر: المفيد، المسائل الجاروديّة: ص١٥، ١٦؟ والذّهبيّ، ميزان الاعتدال: ٢٣/٩٠.

الإمام على على الصّغير مانعاً له من الحديث والتّدخّل السّافر بقطع وصيّة الإمام على عليه الله بن على الصّغير مانعاً له من الحديث والتّدخّل السّافر بقطع وصيّة الإمام عليها، وكلُّ ذلك يُنفى في ظلِّ التّربية الخاصّة لأهل هذا البيت بتفرُّدهم في الاحترام والحُلق والأدب العالي، مع مراعاة ضيق المدَّة الزّمنيّة التي التقى بها عبيد الله بن عليّ حين قدومه بمصعب بن الزبير، التي هي أقلُّ من يوم عند قدومه، فقد فُتِلَ ليلاً في خيمته، وهذا الضّيق الزّمنيّ لا يُمكن أنْ نتصوّر فيه لقاء مصالحة يتمُّ فيه تصفية ما في قلب مصعب مِن تحاملٍ لمبايعة عبيد الله بن عليّ بالخلافة، الذي مها امتلك من دبلوماسيّة ومداراة ومداهنة ستكون دافعة له لقبوله تولية عبيد الله على مقدّمة جيشه (۱۱) ثمّ كيف يتأتّى لعبيد الله قتال أهل الكوفة، وهو يعلمُ أنهَّم شيعة يدعمونَ توجُههُ لتكون هذه الحيثيّات مجتمعة دافعة إلى الظّنَّ بأنَّ عمليّة التَّصفية قام بها مصعبُ ابن الزُّبير بحنكة ، والغاية منها إبعادُ شخصيّة مرشّحة بإسناد قبليٍّ من جهة الأمّ، وهالة دينيّة من الاحترام والقبول لنسبه من جهة الأب، لتوبيّ شأن سياسيّ، بمنافسة قويّة إذا أطلق لها عنان الانتشار والنّمو؛ لامتلاكها مفاتيح النّجاح الفاعلة، وإلحاق تهمة القتل بلختار لتحجيم التّأييد الكوفيّ له خاصّة، والشّعيّ عامّة.

ويبدو أنَّ مصعباً كان يحرص على زرع هذه القناعة ليحصد نتائجها مستقبلاً في الصاق تهمة القتل بالمختار، عن طريق استغلال تواجد عبيد الله معه؛ لتسقيط شخصية المختار بذلك، وما سيحدث مستقبلاً بتخطيطه في اتهام المختار، بقوله: «...أيّها النّاس، المختار كذّاب، وإنّا يغرّكم بأنّه يُطالب بدم آل محمّد، وهذا وليّ الثأر – يعني عبيد الله ابن عليّ – يزعم أنّه مُبطلٌ فيها يقول»(۱)، وبهذا فإنّ الفائدة الأكبر من اغتيال عبيد الله بن عليّ ستصبُّ في صالح مصعب بن الزّبير حتهاً، ودلائل الاتّهام التي ذكرناها تمتلك قوّة

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٦/ ١٠٥، ١١٥.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي، تاريخ: ٢/ ١٨٤.

الجريمة التي حاول مصعب إبعادها عنه، بقوله للمهلّب بن أبي صفرة: «إنَّما قتله مَن يزعُمُ أنَّهُ لأبيه شيعة، أَمَا إنَّهم قدْ قتلُوهُ وهم يعرفونَهُ»(١).

### شيعةُ البصرة وثورة زيد بن عليّ الشّهيد (١٢١هـ/٧٣٨م)

تُعدُّ ثورة زيد بن عليّ في الكوفة من أهم الثّورات العلويّة بعد ثورة الإمام الحُسين على الله البيت المحتلة قائد الثّورة من مكانة مُتميّزة عند أهل البيت المحتلة قائد الثّورة من مكانة مُتميّزة عند أهل البيت المحتلة شهرين، بعد رحلة خير مصداق للتوجّه الشّيعيّ في البصرة هو إيواؤها زيدَ بن علي لدَّة شهرين، بعد رحلة تخفّيه الأولى في دور الكوفيّين (٢)، وهذا الإيواء هو مظهرٌ من مظاهر التّمسُّك الكبير بهذا الثّائر، على الرُّغم من مخاطر مواجهة عقاب وسطوة الدّولة، وهذا نابعٌ من جذور دينيّة ولائيّة منحت الثقة في ركوب تلك المخاطر، وقد عزَّز أهل البصرة هذا التّضامن مع الثّائر في إخفائه بانتهائهم إلى جيشه ومشاركتهم في ثورته، بل مطالبتهم ببقائه وجيشه عندهم، ما يعني تبنّي الدّعم الكامل للثّورة عندهم، وهذا راجع إلى وجود دعم وتوافق جماعيً اللسّيعة في البصرة على الأقل لشخص الثّائر وثورته، فقد أشار أبو الفرج الأصفهانيّ إلى ذلك، قائلاً: إنَّ الشّيعة لقوا زيداً، فقالوا له: «أينَ تخرج عنّا حرحمك الله ومعك مائة ألف سيف من أهل الكوفة والبصرة وخراسان، يضربونَ بني أميّة بها دونك، وليس قِبَلَنا من أهل الشّام إلّا عدّةٌ يسيرةٌ؟»(٣).

وعلى الرُّغم من إيراد النَّصِّ لانتهاءات جيش زيد: (البصرة، والكوفة، وخراسان) مع بيان عددهم: (مائة ألف)، إلَّا أنَّ تفصيلات فاعليّة دور كلِّ انتهاءٍ وتأثيره في الثّورة غير معروف، وتركيز الأخباريّين على شخص الثّائر وتحرّكاته، وإغفال دور أتباعه أدّى

<sup>(</sup>١) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٦/ ١٠٤؛ ويُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٦/ ٤٣٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٤٣٤.

<sup>(</sup>٣) مقاتل الطّالبيّين: ص٩٩؛ ويُنظر: الحليّ، حميد بن محمّد، الحدائق الورديّة في مناقب أئمّة الزّيديّة: ص٥٠.

إلى نقصِ في استيفاء معلوماتٍ وافيةٍ عن ذلك الدُّور.

إلا أن خاطبة الشّيعة لزيدٍ وبيانهم له أنّ له أنصاراً في هذه الأمصار الثّلاثة: الكوفة، البصرة، خراسان، هو ما يعطي إشارة إلى التّركّز الشّيعيّ في الأمصار الإسلاميّة آنذاك، الذي تأتي البصرة فيه بالمرتبة الثّانية، فضلاً عمّا وجده زيد بنفسه عند اختفائه فيها لمدّة شهرين، وهو ما يُشير إلى تفاعل شيعة البصرة مع هذه الثّورة العلويّة الشّيعيّة، هذا من جانب، ومنْ جانبٍ آخر، فإنّ كلام شيعة الكوفة بلسان أهل البصرة وخراسان إزاء موقفٍ من هذا النّوع لا يأتي من فراغ، ولا يأتي من عدم استشراف واختبار وتفحّص لنوايا البصريّين والخراسانيّين ومواقفهم، بل لابدّ من أنّه أتى من خلال لقاءات بين هذه الأطراف، أو على أقلّ الفروض أنّ هناك مراسلات جدّية بينها، إلّا أنّ المصادر لم تبيّن طبيعة هذه المشاركة، ولعلّ قصر المدّة الزّمنيّة لثورة زيد حالتْ دون المشاركة البصريّة في ذلك.

### موقفُ شيعة البصرة من ثورة إبراهيم بن عبد الله بن الحسن سنة (١٤٥هـ/٢٦٧م)

استرتْ الدّعوة العبّاسيّة وراء شعار طرحته، وهو: (الرِّضا مِنْ آلِ محمّدٍ)، الذي كسبتْ من خلاله ولاء كثير من المسلمين الذين كانوا يرغبونَ في تحويل الخلافة إلى البيت الهاشميّ، وبعد أنْ أثمرتْ الثّورة وسقطتْ الدَّولة الأمويّة حرص العبّاسيُّونَ على تركيز السُّلطة بأيديهم، والتّنصُّل عن التزاماتهم، خصوصاً تجاه الشّيعة، وبالأخصِّ مع محمّد بن عبد الله بن الحسن، الذي كانتْ له بيعة في أعناقهم، كها أشار الأصفهانيّ(۱) إلى ذلك، قائلاً: بايع أبو جعفر محمَّد بن عبد الله مرَّتين، إحداهما بمكَّة في المسجد الحرام، والأخرى في الأبواء، وهو مكانٌ بأعلى المدينة.

وعلى أثر ذلك، شهد عهد أبي جعفر المنصور (١٣٦-١٥٨ه) حركتين شيعيَّتين

<sup>(</sup>١) يُنظر: مقاتل الطّالبيّين: ص٥٠٠.

كبيرتين؛ إذْ ثار محمّد بن عبد الله بن الحسن في المدينة، وقام أخوه إبراهيم بن عبد الله ابن الحسن بن الحسن بن عليّ بن أبي طالب المحمّد في البصرة (١)، وقدْ تمكّن من إخضاع البصرة كلِّيًا لنفوذه، فهدّدتْ مركز الخلافة -آنذاك- في الكوفة، ووصفه أبو الفرج الأصفهانيّ، قائلاً: «وكان إبراهيم بن عبد الله جارياً على شاكلة أخيه محمّد (٢) في الدّين والعلم والشّجاعة والشّدة، وكان يقول شيئاً في الشّعر» (٣).

وبعد أنْ ألقى المنصور القبض على أبيه عبد الله بن الحسن (٤)، غادر إبراهيم وأخوه محمد الحجاز ناجيان بنفسَيها، وتنقّل إبراهيم بين كثير من المدن والأمصار (٥)، ثمّ استقرّ مُتخفّياً في البصرة، وذلك في أوَّل سنة (١٤٣هه) (١)، فقد أشار البلاذريّ إلى هذا، قائلًا: «إنَّ محمَّداً وإبراهيم قدما البصرة، فنز لا على أبي حفص مولى آل كدير المازنيّ، ثمّ رجع محمَّد إلى المدينة، في حين تحوّل إبراهيم في منزل عند المغيرة بن الفزع، ثمّ تحوّل إلى بني راسب (٧)، ثمّ جعل يتنقّل، وكان خروجه في أوَّل يوم من شهر رمضان سنة خمس

<sup>(</sup>۱) هو أبو الحسن، إبراهيم بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب على أم وأمّه هند بنت أبي عبيدة، من أصحاب الإمام الصّادق على المنصور العبّاسيّ، وقتل في باخرى قرب الكوفة، سنة ١٤٥ه. يُنظر: أبو الفرج الأصفهانيّ، مقاتل الطّالبيّين: ص٢٠٥-٢١٩.

<sup>(</sup>٢) محمّد بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب المُحَيِّرُ، لُقِّبَ بذي النَّفس الزَّكيَّة، خرج على المنصور العبّاسيّ في المدينة، وغلب عليها، وتسمّى بالخلافة، إلَّا أنَّه قُتِلَ سنة ١٤٥ه. يُنظر: ابن حجر، تقريب التهذيب: ٢/ ٩٤.

<sup>(</sup>٣) أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢١٠.

<sup>(</sup>٤) عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب المنظمية، أمُّه فاطمة بنت الحُسين بن علي الحقية، من سادات أهل المدينة، وعبّاد أهلها، وعلماء بني هاشم، مات في حبس المنصور العبّاسيّ في الهاشميّة. يُنظر: ابن حبّان، مشاهير علماء الأمصار: ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٢٢-٦٢٣؛ وابن نشوان، شرح رسالة الحور العين وتنبيه السّامعين: ص٢٧٢.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٢٣.

<sup>(</sup>٧) بنى راسب: بكسر السّين والباء الموحّدة، منسوبة إلى مالك بن ميدعان بن مالك بن نضر بن

الفصل الثالث/دورُ شيعة البَصْرة في الحياة السّياسيّة .....

وأربعينَ ومائة»(١).

وعلى هذا، فإنَّ المدَّة الزَّمنيَّة التي بقي فيها إبراهيم في البصرة تستلزم تعاوناً يخرج من البعد العاطفيّ نحو التبني العقائديّ التضحويّ، فوجود شخصيةٍ مثل إبراهيم يعمل للإطاحة بالسُّلطة عن طريق ثورة مؤجَّلةٍ هو أحدُ طرفيها، وحرص السُّلطة الشَّديد على تعقُّبها، مع معرفة ببطش السُّلطة وتعسُّفها مع أيِّ متعاونٍ ضدَّها، كلُّ ذلك يُعزِّز القناعة بأنَّ تيّار التَّشيُّع في البصرة كان على استعدادٍ لتبني هذه التضحية، وما تنقّلات إبراهيم في البصرة -التي كان بُعْدُ الاحتضانِ والسَّريّة قائماً فيها - إلَّا دليلُ واضحٌ على الاستعداد لمعاودة الثورة بوجه السُّلطة، وما تخفّي إبراهيم بن عبد الله طول هذه المدّة، والله عنه المناد العلويّين، حتى أشار أبو جعفر المنصور إلى ذلك، قائلاً: غمضَ عليَّ أمر إبراهيم، حين اشتملتُ عليه طفوف البصرة ومطاولتهم في إسناد العلويّين، حتى أشار أبو البصرة (٢).

يرى أحدُ الباحثينَ أنَّ اختيار إبراهيم البصرة (٣) هو ما حتَّمته الأوضاع السّياسيّة في الأمصار الإسلاميّة، وهذه الأوضاع السّياسيّة تتحدَّد في قول أحدِ خاصَّة المنصور العبّاسيّ، وهو جعفر بن حنظلة البهرانيّ (٤) يحثُّه على الاهتهام بالبصرة، فلمّا سأله المنصور عن سبب ذلك، أجاب: «لأنَّ محمَّداً ظهر بالمدينة، وليسوا بأهل حربٍ، بحسبهم أنْ

الأزد، وهي قبيلة نزلتْ البصرة. يُنظر: خليفة بن خيّاط، الطبقات: ص٩٥، والسّمعانيّ، الأنساب: ٢/ ٢٥.

<sup>(</sup>١) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٣٤١.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطَّالبيّين: ص٢١٢.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: اللّيثيّ، سميرة مختار، جهاد الشّيعة في العصر العبّاسي الأوّل: ص١٥١-١٥١.

<sup>(</sup>٤) جعفر بن حنظلة البهراني: ولي ولاية خراسان بعد أسد بن عبد الله القسريّ، في عهد هشام بن عبد اللك سنة ١٢٠ه، ثمّ عُزِلَ عنها، وعاش حتّى حكم المنصور العبّاسيّ، وكان على صوائف العبّاسيّين. ابن كثير، البداية والنهاية: ١١٠/١٠.

يُقيموا شأن أنفسهم، وأهل الكوفة تحت قدمك، وأهل الشَّام أعداء آل أبي طالب، فلم يبِقَ إِلَّا البصرة»(١). ومع أنَّ أولويّة الاختيار عند إبراهيم كانتْ ستكون الكوفة، إلاَّ أنَّ إجراءات المنصور الحازمة والقاسية كانتْ سبباً في العزوف عن هذا الاختيار، فالمنصور قام فيها بنفسه، وأمَرَ أهلَ الكوفة بلبس السُّواد، وهدِّد مَن يمتنع عن ذلك بالعقاب، حتى باع البقّالون المداد للنّاس ليسوِّدوا ملابسهم، بعد عجز المصابغ عن ذلك(٢)، وأمَرَ بأخذ كلِّ مَن وجده في الكوفة بعد عتمة اللَّيل، وقام بقتل كلِّ مَن علم بميله إلى إبراهيم بن عبد الله، بإرسال رجاله إلى بيته ليلاً، حتّى إذا غسق اللّيل، وهدأ النّاس، تسلّق هؤ لاء الرّجال سلّماً، وتسلّلوا إلى داره فقتلوه، وحملوا خاتمه إلى الحاكم(٣)، وأقام المنصور المسالح على الطُّرق الرَّئيسة بين المدن، وكان الجند يُرغمو نَ كلُّ مارٍّ هم على أنْ يُقسم بالطُّلاق والعتاق والحلال والحرام، أنَّه ليس لإبراهيم شيعة، ولا يهوي هواه، ولا يُضمر إلَّا مثل ما أظهر (٤٠)، وعلى هذا فإنَّ المنصور اتخذ الكوفة مركزاً له؛ إدراكاً منه لأهمّيّتها في إسناد التّحرّ ك الشّيعيّ، ليتمكّن من وأد أيّ تحرُّك في مكانه، فقدْ ضر ب طو قاً أمنيًّا مشدّداً على دخول وخروج النّاس، مع إرهاب شديد لأهلها، وقتْل مَن يلتمس فيه إسناد إبراهيم أو محبّته، بل ربَّما قتلوا أناساً لم يكن إبراهيم هو هدف خروجهم، فقاموا باحتزاز رؤوسهم ونصبها في بعض طرقات الكوفة؛ إيغالاً في إرعاب أهلها(٥).

إنَّ هذه الإجراءات القاسية والمُرعبة نجحتْ في تحييد الكوفة، أو حجَّمتْ من دورها المتوقع في إسناد حركة إبراهيم، الذي يظهر أنَّه كان يستحضرها بوصفها خياراً

<sup>(</sup>١) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٢٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص١١٦-٢١٣.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣١؛ ويُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢١٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص١١٥-٢١٥.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٢-٦٣٤.

أوَّلاً، لكنَّ إجراءات المنصور الفاعلة حالتْ دون ذلك، ليكون اختيار البصرة ثانياً هو الأصلح، وعمَّا يؤيّد هذا التّوجّه في الأخذ باختيار البصرة بعد الكوفة عند إبراهيم، ما أورده اليعقوبيّ، قائلاً: «وكان إبراهيم بن عبد الله قصد الكوفة، فلمّا صار بالكوفة لم يجد ناصراً، وبلغ أبا جعفر خبرُه، فوضع الأبصار والحرس بكلِّ موضع، فرام الخروج، فلم يقدر، فعلم أنَّه أخطأ، فأعمل الحيلة، وكان مع إبراهيم رجلٌ يقال له سفيان بن يزيد العمّيّ (١)، فصار إلى أبي جعفر، فقال له: يا أمير المؤمنين، تؤمّنني وأدلُّك على إبراهيم بعد أنْ أدفعَه إليك؟ فقال: أنتَ آمنٌ، وأينَ هو؟ قال: بالبصرة، فوجِّه معى رجلاً يُوثَقُ به، واحملني على دوابِّ البريد، واكتُب إلى عامل البصرة حتّى أدلُّه عليه، فيقبض عليه، فوجَّه معه أبا سويد، فخرج ومعه غلام عليه جبَّة صوف، وعلى عنقه سفرة فيها طعام، حتّى ركب البريد، ومعه أبو سويد وذلك الغلام، فليًّا صار إلى البصرة، قال سفيان لأبي سويد: انتظرني حتّى أعرف خبر الرَّجل! ومضى فلم يَعُدْ، وكان الغلام الذي عليه جبّة الصُّوف إبر اهيم بن عبد الله، فلمّ أبطأ صار أبو سويد إلى سفيان بن معاوية بن يزيد بن المهلُّب، وكان عامل النَّاحية، فقال له: أينَ الرَّجل؟ قال: لا أدرى، فكتب إلى أبي جعفر المنصور، فعلم أنَّه إبراهيم، وأنَّها حيلة»(٢). وهذه الرّواية تعكس مدى مراقبة المنصور واهتهامه بإلقاء القبض على إبر اهيم؛ لما يمثَّله الأخر من تهديد للسُّلطة العبَّاسيّة.

وعلى هذا، تكون الحتميّة السّياسيّة النّاتجة عن تحجيم الكوفة بسبب إجراءات السُّلطة، قدْ وجِّهتْ نحو اختيار البصرة من قبل إبراهيم، غير متناسين الاعتبارات الأُخر التي تمتلكها البصرة، من عدم وجود جيوش مرتبطة بالخلافة، أو قوّات خارجيّة في محصَّنة فيها؛ إذْ يكون الاتّكاء على القبائل القويّة التي تكون بمنزلة السُّلطة الدّاخليّة في

<sup>(</sup>١) هو من ولد العمّيّ، وهو مرّة بن مالك بن حنظلة بن مالك بن زيد بن مناة بن تميم. يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٧٣.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ٢/ ٢٦٣-٢٦٤؛ وابن خلدون، تاريخ ابن خلدون: ٣/ ٢٤٤-٢٤٥.

استتباب أمورها(۱)، وهذا الفراغ المؤهّل لنجاح حركة إبراهيم بوجه المنصور العبّاسي فَطَنَ إليه إسحاق بن مسلم العقيليّ (۲)، الذي نصح المنصور بإرسال أربعة آلاف من جند الشّام إلى البصرة خشية ظهور إبراهيم فيها(۱)، ولا يمكن تجاهل الموقع الجغرافي البعيد عن مركز الخلافة آنذاك من الكوفة التي نزلها المنصور، ما يُتيح فسحةً زمنيَّةً لاستتباب الإعلان وترتيبه وتنظيم الأمور، فضلاً عن الثّراء المادّي الذي تحمله خزينتها، والنّاجم عن التّجارة مع العالم الخارجيّ، مع لحاظِ صلاحيّة البصرة لتبنّي الحركات المعارضة؛ نظراً إلى اختلاف النسيج الاجتماعيّ المؤدّي بالضّرورة إلى اختلاف التكوين الفكريّ فوالعقائديّ فيها، الذي يسمح بوجود دعم يختلف في قوّته على حسب أرجحيّة فكر الحركة الثّائرة بوجه السُّلطة وامتلاكها تسويغات الثّورة الشّرعيّة والعقائديّة، ولهذا وصف اتجاه البصرة بالحياديّ(۱).

ومعَ وجاهة كلّ الأسباب المذكورة آنفاً في اختيار إبراهيم بن عبد الله البصرة، إلّا أنَّ عدم الترّكيز على وجود الخطّ الشّيعيّ السّاند، والمشجّع على اختيار إبراهيم، لم ينل مساحةً كافيةً من الاهتهام، والباحث يرى أنَّ أبرز ملامح هذا التّواجد والإسناد هو في تبنّي التّواجد الشّيعي لحركة إبراهيم خلال هذه المدّة الزّمنيّة المقاربة للسّنتين، وفي ظلِّ مطاردةٍ وسعي دؤوبٍ لسلطةٍ غاشمةٍ في معاقبة مناوئيها، وحِرصٍ على عدم مفارقة إبراهيم لمكانه في بلدةٍ واحدةٍ، هي: البصرة، حتّى دفع ذلك المنصور العبّاسيّ إلى القول بأنَّ أمر إبراهيم قدْ غَمَضَ عليه في البصرة (٥)، ما يعطي انطباعاً عن حجم السّريّة التي

<sup>(</sup>١) يُنظر: فوزي، فاروق عمر، تاريخ العراق في عصر الخلافة العربيّة الإسلاميّة: ص٧٤.

<sup>(</sup>٢) هو الذي بعثه أبو جعفر المنصور لإحصاء ما بيد أبي مسلم الخراساني من خزائن وأموال. يُنظر: اليعقوبي، التّاريخ: ٢/ ٢٦٥.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٢٩.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: فوزي، فاروق عمر، العبّاسيّون الأوائل: ص٥٤١.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطَّالبيّين: ص٢١٢.

رافقت تحرّك إبراهيم، وهذا لا يتأتى إلّا من أتباع فيهم الولاء والصّدق العقائديّ، وصراحة الانتهاء في حدّه الأقصى، فضلاً عن رواية زواج إبراهيم في البصرة (۱۱)؛ إذْ من غير المعقول أنْ يكون ارتباط إبراهيم بامرأة من غير معرفة بتوجُّهه العقائديّ، وإلَّا ستكون وبالاً عليه، وسبباً في انكشاف أمره، فضلاً عن امتدادات الزّواج الأسريّة في الحدّ الأدنى، والقبليّة في الحدّ الأعلى، التي ستكون هي –أيضاً – متوافقة مع توجّهات هذا الثّار .

إنَّ إدراجَ ظلمِ السُّلطة العبّاسيّة وتعسّفها، وبخل المنصور، بوصفهما سبباً في إسناد أهل البصرة لإبراهيم، اعتهاداً على النَّصِّ القائل: «ثمّ اختفى في البصرة –أي: إبراهيم، فجعل يدعو النَّاس فيستجيبونَ له؛ لشدَّة بُغضِهم المنصورَ لبُخلِهِ وتعسُّفه»(٢)، وانقياد بعض الباحثينَ (٢) إلى ذلك النصِّ التاريخيّ في تحليل موقف أهل البصرة من ثورة إبراهيم، يردُ عليه أنَّ هذه الحالة كانتْ عامَّة، تشمل أمصار الدَّولة الإسلاميّة كافّة، ولا يُستثنى منها أحدٌ، ولا تختصُّ بها البصرة، الأمرُ الذي يقتضي ترجيحَ وجاهةِ أسبابٍ أُخر، ويُعلي منْ شأنها، ولا ينقاد لسطوة النُّصوص التّاريخيّة وحضورها.

إِنَّ قراءةَ الباحث في وجود خطِّ التَّشيّع لا تُقلِّل مِن رجاحة الأسباب الأُخر التي تمَّ التركيز عليها، وهي الجوانب المادّيّة والعسكريّة التي وردتْ في النّصوص التّاريخيّة، وقدْ أشار إلى ذلك المسعوديّ، قائلاً: «لَّا ظهر محمّد بن عبد الله في المدينة، دعا المنصور إسحاق بن مسلم العقيليّ، وكان شيخاً ذا رأي وتجربةٍ، فقال له: أشِر عليَّ في خارجيًّ خرج عليَّ، قال: صِفْ لي الرَّجل، قال: رجلٌ من وُلد فاطمة بنت رسول الله، ذو علم وزهدٍ وورع، فقال: فمَن تبعه؟ قال: وُلد عليّ، وولد جعفر وعقيل، وولد عمر بن

<sup>(</sup>١) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٩٤٩؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٤١.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، تاريخ الإسلام: ٦/ ٢٢.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الموزاني، أبو طالب زايد خلف، البصرة منذ بداية العصر العبّاسي حتّى سنة ٢٤٧هـ: ص٥٥.

الخطّاب، وولد الزّبير بن العوام، وسائر قريش والأنصار، قال: صِفْ لي البلد الذي قام به، قال: بلدٌ ليس بها زرعٌ ولا ضرعٌ، ولا تجارةٌ واسعةٌ، ففكّر ساعة، ثمّ قال: اشحن حيا أمير المؤمنين – البصرة بالرّجال، فقال المنصور في نفسه: قدْ خرِفَ الرَّجل! أسأله عن خارجيٍّ خرج بالمدينة، يقول: اشحن البصرة بالرّجال، فقال له: انصرف يا شيخ، ثمّ لم يكن إلّا يسيراً حتى ورد الخبر أنَّ إبراهيم قدْ ظهر في البصرة: فقال المنصور: عليّ بالعقيلي، فلمّا دخل عليه أدناه، ثمّ قال له: إنَّي قدْ شاورتُك في أمرِ خارجيٍّ خرج بالمدينة، فأشرتَ عليّ أنْ اشحن البصرة بالرّجال، أو كان عندك من البصرة عِلْمٌ؟ قال: لا، ذكرتَ لي خروج رجلٍ إذا خرج مثله لم يتخلّف عنه أحدٌ، ثمّ ذكرتَ لي البلد الذي هو فيه، فإذا هو ضيق لا يحتمل الجيوش، فقلتُ: إنَّه رجلٌ سيطلب غير موضعه، ففكّرتُ في مصر، فوجدتُها مضبوطة، والشَّام والكوفة كذلك، وفكّرتُ في البصرة، فخفتُ عليها منه؛ فوجدتُها مضبوطة، والشَّام والكوفة كذلك، وفكّرتُ في البصرة، فخفتُ عليها منه؛ خلوها، فأشرتُ بشحنها، فقال له المنصور: أحسنتَ، وقدْ خرج بها أخوه»(۱).

إنَّ كلَّ الأسباب الدَّاعية إلى اختيار البصرة هي تالية في ترتيبها لمقدِّمة وجود الأنصار والأتباع أصحاب الاتفاق العقائدي مع شخص الثّائر -إبراهيم- وهم الشّيعة في البصرة، وإلَّا بهاذا يمكن تفسير هزيمة جعفر ومحمّد ابني سليهان العبّاسيّ، اللّذين بقيا بالبصرة بعد وفاة أبيهها سليهان بن عليّ عام (١٤٢ه)، فضلاً عن جمع أتباعها الذين انتظم عددهم في ثلاثة آلاف(٢)، وقيل: ستهائة فارس(٣)، لمواجهة إبراهيم بعد خروجه في البصرة، ومع محاولة إبراهيم استهالتهم، إلَّا أنَّه أخفق في ذلك(١٤)، فأرسل

<sup>(</sup>١) المسعوديّ، مروج الذّهب: ٣/ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: خليفة بن خيّاط، تاريخ: ص٩٩٥.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٥؛ ويُنظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٥/ ١٠٢.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطَّالبيّين: ص١٥٠.

إليهم المضاء بن القاسم الجزريّ<sup>(۱)</sup> في خمسين فارساً، وقيل: خرج بثمانية عشر فارساً، وثلاثين راجلاً<sup>(۱)</sup>، لتحدث معركةً حاميةً ينتج عنها هزيمة ابني سليمان، وجرح أحدهما في المعركة، ليُغادرا البصرة إلى ميسان<sup>(۱)</sup>، ويبعثا بكتاب إلى المنصور العبّاسي، ليخبراه بظهور إبراهيم<sup>(٥)</sup>.

ويبدو أنَّ هزيمة العدد الكبير والمتوقع الإسناد من الدولة لاحقاً، أمام عدد صغير، مع ملاحظة إمكان بروز رغبة أولاد سليهان في تأكيد نجاح أوَّل ظهور سياسيٍّ لهما منذ وفاة والدهما؛ طمعاً في المكانة والحظوة عند المنصور وهي عواملُ انتصار واضحة لهم، لاسيّما أنَّ الأمر في بداية ظهور إبراهيم لا يمكن تبريره إلَّا بعمق الانتهاء لقضيّة إبراهيم والولاء له، وهذا يدفعُ إلى القول بأنَّهم كانوا من الشّيعة الدّاعمينَ لخطِّ أهل البيت الميّي في الرَّفض والثّورة، الأمر الذي انعكس على أدائهم القتاليّ، الذي أدّى إلى هزيمة أعدائهم مع قلّة عددهم.

وإنَّ ممّا يعضدُ نسبة التشيّع إلى الجهاعة أو الأشخاص الذين ساندوا إبراهيم في استتاره بالبصرة، ما أشارإليه أبو الفرج الأصفهانيّ إلى المكانِ الآخر الذي كان فيه اختفاء إبراهيم، وهو دار المفضّل بن محمّد الضّبيّ<sup>(1)</sup>، قائلًا: «إنَّ إبراهيم بن عبد الله

<sup>(</sup>١) لم نعثر على ترجمةٍ له.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٥.

<sup>(</sup>٣) ميسان: اسم كورة واسعة كثيرة النّخل، تقع ما بين البصرة وواسط. ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٥/ ٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ: ٢/ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٤٠.

<sup>(</sup>٦) أبو العبّاس بن يعلى بن عامر بن سالم بن أبي الرّيال، أو الرّمال، ويقال: ابن أبي الضّبّي، خرج مع إبراهيم، فظفر به المنصور وعفا عنه، وألزمه المهديّ، فعمل له أشعاراً مختارةً سُمِّيتْ بالمفضّليّات، توفي سنة ١٣٨ه. يُنظر: ابن النديم، الفهرست: ص٥٧؛ والتفرشيّ، نقد الرّجال: ٤/ ٤١٠.

نزل على المفضّل الضّبّيّ في وقت استتاره»(۱)، وقدْ وصفه الأصفهاني بأنَّ «له غاشية على التّشيّع»(۱)، وقدْ عدَّ الطوسيُّ هذه الشَّخصيَّة في رجاله من أصحاب الإمام الصَّادق الصَّادة على التّشيّع»(۱)، وقال عنه البغداديّ: بأنَّه كان أخباريًّا موثَّقاً (۱).

ويظهر أنَّ بقيَّة شرائح المجتمع البصريّ قدْ اتبعته بعد اشتهار أمره وخروجه، الذي أجمع المؤرّخونَ على أنَّه كان في ليلة الاثنين، غرّة شهر رمضان، سنة خمس وأربعين ومائة (٥٠)، بعد أنْ جاءه كتاب أخيه محمّد ذي النَّفس الزَّكيَّة يأمره بالخروج (٢٠)، وقدْ أشار أبو الفرج الأصفهانيّ إلى ذلك، قائلاً: إنَّ إبراهيم استجاب دعوة أخيه مباشرة بعد وصول كتابه (١٠) إليه بالثّورة، وقبل الموعد المقرَّر مع إبراهيم، في حين تقول روايات أُخر بتأخُّره في إشهار أمره بعد وصول كتاب أخيه؛ نتيجة مرضه (١٠) الذي أعاقه عن ذلك حتى شفائه، وقدْ ألمح البلاذريّ إلى سبب تأخُّره بانشغاله بزوجته التي تأتيه مُتزيّنة، قائلاً: «تزوّج إبراهيم بهكنة بنت عمر بن سلمة الهجيميّ، فكان يونس النّحويّ، يقول: جاء إبراهيم ليزيل ملكاً فألهتْه امرأةٌ بطيبها وخضابها، وأُتي المنصور بالتيميّة، فتركَها جاء إبراهيم ليزيل ملكاً فألهتْه امرأةٌ بطيبها وخضابها، وأُتي المنصور بالتيميّة، فتركَها

<sup>(</sup>١) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢٢٥؛ ويُنظر: ابن عبد ربّه، العقد الفريد: ٣٨٨.

<sup>(</sup>٢) أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: رجال الطوسي: ص٨٤.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: تاريخ بغداد: ١٣٢/ ١٣٢.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣٤ / ٣٤؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٥؛ والمسعوديّ، التنبيه والإشراف: ص٢١٤، وأبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢١٤.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢١٢؛ ويُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٨٢٨.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢١٢.

<sup>(</sup>٨) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٥٥٢.

بمَزْ جَرِ الكلب، حتّى فرغَ من أمر إبراهيم»(١).

وقدْ نحا الطّبريّ (٢) منحى البلاذريّ في هذا السّبب، وهذا لا يتناسب مع مكانة شخصيّةٍ عُرِفَتْ بتديُّنها وزهدها واستقامتها، وترويضها للنّفس، مع نضالٍ دؤوبٍ لتغيير الواقع السّياسيّ، فضلاً عن أنّه لم يُعرَف مصير عائلته التي تعرَّضتْ للسّجن والظُّلم، وهذه الحيثيّات تجعلنا نرفض هذا الرَّأي. ويذهب أحد الباحثين (٣) مذهب البلاذريّ والطّبريّ في تأخّر إبراهيم عن إعلان الثّورة، ويرى أنَّ الأمرين كليها (المرض والزَّواج)، قد أخّرا إعلان أمره وإشهاره، وفي هذا غرابة وتناقض؛ إذْ كيف يجتمع أمر الزَّواج مع المرض عند عامَّة النّاس، فضلاً عن النُّخب التي ادّخرتْ نفوسها لأمرٍ كبيرٍ وعظيم؟

وعلى هذا، فإنَّ ما يعتقده الباحث من التَّأخير المحسوب زمنيًّاً متأتًّ منْ فارق مسافة الطّريق لوصول البريد، وهذا ما أشار إليه أبو الفرج الأصفهانيّ على لسان أحد أنصار إبراهيم، قائلاً: «أتينا إبراهيم يوماً وهو مرعوبٌ، فأخبرني أنَّ كتاب أخيه محمّد جاءه يخبره أنَّه قدْ ظهر ويأمره بالخروج، فوجم من ذلك، واغتمَّ له، فجعلتُ أسهّلُ الأمر عليه، وقلتُ: قدْ اجتمع لك أمرك ومعك الأنصار والأتباع، فاخرُج باللّيل، فتقصد السّجن فتفتحه، فتصيح حين تُصبحُ، ومعك عالم من النّاس، فطابتْ نفسُه»(1).

عندما نزل إبراهيم في البصرة أخذتْ دعوته تتَّسع وتنتشر؛ لذلك خرج إليه كثيرٌ من أهالي المدن؛ إذْ خرجتْ إليه جماعات من أهالي الأهواز والكوفة متوجّهينَ إلى

<sup>(</sup>١) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٤١.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: العاني، حسن فاضل، سياسة المنصور أبي جعفر الدَّاخليَّة والخارجيَّة: ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٤) مقاتل الطّالبيّين: ص٢١٢.

البصرة للاشتراك والوقوف بجانبه (۱)، وأخذ إبراهيم يتنقّل من مكانٍ إلى آخر بين بيوت أنصاره، حتى يأتي الوقت المناسب لإعلان ثورته، وفي ليلة أوَّل شهر رمضان سنة (٥٤ هـ) خرج إبراهيم في بضعة عشر فارساً، ووصل إلى مقبرة بني يشكر، واتخذها مقرًا جديداً له (۲)؛ وذلك من أجل أنْ يتوافد عليه الرَّاغبونَ في الانضهام إليه؛ إذْ إنَّ هذا المقرَّ الجديد ربّا يسهّل عليه عمليّة الاتصال بأنصاره كافّة (۱)، وبعد هذه التطوّرات أخذ يفكر في السيطرة على دار الإمارة وتنحية الوالي سفيان بن معاوية (أي حمّاد الأثرم)، أخبار إبراهيم إلى المنصور قام بإرسال التعزيزات إلى البصرة بقيادة (أبي حمّاد الأثرم)، ولما وصلتْ قوّاته إلى البصرة تمكّن إبراهيم وأتباعه من الاستيلاء عليها، وعلى كلّ ما يملكونه من دوابّ وآلة حرب تابعةٍ لهم (۱)، وبعد هذا الانتصار توجّه إلى المسجد ما يملكونه من دوابّ وأقبل الناس إلى إبراهيم بين ناظرٍ وناصر (۱)، ثمّ توجّه بعد الحامع، وصلى بأصحابه، وأقبل الناس إلى إبراهيم؛ لأنَّ الاستيلاء عليها ربّا يُؤمِّنُ من الشرا المن معاوية في دار الإمارة، وهو الهدف الأساس لإبراهيم؛ لأنَّ الاستيلاء عليها ربّا يُؤمِّنُ من شرً الخلافة، فضلاً عن السَّيطرة على بيت المال والمرافق الأخر، وقدْ تحصَّن الوالي سفيان ابن معاوية في دار الإمارة، فأرسل إبراهيم إليه يخبره بضرورة خروجه من دار الإمارة، وسليمها إيّاه، فوافق سفيان شريطة أنْ يمنحَ الأمان، له ولأتباعه، فوافق إبراهيم على وتسليمها إيّاه، فوافق سفيان شريطة أنْ يمنحَ الأمان، له ولأتباعه، فوافق إبراهيم على

<sup>(</sup>١) يُنظر: اللّيثيّ، سميرة مختار، جهاد الشّيعة في العصر العبّاسي الأوّل: ص١٥٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٣؛ وخليفة بن خيّاط، تاريخ: ٢/ ٤٤٩.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن خلدون، تاريخ ابن خلدون: ٣/ ٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) سفيان بن معاوية بن يزيد بن المهلّب بن أبي صُفرة، وقدْ ولي البصرة مرّتين في زمن المنصور، الأولى سنة ١٣٧ه، ثمّ عُزل، والثانية سنة ١٤٢ه، وهو الذي قتل ابن المقفّع بأمر من المنصور. يُنظر: خليفة ابن خيّاط، التاريخ: ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: مجهول، العيون والحدائق: ٣/ ٢٥١.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٥.

ذلك، فدخل هو وأنصاره دار الإمارة (١)، ثمّ قيّده بقيدٍ خفيفٍ لإبعاد شبهة تواطئه معه أمام الحاكم العبّاسيّ أبي جعفر المنصور (٢).

ويبدو أنَّ والي البصرة سفيان بن معاوية قدْ مال إلى جانب إبراهيم، فلم يتّخذ الإجراءات اللّازمة للتّصدّي له، كذلك إبراهيم لم يحاول الانتقام منه؛ لأنَّ سفيان قدْ بايع إبراهيم سرَّا، وهذا ما أشار إليه البلاذريّ، قائلاً: «جعل أصحاب إبراهيم حين خرج ينادونَ سفيان وهو محصور: أُذكر بيعتك يوم كذا»(٣).

كذلك أشار الطبريّ في روايةٍ أخرى ناقلاً قولاً لسفيان بعد استشهاد إبراهيم بن عبد الله، قال: «قال سفيان لقائدٍ من قوّاد إبراهيم، أقم عندي، فليس كلُّ أصحابك يعلم ما كان بيني وبين إبراهيم» (أن)، ويُفهم من هذا النَّصِّ أنَّ ثمّة اتّفاقاً بين والي البصرة سفيان بن معاوية وإبراهيم للإطاحة بالخلافة، أو أنَّ الوالي تأثَّر بشخصيَّة إبراهيم وآمن بأهداف العلويّين، وذلك لما لاقوه من جورٍ وظلمٍ من قبل العبّاسيّين، وإلَّا بهاذا تُفسّر دراية الوالي سفيان بن معاوية بكلِّ تفاصيل أخبار إبراهيم، وعدم اتّخاذ أيّ موقفٍ سلبيِّ تجاه إبراهيم وأنصاره، وهذا ما أشار إليه الطبريّ، قائلاً: «سمعتُ عدّة من الأزد يحدّثونَ عن جابر بن حمّاد (٥٠) وكان على شرطة سفيان – أنَّه قال لسفيان قبل خروج إبراهيم بيومٍ: إنّي مررتُ في مقبرة بني يشكر، فصيَّحوا بي ورموني بالحجارة، فقال له: أما كان لك طريق!» على أنَّ أحد أتباع سفيان – وهو كرزم السّدوسي (٧٠) – ينقل إليه أما كان لك طريق!» (٢٠)، على أنَّ أحد أتباع سفيان – وهو كرزم السّدوسي (٧٠) – ينقل إليه

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٥.

<sup>(</sup>٣) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٣٤٤.

<sup>(</sup>٤) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٣٤٤؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٣.

<sup>(</sup>٥) لم نعثر على ترجمةٍ له.

<sup>(</sup>٦) البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٣٤٤؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٣.

<sup>(</sup>٧) لم نعثر على ترجمةٍ له.

أخبار إبراهيم، فضلاً عن أسماء أتباعه ومؤيّديه، وأنَّ سفيان لم يحرّك ساكناً(١).

وبعد أنْ سيطر على دار الإمارة، أمر أحد أعوانه -وهو المغيرة بن فزع (٢)- بفتح باب السّجن وإطلاق سراح المحبوسين، ثمّ استولى على بيت المال، ووجد فيه ألفي ألف درهم، ووزّعها على أصحابه، لكلِّ منهم خمسونَ درهماً (٣)، ثمّ خرج جعفر ومحمّد ابنا سليان بن عليّ العبّاسيّ، وكانا في البصرة وقت خروج إبراهيم على رأس ستائة فارس، بَيْدَ أنَّ أحدَ أنصار إبراهيم قدْ تمكّن منْ هزيمتهم (٤).

وبعد أنْ نجح إبراهيم بن عبد الله في السيطرة على البصرة وإخضاعها له، عمل على مدّ نفوذه إلى بقيّة الأقاليم المجاورة، فأرسل قوّاته صوب الأهواز وواسط وفارس، وغيرها، وتحقّق له ذلك (٥)، وقد أشار إلى هذا المسعوديّ، قائلاً: «ومضى إبراهيم أخوه إلى البصرة، وظهر بها، فأجابه أهل فارس والأهواز، وغيرهما من الأمصار، وسار من البصرة في عساكر كثيرة من الزّيدية... ومعه عيسى بن زيد بن على على المسار، (١)» (٧).

وبعد أنْ استتبَّ له الأمر أخذ يهارس سلطاته على البصرة وبقيَّة الأمصار، محاولاً

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٣.

<sup>(</sup>٢) المغيرة بن فزع السدّي، التميميّ، أحد بني كعب بن سعد بن تميم، أرسله إبراهيم بن عبد الله ابن الحسن إلى الأهواز، فأخرج عاملها من قبل العبّاسيّين محمّد بن الحصين. يُنظر: خليفة بن خيّاط، التاريخ: ص٣٤٣؛ واليعقوبيّ، تاريخ: ٢٧٧٧.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطَّالبيّين: ص٢١٦.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٥.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ: ٢/ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٦) هو عيسى بن زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب المي يكنى أبو يحيى، أمّه أمّ ولد، وُلد في الوقت الذي أُشخص فيه أبوه إلى هشام بن عبد الملك، شارك مع محمّد ذي النّفس الزّكية وإبراهيم في الحرب ضدّ المنصور، كان ورعاً زاهداً ذا بصيرة. للمزيد، يُنظر: أبو الفرج الأصفهانيّ، مقاتل الطّالبيّن: ص٢٦٨، وما بعدها.

<sup>(</sup>٧) مروج الذّهب: ٣/ ٢٧٩.

إشاعة العدل وروح الإسلام، فرأى النّاس منه ما لم يروه من السُّلطات العبّاسيّة (۱)، وقد وضع الأمور في مسارها الصَّحيح، ونتيجة لهذه السّياسة السّمْحة التي تمثّلتْ بوفائه بعهد الأمان الذي قطعه على نفسه مع الوالي سفيان بن معاوية (۱)، كذلك حديثه مع جعفر ومحمّد ابني سليان العبّاسيّ، قائلاً لهما: «إنْ أحببتُما جوارنا ففي الأمن والرّحب، لا خوف عليكما، ولا على أحد تؤمّنانه، وإنْ كرهتما جوارنا، فحيث شئتما فاذهبا، ولا تسفكا بيننا وبينكم دماً...» (۱).

كذلك لم يستخدم وسائل الشّدة والقسوة مع عيّال أبي جعفر لاستخراج الأموال، وهذا ما أشار إليه أبو الفرج الأصفهانيّ، قائلاً: «لمّا ظهر إبراهيم، أرسل إلى أحد عيّال فارس، قائلاً له: هل عندك مال؟ قال الرّجل: لا والله، قال إبراهيم: خلُّوا سبيله، فخرج هذا الرّجل، وهو يقول: ليس هذا من رجال الخليفة المنصور» (٤)، كذلك يقول: لا حاجة لي في مالٍ لا يؤخذ إلَّا بالعذاب (٥)، كذلك جاء وفد من أصحاب الضِّياع إلى إبراهيم، فقالوا له: «أتيناك بهالٍ فاستعنْ به، فقال: مَن كان عنده مال فليُعنْ به أخاه، فأمَّا أنْ آخذه، فلا، ثمّ قال: هل هي إلَّا سيرةُ عليِّ بن أبي طالب، أو النّار» (٢).

ولهذه الإجراءات التي قام بها إبراهيم في البصرة أسرع بعض الفقهاء والمُحدّثين

<sup>(</sup>١) يُنظر: النَّجم، مهدى عبد الحسين، ثورات العلويّين: ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطَّالبيّين: ص٢١٤.

<sup>(</sup>٣) أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٥١٦.

<sup>(</sup>٤) أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢٢١.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٦) أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢٢٢.

إلى الالتفاف حول الرَّجل العلويّ، ومنْ هؤلاء: معاذ بن معاذ<sup>(۱)</sup>، وعبّاد بن عوّام<sup>(۱)</sup>، وإسحاق بن يونس<sup>(۱)</sup>، وغيرهم<sup>(۱)</sup>، وقدْ علَّل أحد الباحثين<sup>(۱)</sup> موقف هؤلاء الفقهاء، قائلاً: «إنَّهم كانوا يرونَ وجوب التّغيير ووضع الأمور في مسارها الصَّحيح، وإنّهم وجدوا في شخصية إبراهيم محطَّاً لآمالهم وموضعاً لثقتهم»، بينها عزا أحد الباحثين<sup>(۱)</sup> ذلك إلى الجانب الاقتصاديّ الذي كان قائماً على الضَّرائب؛ إذْ كان للحاكم السلطة المطلقة على بيت المال، فكان للحكام حرّية التّصرّف بالأموال، فأصبح هذا عاملاً من عوامل استياء الفقهاء، فانضمّوا إلى ثورة إبراهيم بن عبد الله.

ومع وجاهة كلّ الأسباب المذكورة آنفاً، لم نجد تركيزاً على الظّلم الذي لحق بالعلويّين من قبل الخلافة العبّاسيّة بصورةٍ عامّةٍ، والمنصور بصورةٍ خاصّةٍ، وهذا ما أشار إليه أبو الفرج الأصفهانيّ عن أحد الأشخاص -وهو بشير الرّحّال(٧٠)-، قائلًا: «وكان بشير يقول -يعرّض بأبي جعفر-: أيّها القائل بالأمس: إنْ ولينا عدلنا، وفعلنا

<sup>(</sup>١) معاذ بن معاذ: أبو المثنّى العنبريّ، البصريّ، من قبيلة تميم، ولد سنة ١١٩ه، ولي القضاء في البصرة سنة ١٧٧ه في عهد هارون العبّاسي، توفّي سنة ١٩٦ه، يُعدُّ من الثّقات في رواية الحديث. يُنظر: الخطيب البغداديّ، تاريخ بغداد: ١١/ ١٣٢ -١٣٥.

<sup>(</sup>٢) عبّاد بن العوّام: أبو سهل الكلابي، من أهل واسط، محُدِّثٌ ثقةٌ، وكان يتشيّع، حبسه هارون، ثمّ أخلى سبيله، وقام في بغداد، وسمع منه البغداديّون، توفّي سنة ١٨٦ه على قول في بغداد. يُنظر: ابن حبّان، مشاهير علماء الأمصار: ص٢٨١؛ والخطيب البغداديّ، تاريخ بغداد: ١٠٧/١١.

<sup>(</sup>٣) لم نعثر على ترجمةٍ له.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٤.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: النَّجم، مهدى عبد الحسين، ثورات العلويّين: ص٥٠٠.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: رضا، محمّد سعيد، الآثار السّياسيّة والاجتهاعيّة لنظام المصادرات في العصر العبّاسي: ص٢-٦٣.

<sup>(</sup>٧) بشير الرّحّال: سُمِّي الرّحّال؛ لأنّه رحل خمسين رحلة من حجّ إلى غزوة، قُتل مع إبراهيم بن عبد الله بن الحسن في سنة ١٤٥ه. يُنظر: خليفة بن خيّاط، تاريخ: ص٣٤١؛ والنّوريّ، خاتمة المستدرك: ٤/٣٢.

وصنعنا، فقدْ وليتَ، فأيَّ عدلٍ أظهرتَ؟ وأيَّ جورٍ أزلتَ؟ وأيَّ مظلومٍ أنصفتَ؟ آهٍ، ما أشبه اللَّيلة بالبارحة، إنَّ في صدري حرارةً لا يُطفيها إلَّا بردُ عدْلٍ أو حرُّ سنانٍ»(١).

لقد نجح إبراهيم في البصرة، واستقامتْ له الأمور، وكثُر أنصاره، حتّى قيل: إنَّه أُحصى ديوانه، فكان ستّين ألفاً (٢)، وقيل: مائة ألف (٣).

وبينها كان إبراهيم يفرّق العمال والجيوش، ويمضي من نجاحٍ إلى آخر، جاءه نبأ استشهاد أخيه محمّد ذي النّفس الزّكيّة في المدينة، قبل ثلاثة أيّام من عيد الفطر؛ إذْ خرج يصلّي بالنّاس صلاة العيد، ثمّ صعد المنبر، وأخبر النّاس باستشهاد أخيه محمّد، ونعاه مُتمثّلاً بهذه الأبيات، وهي لواسع بن خشرم (١٤)، يرثي بها هُدْبة (٥):

أَبِا المَنازِلِ يَا خَيرَ الفوارسِ مَنْ يُفجَعْ بِمِثْلِكَ فِي الدُّنيا فَقَدْ فُجِعَا اللهُ يَعلمُ أَنِي لو خشيتُهُمُ وأوجسَ القلبُ مِنْ خوفٍ لهم فزعا لا يُعلمُ أنّي لو خشيتُهُمُ حتى نموتَ جميعاً أو نعيشَ معالاً لا يقتلُوه، ولم أُسلم أخي لهمُ

ثمّ ألقى إبراهيم خطبةً موجزةً، قائلاً: «اللَّهُمّ إنَّك تعلمُ أنَّ محمَّداً إنَّما خرج غضباً لك، ونفياً لهذه المسودة، وإيثاراً لحقّك، فارحمه واغفرْ له، واجعلْ الآخرة خيرَ مردِّ له، ومنقلبِ من الدّنيا»(٧).

ولم يزدْ استشهاد محمّد أخاه إبراهيم وأنصاره إلّا حماسةً، وإثارةً شديدةً واستبسالً،

<sup>(</sup>١) أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢٢٧.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ: ٢/ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٤٢.

<sup>(</sup>٤) لم نعثر على ترجمةٍ له.

<sup>(</sup>٥) لم نعثر على ترجمةٍ له.

<sup>(</sup>٦) أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني: ٢١/ ١٧٧؛ ومقاتل الطَّالبيّين: ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطَّالبيّين: ص٢٢٨.

وأشعلَ في قلوبهم حماساً، فازدادوا في قتال أبي جعفر إصراراً(۱)، كما عزموا على الأخذ بالثأر من العبّاسيّين، وبعد المشاورات مع أتباعه وأنصاره، استقرَّ رأيهم على المسير إلى الكوفة لملاقاة عدوّهم، فتحرّك بقوّاته، واستخلف على البصرة أحد أتباعه وابنه الحسن (۱).

وهذا يدلُّ على أهميّة البصرة عند إبراهيم من خلال ما تلقّاه من أهل البصرة من مؤازرة والتفاف حوله، وإنَّه على ثقة تامّة بأهلها، لذلك ترك ابنه عليها، وهذا ما أكَّده إبراهيم بن عبد الله لهم، قائلاً: «يا أهلَ البصرة، لقيتُم الحُسنى، آويتُم الغريب، لا أرض ولا سهاء، فإنْ أملِك، فلكم الجزاء، وإنْ أهلِك، فعلى الله عزّ وجلّ الوفاء»(٣)؛ لذلك نجده يوزّع أغلب المناصب الإداريّة على أتباعه المخلصينَ في البصرة من أجل الاطمئنان على سير الأوضاع في أثناء تركه البصرة وتوجّهه صوب الكوفة(١٤).

وبدأت استعداداته للزّحف نحو الهدف الأساس -وهو مقرّ الخلافة العبّاسيّة في الكوفة لمواجهة المنصور - واستنفر النّاس للمعركة القريبة، وأقبلتْ الرّايات من كلّ صوب، واجتمعتْ له الشّيعة في البصرة والأهواز، وبعث إبراهيم كتائبه إلى البلاد المجاورة للسّبط قعليها(٥).

وحين أزمع على الشّخوص صوب الكوفة، أشار عليه أصحابه من أهل البصرة بالمقام وإرسال الجنود وإمدادهم واحداً بعد واحدٍ، وأشار أهل الكوفة بالمجيء إليها؛ لأنَّ النّاس في انتظاره، وقال آخرون: لنجعل قوّاتنا بشكل كراديس(٢) ليكون

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٨.

<sup>(</sup>٢) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٨.

<sup>(</sup>٣) أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطَّالبيّين: ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٩.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: اللّيثيّ، سميرة مختار، جهاد الشّيعة في العصر العبّاسي الأوّل: ص٥٨٠٠.

<sup>(</sup>٦) الكراديس: مفردها كردوس، وكَرْدَسَ القائدُ خيلَه كراديس، أي: جعلها كتيبةً كتيبةً. الفراهيديّ،

أثبت وألصق، إذا انهزم بعضه تداعى سائره (۱). وبعد هذه الآراء لم يكن أمام إبراهيم وأتباعه سوى الخروج صوب الكوفة، وسارتْ قوّاته حتّى وصلتْ إلى مكان يُسمّى باخمرى (۲)، وكان موقف أبي جعفر المنصور حرجاً جدّاً؛ وذلك بسبب تفرّق جيوشه على الأمصار، كذلك قدم عليه ابنا سليان (جعفر ومحمّد)، وأخبراه عن قوّات إبراهيم وعدد أتباعه (۳)، وقدْ تمكّن المنصور من خلال اتصاله بقادته العسكريّين من جمع قوّاته، التي أخذتْ تستعدّ للمواجهة بكلّ ثقلها.

والتقى الطرفان، وخرج رجلٌ من معسكر المنصور، قائلاً: «يا أصحاب إبراهيم، أنا الله والتقى الطرفان، وخرج رجلٌ من معسكر المنصور، قائلاً: «يا أصحاب إبراهيم، فانقضّوا على الرَّجل حتى جاؤوا برأسه» (أ)، ثمّ دارتْ معركة قويّة بين الطّرفين، تمكّن أصحاب إبراهيم من إلحاق الهزيمة بقوّات المنصور، وانهزم أحدقادة الجيش العبّاسيّ، وهو (حميد بن قحطبة) (٥)، وكان على مقدّمة الجيش، وانهزم معه المقاتلونَ، فعرَضَ لهم عيسى بن موسى (٢)،

العين: ٥/ ٢٢٦.

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن خلدون، تاريخ: ٣/ ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) باخمرى موضع بين الكوفة وواسط، يبعد(١٧) فرسخاً عن الكوفة. يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٢/ ٢٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢٢٨-٢٢٩؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٤٢.

<sup>(</sup>٤) أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٥) حميد بن قحطبة، واسمه زياد بن شبيب بن خالد بن معدان بن شمس بن قيس بن كلب... الطّائي، أحد قادة بني العبّاس، شهد حصار دمشق، ولي الجزيرة، ثمّ خراسان، للمنصور، وأقرّه المهدي عليها، توفي ١٥٩ هـ. يُنظر: ابن عساكر، تاريخ دمشق: ١٥/ ٢٨٩- ٢٩٠.

<sup>(</sup>٦) عيسى بن موسى بن محمّد بن علي بن عبد الله بن العبّاس، جعله السّفّاح وليّاً للعهد بعد المنصور، وهو الذي انتُدب لحرب ولَدَي عبد الله بن الحسن، وقدْ احتالَ عليه المنصور بكلّ ما يمكن حتّى أخّره، وقدّم عليه في ولاية العهد المهدىّ، توفّى سنة ١٦٨ه. يُنظر: الذهبيّ، سير أعلام النّبلاء: ٧/ ٤٣٤.

يُناشدهم الله الله والطّاعة... فردَّ حميد، قائلاً: لا طاعة في الهزيمة (۱)، وزحفتْ قوّات إبراهيم حتّى وصلتْ بالقرب من الكوفة، ولمّا وصلتْ الأنباء إلى الحاكم، عزم على ترك الكوفة والهروب صوب بغداد (۲).

ويبدو أنَّ تلك الهزيمة تحوّلتْ فجأة إلى هجوم من قبل القوّات العبّاسيّة، فاجتاحتْ قوّات إبراهيم وأصحابه، الذين كانوا غير منظّمين بصورة صحيحة، فتفرّق أصحابه، وثبت معه جماعة يُعدُّون بأربعائة، وكانوا يردّدونَ: «أردنا أنْ نجعلك ملكاً، فأبى الله إلّا أنْ يجعلكَ شهيداً، حتى قُتلوا معه جميعاً»(٣)، وقُتلَ إبراهيم، وأُخذ رأسه إلى الحاكم في الكوفة، وهكذا كانتْ النهاية المؤلمة لحياة إبراهيم بن عبد الله في (٢٥) من ذي القعدة سنة (١٤٥ه)(٤).

وبعد فشل الثّورة، ساد البصرة نوعٌ من عدم الاستقرار؛ وذلك لخوف أهلها من انتقام الحاكم منهم بسبب مناصرتهم لإبراهيم، فهرب بعضهم برّاً وبحراً، أمّا الآخرون، فقدْ استخفوا(٥٠).

وفعلاً، قام الحاكم العبّاسيّ المنصور باتخاذ إجراءات صارمة بحقّ أهلها، فأمر والي البصرة، قائلاً له: «فاهدم دور مَن خرج مع إبراهيم، واعقُرْ نَخْلَهُم»(٢)، لكنّ الوالي تباطأ في تنفيذ تلك الأوامر؛ وذلك لأنّ تنفيذ تلك الإجراءات تشمل بعضاً من أفراد

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٤٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ: ٢/ ٢٦٥؛ وأبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ: ٢٦٦٦؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/٦٤٦؛ وأبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢٣٦؛ وابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٥/٢٢٩؛ وابن خلدون، تاريخ: ٣/٢٤٦.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الذّهبيّ، العبر: ١/٢٠٣.

<sup>(</sup>٦) الطبريّ، تاريخ: ٧/ ٥٥٥.

قبيلة باهلة (١)؛ لذا بادر الحاكم إلى عزله وتولية محمّد بن سليمان (٢) بدلًا عنه، فقام الأخير بتنفيذ تلك الأوامر في الحال (٣).

ولا بدّ من ذكر الأسباب التي أدّتْ إلى إخفاق هذه الثّورة، ومنها: قصر المدّة الزّمنيّة التي كانتْ فيها الدّعوة، التي مثّلتْ محاولةً لتحويل مجرىً تاريخيًّ لدولةٍ استغرقتْ مدىً زمنيّاً كبيراً، مع مرافقةٍ في تنظيم عسكريًّ مصاحب لذلك التّنظيم والدّعوة العبّاسيّة (أ)، وهذا ما افتقدتُه ثورة إبراهيم، وربّها يرجع ذلك إلى الإجراءات القمعيّة والقاسية التي مارسها المنصور مع إبراهيم ومؤيّديه، ولا نستبعد اليضاً قلّة الخبرة العسكريّة وأثرها في عدم توجيه الأحداث نحو ضفّة النّصر، وقد تجلّى ذلك في غياب استثمار الزّمن بصورةٍ سريعةٍ، فالمنصور كان في قلّة العدد بالكوفة، الأمر الذي أتاح له فرصةً لاستدعاء قوّاته التي توالتْ لقتال إبراهيم، واليضاء كان لعدم الأخذ بالنّصيحة العسكريّة منْ ذوي الرّأي في قتال جيش المنصور ليلاً، أو بقاء إبراهيم في البصرة، وعدم خروجه بنفسه لقتال جيش المنصور، وعدم تعويضه عند انكساره، وإمداده بقادة جدد لمواصلة القتال، أو القتال كراديس، في حالة هزيمة بعضها يتولّى الآخر مهمّته (٥٠).

أدّى عزوف إبراهيم عن هذه الخيارات بناءً على آراء الزّيديّة التي استندتْ إلى

<sup>(</sup>١) وهي قبيلة عظيمة من قيس بن عيلان العدنانيّة، كانوا يقطنونَ اليهامة. يُنظر: كحّالة، عمر رضا، معجم قبائل العرب: ١/ ٦٠.

<sup>(</sup>٢) محمّد بن سليمان بن علي بن عبد الله بن عبّاس، ولد في الحميمة سنة ١٢٢هـ، ولاّه المنصور الكوفة سنة ١٤٦هـ، ولاّه المنصور الكوفة سنة ١٤٦هـ، وأبقاه الهادي والرّشيد حتّى وفاته ١٧٣هـ. يُنظر: ابن خيّاط، تاريخ خليفة: ١٧٩، ٣٤٢؛ والخطيب البغداديّ، تاريخ بغداد: ٢/ ٣٨٦-٣٨٧.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٢٥٦.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: اللَّيثيّ، سميرة مختار، جهاد الشّيعة في العصر العبّاسي الأوّل: ص١٧٩.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢٢٢؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٢٤٢.

موروثٍ دينيٍّ قرآنيٍّ في رؤيتها إلى فقدان شخص القائد -إبراهيم- نتيجة إصابته بسهم عاثرٍ، ما أسهم في حدوث الهزيمة لا النّصر، علماً أنّه لا يمكن إهمال مثاليّة القائد العلويّ التي منعتْ تعقّب المدبرينَ، خلافاً لنصيحة أبي حنيفة (۱)، التي عند تطبيقها تُعطي انطباعاً بتراجع جيش إبراهيم وهزيمته، وتُسهم في رجوع مقاتلي جيش المنصور بعد توقّف تعقّبهم لمواصلة الفتال وإحرازهم نصراً كان قاب قوسين أو أدنى منه جيش إبراهيم وقتلهم.

إنَّ المتأمّل في سياق الأحداث التي رافقتْ ثورة إبراهيم بن عبد الله في البصرة يجد الكثير من أهل البصرة الذين انضمّوا مع إبراهيم، ونحن بخصوص دراستنا حول موقف شيعة البصرة من تلك الثّورة نجد بعضاً من أهل البصرة ناصروا وآزروا إبراهيم منذ الوهلة الأولى من دخوله البصرة، ومن خلال تتبّعنا لتلك الأحداث ولموقف البصرة منها، فإنّنا لا نجزم بأنَّ الأشخاص الذين اشتركوا مع إبراهيم جميعهم من شيعة البصرة، أمّا بالنّسبة للشّخصيات التي اشتركتْ مع إبراهيم، فلا تُفصح المصادر عنها(٢)، وتكتفي بإشارة واحدة، مثل: الزّيديّة، الذين كان لهم الدّور الأكبر في مناصرة إبراهيم والوقوف إلى جانبه، وهذا خير دليل على أنَّ شيعة البصرة كانتْ لها وقفة مشرّفة من تلك الثّورة، وأخيراً، لثقل الواقعة وأهمّيّتها أخذتْ تتناقل بين الأجيال قصّة استشهاده، وأطلق النّاس على هذه الثورة اسم (بدر الصّغرى)(٣).

#### شيعةُ البصرة وثورة ابن طباطبا (١٩٩هـ/٨١٤م)

قامتْ حركة أبي السّرايا في الكوفة في جمادي الآخرة سنة (١٩٩هه ١٨١٤م) بالدّعوة

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٤٧.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ٢/ ٢٦٤؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٧/ ٦٣٥؛ وأبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطَّالبيّين: ص٥٣٥.

للرّضا من آل محمّد، والعمل بكتاب الله وسنة نبيه الله وكان قائد هذه الثّورة محمّد بن إبراهيم بن إبراهيم بن الحسن بن الحسن بن عليّ بن أبي طالب، وهو الذي يقال له: ابن طباطبا، وكان القيّم بأمره في الحرب وتدبيرها وقيادة جيوشه، أبو السّرايا، وهو السّريّ بن منصور الشّيبانيّ، من ولد هانئ بن قبيصة بن هانئ بن مسعود بن عامر ابن عمرو بن أبي ربيعة بن ذهل بن شيبان (۱۱)، الذي كان أحد قادة الدّولة العبّاسيّة، إلا أنّه اختلف معهم لعدم تسلّمه أرزاقه كاملة (۱۲)، وقد استطاع أبو السرّايا السيطرة على الكوفة، ومن ثُمّ أخذ يتطلّع إلى مدّ نفوذه على المدن الأُخَر، كواسط، والمدائن، والبصرة، والأهواز، ومكّة، والمدينة، واليمن (۱۲)؛ ونتيجة لخطورة حركته على الدّولة العبّاسيّة، فقد قامتْ بإرسال جيش تمكّن من الانتصار على أبي السّرايا، وانتزع منه الكوفة، التي هرب منها، وبعد تنقّله مدّة، قبض عليه عامل العبّاسيّين في جلولاء، فضرب عنقه سنة هرب منها، وبعد تنقّله مدّة، قبض عليه عامل العبّاسيّين في جلولاء، فضرب عنقه سنة

ويظهر أنَّ ثقل التَّشيَّع في البصرة دفع و لاة أبي السّر ايا، وهم: العبّاس بن محمّد الجعفريّ (°)، واليه على البصرة، مع زيد (٦) بن موسى الكاظم (٧)، المرسَل من قبله والياً على الأهواز (^)،

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٨/ ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٨/ ٥٢٩.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٣٣١.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الأشعريّ، مقالات الإسلاميّين واختلاف المصلّين: ١/ ٨١.

<sup>(</sup>٥) هو العبّاس بن محمّد بن عيسى بن محمّد بن علي بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب. يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٥٥٣.

<sup>(</sup>٦) زيد بن موسى بن جعفر، أخو الإمام الرّضايك، سيطر على البصرة أثناء ثورة أبي السّرايا، ولم يزل بها حتّى تركها مُضطرّاً، بعد دخول الجيش العبّاسيّ، على أثر هزيمة أبي السّرايا وانتهاء ثورته. يُنظر: ابن كثر، البداية والنهاية: ١٠/ ٢٦٨.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ: ٢/ ٣١٢.

<sup>(</sup>٨) يُنظر: خليفة بن خيّاط، تاريخ: ٢/ ٥٠٦.

ووفود محمّد بن جعفر بن محمّد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب (١) إلى البصرة، الذين وحّدوا جهودهم؛ لاتّخاذها منطلقاً ومكاناً لإعلان ثورتهم، ولكون هذا الاختيار مستنداً إلى وعي لإيجاد الدّعم العدديّ الممكن تقديمُه لهم من قبل أهل البصرة، نتيجة للثقة بالعمق العقائديّ في التّشيّع لأهل البيت بالمِيّن عند البصريّين (٢).

وما توافّقُ رأي هذا الثّلاثيّ العلويّ على اختيار البصرة، إلّا دليلٌ على نفوذ التّشيّع وسعته في البصرة وقدرته على الدّعم والإسناد، وتظهر هذه السّعة في توقف السُّلطة العبّاسيّة بعد مقتل أبي السّرايا عن تتبّع معاوني البصرة مع هؤلاء العلويّين، الأمر الذي يُعطي انطباعاً عن حجمهم الذي لا يُستهان به، فقدْ يؤدّي تعقّبهم وعقابهم إلى ما لا تُحمد عقباه إزاء الدّولة المنهكة في إخماد الثّورات، والعاملة على استتباب الأمن والهدوء، وبسط النّفوذ في الأمصار الإسلاميّة، هذا من جانب، ومن جانب آخر، فإنّ بقاء البصرة لمدّة سنةٍ كاملةٍ: من (٩٩١ه) حتّى (٢٠٠ه)، تحت زعامة العلويّين (١٠٠ يعطي إشارةً صريحةً ثابتةً إلى الحضور والتأييد الشّبعيّ فيها، مع الأخذ بالنّظر مدى الصّدى والمساحة السّياسيّة التي أخذتُها الأحداث هناك، سواء كانت لدوافع سياسيّة، أم لميول مؤرّخيها، التي صوّرتْ وسمَّتْ زيداً به (زيد النّار)؛ لكثرة ما أحرق من دور بني العبّاس في البصرة، وقدْ أشار إلى ذلك الطبريّ، قائلاً: «وإنّها سُمّيَ بزيد النّار لكثرة ما حرّق من الدُّور بالبصرة، من دور بني العبّاس وأتباعهم...» (١٠) فمع صعوبة تصديق بعض مسمّيات هذا النّصّ وتضخيمه، إلَّا أنّه يُشير إلى مدى توسّع القاعدة الجاهيريّة بعض مسمّيات هذا النّصّ وتضخيمه، إلَّا أنّه يُشير إلى مدى توسّع القاعدة الجاهيريّة بعض مسمّيات هذا النّصّ وتضخيمه، إلَّا أنّه يُشير إلى مدى توسّع القاعدة الجاهيريّة

<sup>(</sup>١) يُنظر: خليفة بن خيّاط، تاريخ: ٢/ ٥٠٦؛ وأبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٥٥٥؛ وابن الغملاس، البصرةُ ولاتها ومتسلّموها: ص١٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الشَّكرجيّ، نعيمة عبد الكريم، ثورة أبي السرّايا: ص٠٤٠، وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٨/ ٥٣٤.

<sup>(</sup>٤) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٨/ ٥٣٥.

لهذه الثّورة، اعتهاداً على طول المدّة الزّمنيّة اللّازمة لاستخدام هذه العقوبة الفرديّة التي تستلزم تقصّي دور بني العبّاس، ثمّ إحراقها بالتّتابع، ومن ثَمّ البحث عن العبّاسيّن والإمساك بهم، وإنزال العقوبة اللّازمة بهم، وهو ما يتطلّب بدوره وجود قاعدة تنفيذيّة واستخباراتيّة واسعة لتقصّي أخبار العبّاسيّين والإمساك بهم، مع عدم نسيان أنَّ هذه العقوبات تُنفّذ بعوائل محسوبة على الأسرة الحاكمة، التي بالتّأكيد تمتلك المغريات الماديّة والمعنويّة لتلافي الوقوع بأيدي أنصار زيد.

وبعد هذه الثّورة، لم تذكر المصادر مشاركةً قويّةً من شيعة البصرة، إلى درجة إحجامهم عن إسناد ثورة الزّنج عام (٢٥٥ هـ/ ٨٦٩م)، التي قام بها الرّقيق الذين يعملونَ في استصلاح الأراضي عن طريق رفع الأملاح عنها في بطائح العراق الجنوبيّ(۱)، بقيادة (علي بن محمّد)، الذي ادّعى النّسب العلويّ الشّريف، وهذا من باب استغلال شعبيّة الشّيعة والمتاجرة برصيدهم الجماهيريّ(۱)، كذلك محاولًا أنْ يستثمر ما للشّيعة من تعاطف وتأييد بين النّاس(۱)، وقدْ تبنّى أحد الباحثين(۱) أنَّ صاحب الزّنج لم يدْعُ إلى خلافةٍ علويّةٍ، ولا تبنّى آراءً شيعيّةً، بل على العكس، فقدْ دعا إلى آراء أقرب ما تكون إلى آراء الخوارج؛ ولذلك يمكن القول بأنَّ انتحاله العلويّة كان يهدف إلى كسب عطف العامّة من النّاس إليه؛ إذْ كانتْ القضيّة العلويّة تستقطب المعارضة للحكم القائم آذذاك.

وقدْ شكَّك المؤرّخونَ في نسبه، فقدْ أشار اليعقوبيّ، قائلاً: «وزحف الخارج بالبصرة،

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٩/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: علبي، أحمد، ثورة الزّنج وقائدها على بن محمّد: ص٤١.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: طقوش، محمّد سهيل، تاريخ الدّولة العبّاسيّة: ص١٧٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: عمر، فاروق، تاريخ الخليج العربي في العصور الإسلاميّة الوسطى: ص١٧١.

المدّعي إلى آل أبي طالب، واسمه عليّ بن محمّد» (۱۱)، وأشار الطّبريّ (۲۱)، قائلًا: «ظهر في فراتِ البصرةِ رجلٌ، زعم أنّه عليّ بن محمّد بن أحمد بن عليّ بن عيسى بن زيد بن علي ابن الحُسين بن عليّ بن أبي طالبٍ»، وقد ذكره المسعوديّ (۳۳)، قائلًا: «وكان مقتل علي بن محمّد صاحب الزّنج، المنتمي إلى آل أبي طالب، سنة ۲۷۰ه»، ولمّا سُئِلَ الإمام الحسن العسكريّ عليه عن صاحب الزّنج، أجاب بشكلٍ قاطعٍ: «صاحبُ الزّنج ليسَ منّا أهلَ البيت» (۱۶).

كذلك رجّح القيروانيّ (٥) أنّه فارسيُّ الأصل، قائلًا: «قال بشر بن محمّد بن السّريّ ابن عبد الرّحمن بن رحيب، ابن عبد الرّحمن بن رحيب، ورحيب رجلٌ من العجم من أهل ورتين من ضياع الرّيّ»، ونستشفّ من هذا النّصّ: أنّ عليّ بن محمّد ينحدر من أصلٍ فارسيِّ، ولا غرابة في أنْ يكون الرّجل فارسيّاً، فإنّ اختلاط عرب العراق بالفرس كبير، ولا عجب أنْ يُتقِنَ عليُّ بن محمّد العربيّة، ويصبح فهياً فصيحاً بليغاً (١).

أمَّا بالنسبة إلى طبيعة الثّورة، فقد اختصّتْ بفئةٍ معيّنةٍ، ثمّ اتّخذتْ اسهاً لها من هذه الخصوصيّة، فسُمِّيَت: (ثورة الزّنج)، ثمّ استعان عليّ بن محمّد ببعض البدو والأعراب من بني تميم وباهلة (٧٠)، لكن، لم تفصح المصادر عن هذه القبائل فيها يخصُّ توجُّهاتهم العقائديّة، وتكتفي فقط بأنَّ هؤلاء الأعراب قاموا بتقديم المؤن والاحتياجات

<sup>(</sup>١) تاريخ اليعقوبي: ٢/ ٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الرّسل والملوك: ٩/ ٢٠٧؛ ويُنظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٦/ ٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) التنبيه والإشراف: ص٣٣٥.

<sup>(</sup>٤) الإربلي، كشف الغمّة في معرفة الأئمّة: ٣/ ٢٢٠.

<sup>(</sup>٥) زهر الآداب وثمر الألباب: ١/ ٢٩٨.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: عليي، أحمد، ثورة الزّنج: ص٥١.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٩/ ٦١٥.

العسكريّة له (۱)، ولهذا حاول علي بن محمّد إخراج ثورته من إطارها الزّنجيّ بانتحال النّسب العلويّ، والتّلويح بفكرة المنقذ والمهديّ (۲)، ولكنْ، من دون جدوى تُذكر لهذا الإجراء؛ إذْ لم يحصل بهذا الخصوص على تأييدٍ شيعيٍّ في البصرة، ولعلّ هذا ما حدا بقائدِها إلى خَلْطِ توجُّهاتِهِ وعقائدِهِ بعقائدَ خارجيَّةٍ، لعلّه يحصل على دعْم أكثر من قبل النّاس؛ إذْ وظَفَ بعض الشّعارات التي رفعها الخوارج، فاختار الأعلام والرّايات الخضراء شعاراً له، وكتب عليها باللّون الأحمر: ﴿إنَّ الله الشّرَى مِنَ المُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَالمَّوالُهُم بِأَنَّ لُهُمُ الجَنّة يُقاتِلُونَ في سَبيلِ الله فَيَقْتُلُونَ وَيُقتّلُونَ وَعُداً عَلَيْهِ حَقّاً... ﴾ (٣)، وهي آيةٌ طالما احتج بها الخوارج ورفعوها شعاراً لهم، وهذا ما زاده ابتعاداً عن القاعدة الشّيعيّة؛ نتيجة للتقاطعات بين المبتنيات الفكريّة والفقهيّة لكلا الطّرفين، فضلاً عن التّجاوزات والانتهاكات الخطيرة ضدّ أهالي البصرة، التي لا تتّفق مع مبادئ الرّوح الإسلاميّة، الأمر الذي زاد من ابتعاد شيعة البصرة عن هذه الثّورة. وهذا الأمر ينطبق بدوره على القرامطة؛ بسبب ما انتهجوه من أساليب تتنافى مع تعاليم الدّين الإسلاميّ الحنيف، أمّا بخصوص موقف شيعة البصرة من البريديّين (۱)، فإنّ المصادر لم تُسعفنا عن الخيف، أمّا بخصوص موقف شيعة البصرة من البريديّين (۱)، فإنّ المصادر لم تُسعفنا عن المخيف، أمّا بخصوص وجود علاقة بين الطّرفين، سواء كانت سلباً، أم إيجاباً.

<sup>(</sup>١) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٩/ ٦١٨.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: علبي، أحمد، ثورة الزّنج: ص٢٨، وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) من سورة التوبة، الآية (١١١).

<sup>(</sup>٤) البريديّونَ: هم ثلاثة من الكتّاب: أبو عبد الله، وأبو الحسين، وأبو يوسف. كان أبوهم كاتباً على البريد بالبصرة، فغلبوا على الأهواز، وجرتْ لهم قصصٌ، ثمّ اختلفوا وتمزّقوا. الذهبيّ، تاريخ الإسلام: ٢٤/ ٤٦. وفي سنة (٢٤هـ) تحالف البريديّونَ مع بني بويه، وحاربوا رجال (الرّاضي بالله)، وقويتْ شوكتهم. للتفاصيل يُنظر: المجدي في أنساب الطالبيّنَ: ص٣٨١.



## دُوْرُ شَيْعَة البَصْرَة فِي الحَياة الفكرية

إنَّ من أهم عوامل ازدهار الحركة الفكريّة عند العرب المسلمينَ عامّة، هو الدّين الإسلاميّ الحنيف، المتمثّل بالنّصّ المقدّس (القرآن الكريم)؛ إذْ حثَّ في أغلب آياته على إعمال العقل وتحريك الفكر إزاء ما يعترض الإنسان في هذه الحياة، وغيرها، سواء كان بذكر أحوال الأمم القديمة وقصّ تاريخهم وأخبارهم، أم باستشراف المستقبل وما يؤول إليه مصير البشريّة في كدحها نحو الله سبحانه.

على أنّ الدّين الإسلاميّ قدْ أكمل تلك الرُّؤية من خلال إيجاد نظام متكامل يكفل تكامل الحياة بجوانبها المختلفة: (الاجتماعيّة، والاقتصاديّة، والسيّاسيّة، والفكريّة، وغيرها)؛ لذا أصبحتْ دراسة القرآن والحديث مصدراً للشّريعة الإسلاميّة، ما يُشكّل مُنطلقاً وأساساً لحركةٍ علميّةٍ واسعةٍ، وباعثاً لنهضةٍ لغويّةٍ كبيرةٍ، نجد صداها مُتجسّداً في الدّراسات التي تناولتْ القرآن الكريم والحديث النّبويّ الشَّريف، على وفق طبيعة المرحلة وما يُثار فيها من تساؤلات ذات علاقة بها يختلج في ذهن الإنسان، وطبيعيّ أنَّ الأسئلة التي كانتْ تُثار حول القرآن الكريم في عهد النّبيّ تَعتلف جذريّاً عمّا طرح في الأزمان الآتية، وهكذا تستمرّ هذه المطارحات الفكريّة لتُفرز فيها بعد منظومة متكاملة ومتنوّعة من الإجابات التي قدْ يجتاجها الإنسان في حركته الفكريّة.

### دَوْرُ شِيْعَةِ البَصْرَةِ فِي التَّفْسِيرِ

من المعلوم أنَّ النّاس لايتساوون في فهم القرآن الكريم وإدراك معانيه، تبعاً لاستعداداتهم الذّهنيّة وقواهم المحدودة في تلقّي النَّصِّ أو استشراف معانيه؛ لذا كانوا بحاجة إلى مَن يوضّح لهم المنهج، أو الكيفيّة التي يمكن أنْ يُعامل بها النَّصُّ القُرآنيُّ لاستنطاقه.

من هنا كان النّبيّ في حياته المرجع الأوَّل في تفسير كلام الله سبحانه وتعالى؛ إذْ يرجع إليه الصّحابة في التّفسير، فكان الواحد إذا أشكلتْ عليه آية من كتاب الله تعالى رجع إلى رسول الله في في تفسيرها، فبيَّن له ما خفي عليه؛ لأنَّ وظيفته البيان، كما نصَّ عليه القرآن المجيد، قال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ عَلَيه كُرُونَ ﴾(١).

وبعد وفاة النّبيّ على مارسَ بعض الصّحابةِ دوراً في شرح كتاب الله وبيان معانيه، حتى اشتهر العديد منهم في ذلك المجال، وقد كان للبصرة وشيعتها نصيب في ذلك، وأوّلهم الإمام عليٌ على الذي كان لبقائه مدّة من الزّمن في البصرة بعد معركة الجمل الرّيادة الأولى في علم التّفسير، وهذا ما نستشفّه من قوله على: «سَلُوْني عن كتابِ الله، فإنّه ليسَ مِنْ آيةٍ إلّا وقد عرفتُ بليلٍ نزلتْ أمْ بنهارٍ، في سهلٍ أمْ في جبلٍ» (٢٠)، كذلك خاطب الإمام عليٌ على رجلاً من أهل البصرة، قائلاً له: «اعلم يا عبدَ الله، أنّ كلّ عاملٍ في الدّنيا للآخرة لابد أنْ يوفى أجرَ عملِه في الآخرة، وكلّ عاملِ دنيا للدّنيا عمالته في الآخرة نار جهنم» (٢٠)، ثمّ تلا الإمام عليُ عليه قوله تعالى: ﴿فَأَمَّا مَن طَغَى وَآثَرَ الحُيَاةَ الدُّنيَا الأَخرة نار جهنم» (٢٠)، ثمّ تلا الإمام عليُ عليه قوله تعالى: ﴿فَأَمَّا مَن طَغَى وَآثَرَ الحُيَاةَ الدُّنيَا

<sup>(</sup>١) من سورة النحل، الآية (٤٤).

<sup>(</sup>٢) ابن سعد، الطبقات: ٢/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) المفيد، الأمالي: ص١١٩-١٢٠؛ والمجلسي، بحار الأنوار: ٢٠/ ٣٢.

الفصل الرابع/دُوْرُ شَيْعَة الْبَصْرَة في الحَيَاة الفكْريّة ......

# فَإِنَّ الجُحِيمَ هِيَ الْمُأْوَى ﴾(١).

وممّن اشتهر من شيعة البصرة في مجال القرآن وتفسيره:

1 - أبو محمّد، ثابت بن أسلم، البنانيّ، البصريّ (ت ١٢٣ه) (٢)، ذكر تشيُّعه صاحب أعيان الشّيعة (٣)، وكذلك ذكره الذّهبيّ، قائلًا: «الإمام، القدوة، شيخ الإسلام، أبو محمّد الشّيبانيّ، مولاهم البصريّ، كان من أئمّة العلم والعمل عن ومِن الثّقات المأمونين، وهو تابعيُّ من أهل البصرة وزهّادهم ومحدّثيهم» (١٠). فضلًا عن كونه من أصحاب الإمام عليّ بن الحسين عليّ ومن القائلينَ بولاية الإمام عليّ الإمام عليّ بن الحسين الحسين القائلينَ بولاية الإمام عليّ الإمام عليّ المناه المناه المناه عليّ المناه المناه المناه عليّ المناه ال

٢ - عبد الله بن عبّاس، الذي ولي البصرة بأمر من الإمام عليّ الله بعد أحداث معركة الجمل مباشرة، للحاجة الماسّة إليه (٢).

وقدْ عُرِفَ ابن عبّاس بمقدرته الخطابيّة؛ إذْ كان خطيباً بارزاً ذا قدرةٍ على التّأثير في متلقّيه وشدّ أذهانهم لما يقول، يقول ابن سعد: «إنّه قادر على تفسير سورة البقرة آيةً آيةً، كان يُلقي دروسه في التّفسير في مسجد البصرة الجامع، الذي يُعدُّ من أهمّ مراكز العلم فيها»(٧)، فضلًا عن ذلك وردتْ إشاراتُ صريحةٌ في حقّه، كما في مقولة الإمام عليّ عيه حينها أرسله لمحاججة الخوارج في النّهروان: «يا ابن عبّاس، لا تخاصمهم بالقرآن، فإنّ

<sup>(</sup>١) من سورة النازعات، الآيات (٣٧-٣٩).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن الأثر، الكامل في التاريخ: ٥/ ٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: محسن الأمين، أعيان الشّيعة: ٣/ ٦٣٦.

<sup>(</sup>٤) الذّهبيّ، سير أعلام النّبلاء: ٥/ ٢٢٠-٢٢٥.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: المنصوريّ، نزار، النصرة لشيعة البصرة: ص٣٢٦.

<sup>(</sup>٦) لمزيد من التفاصيل عن ولاية ابن عبّاس، يُنظر: النصر لله، جواد كاظم، ولاية ابن عبّاس للبصرة في عهد الإمام على والحسن الحِين، عجلّة رسالة الرافدين، العدد الرابع: ص٦٢.

<sup>(</sup>٧) ابن سعد، الطبقات الكبرى: ٢/ ٣٧٦.

القرآنَ حمّالٌ ذو وجوهٍ، تقولُ ويقولونَ، ولكنْ خاصمهم بالسُّنَّة «'')، وفي ذلك دلالةٌ واضحةٌ على المكانة المعرفيّة التي يمتلكها ابن عبّاس؛ لذا اختاره الإمام عيّ دون غيره في ذلك الحِجاج.

أمّا الجاحظُ، فقدْ أثنى على ابن عبّاس، قائلاً: «وكان عبد الله بن عبّاس أوَّل مَن عُرف بالبصرة، صعد المنبر، فقرأ البقرة وآل عمران، ففسّرها حرفاً حرفاً، وكان -والله- مِثَجّاً يسيلُ غَرْباً».

وذكره ابن كثير، قائلاً: «كان أهلُ البصرة مغبوطينَ به، يُفقّههم، ويُعلّم جاهلَهُم، ويعظُ مجرمَهُم، ويُعطى فقيرَهُم»(٣).

أمّا ما قاله ابن عمر من أنّ «ابن عبّاس أعلم أمّة محمّدٍ بها نَزَلَ على محمّدٍ» فذلك مردودٌ؛ لوجود إشاراتٍ صريحةٍ وردتْ عن ابن عبّاس أنّه استقى هذا العلم من الإمام عليّ عليّ عليّ عليّ مقولة ابن أبي الحديد: «سُئل ابن عبّاس: أينَ علمُكَ مِنْ عِلْمِ ابن عمّك؟ قال: كنسبةِ قطرةٍ منَ المطر إلى البحر المحيط» (٥).

وبذلك يتبيّن أنَّ ابن عبّاس قدْ رسم الملامح الواضحة لمدرسة التّفسير في البصرة، وهي المدرسة الأولى في العراق، تتلمذَ فيها وتخرّج العديد من تلاميذ البصرة (٢)، وكانتُ لهم الحظوة -فيها بعد- في أنْ يكونوا من العلهاء البارزينَ في التّفسير، أمثال: أبي صالح البصريّ، واسمه ميزان البصريّ، التّابعيّ، أحد أئمّة العلم المشهورينَ (٧)، وقدْ وثّقه

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح بنهج البلاغة: ١٨ / ٧١.

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين: ١/ ٢٦٢؛ ويُنظر: أبو هلال العسكريّ، الأوائل: ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية: ٨/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) ابن الأثر، أُسد الغابة: ٣/ ١٩٢ - ١٩٥؛ ويُنظر: ابن حجر، تهذيب التهذيب: ٥/ ٢٤٤.

<sup>(</sup>٥) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١/ ٤٥.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: محسن عبد الحميد، تطوّر تفسير القرآن قراءة جديدة: ص٣٥.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: حسن الصّدر، تأسيس الشّيعة لعلوم الإسلام: ص٥٣٣.

الفصل الرابع/دُوْرُ شَيْعَة البَصْرَة في الحَيَاة الفكريّة .....

وأشار إلى تشيُّعهِ المفيد(١). أمَّا وفاته، فقدْ كانتْ بعد المائة(١).

٣- أبو أحمد، عبد العزيز بن يحيى بن عيسى، الجلوديّ، الأزديّ، البصريّ، له مصنّفات في التّفسير<sup>(٣)</sup>

٤ - أبو الحسن، معلى بن محمد، البصري، وقدْ أشار النّجاشي (١٤) إليه، قائلًا: لهُ كتبٌ منها: (كتاب التّفسر).

٥- أبو سليهان، يحيى بن يعمر، العدوانيّ، البصريّ، وهو أحد قرّاء البصرة، وكان علمًا بالقرآن الكريم والنّحو(٥)، قال ابن خلّكان: «وكان يحيى شيعيّاً، من الشّيعة الأوائل، القائلينَ بتفضيل أهل البيت»(١)، ونقلَ العيّاشي: أنّه ذات مرّة أرسل الحجّاجُ على يحيى بن يعمر، وقال له: بلغني أنّك تزعم أنَّ الحسنَ والحسينَ المَيْكُ من ذرّيّة النّبيّ عَلَى وتجدونه في كتاب الله، وقدْ قرأتُ كتابَ الله منْ أوّله إلى آخره، فلمْ أجدْه، قال يحيى: أليس تقرأ سورة الأنعام: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلاً هَدَيْنَا وَنُوحاً هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ دَاوُودَ وَسُلَيُهانَ وَأُيُوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَى وَهَارُونَ وَكَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ وَرَكَرِيّا وَيَحْيَى وَعِيسَى وَإِلْيَاسَ كُلُّ مِّنَ الصَّالِحِينَ ﴿ (١٠) ثمّ قال: أليس عيسى من ذرّيّة إبراهيم وليس له أبُ؟ قال: صَدَقْتَ » (١٠).

<sup>(</sup>١) يُنظر: المفيد، الكافئة في إبطال توبة الخاطئة: ٦/ ٤٥؛ ويُنظر: آغا بزرك الطهراني، الذّريعة: ٢٤٤/٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الباجي، سليمان بن خلف، التعديل والتجريح: ٣/ ١٣١٢؛ ويُنظر: البخاريّ، التاريخ الصّغبر: ٢/ ١٤.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: النّجاشي، الرّجال: ص٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الرّجال: ص٤١٨.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: السّمعاني، الأنساب: ٤/ ٥٨ ٢؛ وابن كثير، البداية والنهاية: ٩/ ٨٨-٢٦٦.

<sup>(</sup>٦) ابن خلَّكان، وفيات الأعيان:، ٦/ ١٧٣؛ ويُنظر: الذَّهبيّ، تذكرة الحفّاظ: ١/ ١٢٥.

<sup>(</sup>٧) من سورة الأنعام، الآيتان (٨٤-٨٥).

<sup>(</sup>٨) العيّاشي، تفسير العيّاشي: ١/ ٣٦٧؛ ويُنظر: ابن أبي الحديد، شرح النّهج: ١١/ ٢٦-٢٨.

٢١٨ ......١لتشيّع في البصرة

### دُوْرُ شِيْعَةِ البَصْرَةِ فِي عُلوم الحديثِ

الحديثُ لغةً: هو ضدُّ القديم (١)، أمّا اصطلاحاً، فهو كلُّ ما أُثِرَ عن النّبيّ من قول، وبهذا يكون أخصّ من السُّنّة، التي يترادف مفهومها مع مفهوم الحديث؛ إذْ يدخل ضمن إطارها فضلاً عن القول، فعلُ النبيّ في وتقريرُه (٢).

وقد حرص المسلمون على تدوين أحاديث النّبيّ في ودراستها؛ حفاظاً عليها، وقد أثرر عن الإمام علي الله قوله: «تزاوروا وتدارسوا الحديث، ولا تتركوه يَدْرُس»(٣).

ولاشكَّ في أنَّ السُّنة - وبضمنها الحديث - هي المصدر النَّاني للتَّشريع الإسلاميّ بعد القرآن، بل إنَّ كثيراً من مفاهيم القرآن قدْ بُيّنتْ منْ خلالِ السُّنة النّبويّة الشّريفة، وعلى هذا، يمكن القول: إنَّ السُّنة هي ترجمة القول القرآن بواقع تطبيقيٍّ عمليٍّ، وقدْ أشار القرآن الكريم إلى هذا الترابط والتّجانس بين القرآن والسُّنة، بقوله تعالى: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ (١٠)، وقوله تعالى: ﴿يَا أَيَهُا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَالرَّسُولِ ﴾ (٥٠)، وقوله حيَّ الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ ﴾ (٥٠)، وقوله حيَّ المرَّه وَالرَّسُولِ ﴾ (٥٠)،

بعد وفاة الرّسول الكريم على، أصبح الصّحابة مصدراً للحديث والسُّنَّة، وقدْ تفرّقوا في الأمصار الإسلاميّة، فكانوا سبباً في انتشار الحديث النّبويّ الشّريف بصورةٍ نسبيّةٍ في بداية الأمر؛ بسبب سياسة السُّلطة التي فضّلتْ الاكتفاء بالقرآن؛ خوفاً من نوعيّة بعض

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن منظور، لسان العرب: ٢/ ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الباجي، التعديل والتجريح: ١/ ١٤؛ وابن خلدون، المقدّمة: ص٤٤٠ ومحمود أبو ريّة، أضواء على السُّنَة المحمديّة: ص٣٩؛ وصبحى الصّالح، علوم الحديث: ص٥٦.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: المتّقى الهنديّ، كنز العمال: ١/ ٣٠٤.

<sup>(</sup>٤) من سورة الحشر، الآية (٧).

<sup>(</sup>٥) من سورة النّساء، الآية (٩٥).

<sup>(</sup>٦) من سورة النّجم، الآيتان (٣-٤).

الأحاديث، ثمّ انطُلقَ في نشرها، سيّما في عهد الإمام عليِّ عيسًا.

وقد مرَّ تدوين الحديث النبويّ الشَّريف بمرحلتين، الأولى: مرحلة التدوين الخاصّ، التي ابتدأتْ بعصر النبيّ النبيّ وانتهتْ في أواخر القرن الأوّل الهجريّ، وقدْ جُوِّز خلالها كتابة الحديث لأشخاص معينين، كرافع بن خديج، وعبد الله بن عمرو بن العاص، وغيرهما(۱)، والثانية: مرحلة التدوين العامّ، التي ابتدأتْ في مستهلّ القرن الثّاني الهجريّ، في عهد عمر بن عبد العزيز، الذي أمر بتدوين الحديث والسُّنة النبويّة (۱).

وعلى غرار الأمصار الإسلاميّة، فقد كان للبصرة نصيبٌ من أولئك الصّحابة والتّابعين، سواءً مَن شارك منهم في تحرير المدينة وفتحها، أم مَن تحوّل إليها ليسكنها بعد تمصيرها، فأسهموا في نقل علم الحديث وتداوله وتطوّره فيها، لاسيّما أتباع آل البيت المنيّن، الذين كان منهم:

١ - أحمد بن محمّد بن سيّار، البصريّ، عدَّه الشّيخ الطّوسيّ (٣) من أصحاب الإمامين الهادي والعسكريّ المخصّد عن المحمّد عن

٢- أبو إسحاق، إسماعيل بن مسلم، المكّيّ، البصريّ<sup>(١)</sup>، روى حديث النّبيّ ﷺ: «ثلاثةٌ تشتاقُ هم الجنّة: علىّ، وعمّار، وسلمان» (٥). وعُدَّ ممن روى عن الإمام الصّادق السيّان» (١٠).

٣- إسحاق بن عبد الله بن الحارث بن نوفل بن الحارث بن عبد المطلب، الهاشمي،
 من أصحاب الأئمة: السّجّاد، والباقر، والصّادق، والكاظم المَّلِيَّ (٧)، روى عن أبيه عن

<sup>(</sup>١) يُنظر: الخطيب البغداديّ، تقييد العلم: ص٦٩-٨٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: طلس، محمّد أسعد، التربية والتعليم في الإسلام: ص٥٧٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: رجال الطوسي: ص ٧٠؛ والخوئيّ، معجم رجال الحديث: ٣/ ١٤.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٥/ ٢٩١.

<sup>(</sup>٥) الذَّهبيّ، ميز ان الاعتدال: ١/ ٢٤٩ - ٢٥٠.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الطوسي، الرّجال: ص٩٥١.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: الطوسي، الأمالي: ص٥٨٦.

عبد الله بن عبّاس، قائلاً: « لمَّا نزلتْ الآية ﴿ إِنَّهَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ (١٠) ، آخى الرّسول الله بين المسلمينَ، فآخى بين أبي بكر وعمر، وبين عثمان وعبد الرّحمن، وبين فلانٍ وفلانٍ، حتّى المسلمينَ، فآخى بين أصحابِهِ أجمعهم على قدْرِ منازلهم ، ثمَّ قال لعليّ بن أبي طالب النهاد أنتَ أخي، وأنا أخوكَ » (٢).

٤ - أبو إسماعيل، أبان بن أبي عيّاش فيروز، العبديّ، البصريّ، المتوفّى سنة (١٤٨هـ)، تابعيٌّ، زاهدٌ، من أصحاب السّجّاد، والباقر، والصّادق المِّيِّكُ(٣).

٥- إسماعيل بن الفضل بن يعقوب بن الفضل بن عبد الله بن الحارث بن نوفل ابن الحارث بن نوفل ابن الحارث بن عبد المطّلب، سكن البصرة، توفّي قبل سنة (١٨٣هـ)(٤٠)، كان من صحابة الإمامين الباقر والصّادق المَّمَّدُ عنه الإمام الصّادق المَّمَّدُ عن ساداتنا»(٥٠).

7 - أبو سهل، بُريدة بن الخصيب بن عبد الله بن الحارث....، الأسلميّ، المتوفّى عام (٦٣هـ)، وكان قدْ أسلم حين مرَّ به النّبيّ في أثناء هجرته إلى المدينة، وقد ظلَّ مُقياً في ديار قومه لفترة، ثمّ التحق بالنّبيّ في المدينة، فشارك في مغازيه، ثمّ تحوَّل إلى البصرة بعد تمصيرها، وابتنى داراً فيها حتّى وفاته (٢)، وقدْ روى عن النّبيّ أحاديث كثيرةً،

<sup>(</sup>١) من سورة الحجرات، الآية (١٠).

<sup>(</sup>٢) الطوسي، الأمالي: ٥٨٧، وعنْ إسحاق، يُنظر: النّجاشي، الرّجال: ص٥٦، والطوسي، الرّجال: ص٥٦، والطوسي، الرّجال: ص٥٠، وابن حجر، التّهذيب: ١/ ٢٣٩.

<sup>(</sup>٣) عنه، يُنظر: الطوسي، الرّجال: ص١٠٩، ١٢٦، ١٦٢؛ ثمّ يُنظر عنه: ابن سعد، الطبقات: ٧/ ٢٧٩؛ والبرقيّ، الرّجال: ص١٠٩.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الكلينيّ، الكافي: ٢/ ٣٨؛ والشبستري، عبد الحسين، الفايق في رواة أصحاب الإمام الصّادق في الكلينيّ، الكافية المحالم.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الحلِّيّ، خلاصة الأقوال: ص٥٣ - ٥٤؛ والتّفرشي، نقد الرّجال: ١/٢٦٦.

<sup>(</sup>٦) عنه، يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٥/ ١٠٩؛ والذَّهبيّ، سير أعلام النّبلاء: ٢/ ٦٩٩-٤٧٠.

لاسيّما في فضل الإمام عليّ هيه كحديث: «مَن كنتُ مولاه فعليٌّ مولاه»(١) وحديث الرَّاية يوم خيبر (٢) وكذا رواية أمر النّبيّ بعض المسلمين بالسَّلام على الإمام عليِّ هيه بإمرة المؤمنين مِن بعده في حياته (٣) ، أي: في يوم غدير خم (١) ، وقد ذكر المجلسي: أنّه دخل بمشادَّة كلاميَّة مع عمر بن الخطّاب، وخالد بن الوليد، عندما هجم القوم على الإمام عليّ والسّيّدة فاطمة الزّهراء على فدافع حينها عن الإمام وسيّدة النّساء الإمام على (٥) ، وقد عدّه الطوسيّ من أصحاب الإمام على (١).

٧- أبو المنهال، بكر بن أوس الطّائيّ البصريّ، عدّه الطوسيّ من أصحاب الإمام السّجّاد عليه (٧).

٨- بكر بن عبد الملك، البصريّ، يروي عن الإمام السّجّاد على عن فاطمة الصُّغرى، عن فاطمة الكبرى، قالتْ: «خرج رسول الله على النّاس يوم عرفة، فقال: إنَّ الله تبارك وتعالى باهى بكم في هذا اليوم، وغفر لكم عامَّة، وإنّي رسول الله إليكم... وهذا جبريل عليه يُخبرني أنَّ السّعيد حقّ السّعيد مَن أحبَّ عليًا في حياتي وبعد وفاتي، وإنَّ الشّقيَّ كلّ الشّقيِّ مَن أبغضه في حياتي وبعدَ مماتي» (٨).

9- الجارود بن المعلّى، العبديّ، البصريّ، المتوفّى سنة (٢١هـ)، روى عن النّبيَّ ﷺ

- (١) يُنظر: الطبراني، المعجم الكبير: ١/ ٧٢.
- (٢) يُنظر: الكوفي، مناقب أمير المؤمنين: ١/ ٤٨.
- (٣) يُنظر: المفيد، الإرشاد: ١/ ٤٨؛ وأبو نعيم الأصبهاني، حلية الأولياء: ص٢٠٢٣.
- (٤) غدير خم: موضع مياه يقع بين مكّة والمدينة في منطقة الجحفة. يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٢/ ٣٨٩.
  - (٥) يُنظر: بحار الأنوار: ٢٨/ ٣٠٠.
  - (٦) يُنظر: الطوسي، رجال: ص١٨٨.
- (٧) يُنظر: الطوسي، رجال: ص١١٠؛ والتّفرشي، نقد الرّجال: ١/ ٢٩١؛ والخوئيّ، معجم رجال الحديث: ٢٨/٤.
  - (٨) ابن بابويه، الأربعون حديثاً: ص٣٣.

أربعة أحاديث، ومنها: حديثٌ طويلٌ مع النّبيّ عشر على مع قومه لإعلان إسلامه، فتضمّن الحديثُ ذكر الأوصياء الأئمّة الاثني عشر على وضرورة التّمسُّكِ بمحبَّتهم وولايتهم بعد النّبيّ على، وقد نظم على أثر ذلك في مدحهم شعراً(١).

• ١ - جارية بن قدامة بن مالك بن زهير بن حصن بن رباح بن أسعد بن بجير بن ربيعة بن كعب بن سعد، السَّعديّ، يُكنّى أبا تراب، وهو عمّ الأحنف بن قيس، روى عن أهل المدينة وأهل البصرة، وكان من أصحاب الإمام عليّ عن وشهد حروبه كلّها، مات في حكم يزيد بن معاوية (٢)، وكانت له مشادّة كلاميّة مع معاوية بن أبي سفيان بيّن فيها فضل الإمام عليِّ عنه و قمشُكه بولايته (٣)، كذلك أرسله الإمام عليٌّ عنه إلى البصرة للقضاء على فتنة ابن الحضر ميّ عام (٣٨ه)، كما مرّ بنا(٤).

11- أبو جعفر، محمّد بن صدقة، العنبريّ، البصريّ، روى عن الإمامين موسى الكاظم وعليّ بن موسى الرّضا الحسين بن عبيد الله، قال: حدّثنا أحمد بن إبراهيم بن شاذان... حدّثنا محمّد بن صدقة عن الإمام موسى بن جعفر الحين بذلك الحديث.

١٢- أبو سليمان، جعفر بن سليمان، الضّبعيّ، البصريّ، المتوفّى سنة (١٧٨هـ)، كان من عُبّاد الشّيعة وصالحيهم في البصرة، وهذا ما جعله يُتّهَم ويُضَعّف، روى حديث النّبيّ في حقّ الإمام عليِّ عليّ عادًا تريدونَ مِنْ عليّ ؟ وقدْ كرّرها ثلاثاً، ثمّ قال

<sup>(</sup>١) يُنظر: الجوهريّ، أحمد بن عيّاش، مقتضب الأثر: ص٢٢، وما بعدها؛ والكراجكيّ، كنز الفوائد: ص٢٥٦، وما بعدها؛ وقد ذكر ابن كثير في سيرته حديث النّبيّ على مع الجارود، وأطال فيه، لكنّه حذف منه التّطرّق لذكر الأئمّة للحيّد. ابن كثير، السّيرة النبويّة: ١٤٤/، وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: خليفة بن خيّاط، طبقات: ص١٨٩؛ وابن الأثير، أُسد الغابة: ١/٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الزّي، تهذيب الكمال: ٤/ ٤٨١ - ٤٨٢.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: عبّود، أنسام غضبان، فتنة ابن الحضر ميّ في البصرة: ص٧٥-٨١.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: رجال النّجاشي: ص٣٦٤؛ وابن داوود، الرّجال: ص٢٠١.

النّبيّ على أثر اتّهام بعض المسلمين النّبيّ على أثر اتّهام بعض المسلمين للإمام عليّ الله بالله على أثر السّرايا(١٠).

١٣ - حرب بن سريج، أو سريح بن المنذر، التّميميّ، البصريّ، ذُكر أنَّه من أصحاب الإمامين الباقر والصّادق اللَّه عن الأمام الباقر عليه (٢٠).

1٤ - أبو حفص، الرَّبيع بن صبيح، السَّعديّ، البصريّ، كان عابداً، مجاهداً، زاهداً، إلّ أنّه سيِّىء الحفظ، وذكره السّيّد الخوئيّ في معجم رجاله، وعدَّه من أصحاب الإمام الباقر عليه الباقر عليه (٢٠).

١٦ - أبو نصر، خيثمة بن أبي خيثمة، البصريّ، يُقال: إنَّ اسم أبيه عبد الرَّحمن، كان

<sup>(</sup>١) يُنظر: الذِّهبيّ، تاريخ الإسلام: ٣/ ٢٨٦-٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) عنه، يُنظر: البرقيّ، رجال البرقيّ: ص١٦؛ والطوسي، الرّجال: ص٢١٤، ٢٥٩؛ والذّهبيّ، ميزان الاعتدال: ١/ ٤٦٩.

<sup>(</sup>٣) عنه، يُنظر: ابن حبّان، المجروحين: ١/ ٢٩٦؛ وابن حجر، التّهذيب: ٣/ ٢١٥، والتّفرشي، نقد الرّجال: ٢/ ٢٣٦؛ والخوئيّ، معجم رجال الحديث: ٨/ ١٧٨.

<sup>(</sup>٤) عنه، يُنظر: النّجاشي، الرّجال: ص٥٦، والطوسي، الرّجال: ص٥٠١ وابن حجر، التّهذيب: ١/ ٢٣٩.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البرقيّ، المحاسن: ١/ ١٤٢، الآية (٨٢) من سورة (طه).

من صحابة الإمام الباقر عليه وكان صحابته عليه يأتونه، فيقولون له: إنّ خيثمة يُحدّثنا عنك. فيقول عليه في حَيثمة ابن أبي جَعْفَر عليه فقال له سَلّامٌ: إِنَّ خَيثمَة ابْنَ أَبِي خَيْتُمَة يُحَدِّثنا عَنْكَ أَنَّه سَأَلَكَ عَنِ الإِسْلَام، فَقُلْتَ لَه: إِنَّ فَيْتَمَة ابْنَ أَبِي خَيْتُمَة يُحَدِّثُنا عَنْكَ أَنَّه سَأَلَكَ عَنِ الإِسْلَام، فَقُلْتَ لَه: إِنَّ الإِسْلَام مَنِ اسْتَقْبَلَ قِبْلَتَنَا وشَهِدَ شَهَادَتَنا ونَسكَ نُسكَنَا ووَالَى وَلِيَّنَا وعَادَى عَدُوَّنَا، فَهُو الإِسْلَام مَنِ اسْتَقْبَلَ قِبْلَتَنَا وشَهِدَ شَهَادَتَنا ونَسكَ نُسكَنَا ووَالَى وَلِيَّنَا وعَادَى عَدُوَّنَا، فَهُو مُسلِمٌ، فَقَالَ: صَدَقَ خَيْتَمَةُ وَالإِيهانِ بَالله والتَّصْدِيقُ مِيكِتَابِ الله، وأَنْ لَا يُعْصَى الله فَقَالَ: صَدَقَ خَيْتَمَة هُ ""، وقد ذكره ابن معين، وترجم له، وأشار إلى تشيُّعِه، بقوله: «فيه تشيُّع» "".

١٧ - أبو محمّد، داوود بن أبي هند بن دينار، البصريّ، المتوفّى سنة (١٤٠هـ)، عدَّه الطوسيّ من أصحاب الإمام الباقر الله المام الباقر الله عنه عن من أصحاب الإمام الباقر الله عنه عنه الله عنه الله

١٨ - رافع بن سلمة بن زياد بن أبي الجعد، الأشجعيّ، الغطفانيّ، البصريّ، روى عن الإمامين الباقر والصّادق الله وصفه مترجموه بالثّقة (٥).

١٩ - ربيعة بن شيبان، السّعديّ، البصريّ،... روى عن حذيفة بن اليهان، أنّه قال: «والذي نفسى بيده، إنَّ آية الجنّة، والهداة إليها إلى يوم القيامة، وأئمّة الحقّ، لَآلُ

<sup>(</sup>١) يُنظر: الكلينيّ، الكافي: ٢/ ٣٨؛ وابن حبّان، الثّقات: ١/ ٢٨٧؛ والذّهبيّ، ميزان الاعتدال: 1/ ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) الكلينيّ، الكافي: ٢/ ٣٨؛ والخوئيّ، معجم رجال الحديث: ٥/ ٨٥.

<sup>(</sup>٣) ابن معين، التاريخ: ١٠٦/١؛ والذُّهبيّ، تذكرة الحفّاظ: ١/ ١٣٩-١٤٠.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٥/ ٢٧٩- ٢٨٠؛ وابن معين، التاريخ: ٢/ ١٥٤؛ والنسائيّ، سنن النسائيّ: ٦/ ١٥٤، ١/ ١٨٠؛ والطوسي، الرّجال: ص ١٣٤، والذهبيّ، الكاشف: ١/ ٩٢.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن حبّان، الثّقات: ٨/ ٢٤١؛ والنّجاشي، رجال النّجاشي: ص١٦٩؛ والطوسي، الرّجال: ص١٦٩؛ وابن حجر، التّهذيب: ٣٢٠/٣.

محمّد الشِّكْ ، وإنَّ آية النّار ، وأَدّمّة الكفر ، والدّعاة إلى النّار إلى يوم القيامة ، لَغيرُهُم »(١).

• ٢- زهير بن عمرو، الهلاليّ، من أصحاب النّبيّ على، نزل البصرة (١٠)، أحد رواة حديث المنزلة، وحديث الدّار، ومن خلال رواية تلك الأحاديث يمكن أنْ نستدلَّ على تشيُّعِهِ (٢٠).

٢١ - سكين بن عبد العزيز بن قيس، العطّار، وثّقه رجال علم الحديث، وقال عنه الطّوسيّ: إنّه من أصحاب الإمام الصّادق ﷺ (١٠).

٢٢ - سليمان بن قرم بن معاذ، التّميميّ، قيل عنه: إنّه سيّىء الحفظ، واتّهمه ابن حبّان بمخالفة الثّقات في الأخبار (٥).

٢٣ - عاصم بن سليمان، الكوزيّ، البصريّ، من أصحاب الإمام الصّادق على وقد أشار النّجاشيّ إليه، قائلاً: «عاصم الكوزيّ من كوز ضبّة، وقيل: إنّه من كوز بني مالك ابن أسد، ثقة، روى عن جعفر بن محمّد على (١).

٢٤ - عبد الله بن جابر، العبديّ، كان في وفد عبد القيس الذي وفد على النّبيّ على، له رواية عن النّبيّ على استشهد في معركة الجمل مع جيش الإمام على النّبيّ استشهد في معركة الجمل مع

٢٥ - عليّ بن زيد بن عبد الله بن زهير بن جدعان، المتوفّي سنة (١٣١هـ)، كان أحد

<sup>(</sup>١) المفيد، الأمالي: ص٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٣/ ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: محسن الأمين، أعيان الشّيعة: ٧/ ٧١.

<sup>(</sup>٤) عنه، يُنظر: ابن معين، التاريخ: ٢/ ٢٢١؛ وابن حبّان، الثّقات: ٦/ ٤٣٢؛ والطوسي، الرّجال: ص٤١٢؛ وابن داوود، رجال ابن داوود: ص١٠٤.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن حبّان، المجروحين: ١/ ٣٣٢؛ وابن حجر، تهذيب التّهذيب: ٤/٢١٢.

<sup>(</sup>٦) النجاشي، الرّجال: ص٥١.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: ابن الأثير، أُسد الغابة: ٣/ ١٩٣؛ وابن حجر، الإصابة: ٦/ ٣٣؛ والقضاة، أمين، مدرسة الحديث في البصرة: ص ١٢٥.

حفّاظ بني تيم في البصرة، وقدْ ذكر الذّهبيّ تشيُّعه، بقوله: فيه تشيّع(١).

٢٦- أبو هارون، عمارة بن جوين، العبديّ، البصريّ، المتوفّى سنة (١٣٤ه)، نعته مترجموه بالرّافضيّ. كان يُكثر من الحديث عن فضل الإمام عليِّ الشهر (٢٠٠٠).

٧٧- عمران بن الحصين بن عبيد بن خلف بن عبد نهم، الخزاعيّ، المتوفّى سنة (٢٥ه)، كان قدْ أسلم مع أبيه وأخته قدياً، وهي لفظة عادة ما تطلق على مَن أسلم في مكّة، ثمّ هاجر إلى الحبشة والمدينة، أي: إنّها تُطلق على المسلمين الأوائل. وقدْ شارك عمران في مغازي الرّسول الكريم أنه وكان من السّابقين الذين رجعوا إلى الإمام علي بعد وفاة النّبي الله الكريم أنّه ترك المدينة، وتوجّه نحو البصرة، ليسكن فيها في عهد عمر بن الخطاب (١٠)، وقيل: إنّه كان تمن بعثهم عمر ليفقّهوا أهل البصرة، وهذا يعني أنّ نزوله البصرة كان مُتقدّماً، وفي بدايات تمصيرها، وبقي فيها حتى وفاته، وقد قال عنه ابن سيرين: إنّ أفضل مَنْ نَزَلَ البصرة من الصّحابة عمران بن الحصين...، وقد روى عن النّبيّ مائةً وثهانينَ حديثاً، وروى عنه ابنه أبو نُجيد، وكذلك أبو الأسود الدّؤليّ (١٠).

وقد تناقل المؤرّخونَ والمعنيّونَ بعلم الحديث والرّجال العديد من أحاديثه، لاسيّما تلك التي تفيض بفضائل الإمام عليِّ عليه ومناقبه التي ذكرها النّبيّ على (١)، وكذلك

<sup>(</sup>١) يُنظر: الذِّهبيّ، تذكرة الحفّاظ: ١/ ١٣٩-١٤٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٧/ ٢٩٧؛ وابن معين، التاريخ: ٢/ ٤٢٤؛ وابن حبّان، المجروحين: ٢/ ١٧٧؛ والذّهبيّ، تاريخ الإسلام: ٣/ ٢١٥.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الحرّ العاملي، وسائل الشّيعة: ٣٠/ ٤٤٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٧/ ١٤.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٤/ ٢٤١-٣٤٣؛ والطوسي، رجال الطوسي: ص٢٩؛ ابن عبد البر، الاستيعاب: ٩/ ١٩، وابن الأثير، أُسد الغابة: ٤/ ٨٣، والحلّي، خلاصة الأقوال: ص٢١٨.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الكوفي، محمّد بن سليهان، مناقب أمير المؤمنين: ١/ ٢٣٣، ٢٤٦، ٢٤٨، ٤٥١،

أحاديثه في خروج الإمام المنتظر على المنتظر على النبير وطلحة في معركة الجمل (٢)، ثمّ مناظرته مع عائشة في تلك المعركة -أيضاً -. أمّا بالنسبة إلى عدم اشتراكه في الجمل وصفين بجانب الإمام علي على فقد أشار الطبري إلى أنّه انصرف إلى بيته، وقعد بعد مناظراته مع أصحاب الجمل (٣)، وهذا ناتج عن تغيّر في سلوك الفرد بين حقيقة وأخرى، ولا يعوّل عليه في إبراز الحقائق الموضوعيّة، وربّها التبس عليه الحق؛ لأنّ الحقّ والباطل لا يُعرفان بأقدار الرّجال، وإنّها: اعرِفْ الحقّ تعرف أهلَهُ، واعرفْ الباطلَ تعرف مَن أتاه (٤)، كما قال الإمام علي الهيم.

٢٨ - أبو الفضل، شقيق بن ثور بن غفير، السّدوسيّ، البصريّ، المتوفّى سنة (٦٤هـ)، كان صدوقاً في الحديث (٥٠)، وكان زعيم بكر بن وائل في معركة صفّين، وكان يقول: «يا معشر ربيعة، لا عذرَ لكم إنْ قُتِلَ عليُّ عَلَيْهِ، ومنكم رجلٌ حيُّ (١٠).

٣٠- محمّد بن تميم، النّهشليّ، التّميميّ، البصريّ، له كتاب عن الإمام موسى

.0 . 1. EVO /7

<sup>(</sup>١) يُنظر: المفيد، الاختصاص: ص٨٠٠؛ والطوسي، أمالي الطوسي: ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطبريّ، محمّد بن جرير، المسترشد: ص٤٢٦.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤ ٦٣ /٤.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٣٥، ٦٤.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن حبّان، الثّقات: ٤/ ٩٥٤؛ والذّهبيّ، الكاشف: ٢/ ١٤؛ وابن حجر، تقريب التّهذيب: 1/ ١٤٠.

<sup>(</sup>٦) البلاذريّ، أنساب الأشر اف: ٣/ ٨٧.

<sup>(</sup>٧) النّجاشي، الرّجال: ص٩٠٩.

الكاظم عن أبيه، وذكر النّجاشيّ (١)، قائلًا: أخبرنا الحسن بن أحمد بن إبراهيم، عن أبيه، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ بن زكريا، قال: حدّثنا محمّد بن تميم بكتابه.

٣١- أبو السّيّار، مسمع بن عبد الملك بن مسمع بن شيبان بن شهاب... شيخ بكر بن وائل بالبصرة، ووجهها، وسيّد المسامعة، روى عن الأئمّة: الباقر، والصّادق، والكاظم بيّن وأكثر عن الصّادق عليه، واختصّ به، وقال له عليه: وإنّي لأعدُّك لأمرٍ عظيم، يا أبا السّيّار (٢).

٣٢- أبو معاذ، عثمان بن فرقد، العطّار، البصريّ، العبديّ، من أصحاب الإمام الصَّادق عَلَيْ مَن أبن أبي الصَّادق عَلَيْ اللهِ مَن أبن أبي حبّان، قائلًا:... إنَّه مستقيم الحديث، كما وثَّقه كلُّ من ابن أبي حاتم الرَّازيّ، والذّهبيّ، وابن حجر العسقلانيّ (١٤).

٣٣ - معقل بن يسار بن معبر، المزنيّ، المتوفّى سنة (٥٥ ه) (٥)، وإليه يُنسَبُ حفر نهر معقل في البصرة (٢)، روى عدداً من الأحاديث النّبويّة الشرّيفة فيها (٧)، فقد روى عن النّبيّ عن النّبيّ عمّد الله ذات مرّة للسّيّدة فاطمة الله (أمّا ترضَينَ أنّي زوّجْتُكِ أقدمَ أمّتى سِلها، وأكثرَهم علها، وأعظمَهم حِلْها (١).

<sup>(</sup>١) يُنظر: رجال النّجاشي: ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: النّجاشي، رجال النّجاشي: ص٤٢٠؛ والطوسي، الرّجال: ص٣١٢؛ والحليّ، خلاصة الأقوال: ص٢١٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطوسي، الرّجال: ص٩٥٦.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن حبّان، الثّقات: ٧/ ١٩٥؛ وابن أبي حاتم الرّازيّ، الجرح والتعديل: ٦/ ١٦٤؛ والذّهبيّ، ميزان الاعتدال: ٣/ ٥٢، وابن حجر، التقريب: ٢/ ١٣.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الطوسي، الرّجال: ص٤٧؛ وابن ماكولا، إكمال الكمال: ٧/ ٢٦٧؛ والذّهبيّ، ميزان الاعتدال: ٤/ ٢٦٧، والذّهبيّ، ميزان

<sup>(</sup>٦) يُنظر: البلاذريّ، فتوح البلدان: ص٥٠٥.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: ابن ماكو لا، إكمال الكمال: ٧/ ٢٦٧.

<sup>(</sup>٨) أحمد بن حنبل، مسند أحمد بن حنبل: ٥/ ٢٦؛ ويُنظر: الطبرسي، الاحتجاج: ص١٨٨؛ وابن

٣٤ - أبو نضرة، المنذر بن مالك بن قطعة، العبديّ، البصريّ، المتوفّى سنة (١٠٨ه)، كان من صحابة الإمام عليِّ عليه بعد وفاة النّبيّ تله وكان يروي عن الإمام عليِّ عليه وعن عبد الله بن عبّاس، وغيرهما(١٠).

٣٥- ياسين الضّرير الزّيّات، البصريّ، لقي الإمام أبا الحسن موسى الكاظم الله ٢٥- ياسين الضّرير الزّيّات، البصريّ، لقي الإمام أبا الحسن موسى الكاظم على ذلك لمّا كان بالبصرة، وروى عنه، وصنّف هذا الكتاب المنسوب إليه (٢)، ولم نعثر على ذلك الكتاب، ولا نعلمُ ما هي محتوياته.

### دُوْرُ شَيْعَة البَصْرَة في الفقه

الفِقْهُ لغةً: العِلمُ والفَهْمُ (٣)، ومَنْ تفقَه، فقدْ عَلِمَ وفَهِمَ، قال ابن منظور: «الفِقهُ هو العلم بالشّيء والفهم له، يُقال: أُوتي فلان فقهاً في الدّين، أي: فهماً فيه (٤)، وهذا ما يُسمّى بتخصيص المصطلح بعد أنْ كان عامّاً، فدلالة الفقه صُرِفَتْ إلى المسائل الدّينيّة من دون غيرها؛ لشر فيّة هذه العلوم وجلالها.

أمَّا استعمالاتها القرآنيَّة، فهي متنوَّعة بتنوَّع السّياق الذي أتتْ فيه، قال تعالى: ﴿قَالُواْ يَا شُعْيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيراً مِّمَّا تَقُولُ ﴾(٥)، وقال تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ اشَرْحْ لِي صَدْرِي، وَيَسِّرْ لِي أَشْرِي، وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِّن لِّسَانِي، يَفْقَهُوا قَوْلِي ﴾(١)، وغيرها من الآيات الشريفة.

بابويه، منتخب الدّين، الأربعون حديثاً: ص٥٢، والقضاة، أمين، مدرسة الحديث في البصرة: ص٥١٥.

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن حجر، التّهذيب: ٣/ ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: النّجاشي، رجال النّجاشي: ص٥٥٣.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الرّاغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن: ص٠٠٥.

<sup>(</sup>٤) ابن منظور، لسان العرب: ١٣/ ٥٢٢.

<sup>(</sup>٥) من سورة هود، الآية (٩١).

<sup>(</sup>٦) من سورة طه، الآيات (٢٥-٢٨).

وللبغداديّ وقفةٌ عند المصطلح أيضاً، قال: «إنَّ العِلْمَ يُقال له فِقهٌ، وللعالمِ فقيهٌ»(۱)، وكلُّ هذا لا يمنع من ذكر ما اصطلح على تعريفه منْ كونه «العلم الذي يتناول القرآن الكريم والحديث النبويّ الشَّريف موضوعاً له، من أجل استنباط الأحكام التي مِن شأنها حلُّ مشاكل المسلمين الدّينيّة والدّنيويّة»(۱).

وبذلك تكون الغاية الرّئيسة من علم الفقه هي الفهم النّاجح الموصِل بالإنسان إلى الطّاعة والقرب من الله سبحانه، فبالانشراح والفهم تطبّق الأوامر، وتُنال السّعادة في الدّارين (٣)، قال النبيّ في «مَن يُرِدُ اللهُ به خيراً يفقّهُ في الدّينِ»(١)، وقال في مناسبة أخرى: «أفضلُ العِبَادَةِ الفِقُهُ»(٥)، وفي ذلك إبرازُ واضحٌ لأهمّيّة الفهم والعلم بمقوّمات الدّين وتشريعاته.

ومن ثمَّ شكَّل هذا التَّأكيد والاهتهام مُنطلقاً لاتساع علم الفقه وإدراك كلّ ما يتعلّق به، لاسيّها بعد اتساع رقعة الدّولة الإسلاميّة، وضمّها مناطق واسعة، وشعوباً مختلفة، تتباين في ثقافاتها وعاداتها وتقاليدها، فضلاً عن اختلافاتها في المعتقدات الدّينيّة وطريقة معيشتها، وكذلك مستواها الحضاريّ، وهو أمرٌ أدّى بالمجتمع الإسلاميّ إلى أنْ يُواجه مشاكلَ عديدةً تستدعى التّأمل والاهتداء بالقرآن الكريم والسُّنة النّبويّة الشّريفة.

ومن بين مدن ذلك المجتمع الإسلاميّ: مدينة البصرة، فهي مدينةٌ إسلاميّةٌ، وسُكّانها

<sup>(</sup>١) البغداديّ، الفقيه و المتفقّه: ١/ ١١.

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون، المقدّمة: ص٤٤٥؛ ويُنظر: محمّد مدكور، مدخل إلى الفقه الإسلاميّ: ص١٠٨ ويُنظر: السّامرائيّ، خليل إبراهيم، تاريخ الفكر العربيّ: ص١٠٧.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: كاشف الغطاء، عبّاس، المدخل الى دراسة الشرّيعة الإسلاميّة: ص١٨؛ ويُنظر: الرّبيعيّ، حسن كريم، المدخل لدراسة الشّريعة الإسلاميّة: ص٦٨.

<sup>(</sup>٤) أحمد بن حنبل، مسند أحمد: ١/٣٦، ٢/ ٣٤، ٤/ ٩٢-٩٣؛ والبخاريّ، صحيح البخاريّ: ١/ ٢٥-٢٦.

<sup>(</sup>٥) مسلم، صحيح مسلم: ٣/ ٩٥.

مسلمون، فطبيعيٌ أنْ تسيرَ أمورُهم على وفق الشّريعة الإسلاميّة المُستنبطة من القرآن الكريم وسُنة الرّسول الكريم وأنْ يُشكّل الفقه حضوراً ظاهراً فيها، فمِنَ المعلوم أنّه بعد تمصيرها بقليل أُرسِلَ إليها بعض الصّحابة ليفقّهوا أهلها، وكان للإمام عليٌ بن أبي طالب على بعد ذلكَ دورٌ مهمٌ في تفقيه أهلها، بل إنّه أوّل مَن فَتَقَ فِقْه قتالِ أهل البغي، طالب على الشار إليه الشّافعي، قائلاً: «لولا عليٌّ، لما عُرِفَ شيءٌ من أحكام البغي»(۱) كذلك اشترط أبو موسى الأشعريّ على عمر حينها ولّاه ولاية البصرة، أنْ يبعث معه عدداً من الصّحابة لكي يستعينَ بهم ويستشيرَهم، لاسيّما في أُمور الدّين.. فأجابه عمر: استعنْ بمَنْ أحببتَ، فقَدِمَ أبو موسى برفقة عشرة من صحابة الرّسول الكريم أن كان من بينهم الصّحابيّ عمران بن الحصين الذي عدّه الطوسي من أصحاب الرّسول الكريم الكريم الكريم الكريم الله عنه عبد البرّ عن محمّد بن سيرين منْ أنّ: «أفضل مَن نزلَ البصرة من أصحاب رسول الله الله على عمران بن الحصين، وأبو بكرة»(۱).

وذَكَرَ ابن سعد -أيضاً - أنَّ أبا الأسود الدَّوليَّ، قال: «قدمتُ البصرة، وبها عمران ابن الحُصين، أبو النُّجيد، وكانَ عمر بن الخطّاب بعثه يفقه أهل البصرة» (٥)، وقد بقي بها حتى وفاته (٢). أمَّا دوره في البصرة، فيُذكر أنَّه كان يجلس في مسجد البصرة، ويُسند ظهره إلى أسطوانة المسجد، ويحدّث النّاس، ويعلّمهم أمور دينهم، ويفقّههم إلى آخر حياته (٧). كذلك برز من شيعة البصرة في مجال الفقه:

<sup>(</sup>١) النّجاشي، الرّجال: ص٦٢؛ والطوسي، الرّجال: ص٢٣٠؛ والحلّيّ، خلاصة الأقوال: ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٧/ ٨؛ ويُنظر: البلاذريّ، فتوح البلدان: ص٥٤٥.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الطوسي، الرّجال: ص٢٤.

<sup>(</sup>٤) ابن عبد البر، الاستيعاب: ٣/ ٢٢.

<sup>(</sup>٥) ابن سعد، الطبقات: ٧/ ١٠.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٧/ ٩.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: ابن سعد، الطبقات: ٧/ ٩-٠١.

١ - أحمد بن عليّ بن العبّاس بن نوح، السّيرافيّ، البصريّ، أشار إليه النّجاشيّ، قائلاً: «نزيلُ البصرة، كان ثقةً في حديثه، مُتقناً لما يرويه، فقيهاً، بصيراً بالحديث والرّواية، وهو أُستاذُنا وشيخُنا، ومَن استفدنا منهُ (١)، روى عن الأئمّة المَشِينَ وأفرد لكلّ إمام عدداً من الرّواة (٢).

- ٢- أبو بشر، أحمد بن إبراهيم بن أحمد بن المعلّى بن أسد، العمّيّ، البصريّ، واسعُ
   الرّواية، ثقةٌ، فقيهٌ، حسنُ التّصنيف<sup>(n)</sup>.
- ٣- أبو همام، إسماعيل بن همّام بن عبد الرّحمن بن أبي عبد الله، ميمون، البصريُّ، ثقةٌ، من أصحاب الأئمّة: الصّادق والكاظم والرّضا المِّيَّكِ، فقيهٌ، له كتاب: (ما اتّفقتْ عليه العامَّة بخلاف الشّيعة من أصول الفرائض)(٤).
- ٤- أبو بكر، أيّوب بن تميمة كيسان، السّجستانيّ، كان من سكنة البصرة، ومن صحابة الإمامين: الباقر والصّادق المحلية الإمامين: الباقر والصّادق المحلية الإمامين.
- ٥- أبو عبد الله، الحسين بن عليّ، الجعل (ت٣٦٩هـ)، كان عالماً مشهوراً، فقيهاً، مُتكلِّماً، مُقدّماً في الفقه (٢٠)، وإنْ عدَّهُ بعض العلماء مُعتزليًا، ومن شيوخهم، وقدْ دُفِن في تربة الكرخيّ ببغداد (٧٠).

<sup>(</sup>١) رجال النّجاشي: ص٦٣.

<sup>(</sup>٢) للمزيد، يُنظر: الحكيم، حسن عيسى، أحمد بن علي، السّيرافي، البصريّ، شيخ علماء الرّجال في عصره: ص١-٦.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: النّجاشي، الرّجال: ص٩٦، وابن داوود، رجال ابن داوود: ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: النّجاشي، الرّجال: ص٦٢؛ والطوسي، الرّجال: ص١٨٧؛ والخوئيّ، معجم رجال الحدث: ٤/ ٧٣.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الطوسي، الرّجال: ص٠٦، ١؛ ومحسن الأمين، أعيان الشّيعة: ٣/ ٢٥٦.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: ابن النّديم، الفهرست: ص٢٢٢؛ وابن شهر آشوب، معالم العلماء: ص١١٥.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: المغربي، أحمد بن الصّديق، فتح الملك العلى بصحّة حديث باب مدينة العلم عليِّ: ص١٧٠.

٦- أبو الأحوص، داوود بن أسد بن أعفر، البصريّ، ذكره النّجاشيّ، قائلاً: «شيخٌ، جليلٌ، فقيهٌ، متكلّمٌ، من أصحاب الحديث، ثقةٌ ثقةٌ "(١).

٧- أبو أحمد، عبد العزيز بن يحيى بن أحمد بن عيسى، الجلوديّ، الأزديّ، البصريّ، من أصحاب الإمام الباقريّي، وله كتبٌ، منها: كتاب: (الفرائض، والعِتْق، والتّدبير، والمكاتبة)، وكتاب: (الضيام)، وكتاب: (الضيام)، وكتاب: (الصّلاة)، وكتاب: (النّكاح والطّلاق)، وكتاب: (النّكاح والطّلاق)، وكتاب: (النّجارات)، وكتاب: (النّبائح والأطعمة واللّباس)(٢).

٨- أبو الحسن، غياث بن إبراهيم، الأسديّ، البصريّ (٣)، وقد ذكره الطّوسي (٤) في أصحاب الإمام الصّادق على وله كتاب (في الحلال والحرام).

9- الفضيل بن يسار، النّهديّ، البصريّ، فقدْ كان من شيعة البصرة البارزينَ في مجال الفقه، ذكره الكَشّيّ، وجعله من الفقهاء الكبار، وعدّه ضمنَ ستّة أشخاص قدْ لعوا في ذلك العِلْمِ(٥)، فضلًا عن كونه من أصحاب الإمام الصّادق على كما يذكر الطّوسيّ(١)، وهذه منقبةٌ تُضاف إلى ألمعيّته وإبداعه في هذا المجال، لما عُرِفَ عن مدرسة الإمام الصّادق على منَ الحظوة العلميّة، والإبداع المعرفيّ لأغلب الذين تتلمذوا فيها، ونهلوا من معينها.

١٠ - أبو جعفر، محمّد بن أحمد بن محمّد، الجُريْريّ، المعروف بابن البصريّ، وقدْ

<sup>(</sup>١) النّجاشي، الرّجال: ص١٥٧؛ وفيه المصريّ، والحلّيّ، خلاصة الأقوال: ص٢٠٤، وفيه البصريّ، وفيه البصريّ، وفيه اسم أبيه (عفير).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: النّجاشي، الرّجال: ص ٠ ٢٤؛ وابن داوود، رجال ابن داوود: ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: النّجاشي، الرّجال: ص٥٠٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الطوسي، الرّجال: ص١٤٨.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الكَثيّ، الرّجال: ٢/ ٥٠٧؛ ويُنظر: حسن الصّدر، الشّيعة وفنون الإسلام: ص٧٤٧.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الرّجال: ص٤٣٩.

ذكره النّجاشيّ (۱)، قائلًا: «رجلٌ من أصحابنا له رواية، له كتاب: (عمل شهر رمضان)». ۱۱ - أبو عمر، محمّد بن محمّد بن نصر بن منصور، البصريّ، ثقةٌ، وكان فقيهاً، له كتبٌ، منها: كتاب (في المذي، والكلامُ فيه)(۲).

١٢ - أبو الحسن، معلّى بن محمّد، البصريّ، له كتبّ، منها: (قضايا أمير المؤمنينَ عيكم) (٣).

## دُوْرُ شِيْعَةِ البَصْرَةِ فِي عِلْمِ الكَلام

علمُ الكلامِ: هو العلمُ الذي يختصُّ بدراسة الذّات الإلهيّة وصفاتها(،)، وعرّفهُ الفارابيُّ(،) قائلًا: صناعةٌ يقتدرُ بها الإنسانُ على نُصرة الآراء والأفعال المحمودة، التي صرّح بها واضعُ الملّة، وتزييف ما خالفها بالأقاويل، وعرّفه الإيجيُّ، قائلاً: «الكلامُ علمٌ يُقتدرُ معه على إثبات العقائدِ الدّينيّةِ بإيرادِ الحججِ ودَفْعِ الشُّبهةِ»(،)؛ لذا يُعدُّ أشرفَ العلوم؛ لأنَّ شرفَ العلمِ بشرفِ المعلومِ، ومعلومُه أشرفُ الموجودات، فكان هو أشرفُ العلومِ(،)، ونستدلّ من ذلك على أنَّه العلمُ الباحثُ في إثباتِ وجودِ خالقِ الكونِ، وصفاتِه، وأفعالِه.

وبالنّظر إلى أهمّيّة علم الكلام في الفكر الإسلاميّ، فقدْ كان له نصيباً من الاهتمام عند شيعةِ البصرةِ؛ إذْ بَرَزَ منهم في هذا العِلْم عددٌ من العلماء، منْهم:

<sup>(</sup>١) النّجاشي، الرّجال: ص٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: النّجاشي، الرّجال: ص٣٩٧؛ والطوسي، الفهرست: ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: النّجاشي، الرّجال: ص١٨٤؛ والمجلسي، بحار الأنوار: ٢/ ١٤، ٥/ ١٥.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الجاحظ، رسالة صناعة الكلام: ص٤٩-٥٠؛ وابن أبي الحديد، شرح النّهج: ١٧/١، ٩٥.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الفارابي، إحصاء العلوم: ص٦٩-٧١؛ والجرجاني، التعريفات: ص١٢٧، ١٥١.

<sup>(</sup>٦) الإيجيّ، المواقف: ١/ ٣٤-٥٥.

<sup>(</sup>٧) يُنظر: النّصر الله، جواد كاظم، الإمام على على الله فكر الجاحظ.

١ - أبو إسحاق، إبراهيم بن سليمان بن أبي داحة، المزنيّ، البصريّ، ذَكَرَه النّجاشيّ (١)،
 قائلاً: «كان وجه أصحابنا البصريّين في الفِقهِ والكلامِ والأدبِ والشّعرِ، والجاحظُ يحكي عنه».

٢- أبو جعفر، أحمد بن الحسن بن عليّ، القزّار، البصريّ، له كتاب: (الصّفةُ في مذهب الواقفةِ)<sup>(۱)</sup>.

٣- أبو عليّ، الحسن بن محمّد بن أحمد، الصّفّار، البصريّ، ذكره النّجاشيّ (٣)، بالقول: «شيخٌ من أصحابِنا، ثِقَةٌ،...، له كتاب: (دلائل خروج القائم عَلَيْلا)».

٤- أبو الأحوص، داوود بن أسد بن أعفر، البصريّ، ذكره النّجاشيّ، قائلاً: «شيخٌ جليلٌ، فقيهٌ متكلّمٌ، منْ أصحابِ الحديثِ، ثقةٌ ثقةٌ،...، له كتبٌ منها: كتاب في الإمامة
 [في الردّ] على سائر مَنْ خالفَه مِن الأمم» (٤)، وله كتاب: (الرّدُّ على العثمانيّة) (٥).

0- أبو محمّد، عبد الباقي بن محمّد بن عثمان، الخطيب البصريّ، شيخٌ من وجوه أصحابنا، ثقةٌ، له تصانيف، منها: (الحجج والبراهين في إمامة أمير المؤمنين الله وأولاده الأحد عشر أئمّة الدّين صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين)، وكتاب: (المذهّب في المذهب)(٢).

٦- أبو الحسن، معلى بن محمد، البصري، له كتب، منها: كتاب: (الإيهان ودرجاته وزيادته ونقصانه)، كتاب: (الإمامة)، وكتاب: (فضائل أمير المؤمنين الله عنه)، وكتاب:

<sup>(</sup>١) النّجاشي، الرّجال: ص٨٧.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن النديم، الفهرست: ص٢٢٢؛ وابن شهر آشوب، معالم العلماء: ص١١٥؛ والخوئيّ، معجم رجال الحديث: ٦/ ٤٥٧.

<sup>(</sup>٣) النّجاشي، الرّجال: ص١٤٤؛ والحلّيّ، خلاصة الأقوال: ص١٠٥.

<sup>(</sup>٤) النّجاشي، الرّجال: ص٤١٣، ويُنظر: حسن الصّدر، تأسيس الشّيعة: ص٥٥٣.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن شهر آشوب، معالم العلماء: ص١٧٣.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: ابن بابويه، فهرست منتخب الدّين: ص٧٦.

٢٣٦ .....التشيّع في البصرة

(سيرة القائم عليكام)(١).

ولم تغِبُ السّاحةُ الشّيعيّةُ البصريّةُ عن القضيّة الكبرى في الفكر الإماميّ الشّيعيّ، ألا وهي قضيّة غيبةِ الإمامِ الثّاني عشر محمّد بن الحسن العسكري الذي كان آخر وكلاء المهديّ أربعة نوّاب، منهم: أبو الحسن، عليّ بن محمّد السّمريّ، الذي كان آخر وكلاء الإمام المهديّ، وهو من البصرة، وقدْ اختُلف في نسبه، فقدْ أشار السّمعانيّ ألى أنَّ (السّمريّ) نسبة إلى مروان بن جعفر السّمريّ، وأنّه من ولد سمرة بن جندب (أنّ، أمَّا والسّمريّ) نسبة إلى مروان بن جعفر السّمريّ، وأنّه من ولد سمرة بن جندب أمَّا ياقوت الحمويّ (٥)، فقدْ أشار إلى أنَّ (سمر) هي بلدة تابعة لأعمال البصرة، وقدْ عُرِف جماعةٌ بهذا النّسب لسكناهم تلك البلدة، لاسيّم أنَّ مصادر التّاريخ لم تُحدِّد سنة ولادته وانبلاج فجر عمره، وجلّ ما ذُكِر أنَّه كان من أصحاب الإمام الحسن العسكريّ المن ثمّ ذِكْرُه قائماً بمهام السّفارة المهدويَّة ببغداد بعد الشّيخ ابن روح، بإيعازٍ منه عن الإمام المهديّ اللهديّ اللهديّ على تبليغ الإمام الحجّة له، وقدْ قام هذا السّفير بنشر ذلك عندما أخرج للنّاس قبل على تبليغ الإمام الحجّة له، وقدْ قام هذا السّفير بنشر ذلك عندما أخرج للنّاس قبل وفاته بأيّام توقيعاً من الإمام المهديّ على، يبتغهم فيه، قائلاً: «بِسْمِ الله الرّحمن البعن وبين ستّة وفاته بأيّام توقيعاً من الإمام المهديّ أخرَ إخوانِكَ فيك، فإنّك ميّتٌ ما بينك وبين ستّة يا عليّ بن محمّد السّمريّ، أعظمَ اللهُ أَجرَ إخوانِكَ فيك، فإنّك ميّتٌ ما بينك وبين ستّة يا عليّ بن محمّد السّمريّ، أعظمَ اللهُ أَجرَ إخوانِكَ فيك، فإنّك ميّتُ ما بينك وبين ستّة يا عليّ بن محمّد السّمريّ، أعظمَ اللهُ أَجرَ إخوانِكَ فيك، فإنّك ميّتُ ما بينك وبين ستّة

<sup>(</sup>١) يُنظر: النّجاشي، الرّجال: ص١٨٤؛ والطوسي، الفهرست: ص٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الطوسي، الغيبة: ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الأنساب: ٢/ ٢٩٧.

<sup>(</sup>٤) سمرة بن جندب بن هلال، من قبيلة فزارة، سكن البصرة، وكان زياد بن أبيه كلّفه على البصرة ستّة أشهر، ومثلها على الكوفة، فلمّا مات زياد أقرّه معاوية على البصرة، توفّي سنة ٥٨هـ. يُنظر: ابن عبد البرّ، الاستيعاب: ٢/ ٢٥٣؛ والبخاريّ، التاريخ الكبير: ٤/ ١٧٦.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: معجم البلدان: ٣/ ٢٤٦.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الطبرسي، إعلام الورى: ص١٧٥.

الفصل الرابع/دُوْرُ شِيْعَة البَصْرَة في الحَيَاة الفِكْريّة .....

أيّامٍ، فاجمعْ أمرَكَ، ولا تُوصِ إلى أحدٍ فيقومَ مقامَكَ بعدَ وفاتِكَ، فَقَدْ وقعتْ الغيبةُ التّامّةُ...»(''.

# دُوْرُ شِيْعَةِ البَصْرَةِ في عِلْمِ التّاريخ

التّاريخُ فرْعُ من فروعِ المعرفةِ التي تتناولُ مختلف الوقائع والحوادث الإنسانيّة، وتحبّي جملة من الحقائق التاريخيّة؛ ولذلك اهتمّ به العرب، وظلُّوا يتدارسونه لأزمنة طويلةٍ، فأدّى ذلك إلى نتاجٍ فكريٍّ هائلٍ في مختلف جوانب النّشاط الإنسانيِّ؛ لذا يُعدُّ علم التّاريخ من العلوم المهمّة التي يحتاجها الإنسان، فقدْ أشار ابن خلدون إلى ذلك، قائلاً: «اعلم أنَّ فنَّ التّاريخ فنُّ عزيزُ المذهب، جمُّ الفوائد، شريفُ الغاية؛ إذْ هو يوقفنا على أحوال الماضينَ من الأمم في أخلاقهم، والأنبياء في سيرهم، والملوك في دولهم وسياستهم، حتّى تتمَّ فائدة الاقتداء في ذلك لمن يرومُه في أحوال الدّين والدّنيا»(٢)، كذلك أشارَ (روزنثال) إلى علم التّاريخ، قائلاً: «وأمّا علمُ التّاريخ، فهو علمٌ يُبحثُ فيه عن الزّمان وأحواله، وعنْ أحوال ما يتعلّق به من حيث تعيين ذلك وتوقيته»(٣)، ولأهميّة علم التّاريخ، فقدْ عُدَّ أهمّ ركيزةٍ من ركائز المنظومة المعرفيّة الإنسانيّة؛ لمساسه المباشر بحياة الأمم.

وقد كان لشيعة البصرة دورٌ بارزٌ في علم التّاريخ، وممّنْ برز منهم في هذا المجال: ١- أبان بن عثمان، الأحمر، البجليّ، البصريّ، إماميُّ من أصحاب الإمام الصّادق عليه أصلُه من الكوفة، وكان يسكنها تارةً، ويسكن البصرة تارةً أخرى(٤)،

<sup>(</sup>١) الطوسي، الغيبة: ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) تاريخ ابن خلدون: ١/ ٩.

<sup>(</sup>٣) علم التاريخ عند المسلمين: ص٣٢٧.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: النّجاشي، الرّجال: ص١٣، والطوسي، الفهرست: ص٠٦.

وقد أجمعت المصادر (۱) على أنَّ أبان بن عثمان له كتاب في السّيرة النبويّة، جمع فيه أخبار النبيّ النبيّ ويتضمّن رسالته ومبعثه، ومغازيه، ويوم السّقيفة وأخبارها، وما جرى بعدَ السّقيفة؛ لذا يُعدُّ أبان بن عثمان في مقدّمة مَن صنّف في التّاريخ الإسلاميّ (۱)، وقد أشكلَ بعضُ المؤرّخينَ المحدثينَ بأنَّ المقصود هو أبان بن عثمان بن عفّان، فأشار الدّوريّ، قائلاً: «أبان بن عثمان بن عفّان... محدِّثُ، له ميلُ إلى دراسة المغازي» (۱)، وذَهبَ جواد علي إلى القول بأنّ الأخير: «أقدم مَن اشتغل بالسّيرة والمغازي، وممّن شاركوا في الحياة السّياسيّة» (۱)، وقدْ بيّنَ النصر الله (۱) اختلاطَ الأمر، قائلًا: «إنَّ ممّا مرَّ أعلاه اختلاطً في الأمر على الباحثين، وإنَّ المقصود به هو أبان بن عثمان، الأحمر، البجليّ، البصريّ، ولقدْ أصبح هذا الكتاب من المصادر التي اعتمدها المؤرّخونَ فيها بعد».

٢- أحمد بن إبراهيم بن أحمد، المعلى بن أسد، العمّي، البصري، له تصانيف عديدة، منها: كتاب (التّاريخ الصّغير)، وكتاب (التاريخ الكبير)، وكتاب (مناقب أمير المؤمنين عليه)، وكتاب (أخبار الزّنج)، وكتاب (أخبار السّيّد الحميريّ) (٢٠).

- أسد بن معلّى بن أسد، العمّيّ، البصريّ، وقدْ أشار إليه النّجاشيُّ ( $^{(\vee)}$ )، قائلًا: «رجلٌ من أصحابنا، أخباريُّ، بصريُّ، له كتاب (أخبار الزّنج).

<sup>(</sup>١) يُنظر: اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي: ٢/٤؛ والنّجاشي، الرّجال: ص١٣؛ والطوسي، الفهرست: ص٢٠؛ وابن شهر آشوب، معالم العلماء: ص٣٦؛ والصّفديّ، الوافي بالوفيات: ٥/ ٢٠٠؛ وابن حجر، لسان الميزان: ١/ ٢٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: حسن الصّدر، الشّيعة وفنون الإسلام: ص٥٩ ٣٥-٣٦٠.

<sup>(</sup>٣) نشأة علم التاريخ عند العرب: ص٢١.

<sup>(</sup>٤) موارد تاريخ الطبريّ، مجلّة المجمع العلميّ العراقيّ: مج٣، ١/ ٥٣-٥٤.

<sup>(</sup>٥) أبان بن عثمان، الأحمر، البجليُّ، الكوفيُّ، البصريُّ: ص١-٢١.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الطوسي، الفهرست: ص٧٦؛ وابن شهر آشوب، معالم العلماء: ص٥٥؛ وابن داوود، الرّجال: ص٥٣.

<sup>(</sup>٧) النّجاشي، الرّجال: ص٢٦٦؛ والخوئيّ، معجم رجال الحديث: ٢/٢٤٢.

٤- أبو أحمد، عبد العزيز بن يحيى بن أحمد بن عيسى، الجلوديّ، الأزديّ، البصريّ، من أصحاب الإمام الصّادق عليه الله الصّادق عليه الله عنه الله الله الله الله الله المام الصّادق عليه الله المام الصّادق المحاب الإمام الصّادق المحاب الإمام الصّادق المحاب الإمام الصّادق المحاب الإمام الصّادق المحاب المحا وكتاب (صفّين)، وكتاب (الحكمين)، وكتاب (الغارات)، وكتاب (الخوارج)، وكتاب (حروب الإمام علي عليه اله وكتاب (خلافته عليه)، وكتاب (عمَّاله وولاته عليه)، وكتاب (مقتله عليه)، وكتاب (ذكر فاطمة الكاثر)، وكتاب (ذكر الحسن والحسن المنافق)، وكتاب (مقتل الإمام الحُسين عَلِيهِ)، وكتاب (أخبار التّوّابين وعين الوردة، وأخبار المختار بن أبي عبيد الثّقفيّ)، وكتاب (أخبار عليّ بن الحُسين ١٩١٤)، وكتاب (أخبار أبي جعفر محمّد ابن علي النها)، وكتاب (أخبار المهدي النها)، وكتاب (أخبار زيد بن علي النها)، وكتاب (أخبار عمر بن عبد العزيز)، وكتاب (أخبار محمّد بن الحنفيّة)، وكتاب (أخبار جعفر ابن أبي طالب)، وكتاب (أخبار أمّ هاني)، وكتاب (أخبار عبد الله بن جعفر)، وكتاب (أخبار الحسن بن الحسن)، وكتاب (أخبار إبراهيم بن عبد الله بن الحسن)، وكتاب (أخبار أميّة بن أبي الصّلت)، وكتاب (أخبار أبي الأسود الدّؤلي)، وكتاب (أخبار أبي بكر وعمر)، وكتاب (خطب النّبيّ ﷺ)، وكتاب (خطب أبي بكر)، وكتاب (خطب عمر)، وكتاب (خطب عثمان بن عفّان)، وكتاب (كتب النّبيّ عليه)، وكتاب (أخبار حمزة ابن عبد المطّلب)، وكتاب (أخبار العبّاس)، وكتاب (أخبار السُّو دان)(٢).

0- محمّد بن الحسين بن جمهور، العمِّيّ، البصريّ، من أصحاب الإمام الرّضاعيي، وله من الكتب: كتاب (الواحدة في الأخبار والمناقب والمثالب)، ويتكوّن من ثمانية أجزاء (٣).

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن شهر آشوب، معالم العلماء: ص٣٨.

<sup>(</sup>٢) النّجاشي، رجال النّجاشي: ص ٢٤٠؛ ويُنظر: الطوسي، الرّجال: ص ٦٧؛ والفهرست: ص ١١٩. والخلّق، خلاصة الأقوال: ص ١١٦.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن النديم، الفهرست: ص٢٧٩.

7- محمّد بن زكريا بن دينار، الغلّابيّ، البصريّ، وقدْ أشار إليه النّجاشيّ (۱)، قائلًا: «وكان هذا الرّجلُ وجهاً من وجوه أصحابِنا بالبصرة»، وله عدَّة كتبٍ، منها: كتاب (الجمل الكبير)، وكتاب (صفّين الكبير)، وكتاب (مقتل أمير المؤمنين الكبير)، وكتاب (مقتل الحُسين المُسين الكبير)، وكتاب (أخبار فاطمة ومولدها ونشأتها)، و(كتاب التّوابين وعين الوردة).

## دُوْرُ شِيْعَةِ البَصْرَةِ في عُلُوم اللّغةِ والنّحْوِ وَالعَرُوْضِ

تُعرَّف اللّغة بأنّها «مجموعةُ أصواتٍ يُعبِّر بها كلُّ قوم عنْ أغراضِهِم» (٢)، أي: إنهَّا تتركّب من أصواتٍ غايتُها التّعبير والتّواصل بكلّ ما تحمِلُهُ من أنواع التّعبير أو طرائق التّواصل؛ لذا كانتْ العناية بكليّاتها وجزئيّاتها من أولويات الفكر الإنسانيّ عند العرب. وتُعدُّ مدينة البصرة الأولى والسّبّاقة في ذلك؛ إذْ شهدتْ التّفوّق والاهتهام بمظاهر

اللّغة، بدءاً بسوق المربد، الذي أصبح مكاناً لمفاخرات الشّعراء ومجالس الخطباء، وحلقةً للتّواصل والتّلاقح الفكريّ؛ إذْ كان أهل البصرة يأخذونَ اللُّغة مشافهةً من هؤلاء الأعراب الوافدين إلى البصرة، حتّى استوتْ اللّغة على سوقها بأيدي علماء البصرة.

ومِنْ ثَمّ يُلحظ الدّور البارز لعلهاء شيعة البصرة؛ إذْ لم يقفْ دورهم عند العناية باللّغة وأشكالها، بل تجاوز الأمر ذلك إلى الاعتناء بتدوين اللّغة وحفظها، فقدْ صنّف الخليل ابن أحمد بن عمر بن تميم، الأزديّ، الفراهيديّ (١٠٠ – ١٧٥ه) كتابه (العين)، وهو من أقدم المعاجم اللّغويّة؛ إذْ دوَّن فيه ألفاظ اللّغة العربيّة، وقدْ أشارَ العلّامة الحليّ إلى شأنِ ذلك العالمِ الجليلِ، قائلاً: «الخليلُ بن أحمد، كان أفضلَ النّاس في الأدب واللّغة، وكان ذلك العالمِ الجليلِ، قائلاً: «الخليلُ بن أحمد، كان أفضلَ النّاس في الأدب واللّغة، وكان

<sup>(</sup>١) النّجاشي، الرّجال: ص٣٤٦؛ والحلّيّ، خلاصة الأقوال: ص٥٩٥١؛ وللمزيد، يُنظر: النصر الله، جواد، نصوص من كتاب أخبار فاطمة الزّهراء اللَّهُ المحمّد بن زكريا بن دينار، الغلّابيّ، البصريّ، جمع ودراسة وتحقيق: ص١-٥٠.

<sup>(</sup>٢) ابن جني، الخصائص: ١/ ٣٤.

إماميّ المذهب»(١)، وصرّح آخرُ، قائلًا: «والخليلُ جليلُ القدر، عظيمُ الشَّأن، أفضلُ النّاس علياً، وكان إماميّ المذهب»(٢)، فضلًا عن ذلك، فقدْ شهد مسجد البصرة الجامع عدَّة حلقاتٍ كان يُديرها الخليل، ويُملي على الدَّارسين فيها، وكانتُ هذه الحلقات تضمُّ نخبةً من أعلام اللّغة والنّحو والأدب، أمثال: سيبويه(٣)، وعلي بن حمزة الكسائيّ (٤)، والأصمعيّ (٥)، وغيرهم (٢).

وقد برز -أيضاً - فضلاً عن الخليل، في مجال اللّغة، أبو عثمان المازنيّ، بكر بن محمّد ابن حبيب بن بقيّة (ت٢٤٨هـ)، الذي أشار إليه النّجاشيّ، قائلاً: «كان سيّد أهل العلم بالنّحو والعربيّة واللّغة في البصرة، وهو من الشّيعة»(٧)، وعدَّهُ الطوسيُّ من أصحاب الإمام الرّضاع الله مكانته العلميّة، فقد ذكرهُ السّيوطيّ، قائلًا: «كان إماماً في

<sup>(</sup>١) الحلِّيّ، خلاصة الأقوال: ص١٤٠.

<sup>(</sup>٢) الأفندي، عبد الله، رياض العلماء: ٢/ ٢٤٩؛ والحلِّي، خلاصة الأقوال: ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) أبو بشر، عَمرو بن عثمان بن قنبر، النحويّ، من أهل البصرة، كان يطلب الآثار والفقه، ثمّ صحب الخليل بن أحمد الفراهيديّ، فبرع في النّحو، توفّي سنة ١٩٤هـ. ابن النّديم، الفهرست: ص٥٧.

<sup>(</sup>٤) أبو الحسن، علي بن حمزة بن عبد الله بن عثمان، وقيل: بهمن بن فيروز، من أهل الكوفة، وقد قدم بغداد، فضمَّه الرِّشيد إلى ولديه الأمين والمأمون، له العديد من الكتب، منها: كتاب (معاني القرآن)، وكتاب (مختصر النّحو)، وكتاب (القراءات)، وغيرها من المؤلّفات، توفّي في الرّي سنة ١٩٧هـ. ابن النّهر ست: ص٢٠٠ - ١٠٠٤.

<sup>(</sup>٥) أبو سعيد، عبد الملك بن قريب بن عبد الملك بن علي بن أصمع بن مظهر بن عبد الله، الباهليُّ، له العديد من المؤلّفات، منها: كتاب (خلق الإنسان)، وكتاب (الأجناس)، وكتاب (الأنواء)، وكتاب (الهمزة)، وكتاب (المقصور والممدود)، وغيرها من المؤلّفات، توفّي سنة ٢١٧هـ ابن النديم، الفهرست: ص٨٧.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: المخزوميّ، مهدى، الفراهيديّ عبقريٌّ من البصرة: ص١٦٠.

<sup>(</sup>٧) النّجاشي، رجال النّجاشي: ص٢٧٣.

<sup>(</sup>٨) يُنظر: الطوسي، الرّجال: ص٥٣٧.

العربيّة، متّسعاً في الرّواية، روى عنه الفضلُ بن محمّد، الزّيديّ، وآخرون»(۱)، وكذلك أشار إليه ابن النّديم، قائلاً: «وله من الكتب: كتاب القوافي، وكتاب التّصريف، وكتاب الألف واللّام، وغيرها»(۲).

ومنْ العلماءِ المبرَّزينَ - أيضاً - المبرّد، محمّد بن يزيد بن عبد الأكبر بن عمير، الأزديّ ومن العلماءِ المبرَّزينَ - وهو شيعيُّ كما شير إليه -، ومِنْ نقله أحداث أو روايات وردتْ عن أهل البيت المبيّنِ، ويذكر الصَّفديّ واحدةً من تلك الأحداث، قائلاً: «قال المبرّد: سُئل عليُّ بن موسى الرِّضا عليهُ: أيكلِّفُ الله العباد ما لا يطيقونَ؟ فقال: هو أعدلُ من ذلك، قيلَ له: أفيستطيعونَ أنْ يفعلوا ما يريدونَ؟ قال: هم أعجزُ مِن ذلك» ""، وقد وردتْ عنه المصنفات الكثيرة التي ألّفها، كالكامل، والمقتضب، والقوافي، وإعراب القرآن، وغيرها (٤) ما يدلُّ على أفقيه العلميّ والواسع.

أمّا محمّد بن الحسن بن دريد بن عتاهية بن خنتم، البصريّ (ت٣٢١هـ)، فقدْ عُرِفَ بتشيُّعه، كان عالماً باللّغة وأشعار العرب، قرأ على علماء البصرة، وأخذ عنهم (٥٠)، له مصنّفاتٌ كثيرةٌ، منها: الاشتقاق، وكتاب اللّغة، والجمهرة، والسَّرج واللّجام، وغيرها(٢١)، وقدْ أشار إليه ابن الأنباريّ، قائلًا: «وكانَ من أكابر علماء العربيّة، مُقدَّماً في اللّغة» (٧٠).

<sup>(</sup>١) السّيوطيّ، بُغية الوعاة: ١/ ٤٦٣.

<sup>(</sup>٢) ابن النّديم، الفهرست: ص٦٢-٦٣.

<sup>(</sup>٣) الصّفديّ، الوافي بالوفيات: ٥/ ٢١٦.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن النّديم، الفهرست: ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن النّديم، الفهرست: ص٧٦؛ والقمّى، الكني والألقاب: ٣/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: ابن النّديم، الفهرست: ص٦٧.

<sup>(</sup>٧) ابن الأنباري، نزهة الألبّاء في طبقات الأدباء: ٢/ ١١٥.

أمَّا في مجال النَّحو، فمن المعروف أنَّ مفهوم النَّحو لغةً: هو القصْد، فنحوتُ الشَّيءَ أنحوه نحواً، إذا قَصَدْتُهُ (١)، أي: إنَّه القصْدُ والطَّريقُ، يكون ظرفاً، ويكون اسمًا، نحاه ينحوهُ وينحاهُ نحواً، أو انتحاه، ونحو العربيّةِ منه (٢).

أمّا النّحو اصطلاحاً: فهو انتحاء سَمْتِ كلامِ العربِ في تصرُّ فهِ من إعرابٍ، وتثنيةٍ، وغير ذلك<sup>(٦)</sup>. فهو إذن، «علمٌ بالقوانين التي يُعرف بها أحوال الترّاكيب العربيّة من الإعراب والبناء، وغيرها» (٤).

اشتهرت البصرة بهذا العلم، وكان لها الدور في إرساء معالمه وإظهاره إلى المدارس الشهرت البصرة بهذا العلم، وكان لها الله النين أرسوا هذا البناء العلمي، تأسيساً وإبداعاً، وبذلك تكون المدرسة البصريّة هي الأولى التي انبثق منها ذلك المسلك العلمي، أو التوجُّه الدّقيق في دراسة العربيّة وقضاياها، أمَّا ما قيل منْ أنَّ أصول هذا العلم ليستْ عربيّة خالصة، بل أخذها العرب من السُّريان، أو من الفُرس، أو من اليونان، فهي مردودة؛ لافتقارها إلى الأدلّة الكاملة في إثبات هذه الحجّة (٥٠)؛ إذْ إنّ معظم كتب النّحويّين واللّغويّين والأدباء تؤكِّدُ أنَّ أوَّل مَن وضع النّحو هو أبو الأسود الدُّؤليّ (٢٠)، وأبو الأسود الدُّؤليّ استند إلى الإمام عليِّ الله هذه المعرفة، يقول: «ألقى إليَّ عليٌ الله وأبو الأسود الدُّؤليّ استند إلى الإمام عليِّ هذه المعرفة، يقول: «ألقى إليَّ عليٌ الله وأبو الأسود الدُّؤليّ استند إلى الإمام عليِّ هذه المعرفة، يقول: «ألقى إليَّ عليُّ الله المناه عليًا المناه على المناه المناه المناه على المناه على المناه المناه المناه المناه المناه على المناه المناه المناه على المناه المناه

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن دريد، الجمهرة: ١/ ٥٧٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن منظور، لسان العرب: ١٥/ ٣١٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن منظور، لسان العرب: ١٥/ ٣١٠.

<sup>(</sup>٤) على الجرجاني، التعريفات: ص٥٩ ٥١ -٢٦٠.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: خديجة الحديثيّ، المدارس النّحويّة: ص٣٩-٤٦؛ وشوقي ضيف، المدارس النّحويّة: ص٢٦. وشام حسّان، الأصول، دراسة ابستمولوجيّة في الفكر اللّغوي عند العرب: ص٥٦.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: أبو الطّيّب اللّغويّ، مراتب النحويّين: ص٦؛ والسّيوطيّ، المزهر في علوم اللّغة: ١/ ٦٨؛ والبغداديّ، خزانة الأدب: ١/ ٨٧.

أصو لا احتذيتُ عليها»(١)، وكذلك يقول ابن الأنباريّ: «اعلمْ.. أنَّ أوَّل مَن وضع علمَ العربيّة، وأسَّس قواعدَهُ، وحدَّ حُدوده، أميرُ المؤمنينَ عليُّ بن أبي طالب عيد وأخذ عنه أبو الأسود، ظالم بن عمرو بن سفيان الدُّؤليّ»(١).

وفي هذا يقول القفطيّ: «الجمهور من أهل الرّواية على أنَّ أوَّلَ مَن وضعَ النّحو أمير المؤمنينَ عليُّ بنُ أبي طالب (كرَّم الله وجهه)، قال أبو الأسود الدُّوليّ عِنْ : دخلتُ على أمير المؤمنينَ عليِّ عَلَيْ هُ مُطرِقاً مُفكِّراً، فقلتُ: فيمَ تُفكّر يا أميرَ المؤمنينَ؟ فقال: سمعتُ ببلدِكُمْ لحناً، فأردتُ أنْ أضعَ كتاباً في أصولِ العربيّة، فقلتُ له: إنْ فعلتَ هذا أبقيتَ فينا اللَّغةَ العربيّة، ثمَّ أتيتُه بعد أيّام، فألقى إليَّ صحيفةً فيها: «بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْم، الكلامُ كلُّه: اسمٌ، وفعْلُ، وحرْفٌ بد...»(٣).

كذلك أوْرَدَ صاحبُ (الفصول المختارة) روايةً مُشابهةً لتلك، قال: «.. عنْ محمّد بن سلّام الجمحيّ: أنّ أبا الأسود الدّؤليّ دخل على أمير المؤمنينَ عَلَيْهِم، فرمى إليه رقعةً فيها: بِسْمِ الله الرّحْمَنِ الرّحِيْمِ، الكلامُ ثلاثةُ أشياء: اسمٌ، وفعْلُ، وحرْفٌ جاءَ لمعنىً، فالاسمُ: ما أنباً عنْ المُسمّى، والفعلُ: ما أنباً عن حركةِ المُسمّى، والحرفُ: ما أوجدَ معنى في غيره، فقال أبو الأسود: يا أمير المؤمنينَ، هذا كلامٌ حسنٌ، فها تأمرني أنْ أصنعَ به، فإنّني لا أدري ما أردتَ بإيقافي عليه، فقال أميرُ المؤمنينَ عَلَيْهِ: إنّي سمعتُ في بلدِكُمْ هذا لحناً كثيراً فاحشاً، فأحببتُ أنْ أرسمَ كتاباً، مَن نَظرَ فيهِ مَيَّزَ بينَ كلامِ العربِ وكلامِ هؤلاء، كثيراً فاحشاً، فقال أبو الأسود: وفقنا اللهُ بكَ يا أميرَ المؤمنينَ للصّواب» (١٠).

<sup>(</sup>١) ابن النّديم، الفهرست: ص٥٥؛ وابن الأنباريّ، نزهة الألبّاب: ص٦؛ وياقوت الحمويّ، معجم الأدباء: ٢٠/١٤.

<sup>(</sup>٢) ابن الأنباري، نزهة الألبّاء: ص٤.

<sup>(</sup>٣) القفطيّ، إنباه الرّواة: ١/ ٤-٥.

<sup>(</sup>٤) المفيد، الفصول المختارة: ص٩١.

ومع هذه الرّوايات، هناك روايةٌ أخرى يذكرها ابن الأنباريّ(۱)، تتعلّق بوضع قواعد اللُّغة، وهي سابقةٌ لمحاولة الإمام عليِّ الله وأبي الأسود الدُّوليّ؛ إذْ يُروى أنّ أعرابيّاً قَدِمَ في زمن عمر، قائلاً: مَن يُقرؤني شيئاً ممّا أنزل الله على رسوله محمّد الله من القرآن، قائلاً: ﴿أنَّ الله بَرِيءٌ مِّنَ المُشْرِكِيْنَ وَرَسُولُهُ ﴾(١)، بجرِّ اللامِ مِنْ (ورسُولُهُ)، ففضَّ عمرُ فأمرَ ألّا يقرأ القرآن إلّا عالمُ باللُّغة.

ومن الإشاراتِ الأُخَر، أنَّ هناكَ امرأةً دخلتْ على معاوية في زمن عثمان، وقالتْ: أبوي مات، وترك لي مالاً، فاستقبحَ معاويةُ ذلك (٣).

وفي رواية لابنِ النّديم تُشير إلى سببِ وضع قواعدِ سلامةِ اللّغةِ العربيّةِ من قبل أبي الأسود؛ إذْ يروي أنّه مرّ أحدُ الأشخاص من الموالي بأبي الأسود، وهو يقود فرسه، فقال: ما لكَ يا هذا؟ لم لا تركب؟ قال: إنّ فرسي ضالع -أراد ضالعاً- قال: فضحكَ منه بعضُ مَن حضرَهُ، فقال أبو الأسود: هؤلاء الموالي قدْ رغبوا في الإسلام، ودخلوا فيه، فصاروا لنا إخوة، فلو عمِلْنا لهم الكلام، فوضعَ بابَ الفاعل والمفعولِ به (٤).

أمَّا السّيرافيُّ، فيذهبُ مذهباً آخر في هذه القضيّة (٥)؛ إذْ يروي أنّ زياداً هو الذي أَمَرَ أبا الأسود الدّؤليّ بوضع النّحو؛ إذْ قال له: اعملْ شيئاً تكون فيه إماماً ينفع النّاس، وتُعربُ به كتابَ الله -عزّ وجلّ- فأبى أبو الأسود، إلى أنْ سمع قارئاً يقرأ: ﴿أَنَّ الله بَرِيءٌ مِّنَ المُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ ﴾(١) بكسر اللام منْ (رَسُولُهُ)، فقال: ما ظننتُ أنَّ أمرنا صار إلى هذا، فرجع إلى زياد، فقال: أنا أفعل ما أمر به الأمير، ثمَّ وضعَ النّحو.

<sup>(</sup>١) ابن الأنباريّ، نزهة الألبّاء: ص١٩.

<sup>(</sup>٢) من سورة التوبة، الآية (٣).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الأصفهاني، رياض العلماء: ٣/ ٣٠.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن النّديم، الفهرست: ص٤٦.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: السّيرافيُّ، أخبار النّحويّين البصريّين: ص١١.

<sup>(</sup>٦) من سورة التوبة، الآية (٣).

وفي روايةٍ أخرى يذكرها أبو بكر الزّبيديّ، نجدُ خلاف ما ذكره السّيرافيّ، أي: أنَّ أبا الأسود الدّؤليّ هو الذي جاء إلى زياد، فقال له: إنِّي أرى العرب قدْ خالطتْ هذه الأعاجم، وتغيّرتْ ألسنتُهم، أفتأذنُ لي أنْ أصنع للعرب كلاماً يقيمونَ به كلامهم، قال زياد: لا، ثمّ جاء رجل إلى زيادٍ، فقال: أصلحَ اللهُ الأمير، توفيّ أبانا وترك بنون، فقال زياد: توفيّ أبانا وترك بنون!؟ ادعُ لي أبا الأسود، فقال: ضع للنّاس الذي كنتُ نهيتُك أنْ تضع لهم (۱).

ولعل الأكثر في الرّوايات التي وقفتْ عند هذه القضيّة هي التي تنسب النّحو من حيث الإشارات الأولى إلى الإمام عليِّ عليه وتعليمه أبا الأسود الدّؤليّ، وأمّا ما قيل خلاف، ذلك فله دوافعه السّياسيّة، أو العقائديّة.

أمَّا التّوسّع في هذا العلم، فلا يُنكرُ أحد أنَّ أبا الأسود هو مَن فرَّع وفصَّل في موضوعات النّحو المختلفة، يقول السّيوطيّ: «اختلف النّاس إلى أبي الأسود الدّؤليّ يتعلّمون العربيّة، ففرَّع لهم ما كان أصلاً، حتّى أخذ عنه جماعة»(٢)، مع ذلك يُنسب إليه أنَّه أوَّل مَن عملَ في النّحو كتاباً(٣).

وهكذا إذن بدأتْ المدرسة النّحويّة تتكوّن على أيدي الشّيعة منذ عصر أبي الأسود الدّؤليّ، المؤسِّس الأوَّل لمدرسة النّحو في الإسلام، فقدْ تلمَّذَ على يديه الرّعيل الأوَّل من اللّغويّين والنّحويّين، ومن هؤلاء الذينَ يعدّونَ من تلاميذه: ابنه عطاء بن أبي الأسود الدّؤليّ (ت٨٠١ه)، ثمّ يحيى بن يعمر، أبو سليان العدوانيُّ، من عدوان بن قيس

<sup>(</sup>١) يُنظر: الزّبيديّ، طبقات النّحويّين واللّغويّين: ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) السّيوطيّ، المزهر: ٢/ ٣٩٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: ابن قتيبة، الشّعر والشّعراء: ٢/ ٧٣٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ابن قتيبة، المعارف: ص٤٢٤.

ابن عيلان، الوتقيّ، البصريّ (ت٢٩ه)، أخذ النّحو والقراءة عن أبي الأسود (١١)، وقد أشار إليه ابن النّديم بأنّه قد نَهَلَ منْ أبي الأسود الدّؤليّ، وكان مأموناً عالماً (١١)، وذكره القفطيُّ، قائلاً: «كان عالماً بالقرآنِ والنّحو ولغات العرب، وهو الذي أضاف إلى كتاب أستاذه أبي الأسود الدّؤليّ ما لم يُدخله فيه من أبواب النّحو» (٣).

وذكره ابن خلّكان -أيضاً- بالقول: « وكان عالماً بالقرآنِ الكريمِ والنّحو واللّغات، أخذ النّحو عن أبي الأسود الدّؤليّ.. وكان شيعيّاً، من الشّيعة القائلينَ بتفضيل أهل البيت عليه (٤٠).

وقد أنجبت البصرة من الشّيعة في مجال النّحو، محمّد بن الحسن بن دريد، الأزديّ، القحطانيّ، البصريّ، وهو عالم أديبٌ، فاضلٌ شاعرٌ، نحويُّ لغويُّ، واسعُ الرِّواية، لم يُر أحفظ منه، له مصنفاتٌ كثيرةٌ، أهمُّها: الجمهرة والاشتقاق (٥)، وبرَزَ -أيضاً - أبو عثمان، بكر بن محمّد بن حبيب، المازنيّ (ت٨٤٢ه) (١)، كان سيّد أهلِ العِلْمِ بالنّحو والعربيّة واللّغة في البصرة (٧)، وهو من علماء الإماميّة (٨)، ولم يقفُ الحدُّ عند هؤلاء العلماء الشيعة، الذينَ برزوا في البصرة؛ إذْ بَرَزَ أبو عبد الله، أحمد بن محمّد بن سيّار، الكاتب، النّحويّ، اللّغويّ، الأديب، البصريّ (٩).

<sup>(</sup>١) يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم الأدباء: ٢٠/ ٤٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن النّديم، الفهرست: ص٤٧؛ ياقوت الحمويّ، معجم الأدباء: ٢٠/٢٠.

<sup>(</sup>٣) القفطيّ، إنباه الرّواة: ٤/ ٢٠.

<sup>(</sup>٤) ابن خلَّكان، وفيات الأعيان: ٦/ ١٧٣؛ والسّيو طيّ، بُغية الوعاة: ٢/ ٣٤٥.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن النّديم، الفهرست: ص٦٧؛ والذّهبيّ، سير أعلام النّبلاء: ٩٦/١٥ -٩٧؛ والخوئيّ، معجم رجال الحديث: ٢٢٦/١٦.

<sup>(</sup>٦) جاء في كتاب نزهة الألبّاء، لابن الأنباريّ: ص١٢٥، أنَّه توفيّ سنة (٢٤٧هـ).

<sup>(</sup>٧) يُنظر: النّجاشي، الرّجال: ١/ ٢٧٣؛ وابن خلّكان، وفيات الأعيان: ١/ ٨٦.

<sup>(</sup>٨) يُنظر: الحلِّيّ، خلاصة الأقوال: ص٨١.

<sup>(</sup>٩) يُنظر: النّجاشي، الرّجال: ١/ ٢١١.

ومنْ العلومِ المهمّةِ التي أفرزتْها البصرة (علمُ العروض)، وقدْ أوردتْ المعجماتُ اللّغويّةُ دلالاتٍ متعدّدةً لكلمة (عَرَضَ)، فهي تعني الطّريق في عرض الجبل، ويجمع على (عُرُض)، والعَرُوض مكّة والمدينة، وما حولهما(١١).

أمَّا اصطلاحاً، فالعَروض عَروض الشَّعر؛ لأنَّ الشَّعر يُعرضُ عليه، ويُجمعُ على أمَّا اصطلاحاً، فالعَروض تؤنَّث وتُذَّكر (٢٠).

لقد تناول الخليل الشّعرَ العربيَّ بالدّرس، فرأى أنَّ أوزانه ستّة عشر وزناً، سمّاها بحوراً، وقد وضع الخليل لكلّ بحر اسماً خاصًا يُميِّزه عن غيره (٣)، فعِلْمُ العَرُوْضِ يتناولُ دراسة الأوزان، وما يعرض عليهما من علل وزحافات، وكذلك يدرسُ القافية وما يتّصل بها، وقد خصَّ الخليلُ القافية بفضلٍ وعنايةٍ؛ لأنَّها أوضح أجزاء البيت جرساً؛ ولأنَّها الوحدة الموسيقيّة التي تُبنى عليها موسيقى القصيدة (١٠).

وقد انفرد الخليل في هذا العلم؛ إذْ يُعدُّ أوَّل مَن استخرج العروض وخصَّ به أوزان الشّعر عند العرب (٥)، ولم يُنسَب إلى غيره، ولم يُشاركُه أحدٌ في وضعه؛ إذْ نعتَهُ ابن قتيبة بأنَّه صاحب العروض (٢)، وقال فيه ابن خلّكان: «هو الذي استنبط علم العروض، وأخرجه إلى الوجود» (٧)، وذهب العلاّمةُ الحليّ إلى أنَّ الخليل «كان أفضل النّاس في الأدب، وقوله حجّة فيه، ابتدعَ العروض، وفضلُهُ أشهر مِن أنْ يُذكَر، وكان إماميَّ المذهب» (٨).

<sup>(</sup>١) يُنظر: الفراهيديّ، الخليل بن أحمد، العين: ١/ ٢٧٥؛ والزّبيديّ، تاج العروس: ٨/ ٣٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الفراهيديّ، العين: ١/ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: المخزوميّ، مهدي، الفراهيديّ عبقريٌّ من البصرة: ص٩٥.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: المخزوميّ، مهدي، الفراهيديّ عبقريٌّ من البصرة: ص١٠٩.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن النّديم، الفهرست: ص٤٨.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: ابن قتيبة، المعارف: ص٧٠١.

<sup>(</sup>٧) ابن خلَّكان، وفيات الأعيان: ٢/ ٢٤٤.

<sup>(</sup>٨) ابن المطهّر الحليّ، خلاصة الأقوال: ص٠٤٠.

ومن الذين برزوا في هذا العلم -أيضاً-، بكر بن محمّد بن حبيب بن بقيّة، أبو عثمان، المازنيّ (ت ٢٤٨هـ)، ذكره ابنُ النديم، ونصَّ على إبداعه في ذلك المجال؛ إذْ يُروى أنَّ له كتاباً في ذلك اسمُهُ (كتاب العَروض)(١).

وبرز في هذا العلم-أيضاً-، أبو العبّاس، المفضّل بن محمّد بن يعلى بن عامر بن أبي الضّبيّي (ت١٦٨ه)، كان إماميّ المذهب، قدْ خرج مع إبراهيم بن عبد الله بن الحسن في البصرة (٢٠)، ذكره ابن النّديم، قائلًا: «وله مِن الكُتُبِ: كتاب العَروض»(٣).

## دَوْرُ شَيْعَة البَصْرَة فِي الشِّعْر

حَفَلَتُ الحياةُ الأدبيّةُ في البصرة في قرونها الأولى بأعدادٍ غفيرةٍ من الشُّعراء المجيدين المبدعين، وحَظِي الكثير منهم بعناية علماء الأدب ومؤرّخي الشّعر، فضلاً عن مؤلّفي كتب التّاريخ، بل كان بعضُهم مصدراً من المصادر الرّئيسة في كتابة البحث اللّغوي، والدّراسات النّحويّة، ومعجهات اللّغة، فقدْ كانتُ البصرة داراً من دور العلم البارزة، ومعهداً من معاهد الثقافة الكبرى، ومركزاً للإشعاع الفكريّ، فقدْ تخرّجَ كثيرٌ من أعلام الفكر واللّغة والأدب منها، وهذا الحراك الفكريّ والأدبيّ راجعٌ إلى موقعها الجغرافيّ المتميّز الذي أتاح اختلاط اتجاهاتٍ فكريّةٍ متعدّدة الرّؤى، ليدفع ذلك بالحركة الفكريّة نحو النّمو والتّطوّر، وقدْ ساعَدَ على ذلك بروز (المِرْبَد) بوصفهِ مركز استقطابٍ أدبيً افذ كان له الأثر الكبير في دفع عجلة الأدب واللّغة والشّعر، فهذا المضار الأدبيّ كان ملتقى الإبداعات الشّعريّة، وهو أمرٌ وسّع من حيّز مساحة الأدب والشّعر في هذه المدينة خاصّة، والحركة الفكريّة والأدبيّة عموماً.

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن النّديم، الفهرست: ص٦٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطّالبيّين: ص٢٥٢-٢٥٣؛ وابن حجر، لسان الميزان: ٦٥٨-٨٥٨.

<sup>(</sup>٣) ابن النّديم، الفهرست: ص٥٧.

وكان من نتائج هذا الرّقيّ المعرفيّ أنْ ظهر شعراء بصريّون كانتْ لهم مكانةٌ مرموقةٌ في عالم الأدب، وممّا لا شكَ فيه أنَّ الاتجاهات الفكريّة والعقائديّة سطع صداها في تجليّات التّعبير الإنسانيّ بكلِّ أشكاله، لاسيّما الشّعر؛ لذا كان استشراف تلك الاتّجاهات والقناعات مُلزِماً باستقراء نصوص أولئك الشّعراء وتتبُّعها.

وعلى هذا، فإنّ الاتّجاه الشّيعيّ في البصرة سيكون له شعراؤه الذين يدافعونَ عنه، وينافحونَ بالبيان الأدبيّ ضدّ خصومهم، مُضمّنينَ إيّاه رؤاهم الفكريّة وقناعاتهم، راسمينَ لهم خطّاً ولوناً في لوحةِ ثقافةِ هذه المدينة.

ولعل من أوائل الشُّعراء الشِّيعة في البصرة، وممّن له السبق، هو جارية بن قدامة، السّعديّ، البصريّ (ت ٢٠هـ)، حينها أَخَذَ يُعاتبُ طلحة والزّبير على إخراجها عائشة في حرب الجمل، قائلاً:

هذا لَعَمْرِي قِلَّةُ الإنصافِ فَهَوَتْ تشُقُّ البِيْدَ بالإيجافِ بالنَّبلِ والخطِّيِّ والأسيافِ هذا المُخبِّرُ عنهُمُ والكَافِ(١)

صُنتُمْ حلائلكُمْ وقُدْتُمْ أُمَّكُمْ أُمَّكُمْ أُمَّكُمْ أُمَّكُمْ أُمِّكُمْ أُمِّكُمْ أُمِّكَمْ أُمِّكَمْ غُرَضًا يُقاتِلُ دُونَهَا أَبناؤها هُتِكتْ بطلحة والزُّبيرِ ستُورُها

ومِنْ شعرِهِ يومَ صفّين رادًاً على عبد الرَّحمن بن خالد بن الوليد، وكان مع جيش معاوية، عندما قال:

أضرب كلَّ قَدَمٍ وَسَاعِد

أَنَا ابنُ سيفِ الله ذاكُمْ خالد فردَّ عليه جارية السَّعديُّ، قائلاً:

إثْبُتْ لليثٍ ذِي فلولٍ حارِد يَنْصرُ خيرَ راكع وسَاجد

إثْبُتْ لصدرِ الرُّمْحِ يا ابنَ خالد مِن أُسْدِ خفّانَ شديدِ السّاعد

<sup>(</sup>۱) نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص٣٩٥-٣٩٦؛ ويُنظر: ابن شهر آشوب، المناقب: ٣/ ١٠٥؛ ومحسن الأمين، أعيان الشّيعة: ٣/ ٥٠٨؛ والطيّب العشّاش، ديوان أشعار التشيّع: ص٦٩-٧٠.

ذا اسمُ عليٍّ كاشفِ الأوابدِ(١)

حتى قَضَيْنَا صلاةَ العَصْرِ فِي مَهَلِ طوعاً بتلبيةٍ مِنْها على عَجَلِ فهلْ لهُ فِي جميعِ النّاسِ مِنْ مَثَلِ فهلْ يكونُ لِنُوْرِ اللهِ مِنْ بَدَلِ وهلْ يكونُ لِنُوْرِ اللهِ مِنْ بَدَلِ ومَنْ بِهِ دَانَ رُسْلُ اللهِ فِي الأَزَلِ (٣)

مَن حقُّهُ عندِي كحقِّ الوَالدِ
ومِنْ شِعْرِهِ فِي حقِّ الإمام عليِّ ﷺ:
ردَّالوصيُّ عليناالشَّمسَ (٢) إِذْ غَرَبَتْ
لمْ أَنْسَهُ حينَ يدعُوها فتتبعُهُ
فتِلْكَ آيتُهُ فينا وحُجَّتُهُ
أَقْسَمْتُ لا أبتغِي يوماً به بَدَلاً

حَسْبِي أبو حَسَن مَوْلَى أدينُ بِهِ

ومن شعراءِ شيعة البصرة الذين كانتْ لهم وقفةٌ شجاعةٌ، شرّيك بن الحارث

<sup>(</sup>١) الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٤/ ٢٦٥؛ ويُنظر: ابن شهر آشوب، المناقب: ٣/ ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) رجعتْ الشَّمسُ للإمام عليِّ على مرّتين، الأولى في حياة النّبيّ على الله عن أبي سعيد الخدريّ، قالَ: إذْ النّبيّ على صلّى ذات يوم بمنزله، وعليٌّ على بين يديه؛ إذْ جاء جبريل على يناجيه عن الله عن و قلل الغشاه الوحي توسّد فخذ أمير المؤمنين على فلم يرفع رأسه عنه حتى غابتْ الشّمس، فاضطر أميرُ المؤمنين على لذلك لصلاة العصر جالساً، يُومئ بركوعه وسجوده إيهاءً، فلما أفاق رسول الله عن غشيته، قال لأمير المؤمنين على أفاتتنك صلاة العصر؟ قال له: لم أستطع أنْ أصليها قائماً لمكانك يا رسول الله والحالة التي كنتَ عليها في استماع الوحي، فقال النّبيُّ على له: أدعُ الله ليردَّ عليك الشّمس حتى تصليها قائماً في وقتها كما فاتتنك، فإنَّ الله يُحبّكَ لطاعتك لله ورسوله، فسأل أميرُ المؤمنينَ الله -عزَّ وجلّ في ردِّ الشّمس، فَرُدَّتْ عليه حتّى صارتْ في موضعها من السّماء وقت العصر، فصلى أمير المؤمنين أنْ يعبرَ الفرات في بابل، انشغل كثيراً منهم بعبور دوابهم ورحالهم، وصلى على بنفسه ومعه طائفة صلاة العصر، فلم يفرغ النّاس من كثيراً منهم بعبور دوابهم ورحالهم، وصلى على بنفسه ومعه طائفة صلاة العصر، فلم يفرغ النّاس من عبورهم حتّى غَرَبَتْ الشّمس، ففاتتْ الصّلاة الكثير منهم، فتكلّموا، فلم السمع أميرُ المؤمنين كلامهم، عليه الأسل، فصلى بأصحابه، فلم النّا الله عن الأفق على الحال التي تكون عليه الأصل، فصلى بأصحابه، فلم النّا الله عنه المؤلّد المفيد، الإرشاد: ١/ ٤٣؟ ويُنظر: المفيد، الإرشاد: ١/ ٣٤؟ ويُنظر: المنتى، كنز العيّال: ٢/ ٢٨؟ وابن أبي الحديد، شرح النهج: ٥/ ٨٠؛ وابن أبي الحديد، شرح النهج: ٥/ ٨٠؛ وابن أبي الحديد، شرح النهج: ٥/ ٨٠؛

<sup>(</sup>٣) ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب: ٢/ ١٤٦؛ ومحسن الأمين، أعيان الشّيعة: ١٥/ ٥٩؛ والطيّب العشّاش، ديوان أشعار التشيّع: ص٧٠.

الأعور، ابن عبد الله بن كعب بن نضر بن الأزد، الحارثيّ، البصريّ (ت، ٦ه) (١٠ يروى أنّه دخل على معاوية، فقال له معاوية: ما اسمُك؟ قال: شريك، قال له معاوية: ابن مَنْ؟ قال: ابن الأعور، فقال له معاوية: إنّك شريك، وما لله مِنْ شريك، وإنّك لابن الأعور، والصَّحيح خير، وإنّك لدميمٌ سيِّيءُ الخُلُق، فكيف سُدْتَ قومَك؟ فقال: وأنتَ -والله-معاوية، وما معاوية وما كلبةٌ عوت، فاستعوت، فسُمِّيْتَ معاوية، وإنّك لابن صخر، والسَّهل خير، وإنّك لابن حربٍ، والسِّلمُ خير، وإنّك لابن أُميَّة، وأُميَّةُ أَمَةٌ صُغِّرت بها، فكيف سُمِّيْتَ أميرَ المؤمنينَ؟ فقال معاوية: واحدةٌ بواحدةٍ، والبادئُ أظلمُ، فقال شريك:

وسيفي صارمٌ ومعِي لِسَاني ضَراغمةٌ تُهشُّ إلى الطِّعانِ وربَّاتُ الجمالِ هيَ الغَواني أيشتمُنِي معاويةُ بنُ حربٍ وحَوْلِي مِنْ ذَوِي يَمَنٍ لِيتُوثُ يُعيّرني الدَّمامة مِنْ سَفَاهٍ إلى أنْ يصلَ قائلاً:

فإنْ تكُ مِنْ أُميَّةَ في ذراها فإنّى من بني عبد المدانِ وإنْ تكُ للشَّقاءِ لنَا أميراً فإنّا لا نُقيمُ على الهَوَانِ(٢)

ويُعدُّ من خواصِّ الإمام عليِّ عَيْسَ، ومِنْ خِيَارِ الشِّيعةِ، اشتركَ مَعَ الإمامِ عليِّ عَيْسَ في حربي الجمل وصفّين، وجعله الإمام علي أهل العالية (٣).

وبرز من شيعة البصرة في مجال الشِّعر-أيضاً-: أبو الأسود الدَّوْليّ (ت٦٩هـ)، فقدْ

<sup>(</sup>١) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٤٨٣.

<sup>(</sup>٢) ابن دريد، الاشتقاق: ص٠٤؛ ويُنظر: المرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص٥٩-٦٠؛ والصّدوق، عيون أخبار الرّضا: ١/ ٢٩٠؛ وابن الجوزيّ، المنتظم: ٥/ ٣٠٥.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: نصر بن مزاحم، وقعة صفّين: ص١١٧؛ والبلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٧٩.

كان شاعراً مجُيداً شيعياً من الطّبقة الأولى من شعراء الإسلام (١١)، وكان نازلًا في بني قُشير (٢)، وكانوا يبغضونَهُ؛ لأنّهُ من الموالين للإمام عليّ عيك ويرمونه في اللّيل بالحجارة، فإذا أصبح شكا ذلك، فقالوا: ما نحنُ نرميكَ، ولكنّ الله يرميك، فقال: كذبتُم، لورماني الله ما أخطأني، وقال:

يقولُ الأرذلونَ بنو قُشير: طَوالَ الدَّهرِ لا تنسى عليًا فقلتُ لهم: وكيفَ يكونُ تركِي مِنَ الأعمالِ ما يُقضى عَليًا أُحِبُّ محمَّداً حُبًّا شديداً وعبّاساً وهمزةَ والوَصِيّا أُحبُّهم لحبِّ الله حتى أجيءَ إذا بُعثتُ على هَويّا بنو عمِّ النّبيِّ وأقربُوهُ أحبُّ النّاسِ كُلِّهمُ إليّا فإنْ يكُ حُبُّهم رُشداً أُصبهُ ولستُ بمخطئِ إنْ كان غيّا(٣) فإنْ يكُ حُبُّهم رُشداً أُصبهُ ولستُ بمخطئِ إنْ كان غيّا(٣)

وقدْ تعدَّدتْ مواقف أبي الأسود مع مَن يُبغض الإمام عليَّا عَيَّا عَيْكِم، فقدْ دارتْ محاورة بينه وبين زياد، فقال زياد لأبي الأسود: كيف حبُّك لعليٍّ؟ قال: حبّاً يزدادُ له شِدّة، كها يزدادُ بغضُك له شدّة ويزدادُ لمعاوية حُبَّا، وأيمُ الله، إنّي لأريدُ بذلك الآخرة وما عند الله -عزَّ وجلَّ - وإنّك لتريد بها أنتَ فيه الدُّنيا وزخرفها، وذلك زايل عنك بعد قليل، فقال له زياد: إنّك شيخٌ قدْ خرِفتَ، ولولا أنّني لم أتقدم إليك في هذا لأنكرتني، فقال أبو الأسود:

غَضِبَ الأميرُ بأنْ صدقتُ وربَّما غَضِبَ الأميرُ على البريءِ المسْلِمِ يأبى المغيرةُ رُبَّ يومٍ لم يكنْ أهلُ البراءةِ عندَكُم كالمجرمِ

<sup>(</sup>١) يُنظر: المرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص٠٣٠.

<sup>(</sup>٢) بنو قُشير: نسبة إلى قُشير بن كعب بن ربيعة بن عامر بن صعصعة، وهي قبيلة كبيرة، يُنسب إليها الكثير من العلماء ممّن يُعرفونَ بالقُشيريّ. يُنظر: السّمعانيّ، الأنساب: ١/٤.٥٠.

<sup>(</sup>٣) أبو الأسود الدؤلي، ديوان أبي الأسود الدؤلي: ص١٣٥؛ والمرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص٣٠.

لبني النبيِّ وللوصيِّ الأكرَم(١) اللهُ يعلمُ أنَّ حُبِّي صادقٌ ولمّا استشهد الإمام على عليه قال أبو الأسود:

أَلَا فَابْكِي أَميرَ المؤمنينا وخيسها ومَنْ ركِتَ السَّفينا وَمَن قَرَأً المثاني والمئينا رأيتَ البدر راقَ النّاظرينا

أَلَا يَا عَيْنُ وَيَحَكِ فَاسْعَدَيْنَا رُزئنا خبرَ مَن ركِبَ المطايا ومَن لَبسَ النَّعالَ ومَن حَذَاها إذا استقبلتَ وجهَ أبي خُسين الى أنْ يقول:

فلا قرَّتْ عُيونُ الشَّامتِينا بخير النّاس طُّراً أجمعِيْنا ومن بَعْدِ النّبيِّ فخيرُ نفس أبو حَسَن وخيرُ الصَّالحينا

أَلَا أَبلِغْ مُعاوِيةً بنَ حربٍ أفي شهرِ الصّيام فجعتُمُونا لقدْعلمتْ قريشٌ حيثُ كانتْ بأنَّك خيرُها حَسَباً ودِيْنا(٢)

ويتبيّنُ من أبيات الدّؤليّ هذه، أنَّه يريد الإلماع إلى أنَّ هناك ترابطاً في خيوط مؤامرة اغتيال الإمام عليسيد.

وقدْ رثى أميرَ المؤمنين عليَّ بن أبي طالب عِيهِ -أيضاً - في يوم من الأيَّام، قائلاً: يا مَنْ بمقتلِهِ دَهي الدّهرُ قدْ كانَ منكَ ومِنْهُمُ أمرُ زعمُوا قُتِلْتَ وعندَهُمْ عُذْرُ كَذبوا - وقبرك - ما لهم عُذْرُ (٣)

ولم تأخذُه في الحقّ لومةُ لائم تجاه أهل البيت الشِّكْء، وهذا ما قاله وهو يرثي الإمامَ الحُسينَ عَلِيهِ ، ومَن استُشهد معه من بني هاشم، قائلاً:

أقولُ لعاذِلَتي مَرَّةً وكانتْ على ودِّنا قائمَةْ:

<sup>(</sup>١) المرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص ٣٢؛ والحافظ اليغموريّ، نور القبس: ص١٠.

<sup>(</sup>٢) الدَّوْلُّ، أبو الأسود، ديوان أبي الأسود: ص٢٩٢، والمرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص٣١.

<sup>(</sup>٣) الدَّوْلِيُّ، أبو الأسود، ديوان أبي الأسود: ص٣٩٣.

فبِيْنِي وأنتِ لنا صارِمَةْ قدْ الظّالمةْ وبالطّفّ هامُ بني فاطمةُ(١)

إذا أنتِ لمْ تُبْصِرِي مَا أرى ألستِ ترَيْنَ بني هاشم وأنتِ تُزنِّينَهُم بالهُدى

وقدْ نعى -أيضاً- مَنْ أُصيبَ من بني هاشم، قائلاً:

قُمْ فانْعَهُ والبَيْتَ ذا الأستارِ بالطّفِّ تقتُلُهُم جُفاةُ نِزارِ أنّى يُكابرُه ذوو الأوزارِ يا ناعيَ الدّينِ الذي ينعى التّقى أبني عليٍّ آلَ بيتِ محمّدٍ سبحانَ ذي العرشِ العَليِّ مكانُهُ إلى أنْ يقول:

وتقدّموا في سهمِكُمْ مِنْ هاشم خير البريّةِ في كتابِ البارِي (٢) أمّا بالنسبة إلى مشاركة أبي الأسود الدّؤليّ في واقعة الطّفّ، فلم تُشِر المصادر التّاريخيّة حسب اطّلاعنا- إلى مشاركته فيها، مع العِلمِ أنّه كان حيّاً يُرزق حينها، وقدْ اكتفى برثاء الإمام الحُسين عين ولعلّ هذا عائدٌ إلى سياسة التّضييق التي اتبعها عبيد الله بن زياد في البصرة، ولاسيّا على الشّيعة منهم، وذلك لتحجيم المدد والمساندة الجاهيريّة العسكريّة للإمام الحُسين عين في كربلاء، خصوصاً أنّ أبا الأسود من الشّخصيّات البارزة والمعروفة في البصرة، ومنْ ثَمَّ لا تستطيع التّحرّك من دون ملاحظة عيون السُّلطة الأمويّة، على العكس من بعض الأنصار البصريّينَ الذين التحقوا بالإمام الحُسين عين فحالُه حالُ زعاء شيعة الكوفة ووجهائهم، الذين لمْ يُشاركوا مع الإمام الحُسين عين فحالُه حالُ زعاء شيعة الكوفة ووجهائهم، الذين لمْ يُشاركوا مع الإمام الحُسين عنه أمّا بسبب السّجن، أو بسبب الإقامة الجبريّة –أي: المراقبة المشدّدة –، هذا من جانبٍ،

<sup>(</sup>١) الدَّوْلُيُّ، أبو الأسود، ديوان أبي الأسود: ص١٥٧.

<sup>(</sup>٢) الدَّوْلِيُّ، أبو الأسود، ديوان أبي الأسود: ص١٥٨؛ ويُنظر: الأغاني، أبو الفرج الأصفهاني: ١٠/١١؛ وابن النَّديم، الفهرست: ص٥٤؛ ومحسن الأمين، أعيان الشَّيعة: ٧/ ٤٠٤، ٤٠٤؛ وآغا بزرك الطهراني، الذّريعة إلى تصانيف الشَّيعة: ٩/ ٣٥.

ومن جانب آخر، فإنَّ أبا الأسود الدُّولِيّ كان قدْ بَلَغَ حينها ما يقرُبُ منَ التَّهانينَ من العمر، فربّها كانتْ حالتُهُ الصّحيّة لم تسمح له بالمشاركة في تلك الواقعة، إذا ما أخذنا بالنظر كونَ موتِهِ كان بسببِ إصابتِه بمرض الطّاعون (١) - ربَّها يُقصد به الجدريّ، أو أيّ مرضٍ من الأمراض المستعصية الأُخر - الذي يطولُ معهُ رقودُ المريض في فراشه قبل موته.

كذلك برز من شيعة البصرة في مجال الشّعر: الفرزدق، وهو همّام بن غالب بن صعصعة بن ناجية..بن تميم (ت١١ه)(٢)، وكان شيعيّاً، مائلًا إلى بني هاشم (٣).

ويبدو أنّه لم يكن مُظهراً ذلك كثيراً، لخوفه من بني أُميّة، وقد تعدّدتْ مواقف الفرزدق تجاه أهل البيت بالنّب منها: لمّا دعا معاوية زياد بن أبيه، وتوافقا على لعن الإمام عليّ عليّ الله وقد ولاه فارس، قال الفرزدق يذكر أيّامه قبل ذلك، وما صار إليه:

رأيتُ النّاسَ يزدادونَ يوماً فيوماً في الجميلِ وأنتَ تَنْقُصْ كمثلِ الهرِّ في صِغرٍ يُغالى بهِ حتّى إذا ما شبَّ يرخُصْ (١٠)

ومن مواقفه الأُخَر: أنَّه التقى الإمامَ الحُسين الله على متوجِّها نحو العراق، فقال له الإمام الحُسين الله الإمام الحُسين الله الإمام الحُسين الله على خلَّفتَ النَّاسَ بالعراق؟ قال: خلّفتُهُم، قلوبُهم معك، وسيوفُهُم عليك، ثمّ ودَّعهُ (٥)، وقدْ وثَّق الفرزدق هذا القول بعقلانيّة بعيداً عن العاطفة،

<sup>(</sup>١) أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني: ١٢/ ٣٣٤؛ ويُنظر: ابن الأنباريّ، نزهة الألبّاء: ص٦؛ وابن حجر، تهذيب التّهذيب: ١١/ ١١.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن عساكر، تاريخ ابن عساكر: ١٥٠/١٧؛ وابن كثير، البداية والنهاية: ٨/٢٢٧؛ والذّهبيّ، سير أعلام النّبلاء: ٤/ ٣٩٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: المرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص٦٤؛ والشرّيف المرتضي، أمالي المرتضى: ١/ ٤٥.

<sup>(</sup>٤) الفرزدق، ديوان الفرزدق: ص٥١٣؛ ويُنظر: المرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص٦٤.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البلاذريّ، أنساب الأشراف: ٣/ ٣٧٦؛ والطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٥/ ٣٨٦.

كذلك أراد أنْ يحملَ بين طيّاته جانباً من النّصيحة لتوقُّع الآتي، وعدم التّعويل على شيءٍ من الموقف الإيجابيّ من هذا المجتمع.

ومن الشَّواهد الأُحَر على موقفه من استشهاد الإمام الحُسين الشَّواهد الأُحَر على موقفه من استشهاد الإمام الحُسين الحَيْر، تصريحه، قائلاً: «إنْ غَضِبَ العربُ لابنِ سيّدِهم وخيرهم، فاعلموا أنّه سيدوم عزّهم وتبقى هيبتُهم، وإنْ صبروا عليه، ولم يحرِّكوا ساكناً، وقبلوا بالهوان، لم يزدْهُم اللهُ -عزَّ وجلَّ - إلى آخر الدَّهر إلَّا ذُلًا، وأنشد، قائلاً:

### فإنْ أَنتُمُ لَم تَثَارُوا لابنِ خيرِكُمْ فَأَلْقُوا السِّلاحَ واغزلوا بالمغازلِ(١١)

وقد أشار المرزباني إلى ذلك، قائلاً: «التقى الفرزدقُ مع عبد الله بن عمرو بن العاص، فقال له: إنَّ الحُسين عَلَيْ قد سار إلى العراق، فقال ابن عمرو بن العاص: أَمَا إنَّه مثل صاحب ياسين، فقال له: فلِمَ قاتلتُهاه أنتَ وأبوك؟ فقال له: وما لَكَ لَعَنَكَ اللهُ وما لَنَا؟ فقال له: بل أنتَ لَعَنَكَ اللهُ وأباك، وتَدَافَعَا حتى حالَ بينها النّاس»(٢).

ولمّا حجّ هشام بن عبد الملك في ولاية أبيه، وطاف بالبيت، جهد أنْ يصل إلى الحجر الأسود، فلم يقدر على ذلك من ازدحام النّاس عليه، فنُصِبَ له كرسيٌّ وجلسَ عليه، وطاف به أهل الشّام، فبينها هو كذلك؛ إذْ أقبلَ الإمامُ زينُ العابدينَ عَيْم، وعليه إزار ورداء، مِن أحسن النّاس وجها، وأطيبهم عطراً، فَجَعَلَ يطوف بالبيت، فلمّا انتهى إلى الحجر الأسود تنحّى النّاس هيبةً وإجلالاً له حتّى يلمسَ الحجر، فغاظ ذلك هشاماً، فقال رجلٌ من أهل الشّام لهشام الأمويّ: مَن هذا الذي هابَهُ النّاسُ هذه الهيبة؟ فقال هشام: لا أعرفه، ويُفهَم من هذا الجواب أنّه أراد التّهرّب من قول الحقيقة حتّى لا يرغب بالإمام على أهلُ الشّام والحاضرونَ ممّن كانوا معهم، وكان الفرزدق ممّن حضر هذا المشهد، فقال ارتجالاً:

<sup>(</sup>١) أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني: ١٠/ ٣٦٢.

<sup>(</sup>٢) المرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص٦٤.

والبيتُ يعرفُهُ وَالحلُّ وَالحرُّمُ هذا التّقيُّ النقيُّ الطّاهرُ العَلَمُ بجدِّهِ أنبياءُ الله قَدْ خُتِمُوا أمست بنور هُداه تهتدى الأُمم إلى مكارم هذا ينتهي الكَرَمُ(١)

هذا الذي تعرفُ البطحاءُ وطأتَهُ هذا ابنُ خيرِ عبادِ الله كلِّهِمُ هذا ابنُ فاطمةِ إنْ كنتَ جاهلَهُ هذا عليٌّ وليُّ الله والدُّهُ إذا رأتْهُ قريشٌ قالُ قائلُها

فغضب هشام، وأمر بحبس الفرزدق، وقال: والله لأحرمنَّه العطاء، أو أحبسه في عسفان (٢)، وبلغ ذلك الإمام زينَ العابدينَ عِينَ فوجَّه إليه اثنى عشر ألف درهم، وقال: «أعذِرْ يا أبا فراس، فلو كانَ عندنا في هذا المكان أكثرَ منها لأنفذناهُ إليكَ»، فَرَدَّها، وقال: يا ابنَ رسولِ الله، ما قلتُ الذي قلتُ إلَّا غضباً لله ولرسولِهِ ولَكَ، ما كنتُ لأرزأً عليه شيئاً، فأعادها عليه إليه، وقال له: «بحقِّي عليكَ لما قبلتَهَا، فقد رأى اللهُ مكانك، وعَلِمَ نيَّتَكَ، وشَكَرَ لَكَ فِعْلَكَ، ونحنُ -أهلَ البيتِ- إذا أنفذنا شيئاً لم يرجعْ إلينا»، فَقَبِلَها الفرزدقُ (٣)، وبعد هذه الحادثة، هجا الفرزدق هشاماً، قائلًا:

أيجبسُنِي بينَ المدينةِ والتي إليها قلوبُ النّاس يهوى منيبُها

يقلّب رأساً لم يكنْ رأسَ سيِّد وعيناً له حولاء بادٍ عيوبُها فأمر هشام بتخليته من الحبس (٤).

ولكنَّ هذه الحادثة لم تؤثّر على علاقة الفرزدق بالبيت الأمويّ، وذلك من خلال مدحه الأمويّين في عدّة مواضع (٥)، وربّم نجدْ تفسيراً لهذه الظّاهرة في أنَّه يرى له الحقّ

<sup>(</sup>١) المرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص٦٤؛ ويُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني: ١٩/ ٤٠؛ والمرتضى، الأمالي: ١/ ٨٤.

<sup>(</sup>٢) مكان بين مكّة والمدينة. يُنظر: ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٤/ ١٢١.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: المرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص ٦٧.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: المرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص ٦٧.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ديوان الفرزدق، على سبيل المثال: ص٧، ١٦، ٧١، ٩٩، ٩٩، ١٢٦، ١٤١، ١٢٦، ١٨٨،

في أموال بني أميّة، وذلك بسبب استحواذهم على معظم أموال الدّولة الإسلاميّة، أي: إنّه من باب التكسُّب، أو أراد من ذلك أنْ يحمي نفسه من بطش الأمويّينَ؛ خوفاً من أنْ ينالوا منه بسبب ولائه لأهل البيت الميّيّيَ.

ومن شعراء شيعة البصرة: أبو هارون، عمارة بن جوين، العبديّ (ت١٣٤ه/ ٥٧م)، عاصر الإمام الصّادق عليه، وكان الإمام عليه يُجلُّه، ويعقد له مجلساً؛ لأنَّه يرثي جدَّه الإمام الحُسين عليه، وهو من شعراء أهل البيت بالمِيهُ (١٠).

وممّن برع منهم -أيضاً -: السّيّد الحميريّ، إسهاعيل بن محمّد بن زيد بن ربيعة بن مفرّغ، الحميريّ (ت١٧٣ه/ ٢٩٠م)، أبو هاشم، الشّاعر، وأمّه امرأة من الأزد من بني الحدّان، وجدّه يزيد بن ربيعة، الذي هجا زياداً وبنيه، ونفاهم عن آل حرب، وحبسه عبيد الله بن زياد، ثمّ أطلقه معاوية (٢).

والسيّدُ الحميريُّ شاعرٌ إماميٌّ مُتقدّم، أُهمِلَ ذكرُه، وصُرِفَ النّاس عن رواية شعره؛ لأنَّه نال من بعض الصّحابة وأزواج النّبي عَلَيْ، وكان يتعصّبُ تعصَّباً شديداً في قولِ الحقِّ لبني هاشم، وأكثرُ شعره في مدحهم وذمِّ مناوئيهم (٣).

وقدْ سُئِلَ السّيّد الحميريّ: كيف صرتَ شيعيّاً مع أنّك شاميٌ حميريُّ؟ فقال: صُبّتْ عليّ الرَّحمةُ صبّاً؛ وذلك أنَّ الحميريّين كانوا أتباع معاوية بصفّين، وكان ذو الكلاع الحميريّ من قادة معاوية (٤).

وروي أنَّه في يومٍ من الأيَّام شكا إلى صديقٍ له، قائلاً: إنَّ أمَّه تُوقِظُه ليلاً، وتقول: إنّي

٥٥٢، ٣٨٢، ١٩٠، ٢٩٠، ١٥٣.

<sup>(</sup>١) يُنظر: حسن الصّدر، تأسيس الشّيعة: ص١٩٢؛ ونزار المنصوريّ، النصرة لشيعة البصرة: ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني: ٧/ ٢-٢٣؛ وابن كثير، البداية والنهاية: ١٧٣/١٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني: ٧/ ٢-٢٣.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: مشاهير شعراء الشّيعة: ١/ ١٩٠.

أخاف أنْ تموتَ على مذهبكَ فتدخل النَّار، فقدْ لهجتَ بعليّ وولده، فلا دنيا ولا آخرة، وكانتْ تُحاربني في أكلى ومشربي، فتركتُ البيتَ لها، وأنشد يقول:

إلى أهل بيتٍ ما لَمن كانَ مؤمناً مِن النَّاسِ عنهم في الولايةِ مذهبُ إلى أنْ يقول:

وحبُّهم ممّا به أتقرّبُ أتنهيننِي عنْ حبِّ آلِ محمّدٍ على النَّاس مِنْ بعدِ الصَّلاةِ لأوجبُ (١) وحبُّهُمُ مثلُ الصّلاةِ وإنّه وسببُ ذلكَ التّعصُّب: أنَّ والديه إباضيَّان (٢)، وكان لهما رأي في الإمام عليِّ عليه. ذكر المرزبانيّ أنّ هناك شخصاً من الإباضيّة (٣) يُبغضُ الإمامَ عليّاً عَلِيّاً عَلِيّاً، ويتوعّد السّيّد الحميريّ عندَ الحاكم العبّاسيّ المنصور بالقتل، وعلمَ به الحميريّ، فكتب إليه، قائلاً:

وأوَّلُ مَن صلَّى ووحَّدَ فاعلَم أنارَ لَنَا مِنْ دِينِنَا كلَّ مُظْلم يُذبّب عنْ أرجائِهِ كلُّ مجرم ذَرِي ذا، وهذا فاشربي منه واطعَمِي

لأنَّ رسولَ الله أوصى بحقِّه وأشركَهُ في كلِّ في ۗ ومَغْنَم

عليٌّ وصيُّ المصطفى وابنُ عمِّهِ عليٌّ هو الهادي الإمامُ الذي بهِ عليٌّ وليُّ الحوض والذَّائدُ الذي عليٌّ قسيمُ النَّارِ مِنْ قولِهِ لها: إلى أنْ يصل إلى القول:

عليٌّ أميرُ المؤمنينَ وحقُّه مِنَ الله مفروضٌ على كلِّ مُسلم

<sup>(</sup>١) المرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص٤٥١.

<sup>(</sup>٢) الإباضيّة: هم أصحاب عبد الله بن إباض، وموطنهم حروراء، وسكنوا عمان، وتتمثّل مبادؤهم بأنَّ مخالفيهم من أهل القبلة كفَّازُ غير مشركين، ومنْ ثَمَّ تجوزُ مناكحتُهُم وموارثتهم، ويحرم قتلهم وسبيهم في السِّرِّ غيلةً إلَّا بعد نصب القتال، وقدْ انقسم الإباضيَّةُ على فرقتين، الأولى: هي الحُفصيّة، وإمامهم حفص بن أبي المقدام، والثّانية: اليزيديّة، وإمامهم يزيد بن أنيسة. الأشعريّ، مقالات الإسلاميّين: ص ٦٨، والشّهر ستانيّ، المِلَل والنِّحل: ١/ ١٣١.

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن إباض، رأس الإباضيّة. يُنظر: الأشعريّ، مقالات الإسلاميّين: ص٦٩.

وزوجتُهُ صدّيقةٌ لم يكنْ لها مُقارِنةً غيرُ البتولةِ مريمِ وكان كهارونَ بنِ عمرانَ عندَهُ من المصطفى موسى النّجيبِ المكلّمِ وأوْجَبَ يوماً بالغديرِ ولاءَهُ على كلِّ برِّ مِنْ فَصِيْحٍ وأعْجَمِ لدَى دَوْحٍ خمِّ آخذاً بيمينِهِ يُنادي مُبيناً باسمِهِ لمْ يُجَمْحِمِ وأوصى إليهِ يومَ ولَى بأمرِهِ وميراثِ علمٍ مِنْ عُرىَ الدّينِ مُحْكَمِ

ولمّا وصلتْ الرّسالة إلى الإباضيّ، امتعض، وذهب هو ورفاقه إلى المنصور ليفتريَ عليه، ودعا المنصور السّيّد الحميريّ، وقال: ما تقولُ فيها يقولونَ؟ وقال: لا أُسِيءُ لأحدٍ، لكنّي أترحّم على أصحاب الرّسول الكريم على وقال للمنصور: اسأل الرّجلَ الإباضيّ أنْ يترحّم على هؤلاء الصّحابة، أمثال: عليّ وعثهان وطلحة والزّبير، فرفض، وتلجلج الإباضيّ، فأمر المنصور أنْ يودعَ في الحبس، وأمر المنصور للسّيّد الحميريّ بجائزةِ نقديّة (۱).

ومن مواقفه الأُخر من الإمام عليِّ عَلَيْكِم، أنَّه مرَّ بقومٍ يتناظرونَ في التَّفضيل، فوقفَ عليهم، فقال بعضهم له: هذه طبقةٌ دون طبقتِكَ... ثمَّ أنشأ، يقول:

أقولُ لأَهْلِ العَمَى الحائرِيْنَا مِنَ السَّامريِّينَ والنَّاصِبِيْنَا إِلَى أَنْ يقولَ:

لَقَدْ فَضَّلَ اللهُ آلَ الرّسولِ كَفَضْلِ الرّسُولِ على العَالمِيْنَا(١)

وكان السّيّد الحميريّ يَدينُ بالرّجعةِ، وهذا ما أشار إليه أبو الفرج الأصفهانيّ، فقدْ قيل: إنَّ رجلاً جاء إلى السّيّد الحميريّ، فقال: «بلغني أنَّك تقول بالرّجعة، فقال: صَدَقَ

<sup>(</sup>١) يُنظر: المرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص١٧٢-١٧٣.

<sup>(</sup>٢) المرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص١٧٤؛ والأعلميّ، ضياء حسين، ديوان السّيّد الحميريّ: ص١٥٠، ٢٥٠، ٥٥، ٥٥، ٥٥، ١٤٣، ١٤٣، ٥٠، ٢٧٧.

الذي أخبركَ، وهذا دِيني، قال: أتُعطِيني ديناراً بهائةِ دينارٍ إلى الرّجعة؟ قال السّيّد: نَعَم، وأكثر من ذلك، إنْ وثَقتَ لي بأنَّك ترجعُ إنساناً، قال: وأيّ شيء أرجع؟ قال: أخشى أنْ ترجع كلباً، أو خنزيراً، فيذهب مالي! فأفحمه»(١).

ومن الأمور الأُخر التي كانتْ تُسيء لشخصية السيّد الحميريّ، أنَّه كان يذكر مواقف بعض الصّحابة، فتحامل عليه بعض المؤرّخينَ، ولمّا توفيّ السّيّد كانوا يتوقّعون أنْ ينالَ جزاءه من وراء ذلك، فضلاً عن هذا، فقد اتُّهمَ بأنَّه يُقدِّسُ الإمامَ عليَّا عَيْه، وهذا غير جائز عندهم، وقدْ جاء في عالم الرّؤيا في المنام إلى أحد مبغضيه، فقالَ لهُ: ما فَعَلَ اللهُ بِك؟ فقال: غَفَرَ لى، ثمّ أنشأ، يقول:

لا يُنجِّي محبَّهُ مِنْ هَنَاتِ
وَعَفَا لِي الإلهُ عَنْ سَيّئاتِي
وتولّوا عليَّ حتّى الماتِ
واحداًبعْدواحدِبالصِّفَاتِ(٢)

نَ نعُدُّهُمْ لِلْدُنُوبِنَا شُفَعَاءَ نَ العارفينَ السَّادَةَ النَّجباءَ أرجُو بذاكَ مِنِ الإلَهِ رِضَاءَ (٣)

مِنْ آلِ حَرْبٍ ومِنْ زِيَادِ وَأَوَّلِ النَّاسِ فِي العِنَادِ كَذَبَ الزّاعمونَ أَنَّ عليًا قَدْ وَرَبِّ دَخَلْتُ جَنّةَ عَدْنٍ قَدْ وَرَبِّ دَخَلْتُ جَنّةَ عَدْنٍ فابْشِرُوا اليومَ أُولياءَ عليً ثمّ مِنْ بَعْدِهِ تَوَلَّوا بَنِيْهِ وَمِنْ شِعْرِهِ فِي أَهلِ البيتِ البَّيْنِ قُولُهُ: بيتُ الرِّسالةِ والنُّبوةِ والَّذي بيتُ الرِّسالةِ والنُّبوةِ والَّذي الطّاهرينَ الصَّادقينَ العالمي الطّاهرينَ الصَّادقينَ العالمي إنّي عَلِقْتُ بحُبِّهمْ مُتَمَسِّكاً ولهُ فيهم المِيَّكِمُ أَيضاً:

أبرا إليكُمْ مِن الأعادِي وآلِ مروانَ ذِي العِتَادِ

<sup>(</sup>١) أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني: ٧/ ٢٣، أخبار السيّد الحميريّ.

<sup>(</sup>٢) المرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص١٦٩، ويُنظر: السيّد الحميريّ، ديوان: ص٦٢.

<sup>(</sup>٣) السيّد الحميريّ، ديوان: ص٢٢-٢٣.

الفصل الرابع/ دُوْرُ شَيْعَة البَصْرَة في الحَيَاة الفكريّة .....

## جُاهِرٌ أُظْهِرُ البَرَاءَ(١)

ومن رثائيَّاته ما رثى بهِ الإمامَ عليًّا عَلَيًّا عَلَيًّا عَلَيًّا عَلَيًّا عَلَيْهُ، وذَكَرَ يومَ صفّين، قائلاً:

إِنِّي أَدِيْنُ بِهِا دَانَ الوَصيُّ بِهِ يوْمَ الْخُرِيبةِ منْ قتْل الْمُحِلِّيْنَا وَمَا بِهِ دَانَ يَوْمَ النهْرِ دِنتُ بِهِ وَشَارَكَتْ كَفُّهُ كَفِّي بصفِّينًا فى سَفْكِ مَا سفكَتْ فيها إذا حَضَرَتْ وأَبْرَزَ اللهُ للقِسْطِ المَوَازِيْنَا تِلكَ الدِّماءُ مَعاً يا رَبِّ فِي عُنُقِي ثُمّ اسقِنِي بَعْدَهَا آمينَ آمِيْنَا آمينَ مَنْ مِثْلُهُمْ فِي مثْل حالِهِم في فتيةٍ هاجَروا لله شاريْنَا ليسُوا يُريدونَ غيرَ الله ربَّهُمُ نِعْمَ المُرادُ توخّاهُ المُريْدُوْنَا(٢) وهناك أبيات نُسِبَتْ إلى كثيّر عزّة تارةً، وأخرى إلى السّيّد الحميريّ، وهي:

أَلَا إِنَّ الْأَنْمَةَ مِنْ قُريشِ ولاهُ الحَقِّ أربعةٌ سواءُ هُمُ أسباطُهُ والأوصياءُ فسِبْطٌ سِبْطُ إِيهانِ وبرِّ وسِبْطٌ غيّبتْهُ كربلاءُ وسِبْطٌ لا يذوقُ الموتَ حتى يقودَ الخيلَ يَقدُمُهَا اللَّواءُ

عليٌّ والثلاثةُ مِنْ بَنِيْهِ تغيَّبَ لا يُرى عنهم زماناً برَضْوَى عِنْدَهُ عَسَلٌ وَمَاءُ (٣)

ويرى أحدُ الباحثينَ (٤) أنَّ هذه القصيدة ليستْ لكُثيّر؛ وذلك لأنَّ هذه الأبيات مقتطعة منْ قصيدةٍ للسّيّد الحميريّ، وتحملُ الوزنَ والقافيةَ نفسيهما، وهي:

سَمِيُّ نبيِّنا لم يَبْقَ مِنْهُم سِوَاهُ فَعِنْدَهُ حَصَلَ الرَّجَاءُ

<sup>(</sup>١) السيّد الحميريّ، ديوان: ص٢٦، ويُنظر: ابن شهر آشوب، معالم العلماء: ص١٤٦؛ وآغا برزك الطهراني، الذّريعة: ٩/ ٢٦٧ - ٢٦٨؛ والأمينيّ، الغدير: ٢/ ٢١٣ - ٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) السيّد الحميريّ، ديوان: ص١٩٧ - ١٩٨، ويُنظر: ابن عبد ربّه الأندلسي، العقد الفريد: ٣/ ٢٨٠، مع اختلافٍ في بعض الأبياتِ.

<sup>(</sup>٣) أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني: ٩/ ٢٠، ويُنظر: السيّد الحميريّ، ديوان: ص٢٠-٢٢.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: جواد ، أحمد كاظم، المهديّ المنتظر في الشّعر العربي حتّى نهاية العصر العبّاسيِّ: ص٣٤.

وَلا قَتْلِ وسارَ بِهِ القَضَاءُ تجاوره الخوامع والضّباءُ من الآفاق مرتعها خَلاءُ بعَقْوَتِهِ له عسلٌ وماءُ وإنْ طالتْ عليه لها انقضاءُ تقومُ وليسَ عندَهُمُ عَناءُ يطيفُ بهِ وأنتَ لهُ فِداءُ وربُّ العرشِ يفعلُ ما يشاءُ(١)

تَغَيَّبَ غيبةً مِنْ غير مَوْتِ إلى رَضْوَى فحلَّ بها بشعبِ وبينَ الوحشِ يرعى في رياضِ فحلُّ فها بها بَشَرٌ سِواه إلى وقتٍ ومدَّة كلِّ وقتٍ فقُلْ للنّاصب الهادي ضَلالاً فِداءٌ لابن خَولةَ كلُّ نَذْلٍ كأنَّا بابنِ خولةَ عنْ قريبِ

وممّن برز من شيعة البصرة بالولاء في مجال الشّعر-أيضاً-: أبو نواس، شاعر العراق في عصره، الذي ولد في الأهواز عام (١٤١ه/ ٧٥٨م)، ونشأ في البصرة، ورحل إلى بغداد، واتّصل بالحكّام العبّاسيّن، ومدح بعضهم، وخرج إلى دمشق، ثمّ إلى مصر، وعاد إلى بغداد، وتوقي سنة (١٩٨ه/ ٨١٤) وأمّا في مذهبه، فكان شيعيّاً إماميّاً (١٩٨ ولَهُ ديوان شعر، ومِنْ شعرهِ في حقِّ الإمام عليِّ عِيهِ، قولُهُ:

وتيقَّنُوا أَنْ لَيْسَ يَنْفَعُ فِي غدٍ غيرُ البَطِيْنِ الهاشميِّ الأنزَع (١٠) و كذا قو لُه:

إِنَّ الموفَّقَ مَنْ بهم يَسْتَعْصِمُ مُتمسِّكاً بمحمّدِ وبآلِهِ

<sup>(</sup>١) السيّد الحمريّ، ديوان: ص١٩ - ٠٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الخطيب البغداديّ، تاريخ بغداد: ٧/ ٤٣٦؛ وابن خلّكان، وفيات الأعيان: ١/ ١٣٥. وهناك اختلافٌ في سنة وفاته بين (١٩٤هـ)، إلى (١٩٩وو٢٠٠هـ)، وما بعدهما، وتُذكّر لهُ حادثةٌ في مجلس المأمون كم سيأتي، ما يؤكّد تأخّر وفاته عن سنة (١٩٨ه). (النّاشر)

<sup>(</sup>٣) يُنظر: آغا برزك الطهراني، الذّريعة: ٩/ ٥٠؛ وحسن الصّدر، تأسيس الشّيعة: ص١٩٨؛ ومحسن الأمين، أعيان الشّيعة: ٢٤٩/٢٤.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الطيّب العشّاش، ديوان أشعار التشيّع: ص٥١ ٣٥.

ثمّ الحمايةُ مِنْ عليِّ أعلَمُ ساداتُنَا حتّى الإمامُ المكتمُ ساداتُ حرِّ، ملجأُ مستعصَمٌ بهمُ ألوذُ، فَذَاكَ حِصْنٌ مُحْكَمُ (١)

ثمّ الشَّفاعةُ مِنْ نبيِّكَ أحمدٍ ثمّ الحُسينُ وبعدَهُ أولادُهُ

وهو من معاصري الإمام الرّضاعيكِ، وقدْ تشرّ فَ برؤيته في خراسان؛ إذْ نظر أبو نواس إلى أبي الحسن، عليّ بن موسى الرّضاعيك ذات مرّة، وقدْ خَرَجَ من مجلس المأمون العبَّاسيّ على بغلةٍ لَهُ، فدنا منهُ، وسلّم عليه، وقال: يا ابنَ رسولِ الله، قدْ قلتُ فيك أبياتاً، فأُحبُّ أَنْ تسمعَها منّى، فقال الإمام عنه هاتها، فأنشأ، يقول:

مَنْ لَم يكنْ علويًّا حينَ تنسبُهُ في في قديم الدّهرِ مفتخَرُ واللهُ لَّمَا برى خلقاً فأتقَنَهُ صفَّاكُمُ واصطفاكُمْ أيُّها البَشَرُ

مطهّرونَ نقيّاتٌ ثيابُهُمُ تُتلى الصّلاةُ عَلَيْهِمْ أَيْنَهَا ذُكِرُوْا فأنتُمُ الملأُ الأعلى وعِنْدَكُمُ عِلْمُ الكتابِ وما جاءتْ بِهِ السُّورُ (٢)

فقال له الإمام عليه: يا حسن بن هانئ، قد جئتنا بأبياتٍ لم يسبقُكَ أحدٌ إليها، فأحْسَنَ اللهُ جزاكَ، ثمّ أكرمه الإمامُ عَلَيْهِ، وأغناهُ.

كذلك لمّا ولّى المأمونُ العبّاسيُّ ولايةَ العهد للإمام الرّضا عليه سنة (٢٠١هم ١٧ م)، وخطب له على المنابر، قَصَدَهُ الشَّعراء من كلِّ صوبِ، فكان في جملتهم أبو نواس، الحسن بن هانئ، فمدحه كلُّ شاعر بما عنده، إلَّا أبا نواس، فعاتبه المأمون، وقال له: يا أبا نواس، أنتَ معَ تشيُّعكَ وميلكَ إلى أهل البيتِ المِّكِ، تركتَ المدحَ والثَّناءَ على الإمام الرّضاعين، مع توافر كلِّ خصالِ الخير فيهِ، فأنشأ أبو نواس، قائلاً:

<sup>(</sup>١) يُنظر: الصَّدوق، عيون أخبار الرّضا: ١/ ١٥٥؛ وابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب: ٣/ ٤٧٣؛ والشبستريّ، عبد الحسين، مشاهير شعراء الشّيعة: ١/ ٥٠٥.

<sup>(</sup>٢) الصَّدوق، عيون أخبار الرّضا: ١/ ١٥٥؛ ويُنظر: ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب: .177-170/4

في فنونِ من الكلام النبيهِ

قيلَ لِي: أنتَ أوحدُ النّاس طرَّا لَكَ مِن جوهرِ الكلام بديعٌ يُثمرُ الدُّرَّ في يَدَي مجتنِيهِ فعلامَ تركتَ مدحَ ابنِ مُوْسى والخصالِ التي تجمَّعْنَ فِيْهِ قلتُ: لا أهتدي لمدح إمام كانَ جبريلُ خادِماً لأبِيْهِ(١)

ومِنْ شيعة البصرة الذين نظموا الشّعر ورَثُوا الأئمّة اللِّكِينَ: أبو محمّد، عبد الله بن أيُّوب، العامليّ، الخريبيّ، البصريّ، والخُريبيّ نسبة إلى الخُريبة، وهو موضع في البصرة، وقدْ رثى الإمام الرّضاعيك بعد شهادته سنة (٣٠٧ه/ ١٩٨م)، مخاطباً ابنه الجوادعيك، قائلاً:

طابت أرومتُهُ وطابَ عُرُوْقا أعنى النبيَّ الصّادقَ المصدُّوقا أسدٌ يُلَفُّ معَ الخريق خَريْقًا يوماً بعقْوَتِهِ أجدهُ وَثِيْقَا أبغى لديكَ مِنَ النّجاةِ طَريْقا أحدٌ فلستُ بحبِّكُمْ مَسْبُوْقَا وأبا الثّلاثة شرَّقُوا تشريقًا جاءَ الكتابُ بذلِكُمْ تصدِيْقَا(٢)

يا ابنَ الذّبيحِ ويا ابنَ أعراقِ الثّرى يا ابنَ الوصيِّ وصيِّ أفضلٍ مُرْسَلِ ما لُفَّ في خُرَقِ القوابلِ مِثْلُهُ يا أيّها الحبلُ المتينُ متى أُعِذْ أنا عائذٌ بكَ في القيامةِ لائذٌ لا يسبقنّي في شفاعتِكُمْ غداً يا ابنَ الثّمانيةِ الأئمّةِ غرَّبوا إنَّ المشارقَ والمغاربَ أنتُمُ

كذلك برز من شيعة البصرة: أبو الوليد، أو أبو عمرو، الأشجع بن عمرو السّلميّ،

<sup>(</sup>١) المرزباني، أخبار شعراء الشّيعة: ص١١٤؛ ويُنظر: محمّد بن أبي القاسم الطبريّ، بشارة المصطفى لشيعة المرتضى: ص٢١١.

<sup>(</sup>٢) ابن عيّاش الجوهريّ، مقتضب الأثر في النصّ على الأئمّة الاثنى عشر: ص٥٣، ويُنظر: محسن الأمين، أعيان الشّيعة: ٣٨/ ٩٧؛ والصّدر، حسن، تأسيس الشّيعة: ص٢٠١.

اليهاميّ، البصريّ، من ذرّيّة الشَّريد بن مطرود، السَّلميّ (١)، توفّي سنة (٩٥ هـ/ ٨١١م)، ومِنْ شعرهِ في حقِّ الإمام الصَّادق عِيكِم، قولُهُ:

> أَلْبَسَكَ اللهُ مِنْهُ عافيةً في نومِكَ المعترِي وفي أرقِكْ يُخرِجُ مِنْ جسْمِكَ السّقام كها أَخْرَجَ ذِلَّةَ السّوَالِ مِنْ عُنُقِكْ ومِنْ شعرهِ -أيضاً-:

عَنْ الهدى بينَ زنديق وَمَأْفُوْنِ أغدو إلى عصبة صُمَّتْ مسامعُها وَلا بَنِيْهِ بنى الغُرِّ الميامِيْنِ(٢) لا يَذكُرُوْنَ عليًّا في مجالِسِهِم

كذلك من الذين أنجبتْهم مدينة البصرة من شعرائها الشّيعة: أبو عليّ، الحُسين بن الضّحّاك بن ياسر، الباهليّ بالولاء، البصريّ (ت٠٥ هم ٨٦٤م)، المعروف بـ (الخليع)، أو (الخالع)، والمشهور بـ(الأشقر)، من مشاهير أدباء العراق الكبار في العصر العبّاسيّ، وُلِدَ في البصرة سنة (١٦٢هـ/ ٧٧٩م)، ونشأ وتأدَّب مها، ثمَّ انتقلَ إلى مدينة بغداد، ونادَمَ بعضَ خلفائِهَا(٣)، ولهُ ديوانُ شعرٍ، ومِنْ شِعْرِهِ في رِثَاءِ الإمام الحُسين عِيلَ، قولُهُ:

هَتَكُوا بحُرمَتِكَ التي هُتِكَتْ حُرَمَ الرَّسولِ ودُوْنَهَا السُّجَفُ سُلِبَتْ محاجرُهُنَّ واختُلِسَتْ ذاتُ النَّقابِ ونُوْزعَ الشَّنَفُ وَمَضَى، فلا ظلُّ ولا كَهْفُ

قَدْ كَنْتَ كَهْفاً يُسْتَظلُّ بهِ

<sup>(</sup>١) لم نعثر على ترجمةٍ له.

<sup>(</sup>٢) الطوسي، الأمالي: ص٢٨١-٢٨٢؛ وابن شهر آشوب، معالم العلماء: ص٥٣ ا؛ ومحسن الأمين، أعيان الشّيعة: ١٢/ ٣٤٦؛ والجاحظ، البيان والتبيين: ٣/ ٣٢٥.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الخطيب البغداديّ، تاريخ بغداد: ٨/ ٥٤؛ وابن عساكر، تاريخ دمشق: ١٤/ ٧٠-٧٠؛ والذُّهبيّ، سير أعلام النّبلاء:١٩١/١٩١-١٩١؛ ومحسن الأمين، أعيان الشّيعة: ٦/١٤١؛ والشبستريّ، عبد الحسين، مشاهر شعراء الشّيعة: ٢/ ٢٨- ٢٩؛ والمنصوريّ، نزار، النّصرة لشيعة البصرة: ص٣٣٧.

٢٦٨ .....١٢٣ ....١١٣٣ ....١١٣٣ ....١١٣٣ ....١١٣٣ ....١١٣٣

ولَهُ فِي الإمامِ الحُسين بن عليِّ الخِسَان ومَّ مَا شَجَا قَلْبِي وَأَوْكَفَ عَبْرَتِ ومَّ شَجَا قَلْبِي وَأَوْكَفَ عَبْرَتِ ومهتوكة بالطّفِّ عنها سُجُوفُها إلى أَنْ يقولَ:

محارمُ مِنْ آلِ النّبيِّ استُحِلّتِ كِعابٌ كَقَرْنِ الشّمسِ لمّا تبدَّتِ

> أرُدُّ يداً منَّي إذا ما ذَكَرْتُهُ فَلَا بَاتَ لَيْلُ الشَّامِتِينَ بِغِبْطةٍ

على كَبِدٍ حَرَّى وَقَلْبٍ مُفَتَّتِ وَلَا بَلَغَتْ آمَاهُا مَا تَمَنَّتِ (١)

ومِنْ شيعة البصرة الذين نَظَمُوا الشِّعر: أبو هِفّان، عبد الله بن أحمد بن حرب بن خالد بن مِهْزَم بن الفَزْر، العبديّ، الجهزميّ، البصريّ (ت٥٧٥ه/ ٨٨٨م)، فقدْ كان نحويًّا أديباً وشاعراً، وكان من غلمان أبي نواس، وقدْ صرَّح النّجاشيّ بأنّه «مشهورٌ في أصحابِنا، وله شعرٌ في المذهب، وبنو مِهْزَم بيتٌ كبيرٌ بالبصرة في عبد القيس، شيعة»(٢). وله كتبٌ عديدةٌ، منها: (طبقات الشّعراء)، (وأخبار الشّعراء)، وغيرهما(٣)، وهو الذي جمع ديوان أبي طالب، ومِنْ شِعْرِهِ:

رَكِبْتُ حَمِيرَ الكراء لِقلَّةِ مَنْ يُعْتَرى لَانَّ ذُوي المُكرماتِ قَدْ غُيِّبُوا فِي الثَّرى('')

ومِنْ شعراء البصرة الذين اشتهروا في مجال الشّعر-أيضاً-: أبو عبد الله، محمّد بن أحمد بن عبد الله، المعروف بـ (المفجّع) (ت٣٢٧ه/ ٩٣٩م)، وقيل: اسمه محمّد بن عبد الله، وقد أشار ابن النّديم إلى أنّه لقيَ ثعلباً النّحويّ، وأخَذَ عنه، وعنْ غيرِه، وكان شاعراً

<sup>(</sup>١) يُنظر: محسن الأمين، أعيان الشّيعة: ٦/ ١٤١.

<sup>(</sup>٢) النّجاشي، رجال النّجاشي: ص٢١٨؛ ويُنظر: السيّد الصّدر، حسن، تأسيس الشّيعة: ص٩٨، ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: آغا برزك الطهراني، الذّريعة: ١٤/ ١٩٥؛ الحلّيّ، خلاصة الأقوال: ص١٤١؛ والشّبستريّ، عبد الحسين، مشاهير شعراء الشّيعة: ٣/ ٣٤.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البغداديّ، تاريخ بغداد: ٩/ ٣٧٨.

شيعيّاً، وله قصيدةٌ في مدح الإمام عليِّ عليه أدعى (الأشباه)(١)، كما نصَّ عليه ياقوت الحمويّ بأنّه من كبار النّحاة، وشاعراً مفلقاً شيعيّاً(١)، كذلك أشار إليه النّجاشي، قائلًا: «محمّد بن أحمد بن عبد الله، أبو عبد الله، البصريّ، الملقّب بالمفجّع، جليلٌ من وجوه أهل اللّغة والأدب والحديث، وكان صحيح المذهب، حسن الاعتقاد، ولهُ شعرٌ كثيرٌ في أهل البيت، يذكرُ فيه أسماء الأئمّة المُعِيَّ، ويتفجّع على قتْلِهم، حتّى سُمِّي بالمفجَّع»(١).

#### ومِنْ شِعْرِهِ:

قُمْ ذَمِيْاً إلى الجَحِيْمِ خَزِيَّا تَ مَذَوْداً عَنْ الهُدَى مَزْوِيَّا وَفَطِيْاً وَرَاضِعاً وَغَذِيًّا (٥) أَيُّهَا اللَّائِمِي لِحَبِّي عَليَّاً أَبِخُيرِ الأَنامِ عرَّضْتَ؟ لازِلْ أَبْنِياءِ كَهْلَاً وَزَوْلاً (٤)

#### ولَهُ -أيضاً-:

أرجُو السَّلامةَ والنَّجَا فِي الآخِرَةْ سَبَبَاً يُجيرُ مِنَ السَّبيلِ الجابِرَةْ يومَ الوُقُوْفِ عَلى ظُهورِ السَّاهِرَةُ(٢٠) أَهلُ الوَفاءِ فإنّني بولائِهِمْ وأَرَى محبَّةَ مَنْ يقولُ بِفَضْلِهِمْ أرجُو بذاكَ رِضَا المهيمِنِ وَحْدَهُ

ومِنْ شعراءِ شيعةِ البَصرةِ: أبو الحسن البصريّ، عليّ بن حمّاد بن عبد الله بن حمّاد، العدويّ، العبديّ، من شعراء القرن الرّابع الهجريّ، شاعرٌ بصريٌّ مشهورٌ، من مشاهير

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن النّديم، الفهرست: ص١٩٣٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: معجم الأدباء: ١٧/ ١٩٠ - ٢٠٥، ٦/ ٣١٤.

<sup>(</sup>٣) رجال النّجاشي: ص٣٧٤.

<sup>(</sup>٤) الزَّوْل: الفتي الخفيف الظّريف. الفراهيديّ، العين: ٧/ ٣٨٤.

<sup>(</sup>٥) الحمويّ، ياقوت، معجم الأدباء: ٢٠١/ ٢٠٠-٢٠١، ويُنظر: الشّبستريّ، عبد الحسين، مشاهير شعراء الشّيعة: ٤/ ٧٤.

<sup>(</sup>٦) المرزباني، معجم الشّعراء: ص٧٧٧-٣٧٨.

شعراء الشّيعة (١)، وقد أشار إلى تشيُّعهِ القُميّ، قائلًا: «مِنْ أكابر الشّيعة، وشعرائِهِم» (٢)، كذلك أشار إلى تشيُّعهِ الأمينيّ، قائلًا: كانَ والدُّهُ أحدُ شعراءِ أهلِ البيتِ المِيَّكِ، بدليل قول ابنِهِ عليّ، قائلًا:

وإنَّ العبدَ عبدُكُمُ عليًّا كذا همّاد عبدُكُمُ الأديبُ رثاكُمْ والِدِي بالشِّعر قَبْلِي وَأُوصَانِي بِهِ أَنْ لا أَغِيْبُ

فضلاً عن ذلك، فهو «عَلَمٌ من أعلام الشّيعة، وفذٌ من أفذاذ علمائها، ومِنْ صدور شعرائها» (مَنْ مدح الإمام عليِّ عَلَيْهِ)، ومنهُ، قولُهُ:

أحبَّتنا لَوْ تَعلمُونَ بِحالِنَا للكَانتُ اللّذاتُ تشغلُكُم عَنّا تَشَاغَلتُمُو عِنّا بِصُحْبَةِ غَيْرِنَا وَأَظهرتُم الهجرانَ مَاهَكَذَاكنّا

إلى أنْ يصل، قائلاً:

بِجِدِّكُمُ أَسَرَى البُرَاقُ فَكَانَ مِنْ إِلَهِ البرايا قَابَ قَوْسَينِ أَوْ أَدْنَى يَخُوْضُ المَنَايَا فِي الْحُرُوْبِ شَجَاعَةً وَقَدْ مَلَأَتْ منهُ لُيُوْثُ الثَّرَى جُبْنَا

ومِنْ شِعْرِهِ فِي رِثَاءِ الإِمَامِ الخُسينِ عَلَيْهِ، قولُهُ:

وَأَمْسَى السِّبْطُ مُنْفَرِداً وَحِيْداً وَلَمْ يَبْلُغْ مِنَ المَاءِ ارتِوَاءَا فَأَوْغَلَ فِيْهِمُ كَاللّيثِ لمَّ رَأَى فِي غَيْلِهِمْ نَعَمَّا وَشَاءَا ولَّ فَاوْغَلَ فِيْهُمُ كَاللّيثِ لمَّ فَبَرُّوْهُ العِمَامَةَ وَالرِّدَاءَا وَمَلَّوْا رَأْسَهُ فِي رأسِ رُمْحِ كَبَدْرِ التُّمِّ قَدْ نَشَرَ الضِّيَاءَا وَعَلَّوْا رَأْسَهُ فِي رأسِ رُمْحِ كَبَدْرِ التُّمِّ قَدْ نَشَرَ الضِّيَاءَا

كذلكَ لَهُ شعرٌ في رثاء أصحاب الإمام الحُسين عليه:

بشّروهُمْ بأنّهم أوليائي في أمانِي وذمّتِي وجِوارِي

<sup>(</sup>١) يُنظر: عليُّ بن محمّد العلويّ، المجدى في أنساب الطّالبيّين: ص٣٧٣.

<sup>(</sup>٢) الكني والألقاب: ١/ ٢٦٥-٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) الأمينيّ، الغدير: ٤/ ١٥٣ – ١٥٤.

### وخطاهم محسوبةٌ حسناتٌ وخطاهُمُ عَفواً من الغفّار(١)

ومن شعراء شيعة البصرة: نصر بن أحمد بن نصر بن مأمون، أبو القاسم، البصري، المعروف بـ (الخبز أرزي) (ت ٣٣٠هـ/ ٩٤٢)، وكانتْ مهنته خبّازاً يخبزُ خبز الأرز بمِرْبَدِ البصرة، والنّاس يزدحمونَ عليه، ويتعجّبونَ منْ حالِهِ (٢)، وأشاد به ابن خلّكان، قائلًا: كان يخبز بمِرْبَد البصرة في دكّان، وكان ينظم الشّعرَ البديع، مع أنّه كان أُمِّيّاً، لا يقرأ ولا يكتب (٢)، وذكره الثّعالبيّ، وأورد له شعراً كثيراً، وكان شيعيّاً (٤)، وهو الذي كَتبَ إلى المهديّ الفاطميّ، يقول: أنا في خمسينَ ألفِ مملوكٍ يُطيعونني، وليس على المهديّ بهم كُلفة ولا مؤونة، فإنْ أمرتني بالمسير سرتُ إليه، ووقفتُ بسيفي ومنطقتِي بينَ يكَيْه (٥). وقدْ دارتْ محاورةٌ شعريّةٌ بينه وبين الشّاعر أبي الحسين بن لنكك (٢)، فأجابَ ابن لنكك، قائلاً:

# فقلتُ متى أراكَ أبا حُسينٍ؟ فجاوبني: إذا اتسختْ ثيابي فإنْ كَانَ التّرفُّهُ فيهِ خيرٌ فلم يُكنى الوصيُّ أبا ترابِ(٧)

<sup>(</sup>١) الأميني، الغدير، ٤/ ١٥٣، وما بعدها؛ والمنصوريّ، النّصرة لشيعة البصرة: ص٣٩٥-٤١٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن خلّكان، وفيات الأعيان: ٥/ ٣٧٦؛ وابن الجوزيّ، المنتظم: ٦/ ٣٢٩؛ وابن تغري بردي، النّجوم الزّاهرة: ٣/ ٣٧٦؛ وابن النّديم الفهرست: ص٦٧.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: وفيات الأعيان: ٥/ ١٢ - ١٨.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الثعالبيّ، يتيمة الدّهر: ٢/ ٣٣٧-٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ٨/ ١٣٠؛ وابن خلدون، تاريخ: ٤/ ٣٥٦؛ وابن الورديّ، تاريخ ابن الورديّ: ١/ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٦) ابن لنكك: أبو الحسين، إبراهيم بن محمّد بن محمّد بن جعفر بن لنكك، من أهل البصرة، كان من النّحاة الفضلاء الأدباء النّبلاء، روى قصيدة دعبل التّائيّة التي مَدَحَ بها أهل البيت اللّبيّي، خرج إلى بغداد، وروى بها شيئاً من شعره وشعر أبيه. يُنظر: الصّفديّ، الوافي بالوفيات: ٦/ ٧٥؛ والكتبي، فوات الوفيات: ١/ ٤٧.

<sup>(</sup>٧) ابن خلَّكان، وفيات الأعيان: ٥/ ١٣، ١٤؛ ويُنظر: ابن تغرى بردى، النَّجوم الزَّاهرة: ٣/ ٢٧٧.

وبرز -أيضاً - في مجال الشّعر من شيعة البصرة: أبو بكر، محمّد بن الحسن بن دريد بن عتاهية...، القحطانيّ، الأزديّ، البصريّ، المعروف بـ (ابن دُريد) (() (ت ٢١ ٣ه/ ٩٣٣م)، فهو فضلاً عن كونه عالماً باللّغة والأدب، فقد كان شاعراً عارفاً بأشعار العرب، وله شعرٌ كثيرٌ، ومِنْ أشهرِ شعرِهِ مقصورتُهُ المعروفةُ بـ (مقصورة ابن دُريد)، وقد أشار إلى تشيّعه صاحب (معالم العلماء) و(رياض العلماء)، ومِنْ شِعْرهِ:

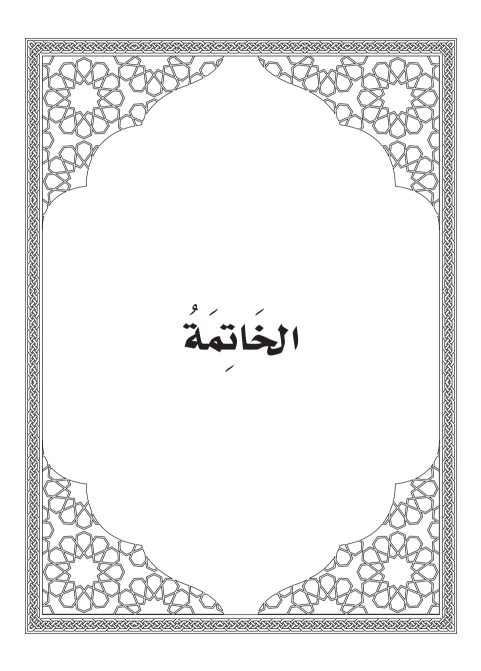
أَهْوَى النّبيُّ محمَّداً وَوَصِيَّهُ وَابْنَيْهِ وَابْنَتَهُ البَتُّوْلَ الطّاهِرَةْ (٣).

ويظهرُ ممّا تقدّم، أنَّ الإنجاز العلميّ الفكريّ الشّيعيّ في البصرة لَهُ من الاتّساع والحضور بمكانٍ لا يمكن تقليلُهُ، فمعظمُ العلوم التي كانتْ سائدةً نبغتْ فيها شخصيّاتٌ شيعيَّةٌ مؤكِّدةً حضورها بإنجازاتٍ لها ثِقلُها في مسيرة الإنجاز والإبداع الفكريّ، وكانتْ سبباً في بعث الإنتاج العلميّ والفكريّ وتقدّمه، وأثّرتْ على قيمة المنجز الحضاريّ، الذي أسْهَمَ في دفع رقيٍّ هذه المدينة نحو ضفاف المكانة المنافِسَة لمدينتي الكوفة وبغداد، لتكونَ من حواضر الدّولة الإسلاميّة، التي تُقصَدُ للنّهل منْ معينها العلميّ والفكريّ.

<sup>(</sup>١) يُنظر: ابن النديم، الفهرست: ص٧٦.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ابن شهر آشوب، معالم العلماء: ص١٤٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: عبد الله أفندي الأصفهاني، رياض العلماء: ص ٢٤٩.



#### الخَاتمَةُ

من خلال هذه الدّراسة التي تناولنا فيها التّشيّع في البصرة، منذ الفتح، وحتّى سنة (٣٢٩هـ)، يُمكن إجمال نتائج البحث بها يأتى:

١ - كانت الاستراتيجية العسكرية هي الأساس في تقسيم المدينة إلى أخماس قبلية، الأمر الذي جعل مِنْ هيمنة التنوع القبليّ البشريّ سبيلاً لمرتكزات التباين والاختلاف فيهم، مؤدّياً إلى جعل الحرب جزءاً من السُّلوك الجمعيّ لساكنيها، مَا أهَّلَ المدينة لتكون الحاضنة الأكثر صلاحيّة لنشوب الثّورات فيها.

7 - نَزَلَ البصرة عددٌ كبيرٌ من أصحاب رسول الله وهنهم الرَّعيل الأوَّل للشّيعة، الذين عملوا على إرساء الأسس الأولى للتشيع، عن طريق تركيزهم على رواية الأحاديث النّبويّة، التي تحمل في طيّاتها مفهوم التّشيع، مسبوقة بجهدٍ تفسيريٍّ كبير ومركّز للآيات التي تخصُّ الإمامَ عليَّا عَيْهُ، وأهل بيته عَيْهُ بعد محاولاتِ طمس لحقائق أشارتْ إليها تلك الآيات، أو العمل على توهين مقصديّتها بأساليب مختلفة، ليكونَ هذا الجهد الدّينيّ سبباً في نمو الاتجاه الاجتهاديّ، وقوفاً بوجه الاتجاه التّعبديّ، الذي مثلته السُّلطة، التي حاولتْ منع نَشْر تلك الأحاديث وشيوعها.

٣- كانت سهات التضحية، والولاء، والوفاء، والالتزام في تطبيق النّوايا على أرض الواقع، هي الصّفاتُ الأكثرُ حضوراً، منْ أجل استرجاع حقّ آل البيت في زعامة المسلمينَ، ابتداءً من معركة الجمل (٣٦هـ)، وحتّى ثورة أبي السّرايا (٩٩هـ).

٤ - أسهمتْ العقليّة الإسلاميّة الشّيعيّة في البصرة، عن طريق متبنّاها في الاجتهاد،

في دفع سكون الرّكود الفكريّ والعقليّ نحو الحراك، وبهذا التّبني استطاعتْ أنْ تتكيّفَ معَ متغيّرات الظّروف السّياسيّة والاجتهاعيّة، وفي ضمن الإطار التّشريعيّ الذي رسمه القرآنُ الكريمُ والسُّنَّةُ النّبويّةُ الشّريفةُ، محافظةً بذلك على كيانها، ودافعةً بمساحة توجُّهها نحو النّمُوّ والتّأثير في المجتمع البصريّ لاحقاً.

٥- نَجَمَ عَنْ بروز ثقافة التّشيُّع في البصرة وامتدادها، شيوع اشتراط الصّفة الشّرعيّة للحاكم عن طريق فكرة النّصِّ والتّعيين في الإمامة، وأدّى ذلك إلى تفاعل جانبٍ كبيرٍ من المجتمع البصريّ مع هذه الرّكيزة، ليكون القبول بها واعتهادها هو النّتيجة الحتميّة لتطوّر مسار التّفاعل هذا.

7 - كان التّلاحم وتوحد الجهود هو الأكثر حضوراً في مسيرة شيعة البصرة الجهاديّة والسّياسيّة، على الرُّغم مِنْ تغاير الأشخاص الذين حضروا -الإمام عليّ الله والإمام الحسن الطّين، والإمام الحُسين الطّين، وإبراهيم بن عبد الله - والامتداد الزّمني الطّويل لمسيرة الإيهان عندهم، إلَّا إنَّ ذلك التّلاحم ظلَّ مُحافظاً على بريقه من غير انكفاء، أو تراجع في مستواه.

٧- أثبتَ الواقع المستعرَض بشأن نضال شيعة البصرة ومقاومتها، أنّه لم يقفْ يوماً
 عن التّواجد، إلّا إنّ مداه أخذ ينخفض ويَرْقَى، تَبَعاً لطبيعة السُّلطة المستهدِفَة لهم،
 والمتربّصة بهم، وقوّتها.

٨- لم تكن الفئات التي خرجتْ على الإمام عليِّ عليه في حرب الجمل موحّدة في الدّافع؛ إذْ اختلفتْ فيه، فمنها: ما انساق وراء دافع عصبيٍّ، أو اقتصاديٍّ، أو سياسيٍّ، أو اجتماعيٍّ، أو ذاتيٍّ، واعتمدتْ تلك الفئات شعاراً يحمل مضموناً عاطفيًّا بحتاً، هو: المطالبة بدم عثمان.

٩ - تُعدُّ مواقف مِنْ مثل ما قام به حُكَيْم بن جَبَلَة ورفاقه، ورضا البصرة بواليها عنْ

الإمام علي علي النها أبي موسى الأشعري، سباً في تكثيف القناعة بأسبقية ولاء البصرة وطاعتها الخليفة الجديد (الإمام عليًا عليه المناعة بأسبقية ولاء البصرة وطاعتها الخليفة الجديد (الإمام عليًا عليه الكوفة.

• ١ - غدتُ الأماكن التي نزلها الإمام علي البصرة مشاهدَ مقدَّسةً تُقام فيها الشّعائر الدّينيّة، ومزاراً للمسلمينَ، حاملةً بذلك دلالة وجود التّشيّع فيها، وما استمرار وجود هذه المشاهد المتأتيّ مِنْ تعاهدها بالرّعاية والاهتهام، إلّا برهان على استمرار خطّ التّشيّع في الوجود والبقاء، ومنها ما يزال شاخصاً إلى وقتنا الحاضر.

11 - جسَّدتْ أساليب الإمام على على المعاني الإسلاميّة الإنسانيّة في التّعامل مع الآخر في زمن السِّلم وفي زمن الحرب، التي لم يلجأ اليها إلَّا بعد أنْ استنفد جميع خياراته السّلميّة.

17 - تميّزت مدينة البصرة باتساع مساحة الإنتاج الفكريّ فيها، وكان لشيعة البصرة سبق الرِّيادة في تأسيس بعض المعارف، مثل: النّحو، الذي تولّى أبو الأسود الدّؤليّ وضع قواعده بتوجيه من الإمام عليِّ الله وعلم العروض، الذي اكتشف قوانينه الخليل بن أحمد الفراهيديّ، وغيرهما.

17 - أهملتْ كتبُ التّاريخ دورَ شيعة البصرة، وحصرتْ التّشيُّع في الكوفة، ويبدو أنّ ذلك راجعٌ لأسبابٍ سياسيَّةٍ، منها: الإيحاء بقلّة أتباع الإمام عليِّ عليه المنحصرين في مكانٍ واحدٍ، من أجل أهدافٍ مخبوءةٍ، هدفها النّيلُ من شخص الإمام عليِّ عليه والتّشكيك باستحقاقاته في نفوس المسلمين آنذاك.

وهنا لابدً لي من القول: إنَّ أكثر ما كُتِبَ عن الشَّيعة، سواء كان بأقلامٍ غير شيعيَّةٍ، أمْ ببعضِ أقلامِها في بعض الأحيان، لا يعدُو كونه تشويهاً في بعض المفاصل، أو طمساً للحقائق، وصرفاً للأذهان عن توجّهاتٍ إلى أخرى، بإيراداتٍ تاريخيَّةٍ لا يمتُّ الكثير

منها إلى الواقع بصلةٍ، وعليه، ينبغي التأكيد على إعادة كتابة التّاريخ الإسلاميّ عامّةً، والشّيعيّ منه على وجه الخصوص، بعيداً عن التّطرّف والغلوّ، أو القفز فوق المذاهب الإسلاميّة الأُخَر، بها يجلّي الصَّدَأ الذي تراكَمَ على تلك الحقائقِ التّاريخيّةِ، حتّى كادَ أنْ يقضىَ عَلَيْها.



# الشِّيعةُ البصريُّونَ مِنْ أَصْحَابِ الرَّسُوْلِ الكَرِيْمِ ﴿ الْأَسُولِ الكَرِيْمِ ﴿ الْأَلْمَةِ الْمِلْكِ

| المصادر                                                         | أصحابُ الرّسولِ الكريمِ                                | ت |
|-----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|---|
| النّازي، مستدركات علم رجال الحديث: // ٥٣٣،                      | الأدهم بن أميّة، العبديّ                               | ١ |
| ومحسن الأمين، أعيان الشّيعة: ٣/ ٢٣٢.                            |                                                        |   |
| ابن سعد، الطّبقات: ٤/ ٢٤٢،<br>وابن معين، تاريخ ابن معين: ١/ ٣٥. | بُريدة بن الحصيب بن عبد<br>الله بن الحارث              | ۲ |
| ابن حجر، الإصابة: ١/ ٥٥٢،<br>والسّمعانيّ، الأنساب: ٤/ ١٣٥.      | الجارود بن المعلّى بن العلاء                           | ٣ |
| ابن عبد البر، الاستيعاب: ١/ ٢٢٧.<br>وابن سعد، الطبقات: ٧/ ٥٦.   | جارية بن قدامة بن مالك بن<br>زهير، التّميميّ، السّعديّ | ٤ |
| ابن عبد البر، الاستيعاب: ٢/٥٢٢، وابن حجر، تهذيب التهذيب: ١/٣٠٠. | زهير بن عمرو، الهلاليّ،<br>البصريّ                     | 0 |
| ابن سعد، الطبقات: ٢/ ٣٧٤،<br>والطوسي، الرّجال: ص٤٣.             | عمران بن الحصين بن عبيد<br>ابن خلف                     | ٦ |

| المصادر                                                                                  | أصحابُ الإمامِ عليّ اللهِ                     | ت |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|---|
| ابن حبّان، الثّقات: ٤/٥٥، وابن داوود،<br>رجال ابن داوود: ص٤٦.                            | الأحنف بن قيس بن معاوية<br>ابن حصين           | ١ |
| خليفة بن خيّاط، التاريخ: ص٣٧، والطوسيّ، الرّجال: ص٣٥.                                    | الأشرف بن حُكَيْم بن جَبَلَة،<br>العبديّ      | ۲ |
| الطوسيّ، الرّجال: ص٥٧، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ١/ ٢٤٢.                                  | أعين بن ضُبيعة بن ناجية بن<br>عقال، التّميميّ | ٣ |
| الطوسيّ، الرّجال: ص٦٦، التّفرشيّ، نقد الرّجال: ١/ ٤٠٩.                                   | حريث بن جابر، البكريّ                         | ٤ |
| ابن سعد، الطبقات: ٦/ ٢٣٣، والبخاري، التاريخ الكبير: ١/ ١٠٠، وابن حبّان، الثّقات: ٤/ ١٧٤. | حريث بن مخشي، القيسيّ                         | ٥ |
| الثّقفي، الغارات: ٢/ ٧٩، والرّازيّ، الجرح والتعديل: ٣/ ٣١٢.                              | الحصين بن منذر، الرّقّاشيّ                    | ٦ |
| خليفة بن خيّاط، التاريخ: ص١٧٣، والطوسيّ، الرّجال: ص٢١، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ١/ ٢٣٩.  | حُكَيْم بن جَبَلَة بن حصن بن<br>أسود بن كعب   | ٧ |
| الطوسيّ، الرّجال: ص٦٨،<br>والثّقفيّ، الغارات: ص٢١٢.                                      | شريك بن الأعور، الحارثيّ                      | ٨ |
| الطوسيّ، الرّجال: ص٦٨، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢/ ٣٩٩.                                  | شقيق بن ثور، السّدوسيّ                        | ٩ |

| ابن قتيبة، المعارف: ص٤٦٧، وابن حبّان، الثّقات: ٤/ ٣٧٢، والسّمعانيّ، الأنساب: ٨/٤.                                        | شيحة بن عبد الله                                | ١٠ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|----|
| الطوسيّ، الرّجال: ص٧٠، والحلّيّ، خلاصة الأقوال: ص١٧٣، وابن داوود، رجال ابن داوود: ص١١٢، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢/ ٤٣٥. | ظالم بن سراق، الأزديّ                           | 11 |
| ابن سعد، الطبقات، ۹۹/۷، الطّوسيّ، الرّجال: ص۷۰، وابن حبّان، الثّقات: 2/۰۶.                                               | ظالم بن عمرو بن سفيان،<br>(أبو الأسود الدّؤليّ) | ١٢ |
| ابن أبي الحديد، شرح النّهج: ٢/١٨٧، ٣٢/١١                                                                                 | عاصم بن زياد، الحارثيّ                          | ١٣ |
| ابن داوود، رجال ابن داوود: ص١١٢، والأردبيليّ، جامع الرّواة: ١/٣٤٣.                                                       | عامر بن عبد القيس، العنبريّ، التّميميّ          | ١٤ |
| البخاريّ، التاريخ الكبير: ٦/ ٣١، والرّازيّ، الجرح والتعديل: ٦/ ٨٧، وابن حبّان، الثّقات: ٥/ ١٤١.                          | عباد بن نسيب، القيسيّ                           | 10 |
| الطوسيّ، الرّجال: ص٧١، وابن داوود،<br>رجال ابن داوود: ص١٢٦.                                                              | عبادة بن الصّامت                                | ١٦ |
| ابن عبد البَرّ، الاستيعاب: ٣/ ١٣٢، وابن الأثير، أُسد الغابة: ٤/ ٣٢٢، وابن حَجَر، الإصابة: ٦/ ١٧.                         | عصام بن مقشعر                                   | ١٧ |

| ابن أبي الحديد، شرح النّهج: ١٠/٥٢.    | العلاء بن زياد، الحارثيّ | ١٨ |
|---------------------------------------|--------------------------|----|
| الطوسيّ، الرّجال: ص٧٧، وابن ماكولا،   | عمرو بن مرجوم            | ۱۹ |
| إكمال الكمال: ٧/ ٢٣٧، وابن حجر،       |                          |    |
| الإصابة: ٤/ ٥٦٣.                      |                          |    |
| الطوسيّ، الرّجال: ص٨٠، التّفرشيّ، نقد | كليب بن شهاب، الجرميّ    | ۲. |
| الرّجال: ٤/ ٦٩.                       |                          |    |

| المصادر                                                                      | أصحاب الإمام الحسن الله | ت |
|------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|---|
| ابن حبّان، الثّقات: ٤/٥٥، وابن داوود،<br>رجال ابن داوود: ص٤٦.                | الأحنف بن قيس بن معاوية | 1 |
| ابن سعد، الطبقات: ٧/ ٥٦، وابن عبد البرّ، الاستيعاب: ١/ ٢٢٧.                  | جارية بن قدامة بن مالك  | ۲ |
| ابن حبّان، الثّقات: ٤/ ٢٢٩، والزّيعليّ، نصب الرّاية لأحاديث الهداية: ١/ ٣٢٥. | ربيعة بن شيبان          | ٣ |
| ابن حبّان، الثّقات: ٩/ ٢٢٠.                                                  | نعام بن سهل بن نعام     | ٤ |

| المصادر                                                                     | أصحاب الإمام الحُسين الله | ت |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------------------------|---|
| الرّسّان، التسمية: ص١٥٦، والشّجريّ، الأمالي: ١/١٧٢، والمحلي، الحدائق: ص١٢٢. | الأدهم بن أميّة، العبديّ  | ١ |
| الرّسّان، التسمية: ص١٥٦، والشّجريّ، الأمالي: ١/١٧٢، والمحلي، الحدائق: ص١٢١. | الحجّاج بن بدر، التميميّ  | ۲ |

مُلْحَقٌ ......مُلْحَقٌ مُلْحَقٌ عِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى ال

| الرّسّان، التسمية: ص١٥٣، والطوسيّ، الرّجال: ص٧٤، وابن طاووس، إقبال الأعمال: ٣/ ٧٨.            | سالم مولى عامر بن مسلم، العبديّ        | ٣ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|---|
| الرّسّان، التسمية: ص١٥٣،<br>والشّجريّ، الأمالي: ١/١٧٢، وابن شهر<br>شوب، المناقب: ٤/١١٣.       | سيف بن مالك، العبديّ                   | ٤ |
| الرّسّان، التسمية: ص١٥٣،<br>والطوسيّ، الرّجال: ص٧٧،<br>والشّجريّ، الأمالي: ١/ ١٧٢.            | عامر بن مسلم، العبديّ                  | 0 |
| الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٢٦٣/٤، والرّسّان، والرّسّان، السّمية: ص١٥٨.                    | عبيد الله بن يزيد بن ثُبيط،<br>العبديّ | ٢ |
| الشّجريّ، الأمالي: ١/١٧٢، والرّسّان، التسمية: ص٥٦، والرّسّان، والمحلي، الحدائق: ص١٢٢.         | عبد الله بن يزيد بن ثبيط               | ٧ |
| الرّسّان، التسمية: ص٢٥٦، والشّجريّ، الأمالي: ١/ ١٧٢، والمحلي، الحدائق: ص١٢٢.                  | الهفهاف بن مهند، الأزديّ               | ٨ |
| الطبريّ، تاريخ الرّسل والملوك: ٢٦٣/٤،<br>والطوسيّ، الرّجال: ص٨١، والرّسّان،<br>التسمية: ص١٥٣. | يزيد بن ثبيط، العبديّ                  | ٩ |

| المصادر                                    | أصحابُ الإمام السّجّاد عليه | ت |
|--------------------------------------------|-----------------------------|---|
| الطوسيّ، الرّجال: ص١٠٩، والحلّي، خلاصة     | أبان بن أبي عيّاش           | ١ |
| الأقوال: ص٥٣٤.                             |                             |   |
| الطوسي، الرّجال: ص١٠٩، والنّمازيّ،         | إسحاق بن عبد الله بن        | ۲ |
| مستدركات علم رجال الحديث: ص٥٧،             | نوفل                        |   |
| والخوئي، معجم رجال الحديث: ٣/ ٢١١.         |                             |   |
| الطوسي، الرّجال: ص١١٠، والتّفرشيّ، نقد     | بكر بن أوس بن مهال،         | ٣ |
| الرّجال: ١/٩٢١، والخوئيّ، معجم رجال        | الطائيّ                     |   |
| الحديث: ٤/ ٢٤٨.                            |                             |   |
| ابن بابويه، منتخب الدّين: ص٣٤، والمجلسيّ،  | بكر بن عبد الملك            | ٤ |
| بحار الأنوار: ١٥/ ١٩، ٣٨/ ٣٢٤.             |                             |   |
| الطوسيّ، الرّجال: ص١١١، والتّفرشيّ، نقد    | جعفر بن إياس                | ٥ |
| الرّجال: ١/ ١٣٩، والنّازيّ، مستدركات:      |                             |   |
| ص١٤٧، والخوئيّ، معجم رجال الحديث:          |                             |   |
| .۲۱/٥                                      |                             |   |
| الطوسيّ، الرّجال: ص١١١، التّفرشيّ، نقد     | الحسن بن رواح، العبديّ      | ٦ |
| الرّجال: ٢/ ٢٢، والأردبيليّ، جامع الرّواة: |                             |   |
| .99/1                                      |                             |   |
| الطوسيّ، الرّجال: ص١١٤، والخوئيّ، معجم     | زيد، العمّيّ                | ٧ |
| رجال الحديث: ٨/ ٣٨١.                       |                             |   |
| الطوسي، الرّجال: ص١١٥، والتّفرشيّ، نقد     | شيبة بن نعامة، الضّبيّ      | ٨ |
| الرّجال: ٢/ ٤٠١، والخوئيّ، معجم رجال       |                             |   |
| الحديث: ١٠/١٠.                             |                             |   |

مُلْحَقٌ ......مُلْحَقٌ مُلْحَقٌ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي

| المصادر                                                                                                                        | أصحابُ الإمامِ الباقرِ اللهِ | ت |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|---|
| الطوسيّ، الرّجال: ص١٢٥: ص١٦٣،<br>والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ١/١٩٧، والأردبيليّ،<br>جامع الرّواة: ١/ ٨٧.                          | إسحاق بن الفضل               | ١ |
| الطوسيّ، الرّجال: ص١٢٤، ص١٥٩، والحليّ، خلاصة الأقوال: ص٥٣، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ١/٢٢٦.                                     | إسهاعيل بن الفضْل            | ۲ |
| الطوسيّ، الرّجال: ص١٢٥، ص١٦٠،<br>والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ١/١٥٥، وابن حجر،<br>تقريب التّهذيب: ١١٦/١.                           | أيُّوب بن أبي تميمة          | ٣ |
| الطوسيّ، الرّجال: ص١٣٢، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ١/ ٣٨٥، والخوئيّ، معجم رجال الحديث: ٥/ ١٧١.                                   | المنقريّ                     | ٤ |
| البرقيّ، المحاسن: ١/٥٥، ١/١٩٩، والطوسيّ ، اختيار معرفة الرّجال: ٢/٢٠، والطوسيّ، الرّجال: ص١٣٢، والحلّيّ، خلاصة الأقوال: ص١٢٣٠. | الحارث بن المغيرة            | ٥ |
| التّفرشيّ، نقد الرّجال: ١/١٠٤، والطوسيّ، الرّجال: ص١٣٣.                                                                        | حجّاج بن أرطأة               | ٦ |
| الذّهبيّ، تاريخ الإسلام: ١/١٦٦، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ١/ ٣٨٥.                                                               | حرب بن سريح                  | ٧ |

| ٨  | الحسن بن زياد                                   | الطوسيّ، الرّجال: ص١٣١، والخوئيّ، معجم رجال الحديث: ٥/ ٣٢١.                                     |
|----|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩  | خالد أبو الهيثم، البصريّ                        | البخاريّ، التاريخ الكبير: ٣/ ١٧٨، والرازيّ، الجرح والتعديل: ٣/ ٣٦٢.                             |
| ١. | خَيْثُمَة بن أبي خَيْثُمَة                      | الكلينيّ، الكافي: ٣٨/٢، والمجلسيّ، بحار الأنوار: ٢٦٢/٦٥.                                        |
| 11 | عبد العزيز بن يحيى بن<br>أحمد بن عيسى، الجلوديّ | النجاشيّ، رجال النّجاشيّ: ص٢٤٠، والحليّ، والحليّ، إيضاح الاشتباه: ص٢٤٠.                         |
| ١٢ | الفُضيل بن يسار                                 | النّجاشيّ، رجال النّجاشيّ: ص٣٠٩، والطوسيّ، الرّجال: ص٢٦٩، والحليّ، خلاصة الأقوال: ص٢٢٨.         |
| 14 | مالك بن أعين                                    | الطوسيّ، الرّجال: ص١٤٥، وابن داوود،<br>رجال ابن داوود: ص١٥٧، والتّفرشيّ، نقد<br>الرّجال: ٤/ ٨٠. |
| ١٤ | مسعدة بن صدقة                                   | النّجاشيّ، رجال النّجاشيّ: ص٤١٥، والطوسي، اختيار معرفة الرّجال: ص٧٠، والطوسيّ، الرّجال: ص١٤٦.   |
| 10 | مسمع بن عبد الملك بن<br>مسمع                    | النّجاشيّ، الرّجال: ص٢٠، والطوسيّ، رجال: ص٣١٢، وابن داوود، رجال ابن داوود: ص١٨٩.                |

مُلْحَقٌ ...... ٢٨٩

| النّجاشيّ، رجال: ص٤٥٣، والطوسيّ،       | ياسين الضّرير | ١٦ |
|----------------------------------------|---------------|----|
| الفهرست: ص۲٦٧، وابن داوود، رجال ابن    |               |    |
| داوود: ص٢٠١، والتَّفرشيّ، نقد الرّجال: |               |    |
| .0\/0                                  |               |    |

| المصادر                                                                                    | أصحاب الإمام الصّادقِ للله | ت |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|---|
| الطوسيّ، الرّجال: ص١٦٦، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ١/١٨٤.                                    | أرطأة بن الأشعث            | ١ |
| الطوسيّ، الرّجال: ص١٦٨، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ١/٢٠٢، والخوئيّ، معجم رجال الحديث: ٣/٣٤٣. | أسد بن يحيى                | ٣ |
| الكلينيّ، الكافي: ٦/ ٢٠٢، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ١/ ٢١١، والخوئيّ، معجم: ٤/ ٣٠.          | إسهاعيل بن بشّار           | ۲ |
| النّجاشيّ، رجال: ص٣٠، والحلّيّ، خلاصة الأقوال: ص٥٧، وابن داوود، رجال ابن داوود: ص٥٢.       | إسهاعيل بن همّام           | ٣ |
| الطوسيّ، رجال: ص١٦٦، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢٣٩، والخوئيّ، معجم: ١٢٨/٤.                  | أشعث بن سعيد               | ٤ |

| الطوسيّ، رجال: ص١٦٤، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢٦٠، والخوئيّ، معجم: ١٧٥/٤.                   | أيّوب بن واقد  | 0  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|----|
| الطوسيّ، رجال: ص١٧٢، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢٦١١، والخوئيّ، معجم: ١٧٧/٤.                  | بحر بن زیاد    | 7  |
| الطوسيّ، رجال: ص١٧٢، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢٦٢١، والخوئي، معجم: ١٧٨/٤                    | بحر بن كثير    | ٧  |
| الطوسيّ، رجال: ص١٧٠، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢٩٤١، والخوئيّ، معجم: ٢٥٦/٤                   | بکر بن عیسی    | ٨  |
| الطوسيّ، رجال: ص١٧٤، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ١/٣١، والخوئيّ، معجم: ٢٩٢/٤                   | ثابت بن حمّاد  | ٩  |
| الطوسيّ، رجال: ص٦٧٦، وابن دواد، رجال<br>ابن داوود: ص٦٣، والتّفرشيّ، نقد الرّجال:<br>١/ ٣٤٤. | جعفر بن سليمان | ١. |
| الطوسيّ، رجال: ص١٧٧، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ١/٣٧٤، والخوئيّ، معجم: ٥/٥٥١.                 | جندب بن صالح   | 11 |

| الطوسيّ، رجال: ص١٩٤، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٣٩٤، والخوئيّ، معجم: ٥/١٩٠.                                                                   | حازم بن إبراهيم | 17 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----|
| الطوسيّ، رجال: ص١٨٩، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢/ ١٢٩، والخوئيّ، معجم: ٧/ ١٤٥.                                                               | حفص بن خالد     | 14 |
| التّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢/ ١٣٣، والخوئيّ،<br>معجم: ٧/ ١٥٣.                                                                                  | حفص بن عمر و    | ١٤ |
| الطوسي، رجال: ص١٤٢: ص١٨٧،<br>والطوسي، اختيار معرفة الرّجال: ٢/٤٠٢،<br>والطوسيّ، الفهرست: ص١١٥، وابن<br>الغضائريّ، رجال ابن الغضائريّ: ص١٢٣. | حمّاد بن عیسی   | 10 |
| الطوسيّ، رجال: ص١٨٨، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢/١٥٧، والخوئيّ، معجم: ٧/ ٢٥٣.                                                                | حمّاد بن واقد   | ١٦ |
| الطوسيّ، رجال: ص١٩٠، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢/١٦٤، والخوئي، معجم: ٧/ ٢٨٢.                                                                 | حمزة بن ربعيّ   | ١٧ |
| الطوسيّ، رجال: ص١٩٢، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢/ ١٧٠، والخوئيّ، معجم: ٧/ ٣٠٠.                                                               | حميد بن الأسود  | ١٨ |

|                                                                                              | ·                            |     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|-----|
| الطوسيّ، رجال: ص٢٠٢، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢١٢/، والخوئيّ، معجم: ٨/ ١٠٥.                  | داوود بن الزبرقان            | 19  |
| الكلينيّ، الكافي: ١/ ٣٢، ٤٢، والحلّيّ، تذكرة الفقهاء: ٢/ ٨١، ٤/ ٢٧٤.                         | ربعيّ بن عبد الله بن الجارود | ۲.  |
| الطوسيّ، رجال: ص٢٠٤، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢/ ٢٣٤، والخوئيّ، معجم: // ١٧٣٨.               | الرَّبيع بن بدر              | 71  |
| الطوسيّ، رجال: ص٢٠٤، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢/ ٢٣٥، والخوئيّ، معجم: ٨/ ١٧٦.                | الرَّبيع بن زياد الضَّبيَّ   | 77  |
| الطوسيّ، رجال: ص٢٠٣، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢/ ٢٣٥.                                        | الرّبيع بن زيد               | 77  |
| الطوسيّ، رجال: ص۲۲۱، وابن داوود،<br>رجال ابن داوود: ص۲۰۱،<br>والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ۲/۳۲۰. | سكين بن عبد العزيز           | 7 & |
| الطوسيّ، رجال: ص٢١٩.                                                                         | سلمة بن عيّاش                | 70  |
| الطوسيّ، رجال: ص٢٢٣، والخوئيّ، معجم:<br>٩/ ٣١٩.                                              | سمال بن عبدون                | 77  |
| الطوسيّ، رجال: ص٢٢٦، والخوئيّ، معجم:<br>١٠/ ٦٥.                                              | صالح بن حيّان                | 77  |

| الطوسيّ، رجال: ص٢٦٢، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٣/٧-٨، والخوئيّ، معجم: ٢٠١/١٠.                    | عاصم بن سليمان        | 71 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|----|
| الطوسيّ، رجال: ص٢٤٨، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٣/ ٢٣، والخوئيّ، معجم: ٨ / ٢٥٨.                   | العبّاس بن عوف        | 79 |
| الطوسيّ، رجال: ص٢٤٢، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٣/ ٢٩، والخوئيّ، معجم: ٢٧٨/١٠                     | عبد الأعلى بن كثير    | ٣. |
| الطوسي، رجال: ص٢٤٢<br>التّفرشيّ، نقد الرّجال: ٣/٢٩، والخوئيّ،<br>معجم: ١٠/ ٢٧٨.                 | عبد الأعلى بن محمّد   | ٣١ |
| الطوسيّ، رجال: ص٢٣٧، الخوئيّ، معجم: المراكباً.                                                  | عبد السّلام بن حرب    | ٣٢ |
| الطوسيّ، رجال: ص٢١٣، والطوسيّ، اختيار<br>معرفة الرّجال: ٢/ ٦٣٢-٦٣٣، والخوئيّ،<br>معجم: ١١/ ٣٨٢. | عبد الله بن النّجاشيّ | 44 |
| الطوسيّ، رجال: ص٢٣٨، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٣/ ١٦٠، والخوئيّ، معجم: ٢٣/١٢.                    | عبد الملك بن خالد     | ٣٤ |

| الطوسيّ، رجال: ص٢٤٢، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٣/١٦٨، والخوئيّ، معجم: ٢٤٧/١٢.                                                         | عبد الوهّاب بن عبد المجيد | ٣٥ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|----|
| النّجاشيّ، رجال: ص٢٩٨، والنّمازيّ، مستدركات علم الرّجال الحديث: ص٢٦٥، والخوئيّ، معجم: ١٩١/١٢.                                        | العلاء بن الفضيل بن يسار  | ٣٦ |
| النّجاشيّ، رجال: ص٢٨٤، والطوسيّ، الفهرست: ص١٨٥، والطوسيّ، رجال: ص٢٥٣.                                                                | عمر بن الربيع             | ** |
| ابن داوود، رجال ابن داوود: ص١٤٤-<br>١٤٥، والخوئيّ، معجم: ٢١/١٤، وما<br>بعدها.                                                        | عمرو بن محمّد             | ٣٨ |
| الطوسيّ، رجال: ص٢٦١، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٣/ ٣٧٩، والخوئيّ، معجم:                                                                | عنبسة بن سعيد             | ٣٩ |
| النّجاشيّ، رجال: ص٣٠٥، والطوسيّ، الفهرست: ص١٩٦، والطوسيّ، رجال: ص٨٦٦، والحلّيّ، إيضاح الاشتباه: ص٧٥٠، والحلّيّ، خلاصة الأقوال: ص٣٨٥. | غياث بن إبراهيم           | ٤٠ |
| التَّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢٥/٤، والخوئيّ، معجم: ١٤/ ٣٣٠.                                                                              | الفضل بن العلاء           | ٤١ |

| النّجاشيّ، رجال: ص٣١٣، والطوسيّ، رجال: ص٢٧٢، والحليّ، خلاصة الأقوال: ص٢٣، ابن داوود، رجال ابن داوود: ص٣٥٣. | القاسم بن الفضيل | 23 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|----|
| الطوسيّ، رجال: ص٢٧٩، والخوئيّ، معجم:<br>١١/ ١٥٥.                                                           | محمّد بن ثابت    | ٤٣ |
| الطوسيّ، رجال: ص٦٠٦، والخوئيّ، معجم:<br>١٥٤/١٦.                                                            | مسعدة بن اليسع   | ٤٤ |
| الطوسيّ، رجال: ص٣١٨، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٥/٤٠، والخوئيّ، معجم: ٢٥٨/٢٠.                                | هارون بن موسى    | ٤٥ |
| الطوسيّ، رجال: ص٣١٧، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٥/٨٨، والخوئيّ، معجم: ٢١٩/٢٠                                 | الوليد بن هشام   | ٤٦ |
| النّجاشيّ، رجال: ص٤٣١، والطوسيّ، رجال: ص٣١٧، والحليّ، خلاصة الأقوال: ص٢٨٧.                                 | وهيب بن خالد     | ٤٧ |
| الطوسيّ، رجال: ص٣٢٢، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٥/ ٦٣، والخوئيّ، معجم: ٢١/ ٣٩.                               | يحيى بن أيّوب    | ٤٨ |

| الطوسيّ، رجال: ص٣٢١، وابن داوود،<br>رجال ابن داوود: ص٣٠٣، والتّفرشيّ، نقد<br>الرّجال: ٥/ ٧١. | یحیی بن سعید                 | ٤٩  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|-----|
| الطوسيّ، رجال: ص٣٢٢، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٥/ ٥٩، والخوئيّ، معجم: ٢١/ ٢٢.                 | يحيى بن الأشعث               | 0 * |
| الطوسيّ، رجال: ص١٣٤، والحلّيّ، خلاصة الأقوال: ص٥٣، وابن داوود، رجال ابن داوود: ص١٥.          | إسهاعيل بن الفضل بن<br>يعقوب | ٥١  |

| المصادر                                                                                                      | أصحابُ الإمامِ الكاظمِ الله | ت |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|---|
| النّجاشيّ، الرّجال: ص١٣، والطوسيّ، رجال: ص١٦٤، وابن شهر آشوب، معالم العلماء: ص٦٣، والخوئيّ، معجم: ١/١٥٧-١٩٦. | أبان بن عثمان، الأحمر       | ` |
| النّجاشيّ، رجال: ص٥٦، والطوسيّ، رجال: ص١٢٥، والنّازيّ، مستدركات علم رجال الحديث: ١/ ٥٧٧.                     | إسحاق بن الفضل بن يعقوب     | ۲ |
| البرقيّ، الرّجال: ص١٢٢، والطوسيّ، الرّجال: ص٣٥٣، وابن داوود، رجال ابن داوود: ص٢٣٢.                           | إسهاعيل بن قتيبة            | ٣ |

| الطوسيّ، رجال: ص١٤٨، وابن ماكولا، إكمال الإكمال: ٤١٨/٤.                                                                                               | إسهاعيل بن محمّد بن يزيد، المعروف بـ(السّيّد الحميريّ) | ٤  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|----|
| البرقيّ، الرّجال: ص١٢٣، والنّجاشيّ، الرّجال: ص٠٣.                                                                                                     | إسهاعيل بن همّام بن عبد<br>الرّحمن                     | 0  |
| البرقيّ، الرّجال: ص١١٦، والنّجاشيّ، الرّجال: ص١٤٣-١٤٣، والطوسيّ، الفهرست: ص١١٥.                                                                       | حمّاد بن عیسی بن عبید                                  | ٦  |
| الطوسيّ، رجال: ص٣٥٧، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢/٠٠، والخوئيّ، معجم: ٨/٧٧.                                                                             | خلف بن سلمة                                            | ٧  |
| النّجاشيّ، الرّجال: ص٣٠، والنّهازيّ، السّدركات: ٣/ ٣٨٨، والمنصوريّ، النّصرة لشيعة البصرة: ص١٩٧ - ١٩٨.                                                 | عبد الرّحمن بن أبي عبد الله<br>ميمون                   | ٨  |
| النّجاشيّ، رجال: ص٢٢٨، والطوسيّ، اختيار معرفة الرّجال: ٢/ ٧٤٥، والطوسيّ، رجال: ص ٣٤٠، والحليّ، إيضاح الاشتباه: ص ٣٤٢، والحليّ، خلاصة الأقوال: ص ١٩٩٠. | عبد الله بن خداش                                       | ٩  |
| النّجاشيّ، رجال: ص٢٨٤، والطوسيّ، الفهرست: ص١٨٧، والحليّ، خلاصة الأقوال: ص٣٧٦.                                                                         | عمر بن عبد العزيز                                      | ١. |

| النّجاشيّ، الرّجال: ص٣٠٥، والطوسيّ، رجال: ص٢٦٨، والزّراري، تاريخ آل زرارة: ٢/٥٥.                              | غياث بن إبراهيم، التميميّ    | 11 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|----|
| النّجاشيّ، الرّجال: ص٢٩٨، والخوئيّ، معجم: ٢٩/ ٣٣٦.                                                            | الفُضيل بن يسار              | ١٢ |
| النّجاشيّ، رجال: ص٣٦٤، والطوسيّ، رجال: ص٣٤٣، والحليّ، إيضاح الاشتباه: ص٢٨١، وابن داوود، رجال ابن داوود: ص٢٨١. | محمّد بن حدقة                | ١٣ |
| الطوسيّ، رجال: ص٤٤، والحليّ، خلاصة الأقوال: ص٣٩٣، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: 2/٢٤٦.                             | محمّد بن عبد الله الجلاب     | ۲٠ |
| النّجاشيّ، رجال: ص٣٦٥، والطوسيّ، رجال: ص٣٤٣، ٣٦٣، والخوئيّ، معجم: ١٣٥/١٧.                                     | محمّد بن سليمان بن عبد الله  | ۲٠ |
| النّجاشيّ، الرّجال: ص٤٥٣، ابن داوود،<br>رجال ابن داوود: ص٢٠١.                                                 | مسمع بن عبد الملك بن<br>مسمع | ۲۱ |
| النّجاشيّ، رجال: ص٤٥٣، وابن داوود،<br>رجال ابن داوود: ص٢٠١.                                                   | ياسين الزّيّات الضّرير       | 77 |

| الطوسيّ، رجال: ص٣٤٦، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٥/٥٧، والخوئيّ، معجم: ٢٦/٢١.        | یحیی بن عبد الله         | 74  |
|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|-----|
| الطوسيّ، رجال: ص٤٤، والحلّيّ، خلاصة الأقوال: ص٣٩٣، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢٤٦/. | محمّد بن عبد الله الجلاب | 7 8 |

| المصادر                                                                                                                       | أصحابُ الإمامِ الرِّضائييِّ | ت |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|---|
| الطوسيّ، رجال: ص٢٥١، والحلّيّ، خلاصة الأقوال: ص٦٢، وابن داوود، رجال ابن داوود: ص٤٦.                                           | أحمد بن يوسف                | ١ |
| البرقيّ، الرّجال: ص١٢٢، والطوسيّ، رجال: ص٣٥٣، وابن داوود: ص٢٣٢.                                                               | إسهاعيل بن قتيبة            | ۲ |
| والنّجاشيّ، رجال: ص ١١٠، والحليّ، خلاصة الأقوال: ص ٨١، وابن داوود، رجال ابن داوود: ص ٥٨.                                      | بكر بن محمّد بن حبيب        | ٣ |
| الطوسيّ، اختيار معرفة الرّجال: ٢/ ٧٨٣- ٢٨، الطوسيّ، رجال: ص٣٨، الحليّ، خلاصة الأقوال: ص٣٠٣، وابن داوود، رجال ابن داوود: ص٢١٥. | أبو جعفر، البصريّ           | ٤ |

| الحليّ، خلاصة الأقوال: ص ٣٣٤، والنّجاشيّ، رجال: ص ٣٨، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢٠/٢.     | الحسن بن راشد                  | ٥ |
|------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|---|
| الطوسيّ، رجال: ص٣٥٧، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٢/ ٢٠٠، والأردبيليّ، جامع الرّواة: ٨ ٢٩٨/. | خلف بن سلمة                    | ٦ |
| البرقيّ، الرّجال: ص١١٦، والنّجاشيّ، رجال: ص١٤٢-١٤٣، والخوئيّ، معجم: ٧/ ٢٣٦-٢٥١.          | محمّد بن حمّاد بن عیسی         | ٧ |
| النّجاشيّ، رجال: ص٣٦٥، والطوسيّ، رجال: ص٣٤٣-٣٦٣، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٤/ ٢٢٠-٢٢١.    | محمّد بن سليمان بن عبد<br>الله | ٨ |

| المصادر                              | أصحابُ الإمامِ الجوادِ للله | ت |
|--------------------------------------|-----------------------------|---|
| الطوسيّ، رجال: ص٣٧٤، ٣٨٥             | الحُسين بن أسد              | ١ |
| وابن الغضائريّ، رجال ابن الغضائريّ:  |                             |   |
| ص١٨٨، ١٣٣، والحلِّيّ، خلاصة الأقوال: |                             |   |
| ص۱۱۵، وابن داوود، رجال ابن داوود:    |                             |   |
| ص٧٩.                                 |                             |   |

مُلْحَقُ .....مُلْحَقُ

| الطوسيّ، رجال: ص٣٧٩، وابن داوود، رجال<br>ابن داوود: ص٢٧٢.                                                            | محمّد بن الحسن بن شمون | ۲ |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|---|
| الطوسيّ، رجال: ص٣٧٨، والحيّيّ، خلاصة الأقوال: ص٢٧٦، وابن داوود، رجال ابن داوود: ص١٨٧، التّفرشيّ، نقد الرّجال: 2/٣٥٧. | المختار بن زياد        | ٣ |

| المصادر                                                                                                                        | أصحابُ الإمامِ الهادي عليه | ت |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|---|
| الطوسيّ، رجال: ص٤٢٧، والخوئيّ، معجم: ٣/ ١٤.                                                                                    | أحمد بن محمّد بن سيّار     | ١ |
| الطوسيّ، رجال: ص٣٧٤، ٣٨٥، وابن<br>الغضائريّ، الرّجال: ص١١٨، ١٣٣، والحيّ،<br>خلاصة الأقوال: ص١١٥، وابن داوود،<br>الرّجال: ص١٨٧. | الخُسين بن أسد             | ۲ |
| الطوسيّ، رجال: ص٣٧٩، ابن داوود، الرّجال: ص٢٧٢، والتّفرشيّ، نقد الرّجال، ١٧٥/.                                                  | محمّد بن الحسن بن شمون     | ٣ |

| المصادر                                                                                                                  | أصحابُ الإمامِ العسكريّ الله | ت |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|---|
| الصّدوق، كمال الدّين وتمام النّعمة:                                                                                      | أبو الأديان                  | ١ |
| ص ٤٧٥، والرّاونديّ، الخرائج والجرائح: ٣/ ١١٠١، ١١٠٣.                                                                     |                              |   |
| الطوسيّ، رجال: ص٤٠٣، والخوئيّ،<br>معجم: ١٩/٢١.                                                                           | يحيى، البصريّ                | ۲ |
| الطوسيّ، اختيار معرفة الرّجال: ٢/ ٨٠٩، ٥٨٥، الطوسيّ، رجال: ص٣٠٤، والتّفرشيّ، نقد الرّجال: ٥-٣٠٠، والخوئيّ، معجم: ١٧٨/٢١- | يوسف بن السّخت               | ٣ |



- ١- فهرس الآيات الكريمة
  - ٢- فهرسُ الأحاديث
- ٣- فهرس المعصومينَ عَالِشَكِيُ
  - ٤- فهرس الأشعار
  - ٥- فهرس الأعلام
- ٦- فهرسة القبائل والبيوتات والفرق
  - ٧- فهرس الأماكن والبلدان والبقاع
  - ٨- فهرس الوقائع والحوادث والأيّام
    - ٩- فهرس المصادر والمراجع
      - ١٠ فهرس المحتويات

## ١ - فهرس الآيات الكريمة

| الآية                                                                                      | السّورة ورقم الآية | الصّفحة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|---------|
| ﴿وَفَضَّلَ اللهُ المَجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ<br>أَجْراً عَظِيهاً﴾                   | النّساء (٩٥)       | 117     |
| ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا<br>الرَّسُولَ﴾                 | النّساء (٩٥)       | Y 1 A   |
| ﴿ وَمَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ بِاللَّهِ ۖ وَمَا جَآءَنَا ﴾                                    | المائدة (٤٨)       | ٥       |
| ﴿ وَمِنْ ذُرِّيَّتِهِ دَاوُ ودَ وَسُلَيْهَانَ وَأَيُّو بَ ﴾                                | الأنعام (٨٤ – ٨٥)  | ٧٩      |
| ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلَّا هَدَيْنَا﴾                                  | الأنعام (٨٤ – ٨٥)  | 717     |
| ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّهَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ للهِ<br>خُسُه﴾                        | الأنفال (٤١)       | ٥٣      |
| ﴿ اَلَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا<br>يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ﴾ | التّوبة (٣٤)       | ٩١      |

|                                                                     | ٠ ٣٠٦                              |
|---------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| هَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ التّوبة (١١١)<br>مْ﴾   | ﴿إِنَّ اللهَٰ<br>وَأَمْوَاهُكُ     |
| بَرِيءٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ﴾ التّوبة (٣)                | ﴿أَنَّ اللهَ                       |
| اللهِ وَبِرَ هُمَّتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُوا﴾ يونس (٥٨)         | ﴿بِفَصْلِ                          |
| ِفِيقِي إِلَّا بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ﴾ هود (۸۸)               | ﴿وَمَا تَوْ                        |
| يَا شُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِمَّا هود (٩١)<br>.﴾            | ﴿قَالُوا<br>تَقُولُ                |
| ا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا النِّحل (٤٤)<br>-مْ﴾ | ﴿وَأَنْزَلْنَا<br>نُزِّلَ إِلَيْهِ |
| عَنَّ مِنْ كُلِّ شِيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُّ﴾ مريم (٦٩)               | ﴿ثُمَّ لَنَنْزِ                    |
| عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ﴾ الشّعراء (٢١٤)                          | ﴿وَأَنْذِرْ                        |
| بًّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي﴾ طه (۲۵–۲۸)                                 | ﴿قَالَ رَ،                         |
| لَغَفَّارٌ لَمِنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ طه (۸۲)<br>مَّ اهْتَدَى﴾   |                                    |
| فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ ﴾ القصص (١٥)                        | ﴿فَوَجَدَ                          |
| ِ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقُّ﴾ الرّوم (٦٠)                             | ﴿فَاصْبِرْ                         |

| ﴿ وَإِنَّ مِنْ شِيعَتِهِ لَإِبْرَاهِيمَ ﴾                    | الصّافات (۸۳)      | 09      |
|--------------------------------------------------------------|--------------------|---------|
| ﴿ وَعَدَكُمُ اللهُ مَغَانِمَ كَثِيرَةً ﴾                     | الفتح (۲۰)         | 110     |
| ﴿إِنَّهَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ﴾                           | الحجرات (۱۰)       | 77.     |
| ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى﴾                               | النَّجم (٣ – ٤)    | 711     |
| ﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا أَشْيَاعَكُمْ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ | القمر (٥١)         | 09      |
| ﴿ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾                        | الحشر (۷)          | Y 1 A   |
| ﴿أَمَّا مَنْ طَغَى * وَآثَرَ الْحُيَاةَ الدُّنْيَا﴾          | النَّازعات (٣٧-٣٩) | -718-49 |
|                                                              |                    | 710     |

## ٢- فهرسُ الأحاديث

| الصّفحة | القائل                   | طرفُ الحديث                                            |
|---------|--------------------------|--------------------------------------------------------|
| ٧٧      | الإمام عليّ عليه         | «أَتُوَا البصرةَ وأهلُها مجتمعونَ على                  |
|         |                          | بيعتي»                                                 |
| ١١٨     | الإمام عليّ عليته        | «أصبتَ أجراً عظياً»                                    |
| ١٦٠     | الإمام الحسين عليته      | «أَدْعُوكُم إلى اللهِ وإلى نبيّه، فإنّ                 |
|         |                          | السُّنّة »                                             |
| ١٢٨     | الإمام عليّ عَلَيْكِمِ   | «اقترعُوا، هاتُوا بسهامِكُم»                           |
| ١٢٣     | الإمام عليّ عليه         | «أقربُ إلى اللّيل وأجدرُ أنْ يقلّ                      |
|         |                          | القتلُ»                                                |
| 117     | الإمام عليّ عَلَيْكِم    | «أمّا الذي نريدُ وننوي، فالإصلاحُ»                     |
| 109     | الإمام الحُسين عَلِيَّةِ | «أمَّا بعدُ، فإنَّ اللهَ اصطفَى محمَّداً يَئِيَّالُهُ» |
| ١٢٨     | الإمام عليّ عليَّ الإمام | «إنّ مَن عَرَفَ شيئاً فليأخُذْه»                       |

| ١٣٢ | الإمام عليّ ﷺ          | «إِنَّك بعتَ دينَكَ ونفسَكَ من               |
|-----|------------------------|----------------------------------------------|
|     |                        | معاوية»                                      |
| ۱۳۸ | الإمام عليّ عَلَيْكِم  | «إنّي أخافُ أنْ يخدعَ يهانيَّكُم»            |
| ١٣٦ | الإمام عليّ عَلَيْكِم  | «إنّي أعرَفُ بهم منكم، لقدْ صحبتُهُم»        |
| ١٣٦ | الإمام عليّ عَلَيْكِم  | «إنّي أوّلُ مَن دعا إلى كتابِ اللهِ»         |
| ١٢٣ | الإمام عليّ عَلَيْكِم  | «أيّها النّاس لا تقتلُوا مُدبِراً»           |
| ١٥٣ | الإمام الحسن عليه      | «تُبايعونَ لي على السّمع والطّاعة»           |
| 117 | الإمام عليّ عَلَيْكِمْ | «جَزَى اللهُ كليهم خيراً»                    |
| ٧.  | النّبيّ مِنْ اللّهِ    | «دخلتُ الجِنَّةَ، فإذا أنا ببرجٍ أساسُهُ مِن |
|     |                        | نورٍ»                                        |
| ١١٨ | الإمام عليّ عَلَيْهِ   | «دعو تُكُم لتشهدُوا معنا إخواننا»            |
| ١١٨ | الإمام عليّ عَلَيْكِم  | «سأُمسِكُ هذا الأمرَ ما استمسَكَ»            |
| ٧.  | النّبيّ مِنْ اللّهِ    | «عليّ منّي وأنَا منهُ»                       |
| ٦٦  | النّبيّ عَيْنُولَهُ    | «إنّ هذا أخِي ووصِيّي»                       |
| ۱۳۸ | الإمام عليّ عليَّة     | «فاصنعُوا ما أردتُم، اللَّهُمّ إنّي برئٌ»    |
| ١٤٨ | الإمام عليّ ﷺ          | «فانظُّرْ ما يكونُ منهم، فإن فُرِّق»         |

| ٧٧  | الإمام عليّ عَلَيْكِ    | «قتلُوا شيعتِي وعّمالي، وقتلُوا أخا       |
|-----|-------------------------|-------------------------------------------|
|     |                         | ربيعة»                                    |
| 177 | الإمام عليّ عليته       | «لا تهتكُنَّ ستراً، ولا تدخُلُنّ داراً»   |
| ٧.  | النبي علىواله           | «لا يُحِبُّك يا عليّ إلاّ مؤمنٌ»          |
| ۱۲۳ | الإمام عليّ عَلَيْكِهِ  | «لا يرميَنَّ رجلٌ منكم بسهمٍ»             |
| ١٠٤ | النَّبِيِّ عَيْلُهُ     | «ليتَ شِعري، أيتُكُنّ صاحبةُ الجملِ       |
|     |                         | الأدببِ»                                  |
| ١٢٨ | الإمام عليّ عَلَيْكِلاِ | «مُروا نساءَ هؤلاء المقتولينَ من أهل      |
|     |                         | البصرة»                                   |
| ١٢٨ | الإمام عليّ عليته       | «مَن أَلْقَى سلاحَهُ، فَهُو آمِنٌ»        |
| 101 | الإمام عليّ عليه        | «مَن عَبْدِ اللهَ عليّ أمير المؤمنين»     |
| ٧.  | النبي على الم           | «مَن كنتُ مولاه، فعليٌّ مولاه»            |
| ۱۳۸ | الإمام عليّ عليه        | «وقَدْ أبيتُم إلّا أبا موسى»              |
| ۱۳۸ | الإمام عليّ ﷺ           | «وهذا عبدُ الله بن عبّاس، فارمُوهُ        |
|     |                         | به»                                       |
| ١٣٩ | الإمام عليّ ﷺ           | «يا أحنفُ، إنّ القومَ قدْ أَبُوا إلّا أبا |
|     |                         | مو سىي»                                   |

| ١٤٨ | الإمام عليّ ﷺ                | «يا أعينُ، ما بلغك أنّ قومَك وثبُوا على                     |
|-----|------------------------------|-------------------------------------------------------------|
|     |                              | عامِلي»                                                     |
| 77  | الرّ سول ﷺ                   | «يا عليّ، أبشِرْ فإنّك وأصحابَكَ»                           |
| 77  | الرّسول عَبْلُهُ             | «يا عليّ، إنّ اللهَ قدْ غَفَرَ لَكَ<br>ولذرّيّتكَ»          |
| Y0X | الإمام زين العابدين عَنْظُهُ | «أعذِر يا أبا فراس، فلو كانَ عندَنا»                        |
| 777 | الإمام عليّ عَلَيْتُلاِم     | «اعرِف الحقّ تعرفْ أهلَهُ»                                  |
| 317 | الإمام عليّ عَلَيْتُلاِ      | «اعلم يا عبدَ الله، أنّ كلّ عاملٍ في الدّنيا                |
|     |                              | للآخرة»                                                     |
| ۲۳. | النّبيّ عَيْمَالُهُ          | «أفضلُ العبادةِ الفقهُ»                                     |
| ۱۳۱ | الإمام عليّ عَلَيْكُمْ       | «أُكتُبْ إِلَى قومِكَ»                                      |
| 777 | النبي على الله               | «أَمَا ترضَينَ أَنِّي زَوَّجتُكِ أَقدمَ أُمَّتِي<br>سِلمًا» |
| ۱٦٣ | الرَّسول ﷺ                   | «إنّ الإِيانَ قَيدُ الفتكِ…»                                |
| 77. | النّبيّ عَيْدُولُهُ          | «أنتَ أخِي، وأنَا أخُوكَ»                                   |
| 7   | الإمام عليّ ﷺ                | «إنّي سمعتُ ببلدِكُم هذا لَحناً»                            |
| Y0A | الإمام زين العابدين عيي      | «بحقّي عليّكَ لما قبِلتَها»                                 |

| 337   | الإمام عليّ عليك الم    | «بِسْمِ اللهِ الرِّحْمَنِ الرّحِيْمِ، الكلامُ ثلاثةُ<br>أشياء»                |
|-------|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 337   | الإمام عليّ عيسية       | «بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ، الكلامُ كلُّه:<br>اسمٌ، وفعلٌ، وحرفٌ،» |
| ۲۳٦   | الإمام المهديّ ﷺ        | «بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ، يا عليِّ بن محمّد السَّمريّ،…»         |
| 711   | الإمام عليّ عيكه        | «تزاوَرُوا، وتدارسُوا الحديثَ، ولا تتركُوه يدرس»                              |
| 719   | النّبيّ عَنْدُلْهُ      | «ثلاثةٌ تشتاقٌ لهم الجنّة، عليّ، وعبّار،<br>وسلمان»                           |
| 777   | الإمام الصّادق ﷺ        | «رضاعُ اليهوديّةِ والنّصرانيّةِ خيرٌ من<br>رضاعِ النّاصبيّةِ»                 |
| 317   | الإمام عليّ عليته       | «سلونِي عن كتابِ اللهِ، فإنّه ليسَ مِن<br>آيةٍ»                               |
| 7 2 2 | الإمام عليّ عَلِيَّكُمْ | «سمعتُ ببلدِكُم لَخْناً، فأردتُ أنْ أضعَ<br>كتاباً»                           |
| 775   | النبي عيداله            | «عليٌّ منّي، وأنَا منهُ،»                                                     |
| 707   | الإمام الحُسين ﷺ        | «كيفَ خلّفتَ النّاسَ بالعراقِ؟»                                               |

«يا ابنَ عبّاس، لا تخاصِمْهم

«الإصلاحُ، وإطفاءُ النّائرةِ...»

بالقر آن...»

الإمام على عَلَيْكَالِم

الإمام على عَلَيْكَامِ

710

111

## ٣- فهرس المعصومين عاليتاكم

أحمد= الرّسول= رسول الله= الرسول الأعظم= الرّسول الكريم= محمّد= المصطفى= النبيّ = النبيّ محمّد عَيْلُ ٣٥، ١٠٧، ١١٩-١١١، ١٢٦-٢٢١، ۸۳، ۵۶، ۸۶، ۲۱–۸۲، ۷۰، ۷۷– ۲۷، ۸۰، ۷۸ ،۸۸، ۹۰، ۹۲، ۹۳، ٥٩، ٧٧، ٢٠١، ٤٠١- ٢٠١، ٨٠١، 311, 711, 711, •71-771, ٧٢١، ٨٢١، ٣٣١، ١٣٥، ١٣١، ١٣٦٠ ١٣٦٠ ١٣٦٠ PT1.731.101.001.P01.771. 077. ATY-+37. 737-F37. ۷۲۱، ۸۷۱، ۱۲۶، ۲۱۲–۳۲۲، ٥٢٢، ٢٢٦، ٨٢٨-١٣٢، ٨٣٢، ۵۳۲، ۵۶۲، ۱۵۲، ۳۵۲<u>–۵۵۲</u>، ۸۰۲-۱۲۲، ٤۲۲- ۷۲۲، ۲۷۲، ۵۷۲ الإمام = الإمام عليّ بن أبي طالب = أمير المؤمنين= أبو تراب= الوصيّ= وصيّ النبيّ عليه ١١، ١١، ١١، ١٨، ١٨، ١٨، · 7 ) 17-37 ) A7 ) P7 ) 13 ) 73 ) A3 )

Λξ -ΛΥ ,Λ· ,VΛ -V • , \Λ- \ • ، ۹۸، ۲۹- ۲۹، ۸۹-۲۰۱، ۲۰۱ 110 · 114 - 110 · 117 - 111 101, 701-401, 801, 171-· P 1 , VP 1 , 3 1 Y - F 1 Y , A 1 Y -107-307, 707, 107, +77-VF7, PF7-1V7, 0V7, FV7.

البتول= السيّدة فاطمة الزّهراء = سيّدة النّساء= الطّاهرة = فاطمة = فاطمة بنت رسول الله= فاطمة الكبري الطَّيْكُارُ ٥٢، ٩٨١، ١٢٢، ٨٢٢، ٩٣٢، ٠٤٢، 107,777

٣١٦ .....التشبّع في البصرة

الإمام السجّاد = الإمام زين العابدين = عليّ بن الحُسين ﷺ ٧٥، ٢١٤، ٢١٩ - عليّ بن الحُسين ﷺ ٢٥٨، ٢٥٧

الإمام الباقر= محمّد بن عليّ= أبو جعفر عليّ ٧٥، ٢١٩، ٢٢٠، ٣٢٢، ٢٢٧، ٢٣٧

33, 0V, 0·7, PI7, YYY, TYY, YYY, YYY, YYY-PYY, YTY

أبو الحسن، عليّ بن موسى الرّضا= الإمام الرّضاهي ٧٥، ٢٠٥، ٢٢٢، ٢٢٣، ٢٢٣، ٢٢٠، ٢٢٠، ٢٢٢، ٢٢٠، ٢٦٦

الإمام الجوادي الإمام الجوادي عليّ بن محمّد الإمام الهادي عليّ بن محمّد الإمام الهادي ٢٣٦، ٢٧٥

الإمام الحسن العسكريّ =العسكريّ عيه الإمام الحسن العسكريّ عيه الإمام الحسن العسكريّ عليه الإمام الحسن العسكريّ

الحجّه= القائم= الإمام المنتظر = الإمام المهديّ = المهديّ المنتظر = محمّد بن المهديّ المعتكريّ المنتظر = محمّد بن الحسن العسكريّ المعتكريّ الحسن العسكريّ ا

أهل البيت = آل البيت = آل محمّد = آل الرّسول = آل النبيّ = عترة النبيّ الحرّف النبيّ الحرّف النبيّ الحرّف النبيّ الحرّف النبيّ الحرّف النبيّ الحرّف المراح المراح

| ٣١٧    |              | تعصومين عَلِيَكِ َ | الفهارس الفنيّة / ١                    |
|--------|--------------|--------------------|----------------------------------------|
| ۲۱۷،۷۹ | يحيى عليقان  | ۲۲، ۱۲۲، ۱۲۲،      | 707, A07-Y                             |
| Y 1 V  | يعقوب عليقلا | 7                  | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |
| ۲۱۷،۷۹ | يوسف ﷺ       | لاثني عشر ﷺ ۲۲۲،   | الأئمّة = الأئمّة ا                    |
|        |              |                    | 777                                    |
|        |              | 717.79             | إبراهيم عليتلا                         |
|        |              | 717                | إسحاق                                  |
|        |              | 717.79             | إلياس عليساه                           |
|        |              | 717.79             | أيّوب ﷺ                                |
|        |              | ۲٥١،۲۲١،۷۰         | جبرائيل عليقلا                         |
|        |              | ۲۱۷،۷۹             | داوود عليقاب                           |
|        |              | 717.79             | زكريّا ﷺ                               |
|        |              | 717.79             | سليهان عليشا                           |
|        |              | عیسی علیه ۲۱۷،۷۹   | عیسی بن مریم= م                        |
|        |              | 771                | مريم العَلَيْثُارُ                     |
|        |              | کلیم ﷺ ۲۱۷،۷۹،     | ·                                      |
|        |              | 1                  | 771                                    |
|        |              | ٥٤                 | نبيّ الله عزير ﷺ                       |
|        |              | Y 1 V              | "<br>نوح عاليتيلا                      |
|        |              | = هارون عليته ٧٩،  | هارون بن عمران                         |
|        |              |                    |                                        |

771,717

٤- فهرس الأشعار

| الصّفحة | القائل                | عدد<br>الأبيات | القافية               | صدر البيت                             |
|---------|-----------------------|----------------|-----------------------|---------------------------------------|
| 199     | واسع بن<br>خشرم       | ٣              | فُجِعَا               | أبا المنازلِ يا خيرَ الفوارسِ مَنْ    |
| 777     | السيّد الحميريّ       | ۲              | زِيَادِ               | أبرا إليكُمْ مِن الأعادِي             |
| ٧٥      | الجارود               | ٥              | السَّبيلا             | أتيتُكَ يا بنَ آمنةَ الرَّسولا        |
| -70·    | جارية السعديّ         | ٣              | الأوابد               | إثْبُتْ لصدرِ الرُّمْحِ يا ابنَ خالـد |
| ۲٧٠     | عليّ بن حمّاد         | ۲              | عَنّا                 | أحبَّننا لَوْ تَعلمُونَ بحالِنَا      |
| ۸۶۲     | الخُسين بن<br>الضحّاك | ۲              | مُفتَّتِ              | أُرُدُّ يداً منّي إذا ما ذَكَرْتُهُ   |
| 777     | الأشجع<br>السّلميّ    | ۲              | <u>وَ</u> مَأْفُوْ نِ | أغدو إلى عصبةٍ صُمَّتْ مسامعُها       |
| 771     | السيّد الحميريّ       | ۲              | والنّاصِبِيْنَا       | أقولُ لأهْلِ العَمَى الحائرِيْنَا     |

| -70£<br>700 | أبو الأسود                       | ٤ | قائمَةْ        | أقولُ لعاذِلَتي مَرَّةً               |
|-------------|----------------------------------|---|----------------|---------------------------------------|
| 777         | السيّد الحميريّ                  | ٥ | سوامُ          | أَلَا إِنَّ الأَئمَّةَ مِنْ قُريشٍ    |
| 708         | أبو الأسود<br>الدّوليّ           | ٨ | المؤمنينا      | أَلَا يا عينُ ويحَكِ فاسعدينا         |
| *17         | أبو الوليد<br>الأشجع<br>السّلميّ | ۲ | ٲۯؘڡؚٙڬ        | ٱلْبَسَكَ اللهُ مِنْهُ عافيةً         |
| ۲٦.         | السيّد الحميريّ                  | ٣ | مذهب           | إلى أهل بيتٍ ما لَمن كانَ مؤمناً      |
| ۲0٠         | عبد الرَّحمن بن<br>خالد          | ١ | وَسَاعِد       | أَنَا ابنُ سيفِ اللهِ ذاكُمْ خالد     |
| 777         | السيّد الحميري                   | ٦ | المُحِلِّيْنَا | إنّي أُدِيْنُ بها دَانَ الوَصيُّ بِهِ |
| 779         | المفجّع البصريّ                  | ٣ | الآخِرَةْ      | أهلُ الوَفاءِ فإنّني بولائِهِمْ       |
| 777         | ابن دُريد<br>البصريّ             | ١ | الطّاهِرَةْ    | أَهْوَى النّبيَّ محمّداً وَوَصِيَّهُ  |
| Y01         | الفرزدق                          | ۲ | منيبُها        | أيحبِسُنِي بينَ المدينةِ والتي        |
| 707         | شريك بن<br>الأعور                | ٥ | لِسَاني        | أيشتمُنِي معاويةُ بنُ حربٍ            |
| 779         | المفجّع البصريّ                  | ٣ | خَزِيًا        | أَيُّها اللَّائِمِي لِحبِّي عَليًّا   |

| ۲٧٠         | عليّ بن حمّاد                | ۲  | أَدْنَى    | بجدِّكُمُ أَسَرَى البُرَاقُ فَكَانَ مِنْ |
|-------------|------------------------------|----|------------|------------------------------------------|
| -7V·        | عليّ بن حمّاد                | ۲  | وجِوارِي   | بشّروهُمْ بأنّهم أوليائي                 |
| 777         | السيّد الحميريّ              | ٣  | شُفعَاءَ   | بيتُ الرِّسالةِ والنُّبُوّةِ والَّذين    |
| -1VT        | سليمان بن صُرد               | ٤  | هَٰزِيمِ   | تبصَّرْ كأنَّي قـدْ أتيتُكَ مُعْلِمًا    |
| 97          | الرِّبيع بن زياد<br>العبسيِّ | ١  | أجذما      | حرَّق قيسٌ عليَّ البلاد                  |
| 119         | الإمام عليّ                  | ١  | النّزاعِ   | دَعَا حُكَيْمٌ دعوةَ الزَّماعِ           |
| 707         | الفرزدق                      | ۲  | ى<br>تنقص  | رأيتُ النّاسَ يزدادونَ يوماً             |
| 701         | جارية السعديّ                | ٥  | في مَهَلِ  | ردَّ الوصيُّ علينا الشَّمسَ إذْ غَرَبَتْ |
| ٨٢٢         | أبو هفّان<br>البصريّ         | ۲  | يُعْبَرى   | رَكِبْتُ حَمِيرَ الكراء                  |
| ١٠٩         | غلامٌ من جُهينة              | ٥  | لم يُقبَرِ | سألتُ ابنَ طلحةَ عن هالكِ                |
| 777-<br>377 | السيّد الحميريّ              | ٩  | الرَّجَاءُ | سَمِيُّ نبيِّنا لم يَنْقَ مِنْهُمْ       |
| 70.         | جارية بن قدامة               | ٤  | الإنصافِ   | صُنتُمْ حلائلَكُمْ وقُدْتُمْ أُمَّكُمْ   |
| -77·        | السيّد الحميريّ              | 11 | فاعلَمِ    | عليٌّ وصيُّ المصطفى وابنُ عمِّهِ         |

٣٢٢ ......التشيّع في البصرة

| -707<br>708 | أبو الأسود<br>الدّؤليّ   | ٣ | المشلِم      | غَضِبَ الأميرُ بأنْ صدقتُ وربَّما    |
|-------------|--------------------------|---|--------------|--------------------------------------|
| Y 0 V       | الفرزدق                  | ١ | بالمغازلِ    | فإنْ أنتُمُ لم تثأروا لابنِ خيرِكُمْ |
| 771         | ابن لنكك<br>البصريّ      | ۲ | ثيابي        | فقلتُ متى أراكَ أبا حُسينٍ؟          |
| 777         | أبو نواس                 | ٤ | النّبيهِ     | قيلَ لي: أنتَ أوحدُ النَّاسِ طرَّاً  |
| 777         | السيّد الحميريّ          | ٤ | هَنَاتِ      | كَذَبَ الزّاعمونَ أنَّ عليًّا        |
| -108        | ابن الأسكر               | ٣ | تتحفّر       | لَعمرُكَ إنّي والخزاعيُّ طارقاً      |
| 110         | خُكَيم بن جَبَلة         | ١ | الذِّمَارُ   | لَيْسَ عَلِيَّ أَنْ أَموتَ عارُ      |
| -778<br>770 | أبو نواس                 | ٤ | يَسْتَعْصِمُ | مُتمسِّكاً بمحمِّدٍ وبالله           |
| 770         | أبو نواس                 | ٤ | ذُكِرُوْا    | مطهّرونَ نقيّاتٌ ثيابُهُمُ           |
| 118         | أبو أُميّة الأصمّ        | ۲ | الغَدْرِ     | معاشرَ عبدِ القيسِ مو تُوا على الّتي |
| 777         | الخُسين بن<br>الضحّاك    | ٣ | الشُّجَفُ    | هَتَكُوا بِحُرِمَتِكَ التي هُتِكَتْ  |
| Y01         | الفرزدق                  | ٥ | وَالْحَرَمُ  | هذا الذي تعرفُ البطحاءُ وطأتَهُ      |
| 1 > •       | أُمَّةُ كانتْ<br>ترقَّصه | ١ | نقبَة        | واللهِ ربِّ الكَعبة                  |

| ۲٧٠         | عليّ بن حمّاد                  | ٤ | ارتِوَاءَا      | وَأَمْسَى السِّبْطُ مُنْفَرِداً وَحِيْداً |
|-------------|--------------------------------|---|-----------------|-------------------------------------------|
| ۲٧٠         | عليّ بن حمّاد<br>البصريّ       | ۲ | الأديبُ         | وإنَّ العبدَ عبدُكُمُ عليًّا              |
| 700         | أبو الأسود                     | ١ | البارِي         | وتقدّموا في سهمِكُمْ مِنْ هاشمٍ           |
| 778         | أبو نواس                       | ١ | الأنزَعِ        | وتيقَّنُوا أَنْ لَيْسَ يَنْفَعُ فِي غَدٍ  |
| 77.         | الحُسين بن<br>الضحّاك          | ۲ | استُحِلّتِ      | وممّا شَجَا قَلْبِي وَأَوْكَفَ عَبْرَتِي  |
| 777         | عبد الله بن<br>أيّوب الخُريبيّ | ٨ | عُرُوْقًا       | يا ابنَ النِّبيحِ ويا ابنَ أعراقِ الثّري  |
| ١٠٧         | أبو الأسود                     | ١ | وشَـمِّر        | يا بنَ حنيفٍ قدْ أُتِيْتَ فانفُرْ         |
| 071-<br>771 | الإمام عليّ                    | ۲ | لا تنهاهُـمُ    | يا ربِّ إنَّ مسلمًا دعاهُمُ               |
| 110         | حُكَيم بن جَبَلة               | ١ | کُرا <i>عِي</i> | يا فَخْذُ لَنْ تُراعِي                    |
| 119         | الإمام عليّ                    | ۲ | الرِّفِيعة      | يا لهفَ أُمَّاهُ على الرّبيعةْ            |
| 179         | الإمام عليّ                    | ۲ | الرِّفِيعةْ     | يا لهْفَ أُمَّاهُ على الرّبيعة            |
| 408         | أبو الأسود                     | ۲ | أمرُ            | يا مَنْ بمقتلِهِ دَهي الدّهرُ             |
| 700         | أبو الأسود<br>الدَّؤليّ        | ٣ | الأستارِ        | يا ناعيَ الدِّينِ الذي ينعى التَّقى       |

| نيّع في البصرة | التش                      | ••••• | •••••  | ٣٧٤                         |
|----------------|---------------------------|-------|--------|-----------------------------|
| 707            | أبو الأسود<br>الدَّوْليَّ | ٦     | عليًّا | يقولُ الأرذلونَ بنو قُشيرٍ: |

### ٥- فهرس الأعلام

| الكوفيّ ١٥٤،١٩، | ابن أعثم = ابن أعثم | فيروز العبديّ    | أبان بن أبي عيّاش         |
|-----------------|---------------------|------------------|---------------------------|
|                 | ١٥٦                 | 77.              | (أبو إسماعيل)             |
| 79.19           | ابن الأثير          | عليّ ۲۳۸، ۲۳۷    | أبان بن عثمان الأحمر البح |
| 108             | ابن الأسكر          | ۲۳۸              | أبان بن عثمان بن عفّان    |
| 737,337,037     | ابن الأنباريّ       | ٨٢               | إبراهيم الإمام            |
| 79              | ابن السّوداء        | أبي داحة المزنيّ | إبراهيم بن سليمان بن      |
| 10V             | ابن الكلبيّ         | 740              | (أبو إسحاق)               |
| 198             | ابن المقفّع         | لحسن بن الحسن    | إبراهيم بن عبد الله بن ا  |
| 737, P37, NFY   | ابن النّديم ٢٤٢،    |                  | ابن عليّ بن أبي طالب-     |
| 707             | ابن أُميّة          |                  | ۲۳، ۳۸۱ – ۲۰۲، ۲۳۲.       |
| 101             | ابن حاتم الشّاميّ   |                  | إبراهيم بن محمّد بن محمّ  |
| 777,777         | ابن حبّان           |                  | لنكك البصريّ (أبو الحس    |
| یّ ۱۹، ۲۲۸،۷۲۲  | ابن حجر= العسقلاذ   | ۸۱،۲۱۲           | ابن أبي الحديد            |
| 187             | ابن حدّان           | ۸.               | ابن أبي العيناء           |
| 777             | ابن خلدون           | 777              | ابن أبي حاتم الرازيّ      |
|                 | - J . U.            | ١ • ٤            | ابن إدريس الحلّيّ         |

| لتشيع في البصرة  | 1                         |                                         |
|------------------|---------------------------|-----------------------------------------|
| 731, 777         | ابن ماكولا                | بن خلّکان ۲۷۱،۲٤۸،۲٤۷،۲۱۷               |
| 97               | ابن محربة                 | بن روح (الحُسين) ٢٣٦                    |
| 91               | ابن مسعود (عبد الله)      | بن زیاد= عبید الله بن زیاد ۱۳، ۶۶،      |
| ۱۸، ۱۱۲، ۱۲۲     | ابن معين                  | 13, 10, 34, 11, 11-371,                 |
| 779,07,977       | ابن منظور                 | 701-171, 771, 371, 771, 807             |
| 17.              | ابن نما الحلّيّ           | بن سعد ۲۳۱،۲۱۵،۱۹۱، ۲۳۱                 |
| ، ۲ ، ۲۷، ۲۷، ۲۰ | أبو الأسود الدَّؤلي ١٢.   | بن سمرة ٣٥                              |
| 1, +31, 777,     | ۲۷، ۱۰۰ – ۷۰۱، ۳۳         | بن سيرين ٢٢٦                            |
| 777 0073 777     | 977,737-537,70            | بن طباطبا ۲۰۵،۲۰۶                       |
| منصور الشّيبانيّ | أبو السّرايا = السّريّ بن | بن عامر = عبد الله بن عامر ۲۸، ۴۷       |
| . ۲-۲۰۲۰ ۵۷۲     | 71,3                      | بن عبّاس ۱۲، ۲۰، ۱۱۲، ۱۱۹،              |
| ۷، ۲۸۱ – ۱۸۲ ،   | أبو الفرج الأصفهانيّ ٣    | 11: • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| 771,19           | ۱۹۱ – ۱۹۲، ۱۹۷ ، ۱۹۷      | 131,731,131,301,017,717,                |
| ١١٤              | أبو أُميّة الأصمّ         | 777, 977                                |
| 778              | أبو بصير                  | بن عبد البَرّ، القرطبيّ ١٩              |
| ، ۱۷، ۲۷، ۸،     | أبو بكر ۲۷، ۲۵، ۲۷.       | بن عساكر ٩٤،٦٩                          |
| ، ۱۳۲، ۲۰۱۰      | ۲۸، ۱۲، ۲۹، ۲۹، ۲۱۱       | بن عمر (عبدالله بن عمر) ٢١٦             |
|                  | 777, 977                  | بن قتيبة = الدّينوريّ ١٣، ١٧، ١٣٩،      |
| 757              | أبو بكر الزّبيديّ         | 7 & /                                   |
| 771,107,07       | أبو بكرة                  | بن کثیر ۲۲۲،۲۱۲،۲۹۲                     |

| أبو حاتم الرازيّ 17 أحمد بن أبي عبد الله البرقيّ = البرقيّ البرقيّ البرقيّ = البرقيّ المرابع البرقيّ المرابع البرقيّ المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع البرقيّ المرابع  | أبو حاتم الرّازيّ       ٦٦       أحمد بن أبي عبد الله البرقيّ = البرقيّ         أبو حمّاد الأثرم       ١٩٤       أبو جعفر)       ١٩٤         أبو حنيفة       ٢٠٠       أحمد بن الحسن بن عليّ، القرّار         أبو فر الغفاريّ       ١٩٠       أجد بن الحسن بن عليّ، القرّار         أبو سعيد الخدريّ       ١٥١       أحمد بن حيفر أبو بكر)         أبو سفيان       ١١٦       ١١٦         أبو سفيان       ١١٦       ١١٦         أبو سفيان       ١١٦       ١١٦         أبو سفيان       ١١٦       ١١٨         أبو سفيان       ١١٦       ١١٨         أبو سفيان       ١١٦       ١١٨         أبو سفيان       ١١٨       ١١٨         أبو سفيان       ١١٨       ١١٨         أبو طالب       ١١٨       ١١٨         أبو طالب       ١١٨       ١١٨         أبو لؤلؤة الضّي الخراسانيّ       ١١٨       ١١٨         أبو وسف (البريديّ)       ١٨       ١٨         أبو يوسف (البريديّ)       ١٨       ١٨         أحمد بن عمّد بن سيّار (أبو عبد الله)       ١٨       ١٨         أحمد أمن       ١٥       ١٨         أحمد أمن       ١٥       ١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                           |                      |                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------|----------------------|
| البو جعفر) البو جعفر) البو جعفر) البو جعفر) البو جعفر) البو جنيفة البو جنيفة البو جنيفة البو جعفر) البو جعفرا البو جو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أبو حيفر)       ١٩٤       أبو جعفر)       ١٩٤       أبو جعفر)       ١٩٠       أبو جعفر)       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       أحد بن حنبل       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠       ١٩٠ </td <td>أحمد بن إبراهيم بن شاذان ٢٢٢</td> <td>179</td> <td>أبو جعفر الإسكافيّ</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | أحمد بن إبراهيم بن شاذان ٢٢٢              | 179                  | أبو جعفر الإسكافيّ   |
| بو حنيفة       ۲۰۶       أحمد بن الحسن بن عليّ، القرّار         بو ذر الغفاريّ ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | أجد بن الحسن بن عليّ، القرّار         أبو حنيفة       ١٩٠ ١٩٠ ١٩٠ ١٩٠ ١٩٠ ١٩٠ ١٩٠ ١٩٠ ١٩٠ ١٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | أحمد بن أبي عبد الله البرقيّ = البرقيّ    | ٦٦                   | أبو حاتم الرّازيّ    |
| ر الغفاريّ ١٥، ١٦، ٢٥، ١٩، ١٩، ١٩، ١٩، ١٩، ١٩، ١٩، ١٩، ١٩، ١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | أبو ذر الغفاريّ ٢٠، ٢٦، ٢٩، ٨٠، ٥٩، أجد بن حبيل أبو جعفر) م٠٨٠ أبو نبر الغفاريّ ٢٥١ أجد بن حبيل أمد بن حبيل أمد بن حبيل أمد بن عين الغباسيّ ٢٥١ أحمد بن عين بن العباسيّ ١٨٧ أبو لولوة الضّبيّ ٢٥١ أحمد بن عين بن العباسيّ ١٨٧، ٢١٧ أمد النبخاشيّ ١٩٠١ أبو لولوة الضّبيّ ٢٤، ٢٩٠ ٢٢٨ أبو لولوة الضّبيّ ٢٥٠ ١٨٧ أمر ٢٢٠ ١٥٧٠ أبو لولوة الضّبي ١٥٧ أمد بن عين بن العباس بن نوح أبو مسلم الخراسانيّ ١٨٨ أمد بن عين بن العباس بن نوح أبو يوسف (البريديّ) ٢٩٠ أحمد بن عين بن العباس بن نوح أمد بن محمّد بن سيّار (أبو عبد الله المحدي ٢٠٠ أحمد صبحي أمد بن محمّد بن سيّار (أبو عبد الله الأحنف بن قيس ٢٤، ١٥٨ أحمد أمين من العباس بن أممد أمين من أمد أمين من أمد أمين أمد أمين أمين ١٨٨ أمد أمين أمين أمين أمين أمين أمين أمين أمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (أبو جعفر) ٦٦،١٧                          | 198                  | أبو حمّاد الأثرم     |
| الم المعيد الخدريّ (١٨ المدين على المعيد الخدريّ (١٨ المدين المعيد الخدريّ (١٨ المدين المعيد الخدريّ (١٨ المدين المعيد   | ا المحد بن عيد الخدري الاستيان الاستيان الاستيان المحد بن عيل المحد بن عين من المحد بن عين العباس بن نوح المحد بن عين بن العباس بن نوح المحد بن عين بن العباس بن نوح المحد بن عين بن العباس بن نوح المحد الله المحدي المحد بن عين بن العباس بن نوح المحد الله المحدي المحد بن عين بن العباس بن نوح المحد بن عين بن العباس بن نوح المحد المحدي المحد بن عين بن العباس بن نوح المحد المحدي المحدي المحد بن عين بن العباس بن نوح المحد بن عين العباس بن عي  | أحمد بن الحسن بن عليّ، القزّار            | 7 • 8                | أبو حنيفة            |
| البو سعيد الخدريّ ١٥١ أحمد بن خيشمة (أبو بكر) ١٨٧ أحمد بن داوود الدّينوريّ ١٦٩، ٢٩، ٣٤، ٣٤، ١٢٧ أحمد بن داوود الدّينوريّ ١٨٧ ١٨٧ أبو سويد ١٨٧ أحمد بن عليّ بن أحمد النّجاشيّ ١٢٧، ١٢١٠، ١٢١٠ أبو طالب ١٨٧ أحمد بن عليّ بن أحمد النّجاشيّ ١١٥٧، ٢١٨، ٢٢٠ ١٢٥٠ أبو لؤلؤة الضّبيّ ١٥٧ أمر ١٢٠، ٢٢٠ ١٢٥٠ أحمد بن عليّ بن العبّاس بن نوح أحمد بن عليّ بن العبّاس بن نوح أحمد بن عليّ بن العبّاس بن نوح أحمد بن عمّد بن سيّار (أبو عبد الله) ١٩٠٩ أحمد عبن قيس ١٤٥، ١٤٥، ١٩٠١ أحمد بن عمّد بن سيّار (أبو عبد الله) ١٩٠١ أحمد عبن قيس ١٤٥، ١٤٥، ١٩٠١ أحمد بن أحمد بن أحمد بن أحمد بن أممد المعلّى بن أسد، ١٩٠١ ١٢٠، ١٩٠١، ١٣١٠ عرب المردي المردي ١٩٠١ أصد المردي ١٩٠١ أحمد بن أممد المعلّى بن أسد، ١٩٠١ ١٣٠، ١٩٠١، ١٣١٠ المردي ١٩٠١ أحمد بن أبر اهيم بن أحمد المعلّى بن أسد، ١٩٠١ ١١٥٠، ١٣١٠ المردي ١٩٠١ أحمد بن أبر اهيم بن أحمد المعلّى بن أسد، ١٩٠١ ١٣٠٠ المردي ١٩٠١ أحمد بن أبر اهيم بن أحمد المعلّى بن أسد، ١٩٠١ ١٣٠٠ المردي ١٩٠١ أحمد بن أبر اهيم بن أحمد المعلّى بن أسد، ١٩٠١ ١٣٠٠ المردي ١٩٠١ أحمد بن أبر اهيم بن أحمد المعلّى بن أسد، ١٩٠١ ١١٥٠ المردي ١٩٠٤ أمين ١٩٠١ أحمد بن أبر اهيم بن أحمد المعلّى بن أسد، ١٩٠١ ١١٥٠ المردي ال  | أبو سعيد الخدريّ ١٥١ أحمد بن خيثمة (أبو بكر) ١٨٠ أبو سفيان ١٢٧ أحمد بن داوود الدّينوريّ ١٦٩، ٢٩، ٣٤، ١٦٣ أبو سويد ١٨٧ أبو طالب ١٨٨ أبو طالب ١٨٨ أبو طالب ١٨٨ أبو طالب ١٨٨ أبو لولؤة الضّبيّ ١٥٠٧ (أبو العبّاس) = النّجاشيّ ١١٠٧، ٢١٨، ٢٢٠، ٢٢٨، ٢٢٠ ٢٣٥ ٢٣٥ أبو لؤلؤة الضّبي ١٥٧ أبو لولؤة الضّبي ١٥٧ أبو مسلم الخراسانيّ ١٨٨ أبو مسلم الخراسانيّ ١٨٨ المتراقيّ ١٨٨ أبو يوسف (البريديّ) ١٨٨ أبو يوسف (البريديّ) ١٩٠٨ أحمد مبحي المحمد بن عيّر بن العبّاس بن نوح أحمد بن عيّر بن العبّاس بن نوح أحمد بن عيّر بن سيّار (أبو عبد الله) المحمد الم | (أبو جعفر)                                | .9 • .               | أبو ذر الغفاريّ ٢٠،  |
| البو سفيان ١٨٧ المجاب ١٩٠٥ المجاب المجاب البو سفيان ١٨٧ المجاب ١٨٧ المجاب البو سويد ١٨٧ المجاب المج | أبو سفيان ١٢٧ أحمد بن داوود الدّينوريّ ١٦٥، ٢٩، ٢٥، ٢١٥ أبو سويد ١٨٧ أجمد بن عليّ بن أحمد النّجاشيّ أبو طالب ١٨٥ ك٢١٨ أبو طالب ١٨٥ ٢٦٨ (أبو العبّاس) = النّجاشيّ ١١٠٧، ٢١٨، ٢٢٠ ١٥٧٠ أبو لؤلؤة الضّبّي ١٥٧ ١٨٨ ٢٢١، ٢٢٠ ١٥٣٠ ١٨٨ ٢٢١ ١٥٣٠ أبو مسلم الخراسانيّ ١٨٨ ١٨٨ العسكريّ ٣٣ أحمد بن عليّ بن العبّاس بن نوح أبو هلال العسكريّ ٣٣ ١٩٠ أحمد بن عليّ بن العبّاس بن نوح أجمد بن عمّد بن سيّار (أبو عبد الله) ١٠٩ أحمد كهال زكي ١٢١ أحمد كهال زكي ١٢١ ١٤٠١، ١٩٠١ أحمد أمين ١٥٠ أحمد أمين العبير الله العسكري ١٥٠ أحمد أمين ١٨٥ أحمد أمين العبير المريدي ١٥٠ أحمد أمين العبير العبير المريدي ١٥٠ أحمد أمين العبير المريدي ١٥٠ أحمد أمين العبير المريدي ١٥٠ أحمد أمين العبير العبير المريدي ١٥٠ أحمد أمين العبير المريدي المريدي المريدي المريدي ١٥٠ أحمد أمين العبير المريدي المري | أحمد بن حنبل                              |                      | ٩١                   |
| ابو سويد ١٨٧ التجاشيّ بن أحمد النّجاشيّ الموالب ١٨٥ البريديّ) ٢٩، ٢٦٨ (أبو العبّاس) = النّجاشيّ ٢١، ٢١٧، ٢٢٥ المبرديّ) ٢٩، ٢٦٨ المبرديّ ٢٩، ٢٢١ المبرديّ ٢٩، ٢٢٥ المبرديّ ٢٥٠ المبرديّ ٢٦٨ المبرديّ ٢٥٠ المبردي ٢٥٠ المبردي ٢٥٠ المبردي ٢٥٠ المبردي ١٥٠   | أبو سويد       ١٨٧       أحمد بن عليّ بن أحمد النّجاشيّ         أبو طالب       ٢٦٨ (٢٢٠ (٢٢٠ ت٣٠٠ ١٥٧ ))       ١٠٩ ٤٢٠ (٢٢٠ ٢٢٠ ٢٢٠ ٢٢٠ ٢٣٨ )         أبو لؤلؤة الضّبّي       ١٥٧ (١٣٠ ١٢٤٠ ٢٢٨ ٢٢٠ ٢٢٨ ٢٢١ ٢٢٨ ٢٢٨ ٢٢١ ٢٢٨ ٢٢١ ٢٢٨ ٢٢١ ١٥٧ )       ١٨٨ الحد بن عليّ بن العبّاس بن نوح         أجمد بن عليّ بن العبّاس بن نوح       ١٨٨ (السّيرافيّ)       ٢٤٦ (٢٤٥ (٢٣٢ )         أبو يوسف (البريديّ)       ٢٠٩ الحد صبحي       ١٨٨ أحد كال زكي الله العبير الله عبد الله العبير أبو عبد الله العبير المردي الله العبير أبو عبد الله العبير المردي المردي المردي العبير المردي المرد                                                                                                                                                                                                                                   | أحمد بن خيثمة (أبو بكر) ٨١                | 701                  | أبو سعيد الخدريّ     |
| بوسوید بروسوید بروسوی | ابو طالب ۱۸۲۱ أبو طالب ۲۹۸ (أبو العبّاس) = النّجاشيّ ۱۲۱۷، ۲۲۱، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۳۰ ۱۳۳۰ أبو لؤلؤة الضّبّي ۱۵۷ ۱۸۲۱ ۱۸۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | أحمد بن داوود الدّينوريّ ١٨، ٢٩، ٣٤،      | 177                  | أبو سفيان            |
| ر أبو العبّاس) = النّجاشيّ ١٥٧، ١٢١، ٢٢٠ ، ٢٢٠ ، ٢٢٠ ، ٢٢٠ ، ٢٢٠ ، ٢٢٠ ، ٢٢٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠  | ر أبو العبّاس) = النّجاشيّ ١٥٧، ٢١٨، ٢٢٥، ٢٢٨، ٢٢٥، ٢٢٢<br>أبو عبد الله (البريديّ) ٢٩،٤٢<br>أبو لؤلؤة الضّبّي ١٥٧<br>أبو مسلم الخراسانيّ ١٨٨<br>أبو مسلم الخراسانيّ ٢٣٨، ٢٤١، ٢٤٠، ٢٣٨<br>أبو هلال العسكريّ ٣٣٧<br>أبو هلال العسكريّ ٣٠٩<br>أبو يوسف (البريديّ) ٢٠٩<br>أجمد صبحي المحد الله المحدي ١٥٠<br>أحمد بن محمّد بن سيّار (أبو عبد الله) المحدكمال زكي ١٢١<br>أحمد بن محمّد بن سيّار (أبو عبد الله) المحدكمال زكي ١٢٠<br>أحمد أمين قيس ٤٠١ ١٠٢، ٢٤٠، ٢١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ١٦٣                                       | ١٨٧                  | أبو سويد             |
| ر (أبو العبّاس) = النّجاشيّ ۱۱، ۲۲، ۲۲۰، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۳۲ - ۲۳۰، ۲۳۲ الله (البريديّ) ۱۵۷ الم ۲۲۰، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۸ ۲۲۲، ۲۲۸ ۲۲۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | أبو عبد الله (البريديّ) ۲۰۹،۶۲۲ (أبو العبّاس) = النّجاشيّ ۱۰٬ ۲۲۲، ۲۳۲، ۲۳۲، ۲۳۲، ۲۳۲، ۲۳۲، ۲۳۸ ابو لؤلؤة الضّبّي ۱۵۷ (۱۸۳، ۲۲۲، ۲۲۸، ۲۳۸ (۲۲۰، ۲۳۸ (۲۲۰، ۲۳۸ (۱۸۳ البو مسلم الخراسانيّ ۲۸۸ (السّيرافيّ) ۲۳۲، ۲۵۰، ۲۵۰ (السّيرافيّ) ۲۳۲، ۲۵۰، ۲۵۰ (السّيرافيّ) ۲۰۹ المحد صبحي المحد بن عمّد بن سيّار (أبو عبد الله) المحد كمال زكي الاحنف بن قيس ۲۵، ۲۵، ۲۱۰ الأحنف بن قيس ۲۵، ۲۵، ۲۰۲ المحد أمين م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | أحمد بن عليّ بن أحمد النّجاشيّ            | 771                  | أبو طالب             |
| ابو لؤلؤة الضّبّي ١٥٧ ، ٢٢١، ٢٢٠، ٢٣٨ ، ٢٣٨ ، ٢٢١ ، ٢٣٨ ، ٢٢١ ، ٢٣٨ ، ٢٣٨ ، ٢٣٨ ، ٢٣٨ ، ٢٣٨ ، ٢٣٨ ، ٢٣٨ ، ٢٣٨ ، ٢٤٨ ، ٢٣٨ أبو مسلم الخراسانيّ ٢٨٨ ، ٢٤١ ، ٢٤٥ ، ٢٣٢ أحمد مبن عليّ بن العبّاس بن نوح السّيرافيّ ٢٣٨ ، ٢٤٥ ، ٢٣٢ ، ٢٤٥ ، ٢٣٨ ، ٢٠١ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١  | أبو لؤلؤة الضّبّي ١٥٧ من ٢٢٠، ٢٢٠، ٢٢٠ ٢٣٨ أبو مسلم الخراسانيّ ١٨٨ من العبّاس بن نوح أحمد بن عليّ بن العبّاس بن نوح أبو هلال العسكريّ ٣٧ ١٠٤، ٢٤٦، ٢٤٥ ٢٣٢ أحمد صبحي أبو يوسف (البريديّ) ٢٠٩ أحمد صبحي أحمد بن محمّد بن سيّار (أبو عبد الله) المحد كمال زكي ١٠٢ ٢٤٧، ٢١٩ الأحنف بن قيس ٤٠١ ١٠٢، ٢١٠ أحمد أمين ٥٠ أحمد أمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | "                                         | 7.9.27               |                      |
| ر ۱۸۸ ، ۲۶۱، ۲۶۰ ، ۲۲۸ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۰۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۲ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵۱ ، ۲۵   | ابو مسلم الخراسانيّ ۱۸۸ (۲۶۱،۲۶۰،۲۳۸ البو مسلم الخراسانيّ ۱۸۸ (السّيرافيّ) ۲۲۲،۲۶۵ (السّيرافيّ) ۲۳۲، ۲۶۵،۲۶۵ البو يوسف (البريديّ) ۲۰۹ المحد صبحي المحد بن محمّد بن سيّار (أبو عبد الله) المحد كمال زكي الاحنف بن قيس ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۵۰ الأحنف بن قيس ۲۵، ۲۵، ۲۰۲ المحد أمين م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                           |                      |                      |
| احمد بن عليّ بن العباس بن نوح (السّيرافيّ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | احمد بن عليّ بن العباس بن نوح البو هلال العسكريّ ٧٣ (السّيرافيّ) ٢٤٦،٢٤٥ ٢٣٢ أحمد صبحي أبو يوسف (البريديّ) ٢٠٩ أحمد صبحي أحمد بن سيّار (أبو عبد الله) أحمد كمال زكي ١٠٢ ١٠٢ ١٩٤ ١٠٢ الأحنف بن قيس ٤٧، ١٠٢ أحمد أمين م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                           |                      |                      |
| السيرافي (السيرافي)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | السيرافي) ۲۰۹ أبو يوسف (البريديّ) ۲۰۹ أحمد صبحي أبو يوسف (البريديّ) ۲۰۹ أحمد صبحي أحمد بن محمّد بن سيّار (أبو عبد الله) أحمد كمال زكي 1۲،۷۲۱۹ الأحنف بن قيس ٤٧، ١٠٢، ٢١٥ أحمد أمين م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                           | ٧٣                   |                      |
| المحد بن محمّد بن سيّار (أبو عبد الله) المحد بن محمّد بن سيّار (أبو عبد الله) الأحنف بن قيس ٤٧، ٢١٩ الأحنف بن قيس ٤٧، ٢١٩، ٢١٠، ٢١٠ عهر، ١٠٠، ١٣١ – ١٣١، ١٣٤ – ١٣١، ١٣٤ – ١٣١، ١٣٤ – ١٣١، ١٣٤ – ١٣١، ١٣٤ – ١٣١، ١٣٤ – ١٣١، ١٣٤ – ١٣٠ المحد بن إبراهيم بن أحد المعلّى بن أسد،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | المحمد صبحي الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                           | ۲۰۹ (                |                      |
| ۲٤٧،٢١٩ الأحنف بن قيس ٤٧، ٢١٩، ٢١٠، ١٠٢، ١٠٢، ١٠٢، ١٠٢، ١٠٢، ١٣١ – ١٣١، ١٠٨، ١٢٤، ١٣١ – ١٣٤، ١٣٤، ١٦٠، ١٣٥، ١٥٤، ١٦٠، ١٦٠، ١٦٠، ١٦٥، ١٤٥، ١٦٥، ١٦٥، ١٤٥، ١٦٥، ١٤٥، ١٤٥، ١٦٥، ١٤٥، ١٦٥، ١٤٥، ١٦٥، ١٤٥، ١٤٥، ١٤٥، ١٤٥، ١٤٥، ١٤٥، ١٤٥، ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٢٤٧،٢١٩<br>الأحنف بن قيس ٤٧، ٤٨، ٢٠١،<br>أحمد أمين ٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                           |                      |                      |
| الأحنف بن قيس ٤٧، ٤٨، ٢٠١، ١٠٨، ٢٥، ١٠٨، ١٣٤ - ١٣٤، ١٣٤ - ١٣١، ١٠٨ المعلى بن أسد، ١٣٤ - ١٣١، ١٤٥، ١٤٥، ١٤٥، ١٦٥، ١٦٥، ١٣٥ المعلى بن أسد، ١٣٥، ١٣٥ - ١٣٥، ١٤٥، ١٤٥، ١٤٥، ١٣٥ المعلى بن أسد، ١٣٥ - ١٣٥، ١٤٥، ١٤٥، ١٤٥، ١٣٥ المعلى بن أسد، ١٤٥، ١٣٥ - ١٣٥، ١٣٥ المعلى بن أسد، ١٣٥ - ١٣٥، ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٠ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٠ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٠ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٠ | الأحنف بن قيس ٤٧، ٤٨، ٢٠١، أحمد أمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | أحمد كمال زكي أحمد                        |                      | المد بن حمد بن س     |
| احمد أمين من أحمد المعلّى بن أسد، ١٣٥ - ١٣١، ١٢٥ - ١٣١، ١٣٥ - ١٣١، ١٣٥ - ١٣٥، ١٣٥، ١٣٥، ١٣٥، ١٣٥، ١٣٥، ١٣٥، ١٣٥،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | أحمد أمين ٦٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الأحنف بن قيس ٤٧، ٤٨، ٢٠١،                | 1276119              |                      |
| ۲۳۸ ۲۳۲ (ش مان ۲۳۲ ۲۳۸ ۲۳۲ ۲۳۲ ۱۳۵۰ ۲۳۸ ۲۳۲ ۲۳۲ ۱۳۵۰ ۱۳۵۰ ۱۳۵۰ ۱۳۵۰ ۱۳۵۰ ۱۳۵۰ ۱۳۵۰ ۱۳۵۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                           | 70                   | أحمد أمين            |
| الحَدِّ (أن ش ) ۲۳۲ ۸۳۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | أحمد بن إبراهيم بن أحمد المعلّى بن أسد، المعلّى بن أسد، ١٦٠،١٥٩،١٤٥،١٤٤،١٤٠،١٣٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . 17 • . 10 9 . 1 2 0 2 1 . 9 0 1 . 1 7 9 | أحمد المعلّى بن أسد، | أحمد بن إبراهيم بن أ |
| ١٢١،١٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | العِدِّ (أن بشر) ٢٣٨ ، ٢٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                           | 774 777              | العرة " (أدريش)      |

أيُّوب بن تميمة كيسان السَّجستانيّ،

عبد الله الميمون (أبو همام) ٢٣٢

الفهارس الفنيّة / الأعلام .....

| بكر بن محمّد بن حبيب بن بقية (أبو           | (أبو بكر) ٢٣٢                        |
|---------------------------------------------|--------------------------------------|
| عثمان المازنيّ) ۲۶۱، ۲۶۲، ۲۶۷، ۲۶۹          | ببّه ۱۷۰                             |
| البلاذريّ ١٣، ٢٠، ٢٩، ٣٥، ٤٤، ٤٤،           | بحريّة ١٦١                           |
| .175 .775 .707 .371, 371,                   | البرقيّ ٦٦،١٧                        |
| 190,197,197                                 | بروکلمان ۲۳،۲۱                       |
| بلال بن أبي بردة بن أبي موسى الأشعريّ       | بُريدة بن الحُصيب بن عبد الله بن     |
| ٣٩                                          | الحارث، الأسلميّ (أبو سهل) = بُريدة  |
| تميم بن مسعود ١٧٩                           | ابن الخُصيب ۲۲۰،۷۱،۱۲                |
| ثابت بن أسلم البنانيّ = أبو محمد الشّيبانيّ | البريديّ ٣٥                          |
| 710                                         | بسر بن أرطاة ١٥٧،١٥٦                 |
| الثّعالبي ٢٧١                               | بشر بن عبد وهب بن دهمان ۳۵           |
| ثعلب النّحويّ ٢٦٨                           | . ر                                  |
| الثّقفيّ ١٤٢                                | . ر . ل خارث بن معاوية العبديّ =     |
| جابر بن حمّاد ١٩٥                           | المنذر بن الجارود ۷۷، ۱۹۹–۱۹۲        |
| الجاحظ ۲۳۰،۲۱۲،۰۳۲                          | بشر بن محمد بن السّري بن عبد الرّحمن |
| الجارود العبديّ (أبو المنذر) ٧٥             | ابن رحیب ۲۰۸                         |
| الجارود بن المعلّى ٢٢١،١٣                   | بشير الرحّال ١٩٨                     |
| جارية بن قدامة بن مالك بن زهير بن           | . يو ر<br>البغداديّ (الخطيب) ١٩٢     |
| حصن بن رباح بن أسعد بن بجير بن              |                                      |
| ربيعة بن كعب بن سعد، السَّعديّ (أبو         | بكر بن آوس الطائيّ (أبو المنهال) ٢٢١ |
| ربيده بن عب بن سنده استدار                  | بكر بن عبد الملك ٢٢١                 |

T1V, 172, 23, V3, 371, V17 تراب) ۱۰۸، ۱۰۹، ۱۳۶، ۱۳۰۰ 701,777,007 الحجر الأسود 707,707 جعفر بن سليان الضّبعيّ (أبو سليان) 771,377 حذيفة بن البيان 777 حرب بن سريج (سريج بن المنذر جعفر بن أبي طالب ٢٣٩،١٨٩ 777 التميميّ) جعفر بن حنظلة البهرانيّ ١٨٥ حرقوص بن زهير، السّعديّ ٩٣ جعفر ومحمّد ابنا سليمان ١٩٠، ١٩٦، حریث بن جابر 172 Y+1,19V الحسن (ابن إبراهيم بن عبد الله بن 747 جواد عليّ ۲., الحسن) جواد كاظم النّصر الله ٢٣٨،٢٠ الحسن البصريّ ٧٠،٣٨ جو لدتسيهر حسن الصّدر 70 71 الجو هر يّ الحسن بن أحمد بن إبراهيم 178 الحارث بن عبدالله بن أبي ربيعة بن المغيرة الحسن بن الحسن 749 ابن عبد الله بن عمر بن مخزوم ١٧٦ الحسن بن عليّ بن زكريا 777 الحارث بن نو فل الهاشميّ ١٣٤ الحسن بن محمّد بن أحمد الصّفّار الحارث بن نوفل بن الحارث بن عبد (أبو عليّ) 740 178 الحسن بن هانع = أبو نواس ۲۰، ۲۲۶، الحجّاج بن بدر، التميميّ، السّعديّ 077, 177 ١٦٨،١٦٦ الحسين بن الضّحّاك بن ياسر الباهليّ (الخليع والخالع، الأشقر) (أبو عليّ) الحجّاج بن يوسف الثقفيّ= الحجّاج

777

المطّلب

الفهارس الفنيّة / الأعلام .....

الأموى (أبو سعيد) = خالد بن سعيد بن ٦٧ العاص خالد بن معمر السّدوسيّ ١٣٦ - ١٣٥ الخربو طليّ 73 خليفة بن خيّاط 79.17 خليل إبراهيم السامّرائي 74. الخليل بن أحمد بن عمر بن تميم، الأزدى، الفراهيديّ = الخليل ۲۳۸، ۲٤۱، ۲٤۱، 777 774 الخو ئي خيثمة بن أبي خيثمة (أبو نصر) ٢٢٣، 775 داوود بن أسد بن أعفر (أبو الأحوص) 777,077 داوود بن أبي هند بن دينار (أبو محمّد) 377 1 7 7 دعبل

الدِّينوريِّ ۱۲، ۱۸، ۲۹، ۳۶، ۳۶۳

الذُّهبيّ ٨١، ١٨٠، ١١٥، ٢٢٦، ٢٢٨

737

الدّوريّ

الحسين بن عبيد الله 777 الحُسين بن على الجعل (أبو عبد الله) ٢٣٢ الخصين بن أبي الخوّ ٤٧ الخُصِينِ بن المنذر = الحضين ١٣٤، ١٤٦ حفص بن أبي المقدام 77. الحكم بن أبي العاص ٩٠ ١٥٧ حُكَيم بن جَبَلة، العبديّ ٩٣، ١١٤، 777,119,117,110 حمّاد بن عيسى، الجهنيّ، الواسطيّ ٢٢٣ ٣٧ حمدان بن قر مط حمران بن أبان بن النّمر بن قاسط = حمران بن أبان 10V حمزة (ابن عبد المطّلب) ٢٥٣، ٢٥٩ حميد بن قحطبة (زياد بن شبيب بن خالد ابن معدان بن شمس بن قیس بن کلب 1.7.7.7 الطائي) الحوأب بنت كلب بن وبرة ١٠٤ خالدین الولید ۲۲۱،۱۵۷،۲۷ خالد بن سعيد بن العاص بن أميّة بن

عبد شمس بن عبد مناف، القرشيّ

ذو الكلاع الحميريّ 011,911, 71,371,771,971, 409 731, 971, 191, 177, 107, 177 7.9 الرّاضي بالله 17. زرّاع السّدوسيّ 719 رافع بن خديج رافع بن سلمة بن زياد بن أبي الجعد، ﴿ وَهِيرُ بن عَمْرٌ، الْهَلَالِيُّ 770 زياد بن المنذر العبديّ = أبو الجارود (أبو الأشجعيّ، الغطفانيّ، البصريّ ٢٢٤ ١٨٠ النَّجم) الرّبيع بن صبيح السّعديّ (أبو حفص) زیاد بن أبیه = زیاد بن عبید = زیاد ۳۱، 777 37, 27, 73 - 73, . 7, 77, 171, ربيعة بن شيبان، السّعديّ، البصريّ 731, 031- 701, 777, 037, 778 737, 707, 707, 907, 757 44 ربيعة بن نزار زيد الشّهيد 17 Y . A رحيب 7.7.7.7 زيد النار رفاعة بن شدّاد، الكوفي، الفتيانيّ (أبو زيد بن صوحان بن حجر بن الهجرس، 177 عاصم) (أبو عائشة، أو أبو سلمان) = زيد بن الرّ قاش، الحصين بن المنذر (أبو ساسان) 119,98 صو حان 127 زيد بن عليّ الشّهيد = زيد ١٨٢، ١٨٣، 777 روزنثال 749 ريطة ٤٦ 7.0 زید بن موسی بن جعفر الزّير بن العوّام = الزّير = أبو عبد الله سالم مولى عامر بن مسلم، العبديّ ١٦٦ ٠٥، ٤٢، ٢٧، ٧٧، ٤٨، ٨٨، ٤٩ - ٢٩،

-117,11,000,000

سعد بن أبي وقّاص

۸٧

197,191,19.

سلیمان بن قرم بن معاذ، التمیميّ ۲۲۰ سلیمان، أبو رزین ۱۹۰، ۱۹۹ سمرة بن جندب بن هلال ۲۳۲

السّمعانيّ ٢٣٦

سميرة مختار اللّيثي

سُنيَبل السّعديّ

سهل بن حنیف = سهل ۱۳۵، ۱۳۵

سهل بن حنيف بن واهب، الأنصاريّ،

الأوسيّ (أبو سعد) ١٣٥

سياه الأسواريّ ٤٥

السيّد الحميريّ = إسماعيل بن محمّد بن زيد بن ربيعة بن مفرع (أبو هاشم) ۲۰،

777, 007-777

سيف بن عمر، الضبّيّ 11٢،٦٩

سيف بن مالك العبدي

السّيوطيّ ٢٤٦، ٢٤١

الشَّافعيِّ ٢٣١

الشَّريد بن مطرود، السَّلميِّ ٢٦٧

شريك بن الأعور= شريك بن الحارث

سعد بن حذيفة بن اليهان ١٧٢

سعيد بن العاص بن سعيد بن العاص بن أميّة بن عبد مناف، القرشيّ، الأمويّ = سعيد بن العاص ٣٤، ٨٩، ٩٩، ٩١، ١٠١،

السّفّاح ٢٠١

سفیان ۱۹۶

سفیان بن معاویة بن یزید بن المهلّب بن أبي صفرة = سفیان بن معاویة ۱۸۷، معاویة ۱۹۷-۱۹۷

سفيان بن يزيد، العمِّيِّ ١٨٧ سكين بن عبد العزيز بن قيس العطّار

770

سلَّام ۲۲٤

سلمان الفارسيّ ٢١٩،٦٦، ٢١٩

سليمان بن صرد بن جون بن أبي الجون ابن منقذ، الخزاعيّ (أبو مطرف) ١٥٥،

140-144

سليمان بن عبد الملك

سليمان بن عليّ العبّاسيّ= سليمان بن عليّ

٣٣٤ .....التشيّع في البصرة

الأعور، ابن عبد الله بن كعب بن نضر بن الأعور، ابن عبد الله بن كعب بن نضر بن الأزد، الحارثيّ، البصريّ ١٣٣، ١٥٠،

شقيق بن ثور بن غفير السّدوسيّ (أبو الفضل) ۲۲۷

الشّهرستانيّ ٢٠

الشّيبيّ ٢٢

صاحب ياسين ٢٥٧

صالح أحمد العلي

صبرة بن شيهان، الحدّانيّ، الأزديّ ١٣٣،

صحّار بن عبّاس بن شرحبيل، العبديّ = صحّار بن عبّاس العبديّ (أبو عبد الرّحن) ۱٤٥،۱٤۲

الصّدوق ٥٤

الصّفديّ ٢٤٢، ٧٤

صفيّة بنت حُيي

الضحّاك بن قيس، الهلاليّ الضحّاك بن

الطبرسيّ ٦١

طلحة بن عبيد الله = طلحة (أبو محمّد)

•0, 37, 77, VV, 3A, 3P-FP, PP-W·1, 0•1-V·1, P·1, P·1, ·11, 711- 011, P11, ·71, 371, 771, P71, W31, PF1, V77, •07, 777

الطوسيّ ۱۷، ۱۹۲، ۲۱۹، ۲۲۱، ۲۲۰، ۲۲۰، ۲۳۱ ۲۳۱، ۳۳۲، ۲۶۱

ظالم بن سارق بن صبح بن كمد بن عَمرو ابن عدي، الأزديّ (أبو صفرة) ١٥٢ عاصم بن سليان، الكوزيّ ٢٢٥ عامر عمر

عامر بن أبي الضبّيّ ٢٤٩

= عامر بن عبد الله، التميميّ ٩١، ٩٢، ٢٤٩

عامر بن مسلم، العبديّ، البصريّ ١٦٦ عائشة ٢٦، ٨٤، ٩٩ - ٩٦، ٩٣ ، ٨٤ ، ٧٦ -عائشة ١١٥ ، ١١٥ ، ١١٠ ، ١٢٠ ، ١١٠ - ١٢٥ ، ١١٥ ، ١١٥ ، ١٢٥ ، ٢٢٧ ، ١٤٥ عبّاد بن العوّام، الركابيّ (أبو سهل) ١٩٨

العيّاس (ابن عبد المطّلب) ٢٥٣، ٢٥٩ 77. عبّاس القميّ العبّاس بن محمّد بن عيسى بن محمّد بن محمّد بن عليّ بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب 7.0 العياسة ٤٢ عبد الباقى بن محمّد بن عثمان الخطيب البصريّ (أبو محمّد) 740 عبد الجبّار ناجي ۲. عبد الرّحمن (أبو خيثمة) 777 عبد الرّحن بن خالد بن الوليد ٢٥٠ عبد الرّحمن بن عوف ۸۸، ۲۲۰، ۲۲۰ عبد الرّحمن بن محمّد بن الأشعث ٣٦، 178

عبد العزيز بن يحيى بن أحمد بن عيسى، الجلُّوديّ، الأزديّ، البصريّ (أبو أحمد) 777, 777, 877

عبد القيس بن أقصى بن دعمى بن جديلة ابن أسد بن ربيعة بن نزار بن معد بن ٧٤ عدنان

عبد الله بن سلمة بن أبي الخبر بن وهب بن ربيعة بن معاوية، الكنديّ ١٥٧ عبد الله بن إباض 77. عبد الله بن أحمد بن حرب بن خالد ابن مِهْزم بن الفَزْر، العبديّ، المِهْزمي (أبو هفّان) 177

عبد الله بن الحارث بن نوفل بن عبد المطّلب 171,011

عبد الله بن الحسن بن الحسن بن عليّ بن 311,11.7 أبي طالب

عبد الله بن الحضر ميّ = ابن الحضر مي 71, 77, 371, 131-,01, 701, 701,777,

عبدالله بن الزبير ٩٩، ١٠٥، ١٠٥، 11, 771, 171, 771, 771

عبد الله بن أيوب العامليّ، الخريبيّ، البصريّ (أبو محمّد) 777 عبدالله بن بديل بن ورقاء، الخزاعيّ ١٢٦ عبد الله بن جابر، العبديّ 770 عبد الله بن جعفر 749

٣٣٦ .....التشيّع في البصرة

عبد الله بن حكيم، التميميّ ١١٠،٧٦ عبد الله بن خازم بن أسماء بن الصّلت ابن حبيب بن عوف بن امرئ القيس، السّلميّ القيلميّ

عبدالله بن خالد بن أسيد معبدالله بن خلف، الخزاعيّ ١٢٦ – ١٢٧ عبد الله بن رافع بن سويد بن حزام، الأنصاريّ ٢٥

عبد الله بن سبأ عبد الله بن سعد بن أبي سرح بن الحارث عبد الله بن سعد بن أبي سرح بن الحارث ٩٠،٨٩، ٨٧

عبد الله بن سلمة عبد الله بن عامر بن كريز بن ربيعة بن عبد الله بن عامر عبد الله بن عامر حبيب بن عبد شمس = عبد الله بن عامر ٣٨، ٧٥، ٩٣، ٩٣، ٩٠، ٩٣، ٨٠٠

عبد الله بن عثمان بن أبي العاص الثقفيّ ٥٤

عبد الله بن عَمرو بن العاص ۲۱، ۲۰۷ عبد الله بن قيس بن سليم الأشعريّ = عبد الله بن قيس بن سليم الأشعريّ ۲۱، ۳۸، ۳۸، ۹۳، ۱۱۵، ۳۵، ۸۷، ۹۰، ۲۱۱، ۲۷۷، ۲۳۱، ۱۳۹، ۲۷۷

عبد الملك بن قريب بن عليّ بن أصمع ابن مظهر بن عبد الله، الباهليّ الأصمعيّ (أبو سعيد) ٢٤١ عبد الملك بن مروان ٢٨، ١٣٥ عبيد الله (ابن يزيد بن ثبيط) ١٦٤ عبيد الله بن أبي بكرة ٢٤١ عبيد الله بن أبي سلمة، اللّيثيّ (ابن أمّ عبيد الله بن أبي سلمة، اللّيثيّ (ابن أمّ

عبید الله بن زیاد ۱۳، ۶۶، ۵۱، ۶۷، ۷۸، ۷۸، ۱۲۰–۱۲۳، ۱۷۰، ۱۷۱، ۱۷۳، ۷۵۱، ۲۰۹، ۱۷۲

کلاب)

91,97

عبيد الله بن عبيّ بن أبي طالب بن عبد

الفهارس الفنيّة / الأعلام ......

المطّلب بن هاشم بن قصي ١٨١ – ١٨١ (أبو معاذ) (٢٤٦ (ابو معاذ) ٢٤٦ عبيد الله بن عمر بن الخطاب ١٣٧، ١٣٦ عطاء بن أبي الأسود الدؤليّ ٢٤٦ عبيد الله بن عمر عمر عفير عفير ١٨٩ عقيل ١٨٩ عقيل ١٨٩ عقيل ١٨٩ عقيل ١٨٩ عتبة بن غزوان بن جابر بن وهب، المازنيّ علاء حسن السّبتيّ ١٨٤ عتبة بن غزوان ٢٠ - ٣٠ ، ١٤٥ (١٤٥ العلاّمة الحلّي ١٤٥، ٢٤٠ عتبة بن غزوان ٢٠ - ٣٠ ، ١٤٥ (١٤٥ العلاّمة الحلّي ١٤٥ ، ٢٥٠ ٢٤٥ (١٤٥ العلاّمة الحلّي ١٤٥ ، ٢٥٠ ١٤٥ )

عثمان بن عفّان = عثمان ١٥، ١٧، ١٥، ١٥، ٢٠ عليّ بن حمّاد بن عبد الله بن حمّاد، العدو الله بن حمّاد، العدو ١٣٥، ٣٥، ٣٠ ١٠٠ (أبو الحسن) ١٦٠، ١٣٠ عليّ بن حمزة بن عبد الله بن عثمان (به عليّ بن حمزة بن عبد الله بن عثمان (به الكساء ٢٧٠، ٢٦١، ٢٤٥، ٢٣٠، ٢٢٠، ٢٥٥، ٢٣٥، ٢٠٠ ابن فيروز) (أبو الحسن) (الكساء عثمان بن أبي العاص، الثقفيّ ٣٥، ٨٨

عثمان بن حنیف بن واهب، الأنصاريّ، (أبو عبد الله) = عثمان بن حنیف (۱۱۰ - ۱۱۱ – ۱۱۱، ۲۷۷، ۲۷۷، ۲۷۷، ۲۷۷،

عثمان بن زياد عثمان بن فرقد العطّار، العبديّ

757 744 119 ۲1 7 5 1 , 7 5 . على بن محمّد، السّمريّ (أبو الحسن) 737 علىّ بن حمّاد بن عبد الله بن حمّاد، العدويّ 777, 777 على بن حمزة بن عبد الله بن عثمان (بهمن ابن فيروز) (أبو الحسن) (الكسائي) 137 عليّ بن زيد بن عبد الله بن زهير بن 770 جدعان عليّ بن عبد الله بن جعفر بن نجيح بن بكر بن سعد السّعديّ (أبو الحسن) ٨١ عليّ بن عبد الله بن جعفر بن نجيح بن بكر بن سعد، السّعديّ= عليّ بن المدينيّ

(أبو الحسن)

۸١

٣٣٨ .....التشبّع في البصرة

عليّ بن محمّد بن أحمد بن عليّ بن عيسي ابن الحسين بن عليّ بن أبي طالب = على ابن محمّد (صاحب الزّنج) ۲۰۷ - ۲۰۹ على بن محمّد بن عبد الرّحمن بن رحيب (أبولحا) Y . A عمّار بن ياسر المذحجيّ ٦٠، ٦٦، ٧٩، 711,917 عمارة بن جوين العبديّ (أبو هارون) 777, 007 177 عمر بن سعد عمر بن عبد العزيز ٢١٩، ٢٣٩ عمر بن الخطّاب = عُمر ٢٧ - ٢٩، ٣٢، -V. 02, 13, V3, A3, 30, "Y .9V-90.9. .AV .A & .AY .A . .V & PAI, • 77, 177, 777, 177, P77, 750 عمران بن الخُصين بن عبيد بن خلف بن

عبد نهم، الخزاعيّ (أبو النّجيد) = عمران

ابن الخصين ۱۲، ۷۰، ۷۱، ۷۰، ۲۰، ۲۰۱،

777,177

94 عمرو بن الأصمّ عمرو بن العاص = ابن العاص ۸۷، ٠٩، ٢٣١ - ٤٣١، ٢٣١، ٨٣١، ١٣٩، 1 2 1 عمروين حنظلة 145 عمرو بن عثمان بن قنر (أبو بشر) ٢٤١ عمرو بن مرجوم، العبديّ ٧٧، ١٣٣، 150 العيّاشيّ 717 80,88 عیسی بن جعفر عيسى بن زيد بن عليّ بن الحُسين بن عليّ ابن أبي طالب (أبو يحيي) عیسی بن موسی بن محمّد بن علی بن عبدالله بن العبّاس 1.7 غياث بن إبراهيم، الأسديّ (أبو الحسن) 744 الفارابيّ 377 فاطمة الصّغري 177 فاطمة بنت الحُسين بن على الله ۱۸٤ فان فلو تن ۲١

الفهارس الفنيّة / الأعلام .....

| كعب بن سور= كعب بن سور بن ثعلبة        | الفضل بن محمّد، الزّيديّ ٢٤٢ ك        |
|----------------------------------------|---------------------------------------|
| بن سليم بن ذهل بن لقيط الأزدي          | الفُضيل بن يسار، النّهديّ ٢٣٣         |
| 117.117.117                            | فلها وزن ۲۱                           |
| کُمیل بن زیاد کُمیل بن زیاد            | فيليب حتّي ٢٢                         |
| کنانة ۹٤                               | القاسم بن الفضيل بن يسار النّهديّ     |
| ليلي بنت مسعود بن خالد = ليلي بنت      | (أبو محمّد) ۲۲۷ ل                     |
| مسعود، التميميّ ١٧٨، ١٧٨               | <u>C</u> .                            |
| مارية بنت منقذ العبديّة = مارية بنت    | قبيصة بن شدّاد، الهلاليّ ١٣٤          |
| ۱۲۸،۱۲٤ عد                             | <br>قس بن ساعدة، الإيادي ٧٥           |
| مالك الأشتر = الأشتر النَّخعيّ ٩٠،     | ہ<br>قشہ بن کعب بن ربیعة بن عامر بن   |
| 117,97                                 | صعصعة ٢٥٣                             |
| مالك بن أنس                            | م<br>القفطيّ ۲٤۷،۲٤٤                  |
| مالك بن حري، النّهشليّ ١٣٨             | ه القيروانيّ                          |
| مالك بن مسمع بن شهاب بن قلع            | حيس بن اهيم                           |
| بن عليّ بن بكر بن وائل، الرّبيعيّ (أبو |                                       |
| غسّان)، البكريّ ١٥٩،١٤٦                | غ<br>الأنصاريّ = قيس بن سعد (أبو فضل، |
| مالك بن ميدعان بن مالك بن نضر ان بن    | و أبو عبد الله)                       |
| الأزد ١٨٤                              | ا<br>کثیر <i>ت عز</i> ّۃ ۲۲۳          |
| لمأمون ٥٠٢، ٢٤١، ٢٢٥                   |                                       |
| لمتوكّل ٤٤، ٧٩                         | ا.                                    |
|                                        | الكشيّ ٢٣٣                            |

محمّد بن الحسين بن جمهور، العمّي المثنّى بن مخرمة، العبديّ، البصريّ ٩٢، 749 البصر يّ 177-177 محمّد بن الحصين 197 177 المجلسي محمّد بن الحنفيّة محجر بن الأدرع، السّلميّ 149,111 ٤١ محمّد بن القاسم بن خلّاد، البصريّ محرز بن الصّحصح 127 ٧٩ (أبو العبناء) محمّد بن الحسن بن دُريد بن العتاهية، القحطانيّ، الأزديّ، البصريّ (أبو بكر) محمّد بن تميم، النّهشليّ، التّميميّ ٢٢٧، 737, 737, 777 771

محمّد بن جرير الطبريّ = الطبريّ ۱۸، ۲۸ ۲۸ ۲۰۰، ۲۸، ۲۰، ۲۲، ۲۲، ۱۱۳، ۱۱۳، ۱۲۱، ۱۹۰، ۱۲۲، ۱۲۰ ۲۲۷، ۲۲۷، ۲۲۷، ۲۲۷،

محمّد بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحُسين بن عليّ بن أبي طالب ٢٠٦ محمّد بن زكريا دينار، الغلابيّ، البصريّ ٢٤٠

عمّد بن سلام، الجمحيّ ٢٤٤ عمّد بن سلمان، الكوفيّ ٢٠٦ عمّد بن سلمان (أبو عبد الله) ٢٠٣،٤٢ عمّد بن سلمان بن على بن عبد الله بن محمّد بن إبراهيم بن إسهاعيل بن إبراهيم ابن الحسن بن عليّ بن أبي الحسن بن عليّ بن أبي طالب

محمّد بن أبي بكر ١٤٦ ، ١٢٦ ، ١٢١ ،

محمّد بن أحمد بن عبد الله ( المفجّع) = محمّد بن عبد الله (أبو عبد الله) ٢٦٨،

 الفهارس الفنيّة / الأعلام .....

محمّد على أبو ريان 70 عتاس 73,7.7 محمّد کر د علی 79 محمّد بن سنان 11. المختار= المختار بن أبي عبيد، الثّقفيّ محمّد بن سيرين 177 71, 7P, 1V1, 3V1-AV1, 1A1, محمّد بن صدقة 777 749 محمّد بن صدقة العنبريّ (أبو جعفر) مرّة بن مالك بن حنظلة بن زيد بن مناة 777 ابن عيثم = العمّيّ ۱۸۷ محمّد بن طلحة بن عبيد الله، التيميّ= المرزبان الفارسيّ 27 محمّد بن طلحة ١١٠،١٠٩،١٠٤ 77. (TOV المرزبانيّ محمّد بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علىّ بن أبي طالب = محمّد بن عبد الله بن مروان بن جعفر، السّمريّ 777 الحسن = محمّد ذو النّفس الزكبّة ١٨٣ -مروان= مروان بن الحكم ٨٨، ٩٠، ٩٣، ٥٨١، ٩٨١، ١٩٢، ١٩٢، ١٩٨، 177,100,000 المسامعة بنت ربيعة 111 محمّد بن عبد الله بن جعفر مسعو د بن عَمر و 109 محمّد بن على بن عبد الله بن عبّاس بن مسعود بن عمرو الأزديّ (أبو قيس) عبد المطّلب = محمّد بن على العبّاسيّ 109  $\Lambda \xi - \Lambda \Upsilon$ مسعود بن فدكي، التميميّ 100 محمّد بن محمّد بن نصر بن منصور (أبو المسعوديّ ۲۰۸،۱۹۲،۱۸۹،۲۲۲ 377 عمر) مسلم بن أبي بكرة بن الحارث، الثّقفيّ محمّد بن يزيد بن عبد الأكبر بن عمير 80 الأزديّ، المرّد 737

المغيرة بن شعبة= المغيرة ٤١، ١٠٣، مسلم بن عقیل ۱۶۳،۱۵۸ مسمع بن عبد الملك بن شيبان بن شهاب ۲۲۸ المغيرة بن فزع، السدّى، التميميّ = المغيرة (أبو السّبّار) 197,118 ابن فزع مصعب بن الزّبير = مصعب المفضّل بن محمّد بن يعلى بن عامر بن 111 سالم بن أبي الرِّيال، أو الرِّمال، ابن أبي المضاء بن القاسم، الجزريّ ١٩١ الضّبّي = المفضّل الضبّيّ (أبو العبّاس) مُعاذ بن مُعاذ، العنبريّ (أبو المثنّي) 191,791,937 191 15, 71, 717 المفىد معاوية= معاوية بن أبي سفيان= معاوية المقداد= المقداد بن الأسود الكنديّ ۲۱،۱۳، ادر حرب 77.7. 37, 17, 17, 13, 13, 14, 19, المقدسيّ ۲۱، ۶۹، ۶۹، ۸۸ ۸۲ ۸۲ ۸۲ 18, 11, 01, 171 - 031, 731, 131, 701, 301- A01, VFI-المنجاب بن راشد، الضبّيّ · VI, 777, 777, 037, · 07, 707, المنذرين ربيعة ١٠٣،١٠٢ 707,307,707,907 المنذر بن مالك بن قطعة، العبديّ ٤٤ (أبو نضرة) 779 المعتمد العبّاسيّ ٣٧ المنصور = أبو جعفر المنصور ٣٦، معقل بن قيس 711- 191, 391- AP1, ·· Y-27 معقل بن يسار بن معبر المزنيّ ٢٢٨ 3 • 7 ، • 7 7 ، 1 7 7 معلّ بن محمّد (أبو الحسن) ۲۱۷، ۲۳٤، 178 منقذ 740

| ميميّ ۱۸۰ – ۱۸۰                                          | نعيم بن مسعود، الت                                                                            | ٩٨                                                        | مُنية بنت جابر                                                                                               |
|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 79                                                       | نعيم بن قيس                                                                                   | ۶۱،۱۰۲،۳۰۲                                                | المهديّ العبّاسيّ ٢،٤٢                                                                                       |
| 171                                                      | نفيع بن مسروح                                                                                 | <b>YV 1</b>                                               | المهديّ الفاطميّ                                                                                             |
| 177                                                      | النّمر بن قاصد                                                                                | 137, 137                                                  | مهدي المخزوميّ                                                                                               |
| ٦٦                                                       | النّوبختيّ                                                                                    | م ۱۹۸٬۱۹۷                                                 | مهدي عبد الحسين النّج                                                                                        |
| 7.7                                                      | الهادي العبّاسي                                                                               | 111                                                       | المهلّب بن أبي صفرة                                                                                          |
| الرّشيد = الرّشيد                                        | هارون = هارون                                                                                 | نيّ (أبو حفص)                                             | مولى آل كدير الماز                                                                                           |
| 7 8 1 . 7 • 7 . 1 3 7                                    | 73, 70, 711, 1, 8                                                                             | ١٨٤                                                       |                                                                                                              |
| لفضفاض بن نمران                                          | هانئ بن عروة بن ا                                                                             | صالح البصريّ)                                             | ميزان البصريّ (أبو                                                                                           |
| 777                                                      | ابن عمرو، المراديّ                                                                            | 717                                                       |                                                                                                              |
|                                                          |                                                                                               |                                                           |                                                                                                              |
| هانئ بن مسعود بن                                         | هانئ بن قبيصة بن                                                                              | ٥.                                                        | ناجي معروف                                                                                                   |
| هانئ بن مسعود بن<br>بي ربيعة بن ذهل بن                   |                                                                                               | ٥٠                                                        | ناجي معروف<br>ناصر خسرو                                                                                      |
| بي ربيعة بن ذهل بن<br>۲۰۵                                | عامر بن عمرو بن أ<br>شيبان                                                                    | ٤٠،١٣                                                     |                                                                                                              |
| بي ربيعة بن ذهل بن<br>۲۰۵                                | عامر بن عمرو بن أ                                                                             | ٤٠،١٣                                                     | ناصر خسرو                                                                                                    |
| بي ربيعة بن ذهل بن<br>۲۰۵                                | عامر بن عمرو بن أ<br>شيبان                                                                    | ٤٠، ١٣<br>٤١                                              | ناصر خسرو<br>نافع بن الحارث الثقفي                                                                           |
| بي ربيعة بن ذهل بن<br>۲۰۵                                | عامر بن عمرو بن أ<br>شيبان<br>هُدْبة<br>الهرمزان                                              | <ul><li>٤٠.١٣</li><li>٤١</li><li>٢٠</li><li>٢٢٤</li></ul> | ناصر خسرو<br>نافع بن الحارث الثقفي<br>نزار المنصوريّ<br>النّسائيّ                                            |
| بي ربيعة بن ذهل بن<br>۲۰۵<br>۱۹۹<br>۱۳۷<br>۱۳۷، ۱۸۵، ۲۹۲ | عامر بن عمرو بن أ<br>شيبان<br>هُدْبة<br>الهرمزان                                              | ٤٠،١٣<br>٤١<br>٢٠<br>٢٢٤<br>مون أبو القاسم                | ناصر خسرو<br>نافع بن الحارث الثقفي<br>نزار المنصوريّ<br>النّسائيّ<br>نصر بن أحمد بن مأه                      |
| بي ربيعة بن ذهل بن<br>۲۰۵<br>۱۹۹<br>۱۳۷<br>۱۳۷           | عامر بن عمرو بن أ<br>شيبان<br>هُدْبة<br>الهرمزان<br>هشام بن عبد الملك                         | ٤٠،١٣<br>٤١<br>٢٠<br>٢٢٤<br>مون أبو القاسم<br>٢٧١         | ناصر خسرو<br>نافع بن الحارث الثقفي<br>نزار المنصوريّ<br>النّسائيّ                                            |
| بي ربيعة بن ذهل بن<br>۲۰۵<br>۱۹۹<br>۱۳۷<br>۱۳۷           | عامر بن عمرو بن أ<br>شيبان<br>هُدْبة<br>الهرمزان<br>هشام بن عبد الملك<br>الهفهاف بن مهند الرّ | ٤٠،١٣<br>٤١<br>٢٠<br>٢٢٤<br>مون أبو القاسم<br>٢٧١         | ناصر خسرو<br>نافع بن الحارث الثقفي<br>نزار المنصوريّ<br>النسائيّ<br>نصر بن أحمد بن مأ<br>البصريّ، الخبز أرزي |

يزيد بن الحارث، اليشكريّ 11. همّام بن غالب بن صعصعة بن ناصية ... يزيد بن أنيسة ابن تميم = أبو فراس= الفرزدق ٢٥٦ -77. YOA يزيدين ثُبط (أو نبط) ١٦٥،١٦٤ هند بنت أبي سفيان 1 / 1 409 يزيد بن ربيعة هند بنت أبي عبيدة ۱۸٤ یزید بن معاویة ۱۱، ۳۱، ۱۰۸، ۱۰۸، P01,771,771-171,777 199 واسع بن خشر م الوليد بن عقبة بن أبي معيط بن أبي عمر 100 بسار ابن أميّة بن عبد شمس (أبو وهب) اليعقو بيّ Y • V . 1 A V =الوليد بن عقبة ٩١،٨٩،٨٧ يعلى بن منية، التميميّ ٩٨ - ١٠٠ ياسين الضّم ير الزّيّات 779 يوسف بن عمر و 3 ياقوت الحمويّ ٢٦٩،٢٣٦،١٩ يو نس النّحو يّ 197 یحیی بن معین بن عون بن زیاد بن بسطام، المرّي، الغطفانيّ (أبو زكريا) ٨١ يحيى بن يعمر، الوثقيّ، البصريّ (أبو سليمان العدوانيّ) = يحيى بن يعمر PV, V17, 737

171

يزبد بن مسعود النّهشليّ ١٦٠، ١٦٧،

## ٦- فهرسة القبائل والبيوتات والفرق

| الإباضيّة        | 77.              | أصحاب ابن زياد                    | 178       |
|------------------|------------------|-----------------------------------|-----------|
| الأتراك          | 01               | أصحاب الأحنف                      | 171       |
| الأحامرة         | **               | أصحاب الإمام الباقر عليه ٢٢٤، ٢٢٢ | 7,377,    |
| الأدباء          | 771.72           | 777                               |           |
| الأزد ١٤، ٣٢، ٩: | ، ۲۷، ۱۱۰ ، ۲۱،  | أصحاب الإمام الحُسين ١٦٦٨، ٧٠     | ۲۷۰،۱     |
| 771, 731, 03     | -10. (181 -1     | أصحاب الإمام الرّضاع على ٤١،٢٣٩   | 781,77    |
| 701, 201, 011    | 091,707,907      | أصحاب الإمام الصّادق ﷺ ١٨٤        |           |
| أزد شنوءة        | 1 8 0            | 791,077, 777, 777, 777, 977       |           |
| أزد عمان         | 107              | أصحاب الإمام العسكريّ عيد ٣٦      | ۲۳٦       |
| الأساورة         | ٧٧، ٣٠، ٥٠، ١٥   | أصحاب الإمام عليّ بن الحسين:      | الحسين=   |
| أسد              | 178.48           | أصحاب السجّاد ﷺ                   |           |
| الأُسرة الأمويّة | ۸۸، ۲۹           | 771                               |           |
| الإسلام ۱۱، ۲۷،  | ٠٤٠ ٥٤، ٢٦ – ٢٦، | أصحاب الإمام عليّ = أصحاب الإمام: | ، الإمام= |
|                  | .17.119.11.      | أصحابه ع ٢٦، ١٠٨، ١٣٤، ١٣٨، ١٣٨   | ۱، ۱۳۸،   |
| 701, 8.7, 017    | 377,037,737      | ٢٥١، ٢٥١، ٣٢١، ٢٢٢، ٢٢٢، ٥٢١      | , 170, 7  |
| أصحاب إبراهيم    | 7.1.190          | ١٢٦                               |           |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                      | 78                   | صّادق البَيْكَا | مامين الباقر وال  | أصحاب الإ           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|----------------------|-----------------|-------------------|---------------------|
| والعسكريّ المراب والمرب المرب | ΛΥ                   | آل أبي سفيان         | 77,777          | *                 |                     |
| اصحاب الأتقة على ١٩٠٩، ٢٢٢، ٢٢٩ التي التي طالب المحدد ١٩٠٩، ٢٦٠ التي التي طالب المحدد ١٩٠٩، ١٦٠ التي التي طالب المحدد ١٩٠١، ١١٠ التي التي طالب المحدد ١٩٠١، ١١٠ التي التي التي التي التي التي التي التي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7.1.1.7              | آل أبي طالب          | الهادي          | الإمامين          | أصحاب               |
| المحاب الجمل = أهل الجمل ١١، ٣٨، ١٦٠ ال عليّ بن أبي طالب على ١١٠ ١٠٠٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | AV                   | آل أبي معيط          | 719             | (2)               | والعسكريَّ عَلَيْهِ |
| 77، ۲۷، ۳۸، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۱۱ کادیر المازیّ کادیر المازیّ کاد، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 907,777              | آل حرب               | 777, 777        | مّة اللَّهِ ٢١٩،٣ | أصحاب الأئ          |
| ال عدير الماري المروان التراب | 7・人、17・ 選            | آل عليّ بن أبي طالب  | ۲۱،۸۳۰          | مل= أهل الجمل     | أصحاب الج           |
| ال مروان ۱۲۲ المحاوية ١٤٣ الإمامية ١٤٣ الإمامية ١٤٣ الإمامية ١٤٣ الإمامية ١٤٣ الإمامية ١٤٣ الإمامية ١٤٣ ١٦٠ ١٦٠ ١٤١ ١٦٠ ١٦٠ ١٤١ ١٦٠ ١٦٠ ١٦٠ ١٦٠ ١٦٠ ١٦٠ ١٦٠ ١٦٠ ١٦٠ ١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ١٨٤                  | آل كدير المازنيّ     | () 311,         | ۲۸، ۱۱۱، ۳۱       | ۲۷، ۷۷،             |
| أصحاب الرّسول الكريم = أصحاب رسول الله = أصحاب النبيّ لله ١٦، ١٦٠، ١٢٥، ١٢١، ١٢٥، ١٢١، ١٢٥، ١٣٩، ١٢٥، ١٣٩، ١٢٥، ١٣٩، ١٢٥، ١٣٩، ١٢٥، ١٣٩، ١٢٥، ١٣٩، ١٢٥، ١٣٩، ١٢٥، ١٣٩، ١٢٥، ١٣٩، ١٢٥ أمية ٢٥٢ أمية ٢٥٢ أمية ٢٥٢ أمية ٢٥٢ أمية ٢٥٢ أصحاب المختار ١٨٠ ١١٥ الأنبياء ١١٥ ١٢٥، ١٢٥، ١٦٥ أصحاب عبد الله بن إباض ٢٦٠ ١١٥، ١٦٠ أنصار الإمام الحسين عمر ١١٥ أنصار الإمام الحسين عمر ١١٥ أنصار الإمام علي المحاب عثمان بن حنيف ١١٤ أنصار الإمام علي الكوفة ١١٥، ١١١، ١١٥ الأعاجم المؤدن ١١٥، ١١١ أهالي الكوفة ١١٥، ١١١ الأعاجم الأعاجم الأعاجم المؤدن الإمام علي الكوفة ١١٥، ١١١ الإمام علي الكوفة ١١٥، ١١١ الإمام علي الكوفة ١١٥، ١١٠ الإمام علي الكوفة ١١٥، ١١٥ الأعاجم الأعاجم المؤدن الإمام على الأعاجم المؤدن الإمام على الإمام على الأعاجم الأعاجم الأعاجم المؤدن الإمام على الكوفة ١١٥، ١١٥ الأعاجم المؤدن الإمام على الكوفة ١١٥، ١١٥ الأعاجم المؤدن الإمام على الكوفة المؤدن الإمام على المؤدن الإمام المؤدن الأعاجم المؤدن المؤد | 777                  | آل مروان             | 77              | V . 1 T 9 — 1 T E | ۸۱۱،۱۲۱،            |
| رسول الله = أصحاب النبيّ الله الامويّون ٢٢، ١٤١، ١٥٣، ١٦٠، ١٣١، ٢٥٠، ١٣٩ الأمويّون ٢٦، ١٤١، ١٥٣، ١٦٠، ٢٥٠ الأمويّون ٢٦، ١٢١، ١٢٥، ١٢٥، ١٢٥ أصحاب المثنى ١٧٨ المنياء ١٧٨ أميّة ٢٦٩، ١٢٥ أصحاب المختار ١٧٨ الأنبياء ١١٥ الأنبياء ١١٥ أصحاب عائشة ١١٥ الأنبياء ١١٥ الأنبياء ١١٥ الأنبياء ١١٥ أصحاب عبد الله بن إباض ١٦٠ الأنصار ١١٥، ١٢١، ١٦٠ أصحاب عبيد الله بن إباض ١٦٠ أنصار الإمام الحسين ١١٥ المناه الله بن عمر ١١٥ أنصار الإمام عليّ ١١٥ ١١٠، ١١١ أصحاب عثيان بن حنيف ١١٤ أهالي الكوفة ١١٥، ١١١، ١١١ الأعاجم الأعاجم المهاي الكوفة ١١٥، ١١١ المهام عليّ الكوفة ١١٥، ١١١ الأعاجم الأعاجم المهام المهام على الكوفة ١١٥، ١١١ المهام الأعاجم الأعاجم المهام المهام على الكوفة ١١٥، ١١١ الأعاجم الأعاجم المهام المهام المهام المهام على الكوفة ١١٥، ١١١ الأعاجم الأعاجم المهام ا | 188                  | آل معاوية            | 770,77          | لایث ۳            | أصحاب الحا          |
| الأمويّون ٢٦، ١٤١، ١٥٣، ١٦١، ١٢٥، ١٦٩، ١٦١ (١٦، ١٦٩، ١٦١، ١٦٩، ١٦١) الأمويّون ٢٥، ١٢١، ١٢٥، ١٦٩، ١٦٩ أصحاب المثنى ١٧٦ أميّة ١١٥ الأنبياء ١٢٥ ١٢٩، ١٦٩ أصحاب عائشة ١١٥ الأنبياء ١١٥ الأنبياء ١١٥ ١٦٠، ١٦٥ أصحاب عبد الله بن إباض ١٦٠ ١٦٤، ١٦٤ أنصار ١١٦، ١١٢، ١١٥، ١٦١ أصحاب عبيد الله بن عمر ١٣٧ أنصار الإمام الحُسين ١١٥ ١١٠ أصحاب عثمان بن حنيف ١١٤ أنصار الإمام عليّ ١١٥، ١١١، ١١١ أطلي الكوفة ١١٥، ١١١، ١١٥ الأعاجم ٢٤٦ أهالي الكوفة ١١٥، ١١١، ١١٥ الأعاجم ١٢٤٦ أهالي الكوفة ١١٥، ١١١ الأعاجم ١١٤٠ أهالي الكوفة ١١٥، ١١١ الأعاجم ١١٥، ١١١ أهالي الكوفة ١١٥، ١١١ الأعاجم ١٢٤٠ أهالي الكوفة ١١٥، ١١١ الأعاجم ١٢٥٠ الأعاجم المنافقة ١١٥، ١١١ المنافقة ١١٥٠ ١١١ الأعاجم المنافقة ١١٥٠ ١١١ المنافقة ١١٥٠ ١١٥ الأعاجم المنافقة ١١٥٠ ١١٥ المنافقة ١١٥٠ ١١٥ الأعاجم المنافقة ١١٥٠ ١١٥ المنافقة ١١٥ المنافقة ١١٥ المنافقة ١١٥٠ ١١٥ المنافقة ١١٥ المن | 72,737               | الإماميّة            | أصحاب           | سول الكريم =      | أصحاب الرّ          |
| اصحاب المثنى 177 (۱۲۱، ۱۲۹، ۲۹۲ (۱۲۹ المثنى | ۱۱، ۳۰۱، ۲۰۱۰        | الأمويّون ٦٢، ١      |                 | Ŧ                 | -                   |
| امية المحاب المختار المراب المختار المراب المختار المراب المختار المراب المختار المراب المختار المراب عائشة المحاب عائشة المراب عبد الله بن إباض المراب المراب المراب عبيد الله بن عمر المراب المراب عبيد الله بن عمر المراب عثمان بن حنيف المراب المراب علي المراب عثمان بن حنيف المراب المراب على المراب عثمان المراب على المراب ا | 409                  | 171, 971, 207,       | 7,077           |                   |                     |
| الأنبياء ١١٥ الأنبياء ١١٥ أصحاب عائشة ١١٥ الأنصار ١١، ١٦، ٣٨، ٥٩، ٥٦، ٦٧، أصحاب عبد الله بن إباض ١٦٠ ١٣٧ أنصار الإمام الحُسين عمر ١٣٧ أنصار الإمام الحُسين عمر ١١٥ أنصار الإمام عليّ عمل ١١٥ ١١٥ الأعاجم الأعاجم أهالي الكوفة ١١٥ ١١٦ الأعاجم الأعاجم الأعاجم المهاب على الكوفة ١١٥ ١١٥ الأعاجم الأعاجم الأعاجم المهاب على المهاب على المهاب المه | 707                  | أميّة                | 177             | ى                 | أصحاب المثزّ        |
| الأنصار ١٦، ١٦، ٣٥، ٥٥، ٦٥، ٢٦، الأنصار ١٩، ١٦، ١٩، ١٩٥، ١٦٠، ١٦٠ أصحاب عبد الله بن عمر ١٣٧ أنصار الإمام الحسين عمر ١٣٧ أنصار الإمام الحسين عمر ١١٥ أنصار الإمام علي عمر ١١٥، ١١١، ١١٥ أنصار الإمام علي عمر ١١٥، ١١١، ١١٥ أهالي الكوفة ١١٥، ١١٦ ١١٦، ١١٥ الأعاجم ١١٢، ١١٩ أهالي الكوفة ١١٥، ١١٦ ١١٢ المراهم علي المراهم على المراهم الأعاجم ١١٥، ١١٠ أهالي الكوفة ١١٥، ١١٦ المراهم المراهم المراهم المراهم الأعاجم ١١٥، ١١٥ المراهم ا | 779,777              | الأنبياء             | ۱۷۸             | ىتار              | أصحاب المخ          |
| الأعاجم الله بن عمر الإمام الخسين المام المام علي المام المام المام علي المام المام علي المام الم | ۱٦٧ ،٦٥ ، ه ١ ، ٢٧ ، | الأنصار ۱،۱٦،۱۲      | 110             | شة                | أصحاب عائ           |
| أنصار الإمام الحُسين على 177 أنصار الإمام الحُسين على 177 أصحاب عثمان بن حنيف 118 مني أنصار الإمام علي على 117 منيف 118 مني 118 مني 118 مني الأعاجم 117، 128 أهالي الكوفة 117، 188                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                      | ·                    | 77.             | . الله بن إباض    | أصحاب عبد           |
| أنصار الإمام علي الله الم على الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ١٦٦ ١٣٦              | أنصار الإمام الحُسين | 127             | د الله بن عمر     | أصحاب عبي           |
| الأعاجم ٢٤٦ أهالي الكوفة ١١٦،٨٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 110.111.97           | أنصار الإمام عل الم  | 118             | ان بن حنیف        | أصحاب عثم           |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                      | # 1 ·                | 787             |                   | الأعاجم             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                      | ٠ <del>٠</del>       | () 371,         | عراب ۸۲، ۰۵       | الأعراب= أ          |

أهل البصرة ١٢، ١٣، ١٥، ٣٣- ٣٥، .95 -97 .A . V . V . V . V . EA (11) 711, 111, 111, 311, \(\lambda\) \(\dagger\) \(\da 071, 971, 731, 331, 731, 131, ·01-701, 301- ·11, 771, 371, 771-971, 171, 771, ٨٧١، ٢٨١، ٣٨١، ٩٨١، ٠٠٢، ٤٠٢، 137, 707, 727, 727

أهل الحجاز 100 أهل الذّمّة أهل الشّام ۸۲، ۹۱، ۱۳۰، ۱۳۲،

171,071,071,071,031,001,

701, 11, 11, 107 أهل العالية ٣٣، ٢٥٤، ١٣٣، ٢٥٢

أهل العراق ۱۳۲،۱۰۲ – ۱۳۹، ۱۰۵، 101

أهل القبلة 77. أهل الكوفة ٤٨، ٨٤، ٩٢، ٩٣، ٩١٥، 711, 111, 111, 171, 171, 301, 111,

711, 511, 11, 137

أهل المكدينة 711,311,777 أهل اليمن 1.7 أهل فارس 197,71 أهل مِصر 94

أهل مكّة 17167

37, 7.7, 1.7 باهلة

بجيلة 177

الريديّينَ 7.9

البصريّونَ = البصريّينَ ٣١، ٣٧، ٨٨، P3,10,70,70,V.1.V.1,11, 171, 171, 1301, 1301, 171, 171, ٠٧١، ٥٧١، ٣٨١، ٢٠٦، ٥٣٢، ٥٤٢، 700

البغداديّونَ 191 بكر البصرة 178 بكر بن وائل ٣٣، ٤٩، ١١٧، ١١٨،

371, 971, 771, 771, 731, 777,

771

بنو العبّاس ۲۰۷، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۷

| 700                 | بني عليّ عَلَيْكِاهِ   | ، ۸۷، ۹۰، ۹۰، ۸۸،      | نو أُميّة ٢١، ٨٤.  |
|---------------------|------------------------|------------------------|--------------------|
| Y00                 | بني فاطمة الطَّيْظُادُ | , 711, 507, 807        | ١٧٠،١٤٦،١٤١        |
| ٦٧                  | بني قريظة              | 179                    | نو ضبّة            |
| ر بن تميم ١٩٦       | بني كعب بن سعا         | 707                    | نو قُشير           |
| 111                 | بني مازن               | ٨٦٢                    | نو مِهْزَم         |
| ور ۹۸               | بني مازن بن منص        | 709.127.120            | ي الحدّان          |
| 17,77,077           | بني مالك               | 108                    | ي القَيْن          |
| 770 .               | بني مالك بن أسد        | 7 • 9                  | ي بُويه            |
| ٧٩،١٤               | بني مجاشع              | ١٣٤                    | ي تيم الله بن ثعلب |
| ٨٢                  | بني مروان              | ١٨٤                    | ي راسب             |
| ٣١                  | بني منقر               | د بن زید مناة بن تمیم  | ي سعد= بني سع      |
| 179                 | بني ناجية              | ۱۳، ۱۲۷، ۱۷۹           |                    |
| ٣٢                  | بني نصر                | 179                    | ي شهاب             |
| وفل بن عبد مناف ۲۷، | بني نوفل= بني نو       | 17, 77, 37             | ي عامر             |
|                     | ٩٨                     | ك بن تيم الله بن ثعلبة | ي عائش بن مالل     |
| 3, 311, 307-707,    | بني هاشم ٤             | 187                    | ن بكر بن وائل      |
|                     | 709                    | 707                    | ي عبد المدان       |
| 190.198             | بني يشكر               | ٣٣                     | ي عِجل             |
| ۲٥٨،۱٧٠،٨٧          | البيت الأمويّ          | ٧٩،١٤                  | ي عديّ             |
|                     |                        | ٣٣                     | ي عديّ بن جشہ      |

| ٣٤٩                |                  | ة / القبائل والبيوتات والفرق | الفهارس الفنيّة                         |
|--------------------|------------------|------------------------------|-----------------------------------------|
| ٨٠                 | حنابلة           | ١٨٣                          | البيت الهاشميّ                          |
| ۲۱                 | الحنبليّة        | 71,71,.74,77,817             | التّابعينَ                              |
| بصرة ١٣٤،٤٩        | حنظلة= حنظلة ال  | 1 £ 7                        | تُرابيّة                                |
| ١٨٣                | الخراسانيين      | ٤٢                           | التُّرك                                 |
| 177. ٧٠. ٤٩. ٤٠    | خُزاعة           | 18-33, 43, 63,               | تميم = بنو تميم                         |
| 77                 | الخضارمة         | ۱۲۱، ۱۳۲، ۱۳۸، ۱۶۱،          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| ، ۱۵۰، ۱٤۹، ۱۳۸،   | الخوارج ٣٦، ٨٤   | .107.107.10.118              | 731,731,7                               |
| 7797               | 110,7.9,7.0      | ۱۹۸،۱۸۰،۱۷۹،۱۷۸              | ۷۲۱،۸۲۱،۸                               |
| 79                 | ذبحان            |                              | ۸۰۲،۲۲۲                                 |
| ة ٢٣٤،٤٩           | ذُهل= ذُهل البصر | ١٣٤                          | تميم البصرة                             |
| : رباب البصرة  ٤٩، | الرّباب= رباب =  | بینَ ۱۱، ۳۳، ۹۲، ۹۵۰،        | التوّابونَ= التوّا                      |
|                    | ۱۳٤،۱۳۳          | 7577                         | ۱۷۱–۱۷۱، ۶                              |
| ، ۷۷، ۲۰۱، ۱۱۹     | ربيعة ۳۲، ۶۹.    | ٣٥                           | ثقيف                                    |
| 1,731,731,701,     | 177,170,179      | ١٨٠                          | الجاروديّة                              |
|                    | 777              | ٣٢                           | الجاروديينَ                             |
| 79                 | رعين             | 100,107,107,001              | الجاهليّة                               |
| ۸.                 | الرّوافض         | ٨٢                           | حروريّة                                 |
| ١٧٨                | الزّبيريّة       | ۲٦.                          | الحفصية                                 |
| ٥ ٠                | الزّرادشتيّين    | ١٣٧                          | جمير                                    |
| ٥ •                | الزُّط           | 709                          | الحميريين                               |
|                    |                  |                              |                                         |

الزِّنج ٣٦، ٣٧، ٤٢، ٢٠٧، ٢٠٨، ٢٣٨ 701, 001-201, 171, 771, 371-771, 171, 171, 171, الزّيديّة ١٨٠، ١٩٦، ٣٠٢، ٢٠٤، ١٨٢ السّاسانيّن 77,701 P - 7 , 7 1 7 , 0 1 7 , \(\lambda\) \(\tag{7}\) \(\tag السّام يّينَ 177 777,377,777,+37,937,107, السُّر يان 754 707, 707, 807, 377, 777, 777, سعد ورباب البصرة 178 177, 177, 777, 777, 777 شُليم 3 4 شيعة الكو فة 700,117 السّو دان 749.0. الشَّيعة= شبعة ١٤، ١٥، ٢١، ٢٢، السّيابجة ٥٥، ٠٢، ١٢، ٣٢، ٤٢، ٢٢، ٨٢، الشّعراء ۲۰، ۲۰۰، ۲٤۰، ۲۵۰، ۲۵۰، ۲۲۰ ٩٢, ٣٧, ٤٧, ٧٧, ٧٧, ٩٧–١٨, ٤٨, 771 -111, 371, 071, 071, 111-شعراء الإسلام 711,011,011,191,191,11 707 017, 717, 777, 777, 137, 537, شعراء البصرة 771 V37, .07, 707, 007, VF7, .VY, شعراء الشّبعة 27. 277,777 شعراء بصريّونَ 70. الصّحابة ۱۲، ۱۷ – ۱۹، ۲۵، ۲۲، ۷۰، شيعة الإمام على = شيعة أمير المؤمنين = 37, 78, 711, 317, 117, 117, شيعة علي علي ١٦، ٦١، ٦٠، ٢٨، ٧٣، 777, 177, 807, 157, 757 10.11111111011 ضبّة = بني ضبّة ٢٢٥،١٣٣،١٢٩

طیء

179.178.117

شيعة البصرة ١٥، ١٦، ٢٠، ٨٥، ٨٧،

39, 41, 471, 471, 971, 131,

| ٣٥١                      | •••••             | نبائل والبيوتات والفرق      | الفهارس الفنيّة / الة |
|--------------------------|-------------------|-----------------------------|-----------------------|
| Y • A                    | عرب العراق        | 108                         | عاد                   |
| 7 £ 9                    | علماء الأدب       | 771                         | العالمَينَ            |
| 7 £ 7 . 7 £ •            | علماء البصرة      | -1.1.99-97.9                | عائشة ٧٦، ٨٤، ٣       |
| ٧٠، ٢٨٢، ٣٨١، ٧٠٢        | العلويّة ٨        |                             | .110.112.11.          |
| ، ۱۹۸، ۱۹۰، ۱۹۸،         | العلويّينَ ١٧٩    | 70.1777.150                 | ٥٢١–٩٢١، ٣٣١.         |
|                          | 7.7               | سيّينَ ٣٦، ١٨٣،             | العبّاسيّونَ= العبّاس |
| لبصرة ١٣٤                | عمرو وحنظلة ا     |                             | ٥٨١، ١٩٥، ٢٩١،        |
| ٣٤                       | غطفان             |                             | 377                   |
| ١٧٣                      | فتيان             | 77, 77, P3, 37,             | عبد القيس ١٣،         |
| ۸۲، ۱۱۸، ۸۰۲، ۳٤۳        | الفرس ٢٨،         | (111311)811)                | ۲۷، ۷۷، ۸۷، ۹۳،       |
|                          | القدريّة = قدريّة | 371,731,371,                | ٥٢١، ١٢٩، ٣٣١،        |
|                          |                   | ، ۲۷۰ ۸۶۲                   | ٥٢١، ١٧٧ – ٧٧١.       |
| 7 • 9 ، 27 ، 77 ، 70 • 7 | القرامطة          | **                          | عبد شمس               |
| 7, .6, 371, 671,         | <b>0</b> .5       | 7, 71-31, 1.1,              | عثمانيّة ۲،۱۲،۱۱      |
| ۰۲، ۸۰۲، ۳۶۲             | 301, 191, 3       |                             | 731, P51, 077         |
| ۲۳، ۱۳۰                  | قيس البصرة        | 7 • ۸ • ۲ • ۲ • ۲           | العجم                 |
| ۲.۳                      | قيس بن عيلان      | عیلان ۲۶۲–۲۶۷               | ,                     |
| ١٨٠                      | الكافرينَ         | ۲۰۰۱،۳۶۱۳۱،۵۰۰              |                       |
| 77.                      | كفّار             | (75 · (77V <sub>(</sub> 717 |                       |

الكوفيين

117,100

.0, 70, 17, 07, 717, 777, .37,

| التشيّع في البصرة | •••••     | •••••                    | ٣٥٢                          |
|-------------------|-----------|--------------------------|------------------------------|
| 700               | نزار      | ١٧٨                      | الكيسانيّة                   |
| ۸۲،0٠             | النّصارى  | 787,787,737              | اللّغويّينَ                  |
| ١٦٦               | الهاشميين | 1778                     | لَهَازم                      |
| 1.4               | هوازن     | 777.77                   | المسامعة                     |
| 740               | الواقفة   | ۱۲،۸۲                    | المستشرقين                   |
| 77.               | اليزيديّة | لمينَ ٢٦، ٢٧، ٢٩، ٣٠،    | مسلمونَ= مس                  |
| ٦٨،٥٠             | اليهود    | Y 0 – 3 0 , V            | ۳۳، ۶۷، ۴۰،                  |
| 754               | اليُّونان | ر، ۹۱، ۹۲، ۹۵، ۹۲،       | ۷۷، ۲۸، ۱۹                   |
|                   |           | (•1,711,711, 111,        | 1.1.0.1.4                    |
|                   |           | 171,371,771,131,         | ۲،۱۲۰،۱۱۹                    |
|                   |           | (108,101,189,18)         | 1,127,120                    |
|                   |           | ۲۸۱، ۳۱۲، ۸۱۲، ۲۲۰       | ~.١٧٩.١٦٧                    |
|                   |           | 777, • 777, 0 077, 0 077 | 177, 777, 1                  |
|                   |           | 77.11.77                 | المشركين                     |
|                   |           | 1.7.89                   | مُضر                         |
|                   |           | هاجرينَ ٥٦، ٦٧، ٩٤،      | المهاجرونَ= الم              |
|                   |           |                          | 711,771                      |
|                   |           | 7 8 0 , 0 1 , 0 .        | الموالي                      |
|                   |           | 771                      | النَّاصِبينِ<br>النَّحويِّين |
|                   |           | 91,737,737               | النّحويّين                   |

# ٧- فهرس الأماكن والبلدان والبقاع

| 3.1.1.2             | باخمري          | 178           | الأبطح          |
|---------------------|-----------------|---------------|-----------------|
| 11                  | بحر فارس        | 07.01.70.70   | الأُبْلَّة      |
| 77, 77, 07, 77, 37  | البحرين         | ١٨٣           | الأبواء         |
| 0 )                 | بُخارى          | ٤٥            | أردشيرخره       |
| 7 / 1               | مِرْ بَد البصرة | ٨٨            | أرض السّواد     |
| -10 11 11 -77 07-   | البصرة ١١-٤     | 97            | أشراف           |
| ٥، ٧٥، ١٤، ١٧، ١٧،  | 0 - 80 (84      | ٧٤            | اصطخر           |
| (1.0 -47 (48 -41    | ۷ ،۸٤ –۷۳       | ٨٩            | إفريقيا         |
| 711,711,911,371,    | ' ( )           | 01            | إقليم الهند     |
| - 301, 701, VOI,    |                 | 37,771        | الأنبار         |
| -117 (11.4-11)      |                 | ۹۷، ۱۹۲، ۱۹۲، | الأهواز ٥٤، ٥٥، |
| /-··۲، ۲·۲-V·۲،     |                 | 778           |                 |
| -۷۱۲، ۶۱۲، ۰۲۲،     | ۲۱٤ ،۲۰۹        | 01            | أواسط آسيا      |
| . 077, 777, 777     | 777, 777.       | 1.7           | أوطاس           |
| ٧٣٢، ٠٤٢، ٢٤٠، ٣٤٢، | 777,577,        | 701           | بابل            |

|                  | 5.1 <sup>66</sup> t 1 | 997 92A 9                      |                            |
|------------------|-----------------------|--------------------------------|----------------------------|
| 157              | جامع الحدّان          |                                | V3Y-•07,007,F0             |
| 771              | الجحفة                | ۲۷، ۱۳، ۱۳۰۵ - ۲۷۷             | 777-977,177,77             |
| 779              | الجحيم                | 10                             | أسواق البصرة               |
| ۸۷، ۲۸–٤۸، ۲۰۲   | الجزيرة               | 7.٧                            | بطائح العراق الجنوبيّ      |
| 11               | جزيرة العرب           | Y 0 A                          | البطحاء                    |
| ١٧٤              | الجزيرة الفراتية      | ، ۱۱۱، ۱۹۸،                    | بغداد ۲۲، ۲۲، ۸۱           |
| 7.0              | جلولاء                | 7,377,777,                     | 7 • 7 ، 777 ، 777 ، 13     |
| 777              | جنّة عدْن             |                                | 177,777                    |
| 77, 37, 77, 777  | الحبشة                | -                              | بلاد الشَّام = الشَّام ٢٧. |
| ، ۱۷۱، ۲۰۱، ۱۷۱، | الحجاز ۱۹،۳٤          | ۱۰۰، ۹۹، ۹۰                    | 3 A, VA, AA, • P - Y       |
|                  |                       | ۱، ۱۳۸، ۱۳۷،                   | 70.171.371.07              |
|                  | ۱۸٤،۱۷۷               | . ۱۷ • . ۱ ٦ ٩ . ١             | 07-1081,801-20             |
| Y 0 V            | الحجر الأسود          | 707.19                         | 7.1.1.7.1.1.4.1.4.         |
| 100              | حرّان                 | ، ۲۵، ۰۰، ۲۵،                  | بلاد فارس= فارس ۲۹         |
| ١٦٤              | الحَرَم               |                                | ۸۲، ۷۲، ۷۸، ۹۲، ۷          |
| ۲٦.              | حروراء                | ٤٧                             | بلْخ                       |
| ٣٧               | الحسا                 | 70 <i>X</i> , 70 <i>Y</i> , 10 |                            |
| Y0.              | خفّان                 | ٦٧                             | <br>تبوك                   |
| ٤٦،٤٥            | الحيّامات             | 777                            | <br>تربة الكرخيّ           |
| 7.7.7.7          | الحميمة               | ٧٤                             | تهامة                      |
|                  |                       | , .                            | ٠٠                         |

| <b>***</b>      | •••••                | ماكن والبلدان والبقاع | الفهارس الفنيّة /الأ   |
|-----------------|----------------------|-----------------------|------------------------|
| 17.111-111.     | ذي قار ٧٦            | 117                   | حنو ذي قار             |
| 179,111,111,171 | الرّبذة ٩١           | ٧٢، ٢٢١، ٣٣١          | حنين                   |
| هاشم ٤٤         | الرُّحبة = رحبة بني  | 1.9.1.0.1.8           | الحوأب                 |
| 777,377         | رَضْوَى              | . 1                   | خراسان ۳۸، ۶۸، ۱       |
| ۷۸، ۱۳۱، ۱۳۰    | الرَّقّة             | 1.7,0.7,0,7           | ۲۸۱، ۳۸۱، ۵۸۱،         |
| ۲٤١،۲٠۸         | الرّي                | 77,03,00,777          | الخُريبة ٢٧-           |
| 100.111         | الزّابوقة            | ٤٠،١٣                 | خطوة الإمام عليّ عُليّ |
| 178             | الزّاوية             | ٢٢، ٢٨، ١٥            | الخليج العربي          |
| ٤٧              | سِجِسْتان            | YY1.V•                | خيبر                   |
| ٨٢              | السّراة              | 3,73-33,111,          | دار الإمارة ١٥،٠       |
| ي ساعدة ۲۰،۲۷،  | السّقيفة = سقيفة بنـ | 197-                  | -198,107,117           |
|                 | ۳۷، ۸۳۲              | ٣٩                    | دار الرّزق             |
| <b>T</b> 0      | سكّة ابن سمرة        | ٩٣                    | دار عثمان              |
| ٣٥              | سكّة قريش            | 111                   | الدّبّاغين             |
| 777             | سَمَر                | ٤٧                    | دجلة                   |
| ٧٢، ٥٠، ٣٧      | السّند               | 77.11                 | دجلة العوراء           |
| 10V             | السّواد              | ٥٤                    | دست میسان              |
| ٤٥              | السّوس               | 1.7.377               | دمشق                   |
| ٤٠              | سوق الإبل            | ٤٤                    | الدّهناء               |
| ٤٠              | سوق الرّقيق          | 771                   | دَوْح خم               |
|                 |                      |                       |                        |

| . التشيّع في البصرة          | •••••               | •••••          | ٣٥٦                |
|------------------------------|---------------------|----------------|--------------------|
| ۸۸۱،۷۰۲،۸۰۲،                 | 1,101,100,102       | ٤٠             | سوق القدّاحين      |
| 777, 507, 407, 357, 457      |                     | ٤٠             | سوق القصّابين      |
| 171,00                       | العِراقَين          | ٤٠             | السّوق الكبير      |
| 7 & A                        | العَروض             | ٤٠             | سوق الكحّالين      |
| Y0X                          | عَسَفَان            | ٤٠             | سوق الكحلاء        |
| 179                          | العقبة              | 75.67          | سوق المِرْبَد      |
| 77, 701, 177                 | عُمان               | ٤٠             | سوق الوزّانين      |
| 10V                          | عين التمر           | ٤٠             | سوق خزاعة          |
| 771,371,977,                 | عين الوردة ١٥٥،     | £ • - \%       | سوق عبد الله       |
|                              | 78.                 | ٤٠             | سوق عثمان          |
| 771.77                       | الغدير= غدير خم     | ٣٥             | شارع المِرْبَد     |
| ۸۲، ۱۳۵، ۱۵۲                 | الفرات = نهر الفرات | ١٣١            | شاطئ الفرات        |
| ۲•۸                          | فرات البصرة         | ۸۲،۸٤          | شطَّ العرب         |
| ۷۲، ۷۳، ۳٥                   | فرج الهند           | ۵۳، ۸۸         | شطّ عثمان          |
| 179                          | القرعاء             | 150            | صفين               |
| 134.157                      | قصر الإمارة         | ۰۲، ۳۰، ۳۷، ۳۰ | الصّين ٧           |
| ٤٤                           | قصر البيضاء         | 77,171,771     | الطّائف ۲۵،۳۵،     |
| 107                          | قصر سُنيبل          | 700,101,007    | الطفت              |
| کربلاء ۲۲، ۱۲، ۸۶، ۱۲۱، ۱۲۸، |                     | -07. • 3. 70-  | العراق ۱۱، ۲۸، ۳۰. |
|                              | 777,007,777         | ، ۱۳۳ – ۱۳۳۱،  | ٥٥، ٣٨، ٢٩، ٢٠١    |

الكوفة ٧٧، ٣٤، ٤٨، ٥٥، ٧٧، ٧٨، ۲۸-٤٨، ٧٨، ٩٨-٣٩، ٠٠١، ٣٠١، ۱۱۱−۸۱۱، ۱۳۰۰ ۳۳۱، ۱۳۰ ۱۲۵ 731, 131, 701-501, 101-٠٢١، ٢٢١–٤٢١، ١٧٠، ١٧١، -117 (116-11) (117-11) ۸۸۱، ۱۹۰، ۱۹۳، ۱۹۰، ۱۸۸ 777, 777, 737, 007, 777, 777 سوق باب الجامع

> المدائن ۲۰،۹۲۱،۲۰۱،۲۷۱،۰۰۲ المدينة = المدينة النوّرة ٢٧، ٢٨، ٧١، ۲۸، ٤٨، ٧٨، ٩٨-٣٣، ٧٩، ٨٩، (11,001,711-311,711,071) ·1/0-1/4.10.10/.12/ PAI, . PI, PPI, 0 . 7, . 77, 177, 777, 777, 137, 107

> المَذَار 11. 111 المريد ٥٣، ٣٧، ١٠١، ١١١، ١٤٠، 789

177,170

مدينة الرّزق

مسجد الإمام على علي اليسلام ٤٠

مسجد البصرة ١٣، ٢٠، ٤١ - ٤٣، 171,011,017,177,137

المسجد الجامع ١٥، ٣٣، ٤٠ ٤٤، 198,104

المسجد الجامع = الكوفة 104

مسجد الحدّان 184

المسجد الحرام 114,94

V9.12 مسجد بني عدي

مسجد بني مجاشع V9.12

مسناة البصرة 111

مصر ۸۷، ۸۸، ۹۰، ۹۲، ۹۳، ۱۳۲،

071,131,731,301, 191,377

٨٢ معان

19 المغرب

مقبر بنی یشکر 190,198

مقبرة بني مازن 111

مكّة ٢٤، ٣٧، ٦٧، ٨١، ٨٤، ٨٨،

۲۹-۰۰۱، ۳۰۱، ۷۰۱، ۱۲۷، ۱۲۸،

371,131,001,001,371,071,

· VI, TAI, 0 · Y, 177, F77, A37,

| التشيّع في البصرة | ٣٥٨ |
|-------------------|-----|
|-------------------|-----|

منى منى

نَيْسان ٧٤،٤٧،١٩١،٥٤،١٩١

نَجْران ٥٥

النُّخيلة ٣٤، ١٣٣، ١٣٤، ١٧٢، ١٧٣

نهر بلال ۳۹

نهر معقل ۲۲۸

النّهروان ۲۱۵

الهاشميّة ١٨٤

هَجَر ٣٧

الهند ۲۷، ۳۷، ۱۵، ۵۳، ۲۷

واسط ۲۲، ۵۱، ۵۵، ۱۱۷، ۱۸۰،

191, 791, 191, 1.7, 0.7

واقصة ١٦٩

ورتين ۲۰۸

اليهامة ٢٠٣،٢٧

اليمن ۲۷، ۹۸، ۹۸، ۹۹، ۱۰۲، ۱۳۸،

7.01,001,00.7

#### ٨- فهرس الوقائع والحوادث والأيّام

الغدير= يوم غدير خم ٢٦١،٢٢١ الغيبة الصّغرى ١٤، ٢٣٦ الغيبة الكبرى ١٤

فتنة عبد الله ابن الحضرميّ= فتنة ابن الحضرميّ ١٤١، ١٣٤، ١٣٤،

أُحد 100,07 170, 17, 17 بدر الصّغري 7 . 5 بيعة الرّضوان ۷١ ثورة إبراهيم بن عبد الله بن الحسن ٣٦، ثورة ابن طباطبا 7 . 8 ثورة أبي السّرايا ٢٠٥، ٢٠٦، ٢٧٥ ثورة التوّابين ٩٢، ١٥٥، ١٧٤ ثورة الزّنج Y • 9 - Y • V 11,79,371 ثورة المختار الجمل = حرب الجمل= معركة الجمل = واقعة الجمل = يوم الجمل ١٥،١٥ - ١٧. ۱۹، ۲۳، ۲۳، ۲۳، ۸۳، ۸۶، ۳۷، ۵۷ 3 · 1 · 1 · 1 · 1 · 1 · 1 · 3 · 1 · 3

#### ٣٦٠ ......التشيّع في البصرة

#### 131,101,777

فتنة ابن الزّبير ١٤٤

النّهروان ٢١٥

واقعة الطف ١٥٨، ١٦١، ١٦١، ٢٥٥

يوم الخُريبة ٢٦٣

يوم خيبر = فتح خيبر

يوم السّقيفة ٢٣٨

يوم عاشوراء ١٦٦

يوم عرفة ٢٢١

يوم النّهر ٢٦٣

### ٩- فهرس المصادر والمراجع

- القُرْآنُ الكَرِيْمُ
- ابن الأثير، عز الدّين، أبو الحسن، عليّ بن محمّد (ت ٦٣٠ه/ ١٢٣٢م).
- ۱ أُسد الغابة في معرفة الصّحابة، تحقيق وتعليق: محمّد عبد المنعم البري، وعادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلميّة، ببروت، (د.ت).
- ٢ الكامل في التّاريخ، حقّقه: أبو الفداء، عبد الله القاضي، دار الكتب العلميّة،
   بيروت، ط٤، ٢٠٠٦م.
  - ٣-اللّباب في تهذيب الأنساب، بيروت، دار صادر، (د.ت).
- ابن الأثير، مجد الدّين أبو السّعادات المبارك بن محمّد الجزري (ت٦٠٦هـ/ ١٢٠٩م) ٤ النّهاية في غريب الحديث، تحقيق: طاهر الزّاوي، ومحمود محمّد الطّناحي، دار التفسير، قم، ط١، ٢٦٦هـ ٥٠٠٠م.
  - الأشعريّ، أبو الحسن، عليّ بن إسهاعيل (ت ٣٣٠ه/ ٩٤١م).
- ٥ مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، تحقيق وشرح: الدّكتور نوّاف الجراح،
   دار صادر، بيروت، ط١، ٢٠٠٦م.
  - الاصطخريّ، إبراهيم بن محمّد (ت٤٦هـ/ ٩٥٧م).
  - ٦- المسالك والمالك، تحقيق: محمّد جابر عبد العال، القاهرة ، ١٩٥٨م.
    - الأفنديّ، عبد الله (من علماء القرن الثاني عشر الهجريّ).
  - ٧- رياض العلماء وحياض الفضلاء، منشورات الخيّام، قم، ط١،١٥١هـ.

- الأنباريّ، أبو البركات، كمال الدّين، عبد الرّحمن بن محمّد (ت٧٧٥ه/ ١١٨١م).
  - ٨- نزهة الألبّاء في طبقات الأدباء، مكتبة الأندلس، بغداد، ط٢، ١٩٧٠م.
    - الإيجيّ، عضد الدّين، عبد الرّحن بن أحمد (ت٥٦٥ه/ ١٣٥٥م).
      - ٩ المواقف، دار الكتب، بيروت، ١٩٨٥م.
  - ابن بابويه، منتخب الدّين، على بن عبيد الله، الرّازي (ت٥٨٥ه/ ١١٨٩م).
  - ١٠ الأربعونَ حديثاً، تحقيق ونشر: مدرسة الإمام المهديّ، قم، ط١، ١٤٠٨هـ.
- ١١- فهرست، تحقيق: جلال الدّين، محدّث الأرمويّ، مهر، آية الله المرعشيّ، قم،
- -الباجي، أبو الوليد، سليمان بن خلف بن سعد بن أيّوب، المالكيّ (ت٤٧٤ه/ ٥٠١٥م).
- ١٢ التّخريج والتّجريح لمن خرج عنه البخاريّ في الجامع الصّحيح، تحقيق: أحمد
  - البزّاز، وزارة الأوقاف والشّؤون الإسلاميّة المغربيّة، مراكش، (د.ت).
    - البخاريّ، أبو عبد الله، محمّد بن إسهاعيل (ت٥٦ه/ ٨٦٩م).
      - ١٣ التاريخ الكبير، المكتبة الإسلامية، ديار بكر، (د.ت).
      - ١٤ صحيح البخاري، دار الطباعة، اسطنبول، ١٩٨١م.
        - البرقيّ، أحمد بن محمّد بن خالد (ت٤٧٢ه/ ٨٨٧م).
      - ١٥ رجال البرقيّ، ط١، منشورات جامعة طهران، (د.ت).
  - ١٦ المحاسن، تحقيق: جلال الدّين الحسينيّ، دار الكتب الإسلاميّة، (د.ت).
    - ابن بطّوطة، محمّد بن عبد الله بن محمّد، الطّنجيّ (ت٧٧ه/ ١٣٧٧م).
- ١٧ رحلة ابن بطُّوطة المسمَّاة: تحفة النَّظَّار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار،
  - شرحه وكتب هوامشه: طلال حرب، دار الكتب العلميّة، بيروت، ط٣، ٢٠٠٢م.
    - البغداديّ، عبد القادر بن عمر (ت١٠٩٣ه/ ١٦٨٢م).

- ١٨ خزانة الأدب ولبّ لباب لسان العرب، المطبعة المنيريّة، ط١، (ب.ت).
  - البكريّ، أبو عبيد الله، عبد الله بن عبد العزيز (ت٤٨٧ه/ ١٠٩٤م).
- ١٩ معجم ما استُعجم من أسماء البلاد والمواضع، تحقيق: مصطفى السّقّا، عالم الكتب، بروت، ط٣، ١٤٠٣ه.
  - البلاذريّ، أبو الحسن، أحمد بن يحيى بن جابر (ت ٢٧٩ه/ ٨٩٢م).
- ٢٠ أنساب الأشراف، حققه وعلّق عليه: محمّد باقر المحموديّ، إحياء الثّقافة الإسلاميّة، قم، ط٢، ١٤١٦هـ ١٩٩٥م.
- ٢١ فتوح البلدان، بإشراف: لجنة تحقيق التراث، مكتبة الهلال، بيروت، ١٩٨٨ م.
  - البيهقيّ، أحمد بن الحسين بن عليّ (ت٤٨٥ه/ ١٠٩٢م).
    - ۲۲ السّنن الكبرى، دار الفكر، ببروت، (ب.ت).
  - الترمذيّ، محمّد بن عيسى بن سورة (ت٢٧٩ه/ ٨٩٢م).
- ٢٣ سنن الترمذيّ، تحقيق وتصحيح: عبد الرّحمن محمّد عثمان، دار الفكر، بيروت، ط٢، ١٩٨٣م.
  - ابن تغري بردي، جمال الدّين، أبو المحاسن (ت٤٧٨ه/ ١٤٦٩م).
- ٢٤ النّجوم الزّاهرة في ملوك مصر والقاهرة، وزارة الثّقافة والإرشاد، القاهرة،(د.ت).
  - التّفرشيّ، مصطفى بن الحسين الحُسينيّ (توفيّ في القرن الحادي عشر الهجريّ).
    - ٢٥ نقد الرّ جال، تحقيق: مؤسّسة آل البيت المِيْكِ، ط١٤١٨ هـ.
      - التّنوخيّ، أبو علي، المحسن بن عليّ (ت٨٤هـ ٩٩٤م).
        - ٢٦ الفرج بعد الشّدة، قم، ط٢، ١٣٦٤هـ.
    - ٢٧ نشوار المحاضرة ، تحقيق: عبّود الشّالجيّ، دار صادر، بيروت، ١٩٧٨م.

- النَّعالبيّ، أبو منصور، عبد الملك بن محمّد بن إسهاعيل، النيسابوريّ (ت٢٩هـ/ ١٧٣٧م).

٢٨ يتيمة الدّهر في محاسن أهل العصر، (تحقيق: الدّكتور مفيد محمّد قميحة، دار
 الكتب العلميّة، بيروت، ط١، ١٩٨٣م.

- الثّقفيّ، أبو اسحاق، إبراهيم بن محمّد، الكوفي (ت٢٨٣ه/ ٨٩٧م).
- ٢٩ الغارات، تحقيق: السّيد جلال الدّين المحدّث، مطبعة بهمن، (د.ت).
  - الجاحظ، أبو عثمان، عمرو بن بحر بن محبوب (ت٥٥٥ه/ ٨٦٨م).
    - ٣- البيان والتبيين، مكتبة الهلال، ببروت، (د.ت).

٣١- رسالة صناعة الكلام ضمن رسائل الجاحظ الكلاميّة، تحقيق: عليّ أبو ملحم، بيروت، ط١، ١٩٨٧م.

- ابن جبير، زين الدين، علي بن يوسف (من أعلام القرن ٧ ه/ ق١٢٥).
- ٣٢ نهج الإيمان، تحقيق: أحمد الحُسينيّ، مجمّع الإمام الهادي عَلَيْكُم، مشهد، ط١، ١٩٨٨م.
  - الجرجانيّ، أبو الحسن، عليّ بن محمّد بن عليّ (ت١٦٨ه/ ١٤١٣م).
  - ٣٣ التعريفات، تحقيق: مؤسّسة التّاريخ العربي، بيروت، ط١، ٢٠٠٣م.
    - ابن جني، أبو الفتح عثمان (ت٣٩٢ه/ ١٠٠١م).
- ٣٤ الخصائص، تحقيق: محمّد على النّجّار، المكتبة العلميّة، بيروت، ط١، ١٩٨٥م.
  - ابن الجوزيّ، أبو الفرج، عبد الرّحمن بن عليّ (ت٩٧٥ه/ ١١١٦م).
- ٣٥- المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلميّة، بيروت، ط٤، ١٤١٢هـ-١٩٩٢م.
  - الجوهريّ، إسماعيل بن حمّاد (ت٣٩٣ه/ ١٠٠٣م).

٣٦- الصّحاح تاج اللّغة وصحاح العربيّة، تحقيق: أحمد عبد الغفور العطّار، دار العلم للملايين، بيروت، ط٤، ٧٠٤ هـ/ ١٩٨٧م.

- ابن أبي حاتم الرازيّ، أبو محمّد، عبد الرّحمن بن محمّد بن إدريس (ت٣٢٧ه/ ٩٣٨م). ٣٧- الجرح والتعديل، دار إحياء التراث العربيّ، ببروت، ط١، ١٣٧١ه-١٩٥٢م.
  - الحازميّ، أبو بكر، محمّد بن أبي عثمان (ت٥٨٤ه/ ١١٨٨م).

٣٨- عجالة المبتدئ وفضالة المنتهى في النّسب، تحقيق: عبد الله كنون، المطابع الأميريّة، القاهرة، ١٩٦٥م.

- الحاكم الحسكانيّ، عبيد الله بن أحمد، الحذّاء، الحنفيّ، النّيسابوريّ (من أعلام القرن الخامس الهجريّ.

٣٩ - شواهد التّنزيل لقواعد التّفصيل، تحقيق: محمّد باقر المحموديّ، طهران، ط١، ١٩٩١م.

- ابن حبّان، محمّد بن حبّان بن أحمد، البستيّ (ت٤٥٣ه/ ٩٦٥م).
- ٤ الثّقات، مجلس دائرة المعارف العثمانيّة، حيدر آباد الدّكن، ط١، ١٣٩٣هـ.
- ا ٤- صحيح ابن حبّان، ترتيب: ابن بلبان، علاء الدّين بن عليّ، الفارسيّ (ت٧٣٩هـ)، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، منشورات مؤسّسة الرّسالة، ط٢، ١٤١٤هـ.
  - ٤٢ المجروحين، تحقيق: محمّد إبراهيم زايد، مكّة، (د.ت).
- ٤٣ مشاهير علماء الأمصار، تحقيق: م. فلايشمهر، دار الكتب العلميّة، بيروت، ١٩٥٩م.
  - ابن حبيب، أبو جعفر، محمّد بن حبيب (ت٥٤ ٢ه/ ٥٥٩م).
    - ٤٤ المحبر، مطبعة الدّائرة، ١٩٦١م.
- ٥٤ المنمّق في أخبار قريش، عني بتصحيحه والتعليق عليه: خورشيد أحمد فاروق،

- دائرة المعارف العثمانيّة، حيدر آباد الدّكن، ط١، ١٣٨٤هـ ١٩٦٤م.
- ابن حجر العسقلانيّ، أبو الفضل، أحمد بن علىّ (ت٢٥٨ه/ ١٤٤٨م).
- 27 الإصابة في تمييز الصّحابة ، تحقيق: الشّيخ عادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلميّة، بروت ط١، ١٤١٥ه.
  - ٤٧ الأمالي المطلقة، تحقيق: حمدي عبد المجيد السّلفيّ، القاهرة، ط٢، ١٩٧٨م.
- ٤٨ تقريب التهذيب لخاتمة الحقاظ، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار المكتبة العلمية، بروت، ط٢، ١٩٧٥هـ.
  - ٤٩ تهذيب التّهذيب، دار الفكر، بيروت، ط١، ٤٠٤ه.
- ٥- فتح الباري في شرح صحيح البخاري، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت، ط٢، (د.ت).
  - ٥١ لسان الميزان، مؤسّسة الأعلميّ، بيروت، ط٢، ١٣٩٠هـ ١٩٧١م.
  - ابن أبي الحديد، أبو حامد عبد الحميد بن هبة الله (ت٢٥٦هـ/ ١٢٥٨م)
- ٢٥ شرح نهج البلاغة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الجيل، بيروت، ط١،
   ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
  - الحرّ العامليّ، محمّد بن الحسن (ت١١٠٤هـ/ ١٦٩٢م).
  - ٥٣ أمل الآمل، تحقيق: أحمد الحسيني، نشر دار الإسلام، قم، ط١، ١٤٠٤ه.
    - ابن حزم، أبو محمّد، عليّ بن أحمد، الظّاهريّ (ت٥٦٥ه/ ١٠٦٣م).
- ٥٤ جمهرة أنساب العرب، تحقيق: عبد السلام هارون، دار المعارف، مصر، ١٩٦٢م.
  - ابن إدريس الحلّي، أبو جعفر، محمّد بن منصور بن أحمد (ت٩٨٥ه/ ١٢٠٢م).
- ٥٥ السّرائر، الحاوي لتحرير الفتاوي، مؤسّسة النّشر الإسلاميّ، قم، ط٢، ١٤١١هـ.

- الحليّ، أبو منصور، الحسن بن يوسف بن المطهّر، الأسديّ (ت٢٦٦ه/ ١٣٢٥م).
  - ٥٦ تذكرة الفقهاء، تحقيق: مؤسّسة آل البيت المُخْكِرُ، قم، ط١٤١٤هـ.
- ٥٧- خلاصة الأقوال في معرفة الرّجال، تحقيق: جواد القيّومي، مؤسّسة النّشر الإسلاميّ، ط١، ١٤١٧ه.
  - ابن حنبل، أبو عبد الله، أحمد (ت ٢٤١هـ/ ٨٥٥م).
- ٥٨- التاريخ الصّغير، تحقيق: محمود إبراهيم زايد، دار المعرفة، بيروت، ط١، ١٩٨٦م.
- 9 ٥ فضائل الصّحابة، تحقيق: وصيّ الله، محمّد عبّاس، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ط١، ١٤٠٣هـ ١٤٨٩م.
  - ٠٦- المسند، دار صادر، ببروت، (د.ت).
  - ابن حنبل، عبد الله بن أحمد بن محمّد (ت ٢٩٠هه/ ٩٠٢م).
  - ٦١ السّنّة، تحقيق: محمّد سعيد بسيوني، دار الكتب العلميّة، بيروت، ٢٠٠٣م.
    - الحنفي، سليمان بن إبراهيم، القندوزيّ (ت٢٩٤ه/ ١٨٧٧م).
- ٦٢ ينابيع المودة لذوي القربي، تحقيق: علي جمال أشرف الحسيني، منشورات دار
   الأسوة للطباعة والنشر، إيران، ١٤١٦هـ.
  - أبو حنيفة الدينوريّ، أحمد بن داوود (ت٢٨٦ه/ ٨٩٦).
- 77 الأخبار الطّوال، صحّحه وضبط ألفاظه: محمّد سعيد الرّافع، مطبعة السّعادة، مصم، ط١، ١٣٣٠هـ.
  - ابن حوقل، أبو القاسم، النّصيبيّ (ت٣٦٧ه/ ٩٧٧م).
  - ٦٤ صورة الأرض، المكتبة الحيدريّة، قم، ط١، ١٤٢٨ه-٧٠٠٠م.
    - الخزرجيّ، صفي الدّين، أحمد بن عبد الله (ت٩٢٣هم/ ١٥١٧م).

- ٦٥- خلاصة تهذيب الكمال، المطبعة الحيدريّة، ط١، ١٣٢٢هـ
  - خسرو، ناصر (ت ٤٤٤ه/ ١٠٥٢م).
- ٦٦ سفرنامة، ترجمة وتقديم: يحيى الخشّاب، مصر، ط١، ١٣٦٤هـ.
- الخطيب البغداديّ، أبو بكر، أحمد بن عليّ بن ثابت (ت٤٦٣ه/ ١٠٧١م).
- ٦٧ تاريخ بغداد، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلميّة، بيروت،
   ط١، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م.
  - ٦٨ تقييد العلم، دار إحياء السُّنّة النّبويّة، ط٣، ١٩٧٤م.
- 79- الرِّحلة في طلب الحديث، تحقيق: نور الدِّين عتر، دار العلم، بيروت، ط١، ١٩٣٥هـ.
- ٧٠ الفقيه والمتفقّه، تحقيق: إسماعيل الأنصاريّ، دار الكتب العلميّة، بيروت، ١٩٩٨م.
  - ابن خلدون، عبد الرّحمن بن محمّد الحضر ميّ (ت٨٠٨ه/ ١٤٠٦م).
- ٧١- تاريخ ابن خلدون، المسمّى كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيّام العرب والعجم والبربر، ومَنْ عاصرهم مِنْ ذوي السّلطان الأكبر، دار إحياء التّراث العربيّ، بروت، ط٤، (د.ت).
  - ٧٢ المقدّمة، دار القلم، بيروت، ط٥، ١٩٨٤م.
  - ابن خلَّكان، أبو العبّاس، شمس الدّين، أحمد بن محمّد (ت٦٨٦ه/ ١٢٨٣م).
- ٧٣- وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزّمان، تحقيق: إحسان عبّاس، دار صادر، بيروت، ١٩٧٨ م.
  - ابن خيّاط، خليفة بن خيّاط (ت٠٤ ٢هـ/ ٨٥٥م).
- ٧٤- تاريخ خليفة بن خيّاط، تحقيق: أكرم ضياء العمريّ، المجمع العلميّ العراقيّ،

الفهارس الفنيّة / المصادر والمراجع .....

بغداد، ط۱، ۱۹۲۷م.

- ٧٥ الطبقات، تحقيق: سهيل زكّار، دار الفكر، ببروت، ١٤١٤هـ
- الدّار قطنيّ، أبو الحسن، عليّ بن عمر بن أحمد (ت٥٩٥ه/ ٩٩٥م).
- ٧٦ سنن الدَّار قطنيَّ، تحقيق: مجدي بن منصور، دار الكتب العلميَّة، بيروت، ط١،١٩٩٦م.
- ابن داوود، تقي الدّين، الحسن بن عليّ بن داوود، الحليّ (توفيّ بعد سنة ١٣٧٠هـ/ ١٣٧٠م).
  - ٧٧- رجال ابن داوود، المطبعة الحيدريّة، النجف الأشرف، ١٩٧٢م.
    - أبو داوود، سليان بن الأشعث، السّجستانيّ (ت٥٧٧ه/ ٨٨٨م).
- ۷۸ سنن أبي داوود، تحقيق: سعيد محمد اللّحام، دار الفكر، بيروت، ط۱،
   ۱۱۹ه/ ۱۹۹۰م.
  - ابن دريد، أبو بكر، محمّد بن الحسن، الأزديّ (ت ٢ ٣٣هم/ ٩٣٢م).
- ٧٩ الاشتقاق، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، مطبعة المسيرة، بيروت، ط٢،١٩٨٠م.
- ٠٨٠ جمهرة اللّغة، تحقيق: رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت، ط١، ١٩٨٧م.
  - الدَّوْلِيّ، أبو الأسود، ظالم بن عمرو بن سفيان (ت٦٩هم/ ٦٨٨م).
- ٨١ ديوان أبي الأسود الدَّوْليِّ، صنعة: أبي سعيد الحسن، السَّكَريِّ، تحقيق: الشَّيخ محمد حسن آل ياسين، دار ومكتبة الهلال، ط٢، ١٩٩٨م.
  - الذّهبيّ، أبو عبد الله، محمّد بن أحمد بن عثمان (ت٤٨٨ه/ ١٣٤٧م).
- ٨٢ تاريخ الإسلام، تحقيق: عمر عبد السّلام تدمري، دار الكتاب العربي، بيروت،

ط۱،۷۰۶۱ه-۱۹۸۷م.

٨٣- تذكرة الحفّاظ، دار إحياء التّراث العربيّ، بيروت، (د.ت).

٨٤ دول الإسلام، تحقيق: حسن إسهاعيل مروة، دار صادر، بيروت، ط١،
 ١٩٩٩م.

٥٨ - سير أعلام النبلاء، تحقيق: نُخبة من الباحثين، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ط٩، ١٤١٣هـ.

٨٦- العبر في خبر مَن غبر، تحقيق: صلاح الدّين المنجد، مطبعة حكومة الكويت، الكويت، ط٢، ١٩٤٨م.

٨٧- الكاشف في معرفة مَن لهُ رواية في الكتب السّتّة، دار القبلة للثّقافة الإسلاميّة، السّعوديّة، ط١، ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.

٨٨- ميزان الاعتدال في نقد الرّجال، تحقيق: عليّ محمّد البجّاوي، دار المعرفة، يروت، (د.ت).

- الرّازي، أبو حاتم، أحمد بن حمدان (ت٣٢٣ه/ ٩٣٣م).

٨٩ - الزِّينة في الكلمات الإسلاميّة العربيّة، عارضه بأصوله وعلَّق عليه: حسين بن فيض الله الهمدانيّ، القاهرة، ط٢، ١٩٥٧م.

- الرّازي، محمّد بن أبي بكر (ت٧٢١ه/ ١٣٢٢م).
- 9۰ محتار الصّحاح، تحقيق: محمود خاطر، مكتبة لبنان، بيروت، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- الرّسّان، فضيل بن الزّبير بن عمر بن درهم، الكوفيّ، الأسديّ (من أعلام القرن الثاني الهجريّ).

٩١ - تسمية مَن قُتِل مع الحُسين عَلَيْكِم من ولده وإخوته وأهل بيته وشيعته، تحقيق:

الفهارس الفنيّة / المصادر والمراجع .....

محمّد رضا الحسيني، الجلاليّ، مجلّة تراثنا، مؤسّسة آل البيت بين الإحياء التّراث، قم، ١٤٠٦هـ.

- الرّاغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمّد (ت٢٠٥هـ/ ١١٠٨).
  - ٩٢ المفردات في غريب القرآن، ط٢، ١٩٨٤م.
  - الرّاونديّ، قطب الدّين (ت٧٧هه/ ١١٧٧م).
- ٩٣ الخرائج والجرائح، تحقيق ونشر: مؤسّسة الإمام المهدي عليكام، قم، ٩٠٤٠هـ.
  - الزّبيديّ، أبو بكر، محمّد بن الحسن بن عبد الله، الإشبيليّ (ت٣٧٩ه/ ٩٨٩م).
- 9٤- طبقات النّحويّينَ واللّغويّينَ، تحقيق: محمّد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، ط٢، ١٩٨٤م.
  - الزّبيديّ، محمّد مرتضى الحسينيّ (ت٥٠١١ه/ ١٧٩٠م).
  - ٩٥-تاج العروس من جواهر القاموس، مكتبة الحياة، بيروت، (د.ت).
    - الزّراريّ، أبو غالب (ت٣٦٨ه/ ٩٧٨م).
- ٩٦ تاريخ آل زرارة، تحقيق: محمّد علي الموحّد، مطبعة ربّاني، قم، ط١، ١٣٩٩هـ.
  - الزّرنديّ، جمال الدّين، محمّد بن يوسف الحنفيّ (ت٢٩٣ه/ ٧٥٧م).
    - ٩٧ نظم درر السمطين، ط١، ١٩٨٥م.
    - الزّخشريّ، جار الله محمود بن عمر (ت٥٣٨ه/ ١١٤٣م).
    - ٩٨ أساس البلاغة، تحقيق: محمّد على النّجّار، بيروت، ١٩٨٥ م.
      - الزّيعليّ، جمال الدّين (ت٧٦٢هـ/ ١٣١٦م).
- 99- نصب الرّاية لأحاديث الهداية، تحقيق: أيمن صالح شعبان، دار الحديث، القاهرة، ط١، ١٩٩٥م.
  - السّرخسيّ، أبو بكر، محمّد بن سهل (ت٤٨٣هـ/ ١٠٩٠م).

- ١٠٠- المبسوط، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٨٦م.
  - ابن سعد، محمّد (ت ۲۳۰ه/ ۲۲۶م).
  - ۱۰۱ الطّبقات الكبرى، دار صادر، ببروت، (د.ت).
    - ابن سلّام الجمحيّ، محمّد (ت٢٣١ه/ ٨٤٥م)
- ١٠٢ طبقات فحول الشّعراء، شرح: محمود محمّد شاكر، مطبعة العاني، القاهرة، (د.ت).
  - سليم بن قيس، الهلاليّ (ت٧٦ه/ ٢٩٥).
- ۱۰۳ كتاب سليم، تحقيق: محمّد باقر الأنصاريّ، منشورات مؤسّسة الهادي، قم، ٢٠٠٠م.
  - السّمعانيّ، أبو سعد، عبد الكريم بن محمّد، التّميميّ (ت٢٦٥ه/ ١٦٦٦م).
- ١٠٤ الأنساب، تقديم وتعليق: عبد الله عمر البارودي، دار الجنان، بيروت، ط١٠.
   ١٠٤هـ.
  - السّيرافيّ، أبو سعيد، الحسن بن عبد الله بن المرزبان (ت٣٦٨ه/ ٩٧٨م).
    - ١٠٥ أخبار النّحويّين البصريّين، مكتبة الأزهر، القاهرة، ١٩٦١م.
      - السّيوطيّ، جلال الدّين، عبد الرّحمن (ت٩١١هم/ ١٥٠٥م).
- ١٠٦ بغية الوعاة في طبقات اللّغويّين والنّحاة، مطبعة عيسى البابي وشركائه، ط١،
   ١٣٨٤ه/ ١٩٦٤م.
  - ١٠٧ لبُّ اللّباب في تحرير الأنساب، دار صادر، بيروت، (د.ت).
- ١٠٨ المزهر في علوم اللّغة وأنواعها، تحقيق: فؤاد على منصور، دار الكتب العلميّة،
   بيروت، ١٩٩٨م.
  - الشَّامى، جمال الدِّين، يوسف بن حاتم (ت٢٦٤ه/ ١٢٦٥م).

الفهارس الفنيّة / المصادر وَالمراجع .....

- ١٠٩ الدّرّ النّظيم، مؤسّسة النّشر الإسلاميّ، قم، (د.ت).
  - ابن شبّة النّميريّ، أبو زيد، عمر (ت٢٦٢ه/ ٨٧٥).
- ۱۱۰ تاريخ المدينة المنوّرة (أخبار المدينة المنوّرة)، علَّق عليه وخرّج أحاديثه: علي محمّد دندل، وياسين سعد الدّين بيان، دار الكتب العلميّة، بيروت، ط١، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
  - الشَّجريّ، أبو الحسن، يحيى بن الحسين (ت٤٧٩هـ/١٠٨٦م).
    - ١١١- الأمالي الخميسيّة، عالم الكتب، بيروت، ط٣، ١٩٨٣م.
- الشّريف المرتضى، أبو القاسم، عليّ بن أبي أحمد الحُسين الطّاهر (ت٤٣٦ه/ ١٠٤٤م).
- ١١٢ أمالي السّيّد المرتضى، صحّحه وضبط ألفاظه وعلّق على حواشيه: محمّد بدر الدّين، الغسّانيّ، الحلبيّ، منشورات مطبعة آية الله المرعشيّ النّجفيّ، قم، ط١، ١٣٢٥ه.
  - ابن شهر آشوب، أبو عبد الله، محمّد بن عليّ، المازندرانيّ (ت٨٨٥هـ/ ١١٩٢م).
    - ١١٣ معالم العلماء، المطبعة الحيدريّة، النجف، ط٢، ١٩٦١م.
- 118 مناقب آل أبي طالب، تحقيق: لجنة من أساتذة النجف، المطبعة الحيدريّة، النجف، ١٣٧٦هـ.
  - الشّهرستانيّ، أبو الفتح، محمّد بن عبد الكريم (ت٤٨٥ه/ ١١٥٣م).
- ١١٥ الملل والنّحل، تحقيق: محمّد عبد القادر الفضليّ، المكتبة العصريّة، بيروت،
   ١٤٢٣هـ ٢٠٠٣م.
  - ابن الصّبّاغ، عليّ بن محمّد بن أحمد، المالكيّ (ت٥٨ه/ ١٤٥١م).
- ١١٦ الفصول المهمّة في معرفة الأئمّة ، تحقيق: سامي الغريريّ، دار الحديث، قم، ط١، ١٤٢٢ه.

- الصّدوق، أبو جعفر، محمّدبن عليّ بن الحسين بن بابويه، القمّيّ (ت ٣٨١ه/ ٩٩١م). ١١٧ كمال الدّين وتمام النّعمة، تعليق وتصحيح: علي أكبر غفّاري، مؤسّسة النّشر الإسلاميّ، قم، ١٤٠٥ه.
- ١١٨ عيون أخبار الرِّضا، صحّحه وقدّم له وعلّق عليه: حسين الأعلميّ، مؤسّسة الأعلميّ، بيروت، ط١،٤٠٤ه.
  - الصّفديّ، خليل بن أيبك (ت٧٦٤هـ/ ١٣٦٢م).
- ١١٩ الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط، وتركي مصطفى، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، ١٤٢٠هـ-٢٠٠٠م.
  - الصّنعانيّ، أبو بكر، عبد الرّزاق بن همام (ت١١٦ه/ ٢٢٦م).
- ١٢٠ المصنف، عُنِيَ بتحقيق نصوصه وتخريج أحاديثه والتعليق عليه: حبيب الله الأعظميّ، المجلس العلميّ، (د.ت).
- ابن طاووس، عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد، الحسينيّ (ت٦٦٤ه/ ١٢٤٦م). ١٢١ - كشف المحجّة لثمرة المهجة، المطبعة الحيدريّة، النّجف، (د.ت).
  - ١٢٢ اللَّهوف في قتلي الطِّفوف، مطبعة أنوار الهدي، قم، ط١، ١٤١٧هـ.
- ١٢٣ اليقين بإمرة مو لانا علي علي علي المؤمنين، تحقيق: الأنصاري، قم، مؤسسة دار الكتاب، ط١، ١٤١٣ه.
  - الطّبرانيّ، سليهان بن أحمد بن أيّوب (ت٣٦٠هـ/ ٩٧١م).
- 172- المعجم الأوسط، تحقيق: إبراهيم الحسينيّ، دار الحرمين، السّعوديّة، ١٩٩٥م.
- ١٢٥ المعجم الكبير، تحقيق: حمدي عبد المجيد السّلفيّ، دار إحياء التراث العربيّ، القاهرة، ط٢،(د.ت).

- الطبرسيّ، أبو عليّ، الفضل بن الحسن (ت٤٤٥ه/ ١٤٤٤م).
- 1۲٦ مجمع البيان في تفسير القرآن، تحقيق: لجنة من العلماء، مؤسّسة الأعلميّ، بيروت، ط١، ١٤١٥ه.
  - الطّبرسيّ، أبو منصور، أحمد بن عليّ بن أبي طالب (ت٥٦٠هم/ ١١٦٤م).
- ۱۲۷- الاحتجاج، تحقيق: محمّد باقر الخرسان، دار النّعهان للطباعة والنشر، النّجف، ١٩٦٦م.
- ۱۲۸ إعلام الورى بأعلام الهدى، تحقيق: مؤسّسة آل البيت عَلَيْكُم، لإحياء التراث، قم، ط١، ١٤١٧ه.
  - الطبريّ، أبو جعفر، محمّد بن جرير (ت١٠هـ/ ٩٢٢م).
- ۱۲۹ تاريخ الرّسل والملوك، تحقيق: محمّد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، مصر، ط٤، ١٣٨٤ هـ-١٩٦٤م.
- ۱۳۰ جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ضَبَطَ تعليقاته: محمود شاكر، بيروت، ط١، ٢٠٠١م.
- الطّبريّ، أبو جعفر، محمّد بن جرير بن رستم، الإماميّ (توفيّ أوائل القرن الرّابع الهجريّ).
- ١٣١ المسترشد في إمامة أمير المؤمنينَ عَلَيْكَام، تحقيق: أحمد المحموديّ، مطبعة سلمان الفارسيّ، قم، ط١، ١٩٩٥م.
  - الطبريّ، عهاد الدّين، أبو جعفر، محمّد بن أبي القاسم (ت٥٢٥ه/ ١١٣٠م).
- ١٣٢ بشارة المصطفى لشيعة المرتضى، تحقيق: جواد القيّوميّ الأصفهانيّ، مؤسّسة النشر الإسلاميّ التّابعة لجهاعة المدرّسين، قم، ط١، ٢٠٠١ه.
  - الطّريحيّ، فخر الدّين بن محمّد بن عليّ، النّجفيّ (ت١٠٨٥ه/ ١٦٧٤م).

١٣٣ - مجمع البحرين ومطلع النيّرين، تحقيق: أحمد الحسنيّ، منشورات مكتب نشر الثّقافة الإسلاميّة، قم، ط٢، ١٤٠٨هـ.

- الطّوسيّ، أبو جعفر، محمّد بن الحسن (ت٢٠٦٠هـ/ ١٠٦٧م).
- ١٣٤ الأمالي، تحقيق: قسم الدّراسات الإسلاميّة، مؤسّسة البعثة، دار الثّقافة، قم، ط١، ١٤١٤ه.
- ١٣٥ رجال الطّوسيّ، تحقيق: جواد القيّوميّ الأصفهانيّ، مؤسّسة النّشر الإسلاميّ، قم، ط٤، ١٤٢٨هـ-٢٠٠٧م.
- ١٣٦ الفهرست، تحقيق: جواد القيّوميّ، مؤسّسة النّشر الإسلاميّ، قم، ط١، ١٤١٧ هـ.
  - أبو الطّيّب، عبد الواحد بن عليّ (ت٠٥٣ه/ ٩٦١م).
  - ١٣٧ مراتب النَّحويّين، تحقيق: محمّد أبو الفضل إبراهيم، القاهرة، ٢٠٠٢م.
- ابن عبد البر، النّميريّ، أبو عمر، يوسف بن عبد الله بن محمّد (ت٢٦٣ه/ ١٠٧٠م).
- ۱۳۸ الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تحقيق: عليّ محمّد البجّاوي، دار الجيل، بروت، ط١، ١٢٢ هـ.
  - ابن عبد ربه، أبو عمر، أحمد بن محمّد (ت٣٢٨ه/ ٩٣٩م).
- ۱۳۹ العقد الفريد، شرحه وضَبَطَه وصحّحه وعَنْوَنَ موضوعاته ورتّبَ فهارسه: أحمد أمين، وآخرون، مطبعة لجنة التّأليف والتّرجة والنشر، القاهرة، ١٩٦٧م.
  - العجليّ، أحمد بن عبد الله (ت٢٦١هـ/ ٨٧٥).
  - ١٤ معرفة الثّقات، مكتبة الدّار، المدينة المنوّرة، ط١، ٥ ١٤ ه.
  - عَرِيْب بن محمّد بن مصرف بن عريب، القرطبيّ (ت ٢ ٩٣٢م) .
- ١٤١ صلة تاريخ الطبري، منشورات مؤسّسة الأعلميّ للمطبوعات، بيروت، (د.ت).

- ابن عساكر، أبو القاسم، عليّ بن الحسن بن هبة الله، الشّافعيّ (ت ٧١هم/ ١١٧٦م).
  - ١٤٢ تاريخ دمشق الكبير، تحقيق: على شيري، دار الفكر، بيروت، ١٤١٥هـ.
    - العقيليّ، أبو جعفر، محمّد بن عمرو بن موسى (ت٢٢ه/ ٩٣٣م).
- 18٣ الضّعفاء الكبير، تحقيق: عبد المعطي أمين قلعجي، دار الكتب العلميّة، بروت، ط٢، ١٩٩٨م.
  - العلويّ، علىّ بن محمّد نجم الدّين أبي الحسن (توفّي في القرن الخامس الهجريّ).
- 184 المجدي في أنساب الطّالبيّين، تحقيق: أحمد المهدويّ، الدّامغانيّ، منشورات مكتبة آية الله المرعشيّ النّجفيّ، قم، ط١، ٩٠٩ه.
  - العيّاشيّ، النّضر بن محمّد بن مسعود، السّمر قنديّ (ت ٢٣٠هـ/ ٩٣٢م).
- 1٤٥ تفسير العيّاشيّ، تحقيق: هاشم الرّسولي المحلّاتيّ، مطبعة المكتبة العلميّة الإسلاميّة، طهران، (د.ت).
  - الغضائريّ، أحمد بن الحسين (توفّي في القرن الخامس الهجريّ).
- ١٤٦ رجال ابن الغضائريّ، تحقيق: محمّد رضا الجلاليّ، دار الحديث للطباعة والنشر، قم، ط١، ١٤٢٢هـ.
  - الفارابيّ، أبو نصر، محمّد بن أحمد (ت٣٣٩ه/ ٩٥٠م).
  - ١٤٧ إحصاء العلوم، تحقيق: عثمان أمين، القاهرة، ١٩٣١م.
  - ابن فارس، أبو الحسين، أحمد بن فارس (ت٩٥هه/ ٢٠٠٤م).
- ۱٤۸ معجم مقاييس اللَّغة، تحقيق: عبد السَّلام محمَّد هارون، دار الكتب العلميَّة، إسماعيليان، إيران، (د.ت).
  - الفراهيديّ، أبو عبد الرّحمن، الخليل بن أحمد (ت١٧٥ه/ ٧٩٢م).
- ١٤٩ كتاب العين، تحقيق: مهدي المخزوميّ، وإبراهيم السّامرائيّ، مؤسّسة دار

#### الهجرة، ط٢، ٩٠٤١ه.

- أبو الفرج الأصفهانيّ، علىّ بن الحسين (ت٥٦٥هم ٩٦٧م).
- ١٥٠ الأغاني، تحقيق: سمير جابر، دار الفكر، بيروت، ط٢، (د.ت).
- ۱۵۱ مقاتل الطّالبيّين، تحقيق: كاظم المظفّر، مؤسّسة دار الكتاب، قم، ط٢، (د.ت).
  - الفرزدق، همّام بن غالب (ت١١٤ه/ ٧٣٢م).
  - ١٥٢ ديوان الفرزدق، جمع: أكرم البستانيّ، دار صادر، بيروت.
  - الفضل بن شاذان، أبو محمد، الأزديّ، النّيسابوريّ (ت٢٦٠ه/ ٢٧٣م).
    - ١٥٣ الإيضاح، تحقيق: جلال الدّين الحُسينيّ، (د.ت).
    - ابن الفقيه الهمذانيّ، أبو بكر، أحمد بن محمّد (ت٢٨٩هـ/ ٩٠١).
      - ١٥٤ مختصر كتاب البلدان، طبعة ليدن، ١٣٠٢هـ.
    - الفيروز آباديّ، مجد الدّين، محمّد بن يعقوب (ت١٤١٥هـ/ ١٤١٥م).
- ١٥٥ القاموس المحيط، مطبعة مصطفى البابي الحلبيّ وأولاده، مصر، ط٢، ١٣٧١هـ ١٩٥٢م.
  - الفيوميّ، أحمد بن محمّد (ت ٧٧٠هـ/ ١٣٦٨م).
  - ١٥٦ قاموس المصباح المنير، دار الهجرة، قم، ط٢، ١٤١٤هـ.
  - ابن قتيبة الدّينوريّ، أبو محمّد، عبد الله بن مسلم (ت٢٧٦هـ/ ٨٩٠م).
    - ١٥٧ الإمامة والسّياسة، مطبعة القاهرة، مصر، (د.ت).
    - ١٥٨ الشُّعر والشُّعراء، دار احياء العلوم، بيروت، ط٣، ٧٠٧هـ.
- ١٥٩ عيون الأخبار، نسخة مصوّرة عن طبعة دار الكتب المصريّة، دار الكتاب العربيّ، بيروت، ١٣٤٣هـ-١٩٢٥م.

17٠- المعارف، تقديم وتحقيق: ثروت عكاشة، مطبعة دار الكتب المصريّة، القاهرة، ١٩٢٨م.

- القرشيّ، يحيى بن آدم (ت٢٠٣ه/ ٨١٨م).

۱۲۱-الخراج، صحّحه وشرحه ووضع فهارسه: أحمد محمّد شاكر، منشورات المكتبة السّلفيّة، القاهرة، ۱۳٤۷هـ.

- القرطبيّ، أبو عبد الله، محمّد بن أحمد (ت ٧١٦ه/ ١٢٧٢م).

١٦٢ - الجامع لأحكام القرآن، مؤسّسة التاريخ العربيّ، بيروت، ١٤٠٥هـ

- القفطيّ، جمال الدّين، أبو الحسن، عليّ بن يوسف (ت٢٤٦ه/ ١٢٤٨م).

١٦٣ - إنباه الرّواة على أنباء النّحاة، تحقيق: محمّد أبو الفضل إبراهيم، القاهرة، ١٩٥٥م.

- القيروانيّ، أبو إسحاق، إبراهيم بن عليّ (ت٢٥ ٣٥ه/ ٩٦٥م).

174 - زهر الآداب وثمر الألباب، تحقيق: زكي المبارك، ومحمّد محيّ الدّين عبد الحميد، المكتبة التجاريّة الكبرى، مصر، ط٣، ١٩٥٣م.

- الكتبيّ، محمّد بن شاكر (ت٢٦٤هـ/ ١٣٦٣م).

١٦٥ - فوات الوفيات، تحقيق: إحسان عبّاس، دار صادر، بيروت، ١٩٧٤م.

- ابن كثير، عهاد الدّين، أبو الفداء، إسهاعيل بن عمر (ت٤٧٧ه/ ١٣٧٣م).

١٦٦ - البداية والنّهاية، مكتبة المعارف، مصر، (د.ت).

١٦٧ - تفسير ابن كثير، دار المعرفة، بيروت، ١٩٨٨ م.

١٦٨ - السّيرة النّبويّة، تحقيق: مصطفى عبد الواحد، دار المعرفة للطّباعة والنّشر، بروت، ط١، ١٣٩٦ه.

- الكراجكيّ، أبو الفتح، محمّد بن عليّ (ت٤٤٩هـ/١٠٥٧م).

- ١٦٩ كنز الفوائد، مكتبة المصطفويّ، قم، ط٢، ١٤١٠هـ
- الكشيّ، أبو عمرو، محمّد بن عمر بن عبد العزيز (ت ٢٤٠هـ/ ٥٥١).
- ۱۷۰ رجال الكشّيّ، تعليق: أحمد الحسينيّ، مؤسّسة الأعلميّ، بيروت، ط١، (د.ت).
  - ابن الكلبيّ، أبو المنذر، هشام بن محمّد بن السّائب (ت٢٠٦ه/ ٢٨٨م).
- ۱۷۱ جمهرة النّسب، تحقيق: ناجي حسن، مكتبة النّهضة العربيّة، بيروت، ١٩٨٦م.
  - الكلينيّ، أبو جعفر، محمّد بن يعقوب (ت٣٢٩ه/ ٩٤١م).
  - ١٧٢ الكافي، تحقيق: على أكبر غفّاري، دار الكتب الإسلاميّة، ط٣، ١٣٨٨هـ.
- الكنجيّ الشّافعيّ، أبو عبد الله، محمّد بن يوسف بن محمّد (ت٢٥٩ه/ ١٢٥٩م).
- ١٧٣ كفاية الطالب في مناقب عليّ بن أبي طالب، تحقيق: محمّد هادي الأمينيّ، ط٢، النجف، ١٩٧٠م.
  - الكوفيّ، محمّد بن سليهان (ت٠٠هه/ ٩١٢م).
- ١٧٤ مناقب الإمام أمير المؤمنين، تحقيق: محمّد باقر المحموديّ، مجمع إحياء الثّقافة الإسلاميّة، ط١، ١٤٢ه.
  - ابن ماجة، أبو عبد الله، محمّد بن يزيد (ت٥٧٧ه/ ٨٨٨م).
    - ١٧٥ سنن ابن ماجة، بيروت، ط١، ٢٠٠٠م.
  - ابن ماكولا، أبو نصر، علىّ بن هبة الله (ت٥٧٥ه/ ١٠٨٣م).
- 1٧٦ الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف في الأسماء والكنى والأنساب، دار الثّقافة، الدّوحة، ١٤٠٥هـ.
- ١٧٧- الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف في الأسماء والكنى

الفهارس الفنيّة / المصادر والمراجع .....

والأنساب، الهند، ١٩٦٢م.

- الماورديّ، أبو الحسن، علىّ بن محمّد بن حبيب (ت٠٥٠ه/ ١٠٥٨م).

۱۷۸ - الأحكام السّلطانيّة والولايات الدّينيّة، تحقيق: سمير مصطفى رباب، المكتبة العصريّة، ببروت، ١٤٢٤هـ-٢٠٠٣م.

- المبرّد، أبو العبّاس، محمّد بن يزيد (ت٥٨٦ه/ ١٩٩٩م).
- ١٧٩ الكامل في اللُّغة والأدب، مؤسّسة المعارف، بيروت، (د.ت).
  - المتّقي الهنديّ، علاء الدّين بن عليّ (ت٩٧٥هـ/ ١٥٦٨م).
- ١٨٠ كنز العمّال في سنن الأقوال والأفعال، تحقيق: الشّيخ بكري حياني، والشّيخ صفوة السّقا، مؤسّسة الرّسالة، ببروت، ١٤٠٩ه/ ١٨٩ م.
  - المجلسيّ، محمّد باقر (ت١١١١ه/ ١٧٠٠م).
  - ١٨١ بحار الأنوار، مؤسّسة الوفاء، بيروت، ط٢، ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م.
    - مجهول، مؤلّف.
- ١٨٢ أخبار الدولة العبّاسيّة، تحقيق: عبد العزيز الدّوريّ، وعبد الجبّار المطلبيّ، دار الطّليعة، بيروت، (د.ت).
  - مجهول، مؤلّف.
  - ١٨٣ العيون والحدائق في أخبار الحقائق، ليدن، ١٨٧١م.
    - المحلّى، حميد بن أحمد بن محمّد (ت٢٥٢ه/ ١٢٥٤م).
- ١٨٤ الحدائق الورديّة في مناقب الأئمّة الزّيديّة، تحقيق: المرتضى بن زيد، المحطوريّ، الحسنيّ، مكتبة بدر، صنعاء، ط١، ٢٠٠٢م.
  - أبو مخنف، لوط بن يحيى بن سعيد (ت١٥٧ه/ ٧٧٣م).
- ١٨٥ نصوص من تاريخ أبي مخنف، تحقيق: كامل سلمان الجبوريّ، بيروت، ط٣، ١٩٩٩م.

- المدنيّ، ضامن بن شدقم (ت١٠٨٢هـ/ ١٦٧١م).
- ١٨٦ الجمل، تحقيق: السّيّد تحسين آل شبيب، الموسويّ، مطبعة محمّد، ١٤٢٠هـ
  - المرزبانيّ، أبو عبد الله، محمّد بن عمران (ت٢٨٤ه/ ٩٩٤م).
- ١٨٧ أخبار الشّعراء الشّيعة، تحقيق: د. الشّيخ محمّد هادي الأمينيّ، شركة الكتبيّ للطباعة، بيروت، ط٣، ١٩٩٣م.
- ١٨٨ أخبار السّيّد الحميريّ، تحقيق: د. الشّيخ محمّد هادي الأمينيّ، شركة الكتبيّ للطباعة، بيروت، ط٣، ١٩٩٣م.
  - المزّيّ، جمال الدّين، أبو الحجّاج، يوسف (ت٤٢ه/ ١٣٤٢م).
- ۱۸۹ تهذیب الکهال فی أسهاء الرّجال، تحقیق: بشّار عوّاد معروف، مؤسّسة الرّسالة، بیروت، ط۱، ۱۲ ۱هـ ۱۹۹۲م.
  - المسعوديّ، أبو الحسن، علىّ بن الحسين (ت٤٦هـ/ ٩٥٨م).
    - ١٩٠ التنبيه والإشراف، مكتبة الخيّاط، بيروت، ١٩٦٥م.
- ۱۹۱- مروج الذّهب ومعادن الجوهر، تحقيق وتعليق: الشّيخ قاسم الشّماعيّ، الرّفاعيّ، دار القلم، بيروت، ط١، ١٩٨٩هـ ١٩٨٩م.
  - مسكويه، أبو عليّ، أحمد بن محمّد (ت٤٢١هـ/ ١٠٣٠م).
- ۱۹۲ تجارب الأمم وتعاقب الهمم، تحقيق: سيّد كسروي حسن، دار الكتب العلميّة، بيروت، ۲۰۰۲م.
  - مسلم، مسلم بن الحجّاج، النيسابوريّ (ت٢٦١ه/ ٨٧٥).
    - ۱۹۳ صحيح مسلم، دار الفكر، بيروت، (د.ت).
  - المفيد، محمّد بن محمّد بن النّعان، العكبريّ، البغداديّ (ت١٠٢٢ه/ ٢٢١م).
- ١٩٤ الاختصاص، تحقيق: على أكبر غفاري، نشر جماعة المدرّسين في الحوزة

الفهارس الفنيّة / المُصَادِر وَالمَرَاجِع ......

العلميّة، قم، (د.ت).

١٩٥ - الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، تحقيق: مؤسّسة آل البيت لتحقيق التراث، مطبعة المفيد، (د.ت).

١٩٦ - الأمالي، تحقيق: ولي علي أكبر غفاري، نشر جماعة المدرّسين في الحوزة العلميّة، قم، (د.ت).

19۷ - أوائل المقالات، تحقيق: إبراهيم الأنصاريّ، دار المفيد للطباعة والنشر، بيروت، ط۲، ۱۹۹۳م.

١٩٨ - الفصول المختارة، تحقيق: علي مير شريعتيّ، مطبعة دار المفيد، بيروت، ط٢، ١٩٩٤ م.

١٩٩ - الكافئة في إبطال توبة الخاطئة، تحقيق: على أكبر زماني، دار المفيد، بيروت، ط٢، ١٩٩٣م.

- ٢٠٠ مسائل الجاروديّة، تحقيق: محمّد كاظم، دار المفيد، بيروت، ١٩٩٣م.
- المقدسيّ، شمس الدّين، أبو عبدالله، محمّدبن عبدالله، البشاريّ (ت ٢٩٩٩م).
  - ٢٠١ أحسن التّقاسيم في معرفة الأقاليم، ليدن، ط٢، ١٣٢٤هـ.
    - المقدسيّ، مطهّر بن طاهر (ت٧٠هه/ ١١١٣م).
      - ۲۰۲ البدء والتاريخ، طبعة مصر، (د.ت).
    - ابن معین، أبو زكريا، يحيى (ت٢٨٠هـ/ ٨٩٣).

۲۰۳ - تاریخ ابن معین بروایة عثمان بن سعید، الدّارميّ، تحقیق: محمّد نور سیف، دار التراث، دمشق، ۱٤۰۰ه.

- ابن منظور، جمال الدّين، محمّد بن مكرم (ت١٣١٧ه/ ١٣١٢م).
  - ٢٠٤ لسان العرب، نشر أدب الحوزة، قم، ١٤٠٥هـ

- المنقريّ، نصر بن مزاحم (ت٢١٢ه/ ٨٢٨م).
- ٢٠٥ وقعة صفين، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، المؤسسة العربية الحديثة للطبع والنشر والتوزيع، مصر، ط٢، ١٣٨٢هـ.
  - النّباطيّ، أبو محمّد، عليّ بن يونس (ت٧٧٨ه/ ١٤٧٢م).
- ٢٠٦ الصّراط المستقيم إلى مستحقّي التقديم، تحقيق: محمّد باقر المحموديّ، مطبعة الحيدريّ، نشر المكتبة المرتضويّة لإحياء الآثار الجعفريّة، ط١، ١٣٨٤م.
  - النّجاشيّ، أبو العبّاس، أحمد بن عليّ (ت ٤٥٠هـ/ ١٠٥٨م).
    - ۲۰۷ رجال النّجاشيّ، قم، ط٥، ١٤١٦هـ
  - ابن النَّديم، أبو الفرج، محمَّد بن إسحق (ت٤٣٨ه/ ١٠٤٧م).
- ٢٠٨ الفهرست، تحقيق: رضا تجدد، مكتبة الأسدي، ومكتبة الجعفري التبريزي،
   طهران، ١٩٧١م.
  - النّسائيّ، أحمد بن شعيب (ت٣٠٣ه/ ٩١٦م).
  - ٢٠٩ سنن النّسائيّ، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٣٤٨ه/ ١٩٣٠م.
- ٠ ٢١٠ الضّعفاء والمتروكين، تحقيق: محمود إبراهيم زايد، دار المعرفة، بيروت، ط١، ١٩٨٦م.
  - ابن نشوان، أبو سعيد، نشوان بن سعيد (ت٧٣٥ه/ ١١٣٧م).
- ۲۱۱ شرح رسالة الحور العين وتنبيه السّامعين، تحقيق: كمال مصطفى، مطبعة السّعادة، مصر، ط١، ١٩٤٧م.
  - أبو نعيم الأصبهاني، أحمد بن عبد الله (ت٤٣٠ه/ ١٠٣٩م).
- ٢١٢- حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، دار الكتاب العربيّ، بيروت، ط٤، ١٤٠٥هـ.

- ٢١٣ ذكر أخبار أصبهان، مطبعة بريل، ليدن، ١٩٣٤م.
- النوبختي، أبو محمد، الحسن بن موسى (من أعلام القرن الثالث الهجريّ).
- ٢١٤ فرق الشّيعة، تحقيق: صادق بحر العلوم، المطبعة الحيدريّة، النجف، ١٩٥٩م.
  - ابن هشام، أبو محمّد، عبد الملك (ت١٣٦ه ٨٢٩م).
- ٢١٥ السيرة النبوية، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، دار الجيل، بيروت، ط١،
   ١٤١١هـ.
  - أبو هلال، العسكريّ، الحسن بن عبد الله (ت٣٦٥ه/ ٩٦٦م).
- ٢١٦ الأوائل، تحقيق: محمّد السّيّد الوكيل، نشر: أسعد طرابزوني، المدينة المنوّرة، ١٩٦٦ م.
  - الهيثميّ، نور الدّين، عليّ بن أبي بكر (ت٧٠٨هـ/ ١٤٠٤م).
- ٢١٧ مجمع الزّوائد ومنبع الفوائد، دار الكتب العلميّة ، بيروت ، ١٤٠٨ه/ ١٩٨٨ م.
  - ابن الورديّ، زين الدّين، عمر بن مظفّر (ت٤٩هـ/ ١٣٤٨م).
    - ٢١٨ تاريخ ابن الورديّ، المطبعة الحيدريّة، ط٢، ١٩٦٩م.
- ياقوت الحمويّ، شهاب الدّين، أبو عبد الله، ياقوت بن عبد الله (ت٢٢٦هـ/ ١٢٢٩م).
  - ٢١٩ معجم الأدباء، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، (د.ت).
    - ۲۲۰ معجم البلدان، دار صادر، بیروت، (د.ت).
- اليعقوبيّ، أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن وهب، الكاتب (ت٢٩٢ه/ ٩٠٥).
- ۲۲۱ تاريخ اليعقوبيّ، قدّم له وعلّق عليه: السّيّد محمّد صادق بحر العلوم، منشورات المكتبة الحيدريّة، النّجف، ١٣٩٤ه/ ١٩٧٤م).

- أبو يوسف، يعقوب بن إبراهيم (ت١٩٢ه/ ٨٠٧م).

٢٢٢ - الخراج، منشورات المطبعة السّلفيّة، مصر، ١٣٤٦هـ.

# المراجعُ الثانويّةُ

- الأبطحيّ، مرتضى الموحّد.

٢٢٣ - الشّيعة في أحاديث الفريقين، مطبعة أمير، قم، ط١، ١٤١٦هـ

- أهمد، صبحى.

٢٢٤ - نظريّة الإمامة لدى الشّيعة الاثنى عشريّة، دار المعارف، القاهرة، ١٩٧٥م.

- الأفغاني، سعيد.

٢٢٥ - أسواق العرب في الجاهليّة والإسلام، دار الآفاق العربيّة، بيروت، ١٩٩٣م.

- أمين، أحمد.

٢٢٦ - فجر الإسلام، القاهرة، ط١، ١٩٣٣م.

- الأمين، محسن (ت١٣٧١هـ/ ١٩٥١م).

٢٢٧ - أعيان الشّيعة، تحقيق: حسن الأمين، بيروت، دار التّعارف للمطبوعات، ١٩٨٣ م.

- الأميني، عبد الحسين أحمد.

٢٢٨ الغدير، تحقيق: مركز الغدير للدراسات الإسلاميّة، مطبعة سبحان،
 ٢٠٠٥م.

- بروكلان، كارل.

٢٢٩ تاريخ الشّعوب الإسلاميّة، نقله إلى العربيّة: نبيه أمين فارس، ومنير العبلبكيّ، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٦٨م.

- بيضون، إبراهيم.

- ٢٣ التوَّابون، دار النهضة العربيّة، بيروت، ١٩٨٠م.
  - جامع، حامد.
- ٢٣١ على بن أبي طالب عليه الإ حاكم وفقيها، المطبعة التّجاريّة، مصر، ٢٠٠٣م.
  - الجومرد، عبد الجبّار.

٢٣٢ - داهية العرب، أبو جعفر، المنصور، مؤسّس دولة بني العبّاس، منشورات دار الطليعة، بروت، ط١، ١٩٦٣م.

- حتى، فيليب.
- ٢٣٣ تاريخ العرب، دار الكشّاف للنشر والطباعة والتوزيع، ط٤، ١٩٦٥م.
  - الحديثي، خديجة.
  - ٢٣٤ المدارس النّحويّة، بغداد، ١٩٨١م.
    - حرز الدّين، محمّد.
  - ٢٣٥ مراقد المعارف، المطبعة الحيدريّة، النجف الأشرف، ١٩٦٣ م.
    - حسان، تمّام.

٢٣٦ - الأصول دراسة إبستمولوجيّة في الفكر اللّغويّ عند العرب، عالم الكتب، القاهرة، ٢٠٠٤م.

- حسن، ناجي.

٢٣٧ - القبائل العربيّة في المشرق خلال العصر الأمويّ، منشورات اتّحاد المؤرّخينَ العرب، ١٩٨٠م.

- الخربوطليّ، على حسين.

٢٣٨ - تاريخ العراق في ظلّ الحكم الأمويّ، دار المعارف، القاهرة، ١٩٥٩م.

- الخرسان، طالب.

- ٢٣٩ نشأة التّشيّع، مطبعة ذي القربي، قم، ط١، ١٤٢١هـ.
  - الخوئيّ، أبو القاسم الموسوي (١٤١٣هـ ١٩٩٢م).
- ٢٤ معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرّواة، النجف، ط٥، ١٩٩٥م.
  - الدوري، عبد العزيز.
  - ٢٤١ العصر العبّاسيّ الأوَّل، مطبعة النقيض، بغداد، ١٩٤٤م.
    - ٢٤٢ نشأة علم التاريخ عند العرب، بيروت، ١٩٦٠م.
      - الرّبيعيّ، حسن كريم.
- 7٤٣ المدخل لدراسة الشّريعة الإسلاميّة، منشورات فرهاد، طهران، ط١، ٢٠٠٧م.
  - روزنثال، فرانز.
- ٢٤٤ علم التاريخ عند المسلمين، ترجمة: الدّكتور صالح أحمد العلي، مراجعة: محمّد تو فيق حسين، مطبعة العاني، بغداد، ١٩٦٣م.
  - أبو ريان، محمّد عليّ.
  - ٥ ٢٤ تاريخ الفكر الفلسفيّ في الإسلام، دار النّهضة العربيّة، بيروت، ١٩٧٠م.
    - الرّيشهريّ، محمّد (وآخرون).
- ٢٤٦ موسوعة الإمام عليّ بن أبي طالب عليه في الكتاب والسّنة والتّاريخ، دار الحديث، قم، ط٢، ١٤٢٥هـ.
  - أبو ريّة، محمود.
  - ٢٤٧ أضواء على السُّنّة المحمّديّة، دار الكتاب الإسلاميّ، ط٥.
    - الزّركليّ، خير الدّين.
    - ٢٤٨ الأعلام، دار العلم للملايين، بيروت، ط١٦، ٢٠٠٥م.

الفهارس الفنيّة / المَصَادِر وَالمَرَاجِع ......

- زكى، أحمد كمال.
- ٢٤٩ الحياة الأدبيّة في البصرة إلى نهاية القرن الأوَّل الهجريّ، دار الفكر، ط١،
   ١٩٦١م.
  - أبو زهرة، محمّد.
  - ٠٥٠ تاريخ المذاهب الإسلاميّة، ط١، عالم الكتاب، القاهرة، (د.ت).
    - السّامرائيّ، إبراهيم خليل.
  - ٢٥١ دراسات في تاريخ الفكر العربي، مطبعة جامعة الموصل، ١٩٨٣م.
    - سعدي، أبو حبيب.
    - ٢٥٢ القاموس الفقهيّ لغةً واصطلاحاً، دار الفكر، دمشق، ١٩٨٨ م.
      - سركيس، يعقوب.
- ٢٥٣ مباحث عراقيّة في الجغرافية والتّاريخ والآثار وخطط بغداد، تعليق: معن حمدان على، دار الرّشيد، ١٩٨١م.
  - السّهاوي، محمّد طاهر.
- ٢٥٤ إبصار العين في أنصار الحُسين، تحقيق: محمّد جعفر الطبسيّ، ط١، مطبعة حرس الثّورة الإسلاميّة، ١٩٩٩م.
  - الشبستريّ، عبد الحسين.
- ٢٥٥ الفايق في رواة أصحاب الإمام الصّادق عليه مؤسّسة النّشر الإسلامي،
   قم، ١٤١٨ه.
  - ٢٥٦ مشاهير شعراء الشّيعة، المكتبة الأدبيّة المختصّة، قم، ط١،١٤٢١هـ.
    - الشّرتونيّ، سعيد الخوريّ.
- ٢٥٧ أقرب الموارد في فصيح العربيّة والشّوارد، دار الأسوة، قم، ط١، ١٩٩٦م.

، ٣٩ .....التشيّع في البصرة

- شمس الدّين، محمّد مهدي.
- ٢٥٨ أنصار الحُسين، قم، ط٢، ١٩٨٢م.
  - الشّيبيّ، مصطفى.
- ٥٩ الصّلة بين التّصوّف والتّشيّع، دار الأندلس، بيروت، ط٣، ١٩٨٢م.
  - الصّالح، صبحي.
  - ٠٢٠- علوم الحديث، مطبعة ذوي القربي، ط١، ٢٠٠٦م.
    - الصّدر ، حسن.
- ٢٦١ تأسيس الشّيعة لعلوم الإسلام، شركة النّشر والطّباعة العراقيّة المحدودة، ١٩٥١م.
- ٢٦٢ الشّيعة وفنون الإسلام، تحقيق: السّيّد مرتضى المير سجّادي، مؤسّسة السّطن، ١٤٢٧هـ.
  - ضيف، شوقى.
  - ٢٦٣ المدارس النّحويّة، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٨ م.
    - طقوش، محمّد سهيل.
  - ٢٦٤ الدُّولة العبَّاسيَّة، دار العلم، بيروت، ط١، ٢٠٠٣م.
    - طلس، محمّد أسعد.
  - ٢٦٥ التّربية والتعليم في الإسلام، دار العلم للملايين، ١٩٥٧م.
    - الطّهراني، آغا بزرك (ت١٣٨٩ه/ ١٩٦٩م).
  - ٢٦٦ الذَّريعة إلى تصانيف الشّيعة، دار الأضواء، بيروت، ط٣، ٣٠ ١٤هـ.
    - العاني، حسن فاضل.
- ٢٦٧- سياسة أبي جعفر المنصور الدّاخليّة والخارجيّة، دار الرّشيد للطباعة، ١٩٨١م.

- العبادى، محمّد عيدان.
- ٢٦٨ أخلاق الحرب عند الإمام عليّ، دار الأمين، بيروت، ط١، ٢٠٠٥م.
  - عبد الحميد، محسن.
- ٢٦٩ تطوّر تفسير القرآن قراءة جديدة، بغداد، بيت الحكمة، ط١٥٠٨ ه.
  - عبد العال ، محمّد جابر.
- ٢٧٠ الشّيعة المتطرّفونَ وأثرهم في الحياة الاجتهاعيّة والأدبيّة لمدن العراق إبّان العصر العبّاسيّ الأوّل، مطبعة السُّنَّة المحمّديّة، القاهرة، ١٩٥٤م.
  - عرموش، أحمد راتب.
- ٢٧١-الفتنة ووقعة الجمل، جمع: أحمد عرموش، برواية سيف بن عمر من الطبري، دار النفائس، ببروت، ط١، ١٣٩١ه.
  - العسكريّ، مرتضى.
  - ٢٧٢ عبد الله بن سبأ وأساطير أخرى، قم، ط٢، ٢٠٠٠م.
    - العشّاش، الطيّب.
- ٣٧٧ ديوان أشعار التّشيّع إلى القرن الثّالث الهجريّ، جمعه وحقّقه: الطيّب العشّاش، دار المغرب العربيّ، بروت، ط١، ١٩٩٧م.
  - علبي، أحمد.
  - ٢٧٤ ثورة الزّنج وقائدها علىّ بن محمّد، دار صادر، بيروت، ط١، ١٩٦١م.
    - العلى، صالح أحمد.
- ٢٧٥ التنظيمات الاجتماعية والاقتصادية في البصرة خلال القرن الأوّل الهجري،
   مطبعة جامعة بغداد، ١٩٧٨م.
  - ٢٧٦ خطط البصرة ومنطقتها، المجمع العلميّ العراقيّ، بغداد، ١٩٨٦م.

- على، محمّد كرد.
- ٢٧٧- خطط الشَّام، القاهرة، ١٩٦٣م.
  - الغريفي، عبد الله.
- ٢٧٨ التّشيّع ونشوؤه: مراحله-مقوّماته، دار الثقلين، بيروت، ط٣، ١٩٩٤م.
  - فلوتن، فان.
- ٢٧٩- السّيادة العربيّة والشّيعة والإسرائيليّات في عهد بني أميّة، ترجمة: الدّكتور
  - حسن إبراهيم حسن، ومحمّد زكي إبراهيم، القاهرة، ط١، ١٩٣٤م.
    - فوزي، فاروق عمر.
- ٢٨٠ تاريخ العراق في عصور الخلافة العبّاسيّة الإسلاميّة، الدّار العربيّة للطباعة، بغداد، ط١، ١٩٨٨ م.
  - ٢٨١ طبيعة الدّعوة العبّاسيّة، دار الإرشاد، بيروت، ط١، ١٩٧٠م.
    - ٢٨٢ العبّاسيّون الأوائل، مطبعة جامعة بغداد، ط١، ١٩٧٧م.
      - الفيّاض، عبد الله.
- ٢٨٣ تاريخ الإماميّة وأسلافهم من الشّيعة، دار المتنبّى للطباعة والنشر، ١٩٧٨ م.
  - القضاة، أمين.
- ٢٨٤ مدرسة الحديث في البصرة حتّى نهاية القرن الثّالث الهجريّ، دار ابن حزم، لبنان، ط١، ١٩٩٨م.
  - القرشي، باقر شريف.
- ٢٨٥ حياة الإمام الحُسين دراسة وتحليل، مطبعة الآداب، النّجف الأشرف، ط،
   ١٩٩٥م.
  - القمّي، عبّاس.

- ٢٨٦ الكُنى والألقاب، تقديم: هادي الأمينيّ، إيران، ١٣٩٠هـ.
  - كاشف الغطاء، عبّاس.
- ٢٨٧ المدخل إلى الشّريعة الإسلاميّة، مطبعة النّجف الأشرف، ط١، ٢٠٠٨م.
  - كحّالة، عمر رضا.
  - ٢٨٨ معجم قبائل العرب، ط٢، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٦٨م.
    - الكلبايكانيّ، على الربّاني.
- ٢٨٩ دروس في الشّيعة والتّشيّع، تعريب: أنور الصّافي، منشورات المركز العالميّ للدّراسات الإسلاميّة، قم، (د.ت).
  - اللّيثيّ، سميرة مختار.
  - ٢٩ جهاد الشّيعة في العصر العبّاسيّ الأوّل، دار الجيل، بيروت، ١٩٧٨م.
    - ماسينيون، لويس.
- ٢٩١ خطط الكوفة، ترجمة: تقي المصعبيّ، مطبعة الفرقان، صيدا، ط١، ١٩٣٦م.
  - متز، آدم.
- ٢٩٢ الحضارة الإسلاميّة في القرن الرّابع الهجريّ، ترجمة: محمّد عبد الهادي أبو ريدة، دار الكتب العربيّ، بروت، ط٤، ١٩٩٧م.
  - المحمودي، محمّد باقر.
- ٢٩٣ نهج السّعادة في مستدرك نهج البلاغة، مؤسّسة الأعلميّ، بيروت، (د.ت).
  - المخزوميّ، مهدى.
- ٢٩٤ الفراهيديّ، عبقريّ من البصرة، دار الشّؤون الثقافيّة العامّة، بغداد، ١٩٨٩ م.
  - مذكور، محمّد.

- ٢٩٥ مدخل إلى الفقه الإسلاميّ، القاهرة، ١٩٦٤ م.
  - معروف، ناجي.
- ٢٩٦ أصالة الحضارة العربيّة الإسلاميّة، مطبعة جامعة بغداد، ١٩٨٤م.
  - المغربي، أحمد بن محمّد بن الصّديق.
- ٢٩٧ فتح الملك العليّ بصحّة حديث باب مدينة العلم عليّ، مكتبة الثّقافة الدّينيّة، دمشق، ٢٠٠٥م.
  - المنصوري، نزار عبد المحسن.
  - ٢٩٨ النصرة لشيعة البصرة، القائم، قم، ط١، ٢٠٠٠م.
    - الموسويّ، هاشم.
  - ٢٩٩ التّشيّع نشأته ومعالمه، مركز الغدير للدّراسات الإسلاميّة، ط٢، ١٩٩٧م.
    - ناجى، عبد الجبّار.
  - ٣٠- دراسات في تاريخ المدن الإسلاميّة، دار الحكمة، البصرة، ط٢، ١٩٨٩م.
    - النّجم، مهدى عبد الحسين.
- ١٠٠٠ ثورات العلويين وأثرها في نشوء المذاهب الإسلامية، مؤسسة البلاغ، دار سلوني، ط١، ٢٠٠٢م.
  - نعمة، عبد الله.
  - ۲۰۲- روح التّشيّع، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٥م.
  - النَّهازي، علي الشَّاهرودي (ت٥٠٤١هـ/ ١٩٨٥م).
  - ٣٠٣ مستدركات علم رجال الحديث، مطبعة شفق، طهران، ط١، ١٤١٢هـ
    - النوريّ، حسين محمّد تقي (ت١٣٢ه/ ١٩٠٣م).
- ٢٠٠٥ خاتمة مستدرك الوسائل، تحقيق ونشر: مؤسسة آل البيت الله الإحياء التراث،
   قم، ١٩٩٥م.

الفهارس الفنيّة / المصادر وَالمرَاجع .....

- الهاشميّ، عليّ بن الحسين.
- ٣٠٥- ثمرات الأعواد، مطبعة شريعت، ط٢، ٢٠٠٦م.
  - الوائليّ، أحمد.
  - ٣٠٦ هويّة التّشيّع، مؤسّسة السّبطين، قم، (د.ت).
    - آل ياسين، راضي.
  - ٣٠٧- صلح الحسن، مطبعة أمير، قم، ط١، ١٩٩٤م.
    - اليغموريّ، محمّد.
    - ۳۰۸ نور القبس، بیروت، ط۱، ۱۹۶۲م.

## الرّسائلُ والأطروحاتُ الجامعيّة

- الحصونة، رائد حمود.
- 9 · ٣ نشأة السّجون في الدّولة العربيّة الإسلاميّة، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة البصرة، كلّيّة الآداب، ٢ · ٠ ٩ م.
  - السّبتيّ، علاء حسن.
- ٣١٠ الحياة السّياسيّة في البصرة من (١٤ ١٣٢ه)، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة البصرة، كلّيّة الآداب، ٢٠٠٩م.
  - السوداني، رباب جبّار.
- ٣١١- جبهة البصرة دراسة في أحوالها العسكريّة والإداريّة والاقتصاديّة والماليّة، للفترة (١١-٤١هـ)، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة البصرة، كلّيّة الآداب، ١٩٨٩م.
  - الشّكرجيّ، نعيمة عبد الكريم.
- ٣١٢ ثورة أبي السّرايا، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة بغداد، كلّيّة الآداب، ١٩٧٣ م.

- العيدان، هديّة جوان.

٣١٣- تخطيط مدينة البصرة في القرن الأوّل الهجريّ، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة البصرة، كلّيّة الآداب، ١٩٨٣م.

- كاظم، أحمد جواد.

٣١٤ - المهديّ المنتظر في الشّعر العربيّ حتّى نهاية العصر العبّاسيّ، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة الكوفة، كليّة الآداب، ٢٠٠٧م.

- الكنزاوي، مهند عبد الرّضا حمدان.

٥ ٣ ١٥ - مسجد جامع البصرة الكبير، أطروحة دكتوراه غير منشورة، جامعة البصرة، كلّية التربية، ٢ ٠ ٠ ٩ م.

- الموزانيّ، أبو طالب زايد خلف.

٣١٦- البصرة منذ بداية العصر العبّاسيّ حتّى سنة ٢٤٧ه، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة البصرة، كلّية التّربية، ٢٠٠٠م.

- المياحي، شكري ناصر.

٣١٧- الإمام عليّ بن أبي طالب دراسة في فكره العسكريّ، أطروحة دكتوراه غير منشورة، جامعة البصرة، كلّيّة التربية، ٢٠٠٥م.

- البو هلالة، حسين نعمة.

٣١٨- أنصار الإمام الحُسين على المقلق من غير الهاشميّين، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة البصرة، كلّيّة الآداب، ٢٠٠٩م.

## المجلاتُ والدّوريّات

- الحجّاج، محسن مشكل.

٣١٩ - موقف أهل البصرة من واقعة الطّف، مجلّة الرافدين، مطبعة الإرشاد الحديثة، العدد (٢)، السّنة الأولى، بغداد، ٢٠٠٥م.

- الحكيم، حسن عيسي.
- ٣٢٠- أحمد بن عليّ، السّيرافي، البصريّ، شيخ علماء الرّجال في عصره، مجلّة دراسات البصرة، العدد الثّاني، ٢٠٠٦م.
  - رضا، محمّد سعيد.

٣٢١ - الآثار السّياسيّة والاجتماعيّة لنظام المصادرات في العصر العبّاسيّ، مقالة في مجلّة كلّيّة الآداب، جامعة البصرة، عدد (١٢)، السّنة العاشرة، ١٩٧٧م.

- عبّود، أنسام غضبان.

٣٢٢- فتنة ابن الحضرميّ في البصرة، مجلّة دراسات البصرة، العدد الرّابع، ٢٠٠٥م. - عليّ، جواد.

٣٢٣- موارد تاريخ الطّبريّ، مجلّة المجمع العلميّ العراقيّ، مج(٣)، الجزء الثالث، عداد، ١٣٦٩هـ.

- العميد، طاهر مظفّر.

٣٢٤ - نشأة مدينة البصرة، مجلّة كلّيّة الآداب، جامعة بغداد، العدد (٢٥)، ١٩٧٨م.

- العوّاد، انتصار عدنان.

٣٢٥ - الإمام موسى بن جعفر في سجن البصرة، بحث مقبول للنّشر في مجلّة دراسات البصرة.

- النصر الله، جواد كاظم.

٣٢٦ - أبان بن عثمان، الأحمر، البجليّ، الكوفيّ، البصريّ، بحث مقبول للنشر في مجلّة دراسات البصرة.

٣٢٧ - الإمام علي عليه في البصرة، بحث مقبول للنشر، العدد الثامن، مجلّة دراسات البصرة.

٣٢٨- الإمام علي علي في فكر الجاحظ، مجلّة دراسات البصرة، العدد الرّابع، ٢٠٠٨م.

٣٢٩- مرويّات الجوهريّ في يوم السّقيفة، مجلّة دراسات البصرة، العدد الثالث، ٢٠٠٧م.

• ٣٣٠ مسجد البصرة وتطوّره العمرانيّ، ودوره السّياسيّ والفكريّ، مجلّة دراسات البصرة، العدد الخامس، ٢٠٠٨م.

٣٣١- ولاية ابن عبّاس للبصرة في عصر الإمام عليّ والحسن بحيّا، مجلّة رسالة الرّافدين، العدد الرّابع، ٢٠٠٦م.

٣٣٢ نصوص من كتاب أخبار فاطمة الزّهراء الله لمحمّد بن زكريّا بن دينار، الغلّابيّ، البصريّ، بحث مقبول للنشر في مجلّة دراسات البصرة.

## ١٠ - فهرسُ المحتويات

| ٥   | الإهداء                                                            |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
| v   | الإهداء<br>مقدّمَةُ المَرْكَزِ                                     |
| 11  | مقدّمةمقدّمة                                                       |
| 11  | نطاقُ البحثِ وتحليلُ المصادرِ                                      |
| ١٧  | تحليلُ المصادرِ                                                    |
| ۲۳  | الفَصْلُ الأَوَّلُ (تَمْصِيرُ البَصْرَةِ)                          |
| ٤٩  | الحياةُ الاجتماعيّةُ والاقتصاديّةُ في البصرة                       |
| ٥٧  | الفَصْلُ الثَّاني (التَّشيُّعُ وَجُذُوْرُه فِي البَصْرةِ)          |
| ٥٩  | المبحثُ الأوَّلُ (التَّشيَّعُ)                                     |
| V*  | المبحثُ الثَّاني (جذورُ التّشيّع في البصرةِ)                       |
| ۸٥  | الفَصْلُ الثَّالثُ (دورُ شيعَةِ البَصْرةِ في الحَياةِ السّياسيّةِ) |
| ۸٧  | موقفُ شيعةِ البصرةِ من الفتنةِ في عهدِ عثمان بن عفّان              |
| ٩٤  | موقفُ شيعةِ البصرةِ من معركةِ الجملِ (٣٦ه/ ٢٥٦م)                   |
| 117 | معركةُ الجمل الأصغر (٣٦ه/ ٢٥٦م)                                    |
| 110 | معركةُ الجمل الأكبر (٣٦هـ/ ٢٥٦م)                                   |
| ١٢٦ | موقفُ الإمام عليّ عَلَيْكِم من أهلِ البصرةِ بعدَ معركةِ الجملِ     |
| ١٣٠ | موقفُ شيعةِ البصرةِ من معركةِ صفّين عام (٣٧ه/ ٢٥٧م)                |

| التشيّع في البصرة             |                                                                                         |
|-------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۶۱۲۶۱                        | موقفُ شيعةِ البصْرةِ مِنْ فتنةِ عبدِ الله الحَضْر ميّ عام (٣٨هـ/ ٢٥٨                    |
| 104                           | موقفُ شيعةِ البصرةِ مِنْ خلافةِ الإمام الحسن عليه البصرةِ مِنْ خلافةِ الإمام الحسن عليه |
| ١٥٨                           | موقفُ شيعةِ البصرةِ من الإمام الحُسين عليه السين المعالم المُسين عليه المعالم المُسين   |
| ١٧١                           | موقفُ شيعةِ البصرةِ مِنْ حركتَي (التّوّابين، والمختار)                                  |
| ١٨٢                           | شيعةُ البصرةِ وثورة زيدبن عليّ الشّهيد (١٢١ه/ ٧٣٨م)                                     |
| ٤١ه/ ٢٢٧م)٣٨١                 | موقفُ شيعةِ البصرةِ من ثورةِ إبراهيم بن عبدالله بن الحسن سنة (٥                         |
| ۲ • ٤                         | شيعةُ البصرةِ وثورة ابن طباطبا (١٩٩هـ/ ٨١٤م)                                            |
| Y11                           | الفَصْلُ الرّابعُ (دَوْرُ شِيْعَةِ البَصْرَةِ فِي الْحَيَاةِ الفِكْرِيّةِ)              |
| ۲۱٤                           | دَوْرُ شِيْعَةِ البَصْرَةِ فِي التَّفْسِيرِ                                             |
| ۲۱۸                           | دَوْرُ شِيْعَةِ البَصْرَةِ في عُلوم الحديثِ                                             |
| 779                           | دَوْرُ شِيْعَةِ البَصْرَةِ فِي الفِقْهِ                                                 |
| ۲۳٤                           | دَوْرُ شِيْعَةِ البَصْرَةِ فِي عِلْمِ الكَلامِ                                          |
| ۲۳۷                           | دَوْرُ شِيْعَةِ البَصْرَةِ فِي عِلْمَ التّاريخ                                          |
| ۲٤٠                           | دَوْرُ شِيْعَةِ البَصْرَةِ فِي عُلُومَ اللّغةِ وَالنّحْوِ وَالعَرُوْضِ                  |
| 7 £ 9                         | دَوْرُ شِيْعَةِ البَصْرَةِ فِي الشِّعْرِ                                                |
| ۲۷۳                           | الخَاتِّةُ                                                                              |
| وَالْأَنُمَّةِ الْمِيْكِ ﴾٢٧٩ | مُلْحَقٌ يتضمّنُ (شيعةَ البصرةِ مِنْ أَصْحَابِ الرَّسُوْلِ الكَرِيْمِ عَلَيْهِ          |
| ٣٠٣                           | الفهارسُ الفنيَّة                                                                       |
| ٣٠٥                           | فهرس الآيات الكريمة                                                                     |
| ٣٠٩                           | فهرسُ الأحاديث                                                                          |
| ٣١٥                           | فهرس المعصومين عَلِيَكُ                                                                 |

| £•1 | الفهارس الفنيَّة / المحتويات   |
|-----|--------------------------------|
| ٣١٩ | فهرس الأشعار                   |
| ٣٢٥ | فهرس الأعلام                   |
| ٣٤٥ | فهرسة القبائل والبيوتات والفرق |
| ٣٥٣ | فهرس الأماكن والبلدان والبقاع  |
| ٣٥٩ | فهرس الوقائع والحوادث والأيّام |
| ٣٦١ | فهرس المصادر والمراجع          |
| ٣٩٩ | فهرس المحتويات                 |
|     |                                |

Abstract ...... G

people at that time showed respect, loyalty and love for Imam Ali. One of these important places which continued up to the present is Imam Ali Mosque (Khutwa). This is a testimony of how Shiitism has grown and settled in Basra.

The present research work therefore seeks to investigate a historical fact, and to remove any complications or ambiguities connected with it. The current study adopted an objective perspective away from any prejudice or sectarianism that could be found in intellectual works which endeavor to corrupt the concept of Shiitism. For this reason, the current study has adopted the analytical and descriptive approach.

The study contains four chapters. The first chapter studies Basrah as a city. The second chapter studies Shiitism in Basrah. The third chapter studies the political role of Basrah Shiites. The fourth chapter deals with the intellectual role of Shiites in Basrah.

Loyalty for Shiitism was linguistic rather than terminological. Also, The Othmanism of Basrah was weakened by the nature of the manifold social structure which decided the differences in tendencies. One of the historical justifications which warranted the quality of 'Othmanism' on Basrah counted on the support of Basrah citizens to AlJamel (camel) side.

Yet, one cannot generalize this concept because a large number of Basrah people stood with and supported Imam Ali in Jamel battle. This view emphasizes the idea that Shiitism of Basra people was neglected for political reasons.

What supports the Shiitism of Basrah people was the arrival of some Sehaba (Prophet Mohammad's companions) who supported Imam Ali shortly after the announcement of Basra as a city. However ,Shiitism of Basrah people preceded the coming of these Sehaba because it existed at Abdul Qais tribe prior to 30 of Hijera.

Another indicator of Shiitism in Basrah is the existence of thirteen monuments connected with the name of Imam Ali. The existence of those tangible evidences date back to 36 of Hejira when Imam Ali came to Basrah and settled there for a short time, yet he carried a number of achievements in different levels.

The existence of these monuments is an example of how Basrah

## **Abstract**

Thanks to God Almighty, peace be upon the Prophet, AL-Mustafa, and to his followers, and to everybody who has believed in his message.

Shiitism is one of the intellectual and ideological topics that assumes an important area in Islamic history, and it has been a topic that has opened the door for political, social, and ideological theorization.

The identity of a certain region is closely related to the concepts of this region and visa versa. The current objective observation to Basrah is related to its historical importance being one of the first cities built by Muslims in the 14Hejira due to its prominent position near Shat—al Arab, and its nearby location to the Arab Gulf area, let alone its importance as Iraq's sole marine outlet. Besides that, Basrah enjoys various demographic features. What is mentioned above has motivated the researcher to study the topic of "Shiitism in Basrah and to deal objectively with such a topic from political and ideological angles .Simultaneously there has been another view which violates the supporters and followers of Imam Ali and AL-alBait (peace be upon them).



## **SHIIZM in BASRAH**

Shiism in Basrah from the Islamic Conquest to the first Invisibility of AL-Emam AL-Muntadar (14-329) (635-941)

A Dissertation Submitted
By
Nimah S. Hassan AL-Mussawy

Review and audit and control

Basrah Heritage Center

Department of Islamic Knowledge and

Humanitarian Affairs