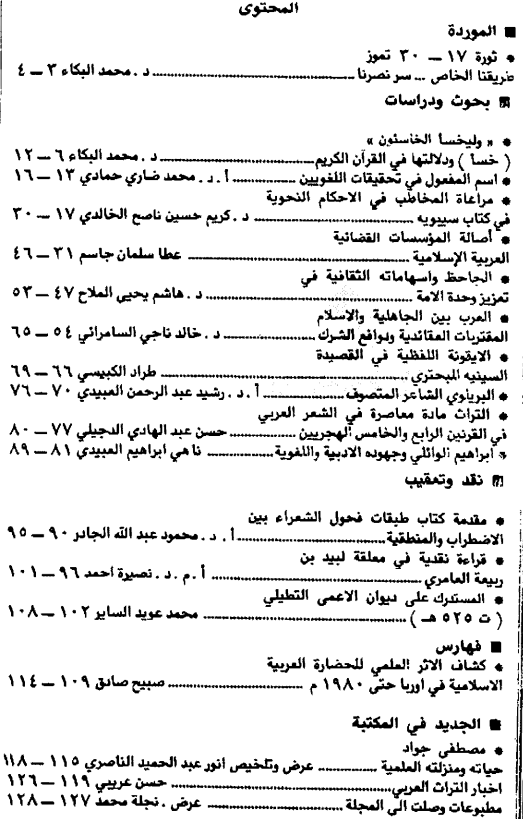


# الهورد العدد الثالث الهملد اللاثوار











# قراعة نفطية فبي معلقة أبيط من ربيعة العامري

ا. م. د. نصيرة احمد حاممة بغداد / كلية الآداب

تق**دی**م :

يفترض في النص الأدبي أن لا يستنفذ طاقاته الفنيه التي يمكن أن تنكشف للمتلقي المتخصص جميعاً ، فالرؤية النقدية تختلف باختلاف المنص المنظور أو الاتجاه التحكم بمقتضيات الانتاج النقدي ، وتختلف باختلاف النص ايضاً ، وبمقدار ثرائه الفني .

والنص الجاهلي نص آمتلك مقومات العطاء الفني المتجدد على الرغم من التراكم الزمني الهائل الذي يفصل بيننا ، وقد تناولته أيدي الدارسين بالبحث والتحليل والتقري ، دون أن يشعر النقد المتخصص أنه أستهلك أو أنه إستنفد مستوياته المبدعة كلها ، ونقول ان أي نص فني يعد مدرسة كاملة لتجريب الاتجاهات النقدية بمواصفاتها الفكرية التحليلية كافة ، دون أن يمي الناقد إيجاد الوسيلة التي بمقتضاها يتم تحقيق التواصل الناجع مع النص وحل رموزه الابلاغية ومقاصده النهائية .

إن الاتجاهات النقدية قد تنظر الى العلاقة بين النص والمتلقي بوصفها علاقة تسير في اتجاه واحد، من النص الى القاريء وتتم عملية الاستقبال عندما يفك القاريء شفرات النص وفقاً لأتجاه من الاتجاهات النقدية السائدة مثل البنيوي أو السيمولوجي أو الاجتماعي «(۱) أو ان تكون عملية القراءة النقدية ( أو غيما ) تسير في اتجاهين متبادلين من النص الى القاريء، ومن القاريء الى القاريء الى القاريء الحديثة.

التحوالنص الذي وقع الاختيار عليه لأداء سياق تجريبي نقدي جديد، هو معلقة لبيد بن ربيعة العامري، الشاعر الجاهلي الفحل الذي أدرك الاسلام وتوقف عن قول الشعر لأسباب دينية محضة.

لقد تناولت النص ايدي الباحثين والنقاد على السواء بدراسات مختلفة ، لكشف مقومات فنية ثرة ومتجددة تضمنها النص ، وقد رأينا أن نستعرض بعض هذه الدراسات ، وأولها دراسة د . طه حسين في كتابه « من تاريخ الأدب العربي » إذ جاءت ضمن دراسة تطبيقية شاملة للشعر الجاهلي وقد منح الباحث الشاعر حديثاً طويلاً ، ناقلاً الحديث من خلال ذلك الى بناء القصيدة الجاهلية ، ثم يخص بكلامه هناء الملعقة وأجواءها بأسلوبه المعروف ، ويعود في « الساعة الثالثة مع لبيد » الى الحديث عن الشاعر إذ يقول : وأنا أريد أن أحدثك البوم عن الشاعر أكثر مما

أحدثك عن شمره ، فقد كان القدماء يتحدثون عنه ، فيحبون الحديث ويطيلونه ، لأن لبيداً لم يكن شاعراً مجيداً فحسب دراسة وأنما كان رجلًا كريماً (٢) ، وقد استغرقت هذه الدراسة أربعاً وثلاثين صفحة .

وتواجهنا دراية مستفيضة أخرى هي دراسة د . محمد زكي العشماوي في كتابه « قضايا النقد الأدبي بين القديم والحديث » وقد تعرض لتحليل هذه الملعقة ضمن موضوع « الوحدة العضوية في القصيدة العربية » محاولًا اثبات وجود الوحدة في القصيدة الجاهلية بصيفة جديدة إذ يقول : « ومن أجل ما في الشعر الجاهلي من وحدة صراع ، ووحدة فكر ، ووحدة الشخصية العربية ظن بعض من يقرأون : الشعر القديم ويحللون قصائده ان في القصيدة الجاهلية وحدة .. أكد د . طه حسين هذا الزعم وهو بصدد تحليله لمعلقة لبيد . وعلى الرغم من ان القراءة العميقة لمعقة لبيد تحليله لمعلقة لبيد . وعلى الرغم من الوحدة هي وحدة الصراع بين الحياة والموت فان هذه الوحدة ليست وحدة القصيدة انما هي وحدة الصراء بين الحياة والموت فان هذه الوحدة ليسلام(۱) .

والدراسة كلها مكررة في كتابه المعنون « النابغة الذبياني مع دراسة للقصيدة العربية في الجاهلية »(\*) ولكن تحت عنوان جديد هو: « القصيدة العربية في الجاهلية ». وقد استغرق تحليل المعلقة ستاً واربعين صفحة ، يخرج فيها بنتيجة قد تناقض قوله آنف الذكر إذ ينهى تحليل الملعقة بقوله الآتي: « ونشهد

لقداستطاعت ملعقة لبيد أن تحقق هذه الوحدة العضوية على رغم طول القصيدة وتعدد اقسامها وإنتقالها من غرض الى غرض الاقتوية وقد يأتي هذا التناقض لاقتناع الباحث بأن وجود الوحدة العضوية في ملعقة لبيد يعني توحد الدلالة النهائية للقصيدة ، وتجمعها بصيغة الصراع بين الأنسان والحياة ، كذلك توحد الأحساس الذي سيطر على اجواء القصيدة كلها .

وتواجهنا دراسة نصية مهمة قام بها د . كمال أبو ديب ضمن كتابه « الرؤى المقنمة ، نحو منهج بنيوي في دراسة الشعر الجاهلي » ؟ إذ يتخذ من معلقة لبيد النص الاول المعد لتطبيق الاتجاه الفكري الذي يؤمن به الباحث ويحاول ممارسته يجلى الشعر العربي القديم. فقد اتخذ الباحث من المنهج البنيوي أتجاها لتحقيق رؤيته النقدية وعلى وجه الخصوص اختار الباحث منهج كلود ليفي شتراوس في تحليل الاسطورة للكشف عن اخر عقد النص بالتحليل المتعدد والتكشف المتتالي، وأطلق على دراسته الخاصة بلبيد « القصيدة المفتاح » يقول د . أبو ديب « تهدف الدراسة الحاضرة الى اقتراح الخطوط العامة لمنهج نقدي جديد هو من حيث الطاقات الكامنة فيه ، أغنى مردوداً واعمق قدرة على اضاءة بنية القصيدة من المناهج السابقة . ويفيد هذا المنهج من النظريات النقدية الحديثة ومن البنيوية ، وبشكل خاص من منهج التحليل البنيوي للاسطورة كما طوره واستخدمه كلودليفي شتراوس »(۲) ثم يكشف عن اختياره للمقة لبيد لتمثيل « هذا المنهج المطور » ويطلق عليها « القصيدة المفتاح » ، وعلى الرغم من خطورة اتباع مثل هذا المنهج الذي ينقل سياقاً نقدياً جاهزاً بظروفه الوضعية المختلفة فقد اختار شتراوس نموذج الاسطورة للكشف عن منظور اجتماعي خاص من خلال تطبيق المنهج البنيوي ، بينما نجد النموذج الذي أعده د . أبو ديب نصأ شعرياً غنائياً يرقى على البدائية التي تمثلها الاسطورة لدى الشعوب ، فاختلاف النماذج المعدة للتطبيق يؤدي الى اختلاف السياقات النقدية ، واختلاف أهدافها ونتائجها أيضاً ، إلا أن يتجاوز الناقد الرؤية الاصلية، فيغيرها تغييراً شاملًا باتجاه خدمة نموذجه المختار . الا اننا نقول أيضاً أن هذا الأداء النقدى المواجة للنص ، يكشف عن طاقات كامنة لا يستوعبها حديث واحد ، والمهم فيه أنه يؤمن ( من البداية ) أن للنص مستويات لا يمكن الكشف عنها بعملية نقدية واحدة، إنما تحتاج إلى اجراءات تحليلية عدة للوصول الى الدلالات العميقة المخباة في النص. وقد استغرق تحليل هذه المعلقة أثنتين وخمسين صفحة ، ينتهي فيها الباحث الى نتيجة لا تبعد كثيراً عما وصل اليه د . المشماوي في تحليله آنف الذكر اذ يقول: « وهكذا تحقق القصيدة توازناً وتحل تناقضاً أساسياً : الطبيعة تخلق الحياة والخصب والماء والمرعى والطمام ، والقبيلة تستهلك كل ما تخلقه الطبيعة ، ثم تهجر الارض ( لانه ليس ثمة من زراعة ) لتبحث عن أماكن جديدة خصبة . هكذا تقتل القبيلة الطبيعة ولا تفعل شيئاً لتعيد خلق الحياة فيها من جديد »(^) .. أنه الصراع من أجل البقاء ، صراع الانسان الدائم مم

الحياة ، للحياة ....

## نظرة أولى:

لا يمكن الاستغناء عن النظرة الشاملة التي تجمع النص وحدة واحدة كل نسق يكمل الآخر ويديمه بالموقف الذهني والبناء ولاسيما البناء العربي القديم الذي توحده الموسيقى بالرزن الواحد والقافية الواحدة والشطرين المتساويين المتقابلين.

ولو تقرينا قصيدة لبيد ممعنين النظر بالوحدات الموضوعية التي تكتنف هيكلها العام لوجدنا تنوعاً واضحاً في اختيار الشاعر لسياق القصيدة الموضوعي وسنحاول الكشف عن طبيعة هذه الوحدات واعدادها واعداد أبياتها .

## دلالات تقنية ،

عدد الابيات: ٨٨، الروي: حرف الميم المضموم، البحر:الكامل

## بنية الهيكل ب

لقد تكثف عدد أبيات المطولة ، مما سمح للشاعر بادخال وحدات تركيبية عدة أغنت المنظور النهائي العام للقصيدة كلها . وهذه الوحدات هي ( على ورودها في القصيدة ) :

- وحدة الطلل: ١٠ أبيات من (١٠ ١٠)
- وحدة الظعن: ٥ ابيات من ( ١١،١٥ ).
- وحدة ذكر المرأة ١ : ٦ أبيات : (٢١ ٢١ ) ( ممتزج بالطعن ) .
  - وحدة وصف الناقة: ٣ أبيات: ( ٢٢ ٤٤ ).
- وحدة الاستبدال الاول<sup>(۱)</sup>: شطر واحد ضمن البيت رقم ٢٤.
  ( السحابة )
- وحدة الاستبدال الثاني: ١١ بيتاً من ( ٢٥ ٣٥ ). ( قصة الاتان )
  - وحدة الاستبدال الثالث: ١٧ بيتاً: ( ٣٦ ٥٢ ). ( قصة البقرة الوحشية )
    - البيتان رقم ( ٣٥ ١٤ ) انتقاليان .
- وحدة ذكر المرأة ٢ : ٣ أبيات من ( ٥٥ ٥٧ ) .
  - وحدة وصف الخمرة: ٤ أبيات: ( ٥٨ ٦١ ).
- وحدة الفخر الفردي مع الكرم : ٨ أبيات : ( ٦٢ ٦٩ ) .
  وصف القرس
  - وحدة الفخر الفردي: ٣ أبيات: ( ٧٠ ٧٢ ).
- وحدة الفخر الفردي مع الكرم : ٤ أبيات : ( ٧٣ ٧٦ ) .
  - وحدة الفخر الجماعي: ١٢ بيتا: ( ٧٧ ٨٨ ) .

### ...

عندما نستطلع هذه الوحدات المكونة للقصيدة ، نجد ان ثمة سؤالات تتار عند استقراء اجزاء هيكلها العام ، اذ يمكن ترتيب هذه الوحدات حسب اعداد أبياتها بحسب الآتي :

وحدات الاستبدال  $\rightarrow$  الفخر العام  $\rightarrow$  الطلل  $\rightarrow$  المرأة  $\rightarrow$  المتلعن  $\rightarrow$  الخمر $\rightarrow$  الناقة .

السؤال الأول الذي يمكن أن يثيه أي متلق: هل القصيدة
 فخرية ؟ أي هل موضوعها الاصل هو الفخر الخالص ؟

فلقد احتملت وحدة الفخر العام ٢٧ بيناً ، وهي نسبة كبيرة قياساً الى بقية الوحدات ( ما عدا وحدات الاستبدال التي خصص لها الشاعر ٢٨ بيناً ) . وقد تعهد الشاعر لوحدات الفخر الفردي والجماعي بوحدة مصغرة في وصف الخمرة كعادة الشاعر الجاهلي الذي يربط مفهوم الفخر ( ولاسيما إن كان مشوباً بالكرم ) ويمهد له بوصف الخمر ليكون الفخر على أشده والكرم كذلك موضوعياً ودلاليا ، فأول قصيدة مهمة تواجهنا في الشعر الجاهلي انشودة تغلب المعروفة معلقة عمرو بن كلثوم التغلبي إذ افتتحها بذكر الخمره :

ألاهبى بصحنيك فاصبحينا

ولا تبقي خمــــور الأنــــدرينـــا مشعشعــة كــان الحض فيهـا

اذا مسا المساء خسالطها سخينا إن الشاعر الجاهلي يتوق الى حالة متطرفة في الفخر والكرم، ومثل أيضا، ويكون المحفز ذهنيا ووضعياً ذكر الخمرة ووصف أجوائها وجلساتها ونوع الشراب القدم، واللذة المتحققة فيها، فكان لبيدا راغب في تحقيق النسق البنائي الخاص بالهيكل العام لبناء القصيدة الجاهلية، عند تشكيله لوحدات معلقته فقدم أربعة أبيات في وصف الخمرة:

٥٨ - قد بت سامرها وغاية تاجر
 وافيت اذ رفعت وعسر مسدامهسا

ثم تبعها بوحدات الفخر الفردي والجماعي الخالص ، كذلك المشوب بذكر الكرم . ولقد كون هذا السياق البنائي المتقدم ذكرم( ما يقرب من ثلاثين بيتاً ) أي ما يقرب النصف من ابيات القصيدة ، وهذا نسبة لا يستهان بها عند صياغة الدلالات النهائية للبناء الكلى .

- ذكر المرأة : لقد استغرقت الوحدة الأولى ( ٦ أبيات ) والثانية ( ٣ أبيات ) فيصير المجموع تسعاً ، كانت الأولى في بداية القصيدة :

۱۸ – بل ما تذکر من نــوار وقد نــات وتقطعت اسبــــابهـــا ورمــــامهـــا

والثانية في وسط القصيدة وهي ممهدة لوحدة الخمرة: ٥٥ - اولم تكن تدري نوار بانني وصال عقد حبسانسل جسذامهما

ولو نسال: لماذا كانت أبيات هذه الوحدة قليلة قياساً الى عدد أبعات القصيدة ( ٨٨ بيتاً )؟ أجاء ذلك لقلة أهمية هذه الوحدة؟ أم ان الشاعر تقصد ذلك لأمر ذهني يخص بنية المعنى العام؟

 في البداية تقول: فضلنا أن نطلق على هذه الوحدة ( ذكر المرأة ) ولم دختر اصطلاح النسيب لأن مستقرى أبيات هذه

الوحدة المنشقة يجدها غضبة تحد واضع لهذه المرأة ، ولم يرد ذكر لمواصفاتها أو شيء بين من لواعج الهوى التي يمكن أن يكون الشاعر قد أحسها .

• وأمر آخر هو أن خطاب هذه المرأة لم يكن مباشراً قط، بل أنه خطاب غضب مشوب بالتهديد . والشاعر متقصد أن تكون الابيات قليلة وحادة الخطاب ، غير حوارية ، دفعاً للظن بأنها هي الوحدة الاصلية في القصيدة كلها على الرغم من أن الانثى / المؤنث تشكل هاجساً سياقياً / دلالياً في المنظور العام للقصيدة .

## - لمحة سياقية:

قلنا ان الشاعر منح وحدة ( ذكر المرأة ) تسعة أبيات فقط بصورة وحدتين الأولى تتضمن ( ٦ أبيات ) والثانية ( التي تتوسط القصيدة ) تتضمن ( ٢ أبيات ) .

أما الوحدة الأولى: بل ما تذكر من نوار ...

فلا يتعجب المرء المستطلع من قلة عدد أبياتها ، ولا يدهش من وقع خطابها الحاد فقد سبقت هذه الوحدة الظعن المكونة من (٥ أبيات) ، ولا يخفى على أحد الطابع الحزين المودع الذي تتضمنه وحدة وصف رحيل الظعن ومغادرة الأحباب اذ منحها لبيد أنقاً بنائياً مصوراً:

١١ عريت وكان بها الجميع فابكروا
 منها وغيور نيويها وتميامها
 ١٢ - شاقتك ظعن الحيّ حين تحملوا
 فتكنسيوا قطناً تصير خيسامها

والأمر الآخر أن هذه الوحدة المودعة الظعنية مسبوقة بوحدة طلاية طويلة نوعا ما ، نسبة ألى افتتاحيات قصائد جاهلية أخرى أن منحها الشاعر( ١٠ أبيات ) كاملة وخالصة للطلل تماماً دون تدخل عاطفي من قطعة نسيب أو ما شابه ، وحين يختم المقطع الطللي بالبيت العاشر يفتح الشاعر أفقاً عاطفياً للتوغل في مقطع الظعن :

عربت وكان بها الجميع فابكروا ...

فالبقاء اذن ترتيبي / تكاملي من المقطع الطللي المشوب بالياس والصمت الى مقطع الظعن ذي الدلالات الحزينة اليائسة ،، الى مقطع ذكر المرأة الغاضب المتالم اليائس أيضاً: مسرية حلّت بفيد وجاورت

أهل الحجاز.. فأين منك مرامها؟

### \*\*\*

- المؤثر/ المثير في بنية التشكيل: «القصيدة/ الأنثى الذكرنا ان د. أبو ديب أطلق على هذه المعلقة تسمية «القصيدة/ المفتاح »(١٠) ويبدو ان هناك تسمية أكثر ملاءه لها هي «القصيدة المؤنثة » أو «القصيدة الأنثى »، والأمن يخص محفزات التشكيل التي يعمد اليها الشاعر في عملية

النظم. فهناك عوامل إثارية أجرانية جعلت من هذا النموذج سياقاً بنائياً مؤنثاً ، فالمستقرى لهذه القصيدة يلحظ نشوء خط دلالي / تشكيلي يوجه بنيتها نحو الأداء المؤنث، ويمكن إحالة

الأمر الى اتجاهين:

الأول: إن الشاعر تقصد هذا البناء لحافز نفسي غامض قد نكشفه الأنساق المركزة في الهيكل كله ، أي بعد استكناه الدلالات النهائية العاملة للوحدات المتراكبة كلها.

الثاني: أن النموذج قسري بطابعه فرضه الاداء العام للهيكل ولاسيما الأداء الموسيقي الذي حدد من البيت الأول.

وقد نكون القضية كلها نفسية تحددت في المستوى الذهني المعامل مع محفزات شعورية عميقة تضمنتها ذات الشاعر تحديًا غاضباً يواجه به الشاعر علامات الاستجابة عند المؤنث ( المرأة ، القبيلة ، وما شابه .. ) .. وإلا فلم هذا الاجراء التشكيلي المتسلط على البنى العمودية والافقية للقصيدة ؟؟

يمكننا الكشف عن بعض المفارقات البنائية التي وجهت القصيدة الوجهة المذكورة آنفأ وهي تخص الانسان الدلالية (صوتية ، موضوعية ، سياقية ... ) والاستقراء التحليلي المباشر يعرض دقائق هذا الاجراء التشكيلي.

- بالنسبة للقضية الصوتية نرى ان القافية / النموذج ، بالروي المضموم مع الهاء الممدودة( مها ) رسم الخط السياقي النهائي للبنية كلها ، وأحال الإداء نحو المكون الانثوي ، واصبحت هذه القصيدة نموذجاً بنائياً قلده شعراء آخرون بعد لبيد وفي عصور مختلفة ، فالقافية تمضي بالبناء نحو النسق المؤنث بفعل الضمير العائد( بها ) ولكي يحقق الشاعر هذا الأمر لديه اختيارات ادائية عدة:

- اختيار الاسم المؤنث مباشرة او الجمع المعامل على أنه مؤنث: ( نعاملها ، أقلامها ، صيامها ، أحلامها ، أيامها .. ) .

- أن يكون الأسم موجهاً لأنثى وهذا كثير:

( إقدامها ، هيامها ، نظامها ، أمامها ... )

- الامر السياقي المهم ، المتسلط الذي ساعد الشاعر كثيراً في توجيه هذا الأداء الوجهة الانثوية الواسعة في كل بيت من أبيات القصيدة ، استخدامه لمحفز / فاعلي انثوي يسند اليه الفعل فيعود الضمير الأخير( ها ) في النهاية عليه ، والقضية مطردة في القصيدة كلها، وهذه نماذج:

٢٠ - واصل خلّة صرامها← ١٩لخلّة

٢١ – وزاغ قوامها← المودة

٢٢ - صلبها وسنامها الطليح (الناقة)

٢٨ - صيامهٔ وصيامها→ الاتان

٣١ - يُشَبّ ضرامهًا→ مُشعلة

٣٢ - سُل نظامها ← جمانة البحرى

٤٤ - عن الثرى أزلامها← البقرة الوحشية

٥٧ - لهوها وندامها→ الليلة

٥٩ - وفضّ ختامها← جونة( خابية سوداء توضع نبها

الخمرة )

٦٢ - غدوت لجامها ← الفرس

٨٥ – كهلها وغلامها-> المشيرة

- والمثير العام المسيطر على بني التشكيل يخص الوحدات المكونة للقصيدة ويخص مرتكزات دلالية / سياتية تتحكم في الأداء الشمولي وتوجهه توجيها انثويا:

## ١ - الطلل :

لم يكن اختيار الشاعر وقوفاً على طلل بل دقوقاً على ( الديار ) فكان ذلك مفتاحاً لتأنيث قطعة الطلل كلها :

عفت الديار محلها ...

\*\*ولأمر الواضح من البداية هو اصرار الشاهر على تصريع الأبهات الطللية الاربعة الأولى وهذه حالة فريدة في النموذج التقليدي الجاهلي :

١ - فمقامها ، فرجامها

۲ – رسمها← سلامها

۲ - أنيسها← حرامها

٤ - وصعابها→ ورحامها

على الرغم من أن التصريع كان كاملًا في البيت الأول، وشمل الضمير العائد في الثلاثة الاخرى . فهذا يعني أن الشاعر مصر على فرض سياق دلائلي معين في افتتاح القصيدة ، يشمل بتأثيره القصيدة.

اماكن الطلل كلها مؤنثة: ( مدافع الريّان ، منى ... ) .

● المحفزات الصورية المركزية في بنية الطلل ، اختارها الشاعر أن تكون مؤنثة وهي مكونة من صورتين:

ا - صورة المطر:

- £ رزقت مسسرابيسم النجسوم وصابها

ونق البرواعد جبودها ورهامها من كسيل سياريسة وغساد - 0 مدجن

وعشيسة متجاوب إرزامها

ب - صورة الحيوانات:

نعـــــلا فــــروع الايهقـــان - 7 وأطفلت

بالجهلقين ظباؤها ونعامها

- فقطعة المطر رزموها مؤثثة: مرابيع النجوم، وبق الرواعد، سارية ، سحابة عشية .. كذلك تطعة الحيوانات : ظباؤها ، نعامها ، العين ...

وكذلك ( الصور المقترحة ) الموضوعة لتحقيق بنية أتناعية للمتلقي خلال العلاقات التقارنية ، اختيرت رموزها لتكون مؤنئة :

٨ -- وجلا السيول عن الطلول → كأنها → ... زبر تحدُ متونها أقلامها فالفاظ: ( زبر، متون، أقلام ) تعامل على انها مؤنثة في الجمع، أي في الاداء التشكيلي / السياقي عندما تكون جزءاً من سياق دلالى.

٩ - أو رجعُ واشمة← كففا تعرض فوقهن وشامها

\*\*\*

## مقطع الرحلة :

يعمد الشاعر الجاهلي الى إجراء إستبدالي تشكيلي لتحقيق مرتكزات اقناعية في ذهن المتلقي عن مواصفات الناقة التي اختارها لتحقيق عملية الارتحال .

والأجراءات التي وجهت سياق هذا المقطع توجيها انثوياً هي : 1 - اختياره لرحلته ورفيقه سفره أن تكون (طليحاً) أو (ناقة) قوية ولم يختر جملًا مثلًا :

بطليسح أسفساره تسركن بقيسة

منها فالمنق صلبها وسنامها

ب - الاستبدال الأول الذي قدّمته لنا (الصورة المقترحة ) الخاصة بالسحابة الصهباء:

٢٤ - فلها هبابٌ في الزَّمام

كانها→ [ صهباء خف مع الجنوب جهامها ] فاستخدامه للفظة ( الصهباء ) – اذ استغنى عن ذكر الموصوف ( السحابة ) – كان إنثوياً .

- 0 . ج - الاستبدال الثاني الذي أجراه الشاعر هو تقديمه لقصة الاتان وهي مؤنثة ولم يختر حمار الوحش مثلًا:

ñ - أو ملمعُ وسقت لاحقب لاحه

طيرد الفحيول وضربها وكيدامها

د - الاستبدال الثالث المقدم من الشاعر لتحقيق مسوغات إبلاغية مختلفة فيما يخص مواصفات ( الحيوان الأصل ) رفيق الرحلة ( الناقة ) ، هو:

•تقديمه كلقصة البقرة الوحشية المسبوعة (أي التي افترست السباع وليدها) لتحقيق نموذج انثوي معمق يكشف عنه اللفظ المستخدم (وحشية مسبوعة).

\* كذلك الدلالة الوضعية الثانية للانثى / الأم: ٣٦ - أفتلك أم وحشية مسبوعة

خِيدَاتُ وهياديية الصوار قوامها

\*\*\* أضف الى الدلالتين السابقتين دلالة الأنثى الخاضعة لقرار واختيار وهداية الفحل:

وهادية الصوار قوامها .

فالأستبدال الاخير يعمق الوجود الإنثوي بالدلالات الشكلية والوضعية والعاطفية .

\_\_\_

الدليل الذي يقدمه مقطع الخمرة هو دليل انتوي ، وذلك واضع بانواعها وادواتها :

٦٠ - وصبوح صافية وجذب كرينة ....

٦١ - باكرت حاجتها الدجاج بسحرة ....

944

كذلك فإن الشاعر في وحدة الفخر الفردي (التي يضمنها رحلة جديدة) يختار لراحلته أن تكون فرساً ، ويكشف عن علاقة جزئية بينهما ضمن ظروف تحد ومقاومة :

٦٧ - رفعتها طرد النمــام وشلَّهُ

حتى اذا سخنت وخف عظ...امهـا

٦٨ - قلقت رحالتها وأسبسل نحرها

وابتــل من زيــد الحميم حــزامهـا

أنه تجاوب عاطفي متبائل بين الشاعر وفرسه ، يحكمه قانون الإستجابة بين الذكر والانثى المطيعة التي تفعل ما يشاء ارضاء له ، ولذاته المتفاخرة .

هنا يتمثل أمامنا سؤال مهم:

أن هذا الاحساس يمر به الشاعر هو احساس تعويضي ؟ أي هل إنه تعويض لحاجة في نفسه ؟

- فالأتان مطيعة لذكرها ، والفرس مطيعة لسيدها ، والناقة مطيعة لرميق الرحلة ، والإنجاز اليائس للبقرة الوحشية اذ لم تحصل على شيء عندما فارقت الفحل والقطع فجابهت المصاعب وكادت تهلك ، إلا « نوار » هذه الحبيبة العاصية ...! ،

\*\*\*

 ٥ - المكون الانثوي الاخير هو « العشيرة » كل شيء يخضع ويستجيب ، حتى العشيرة تخضع لقانون واحد وأمر واحد ،
 وتستجيب لقوانين وضعية واعتبارية وأخلاقية موحدة :

٨١ - من معشـر سنت لهم أباؤهم ولكـــل قــوم سنــة وإمـامهـا

AY - لا يطبعـــون ولا يبور معالهم بــل لا يميل مـم الهـوى أحــلامهـا

## المؤثرات التشكيلية الاخرى:

استخدم الشاعر سياقات أدائية في الشطر الثاني من ابيات القصيدة وأحياناً في الشطر الثاني تؤدي بالبيت نحو المكور الانثوي (كان قسرياً في بعض الحالات):

١ - العطف : كثرت بنية العطف في سياق القصيدة العام سوا:
 باستخدام حرف الواو أو الفاء وهذه وهي بنى العطف :

١ – غولها فرجامُها

۲ - حلالها وحرامها

٤ - جودها ورهامها

٦ - ضباؤها ونعامها

۱۱ – نؤیها وتمامها

١٢ – كلةً وقرامها

١٥ - اثلها ورضامها

١٦ - أسيابها ورمامها

١٨ – فردةً فرخامها

١٩ - وحاف القهر أو طلخامها

٢٢ - صلبها وسنامها

۲۵ – ضربها وکرامها

٢٦ - عصيانها ووحامها

۲۸ - صيامه وصيامها

"۲۰ - سومها وسهامها

٣٥ - مصرّع غابة وقيامها

٣٧ - طوفها وبغامها

٢٤ - ارضاعها وقطامها

٤٨ - خلفها وأمامها

٥٠ - حدها وتمامها

٥٢ - لهوها وندامها

۱۸ - سنة وإمامها

٨٥ - كهلها وغلامها

- ما الذي أفاده الشاعر من بنى العطف التي استغرقت أكثر من ربع أبيات القصيدة ؟ نقول : ان الشاعر قدم بنى تُسهل تحقيق المكون الانثوي ، فقضية الإحالة على مؤنث التي حققها المعطوف عليه ، يسندها الاسم المهم الذي يستند عليه البيت ( القافية ) وهو الأسم المعطوف فبنية العطف هي بنية اسنادية لتحقيق سياق شمولي يجمع الدلالات كلها ولاسيما المتناقض منها : ( حلالها ، حرامها ) فبنية العطف هنا المختصرة المركزة ،

جمعت نقيضين بجملة واحدة: حجج خلون حلالها وحرامها .... كذلك هي بنية مؤكدة لتقوية الدلالة المؤنثة التي يمنحها الاسم المعطوف عليه: كلةً وقرامها .. إثلها ورضامها ... كهلها وغلامها ...

## ٢ - تاخير الفاعل:

عمد الشاعر في كثير من الأحيان لتأخير الفاعل تثبيتاً للدليل الأنثوي ، ولأن الفاعل (أونائب الفاعل) وهو قافية البيت وعماد موسيقيتها ، أصلًا يعود على مؤنث

٢ - ضمن الوحى سلامها

٧ - تأجيل بالفضاء بهامها

٨ - تُجد متونها أقلامها

٩ - تعرض فوقهن وشامها

مر ٤١ - كفر النجوم غمامها

٥١ - أحم من الحتوف حمامُها

٦٨ - وابتل من زيد الحميم حزامها

٧٢ - ولم يفخر علي كرامها

٧٤ - بذلت لجيران الجميع لحامها

٧٧ - تمد شوارعاً أيتامها

٨٢ - لا يميل مع الهوى أحلامها

٨٢ - قسم الخلائق بيننا علامها

٨٨ - يميل مع العدو لئامها

**会会**《

هكذا فإن شكل القصيدة وسياقها الكلي استدعى وجود هذه البنيات المصغرة التي أثرت في الهيكل العام بالهيئة التي أرادها الشاعر( ومن البيت الأول) بحسب مقتضيات المرتكز الذهني والمثول العطفي الذي يدركه الشاعر ويحيله الى نص فني متقن متجاوب مع منعطفات الوعي واللاوعي في نفسه ، اذ تتحقق شعرية النص .

## الهوامش

القارىء في النص ، نظرية التأثير والأنصال ، نبيلة ابراهيم ،
 مجلة فصول ، العدد الأول ، ١٩٨٤ ، ص١٨ .

۲ – من،

٣ - من تاريخ الأدب العربي ، المجلد الأول ، ص ٣٣٩ ـ ٣٤٠ .

قضايا النقد الأدبي بين القديم والحديث ، د . محمد زكي العشماوي ، ص ١٤٥ .

٥ النابغة الذبياني مع دراسة للقصيدة العربية في الجاهلية ، د .
 محمد زكى العشماوي ، ص ٢١٥ - ٢٩٩ .

۲ ـ من، ص۱۹۲ .

 الرؤى المقنعة ، نحو منهج بنيوي في دواسة الشعر الجاهلي ، د . كمال أبو ديب ، ص ٢ ٤ .

۸ - الرؤى المقنعة ، ص ( ۱۰۸ ) .

٩ نقصد بوحدة الاستبدال ان الشاعر العربي يعمد بعد الكشف عن مواصفات ناقته لإجراء استبدالي لهذه الوحدة بوحدات مصورة تكشف عن هذه المواصفات وهي تعمل وتختبر خلال قصة الاتان أو البقرة الوحشية أو حمار الوحش بحسب بنية القصيدة ومنظورها الدلالي العام . راجع: الخطاب الشعري عند بشار بن برد ، نصيرة أحمد ، رسالة دكتوراه على الالة الكاتبة ، ١٩٩٣ .

۱۰ ـ الرؤى المقنعة ، ص٤٦ .

♦ أعتمد البحث في معلقة لبيد ومعلقة عمرو بن كلثوم ، رواية ابي عبد الله الحسين بن أحمد الزوزني ( ٤٨٦ هـ) ، ( شرح المعلقات السبع ) ، ضبط وتقديم محمد علي حمد الله ، نشر وتوزيع المكتبة الاموية للنشر والتوزيع ، دمشق ، ١٩٦٣