

# مجاة تراثية نصف سنيية محكبة

تصدرها وزارة الثقافة والأعلام - دار الشؤون الثقافية العامة - جمهورية العراق المجلد الحادي والعشرون - العدد الاول - ١٩٩٣ هـ - ١٩٩٣ م

# WWW.ATTAWEEL.COM





### العمارة الإسلامية

# عمارة التسوهيد(٠)

#### بحث: البروفيسور كريستيان نوربيرغ شولز<sup>(٠٠</sup>)

يجتاز التعليم المعماري في حضارتنا المعاصرة حالة تأزم ، أن في حوزتنا اليوم معرفة في أغلب الحقول تفوق ما كانت لدينا في أي وقت مضى ، ولدينا وسائل تقنية تخدمنا بشكل أفضل معا كان سابقاً ، ولكن البينة المشيّدة في أغلب بقاع العالم ما زالت تتهرى بسبب الإنشاء العشوائي . وعلى هذا فقد نتحدث عن أزمة بيئية عامة ، وبالتالي فهي أزمة التعليم المعماري . ولما كلت معماراً ومدرساً فقد أثبح لي أن أفكر ملياً باسباب هذه الحال ،

ان استنتاجي بسيط وهو اننا قد نسينا لغة العمارة . فلقد نسينا أولًا أن نمارس العمارة كتموير مفعم بالممنى عن حياة البشر في مكان معين ، كما قد نسينا ثانياً أكيفية استعمال لغة العمارة كوسيلة لتلبية متطلبات الانسان في المعنى والانتماء .

بكلمة ( اللغة ) أقصد ما يُبقي وينقل أنماط الانسان في وجوده في الدنيا . وان استعادة لغة الممارة عافيتها لهي هدف رئيسي للتعليم المعماري وقاعدته . أما غرض هذا البحث فهو تبيان ما يعني ذلك مستمينين بالعمارة الاسلامية للتوضيح .

انا لا أدعي القدرة على شرح الممارة الاسلامية ، بل أن رغبتي هي مجرد توضيح طريقة قد تساعدنا على تحقيق العودة الى العمارة المبتغاة . لاؤكد : قبل أن نتمكن من تدريس الممارة ، علينا أن نعرف ما هي العمارة . وفي صدد بحثنا هذا فان فلك يعني السؤال الآتي : ما هي العمارة الاسلامية ؟ وفي هذا الاستفهام تمهيد لسؤال أخر أخير هو : هل يمكن خلق عمارة اسلامية اليوم ، وهل يجدينا فلك نفعاً ؟

تمارس الممارة الاسلامية كواقع ايجابي فور زيارتنا بيئة اسلامية :
من افغانستان زائى البلاد العربية ، ومن مصر الى الأندلس ترى الممارة
الاسلامية موجودة كحضور فوري معترف به ، انها وجود كشيء يخبرنا
باننا لسنا في أوروبا الاغريقية أو الرومانية أو المسيحية ، انها دنيا
اخرى تتجلى ، دنيا تجملنا نشعر بالتغاير وتتطلب منا ادراكاً حشياً

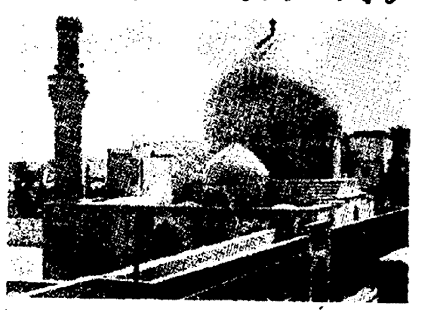
## ترجمة ؛ المهندس المعماري محمود حمندي

ص . پ ( ۹۰۰۵ ) ـ المنصور ـ بغداد

مختلفاً . اضافة لذلك فاننا نعرفها عندما نكون في مدينة أوروبية أكثر مما لو كنا في مدينة هندية أو صيئية ، واننا نعرفها قبل أن نواجه أي كائن بشري أو نرى لافتة مكتوبة . مع ذلك فإن كل هذه العوالم المختلفة تكون بالأساس متشابهة ؛ إذ هي مؤلفة من مدينات وشوارع ومباني وأناس .

فيم إنن يكمن الاختلاف؟ وكيف نعرف أين نحن؟ اننا نعرف أين نحن؟ اننا نعرف أين نكون لأن حياة البشر تجري في أمكنة تحددها العناصر الطبيعية والممارات التي تتضمن سمة مميّزة. من الواضح ان مثل هذه السمات » تكون عامة في كثير أو قليل، وعندما أقول اننا نعرف ذلك المائم عندما نكون في مجتمع اوروبي، اضيف فأقول اننا نعرف أيضاً بأننا، مثلًا ، في مدينة انكليزية وليس في اخرى المانية . نعم يمكننا أن نميّز بين عالم توساني وآخر صقلّي ، ولكن ذلك يتطلب مستوى معيناً من المعرفة من جانب الزائر.

شارع في مدينة اسلامية جامع الحيدرخانة ــ شارع الرشيد ــ بلداد



( ه ) بحث فسن محور « التوجه نحو التعليم المعماري » من ندوة « التعليم المعماري في العالم الاسلامي » التي عقدتها جائزة الاغا خان للممارة في قصر الحمراء بفرناطة / اسپانيا في نيسان ١٩٨٦ .

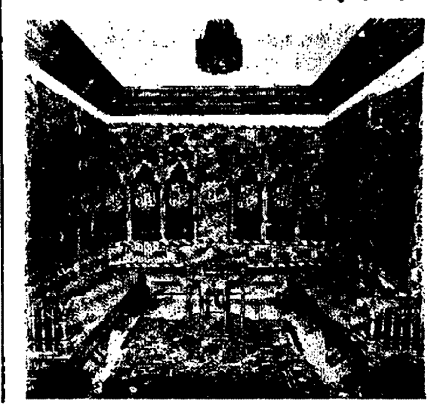
( هـ ) المهندس المعماري كريستيان نوربيرغ شولز استاذ في النظريات المعمارية والتاريخ المعماري ورئيس مدرسة اوسلو للعمارة في النويج .

أن الأمكنة التي نحفل بها في رحلاتنا هي بالأساس أمكنة عامة وليست خاصة ، وقد تكون أحيزة حضرية بمثل ما تكون مواخل أبنية عامة ، وعلى هذا فإن الفارق بين البيئات ينبع من اختلافات الممتلكات المكانية ، والتي يمكن درجها ضمن الاصناف الكثيرة من الانماط الكتلية والأنواع المختلفة من الأسوار، سندرك على التو «سوق « مدينة أسلامية كنمط كتلوي مميّز ، ويحدث نفس الشيء عندما ندخل مسجداً مشهوراً مثل جامع قرطبة . مع ذلك فإن تشخيص المدبنة الاسلامية لا يتطلب بالضرورة زيارة أمكنة معيّلة ، لأننا نحس بالوجود الاسلامي أينما حللنا بسبب الممالجات السماتية لاسوار الفضاءات بمثل ما نشهده في المدن الأوروبية لنفس الأسباب . في البداية تتجلى الممارة الاسلامية في الحيطان التي يكون الحس الاسلامي بالبقاء الدنيوي أمراً فيها متواصلًا ومشهوداً . من المؤكد أن ليست كل الجدران في كل المدن الاسلامية مشيَّدة بنفس الاسلوب، ولكن المميزات الاساسية والانكار تكون ذات وجود كلِّي omnipresent برغم تردداتها المختلفة . من تفس تلك الأهمية فان الصفات التي تميز المدن الاوروبية تكون، كقاعدة عامة ، غير دات وجود .

ما هي إذن هذه المميزات الأساسية ؟

الحائط الاسلامي بمكن على العموم أن يتسم بصفة « الجلد » المختلع بنيوياً dematerialised skin الذي يُغطّى في كثير أو قليل بتزيينات خطيّة معقدة . أما العناصر التشكيلية للأجسام البشريّة التي تميّز الجدار الأوروسي ذا الجذور الكلاسيكية فليس لها وجود في الأشكال

#### لصر العطرة في تونس



الاسلامية . اضافة لذلك فان الحائط الاسلامي مغاير للباءار الشفاف للعمارة الفوطية . وبالتاكيد فان هذا الاخير يبدو نوعاً من شبكة من الأعمدة النحيلة . وبينما تكون الخطوط الاسلامية مجردة ومن غير وجود جسدي ثبرر الاضلاع الفوطية على شكل صفوف من التقويات التي تبدو وكانها هيكل انشائي أكثر من كونها زينة .

على هذا فإن الملاقة الجلية بالأرض تكون في الجدار الاسلامي أضعف مما هي في الجدار الأوروبي . ان اتحائط الاسلامي لا ينتصب ولا يشمخ بنفس الطريقة الانشائية المقررة للمبنى بل يبدو معبراً عن نوع من الكينونة في الفضاء أكثر عمومية . وهذا يتماشى مع تنظيمه الهندسي الخاص ، بينما تكون التخوم الاخرى للفضاء الاسلامي ذات سمات مناظرة .

على هذا تكون الأرضيات سطوحاً ممتدة شبيهة بالسجاد ، وتكون أرضيات الجوامع في الواقع مغطاة بغرش ذات نقوش هندسية . أما السقوف فتنم في نهاية المطاف عن سمات الحدود الاسلامية بطرائق واضحة للغاية . بهذا الاسلوب يتلاشى المستوى السطحي تماماً ليكون شبكة مضيئة وشغافة من الاشكال الرقيقة من غير أن تفقد استمراريتها المامة .

مع ذلك هنالك وجود لمفارقة واضحة بين العلو والسفالة . فالسقف والجزء الأعلى من الجدار يكونان في الغالب ابيضين موشيين بزخرفة جد كثيفة : بينما يكتسب القسم الأسفل من الجدار والأرضية وجوداً أكثر ثباتاً بسبب استعمال الكاشي المزجج ذي الألوان المتعددة . وسمة اختلافية اخرى عن الجدار الاوروبي التقليدي هي خلوه من التمثيل الصوري . وحين تتجلى بعض « الاجساد » بوضوح نكون على النوام مبتلعة بالتزيينات المتشابكة لتكون جزءاً متمماً للكلية الشاملة . وكبديل عن الصورة الاوروبية ، تستعمل عناصر خطية تتضمن مقتبسات من القرآن الكريم ، وبسبب المميزات الزخرفية للكتابة الكونية ، فانها تصبح أيضاً جزءاً من هذه الكلية الشاملة .

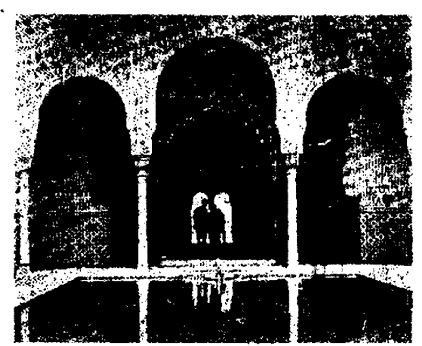
على العموم يمكن وصف التخوم المكانية للعمارة الاسلامية على انها سطوح غير اساسية مستمرة وذات بُنية زخرفية غير محددة يتجلى فيها صدى باهت من دنيا الأشياء ثم يتلاشى. هنالك أيضاً نورانية شاملة الوجود تعزز الشعور العام بالنكامل والوحدانية. وعلى هذا فإن الظاهرة الاساسية للعمارة الاسلامية هي انها تتضمن «سمة سدماه الخرمن احتوانها مجموعة من العناصر الشكلية العميزة.

بيد أن هذا لا يعني ان العمارة الاسلامية تهمل الطرز البناتية والافكار الشكلية ، ليس من هندسة معمارية تجري من غير ذلك ما دامت هنالك سمة تكتسب وجودها على الدوام بصفة « شيد ما » . ان دراسة لتاريخ العمارة تبين أن طرز البناء في أية حضارة تستند على أنماط كتليّة عامة مثل « العبنى المستدير ـ rotunda » و « الباسيليقا ـ كتليّة عامة مثل « العبنى مستطيل ينتهي بجزه نصف دائري وأصله في المناه » ( الذي هو مبنى مستطيل ينتهي بجزه نصف دائري وأصله



روماني / المترجم ) وفضاء « المرتكز السقفي .. hypostyle » ( الذي هو سقف مرتكز على صفوف من الأعمدة / المترجم ) وهي ثلاثة أشكال فضائية تتمتع بامتداد سزياني عام . لانها تنبع من انشاءات اساسية للوجود الفضائي: المركز ( الهدف ) والطريق والميدان - Centre ) goai, way, and domain ) . المسجد، مثلًا، هو بالأساس مرتكز سقني تشيد نبه في بعض الأحيان قبَّة لتنمَّ عن مركز معيِّن أو ترمز اليه ، غير أن الإنماط الكتليّة العامة في العمارة الاسلامية تفسّر على غير ذلك بِ لاغة فائقة ثم تعنل وفقه ، وكما هي الحال في الحوائط الزخرفية .. فإن المدن والابنية تتضمن عناصر هي بالأحرى متوحدة أكثر من كونها منفصلة ، وغالباً ما تكون اضافات امتدادية غير مقررة مسبقاً . وعلى هذا يكون مسجد المرتكز السقفي من الناحية المبدئية شكلًا « مفتوحاً » يتبح اضافة أو حنف عناصر فضائية من غير تشويه لمضمون معناه . ﴿ ليقارن هذا بالنسبة الى مقولة ألبرتي المشهورة بعدم امكانية أضافة أو حثف أي شيء من التركيبة الكلاسيكية إلا وتميل النتيجة نحو الأسوأ). أن المناصر الرمزية في العمارة الاسلامية مثل البرج والقبّة والفناء الداخلي هي نقاط توجيه \_ orientation ضمن الجمع الشامل ـ Comprehensive totality بدلًا من كونها أهدامًا رمزية نهائية . انها ثيدو خارج المجموعة ولكنها مشحت نوعاً من رهبنة . prioni ، أي انها لا تؤلف ، بل هي عناصر يُخشع لها . بهذا ندرك الفارق الاساسي بين الممارة الاسلامية والعمارة الأوروبية . في الاوروبية يتشكل ه المكان the place » بالأبنية أو بدء المؤسسات » ﴿ باستعمال تعبير لويس كان ـ Louis Kahr في أن المكان في العمارة الاوروبية يحدد من الداخل.. from within ) بينما يحدد المكان في العمارة الاسلامية من الخارج .. from without ليكتسب واقعاً ازلياً غير ذي نهاية .

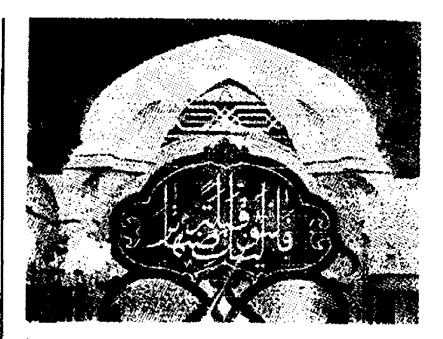
بركة الرياحين في قصر الحمراء بفرناطة / اسبانيا



في البيتات التي هي من صنع الانسان، لا بد حتى للواقع اللاتهائي من أن يكون له حضور بصفته مجموعة من الأمكنة المختلفة . من هذا المفهوم تكون المدينة الاسلامية متضمنة تغايرات مكانية ، اضافة الى الاختلافات الشكلية . المغايرة الأولى التي تعرك تلقائياً هي ملاحظتنا الفارق بين الغضاء الحضرى للحياة اليومية ودواخل الجوامع والأبنية الرئيسية الاخرى . فإذ يبدو الفضاء الحضري عموماً على شكل متاهات من المروب والأزقة « لا شكلية ـ informal » ومتنوعة ، ويغلب أَنْ تَكُونَ ذَاتَ مَظَاهُرِ مَتَقُوضَةً ، ورثَّةً ، فَأَنْ الدُواخِلُ تَنَمُّ عَنْ دَرَجَةً عَالَيةً من النظام الشكلي ـ formal والارتباطات المفصلية والتي تكون على المموم بحالة جيدة من الصيانة المعتنى بها. من الواضع إذن أن الاسلام يعترف أن الوحدة المنظمة والتي هي السمة الأساسية لعمارته لا تنطبق مباشرة على الوقائع الدنيوية الموقتة للانسان والتي هي عالم الحياة اليومية ، كنتيجة لذلك فأن الممارة الاسلامية تكون انطوائية .. introverted ويمسى ممتاها وأضحاً وخاصة في الحداثق المسؤرة والأفنية والمواخل، أما ما يمتبر حقيقة أزليَّة من الخارج فإن رؤيته تتجلى من الداخل.

ومع أن العمارة الاسلامية تناى عن الاشكال الرمزية فانها ، مثل أي نمط معماري آخر ، تتطلب عناصر معترفاً بها . يمكن ذكر « قوس حدوة الحسان horse-shoe arch على أنه أحد الأفكار النمطية للممارة الاسلامية . على خلاف القوس نصف الدائري للتحدارات الغربية western traditions فإن مركز القرس الحدوي أعلى من قدامته ( 1001 ) مما يتيع له أن يبدو مرتفعاً ومتسماً . بهذا يفقد قوس حدوة الحصان صفته الانشائية ليمسى شكلا تزبينيأ جاممأ بين الإسناد والخفة الاشعاعية . وعلى العموم قان القوس الحدوي ينم عن كيفية أن تصبح النكرة « علامة « مميّزة ممثلة نظاماً معمارياً شاملًا ، وقد أمكن ثلك بتوحيده المميزات الاساسية للنظام بشكل مبشط، أما الأكثر تعقيداً وخصوصية ، ولكن باهمية مساوية فهي المقرنصات التي تستعمل في العمارة الاسلامية لتولي مهمة التحول من السطوح المستوية الى مثيلاتها المقوسة. أن المقرنصات تتملق بالأساس بمتعليات. pendentives واستنشيات squinches العمارة الأوروبية ﴿ الاسقنشيات أقواس تبنى عبر زوايا الغرف لتدعيم ما فوقها / المترجم ) ولكنها توضح سطوح الانتقال بطرائق أساسية مختلفة ، واذ تتضمن المقرنصات «خلايا» من المشكايات (جمع مشكاة) أو الكوات .. niches المعقدة الى حد ما فإنها تتلانى كل نوع من النشكيلية \_ plasticity وتجعل المميزات الزخرفية والننويوية للتخوم الاسلامية تشمخ صعوداً بطريقة أسرة جداً.

أن الضوء الذي يُرى بالمقرنصات مقمماً بالصور ومجسداً بالهندسة يتمحور بالمحراب الذي هو مُشكاة كبيرة تعبر في كل جامع عن التبلة أو الاتجاء نحو مكة المكرمة . ومع ان المحراب قارغ وخالٍ من أية



بحراب في مسجد

تماثيل صورية ، وبالتالي لا يمثل غاية رمزية ، فانه مكان نو أهمية جوهرية . وعلى هذا فان من الفالب تزيينه بزخرفة خاصة مثقنة ، ولما كان المحراب خالياً ولكنه في ذات الوقت ثري ، فانه يعبّر عن مضمون العمارة الاسلامية بالذات .

هنالك في الضرائع الاسلامية معاني رئيسية تتجلى بطرائق أساسية . يتكون الضريح عادة من مكعب تعلوه قبة ، وما دام القبر يمثل واتعاً يتعدى الحياة اليومية للانسان ، فإن هذه التشكيلة توفر بوضوح مفتاحاً للمفهوم الاسلامي عن الدنيا ، في التركيبة الكتلية لقبة الصخرة في القدس تكون العلاقة بقيام قبة فوق أساس هيكلي مثمن ، ولكن دراسة مستنيضة للهندسة الكامنة في الخطة تبين انها تمثل تطويراً معقداً لفكرة المكعب المقبب ، حين شيدت قبة الصخرة بين الأعوام ٦٨٨ و ٢٩٢ م لم يكن بمقدور الحجيج بلوغ مكة مما جعل القدس مركزاً موقتاً للعالم الاسلامي ،

وعلى هذا يجب فهم المبنى على اساس انه تعبير عن الوظيفة أكثر من كونه مجرد صدى للانماط البيزنطية ، كما يوحى عنه غالباً في أنبيات هذا الموضوع ،

فكرة المكمب تظهر أيضاً في الكمبة بمكة المكرمة ، أن كلمة الكعبة بالذات تمني المكعب ـ ولما كان شكلها كذلك فإنها تنم عن الاتجاهات الرئيسية للفضاء : الا وهي النقطتان الاساسيتان (الكارديناليتان) والسمت العلوي ـ Zenith والنظير السغلي ـ nadir . هنا يتكامل المكعب مع القبّة السمائية ذاتها بدلًا من إقامة رمز بنائي . بهذا يتجلى وجود الدائرة واضحاً في الافق الارضي المحيط . بتغطية الكمبة بقماش أسود هو الكسوة التي تبدل كل عام ، يتحول الشكل التجريدي الى جسد حي يرتدى قماشاً يحمى سر ملقوسه القدسية .

لا بد من نكر العنصر المقلِّمي الأخير للبيئة الاسلامية الا وهو

المنارة. فبينما تمتد الأبنية الاسلامية افقياً، فان المنارة لا تعنو أن تكون محوراً عمودياً. انها بحد ذاتها نرع من « مركز » أيضاً، ولكنها بدلا من أن تكون غاية مثل « قبة الصخرة » و « الكعبة » فإنها تؤدي مهمة « التذكير » بالفردوس الاعلى. على هذا فان موقع المنارة بالنسبة الى المنشأت المجاورة يكون طليقاً الى حد ما بمكس برج الكنيسة الفوطية الذي لا ينتفض في الفضاء بل يظهر ببساطة كوجود يُعبَر عن حلقة رهبانية بين الارض والسماء.

لقد كشف وصف العناصر والصفات الشكلية الأساسية للعمارة الاسلامية عن مفهوم انشائي للبيئة المنشأة موحد . فالاحيزة والمباني تتسم ، حيثما كانت ، بعائديتها الى نفس العالم الشامل من خلال زخرفية سطحية لا نهائية . ومع أنها لا تظهر في كل المجالات فان هذه الزخرفية كلية الوجود بشكل فاعل . كما أن الانواع المختلفة للأحيزة المنكفئة على ذاتها \_introverted خاضعة الى شبكة فضائية مستمرة . في الجامع يكون النمط المكاني موجهاً نحو مكة المكرمة التي تتراكز من حراها كل البيئة الاسلامية . اننا لا نجد في المركز صورة معينة ، ولكن تصوراً مركزياً لذلك النظام العام يكون موحى به في كل مكان من الدنيا .

ما هي العمارة الاسلامية؟ والسؤال في هذا الصدد يتضمن « الكيفية » و « السبب » . لقد كنا لحد الآن مهتمين بالكيفية ، ولقد آن الاوان لنسال عن سبب صيرورة العمارة الاسلامية بوضعها الراهن .

كل المسلمين في مشارق الارض ومفاريها يستجيبون الى مراسيم دينهم خمس مرات باليوم معبرين بفلك عن طاعتهم لمفهوم مشترك عن الدنيا . كلمة الاسلام بالذات تعنى في الواقع « التسليم » ، وتبعاً لتلك فان المسجد يكون مكاناً لـ «السجود» أو «الخضوع»، تتضمن الممتقدات الاسلامية أن هنالك كينونة وأحدة ، وأن كل ما موجود يشاطر بهذه الكينونة الفريدة . ليست هنالك ألوهية إلا لله ( لا إله إلا الله ) . وعلى هذا يفهم الكون على أنه ايحاء دَاتي بالإله ، وقد نكر النبي ( ﷺ ) عن الباري عز وجل انه كنز كامن معترف به خالقاً للكون . في ذات الوقت فان الله يسمو فرق الكون . ومع أن كل الاشياء تشاطر في الكينونة الإلهية ، فإن لها طبيعة الزوال ، ولما كانت موتقة وعابرة فإن من الخطا أساساً اعطاءها أهمية كبيرة . من هنا يجد اللانظام والتهري المتكرر للمشهد الحضري الاسلامي طريقه ، أن وحدة التكوين ، بالمقهوم الاجتماعي، تعني أن الكل متساوون بصفتهم مشاطرين في الأمة أو مجتمع المؤمنين، وعلى هذا ندرك سبب أن المفهوم الاسلامي لـ « الشكل ، لا يعنى الإطار ـ outline أو البنية ـ figure بل انه طابع الوحدة الاساسية . وحين تظهر أشكال فردية في بعض الأحيان ، غانها تعامل على أساس انها طرز بدئية .. archetypes بدلًا من كونها أشياء قائمة بذاتها . من المهم التاكيد على أن الرحدانية الاسلامية ليست نتيجة تجميع وتوليف ولكنها منع القدسية في كل مكان وفي كل الاوقات. وعلى هذا فان الاسلام يمتبر نفسه الدين الأساسي الذي يعود الى



ابراهيم - ويكلمة اخرى الى البداية .

ان وحدانية تضم كل الصفات لا يمكن التعبير عنها إلا كنمطشامل أو زخرف ، أي كنسيج من الافقيات والرأسيات . إن السجاد في حقيقته ، هو التعبير الأمثل للفن الاسلامي ، وهو الشيء الوهمي الذي يتضمن اتجاهات الارض والسماء . ولكن حين تظهر أشكال عفوية ، فانها تخضع للنمط العام .

في الدنيا المعنية تتجلى وحدة الواقع بالنور الذي هو كينونة تشع في كل مكان ولكنها في ذات الوقت تكون غير مرئية . وعلى هذا ذكر في القرآن الكريم « الله نور السموات والارض » . وبناه عليه يفهم النور على أنه حضور روحي يمنح وجوده لكل شيء على وجه البسيطة . كتب الفيلسوف الاسباني المسلم ابن مسرة » من غير اشعة الشمس الساقطة على نرات الغيار الصفيرة السابحة في الهواء لن يكون المستطاع رؤيتها ، ومن غير ذرات الغبار لا تكون أشعة الشمس ذاتها بادية للميان » . ان هذه الاستعارة تعل ضمناً على أن من غير حضور بادية للميان » . ان هذه الاستعارة تعل ضمناً على أن من غير حضور بادية للميان » . ان هذه الاستعارة تعل ضمناً على أن من غير حضور

ما دام الضوء ينتشر بخطوط مستقيمة ، فإن بالإمكان تصوره بنمط يماثل نجمة هندسية من الأشعة المتناسجة . وعلى هذا فان حلية من النجوم المتداخلة والمنبعثة من بعضها هي التمثيل الأوضع للوجود الألهي والوحد أن في ذات الوقت وما دام هذا النمط ممتدأ الى ما لا نهاية له ولأ ألي فهو هي سكون ، فانه أيضاً يتضمن ايقاعات تمنع العالم الذي يحنوبها حركة دنيوية زمانية .

خين يقابل الضوء موادأ عضوية بالتعاقب مع مواد أخرى غير عضوية فسينجم عن ذلك «شكلان »: هياكل بلورية الشكل مثل المقرنصات، وانماط من الزهور مستمرة مثل الرفش المربي مrabesque. في كلنا الحالتين يكون «الشكل » هندسياً. أما نقطة الافتراق فهي الدائرة التي هي شكل كامل ليست له بداية أو نهاية. ولكن حين تقشم الدائرة الى اربعة أجزاء أو خمسة أو ستة أو ثمانية فستنشا انماط يمكن مدها الى ما لا نهاية. وما دام أول طقس في الاسلام هو النميز بالحكمة تجاه الوحدة الإلهية، ولما كانت هذه الوحدة ظاهرة على شكل نمط هندسي من النور المرئي، فإن المعمار معاددة هو الذي يهندس، أن وحدانية الإلوهية موضحة بكلمات قرآنية. وعلى هذا تكون الزخرفة الاسلامية متضمنة عناصر الخط المذكورة أنفاً. بهذا تظهر الكلمة ضمن النمط الشامل لتجمله شكلًا ناطقاً.

ان الكتابة العربية أيضاً نوع من نسيج من الافقيات والمموديات، وعليه يكون من السهل دمجها بالنمط العام. وكما ذكرت أنفاً فان الكتابة العربية تموض عن الافكار الصنمية المسيحية ، وما دام الخط العربي قد منع شكلًا صورياً ، فقد اعتبر اسمى الفنون شاناً .

لقد تبقنت أن الزخرفة الاسلامية لا بد أن تقترن بأشكال كثلية معينة كي تكتسب وجودها الحقيقي . من بين تلك التكوينات تحظي

القبة والمكعب باهمية اساسية . على هذا تمثل القبة الدائرية السماه المنتظمة ، بينما يكون المكعب الرباعي تصوراً عن ملكوت الأرض في الاختلافات والصراعات ، من خلال التزخرف تتوحد القبة والمكعب ، ولكن تغيرات نمطية ولوئية معينة تعمل في ذات الوقت على الحفاظ على هوية الاثنين . من المهم ملاحظة أن العلاقة بين السماء والأرض في العمارة الاسلامية تشرع دائماً من الاعلى ، على خلاف العمارة الاوروبية الى تكون فيها سمات الاستقرار والنهوض التالي هي السائدة .

غير أن تفسيرات العمارة الاسلامية لا تُستنفد بتوضيع أسسها الدينية ، فما دام الدين الاسلامي قد نشأ في بيئة طبيعية ذات نوعية خاصة فان من المحتم أن يكون ذا علاقة بمميزات تلك البيئة . وعلى هذا فقد اعتبر الاسلام جواباً لمسالة جعل الإقامة البشرية في الصحراء ممكنة . من الحقائق المهمة المؤكدة هي أن الاسلام قد ولد في ارض شبه صحراوية وقد أصبح منتشراً في مناطق ذات سمات مشابهة. ان استيطان الصحراء يضع الانسان وجها لوجه مع أشق ما يكون من الملمات، بالمفهومين البنيبي والنفسي مماً. ففي الصحراء تنعدم النقاط الثابتة التي يمكن الاستدلال اليها ، وانها تكون رتيبة وقاحلة وعديمة الحدود . تبعاً لذلك تعلق المصريون القدامي بالموت ، حتى أن كلمة الصحراء ـ desert اللاتينية مشتقة من كلمة ـ deserere التي تمني الاستسلام . ويما أن الصحراء لا توفر أي نوع من « الحماية » ، فانها تتنافى كلياً مع « المكان » . أما وجود الواحات فلا يغيّر من هذه الحقيقة شيئاً لأن الواحة من الناحية النفسية تبقى حلماً ، أو فردوساً ينتسب الى عالم آخر. ان وصفاً ظو،هرياً للصحراء يجسد هذه الملاحظات العامة ، كما ينم أيضاً عن ايحاءات عن كيفية جمل الماوى في هذا النوع من البيئة ممكناً.

في الصحراء تتضاءل تعقيدات عائم حياتنا اليومية الى قلة من الظواهر البسيطة: الامتداد اللانهائي للاشكال الموحدة نلارفر القاحلة، والقبة الهائلة للسماء الصافية الحاضنة، والشمس المحرقة التي تبعث باشمة تكاد أن تكون من غير ظل، والهواء الحار الجائ الذي يجملنا نتنفس بيئة مختلفة. وعلى العموم فان الصحراء تبدو وكانها تصنع ظاهرة نظامية مطلقة وسرمدية. غير أن هذا النظام يبتى بعيدأ عنا لانه بالأحرى مسيّر من السماء لا من الأرض. وعلى هذا فان مسيرة الشمس ترسم معدلًا مناخياً يكاد أن يكون دقيقاً وتقسم الفضاء الى شرق وغرب، والى منتصف الليل ومنتصف النهار، أي انها ميادين نوعية تستممل في الجنوب عادة كدلائل لنقاط رئيسة. أما مغيب الشمس وبزوغها فيربطان النهار والليل من غير تأثيرات ضوئية انتقالية، ويخلقان النمار والليل من غير تأثيرات ضوئية انتقالية، ويخلقان النمار النهار والليل من غير تأثيرات ضوئية انتقالية، ويخلقان النمار النهار والليل من غير تأثيرات ضوئية انتقالية، ويخلقان النمار النهار والليل من غير تأثيرات ضوئية انتقالية، ويخلقان النمار على العموم يسند الاحساس بالنظام الازلي.

أن الأرض في الصحراء ، على عكس السماء ، تتميز بتلبد فراغي ولا توفر للانسان موطىء قدم لتواجد وافي . انها لا تتضمن آية أمكنة

فردية بل تكون أرضية محايدة مستمرة. ولما لم تكن هنالك حدود، لا تظهر الاشياء، ولا تسود إلا العدمية. وعلى هذا فان الانسان في المتحراء لا يواجه القوى المتعددة للطبيمة، ولكنه يمارس أعم خصائصها. وهذا هو الوضع الوجودي وراء المثل العربي: « كلما تعمقت في ولوج الصحراء ازددت قرباً من الله ». وفي الحقيقة فان « التوحيد » الذي هو الايمان بوجود إنه واحد كان قد انبعث من الامصار الصحراوية في الشرق الاوسط. لقد ارتبطت الديانتان اليهودية والمسيحية بالصحراء. أما في الدين الاسلامي المرتبط بالصحراء أيضاً فقد أوجد للتوحيد أمتن تعبير، ان مفهوم الإنه الواحد بالنسبة للمسلم هو الايمان الفريد. واذ يؤمن المسلم بوحدانية الإنه فانه يمزز وحدة العالم الذي له « بؤرة نبوغ » الصحراء بصفتها مقتداه الطبيمي. أما بالنسبة الى قطنة الصحراء فان « بؤرة النبوغ » تمسي ظواهر الكمالية المطلقة .

ان الصحراء وجودياً هي في حالةً خاصة جداً مما يتطلب أن يعرف تكوينها بهذا الشكل كي يكون السكن فيها ممكناً . لقد اقتضى الاسلام أن يكون البدوي صديقاً للصحراء ، والصحراء هي التي تقرر نزعته الاساسية تجاه العالم : إلا وهي التوحيد الذي هو الوعي بوحدانية الإلوهية . وعلى هذا لم تعد الصحراء مفهومة على أنها الموت بل اصبحت بالاسلام أساساً للحياة .

ان هذا لا يعني بالطبع ان البدوي يستوطن الصحراء الخالية لأن الاستيطان يعني الاحتياج الى مساحة منحبسة أو فضاءاً محدداً ضمن البيئة اللامنتهية . وعليه فان حبس الفضاء هو العمل الاصبل لعمارة الصحراء . أما العمل التالي فهو هيكلة هذا الغضاء وفق البيئة الصحراوية المعلومة أو بكلمة اخرى وفق نظام سماء وأرض . وكما اسير في السابق فإن السماء توفر الشكل المجرد بينما تهيىء الأرض الاشياء والمناصر المالية والتي تؤدي الى منح النظام الكوني حضوراً وجودياً . وعلى هذا فان الجنوع النحيلة للأشجار البازغة من الامتداد الفسيح للأراضي في الواحات تبدو معززة للنظام العام للافقيات والعموديات المكونة لظاهرة الغضاء الاسلامي . كان للمسجد الأول في المدينة جذوع الخيل تسند السقف ، وان لدواخل جامع أمية أثر لاخاديد نخلية ما زال محسوساً حتى الزمن الحاضر . ضمن النظام التجريدي للفضاء الصحراوي . لا يتوفر للاشياء التشكيلية وجود حقيقي ، كما ينعدم وخطوطاً باهنة .

ان الاسلام بحد ذاته والعمارة الاسلامية أيضاً تنتسبان سوية كاستجابة واحدة لقضية جعل البادية مكاناً للتوطن بكل معنى المصطلح. فمن خلال الاسلام تكتسب حياة البدويين في الترحال بعداً جديداً. فنمطها التكراري الابدي للحياة يصبح جزءاً من الواقع الروحي، وهي حقيقة تتمثل دينياً بالحج الى مكة المكرمة. غير أن هذا لا يدل ضمناً على أن الاسلام يتضاعل الى نتيجة من القدر البيئي، فإذ يكون

المرء صديقاً للبيئة وفق المفهوم المذكور اعلاه ، فإنه سيفهم الصدق ، وهذا الصدق في الاسلام يسمو على المكانية التى استلهم منها ، اضافة الى نلك فان الصدق الذي تلهمه الصحراء يتم أيضاً عن صفات اساسية للمالم عموماً .

ان فهم الصحراء والتأقلم معها بصداقة حميمية لا ينطوي بداهة على أن يكرر المرء في العمارة الصحراوية سماتها البيئية . بدلًا من ذلك فإن أفنية العمارة الاسلامية وبواخلها تمثل إتماماً للبوادي . انها ، مثل الواحات المصطنعة اماكن محمية متميزة بالازرق والاخضر وهما لونا الماء والزرع ، وبالأبيض الذي هو لون النقاء والنور على العكس من الاصفر الذي هو لون الشمس الملهبة . وعلى هذا فان التخيل الاسلامي للجنة هو انها فردوس مسؤر يتضمن أربعة أنهار ترمز الى الاتجاهات الاساسية في نفس الوقت الذي تعكس فيه صورة السماء لتوحد بين الأعلى والاسفل .

ان وصفي للعمارة الاسلامية يتضمن المناصر الأساسية للفة العمارة: أي التركيب البنيبي للمكان ( الطويوغرافيا topography ) -ينطبق التركيب البنيبي على فعاليات الانسان في الفضاء، أي فيما يتعلق بتوجهاته الحركية \_ orientation . ان الفضاء في الاسلام أمر غير متناهي بدلًا من كونه اتجاهي الهنف، برغم أن توجهاته هي نحو الكعبة . على هذا فان العمارة الاسلامية متحررة نسبياً من التضمينات الالتزامية المحلية بينما يكون الفضاء الاوروبي متجلياً كمكان معين . أما التكون الشكلي فيتعلق بتطبع الانسان ببعض السمات البيئية المعينة المجسدة في الأشكال المقامة . غير ان العمارة الاسلامية ، وفق الرفض الاسبلامي للتجسيد، لا تصارس مفهنوم التضمين الجسندي، embodiment . وقد فضلَّتُ استعمال لفظة « التجريد المادي » dematerialisation في التعبير عن ذلك ، مع ذلك فان انعدامية التضمين الجسدي في العمارة الاسلامية لا يعني اختفاء الاشياء ، أن الاشياء موجودة في الدين الاسلامي بالتأكيد ، ولكن بوسمها بكينونة غير مادية . اننا نلمس في العمارة الاوروبية استعمالها أغلب العناصر الشكلية ، أما تفسيراتها فتكون مختلفة من خلال المعالجات الخاصة للحدود المكانية.

بقيت الرمزيات وهي التي تخص المقومات المكونة والمتميزة من المعارة مثل القبة والمكعب والفناء والعمود والقوس. في هذه الحالة أيضاً تمنحنا العمارة الاسلامية عالماً مفهوماً مفسراً في ضوء المفهوم أن الم للوحدانية . وعليه فان العناصر المعمارية لا تكون معروفة بصفة موجودات منفردة ، بل على اساس انها انعكاسات موقتة عن القدسية .

ان التركيبات البنيية للمكان والتكوينات الشكلية والرمزيات هي التي تؤلف اللغة المعمارية، وهي لغة تمثلك، في الحالة الخاصة بالاسلام، تماسكاً وعمومية لا تباريان.

بهذا نصل الى التساؤل الأخير: هل يمكن خلق عمارة اسلامية

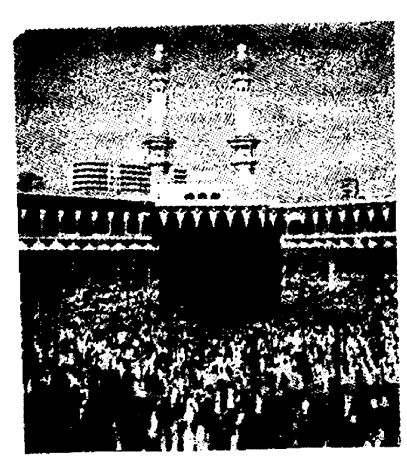
و المبارة الإسلامية 🛥



اليوم ؟ وهل يكون ذلك مجدياً ؟ ما دامت العمارة الاسلامية بالاساس ظاهرة ذات مفهوم ديني يخص العالم ، فان من الواضح انها تستند الى قوة اسسها الروحية وتكاملها . أما زماننا الحالي ، كما يعرف الجميع ، فنير محاب جداً للإبعاد الروحية ، ويستهدف على العموم اخضاع كل شيء الى ما يكون قابلًا للقياس . وعلى هذا فان الاسلام هو ، بالتاكيد ، في حالة خطر ، غير انه من ناحية اخرى يمكن أن يساعد على توليد حركة تجديدية للقيم الروحية ، لأن الحاجة لمثل هذا التجديد باتت على العموم محسوسة . أن العمارة الاسلامية ، بسبب سماتها الأزلية والعامة ، قد بقيت طوال قرون حياتها وني تباين الامكنة وتحت مختلف الظروف المتبدئة ساعية تنبض بالحياة . كما انها بقيت منفتحة تجاه التكيف ونق الظروف ، انها ، ومن غير أن تتخلى عن مميزاتها العربية الاساسية ، لقادرة على الاتسام بالصفات المحلية الخاصة كالفارسية والمصرية والمغربية والهندية والتركية مما يحدو بي الى الاعتقاد بعدم وجود سبب لان لا تكون العمارة الاسلامية عمارة معاصرة .

ولغرض تجسيد هذا الموقف، لا بد لي من ذكر شيء عن أهداف ووسائل العمارة الحديثة ، لقد طورت العمارة الحديثة ، بصفتها تعبيراً عن العالم المعاصر الدايناميكي ، مفهوم الخطة الطليقة \_ mee plan عن العالم المعاصر الدايناميكي ، مفهوم الخطة الطليقة \_ madua وتبعاً لمرامي الفن الحديث ، فانها مالت الى التخلص من أية مضامين أدبية . وعلى هذا كانت النتيجة في أن أمست العمارة الحديثة مطلقة التجريد أو غير رمزية ، وقد جعلها ذلك مناقضة للقيم التقليدية للعمارة الادبيية . وفي هذا الصدد كان واضحاً أن العمارة الحديثة قد اقتربت مما الادبيية . وفي هذا الصدد كان واضحاً أن العمارة الاسلامية . مع ذلك يسمى بـ « التجريدية \_ abstraction » في العمارة الاسلامية . مع ذلك ما زالت هناك أيضاً اختلافات اساسية . فالعمارة الحديثة لم تكن ما زالت هناك أيضاً اختلافات اساسية . فالعمارة الحديثة لم تكن التكنولوجيا الحديثة كنقطة لها للانطلاق . وعليه فان العمارة الحديثة في هذا الصدد تمثل استمرارية للتقاليد الانشائية الاوروبية . بمرور الاماد الطويلة ، وعندما انمحت كل ذكريات الماضي ، أدت المعالجات اللاشكلية الى فراغ أو الى نزوات اعتباطية .

ان بعض الابنية الحديثة لا تربط التعبير عن الوحدة الاسلامية بقضايا البناء التقليدية لأن الوحدة مفهوم كوني لا زمني، وعليه فقد تتجلى الوحدة مرة واخرى في أي ظرف اذا ما عرفنا تضميناتها العممارية. ان مفهوم الوحدة في العمارة الاسلامية متوفر للعمل الواقعي، وعليه فان أية بناية اسلامية يمكن أن تكون شاخصاً بافعاً في اسمى معاني الكلمة، وحين تكون العمارة الاسلامية شواخص يافعة فانها توجد المعنى لطبيعة العمارة عموماً، وبالتالي فانها تخترق في أهميتها حدود ما بعد البيئة التي ولد فيها الاسلام. كما ستقدم بذلك مساهمة اساسية لمفاهيمنا عن لغة الممارة، ومن ثم زيادة في الثقافة المعمارية المعاصرة.

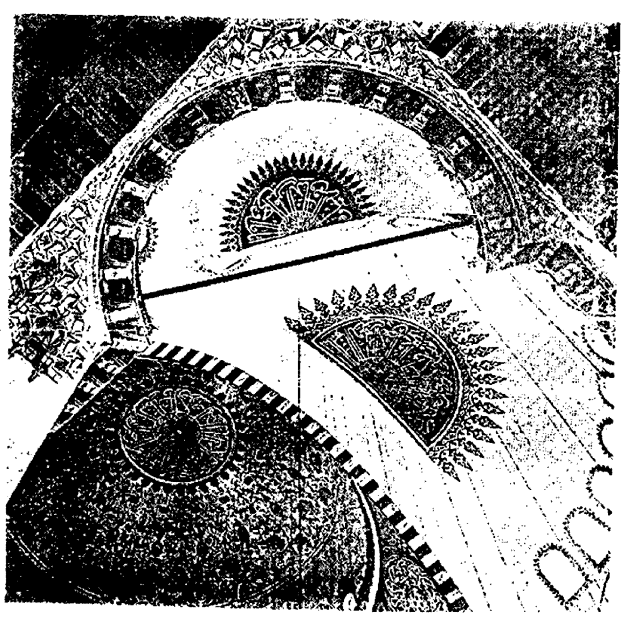


الكعية المشرفة .. قبلة المسلمين

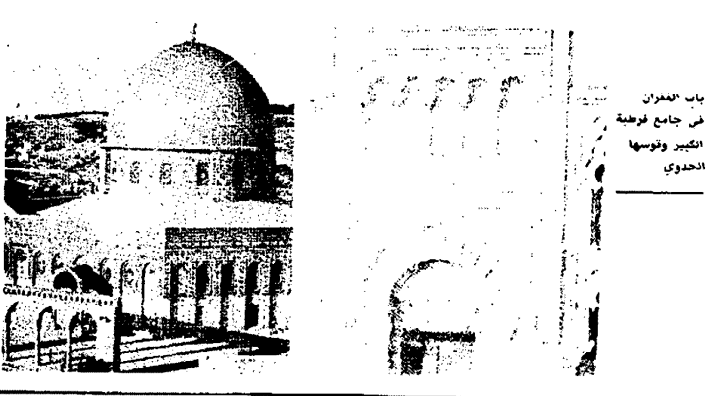
اننا اليوم نشهد ردة فعل ضد الحداثة تجريدية . فبدلا من أن تواصل حركة « ما بعد الحداثة » القائمة حالياً خطى الاساليب المالمية ، فانها تجنع الى التعبير عن تمقيدات المالم المعاصر . وعليه قان عمارة التعديية architecture of pluralism آخذت بالظهور الى الوجود ممثلة كلا من الجديد والقديم بهدف خلق بيئات ذات ملامع مختلفة . وفي رأيي فان هذا يجب أن يجري من غير أن نفقد المفهوم الاساسي في الانفتاح . في كل الاحوال ، وكنتيجة لذلك نشهد اليوم تباينات عظمى في الاشكال المعمارية حتى أمست مسائة المعنى أكثر أهمية من الحاجة الى الصدق الانشائي .

مقابل هذه الخلفية يبدو لنا ان عمارة اسلامية حديثة أو بالاحرى ما بعد الحداثة في العمارة الاسلامية قضية ممكنة أو حتى ضرورية . ان الاسلام هو احدى الطاقات الحضارية الجبارة للعالم الحاضر ، والتي لا بد لها من أن تجد طواهر معمارية معاصرة هي في حقيقتها ترجمة جديدة للقيم الاسلامية التقليدية .

ان عمارة اسلامية جديدة لا يمكن ان تتطور إلا اذا عرفنا ماهية العمارة الاسلامية في مصداقيتها . ان الكثير من المنشآت المقامة في الاقطار الاسلامية اليوم تنم عن قصور في مثل هذا الفهم ، لانها لا تعرض إلا مجرد أبنية عشوائية عن أفكار اسلامية . من حسن الحظ لا ينكر أن هنالك بعض الاستثناءات الايجابية المهمة .



المقرنصات والخط المربي جامع سليمان ــ اسطنبول



مصجد لائِة الصخرة في القدس **قية** فوق هيكل مثمن