

العتبةُ العبَّاسيَّةُ المُقدَّسةُ قسمُ الشُّؤونِ الفكريَّةِ والثَّقافيَّةِ مَركزُ تُراث الحِلَّة

# الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي

(۱۹۹۹هـ-۱۳۸۸م) (۱۳۸۸م-۱۳۸۸م) (دراسة تاریخیة)

تأليف عمران موسى حسين الشَّلاه



العَتَبَةُ العَبَّاسِيَّةُ المُقَدَّسَةُ قِسْمُ الشُّوُونِ الفِّكْرِيَّةِ وِالنَّقَافِيَّةِ مَركُزُ نُرَاثِ الْحِلَّة الحِلَّةُ الفَحَاء

موبایل: ۸۰۲۳۵۱۸۰۸۷۰

E-mail: hilla@alkafeel.net http://www.turath.alkafeel.net

### //بطاقة الكتاب//

- الكتاب: الشيخ كال الدين عبد الرحمن العتائقي (١٩٩هــ- ٧٩٠هـ/ ١٢٩٩م- ١٣٨٨م) دراسة تاريخية
  - تأليف: عمران موسى حسين الشَّلاه
  - الإخراج الطباعي: أحمد عبد العالي الكعبي
    - التدقيق اللغوي: حسين فاضل عباس
  - الناشر: العتبة العباسية المقدسة/ مركز تراث الحلة
    - الطبعة: الأولى
    - المطبعة: دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع
      - سنة الطبع: ١٤٣٥هـ ٢٠١٤م

## بِسْ إِلَّهُ وَٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحِكِمِ

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمَجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللهُ لَكُمْ وَإِذَا قِيلَ انشُرُوا فَانشُرُوا يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ اللهُ لَكُمْ وَإِذَا قِيلَ انشُرُوا فَانشُرُوا يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ اللهُ لَا يَكُمُ وَاللهُ بَهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللهُ بَهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾

صَدَقَ اللهُ العَليُّ العَظِيم سورة المجادلة: الآية (١١)

## الإهداء

إِلَى مَنْ لَمَ يَسأَلُ الرَّسُولُ عَيْنَا عَلَيهِ أَجراً إِلَّا مُودَّتُهم..

وإلى مُحبِّيهم ومُواليهم..

ومِنهم: أُمِّي وأبي (رحِمَهُما اللهُ تَعَالى)

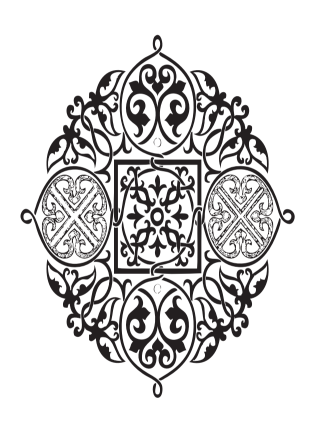
وإخوَتي

وأُخَواتي

وزَوجَتي

وحبيباتي بَنَاتي

المؤلِّف



## بِسْ مِاللَّهِ ٱلرِّحْمَ اللَّهِ الرَّحْمَ الرَّالِحِيمِ

## تقديم

تمتدُّ جذور النهضة الفكرية في مدينة الحلة الفيحاء إلى القرون الأُول للهجرة؛ إذ كانت مرتبطة بالكوفة مركز الخلافة الإسلامية، وهذه النهضة بدأت تظهر فروعها في القرن الخامس الهجري على يد صدقة بن مزيد الأسدي، حين ازدهر فيها العطاء العلمي والأدبي، وأينعت ثهارها في القرنين السادس والسابع الهجريين على أيادي ابن إدريس الحلي، والمحقِّق الحلي، والعلَّمة الحلي، وهذه الثهار تمَّ قطافها في القرنين الثامن والتاسع الهجريين، فكانت جهود (العتائقي) ثمرة يانعة من ثهار تلك المرحلة المهمة من مراحل النمو المعرفي للأمة الإسلامية، وقد خلَّف وراءه أكثر من ثلاثين كتاباً في مختلف فروع المعرفة، غير الذي نسخه بيده من نفائس مؤلفات علماء عصره ومن سبقهم، وقد أوقفها للخزانة الغروية في العتبة العلوية المقدَّسة.

وبعد تلك المراحل الخصبة في حياة الأمة الإسلامية في مدينة الحلة، دارت سُنَّة الحياة، ومرَّت الحلة بمراحل تقطَّعت فيها الفروع عن الأصول، واضمحلَّت تلك الأصول، حتى كادت تنمحي آثارها، وإذا بها تنهض من جديد، وتنمو وتخضرُّ فروعها، وتورق أشجارها، في عصر أصبح بعيداً

نسبياً عن النّشأة الأولى، فكان من الصعب ربطها بهاضيها، إلّا أنّ المؤمنين الغيارى من أبنائها المخلصين من أحفاد أولئك الأعلام، تصدُّوا إلى هذه المهمة العظيمة، فسعوا إلى تأسيس مركز علميِّ ثقافي، أخذ العاملون فيه على عاتقهم حمل مسؤولية إحياء إرث أولئك العلماء، وبث روح الحياة فيه من جديد، بإخراج كنوزها الفكرية وتحقيقها ودراستها، فجاءت دراسة السيد عمران موسى حسين الشلاه، لِعَلَم من أعلام نهضتها الفكرية بدراسته الموسومة بـ(الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي - دراسة تاريخية)، لتكشف عن جوهرة ثمينة كانت ترصِّع تاج الحركة الفكرية من حياة الأمة الإسلامية في تلك العصور الخوالي.

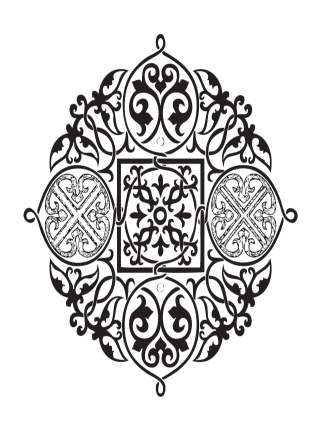
فكانت دراسته رصينةً متكاملةً في منهجها، شاملةً لجميع جوانب حياة العتائقي، مُظهرةً لموسوعيته، فقد حقق الباحث في أمور اختلف فيها المؤرخون، منها: اسمه ونسبه ومكان دفنه، كها كشف لنا عن إبداع العتائقي في كثير من العلوم الإنسانية، والصِّرفة، والتي كانت سائدة في عصره، فقد أثبت في ضوء ما ألَّفه العتائقي – غزارة علمه، وسعة فكره، ولاسيها في مجال التفسير والفقه والعقائد والفلك والطب وكثير من العلوم، كها بيَّن مكانته العلمية بين أقرانه، وعند أهل زمانه، فقد كان طالباً نابهاً، درس على أكابر علماء عصره، ومنهم: العلَّمة الحلي (ت:٢١٩هـ)، وولده فخر المحقِّقين علماء عصره، والشهيد الثاني محمد ابن مكي العاملي (ت:٢٧٨هـ)، وكان يسعى إلى السَّماع مباشرة من الشيوخ والعلماء، ثم أصبح مدرِّساً فذاً عالماً جليل القدر، وكان كثير الترحال والتنقُّل بين الأمصار طلباً للعلم، ونشر ما وعاه وحفظه في صدره من علوم أهل البيت المناسية، فهاجر إلى بلاد فارس

قديم ////

ما يقارب عشرين سنة، فذاع صيته فيها، وشاع علمه، فالتف حوله طلبة العلوم الدينية، لاسيما في مدينة أصفهان، فأخذ يمنح الإجازات لطلبته، ثم عاد إلى العراق، وسكن مدينة النجف الأشرف، قرب مرقد الإمام على بن أبي طالب على فأصبح فيها مرجعاً وزعيماً دينياً.

وكان للقائمين على نشر التراث الإسلامي في مركز تراث الحلة التابع لقسم الشؤون الفكرية في العتبة العباسية المقدَّسة، جزاهم الله عن الإسلام وأهله خير جزاء المُحسنين، الفضل الكبير، بعد الله، في إحياء ذكر هذا العالم الجليل الذي انتفعت منه الأجيال قديماً وحديثاً، وهم بذلك يربطون أبناء جيلهم بهاضيهم، ليزدادوا ثقةً بأنفسهم، فيكثر عطاؤهم.

اللجنة العلمية مركز تراثِ الحلَّةِ







#### المقدمة

يُشار إلى القرون (السادس والسابع والثامن) الهجرية، أنها عصور انحطاط سياسي في بغداد عاصمة الخلافة العباسية عامة، والحلة خاصة، ولكنه كان في الوقت نفسه عصر نُضج فكري بالنسبة إلى مدينة الحلة، فقد احتضنت هذه المدينة، نخبة صالحة من كبار المفكِّرين، والشيوخ المحدثين، وأماثل العلماء والمتكلِّمين، فكان منهم المحقِّق، والعلَّمة، وفخر المحقِّقين، وكان الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي أحد هؤلاء الذين ظهروا في القرن الثامن، وعلى الرغم من أن الدراسات الأكاديمية بدأت تركِّز على هؤلاء الأعلام، فإننا مقصِّرون في حق هؤلاء الإعلام الذين تتمثَّل بهم أصالة تراثنا الفكرى.

إنَّ الدراسة التاريخية لأيَّة شخصية علمية، وتتبُّع آثار أفكارها من مولدها حتى وفاتها، وما رافق ذلك من أحداث خلال هذه الحقبة الزمنية، هو في الواقع جانب مهم من تاريخ الأمة، ويُعدُّ مفتاحاً أساسياً للولوج إلى أبواب متعدِّدة من العلوم والمعارف، ويتطلَّب ذلك معرفة البيئة الجغرافية، والحياة السياسية، والاقتصادية، والاجتماعية، والفكرية التي عاصرتها تلك الشخصية، لأن البيئة والظروف التي رافقتها كان لها أثر كبير في تشكيل تلك الشخصية من حيث النشاط الفكري الإنساني.

وما اختياري لموضوع الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي (ت ٧٩٠هـ/ ١٣٨٨م)،

إلاً لإبراز جانب من تاريخ الفكر الإسلامي، فقد تميّز العتائقي بعقلية وافرة، وذهنية واسعة، تمثل لمختلف العلوم الإنسانية والتجريبية. ولا ريب في أنَّ معرفة تاريخ أي شخصية علمية، وتتبُّع نشاطها العلمي، ومجال تأثُّره وتأثيره، سيفتح آفاقاً واسعة لإدراك المعايير العلمية في كيفية ظهور الفكر الإنساني وتطوُّره، ومدى تقبُّل المحيط الاجتهاعي لتلك الأفكار أو رفضها، لأن التقدم العلمي وازدهاره يتوقف على كثرة المعنيين بالعلم من أبناء الأمة.

وعلى الرغم من الاضطراب السياسي في الحقبة التي عاشها الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، استطاع أن يترك آثاره العلمية، وأفادت معظم الناس منها، ثم صار يتقدم الركب في حفظ العلم ونشره بينهم، وقد دلَّت مؤلفاته، تصنيفاً وشرحاً واختصاراً واستنساخاً، ورحلاته وتفسيراته وتلاميذه، على أنه كان موسوعة علمية قلَّ نظيرها في عصره، بين علماء الحلة.

وتنتظم هذه الدراسة في مقدمة وثلاثة فصول وخاتمة، يبحث في الفصل الأول منها تمهيداً في أحوال الحلة، لأنها مولد الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، وموطنه، وبيئته، ومحل لمعان نجمه، وقُسِّم الفصل على ثلاثة مباحث، درس المبحث الأول منه تسمية الحلة، وتحديد موقعها الجغرافي، ومجتمع الحلة والحياة الاقتصادية فيها. وتضمَّن المبحث الثاني استعراضاً للحياة السياسية السائدة في العراق عامة، والحلة خاصة، فقد تعاقب على الحلة حكم المزيديين أيام الخلافة العباسية (٩٧ههـ٥٥ه/ ٢٠٠١م فقد تعاقب على الحلة حكم المزيديين أيام الخلافة العباسية (١٠٩٨هـ٥٥ه/ ٢٠٠١م)، وحقبة انتعاش الخلافة أيام الناصر لدين الله (٥٧٥هـ-٢٦٢ه/ ١١٩٩م)، وبعده حكم المغول المتمثل بالإمبراطورية الايليخانية (٢٥٦هـ-٣٢٨ه/ ١٠٢١م)، فقد والحكم الجلائري (٧٣٨ هـ-٥٥٧ه/ ١٣٣٧م). أما المبحث الثالث، فقد

المقدمة //// ٥١

ذُكرت فيه الحياة الفكرية في الحلة، مع ترجمة لأبرز الأسر التي أرست الحركة الفكرية فيها، وأماكن التدريس، وإقامة مجالس البحث في القرون (السادس والسابع والثامن) الهجرية.

وتناول الفصل الثاني حياة الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، وقُسِّم على ثلاثة مباحث، تناول المبحث الأول سرة الشيخ كال الدين عبد الرحمن العتائقي، متضمِّناً اسمه ومولده ونشأته ورحلاته العلمية إلى مدينة أصفهان، وكذلك رحلته إلى مدينة النجف التي أصبحت البيئة الثانية له بعد مدينة الحلة، وكيف ازدهرت مدرسة النجف أيام الشيخ الطوسي، وبعد وفاته أخذت بالضَّعف، وكان بروز الشيخ ابن إدريس في مدينة الحلة، وآراؤه الجريئة التي أطلقها، أدَّت إلى انتعاش المذهب الجعفري، وانتعاش مدرسة الحلة لأكثر من ثلاثة قرون، وبعدها ضعُّفت مدرسة الحلة، على الرغم من وجود الشيخ فخر المحقِّقين (محمد الحلي) فيها، وانتعشت مدرسة النجف بفضل علماء الحلة الذين هاجروا إلى النجف، من أمثال الشيخ العتائقي في القرن الثامن، والشيخ المقداد السيوري في القرن التاسع، وملازمة الشيخ العتائقي إلى ضريح الإمام على بن أبي طالب على لمدة طويلة، وما تم إنجازه من آثار في النجف. فقد كان وجوده في هذه المدينة نقطة تحوُّل بارزة، وذلك من خلال مشاركته في إعادة مدرسة النجف إلى سابق عهدها مع العلماء الذين هاجروا إليها من مدينة الحلة، وما قام به من إنجازات فكرية وعلمية خلال هذه المدة التي عاشها في النجف، وعن وقفية كل نتاجه الفكري إلى العتبة العلوية المقدَّسة. وارتأيت أن أشير إلى مراقد علماء قرية العتائق الذين دُفن معهم أبو العتائقي وجدِّه، وبحثت عن تاريخ وفاته، ومكان دفنه. أما المبحث الثاني، فخصصته لذكر حياته العلمية، إذ تناولت فيه شيوخه وتلاميذه ومعاصريه من العلماء، وقد أتاح هذا المبحث فرصةً التعرُّف على طائفة من الأعلام الذين كان لهم الأثر الكبير في تشكيل شخصية الشيخ العتائقي العلمية. أما المبحث الثالث فذكرت فيه توثيق العلماء له ومكانته العلمية وإجازاته وحكمته وزهده وحكاياته التي اشتهر بها.

وتناول الفصل الثالث آثاره ومصنّفاته، وقُسِّم على ثلاثة مباحث، الأول منها للراسة آثاره في حقل العلوم الإنسانية، والتي غطَّت مجالات المعرفة المختلفة، وقد اشتملت دراسة كل المخطوطات التي صنّفها والمخطوطات التي شرحها، وهي من تصنيف غيره، وقام الباحث بوصف هذه المخطوطات وما تحويه من موضوعات مختلفة في الفقه والعقائد، وفي المنطق، وفي اللغة والأدب. أما المبحث الثاني، فقد تطرَّقت فيه للعلوم الصرفة (علم الهيئة وعلم الطب). وخصصت المبحث الثالث لذكر استنساخاته التي اشتملت كل المخطوطات التي قام العتائقي بنسخها من سنة (٢٣٧ه/ ١٣٣١م) إلى سنة (١٣٨٨ه/ ١٣٣١م)، وكيف تيسَّر لهذه الاستنساخات أن تحفظ لنا هذا التراث القيِّم من المعلومات المختلفة، وتناولت أيضاً منهجه في تدوين مصنَّفاته واستنساخاته، وما ذُكر من التبجيل لشيوخه عندما يشرح لهم أو ينسخ مصنَّفاتهم أو يذكرهم في أثناء تصنيفه.

ولإتمام الفائدة أرفقت بالرسالة ملاحق، ذكرت فيها نسب الشيخ كها جاء بخطابين من النَّسَّابين، وكذلك ملاحق لمخطوطاته التي كانت من تصانيفه، وكذلك المخطوطات التي خطَّها بيده، وجاءت هذه الملاحق على شكل صور لأول ورقة من كل مخطوط وآخره، وهناك ملحق باسم المدرسة ومكانها التي انفرد بذكرها العتائقي في مدرسة ابن الفقيه المعروفة بمدرسة السِّبط في القرن الثامن الهجري.

#### تحليل المصادر

اعتمد الباحث في إعداد هذه الدراسة على مجموعة متنوعة من المصادر، يمكن

المقدمة ////

تقسيمها إلى مخطوط ومطبوع، فمن المصادر المخطوطة التي أفادتنا في تحديد نسب الشيخ العتائقي، مخطوطة (تحفة الآداب في التواريخ والأنساب- العدنانيون) للشيخ عباس الدجيلي، وكذلك أفادتنا مخطوطات الشيخ العتائقي، التي كانت من تصنيفه، والتي نسخها بيده، في معرفة نتاجه الفكري، وكانت الفائدة منها جليلة.

أما المصادر المطبوعة فهي كثيرة، منها في التاريخ العام: كتاب (المنتظم) لابن الجوزي (r v v = 0 (r v = 0 (r v = 0 (r v = 0 ) لابن الأثير (r v = 0 (r v = 0 ) والذي كان المزيدية، وكتاب (الكامل في التاريخ) لابن الأثير (r v = 0 (r v = 0 ) والذي كان معاصراً لبدايات ظهور المغول، وكان منهجه يعتمد تسلسل الأحداث بحسب السنين، ويعتمد السّند في ذكر الخبر، وقد سار على منهجه أبي الفداء (r v = 0 (r v = 0 ) (r v = 0 ) بكتابه (المختصر في أخبار البشر)، وأفادنا ابن خلدون (r v = 0 (r v = 0 ) (r v = 0 ) المشرق، وكان (العبر وديوان المبتدأ والخبر) الذي تناول فيه أحداث الغزو التيموري للمشرق، وكان لكتاب (أنباء الغمر بأبناء العمر) لابن حجر (r v = 0 (r v = 0 ) (r v = 0 ) في الإفادة منه في ذكر أحداث سياسية معاصرة له، اعتمد منهج (الحوليات) في ذكر الخوادث التي كان قريباً منها، وغيرها من المصادر.

<sup>(</sup>١) أبو الفرج جمال الدين عبد الرحمن، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، الناشر، دائرة المعارف العثمانية، (حيدر آباد- ١٩٣٨م).

<sup>(</sup>٢) أبو الحسن علي بن أبي الكرم الجزري، تح، أبو الفداء عبد الله القاضي، ط٤، الناشر، دار الكتب العلمية، (بروت- ٢٠٠٦م).

<sup>(</sup>٣) إسماعيل بن محمد بن عمر، المطبعة الحسينية المصرية، (القاهرة- بلا.ت).

<sup>(</sup>٤) عبد الرحمن، الناشر، دار الكتب العلمية، (ببروت- ١٩٩٢م).

<sup>(</sup>٥) أحمد بن على العسقلاني، ط٢ مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت-١٩٨٦م).

أما كتب تراجم الرجال، فقد كان جلَّ اعتهادي عليها في ترجمة شيوخ العتائقي وتلاميذه ومعاصريه، ومن هذه التراجم: كتاب (وفيات الأعيان) لابن خلكان (ت وكانت الإفادة منه في ترجمة العديد من سِيرَ العلهاء وسني وفياتهم، وكتاب (مجمع الآداب في معجم الألقاب) لابن الفوطي (ت 778ه/778م)(٢)، وكانت الإفادة منه كبيرة، لاحتوائه على تراجم متنوعة ولمختلف شرائح المجتمع، وكتاب (عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب) لابن عنبة (ت 778ه/ 778) إذ كانت الإفادة منه في ترجمة الشخصيات التي ينتهي نسبها إلى آل أبي طالب، مع ذكر بعض الحوادث التاريخية المهمة المتعلّقة بتلك الشخصيات، وكتاب (أمل الآمل) للحر العاملي (ت 778) المراكبة المهمة المتعلّقة بتلك الشخصيات، وكتاب (أمل الآمل) للحر العاملي في باقي الأمصار الإسلامية، وكتاب (رياض العلهاء وحياض الفضلاء) للأفندي (ت ق 718) ق 718) وكتاب (لؤلؤة البحرين في الإجازات وتراجم رجال الحديث) للبحراني (ت 778)، وقد كانت الإفادة منها في ترجمة شيوخ الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي ومعاصريه وتلاميذه.

أما كتب الجغرافية والرحلات التي أفادتني في تحديد موقع بعض المدن والتعريف بالأماكن، كان لكتاب (صورة الأرض) لابن حوقل (ت ٣٦٧هـ/ ٩٧٧م)(٧) شأن كبير

<sup>(</sup>۱) أبو العباس حمد بن إبراهيم، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تح، إحسان عباس، الناشر، دار الثقافة، (بروت- ١٩٦٨م).

<sup>(</sup>٢) كمال الدين عبد الرزاق ابن أحمد، تح، مصطفى جواد، المطبعة الهاشمية، (دمشق- ١٩٦٥م).

<sup>(</sup>٣) أحمد بن على الحسيني، تح، محمد حسن الطالقاني، ط٣، المطبعة الحيدرية، (النجف-١٩٦١م).

<sup>(</sup>٤) محمد بن الحسن، تح، أحمد الحسيني، مطبعة الآداب، (النجف-١٩٦٥م).

<sup>(</sup>٥) عبد الله الاصبهاني، تح، أحمد الحسيني، الناشر، مكتبة المر عشي، (قم- ١٩٨٢م).

<sup>(</sup>٦) يوسف بن أحمد، تح، محمد صادق بحر العلوم، مطبعة فخراوي، (المنامة - ٢٠٠٨م).

<sup>(</sup>٧) أبو قاسم النصيبي، مطبعة بريل، (ليدن-١٩٣٨م).

المقدمة | | | | |

في ذلك المجال، وكذلك كتاب (المسالك والمالك) للبكري (ت ٤٨٧هم/ ١٠٩٥م) وكتاب (معجم البلدان) للحموي (ت ٢٢٦هم/ ١٢٢٨م) والذي يُعدُّ أهم مصنَّف في تراث الأدب الجغرافي العربي، وقد رتَّب الأسماء الواردة في معجمه على حروف المعجم، وذكر الاشتقاق اللغوي لها، وتحديد موقعها الجغرافي، وذكر أسماء المشهورين في الموقع الذي يذكره، مقدِّماً أصحاب الحديث والأدباء والشعراء.

وقد أفاد الباحث أيضاً من كتب الرحَّالة الجغرافيين، ومنها: كتاب رحلة بنيامين التطلي (ت ٢٩٥ه/ ١١٧٣م) التي أغنت الرسالة في الفصل الأول، وقد حوت معلومات قيِّمة عن تواجد اليهود في المدينة، وكتاب رحلة ابن جبير، لابن جبير (ت ١٢١٧ه/ ١٢١٧م) وكتاب رحلة ابن بطوطة (ت ٢٧٧ه/ ١٣٧٧م) وأفادتني هاتان الرحلتان في وصف مدينة الحلة وأحوالها، أما المعلومات التي تخص السم المدينة وموقعها في الفصل الأول، فقد أُخذت من كتاب (مراصد الاطله على أزمنة الأمكنة والبقاع) لابن عبد الحق (ت ٢٧٩ه/ ١٣٣٨م) أنها.

أما كتب اللغة، فإنها أفادتني في إيضاح معاني الكلمات والمصطلحات اللغوية التي

<sup>(</sup>١) أبو عبيد عبد العزيز الأندلسي، تح، جمال طلبة، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت-٣٠٠٣م).

<sup>(</sup>٢) أبو عبد الله ياقوت، مطبعة دار إحياء التراث العربي، (بيروت - ١٩٧٩م).

<sup>(</sup>٣) بنيامين، جمال الدين أبو المحاسن يوسف، رحلة بنيامين، ترجمة عزرا حداد، مطبعة الشرقية، (بغداد- ١٩٤٥م).

<sup>(</sup>٤) أبو الحسن محمد بن أحمد الكتاني، رحلة ابن جبير، الناشر، دار الكتاب اللبناني، (بيروت على الله الكتاب اللبناني، (بيروت بلا.ت).

<sup>(</sup>٥) محمد بن عبد الله محمد اللواتي، تحفة الأنظار في غرائب الأمصار وعجائب الإبصار، مطبعة المكتبة الحيدرية الكبرى، (القاهرة- ١٩٥٨م).

<sup>(</sup>٦) صفي الدين بن عبد المؤمن البغدادي، تح، علي محمد البجاوي، الناشر، دار إحياء المكتبة العربية، (القاهرة- ١٩٥٤م).

تحتاج إلى ذلك، منها كتاب (العين) للفراهيدي (ت ١٧٥ه/ ٧٩١م)(١)، وكتاب (مختار الصحاح) للرازي (ت ٦٦٦ه/ ١٢٦٧م)(٢)، وكتاب (لسان العرب) لابن منظور (ت ١٤١٨م)(١)، وكتاب (تاج العروس) للزبيدي (ت ١٢٠٥ه/ ١٧٩٠م)(٤).

أما كتب الحديث النبوي الشريف، فقد اعتمدت على كتاب (السُّنن) لابن ماجة (ت ٢٧٥هـ/ ٨٨٨م) (٥)، وكتاب (الكافي) للكُليني (ت ٢٧٩هـ/ ٩٤٠م) (٢)، لتخريج الأحاديث النبوية الشريفة التي ذُكرت في البحث.

واعتمدت في إنجاز البحث على كثير من المراجع التي أفادتني، ومن أهمها: كتاب (الذريعة إلى تصانيف الشيعة) للطهراني<sup>(۷)</sup>، إذ ذكر الكثير من مؤلفات الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، وكتاب (معجم رواة الحديث)<sup>(۸)</sup> للسيد أبي القاسم الخوئي، وكتاب (أعيان الشيعة)<sup>(۹)</sup> لمحسن الأمين الذي احتوى معلومات مهمة تتعلَّق

<sup>(</sup>۱) أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد، تحقيق مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، ط۲، الناشر، مؤسسة دار الهجرة، طهران – ۱۹۸۸م).

<sup>(</sup>٢) محمد بن أبي بكر بن عبد القادر، مطبعة دار الرسالة، (الكويت- ١٩٨٣م).

<sup>(</sup>٣) أبو الفضل محمد بن مكرم، تحقيق عامر أحمد حيدر، مطبعة أدب الحوزة، (قم- ١٩٨٤م).

<sup>(</sup>٤) الزبيدي، محمد مرتضى، تاج العروس، تح، علي شيري، الناشر، دار الفكر، (بيروت- ١٩٩٤م).

<sup>(</sup>٥) أبو عبد الله محمد بن يزيد، تح، محمد فؤاد، مطبعة دار إحياء الكتب العلمية، (القاهرة- ١٩٥٤م).

<sup>(</sup>٦) محمد بن يعقوب بن إسحاق، صح، علي اكبر الغفاري، ط٤، مطبعة الحيدري، (طهران- ١٩٥٥م).

<sup>(</sup>٧) أغا بزرك محمد محسن، مطبعة دار الأضواء، (بيروت-بلا.ت).

<sup>(</sup>٨) الخوئي، أبو القاسم علي أكبر، معجم رجال الحديث، ط٣، مطبعة دار احياء التراث، (بيروت- ١٩٨٥م).

<sup>(</sup>٩) الأمين، محسن، أعيان الشيعة، الناشر، دار التعارف للمطبوعات، (بيروت- بلا.ت).

بالحياة الإدارية والفكرية، والتي أثرت الرسالة، وكتاب (تاريخ الحلة)(۱) لكركوش، والذي يتكون من قسمين: (سياسي، وفكري)، تناول تاريخ مدينة الحلة منذ تأسيسها حتى قيام الحكم الجمهوري في العراق، ذكر معلومات مهمة وجيدة، وهو أول من كتب عن تاريخ الحلة في العصر الحديث، فكانت الفائدة منه في معرفة الأوضاع السياسية للمدينة، والحياة الإدارية والفكرية والاجتهاعية والاقتصادية، وكتاب (الأعلام)(۱) للركلي، والذي حوى على تراجم مهمة لأغلب شرائح المجتمع، فكانت الإفادة منه كبيرة في الترجمة لمختلف الشخصيات الإدارية والفكرية، وكتاب (تاريخ العراق بين احتلالين) للعزاوي(۱)، وكتاب (العراق في العهد الجلائري) للعاني(۱)، وكتاب (فقهاء الفيحاء)(١) للسيد هادي كهال الدين، إذ قدّن الجزء الأول منه معلومات أثرت الرسالة، من خلال تطرُقه إلى علماء الحلة، وذكر نبذة عن حياتهم ومؤلفاتهم، وهناك الكثير من المراجع التي أفادت الرسالة، ولا يسعني ذكرها هنا، وهي مثبتة في قائمة المصادر والمراجع.

وأخيرا أسأل الله أن ينظر لي وإلى عملي المتواضع هذا بعين الرضا، فأن وفقت فالحمد لله ربِّ العالمين، وإن سهوت أو أخطأت، فمنه العفو، وليس لنا من الكمال شيء، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين، والصَّلاة والسَّلام على سيِّدنا محمد وآله الطَّبين الطَّاهرين وصحبه المنتجبين.

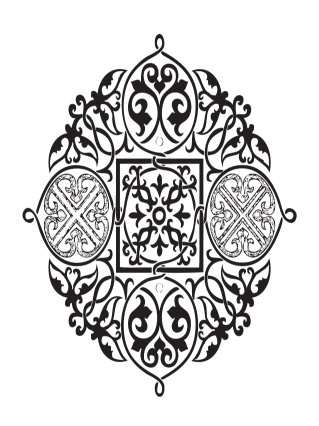
<sup>(</sup>١) يوسف، تاريخ الحلة، مطبعة امير، (قم- ١٩٩٢م).

<sup>(</sup>٢) الزركلي، خير الدين، الاعلام، ط٣، الناشر، دار العلم للملايين، (بيروت-١٩٨٠م).

<sup>(</sup>٣) عباس، مطبعة التفيض، (بغداد- ١٩٣٩م).

<sup>(</sup>٤) نوري عبد الحميد، الناشر، دار الشؤون الثقافية العامة، (بغداد-١٩٨٦م).

<sup>(</sup>٥) هادي حمد، فقهاء الفيحاء، مطبعة المعارف، (بغداد- ١٩٦٢م).





#### الفصل الأول

#### الحلة (تمهيد في أحوالها العامة)

ينصبُّ بحثنا هذا على عَلَم من أعلام مدينة الحلة، هو (الشيخ كال الدين عبد الرَّحن العتائقي) المتوفى سنة (٩٠هم/ ١٣٣٨م)، والذي نشأ في مدينة الحلة وترعرع فيها، لذا فلا بُدَّ من معرفة البيئة الطبيعية والعلمية التي أنجبت مثل هذه الشخصية الفذَّة، وكيف أثَّرت هذه الظروف العلمية في بلورة شخصية العتائقي، لأن مدينة الحلة في حينها تُعدُّ من كُبريات المدن العربية الإسلامية في تبنيها مختلف فنون العلوم والثقافة، وبخاصة بعد وفاة حفيد الشيخ الطوسي أبي الحسن محمد بن الحسن أبي علي بن أبي جعفر الطوسي عام (٥٤٥هم/ ١١٥٥م) في مدينة النجف الأشرف، وبروز الشيخ فخر الدين أبي عبد الله محمد بن منصور بن أحمد بن إدريس العجلي الحلي على مسرح الحياة الفكرية في مدينة الحلة، وكان بروزه إيذاناً بانتعاش مدرسة الحلة في منتصف القرن البروز للشيخ ابن إدريس رفع من شأن مدينة الحلة تُنافس مدرسة النجف، وإن هذا البروز للشيخ ابن إدريس رفع من شأن مدينة الحلة ومكانتها، فأصبحت قِبلة لروَّاد علم المذن الإسلامية المختلفة، وفي هذه الظروف العلمية الخصبة، والمناخ الثقافي العطر، نشأ المدن الإسلامية المختلفة، وفي هذه الظروف العلمية الخصبة، والمناخ الثقافي العطر، نشأ المدن الإسلامية المختلفة، وفي هذه الظروف العلمية الخصبة، والمناخ الثقافي العطر، نشأ وترعرع العتائقي، ناهلاً من عمق علمها الشَّر، وامتدادها الثقافي.

وهذا يتطلُّب منَّا دراسة مرحلة نشأتها وموقعها الجغرافي، والمجتمع الحلي وتركيبته

السكانية، والظروف السياسية والفكرية التي عاشتها تلك المدينة العريقة التي أنجبت لنا الكثير من العلماء، ومن بينهم موضوع بحثنا (العتائقي)، لنتعرَّف على الظروف البيئية والثقافية التي أنجبت لنا هذا العلَّامة، ولكي يتعرَّف القارئ الكريم، ارتأيت أن أتناول هذا الجانب، والخلفية التاريخية لمدينة الحلة، حتى لو كان بشيء من الإيجاز.

#### المبحث الأول

### الحلة، تسميتها وموقعها وأوضاعها الاجتماعية والاقتصادية

#### تسمية مدينة الحلة

الحِلَّة بكسر الحاء وتشديد اللام المهملة تعني في اللغة: «القوم النزول وفيهم كثرة» (()، فهي تُطلق على «بيوت الناس ومجلس القوم ومجتمعهم، والحلة شجرة شائكة أصغر من العوسج» (٢)، ويقال إن هذه الشجرة إذا أكلتها الإبل سهَّل خروج لبنها (٣). والحُلَّة بضم الحاء وتشديد اللام: أزرار ورداء (٤).

والحلة في الاصطلاح: اسم علم لعدَّة أماكن في العراق، منها حلة بني مزيد (٥)،

- (٢) ابن منظور، لسان العرب، ج٣، ص١٧٤.
- (٣) الزبيدي، تاج العروس، ج١٤، ص١٦٠.
  - (٤) الرازي، مختار الصحاح، ص١٥١.
- (٥) بني مزيد، بطن من قبيلة بني أسد بن خزيمة، من القبائل العدنانية، كانت تسكن بالمناطق المحيطة بمدينة بغداد، وانتشر وافي مناطق وسط العراق، وأسسوا إمارة في مدينة الحلة، حاضرة للكهم، وانتهت إمارتهم عند وفاة علي بن دبيس آخر أمرائهم سنة (٥٤٥ه/ ١٥٠٠م). الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان، العبر في خبر من غبر، تح، فؤاد السيد، مطبعة الرسالة، (الكويت ١٩٦١م)، ج٢، ص ٣٨٣؛ القلقشندي، أحمد بن علي، نهاية الإرب في معرفة أنساب

<sup>(</sup>۱) الفراهيدي، العين، ج٣، ص٢٦؛ الحموي، معجم البلدان، ج٢، ص٥٩٥؛ القلقشندى، أحمد ابن علي، صبح الأعشى في صناعة الانشا، مطبعة كوستاتوماس، (القاهرة- بلا.ت)، ج٤، ص٨٣٣.

وهي مدينة تقع بين الكوفة وبغداد (۱)، والثانية حلة بني قيلة (۲)، وهي قرية تقع في نواحي ميسان بين واسط والبصرة، والثالثة: حلة بني المراق، وهي قرية كبيرة تقع بالقرب من مدينة الموصل، يستوطنها قوم من وجوه التركيان (۳)، وأخيراً حلة بني دبيس (۱)، وهي بلدة قريبة من الحويزة، تقع بين مدينة البصرة والأحواز (۵)، وأُطلق على مدينة الحلة بـ: المزيدية نسبة إلى جدِّهم مزيد بن مرثد الأسدي (۱)، وأُطلق عليها أيضاً: الحلة السيفية نسبة إلى سيف الدولة صدقة بن منصور (۷) (ت ۱۰۵ه/ ۱۱۰۸م).

=العرب، تح، إبراهيم الأبياري، (القاهرة -١٩٥٩م)، ص٤٣٧؛ كحالة، عمر، معجم قبائل العرب، ط٢، الناشر، دار العلم للملايين، (بيروت- ١٩٦٨م)، ج٣، ص١٠٨٧؛ ناجي، عبد الجبار، الإمارة المزيدية دراسة في وضعها السياسي والاقتصادي والاجتهاعي (٣٨٧-٥٥٨م)، مطبعة دار الطباعة الحديثة، (البصرة- ١٩٧٠م)، ص٢٦١.

- (۱) ابن عبد الحق، مراصد الاطِّلاع على أسهاء الأمكنة والبقاع، ج١، ص١٣٠٧؛ القرماني، أحمد ابن يوسف الدمشقي، أخبار الدول وآثار الأول، مطبعة عباس التبريزي، (بغداد بلات)، ص٤٤٧.
  - (٢) الحموي، معجم البلدان، ج٢، ص٢٩٥.
- (٣) أبو الفداء، إسماعيل بن علي بن محمود بن عمر، تقويم البلدان، الناشر، دار السلطانية، (باريس-١٨٦٠م)، ص٢٩٨؛ ابن بطوطة ابن بطوطة المسماة تحفة النُظار في عجائب الأسفار وغرائب الأمصار، ج١، ص ٤٣٩.
- (٤) بني دبيس، هم بطن من بني أسد، سكنوا في الجزيرة التي تُعرف بالجزيرة الدبيسية في ميسان جنوب العراق، حدثت بينهم وبين بني مزيد مصاهرة، ووقعت معركة بينهما، أدت إلى هزيمة بني دبيس، واستولى بني مزيد على أموالهم. ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٨، ص٦٤.
  - (٥) الحموي، معجم البلدان، ج٢، ص٢٩٣؛ ابن عبد الحق، مراصد الاطِّلاع، ج١، ص ٤١٩.
- (٦) السمعاني، أبو سعيد عبد الكريم بن محمد بن منصور، الأنساب، تح، عبد الله عمر البارودي، الناشر، دارا لجنان، (بيروت- ١٩٨٨م)، ج١، ص١٢٤؛ ابن الأثير، عز الدين أبي الحسن علي ابن محمد، اللباب في تهذيب الأنساب، الناشر، دار صادر، (بيروت- بلات)، ج٣، ص٢٨٩.
- (٧) سيف الدولة، صدقة بن منصور بن دبيس بن علي بن مرثد، توليَّ الإمارة المزيدية بعد وفاة والده (٤٧٩هـ/ ١٠٨٦م) أيام السلطان ملك شاه بن ألب ارسلان، فاستمر على الإمارة إلى=

وسُمِّيت مدينة الحلة الفيحاء (۱): وهي الأرض الواسعة من الدور والرياض والخصب، وذُكر هذا الاسم لأول مرة في بيت شعر قاله صفي الدين الحلي (ت ١٣٤٩م)، وهو معاصر للشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، إذ قال:

من لم ترَ الحلة الفيحاء مُقلتهُ فأنه في انقضاء العمر مغبون أرض بهاسائر الأهوال قد جمعت كما تجمع فيها الضب والنون (٢)

#### الموقع الجغرافي

تقع مدينة الحلة عند تأسيسها على الجانب الغربي من نهر الفرات، في القسم الأوسط من العراق، بين مدينتي بغداد والكوفة، موقعها جنوب بغداد على مسافة تقدّر (١٠٠ كم)، وشمال شرق مدينة الكوفة على مسافة تقدر (٥٠ كم) وقد وصفها الحموي القول: «مدينة كبيرة بين الكوفة وبغداد»، ومدينة الحلة لم تؤسّس على أرض خالية، بل

<sup>=</sup>قتله سنة (٥٠١ هـ/ ١١٠٧م). أبو البقاء الحلي، هبة الله بن نها، المناقب المزيديه في أخبار الملوك الأسدية، تح، صالح موسى درادكة ومحمد عبد القادر خريسات، الناشر، دار الشرق، (عهان- ١٩٨٤م)، ج١، ص٣٦٦؛ ابن الأثير، اللباب في تهذيب الأنساب، ج٣، ص٣٨٩؛ ابن خلكان، وفيات الأعيان وإنباء أبناء الزمان، ج٢، ص٠٩٤؛ ابن المطهر، علي بن يوسف، العُدد القوية، تح، السيد مهدي رجائي، مطبعة سيد الشهداء، (قم- ١٩٨٧م)، ص٥٩٠؛ الذهبي، محمد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، تح، حسين الأسد، ط٩، مطبعة مؤسسة الرسالة، (بيروت- ١٩٩٣م)، ج٨، ص٥٥٠.

<sup>(</sup>١) الزبيدي، تاج العروس، ج٤، ص١٩٦.

<sup>(</sup>٢) صفي الدين الحلي، عبد العزيز بن سرايا بن علي، ديوان صفي الدين الحلي، الناشر، دار بيروت، (بيروت- ١٩٦٢م)، ص٢٠٨.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين، فقهاء الفيحاء أو تطوير الحركة الفكرية في الحلة، ج١، ص١٣٠ وزارة الموارد المائية، المديرية العامة للمساحة، خارطة العراق الإدارية، ٢٠٠٧م.

<sup>(</sup>٤) معجم البلدان، ج٢، ص٢٩٤.

كان في موقعها بناء وعمران، يُطلق عليه تسمية (الجامعين)(۱)، ومدينة الحلة يبلغ طولها سبع وستين درجه وسدس، وعرضها اثنتين وثلاثين درجة، تعديل نهارها خمسة عشر درجة، وطول نهارها أربع عشرة ساعة وربع(۱)، وتقع مدينة الحلة شهال خط الاستواء عند تقاطع خطي دوائر العرض (۲۹، ۲۲) درجة، وخط الطول (۲۱، ٤٤) درجة شرقاً(۱)، وتتمتّع الحلة بموقع مهم من خلال وقوعها على طريق القوافل التجارية الذي يربط بين مدن البصرة والكوفة وواسط وبغداد وكربلاء، وأنها تقع على طريق الحجاج الذين يأتون من بغداد ويقصدون الديار المقدسة (مكة المكرمة والمدينة المنورة)(1) لأداء مناسك الحج.

إِنَّ الموقع الذي أُسست فيه المدينة، كان له إشارات تاريخية قديمة عندما عبر

(۱) الجامعين، كانت أجمة تأوي إليها السباع، وهي مثنى لكلمة الجامع التي يرجَّع أنها تداولت على الألسن، لوجود جامعين شُيِّدا في هذا الموقع في ولاية خالد القسري والي العراق سنة (٥٠ ه/ ٧٢٣م). البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر، فتوح البلدان، تح، صلاح الدين المنجد، مطبعة لجنة البيان العربي، (القاهرة – ١٩٥٧م)، ص٢٠٤؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٥، ص٤٢٤؛ آل خليفة؛ محمد علي، أمراء الكوفة وحكامها، مطبعة أسوة، (طهران – ٢٠٠٤م)، ص٧٣؛ ناجي، عبد الجبار، دراسات في تاريخ المدن العربية الإسلامية، مطبعة جامعة البصرة، (البصرة – ١٩٨٦م)، ص٧٢٣.

- (٢) الحموي، معجم البلدان، ج٢، ص٢٩٤.
- (٣) نيبور، كارستن، مشاهدات نيبور في رحلته من البصرة إلى الحلة سنة ١٧٦٥م، ترجمة سعاد هادي العمري، مطبعة دار المعرفة، (بغداد-١٩٥٥م)، ص٠٠١؛ الخطيب، صباح محمود، مدينة الحلة الكبرى وظائفها وعلاقاتها الإقليمية، مطبعة المنار، (بغداد-١٩٧٤م)، ص١١؛ الهيتي، صالح فليح حسن، تطور سكان مدينة الحلة في القرن العشرين، مجلة كلية الآداب جامعة بغداد، العدد الثالث والستين، ٢٠٠٥م، ج٢، ص٢١.
- (٤) فهد، بدري محمد، تاريخ أمراء الحج، مجلة المورد، العدد الرابع، مطبعة دار الجاحظ، (بغداد- ١٩٧٣م) ص١٩٧٧؛ لستر نج، كي، بلدان الخلافة الشرقية، نقله إلى العربية بشير فرانسيس وكور كيس عواد، مطبعة الرابطة، (بغداد-١٩٥٤م)، ص٧.

الإمام علي بن أبي طالب عنه بهر الفرات قاصداً صفين سنة (٣٧ه/ ٢٥٧ م) وأثناء اجتيازه منطقة مدينة الحلة، ذكر أهمية المكان، ونقل لنا الحديث الأصبغ بن نباته (٢) قائلاً: «صحبت مو لاي أمير المؤمنين عند وروده إلى صفين، وقد وقف على إحدى التلال، ثم أوما إلى أجمة (٣) ما بين بابل ومكان وقفته، وقال: مدينة وأيّة مدينة، فقلت له: يا مو لاي أراك تذكر مدينة، أكان ها هنا مدينة وانمحت آثارها ؟ فقال: لا، ولكن ستكون مدينة يقال لها الحلة السيفية يمدّنها رجل من بني أسد، يظهر بها أخيار لو أقسم أحدهم على الله لأبر قسمه (٤). ويتمتع هذا الموقع باعتدال المناخ، وطيب الهواء، وصفاء السهاء،

- (۱) صفيًن، هي منطقة بين أعالي العراق وبلاد الشام، حدثت فيها إحدى المعارك التي دارت بين الإمام علي بن أبي طالب في ومعاوية بن أبي سفيان سنة (٣٧ه/ ٢٥٧م)، وسمّيت تلك المعركة بمعركة صفين، نسبة إلى المنطقة التي حدثت فيها. للمزيد يُنظر، أبو مخنف، لوط ابن يحيى الأزدي الكوفي، كتاب الجمل وصفين والنهروان، تح، حسن حميد السنيد، الناشر، مؤسسة دار الإسلام، (لندن ٢٠٠٢م)، ص ٢٥٩؛ الطبري، أبو جعفر بن محمد بن جرير، تاريخ الرسل والملوك، ط٤، مطبعة مؤسسة الأعلمي، (بيروت ١٩٨٣م)، ج٣، ص ٢٥١؛ ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل الدمشقي، البداية والنهاية، تح، علي شيري، مطبعة دار إحياء التراث العربي، (بيروت ١٩٩٨م)، ج٧، ص ٢٥١، مهر.
- (٢) الأصبغ بن نباته المجاشعي، كان من خاصة أمير المؤمنين علي ، وعمَّر بعده، وروي عنه عهد مالك الأشتر، ووصيته إلى ابنه محمد، ويُعدُّ من أصحاب أمير المؤمنين الذين أُطلق عليهم شرطة الخميس. السبحاني، جعفر، أضواء على عقائد الشيعة الإماميه، مطبعة مؤسسة الإمام الصادق، (قم- ٢٠٠٠م)، ص٢٦٩.
- (٣) الأجمة، هي عبارة عن مسطَّح مائي ينبت فيه القصب والنباتات الشوكية، وتكثر فيها الأسماك، وتؤوي إليها السباع. لسان العرب، ابن منظور، ج٦، ص٢٥٦؛ الزبيدي، تاج العروس، ج٩١، ص١٢٧.
- (٤) العلاَّمة الحلي، الحسن بن يوسف المطهَّر، إرشاد الأذهان إلى أحكام الإيان، تح، فارس حسون، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٩٨م)، ج١، ص٢٥؛ المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار الجامعة لدرر الأئمة الأطهار، ط٢، الناشر، مؤسسة الوفاء، (بيروت- ١٩٨٣م)، ج١٠٠، ص١٠٠٠.

ووفرة المياه (۱)، وكان نهر الفرات المصدر الرئيس الذي يزوِّد المدينة بالمياه (۲)، ولذلك كان هذا النهر الشريان النَّابض لديمومة الحياة فيها، حيث يروي الأراضي الواقعة على جانبيه، من خلال كثرة التفرُّعات، والتي امتدَّت إلى مسافات واسعة، ووفرة هذه المياه أدَّت إلى زيادة الرقعة الزراعية، وقد وصف الاصطخري (۲) هذا الموقع، بأنه «قرية زراعية يحيط بها رستاق خصب جداً»، ولوفرة مياه نهر الفرات وغزارته، كان يجلب مع مياهه مواد غرينية ساعدت على زيادة خصوبة الأرض، وبذلك كثرت المزروعات، وازده, ت الحالة الاقتصادية» (٤).

#### تأسيس الحلة

تُشير الروايات التاريخية أنَّ الأمير صدقة بن منصور بن دبيس بن علي بن مزيد الأسدي (ت ٥٠١ه/ ١١٠٧هـ) هو المؤسس الحقيقي لمدينة الحلة، سنة

<sup>(</sup>۱) ابن حوقل، صورة الأرض، ج۱، ص۲٤۲؛ الخوانساري، الميرزا محمد باقر الموسوي، روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات، تح، أسد الله إسماعليان، المطبعة الحيدرية، (طهران- ۱۹۷۰م)، ج۱، ص۲۸۹.

<sup>(</sup>۲) ابن خرداذبه، أبو القاسم، عبيد الله بن عبد الله، المسالك والمهالك، تح، محمد مخزوم، الناشر دار إحياء التراث العربي، (بيروت - ١٩٨٨م)، ص١٧٤؛ ابن الفقيه، أبو بكر أحمد بن محمد الهمذاني، مختصر كتاب البلدان، دار إحياء التراث العربي، (بيروت - ١٩٨٨م)، ص١٦٣٠ المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين بن علي، مروج الذهب ومعادن الجوهر، تح، محمد محي الدين عبد الحميد، مطبعة دار الفكر، (بيروت - ١٩٨٩م)، ج١، ص١٠٠٠ البكري، المسالك والمهالك، ج٢، ص١٧٠٠.

<sup>(</sup>٣) الاصطخري، أبو إسحاق إبراهيم بن محمد الفارس، مسالك المالك، تح، دي غوية، مطبعة بريل، (ليدن- ١٩٢٧م)، ص٨٦.

<sup>(</sup>٤) كربل، عبد الإله رزوقي، خصائص التربة وتوزعها الجغرافي في محافظة بابل، مجلة كلية الآداب، جامعة البصرة، العدد السادس، سنة ١٩٧٢م، ص١٢٠.

(٩٥ ٤هـ/ ١٠١١م) (١)، وذكر الشيخ علي بن يوسف، إن سيف الدولة صدقة بدأ بعمارتها سنة (٩٥ هـ/ ١٠١٩م) ونزلها سنة (٩٥ هـ/ ١٠١١م) و فقد الرأي يبدو مقبولًا، لأن المدينة تحتاج إلى وقت حتى يكتمل بناؤها (١)، إذ اتخذ مدينة الجامعين التي تقع غرب نهر الفرات، موضعاً لها، وهذه المدينة تحتل موقعاً جغرافياً وتاريخياً مهاً، إذ إنها بالقرب من مدينة بابل التاريخية المشهورة.

أما عن تخطيط المدينة، فلم يكن تخطيطها كها خُطَطت المدن الإسلامية (الكوفة والبصرة وبغداد وواسط)، والتي أنشأها الأمراء والخلفاء أو من ينوب عنهم، وإنها أنشأت بإشراف مباشر من الأمير صدقة المزيدي، وهذا ما يجعلها متميِّزة عن تلك المدن، وكذلك لم يَبنِ المسجد فيها، ثم دار الإمارة، لأن المسجد موجود فيها أصلاً، وقد اتَّخذ له داراً تليق به داخل المدينة، والدليل على ذلك، أنه لم يذكر أي من الرحالة والمؤرخين بناء المدينة وقصر الإمارة وأبوابها، بل هناك إشارات في كتبهم تدلُّ على شكل المدينة وسورها وجسرها، فقد ذكروا أن المدينة كان لها سور مبني من الطين، «إن صدقة عندما عمَّر الحلة، جعل عليها سوراً وخندقاً، وكان وضع السور سنة (١٠٠هه/ ١١٠٧م)» ويبدو أن هذا السور تعرَّض للخراب بتقادم الزمن، ولم يبقَ

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزي، المنظم في تاريخ الملوك والأمم ج۱۷، ص۲۷؛ الحموي، معجم البلدان، ج۲، ص۵۹۰؛ النهبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد، ص۵۹۰؛ الذهبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد، دول الإسلام، دار المعارف العثمانية، (حيدر أباد الركن - ۱۹۷۶م)، ج۲، ص۲۱؛ الجبوري، عباس إبراهيم حمادي، الحلة في ميزان الرحالة الاندلسي ابن جبير، مطبعة الصادق، (بابل - محمد)، ص۲۲.

<sup>(</sup>٢) ابن المطهر، العدد القوية لدقة المخاوف اليومية، ص٥٩.

<sup>(</sup>٣) الخزرجي، ماجد عبد زيد، الحياة الفكرية في الحلة في القرنين السابع والثامن الهجريين (٢٠١ه- ٥٠هـ)، دار الكتب والوثائق، (بغداد- ٢٠٠٩م)، ص٩.

<sup>(</sup>٤) ابن المطهر، العدد القوية، ص ٢٦٠؛ ناجي عبد الجبار، دراسات في المدن الإسلامية، ص ٧٥.

منه إلّا شيء بسيط، فقد وصف ابن جبير (۱) هذا السور عند زيارته الحلة، قائلاً «ولم يبقَ من سورها إلّا حلق من جدار ترابي مستدير بها». وفي سنة (۱۸۸ه/ ۱۸۸۶م) بُنِي فيها جسر عظيم ربط مابين جانبها الشرقي والغربي، معقود على مراكب (۲) من قبل الخليفة الناصر لدين الله (ت۲۲۲ه/ ۱۲۲۵م) (۳)، وذكروا أسواق المدينة فقالوا: «إنها كثيرة الأسواق» (قام أسواق حسنة جامعة الأسواق وأنه والصناعات» وقد اتخذ الناس محالاً للسكن في هذه المدينة، ومن محالمًا محلة الجامعين، وتُعدُّ أقدم محلة في مدينة الحلة منذ تأسيسها، ومحلة الأكراد، وهاتان المحلَّتان ما زالتا تحتفظان باسميها إلى الوقت الحاضر، واختيار المزيديين مدينة الحلة حاضرة الإمارتهم يعود لأسباب متعدِّدة، منها:

- اختار المزيديون موقعاً لحاضرتهم الجديدة يقع غرب نهر الفرات، ليكون مانعاً مائياً طبيعياً، تستفيد منه المدينة في الدفاع عن نفسها في ظروف الحرب(٢).
- ٢. إن موقع منطقة الجامعين هو ضمن مناطق نفوذ الإمارة المزيدية، فلا مانع من

<sup>(</sup>١) رحلة ابن جبير، ص١٦٩؛ الخزرجي، الحياة الفكرية، ص١٠.

<sup>(</sup>٢) الأصفهاني، محمد بن محمد بن حامد، خريدة القصر وجريدة العصر، تح، عدنان محمد آل طعمه، مؤسسة الطباعة والنشر، (طهران- ١٩٩٩م)، ج١، ص٤٤٢؛ ابن بطوطة، رحلة ابن بطوطة، ج١، ص٤٤٢.

<sup>(</sup>٣) الناصر لدين الله، أبو العباس أحمد بن المستضئ بالله أبي محمد الحسن ابن المستنجد بالله بن المقتفي بن المستظهر بالله ولد سنة ٥٥٣ه بويع بعد موت أبيه عام (٥٧٥ه/ ١١٧٩م) ولم يلِ الخلافة أحد أطول منه؛ الذهبي، سبر أعلام النبلاء، ج٢٢، ص١١٦.

<sup>(</sup>٤) ابن حوقل، صورة الأرض، ص٢٩.

<sup>(</sup>٥) ابن بطوطة، رحلة ابن بطوطة، ج١، ص ٢٣٩.

<sup>(</sup>٦) ابن الجوزي، المنظم في تاريخ الملوك والأمم، ج١٧، ص٦٧، الحموي، معجم البلدان، ج٢، ص٢٩٥.

إقامة مدينة جديدة عليه، وتطويرها من الناحية العمرانية، ثم تحصينها، بإقامة سور حولها، ثم حفر خندق حول السور المحيط بها، وهذا لا يصاحبه أيَّة معارضة من أي طرف من الأطراف، ولا يكلف الكثير(١).

- ٣. إن مدينة النيل<sup>(٢)</sup> التي اتخذوها مقراً لهم، لم تعد مناسبة لمركز الإمارة المزيدية التي امتدَّ نفوذها حتى شملت مساحات واسعة وصلت إلى البصرة، ومناطق أُخر من العراق، بسبب قِدَم بناياتها، وهذا لا يتهاشى مع ما وصلت إليه المدن الإسلامية الأُخر، وكذلك بُعدها عن نهر الفرات الذي يُعدُّ أحد طرق النقل التجارية المهمة.
- كان للعامل الاقتصادي أثرٌ واضحٌ في مغادرة المزيدين مدينة النيل، وتمصير مدينة الخلة، لأن مدينة النيل تقع على أحد فروع نهر الفرات الذي يسمى نهر النيل، وقد بدأت مياهه بالنضوب، نتيجة الرواسب الغرينية التي كان يحملها، فأصبحت مياه نهر النيل شحيحة لا تفي بمتطلَّبات سكان مدينة النيل، مما دفع المزيدين إلى التَّفتيش عن مكان مناسب، فوقع اختيارهم على الجامعين التي تقع على نهر الفرات.

(۱) حميد، عامر عجاج، النيل ومنطقتها، دراسة في الأحوال الجغرافية والإدارية والفكرية حتى نهاية القرن السابع الهجري، رسالة ماجستير غير منشورة، مقدمة إلى كلية التربية جامعة بابل سنة ٢٠٠٦م، ص٩٧.

<sup>(</sup>۲) النيل، بلدة تقع شمال مدينة الحلة بمسافة (۱۰)كم، على نهر النيل الذي يتفرَّع من الفرات، والذي حفره الحجاج بن يوسف الثقفي سنة (۸۲ه)، وسمَّاه نسبةً إلى نيل مصر. الحموي، معجم البلدان، ج٥، ص ٣٨٥؛ ابن الوردي، أبو جعفر محمد، خريدة العجائب وفريدة الغرائب، ط٢، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، (القاهرة - ٢٠٠٤م)، ص ٢٥.

استغل الأمير المزيدي صدقة انشغال السلاجقة<sup>(۱)</sup> بمشكلاتهم الداخلية وانقساماتهم على أنفسهم، فبادر إلى تمصير مدينة الحلة، لاتخاذها حاضرة لإمارته.

ونتيجة لهذه الأسباب، استطاع الأمير صدقة أن يُمصِّر مدينة الحلة، ويُنزل بها وأهله، وأبناء قبيلته (بني أسد)، وجيشه، وبنى فيها الدور السكنية الفاخرة، فأصبحت ملجأً ومقصداً للناس، حتى صارت من أكثر مدن العراق أمناً خلال مدَّة إمارته (٢)، وذلك لأن الأمير صدقة كانت له مميزات، منها أنه كان حَسِن السيرة، كريهاً، كثير البرِّ والإحسان، عفيفاً، متواضعاً (٣).

وعندما قُتل الأمير صدقة سنة (٥٠١هـ-١١٠٧م)(٤)، بقيت مدينة الحلة على عارتها، واستمر المزيديون في اتِّخاذها حاضرة لهم، حتى أصبحت كثيرة العمارة، كثيرة

<sup>(</sup>۱) السلاجقة، وهم أقوام من قبائل الغز، انسابوا من سهول تركستان حوالي سنة (٥٣٥هم)، وسكنوا في بلاد ما وراء النهر، واعتنقوا الدين الإسلامي، على وفق الذهب الحنفي، وقد سُمُّوا بالسلاجقة نسبةً إلى جدِّهم الأعلى سلجوق بن دقَّاق، وتوسعوا على حساب الغزنوين، فانتصروا عليهم، وكونوا دولتهم، وأصبح طغرل بك سلطاناً عليهم، ثم سيطروا على بغداد سنة (٧٤٤هم/ ٥٠٥٥م). الأصفهاني، عهاد الدين محمد بن محمد بن حامد، تاريخ دولة آل سلجوق، دار الكتب العلمية، (بيروت - ٢٠٠٤م)، ص٣؛ أمين، حسين، تاريخ العراق في العصر السلجوقي، مطبعة الإرشاد، (بغداد - ١٩٦٥م)، ص٥٤.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٧، ص٧٦؛ الحموي، معجم البلدان، ج٢، ص٢٩٤.

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٧، ص١١، ابن الأثير، الكامل، ج٨، ص١١، ابن الفوطي، تلخيص مجمع الآداب في معجم الألقاب، ج٣، ص١٨٥؛ الكتبي، محمد بن شاكر، فوات الوفيات، تح، عادل أحمد عبد الموجود، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت-٢٠٠٠م)، ج١٩، ص١١٧.

<sup>(</sup>٤) ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج٢، ص٤٢٣.

الدور، وتتخلّل هذه الدور حدائق النخيل، فهي بهيّة المنظر، جميلة البناء (۱۱)، وإن مدينة الحلة امتازت باستيعابها جميع المكوِّنات الدينية والقومية على اختلافها، فيتعايش أبناؤها سويَّة دون تمييز، ويحتفظ كل مكوِّن بخصائصه القومية والدينية، من دون التعرُّض إليها والمساس بها، ثم يبدأ أثر المدينة على السكان الغرباء، فيظهر واضحاً تأثرهم بثقافة المدينة وعاداتها وتقاليدها من تلقاء أنفسهم، دون تدخُّل عوامل خارجية، فقد عايشوا السكَّان الأصليين من العرب، وتفاعلوا مع الحضارة العربية الإسلامية، دون أن يشعروا بالغُربة، لما يتمتَّع به سكانها من خُلُق رفيع، وإكرام للضيف، واحترام للغرباء، وهذه من السَّجايا العربية الأصيلة (۲).

### المجتمع الحلي

يتكون المجتمع الحلي من فئات اجتهاعية متعدِّدة، ما يمنحنا صورةً واضحةً لهذه المدينة التي كانت تتمتَّع بنوع من الألفة والمحبة بين الأجناس البشرية المختلفة، عمَّا أتاح لها أن تعيش بوئام وانسجام على مدى الحقب التاريخية التي يعود بعضها إلى تاريخ ما قبل الإسلام، وبعضها الآخر ظهر خلال الحقب الإسلامية المتعاقبة، وسكنت في المناطق الواقعة ضمن حدود مدينة الحلة أجناس بشرية مختلفة، تعايشت فيها بينها، مكوِّنةً بذلك عناصر سكان المدينة، والتي سنتناولها بإيجاز:

<sup>(</sup>١) الأصفهاني، خريدة القصر وجريدة العصر، ج١، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) الحسني، عبد الرزاق، العراق قديمًا وحديثاً، ط٢، مطبعة العرفان، (صيدا- ١٩٥٨م)، ص١٤٠.

## أولاً:عناصر السكان

### ١. العرب

شكّل العرب العنصر الرئيس للمجتمع الحلي، وكان النصيب الأكبر من العرب لقبيلة بني أسد التي ينحدر منها الأمير صدقة، وقد سكنوا قبل ذلك في مدينة النيل، بعد مجيئهم من البصرة، وأسسوا فيها إمارة سُمِّيت بالإمارة المزيدية في النيل، ولمّا كانت الإمارة عربية، ويتولَّاها أمير عربي، فقد أصبحت نقطة جذب لأبناء قبيلتهم من بني أسد، فتوافدوا إليها، واستقروا بها، وأصبح أغلب أفراد الجيش المزيدي منهم، وممّا يؤكد هذه الكثرة العددية من بني أسد في مدينة الحلة، هو ما ذكره ابن الأثير(۱): «أنه قد قُتل أربعة آلاف فارس» عند جلاء بني أسد عن الحلة وبطائحها عام (٥٨ ٥ه/ ١٦٦٢م)، وهذا يدلُّ على كثرة أعدادهم، سواء أكانوا في الجيش أم في خارجه، وقد سكن في مدينة الحلة وضواحيها عدد من القبائل العربية ذات الولاء للمزييدين، كقبيلة خفاجة (٢٠)، وبني عقيل عقيل على وكانوا يسكنون على إطراف مدينة الحلة، وكانت قبيلة وقبيلة عبادة (٢٠)،

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، ج١١، ص٢٩٦- ٢٩٧؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج١٢، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٢) قبيلة خفاجة، من القبائل العربية تُنسب إلى بني عقيل الذين يُنسبون إلى القبائل العدنانية، وقبيلة خفاجة ظهر شأنها منذ أيام الدولة العباسية، استوطنت جماعات منها بين النجف والحلة وكربلاء وبغداد. للمزيد يُنظر، السمعاني، الأنساب، ج٢، ص٣٨٨؛ القلقشندي، نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، ص٣٣٢؛ كحالة؛ معجم قبائل العرب، ج١، ص٣٥٠؛ الحسون، محمد ضايع، الحلة في العصر العباسي الأخير دراسة في أحوالها السياسية والإدارية، مجلة جامعة بابل، المجلد الثامن العدد(١)، ٢٠٠٢م، ص٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) قبيلة عبادة، وهي قبيلة عربية من قبائل نزار، تسكن ضواحي مدينة الحلة، وترجع إلى عبادة بن عقيل بن عقيل بن كعب. الاحسائي، محمد بن علي بن إبراهيم، عوالي اللئالي العزيزية، تح، مجتبى العراقى، مطبعة سيد الشهداء، (قم- ١٩٨٣م)، ح١، ص١١.

<sup>(</sup>٤) بنو عقيل، وهم مؤسسو الإمارة العقيلية التي قامت في بلاد الشام والجزيرة الفراتية، وكانت حاضرتها مدينة الموصل سنة (٣٨٠هـ/ ٩٩٠م)، واستمرت حتى سنة (٤٨٩هـ/=

خفاجة قد أدَّت دوراً سياسياً كبيراً في المنطقة، وسبَّبت إرباكاً كبيراً للجامعين التي نهبوها مرَّات عديدة أيام (بني عقيل)، وذكر البراقي أن قبيلة خفاجة كان تأثيرها ليس على الجامعين فقط، وإنَّما كانت من أسباب خراب مدينة الكوفة المجاورة لها(۱)، أما بنو عقيل، فهي القبيلة الأخرى التي كان لها حضور في تشكيل الحياة السياسة في المنطقة، إذ دخلوا بتحالفات مع الأمير صدقة المزيدي، بعد مجيئهم من هيت(۱)، وسكنوا مدينة الحلة، وكانوا خير عون لهذه الإمارة في أيام الأمير صدقة.

وبرزت في الحلة أُسر عربية في مجال العلوم والإدارة، تمتعت بسمعة واسعة، أهّلتها للمشاركة في الإحداث التي واجهتها المدينة خلال القرون الأربعة بعد تمصيرها، ومن هذه الأسر: آل البطريق، آل طاووس، آل المطهر، وآل معية، وغيرهم من الأسر الأُخر التي ذاع صيتها، وبرز أثرها الفكري من خلال المؤلفات المتنوِّعة والشَّاملة في مختلف العلوم الدينية والإنسانية لبعض رجالها، فأصبحت ألقاب العلَّامة الحلي، والمحقِّق الحلي، وفخر المحقِّقين وغيرها، ألقاباً تتميَّز بها مدينة الحلة، وتفتخر بها، حيث تلقب بها بعض رجالات هذه الأسر، وتُرجم لهم ولمؤلفاتهم في العصور التي عاشوها والعصور التي تبعتها، وكانت بحق مفخرة لمدينة الحلة، ولأهلها، وللأسر التي أنجبتهم على مرور التي تبعتها، وكانت بحق مفخرة لمدينة الحلة، ولأهلها، وللأسر التي أنجبتهم على مرور

<sup>=</sup> ١٠٩٥م). وللمزيد انظر ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٠ م ٣٥٨؛ الجميلي، رشيد عبد الله، تاريخ الدولة العربية الإسلامية، مطبعة الجامعة المستنصرية، (بغداد- ١٩٨٩م) ص١٨٤.

<sup>(</sup>١) البراقي، السيد حسين ابن السيد أحمد، تاريخ الكوفة، تح، ماجد أحمد العطية، مطبعة المكتبة الحيدرية، (النجف- ٣٠٠٣م)، ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) هيت، بلدة تقع على نهر الفرات من نواحي بغداد، أعلى مدينة الأنبار، وسمِّيت هيت، لأنها في هوَّة من الأرض، وذُكر أنها سمِّيت باسم بانيها، وهو هيت بن البلندي أو السبندي. الدينوري، الإخبار الطوال، تح، عبد المنعم عامر، مطبعة دار إحياء الكتب العربي، (القاهرة - ١٩٦٠م)، ص ٨٠٠؛ ابن عساكر، علي بن الحسن بن هبة الله الشافعي، تاريخ دمشق، تح، علي شيري، الناشر، دار الفكر، (بيروت - ١٩٩٥م)، ج١، ص ٣٠٠؛ الحموي، معجم البلدان، ج٥، ص ٤٢٠.

الأجيال، وقد كانت اغلب هذه الأسر العلمية من أصول عربية(١).

# ٢. الأكراد

ويأتي الأكراد في المرتبة الثانية بعد العرب، والذين سكنوا في مدينة الحلة، وكان لهم أثر كبير منذ تأسيس الإمارة المزيدية في النيل، وساهموا في تمصير الحلة، ويُقسم الأكراد الذين كانوا في مدينة الحلة على قسمين، هما: الجاوانيون (٢)، والشاهجان (٣)، والذين تحالفوا مع المزيديين أيام الأمير علي بن مزيد، وقد تصاهروا مع العرب، وقُلَّدوا مناصب عسكرية مهمة وحسَّاسة، وبرز عدد منهم، مثل خال الأمير (صدقة) أبو نجم بن أبي القاسم الورامي، وأصبح قائداً لجيش المزيديين أيام الأمير دبيس، وأثبت الأكراد وجودهم من خلال انخراطهم في صفوف الجيش، لأن المهمة أصبحت سهلة بفضل وجود أبي القاسم الورامي، ونالوا ثقة الأمير المزيدي عندما نشبت الحرب بين الأمير صدقة بن مزيد والسلطان السلجوقي محمد بن ملكشاه، إذ أنهم صمدوا بوجه السلاجقة، مُساندين ومؤازرين ومضحِّين في سبيل الأمارة المزيدية، في الوقت الذي

<sup>(</sup>١) الأمين، أعيان الشيعة، ج٨، ص٥٥٨؛ الطهراني، الذريعة، ج١٢، ص١٢٤.

<sup>(</sup>۲) الأكراد الجاوانيين، قبيلة كردية سكنت الجانب الشرقي من نهر دجلة قبال طريق المؤدي إلى خراسان، ثم امتدَّت في السكن إلى منطقة النهروان شرقي بغداد، حتى وصلت إلى جرجريا قرب واسط، ثم سكن قسم منهم في مدينة الحلة. السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن، لب اللباب في تحرير الأنساب، تح، محمد أحمد عبد العزيز، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت- اللباب في تحرير الأنساب، تح، محمد أحمد عبد العزيز، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت- المباب)، ص٥٥؛ جواد، مصطفى، جاوان القبيلة الكردية المنسيَّة ومشاهير الجاوانين، مجلة المجمع العلمي العراقي، العدد الأول، سنة ١٩٥٦م، ص٩٤.

<sup>(</sup>٣) الأكراد الشاهجان، قبيلة من الأكراد، استوطنوا على الطريق الذي يربط بين خراسان وبغداد، وسكنت طائفة منهم مدينة الحلة. ناجي، الإمارة المزيدية، ص١٨٣؛ الشمري، يوسف كاظم جغيل، الحياة الفكرية في الحلة خلال القرن التاسع الهجري، دار الصادق، (بابل - ٢٠٠٩م)، ص٢٠٤.

تخلّت فيه قبيلتي خفاجة وعبادة عن الأمير صدقة، وهربوا من ساحة القتال، الأمر الذي أدى بالأمراء المزيديين أن ينظروا نظرة احترام وتقدير للأكراد، فوعدوهم وعوداً سخيّة، لما أظهروه من شجاعة وإخلاص في القتال(۱)، وبعد الأمير صدقة، استمرت العلاقة القوية بين الأكراد والمزيديين، على الرغم من الظروف التي مرَّت بها الإمارة، فعندما عاد دبيس بن صدقة إلى الحلة سنة (١٢هه/١١٨م)، اجتمع حوله خلقٌ كثير من العرب والأكراد(٢).

وبعد سقوط الإمارة المزيدية، على أثر وفاة الأمير علي بن دبيس بن صدقة سنة (٥٤٥ه/ ١١٥٠م)، فرضت الخلافة العباسية سيطرتها المباشرة على مدينة الحلة، وقد ساند الأكراد الجاوانيون الخلفاء العباسيين في صراعهم مع السلاجقة في العصر العباسي الأخير، إذ اشترك الأمير مهلهل بن أبي العسكر الجاواني<sup>(٣)</sup> إلى جانب الخليفة المقتفي لأمر الله (ت ٥٥٥ه/ ١٦٠٠م)، في صراعه مع السلطان محمد بن محمود السلجوقي<sup>(٤)</sup>

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزي، المنتظم، ج٩، ص٥٦٠١؛ وللمزيد ينظر، حسون، محمد ضايع، الحياة الاجتماعية في الحلة (٤٩٥-٥٦٦ه/ ١٠١١-١٢٥٨م)، مجلة الفتح، جامعة ديالي، العدد الرابع عشر، ٢٠٠٢م، ص٣٩.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٩، ص١٧٢.

<sup>(</sup>٣) المهلهل بن أبي العسكر الجاواني، وهو قائد عسكري في عهد الخليفة المقتفي لأمر الله، والخليفة المستنجد، كان هو وأخوه (عنتر) في خدمة السلطان مسعود السلجوقي، وبعد وفاته سنة (٦٥ه/ ١٠١١م)، خدموا السلطان محمد بن محمود. أصبح الأمير مهلهل والياً على مدينة الحلة سنة (٥٥مه)، ثم انقطعت أخباره بعد سنة (٥٥مه) عند جلاء بني أسد من الحلة. الزركلي، الأعلام، ج٧، ص٣١٥.

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن محمود بن محمد بن ملكشاه السلجوقي، سلطان سلجوقي، كان في همذان، ثم قدِم لحاصرة بغداد، فامتنعت عليه، ورحل عنها، فمرض بالسل، وطال به المرض إلى أن توفي بباب همذان سنة (٥٥هه/ ١١٥٩م). ابن كثير، البداية والنهاية، ج١١، ص٢٩؛ ابن خلدون، العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، ج٣، ص٠٢٥.

الذي توجَّه في سنة (٥٥١ه/ ١١٥٦م) لاحتلال بغداد، فكافأه الخليفة، وجعله والياً على الحلة (١).

ومنذ تأسيس مدينة الحلة، كان للأكراد محلَّة يسكنون فيها، أُطلق عليها اسم (محلَّة الأكراد)، وما تزال تُعرف بهذا الاسم إلى يومنا هذا، وتقع في الجانب الغربي من شط الحلة، والذي كان قديماً يمثل مجرى نهر الفرات، ولم أعثر على أي ذكر للعنصر الكردي في هذه المحلَّة اليوم، وذلك لانصهارهم في المجتمع الحلي، أو ارتحالهم عن المدينة في العصور اللاحقة.

# ٣. الأتراك

وهم أحد مكوِّنات سكان مدينة الحلة، وبداية تواجد الأتراك في العراق يعود إلى عهد الخليفة المعتصم (٢١٨ هـ-٢٢٧ه/ ٢٨٣م)، إذ بانَ أثرهم، وكثر عددهم، وقويت شوكتهم، وعلا شانهم، بعد أن استخدمهم في قيادة الجيش، لما أظهروه من شجاعة في القتال، وصبر على المليَّات (٢).

ومنذ ذلك العهد، أصبح العنصر التركي يشكِّل أحد مكونات المجتمع العراقي، ومنرور الزمن، ازداد نفوذهم، وانتشروا في بقية المدن العراقية، ومن ضمنها مدينة الحلة، فكان لهم وجود فيها، منذ بداية تأسيسها، وأصبحوا يؤلفون طبقة اجتهاعية، غالبيتها من

<sup>(</sup>۱) الحسيني، صدر الدين ابن الحسن علي بن ناصر بن علي، أخبار الدولة السلجوقية، تح، محمد إقبال، مطبعة دار الآفاق الجديدة، (بغداد- ١٩٨٤م)، ص١٣١؛ الحسون، الحياة الاجتماعية، ص٠٤٠.

<sup>(</sup>٢) الجاحظ، أبوعثمان عمر بن بحر، مناقب الترك، تحقيق، عبد السلام محمد هارون، الناشر، مكتبة الخانجي، (القاهرة - ١٩٦٤ م)، ص٤٣ - ٤٤؛ ابن الطقطقي، محمد بن علي، الفخري في الآداب السلطانية، الناشر، دار صادر، (بيروت - ١٩٦٠م)، ص١٨١.

الجند والأمراء وذوي الوظائف الأُخر، فكانوا يمتلكون أراضي وأملاكاً في مدينة الحلة، وإن الجند الأتراك ساعدوا الأمير صدقة بن منصور (ت، ١٠٥ه/ ١١٠م) على بسط سيطرته على واسط سنة (٤٩٧ه/ ١١٠٩م) وفي سنة (٢٥ه/ ١١٠٠م) أعطى الخليفة المسترشد بالله (ت، ٢٥ه/ ١٣٤م) إقطاع الحلة إلى خادمه التركي إقبال المسترشدي، ولقبه حسام الدين، «وضمَّ إليه عشرة آلاف فارس من العرب والترك والأكراد» (٢)، ومن هذا نستنتج أن الأتراك كانوا يشكِّلون جزءاً من جيش الإمارة المزيدية، وهذا يعنى أنهم قد سكنوا في مدينة الحلة مع عوائلهم.

# ٤. الديلم

وهي التسمية التي أُطلقت على العنصر الرابع الذي سكن مدينة الحلة، والمعروف عن الديالمة أنهم يسكنون في المنطقة الواقعة بين طبرستان والجبال، وجيلان وبحر الخزر، وبلاد الران من جهة الغرب<sup>(۱)</sup>، وبعد الفتوحات الإسلامية، انحدر قسم منهم إلى البلاد الإسلامية، ومنها مدينة الحلة، وقد وردت إشارات قليلة عن ذلك في بعض المصادر، وعندما قامت الحرب بين الأمير صدقة والسلطان محمد بن ملكشاه سنة (٥٠١هم/ ١١٠٧م)، كان الديلم قد شاركوا في جيش صدقة بن منصور الأمير سرخاب الديلمي كان السبب المباشر في قيام الحرب بين الأمير صدقة بن منصور والسلطان محمد السلجوقي، لأن الأمير سرخاب استجار الأمير صدقة فأجاره، وعندما والسلطان محمد السلجوقي، لأن الأمير سرخاب استجار الأمير صدقة فأجاره، وعندما

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير، الكامل، ج ۹، ص۷۶-۷۰؛ ابن الوردي، عمر بن المظفر، تاريخ ابن الوردي، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت- ۱۹۹۲م)، ج ۲، ص۱۰.

<sup>(</sup>٢) ابن العمراني، محمد علي، الأنباء في تاريخ الخلفاء، مطبعة بريل، (ليدن- ١٩٧٣ م)، ص٢١٧. (٣) الاصطخري، مسالك المالك، ص٢١١.

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزي، المنتظم، ج٩، ص١٥٦؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٠، ص٤٤١، الخزرجي، الحياة الفكرية في الحلة، ص٣٧.

طلبه السلطان محمد السلجوقي، رفض الأمير صدقة تسليمه إليه، ممَّا أدى إلى نشوب الحرب(١)، ونستنتج من ذلك، أنهم كانوا يشكِّلون أحد مكونات جيش الإمارة المزيدية، ولا بُدَّ من استيطانهم فيها.

# ثانياً: الفئات الدينية

امتازت مدينة الحلة، كبقية المدن الإسلامية الأُخر، بالتعدديَّة الدينية، لكن هذه التعددية لا تُشكَّل سبباً لحدوث مشاكل، وإنها شكَّلت المعتقدات الدينية المختلفة في مدينة الحلة رابطة اجتهاعية، ساعدت في توحُّد المجتمع الحلي وتفاعله، ولم يكن ذلك سبباً للتناحر الديني، على الرغم من وجود تباين في المعتقدات الدينية، ويمكن تقسيم هذه الفئات إلى ثلاث فئات رئيسة، هي:

# ١. المسلمون

كانت نسبة المسلمين بين سكان مدينة الحلة، هي الأكبر، وتتكّون من: الشيعة الإمامية الاثني عشرية، ويشكّلون الغالبية العظمى في المدينة (٢)، ومنهم السادة العلويين، إذ سكن عدد كبير من الأسر العلوية في الحلة، حتى أُسست لهم نقابة سُمّيت (نقابة العلويين)، وتولّى عدد منهم منصب نقيب العلويين، وسكنتها كذلك جماعات من معتنقي المذاهب الإسلامية السنيّة المختلفة. وقد مارس المسلمون من أهالي الحلة طقوسهم الدينية في المساجد والجوامع والمراقد، حيث صارت مكاناً رحباً لمهارسة تلك الطقوس، وفي هذه الرياض الرحبة، تُعقد الحلقات العلمية لتدريس الطلبة، وأيضاً هي مكان مناسب لحل مشاكلهم اليومية، وترتيب نمط حياتهم، وقد ذكر الرحالة، عمّن

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي، المنتظم، ج٩، ص٥٥١؛ حسون، الحياة الاجتماعية في الحلة، ص٤١.

<sup>(</sup>٢) ابن بطوطة، رحلة ابن بطوطة، ص ٢٢٠.

كتبوا عن مدينة الحلة في العصر العباسي الأخير، بعض تلك الأماكن، ومنها مسجد مشهد الشمس<sup>(۱)</sup>، ومسجد صاحب الزمان (<sup>(۱)</sup>)، ومقام الإمام الصادق عبد العزيز (<sup>(۱)</sup>).

# ٢. اليهود

يُعدُّ المكوِّن اليهودي من المكوِّنات الدينية الموجودة في منطقة الحلة، والتي يعود تاريخ وجودها إلى عصر ما قبل الإسلام، وهؤ لاء الذين يسكنون في مناطق بابل، يرجع تاريخ وجودهم إلى السبي البابلي الأول لليهود في عام (٩٧٥ ق.م)(أ)، والسبي الثاني في عهد الملك البابلي نبوخذ نصر عام (٥٨٦ ق.م)(أ)، وقد توزعوا في المناطق المجاورة إلى بابل، وتعايشوا في المجتمع البابلي، وكانت بابل من أغنى المناطق، عمَّا أتاح لهم العمل في الزراعة والتجارة والأعمال الخاصة(٦).

واستمر وجود هذه الديانة عند بدأ حروب التحرير في العصر الإسلامي، لأن الدين الإسلامي مُتسامح مع معتقدات الديانات الساوية الأُخر، وعدَّهم أهل ذمَّة باقين تحت حماية المسلمين، ونتيجة لهذا التوجُّه الإسلامي في قبول الأخر، وانتشار روح

<sup>(</sup>١) المجلسي، بحار الأنوار، ج٤٢، ص٣٣٤.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ص۲۲۰.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٧٧.

<sup>(</sup>٤) سوسة، أحمد، العرب واليهود في التاريخ، ط٧، مطبعة العربي (بابل- ١٩٩٠م) ص٢١٨؛ الحسني، العراق قديماً وحديثاً، ص١٥.

<sup>(</sup>٥) نبوخذنصر ، من ملوك السلالة البابلية التي مارست دوراً هاماً في القرن السادس قبل الميلاد، وبلغت أوج عظمتها في أيام حكمه، لأنه أعظم ملوك البابليين قاطبة ، وقد دام حكمه ثلاث وأربعين سنة (٢٠٥-٥٦٢ ق.م). سوسة ، العرب واليهود في التاريخ ، ص٢١٧.

<sup>(</sup>٦) أيوب، سعيد، ابتلاءات الأمم، دار الهادي، (بيروت- بلا.ت)، ص١٠٩ ص١١٠.

التسامح التي كان عليها الحليون، عاش اليهود إلى جنب المسلمين في مدينة الحلة وما جاورها من المناطق، بروح يسودها الانسجام والتعاون، وكان لليهود تواجد في مناطق خرائب بابل والكفل وقصر ابن هبيرة (١) كما ذكر المقدسي (٢) «قصر ابن هبيرة مدينة كبيرة... كثيرة الحاكة واليهود»، وعند زيارة الرحالة بنيامين التطيلي بابل، في أثناء رحلته للمشرق مابين عامي (٥٦١ - ٩٢٥ه/ ١١٧٥ – ١١٧٧م)، ذكر أن اليهود الموجودين في مدينة الحلة وما جاورها من المناطق، كانت أعدادهم تبلغ ما يقارب من عشرة آلاف يهودي، يقيمون بالقرب من خرائب بابل، ولديهم كنيسة منسوبة للنبي دانيال، يقيمون الصلاة فيها كل يوم، ولديهم مقابر خاصة تحوي رفات موتاهم، وكذلك توجد في منطقة الحلة قبور أنبيائهم وكنائسهم (٣)، لذا يمكن القول إن اليهود كانوا يتمتّعون بكامل الحرية في ممارسة شعائرهم وطقوسهم الدينية، وأن هذا التّسامح الديني الذي التّصف المسلمون هو من المبادئ الأساسية للدين الإسلامي إزاء الديانات الاخرى.

## ۳. النصاري

إنَّ استقرار النصارى في مدينة الحلة هو مسالة معروفة، فقد ذكرها الحموي بقوله: «مدينة سورا بأرض بابل بالقرب من الحلة، هي مدينة السريانيين»(٤)، وقد

<sup>(</sup>۱) قصر ابن هبيرة، وهي مدينة كبيرة عامرة ذات أسواق، وتُعدُّ من أجمل مدن السواد، وأوفرها أموالاً، وأكثرها نفعاً، بناها يزيد بن عمر بن محمد بن هبيرة الفزاري، عندما كان عامل العراق من قبل مروان الثاني، آخر خلفاء بني أمية (۱۱۷ – ۱۳۲ه). الدينوري، الأخبار الطوال ص ٣٦٠؛ الإدريسي، نزهة المشتاق في اختراق الأفاق، ط١، مطبعة عالم الكتب، (بيروت – ١٩٨٩م)، ج٢، ص ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) شمس الدين أبي عبد الله بن أحمد بن أبي بكر، أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت - ٢٠٠٢م)، ص ١١٢.

<sup>(</sup>٣) التطيلي، رحلة بنيامين، ص٠٤٠.

<sup>(</sup>٤) الحموى، معجم البلدان، ج ٢، ص ٣١٩.

تعايش النصارى مع المسلمين في مدينة الحلة، ومارسوا طقوسهم الدينية بكل حرية، وزاولوا مختلف النشاطات الاقتصادية في كسب العيش، ولم يتعرَّضوا إلى الضغوط الاجتهاعية والدينية بسبب انتهائهم الديني، بل كانوا محلَّ احترام وتقدير بين الفئات الأُخر من سكان مدينة الحلة (۱۱)، وبرز عدد منهم في مجال الطب، والصيدلة، وإتقان القراءة والكتابة (۲۰، ومنهم الطبيب أبو العلاء محفوظ بن المسيحي بن عيسى النصراني النيلي (ت ٤٠٢هم ١٦٦٤م)، وكان «طبيباً فاضلاً نبيلاً عالماً بصناعه الطب، مرتزقاً بها، جميل المشاركة، محمود المعالجة» (۱، وعلاوة على ممارسته الطب، فقد كان «الأديب الشاعر» (ن). وفي عهد الاحتلال المغولي (ن) وسقوط بغداد سنة (٢٥٦ه / ١٢٥٨م)، وفي عهد محمود غازان فقط، اجبر النصارى على شد الزنار (۱) في وسط أجسامهم،

<sup>(</sup>۱) سورا، أطلق عليها اسم (مدينة السريانيين)، لأن الغالب على سكانها من السريانيين، وقد وصفها الإدريسي بأنها «مدينة حسنة متوسطة القدر، ذات سور وأسواق وبها عارة كافية ونخيل وأشجار وبساتين وفواكه جمَّة، ومنها ينصبُّ الفرات إلى سائر سواد الكوفة». معجم البلدان، ج٥، ص ٩٠؛ ابن عبد الحق، مراصد الاطلاع، ج١، ص ٧٥٣؛ نزهة المشتاق، ج٢، ص ٦٦٨.

<sup>(</sup>٢) أبو إسحق، رفائيل، تاريخ نصارى العراق منذ انتشار النصر انية في الأقطار العراقية إلى أيامنا، مطبعة المنصور، (بغداد، ١٩٤٨م)، ص٧٥؛ حسون، الحياة الاجتماعية، ص٢٢.

<sup>(</sup>٣) القفطي، جمال الدين على بن يوسف، تاريخ الحكماء، (ليبزك- ١٩٠٣م)، ص٣٢٧-٣٢٨.

<sup>(</sup>٤) الخليلي، محمد، معجم أدباء الأطباء، مطبعة العربي، (النجف -١٩٤٦م)، ج٢، ص١٤٩.

<sup>(</sup>٥) المغول: هم جنس من الترك، يسكنون جبال طمغاج من الصين، ولم يكونوا من الأقوام التركية الخالصة، إذ إنهم طردوا الترك من منغوليا، واستوطنوا مكانهم. أبن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٩، ص٣٣، الغساني، الملك الأشرف إسهاعيل بن العباس، العسجد المسبوك والجوهر المحكوك في طبقات الخلفاء والملوك، تح، شاكر محمود عبد المنعم، مطبعة دار البيان، (بغداد - ١٩٧٥م)، ج٢، ص٣٧، أبن العهاد الحنبلي، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، ح٥، ص٣٥، بارتولد و.، تاريخ الترك في آسيا الوسطى، ترجمة، أحمد السعيد سليهان، مطبعة الأنجلو مصرية، القاهرة، ١٩٥٨م، ص٩٦٠

<sup>(</sup>٦) الزنَّار، ما يتزنَّر به أهل الذمَّة، وهو شيء يُشدُّ على وسط أجسام النصاري واليهود. الفراهيدي،=

لغرض تمييزهم عن المسلمين (١)، وكان في مدينة الحلة جُب (٢) يُعرف بـ (جُب دانيال) (٣)، يقصده اليهود والنصاري للتبرُّك به، وزيارته في مناسبات أعيادهم (٤).

## الحياة الاقتصادية في الحلة

تتمتّع مدينة الحلة بموقع يُعدُّ غايةً في الأهمية وقد ميَّزها موقعها بمميِّزات اقتصادية مهمَّة، وتتمثَّل تلك الأهمية بوقوع المدينة ضمن ما يُسمَّى أرض السواد<sup>(٥)</sup> التي نجح المسلمون في تحريرها (١٣-٢٣هـ)، وامتازت أرض السَّواد بوفرة خيراتها، وغزارة مياهها، وخصوبة أرضها، وتُسمَّى السهل الرسوبي، وحدوده ما بين الموصل وعبادان طولاً، وما بين حلوان والقادسية عرضاً<sup>(٢)</sup>، والمعروف باستواء أرضه وخصوبتها، وقد زاد من أهمية مدينة الحلة، وقوعها على نهر الفرات الذي يقسمها إلى نصفين، وكثرة تفرعات النهر خلال دخوله المقاطعات الواسعة التابعة للمدينة من شهالها إلى جنوبها،

<sup>=</sup> العين، ج٧، ص٩ ٣٥؛ الطريحي، فخر الدين، مجمع البحرين، تح، أحمد الحسيني، ط٢، الناشر، مكتب الثقافة الإسلامية، (قم - ١٩٨٧م)، ج٢، ص٢٩٤.

<sup>(</sup>١) الشمري، الحياة الفكرية في الحلة، ص٣٥.

<sup>(</sup>٢) الجب، وسمِّيت البئر جبَّاً لأنها قطعت قطعاً، ولم يحدث فيها غير القطع، وتأتي بمعنى البئر غير البعيدة. ابن منظور، لسان العرب، ج١، ص٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) ابن عنبة، عمدة الطالب في أنساب أبي طالب، ص١٦٨؛ القزويني، زكريا بن محمد بن محمود، آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر، (بيروت- ١٩٦٠م)، ص٤٠٠.

<sup>(</sup>٤) التطلي، رحلة بنيامين، ص١٤٤.

<sup>(</sup>٥) أرض السواد، سمِّيت سواداً، لأن الجيش الإسلامي الذي ذهب لتحرير العراق في صدر الإسلام، لمَّا خرجوا من البادية، رأوا هذه الأرض، وكثافة شجرها، سمَّوها السَّواد. الكركي، المحقِّق علي بن الحسين، قاطعة اللجاج في تحقيق حل الخراج، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم المشم فق ١٩٩٢م).

<sup>(</sup>٦) الطوسي، أبي جعفر محمد بن الحسن، الخلاف، تح، جماعة من المحقِّقين، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم المشرفة -١٩٩٢م)، ج٤، ص ١٩٦.

وبتفرعاته الكثيرة التي تسقي تلك الأراضي الصالحة للزراعة، أهلتها للإنتاج الزراعي الواسع، وأكد ابن جبير (۱) كثرة تفرعات الأنهار، وكثرة القناطر التي وُضعت عليها، كها ذكر حدائقها، وكثرة أشجارها، بقوله: «بأنها كثيرة الخلق متصلة، حدائق النخيل داخلاً وخارجاً فديارها بين حدائق النخيل» (۲)، ولهذا أصبح إنتاج النخيل يأتي في مقدمة الحاصلات الزراعية المنتجة في مدينة الحلة، فأكثر أموال أهلها يأتي من واردات النخيل، وأغلب معاشهم وأقواتهم يعتمد عليه، فضلاً عن التمور، وانتشرت فيها زراعة الحبوب المختلفة، ولهذا أصبحت مدينة الحلة مكتفية اكتفاءً ذاتياً من ناحية المحاصيل الزراعية، فكان لذلك أثر كبير لتجنبها الأزمات الاقتصادية والطبيعية التي كانت سائدة في مدن العراق بعد الغزو المغولي، إذ شهدت مدينة الحلة ازدهاراً في حركتها الفكرية، نتيجة للاستقرار الاقتصادي، لوجود الترابط الوثيق بين الجانبين الفكري والاقتصادي.

أما من الناحية الصناعية، ولقرب مدينة الحلة من «مدينة قصر ابن هبيرة التي كانت كثيرة الحاكة «(٣)، فقد انتقلت هذه المهنة إلى أهالي الحلة، واشتغل بها عدد كبير، وأصبحت الحلة تتمتّع بشهرة في صناعة المنسوجات(٤)، وكذلك عُرف عن الحلة صناعة العطور والمسك والعنبر(٥)، والصناعات الغذائية المعتمدة على الانتاج الزراعي، وبخاصة صناعة الدبس، والإنتاج الحيواني، كالألبان ومشتقّاتها، وغيرها من المواد الغذائية، وشاعت مهنة الصياغة وصناعة التُحف

<sup>(</sup>۱) ابن جیر، رحلة بن جبیر، ص۱۶۸.

<sup>(</sup>٢) ابن جبير، الرحلة، ص١٦٩؛ المنشئ البغدادي، محمد بن أحمد، رحلة المنشئ البغدادي، ترجمة، عباس العزاوي، مطبعة شركة التجارة للطباعة والنشر، (بغداد-١٩٤٨م)، ص٠٩.

<sup>(</sup>٣) المقدسي، أحسن التقاسيم، ص١١٢.

<sup>(</sup>٤) ناجى، الإمارة المزيدية، ص٢٧٧.

<sup>(</sup>٥) ابن الجوزي، المنتظم، ج ٩، ص ٣٠؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج١٢، ص ١٤٠.

والهدايا(۱)، ونتيجة لانتعاش الصناعة، ظهرت فيها أسواق عامرة (۲)، ومن هذا يتَّضح لنا أن الاقتصاد الزراعي كان بالمقام الأول، ولهذا ازدهرت الحلة، وأصبحت منطقة جذب للسكان من المناطق الاخرى، لتوفُّر فرص العمل فيها، وبخاصة في المجالين الصناعي والتجاري، وقد ساعد على ذلك استقرار أوضاعها الاجتهاعية والسياسية (۱۳ هـ ۱۲۵۳م) به مدينة الحلة من مزايا الجهال والهدوء، طلب الخليفة المستعصم سنة (۱۲۲ه-۱۲۲۸م) إنشاء دار له في مدينة الحلة، على شاطئ الفرات، ليقضى فيها بعض أيام السنة (۱)

(١) عبد الجبار ناجي، الإمارة المزيدية، ص٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) ابن جبير، رحلة ابن جبير، ص١٦٨.

<sup>(</sup>٣) الخزرجي، الحياة الفكرية، ص ٤١ - ٤٩

<sup>(</sup>٤) الحسيني، العراق قديمًا وحديثاً، ص٠٤٠.

#### المبحث الثاني

#### الحياة السياسية في مدينة الحلة

### الحلة في عهد المزيديين

أسس بنو مزيد وجودهم السياسي على نظام القبيلة (۱) واعتمدوا في بداية الأمر على أبناء عمومتهم من قبيلة بني أسد، وانتقلوا من مشيخة القبيلة إلى الأمارة التي تضمُّ أكثر من قبيلة انضوت تحت لواء إمارتهم، وذلك في عهد الخليفة العباسي القادر أحمد بن إسحاق المقتدر (۳۸۱ه–۲۲۶ه/ ۹۹۱م–۱۰۳۰م)، عندما لُقِّب الشيخ أبو الحسن علي ابن مزيد الأسدي بلقب (سند الدولة) في سنة (۳۹۷ه/ ۲۰۰۱م)، وكان لهذه الألقاب مدلول وأهمية كبيرة في ذلك الزمان (۱٬۰۰ وأصبحت الأمارة المزيدية من الإمارات التي كان لها دور كبير في مناهضة السلاجقة، وقد استمر حكم الإمارة المزيدية قرن ونصف القرن، وقد تولى حكم الأمارة ثمانية أمراء، أولهم علي بن مزيد الأسدي (ت ۴۰۵ه/ ۱۰۱۷م) وآخرهم علي بن دبيس بن صدقة (۴۰هه–

<sup>(</sup>۱) القبيلة، تعني بنو أب واحد، وقبائل الطير، أصنافه، وقبائل الشجر، أغصانها، وقبائل الثوب، رقاعة. الرازي، الصحاح، ص ۲۰؛ البستاني، فؤاد افرام، منجد الطالب (معجم مدرسي عن منجد الأب معلوف)، ج ۲۳، مطبعة دار الشرق، (بيروت - ۱۹۵۲م)، ص ۷۷۰.

<sup>(</sup>٢) للمزيد يُنظر، دبوس، على كريم، سيف الدولة الأمير صدقة بن منصور المزيدي مؤسس الحلة ودوره في النهضة العلمية والأدبية، مطبعة دار الضياء، (النجف الأشرف- ٢٠٠٦م)، ص٣٣. (٣) أبو الحسن على بن مزيد الأسرى، جد آل مزيد أمراء الحلة، وهو أول من تقدَّم من أهل بيته=

030ه/ 1100-1100 من الأمراء الذين لعبوا دوراً بارزاً في عصر الإمارة المنزيدية، الأمير صدقة بن منصور بن دبيس بن علي بن مزيد الأسدي المُلقَّب سيف الدولة (ت 100ه/ ١١٠٧م)، والذي أُسست في عهده مدينة الحلة، وكان له دور كبير في قيام هذه الإمارة، لأنه كان طموحاً، يحاول الاستقلال بأمارته عن السلاجقة، وتتيجة لطموحه، أسس مدينة الحلة (٢)، لتكون القاعدة السياسية له، وكان يعمل على إذكاء الانقسامات بين أمراء البيت السلجوقي، ما بين السلطان بركيارق والسلطان عمد (٣)، وكان الأمير صدقة يتحين الفرص لانشغالهم في الحروب التي دارت بينهم، لتوسيع إمارته على حساب أملاكهم في العراق، واستطاع أن يضم إلى أملاكه مدينة الكوفة، وواسط، وهيت سنة (٤٩١ه/ ١١٠١م) وعانة (٥٠ هـ/ ١٠١٨م)، ونتيجة لهذا النفوذ سنة (٤٩٤ه/ ١١٠٢م)، ونتيجة لهذا النفوذ

<sup>=</sup> وفي سنة (٢٠٤ه/ ١٠١١م) خلع عليه السلطان البويهي وولاه على واسط والبصرة والأهواز، توفي سنة (٨٠٤ه/ ١٠١٨م). الطوسي، أبي جعفر محمد بن الحسين، تهذيب الأحكام، تح، السيد حسن الموسوي، دار الكتب الإسلامية، (طهران - ١٩٧٠م)، ص ٢١؛ ابن الأثير، الكامل، ج٩٠ ص ٤٠٣؛ ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج٢، ص ٤٩١. الأمين، أعيان الشيعة، ج٢، ص ٢٩١.

<sup>(</sup>۱) علي بن دبيس بن صدقة، وهو آخر أمراء المزيدين، والذي تولى الإمارة عندما انتزعها من أخيه محمد بن دبيس بن صدقة سنة (٥٤٠هـ ٥٤٥ هـ/ ١١٥٥م - ١١٥٥م)، وهو آخر من تولَّاها، وعند موته، انتهت إمارة بني مزيد في الحلة. القلقشندي، نهاية الأدب في معرفة أنساب العرب، ص٣٨٣؛ كركوش، تاريخ الحلة، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج٢، ص٠٩٠.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، الكامل، ج١٠، ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزي، المنتظم، ج٩، ص١٣٦؛ المعاضيدي، عبد القادر سلمان، واسط في العصر العباسي، مطبعة دار الحرية للطباعة، (بغداد -١٩٨٣م)، ص٨٧.

<sup>(</sup>٥)عانة بُلدة، تقع بالقرب من مدينة حديثة على نهر الفرات من أعمال الجزيرة الفراتية. الحموي، معجم البلدان، ج٢، ص٥٢٣.

الكبير الذي حصل عليه من خلال ضمِّه بعض المدن والمناطق الواسعة، أصبح الأمير صدقة بن منصور يقال عنه «ملك العرب»(١)، وليس لهذا فقط، وإنها لبأسه وسطوته وهيبته، فقد أعاد للعرب بعض ما كانوا يتمتَّعون به من مزايا واستقلالية الشخصية العربية التي ضعفت نتيجة الهيمنة السلجو قية على مقاليد الخلافة العباسية، حتى أصبح الخلفاء العباسيون لا حول لهم ولا قوة، لذلك وجد الخليفة المقتدى بن محمد القائم (٤٦٧ - ٤٨٧ه / ١٠٧٤ م - ١٠٩٤ م) نفسه بحاجة إلى ما يتمتَّع به الأمير صدقة من الهيبة والسطوة، فاتَّصل به، ووهبه داراً في بغداد، لانه وجد فيه القوة التي يمكن الاستعانة بها للمحافظة على ما بقى من هيبة الخلافة، هذا من جانب، ومن جانب آخر، يمكن القول إن الخليفة العباسي، بمنحه تلك الدار لصدقة، يعنى الاعتراف الرسمى به، ومنحه الثقة والتأييد لتولِّيه الإمارة(٢)، أما في ما يتعلَّق بالأمير صدقة الذي عمل على الموازنة بين الأطراف المتنافسة، ولا يريد التضحية بطرف من الأطراف، فقد قبِّل ما قدَّمه الخليفة له، ونجح في الوقت نفسه في المحافظة على العلاقة الإيجابية مع السلطان السلجوقي، والتي لا يرغب الأمير صدقة بإفسادها، لما للسلطان من نفوذ وقوة يفتقر لها الخليفة العباسي<sup>(٣)</sup>، واستمر حكم المزيديين على الحلة حتى عام (٥٤٥ه/ ١١٥٠م)، وهو تاريخ وفاة الأمير على بن دبيس(٤)، وبهذا التاريخ انتقلت الحلة إلى عهد جديد، إذ خضعت للخليفة العباسي المقتفى لأمر الله عام (٥٣٠ه/ ١١٣٥م)، وهنا بدأت الصر اعات ما بين الخليفة والسلطان الجديد ملكشاه بن محمو د السلجو قي، لأن الخليفة

<sup>(</sup>١) ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج٢، ص٠٩٠.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، المنتظم، ج٩، ص٤٨؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٠، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) الذهبي، العبر في خبر من غبر، ج٣، ص٣١٠.

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزي، المنتظم، ج٠١، ص١٣٧؛ ابن الأثير، الكامل، ج١١، ص١٤٣؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج١١، ص٢٢٥.

أراد أن يُعيد الهيبة إلى منصب الخلافة، ويحدُّ من نفوذ السلطان الجديد، فأرسل السلطان السلجوقي أحد أعوانه، وهو (سلاركرد)، للاستيلاء على مدينة الحلة(١١)، وهنا برز دور أهل الحلة الذين كانوا مناهضين للسلاجقة، فسجلوا موقفاً مؤيداً ومسانداً لسلطات الخليفة، ومنعوا جيش السلاجقة من دخول المدينة، والحقوا الهزيمة في صفوفه، ومهذا الانتصار أصبحت مدينة الحلة تابعة إلى سلطة الخلافة العباسية، وتُعدُّ قاعدة عسكرية مهمة لتحرير باقى مدن العراق من السيطرة السلجوقية، وفي سنة (٥٢هـ/ ١١٦٠م) استولى المهلهل بن على على مدينة الحلة، مستغلاً انشغال الخلافة بمحاربة السلطان السلجوقي محمد بن محمود الذي حاول دخول بغداد، لكن محاولته باءت بالفشل (٢)، وقد توفي المهلهل بن على في العام نفسه، فآلت إلى الأمير مهلهل بن أبي العسكر الجاواني، ونتيجة لمواقفه الجيدة مع الخلافة العباسية في الدفاع عن بغداد (٣)، أقطعه الخليفة مدينة الحلة التي جعلتها الخلافة قاعدة لضرب كل مناوئ في المناطق القريبة منها، ولهذا ضرب الخليفة المستنجد بالله (٥٥٥-٥٦٥ه/ ١١٦٠-١١٧٠م) بني أسد، وأجلاهم، وألحق الأذي بقسم منهم، بحجة إفسادهم عليه، وكان الخليفة يضمر لهم في نفسه مساعدتهم السلطان محمد عندما حضر بغداد، لذلك قام الخليفة بتسليم أملاكهم إلى ابن معروف مقدم المنتفق(٤)، وتفرَّق بنو أسد في البلاد(٥)، وشهدت مدينة الحلة أيام الخليفة الناصر لدين الله (٥٧٥هـ-٢٢٢هـ/ ١١٧٩م-١٢٢٥م) استقراراً كبيراً، إذ لم

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص٢٥.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۱۰ ص ۱۶۸.

<sup>(</sup>۳) م. ن، ج ۱ ، ص ۱۶۸؛ ابن الأثير، الكامل، ج ۱۱، - ۱۲۱ – ۱۷۱.

<sup>(</sup>٤) المنتفق، من القبائل العراقية، كانت منازلها في المناطق الواقعة بين البصرة وبغداد، اشتهروا باسم أبيهم المنتفق، وهم بنوا المنتفق بن عامر بن كعب بن ربيعة بن صعصعة. القلقشندي، نهاية الأرب، ص٧٢؛ الحسون، الحلة في العصر العباسي الأخير، ص٧٢؟.

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير، الكامل، ج ١١، ص ٢٩٦- ٢٩٧؛ كحالة، معجم قبائل العرب، ج١، ص٢٣٠.

تُسجَّل فيها حوادث تدلَّ على وقوع اضطرابات سياسية فيها، وربها كان السبب في ذلك الاستقرار، اتِّصاف الخليفة بالحزم والعقل والدهاء(١١)، وعزم على التخلُّص من تسلُّط السلاجقة على الخلافة، فقام مهدم دار السلطنة سنة (٥٨٣هـ/١١٨٧م)، والتي كانت تمثِّل رمزاً للسيطرة السلجوقية على الخلافة(٢)، وقام بتوسيع رقعة دولة الخلافة، فضمَّ إليها العديد من المدن، مثل تكريت وحديثة عانة، وتحالف مع الخوارزميين، وقضى على سلطان السلاجقة طغرل الثالث سنة (٩٠٥ه/ ١١٩٣م)(٢)، وبعد تخلُّص الخلافة من التسلُّط السلجوقي في سنة (٩٠٥ه/ ١١٩٣م)، أصبحت مدن العراق يديرها حكَّام يُعيِّنهم الخليفة، وبعد وفاة الناصر لدين الله سنة (٦٢٢ه/ ١٢٢٥م) عادت الأوضاع في البلدان الإسلامية إلى ما كانت عليه من تدهور في أوضاعها العامة، واستمرت هذه الحال إلى عهد الخليفة العباسي المستعصم بالله الذي في أيامه احتُلَّت بغداد سنة (١٢٥٨ه/ ١٢٥٨م)(٤)، وسقطت الخلافة العباسية، لأن الخليفة لم يكن بمستوى المسؤولية، ولم يقدِّر خطورة الموقف الذي يحيط به، عندما كانت حشود المغول مرابطة على حدود الخلافة العباسية، والتي كانت تتحيَّن الظروف الملائمة لغزو بغداد، وبعد سقوط بغداد، زالت الخلافة الإسلامية التي عاش في ظلها العالم الإسلامي أكثر من خمسة قرون (٧٤) سنة)، ولم تعُد بغداد مركز الإسلام، ومعين الثروة والرخاء، وكعبة العلماء(٥).

<sup>(</sup>۱) ابن واصل، محمد بن سالم، مفرِّج الكروب في أخبار بني أيوب، تح، حسنين محمد ربيع، مطبعة دار الكتب، (القاهرة- ١٩٧٢م) ص٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل، ج١١، ص٦٢٥؛ ابن خلدون، العبر، ج٣، ص٥٢٩.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، الكامل، ج١١، ص ١٠٧؛ الخزرجي، الحياة الفكرية في الحلة، ص٢٤.

<sup>(</sup>٤) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج ١٣، ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٥) حسن، حسن إبراهيم، تاريخ الإسلام السياسي والديني والاجتماعي، ط٧، مطبعة النهضة المصرية، (القاهرة- بلا.ت)، ج٤، ص١٦١.

### الحلة في عهد الدولة الإيلخانية

كانت مدينة الحلة، قبل حصار المغول لها، يديرها الأمير شمس الدين سالار، وعند سهاعه بحصار بغداد، قرر الهروب منها(۱)، فبقيت مدينة الحلة بدون أمير، وخرج أغلب سكانها إلى البطائح(۲)، حتى لا يعرَّضوا أنفسهم إلى مخاطر الغزو الأجنبي، وبذلك أصبح وضع المدينة مرتبكاً، لمغادرة أميرها، وخروج بعض أهلها، فأصبحت المدينة تعاني من فراغ السلطة الحاكمة، وهذا الفراغ ولَّد لدى العلهاء والمفكِّرين من أهل الحلة الشعور بالمسؤولية تجاه مدينتهم وسكانها، فتبنُّوا قيادة أبناء الحلة، ولكي يجنبوا الأهالي الذين بقوا فيها من الدمار، ويدرؤوا عنها كل أشكال الأذى والنَّهب لأملاك الأهالي الذين خرجوا إلى البطائح، وقرروا مراسلة قائد الغزو (هو لاكو) لغرض وقاية المدينة من أخطار الغزو المغولي، لأن الأخبار التي وصلت إليهم تفيد أن جيوش المغول إذا دخلت أي مدينة، فإن الدمار والهلاك سيحلُّ بأهلها، وتتعرض المدينة إلى النهب والحرق، متوخين من ذلك الحفاظ على مدينتهم من الدمار الذي طال جميع المدن التي مرَّ بها الغزاة، ويُجنبوا سكانها القتل، ويحافظوا على الحرمات والأموال(۳)، المدن التي مرَّ بها الغزاة، ويُجنبوا سكانها القتل، ويحافظوا على الحرمات والأموال(۳)، المدن التي مرَّ بها الغزاة، ويُجنبوا سكانها القتل، ويحافظوا على الحرمات والأموال(۳)،

<sup>(</sup>۱) الأمير شمس الدين سالار، وهو أمير الحلة عندما دخل هو لاكو بغداد، وقد هرب من الحلة بقسم من عساكره إلى مدينة تستر، ظناً منه أنه يستطيع محاربة المغول، ولكن خاب ظنه، فلجأ إلى الحجاز، وذهب إلى مصر بناءً على طلب سلطانهم الظاهر بيبرس. كركوش، تاريخ الحلة، ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) البطائح، وهي أرض واسعة بين واسط والبصرة، وقد سميت (بطائح)، لأن المياه تبطُّحت إلى أن سالت واتَّسعت في الأرض. الحموي، معجم البلدان، ج١، ص٥٣٤.

<sup>(</sup>٣) الهمذاني، فضل الله، جامع التواريخ، ترجمة، محمد صادق وآخرون، دار الكتب العلمية، مطبعة دار إحياء الكتب العربية، (القاهرة – بلا.ت)، ج١، ص ٢٩٥؛ العلامة الحلي، حسن بن يوسف، كشف اليقين في فضائل أمير المؤمنين، مطبعة دار الكتب التجارية، (النجف – ١٩٥١م)، ص ٢٨، الكوراني، على العاملي، كيف ردَّ الشيعة غزو المغول، مركز العلامة الحلي الثقافي، (بابل – ٢٠٠٦م)، ص ٩٤.

وتولَّى مهمة مراسلة هو لاكو اثنان من علماء مدينة الحلة، هم: سديد الدين يوسف بن على المطهَّر الحلي<sup>(۱)</sup>، والفقيه مجد الدين بن طاووس<sup>(۲)</sup>، وأعلنوا في المراسلة، الطاعة والولاء لحكم المغول<sup>(۱)</sup>، وتمَّت المراسلة من خلال شخص أعجمي<sup>(1)</sup>، فجاء ردُّ هو لاكو، أن أرسل لهم فرماناً مع شخصين، أحدهما يقال له (فلكه)<sup>(۱)</sup>، والآخر (علاء الدين)، فقرَّر علماء الحلة أن يذهب وفد بزعامة سديد الدين يوسف بن المطهَّر الحلي، لمقابلة الإيلخان، وعند ذهاب الوفد استقبله هو لاكو، وقال لهم: كيف قدمتم على مراسلتي والحضور عندي قبل أن تعلموا ما ينتهي إليه أمري وأمر صاحبكم، وكيف تأملون إن صالحني ورحلت عنه ؟ قالوا: إنها أقدمنا على ذلك، لأنه رُوي لنا عن إمامنا على بن أبي طالب كم أنه قال في خطبة الزوراء: «الزوراء وما أدراك ما الزوراء، أرض ذات أثل

<sup>(</sup>۱) سديد الدين يوسف بن المطهَّر، وهو الإمام السيد الحجة من العلماء الفاضلين، كان له علم بالأصوليين، وكان من أسرة عربية من بني أسد، أكبر القبائل العربية في الحلة عدداً وعدَّة. العلَّامة الحلي، أبي منصور الحسن بن يوسف، خلاصة الأقوال في معرفة الرجال، تح، الشيخ جواد الفيومي، ط٢، الناشر، مؤسسة نشر الفقاهة، (قم- ٢٠٠١م)، ص٥.

<sup>(</sup>۲) النقيب مجد الدين بن طاووس، وهو أحد الفقهاء الذين كانوا يعيشون في الحلة، أيام كانت الفيحاء عاصمة العلم والفكر، ومن الذين شاركوا مع الوفد الذي ذهب إلى هو لاكو، ألَّف كتاب البشارة وأهداه لهو لاكو، وقام هو لاكو بردِّ النقابة في البلاد الفراتية، وأسندها إليه. العلَّامة الحي، أبو منصور الحسن بن يوسف، قواعد الإحكام، الناشر، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم الحي، أبو منصور الحسن بن يوسف، تلخيص مجمع الآداب في مجمع الألقاب، ج ٥، ص ٢٨٨. (٣) الكوراني، كيف ردَّ الشيعة غزو المغول، ص ٩٤.

<sup>(</sup>٤) ذكرت المصادر التاريخية أنه شخص أعجمي، ولم تذكر اسمه. العلاَّمة الحلي، إرشاد الأذهان، ج١، ص٣٢؛ القمي، الكنى والألقاب، ج١، ص١٩٧.

<sup>(</sup>٥) الفرمان، يعني في لغة العصر بمثابة أمر ملكي أو رئاسي يصدر من الجهة الحاكمة للبلد.

<sup>(</sup>٦) ذكرت المصادر التاريخية أن اسمه فلكة، أما المراجع التاريخية، فذكرت أن اسمه نكلة. العلَّامة الحلي، إرشاد الأذهان، ج١، ص٣٣؛ القمي، عباس، الكنى والألقاب، مطبعة الصدر، (طهران-بلا.ت)، ج١، ص١٩٧؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج٢، ص٢٥٨.

يُشيّد فيها البنيان... يتّخذها ولد العباس موطناً، ولزُخرفهم مسكناً، تكون لهم دار لهو ولعب، يكون بها الجّور الجائر... والأئمة الفجرة، والأمراء الفسقة، والوزراء الخونة، تخدمهم أبناء فارس والروم، لا يأتمرون بمعروف أذا عرفوه، ولا يتناهون عن منكر إذا نكروه، تتكفي الرجال منهم بالرجال، والنساء بالنساء، فعند ذلك: الغمّ العميم، والبكاء الطويل، والويل والعويل لأهل الزوراء من سطوات الترك، وهم صغار الحدق، وجوههم كالمجان المطرقة، لباسهم الحديد، جرد مرد، يقدمهم ملك يأتي من حيث بدا ملكهم، جهوري الصوت، قوي الصولة، عالي الهمة، لا يمر بمدينة إلّا فتحها... فلا يزال كذلك حتى يظفر»(۱)، فلما وصف لنا ذلك، ووجدنا الصفات فيكم، رجوناك فقصدناك. فطيّب قلوبهم، وكتب لهم عهداً باسم سديد الدين يوسف بن المطهر الحلي، يُطيّب فيه قلوب أهل الحلة وأعمالها المشهدين (النجف وكربلاء) والكوفة، وعيّن الأمير المغولي (نوكله) شحنة (۱) على المدينة، وعاد الاطمئنان إلى أهالي الحلة، وعاد النازحون إليها اللها المناب اللها أهالي الحلة، وعاد النازحون الها الها اللها اللها اللها اللها اللها اللها الها المناب اللها الها المناب المناب المناب المناب المناب المناب وعاد النازحون الها المناب المناب

<sup>(</sup>۱) العلاَّمة الحلي، الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر، منتهى المطلب، تح، قسم الفقه في مجمع البحوث الإسلامية، مطبعة مؤسسة الأستانة الرضوية المقدسة، (مشهد -١٩٩٣م)، ج٣، ص١٧٠؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج ١٠١، ص ٢٩٢٧؛ الطهراني، الذريعة، ج١٣، ص٣٠٣؛ القمي، الكنى والألقاب، ج٢، ص٢١٤؛ المحمودي، محمد باقر، نهج السعادة، الناشر، دار التعارف للمطبوعات، (بيروت- ١٩٧٧م)، ج٣، ص٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) الشحنة، إحدى الوظائف التي استحدثها السلاجقة عند دخولهم بغداد سنة (٤٤٧ه)، وهي تقابل وظيفة مدير الشرطة في الوقت الحاضر. خصباك، جعفر حسين، العراق في العهد المغول الإيليخانيين، مطبعة العاني، (بغداد – ١٩٦٨م)، ص٧٥؛ رؤوف، عماد عبد السلام، الأسر الحاكمة ورجال الإدارة والقضاء في العهود المتأخرة، مطبعة دار الكتب (بغداد – بلا.ت)، ص٢٦.

<sup>(</sup>٣) ابن الفوطي، أبو الفضل عبد الرزاق البغدادي، الحوادث الجامعة والتجارب النافعة في المائة السابعة، تح، مهدي النجم، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت-٢٠٠٣م)، ص٢٣٧.

وبعد عودة الوفد مع الشحنة، أرسل هو لاكو بعد مدَّة القائد بوقا تيمور على رأس قوة عسكرية إلى مدينتي الحلة والكوفة (۱) فنزل الحلة، واستقبله أهالي الحلة أحسن استقبال، ولمَّا شهد مظاهر الطاعة له وللسلطان هو لاكو، رحل عنهم في العاشر من صفر سنة (١٢٥٨ه/ ١٠٥٨م) إلى واسط (۲)، ونتيجة لاحتلال العراق من المغول سنة (١٢٥٨ه/ ١٠٥٨م)، أصبح جزءاً من إمبراطورية واسعة، هي الإمبراطورية الإيليخانية (۱۲۵هم/ ١٢٥٨م)، أصبح جزءاً من إمبراطورية واسعة، هي الإمبراطورية تقوم على التي اتَّخذت من مدينة تبريز عاصمةً لها (٤)، وقد كانت إدارة هذه الإمبراطورية تقوم على أساس توزيع المناصب على أبناء هو لاكو وبعض المقربين إليه، لإدارة هذه الإمبراطورية التي قُسِّمت إلى ست وحدات إدارية (٥)، وهي ممالك (العراق)، و(أذربيجان)، و(ديار بكر وربيعة)، و(ممالك الروم)، و(تبريز)، و(كرمان) (٢)، ثم قُسِّم إقليم العراق إلى ست أعمال، وهي تقسيماته السابقة نفسها: بغداد وأعمالها المركز، والأعمال الشرقية، وتشمل

<sup>(</sup>۱) ابن العبري، غريفوريوس أبو الفرج بن أهرون الملطي، تاريخ مختصر الدول المسمى بتاريخ ابن العبري، تح، أنطوان صالحاني، مطبعة دار الرائد اللبناني، (بيروت -١٩٨٣م)، ص٥٧٥.

<sup>(</sup>٢) ابن الفوطي، الحوادث الجامعة، ص٢٣٧؛ كركوش، يوسف، مختصر تاريخ الحلة، مطبعة العرفان، (بيروت- ١٩٣٤م)، ص ٤٨.

<sup>(</sup>٣) الإمبراطورية الإيليخانية، وهي الإمبراطورية التي أسستها السلالة المغولية في بلاد فارس، وامتدَّ نفوذها من نهر جيحون إلى المحيط الهندي، ومن السِّند إلى الفرات، وأجزاء كبيرة من أسيا الوسطى والقفقاس، عجيل، لويس، المنجد في الإعلام، ط٢، مطبعة سبهر، (طهران- ١٠٠١م)، ص ٩٥.

<sup>(</sup>٤) تبريز، أشهر مدن أذربيجان، وهي مدينة عامرة حسناء، ذات أسوار محكمة، ومبنية بالآجر والجص، وفي وسطها عدَّة أنهار جارية، والبساتين محيطة بها، والفواكه بها كثيرة ورخيصة. الحموي، معجم البلدان، ج٢، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٥) القزاز، محمد صالح، الحياة السياسية في العراق في العصر العباسي الأخير، مطبعة القضاء، (النجف- ١٩٧١م)، ص١٤٤.

<sup>(</sup>٦) الهمذاني، جامع التواريخ، ج٢، ص٣٣٨.

الخالص، وطريق خراسان البندنيجين (مندلي الحالية)، وأعمال دجيل، والمستنصري والأعمال الفراتية، والأعمال الحلية والكوفية، والأعمال الواسطية البصرية (١٠).

وصار المسؤول عن إدارة هذه الأعمال يُطلق عليه اسم الصدر (٢٥ مول من عُينً للأعمال الحلية والكوفية الصدر نجم الدين بن معين سنة (٢٥٦ه/ ٢٥٨م)، دام حكمه سنة واحدة، وذلك لوفاته في بداية سنة (٧٥ هه/ ٢٥٩م) (٣)، وعينَّ بعده صدراً للحلة والكوفة العميد شمس الدين علي ابن الأعرج الذي عزله علاء الدين الجوني صاحب الديوان في العراق، وأخذ أمواله، وفقرت حاله، وسافر إلى تبريز من بلاد فارس، وتوفي هناك سنة (٢٧٦ه/ ١٢٧٧م) واستمر تولي الصدارة من صدر إلى آخر، فمرَّة يكون التعيين في ذلك المنصب من السلطان في تبريز، ومرَّة من صاحب الديوان في العراق، ولم تذكر المصادر المعاصرة للأحداث مَن تولَّى صدارة الحلة حتى سنة (٣٦٧ه/ ٢٧٧م) إذ تولًاها في هذه السنة النقيب تاج الدين علي بن الطقطقي الذي دامت ولايته حتى سنة (١٢٧٣ه/ ٢٧٧م)، حيث قُتل بظاهر سور بغداد على يد جماعة من أهل الحلة في منافسته في عن سبب قتله، إنه كان تحريضاً من الصاحب علاء الدين الجويني، إذ خشي منافسته في

<sup>(</sup>۱) العاني، نوري عبد الحميد، العراق في العهد الجلائري، مطبعة دار الشؤون الثقافية العامة، (بغداد -۱۹۸٦م)، ص٤٠؛ الخزرجي، الحياة الفكرية، ص٢٥.

<sup>(</sup>٢) الصدر، هو الحاكم الذي يتولى مسؤولية إقليم من البلاد، ويكون مسؤولًا أمام صاحب الديوان، وهي وظيفة تقابل وظيفة المحافظ في الوقت الحاضر، ويتم تعيين الصدر إما من صاحب الديوان من قِبَل الإيلخان نفسه. القزاز، الحياة السياسية في العراق، ص ٢١٩؛ خصباك، العراق في العهد الابلخانين، ص ٧٤.

<sup>(</sup>٣) ابن الفوطي، الحوادث الجامعة، ص٢٣٨؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج١، ص٧٥.

<sup>(</sup>٤) ابن الفوطي، الحوادث الجامعة، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٥) مجهول، كتاب الحوادث، تح، بشار عواد، مطبعة دار الغرب الإسلامي، (بيروت- ٢٠٠٠م)، ص ٢٠٠٠

<sup>(</sup>١) ابن الفوطي، الحوادث الجامعة، ص ٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) مجهول، كتاب الحوادث، ص٤٩٢.

<sup>(</sup>٣) محمد خدابندا، ابن أسفها بن أرغون، وسُمِّي اليجايتو أو خدابندا، تولى الحكم خلال المدة (٣) محمد خدابندا، أسلم واعتنق المذهب (٣٠٧-٣١٦هـ/ ١٣٠٣- ١٣١٦م)، إذ خلف السلطان محمود غازان، أسلم واعتنق المذهب الخنفي لمدة سنة واحدة، ثم اعتنق المذهب الإمامي. ابن العهاد، شذرات ذهب، ج٦، ص٤٠.

<sup>(</sup>٤) أبو الفداء، المختصر في أخبار البشر، ج ٤، ص٧١.

<sup>(</sup>٥) أحمد بن الرميثة بن أبي نها بن أبي سعيد حسن بن علي بن قتادة الحسيني المكي، ويكنى بأبي سليهان، توجه زمن أبيه، والي الحجاز، إلى العراق، والتقى السلطان أبو سعيد (١٦٨هـ ١٣٧ه/ ١٣١٦م - ١٣٣١م) آخر سلطان مغولي، فأكرمه وأحسن إليه، وفوَّض له أمر الأعراب في العراق، وأقام في الحلة، وكثر أعوانه. ابن عنبة، عمدة الطالب، ص٢٤١؛ الفاسي، محمد بن أحمد الحسيني المكي، العقد الثمين في تاريخ البلد الأمين، تح، محمد عبد القادر أحمد عطا، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت - ١٩٩٨م)، ج٣، ص٢٤.

موافقة السلطان أبي سعيد أن يكون أميراً على قبائل الحلة العامة، فأستقرَّ بها(۱)، وبعد وفاة السلطان أبي سعيد سنة (٧٣٦ه/ ١٣٣٥م) أقدم ابن رميثة على طرد أمير الحلة علي ابن أبي طالب الدلقندي(٢)، وصار هو المقدَّم فيها، لا ينازعه في ذلك منازع، وناصره في ذلك الحليون، وتُعدُّ وفاة السلطان أبي سعيد تعد نهاية نفوذ عهدهم بالعراق، فقد تنازع الأبناء على الحكم، فذهبت ريحهم، وكانت هذه المشاكل النهاية الحقيقية للإمبر اطورية الإيلخانية (٧٣٨ه/ ١٣٣٧م)(٣).

### الحلة في ظل العهد الجلائري

كانت نهاية الدولة الإيلخانية في سنة (٧٣٨ه / ١٣٣٧م)، نتيجة لما شهدته دولتهم بعد وفاة السلطان أبي سعيد سنة (٢٣٧ه / ١٣٣٥م)، فترك ذلك الحدث اضطرابات داخل الإمبراطورية، سببها عدم وجود وريث شرعي لأبي سعيد، فطمع الأمراء بالسلطنة، مما هيّاً الفرصة أمام الشيخ حسن الجلائري (٧٣٨ه-٧٥٧ه/ ١٣٣٧م - ١٣٥٦م)(٤)

<sup>(</sup>۱) ابن شدقم، ضامن الحسيني المدني، تحفة الإزهار وزلال الأنهار، تح، كامل سليهان الجبوري، الناشر وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، (قم- ١٩٩٩م)، ج الفاسي، محمد بن أحمد الحسيني المكي، العقد الثمين في تاريخ البلد الأمين، تح، محمد عبد القادر أحمد عطا، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت- ١٩٩٨م)، ج ٣، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الدلقندي، على بن أبي طالب الحسيني الافطسي، والي الحلة من قبل السلطان أبي سعيد، أخرجه منها أحمد بن رميثة. ابن عنبة، عمدة الطالب، ص١٤٧؛ ابن شدقم، تحفة الإزهار، ج١، ص٤٨٦.

<sup>(</sup>٣) لونكريك، ستيفن هيمسلي، أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ترجمة جعفر الخياط، ط٥، مطبعة دار الرافدين، (بغداد- ٢٠٠٤م)، ص٧٧.

<sup>(</sup>٤) حسن الجلائري، هو ابن أبوقا الجلائري التتري، وهو من قادة الدولة الإيلخانية، قام بتحريك الجيش بعد وفاة أبي سعيد، وحمل على العراق، واستولى عليه، ودامت دولته (٩٠) عاماً. كركوش، تاريخ الحلة، ج١، ص٩٠؛ الغفار، الشيخ عبد الرسول، الكليني والكافي، مطبعة=

لتولي مقاليد الدولة والنهوض بأعباء السلطنة (١)، وفي هذه الأثناء كانت مدينة الحلة تحت سيطرة الشريف أحمد بن رميثة الذي جعلها إمارة منفصلة عن الدولة الجلائرية، وبعد استقرار الأمر للسلطان حسن الجلائري، حاول السيطرة على مدينة الحلة، وانتزاعها من الشريف أحمد بن الرميثة، إذ أرسل له عدَّة حملات، فباءت بالفشل، بسبب مقاومة أهل الحلة لتلك الحملات، فحصل في آخر المطاف أن جهَّز حسن الجلائري حملة عسكرية قادها بنفسه، وتمكن من محاصرة مدينة الحلة، وأعطى الأمان للشريف أحمد بن الرميثة، واستطاع السلطان حسن الجلائري أن يخدعه ويُلقي القبض عليه ويودعه في السجن، ويهارس عليه أقسى أنواع التعذيب حتى توفي سنة (٢٤٧ه/ ١٤٣١م)(٢). وبعد وفاة أحمد بن الرميثة، استطاع السلطان حسن الجلائري السيطرة على مدينة الحلة، واستتبَّ له الأمن، حتى تميز حكمه في هذه الحقبة بالاستقرار الأمني والسياسي، ونتيجة لهذا الاستقرار فم بت باسمه النقود في الحلة (٢٠).

أقرَّ السلطان حسن الكبير، فخر الدين محمود على الحلة الذي كان في أيام أبي سعيد

<sup>=</sup>مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٩٩م)، ص٧٧.

<sup>(</sup>۱) الغياثي، عبد الله بن فتح البغدادي، تاريخ الغياثي، تح، طارق نافع الحمداني، مطبعة أسعد، (بغداد- ١٩٧٥م)، ص٢؛ القزويني، أحمد بن غفاري، تاريخ جهان آرا، مطبعة نيكيو، (طهران- ١٩٢٤م)، ص٥١٢؛ بارتولد، تاريخ الترك في آسيا الوسطى، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) ابن عنبة، عمدة الطالب، ١٤٨؛ الفاسي، العقد الثمين، ج٣، ص ٢٤؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج١، ص ٩٣؛

<sup>(</sup>٣) الفاسي، محمد بن أحمد الحسيني المكي، الذيل على كتاب سير أعلام النبلاء المسمَّى (تعريف ذوي العلا بمن لم يذكره الذهبي من النبلاء)، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت- ٢٠٠٤م)، ح٢١، ص٧٧؛ المقريزي، أحمد بن علي بن عبد القادر، السلوك لمعرفة دول الملوك، تح، عبد القادر عطا، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت- بلا.ت)، ج٤، ص٢٣٠؛ العزاوي، عباس، تاريخ النقود العراقية لما بعد العهود العباسية من (٢٥٦-١٣٣٥ه)، مطبعة شركة التجارة والطباعة، (بغداد- ١٩٥٨م)، ص٥٩.

نائباً على الحلة، وكان موصوفاً بالشجاعة والإقدام (۱)، وفي عهد السلطان توليَّ نقيب النقباء قوام الدين، ولقب النقباء قوام الدين، ولقب برنجم الدين)، وصار مسؤولاً عن نقابة بغداد وسامراء، فضلاً عن الحلة، ولذلك لُقِّب برنقيب النقباء)(۱) أيضاً (۱)، وبقيت الحلة على أحوالها هذه إلى أن توفي السلطان سنة (۲۰۷ه/ ۱۳۰۵م)، فخلفه ابنه أويس (۲۰۷-۲۷۷ه/ ۱۳۰۵ه)، فخلفه ابنه أويس (۲۰۵-۲۷۷ه/ ۱۳۰۵ه) وكانت الحلة في عهده قد شهدت استقراراً، وتولَّى الإشراف على الحلة جلال الدين ابن هبة الموسوي (ت ۲۷۷ه-۱۳۲۵م)(۱)، وبقيت الحلة مستقرَّة، ومحطَّة رئيسة للحجَّاج القادمين من بغداد، وكان الحجَّاج يستعملون الطرق البرية، وفي حالة تعذُّر ذلك، يقومون باستعمال المراكب، كما حصل في سنة (۷۷۵ه/ ۱۳۷۳م) عندما انغمرت المسالك البرية بمياه الفيضانات، فركبوا السفن من بغداد إلى الحلة، وهم يقصدون الحج (۵)، وبعد وفاة السلطان أويس سنة (۲۷۷ه/ ۱۳۷۶م) حصلت اضطرابات، الحج (۵)، وبعد وناة السلطان أويس بن حسن الجلائري من تولي السلطنة في سنة (۷۸۶ه/ ۱۳۸۲م) ومصر، وتبادل معهم الهدايا(۱).

<sup>(</sup>١) كركوش، تاريخ الحلة، ج١، ص ٩٥.

<sup>(</sup>٢) نقيب النقباء، وهي تسمية تُطلق على رجل من كبار البيت العلوي، تُعهد إليه شؤون النقابة والعناية بأمر العلويين. العالى، العراق في العهد الجلائري، ص١١١.

<sup>(</sup>٣) ابن حجر، شهاب الدين أحمد بن علي العسقلاني، أبناء الغمر وأنباء العمر، ط٢، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت -١٩٨٦م)، ج١، ص١٨؛ سوسة، أحمد، فيضانات بغداد في التاريخ، مطبعة الأدب، (بغداد- ١٩٦٥م)، ج٢، ص٣٥٨؛ العزاوي، تاريخ العراق بين احتلالين، ج٢، ص١٩٦٨.

<sup>(</sup>٤) ابن عنبه، عمدة الطالب في أنساب أبي طالب، ص١٩١.

<sup>(</sup>٥) كركوش، تاريخ الحلة، ج ١، ص٩٦.

<sup>(</sup>٦) ابن تغري بردي، أبو المحاسن يوسف، المنهل الصافي والمستوفي بعد الوافي، تح، أحمد يوسف،=

وفي أيام أحمد بن أويس بن حسن الجلائري، ظهرت مطامع تيمورلنك (١)، إذ توجَّهت جيوشه في سنة (١٣٨٦م/١٩) إلى مدينة تبريز، واحتلها بعد أن هزم جيش أحمد بن أويس الجلائري، وانحدر تيمورلنك وقواته في اتجاه بغداد (٢)، وتمكَّن من دخولها في سنة (٩٥هم/١٣٩٦م)، وقتل الكثير من أهلها، فعمَّ الهلع والخوف بين صفوف الناس، وأدَّى ذلك إلى هروب السلطان أحمد بن أويس الجلائري من بغداد إلى مدينة الحلة ونهبتها، ثم أُضر مت النيران من أسواقها ومنازلها (٤)، ونتيجة لما حلَّ بمدينة الحلة من دمار أفزع أهلها، اضطر السلطان أحمد بن أويس الجلائري إلى التوجُّه نحو بلاد مصر في سنة (٩٥هم/١٣٩٣م) (٥)، أحمد بن أويس الجلائري إلى التوجُّه نحو بلاد مصر في سنة (٩١٩هم/١٣٩٩م) (١٠)، ليستنجد بسلطانها الملك الطاهر برقوق على التيموريين (٢١)، وعينَّ تيمورلنك ابنه أمير أنشاه حاكماً على مدينة الحلة والمناطق المجاورة لها، مثل النجف وكربلاء، ولم تستمر

<sup>=</sup> دار الكتب المصرية، (القاهرة- ١٩٥٦م)، ج١، ص٢٣٢؛ الشوكاني، محمد بن علي، البدر الطامع بمحاسن من بعد القرن السابع، تح، خليل المنصور، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت- بلات) ج١، ص٣٤٠.

<sup>(</sup>۱) تيمورلنك، هو الأمير تيمور الكركاني المعروف بتيمورلنك المشهور، ولد ليلة ٢٥ شعبان سنة (١) تيمورلنك، هو الأمير ١٣٢٧م) بظاهر كش من بلاد ما وراء النهر، في قرية تسمَّى خواجة ايلفار، وتوفي سنة (٨٠٧هه/ ٤٠٤٢م) ببلدة أترار من بلاد ما وراء النهر، وهو سائر يفتح بلاد الخطا في الصين. الأمين، أعيان الشيعة، ج٣، ص٦٤٩.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر، أبناء الغمر، ج٢، ص٢٦٠؛ ويلز، ه.ج، موجز تاريخ العالم، ترجمة، عبد العزيز توفيق جاويد، مطبعة السعادة، (مصر - ١٩٧٦م)، ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٣) ابن الفرات، محمد بن عبد الرحيم، تاريخ ابن الفرات، تح، قسطنطين زريق ونجلاء عز الدين، مطبعة الأمريكية، (بيروت- ٢٠٠٩م)، ص٤٤٤؛ ابن خلدون، العبر، ج٥، ص٢٥٦.

<sup>(</sup>٤) كركوش، تاريخ الحلة، ج١، ص٩٨.

<sup>(</sup>٥) السخاوي، شمس الدين محمد بن عبد الرحمن، الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، صحَّحه، عبد اللطيف حسن عبد الرحمن، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت-٣٠٠٣م)، ج١، ص ٣١١. (٦) ابن العهاد الحنبلي، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، ج٢، ص٣٣٧.

إدارة أمير أنشاه في الحلة طويلاً، إذ سُرعان ما أُخرج منها، عندما دخلها السلطان أحمد بن أويس الجلائري الذي عاد إلى الحلة ثانية، بمساعدة السلطان المملوكي الملك الظاهر برقوق، وخطب له اعترافاً بفضله في استعادة مدينة الحلة وبغداد من الجيوش التيمورية، وضرب السَّكة باسمه أيضاً (۱).

وعندما حلَّ وباء في بغداد سنة (٧٩٧ه/ ١٣٩٤م)، نزح أغلب سكانها عنها، مما اضطر السلطان أحمد بن أويس الجلائري إلى نقل مقر حكمه إلى مدينة الحلة، لتكون مقراً رئيساً لحكومته، ليتجنَّب مخاطر الوباء، ولتوفر المواد الغذائية لجيوشه، وبقي فيها سنة كاملة، إي إلى سنة (٨٩٧ه/ ١٣٩٥م)، ثم عاد إلى بغداد مرَّةً أخرى، وأسند إدارة مدينة الحلة إلى فرخشاه (٢٠ إلى أن انتهت ولاية السلطان أحمد بن أويس الجلائري عليها، ودخلت مدينة الحلة - كباقي مدن العراق - في متاهة الاضطرابات التي سبَّبها هجوم التيموريين مرة ثانية على العراق سنة (٨٩٧ه/ ١٤٠٠) (٣).

(١) ابن الفرات، تاريخ ابن الفرات، ص٣٨٦.

<sup>(</sup>۲) فرخ شاه، أحد الأمراء الذين قدَّموا المساعدة والدَّعم العسكري لوالي بغداد الذي أناب عنه السلطان أحمد بن أويس، ليتولَّى في مدينة بغداد في حالة غيابه، فعندما تعرَّض والي بغداد لهجوم تيمورلنك، أنجده فرخ شاه من مدينة الحلة بقوة عسكرية. ابن عرب شاه، أحمد بن محمد الدمشقي، عجائب المقدور في أخبار تيمور، (القاهرة - بلا.ت)، ص ٢١٩؛ ابن الفرات، تاريخ ابن الفرات، ص ٢٠٤؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج١، ص ٢٤٢؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج١، ص ٩٤؛ الشمري، الحياة الفكرية في الحلة، ص ٥٤.

<sup>(</sup>٣) الغياثي، تاريخ الغياثي، ص١١٩؛ الخزرجي، ماجد عبد زيد، تاريخ الحياة الفكرية في الحلة، ص ٢٩.

#### المبحث الثالث

#### الحياة الفكرية في مدينة الحلة

## الحياة الفكرية:

تُعدُّ مدينة الحلة حاضرة مميَّزة من حواضر العلم والأدب والفكر في (القرن السادس الهجري/ الثاني عشر الميلادي)، وما تلاه من القرنين اللاحقين، فقد عني مؤسسوها المزيديون (۱) بالعلم والأدب عنايةً كبيرة، وصارت الحلة، تبعاً لذلك، موئل العلماء والأدباء ورجال الفكر المرموقين، وسُمِّيت بالكوفة الصغرى (۱) اعتماداً على دور علمائها وسكانها في تبني الفقه الجعفري والتَّصنيف به، هذا أولاً، وثانياً فقد جاءت أهمية الحلة من حيث موقعها الجغرافي الذي تميَّزت به من خصوبة أراضيها، ومناخها المعتدل، واستقرار أوضاعها السياسية إلى حدِّ ما، فأثَّر ذلك على انتعاش أحوالها الاقتصادية، والذي أدَّى بدوره إلى الاهتمام بالجوانب الفكرية، والسعي في طريق طلب العلم، وتهذيب الأخلاق، وازدياد الفطنة، وتوهيج الأذهان عند سكَّانها، فكان ذلك أحد

<sup>(</sup>١) الذهبي، العبر في خبر من غبر، ج٢، ص٣٨٦؛ القلقشندي، نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، ص٣٧٤؛ ناجي، الإمارة المزيدية، ص٢٦١.

<sup>(</sup>٢) الدمشقي، شمس الدين أبي عبد الله بن أبي طالب، نخبة الدهر في عجائب البر والبحر، ط٢، دار إحياء التراث العربي، (بيروت – ١٩٩٨م)، ص ٢٥؛ المظفري، محمد حسين، تاريخ الشيعة، مطبعة الزهراء، (النجف – ١٩٣٣م)، ص ٨٧.

أسباب نشوء النهضة الفكرية (۱۱)، وثالثاً انهيار بغداد تحت الحكم المغولي، فقد ظهرت بوادر هذه النهضة في مدينة الحلة منذ تأسيسها على يد الأمير صدقة، والأمراء المزيديين أعقبوه، والذين عُرفوا بحبِّهم للعلم ورعاية العلماء، وكانت لهم مكتباتهم الخاصة التي احتوت آلاف المجلدات في مختلف صنوف العلم والأدب، وفي مقدمتهم الأمير صدقة (۱۲)، فاستحق المزيدون القول بأنهم: «موئل العرب، ومحط الأمل، وملجأ اللاجئين» ونتيجة لهذه المكانة التي تمتع بها الأمراء المزيديون، والاستقرار السياسي والاقتصادي، فقد استقطبت مدينة الحلة العلماء والمفكرين والشعراء، فازدان لهم بلاط الإمارة، وكان الأمراء المزيديون يتوخون في ذلك منافسة بغداد حاضرة الخلافة العباسية، حيث ظهر ذلك التنافس منذ عهد الأمير صدقة، واستمرت هذه الحالة عند كل الأمراء الذين جاءوا من بعده، وأصبح لمدينة الحلة وأمراؤها شأن ووقع خاص كل الأمراء الذين جاءوا من بعده، وأصبح لمدينة الحلة وأمراؤها شأن ووقع خاص في ازدهار الحركة الشعرية، فقصدهم الشعراء ومدحوهم، وكان الأمير صدقة يتذوَّق الشعر، ويميِّز بين غثه وسمينه، إذ كانت له حاسة شعرية مرهفة، لذلك وفد عليه الشعر، ويميِّز بين غثه وسمينه، إذ كانت له حاسة شعرية مرهفة، لذلك وفد عليه رجال العلم والأدب، ومنهم أبو النوارس المعروف (حيص بيص) (۱۶)، ومرجة بن بتاه رجال العلم والأدب، ومنهم أبو النوارس المعروف (حيص بيص)

<sup>(</sup>۱) ابن جبیر، رحلة ابن جبیر، ص۱٦٩؛ ابن بطوطة، رحلة ابن بطوطة، ص۱۳۹؛ كركوش، تاریخ الحلة، ج۲، ص۳؛ آل یاسین، محمد مفید، متابعات تاریخیة لحركة الفكر في الحلة، ط۲، مطبعة المكتبة العصریة، (بغداد - ۲۰۰۶م)، ص۷.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل، ج٩، ص١٤٨؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج٩، ص١٧١؛ ابن خلدون، العبر، ج٧، ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، الكامل، ج ٩، ص١١٣؛ سبط ابن الجوزي، أبو المظفر يوسف، مرآة الزمان في تاريخ الأعيان، مطبعة دائرة المعارف العثمانية، (حيدر آباد الدكن – بلا.ت)، ج٨، ص٢٥.

<sup>(</sup>٤) الحيص بيص، هو الأمير شهاب الدين أبو الفوارس سعد بن محمد بن سعد بن الصيفي التميمي (ت٤٧٥ه/ ١١٧٨م)، كان عالماً له معرفة حسنه باللغة وأشعار العرب، ومن خلال شعره يتبيَّن أنه سكن الحلة، ثم عوتب من الخليفة العباسي على سكناه فيها، فقال معتذراً عن ذلك قوله، أقمت بها حيث الرضا ذو مخايل وفارقتها لما غرورها.=

البطائحي (١) وغيرهم، وكان من الأمراء المزيديين شعراء أيضاً، منهم بدران بن سيف الدولة (ت ٥٣٠هـ/ ١١٣٥م) (١)، لذا أولت الإمارة المزيدية الشعر والشعراء بالحفاوة والتكريم.

أما من ناحية استقطاب الفقهاء، فقد كان غالبية أهل الحلة من الشيعة الإمامية، ويؤكد ذلك ابن الأثير، فقد ذكر: «لما انتهى خبر إحراق المشهد إلى نور الدولة دبيس ابن مزيد الأسدي، عظُم عليه واشتد، وبلغ منه كل مبلغ، لأنه وأهل بيته وسائر أعهاله من النيل، وتلك الولاية كلهم شيعة، فقطعت من أعهاله خطبة الخليفة القائم بأمر الله (٢٢٤–٤٦٧هم/ ١٠٣٠–١٠٧٤م)، فروسل من ذلك وعوتب، فاعتذر بأن أهل ولايته شيعة، واتفقوا على ذلك، فلم يمكنه أن يشق عليهم (7)، وإن بروز الشيخ فخر الدين أبي عبد الله محمد بن منصور بن أحمد ابن إدريس العجلي الحلي (٤٣٥ م ١٠٤٨ م) الذي يُعدُّ من أكابر العلماء ومحقّقيهم (3)، استقطب العلماء

=الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج ٢١، ص٢١؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج٢، ص٥.

ألا قبل لمنصور وقبل لمسيب وقبل لدبيس إنني لغريب هنيئاً لكم ماء الفرات وطيبه اذا لم يكن لي في الفرات نصيب الاصفهاني، خريدة القصر وجريدة العصر، ج٤، ص١٧٧؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج٢، ص١٠٠.

<sup>(</sup>١) مرجة بن بتاه، هو الصارم مرج ابن بتاه البطائحي، كان شاعراً مقذع الهجاء، وقد عدَّه المؤرخون من فحول الشعراء وأعيان الفضلاء. للمزيد يُنظر: كركوش، تاريخ الحلة، ج٢، ص٥.

<sup>(</sup>٢) بدران بن صدقة، أديباً فاضلًا، هاجر بعد مقتل أبيه إلى الشام ومصر، ومن شعره ما كتبه لأخيه دبيس:

<sup>(</sup>٣) الكامل، ج٩، ص٧٧٥، آل ياسين، متابعات تاريخية، ص٦.

<sup>(</sup>٤) ابن حجر، شهاب الدين العسقلاني، لسان الميزان، تح، عهاد أحمد عبد الموجود، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت- ١٩٩٥م)، ج٥، ص٣٦٠؛ الصفدي، صفي الدين خليل بن أيبك، الوافي بالوفيات، تح، أحمد الارناوؤط وتركى مصطفى، مطبعة دار إحياء التراث، (بيروت-=

والفقهاء إلى مدينة الحلة، وكان بروزه إيذاناً بانتعاش مدرسة الحلة الفقهية، في (منتصف القرن السادس الهجري/ القرن الثاني عشر الميلادي)، وعند ذلك أخذت مدرسة الحلة تتنافس مدرسة النجف، وكانت آراء الشيخ ابن إدريس الحلي، قد فتحت الأبواب لاجتهاد مرَّة أخرى، بعد أن أوشكت على الإغلاق، لأن الشيخ الطوسي كانت آراؤه قد جمَّدت الاجتهاد لمدة تقارب قرن ونصف على الفكر الإمامي، الأمر الذي كاد يُنهي الاجتهاد والاستنباط والتفريع(۱۱)، ويُصبح المذهب الإمامي كباقي المذاهب الأربعة التي أغلقت باب الاجتهاد، وممَّا لاريب فيه أن خمول نشاط الحركة الفكرية في النجف، دفع أهل العلم إلى التوجُه إلى مدينة الحلة والاستقرار فيها، فانتقل تلاميذ مدرسة الشيخ الطوسي إلى الحلة بعد تمصيرها بنصف قرن، ليجدوا فيها ما يستوجب نشر الأفكار وتحكُّم العقول فيها يُقرأ ويُقال(٢١)، ولهذا توافد الكثير من العلماء والمؤرخين إلى مدينة الحلة، ومن بين كبار العلماء الذين قصدوا الحلة للاستفادة منها، الحافظ أبو عبد الله عمد بن سعيد المعروف بابن الدبيثي (ت٧٣٧ه/ ١٣٧٩م)، والفيلسوف نصير الدين ميثم بن علي بن ميثم الطوسي (ت٢٧٣ه/ ١٩٧٣م) الدين ميثم بن علي بن ميثم

<sup>=</sup> ۲۰۰۰م)، ج۲، ص ۱۸۳؛ الخوئي، أبو القاسم على اكبر الموسوي، معجم رجال الحديث، طبعة دار إحياء التراث، (بيروت - ١٩٨٥م)، ج ١٦، ص ٦٧.

<sup>(</sup>١) الحكيم، النجف الأشرف والحلة الفيحاء، ص١٥.

<sup>(</sup>٢) كركوش، تاريخ الحلة، ج٢، ص٤؛ كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٦؛ الحكيم، النجف الأشرف والحلة الفيحاء، ص١٤.

<sup>(</sup>٣) نصير الدين محمد بن الحسن الطوسي، ولد بطوس في ١١ جمادي الأولى سنة (٩٧هه)، كان فاضلاً ماهراً عالماً محقّقاً في العلوم النقلية والعقلية، قال عنه تلميذه العلَّامة الحلي، إن هذا الشيخ أفضل أهل عصره في العلوم العقلية والنقلية، له مصنَّفات كثيرة في العلوم الحكيمة والإحكام الشرعية، وله كتب معتبرة، مثل تحرير الاعتقاد، والتذكرة في الهيئة وغيرها، توفي في بغداد يوم الاثنين الثامن عشر ذي الحجة من السنة المذكورة، ودُفن جوار الإمام موسى الكاظم على الحر العاملي، محمد بن الحسن، أمل الأمل، تح، أحمد الحسيني، مطبعة الآداب، (النجف-=

البحراني (ت ٢٧٦ه) الذي ألَّف لعلاء الدين الجويني حاكم العراق آنذاك (٢٥٧- ١٨٦ه/ ١٢٥٩ - ١٢٨٩م) كتاب (شرح نهج البلاغة)، والعالم الجغرافي عهاد الدين زكريا بن محمد بن محمود الأنصاري القزويني (ت ١٨٦ه/ ١٨٦٣م) الذي تولى قضاء الحلة أيام حكم الخليفة العباسي المستعصم، والمؤرخ المعروف عهاد الدين عبد الرزاق ابن أحمد بن الفوطي الشيباني (ت ٣٧٧ه/ ١٣٣٣م) (١) وغيرهم، وبعد الاتَّفاق الذي حصل بين الوفد الحلي وسلطة المغول، أصبح هناك فصل للسلطات، بحيث أصبحت السلطة العسكرية بيد الشحنة التابعة للإمبراطورية الإيلخانية، والسلطة الدينية بيد هؤلاء العلهاء، لهذا أصبحت هناك حرية في دراسة المذهب والتفقُّه به، وقد ظهر من أبناء الحلة علهاء أبسط ما يُقال عند ذكرهم، هو إنه إذا ذُكرت كلمة العلامة، فإنها تُنسب إلى المحقِّق الحلي، وإذا ذُكرت كلمة المحقَّق، فإنها تُنسب إلى المحقِّق الحلي، وكذلك كلمة الشيخ، فأنها ترادف الشيخ ابن إدريس، وأصبحت مدينة الحلة في هذه المدَّة في قمة معنا العلمي من حيث الدراسة والتأليف، فضلاً عن انتقال مخزون المكتبات العلمية، وما فيها من كتب ثمينة ورصينة، إلى مدينة الحلة بعد الغزو المغولي (٢).

وتُعدُّ سلامة الحلة من الأمراض والأوبئة التي أصابت بغداد، بعد الغزو المغولي، دافعاً قوياً لأهل الفكر في أن يرحلوا من بغداد إلى مدينة الحلة، وهم يحملون كتبهم

=بلا.ت)، ج٢، ص٩٩٦؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج٤، ص٦٢؛ الأفندي، عبد الله الاصبهاني،

<sup>-</sup>بار. ت) المجاء وحياض الفضلاء، تح، أحمد الحسيني، مطبعة المرعشي (قم- ١٩٨٦م)، ج٥، ص١٥٥ - ١٩٨٦ الماية المرعشي (قم- ١٩٨٦م)، ج٥، ص٥٩ - ١٦٠ البحراني، يوسف بن أحمد، لؤلؤة البحرين، تح، السيد محمد صادق بحر العلوم، مكتبة فخراوي، (البحرين - ٢٠٠٨م)، ص٢٣٦.

<sup>(</sup>١) آل ياسين، متابعات تاريخية، ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) الذهبي، محمد بن أحمد بن يحيى، الأمصار ذوات الآثار، تح، قاسم علي، مطبعة دار البشائر الإسلامية، (بيروت-١٩٨٦م)، ص٠٩٧.

ويبيعونها في أسواق مدينة الحلة (١)، وهذا إن دلَّ على شيء، فإنَّما يدلَّ على أن المجتمع الحلي أخذ يقتني بضاعة هو بحاجة إليها، لأن الجو العام في الحلة كان قائماً على التنافس بين العلماء في الاستزادة من العلوم المختلفة، وفي هذا الجو الزَّاخر بطلب العلم، ظهر في مدينة الحلة العديد من الأسر العلمية، أثَّروا في مستوى تفكير المحتل المغولي، إذ اعتنق عدد من سلاطينهم الإسلام، وتسمُّوا بأسماء إسلامية (٢)، مثل السلطان محمد خدابنده، والسلطان أبو سعيد، ويعود الفضل في ذلك إلى علماء الحلة، وعلى أثر اعتناق السلاطين للإسلام، فقد اعتنق الدين الإسلامي عشرات الآلاف من المغول أيضاً، ويمكن القول إنَّ ثقافة المحتل أثَّرت تأثيراً مباشراً بالمحتلين، وهنا نرى أن علماء مدينة الحلة كسروا القاعدة التي تقول: إنَّ ثقافة المحتل هي التي تسود في البلدان التي يحتلها.

### مراكز الحياة الفكرية في مدينة الحلة

تبوّأت مدينة الحلة، منذ مراحل تأسيسها الأولى، مكانة علمية مرموقة، بسبب تشجيع مؤسسيها المزيديين للعلم والعلماء، واتّبعوا أسلوب استقطاب العلماء والأدباء إلى مقر حاضرتهم، ليحاكوا ما كانت عليه بغداد حاضرة الخلافة العباسية، لذلك كان لمدينة الحلة دور كبير وفاعل في رفد الحياة الفكرية العامة، فقد تخرّج من مراكزها الفكرية الاف من طلبة العلم، وقد تمثلت تلك بـ:

(١) ابن الفوطي، الحوادث الجامعة، ص ٣٣١؛ العزاوي، تاريخ العراق بين احتلالين، ج١، ص ٠٤.

<sup>(</sup>٢) محمود غازان بن أرغون بن هولاكو بن طلو جنكيز خان، تولى الحكم خلال المدة (٦٩٤- ٣٠٧ه/ ١٢٩٤- ١٣٠٣م)، اعتنق الإسلام على المذهب الإمامي. أبو الفداء، إسماعيل بن علي ابن محمود بن عمر، المختصر في أخبار البشر، المطبعة الحسينية المصرية، (القاهرة - ١٩٠٧م). ج٤، ص٠٥.

#### ١. بيوت العلماء

كانت بيوت العلماء في مدينة الحلة، أحد روافد الفكر الإسلامي، وهي بلا شك مركز من مراكز العلم والثقافة (۱)، يزورها عدد غير قليل من طلاب العلم، يأخذون عن شيوخها فنون المعرفة، وكان الشيوخ يمنحون طلابهم الإجازات الدراسية (۲)، لذلك مُنحت إجازات كثيرة لطلبة العلم، وقد منحها علماء أجلًاء في مدينة الحلة، وليس هذا فحسب، وإنَّما كانت هذه البيوت مُلتقى العلماء والمثقفين وأكابر رجال الدولة وغيرهم، لذلك ظهرت أعداد كبيرة من الفقهاء وطلبة العلم. إن كثرة أعداد الدارسين على أيدي علماء الحلة، سواء أكانوا من أهل المدينة، أو من المدن الإسلامية الأُخرى، يعود إلى ما

<sup>(</sup>۱) الخزرجي، الحياة الفكرية في الحلة، ص٠٥؛ الربيعي، هناء كاظم، أثر علماء الحلة في النشاط الفكري ببلاد الشام من القرن السادس إلى أواخر القرن الثامن الهجريين، مركز الدراسات الحضارية والتاريخية، (جامعة بابل - ٢٠٠٩م)، ص١٢.

<sup>(</sup>۲) الإجازة، هي إذن ورخصة من الشيخ يمنحها لأحد طلاًبه، يُبيح له الرواية عنه، وتكون بهذا المعنى طريقة من طرق نقل الحديث وتحمُّله من الشيخ إلى من أباح له نقل الحديث عنه، وعلى هذا يقول الشهيد الثاني: أجزت له رواية كذا، كما تقول: أذنت له وسوَّغت له، وقد وضَّح ابن شهر آشوب بعض المفاهيم الخاصة بالإجازة والرواية، فقال: بعدما أذن لي جماعة من أهل العلم والديانة بالسَّماع والقراءة والمناولة المكانية والإجازة، فصحَّت لي الرواية عنهم، بأن أقول: حدَّثني، وأخبرني، وأنبأني، وسمعت. والإجازة في الوقت الحاضر تعادل الشهادة الجامعية. يُنظر: الشهيد الثاني، الدراية، مطبعة النعمان، (النجف - ١٩٦٠م)، ص ٩٤؛ الفيروز آبادي، يُنظر: الشهيد الثاني، الدراية، مطبعة النعمان، (النجف - ١٩٦٠م)، من ٩٤؛ الطهراني، الذريعة، القاموس المحيط، ج٢، ص ١٧٠؛ الزبيدي، تاج العروس، ج٤، ص ٢١؛ الطهراني، الذريعة، مطبعة الحيدرية، (النجف - ١٩٥٦م)، ج١، ص٧؛ الفياض، عبد الله، الإجازات العلمية عند المسلمين، مطبعة الإرشاد، (بغداد - ١٩٧٧م)، ص ٢١- ٢٤؛ تاريخ التربية عند الأمامية وأسلافهم من الشيعة بين عهدي الصادق والطوسي، مطبعة أسعد، (بغداد – ١٩٧٧م)، ص ٢٣٠؛ طوطح، خليل، التربية عند العرب، المطبعة التجارية، (القدس - بلا.ت)، ص ٢٨؛ الشمرى، لحياة الفكرية في الحلة، ص ٢٢٧.

تتمتّع به مدينة الحلة من مكانة علمية رفيعة، وهذا ما أكّده الكثير من العلماء المهاجرين إلى مدينة الحلة، وكذلك الطلبة الوافدون إليها، لأجل الحصول على إلإجازات العلمية منها.

وكان كثير من علماء مدينة الحلة يعقدون حلقات الدرس في بيوتهم، ومنهم على سبيل المثال لا الحصر:

بيت الشيخ الحسين بن عقيل بن سنان الخفاجي الحلي (ت ٥٥٧هـ/ ١٦٦١م)

وهو عالم مُتبحِّر، كان من العلماء البارزين ومفكري المسلمين، "فهو إذن ممَّن شاهد تأسيس الحلة، ومن أول دفعة وفدت إليها وقطنتها، وأول من خدمها بعلمه وتأليفه" (١)، ولهذا كان على رأس قائمة علماء الحلة الأفاضل الذين وضعوا اللبنة الأولى في أساس مجدها الثقافي والعلمي، وهو صاحب كتاب (المُنجي من الضَّلال في الحرام والحلال) في عشرين مجلداً، ذكر فيه خلاف الفقهاء، وهذا يدل على غزارة معرفته، وتبحُّره في العلوم، ولأجل ذلك كانت داره مقصد طلاب العلم (١).

بيت الشيخ أبو البقاء هبة الله بن نها بن علي بن حمدون الحلي (كان حياً سنة (٥٦٥هـ/ ١٦٩م)

كان رجلاً فاضلاً صالحاً، يقرأ ويُفسِّر الآيات القرآنية الكريمة على حلقات طلَّابه التي كان يعقدها في بيته بمحلة الجامعين، فضلاً عن الحلقات التي كان يدرِّسها في

<sup>(</sup>١) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ص٠٧-١٧١.

<sup>(</sup>۲) الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان، تاريخ الإسلام، تح، عمر عبد السلام تدمري، مطبعة دار الكتاب العربي، (بيروت- ١٩٨٧م)، ج٥٥، ص١٥٧؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج٦، ص٠٩٤ كحالة، معجم المؤلفين، ج٤، ص٢٦-٢٧.

المسجد، وكان من بين طلَّابه ولده جعفر الذي أجاز له أن يروى عنه(١).

# بيت الشيخ محمد بن إدريس بن أحمد العجلي الحلي (ت ٥٩٨ه/ ١٢٠١م)

كان شيخ فقهاء عصره، له مصنّفات عدَّة، منها مؤلفه (كتاب السرائر) في الفقه، وكتاب (التعليقات على البيان)، وهذا الكتاب جاء تعليقاً على كتاب البيان للشيخ الطوسي (۲)، وكانت له شهرة كبيرة، وتتلمذ عليه عدد كثير من الطلبة (۳)، وكان بيته مقصداً لطلَّب العلم والمعرفة، وكان بروز ابن إدريس إيذاناً بانتعاش الحركة الفكرية في مدينة الحلة خلال منتصف القرن السادس الهجري/ الثاني عشر الميلادي، إذ وقف بوجه الجمود الذي انتاب المذهب الشيعي، نتيجةً لآراء الشيخ الطوسي، أأعلن بعزم وجرأة عن أعادة باب الاجتهاد، وفتحه على مصراعيه، وتناول مناقشة آراء الشيخ الطوسي، والرَّد عليها بمنتهى الدقّة والعلمية (٤).

## بيت الشيخ شمس الدين فخار بن معد بن فخار الموسوى (ت ١٢٣٠ه/ ١٢٣١م)

يُعدُّ من العلماء الأجلَّاء لدى علماء الأمامية، لأنه تتلمذ على يد الشيخ ابن إدريس

<sup>(</sup>١) الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص٣٤٣؛ الخوئي، معجم رجال الحديث، ج٢، ص٢٧٨؛ الزيعي، أثر علياء الحلة، ص١٣.

<sup>(</sup>٢) ابن داود، الحسن بن علي الحلي، رجال ابن داود، تح، محمد صادق بحر العلوم، المطبعة الحيدرية، (النجف- ١٩٧٢م)، ص٤٩٨؛ الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٢، ص١٩٧٠ الحر العاملي، محمد ابن الحسن، تذكرة المتبحرين في العلماء المتأخرين، مطبعة الآداب، (النجف- ١٩٦٥م)، ص٤٩٤؛ المجلسي، البحار، ج٢٥، ص٤١؛ آل ياسين، متابعات تاريخية، ص١٧.

<sup>(</sup>٣) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج١٥، ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) الحكيم، النجف الشرف والحلة الفيحاء، ص١٤؛ آل ياسين، متابعات تاريخية لحركة الفكر في الحلة، ص١١.

وغيره من العلماء، وكان من طلَّابه المحقِّق الحلي الذي روى عنه (۱)، وقد اتخَّذ من بيته مكاناً لتدريس طلَّابه، ومن الذين حضروا الدرس في بيته السيد رضي الدين علي ابن طاووس، كذلك الشيخ شمس الدين محمد بن أحمد بن صالح القسيني، كان حياً سنة (٦٦٠هـ/ ١٢٦١م)، ونال منه الإجازة في سنة وفاة الشيخ فخار (٦٣٠هـ- ١٢٣٢م) (٢).

# بيت أبو القاسم جعفر بن الحسن بن سعيد المعروف بالمحقِّق الحلي (ت ٢٧٦ه/ ١٢٧٧م)

كان أحد ثهار أسرة آل سعيد ذات النبل والأدب والعلم، فقد بلغ مكانه في العلم لم ينافسه فيها أحد في عصره، ومحنّ قرأ على المحقِّق الحلي ولازمه في بيته، الحسن بن علي بن داوود، فقد قال في كتاب الرجال: «قرأت عليه وربّاني صغيراً، وكان له عليّ إحسان عظيم والتفات، وأجاز لي جميع ما صنّفه وقرأه ورواه، وكل ما تصحُّ روايته عنه »("")، وكان مجلس هذا البيت من أكبر المجالس التي ظهرت في مدينة الحلة، لذلك عدُّوه مدرسة قائمة بذاتها، لكثرة من قصده، ومن تخرّج منه من العلماء والفقهاء، فقد ذكر المؤرخون إنه تخرَّج منه أكثر من خمسهائة مجتهد(٤).

# بيت الشيخ غياث الدين عبد الكريم بن طاووس (ت ٦٩٣هـ/ ١٢٩٣م)

كان فقيهاً، نسَّابة، وحافظاً للأحاديث والأخبار والحكايات، ويشارك الناس في علومهم، وكان بيته مجمع الأئمة والأشراف، للتدريس، وإقامة الحلقات، وملتقى

<sup>(</sup>۱) الحر العاملي، أمل الآمل، ج٢، ص ٢١٤؛ الأفندي، رياض العلماء، ج ٤، ص ٣١٩؛ الطهراني، الذريعة، ج٢، ص ٢٦٠؛ الخوئي، معجم رجال الحديث، ج١٤، ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) الحر العاملي، أمل الآمل، ج٢، ص١٠٣.

<sup>(</sup>٣) ابن داود، رجال ابن داود، ، ص٦٦؛ الحر العاملي، أمل الآمل، ج٢، ص٤٩، السبحاني، كليات في علم الرجال، ط٣، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٩٣م)، ص١١٤.

<sup>(</sup>٤) الطباطبائي، على، رياض المسائل، ج٢، ص٤٧؛ كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٨١.

العلماء الأكابر، وممنّ حضر حلقات درسه في بيته، وقرأ عليه، الشيخ كمال الدين علي ابن الحسن بن حماد الليثي، وكتب له السيد غياث الدين عبد الكريم بن طاووس إجازة شاملة بكل ما قرأه عليه، قال فيها: «وليروي عنّي ما أجازه لي والدي وعمّي... من مروياتها ومصنّفاتها وخطبها ونثرهما، وكل ما تصحُّ روايتهما لي»(١).

# بيت العلَّامة جمال الدين الحسن بن يوسف بن المطهر الحلي (ت ٧٢٦هـ/ ١٣٢٥م)

كان بيته معهداً عاماً، يفدُ عليه طلبة العلم، وخصوصاً الوافدين من خارج مدينة الحلة، ومن العلماء الذين وفدوا عليه وأجازهم، السيد مهنا المدني في سنة (٧١٧هـ/ ٣١٧م)، وكانت أول قراءة له على يد العلّامة الحلى(٢).

# بيت الشيخ نصير الدين علي بن محمد بن علي القاشي (ت ٥٥٧ه/ ١٣٥٤م)

وهو من علماء الحلة ومجتهديها في القرن الثامن، وُصف بأنه من أجلِّ متكلمي الأمامية وكبار فقهائهم، وهو أحد أساتذة الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، وله ترجمة كاملة عندما نذكر شيوخ ابن العتائقي، فقد كان الطلبة يقصدون القاشي، ويتلقَّون العلم في بيته، ويقرؤون مصنَّفاتهم عليه، ويُجيز لهم، ومنهم الشهيد محمد بن مكى العاملي، فقد سمع عنه الحديث النبوي الشريف".

#### ٢. المساجد والمشاهد

تُعدُّ المساجد من المراكز التعليمية الرئيسة منذ عصر صدر الإسلام، واستمر هذا الدور لها في جميع العصور الإسلامية، حيث نرى أن الغرض من بناء المساجد، هو ليس

<sup>(</sup>١) الحر العاملي، أمل الآمل، ج٢، ص٨٥١؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج٨، ص٨٠.

<sup>(</sup>٢) المجلسي، بحار الأنوار، ج ١٠٤، ص١٤٣؛ الأفندي، رياض العلماء، ج ٥، ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) الطباطبائي، مكتبة العلامة، ص١٤.

فقط لمارسة الصلوات، بل كانت له أغراض كثيرة، فنرى أن المسجد الذي بناه الرسول محمد على الله عدد الذي بناه الرسول محمد على المدينة المنورة في بداية الهجرة النبوية (١١)، كان له عدّة أغراض، فهو يُعدُّ مركزاً دينياً وتعليمياً، وأصبح يُهارس فيه القضاء والشورى، وتنظيم حركة الجهاد، ومكاناً لاستقبال الشعراء والوفود، والتّداول في الأمور المهمة، وغير ذلك من الأمور (٢)، وكان عبد الله بن رواحه يرتجز عند بناء مسجد المدينة قائلاً:

# قد أفلح من يعمر المساجدا يقرأ القرآن قائماً وقاعداً ولا يبيت الليل عنه راقدا(٣)

وممّا تقدَّم، يتَضح لنا أن للمساجد أهمية كبيرة كونها المواقع التي تمارس فيها العبادات وحلقات الدرس والتفقُّه في الدين، لذلك فمن الأمور الطبيعية أن تكون المساجد والمشاهد المشرَّفة في مدينة الحلة، هي مواضع التدريس، فضلاً عن بيوت العلماء، وعلى الرغم من أن المدارس قد زاحمت المساجد منذ العصر العباسي، فإن المسجد لم يتخلَّ عن مهمته، ومن المساجد التي أسهمت في رفد الحركة الفكرية في مدينة الحلة، المسجد الجامع، ومسجد مشهد الشمس (٤) الذي لا زالت عمارته باقية إلى الآن،

<sup>(</sup>۱) الطبري، تاريخ الطبري، ج٢، ص١١٧؛ ابن كثير، أبي الفداء إسهاعيل، السيرة النبوية، تح، مصطفى عبد الواحد، مطبعة دار المعرفة، (بيروت - ١٩٧٦م)، ج٢ ص٢٦٧؛ الحلبي، السيرة الحلبية، مطبعة دار المعرفة، (بيروت - ١٩٧٩م)، ج٢، ص٢٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) شلبي، أحمد، تاريخ التربية الإسلامية، ط٥، الناشر، مكتبة الأنجلو المصرية (القاهرة- ١٩٧٦م)، ص١٠٢.

<sup>(</sup>٣) قائدان، أصغر، تاريخ آثار مكة والمدينة، ترجمة، إبراهيم الخزرجي، مطبعة دار النبلاء، (بيروت – ١٩٩٩م) ص٢١٥.

<sup>(</sup>٤) مشهد الشمس، يقع على بعد حوالي (٢كم) شمال منطقة الجامعين، على الطريق السالك باتجًاه مدينة كربلاء، ومأذنة المشهد قد تهدّم قسمها العلوي، ولا يزال قسمها السفلي محكمًا، وفي رواية يتناقلها أهالي مدينة الحلة عن تاريخ هذا المشهد، أن أمير المؤمنين على بن أبي طالب كان=

وهي دليل على الاهتمام بالمساجد في تلك الحقبة.

وكذلك كانت تقام حلقات الدرس قرب الأماكن المقدسة، وذُكر، إلى جانب مشهد صاحب الزمان، كانت تقام بيوت الدرس، وقد حضيت باهتهام علماء الحلة، وفي سنة (٦٣٦ه/ ١٣٣٨م) عمَّر العالم الفقيه نجيب الدين محمد بن جعفر بن هبة الله ابن نها الحلي (ت ١٤٤٥ه/ ١٢٤٧م) هذه البيوت (۱)، وكانت مقر لطلاب العلم والمعرفة، وسُمِّيت مدرسة صاحب الزمان للاصقتها لمقام صاحب الزمان (٢٠).

#### ٣. المدارس

إنَّ مدينة الحلة منذ تأسيسها افتقرت إلى وجود مدارس ذات صفة رسمية، على الرغم من انتشار المدارس العلمية في بقية المدن الإسلامية، لأن مدينة الحلة منذ تأسيسها كان المذهب السائد فيها، هو مذهب الإمامية، وأن هذه التوجُّهات المذهبية لا تنسجم مع رغبات وتوجُّهات الخلفاء والسلاطين في العصر العباسي، فلذلك كان وجود المدارس النظامية فيها معدوماً، ولدى قيام الباحث بالتحرِّي عن المخطوطات التي صنَّفها الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، فقد أشار في نهاية مخطوطة (مصباح الأرواح)(٣) أنه استنسخ هذا المخطوط في سنة (٧٣٢ه/ ١٣٣١م)، «بالحلة وفي مدرسة

=قد وصل إلى هذا الموضع، وقد قاربت الشمس على المغيب، فدعا الله أن يعيد الشمس إلى كبد

السماء، ليؤدي فريضته، فعادت بإذن الله قرابة رمحين، وبعد أن صلَّى الإمام، سارت الشمس نحو الغرب، فبُني هذا المشهد إكراماً لهذه الذكري. الحسني، العراق قديماً وحديثاً، ص١٤٤.

<sup>(</sup>١) القمى، الفوائد الرضوية في أحوال علماء المذهب الجعفرية، ج٢، ص٤١٥.

<sup>(</sup>٢) الأفندي، رياض العلماء، ج٣، ص ٢٤٥-٢٤٥ الربيعي، أثر علماء الحلة، ص١٧.

<sup>(</sup>٣) وهو من تصنيف الشيخ الإمام العالم عبد الله بن عمر البيضاوي، الملقب بناصر الدين، وكان موضوع الكتاب في علم الكلام، وما زالت المخطوطة في العتبة العلوية المقدسة. البيضاوي، عبد الله بن عمر، مصباح الأرواح، استنساخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، مخطوط، العتبة=

ابن الفقيه المعروفة بمدرسة السبط»، ووجدت أن الشيخ قد انفرد بذكر هذه المدرسة، وهذا يخالف ما توصَّل إليه الدكتور ماجد عبد زيد عندما ذكر في كتابه (الحياة الفكرية في الحلة في القرنين السابع والثامن الهجريين)، أنَّ مدينة الحلة في القرن الثامن قد خلت من أي مدرسة، وقد صورت آخر مخطوط (مصباح الأرواح) التي ذكر بها هذه المعلومة (أما في القرن التاسع الهجري، فقد ظهرت مدرسة عُرفت بـ (المدرسة الزينبية)، واستدلَّ عليها الباحث من خلال ترجمة الشيخ أحمد بن فهد الحلي (ت ١٤٨ه/ ١٤٣٧م)، فقد كان أحد المدرِّسين بهذه المدرسة في مدينة الحلة، وكان من أهل العلم والخير (٢٠)، وربها أسست هذه المدرسة (المدرسة الزينبية) بعد وفاة العتائقي سنة (٩٠هه/ ١٣٨٨م).

#### ٤. أماكن أخرى للتدريس

لم يقتصر التدريس في مدينة الحلة على الأماكن التي ذكرناها، وإنها يمكن للفقيه أن يختار مكاناً غير منزله، فيُروى أنَّ الفقيه محمد بن هارون المعروف بأبن الكال (ت المحمد) عنه منزله، فيُروى أنَّ الفقيه محمد بن هارون المعروف بأبن الكال (ت ١١٨٣هم/ ١٨٣ م) كان له حانوت في الحلة يُقرِئ فيه طلابه (٣)، ومن هذه المحصلة تبينً لي إن أكبر مجلس علمي، هو مجلس درس المحقِّق الحلي جعفر بن الحسن بن يحيى (ت

<sup>=</sup>العلوية المقدسة، شعبة ترميم المخطوطات، النجف الأشرف، ص ١٦.

<sup>(</sup>١) يُنظر: الملحق رقم (٤٤).

<sup>(</sup>٢) الحبلرودي، الشيخ نجم الدين خضر الرازي، التوضيح الأنوار بالحجج الواردة لدفع شبه الأعور، تح، السيد مهدي رجائي، مطبعة شهارة، (قم- ٢٠٠٣م)، ص١٤ الخاوانساري، روضات، ج٤، ص٥٤٣؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج٢، ص ٩٨؛ كمال الدين، فقهاء الحلة، ج١، ص ٢٩٩؛ العذاري، أحمد بن فهد، ص٢٩؛ للمزيد يُنظر: الشمري، الحياة الفكرية في الحلة، ص٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٧٧؛ وناس، عبيد زمان، ملامح الحركة التعليمية في الحلة منذ نشأتها حتى القرن الثامن الهجري، ط١، الناشر دار الكتب والوثائق، (بغداد-٢٠٠٦م)، ص٣٥.

٦٧٦هـ/ ١٢٧٧م)(١)، والذي يُعدُّ مدرسة قائمة بذاتها، لكثرة من تخرَّج من هذا المجلس من العلماء والفقهاء، فقد ذكر المؤرخون أنه تخرَّج عليه أكثر من خمسمائة مجتهد(٢).

وهذه المراكز كانت من العوامل التي ساعدت على ازدهار الحركة الفكرية في مدينة الحلة خلال القرون الثلاثة (السادس والسابع والثامن الهجرية)، بعد أن كانت مزدهرة في بغداد والنجف، فقد ضعفت الحركة الفكرية في مدينة بغداد بعد الغزو المغولي، وقد انتعشت الحياة الفكرية في النجف، بعد انتقال علماء الحلة في نهاية القرن الثامن، وبداية القرن التاسع، إلى النجف، ومنهم الشيخ المقداد السيوري الحلي (ت٢٦٨ه/ ١٤٢٢م) الذي أعاد ازدهار الحياة الفكرية في النجف، بعد رحلته إليها في نهاية (ق٨ه/ ق١٤م) وأسس مدرسة فيها، سميّت (المدرسة السيورية)(٣)، فأصبحت مقصداً لطلاّب العلم والمعرفة.

# الأُسر التي أرست دعائم الحركة الفكرية في الحلة

كان القرن السابع الهجري زاخراً بنشاط الحركة الفكرية، وقد نتج عن هذه الحركة بروز أُسر علمية، نبغ فيها العديد من العلهاء الذين كان لهم أثرٌ بارز في بناء مجد مدينة الحلة العلمي والأدبي وترسيخه، والذي استمر لعدَّة قرون، ومن تلك الأُسر:

<sup>(</sup>١) نجف، محمد أمين، علماء في رضوان الله، ط٢، مطبعة بهمن، (قم- ٢٠٠٩م)، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٢) ابن داوود، الرجال، ص٥؛ الطباطبائي، علي، رياض المسائل، ج٢، ص٧٤كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ح١، ص٨١؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج٢، ص٢١.

<sup>(</sup>٣) الأفندي، رياض العلماء، ج٥، ص٢١٦؛ حرز الدين، محمد، مراقد المعارف في تعيين مراقد العلويين والعلماء والرواة والأدباء والتابعين والشعراء، تح، محمد حسن حرز الدين، ط٢، الآداب، (النجف -١٩٧١م) ج٢، ص٣٣٤؛ وللمزيد يُنظر: الحكيم، النجف الأشرف والحلة الفيحاء، ص٣٤-٣٦.

#### ١. أسرة آل طاووس

وهم سادة حسنيون، من ولد داود بن الحسن المثنى بن الإمام الحسن السبط وينتسبون إلى أبي عبد الله محمد آل طاووس، لُقِّب بالطاووس لحُسنه وجماله، وسكن مع ولده في بغداد والحلة، وهم سادات وعلماء ونقباء مُعظَّمون (۱۱)، ألَّفوا وصنَّفوا وعالجوا الكتابة والتأليف في علوم الدين والفقه (۱۲)، ولم تزل آثارهم العلمية حتى الآن موضع اهتمام العلماء والأساتذة، ومنهم الشيخ فخر الدين أبي عبد الله بن محمد بن منصور بن أحمد بن إدريس الحلي (ت ۹۸ هم/ ۱۰۲۱م) صاحب كتاب (السرائر الحاوي لتحرير الفتاوي)، وكان فقيه الشيعة في عصره، وأبو إبراهيم موسى بن جعفر بن محمد بن طاووس الحلي (ت ۱۲۲۰هم) من آثاره (فرحة الشاطر وبهجة الخواطر)، ومرويًات جمعها ولده رضي الدين علي بن طاووس في أربعة مجلدات (۱۳)، ومجد الدين أبو عبد الله محمد بن عز الدين الحسن بن طاووس (ت ۲۵ ۹ هم/ ۱۲۵۸م)، وكان أحد الذين راسلوا هو لاكو، والذي صنَّف كتاب (البشارة) وأهداه إليه، وغياث الدين أبو المظفر عبد الكريم (ت ۲۹ ۹ هم/ ۱۲۹۱م)، ورضي الدين علي بن علي بن موسى بن المظفر عبد الكريم (ت ۲۹ ۹ هم/ ۱۲۹۱م)، ورضي الدين علي بن علي بن موسى بن المظفر عبد الكريم (ت ۱۹ ۹ هم/ ۱۲۹۱م)، ورضي الدين علي بن علي بن موسى بن

<sup>(</sup>۱) ابن عنبة، عمدة الطالب، ص ۱۷۰؛ العذارى، علاء حبيب عبد، الشيخ أحمد بن فهد الحلي، رسالة ماجستير آداب في التاريخ العربي الإسلامي، كلية التربية، جامعة بابل، ۲۰۰۷م، ص ۳۰. (۲) الأمين، أعيان الشيعة، ج٨، ص ٣٥٨.

<sup>(</sup>٣) ابن عنبة، عمدة الطالب، ص ١٩٠؛ البغدادي، إسهاعيل باشا، هدية العارفين في أسهاء المؤلفين و آثار المصنفين، مطبعة البهية، (استنبول - ١٩٥١)، ج٢، ص ٤٧٩؛ آل ياسين، متابعات تاريخية، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٤) ابن طاووس، رضي الدين، علي بن موسى بن جعفر، كشف المحجَّة لثمرة المهجة، تح، محمد حسون، مطبعة مكتب الأعلام الإسلامي، (قم- ١٤١٧م)، ص ٢١؛ الحر العاملي، أمل الآمل، ج٢، ص ٢٨٠.

#### ٢. أسرة آل معية (١)

وهم سادة حسنيون، من عقب إبراهيم الغمر بن الحسن المثنى بن الحسن بن علي ابن أبي طالب السلام كانوا يسكنون قصر ابن هبيرة، ثم سكنوا مدينة الحلة، وهم من بيت جليل القدر، تولى جماعة منهم النقابة، ومنهم: علم الدين أبو محمد إسهاعيل بن تاج الدين جعفر بن معية (ت ١٨٨٠ه/ ١٨٨١م)، من أدباء الحلة المعروفين وشعرائهم، تأدّب في صباه، وكان يترنّم بالأشعار، ويأتي بالنوادر في الأسجاع (٢١)، وتاج الدين أبو عبد الله جعفر بن محمد بن معية (ت ١٨٨١ه/ ١٨٨م)، وتاج الدين محمد بن جلال الدين أبو جعفر القاسم بن معية (ت ١٨٨٧ه/ ١٨١٨م)، وكان هذا السيد علّامة نسّابة، يروي عنه الشهيد الأول محمد بن مكي، وقد عبّر عنه في بعض إجازاته أنه أعجوبة الزمان في جميع الفضائل والمآثر، له مصنّفات، منها كتاب (نهاية الطالب في نسب أبي طالب)، و(الفلك المشحون في أنساب القبائل والبطون)، ومعرفة الرجال وغيرها (٢٠٠٠).

(۱) ابن عنبة، عمدة الطالب، ص ١٥٠٠؛ ابن زهرة، تاج الدين محمد بن حمزة الحسين، غاية الاختصار في البيوتات العلوية المحفوظة من الغبار، تح، محمد صادق بحر العلوم، المطبعة الحيدرية، (النجف – ١٩٩٣م)، ص ٥.

<sup>(</sup>۲) الشبستري، عبد الحسين، مشاهير شعراء الشيعة، الناشر، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ۲۱) الشبستري، عبد الحسين، مشاهير شعراء الفيحاء، ج۱، ص۲۹۰.

<sup>(</sup>٣) الشهيد الأول، محمد بن مكي العاملي، الدروس، تح، مؤسسة النشر الإسلامي، الناشر، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجهاعة المدرسين، (قم - ١٩٩٩م)، ج١، ص١٧؛ بحر العلوم، السيد مهدي، رجال بحر العلوم المعروفة بالفوائد الرجالية، تح، محمد صادق بحر العلوم وحسين بحر العلوم، مطبعة افتاب، (طهران -بلا.ت)، ج٢، ص٢٣١؛ كهال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٢٨٩.

## ٣. أسرة آل البطريق(١)

وهم بيت رفيع، ذو علم وفضل وأدب في الحلة، وكلهم شيعة إماميه، ومنهم: الفقيه أبي الحسن يحيى بن الحسن بن علي بن محمد بن بطريق الأسدي الحلي (ت ١٢٠ه/ ١٢٠٣م)، هو شيخ عالم فاضل محقِّق، كان ثقة صدوقاً، له مؤلفات، منها (العمدة في مناقب الأئمة)، و(اتِّفاق صحاح الأثير في إمامة الأثني عشر)، و(تصفُّح الصحيحين)<sup>(۱)</sup>، ومنهم نجم الدين علي بن بطريق (ت ١٤٤٢ه/ ١٢٤٤م)، كان فقيها فاضلاً وشاعراً، هاجر إلى مصر، وكتب في أحد الدواوين المصرية أيام الدولة الكاملية في عهد الملك الكامل ناصر الدين محمد بن العادل أبي بكر بن أيوب (ت٢٣٦ه/ ١٣٣٩م)، وبعد إصابته بمرض، عاد إلى العراق<sup>(۱)</sup>.

## ٤. أسرة آل سعيد(٤)

أسرة ذات علم وفضل ونبل وأدب وأخلاق فاضلة وسجايا كريمة، وقد برزت في التأليف والتدريس، لإرساء نور المعرفة بين أبناء قومهم، فزخرت بحار معارفهم،

<sup>(</sup>۱) ابن البطريق، يحيى بن الحسن الأسدي الحلي، عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٨٦م)، ص٢٩؛ كركوش، تاريخ الحلة ج٢، ص١٣٠.

<sup>(</sup>۲) ابن حجر، لسان الميزان، ج ٦، ص ٢٤٧؛ الخونساري، محمد باقر، روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات، مطبعة الدار الإسلامية، (بيروت - ١٩٩١م)، ج١، ص ١٩٦٠؛ البغدادي، هدية العارفين، ج٢، ص ٢٢٠؛ القمي، الكنى والألقاب، ج١، ص ٢٢٠؛ كحالة، معجم المؤلفين، ج١، ص ١٣٠٠ كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص ١٣٢٠.

<sup>(</sup>٣) الصفدي، الوافي بالوفيات، ج١٦، ص٣١٩؛ الكتبي، فوات الوفيات، ج٣، ص١٢٢؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج١٣، ص١٩٧٠؛ كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص١٣٢، اليعقوبي، محمد على، البابليات، مطبعة الزهراء، (النجف - ١٩٥١م)، ج١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) كركوش، تاريخ الحلة ج٢، ص١٩.

وأشرقت شموس علومهم، وفاضت ينابيع أدبهم، منهم المحقِّق الحلي الذي اقترن اسمه بهذه الكلمة، أي عندما تُذكر كلمة المحقِّق، يتبادر إلى السامع أنه المحقق الحلي، جعفر بن الحسن بن يحيى بن الحسن بن سعيد الهذلي الحلي (ت ٢٧٦ه/ ١٢٧٧م)، وقد امتاز بعلو شأنه، ورفعة مكانته، فقد تتلمذ على يديه رجال أصبحوا فيها بعد رجالاً أجلاء، وإن الحركة العلمية في عصره بلغت شأناً عظيهاً، حتى صارت الحلة من المراكز العلمية المهمة، وله مصنَّفات عديدة، من أهمها كتابه (شرائع الإسلام) الذي مازال يُعدُّ مرجعاً مههاً للفقهاء وطلبة العلم(١١)، ومنهم أيضاً يحيى بن أحمد بن يحيى بن الحسن بن سعيد الهذلي الحلي (ت ٢٩٥ه/ ١٢٦٩م) كان من علماء اللغة والأدب، حافظاً للأحاديث، وكان من مؤلفاته كتاب (الجامع للشرائع)، وكتاب (المدخول في أصول اللغة)، وكان من مشايخ عصره، يروي عنه العلَّمة ابن المطهَّر، وولده محمد بن يحيى وغيرهم، توفي ليلة عرفة، وقد وصفه ابن داوود في رجاله، بقوله: «الإمام العلَّامة الورع القدوة، كان عاماً لفنون العلم الأدبية الفقهيه والأصولية، وكان أروع الفضلاء وأزهدهم ومنهم الشيخ صفي الدين محمد بن نجيب الدين بن يحيى بن سعيد الحلي، كان عالماً ومنهم الشيخ صفي الدين معية، توفى سنة (٢٧٧ه/ ١٣٧٤م) (٢٠٠٠).

(١) الخوانساري، روضات الجنات، ج١، ص١٤٦؛ البحراني، لؤلؤة البحرين، ص٢١٨؛ أعيان الشيعة، ج١٥، ص٢١٨؛ كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ص١٩١.

<sup>(</sup>٢) الخوارزمي، الموفق بن أحمد بن محمد المكي، المناقب، تح، مالك المحمودي، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٩٠م)، ص٢٣.

<sup>(</sup>٣) الأفندي، رياض العلماء، ج٥، ص٠٨؛ وناس، إيهان عبيد، الصلات الثقافية بين الحلة ومدن المشرق الإسلامي من خلال الرحلات العلمية من ق٧ إلى ق٩ الهجريين، رسالة ماجستير، كلية التربية، جامعة بابل، ٢٠٠٧، ص٧٧.

## ٥. أسرة آل نها الربيعي

هم بيت عُرف بالعلم والفضل والنبيل، وهذه الأسرة خدمت العلم والأدب خدمة جليلة، وتولَّت الزَّعامة الروحية للطائفة الشيعية، وتخرَّج على يد رجالها الأفاضل عدد كبير من العلماء الأجلَّاء، وقد عاصر جدهم (نها) الشيخ الطوسي(۱). ومن أبرز رجال هذه الأسرة: أبو البقاء هبة الله بن نها، كان حياً سنة (٢٥هم/ ١٦٩ م)، ولد في الحلة، في محلة الجامعين، في النصف الثاني من القرن الخامس الهجري، وكان معاصراً لسيف الدولة صدقة بن منصور الأسدي، وكان أبو البقاء رأس عائلة آل نها، وكان له علم وفضل وأدب، ولُقِّب بالجبر وبالشيخ الرئيس العفيف، ومن مؤلفاته (المناقب المزيدية في أخبار الملوك الأسدية)(۱٬۰٬۰)، قال عنه الحر العاملي: «الشيخ أبو البقاء هبة الله ابن نها الحلي، كان فاضلاً صالحاً»(۱٬۰٬۰)، وهو من النخبة الخيرة المختارة من جيله، وكان أشهرهم علماً وأتقنهم للمعقول والمنقول، ويُعدُّ من فضلاء عصره، يروي عنه ولده جعفر، وابن إدريس الحلي(۱٬۰)، وكذلك من الرجال البارزين في هذه الأسرة، الشيخ جلال الدين أبو محمد الحسن بن أحمد بن أبي إبراهيم محمد بن جعفر بن أبي البقاء الذي كان حياً سنة عمد الخسن بن أحمد بن أبي إبراهيم الشهيد الأول محمد مكى العاملي(٥).

<sup>(</sup>١) الخوانساري، روضات الجنات، ج١، ص٢٤١؛ البحراني، لؤلؤة البحرين، ص٢٦٠؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج٢، ص١٥.

<sup>(</sup>٢) الأفندي، رياض العلماء، ج١، ص١٦؟ أمل الأمل، ج٢، ص٣٤٤؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج٢، ص١٥.

<sup>(</sup>٣) أمل الآمل، ج٢، ص٣٤٣.

<sup>(</sup>٤) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص١٨٠.

<sup>(</sup>٥) الحر العاملي، أمل الآمل، ج٢، ص٦٢؛ الأفندي، رياض العلماء، ج١، ص١٥؛ الخوئي، معجم رجال الحديث، ج٣، ص٤١.

#### ٦. أسرة آل المطهر

وهي أسرة ذات علم ونبل، اشتغل رجالها بالعلوم والمعارف، فنبغ منهم رجال في مختلف ضروب العلم والمعرفة، وخدموا العلماء بتصانيفهم القيمة، وذاع صيتهم بها أنجزوه في حقول العلم التي خلّدت ذكرهم إلى يومنا هذا(۱)، ومنهم سديد الدين يوسف بن المطهّر الحليّ الذي كان حياً سنة (١٣٦٥ه/١٣٦٦م)(١)، والعلاّمة الحلي الحسن بن يوسف بن المطهّر الحليّ (ت٢٦٧ه/ ١٣٣٥م)، ومنهم أيضاً رضي الدين على بن يوسف بن المطهّر (ت ١٧١ه/ ١٣١٠م)، وهو عالم فاضل، أخو العلاّمة الحلي، يروي عنه ابن أخيه، له مصنّفات عدّة، منها: العدد القوية لدفع المخاوف اليومية(١٠)، ومنهم فخر المحقّقين محمد بن العلّامة الحلي (ت ١٧٧ه/ ١٣٦٩م)، كان فاضلاً محقّقاً، ثقة جليلاً، وذكر صاحب روضات الجنات أنه نُقل عن بعض علماء الشافعية أنه رآه مع أبيه في مجلس السلطان خدابندا، فوجده شاباً عالماً فطناً، مستوعباً للعلوم، ذا أخلاق محمد بن مكي العامل (١٠).

# ٧. أسرة آل الأعرج الحسيني

آل الأعرج أو بنو الأعرج أو الأعرجيون: سادة حسينيون، ينتهي نسبهم إلى عبد الله الأعرج بن الحسين الأصغر بن الإمام زين العابدين العابدين الأعرج بن الحسين الأصغر بن الإمام زين العابدين العابدين العرب الأعرب ال

<sup>(</sup>١) كركوش، تاريخ الحلة، ص٣١.

<sup>(</sup>٢) السبحاني، جعفر، موسوعة طبقات الفقهاء، اللجنة العلمية في مؤسسة الإمام الصادق، مطبعة دار الأضواء، (بيروت - ١٩٩٩م)، ج٧، ص ٣١٤.

<sup>(</sup>٣) الخوانساري، روضات الجنات، ج١، ص٣٩٣.

<sup>(</sup>٤) التفريشي، مصطفى بن الحسين، نقد الرجال، تح، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، مطبعة سنارة، (قم- ١٩٩٧م)، ج٤، ص١٨٣؛ كركوش، تاريخ الحلة، ص٣٦.

كان في إحدى رجليه نقص، وعرفت ذريته ببني الأعرج، ومنهم بيت في مدينة الحلة، وقد برز هذا البيت في المئة السابعة والثامنة للهجرة(١١)، وظهر جماعة منهم عُرفوا بالعلم والفضل والأدب، وينقسم بيت الأعرجي في الحلة إلى عدَّة بيوتات، منها آل السيد عبد الحسين السيد منصور، كما ينتسب إلى أعرجية الحلة السادة آل الشلاه، وآل الفحام، وآل حديد، وآل شوكة، وغيرهم، ومنهم مجد الدين أبو الفوارس محمد بن الأعرج (ت ٧٢٠هـ/ ١٣٢٠م)(٢)، كان عالماً فاضلًا محقِّقاً، وكان متزوجاً بنت الشيخ سديد الدين يوسف بن المطهَّر الحلي، وله خمسة بنين، منهم ضياء الدين عبد الله ابن محمد بن على الذي كان حياً سنة (٠٤٧ه/ ١٣٢٥م)، كان فقيهاً جليلاً، له شرح كتاب خاله العلَّامة الحلى الموسوم (نهج المسترشدين)، وسمِّي شرحه (تذكرة الواصلين في شرح نهج المسترشدين)، وأخوه عميد الدين عبد المطلب بن محمد بن على بن الأعرج (ت ٤ ٥٧ه/ ١٣٥٣م)، كان سيداً جليل القدر، رفيع المنزلة، عظيم الشأن، حسن الشائل، عالى الهمَّة، عمدة السادة الأشراف في العراق، عالمًا فقيهاً فاضلاً بليغاً أديباً مهذباً، تتلمذ على يد خاله العلّامة الحلي، وعلى غيره من مشايخ عصره، وله مصنَّفات، منها: المسألة النافعة للمباحث الجامعة، وهي تكملة المسألة الناسخات التي أوردها الخواجة نصير الدين الطوسي في رسالة الفرائض(٣)، وأخوهم السيد نظام الدين عبد الحميد (ت ق ٨ه/ ١٤م)، وقد تمتَّع بمركز علمي وديني رفيع(١٤).

<sup>(</sup>۱) ابن عنبة، عمدة الطالب، ص ٣١٨؛ كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ص ٢٤٣؛ كركوش، تاريخ الحلة، ص ٤٤؛ الأعرجي، مطبعة دار الحلة، ص ٤٤؛ الأعرجي، مطبعة دار الكتب والوثائق، (بغداد - ١٩٩٦م)، ص ١٠.

<sup>(</sup>٢) البحراني، لؤلؤة البحرين، ص١٨١.

<sup>(</sup>٣) الخوانساري، روضات الجنات، ج١، ص٣٦٧؛ البحراني، لؤلؤة البحرين، ص١٩٢؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج٢، ص٤٣.

<sup>(</sup>٤) ابن عنبة، عمدة الطالب، ص ٢٠٦٠.

#### ٨. أسرة آل فخار

إحدى الأسر الحلية، ينتهي نسبهم إلى جدهم فخار الذي يتَّصل نسبه بالإمام موسى الكاظم فلان الكاظم الدين فخار بن معد بن فخار الموسوي (ت ١٣٣٠هم/ ١٣٣٢م)، وهو من رجال العلم والفضل، ومن أعلام المحدثين في الحلة، روى الحديث النبوي عن والده معد بن فخار والشيخ ابن إدريس الحلي (٢)، ومن مؤلفاته كتاب (الرد على الذاهب في تكفير أبي طالب) (٣)، والسيد علي بن عبد الحميد بن فخار بن معد الموسوي (ت ٢٥٠هم ١٣٥٨م)، من آثاره (الأنوار المضيئة في أحوال المهدي) (١٠٠٠).

# ٩. أسرة آل عبد الحميد النيلي

وهم من البيوت العلوية العريقة، ينتهي نسبها إلى علي الحسيني من ولد زيد الشهيد الكريم بن على بن عبد الكريم بن عمد بن عبد الحميد النيلي، (ت ١٠٨ه/ ١٣٩٨م)، كان فقيهاً نسّابة، شاعراً ماهراً، عالماً فاضلاً، تتلمذ على يد فخر المحقّقين محمد ابن العلّامة

<sup>(</sup>١) وتوت، حيدر موسى، مدرسة الحلة وتراجم علمائها من النشوء إلى القمة، الكوثر الثقافي (بابل - ٢٠٠٤م)، ص٤٨.

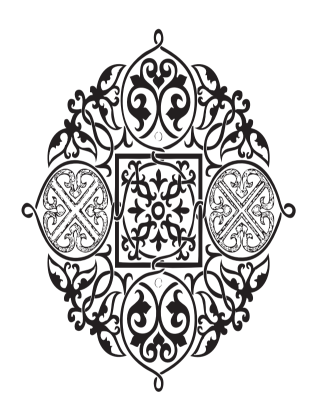
<sup>(</sup>٢) الحر العاملي، أمل الآمل، ج٢، ص٢١٤؛ الطباطبائي، علي، رياض المسائل في بيان الأحكام والبدائل، جامعة المدرسيين، (قم- ١٩٩٧م)، ج٢، ص٢٦؛ الدجيلي، عبد الصاحب، أعلام العرب في العلوم والفنون، ط٢، مطبعة النعمان، (النجف- ١٩٦٠م)، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) الأفندي، رياض العلماء وحياض الفضلاء، ج٤، ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٤) كحالة، معجم المؤلفين، ج٧، ص١١٨.

<sup>(</sup>٥) ابن عنبة، عمدة الطالب، ص ٢١٨، و ص٢٧٧.

الحلي (١)، له عدَّة مصنَّفات، منها: الأنصاف في الرَّد على صاحب الكشاف، ورجال النيلي، وإيضاح المصباح لأهل الصلاح، والسلطان المفرج عن أهل الإيمان في من رأى صاحب الزمان الله المناهبية.



<sup>(</sup>۱) البغدادي، إسماعيل باشا، هدية العارفين، مج ٢، ص ١٦٦؛ القمي، عباس محمد رضا، الفوائد الرضوية، مطبعة مركزي، (مشهد- ١٩٣٨م)، ج ٢، ص ١٩٥١؛ الخاقاني، علي، شعراء الحلة أو البابليات، مطبعة الحيدرية، (النجف- ١٩٥١م)، ص ٣٧٠-٣٧٢.



#### الفصل الثاني

#### حياة الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي

المبحث الأول

#### السيرة الذاتية للشيخ العتائقي

#### اسمه

هو الشيخ كمال الدين عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم بن يوسف(١)، وورد اسمه

(۱) العلاَّمة الحلي، قواعد الأحكام، ج١، ص١٩ مقدمة المحقّق؛ المحقق الكركي، علي بن الحسين، رسائل الكركي، تح، الشيخ محمد الحسون، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٩١م)، ج٣، ص٣٢ مقدمة المحقق؛ الشهيد الأول، الدروس، تح، مؤسسة النشر الإسلامي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجهاعة المدرسين، (قم- ١٩٩٩م)، ج١، ص٤٢ مقدمة المحقق؛ الشهيد الثاني، زين الدين علي الجعبي العاملي، الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية، تح، محمد كلانتر، ط٢، جامعة النجف الدينية، (قم- ١٩٨٩م)، ج١، ص٢١١؛ النوري، الميرزا، خاتمة المستدرك، تح، مؤسسة آل البيت المسلمي لإحياء التراث، مطبعة سنارة، (قم- ١٩٩٥م)، ج٣، ص٢٠٦؟ الشاهرودي، الحاج علي، مستدرك سفينة البحار، تح، حسن بن علي النهازي، الناشر مؤسسة النشر الاسلامي، (قم- ١٩٩٩م)، ج٧٠ ص٠١٨ مقدمة المحقق؛ زرندي، مير محمدي، بحوث في تاريخ القران وعلومه، الناشر، مؤسسة النشر الاسلامي، (قم- ١٩٩٩م)، ص٢٠٢.

في المصادر التي ترجمت له بصيغ مختلفة، فمرَّة يذكرونه: عبد الرحمن بن العتائقي (۱)، وأخرى: عبد الرحمن بن محمد بن العتائقي (۲)، وثالثة: ابن العتائقي (۱). ورابعة: عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم بن العتائقي (۱)، وذكر الأفندي (۱): إن اسمه الصريح الذي كتبه بخط يده على مصنَّفه شرح كتاب نهج البلاغة (المجلد الثالث)، وما أوردناه في نسبه، رأيناه بخطّ الشريف على أخر المجلد الثالث، هو عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم العتائقي، وقد دفعني واجب تقصِّي المعلومات والتأكد منها، إلى البحث عن المخطوط نفسه، حيث وجدته في مكتبة الشيخ قيس العطار الخاصة، واتَّضح لي أن اسمه، كما ذكره الأفندي، وكمال الدين، كُنيته، والعتائقي، لقبه (۱).

#### نسىهُ

لم تُشر المصادر التي تيسَّر لي الاطِّلاع عليها إلى نسبه، فدعاني ذلك إلى قصد النسَّابة ومقابلتهم، لغرض التأكُّد من نسبه، فقصدت النسَّابة الشيخ عباس الدجيلي (٧)، والنسَّابة

<sup>(</sup>١) المحقق الكركي، رسائل الكركي، ج٣، ص٢٣؛ الشهيد الأول، الدروس، ج١، ص٤٢؛ الأفندي، رياض العلماء وحياض الفضلاء، ج٣، ص١٠٣.

<sup>(</sup>٢) الثقفي، إبراهيم بن محمد، الغارات، تح، جلال الدين الحسيني، مطبعة بهمن، (قم- بلا.ت)، ج٢، ص٨٦٧.

<sup>(</sup>٣) الأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج٢، ص٢٦٨؛ الطهراني، الذريعة، ج١٤، ص١٣١؛ الزركلي، الأعلام، ج٣، ص ٣٣٠؛ الأمين، حسن، الإسهاعيليون ونصير الدين الطوسي، ط٢، مطبعة باقري، (قم - ١٩٩٩م)، ص٢١ مقدمة المحقق.

<sup>(</sup>٤) الطهراني، الذريعة، ج١٣، ص١١٧.

<sup>(</sup>٥) رياض العلماء، ج٣، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٦) أعيان الشيعة، ج٧، ص٤٦٥.

<sup>(</sup>٧) الشيخ عباس الدجيلي، وهو من النسَّابة المعتمدين في العراق، وشغل منصب مسؤول الأنساب في الوقف الشيعي في مدينة النجف، وله مؤلفات في النسب، منها تحفة الآداب في التواريخ والأنساب.

الشيخ حسين الشيخ هادي القريشي (۱)، وقد عرفني النسّابة الشيخ عباس الدجيلي بنسب عبد الرحمن العتائقي، إذ قال: إنه من قبيلة خفاجة، وقد أكّد ذلك النسّابة الشيخ حسين الشيخ هادي، وقد زودني عالما الأنساب المذكوران أعلاه بخطابين (۱)، أكدا فيها أن نسبه يعود إلى قبيلة خفاجة، وقد أثبتاه كها يلي: هو «الشيخ كهال الدين عبد الرحمن ابن محمد بن إبراهيم بن يوسف (۱) بن عتيق بن الغضبان بن حسان بن محمد بن محمود ابن الأحزم بن منيع بن أبي الفتيان منيع بن حسان بن أبو عامر ثهال بن سلهان بن حزن ابن الربيع بن سنان بن الربيع بن قيس بن معاوية بن حزن بن معاوية بن عمرو (خفاجة) ابن عقيل بن كعب بن ربيعة بن عامر بن صعصعه... عدنان (١٤٠٠).

#### لقىمُ

ذكرت المصادر التاريخية أنَّ لقبه العتائقي، وأن هذا اللقب تأتَّى من اسم القرية التي وُلد فيها، وهي قرية (العتائق)، وهي من القرى القريبة من مدينة الحلة، وتقع إلى الجنوب الشرقي منها بمسافة (٥)كم، والآن متَّصلة بعمران المدينة، ومازالت تُعرف بهذا الاسم، لكن العامَّة من الناس حرَّفوا الاسم، فقلبوا الهمزة ياءً، والقاف جيهاً،

<sup>(</sup>١) الشيخ حسين الشيخ هادي القريشي، وهو من رجال الأنساب في العراق، يسكن في مدينة النجف، وهو من محبِّي العلم والأدب، وأحد المشرفين في مكتبة الإمام الحسن في مدينة النجف.

<sup>(</sup>٢) ينظر الملحق (١، ٢).

<sup>(</sup>٣) يوسف، وهو الجد الثاني للشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، والذي هاجر من البطائح في جنوب العراق، وسكن على مشارف مدينة الحلة بعد تمصيرها. الدجيلي، عباس، تحفة الآداب في التواريخ والأنساب، العدنانيون، مخطوط، النجف، ج٢، ظ ورقة ٣٧.

<sup>(</sup>٤)م.ن.

فيقولون عنها (العتايج)، ولقربها الآن من مدينة الحلة، تُعدُّ من محلاتها(١).

وهناك رأي ذكره النسّابة عباس الدجيلي، مفاده أن القرية سمّيت باسم (عتيق)، وهو الجد الثالث للشيخ كهال الدين عبد الرحمن، وأن تسمية (عتيق) طغت على العائلة والقرية، وأصبحت تُدعى (العتيقة)، وبمرور الزمن تحوَّل اللفظ إلى (العتائق)، ثم تحوَّل بمفهوم لسان العامَّة من الناس إلى (العتايج)، ولُقِّب عبد الرحمن بعدَّة ألقاب، منها: كهال الدين، وهو أشهرها، ولُقِّب بالغروي أيضاً، لأنه سكن في مدينة الغري (النجف)، ولُقِّب بالنَّجفي، للسبب نفسه، كها لُقِّب بالحلي، لأن مولده ونشأته في مدينة الحلة، ولُقِّب بالإمامي، لأنه ينتمي إلى المذهب الإمامي، واللَّقب الذي طغى على كل ألقابه، لقب (العتائقي)(۱).

#### مولده ونشأته

ولد الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي في قرية العتائق في مدينة الحلة سنة ولد الشيخ كمال الدين عبد الرحمن عائلة علمية، فكان لها اهتمامات بالأمور الدينية،

<sup>(</sup>١) كركوش، تاريخ الحلة، ج١، ص٩؛ كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ص٢٦٨؛ الزركلي، الأعلام، ج٣، ص٠٣٣.

<sup>(</sup>۲) السدوسي، قتادة بن دعامة، الناسخ والمنسوخ، تح، حاتم صالح الضامن، مؤسسة الرسالة، (بيروت - ١٩٨٨م)، ص ١٠؛ الثقفي، الغارات، ج٢، ص ١٨٦٧؛ العلَّامة الحلي، الحسن ابن يوسف، إيضاح الاشتباه، تح، محمد الحسون، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم - ١٩٩٠م)، ص ١٩٥٠؛ الطهراني، الذريعة، ج٣، ص ٢٧٩؛ الشاهرودي، علي النهازي، مستدركات علم الحديث، مطبعة شفق، (طهران - ١٩٩١م)، ج٨، ص ٤٩٩.

<sup>(</sup>٣) الزركلي، الأعلام، ج٣، ص ٣٣٠؛ كحالة، عمر، معجم المؤلفين، دار إحياء التراث العربي، (٣) الزركلي، الأعلام، ج٥، ص ١٦؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج١، ص ٩؛ الدجيلي، تحفة الآداب في التواريخ والأنساب العدنانيون، ج٢، ظ ورقة ٣٧.

واحتلت هذه العائلة مكانة مرموقة في نفوس سكان المنطقة، لما تتميَّز به من تقوى وورع، وحظيت هذه العائلة باهتهام الناس واحترامهم، وما يدلُّ على ذلك، أن قبري أبي العتائقي وجده أصبح لهما مزاران، يقصدهما الناس لزيارتهما، والتبرُّك بهما منذ ذلك التاريخ إلى يومنا هذا.

لذلك نرى أن العتائقي نشأ في بيئة علمية صالحة، وبيت صالح، ملتزمة بالجوانب الدينية والأخلاقية، وتلقَّى عن أهله هذه القيم الفاضلة منذ نعومة أظفاره، وقد أتاحت له هذه البيئة الاتِّجاه إلى طلب العلم، فعندما بلغ من العمر مرحلة الصبا، قصد مدينة الحلة القريبة من قريته، لينهل من علمها، ويتتلمذ على يد علمائها الأجلَّاء (١١).

ولم تسعفنا المصادر التي تيسَّر لي الاطِّلاع عليها، بمعلومات عن مراحل نشأته الأولى منذ الولادة، وإنها ذكر النسَّابة الدجيلي<sup>(۱)</sup> أنه قد أعقب أربعة أولاد، هم: عبد الله، ومحمد، وأحمد، وإبراهيم.

وفي أوَّل شبابه، ارتاد العتائقي مجالس العلم، وكان فطناً، حاد الذكاء، نبيهاً، شغوفاً في طلب العلم والاستزادة منه، لذلك حظي برعاية أهله واهتهام أساتذته، لما امتاز به من نباهة وفطنة، إذ كان يتمتَّع بملكة من الحفظ، وقابلية على النقاش والمحاورة والاستدلال<sup>(٣)</sup>.

أما عن مكانة أسرته، فقد كانت تتبوأ مكانة عالية في نفوس عامَّة الناس، إذ اتَّخذوا من قبري والد العتائقي وجدِّه مزاراً لهم، يتبرَّكون به، وقد دفعتني رغبتي بالتحرِّي عن ذلك، فقصدت قرية العتائق، فوجدت فيها مرقدين، أحدهما كُتب عليه الشيخ إبراهيم

<sup>(</sup>١) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) الدجيلي، تحفة الآداب في التواريخ الأنساب، العدنانيون، ج٢، ص٣٧.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ص٢٦٩.

ابن يوسف العتائقي (ت ٦٩٧ه/ ١٢٩٧م)، وهو جد عبد الرحمن العتائقي، وكُتب على المرقد الثاني الشيخ محمد بن إبراهيم بن يوسف العتائقي (ت٧٣٣ه/ ١٣٣٢م)، وهو والد عبد الرحمن العتائقي، بحسب ما يدَّعي أهالي المنطقة.

ومن خلال لوحتيِّ الزيارة المكتوبتين على المرقدين، اتَّضح لي أنها يحضيان باحترام وقدسيَّة سكان المنطقة وما حولها، لما يتمتَّعا به من كرامات، إذ يقصده عموم الناس لغرض الزيارة والتبُّرك بها، لأنهم يتمتَّعون بكرامات كثيرة، أكَّدها عدد مُّن التقيت بهم من سكان قرية العتائق، وإن المرقدين يزورهما الناس في أيام مخصوصة، فالشيخ إبراهيم العتائقي يُزاريوم الجمعة، والشيخ محمد بن إبراهيم يُزاريوم السبت، ويُلقِّبه الناس عدَّة القاب، يقال له: محمد أبو الخير، وأبو الجاسم، وسبع العتائق، وأبو الحدائق.

وهذا يدلُّ على أنَّ هذه العائلة تحتل مكانة اجتهاعية عالية لدى الناس، لما تتمتَّع به من مكانة دينية وعلمية، وفي هذه الأجواء المفعمة بالإيهان والعلم والاحترام، ولد ونشأ وترعرع عبد الرحمن العتائقي، فكان ثمرة من شجرة طيبة، رُويت من نبع الورع والزُّهد والتَّقوى والإيهان (۱).

مهَّدت هذه الظروف الطريق لعبد الرحمن العتائقي أن يكون أحد أعلام القرن الثامن الهجري، ويُشار له بالبنان، لعلمه وعطائه الثَّر، فقد خلَّف لنا العديد من المصنَّفات، تناول فيها مختلف فروع العلم والمعرفة (٢).

<sup>(</sup>۱) القمي، الفوائد الرضوية، ص٢٢٧؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج٧، ص٤٦٥؛ الشاهرودي، مستدركات علم رجال الحديث، ج٨، ص٤٩٩؛ كحالة، معجم المؤلفين، ج٥، ص١٦٧؛ الطهراني، الذريعة، ج١، ص٠١٥؛ الحكيم، النجف الأشرف والحلة، ص٣٣؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج٢، ص٨٥.

<sup>(</sup>٢) الشهيد الثاني، شرح اللمعة، ج١، ص١٢٢؛ الطهراني، الذريعة، ج١، ص٠١٥؛ الزركلي، الأعلام، ج٢، ص٠٣٣.

واشتهر الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي بأنه رجل فاضل، عالم، محقّ مدقّ مقيه متبحّر، أديب، وعُرف عنه الزُّهد والتقوى، والأخلاق الحميدة، وبأنه الطبيب المتكلّم، والعالم الرياضي، وكان صالحاً عابداً، ورعاً ثقة، جليلاً في قدره، وله كرامات، وصاحب مقامات عالية. وفي المدة التي سكن فيها مدينة النجف، كان يُعدُّ من العلماء الأعلام، وكان مدرساً فاضلاً ماهراً في الحكمة والكلام، وكان يباشر الطبابة، يشقُّ (يجري العمليات الطبية) ويُعالج المرضى (۱).

#### رحلاته العلمية

أكّد القرآن الكريم، والحديث النبوي الشريف، على طلب العلم، والرحلة من أجل تحصيله، ولو استغرق ذلك أياما وشهوراً وسنيناً، ودأب على المسلمين، على الرحلة في طلب العلم، من مصر إلى آخر، سعياً في تحصيله، امتثالاً لأمر القرآن والسنّة، قال تعالى: ﴿وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً ﴾ (٢) وقوله تعالى: ﴿يَرْفَعِ اللّهُ اللّهِ النّبِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ (٣)، وان السعي في طلب العلم واجب اللّه ين تملن المعلم كما قال تعالى في محكم كتابه العزيز: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِّن الْعِلْمِ إِلاّ قَلِيلاً ﴾ (٤)، وقوله تعالى: ﴿وَقُل رّبّ زِدْنِي عِلْماً ﴾ (٥)، وكذلك وردت أحاديث عن الرسول محمد على تدعو إلى ذلك، فقال: ﴿طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة »(٢)، وقال

<sup>(</sup>۱) الفتلاوي، كاظم عبود، مشاهير المدفونين في الصحن العلوي الشريف، ط٢، الحيدرية، (النجف الأشرف- ٢٠١٠م)، ص٢١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة. من الآية رقم (٢٦٩).

<sup>(</sup>٣) سورة المجادلة، من الآية رقم (١١).

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، من الآية رقم (٨٥).

<sup>(</sup>٥) سورة طه، من الآية رقم (١١٤).

<sup>(</sup>٦) الترمذي، محمد بن عيسى بن سورة، الجامع الصحيح، تح، محمود محمد محمود، الناشر، دار=

أيضاً على الجنة "(من سلك طريقاً يطلب فيه علماً سلك الله به طريقاً إلى الجنة "(۱)، وانسجاماً مع هذا التوجيه في تفضيل العلم والعلماء، فقد انطلق العتائقي في رحلته، وكانت رغبة الشيخ العتائقي في سماع الحديث وغيره من العلوم الأخرى مباشرة من شيوخها، الدَّافع الذي شجَّعه للقيام بالرحلة في طلب العلم، لأن كثيراً من العلماء عدُّوا السماع من الشيخ أرفع مرتبة من القراءة عنه، فهم يرون أن العلم الذي يكسبه الطالب مُشافهة من الشيوخ، أكثر نفعاً من أخذه عن طريق القراءة، وهذا المفهوم التربوي والعلمي قاعدة اتَّفق عليها كل طلبة العلم على اختلاف مذاهبهم الفقهية (۱)، ولذلك فإنَّ الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، بعد أن بلغ مبلغ الرجال، فكَّر جديًا في الرحلة لطلب العلم، وتلقي العلوم من مصادرها، وكانت وجهته الأولى هي مدينة الحلة التي نهل من علمائها، وانظم إلى حلقات الدرس، فتتلمذ على يد عدد من العلماء المحققين والمدقّقين، وولده فخر ومنهم العلّامة الحلي الحسن بن يوسف بن المطهّر (ت ٢٦هم/ ١٣٦٥م) (۱)، وولده فخر المحقّقين محمد بن الحسن بن يوسف بن المطهّر (ت ٢١٧هم/ ١٣٦٩م)

<sup>=</sup>الكتب العلمية، (بيروت- ٢٠٠٠م)، ج٢، ص٥٥٨؛ ابن حبان، أحمد ابن حبان التميمي، صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، تح، شعيب الارنؤوط، ط ٢، مطبعة مؤسسة الرسالة، (بيروت- ١٩٩٣م)، ج١، ص٨٤٨.

<sup>(</sup>۱) زين العابدين، علي بن الحسين، شرح رسالة الحقوق، تح، حسن السيد الفيانجي، ط۲، مطبعة إسهاعليان، (قم – ١٩٨٥م)، ص٤٩٢؛ ابن ماجة، أبو عبد الله محمد بن يزيد، سنن، تح، محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية، (القاهرة - ١٩٥٤م)، ج١، ص٨١.

<sup>(</sup>٢) فياض، الإجازات العلمية عند المسلمين، ص٥٠١.

<sup>(</sup>٣) وُصف بأنه علاَّمة العلماء، وفهَّامة الفضلاء، كان عظيم الشأن، رفيع المنزلة من أئمة الشيعة، وأحد كبار العلماء، كان مُحدِّثاً مُدقِّقاً مُتكلِّماً، وأخيراً من كبار العلماء في مدينة الحلة، ولقِّب بالعلَّمة الحلي، وانفرد بهذا اللقب. ابن داوود، رجال ابن داوود، ص٧٨؛ بحر العلوم، الفوائد الرجالية، ج١، ص٧٠٨.

<sup>(</sup>٤) وهو الشيخ الإمام سلطان العلماء، ومنتهى الفضلاء والنبلاء، وخاتمة المجتهدين فخر الدين،=

على بن محمد الحلى (ت ٧٥٥ه/ ١٣٤٢م)(١)، والشهيد الأول محمد بن مكى العاملي الذي كان مصاحباً له، وعلى أيدي هؤلاء العلماء وغيرهم، صُقلت موهبته، وتعدُّدت اهتماماته العلمية التي برع فيها، وما يؤكد التعدُّد في تخصصه العلمي، هو تنوع مصنَّفاته التي تناول فيها مختلف أصناف المعرفة، ومنها: علوم القرآن، واللغة والأدب، وعلم المنطق والفلسفة، وعلم الهيئة والطب، وقد مارس مهنة الطب وبرع فيها، حتى كان يقوم بإجراء العمليات الجراحية(٤).

وقد دفعته رغبته القوية إلى الاستزاده في طلب العلم، لقصد مراكز علمية أخرى بعد دراسته في مدينة الحلة، فقصد مدن أُخر، منها:

- كان فاضلاً محقِّقاً فقيهاً، ثقةً جليل. الطهراني، الذريعة، ج١٢، ص١٣١؛ كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٢٦٨.

<sup>(</sup>١) عالم فاضل، محُدِّث ثقة، معروف بدقَّة الطَّبع وحدَّة الفهم، وقد فاق علماء عصره وفقهاء دهره. العاملي، الحر، أمل الآمل، ٢ج، ص٢٦٥؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج٢، ص١٩٧؛ النوري، خاتمة المستدرك، ج٢، ص٣٢٣؛ القمي، الكني والألقاب، ج٣، ص٢٥٣؛ الخزرجي، الحياة الفكرية، ص١١٥.

<sup>(</sup>٢) وصفه الشهيد الأول بالشيخ الهمام، وقدوة الأنام، علاَّمة العلماء العظام، مفتى طوائف الإسلام، السارح في مسارح العرقاء المتأهلين، العارج إلى أعلى مراتب العلماء الفقهاء المتبحرين، وأقصى منازل الشهداء السعداء المنتجبين. الشهيد الأول، محمد بن مكى العاملي، الأربعون حديثاً، تح، مدرسة الإمام المهدى الله مطبعة أمير، (قم- ١٩٨٦م)، ص٧.

<sup>(</sup>٣) وُصف الشيخ بأنه الأمل الأوحد، الفقيه القارئ، وكان له دار المفسرة، يجتمع فيها وجوه أهل الحلة وشبابهم، وأولاد الأماثل. المجلسي، بحار الأنوار، ج٥١، ص٧٧؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج٢، ص٨٦؛ الحكيم، النجف الأشرف والحلة الفيحاء، ص٢٢.

<sup>(</sup>٤) الفتلاوي، كاظم عبود، مشاهير المدفونيين في الصحن العلوي الشريف، ط٢، الحيدرية، (النجف الأشرف-٢٠١٠م)، ص٢١٣.

## أولاً: رحلته إلى أصفهان (أصبهان)

نظراً لما تتمتّع به بلاد فارس ومدنها من مكانه علمية، ووجود كثير من العلماء الذين يتمتّعون بسمعة علمية عالية، قصدها الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، وبدأ يتنقّل بين مدن بلاد فارس منذ سنة (٢٤٧ه/ ١٣٤٥م)، وقد اختار مدينة أصفهان مقراً لسكناه، واستمر بقاؤه فيها مدة (٢٠)عاماً، كونها حاضرة من حواضر العلم انذاك (١٠)، ولكن من خلال المعلومات التي اطّلعت عليها، يبدو أن هذه المدة التي قضاها في بلاد فارس لم تكن مستمرة، بل متقطعة، لوجود نسخ من مؤلفاته عليها إشارات أنها صُنفت في مدن أخرى، ومن خلال هذا يمكن القول أنه كان يتردّد بين العراق وأصفهان، ومعروف عن بلاد فارس وأهلها، أنهم قوم، كها حدثنا الإمام علي بن أبي طالب ، إذ قال عن رسول الله الله الله المعلم معلّقاً بالثريّا لتناوله رجال من أبناء فارس "(۱)، ولما تتمتع به بلاد فارس من اهتهام بالناحية العلمية، وكانت مدينة أصفهان تتميز بمؤهلات علمية ومناخية، ونتيجة لموقعها الجغرافي، فقد استهوت العتائقي، فالله المدن المقراً لسكناه (۱)، وعندما ذاع صيته، وشاع علمه في هذه المدينة، قصده طلبة فاشخذها مقراً لسكناه (۱)، وعندما ذاع صيته، وشاع علمه في هذه المدينة، قصده طلبة

<sup>(</sup>١) الزركلي، الأعلام، ج٣، ص ٣٣٠.

<sup>(</sup>۲) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، دار صادر (بيروت - بلات)، ج٢، ص ٤٤٠؛ ابن حبان، صحيح ابن حبان، ج٢، ص ٢٩٠؛ ابن حبان، ج٢، ص ٢٩٠؛ الأصبهاني، أبي نعيم، أحمد بن عبد الله، ذكر أخبار أصبهان، مطبعة بريل، (ليدن - ١٩٣٤م)، ج١، ص ٥؛ الزمخشري، جار الله محمود بن عمر، الكشاف في حقائق التنزيل، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، (مصر ١٩٦٦م)، ج١، ص ٢٦٠؛ ابن الأثير، أسد الغابة، دار الكتاب العربي، (بيروت - بلات) ج٤، ص ٢١٦؛ الثعلبي، تفسير الثعلبي، تصير الثعلبي، تصبر الإمام أبي محمد بن عاشور، دار إحياء التراث العربي، (بيروت - ٢٠٠٢م)، ج٩، ص ٢٥٠ مرواريد، على أصغر، البنابيع الفقهية، دار التراث، (بيروت - ١٩٩٠م)، ج٩، ص ١٤٣٠م، مرواريد، على أصغر، البنابيع الفقهية، دار التراث، (بيروت - ١٩٩٠م)، ج٩، ص ١٤٣٠م،

<sup>(</sup>٣) ابن حبان، عبد الله، طبقات المحدثين بأصبهان، تح، عبد الغفور حسين البلوشي، ط٢، مطبعة مؤسسة الرسالة، (بيروت- ١٩٩١م)، ج١، ص٢٢ مقدمة المحقِّق؛ الأصبهاني، ذكر أخبار=

العلم والتفوا حوله، وأصبح يهارس الدراسة والتدريس معاً في مدينة أصفهان، حتى اكتسب شهرة علمية مرموقة لدى الجميع (١) كها إن نتاجه الفكري بدأ يثمر حيث بدأ في التأليف، وفي مدينة أصفهان، صنَّف كتابه المشهور (مختصر أوائل ابي هلال العسكري) الذي فرغ منه سنة (٧٥٧ هـ/ ١٣٥١م)، وهو كتاب يحتوي على فنون عالية من علم الكلام والحكمة والرياضيات والطب والأدب والفقه والأصول، فهو يُعدُّ موسوعة نفيسة (٢٠).

ممّاً يدلِّل على تردده ما بين العراق وأصفهان أنه سنة (٧٨٦ه/ ١٣٨٤م) أجاز أحد تلاميذه في أصفهان على كتابه شرح نهج البلاغة، الجزء الثالث منه، وقد نسخه تلميذه بخطِّه، وكتب الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي الإجازة لتلميذه في نهاية الكتاب في شهر رمضان سنة (٧٨٦ه/ ١٣٨٤م)، علماً أنه ألَّف هذا الكتاب سنة (١٣٨٨ه/ ١٣٨٥م)، وذكر أن تأليف الجزء الثالث من شرح النهج قد استغرق مدة زمنية من سنة (٧٧٧ه/ ١٣٧٥م) إلى سنة (٢٨٧ه/ ١٣٨٤م) وأوضح الزركلي (٤)، «وهذه اللدة طويلة لا خبر لنا عنها، لكن المراجع لنسخ تأليفاته المخطوطة، وكذلك لنسخ الكتب التي استنسخها يُعلم من خلالها أن المدة التي بقيها في أصفهان لم تكن بهذا الطول، ففي كتب التراجم أنه أخذ بجولة في بلاد فارس وغيرها، من عام (٢٤٧ه/ ١٣٤٥م)،

. (2

<sup>=</sup>أصفهان، ج١، ص١٠؛ الإدريسي، نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، ج١، ص٠٠٠ مقدمة المحقِّق؛ معجم البلدان، الحموي، ج١، ص٢١٠.

<sup>(</sup>۱) العتائقي، كمال الدين عبد الرحمن، الناسخ والمنسوخ، تح، عبد الهادي الفضلي، مطبعة مكتبة أمير المؤمنين، (النجف- ١٩٥٣م)، ص ١٠ الزركلي، الأعلام، ج ٣، ص ٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص ٢٦٨.

<sup>(</sup>٣) الطهراني، الذريعة، ج١٤، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٤) الأعلام، ج٣، ص٣٣٠.

وأن ما مدوَّن على ظهر كتاب (الايهاقي في شرح الايلاقي) أنه أنجزه في شهر محرم عام (٥٥٧ه/ ١٣٥٤م) في النجف الأشرف». من خلال ما تقدَّم، يمكن القول إن الذي ترجم العتائقي، ذكر أنه نشأ في مدينة الحلة، ودرس على يد أساتذتها، ثم هاجر إلى أصفهان، وتردَّد بينها وبين العراق، وبعدها رحل إلى النجف الأشرف.

## ثانياً: رحلته إلى مدينة النجف الأشرف

بعد رحلة العتائقي من مدينة الحلة إلى مدينة أصفهان سنة (٢٤٧ه/ ١٣٤٥م)، وإقامته فيها قرابة عشرين سنة، عاد إلى مدينة الحلة، ورحل إلى مدينة النجف التي أصبحت مقر إقامته وسكناه حتى سنة (٢٩٠ه/ ١٣٨٨م)، ولهذه المدينة خلفية تاريخية أصبحت مقر إقامته وسكناه حتى سنة (٢٩٠ه/ ١٣٨٨م)، ولهذه المدينة خلفية تاريخية ذات إبعاد دينية وثقافية تمتد إلى مسافات في عمق التاريخ، وقد برز الأثر الثقافي لمدينة النجف منذ سنة (٤٤٨ه/ ١٥٥٦م)، عندما هاجر إليها من بغداد الشيخ أبو جعفر عمد بن الحسن الطوسي (ت ٢٥٠هم/ ١٦٠٧م) الذي كان يُعدُّ شيخ الطائفة الشيعية، فأصبحت مدينة النجف مركزاً لإشعاع الفكر الأمامي، فكان يقصدها طالبو العلم وروَّاد المعرفة، لأن مدينة النجف أصبحت الحاضرة الإسلامية للمذهب الأمامي، ويُعدُّ الشيخ الطوسي مؤسس اللبنة الأولى لأكبر جامعة علمية للشريعة الإسلامية في مدينة النجف، والتي أطلق عليها (الحوزة العلمية)(۱)، واستمرت الحوزة العلمية في مدينة النجف، والتي أطلق عليها (الحوزة العلمية)(۱)، واستمرت الحوزة العلمية في

<sup>(</sup>۱) البهادلي، علي أحمد، الحوزة العلمية في النجف معالمها وحركتها الإسلامية، ، مطبعة دار الزهراء، (بيروت - بلا.ت)، ص٧٧؛ الحكيم، حسن عيسى، الشيخ الطوسي أبو جعفر محمد بن الحسن، مطبعة الآداب، (النجف الأشرف - ١٩٧٥م)، ص٩٤؛ نجف، محمد أمين، علماء في رضوان الله، ط٢، مطبعة بهمن، (قم - ٢٠٠٩م)، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الحوزة لغةً: من الحوز، بمعنى الجمع، وضع الشيء كالحيازة والاجتياز، الموضع تتَّخذ حواليه مسناة الملك. اصطلاحاً، كيان علمي بشري يؤهل مريديه للاجتهاد في علوم الشريعة الإسلامية، ويتحمَّل مسؤولية تبليغ الأمة وقيادتها، وعناصرها الطلاب والأساتذة بمن فيهم =

مدينة النجف بمهارسة دورها الثقافي الذي أرسى قواعده الشيخ الطوسي<sup>(۱)</sup>، حتى بزغ نجم العلامة ابن إدريس الحلي (ت ٩٨٥ه/ ١٢٠١م)<sup>(۲)</sup> في مدينة الحلة، والذي صار محطة لأنصار طلاب العلم ومقصداً من مقاصدهم، الأمر الذي أدَّى إلى ضعف مدرسة النجف، وظهور مدرسة الحلة التي احتلت الصدارة بدلاً من مدرسة النجف، واستمرت مدرسة الحلة تتبوأ هذه المكانة حتى نهاية القرن الثامن الهجري/ الرابع عشر الميلادي، إذ بعد وفاة العلامة الحلي الحسن بن يوسف المطهر في سنة (٢٦٧ه/ ١٣٢٥م)، بدأ علماء الحلة يرحلون عنها إلى أماكن مختلفة، مثل النجف<sup>(۱)</sup> وأصفهان وغيرها، على الرغم من وجود فخر المحقِّقين محمد بن الحسن بن يوسف المطهر (ت ١٣١٧ه/ ١٣١٥م) الذي يحتل مكانة علمية عالية في مدرسة الحلة<sup>(١)</sup>.

=من بلغ درجة الاجتهاد. ابن منظور، لسان العرب، ج٥، ص٣٤٢؛ الفيروز آبادي، محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، ط٢، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، (القاهرة- ١٩٥٠م)، ج٢، ص٠١٨؛ الشاهرودي، نور الدين، تاريخ الحركة العلمية في كربلاء، تح، مطبعة دار العلوم، (بيروت- ١٩٥٠م)، ص٧٣.

<sup>(</sup>١) ابن داود، الرجال، ص٣٠٦؛ الحكيم، النجف الأشرف والحلة الفيحاء، ص١٠.

<sup>(</sup>٢) هو فخر الدين أبو عبد الله محمد بن ادريس العجلي الحلي الذي قال فيه الصفدي: «كان عديم النظير في الفقه... ولم يكن في وقته مثله»، ومردُّ هذا الثناء على هذا الفقية يعود إلى إبداعه واعتهاده المنطق العقلي الاستدلالي في الأمور الشرعية، والاجتهاد فيها، ومناقشته آراء من سبقوه، ومخالفته لهم في كثير من المسائل الفقهية، ومن مؤلفاته كتاب السرائر في الفقه، وكتاب خلاصة الاستدلال، ومنتخب كتاب التبيان للطوسي، والمناسك وغيرها. الوافي بالوفيات، ج٢، ص ١٩٨٤؟ آل ياسين، متابعات تاريخية، ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٣) الطهراني، طبقات أعلام الشيعة/ القرن الثامن (الحقائق الراهنة في المائة الثامنة)، تح، علي نفي منزوى، الناشر، دار الكتاب العربي، (بيروت- ١٩٧٥م)، ص٦.

<sup>(</sup>٤) الحكيم، حسن عيسى، المفصَّل في تاريخ النجف، مطبعة شريعت، (قم- ٢٠٠٧م)، ج٤، ص١٠٨.

وقد لقيت مدينة النجف عناية خاصة من السلطان المغولي محمد بن خدابندا، وولده السلطان أبي سعيد، فقد كانا يقو مان برعاية العتبات المقدسة، وفي عهدهما بنيت مدرسة للعلوم الدينية في مدينة النجف(١١)، وقدَّمت السلطات الجلائرية التي أعقبت المغول، خدمات لمدينة النجف، زادت من ازدهارها تحت رعاية السلاطين الجلائرين الذين بنوا عدداً من الأبنية والعمارة ذات الجوانب العلمية (٢)، ويُذكر أن إنشاء العمارة الرابعة للمشهد الغروي بعد حرقه سنة (٥٥٧ه/ ١٣٥٤م) كانت من آثار السلطان أويس ابن الشيخ حسن الجلائري سنة (٧٦٠ه/١٣٥٨م)، واهتموا بترتيب المدينة وتنظيمها، وبنوا الأواوين التي جعلوها وقفاً للزائرين، وكانت تُعرف بالخيابان، ومحلها جهة السوق الكبير اليوم الممتد من الصحن الشريف إلى باب البلدة، واهتمام السلاطين بالمدينة، كان حافزاً لهجرة العلماء إلى النجف (٣)، ومن الذين قصدوها: أحمد ابن محمد الحداد الحلي، كان حياً سنة (٧٢١هـ)(٤)، والشيخ الحسن بن على بن داوود الحلى (صاحب الرجال)، كان حياً سنة (٧٠٧هـ)، جاور مرقد الإمام، وقد كتب الرجال في مدينة النجف(٥)، والسيد ضياء الدين عبد الله بن السيد محمد الأعرجي (ت ٧٤٠هـ/ ١٣٣٩م)، والعتائقي الذي هاجر إلى النجف بعد عودته من أصفهان التي رحل إليها في سنة (٤٦٧ه/ ١٣٤٥م)، وفي النجف جاور الشيخ العتائقي مرقد الإمام علي ، وأصبح من الشيوخ الذين لهم زعامة علمية، يتَّضح ذلك من خلال

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) العاني، العراق في العصر الجلائري، ص٤٨.

<sup>(</sup>٣) التميمي، محمد علي جعفر، مدينة الحلة، مطبعة دار النشر والتأليف، (النجف- ١٩٥٢م)، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٤) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٩٢.

<sup>(</sup>٥) الطهراني، الذريعة، ج١٧، ص ١٥٥؛ كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٩٢.

وصف تلميذه حسين بن محمد الذي قال في آخر إحدى مؤلفات العتائقي التي نسخها: «كان على مرجعاً دينياً ذا زعامة مرموقة»، وقد وجدت في آخر مخطوط للعتائقي، الموسوم (الايهاقي في شرح الايلاقي) عند نسخ محمد بن جعفر النباطي، له ذكر: «رأينا فضل مولانا وسيدنا وشيخنا الإمام الأعلم الأكمل، الأفضل الأحسن، الأجل، مفخر العلهاء وملاذ الفضلاء... ولازال ركناً للعلهاء والمتعلمين»(۱)، وهذا الوصف يدلُّ على ما وصل إليه الشيخ من مكانة علمية في النجف، وأن العتائقي قد صَنَف أكثر من ثلاثين مصنَفاً أوقفها جميعاً إلى خزانة العتبة العلوية المقدسة، وأرخت نتاجاته ما بين عام (٥٥٧ه/ ١٣٥٤م) إلى عام (٨٨٧ه/ ١٣٨٦م)(١)، فضلًا عن المؤلفات السابقة لهذا التاريخ، والتي كتبها في مدينة الحلة وأصفهان (١٣)، وقد وجد الباحث ما أوقفه الشيخ العتائقي في شعبة ترميم المخطوطات (١٠).

نستنتج من خلال ما تقدم، أن العتائقي كان من الشخصيات العلمية البارزة

<sup>(</sup>١) العتائقي، كمال الدين عبد الرحمن بن محمد، الايماقي في شرح الايلاقي، مخطوط العتبة العلوية المقدسة، شعبة ترميم المخطوطات، النجف الأشرف، ظ ورقة ١٩٥٠.

<sup>(</sup>٢) القمي، الكني والألقاب، ج١، ص٤٨، شمس الدين، حديث الجامعة، ص٢٩.

<sup>(</sup>٣) الأمين، أعيان الشيعة، ج٧، ص٤٦٥؛ الطهراني، الذريعة، ج١٤، ص٥٥٥؛ كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٤) عند زيارة الباحث مكتبة العتبة العلوية المقدسة، وجد أن مخطوطات العتائقي، فضلًا عن مخطوطات أخرى، كلها في شعبة ترميم المخطوطات، لذلك لم نجد لهذه المخطوطات أرقاماً، لأنها كلّها في هذه الشعبة التي تسمّى (المشفى)، لهذا كان من الصعوبة العثور على هذه المخطوطات، لأنها جُمعت بطريقة ليس فيها تصنيف، وإنّما كُدّست على بعضها، وأخذ العاملون يسحبون المخطوط واحداً بعد الآخر للترميم، ولكن، والحق يقال: إنهم كانوا متعاونين إلى أبعد الحدود، بحيث لم أواجه صعوبة في البحث، لأنهم هم الذين كانوا يبحثون عن المخطوط، ويجلبوه لي، ولكن بعد ستة أشهر، استطاع العاملون في شعبة ترميم المخطوطات إعطاء تسلسل عام لكافة المخطوطات، واستطعت الحصول على ما أريد، وأصور أواخر المخطوطات.

التي يُشار لها بالبنان، وكانت علومه قد نضجت في النجف الأشرف، ودليلنا هو الكم الذي صنَّفه من الكتب التي شملت علوماً وفنوناً متنوعة، وهذا ما يدفعنا إلى القول إنه موسوعي المعرفة والفنون، وكانت له مساهمات عدَّة في إنعاش الحياة الفكرية في مدينة النجف الأشرف، بعد ركود دام قرنين من الزمان.

#### وفاته

توفي الشيخ العتائقي سنة (٩٠٧ه/١٣٨٨م) عن عمر بلغ (٩١) عاماً، واختلف المؤرخون المعاصرون في مكان دفنه، فقد أشار كاظم عبود الفتلاوي الى أنه دُفن في مدينة النجف الأشرف داخل الصحن العلوي الشريف (١)، في حين أشار عبد الهادي الفضلي (١) الى أنه دُفن في قرية العتائق، وأرى أن العتائقي دُفن في مدينة النجف الأشرف، داخل الصحن العلوي الشريف، لأن العتائقي كان مقياً في مدينة النجف، ومدَّة إقامته في النجف منحته سمعة طيبة وشهرة واسعة بين أبنائها، حتى أُطلق عليه لقب (الغروي) اعتزازاً به، وبمكانته العلمية، فأن أبناء النجف الأشرف إكراماً له دفنوه في الصحن العلوي، وليس من المعقول أن العتائقي يتوفّاه الله في مدينة مقدَّسة خدمها وخدمته مدة طويلة، وعند وفاته ينتقل إلى مسقط رأسه الذي هو عبارة عن قرية بسيطة، ويختارها مثوى أخيراً له، في حين بعض علماء مدينة الحلة الأجلاء عندما يتوفون فيها، تُنقل جثامينهم من مدينة الحلة إلى النجف الأشرف، لتُدفن في هذه المدينة المقدسة، إلى جوار أمير المؤمنين على بن أبي طالب من ومن أمثال ذلك السيد رضي الدين على بن طاووس الثاني الذي توفى في سنة (٧١١ه/ ١١٣١٨م) وأوصى بدفنه في الدين على بن أبي طالب على بن أمي بن أمي به المناه في بن أبي طالب على بن أمي به المناه في بن أبي طالب على بن أمي بن أبي طالب على بن أمي بن أبي طالب على بن أمي بن أمي بن أبي طالب على بن أمي ب

<sup>(</sup>١) السدوسي، الناسخ والمنسوخ، ص٠١، مقدمة المحقق؛ الزركلي، الاعلام، ج٣، ص ٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) مشاهير العلماء المدفونيين في الصحن العلوى الشريف، ص ٢١٣.

<sup>(</sup>٣) العتائقي، الناسخ والمنسوخ، ص١١.

الصحن الشريف، عند والديه براً لهما، في الرواق المطهّر عند رجلي الإمام علي بن أبي طالب السبب والعلاَّمة الحلي الحسن بن يوسف المطهّر (ت ٧٢٦ه/ ١٣٢٥م) دُفن أيضاً في مدينة النجف، وغيرهم من العلماء، لهذه الاسباب نميل إلى الرواية التي تُفيد بأنه دفن في مدينة النجف الأشرف، ولو كان مدفوناً في قرية العتائق، لوجدنا ضريحاً له بجوار ضريح والده أو ضريح جده في قرية العتائق.

#### المراقد في قرية العتائق

كما ذكرنا سابقاً، كان لعائلة العتائقي مكانةً في نفوس سكان قرية العتائق والمناطق المجاورة لها، سابقاً وحالياً، وإن قرية العتائق هي إحدى قرى مدينة الحلة، والتي يمارس سكّانها مهنة الزراعة وتربية الحيوانات. وعند ولادة العتائقي، كانت هذه القرية تفصلها مسافة عن مدينة الحلة، أما اليوم، فيكاد البناء والعمران يتّصل بين مدينة الحلة وقرية العتائق التي يُطلق عليها في اللغة الدارجة (العتايج)(۲)، وتقع الآن على الجهة اليسرى من الطريق الذي يصل بين مدينة الحلة ومرقد الإمام الحمزة الغربي (۳)، وناحية المدحتيه، ويُطلق على الطريق تسمية (الطريق السياحي)، وفي هذه القرية توجد عدّة مراقد، هي:

<sup>(</sup>١) الفتلاوي، مشاهير المدفونين، ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) العتائق، أبدل العامة القاف إلى جيم، كما هي القاعدة المتَّبعة في اللسان الدراج. كركوش، تاريخ الحلة، ج١، ص٩؛ كمال الدين فقهاء الفيحاء، ج١، ص٩؟.

# ۱. مرقد الشيخ إبراهيم بن يوسف العتائقي $^{(1)}$

هو جد الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، توفي في سنة (١٩٩هم/ ١٩٩٨م)، ودُفن في مثواه الأخير بقرية العتائق، ويقع ضريحه على مسافة (٣٠م) من الشارع السياحي، على الجهة اليسرى، والضريح مبني من الطابوق، تتوسَّطه قبة بارتفاع (٦م)، ويوجد فيه مصلًى، ويحيط به سياج، وبناؤه جيد، ويُعدُّ من المزارات التي يرتادها عامَّة الناس للتبرُّك بها، ويرتاده الناس بكثرة في يوم الجمعة، وقد حضي الضريح باهتهم سكان المنطقة ورعايتهم، وكذلك الميسورين من الناس، وللشيخ كرامات عديدة، أخبرني عنها حسين علي رميض (سادن المرقد)، وذكر لي الشيخ أحمد عمران إسماعيل العتائقي الذي يتولَّى إمامة المصلِّين في المرقد، وأعمال الصيانة، وتوفير الخدمات: إن الشيخ إبراهيم كان عالمًا فقيهاً ورعاً.

### ٢. مرقد الشيخ محمد بن إبراهيم بن يوسف العتائقي

يوجد في المرقد قبران، أحدهما مشهور في المنطقة، ويعود للشيخ كهال الدين عبد المحمن العتائقي، والثاني يعود إلى والد الشيخ كهال الدين عبد الرحمن بن محمد العتائقي المتوفى سنة (٧٣٣هم/ ١٣٣٢م) (٢)، ويقع هذا المرقد في قرية العتائق على مسافة تبعد (٢٠٠م) عن مرقد والده الشيخ إبراهيم، وعلى الجهة نفسها من الشارع، في وسط منطقة زراعية يكثر فيها النخيل، ويسمَّى الطريق الذي يؤدي إليه، من الشارع السياحي إلى المرقد، بشارع (محمد أبو الخير)، وقد شُيِّد هذا المرقد بالطابوق، وتتوسط البناء قبة بارتفاع (١٠م)، وبجانبه مصلَّى، والمرقد مسيَّج بسياج، وبناؤه جيد، وقد أفادني سكان المنطقة بمعلومات مفادها: إن للشيخ محمد بن إبراهيم كرامات عديدة، مما جعل الناس

<sup>(</sup>١) كركوش، تاريخ الحلة، ج١، ص٩؛ كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) الدجيلي، تحفة الآداب في التواريخ والأنساب، ج٢، ظ ورقة ٣٧.

تقصده، لغرض الزيارة والتبرُّك به، ويُطلق عليه لقب محمد (أبو الخير)، وإن موعد زيارته المخصوصة هي يوم السبت من كل أسبوع، وتوجد مقبرة مُسيَّجة بالقرب من مرقده، مُخصَّصة لدفن الأطفال.

### ٣. مرقد السيد عبد الله

يوجد هذا المرقد في قرية العتائق، وهو للسيد عبد الله بن موسى الثاني بن عبد الله ابن موسى الجون بن عبد الله المحض بن الحسن المثنى بن الحسن السبط بن أمير المؤمنين علي الحيد، توفي سنة (ق٣ه/ق ٩م)(١)، والضريح مبني من الطابوق، وبناؤه جيد، ويتكوَّن من غرفة كبيرة تعلوها قبَّة بارتفاع (١٥م)، وفي داخل الغرفة قبر السيد عبد الله، يعلوه شباك مصنوع من الألمنيوم المزجَّج، وحول القبر توجد عدَّة قبور، تعود الأهله، منها قبر والده موسى بن عبد الله بن موسى الجون، وقبر والدته حمزية بنت الإمام جعفر الصادق، وقبر أخيه صالح، وقبر ابنه مراد بن عبد الله بن موسى، وقبور أنحر منتشرة على مسافة (١٠م) عن قبر السيد عبد الله بن موسى الثاني، وقبر السيد عبد الله بن موسى الثاني، وقبر وله عدَّة كرامات، وقد كُتبت هذه الكرامات في لوحات، وثبَّت داخل المرقد، وهو وله عدَّة كرامات، وقد كُتبت هذه الكرامات في لوحات، وثبَّت داخل المرقد، وهو معروف بالمنطقة بلقب (عبد الله العتائقي)، على الرغم من أن نسبه حكما ذكرنا - يرجع إلى الإمام الحسن بن على بن أبي طالب

### ٤. مرقد السيد عيسى بن موسى

يوجد هذا المرقد في قرية العتائق، وهو للسيد عيسى بن موسى ابن أمير اليمن أبي جعفر عبد الله بن عبيد الله الرئيس ابن أبي الفضل العباس ابن الإمام على بن أبي

\_

<sup>(</sup>١) ابن عنبة، عمدة الطالب، ص١٢٦.

طالب المرقد مبني بالطابوق، وبناؤه جيد، والذي كان حياً في سنة (١٠ هـ/ ٢٥م)، وهذا المرقد مبني بالطابوق، وبناؤه جيد، والقبر داخل غرفة تعلوها قبة بارتفاع (٨م)، والمرقد مسيَّج، يقصده عامَّة الناس، لغرض الزيارة والتبرُّك به، ويقع على الجانب الأيسر من شارع السياحي، ويبعد (٠٠٠م) عن مرقد السيد إبراهيم بن يوسف العتائقي، للذاهب من الحلة إلى ناحية المدحتية (١)، وذكر أهالي المنطقة بأن له عدة كرامات.

(١) الحسني، هاشم حسن مهدي، مسالك الابرار في معرفة مراقد الحلة، مخطوط، ظ ورقة ٤٨.

#### المبحث الثاني

#### مصادر الشيخ العتائقي

#### شيوخه

### الشيخ في اللغة والاصطلاح

الشيخ لغةً: هو من استبانت فيه السن (طعن في السن)، وظهر عليه الشيب، أو تجاوز عمره الأربعين والخمسين، وفي الاصطلاح: صار الشيخ ممَّن اشتهر بوفرة علمه، أو أستاذ لتلاميذ وطلبة علم، أو رئيس قبيلة، أو كثير الأبناء والأتباع والمال(١١).

أما شيوخ عبد الرحمن العتائقي، فهم الذين أخذ عنهم العلم، وقد سمع رواياتهم في العلوم والفنون، وهم الذين دارت عليهم رواياته في ما وصفه من تصانيف، وقد جاءت مراتب الرواية متعدِّدة، فأعلاها قراءة الشيخ، وبعدها مكاتبة الشيخ له، وبعدها إجازة الشيخ له أن يروي عنه مصنَّفاته (٢).

إنَّ الشيخ عبد الرحمن العتائقي، وُلد في بيت محبِّ للعلم والفقه، ممَّا دفعه حبه إلى طلب العلم في صباه، فقصد مدينة الحلة التي تبعد عن قرية العتائق قليلاً، وكانت مدينة

<sup>(</sup>۱) النووي، أبي زكريا بن شرف، التبيان في آداب حملة القرآن، دار ابن حزم، (بيروت-١٩٩٣م)، ص٨؛ الرازي، مختار الصحاح، ص٣٠؛ الزبيدي، تاج العروس، ج٢، ص٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) المجلسي، بحار الأنوار، ج٥٠١، ص٩؛ فياض، الإجازات العلمية عند المسلمين، ص٧١.

الحلة، تُعدُّ أحد مراكز الإشعاع الفكري، ودور العلم، فقصدها العتائقي، لينهل من هذا المعين الذي لا ينضب، وإن مدينة الحلة احتوت نخبة طيبة من خيرة العلماء في ذلك العصر، فتتلمذ على يد خيرة شيوخها الذين يوصفون بأنهم أعلام أفاضل، محقِّقين مجتهدين، واستفاد من علمهم، وروى عنهم، وكانت حلقات الدرس تُعقد في دور العلماء، والمساجد والمقامات المشرَّفة، وفي المدارس، ومنها مدرسة السبط التي انفرد بذكرها العتائقي، عندما نسخ كتاب (مصباح الأرواح) في مدرسة ابن الفقيه المعروفة برمدرسة السبط)، وكذلك المجالس التي كانت مُعدَّة لهذا الغرض، ومن هؤلاء العلماء الأجلَّاء الذين تتلمذ على أيديهم:

# ١. العلَّامة جمال الدين الحسن بن يوسف المطهَّر الحلي (ت ٧٢٦هـ/ ١٣٢٥م)

وُصِف بأنه علَّامة العلماء، وفهًامة الفضلاء، كان عظيم الشأن، رفيع المنزلة، من أئمة الشيعة، كان مُحدِّثاً مُدقِّقاً مُتكلِّماً، ويُعدُّ من كبار العلماء في مدينة الحلة ورمزاً من رموزها البارزة، ولد في ٢٩ رمضان عام (١٢٥٨ه/ ١٢٥٠م)، وكان يوصف بشيخ الطَّائفة، وعلَّامة وقته، وصاحب التدقيق والتحقيق، كثير التصانيف، انتهت إليه زعامة الطائفة الإمامية. (١)

وذكره النوري(٢): «حامي بيضة الدين، وماحي آثار المفسدين الذي هو بين علمائنا

<sup>(</sup>۱) العلاَّمة الحلي، ارشاد الأذهان، ج۱، ص۲۳ مقدمة المحقق؛ الشهيد الأول، الأربعون حديثاً، ص ٤٩- ٨١؛ ابن داوود، رجال ابن داوود، ص ٧٨؛ بحر العلوم، الفوائد الرجالية، ج١، ص ٢٠٧.

<sup>(</sup>۲) خاتمة المستدرك، ج٢، ص٢٠٤؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج٥، ص٩٢٧؛ البروجردي، علي أصغر بن محمد شفيع الجابقلي، طرائف المقال، تح، السيد مهدي الرجائي، مطبعة بهمن، (قم- ١٩٨٩م)، ج٢، ص٣٤٨؛ الأردبيلي، المحقِّق أحمد، مجمع الفائدة، تح، آغا مجتبى العراق وآخرون، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية، (قم- بلا.ت) ج٢، ص١٣٠.

الأصفياء كالبدر بين النجوم، وعلى المعاندين الأشقياء، أشدُّ من عذاب السموم، وأحدُّ من الصارم المسموم... النَّاطق عن مشكاة الحق المبين، الكاشف عن أسرار الدين المتين».

لم يترك باباً من أبواب العلوم الدينية إلّا وطرقه، وترك فيه أثراً بارزاً، أما في الحديث، فقد روى وحَدَّث وكتب مؤلفات، منها: كتاب استقصاء الاعتبار في تحرير معاني الأخبار، وأما عن روايته للحديث النبوي، فهو يرويه عن والده الشيخ سديد الدين يوسف بن المطهَّر الحلي، كان حياً سنة (٦٦٥ه/ ٢٦٦٦م)، وعن الخواجة نصير الدين محمد بن الحسن الطوسي، وعن المحقِّق الحلي جعفر بن الحسن وغيرهم (۱). توفي عام (٧٢٦ه/ ١٣٢٥م) في الحلة، ونُقل جثمانه الطاهر إلى النجف، ودُفن في الحجرة التي بجانب المنارة الشمالية في حرم أمير المؤمنين علي بن أبي طالب.

أما مؤلفات العلّامة الحلي، فهي تزيد على مئة مؤلف مطبوع ومخطوط، منها: (تبصرة المتعلمين في أحكام الدين)، و(تهذيب طريق الوصول إلى علم الأصول)، و(كشف اليقين في فضائل أمير المؤمنين)، و(رجال العلّامة الحلي) وغيرها، وكان العتائقي أحد تلاميذه أن، وكان من الذين ينسخون المؤلفات أيام العلاّمة الحلي وبعد وفاته، فقد نسخ العتائقي كتاب (مصباح الأرواح) سنة (٧٣٧ه/ ١٣٣١م) وليس هذا فقط، وإنها ذكره العلّامة الحلي في رسالة (الدلائل البرهانية) الذي صنّفه العلّامة الحلي، إذ قال: «عبد الرحمن بن محمد عفى الله عنه»، وهنا يستشهد العلّامة الحلي بالعتائقي في رسالة

<sup>(</sup>١) الشهيد الاول، الأربعون حديثاً، ص٤٩-٨١.

<sup>(</sup>٢) الطهراني، الذريعة، ج٤، ص١٨٤؛ كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) الطهراني، الذريعة، ج١٤، ص١٣١؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج٧، ص٥٤٠؛ الزركلي، الأعلام، ج٣، ص٠٣٣؛ الشهيد الثاني، شرح اللمعة، ج١، ص١٢٢.

الدلائل البرهانية، وهذا يدلُّ على أن العتائقي كان من المميَّزين والموهوبين، وفي سنة (٧٨٠ه/ ١٣٧٨م)، شرح العتائقي كتاب (مناهج اليقين في أصول الدين) للعلَّامة الحلى، سماهُ كتاب (الإيضاح والتبيين في شرح مناهج اليقين)(١).

## ٢. الشيخ نصير الدين علي بن محمد الكاشاني الحلي (ت ٥٥٥ه/ ١٣٥٤م)

عالم فاضل، مُحدِّث ثقة، معروف بدقَّة الطبع، وحدَّة الفهم، وقد فاق علماء عصره وفقهاء زمانه (۲)، ولد بمدينة قاشان إحدى مدن بلاد فارس، ثم شدَّ رحاله في طلب العلم، وقصد العراق، واتَّخذ مدينة الحلة مقراً لسكناه، وتتلمذ على يد العلَّامة الحلي الحسن بن يوسف المطهَّر (ت ٢٦٧ه/ ١٣٢٥م) مدة (١٣) سنة، وأجازه في سنة الحسن بن يوسف المطهَّر (ت ٢٤١هم/ ١٣٢٥م) مدة (١٣) سنة، وأجازه في سنة (٣١٧هم/ ١٣١٣م) في مدينة الحلة (٣)، ثم تنقَّل بين الحلة وبغداد، إذ اشتغل بالعلوم والمعارف الدينية (٤)، وكانت مدينة النجف الأشرف المحطَّة الأخيرة للشيخ الكاشاني، ولمعارف الغروي المقدَّس في العاشر من شهر رجب (٥٥٥هم/ ١٣٥٤م) فقد توفي بالمشهد الغروي المقدَّس في العاشر من شهر رجب (٥٥٥هم/ ١٣٥٤م) (٥)، وكان متوقد الذهن، له مصنَّفات عدِّة، منها كتاب (الحاشية على شرح التجريد) للأصفهاني، وله حاشية (شرح الشمسية)، و(تعريب الزبدة)، وغيرها من المصنَّفات،

<sup>(</sup>۱) العتائقي، عبد الرحمن بن محمد، كتاب الإيضاح والتبيين في شرح مناهج اليقين، مخطوط، العتبة العلوية المقدسة، رقم المخطوط (۲۹۰)، ورقة (۱)؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج۷۰، ص٥٥؛ الحوانساري، روضات الجنات، ج۲، ص٢٧٣؛ الحوانساري، روضات الجنات، ج۲، ص٢٧٣؛ الطهراني، الذريعة، ج١٤، ص١٣١.

<sup>(</sup>٢) الحر العاملي، أمل الآمل، ٢ج، ص٢٦٥؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج٢، ص ١٩٧؛ النوري، خاتمة المستدرك، ج٢، ص٣٢٣؛ القمي، الكنى والألقاب، ج٣، ص٢٥٣؛ الخزرجي، الحياة الفكرية، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ص٠٢٧.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص ٢٧١.

<sup>(</sup>٥) الطهراني، الذريعة، ج ١٨، ص٨٢.

وتتلمذ على يده الشيخ العتائقي، ونهج منهجه في الكتابة، وكانت بعض مؤلفات العتائقي هي شروح لمصنَّفات غيره، متأثراً بذلك بمنهجية أستاذه، وقد شرح لأستاذه القاشاني كتابه (تعريب الزبدة) وسهاه (الشَّهدة في شرح تعريب الزبدة)، وقد شرع في تأليفه في ٢٢ ذي الحجة سنة (٧٨٧ه/ ١٣٨٥م)، وفرغ منه آخر نهار الخميس ١٤ محرم سنة (٨٨٧ه/ ١٣٨٦م) وأخذ الكاشاني الحديث النبوي عن السيد جلال الدين جعفر بن علي (٢)، والعلاَّمة الحلي الحسن بن يوسف المطهَّر، والسيد جلال الدين القاسم ابن الحسين بن معية (٣).

## ٣. الشيخ نجم الدين جعفر بن الزهدري الحلي (ت ٥٥٥ه/ ١٣٥٤م)(٤)

وُصف الشيخ نجم الدين بأنه الأمل الأوحد، الفقيه القارئ (٥)، وكان له دار المعشرة، يجتمع فيها وجوه أهل الحلة وشبابهم، والعتائقي أحد تلاميذه، وكان مصاحباً له (٢)، وذكر المجلسي (٧) حكايته مع مرض الفالج، وكيف شُفي منه، وعلاقة العتائقي وصحبته معه، وكان الزهدري ساكناً في مدينة الحلة، وأخذ من شيوخها، ومنهم العلامة الحلي الحسن بن يوسف المطهر (ت ٧٢٦ه/ ١٣٢٥م)، وكان الشيخ العتائقي

<sup>(</sup>١) العتائقي، الشهدة في شرح تعريب الزبدة، النجف، ظ ص٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) الاحسائي، عوالي الئالي العزيزية في الأحاديث الدينية، ج١، ص٢٤.

<sup>(</sup>٣) الخوئي، معجم رجال الحديث، ج١٣، ص١٦٩.

<sup>(</sup>٤) النيلي، السلطان المفرج، ص٤٧؛ الحكيم، السيد محسن الطباطبائي، دليل الناسك، تح، محمد القاضى الطباطبائي، ط٣، مطبعة أجاويد، (قم- ١٩٩٥م)، ص٥٠١.

<sup>(</sup>٥) الحائري، على اليزدي، إلزام الناصب في إثبات الحجَّة الغائب، تح، على عاشور، مطبعة مكتبة أهل البيت ، (النجف بلا.ت)، ج٢، ص١١.

<sup>(</sup>٦) كركوش، تاريخ الحلة، ج٢، ص٨٦.

<sup>(</sup>٧) المجلسي، البحار، ج٥٢، ص٧٧.

يروي عنه (۱)، وقد ألَّف الزهدري كتاب (إيضاح تردُّدات الشرائع)، وهذا الكتاب يُعدُّ من كُتب الفقه(۲).

# ٤. الشيخ محمد الحلي المعروف بفخر المحقِّقين وابن العلَّامة الحلي (ت ٧٧١هـ/ ١٣٦٩م)

ولد فخر المحقّقين في التاسع عشر من جمادي الأولى سنة (١٣٦٩هـ/ ١٣٦٩م)، وتوفي في الرابع والعشرين من جمادي الثاني سنة (١٧٧هـ/ ١٣٦٩م)، وقد وصفوه: «الشيخ الإمام، سلطان العلماء، ومنتهى الفضلاء والنبلاء، وخاتمة المجتهدين، فخر الدين، كان فاضلاً محقّقاً فقيهاً ثقةً جليلاً (أن)، ويُعدُّ من وجوه الطائفة الإمامية وثقاتها وفقهائها، عظيم المنزلة، رفيع الشأن، علومه كثيرة (أن)، أبوه وأستاذه العلاَّمة الحلي، وللشيخ فخر المحقّقين الحلي عدَّة تلاميذ، منهم الشيخ محمد مكي العاملي، والسيد ابن القاسم المعروف بابن معيِّة، والشيخ على بن عبد الحميد النيلي، وغيرهم (١٦)، وله عدَّة مؤلفات، منها: المسائل الحيدرية، الفخرية في النيَّة، حاشية الإرشاد، غاية السؤول شرح

<sup>(</sup>١) الحائري، إلزام الناصب في إثبات الحجَّة الغائب، ج٢، ص١١.

<sup>(</sup>٢) المحقِّق الحلي، الرسائل التسع، تح، رضا الشيرازي، مؤسسة آية الله العظمى المرعشي، (قم- ١٩٩٢م)، ص٤٠ المرعشي، السيد، شرح إحقاق الحق، ج٠٠، ص١٤٧.

<sup>(</sup>٣) الحر العاملي، أمل الآمل، ج٢، ص ٢٦؛ البحراني، لؤلؤة البحرين، ص ٨٤؛ نجف، علماء في رضوان الله، ص ١٢؛ الحداد، سعد، موسوعة أعلام الحلة منذ تأسيس الحلة حتى نهاية ٢٠٠٠، مطبعة الغسق، (بابل - ٢٠٠١م)، ج١، ص ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) الأمين، أعيان الشيعة، ج٢٤، ص٣٢؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج٢، ص٣٥؛ الدجيلي، أعلام العرب، ج٢، ص١٨٤؛ الحداد، موسوعة أعلام الحلة، ج١، ص٢٠؛ الشمري، يوسف كاظم، وورود نوري حسين، فخر المحقِّقين محمد بن الحسن بن يوسف الحلي (١٨٦ه-٧٧١ه)، دراسة تاريخية، مطبوعات مركز بابل للدراسات الحضارية، (بابل -٢٠٠٩م)، ص٢٥.

<sup>(</sup>٥) القمى، الفوائد الرضوية، ص٤٨٦؛ القمى، الكني والألقاب، ج٣، ص١٦.

<sup>(</sup>٦) نجف، علماء في رضوان الله، ص ١٢٨.

كتاب تهذيب الأصول، وغيرها(١).

وله مجلس يُسمَّى مجلس فخر المحقِّقين محمد بن العلَّامة الحلي، وكان مؤسس هذا المجلس والده العلَّامة الحلي، وقد شارك الشيخ محمد فخر المحقِّقين الحلي والده في هذا المجلس، حيث دَرس فيه، وتتلمذ على يديه العديد من طلبة العلم، ونالوا منه الإجازات، وبعد وفاة والده، أصبح الشيخ محمد الحلي صاحب مجلس والده الذي واصل فيه المسيرة العلمية، وذكر هذا الأمر عدَّة مرات عند منحه الإجازات لطلَّابه، واستمر الشيخ في التدريس بهذا المجلس الذي كان يزدهي بتواجد طلبة العلم فيه، وكان من ضمن روَّاده، العتائقي الذي قضى معظم أيام دراسته على يديه، وكذلك تتلمذ على يديه الشهيد الأول محمد مكي العاملي وغيرهم.

عمل الشيخ فخر المحقِّقين جاهداً لتطوير الوعي الثقافي في عهده، وكان يقتدي بنهج والده وأستاذه العلَّامة الحلي، وجده لأبيه سديد الدين، وخال أبيه المحقِّق الحلي، فكان متأثراً بتلك النخبة العطرة التي يفوح أريجها علماً وأدباً، وقد أوصاه والده العلَّامة الحلي أن يُتم كتابه (الفوائد) بعد وفاته، وقد نفَّذ وصية أبيه، وأنجز ما عهد إليه، وهذا يدلُّ على المكانة العلمية التي يتمتَّع بها فخر المحقِّقين، حتى أصبح يُضاهي والده العلَّامة الحلى (٢).

٥. الشيخ شمس الدين محمد مكي العاملي (الشهيد الأول) (ت ٧٨٦ه/ ١٣٨٤م)

ولد الشهيد الأول في سنة (٧٣٤هـ/ ١٣٣٣م) بقرية جزين (٣) من جبل عامل (١٠)،

<sup>(</sup>١) البحراني، لؤلؤة البحرين، ص١٨٥.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٢٦٨، الشمري، فخر المحقِّقين، ص٥٣.

<sup>(</sup>٣) قرية جزين إحدى قرى جبل عامل في لبنان ويتميز هذا الجبل بأن أهله أغلبهم شيعة وكانت فيه الجذور الأولى للتشيع الفضلي عبد الهادي، تاريخ التشريع الإسلامي، مطبعة دار النصر، (بروت- ١٩٩٢م)، ص٣٨٧٤.

<sup>(</sup>٤) جبل عامل، هو من الجبال الواقعة بين ساحل بحر الشام ودمشق. الأمين، محسن، خطط=

وفي منطقة هذا الجبل، كانت الجذور التاريخية لبداية التشيَّع، منذ إقامة الصحابي أبي ذر الغفاري<sup>(۱)</sup> فيه، عندما غادر المدينة المنورة في خلافة عثمان بن عفان<sup>(۱)</sup>، فصارت إقامة أبي ذر فيه بداية لظهور حركة التشيُّع بين سكان جبل بني عامل<sup>(۱)</sup>.

ترعرع الشيخ شمس الدين في منطقة جبل عامل، في بيت من بيوت العلم والمعرفة، وتلقّى في قريته مبادئ علوم اللغة العربية والفقه، وكانت القرية تُعدُّ في يومها من مراكز الفكر الإسلامي، لذلك تيسَّر له مخالطة العلماء ومجالستهم، منذ نعومة أظفاره، وارتاد الندوات العلمية التي تُعقد في جبل عامل، وشارك في حلقات الدرس التي شُكِّلت في المدارس والمساجد والبيوت، حتى أصبحت له شخصية ذات ثقافة واسعة، ولم يكتفِ بها نهل من جبل عامل، بل شدَّ الرِّحال في طلب العلم، فقصد مدن بلاد الشام والقدس ومكة المكرمة والمدينة المنورة وبغداد وكربلاء والحلة، وعند إقامته في مدينة الحلة التي كانت تُعدُّ من المراكز العلمية المهمة، ومقصد العلماء، وخاصة بعد احتلال المغول مدينة بغداد سنة (٢٥٦ه/ ١٢٥٨م)، إذ قصد معظم العلماء مدينة الحلة المهورين، ومن بين الذين قصدوها الشيخ شمس الدين، وتتلمذ على يد علمائها المشهورين، وكان عمره آنذاك سبع عشرة سنة، إذ وصل مدينة الحلة سنة (١٣٥ه/ ١٣٥٠م)،

=جبل عامل، تح، حسن الأمين، الناشر دار المحجة البيضاء، (بيروت- ٢٠٠٢م)، ص٦٧.

<sup>(</sup>١) المسعودي، مروج الذهب، ومعادن الجوهر، ج٢، ص٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٤، ص٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) البياضي، إبراهيم آل سليان العاملي، بلدان جبل عامل، مؤسسة الدائرة، (بيروت- ١٩٩٥م)، ص ٤٨٠.

<sup>(</sup>٤) الطائي، نجاح، الدول الشيعية وعصرها الذهبي، دار المحجَّة البيضاء، (بيروت- ٢٠٠٥م)، ص٢٩١؛ رزق، رامز، جبل عامل تاريخ في أحداث، مطبعة دار الهادي، (بيروت- ٢٠٠٥م)، ص٩٥٩؛ فرحان، عدنان، حركة الاجتهاد عند الشيعة الإمامية، مطبعة دار الهادي، (بيروت- ٢٠٠٤م)، ص٣٢٠م.

وكان يتمتَّع بذكاء ونباهه عاليين، وأجازه الشيخ فخر المحقِّقين محمد بن الحسن الحلي (ت٧٧١هم/ ١٣٦٩م) بالرواية عنه (۱) وبذلك شاع صيته في الأوساط العلمية، وأصبح يرتاد مجلسه عدد من طلبة العلم، كان من بينهم الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، وجمال الدين أحمد بن النجار، وشرف الدين أبو عبد الله المقداد ابن عبد الله السيوري، والابن الأكبر والشهيد الشيخ رضي الدين أبو طالب وغيرهم (٢).

وكان شمس الدين يُدرِّس كتاب (تهذيب الإحكام) للشيخ الطوسي أبي جعفر محمد بن الحسن (ت٤٦٠هم/ ١٠٦٧م)، و(علل الشرائع) للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين (ت٣٨١هم/ ٩٩١م)، و(قواعد الأحكام) للعلَّامة الحلي الحسن ابن يوسف المطهر (ت٧٢٦هم/ ١٣٢٥م).

ومن مصنَّفات الشيخ شمس الدين: إخلاص الاعتبار في الحج والاعتبار، غاية المراد في شرح نكت الإرشاد، والدروس الشرعية في فقه الإمامية، مسائل ابن مكي، القواعد والفوائد، اللَّمعة الدمشقية، أحكام الموت، أربعون حديثاً، البيان (٣).

أما عن استشهاده، فقد وشي به إلى الملك (بيدمر)، فألقى القبض عليه وسجنه في قلعة دمشق مدَّة سنة كاملة، وخوفاً من ثورة الناس وهجومهم على السجن، لإنقاذ حياة الشهيد الأول، أقدم الملك على قتله، وكانت شهادته في التاسع من جمادي الثانية سنة (٧٨٦ه/ ١٣٨٤م)، وصُلب، وهو مقتول، على مرأى الناس، وبعد ذلك قاموا

<sup>(</sup>۱) الشهيد الأول، محمد بن مكي العاملي، الألفية والنقلية، تح، علي فاضل القائيني النجفي، (قم -۱۹۸۷م)، ص٢٠١٠ مقدمة المحقق؛ الشمري، يوسف كاظم، فخر المحقّقين، ٢٠١٠م، ص١٩٨٠.

<sup>(</sup>٢) المجلسي، بحار الأنوار، ج١٧، ص١٧٨؛ الكركي، رسائل الكركي، ج٣، ص١٠.

<sup>(</sup>٣) الحلبي، الكافي الحلبي، ص١٨؛ الشهيد الثاني، شرح اللمعة الدمشقية، ج٣، ص٧؛ الحر العاملي، أمل الآمل، ج١، ص١٨٣؛ الطهراني، الذريعة، ج١٣، ص٢٩٢.

بإحراق جثمانه الطاهر(١١). ومن أقوال العلماء فيه:

قال عنه الشهيد الثاني (٢): «شيخنا وإمامنا المحقِّق، البدل، النحرير، المدقِّق، الجامع بين منقبة العلم والسعادة، ومرتبة العمل والشهادة، الإمام السعيد أبي عبد الله الشهيد محمد بن مكي أعلى الله درجته، كما شرف خاتمته». وذكر المجلسي (٣) في وصفه: «فقيه أهل البيت على الله درجته، ملك العلماء، علم الفقهاء، قدوة المحقِّقين والمدقِّقين، أفضل المتقدِّمين والمتأخِّرين». وقال الشيخ الحر العاملي (٤): «كان عالماً ماهراً، فقيها محدِّثاً، عققاً متبحِّراً، جامعاً لفنون العقليات والنقليات، زاهداً عابداً، شاعراً أديباً، مُنشئاً، فريد دهره، عديم النظر في زمانه». وقالوا عنه: «أفقه الفقهاء عند جماعة من الأساتيذ، جامع فنون الفضائل، وحاوي صنوف المعالي، وصاحب النفس الزكية القوية» (٥).

# ٦. الشيخ علي بن عبد الحميد النيلي (ت ٨٠٠هـ/ ١٣٩٧م)

من أعلام القرن الثامن الهجري، وُصف بأنه عالم فاضل، جليل القدر (٢)، فقيه (٧)،

<sup>(</sup>١) نجف، علماء في رضوان الله، ص١٣٢

<sup>(</sup>٢) الشهيد الاول، الـدروس، ج١، ص٢٧؛ الشهيد الثاني، الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية، ج١، ص١٠٥.

<sup>(</sup>٣) المجلسي، بحار الأنوار، ج٥٠١، ص٤٢.

<sup>(</sup>٤) امل الآمل، ج١، ١ ص ٨١؛ الخوئي، معجم رجال الحديث، ج٨١، ص ٢٨٥؛ النجفي، بهاء الدين، منتخب الأنوار المضيئة، تح، مؤسسة الإمام الهادي ، مطبعة اعتباد، (قم - ١٩٩٩م)، ص ٢١.

<sup>(</sup>٥) النوري، خاتمة المستدرك، ج٢، ص٢٠٣؛ الصدر، السيد حسن، تكملة أمل لآمل، تح، السيد أحمد الحسيني، مطبعة الخيام (قم- ١٩٨٥م)، ص٣٦٦؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج١٠، ص٥٥.

<sup>(</sup>٦) الجواهري، محمد، المفيد في معجم رجال الحديث، ط٢، المطبعة العلمية، (قم- ٢٠٠٣م)، ج٥٤، ص٨.

<sup>(</sup>٧) الحر العاملي، أمل الآمل، ح٢، ص١٩٢؛ الأفندي، رياض العلماء، ج٤، ص٩٠٠؛ الطهراني،=

شاعر (۱)، يروي عن فخر المحقّقين ابن العلاّمة سنة (۱۷۷ه/ ١٣٦٩م) وألّف في التّفسير والرجال والمنطق والحديث والعقائد والأدعية وغيرها، وكان يروي عن أعلام مدينة الحلة، السيد عميد الدين الأعرجي، والسيد ضياء الدين الأعرجي، والشهيد الأول محمد بن مكي، وروى عنه الشيخ أبو العباس أحمد بن فهد الحلي والشهيد الأول محمد بن مكي، وروى عنه الشيخ أبو العباس أحمد بن فهد الحلي (تا ١٤٨٨م/ ١٤٣٧م)، وقد أجازه عام (١٩٧هم/ ١٣٨٨م) (٣)، ويُعدُّ الشيخ النيلي أحد شيوخ العتائقي، وقد روى عنه العتائقي (٤)، وللنيلي مصنّفات، منها: كتاب (جامع أشتات الرواة)، و(شرح أصول دراية الحديث من علماء المائة الثامنة) (٥).

ونظراً للمكانة العلمية التي يتمتّع بها الشيخ العتائقي، فقد كان محط أنظار طلبة العلم، يقصدونه للتتلمذ على يديه في مختلف فروع العلم والمعرفة، لأنه كان موسوعياً في معرفته، فقد صنّف في علوم القرآن، وفي الفقه، وفي اللغة والأدب، والطب، والفلك، والفلسفة، وغيرها من العلوم الأُخر.

. ..

<sup>=</sup>آغا بزرك محمد محسن، الضياء اللامع في القرن التاسع، تح، علي نقي منزوي، ط٢، مطبعة إسماعليان، (قم- بلا.ت)، ص٩٥.

<sup>(</sup>۱) السياوي، محمد، الطليعة من شعراء الشيعة، تح، كامل سلمان، الناشر، دار المؤرخ العربي، (بيروت- ٢٠٠١م)، ج٢، ص٤.

<sup>(</sup>٢) الآمين، أعيان الشيعة، ج٨، ص ٣٠٧؛ الحر العاملي، تذكرة المتبحرين في العلماء المتأخرين، ص ٤٨٨؛ القمي، الفوائد الرضوية، ص ٣٠٣

<sup>(</sup>٣) الطهراني، الذريعة، ج٢، ص ٤١٥؛ الفاضل الأبي، زين الدين أبي على الحسن بن أبي طالب، كشف الرموز، تح، آغا حسين اليزدي، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم المشرفة – ١٩٨٧م)، ج١، ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٤) الطهراني، طبقات أعلام الشيعة، ص١١١.

<sup>(</sup>٥) الطهراني، الذريعة، ج١، ص٢٢٠.

ومن أبرز أولئك التلاميذ الذين نهلوا من علمه، هم:

# ١. الشيخ محمد بن جعفر النباطي، كان حياً سنة (٧٦٠هـ/ ١٣٥٩م)

كان من تلاميذ الشيخ عبد الرحمن العتائقي، ويُعدُّ من المهتمين بالكتابة والنسخ، فقد كانت له لازمة يكتبها في جميع ما استنسخ في حياته، وهي: «كتبه عبده الأصغر، ومحبُّه الأكبر محمد بن جعفر النباطي» (۱) ولم تذكر المصادر شيوخه، سوى ما وجدناه بمخطوط (الايهاقي في شرح الايلاقي)، عندما كتب تقريضاً لشيخه كهال الدين عبد الرحمن العتائقي في آخر المخطوط، والذي يُفهم منه أن العتائقي كان مرجعاً دينياً، ذا زعامة مرموقة، وكذلك «رأينا فضل مولانا وسيدنا وشيخنا الأمام الأعلم الأكمل الأفضل الأمين الأجل، مفخر العلهاء، ملاذ الفضلاء، منتدى طرائف الأمم، مفتدى علهاء العرب والعجم»، وعن مكانة الشيخ العتائقي العلمية كتب «الذي لنا فيه عن غيره من العلهاء نِعم الخلف، ظهير اللَّة والدين، جمَّل الله هذا الوجود بدوام أيامه» غيره من العلهاء نقد فاق فضل العلهاء بها أردنا من مليح عباراته، ممَّا أودعه في مطوَّلاته، ومختصراته، ومن جميع مصنَّفاته، ولقد رأينا قطرةً من بحره عمَّ نفعها، وفي آخر التقريض الذي كتبه تلميذه، ومازال ركناً للعلهاء والمتعلمين، بمحمَّد وآله، كتبه عبده الأصغر، وعبُّه الأكبر محمد بن جعفر النباطي» (۱)، ومن خلال هذا النص الذي عبده الأصغر، وعبُّه الأكبر محمد بن جعفر النباطي» (۱)، ومن خلال هذا النص الذي كتبه سنة (۷۲۵ه)، يتبيَّن لئ أنه كان حيًّا في هذه السنة.

<sup>(</sup>۱) البابلي، أبو الفضل حافظيان، رسائل في دراية الحديث، مطبعة دار الحديث، (قم - ٢٠٠٣م)، ج١، ص٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) العتائقي، عبد الرحمن، الايماقي في شرح الايلاقي، مخطوط، العتبة العلوية المقدسه، شعبة ترميم المخطوط (٦٨٧)، ص١، النجف؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج٧، ص٢٥٥.

٢. الشيخ بهاء الدين على بن عبد الكريم بن عبد الحميد النسابة الحسيني النيلي النجفي
 (ت سنة ٩٠٠هه)(١)

كان من تلاميذ الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي (٢)، ويُعدُّ من المهتمِّ بن في علم الأنساب (٢)، وقد اختُلف في اسمه وكنيته عند الذين ترجوا له، فيُذكر اسمه بصيغ نحتلفة، منها: السيد علي بن عبد الحميد النسَّابة النجفي، وفي بعضها: السيد النقيب الحسيب علي بن عبد الكريم بن علي بن محمد بن عبد الحميد الحسيني النجفي، وفي بعضها: زين الدين علي بن محمد بن عبد الحميد علي بن عمد بن عبد الحميد علي بن عبد الحميد النيلي النسَّابة، ونُسب إلى مدينة النيل التي تقع شهال شرق مدينة الحلة بمسافة (١٠كم). النيلي النسَّابة، ونُسب إلى مدينة النيل التي تقع شهال شرق مدينة الحلة بمسافة (١٠كم). عن أبيه، وعن جده عبد الحميد، وعن الشهيد الأول محمد بن مكي العاملي، وعن شيخه عن أبيه، وعن جده عبد الحميد، وعن الشهيد الأول محمد بن مكي العاملي، وعن شيخه عبد الرحمن العتائقي، وذكر ذلك في مصنَّفه (السلطان المفرج عن أهل الإيهان)، مادحاً شيخه العتائقي، حيث ذكر في شهر صفر سنة (١٣٨٥ /١٣٨٨م)، حكى لي شفاهاً المولى الأجل الأجل الأجد العالم الفاضل القدوة الكامل، المحقِّق مجمع الفضائل، ومرجع الأفاضل، افتخار العلماء في العالمين، كهال الملَّة والدين، العتائقي (٢٠٠٠).

<sup>(</sup>١) الحر العاملي، أمل الآمل، ج٢، ص١٩٣.

<sup>(</sup>٢) الحكيم، النجف الأشرف والحلة الفيحاء، ص٢٢.

<sup>(</sup>٣) الأمين، أعيان الشيعة، ج  $\Lambda$ ،  $\omega$  ٢٦٧.

<sup>(</sup>٤) الأفندي، رياض العلماء، ج٤، ص ١٢٤؛ كحالة، معجم المؤلفين، ج٧، ص١٢٨.

<sup>(</sup>٥) الأمين، أعيان الشيعة، ج٨، ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٦) الخوانساري، روضات الجنات، ج٤، ص٤٣٣؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج٨، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٧) النيلي، بهاء الدين على بن عبد الكريم، ص٩.

وقال العلماء في حقه، كان فقيهاً محدِّثاً و نسَّابة وشاعراً، إذ لُقِّب بالشاعر الماهر، وله كرامات كثيرة، ويُعدُّ من علماء الشيعة الإمامية(١).

وله مصنَّفات عديدة، منها: كتاب الغيبة (٢)، والأنوار المضيئة في الحكمة الشرعية، ألَّفه سنة (٧٧٧ه/ ١٣٧٥م) (٣)، والدُّر النَّضيد في تعازي الإمام الشهيد (٤)، وسرور أهل الأيمان في علائم ظهور صاحب الزمان (٥)، وإيضاح المصباح لأهل الفلاح (٢)، والرجال الذي أمَّه الشيخ كمال الدين بن الأعرج الحسيني (٧).

### ٣. الشيخ أحمد بن فهد الحلى (ت ١٤٣٧هـ/ ١٤٣٧م)

هو الشيخ جمال الدين أبو العباس أحمد بن شمس الدين محمد بن فهد الأسدي الحلي (^)، ولد في مدينة الحلة سنة (٧٥٧ه/ ١٣٥٦م) ونشأ وترعرع فيها، وعُرف

<sup>(</sup>١) كحالة، معجم المؤلفين، ج٧، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٢) الطهراني، الذريعة، ج١٦، ص٧٧؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج٧، ص٥٦٥.

<sup>(</sup>٣) الطهراني، الذريعة، ج٢، ص٥٠٣؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج٨، ص٢٦٧.

<sup>(</sup>٤) البغدادي، إسهاعيل باشا، ج١، ص٢٦٧.

<sup>(</sup>٥) المجلسي، البحار، ج٥٦، ص ٣٦٩؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج٢، ص٧٧؛ الطهراني، الذريعة، ج٢، ص٧٧؛ كحالة، معجم المؤلفين، ج٧، ص١٢٩.

<sup>(7)</sup> الأمين، أعيان الشيعة، ج $\Lambda$ ، 077.

<sup>(</sup>٧) الطبرسي، مستدرك الرسائل، ج١، ص٦١٣؛ الطهراني، الذريعة، ج٢٤، ص٥٠٣.

<sup>(</sup>٨) الحر العاملي، أمل الامل، ج٢، ص٢١؛ الأفندي، رياض العلماء، ج١، ص٢٤؛ المازنداراني، أبو علي محمد بن إسماعيل، منتهى المقال في أحوال الرجال، تح، مؤسسة ال البيت الحسيني، رياض التراث، مطبعة ستاره، (قم – ١٩٩٥م)، ج١، ص٣٠٣؛ الزنوزي، محمد حسن الحسيني، رياض الجنة، تح، علي رفيعي، مطبعة بهمن، (قم – ١٩٩١م)، ج١، ص٢٤؛ القمي، الكنى والألقاب، ج١، ص٣٠٠؛ الزركلي، الأعلام، ج١، ص٢٢٧.

<sup>(</sup>٩) الحسيني، أحمد تراجم الرجال، مطبعة نكارش، (قم-٢٠٠١م)، ج١، ص١٣٢.

بالفضل والعرفان والزُّهد (۱) والتَّقوى والأخلاق الحميدة (۲)، كان عالماً فاضلًا، وصاحب مقامات عالية، توفي الشيخ أحمد بن فهد الحلي سنة (۱۶۸ه/ ۱۳۳۷م) (۳)، وتتلمذ على يد عدد من الاعلام البارزين منهم: الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، والشيخ أبو القاسم نظام الدين علي بن عبد الحميد النيلي، وبهاء الدين علي بن عبد الحميد النيلي، عبد الحميد النسابة الحسيني (۱).

ونتيجةً لشهرة ابن فهد العلمية جعلته محطَّ أنظار رجال طلبة العلم الذين قصدوه في مدينة الحلة أو في كربلاء، فقد تتلمذ على يده عدد من طلاب العلم، لينهلوا من علمه الثَّر، منهم: الشيخ رضي الدين حسن بن راشد القطيفي، كان حياً سنة (٥٢٨ه/ ١٤٢١م)، والشيخ عز الدين الحسن بن علي بن أحمد بن يوسف المعروف (ابن العشرة) الكركي العاملي (ت ٨٦٢ه/ ١٤٢١م).

صنَّف الشيخ ابن فهد الحلي عدَّة تصانيف، وفي مجالات مختلفة، فقد طرق في مؤلفاته عدَّة أبواب، منها في: التفسير، والفقه وأصوله، والفلك وعلم الكلام والتاريخ (٢)،

<sup>(</sup>۱) القمي، عباس، هدية الاحباب، ترجمة هاشم الصالحي، مؤسسة النشر الاسلامي، (طهران- ۱۹۹۹م)، ص ۱۱۰.

<sup>(</sup>٢) الخوانساري، روضات الجنات، ج١، ص٠٨.

<sup>(</sup>٣) الأفندي، رياض العلماء، ج١، ص٩٦، بحر العلوم، الفوائد الرجالية، ج٢، ص١١١؛ التبريزي، علي بن موسى بن محمد شفيع، مرآة الكتب، تح، محمد علي الحائري، مطبعة الصدر، (قم- ١٩٩٣م)، ج١، ص٥ ٣٣؛ الطهراني، آغا بزرك، مصطفى المقال في مصنفي علم الرجال، ط٢، دار العلوم، (بيروت - ١٩٨٨م)، ص٣٠.

<sup>(</sup>٤) العذاري، الشيخ أحمد بن فهد الحلي، ص٩٢-٩٤.

<sup>(</sup>٥) الحر العاملي، أمل الآمل، ج٢، ص٥٧؛ الأفندي، رياض العلماء، ج١، ص٢٦٤؛ الخوانساري، روضات الجنات، ج١، ص٨٢؛ الحسيني، تراجم الرجال، ج١، ص٢٧٤.

<sup>(</sup>٦) الطهراني، الذريعة، ج٣، ص١٢٤.

ومن مصنَّفاته: (تاريخ الأئمة)، وهو مختصر في ذكر تواريخ الأئمة المعصومين اللهذاب ومن مصنَّفاته: (تاريخ الأئمة)، وهو مختصر في ونجاح وكتاب (التحصين في صفات العارفين) (٢)، و(المهذب البارع)، و(عدَّة الداعي ونجاح المساعي)، وهو من أشهر كتب الدُّعاء عند الشيعة الإمامية (٣)، و(منازل القمر) وهو مصنَّف في الفلك (٤).

#### معاصروه

عاش العتائقي في مدَّة تنافسَ فيها طلبة العلم، في الاستزادة منه، وولجوا جميع أبواب المعارف والعلوم في التقصِّي والبحث، فبرزت منهم نخبة خيِّرة أثَّر بعضها بالبعض الآخر، لانهم عاشوا في جيل واحد، وسادت بينهم الرغبة في البحث والدراسة، لذا نرى أن العتائقي أثَّر وتأثَّر بأقرانه ومعاصريه من الناحية العلمية، وأرى أن نتاج العتائقي العلمي، هو حصيلة لهذا التفاعل الحي الذي حدث بينه وبين معاصريه، وسأتناول بشيء من الإيجاز بعض معاصريه، وهم:

# ١. تاج الدين محمد بن القاسم بن الحسين بن معيَّة الحسيني (ت ٢٧٧ه/ ١٣٧٤م)

من علماء أسرة آل معية الحسينية، عالم فقيه جليل القدر، له باع طويل في أغلب العلوم (٥)، وذكر عنه في بعض إجازاته: أنه أعجوبة الزمان في جميع الفضائل والمآثر (١)،

<sup>(</sup>١) الطهراني، الذريعة، ج٣، ص١٢٤.

<sup>(</sup>٢) الحر العاملي، أمل الآمل، ج٢، ص٢١.

<sup>(</sup>٣) الطهراني، الذريعة، ج١٥، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٤) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص١٠٠.

<sup>(</sup>٥) ابن عنبة، عمدة الطالب، ص١٦٩؛ الأفندي، رياض العلماء، ج٥، ص١٥٢؛ كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٢٨٦.

<sup>(</sup>٦) الحر العاملي، ج٢، ص٢٩٤؛ البحراني، لؤلؤة لبحرين، ص١٨٠؛ البروجردي، طرائف المقال، ج١، ص٠٠٠.

وكان هذا السيد، علَّامة نسَّابة، فاضلاً عظيهاً (۱)، أما شيوخه فقد زادوا على الستين شيخاً، تنوَّعت اختصاصاتهم في مختلف العلوم، نذكر منهم: العلَّامة الحلي الحسن ابن يوسف المطهَّر (ت ٢٧٦ه/ ١٣٢٥م)، وولده فخر المحقِّقين محمد بن الحسن بن يوسف المطهَّر (ت ٢٧١ه/ ١٣٦٩م)، والسيد مجد الدين أبو الفوارس محمد بن الأعرج (ت ٢٧٥ه/ ١٣٥٩م)، وولديه عميد الدين وضياء الدين (۲).

أما أبرز تلاميذه، فهم: السيد جمال الدين أحمد بن علي المعروف بابن عنبة (ت٨٢٨ه/ ١٤٢٤م)، وغيرهم من العلماء الذين شكَّلوا أعداداً كثيرة (٣)، ولابن معية الحسيني إسهامات في رواية الحديث النبوي الشريف، وكان يأخذ عن الشيوخ الثُّقاة وبإسنادٍ عالٍ، يصل به إلى الإمام الحسن العسكري (٤).

وقد روى الحديث عن والده جلال الدين القاسم، وعن العلَّامة الحلي<sup>(٥)</sup>، والسيد علي بن عبد الحميد الفخار<sup>(١)</sup>، وأبرز من روى عنه الحديث، الشهيد الأول محمد بن مكى العاملي<sup>(٧)</sup>.

توفي السيد تاج الدين محمد بن القاسم بن معيَّة في مدينة الحلة، في الثامن من ربيع

<sup>(</sup>١) ابن عنبة، عمدة الطالب، ص٥٨٠.

<sup>(</sup>٢) البحراني، لؤلؤة لبحرين، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٣) ابن عنبة، عمدة الطالب، ص ١٧١؛ الأفندي، رياض العلماء، ج٥، ص ١٥٢؛ الصدر، حسن، نهاية الدراية، تح، ماجد الغرباوي، مطبعة اعتماد، (قم - بلا.ت).

<sup>(</sup>٤) المجلسي، محمد باقر، إجازات الحديث، مطبعة الخيام، (قم- ١٩٨٩م)، ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٥) العلاَّمة الحلي، قواعد الأحكام، ج١، ص٢٦؛ الأردبيلي مجموع الفائدة، ج١، ص ٢٦؛ النوري، خاتمة المستدرك، ج٢، ص١٢.

<sup>(</sup>٦) البروجردي، طرائف المقال، ص٦٠١؛ الخوئي، معجم رجال الحديث، ج١٣، ص٨٣.

<sup>(</sup>٧) الشهيد الأول، الأربعون حديثاً، ص٢٦؛ النوري، مستدرك الوسائل، ج٩، ص١٤٦.

الأول سنة (٧٧٦هـ/ ١٣٧٤م)، ودُفن في مدينة النجف الأشرف(١٠).

## ٢. الشيخ ظهير الدين علي بن يوسف بن عبد الجليل النجفي النيلي (ت ١٠٨ه/ ١٣٩٨م)

ذُكر عنه أنه كان عالماً متكلّماً (۱۲)، تتلمذ على يد فخر المحقّقين محمد بن الحسن بن يوسف المطهّر (ت ۷۷۱ه/ ۱۳۲۹م)، ومن تلاميذه الفقيه المتكلّم الشيخ أحمد بن فهد الحلي (ت ۱ ۸۶ه/ ۱۳۳۷م)، وروى عنه ايضاً (۱۳)، وذكر الشيخ ابن فهد مكانته العلمية في إجازته لتلميذه الحسن بن علي ابن العشرة (۱۶)، وله مصنّفات في مجالات متعدّدة، ومن أبرز مصنّفاته: (منتهى المسؤول في شرح معرب الفصول) (۵) في علم الكلام، لنصير الدين الطوسي، وكتاب (كفاية ذي الأرب في شرح الخطب)، في شرح خطبة جمل العقود للشيخ أبو جعفر محمد بن حسن الطوسي، و (خطبتي الشرائع والنافع) للمحقّق الحيا، و (خطبتي القواعد والإرشاد) للعلّمة الحيان الذي كتبه سنة الحيا، و (خطبتي القواعد والإرشاد) المعلّمة الحيان (۱۳۷۵م) (۷۷۷).

<sup>(</sup>١) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ص٩٣٠؛ كركوش، تاريخ الحلة، ج٢، ص٤٢.

<sup>(</sup>٢) الدجيلي، أعلام العرب، ج٢، ص٢٠٢؛ الخزرجي، ماجد عبد زيد، الحياة الفكرية، ص١٥٤.

<sup>(</sup>٣) الاحسائي، عوالي اللئالي العزيزية، ج١، ص٨؛ المجلسي، البحار، ج٥٠١، ص٩؛ الأفندي، رياض العلماء، ج٢، ص١٩١؛ الطهراني، طبقات أعلام الشريعة (القرن الثامن)، ص١٥٣.

<sup>(</sup>٤) كحالة، معجم المؤلفين، ج٧، ص٦٦.

<sup>(</sup>٥) ابن فهد الحلي، كمال الدين أبو العباس أحمد بن محمد، المهذب البارع، تح، مجتبى العراقي، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٨٦م)، ج١، ص ٢٠؛ البحراني، يوسف بن أحمد، الكشكول، مطبعة النعمان، (النجف- ١٩٦١م)، ج٣، ص ١٤٧ كحالة، معجم المؤلفين، ج٧، ص ٢٦.

<sup>(</sup>٦) الطهراني، الذريعة، ج٢٣، ص١٠.

<sup>(</sup>٧) الأمين، أعيان الشيعة، ج٨، ص٣٧٣؛ كحالة، معجم المؤلفين، ج ١٣، ص ٤٠٨.

٣. الشيخ أبو العز جلال الدين عبد الله بن شرفشاه الحسيني النجفي (ت
 ٨١٠هـ/ ١٤٠٧م)

وصف الشيخ أبو العز، بأنه عالم فاضل، فقيه جليل<sup>(۱)</sup>، وتتلمذ على عدد من الشيوخ، أبرزهم: نصير الدين علي بن محمد القاشاني الحلي (ت٥٥٥ه/ ١٣٥٤م) الذي تتلمذ على يده العتائقي<sup>(۲)</sup>، ومن تلاميذه أيضاً، الشيخ ابراهيم الكفعمي<sup>(۳)</sup>، والشيخ أحمد بن فهد الحلي<sup>(٤)</sup>، ومن آثاره كتاب: الرسالة السلطانية الأحمدية في إثبات العصمة النبوية المحمدية، وجاء في (الذريعة)<sup>(٥)</sup> «ظنِّي أنه سمَّاه باسم السلطان أحمد بن أويس، المقتول في (١٨٥٨ه) أو (٨٥٨ه)، وله كتاب منهج الشيعة في فضائل وصي خاتم الشريعة<sup>(۲)</sup>، وجاء في (الذريعة) أنه كتبه باسم والد السلطان الشيخ أويس بن الشيخ حسن الإيلخاني المتوفى (١٣٧٥ه/ ١٣٧٣م)<sup>(۷)</sup>.

٤. الشيخ فخر الدين أحمد بن عبدالله بن سعيد بن المتوج البحراني (ت ١٤١٧ه/ ١١٤م)

وهو من الشيوخ الذين عاصر وا الشيخ كهال الدين عبد الرحمن بن محمد العتائقي، ويُعرف بابن المتوَّج، وأُطلق عليه عدَّة ألقاب، منها: الشيخ جمال الدين، وفخر الدين، وشهاب الدين (^)، والبحراني، لأنه من بلاد البحرين، وهو شيخ عالم فاضل جليل، فقيه

<sup>(</sup>١) الحر العاملي، أمل الآمل، ج٢، ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) الأمين، أعيان الشيعة، ج٨، ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) البحراني، الكشكول، ج٢، ص ١٤٤؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج١٢، ص٢٠.

<sup>(</sup>٥) الطهراني، اغابزرك، ج١١، ص١٩٩.

<sup>(</sup>٦) التبريزي، مرآة الكتب، ج١، ص٤٣١؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج١٢، ص٢٠.

<sup>(</sup>٧) الطهراني، آغا بزرك، ج١١، ص١٩٩.

<sup>(</sup>٨) البحراني، لؤلؤة البحرين، ص١٧٦.

مجتهد (۱)، وأن والد ابن المتوَّج يُعدُّ من الفقهاء والأدباء والشعراء، وكذلك ولده ناصر، أخو ابن المتوَّج (٢)، وغادر بلاد البحرين قاصداً العراق، لغرض الدراسة، فاستقرَّ به المقام في مدينة الحلة.

وقد تتلمذ ابن المتوَّج على يد فخر المحقِّقين (٣)، وأخذ عن شيخيه السيدين الأعلمين الأعظمين، السيد ضياء الدين عبد الله، والسيد عميد الدين عبد المطلب (٤)، أبناء السيد مجد الدين محمد بن علي بن محمد الأعرج، فها عالمان فاضلان فقيهان، وقد أثنى عليها مشايخهم في إجازاتهم لها، وكذلك والدهما (١)، والشهيد الأول محمد بن مكي العاملي، ومن طلَّبه الشيخ أحمد بن محرم الاحسائي (٢)، وكان لابن المتوَّج مناظرات كثيرة مع الشهيد الاول (٧)، وصنَّف الشهيد الأول مصنَّف في (علم النسخ)، على غرار كتاب (الناسخ والمنسوخ) للعتائقي (٨)، وله مصنَّفات أُخر، منها: (آيات الأحكام)، و (مجمع الغرائب)، و (مختصر التذكرة)، و (كفاية الطالبين في أصول الدين)، و (الناسخ و النسخ)، و (الناسخ

<sup>(</sup>۱) البحراني، الكشكول، ج۱، ص ۲۹۹؛ الأفندي، رياض العلماء، ج۱، ٤ ص٣؛ الخوانساري، روضات الجنات، ج۱، ص ٧٣؛ القمي، الكنى والألقاب، ج١، ص ٤٠١؛ الطهراني، طبقات اعلام الشيعة (القرن الثامن)، ص٧.

<sup>(</sup>٢) البروجردي، الروضه البهية، ص ١٢١؛ القمي، سفينة البحار، ج١، ص ٣٠٣؛ الحكيم، محمد رضا، تاريخ العلماء عبر العصور المختلفة، الناشر، مؤسسة الاعلمي، (بيروت - ١٩٨٣م)، ص ٢٧.

<sup>(</sup>٣) الحرالعاملي، أمل الآمل، ج٢، ص١٦؛ التنكابني، قصص العلماء ص ٤٤٥.

<sup>(</sup>٤) البحراني، لؤلؤة البحرين، ص١٧٤.

<sup>(</sup>٥) البحراني، لؤلؤة البحرين، ص١٩١.

<sup>(</sup>٦) الحكيم، تاريخ العلماء، ص٢٧.

<sup>(</sup>٧) البحراني، يوسف بن أحمد، انوار البدرين في تراجم علماء القطيف والاحساء والبحرين، مطبعة النعمان، (النجف- ١٩٥٧م)، ص٧٧.

<sup>(</sup>٨) الأفندي، رياض العلماء، ج١، ص٤٤.

والمنسوخ)(۱)، وله كتاب في الشعر، تضمَّن شعر المراثي في أهل البيت الله وحوى هذا الكتاب على عشرين ألف بيت من الشعر، جعلها في مجلَّدين(٢).

وعاد ابن المتوَّج إلى بلاده (البحرين)، ومارس التدريس والإفتاء، وقرض الشعر، حتى توفي في البحرين سنة (١٤١٧هـ/ ١٤١٥م)، ودُفن في جزيرة (أكل)، وقبره معروف هناك (٣٠).

### ٤. الشيخ المقداد السيوري الحلى (ت ٢٦٨ه/ ١٤٢٢م)

هو الشيخ أبو عبد الله، المقداد بن عبد الله بن محمد السيوري الحلي، المعروف بالفاضل المقداد<sup>(1)</sup>.

كان التحصيل العلمي الأول للمقداد السيوري في مدينة الحلة على يدي الشيخ فخر المحقِّقين الحلي، والشهيد الأول الذي منحه إجازة، وقد تتلمذ على يد المقداد السيوري جماعة من أعلام الحلة، منهم:الشيخ أحمد بن فهد الحلي، والشيخ تاج الدين الحسن بن راشد، والواعظ والشيخ محمد بن شجاع القطان (٥٠).

وعند هجرة علماء مدينة الحلة إلى مدينة النجف، ومنهم العتائقي، بدأ على أيديهم ازدهار مدرسة النجف، ومنهم: هو، والشيخ المقداد بن عبد الله السيوري الحلي الذي أصبحت مدرسته العلمية في مدينة النجف، ملتقى رجال العلم والفكر، إذ توافد

<sup>(</sup>١) الأفندي، رياض العلماء، ج١، ص٤٤؛ الماحوزي، سليمان البحراني، فهرست علماء البحرين، تح، أحمد الحسيني، مطبعة الخيام، (قم - ١٩٨٣ م)، ص٦٩.

<sup>(</sup>٢) الطريحي، فخر الدين النجفي، المنتخب في مجمع المراثي والخطب المشتهر، الفخري، مطبعة شركة الكتبي، (بيروت - بلا.ت)، ج١، ص١٥٧؛ الشبستري، مشاهير شعراء الشيعة، ص٩٧. (٣) البحراني، لؤلؤة البحرين، ص١٧٤.

<sup>(</sup>٤) الكاظمي، عبد النبي، تكملة الرجال، تح، محمد صادق بحر العلوم، مطبعة الآداب، (النجف - بلا.ت)، ج١، ص٦.

<sup>(</sup>٥) الشهيد الثاني، الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية، ج١، ص١٢.

طلَّاب العلم على النجف من جميع أنحاء العالم الإسلامي، وكانت ألقاب (العاملي، والأسترابادي، والرازي، والاحسائي، والكركي، إلى جنب النجفي والحلي)(١)، وقد حافظ المقداد السيوري وتلاميذه على استمرار العطاء العلمي لمدرسة النجف الأشرف، ووصف المقداد السيوري، بالفاضل والأمام العلامة الأعظم، وكان فقيها متكلِّماً محقِّقاً مداد مدقِّقاً الرحلة إليه، وعلا شأن مدرسته العلمية، وتوافدت عليه أعداد كبيرة من طلاب العلم.

وقد كتب المقداد السيوري مصنَّفات عدَّة في مختلف العلوم، منها: (الفقيه والأصول)، و(التفسير وعلوم القرآن)، و(الحديث والأدعية)، و(الفلسفة وأصول الدين)<sup>(٣)</sup>.

وكتب لابنه عبد الله بن المقداد كتاباً سمَّاه الأربعين حديثاً، وله أيضاً فتاوى متفرِّقة كثيرة (١٠)، ومرقده في صحراء شهربان شرق بغداد (٥).

<sup>(</sup>١) الحكيم، النجف الأشرف والحلة الفيحاء، ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) البحران، لؤلؤة البحرين، ص١٦٧؛ الخوانساري، روضات الجنات، ج٧، ص١٧٥.

<sup>(</sup>٣) محبوبة، جعفر باقر، ماضي النجف وحاضره، ط٣، دار الأضواء، (بيروت-١٩٨٥م)، ص٣٧.

<sup>(</sup>٤) الحر العاملي، أمل الآمل، ج٢، ص ٣٢٥؛ الأفندي، رياض العلماء، ج٥، ص ٢١؟ التنكابني، محمد بن سلمان، قصص العلماء، الناشر، دار المحجَّة البيضاء، (بيروت -١٩٩٢م)، ص ٤٤٥.

<sup>(</sup>٥) حرز الدين، مراقد العلماء، ج٢، ص٣٠٣. شهربان، قرية كبيرة ذات نخل عظيم، من نواحي الخالص في شرق بغداد؛ الحموي، معجم البلدان، ج٣، ص٤٢٥.

#### المبحث الثالث

#### توثيق الشيخ العتائقي والمكانة العلمية

#### توثيق العلماء للعتائقي

يُعدُّ الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي من فقهاء القرن الثامن الهجري المعروفين، وقد حظي بمكانة علمية رفيعة خلال هذا القرن، ونستدل على ذلك في ضوء ما قيل بشأنه من قِبل عدد من شيوخه وتلاميذه والعلماء الذين عاصروه، فقد ذكروه في مصنَّفاتهم بأقوال تدلُّ على المدح والثَّناء عليه، مُشيرين إلى المكانة العلمية التي تبوَّأها العتائقي.

وقد ذكره تلميذه حسين بن محمد (۱) من خلال نصِّ كتبه على مصنَّف العتائقي الموسوم (الايهاقي في شرح الايلاقي)، في آخر ورقه منه: «اعرف أن المولى العالم الفاضل الكامل، مفخر الفضلاء في الزمان، مسح الدوران، ظهير الملَّة والدين، عبد الرحمن العتائقي أدام الله ظلُّه»

وذكره تلميذه علي بن عبد الكريم بن عبد الحميد النيلي (٢) قائلًا: «المولى الأجل الأمجد، العالم الفاضل، القدوة الكامل، المحقِّق المدقِّق، مجمع الفضائل، ومرجع

<sup>(</sup>١) العتائقي، الايماقي من في شرح الايلاقي، ظ ص٩٥؛ العتائقي، الناسخ والمنسوخ، ص١٢.

<sup>(</sup>٢) النيلي، علي بن عبد الكريم بن عبد الحميد، السلطان المفرج عن أهل الإيمان فيمن رأى صاحب الزمان، تح، قيس العطار، مطبعة نكارش، (قم- ٢٠٠٦م)، ص ٤٤.

الأفاضل، افتخار العلماء في العاملين، كمال الملَّة والدين، عبد الرحمن العتائقي».

وذكره الخوانساري (١) قائلًا: كان فاضلًا، وعالمًا محقِّقاً مدقِّقاً فقيهاً متبحِّراً، من المعاصرين لطبقة الشهيد (محمد بن مكي) أو بعض تلامذة العلَّامة».

ووصفه الشهيد الثاني (٢) بأنه: «صاحب المؤلفات الكثيرة، تلقَّى عن الشهيد كثيراً من العلوم».

أما الشيخ عباس القمي (٣)، فقال عنه: «هو كمال الدين عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم العتائقي الحلي الأمامي، الشيخ العالم الفاضل المحقِّق الفقيه، كان من علماء المائة الثامنة معاصراً للشهيد، وبعض تلامذة العلَّامة (رحمهم الله تعالى)، له مصنَّفات كثيرة في العلوم، رأيت جملةً منها في الخزانة المباركة الغروية، ولعل بعضها كانت بخطِّه».

وأثنى الشيخ النهازي<sup>(١)</sup> على العتائقي قائلًا: «هو الشيخ العالم الفاضل المحقّق الفقيه عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم الحلي الإمامي من علهاء المائه الثامنة... له ميل إلى الحكمة، له مصنّفات».

أما الشيخ الأمين<sup>(٥)</sup>، فقد وصف العتائقي قائلًا: «أحد أعلام القرن الثامن، له شرح كبير في أربعة مجلدات لنهج البلاغة».

وقال عنه خير الدين الزركلي (٢٠): «العتائقي... من علماء الحلة بالعراق، وُلِد وتعلُّم

<sup>(</sup>۱) الخوانساري، روضات الجنات، ج٤، ص١٨٩.

<sup>(</sup>٢) شرح اللمعة الدمشقية، ج١، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٣) الكنى والألقاب، ج١، ص٢٠٣.

<sup>(</sup>٤) الشاهرودي، مستدرك سفينة البحار، ج٧، ص٠٨.

<sup>(</sup>٥) الغدير، ج٤، ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٦) الاعلام، ج٣، ص٣٣٠.

فيها، ومال إلى الفلسفة والتاريخ، أما كحالة(١) فقد وصفه: «عالم أديب مشارك في أنواع العلوم، ولد في مدينة الحلة».

قال عنه الطهراني<sup>(۲)</sup> بأنه: «الجامع للفنون كما يظهر من تصانيفه التي رأيت جملة منها بخطه في الخزانة الغروية»، في حين ذكره البغدادي<sup>(۳)</sup>: «له اختيار حقائق الحيل، وشرح نهج البلاغة في المجلَّدات والأضداد في اللغة، وكتاب الاعمار، فرغ من شرح نهج البلاغة سنة ٢٧٨ه».

وفي ضوء ما قالوه بحقِّه، يتَّضح لنا أنه كانت له مكانة عالية، ويحتل مكانة مرموقة بين أقرانه الذين عاصروه وأثنوا عليه، وأشارت الأجيال التي تلته إلى مكانته العلمية، ونحن وجدنا للعتائقي ذكراً طيباً وإنتاجاً علمياً ثرَّاً من خلال مصنَّفاته التي لازالت معظمها محطوطة.

#### مكانته العلمية

كان للشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي مكانة علمية عالية ذات شأن كبير، تمتّع بها بين أساتذته وأقرانه من العلماء وتلامذته وطلبة العلم، حتى ذاع صيته بين عموم الناس، بأنه مرجع ديني، ذو زعامة ومكانة علمية مرموقة، يظهر ذلك من خلال النص الذي ذكره تلميذه محمد بن جعفر النباطي، في آخر مخطوط (الايماقي في شرح الايلاقي)(٤)، إذ قال «رأينا فضل مولانا وسيدنا وشيخنا الإمام الأعلم الأكمل، الأفضل الأحسن الأجل، مفخر العلماء، ملاذ الفضلاء، منتدى طوائف الأمم، مقتدى

<sup>(</sup>١) معجم المؤلفين، ج٥، ص١٦٧.

<sup>(</sup>٢) الطهراني، الذريعة، ج١٤، ص١٣١.

<sup>(</sup>٣) هدية العارفين، ج١، ص ٥٢٨.

<sup>(</sup>٤) العتائقي، الايماقي في شرح الايلاقي، ظ، ورقة ١٩٥.

علماء العرب والعجم»، ووصفه في موضع آخر، بخصوص شرحه وتدريسه لتلاميذه، إذ قال: «مُبيِّن المعضلات وموضِّح المشكلات، وارث السَّلف الذي لنا فيه عن غيره من العلماء، نِعمَ الحَلَف» (۱۱)، وقد عبرَّ تلميذه النباطي عن مكانته الدينية قائلًا: «ظهير الملَّة والدين، جَّل الله هذا الوجود بداوم أيامه، ولازالت الفقراء في فضله وأنعامه»، وأما عن عباراته وكتاباته وفضله وعلمه، قال تلميذه: «فاق فضل العلماء بها أرانا من ملح عباراته، مكا أودعه في مطوَّلاته، ومختصراته، من جميع مصنَّفاته، ولقد رأينا قطرةً من بحره عمَّ نفعها، وشملت بركتها، وظهر بها مُشكلات هذا الكتاب ووضَّح ما أشكل منه مع الطلاب، في هذه الأوقات اليسيرة التي أيَّد فيها من ربِّ الأرباب، وهو عبرة لذوي الألباب، نفعنا الله به، وأدام ظلَّه على سائر المسلمين، وجبر الله به الفقراء المؤمنين، ولازال ركناً للعلماء المتعلمين، بمحمَّد وآله» (۱۲)، وقال تلميذه حسين بن محمد، واصفاً علمية الشيخ كهل الدين عبد الرحمن العتائقي وزعامته: «اعرف أنَّ المولى العالم الفاضل الكامل مفخرة الفضلاء» (۱۳)، ووصفه الأفندي (۱۶): العالم العلَّرمة، والعالم المدقّق الفقهه.

### إجازاته

إنَّ مفهوم الإجازة، كما ورد في اللغة، تعني: استجازة رجل رجلاً، تعني طلب الإجازة، أي الإذن في مرويَّاته ومسموعاته، وأجازه فهو مُجاز<sup>(0)</sup>، أي يمنحه الترَّخيص،

<sup>(</sup>١) العتائقي، الايماقي في شرح الايلاقي، ظ.ورقة ١٩٥.

<sup>(</sup>۲)م.ن.

<sup>(</sup>٣)م.ن.

<sup>(</sup>٤) الأفندي، رياض العلماء، ج٣، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٥) الزبيدي، تاج العروس، ج٨، ص٩٩.

والسماح له بتدريس مرويَّاته ومسموعاته، وكل ما صدر عنه من علوم.

أما عن إجازات الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، فلم أجد إلّا ما ذكره المحقِّق الطهراني عن إجازة الشيخ كهال الدين عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم بن العتائقي الحلي لتلميذه الذي قرأ عليه المجلَّد الثالث من شرحه على نهج البلاغة، إجازة مختصرة تاريخها سنة (٧٨٦ه/ ١٣٨٤م)، ولم يذكر اسم التلميذ الذي أجازه (١٠).

وكذلك وجد الباحث إجازة الشيخ نصير الدين علي بن محمد بن علي الكاشاني الحلي المتوفى في عاشر رجب سنة (١٣٥٥ه/ ١٣٥٤م)، للشيخ شمس الدين محمد بن صدقة، تاريخها خامس جمادي الأولى سنة (٧٢٥ه/ ١٣٢٤م) مختصرة، كتبها الشيخ عبد الرحمن بن العتائقي عن خط المُجيزعلى ظهر مصباح الأرواح للبيضاوي الموجود في الخزانة الغروية(٢).

### حكمته وزهده

جاء في عقيدة الاسلام، مجاهدة النَّفس ومراقبتها من الزَّل، والتَّوبة إلى الله تعالى عند ارتكاب الخطايا، والأمر بالمعروف، والنَّهي عن المنكر، والسَّعي لفعل الخير حتى ولو بكلمة طيبة، لأن الكلمة الطيبة صدقة، وجزاؤها عند الله تعالى، وهذا ما كان يسعى إليه العتائقي خلال مسيرة حياته، وكان عمله ترجمة لما جاء في القرآن الكريم من فروض وأوامر، فنراه قد طبَّق ما أمر الله به عباده في القرآن، من حيث أمر المسلمين في قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَةً فَلُولًا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآئِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي

<sup>(</sup>١) الذريعة، ج١، ص ٢٠١ الرقم ١٠٥١، ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ص ٢٢٠، الرقم ١١٥٩، ص ٢٢٠.

الدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحُذَرُونَ ﴿('')، وجاء في تفسير هذه الآية الشريفة، أنها تحثُّ المؤمنين بالتفقُّه في الدين ('')، وكذلك اتَّبع العتائقي ما جاء في السُّنة النبوية المطهّرة من أحاديث شريفة عن صاحب الدعوة الإسلامية وخلفائه من الأئمَّة المعصومين، وورد في الحديث النبوي الشريف، إذ قال يَنْ الله الله لعبد خيراً فقهه في دينه ('')، وقال رسول الله يُنْ الله العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة ('')، وكذلك اتَّبع العتائقي أقوال الأئمَّة المعصومين من أهل البيت في طلب العلم، وما جاء في قول الإمام علي بن أبي طالب (العلم مخزون عند أهله وقد أُمرتم بطلبه منهم ('')، وكذلك ما جاء عن الإمام الصادق جعفر بن محمد (لا علم الناس ما في طلب العلم لطلبوه بسفك المهج وخوض اللحج ('')، وعلى هذه القيم والمبادئ سار الشيخ العتائقي في طلب العلم، فأصبح من الذين ينطبق عليهم قوله تعالى ﴿يُؤْتِي الْحِكْمَة مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَة فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا ﴿'')، ولهذا سهّل الله مسعاه في طلبه، وأصبح من الذين يُفسِّرون ويختصرون ويشرحون المؤلفات التي كان كتبها العلم، وأحبح من الذين ينطبق عليهم قوله تعالى الله أبه العلماء الأجلَّه في من الذين يُفسِّرون ويختصرون ويشرحون المؤلفات التي كان كتبها العلماء الأجلَّاء في من الذين يُفسِّرون ويختصرون ويشرحون المؤلفات التي كان كتبها العلماء الأجلَّاء في من الذين يُفسِّرون ويختصرون ويشرحون المؤلفات التي كان كتبها العلماء الأجلَّاء في

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية رقم ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) الثعلبي، تفسير الثعلبي، ج٥، ص١١٠؛ الكاشاني، محسن الفيض، تفسير الصافي، ط٣، مطبعة أرمان، (طهران – ١٩٩٤م)، ج٢، ص٣٨٩.

<sup>(</sup>٣) الحلبي، أبي صلاح، الكافي الحلبي، تح، رضا اسنادي، مطبعة مكتبة الامام أمير المؤمنين (٣) العامة، (أصفهان - بلا.ت)، ص٥.

<sup>(</sup>٤) الكليني، أبي جعفر محمد بن يعقوب بن اسحاق، الكافي، تح، علي أكبر الغفاري، ط٥، مطبعة حيدري، (طهران، ١٣٦٣ ش)، ج١، ص٣٠

<sup>(</sup>٥) المحقِّق الحلي، نجم الدين أبي القاسم جعفر بن الحسن، المعتبر في شرح المختصر، مطبعة مدرسة الإمام أمبر المؤمنين، (قم- ١٩٤٤م)، ج١، ص١٨.

<sup>(</sup>٦) المجلسي، بحار الأنوار، ج١٠ ، ص١٧٧.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآية رقم ٢٦٩.

عصره ومن سبقه، وقد أشار إليهم بالثَّناء والعرفان، ولهذا وصفه المؤرخون بالحكمة(١).

وذكر من ترجم له أنه كانت لديه ميول في «تفهم الحكمة ودراسة التصوف» (٢)، وأرى أن الميل إلى دراسة التصوُّف لا يعني بالضرورة أن يكون الدارس متصوِّفاً، أو أنه يؤمن هذا المعتقد الذي اختلفت المذاهب بشأنه، واستند الباحث إلى جملة من الأسباب التي أدَّت إلى أن يكون الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي بعيداً عن هذا العمل، وهي أن الشيخ كان عالمًا فقيهاً مدقِّقاً محقِّقاً، كما وصفه أغلب الذين وتَّقوا له، كان أستاذاً، وله تلاميذ، وقضى معظم وقته في طلب العلم والسفر والترحال بين المدن الإسلامية في المشرق، ومنها أصفهان والمدن العراقية، مثل الحلة والنجف، فضلاً عن عمله الذي اشتهر به، وهو الطبابة الذي اتَّخذها مهنة، فكان يشقُّ (يُجرى العمليات الجراحية) بيده، زيادةً على ذلك، كانت له مؤلفات كثيرة، بدأ يصنِّفها ويخطُّها بيده، مبتدأً من عام (٧٣٢هـ/ ١٣٣١م) إلى عام (٧٨٨هـ/ ١٣٨٦م)، وهذه المدَّة تمثِّل نشاطه العلمي في التَّصنيف والاستنساخ، لهذا لم يكن الشيخ العتائقي متصوِّفاً، لأنه لم يعتزل الناس، وإنها كان يتفاعل مع المجتمع، وربها قيل هذا عنه، لأنه كان محباً لأهل البيت الله وقد تصوَّف بحبِّهم، وهذا ما تدلُّ عليه أفعاله وحكاياته، والمدَّة التي قضاها بقرب مرقد الإمام علي بن أبي طالب ، ولذلك فإنه بعيد عن التصوُّف الذي كان معروفاً لدى بعض الفرق الإسلامية الأخرى.

أما عن اتِّهام الشيعة بالتصوُّف، بحسب رأي ابن خلدون (٣)، حين ذكَّر بوجود صلة بين الشيعة والمتصوِّفة، بقوله: «إنَّ هؤلاء المتأخِّرين من المتصوِّفة المتكلِّمين في الكشف،

<sup>(</sup>١) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) الزركلي، الأعلام، ج٣، ص٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) العبر في تاريخ المبتدأ والخبر، ج١، ص٤٧٣؛ المقدمة، ج١، ص٣٨٦.

وفيها وراء الحس، كان سلفهم مخالطين للإسهاعيلية المتأخرين من الرَّافضة الدائنين أيضاً بالحلول وإلهية الأئمة، مذهباً لم يعرف لأولهم، فأشرب كل واحد من الفريقين مذهب الآخر»، وقد ردَّ السيد هاشم الحسيني هذا الرأي، ولم يقر بوجود أي رابطة بين التشيُّع والتصوُّف، بقوله "إنَّ الشيعة كانوا ولا يزالون من أحرص المسلمين على ما جاء به الرسول الأعظم على من المبادئ التي تتعلَّق بعالم التَّشريع وغيره، ولا يعرف أيَّة فكرة تتنافى مع المبادئ الإسلامية، مها كان مصدرها، وقد وقفوا في وجه تلك الأفكار الهدَّامة والتيارات الغريبة بحزم وصلابة في جميع الأدوار والمراحل التي مرَّ بها»(۱).

إنَّ رأي السيد هاشم الحسيني يعتمد في حجَّته على ما روي عن النبي محمد على أنه قال: «من الدين المتعة وإظهار النعمة» (٢) وما روي عن الإمام علي بن أبي طالب أنه قال: «الغنى في الغربة وطن، والفقر في الوطن غربة» (٣) ، وقال واصفاً الفقر: «الموت الأكبر» وقوله (١ أشدُّ أنواع البلاء الفاقة» (٥) ، وهي جميعها أقوال تُقبِّح الفقر وعيش الفاقة، ولاتدفع الإنسان إليها، وهذا ما يسعى إليه الشيخ العتائقي في كل حياته العلمية والعملية، أما الغلو في الأعمال التي توصل الإنسان، في بعض الأحيان، إلى الاتّصال المباشر مع الله تعالى ضمن مبدأ «الاتحاد والحلول» (٢) ، ففي ذلك زيغ عن

<sup>(</sup>۱) الحسيني، هاشم معروف، بين التصوُّف والتشيُّع، دار القلم، (بـيروت- ١٩٧٩م)، ص٦٤.

<sup>(</sup>٢) الكليني، الكافي، ج٦، ص٤٣٩.

<sup>(</sup>٣) عبده، محمد، نهج البلاغة، مطبعة النهضة، (قم - ١٩٩١م)، ج٤، ص١١.

<sup>(</sup>٤) م.ن، ج٤، ص ٤٠.

<sup>(</sup>٥) م.ن، ج٤، ص٩٣.

<sup>(</sup>٦) الحلول، هو أن يحلَّ الشيء في شيء آخر، وأن يكون وجوده في نفسه هو بعينه وجود لذلك الشيء. الطهطاوي، على أحمد عبد العال، بدع الصوفية والكرامات والموالد، دار الكتب العلمية، (بيروت-٢٠٠٠م)، ص٢٠.

العقيدة الإسلامية، ويناقض محتواها ومضمونها الحقيقي، ويُعدُّ من أنواع البِدع التي حرَّمها الله ورسوله(١).

#### حكاياته

### ١. الحكاية الأولى في كتاب الدلائل البرهانية

جاء في رسالة (الدلائل البرهانية في تصحيح الحضرة الغروية) للعلامة الحلي الحسن ابن يوسف المطهر (ت ٧٢٦ه/ ١٣٢٥م)، والمطبوعة في ذيل كتاب (الغارات) (٢)، أنه قال عبد الرحمن بن محمد العتائقي عفا الله عنه: وأنا كنت جالساً في حُسن الأدب مقابل باب الحضرة المقدَّسة في النجف الأشرف، جاء رجلان يريد أحدهما أن يُحَلف الآخر بباب الحضرة الشريفة، فقال له: والساعة لا بُدَّ لك أن تُحلِّفني وأنت تعلم أني مظلوم، وإنك ليس لك قبلي شيء، وإنك تفعل ذلك بي عناداً، قال له: لا بُدَّ من ذلك.

فقال الذي يُراد منه أن يُقسم: اللَّهم بحقِّ صاحب هذا الضريح، مَن كان المُعتدي مناً على الآخر، يُغمى عليه ويموت في الحال، ثمَّ حلَّفه، فلما فرغ من اليمين، غُشي على الذي حلَّفه، فحُمل إلى بيته، فهات في الحال<sup>(۱)</sup>، ولا يخفى علينا أن رسالة الدلائل البرهانية للعلَّامة الحلي على أنها تلخيص كتاب (فرحة الغري) للسيد عبد الكريم بن طاووس (ت ٢٩٣ه/ ١٩٣٩م)، وهذا يدلُّ على أن العتائقي كان من التلاميذ الميزين عند العلَّامة الحلي، على الرغم من صغر سنة.

<sup>(</sup>١) مغنية، محمد جواد، نظرات في التصوف والكرامات، مطبعة غنم، (بيروت - بلا.ت)، ص١٤.

<sup>(</sup>٢) الثقفي، الغارات، ج٢، ص٨٦٧؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج٤٢، ص٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) الثقفي، الغارات، ج٢، ص٨٦٧؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج٢١، ص٣٣٣.

### ٢. حكاية الزهدري

قال العبد الفقير إلى رحمة الله تعالى عبد الرحمن بن إبراهيم العتائقي: إني كنت أسمع في الحلة السيفية حماها الله تعالى، أن المولى الكبير المُعظَّم جمال الدين ابن الشيخ الأجل الأوحد، الفقيه القارئ، نجم الدين جعفر بن الزهدري، كان يتحدَّث عن أبيه عندما أصيب بالفالج، فعالجته جدَّته لأبيه بعد موت أبيه بكل علاج للفالج، فلم يبرأ.

فأُشير عليها بعرضه على أطباء بغداد، فأحضرتهم فعالجوه زماناً طويلاً، فلم يبرأ من مرضه، وقيل لها: ألا تُبيِّتينهُ تحت القبَّة الشريفة بالحلة، والمعروفة بمقام صاحب الزمان، لعلَّ الله تعالى يعافيه ويُبرؤه.

ففعلت وبيَّتتهُ تحتها، وإن صاحب الزمان، أقامه وأزال عنه الفالج.

ثمَّ بعد ذلك حصل بيني وبين نجم الدين جعفر بن الزهدري صحبة، حتى كنا لم نكد نفترق، وكان له دار المعشرة (۱)، يجتمع فيها وجوه أهل الحلة وشبابهم، فسألته ذات يوم عن هذه الحكاية، فقال لي: إني كنت مفلوجاً، وعجز الأطباء عني، وحكى لي ما كنت أسمعه، وقال لي: عندما بيَّتتني جدَّتي تحت قبَّة مقام صاحب الزمان الله ما كنت أسمعه، وقال لي: قندما بيَّتتني على فقلت: يا سيدي لا أقدر على وأثناء الليل، جاءني الإمام المهدي وقال لي: قُم! فقلت: يا سيدي لا أقدر على القيام منذ سنين، فقال: قُم بإذن الله تعالى، وأعانني على القيام، فقمت وأزال عني الفالج، وعندما رآني الناس وأنا قائم وأمشي، هرعوا عليَّ، حتى كادوا يقتلونني من شدَّة الزِّحام، وأخذوا ما كان عليَّ من ملابس، ومزَّقوها ليتبرَّكوا بها، وكساني بعض الناس من ثيابهم، ورجعت إلى البيت، ماشياً مُعافى، ليس بي أثر من الفالج، وبعثت إلى الناس ثيابهم. وكنت أسمعه يحكي ذلك للناس، ولكل من يسأله مراراً، حتى

<sup>(</sup>١) في البحار المعشرة، ج٥٢، ص٧٣.

مات على الله عنه الله عنه الله عنه أهل البيت الله عنه أهل البيت المالية الله عنه الل

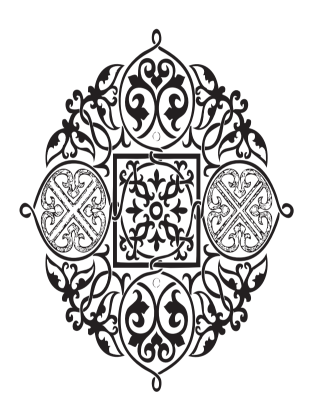
#### ٣. حكاية حسين المدلل

قال العبد الفقير إلى رحمة الله كهال الدين عبد الرحمن العتائقي: أخبرني من أثق به، وهو خبر مشهور عند أكثر أهل المشهد الشريف الغروي سلم الله تعالى على مُشرِّفه: إنَّ الدار التي أنا ساكنها الآن، وهي في سنة (٨٧٩ه) كنت أسكن في دار لرجل من أهل الخير والصلاح، ويدعى حسين المدلل، وبها ساباط (٢)، يُعرف بساباط المدلل، وهي ملاصقة لجدار الحضرة العلوية الشريفة الذي يُعرف بالمشهد الغروي الشريف، وكان لصاحب الدار والساباط عيال وأطفال، فأصابه مرض الفالج، فمكث مدَّة طويلة لا يقدر على القيام، وكان أفراد عائلته يتولَّون رعايته، وبقي على هذه الحال مدَّة طويلة، وحلَّ بعائلته ضيق في أسباب العيش، حتى احتاجوا مساعدة الناس وعطفهم، وقد ضاق ذلك على حسين المدلل وعائلته، وفي ذات يوم من عام (٢٧٠ه/ ١٣٢٠م)، واثناء ضاق ذلك على حسين المدلل وعائلته، وفي ذات يوم من عام (٢٠٧ه/ ١٣٢٠م)، واثناء الليل، وبعد ربع الليل، شاهد عياله أن الدار في داخلها وسطحها قد امتلأت نوراً، فقالوا: ما الخبر؟

فأجابهم حسين المدلل: إن الإمام المهدي جاءني، وقال لي: قُم يا حسين، فقلت له: يا سيدي أتراني أقدر على القيام، فأخذ بيدي وأقامني، فذهب ما بي من مرض، وها أنا صحيح البدن، على أتم حال، وقال لي: هذا الساباط دربي إلى زيارة جدي أمير المؤمنين علي ما فأعلن فيه كل ليلة، فقلت له: سمعاً وطاعة لله ولك يامولاي. فقام الرجل وخرج إلى الحضرة الشريفة الغروية، وزار الإمام ، وحمد الله تعالى على ما

<sup>(</sup>۱) النيلي، السلطان المفرج، ص٤٤؛ المقدسي، بحار الأنوار، ج٥٢، ص٧٣؛ الخوانساري، روضات الجنات، ج٤، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٢) ساباط، وهو سقيفة بين حائطين، تحتها طريق، والجمع سوابيط، الرازي، مختار الصحاح، ص٢٨٣.



<sup>(</sup>١) النيلي، السلطان المفرج، ص٤٧؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج٥٢، ص٧٤؛ الكوراني، علي، معجم أحاديث الإمام المهدي، بهمن، (قم - ١٤١١هـ)، ص٤٦٣.



#### الفصل الثالث

#### نتاجه الفكري

المبحث الأول

### آثاره ومصنَّفاته في العلوم الإنسانية

يُعدُّ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي من أبرز أعلام عصره، وتميَّز بكثرة عطائه، وتعدُّد مصنَّفاته، إذ صنَّف في مواضيع عديدة، وهذا يدل على تنوُّع معرفته، وسعة اطلًلاعه، وكثرة اهتهامه بمختلف المعارف والعلوم الأُخر، لأنه يتمتَّع بمؤهِّلات علمية واسعة في مختلف نواحي المعرفة الإسلامية والعلمية، فقد ألَّف في الناسخ والمنسوخ، والتفسير، والفلسفة، وعلم الكلام، والطب، والأدوية، والهيئة، والأدب، والفقه، وقد توزَّعت آثاره بين مؤلفات ومنسوخات، والمؤلفات بين مخطوط ومطبوع، وأغلبها باقية مخطوطة إلى الآن.

أما مصنَّفاته في المطبوعات، فله كتاب (الناسخ والمنسوخ)، وهو الكتاب الوحيد المطبوع، ولغرض إتمام الفائدة، وتبيان جهده، وتحديد اتجاهاته الفكرية، وتقدير حجم مؤلفاته، صار من المناسب ذِكر هذه المؤلفات، بحسب تصنيف العلوم عند العرب،

مع إعطاء موجز عن محتويات كل مخطوط، وأغلب مؤلفاته موجودة بخطه من سنة (١٣٨٦هم/ ١٣٣١م)، وهي الآن محفوظة في خزانة العتبة العلوية المقدَّسة في مدينة النجف الأشرف، وقد أوقف جميعها لتلك الخزانة، واستنسخ عدداً من مصنَّفاته الشيخ محمد بن الشيخ طاهر السهاوي النجفي، وقد وجدتها في خزانة العتبة العلوية المقدَّسة (الخزانة الغرويَّة).

ويمكن تقسيم مصنَّفاته إلى الأقسام الآتيه:

## أولاً: علوم القرآن

أولى المسلمون وغير المسلمين من مُستشر قين وغيرهم، دراسة علوم القرآن، عناية كبرى وفائقة في الدراسة والبحث، ومن آثارها أن للقرآن مصنَّفات خاصة به، تناولت علومه، وهي تضمُّ ثروة ثقافية ضخمة ضمَّتها عدد من المكتبات المنتشرة في العالم الإسلامي وغيره (١١)، وقد تناول العتائقي موضوع علوم القرآن بعدَّة مصنَّفات، وهي:

# ١. علم الناسخ والمنسوخ

صنّف الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي في هذا العلم، رسالة بعنوان (الناسخ والمنسوخ)، وفرغ من تصنيفها سنة (٢٦٥ه/ ١٣٥٨م)، ونسخها الشيخ محمد ابن الشيخ طاهر السماوي في ١٠ شعبان سنة (١٣٣٥ه/ ١٩١٦م) في مدينة النجف الأشرف، وهذا مثبّت على أصل المخطوط، وإن هذا المخطوط قد طُبع، ويُعدُّ الكتاب الوحيد الذي تمَّ طبعه من مصنّفات العتائقي، وحققه الشيخ عبد الهادي الفضلي، وطُبع في مكتبة أمير المؤمنين في مدينة النجف الأشرف سنة (١٩٥٣م)، وقد ذكر العتائقي

<sup>(</sup>١) العتائقي، كمال الدين عبد الرحمن، الناسخ والمنسوخ، تح، عبد الهادي الفضلي، مكتبة أمير المؤمنين، (النجف الأشرف-١٩٥٣م)، ص١.

في بداية مصنّفه، بعد البسملة: «الحمد لله مكافأة لأفضاله وصلواته على محمد وآله... فهذه رسالة في علم الناسخ والمنسوخ فإن ذلك أول ما يجب أن نبدأ به من علم القرآن» (۱)، وقد جمع المصنّف في هذه الرسالة الآيات الكريمة المنسوخة، وابتدأها من أول سورة في القرآن، وهي (الفاتحة) التي قال عنها: «ليس في أُمِّ الكتاب شيء» (۱)، ويعني أنه ليس فيها ناسخ ولا منسوخ، وختمها بسورة «النصر والمسد والإخلاص والفلق والناس (۱)، وقال ليس في هذه السور ناسخ ومنسوخ. وقال في آخرها: «فهذا ما أردنا ذكره، فرغ من تسويدها جامعها عبد الرحمن بن محمد العتائقي، وذلك سنة ستين وسبعائة هجرية، حامد الله تعالى، مُصلِّياً على رسوله وآله الطاهرين»، أما ناسخها، فقد كتب في نهايتها قوله: «وفرغ من نساخها عبد الله الفقير إلى رحمة ربه الشيخ محمد بن الشيخ طاهر السهاوي في العاشر من شعبان سنة الف وثلاثيائة وخمسه وثلاثون بالنجف الشيخ في الناشم ف» (١).

وقد أحصى المحقِّق حاتم صالح الضامن، في كتاب (الناسخ والمنسوخ)، لمصنِّفه الشيخ قتادة بن دعامة السدوسي (ت١١٧ه/ ٥٣٥م) أسماء من صنَّف في علم الناسخ والمنسوخ، وذكرهم بحسب الترتيب الزمني، وقد ذكر ضمن قائمته العتائقي الخلي (ت ٧٩٠ه/ ١٣٨٨م)، ومصنَّفه (الناسخ والمنسوخ)، وعند قيامي بالتَّحري عن

<sup>(</sup>۱) العتائقي، الناسخ والمنسوخ، ص۲۲؛ ابن طاووس، علي بن موسى، فتح الأبواب، تح، حامد الخفاف، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، (بيروت- ١٩٨٩م)، ص٩٦، زرندي، بحوث في تاريخ القرآن، ص٧٠٢؛ الطهراني، الذريعة، ج٣، ص ٣٥٦؛ الحكيم، المفصَّل في تاريخ النجف، ج٤، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٢) العتائقي، الناسخ والمنسوخ، ص٢٧.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ص٥٨، السور، ١١٠، ١١١، ١١٢، ١١٣، ١١٤.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) السدوسي، ط٣، مؤسسة الرسالة، (بيروت – ١٩٨٨م)، ص١١.

مخطوطات هذا المصنَّف، وجدت أن هناك نسخاً لهذا المخطوط، وهي مازالت بحالة جيدة، إذ توجد نسختان منه في مكتبة كاشف الغطاء تحت الرقم (٤٨٦) في مدينة النجف الأشرف، وكذلك توجد نسخة في مكتبة السيد محسن الحكيم تحت الرقم (٢٥٦) في النجف الأشرف أيضاً، وقد تمكنت من تصوير النُسختين والاحتفاظ بها لدي.

### ٢. علم التفسير

وصنق الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي في علم تفسير القرآن، من خلال الختصاره وتنقيحه لمصنق (تفسير القمي) لمؤلفه علي بن إبراهيم بن هاشم القمي الموتسر و و و مايزال (١٩٩٨م) و الكتاب المختصر بعنوان (مختصر تفسير القمي)، وهو مايزال مخطوطاً، وعند زياري إلى إيران بتاريخ (٢/٩/٩/١٠م)، وجدت المخطوط في مقتنيات المكتبة الرضوية تحت رقم (٨٤٦٤)، في مدينة مشهد المقدسة، يحمل عنوان (مختصر تفسير القمي) للشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، قدَّم له محمد حسين الحسيني الجلالي، أي إنه أكمل ما نقص من أوَّله من خلال مراجعة بقية النسخ، وملأ النقص الحاصل في المخطوط من خلال مقابلة النسخة الموجودة في مكتبة آية الله المرعشي في مدينة قم المقدسة، وأكمل النقص للنسخة التي كانت عنده، وصوَّر باقي المخطوط، وأصبح كتاب (تفسير القمي) لمقدِّمه محمد حسين الحسيني الجلالي، وقد أضاف اليه ترجمة كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، وذكر فيها مؤلفاته، وقام بتصوير

<sup>(</sup>۱) علي بن إبراهيم القمي، العالم والمفسرَّ، وكان ثقة في الحديث، وثبت، سمع فأكثر، وتوفي سنة (۱) علي بن إبراهيم القمي، العاملي، وسائل الشيعة الإسلامية، تح، الشيخ محمد الرازي، دار إحياء التراث العربي، (بيروت - بلا.ت)، ج ۲۰، ص ٢٥؛ ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب، ج٣، ص ٣١٣؛ الحكيم، المفصَّل في تاريخ النجف، ج٤، ص ١١٥.

أصل المخطوط في الولايات المتحدة الأمريكية في مطبعة (The open scool) في مدينة شيكاغو (Chicago) سنة (٢٠٠٢م)، ولدى الباحث نسخة مصوَّرة منه، استطاع الحصول عليها من العتبة الرضوية المقدسة في مدينة مشهد.

وعندما زرت مدينة قم المقدسة، وجدت نسخة من مخطوط (تفسير القمي) في مكتبة اية الله المرعشي تحت رقم (٤٦٤)، بخط الشيخ عبد الرحمن العتائقي، وفي هذه النسخة، وجدت أن العتائقي ذكر في أولها، بعد البسملة والحمد والصلاة: «فإني وقفت على كتاب الأستاذ الفاضل علي بن إبراهيم بن هاشم القمي ، فوجدته كتاباً ضخاً قابلاً للاختصار، فأحببت أن اختصره بإسقاط الأسانيد حذف بعض لفظ القرآن الكريم لشهرته، إلّا ما لا بُدّ منه، وحذف ما فائدته قليلة، وربها أضيف إلى الكتاب ما يليق به»(۱).

وذكر العتائقي في آخر النسخة: «هذا آخر ما حويناه ونقّحناه من سبعة أجزاء من كتاب علي بن إبراهيم القمي، وأضفنا إليه ما خطر بالبال ممّا يناسبه، ورددنا ما جاء ظاهر في عدم العصمة للأنبياء والأولياء، فإن مذهب أهل البيت عليه، ليس ما يقول هذا الرجل فليتأمّل، فإن مذهبهم تنزيه الأنبياء والأئمّة من جميع القبائح، واعلم أن لنا في كثير من هذا الكتاب نظر، فإنه لا يوافق المذهب الذي هو الآن مجُمع عليه»(٢)، وقد ذكر هذا النص كثير من الباحثين والمؤرخين، ومنهم الطهراني، والزركلي، وكركوش، وكحالة(٣)، والنسخة المصورة التي لديّ من تقديم محمد حسين الحسيني الجلالي،

(١) العتائقي، مختصر تفسير القمي، مخطوط، مكتبة آية الله المرعشي، رقم ٤٦٤، ورقة رقم (١).

<sup>(</sup>٢) م. ن، الورقة ٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) الذريعة، ج٠٢، ص١١؛ الأعلام، ج٣، ص٠٣٣؛ تاريخ الحلة، ج٢، ص١٨؛ معجم المؤلفين، ج٥، ص١٦٧.

تتكوَّن من (٢٦٣) ورقة، وقياس أوراقه (٢١×٢٢سم)، وعدد الأسطر في كل ورقة (٢١) سطراً، ومعدل عدد الكلمات في السطر الواحد (١٥) كلمة، وهي بخط العتائقي، وفرغ من استنساخها في غرَّة ذي الحجة سنة (٧٦٧هـ/ ١٣٦٥م)، وهو كتاب يتناول في مضمونه اختصاراً لتفسير القمِّي الذي تناول فيه تفسير آيات القران الكريم.

## ثانياً: علم الفقه

علم الفقه: هو «العلم بالشيء والفهم له، وغلب على علم الدين، لسيادته وشرفه وفضله على سائر أنواع العلم، كما غلب النَّجم على الثُّريا، والعود على الصَّندل»(١).

والفقه: «هو معرفة أحكام الله تعالى في أفعال المكلّفين بالوجوب والحذر والندب والكراهة والإباحة، وهي متلقّاة من الكتاب والسُّنَّة، وما نصَّ به الشَّارع»، لذا سُمِّي علم الفقه وأصوله بـ(علم الدِّراية)، أو العلم بالأحكام الشرعية الكلية المستنبطة من أدلتها التفصيلية الأربعة (٢).

والفقيه في علم الفقه، يعمل على إقامة الدليل من أجل تعيين الموقف العملي في كل حدث من أحداث الحياة، وناحية من نواحيها(٣).

وكان لابن العتائقي باعٌ في ولوج هذا العلم والتأليف فيه، فقد صنَّف كتاب:

<sup>(</sup>١) ابن منظور، لسان العرب، ج١٣، ص٢٢٥؛ الرازي، مختار الصحاح، ص١٢٥.

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون، المقدمة، ج٢، ص٤٤٥؛ خليفة، كشف الضنون، ج١، ص١١؛ الرافعي، حضارة العرب في العصور الإسلامية الزاهرة، ص١٢٦؛ شلبي، أبو زيد، تاريخ الحضارة الإسلامية والفكر الإسلامي، ط٣، مطبعة مكتبة وهيبه (القاهرة – ١٩٦٤م)، ص٢١٦–٢١٧. (٣) الصدر، محمد باقر، دروس في علم الأصول، دار الكتاب اللبناني، (بيروت – ١٩٥٨م)، ص٣٥.

(تجريد النيَّة من الرسالة الفخرية)(۱)، وهو أحد مصنَّفات الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي التي كتبها بخط يده في سنة (۷۵۳ه/ ۱۳۵۲م)، كها مثبَّت على المخطوط المحفوظ الآن في خزانة العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف، وتحت تسلسل (۲۷۰)، وقد اطَّلعت على هذا المخطوط، فوجدته بحالة جيدة، أوراقه كاملة، وعدد أوراقه (۲۱) ورقة، وعدد الأسطر في الورقة الواحدة (۱۲) سطر، ومعدل عدد الكلهات في السطر الواحد، هو (۱۱) كلمة، وقياس أوراق المخطوط (۱۲×۱۱) سم، والمخطوط مجلَّد بجِلاد حَسِن، ومكتوب بخطِّ جيِّد، واتَّضح لي أنَّ الشيخ كهال الدين كان يتمتع بخطٍّ جيِّد ومقروء.

ومن الملاحظات العامة أنَّ أصل كتاب (الرسالة الفخرية)، هو لفخر المحقِّقين محمد بن الحسن بن يوسف المطهر الحلي<sup>(۲)</sup>، وتناول العتائقي في هذه الرسالة تجريد نيَّة العبادات من الرسالة الفخرية، وجاء في الورقة الأولى عنوان المخطوط، ومن الملاحظات أنه وضع خطاً أهر تحت عناوين مصنَّفه ذي الأبواب الخمسة التي أوردها في الفقه الإسلامي، وقد جاء الباب الأول في الطهارة، والباب الثاني في الصلاة، وهكذا في الزكاة، وفي الصوم، وفي الحج، وأضاف المؤلف في نهاية المخطوط ملحقاً لشرح قصيدة ابي دلف<sup>(۳)</sup>، وسيأتي ذكرها في باب الأدب، وبعدها كتاب النكات، وقد صوَّرت

(١) الأمين، أعيان الشيعة، ج٧، ص٤٦٥؛ الطهراني، الذريعة، ج٣، ص٥٦٠.

<sup>(</sup>٢) الطهراني، الذريعة، ج١١، ص٠٢٢؛ الخوئي، معجم رجال الحديث، ج٧، ص٠٣٣.

<sup>(</sup>٣) أبو دلف النبوعي (ت ٩٩٩هم)، وهو مسعر بن مهلهل الخزرجي النبوعي، أبو دلف، شاعر ورحَّاله، تجاوز التسعين من عمره، متنقِّلاً في البلاد، وكان يتردَّد على الصاحب بن عباده، شاهده ابن النديم سنة (٣٧٧هم/ ٩٧٧م)، وعُرف بالجوَّالة، ونُشرت مخطوطاته في القاهرة سنة ١٩٥٧م، ثم في موسكو سنة ١٩٥٠م. الزركلي، الأعلام، ج٧، ص٢١٦.

أول المخطوط وآخره(١)

# ثالثاً: علم العقائد

علم العقائد: هو «معرفة الله تعالى وملائكته وكتبه ورُسله واليوم الآخر، أما معرفة الله تعالى، فهي عبارة عن معرفة ذاته، ومعرفة صفات جلاله، ومعرفة صفات إكرامه، ومعرفة أفعاله، ومعرفة أحكامه، ومعرفة أسمائه، والقرآن مشتمل على دلائل هذه المسائل وتفاصيلها على وجه لا يساويه شيء من الكتب، بل لا يقرب منه شيء من المصنفات» (۲)، وقد ولج الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي هذا الباب، وكانت له في علم العقائد مصنفات، هي:

#### ١. الرسالة الفارقة والملحة الفائقة (٣)

وهو مخطوط محفوظ في خزانة العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف، تحت التسلسل (٦٨٦)، وكانت مكتوبة بخط المؤلف الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، كها مثبّت عليها، والمخطوط بحالة جيدة، خطُّها واضح ومقروء، وعدد أوراق المخطوط (٤١) ورقة، وعدد الاسطر في الورقة الواحدة (١٦) سطر، وقياس الأوراق (١٦) سم، ومعدَّل عدد الكلهات في السطر الواحد (١١) كلمة، وتعرَّض هذا المخطوط لفقدان بعض أوراقه من قسمه الأخير، فهو يُعدُّ ناقصاً في بعض أقسامه، وقد تعرَّض للتلف، إذ فقد غلافه الخارجي، فهو بدون جِلاد، وكانت الرسالة في موضوع العقائد، وقد ذكر في أعلى الورقة الأولى عنوان الرسالة، وكان مثبَّتاً بشكل واضح، ذكر

<sup>(</sup>١) ينظر، الملحق (٣) والملحق (٤).

<sup>(</sup>٢) الرازي، محمد بن عمر، تفسير الرازي ط٣، بلا.مط، (بلا.مك- بلا.ت)، ج١٧، ص٩٥.

<sup>(</sup>٣) الطهراني، الذريعة، ج١٣، ص١١٧؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج٧، ص٤٦٥؛ الحكيم، المفصَّل في تاريخ النجف، ج٤، ص١١٧.

في أولها، بعد البسملة: «الحمد لله من الضَّلالات والمخلِّص من الجلالات، وصلوات على... وبعد» (١)، وكتبها بالحبر الأحمر، لغرض تمييزها عن بقيَّة مضمون الكتاب، وعند اطلًلاعي على المخطوط، وجدت على هامش بعض الأوراق تعليقات، والظاهر أنها إضافات المؤلف، لأنها بالخطِّ نفسه، وقد تناول العتائقي في هذا المخطوط الموضوعات الآتية:

- إنَّ هذه رسالة تتضمَّن مخالف الحق من أهل القبلة، أهو كافر أم لا؟
- استشهد بقول الشيخ أبي الحسن على بن أبي الحسن الأموي الأشعري في كتاب (أبكار الأفكار)، يتطرَّق لأول خلاف وقع عند قول النبي الله في معرض موته: «آتوا إليَّ بدواة أكتب لكم كتاب لا تضلُّوا بعدي»، حين قال عمر بن الخطاب: إن النبي الله قد غيَّبه الوجع، وفي رواية أخرى، إنه يهجر، حسبُنا كتاب الله، وكثر اللَّغط في ذلك حتى قال النبي: قوموا عني.
- وتناول عدد من الفرق الإسلامية، فذكر أنها ثهانية فرق (الشيعة، والمعتزلة، والخوارج، والمرجئة، والنحارية، والجبرية، والمشمهية، والإمامية)، وأكد على أن الفرقة الناجية، هي الأمامية، وبعدها عدّ فرق المعتزلة، وكان عددها (٢٠) فرقة، وقد رقّمها بالحبر الأحمر، وهي: (الواصلية، والعمرية أصحاب عمر بن عبيد، والهذلية، والنظامية، والاسوارية، والهاشمية أصحاب هاشم بن جبار، والإسكافية، والجعفرية وهي باسم صاحبها جعفر بن بسر، والبشرية، والمزدارية، والهاشمية، والصالحية، والحثية، والعمرية أصحاب معمر بن عباد السلمي، والتهامية، والخياطية، والجاحظية، والكعبية أصحاب أبي القسم الكعبي، والجابية، والهشمية أصحاب أبي هاشم الجباي)، وقد صورت أول

(١) العتائقي، الرسالة الفارقة والملحة الفائقة، ص١.

المخطوط وآخره(١).

## ٢. الإيضاح والتبيين في شرح مناهج اليقين(٢)

وهو مخطوط محفوظ في خزانة العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف، تحت التسلسل (٦٩٠)، وهو أحد مصنَّفات الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي التي كتبها بخط يده سنة (٧٨٧هـ/ ١٣٨٥م)، كما مثبَّت على المخطوط، والمخطوط متأثِّر بالرطوبة وحشرة الأرضة، وأدَّى ذلك إلى تلف حواشي أوراقها، وخطِّه يصعب قراءته، وعدد أوراق المخطوط (١٠٣) ورقة، وعدد الأسطر (١٥) سطر في الورقة الواحدة، والقياس (١٤ ×١١) سم، ومعدل عدد الكلمات في السطر الواحد (١١) كلمة، وإن هذا المخطوط هو شرح لكتاب (مناهج اليقين في أصول الدين) للعلَّامة الحلى الحسن بن يوسف المطهَّر (ت٧٢٦هـ/ ١٣٢٥م)، وقد جاءت في الورقة الأولى، بعد البسملة والحمد لله وبعد، ذكر العتائقي: فإني كتبت كتاب على منهاج اليقين في أصول الدين، وبدأ يُشيد ويبجِّل الحسن بن يوسف المطهَّر، وذكر كذلك في أعلى الورقة الأولى عنوان المخطوط، وختم التملك وبعض الملاحظات، وجاء شرح الكتاب بصيغة (قال وأقول)، وكتبها بالحر الأحمر، وفي خاتمتها توجد بعض التعليقات والتوثيقات، فقد ذكرها في الأوراق الأربعة الأخرة من المخطوط، وكانت التعليقات والفوائد كثيرة، وتناول المخطوط شرح مناهج اليقين في أصول الدين، وبحسب ترتيبها في كتاب (مناهج اليقين)، وهي تشمل مقدمة، ومناهج أصول الدين، وهي التوحيد والعدل

(١) ينظر، الملحق رقم (٥) والملحق رقم (٦).

<sup>(</sup>٢) ابن طاووس، فتح الأبواب، ص٩٦؛ العلاَّمة الحلي، إرشاد الأذهان، ج١، ص١١؛ مختلف الشيعة، ج٣، ص٩٤؛ قواعد الأحكام، ج١، ص٩١؛ النوري، خاتمة المستدرك، ج٣، ص٢٠٦؛ الأميني، الغدير، ج٤، ص٨٨؛ النازي، مستدرك سفينة البحار، ج٧، ص٨٠.

والنبوَّة والإمامة والمعاد، وقد صوَّرت أول المخطوط وآخره(١).

## رابعاً: علم النحو والأدب

وهي من علوم اللسان العربي، كما قسَّمها ابن خلدون إلى أربعة أقسام: اللغة والنحو والبيان والآداب(٢)، وقد ولج الشيخ العتائقي هذا الباب، وكان له مصنَّفات فيها، وهي:

### ١. الحدود النحوية والمآخذ على الحاجبية (٣)

إنَّ هذا المصنَّف موجود ضمن مقتنيات مكتبة العتبة العلوية المقدَّسة في النجف الأشرف تحت تسلسل (٦٨٤) ملحق، وهو مكتوب بخط يد الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، وعدد أوراق المخطوط (٥٥) ورقة، وعدد الأسطر في الورقة الواحدة (١٤) سطر، وقياس الورقة (١٤ × ١١) سم، ومعدل عدد الكلهات في السطر الواحد (٩) كلهات، والمخطوط مجلَّد وبحالة جيدة، والمواضيع التي تناولها المصنَّف، هي في علم النحو، وهذا المخطوط يحتوي على كتابين، الأول تحت عنوان (الحدود النحوية والمآخذ على الحاجية)، والكتاب الثاني تحت عنوان (صفوة الصفوة للعارف في شرح صفوة المعارف)، والكتابان في مجلَّد واحد، ويحملان رقم التسلسل نفسه (٦٨٤)، وأضافة كلمة ملحق في مكتبة العتبة العلوية المقدسة، وذكر المصنَّف في أول المخطوط البسملة والحمد لله والصلاة على خاتم الانبياء وآله الطاهرين الأتقياء، وكلمة (وبعد) كتبها بالحبر الأحمر، ثم ذكر العتائقي موضوع الكتاب بقوله: "إن أردت أن أذكر في هذه

<sup>(</sup>١) ينُظر: الملحق رقم (٧) ورقم (٨).

<sup>(</sup>٢) المقدسة، ج٢، ص٤٦٥.

<sup>(</sup>٣) الأمين، أعيان الشيعة، ج٧، ص٤٦٥؛ الحكيم، المفصل، ج٤، ص١١٧؛ النجف الأشرف والحلة الفيحاء، ص٣٣؛ آل ياسين، متابعات تاريخية، ص٤٤.

المقالة حدوداً على النحو لشدَّة الحاجة إلى ذلك»(۱)، أما آخر المخطوط، فقد ثبَّت المصنف تاريخ التَّصنيف والمكان الذي صنَّفه فيه، فقال: «فرغ من تأليفها العبد الضعيف الفقير إلى رحمة ربِّه، عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم العتائقي المجاور للحرم المقدَّس الغروي العلوي صلاة الله على مُشرِّفه، وذلك في سنة (۷۸۷ه) بالحرم المقدَّس الغروي»، وتناول المخطوط الموضوعات الآتية: ذكر في أولها عن الحرف وتعريفه، هو كلمة لم تدل على معنى إلَّا في التركيب، وبعدها ذكر المنصوب والمفعول فيه والمفعول له والمفعول معه والحال والتميز والوصف والبدل والفعل المُعرب، وقد شرح هذه المفردات، وقد صورت أول المخطوط وآخره (۲).

# شرح ديوان المتنبي<sup>(۳)</sup>

وهو مخطوط للعتائقي<sup>(۱)</sup>، موجود ضمن مقتنيات مكتبة العتبة العلوية المقدسة تحت التسلسل (٦٦١) في مدينة النجف الأشرف، المخطوط يتكوَّن من ثلاثة أجزاء، فُقدَ الجزء الأول والجزء الثالث، وبقي الجزء الثاني فقط، وعدد أوراقه تبلغ (٢٨٤) ورقة، وعدد الأسطر في كل ورقة (١٧) سطر، ومعدَّل عدد الكلمات في السطر الواحد

<sup>(</sup>١) العتائقي، الحدود النحوية والمأخذ على الحاجية، ظ ورقة ١.

<sup>(</sup>٢) يُنظر، الملحق رقم (٩) ورقم (١٠).

<sup>(</sup>٣) المتنبي، أحمد بن الحسين بن الحسن أبو الطيب المولود سنة (٣٠٣ هـ/ ٣٠٣م) في الكوفة في محلة كندة، وأكثر المقام في البادية، لاكتساب اللغة، قُتل سنة (٤٥٣هـ/ ٩٥٤م) قرب النعمانية، ودُفن هناك، وكان له ديوان شعر، وعدَّه المؤرخون من شعراء الشيعة، وفاق أهل عصره، ولم يأتِ بعده مثله، وقال بيت شعر في مدح الإمام علي بن أبي طالب ، قال فيه،

وتركت مدحي للوصي متعمداً إذ كان نوراً مستطيلاً شاملا

للمزيد يُنظر، الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٦، ص٠٢٨؛ الطهراني، الذريعة، ج١، ص٣١٧.

<sup>(</sup>٤) الأمين، أعيان الشيعة، ج٧، ص٤٦٥؛ الزركلي، الأعلام، ج٣، ص٣٣٠؛ الحكيم، المفصَّل، ج٤، ص١١٨٠.

هي (١٠) كلمات، وقياس الورقة (١٠×١١) سم، وموضوعه في (الشعر)، إذ شرح المصنّف فيه ديوان المتنبي، وكُتب المخطوط بيد المصنّف، وثبَّت على أصل المخطوط، أنه من تملك للروضة الحيدرية سنة (١٦٦ه/ ١٩٥٢م)، وإن هذه النسخة قد أصابها التّلف، وتعرَّضت في مدَّة سابقة إلى الترميم، وقد جاء في أعلى الورقة الأولى من الجزء الثاني البسملة، وتحتها خط بالحبر الأحمر، ثم ذكر: "وقال يمدح الأمير سيف الدولة"، وسقط بقية السطر، وجاء في السطر الثاني، كتبه بالحبر الأسود: "عند نزوله من أنطاكيا"، ويوجد داخل المخطوط عليه استعارة لمحمد بن يونس بن جعفر الكشوان، وتوجد على المخطوط هو الجزء الثاني من المصنّف، فلم يثبّت عليه العتائقي الدافع من تأليفه لهذا المخطوط هو الجزء الثاني من المصنّف، فلم يثبّت عليه العتائقي الدافع من تأليفه لهذا المخطوط و أستطع الوقوف على خاتمة المصنّف لأنها موجودة في آخر الجزء الثالث، ولم استطع الوقوف على خاتمة المصنّف لأنها موجودة في آخر الجزء الثالث،

## ٣. شرح القصيدة الساسانية لأبي دلف الخزرجي الينبوعي

يقع شرح هذه القصيدة ضمن محتويات مخطوط (تجريد النيَّة من الرسالة الفخرية)، والذي كتبه بيده، وهو موجود الآن في خزانة العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف، تحت التسلسل (٦٧٠)، وإن شرح القصيدة الساسانية (٢) يقع ضمن ملاحق هذا المخطوط، لذلك فإن مخطوط (تجريد النيَّة من الرسالة الفخرية) يحتوي على مخطوطين قد أُلحقا به، هما:

<sup>(</sup>١) يُنظر، الملحق رقم (١١) ورقم (١٢).

<sup>(</sup>٢) القصيدة الساسانية، وتشتمل على مجموعة كبيرة من الكلمات (غير القاموسية)، ممَّا كان في عاميَّة العصر العباسي، الزركلي، الأعلام، ج٧، ص٢١٦؛ الحكيم، المفصَّل، ج٤، ص٢١٦.

### أ. شرح القصيدة الساسانية

وهو شرح للقصيدة الساسانية لأبي دلف الخزرجي، وقد فرغ من شرحها ونسخها الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي سنة (٧٦٣هـ/ ١٣٦١م)، ومكان النسخ في النجف الأشرف، وهذا مثبّت على أصل المخطوط.

وعدد أوراق المخطوط (٥) أوراق، وقياس الورقة الواحدة (١١×١١) سم، وعدد الأسطر في الورقة الواحدة (١١) سطر، ومعدَّل الكلهات في السطر الواحد (٧) كلهات، وحالة المخطوط جيدة، ومجلَّد في غلاف من جلد الحيوان، وقد ثبِّت داخل الغلاف وقفية المخطوط، بأنه وقفية العتبة العلوية المقدسة، وانصبَّ جهد العتائقي على شرح القصيدة، وتفسير بعض ألفاظها، وقد ثبَّت على الورقة الأولى من المخطوط عنوان القصيدة، وبعد البسملة، بدأ بذكر القصيدة، فذكر: قال أبو دلف الخزرجي قصيدة كان أو لها:

جفون دمعها يجري لطول الصدواله جر وقد صوَّرت أول المخطوط وآخره(۱).

#### ب. المخطوط الثاني (النكات)

سنذكره في مجال علمه، ويبدو لي أن المخطوطين قد مُمعا بهذا الشكل، لقلَّة عدد أوراقها، لذلك رتَّبهما من قام بالتجليد مع (تجريد النية من الرسالة الفخرية)، للمحافظة عليها، على الرغم اختلاف موضوعها.

\_

<sup>(</sup>١) يُنظر، الملحقان (١٣) و(١٤).

# شرح نهج البلاغة<sup>(١)</sup>

تناول الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي في أحد مصنّفاته (شرح نهج البلاغة) للإمام علي من المتهواه، فأسهم في شرحه، لغرض توضيح مضامينه العلمية رائعة، ويبدو أن الكتاب استهواه، فأسهم في شرحه، لغرض توضيح مضامينه العلمية والتربوية والأخلاقية وتبسيطها، وقد شرحه في أربعة مجلدات، وذكره الشيخ الأمين (٢) مع عدد من شارحي (نهج البلاغة) الذين قاربوا على السبع عشرة شارحاً، فجاء كمال الدين عبد الرحمن العتائقي بالتسلسل (١٦) من بين الذين شرحوا النهج، وذكره الطهراني (٣) بالقول: «أما شرحه للنهج، فما وجدت منه في الخزانة الغروية إلا مجلّداً واحداً، وقد كتب على ظهره تلميذه الشيخ علي بن محمد بن علي بن رشيد الدين أنه شيخنا ومخدومنا ومفتدانا، ولم يتيسّر لي مطالعته مفصّلاً، وعند ذهابي إلى مكتبة العتبة العلوية المقدسة (الخزانة الغروية) في النجف الأشرف، لم أجد أي نسخة، حتى النسخة التي ذكرها الطهراني.

إِلَّا أَن الأَفندي (٤) ذكر أنه رأى نسخة عتيقة من المجلد الثالث من (شرح نهج البلاغة) للعتائقي، وهذه النسخة رآها في مدينة أصفهان، وكانت من تصنيفه، وقد ثبَّت عليها سنة تصنيفه، وهي (٧٨٠ه/ ١٣٧٨م)، وعند ذهابي إلى مدينة قم ومدينة مشهد، وجدت

<sup>(</sup>۱) الأمين، أعيان الشيعة، ج٧، ص٤٦٥؛ الزركلي، الأعلام، ج٣، ص٣٣٠؛ الشاهرودي، مستدرك سفينة البحار، ج٧، ص٨؛ كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٨٢٠؛ الحكيم، المفصَّل، ج٤، ص١١٨٠.

<sup>(</sup>٢) الغدير، ج٤، ص١٨٦

<sup>(</sup>٣) الذريعة، ج١٤، ص١٣١.

<sup>(</sup>٤) رياض العلماء، ج١٨، ص٢٥؛ الشاهرودي، مستدرك سفينة البحار، ج٧، ص٠٨؛ الذريعة، ج٤١، ص١٣٢.

النسخة التي ذكرها الأفندي عند الشيخ قيس بهجت العطار (۱) الذي أهدى لي نسخة منها على قرص مدمج (CD) للمجلد الخاص بالجزء الثالث من شرح نهج البلاغة، وجاء العنوان في ظهرية الورقة الثانية، إذ كتب في أعلاها، الجزء الثالث من شرح نهج البلاغة، مختاراً من شروح أربعة، وهي على التوالي شرح الشيخ كمال الدين بن علي بن ميثم البحراني المسمّى (شرح ميثم الكبير) (۱)، شرح ابن أبي الحديد (۱)، وشرح قطب الدين الكيدري (۱)،

<sup>(</sup>۱) قيس بهجت العطار، باحث ومؤلف ومدقِّق، وله تحقيقات، منها: كتاب السلطان المفرج من أهل الايهان فيمن رأى صاحب الزمان، لمؤلفه السيد بهاء الدين علي بن عبد الكريم بن عبد الحميد الحسيني النيلي النجفي، وكذلك تحقيق كتاب نهج البلاغة الذي حقَّقه وضبطه من أربع نسخ خطية قديمة، وأهدى إلى الباحث نسخة منه عند زيارته له في داره، لجلب نسخة شرح نهج البلاغة للشيخ العتائقي.

<sup>(</sup>٢) شرح ميثم الكبير، من الشروح التي كتبها الشيخ كهال الدين ميثم بن علي بن ميثم البحراني لنهج البلاغة، وكان كبير ومتوسط وصغير، وفرغ منه سنة (٢٧٧هـ)، والشيخ كان من العلهاء الأفاضل المدقّةين، وزبدة الفقهاء والمحدّثين، متكلّهاً ماهراً، له كتب، فضلاً عن شرح نهج البلاغة، شرح المائة كلمة لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب، ورسالة في الإمامة، ورسالة في الكلام وغيرها. ابن ميثم البحراني، ميثم بن علي، شرح مئة كلمة لأمير المؤمنين، تصحيح، أمير جلال الدين الحسيني، جماعة المدرسين في الحوزة العلمية، (قم- بلا.ت)، ص٢؛ البحراني، لؤلؤة البحرين، ص٢٤؟.

<sup>(</sup>٣) شرح أبي الحديد، وهو من أعظم شروح نهج البلاغة وأطولها، وأشملها بالعلوم والآداب والمصارف، لشارحه عز الدين عبد الحميد بن أبي الحديد المدائني الذي شرع في تأليفه في غرَّة شهر رجب من سنة (٦٤٩هـ)، وأمَّة في آخر صفر من سنة (٦٤٩هـ)، وبذلك يكون قد استغرق في شرحه أربع سنين وثهانية أشهر. ابن أبي الحديد، عز الدين عبد الحميد، شرح نهج البلاغة، تح، محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، (مصر - ١٩٥٩م)، ج١، ص٠١.

<sup>(</sup>٤) شرح قطب الدين الكيدري، وهو من الشروح التي ذكرها في الجزء الثالث من مخطوط شرح نهج البلاغة، وشارحها أبو الحسن محمد بن الحسين بن الحسن النيسابوري الإمامي، الملقب (قطب الدين الكيدري) الذي وُصف بالقول: الشيخ الفقية، الفاضل الماهر، والأديب الأريب، البحر الزاخر، صاحب الأصباح في الفقه، وأنوار العقول في جمع أشعار أمير المؤمنين،

وشرح القاضي عبد الجبار (۱)، وعلى الصفحة مدوَّن أيضاً «تصنيف العالم العلاَّمة عبد الرحمن بن محمد العتائقي»، وكذلك توجد في المخطوط الكثير من التعليقات والأختام على الصفحة التي صورها الباحث (۲۱)، وأما عن باقي المخطوط، فتكوَّن من (۳۸۵) ورقة، وقياس كل ورقة (۲۱) سمر، وعدد الأسطر في كل ورقة (۲۱) سطراً، ومعدل عدد الكلمات في السطر الواحد (۱۱) كلمة، وقد صوَّرت آخر المخطوط (۳)، وكان عليه التعليقات التي ذكرها الطهراني، ووجدت أن هناك خلافاً في ما كتبه السيد هادي كهال الدين في كتابه، إذ قال: «وقد اتَّهمه المغرضون، فزعموا أنه أغار في كثير من أبواب كتابه (شرح النهج) على أبواب شرح النهج لابن ميثم (٤)، ولوقوفي على هذه النسخة، وجدت أن العتائقي قد ذكر أنه اختار شرح نهج البلاغة من أربعة شروح، لذلك لا يكون هناك مغرضون، لأنه على ما يبدو أنهم قد وقفوا على نسخة المخطوط، وكتبوا إنه أخذ جزءاً من شرحها من ابن ميثم الكبر.

.

<sup>=</sup> وشرح النهج وغيرها، وكان معاصراً للقطب الراوندي، وتلميذاً لابن حمزة الطوسي، فرغ من شرح النهج سنة (٥٧٦هـ)، والكيدر قرية من قرى بيهق. بحر العلوم، الفوائد الرجالية، ج٣، ص ٢٤٢؛ القمى، الكنى والألقاب، ج٣، ص ٧٤.

<sup>(</sup>۱) شرح القاضي عبد الجبار، وهو من الشروح التي أخذ منها عبد الرحمن العتائقي في مخطوطاته، شرح نهج البلاغة الجزء الثالث، والقاضي هو عبد الجبار المعتزلي ابن أحمد بن عبد الجبار الهمذاني الأسد آبادي شيخ المعتزلة في عصره، قاضي قضاة الري، دعاه الصاحب بن عباد إلى الري من بغداد، وبقي مواضباً على التدريس إلى أن توفي في سنة (١٥ ٤ها)، ويُقال إن له أربعمئة ألف ورقه مما صنف في كل فن. الصفدي، الوافي بالوفيات، ج١٨ ، ص ٢٠ - ٢١؛ القمي، الكنى والألقاب، ج٣، ص٣٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر، الملحق (١٥).

<sup>(</sup>٣) يُنظر، الملحق (١٦).

<sup>(</sup>٤) فقهاء الفيحاء، ج١، ص١٦٩.

#### خامساً: علم المنطق

عُرِّف المنطق بأنه: «علم يعصم الذهن من الخطأ في اختصاص المطالب المجهولة من الأمور الحاصلة المعلومة، وفائدته تمييز الخطأ من الصواب، فيها يلتمسه الناظر في الموجودات وعوارضها، ليقف على تحقيق الحق في الكائنات منتهى فكر»(۱)، فهو «يدرس عملية التفكير مهها كان مجالها وحقلها العلمي، ويحدِّد النظام الذي يجب أن تتبعه لكي يكون التفكير سليهاً»(۱)، وقد صنَّف الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي في هذا الباب مصنَّفات، هي:

# ١. رسالة في دلالة الألفاظ (٣)

وهو مخطوط محفوظ، ويُعدُّ من مقتنيات مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف تحت التسلسل (٦٨٥)، وقد ثبَّت على المخطوط أنه كُتب بخط يد شارحها الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، وتمَّ إنجاز الشَّرح والنسخ في سنة (٧٧٨ه/ ١٣٧٦م) في مدينة النجف الأشرف، ومن الجدير بالذكر أن المخطوط يحتوي على (٧) رسائل ذات مواضيع مختلفة، أدرجت جميعها تحت التسلسل (٦٨٥)، وتُضاف كلمة (ملحق) في فهرست المجلد الذي نظمته شعبة ترميم المخطوطات في العتبة العلوية المقدسة، والتي سأذكرها كلُّ في مجال علمه.

أما الرسالة الأولى، وهي في دلالة الألفاظ، مؤلفها ابن البديع الذي ثبَّت اسمه فيها بهذه الصورة «هو المولى العالم المحقِّق، أفضل المتأخرين، فخر الملَّة والدين، أبي

<sup>(</sup>١) ابن خلدون، المقدمة، مطبعة دار إحياء التراث العربي، (بيروت- بلا.ت)، ج٢، ص٤٧٨.

<sup>(</sup>٢) الصدر، دروس في علم الأصول، ج١، ص٣٩.

<sup>(</sup>٣) الطهراني، الذريعة، ج٨، ص٤٥٢؛

الحسن علي بن محمد البندهي المعروف بابن البديع»(۱)، وقام بشرحها العتائقي، وكان موضوعها في المنطق، وعدد أوراق الرسالة (٢٣) ورقة، وقياس الورقة (١٧ ×١٠) سم، وعدد الأسطر في الورقة الواحدة (١٨) سطراً، ومعدل الكلمات في السطر الواحد (١١) كلمة، وذكر في أعلى الورقة الأولى اسم الرسالة ومؤلفها، وذكر العتائقي ملاحظات على الهامش، جاء فيها: «أنه في هذا اليوم وقع مطرعظيم في الغري بل في العراق، دخل الخانات فأفسدها، وخرَّب الدور الكثيرة»(١)، ومن دعائه للمصنِّف يُظهر وفاته في هذا التاريخ، كما يُظهر حُسن حاله وجلالته من الدعاء ومن سائر أوصافه، واستعمل في منهج شرحه (قال وأقول)، وقد تناول المخطوط الموضوعات الآتية، إذ قسم المخطوط إلى عدَّة مباحث، هي:

المبحث الأول: جاء عن دلالة الألفاظ، وما يتعلَّق بها، وفيه معنى دلالة الألفاظ: أنه إذا ارتسم في الخيال مسموع، ارتسم في النَّفس معناه، فتعرف النَّفس أن هذا المسموع لهذا المفهوم، وكل ما أورده الحس إلى النفس وشرحه.

المبحث الثاني: عن اللفظ كيف يدل على المعنى، وأما على سبيل المطابقة بأن يكون ذلك اللفظ موضوعاً لذلك المعنى.

المبحث الثالث: في بيان حصر الدلالة اللفظية الوضعية في فهم المعنى وإدراك اللفظ.

المبحث الرابع: في شرط الدلالة، وهي التزام اللزوم الذهني لا الخارجي. المبحث الخامس: في نسبة الدلالات اللفظية الثلاثية بعضها إلى بعض.

<sup>(</sup>١) ابن البديع، رسالة في الدلالة، ظ ص٢٣.

<sup>(</sup>٢) الأمين، أعيان الشيعة، ج٧، ص٤٦٥.

المبحث السادس: في اللَّفظ الملزم لا يدل على الالتزام، لعاد ذلك بالضرورة، فإن العالم بالوضع متى سمع لفظاً موضوعاً لمعنى، تصوَّر ذلك المعنى.

وجاء في آخرها بعض الفوائد في أقوال عن أفلاطون، كانت الفائده الأولى: «مَن كان همَّته ما دخل في بطنه، كان قدره ما يخرج منها، والفائدة الثانية، وقال من أراد أن يتقن جميع العلوم، فليُداوِ أهلُه عقلَه، لأنه مجنون»، وقد صوَّرت العنوان وأول المخطوط وآخره (۱).

# ٢. القسطاس المستقيم والنهج القويم(٢)

وهو مصنّف نحطوط في المكتبة العتبة العلوية المقدسة في مدينة النجف الأشرف، وتحت التسلسل (٢١٧)، وعدد أوراقه (٢٢٠) ورقة، وقياس كل ورقة (٢١٠×١١) سم، وعدد الأسطر (١٤) سطر في كل ورقة، ومعدل عدد الكلمات بالسطر الواحد (٩) كلمات، وقد نسخه العتائقي بخط يده، ولم يثبّت عليها تاريخ تصنيفه أو نسخه، والمخطوط كامل الأوراق مجلّد، وبحالة جيدة، ومثبّت على الورقة الأولى منه عنوان المصنّف واسم المؤلف، وقد دُوِّنت العناوين الرئيسة داخل المصنّف بالحبر الأحمر، وثببّت على الأوراق بعض التعليقات، ويبدو لي أنها بخط المؤلف، لأن هناك تشابهاً بين خط الناسخ والتعليقات المثبّة عليه، ويُعدُّ هذا المخطوط من مصنّفات علم المنطق، وجاء في أول المخطوط، بعد البسملة: «الحمد للله رب العالمين... وبعد، فهذا مختار مختصر في علم الميزان»، وتناول المصنّف فيه المواضيع الآتية، إذ قسّم المخطوط على ثلاثة أبواب:

• الباب الأول: في المعارف وتعريفها.

<sup>(</sup>١) ينظر، الملحق (١٧)، والملحق (١٨)، والملحق (١٩).

<sup>(</sup>٢) الشهيد الثاني، شرح اللمعة، ج١، ص١٢٢؛ الطهراني، الذريعة، ج١٣، ص٣٩١؛ كحالة، معجم المؤلفين، ج٥، ص١٦٧.

- الباب الثاني: في الحجج ومبادئها.
- الباب الثالث: في كيفية حل المغالطات.

وبعدها يُعطي المصنّف فائدة جليلة، وهي: «واعلم أن الواجب أن نذكر قبل الشروع في ذلك فائدة جليلة تُذكر في صدر كل كتاب، سرّاها القدماء بالرؤوس الثمانية:

أولاً: الغرض من ذلك العلم.

ثانياً: المنفعة، وهي ما يتشوَّق لها الكل طبعاً.

ثالثاً: اسمه، وهي عنوان الكتاب.

رابعاً: الموقف، ليسكن قلب المتعلم.

خامساً: أنه من أي علم هو، ليطلب منه ما يليق به.

سادساً: أنه في أي مرتبة هو، ليعلم عن أي علم يحب أن يقدِّمه في البحث، وعن أي علم يحب تأخُّره فيه.

سابعاً: القسمة، وهي أبواب الكتاب، وفي أيامنا هذه تعنى المحتويات.

ثامناً: لا يمكن قراءة محتواها لعدم وضوح كلماتها.

وبعدها كتب بالحبر الأحمر الباب الأول، وقسَّمه إلى سبعة مباحث، وقد شرحها بالتفصيل، وبعدها الباب الثاني، وقسَّمه إلى ثلاثة مباحث، وقد شرحها بالتفصيل، والباب الثالث في المغالطات، وقسَّمه إلى خمسة مباحث، وقد شرحها بالتفصيل.

وكتب في آخرها: «الصَّلاة على أسد العالم على الإطلاق، والمبعوث لتتميم مكارم الأخلاق، وعلى مصابيح الدجى والمفاتيح الحجى»، وجاء في تعليقه على الهامش أن

هذه النسخة هي مسودة، كما كتبها الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم العتائقي، وقد صورت أوَّل المخطوط وآخره (١).

### ٣. البسط والبيان في شرح تجريد الميزان

إنَّ هذا المصنَّف موجود ضمن محتويات مكتبة العتبة العلوية المقدسة في مدينة النجف الأشرف، تحت التسلسل (٧١٣)، وعدد أوراق المخطوط (١٣٢) ورقة، وقياسها (١٦×١٦) سم، وفي كل ورقة (١٦) سطراً، ومعدل الكلمات في السطر الواحد (٩) كلمات، وكتب هذا المخطوط بخط المؤلف سنة (٧٨٨ه/ ١٣٨٦م) في مدينة النجف الأشرف، كما مثبَّت على المخطوط، والمخطوط ناقص بعض الأوراق من أوَّله، ولأن الأوراق لم تُرقُّم، لذلك لم نعر ف عدد الأوراق المفقودة، وأن هذا المخطوط مجلَّد بجلاد بسيط، ومثبَّت عليه من مقتنيات الروضة الحيدرية منذ سنة (١٦٦١هـ/١٧٥٢م)، أمَّا موضوعه المخطوط، فهو يتناول شرح تجريد الميزان في المنطق، وبها أن المخطوط ناقص بعض الأوراق من أوَّله، لذلك لم نعرف مؤلف تجريد الميزان، ولا الدوافع التي دفعت العتائقي إلى شرح هذا الكتاب، والمخطوط عليه بعض التعليقات على هامش بعض الأوراق، والظاهر أنها للمؤلف نفسه، ومثبَّت في داخل المخطوط استعارة مكتوبة من قِبل محمد بن يونس الكشوان، حاشية الصفحة الأخرة عليها بعض الفوائد، وآخرها «فرغ من الشرح العبد الفقير إلى رحمة ربِّه ورضوانه، عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم العتائقي في السادس من صفر سنة ثمانية وثمانين وسبعمائة بالمشهد الغروي العلوي»، وقد تضمَّن المخطوط موضوعات عدَّة، إذ قسَّمها إلى تسعة فصول، هي تشمل عناوين الموضوعات التي شرحها، وهي:

<sup>(</sup>١) ينظر، الملحق (٢٠)، والملحق (٢١).

الفصل الأول والفصل الثاني: أوراق الشرح، سقطت من بداية المخطوط.

الفصل الثالث: كل شيء له وجود في الأعمال أو في الأذهان.

الفصل الرابع: في القياس وشرحه.

الفصل الخامس: في البرهان وشرحه.

الفصل السادس: في الجدل، والجدل صناعة علمية تقدر معها على إقامة الحجَّة.

الفصل السابع: في المغالطة.

الفصل الثامن: في الخطابة، والخطابة صناعة علمية عملها اقناع الناس.

الفصل التاسع: في الشعر كصناعة.

ومن الجدير بالذكر أنَّ العتائقي كتب مضمون كتاب (تجريد الميزان) بالحبر الأحمر، وشرحه الذي هو صنَّفه، كتبه بالحبر الأسود، لغرض التمييز بين مضمون الكتاب، وشرحه لذلك المضمون، وصوَّرت الورقة الأولى بعد النقص (١)، والورقة الأخيرة (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر، الملحق رقم (٢٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر، الملحق رقم (٢٣).

#### المبحث الثاني

### آثاره ومصنَّفاته في العلوم الصرفة

## أولاً: علم الهيئة (الفلك أو النجوم)

هو علم لا كراهة فيه، بل ربها كان مُستحبًا، لما فيه من الاطلاع على عظم قدره الله تعالى (۱)، وعرَّفه ابن خلدون (۲) بقوله: «وهو علم ينظر في حركات الكواكب الثابتة والمتحرِّكة والمتحيِّزة، ويُستدل من تلك الحركات على أشكال وأوضاع الأفلاك لزمت عنها لهذه الحركات المحسوسة بطرق هندسية»، ولسعة ثقافة العتائقي، واطلاعه وإلمامه بالعلوم المختلفة، فقد ولج هذا العلم، وصنَّف فيه التَّصانيف الآتية:

#### ١. صفوة الصفوة للعارف في شرح صفوة المعارف(٣)

هذا المصنَّف موجود ضمن مقتنيات مكتبة العتبة العلوية المقدسة في مدينة النجف الأشرف، تحت التسلسل (٦٨٤)، وعدد أوراق المخطوط (٢٢١) ورقة، ومقياس أوراقه (٤١×١١) سم، وعدد الأسطر في كل ورقة (١٤) سطراً، ومعدل عدَّد الكليات في السطر الواحد (١٢) كلمة، والمخطوط كُتب بخط المؤلف، وفرغ من كتابته سنة

<sup>(</sup>۱) الكركي، المحقِّق علي بن الحسين، جامع المقاصد، المطبعة المهدية، (قم- ١٩٨٧م)، ج٤، ص٣٢.

<sup>(</sup>٢) المقدمة، ج٢، ص٤٨٧.

<sup>(</sup>٣) الطهراني، الذريعة، ج ١٣، ص١١٧.

(٧٨٧هـ/ ١٣٧٦م) في النجف الأشرف، كما مثبَّت على آخر المخطوط (١١)، وقد ثبَّت على أصل المخطوط من مقتنيات الروضة الحيدرية لسنة (١١٦٦هـ/ ١٧٥٢م) مع الختم، والمخطوط مجلَّد بجلاد بسيط، قد أصاب بعض أوراقه التَّلف الجزئي، وأوراقه كاملة.

وهذا المصنَّف هو شرح لمصنَّف آخر بعنوان (صفوة المعارف)، وهو من تصانيف علم الهيئة لمصنَّفه سعد بن علي الحضرمي.

وقد ثبّت العتائقي ذلك على ورقة العنوان من المخطوط، فقد ذكر «صفوة الصّفوة للعارف في شرح صفوة المعارف، للعبد الفقير إلى رحمة ربّه عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم العتائقي عفى الله عنه، وغفر لهم وللمؤمنين، محمد المصطفى وآله الطاهرين»، ومن الجدير بالذكر أن المخطوط قد أصابه الضّرر، نتيجة لتأثّره بعبث حشرة الأرضة وبعض القوارض، فأصاب التلف بعضاً من أجزاء أوراقه، وأدّى ذلك إلى فقدان بعض قيمته العلمية.

وقد بيَّن المصنِّف السبب الذي كان وراء تصنيفه هذا الكتاب، بالقول: «فإن بعض إخواني سألني أن أكتب على صفوة المعارف للعارف الفاضل الكامل الحكيم سعد بن على الحضرمي على الحضرمي واليه، فإن هذه الأرجوزة ما وصل إليه شارحها... حتى سلكت مسلك شرَّاحها فأجبته مع قصر باعي وشغل ذراعي وبالله العصمة»(٢)، ومن الجدير بالذكر، أنَّ صفوة الصفوة، هي أرجوزة تألَّفت من (١٠٠٠) بيت، جاءت في ١٦ فصل، وفي كل فصل يأخذ العتائقي عدداً من الأبيات الشعرية ويشرحها.

وقد ذكر العتائقي في بداية مصنَّفه، ما قاله سعد بن على الحضر مي عَالَ من أبيات

<sup>(</sup>١) العتائقي، صفوة الصفوة، ظ ص ٢٢١، الطهراني، الذريعة، ج١٣، ص١١٧.

<sup>(</sup>٢) العتائقي، صفوة الصفوة، ظ١ الورقة (١).

#### شعرية منها:

حمده أرجو المزيد من جزيل رفده الكل وباري النفس ومثني الفعل بذكره كان إلى النقص كال أمره الحكمة أرجوزة شكر المبدي النعمة عارف لتقتدي بذكره للعارف

الحمد لله الدي بحمده أرجو الحمد لله وجدود الكل وباري فكل ما لم نفتح بذكره كان ثم نظمت في أصول الحكمة أرجم سمَّيتها بصفوة المعارف لتقن وبوَّب العتائقي مصنَّفه هذا على الفصول الآتية:

- الفصل الأول: (١) تناول فيه موانع فهم المعنى من اللفظ، وكتب عدَّة أبيات وشرحها.
- ٢. الفصل الثاني: تطرَّق فيه إلى عذر مَن أظهر الحكمة ومَن أخفاها، وشرح الأبيات التي كُتبت بهذا المعنى.
- ٣. الفصل الثالث: ذكر فيه من أراد أن يُصنِّف كتاباً أو يشرحه، أن يعرض في صدره لأشياء يسمِّيها القدماء الرؤوس الثهانية... التي ذكرتها سابقاً، عند ذكري مخطوط القسطاس المستقيم، ثم يشرح الأبيات التي تخص هذا الفصل.

أما الفصول الباقية، من الفصل الرابع حتى الفصل التاسع والعشرين، فقد شرح فيها الأبيات التي تضمَّنتها هذه الفصول، إذ اشتملت (فصل في ترتيب العلم، فصل في أقسام المنطق، فصل في الحدود الخمسة، فصل في التنبيه على المعاني، فصل في ذكر واجب الوجود، وهو الله تعالى، فصل في علمه تعالى، فصل في كيفية وجود المخلوقات عن الواحد الأول، فصل في العالم، فصل العقل، فصل في تولُّد الجسم، فصل في مبادئ

<sup>(</sup>١) الفصل في هذا المصنَّف يعني به عنوان الفقرة، وليس كما نطلق على الفصل في أيامنا الحالية.

الجسم، فصل في أفعالها وظهور آثارها، فصل في بقائها وفنائها، فصل في ذكر السهاوات وعددها، فصل في المجرَّة، فصل في الأثر الذي على وجه القمر في زيادة نوره ونقصانه، وفي خسوفه، فصل في الحركة، فصل في الرَّعد والبرق، فصل في القوس والهالة، فصل في أجناس القوى، فصل في شرح ما يختص بأفعال النفس، فصل في القوى الحيوانية، فصل في القوى الطبيعية، فصل في النبوة والوحي، فصل في السعادة، فصل في الحث على كسب النجاة)، وقد صوَّرت أول المخطوط وآخر (۱).

## ٢. الشهدة في شرح تعريب الزبدة(٢)

هو مخطوط محفوظ في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في مدينة النجف الأشرف، تحت التسلسل (٦٨٩) ومدوَّن عليه من مقتنيات مكتبة الروضة الحيدرية في سنة (٦٨٦هم ١٧٥٢م)، وقد ثبَّت على المخطوط أنه كُتب بخط يد المصنِّف الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، وقد شرحه في خمسين يوماً، بحسب ما مثبَّت عليه، وذكر بداية العمل بالمصنَّف في (٢٢) من شهر ذي الحجة سنة (٧٨٧هم/ ١٣٨٥م)، وتمَّ بنجازه في يوم ١٤ محرم سنة (٨٨٧هم/ ١٣٨٦م) في مدينة النجف الأشرف.

وعدد أوراق المخطوط (٢٦٨) ورقة، وقياس أوراقه (٢٦× ١٣)سم، وعدد الأسطر في الصفحة الواحدة (٢٦) سطراً، ومعدل الكلمات في السطر الواحد (١١) كلمة، وحال المخطوط جيد، كامل الأوراق، مجلّد بجلاد بسيط، ومدوَّن على ظهر الورقة الأولى وقفية إلى (الروضة الحيدرية)، وعليه استعارة من قبل محمد بن يوسف ابن جعفر الكيشوان، وثبّت العتائقي بخط كبير عنوان الكتاب، وجعله بالحبر الأحمر، وعلى حواشي بعض وجعل العناوين الفرعية داخل الكتاب أيضاً بالحبر الأحمر، وعلى حواشي بعض

<sup>(</sup>١) ينظر، الملحق (٢٤)، والملحق (٢٥).

<sup>(</sup>٢) الزركلي، الأعلام، ج٣، ص ٣٣٠؛ كحالة، معجم المؤلفين، ج٥، ص١٦٧.

الأوراق تعليقات المصنف، وإن موضوعة المخطوط تناول علم الهيئة، وهو شرح لكتاب تعريب الزبدة لمؤلفه الشيخ علي بن محمد الكاشاني (ت ١٣٥٥ه/ ١٣٥٤م)(١)، وإن كتاب تعريب الزبدة هو في الأصل كان كتاب (زبدة الإدراك) للشيخ نصير الدين الطوسي (ت ٢٧٢ه)، وقد صنّفه الشيخ علي بن محمد الكاشاني (ت ٤٥٧ه)، وكانت وصنّف عليه الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي (الشهدة في شرح الزبدة)، وكانت طريقة شرح العتائقي باستعمال كلمتي (قال أقول)، أي قال (يعني الكاشاني)، وأقول (يعني الكاشان)، وأقول (يعني الشارح)، وقد رسم الظواهر الفلكية برسومات مُتقنة، وقسّم الكتاب على عدّة أبواب، هي:

الباب الاول: جاء في ما يجب معرفته قبل الشروع بهذا العلم، وقد وضَّحها بشكل مفصًل.

والباب الثاني: عن الأجرام السماوية في العالم.

والباب الثالث: تناول مجموعة الأفلاك التسعة، وعالم الكون وحركاته المستديرة من المشرق إلى المغرب، وهذه الحركة هي الحركه الأولى، وقطباها (قطبا العالم)، وبدأ بشرح الأقطاب شمالاً وجنوباً.

الباب الرابع: تطرق فيه إلى كل النقاط التي تفرض على سطح الارض إذا وُصل بينها وبين مركز العالم بخط مستقيم.

الباب الخامس: ذكر فيه الثوابت، واختلاف أوضاعها وحدوثها وحركتها.

وقد جسَّد شرحه برسومات توضيحية لغرض شرح الأبواب، من الباب السادس

<sup>(</sup>١) الحر العاملي، أمل الآمل، ج٢، ص٢٦٠؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج٢، ص١٩٧.

<sup>(</sup>٢) الطهراني، الذريعة، ج١٤، ص٥٩٥.

إلى الباب الثلاثين، وجسَّد أغلبها برسوم فلكية، وهذه الأبواب هي: في هيئة أفلاك الشمس، والسابع في هيئة أفلاك القمر وكيفية حركاته، والثامن في هيئة أفلاك عطارد، والتاسع في هيئات أفلاك الكواكب الأربعة الباقية وكيفية حركتها، والعاشر في رجوع الكواكب واستقامتها، والحادي عشر في عروض الكواكب، أما القمر، فله عرض في الشمال والجنوب، والثاني عشر في كيفية زيادة نور القمر ونقصانه، والثالث عشر في خسوف القمر، ويعرِّفه فيقول: الخسوف حالة تعرُّض القمر من عدم الاستنارة والإنارة في ذاته، بالنسبة إلى وضعه منه كوضعه من الشمس حينا يكون من تشابه الاستنارة والانارة، بسبب حيلولة الأرض ما بين الشمس وذلك القمر، والرابع عشر في اختلاف منظر القمر مِن موقع على سطح الارض، والخامس عشر عن كسوف الشمس، والسادس عشر فيها يحصل إذا وقع الخسوف والكسوف، والسابع عشر في ظهور الكواكب واختفائها، عند ظهور الشمس واختفائها، والثامن عشر في هيئة سطح الأرض وذكر الأقاليم، والتاسع عشر في خواص خط الاستواء، والعشرون في المدارات وبُعدها عن الأقطاب، وطول النهار في البلدان التي تقع على هذه المدارات، والحادي والعشرون في المدارات، وكيفية حساب درجات الحرارة، والثاني والعشرون في كيفية طلوع البروج، والثالث والعشرين في خواص المواضع التي يدور الفلك فيها، والرابع والعشرون في هيئة الصبح، إذا وقع ضوء الشمس على سطح الارض، والخامس والعشرون في هيئات مطالع البروج في الآفاق، والسادس والعشرون في المواضع المقمرة من الفلك، والسابع والعشرون في قسمة اليوم بليله إلى ساعات، والثامن والعشرين في السنة والشهور، ومذاهب الناس في مدارهما، والتاسع والعشرون في استخراج خط نصف النهار، وكيفية رسم القبلة، وأوقات الصلوات مع الرسوم الفلكية، والثلاثون في ذكر منازل القمر وطلوعها وسقوطها، وقد صوَّرت أوَّل المخطوط وآخره وبعض

الرسومات الفلكية(١).

# ٣. الإرشاد في معرفة مقادير الأبعاد و الأجرام

مخطوط من مقتنيات العتبة العلوية المقدسة في مدينة النجف الأشرف، تحت تسلسل (٧١٤)، وقد ثبّت على الورقة الأولى عنوان المخطوط، واسم مؤلفه (عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم العتائقي)، وعدد أوراق المخطوط (١٤) ورقة، وقياسها (١٦ ×١١) سم، وعدد السطور في كل ورقة (١٥) سطر، ومعدل عدد الكلمات في السطر الواحد (٩) كلمات، وكُتب المخطوط بخط المصنّف الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، بتاريخ ٢ محرم سنة (٧٨٨ه/ ١٣٨٦م) في مدينة النجف الأشرف، وثبّت على المخطوط أنه من مقتنيات الروضة الحيدرية في النجف الأشرف سنة (١٦٦ ه/ ١٧٥٢م).

وموضوع الكتاب في علم الهيئة، وهو شرح للباب الرابع من كتاب (التذكرة) للشيخ نصير الدين الطوسي (ت ٢٧٢هـ)، وثبّت المصنّف عناوين مصنّفه بالحبر الأحمر، ليميّزها عن بقية سياق الكلام، وكان على أوراق المخطوط بعض التعليقات كُتبت على حواشي الأوراق، وقد استعمل العتائقي، في شرح الكتاب، أسلوب (قال)، ويعني (قول الطوسي)، و(أقول)، ويعني (قوله)، وقد كُتبت هاتان الكلمتان بالحبر الأحمر، ليميزهما عن سياق الكلام في المخطوط، وتوجد على الأوراق الأخيرة من المخطوط بعض الفوائد.

ومن الجدير بالذكر، أن الدكتور ماجد عبد زيد الخزرجي، عندما ذكر الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، قال: إنه اشتهر باهتمامه بالعلوم الصِّرفة، ومنها: الرياضيات

\_

<sup>(</sup>١) يُنظر، الملحق (٢٦)، والملحق (٢٧)، والملحق (٢٨)، والملحق (٢٩).

والهندسة، وله فيهما تصانيف، منها في هذا المجال كتاب (الإرشاد في معرفة المقادير)(۱)، وقد اعتمد الدكتور على كتاب (أعلام العرب في العلوم والفنون) لـ (عبد الصاحب عمران الدجيلي)(۲)، وقد وجدت أن عنوان هذا الكتاب هو (الإرشاد في معرفة مقادير الأبعاد والأجرام)، وتناول فيه مجال الهيئة فقط، أي في الأفلاك وأبعادها، وليس في المساحة، كما ذكر الدجيلي، ونقل عنه الدكتور الخزرجي، وإن هذا المصنّف تناول فيه عدّة مواضيع، بوّبها في سبعة فصول:

- ١. الفصل الأول: تطرَّق فيه إلى مساحة الارض، وحساب نصف قطر دائرة.
- الفصل الثاني: تناول فيه معرفة أبعاد السهاوات والأرض كأبعاد القمر وغيره من الكواكب السيارة.
- ٣. الفصل الثالث: في مقادير أقطار الشمس وأبعاد القمر، وأبعادها عن الأرض.
  - ٤. الفصل الرابع: ذكر فيه مقدار قطر الأجرام السماوية.
  - ٥. الفصل الخامس: تناول فيه سائر أبعاد الشمس والأبعاد المعلومة لها.
    - ٦. الفصل السادس: في أبعاد الكواكب وأجرامها.
      - ٧. الفصل السابع في: بعد الثوابت وأجرامها.
        - وقد صوَّرت أول المخطوط وآخره (٣).

<sup>(</sup>١) الخزرجي، الحياة الفكرية في القرنين السابع والثامن، ص٠١٠.

<sup>(</sup>٢) أعلام العرب في العلوم والفنون، ج٢، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر، الملحق (٣٠)، والملحق (٣١).

## ثانياً : علم الطب

يُعدُّ الطب واحداً من علوم الحياة المحمودة التي أكَّدت الشريعة الإسلامية على أهميته في حياة الناس، وأنفرد من بين سائر العلوم الأخرى بالتأييد والدَّعم من جميع الناس، وحظي بمكانه عالية في الكتاب والسُّنَّة، وعند المسلمين كافة. والطب يُعدُّ من فروض الكفاية، ويحتاج إليه في معالجة الأبدان(۱)، ويرى ابن خلدون(۱): أن الطب من فروع الطبيعيات، وهو صناعة في بدن الإنسان، فإذا مرض الإنسان تُعاد له صحَّته، ويُردُّ عنه المرض بالأدوية والأغذية، بعد أن يُشخَّص المرض الذي يخص كل عضو من أعضاء البدن، وأسباب تلك الأمراض.

ولج كمال الدين عبد الرحمن العتائقي باب هذا العلم، وصنَّف فيه المصنَّفات الآتية:

## ١. الايماقي في شرح الايلاقي

وهذا المخطوط موجود في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٨٧)، وهو لمصنّفه، كما جاء في الورقة الأولى: «عبد الرحمن بن محمد ابن إبراهيم بن يوسف العتائقي»، وعدد أوراقه (٣٩٥) ورقة، وقياس كل ورقة (٢١× ٢١)سم، وعدد الأسطر في كل ورقة (٢١) سطراً، ومعدَّل عدد الكلمات في السطر الواحد (١١) كلمة، وقد كُتب المخطوط بخط يد مصنفه الذي انتهى من تصنيفه في الثامن عشر من شهر محرم سنة (٥٥٧ه/ ١٣٥٤م) في مدينة النجف الأشرف (المشهد الغروى)، كما مثبَّت على أصل المخطوط.

والمخطوط بحالة جيدة، كامل الأوراق، وثبِّت عليه: من مقتنيات الروضة الحيدرية

<sup>(</sup>۱) الشر بيني، محمد بن أحمد، مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، دار إحياء التراث العربي، (بيروت-١٩٥٨م)، ج٤، ص٢١.

<sup>(</sup>٢) المقدمة، ج٢، ص٤٩٣.

في النجف لسنة (١١٦٦ه/ ١٧٥٢م)، وعليه وقفية من كتب الروضة الحيدرية.

والموضوع الذي تضمَّنه المخطوط هو الطب، وهو شرح لكتاب (الايلاقي) أو (الفصول الايلاقية) (١) لمصنِّفها محمد بن يوسف الايلاقي (٢)، وهو من تلاميذ الشيخ ابن سينا (ت أوسط القرن الخامس)، انتقى معلوماته من كتاب (القانون في الطب) لابن سينا.

وقد اعتمد العتائقي في كتابته لهذا المصنف على ذكر فقرة من أصل كتاب (الايلاقي)، يرمز لها بالحرف (ص) أي الأصل، ثم يشرحها، ويذكر عند مضمون شرحها حرف (ش) إشارة إلى الشرح، وذكر في سياق كلامه كلمة (قال) و(أقول)، وكتبها بالحبر الأحمر لغرض تمييزها عن بقية الكلمات.

والمخطوط يحوي في أوراقه كثير من تعليقات المؤلف وتلاميذه، وقد ثبّت على خاتمة الكتاب تعليق على هامش الورقة الأخيرة (حرق الحضرة الشريفة (الحضرة الحيدرية في النجف الأشرف) في هذه السنة، أي سنة (٥٥٧ه/ ١٣٥٤م)، واعادة إعمارها من جديد سنة (٧٦٠ه/ ١٣٥٨م)).

وفي نهاية المخطوط، ثُبِّت تقريض كتبه محمد بن جعفر النباطي، أحد تلاميذ العتائقي، جاء فيه: «رأينا فضل مولانا وسيدنا وشيخنا الإمام الأعلم الأكمل الأفضل الأحسن الأجل، مبيِّن المعضلات، وموضِّح المشكلات، وارث السَّلف».

<sup>(</sup>۱) الطهراني، الذريعة، ج ۱۳، ص ۱۱؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج ۲، ص ٢٦؛ الزركلي، الاعلام، ج ٣، ص ٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) محمد بن يوسف الايلاقي، طبيب حكيم، تلميذ ابن سينا، من آثاره ومصنَّفاته (الأسباب والعلامات في الطب)، و(الفصول الايلاقية في كليات الطبية)، واختصر فيها (القانون) لابن سينا. البغدادي، هدية العارفين، ج٢، ص٧٢؛ كحالة، معجم المؤلفين، ج١٢، ص١٢٣.

وكذلك يوجد تقريض لمحبه حسين بن محمد، جاء فيه: "إنَّ المولى العالم الفاضل الكامل، مفخر الفضلاء في الزمان، مسيح الدوران، ظهير الملَّة والدين عبد الرحمن بن محمد العتائقي»، وتناول المخطوط الموضوعات الآتية:

وبعد الحمد لله والصلاة على المصطفى وآله، يبدأ بتعريف علم الطب، فيأخذه في اللغة والاصطلاح، ويقسِّم الطب إلى قسم نظري وعملي، وتأتي بعدها الفصول، وهذه الفصول عبارة عن عناوين الفقرات، أي إن الفقرة الأولى كانت عن فصل الأجسام، وبعد كتابة شرحها، جاء فصل الغذاء وشرحه، وتوالت الفصول، فمنها: الأسنان، والعظام، والأمراض المفردة، وتقسيم الأورام، وفصل في الهواء الحار والبارد في البلاد التي يختلف حال الهواء فيها، وفصل في أسباب السخونة والبرودة، وفصل في الرطوبة، وفصل في النوم واليقظة، وفصل في الرياضة وكيف أن الرياضة عبارة عن حركات إرادية، وفصل في العلاج، وفصل في الإسهال وقوانين استعمال الحمَّام، وفصل معالجة الإسهال، وفصل عن الكي وكيف أن الكي عبارة عن علاج بالغ الأهمية، وفصل في الإسهال، وقصل عن الكي وكيف أن الكي عبارة عن علاج بالغ الأهمية، وفصل في المخطوط و آخره (۱).

## ٢. التصريح في شرح التلويح

وجدت هذا المخطوط تحت هذا العنوان في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف، ومن الجدير بالذكر، إن الجزء الأول منه في مجلَّد مستقل، ويحمل رقم إيداع في المكتبة العلوية، ثم وجدت الجزء الثاني في المكتبة نفسها، وبرقم مستقل يختلف عن رقم الجزء الأول، وكلاهما كُتب بخط المصنف.

\_

<sup>(</sup>١) ينظر، الملحق (٣٢)، والملحق (٣٣).

ووجدت الجزئين (الأول والثاني) في مجلَّد واحد، يحملان رقماً آخر بدون إيداع في المكتبة العلوية المقدسة، وقد كتب بخط الناسخ (علي بن محمد بن علي الآوي)(١)، لذا ارتأيت أن أفرد لكل منهما وصفاً خاصاً به، لكي أتجنَّب اللَّبس وأُبيِّن حال كل مخطوط منهما:

## أ. التصريح في شرح التلويح (الجزء الأول) $^{(7)}$

هذا المخطوط موجود في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في مدينة النجف الأشرف تحت التسلسل (٦٨٣)، وهو بحالة جيدة، وذُكر على الورقة الأولى منه عنوانه، ومثبَّت عليه أنه صنِّف وكُتب بخط الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي سنة (٩٣٧هم ١٣٧٧م) في النجف الأشرف (المشهد الغروي)، وعدد أوراقه (٤٧٣) ورقة، وقياس أوراقه (٢٢×١٤) سم، وعدد الأسطر في الورقة الواحدة (١٥) سطراً، ومعدَّل الكلهات في السطر الواحد (١٣) كلمة، وهذا المخطوط هو في مجال الطب، وهو شرح للجزء الأول من كتاب (التلويح إلى أسرار التنقيح) لمؤلفه الطبيب فخر الدين محمد بن لمحمد بن أبي نصير الخجندي (ت ٥٥٠هم ١٣٤٩م) (٣)، وهو اختصار لكتاب (القانون) لابن سينا، وكانت الورقة الأولى عليها استعارة الطلبة لهذا الكتاب من الخزانة الغروية (العتبة العلوية).

<sup>(</sup>۱) على بن محمد على بن رشيد الآوي، وهو أحد تلاميذ العتائقي، وقد استنسخ مخطوط (التصريح في شرح التلويح) في سنة (۷۷۸ ه/ ۱۳۷٦م)، وقد جمع النسختين (الجزء الأول والثاني)، وذكر أنه استنسخه بالغري (النجف الأشرف). الطهراني، الذريعة، ج ٤، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٢) الزركلي، الأعلام، ج٤، ص٩٩٩.

<sup>(</sup>٣) فخر الدين محمد بن محمد بن أبي نصير الخجندي، وهو العالم الطبيب، ينتسب إلى خجندة (فيها وراء النهر) على شاطىء سيحون، متاخمة لفرغانة، كان له تصانيف في الطب، وعُرف بأستاذ الأطباء، وله تنقيح المكنون من كتاب القانون، وله عدَّة مصنَّفات، توفي سنة (٥٠٧ه/ ١٣٤٩م)، الطهراني، الذريعة، ج٩، ص ٢٩٠.

وفي الورقة الثانية، بعد البسملة والحمد لله، ذكر كلمة (وبعد) بالحبر الأحمر، تلاها بذكر الشيخ عبد الرحمن بن محمد العتائقي (۱) سبب شرحه لهذا الكتاب، وبعدها أشار بالثنّاء على الطبيب مؤلف الكتاب، وقال: «إن الكتاب قد احتوى على جُلّ معلومات الطب، وإنه لصعوبة فهمه على بعضهم، قرر شرحه، وقد ذكر كلمتي (قال وأقول)، وتعني كلمة (قال) الخجندي، وكلمة (أقول) العتائقي، وهناك بعض الحواشي لتصحيح الكلمات وغيرها، كتبها المؤلف بخط يده على الحاشية، وفي آخر المخطوط ذكر المؤلف أنه نسخ هذه النسخة عن الأصل، ولم يقابل المسوَّدة بالكتاب الأصلي إلى الآن، «فليعذرني الناظر فيه من غلط أو خطأ، لعدم المقابلة، والنسخة كاملة ونظيفة»، والعناوين الرئيسة كُتبت بالحبر الأحمر، وجعله خمسة فنون، وتناول فيها الموضوعات الآتية:

- ١. الفن الأول: تناول فيه تعريف الطب، وموضوعاته، وأحوال الأمور الطبيعية.
  - ٢. الفن الثانى: ذكر فيه الأمراض وأسبابها.
  - ٣. الفن الثالث: تطرَّق إلى موضوع كيفية الحفاظ على الصحة العامة.
  - ٤. الفن الرابع: تناول فيه أنواع المعالجات وطرقها، بحسب نوعية الأمراض.
    - ٥. الفن الخامس: في الحميات، وهي كيفية الوقاية من الأمراض وتجنُّبها.

وقسَّم كل هذه الفنون على فصول، وكان الفصل الأول في الطب صناعة، ويبحث فيه عن أحوال البدن، والطب في اللغة والاصطلاح وشرحها، وباقي الفصول هي عن البدن، وفصل عن العضلات، وفصل عن عضلات البطن، وعضلات أصابع الرِّجل والساق، وفصل في الأعصاب الدماغية، وعددها سبعة

<sup>(</sup>١) الكركي، رسائل الكركي، ج٢، ص٢٣.

أزواج، وفصل في أعصاب النخاع والأعصاب المنسوبة إلى النخاع وأعدادها، وفصل في الشرايين الصاعدة والنازلة والمنحرفة، وفصل في قول جالينيوس في الرأس وضع في أعلى البدن، وليس الغرض في خلقته الدماغ، وفصل في العين والأبصار، وفصل في الفم، وفصل في الصدر، وفصل في اليء الفم، وفصل في القلب، وفصل في المريء مسلك الطعام والشراب إلى المعدة، وفصل في المعدة وما يحيط بها من أغشية، وفصل في الطحال والكبد والمرارة، وفصل في الكليتين، وفصل الجهاز التناسلي للذكر والأنثى، وفصل في أسباب الورم، وفصل في السخونة، وفصل في البرودة، وقد صوَّرت أوَّل المخطوط وآخره (۱).

## ب. التصريح في شرح التلويح (الجزء الثاني)

وهو مخطوط في العتبة العلوية المقدسة، وجاء تحت التسلسل (٦٨١)، وهو الجزء الثاني، كما جاء في الورقة الأولى التي كُتب فيها: «أحبَّ العبد الفقير إلى رحمة ربّه عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم العتائقي شرحاً موجزاً وسمَّاه التصريح في شرح التلويح»، وعدد أوراق المخطوط (٢٥٤) ورقة، وقياس الورقة (٢٢×١٤)سم، والأسطر في الورقة الواحدة (١٢) سطراً، ومعدل الكلمات في السطر الواحد (١٢) كلمة، صنَّفه الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي سنة (٤٧٧هم/ ١٣٧٢م) في مدينة النجف الأشرف، وقد كتبه بيده، والمخطوط موضوعه في الطب، وكانت أوراقه كاملة العدد، وعليه وقفية من مقتنيات الروضة الحيدرية في النجف لسنة (١٦٦هم/ ١٧٥٢م)، ومن الملاحظات العامة، أن المخطوط هو الجزء الثاني في شرح التلويح لمؤلفه الطبيب فخر الدين محمد بن ابي نصير الدين الخجندي، وثبّت على ظهر الورقة الأولى عنوان المخطوط واسم المؤلف، وقد شرح العتائقي هذا الكتاب، فذكر كلام المؤلف الخجندي،

<sup>(</sup>١) يُنظر، الملحق (٣٤)، والملحق (٣٥).

ثم شرحه مسبوقاً بكلمة (أقول)، والعناوين الرئيسة كُتبت بالحبر الأحمر، وشرحها كُتب بالحبر الأسود، وتوجد ملاحظات على بعض حواشي الأوراق، وهي تصحيح لأخطاء وإضافات علمية كتبها المؤلف بخط يده، وفي آخر المخطوط، يختم بالحمد لله تعالى... وصلًى الله على أشرف المرسلين محمد المصطفى وآله الطيبين الطاهرين.

وتناول المصنَّف في هذا المخطوط الموضوعات الآتية:

فصل في النبض، أخذه من أصل الكتاب في عبارة قال عن النبض، وبدأ يشرحه بأسلوبه (قال وأقول)، وهكذا مع جميع الفصول الباقية، وجاء الفصل الثاني في الاستحهام، وقسمه على الاستحهام بالماء العذب والحار، ويستشهد بأقوال جالينيوس، وجاء الفصل الآخر في الخفقان الدايم، وكيف يُنذر بالموت المفاجئ، وفصل آخر في النبض المركب، وفصل في أسباب النبض، وفصل في نبض الذكور، قال أقوى وأبطئ وأشدتُ تعاوناً من نبض الإناث، وشرح هذه العبارة، وخلال الشرح ذكر نبض الصبيان، ونصل الشباب، وفصل في الإسهال المزمن، وفصل في الاستحهام، وفصل في البراز، وفصل وفصل في البراز، وفصل في كيفية حفظ الصحة على الأبدان، ويسمى علم حفظ الصحة، وفصل في من سافر في كيفية حفظ الصحة، وفصل في وجوب في الخر، وفصل في مَن سافر بالبرد، وفصل في مَن ركب البحر، وفصل في وجوب المعالجات بحسب الأمراض، وفصل في العلاج، وفصل في القيء والإسهال، وقد صورت أوَّل المخطوط وآخره(۱).

# ج. التصريح في شرح التلويح (الجزء الأول والثاني)

وهو مخطوط في العتبة العلوية المقدسة، في مدينة النجف الأشرف، وجاء تحت

<sup>(</sup>١) ينظر، الملحق (٣٦)، والملحق (٣٧).

تسلسل (٢٤٨)، لمؤلفه، كها جاء في الورقة الأولى، عبد الرحمن بن محمد بن ابراهيم العتائقي، وهذا المخطوط يحوي الجزء الأول والثاني للتصريح في شرح التلويح، وعدد أوراقه (٧٢٠) ورقة، وقياس الورقة (٢٥×١٦) سم، وعدد الأسطر في الورقة الواحدة (٢٤) سطر، ومعدل الكلهات في السطر الواحد (١٠) كلهات، وثبّت على المخطوط اسم الناسخ، وهو علي بن محمد بن علي بن رشيد الآوي، وقد نسخه في مدينة النجف الأشرف سنة (٨٧٨ه/ ١٤٧٣م)، وهو مخطوط موضوعه في الطب، وان المخطوط ناقص بعض الأوراق، إذ فُقدت بعض أوراقه التي في البداية والنهاية، ومن الجدير بالذكر، أن الباحث تعرَّف على المخطوط من خلال نهاية الجزء الأول، فتعرَّف على ناسخه، والمخطوط من الحجم الكبير، وتوجد عليه استعارة، كها مثبت في داخل الكتاب، ذكر فيها استعارة محمد بن يونس من خازنها علي الحضري، والغلاف مزخرف بزخرفة هندسية رائعة ومتقنة، والعناوين كُتبت بالحبر الأسود وبخط كبير، وتناول موضوعات الجزء الأول والثاني نفسها، وقد صوَّرت أوَّل المخطوط وآخره (١٠).

### ٣. الرسالة المفردة في الادوية المفردة

مخطوط موجود ضمن مقتنيات مكتبة العتبة العلوية المقدسة في مدينة النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٨٨)، وقد ثبّت على الورقة الأولى منه اسم المؤلف، إذ جاء «جمع الفقير إلى الله عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم العتائقي غفر الله لوالديه وللمؤمنين»، وإن المخطوط كُتب بخط العتائقي، ولكنه لم يذكر السنة التي تمّ انجاز المخطوط فيها، ولا المكان، ومن عادة المصنّف الإشارة إلى ذلك في نهاية المخطوط، وبها أن المخطوط قد فُقدت بعض أوراقه، والتي تقع في الجزء الأخير منه، لذلك لم يتسنّ لي معرفة سنة الاستنساخ ومكانه.

<sup>(</sup>١) يُنظر، الملحق (٣٨)، والملحق (٣٩).

يتكوَّن المخطوط من (٣٦) ورقة، وقياس أوراقه (١٤×١١) سم، وعدد الأسطر في الورقة الواحدة (١٨) كلمات.

وقد نقصت بعض أوراق المخطوط، والتي تقع في نهاية المخطوط، وقد تعرَّض لأضرار جسيمة وبليغة، بسبب تفشِّي حشرة الأرضة فيه، وبخاصة في أقسامه الوسطى، وقد سقط عنه غلافه، ومثبَّت على أصل المخطوط بعض الهوامش، وعليه تمليك الروضة الحيدرية لسنة (١٦٦ه / ١٩٥٢م)، ومواضيع المخطوط اقتصرت على الأدوية الطبية، فقد تناولها عن طريق تبويبها على الحروف، وبدأها بحرف الألف، وعلى سبيل المثال: فكتب (أملج) وهو ضرب من العقاقير، ماذا يفيد البدن، وما هي الأمراض التي يعالجها؟ ويتناول غيره من الأدوية، مثل (ابن عرس)، وقد وضَّحه بالتفصيل، وذكر بأن معدته مقاومة لسموم الحيوانات، وأن دماغه يُبرئ من الصرع إذا شربه المريض، ثم ينتقل إلى حرف الباء (بابنج)، وقال عنه حار يابس، يُذهب الإعياء، ويستمر في ترتيب الأدوية على الحروف إلى أن يصل إلى حرف الفاء، مثل (فجل)، وذكر أن ماءه يُسهِّل الخروج من البدن، ويُنقِّي الكبد والطحال، وحرف العين مثل (عسل)، يمنع الحم وغيره، واذا وضع فيه غيره يتعفَّن ويفسد، وبدأ يُعدِّد الأدوية إلى أن يصل إلى آخر ورقة من المخطوط، وهو حرف الضاد، أما بقية تسلسل الحروف، فإنها فُقدت، لأنها تقع ضمن أوراق المخطوط الأخيرة التي فُقدت، وقد صوَّرت أوَّل المخطوط وآخره (۱۰).

# مصنَّفات لم أعثر عليها ذكرها الذين ترجموا للعتائقي

ولدى العتائقي بعض المصنَّفات، ذكرها مَن اهتم بترجمة العلماء، وذكر مصنَّفاتهم، ومن خلال مراجعتي لهذه المؤلفات، وجدت للعتائقي بعض المصنَّفات التي لم اتمكَّن

<sup>(</sup>١) يُنظر، الملحق (٤٠)، والملحق (٤١).

من الوقوف عليها ومشاهدة محتوياتها، وقد اكتفيت بذكرها، وقد تكون النسخ الأصلية منها أو المستنسخة عنها، موجودة في مكتبات أُخر، أو لدى بعض من محبِّي العلم ضمن محتويات مكتباتهم الخاصة، ومن هذه المصنَّفات:

## ١. مختصر الأوائل

وهو مصنّف للعتائقي، اختصر فيه الجزء الثاني من كتاب (الأوائل) لمصنّفه أبي هلال العسكري (ت ٣٩٥هم/ ٢٠٠٤م)، وقد ذكر ذلك الطهراني<sup>(۱)</sup>، و(الاختصار) للشيخ كهال الدين عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم العتائقي الحلي، في ذكر أول وقوع أكثر الأمور ومبدئها، فرغ منه سنة (٢٥٧ه)، وقال السيد الأمين<sup>(۱)</sup>: «أنه فرغ منه عام (٤٧٧هه) بالمشهد الغروي، وأطلق عليه لفظ الأوليات»، وقام الشيخ العتائقي باختصار الجزء الثاني من كتاب (الأوائل)، وذكر ذلك السيد هادي كهال الدين<sup>(۱۱)</sup>: «كتاب جيد، يحتوي على فنون غالبة في علم الكلام والحكمة والرياضيات والطب والأدب والفقه والأصول، فهو موسوعة نفيسة، ودائرة معارف قليلة النظير».

## ٢. مختصر شرح حكمة الاستشراق

مصنَّف (حكمة الاستشراق) هو من تصانيف القطب الشيرازي محمد بن مسعود المتوفى سنة (٧١٠ه/ ١٣١٠م)، اختصره العتائقي وشرحه وسيَّاه (مختصر شرح حكمة الاستشراق)، وذكر المحقِّق الطهراني (٤٠): «رأيت النسخة المودعة في الخزانة الغروية، جاء فيها، استغرق تأليف هذا الشرح مدَّة عشرين يوماً في المشهد الغروي الشريف، فرغ منه

<sup>(</sup>١) الطهراني، الذريعة، ج٢، ص١٨١، الرقم ٢٤٩٢.

<sup>(</sup>٢) الأمين، أعيان الشيعة، ج٣٧، ص١٧٣؛ الحكيم، المفصَّل، ج٤، ص١١٨.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٤) الطهراني، الذريعة، ج٢، ص١٩٨، رقم ٢٥٥٨.

في سادس جمادي الثانية سنة (٧٥٦هـ)»، ولم يجد الباحث هذه النسخة، على الرغم من التحرِّي عنها في مكتبة العلوية المقدسة، لأن أغلب النسخ في العتبة فُقدت في أحداث عام ١٩٩١م التي تعرَّضت لها مدينة النجف.

## ٣. التشريح

ذكر المحقِّق الطهراني: إن هذا المخطوط من تصنيف الشيخ كمال الدين عبد الرحمن ابن محمد بن إبراهيم العتائقي الحلي، وقد خطَّه بيده مع عدد من تصانيفه، وأو دعها في الخزانة الغروية، لغرض الاستفاده منها، وكانت مدَّة إبداعه لمصنَّفاته تنحصر بين سنة (١٣٧٨ه/ ١٣٨٦م) إلى سنة (١٣٨٨ه/ ١٣٨٦م) ولم يجد الباحث هذا المخطوط، على الرغم من التحرِّي عنه في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف، ويبدو لي من خلال عنوانه، أن موضوعه في الطب.

### ٤. الدر المنتخب في لباب الأدب

هذا المخطوط من مصنقات العتائقي، لأن المحقّق الطّهراني<sup>(۲)</sup> ذكر: رأيت النسخة بخط الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي الحلي، مع بقية مصنّفاته المحفوظة في الخزانة الغروية في النجف الأشرف، وقد ثبّت العتائقي عليه تاريخ تصنيفه في اثني عشر يوماً من رمضان سنة (٧٧٦ه/ ١٣٧٤م)، وموضوع هذا المصنّف في علم البلاغة، ولم أجد نسخة لهذا المخطوط في المكان الذي أشار إليه الطّهراني.

<sup>(</sup>١) الطهراني، الذريعة، ج٤، ص١٨٤، برقم ٩٢٤.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج٨، ص١٧٤، برقم ٢٥٨.

### ٥. الاعمار(١)

وهو من تصنيف الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، وأشار الأفندي (٢) إليه، وذكر احتمال دمجه مع كتاب (الأضداد في اللغة) الذي هو أيضاً للعتائقي، وجعل حسن الحكيم هذا المخطوط عندما صنَّف المخطوطات على مواضيعها، تحت عنوان (الطب والأدوية).

## ٦. شرح الجغميني:

وهو من مصنّفات الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي الحلي، وهو شرح لكتاب الجغميني (٣) (ت ١٦٨٦ه/ ١٦٨١م)، وهذا المصنّف يتناول علم الهيئة، وله شروح كثيرة، ومن جملة من شرحه العتائقي، إذ فرغ من تصنيفه في الثاني عشر من ذي الحجة سنة (٧٨٧ه/ ١٣٨٥م) (٤)، ثم ألّف العتائقي مصنّفاً آخر سهّاه (الرسالة المفيدة لكل طالب)، وهي رسالة مستقلة في موضوعها، وجعلها ذيل لشرح الجغميني، وفرغ منه في منتصف ذي الحجة من سنة (٧٨٧ه/ ١٣٨٥م) (١٥) المذكورة، وقد ذكر الطهراني (١٦) أنه رآه ضمن موجودات العتبة العلوية المقدسة (الخزانة الغروية) في النجف الأشرف، وعند التّحرّي

<sup>(</sup>١) الحكيم، المفصَّل، ج٤، ص ١١٦.

<sup>(</sup>٢) رياض العلماء، ج٣، ص١٠٥؛ الطهراني، الذريعة، ج٢، ص٢٤٣، الرقم ٩٦٣؛ الحكيم، المفصَّل، ج٤، ص١١٦٠.

<sup>(</sup>٣) الجغميني، محمود بن عمر الجغميني، وجغمين من قرى خوارزم، توفي سنة (٦٨١ه/ ١٢٨٢م)، له مصنَّف بعنوان (ملخص الهيئة أو الهيئة البسيطة)، وله شروح كثيرة، وغُلِب على هذا المصنَّف تسمية الجغميني نسبةً إلى مؤلفه الملقَّب بالجغميني. البهائي، محمد بن الحسين العاملي، الحديقة الهلالية، تح، السيد على الموسوي الخراساني، مطبعة مهر، (قم -١٩٨٩م)، ص٨٩٨.

<sup>(</sup>٤) الذريعة، ج١٣، ص١٧٦؛ ذيل كشف الظنون، ص٤٣.

<sup>(</sup>٥) الطهراني، الذريعة، ج١٧٦، ١٧٦.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج١٣، ص١٧٦.

عنه في المكتبة المذكورة لم أعثر عليه.

#### ٧. المنتخب وإعداد فرق المسلمين

يُعدُّ هذا المخطوط من مصنَّفات الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، وقد أودعه الشيخ في الخزانة الغروية في مدينة النجف الأشرف(١)، وعند البحث عنه في موجودات العتبة العلوية المقدسة (الخزانة الغروية) لم أجده.

## ٨. رسالة في النحل

هو من تصنيف الشيخ كال الدين عبد الرحمن العتائقي (٢)، وذكر الأميني (٣) أن العتائقي ردَّ فيه على ادِّعاء الشهرستاني صاحب (تصنيف الملل والنحل) الذي نسب للشيعة فرقاً لا تمتُّ لهم بصلة، لا مِن قريب ولا مِن بعيد، وإن ادِّعاءه هذا غير دقيق، إذ نسب للشيعة فرق، مثل: الزرارية، واليونسية، وقد وافق الأميني رأي العتائقي بنفي هذه الفرق، وإن نسب هذه الفرق إلى الشيعة يُعدُّ باطلاً وعارياً عن الصحَّة، والغرض منه تشويه مذهب الشيعة، والطعن فيهم (٤).

### ٩. اختيار حقائق الخلل في دقائق الحيل

وهو أحد مصنَّفات الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، إذ أشار إلى ذلك الحكيم (٥).

<sup>(</sup>١) الأمين، أعيان الشيعة، ج٧، ص٤٦٥. الحكيم، المفصَّل، ج٤، ص١١٧.

<sup>(</sup>٢) الشيخ الأميني، الغدير، ج٣، ص١٤٣.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٣، ص١٤٣.

<sup>(</sup>٤)م.ن.

<sup>(</sup>٥) الحكيم، المفصَّل، ج٤، ص١١٦.

#### المحث الثالث

### استنساخات العتائقي ومنهجيّته

مارس الشيخ كال الدين عبد الرحمن العتائقي، علاوةً على أعماله وانجازاته العلمية الخاصة به، استنساخ كتب الآخرين الذين كانوا في مرتبة أساتذته، كما يُستدلُّ على ذلك من خلال مقدمات المؤلَّفات وعناوينها، وقد أسهم هذا العمل بإضافة رصيد آخر إلى تراثنا الإسلامي، وإن استنساخاته التي دوَّنها بخط يده، رفدت مكتبات التراث والحضارة الإسلامية بمصنَّفات ذات قيمة عالية، وسأذكر ما وصلنا من مخطوطات نسخها العتائقي بخط يده، ومنها:

## ١. مصباح الأرواح

وهو مخطوط محفوظ في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف تحت التسلسل (٧١٧)، وقد نسخه الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، وهذا المخطوط من تصنيف الشيخ عبد الله بن عمر البيضاوي الذي وصفه العتائقي بـ«الإمام العالم العلّمة، أفضل المتأخّرين والمتقدّمين، لسان الحكهاء والمتكلمين، ناصر الدين عبد الله ابن عمر البيضاوي ﴿ الله عدد أوراق هذا المخطوط (١٦) ورقة، وقياس الورقة ابن عمر البيضاوي ﴿ الله عدد الأسطر في الورقة الواحدة (١٥) سطراً، ومعدل عدد الكلهات

<sup>(</sup>١) عبد الله بن عمر البيضاوي، وهو الإمام الملقّب ناصر الدين أبي سديد الشافعي، المتوفى في تبريز سنة (٦٨٥هـ)، وقبل (٦٩٢هـ). للمزيد يُنظر، حاجي خليفة، كشف الظنون، ج١، ص١٨٦.

في السطر الواحد (١٢) كلمة، ومكان نسخه في مدينة الحلة، بمدرسة ابن الفقيه المعروفة برامدرسة السبط)، وثبّت ذلك على أصل المخطوط (١٠). وهذا المخطوط، هو المصدر الوحيد من المصادر التي اطّلعنا عليها، يذكر هذه المدرسة، وأن هذه المعلومة لم تُشِر إليها المصادر التي تناولت تاريخ مدينة الحلة، وقد توهم البعض أن هذا المخطوط من تصنيف الشيخ كال الدين العتائقي عام (١٣٣١ه/ ١٣٣١م) (٢١)، والثابت أنه من استنساخاته، لأن هذا المصنّف هو أحد المصنّفات المعروفة التي صنّفها البيضاوي، كما مثبّت على عنوان المخطوط، وهو من الكتب الكلامية واللسانية، ومن أوصاف المخطوط التي اطلع عليها الباحث، أنه توجد عليه بعض التعليقات والقراءات، منها لمحمد بن صدقة في سنة (٢٧٥ه)، وعليه إجازة للشيخ علي بن محمد الكاشاني، أجازها لتلميذه محمد ابن عمد الكاشاني، أجازها لتلميذه محمد ابن المصنّف أسم المؤلف، وإن العناوين داخل المصنّف كُتب بعضها بالحبر الأسود والأحمر، وقد صوّرت العنوان والورقتان الأولى والأخيرة من المخطوط (٣).

### ٢. رسالة فعلت فلا تلم:

وهو مخطوط محفوظ في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف، تحت التسلسل (١٩٧)، لمؤلفه كما ثبّت على الورقة الأولى، الشيخ محمد بن مسعود بن مصلح السيراوي الملقّب بـ(قطب الدين الشيرازي)(٤)، والمتوفى سنة (٧١٠هـ/ ١٣١١م)،

<sup>(</sup>١) يُنظر، الملحق (٤٤).

<sup>(</sup>٢) كمال الدين، فقهاء الفيحاء، ج١، ص٢٦٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر، الملحق (٤٢)، والملحق (٤٣)، والملحق (٤٤).

<sup>(</sup>٤) قطب الدين الشيرازي، قاضي، عالم بالعقليات، ولد بشيراز سنة (١٣٣ه/ ١٣٣٦م)، وكان أبوه طبيباً، فقرأ عليه، وزار الشام، وقد ولِّي القضاء في ملطية وسيواس، ثم سكن تبريز وتوفي بها (٧١٠هـ/ ١٣١٠م)، وكان ظريفاً لا يحمل همًّا ولا يغيِّر زى الصوفية، وهو من بحور العلم،=

وقد نسخه الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، وكان موضوعه في الكلام، وقد ألّفه قطب الدين ردّاً على من انتحل مصنّفه (التحفة الشَّهية)(۱)، ولمَّا علم به القطب، كتب رسالة (فعلت فلا تلم)، وعدد أوراق هذا المخطوط (٣٨) ورقة، وقياس أوراقه كتب رسالة (فعلت فلا تلم)، وعدد الأسطر في الورقة الواحدة (١٧) سطر، ومعدَّل الكلهات في السطر الواحد (٩) كلهات، ومكان النسخ في مدينة الحلة السيفية في سنة (٧٣٧ه)، وعليه ختم من مقتنيات الروضة الحيدرية لسنة (١٦٦١ه)، وكُتب المخطوط بخط واضح ومقروء، والنسخة نحرومة من الأعلى، بفعل أضرار سببتها حشرة الأرضة وبعض القوارض، وقد صور الباحث أوَّل المخطوط، «بعد البسملة رب أنعمت فزد أما بعد الحمد للله خالق الأفلاك ومديرها»، وجاء في أخرها «تمَّ الكتاب والحمد لله رب العالمين وصلَّى الله على محمد وآله أجمعين يوم الاثنين من شوال سنة اثنان وثلاثون وسبعهائة هلالية، علَّقه لنفسه أضعف عباد الله تعالى عبد الرحمن العتائقي بالحلة السيفية في مدرسة السبط»، وقد صوَّرت أوَّل المخطوط وآخره (٢٠).

### ٣. رسالة في بقاء النفس الإنسانية بعد خراب الجسد

وهو مخطوط محفوظ في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف، تحت التسلسل (٦٨٥)، لمؤلفه الشيخ نصير الدين الطوسي (٣)، وكان موضوعه في الفلسفة،

= ومن كتبه (فتح المنَّان في تفسير القران)، و(حكمة الاستشراق)، و(تاج العلوم). الزركلي، الأعلام، ج٧، ص١٨٧.

<sup>(</sup>١) الطَّهراني، ذيل كشف الظنون، ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر، الملحق (٤٥)، والملحق (٤٦).

<sup>(</sup>٣) محمد بن محمد الطوسي، وهو المولى الأعظم، قدوة العلماء الراسخين، وأُسوة الحكماء المثاليين (ت٢٧٢هـ/ ٢٨٧م). وللمزيد يُنظر، الميرزا النوري، فاتحة المستدرك، ج٢، ص ٢٨٤؛ حاجي خليفة، كشف الظنون، ج١، ص ١٣٩٠.

وعدد أوراق المخطوط (١٧) ورقة، وقياس الورقة (١٧×١٢)سم، وعدد الأسطر في الورقة الواحد (١١) كلمة، في الورقة الواحد (١١) كلمة، وقد نسخه، كما مثبَّت على المخطوط، الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي سنة في (٧٧٨ه/ ١٣٧٦م) بمدينة النجف الأشرف، والمخطوط بحالة جيدة، عدد أوراقه كاملة، ومغلَّف بغلاف من الجلد، وقد صوَّر الباحث أوَّل المخطوط وآخره (١).

#### ٤. فوائد جليلة عاملة

وهو مخطوط محفوظ في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف، تحت التسلسل السابق (٦٨٥) ملحق، من تأليف نصير الدين الطوسي، وجاء موضوع هذا المصنَّف في الفلسفة، وقد نسخه العتائقي، كما مثبَّت على أصل المخطوط، عبد الرحمن ابن محمد بن إبراهيم العتائقي سنة (٧٧٨ه/ ١٣٧٦م) بمدينة النجف الأشرف، وقد صوَّرت أوَّل المخطوط و آخره (٢).

## ه. أسئلة ركن الدين لنصير الدين الطوسي<sup>(٣)</sup>

وهو مخطوط محفوظ في العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف، تحت التسلسل (٦٨٥) ملحق، وهو عبارة عن عدَّة اسئلة، سألها ركن الدين أبو الفضل الحسن بن محمد بن شرف شاه العلوي الأسترابادي(٤)، نزيل الموصل المتوفى في حدود سنة

<sup>(</sup>١) يُنظر، الملحق (٤٧)، والملحق (٤٨)، والملحق (٤٩).

<sup>(</sup>٢) يُنظر، الملحق (٥٠)، والملحق (٥١).

<sup>(</sup>٣) الأمين، الإسماعليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص٢١.

<sup>(</sup>٤) ركن الدين الأسترابادي، وهو عالم فقيه، من تلاميذ المحقِّق الخواجة الطوسي، وشارح قواعد العقائد له، ومؤلف الشروح الكافية لابن الحاجب، نزيل الموصل الطَّهراني، الذريعة، ج٧، ص٧١.

(١٧١٧هـ/ ١٣١٧م)، وهي عشرون مسألة، حكمية ومنطقية، سأل بها أستاذه المحقِّق نصير الدين محمد بن الحسن الطوسي المتوفى سنة (٢٧٢هـ/ ٢٧٣م)، وقد نسخها الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، ومكان النسخ في مدينة النجف الأشرف.

وهناك في المجموعة نفسها التي تحمل التسلسل (٦٨٥) ملحق، (جوابات) السيد نصير الدين الطوسي للسيد ركن الدين الأسترابادي على أسئلته التي كانت في المنطق والحكمة، قام العتائقي بنسخها سنة (٧٧٨ه/ ١٣٧٦م) في مدينة النجف الأشرف أيضاً.

### ٦. النفس الناطقة حقيقتها وأحوالها

وهو مخطوط محفوظ في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في مدينة النجف الأشرف، تحت التسلسل (٦٨٥) ملحق، لمؤلفه الحسين بن عبد الله بن سينا (ت ٢٧٤هـ/ ١٠٥٥م) وعدد أوراقه (٩) أوراق، وقياس الورقة (١٧ ×١)سم، وعدد الأسطر في الصفحة الواحدة (١٧) سطراً، ومعدل الكلمات في السطر الواحد (١٢) كلمة، وقد نسخ الشيخ كال الدين عبد الرحمن العتائقي هذا المخطوط في سنة (٧٧٨هـ/ ٢٧٣١م) في مدينة النجف الأشرف، وفي نهاية هذا المخطوط، يذكر «علَّقها عبد الرحمن بن محمد بن العتائقي ختم الله أعماله بالحسني آمين»، وقد صوَّر الباحث أوَّل المخطوط وآخره (٢٠).

<sup>(</sup>۱) ابن سينا، الشيخ الرئيس، أبو علي الحسين بن عبد الله بن الحسن بن علي بن سينا، كان أبوه من أهل (بلخ)، فهاجر إلى بخارى، وكانت ولادته سنة (٣٧٥)، ووفاته سنة (٤٢٨ه). للمزيد يُنظر، الشيخ الصدوق، أبي جعفر، محمد بن علي بن الحسين، الهداية في الأصول والفروع، مطبعة اعتهاد، (قم - ١٩٩٧م)، ص١٣٤؛ الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج١٧، ص٥٣٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر، الملحق (٥٢)، والملحق (٥٣).

# ٧. الرسالة الغرَّاء في الفرق بين نوعي العلم الإلهي والكلام

وهو مخطوط محفوظ في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف، تحت التسلسل (٦٨٥) ملحق، وهي لمؤلفها محمد بن أبي بكر الآرموي الملقب سراج الدين، وعدد اوراق المخطوط (٨) أوراق، وقياس أوراقه (١١×١٢)سم، وعدد الأسطر في الورقة الواحدة (١١) سطر، ومعدل الكلمات في السطر الواحد (١١) كلمة، وقد نسخها الشيخ كهال لدين عبد الرحمن العتائقي في سنة (٧٨٧ هـ/ ١٣٨٥م)، وكتب بخطّه إنه لمولانا الأعظم، أقضى قضاة العالم، سراج الدين الآرموي(١١)، وموضوعها في علم الكلام، وقد ختمها بالقول: «علّقها عبد الرحمن بن محمد العتائقي حامداً الله، ومصلّياً على الرسول»، وقد صوّر الباحث أوّل المخطوط وآخره(٢١).

### $\Lambda$ . رسالة العشق $^{(n)}$

وهو مخطوط محفوظ في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٨٥) ملحق، لمؤلفها الحسين بن عبد الله بن سينا، وهذه رسالة وجهها ابن سينا إلى الفقيه أبي عبد الله محمد بن عبد الله بن حامد المعصومي، وضمَّنها فصولاً عدَّة، وعدد أوراق المخطوط (٢٠) ورقة، وقياس أوراقه (١٧ × ١٢) سم، وعدد الأسطر في الورقة الواحدة (١٧) سطراً، ومعدل الكلمات في السطر الواحد (٩) كلمات، قام بنسخ المخطوط كمال الدين عبد الرحمن العتائقي في سنة (٧٧٨ ه/ ١٣٧٦م)، وموضوع الرسالة في العشق، وجاء في أولها: «سألت أسعدك الله يا أبا عبد الله الفقير

<sup>(</sup>۱) سراج الدين الآرموي، هو أبو الثنا محمد بن أبي بكر بن أحمد الآرموي، المولود سنة (۱۲۸ه/ ۱۲۸۳م). الطهران، ذيل كشف للظنون، ص٤٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر، الملحق (٥٤)، والملحق (٥٥)، والملحق (٥٦).

<sup>(</sup>٣) الأمين، أعيان الشيعة، ج٧، ص٥٦٤؛ الحكيم، المفصَّل، ج٤، ص١٢١.

العصري أن أجمع لك رسالة تتضمَّن إيضاح القول في العشق... وجعلت رسالتي إليك منظَّمة فصولاً سبعة، وجاء في آخرها « صلوات على أشرف المرسلين محمَّد المصطفى وآله الطيبين الطاهرين وصحبه المنتجبين، كتب عبد الرحمن بن محمد العتائقي حامداً مصلِّياً»(۱)، وقد صوَّرت أوَّها وآخرها(۲).

#### ٩. النكات

هذا المصنّف لمؤلفه علي بن محمد الكاشاني (ت ٥٥٧ه/ ١٣٥٤م)، موجود في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الأشرف، تحت التسلسل (٢٧٠)، وعدد أوراقه (٣٢) ورقة، وعدد الأسطر في الورقة الواحدة (١٥) سطراً، وقياس الورقة (١١×١١) سم، ومعدل الكلمات في السطر الواحد (٨) كلمات، وموضوع هذا المخطوط يتناول علم الكلام والمنطق، يذكر فيه المواقف الغريبة والطريفة، وقد ذكر في مصنّفه خسين نكتة، وقام بنسخه الشيخ العتائقي، تلميذ المصنّف علي بن محمد الكاشاني، وذلك سنة المخطوط جيدة، وقد ثبت في مادينة النجف الأشرف، وأورق المخطوط كاملة العدد، وحالة المخطوط جيدة، وقد ثبت في داخله وقفيات، وذُكر على الورقة الأولى من المخطوط عنوان الكتاب، واسم مصنّفه وتاريخ وفاته، مع ذكر بعض الفوائد العامة، وقد كتب الناسخ عناوين النكات بالحبر الأحمر ليميّزها عن مضمون الكتاب، كها ذكر في الورقة الأخيرة من المخطوط اسم النّاسخ وتاريخ نسخه، وفي خاتمة الصفحة الأخيرة كتب: «عبد الرحمن بن محمد بن العتائقي حامد الله تعالى»، وكان هناك على الهامش فائدة «كُتبت لأبي هلال العسكري» (٣)، وهي موجودة في آخر صفحة من المخطوط، وفي

<sup>(</sup>١) ابن سينا، رسالة العشق، ظ ورقة (٢٠).

<sup>(</sup>٢) يُنظر، الملحق (٥٧)، والملحق (٥٨).

<sup>(</sup>٣) أبو هلال العسكري، الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى ابن مهران ونسبه إلى =

الحاشية كُتبت فوائد جمَّة، وقد صوَّر الباحث أوَّل المخطوط وآخره(١).

## ١٠. تحرير إقليدس (تحرير أصول الهندسة)

هذا مصنّف لثابت بن قرّة، نقله عن اليونانية إلى العربية (٢)، وقام بتحريره نصير الدين الطوسي، وكتب في مقدمة هذا المخطوط: كتب هذا الكتاب بعد تحرير مجسطي (٣)، وفرغت من تحريره في ٢٢ شعبان سنة (٢٤٦ه/ ١٢٤٨م)، وهذا المخطوط توجد نسخة منه في خزانة المكتبة الرضوية في مدينة مشهد المقدّسة، بخط العتائقي، وعليها فائدة جليلة في الحكمة بخط الناسخ، وفوائد أُخر، وهذا المخطوط لم أتمكّن من العثور عليه، وإنّما ذكره حسن الأمين (٤).

وهناك عدد من المخطوطات تعود إلى علماء أجلًاء، قام بنسخها الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، لكني لم أتمكّن من العثور عليها، على الرغم من التحرّي الشديد عنها، وقد ذكرها المحقّق الطّهراني، وهي:

<sup>=</sup>عسكر مكرم من كور الأهواز، وكانت ولادته بها، توفي سنة (٣٨٢ه)، ووُصف بالعلم والعفّة، وكان الغالب عليه الأدب والشّعر، وله مؤلَّف اسمه (التلخيص)، وكتاب (الأمثال)، وكتاب الأوائل). للمزيد يُنظر، الذهبي، تاريخ الإسلام، ج٢٨، ص١٢٥.

<sup>(</sup>١) ينظر، الملحق (٥٩)، والملحق (٦٠).

<sup>(</sup>۲) ثابت بن قرة، الصابئ، الحراني، فيلسوف عصره، كان يشتغل بالصيرفة، ووُصف بأنه يتوقَّدُ ذكاءً، برع في علم الأوائل، وصار منجِّم الخليفة المعتضد، فكان يجلس مع الخليفة ووزيره واقف، نال من الرئاسة والأموال كثيراً، ولم يكن في زمانه من يهاثله في الطب والفلسفة، توفي سنة (۲۸۸ه/ ۲۸۰ م). الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج١٣، ص٤٨٥.

<sup>(</sup>٣) تحرير مجسطي، وهـو من المصنَّفات التي حرَّرها نصير الـدين الطوسي المتوفى سنة (٣) عرير مجسطي، وهذا المصنَّف من المصنَّفات التي لم ترَ عين الزَّمان مثله. التفريشي، نقد الرجال، ج٤، ص٣١٣.

<sup>(</sup>٤) الأمين، حسن، نصير الدين الطوسي، ص٧١.

- ١. مخطوط بعنوان (فائدة في الخير والـشر) لنصير الـديـن الـطوسي (ت
   ٢٧٢هـ/ ١٢٧٣م)، قال المحقِّق الطهراني بأنه رأه مكتوباً بخط العتائقي في
   الخزانة الغروية (١) في مدينة النجف الأشرف.
- ٢. فائدة في صدور الكثير عن الواحد، مع القول بأنَّ الواحد لا يصدر عنه إلَّا الواحد، لنصير الدين الطوسي، قال المحقِّق الطَّهراني إنه رأه بخط الشيخ العتائقي، محفوظ في الخزانة الغروية، وقد طُبع في مدينة طهران في سنة (١٩٥٥م).
- ٣. فائدة في ضرورة الموت، لنصير الدين الطوسي، ذكر الطَّهراني (٢): إن نسخة منه موجودة في مكتبة راغب باشا في مدينة اسطنبول، ونسخة منه أخرى موجودة في الخزانة الغروية بمدينة النجف، وقد كتبت في سنة (٧٧٥ه/ ١٣٧٣م)، وهذه النسخة، لم أتمكَّن من مشاهدتها، بسبب فقدانها من مكتبة العتبة العلوية المقدَّسة.
- ٤. فائدة في عدم انفكاك العلّة التّامة عن المعلول، وهي من مصنّفات نصر الدين الطوسي، وذكر الطّهراني<sup>(٦)</sup> إن هذا المخطوط، رآه في الخزانة الغروية في النجف الأشرف، مثبّت عليه اسم الناسخ، وهو الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي، والذي نُسخ في سنة (٧٧٨ه/ ١٣٧٦م).

<sup>(</sup>١) الطُّهراني، الذريعة، ج١٦، ص٨٨.

<sup>(</sup>٢) الطُّهراني، الذريعة، ج١٦، ص٨٩.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج١٦، ص٨٩.

#### منهحيته

اتّبع الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي في مصنّفاته التي شاهدتها، منهجاً اتّسم بالوضوح، وعدم التعقيد في تركيب الألفاظ، وما وجدناه في كل مصنّفاته التي ما زالت أغلبها مخطوطات، أن فاتحة الكتاب تكاد تكون موحّدة، فهي تبدأ بالبسملة، وبعدها «الحمد لله حمداً لائقاً لجلاله، وصلواته على محمّد وآله»(۱)، ثم يذكر عنوان المخطوط الذي صنّفه كاملاً، وعلى سبيل المثال، يقول: هذا تجريد النيّة من الرسالة الفخرية، وفي عنوان آخر، هذه رسالة في الأدوية المفردة، وفي عنوان آخر، وهذا فصل في دلالة الألفاظ وما يتعلّق بها، وفي عنوان آخر، سمّيته بالقسطاس المستقيم والنهج القويم، ثم يبدأ بذكر أهمية الكتاب، وبواعث تأليفه، كقوله: فهذه رسالة في علم الناسخ والمنسوخ، فإن ذلك أول ما يجب أن نبدأ به في علم القرآن، وفي أهمية مخطوط آخر، «فأني وقفت على كتاب الأستاذ الفاضل علي بن إبراهيم بن هاشم القمّي ، فوجدت كتاب ضخاً قابلاً للاختصار»، وفي مخطوط آخر «لمًا كان كتاب التلويح للإمام المولى العالم فخر الدين الخجندي، مع صغر حجمه، وكثر معانيه، ووجازة لفظه، قد حوى من فخر الدين الخجندي، مع صغر حجمه، وكثر معانيه، ووجازة لفظه، قد حوى من الطب جلّه، وتعذّر فهمه على بعض من أراد»(۱).

أما عن بواعث تأليفه، كقوله: «فإن بعض إخواني سألني أن أكتب على (صفوة المعارف)، فكتبت (صفوة الصَّفوة للعارف في شرح صفوة المعارف)»(٣)، للعارف الفاضل الكامل الحكيم سعد بن علي الخضري الفاضل الكامل الكامل الفاضل الكامل الكلمل الك

<sup>(</sup>١) العتائقي، تجريد النيَّة من الرسالة الفخرية، مخطوط تحت تسلسل (٦٧٠)، ظ ورقة (١).

<sup>(</sup>٢) العتائقي، التصريح في شرح التلويح، مخطوط تحت تسلسل (٦٨٣)، ظ ورقة (١).

<sup>(</sup>٣) العتائقي، صفوة الصفوه للعارف في شرح صفوة المعارف، مخطوط تحت تسلسل (٦٨٤)، ظ ورقة (١).

العتائقي على الاعتذار للمصنف، بقوله «فاعتذر إليه بأنَّ هذه الأرجوزة ماوصل إليه شارحها، حتى سلكت مسلك شرَّاحها، فأجبته مع قصرِ باعي، وشغل ذراعي، وبالله العصمة، وهو المستعان»(۱)، وفي ذكر آخر له في بواعث التأليف: «لكشف القناع عن غرَّته أحب العبد الفقير إلى رحمة ربه أن يكتب له شرحاً موجزاً لا مطولاً ولا ممللاً وسمَّاه التَّصريح»(۲).

أما عن تبويب نصوصه، وأحكام فصوله وأبوابه، فقد أجاد في تنظيم مواده وترتيب الأفكار التي أراد أن يشرحها، إذ تُمهًد الفصول والأبواب بعضها لبعض، وتقود الأفكار إلى ما يليها، وهذا ما نجده في تجريد النيَّة من الرسالة الفخرية الذي قسَّمه على أبواب، وكان موضوعها في الفقه، تبدأ بباب الطَّهارة، وباب الصلاة، وباب الزكاة، وباب الخُمس، وباب الصوم، وباب الحج، وفي مخطوط (الرسالة المفردة في الأدوية المفردة)، رتَّب الكتاب بحسب الحروف الأبجدية، وكان موضوعها في (الطب والصيدلة)، ورتَّب الأعشاب الطبية بحسب الحروف المجائية، مثل (فبدأها بحرف الألف) (أملج)، أما في مخطوط (التَّصريح في شرح التلويح)، وهو في الطب، فقد قال: «جمعته مختصر، وجعلته خمسة فنون، كل فن منها على فصول، في تعريف الطب وموضوعاته، وأحوال الأمور الطبيعية، والأسباب والأعراض الطبيعية في حفظ الصحة»، وكل فصل، وكل فن، يحتوي على فصول، مثل الفصل الأول فصل الطب، وهكذا باقى الفصول.

ولجأ الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي إلى ذكر فائدة جليلة في مقدِّمة أغلب مصنَّفاته، وضَّح فيها أموراً مهمَّة، منها على سبيل المثال، كما جاء في مخطوط (القسطاس

<sup>(</sup>١) العتائقي، صفوة الصفوة، مخطوط ظورقة (١).

<sup>(</sup>٢) العتائقي، التصريح في شرح التلويح، مخطوط ظ ورقة (١).

المستقيم والنهج القويم): «واعلم أن الواجب أن نذكر قبل الشروع في ذلك فائدة جليلة تُذكر في صدر كل كتاب، سرَّاها القدماء بالرؤوس الثمانية».

أما عن الإسناد، فلم يشّكل أهمية كبيرة عند الشيخ العتائقي في رواية الأحاديث النبوية الشريفة، كما جاء في (مختصر تفسير القمي)، فقد ذكر: «فأحببت أن اختصره بإسقاط الأسانيد»(١).

ومن مميِّزات كتابته اعتماده في شرح مؤلفاته منهج (قال، وأقول)، أي إن المصنفّ قال، والشَّارح (يقول)، وتُكتب هذه (قال، وأقول) بحبر أحمر، وكذلك يُعبَّر عنها في مخطوط آخر بحرفي (ص، ش)، أي الأصل يمثِّله حرف الصاد للمصنف، والشَّارح يمثله حرف الشين، وهو العتائقي، وتُكتب بالحبر الأحمر، وكان يستعمل الحبر الأحمر في كتابة العناوين الرئيسة والفرعية والأبواب داخل المصنف، لغرض تمييزها عن بقية موضوعات المخطوط.

وكان الشيخ العتائقي يُمجِّد ويُجل ويحترم الذين شرح مصنَّفاتهم، كما جاء في مخطوط (مصباح الأرواح)<sup>(۲)</sup>، كتب العنوان: «كتاب مصباح الأرواح تصنيف الشيخ الإمام،العالم العلَّامة، أفضل المتأخرين والمتقدمين، كمال الحكماء والمتكلمين، ناصر الدين، عبد الله بن عمر البيضاوي على الله ...

وفي مخطوط (الإيضاح والتبيين في شرح مناهج اليقين)، «من تصانيف شيخنا المولى الإمام المعظّم، الأمجد الأوحد الأعظم، الأكمل الأفضل الأعلم، فريد دهره، وحيد عصره، قدوة الأفاضل، سلطان العلماء والحكماء والمتكلمين، وقدوة الفقهاء المحقّقين،

<sup>(</sup>١) العتائقي، مختصر تفسير القمي، مخطوط تحت تسلسل (٤٦٤)، ظ ورقة (١).

<sup>(</sup>٢) البيضاوي، مصباح الأرواح، ظ ورقة (١).

كمال الملَّة والحق والدين، أبو المنصور الحسن بن يوسف المطهَّر تَنسُّ الله اللَّه والحق

ومن مميزات كتابته الأخرى، أنه يكتب الوصايا والفوائد والملاحظات في هامش الصفحة الأخيرة، ومنها ما جاء في كتاب (الايهاقي في شرح الايلاقي)، مانصّه «في هذه السنة احترقت الحضرة العلوية صلوات الله على مشرِّفها، وأعاد العهارة بأحسن منها سنة ستين وسبعهائة»، وفي مخطوط (رسالة في دلالة الألفاظ)، كتب على الهامش يوم انتهاءه من نسخ هذه المخطوطة، «وقع مطر عظيم في الغري وخرَّب دور وخانات كثيرة، والحمد لله»(٢)، وكانت هذه النسخة قد ألَّفها ابن العتائقي سنة (٧٧٨ه/ ١٣٧٦م) في النجف، وكذلك ما أوصى به أفلاطون من حِكَمِه.

ويلجأ في بعض الأحيان إلى كتابة تعليقات على هامش أوراق مصنّفاته، يكون الغرض منها إضافة معلومة قد فاتته عند الكتابة، وعند مراجعته، رأى من الضرورة إضافتها لإتمام الفائدة، أو شرح مفردة يصعب فهمها لبعض القرّاء، فيرى ضرورة شرحها، وتوضيح معناها.

وإنَّ جميع مصنَّفاته أهداها إلى العتبة العلوية المقدسة (المشهد الغروي) في النجف الأشرف، لغرض تحقيق الفائدة منها، حيث كانت النجف تمثِّل مركز الإشعاع الفكري، ومقصد طلاب العلم والمعرفة، ولذلك تكون مؤلَّفاته سهلة التَّداول بين هذه الشرائح المثقَّفة، وطلبة العلم.

وكان يكتب على وجه الورقة وظهرها، فنرى أن المخطوط قد ازدهمت كلماته، حتى كانت كتاباته على الهوامش، وكان لا يستعمل ترقيم الأوراق، فقد جاءت مخطوطاته

<sup>(</sup>١) العتائقي، الإيضاح والتبيين، ظ ورقة (١).

<sup>(</sup>٢) ابن البديع، رسالة في الدلالة، ظ ورقة (٢٣).

بدون ترقيم لصفحاتها.

ومعظم مصنّفاته التي وصلت إلينا كانت مكتوبة بخط يده، وكان يُشير إلى ذلك عندما يثبّتها على أصل المخطوط، وهي دالّة صريحة وواضحة أنه كان يقصد وصول المصنّف بكامل معلوماته الدقيقة، دون التعرُّض لتصحيف أو تحريف، ولأجل أن تُعدُّ من النسخ الأصلية التي كُتبت بيد مؤلفها، ومازالت بحالة جيدة، يمكن قراءتها، ويَعدُّها المحقّقون النسخة الأم التي كُتبت بخط المصنّف.

وكان يعتمد في شرح مؤلفاته التي تحتاج إلى توضيح على الرسومات والمخطَّطات، وخاصةً مخطوطاته في الهيئة والفلك، أما عن معلوماته الطبية، فقد كان يستقيها من المؤلفات السابقة له، أو من خلال مشاهداته وملاحظاته للعمليات الجراحية التي كان يُجربها بنفسه.

وكان له اهتهام بالمنهج النقدي، فقد أكّد في مخطوط (مختصر تفسير القمي) «وأضفنا إليه ما خطر بالبال ممّا يناسبه، ورددنا ما جاء ظاهر في عدم العصمة للأنبياء والأولياء، فإنّ مذهب أهل البيت السي ما يقول هذا الرجل فليتأمّل، فإنّ مذهبهم تنزيه الأنبياء والأئمّة من جميع القبائح، واعلم أن لنا في كثير من هذا الكتاب نظرٌ، فإنه لا يوافق المذهب الذي هو الآن مجمع عليه "(۱)، وهذا يدلُّ على أنه كان يُضيف إلى الكتب التي يشرحها أو يوجزها وينقدها.

وأخذ الشَّرح مساحة واسعة من منهج الشيخ العتائقي، وقد تمثَّل ذلك في أغلب مؤلفاته، وخصوصاً التي كانت في علم الطب والهيئة، إذ يعتمد في شرحه على المصادر الأساسية التي تصبُّ في الاختصاص، ومنهم: ابن سينا في القانون، ونصير الدين

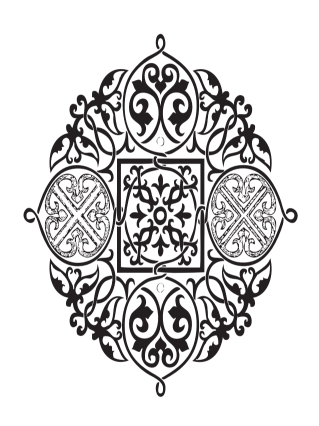
<sup>(</sup>١) العتائقي، مختصر تفسير القمي، ظ ورقة (١).

الطوسي في الهيئة والفلك.

ولم يكن الشعر هو الآخر بعيداً عن الشيخ العتائقي، فقد شرح قصيدة أبي دلف التي كانت فيها كلمات غير قاموسية، وكذلك شرح أرجوزة (صفوة المعارف) التي كانت تتألف من (١٠٠٠) بيت شعري، وكذلك شرح كتاب (ديوان المتنبي)، لذا يُعدُّ العتائقي عمَّن لديهم ملكةً شعرية، ساعدته على فهم المغزى من البيت الشعري.

وكان يثبّت على الورقة الأخيرة من مصنّفاته الخاتمة، فقد شكّلت لديه، كها شكّلت المقدمة، سباقاً عاماً في أغلب مصنّفاته، فالخاتمة عميّزة لديه، وفي جميع مخطوطاته، ولكثرة ما أعيد كتابتها في مؤخرة مؤلفاته، استطاع الباحث التعرّف على الخط، وبدأ يقرأه بكلّ يُسر وسهولة، وكانت الخاتمة تتضمّن اسم الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، ومكان النسخ، وسنة النسخ، وعبارة الحمد لله وللرسول محمّد وآله الطاهرين، ومكان النسخ من الثوابت التي يذكرها الشيخ، وقد رأينا في مخطوط (مصباح الأرواح)(۱)، عندما كتب أنه نسخه في الحلة، وفي مدرسة ابن الفقيه المعروفة بمدرسة (السبط)، فقد ذكر لنا أنه توجد مدرسة بهذا الاسم في القرن الثامن، وفي سنة (۱۳۲۷ه/ ۱۳۳۱م) في الحلة، وهذا يدحض ما ذهب إليه بعض الباحثين الذين ذكروا أنه لا توجد مدرسة في مدينة الحلة خلال القرن الثامن الهجري.

<sup>(</sup>١) البيضاوي، مصباح الارواح، ظ ورقة (١٦).





#### الخاتمة

أظهرت هذه الرسالة، أنَّ بيئة الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي كانت بيئة صالحة، وأنَّ مدينة الحلة كان لها حضور في حمل لواء الفكر العربي الإسلامي، في وقت كان الإسلام يعاني من التمزُّق السياسي، فبرزت مجموعة من علمائها الذين أخبر عنهم الإمام علي الله على الله لأبرَّ قسمهم، والشيخ العتائقي واحد منهم، وما توصلت إليه الدراسة:

- 1. إنَّ علماء الحلة، لغزارة علمهم، وسعة اطِّلاعهم، وعمق معرفتهم، استطاعوا التأثير بتصوُّرات المحتل الأجنبي، لأنه من المعلوم أنَّ الدول الغازية هي التي تفرض ثقافتها على الدولة المحتلة، ولكن بفضل علماء الحلة، استطاعوا أن يقلبوا تلك المعادلة، ويغيِّروا عقيدة المحتل، وثقافته الهمجية، إلى الثقافة الإسلامية.
- ٢. إنَّ الحلة كانت في عهد الشيخ العتائقي، مستقرة سياسياً واقتصادياً، فقد استطاعت التأثير في أزدهار الحركة الفكرية والعلمية.
- ٣. توصل الباحث إلى أنَّ الشيخ العتائقي يرجع نسبه إلى قبيلة خفاجة، وأنَّ لقب العتائقي يعود نسبه إلى جدِّه عتيق.
- ٤. قام العتائقي باستنساخ المؤلَّفات في سنة (٧٣٢هـ)، ولم يبدأ بالتَّأليف في ذلك التاريخ، كما ذكرت بعض المصادر.

- انفرد العتائقي بذكر مدرسة ابن الفقيه المعروفة بـ(مدرسة السِّبط) في مدينة الحلة في القرن الثامن الهجري، في حين نفى أغلب المؤرخين وجود مدارس في هذا القرن.
- ٢. دُفن العتائقي في مدينة النجف الأشرف، داخل الصحن الحيدري الشريف، وذلك لمكانته العلمية، وإجلالاً لشخصيته المتدينة، ولم يُدفن في قرية العتائق، كما ذكر بعض المؤرخين والنَّسَّابة، في حين ذكر آخرون أنه دُفن في قرية العتائق، والباحث يُرجِّح الرأى الأول.
- ٧. يمثل العتائقي موسوعة علمية ثرَّة، فقد صنَّف في مختلف فنون العلم والمعرفة،
   وما يُثبت ذلك ما تركه لنا من مصنَّفات تناولت علوماً شتَّى.
- العتائقي مكانة علمية كبيرة، ولأمانته العلمية، كان يذكر المصادر والشيوخ الذين ينقل عنهم ومثال ذلك عندما شرح (نهج البلاغة)، ذكر أنه اعتمد في شرحه على أربعة شروح، هي: (شرح ابن أبي حديد، وشرح قطب الدين الكيدري، وشرح القاضى عبد الجبار، وشرح ميثم البحراني).
- ٩. إنَّ المرقدَين الموجودَين في قرية العتائق يعودان لجدِّه ووالده عبد الرحمن العتائقي، وأنَّ عبد الرحمن العتائقي ليس له قبر في قرية العتائق، ولوحة الزيارة المثبَّتة على ضريح والده محمد بن أبراهيم العتائقي، تُشير بأن هذا الضريح يعود للشيخ كمال الدين عبد الرحمن بن محمد العتائقي، وهذا وهمٌ وقع فيه الناس، إذ إنَّ هذا الضريح يعود لوالده محمد بن إبراهيم بن يوسف العتائقي، بحسب ما توصَّل إليه الباحث.
- ١٠. كان الشيخ العتائقي طبيباً، صنَّف في مجال الطب ومارسه، فكان يشتُّ (يُجري

الخاتمة الخاتمة

العمليات بنفسه).

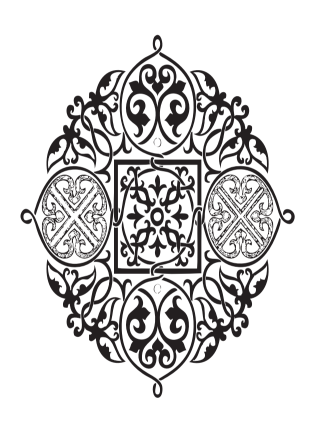
11. اتُّهم العتائقي بالتصوُّف، ولم يكن كذلك، لأنه كان أستاذاً وطبيباً وشارحاً، ومختصراً لكثير من المؤلفات، وليس لديه وقت للتصوُّف، ومذهبه الإمامي يرفض هذا النوع من السلوك، لأنه مخالف للروح الإسلامية، وما أوصى به رسول الله على من القيام بالأعمال اليومية، وترك الرَّهبنة وغيرها.

11. إنَّ أغلب مصنَّفات الشيخ العتائقي مازالت مخطوطة، ومعظمها مخطوط، في مكتبة العتبة العلوية المقدَّسة، والباقي منها موزَّع ما بين المكتبة الرضوية في مشهد، ومكتبة المرعشي في مدينة قم، ومكتبة كاشف الغطاء، ومكتبة الحكيم، وكذلك مكتبة أمير المؤمنين على في النجف الأشرف.

١٣. لم يُطبع من مصنَّفاته سوى كتاب واحد، هو (النَّاسخ والمنسوخ).

1. كان الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي يؤرخ الأحداث التي تحدث في أيَّامه على حواشي مصنَّفاته، حتى لو كانت كتباً علمية، كما أرَّخ لسنة حرق المشهد الغروي في إحدى مخطوطاته الطبية، وهي (الايماقي في شرح الايلاقي)، وكذلك أرَّخ هطول الأمطار في العراق، وغرق الخانات في مدينة النجف، في إحدى مخطوطاته.

١٥. لقد أثبتنا أنَّ الشيخ كهال الدين عبد الرحمن العتائقي، ولد عام (٦٩٩هـ- ١٢٩٩م)، وقد بلغ من العمر ٩١ عاماً، ودُفن في مدينة النجف، داخل الصحن العلوي المشرَّف.





#### ملحق رقم (١)



الى / ديوان الوقف الشيعي / الامانة العامة للمزارات الشيعية في العراق م/ تحقيق نسب الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي الخفاجي ومرقده في منطقة العتايج / الحلة —بابل

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ...

نوسل اليكم تحقيق نسب الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي الخفاجي ومرقده في منطقة العتايج/ الحلة - بابل من قبل المؤرخ المحقق (الشيخ عباس الدجيلي) الباحث الاقدم في مديرتنا (وهو الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي الخفاجي(ولد عام ١٩٩هـ) وتوفي عام ١٩٧هـ) بن محمد بن ابراهيم بن يوسف(الذي هاجر من البطائح في جنوب العراق الى الحلة) بن عتيق الذي جاء منه لقب العتائقي) بن الغضبان بن حسان بن محمود بن الاحزم بن منبع بن ابو الفتيان منبع بن حسان بن ابي عامر ثمال بن سلمان بن حزن بن الربيع الحفاجي) وقبره في منطقة العتايج / طريق الحمزة الغربي / الحلة - بابل كان عالما فاضلا جليلا من اساطين علماء الشيعة له اكثر من عشرين كتابا يرجى التفضل بالاطلاع ...



المرفقات تحقيق النسب

الممندس كمال علي محمد الفضلي هر مدير الوقف الشيعي في محافظة النجف الاشرف ٨> ١١٠٨ ٢٠٠٩

كاظم قاسم حسن

نسخة منه الى :-

- ديوان الوقف الشيعي/ مكتب سماحة السيد رئيس الديوان المحترم / للتفضل بالاطلاع ... مع التقدير ... من التقدير - ديوان الوقف الشيعي/ مكتب السيد المفتش عام المحترم / للتفضل بالاطلاع ... مع التقدير
  - ديوان الوقف الشبعي/ دائرة العلاقات العامة والإعلام الأسلامي / للتفصل بالاطلاع ... مع التقدير - ديوان الوقف الشبعي/ دائرة العلاقات العامة والإعلام الأسلامي / للتفصل بالاطلاع ... مع التقدير
    - -مكتب سماحة آية الله الشيخ باقر القرشي (دام ظله)/ للتفضل بالاطلاع... التقدير
      - مكتب ممثلية الامانة العامة للمزارات الشيعية في بابل.... مع النقدير ر -الاستاذ الباحث السيد عمران الشلاه المحترم ... للتفضل بالاطلاع مع النقدير
        - شعبة العلاقات العامة والإعلام الاسلامي.
          - -الاضبارة المختصة

#### تابع ملحق رقم (١)



771 الملاحق

#### ملحق رقم (٢)

العدد: ٣ التاريخ: ١٠١/ ١٠٠١



مكتبة الإمام الدسن ويلي العامة

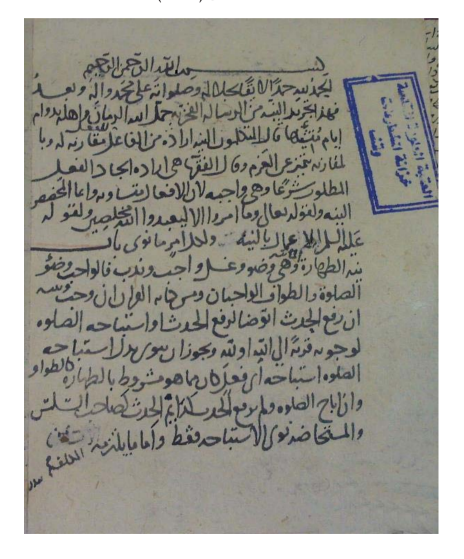
دسمه تعالى إلى / حامي العلاقة م / تعقیق نسب

الطلب المقدم إلينا من قِبل الأستاذ عمر ان موسى حسين حول نسب الشيخ كمال الدين الخفاجي نورد مايلي :-

هو الشيخ كمال الدين بن عبد الرحمن العتائقي الخفاجي بن محمد بن إبراهيم بن يوسف ( الذي هاجر من البطاح في جنوب العراق إلى الحلة ) بن عتيق الذي ( جاء منه لقب العتائقي) بن الغضبان بن حسان بن محمد بن محمود بن حزم بن منيع بن أبو الفتيان منيع بن حسان أبي عامر ثمال بن سلمان بن حزم بن الربيع الخفاجي ولادته عام ( ١٩٩ هـ ) ، وفاته عام ( ٧٩٠ هـ ) ، مرقده في منطقة العتايج السياحي طريق الحمزة الغربي / بابل ، كان عالماً فاضلا جليلاً ومن أساطين علماء الشيعة وله مؤلفات عديدة والأجل ذلك زود بهذا الكتاب.



# ملحق رقم (٣) الورقة الاولى من مخطوط تجريد النية من الرسالة الفخرية المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٦٧٠)



ملحق رقم (٤) الورقة الاخيرة من مخطوط تجريد النية من الرسالة الفخرية المخطوط في مكتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل (٦٧٠)

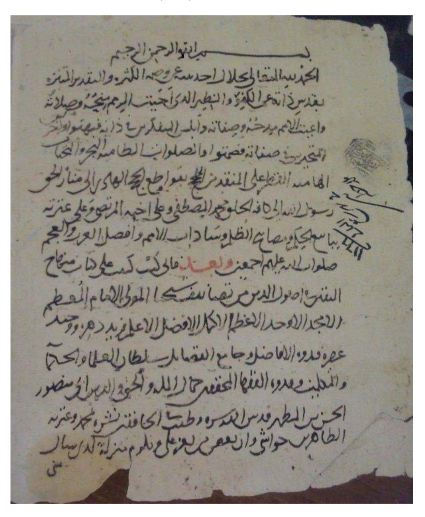
### ملحق رقم (٥) الورقة الاولى من مخطوط الرسالة الفارقة والملحة الفائقة المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل (٢٨٦)

الجديد المنقدر الجلالا المالية عاحمالعبراللكانوراشرب العنا جرارطا مراحد المصطاع المالايم الساداب ولعد معذر سمرايحا لماخ راهل السلامل عوكافراء لإفلااد دول الم الما لوالما ودوالل القابعة الم العصر الزالوة الهر لوالعل في النطاعتين الحوالطال المولالدر الاتا والحفرو المخالف واراس المنالا مرالله الاسلامية والنبسة عنا له كا ويود خلاددارا الغرالا بالعالما اللام الما المام ما العام وفاءر وللسطايد علمه والمسلدوا حدة وعلى عقيري. المالي من المالية الما ۵ - الم و الافل العار الافل سارعدونول التحليك لم مرص و ما تو يدواه و ترطا لم

ملحق رقم (٦) الورقة الاخيرة من مخطوط الرسالة الفارقة والملحة الفائقة المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل (٢٨٦)

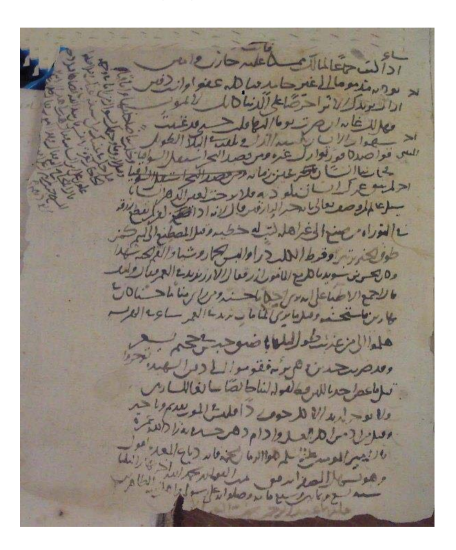
فابده المعلى، عامد الملاء على المعالم عليه ومذ صلا والحنار المع الرعا وعالكديك واذع حدام معدر المصارة لعرادا والما المواري والمحلم لما لع ونموف ما ليلاعب وعاملها للروسة والم وملعل منا وارسم فالصاف علوالمعرد وإرالا لوه وألحرد والعلق احدرها الداده وها ما اكسف للرسطي والعلام الاصلاح والسوم والعلاق والعلودة والعالم والعالم فدرة الحالموم والمداد فيادا والصوم ورقالتعامه والمقلاء الرحمالية لمولدا وللعلم طوات بهورج عطوالاحلا وللنظير للول والتي ولا لمرارسا والصله كالمالم المنعاروا لصلاء المراهد الاسوملامليملون لابدوالصلاعل الموع الموخ عبدال مع عالى رعرعام المراك لمراك المراكم المالي المرا مرح عمالميسم الله الا جمال العلام ليسواله ويوسل الهدي العاكم محمل حلفاء الحد الما ع موار الممان الدعم لمدى بعالا علوا لكام وشار وشاروا والعرار لعوالا رلعو لكادا والم لها دخلوا الدين شيك العدال المعدال عداء حدالا الاصروازة والعواله التراوالطاه المعوور صاده المام والمدهدة المتوساليار وليخاع العامدة عسارح مغملالم

ملحق رقم (٧) الورقة الاولى من مخطوط الايضاح والتبين في شرح مناهج اليقين المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل (٦٩٠)

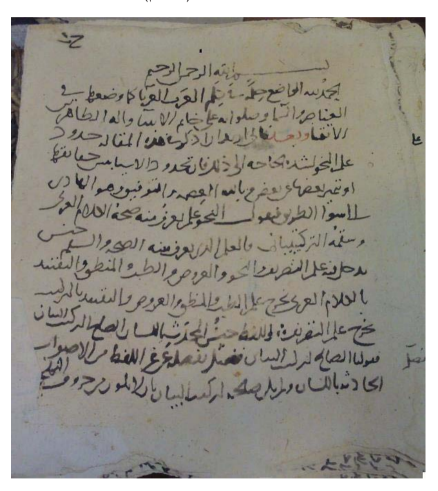


الملاحق

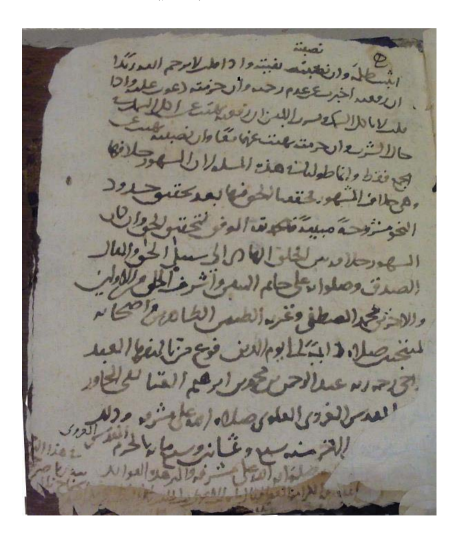
## ملحق رقم (٨) الورقة الاخيرة من مخطوط الايضاح والتبين في شرح مناهج اليقين المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل (٢٩٠)



ملحق رقم ( ٩) الورقة الاولى من مخطوط الحدود النحوية والمآخذ على ألحاجبيه المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٢٨٤م)



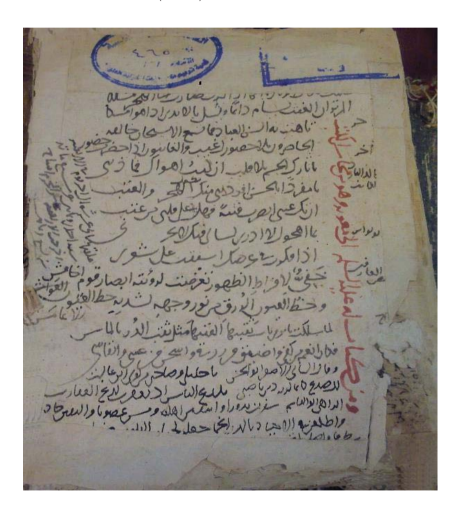
ملحق رقم (١٠) الورقة الاخيرة من مخطوط الحدود النحوية والمآخذ على ألحاجبيه المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل (٢٨٤م)



#### ملحق رقم (١١) الورقة الاولى من مخطوط شرح ديوان المتنبي المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل (٢٦١)

عندنزه لرابطاكم ومنع فيم الظار مزود وفاوح لالبرح النجاء كطاسمه بالنعية والدكم النعابة النجا الشدوسي والمنظار المراحزين والطامر والطام والدارسين عاطي المال المال وعداء بالعداء على المال وعاد وعالم المال وعالما وفا وكالاسعا وم شالاح عروجها لندقعا النيخاالين طاسعي كانقا دمعهده كالنجالزاب واستدخرم لاتدلان في المحل عالم القاالي ساجره وهواكا رية الحدالك الما بريع ساجروا لم تعالفلا كالليخ استخطي ارسودناها بالانعادد هوالاعا علاله والموافقة ويروللع المنابع وغالب وموانع للوحد فاللعجدية بالطسوم وهوالتخ المحلالا والوقا المراحمال شبدالوقا بالربع وتمالعلام وكاندفال وفينابا ب عدا ويخبل يلوب المع تسالمالوبه وحدوق بالمروفاع معدولالوفا وفاوه الربع لايجاح الابعاوماتها وغلام بيه ساج ودلاء

### ملحق رقم (١٢) الورقة الاخيرة من مخطوط شرح ديوان المتنبي المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ٢٦١)



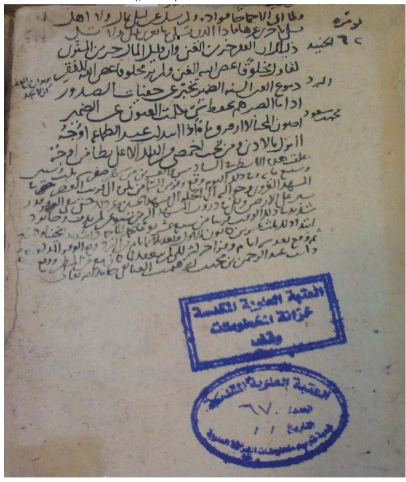
#### ملحق رقم (۱۳)

الورقة الاولى من مخطوط شرح القصيدة الساسانية لابي دلف الخزرجي الينبوعي المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ١٧٠م )

#### ملحق رقم (۱٤)

الورقة الاخيرة من مخطوط شرح القصيدة الساسانية لابي دلف الخزرجي المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف

تحت تسلسل (۲۷۰م)



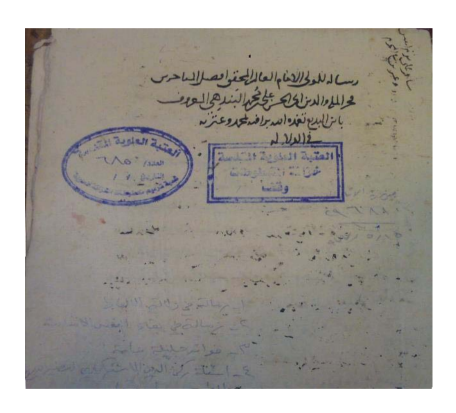
ملحق رقم (١٥) الورقة الاخيرة من مخطوط شرح نهج البلاغة المخطوط نسخة مصورة لدى الباحث



ملحق رقم (١٦) الورقة الاخيرة من مخطوط شرح نهج البلاغة المخطوط نسخة مصورة لدى الباحث



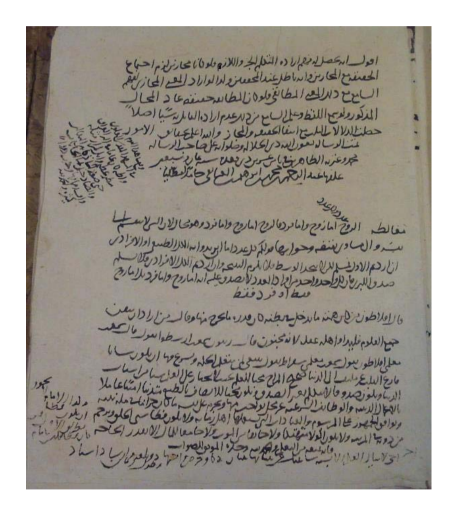
### ملحق رقم ( ١٧) ورقة العنوان من مخطوط رسالة في دلالة الالفاظ المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة تحت التسلسل ( ٦٨٥)



#### ملحق رقم ( ١٨) الورقة الاولى من مخطوط رسالة في دلالة الالفاظ المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٦٨٥)

المعرُّ المالم والمالوع المالط عن المعرف المعرف المعرفة الالعاط وما نبعاد بالوفيد الحاب الحت الاول فحرها فال البيعة ولاد الالعاط اندا واارته الجبال عوم ارتب النفي عداه منع والنغل زهدا المهوم لهذا النهوم وكل اور ده الحرال النع السس المعناء وفالصاحر الكنع الداله اللغظيه الوصعير فه إلعنع مد أطلا واللفط بالنب الي تصوعا إيالوص وتنعم على وللالعاصل انتبر الدين وأنا مرارينول هذاف رطرز وجو والوحداله ول ازاللغط اذا درع إمع وفائاك الوزللة الدالوه واللفظ والمدلول هوالعمى والدلالهؤهي بأمخصوص سهاومعناها موحبيرفه اللفطانه المعنى ولهذا بصل تغلم ونعي المغ واللغط بدلاله اللغط على والعلم العلول واداه زمعائرا لدبط لؤدار اللالهج بعشط وفوا لعن الوجه الناكر اندلوه زكرندلاه نزدلاد النفزيامه لدلاله المطابعه لم بالعكفران الفهالجرسابوعافهم الدارواللازم سنعن عكذا الملزوم لابعال اذا اطلواللفط فع المحروة الدارا لام مع الآخر بعد ولا يعضاً لكعكس حال كعدم المحدود والاجرائين ع الحداد لا منصل المحلح المحالة \_ هذا اطراد حير الاول الغوك تعمل

### ملحق رقم (١٩) الورقة الاخيرة من مخطوط رسالة في دلالة الالفاظ المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ٦٨٥)



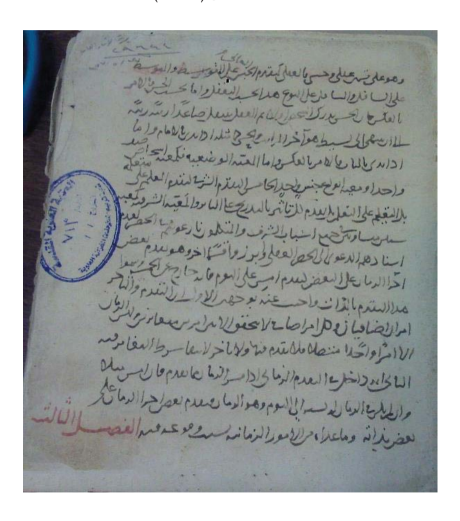
#### ملحق رقم (٢٠) الورقة الاولى من مخطوط القسطاس المستقيم المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل (٢١٦)

فهدا مخارجة في إلمرا للقوم لرنم الارها لأذلوب المطالط والضوا بطالعلما ألعد داللية العوالد 0-1/12 Jule we all 7 Les Wad العدول عنواله إدره عزره كعالكه حرفي 6 للصرابط العليال في للد الحرجود حاسة وصف ويحوها وعنسا لف طامرا لمنف والنها لقوم والهدا لعمه

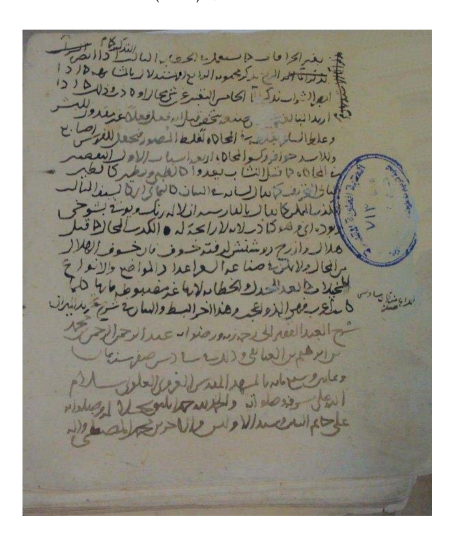
### ملحق رقم (٢١) الورقة الاخيرة من مخطوط القسطاس المستقيم المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٧١٦)

مكنتهبيد مال كالحطامح والمعدار ووريكو روع موصوج العليه وعرج الح لمولما واحط ما عوخط فارزادي خينبه فاعمال اومن وسال فلخطاه ورالمعدار وفعا خدا المساح ما مدع الكطوف وعن الالمدار وقد لورغ فأ داسًا لعولما وسلفان الوسا سرعاسم بالمد عرح الإلادا ومراور يوعوم داكى كمولياه وساحت وكالسامه طابي اوتخطاع وتدمت وساك عذه موصوعاً لل المعالك المعارة عن ما العالم وما عا اواعاضها الذاسا وجزنا والماعولانها وورالاءاص لم صبخ علاما بالورجارد عرموصنوعا بها الساوال لموحرالن طاء الرمان الاللاخل سالتورالتي وللتحلا اخرما اردا ابراد و عدالا وراق الحدس واحرالدحو واكالوسطرالعالاعلىسكوع الامانيلارران جراسه إمرازال د الإسعمان والصلاء عاروللعالموالاطلاق للبعرك بمرارم الاحلاق

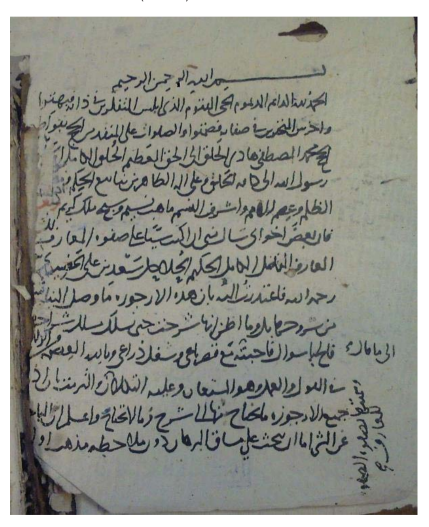
ملحق رقم ( ٢٢) الورقة الاولى من مخطوط البسط والبيان (ما بعد النقص) المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٣١٣)



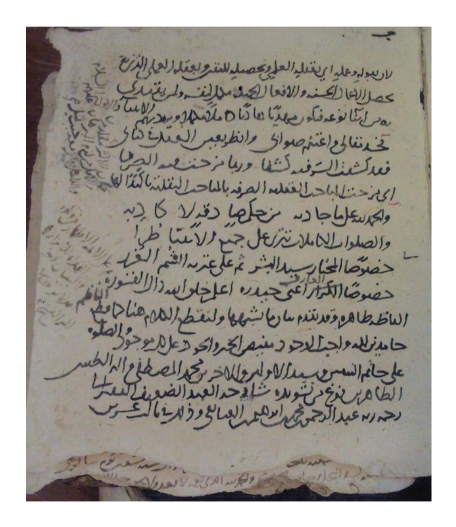
### ملحق رقم ( ٣٣) الورقة الاخيرة من مخطوط البسط والبيان المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ٣١٣)



ملحق رقم ( ٢٤) الورقة الاولى من مخطوط صفوة الصفوة للعارف في صفوة المعارف المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٦٨٤)



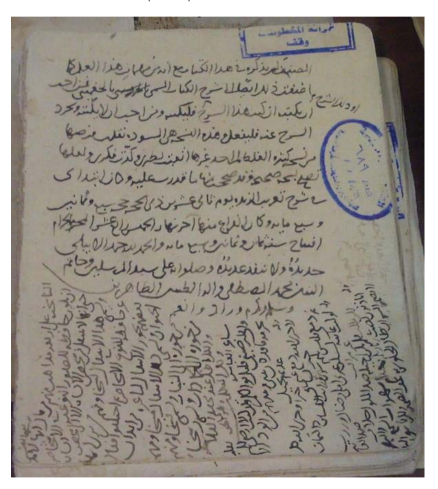
## ملحق رقم (٢٥) الورقة الاخيرة من مخطوط صفوة الصفوة للعارف في صفوة المعارف المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ١٨٤)



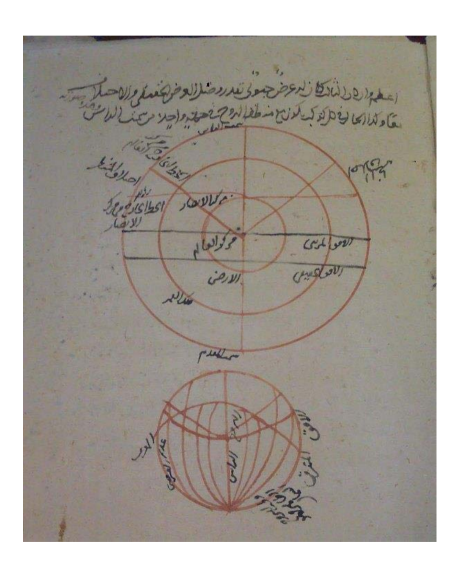
### ملحق رقم ( ٢٦) الورقة الاولى من مخطوط الشهدة في شرح تعريب الزيدة المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٦٨٩)

بدالجدُندَةِ مَدَّالِلمُومَالِعَامِهُ وَحِلالهِ وَسعو حَدَلَزْلَدَيْعًا مِوا فَطَالهِ والصلاء على خبر خلو بحرالصطه واله ولعا يعول العدرالصعف الفقمالي حرب ورصواه عسالة حريث والعمارة وفقه السر لماضه وحعلومه ختراله زماصيلاه قا يعاطونه المعالية المعظوالامام الاعظرية والجعير اللوس فدور العلا الرائ مملوعدم لاه والمرهم للاولخو والديحد يحد الطوى المهر ووطعة الخافيش والمح وكرماس ووجازه لفظرو فضاحه ماعومه فلحوى وعلى للنسجل لمالمه ولعدرفه على الدكسال من ولع على المودي لما والمعلم ما يوجى معانيم ويتزمغان فاستعثا بعصفى الخطاء الزالف العراد العلوهذا الملا تعسولانا الم والمامنا المعلام قدوه المحقف والمفاخر بسال الغفها ولكما والمتلا بصرائل والخوو الدرعة بري الما شويس السة 211

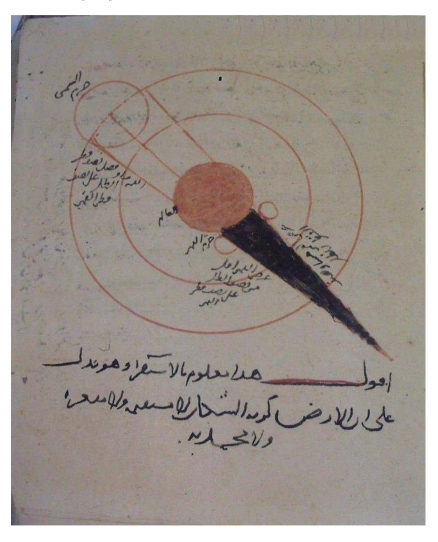
ملحق رقم ( ٢٧) الورقة الاخيرة من مخطوط الشهدة في رشرح تعريب الزبدة المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ٦٨٩)



ملحق رقم ( ۲۸) ورقة من الرسومات المتقنة من مخطوط الشهدة في شرح الزبدة



ملحق رقم ( ٢٩) ورقة من الرسومات المتقنة من مخطوط الشهدة في شرح الزيدة



## ملحق رقم (٣٠) الورقة الاولى من مخطوط الارشاد في معرفة مقادير الابعاد والاجرام المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٢١٤)



### ملحق رقم (٣١) الورقة الاخيرة من مخطوط الارشاد في معرفة مقادير الابعاد والاجرام المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ٧١٤)

وإما م الانطاع عوام السام علاله عادار قط الارض العدد الذكور ما ع الها كالبعد هام هوامد المراسك علاجة وعشر والعالد وارع ما مدواري إلما وألا عام و مدو وعالمول سوابعا دامادا لعاور عوهدا المدرالالعد ع العطلاق ليعد تحد الملك العطرا مدرالال محرول وال فنافقها الموتول هدا المام زيت بقور الزروع سرمع معرف معادرالانعا ووالاجرام نعدحا ليعتبراللام تحمد دركلاك والاكرام الدراسع علينا تواج الاتهم واكرمنا نعامد الاكرام باساع خدالانا وتحد المصطلع عنريد الكرام عليرد عليم انقلالطان والنظروفوع العبدالصعب فالدرال وحدرد ارجر الاحراك المصنعدل معم العام يتويداخ والارتعاعدي World Me was the control of the الم خاصاحه ولاول مالسرالع العادل و المالك و معااه و الادالكالك

ملحق رقم (٣٢) الورقة الاولى من مخطوط الايماقي في شرح الايلاقي المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٢٨٧)

المدال عرازج والمرسعالي حدوه ورمام عاوالمعلوفاد ي المال المال العطراب الاسالاسلام عمراها المعرف المراد المعرف المراد المالا المراد المالا الم الميسالين المبدوات والمرطع تحدوالها الطفاعا يعوص حوالدال ها عه ورو لعالمي العمد المع جاملة في و داللة فالعمالي في العائل عيرجداله والتكفيد بالمسجلال وصلوه والمجروال هداحما لطب للديف اللعطا لمكيا للبراعي التي العرب ويجاوي والمحار والماء لعراك المالي المال مجحول الحدود وحروح وتر والم الله الخروم فلم الرصافه والماء والاصلاح ومنطيل عا والعاد معالطاد الطى بالصناعة فلل وق وسيعال الدا مانع ماد فطيت و 2 الاصطلاح على من الصله المالافساحها الحصول اداني بردري لانعاده والعسع للطس اولات لاجه البدن والا يعطاعها عر والعاد والحر والوالعائ وهر بالعالى الربع وحد در ها عصالول مالكانفاك وراليف الداله صاعتري ويريقطا وليعو عدد الطاع لفظع اعضا للبواط القارع والطب عارة والطبقام وكالحافظ من المال المال المال من مسلطية المالا من المرابع المال كلاف المورملوم محقق بعض المحر والمعان والمرهان لهدا فاللوسولها والمرهان لهدا فاللوسولها بعاصلع فالتقلم والمحاد قرنع الظر فرنكون انفوظ الاحوال الخرس اللاشي صلعة العلاج بعدر المحلك هذالب الطب الهومتنا دسموالمتناد مز الناع و والمو لطبول من الطب وماهوم الطب ليطنون ولين الحريق ومطافة ومراطلا والعلي على المعاليجوم والنعسر مع الكرة علي وإما ما الطبط فظيار والالصاع الطبعلوم لأمعارف موله لعرف مني و (ه وصالي وا المالعود دو بدا شفام الادو بطرواما دكن عملال الحرار والاهوم وعوها والمت الفرورع الطب لوصل عاد

#### ملحق رقم (٣٣) الورقة الاخيرة من مخطوط الايماقي في شرح الايلاقي المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ٦٨٧)

اجتعالي والمناج والمناج الموقي العقد مالاملانك الما والما والما والما والما والما احدها استدم ترا را الموسلات الإشداد الموالية المعلوم بالمدد المعالية الموارن المعالية المعالية المعالمة المعالية المعالية والمراد المعالية والمال المعالية والمال المعالية والمال المعالية المعالية والمعالية المعالية الم والعالم ومنوا ومدون الملح كادين مدالطبع واهتامها والماء ومترا مدالات وجاداه وللد عالموقانا سفلفالم المريعين فاعل سعالا موجادولانها يد المرود والرود الاردوالاسال معفق العداد الماد الداد الماد الماد الماد الماد الماد والمودن المزدالا في من الحديث وبالملكوي بالموسول الماء المراه المراع المراه المراع المراه المر والعالج والمعالل والخالف المخطاف فالمداد والح المالا المالوص ٥ سفالحدرات التولي الدوالوجع وافاخرت معرالغولي الماذافان صفي الماهد المض وللعض عالماله الااللو العض وبارا وحنام الحالفوه المعقرا استعلامه المعالم المركا المركاة المان يتعالى القوه معال المعالية والتأكي للموازى وزوالسه ووعول فالمناوالتوسي وكالعظادان ونالخ فالماحال الغطرا لعلواء شرهدا الوصا متواليل وردوال المكثر وشهيرات بالأدعالي وورالواجه المفدلمقع المعاليقاني تبار العصاها والمواص النياساء عمال معمل اعتبارا كالحاص لنفوا وداوعثا والكالان وحبصف المعدة وهومان والاعال عذافر وخالاللاة والكرية وكاد وعلوا على الاجون مجدواله الطاهى فرع في والا مصنيف ع عبدالحري القباني جاء السفال ومطاع إسروع جبولاسا مالم لمزوعا والعانج ويذلكوالمسهدال وياللد والغروم علواك

# ملحق رقم (٣٤) الورقة الاولى من مخطوط التصريح في شرح التلويح المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٦٨٣) الجزء الاول

للوزندة والماؤكلالم قصادا والحطاع طالم وتعافلا الله كالمام المول العالمالا والمعوالم دو افضار المار و والملوم الر الني وور الهامت وورد روت مع صغ يحدوكرو معاند ووحاز ولفظ وفاحه العربة ووي الطرخله ولعدر نفي عليهم مرايا دخلا المليق غذته ولاكث النباع عن احتالعبد الضعيف العفرال رحيد عبدالج الماق العالم اسرة المنافر الخالف المالة الما المن اللوجمة والسيعال العصر والتواد والاهتدال سواالط يوكا الامام العلامة كخند كدحم الله بعد حماله والصلوع ليتم وهذا عقر عن بالما ويع وحعلنه فأنه فرزية بكافي فطعاف ولا ما تعيدالطب وموضوعانة واحوال الامور الطبيعة تعالامرا خروالاسا والاوام اللمر تخفظ العي ر عوجوه العالحاع بالإراض مالما والعارز ونسو الغف الغزالاول علق بغلط وموضوعان واحوال الادرالطبيعة في الطبي الطبي الطبي الطبي الطب الطب اللغه البح ومذطب الرجل والاصلاح ومذ طبير التعاد والعاد فقالط ذا بطم ومندوما الطناجيز البت والصناء والحدف فالطعاح الحاذ وطسوسه الاصطلاح تذال لحفزه الصنع إمالا يعف المعالجا في حروالعا دار كالسع واما لإصلاح البدز واما لصرور تها العادة الطبيد والمالاحتياج اللجذو كامار والعناء

### ملحق رقم (٣٥) الورقة الاخيرة من مخطوط التصريح في شرح التلويح المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل (٣٨٣) الجزء الاول

خزانة الخطوطات على العلامات الالبي المدكرة الحقوم العنوج العالمة المعالمة المعالم الاوجاع المانة تح عدم الم وماسها الكون العضية يختو عارطونسيل ماويجن بوف الدياف اوما حساسه ومجرحه الطبيع النوف الحاصل وذلك فتاكيه اربط الدج والشار لروزلاي له فدول عوضه والك ٥ ا دالخف لطبغ العنبيه ما خاع ندانح إفكاننتو الخطرح مزغ العل ع: بود عالم الم الم الم العنوار العنول والعنول والعماع المعمور مرو لا كالماء و ولا والطبع الله فالمون المخافظ وال الطيقة الونيج وصفها لانهاب عنماق عاالملق علاو الذريام علم عالصنا فنخ الخوالصناف تناالنزالخ ارم وتغريضه واصعب الادراء وقاولالصالا والمام مالاعما العمالية لاقالامالوات و عادلصعور مالمتعادلانا عااهلاوان الغني لمعط دايًا ف والوج وعصب العصورة المهكوح العاصل ما غابطوف والالعلى المركزة ولفضاط غرال الاول عزالفيك in plikes eksemela-Will steel lavel edelat سياخيل لصطف المعو للحكر وفعل لخطار وعلى الدالطاهرك الات العصومة عز العبام والارتباب كسرالعب العصرا إلى ربور، الإصاور للغالم اخركات الماستعل على المارك المدورة وسبهما مدول العراج ترساد لعوسهما دو والمالسي المعت العوم العلو لام الدعلى شرف وصلوان وعلاده الغالى اللهده المعصوب ملام الدعلى احمد ولمراً فاتراندان أسود اللاب ولمرا فاتراندان المرزع لطرا وحطائع في لمدي الفالد

الملاحق ٢٥٥

ملحق رقم (٣٦) الورقة الاولى من مخطوط التصريح في شرح التلويح المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل (٦٨١)

السطاب لطاوعبهاادوح وانغماضهاعلا لنقسالطان الول هزاه وبعينا اسطرعا لالم يحفنوبا وم المع و فوف على مقدما كالاولخ الماما كالركه والمالين الدي الله والمنطب المركة والمالين الدين المالين والمراد والموم الموارزة وجودها المون لعاوجودان سالحد وكالادمنواليل ولدياسل ع (١١ص ١١ المستغر وطاع والماري والموجود والمستغيرة الألول ع منع والسائد المطاعه لطغينن ولمزم الخزالن وهويجال وا والعيديل والحويصف عاضيا والمحرس علام ها عدوا فاد للوجولها علا الحاسال المراما والى ئىنىدىكىلىساھالەھ مالىزەلالىكىلىكى ئىكالىدىن ئىكاملام ال ورو الزمارة انف عها ما لغذ، وهاراً عند على المواسفي الحرالاز وماعل اللاملير يوحود للحراس دلواع بتوته للحركها فالوالنا محسوسه فكورج ودواري ودود الماص والساريقير ودها اك روسيداما منذاه عبر سنزر والاوليلنم اللالع فالوحوف اعا ليوحو والنه المو العصمنها صنا والفصيعان وهويا والمالحلزم زعدم الاسامهاعدم الاسام الماوركم العسام الساورجو والجرواك إلىا فوالخزار فالواارعندم انها معطافعار احتزا الخاع سينس المعلوا فالمزه وحود لليول عصمة بالعوه واعسمانا سفيهالغة احتراه فولك لمرا لاله راكله الكلح المرامة المالم الواس النعاطالااوالحصوص المراكار وسنناوها الالمولالكال مترته منا الماضي ما المستقبل والحدود والمستركم مرالعا ومراله لعاوال النصيف يتلشا كرهي وحودا عفاء ماه جرور النوع وادال في فرالحد الالمنابط في المنافق المالية

### ملحق رقم (٣٧) الورقة الاخيرة من مخطوط التصريح في شرح التلويح المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ٢٨١)

مر النعاوة ولا والمالنفسيده والسيع مراح اللاه وطاه ولمااحك مان السع في والفل عد مراحم لعدم النوي والنسيم إلى روم المرب الالرو الدا الاحماس والسف طذالك الله الما المعاري الموال كف حلوقهم والحلالطوماما رداط والععوم الغطم والمان عام والهو االعزط للحاره والحاص عوبلاً الشي معمال صف والمو لعمل المسداو المريدوالم. ما للادرام الماطن والحارك شالى علم عن الطسع والمحليقة والحدود المناء ل في اللشُّه لذ الاسها وولا المعام الطسعة المص وليا والموطر يعض الا على الحرالا ورا والرَّمة الاعطاء الحراجة والحل وسيدا للطسعة و وند 10 مند منتشر لخوار والعرو وسع فعظم ما ده المضيعة والتربية اللحظام و الغنة رودة ولعصم بالمدي ورياه للاعطاط العطاط دور المنترظ العود وكالمطارة الخرير وعلامه الاعطاط الحوا رالهم فيديغو والكطاط الماطر برج والمادالك طاط الم وللعصال لمو للاساعنفير عاج نطرا الالمن وه وصعف وركم بدا وعصى غطوب وهدا المرعول أن لنة وليرًا ملك للوط الخدرة الكخطلاوالي فرخال لوعد سع الموم ويزنيعه اواخ يود مزاحلاط الععلاا سادالكر والصداع وطد العرفظة واللعدم تخلي اول الموم والوط التريد الطاه ورسة الاعلىك سالنواس فوردا فاسهوك السابعوا فاساروا كاما بو السادروها اخرما وصدابا سروافنا برها نمالحرسلعا لعاليوسوما ملاصل حرضار وعلم إبيثل سرف لمته لمن وسمالا ولهزوالاخرن كالصطهوا لذالطسالطاه بزيلت فولغالعسالصعيف العالى رحمريه عسالرح بمخداره والمعالي والمعالا وارتعان شداديع وسعوما والسيمالية والطرالعلورا الوال الإعلام الإعلام عامش فروعا درس الطاه برفاء إقالم هدالني ال

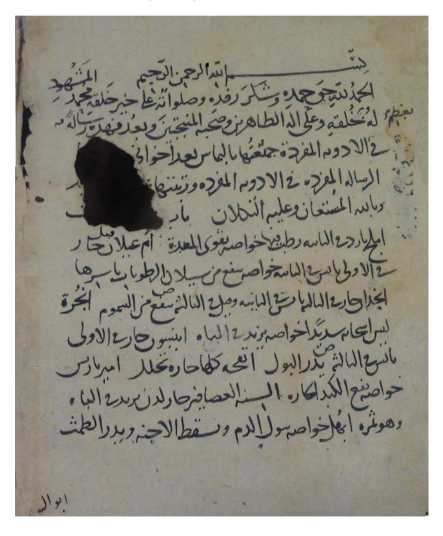
# ملحق رقم (٣٨) الورقة الاولى من مخطوط التصريح في شرح التلويح (ما بعد النقص) المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل (٦٤٨)

بانعصال ولافي وكان لمرهولينس يحذت ي العالم المقالموكال السنفاع ليس حسم فكدنك الحرارة لسناجرا كالع متراما كنية كضلح الفا ملي المقالم ملازان إشداء والالنفال والمالعة المازم منول ذاوة الصورمن سماع اسم كالمراة والمارً فالم بعيس لصور من ذلك الصعدل الح ومندي ذرك لصفيل كوضو المض من الصفيل وقد لكو خالفه لحية المضي كابستضي الحداد المالم لكوة في السنط لسنك الما فد فيما إلوافة على صفر العكس منه كالمار وعد مكون موافقة المالك عن الاحسام الذله عادى الموعند النطال الما لا نعكاس منفاع المفرمين (لها ولا يفي إنه عدت على مسط الصغيل بنى عطى السفاع واله نعكاس زاوية سم الداويدالة ولا و بزاوية لجناع الهستة واذاترهم سط هان الداوية فاطعا للصفيل عدت عجمت الزاوم الأولى زاوتيان احديها وكر الى ملى النبر والمع زاوته السناع وزاوية أله صارولام زاوم الانعكاس وزاوته الانتفال مهامنسا وتنا بالبرع إ لئ هندسى قطير من نشاوى الراومةى وعدم انعكانواستاع الوامة عودًا عاالصنبل للجسم إخر بالن العلس فأنا سعلى السيت لاعدث الذاونة الاولى لانطاق اله تعكاس على خط الشماع واذالتعن السبت افلين عنى الدور عدنت الداوير للا كاده لكون فاين طرف على السناع والانعكاس فلماله

### ملحق رقم (٣٩) الورقة الاخيرة من مخطوط التصريح في شرح التلويح المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ٦٤٨)

الماطن لارك المانحنا كالافات العارض لحاري الموللاساء في أن الدوري الله أوى الكلي أوفي المئانه ودلك لنعدها عى مرصداكس ولعد والاطلاع عااضاله والم كعتمال سهل كاوجاع المعله والريه لطورافكالا ماحالة الفداء ومغل المنفس ا وعشه كافات الكيد لعدم عن مرصد الحسب ولو فذع الاستناه في العلامات عار الآفذ وافخة في نعنن الكيد اوي جاريا اوني معترط اوفي الماسا رتبا اوفي الدق العطيم الطاله من عدينا ولعدر الاطلاع افالا معد وصد منؤادت السيب في الامراض المعدب العضاة ت المحارية فال ارسطاط السرالطيب المرض المعدر عولمان سان العصوالدي فينلم سها المتول للفضاف للغاديه المي بصيراليه من العصو المربعي ووتكان مكون من العصا الطاهع المفائل والمتركدو مكون التارط والما واعلنظا فان اللطبف (رست عا العصوف لاعضاء التي بكون على لعصف ين رك في الالم لا مي له فالعني سيهل عنولها للومد با لمن وله لا وصعافاره وع معلاله والعادات بصل المام عفوف كارج متكاوشا بما ان حك وكازات العني كان كا وه لذبي فيه الاسبال لني للم الدى حدث المنا وكدموجو و عيا والديد فنل السلاكالمشاركه وانكان وصفها داخلة لايمًا طريق للهواء المستنسنين فالما ديصل اليما من عصوفريب الهجعد

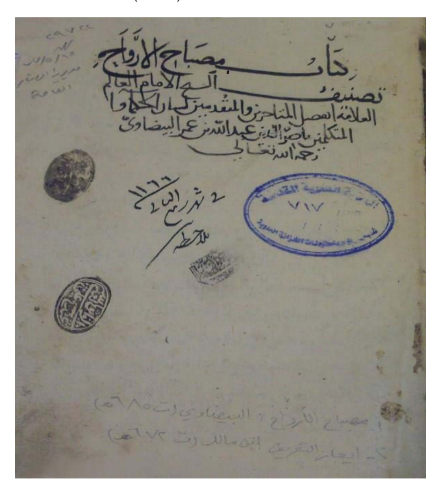
## ملحق رقم (٤٠) الورقة الاولى من مخطوط الرسالة المفردة في الادوية المفردة المخطوط في مكتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٦٨٨)



# ملحق رقم (٤١) الورقة الاخيرة من مخطوط الرسالة المفردة في الادوية المفردة المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ٦٨٨)



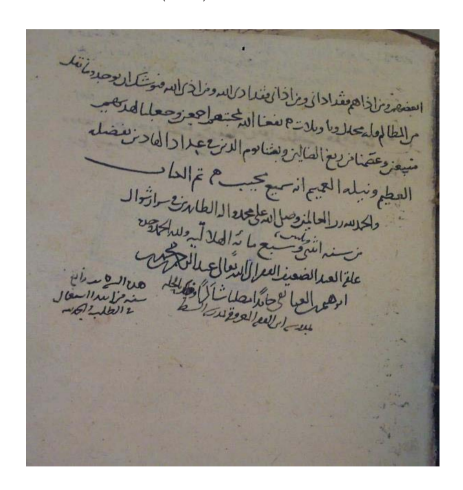
ملحق رقم (٢٤) ورقة العنوان من مخطوط كتاب مصباح الارواح المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة تحت التسلسل (٢١٧)



## ملحق رقم (٤٣) الورقة الاولى من مخطوط مصباح الارواح المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ٧١٧)

ولينه الأول الحاك داروجود والشائه الإحراليا فيعده ووفاء لعنا يخيرُ كربابه الفاهريا في الساطعة فارضه وسار وصاه بلغ الماره وخاغ النما به وعلى آله واصحار وخلقار واصناك ولعامانا الى دركا مح وعقيفه والمسترشد لمستقيم طيعة جعة لكصفوه ولام الاولين وربله اداؤم الاجون علم النطرواصو لالدرع سمتها مصباته الاروام والله الموفولله لأث الفلاج والعاصم البيع تكاهوا داله ابك احراط البواومنعوداللا مرتعابينيه وتلنذكن اما المعتدمغ معربة قواند البطرا الجداما يعور اونفدىق وداده الماصروري ونظرى النظري الماسي ورضووريم مرسم بود كالبي الكلام الضورات وذلك مضلين العُض الدوك المادي المعنى ما الكنع تصور أمل لشركه فنه وهو الخرى ولاينع وهو الدلم استع وجوده او اوامكن ولم بوصدا دوجد واحد استاع عبره المحارج على المفوم اوامكانا ومنعدوساه وغنرينناه وبطلق الجزك الشاعل مائ كأرة مواتم لصدد عل التحص الاصافة لماحتيقيه والنوع المصافى فالقان فارتام باهبند اوا دستقيم المحافي فالمحافق والخابع المعارة المام المناق المنافق ا

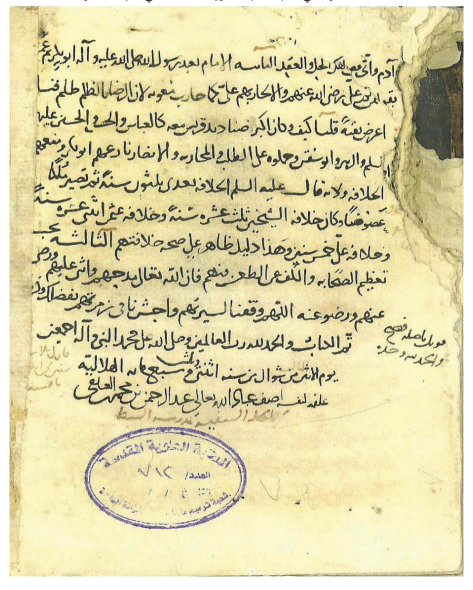
# ملحق رقم (٤٤) الورقة الاخيرة من مخطوط مصباح الارواح المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل (٧١٧)



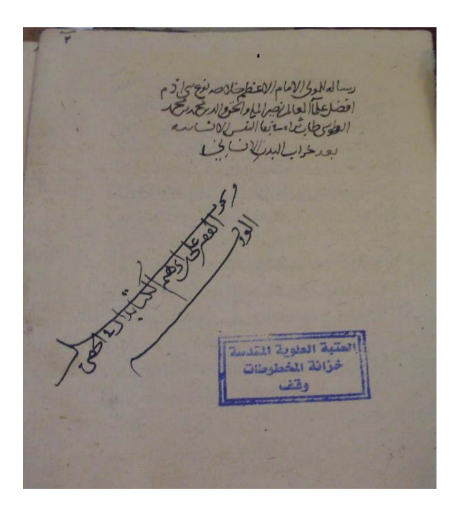
### ملحق رقم (٤٥) الورقة الاولى من مخطوط فعلت فلا تلم المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل (١٩٧)

اما بعد جدالله حالى الاملار و مديرها و را المحدود و وسرها منواد الكواكر وسرها حاعلة كالمراسات والموالد المعلام المحال المعاد المعلام المحال المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد و المعاد و المالا و تصورها المعاد و المالا و المعاد و المالكان المعضل سوالغ الانعام قلملها وكسرها العاد و المالكان و المالكان و المالكان و موسولها الذكر و ما مو العلوم و مقاد المالكان و موسولها الأكان المالكان و موسولها المالكان و معاد المالكان و معاد المالكان و معاد المالكان و المعد المالكان و المعد المالكان و المالكان المالكان

ملحق رقم (٤٦) الورقة الاخيرة من مخطوط فعلت فلا تلم المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف



ملحق رقم (٤٧) ورقة العنوان من مخطوط رسالة في بقاء النفس المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة تحت التسلسل ( ١٨٥م)



# ملحق رقم ( ٤٨) الورقة الاولى من مخطوط رسالة في بقاء النفس المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٥٨٦م)

رسم الموك العالالعاضل وندالدوله والدس ووالمهندسن الك اماده الحفال النوالات استعداد الله عادحد بكرا مرايسا ليرسومه وازله على البضاعة هذ الصناعة وكالالمالي علمرز فالوالعلوم وهون حن علومه الرفقة فلما المدرصفين وتدا يعنوا سيعله المطلوف الشرابسالعط الما والوس لصواك الاعالية مله العفاوه والحنومة المتلاداله العادة فاقول لوحو وأستنهم الحطاله وض والحما لاوضهاله المنه وتعيى فاوضه الكون 2-عمر مركات او حدر الاحارك الكرايا والالوص المارة حيم الحي المارة الاصوار والالاج والطعوم والملوسات ولما سعاوالمحوسا عزيجالها وامكنتها وتنا دبرها والاسالها لمنه وماع ريجاها حوقال لععظامه جوالوطاع وماعدا دارزالا والعليم العنولك وسدك التعاصر اوعبر ي وسيود والمات المفارقة للوا وكالمار بفالوالنوع العض لكا 1490

### ملحق رقم ( ٤٩) الورقة الاخيرة من مخطوط رسالة في بقاء النفس المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ١٨٥م)

له له يوجد لا زخراله مفياه از الموزم نباليًا لوله بلرموجه والصلاحي لاسالمان حرار كوم وحود اسال لا عدم الالمخرار وحود والمان الجرير السحال عرب عموله حراله عيد النوه الك العواود اللالاهرياح بالكنت مله لعدموم يوحو وذكومها له بدو الدنسداو حرحارومايت، ذاكرو 0 نهرسوهو رانغ مدركن لملكاللو بعدونهم لديدي الوهرهنا ان المالم لمرتح اعدمه مرالمه والارج الالعدالك كم منهافا والوجود والعدم المحليناوا الو الادراك ودوداشالد والاحم الله دم الوه عاصل يعرف الماحث العولي للعالم عدم المالم لمخرم وخود و فضير والمساويد ما قال عدم المالم طلعا خيراء رح جود و ما ر العصدطات و و دلان والالنال المحليدال عاد، علم اعزم الجر من جودان وعدم على المالم فراكم المالم حدود بالنعا والنو ولو ه عادان النالم الكرار المفاوالعوم لونا لا يحال اللرى هووجودالالم لماحر بدلكوا تعلما بقائك كالاحوراك اللنرس الني العلى حرم على الحراك السرع على السرالعلى ا ولولا وللركم انمناك الالهدود لالافهاما حويه هاالم والنفال وللونس واكيسرب \_ العلم وهلوام الحروالدالط علقاعبدالحرجم العماع

### ملحق رقم (٥٠) الورقة الاولى من مخطوط فوائد جليلة المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٢٨٥ه)

ومزع الما ور مالين وطماح 8 40 Whitelport Blee Elevallation 10 82 16 الماالاولخم المودات وع احداله حود لما كالحاحد وها من المع مع وسكاندا مراهام ولا يك وحروم ورا المال المان المال المرجودة في الدا عندراله والحالا كرة للاماكالومد والذا الرمد كالزهون لكو المال لون لاد و و ا مالاه و و دانه م للالتعلم السااليدك لعلواط ويحكر بعنى اوزمار يعسم عراز للحروالونا لأسرمادي العلال فارا لها و معلم والعدها وهذا هوالمواليولوحوص عادت الولغ وعام الاخروال في مدور الموجود عم العاص العلم الناري كالكلامساع وجوده عما مهت المريط في حود علمه فا لوالمورك الع الحراالوحودوالفاؤي الوجودلات الميما السويدي عدا وه وي و و اللاحو عند و اللاحو مل المنو من اللاحو و لمن وحود اللاحر منوفع لعاع الاعماد المن يحمل مع الساولها للإح عرنا خوال الع حسد لم و كوي والحواد يوحودًا دنعة والوا الاعداد فالملائد والصعف لحواد لاب معرمط عدات الاحق المعجم ودارا مراهم والمحالم المعالم المال و الرزي إلاح المروح فنزالاعدادم النفاء وحسوى حود اللاحولوم

### ملحق رقم (٥١) الورقة الاخيرة من مخطوط فوائد جليلة المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ٥٦٨٥م)

السابه عاحدو النفح هو دورو دليله ينهوراكوار هذاالط الحمالاللونية فانهم ليعلوا والروافي بنواهنج الاحداع وعاعدموره عندهم الالن الواحد لأبكر الدالي دوالواحد الدراد كران الانكثر السة ومعنها الالوج الدرينكتراسخاص كالريكورما وراوله يعلق مالما ووالمكثر لدارجي على والشخفر بحراليا د ومنها اللوحور المارقلان لا بعير بعدار في زعار فاجاطرت ماده اوساكرالان ومنها الكوا الالحدلالوزدان يماشر مقاليدنهومنها الللح المسعدلاسعاضم صورة اونسي عطه وسع فعدونكماء وسندل بالزارياص الرعام واردا تؤرسها المواعدة للادوره ولد انحده نالسزا عديه بهالوه ند مريم الانداما واحده لأسكتروز غيلاب مالما د وإمانسكره فيال لعلوالما درواما معار ومونعد المعارم سعادم ا ومولع عندهم باطرواما الطال لما يوصار م عدادا سارما ماعدم احاف العنري مسفهاج وحود منعدله الحاح الها واما تعلى فيرسر واحدمقاوا ما بعطير السوس مدور تعليها بالانداب بعدد للطا بطابع در الوكوعدر الوالد والعاريق معض الوجر 

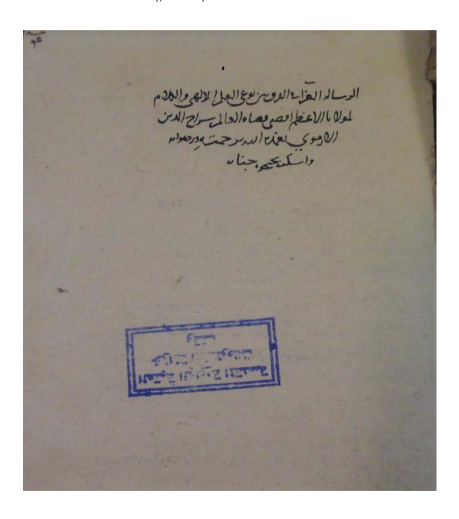
ملحق رقم ( ٥٢) الورقة الاولى من مخطوط رسالة في النفس الناطقة وحقيقتها المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٥٦٥٥م)

الرساعي سالغده المربعة المر لذالبذ منف الأسروعل الماعكن فهذا الحرافية ووروما علماه و وكالسر كالماطندولما فنيغم لف الغراردوالان سنالا بالعلام وماكوالعليلانيثوي حيواؤطات ووالادرا 一方にはいかっかるしりはらいららい كشرمنهاغم وصالعالات باغض طالشخ وتمسأله وحنط النوي الولدودر الطعالها احديقه كالان وقويد بالعروالنا يتعلاها حسناالي والمناعن والم العلاكموائ والمان والمتصيدال وودوح الضاروب اعد الخووية ولا العضدوه و من ويدوح الاك نص (العل الان يالان الحيال الحيال الموال المفال الماكالما المالية المال وتدعامه العالى العدل فهوراله عقال سنالحارث ويوزالعس معد العماللاصليف إلا دراكيا الفيناش وحال شهر المون المنساع الفاحي واعانيها عدر حلينه العرفية وما راد صوره لدائد الدرك لول حساع الدرك والخناعين

# ملحق رقم (٥٣) الورقة الاخيرة من مخطوط رسالة في النفس الناطقة وحقيقتها المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ٥٨٥م)

واحدالوه وموحدله اولاد الانحمال وحودة المداع عليمه اعالماكم علىمالة وحود دولا موحور عروالغام للاواحد موحود بكوالالك واحسا او متقارها كالافعال فعالا اعلم وحيارجهما نؤور عاروجو ودلاه والمرجود و مالاما نعر للحرة واوجارج دمازم تزالا و المقدم الشيخ لعب عاصراً أماماً من ورح و ومراكبات المداوروسية الموجود و الأورو بالعام المام عن بدورجره ومراليال بالترالعدوم والوحود والافعاد ستها الله والوحود ( للعامة اللهور الي سودعا العاول هو السائد اعتراض العرضول العلم النامد كالماللعيض رحرومه ومملاعدم الماله وماجرو، عدوم فهور عدوم فالمعاجر ساللي (معدولالها عا مولها دالعدوله ما وحوال لديم المحدط وزاري واللاصاد يعدوله سيال موسوع و والواكارد فالداح كالمالك ما المادر والبيد يعجه لا الحدود وحرار ليفور الدسك لورحدا اورتها واسل الاسك ترالرا هن فارار د ما فلما (١٥ ن حدوا ماطوانطاد و الدلوه رها د فالم راما م فرراولي والمنا المطرف و بعد عاولكوال الماصرعيم المرود لون المجولاع المار ورجم والمالم المادو المرود لولا (مالواطاه والمرال (مالواطاه والمرال (مالواطاء والمرال المالواطاء والمرال المالواطاء والمراكبين المالواطاء والمراكبين المالواطاء والمراكبين المالولية المراكبين المراكبين المالولية المراكبين المالولية المراكبين المالولية المراكبين المالولية المراكبين المراكبي حسنة لحدو ولدامع الاولياصدوع المحدود وهداصعب لالالم شاطع المار المارية المارية المواق الواصلة والمارية والمولة المواقية والمارية والمولة المواقية والمارية والمولة المواقة والمواقة والمو الاعدا والدولاندلم مرعدم وحدد العدور غعكم ولادا والمرود الوسعدد اخرالد ولاد المرود والمرود والمرود المرود والمرود المرود والمرود والمحال العداد والمرود والمحال العداد والمرود والمحال العداد والمرود والمحال الضافدة الوحو فاع والطوص فدالوحو ولذارع بموحور الروسد لوس موحورا مرنزولوم كصدراكا عرانقاءار ورمدوما حرالتنفيان والكندوج

ملحق رقم (٥٤) الورقة الاولى من مخطوط الرسالة الغراء المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل (٥٨٥م)



# ملحق رقم (٥٥) الورقة الاولى من مخطوط الرسالة الغراء المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٥٨٥م)

در بالدانجرايرجيم الكريد رايعار وماويط كرواله الطاعرب معدمد العادم أمانطرية واماع لم فالنظرة هج البحالية برالعصوك سخ صول الاواعتفاد فقط والعلم النالفام المقدرين حصول العاعنعا ديعلو بكمنيه اعالنا والنظر مكويه استعالالينس ي وولا العليدوالعليها استكال المنت وولا العليه ولع وتعالاطلا والساسار والعلوم النطري اماطبيعيد وامانغلور واماالهتم اما الطسعدد صوعهاالك مرحبت الاستحكم اوساكنه ويختاط والعوارة النهائة كازهزه الجاز والتعلميد موصوعها هداي الما د وبالذا الوماهو ذو كوست فياع العوارض التي لموالكها هوكم محدد و دهامع ما د ولافور حركه واما الالعمد فنها فنه ولامور المنا رقدالما د والحدوالعولم وعرالها سالاوللوحو ووالطسعي وع بسيلاسا \_وميدا المياديه هوالالدنقالي معتلص الحرزياسة الالعلموضوعاومها دئتا لفضااله اهر وموضوعه للوك لما يبدك لاضع و معرو منه على عرال عراص المالي لا لوطلوا و المالي ر المال ما المالية الم موصح ومطالب ومبادرا واع ونها فعاصه ومووالعل الاله المالمودود موسوحة داوسود وهوالسلال والمالات بالولج عاهل المصطلم وإعاهل ساحاض من نصدا فاعل و والافالم ماز

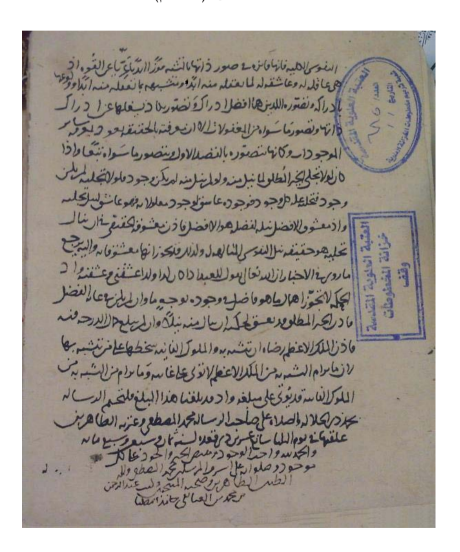
### ملحق رقم (٥٦) الورقة الاخيرة من مخطوط الرسالة الغراء المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ٥٦٥م)

دواكله اله المالسان النعلد المورالا سائو كسم العالية الموالاي لوالاحسار وفي لمحدور العالع احدا اليلار وفنها لمحلوالاعال المراكروالعدروما سعاوع وفها الامورالمنقلفة بالنوا عارب لالوسروالوي والالسالالهدوشعها امور اللراماب والتعجماد ورسها لدا به امعالدالمعلمامورالهز ورالعا والوكاك والمان مع والمواللام السي لما طروا مرالدور والعما والكندوالنا ر وما بنعاديها وهان طالبعال المالي سنسير الوصوع ورسال المحكوم علية النصب كليكورندة ولنازدواع ووفقا اللح الزرسفوم مراكا وكله المحرود الكر واسالك والدالي والكاريم والكارة وع ها وتدما لا لوضوع لما يحت على على رض الحاص م ووقد وانت ال بالمنع ولمان مالوصوع عاالمعان باعتمار واحدد هوكورموصوعا للجاعلية والمفاليصد اكل فالموجود عال الحواطاه ماره لمولاللين كالإستعاق لمولمالله ووحركه والمداد ودعوس المعطو ماسه الذولكولي والخالف الاستعادة الي أواطا. واماسه المحال السنوم ساكا (ما متعليم الكالاستعاق معال المحد والكولدوا و ا وز ينع المصوي العلن وشامها والرق فهدا الرماار داساس اموصور العالالا وسومون على الله وفوق المهمانام ساره اطره والموف خاند لا اعدم مروف على والرساله والتنهاج دافياد ركار ايجا مدوللحوث محمود احرب وليكر دلد سرحار الالا وصاول على رواله الطاهوس عليمان ولاج محق كالمولان عليك عدالكي خزرالها لإحامال ومعالما على لا ولا

### ملحق رقم (٥٧) الورقة الاولى من مخطوط رسالة العشق المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلسل ( ٥٨٥م)

وسالد العنوال والراط عاسنا هال بالدار ودك لسراا باعدان الغنب العصر ازاجه لكرس السمخ ابفلح الغول الدق السق اسدالله واحتناك ذاحتناك لازار فوخ له خارك و الداريا و حلد رسال الكنتفية فصولة مد أ دارس في العق مواحدم العوار والعافية وكروخو والعن مذاكوا هالسطيخ اكته والنااع داروجو دالعسط لوحو داردوا النوالعينه فتح فعاقا العدسه والماع ذلوج والعن اكواه كالم منحمة للافواها اكموانية والحاسية والطفاوالنيازوال وسي عنوالنظ للالعيد وال بعرة خاند النصول النص الاول مع داوسوا مالعن عمروا حرالهمات عرواحد الهما المديد. لما يطسعنه فا والإلاالفرهو حديثه هو بندالمندالم وهويه المخدر المخصاد كالنفر كام به المزهو شرنند الهدولاند والعدمت ازدل وعلاتوالعبول العرب والمالح ودا المرونوفا باطبيقال غرما ولم اللون الحق فا ها الله ساسلام حودها لا نظر الحرام الما المعرفة مرت علي ويلداما العوف يولكالوالكال الممنوعا بما داننص ا منزد دُاس كالتحاصل الدائع من الوسط مرالا من تمال البالع ع البعر عابد هو السلح الم طلو العدم والمسود لحمد علا سرفالحرك العلام علمه المحالم المطلق مراحمة واطلاف العدمة عن عادات في العدم المطلق مراحمة واطلاف العدمة عدوالخالعم اعلادالدجودا عندستماء نوهم

# ملحق رقم (٥٨) الورقة الاخيرة من مخطوط رسالة العشق المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل ( ٥٨٥م)

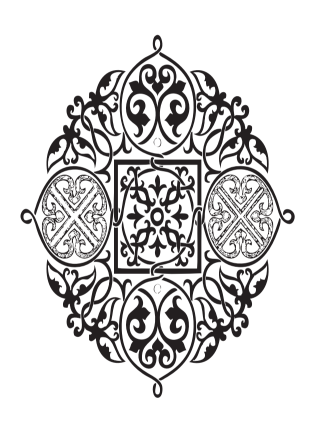


### ملحق رقم (٥٩) الورقة الاولى من مخطوط كتاب النكات المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت التسلس ( ٦٧٠)

جعى الإنعام مالااحسه وكال بالااستصيد لمايا حلسانقراعرمها ولااعددها جزاه اسرافضل الحراواوفره ووفاء الاللجرواغره كا ومنى لعلى حضرة وموت الماحيان خلوته فتلقيات رته العاليم

### ملحق رقم (٦٠) الورقة الاخيرة من مخطوط كتاب النكات المخطوط في مكتبة العتبة العلوية المقدسة في النجف الاشرف تحت تسلسل (٦٧٠)

بخطياله البال فلتباطرف لعلى بطغ علاح لهذه المفالطه فالاسطوع، حدًا إسه كوعتوه المنع لا زا لرولام عساالعالي في وقد والمرابع ما العالى والعرب والم علحدالني ولروعدو كالرالكام وعرد الاعلام علة العناللغ الفي الضعيم اللغوي عبداله من المناعي و در الحسد اسروخين سيمار عجوبه المراكسة الدور تصلوا \_المثال نوووعل اولاد الانم العصوم الجعن الرعلارالعكري اداه والوالع لفظ العجر وحاله كم حال وحاكراوة فالراسفا في الاصالرواعي وماركت لفي العاج ومن ذالدر عالى من حالى فلا ماله العظام العلام العلام وود ولاحرة قوم ندر كراه وله طفي بزيه وليور ومجوه عن رئام كون هافي ماعل مرا لد لازح ذا نعض و لواصد مر دوم به السالم لموال على لولم يموم في وهواد ا حفقته الم





### المصادر والمراجع

\* القرآن الكريم.

أولاً. المصادر المخطوطة:

الأسترابادي، ركن الدين الحسن بن محمد (كان حياً سنة ٧٧٨هـ/ ١٣٧٦م).

أسئلة ركن الدين لنصير الدين الطوسي، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة،
 النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٨٥) ملحق.

ابن البديع، أبي الحسن علي محمد البندهي (ت٢٧٢هـ/ ١٢٧٣م).

رسالة في دلالة الألفاظ، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، في النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٨٥).

البيضاوي، عبد الله بن عمر (كان حياً سنة ١٨٥هـ/ ١٢٨٦م).

٣. مصباح الأرواح، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، تحت تسلسل (٧١٧).

الحسني، هاشم حسن مهدي.

٤. مسالك الأبرار في معرفة علماء الحلة، مخطوط، من ممتلكات المؤلف.

الدجيلي، عباس.

٥. تحفة الآداب في التواريخ والأنساب (العدنانيون)، مخطوط، من ممتلكات عباس الدجيلي.

ابن سينا، الحسين بن عبد الله (ت ٤٢٧هـ/ ١٠٣٥م).

- النفس الناطقة حقيقتها وأحوالها، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشر ف، تحت تسلسل (٦٨٥) ملحق.
- ٧. رسالة العشق، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٨٥) ملحق.

الطوسي، نصير الدين محمد بن محمد (ت ٢٧٢هـ/ ١٢٧٣م).

- ٨. رسالة في بقاء النفس الإنسانية بعد فناء الجسد، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٨٥) ملحق.
- ٩. فوائد جليلة عامة، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف،
   تحت تسلسل (٦٨٥) ملحق.

العتائقي، كمال الدين عبد الرحمن بن محمد (ت ٧٩٠هـ / ١٣٨٨م).

- ١٠. الإرشاد في معرفة مقادير الأبعاد، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة،
   النجف الأشرف، تحت تسلسل (٧١٤).
- 11. الايهاقي في شرح الايلاقي، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٨٧).
- ١٢. البسط والبيان في تجريد الميزان، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف

المصادر والمراجع المصادر والمراجع

الأشرف، تحت تسلسل (٧١٧).

- 17. تجريد النيَّة من الرسالة الفخرية، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٧٠).
- 11. التصريح في شرح التلويح، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٨٣)، الجزء الأول.
- 10. التصريح في شرح التلويح، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٨١) الجزء الثاني.
- 17. التصريح في شرح التلويح، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٤٨) الجزء الأول والثاني.
- 11. الحدود النحوية والمآخذ على الحاجبية، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٨٤).
- ١٨. الرسالة الفارقة والملحة الفائقة، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة النجف الأشم ف، تحت تسلسل (٦٨٦).
- 19. الرسالة المفردة في الأدوية المفردة، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٨٨).
- ٢. شرح ديوان المتنبي، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٦١).
- ٢١. شرح القصيدة الساسانية لأبي دلف الخزرجي الينبوعي، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٧٠).

- ٢٢. شرح نهج البلاغة، مخطوط، نسخة مصورة عند الشيخ قيس العطار، مدينة مشهد، إيران.
- 77. الشهدة في شرح تعريب الزبدة، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٨٩).
- ٢٤. صفوة الصفوة للعارف في شرح صفوة المعارف، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٨٤) ملحق.
- ٢٥. القسطاس المستقيم والنهج القويم، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة،
   النجف الأشرف، تحت تسلسل (٧١٦).

الكاشاني، على بن محمد (ت ٥٥٥هـ/ ١٣٥٤م).

77. كتاب النكات، مخطوط، مكتبة العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، تحت تسلسل (٦٧٠).

### ثانياً. المصادر المطبوعة:

ابن الأثير، عز الدين علي بن أبي الكرم (ت ٢٣٠هـ/ ١٢٣٢م).

- ٢٧. أسد الغابة، دار الكتاب العربي، (بيروت- بلا.ت).
- ۲۸. الكامل في التاريخ، تح، أبو الفداء عبد الله القاضي، ط٤، دار الكتب العلمية،
   (بيروت ٢٠٠٦م).
  - ٢٩. اللباب في تهذيب الأنساب، دار صادر، (بيروت-بلا.ت).

المصادر والمراجع (١/// ٢٨٧)

الاحسائي، محمد بن علي بن إبراهيم، (ت ٨٨٠هـ/ ١٤٧٥م).

٠٣. عوالي اللئالي العزيزية، تح، مجتبى العراقي، مطبعة سيد الشهداء، (قم-١٩٨٣ م).

ابن إدريس، أبو جعفر بن منصور (ت ٩٩٨ هـ/ ١٢٠١م).

٣١. السرائر الحاوي لتحرير الفتاوي، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، ط٢، (قم- ١٩٨٩ م).

الإدريسي، أبو عبد الله محمد بن عبد الحسن (ت٥٦٠هـ/١١٦٤م).

٣٢. نزهة المشتاق في اختراق الأفاق، مطبعة عالم الكتب، (بيروت - ١٩٨٩م).

٣٣. الأردبيلي، أحمد (ت ٩٩٣هـ/ ١٥٨٥م).

٣٤. جمع الفائدة والبرهان في شرح إرشاد الأذهان، تح، مجتبى العراقي وآخرون، جماعة المدرسين بالحوزة العلمية، (قم- بلا.ت).

الأصبهاني، أبي نعيم، أحمد بن عبد الله الشافعي (ت ٤٣٠هـ/ ١٠٣٨م).

٣٥. ذكر أخبار أصبهان، تح، دي غويه، مطبعة بريل، (ليدن - ١٩٣٤م).

الأصطخري، أبو إسحاق إبراهيم بن محمد الفارسي (ت ٢٤٦هـ/ ٩٥٧م).

٣٦. مسالك المالك، مطبعة بريل (ليدن-١٩٢٧م).

الأصفهاني، عماد الدين محمد بن حامد (ت ٥٩٧هـ/ ١٢٠٠م).

۳۷. تاریخ دولة آل سلجوق، تح، یحیی مراد، مطبعة دار الکتب العلمیة، (بیروت-۲۰۰۶م).

٣٨. خريدة القصر وجريدة العصر، تح، عدنان محمد آل طعمة، مؤسسة الطباعة،

(طهران-۱۹۹۹م).

الأفندي، عبد الله الأصبهاني (ت ق ١٢هـ/١٧م).

٣٩. رياض العلماء وحياض الفضلاء، تح، أحمد الحسيني، مطبعة المرعشي النجفي،
 (قم- ١٩٨٢م).

البحراني، يوسف بن أحمد (ت ١١٨٦هـ/ ١٧٧٢م).

- ٤. أنوار البدرين في تراجم علماء القطيف والإحساء والبحرين، مطبعة النعمان، (النجف- ١٩٥٧م).
  - ٤١. الكشكول، مطبعة النعمان، (النجف-١٩٦١م).
- 23. لؤلؤة البحرين في الإجازات وتراجم الرجال، تح، محمد صادق بحر العلوم، مكتبة فخراوي، (المنامة ٢٠٠٨م).

بحر العلوم، السيد مهدي الطباطبائي (ت ١٢١٢هـ/ ١٧٩٧م).

23. رجال بحر العلوم المعروف بالفوائد الرجالية، تح، حسين بحر العلوم، مطبعة افتاب، (طهر ان-١٩٤٣م).

ابن البطريق، يحيى بن الحسن الأسدي الحلي (ت ٢٠٠هـ/ ١٢٠٣م).

33. عمدة عيون صحاح الاخبار في مناقب إمام الأبرار، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم-١٩٨٦م).

ابن بطوطة، محمد بن عبد الله بن إبراهيم اللواتي (ت ٧٧٩هـ/ ١٣٧٧م).

٥٤. رحلة ابن بطوطة المسرَّاة (تحفة الأنظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار)،

المصادر والمراجع (//// ۲۸۹)

مطبعة الاستقامة، (القاهرة- ١٩٦٧م).

أبو البقاء، هبة الله بن نها، (كان حياً سنة ٥٦٥هـ/ ١٢٦٩م).

23. المناقب المزيدية في أخبار الملوك المزيدية، تح، صالح موسى دراركة ومحمد عبد القادر خريسات، دار الشرق، (عمان-١٩٨٤م).

البكري، أبو عبد الله بن العزيز بن محمد (ت ٤٨٧هـ/ ١٠٩٤م).

24. المسالك والم الك، تح، جمال طلبة، الناشر، دار الكتب العالمية، (بيروت-٢٠٠٣م).

البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر (ت ٢٧٩هـ/ ٨٩٢م).

.٤٨ فتوح البلدان، تح، صلاح الدين المنجد، مطبعة لجنة البيان العربي، (القاهرة- ١٩٥٧ م).

البهائي محمد بن الحسين العاملي (ت ١٠٣٠هـ/ ١٦٢٠م).

93. الحديقة الهلالية، تح، السيد علي الموسوي الخراساني، مطبعة مهر، (قم- ١٩٨٩م).

التبريزي، علي بن موسى بن محمد شفيع (ت ١٢٧٧هـ/ ١٨٦٠م).

٥٠. مرآة الكتب، تح، محمد علي الحائري، مطبعة صدر، (قم- ١٩٩٣م).

الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى (ت ٢٩٧هـ/ ٩٠٩م).

۱٥. الجامع الصحيح، تح، محمود محمد محمود،الناشر، دار الكتب العلمية،
 (ببروت-۲۰۰۰م).

التطيلي، بنيامين بن يونة الأندلسي (ت ٥٦٩ هـ/ ١١٧٣م).

٥٢. رحلة بنيامين، ترجمة عزرا حداد، مطبعة الشرقية، (بغداد- ١٩٤٥م).

ابن تغري بردي، جمال الدين أبي المحاسن يوسف (ت ١٤٦٩هـ/ ١٤٦٩م).

- ٥٣. المنهل الصافي والمستوفي بعد الوافي، تح، أحمد يوسف نجاتي، دار الكتب المصرية، (القاهرة ١٩٥٦م).
- ٥٤. النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت- ١٩٩٢م).

التفرشي، مصطفى بن الحسين (ت ق١١/١١م).

٥٥. نقد الرجال، تح، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، مطبعة سنارة، (قم- ١٩٩٧م).

الثعلبي، أحمد بن محمد بن إبراهيم (ت ٤٢٧هـ/ ١٠٣٥م).

٥٦. تفسير الثعلبي، تح، الإمام أبي محمد بن عاشور، دار أحياء التراث العربي،
 (بيروت - ٢٠٠٢م).

الثقفي، إبراهيم بن محمد (ت ٢٨٣هـ/ ٨٩٦م).

٥٧. الغارات، تح، جلال الدين الحسيني، مطبعة بهمن، (قم- بلا.ت).

الجاحظ، أبو عثمان عمر بن بحر (ت ٢٥٥هـ/ ٨٦٨م).

۰۸. مناقب الترك، تح، عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، (القاهرة- ١٩٦٤م).

ابن جبير، أبو الحسين بن محمد بن أحمد الكناني الأندلسي (ت ٢١٤هـ/ ١٢١٧م).

٥٩. رحلة ابن جبير، دار الكتاب البناني، (بيروت-بلا.ت).

ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن على بن محمد (ت ٥٩٧هـ/ ١١٨٣م).

٦٠. المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، دائرة المعارف البريطانية، (حيدر آباد- ١٩٣٨م).

حاجي خليفة، مصطفى بن عبد الله (ت ١٠٦٧هـ/ ١٦٥٦م).

71. كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، مطبعة دار إحياء التراث العربي، (سروت - بلا.ت).

ابن حبان، أبو حاتم محمد بن أحمد البستي (ت ٢٥٤هـ/ ٩٦٥م).

٦٢. صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، تح، شعيب الارنؤوط، ط٢، مطبعة مؤسسة الرسالة، (بيروت – ١٩٩٣م).

77. طبقات المحدثين بأصبهان، تح، عبد الغفور حسين البلوشي، ط٢، مطبعة مؤسسة الرسالة، (بروت-١٩٩١م).

الحبلرودي، الشيخ نجم الدين خضر الرازي (ت ٥٨٥١ / ١٤٤٧م).

٦٤. توضيح الأنوار بالحجج الواردة لدفع شبه الأعور، تح، السيد مهدي رجائي، مطبعة شارة، (قم- ٢٠٠٣م).

ابن حجر، شهاب الدين أحمد بن علي العسقلاني (ت ٥٥٢هـ/ ١٤٤٨م).

٦٥. أنباء الغمر بأبناء العمر، ط٢، مطبعة دارالكتب العلمية، (بيروت-١٩٨٦م).

77. لسان الميزان، تح، عهاد أحمد عبد الموجود، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت- ١٩٩٥م).

الحر العاملي، محمد ابن الحسن، (ت ١١٠٤هـ/ ١٦٩٢م).

77. أمل الآمل في ذكر علماء جبل عامل، تح، أحمد الحسيني، مطبعة الآداب، (النجف- بلا.ت).

٦٨. تذكرة المتبحرين في العلماء المتأخرين، مطبعة الآداب، (النجف-١٩٦٥م).

الحسيني، صدر الدين علي بن ناصر بن علي (ت ٢٢٢هـ/ ١٢٢٥م).

79. أخبار الدولة السلجوقية، تح، محمد إقبال، مطبعة دار الآفاق الجديدة، (بغداد- ١٩٨٤م).

الحسيني، محمد بن السيد أحمد (كان حياً ١٢٣٧هـ/ ١٨٢٢م).

۰۷. رحلة المنشئ البغدادي، ترجمة عباس العزاوي، مطبعة شركة التجارة، (بغداد- ۱۹٤۸م).

الحلبي، أبي صلاح (ت ٤٤٧هـ/ ١٠٥٥م).

٧١. الكافي الحلبي، تح، رضا اسنادي، مطبعة مكتبة الإمام أمير المؤمنين العامة،
 (أصفهان – بلا.ت).

الحلبي، نور الدين (ت ١٠٤٤هـ/ ١٣٤٥م).

٧٢. السيرة الحلبية، مطبعة دار المعرفة (بيروت- ١٩٧٩م).

المصادر والمراجع //// ٢٩٣

الحموي، شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله (ت ٦٢٦هـ/ ١٢٢٨م).

٧٣. معجم الأدباء، مطبعة دار الفكر، ط٣، (بيروت- ١٩٨٠م).

٧٤. معجم البلدان، مطبعة دار إحياء التراث العربي (بيروت-١٩٧٩م).

الحميري، محمد بن عبد المنعم (ت ٩٠٠هـ/ ١٤٩٤م).

٧٥. الروض المعطار في خبر الأقطار، تح، إحسان عباس، مطبعة دار إحياء الكتب العلمية، (بيروت- ١٩٧٥م).

ابن حنبل، أحمد (ت ٢٤١هـ/ ٥٥٥م).

٧٦. مسند أحمد، دار صادر (بيروت-بلا.ت).

الحنبلي، أبو الفلاح عبد الحي ابن العماد (ت ١٠٨٩هـ/ ١٦٧٨م).

٧٧. شذرات الذهب في أخبار من ذهب، دار الفكر، (بيروت- ١٩٩٤م).

ابن حوقل، أبو القاسم محمد بن علي النصيبي (ت ٣٦٧هـ/ ٩٧٧م).

٧٨. صورة الأرض، مطبعة بريل، (ليدن- ١٩٣٨م).

ابن خرداذبة، أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله (ت ٢٨٠هـ/ ٨٩٣م).

۷۹. المسالك والمهالك، تح، محمد مخزوم، دار إحياء التراث العربي، (بيروت- ١٩٨٨م).

ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد (ت ۸۰۸ هـ/ ١٤٠٥).

٨٠. العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، مطبعة مؤسسة الأعلمي (بيروت-١٩٧١م).

٨١. المقدمة، مطبعة دار إحياء التراث العربي، (بيروت- بلا.ت).

ابن خلكان، شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر (ت ٦٨١هـ/ ١٢٨٢م).

۸۲. وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تح، إحسان عباس، دار الثقافة، (بيروت- ١٩٦٨).

الخوارزمي، الموفق بن أحمد بن محمد المكي (ت ٣٨٧هـ/ ٩٩٧م).

٨٣. المناقب، تح: مالك المحمودي، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٩٠م).

ابن داوود، تقي الدين الحسن بن علي (ت ٧٠٧هـ/ ١٣٠٧م).

۸٤. رجال ابن داوود، تح، محمد صادق بحر العلوم، المطبعة الحيدرية، (النجف- ۱۹۷۲م).

الدمشقي، شمس الدين محمد بن أبي طالب الأنصاري (ت ٧٢٧هـ/ ١٣٢٦م).

٨٥. نخبة الدهر في عجائب البر والبحر، ط٢، دار إحياء التراث العربي، (بيروت- ١٩٩٨م).

الدنيوري، أبو حنيفة أحمد بن داود (ت ٢٨٢هـ/ ١٨٩٥م).

٨٦. الأخبار الطوال، تح، عبد المنعم عامر، مطبعة دار إحياء الكتب العربية،
 (القاهرة - ١٩٦٠م).

الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان (ت ٧٤٨هـ/ ١٣٤٧م).

٨٧. تاريخ الإسلام وفيات المشاهير والأعلام، تح، عمر عبد السلام تدمري، دار

المصادر والمراجع (//// ٢٩٥

الكتاب العربي، (بيروت- ١٩٨٧م).

- ٨٨. دول الإسلام، دار المعارف العثمانية، (حيدر أباد الدكن- ١٩٧٤م).
- ۸۹. سِيرَ أعلام النبلاء، تح، حسين الأسد، ط٩، مطبعة مؤسسة الرسالة، (بيروت- ١٩٩٣م).
- ٩٠. العبر في خبر من غبر، تح، فؤاد السيد، مطبعة الرسالة، (الكويت-١٩٦١م).
- ١٩١. الأمصار ذوات الآثار، تح، قاسم علي سعد، مطبعة دار البشائر الإسلامية،
   (ببروت ١٩٨٦م).

الرازي، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر (ت ٦٦٦ هـ/ ١٢٦٧م).

٩٢. مختار الصحاح، مطبعة دار الرسالة، (الكويت-١٩٨٣م).

الرازي، محمد بن عمر (ت ٢٠٦ هـ/ ١٢٠٩م).

۹۳. تفسير الرازى، ط٣، بلا.مط، (بلا.مك- بلا.ت).

الزبيدي، محمد مرتضى (ت ١٢٠٥هـ/ ١٧٩٠م).

- ٩٤. تاج العروس، تح، علي شيري، مطبعة دار الفكر، (بيروت- ١٩٩٤م).
  - ٩٥. ابن زهرة، تاج الدين بن محمد بن حمزة (كان حياً ١٣٥٧هـ/ ١٣٥٢م).
- 97. غاية الاختصار في أخبار البيوتات العلوية المحفوظة من الغبار، تح، محمد صادق بحر العلوم، المطبعة الحيدرية، (النجف ١٩٩٣م).

الزنخشري، جار الله محمود بن عمر (ت ٥٣٨هـ/١١٤٣م).

٩٧. الكشاف في حقائق التنزيل، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، (مصر -

١٩٦٦م).

زين العابدين، على بن الحسين (ت ٩٤هـ/ ١٢٧م).

۹۸. شرح رسالة الحقوق، تح، حسن السيد الفيانجي، ط۲، مطبعة إسماعليان،
 (قم- ۱۹۸٥م).

سبط ابن الجوزي، أبي المظفر يوسف قزاوغلي (ت ٢٥٤هـ/ ١٢٥٦م).

99. مرآة الزمان في تاريخ الأعيان، مطبعة دائرة المعارف العثمانية، (حيدر أباد- ١٩٥١م).

السخاوى، شمس الدين محمد بن عبد الرحمن (ت ٩٠٢هـ/ ١٤٩٦م).

• • ١ . الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، صححه، عبد اللطيف حسن عبد الرحمن، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت - ٣ • ٢٠).

السدوسي، قتادة بن دعامة، (ت ١١٧هـ/ ٧٣٥).

۱۰۱.الناسخ والمنسوخ، تح، حاتم صالح الضامن، مؤسسة الرسالة، (بيروت- ١٩٨٨م).

السمعاني، أبو سعيد عبد الكريم بن محمد (ت ٥٦٢هـ/ ١١٦٦م).

١٠٢. الأنساب، تح، عبد الله عمر البارودي، دار الجنان، (بيروت- ١٩٨٨م).

السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر (ت ٩١١هـ/ ٥٠٥م).

۱۰۳. بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، تح، محمد عبد الرحيم، مطبعة دار الفكر، (بروت-١٤٢٦هـ).ت

المصادر والمراجع (//// ۲۹۷)

۱۰۶. تاریخ الخلفاء، تح، محمد مصطفی، مطبعة دار الفجر للتراث، ط۲، (القاهرة – ۲۰۰۶م).

١٠٥. لب اللباب في تحرير الأنساب، تح، محمد أحمد عبد العزيز، مطبعة دار الكتب العلمية، (بروت-١٩٩١م).

ابن شدقم، الضامن الحسيني المدني (ت ٥٨٨هـ/ ١٩٢٢م).

1.1. تحفة الأزهار وزلال الأنهار، تح، كامل سليهان الجبوري، وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، (قم- ١٩٩٩م).

الشربيني، محمد بن أحمد (ت ٩٧٧هـ/ ١٥٦٩م).

۱۰۷.مغني المحتاج الى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، دارإحياء الـترات العربي، (بيروت - ١٩٥٨م).

ابن شهر آشوب، جعفر بن محمد بن علي (ت ٥٨٨هـ/ ١٩٢م).

١٠٨. مناقب آل أبي طالب، مطبعة الحيدرية، (النجف-١٩٥٦م).

الشهيد الأول، محمد بن مكى العاملي (ت ٧٨٦هـ/ ١٣٨٤م).

١٠٩. الأربعون حديثاً، تح، مدرسة الإمام المهدي ، مطبعة أمير، (قم-١٩٨٦م).

٠ ١١. الألفية والنقلية، تح، علي فاضل القائيني النجفي، (قم -١٩٨٧م).

111. الدروس، تح، مؤسسة النشر الإسلامي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة المدرسين، (قم - ١٩٩٩م).

الشهيد الثاني، زين الدين بن على الجعبي (ت ٩٦٦هـ/١٥٥٨م).

١١٢. الدراية، مطبعة النعمان، (النجف - ١٩٦٠م).

۱۱۳. شرح اللمعة الدمشقية، تح، محمد كلانتر، ط٢، جامعة النجف الدينية، (قم- ١٩٨٩ م).

الشوكاني، محمد بن على، (ت ١٢٥٠هـ / ١٨٣٤م).

۱۱. البدر الطامع بمحاسن من بعد القرن السابع، تح، خليل المنصور، مطابع دار الكتب العلمية، (بيروت - بلا.ت).

الصدوق، أبي جعفر، محمد بن على بن الحسين (ت ٣٨١هـ/ ٩٩١).

١١٥. الهداية في الاصول والفروع، مطبعة اعتماد، (قم - ١٩٩٧م).

الصفدي، صلاح الدين خليل بن ابيك (ت ٧٦٤هـ/ ١٤٦٢م).

۱۱٦.الوافي بالوفيات، تح، احمد الارناوؤط وتركي مصطفى، مطبعة دار إحياء التراث، (بيروت-٢٠٠٠م).

صفي الدين الحلي، عبد العزيز بين سرايا بن علي (ت ٧٥٠هـ/ ١٣٤٩م).

١١٧. ديوان صفي الدين الحلي، الناشر، دار بيروت، (بيروت -١٩٦٢م).

ابن طاووس، رضي الدين علي بن موسى (ت ٦٦٤هـ/ ١٢٦٥م).

۱۱۸. فتح الابواب، تح، حامد الخفاف، الناشر، مؤسسة آل البيت لاحياء التراث، (بيروت - ۱۹۸۹م).

١١٩. كشف المحجة لثمرة المهجة،، تح، محمد حسون، مطبعة مكتب الإعلام

المصادر والمراجع //// ٩٩٧

الإسلامي، (قم- ١٤١٧م).

ابن طاووس، عبد الكريم (ت ٦٩٣ هـ/ ١٢٩٣م).

• ١٢٠. فرحة الغري في تعيين قبر امير المؤمنين علي ، تح، تحسين الموسوي، مطبعة محمد، (قم-١٤١٩هـ).

الطباطبائي، علي (ت ١٣٢١هـ/ ١٨١٥).

١٢١. رياض المسائل في بيان الإحكام والبدائل، جامعة المدرسيين، (قم- ١٩٩٧م).

تاريخ الرسل والملوك، ط٤، مطبعة مؤسسة الأعلمي، (بيروت-١٩٨٣م).

الطريحي، فخر الدين (ت ١٠٨٥ هـ / ١٦٧٤م).

الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠هـ/ ٩٢٢م).

17۲. مجمع البحرين، تح، أحمد الحسيني، ط٢، مكتب الثقافة الإسلامية، (قم- ١٩٨٧م).

١٢٣. المنتخب في مجمع المراثي والخطب المشتهر بـ(الفخري)، مطبعة شركة الكتبي، (ببروت - بلا.ت).

ابن الطقطقي، محمد بن علي (ت ٧٠٩هـ/ ١٣٠٩م).

١٢٤. الفخري في الآداب السلطانية، دار صادر، (بيروت- ١٩٦٠م).

الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن بن علي (ت٤٦٠ هـ/ ١٠٦٧م).

110. المبسوط، تعليق، محمد تقي الكشفي، ط٢، المطبعة الحيدرية، (طهران- ١٩٦٧م).

١٢٦. تهذيب الأحكام، تح، حسن الموسوي، دار الكتب الإسلامية، (طهران-١٩٧٠م).

117 . الخلاف، تح، جماعة من المحققين، الناشر، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٩٢م).

ابن عبد الحق، صفى الدين عبد المؤمن البغدادي (ت ٧٣٩هـ / ١٣٣٨م).

١٢٨. مراصد الاطِّلاع على أسهاء الأمكنة والبقاع، تح، علي محمد البجاوي، مطبعة دار إحياء الكتب العربية، (القاهرة- ١٩٥٤م).

ابن العبري، غريغوريوس بن هرون المالطي (ت ٦٨٥هـ/ ١٢٨٦م).

١٢٩. تاريخ مختصر الدول المسمى بتاريخ ابن العبري تح، انطون صالحاني، مطبعة دار الرائد اللبناني، (بيروت-١٩٨٣م).

ابن عربشاه، أحمد بن محمد الدمشقي (ت ١٤٥٨هـ/ ١٤٥٠م).

١٣٠. عجائب المقدور في أخبار تيمور، (القاهرة- بلا.ت).

ابن عساكر، على بن الحسن بن هبة الله الشافعي (ت ٧١٥هـ/ ١١٧٥م).

۱۳۱. تاریخ دمشق، تح، علي شيري، دار الفکر، (بيروت- ۱۹۹۵م).

العلَّامة الحلي، الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر (ت ٧٢٦هـ/ ١٣٢٥م).

۱۳۲. إرشاد الأذهان إلى أحكام الإيهان، تح، فارس حسون، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٩٨م).

1۳۳. إيضاح الاشتباه، تح، محمد حسون، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٩٠م).

١٣٤. خلاصة الأقوال في معرفة الرجال، تح، جواد الفيومي، ط٢، مؤسسة الفقاهة، (قم- ٢٠٠١م).

1۳٥. كشف اليقين في فضائل أمير المؤمنين، مطبعة دار الكتب التجارية، (النجف- ١٩٥١.).

١٣٦. مختلف الشيعة، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، ط٢، (قم-١٩٩٢م).

١٣٧. منتهى المطلب، تح، قسم الفقة في مجمع البحوث الإسلامية، مطبعة الاستانة الرضوية المقدسة، (مشهد- ١٩٩٣م).

ابن العهاد الحنبلي، أبو الفلاح عبد الحي (ت ١٠٨٩هـ/ ١٩٧٨م).

١٣٨. شذرات الذهب في أخبار من ذهب، دار الفكر، (بيروت-د.ت).

ابن العمراني، محمد على (ت ٥٨٠هـ/ ١٨٤م).

۱۳۹. الأنباء في تاريخ الخلفاء، تح، قاسم السامرائي، مطبعة بريل، (ليدن-١٩٧٣م). ابن عنبة، جمال الدين احمد بن على الحسيني (ت ٨٢٨هـ/ ١٤٢٤م).

• ١٤٠. عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب، تح، محمد حسن الطالقاني، ط٣، المطبعة الحيدرية، (النجف- ١٩٦١م).

الغساني، إسهاعيل بن العباس (ت ٨٠٣هـ/ ١٤٠٠).

181. العسجد المسبوك والجوهر المملوك في طبقات الخلفاء والملوك، تحقيق شاكر محمد عبد المنعم، مطبعة دار البيان، (بغداد- ١٩٧٥م).

الغياثي، عبد الله بن فتح البغدادي (ت ٢٧٨هـ/ ١٤٦٧م).

١٤٢. تاريخ الغياثي، تح، طارق نافع الحمداني، مطبعة أسعد، (بغداد- ١٩٧٥م).

الفاسي، أبو الطيب محمد بن أحمد بن على (ت ٨٣٢هـ/ ١٤٢٨م).

۱٤٣ الذيل على كتاب سير أعلام النبلاء المسمى (تعريف ذوي العلا بمن لم يذكره الذهبي من النبلاء)، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت - ٢٠٠٤م).

184. العقد الثمين في تاريخ البلد الأمين، تح، محمد عبد القادرعطا، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت – ١٩٩٨م).

أبو الفداء، إسهاعيل بن على بن محمود بن عمر (ت ٧٣٢هـ/ ١٣٣١م).

٥٤١. تقويم البلدان، مطبعة دار السلطانية، (باريس- ١٨٦٠م).

۱٤٦.السيرة النبوية، تح، مصطفى عبد الواحد، مطبعة دارالمعرفة، (بيروت- ١٩٧٦م).

١٤٧. المختصر في أخبار البشر، المطبعة الحسينية المصرية، (القاهرة- ١٩٠٧م).

ابن الفرات، محمد بن عبد الرحيم، (ت ٨٠٧هـ/ ١٤٠٤م).

۱٤۸. تاريخ ابن الفرات، تح، قسطنطين زريق ونجلاء عز الدين، المطبعة الأمريكية، (بيروت - ٢٠٠٩م).

الفراهيدي، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد (ت ١٧٥هـ/ ٢٩١م).

۱٤٩ . العين، تحقيق مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، ط٢، مطبعة مؤسسة دار الهجرة، (طهران- ١٩٨٨م).

ابن الفقيه، أبو بكر أحمد بن محمد الهمذاني (ت ٣٦٥هـ/ ٩٧٥م).

٠٥٠. مختصر كتاب البلدان، دار إحياء التراث العربي، (بيروت-١٩٨٨م).

ابن فهد الحلي، جمال الدين أبي العباس أحمد بن محمد (ت ١٤٣٧هـ/ ١٩٥٧م).

١٥١. المهذب البارع، تح، مجتبى العراقي، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم-١٩٨٦م). ابن الفوطى، كمال الدين أبو الفضل عبد الرزاق أحمد (ت ٧٢٣هـ/ ١٣٢٣م).

١٥٢. تلخيص مجمع الآداب في معجم الالقاب، تح، مصطفى جواد، مطبعة الهاشمية، (دمشق - ١٩٦٥م).

10٣. الحوادث الجامعة والتجارب النافعة في المائة السابعة، تح، مهدي النجم، مطبعة دارالكتب العلمية، (بيروت-٢٠٠٣م). منسوب إليه.

الفيروز آبادي، محمد بن يعقوب الشيرازي (ت ١٤١٧هـ/ ١٤١٤م).

١٥٤. القاموس المحيط، ط٢، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، (القاهرة-١٩٥٠م).

القرماني، أحمد بن يوسف الدمشقى (ت ١٠١٩هـ/ ١٦١٠م).

٥٥١. أخبار الدول وآثار الأُول، مطبعة عباس التبريزي، (بغداد- بلا.ت).

القزويني، أحمد بن غفاري، كان حياً سنة (٩٧٢هـ/ ١٥٦٤م).

١٥٦. تاريخ جهان آرا، مطبعة نيكيو، (طهران-١٩٢٤م).

القزويني، زكريا بن محمد بن محمود (ت ٦٨٢هـ/ ١٢٨٣م).

١٥٧. آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر، (بيروت-١٩٦٠م).

القفطى، جمال الدين أبي الحسن على بن يوسف (ت ٢٤٦هـ/ ١٢٤٨م).

١٥٨. تاريخ الحكماء، (ليبزك، ١٩٠٣م).

القلقشندي، أحمد بن عبد الله (ت ٨٢١هـ/ ١٤١٨).

109. صبح الأعشى في صناعة الإنشا، ط١، مطبعة كوستاتوماس، (القاهرة- بلا.ت).

17٠. نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تح، إبراهيم الإبياري، (القاهرة- ١٩٥٩م).

ابن الكازروني، ظهير الدين علي بن محمد( ت ٦٩٧هـ/ ١٢٩٧م).

۱٦١. محتصر التاريخ من أول الزمان إلى منتهى دولة العباس، تحقيق مصطفى جواد، مطبعة الحكومة، (بغداد-١٩٧٠م).

الكاشاني، محسن الفيض (ت ١٠٩١هـ/ ١٦٨٠م).

١٦٢. تفسير الصافي، ط٣، مطبعة أرمان، (طهران - ١٩٩٤م).

الكتبي، محمد بن شاكر (ت ٧٦٤هـ/ ١٣٦٣م).

۱۶۳.فوات الوفيات، تح، عادل أحمد عبد الموجود، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت - ۲۰۰۰م).

ابن كثير، أبو الفداء إسهاعيل (ت ٤٧٧هـ/ ١٣٧٢م).

۱٦٤. البداية والنهاية، تحقيق علي شيري، مطبعة دار إحياء التراث العربي، (بيروت- ١٩٨٨ م).

170. السيرة النبوية، تح، مصطفى عبد الواحد، مطبعة دار المعرفة، (بيروت- ١٩٧٦م).

الكركي، المحقَّق علي بن الحسين (ت ٩٤٠هـ/ ١٥٣٣م).

١٦٦. جامع المقاصد، مطبعة المهدية، (قم- ١٩٨٧م).

17V. رسائل الكركي، تح، الشيخ محمد الحسون، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٩١م).

17٨.قاطعة اللجاج في تحقيق حل الخراج، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٩٢م).

الكليني، أبو جعفر محمد بن يعقوب (ت ٣٢٩هـ/ ٩٤٠م).

١٦٩. الكافي، تح، علي أكبر الغفاري، ط٥، مطبعة حيدري، (طهران- ١٩٤٣م).

ابن ماجة، أبو عبد الله محمد بن يزيد (ت ٢٧٥هـ/ ٨٨٨م).

۱۷۰. سنن، تح، محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية، (القاهرة- ١٩٥٤م).

١٧١. الأحكام السلطانية، مطبعة دار الفكر، (بيروت-٢٠٠٢م).

الماحوزي، سليمان البحراني (ت ١١٢١هـ/ ١٧٠٩م).

١٧٢. فهرست علماء البحرين، تح، أحمد الحسيني، مطبعة الخيام، (قم-١٩٨٣م).

المجلسي، محمد باقر (ت ١١١١هـ/ ١٦٩٩م).

١٧٣. بحار الأنوار الجامعة لدرر الأئمة الأطهار، ط٢، مؤسسة الوفاء، (بيروت-

۱۹۸۳ع).

١٧٤. إجازات الحديث، مطبعة الخيام، (قم- ١٩٨٩م).

المحقِّق الحلي، أبو القاسم نجم الدين جعفر بن الحسن (ت ٦٧٦هـ/ ١٢٧٧م).

1۷٥. الرسائل التسع، تح، رضا الشيرازي، مؤسسة آية الله العظمى المرعشي، (قم- ١٩٩٢م).

177. المعتبر في شرح المختصر، مطبعة مدرسة الإمام أمير المؤمنين، (قم- ١٩٤٤م).

أبو مخنف، لوط ابن يحيى الأزدي الكوفي (ت ١٥٧هـ/ ٧٧٣م).

۱۷۷. كتاب الجمل وصفين والنهروان، تح، حسن حميد السنيد، مؤسسة دار الإسلام، (لندن-٢٠٠٢م).

المسعودي، أبو الحسين علي بن الحسين بن علي (ت ٣٤٦هـ/ ١٠٩٤م).

۱۷۸. مروج الذهب ومعادن الجوهر، تح، محمد محي الدين عبد الحميد، مطبعة دار الفكر، (بروت- بلا.ت).

ابن المطهر، علي بن يوسف (ت ٧١٠هـ/ ١٣١٠م).

۱۷۹.العُدد القوية لدفع المخاوف اليومية، تح، مهدي الرجائي، مطبعة سيد الشهداء، (قم – ۱۹۸۷م).

المقدسي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد (ت ٣٨٧هـ/ ١٩٧٧م).

١٨٠. أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت-

۲۰۰۲م).

المقريزي، تقي الدين أبي العباس أحمد بن علي (ت ٥٤٨هـ/ ١٤٤١م).

۱۸۱.السلوك لمعرفة دول الملوك، تح، محمد عبد القادرعطا، مطبعة دار الكتب العلمية، (ببروت- بلا.ت).

ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم (ت ٧١١هـ/ ١٣١١م).

١٨٢. لسان العرب، مطبعة أدب الحوزة، (قم- ١٩٨٤م).

مؤلف مجهول (ت ق٣هـ/ ق٦م).

۱۸۳. كتاب الحوادث، تح، بشار عواد، مطبعة دار الغرب الإسلامي (بيروت- ١٨٣.).

النووي، أبي زكريا بن شرف، (ت ٦٧٦هـ/ ١٢٧٧م).

۱۸٤.التبیان في آداب حَمَلَة القرآن، تح، محمد النجار، دار ابن حزم، (بیروت-۱۹۹۶م).

النويرى، شهاب الدين بن عبد الوهاب (ت٧٣٢هـ/ ١٣٣١م).

١٨٥. نهاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق مفيد قمحية، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت، ٢٠٠٤م).

النيلي، علي بن عبد الكريم بن عبد الحميد (ت ٨٠٣هـ/ ١٤٠٠م).

۱۸٦. السلطان المرج عن أهل الإيهان، تح، قيس العطار، مطبعة تكالش، (قم- ٢٠٠٦م).

الهمذاني، رشيد الدين فضل الله (ت ١٨ ٧هـ/ ١٣١٨م).

۱۸۷. جامع التواريخ، ترجمة، محمد صادق نشأت وآخرون، مطبعة دار إحياء الكتب العربية، (القاهرة – بلا.ت).

ابن واصل، جمال الدين محمد بن سالم (ت ١٩٩٧هـ/ ١٢٩٧م).

۱۸۸.مفرج الكروب في أخبار بني أيوب، تح، حسنين محمد ربيع، مطبعة دار الكتب، (القاهرة- ۱۹۷۲م).

ابن الوردي، زين الدين عمر بن مظفر (ت ٤٩٧هـ/ ١٣٤٨م).

١٨٩. تاريخ ابن الوردي، مطبعة دار الكتب العلمية، (بيروت-١٩٩٦م).

۱۹۰. خريدة العجائب وفريدة الغرائب، ط۲، مطبعة مصطفى البابي، (القاهرة-۲۰۰۶م).

اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب بن واضح (ت ٢٨٤هـ/ ٨٩٧م).

١٩١. البلدان، مطبعة دار إحياء التراث العربي، (بيروت- ١٩٨٨م).

١٩٢. تاريخ اليعقوبي، منشورات الشريف الرضى، مطبعة أمير، (قم- بلا.ت).

ثالثاً: المراجع

آل خليفة، محمد على.

١٩٣. أمراء الكوفة وحكامها، مطبعة أُسوة، (طهران-٢٠٠٤م).

آل ياسين، محمد مفيد.

١٩٤. الحياة الفكرية في العراق في القرن السابع الهجري، مطبعة دار العربية، (بغداد-

١٩٧٩م).

۱۹۵. متابعات تاريخ لحركة الفكرية في الحلة، ط٢، مطبعة المكتبة العصرية، (بغداد-٢٠٠٤م).

# أبو اسحق، رفائيل.

١٩٦. تاريخ نصارى العراق منذ انتشار النصرانية في الأقطار العراقية إلى أيامنا، مطبعة المنصور، (بغداد، ١٩٤٨م).

# الأعرجي، حليم حسن.

۱۹۷. آل الأعرجي أحفاد عبيد الله الأعرجي، مطبعة دار الكتب والوثائق، (بغداد- ١٩٧. آل الأعرجي).

## الأمين، حسن.

19۸. الإسهاعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ط٢، مطبعة باقري، (قم- ١٩٩٦م).

#### أمين، حسين.

١٩٩. تاريخ العراق في العصر السلجوقي، مطبعة الإرشاد، (بغداد- ١٩٦٥م).

#### الأمين، محسن.

- ٠٠٠. أعيان الشيعة، تح، حسن الأمين، مطبعة دار المعارف، (بيروت- ١٩٨٣م).
- ۲۰۱. خطط جبل عامل، تح، حسن الأمين، دار المحجَّة البيضاء، (بيروت-٢٠٠٢م).

الأنباري، عبد الرزاق على.

٢٠٢. النظام القضائي في بغداد في العصر العباسي، (النجف، ١٩٧٥م).

أيوب، سعيد.

۲۰۳. ابتلاءات الأمم، دار الهادي، (بيروت- بلا.ت).

البابلي، أبو الفضل حافظيان.

٢٠٤. رسائل في دراية الحديث، مطبعة دار الحديث، (قم- ٢٠٠٣م).

بار تولد فاز يلي.

٠٠٥. تاريخ الترك في آسيا الوسطى، ترجمة أحمد سعيد سليهان، مطبعة الأنجلو المصرية، (القاهرة-١٩٥٨م).

بحر العلوم، مهدي.

۲۰۲. الفوائد الرجالية، تح، حسين بحر العلوم، ط۱، مطبعة مكتبة الصادق، (طهران-۱۹٤۳م).

البراقي، حسين بن أحمد النجفي (ت، ١٣٢٢هـ/ ١٩١٣م).

۲۰۷. تاریخ الکوفة، تح، ماجد أحمد العطیة، مطبعة المکتبة الحیدریة، (قم-۲۰۰۳م).

البروجردي، علي أصغر بن محمد بن شفيع (ت ١٣١٣هـ/ ١٨٩٥م).

۲۰۸. طرائف المقال في معرفة طبقات الرجال، تح، مهدي الرجائي، مطبعة بهمن، (قم- ۱۹۸۹م).

البستاني، فؤاد افرام.

٢٠٩. منجد الطالب (معجم مدرسي عن منجد الأب معلوف)، مطبعة دار الشرق،
 (بيروت - ١٩٥٦م).

البغدادي، إسماعيل باشا بن محمد أمين.

• ٢١٠. إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، تح، محمد شرف الدين بالتقايا، مطبعة دار إحياء التراث العربي، (بيروت - بلا.ت).

٢١١. هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنّفين، مطبعة دار إحياء التراث العربي، (بيروت-١٩٥١م).

البهادلي، على أحمد.

٢١٢.الحوزة العلمية في النجف معالمها وحركتها الإسلامية، مطبعة دار الزهراء، (بيروت- بلا.ت).

البياضي، إبراهيم سلمان العاملي.

٢١٣. جبل عامل، مطبعة مؤسسة الدائرة، (بيروت-١٩٩٥م).

التميمي، محمد علي جعفر.

٢١٤. مدينة الحلة، مطبعة دار النشر والتأليف، (النجف- ١٩٥٢م).

التنكابني، محمد بن سلمان.

٢١٥. قصص العلماء، دار المحجة البيضاء، (بيروت-١٩٩٢م).

الجبوري، عباس إبراهيم هادي.

۲۱۲. الحلة في ميزان الرحالة الأندلسي ابن جبير، مطبعة الصادق، (بابل - ۲۰۰۸م). الجواهري، محمد.

٢١٧. المفيد في معجم رجال الحديث، ط٢، المطبعة العلمية، (قم- ٢٠٠٣م).

الجميلي، رشيد عبد الله.

۲۱۸. تاريخ الدولة العربية الإسلامية، مطبعة الجامعة المستنصرية، (بغداد- ١٩٨٩.).

الحائري، على اليزدي.

٢١٩. إلزام الناصب في إثبات الحجَّة الغائب، مطبعة مكتبة أهل البيت، (النجف- للا.ت).

الحداد، سعد.

٠ ٢٢. موسوعة أعلام الحلة، مطبعة الغسق، (بابل- ١٠٠١م).

حرز الدين، محمد.

۲۲۱.مراقد المعارف، تح، محمد حسين حرز الدين، مطبعة الآداب، (النجف- ١٩٧١م).

حسن، حسن إبراهيم.

٢٢٢. تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي، ط٧، مطبعة النهضة، (القاهرة، بلا.ت).

المصادر والمراجع

الحسنى، عبد الرزاق.

٢٢٣. العراق قديماً وحديثاً، ط٢، مطبعة العرفان، (صيدا- ١٩٥٨م).

الحسيني، أحمد.

٢٢٤. تراجم الرجال، مطبعة نكارش، (قم-٢٠٠١م).

الحسيني، هاشم معروف.

٢٢٥. بين التصوُّف والتشيُّع، دار القلم، (بيروت - ١٩٧٩م).

#### الحكيم، حسن عيسي.

٢٢٦. الشيخ الطوسي محمد بن الحسن (٣٨٥-٤٦٠هـ)، تقديم، محمد الهاشمي، مطبعة الآداب، (النجف، ١٩٧٥م).

٢٢٧. المفصَّل في تاريخ النجف الأشرف، مطبعة شريعت، (قم- ٢٠٠٧م).

٢٢٨. النجف الأشرف والحلة الفيحاء صلات علمية وثقافية عبر عصور التاريخ، مطبعة الغري الحديثة، (النجف- ٢٠٠٦م).

## الحكيم، محسن الطباطبائي.

٢٢٩.دليل الناسك، تح، محمد القاضي الطباطبائي، ط٣، مطبعة أجاويد، (قم- ١٩٩٥م).

## الخاقاني، على.

٠ ٣٣. شعراء الحلة أو البابليات، مطبعة الحيدرية، (النجف- ١٩٥١م).

الخزرجي، ماجد عبد زيد.

۲۳۱. الحياة الفكرية في الحلة في القرنين السابع والثامن الهجريين (۲۰۱هـ-۰۸۰هـ)، دار الكتب والوثائق، (بغداد- ۲۰۰۹م).

خصباك، جعفر حسين.

٢٣٢. العراق في عهد المغول الإيلخانيين، مطبعة العاني، (بغداد- ١٩٦٨م).

الخطيب، صباح محمود.

7٣٣.مدينة الحلة الكبرى وظائفها وعلاقاتها الإقليمية، مطبعة المنار، (بغداد- ١٩٧٤م).

الخليلي، محمد.

٢٣٤. معجم أدباء الأطباء، مطبعة العربي، (النجف- ١٩٤٦م).

الخوئي، أبو القاسم الموسوي.

٢٣٥. معجم رجال الحديث، ط٣، مطبعة دار إحياء التراث، (بيروت-١٩٨٥م).

الخوانساري، الميرزا محمد باقر الموسوي (ت ١٣١٣هـ/ ١٨٩٥م).

٢٣٦. روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات، مطبعة الدار الإسلامية، (بيروت- ١٩٩١م).

# دبوس، علي كريم.

۲۳۷. سيف الدولة الأمير صدقة بن منصور المزيدي، مطبعة دار الضياء، (النجف- ٢٣٧. سيف الدولة الأمير صدقة بن منصور المزيدي، مطبعة دار الضياء، (النجف- ٢٠٠٦م).

الدجيلي، عبد الصاحب عمران.

٢٣٨. أعلام العرب في العلوم والفنون، ط٢، مطبعة النعمان، (النجف- ١٩٦٠م).

الرافعي، مصطفى صادق.

٢٣٩. حضارة العرب في العصور الإسلامية الزاهرة، دار الكتاب اللبناني، (بيروت-٢٠٠٢).

# الربيعي، هناء كاظم.

• ٢٤. أثر علماء الحلة في النشاط الفكري ببلاد الشام من القرن السادس إلى أواخر القرن الثامن الهجريين، مركز الدراسات الحضارية والتاريخية، (جامعة بابل- ٢٠٠٩م).

### رزق، رامز.

٢٤١. جبل عامل تاريخ في أحداث، مطبعة دار الهادي، (بيروت– ٢٠٠٥م).

#### رؤوف، عماد عبد السلام.

٢٤٢. الأسر الحاكمة ورجال الإدارة والقضاء في العراق في العهود المتأخرة، مطبعة دار الكتب، (بغداد- بلا.ت).

# الزركلي، خير الدين.

٢٤٣. الأعلام، ط٥، مطبعة دار العلم للملايين، (بيروت- ١٩٨٠م).

#### زرندی، میر محمدی.

٢٤٤. بحوث في تاريخ القرآن وعلومه، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٩٩م).

#### الزنوزي، محمد حسن الحسيني.

٢٤٥. رياض الجنة، تح، على رفيعي، مطبعة بهمن، (قم- ١٩٩١م).

#### السبحاني، جعفر.

7٤٦. أضواء على عقائد الشيعة الإمامية، مطبعة مؤسسة الإمام الصادق، (قم- ٢٤٠. أضواء على عقائد الشيعة الإمامية،

٢٤٧. كليات في علم الرجال، ط٣، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، (قم-١٩٩٣م).

٢٤٨. موسوعة طبقات الفقهاء، تأليف اللجنة العلمية في مؤسسة الإمام الصادق، مطبعة دار الأضواء، (بيروت- ١٩٩٩م).

## السهاوي، محمد.

۲٤٩. الطليعة من شعراء الشيعة، تح، كامل سلمان، دار المؤرخ العربي، (بيروت- ٢٠٠١م).

٠ ٢٥. سوسة، أحمد.

٢٥١.العرب واليهود في التاريخ، ط٧، العربي للطباعة، مطبعة العربي، (بابل- ١٩٩٠م).

٢٥٢. فيضانات بغداد في التاريخ، مطبعة الأدب، (بغداد- ١٩٦٥م).

### الشاهرودي، على النهازي.

٢٥٣. مستدرك سفينة البحار، تح، حسن بن علي النهازي، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم - ١٩٩٨م).

٢٥٤. مستدركات علم الحديث، مطبعة شفق، (طهران- ١٩٩١م).

الشاهرودي، نور الدين.

٥٥ ٢. تاريخ الحركة العلمية في كربلاء، تح، مطبعة دار العلوم، (بيروت-١٩٩٠م). الشبسترى، عبد الحسين.

۲۵۲. مشاهير شعراء الشيعة، مطبعة سنارة، (قم-۲۰۰۰م).

شلبي، أحمد.

٢٥٧. تاريخ التربية الإسلامية، ط٥، مطبعة مكتبة الأنجلو المصرية، (القاهرة- ١٩٧٦.).

شلبي، أبو زيد.

٢٥٨. تاريخ الحضارة الإسلامية والفكر الإسلامي، ط٣، مطبعة مكتبة وهيبة، (القاهرة - ١٩٦٤م).

الشمري، يوسف كاظم جغيل.

709. الحياة الفكرية في الحلة خلال القرن التاسع الهجري، دار الصادق، (بابل- ٢٠٠٩م).

الشمري، يوسف كاظم، ورود نوري حسين.

٠٢٦. فخر المحقِّقين محمد بن الحسن بن يوسف الحلي (١٨٦هـ-٧٧١هـ)، دراسة تاريخية، مطبوعات مركز بابل للدراسات الحضارية، (بابل - ٢٠٠٩م).

الصدر، السيد حسن.

٢٦١. تكملة أمل لآمل، تح، السيد أحمد الحسيني، مطبعة الخيام، (قم- ١٩٨٥م).

٢٦٢. نهاية الدراية، تح، ماجد الغرباوي، مطبعة اعتماد، (قم- بلا.ت).

الصدر، محمد باقر.

٢٦٣. دروس في علم الأصول، دار الكتاب اللبناني، (بيروت- ١٩٥٨م).

الطائي، نجاح.

٢٦٤. الدول الشيعية وعصرها الذهبي، دار المحجة البيضاء، (بيروت- ٢٠٠٥م).

الطهراني، محمد محسن المعروف بـ (آغا بزرك).

٢٦٥. الذريعة إلى تصانيف الشيعة، مطبعة دار الأضواء، (بيروت- بلا.ت).

٢٦٦. الضياء اللامع في القرن التاسع، تح، علي نقي منزوي، ط٢، مطبعة إسماعليان، (قم- بلا.ت).

٢٦٧. طبقات أعلام الشيعة/القرن الثامن (الحقائق الراهنة في المائة الثامنة)، تح، على نفى منزوي، دار الكتاب العربي، (بيروت- ١٩٧٥م).

٢٦٨. مصطفى المقال في مصنِّفي علم الرجال، ط٢، دار العلوم، (بيروت-١٩٨٨م).

طوطح، خليل.

٢٦٩. التربية عند العرب، المطبعة التجارية، (القدس- بلا.ت).

الطهطاوي، على أحمد عبد العال.

· ۲۷. بدع الصوفية والكرامات والموالد، دارالكتب العلمية، (بيروت- · · · ۲م).

العاني، نورى عبد الحميد.

۱۲۷۱.العراق في العهد الجلائري، مطبعة دار الشؤون الثقافية العامة، (بغداد- ١٩٨٦.).

## عجيل، لويس.

٢٧٢. المنجد في الأعلام، مطبعة سبهر، ط٢، (إيران- ٢٠٠١م).

## العزاوي، عباس.

٢٧٣. تاريخ العراق بين احتلالين، مطبعة التفيض، (بغداد- ١٩٣٩م).

٢٧٤. تاريخ علم الفلك في العراق، مطبعة المجمع العلمي العراقي، (بغداد- ١٩٨٥م).

٢٧٥. تاريخ النقود العراقية، مطبعة شركة التجارة، (بغداد- ١٩٥٨م).

الغفار، الشيخ عبد الرسول.

٢٧٦. الكليني والكافي، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٩٩م).

الفاضل الأبي، زين الدين أبي على الحسن بن أبي طالب.

۲۷۷. كشف الرموز، تح، آغا حسين اليزدي، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم- ١٩٨٧.).

## الفتلاوي، كاظم عبود.

۲۷۸. مشاهير المدفونيين في الصحن العلوي الشريف، ط٢، الحيدرية، (النجف- ٢٠١٠م).

فرحان، عدنان.

٧٧٩. حركة الاجتهاد عند الشيعة الإمامية، مطبعة دار الهادي، (بيروت-٢٠٠٤م).

الفضلي عبد الهادي.

• ٢٨. تاريخ التشريع الإسلامي، مطبعة دار النصر، (بيروت- ١٩٩٢م).

الفياض، عبد الله.

٢٨١. الإجازات العلمية عند المسلمين، مطبعة الإرشاد، (بغداد- ١٩٦٧م).

٢٨٢. تاريخ التربية عند الأمامية وأسلافهم من الشيعة بين عهدي الصادق والطوسي، مطبعة أسعد، (بغداد- ١٩٧٢م).

قائدان، أصغر.

۲۸۳. تاريخ آثار مكة والمدينة، ترجمة إبراهيم الخزرجي، مطبعة دار النبلاء، (بيروت- ١٩٩٩ م).

القزاز، محمد صالح داود.

٢٨٤. الحياة السياسية في العراق في العصر العباسي الأخير (١٢٥-٥٦٦هـ)، مطبعة القضاء، (النجف-١٩٧١م).

القمي، عباس (ت ١٣٥٩/ ١٩٤٠م).

٢٨٥. فوائد الرضوية في أحوال علماء المذهب الجعفري، مكتبة ومطبعة مركزي،
 (طهران – ١٩٣٨م).

٢٨٦. الكنى والألقاب، مطبعة الصدر، (طهران-بلا.ت).

٢٨٧. هدية الأحباب، ترجمة هاشم الصالحي، مؤسسة النشر الإسلامي، (طهران− ١٩٩٩م).

# الكاظمي، عبد النبي.

٢٨٨. تكملة الرجال، تح، محمد صادق بحرالعلوم، مطبعة الآداب، (النجف− بلا.ت).

#### كحالة، عمر رضا.

٢٨٩. معجم قبائل العرب، ط٢، مطبعة دار العلم للملايين، (بيروت-١٩٦٨م).

• ٢٩. معجم المؤلفين، دار إحياء التراث العربي، (بيروت- بلا.ت).

## كركوش، يوسف.

۲۹۱. تاريخ الحلة، مطبعة أمير، (قم- ١٩٦٥م).

٢٩٢. مختصر تاريخ الحلة، مطبعة العرفان، (بيروت- ١٩٣٤م).

# كهال الدين، هادي محمد.

٢٩٣. فقهاء الفيحاء، مطبعة المعارف، (بغداد، ١٩٦٢م).

## الكوراني، على.

٢٩٤. كيف ردَّ الشيعة غزو المغول، مركز العلَّامة الحلي، (بابل-٢٠٠٦م).

# لسترانج، كي.

٢٩٥. بلدان الخلافة الشرقية، ترجمة بشير فرنسيس وكوركس عواد، مطبعة الرابطة، (بغداد- ١٩٥٤م).

لونكريك ستيفن هيمسلي.

۲۹٦. أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ترجمة، جعفر الخياط، ط٥، مطبعة دار الرافدين، (بغداد-٢٠٠٤م).

المازنداراني، أبو علي محمد بن إسماعيل.

۲۹۷. منتهى المقال في أحوال الرجال، تح، مؤسسة آل البيت الله لإحياء التراث، مطبعة سنارة، (قم- ١٩٩٥م).

محبوبة، جعفر باقر.

۲۹۸. ماضي النجف وحاضره، ط۳، دار الأضواء، (بيروت- ۱۹۸۵م).

المحمودي، محمد باقر.

٢٩٩. نهج السعادة، دار التعارف للمطبوعات، (بيروت-١٩٧٧م).

مرواريد، على أصغر.

٠٠٠. الينابيع الفقهية، دار التراث، (بيروت- ١٩٩٠م).

المظفري، محمد حسين.

٣٠١. تاريخ الشيعة، مطبعة الزهراء، (النجف-١٩٣٣م).

المعاضيدي، عبد القادر سلمان.

٣٠٢. واسط في العصر العباسي، مطبعة دار الحرية، (بغداد- ١٩٨٣م).

مغنية، محمد جواد.

٣٠٣. نظرات في التصوُّف والكرامات، مطبعة غنم، (بيروت-بلا.ت).

ناجي، عبد الجبار.

٣٠٤. الإمارة المزيدية دراسة في وضعها السياسي والاقتصادي والاجتماعي (٣٨٧- ٥٠٥هـ)، مطبعة دار الطباعة الحديثة، (البصرة - ١٩٧٠م).

٥٠٠. دراسات في المدن الإسلامية، (جامعة البصرة - ١٩٨٦).

نجف، محمد أمين.

٣٠٦. علماء في رضوان الله، ط٢، مطبعة بهمن، (قم- ٢٠٠٩م).

النجفى، بهاء الدين.

٣٠٧. منتخب الأنوار المضيئة، تح، مؤسسة الإمام الهادي ، مطبعة اعتماد، (قم - ١٩٩٩م).

النوري، حسين بن محمد تقي (ت ١٣٢٠هـ/ ١٩٠٢م).

٣٠٨. خاتمة مستدرك الوسائل، تح، مؤسسة آل البيت لأحياء التراث، مطبعة سنارة، (قم - ١٩٩٥م).

# نيبور، كارستن.

٣٠٩. مشاهدات نيبور في رحلته من البصرة الى الحلة سنة ١٧٦٥م، ترجمة سعاد هادي العمري، مطبعة دارالمعرفة، (بغداد- ١٩٥٥م).

#### وتوت، حيدر موسى الحسيني.

• ٣١٠. مدرسة الحلة وتراجم علمائها من النشوء إلى القمة، الكوثر الثقافي، (بابل- ٢٠٠٤م).

وناس، زمان عبيد.

٣١١. ملامح الحركة التعليمية في الحلة منذ نشأتها حتى نهاية القرن الثامن للهجرة، مطبعة دار الصادق، (بابل - ٢٠٠٦م).

## ويلز، هـ.ج.

٣١٢. موجز تاريخ العالم، ترجمة عبد العزيز توفيق جاويد، مطبعة السعادة، (مصر-۱۹۷٦ م).

اليعقوبي، على محمد.

٣١٣. البابليات، مطبعة الزهراء، (النجف- ١٩٥١م).

رابعا: الرسائل الجامعية

حميد، عامر عجاج.

٣١٤. النيل ومنطقتها، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية التربية، (جامعة بابل-٢٠٠٤م).

العذاري، علاء حبيب عبد الله.

٣١٥. الشيخ أحمد بن فهد الحلي (٧٥٧هـ/ ١٣٥٦م- ١٤٨هـ/ ١٤٣٧م)، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية التربية، (جامعة بابل- ٢٠٠٧م).

## وناس، إيهان عبيد

٣١٦. الصلات الثقافية بين الحلة ومدن المشرق الإسلامي من خلال الرحلات العلمية، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية التربية، (جامعة بابل- ٢٠٠٧م).

المصادر والمراجع (۲۵ ///

خامساً: المحلات

#### أمين، حسين.

٣١٧. حصار بغداد في العصر العباسي، مجلة المورد، العدد الثاني، (١٩٩٥م).

# حسون، محمد ضايع.

٣١٨. الحلة في العصر العباسي الأخير دراسة في أحوالها السياسية والإدارية، مجلة جامعة بابل، المجلد الثامن، العدد الاول، (٢٠٠٣م).

٣١٩. الحياة الاجتماعية في الحلة (٤٩٥ - ٢٥٦هـ/ ١١٠١ - ١٢٥٨م)، مجلة الفتح، جامعة ديالي، العدد الرابع عشر، (٢٠٠٢م).

#### جواد، مصطفى.

• ٣٢. جاوان القبيلة الكردية المنسية ومشاهير الجاوانيين، مجلة المجمع العلمي العراقي، العدد الأول، (بغداد- ١٩٥٦م).

#### فهد، بدری محمد.

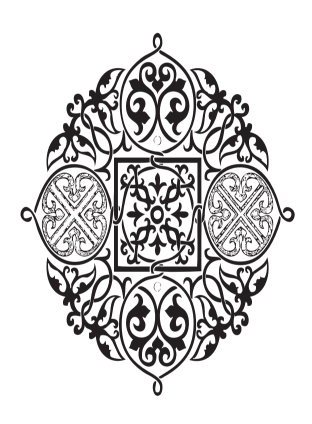
٣٢١. تاريخ أمراء الحج، مجلة المورد، العدد الرابع، مطبعة دار الجاحظ، (بغداد- ١٩٧٣.).

# كربل، عبد الإله رزوقي.

٣٢٢. خصائص التربة وتوزيعها الجغرافي في محافظة بابل، مجلة كلية الآداب، جامعة البصرة، العدد السادس، (بغداد- ١٩٧٢م).

# الهيتي، صالح فلاح حسن.

٣٢٣. تطور سكان مدينة الحلة في القرن العشرين، مجلة كلية الآداب، جامعة بغداد، العدد الثالث والستين، (بغداد - ٢٠٠٥م).



## المحتويات

| تقديم                                                                | ✓          |
|----------------------------------------------------------------------|------------|
| المقدمة                                                              | ۱۳         |
| تحليل المصادر                                                        | ١٦         |
| الفصل الأول: الحلة (تمهيد في أحوالها العامة)                         | 10         |
| المبحث الأول: الحلة، تسميتها وموقعها وأوضاعها الاجتماعية والاقتصادية | <b>1 V</b> |
| تسمية مدينة الحلة                                                    | ۲٧         |
| الموقع الجغرافي                                                      | 79         |
| تأسيس الحلة                                                          | ۲۳         |
| المجتمع الحلي                                                        | ~~         |
| أولاً:عناصر السكان                                                   | ۴۸         |
| ثانياً: الفئات الدينية                                               | ٤٤         |
| الحياة الاقتصادية في الحلة                                           | ٤٨         |
| المبحث الثاني: الحياة السياسية في مدينة الحلة                        | ۱ د        |
| الحلة في عهد المزيديين                                               | ۱ د        |
| الحلة في عهد الدولة الإيلخانية                                       | 27         |

| الشيخ عبد الرحمن العتائقي | WYA)                                                    |
|---------------------------|---------------------------------------------------------|
| 77                        | الحلة في ظل العهد الجلائري                              |
| 77                        | المبحث الثالث: الحياة الفكرية في مدينة الحلة            |
| ٦٧                        | الحياة الفكرية                                          |
| ٧٢                        | مراكز الحياة الفكرية في مدينة الحلة                     |
| ٨١                        | الأُسر التي أرست دعائم الحركة الفكرية في الحلة          |
| 94                        | الفصل الثاني: حياة الشيخ كمال الدين عبد الرحمن العتائقي |
| ٩٣                        | المبحث الأول: السيرة الذاتية للشيخ العتائقي             |
| ٩٣                        | اسمه                                                    |
| 9 8                       | نسبهٔ                                                   |
| 90                        | لقبهُ                                                   |
| 97                        | مولده ونشأته                                            |
| 99                        | رحلاته العلمية                                          |
| ١٠٨                       | وفاته                                                   |
| 1 • 9                     | المراقد في قرية العتائق                                 |
| 114                       | المبحث الثاني: مصادر الشيخ العتائقي                     |
| 115                       | شيوخه                                                   |
| ١٢٨                       | معاصروه                                                 |
| 140                       | المبحث الثالث: توثيق الشيخ العتائقي والمكانة العلمية    |
| 100                       | توثيق العلماء للعتائقي                                  |

| المحتويات                                          | WY9 /// |
|----------------------------------------------------|---------|
| مكانته العلمية                                     | ١٣٧     |
| إجازاته                                            | ١٣٨     |
| حكمته وزهده                                        | 189     |
| حكاياته                                            | 188     |
| الفصل الثالث: نتاجه الفكري                         | 1 £ 9   |
| المبحث الأول: آثاره ومصنَّفاته في العلوم الإنسانية | 1 £ 9   |
| أو لاً: علوم القرآن                                | 10.     |
| ثانياً: علم الفقه                                  | 108     |
| ثالثاً: علم العقائد                                | 107     |
| رابعاً: علم النحو والأدب                           | 109     |
| خامساً: علم المنطق                                 | ١٦٦     |
| المبحث الثاني: آثاره ومصنَّفاته في العلوم الصرفة   | ١٧٣     |
| أولاً: علم الهيئة (الفلك أو النجوم)                | 177     |
| ثانياً:علم الطب                                    | 1.1.1   |
| المبحث الثالث: استنساخات العتائقي ومنهجيَّته       | 190     |
| الخاتمة                                            | 717     |
| الملاحق                                            | 719     |
| المصادر والمراجع                                   | 7.74    |

