# القرآنية في مراثي العباس بن علي إليَّلِا دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مراثي العباس إليَّلِا

Quranics used in the elegies of Abbas Ben Ali:An analytic study of the effectiveness of Quranic text in the elegies of Imam Abbas

م.م مصطفى طارق عبد الأمير الشبلي (١) ّ

Assist. lec. Mustafa T. A. Al-Shibli

#### المستخلص

يتناول هذا البحث بالتحليل الآيات القرآنية المقدسة التي ضمّنها الشعراء في مراثيهم للعبّاس عليه السلام، ومن ثمّ المقارنة بين النصوص القرآنية التي ذكرها الشعراء سواء كانت أحداثاً أو شخوصا (كموسى، وسليمان، ويعقوب، عليها أو قصصاً (كقصة مريم، وأصحاب الفيل)، وبين ما جرى على أبي الفضل العباس عليه السلام، وما قام به في واقعة الطف، ومن ثم بيان الرابط بينها وبين شخص العباس عليه السلام، وما قام به في واقعة الطف، ومن ثم بيان الرابط بينها وبين شخص العباس المباهل المباهل العباس المباهل العباس المباهل العباس المباهل العباس المباهل المباهل العباس المباهل العباس المباهل العباهل العباس المباهل ا

#### **ABSTRACT**

This research is a technical and academic study that deals with the analysis of the Holy Quranic verses that poets have included some in their eulogy pomes written for (AL-Abbas ibn Ali ibnAbitalib (as)), The study we are about is to compare the Quranic texts quoted by poets whether they are about people like (Moses, Solomon and Jacob) or an events like

١ - العتبة العباسية المقدّسة / وحدة التأليف والدراسات.



(Mary's story or The owners of the Elephant) with what happened to Abbas, and what AL-Abbas did in the day of Ashura, and then clarify the relationship between them and Abbas characteristic.

#### المقدمة

الحمد لله الذي جعل القرآن منبعا للعلم وأصلاً له، ونوراً لا يطفأ مصباحه، ومنهجا لا يضلّ سالكه، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله الطيبين الطاهرين، وعلى العبد الصالح البار الأمين سيّدنا ومولانا أبي الفضل العباس ابن أمير المؤمنين.

فلا يخفى إنّ أهل البيت هم القرآن الناطق، والعباس عليم هو قمر من تلك الأقمار، وفرع من ذلك الأصل الذي يقول: (أنا القران الناطق) (٢٠.

وبما إنّ القرآن هو مصدر من مصادر الإلهام الشعري (للشعراء)، ورافدا أساسياً من روافد النص الإبداعي، ومنهلاً للذين يسعون إلى إثراء خطاباتهم الأدبية، فقد استقوا منه بعض الآيات القرآنية التي تُمثّل بما شخص العباس عليه وكان من أحد مصاديقها، فجمعوا من خلال ذلك بين القرآنيين الصامت والناطق، معبرين من خلال الصور الفنية، والدلالات الموحية، عن القيم القرآنية السامية المتجسدة في شخص العباس المالية.

وقد سعى الباحث للدخول في خضم هذا الكم الهائل من الأشعار التي قيلت في حق العباس عليه السلام من أجل استخراج ما يخص موضوعي هذا.

وقُسم على مقدمة وتمهيد في القرآنية من حيث المفهوم والدلالة، وبناؤها في مراثي العباس عليه السلام، ومن ثم المبحث الأول: القرآنية المباشرة المحوّرة، وجاء في موردين الأول: القرآنية المباشرة المحوّرة المجورية، والثاني: القرآنية المباشرة المحوّرة غير المحورية.

أما المبحث الثاني فجاء فقام على الدراسة القرآنية غير المباشرة المحوّرة، وهو على موردين الأول: القرآنية غير المباشرة المحوّرة العميقة، ومن ثم خاتمة في النتائج التي توصل إليها البحث.

## التمهيد: (القرآنية):

يعد مفهوم القرآنية من المفاهيم الحديثة التي ظهرت على ساحة الأدب العربي.

ويتجلى هذا المفهوم في تعامل الشعراء المعاصرين مع النص القرآني المقدس من حيث أنهم يقومون باستحضار النص القرآني وإضافته في النص الشعري، سواء كانت هذه الإضافة بشكل مباشر أو غير مباشر.

٢ - ينابيع المودة لذوي القربي: ١/ ٢١٤.

القرآنية في مراثي العباس بن علي عليناللا دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مراثي العباس علينالا

ويُعد الدكتور مشتاق عباس معن أول من طرح هذا المصطلح في بحثه الموسوم بـ (القرآنية في شعر محمّد حسين آل ياسين (())، وعرّفه بقوله: ((القرآنية :آلية من الآليات التي يتوسّل بها المبدع في تشكيل نصوصه الإبداعية من جهتي الرؤيا والأنساق (بنية وإيقاعاً) بحسب ما مرسوم في الكتاب المقدس (القرآن))) ((٤٠٠).

والقرآنية تعني كذلك: الإفادة النصية من لدن الشعراء وغيرهم من المبدعين من القرآن الكريم، ويشكل هذا المورد المقدس أحد مدارك إنتاجية النص عند الشعراء الذين رثوا العباس إلتالا (٥).

وإن مسألة الأخذ من القرآن الكريم هي ممارسة كبيرة عريقة، تمتد إلى جذور العصور الإسلامية الأولى، فضلاً على كون المأخوذ منه نصاً مقدساً ذا أثر كبير في نفسية المرسل والمتلقي – ولا سيما إذا كانا مسلمين – (١).

وتُبنى القرآنية على أساس اتكاء النصوص الشعرية، على النص القرآني المقدس، وإذا ما قورن هذا المصطلح مع غيره من المصطلحات التي تشترك بالمعنى، نجده أدق من جهة الدلالة على المفهوم المراد، ومن جهة أخرى نجد هذا المصطلح حافظ لنا على التسمية الموروثة للقرآن الكريم، ولم يتجن عليها (٧) ، كما هو الحال في التناص القرآني، والتناص الديني.

والذي حدا بهذا المفهوم (القرآنية) أن يكون كذلك هو توفر المماثلة بين مدلولي هذه اللفظة اللغوي والاصطلاحي، وعدم تعدد دلالاته، وعدم تركيبها مع لفظة أخرى، فضلاً عن كونه مصطلح تراثي علمي غير مولَّد، وهذه هي الشروط والقواعد الأساسية لوضع المصطلح. ((٨

ولم ينقد هذا المصطلح، أو لم يتهم من طبّقه وعمل عليه بالسرقة وذلك لأنه يستعمل وفق الحدود التي رسمها نقادنا القدامي لموضوع السرقة.

فقد جاء في كتاب (الإتقان) للسيوطي (ت ٩١١هه)، وعلي بن محمد الحموي (ت ٨٣٧هه) :الاقتباس من القرآن على ثلاثة أقسام مقبول ومباح ومردود فالأول ما كان في الخطب والمواعظ والعهود ومدح النبي ونحو ذلك والثاني ما كان في الغزل والرسائل والقصص والثالث على ضربين أحدها ما نسبه الله تعالى إلى نفسه ونعوذ بالله ممن ينقله إلى نفسه كما قيل عن أحد بني مروان أنه وقع على مطالعة فيها شكاية من عماله إن إلينا إيابهم ثم إن علينا حسابهم والآخر تضمين آية كريمة في معنى هزل ونعوذ بالله من ذلك كقول القائل:

أوحى إلى عشاقه طرف هيهات هيهات لما توعدون وردف ينطق من خلف لماملون (٩)

٣ - القرآنية في شعر الرواد: هامش: ص٢١.

٤ - تأصيل النص: ١٧١.

٥ – تأصيل النص: ١٥٢.

٦ - ينظر: تأصيل النص: ١٣٩.

٧ - القرآنية في شعر الروّاد.٢٣:
 ٨ - المصطلح النقدى: ١٠٥ - ١٠٥.

٩ - الإتقان في علوم القرآن: ١/ ٢٩٧، خزانة الأدب وغاية الأرب: ٤٤٢.

وهذا ما عمل عليه الشعراء، فقد ابتعدوا عن هذا النوع المردود من الاقتباس، وعملوا على المقبول المباح، وما بالك إذا كان ذلك الاقتباس في التعبير عن خصائص المولى أبي الفضل العباس، وشخصيته العظيمة. أما بنائية (القرآنية) في مراثي العباس عليه السلام فقد مثلت انعطافة جديدة، عند الشعراء الذين رثوا العباس عليه السلام، وبينوا المواقف البطولية له، وما أبداه في معركة الطف الخالدة،، لذا كانت القرآنية وسيلتهم لذلك، فقد هيمنت على نصوصهم، فربطوا بين النص والقران من حيث الأحداث، والشخوص كلالدك، وسليمان)، والقصص كه (قصة اصحاب الفيل) وغيرها من آليات الرمز، والأمثال، والدعاء، وابتكار الصورة، ثما يشير إلى إمكانياتهم الفنية الكبيرة.

وقد وضعنا هذا المصطلح في الدراسة وأجريناه على مراثي العباس الثيلا، وسعينا في سبيل العثور على النصوص الشعرية التي تخص موضوعنا، وعثرنا على الكثير وانتقينا الأصلح والأروع منها وأجرينا عليه الدراسة.

# المبحث الأول: نمط القرآنية المباشرة المحوّرة:

لقد شكل هذا النوع من الأنماط النسبة الأكبر في مراثي العباس عليه السلام حيث عمد أغلب الشعراء إلى التعامل مع النص القرآنية وضمنوها في قصائدهم.

ويعرف هذا النمط بأنه: (أن يعمد الشاعر فيها لاستدعاء البنية القرآنية واستضافتها في خطابه الشعري، وجعلها ممتزجة معه عن طريق العملية التصويرية للنص القرآني، لفظاً ودلالةً، حذفاً وتوليداً، تكثيفا وتوسيعاً ) (١٠٠).

ويقسم هذا النوع من الأنماط إلى قرآنية مباشرة محورة محورية، وقرآنية مباشرة محورة غير محورية، وقد اعتمدنا هذا في هذا التقسيم على ما طرحه الدكتور مشتاق عباس معن (١١).

## أولاً: القرآنية المباشرة المحوّرة المحورية:

وهو أن يعمد الشاعر إلى النصّ القرآنيّ فينقله بنصّه ومعناه، أي: بتركيبه ودلالته، فهو يستسلم لتراكيبه فيوظفها في قصيدته على ما هي عليه، ولسبب نزوله وما أراده، ليذهب معه إليهما أيضًا في أبياته، فلا يجد المتلقى عناءً في فهم ما يريده الشاعر (١٢٠).

وبتعبير آخر أن يتعامل الشاعر تعاملاً لفظيا ودلاليا، ولكنه يحيل النص القرآني المستقر والمبدع إلى نص قلق البناء يفقد بناءاته الأولى، فهو يحور في الألفاظ ويقدم ويؤخر (١٣).

١٠ - القرآنية في شعر الروّاد: ٥٥.

١١ - تأصيل النص: ١٨٣.

١٢ - التناصّ الدينيّ في شعر السّيّد الحِميريّ: ٤٥.

١٣ - تأصيل النص: ١٨٣.

القرآنية في مراثي العباس بن على عائيلًا دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مراثي العباس على عائيلًا وقد خص الشعراء في هذا المبحث عدة صفات لأبي الفضل العباس عليه السلام وهي: (الشجاعة)، و(سمو المنزلة)و (والدور الرسالي)، (وانتصار الدم على السيف).

ومن اجل التعبير عن شجاعة العباس التي ثبتت له في كل موقف من مواقفه، اتجه الشعراء إلى نصوص مختلفة من القران، وألفاظ، وقصص ومن ذلك قول الشاعر (محمد عبد الرضا الحرزي) في قصيدته الموسومة بر (بقيّة السيف):

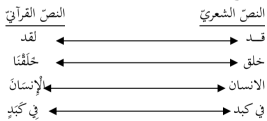
(البسيط) عباسُ لمَا أتته زينبِّ وشكتْ أخيّ مثلُكَ عارٌ لو دُعي لبلا فقرّبَ المُهرَ وانتاش اللوا وتلا

ضــجّت أرامــلُ جــيشِ الكفــرِ بالبلــدِ والفضــلُ في الجـود قبــل السّـؤل إن تجــدِ اليــومَ قــد خُلــق الإنســانُ في كَبــدِ (١٤)

إنّ العبارة الشعرية (قد خُلق الإنسانُ في كَبَدِ) تشير في أول وهلة إلى الآية القرآنية: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي كَبَدٍ﴾ (١٥٠، و الكبد في الأصل بمعنى الشدة ولذا يقال للبن إذا استغلظ تكبد اللبن وقيل ألم يصيب الكبد، ثم اطلق على كل ألم ومشقة (١٦٠.

ويعني كذلك إن الله خلق الإنسان في تعب ومشقة، فإنه يكابد مصائب الدنيا وشدائد الآخرة، ولكن لا يتوهم بأن لا يقدر عليه أحد، وهنا تكمن العلاقة بين العباس عليه السلام والنص وهي إذا قام العباس وانتاش لواء الحرب وتقدم للخصوم في الحرب فإنه كان أخا الحرب حافظ الكتيبة في يوم الكريهة، ذلك الإنسان الشديد، فإذا تقدم نزل العذاب والعسر والشدة على الأعداء، ومن جانب آخر لا يتوهم الأعداء بأن لا يقدر عليهم أحد، فهذا أبو الفضل الذي شهد الأعداء بشجاعته.

ويتضح لنا التوافق التام بين رؤية الشاعر والنص القرآني من خلال شبكة التعالق بين النصّين:



لم يقدّم أو يؤخر الشاعر كثيرًا في نصّه الشعريّ عن الأصل في النصّ الأوّل سوى بعض التلاعب الذي لم يؤدي الى الانحراف عن المعنى فقد أعاد الشاعر تشكيل النصّ القرآنيّ بدرجة بسيطة، في حين أبقى على معناه لدعم ما يريد أن يصل إليه.

ومن الشواهد الأخرى على هذا النوع من القرآنية في تصوير شجاعة أبي الفضل العباس عليه ، قول الشاعر السيّد جعفر الحلى من قصيدة في ذكر وقعة كربلاء وقد خصت بالذكر أبا الفضل العباس إليّالا :

١٤ - موسوعة (شعراء أهل البيت عليهم السلام www.shoaraa.com).

١٥ - سورة البلد: آية ٤.

١٦ - الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل: ٢٠٨ /٢٠.

(الكامل)

بطّ ل تورّث من أبيه شجاعة يلقى السلاح بشدة من بأسه عرف المواعظ لا تفيد بمعشر فانصاع يخطب بالجماجم والكُلى

فيها أنوفُ بني الضلالة ترغم فالبيضُ تُشلمُ والرماحُ تحطّم صموا عن النبأ العظيم كما عموا فالسيفُ ينشرُ والمثقفُ ينظم (١٧)

من الواضح إن الشاعر في البيت الثالث ينفتح على قوله تعالى: ﴿عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ ﴿عَنِ النَّبَإِ الْعَظِيمِ ﴾ (١١)، والشاعر في هذا الموضع قد توافق تماماً مع قصدية الآية القرآنية، إذا ما علمنا ان المقصود في الآية هو الإمام علي بن أبي طالب عليه عليها فقد ورد عن الإمام الصادق عليها أنه قال: (النبأ العظيم على وفيه اختلفوا لان رسول الله ليس فيه اختلاف) (١٩).

فالشاعر يعقد مقارنة بين الإمام علي إليه وولده العباس عليه عليه عليه ، فكما إن الإمام علي كان ناصحا لقومه، والذي لم يهتد، ولم يسلم، ضربه بسيفه كونه ممن ختم الله على قلبه، بل هم صم بكم وهذا فيه اشارة الى قوله تعالى: ﴿صم بكم عمي فهم لا يرجعون ﴿(٢٠) كذلك العباس عليه بعد ما رأى القوم مع نصيحتهم لآخر لحظة في المعركة لكنهم لم يهتدوا إلى سواء السبيل، فانصاع يخطب في جماجمهم وكلاهم، وهي صورة جميلة لشجاعة العباس عليه ، كما إن هناك إشارة واضحة للدور الرسالي والإرشادي الذي كان للسيّد العباس عليه ، فقد كان ناصحا لقومه في دعوته ولم يرد إلا ما فيه خير دنياهم وعقباهم. وآخر قول نذكره ممّا خص بشجاعته عليه للشاعر سعيد العسيلي من قصيدة في رثاء العباس عليه السلام، متحدثاً بما عن لسان العباس عليه المسلام، متحدثاً بما عن لسان العباس عليه المسلام، متحدثاً بما عن لسان العباس عليه المسلم، متحدثاً العباس عليه السلام، متحدثاً بما عن لسان العباس عليه المسلم، متحدثاً العباس عليه المسلم، متحدثاً المه عليه المسلم، متحدثاً العباس عليه المسلم، متحدثاً المه عليه المسلم المسلم السلام، متحدثاً العباس عليه المسلم المهم المسلم المهم المسلم العباس عليه المسلم المسلم المهم المسلم المسلم المهم المسلم المهم المسلم المهم العباس عليه المسلم المهم ال

(الكامل)

لو واجهوني والمهند في يدي لكنهم خلف النخيل تستروا وأنا الذي أعجزت كل كما قم يشوي وجوه الغادين بحده

لجعلتهم عصفاً به ماكولا والغدر أنبت في القلوب نخيلا ورأوا بأي صارماً مصقولاً وأكون وحدي للألوف عديلا(٢١)

لقد وظف الشاعر بقوله: (لجعلتهم عصفاً به مأكولا) الآية القرآنية: ﴿فجعلهم كعصف مأكول﴾ الآية القرآنية: ﴿فجعلهم كعصف مأكول﴾ (٢٢)، متمثلة بقصة أصحاب الفيل، والشاعر قد عمد إلى هذه القصة، وحور بعض الألفاظ في الآية، للدلالة على الشجاعة التي كان يمتلكها العباس، فهو جعل الكفار في يوم الطف كزرع أكل حبه وبقي تبنه، كما فُعل ذلك بأصحاب الفيل، الذين ارسل عليهم الله طير ابابيل ترميهم بحجارة من سجيل،

١٧ - سحر بابل وسجع البلابل: ٢٩ ٤ - ٤٣٢.

١٨ – سورة النبأ: آية ١و٢.

١٩ - شواهد التنزيل لقواعد التفضيل: ٤١٨/٢.

۲۰ – سورة البقرة: آية ۱۸.

٢١ - كربلاء (ملحمة ادبية تاريخيه...) ٥١٢.

٢٢ - سورة الفيل: آية ٥.

القرآنية في مراثي العباس بن على عليه التالج دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مراثي العباس عليه التالج

فهو يرسم لنا صورة للعباس معبرة، ولا يكتفي بذلك للتعبير عن شجاعته بل اضافة إلى كون العباس رمى الكفار وجعلهم كعصف مأكول، هو كان يشوي وجوههم بقوله: (يشوي وجوه الغادرين بحده)، فيه الكفار وجعلهم كعصف مأكول، هو كان يشوي وجوههم فلكؤون وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكْفُرْ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَصْدَلُو اللَّمَ اللِمِلْ اللَّمَ الْمَا اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمَ اللَ

ففيه إشارة واضحة إلى الشجاعة الفائقة التي أبداها أبو الفضل العباس النِّالإيوم الطف.

أما ما يخص منزلته الرفيعة عند الله سبحانه وتعالى فقد قال الشيخ عبد الواحد المظفر من قصيدة بعنوان (المزارات الأربعة لأبي الفضل العباس التالا):

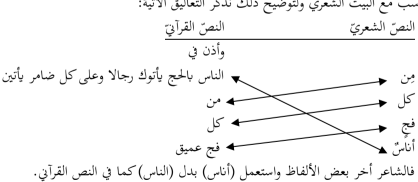
(البسيط)

الله شاد كه أسمى مزارات بالزائرين وفرداً عند شامات من كل فح أناس أهل حاجات مسلاد زواره في كلل أوقسات ترمي بتيجانِ تمليكٍ ثمينات (٢٤)

بَّابُ الحسينِ أبو الفضل بنُ حيدرةِ ثلاثةٌ بربوعِ الطفِّ عمّرَها فأصبحت مشل بيتِ اللهِ طاف بها مزارُ كفيه معروفٌ ومشهده ترى الملوك على أبوابِ حضرتهِ

لقد شبه الشاعر مزار العباس عليه السلام ببيت الله، واستعان بألفاظ القران، مضمن الآية القرآنية: وأوذن في الناس بالحج يأتوك رجالا وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق (٢٥٠). مشير إلى معناها المقصود، مشبها بما مزار العباس التيلاء إذن فإيراد (من، كل، فج، أناس)، والمعنى وهو حج بيت الله إذا أعلن وقته، فالناس يؤتون إليه من كل حدب وصوب، هو قرآنية مباشرة دائرة في دائرة النص القرآني.

وقد استعمل الشاعر بعض الفاظ القران لتقريب فكرته مع بعض التحوير والتقديم والتأخير لكي يتناسب مع البيت الشعري ولتوضيح ذلك نذكر التعاليق الآتية:



٢٣ - سورة الكهف: آية ٢٩.

۲۶ – بطل العلقمي:٣/٣٨.

٢٥ - سورة الحج آية: ٢٧.

أما عن وجه التقارب بين بيت الله ومزار العباس عليه ، فكما إن فضل الكعبة واستحباب النظر إليها والبكاء حولها وفيها وفضل ما يتعلق بحا من الركن والمقام أكدته الكثير من الروايات (٢٦) فالعباس عليه يقصد بالزيارة ويطاف به ويتبرك فيه كما يتبرك بركن البيت الأعظم ويلثم كما يلثم الحجر الأسود ويلتزم ويستلم كما يمسك الملتزم ويستلم ركن الحطيم. (٢٧)

وفضلا عن ذلك إن العباس أصبح باب من أبواب الله في الدنيا، فهو باب معنوي وروحي إلى مدينة المعنويات، والمعارف والروحانيات والفضائل، وإلى حصن الإيمان والتقوى والقرب إلى الله تعالى، وإلى رسوله عَمَالَيْهُ وإلى أوليائه المِهَالِيُ (٢٨).

ومن الشواهد الأخرى التي ركزت على بيان الدور الرسالي للعباس عليه السلام قول الشاعر (فاهم هاشم محمد العيساوي) في قصيدته (سبحان جودك):

(الكامل)

بيضاء من قرأ ارتفاعك أبصرك سبحان ربك كيف شاء فصورك لولا انسكابك للحسين فقدرك (٢٩) عباس فوق الطف كنت حمامة قمرا يوزع في السماء أصابعا ما قال ربك للملائكة اسجدوا

إنّ القارئ للعبارة الشعرية (ما قال ربك للملائكة اسجدوا)، توحي له من أول قراءة لقوله عزّ وجل: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ (٢٠)، ولكن الشاعر لكي يتناسب الوزن، تصرف ببعض الألفاظ وحذف الآخر فاستبدل (وإذ) به (ما) النافية، وقرنها به (لولا) الشرطية وحذف (آدم) للضرورة الشعرية وجعله مقدرة عند السامع كونه واضح المعنى، ونفى السجود لآدم إليه الموقف البطولي، والتفاني الذي قدمه العباس في سبيل الإسلام، والمعنى إن الله جعل للإنسان منزلة كبيرة، وفضله على سائر المخلوقات، للمواقف والخصائص والدور الذي يقوم به، لذلك أمر الملائكة أن تسجد له تقديراً له، هذا على نحو العموم، أما على وجه الخصوص ففيه اشاره لتفضيل أئمة أهل البيت الميه أمر الملائكة بالسجود له تعظيماً لنا وإكراماً، وكان سجودهم لله عز وجل عبودية ولآدم إليه إكراماً وطاعةً لكوننا في صلبه، فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سجدوا لآدم كلَهم أجمعون) (٢١).

أما يخص الانتصار الذي كان للحسين والعباس المهيّر فمن ذلك قول الشاعر (سيف الذبحاوي)، في قصيدته (راحل إلى البياض):

٢٦ - ينظر: جامع أحاديث الشيعة: ١٠/ ٢٦.

٢٧ - بطل العلقمي:٣/٣٠.

٢٨ - الخصائص العباسية: ٩٩.

۲۹ – الجود: ۳/ .۱۰۰

٣٠ - سورة البقرة: آية ٣٤.

٣١ - الرُّسَائِلُ الْأَحْمَدُيَّةُ: ١٧٣/١.

القرآنية في مراثي العباس بن علي عاليًالإ دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مراثي العباس عاليًّالإ

(البسيط)

مشل الفراش تجذر في وسامته تلك الاناجيل: أرواح معلقة المقال الاناجيل، أرض حيرته والأمنيات اعطها إياءة علويل نصر من الله جند ما هنالك مها

حيث الجراح: ورود تنزف السورا لكن قناديل نور الله فيه ترى قد فتشت عنك خصبا تستر الصحرا في لترسم فرشاة المنى الظفرا خوم وفتح قريب من رؤاك سرى (٣٢)

البيت الأخير في المقطوعة ينقلك مباشرة إلى قوله تعالى: ﴿ نَصْرٌ مِنَ اللَّهِ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ وَبَشِّرِ اللَّهِ وَلَا مَن شارك الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٣٣)، وفي النص إشارة إلى الانتصار الذي تحقق على يد الحسين والعباس النِّيكِيم وكل من شارك في معركة الطف.

وقد انتصر العباس عليه بكل مواقفه ونال كلتا الحسنيين: غلبة السيف على الظلم، وغلبة الدم على السيف الظالم، وفاز هو ومن معه بالشهادة العليا، فهو نور يضئ إلى الآن ولم يستطيع ظلم التحريف أن يغطيه.

## ثانياً: القرآنية المباشرة المحوّرة غير المحورية:

وهو أن يعمد الشاعر إلى النص الأوّل (القرآية) فيأتي بتراكيبه ولكن بتوظيف جديد؛ أي: دلالة أخرى، وهي مرحلة أعلى في التوظيف من القرآنية المباشرة المحورية، أمّا في هذه القرآنية فإنّ الأمر يتوقف على درجة واحدة وهي النصّ دون المحورية، وذلك لأنّ الاستسلام للنصّ في الحالة الأولى كان على درجتين وهي النص والدلالة.

وهي (تقوم على مجاراة النصّ الشعريّ للنصّ القرآيّ، ومن ثمّ الانحراف إلى مقصديّة مختلفة)(٢٤).

ومن الخصائص العباسية التي صورها الشعراء من خلال القرآنية في هذا المبحث هي: (الشجاعة)، (منزلة العباس عند الحسين)، (دروه الرسالي).

فمما ورد عن شجاعته قول الشاعر (محمد عبد الرضا الحرزي) (٣٥)، في قصيدته الموسومة بـ (بقيّة السيف):

(البسيط)

أفديب محتشداً يدعو لمحتشد قالت هو الله لم يُولد ولم يالر (٣٦)

وجاء يعدو إلى جيش العدى غضباً فلو رأتْــهُ النصارى يــومَ غارتــه

ونلحظ في هذا النص العبارة الشعرية (لم يولد ولم يلد) تشير في أول وهلة إلى الآيات القرآنية: ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ \* اللّهُ الصَّمَدُ \* لَمُ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ \* وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوًا أَحَدٌ ﴾ (٣٧].

٣٢ - الجود: ٤/ ١٠٢.

٣٣ – سورة الصف: آية ١٣.

٣٤ - خصائص الأسلوب في شعر المديح عند السّيّد الحِميريّ: ١٠١.

٣٥ - مرت ترجمته: في هامش رقم: ١٣.

٣٦ - موسوعة (شعراء أهل البيت www.shoaraa.com التيالية).

٣٧ - سورة الإخلاص: آية ١ - ٤.

والعبارة فيها مبالغة وإفراط، وهي مخالفة للمراد من الآية القرآنية، وهو التأكيد على اثبات وحدانية الله تعالى، والإخلاص في عبادته والتوجه اليه وحده، وانه لا يقصد في الحوائج غيره، وتنزيه عن سمات المحدثات، وهنا يكمن الإنحراف عن النص المقدس، من حيث ان الشاعر نقل النص القراني من واقعه الأوّل إلى واقع جديد وهو العباس عليها ولكن باستثمار الكلمات والتراكيب نفسها.

فمن الناحية العقائدية في البيت الشعري نلحظ هناك تنافراً تام بين الآية القرآنية (لم يلد ولم يولد)، والعبارة الشعرية (هو الله)، فهي قرآنية غير محورية كونما بعيدة عن محور الآية، وهذا يخل بالعقيدة الإسلامية، لكون الآية تفيد اختصاص الألوهية بالله عز اسمه، ووحدته فيها وحدة تليق بساحة قدسه تبارك وتعالى، وتستبعد إمكان فرض العدد، لكن التعليم القرآني ينفي ذلك لأنه يثبت من الوحدة ما لا يستقيم معه فرض أي كثرة وتمايز لا في الذات ولا في الصفات، وكل ما فرض من شيء في هذا الباب كان عين الاخر لعدم الحد فذاته تعالى عين صفاته، وكل صفة مفروضة له عين الأخرى، تعالى الله عما يشركون، وسبحانه عما يصفون (.٨٠)

والعبارة (لم يلد) تعني لم يخرج منه شيء كثيف، كالولد، ولا سائر الأشياء الكثيفة التي تخرج من المخلوقين، (ولم يولد) أي ولم يتولد من شيء، ولم يخرج من شيء، كما تخرج الأشياء الكثيفة من عناصرها، كالشيء من الشيء، والدابة من الدابة، والنبات من الأرض، وهذه من الصفات الألوهية الخاصة بالله سبحانه وتعالى، واطلاقها على شخص العباس من باب التعظيم للشخص الكريم (٢٩٠٠.

وفضلاً عن ذلك إن الشاعر يتحدث عن لسان حال النصارى الذين هم موحدون في عين التثليث ويذعنون من الوحدة وحدة عددية لا تنفى الكثرة من جهة أخرى فهم يقولون: إن الأقانيم (الأب والابن والروح) (الذات والعلم والحياة) ثلاثة وهي واحدة كالإنسان الحي العالم فهو شيء واحد لأنه إنسان حي عالم وهو ثلاثة لأنه إنسان وحياة وعلم.

وهذا المعنى نجده مؤكداً في قوله تعالى: ﴿وَقَالَتْ النَّصَارَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللهِ ذَلِكَ قَوْلُهُم بِأَفْوَاهِهِمْ يُضَاهِؤُونَ قَوْلُ الَّذِينَ كَفُرُواْ مِن قَبْلُ قَاتَلَهُمُ اللهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾(١٠).

ولا يخفى إنّ النصارى ذهبوا إلى القول بأنّ المسيح ابن الله مستدلين على ذلك من خلال تولده عليه السلام من غير أب. قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللهِ وَقَالَتْ النَّصَارَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللهِ وَقَالَتْ النَّصَارَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللهِ قَوْلُهُمْ بِأَفْوَاهِهِمْ يُضَاهِؤُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَقُرُواْ مِن قَبْلُ قَاتَلَهُمُ اللهُ أَنَّ يُوْفَكُونَ ﴾ (١٠).

ولقد توهم من ظنّ السيّد المسيح كان رجل عبادة ونسك وآخرة فحسب، بل انه كان رجل ثورة ضد الظلم والاستبداد والحكام الفاسيدين، وانه عذب وطرد وهجر في سبيل الرسالة الدينية التي تحدث ثورة تغيرية في شتى مناحى الحياة (٢٤).

٣٨ - تفسير الميزان: ١/٤٣٩، ٦/ ٩٠ - ٩١.

٣٩ - مجمع البيان: ١٠/ ٤٨٨.

٤٠ - سورة التوبة: آية: ٣٠.

٤١ - سورة التوبة: آية: ٣٠.

القرآنية في مراثي العباس بن على علي التلا دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مراثي العباس علي التلا ومن هنا نفهم مقصد الشاعر ان النصارى لما رأوا ما لعيسى من الخصوصيات، والكرامات والشجاعة، قالوا هذا ابن الله.

ولكن هؤلاء النصارى إذا رأوا شخص العباس التَها يوم غارته ورأوا ما له من الكرامات والفضائل و الخصائص، قالوا هذا هو الله، والتعبيران (ابن الله) (هو الله) مجازيان يراد منهما التعظيم من الشاعر لشخص العباس التالا.

ومن جانب ان النصارى إذا رأوا العباس وهو أبو الفضل والفضائل، قالوا هذا (هو الله) اي هو ابّ لسيدنا المسيح وأصل في الفضائل والشجاعة، وهو الذي استقى منه المسيح، وذلك لانبهارهم بشخصه الكريم.

ولكي يتضح ما تقدم من التعالق بين رؤية الشاعر والنص القرآني من خلال شبكة التعالق بين النصّة:

| النص القرآيي | النص الشعريّ   |
|--------------|----------------|
| ◄ قل هو الله | قالت هو الله 🚤 |
| → لم يلد     | لم يولد 🗸      |
| → ولم يولد   | ولم يلد 🖈      |

فنلحظ الشاعر مع محافظته على الملفوظ القديم للآية نقل الدلالة من صورتها في النصّ الأوّل إلى صورة جديدة في النصّ الثاني يلغي تشكيل مفردات سابقة ويرسم صورًا جديدة.

ومن الشواهد الأخرى عن شجاعته قول الشاعر السيّد مهدي الحلي في قصيدة انشأها في رثاء العباس إليّالا :

(الكامل)

وغَشَى بأسمره النعاسُ عيونَ أب وكأن قائمَ سيفه، منذ سلّه لما رأى الأعداءُ شامخَ بأسِه دعوا النجاء، ولا نجاءَ لمن غدتْ فرأوا قد انسد الفضاءُ كأن من الـ

طالِ الكفاح ولات حينَ نعاس في كف (حيدرةٍ) شديدُ الباس من ذلك الطودِ العظيم الراسي بيددِ الورى مقطوعة الأنفاس غيرا إلى أم الساماء رواسي

نلحظ في هذا النص الشعري الآية القرآنية ﴿كُمْ أَهْلَكْنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنٍ فَنَادَوْا وَلَاتَ حِينَ مَنَاصٍ ﴾ (٤٤)، معناه لات حين فرار من العذاب، وقيل: المناص المنجاة (٤٠) فالعباس الثيلا عند دخوله ساحة الميدان جعل النعاس يحوي عيونهم بسيفه، فصاروا ينظرون الى العباس نظرة المغشي عليه او المغمى

٤٢ - ينظر :حياة السيّد المسيح في القرآن الكريم: ٢٦٩.

٤٣ - ديوان السيد مهدي الحلي: ١ /٢٩٠ - ٢٩٤.

٤٤ – سورة ص: آية:٣.

٥٥ - التبيان في تفسير القرآن: ٢/٨٥٥.

عليه، استغاثوا عند نزول العباس عليمالاً إلى ساحة الميدان وقالوا ليس الآن وقت النعاس بل هو وقت الفرار من الموت الذي سيلحق بنا، ومن العذاب الذي وقع علينا.

فهم كما يقول السيّد جعفر الحلي:

(الكامل)

فــرأوا أشـــد ثبــاتهم أن يهزمــوا إلا وفـــر ورأســـه المتقـــد<sup>(٢٦)</sup>

وتُّى أبو الفضل الفوارس نكصا مــاكر ذو بأس لــه متقــدا

وفي الواقع انهم توهموا عندما ظنوا إنهم يستطيعون الفرار من الغضب الرباني وقالوا الآن وقت الفرار، ولكنهم وجدوا الارض والسماء قد سُدت امامهم فاستسلموا للموت المحتم عليهم.

وفي النص إشارة واضحة للموقف البطولي الشجاع للعباس على الثيلاء فهو في تقدمه نحو الاعداء كالشخص الذي يفر من الموت في ساحة المعركة.

كما يقول السيّد جعفر الحلي:

(الكامل)

فكأغا هو بالتقدم يسلم(٤٠)

ولُّه إلى الإقدام سرعة هارب

فهو المثل الأعلى للشجاعة ووصفها الأكمل ونعتها الأتمّ.

ولتوضيح الاختلاف بين الآية والنص الشعري نذكر هذه التعاليق الآتية:

النصّ القرآني النصّ الشعري ولات → ولات → حين → حين مناص → نعاس

فنلحظ بعد ان ضمّن الشاعر معنى الآية وهو الفرار، انحرف ويكمن هذا الانحراف باستبدال كلمة (مناص) والتي تعني (المنجاة) الى كلمة (نعاس)، فضلا عن ذلك الاختلاف الموجود بين معنى الكلمتين ودلالتهما، فالشاعر طور في المعنى واضاف لإبراز الموقف البطولي لشخص العباس على المناس على المناس

أما ما يخص منزلة العباس عند الحسين الهيكالي ، فمن ذلك قول الشاعر الشيخ عبد الحسين الحويزي راثياً العباس بن علي التلاي على لسان الإمام الحسين التلاي:

(الكامل)

ف لأ ندبنًك حيث إنك للهدى أأخي بعد جمال وجهك لا يرى تقضي وأنت على الظما طاوي الحشا أرجو الحياة وأعيني لك شاهدتْ

ندبٌ وأعْولَ (بكرة وأصيلا) قلبي بك الصبر الجميل جميلا ويعود جسمك بالدماء غيلا بدنا على وجه الصعيد جديلا

٤٦ - ديوان السيّد جعفر الحلي: ٤٣٠.

٤٧ - ديوان السيّد جعفر الحلّي: ٤٣١.

# القرآنية في مراثي العباس بن على التيالا دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مراثي العباس التيالا من ذا يصون من الفواطم خدرَها ويكون في طلباتها مامولا (١٤٨٠)

نلحظ ان الشاعر ضمن النص المقدس مباشرة وهو قوله (بكرة واصيلا)، وقد ورد هذا اللفظ في الآيات القرآنية التالية:

﴿وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِيَ تُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ﴿ (٤٩)

﴿وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ﴾ (٥٠)

﴿لِتُوْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَرِّرُوهُ وَتُوقِرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا﴾ (٥١)

﴿ وَاذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ﴿ (٥٢)

والبكرة: أول النهار إلى طلوع الشمس<sup>(٥٢)</sup>، أما الأصيل: فهو ما بعد العصر إلى المغرب <sup>(٤٥)</sup>، والمعنى في الآيات القرآنية دار حول (الإملاء، والتسبيح، والذكر)، وإذا ما علمنا إن الشاعر قصد الندب والبكاء والعويل، نلحظ الاختلاف التام في المعنى وان حصل الاتفاق في اللفظ، فالاختلاف وارد مع المعنى العام للآية.

والمعنى إن الإمام المعصوم الحسين الشهيد عليه بعد فقد أخيه العباس عليه ظل يندبه طيلة الوقت، وقد أكدت الروايات هذا المعنى فقد روي ان الامام الحسين عليه لل أى العباس عليه صريعا بكى وحمله الى الخيمة وقال: (الآن انكسر ظهري وقلت حيلتي) (٥٥٠).

فالحسين التيلا وقف عند أخيه العباس التيلا ورآه مقطوع اليدين من الزندين، مفضوخ الهامة فأستاء له وأحترق قلبه حزناً وترقرقت عبرته وجداً عليه.

ولا شك إن من أجرى افتقاده دمعة الحسين الصبور وأسبل مصابه عبرة الإمام الأبي الغيور، هو في أعظم الدرجات سمواً وارتفاعا وأسماها مفخراً، فهو يستحق ان تستدر العظماء عليه حلب أجفانها، وتبكى عليه بدل الدموع دما.

أما ما يخص الدور الرسالي الذي قام به العباس عليه فنجده بقول الشاعر (مهدي النهيري) في قصيدة (واقف على شرفة المعني):

(الطويل)

على غر الأحلام ينوي اخضراره ويبتكر الأشياء ثمّ يعافها لقد جاء من أقصى المدينة شاعراً

ويمالاً بالماء النبيّ جراره لتنمو وكالأسماء يبقى ابتكاره يمارس في صمت الوجوه انتشاره

٤٨ - ديوان الحويزي:٢ /١٧٥-١٧٧.

٤٩ - سورة الفرقان: آية: ٥.

٥٠ - سورة الأحزاب: آية: ٤٢.

٥١ - سورة الفتح: آية: ٩.

٥٢ - سورة الإنسان: آية: ٢٥.

٥٣ - القاموس الفقهي: ٤١

٥٤ - الجامع لأحكام القرآن: ٥/ هامش ٣١٢.

٥٥ - بحار الأنوار: ٥٥/ ٤٢.

#### إليه سمواً واستطال مداره (٥٦) بــه آمــن النخــل العراقــي وانتمــي

ان الشطر الأول من البيت الثالث (لقد جاء من أقصى المدينة شاعراً) ينبئنا من أول وهلة بقوله تعالى: ﴿وَجَاءَ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَى قَالَ يَا قَوْمِ اتَّبِعُوا الْمُرْسَلِينَ ﴿(٥٧).

وهناك علاقة تمثيل بياني بينمهما واقتباس بلاغي واضح، فالشاعر يشبه العباس إلئلا، بذلك الرجل الذي جاء من اقصى المدينة هاديا وناصح لقومه، وفي ذلك تأكيد واضح على الدور الرسالي الذي كان يمارسه العباس عليتالإ.

# المبحث الثاني:نمط القرآنية غير المباشرة المحوّرة:

ومعناها (أنّ يستلهم الشاعر لفظة أو لفظتين لتوظيفهما في انزياح لغويّ جديد)(٥٨)، ولأنّ القرآن هو المصدر الاول الملهم لشعراء أهل البيت اليالا ، فقد هيمن على ذاكرتهم، فسرعان ما تحال ذاكرتهم على آية من آيات القرآن أو سورة من سوره، لمجرد أن تتلقف أذناه كلمة أو كلمتين ممّا يدور في هذا الكتاب المقدّس.

وفي طور بحثنا هذا وجدنا مراثى العباس إليال في القرآنية غير المباشرة، مختلفة المستويات من حيث تغيب النص القرآني، فهناك تغيب بسيط، وهناك تغيب عميق.

## أولاً: القرآنية غير الماشرة المحورة البسيطة:

ويعني هذا النوع ان يحشر الشاعر لفظة واحدة من الفاظ القران الكريم في عباراته الشعرية، وإنّ هذا الملفوظ الواحد يقوم بدور الإشارة إلى النصّ القرآنيّ بعينه، وهذا النوع أقل وضوحا من القرآنية المباشرة، الذي لا يحتاج إلى عناء كبير لمعرفة مكامن التقاطع فيه مع النصوص.

وفي هذا النوع يحتاج المتلقى إلى ثقافة أكبر وإحاطة بالنصّوص القرآنية أعظم ممّا هي الحال في القرآنية المباشرة، إذ لا دليل علمها غير إشارة واحدة، وهو أكثر وضوحًا من القرآنية المباشرة العميقة.

أما الخصائص العباسية التي صورها الشعراء من خلال القرآنية في هذا المورد من الفصل الثاني فهي: (الإيثار)، و (كونه المستغاث)، و (جوده وكرمه)، و (شجاعته).

فمما يخص إيثاره علميالاً قول الشاعر كاظم سبتي في قصيدته التي قالها منتدباً الإمام المهدي عجل الله فرجه، ويختمها في رثاء أبي الفضل العباس إليَّالا :

(الكامل)

قد حق قول الحق فيه لدى الظما و يــــؤثرون ألا تـــرى إيثــاره ذكر الحسينَ وكيف ينسى قلبَه

رهن الظما وكباره وصغاره

٥٦ - الجود: ١ / ٥٤.

٥٧ - سورة يس: آية ٢٠.

٥٨ – التناص في شعر أبي العلاء المعري: د. ابراهيم مصطفى محمّد الدهون، عالم الكتب الحديث، اربد-الاردن، ٢٠١١م،

القرآنية في مراثي العباس بن على التَّلِلا دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مراثي العباس التَّلِلا ما المُّلِلا المَّارِدةَ لَم يَذْقُهُ وقَلْبُهُ وَلَالُهُ اللَّالِ الْمُلْوَامُ أُوارِه وَ اللَّهُ اللَّالِ اللَّمِ اللَّهُ اللَّالِ اللَّمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمِ اللَّمِي اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِي اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِي اللَّمِ الْمُعْلِي الْمُعْلِمِ اللْمُعْلِي الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِي الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ ال

في البيت الأول ينفتح الشاعر على الآية القرآنيّة في ملفوظ (ويؤثرون)؛ وذلك في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ تَبَوَّؤُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُجِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ حَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (٦٠).

وقد أكد الشاعر تضمينه للنص المقدس داخل البيت الشعري، ولفت انتباهنا بقوله: (حق قول الحق فيه) وقول الحق هو القران الكريم، ومن ثم اورد النص المقدس (و يؤثرون) فهذه الكلمة تجعلنا نستحضر من أول مرة.

وفي الواقع ان اللفظة لها ايحاء مميز لا تمتلكه جميع الألفاظ، وذلك لأنما ملفوظ قرآيي أصلا وإلا ف: ((الألفاظ المفردة لا يمكن أن تكون تعالقاً نصيًّا إلا في بعض المفردات ذات الإيحاءات المميزة التي ترتبط بنص معين مثل (مشكاة) و (هاروت) و (القدر)))((٢١)، أو تلك الألفاظ التي تكون مشتركة بين ما يقوله الناس وما هو في القرآن إلا أنما توظف في سياق ومطلب قرآيي فتحسب على ملفوظات القرآن، إذ: (إنّ الأسلوب وجه من وجوه المعنى)(٢١)، وهنا ملفوظ (وَيُؤْثِرُونَ) جاء مقروناً بأجواء مشابحة لأجواء النص القرآني.

والإيثار من صفات وخصائص سيدنا ومولانا ابي الفضل العباس التيلان، فقد روي في هذا المعنى عن الإمام علي بن الحسين التيلان أنه قال: ((رحم الله العباس، فلقد آثر وأبلى وفدى أخاه بنفسه حتى قطعت يداه فأبدله الله عز وجل بحما جناحين يطير بحما مع الملائكة في الجنة كما جعل لجعفر بن أبي طالب، وأن للعباس عند الله تعالى منزلة يغبطه بحا جميع الشهداء يوم القيامة)) (٦٣).

ولا يخفى إن سيدنا العباس عليه قد آثر بنفسه وعلى نفسه، أما ايثاره بنفسه فواضح من أراجيزه إذ يقول:

\*نفسى لنفس الطاهر الطهر وقا\*

وأمّا إيثاره للحسين التَيَلاِ على نفسه فذاك حين رمى الماء من يده كأنه يقول: لا ذقت الماء وابن رسول الله عطشان مع كونه قد أشرف على التلف من الظمأ، وذلك واضحٌ جليٌ في أرجوزته المشهورة:

يا نفس من بعد الحسين هويي وبعده لا كنت أن تكويي المنافق وتستربين بادر المعين الله المنافق وتستشربين بادر المعسين الله المنافق وتستشربين بادر المعسين الله المنافق وتستشربين بادر المعسين الله المنافق وأسلاما المنافق وتستشربين بادر المعسين الله المنافق وتستشربين بادر المعسين الله المنافق وتستشربين بادر المعسين الله والمنافق وتستشربين بادر المعسين الله والمنافق وتستشربين بادر المعسين الله والمنافق وتستشربين بادر المعسون الله والمنافق وتستشربين بادر المعسون الله والمنافق والم

٥٩ - ديوان منتقى الدرر في النبي واله الغرر ج١ ص٣٦- ٣٩.

٦٠ - سورة الحشر: آية: ٩.

٦١ - التناص في الشعر الأندلسي في عهد دولة بني الأحمر:٣.

٦٢ - الأسلوب والأسلوبيّة: كراهّام هاف، ترجمة: كاظم سعد الدين، مجلة آفاق، سلسلة كتب شهريّة تصدر عن دار افاق عربيّة، العدد١، كانون الثاني، ١٩٨٥م، ٢٣.

٦٣ - الأنوار العلوية: ٤٤٢.

٦٤ - مقتل الحسين عليه السلام: ١٧٩.

قد صرّح إلبَّالا في هذا الشعر أنّه آثر أخاه الحسين إلبَّالاليس على سبيل الارتكاز الجبلّي لا بداعي الطبع الفطريّ ولا طاوع فيه الخلق الغريزيّ وإنّما كان ذلك عن فقه في الدين وعلم بما للمؤثر على نفسه من عظيم الأجر وبالأخصّ إذا كان الإيثار للإمام المفترض الطاعة ذلك حيث يقول فيه: وليس هذا من شعار ديني ولا فعال صادق اليقين

ولقد استطاع الشاعر أن يتوافق برؤيته مع قصديّة الآية الكريمة، فكانت هذه القرآنية، متفقة مع النص في المعنى والدلالة، فهي قرآنية غير مباشرة محورية ان صح التعبير.

اما كونه النبال المستغاث والملتجئ الذي يستغاث به فمن ذلك قول الشاعر السيّد حسين بحر العلوم في شكوى وجهها إلى العباس عليالة بعنوان (يا أبا الفضل): يستغيث به، بعد ان يبين منزلته عند الله:

(الخفيف)

أُنتَ أسمع مِنْ أَنْ تكونَ بخيلَ أنت لو شئت تغمر الجَــد الجــد أنتَ لو شئتَ لم يكن غير ماشِئد وقضاء الإلب يجرى بكفيْ بك جاة عند الآله عظيم إذ شرى الله منك نفساً تسامت أ هي نفح من روضةِ الجُنَّاتِ مسّني الضـرُّ- يا أبا الفضــل- واليــأ مستنى الضررُّ يا أبا الفضل حتى عُــدْتُ مِــنْ وطــأةِ الزمــانِ هشــيماً وغدا مجدى المؤشّل نعشاً

الجاهِ، وَقَرَ الآذان للطلباتِ بَ وتحيى النفوسَ بعد المماتِ ـت، فيُطْوي ماض ويُنشر آتِ ك نميراً في الحبو والإثبات قَدْ تَسَنَّمْتَهُ بأقددسِ ذاتِ في مراقك الكمالِ والقرباتِ وهي لمن من آية المشكاة \_سُ مِنَ الخير عه ستَّ جهاتي سےخرت ہی معارفی ولداتی بَعْثَرَتْ ف السرياحُ في الفلواتِ بينَ فكّـي عــواذلي وعــداتي<sup>(٢٦)</sup>

الملاحظ على هذا النص هو احتوائه على الكثير من مواطن القرآنية غير المباشرة، وهي بسيطة كونها اشتملت على اشارات واضحة، توحى لنا بالنص القرآبي المقدس.

وأول هذه الإشارات العبارة الشعرية (وتحيي النفوسَ بعد المماتِ) والتي تشير في أول وهلة إلى قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحُقُّ وَأَنَّهُ يُحْيِي الْمَوْنَى وَأَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (١٧)، وهي صفة من صفات الله سبحانه وتعالى.

ومن جانب آخر فقد اوحت لنا بالبر الذي كان يمتلكه شخص العباس إليّالا والذي ليس فوقه بر اضافة الى غيرها من الصفات كالشجاعة التي تمثلت بامتلاكه مجازا صفة الطوي للماضي والنشر للآت كما في العبارة (فيُطوي ماضِ ويُنشرُ آتِ) وهي توحي لنا بقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَطْوِي السَّمَاء كَطَيّ

٥٥ - بطل العلقمي: ٣٧٣/٣.

٦٦ - زورق الخيال: ١٨٥-١٨٥.

٦٧ - سورة الحج: آية ٦.

القرآنية في مراثي العباس بن علي التللا دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مراثي العباس عليها

السِّحِلِّ لِلْكُتُبِ كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ حُلْقٍ نُعِيدُهُ وَعْداً عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِينَ ﴾ (٦٨) وهي صفة من صفات الله، وكذلك اعطاء القدرة الإلهية في المحو والاثبات كما في العبارة الشعرية (في المحو والإثبات) فهي تشير في اول وهلة الى قوله تعالى: ﴿ يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُتْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ (٦٩)، ولا شك ان من جعله الله يكتسب هذه الصفات الالهية هو على علاقة وطيدة وتجارية تقوم على البيع والشراء، وفقط مع الذين اختارهم الله يكونون معه في هذا التجارة، وأبو الفضل من أولئك الذين رقوا الكمال فاختارهم الله واشترى منه نفسه، وهذا واضح بالعبارة الشعرية (إذ شرى اللهُ منكَ نفساً) والتي توحي بالآية القرآنية: ﴿إِنَّ اللهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالْهُم بِأَنَّ لَهُمُ الجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُداً عَلَيْهِ حَقّاً في التَّوْرَاةِ وَالْإِنجِيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللهِ فَاسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُم بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (٧٠)، ولا شك ان النفس التي تكون لمح من آية المشكاة كما عبر الشاعر عن نفس العباس الشِّلا بقوله (وهيَ لمحٌ من آيةِ المِشْكاةِ)، فهي على علاقة كبيرة مع الله، وقول الشاعر يوحي من اول وهلة الى قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِه كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ... ﴾ (٧١) والتي تعني أهل البيت المِيلِي (٧٢)، فهو فرع من تلك الشجرة، وهو وسيلة من الوسائل التي أمرنا الله ان نبتغيها إليه بقوله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ ﴾ (٧٣)، لذلك نجد الشاعر قد جعل من العباس النَّهِ وسيلة إلى الله بقوله (مسّني الضرُّ- يا أبا الفضلِ-) وهي توحي بقوله تعالى ﴿وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَيِّيَ مَسَّنِيَ الضُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ﴾ (٧٤)، فالنبي إليَّلا كونه معصوم تراه يناجي ربه مباشرة اما نحن العاصون فنجعل من أهل البيت الهيلام والعباس النبالا وسيلة إلى الله سبحانه وتعالى نقدمها امام حاجتنا وطلباتنا عسى الله ان يستجيب ويتقبل لنا بحقهم.

وقد اتخذ الشعراء من قصة السيدة مريم صورة للتعبير عن بعض الصفات المتجسدة بشخص العباس كالجود والكرم والعطاء، وكونه المستغاث والملجئ في الشدائد، مصورين ذلك من خلال النصوص القرآنية التي تحدثت عن السيدة مريم عليها ، ومن ذلك قول الشاعر (مجتبي التنان) في قصيدته: (عناقٌ في السماء الثامنة):

(الكامل)

وكَانَّ رايتك الأبية نخلة من النف عام والعراق مجبة ولانت من منح الحبة قلعة

هــزت بهـــاكــف العـــراق ومـــريم في الـــروح يبــــذرها الفـــؤاد المغـــرم مهمــا طغــي الارهــاب لا تتهــدم (٧٥)

٦٨ - سورة الانبياء: آية ١٠٤.

٦٩ - سورة الرعد: آية ٣٩.

٧٠ - سورة التوبة: آية ١١١.

٧١ - سورة النور: آية ٣٥.

٧٢ - ينظر: الوافي: ٣/ ٥١١.

٧٣ - سورة المائدة: آية٥٣.

٧٤ - سورة الأنبياء: آية ٨٣.

٧٥ - الجود:٤/ ٦٤.

جعل الشاعر من لفظ (النخلة، ومريم) جسراً للوصول إلى النص القرآني المقدس، ليلفت المتلقي بشكل سريع وبسيط من غير عناء من خلال الدلائل الإشارية.

فقراءة البيت الأول من المقطوعة يحيلك مباشرة إلى قوله تعالى: ﴿وَهُزِّي إِلَيْكِ بِجِذْعِ النَّحْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا﴾ (٧٦).

ولا يخفى انه لم تحظ شجرة في تراثنا العربي بما حظيت به النخلة من تكريم حتى أنها عدة رمزا للشموخ والأصالة والعطاء المتجدد، ومن هنا شبّه الشاعر راية العبّاس عليميلًا بالنخلة من حيث الوفاء والعطاء، فهي راية ما زال عطاؤها، وما زالت تلقى بظلالها على رؤوس المؤمنين.

وكذلك في نفس المعنى المتقدم تقول الشاعرة: (رنا محمد الخويلدي) في قصيدة (رسالة من كفين قطيعين لم تقرأ بعد):

(الكامل)

طرسي أتى لرحاب ذكرك محرما ونبضت في صدري. والقينا على فكم انتظرتك في غياهب عتمة وأنا أمشك بالرموش دجنّة فلعلن ألقي أكفا تحتوي

ويسراعتي جاءت لجندعك مريسا كرسسيّه جسدا لكسي يتنظما والعين في أفق الكواكب حيثما ليمسر عيسني المنام وتحلما عمر اخضرار قد توكأ مهرما(٧٧)

استعملت الشاعرة ألفاظاً بسيطة مثل (جذعك، ومريم)، ذاهبة بالسامع إلى الآية القرآنية ﴿وَهُزِّي إِلَيْكِ بِجِذْع النَّخْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا﴾ (٧٨).

فنلحظ الشاعرة تخاطب العباس بألفاظ بسيطة في صياغتها تعبر فيها عن براءتها فكأنها تقول للعباس: كتابي أو صحيفتي البيضاء جاءتك لتكتب عنك، لكني فزعة أمام هذه الشخصية العظيمة التي لجأت إليها لتأمن روعتي وفزعتي، كما لجأت مريم عليها إلى جذع التخلة، كما أنها استغاثت بأبي الفضل العباس وشبهته بالنخلة التي استغاث به امريم عليها ، وأبو الفضل العباس هو المستغاث الذي يستغاث به.

وقد ضمن الشعراء الكثير من النصوص التي دلت دلالة واضحة على شجاعة العباس التي ومن ذلك قول الشواهد على ذلك قول الشاعر (أحمد العلياوي) في قصيدة ((قصّة الجود والقرى)):

(الكامل)

صعب له الطرقات تنشر وسعها وهو الذي إن شاء شاء كما يرى حسرب جناها نخلة وسمت له وتصافح الشجر السقيب مباركاً وإليه تنظر من بعيد غمامة

لينال من خاف المكرّ فرارها فسأبرّ لم يخلف وزاد خسارها رطباً تلفّ على يديه سوارها من سوف يمنح للغصون ثمارها مند سالّ منها في الجديب فقارها

٧٦ - سورة مريم: آية ٢٥.

٧٧ - الجود: ١/٠١١.

٧٨ - سورة مريم: آية ٢٥.

القرآنية في مواثي العباس بن علي عائمًالا دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مواثي العباس عائمًالا

فيها يؤلف روحها وحوارها جاءته تحمال ذهّا وقتارها ضوء العتيق وأن يصون ذمارها وأشاع من بأسائها أخبارها فأحال عمياً في السيوف شفارها(٢٩١)

ورنا له القصص القديم حكّاية للمات إلى القصص القديم حكّاية المات إليه الشمس يوم تكوّرت ودعته يحمي الأفق يغسل جبهة الدفاشية فيه البأس يوم أجارها ودجى عليهم لا يلين مراسه

فقد تمثلّت الكناية داخل النص في أكثر من موضع ممّا جعل النص يفيض جمالاً عن طريق الإيجاز والاختصار والإيماء على وفق حالة الشاعر ورؤيته الخاصة وثقافته وتجاربه الذاتية ففي قوله (تنظر من بعيد غمامة، لجأت إليه الشمس، تلفّ على يديه سوارها) كلّها كنايات فيها دلالة واضحة عن صفتي الشجاعة والكرم التي تجسّدت في شخص المرثي عليلا فقد أعطت البطولة والشجاعة الشاعر قدرة على تخيل المعاني المبتكرة خيال دحض الأشياء بمعاني رائعة، ولا يخفى أنّ العبّاس عليلا من عائلة عرفت بالشجاعة والبطولة فوالده أمير المؤمنين عليلا فلا شك ولا ريب في أن يملك العبّاس شجاعة لا تجارى فهو فرع من ذلك الأصل فهو كما يقول السيّد جعفر الحلّي:

(الكامل)

فيها أنوف بني الضلالة ترغم (٨٠)

بطل تورّث من أبيه شجاعة

ولقد وصف أحد زعماء جند يزيد شجاعة العبّاس وأخوته وأصحابه بقوله: (ثارت علينا عصابة، أيديها على مقارض سيوفها، كالأسود الضارية، تحطم الفرسان يميناً وشمالاً، وتلقي بنفسها على الموت، لا تقبل الأمان، ولا ترغب في مال، ولا يحول حائل بينها وبين حياض المنيّة أو النصر، فلو كففنا عنها رويداً لأتت على نفوس العسكر بحذافيرها) (٨١).

وروي أنّ العبّاس عليه لل قطعت يمينه أخذ السيف بيساره وواصل القتال وقتل بيد واحدة عدداً غير قليل (<sup>٨٢)</sup>.

وقد صور الشاعر ذلك بقوله: ((حرب جناها وسمت له..)) الأعداد التي قتلها العبّاس عاليّالي، وكذلك يصوّر الانتصار الباهر وهو انتصار الدم على السيف.

### ثانيا: القرآنية غير المباشرة المحورة العميقة:

يختلف هذا النوع عن القرآنية البسيطة من حيث ان الشاعر في هذا النوع يهيّئ أجواء النصّ لإعانة المتلقي على الذهاب إلى النصّ القرآني بمخيّلته ولا يعتمد على إضاءة الإشارة التي غالبًا ما تكون بسيطة، وفي الواقع ان الاشارة لا تغيب هنا، ولكنها تكون محورة بعض الشيء وبعيدة ممّا يصعب التقافها.

٨٠ - سحر بابل وسجع البلابل: السيّد جعفر: ٤٣١.

٧٩ - الجود: ٣ / ٦٧.

٨١ - العبّاس بطولة الروح وشجاعة السيف، هادي محمّد: ٨١.

<sup>.</sup> ٨٢ – ينظر: قمر بني هاشم، سيدنا ومولانا أبو الفضل العباس، السيد أحمد شكر الحسيني:٢٥٦.

وبتعبير آخر إن النص القرآني في هذا النوع يكون مغيب عن المتلقي غيابا قد يفقده حق الملكية الابداعية التي ورثها المبدع الجديد، اذ لا تكاد تقف على صرح النص القديم إلا على بعض اشارات قد يقوى ضوؤها (٨٣).

وصور الشعراء من خصائص العباس عالي في هذا المبحث الثاني من الفصل الثاني (شجاعة العباس والثاره)، و(علمه وفضله)، و(صبره)، و(جوده)، و(عظمة الجرم الذي ارتكبه الأعداء)، و(كونه الحامي)، و(الشهيد الخالد)، (وتفانيه).

فمما خصت به الشجاعة والإيثار قول الشاعر الحاج الملا مهدي الشهابي الدرازي البحراني: (الطويل)

وما ذاق طعم الما وقد كظه الظما وآب الى نحو الخبا يحمل السقا ولكنه لم يكفهم فاستقى لهم كأنه سليمان البساط مذ استوى تحافوا جميعاً خيفة وهمو صامت

فدونكها صدق المواسات من خل فكم طفلة روى حشاها وكم طفل بذآك السقا طوراً أخيراً فتى الفحل على اشهب كالريح والقوم كالنمل فداس على انف اليافوخ بالنعل (14)

إِنّ أجواء البيت الرابع تحيل إلى أجواء الآية القرآنية: ﴿وَلِسُلَيْمَانَ الرِّيحَ عَاصِفَةً بَحْرِي بِأَمْرِه إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْءٍ عَالِمِينَ ﴾ ( منه على الشاعر لا يكتفي بالإشارة الضعيفة في ملفوظ (سليمان) و (الريح) الذي يحيل إلى ملفوظ (ولسليمان الريح) في النصّ القرآنيّ، وإثمّا عمد إلى إضافة العامل الآخر وهو معنى النصّ ودلالته الكليّة.

و تشير هذه الآية إلى جانب من المواهب التي منحها الله للنبي سليمان المثير فتقول الآية: ولسليمان الربح عاصفة تجري بأمره إلى الأرض التي باركنا فيها وهذا الأمر ليس عجيبا، لأننا عارفون به وكنا بكل شئ عالمين فنحن مطلعون على أسرار عالم الوجود، والقوانين والأنظمة الحاكمة عليه، ونعلم كيفية السيطرة عليها، ونعلم كذلك نتيجة وعاقبة هذا العمل، وعلى كل حال فإن كل شئ خاضع ومسلم أمام علمنا وقدرتنا.

وفي الواقع أنما كانت موهبة إلهية خارقة وضعت تحت تصرف هذا النبي العظيم، وما أكثر المسائل التي نعلم بوجودها الإجمالي، ونجهل تفصيلها؟! إن معلوماتنا في مقابل ما نجهله كالقطرة من البحر المحيط، أو كالذرة مقابل الجبل العظيم (٨٦).

٨٣ - تأصيل النص: ١٨٣.

٨٤ - ديوان النصرة المهدية: ١٨ - ٢٠.

٨٥ - سورة الأنبياء: ٨١.

٨٦ – الامثل في تفسير كتاب الله المنزل: ٢٢٢/١٠.

القرآنية في مراثي العباس بن علي التللا دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مراثي العباس التللا

واما عن العلاقة بين الآية القرآنية والنص الشعري، فاذا ما نظرنا الى المعجزة التي حصلت للنبي سليمان فهي أمر خارق للعادة فهي معجزة حقيقية ينطبق عليها تعريف المعجزة، كما يقول السيوطي: المعجزة أمر خارق للعادة، مقرون بالتحدي، سالم عن المعارضة (٨٧).

فمن هذه الناحية لا توجد علاقة بين النص والعباس التيلا فهو لم يأت بأمر خارق للعادة وقوانين الطبيعة خاصة اذا ما علمنا ان اغلب العلماء يعلون عن أن قضية كربلاء لم تُبنَ على الإعجاز الغيبيّ، والّا لكان ليد الإعجاز ان تبيد الأعداء وان تحرق كياناتهم باصبع من الغيب! وأن يكون للحسين عليم وكربلاء شأن آخر (٨٨).

ولكن في الحقيقة العباس عليه كان بحق هو معجزة الحسين عليه بحق اذا كان الاعجاز من منظار الانتصار فيحصل الاتفاق بين النص القرآني والمعنى الذي قصده الشاعر من حيث الاعجاز، وذلك اذا ما علمنا ان الانتصار الحقيقي ليس بمجرد الاستمرار في الحياة والبقاء في الدنيا، بل هو انتصار الحق، بتحقق الأهداف المطلوبة من المواقف والوقائع، واستمرارها في كيان الانسانية وأداء اثرها، وهو ما قد حصل من كربلاء.

وان كانت المعجزة التي تحققت مع النبي سليمان هي السير على الرياح، فان المعجزة التي تحققت في كربلاء هي من نوع آخر، فإن أعلى مظاهر الإعجاز وأهمها في كربلاء هو (العباس المثيلا) نفسه، حيث احتوى بمفرده على كل تلك المكارم والمآثر في سماته وسيرته؛ فبلغ من المقام والرفعة (درجة يغبطه بما الشهداء يوم القيامة)

فالعباس المنافي -بلا شك - كان أكبر معجزة لأخيه الإمام المعصوم، وذلك لأنّ قتل الحسين المنافي من دلائل النبوة، لأنّ النبي عَمَالِيهُ أخبر عنه، وهو من أخباره بالغيب بأمور تحققت في المستقبل، كما اورده ارباب الكتب الجامع لدلائل النبوة.

فهذه كلها معجزات؛ لتحققها واقتران اخبارها باليقين، فليست الا من الوحي المبين من رب العالمين على نبيه الامين.

وبذلك فان وجود العباس إليم في واقعة الطف في كربلاء - وهو من أعلامها واعيانها وعليه تدور أكثر قضاياها المهمة، ووجوده فيها وجود عضوي في انجازها، كل ذلك يدخله في المعجزة ويتحقق به الإعجاز (٨٩).

فخروج العباس التيلية مع الحسين التيلية وقيامه بتلك المهمات وفي جميع ادوارها الحساسة، لهو من خوارق العادة، وعلى وفق هذا المعنى صح وجه التقارب والتمثيل بين العباس التيلية والنبي سليمان التيلية، ومن جانب اخر فيه بيان واضح للموقف البطولي الشجاع للعباس التيلية.

٨٨ - العباس أبو الفضل ابن أمير المؤمنين سماته وسيرته: ٢٣٦.

٨٧ - الإتقان في علوم القران: ٢/ ١١٦.

٨٩ - العباس أبو الفضل ابن أمير المؤمنين سماته وسيرته: ٢٣٦.

ومن الشواهد الأخرى في هذا الباب التي خصت شجاعته عليه السلام قول الشاعر احسان محمد شاكر في قصيدته (مرثية للقمر) إذ يقول:

(المتقارب)

برُعب تَجـوسُ خــلال القلــوب وتسلطو تُلزفّ إليك الرّقابُ وتطفق مسحاً تخالُ الرووسَ

فتُملكُ مُصطَكَّةً منك ذُعرا فيفتضُّ ماضيك ما كان بِكراً نِشارَ اللَّراهم في العُرس تُبرى(٩٠)

ففي البيت الثالث إشارة إلى أن العباس إليالإكان يبادر إلى قطع الرؤوس، وفي التعبير إشارة إلى قوله تعالى عن النبيّ داود عليُّلاٍّ: (فطفق مسحا بالسوق والأعناق) (٩١)

ومن الشواهد الاخرى التي خصت علم العباس عليه وفضله وتقواه قول الشاعر الحاج الملا مهدي الشهابي الدرازي البحراني:

(الطويل)

سمو الفي يا صاح بالعلم والعقل محاسن فعل المرء عنوان فضله ولا فضل كالتقوى اذا صانها الفتى فمن حاز هذا الوصف ثم مدحت

فدونك قول الفصل ما هو بالهزل كـــذلك مسـاويه عنـاوين للجهــل بعلـــم فـــأدى للفـــرائض والنفــل اصـبت ولكــن لا كفضــل ابي الفضــل<sup>(٩٢)</sup>

في الشطر الثاني من البيت الأول ضمن الشاعر بشكل صريح آيتين قرآنيتين ففي قوله: (فدونك قول الفصل ما هو بالهزل)، يشير الى قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقُولٌ فَصْلٌ ﴿ وَمَا هُوَ بِالْمُزْلِ ﴾ (٩٣)، ففي هذا البيت قرآنية مباشرة محورية، ولكنا أدرجناه في هذا المبحث لكون الشاعر أراد ان يقول لنا دونك اي يكفيك قول الفصل الذي هو ليس بحزل بل هو قول قرآبي وانشد البيت الثابي: (محاسن....). فهو يشير إلى قوله تعالى: ﴿إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ لِأَنفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا﴾ (٩٠).

بالإضافة إلى غيرها من الآيات التي ينبأ بها النص الشعري، ففي الشطر الأول من البيت الأول يتضح لنا قوله تعالى: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾(٩٠)، وقوله عز وجل كذلك ﴿أَمْ جُعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ جُعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴾(٩٦).

وفي البيت الثالث نلحظ من الوهلة الأولى قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ (٩٧)، وكذلك قوله عز وجل: ﴿وَقِيلَ لِلَّذِينَ اتَّقَوْاْ مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْراً لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلَدَارُ الآخِرَة خَيْرٌ وَلَنِعْمَ دَارُ الْمُتَّقِينَ ﴿ (٩٨).

٩٠ - مرثية للقمر: ٥-٣٦.

٩١ - سورة ص: ٣٣.

٩٢ – ديوان النصرة المهدية: ١٨ –٢٠٠.

٩٣ - سورة الطارق آية: ١٣ و ١٤.

٩٤ - سورة الإسراء: آية ٧.

٩٥ - سورة الزمر: آية ٩.

٩٦ - سورة ص: آية ٢٨.

القرآنية في مراثي العباس بن علي عاليًا لله دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مراثي العباس عاليًا لا

والمعنى العام للنص الشعري الذي يقصده الشاعر، هو أنّ الشخص إذا صار يمتلك هذه المميزات يعني أن يكون رجلاً عالماً عاقلاً، وفاضلاً، ومتقياً ورعاً، فهو يستحق بأن تمدحه، ولكن لا يخفى عليك أيها المادح انه لا فضل ولا عطاء يضاهي فضل وعطاء وجود العباس عليه في الذي بذل مهجته في سبيل الدين، وأعطى كل ما يملك في سبيل إعلاء كلمة الحق.

ويستمر الشعراء في مراثيهم للعباس التالا بالتركيز على القيم الانسانية والمواقف البطولية للعباس التالا من خلال القرآنية العميقة والمتمثلة بصبره التالا ومن ذلك قول الشاعر (غني جبّار العمار) في قصيدة (يا سيّد الماء... غيض الماء):

(الكامل)

ولنبــل (حرملــة) بــه امضـاء رفعـت يـديها والعـذوق دعـاء (٩٩)

راُسُ الفــرات أتــى إليــك مطأطـــأ أيّـــوب قـــافلتي وجرحـــي نخلـــة

صور الشاعر لنا في البيت الأول وصول أبو الفضل العباس الثيلا إلى المشرعة واغترافه الماء وعدم شربه له، ويتحول في البيت الثاني متحدثا عن لسان العباس صلوات الله عليه بقوله: (أيوب قافلتي) وهذه العبارة توحي لنا بقوله تعالى عندما يخاطب النبي أيوب الثيلا: ﴿...إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وقد شبهه بالشق الذي أول أرده في النخيل لأجل أن يتسرب عنه الماء المالح.

وان أبا الفضل سلام الله عليه انما أراد ان يقتل آخر صيحات النفس اللا معصومة في داخلهِ.. وكأنما كانت تجره بخيطِ الآدمية الى فعلٍ مباحٍ حَسنْ.. لا إشكال فيهْ.. وكأن الله اختبره بهذه المشقة التي ما بعدها مشقة في رفعة نفسهِ الى درجةِ العصمة.

وفي نفس هذا المعنى يقول الشاعر إحسان محمّد شاكر في قصيدته (مرثية للقمر):

(المتقارب)

على بعض بلواك ما اسطاع صبرا(١٠١)

فلو ألفُ أيوب في واحد

فهو يصور عظمة موقف العباس التيلا وصبره العظيم، وفي تعبير الشاعر مبالغة، وتعبير مجازي يبغي منه التصوير العظيم للصبر البالغ الذي صبره العباس وهذا ما أكده الإمام المعصوم بقوله يصف العباس المنابع المنا

ومن المعاني الأخرى هي التفاني من أجل الاسلام والإمام الحسين عليه وهذا المعنى نجده في قول الشاعر (احسان محمد شاكر) إذ يقول في قصيدته الموسومة (مرثية للقمر):

٩٧ - سورة الحجر: آية ٥٥.

٩٨ - سورة النحل: آية ٣٠

٩٩ - الجود: ١ / ٨٠.

١٠٠ - سورة ص: آية ٤٤.

١٠١ – مرثية للقمر: ٣.

١٠٢ - المزار، للشيخ المفيد: ١٢٤.

(المتقارب)

على عينِ حيدرَ خَلَقًا وأمرا لدُنْهُ، فغنذّاه عرفاً ونكرا(١٠٣) فأنَّ أَنَّ اصطنعت لنفس الحسينِ وقلبُّ فَ رَوْضَ فَ ذُو الجِّ لالِ

فقد قال الحق تعالى مخاطباً النبي موسى التلا ﴿ وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴾ (١٠٠)، وقال ايضا: ﴿ وَلِتُصْنَعَ عَنْنِي ﴾ (١٠٠)، والمراد به (خلقا وامرا)، اي ظاهرا وباطنا، جاء في الآية: ﴿ أَلَا لَهُ الْخُلْقُ وَالْأَمْرُ ﴾ (١٠٠)، اي الظاهر والباطن. والعباس التلا رجل خصه الله وخلقه من اجل كربلاء، وصنعه لنصرة الاسلام والحق فقد روي ان الامام الحسين التلاقال للعباس التلاعندما سل سيفه في حادثة أخيه الحسن التلاقال له يا اخى اغمدن سيفك ليس هذا يومك وانما يومك في كربلاء.

اتجه الشعراء إلى تصوير عظمة الجرم الذي ارتكبه الأعداء وبشاعته ومن ذلك قول الشاعر (سجاد عبد الحميد عدنان):

(الطويل)

من مارقين على افيائها عكفوا (١٠٧)

جلذوعها ستر يأجلوج الطغاة وكم

وقَالُوا يَا ذَا الْقُرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ حَرْجًا عَلَى أَنْ بَحْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًّا ﴾ (١٠٨)، فقد شبه الشاعر الساتر الذي وضعه الاعداء وتستروا خلفه بمذا السد الذي ورد في النص القرآني وفي ذلك تصوير لموقف الغدر الذي قاموا به، والجبن الذي يتكبد في شخصيتهم.

ويقول الشاعر (خالد الداحي):

(البسيط)

عيناه قالت قبل الراحتين نعم (١٠٩)

لو جاءه سائل يوم بمسغبة

يشعرك النص من اول قراءة بالنص المقدس ﴿أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ ﴾ (١١٠)، ولا شك ولا ريب ان ابا الفضل العباس التجسيد الحي لمبادئ القران الكريم، فهو الذي لا يرد أي سائل يطلب منه والشواهد على ذلك كثير.

وأكد هذا المعنى الشاعر (الشيخ محسن أبو الحب (الكبير)): عندما شبه العباس بالسيد المسيح بقوله من قصيدة في العَلَم الذي أهدي إلى روضة العبّاس ابن أمير المؤمنين عليّاً لا:

(البسيط)

١٠٣ - مرثية للقمر: ٥-٣٦.

١٠٤ - سورة طه: ٤١.

١٠٥ - سورة طه: ٣٩.

١٠٦ - سورة الأعراف: ٥٤.

۰ ۲ ۱۰ میرود دو مورد د

۱۰۷ – الجود: ۲/ ۸٤.

١٠٨ - سورة الكهف: ٩٤.

١٠٩ - الجود: ١/٦٦.

١١٠ - سورة البلد: ١٤.

القرآنية في مواثي العباس بن علي التللا دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مواثي العباس التللا

وَيُخَبِر الناسَ عماكانَّ مَذُخُورا مَانَّ مَذُخُورا مَانَّ مَدُخُورا مَازال سعيُك يا عباسُ مشكورا عيناه لمّا أتى العباسَ منفعورا اللهِ الجليلِ فلم يُرجعُه مخسورا والعيدُ ما عاد فيه المرءُ محبورا ((((()))

كان ابنُ مريمَ يبري كلَّ ذي عَمَه واليسومَ ضاهاه العباسُ منقبسةً أما ترى الرجلَ الأعمى الذي فُتحتْ مستشفعاً بأي الفضلِ الكريم إلى فكان للنّاس عيدٌ لا نظيرَ له

فالشاعر جعل العباس يضاهي السيد المسيح النيلا فكما كان السيد المسيح النالا يبره الأكمه كما جاء في قوله تعالى: ﴿وَرَسُولًا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَيِّي قَدْ حِمْتُكُمْ بِأَيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ أَيِّ أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُحُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللهِ وَأُبْرِئُ الْأَكْمَةَ وَالْأَبْرُصَ وَأُحْيِي الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللهِ وَأُنْبِئُكُمْ بِمَا كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُحُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بإِذْنِ اللهِ وَأُبْرِئُ الْأَكْمَةَ وَالْأَبْرُصَ وَأُحْيِي الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللهِ وَأُنْبِئُكُمْ بِمَا تَأْعُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (١١٢)، فكما كان يقوم المسيح يَلْكُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (١١٣)، فكما كان يقوم المسيح يَلِيلا يشفي المرضى، ويقضي الحوائج بالكرامة بفضل الله وقدرته.

### الخاتمة

وفي نهاية المطاف نود أن نذكر أهم النتائج التي توصل إليها البحث، وهي على النحو الآتي:

- ١. القرآنية من المفاهيم الحديثة في الساحة الأدبية، وأهم ما فيها هو المحافظة على قدسية النص القرآني.
- إن تضمين الآية القرآنية في مراثي العباس عليه كان بدقة عالية من الشاعر ممتزج تمام الامتزاج، ومحتل موقعه في نسيج البيت الشعري.
- ٣. كان بناء النص القرآني في مراثي العباس التيلا بين المعالم وواضح كشف عن استعمال جيد من قبل الشعراء، ومن جانب آخر نجد فصل الآيات القرآنية عن البيت الشعري ليست بالعملية المعقدة بل هي بسيطة جداً لمن يقرأ النص الشعري قراءة نموذجية منتجة، وهذه العملية تسمى بـ(القراءة الاسترجاعية التأولية).
- ٤. تعددت أنواع القرآنية في مراثي العباس عليه السلام فمنها موافقه للنص في اللفظ والمعنى ومنها مخالفة، وتعدد المقصود منها فبعضها يشير للرمز، والبعض الآخر الاستغاثة، وضرب المثل، وابتكار الصورة، وهذا ما يدل على الإمكانات الفنية الكبيرة للشعراء.
  - ه. شكلت القرآنية غير المباشرة المحورة بنوعيها البسيطة والعميقة النسبة الأقل في مراثى العباس المثلا.
- ٦. لقد وجد الشعراء في بعض القصص والأمثال القرآنية كه (قصة موسى، وسليمان، ويوسف، ويعقوب الهيئية) وسيلة للتعبير عن بعض الخصائص العباسية كه (الشجاعة، والإيثار، والصبر والتضحية).
- ٧. وأخيراً نحمد الله الذي وفقنا لإتمام هذا البحث، ونرجو منه أن يجعله موضع قبول سيدي ومولاي أبي الفضل العباس إلئالا .

١١١ - ديوان الشيخ محسن أبو الحب (الكبير): ٩٥-٩٠.

١١٢ - سورة آل عمران: ٤٩.



# ملحق بتراجم الشعراء الذين استشهد الباحث بنصوصهم في بحثه

- إحسان محمّد شاكر: شاعرٌ عراقيٌ ولائي، له (مرثيّة للقمر)، (مرثيّة الوادي المقدس)(١١٣).
- ٢. الدكتور أحمد العلياوي: شاعر عراقي وكاتب وإعلامي ولد في الكوفة سنة ١٩٧٨م. (١١٤).
- ٣. السيّد جعفر الحلي: جعفر ابن السيّد أحمد ابن السيّد محمد حسن آل كمال الدين الحسيني الحلي(١٢٧٧ ١٣١٥)، شاعرٌ حاضر البديهة، متوقّد الذهن، نشأ في مدينة الحلة، من مؤلفاته: (الجعفريات)، ديوان شعر في رثاء أهل البيت الميّليّ ، توفي في سنة ١٣١٥، ودفن في النجف الأشرف عند قبر والده (١١٥).
- السيد حسين بحر العلوم: حسين ابن السيد محمد تقي بن حسن بن إبراهيم بحر العلوم الطباطبائي (١٣٤٧ ١٤٢٢ هـ)، أديب فاضل، وشاعر مطبوع، نشأ في النجف الأشرف في ظل أسرة علمية دينية، من مؤلفاته: ديوان شعر ط -، توفي سنة ٢٢٢ اهر(١١٦).
- ه. خالد الداحي: شاعر عراقي مبدع ولد في ديالي سنة ١٩٤٤م، يسكن في مركز الخالص في محافظة ديالي (١١٧٥).
  - رنا محمد الخويلدي: شاعرة عراقية من شاعرات النجف الأشرف (١١٨).
- ٧. سجاد بن عبد الحميد بن عدنان الموسوي: شاعر عراقي ولد في محافظة ذي قار في ناحية الفهود سنة ١٩٨١م (١١٩).

الحاج سعيد الرشافي: سعيد بن عبد الحسن بن محمد بن يوسف بن حسين ابن الشيخ سلمان لعسيلي الرشافي العاملي (١٣٤٨-١٤١٤ه)، شاعر، ومؤرخ، نشأ في لبنان نشأة أدبية، تتلمذ على أبيه في فنون الشعر، نظم الشعر وهو في العاشرة من عمره، من مؤلفاته: ديوان شعر بعنوان: (ديوان الشاعر الحزين)، (ملحمة الإمامين علي والحسن عليها)، (أبو طالب كفيل الرسول)، وغيرها، توفي سنة 1٤١٤ه، ودُفن في بلده لبنان (١٢٠٠).

٨. سيف حسن حسين الذبحاوي: شاعر عراقي ولد في النجف الأشرف في مدينة الكوفة سنة ١٩٨٢ م. (١٢١)١

١١٣ - ينظر: أدب المحنة أو شعراء المحسن بن على: ٦٩١.

١١٤ - ينظر: الجود:٣/٣٦.

١١٥ - ينضر: أدب الطف: ٨/٤/٨، طبقات أعلام الشيعة: ٢٨٨/١٣، العرايقيات: ١٥٥/١.

١١٦ - ينظر: شعراء الغدير: ٣/ ٢٥٤، على في الكتاب والسنة والأدب: ٥/٥٠٠.

١١٧ - ينظر: الجود:٢/٦٤.

۱۱۸ - ينظر: الجود: ۱۲۰/۱.

۱۱۹ - ينظر: الجود: ٨٢/٣.

١٢٠ - ينظر: معجم الشعراء لكامل سلمان الجبوري: ٣٢٦/٢، موسوعة شعراء الغدير: ٢١١/٦، معجم مؤرخي الشيعة: ٣٥٩/١، المنتخب من أعلام الفكر والأدب: ١٦٠.

١٢١ - ينظر: الجود: ٤/ ١٠٠.

القرآنية في مراثي العباس بن علي عليها التالل دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مراثي العباس عليماللا

- 9. الشيخ عبد الحسين الحويزي: عبد الحسين بن عمران بن حسين بن يوسف بن أحمد بن دروش بن نصار آل قمر الحويزي الليثي الخياط (١٢٨٧ ١٣٧٧هـ)، شاعر شهير، وأديب فاضل، من مؤلفاته: ديوان شعر -ط-، (فريدة البيان في النبيّ والوصيّ)، توفي في كربلاء المقدسة، سنة ١٣٧٧هـ ونقل إلى النجف ودفن بالصحن العلوى الشريف. (١٢٢١
- ١٠. الشيخ عبد الواحد المظفر: عبد الواحد بن أحمد بن حسين بن جواد بن حسن بن باقر الشهير بالظفر(١٣١٠- ١٣٩٥هـ)، عالم، محقق، وباحث، ومؤرخ، وأديب، وشاعر بارع، من مؤلفاته: (بطل العلقمي)، ديوان شعر-خ-، توفي في الدير سنة ١٣٩٥هـ، ونقل إلى النجف الأشرف ودفن كما. (١٣٢٠)
- 11. غني جبار العمار: شاعر عراقي ولد في مدينة الكوت سنة ١٩٥٣م، له عدة دواوين منها: (على باب سكر، الوقوف عدوا، تأخرت كثيرا ايها المطر، دموع العمار في مصائب الائمة الأطهار، بانتظار سبأ) (١٢٤).
- ١٢. فاهم بن هاشم بن محمد العيساوي: شاعر عراقي، ولد في محافظة الديوانية سنة ١٩٦٦م، له مجموعة شعرية بعنوان (الأشجار لا تحسن الموت) (١٢٥٠).
- 17. كاظم السهلاني: أبو محمد الشيخ الكاظم بن أبي علي الحسن بن أبي الحسن علي بن سبتي السهلاني الحميري (١٢٥٨ ١٣٤٢هـ)، من أشهر خطباء عصره، ومن أفصح الذاكرين البلغاء، كان شاعراً فحلاً، من مؤلفاته: ديوان شعر كبير سماه (منتقى الدرر في النبي وآله الغرر) ط-، أغلبه في أهل البيت عليها ، توفي في النجف الأشرف عام ١٣٤٢هـ، ودفن في الصحن العلوي الشرف. (١٣١٠).
- ١٤. مجتبى التنان: مجتبى بن عبد المحسن بن علي التنان، شاعر بحريني، ولد في (المنامة) سنة ١٩٨٣م، له طابعه الأدبى الخاص، تشكل القضايا الإنسانية محورا هاما في نصوصه (١٢٧).
- ٥١. محمد عبد الرضا الحرزي: أحد شعراء الكويت المعاصرين، شاعرٌ مبدع، يُلقب بشبل الجواهري. (١٢٨)
- ١٦. السيد مهدي الحلي: مهدي ابن السيد داوود ابن السيد سليمان بن داوود بن حيدر الشرع بن أحمد المزيدي، (١٢٢٢ ١٢٨٩هـ)، عالم، وأديبٌ شاعر، ولغويٌ، ومؤرخٌ، له ديوان من جزأين الأول يخص أهل البيت الميلي مدحاً ورثاءً، والثاني شعر المناسبات والأخوانيات، توفي سنة ١٢٨٩هـ

١٢٢ - ينظر: الطليعة: ١/ ٤٨٥، نقباء البشر: ١٠٦٢، شعراء الغري:٥ /٢٣١، مشاهير المدفونين في الصحن العلوي الشريف: ١٧٧ رقم ٢١٨.

١٢٣ - ينظر: ماضي النجف وحاضرها:٣ /٣٦٧، شعراء الغري:٦ /١٦١، المنتخب من أعلام الفكر والأدب: ٣٠٢

١٢٤ - ينظر: الجود: ١/٨٧.

١٢٥ - ينظر: الجود:٣/٣٩.

١٢٦ - ينظر: معارف الرجال: ١٦٥/٢، ماضي النجف وحاضرها: ٣٣٩/٢، شعراء الغري ٧ /١٥٠.

۱۲۷ – ينظر: الجود: ٤/ ٦١.

۱۲۸ - ينظر: موسوعة شعراء أهل البيت عليهم السلام www.shoaraa.com).

- 11. مهدي شاكر محمود النّهيري: شاعر عراقي مقتدر، ولد في مدينة الكوفة سنة ١٩٧٨م، بدأ في كتابة الشعر سنة ١٩٩١م، صدرت له المجموع الشعرية الأولى (هو في حضرة التجلي) والمجموع الشعرية الثانية (مواسم إيغال بخاصرة الأرض) (١٣٠٠).
- 11. الشيخ الملا مهدي الشهابي: مهدي ابن الحاج محمد ابن الحاج احمد ابن الحاج احمد ال شهاب الدرازي البحراني، أديب كامل وشاعر مقتدر بارع، له ديوان شعر مطبوع بعنوان النصرة المهدية للعترة المحمدية (١٣١).
- 19. الشيخ محسن بن محمد أبو الحب الحائري: (١٢٤٤-١٣٠٥ هـ)، خطيبٌ فاضل، وشاعرٌ أديب، نشأ في كربلاء، تتلمذ في الفقه على الشيخ عبد الحسين الطهراني، وفي الأدب على الحاج محمد علي كمونة الحائري، من مؤلفاته: (الحائريات)، توفي سنة ١٣٠٥هـ، ودُفن في الصحن الحسيني الشريف (١٣٢٠.

## المصادر والمراجع

- ١. القرآن الكريم.
- ٢. الإتقان في علوم القرآن: جلال الدين السيوطي (ت ٩١١هـ)، تحقيق: سعيد المندوب، الناشر: دار الفكر / ط١٠٦٥هـ.
- ٣. أدب الطف أو شعراء الحسين: جواد شبر (ت بعد ١٤٠١هـ)، مؤسسة التاريخ العربي/ بيروت،
   ط١/ ٢٢٢هـ ٢٠٠١م.
- ٤. الأسلوب والأسلوبية: كراهام هاف، ترجمة: كاظم سعد الدين، مجلة آفاق، سلسلة كتب شهرية تصدر عن دار افاق عربية، العدد ١، كانون الثاني، ١٩٨٥م.
  - ٥. الأعلام: خير الدين الزركلي (ت ١٤١٠هـ)، الناشر: دار العلم للملايين/ بيروت، ط٥/ ١٩٨٠م.
- ٦. أعيان الشيعة: السيد محسن الأمين العاملي(ت ١٣٧١هـ)، تحقيق وتخريج: حسن الأمين العاملي،
   الناشر: دار التعارف للمطبوعات/ بيروت.
  - ٧. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل: الشيخ ناصر مكارم الشيرازي (معاصر).

۱۲۹ - ينظر: معارف الرجال:٣ /١٠١ - ١٠٤، الطليعة:٢ /٣٥٥، أعيان الشيعة:٦ /٣٦٨، الذريعة:٢١ /١٠٠ - ١٠١، أدب الطف:٧ /٢٠١.

۱۳۰ – ينظر: الجود: ۱ /٥٢.

١٣١ - ينظر: ديوان النصرة المهدية في العترة المحمدية، مقدمة الديوان.

۱۳۲ - ينظر: معجم رجال الفكر والأدب في كربلاء: ۱۷۸، الذريعة: ٩/ق ٣٩/١، معجم خطباء كربلاء: ٢٤٤، معارف الرجال: ١٨١/٢، راقدون عند الحسين: ٢٢٥.

- القرآنية في مراثي العباس بن على عليتالا دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مراثي العباس عليتالا
- ٨. الأنوار العلوية: الشيخ جعفر النقدي (ت ١٣٧٠هـ)، الناشر: مكتبة الحيدرية / النجف الأشرف،
   ط٢/١٣٨١هـ.
  - ٩. بحار الأنوار: محمد باقر المجلسي(ت ١١١٠هـ)، الناشر: مؤسسة الوفاء/ بيروت، ط٢/ ١٤٠٣هـ.
- ١٠. بطل العلقمي: العلامة الشيخ عبد الواحد ابن الشيخ أحمد المظفر (ت ١٣٩٥هـ)، الناشر: انتشارات المكتبة الحيدرية/ط١، ٢٥٠هـ.
  - ١١. تأصيل النص: د. مشتاق عباس معن (معاصر)، الناشر: مركز عبادي، صنعاء/ط١، ٤٢٤هـ.
- ١١. التبيان في تفسير القرآن: الشيخ الطوسي (ت ٢٠٠هـ)، تحقيق وتصحيح: أحمد حبيب قصير العاملي، الناشر: مكتب الإعلام الإسلامي، ط١/ ١٠٩ه.
- ١٣. تفسير الميزان: السيد الطباطبائي (ت٢٠٢هـ)، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين/قم.
- ١٤. التناص في شعر أبي العلاء المعري: د. ابراهيم مصطفى محمّد الدهون، عالم الكتب الحديث، اربد- الأردن، ٢٠١١م، ط١، ١٣٤.
  - ١٥. جامع أحاديث الشيعة: السيد البروجردي (ت ١٣٨٣هـ)، ١٣٩٩هـ.
- 11. الجامع لأحكام القرآن: القرطبي (ت ٦٧١هـ)، تحقيق: تصحيح: أحمد عبد العليم البردوني، الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت لبنان.
- ١١٠ الجود: إصدار أدبي وثائقي خاص بمسابقة مهرجان الجود العالمي، يصدره قسم الشؤون الفكرية في العتبة العباسية المقدسة.
- ۱۸. حياة السيّد المسيح في القرآن الكريم: السيد حسين نجيب محمد، الناشر: دار الهادي، بيروت/ط١، ١٨. حياة السيّد المسيح في القرآن الكريم: السيد حسين نجيب محمد، الناشر: دار الهادي، بيروت/ط١،
- ١٩. خزانة الأدب: عبد القادر بن عمر البغدادي (ت ١٠٩٣هـ)، تحقيق: محمد نبيل طريفي/إميل بديع يعقوب، الناشر: دار الكتب العلمية/ بيروت، ط١/ ١٩٩٨م.
  - ٠٠. الخصائص العباسية: محمد إبراهيم الكلباسي، الناشر: دار الحوراء، بيروت/ ط١، ١٤٢٥هـ.
- ١٦. ديوان الحويزي في مدائح ومراثي أهل البيت الهيلاني : الشيخ عبد الحسين بن عمران بن حسين بن يوسف بن نصار آل قمر الحويزي الليثي الخياط (ت ١٣٩٦هـ)، جمع وتعليق: حميد مجيد هدو، الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات/ كربلاء المقدّسة، ط ١/ ١٣٨٥هـ.
- ٢٢. ديوان السيد مهدي الحلي: السيد مهدي بن داود الحلي (ت ١٢٨٩هـ)، دراسة وتحقيق: د. مضر سليمان الحلي، الناشر: شركة الأعلمي للمطبوعات، ط١، ٢٣٦هـ.
- 77. ديوان الشيخ محسن أبو الحب (الكبير): الشيخ محسن بن محمد حسن بن محمد الشهير بأبي الحب الخثعمي الحائري(ت٥٠٥هـ)، تحقيق: جليل كريم أبو الحب، الناشر: بيت العلم للناهين/ بيروت، ط١/ ١٤٢٤هـ.

- ٢٤. ديوان النصرة المهدية: الشيخ الملا مهدي ابن الحاج محمد الدرازي، الناشر: دار المرتضى، بيروت/ط١، ١٤٣١هـ.
- ٢٥. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: العلّامة الشيخ آقا بزرك الطهراني (ت١٣٨٩هـ)، الناشر: دار الأضواء/ بيروت، ط٣/ ١٤٠٣هـ.
- ٢٦. راقدون عند الحسين التيلا: سامي جواد المنذري الكاظمي (معاصر)، الناشر: شركة دبوق / بيروت، ط١٤٣٤ هـ.
- ٢٧. الرسائل الأحمدية: الشيخ أحمد آل طعان البحراني القطيفي (ت ١٣١٥هـ)، الناشر: دار المصطفى
   الرسائل الأحمدية: الشيخ أحمد آل طعان البحراني القطيفي (ت ١٣١٥هـ)، الناشر: دار المصطفى
- ۲۸. زورق الخيال: السيد حسين آل بحر العلوم(ت ١٤٢٢هـ)، الناشر: دار الزهراء/ بيروت، ط١/ ١٣٩٧هـ.
- ٢٩. سحر بابل وسجع البلابل: السيد جعفر الحلي (ت ١٣١٥هـ)، تحقيق: الشيخ محمد الحسين آل
   كاشف الغطاء، الناشر: دار الأضواء، بيروت/ ط١، ١٤٢٣هـ.
- ٠٣. شعراء الغري أو النجفيات: على الخاقاني، الناشر: مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي / قم، ط٢ ٨/٢ هـ.
- ٣١. شواهد التنزيل لقواعد التفضيل: الحاكم الحسكاني (ق٥)، تحقيق: الشيخ محمد باقر المحمودي، الناشر: مؤسسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي مجمع إحياء الثقافة الإسلامية /ط١، ١٤١١هـ.
- ٣٢. طبقات أعلام الشيعة: العلّامة الشيخ آقا بزرك الطهراني (ت١٣٨٩هـ)، الناشر: دار إحياء التراث العربي/ بيروت، ط٢٠٠١١هـ.
- ٣٣. الطليعة من شعراء الشيعة: الشيخ محمد بن طاهر السماوي (ت١٣٧٠هـ)، تحقيق: كامل سلمان الجبوري، الناشر: دار المؤرخ العربي/ بيروت، ط١/ ٢٢٢هـ.
- ٣٤. العباس أبو الفضل ابن أمير المؤمنين سماته وسيرته: السيد محمد رضا الجلالي (معاصر)، الناشر: مكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة، كربلاء/ط١، ١٣٣٤هـ.
  - ٣٥. العبّاس بطولة الروح وشجاعة السيف، السيد هادي المدرسي (معاصر)، الناشر: دار الهادي.
- ٣٦. العراقيات: رضا، وظاهر، وزين، جمع: أصحاب مطبعة العرفان بصيدا، الناشر: مطبعة العرفان/ صيدا، ١٣٣١هـ.
- ٣٧. على في الكتاب والسنة والأدب: حسين الشاكري (ت ١٤٣٠هـ)، تحقيق: فرات الأسدي، الناشر: المؤلف، ط١/ ١٤٨٨ه.
- .٣٨. القاموس الفقهي: الدكتور سعدي أبو حبيب (معاصر)، الناشر: دار الفكر دمشق سوريا / ط٢، ٤٠٨ هـ.

- القرآنية في مراثي العباس بن علي عليها التالا دراسة تحليلية لفاعلية النص القرآني في مراثي العباس عليمالا
- ٣٩. القرآنية في شعر الروّاد: د إحسان الشيخ حاجم التميمي(معاصر)، الناشر: دار الشؤون الثقافية العامة/ط١، ٢٠١٣م.
- ٤٠قمر بني هاشم: السيد أحمد شكر الحسيني (معاصر)، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت/ط١٠
   ٤٢٧هـ.
  - ٤١. كربلاء (ملحمة ادبية تاريخيه...): سعيد العسيلي (ت ١٤١٤هـ)، الناشر: دار الزهراء/ بيروت.
- ٤٢. ماضي النجف وحاضرها: الشيخ جعفر باقر آل محبوبة (ت١٣٧٧هـ)، الناشر: دار
   الأضواء/ بيروت، ط٢/ ٢٠٦١هـ.
- ٤٣. مجمع البيان: الشيخ الطبرسي (ت ٥٤٨ه)، تحقيق: لجنة من العلماء والمحققين الأخصائيين، الناشر: مؤسسة الأعلمي / بيروت، ط١/ ١٤١٥ه.
  - ٤٤. مرثية للقمر: إحسان محمد شاكر (معاصر)، ط١، ٢٠٠هـ.
- ٥٥. المزار: للشيخ المفيد (ت ١٦٣هـ)، تحقيق: السيد محمد باقر الأبطحي، الناشر: دار المفيد، بيروت/ ط٢، ١٤١٤هـ.
- ٢٤. مشاهير المدفونين في الصحن العلوي الشريف: الشيخ كاظم عبود الفتلاوي (ت ١٤٣١هـ)،
   الناشر: منشورات الاجتهاد/ قم، ط١/٠٠٠٠م.
- ٤٧. معارف الرجال: الشيخ محمد حرز الدين (ت١٣٦٥هـ)، تعليق: محمد حسين حرز الدين، الناشر: مكتبة آية الله العظمي المرعشي النجفي/ قم، ٤٠٥ هـ.
- ٨٤. معجم خطباء كربلاء: السيد سلمان هادي آل طعمة (معاصر)، الناشر: مؤسسة البلاغ/ بيروت، ط١/ ١٩١٩ه.
- 93. معجم رجال الفكر والأدب في كربلاء: سلمان هادي آل طعمة (معاصر)، الناشر: دار المحجة البيضاء/ بيروت، ط١٤٢٠/ ١٤٢٠هـ.
- ٥. معجم الشعراء: كامل سلمان الجبوري (معاصر)، الناشر: دار الكتب العلمية/بيروت، ط ١٤٢٤/١هـ.
- ١٥. معجم مؤرخي الشيعة/ الأمامية- الزيدية- الإسماعيلية: صائب عبد الحميد، الناشر: مؤسسة دائرة معارف الفقه الإسلامي/قم، ط ١/ ٤٢٤هـ.
  - ٥٢. معجم المؤلفين: عمر رضا كحالة، دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان.
- ٥٣. مقتل الحسين عليها أبو مخنف الأزدي (ت ١٥٧هـ)، تحقيق: تعليق: حسين الغفاري، مطبعة العلمية قم.
- ٥٥. المنتخب من أعلام الفكر والأدب: الشيخ كاظم عبود الفتلاوي (ت ١٤٣١هـ)، الناشر: مؤسسة المواهب/ بيروت، ط١/ ١٤١٩هـ.
- ٥٥. منتقى الدرر في النبي وآله الغرر: الشيخ كاظم سبتي السهلاني، (ت ١٣٤٢هـ)، الناشر: منشورات الشريف الرضى، ط١/ ١٤١٥هـ.

- ٥٦. موسوعة أدب المحنة أو شعراء المحسن بن علي الثيلا: السيد محمد علي الحلو (معاصر)، الناشر:
   مؤسسة دار الكتاب الجزائري/ قم، ط١ / ١٩١٩هـ.
- ٥٧. موسوعة شعراء الغدير: رسول كاظم عبد السادة (معاصر)، كريم جهاد الحسّاني (معاصر)، الناشر: العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف/ط١٠، ٤٣١ه.
- ٥٨. الوافي: الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١هـ)، تحقيق: ضياء الدين الحسيني الإصفهاني، الناشر: مكتبة الإمام أمير المؤمنين على عائلًا العامة إصفهان /، ط١/ ٢٠٦هـ.
- ٥٩. ينابيع المودة لذوي القربي: سليمان بن إبراهيم القندوزي (ت٢٩٤هـ)، تحقيق :سيد علي جمال اشرف الحسيني، ط١٦١٦هـ.

## الرسائل والأطاريح

- التناص الديني في شعر السيد الجميري: عبد الأمير ماذي مذكور، رسالة ماجستير، كلية الآداب،
   الجامعة المستنصرية، ٤٣٤ هـ.
- التناصّ في الشعر الأندلسي في عهد دولة بني الأحمر: إسراء عبد الرضا عبد الصاحب كلية التربية للبنات/جامعة بغداد/٢٠٠٦م.
- ٣. خصائص الأسلوب في شعر السّيّد الحِميريّ: راف د جاسب /كلية التربية الأساسية/الجامعة المستنصريّة/١١١٦م.

## المجلات والدوريات

١. المصطلح النقدي: د. أحمد مطلوب، مجلة المجمع العلمي العراقي، مج ٣٨، ج٤، ٨٠٤ ه.

## المواقع الالكترونية

(موسوعة شعراء أهل البيت التلا (www.shoaraa.com).