



# Web: www.alkafeel.net E-Mail:turath.karbala@gmail.com

رضائي، حامد، مؤلف.

شيخ العراقين الشيخ عبد الحسين الطهراني الحائري / تأليف الشيخ حامد رضائي؛ ترجمة حسن علي حسن مطر ؛ اختصره وضبطه ووضع فهارسه مركز تراث كربلاء قسم شؤون المعارف الإسلامية والانسانية -الطبعة الاولى - كربلاء، العراق: العتبة العباسية المقدسة، قسم شؤون المعارف الإسلامية والانسانية ، ١٤٤٠هـ = ٢٠١٩

٣٧١ صفحة ؛ ٢٤ سم.-(سلسلة من تراث كربلاء المترجم ؛ ١) يتضمن ملاحق.

ي تضمن كشافات.

يتضمن إرجاعات ببليوجرافية: صفحة ٣٦١ - ٣٦٥.

١. شيخ العراقين، عبد الحسين الطهراني، توفي ١٢٨٦ هجري -- نقد وتفسير. أ. الهاشمي،
 حسن علي حسن، مترجم. ب. العتبة العباسية المقدسة. قسم شؤون المعارف الاسلامية
 والانسانية. مركز تراث كريلاء، معد. ج. العنوان.

2019 R52 BP80.S539: LCC

مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة

اسم الكتاب: شيخ العراقين الشَّيْخُ عبد الحسين الطهراني الحائري.

تأليف: الشّيخ حامد رضائي.

ترجمة: حسن علي حسن مطر.

لخصه وضبطه ووضع فهارسه: مركز تراث كربلاء- قسم شؤون المعارف الإسلامية والإنسانية الناشر: العتبة العباسية المقدسة، قسم شؤون المعارف الإسلامية والإنسانية.

الطبعة: الأولى

المطبعة: دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع

سنة الطبع: ١٤٤٠هـ - ٢٠١٩م

عدد النسخ: ٥٠٠ نسخة

رقم الايداع في دار الكتب والوثائق العراقية: ٣٨٢٢ لسنة ٢٠١٨م





# بسم الله الرحمز الرَّحيم مقدّمةُ مركز تُراثِ كَربَلاء

الحمدُ لله الذي جعلَ الناسَ شعوبًا وقبائلَ ليتعارفوا، ووطَّدَ سبُلَ التَّقوى ليتفاضَلوا، وَأَبانَ سُلَّمَ المعروف ليتنافَسوا، ورفعَ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ، ﴿وَلِكُلِّ دَرَجَاتٌ مِمَّا عَمِلُوا وَلِيُوفِينَهُمْ أَعْمَالُهُمْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿(١)، والصّلاةُ والسّلامُ على أشرفِ الأنبياءِ والمرسلينَ سيّدِنا ونبيّنا محمدٍ وعلى آلِ بيتِه الطيّبينَ الطّاهرين.

أمّا بعد: فإنّ المتتبع للكتبِ التّراثيّةِ الَّتي كُتِبَت بغيرِ اللَّغةِ العربيّةِ يَجدُ من بينها مؤلّفاتٍ، وأبحاثًا نفيسةً تخوضُ في تُراثِنا، وفِكرِنا الإسلاميّ العَريقِ، وهي بمكانٍ يطمحُ إليها الباحثونَ ليسمُوا بدراساتهم نحو الأفضلِ، بل قد لا يستغنوا عنها لما تحويهِ من دراساتٍ عِلميّة رَصينةٍ مكلّلة بوابلَ من المعلوماتِ المُثمرة، أو الاستنتاجاتِ القيّمةِ، أو النّكاتِ العِلميَّة أو غير ذلك ممّا يسهمُ بشكلٍ فاعلٍ في تطويرِ البحثِ العلميّ والارتقاءِ بهِ نحو الكهال، ومِن بينَ هذهِ المؤلّفاتِ نجدُ كمَّا ونوعًا يهتمُّ بمفاصلَ مُتنوّعةٍ مِن تُراثِ كربلاء، وهِي إمّا على شكلِ أبحاثٍ، أو دراساتٍ، أو مؤلّفاتٍ ألفت بِلُغاتٍ مختلفةٍ، ومِن ثقافاتٍ واهتهاماتٍ ذات اتّجاهاتٍ دراساتٍ، أو مؤلّفاتٍ أنْ نَستخرجَ مِنها ما هو مفيدٌ ونافعٌ يتلاءمُ والأهداف الّتي نسعى مُتعدّدةٍ، يمكنُ أَنْ نَستخرجَ مِنها ما هو مفيدٌ ونافعٌ يتلاءمُ والأهداف الّتي نسعى

(١) آية: ١٩/ سورة الأحقاف.



لتَحقيقِها، ويتهاشى مع ذوقِنا البّراثيّ، ويُحقِّق خزينًا معلوماتيًّا مُهمًّا يُضافُ إلى مكتبتنِا البّراثيَّةِ، ويُمهِّد للباحثينَ سُبلَ الاطّلاعِ على تلكَ المصادرِ والاستعانةِ بها، لذا رأينا أَنَّ من المناسبِ ترجمتَها إلى اللّغةِ العربيّة، وطباعتها ضمنَ سِلسلةِ (مِنْ تُرَاثِ كَرْبَلاءَ الْمُتَرْجَمِ) لتصلَ إلى القارئِ العربيّ بيسرِ وسهولةٍ، وقد اقترحَ المحقِّقُ أحمد على مجيد الحليّ مشكورًا اختيار كتاب (شَيْخُ الْعِرَاقَيْنِ الشَّيْخُ عَبْدُ الْعَرَاقِيْنِ الشَّيْخُ مَبْدُ الطَّهْرَانِيِّ الْحُلِيِّةِ، مِن اللّغةِ الفارسيّة إلى اللّغةِ العَربيّة، كها قامَ المحقِّقُ الشَّيْخُ رضا مختاري مديرُ مؤسّسةِ تُراثِ الشّيعةِ، والسّيِّد عرفانيان بأخذِ الموافقةِ مِن المؤلِّفِ حامد رضائي على ترجمتِهِ ونشرهِ باللّغةِ العَربيَّة، ثمَّ طُلِبَ من الموافقةِ مِن المؤلِّفِ حامد رضائي على ترجمتِهِ ونشرهِ باللّغةِ العَربيَّة، ثمَّ طُلِبَ من السيِّد حسن على حسن مطر ترجمتُهُ إلى اللّغةِ العَربيَّة، بعدها قام الدكتور الشَّيْخُ حيدر مسجدي بتدقيقِ الترجمةِ، ثمَّ قُمنا بمراجعةِ الكِتابِ وتدقيقِهِ، ووَضْع حيدر مسجدي بتدقيقِ الترجمةِ، ثمَّ قُمنا بمراجعةِ الكِتابِ وتدقيقِهِ، ووَضْع فهارسِه الفنيَّة، واختصاره بحذف بعض الفصول والفقرات التي وجدنا أنها لاتخل بأصل سيرة وترجمة شيخ العراقين، ولعدم تعلقها باهتهامات مركز تراث كربلاء ليخرجَ الكتاب للقرَّاءِ الكرام بهذِه الحلَّة القشيبةِ.

الكتابُ يتحدَّثُ عن سِيرةِ مَرجعٍ من أعلامٍ مدينةِ كربلاء المقدَّسةِ، وهو (الشَّيْخُ عَبْدُ الْحُسَيْنِ الطِّهْرَانِيِّ الْحُائِرِيِّ)، الَّذي يُعدُّ رابعَ أربعةٍ خَصَّهمُ صاحبُ الجواهرِ - رحمهُ اللهُ - بالاجتهادِ مِن على منبرِ الدَّرسِ، ولهُ خَدَماتُ جَليلةٌ في تعميرِ العَتَباتِ المقدَّسةِ، كَما تصدَّى لبعضِ الفِرقِ الضَّالةِ كالبابيَّةِ والبَهائيَّةِ ومنعَ مِن العَتَباتِ المقدَّسةِ، كَما تصدَّى لبعضِ الفِرقِ الضَّالةِ كالبابيَّةِ والبَهائيَّةِ ومنعَ مِن انتشارِها، ولجَلالةِ قدرِهِ وعظيمِ مَنزلتِهِ أَطلقَ عليهِ العُثمانيُّونَ لَقبَ (شَيْخُ الْعِرَاقَيْنِ) أي شَيْخُ العراقِ وإيران.

V \*

هذا ونأملُ أنْ يسهمَ هذا الكِتابُ في رفدِ المكتبةِ التَّراثيَّةِ بإصدارٍ يخدمُ الباحثينَ، ويُحقِّقُ ما يبتغونَ.

وَفِي الخِتَامِ نَشْكُرُ سَهَاحَةَ المتُولِي الشَّرْعِيّ لِلْعَتَبةِ العَبّاسِيَّةِ السَّيِّد أَحْمَد الصَّافِيّ دَامَ عِزُّه - عَلَى دَعْمِهِ المتُواصِلِ لِجَمِيعِ نَشَاطَاتِ المَرْكَزِ، كَمَا نَشْكُرُ سَهَاحَةَ الشَّيْخَ عَلَى مَا اللَّهُ وَالإِنْسَانِيَّةِ عَلَى عَبَّار الهِلَالِيِّ - دَامَ تَوْفِيقُهُ - رَئِيسُ قِسْمِ شُؤُونِ المَعَارِفِ الإِسْلَامِيَّةِ وَالإِنْسَانِيَّةِ عَلَى جَهُودِهِ المُبَارَكَةِ وَ المتُواصِلَةِ فِي تَطْوِيرِ نَشَاطَاتِ المَرْكَزِ، وَالشُكْرُ مَوْصُولٌ إِلَى كُلِّ جَهُودِهِ المُبَارَكَةِ وَ المتُواصِلَةِ فِي تَطْوِيرِ نَشَاطَاتِ المَرْكَزِ، وَالشُكْرُ مَوْصُولٌ إِلَى كُلِّ مَنْ سَاهَمَ مِن قَرِيبٍ أَوْ بَعِيدٍ فِي إِخْرَاجِ هَذَا الْكِتَابِ إِلَى حَيِّزِ الوُجُودِ.

وَآخِرُ دَعْوَانَا أَنْ الْحَمْدُ لله رَبِّ الْعَالَمِينَ.

د. إحْسَان عَلِي الغُرَيْفِيّ مُدِيْرُ مَرْكَزِ تُرَاثِ كَرْبَلاء ٢٤ ربيع الثاني ١٤٤٠هـ ١كانون الثاني ٢٠١٩م

#### المقدّمة

بسم الله الرحمن الرحيم والحمد لله ربّ العالمين وصلّى الله على محمّد وآله الطبّين الطاهرين.

يُعد الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ المعروف بشيخ العراقين على الراجع الأجلاء في القرن الهجري الثالث عشر. وعلى الرغم من مآثره الكبيرة وخدماته الجليلة، قلما تمّ التعريف بسيرته الذاتيّة كما هو المطلوب. تعود أصول الشّيخ الطهرانيّ طبقًا للتحقيق الميداني الذي قام به سماحة آية الله الصابريّ الهمدانيّ - دامت بركاته - إلى قرية نظام آباد الواقعة في قضاء رزن. وقد سبق لي أن سمعت بهذه المعلومة إجمالًا في مقتبل عمري، حتى كان العام المنصرم حيث عقدت العزم على جمع المزيد من المعلومات حول هذه الشخصيّة الفذّة، فعرفت رفيع منزلته العلميّة والمعنويّة. وعلى الرغم من ذكره في أغلب كتب التراجم، بيد أنّه لم يُؤلَّف حتى الآن كتاب جامع يستوعب سيرته الذاتيّة بصورة كاملة. وقد أشار المغفور له العلّامة الميرزا محمّد على المعلّم الحبيب آبادي صاحب كتاب (مكارم الآثار) القيّم الحبيب آبادي صاحب كتاب (مكارم الآثار) القيّم الحبيب قي سيرته الذاتيّة.

نعم، كُتبت المقالات القيّمة حول شخصيّته، ويمكننا أن نشير من بينها إلى مقالة آية الله الأستادي، وغلام رضا كلي زواره، والسيّد سعيد مير محمّد صادق، وقد كان لهذه المقالات بالغ الأثر في سرعة العثور على مطالب هذا الكتاب، ولكنّها في الوقت نفسه لم ترصد بعض النواحي المختلفة من حياة هذا العالم الكبير.

يبدو أنَّ قراءة السيرة الذاتيَّة لساحة شيخ العراقينِ، والالتفات إلى نزعته الجهاديَّة، حيث كان من فرسان ساحة العلم والعمل نافعة للغاية، وقد وصفه

قبيل: (صاحب العلميّات والعمليّات)، وكان يتحدّث أحيانًا في تضاعيف كلماته عن فراسته وكراماته أيضًا. نطالع في سيرته مختلف الأبعاد الملفتة للانتباه، والتي يمكن أن نلحظها رغم عدم تمتّعه بالعمر الطويل؛ (إذ توقّي عن واحد وستين عامًا)، مع أنَّ العسر الذي لاقاه في مرحلة شبابه يشهد به التاريخ، وعلى الرغم من العراقيل التي كان يضعها أمامه الطغاة من أمثال ناصر الدين شاه[القاجاريّ]، والمبرزا آغا خان النوري، وبالرغم من العمل على اختلاق الذرائع لنفيه من بلد إلى بلد، نرى في سجل حياته مضافًا للتعليم والتعلّم على المستوى الرفيع، وشرف الحصول على درجة الاجتهاد من قبل صاحب الجواهر، والإطراء بشأنه من قبل تلميذه المحدّث الشّيخ حسين النوريّ، نرى بعض النشاطات التنفيذيّة من قبيل: ترميم وبناء العتبات المقدِّسة في العراق، ومواجهة الفِرَق المنحرفة والضالَّة، ومقارعة المستبدين والطغاة في القرن الثالث عشر للهجرة. ولهذا صار أمثال أمبر كبير [وهو الصدر الأعظم في البلاط القاجاري] أحد أتباعه ومريديه والسائرين في ركابه. وتثنى له في الوقت نفسه وسادة المرجعيّة العظمي في العراق وإيران، ولقُّب وللمرّة الأولى في عصره بشيخ العراقين، وفي نهاية المطاف سجّل نصرًا ساحقًا على البابيّة والبهائيّة، وزلزل كيانها، وما نزال نرى آثار ذلك في كتبهم مترجمًا على شكل سيل من الشتائم البائسة والسباب الرخيص.

ومن عجيب الدهر أن لا يحظى مثل هذا الإنسان العملاق بالاهتمام الذي يستحقّه حتى في مسقط رأسه همدان أيضًا، وقلّما أنصفه التاريخ بتوجيه الأنظار إليه. والذي أراه أنّ بعده عن الوطن في آخر حياته، وعدم وجود خلف له يعمل



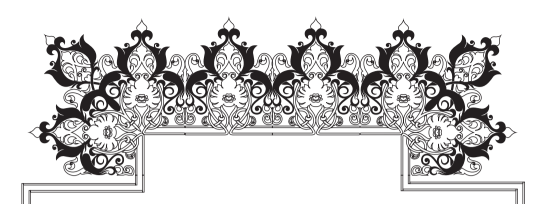
على التعريف بسيرته (١)، وعدم تبجّحه بمآثره، هي من جملة الأسباب التي منعت من تسليط الأضواء عليه، وحالت دون حصوله على الاهتمام الذي يليق بشأنه، كما يلاحظ ذلك من مضامين سبرته الذاتية.

لقد سعيتُ في هذا الكتاب إلى البحث بشكل تفصيليّ عن الزوايا المختلفة لحياة هذا الطود الشامخ، وقد كان لإشراف الروح الطاهرة لهذا العبد الصالح بطبيعة الحال تأثير ملحوظ في جميع مراحل جمع وتدوين هذا الكتاب، وكنت أشعر على الدوام بهذا المدد في الوصول إلى مختلف المصادر.

ومن الحريّ في هذا المقام أن أتقدّم بالشكر الجزيل لسهاحة آية الله الأستادي دامت بركاته على ما تكبّده من عناء، وما أغدقه عليّ من التوجيهات المخلصة فيها يتعلّق بتدوين وتبويب هذا الكتاب، وأسأل الله تعالى له مزيدًا من النجاح والتوفيق والسؤدد. كها لا يفوتني أن أشكر سهاحة السيّد المهندس أصغر صادقي مصور، وجميع الأصدقاء، ولا سيّها زوجتي الكريمة التي كانت خير ظهير في طوال مدّة انشغالي بتأليف هذا الكتاب. وأهدي ثواب تأليف هذا الكتاب المتواضع إذا ترتب عليه من ثواب إلى مولانا الحجّة ابن الحسن أو أسأله الدعاء في ولأبي الراحل تغمّده الله برحمته الواسعة.

#### حامد رضائيّ قم، جمادي الأولى ١٤٣٧هـ

<sup>(</sup>١) سيأتي أنّ لشيخ العراقين خمسة أبناء كلّهم من طلبة العلوم الدينيّة، وكان ثلاثة منهم على الأقل من الفضلاء، وعليه لم نعرف محصلًا لهذه العبارة. المعرّب.



# الفصل الأوّل شيخ العراقيرن. . قراءة فيسيريّه الذاتيّـا



تعود أصول شيخ العراقين إلى قرية نظام آباد، وهي واحدة من القرى الواقعة في شهال همدان. وعلى الرغم من جهوده الكثيرة والمضنيّة، والحق الكبير الذي له في أعناق الشيعة، إلّا أنّه مثل الكثير من العلماء لم يحصل على ما يؤدّي حقّه من التعريف. لقد كان فقيهًا وأصوليًّا وأديبًا ورجاليًّا كبيرًا، قدّم الكثير من الخدمات في إيران والعراق، وكان مؤلّفًا ومصحّحًا وناسخاً، وجامعًا للكتب والمخطوطات والمصادر الشيعيّة المعتبرة. وكان ممّن مالت إليه قلوب أمثال أمير كبير، وصار من أتباعه ومريديه، وبفراسته وحذاقته صار سدًّا أمام نفوذ البابيّة في بلاط القاجاريّين، وبذل جهودًا كبيرة من أجل طرد البهائيّين من العتبات المقدّسة. ومن هنا فإنّ كتب البهائيّة عملوءة بالنيل منه بسيل من السباب والشتائم. وهو العظيم الذي ضاق به الملك والأمراء القاجاريّين ذرعًا بسبب إصراره على القيام بواجبه في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر دون أن تأخذه في الله لومة القيام، وأخيرًا فقد نفاه الملك القاجاريّ ناصر الدين شاه بشكل مؤدّب إلى العتبات المقدّسة.

وما يزال صوت الأذان صادعًا من مآذن المسجد الذي بناه في طهران. ولا تزال المدرسة العلمية التي أقامها في دار الخلافة مكانًا يجتمع فيه الطلاب للبحث والدراسة، كما تستقطب أنظارنا أسماء النسخ النادرة والفريدة التي كانت محفوظة في مكتبته المعروفة في كربلاء والتي بادت بمرور الأيام في المواطن المختلفة من المصادر الشبعية.

وهذا شيخ الجبل الذي كان يقطع طريق الحجيج على مدى سنوات، ويقتلهم

دون أن يتجرّأ أحد على الوقوف بوجهه يأتي صاغرًا إلى شيخ العراقين.

وبجهوده الحثيثة تمّ طلاء قبّة الحرم المطهّر للإمامينِ العسكريّينِ الله بالذهب للمرّة الأولى، وهي القبّة الأكبر من بين سائر قباب المشاهد المشرّفة. وبجهوده الكبيرة تمكّن من العثور على ضريح المختار الثقفي بعد أن اندثر في القرون الأخيرة وعمل على بنائه، وأدخل الكثير من الإصلاحات والترميات في العتبتينِ المقدّستينِ الحسينيّة والعباسيّة، كها رفع من بناء الأيوان في حرم الإمامينِ الجوادينِ عليه وعمد إلى إقامة المتداعي والمنقضّ من جدران مسجد الكوفة، وحرم مسلم بن عقيل، وهانئ بن عروة. وبنى مدرسةً علميّةً في كربلاء المقدّسة، وأخرى في النجف الأشرف أيضًا.

وكان الناس يتناقلون أخبار مناماته ورؤاه الصادقة، إذ كان ملجأ الفقراء والمساكين، وكان فذًا حتى إنّ شيخ العارفين آية الله محمّد تقي بهجت وألّف يذكر فراسته وكراماته، وكان المرحوم صاحب الجواهر يخاطبه بلفظ (يا ولدي)، وأكّد من على منبر الدرس أنّه رابع أربعة نالوا منه على إجازة الاجتهاد. ومن آثاره تصحيح كتاب (كشف الغطاء).

وإنّ أساء تلاميذه تلمع في ساء الحوزات العلميّة مثل النجوم الساطعة، وقد عرّفه تلميذه المحدّث النوريّ بوصفه مرجعًا وسندًا له في العلوم الشرعيّة، ويذكره بصفات من قبيل: (فريد دهره، وأعجوبة زمانه، وعالم العلم الربّاني). وهو الشخص الذي قبل إنّه يحظى بمرجعيّة عظيمة.

وقد ذكر في مختلف الكتب، بصفات من قبيل: (البدر المضيء، وكهف الأرامل، وحامي الدين، ودافع شبهة الملحدين، والمطاع في كلّ الدول، ومروّج

الأحكام وشيخ فقهاء الإسلام، وتاج العلماء الأعلام، ورواج الملّة والإسلام، وعهاد الملّة والدين، وفخر العلماء والمجتهدين، ووحيد عصره، والعلّامة الخبير، والنحرير البصير، والفاضل النحرير، ومحقّق الدقائق ومدقّق الحقائق، والعالم المنطيق، وسالك مدارج الحكمة، وصاعد مدارج المعرفة، وخليل نار السلامة، وكليم نور السعادة، وقوام الفضل، وأصل الأصول، ونسل الحِكم، وخلاصة العقل، ونخبة الأدب، والفاضل في كلّ العلوم الإسلاميّة، ومن عباد الله الصلحاء الأبرار الذين لا تأخذهم في الله لومة لائم، وما إلى ذلك من الألقاب والصفات الأخرى).

وهو الشخص الذي كانت حكومات عصره، من قبيل: المملكة القاجارية والسلطنة العثمانية على الرغم من طغيانها وتكبّرهما تحفظان له حرمة كبيرة، حتى لقبته الدولة العثمانية في نهاية المطاف بلقب شيخ العراقين بمعنى شيخ إيران والعراق للمرّة الأولى في تاريخها. ويتمتّع اسمه بين فحول العلماء بلمعانٍ خاص، إنّه العبد الصالح، والعلّامة ذو الفنون، وأفقه الفقهاء، وأفضل العلماء، وشيخ الفقهاء سماحة أبي أحمد الشّيخ عبد الحسين بن على الطهرانيّ، المعروف بشيخ العراقين.

# إطلالةٌ على مراحلِ حياته:

لا نمتلكُ معلومةً دقيقة حول تأريخ ولادته، ولكن حين رحل عن هذه الدنيا عن عمر ناهز الحادي والستين سنة تقريبًا(۱)، وقد ضبط تأريخ وفاته بعام ١٢٨٦هـ، يمكن القول: إنّ ولادته كانت نحو عام ١٢٢٥هـ(٢)، كما لا نمتلك معلومات بشأن فترة صباه وشبابه، وكلّ الذي نعرفه عنه هو أنّه قد اشتغل في شبابه بطلب العلم في العتبات المقدّسة، وبعد حصوله على درجة الاجتهاد، وتأييد اجتهاده من أمثال صاحب الجواهر، انتقل إلى طهران، ولم يمض طويل وقت على إقامته في طهران حتى انتشر صيّته في أرجائها انتشار النار في الهشيم، وحاز بين الناس على مكانة عظيمة (٣).

كما لا نمتلكُ وثيقةً حول تاريخ وصوله إلى طهران، ولكن قيل إنّه كان فيها حين دار الحديث عن لقاء الباب مع محمّد شاه القاجاريّ، فحال دون حصول هذا اللقاء(٤)، ولم يتحقّق إلاّ في السنة الأخيرة من مُلك محمّد شاه القاجاريّ(في

<sup>(</sup>۱) انظر: صحیفة (دولت علیه إیران)، العدد: ۹۳۹، ج ۲، ص ۱۲۰۳؛ روح وریحان، ج ٤، ص ۳۲۷؛ روح وریحان، ج ٤، ص ۳۲۷؛ روح وریحان، ج ٤، ص ۳۲۷. (مصدران فارسیّان).

<sup>(</sup>٢) لقد تمّ ضبط تاريخ ولادة شيخ العراقين في كتاب (تراجم الرجال، ج ٢، ص ٢٥) بعام ١٢٢٢ هـ، وقيل في بيان سبب ذلك أنّ سهاحة (شيخ العراقين) قد ذكر في كتابه (مصباح النجاة) الذي ألّفه سنة ١٢٥٢هـ أنّ عمره آنذاك ثلاثون عامًا. ولكن سيأتي في معرض الحديث عن مؤلّفاته أنّ نسبة هذا الكتاب إليه غير صحيحة.

<sup>(</sup>٣) انظر: طبقات أعلام الشيعة: الكرام البررة في القرن الثالث بعد العشرة، ج ١١، ص ٧١٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: سياست گران دوره ي قاجار، ص ٤٤٤. (مصدر فارسّي).

<sup>(</sup>٥) انظر: یك سال در میان إیرانیان، ص ۸۹. (مصدر فارسّی).

19 65

شتاء عام ١٢٦٣هـ). ومن هنا فإنّ شيخ العراقين عندما أقام في طهران كان له من العمر نحو أربعين عامًا دون ريب.

وفي هذه الفترة يتحوّل أمير كبير ليصبح واحدًا من أتباعه ومريديه، وإثر اغتياله في حمام فين[في مدينة كاشان]، تمّ فتح منعطف جديد في حياة شيخ العراقين، وفي نهاية المطاف يُصار إلى نفيه من قبل البلاط بشكل محترم، ليتوجه إلى العتبات المقدّسة، ويترك وراءه في كربلاء المقدّسة والكثير من مدن العراق الأخرى الكثير من الخدمات. حتى لفظ أنفاسه الأخيرة متأثرًا بداء ذات الرئة في الثاني والعشرين من شهر رمضان سنة ١٢٨٦هـ في مدينة الكاظميّة (١)، ونقل في الثاني والعشرين من شهر رمضان سنة ١٢٨٦هـ في مدينة الكاظميّة والله جسده الطاهر ليدفن في الحضرة المقدّسة لسيّد الشهداء في كربلاء (٢). وسوف نأتي على جميع هذه المنعطفات من حياة شيخ العراقين في فصول هذا الكتاب مشبعة بالتفصيل والتوضيح.

(١) انظر: صحيفة (دولت عليه إيران)، العدد: ٦٣٩، ج٢، ص ١٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: الراقدون عند الحسين عنه من ١٨٥.

# الأقوالُ الواردةُ بشأن شيخ العراقين في مختلف الكتب:

ذكر في كتاب مكارم الآثار للعلّامة الميرزا محمّد علي المعلّم الحبيب آبادي: «نقف على قصص حياة ساحة شيخ العراقين في عدد من الكتب الفارسيّة والعربيّة المختلفة، حيث يرد ذكره في مختلف المناسبات، وهي جديرة بأن يُفرد لها كتاب مستقل... الخ»(١).

وفي كتاب (طبقات أعلام الشيعة) ورد ذكر شيخ العراقين على النحو الآي: «هو الشيخ عبد الحسين بن علي، الشهير بشيخ العراقين الطهرانيّ، مجتهد كبير من أعاظم علماء عصره... حضر في النجف على الشيخ محمّد حسن صاحب الجواهر، حتى أجازه في الاجتهاد، وعاد إلى طهران فأصبح زعيمًا دينيًّا كبيرًا في طهران، له مرجعيّة عظيمة ونفوذ كبير، وهو من عباد الله الصلحاء الأبرار الذين لا تأخذهم في الله لومة لائم، يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر مهما كلفه الأمر، ولا يخشى السلطان، بل كان السلطان يخشى صولته، وقد عارض ناصر الدين شاه في كثير من القضايا التي كان يرى أنّها لا توافق أحكام الشرع الشريف حتى ضجر منه وضاق به المخرج، ورغب في نفيه إلى العراق، لكنّه خشى صولته ومكانته في النفوس و... الخ»(٢).

وجاء في كتاب (موسوعة طبقات الفقهاء): «كان فقيهًا، أصوليًّا، رجاليًّا، أديبًا، حافظًا للشعر العربي، حاويًا لجملة من الفنون... تقدّم عند السلطان ناصر الدين شاه القاجاريّ، وعظمت منزلته في النفوس... كان جمّاعًا للكتب خصوصًا المخطوطة منها» (٣).

(١) مكارم الآثار في أحوال رجال دوره قاجار، ص ٢٧٧٤.

<sup>(</sup>٢) طبقات أعلام الشيعة، ج١١، ص٧١٣.

<sup>(</sup>٣) موسوعة طبقات الفقهاء، ج ١٣، ص ٣٢٨.

T1

وقد تمّ التعريف به في كتاب (تكملة أمل الآمل) على النحو الآتي: «أفقه الفقهاء وأفضل العلماء، فاضل في الفقه والحديث والرجال والأدب وكلّ العلوم الإسلاميّة، محقّق في العلوم الشرعيّة، تخرّج في الفقه على شيخ الفقهاء صاحب الجواهر، وشهد باجتهاده واستقلاله شهادة لم يشهدها إلّا في حق أربعة من تلامذته، أحدهم الشيخ عبد الحسين، ورحل إلى وطنه طهران، فكان المرجع العام فيها لعامّة الناس والعلماء... كان على عن الدين، وقامعًا للملحدين والمبدعين، بذل جهده في قطع دابر البابيّة من إيران خصوصًا من طهران... بالجملة ترتّب على وجوده الشريف آثار جليلة وهو مع ذلك لا يترك التدريس أينها حلّ من هذه المشاهد المشرّفة ويحضر عليه العلماء الأفاضل...»(۱).

وقد مدحه السيّد شفيع الجابلقي الذي منح سهاحة شيخ العراقين إجازة في الرواية قائلا: «الفاضل العالم المحقّق المدقّق، ذو الملكة القويّة، والسليقة المستقيمة، الألمعيّ الأورعيّ اللوذعيّ، الذي هو في عصره بدر مضيء، الشّيخ عبد الحسين الطهراني، وهو من أجلّة العلماء الأعلام، ومن المجتهدين العظام، مرجع للخاصّ والعامّ، ومعتبر عند الوزراء والسلطان، وهو وصي الأمير الكبير ميرزا تقي خان الوزير الصدر الأعظم للسلطان ناصر الدين شاه القاجار دامت دولته في طهران، وهو الآن أمين السلطان المذكور في تعمير الروضة المطهّرة، والقبّة المنوّرة لسيّدنا سيّد الشهداء عليه وعلى جدّه وأبيه وأمّه وأخيه وأولاده الطاهرين ألف تحية وسلام ومشغول بالتعليم والتدريس للطالبين في كربلاء المشرّفة، وله مدخليّة تامّة في الأمور العامّة، معين على البر والتقوى،

(١) تكملة أمل الآمل، ج ٣، ص ٢٢٨.

مهتم في إعانة الفقراء، فهو كهف الأرامل، كثّر الله في الفرقة الناجية أمثاله. انتهى (۱۱). وقد مدحه تلميذه المعروف المحدّث الشّيخ حسين النوريّ قائلًا:

«شيخي وأستاذي ومن إليه في العلوم الشرعيّة استنادي، أفقه الفقهاء، وأفضل العلماء، العالم الربانيّ: الشّيخ عبد الحسين بن علي الطهرانيّ، أسكنه الله تعالى بحبوحة جنته. كان نادرة الدهر وأعجوبة الزمان في الدقّة والتحقيق وجودة الفهم وسرعة الانتقال وحسن الضبط والإتقان، وكثرة الحفظ في الفقه والحديث والرجال واللغة، حامي الدين ودافع شبه الملحدين، وجاهد في الله في محو صولة المبتدعين، أقام أعلام الشعائر في العتبات العاليات، وبالغ مجهوده في عارة القباب الساميات، صاحبته زمانًا طويلا إلى أن نعق بيني وبينه الغراب، واتخذ المضجع تحت التراب، في اليوم الثاني والعشرين من شهر رمضان سنة ١٢٨٦ هـ»(٢).

وفي كتاب (روح وريحان) ورد التعبير عن شيخ العراقين بالقول:

«المرحوم المغفور الأجل، المطاع في كلّ الدول، مروّج الأحكام وشيخ فقهاء الإسلام، عهاد الملّة والدين، فخر العلهاء والمجتهدين، الذي قيل في حقّه: في النشأتين له المهنا والهنا نيل المنى والفوز بالآمال رئيس الأئمّة في العراقين الشّيخ عبد الحسين الطهراني الرازي عليه رحمة الله ما أظلت الخضراء، وما أقلت [الغبراء] وأمطرت سهاء العلم على رؤوس العلهاء... وبحمد الله تعالى، فقد أحبّ الشخص الشريف للشيخ كلّ من العرب والعجم، وإن أعيان الملّة وأشراف الدولة يظهرون له الودّ، وقد مضى على

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) مسترك الوسائل ومستنبط المسائل، ج ٢، ص ١١٤.

عمره الشريف طبقًا لتقرير أخيه ستون سنة، حيث حلقت روحه إلى جوار الحق تعالى في بلدة الكاظميّة على ساكنيها السّلام في اليوم الثاني والعشرين من شهر رمضان، [سنة ١٢٨٦ هـ]، وقد أرّخت وفاته بكلمة «غفور»(١)»(٢).

وقد عمد صاحب كتاب (چهل سال تاريخ ايران) أربعين عامًا من تاريخ إيران)) إلى وصف شيخ العراقين بالقول: «الشيخ عبد الحسين بن علي الطهراني من العلماء والمجتهدين في أواخر القرن الثالث عشر للهجرة. كان من تلاميذ صاحب الجواهر... كان رجلًا عالمًا وزاهدًا وتقيًّا، ومحترمًا وموقرًا وجليل القدر عند الدولتين الإيرانيّة والعثمانيّة. وقد كان انتخابه مرجعًا دينيًّا ومعنويًّا لأهالي طهران وعقد الوصاية له من القرارات الصائبة لأمير كبير....»(٣).

وقد ذكر السيّد محسن الأمين صاحب (أعيان الشيعة) في معرض التعريف بأحد تلامذة شيخ العراقين أنّه كان يُكنى بـ (أبي أحمد)، إذ قال: «كمّل أصوله وفقهه على أبي أحمد الشيخ عبد الحسين الطهرانيّ، الخ»(٤).

وقال المغفور له (الكليدار) صاحب كتاب (تاريخ كربلاء وحائر الحسين الخسين الطهراني بثروة كبيرة، «في عام ١٢٧٦ هـ انتقل أكبر علماء إيران وهو الشّيخ عبد الحسين الطهراني بثروة كبيرة،

(١) أرّخ وفاته تلميذه (الميرزا محمّد الهمدانّي الكاظميّ) المعروف بإمام الحرمين، قائلًا:

منذ عبد الحسين مولى البرايا فاض من ربّه عليه النور طار شوقًا إلى الجنان شريفًا ودعاه إليه أرّخ (غفور) المعرّب.

<sup>(</sup>٢) روح وريحان، ج ٢، ص ٣٢٧. (مصدر فارسّي).

<sup>(</sup>٣) چهل سال تاريخ إيران، ج ٢، ص ٦٦٤. (مصدر فارسّي).

<sup>(</sup>٤) أعيان الشيعة، دار التعارف، ج ٧، ص ٣٢٦.

وأعاد إعار وبناء العتبات المقدّسة»(١).

وبالإضافة إلى ما تقدّم ذكره آنفًا، فقد عمد صاحب كتاب (فهرس التراث) إلى تعريفه بالقول: «العلّامة الفقيه الحاج وهو أوّل من أجاز شيخنا الشّيخ النوري... الخ»(٢).

وذكره صاحب رسالة (تير أجل در صدمات راه جبل) قائلًا: «المرحوم المقيم في جنان الخلد، وحيد عصره، الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ أعلى الله مقامه وفريد دهره في العلم والفضل والفطنة والتدبير والإخلاص للشعب والدولة... الخ»(٣).

وقد ورد وصف شيخ العراقين في صحيفة (دولت عليه إيران) التي كانت تصدر في حياته ما يأتي: «الشّيخ عبد الحسين المجتهد الطهرانيّ من أجلّة علماء دار الخلافة، مشهور ومعروف بالأمانة والدين والفضل والزهد والتقوى...»(٤).

وقال الوزير الإيراني [في العهد القاجاريّ](اعتماد السلطنة)(٥) في التعريف

<sup>(</sup>۱) نقلاً عن: إيران در جهان عرب (إيران في عراق العرب)، العدد: ٣٣، ص ٧٣٢. (مصدر فارسي).

<sup>(</sup>٢) فهرس التراث، ج ٢، ص ١٦٨.

<sup>(</sup>٣) تير أجل در صدمات راه جبل، ص ١١٣. (مصدر فارسّي).

<sup>(</sup>٤) صحيفة (دولت عليه إيران)، العدد: ٩٣، ص ١٨٧. (مصدر فارسّي).

<sup>(</sup>٥) في الأصل الفارسي: (وزير انطباعات)، وهي وزارة تمّ استحداثها في العصر القاجاريّ بأمر خاص من ناصر الدين شاه، وكانت تضطلع بمهام واسعة، من قبيل الإشراف على طباعة ونشر الكتب والمناهج الدراسيّة وغيرها، وكذلك الصحف والمجلات وتتولّى الرقابة على محتويات الكتب قبل إصدار تراخيص طبعها ونشرها، وتشرف أيضًا على أعمال الترجمة، وإدارة المكتبات العامّة، والإشراف على المسارح ودور السينها، وكتابة الفهارس والموسوعات والإحصاء، وما إلى ذلك من المهام الأخرى التي كانت تضطلع بها هذه الوزارة، حيث كانت تضطلع حتى بأمور المزارع والعقارات الحكوميّة، وقد تمّ تغيير الوزارة، حيث كانت تضطلع حتى بأمور المزارع والعقارات الحكوميّة، وقد تمّ تغيير

Yo 题题

#### بشيخ العراقين:

«الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ الملقّب بشيخ العراقين، مجتهد فاضل مقبول عند عامّة الناس. كما يحظى بمنزلة كبيرة من قبل السلطات العثمانيّة أيضًا. ويعظّمه الولاة والحكّام في عراق العرب،... الخ»(١).

وقد عرّفه محمّد خليل بن محمّد حسين الموسويّ مصحّح كتاب (بحار الأنوار) قائلًا: «شيخنا المحقّق المدقّق أستاذ العلماء والمجتهدين الرئيس الذي ليس له ثانٍ أستاذنا ومولانا الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ الملقّب بشيخ العراقين نوّر الله ضريحه، وخلّد في جنان الخلد روحه،... إلخ»(٢).

وقد ذكره الفقيد الحاج الميرزا حسن المصطفوي على النحو الآي: «على العموم فقد كان الفقيد شيخ العراقين في شخصيته وسمته ومقامه وفضله في المرتبة الأولى، وكان محترمًا ومعظمًا وموثقًا من قبل جميع الطبقات،... إلخ»(٣).

وقال مؤلّف مرآة الشرق: «نادرة الدهر العلّامة الأستاذ والنحرير الجليل الإمام المحقّق الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ شيخ العراقين ابن علي الرازيّ الطهرانيّ، ثمّ الحائريّ هجرة وخاتمة نوّر الله تربته وأعلى رتبته أوّل من تلقّب في عصره بشيخ العراقين،

اسمها لاحقًا إلى (وزارة الثقافة)، وتم إلحاق بعض مرافقها ومهامها التي لا تمت إلى وزارة الثقافة بصلة إلى وزارات أخرى، من قبيل: وزارة الإعلام، ووزارة التربية، وغيرهما من الوزارات الأخرى. المعرّب.

<sup>(</sup>۱) چهل سال تاریخ إیران، ج ۱، ص ۱۸۸ . (مصدر فارسّی).

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، ج ٩١، ص ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) أشعة نور، ص ٢٢. (مصدر فارسي).

وكان من أعاظم علماء الشيعة في عهده، فقيهًا أصوليًّا متكلمًا حكيمًا، دقيق النظر، وسيع الفكر، عالي الفهم، مستقيم السليقة، صائب الحدس، فطنًا، كيّسًا، جليلًا، عميم الرئاسة، نافذ الأمر، وجيهًا مطاعئًا، ضابطًا، متورّعًا، ثقة،... إلخ»(١).

وقد عمد عضد الملك القاجاريّ إلى التعريف به قائلًا: «سهاحة العلّامة الخبير والنحرير البصير، محقّق الدقائق ومدقّق الحقائق، الشّيخ عبد الحسين سلّمه الله تعالى... هو الفاضل النحرير والعالم المنطيق، تاج العلهاء الأعلام، مروّج ملّة الإسلام (٢)، سالك مدارج الحكمة، وصاعد معارج المعرفة، خليل نار السلامة، وكليم نور السعادة، بحر الفضل وأصل الأصول، وسليل الحكمة، وخلاصة العقل، ونخبة الأدب،... إلخ» (٣).

وقال(الكونت جوزيف آرثر دي غوبينو)<sup>(3)</sup> الذي شغل منصب السفير المطلق لفرنسا في طهران في فترة حكم ناصر الدين شاه في تعريف شيخ العراقين: «... الحاج الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ، رجل عاقل كامل... وفقيه ومجتهد ومتديّن ومتتيّ، يتمتّع بالفراسة، وبسبب حياده في أحكامه القضائيّة صار موضع ثقة الجميع، كما حظي باحترام عامّة الناس،... إلخ»<sup>(6)</sup>.

ويبدو من كلمات الكونت جوزيف آرثر دي غوبينو أنّ سماحة شيخ العراقين

<sup>(</sup>١) مرآة الشرق، ج١، ص ٦٧١.

<sup>(</sup>٢) في الأصل الفارسي(رواج الملّة الإسلام) وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) سفرنامه عضد الملك به عتبات، ص ١٢٤-١٢٦. (مصدر فارسّي).

<sup>(</sup>٤) آرثر دو غوبينو (١٨١٦ -١٨٨٦ م): أديب ودبلوماسي فرنسي اشتهر ببحوثه ودراساته في التفاوت بين الأجناس البشريّة، وتأثر به أصحاب نظريّة العنصريّة الجرمانيّة. تولّى منصف السفير المعتمد في إيران لثلاث سنوات ما بين عامَى ١٨٥٥ -١٨٥٨ م.

<sup>(</sup>٥) سياست گران دوره ي قاجار، ص ٢٤٤. (مصدر فارسّي).

كان من القائلين بجواز وإمكان إقامة الدولة والحكومة الإسلاميّة في عصر الغيبة، وذلك إذ يقول: «أذكر أنّنى أثناء حرب سيفاستوبول حيث خرج المسيو موره ناقمًا على الاستبداد، صحبت القائم بالأعمال الروسي المسيو إنيشخوف، وقمنا بزيارة جناب الشّيخ عبد الحسين، ودار الحديث حول اختلاف القرون والأزمنة الماضية. فقال [شيخ العراقين]: كلّما دار محور الحكم والملك حول الشريعة المطهّرة، لم يكن هناك موضع للفتنة والفساد. فسارع المسيو إنيشخوف إلى القول: أستميحك عذرًا سيدي، ليس من المكن الاكتفاء في هذا العصر بالشريعة الخالصة لإدارة الدول والحكومات...»(١).

<sup>(</sup>١) انديشه ترقى وحكومت قانون، ص ١٠٣ . (مصدر فارسّى).

# تحديدُ أصول وجذور شيخ العراقيرن

## انتساب شيخ العراقين إلى قرية نظام آباد

كتب سياحة آية الله الصابريّ الهمدانيّ سلّمه الله في كتابه (تاريخ مفصّل همدان)، ما يلي: «نظام آباد إحدى القرى الكبيرة والجيّدة نسبيًا في «درگزين» (۱)، ولكنّي لم أعثر على ذكر لها في الكتب الجغرافيّة القديمة، وهي تقع حاليًّا على مسافة سبع كيلومترات إلى الشرق من (رزن)، وجيع سكّانها من الشيعة الأتراك، كها هو الشأن في (درگزين). ومن أبنائها أحد أعاظم الفقهاء في القرن الثالث عشر للهجرة، وهو العلّمة الرجاليّ والمحدّث الخبير، والمحقّق البصير الشّيخ عبد الحسين بن علي المعروف بشيخ العراقين الطهرانيّ، أستاذ الحاج الميرزا حسين النوري، المتوفّى سنة ١٢٨٦ للهجرة، ونجله الشّيخ علي صاحب ديوان (معراج المحبّة) في مدح ورثاء الأئمّة الأطهار. قلّها يعلم شخص أنّ الشّيخ عبد الحسين المعروف بشيخ العراقين الطهرانيّ، همدانيّ الأصل، وأنّه من أبناء قرية نظام آباد في (درگزين)، بيد أنّ الحقيقة هي أنّ هذه الشخصيّة الدينيّة الكبيرة تنتسب إلى هذا المنطقة من همدان، ولكنّه قد اشتهر بالطهرانيّ، وقال بعض الكبيرة تنتسب إلى هذا المنطقة من همدان، ولكنّه قد اشتهر بالطهرانيّ، وقال بعض

<sup>(</sup>۱) السبب في نسبة قرية (نظام آباد) إلى (در گزين) يعود إلى أن مؤلّف كتاب (تاريخ مفصّل همدان) قد ألّف هذا الكتاب في نحو سنة (۱۳۳۰هـ ش) الموافق للعام (۱۹۵۱ م)، وحينها لم تكن هناك بلدية في مدن (رزن) و (قروة) في (جزين)، وكانت الهيمنة الجغرافيّة تعود إلى (در گزين). للتعرّف على المزيد من شأن قرية (نظام آباد) راجع: الملحق رقم (۱) في نهاية هذا الكتاب.

الفضلاء المعتمدين في (درگزين): «لقد زار شيخ العراقين في أواخر حياته (نظام آباد)، وإنّ المعمّرين فيها يذكرونه جيّدًا»(١).

(۱) تاریخ مفصّل همدان، ج ۱، ص ۳٤۹. (مصدر فارسّي).

### أسرة شيخ العراقين

إنَّ اسم والد سهاحة (شيخ العراقين) بحسب ما توافر لدينا هو (علي)، ولا يتوافر عندنا شيء من المعلومات حوله. وأمَّا فيها يتعلَّق بزوجته وأسرتها، فقد حصلنا على المعلومات الآتية:

#### زوجة شيخ العراقين

عندما التقى (أمير كبير) بسياحة الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ، قال له: هل هناك من يعرفك في إيران؟ فقال له في الجواب: إنَّ السيّد أسد الله الشفتيّ الأصفهانيّ يعرفني جيّدًا. فكتب (أمير كبير) كتابًا إلى حجّة الإسلام الشفتيّ في أصفهان، وبعد مدّة قصيرة كتب السيّد في جواب رسالة الصدر الأعظم في إيران:

«إنّني أعرف الشّيخ عبد الحسين وهو صاحب قامة طويلة. له زوجة تنتمي إلى قبائل الحاقيّة العربيّة، وقد خطبتها له من العراق، وجعلت مهرها ثلاث ليرات، وهي ذات خال أسود في وجنتها. وقد قرأت جميع دروسي عليه»(١).

تنويه: السيّد أسد الله الشفتيّ الأصفهانيّ المعروف بحجّة الإسلام الثاني (١٢٢٧-١٩٩٠هـق) نجل السيّد محمّد باقر الشفتيّ المعروف بالسيّد حجة الإسلام المتوفّى سنة ١٢٦٠هـ تولّى بعد رحيل والده الزعامة العلميّة والدينيّة في الإسلام المتوفّى سنة ١٢٦٠هـ تولّى بعد رحيل والده الزعامة العلميّة والدينيّة في أصفهان على مدى ثلاثين سنة (من ١٢٦٠ إلى ١٢٩٠هـ). وقد أدرك مثل سهاحة شيخ العراقين شرف التتلمذ عند أساتذة من أمثال: صاحب الجواهر، وصاحب الضوابط، والشيخ نوح النجفيّ، كها حضر درس الشّيخ الأنصاريّ أيضًا. وقد

<sup>(</sup>١) إيران در جهان عرب (عراق العرب)، العدد: ٣٤، ص ٨٦٦ ، ٨٧٠ (مصدر فارسّي).

T1

تحدّث عنه السيّد شفيع الجابلقيّ وهو من مشايخ إجازة سهاحة شيخ العراقين قائلًا: (الحاج السيّد أسد الله، فاضل خبير، وعالم عامل، وزاهد ورع، ومجتهد متّق وبصير، لم أرّ له مثيلًا في الزهد، ومن خدماته المعروفة التي قام بها حفر القناة لإيصال الماء إلى مدينة النجف الأشرف، وكان ذلك عندما ذهب إلى زيارتها، وأقام هناك منذ عام ١٢٨٢ وحتى عام ١٢٨٨هـ).

إنَّ ما تقدَّم نقله بشأن زوجة شيخ العراقين قد ورد في مقال تحت عنوان (إيران در جهان عرب/ إيران في العالم العربي)، بقلم السيّد المدّرسي، في مجلّة (وحيد)، وقد طبعت سنة(١٣٤٥هـ ش / ١٩٦٦م)، وهي تمثّل الوثيقة الوحيدة المتوافرة حول وجود علاقة تربط بين السيّد أسد الله الشفتيّ وشيخ العراقين. ولا يبعد وجود مثل هذه العلاقة بينها؛ نظرًا لكونها من طلَّاب أساتذة مشتركين، كما أنَّها متقاربان في العمر، إذ إنَّ السيِّد أسد الله يصغر الشَّيخ الطهرانيّ بسنتين أو ثلاث سنوات، ونعلم أنَّ شيخ العراقين كان في طهران حين إخفاق البابيّة في اللقاء بمحمد على شاه القاجاريّ في (بدايات عام ١٢٦٣هـ/ ١٨٤٧ م)، ومن جهة أخرى كان السيِّد أسد الله في سنة(١٢٦٠هـ) قد تولِّي زعامة أصفهان، وكان شخصًا معروفًا وبارزًا، وقد حصل مثل والده على لقب (حجّة الإسلام الثاني)، وعليه يمكننا أن نفترض أنَّ شيخ العراقين قد وصل إلى طهران ما بين عامَى (١٢٦٠ -١٢٦٣ هـ)، وعندما التقى به (أمير كبير)، أرسل كتابًا إلى السيّد أسد الله رسالة للحصول على مزيد من الاطمئنان، وبعد وصول توثيق حجّة الإسلام الثاني، بدأ صداقته مع سهاحة الشيخ(١).

<sup>(</sup>١) للمزيد من الاطلاع بشأن السيّد أسد الله الأصفهاني، انظر: معارف الرجال، ج ١، ص

### أولاد شيخ العراقين

يرى الشّيخ الآغا بزرك الطهرانيّ أن عدد أو لاد شيخ العراقين من الذكور هم خسة، إذ يقول: «وخلف من الأولاد الذكور خسة: الشّيخ علي، الشّيخ مهدي، الشّيخ أحمد، الشّيخ شريف، والشيخ عيسى»(١).

وجاء في سفرنامه (رحلة) ناصر الدين شاه إلى العتبات: «أنّه في يوم الخميس عاشر ذي الحجة، قدّم العطايا للمحترمين من أهل كربلاء، وعدّ أولاد المترجم له، وقال إنّهم ثلاثة، ومراده الثلاثة الأجلاء الكبار منهم، وإلّا فقد ذكرنا أنّهم خمسة. والشيخ مهدي هو الذي شارك أخاه الشّيخ علي (صاحب معراج المحبّة) المطبوع في وقف مكتبة والدهما في سنة ١٢٨٨ هـ. { و } لولده الشّيخ مهدي أولاد، منهم: محمّد باقر المولود سنة ١٣٠١ هـ، ومحمد هادي المولود سنة ١٣١٠ هـ، رأيت تاريخ ولادتها بخط جدّهما الأمّي الشّيخ عبد المحمد ابن المولى عبد الكريم بن محمّد رحيم الكرمانيّ النجفيّ» (٢).

إنّ الجدّ الأمّي لحفيد الشّيخ وهو والد زوجة سهاحة الشّيخ مهدي هو (الشيخ عبد المحمد ابن المولى عبد الكريم بن محمّد رحيم الكرمانيّ النجفيّ). وفي موسوعة (طبقات الفقهاء) عدّ المولى عبد الكريم من تلاميذ خضر بن شلال (نحو ١١٨٠ إلى ١٢٥٥هـ)، حيث حصل منه المذكور على إجازة في الرواية في سنة (١٢٤٧هـ). وفي كتاب (نقباء البشر) تمّ التأريخ لولادة الشّيخ عبد المحمد بسنة (١٣١٥هـ)، ولكنّه سجّل هناك تاريخ ولادة محمّد باقر في سنة (١٣١٠هـ)،

<sup>94؛</sup> دائرة معارف التشيّع، ج ٢، ص ١٣٣؛ تذكرة القبور، السيّد مصلح الدين المهدويّ، ص ١٢٧؛ بيان المفاخر، ج ٢، ص ٣٤٢ ٣٤٠. وغيرها.

<sup>(</sup>١) طبقات أعلام الشيعة الكرام البررة في القرن الثالث بعد العشرة، ج ١١، ص ٧١٥.

<sup>(</sup>٢) طبقات أعلام الشيعة، نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج ٣، ص ١٢٣٨.



وتاريخ ولادة محمّد هادي في سنة(١٣٢٠هـ)(١).

وفي كتاب (مآثر الكبراء في تاريخ سامراء)، وصف ثلاثة من أنجال الشيخ الكبار بـ (العلّامة)، الأمر الذي يشير إلى علو شأنهم وسعة علمهم (٢). وطبقًا لما حصلت عليه فإنّ اثنين من شيخ العراقين قد نالا الحظوة عند مظفر الدين شاه، فقد ورد في كتاب (مرآت الوقائع مظفري) ضمن أحداث شهر ذي الحجّة سنة (١٣١٩هـ) أي بعد ٣٣ سنة من رحيل الشّيخ ما يلى:

«الآغا الشّيخ محمّد مهدي نجل المرحوم الحاج الشّيخ عبد الحسين مجتهد طهران، المنشغل بالدراسة في كربلاء المقدّسة، قد لقّب بـ «معتمد الشريعة»، وأصبح شقيقه الآخر الآغا الشّيخ جواد «أمين الشريعة»،... إلخ»(٣).

وكما نلحظ فإنَّ شيخ العراقين كان له على ما يبدو بالإضافة إلى الذين ذكرهم العلامة الشيخ الآغا بزرك الطهرانيّ نجلًا آخر اسمه (الشيخ جواد)، لم يذكره في الطبقات. ومن جهة أخرى فإنَّه ذكر ابنه الآخر باسم (الشيخ مهدي)، في حين أنّه ورد ذكره في كتاب (مرآت الوقائع مظفري) باسم (الشيخ محمّد مهدي)، ويحتمل أن يكون المراد بهما شخصًا واحداً، ومع أخذ هذه النقطة بنظر الاعتبار نكون قد رصدنا لسهاحة الشيخ حتى الآن ستة أو لاد ذكور. علمًا أنَّ الوارد في كتاب (المفصل في تاريخ النجف الأشرف) هو عنوان (الشيخ مهدي) أيضًا أنَّ وبذلك ربّما يكون الشيخ قد خلّف سبعة أو لاد ذكور لا ستة. ولكن في كتاب (روح وريحان) الذي الشيخ قد خلّف سبعة أو لاد ذكور لا ستة. ولكن في كتاب (روح وريحان) الذي

<sup>(</sup>١) طبقات أعلام الشيعة نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج ٣، ص ١٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) مآثر الكبراء في تاريخ سامراء، ج ٢، ص ٢٢.

<sup>(</sup>٣) مرآت الوقائع مظفري، ج ١، ص ٢٠٨. (مصدر فارسّي).

<sup>(</sup>٤) المفصل في تاريخ النجف الأشرف، ج ٦، ص ٢٧.

يحظى باعتبار أكبر في هذا الشأن؛ لصلة مؤلّفه بالشّيخ • محمّد الشقيق الأمجد لشيخ العراقين قال ما يلي: «والأولاد الأمجاد لذلك المرحوم غير البنتين هم خمسة من الذكور؛ اثنان منها بالغين ومراهقين، ويبديان شغفًا وشوقًا إلى طلب المقدّمات العلميّة من النحو والصرف والأدب. وثلاثة منهم تبدو عليها بحسب الاستعداد الفطريّ والذكاء الجبليّ مخايل أبيهم، وكلّ واحد منهم على طريقته في طلب العلم والفضل والفن، يعتبر من أجلاء الشيوخ وأخلاء النفوس... ولم يكونوا في التعليم والتعلّم من الغافلين والذاهلين... إلخ»(١).

وكما نرى، فقد رصد الكتاب المذكور خمسة من الأولاد الذكور لشيخ العراقين، وعليه لا يبعد أن يكون الشّيخ جواد أحد أحفاده.

الأمر الآخر هو أنّه في فترة تأليف كتاب (روح وريحان)، كان اثنان من أبناء الشّيخ بالغين وكانا يدرسان مقدّمات العلوم الدينيّة، وثلاثة منهم من شيوخ الحوزة في العتبات المقدّسة، وحيث إنَّ آخر التعديلات التي أجراها المؤلّف على الكتاب تعود إلى سنة ١٢٩٧هـ، ويترحّم فيها على الشيخ، يتّضح أنّ هذه المسائل قد كتبت ما بين عامي ١٢٨٦هـ سنة وفاة الشّيخ وسنة ١٢٩٧هـ تاريخ الفراغ من تأليف كتاب روح وريحان، وعليه يتّضح أنّ سماحة الشّيخ كان لديه في السنوات المذكورة ولدان يافعان، ويمكننا القول إنّه كان لهما في حينها خمسة عشر عامًا تقريبًا، وعلى هذا الأساس يكونان قد ولدا في فترة هجرة شيخ العراقين إلى العتبات المقدّسة "ل

(١) روح وريحان، ج ٤، ص ٣٢٧. (مصدر فارسّي).

<sup>(</sup>٢) أرّخ(گلي زواره) وفاة كلّ من الشّيخ محمّد مُهدي والشيخ محمّد هادي على التوالي بسنة ١٣٨٠ هـ و١٣٨٠ هـ، ويذكر أنّها من الأساتذة المبرزين في الحوزات العلميّة في العتبات

To Silver

وأمّا ابنتا شيخ العراقين فهما: معصومة، وآغابيكم: «في عام ١٣٠٢ هـ ش / ١٩٢٣ م، أرسلت كلّ من ابنتي الشّيخ عبد الحسين متن وكالة إلى كربلاء، للحصول على تأييد بختم أحد المجتهدين بوصفه شاهدًا عليها في ديوان المحاكمات، وترجمته موجودة. وطبقًا لهذه الوثيقة فقد قامت كلّ من ابنتي الشّيخ عبد الحسين معصومة وآغابيكم ببيع حصتيهما من البيت الذي ورثتاه من أمّهما في كربلاء، إلى العلوية المحترمة بنت المرحوم المغفور له الحاج السيّد طاهر القزوينيّ، بمبلغ قدره عشر ليرات من الذهب، وقد أعطتا الوكالة في ذلك إلى الحاج عبد الله حفار باشي ليقوم بنقل ملكية هذا السهم من التركة إلى المشتري،... إلخ»(۱).

المقدّسة. كها ذكر أنَّ وفاة كلّ من الشّيخ محمّد والشيخ علي والشيخ أحمد، كانت سنة ١٢٩٥ و ١٣١٥ و ١٣١٨ للهجرة، ولكنَّه وللأسف لم يذكر مستنده في ذلك. (انظر: شيخ العراقين متولى عمران عتبات عاليات عراق، مجله فرهنگ زيارت، العدد: ١٤، ص ٩٦).

<sup>(</sup>١) انظر: گزینه أسناد، مجلة (گنجینه أسناد)، العدد: ١٠ و ١١، ص ١٠٧.

### وصية شيخ العراقين

للتعرّف على المزيد من خصوصيّات (شيخ العراقين) النفسيّة والأخلاقيّة، والتعرّف على أسرته، فإنَّ وصيّته التي لم تكن متوفّرة عند أغلب كتّاب السير والتراجم تحظى بأهميّة بالغة. ولا ريب في أنّ الوصيّة الصادرة عن قلب عالم صالح خبير في أمر الدنيا، تنطوي على الكثير من العِبَر القيّمة لمن أراد أن يعتبر (١).

## وصيّة الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ

هو الحيّ الذي لا يموت، بسم الله الرحمن الرحيم وبه ثقتي، الحمد لله ﴿الَّذِي خَلَقَ الْمُوْتَ وَالْحُيَاةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلا وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ (٢).

والصلاة والسّلام على أشرف البريّة محمّد خاتم النبوّة، ووصيه المخصوص بالأخوّة، وعترتهما الطاهرين المرضيّين الذين أمروا بالوصيّة، وندبوا إليها قبل حلول المنيّة. وبعد: لا يخفى على العالم الخبير والعاقل ذي التدبير الذي كحل بصيرته بكحل جوهر الإيهان واليقين، أنَّ الدنيا الفانية ليست دار إقامة خالدة، وأنَّ كلَّ فرد خرج إلى هذا الوجود من كتم العدم، عمّا قريب ذائق كأس المنيّة، ومرتديًا حلّة الموت، وأنَّ رياح الأجل ستطيح بقامته المديدة، وتقذف به في حفرة؛ ليكون طعامًا للتراب، كما أخبر بذلك خالق العالم نبيّه الأكرم على قوله: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُونَ ﴾ (٣)، وقال في موضع آخر من كلامه المجيد: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الملك: ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر: ٣٠.

ذَائِقَةُ المُوْتِ ﴾(١). ولذلك يجب على العاقل الكامل أن يدبّر أمور سفر الآخرة، ويُعدّ العدّة لها من الزاد والراحلة، وهي ليست إلّا الأعمال الصالحة، والوصيّة بأعمال الخير. ومن هنا ففي عصر يوم العشرين من شهر رمضان المبارك، حيث كانت جميع الإقرارات الشرعيّة نافذة وممضاة من قبله، قام فخر الشريعة، حامل شعار الإفادة والإفاضة، صاحب الحقائق والدقائق، عمدة العلماء والمحقّقين، وقدوة الفقهاء والمدقّقين، حجّة الإسلام والمسلمين، رئيس المجتهدين، الجناب المستطاب، معلى الألقاب، شامخ الألقاب والأوصاف، الآغا الشّيخ عبد الحسين مدّ ظلّه العالى بتعيين وصيّبه الشرعيّن وهما ولداه الكبيران الفاضلان الكاملان القدسيّان، ملاذي الفضلاء العظام الشّيخ على والشيخ مهدي، بأن يعملا بعد رحيل الموصى والمعزى إليه من الدار الفانية إلى الدار الباقية بجمع أمواله، وبعد إخراج نفقات التجهيز والدفن، وأداء ما عليه من الديون، أن يعملا بعد ذلك على تحديد ثلث التركة، وأن يأخذا هذا الثلث ممَّا لديه من الكتب العلميَّة في عراق العرب ويوقفاها على الطلَّاب في النجف الأشرف وكربلاء المقدِّسة، ومدينة المستطابين، وصاحبَي الآداب البديعة، وخلاصة الفضلاء العظام وعمدة العلماء الأعلام، ونتيجة الفقهاء الفخام، إلى السيّد أسد الله صهره المكرّم، وإذا عزم السيّد أسد الله على الذهاب من العتبات المقدّسة إلى إيران، تعود الولاية للوصيّين، وإذا أراد الوصيّان بدورهما الذهاب إلى إيران كان لهم الخيار بحمل الكتب معهم إليها، لكي ينتفع بها الطلّاب هناك. كما أوصى باستئجار شخص مؤمن تقى للحجّ عنه

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: ١٨٥؛ الأنبياء: ٣٥؛ العنكبوت: ٥٧.

نيابة بمبلغ قدره مائة وخمسين تومانًا. كما أوصى بإخراج ألف تومان من الثلث كنفقات لتزويج ثلاثة من أولاده، وهم كلّ من: سماحة الشّيخ مهدي، والشّيخ أحمد، والشّيخ شريف، على أن يتم تقسيم المبلغ المذكور بينهم بالسويّة، وأوصى بأن يكون المشرف من قبله على أمور العتبات المقدّسة أصحاب السماحة والألقاب المقدّسة وأصحاب الفضائل والكمالات المكتسبة الشريفة الحاج المبرزا يوسف البروجرديّ والحاج الملّا على أكبر القمّى - سلمهم الله تعالى-، وحيث كان وصيًّا على ثلث تركة قرين الرحمة والغفران الميرزا تقى خان أمير النظام، فقد أسّس وأوقف مسجدًا [و] مدرسة في دار الخلافة في طهران، وكان سادنًا لهم مدّة حياته، فقد أوصى بأن تنتقل سدانتها بعد وفاته إلى ساحة الطيّبين الوصيّين المعزى لهما نسلًا بعد نسل، وحيث كان المشرف على شؤونه في دار الخلافة، هو شقيقه سياحة المستطاب المتشرع الكامل صاحب الفضائل والكيالات المكتسبة والمحامد المنتسبة، خلاصة الفضلاء العظام، ونخبة العلماء الأعلام، العلَّام الفهَّام، مقتدى الأنام، الشَّيخ محمّد زيد فضله العالي كما جعل العلويّة البغداديّة وصيّة على صغاره، حيث يمكنها التصرّف في حصصهم من التركة بها فيه مصلحتهم، وكان وقوع ذلك في العشرين من شهر رمضان المبارك من شهور سنة ١٢٨٦ من الهجرة النبويّة المصطفويّة على صاحبها صلوات الله.

#### نقاط بشأن الوصيّة:

كما نرى فإنّ أبناء سماحة الشّيخ على ما جاء في هذه الوصيّة خمسة، وقد ذكر سماحة الشّيخ آغا بزرك الطهرانيّ أسماءهم. كما كان لسماحته عند وفاته صهر اسمه أسد الله، وبذلك تكون إحدى ابنتيه قد تزوّجت في حياته. وإنَّ السيّد

T9 EEEE

أسد الله الذي أشير إليه في هذه الوصية بوصفه صهرًا لشيخ العراقين، كان من المشغوفين بالكتب، وهو من أحفاد الوحيد البهبهاني، وكانت وفاته في كرمانشاه سنة ١٣٢٤هـ. وقد ذكر السيّد محسن الأمين أنّه كان صاحب مكتبة قيّمة اشتملت على ثلاثة آلاف مخطوطة، وإنَّ بعض كتبه قد كتبت وتمّ تذهيبها بخط أساتذة هذا الفن. لكن وللأسف الشديد فإنَّ هذه المكتبة كمكتبة الشيخ قد انعدمت بسبب الحريق في اليوم العاشر من سنة ١٣٥٣هـ(١). وقد جاء ذكر هذه الحادثة في مجلة (گنجينه أسناد). والأمر الجدير بالأهميّة هو أنَّ صاحب (أعيان الشيعة) كتب عن هذه الشخصيّة قائلًا: «آقا أسد الله إمام الجمعة الملقّب بسلطان العلماء ابن آقا عبد الله ابن آقا محمّد جعفر ابن آقا محمّد علي ابن آقا محمّد باقر الوحيد البهبهانيّ... توقي في ٢٤ ذي القعدة سنة ١٣٧٤ في كرمانشاه... وله من العمر ٣٣ سنة... وكانت له مكتبة عظيمة فيها نفائس من المخطوطات... ذهبت طعمة الحريق في الليلة العاشرة من شوال سنة ١٣٥٦ق»(٢).

وحيث كان عمره عند الوفاة ثلاثة وستون عامًا، يكون قد ولد نحو سنة ١٢٦٠هـ. وعليه يمكننا اليوم العثور على أسباط شيخ العراقين، وأولاد صهره في كرمانشاه.

أمّا الشهود الآخرون على وصيّة الشّيخ عبد الحسين فهما: المرحوم الأردكاني، والمرحوم الطباطبائيّ (٣)، وهما من المجتهدين المقيمين في العتبات المقدّسة. وقد

<sup>(</sup>١) انظر: گزینه أسناد، مجلة(گنجینه أسناد)، العدد: ١٠ و ١١، ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) أعيان الشيعة، ج ٣، ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) بيد أنَّ المذكورين في الوصية بوصفهما مشرفين على شؤون العتبات المقدِّسة، هما: الحاج الميرزا يوسف البروجرديّ، والحاج الملاعلي أكبر القمّي، ولم يرد في الوصيّة المتقدّمة أيّ ذكر

ذكر «اعتهاد السلطنة» (١) بشأن الفاضل الأردكاني أنّ اسمه حسين، وأنّ الشاه كان يجلّه كثيرًا، وقد توقي في العراق سنة ١٣٠٥هـ. كما عرّف بالحاج الميرزا علي نقي الطباطبائي قائلًا: إنّه من أعاظم المجتهدين في كربلاء، الأمر الآخر الذي نجده في الوصية هو أنّ سماحة الشّيخ قد جعل أخاه وصيًّا له في أمور دار الخلافة طهران، وسوف نعرّف به لاحقًا (٢).

### ابن أخت سهاحة شيخ العراقين

جاء في كتاب (گلشن أبرار) التعريف بأحد تلاميذ سهاحة الشيخ محمّد هادي الطهرانيّ الذي هو من أبرز تلاميذ سهاحة شيخ العراقين، والذي سنأي على ذكره في معرض التعريف بتلاميذه بأنّه الشّيخ شريف بن عبد الحسين (٣). ولمّا كان الشّيخ محمّد هادي ابن أخت سهاحة شيخ العراقين، يكون الشّيخ شريف في الحقيقة تلميذ ابن عمّته.

## الشّيخ على النجل الأكبر لسماحة شيخ العراقين

سيأتي التعريف بالنجل الأكبر لسماحة الشيخ، أي المرحوم الشّيخ علي نجل شيخ العراقين في فصل مستقل. كما أنّ من بين العلماء الكبار في تاريخ التشيّع

(۱) محمّد حسن خان مقدّم المراغئي اعتهاد السلطنة(۱۲۲۲ ۱۲۷۵ هـ ش): لقب بـ (صنيع الدولة)، ثمّ لقّب لاحقًا بـ (اعتهاد السلطنة)، من حاشية البلاط في العصر القاجاري وعهد ناصر الدين شاه. له الكثير من الكتب. يقال إنّ تولّيه منصب وزير الطباعة والنشر [انطباعات]، قد مكّنه من أن ينسب الكثير من كتب أقرانه من العلهاء إلى نفسه. المعرّب.

للأردكاني والطباطبائيّ! المعرّب.

<sup>(</sup>۲) انظر: گزینه أسناد، مجلة گنجینه أسناد، العددان: ۱۱ و ۱۲، ص ۱۰۷. (مصدر فارسّي) (۳) انظر: گلشن أبرار، ج ۸، ص ۱۹۷.

هو ابن أخت سهاحة شيخ العراقين، أعني سهاحة العلّامة الشّيخ محمّد هادي الطهرانيّ، وهو من أبرز وأفضل تلاميذه، وسيأتي بيان سيرته ضمن ترجمة تلاميذ سهاحة الشيخ.

# نبذة من حياة الشّيخ محمّد شقيق سهاحة شيخ العراقين

يبدو أنَّ الشّيخ محمّد شقيق سهاحة شيخ العراقين كان يُعدّ الساعد الأيمن له، وقد واصل بعض نشاطاته التنفيذيّة. وقد عمد مؤلّف كتاب (روح وريحان) كها سبق أن ذكرنا أنّه كان على صلة بسهاحة الشّيخ محمّد ضمن تعريفه بالمسجد والمدرسة اللذين بناهما شيخ العراقين في طهران، إلى التعريف بسهاحته قائلًا: «منذ أنّ أسّس سهاحته تلك المدرسة وذلك المسجد، فوّض إدارتها والقيام بشؤونها وإمامته المستقلة إلى شقيقه المعظّم سهاحة المستطاب العالم الفاضل والمدقّق الكامل، ملاذ الأيتام والأرامل (۱۱)، الأعزّ الأمجد، الأخ المواسي لأخيه، المؤيّد الأسعد، الشّيخ محمّد زاد الله فضله وكثّر في علهاء الفرقة الناجية مثله. والحقيقة أنَّ لسان هذا العبد الذليل كليل عن تقرير أوصافه الحسنة، بل إنّ مداد القلم عاجز وقاصر عن بيان صفاته؛ إذ قام سهاحته بإتمام الخدمات الجليلة للمرحوم الشّيخ الأجل، ويذلك يكون له حق عظيم على الإسلام والمسلمين والدولة والأمة... إلخ» (۱).

وجاء في رحلة ناصر الدين شاه إلى العتبات المقدّسة ضمن بيان أحداث يوم الخميس المصادف للثالث من شهر رجب المرجّب ما يلي: «تعيّن اليوم الذهاب إلى ساوة وعبدل آباد، حيث كانت المسافة إليها

<sup>(</sup>١) في الأصل (الأرملة)، المعرّب.

<sup>(</sup>٢) روح وريحان، ج ٤، ص ٣٢٧. (مصدر فارسّي).

تقدّر بستة فراسخ. استيقظنا في الصباح الباكر، ركبنا على صهوات الخيل واجتزنا في طريقنا بقرية(آين مرك)... ثمّ وصلنا إلى قرية الشّيخ محمد(۱) شقيق المرحوم الشّيخ عبد الحسين واسمها قرية(پنجرد) حيث تقع في نهاية تربة زرند. وحيث تخرّج من هذه القرية لن تصادف في طريقك قرية أخرى... ثمّ وصلنا إلى عبدل آباد وساوة قبل الغروب بأربع [ساعات].... إلخ»(۲).

المراد من (زرند) هو مدينة (زرنديه)، وهي قضاء يقع إلى الشهال من محافظة مركزي، الواقعة شهال قضاء ساوة. ويمكن العثور على اسم قرية (وردة) بين قرى ساوه، ولكنّني لم أعثر على قرية باسم (پنجرد).

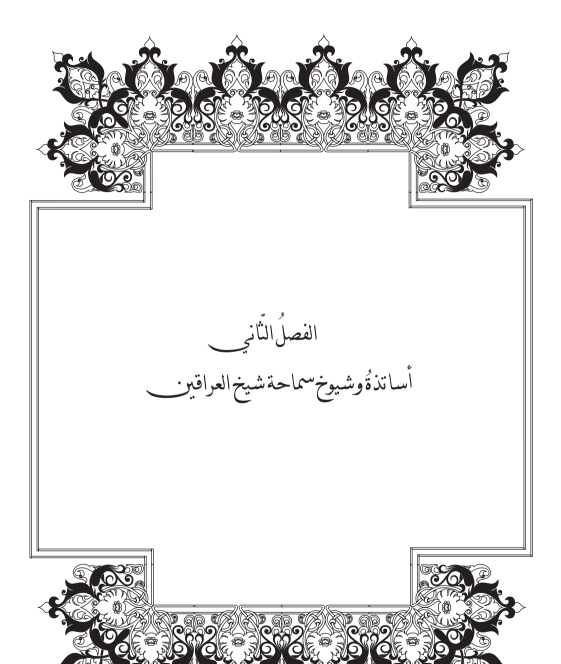
ومن بين هؤلاء العلماء من آل شيخ العراقين، لم يواصل بعض الأحفاد طريقة جدّهم. فقال حجة الإسلام والمسلمين خسر وشاهي المتولي لسدانة مدرسة الشّيخ عبد الحسين الطهراني حاليًّا في حوار له مع وكالة أنباء الحوزة العلميّة: «تمّ إكمال بناء هذه المدرسة سنة ١٢٧٣ هـ، وكانت جميع أمورها بادئ الأمر على عاتق الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ، وبعده بخمسين سنة لم تكن هناك إدارة محدّدة لهذه المدرسة، حتى تصدّى لسدانتها بعد ذلك شخص يدعى علي جواهر الكلام، من أولاد صاحب الجواهر، إذ ادّعى أنّه سبط الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ. وأضاف سادن المدرسة

(۱) ربّها كانت من ممتلكاته، أو كان يتردّد عليها كثيرًا للتبليغ والوعظ والإرشاد، وفي تلك الفترة كان الشّيخ محمّد مقيمًا في العتبات المقدّسة، وفي الثامن والعشرين من شهر شعبان توجه إلى بغداد للقاء الملك. كها نشاهد اسم الشّيخ محمّد في سامراء أيضاً، حيث يصدر ناصر الدين شاه إلى الشّيخ محمّد أمرًا بصنع شباك مذهّب لسرداب الغيبة. (انظر: شهريار جاده ها (مصدر فارسيّ)، ص ٩٤).

<sup>(</sup>٢) شهريار جاده ها، ص ١٤. (مصدر فارسي).

قائلًا: أحيانًا كان الطلّاب الذين يوشكون على التخرّج من الجامعة يبيعون حجراتهم إلى الطلّاب الجدد بألفَي تومان! ويرى حجّة الإسلام والمسلمين خسروشاهي أنَّ وضع المدرسة كان على هذه الحال حتى عام ١٣٤٠ هـ، ويقول بهذا الشأن: كان والدي في تلك الفترة قد عيّن إمام جماعة لمسجد في جوار المدرسة، وحيث لم تكن لدية القدرة على مواجهة دائرة الأوقاف، بدأ بشراء الحجرات لإسكان طلّاب [الحوزة العلميّة]، حتى كان الطلّاب الجامعيّون يبيعون حجراتهم إلى طلّاب [الحوزة العلميّة].... إلخ»(١).

<sup>(</sup>١) المدرسة العلميّة التي أسّسها (أمير كبير)، مجلّة: أفق حوزة، العدد: ٢٦٥، بتاريخ: ٢٥ / فروردين / ١٣٨٩ هـ ش.



لقد أنهى سماحة شيخ العراقين دراسته في الحوزة العلميّة في النجف الأشرف، حيث نال درجة الاجتهاد. على ما نجد ذلك في موسوعة طبقات الفقهاء؛ إذ يقول: (... عبد الحسين بن علي الطهرانيّ، الحائريّ، الملقّب بشيخ العراقين، أحد أكابر مجتهدي الإماميّة. كان فقيهًا، أصوليًّا، رجاليًّا، أديبًا، حافظًا للشعر العربي، حاويًا لجملة من الفنون)(۱).

وجاء في كتاب(أثر آفرينان) ما يلي:

«شيخ العراقين الطهرانيّ، الشّيخ عبد الحسين بن علي الرازيّ(م ١٢٨٦ هـ)، مجتهد، عالم، ومحقّق إماميّ. تتلمذ في النجف الأشرف على يد الشّيخ محمّد حسن النجفيّ (صاحب الجواهر)، والشيخ حسن كاشف الغطاء، والشيخ مشكور الحولاويّ، والشيخ عيسى الزاهد، ونال درجة الاجتهاد. ثمّ عاد إلى طهران بوصفه زعيمًا دينيًّا، وتولّى المرجعيّة العامّة... إلخ»(٢).

(١) موسوعة طبقات الفقهاء، ج ١٣، ص ٥٤٣.

<sup>(</sup>٢) أثر آفرينان (المؤلفون)، ج ٣، ص ٣٦٦. (مصدر فارسي).

### التعريف بأساتذة سهاحة شيخ العراقين

جاء في كتاب (موسوعة طبقات الفقهاء) بشأن الأساتذة الذين أدركهم وتتلمذ عندهم، ما يلي: (ارتحل لطلب العلم من طهران إلى النجف الأشرف، وحضر على عدّة مشايخ، منهم: حسن بن جعفر كاشف الغطاء، ومشكور بن محمّد بن صقر الحولاوي، وحصل منه على إجازة، وعيسى بن حسين المعروف بالزاهد، ومحمد حسن بن باقر النجفي صاحب الجواهر، وروى عن السيّد محمّد شفيع ابن السيّد على أكبر الجابلقي، وأجاز له رفيع بن على الرشتيّ)(۱).

وقد ورد ذكر أسماء هؤلاء المشايخ أيضًا في أكثر الكتب الأخرى الموجودة بين أيدينا. كما لا نرى أكثر من الأسماء المذكورة أعلاه، في كتب من قبيل: (فقه فتوائي) (۲)، و (طبقات أعلام الشيعة) (۳)، و (چهل سال تاريخ ايران) (٤)، و (أثر آفرينان) (٥). نعم، جاء في كتاب (أعيان الشيعة) (٢) ضمن التعريف بتلاميذ السيّد إبراهيم الموسويّ القزوينيّ الإشارة إلى اسم شيخ العراقين أيضًا، كما جاء في موضع آخر من هذا الكتاب (٧) التعريف بشيخ العراقين بوصفه طالبًا بارزًا

(١) موسوعة طبقات الفقهاء، ج ١٣، ص ٣٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: فقه فتوائى، ج ٢، ص ٢٩٤. (مصدر فارسّى).

<sup>(</sup>٣) انظر: طبقات أعلام الشيعة الكرام البررة في القرن الثالث بعد العشرة، ج٢، ص ٧١٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: چهل سال تاریخ إیران(أربعة عقود من تاریخ إیران)، ج ۲، ص ٦٦٢. (مصدر فارسی).

<sup>(</sup>٥) انظر: أثر آفرينان (المؤلّفون)، ج ٣، ص ٣٦٦. (مصدر فارسّي).

<sup>(</sup>٦) انظر: أعيان الشيعة، ج ٢، ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر نفسه، ج ٦، ص ١٣١.

لـ (الشيخ حسين على التويسركانيّ الملايريّ).

و نحن نعلم أنّ الذين منحوا شيخ العراقين إجازة في الرواية قد لا يكونوا أساتذته بالضرورة، ولكن حيث يُعدّ المجيزون لشخصٍ ما من جملة مشايخه، فقد عدّدناهم ضمن أساتذته أيضًا، وعليه يمكن عدّ شيوخه وأساتذته على النحو الآتي:

- ١. الشيخ محمّد حسن النجفيّ، المعروف بصاحب الجواهر.
  - ٢. الشيخ حسن بن جعفر كاشف الغطاء.
    - ٣. السيّد محمّد شفيع الجابَلَقي.
      - ٤. الشيخ مشكور الحولاوي.
  - ٥. الشيخ عيسى بن حسين، المعروف بالزاهد.
    - ٦. الشيخ رفيع بن علي الرشتيّ.
    - ٧. الشيخ حسين على التويسر كانيّ الملايريّ.
      - السيّد إبراهيم الموسويّ القزوينيّ.

### ١. الشّيخ محمّد النجفيّ، المعروف بـ ((صاحب الجواهر))

الفقيه الكبير آية الله الشّيخ محمّد حسن ابن الشّيخ باقر ابن الشّيخ عبد الرحيم ابن الآغا محمّد ابن الملّا عبد الرحيم شريف الأصفهانيّ)، المعروف بـ(صاحب الجواهر)، من الشخصيّات الفذّة، وقد تولّى الزعامة العلميّة لحوزة النجف الأشرف على مدى خمسة عشر عامًا، وكان المسلمون يقلّدونه ويتبّعونه طوال هذه المدّة. وكان من التعمّق وسعة الاطلاع في الفقه بحيث لا تزال لمؤلّفاته في الفقه والأصول صدىً علميًّا واسعًا في الحوزات العلميّة على الرغم من مضي قرن ونصف على وفاته، وإنّ مكانته العلميّة غنيّة عن التوضيح. وقد توفي صاحب الجواهر في النجف الأشرف، في الأوّل من شعبان سنة ١٢٦٦ للهجرة، و دفن في القرة المعروفة حاليًا باسمه (۱).

وقال الراحل آية الله العظمى محمّد تقي بهجت السان شيخ العراقين: «إنّ صاحب الجواهر الله الم يمنح إجازة الاجتهاد إلّا لأربعة نفر، أحدهم: عبد الرحيم البروجردي الله المناني: الآخوند الملاعلي كني الشائه، والثالث: [الشيخ عبد الله نعمة العاملي المائية الشيخ عبد الحسين الطهراني المنائية صاحب العلم والعمل. وأما سائر إجازاته الأخرى فهي للتصدي للقضاء وحلّ الخصومات والخلافات، ورجوع الناس إلى المجاز له في القضايا الروحيّة، إلخ»(٢).

وقد تمّ نقل هذا الأمر في (تكملة أمل الآمل) على النحو الآتي: «حدّثني السيّد العالم محمّد بن هاشم الهنديّ، قال: جاء الشّيخ صاحب الجواهر ورقى المنبر

<sup>(</sup>۱) انظر: فقهاى نامدار شيعة (مشاهير فقهاء الشيعة)، ص ۲۰۹. (مصدر فارسّى).

<sup>(</sup>٢) انظر: در محضر بهجت (في حضرة بهجت)، ج ٢، ص ٤٢٥. (مصدر فارسّي).

للتدريس وأنا تحت المنبر، فقال: قد جاءني من بعض الإخوان بطهران خط يذكر فيه أنّ السلطان محمّد شاه قاجار ذكر في وصف السّلام أنّ عند الشّيخ محمّد حسن في النجف مصبغة اجتهاد يصبغ فيها الطلبة، ويكتب لهم إجازة الاجتهاد ويرسلهم إلى إيران. ثمّ قال الشّيخ: مع أنّي يعلم الله لم أشهد باجتهاد هؤلاء الذين أكتب بالرجوع إليهم في المسائل والقضاء، فإنَّ مذهبي في المسألة معلوم أنّي أجوّز القضاء والفتوى بالتقليد، وما شهدت في كلّ عمري باجتهاد أحد غير أربعة: الشّيخ عبد الله بن نعمة العامليّ، والشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ، والشيخ عبد الرحيم [البروجرديّ]، والحاج مولى على الكني – الحديث»(۱).

إنّ الذين يعرفون صاحب الجواهر، يعرفون قيمة الإجازة التي يمنحها لشخص في الاجتهاد! فقد كان صاحب الجواهر من الأفذاذ الذين قلّما يجود بهم التاريخ، ويكفي لشخص أن يقرأ كتاب الجواهر؛ ليدرك سرّ العظمة الفقهية لهذا الرجل، والتي أقرّ له بها فقيه كبير مثل الإمام الخميني على عده أسوة الفقهاء، وقد وصف الفقه الشيعي الراسخ والمتين بـ (الفقه الجواهري) تعظيمًا لهذا الكتاب وصاحبه (٢).

وقال آية الله محمّد تقي بهجت على التفصيليّ التفصيليّ منذ صدر الإسلام إلى يومنا هذا، مثل جواهر الكلام، إلخ»(٣).

كما نقل في كتاب (در محضر بهجت) عن آية الله الشّيخ محمّد تقي بهجت، قوله: «كان الشّيخ عبد الحسين الطهراني ﷺ يقول: «إنّ جواهر الكلام يمثّل

<sup>(</sup>١) تكملة أمل الآمل، ص ٢٧١.

<sup>(</sup>٢) انظر: مجلَّة تاريخ معاصر إيران، العدد: ٤٧ ٤٨، ص ٥٧١ ٧٤٢.(مصدر فارسِّي).

<sup>(</sup>٣) انظر: محمّد حسين رخشاد، در محضر بهجت، الطبعة الخامسة، ج٢، ص ١٨٠. (مصدر فارسّي).

معجزة التأريخ؛ إذ لم يتم تأليف مثل هذه الدورة الفقهيّة إلى الآن...»(١).

علمًا أنّ هذا الكلام مذكور في خاتمة مستدرك الوسائل على النحو الآتي: «أنّه قال: لو أراد مؤرّخ زمانه أن يُثبت الحوادث العجيبة في أيّامه، ما يجد حادثة بأعجب من تصنيف هذا الكتاب في عصره، وهذا من الظهور بمكان لا يحتاج إلى الشرح والبيان»(٢).

وفي رسالة بعث بها سهاحة شيخ العراقين إلى أحد طلاب صاحب الجواهر (٣) عثرت عليها في المشهد الرضويّ على مشرفه السّلام يصف فيها أستاذه الفقيد صاحب الجواهر بهذه العبارات الراقية والألفاظ السامقة للغاية، إذ يقول فيها: «ملاذ الشيعة وقوام الشريعة شيخ الطائفة، من انعقد عليه الاتفاق واشتهر اشتهار الشمس في الآفاق، الراقي أقصى مدارج العلم والتقى، والفائز بالكرامة البالغة التي ليس لها منتهى، شيخنا وأستاذنا ووالدنا صاحب المفاخر والمآثر الشّيخ محمّد حسن ابن الشّيخ باقر – قدّس الله نفسه الزكية –، إلخ »(٤).

إنَّ التعبير بلفظ (والدنا) في هذه الرسالة، لا يثبت مجرَّد العلاقة العاطفيّة بصاحب الجواهر فحسب، بل يثبت الارتباط الوثيق الذي كان قائمًا بين الشّيخ وأستاذه. و بطبيعة الحال فإنّ هذه العلاقة الوثيقة لم تكن من طرف واحد، إذ كان صاحب الجواهر بدوره يدعو الشّيخ بلفظ (يا ولدي) أيضًا. ومن الملفت في هذا

(۱) انظر: محمّد حسين رخشاد، در محضر بهجت، الطبعة الخامسة، ج۲، ص ۱۸۰. (مصدر فارسّي).

<sup>(</sup>٢) خاتمة مستدرك الوسائل، ج ٢، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٣) الميرزا محمّد صادق الناظر ابن الميرزا محمّد كاظم ابن الميرزا إبراهيم بن محمّد رضا بن محمّد الناظر بن محمّد مهدي الشهيد بن محمّد إبراهيم ابن الميرزا محمّد بديع الرضويّ المشهديّ. (أعيان الشيعة، ج ٩، ص ٣٦٦).

<sup>(</sup>٤) أعيان الشيعة، ج ٩، ص ٣٦٦.

or sile

الشأن أن نشير هنا إلى الحوار المعروف الذي دار بين سهاحة شيخ العراقين وأستاذه صاحب الجواهر، والذي ينقله المحدّث النوري (تلميذ شيخ العراقين):

وقال مؤلّف (مرآة الشرق) في هذا الشأن:

«حكى لي بعض الثقات الأجلّة، أنَّه قال في جوابه: إنَّ شرح كشف الغطاء إنّا يستدعى أدلّة، مضافًا إلى الأدلّة الأربعة، وليس عندي ذلك»(١).

ومن المناسب أن نذكر هنا الرسالة التي أرسلها الشّيخ إلى الميرزا محمّد صادق الرضوي المشرف على الأمور الشرعيّة في مشهد المقدّسة من قبل صاحب الجواهر والمنقولة في كتاب أعيان الشيعة القيّم:

"وكتب له") صاحب الجواهر إذنًا في النظارة، حاصله: أني أذنت لعالي الجناب، صاحب الفضائل والفواضل والعوارف والمعارف، سلالة السادات الأطياب، وخلاصة السابقة الأقطاب، العلّمة الفهّامة آقا ميرزا محمّد صادق ناظر مشهد الإمام علي بن موسى الرضائ، فأذنت له في جميع الأمور الراجعة إلى موقوفات الحضرة الشريفة، وسائر الموقوفات على حسب ما أوقفها أهلها على حسب ما يراه صلاحاً، وكان ذلك في

<sup>(</sup>١) صدر الإسلام الخوئيّ الإماميّ، مرآة الشرق، ج١، ص ٦٧٢.

<sup>(</sup>٢) المقصود هو: الميرزا محمّد صادق الناظر.

ربيع الأوّل سنة ١٢٦٣ هـ، وكتب عليها الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ المعروف بشيخ العراقين: «قد تشرّفت بملاحظة هذه الورقة الشريفة التي عليها خط ملاذ الشيعة وقوام الشريعة شيخ الطائفة من انعقد عليه الاتفاق واشتهر اشتهار الشمس في الآفاق، الراقيّ أقصى مدارج العلم والتقى، والفائز بالكرامة البالغة التي ليس لها منتهى، شيخنا وأستاذنا ووالدنا صاحب المفاخر والمآثر الشّيخ محمّد حسن ابن الشّيخ باقر قدّس الله نفسه الزكية ولعمري أنّ الإمضاء الصادر منه وقع في محلّ قابل لذلك، ولقد تشرّفت بصحبة جناب المكرّم الماجد الحبيب اللبيب الورع التقي العلم الزكي الأوحدي، شريف القوم وسيّد الأشراف، العالم الفاضل الكامل، إنسان العين وعين الإنسان، نادرة الزمان، المتشرّف بخدمة العتبة العلويّة الرضويّة على مشرّفها آلاف آلاف ثناء وتحيّة جناب الميزا محمّد صادق أدام الله عزّه وقد احتذيت حذو الشّيخ الأستاذ واقتفيت أثره، وأذنت لجناب السيّد المخدوم بل ألتمس منه أن ينوب حتى في ما يرجع إلى مثلي، وإن لم أكن لذلك أهلًا، وهو أهل لما هنالك. حرّره بيده الجانيّ عبد الحسين الطهرانيّ»، وقام لم أكن لذلك أهلًا، وهده ولده الميرزا محمّد كاظم» (۱).

وعندما ذكر الشّيخ النوري على طرق روايته، وبلغ اسم شيخ العراقين، عمد إلى ذكر طرق روايته أيضًا؛ حيث ذكر له أربع طرق، ورابعها هو طريق صاحب الجواهر، إذ يقول: الرابع: عن الشّيخ الأجلّ العلّامة شيخ العراقين الشّيخ عبد الحسين بن علي الطهرانيّ المتوفّى سنة ١٢٨٦ هـ(عن أربعة):... ٤) عن العلّامة صاحب الجواهر الشّيخ محمّد حسن ابن الشّيخ محمّد باقر النجفيّ (عن ثلاثة):

١) عن الشّيخ الفقيه النبيه الشّيخ أحمد بن زين الدين الإحسائيّ الحائريّ (عن ستة):

<sup>(</sup>١) السيّد محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج ٩، ص ٣٦٦.

- أ. عن آية الله بحر العلوم.
- ب. وعن الأمير السيّد على (صاحب الرياض).
- ت. وعن الشّيخ أحمد ابن الشّيخ حسن البحرانيّ، عن والده المذكور، عن الشّيخ عبد الله ابن الشّيخ على البلاديّ، من مشايخ الشّيخ يوسف البحرانيّ.
- ث. [عن] السيّد المتبحّر النحرير الأمير محمّد مهدي الموسويّ الشهرستانيّ الأصفهانيّ من مشايخ النراقيّ. (عن ثلاثة):
- عن الشيخ محمد مهدي بن بهاء الدين محمد العامليّ الفتونيّ النجفيّ، من مشايخ بحر العلوم.
  - وعن الشّيخ الثقة الأجلّ شيخنا الشّيخ يوسف البحرانيّ.
    - وعن الأستاذ الأكبر الآقا البهبهاني وعن الأستاذ الأكبر الآقا البهبهاني وعليه المتاذ الأكبر الآقا البهبهاني وعليه الأستاذ الأكبر الآقا البهبهاني وعليه المتاذ المتا
- ج. وعن الشّيخ أحمد ابن الشّيخ محمّد آل عصفور، عن والده المذكور، عن الشّيخ الأجل حسين بن الأجل الشّيخ عبد علي أخو صاحب الحدائق، وعن الشّيخ الأجل حسين بن محمّد ابن الشّيخ جعفر الماحوزيّ من مشايخ الشّيخ يوسف البحرانيّ.
- ح. وعن الشّيخ الأكبر الشّيخ جعفر ابن الشّيخ خضر الجناحي النجفيّ صاحب «كشف الغطاء» المتوفّي سنة ١٢٢٧ هـ.
- ٢) وعن الشيخ الأكبر الشيخ جعفر ابن الشيخ خضر الجناحيّ النجفيّ صاحب
   «كشف الغطاء» المتوفّى سنة ١٢٢٧ هـ(١).

٣) وعن السيّد العهاد العلّامة السيّد محمّد جواد صاحب مفتاح الكرامة (عن أربعة):

(١) هذا هو الطريق المباشر لشيخ العراقين في نقله عن صاحب الجواهر، عن كاشف الغطاء، أمّا الطريق الذي قبله [٦] فهو طريق آخر لشيخ العراقين عن صاحب الجواهر، عن الأحسائيّ الحائريّ، عن كاشف الغطاء. المعرّب.

- أ. عن السيّد الأيد بحر العلوم.
- ب. وعن المولى العلّامة المحقّق القمّي الميرزا أبي القاسم صاحب «القوانين والغنائم».
- ت. وعن المولى العقرمة المحقق المعتمد الأمير السيّد علي صاحب الرياض ابن السيّد محمّد علي الشهير بآقا السيّد علي الطباطبائيّ الحائريّ على تعالى عن إمام الجمعة الأمير عبد الباقي ابن الأمير محمّد حسين الخاتون آبادي، من مشايخ بحر العلوم. ث. وعن الأستاذ الأكبر الآقا محمّد باقر ابن المولى محمّد أكمل البهبهانيّ. إلخ (۱). وكما ترى في هذا الطريق، فإنّ رواية سماحة شيخ العراقين تنتهي إلى أمثال العلامة بحر العلوم وصاحب الرياض، وإنّ وشائح صدر شيخنا متصلة بكلام أهل البيت على الله عن خلال قنوات قلوب مطهّرة، من أمثال قلب صاحب الجواهر وبحر العلوم، رحمة الله وروضوانه عليهم .

النقطة الأخيرة والتي تبيّن اهتهام شيخ العراقين الخاص والبالغ بكتب أستاذه، هي أنَّ إحدى مؤلّفاته تتمثّل في ترجمة كتاب (نجاة العباد) لصاحب الجواهر إلى اللغة الفارسيّة (٢)، وسوف نشير إليه في الفصل الخاص بمؤلّفات شيخ العراقين.

(١) الشّيخ الآغا بزرك الطهرانّي، ضياء المفازات في طرق الإجازات، مجلة ميراث حديث شيعة، الكتاب الخامس، ص ٢٠١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: فقه فتوائي، ج ٢، ص ٢٩٧. (مصدر فارسي).

OV SEE

#### ٢. الشّيخ حسن بن جعفر صاحب ((كشف الغطاء))

ولد سنة ١٢٠١ للهجرة، والده الشّيخ جعفر بن خضر المالكي يعود نسبه إلى إبراهيم بن مالك الأشتر النخعي ويعرف بـ(الشيخ الأكبر) و(كاشف الغطاء)، أحد أكابر العلماء ومراجع الدين الشيعة في بداية القرن الثالث عشر الهجريّ. وهو من طلّاب الوحيد البهبهانيّ، والسيّد مهدي بحر العلوم.

ووصفه صاحب مستدرك الوسائل، قائلًا: «الأكمل الأفقه الزاهد الصالح الكامل، كان من العلماء الراسخين الزاهدين المواظبين على السنن والآداب، ومعظمي الشعائر الداعين إلى الله تعالى بالأقوال والأفعال، وله في المجلس الذي انعقد في دار الإمارة ببغداد واجتمع فيه علماء الشيعة من أهل المشهدين، وهو مقدّمهم ورئيسهم، وعلماء أهل السنة بأمر الوالي؛ لتحقيق حال الملحد الذي أرسله على محمّد الشيرازي الملقب بالباب؛ ليدعو الناس إلى مزخرفاته وملفّقاته ... إلخ»(۱).

وهناك من فضّله وقدّمه حتى على والده، فقال: «وذكره سبط أخيه الشّيخ على ابن الشّيخ عمّد رضا الشيرازيّ ابن الشّيخ موسى ابن الشّيخ جعفر الكبير في كتابه الطبقات فقال: كان فقيه زمانه، وعلّامة عصره وأوانه، أورعهم وأزهدهم وأعبدهم وأصدقهم وأفقههم، حتى إنَّ الشّيخ محسن خنفر كان يفضّله على أبيه الشّيخ جعفر. كان أصوليًّا مجتهدًا بصيرًا بالأخبار واللغة، مُنشئًا بليغًا شاعرًا. كتب ولده الشّيخ عباس رسالة في ترجمته، وذكر أنَّه اجتهد وعمل برأيه قبل بلوغ العشرين»(٢).

(١) السيّد محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج٥، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

وكما نرى فإنّ شيخ العراقين كان سمعه مشرئبًا إلى كلمات كبار العلماء من أمثال: صاحب الجواهر، والشيخ حسن نجل كاشف الغطاء، وكلاهما يمثّل ذروة سنام العلوم الدينيّة وأبرز العلماء في ذلك العصر. ومن ناحية أخرى فقد تتلمذ على يد التلميذ الأبرز لسماحة كاشف الغطاء، وهو: صاحب الجواهر إلى حدّ كان من جملة القلائل الذين حصلوا منه على إجازة في الاجتهاد. ومن ناحية أخرى فقد تتلمذ على يد الشيخ حسن نجل كاشف الغطاء (وقد تقدّم أنّ هناك من يفضّله على أبيه وعلى صاحب الجواهر أيضًا).

إنّ الرسالة الأولى التي يحملها تتلمذ شيخ العراقين على هذين العلمين وكلاهما قد اغترف من منهل علوم كاشف الغطاء إلى الذين درسوا مدّة في الحوزات العلميّة، هي أنّ شيخ العراقين كان بحكم العادة وعلى نحو القطع واليقين مسلّطًا على آراء صاحب الجواهر والشيخ حسن، ويتبّع ذلك إنّه كان مشرفًا على آراء كاشف الغطاء أيضًا. ولذلك كان من الطبيعي لشيخ العراقين أن يبدي اهتهامًا كبيرًا بكتاب(كشف الغطاء) القيّم والغامض. وفي هذا الشأن هناك في كتاب(تكملة أمل الآمل) ضمن شرح سيرة (الشيخ راضي) إشارة إلى حادثة لطيفة، هي: «كان الشيخ راضي من المعاصرين لصاحب الجواهر... ومن كراماته أنّ شيخ العراقين الشيخ عبد الحسين الطهراني لل تصدّى لتصحيح كتاب كشف الغطاء، وجمع العديد من نسخه، إلّا أنّه لم يعثر على نسخة صحيحة منه، بل كانت جميع النسخ في غاية السقامة، وأجهد نفسه وأتعبها على العثور على نسخة صحيحة، فلم تتهيّأ له، فرأى الشّيخ الأكبر صاحب كشف الغطاء في المنام، وهو يقول له: أتعبت

نفسك [في البحث] (١) عن نسخة صحيحة، وهي بخط الشّيخ راضي نصّار النجفيّ موجودة على رفّ حجرته في داره، ولا علم لأولاده بها، فاذهب إلى هناك، وستجدها. فلما انتبه ذهب إلى النجف وتوجّه إلى دار الشّيخ راضي، ودخل الدار وأخذ النسخة من الموضع الذي دلّه عليه الشّيخ الأكبر كاشف الغطاء في المنام» (٢).

وقد نقلت هذه الحادثة في كتب معتبرة أخرى، مثل: أعيان الشيعة (٣)، وطبقات أعلام الشيعة (١٠) أيضًا. ولا يخفى أنّ هذا هو ديدن العلماء الكبار، حيث كانوا يتجشمون الصعاب، ويضربون أكباد الإبل من أجل العثور على كتاب أو الوصول إلى معلومة، وكانوا يركبون الأهوال والمخاطر من أجل القيام بنشاط علميّ، ولا شك في أنّ الشخص إذا سار من أجل مرضاة الله، وأخلص لله، فإنّ الله سيرعاه بعينه ويهديه؛ لأنّه تعالى شأنه دليل المتحيّرين. تغمّد الله أرواحهم الطاهرة برحمته الواسعة.

(١) ما بين المعقوفتين زيادة توضيحيّة من عندنا. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) حسن الصدر، تكملة أمل الآمل، ج ٣، ص ٥٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: السيّد محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج ٦، ص ٤٦٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: الآغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة، ج ١١، ص ٥٣٢.

# ٣. السيّد محمّد شفيع الجابَلَقي

السيّد محمّد شفيع الجابلقي، فقيه، ومحدّث، ورجاليّ إماميّ من القرن الثالث عشر الهجريّ، يعود نسبه إلى الإمام موسى الكاظم على. تتلمذ على المولى أحمد النراقيّ، والسيّد محمّد باقر الشفتيّ، والسيّد محمّد المجاهد، وحصل على إجازة في الرواية من السيّد محمّد باقر الطباطبائيّ، وشريف العلماء المازندرانيّ. وكان نجلاه: السيّد على أكبر، والسيّد على أصغر، من العلماء في عصرهما. ولد في قرية جابَلَق في ضواحي بروجرد. إلّا أنّ تاريخ ولادته غير معلوم. واسم أبيه على أكبر. ويعود نسب الجابلقي إلى السيّد نظام الدين أحمد وهو من أحفاد الإمام الكاظم المدفون في مرقد السيّد قاسم في مدينة بروجرد، وتوفيّ الجابلقي في بروجرد سنة المدفون في مرقد السيّد قاسم بالقرب من بروجرد. وكان في حياته يقضي بين الناس في بروجرد. وقد حصل بعض تلاميذه ومن بينهم: ولداه والشيخ عبد الحسين الطهرانيّ الملقّب بشيخ العراقين على إجازة في الرواية (۱).

ويبدو أنّ السيّد شفيع بالرغم من كونه في مقام أستاذ شيخ العراقين، إلّا أنّه كان يمنحه مكانة مرموقة. ففي كتاب (تكملة أمل الآمل) ضمن التعريف بشيخ العراقين نقل ثناء السيّد شفيع عليه، قائلًا: « وعند تعداد من أجازهم: ومنهم الفاضل العالم المحقّق المدقّق ذو الملكة القويّة، والسليقة المستقيمة، الألمعيّ الأورعيّ اللوذعيّ، الذي هو في عصره بدر مضيء؛ الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ، وهو من أجلّة العلماء الأعلام، ومن المجتهدين العظام، مرجع للخاص والعام، ومعتبر عند الوزراء

(١) انظر: الآغا بزرك الطهراتي، طبقات أعلام الشيعة، ص ٦٢٥؛ السيّد محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج ٩، ص ٣٦٥.

والسلطان، وهو وصي الأمير الكبير ميرزا تقي خان الوزير الصدر الأعظم للسلطان ناصر الدين شاه القاجار دامت دولته في طهران<sup>(۱)</sup>. وهو الآن أمين للسلطان المذكور في تعمير الروضة المطهّرة والقبّة المنوّرة لسيّدنا سيّد الشهداء عليه وعلى جدّه وأبيه وأمّه وأخيه وأولاده الطاهرين ألف تحية وسلام ومشغول بالتعليم والتدريس للطالبين في كربلاء المشرّفة، وله مدخلية تامّة في الأمور العامّة، معين على البرّ والتقوى، مهتم في إعانة الفقراء، فهو كهف الأرامل، كثّر الله في الفرقة الناجية أمثاله. إلخ»<sup>(۱)</sup>.

إنّ هذه الصفات تعكس عمق الاهتهام والرعاية التي كان يوليها السيّد شفيع لشيخ العراقين. ويمكن استخراج بعض النقاط المهمّة من هذا الكلام: الأولى: تصريح السيّد شفيع بأنّ من بين الأمور التنفيذيّة التي قام بها الشّيخ هو العمل على إعهار القبّة المطهّرة لسيّد الشهداء هي، في حين قلّما أشارت الكتب الأخرى لهذا الأمر (٣). وثانيًا: إنّ أكثر نشاطات الشّيخ في عهارة العتبات المقدّسة كها سنذكر ذلك في الفصول القادمة كان بدعم الحكومة الإيرانيّة ومن أموال بيت المال، وليست من

<sup>(</sup>١) حيث أنّ سهاحة الشّيخ طبقًا للرأي الذي اخترناه قد هاجر إلى العتبات المقدّسة [في العراق] سنة ١٢٧٣ للهجرة ممثّلًا عن الحكومة الإيرانيّة، وحيث توفيّ السيّد شفيع سنة ١٢٨٠ هـ، فيكون قد كتب هذه الكلهات في أواخر عمره الشريف، حيث كان يتولّى الزعامة الدينيّة في بروجرد وإيران. وعليه فإنّ ما نراه من إشادة من السيّد شفيع بحق ناصر الدين شاه، إنّها يعود كها أشرنا في أكثر من موضع من هذا الكتاب إلى أسباب عديدة، ومن بينها الأجواء الحاكمة التي كانت تفرض على العلهاء ممارسة التقيّة ليكونوا في مأمن من بطش السلاطين.

<sup>(</sup>٢) حسن الصدر، تكملة أمل الآمل، ج ٣، ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) إنَّ أكثر الكتب المعتبرة التي تناولت سيرة حياة سهاحة الشَّيخ إنَّما ركزت في الغالب على نشاطه في سامراء، وقلّما تحدَّثت عن بناء القبّة المطهّرة لسيَّد الشهداء. من قبيل: (طبقات أعلام الشيعة)، أو (موسوعة طبقات الفقهاء) وغيرهما.

أموال أمير كبير، وإنّا صرف أموال أمير كبير في بناء مدرسة ومسجد الشّيخ عبد الحسين في طهران. وإذا كانت هناك أموال متبقية من أموال أمير كبير، فإنّها لم تكن بالمقدار الذي يمكن معه نسبة أكثر نشاطات الشّيخ الإعماريَّة في العتبات المقدّسة إليها. وكها نرى فإنَّ السيّد شفيع بدوره يصرّح بأنَّ هذه النشاطات المذكورة إنّها كان يقوم بها سهاحة الشّيخ بوصفه مؤتمنًا على ذلك من قبل البلاط الإيراني. كها يلوح من وصيّة الشّيخ أنّه قد تمّ بناء مسجد ومدرسة في طهران من أموال أمير كبير، ولا توجد إشارة إلى إنفاق ما أوقفه أمير كبير في العتبات المقدّسة، وإلّا لكان على سهاحة الشّيخ تعيين القائم عليها من بعده في وصيته (۱) أيضًا.

الثالث: إنّ السيّد كما تقدّم من الذين منحوا شيخ العراقين إجازة في الرواية، ومن مؤلّفات شيخ العراقين القيّمة على ما سنذكره في معرض البحث بشأن مؤلّفاته هو (كتاب الإجازات)، حيث يتناول فيه شرح بعض إجازات الرواية بين رواة الأحاديث.

وقد عمد الشّيخ النوري في معرض بيان طرق رواياته عندما وصل لشيخ العراقين إلى التعريف بالمرحوم الجابلقي بوصفه ثاني طرقه، وفي الوقت نفسه قام بنقل طرق الجابلقي أيضًا، وذلك على النحو الآتي:

«المتوفّى سنة ١٢٨٦ هـ (عن أربعة): ٢) عن السيّد الأيد الجليل محمّد شفيع ابن السيّد على أكبر الجابلقي صاحب كتاب (الروضة البهيّة في الطرق الشفيعيّة)، أجازه لولده العزيز السيّد على أكبر الملقّب بآقا كوجك. (عن اثنين):

<sup>(</sup>۱) انظر: گزینه أسناد، مجلة گنجینه أسناد، العددان: ۱۱۱، من الصفحة ۱۰۷ إلى الصفحة ۱۲۲. (مصدر فارسيّ).

السيد السند والركن المدعو بحجّة الإسلام على الإطلاق في جميع الآفاق سيدنا ومولانا الحاج السيد محمّد باقر ابن السيد محمّد نقي الحسيني الموسوى الجيلاني الأصفهاني.

- ٢. وعن العالم الجليل الآخوند المولى على أكبر الخراسانيّ (عن اثنين):
- اعن السيّد الفقيه النبيه السيّد محمّد ابن الأمير معصوم الرضويّ المشهديّ الشهر بالقصر(عن ثلاثة):
  - عن السيّد السند الأمير السيّد على صاحب (الرياض).
    - وعن آية الله بحر العلوم.
    - [وعن] الشّيخ الأكبر كاشف الغطاء.

٢)وعن السيّد الأيد الأجل صدر الدين العامليّ، الآتي في مشايخ الشّيخ مرتضى الأنصاريّ، إلخ

(١) ميراث حديث شيعة، ضياء المفازات في طرق مشايخ الإجازات، الكتاب الخامس، من الصفحة ٤٠١ إلى الصفحة ٥١٩.

### ٤. الشّيخ مشكور الحولاويّ

الشيخ مشكور الحولاوي (م: ١٢٧٢هـ)، من أجلّة فقهاء الإماميّة وكبار علماء عصره، ومن المدّرسين ومراجع تقليد الشيعة في ذلك العصر، وقد تخرّج على يديه عددٌ من الطلّاب المبرزين (١٠).

وهو نجل محمّد الخاقاني الذي كان بدوره من مشاهير علماء عصره، حيث ورد ذكره والثناء عليه في (المآثر: ١٣٩)، وقد قام برحلة إلى طهران، وقد سبق له أن حضر درس الشّيخ حسن ابن الشّيخ جعفر النجفيّ. وقد مات غرقًا في حمام الهندي في النجف الأشرف يوم الجمعة الموافق للثاني والعشرين من شهر ربيع الأوّل من تلك السنة، ودفن هناك. وابنته زوجة المولى إبراهيم القمّي، وقد ترك مكتبة هي الآن عند حفيده الشّيخ حسين بن مشكور ابن الشّيخ جواد بن مشكور الكبير (٢).

(١) انظر: گلشن أبرار، ج ٥، ص ٢٥٦، نقلاً عن ماضي النجف وحاضرها، ج ٢، ص ٢٢٦، سيرة حياة وشخصيّة الشّيخ الأنصاريّ، ص ٢٥٩. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٢) محمّد علي حبيب آبادي، مكارم الآثار در أحوال رجال دوره قاجار، ج ٦، ص ٢٠٣٠. (مصدر فارسيّ).

#### ٥. الشّيخ عيسى الزاهد

قيل بشأنه: «الشيخ عيسى بن حسين بن موسى بن عبد الله الزاهد المياحيّ الربيعيّ، عالم فقيه محقّق. ولد في النجف ونشأ بها. قرأ المقدّمات الأدبيّة والشرعيّة، ثمّ حضر الأبحاث العالية على الشّيخ علي، والشيخ حسن آل كاشف الغطاء، والشيخ محمّد حسن صاحب الجواهر. أجيز عن أساتذته بإجازات علميّة فيها إطراء بالغ على شخصيّته العلميّة وتفوّقه، وهو من الفقهاء الأصوليّين المحققين، ومن الشخصيّات اللامعة في عصره، ويتّصف بالزهد والعبادة والصلاح. هاجر إلى طهران وسكن بها مشتغلًا بالتدريس، قائمًا بوظائفه الشرعيّة فأفاد منه الكثير. كانت هجرته إلى طهران بسبب البؤس والعوز الذي حلّ به، ولم يكن متملّقًا لأحد... وقيل: إنّ لهجرته سببًا آخر. [من] مؤلّفاته: شرح شرائع الإسلام. توفيّ في طهران سنة ١٢٨٠ هـ، ونقل إلى النجف، ودفن بالصحن الشريف مقابل باب الطوسيّ» (١٠).

وجاء ذكره في كتاب (مع علماء النجف الأشرف) على النحو الآتي: «الشيخ عيسى بن حسين الزاهد النجفيّ: ألّف شرح الشرائع، وهو تلميذ صاحب الجواهر والمجاز منه... لقد صرّح صاحب الجواهر في إجازته له باجتهاده.. إلخ»(٢).

وفي كتاب (معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء)، جاء ما يلي: «الشيخ عيسى ابن الشّيخ حسين المعروف بالزاهد النجفيّ، عالم، فقيه، أصوليّ، معروف

<sup>(</sup>۱) مشاهير المدفونين في الصحن العلويّ الشريف، ج ۱، ص ٢٣٥، نقلاً عن معارف الرجال، ج ٢، ص ١٥٠، أعيان الشيعة، ج ٨، ص ٣٨٣، ماضي النجف وحاضرها، ج ٢، ص ١٣٠، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ١٣، ص ٣٢٦.

<sup>(</sup>٢) محمّد الغرويّ، مع علماء النجف الأشرف، ج ١، ص ٦٣٣.

بالاجتهاد والورع والعبادة والزهد، كان من أهل القرن الثالث عشر الهجري، وروى بعض مشايخنا المعاصرين أنّه سكن الري وطهران، وكان الطهرانيّون يميلون إليه، وأعدّ نفسه للتدريس، وحضر عليه جمهرة من الطلبة في طهران، وكان شيخًا جاوز السبعين سنة[من] عمره، ثمّ خرج من طهران راجعًا إلى النجف، وأقام فيه كها توفيّ فيه بعد الشّيخ المؤتمن الشّيخ محمّد حسن صاحب الجواهر بخمسة عشر سنة على الظاهر. أساتيذه: حضر على الشّيخ علي، والشيخ حسن أنجال الشّيخ جعفر كاشف الغطاء وحضر على صاحب الجواهر منذ كان يدرس كتاب الجواهر، كها يعلم ذلك من إجازة الشّيخ له. إجازاته: أجازه الشّيخ علي، والشيخ حسن، وصاحب الجواهر بإجازة وفيها إطراء على المترجم له، ومدحه بها لا مزيد عليه علمًا وتقيّ. إلخ»(١).

وكما نلحظ فإنّه توجد أقوالٌ عدة بشأن هذا الأستاذ الذي درس عنده شيخ العراقين، ونشاهد بعض الاختلافات فيما بينها. ومنها أنّ القول الأوّل يثبت وفاته سنة ١٢٨٠ هـ في طهران، والقول الثاني يثبت وفاته في النجف الأشرف.

والأمر الآخر الذي يحظى بالأهميّة، هو أنّ صاحب الجواهر كما ذكرنا في معرض الحديث عن سيرته قال بأنّه لم يمنح إجازة الاجتهاد إلّا لأربعة أشخاص، وليس منهم الشّيخ عيسى. وعليه فإمّا أن لا تكون هذه الإجازة إجازة اجتهاد، أو أن يكون صاحب الجواهر قد منح أشخاصًا آخرين إجازات في الاجتهاد بالإضافة إلى أولئك الأربعة.

والنقطة الجديرة بالاهتهام والتي قد تبدو مستغربة بالنسبة إلى البعيد عن أجواء الحوزات العلميّة، هي أنّ الشّيخ عيسى كان مثل شيخ العراقين تلميذًا لصاحب

<sup>(</sup>١) محمّد حسين حرز الدين، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء، ج ٢، ص ١٥٠.

TV 题题

الجواهر، بل هناك كما رأينا من ادّعى أنّه حصل منه على إجازة في الاجتهاد، في حين أنّ الشّيخ عيسى كان أستاذًا لشيخ العراقين أيضًا، وهذا يعني أنّ أحد تلاميذ صاحب الجواهر كان أستاذًا لتلميذ آخر من تلاميذه، وأنّ هذا التلميذ كان في الوقت نفسه تلميذًا عند أستاذ أستاذه. أجل، لقد كان هذا الأمر مألوفًا في الحوزات العلمية منذ القديم، وربّا ذهب الأمر في بعض الأحيان إلى أبعد من ذلك، حيث نجد شخصًا يدرس عند أستاذه مادة، وبعد ذلك ينقلب المشهد رأسًا على عقب، فترى الأستاذ يحضر درس من كان تلميذه قبل ساعة. وخير مثال على ذلك ما كان من أمر السيّد على التستريّ والشيخ الأنصاريّ، حيث درس السيّد ذلك ما كان من أمر السيّد على التستريّ والشيخ الأنصاريّ عند السيّد التستريّ التستريّ عند السيّد التستريّ ورس الشّيخ الأنصاريّ عند السيّد التستريّ أيضًا. حتى نُقل عن المرحوم الآخوند الخراسانيّ أنّه قال لنجله الشّيخ أهمد: «... لم يتضح لنا ما إذا كان الشّيخ الأنصاريّ» مؤدّبًا للسيد على التستريّ، أو كان السيّد على التستريّ مؤدّبًا للشيخ الأنصاريّ» مؤدّبًا للسيد على التستريّ، مؤدّبًا للسيخ الأنصاريّ» مؤدّبًا للسيد على التستريّ، أو كان السيّد على التستريّ مؤدّبًا للشيخ الأنصاريّ» (١٠).

ويبدو أنَّ علاقة شيخ العراقين مع الشيخ عيسى الزاهد قد ذهبت إلى أبعد من ذلك، وربها كان لزهد الشيخ عيسى أثر في تمتين هذه العلاقة. فسوف نذكر في فصل (شيخ العراقين وأمير كبير) أنَّه بعد وفاة الأمير، عندما أراد شيخ العراقين تنفيذ وصيته، كان أوّل شيء قام به في هذا الشأن هو اختيار نائب ينوب عنه في أداء فريضة الحج، وقد اختار الشيخ عيسى ليقوم بهذه المهمّة، وقد جاء في كتاب (ميرزا تقى خان أمير كبير) ما يلى:

<sup>(</sup>۱) انظر: دبير خانه علمي كنگره، ثلاثة مجلدات، كنگره آخند خراساني قم، الطبعة الأولى، ١٣٩٠ هـ ش.(مصدر فارسيّ).

«لقد عرّف شيخ العراقين أقارب الفقيد [أمير كبير] بالشيخ عيسى النجفيّ ليأتي بالحج نيابة عنه، وقام هؤلاء بإعطاء الشّيخ عيسى بواسطة «عبد الكريم بيك مباشر» مبلغًا من المال لهذا الغرض، وقد كتب الشّيخ عيسى وصلًا باستلام هذا المبلغ، وإليك نصّه: «بسم الله تعالى.. أقول وأنا الأقل المذنب عيسى الزاهد النجفيّ، إنّه قد وصلني من الأعز الأمجد عبد الكريم بيك مائة بجغلي (١١)، وكان ذلك بأمر قدوة المجتهدين الأبرار وعمدة الفضلاء والأخيار، الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ أدام الله وجوده وكان ذلك لأجل نيابة الحج عن الأمير المرحوم، وكان ذلك في شهر شعبان، سنة ألف ومائتين وتسعة وستين من الهجرة النبويّة (موضع ختم، عيسى الزاهد»)(٢).

(١) البجغلي أو الباجاقلي عملة ذهبيّة روسية كانت متداولة لفترة من الزمن في آذربيجان. (عباس إقبال آشتياني، ص ٣٠٠).

<sup>(</sup>٢) عباس إقبال آشتياني، ص ٢٠٠٠. (مصدر فارسّي).

## ٦. الشّيخ رفيع بن علي الرشتي

هو الشّيخ المولى رفيع بن علي الرشتيّ، الشهير بـ (شريعتمدار) الرشتيّ، من أكابر علماء وقته، ولد سنة ١٢١١ للهجرة، (وهذا التاريخ مطابق بحساب الجمّل للفظة (تأريخ) (١)، وتخرّج على شريف العلماء المازندرانيّ، والسيّد محمّد باقر حجّة الإسلام الرشتيّ وغيرهما، وبلغ في الفقه والأصول درجةً ساميةً ومقامًا عليًّا، وقد حظي بشهرة واسعة في بلاد إيران، فقد كان من أعاظم رجال الدين فيها، وكان من أكابر مراجع الدين الذين ترى الدولة والمجتمع لزوم طاعة آرائهم وأوامرهم، وكان جديرًا بذلك؛ فمكانته العلميّة رفيعة، وقد كان من أجلّاء الفقهاء وأفاضل المجتهدين، وكان إلى جانب ذلك من أورع أهل عصره وأتقاهم وأشدّهم خشية المه ومراقبة للنفس (٢).

ولم يألُ جهدًا في خدمة الشرع وترويج المذهب ونشر الأحكام إلى أن انتقل إلى رحمة ربّه في سنة ١٢٩٢ للهجرة. وأرّخ وفاته تلميذه العلّامة الميرزا محمّد إمام الحرمين بقوله في آخر أبيات كما في كتابه (فصوص اليواقيت، ص ١٥):

فجعت أمّــة النبيّبه وبه الدين والهدى فُجعا وبحرن نادى مؤرّخه: فإلى العرش روحه رُفعا

<sup>(</sup>۱) على طريقة حساب الجمل، إذا جمعنا حروف كلمة (تاريخ) أو (تأريخ) كان العدد الناتج منه هو: (۱۲۱۱)، وهو موافق لتاريخ و لادة الشّيخ رفيع بن علي الرشتيّ المترجم له أعلاه. المعرّب. (۲) انظر: الآغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة الكرام البررة في القرن الثالث بعد العشرة، ج ۲، ص ۵۸۰.

وقال الشّيخ الأغا بزرك الطهرانيّ: «ويروي عنه بالإجازة العلّامة الشهير الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ الشهير بشيخ العراقين، وقد رأيت هذه الإجازة بخط المجيز(أي: الملا رفيع بن علي الرشتيّ) على ظهر نسخة من كتاب (من لا يحضره الفقيه)، تاريخ كتابته سنة ١٠٨٤ للهجرة، ولا تاريخ للإجازة، ونسخة الكتاب كانت في مكتبة السيّد عمّد اليزديّ في النجف الأشرف»(١).

وعليه طبقًا للنصّ أعلاه فإنّ كتاب طبقات أعلام الشيعة ضمن تعريفه بالمولى رفيع الرشتيّ، يراه من بين الذين منحوا شيخ العراقين إجازة في الرواية، وكها ذكر فإنّ المؤلّف قد رأى تلك الإجازة بنفسه. إذ يقول: (وقد رأيت هذه الإجازة بخط المولى رفيع على ظهر نسخة من كتاب من لا يحضره الفقيه)، بيد أنّ هذه الإجازة وللأسف الشديد غير مؤرّخة، وكان من شأن التعرّف على تاريخ صدور تلك الإجازة أن يكون مفيدًا للغاية.

كما أنَّ الميرزا حسين النوري الذي يروي عن شيخ العراقين، قد أشار في طرق مشايخه إلى شيخ العراقين وطرقه الروائية أيضًا، وأوّل طريق ينقله هو الرواية عن المولى رفيع، إذ يقول: «الرابع: عن الشيخ الأجل العلامة شيخ العراقين الشيخ عبد الحسين بن علي الطهراني، المتوفّى سنة ١٣٨٦ هـ (عن الأربعة): عن العالم الرفيع المولى محمّد رفيع الجيلاني عن السيّد السيّد الركن المعتمد المدعو بحجّة الإسلام على الإطلاق في جميع الآفاق، سيّدنا ومولانا الحاج السيّد محمّد نقي الحسيني الموسوي الحيلاني الأصفهان (عن أربعة):

(١) المصدر نفسه، ج ٢، ص ٥٨١.

- ١. عن السيّد الأجل الأمير السيّد على صاحب (الرياض).
  - ٢. وعن الشّيخ الأكبر الشّيخ جعفر كاشف الغطاء.
- ٣. وعن السيّد الأيد السند قدوة العلماء وأسوة الفقهاء السيّد محسن ابن السيّد حسن الحسينيّ الأعرجيّ الكاظميّ صاحب كتاب(الجامع الكبير) الموسوم بالوسائل، وكتاب(الوافي والمحصول في الأصول)، وكتاب (العدّة في الرجال) (عن) الشّيخ الأجل سليمان بن معتوق العامليّ، عن الشّيخ يوسف البحرانيّ، وعن المحقق القمّى صاحب(القوانين).
- ٤. وعن العلّامة المحقّق المدقّق القمّي، مولانا الميرزا أبو القاسم الجيلانيّ القمّي،
   صاحب(القوانين) و(الغنائم)، (عن أربعة):
  - الأستاذ الأكبر البهبهانيّ.
  - الشيخ محمد مهدي بن بهاء الدين الفتوني العاملي شيخ بحر العلوم.
- فخر المجتهدين السيّد حسين ابن السيّد أبي القاسم جعفر الكبير المشتهر بالمير، شارح (دعاء أبي همزة الثماليّ) و(زيارة عاشوراء)، شيخ بحر العلوم.
- الشيخ العلَّامة الجليل الآقا محمّد باقر بن الهزار جريبي الغرويّ، من مشايخ بحر العلوم عَلَيْكَ، (عن شيخين):
  - ١. عن العالم الجليل الحاج الشّيخ محمّد ابن الحاج محمّد زمان الكاشانيّ.
- ٢. وعن العالم الجليل الميرزا إبراهيم ابن الميرزا غياث محمّد الأصبهاني. إلخ»(١).

<sup>(</sup>١) ضياء المفازات في طرق مشايخ الإجازات شيخ آغا بزرك طهراني(م: ١٣٨٩ هـ)، مجلة ميراث حديث شيعة، الكتاب الخامس، ص ٤٠١ ٥٠٩.

### ٧. الشّيخ حسين علي التويسر كانيّ

المرحوم الحاج المولى حسين علي التويسركانيّ المعروف بالحاج التويسركانيّ، ولد في قرى تويسركان. إلّا أنّنا لا نعرف تاريخ ولادته بدقّة، ولكن القدر المعلوم أنّه كان قد تجاوز الثمانين عامًا عند وفاته. نعم، ذكر في كتاب (طبقات أعلام الشيعة الكرام البررة) أنَّ تاريخ ولادته هو سنة ١٢١٦ هـ.

وبعد أن أنهى دراسة المقدّمات انتقل إلى الحوزة العلميّة في همدان، ثمّ رحل منها إلى بروجرد لإتمام مراتبه العلميّة، وبعد أن تتلمذ عند المفاخر العلميّة في هذه الحوزة، انتقل إلى أصفهان. بدأ التويسر كانيّ تدريس الفقه والأصول سنة ١٢٤٨ هـ، وبعد وفاة العالمين الكبيرين: الحاج الكرباسيّ، وحجّة الإسلام الشفتي، اكتظت حلقة درسه وازدحمت بأكابر وأعاظم المحقّقين. وفي خاتمة كتاب الروضات، قام المؤلّف بترجمة الحاج التويسر كانيّ الذي كان أستاذه وشيخ قراءته قائلًا: «كان من العلماء الفحول ونبلاء الفقه والأصول، فاضلًا محقّقًا بارعًا، متتبعًا، انتهت إليه نوبة التدريس والإفتاء والإفادة بأصبهان بعدما فرغ فيها من التحصيل عند علمائها الأعيان، وقد كان معظم قراءته فيها على شيخ مشايخنا المتقدّم المتين عمدة المعتمدين، وقدوة المجتهدين أستاذنا الأقدم، وعادنا الأجل الأفخم الشّيخ محمّد تقى ابن الشّيخ عبد الرحيم، المتقدّم ذكره، الأصيل على سبيل التفصيل، إلى أن أجيز من قبل جنابه العلّام في التحديث والرواية، ونشر الأعلام المرتفعة من شريعة الإسلام، ومع أنَّه أخذ في مبادئ زمن اشتغاله من جماعة أخرى من علماء العراقين، وخصوصًا القاطنين ببروجرد المعمورة وما يتصل من المواضع بذلك البين لا يسند الرواية في كتب إجازاته



الشائعة إلا إلى هذا المتوحّد الإمام، والمتفرّد القمقام»(١).

وفي كتاب أعيان الشيعة (٢) ضمن التعريف بتلاميذ المرحوم التويسركاني، هناك إشارة إلى اسم الشّيخ أيضًا. كما جاء اسم الشّيخ بوصفه تلميذًا للمرحوم التويسركانيّ في كتاب موسوعة طبقات الفقهاء أيضًا (٣). ولعلّ المراد حصوله على إجازة منه؛ إذ لم نعثر في سيرته الذاتيّة على أنّه قد درّس في العتبات المقدّسة، حتى يكون شيخ العراقين قد درس عنده هناك، وإن لم يكن بعيدًا بقاء الشّيخ فترة في أصفهان.

وعلى كلّ حال فإنّنا نعلم أنَّ شيخ العراقين قد حصل منه على إجازة في الرواية، وقد جاء في كتاب (طبقات أعلام الشيعة)، ما يلي: «ويروي عنه أيضًا الشّيخ عبد الحسين شيخ العراقين الطهرانيّ الذي توقيّ [في] ٢٢ [من شهر الـ](٤) صيام (١٢٨٦ هـ)، يعني بعد المترجم بسبعة أشهر تقريبًا، إلخ»(٥).

وفي طرق رواية المحدث النوري، يذكر الرواية عن شيخ العراقين في رابع طرقه، وهناك يذكر المولى حسين علي التويسر كانيّ في ثالث طرق الشيخ، إذ يقول: «الرابع: عن الشّيخ الأجل العلّامة شيخ العراقين الشّيخ عبد الحسين بن علي الطهرانيّ

<sup>(</sup>۱) تتمّة على مقالة(كتابشناسي شروح شرايع الإسلام)، فصلية مشكاة، العدد: ٥٠، ص ٢١٨ –٢٢٤.(مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٢) انظر: السيّد محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج ٦، ص ١٣١.

<sup>(</sup>٣) انظر: جعفر السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج ١٣، ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين إضافة من عندنا، المعرّب.

<sup>(</sup>٥) الآغا بزرك الطهراتي، طبقات أعلام الشيعة، ج١٠، ص ٤٣٩.

المتوفى سنة ١٢٨٦ هـ، عن أربعة...، وعن الحاج المولى حسين علي بن نوروز علي الملايريّ التويسركانيّ صاحب(كشف الأسرار)... عن الشّيخ المحقّق الجليل الشّيخ محمّد تقي بن عبد الرحيم الطهرانيّ صاحب(التعليقة على المعالم)، المتوفّى سنة ١٢٤٨ هـ، (عن اثنين): ١)عن الشّيخ الفقيه النبيه الشّيخ أحمد بن زين الدين الأحسائيّ الحائريّ ٢) وعن الشّيخ الأكبر الشّيخ جعفر كاشف الغطاء، إلخ»(١).

(١) ميراث حديث شيعة، ضياء المفازات في طرق مشايخ الإجازات، الكتاب الخامس، من ص ٤٠١ إلى ٥١٩.

Vo Silies

#### السيّد إبراهيم الموسوي القزويني

يرى صاحب كتاب طبقات أعلام الشيعة، أنَّ تأريخ ولادته هو سنة ١٢١٤ للهجرة، ونسب ذلك إلى السيّد إبراهيم نفسه (١)، ويبدو من كتاب (بهجة الآمال) أنّه ولد في قزوين، ثمّ هاجر إلى كربلاء (٢). واعتبادًا على نقل المرحوم الميرزا محمّد التنكابنيّ في (قصص العلماء) وهو من تلاميذ السيّد إبراهيم القزوينيّ ضمن ذكره للسيرة التفصيليّة والجامعة لسهاحته، يتّضح أنّه قد ولد في إحدى قرى مدينة قزوين.

حضر في كربلاء المقدّسة درس السيّد علي، وليس؛ صاحب الشرح الكبير والصغير، ثمّ حضر درس شريف العلماء، ثمّ انتقل بعد ذلك إلى النجف الأشرف؛ وحضر درس الشّيخ علي بن جعفر كاشف الغطاء المعروف بـ(المحقق الثالث) على مدى سبعة عشر شهرًا. ثمّ عاد ثانية إلى كربلاء المقدسة، وحضر درس فقه (شريف العلماء)، وبعد وفاته، شرع بإلقاء الدروس بنفسه وحضر درسه ما يقرب من ثلاثمائة طالب. قيل: إنه رأى جدّته السيّدة فاطمة الزهراء سلام الله عليها وهي تهديه دواة وقلمًا، وتأمره بكتابة الفقه، فأخذ السيّد بتأليف كتاب القضاء. وبعد ذلك بفترة طُلب منه أن يكتب رسالة [عمليّة] باللغة الفارسيّة لمقلّديه.

ومن مؤلّفاته: (ضوابط الأصول) في مجلّدين، ألّفه خلال شهرين مدّة إقامته في مكّة المكرمة، وكتاب(نتائج الأفكار)، الذي وصفه المرحوم التنكابني بأنّه لم ير كتابًا أصوليًّا مثله في البلاغة والفصاحة وعذوبة التعبير. ورسالة مفصّلة في

<sup>(</sup>١) انظر: الآغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة، ج ١٠، ص ١٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المولى على العلياريّ التبريزيّ، بهجة الآمال في شرح زبدة المقال، ج ١، ص ٦٣٥.

حجية الظن. كما أنَّ له العديد من الكتب الفقهيّة؛ منها: كتاب (دلائل الأحكام في شرح شرائع الإسلام) في مجلّدات عدّة، يبدأ من باب الطهارة وينتهي بباب القصاص (١).

وذكر المرحوم التنكابني أنّ من جملة خصائص السيّد إبراهيم القزوينيّ: الذاكرة القويّة للغاية، وأخلاقة الرفيعة جدًّا، وخطّه البديع والقشيب. وينقل عن السيّد أنه درّس كتاب القوانين ستين مرّة. وذكر أيضًا أنّ السيّد هو أوّل من صادق على اجتهاده، وذكر إجازته التحريريّة في كتابه. وادعى أيضًا أنّ السيّد إبراهيم مع وجود صاحب الجواهر والشيخ الأنصاري كان في طليعة العلهاء في العتبات المقدّسة.

توقي سهاحة السيّد إبراهيم القزوينيّ سنة ١٢٦٤ للهجرة في جائحة الوباء، وشيّعه أهالي كربلاء في موكب مهيب، ودفن إلى جوار صحن سيّد الشهداء في موضع قريب من داره (٢).

قد ذكر المرحوم التنكابني في معرض التعريف بتلاميذ أستاذه السيّد القزوينيّ اسم شيخ العراقين أيضًا (٣). كما نجد هناك إشارة إلى تتلمذ الشّيخ على يد السيّد

(۱) انظر: محمّد سليهان التنكابني، قصص العلماء، ص ٣، نشر علميه إسلاميه طهران، ١٣٦٤هـش.

<sup>(</sup>٢) انظر: محمّد سليهان التنكابني، قصص العلماء، ص ٣، نشر علميه اسلاميه طهران، ١٣٦٤هـ ش.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر نفسه.

القزوينيّ في كتاب بهجة الآمال(١) وطبقات أعلام الشيعة(٢) أيضًا.

إنّ من بين الأمور الملفتة للانتباه في حياة السيّد القزوينيّ، والتي تعدّ من وجوه الاشتراك بينه وبين تلميذه شيخ العراقين، هي أنّ السيرة الذاتية لسهاحة السيّد إبراهيم القزوينيّ قد اشتملت مثل سيرة شيخ العراقين على مواجهة البابيّة والفرق المنحرفة الأخرى أيضًا. وقد تمّ التعبير عن هذه المواجهة في كتاب (المفصل في تاريخ النجف الأشرف) بالمواقف الكبيرة، إذ يقول: «كان للسيّد إبراهيم الموسويّ القزوينيّ مواقف كبيرة في محاربة البابيّة، في الوقت الذي كانت النجف قد رفعت الحرب ضدّ هذه التيارات الفكريّة الوافدة... الخ» (٣).

(١) انظر: الملاّ على العلياري التبريزيّ، بهجة الآمال في شرح زبدة المقال، ج١، ص ٦٣٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: الآغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة، ج ١٠، ص ١٠.

<sup>(</sup>٣) الحكيم، حسن عيسى، المفصل في تاريخ النجف الأشرف، ج ٦، ص ٩٢، المكتبة الحيدريّة، قم، ١٣٨٥هـ ش.



لقد ترك العلم الكبير شيخ العراقين طوال حياته الكثير من الخدمات الجليلة، وكان بعضها كافٍ لتخليد ذكره ووضع اسمه في قمّة العلم والعمل، وفي الوقت نفسه نرى سجل أعاله زاخرًا بإعداد وتربية طلّاب العلم طوال عمره الشريف. ومن الطبيعي أن لا تؤدّي معرفة طلّاب كلّ أستاذ إلى مزيد معرفته فحسب، بل إنَّ هذه المعرفة بإمكانها أن تشكل مقدّمة للتعرّف على مدى التزامه المعنويّ والروحيّ أيضًا.

وورد في كتاب (موسوعة طبقات الفقهاء) ما يلي: «أخذ عنه الميرزا حسين النوري، ولازمه زمنًا طويلًا، وكذلك نوح بن قاسم القرشيّ الجعفريّ النجفيّ، ومحسن بن محمّد الحائريّ الشاعر المعروف بـ "أبي الحب" المتوفّى سنة ١٣٠٥ هـ. كما إجاز أبا المحاسن محمّد بن عبد الوهاب الهمدانيّ الحائريّ»(١).

وجاء في كتاب (معارف الرجال): «حضر عنده الكثير من الأفاضل والعلماء، ومنهم: الشّيخ نوح بن قاسم النجفي المتوفى سنة ١٣٠٠ هـ في مدينة السماوة، والشيخ عسن الحائريّ المعروف بأبي الحب المتوفّى سنة ١٣٠٥ للهجرة، كما أجاز أبا المحاسن محمّد بن عبد الوهاب الحائريّ صاحب فصوص اليواقيت في الرواية»(٢).

وفي كتاب (مآثر الكبراء في تاريخ سامراء)، ورد التعريف بتلميذ آخر من تلاميذ الشّيخ الطهرانيّ، إذ كان معه في نشاطه العمراني في سامراء، قائلًا: «وأمّا

<sup>(</sup>١) جعفر السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج ١٣، ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) محمّد حسين حرز الدين، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء، ج ٢، ص ٣٥.

الشّيخ باقر السلماسي المتوفّى سنة ١٣٠١ هـ، فقد ذكره شيخنا العلّامة صاحب كتاب الذريعة في كتابه (نقباء البشر) قائلًا: «كان من العلماء الأبرار الأخيار، ومن تلاميذ العلّامة شيخ العراقين الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ.. إلخ»(١).

وتمّ التعريف بتلميذ آخر من تلاميذ شيخ العراقين في كتاب (فهرس التراث) بالقول: «السيّد علي بن محمّد علي الميبدي الميزديّ، نزيل كرمانشاه. الذي وصفه شيخنا العلّامة الطهرانيّ بقوله: فقيه كامل وعالم عارف كان في كربلاء من تلامذة الشيخ عبد الحسين شيخ العراقين، إلخ»(٢).

وفي سيرة حياة شيخ العراقين نرى اسم شخص آخر من العلماء الكبار، وذلك إذ يقول: «وصل الشيخ هادي في العقد الثالث من عمره إلى النجف الأشرف، وأدرك السنوات الأخيرة من عصر الشيخ مرتضى الأنصاريّ. وبعد وفاة الشيخ سنة الاما هـ، انتقل إلى كربلاء المقدسة، واغترف هناك من معين درس الشيخ عبد الحسين المعروف بشيخ العراقين، والذي يقال: إنّه كان خاله... إلخ»(٣).

كما نرى من بين تلاميذ الشّيخ اسم شخص له ثقل كبير، وهو الشخص الذي يسطع اسمه بين مشايخ سلسلة عرفاء هذا العصر كسطوع الشمس في رابعة النهار؛ فقد ورد التعريف في كتاب (موسوعة طبقات الفقهاء) بتلميذ آخر من تلاميذ الشيخ، كان قد حضر عنده في مستهل دراسته، قائلا: «المولى حسين قلي بن رمضان الأنصاري

<sup>(</sup>١) ذبيح الله المحلاتي، مآثر الكبراء في تاريخ سامراء، ج ٢، ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) السيّد محمّد حسين الحسينيّ، فهرس التراث، ج ٢، ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٣) نشريه نامه مفيد، رساله حق وحكم وشرح حال شيخ محمّد هادي الطهراني، ص ١٣٩. (مصدر فارسيّ).

AT SINGLE SINGLE

الشونديّ الدرجزينيّ الهمدانيّ النجفيّ.. سار إلى طهران، فتعلم المبادئ وقرأ المقدّمات، وأقبل على دراسة الفقه والأصول عند الفقيه عبد الحسين بن على الطهرانيّ...»(١).

ومن بين تلاميذه أيضًا: (الشّيخ عبد الله الزنجانيّ)، وإن لحضوره درس الشّيخ قصة ملفتة سنأتي على ذكرها لاحقًا، وقد تمّت الإشارة إليها في كتاب أعلام الشيعة:

«شاءت إرادة الله أن تمدّه بالتوفيق والعناية، فحاز درجة من الفضل أهلته لحضور بحث الشّيخ الطهرانيّ، فحضر درسه لفترة طويلة، وكان ملازمًا له في كربلاء»(٢).

ومن بين الأشخاص الذين لم يرد لهم ذكر بين تلاميذ شيخ العراقين، ولكنّه حصل منه على إجازة في الرواية السيّد محمّد رضا بن محمّد على الحسينيّ الكاشانيّ<sup>(۳)</sup>، وحيث يمكن اعتبار المجيز أستاذًا، فسوف ننقل ترجمته في هذا الفصل أيضًا.

<sup>(</sup>١) جعفر السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج ١٤، ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) الأغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة نقباء البشر، ج ٣، ص ١١٩١.

<sup>(</sup>٣) انظر: الآغا بزرك الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ١، ص ٢٢٤.

## التعريف بتلاميذ شيخ العراقين السلاميذ

طبقًا لما تقدّم فإنَّ تلاميذ الشّيخ الذين أمكننا التعرّف عليهم، عبارة عن:

- ١. الميرزا حسين النوري المعروف بـ (المحدّث النوري) و (خاتم المحدّثين).
  - ٢. المولى حسين قلى الشونديّ الهمدانيّ الفقيه الشهير والعارف الكامل.
    - ٣. الشيخ نوح ابن الشّيخ قاسم الجعفريّ القريشيّ النجفيّ.
      - ٤. الشيخ محسن الحائريّ المعروف بـ (أبي الحب).
      - ٥. أبو المحاسن محمّد بن عبد الوهاب الهمدانيّ.
    - ٦. الشيخ محمّد هادي الطهرانيّ، ابن أخت شيخ العراقين.
      - ٧. الشيخ باقر بن زين العابدين السلماسيّ.
        - ٨. السيّد علي الميبدي اليزديّ.
          - ٩. الشيخ عبد الله الزنجانيّ.
        - ١٠. السيّد محمّد رضا الحسينيّ الكاشانيّ.

Ao Silvino

1. الميرزا حسين النوري المعروف بـ (خاتم المحدّثين) و (المحدّث النوري) إنَّ المحدّث النوري بمنزلة من الشهرة بين طلّاب العلوم الدينيّة، بحيث لا يحتاج إلى مزيد من التعريف. ويكفي في بيان عظمته أن يكتب شخص مثل (الشّيخ

عاج إلى مريد من النعريف. ويحقي في بيان عظمه ان يحبب سحص ممل السياد الأغا بزرك الطهراني) في موته، قائلًا: «لو تأمّل إنسانٌ ما خلفه النوري من الأسفار الجليلة والمؤلّفات الخطيرة التي تموج بمياه التحقيق والتدقيق وتوقف على سعة في

الاطلاع عجيبة، لم يشك في أنَّه مؤيّد بروح القدس»(١).

وكتب المحدّث النوريّ قبل وفاته بسنة بشأن تعرفه على شيخ العراقين، قائلًا: «ولدت في ثامن عشر شهر شوال من سنة أربع وخمسين بعد المائتين والألف، في قرية بالو من قرى نور، إحدى كور طبرستان، وتوفيّ والدي العلّمة أعلى الله تعالى مقامه... وأنا ابن ثماني سنين، فبقيت سنين لا أحد يربيني، إلى أن بلغت أوان الحلم، فأنعم الله تعالى عليّ بملازمة العالم الجليل... المولى محمّد علي المحلاتيّ قدّس الله تعالى روحه الزكيّة... وكان أكثر تلمّذه عند العالم الرفيع السيّد محمّد شفيع الجابَلقي، وعلّمة عصره الحاج المولى أسد الله البروجرديّ رحمها الله ثمّ هاجر إلى طهران وعكف على العالم الفقيه النبيه الحاج الشيخ عبد الرحيم البروجرديّ طاب ثراه والد أم أولادي، وكان من الفقهاء المتبحّرين والعلماء البارعين، فتلقّى عنه ما حواه، إلى أن صارت الجنة مثواه في مشهد الرضا في شهر شعبان في سنة ١٣٠٦ هـ؛ وهاجرت معه على العراق في اسنة ١٢٧٣ ورجع على العراق المورد.

<sup>(</sup>١) الآغا بزرك الطهراتي، طبقات أعلام الشيعة نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج ٢، ص ٥٤٩.

ثمّ رجعت ثانيًا إلى العراق في سنة١٢٧٨ هـ ولازمت العالم النحرير الفقيه الجامع، أفضل أهل عصره، الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ طاب ثراه وهو أوّل من أجازني، وقد مرّ ذكره في الفائدة الثالثة(١). ويقيت معه برهة في مشهد الحسين على ثمّ سنتين في بلد الكاظم على وفي آخرهما رزقني الله زيارة بيته، وهي سنة ١٢٨٠. ثمّ رجعت إلى المشهد الغرويّ، وحضرت مجلس بحث الشّيخ الأعظم الأكمل الأعلم الشّيخ مرتضي أعلى الله تعالى مقامه أشهرًا قلائل إلى أن توفي على الله تعالى مقامه أشهرًا قلائل إلى أن توفي على الله تعالى مقامه أشهرًا ثامن الأئمة عليهم السّلام ورجعت إلى العراق سنة ١٢٨٦ هـ، وفيها توفّي شيخنا العلّامة الطهرانيّ»(٢).

كما ذكر المحدّث النوري أستاذه شيخ العراقين [في موضع آخر]، قائلًا: «شيخي وأستاذي ومن إليه في العلوم الشرعيّة استنادي، أفقه الفقهاء، وأفضل العلماء، العالم العلم الربان، الشّيخ عبد الحسين بن على الطهرانيّ، أسكنه الله تعالى بحبوحة جنته. كان نادرة الدهر، وأعجوبة الزمان في الدقّة والتحقيق، وجودة الفهم، وسرعة الانتقال، وحسن الضبط والإتقان، وكثرة الحفظ في الفقه والحديث والرجال واللغة، حامى الدين، ودافع شبه الملحدين، وجاهد في الله في محو صولة المبتدعين، أقام أعلام الشعائر في العتبات العاليات، وبالغ مجهوده في عمارة القباب الساميات. صاحبته زمانًا طويلًا، إلى أن نعق بيني وبينه الغراب، واتخذ المضجع تحت التراب، في اليوم الثاني والعشرين من شهر رمضان سنة ١٢٨٦ »(٣).

(١) المحدّث حسين النوري، خاتمة مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، ج ٢، ص ١١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج ٢٧، ص ٣٤١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ج ٢٠، ص ١١٤.

أجل، إن هذه التعابير السامقة إنها تنبع من قلب شرب من ينبوع كلمات أهل البيت والشرع المقدّس، إذ يبيّن فراقه الأستاذه وشيخه ومرشده وانفصاله عنه بمثل هذه الكلمات المعبّرة. فلو لا فراق البين لما فارقه.

وكما نرى فإنّ المحدّث النوري قد ولد في سنة ١٢٥٤ للهجرة، وبعد اجتياز مرحلة المقدّمات والارتباط بأساطين الأساتذة أمثال المولى محمّد على المحلاتي، والشيخ عبد الرحيم البروجرديّ والد زوجته عثر على ضالته المنشودة سنة والشيخ عبد للهجرة عندما كان عمره أربع وعشرين سنة تقريبًا في سهاحة الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ، ولم يفارقه حتى حصل منه على إجازة في الرواية، كانت هي الإجازة الأولى التي حصل عليها خاتم المحدّثين، ولا شكّ في أنّ دخول هذا العالم الكبير غور الأحاديث والروايات إنّها كان بتأثير منهج أستاذه وهذه الإجازة، حتى داهمته المشاغل واضطرته إلى الابتلاء بمختلف الأسفار، ليُبتلى في نهاية المطاف وفي أثناء هذا البُعد والفراق بفقد أستاذه، عندما كان له من العمر اثنتان وثلاثون سنة.

ومن هنا فإنّنا إذا أخذنا بنظر الاعتبار الأسفار المتعاقبة للمحدّث النوري، سندرك أن مدّة استفادته من شيخ العراقين لا تتجاوز الأربع سنوات، وإنَّ ما قاله المحدّث النوري: (صاحبته زمانًا طويلًا) لا يبعد أن يكون إشارة إلى هذه السنوات الأربعة التي لازم فيها شيخ العراقين ملازمة وثيقة، ولا يخفى أنّ هذه الفترة لا تعدّ بالنسبة للنوابغ وأخذهم العلم من أساتذتهم فترة قصيرة.

ويتجلّى عمق تعلّق المحدّث النوري بشيخ العراقين في كتاب (گلشن أبرار)، من خلال تعابير أكثر رقّة، حتى أنّه يبيّن أنّ السبب الذي دفعه إلى شدّ الرحال للحج مرّة ثانية هو الخلاص من وطأة الحزن والأسى الذي ألمّ به بسبب فقدان أستاذه، حيث يصف عمق تعلّقه بأستاذه، بالكلمات التالية: «بعد تقبيل أعتاب الإمام الرضافي يمّم شطر العراق للمرّة الرابعة وذلك في سنة ١٢٨٦ للهجرة حاملًا آلام وأحزان غربة الشيعة. وفي تلك السنة رحل أستاذه شيخ العراقين عن الدنيا، وبفراقه احترق قلب العالم الشاب والتلميذ المخلص. وحيث أدرك النوري أن أستاذه قد شدّ الرحال، لم يطق صبرًا على ذلك، ولم يجد طريقًا للخلاص من ألم الفراق سوى التوجه إلى البيت العتيق، فشدّ الرحال إلى حج بيت الله الحرام للمرّة الثانية، لتجديد العهد واللقاء بالمحبوب... إلخ»(۱).

إنّ لقاء المحدّث النوري بشيخ العراقين قد تزامن مع الفترة التي كان الشّيخ فيها منشغلًا بعمران العتبات المقدّسة، ولكنّه مع ذلك يصف عظمته العلميّة بالشكل المتقدّم ذكره، وهذا يعني أنَّ جهاد الشّيخ ونشاطه العمرانيّ وما إلى ذلك من الاهتهامات الأخرى، لم تعقه عن إقامة المجالس العلمية وعقد حلقات الدرس، وهذه قدرة لا يمنحها الله كلّ أحد، وإنّ من بين الرسائل التي كتبها المحدّث النوريّ هي تقريره لدروس أستاذه شيخ العراقين (٢). فلو تمّ العثور على نصّ هذه التقريرات، لأمكن التعرّف على أعمق آراء شيخ العراقين خلال

(۱) مجموعة من الباحثين، گلشن أبرار، ج ۱، ص ٤١٢. (مصدر فارسي). بيد أنّنا عندما راجعنا هذا المصدر وجدناه يحيل إلى الآغا بزرك الطهرانيّ، في كتابه نقباء البشر، ج ٢، ص ٤٤٥. وهناك لم يزد في هذا الشأن على القول: «فعاد إلى إيران في ١٢٨٤ هـ، وزار الإمام الرضائيّ، ورجع إلى العراق أيضًا في ١٢٨٦ هـ، وهي السنة التي توفيّ فيها شيخه الطهرانيّ، وكان أول من أجازه، ورزق حج البيت ثانيًا..» المعرّب.

<sup>(</sup>٢) انظر: الآغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة، ج ٢، ص ٥٥٤.

A9 CONTRACTOR OF THE PARTY OF T

حياته العلميّة. نعم، تحدّث الآغا بزرك الطهرانيّ عن وجود هذه التقريرات قائلًا: «وتقريرات بحث أستاذه الطهرانيّ، وتقريرات المجدّد، رآهما بخطه الشريف في مكتبة الميرزا محمّد العسكري(١٠)...»(٢).

(١) الميرزا محمّد العسكري هو جد المرحوم العلاّمة السيّد مرتضى العسكري لأمّه. من العلماء الربانيين، ولد في طهران سنة ١٢٨١ للهجرة، وتوفّى في سامراء سنة ١٣٧١ للهجرة. كان

من تلاميذ الميرزا المحدّث النوري، وكانت له مكتبة معروفة في سامراء. (مجلة: أفق حوزة،

العدد: ٢٦٩، ص ٤، بتاريخ: ٢٢ / أرديبهشت / ١٣٨٩ هـ ش).

<sup>(</sup>٢) الآغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة، ج ٢، ص ٥٥٥.

#### ٢. المولى حسين قلى الشوندي الهمدانيّ

ليس هناك من شكّ في أنَّ للمولى حسين قلي الشونديّ مكانته المتميّزة بين تلاميذ شيخ العراقين. فهو الشخص الذي روى ظمأ المتعطشين إلى زلال المعارف الإلهيّة الصافية، وهو الشخص الذي كانت القلوب تهواه دون أن تراه. فهو العارف الواصل الذي ملأ مئات الصدور بالولع والشغف للملكوت، وهو الشمس الساطعة في سلسلة شيوخ العرفان في العصر الراهن، ويكفي في بيان عظمته أنّ ثلاثهائة من أولياء الله قد نشأوا في أحضان محضره الأنور (١). حتى قال عنه عظيم أساتذة الأخلاق الميرزا جواد الملكي التبريزيّ وهو تلميذه المباشر:

## (-2) مثله عارف، ومعلّم صالح، وطبیب کامل، لم تقع عینی علی مثله (-1).

تقع (شوند) إلى الشمال من قرية نظام آباد مسقط رأس شيخ العراقين، وعليه يُحتمل أن يكون حضور المولى حسين قلي في درس الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ ناشئًا عن معرفة سابقة له بالشيخ الطهرانيّ بوصفه عالمًا كبيرًا ينتمي إلى قرية مجاورة لقريته. وكلّ الذي نعرفه عن المولى حسين قلي الشونديّ أنّه بعد إكمال دراسته في المكتب، وقضائه سنتين في الحوزة العلميّة بهمدان، شدّ الرحال إلى طهران، وبعد

(۱) انظر: مقدّمة كتاب منهاج النجاح في ترجمة مفتاح الفلاح، لمؤلّفه: علي بن طيفور البسطامي، نشر حكمت، ط ٦، المقدمة ٢، ص ٢ (المقدّمة بقلم: العلّامة حسن زاده الآملي)، طهران، ١٣٨٤ هـ ش.

<sup>(</sup>۲) انظر: قاسم جليلي، مقالة بعنوان: چلچراغ سالكان(ارتحال عارف كامل، ملا حسين قلي همداني)، في مجلة: گلبرگ، العدد: ۲۰، ص ۷۷، بتاريخ: شهر إسفند، سنة ۱۳۸۳هـ.ش.(مصدر فارسيّ).

الفراغ من دراسة المقدّمات والسطوح على يد فضلاء عصره في مدرسة مروي، حضر درس الخارج في الفقه عند الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ، المعروف بشيخ العراقين، ثمّ انتقل بعدها إلى سبزوار. ولا نعلم مدّة إقامته في طهران.

## ٣. الشّيخ نوح ابن الشّيخ قاسم الجعفريّ النجفيّ جاء في كتاب (المفصل في تاريخ النجف الأشرف):

«ولد الشّيخ نوح ابن الشّيخ قاسم الجعفريّ القرشيّ في عام ١٢١٣ هـ في الأهواز، ولكنّه نشأ في مدينة النجف الأشرف، وقد عُرف بلقب «عارة» »(١).

وذكره في كتاب (تكملة أمل الآمل) بالنحو الآتي: «من علماء النجف، وأئمّة الجماعة المعروفين بالفقاهة والصلاح، من تلامذة الشّيخ صاحب الجواهر. رأيت إجازة من الشّيخ صاحب الجواهر للشيخ نوح المذكور، أثنى فيها عليه ثناءً عظيمًا، وبالغ في علمه وفضله، وصرّح باجتهاده وعدالته ونفوذ حكمه وجواز تقليده وغير ذلك. وله مصنّفات في الفقه والأصول. وكان يدرّس بعض الطلبة، ويستجيزونه في الرواية كثيرًا، وفي آخر عمره حجّ بيت الله الحرام، وتوفّي عند الرجوع قرب النجف (٢) سنة ١٣٠٠ (ثلاثهائة بعد الألف) وجيء بنعشه إلى النجف ودفن في مقبرتهم »(٣).

وقد عرّف السيّد محسن الأمين بأساتذته، قائلا: «تفقه بالشيخ على والشيخ حسن، ابنى الشّيخ جعفر. وبصاحب الجواهر، وأجازه الشّيخ حسن إجازة عامّة. إلخ (٤).

(١) حسن عيسى الحكيم، المفصل في تاريخ النجف الأشرف، ج ٦، ص ٧٧.

<sup>(</sup>٢) تمّ تحديد مدينة الساوة بوصفها مكان وفاته في كتاب (معارف الرجال). (انظر: محمّد حسين حرز الدين، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء، نشر مكتبة آية الله العظمي المرعشي النجفي، ج ٢، ص ٣٥).

<sup>(</sup>٣) حسن الصدر، تكملة أمل الآمل، ج٦، ص ١٧١.

<sup>(</sup>٤) محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج١٠، ص ٢٢٧.

ويقول الشّيخ حرز الدين: «تأتم به جماهير النجفيين لوثوقهم به.. وكان له حلقة درس يحضرها الأفاضل من طلاّب العلم في الفقه والأصول، كما كان مرغوبًا في التدريس لحسن أسلوبه الدراسيّ، ويقول السيّد الأمين: إنّه كان ضليعًا بالعربيّة وعلومها»(١).

واللافت للانتباه أنّ بعضهم يرى أنّ شيخ العراقين كان أستاذ الشّيخ نوح، بينها يرى آخرون العكس من ذلك وأنّ الشّيخ نوح كان أستاذًا لشيخ العراقين.

وجاء في كتاب (موسوعة طبقات الفقهاء): «أخذ عنه:... ونوح بن قاسم القرشيّ الجعفريّ النجفيّ، إلخ»(٢).

وقال في كتاب (معارف الرجال): «حضر عليه كثير من الأفاضل والعلماء، منهم: الشّيخ نوح ابن الشّيخ قاسم القرشيّ الجعفريّ النجفيّ المتوفّى سنة ١٣٠٠ [هـ] في السماوة. إلخ»(٣).

وأما في كتاب (المفصل في تاريخ النجف الأشرف)، فنجد اسم شيخ العراقين بين أسهاء تلاميذ الشيخ نوح، إذ يقول: «قد التف حوله رجال العلم والفكر، منهم: السيّد أسد الله الأصفهانيّ، والشيخ عبد الحسين الطهرانيّ، والميزا إبراهيم السبزواريّ، والسيّد جعفر المازندرانيّ، والشيخ عبد الصمد التستريّ، والشيخ علي كاشف الغطاء، والميزا حسين الخليليّ، والسيّد مرتضى الكشميريّ، والسيّد موسى الطالقانيّ. إلخ»(٤).

<sup>(</sup>١) حسن عيسى الحكيم، المفصل في تاريخ النجف الأشرف، ج ٦، ص ٧٧.

<sup>(</sup>٢) جعفر السبحاتي، موسوعة طبقات الفقهاء، ج ١٣، ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>٣) محمّد حسين حرز الدين، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء، ج ٢، ص ٣٥.

<sup>(</sup>٤) حسن عيسى الحكيم، المفصل في تاريخ النجف الأشرف، ج ٦، ص ٧٧.

وجاء في كتاب (أعيان الشيعة) ما يلي: «أخذ عنه جماعة من العلماء مثل السيّد أسد الله الأصفهانيّ، والشيخ عبد الحسين الطهرانيّ، والميزا إبراهيم السبزواريّ، والسيّد جعفر. إلخ»(١).

وفي الجمع بين الأقوال يمكن القول: إنّ كلًا من هذين العلمين قد نهل بعض المسائل العلمية من الآخر، نظير ما تقدّم ذكره بالنسبة إلى الشّيخ مرتضى الأنصاريّ والسيّد علي الشوشتريّ. بيد أنّ تتلمذ شيخ العراقين على يد الشّيخ نوح يبدو هو الأقرب إلى الصواب؛ إذ من المستبعد أن يكون الشّيخ نوح المتقدّم في السن على الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ قد درس عنده، مضافًا إلى أنّ الشّيخ نوح من طلّاب صاحب الجواهر، فيبعد أن يكون قد درس في الوقت نفسه عند تلميذ آخر من تلاميذ صاحب الجواهر أعني شيخ العراقين.

<sup>(</sup>١) محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج ١٠، ص ٢٢٧.

## ٤. الشّيخ محسن ابن الشّيخ محمّد الحائريّ المعروف بـ (أبي الحَب)

ولد الشّيخ محسن بن محمّد الحويزيّ الحائريّ المعروف بـ (أبي الحَب)، سنة ١٢٣٥هـ. وهو ينتمي إلى أسرة (آل أبي الحَب) المعروفة. وقد هاجرت أسرته لطلب العلم من الحويزة إلى كربلاء المقدّسة. وقد عُرف في الأوساط الحسينيّة الكرى بوصفه خطيبًا بارزًا وأديبًا ضليعًا (۱).

وقال الشّيخ الآغا بزرك الطهرانيّ في شأنه: «هو الشّيخ محسن ابن الحاج محمّد الحويزاويّ الحائريّ القاريّ من آل أبي الحَبّ، فاضل أديب خطيب ناظم ناثر، قارئ ماهر. كان أحد أدباء عصره، كثير الاطلاع بالحديث والتواريخ، كثير الحفظ، يستفيد من منبره نوع الفضلاء. توفيّ بالحائر [الحسينيّ] الشريف في سنة (غرقه) = ١٣٠٥ هـ، وقام مقامه ولده الشّيخ القارئ الكامل الشّيخ محمّد حسن أبو الحبّ. وبقي من آثاره ديوان مشهور أكثره في المراثيّ، يقرب من ألفَي بيت»(٢).

وللأسف الشديد ليست هناك معلومات حول العلاقة التي كانت بينه وبين سهاحة شيخ العراقين.

(١) انظر: مرضية محمّد زادة، دانشنامه شعر عاشورائيّ (موسوعة الشعر العاشورائي)، ص٥٣١.

<sup>(</sup>٢) الآغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة، ج٥، ص١٢٨.

# ه. محمّد بن عبد الوهاب بن داود الهمدانيّ الكاظميّ الملقّب بـ(إمام الحرمين).

كان فقيهًا إماميًّا، نحويًّا، لغويًّا، مصنفًا، ذا يد طولى في العلوم الأدبيّة. تتلمذ على علماء عصره في مختلف الفنون، وروى بالإجازة عن فريق من الفقهاء، ومن بينهم: الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ الحائريّ المعروف بشيخ العراقين. وكان على تواصل واسع مع كبار ومشاهير عصره من العلماء والأدباء. واشتهر في بلدة الكاظميّة، وتصدّى بها للقضاء. وألّف كتبًا ورسائل. وتوفيّ [في الكاظميّة] سنة 1٣٠٣ أو ١٣٠٤ هـ(١).(١)

وقد أرّخ إمام الحرمين تاريخ وفاة أستاذه [شيخ العراقين]، بحساب الجمل، في بيتين من الشعر قال فيهم]:

منذ(عبد الحسين) مولى البرايا فاض من ربّه عليه النورُ طار شوقًا إلى الجنان سريعًا ودعا إليه أرّخ (غفورُ)(٣).

ففي كلمة (غفور) إشارة إلى سنة وفاة شيخ العراقين، إذ تتألّف من حرف الغين المساوي للعدد (٨٠)، وحرف الفاء المساوي للعدد (٨٠)، وحرف الواو المساوي للعدد (٢٠٠)، فيكون المجموع:

<sup>(</sup>١) انظر: جعفر السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج ١٤، ص ٥٤٣.

<sup>(</sup>٢) فيها يتعلق بالتردد في تحديد تاريخ وفاة الشّيخ محمّد عبد الوهاب الهمدانّي، ورد في هامش المصدر نفسه: قال الطهرانيّ: بعد سنة(١٣٠٣ هـ)، ولم يحدد ما إذا كانت ١٣٠٤ أو أكثر. المعرّب.

<sup>(</sup>٣) الآغا بزرك الطهراتي، طبقات أعلام الشيعة الكرام البررة في القرن الثالث بعد العشرة، ج ٢، ص ٧١٤.

9 V

١٢٨٦، وهو العدد المساوي لسنة وفاة الشّيخ الطهرانيّ.

وورد اسم الشّيخ محمّد عبد الوهاب الهمدانيّ كما ورد اسم أستاذه شيخ العراقين في تاريخ الحقوق بوصفه صاحب منصب في القضاء، فقد كان كما تقدّم قاضيًا في مدينة الكاظميّة.

والنقطة المهمّة الأخرى هي أنَّ الشّيخ أبا المحاسن محمّد بن عبد الوهاب الهمدانيّ الكاظميّ، هو ثاني اثنين تمّ الاعتراف بهم في الكتب الخاصّة بالإجازات بوصفهما مجازين في الرواية من قبل الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ (۱). وفي كتاب الذريعة هناك إشارة إلى رسالة مكتوبة بخط يد المرحوم أبي المحاسن الكاظميّ، عنوانها (الشجرة المورقة والمشيخة المونقة)، وهي عبارة عن مجموعة من الإجازات التي حصل عليها، وتعرّض فيها استطرادًا إلى مسائل أخرى أيضًا: «الشجرة المورقة والمشيخة المونقة، للعلّامة الميرزا محمّد بن عبد الوهاب آل داود الهمدانيّ الكاظميّ الملقّب بد «إمام الحرمين»، المتوفّى في سنة ١٣٠٤ هـ... جمع فيه صور إجازات العلماء له، وهي تزيد على أربعين إجازة، وقد ضمّ إليها فوائد كثيرة أخرى... وعمدة مجيزيه: الشّيخ مرتضى الأنصاريّ، والشيخ عبد الحسين الطهرانيّ، إلخ» (۲).

<sup>(</sup>١) محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج ٩، ص ٣٩٥؛ جعفر السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج ١٤، القسم الأول، ص ٥٤٢.

<sup>(</sup>٢) الآغا بزرك الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ١٣، ص ٣٧.

## ٦. الشّيخ محمّد هادي الطهرانيّ (ابن أخت شيخ العراقين)

كان الشّيخ محمّد هادي الطهرانيّ من مشاهير علماء عصره. وقد ورد الثناء على عظمته في بعض الكتب المعتبرة التي سنأتي على ذكرها تباعًا، ولكن في الوقت نفسه امتزجت سيرته بمنعطفات لسنا بصدد الحديث عن صحّتها أو سقمها، وإنّما نكتفي بنقل ما تقتضيه الحاجة من الأقوال في هذا الشأن. لكنَّ القدر المتيقّن أنّه كان من الناحية العلميّة عالمًا من الطراز الأوّل، وكان معروفًا بين كبار علماء العالم الإسلاميّ بتسنّمه الذروة في دقّة النظر فيما يتعلّق بالمعقول والمنقول (١).

ولد في طهران في العشرين من شهر رمضان سنة ١٢٥٣ هـ في أسرة علمية. والده الشيخ (محمد أمين) يعرف بـ (الواعظ). وقد ذكر الشيخ هادي في بعض كتاباته المجلسي الأوّل بوصفه جَدًّا له، والمجلسي الثاني بوصفه خالًا له. كها عرّف الوحيد البهبهانيّ بوصفه عبًّا له (٢). وبعد أن أنهى دراسة المقدّمات في طهران، توجّه إلى أصفهان حيث كانت تشتمل في حينها على أكبر حوزة علميّة في إيران ونهل هناك من بحار العلوم العقليّة والنقليّة عند كبار أساتذة الفنون. ثمّ عاد إلى طهران لفترة قصيرة، ليشدّ الرحال منها إلى العراق. وصل الشّيخ هادي إلى النجف عندما كان في العقد الثالث من عمره، وأدرك السنوات الأخيرة من درس الشّيخ مرتضى الأنصاريّ. وبعد وفاة الشّيخ سنة ١٢٨١ هـ، انتقل إلى كربلاء المقدّسة، وقطف هناك من ثهار درس الشّيخ عبد الحسين المعروف بشيخ العراقين،

(١) نعمة الله صفري فروشاني، رسالة حق وحكم وشرح حال شيخ محمّد هادي الطهراني، مجلة: نامه مفيد، العدد: ٤، ص ١٣٧ ١٧٨. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، نقلاً عن: الآغابزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة نقباء البشر، ج؟، ص١٣٧.

والذي يُقال إنّه خاله (۱). وبعد رحيل شيخ العراقين في عام ١٢٨٦ هـ، عاد الشّيخ هادي إلى النجف ثانية، وبعد مدّة من الدراسة على يد كبير تلاميذ الشّيخ أي الميرزا محمّد حسن الشيرازيّ المعروف بالميرزا الكبير (صاحب فتوى تحريم التنباك)، أسّس لنفسه حوزة مستقلة. وقد كان لبديع بيانه، وعمق تحقيقه، ودقّته العلميّة، وحسن أسلوبه في التدريس، الأثر البالغ في ارتفاع عدد تلاميذه، وكان موضع ثناء الجميع، ودار الحديث عن حلقة درسه في جميع المحافل والأوساط العلميّة (٢).

كان من بين صفات الشّيخ هادي أنَّه كان صاحب شخصية علمية مستقلة في الرأي على كلّ حال، وكان كلّما توصّل إلى دليل على مسألة، صدع بها دون تردّد، وكان في ذلك مقدامًا لا يخشى كثرة أو عظمة المخالفين له، ويمكن لنا أن نقف على حقيقة هذا الأمر من خلال النظر في الكثير من نظريّاته الفقهيّة والأصوليّة والفلسفيّة. وهذه الخصيصة دفعت به إلى نقد آراء أمثال الشّيخ الأنصاريّ على الرغم من هيمنتها العلميّة على جميع الحوزات العلميّة في تلك الحقبة، الأمر الذي أعطى لمخالفيه وخصومه ذريعة لتكفيره في نهاية المطاف. ففي ذات يوم حضر أعطى لمخالفيه وخصومه ذريعة لتكفيره وكان قد حضر المجلس الكثير من العلماء الكبار والفضلاء. [وبعد أن فرغ الشّيخ هادي الطهرانيّ من تناول قهوته]، قام الكبار والفضلاء. [وبعد أن فرغ الشّيخ هادي الطهرانيّ من تناول قهوته]، قام

(١) المصدر نفسه، نقلاً عن أشعه نور (أشعة النور).

<sup>(</sup>۲) انظر: المصدر نفسه، نقلاً بتصرف عن: محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج ١٠، ص٢٣٣؛ الآغا بزرك الطهرانيّ، طبقات الشيعة نقباء البشر، ص١٣٧؛ أحسن الوديعة، ج١، ص٢٦٦ ص٢٦١ فها بعد؛ الحاج المولى علي الواعظ الخيابانيّ التبريزيّ، علماي معاصرين، ص ٣٧ فها فها بعد، مقدّمة أشعه نور؛ محمّد حسين حرز الدين، معارف الرجال، ج ٣، ص ٢٢٥ فها بعد، ريحانة الأدب، ج ١، ص ٣٥٨.

شخص من حاشية الميرزا حبيب الله الرشتيّ وكان جالسًا إلى جواره وصاح بأعلى صوته: (إغسلوا فنجان القهوة الذي تناول منه الشّيخ هادي). ونظرًا لسكوت الميرزا حبيب الله وعدم ردعه للقائل، فقد فهمت بأنّها حكم بتكفير الشّيخ هادي من قبله، وفي تلك الأثناء حيث تعالت الهمهمّات وكثر اللغط، سارع الشّيخ محمّد حسين الكاظمي، صاحب كتاب هداية الأنام وكان من زملاء الشّيخ هادي في الدراسة وطلب كأسًا من ماء، فلما جاءوه به طلب من الشّيخ هادي أن يشرب منه شيئًا، ثمّ شرب ما تبقى في الكأس. يقول بعض أصحاب التراجم: لولا هذه المبادرة من الشّيخ هادي قائمة عند الناس بعد ذلك.

وعلى كلّ حال فقد أدّت هذه الحادثة إلى تفرّق الكثير من الطلّاب من حوله. بيد أنَّ الشّيخ في تلك الفترة واصل درسه صباحًا وعصرًا في بيته، وأمّا الدرس المسائي ففي الصيف كان يعقده في سطح الموضع الذي تخلع فيه الأحذية من جهة القبلة في صحن المشهد الغرويّ، وفي الشتاء كان يعقده في الحجرة الواقعة إلى الجنوب الغربي في زاوية الصحن الشريف، وعلى الرغم من رغبة الكثير من الفضلاء في حضور درسه، ولكنّهم كانوا يحجمون عن ذلك خوفًا من العامّة، ولهذا لم يكن عدد طلّابه في تلك الفترة يتجاوز الخمسة عشر شخصًا(۱).

ثمّ حدّثت بعد ذلك حادثة أعادت للشيخ هادي شيئًا من مكانته بين الناس، وذلك أنَّه توفّي والده في طهران، فنقل جثمانه إلى النجف الأشرف لدفنه، فقال له

(١) انظر: المصدر نفسه، نقلاً عن: محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج ١٠، ص ٢٣٣؛ ومقدمة أشعه نور.

عدد من أعاظم النجف: تقدّم للصلاة، وائتموا به توثيقًا له، إلخ(١).

وفي نهاية المطاف توفي العلّامة الطهرانيّ بعد عمر من العناء والألم والاتهام، يوم الأربعاء العاشر من شوال سنة ١٣٢١هـ قبل أذان الفجر بساعة، متأثرًا بداء السلّ، في بيته الواقع في محلّة العهارة بالنجف الأشرف عن عمر ناهز الثامنة والستين عامًا(٢)، ودفن في الحجرة الواقعة إلى الجنوب الغربي من الصحن المقدّس لمرقد الإمام علي على الحجرة التي دفن فيها صاحب مفتاح الكرامة، وهي ذات الحجرة التي اتخذها لسنوات طويلة مكانًا لتدريسه (٣). ولم يخلّف من العقب سوى بنتًا واحدة اسمها فاطمة، تزوّجها الميرزا أحمد الطهرانيّ، ومات كلاهما في ريعان الشباب (١٠).

هذا وقد ذكروا له ستة وخمسين مؤلّفًا، وهو رقم كبير في نوعه. ومن بين أساتذته المعروفين بالإضافة إلى سهاحة شيخ العراقين المعلى يمكننا أن نذكر شيوخًا من أمثال: الشّيخ الأنصاريّ، والميرزا الشيرازيّ، والشيخ محمّد فاضل الإيروانيّ. وأمّا طلّابه المبرزون، فيمكننا أن نذكر منهم: الشّيخ عبد الكريم الحائريّ اليزديّ (مؤسّس الحوزة العلميّة بقم)، والشيخ شريف من أحفاد صاحب الجواهر، والآغا الميرزا صادق آغا مجتهد التبريزيّ، وغيرهم. وأمّا أسهاء بعض

(١) انظر: المصدر نفسه، نقلاً عن: محمّد حسين حرز الدين، معارف الرجال، ج٣، ص ٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر نفسه. وفي مقدّمة كتاب(أشعه نور)، قال: إنّه توفي عن عمر ناهز الثانية والثمانين عامًا، ولكن بالنظر إلى تاريخ ولادته ووفاته(١٢٥٣-١٣٢١ هـ) لا يكون هذا الكلام صحيحًا.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر نفسه، نقلاً عن: مقدّمة أشعه نور ومعارف الرجال، ج٣، ص ٢٢٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر نفسه.

مؤلّفاته، فهي عبارة عن: الإتقان (في أصول الفقه)، وأصول الدين، وتحقيق الماهيّة والوجود، وتفسير آية النور (الرسالة النوريّة مطبوعة باللغة العربيّة، وقد ترجمها العالم المحترم سهاحة الشّيخ حسن المصطفوي إلى اللغة الفارسيّة بعنوان (أشعه نور))، ورسالة في الردّ على الشيخيّة، ومحجّة العلماء (في أصول الفقه)، ومقتل أبي عبد الله الحسين عبد الله الحسين المسلمة وغير ذلك (۱).

والذي ثبت عندنا هو أنّ الشّيخ محمّد هادي الطهرانيّ كان ابن أخت الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ. ومن بين الذين أشاروا إلى هذا الأمر المرحوم العالم والعارف الكبير العلّامة الشّيخ حسن المصطفوي، فقد ذكر في مقدّمة كتاب (أشعه نور): «... طبقًا لما قاله ويعتقده عدد من المحقّقين: كان المرحوم شيخ العراقين شقيق أم (أي: خال) الشّيخ هادي. ولكن هل كان شيخ العراقين مثل الشّيخ هادي ينتسب إلى أسرة المجلسيّ أم لا؟ هذا ما لم نتمكن من البتّ بشأنه، وعلى نحو الإجمال كان المرحوم شيخ العراقين من حيث الشخصيّة والعنوان والمقام والفضل على درجة عالية، وكان محط احترام وتقدير وثقة جميع الطبقات»(٢).

وكتب في موضع آخر من هذا الكتاب، ليبيّن العلاقة بين شيخ العراقين والشيخ محمّد هادي، بالنحو الآتي: «هاجر من النجف بعد رحيل العلّامة [مرتضي] الأنصاريّ، وحضر في كربلاء حلقة درس المحقّق الكبير الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ شيخ العراقين، ليغترف الكثير من معين علمه على مدى سنوات... [وبعد رحيل شيخ

(١) المصدر نفسه، نقلاً عن: محمّد حسين حرز الدين، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء، ج ٣، ص ٢٢٧. بتصرّف.

<sup>(</sup>٢) أشعه نور در تفسير آية شريفه نور (أشعة النور في تفسير آية النور)، ص ٢٢.

العراقين في سنة ١٢٨٦ هـ]، عاد المرحوم الشّيخ [محمد] هادي إلى النجف، وانشغل فيها إلى آخر حياته بالتأليف والتدريس، إلخ»(١).

النقطة الأخرى الملفتة للانتباه في طبيعة العلاقة التي كانت قائمة بين هذين العلمين، هي ما جاء في كتاب(فهرس التراث): «روى عن الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ. إلخ».

ولد الشّيخ [محمد] هادي على ما سبق ذكره سنة ١٢٥٣ للهجرة، وانتقل من النجف إلى كربلاء سنة ١٢٨١ هـ (بعد رحيل الشّيخ الأنصاري)، وحضر درس شيخ العراقين، أي عندما كان له من العمر سبعة وعشرين عامًا، وذلك بعد أن نهل من عذب دروس أمثال الشّيخ الأنصاري على ملازمًا لشيخ العراقين منذ عام ١٢٨١ ولم يفارقه إلى حين وفاته سنة ١٢٨٦ للهجرة. وفي هذا الشأن تحدّث السيّد الإمامي الخوئي عن المودة التي كان يكنّها العلّامة الطهراني لشيخ العراقين، قائلا: «وكان العلّامة الأستاذ ونادرة الدهر الشّيخ محمّد هادي الطهراني النجفي، لا يتخاضع لأحد من أساتذة عهده وصناديد وقته سوى المترجم على المنتخر باستناده إليه» (٣).

تنويه: جاء في كتاب (كلشن أبرار)، ما يلي: «في هذه المدينة المقدّسة عمد خال الشيخ [محمد] هادي، أي: عبد الحسين الطهرانيّ المعروف بشيخ العراقين، إلى تأسيس حوزة علميّة، وقد شدّ الرحال إلى هذه المدينة لغرض الاستفادة من الأفكار الفقهيّة

<sup>(</sup>١) أشعه نور در تفسير آية شريفه نور (أشعة النور في تفسير آية النور)، ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢) يعني بذلك: سهاحة شيخ العراقين.

<sup>(</sup>٣) صدر الإسلام الإماميّ الخوئيّ، مرآة الشرق، ص ٦٧١.

لهذه المدرسة. لقد كان شيخ العراقين عالمًا فقيهًا، ومحققًا زاهدًا، متقربًا إلى الله، وكان يتمتّع بفهم وذاكرة قويّة، وكان ضليعًا في الفقه والحديث والرجال والتفسير، وهو من تلاميذ شريف العلهاء، وصاحب الضوابط، وصاحب الفصول، وصاحب أنوار الفقاهة. وقد بلغ درجة الاجتهاد، واستفاد الكثير من الفضلاء من حلقة درسه... وكان هذان التلميذان يتحدّثان في مباحثاتها وبعض المجالس عن دقّة وتحقيق وحسن فهم وسرعة بديهة، وحسن ضبط، واتقان وهيمنة أستاذهما على العديد من العلوم، وعن دفعه للشبهات وقضائه على أهل البدع. وكان شيخ العراقين إلى جانب اشتغاله بالتدريس والتأليف قد كرّس عمره وطاقاته في إعهار وبناء البقاع المقدّسة لأئمة الهدى عليهم السّلام وإقامة المساكن للطلّاب والفضلاء. وإنّ مضجعه في جوار مرقد الإمام عليهم السّلام وإقامة المساكن اللطلّاب والفضلاء. وإنّ مضجعه في جوار مرقد الإمام الحسين عمره مزار للمحبّين»(۱).

والنقطة الأخرى التي نلاحظها في هذا الكلام هي دعوى تتلمذ شيخ العراقين على يد شريف العلماء وصاحب الفصول-رحمة الله عليهما- ولم أعثر على مستند لهذين الادعاءين. ولكننا لو أخذنا بنظر الاعتبار تاريخ ولادة ورحيل هذين العلمين ووجدهما في العتبات المقدسة، يضمحل استبعاد تتلمذ شيخ العراقين عليهما، ولكن يبدو أن حضوره في حلقة درسهما لم يكن بالمقدار الذي يجعله جديرًا بالذكر في الكتب المعتبرة، ولذلك لم نعمد بدورنا إلى ذكرهما في القسم الخاص بالتعريف بشيوخ وأساتذة سهاحة شيخ العراقين.

(۱) مجموعة من المؤلّفين، گلشن أبرار، ج ٨، ص ١٨٢، نقلاً عن: فيض قدسي، المحدّث النوري، ص ١٣٨ و٢٦٤ (مصدران فارسيّان).

## ٧. الشيخ باقر بن زين العابدين السلماسيّ.

ولد الشّيخ باقر السلماسيّ كما يبدو من كتاب مآثر الكبراء في أسرة علميّة، وتمّ الحديث هناك عن أسرته بالتفصيل. ولكنّ في ما يتعلق بخصوص الشّيخ السلماسيّ، ورد فيه ما يلي: «وأمّا الشّيخ باقر ابن الشّيخ زين العابدين السلماسيّ الكاظميّ المتوفّى سنة ١٣٠١ هـ، فقد ذكره الشّيخ العلّامة صاحب كتاب الذريعة في كتاب نقباء البشر، فقال: كان من العلماء الأبرار الأخيار، ومن تلاميذ العلّامة شيخ العراقين الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ، والشيخ محمّد حسن آل ياسين الكاظميّ، وكان يتولّى عمارة [مشهد] العسكريين عليه والكاظمين عليه وتذهيبهما بحسب أمر أستاذه شيخ العراقين، وخلّف من بعده بعض الباقيات الصالحات، وقد تلمّذ عليه في المنطق العلّامة الفقيه السيّد حسن الصدر الكاظميّ عليه. وتوفّي الشّيخ باقر في الكاظميّة في سابع ربيع الآخر سنة ١٣٠١ هـ، ودفن بجنب أبيه»(١).

وقد ذكر صاحب كتاب (مآثر الكبراء في تاريخ سامراء) أنَّ أسرة السلماسيّ كان لها دور فاعل في عارة المشهد المقدّس في سامراء، وتحدّث عن ذلك قائلًا: «بها أنَّ الشّيخ زبن العابدين السلماسيّ، وأباه الميرزا محمد، وابنه الميرزا إسماعيل، والميرزا باقر، وحفيده الميرزا إبراهيم، بذلوا جهدهم في عارة مشهد العسكريين على الله المناه الميرزا إبراهيم، بذلوا جهدهم في عارة مشهد العسكريين على الله في وجه لنا الإشارة إلى نبذة من مآثرهم الجميلة تقديرًا لآثارهم الخالدة التي هي غرّة في وجه أبيهم»(٢).

(١) ذبيح الله المحلاتي، مآثر الكبراء في تاريخ سامراء، ج ٢، ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج ٢، ص ١٤٢.

ويبدو أنَّ هذه الأسرة كانت قبل قدوم شيخ العراقين بذلت ما بوسعها في عهارة مشهد العسكريّين الله إذ إنه كان مغفولًا، ولم يكن يحظَ بالاهتهام قياسًا بالمشاهد المشرّفة الأخرى، فضاعف شيخ العراقين من اهتهام هذه الأسرة بمواصلة سعيها، وعمل على إقناع الملك الإيراني لتذهيب قبّة هذا المشهد المقدّس مستعينًا بكفاءة هذه الأسرة في هذا الشأن، كها استفاد من وجود الميرزا باقر الذي كان تلميذه في الوقت نفسه.

### ٨. السيّد على الميبدي اليزديّ.

ويبدو أنّ سهاحة العلّامة الميبديّ قد أدرك السنوات الأخيرة من حياة سهاحة الشيخ، وأنّه هو الذي قرّر شرح شرائع المحقّق الحلي الذي كان سهاحة شيخ العراقين يقوم بتدريسه. وجاء في كتاب (گلشن أبرار) ما يلي: «في سنة ١٢٨٥ هـ أصدر ناصر الدين شاه [القاجاريّ] فرمانًا(۱) بتغيير الضريح واستبداله بآخر من ذهب تحت إشراف شيخ العراقين، فتوجه الشّيخ إلى سامراء. فأقام العلّامة الميبديّ مع أستاذه في سامراء ستة أشهر (فصلي الصيف والخريف). وكانت حلقات الدرس تقام هناك من الصباح إلى الليل، ومن بين الدروس التي كان يحضرها العلّامة الميبديّ هناك: شرائع المحقّق الحلي، وكان سهاحته يكتب تقريرات الأستاذ، وكان سفر شيخ العراقين والميبديّ إلى سامراء قبل وصول الميرزا الشيرازيّ إليها»(۲).

والأمر الآخر الجدير بالملاحظة في العلاقة بين هذا الأستاذ وتلميذه، كالآتي:

«لقد كان في فترة الدراسة مثابرًا جدًّا على الدرس والتدريس. وكان من أجل تعلّم اللغة العربيّة يتحدّث مع الآخرين بالعربيّة، ولا يقرأ كتابًا فارسيًّا. ولهذا كتب في هذا الشأن: حينها كنت في العتبات المقدّسة، ذات يوم كنت في مجلس الأستاذ طاب ثراه في سامراء، وكان في المجلس [أناس] من كافة الطبقات. فالتفت الشّيخ إلى القاضي وطلب منه أن يقرأ شيئًا من القرآن، إذ كان القاضي بارعًا في التجويد والتلاوة، فبدأ تلاوة القرآن بصوت عذب وبلحن عربي بديع. وحيث كنت قد أتقنت اللهجة العربيّة من

(٢) مجموعة من المؤلّفين، گلشن أبرار، ج ٨، ص ١٨٢.

<sup>(</sup>١) أي أمرًا (المترجم).

العرب في كربلاء، وكنت قد أخذت قدر كفايتي من التجويد والقراءة، بدأت أشكل على القاضي في مواضع من تلاوته. حتى ضاق المجلس عليه، وقال لى بعد الفراغ من تلاوته: (اقرأ أنت). فبدأت القراءة فورًا، بحيث تعجّب الأستاذ، وقال لي: ما زلت شابًا، وقد نشأت في يزد، ولم يمض على إقامتك بين العرب فترة طويلة، فكيف أتقنت القراءة بلهجة عربيّة؟! فقلت له: كان بعض العرب يدرسون عندي، وقد أخذت عليهم العهد على أن يتحدَّثوا معى بالعربيّة بالمقدار المكن، وقد تضرّعت عند جدى الحسين على وسألته ذات الشيء، فلم يمض طويل وقت حتى أتقنت اللغة العربيّة، وبدأت أحاور العرب دون أن تبدو على العجمة بشكل ملحوظ. فأثنى على كثيرًا، وقال جميع من في المجلس إنَّ هذه الحالة جديرة بالتحصيل. وكنت أقول لزملائي من العرب والعجم في كربلاء مرارًا بأن يتعمّدوا في المجالس طرح المسائل المعقّدة التي لا أعلمها؛ حتى أضطر إلى التفكير فيها وقراءة الكتب من أجل فهمها. وكنت أنظم القصائد والأشعار باللغة العربيّة أحيانًا، وأقرؤها على الشعراء العرب؛ كي يبيّنوا لي إشكالاتها، وأعرف من إشكالاتهم مواقع استعمال الألفاظ العربيّة، وكنت قد حظرت على نفسى قراءة الكتب الفارسيّة، باستثناء كتب الأدعية والمواعظ، وكنت أرى أنَّ بعض ما يفهم من ثنايا الكلام، لا يفهم من ترجمته إلى اللغة الفارسيّة...»(١).

والنقطة المهمّة الأخرى التي تعكس أفكار شيخ العراقين أيضًا، الكلام الذي نقله السيّد على المبيديّ عن سهاحته؛ إذ يقول: «لقد كان أستاذ[نا] المرحوم الشيخ عبد الحسين الطهرانيّ المتوفّى سنة ١٢٨٦ هـ طاب ثراه يقول مرارًا وتكرارًا: فيها يتعلّق بباب الفتوى ومراعاة جانب الاحتياط فيها، إذا رأيتم فتوى من أمثال: المحقّق أو

<sup>(</sup>١) مجموعة من المؤلّفين، كلشن أبرار، ج ٨، ص ١٨٢.

العلّامة أو الشهيد وأضرابهم أعلى الله مقامهم ولم تجدوا لها دليلًا ظاهرًا، لا تسارعوا إلى ردّها، ولا تفتوا على خلافها كما فعل بعض المتأخّرين وذلك أن هؤلاء لم يكونوا يُفتون دون الاستناد إلى دليل شرعيّ قويّ(١).

(١) رضا الأستاذي، ده رسالة، ص ٢٦١، نقلاً عن إرشاد المستمع، لمؤلّفه: السيّد علي الميبديّ اليزديّ. (مصدر فارسيّ).

## ٩. الشّيخ عبد الله الزنجانيّ

عرّفه السيّد محسن الأمين في كتابه القيّم (أعيان الشيعة)، على النحو الآتي: «الشيخ العالم الآقا ميرزا عبد الله ابن المولى أحمد الزنجانيّ، ولد في زنجان وتوفيّ في بلد الكاظمين على أواخر سنة ١٣٢٩ هـ. ودفن في الرواق الشريف محاذيًا لباب قريش من الصحن الشريف... الخ»(١).

وأرخ في كتابه (نقباء البشر) سنة وفاته بعام ١٣٢٧ للهجرة، قائلًا: «هو الشّيخ الميرزا عبد الله ابن المولى أحمد الزنجانيّ عالم كبير وفقيه جليل... ثمّ رجع إلى الكاظمية، وبقى فيها إلى أن توفّي في سنة ١٣٢٧ هـ، إلخ»(٢).

وجاء في كتاب موسوعة طبقات الفقهاء:

«عبد الله بن أحمد الكاونديّ الإيجروديّ الزنجانيّ، النجفيّ ثمّ الكاظميّ. كان فقيهًا إماميًّا، أصوليًّا مدقّقًا، جليل القدر... ثمّ رجع إلى الكاظميّة، فلبث فيها مدّة يسيرة، حيث وافاه الأجل المحتوم في أواخر سنة تسع وعشرين وثلاثهائة وألف»(٣).

والعجيب أنَّه لم يرد أيّ ذكر لشيخ العراقين في كتاب أعيان الشيعة على الرغم من كونه من أكثر الأشخاص تأثيرًا في حياته العلميّة على ما سيأتي ذكره. حيث نجد الثناء عليه في جميع الكتب، بينها نجد الوارد في كتاب أعيان الشيعة هو كالآتي:

(٢) الآغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج ٣، ص ١١٩١.

<sup>(</sup>١) محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج ٨، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٣) جعفر السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج ١٤، ص ٣٧٤.

«كان فقيهًا عالمًا مدقّقًا وهاجر في أوائل أمره إلى العتبات بعد أن تلقّى جملة من المقدّمات وشطرًا من الأصول والفقه في زنجان، وحضر هناك وتلمّذ على السيّد الأجلّ العكدمة الميرزا محمّد حسن الشيرازيّ قدّس سرّه واختص به، وتوطّن في أواخر أيامّه في النجف الأشرف، وقصد زيارة المشهد المقدّس الرضوي سلام الله على صاحبه سنة المنتجف الأشرف، وقصد زيارة المشهد جاء إلى مسقط رأسه ووطنه في زنجان، وأقام بها قريبًا من سنة، واشتغل ببعض المباحثات في الأصول والفقه واجتمع إليه جماعة من فضلاء الطلبة، ثمّ عاد إلى الأماكن المشرّفة بالعراق، وبعد وصوله إلى بلدة الكاظمين، بقي فيها زمانًا قليلًا، فوافاه الأجل المحتوم. إلخ»(۱).

وجاء في كتاب (طبقات أعلام الشيعة نقباء البشر) ما يلي:

«هو الشّيخ الميرزا عبد الله ابن المولى أحمد الزنجانيّ، عالم كبير، وفقيه جليل. كان والده من أبناء الخوانين ورجال الحكم والسياسة في إيران، ولكن الله يخرج الحيّ من الميّت، فقد اتجه [أي والد الشّيخ عبد الله] لتحصيل علوم الدين، وتلمّذ على العلّامة المولى علي القاربوز آبادي معاصر العلّامة الأنصاريّ، وتقدّم حتى صار من العلماء المبرّزين (٢٠).

وأما مؤلّفات الشّيخ عبد الله الزنجانيّ، فقد ورد التعريف بها في كتاب أعيان الشيعة على النحو الآتي:

«[حاشية مطوّلة ومفصّلة على كتاب القوانين، ونقل لي الميرزا محمّد الطهرانيّ العسكريّ أنّه رآها بخط المرحوم السلماسيّ عندما كان مشغولًا

<sup>(</sup>١) محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج ٨، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٢) الآغا بزرك الطهراتي، طبقات أعلام الشيعة نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج ٣، ص ١١٩١.

بمطالعة القوانين] (١) ... وكتاب تسهيل الوصول إلى علم الأصول وهو تعاليق على كتاب الرسائل للشيخ الأنصاري.. ورسالة في حكم الشبهة المحصورة، وشرح على نجاة العباد لصاحب الجواهر [طبع بعضها] (٢)، ورسالة وجيزة في علم الأخلاق» (٣).

وكان لشيخ العراقين دور كبير في ارتفاع نجم الشّيخ عبد الله الزنجاني الله و حاء في كتاب (نقباء البشر) بشأن العلقة بين شيخ العراقين والشيخ عبد الله الزنجانيّ، ما يلى:

"وتشرّف ولده المترجم له [أي الشّيخ عبد الله] إلى العتبات المقدّسة في العراق في ربعان شبابه. فضاقت أمور معاشه وهو في كربلاء، فصمّم على التكسّب ببعض المهن الدارجة، فاشتغل مع البنائين، واتفق أن أشرك في تعميرات كانت تتعلق بالحجّة الكبير الشّيخ عبد الحسين شيخ العراقين الطهرانيّ، وصادف أن رآه الشّيخ فتفرّس فيه وتوسّم به الخير، فاصطفاه وقطعه عن العمل، ووجّهه لطلب العلم بعد القيام بلوازمه ونفقاته وعنى بتربيته؛ فقرأ وبذل طاقته، وشاءت إرادة الله أن تمدّه بالتوفيق والعناية، فحاز درجة من الفضل أهّلته لحضور بحث الشّيخ الطهرانيّ نفسه، فاستفاد من مجلس درسه مدّة طويلة، وكان مدّة بقائه في كربلاء ملازمًا له... إلخ»(٤).

(١) ما بين المعقوفتين جاء في الأصل الفارسي، ولم نعثر عليه في المصدر أدناه. المعرّب

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين قد ذكر في الأصل الفارسي، ولم نجده في المصدر أدناه. المعرّب.

<sup>(</sup>٣) محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج ٨، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٤) الآغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة نقباء البشر، ج ٣، ص ١١٩١.



أجل، لم يكن شيخ العراقين مجرّد عالم يكتفي بالجلوس في زاوية من بيته، أو أن يكون في أحسن حالاته منشغلًا بالبحث والتحقيق بين مختلف الكتب، أو يقنع بمجرّد التفكير في التدريس وما إلى ذلك فقط، بل كان إلى ذلك كلّه يرى في حلكة الليل والظلام الدامس ما لا تراه العامّة في المرآة الصافية في وضح النهار، فكان إذا رأى طاقة جار عليها الزمن، أو طائرًا مهيض الجناح طوّحت به العواصف العاتية بعيدًا عن موطنه، سعى جاهدًا إلى الأخذبه، وإعادته إلى عشه. وقد كان الشّيخ عبد الله الزنجاني واحدًا من تلك الأمثلة التي تعرّ فنا عليها. ويبدو أنَّ هذه العلاقة كانت تفوق مجرد الصلة بين الأستاذ والتلميذ، فإنَّ هذا الأستاذ كان قد تخلَّى عن الأعراف الشكليّة، وتنكر للتشخصات السائدة، وانطلاقًا من مقولة:(اطلبوا العلم من المهد إلى اللحد)، كان يحضر مع تلميذه درس أستاذ آخر على الرغم من الخطوط التي رسمتها الشيخوخة على وجهه وكانت السنة هي الأخرة من عمره، أو لم يكن الأستاذ المذكور في عداد الفقهاء، ولذلك نجد صاحب كتاب نقباء البشر يواصل كلامه في النصّ المتقدّم، قائلًا: «حدّثني الحجّة الميرزا محمّد الطهرانيّ عن المترجَم له، أنَّه قال: كنت في سنة ١٢٨٦ هـ، أقرأ الهيئة والنجوم مع الشَّيخ عبد الحسين المذكور أيام رئاسته في الكاظميّة على الفلكيّ الماهر الآغا محمّد هاشم الشيرازيّ الذي كان من التّجار المعترين، وصار وكيلًا للمجدّد السيّد محمّد حسن الشرازيّ أيام زعامته في سامراء، وكان من الأخيار الأوتاد والأمناء الأبرار»(١).

(١) الآغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة نقباء البشر، ج ٣، ص ١١٩١.

# ١٠. السيّد محمّد رضا بن محمّد علي الحسيني الكاشانيّ.

لقد ورد التعريف به في كتاب (موسوعة طبقات الفقهاء) بالنحو التالي:

«[السيّد] محمّد رضا بن محمّد علي الحسينيّ الكاشانيّ... عالم إماميّ فقيه. أجازه العديد من الفقهاء، منهم: محمّد مهدي بن محمّد إبراهيم الكلباسيّ، وزين العابدين المازندرانيّ، ومهدي بن علي بن جعفر كاشف الغطاء النجفيّ، وعبد الحسين الطهرانيّ، وغيرهم. له مؤلّفات، منها: شرح «معراج السعادة» في الفقه لمحمد مهدي الكلباسيّ، في ثلاث مجلّدات ضخام، ولم يتم، ومصباح الأصول»(١).

وقد توقي في حياة أستاذه شيخ العراقين. والذي يبدو أنّه كان قد حصل بسبب كفاءته و جدارته على إجازات في الرواية من عدد كثير من العلماء. وممّا ورد في هذا الشأن في كتاب الذريعة ما يلي:

«السيّد محمّد رضا ابن السيّد محمّد علي الحسينيّ الكاشانيّ المعروف بكلهري، المجاز من الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ في سنة ١٢٧٦ هـ»(٢).

واللافت للانتباه في هذا النص أنَّ المرحوم الكلهري قد حصل على هذه الإجازة في سنة ١٢٧٦ هـ، وهي السنة التي سافر فيها سهاحة الشّيخ للمرّة الثانية مبعوثًا رسميًّا من قبل الدولة الإيرانيَّة لعهارة العتبات المقدّسة. وكان قبل هذه العودة كها ذكرنا في فصل هجرة الشّيخ إلى العتبات المقدّسة قد أقام في دار الخلافة مدّة تسعة أشهر. وفي موضع آخر من كتاب الذريعة هناك إشارة إلى وجود رسالة

<sup>(</sup>١) جعفر السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج ١٣، ص ٧٥٣.

<sup>(</sup>٢) الآغا بزرك الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ١، ص ٢٢٤.

بشأن إجازة شيخ العراقين إلى المرحوم الكلهري، إذ يقول: «رسالة في إجازة شيخ العراقين الشّيخ عبد الحسين بن علي الطهراني المتوفّى [سنة] ١٢٨٦ هـ، للسيّد محمّد رضا ابن السيّد محمّد علي الكاشاني المعروف بكلهري في [سنة] ١٢٧٦ هـ، ضمن مجموعة فيها إجازات أخر للمجاز أيضًا، مثل إجازة المولى محمّد مهدي ابن الحاج الكلباسيّ له في [سنة] ١٢٧١ هـ، وإجازة الميزا علي نقي الطباطبائيّ، وإجازة الشيخ مهدي ابن كاشف الغطاء، وإجازة السيّد أسد الله ابن حجّة الإسلام الأصفهانيّ، وإجازة الشيخ زين العابدين المازندرانيّ الحائريّ. كلّها مختصرات مذكورات في مستدرك إجازات البحار للميرزا محمّد الطهرانيّ بسامراء»(١).

(١) الآغا بزرك الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ١١، ص ٢٠.

# المولى كلب علي بن عباس الشرنديّ القزوينيّ

إنَّ من بين التلاميذ الآخرين لسهاحة الشيخ، هو المولى كلب علي بن عباس الشرنديّ القزوينيّ. ويبدو أنّه لم ينل قسطه من الشهرة التي حصل عليها تلاميذه الآخرون. وعلى الرغم من عدم ذكر اسمه في الكتب المعروفة بوصفه تلميذًا للشيخ، ولكن هناك حاليًا بعض التقريرات الفقهيّة لسهاحة الشّيخ بخط يده، [وهي محفوظة حاليًا في]: (كنسرسيوم محتواي ملي (۱)، مسجلة برقم: ١٢٦٧٠/ oai:zakhair.net).

وقد ورد الحديث عنه في كتاب (تراجم الرجال) على النحو الآي: «المولى كلب على بن العباس الشرندي القزويني. أقام في طهران مدة متتلملًا في المعقول على المولى آقا على الزنوري، وفي الفقه والأصول على الشيخ عبد الحسين شيخ العراقين الطهراني، وكتب تقريرات أبحاث الثاني منها [سهاحة شيخ العراقين] في عدة من أبواب الفقه. وتتلمذ في قزوين على الميرزا يحيى القزويني في الفقه، والمولى صفر على الرشتي. وأقام بها مشتغلًا بالوظائف الشرعية ومتوليًا للأمور الاجتهاعية. ودرس في الفقه أيضًا عند المولى نظر على الطالقاني، وصرّح بتتلمذه لديه في آخر نسخة من كتاب أستاذه «مناط الأحكام». وتتلمذ في النجف الأشرف على الشيخ محمّد حسن النجفي (صاحب الجواهر)، والشيخ مرتضى الأنصاري، وكتب جملة من تقريراتها. استنسخ كثيرًا من

(۱) عبارة عن تجمّع كبير من المكتبات والمؤسّسات المنتجة أو أصحاب المصادر المعلوماتيّة، تمّ تأسيسه في إيران لغرض الحفاظ على التراث وتسهيل الأمر على الباحثين والمحقّقين للوصول إلى المحتوى المنشود لهم. يتمّ انتخاب رئيس له كلّ سنتين. ومن بين أهم أعضائه: د. غلام على حداد عادل، ومحمد رجبي، وفرهاد رهبر، وعلى رضا طالب بور، وآخرون. المعرّب.

الكتب العلميّة منذ سنة ١٢٦٣ هـ وبعضها بمعاونة أخيه(نجف علي)، ويبدو من بعض كتاباته أنّه كان يتكسّب بنسخ الكتب ومقابلتها وتصحيحها، ووقف ما بقي منها في حيازته على الأولاد. له (حاشية شوارق الإلهام)، و(ذوق الفقاهة ومنهج العبادة)، و(قسطاس الأصول)، و(تقريرات أبحاث شيخ العراقين الطهرانيّ)، وهي التقريرات الفقهيّة»(١).

وقد ورد وصف هذه التقريرات، على النحو الآي: «فقه استدلالي تفصيلي» تقريرات أستاذه الشّيخ عبد الحسين شيخ العراقين الطهرانيّ. إنّ هذه الكتابات أغلبها غير مكتمل، وبعضها على شكل هوامش على كتب فقهيّة أو قواعد العلّامة الحلي، وتشتمل على كتب: الإجارة والصلح والوقف وصلاة المسافر وكتاب القضاء والغصب والضهان وما إلى ذلك»(٢).

(١) أحمد الحسينيّ الإشكوريّ، تراجم الرجال، ج ٢، ص ٣٠٦.

<sup>(</sup>٢) كنسر سيوم محتواي ملي، (مسجلة برقم: ٥ai:zakhair.net / ٠٦٢٦٧).



# التعريف الإجمالي بمؤلفات شيخ العراقين

على الرغم من انشغال شيخ العراقين إلى جانب نشاطه العلميّ بالكثير من الأمور التنفيذيّة؛ من قبيل: التعليم، والتعلّم، والتدريس، واستنساخ الكتب وتصحيحها، والمساهمة في الإعهار والبناء، والإشراف على الكثير من المشاريع؛ من قبيل: بناء وعهارة المدارس العلميّة والمساجد، ونشاطه في عهارة العتبات المقدّسة في العراق، ونشاطه الدؤوب في محاربة الفرق المنحرفة والضالة الكبرى في القرن الثالث عشر للهجرة، مضافًا إلى زعامته ومرجعيّته وغير ذلك من الأمور، على الرغم من هذا كلّه فقد ترك على مدى حياته المباركة وغير الطويلة نسبيًا بعض الكتب والمؤلّفات. وفي هذا الفصل سوف نعمل على إحصاء هذه الكتب التي خطها يراعه الشريف.

فكتب الشّيخ الآغا بزرك الطهراني و طبقات أعلام الشيعة، في هذا الشأن قائلًا: «له رسالة عمليّة طبعت في سنة ١٢٨٥ هـ. وصرّح في أوّها بأنّها (النخبة) للكلباسي بتغيير مواضع خلافه إلى ما يوافق رأيه، وطبعت أيضًا ترجمته لـ (نجاة العباد) الصاحب الجواهر]، وله (طبقات الرواة) في الرجال، وحواشي وتعليقات رسائل، وكثير غير ذلك»(١).

كما جاء في كتابي (الكنى والألقاب)، و (تكملة أمل الآمل)، ما يلي: «له كتاب في طبقات الرواة في جدول لطيف، غير أنّه ناقص» (٢).

(١) الآغا بزرك الطهراتي، طبقات أعلام الشيعة، ج ٢، ص ٧١٤.

<sup>(</sup>٢) الشّيخ عباس القمّي، الكنى والألقاب، ج ٢، ص ٣٩٨؛ حسن الصدر، تكملة أمل الآمل، ج ٣، ص ٢٣٠.

وجاء في كتاب ريحانة الأدب [ما معناه]:

«من آثاره: ترجمة نجاة العباد، وكتاب في طبقات الرواة في جدول لطيف، ولكنه ناقص ولم يتمكّن من إكماله»(١).

وممّا كتبه صاحب موسوعة طبقات الفقهاء:

«للمترجَم مؤلّفات، منها: رسالة فتوائيّة (مطبوعة) لعمل مقلّديه، طبقات الرواة لم يتمّ، كتاب الإجازات، ترجمة (نجاة العباد يوم المعاد) (مطبوعة)، وهي رسالة عمليّة فتوائيّة لأستاذه صاحب الجواهر، وغير ذلك من الحواشيّ والتعليقات والرسائل» (٢).

وكتب صاحب معارف الرجال:

 $(10^{(m)} + 10^{(m)})$  هيؤثر عنه كتاب في طبقات الرواة غير تامّ، عثرنا عليه

وفي كتاب أعيان الشيعة، جاء ما يلي:

«له كتاب في طبقات الرواة، في جدول لطيف غير أنّه ناقص. وله رسالة عمليّة مطبوعة، وترجمة نجاة العباد، وحواشِ وتعليقات ورسائل وكتب في الرجال»(٤).

وما ورد في العديد من الكتب من أنّ له كتابًا في (طبقات الرواة) وهو ناقص، مستنده ما كتبه المحدّث النوري في مستدرك الوسائل؛ إذ يقول: «له كتاب في

(١) ريحانة الأدب في تراجم المعروفين بالكنية أو اللقب، ج ٣، ص ٣٢٩. ولكنّنا لم نعثر على هذا النص في المصدر. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) جعفر السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج ١٣، ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>٣) محمّد حسين حرز الدين، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء، ج ٢، ص ٣٥.

<sup>(</sup>٤) محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج ٧، ص ٤٣٩.

طبقات الرواة، في جدول لطيف، غير أنّه ناقص،... إلخ»(١).

وهناك مخطوطة في أصول الفقه، يحتمل أن يكون كاتبها شيخ العراقين، وهي موجودة في (كنسرسيوم محتواي ملي (٢)، مسجلة برقم: ٣٦٤١٢ / oai:zakhair.net).

كما أشار آية الله الأستادي في مقالة له إلى كتابين آخرين لسماحته، ونوّه إلى توفّر مخطوطتيهما حالياً، وهما:

1. شرح شرائع [الإسلام] للمحقّق الحلي. توجد نسخة له في مكتبة مجلس الشورى(انظر: فهرستواره دست نوشته هاي إيران / أي فهرست المخطوطات الإيرانيّة، ج 7، ص ٧٩٠).

٢. جواب الطهراني للداماد. وهي رسالة فقهية محفوظة في مكتبة الجامعة (جامعة طهران)، ولا نعرف عن محتواها شيئًا حاليًّا. إلخ<sup>(٣)</sup>.

وقد تمكّنت بحمد الله ومساعدة الأخ العزيز حجّة الإسلام علي قنبريان زيد عزّه من الوصول إلى مخطوطة كلّ من كتاب(أصول الفقه)، و(شرح شرائع [الإسلام])، المنسوبتين إلى شيخ العراقين(٤٠). كما زوّدني سماحته بنسخة من

(١) الشّيخ حسين النوري، مستدرك الوسائل (الخاتمة)، ج ٢، ص ١١٤.

<sup>(</sup>٢) تقدّم التعريف بهذه المؤسّسة في الفصل الثالث. المعرّب.

<sup>(</sup>٣) انظر: رضا أستادي، شيخ العراقين وكتاب أسرار الصلاة، مجلة: آيينه پژوهش، مرداد وشهريور عام ١٣٩٠، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٤) لقد زوّدني أخي العزيز علي قنبريان بهاتين النسختين، بتاريخ: ١٢ / ٢ / ١٣٩٣ هـ ش، الموافق لـ ٢ / ٥ / ٢٠١٤ م.

كتاب (جواب الطهرانيّ للداماد) الذي كان قد صحّحه وأعدّه للطبع، وذلك قبل نشره.

وهناك طبعة حجرية لكتاب آخر ترجمه سهاحة شيخ العراقين<sup>(۱)</sup>. وعنوانه: (ترجمة رسالة في أحكام الصوم والاعتكاف)، وسوف نشير إليها باختصار في هذا الفصل، وقد أعلمت سهاحة الشيخ قنبريان (المذكور آنفًا) والناشط في تصحيح كتب شيخ العراقين بأنّنا سنعمل بالتعاون معه في المستقبل القريب على توفير نسخة مطبوعة ومصحّحة لها، بغية وضعها في متناول الطلّاب إن شاء الله.

والذي يبدو لي أنّ سهاحة شيخ العراقين بعد عودته إلى إيران، على الرغم من توليه الزعامة الدينيّة، وإلى جانب نشاطه العلميّ (من قبيل: جمع الكتب والتدريس وما إلى ذلك)، وعلى الرغم من انشغاله في الأمور التنفيذيّة (من قبيل: منصب القضاء في طهران وما إلى ذلك)، حيث إنّه مثل كلّ متعلّم آخريرى نفسه مدينًا إلى أساتذته الكبار، قام في بداية الأمر بعد إدراكه عدم الحاجة إلى كتابة شيء جديد، وتوافر مؤلّفات المتقدمين من الأساتذة، أخذ يعمل في الغالب على مل الفراغ بترجمة الكتب الفقهيّة لأولئك العلماء الكبار، فباشر ترجمة وتصحيح بعض الكتب.

ولست أشك في وجود المزيد من كتب ومؤلّفات ساحته في مكتبات العراق، لكن وللأسف الشديد إنَّ أحداث السنوات الأخيرة في العراق وعدم وجود

(١) محفوظة في مكتبة مشار (المحدّث الأرموي، ج ١، ص ٥٥٧، رقم: ٤٥٤).

النظم اللازم حالت دون الوصول إلى محتويات المكتبات الموجودة هناك، ولذلك لا يمكن لنا أن نبدي رأيًا قاطعًا وحاسمًا في هذا الشأن.

ومن بين الكتب الأخرى المنسوبة إلى شيخ العراقين، وأثير الكثير من الأبحاث بشأن انتسابه إليه، وأكّد المحقّقون من المؤرخين في نهاية المطاف عدم انتسابه إليه(١)، وهو الكتاب الذي يتم التعبير عنه بالعناوين الآتية:

- ١. (كتاب أسر ار الصلاة).
- ٢. (رسالة سرّ الاستغفار بين السجدتين).
- ٣. (مصباح النجاة في سرّ الاستغفار بين السجدتين).
- ٤. (مصباح النجاة في النشأتين وسرّ الاستغفار بين السجدتين).
- ٥. (مصباح النجاة في أسرار الصلاة وسرّ الاستغفار بين السجدتين).

وأما محتوى هذا الكتاب وسبب رفض نسبته إلى شيخ العراقين، فهو ما سوف نشير إليه لاحقًا في هذا الفصل.

<sup>(</sup>۱) رضا أستادي، شيخ العراقين وكتاب أسرار الصلاة، مجلة: آيينه پژوهش، بتاريخ: مرداد وشهريور عام ۱۳۹۰ هـ ش، السنة الثانية والعشرون، العدد: ۱۲۹، ص ٤٥.

# التعريف التفصيلي بمؤلفات شيخ العراقين

طبقًا لما تقدّم فإنّ المؤلّفات التي سطّرتها يراع سهاحة شيخ العراقين، والتي توصّلنا إليها، كالآتي:

- ١. رسالة عمليّة.
- ٢. ترجمة رسالة نجاة العباد.
- ٣. شرح شرائع الإسلام للمحقّق الحلّي.
  - ٤. طبقات الرواة.
  - ٥. كتاب الإجازات.
- ٦. پاسخ تهراني به داماد (إجابة الطهرانيّ للداماد).
  - ٧. أصول الفقه.
  - ٨. ترجمة رسالة في أحكام الصوم والصلاة.
- ٩. مصباح النجاة في أسرار الصلاة وسرّ الاستغفار بين السجدتين.

الكثير من الحواشي والرسائل والتعليقات الأخرى، التي تقدّم ذكرها، ولم يبقَ لها أثر.

## ١. الرسالة العمليّة لشيخ العراقين.

لقد طبع سهاحة شيخ العراقين سنة ١٢٨٥ هـ(١) رسالة عمليّة لمقلّديه، وكها تقدّم أن ذكرنا فإنّ هذا الكتاب هو نفسه كتاب(النخبة) للمرحوم الكلباسي، مع الفارق التالي: إنّ سهاحة شيخ العراقين حذف منه ما لا يوافق فتواه، واستبدله بها توصّل إليه من الآراء والفتاوى. وقد أخبرني سهاحة [الشيخ علي] قنبريان الذي تقدّم ذكره أنّ الطبعة الحجريّة لهذا الكتاب موجودة حاليًّا في مكتبة الفقه والأصول التخصّصيّة في طهران، إلّا أنّه على الرغم من الجهود الحثيثة التي بذلها لم يتمكن حتى الآن من رؤيتها. على أمل أن يتحقّق هذا الأمر قريبًا ويصل هذا الكتاب بنسخته المصحّحة إلى الراغبين أيضًا. وبغضّ النظر عن مضمون هذه الرسالة؛ فإنّ الرسائل العمليّة التي يتداولها عامّة الناس حاليًّا تختلف اختلافًا كبيرًا عن الرسائل العمليّة التي ظهرت في القرون الأخيرة، ومن بينها: كتاب(النخبة) وحواشيه. وفيها يلي نستطلع جلية الأمر في هذا الشأن:

هناك مقالة بديعة ودقيقة بعنوان (درآمدي بر رساله عملية نويسي فارسي با تأكيد بر نخبه مرحوم كلباسي) مدخل لكتابة الرسائل العمليّة الفارسيّة بالتأكيد على كتاب (النخبة) للمرحوم الكلباسي<sup>(۲)</sup>، وهي بشأن مسار كتابة الرسائل العمليّة في تاريخ التشيّع، وهي نافعة جدًّا للاطلاع والتعرّف على تطوّر هذا الحقل؛ إذ إنّ الرسائل العمليّة الراهنة تختلف كثيرًا عن الرسائل العمليّة في الأزمنة

(١) أي: قبل وفاته بسنة واحدة فقط. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) انظر: مهدي مهريزي، درآمدي بر رساله عمليه نويسي فارسّي با تأكيد بر نخبه مرحوم كلباسي(١١٨٠ هـ).(مصدر فارسيّ).

الغابرة، وإن كتاب الكلباسي يعتبر من نوع الرسائل العمليّة الحديثة.

محمّد إبراهيم بن محمّد حسن الكاخكي الخراسانيّ، المعروف بـ(الكلباسي)، من علماء القرن الهجري الثالث عشر في أصفهان. ولد في التاسع عشر من شهر ربيع الآخر سنة ١١٨٠ للهجرة في مدينة أصفهان. درس على يد والده محمّد حسن الكاخكي الخراسانيّ(م: نحو ١١٩٠ هـ)، وكذلك درس على أساتذة آخرين، أمثال: محمّد على بن محمّد رفيع الجيلانيّ، والميرزا محمّد على بن مظفر الأصفهانيّ، ثمّ ذهب إلى العراق وتتلمذ هناك في كربلاء والنجف والكاظميّة على يد علماء معروفين، من أمثال: الوحيد البهبهانيّ، والسيّد على الطباطبائي (صاحب الرياض)، والسيّد محمّد مهدى بحر العلوم، والشيخ جعفر كاشف الغطاء، والسيّد محسن الأعرجي الكاظمي، ثمّ عاد إلى إيران، ليقيم في قم المقدّسة حيث درس على يد الميرزا أبي القاسم القمّي، وحصل منه على إجازة في الاجتهاد والفتوى، ثمّ انتقل إلى كاشان وحضر درس العالم ذائع الصيت هناك، أي المولى محمّد مهدى النراقي(١). وبعد ذلك حطُّ رحاله ليقيم في أصفهان، ويتعهِّد التدريس والوعظ والإرشاد حتى انتهت المرجعيّة الدينيّة إليه وإلى السيّد محمّد باقر المعروف بحجة الإسلام الشفتيّ.

لقد ترك محمّد إبراهيم الكلباسي المعروف بـ(الحاج الكلباسيّ) الكثير من المؤلّفات، ومن بينها:

١. إشارات الأصول، في مجلّدين مطبوعين.

<sup>(</sup>١) صاحب كتاب(جامع السعادات). المعرّب.

 $(1)^{(1)}$  عن أصول الفقه  $(1)^{(1)}$  عن أصول الفقه  $(1)^{(1)}$  .

وكانت وفاته في أصفهان في الثامن من جمادي الأولى سنة ١٢٦١ للهجرة (٣).

ومن بين المؤلّفات المعروفة والبارزة للحاج الكلباسي كتاب النخبة. وهو عبارة عن منتخبات من كتابه إرشاد المسترشدين، ويشتمل على الأبواب الفقهيّة التالية: الطهارة والصلاة والزكاة والخمس والصوم. وقد طبع هذا الكتاب في حياة المؤلّف سنة ١٢٤٦ للهجرة في أصفهان، ويُعدّ واحدًا من الرسائل العلميّة البارزة في المرحلة الثانية من الفقه الفتوائي.

إنّ أسلوبه الأدبيّ السليس واشتهاله على ما يبتلى به عموم المؤمنين، جعله محطًا للأنظار بوصفه كتابًا مرجعًا، واتجه كبار الفقهاء إلى التهميش عليه، ومن بينها الحواشيّ الآتية:

حاشية الشّيخ مرتضى الأنصاريّ(م: ١٢٨١ هـ).

حاشية سماحة شيخ العراقين، الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ (م: ١٢٨٦ هـ).

<sup>(</sup>١) في الأصل الفارسي (الإيقاضات)، والصحيح ما أثبتناه. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق، نقلاً عن: خاندان كلباسي (آل الكلباسي)، ص ١٢٧- ١٣٣. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر نفسه. وللمزيد من الاطلاع حول سيرة الحاج الكلباسي، راجع المصادر أدناه:

<sup>-</sup>محمد الكلباسي، خاندان كلباسي. (مصدر فارسي).

<sup>-</sup>علي كرباسي زادة الأصفهانيّ، مشاهير مزار علامة أبو المعالي كلباسي. (مصدر فارسيّ).

<sup>-</sup>آية الله جعفر السبحانيّ، موسوعة طبقات الفقهاء، ج ١٣، ص ٥١٨.

حاشية الميرزا حسين على التويسركانيّ (م: ١٢٨٦ هـ).

حاشية الشّيخ عبد الكريم الحائريّ اليزديّ (م: ١٣٥٥ هـ).

وبسبب شهرة الكتاب وانتشاره ظهرت له الكثير من المخطوطات والطبعات المختلفة على طول الزمن، وفيها يلي نذكر قائمة بهذه الطبعات والمخطوطات، بحسب تسلسلها التاريخي (١٠):

عام ١٢٤٦ للهجرة، أصفهان، مطبعة معتمدي (منو چهر خان اعتهاد الدولة)، بخط: عبد الرزاق الأصفهاني، صربي، رقعي، الصفحات غير مرقمة (٢).

عام ١٢٥٤ للهجرة، طهران، عبد المحمد اللواسانيّ، طبعة حجريّة (٣).

عام ١٢٦٧ للهجرة، مع حاشية وخط وتوقيع الشّيخ مرتضى الأنصاريّ (١٠).

عام ١٢٧٦ للهجرة، بخط: محمّد هاشم بن حسين التبريزيّ، الحجم: مربع الشكل، في ١٢٨ صفحة (٥).

(١) لقد استفدنا في الحصول على المعلومات المرتبطة بالطبعات والمخطوطات من كتاب (مأخذ شناسي خاندان كلباسي (مصادر عائلة الكلباسي)) (غير مطبوع)، بقلم: الفاضل المحترم السيّد محمّد حسين الحكيم.

<sup>(</sup>٢) انظر: خان بابا مشار، فهرست كتاب هاي چاپي فارسّي (فهرست الكتب الفارسيّة المطبوعة)، ج ٥، ص ٢١٧٥ ٥. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر نفسه، نقلاً عن الموضع ذاته.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر نفسه، نقلاً عن: الآغا بزرك الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ٢٤، ص ٩١.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر نفسه، نقلاً عن: فهرست كتاب هاي چاپ سنگي آستانه عبد العظيم(فهرست المطبوعات الحجريّة في مشهد السيّد عبد العظيم)، ص ٢٠٩. (مصدر

عام ١٢٨١ للهجرة، طهران، الناشر: محمّد علي بن علي أكبر، حجريّ، الحجم: مربع الشكل(١).

عام ١٢٨٣ للهجرة، طهران، مع حواشي الميرزا محمّد تقي الشيرازيّ، والمولى محمّد كاظم الخراسانيّ، والسيّد إسهاعيل الصدر، حجريّ، الحجم: مربع الشكل، طبعة الشّيخ أحمد، في ١٣٥ صفحة (٢).

عام ١٢٨٥ للهجرة، مع تغييرات [الشيخ] عبد الحسين الطهرانيّ شيخ العراقين بناءً على استنباطاته (٣).

وجاء في كتاب (أدوار الفقه وكيفيت بيان (أدوار الفقه وأنحاء بيانه)) الإيضاح الآتى:

«رسالة باللغة الفارسية بعنوان: (إرشاد المسترشدين في معرفة الضروري من أحكام الدين)، من تأليف المرحوم آية الله محمّد إبراهيم الكلباسيّ الأصفهانيّ(م: ١٢٦١ هـ)، ويوجد قسم من هذا الكتاب في نسخة في مكتبة السيّد مهدي الصدر وهي تشتمل على باب الطهارة إلى آخر باب الاعتكاف. وهناك نسخة منه محفوظة في مكتبة السيّد محمّد حسن الشيرازيّ في سامراء، وهي تشتمل على النسخة المتقدّمة مع إضافات

فارسيّ).

(۱) انظر: المصدر نفسه، نقلاً عن: خان بابا مشار، فهرست كتاب هاي چاپي فارسّي، ج ٥، ص ١٧٧٥ ٥١٧٥. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر نفسه، نقلاً عن الموضع ذاته.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر نفسه، نقلاً عن: الآغا بزرك الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ٢٤، ص ٩١.

من باب الزكاة إلى آخر الكفّارات. وإنّ رسالة «النخبة» باللغة الفارسية، للمرحوم الكلباسيّ على ما قاله حفيده في كتاب بدر التهام قد استخرجت من [كتاب] إرشاد المسترشدين، ثمّ كتبها بأسلوب سهل وعبارة سلسة ومبسّطة وترتيب بديع ومرغوب، وجعلها في متناول مقلّديه. وفيها يتعلّق بخصائص هذه الرسالة هناك بعض النقاط الجديرة بالذكر:

تشتمل هذه الرسالة على جميع أبواب العبادات، باستثناء الحج والجهاد.

إنّ رسالة (النخبة) كما كانت تحظى باهتمام خاص في حياة مؤلّفها، فقد حافظت على أهميّتها حتى بعد رحيله أيضًا، بل زاد اهتمام مراجع التقليد بها على الدوام، وكانوا لذلك يتخذون منها رافعة لكتابة هوامشهم وحواشيهم، ويبيّنون على أساسها مواضع اختلاف فتاويهم ورسائلهم العمليّة. ومن بين كبار العلماء الذين كتبوا حواشيهم عليها: آية الله الميرزا الثاني محمّد تقي الشيرازيّ(م: ١٣٣٩ هـ)، والمرحوم السيّد إسماعيل الصدر(م: ١٣٣٧ هـ)، والمرحوم السيّد محمّد كاظم اليزديّ(م: ١٣٣٧ هـ)، وآية الله الشهيد الشّيخ فضل الله النوري(م: ١٣٢٧ هـ).

لقد طبع نص هذه الرسالة للمرّة الأولى خالية من الحواشي في أصفهان سنة ١٢٤٦ هـ، وطبعت في طهران سنة ١٢٥٤ و ١٢٨١ هـ، ثمّ طبعت مع حاشية المرحوم الشّيخ الأعظم الأنصاريّ سنة ١٢٦٧ هـ، ثمّ مع حاشية المجدّد الشيرازيّ سنة ١٢٨٩ هـ، وبعد ذلك طبعت في طهران سنة ١٢٩٨ هـ مع حاشية الشّيخ الأنصاريّ والميرزا الشيرازيّ، دلك طبعت في طهران سنة ١٢٩٨ هـ مع حاشية الشّيخ الأنصاريّ والميرزا الشيرازيّ، ...إلخ.

لقد تمّ طبع مختصر هذه الرسالة للمرّة الأولى في طهران سنة ١٢٧٧ للهجرة في ١٣٠

صفحة، وطبع في طهران [مرّة ثانية] سنة ١٣٠٥ للهجرة أيضًا دون ترقيم الصفحات ودون تاريخ، ضمن مجموعة من سبع رسائل في ٢٢٩ صفحة، احتلت رسالة النخبة ٨٨ صفحةً منها.

قام المرحوم آية الله الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ شيخ العراقين بطبعها باسمه سنة ١٢٨٥ للهجرة، بعد بيان مواضع اختلاف فتواه ورأيه فيها»(١).

<sup>(</sup>۱) محمّد إبراهيم الجناتي، أدوار فقه وكيفيت بيان آن(أدوار الفقه وأنحاء بيانه)، ص ٢٤١. (مصدر فارسيّ).

#### ٢. ترجمة رسالة نجاة العباد.

إنَّ من بين آثار شيخ العراقين، ترجمة كتاب (نجاة العباد) لصاحب الجواهر. وقد جاء في كتاب (فقه فتوائي) في مقدِّمة هذه الترجمة مع حاشية المرحوم الآخوند الخراسانيّ، قوله:

«لقد اختار أستاذ الفقهاء الشّيخ محمّد حسن النجفيّ من كتابه المفصل والاستدلالي، أعني: (جواهر الكلام)، رسالة عمليّة باللغة العربيّة، لعمل مقلّديه. وهي تضمّ المسائل المتعلّقة بباب الطهارة والصلاة والصوم، وقد حظيت منذ تأليفها باهتهام الناس، وعمد بعض الفقهاء على شرحها وكتابة الحواشي عليها. وقد تُرجم هذا الكتاب إلى اللغة الفارسيّة ترجمات عديدة، يمكننا الإشارة إلى عدد منها: ترجمة الشّيخ إبراهيم التنكابنيّ (حيّ حتى عام ١٣٢١ هـ)، وترجمة السيّد أبي طالب الحسيني الهمدانيّ (حيّ حتى عام ١٢٧٣ هـ)، وترجمة السيّد حسن المدرّس الأصفهانيّ (م: ١٢٧٣ هـ)، وترجمة الميرزا محمّد على المدرّس الجهاردهي (م: ١٢٤٤ هـ). ومن بين الذين ترجموا نجاة العباد سهاحة شيخ العراقين، وقد طبعت ترجمته عدّة طبعات. كما يشتمل هذا الكتاب على حواشي الآخوند محمّد كاظم الخراسانيّ أيضًا» (۱).

ويبدو أنَّ سهاحة شيخ العراقين على بالإضافة إلى تأليفاته المختلفة، وبالالتفات إلى الضرورة التي كان يشعر بها، وتقديرًا لجهود أستاذه صاحب الجواهر، أو لأسباب أخرى، من قبيل: مطالبة المقربين أو غير ذلك من الأسباب، قد عمد إلى ترجمة الكتاب المذكور. وإنّ الطبعة الحجريّة لهذا الكتاب موجودة حاليًا

(١) فقه فتوائي، ج ٢، ص ٢٩٧. (مصدر فارسيي).

في المكتبة الوطنيّة (برقم: ٢٥٧٨٥٥٢). وإنَّ هذا الكتاب يشتمل على حواشي المرحوم الآخوند الخراسانيّ، وقد عمد مصحّح الكتاب في حاشية الصفحة الأولى منه إلى التعريف بنفسه قائلًا: «بسم الله خير الأسماء، إنّي الحقير الفقير المقصّر عبد الوهاب الخراسانيّ المشهديّ، لقد قمت بمقابلة وتصحيح [هذا الكتاب] بدقّة، عسى أن يذكرني المؤمنون في صالح أدعيتهم، إذ كان سعيي واهتمامي يهدف إلى إحياء هذه النسخة القيّمة... إلخ».

إنَّ النسخة المطبوعة من قبل الأمانة العلميّة لمؤتمر الآخوند الخراسانيّ، هي في الواقع خلاصة للطبعة الحجريّة من هذا الكتاب؛ إذ إنَّ الطبعة الحجريّة تقع في نحو ثمانين وثلاثهائة صفحة، في حين أنَّ النسخة المصحّحة لهذا الكتاب في نحو مائة صفحة [فقط]. وقد جاء في بداية الفصل الأوّل من هذا الكتاب أي: فصل الطهارة ما يلي:

«بسم الله الرحمن الرحيم.. كتاب الطهارة. الفصل الأوّل: في أقسام المياه وأحكامها. وقبل البدء في بيانها، اعلم أنَّ الماء على قسمين: مطلق ومضاف... والعرق الذي يسحب من الماء المطلق، مضاف»(١).

وفي الصفحة الأخيرة من هذه الترجمة، نرى ما يلي:

«يحرم صوم... الثلاثين من شعبان بنيّة أنّه من رمضان، والصوم وفاءً عن نذر المعصية، والصوم بالسكوت بمعنى نيّة الصوم كذلك ولو في بعض اليوم، لا الصوم عن المفطرات ساكتًا ولو في تمام اليوم بدون جعله وصفًا للصوم بالنيّة، فإنّه جائز، بل

<sup>(</sup>١) فقه فتوائي، ج ٢، ص ٣٠٣. (مصدر فارسيي).

الأقوى عدم بطلان الصوم بضمّ الصمت عن الكلام إلى المفطرات ولو في ابتداء العمل، وإن أثم بالتشريع حينئذ، وإن كان الصوم صحيحًا، إنّا المفسد تشخيص الصوم به. وأمّا الصوم عن الكلام خاصة فهو وإن كان خارجًا عمّا نحن فيه لكنّه حرام أيضًا إذا لم يتعلّق به غرض صحيح يوجبه أو يندبه. وكذا يحرم أيضًا صوم الوصال، والأقوى كونه للأعم من نيّة صوم يوم وليلة إلى [السحر](۱)، ويومين مع ليلة. ولا بأس بتأخير الإفطار إلى السحر وإلى الليلة الثانية مع عدم النيّة، وإن كان الأحوط اجتنابه، كما أنَّ الأحوط عدم صوم الزوجة والمملوك تطوّعًا بدون إذن الزوج (۲) والسيّد، وإن كان يقوى في النظر الجواز في الزوجة خصوصًا إذا لم يمنع ذلك حقّه، أو كان ناشزًا أو غائبًا أو نحو ذلك، بل يقوى الجواز في ذلك مع النهي فضلًا عن عدم الإذن» (۳).

(١) طمس في الكلمة، وما أثبتناه بين المعقوفتين اعتمادًا على غلبة الظن، واستئناسًا بما نقل في الترجمة الفارسيّة المنقولة عن شيخ العراقين. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) في الأصل(الزوجة)، والصحيح ما أثبتناه بين المعقوفتين. المعرب.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٤٢٧.

1TV SIE

# ٣. شرح شرائع المحقّق الحلي.

إنَّ من بين المخطوطات الموجودة، شرح شرائع المحقّق الحلي، بقلم: سهاحة شيخ العراقين باللغة العربيّة (محفوظة في كدنا برقم: ٣٧٨٩٢ / . net). وقد جاء في وصفها:

"شرح استدلالي مزجي على كتاب (شرائع الإسلام) للمحقّق الحلي. وهو يشتمل على كتب: المضاربة، والغصب، والصلح، وإحياء الموات، والرهن، وبيع العبيد، ومسائل من البيع، والخيارات، والنقد والنسيئة والشروط. واحتمل في الصفحة الأولى أن يكون للشيخ عبد الحسين الطهرانيّ. وعلى الصفحة الأولى من فهرست الكتب وممتلكات ريحان الله الموسوي بتاريخ: جمادى الآخرة / ١٣٢١ هـ، بختم بيضوي باسم (العبد ريحان الله الموسويّ)».

لقد زودني سهاحة السيّد قنبريان زيد عزّه بصور مخطوطة الكتاب المذكور. وتقع في نحو سبعهائة صفحة، إلّا أنَّ خطها ليس واضحًا جدًّا، ولا شكّ في أنّ تصحيح هذا الكتاب يتطلّب عناء بالغًا. ويتمّ الحفاظ حاليًّا على هذه المخطوطة في المركزين الآتيين(١):

مؤسّسة البروجرديّ في قم، برقم: ٢٩٢.

مكتبة المجلس [مجلس الشوري]، برقم: ١٤٤٧٥.

وفيها يتعلق بمنهج سهاحة شيخ العراقين وأسلوبه العلمي، وصلته بشرح شرائع المحقّق الحلي، جاء في كتاب گلشن أبرار، ما يلي:

<sup>(</sup>١) انظر: پاسخ تهراني به داماد (جواب الطهراني للداماد)، ص ٣٣. (مصدر فارسّي).

«في سنة ١٢٨٥ هـ أصدر ناصر الدين شاه [القاجاري] فرمانًا (١) بتغيير الضريح واستبداله بآخر من ذهب تحت إشراف شيخ العراقين، فتوجه الشّيخ إلى سامراء. فأقام العلّامة الميبدي مع أستاذه في سامراء ستة أشهر (فصلي الصيف والخريف). وكانت حلقات الدرس تقام هناك من الصباح إلى الليل، ومن بين الدروس التي كان يحضرها العلّامة الميبدي هناك: شرائع المحقّق الحليّ، وكان ساحته يكتب تقريرات الأستاذ... إلخ »(٢).

وكما نلاحظ فإنَّ شيخ العراقين قد انشغل لفترة بشرح شرائع المحقّق الحلي، وربّما كتب الشرح المذكور في تلك الفترة. علمًا أنَّ تدريسه له كان في سنة ١٢٨٥ للهجرة، أي في السنة الأخيرة من حياة سماحة الشيخ.

إنّ كتاب شرائع الإسلام، تأليف أبي القاسم نجم الدين جعفر بن حسن الهذلي، المعروف بالمحقّق الحلّي، والمحقّق الأوّل (م: ٢٧٦ هـ)، فريد من نوعه بين الآثار الفقهيّة الإماميّة، ومن أشهر وأهم مؤلّفات المحقّق الحلي ثنّتُ. وبسب ما يتمتّع به من الخصائص الفريدة والفذّة فقد حظي باهتهام كبار الفقهاء على مدى قرون، وقد ذكر له ما يقرب من مائة شرح وحاشية في كتابي أعيان الشيعة والذريعة. ومن أهم تلك الشروح: (مسالك الأفهام إلى شرائع الإسلام)، تأليف: الشيخ زين الدين بن علي العامليّ، الشهيد الثاني (م: ٢٦٦ هـ)، و (مدارك الأحكام في شرح شرائع الإسلام)، تأليف: السيّد شمس الدين محمّد بن علي الموسويّ العامليّ (م: ٢٤٦ هـ)، و (جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام)، تأليف: الشيخ العامليّ (م: ٢٤٦ هـ)، و (جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام)، تأليف: الشيخ

(١) أي أمراً (المترجم).

<sup>(</sup>٢) مجموعة من المؤلفين، گلشن أبرار، ج ٨، ص ١٨٢.

محمّد حسن ابن الشّيخ باقر النجفيّ (م: ١٢٦١ هـ)، و(مصباح الفقيه في شرح شرائع الإسلام)، تأليف: الحاج الآغا رضا الهمدانيّ (م: ١٣٢٢ هـ)، وغيرها.

#### ٤. طبقات الرواة.

جاء في كتاب الذريعة:

«رجال الشّيخ عبد الحسين بن علي الطهرانيّ شيخ العراقين، اسمه طبقات الرواة وتعليقات منتهى المقال... إلخ»(١).

وكما قيل فقد بقي هذا الكتاب ناقصًا، وكما نرى فقد ذكر الآغا بزرك الطهرانيّ أنَّ اسم هذا الكتاب هو (طبقات الرواة وتعليقات منتهى المقال)، وإنَّ كتاب (منتهى المقال في أحوال الرجال)، تأليف محمّد بن إسماعيل المازندرانيّ الحائريّ، المعروف بأبي علي الحائري (م: ١٢١٦).

(١) الآغا بزرك الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج١٠، ص١٢٤.

#### ٥. كتاب الإجازات.

لقد ورد التعريف بهذا الكتاب في الذريعة على النحو الآتي:

«كتاب الإجازات: جمع العلّامة شيخ العراقين الشّيخ عبد الحسين بن على الطهرانيّ الحائريّ المتوفّى بالكاظميّة سنة ١٢٨٦ هـ، ثمّ مُمل إلى الحائر الشريف، ودفن بمقبرته التي هيّأها لنفسه. وهو مجموع لطيف نفيس رأيته في كربلاء، فيه جملة إجازات العلماء، وأكثرها بخطوط المشايخ المجيزين، مثل: إجازة الشّيخ نعمة الله بن خاتون، وولده الشّيخ أحمد بن نعمة الله بخطها، للمولى عبد الله التستريّ. وإجازة المولى عبد الله بخطه الشريف للقاضي عبد المؤمن، ومناقب الفضلاء لمير محمّد حسين الخاتون آبادي. وإجازته للمولى محمّد شفيع، وإجازته للسيد صدر الدين القمّى كلّها بخطه، وكذا إجازة السيّد عبد الله التستري الجزائريّ لأربعة من علماء الحويزة، وإجازة الشّيخ حسام الدين الطريحيّ للشيخ يونس، وإجازات مشايخ آية الله بحر العلوم له بخطوطهم، وإجازات آية الله المذكور بخطه الشريف للمستجيزين منه، وتقريظه تتميم أمل الآمل بخطه أيضاً، وتقريظ الشّيخ عبد النبي القزوينيّ بخطه [على] مشكاة آية الله بحر العلوم، وتتميم أمل الآمل إلى آخر حرف الشين بخط مؤلّفه الشّيخ عبد النبي، ولؤلؤة البحرين للشيخ يوسف البحراني، بخط أبي على الحائري مؤلَّف منتهى المقال في الرجال، إلى غير ذلك»(١).

كما ذكر الشَّيخ الآغا بزرك الطهرانيِّ عناوين أخرى فيما يتعلق بإجازات شيخ العراقين، دون أن يعتبرها مؤلِّفات مستقلة، وفيما يلي نشير إلى كلامه في هذا

(١) المصدر نفسه، ج ١، ص ١٢٦.

الشأن؛ إذ يقول: «رسالة في إجازة شيخ العراقين الشّيخ عبد الحسين بن علي الطهرانيّ، المتوفّى (١٢٨٦ هـ) للسيّد محمّد رضا ابن السيّد محمّد علي الكاشاني المعروف بكلهري في (١٢٧٦ هـ)، ضمن مجموعة فيها إجازات أخر للمجاز أيضًا، مثل إجازة المولى محمّد مهدي ابن الحاج الكلباسي له في (١٢٧١ هـ)، وإجازة الميرزا علي نقي الطباطبائي، وإجازة الشيخ مهدي ابن الشّيخ علي ابن كاشف الغطاء، وإجازة السيّد أسد الله ابن حجّة الإسلام الأصفهانيّ، وإجازة الشيخ زين العابدين المازندرانيّ الحائريّ. كلّها مختصرات مذكورات في مستدرك إجازات البحار للميرزا محمّد الطهرانيّ بسامراء. [و] رسالة في إجازة الشّيخ عبد الحسين المذكور للميرزا محمّد الهمدانيّ، مبسوطة، روى فيها عن صاحبَي الجواهر وأنوار الفقاهة، وعن المولى حسين التويسركانيّ والسيّد الشفيع عبد الحابلقي» (١٠).

وفي موضع آخر من الذريعة، ورد وصف الكتاب المذكور على النحو الآتي:

«كتاب الإجازات لآية الله بحر العلوم السيّد محمّد مهدي ابن السيّد مرتضى ابن السيّد محمّد الطباطبائي البروجرديّ النجفيّ المتوفّق بها سنة ١٢١٢ هـ، مجموعة نفيسة كانت عند شيخنا العلّامة النوري، فيها إجازات مشايخ آية الله بحر العلوم له، وإجازاته لتلاميذه، ولعلّه استكتبه من كتاب الإجازات الكبير الذي جمعه شيخه الشيخ عبد الحسين الطهرانيّ»(٢).

ويبدو من الوصف الذي ذكره الشَّيخ الآغا بزرك الطهرانيِّ لكتاب الإجازات، أنَّه كان كتابًا ضخيًا.

(۱) المصدر نفسه، ج ۱۱، ص ۱۲۰.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج ١، ص ١٣٠.

### ٦. باسخ تهراني به داماد (جواب الطهرانيّ للداماد).

رسالة طبعت مؤخّرًا بجهد وتصحيح صديقنا العزيز سهاحة حجّة الإسلام قنبريان. وهي مكاتبة فقهية بين سهاحة شيخ العراقين العراقين والسيّد صالح الداماد عرب الطهرانيّ(۱).

ذكر السيّد قنبريان في مقدّمته على الكتاب المذكور:

«في النص أدناه سؤال أرسله الميرزا السيّد صالح الداماد عرب الطهرانيّ (المتوفّى سنة ١٣٠٣ هـ) إلى شيخ العراقين الشّيخ عبد الحسين بن علي الطهرانيّ (المتوفّى في الثاني والعشرين من رمضان سنة ١٢٨٦ هـ)، عن حكم الوكالة في الطلاق ضمن العقد اللازم، فأجابه شيخ العراقين عن ذلك. وقد بدأ الكاتب رسالته بالنحو الآتي: «سؤال وجواب بين العالمين الفقيهين السيّد السند المخصوص بالصلاح والسداد ... سيّد

(۱) السيّد صالح الداماد (أي الصهر)، المعروف بـ (عرب). وذلك أن أباه كان صهر السيّد علي الطباطبائي (صاحب الرياض)، وقد عُرف هو وأخوه الحاج ميرزا حسين بلقب الداماد (الصهر). وكان تلميذًا عند خاله السيّد مهدي الطباطبائي. وكان له نشاط حثيث في قراءة وتعظيم القرآن، وكان كثير الجد في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. وأسر في فتنة كربلاء (في ذي الحجة من عام ١٢٥٨ هـ)، وتمّ ترحيله إلى القسطنطينيّة (إسطنبول)، وعلى اثر وساطة أعيد إلى طهران في أوائل سلطنة ناصر الدين شاه. وأقام بها حتى وفاته، حيث قضى عن عمر ناهز التسعين عامًا، وهمل جثمانه إلى كربلاء ودفن هناك. وقد تمّ ضبط اسمه في (المآثر والآثار) و (الذريعة) بـ (محمد صالح). ومن آثاره: (زهر الرياض) وهو حاشية على كتاب (الرياض) لجدّه، و (صفاء الروضة) وهو حاشية على الدمشقية)، و (المهذب في الأصول)، أو (مهذب القوانين)، وغير ذلك. توفيّ في الثاني من ربيع الآخر سنة ١٣٠٣ هـ في دار الخلافة [طهران]، وقيل في تأريخ وفاته: (صدر جنت ربيع الآخر سنة ١٣٠٣ هـ في دار الخلافة [طهران]، وقيل في تأريخ وفاته: (صدر جنت حجله گاه صالح داماد شد) (أي: أضحى صدر الجنة محفل عرس لصالح الداماد). انظر: علي قنبريان، پاسخ طهراني به داماد، ص ٣٥.

1 & 8

صالح المعروف بداماد، والشيخ الفقيه المجتهد شيخ العراقين الشيخ عبد الحسين الطهرانيّ في مسألة الوكالة في الطلاق في ضمن العقد اللازم ...». وقد ورد السؤال والجواب باللغة العربيّة تحت عنوان (پاسخ تهراني به داماد (جواب الطهرانيّ للداماد)، والرسالة محفوظة في مكتبة جامعة طهران... في ثلاث ورقات... وهي ضمن مجموعة من المخطوطات التي أهداها السيّد محمّد مشكاة إلى المكتبة المركزيّة في جامعة طهران»(۱).

وفي أربعة مواضع من الرسالة أشاد سياحة شيخ العراقين على بعظمة البعض، قائلًا: ومجمل الكلام ما أشرنا إليه، وقد نبّه على بعض ما ذكرناه شيخنا شيخ الطائفة أثناء الدرس بعد طول الكلام في محضره الشريف – قدّس الله نفسه الزكيّة –، انتهى.

وقد عرضت ما حرّرت بقولي: أقول إلى هنا ممّا خطر بخاطري الفاتر من الشبهات إلى حضرة المولى المجيب راجيًا رفعها من ذلك الجناب، فكيف المعروض لدى الجناب السيّد السند أدام الله أيام عزّه وعُلاه، أقول مستفهاً من المولى المجيب دام عُلاه وراجيًا الورود والتروّى من نحو تحقيقاته.

وقد عرضت جميع ما حرّرناه من السؤال والجواب، وما سنح لي من الشبهات التي ذكرتها بقولي: أقول إلى هنا إلى المولى الأعظم المحروس بعين عناية الله الذي هو من رؤساء مشايخنا وأفقه أهل زماننا، فبعد أن اطلع على ذلك كلّه حقّق بها بلغ إلى درجة التحقيق وكتب ما يليق أن يكتب بالنور على جبهات الحور، فقال دام عُلاه وأجاد ولنعم ما أجاد وقال.

<sup>(</sup>۱) على قنبريان، پاسخ طهراني به داماد، ص ١٣.

ولم يتضح لنا ما إذا كان المقصود بالمدح والثناء في هذه المواضع الأربعة شخصًا واحدًا من أساذته.

وقد استفتحت الرسالة المذكورة بسؤال المرحوم السيّد الداماد، على النحو الآتي:

"بسم الله الرحمن الرحيم.. السؤال: هل القائل بأنَّ وقوع الوكالة في ضمن العقد اللازم يوجب عدم انعزال الوكيل بالعزل، وعدم صحّة العزل، يقول بالتفصيل بين الوكالة في الطلاق الواقعة ضمن العقد اللازم، والوكالة في البيع الواقعة فيه ؛ بمعنى أنَّه هل يقول بأنَّ الوكيل في الثاني وهو الوكيل في البيع لا ينعزل بالعزل، والوكيل في الأوّل وهو الوكيل في الطلاق ينعزل بالعزل؟

الجواب: بسم الله تعالى، نعم، يمكن الفرق بين الطلاق وغيره من العقود والإيقاعات، ولم ينعقد إجماع على العموم، بل قلّ من صرّح بالعموم من السلف، وإن وجد في عبائر جماعة من الأواخر...»(١).

يستغرق الجواب عن السؤال المذكور أكثر من عشر صفحات بقليل، وتنتهي الرسالة المذكورة.

(۱) على قنبريان، پاسخ طهراني به داماد، ص ٤٣.



## ٧. أصول الفقه.

يوجد هذا الكتاب في مكتبة آية الله البروجرديّ في قم برقم (٤١)(١). وجاء التعريف به في (كنسرسيوم محتواي ملي (٢)، مسجلة برقم: ٣٦٤١٢ / oai:zakhair.net) كالتالي:

"هو عبارة عن بحث واسع نسبيًا، يشتمل على العناوين التالية: الأوامر، والسيرة والإجماع، والاستصحاب، وأصالة البراءة، والاجتهاد والتقليد، والأدلّة العقليّة. إلّا أنّ كتابة بعض الأبحاث لم تكتمل أحيانًا. وفي الصفحة الأولى احتمل السيّد ريحان الله الكشفيّ الدارابي أن يكون هذا الكتاب من تأليف الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ. وتمّ تصحيحه والزيادة فيه بخط النستعليق(الفارسي). كما نرى في الصفحة الأولى أنّه من ممتلكات ريحان الله الموسويّ بتاريخ: جمادى الآخرة / ١٣٢١ هـ، بختم بيضوي باسم(العبد ريحان الله الموسوي)»، وجلّد الكتاب من الجلد المدبوغ واللون البنّي.

وتبلغ صفحات المخطوطة أكثر من تسعمائة صفحة، وجاء في بداية الكتاب ما يلي:

«بسم الله الرحمن الرحيم وبه نستعين.. اللهم وفقنا لإتمامه وتجعله خالصًا لوجهك الكريم. القول في أصول الفقه [النص غير واضح] الكلام فيه في طي مقدّمة وفصول وخاتمة، أمّا المقدّمة ففي تعريف العلم وبيان موضوعه ومرتبته وثمرته، وقبل الخوض فيها، فاعلم أنّه شاع في الكتب[النص غير واضح] للأمور الأربعة المسمّاة عند صنف أرباب أهل العلم بالعلل الأربع...».

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر نفسه، ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢) تقدّم التعريف بهذه المؤسّسة في الفصل السابق. المعرّب.

## ٨. ترجمة رسالة في أحكام الصوم والصلاة.

في فهرست مكتبة مشار (المحدّث الأرموي، ج ١، ص ٥٥، رقم: ٤٥٤) تمّ الاكتفاء بالقول: الرسالة المذكورة عبارة عن ترجمة فارسيّة لكتاب المرحوم (الشيخ محمّد حسن بن محمّد باقر بن عبد الرحيم شريف الأصفهانيّ المعروف بصاحب الجواهر)، واسم كاتبها (نصر الله التفرشي)، ومحلّ نشرها (مطبعة الحاج محمّد إسهاعيل)، ويعود تاريخ طباعتها إلى عام ١٢٦٥ للهجرة. وبهذا يكون سهاحة شيخ العراقين قد ألّف هذه الرسالة في فترة شبابه أو الكهولة.

كما توجد نسخة أخرى منه في مكتبة مشار (المحدّث الأرموي، ج ١، ص ٢٢، رقم: ٤٩٢٤)، يعود طبعها إلى سنة ١٣٢٢ للهجرة، في مطبعة (آقا علي)، وكاتبها مصحح المكتبة الرضويّة (عبد العلي بن عبد المجيد)، ومصححها (الحاج الشّيخ عبد الوهاب الخراسانيّ المشهديّ).

1 EV

## ٩. مصباح النجاة في أسرار الصلاة وسرّ الاستغفار بين السجدتين.

كتاب لبيان أسرار الصلاة وسرّ الاستغفار بين السجدتين، وقد ذكر بعناوين مختلفة إلّا أنَّها متقاربة (١)، وهو مّما نُسب إلى شيخ العراقين. وقد ورد التعريف به في كتاب الذريعة بالنحو الآتي:

«مصباح النجاة في أسرار الصلاة وسرّ الاستغفار بين السجدتين، للشيخ عبد الحسين بن علي الطهرانيّ شيخ العراقين، المتوفى ١٢٨٦ هـ، ترجمناه في (طبقات أعلام الشيعة الكرام: ٧١٣). مرتّب على مقدّمة وفصول وخاتمة، ألّفه أوان كونه في أصفهان في ١٢٥٦ هـ، وله ثلاثون سنة. نسخه عن خط المؤلّف الشيخ غلام حسين ابن ملّا باقر النوري بأمر الشيخ عبد الكريم اليزديّ الحائريّ القمّي المدفن، وطبعه أحمد الفرهومند الكتبيّ في طهران ١٣٧٨ هـ. كتبه باسم محمّد شاه بن عباس ميرزا ابن فتح على شاه، معبّرًا عن نفسه بعبد مولاه الحسين. أوّله:

حمد إيزد واجب آمد از نخست صفحه هستي زرنگ ريب شست (أي يجب حمد الله تعالى من أوّل الوجود حيث أزال الريب والشك)

وتمت كتابته في سنة ١٢٥١ هـ، وهو كتاب مبسوط ومجدول ومذهّب في كتب الشّيخ جعفر سلطان العلماء، ويوجد منه في (دانشگاه ٢٨٨٠) بخط المؤلّف كتابته (ع ١٢٧٤) أوّله: [الحمد لله الذي جعل الصلاة عمود الدين ومعراج المؤمنين... فبعد،

<sup>(</sup>۱) انظر: پاسدان حريم عشق (حماة حريم العشق)، ج ٦، ص ٤٣ (مصدر فارسّي)؛ الآغا بزرك الطهرانيّ، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ٢١، ص ٢١؛ أحمد حسين الإشكوري، تراجم الرجال، ج ٢، ص ٢٥.

يقول عبد مولاه الحسين]. وجاء في فهرسها أنّه ألّف بأصفهان في ١٢٥٢ هـ في خمسة (١) مقدّمات وعدّة فصول وخاتمة »(٢).

وقد عمد آية الله الأستادي إلى تلخيص هذا الكتاب، وتمّ طبعه من قبل دار نشر مسجد جمكران المقدّس. وقال في مقدّمته على هذا الكتاب: إنّه أثر قيم، ومؤلّفه عالم كبير اسمه عبد الحسين، وقد ألّفه عندما كان له من العمر نحو ثلاثين عامًا، ولكنه تردّد في أن يكون المؤلّف هو آية الله الحاج الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ المعروف بشيخ العراقين أستاذ العلّامة الكبير الحاج الميرزا حسين النوري الطبرسيّ على أو هو عالم آخر.

وقد نشرت مجلة (آيينه پژوهش) مقالًا لآية الله الأستادي في إثبات عدم نسبة هذا الكتاب إلى سهاحة شيخ العراقين (٣). وقد عمد في بدايته إلى التعريف بسهاحة شيخ العراقين، ثمّ قدّم معلومات جامعة وشاملة حول الكتاب المذكور، وبعد ذلك عرض أدلّته على رد نسبة الكتاب إلى شيخ العراقين. وذلك إذ يصف الكتاب في بداية المقال على النحو الآتي:

إنَّ هذا الكتاب الذي بأيدينا صورة عن نسخته الأصل، ذكرت له عناوين عدّة، وهي كالآتي: (رسالة سرّ الاستغفار بين السجدتين)، و (كتاب أسرار الصلاة)،

(١) هكذا في الأصل، والصحيح (خمس مقدّمات). المعرّب.

<sup>(</sup>٢) الآغا بزرك الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ٢١، ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: مقال (شيخ العراقين وكتاب أسرار الصلاة)، بقلم: رضا الأستادي، في مجلة (آيينه پژوهش)، بتاريخ: مرداد وشهريور سنة ١٣٩٠ هـ ش (شعبان و شهر رمضان ١٤٣٢ ق)، السنة الثانية والعشرون، العدد: ١٢٩، ص ٤١.

1 8 9

و (كتاب مصباح النجاة في سرّ الاستغفار بين السجدتين). وهذه العناوين الثلاثة موجودة في نسختنا. وفي فهرست المكتبة المركزية للجامعة تمّ التعريف به كذلك بعنوان: (مصباح النجاة في النشأتين وسرّ الاستغفار بين السجدتين)، وفي طبعة عام ١٣٧٨، جاء عنوانه بالنحو التالي: (مصباح النجاة في أسرار الصلاة وسرّ الاستغفار بين السجدتين).

توجد ست نسخ له في المكتبات الإيرانية.

اسم المؤلّف (عبد الحسين)، أو (حسين) على احتمال ضعيف؛ لأنّه يقول في بداية الكتاب: (الحمد لله الذي جعل الصلاة عمود الدين... فبعد، يقول عبد مولاه الحسين: يا إخواني...).

قال في مقدّمة الكتاب: (ذكر أحد الأعزاء أنّه بحث كثيرًا في الأخبار وكتب الأخيار عن سر الاستغفار بين السجدتين في الصلاة، ولكنّه لم يعثر لذلك على أثر. كما أنّي حضرت في صغري مجلس جماعة من العلماء، حيث بادر أحد الأعاظم من بني هاشم إلى السؤال من صاحب المجلس عن سرّ ذلك، فعجز عن الجواب. فعقدت العزم على الرغم من قلّة بضاعتي أن أدوّن ببركة الأئمّة الطاهرين سلام الله عليهم أجمعين ما يجول في خاطري القاصر باللغة الفارسيّة، عسى أن يكون الانتفاع به أعمّ، وتكون الفائدة أتمّ. وعلى الرغم من أن الغاية من كتابة هذه الرسالة هي بيان سرّ الاستغفار بين السجدتين بالخصوص، إذ كان السؤال عنها خاصّة، ولكن حيث إنّ أجزاء الصلاة سلسلة مترابطة وحلقات متّصلة، ولم يتعرّض لها على هذا النحو أي واحد من علماء الإماميّة طابت أرواحهم القدسيّة في الرسائل العربيّة والفارسيّة، فإنّنا سنشير إلى أسرار سائر أجزاء الصلاة أيضًا.

يشتمل هذا الكتاب على خمس مقدّمات، وعدد من الفصول، وخاتمة.

تمّ تأليف هذا الكتاب في عهد محمّد شاه القاجاريّ. قال في الصفحة الرابعة من المخطوطة: (... حتى الآن ونحن في سنة ١٢٥١...). كما جاء في الصفحة ١١٦ من المخطوطة: (... حتى الآن ونحن في سنة ١٢٥٠...). وجاء في نهاية المخطوطة: (قد فرغ من تسويده وتصنيفه مصنفه الفقير ببلدة أصفهان في شهور ١٢٥، وكنت يومئذ تقريبًا ابن ثلاثين. والمراد هو ١٢٥٠ أو ١٢٥٠ إلّا أنّه كتب المقدّمة ١٢٥). وبذلك يكون قد شرع في تأليف هذا الكتاب سنة ١٢٥٠، ثمّ كتب المقدّمة له بعد ذلك في سنة ١٢٥٠ للهجرة.

في نهاية المخطوطة قام بعد اثنين وعشرين سنة بكتابة بيتين من الشعر وأضافها إلى الكتاب: (لمحرّره الجاني راجي عفو ربّه، وكتبت هذه القطعة في بلدة الريّ في ربيع المولود ١٢٧٤...). وعليه فإنّه كان حيًّا في تلك السنة، وأضاف هذه الجملة للمخطوطة عندما كان بجوار السيّد عبد العظيم [الحسنيّ].

يتمتّع المؤلّف بقريحة شعريّة، ولذلك ذكر في بداية الكتاب وتضاعيفه بعض أشعاره، كما ذكر في مقدّمة الكتاب شعرًا في الثناء على محمّد شاه القاجاريّ.

وبناء على ما جاء في صفحة ١٣٩ من المخطوطة، فإنّ للمؤلّف كتابًا آخر بعنوان(الْبكي)، حيث نقل بعض الأبيات من قصيدة كتبها في ذلك الكتاب في مدح البكاء. نعم، شعره يفتقر أحيانًا إلى الاستحكام اللازم، في حين أنّ نثره نثرًا جميلًا ومؤثرًا، لا سيّما فيما لو لم يكن ترجمة لآية أو رواية.

يتضح من بعض العبارات الواردة في طيّات المسائل أنَّ المؤلّف كان فقيهًا

#### و محققًا.

كان المؤلّف من طلّاب حجّة الإسلام الشفتيّ الذي له قبر يزار في أصفهان. وقد أشاد به في بعض المواطن قائلًا: «السيّد قدوة المحقّقين وفخر المجتهدين أستاذنا بل أستاذ الكل وجنة الفوائد الدائمة الأكل، ملاذ الأكابر والأصاغر، مولانا الحاج السيّد محمّد باقر سلّمه الله».

قام أحد الفضلاء بالتعريف بهذه النسخة في صفحة من هذه النسخة، قائلًا: «بسمه تعالى. نسخة نفيسة وشريفة وفريدة بخط المؤلّف والمصنّف، موسومة بمصباح النجاة في أسرار الصلاة وسرّ الاستغفار بين السجدتين. اسم مؤلّفها الفاضل والعالم على ما كتب في الصفحة الأولى كالآتي: تمّ تأليفه سنة ١٢٥٠ على عهد السلطان محمّد شاه القاجاريّ، ولا يوجد المزيد بشأن سيرة المصنف من هذا الكتاب، ولم أعثر في الخارج بشأن ترجمته على أكثر من ذلك».

إنَّ أسلوب تأليف الكتاب في غاية البساطة والانسيابيّة، وإنشاؤه بعيد عن التعقيد والتكلّف، في خمس مقدّمات وفصول وخاتمة، كما أنّه في أغلب الموارد يغتنم بعض المناسبات ليضيف أشعارًا من نظمه، ويكشف بذلك عن قدرته على نظم الشعر أيضًا.

كما أنَّ للمؤلِّف كتابًا آخر باسم (المبكي)، كما ذكر في الصفحة ١٣٩ ونقل عددًا من أبيات قصيدة من ذلك الكتاب، وهناك نماذج من أشعاره في الصفحة ٥٨، والصفحة ٢٢٢ أيضًا. ويتضح من القرائن المتوافرة أنَّ المؤلِّف من أهالي أصفهان؛ لأنَّه أرَّخ في الصفحة الأخيرة

من الكتاب و لادة اثنين من أو لاده بسنة ١٢٥٢ و ١٢٦٢ في أصفهان. وفي الصفحة رقم ٢٢٦ ذكر تاريخ الفراغ من تأليفه بسنة ١٢٥٦ في أصفهان، قائلًا: «فرغ من تسويده وتصنيفه مصنفه الفقيرة ببلدة أصفهان».

نستنتج ممّا تقدّم أنَّ مؤلِّف هذا الكتاب اسمه عبد الحسين، وأنّه قد ولد في سنة ١٢٢٠ للهجرة، وأنَّه كان فاضلًا يتمتّع بقريحة شعريّة، وكان في شبابه في أصفهان طالبًا عند حجّة الإسلام الشفتيّ، وله كتاب باسم (المُبكي)، ويبدو أنّه في المراثي، وكان له رسالة في كرويّة الأرض. وأنّه كان في الريّ في عام ١٢٧٤ للهجرة.

وعند مراجعة كتب التراجم والكتب التي تعرّف بعلماء أصفهان، والكتاب الموسوعيّ الذي أفرد فيه قسم خاص بترجمة تلاميذ حجّة الإسلام الشفتيّ، لم نعثر على ترجمة لهذا الشخص، وكلّ ما توافر لدينا من حياته لا يتجاوز الموجود عنه في هذا الكتاب.

ثمّ انتقل الشّيخ الأستادي في القسم الأخير من مقاله إلى ردّ هذه النسبة، قائلًا: «قيل: إنَّ مؤلّفه هو الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ، المعروف بشيخ العراقين، المعاصر لمحمد شاه القاجاريّ، والمتوفّى سنة ١٢٨٦ هـ عن ستين سنة تقريبًا، على ما ورد في الذريعة، وحاشية الطبعة الجديدة لمستدرك الوسائل، ومواضع أخرى يبدو أنّها سارت في ذلك على أثر العلّامة الطهرانيّ. ويبدو أنّ نسبة هذا الكتاب إلى هذا العالم الكبير غير مقبولة، وذلك للأسباب التي سنأتي على ذكرها، وإنّ ما ذكره العلّامة الطهرانيّ والذين تابعوه على ذلك إنّا يعود سببه إلى طباعة هذا الكتاب باسم هذا العالم الكبير سنة ١٣٧٨ للهجرة، وقد نشأ الخلط بسبب غفلة ناسخ الكتاب (عند الطبع)، وذلك على النحو الآتى:

إنّ المرحوم حجّة الإسلام والمسلمين الحاج السيّد علي نقي الموسويّ الطهرانيّ وهو من علماء طهران وإمام جماعة أحد مساجد بازار طهران (۱)، وقد التقيته كان على ما يبدو هو مصحح النسخة في أثناء طباعتها. وكان المرحوم الحاج الميرزا أحمد فرهومند صاحب مكتبة في (سوق بين الحرمين) في طهران رجلًا صالحًا، وقد نشر عددًا من هذه الكتب لشدّة تعلّقه بالكتب الأخلاقيّة والعرفانيّة الصحيحة، وتوجد في مكتبتنا بعض العناوين من تلك الكتب... وكان سابع كتاب رأيناه عند هذا الناشر، هو الكتاب موضع البحث، والذي طبعه باسم المرحوم شيخ العراقين في سنة ١٣٧٨ للهجرة».

وقد كتب المرحوم حجّة الإسلام والمسلمين الحاج السيّد علي نقي المذكور آنفًا في آخر الكتاب: حيث اتخذ الحاج الميرزا أحمد فرهومند قراره بطبع هذا الكتاب، فقد طلب من سهاحة ملاذ الأنام الحاج الشّيخ غلام حسين النجفيّ النوري ابن الآخوند المولى باقر النوري الطبريّ وكان يقوم بمهامّه في تقديم الخدمات الدينيّة في قرية گلدستة بأمر من سهاحة آية الله العظمى الحاج الشّيخ عبد الكريم الحائريّ اليزديّ أن يستنسخ نسخة عن النسخة الأصليّة تمهيدًا لنضد حروفها وطباعتها، وقد أنجز ذلك سنة ١٣٥٨ للهجرة.

وقد أضاف الحاج الشّيخ غلام حسين النوري بعض الحواشي في مواضع عدّة من هذا الكتاب، وقد تسبّبت إحدى تلك الحواشي إلى إشاعة تصوّر نسبة هذا الكتاب إلى شيخ العراقين. فقد جاء في الصفحة الرابعة والعشرين من المخطوطة:

«السيّد قدوة المحقّقين وفخر المجتهدين أستاذنا بل أستاذ الكل ملاذ الأكابر والأصاغر مولانا الحاج السيّد محمّد باقر سلّمه الله تعالى قد دفع الإشكال بهذا الشكل».

<sup>(</sup>١) أي سوق طهران.

وقد كتب المرحوم الحاج الشّيخ غلام حسين النوري في الحاشية:

«يتضح من هذه العبارة أنَّ مؤلّف هذا الكتاب هو المرحوم آية الله الآغا الشّيخ عبد الحسين الطهراني، والله أعلم. والدليل على ذلك أن صاحب قصص العلماء وهو من تلاميذ السيّد إبراهيم القزوينيّ صاحب الضوابط، قال بأنَّ المرحوم شيخ العراقين من تلاميذه أيضًا، وإنَّ والد السيّد إبراهيم هو السيّد محمّد باقر».

وإنَّ خطأه واضح جدًّا؛ لأنَّ المؤلّف هو تلميذ السيّد محمّد باقر، وليس تلميذًا للسيد إبراهيم بن محمّد باقر، كما أنَّ السيّد محمّد باقر كان في أصفهان، بينها كان السيّد إبراهيم في كربلاء، ولا صلة لأيٍّ منهما بالآخر.

وأمَّا القرائن التي تجعل هذه النسبة مرفوضة، فهي كالآتي:

لقد كان المؤلّف تلميذًا لحجّة الإسلام الشفتيّ، ولم يرد في أيِّ من كتب التراجم أنَّ شيخ العراقين كان تلميذًا عند حجّة الإسلام الشفتيّ.

كان المؤلّف في الرّي سنة ١٢٧٤ للهجرة، وقد تقدّم أنَّ شيخ العراقين قد هاجر إلى العتبات المقدّسة منذ عام ١٢٧٠ للهجرة، ولم يعد إلى طهران، وأقام هناك إلى آخر حياته.

قبل طبع هذا الكتاب، لم نجد في شيء من المواضع كتابًا بهذا العنوان بين مؤلّفات شيخ العراقين، كما لا توجد هذه النسبة في نسخه أيضًا.

إنَّ بعض المنقولات في هذه الرسالة فاقدة للمصدر المعتبر، ولا تتناسب مع المقام العلميّ الرفيع لشيخ العراقين.

الأمر الأخير: إنَّ العلّامة الطهرانيّ كتب في أعلام الشيعة في القرن الثالث عشر، بعد أن ذكر ترجمة شيخ العراقين، قال: «الشيخ عبد الحسين بن علي الطهرانيّ فاضل بارع. كتب بخطه (أسرار الصلاة) للشهيد الثاني، وفرغ منه سنة ١٢٨٣ للهجرة».

ثمّ أضاف قائلًا: «وليس هو شيخ العراقين الذي توفّي سنة ١٢٨٦ للهجرة جزمًا؛ فإنّه في آخر رئاسته العامّة، وغاية جلاله لا مجال له لاستنساخ بعض الكتب...»(١).

ومن الواضح أنّه إذا ذكر اسم الطهرانيّ في مخطوطة الكاتب، فهو بالإضافة إلى كونه غير شيخ العراقين، فهو غير مؤلّف مصباح النجاة أيضًا.

وبعده قام الدكتور علي أكبر صفري بمواصلة البحث في هذا الشأن، وحدّد هويّة المؤلّف.

نضيف إلى الأدلّة المتقدّمة أنّ تاريخ ولادة سهاحة شيخ العراقين كها ذكرنا في الفصل الأوّل من هذا الكتاب كان في سنة ١٢٢٥ للهجرة، في حين أنَّ مؤلّف كتاب (مصباح النجاة) كها ذكر بنفسه قد ولد في سنة ١٢٢٠ للهجرة، وهذا مؤيّد آخر على عدم صحّة انتساب هذا الكتاب إلى شيخ العراقين. كها جاء في موضع من كتاب مصباح النجاة، ما يلى:

"إنّ هذا الحديث وإن كان يبدو من ظاهره المنافاة مع قواعد علم الهيأة؛ إذ إنّ للمهندسين برهانهم على كرويّة الأرض، بيد أني العبد الفقير كتبت رسالة في هذا الشأن، وجمعت بين السلسلتين؛ فكانت تلك الرسالة كافية في رفع التنافي، إلخ».

إنّ هذه العبارة تثبت أنّ مؤلّف هذا الكتاب كان في شبابه ضليعًا في علم

<sup>(</sup>١) الآغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة، ج ٢، ص ٧١٦.

النجوم، إلى الحد الذي كتب معه رسالة في هذا العلم، في حين أنّ شيخ العراقين لم يكن في شبابه على ما يبدو قد ولج بعد أودية هذا العلم؛ إذ كها تقدّم أن ذكرنا في فصل تلاميذ سهاحة شيخ العراقين، ما قاله صاحب كتاب (طبقات أعلام الشيعة)، حيث قال:

«حدّثني الحجّة الميزا محمّد الطهرانيّ عن المترجَم له [الشيخ عبد الله الزنجاني]، أنّه قال: كنت في سنة ١٢٨٦ هـ، أقرأ الهيئة والنجوم مع الشّيخ عبد الحسين المذكور أيام رئاسته في الكاظميّة على الفلكي الماهر الآغا محمّد هاشم الشيرازيّ الذي كان من التجار المعتبرين، وصار وكيلًا للمجدد السيّد محمّد حسن الشيرازي أيام زعامته في سامراء، وكان من الأخيار الأوتاد والأمناء الأبرار»(١).

لا شكّ في أنّه من المستبعد على سماحة شيخ العراقين إذا كان ضليعًا في علم النجوم أن يتّجه في آخر عمره لتعلّم النجوم، لا سيّما مع كثرة مشاغله العلميّة وزعامته الدينيّة وما إلى ذلك من النشاطات الأخرى.

بيد أنّ ما ذكر كقرينة ثانية على ردّ نسبة الكتاب المذكور إلى شيخ العراقين، وهي القول بأنّ «مؤلّف الكتاب المذكور كان مقيمًا في الرّي سنة ١٢٧٤ للهجرة، وقد تقدّم أنّ شيخ العراقين قد هاجر إلى العتبات المقدّسة منذ عام ١٢٧٠ للهجرة، ولم يعد [إلى طهران] وأقام هناك إلى آخر حياته»، ليس صحيحاً؛ إذ كها ذكرنا في فصل هجرة سهاحته إلى العتبات المقدّسة، عاد بعدها إلى إيران أكثر من مرّة، وأقام

<sup>(</sup>١) الآغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج ٣، ص

في بعض سفراته أشهرًا في طهران<sup>(١)</sup>.

فيها يتعلّق بردّ نسبة هذا الكتاب إلى سهاحة شيخ العراقين ذكرنا أنَّ سهاحة الدكتور على أكبر صفرى، قد قام ببحث آخر أثبت فيه أنّ مؤلّف كتاب (مصباح النجاة في أسرار الصلاة) عالم كبير اسمه (الشيخ محمّد حسين بن محمّد إبراهيم الشيرازيّ الجيلانيّ) من تلاميذ (السيّد الشفتيّ). وقد جاء في المقال المذكور ما يلي: «إنَّ هذا الكتاب ليس لشيخ العراقين. فإنَّ الذين ترجموا سيرة حياته لم يشيروا إلى كتاب بهذا الاسم، وإنَّما عدُّوا له ثلاثة كتب في الفقه والرجال. كما لا توجد هناك إشارة إلى تتلمذه على السيّد الشفتى أيضاً. وفي النسخة التي هي بخط المؤلّف والمحفوظة في جامعة طهران عليها أثر خاتمه (عبده محمّد حسين) و(أحبّ الله من أحبّ حسيناً) و (لا إله إلَّا الله الملك الحق المبين)، وهي عبارات مغايرة لنقش خاتم شيخ العراقين، كما أنَّ خطه ليس هو خط شيخ العراقين».

وذكر مصحّح هذا الكتاب(المرحوم الشّيخ غلام حسين نوري نجف) في الصفحة ٢٦ في هامش موضع عبّر فيه الكاتب عن حجّة الإسلام الشفتي، بقوله: (أستاذنا ومولانا)، مستدلًا بالقول: حيث إنّ الشّيخ عبد الحسين شيخ العراقين من تلاميذ العالم الكبير محمّد إبراهيم القزوينيّ، وزميل التنكابني صاحب قصص العلماء في الدراسة، وكان صاحب قصص العلماء من ناحية أخرى من تلاميذ السيّد الشفتي، يكون تتلمذ شيخ العراقين على السيّد الشفتيّ بدوره أمرًا ثابتًا أيضًا، وبذلك يكون هذا الكتاب من تأليف الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ.

<sup>(</sup>١) راجع فصل هجرة سماحة شيخ العراقين إلى العتبات المقدّسة من هذا الكتاب.

لقد عرّف الكاتب بنفسه في مقدّمة الكتاب بعبارة: «يقول عبد مولاه الحسين الخسين ا

وأشار في (الصفحتين: ١٠ و٢٦) إلى تتلمذه على السيّد محمّد باقر الشفتيّ (المتوفّى سنة ١٢٦٠ هـ) معبّرًا عنه بألفاظ من قبيل: (أستاذنا) وغير ذلك من الألقاب الكثيرة الأخرى... كما أشار المؤلّف إلى كتابين آخرين له، وممّا قاله في صفة عبادة الإمام سيّد الساجدين وزين العابدين ...

«... وقد ذكرت في ديباجة كتاب (المُبكي) الذي هو في الرثاء قصيدة في وصف البكاء والدموع، وبعض أبياتها يناسب هذا المقام. لمؤلّفه:

این چه آب که از دیده برون مي آید.. که به قدر از گهر ولعل فزون مي آید $^{(1)}$ »

وهناك كتاب يعود تاريخه إلى تلك الفترة بعنوان (مبكي العيون) وموضوعه في المراثي... لمؤلّفه: (الشّيخ محمّد حسين بن محمّد إبراهيم الشيرازيّ الجيلانيّ) من تلاميذ (السيّد الشفتيّ)، وقد أعد هذا الكتاب في مائة وعشرين مجلسًا، وعبّر عن نفسه بـ (ابن محمّد إبراهيم الجيلانيّ محمّد حسين الشيرازيّ).

إنّ مؤلّف كتاب (مصباح النجاة) على ما كتبه بقلمه في خاتمة الكتاب قد ألّفه في أصفهان سنة ١٢٥٢ للهجرة، وكان له من العمر ثلاثون عامًا، وقد شرع بكتابة الأصل بتاريخ ١٢٥٠ للهجرة. وقال المؤلّف في الصفحة (١٥٨) ما يلى:

«... إلى الآن ونحن نعيش في سنة ١٢٥٠ للهجرة خمسون ومائتين وألف، مع توافر الدواعى وكثرة المنكرين، لم يتناه إلى سمعنا أن أحدًا قد تمكن من الأتيان بسورة مثل

<sup>(</sup>١) ومضمونه بالعربية: (ضنّ بدمعك المسكوب من المآقي.. فهو أغلى من الجواهر واللآلي).

القرآن.

ومع احتساب عمر المؤلّف البالغ في حينها ثلاثين سنة، يكون قد ولد سنة ١٢٢٢ للهجرة... وقد ذكر الشيرازيّ في كتاب «المبكي» في باب «ثواب زيارة سيد الشهداء ووقائع كربلاء» تاريخ حادث هجوم الوهابيين على كربلاء المقدّسة سنة ١٢١٦ للهجرة، وأحداث الهجوم على كربلاء نحو سنة ١٢٥٨، نقلا عن الخطباء والشهود الذين عايشوا الأحداث بأنفسهم. وبهذا يبدو من هذا التاريخ أنّه ألّف كتاب (مبكي العيون) بعد سنوات من تأليف (مصباح النجاة)، بعد عام ١٢٥٨ للهجرة...»(١).

(١) على أكبر صفري، مقال: المطبوع في نشريّة ميراث شهاب، فصليّة تعنى بالتعريف بالكتب والمخطوطات، السنة العشرون، العدد الأوّل(المتسلسل: ٧٥)، ربيع عام: ١٣٩٣ هـ ش، ص ٧٩.

#### النتيجة

إنّ كتاب (مصباح النجاة) طبقًا لما تقدّم ليس من تأليف سهاحة شيخ العراقين، على الرغم من نسبته إليه في العديد من الكتب، وفي الحقيقة هناك خطأ تاريخيّ حدث في هذا الشأن. ويمكن إجمال الأدلّة التي تقدّم ذكرها والتي تخطر في الذهن وتكفي لإثبات المدّعي، على النحو الآتي:

ولد مؤلّف هذا الكتاب سنة ١٢٢٢ للهجرة، في حين يعود تاريخ ولادة سياحة شيخ العراقين على إلى نحو عام ١٢٢٥ للهجرة.

إنَّ الدليل الذي ذكره مصحِّح الكتاب ضعيف، ولا يتناسب مع المقام العلميّ لسماحة شيخ العراقين.

إنَّ مؤلِّف الكتاب من تلاميذ المرحوم السيِّد الشفتيِّ، في حين أنَّه لم يُذكر في موضع من المواضع أنَّ سماحة شيخ العراقين الماليَّة كان تلميذًا للسيد المذكور.

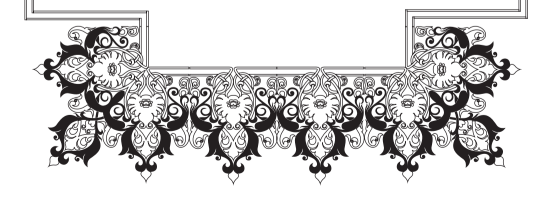
لقد كان مؤلّف الكتاب في شبابه متخصّصًا في علم النجوم والهيأة، في حين أنَّ سهاحة شيخ العراقين على الله يكن له تخصص يُذكر في هذا المجال.

إنَّ نقش خاتم المؤلِّف يختلف عن نقش خاتم سماحة شيخ العراقين عَلْكُ.

لقد كان للمؤلّف كتاب عنوانه (المُبكي)، ولم يرد لساحة شيخ العراقين كتاب مهذا العنوان، وأنّ كتاب (مُبكي العيون) بالصفات المذكورة في الكتاب هو للشّيخ محمّد حسين الجيلانيّ.



الفصلُ الخامس نفوذُ سماحة شيخ العراقين في البلاط القاجاري



# نظرةٌ عامّة لعلاقة سهاحة شيخ العراقين بالسلطة القاجاريّة

لقد بذل شيخ العراقين على كالكثير من كبار علماء الشيعة على طول التاريخ جهودًا كريمة للتقرّب من السلاطين بهدف الحدّ من انحطاط الدولة واضطهادها للشعوب المظلومة، وأن يأخذ بيدها قدر المستطاع إلى الصلاح. وتشير الوثائق التاريخيّة إلى أنّه قام بأعمال كبرى بتوفيق من الله تعالى، مغتنمًا بذلك السلطة التنفيذيّة التي توافرت له في البلاط القاجاريّ. ولا يخفى أنّ لأمير كبير دورًا كبيرًا في إقحام الشّيخ في الشؤون التنفيذيّة في البلاط الإيرانيّ في الحقبة القاجاريّة. ولكن من الواضح أيضًا أنّ سماحة الشّيخ لم يستنكف من لعب هذا الدور التنفيذيّ واتخاذه وسيلة لأهدافه [النبيلة]، المتمثّلة في صيانة حياض الدين والدفاع عن بيضة الإسلام الحصينة، من خلال الخدمات الجليلة التي قدّمها في هذا الشأن.

وحيث قام سماحة الشيخ على النجازات كبيرة وكثيرة مستفيدًا من الذراع التنفيذيّ للسلطة القاجاريّة، سوف نسعى في هذا المجال أوّلًا إلى تقديم صورة شاملة عن حجم منزلته وعلاقاته مع الدولة القاجاريّة، لنصل في الختام إلى تصوّر صحيح عن مختلف نشاطات الشّيخ التي سنأتي على ذكرها في هذا الفصل والفصول الأخرى.

كما هو معلوم للجميع فإنَّ أوّل شخص تولّى السلطة في العهد القاجاريّ هو آغا محمّد خان، وكان ذلك في سنة ١٧٨٢ ميلاديّة، والموافق لسنة ١١٦١ للهجرة الشمسيّة، واستمر حكمه لخمسة عشر عامًا. وتلاه فتح علي شاه ليرأس السلطة

لما يقرب من سبعة وثلاثين عامًا وللأسف الشديد حيث كانت فترة حكمه من أسوأ فترات حكم هذه السلالة من بعض النواحي؛ إذ تكشف بلاطه الفاشل عن فضائح تاريخية من خلال إبرام معاهدتين معروفتين، وهما معاهدة جولستان في عام ١٨١٣ ميلادي، الموافق لعام ١١٩٢ هـ ش (١)، ومعاهدة تركمنجاي في عام ١٨٢٨ م، الموافق لعام ١٢٠٧ هـ ش (٢).

وبعده تولّى السلطة محمّد شاه [القاجاريّ] سنة ١٨٣٤ م، الموافق لسنة ١٢١٣ هـ ش، وبقي في السلطة أربعة عشر عامًا، وفي هذه المرحلة التاريخيّة سُمع اسم شيخ العراقين للمرّة الأولى على ما سيأتي تفصيله. ثمّ انتقل التاج والعرش إلى ناصر الدين شاه (في خريف عام ١٨٤٧ م الموافق لعام ١٢٢٦ هـ ش) ليسرح ويمرح في الحكم لما يقرب من خمسين سنة. وفي عهده وقعت حربان بين إيران وإنجلترا التي كانت تسعى إلى توسيع إمبراطوريتها. وخلال هذه الحروب تمّ

(۱) معاهدة جولستان: معاهدة تمّ إبرامها بتاريخ: ٢٥ / إكتوبر / ١٨١٣ م، إثر الحروب التي كانت محتدمة في العهد القاجاري بين إيران وروسيا. وبموجب هذه المعاهدة التي تمّ التوقيع عليها من قبل السلطات الإيرانية والروسية في قرية جولستان في القوقاز تنازلت إيران لصالح روسيا عن الأجزاء الشمالية لها، وهي: القوقاز وأرمينية والمناطق الشرقية من

غورجستان. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) معاهدة تركمنجاي: معاهدة تمّ إبرامها بتاريخ: ٢١ / فبراير / ١٨٢٨ م، وقد تمّ التوقيع عليها بين إيران وروسيا إثر خسارة إيران جولة الحرب في القوقاز الجنوبي وآذربيجان، فتنازلت إيران بموجب ذلك عن أجزاء أخرى لصالح روسيا، ومن بينها خانات أيروان ونخجوان، كما سلب حق إيران في الملاحة في بحر قزوين، وتعهّدت روسيا في المقابل بحماية السلطة القاجارية ودعم ولى العهد عباس ميرزا في حينها. المعرّب.

إبرام معاهدة باريس<sup>(۱)</sup> المخزية، والتي تنازلت إيران بموجبها عن هرات، وكفّت يدها تبعًا لذلك عن أفغانستان. وفي هذه المرحلة بدأ اسم شيخ العراقين يظهر في مختلف الكتب أكثر من ذي قبل، كما فارق الحياة الدنيا في هذه المرحلة أيضًا. وبعد ناصر الدين شاه تولّى الحكم مظفر الدين شاه لعشر سنوات، ومحمد علي شاه لثلاث سنوات، وأحمد شاه لست عشرة سنة. ليأتي الاستعمار في نهاية المطاف بسلالة أخرى أكثر فسادًا ويسلّمها زمام الأمور.

(۱) معاهدة باريس: معاهدة تمّ إبرامها في سنة ۱۸۵۷ م، بعد الحرب الثانية بين إيران وإنجلترا حول هرات في العاصمة الفرنسية باريس. فبعد أن استولت إيران على الأجزاء الجنوبية من إيران (وموانئ خرمشهر وبوشهر والجزائر الجنوبية من الخليج الفارسيّ)، اضطر ناصر الدين شاه القاجاري إلى الموافقة على بنود معاهدة باريس(۱۸۵٦ م)، وغضّ الطرف بموجب ذلك عن ادعاء الحكومة الإيرانية بشأن هرات. ثمّ اعترفت السلطات الإيرانية بتبعيّة هرات إلى أفغانستان سنة ۱۸۲۳، لتعترف بعد ذلك رسميًا بأفغانستان دولة مستقلة. المعرّب.

## وعاظ السلاطين

إنَّ سمعة البلاط القاجاري من السوء بمكانة، بحيث لو اقترن اسم أحد علماء الدين بها فقد تسري إلى سمعة عالم الدين أيضًا، فتكون النظرة الأولى إليه مشوبة، وبسببها يسقط من الأنظار، ومن هنا قد لا يرى شخص في قبول الشيخ لبعض المهام التنفيذيّة أمرًا مناسبًا للوهلة الأولى، ولكنّه إذا نظر إلى سيرة الشيخ برؤية شاملة، فإنّه سوف يقف على عالم زاخر بالنورانيّة والروحانيّة.

أجل كان سهاحة شيخ العراقين وزميله القديم المرحوم آية الله كني وغيره، من الذين كانوا يسعون قدر طاقتهم ووسعهم في إصلاح شؤون البلاد بالقدر الممكن.

وكما سنذكر فإنّ سماحة شيخ العراقين لم يكن مثل بعض وعّاظ السلاطين مؤيّدًا للسياسة القاجاريّة، ولم يكن يبدي أيّة خشية من السلطان أو غيره من أفراد حاشيته في مواجهة السياسات الخاطئة للبلاط، وربّم كانت هذه الشجاعة التي اتّصف بها شيخ العراقين في الانتصار إلى الحق هي التي دفعت بشخص مثل أمير كبير أن يغدو من أتباعه ومريديه، حتى أدّى الأمر كما سنذكر بناصر الدين شاه، في نهاية المطاف إلى أن يضيق ذرعًا بالشيخ والتزامه بوظيفة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فعمل على نفيه باحترام إلى العتبات المقدّسة.

وكان هناك على طول التاريخ الكثير من المصلحين الذين سعوا إلى إصلاح أمور البلاد والعباد، من خلال العمل على إصلاح الملوك الطغاة. وربّما تعرّضوا بسبب ذلك إلى الاتهام من قبل بعض من يدّعي التفتّح الفكري.

ومن هنا يمكن القول: إنَّ دخول عالم الدين إلى البلاط إنّما يكون مذمومًا إذا كان القصد من ورائه هو تلبية الأهواء النفسيّة، دونما إذا كانت الدواعي والدوافع إنسانيّة وإلهيّة.

## حجم نفوذ سهاحة شيخ العراقين في البلاط

إنّ الصدق والصلاح الذي تكشف عنه سهاحة الشّيخ من خلال نشره للبُعد الروحيّ والمعنويّ بين المقرّبين ومن بينهم أمير كبير وغيره، لم يدفع بأمثال أمير كبير وحده ليكون من أتباعه ومريديه فحسب، بل يبدو أنّه أبدى بعض الملوك القاجاريّين ميلًا وانجذابًا للوهلة الأولى نحو سهاحة الشّيخ أيضًا. فعلى سبيل المثال عندما رجع شيخ العراقين من زيارة مشهد المقدّسة، نرى ناصر الدين شاه فهب بنفسه للترحيب به، وهذا ما نجده في العدد التاسع والخمسين بعد المائتين من صحيفة (وقايع اتفاقيّة) بوصفه خبرًا أوّلًا لهذه الصحيفة: «انطلاقًا من السياسة المتبعة لصاحب السهاحة الهايونيّة الملكيّة العليا خلّد الله ملكه وسلطانه، في توقير واحترام العلياء الأعلام، قام جلالته في يوم السبت من هذا الشهر بزيارة سهاحة مجتهد العصر الشّيخ عبد الحسين سلمه الله، الذي عاد مؤخّرًا من زيارة الأرض المقدّسة...

وممّا نجده في التاريخ أن (ناصر الدين شاه) يعتمد على استخارة سهاحة الشّيخ في اختيار حاكم لمدينة قزوين: استخارة لتنصيب (بهرام ميرزا) (لقد سبق لبهرام ميرزا معزّ الدولة النجل الثاني لعباس ميرزا في سنة ١٢٥٣ للهجرة [قبل كتابة

<sup>(</sup>١) صحيفة: وقايع اتفاقيّة، العدد: ٢٥٩، ج ٢، ص ١٦٤١.

# الفصلُ اكخامس: نفوذُ سماحة شيخ العراقين في البلاط القاجاري

هذه الرسالة] أن تولى منصب وزارة في حكومة قزوين من قبل طهاسب قلي خان القزويني) في حكومة قزوين، وجوابها بخط الشّيخ عبد الحسين شيخ العراقين. وهي من الوثائق المحفوظة عند آل الغفاري. وهي في الحقيقة عبارة عن رسالة أرسلها بعض الخدام الأوفياء لجلالة الملك، وهي كالآتي:

«فدتك نفسي.. استجابة لأمر سهاحة الأجل الأشرف الأمجد الأرفع روحي فداه، بشأن حكومة قزوين من قبل سيادة النوّاب المستطاب الأمير بهرام ميرزا، توجهنا إلى سمت الشّيخ عبد الحسين لغرض الاستخارة بكلام الله، وفيها يلي نرفق إليكم صورة الاستخارة، والآية الشريفة المباركة التي كتبها سهاحة الشّيخ المتشرّع بخطه، لغرض الاطلاع عليها من قبلكم. وقد قام جلالة الأمير بإرفاق صورة الاستخارة ضمن عريضة مبرمة، أرسلها إلى هذا الخادم الأقل، كي أرفعها إلى جلالتكم. ولذلك تجرّأت على كتابة هذه العريضة كي يطلع جلالتكم على تفصيل العريضة والاستخارة. وبعد ملاحظة العريضة يكون الحكم والأمر إليكم على ما ترونه صالحًا، وسوف يكون أمركم هو المطاع والمتبع، إذ إنّ جلالتكم على كل حال صاحب الحكم والاختيار، كها كنتم وستبقون، ولن أتجرأ على قول المزيد. الأمر منكم باق ببقاء عمركم، والأنواركم وعزتكم، وتدوم نعمة سلطانكم علينا إن شاء الله دائهًا وأبدًا.

فدتك نفسي. لقد وصلني توًّا مكتوب من قبل جلالة الأمير، سوف أرسله إلى سيادتكم هو الآخر أيضًا، كي تطلعوا عليه وتلاحظوه. لم يكن لهذا الأقل حتى هذه اللحظة من غرض في كلّ الأمور سوى تنفيذ أوامركم، والانصياع إلى أحكامكم واستجلاب رضاكم، ولن يكون غير ذلك في المستقبل أيضًا. يبدو أن الناس أو أصحاب السهاحة من أهالي قزوين قد أزعجوا حضرات النوّاب من أصحاب السموّ،

وإلّا ليس لهذا الأقلّ غرض أو غاية».

وقد ورد جواب المرحوم الشّيخ عبد الحسين في ورقة منفصلة، كالآتي:

«بسم الله تعالى، الاستخارة غير جيدة. وكانت الآية التي خرجت بها الاستخارة هي: ﴿وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آَيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آَمَنُوا أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًا﴾.(سورة مريم، الآية رقم: ٧٣). الاستخارة الأولى لغرض اختيار حكومة قزوين امتثالًا لأمر ساحة الأجل الأفخم الصدر الأعظم.

بسم الله تعالى.. ترك هذا السفر أولى، هذا ما تأمر به الاستخارة: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى الْمُشْرِكِينَ ﴾ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَهُ وَاحِدٌ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ (سورة فصّلت، الآية رقم: ٦). وحيث إنّ اتخاذ القرار في هذا الشأن عائد إلى ما يأمر به سهاحة الأجل والأعظم، وليس بالحكم. فإنّ أمر الاستخارة الثانية قرّ على الإبقاء على الحالة السابقة وعدم السفر.. إلخ»(١).

ونرى في موضع آخر أنَّه كان يتمّ اللجوء إلى استخارات سهاحة الشَّيخ في اختيار أسهاء أو لاد الشاه القاجاري أيضًا. وفي هذا الشأن ورد في كتاب رسائل أمير كبير ملحقًا برسالة نوادر الأمير، ضمن إحدى الرسائل التي كتبها إلى الملك القاجاري، ما يلى:

«حيث انقضت ست ساعات من ليلة الخميس، تمّ تحديد الساعة المباركة لاختيار اسم للنائب السعيد الأمير المولود حديثًا. ولهذه الغاية أرسلنا دعوة إلى سهاحة الشّيخ

<sup>(</sup>۱) كريم أصفهانيان، وبهـرام غـفـاري، وعـلي أصغر عـمـران، أسناد تاريخي خاندان غفاري(الوثائق التاريخية لآل الغفاري)، ج ٢، ص ٣١٥.(مصدر فارسيّ).

عبد الحسين، وهو الآن مشغول بالاستخارة، كي يختار بعون الله تعالى اسمًا مباركًا للنائب الأمير وعرضه على حضرة باهر النور.. موعد الألعاب النارية سوف يكون في الديوان إن شاء الله... إلخ»(١).

إنّ اعتبار كلام سهاحة الشّيخ وتأثيره لم يكن مقتصرًا على طهران والدولة فقط، بل كان شاملًا للمناطق الأخرى أيضًا. وكانت آراؤه تحظى في عصره بنوع من الضهانة التنفيذيّة العالية، ولذلك عندما تحصل مشكلة في كرمانشاه يمكن حلّها بوساطة منه، نجده مبادرًا إلى ذلك. فقد جاء في السيرة الذاتية لـ(الآغا عبد الله آل أغا نجل الآغا محمّد جعفر) وهو من كبار علهاء كرمانشاه في الحقبة القاجارية، ما يلي:

"يعد الآغا عبد الله نجل الآغا محمد جعفر واحدًا من مفاخر أسرة آل الآغا محمد على [البهبهانيّ]. بلغ درجة الاجتهاد في شبابه. وقيل: إنّه منذ البداية لم يكن مقلّدًا لأحد، وإنّم كان يعمل بالاحتياط. وقد عمد صاحب الروضات الذي كان معاصرًا له في معرض بيان سيرة جدّه الآغا محمّد على إلى الثناء عليه كثيرًا، وقال: إنّه من أركان علمائنا وفقهائنا. وكان مقيمًا في كرمانشاه، وكان إمامًا للجمعة والجاعة فيها.

وفي كتاب (كيمياي هستي) هناك عبارة عن المرحوم الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ(شيخ العراقين) في تصديق الآغا عبد الله في بطلان وقفية ملك تمّ تزوير وقفيته، إذ يقول: بسم الله تعالى، إن اتباع حكم المرقوم القائم على طبق قواعد الشريعة وموازينها المتقنة، والصادر عن سهاحة المتشرّع العلّامة الفهّامة، مقتدى الأنام، مرجع

<sup>(</sup>١) نامه هاي أمير كبير مع ملحق برسالة نوادر الأمير، ص ١٨٢. ملاحظة: في النص الفارسي وردت هذه الإحالة خطأ للنص اللاحق. (المعرّب).

الفتاوى والأحكام، فخر الإسلام، زبدة الفقهاء الأجلّة الكرام، ونتيجة الأعاظم من العلماء الفخام، المحقّق المدقّق النبيل والعالم الأوحدي الجليل، وحيد عصره وفريد مصره، فخر المجتهدين، زين الملّة والدين، الآغا عبد الله سلّمه الله وأبقاه واجب على كافّة المؤمنين، والتخلّف عنه حرام، وموجب لسخط ربّ العالمين جلّت عظمته... إلخ».

ويبدو من النصوص التاريخيّة أنَّ نفوذ وتأثير كلام سهاحة الشّيخ كان بمرتبة من القوّة، بحيث لم يكن ملوك القاجار ليجرأوا على إبداء رأي مخالف لرأيه. فعلى سبيل المثال نجد سهاحته على ما سيأتي تفصيله في الفصل الخاص بجهاد سهاحة الشّيخ في مواجهة البابيّة والبهائيّة قام بدفع مفسدة كبيرة عن الدولة القاجاريّة، وتبعًا لذلك عن الوطن بأسره. وذلك أنّه كان لمحمد شاه القاجاريّ نزعة صوفيّة، فعقد العزم على لقاء على محمّد المعروف بـ(الباب)، وكانت تظهر عليه مؤشّرات الميل إلى هذه الفرقة الضالة، ولكن تحذير سهاحة شيخ العراقين وتهديده له، اضطره إلى التخلّى عن هذا القرار الأخرق(۱).

أو أنَّ سماحة الشّيخ كما أشرنا في الفصل المذكور من خلال إيجاد الاتحاد بين المتنفّذين وأصحاب التأثير في المدن المهمّة في العتبات، والاستعانة بالدولة الإيرانيّة والسلطات العثمانيّة، تمكن من قطع دابر البهائيّة عن إيران والعتبات المقدّسة، وترحيلها إلى إسطنبول، وبعد ذلك إلى عكا، ليضيف بذلك وسامًا ذهبيًّا

<sup>(</sup>۱) انظر: أحمد خان ملك ساساني، سياست گران دوره ي قاجار، ص ٣٤٤. نقلاً عن: مذاهب وفلسفه در آسياي وسطى، ج ١، ص ١٨٣. (مصدر فارسيّ).

آخر إلى إنجازاته الخالدة(١).

أو كما ذكرنا في الفصل الخاص بدفع فتنة شيخ الجبل: عندما يطلب الشّيخ من البلاط الإيرانيّ المساعدة على دفع خطر هذا الشخص، يبادر البلاط إلى تلبية الطلب، ويقدّم العون في هذا الشأن(٢).

وسيأتي في الفصل الخاص بـ (هجرة سهاحة شيخ العراقين إلى العتبات) أنّ سهاحته قد تمكّن بفراسته العالية من الحصول على أموال طائلة من البلاط الإيرانيّ باعتبارها نذورًا وما إلى ذلك خلال فترة إقامته في العتبات المقدّسة والتي بلغت ستة عشر عامًا، لينفقها في دعم الحوزات العلميّة والعتبات المقدّسة في العراق (حيث كانت من أهم المراكز العلمية لعالم التشيّع آنذاك)، واستثمرها في مشاريع بناء البنية التحتيّة للعتبات المقدّسة هناك، وكانت الدولة الإيرانيّة أيًّا كانت دوافعها تقدّم الدعم اللازم بشكل كامل ").

ويبدو أنّه إلى جانب هذا الارتباط الوثيق أنّ البلاط كان يحسب ألف حساب لسماحة شيخ العراقين؛ فحتى ناصر الدين شاه الذي لم يتورّع عن قتل أمير كبير،

(۱) انظر: شوقى أفندي، القرن البديع، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: نصر الله مودت، ج ٢، ص

<sup>(</sup>١) انظر: شو في افندي، القرن البديع، ترجمه إلى اللغه الفارسيه: نصر الله مودت، ج ٢، ص ١٦٢ ١٥٢.

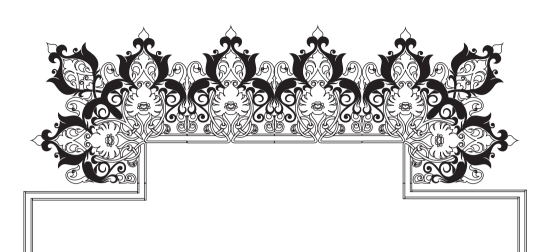
<sup>(</sup>۲) انظر: ميقات حج، ربيع عام ۱۳۸۰ هـ ش، العدد: ۳۵، تير أجل در صدمات راه جبل، تاريخ تأليف سنة ۱۲۹۹ للهجرة، بمساعي: رسول جعفريان، ص ۸٤. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٣) انظر: السيّد محمّد حسين الحسينيّ [الجلاليّ]، فهرس التراث، ج ٢، ص ١٦٨؛ الآغا بزرك الطهرانيّ، طبقات أعلام الشيعة الكرام البررة في القرن الثالث بعد العشرة، ج ١١، ص ٧١٣؛ محمّد باقر واعظ الطهرانيّ الكجوري، روح وريحان، ج ٤، ص ٣٢٨؛ وغير ذلك.

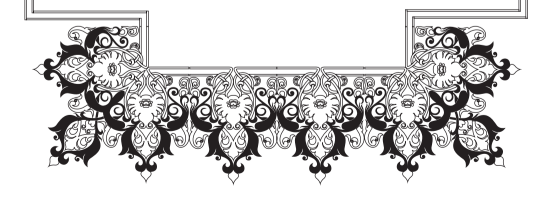
لم يكن يتجرّأ على مواجهة شيخ العراقين بشكل صريح، وبعد مقتل أمير كبير أخذ يفكّر طويلًا في إبعاده عن إيران، ولكن نفوذه بين الناس في حينها حال دون تنفيذ هذه الخطّة. وقد ذكر المؤرّخون في هذا الشأن أنّ شيخ العراقين لم تأخذه لومة لائم في القيام بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ممّا جعل البلاط الحاكم ينتهز الفرصة لنفيه من البلد.(١)

ولولا تلك الأيادي الأثيمة التي سفكت دماء أمير كبير بأمر وتحريض من ناصر الدين شاه الجاهل ظلمًا وعدوانًا، لشهد هذا البلد تطوّرًا سريعًا وملحوظًا ببركة وجود أمير كبير وقدوته سماحة شيخ العراقين العراقين المعلقة.

<sup>(</sup>١) انظر: الآغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة الكرام البررة في القرن الثالث بعد العشرة، ج ١١، ص ٧١٤ ٧١٣.



الفصلُ السّادس أميركبير وسماحة شيخ العراقيرن



# التعريف الإجمالي بأمير كبير

إنَّ من الذين كان لهم دور مهم في خدمات شيخ العراقين، هو الصدر الأعظم الميرزا محمّد تقي خان المعروف بـ (أمير كبير). وهو اسم مقترن في مخيّلة كلّ وطني إيرانيّ بحب الوطن ونبض الوطنيّة والغيرة والشعور بالفخر والاعتزاز. وهو رجل سبق زمانه إلى الوجود بها يفوق التصوّر، وضحّى بنفسه بلا تردّد أو تهيّب عارضًا نفسه على مذبح الفداء. وقد شهد التاريخ بأنَّ أمير كبير كان من المريدين الأوفياء جدًّا لسهاحة شيخ العراقين على وهذا في حدّ ذاته يعدّ أحد أكبر مآثره. فإنّه لمن أكبر دواعي الفخر والاعتزاز أن يكون مريد العالم الربّاني شخصًا أزعج القوى العظمى في زمانه مثل الإمبراطورية البريطانيّة والاتحاد السوفيتي وغيرهما من القوى الاستعهاريّة في الخارج، وضاق به ذرعًا جميع الناهبين والطامعين بخيرات البلاد من أبناء المسؤولين والأمراء والمترفين والمتملّقين من حاشية البلاط في الداخل.

ولد (الميرزا محمّد تقي الفراهانيّ) نحو سنة ١٨٠٧ م الموافق لسنة ١٢٢٦ ق وللسنة ١٨٠٨ للهجرة الشمسيّة، في قرية هزاوة من أعمال مدينة آراك. كان والده طباخًا ومشرفًا في جهاز سلطة قائم مقام الفراهانيّ. وقد قضى طفولته وشبابه في أجواء حكم (الميرزا بزرك قائم مقام) ونجله (الميرزا أبو القاسم قائم مقام)، اللذين كانا وزيرين للأمير الإيرانيّ (عباس ميرزا). وبعد إكمال المراحل الدراسيّة والمسؤوليّات الجزئيّة، ظهر سنة ١٢٠٧ هـ ش، ١٨٢٩م ضمن الوفد السياسيّ

الذي توجه إلى روسيا برئاسة (خسر و ميرزا)، للاعتذار عن مقتل (غريبايدوف)(١)

(١) الكساندر سيرغيفيتش غريبايدوف(١٧٩٥-١٨٢٩ م): دبلوماسي وكاتب وشاعر وموسيقار روسي. تولى بوصفه السفير المخول لروسيا القيصرية في إيران مهمّة تدوين معاهدة تركمنجاي للسلام بين إيران وروسيا، وعلى إثرها تمّ استقطاع أجزاء واسعة من إيران وضمّها إلى روسيا، وتمّ تغريم إيران عشرين مليون روبل، بالإضافة إلى مصادرة المخطوطات من مكتبة الشّيخ صفى الدين الأردبيليّ ونقلها إلى روسيا. وبعد ذلك بفترة قصيرة تمَّت مكافأة غريبايدوف من قبل السلطات الروسيَّة بمبلغ قدره أربعون ألف روبل، وتم تنصيبه سفيرًا لروسيا في طهران. وفي طهران تنبّه غريبايدوف إلى وجود بعض الجواري الجورجيّات في بيوت بعض رجال الدولة؛ فطالب باستردادهن بوصفهن أسبرات، وفي الأثناء لجأت إثنتان من الجواري إلى السفارة الروسيّة، الأمر الذي أثار حفيظة الناس، وبدأت دماؤهم تغلى كالماء في المرجل، لا سيم وأنَّهم كانوا ممتعضين أساسًا من توقيع معاهدة تركمنجاي، وبتحريض من أحد المجتهدين في طهران وهو الميرزا مسيح مجتهد، قام أهالي طهران بمحاصرة السفارة الروسيّة في الحادي عشر من فبراير سنة ١٨٢٩م، وكانت أعداد الناس الذين هاجموا السفارة الروسيّة تتراوح ما بين أربعة آلاف إلى خمسة آلاف مسلحين بالعصى والهراوات، وبدأ الناس برجم مبنى السفارة بالحجارة، ولم يتمكن حرّاس السفارة على الرغم من تسلَّحهم من إيقاف زحف الناس الذين سقط منهم بعض القتلى، وكان هناك في الجموع الغاضبة من يحمل أسلحة ناريّة أيضًا، وقد تمكّن بعضهم في نهاية المطاف من تسوّر السفارة ونقب الجدار المؤدى إلى غرفة نوم غريبايدوف، ليقتل هناك لدى إصابته بأوّل رصاصة خرجت من ماسورة أحد المهاجمين. وبعد مقتل غريبايدوف، ساءت العلاقات بين إيران وروسيا مرّة أخرى، حتى أوشكت الأمور أن تصل إلى شفير حرب طاحنة أخرى، ولكن الجهات الإيرانية سارعت إلى إرسال وفد عالى المستوى إلى موسكو ضمّ خسر و ميرزا، والميرزا تقى خان(الذي أصبح لاحقًا الصدر الأعظم أمير كبير)، ومحمد خان زنكنه، حاملًا رسالة اعتذار من فتح على شاه إلى القيصر نيقولاي الأوِّل، وانتهى الأمر إلى الصلح، وتمّ بموجب ذلك ترحيل المجتهد الميرزا مسيح مجتهد إلى العراق، ولكي يتجنّب فتح على شاه حربًا خاسرة مع روسيا اضطر إلى دفع فدية للقيصر الروسي، وهي عبارة عن ماسّة كبيرة جدًّا تزن ثمانية وثمانين قبراطًا تعرف بـ(الماسة الملك)، وهي من مغانم نادر شاه الأفشاريّ حصل عليها عند فتحه لبلاد الهند. وقد حملها حفيد فتح علي شاه إلى

في إيران، وكان لأمير كبير من العمر آنذاك واحد وعشرون سنة، وقد اضطلع أمير كبير في هذا الوفد بمهمة الإنشاء، وكتابة التقارير على أداء الوفد، وإرسالها إلى (قائم مقائم الفراهانيّ). واستمرّ سفر هذا الوفد من شهر فروردين من عام ١٢٠٨ للهجرة الشمسيّة آذار ١٨٢٩ م إلى شهر اسفند من السنة ذاتها(۱) شباط ١٨٣٠ م. وفي نحو مطلع عام ١٢١٦ للهجرة الشمسيّة ١٨٣٧م، أي عندما كان عمر أمير كبير ثلاثين سنة، تمّ تنصيبه في منصب وزير النظام في مدينة آذربيجان التي كانت تعدّ في حينها من أهم المدن الإيرانيّة بعد طهران، وفي شهر مهر (تشرين الأوّل) من تلك السنة رافق ولي العهد (ناصر الدين ميرزا)، و (أمير نظام زنكنه) لمقابلة الإمبراطور الروسيّ في إيروان.

وفي شهر أرديبهشت من عام ١٢٢٢ للهجرة الشمسيّة مايس سنة ١٨٤٣م أي عندما كان لأمير كبير من العمر ستة وثلاثين سنة تمّ إرساله من قبل الدولة الإيرانيّة للمشاركة في اجتماع (أرضروم)(٢)، و الذي عقد بحضور من ممثّلين عن

القيصر الروسيّ نيقولاي الأوّل في سان بطرسبورغ فدية لدم (غريبايدوف). المعرّب.

<sup>(</sup>١) أي: سنة كاملة تقريبًا، بالنظر إلى أن شهر فرودرين هو الشهر الأوّل وشهر اسفند هو الشهر الأخير من السنة الهجريّة الشمسيّة بحسب التقويم المعتمد في إيران. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) أرضروم أو أرض الروم (وأمّا أرزن الروم أو أرزنة الروم أو أرزروم، فكلّها محرّفة؛ لأنّ الترك لا يفرّقون في النطق بين الضاد والزاي): عاصمة محافظة أرضروم، وتقع حاليًا في شهال شرق تركيا، وقد ورد تعريفها في معجم البلدان للحموي على النحو الآتي: أرزن: مدينة مشهورة قرب خلاط، ولها قلعة حصينة، وكانت من أعمر نواحي إرمينية، وأمّا الآن فبلغني أنّ الخراب ظاهر فيها. وقد نسب إليها قوم من أهل العلم، منهم: أبو غسان عياش بن إبراهيم الأرزني.. ويحيى بن محمّد الأرزني الأديب صاحب الخط المليح والضبط الصحيح والشعر الفصيح.. وهو الذي ذكره ابن الحجاج في شعره، فقال: (مثبتة في دفتري.

روسيا وإنجلترا في الإمبراطورية العثمانية بهدف وضع حدًّا للخلافات والحروب المتجذّرة والعريقة بين إيران والدولة العثمانية. وقد تمكّن أمير كبير في هذه المهمّة من طرح نفسه خبيرًا متمرّسًا ومحترفًا في إدارة الأمور السياسية، الأمر الذي أثار إعجاب الوفود السياسية الروسية والإنجليزية الحاضرة في هذا الاجتماع، وفرض احترامه عليهم. وكانت نتيجة الاجتماع (معاهدة أرضروم الأولى)(۱)، والتي تعدّ في الحقيقة أوّل إنجاز سياسيّ يُسجل لأمير كبير (۲).

بخطّ يحيى الأرزني). وأرزن الروم: بلدة أخرى من بلاد إرمينيّة أيضًا، وهي الآن أكبر وأعظم من الأولى. (أبو عبد الله ياقوت الحموي الروميّ البغدادي، معجم البلدان، ج ١، ص ١٥٠، دار صادر، ط ٢، بيروت، ٢٠٠٧ م). المعرّب.

<sup>(</sup>۱) معاهدة أرضروم: هناك في الحقيقة معاهدتان بهذا الاسم، الأولى منها أبرمت سنة المعاهدة أرضروم: هناك في الحقيقة معاهدتان بهذا الاسم، الأولى منها أبرمت سنة المعاهدة وتثبيتها على أساس معاهدة قصر شيرين التي يعود تاريخ توقيعها إلى عام ١٦٣٩ م. ولكنّها لم تصمد طويلًا فاستمرّت المناوشات والحروب بين البلدين في عقد الثهانينيات من القرن التاسع عشر للميلاد. حتى تدخل الإنجليز والروس بين البلدين من خلال توقيع المعاهدة الثانية لأرضروم بتاريخ: الحادي والثلاثين من مايو سنة ١٨٤٧م، حيث تمّ تقسيم المناطق المتنازع عليها بين إيران والدولة العثهانية. وكان أمير كبير هو الذي مثل الجانب الإيراني في مفاوضات التوقيع على هذه المعاهدة. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) وعلى أساس معاهدة أرضروم قامت الدولة الإيرانية سنة ١٩٧٥ م بإجبار صدام حسين [الذي كان في حينها نائبًا لرئيس الجمهورية العراقية أحمد حسن البكر] على توقيع معاهدة الجزائر، والاعتراف بالحدود الغربيّة لإيران، وقد قام صدام المجرم نفسه بتمزيق هذه المعاهدة سنة ١٩٨٠ م، تهيدًا لشنّ حرب عدوانية ظالمة على نظام الجمهورية الإسلامية استمرت لثماني سنوات. لتنتهي هذه الحرب سنة ١٩٨٨م، وتوقيع بنود إنهاء الحرب من قبل مجلس الأمن التابع للأمم المتحدة تطبيقًا للقرار رقم ٥٩٨ والاعتراف بالحدود بين البلدين على أساس تلك المعاهدة (معاهدة أرضر وم).

وعندما توقي الملك الإيرانيّ (محمد شاه القاجاريّ) بتاريخ: ١٣ / شهريور / ١٢٢٧ للهجرة الشمسيّة ٤ تشرين الأوّل ١٨٤٨م، أعدّ الميرزا محمّد تقي خان مقدّمات سفر (ناصر الدين ميرزا) إلى طهران [لتولي العرش خلفًا لوالده]. فقد تمكّن أوّلًا من جمع مبلغ قدره ثلاثون ألف تومانًا، من تجار تبريز، ليتّجه برفقة ثلاثين ألف جندي من تبريز إلى طهران، وبذلك أثبت جدارته في تنظيم وقيادة الجيش؛ فلقبه الأمير الجديد بلقب (أمير النظام) في محلّ يدعى (جمن طوبجي)، وكان له من العمر آنذاك أحد وأربعون سنة.

تربّع ناصر الدين شاه على العرش في طهران ليلة السبت الموافق للثامن والعشرين من شهر مهر سنة ١٢٢٧ للهجرة الشمسيّة الموافق لـ ٢٠ تشرين الأوّل ١٨٤٨ م، وفي الليلة ذاتها خلع على أمير النظام أعلى لقب ومنصب في الدولة [بعد الملك]، وهو لقب ومنصب(الأتابك الأعظم)(١)، ومن حينها أصبح الأمير يُعرف في الواقع بوصفه الشخص الأوّل في الدولة والمسؤول في إدارة شؤون الحكم والعسكر. لم يبق أمير كبير في السلطة سوى تسعة وثلاثين شهرًا تقريبًا، ولكنَّ الإصلاحات والإنجازات التي قام بها في هذه الفترة القصيرة أوسع من أن يمكن استيعابها في هذه العجالة، من قطعه ليد الأجانب في الداخل والخارج عن يمكن استيعابها في هذه العجالة، من قطعه ليد الأجانب في الداخل والخارج عن بيت المال، إلى تنظيم الجيش والعساكر، ومن الإصلاحات القضائية، والصحيّة إلى

<sup>(</sup>۱) أتابك: مفردة تركية مؤلّفة من شطرين: أتا بمعنى (الأب) وبك بمعنى (السيّد)، وبذلك يكون معنى الكلمة (أتابك) هو السيّد الأب أو الأب السيّد، وأوّل من بدأ استعمال هذه الكلمة بوصفها لقبًا من ألقاب رجال الدولة هم السلاجقة الأتراك، حيث أخذوا يخلعونها على بعض رجال البلاط والوزراء والقادة، وأوّل من لُقّب بهذا اللقب هو نظام المُلك وزير السلطان ملك شاه السلجوقيّ. المعرّب.

تأسيس مدرسة دار الفنون، والصحافة، ومن إحياء الصناعة وبناء مختلف المعامل إلى القضاء على ظاهرة التملّق والاختلاس، ومواجهة الفرق المنحرفة وغير ذلك.

تزوّج أمير كبير من امرأتين، وكانت زوجته الثانية (عزّت الدولة) شقيقة ناصر الدين شاه، ولم تألُ جهدًا في الدفاع عن أمير كبير، ومع ذلك لم تستطع إنقاذه من براثن الغدر عندما صدر عليه الحكم بالقتل من قبل ناصر الدين شاه، مدفوعًا بتحريض من أمّه.

والأمر الآخر الذي سنشير إليه لاحقًا، أنّه قيل: عندما حاصر جلاوزة الملك (حمام فين) (١) في كاشان، تنفيذًا للحكم الصادر من الشاه، طلب منهم أمير كبير إمهاله كي يكتب وصيّة إلى زوجته (عزّت الدولة)، فأبوا عن تلبية هذه الرغبة.

(١) الحمام الذي أعدم فيه أمير كبير في مدينة كاشان، بقطع شرياني معصميه. المعرّب.

1AT SUBSTITUTE OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

## تعلّق أمير كبير بسهاحة شيخ العراقين

إنَّ من بين الأدلّة التي تظهر السجيّة الدينيّة لأمير كبير، هي ارتباطه بسهاحة شيخ العراقين. وفي الحقيقة يمكن القول إنّ تعلّق أمير كبير بسهاحة شيخ العراقين يمثّل خير دليل على إثبات الشخصيّة الدينيّة لأمير كبير.

وممّا كتبه فضيلة الدكتور علي أكبر ولايتي في إطار تصوير الناحية الدينيّة لسماحة أمير كبير:

«طبقًا لوصيّته في ثلث أمواله، تكفّل ساحة الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ(شيخ العراقين) ببناء مدرسة [دينيّة]».

### بداية معرفة أمير كبير لسهاحة شيخ العراقين

جاء في المقال الذي كتبه السيّد إقبال يغمائي:

«الشيخ عبد الحسين الطهراني المعروف بسيخ العراقين، من أعلام الدين، رجل ورع ومفكر وعالم تقي. بعد حصوله على درجة الاجتهاد عاد إلى طهران قادمًا من العتبات المقدسة. وفي مستهل وصوله إلى طهران كان يعيش رغم فضله وعلمه فقرًا مدقعًا حتى اضطر معه إلى استئجار غرفة صغيرة قسمها بستارة إلى نصفين، وخصص النصف الخلفي منها إلى أهله وعياله، والنصف الثاني لنفسه، ولم يمضِ وقت حتى أثقله الدين، وضاقت عليه سبل العيش والحياة... إلخ»(١).

وجاء في كتاب (زندگي نامه أمير كبير)(٢) ما يلي:

«كان سهاحته في ضيق من العيش بحيث استأجر حجرة مستطيلة الشكل في الطابق الأعلى من دار تقع في عمر بين الحرمين، وقد قطعها بسترة إلى نصفين، وقد أسكن أهله خلف السترة، وفرش النصف الآخر بحصيرة يجلس عليها، دون أن يكون هناك شيء آخر له قيمة باستثناء بعض الكتب. وكان مقروضًا للعطّارين والبقّالين وأمثالهم، فلم يكن له مال ينفقه من أيّ جهة. حتى أطلع أحد الأصدقاء على وضعه وحالته، وسعى في إصلاح أمره، فقال له: إن سبب العسر وضيق العيش الذي تعاني منه يعود إلى اعتزالكم الناس وعدم التواصل معهم، وبذلك لم يطلع أحد على مراتبكم العلمية،

<sup>(</sup>۱) إقبال يغمائي، مدرسة دار الفنون، مجلة يغما، العدد: ۲٤۸، ص ۷۹، بتاريخ: أرديبهشت / ۱۳٤۸ هـ ش. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٢) السيرة الذاتية لأمير كبير.

ولم يقف شخص على ما يتصف به سهاحتكم من التدين والزهد والأمانة، فمن الأجدر أن تخالط الناس ولا سيّها العلماء منهم، لتظهر لهم شيئًا من فضائلك في الأبحاث العلميّة. فقال له الشيخ: لا مانع عندي من مخالطة العلماء، ولكنك ترى ما أنا عليه من الضيق الذي يجعل من استقبال الناس على ما تقتضيه آداب الضيافة أمرًا بالغ العسر والتعذّر. فقال له: يمكنك في البدء أن تأتي في صبيحة يوم الخميس القادم إلى منزل سهاحة الشيخ محمّد تقي القزوينيّ، وهو من العلماء الأجلاء، فإنّه يقيم مجلس العزاء هناك، وحيث جرت العادة في الغالب على إثارة المسائل العلميّة بعد قراءة المراثي، يمكنكم التعريف بشخصكم إلى حدّ ما، فربّها تعرّف عليكم بعض طلّاب العلم الحقيقيين من الذين يبحثون عن أساتذة كفوئين في التدريس، فيطلب الاستفادة العلميّة من محضركم، ويكون في ذلك سببًا لفتح باب الرزق عليكم»(۱).

فقبل سهاحة الشّيخ هذه النصيحة منه، وتوجّه صباح الخميس إلى مجلس التعزية المذكور، وجلس في موضع دون مقامه، وبعد انتهاء التعزية، بدأ الفضلاء يتناقشون في المسائل العلميّة، وكان الشّيخ يستمع، حتى سنحت له الفرصة للكلام والإدلاء برأيه، وما أن بلغ مسامع السادة والمشايخ جانب من فوائده وفضله الزاخر، اعتذروا منه بأجمعهم، وأجلسوه في صدر المجلس.

وعندما عاد إلى منزله، قيل له في عصر ذلك اليوم: إنَّ على الباب رجلًا يسأل عنك<sup>(۲)</sup>. فنزل الشّيخ من غرفته وفتح الباب فوجد شخصًا في بزّة الموظفين من رجال

(١) أمير كبير: ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك الحاج السيّد نصر الله الأخوي (التقوي): رسالة نوارد الأمير [مرفقة بـ (نامه هاي أمير كبير)]، تصحيح وتدوين: السيّد علي آل داود، انتشارات نشر تاريخ ايران، ج ١، ص

الدولة، فقال له ذلك الرجل: غدًا في الصباح الباكر سيأتي أمير النظام لرؤيتك. فقال له الشيخ: ربّها حصل خلط، فلا توجد بيني وبين الأمير معرفة سابقة كي يأتي إلى رؤيتي. فقال الرجل: ألست الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ؟ فقال الشيخ: بلى. ولكن ربّها كنت تعني شخصًا آخر يحمل اسم الشّيخ عبد الحسين أيضًا. فقال الرجل: ألم تكن صباح هذا اليوم في منزل الشّيخ محمّد تقي القزوينيّ؟ فقال الشيخ: بلى، كنت هناك. فقال الرجل: إذن ليس هناك خطأ، وعليك أن تستعد لاستقبال الأمير. فقال الشيخ: لا أملك منزلًا يليق باستقبال الأمير. فقال الرجل: ألست تسكن في هذه الدار؟ فقال الشيخ: إنَّ هذا هو منزلي، ولكن عليك أن تصعد معي لكي تراه من الداخل بنفسك، فتدرك أنَّ الأمير لا يأتي إلى مثله، ثمّ أرشده إلى الغرفة العليا، وشاهد الرجل الوضع عن كثب، ولكنَّه استطرد قائلًا: سيأتي الأمير إلى هذا المكان بالتحديد، ثمّ غادر المكان. وفي صبيحة اليوم التالي جاء الأمير بنفسه، واستقبله الشّيخ بها تيسّر له.

وهنالك قال الأمير: إنَّ هذا المنزل لا يليق بكم، ثمّ أمر له بتأثيث منزل متواضع في (عباس آباد)، وأعطاه مائة ليرة ذهبيّة مسكوكة، وأضاف قائلًا: لقد اطلعنا على مقدار ديونك في السوق، وقد رصدنا هذا المبلغ لتسديدها عنكم، وسوف نأتي إلى زيارتكم، وقام بعدها ليغادر المنزل. ومنذ ذلك أخذ يمدّه بالدعم الكافي ويعمل على التعريف به، وكان تعلّقه به يزداد يومًا بعد يوم، حتى أصبح موضع ثقة الأمير، وأخذ يستشيره في بعض الأمور المعقّدة... إلخ»(۱).

١٣١١ ٣١٦ هـ ش. ويبدو أنَّ ما جاء في كتاب (الميرزا تقي خان أمير كبير)، لمؤلّفه: عباس إقبال الآشتيانيّ، ص ١٦٨ ١٧١ هو الأصح. وعلى كلّ حال فإن الحادثة كما تقدّم نقلها.

<sup>(</sup>١) عباس إقبال الآشتياني، أمير كبير، ص ١٤٥.

#### نهج علماء الدين الربانيين

عندما نلقى نظرة عابرة على حياة الشخصيّات الكبيرة والمؤثرة والنخبة في المجتمعات العلميّة، ولا سيّما علماء الدين، نقف على الكثير من الشخصيّات التي عاشت حالة من العسر على المستوى المعيشي والمادّي لفترة من الزمن في الحد الأدنى، ويعانون الضيق من الناحية الاقتصاديّة. إنّ الزهد شعار جميل ومقبول تتناقله الأندية المعرفيَّة، وأمَّا أن يغضَّ الشخص طرفه عن هذه الدنيا عمليًّا، فهو أمر في غاية التعقيد. ولم تكن حياة ساحة الشّيخ استثناء من هذه القاعدة، وقد توجه إلى العتبات المقدّسة طلبًا للعلم الذي نذر نفسه له، وبعد أن نهل من ينابيع تلك المعارف وامتلاً وعاؤه بالعلم والتقوى والمعرفة، سعى إلى إظهار ثمار العلوم التي حصل عليها، ويهارس وظيفته ومسؤوليته في تبليغ الدين الحنيف. والتبليغ يكون تارة مشافهة بإلقاء الخطب في المجالس وفوق المنابر، وأخرى كتابة ومن خلال التجميع والتأليف والتصنيف وترجمة الكتب الدينيّة، وثالثة من خلال التدريس أو رتق وفتق الأمور الدينيّة والإجابة عن استفتاءات الناس، وفي نهاية المطاف ربّما توقف أمر التبليغ بالنسبة إلى الذين يمتلكون شأنية التصدّى للأمور التنفيذية والحكوميّة والقضائيّة على الانخراط في مناصب الدولة.

فقد ورد في السيرة الذاتية لأحد أصدقائه وهو المرحوم المولى علي الكني رحمة الله عليه والذي كان يشاطره الحجرة التي يسكنها، وكان زميله في الدراسة في النجف الأشرف، ما يلى:

«في الوقت الذي كان(أي: المرحوم علي الكني) يواصل تحصيله العلميّ، كان يعيش حياة مقرونة بالفقر والفاقة، وقد تحدّث السيّد زين العابدين الطباطبائي عن المرحلة العصيبة من دراسة المولى على الكني قائلًا: عندما وصلت إلى النجف طالبًا، كنت أنا والشيخ عبد الحسين شيخ العراقين والآخوند المولى على الكني، نسكن حجرة في إحدى مدارس الحوزة العلميّة، حيث نعيش في غاية الفقر والفاقة، وكان الحاج على الكنى أشدّنا فقرًا»(١).

وقد تمّ نقل هذه الواقعة في موضع آخر مع إضافة تفاصيل ملفتة للانتباه، ويبدو أنَّ مصدر كلا النقلين واحد:

"كان لدى آية الله الآغا الميرزا زين العابدين مبراة رباعيّة، وكان شديد التعلّق بها. وقد سأله نجله ذات يوم عن سبب تعلقه بتلك المبراة؟ فقال له: إنَّ لهذه المبراة قصّة وهي: أني أثناء دراستي في النجف الأشرف، كنت أسكن مع شيخ العراقين الآغا الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ، والآخوند المولى علي الكني في حجرة في إحدى المدارس، وكنّا بأجمعنا نعيش حالة مزرية من الفقر والفاقة، وكان المرحوم الآخوند المولى علي الكني أكثرنا فقرًا. وكنا نحن الثلاثة نتقاسم مبراة ذات شفرة واحدة نبري بها أقلامنا، كي نكتب بها تقرير درس الشّيخ صاحب الجواهر. وذات ليلة أردت أن أبري قلمي فانكسر نصل المبراة، فلم أستطع كتابة شيء، وحيث كنا بالإضافة إلى ذلك نواجه الكثير من البؤس في شتى أمور الحياة، فقد مثل انكسار المبراة القشة التي قصمت ظهر البعير، فجنّ جنوني وعيل صبري ورميت بطرفي إلى السهاء من كوّة الحجرة، وأخذت في تلك الحالة واللحظة من الجنون وفقدان العقل أجأر بالشكوى قائلًا: رباه ما هذه الحياة؟! إنَّ الموت لأهون من هذه الحالة التي نحن فيها! ثمّ أخذت أجيل الفكر منتظرًا حلول ساعة السحر؛

(١) مجموعة من المؤلّفين، گلشن أبرار، ج ١، ص ٦١٢.

لأخرج فيها وأتشرف بزيارة الحرم المطهّر، حتى أبثّ كلّ همّي وأشكو حزني إلى أمير المؤمنين علي على الله على المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين قبل الوصول إلى باب الحرم المقدّس، وقبل أن أفتح فمي بالشكوى والكلام، اعترضني شخص وناولني هذه المبراة ذات الشفرات الأربعة. وما أن وقع بصري على تلك المبراة، حتى زال عني ذلك العارض والجنون المفاجئ، وأحسست كأنّ ماءً باردًا يُسكب على النار التي كانت تضطرم في صدري، فزال عني الوهم العارض وعدت إلى صوابي... إلخ.

أجل، إنَّ حياة طلبة العلم زاخرة بهذا النوع من الذكريات، حتى أنّنا إذا ألقينا نظرة عابرة على سيرة حياة العلماء الكبار سنجد أمورًا أعجب ممّا تقدم ذكره، وإنّ الرجوع إلى المصادر المتوافرة تحمل إلى الراغبين بتحصيل الحافز والدافع إلى طلب العلم والعمل الكثير من الدروس والعبر.

كما رأينا فإن مسار تعرّف أمير كبير على سماحة شيخ العراقين، يمثّل الرواية التي نقلها الحاج السيّد نصر الله التقوي في كتاب (نوادر الأمير). ولكن هناك رواية أخرى تنقل حكاية بداية معرفة أمير كبير بسماحة شيخ العراقين بشكل آخر؛ إذ هناك مقال بعنوان إيران في العالم العربي (عراق العرب)، وقد طبعت في شهر مهر سنة ١٣٤٥ هـ ش تشرين الأوّل سنة ١٩٦٦ م في إحدى المجلات الثقافيّة، وكاتبها محقّق كبير اسمه (مرتضى المدرسيّ الجهاردهي)(١)، وقد جاء فيها ما يلي:

<sup>(</sup>١) مرتضى المدرسي الجهاردهي نجل الشّيخ محمّد المعروف بآية الله الجهاردهي، من الكتّاب والمحقّقين المعاصرين، وقد نشر العديد من الأعمال التحقيقيّة القيّمة. وإن مكتبته الخاصة التي ورث الجزء الأكبر منها من جدّه الميرزا محمّد على المدرسيّ الجهاردهي، وأعدها من

"روى لي(أي مرتضى المدرسيّ الجهاردهي) كبار السن من ذوي البصائر في كربلاء أنَّ الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ بعد إكال الدراسات العليا عاد من النجف إلى طهران، واستأجر هناك غرفة وسكن فيها، وكان يقترض مبلغًا لا يتجاوز الشاهي بعملة ذلك الوقت من بقال يقع حانوته في رأس الشارع ليشتري به قوت يومه. وذات يوم قال البقال للشيخ: لم يعد بإمكاني إقراضك أكثر ممّا فعلت! فاضطر الشّيخ إلى التفكير في أمر معاشه، وعند الفجر توجه إلى مجلس أحد علياء الدين المعروفين في طهران، وجلس في زاوية منه، وصدف أن انتبه إلى أنَّ شيخ المجلس قد كتب حكيًا على هامش سؤال تقدّم به أحد الأشخاص، ولم يكن الجواب مطابقًا للسؤال! بمعنى: أنَّ الجواب لم يكن صحيحًا.

فرأى الشّيخ عبد الحسين أنَّ من واجبه الشرعيّ تنبيه ذلك العالم إلى خطئه! فخاطب شيخ المجلس قائلًا: إنَّ الحكم الذي كتبتموه على هامش ذلك السؤال غير صحيح، فهو على خلاف القوانين والتشريعات الإسلاميّة! فالتفت جميع من في المجلس إلى الشّيخ الوافد حديثًا، وتساءلوا فيها بينهم: من يكون هذا الشّيخ الذي سمح لنفسه بالإشكال على عالم البلدة؟!!.. وأساءوا معاملته!..

وفي اليوم التالي من تلك الحادثة، جاء البقّال برفقة موظف في الدولة إلى الشيخ، وقال له: إنَّ الميرزا تقي خان أمير كبير صدر إيران الأعظم يريد زيارتكم، وسوف يكون عندكم في مساء الغد! فقال الشّيخ عبد الحسين: لست أعرف الأمير، ولا الأمير يعرفني،

خلال نقلها من النجف الأشرف إلى طهران، تعدّ من حيث اشتهالها على مجموعات لتفسير القرآن الكريم مهمّة جدًّا. وقد توفّي في طهران في شهر اسفند سنة ١٣٥٧ هـ ش(آذار سنة ١٩٧٧ م). وخلّف العديد من الكتب ومئات المقالات.

وهناك الكثير من الأشخاص الذين يحملون اسم عبد الحسين في هذه المدينة، وربّا حصل تشابه في الاسم. فقال البقّال ومبعوث الأمير: ألم تكن في مجلس الأمس حيث وقعت تلك الحادثة؟ فقال الشيخ، بلى، كنت هناك... فقالا: إذن أنت الذي سيأتي الأمير إلى لقائك.

فسارع البقّال يحمل بعض السجاد من داره وفرش بها غرفة الشّيخ وأعدّها للقاء الأمير. وفي مساء الغد من ذلك اليوم جاء أمير كبير لرؤية الشّيخ عبد الحسين، وقال بعد سؤاله عن وضعه: من أنت؟ ومن أين أقبلت؟! لقد نقلوا لي حادثة مجلس الأمس، ورووا لي المعاملة السيئة التي تلقيتها منهم.. هل هناك من يعرفك؟! فقال الشيخ: يعرفني الآغا السيّد أسد الله الأصفهانيّ (١) نجل السيّد محمّد باقر الأصفهاني عالم الدين في أصفهان

(۱) السيّد أسد الله نجل السيّد محمّد باقر الشفتي (السيّد حجة الإسلام) من أحفاد الإمام موسى الكاظم الله نجرى ولد في أصفهان سنة ١٢٢٧ أو ١٢٢٨ للهجرة. ويبدو أنّ والدته كانت هي الأخرى من السادة الأشراف الذين يلقبون بـ (الطباطبائي زواره). وبعد إكياله دراسة المقدّمات، من قبيل: الصرف والنحو والمنطق والبلاغة وشطرًا من الفقه والأصول، هاجر من أصفهان إلى النجف الأشرف لإكيال دراسته هناك، فحضر في تلك البقاع المقدّسة درس مجموعة من كبار الأساتذة حتى بلغ في العلم والاجتهاد مراتب عالية، بحيث شهد له أساتذته وسائر العلماء بالمراتب العلميّة والزهد والتقوى. وبأمر من والده عاد السيّد أسد الله الشفتي الأصفهاني إلى أصفهان سنة ١٢٦٠ للهجرة. وفي ذات السنة رحل والده إلى دار الآخرة، فأصبح هو المرجع في الأمور الشرعيّة، ومحط ثقة وقبول جميع أهالي أصفهان، ولا سيّم العلماء والأعيان منهم، فاشتغل بالدرس والبحث وإقامة الجماعة وقضاء حوائح من كبار أصفهان، وحصلوا منه على إجازات. وقد تولى هذا العالم الرباني إلى عام ١٢٩٠ للهجرة أي على مدى ثلاثين سنة منصب الزعامة العلميّة والدينيّة في أصفهان، ولم يغفل حتى آخر لحظة من حياته عن القيام بأمور الطلّاب وإعالة الفقراء والأيتام والمساكين. وكان منزله مضيفًا للعلماء الوافدين على أصفهان. وكان ملجأ وملاذًا لسكان هذه المدينة، وكان منزله مضيفًا للعلماء الوافدين على أصفهان. وكان ملجأ وملاذًا لسكان هذه المدينة،

جيدًا. فكتب أمير كبير كتابًا إلى أصفهان، وبعد مدّة قصيرة كتب السيّد في جواب رسالة صدر إيران الأعظم، قائلاً: إنّي أعرف الشّيخ عبد الحسين صاحب القامة الطويلة، له زوجة تنتمى إلى القبائل العربية الحاقيّة، خطبتها له يوم كنا معًا في عراق العرب...

وعندما وصل الكتاب إلى أمير كبير، أطرق مفكرًا يتعجّب لأمر عالم كبير وتقي وزاهد يعيش على تلك الحالة من الفقر والفاقة، وهو يقول: يموت أهل العلم جوعًا، ويجلس في الصدارة من ليس له من العلم حظ؟! أفِّ لكِ يا دنيا، أفِّ لكِ يا دنيا.

وفي أحد الأيام جاء ناصر الدين شاه القاجاري برفقة أمير كبير لرؤية الشيخ، فقال الأمير للشاه: هذا هو الشّيخ عبد الحسين، وهذا هو كتاب الآغا السيّد أسد الله الأصفهانيّ. فأصدر الشاه القاجاري أمرًا إلى العدلية بقراءة توقيع الشّيخ وتنفيذه. وقام الميرزا محمّد تقي خان أمير كبير بتقديم ألف ليرة إلى الشيخ، وأمره أن يلقي من يوم الغد درسًا في مسجد الشاه، كي يستفيد فضلاء الحوزة من علمه.

وفي اليوم الأوّل شرع بتدريس كتاب الرياض في مسجد الشاه، ولم يتجاوز الحضور سوى اثنين أو ثلاثة من الطلاب في حوزة درسه. وفي اليوم الثاني ارتفع عدد الطلّاب إلى عشرة، وفي اليوم الثالث صار عددهم ثلاثين طالبًا، وفي نهاية المطاف أخذ يحضر درسه أفضل طلاب العلوم في طهران...»(١).

حتى قدّمه بعضهم على أبيه في بعض مكارم الأخلاق ومحامد الأوصاف، وكانوا يعتبرونه مصداقًا لقوله تعالى: (إِنَّ الَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ هَمُّ الرَّحْنُ وُدًّا)، وكانوا يجبونه من صميم قلوبهم. (انظر: معارف الرجال، ج ١، ص ٩٤؛ دائرة المعارف تشيّع، ج ٢، ص ١٣٣).

<sup>(</sup>۱) مرتضى المدرسي الجهاردهي، إيران در جهان عرب(عراق العرب)، مجلّة وحيد، العدد: ٣٤، ص ٨٦٦ ، ٨٧٠، بتاريخ: شهر مهر، سنة ١٣٤٥ هـ ش.(مصدر فارسيّ).

#### تحليل بشأن الأقوال المتقدمة

اتضح أنّه توجد روايتان حول تعرّف أمير كبير على سهاحة الشيخ، وهما تشتركان في النقاط الآتية:

عودة سماحة الشّيخ بعد إكمال دراساته وتحصيل العلوم الحوزويّة من العتبات المقدّسة إلى طهران.

في مستهل وصوله إلى طهران كان يعيش حالة من الفقر المدقع، بحيث لم يكن لديه حتى سجادة يفرش بها الغرفة، مضافًا إلى ابتلائه بالديون التي أدّت إلى اشتداد سوء وضعه المادّي.

تمّ التعرّف عليه إثر حادثة حصلت له في منزل بعض المشايخ الكبار، وعلى إثر ذلك بدأت تشرأبّ له أعناق الكبار في طهران.

أدت أخلاق وسيرة الشّيخ إلى افتتان أمير كبير به، وبالتالي هرع لإعانة الشّيخ من الناحية الماديّة.

وفي نهاية المطاف دخل سهاحة الشّيخ منعطفًا جديدًا في حياته، حيث قام بفراسته المعهودة باغتنام هذه الفرصة وتوظيفها؛ ليكون بذلك مصدرًا للكثير من أعهال الخير والمنجزات التي سنأتي على ذكرها(١).

<sup>(</sup>١) بالإضافة إلى نقاط الاشتراك يمكن لنا أن نرصد في المقابل بعض نقاط الاختلاف بين هاتين الروايتين، أي: (الرواية المنقولة في السيرة الذاتيّة لأمير كبير، والرواية المنقولة في مقال مرتضى المدرسيّ بعنوان(عراق العرب) والمنشور في مجلّة (وحيد)، على النحو أدناه:

١. في الرواية الأولى تلقى مناقشة الشّيخ للأمور العلميّة استحسانًا من العلماء والحضور، ويتمّ تكريمه ورفعه إلى صدر المجلس، ولكنه في الرواية الثانية يلقى صدودًا، وإساءة في المعاملة.

ولكن يبدو من وجهة نظري أنّ اللقاء الأوّل بين الشّيخ وأمير كبير يعود إلى ما قبل وصوله إلى منصب الصدر الأعظم. إذ كما سيأتي توضيحه في فصل جهاد سهاحة شيخ العراقين ومكافحته لفرقة البابيّة والبهائيّة، إنَّ شيخ العراقين هو الذي حال في أواخر سلطة محمّد شاه القاجاريّ دون لقاء علي محمّد الباب مع الملك، ومنع بذلك من تسلل البابيّة إلى البلاط القاجاريّ. الأمر الذي يثبت وجود نشاط لسهاحة شيخ العراقين وتأثيره في البلاط القاجاريّ في عهد محمّد شاه القاجاريّ قبل أن يتسلم أمير كبير منصب الصدر الأعظم. وعليه يجب النظر بعين الشك والريبة إلى كلتا الروايتين (۱).

٢. في الرواية الأولى يحضر موظف الدولة بمفرده إلى دار الشيخ، وأما في الرواية الثانية فنجده برفقة البقال.

٣. في الرواية الأولى هناك تصريح بأنَّ المنزل الذي قصده شيخ العراقين هو منزل الشَّيخ محمّد تقي القزوينيّ، وفي المقابل لا نجد مثل هذا التصريح في الرواية الثانية، كها نجد العكس بالنسبة إلى هوية الأمير الذي زار شيخ العراقين في داره بعد تلك الحادثة، فبينها نجد تصريحًا في الرواية الثانية بأنَّ الأمير الذي جاء لزيارة شيخ العراقين هو شخص أمير كبير، نجد في الرواية الأولى إضهارًا لشخصيّة الأمير الذي قصد دار شيخ العراقين.

٤. لا يوجد في الرواية الأولى حضور لناصر الدين شاه بخلاف الرواية الثانية.

٥. في الرواية الأولى يحصل الشّيخ من زائره الأمير على مائة ليرة ذهبية، بينها نجده في الرواية الثانية يمنح سهاحة الشّيخ ألف ليرة.

إنَّ نقاط الاشتراك المذكورة في النصّ أعلاه، ونقاط الاختلاف التي أتينا على ذكرها في الهامش أدناه، قد تساعدنا في الجمع بين الروايتين دون طرحها، على ما سيأتي ذكره في الهامش التالي. المعرّب.

<sup>(</sup>١) ربّما أمكن الجمع بين الروايتين بالقول: إنَّ اللقاء المذكور في الروايتين يعود تاريخه إلى أواخر عهد محمّد شاه القاجاري، حيث كان لأمير كبير نوع من الحضور في البلاط القاجاري آنذاك بوصفه منشئًا أو مفاوضًا أو مستشارًا سياسيًّا على ما تقدم ذكره؛ إذ كان

#### شيخ العراقين في منصب قاضي القضاة

قيل في بيان تولّي سماحة شيخ العراقين للأمور التنفيذيّة والقضائيّة، ما يلي:

«حيث تولى أمير كبير في بداية صدارته إدارة جميع شؤون المملكة من الحكم وقيادة الجيش والحسابات والدواوين إلى السياسة الخارجيّة، فقد رام أيضًا أن يتولّى شخصيًا البتّ في المسائل الحقوقيّة والمحاكمات الشرعيّة أيضًا، ولكنّه سرعان ما أدرك أنّه لا يستطيع أن يضطلع بهذا الدور إلّا من خلال الرجوع إلى المختصين في الأحكام الشرعيّة من الذين يتمتعون بثقة عامّة الناس، وأنّه لا يمكن القيام بهذه الأمور دون إحاطة كاملة بجميع أحكام الدين الحنيف، وهو أمر لا قبل لأمير كبير به. ومن هنا فإنّه أحجم عن التدخل في هذا الشأن، وترك الأمر إلى المختصين. وفيها يلي ننقل نصّ الحكاية أدناه إلقاءً لمزيد من الضوء على هذا البحث من كتاب (نوادر الأمير) لمؤلّفه المرحوم (شيخ المشايخ):

في بداية تولي أمير كبير لمنصب الصدر الأعظم، كان يتدخل شخصيًا في إدارة المحاكمات الشرعيّة، وكان يعمل بذلك على إحقاق الحق وإنصاف ذوي الحقوق. وذات مرّة تنازع عنده شخصان من أوساط الناس على ملك تقدّر قيمته بعشرة آلاف تومان، ويعد التظلم أخذ أمير النظام ينظر في وثائق كلا الطرفين، فوجد أحد المتنازعين محقًا في دعواه وحكم له بحريّة التصرّف في ذلك الجلك. ولكن الخصم (المحكوم عليه) بعد التأمّل والتعمّق في إجراءات المحاكمة أيقن أنّ أمير النظام قد أخطأ في هذا الحكم، ولم يدقّق في بعض عبارات وثائقه كما يجب. ولذلك عمل جاهدًا على إيصال الوثائق

له حضور فاعل في إبرام معاهدة أرضروم، أو أن يكون الذي حضر منزل شيخ العراقين في الروايتين أمير آخر غير أمير كبير كان يتمتع بصفة رسميّة، لا سيّما بالنظر إلى أنَّ الرواية الأولى لا تصرّح بأنَّ الأمير الذي زار شيخ العراقين هو أمير كبير. المعرّب.

إلى أمير النظام لينظر فيها مجددًا. فالتقى لذلك بأحد المقرّبين من الأمير، وعرض عليه واقع الأمر، مشيرًا إلى مكمن الخطأ الذي وقع فيه الأمير، ورجاه أن يحصل من الأمير على إذن بمقابلته في فرصة مناسبة عندما يكون منشرح الصدر وغير مشغول بأمور أخرى، ليعرض عليه الوثائق، وسأله عند بلوغ الوثيقة المنشودة أن يدقّق في سطور محدّدة منها. وقد تمكّن ذلك الشخص من عرض الوثائق على الأمير في فرصة مناسبة.

فأحسّ أمير كبير بأنّه قد أخطأ فعلًا في حق الخصم، وبدا له أنّه قد حكم على خلاف الحق، ورأى من الضروريّ إعادة النظر في الوثائق، ليتأكّد من الخطأ الذي وقع فيه. ثمّ طلب إحضار جميع الوثائق، وأعاد قراءتها من البداية إلى النهاية، وأجرى مقارنة شاملة بينها، وعندما بدأ بإلقاء نظرة على الوثائق ذات الصلة، تدخّل الشخص الوسيط وأشار إلى الفقرات التي يجب التركيز عليها من الوثيقة، وقال له: إنّ صاحب هذه الوثيقة يأمل في أن تدقّقوا بمضمون هذه الأسطر. فقام أمير النظام بإمعان النظر فيها، ثمّ رفع رأسه، وأمر باستدعاء صاحب الوثائق؛ فجاء ذلك المسكين مضطربًا ترتعد فرائصه من الخوف. فأخذ أمير النظام يلاطفه ويهدّئ من روعه، واعترف له بأنّه قد أخطأ الحكم، وقال: إنّي لم ألتفت إلى الفقرة التي تثبت أحقيتك في الملك، ولذلك تسرّعت في إصدار الحكم، وأمّا الآن فقد تبيّن لي أنّك الصاحب الشرعي لذلك الملك، ولكنّني لن أبطل ما حكمت به لخصمك، ولكي لا يضيع حقّك سوف أعوضك عنه بمقدار قيمته عشرة آلاف تومان من مالي الخاص.

فقال صاحب المِلك بعد أن زال روعه وانشرحت أساريره لأمير كبير: أشكر الله في المقام الأوّل على أن أظهر لكم أحقيتي بوضوح، وانكشفت لكم ظلامتي. ولذلك فإنّي في المقام الثاني: أتنازل عن ملكى لخصمى بطيب خاطر وقناعة تامّة وسوف أبصم

على ذلك، دون أخذ دينار واحد من قيمته. فقال له الأمير: وأنا بدوري لا أسمح لنفسي بارتكاب مثل هذا الظلم والجور، إذ أرى المسؤوليّة التي ستأخذ بعنقي في النشأة الأخرى فوق طاقتي، وإذا لم تأخذ تمام القيمة، سوف أحكم عليك بالجلد حتى ترضى بأخذ سعر الملك كاملًا غير منقوص. ثمّ أمر بتسليمه عشرة آلاف تومان.

ولكنّه أعفى نفسه بعد هذه الحادثة من مباشرة المحاكمات المعقّدة، وكان في الغالب يحيل المتنازعين برفقة المأمورين إلى المحاكم الشرعيّة، وسعى بشكل حثيث إلى تشييد أساس الشريعة والترويج لأهل العلم وتسديد المباني المعدّلة. وإنّ الحكاية أدناه تثبت ذلك:

بعد الكرّة الأولى سمعت من بعض العلماء الراحلين والذين لا يزالون على قيد الحياة منهم كثّر الله أخيارهم أن أمير النظام كان يحيل أكثر الخصومات إلى أحد العلماء، وقد كان هذا العالم قاضيًا مقيعًا في دار الخلافة منذ عصر الشاهنشاه، وكان إذا التقى هذا الرجل الذي تحلّى بزينة العلم والتقوى يبدي تجاهه أسمى آيات الأدب والاحترام، فكان عند دخوله يمشي عدّة خطوات لاستقباله، وعند الخروج يمشي عدّة خطوات لتوديعه، وكان يقدّمه على نفسه دائمًا، ولم يكن يتقدّمه في مأكل ولا مشرب، ولم يكن ليغير أو ينقص من هذا الاحترام شيئًا، حتى أبدى طلّاب العلوم الدينيّة عند مشاهدتهم لهذا الاحترام رغبة وشوقًا كبيرًا إلى طلب العلم والتحلّى بفضيلة الزهد.

ومن بين القضايا أنّ شخصًا ادّعى على خادم مقرّب من أمير النظام في قضيّة مالية، وقد تظلّم إلى أمير النظام في هذا الشأن. فأمر موظفًا أن يأخذ المدّعي والخادم ليترافعا عند (الشيخ عبد الرحيم). فبدأ الشّيخ بإجراءات المحاكمة من مناقشة أدلّة الطرفين والاستهاع إلى أقوال الشهود واليمين وما إلى ذلك، حتى وصلت المحاكمة إلى

خواتيمها، ولم يفضل سوى إصدار الحكم. بيد أن الشّيخ أبطأ في إصدار الحكم وتعلّل بمختلف الأعذار. حتى عيل صبر المدّعي ولم يجد بدًّا من الشكوي إلى الأمير بسبب مماطلة الشّيخ في إصدار الحكم. فقام أمر النظام باستدعاء شخص اسمه عبد الله خان وكان موضع ثقته ويعتمد عليه بشكل تام، حيث كان مجرّبًا في إبلاغ المسائل بشكل مدروس ومتقن، وكان لبيبًا في فهم الأمور وحفظها، وأرسله إلى الشّيخ ليفهم منه سبب تعلّله في إصدار الحكم، ويتأكد من حلّ النزاع بين المتخاصمين. فذهب «عبد الله خان» إلى سماحة الشيخ، وعند عودته عرض الجواب في مجلس أمير النظام على النحو الآتي: إنَّ الذي تبيّن هو أنّ خادم الأمير كان محكومًا، وأنَّ الحق كان مع المدّعي، وفي مثل هذه الحالة كان من الضروريّ عرض الأمر على الأمير بشكل حضوريّ؛ لتكون له كلمة الفصل، فغضب أمير النظام من هذا الكلام غضبًا شديدًا، وصرخ في وجه مبعوثه قائلًا: ويحك، ما هذا الاتهام الذي تنسبه إلى سهاحة الشيخ؟! بيد أنَّه لم يمض طويل وقت حتى دخل الشّيخ على مجلس أمير النظام مسلّمًا ورافعًا أسمى آيات الاحترام. ثمّ تقدّم إلى الأمير وأسرّ إليه أنَّه قد ثبت عنده أن خادم الأمير كان مدانًا... فاستاء أمير النظام من تأخر ذلك العالم في إصدار الحكم على خادمه، وأخذ من حينها، يحيل المتخاصمين والمحاكمات إلى محضر سماحة الشّيخ عبد الحسين الطهراني شيخ العراقين(١). ومنذ ذلك الحين أخذت علاقته بسماحة شيخ العراقين تشتد وتقوى يومًا بعد يوم، ثمّ أخذ يستشره في بعض الأمور المعقدة والمفصلية»(٢).

(١) عباس إقبال الآشتياني، أمير كبير، نقلاً عن: أمير كبير وإيران، ص ٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٤٢.

#### مستوى اعتبار فتاوى شيخ العراقين

يبدو أنَّ هذا التقدير والاحترام لشيخ العراقين قد استمرّ إلى ما بعد رحيل أمير كبير أيضًا، وأنَّه قد امتد حتى إلى الميرزا آغا خان النوري، على الرغم من أنَّه لم يكن على وئام مع شيخ العراقين، بل كان من أسباب نفيه وإبعاده إلى العراق، ولكنّنا في الوقت نفسه نجد في صحيفة (وقايع اتفاقيّة) لسنة ١٢٧٢ للهجرة، النص الآتي:

«حيث كانت بعض أراضي أرك المباركة مجهولة المالك، وكانت لذلك بحسب قانون الشرع المطاع تستأجر من المجتهدين العظام كي تباح فيها صلاة عامّة الناس، ففي هذه المدّة حيث انقضت مدّة إجارة هذه الأراضي، فقد قرّر سهاحة الأمجد الأشرف الأرفع الصدر الأعظم الأفخم أن يحصل على تجديد إجارة هذه الأراضي من محضر سهاحة الشيخ عبد الحسين وهو من فحول المجتهدين العظام وفقهم الله تعالى، حتى تكون الصلاة هناك مباحة من الناحية الشرعية لعامّة الناس، إلخ»(١).

وهذا يعني أنَّ الميرزا آغا خان النوري إذا كان بحاجة إلى الحصول على إذن من نائب الإمام المعصوم، فإنّه كان يأخذه من سهاحة شيخ العراقين.

ونرى في موضع آخر ما يلي:

«ذكرنا في صحيفة الأسبوع المنصرم: أنَّ سهاحة الأشرف الأمجد الصدر الأعظم الأفخم، قد قرّر أن يستأجر أراضي أراك المجهولة الحال من سهاحة مجتهد العصر الشيخ عبد الحسين، وذلك بغية إباحة الصلاة فيها. وحيث كان النصّ قد كتب بشكل مختصر ومبهم، وجدنا من الضروريّ إعادة النص بشكل واضح، فنقول: إنَّ سهاحة

<sup>(</sup>١) صحيفة وقايع اتفاقية، ج ٢، العدد: ٢٥٩، سنة ١٢٧٢ هـ، ص ١٦٤١.

وجلالة المعظم له قد استأجر الأراضي والبيوتات والعمارات الديوانيّة لأراك المجهولة الحال بغية إباحة الصلاة فيها من سماحة الشّيخ المشار إليه إجارة شرعيّة، لكي تكون مباحة لجميع المسلمين والمؤمنين، فتحلّ لهم الصلاة فيها متى ما أرادوا وحيثها شاءوا. وكان التنويه بهذه الفقرة ضروريًّا ليطلع عليها كافة المسلمين، إلخ»(١).

و لا بدّ من التذكير هنا بأنَّ القضيّة المذكورة قد نسبت في مقالة السيّد مير محمّد صادق إلى أمير كبير (٢)، و لا يخفى أنَّ هذه الحادثة تعود إلى عام ١٢٧٢ للهجرة، في حين أنَّ أمير كبير قد قتل سنة ١٢٦٨ للهجرة (٣). وعليه فإنَّ من الواضح أنّ المراد بالصدر الأعظم المذكور في الصحيفة المذكورة هو الميرزا آغا خان النوري وليس الميرزا أمير كبير.

\_

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه، ج ٣، العدد: ٢٦١، بتاريخ: يوم الخميس، الثاني والعشرون من شهر جمادى الأوّل، الموافق لعام توشقان إيل [السنة الرابعة من السنوات الاثنى عشر التركيّة، وهي المعروفة بـ(سنة الأرنب)]، سنة ٢٧٧١ هـ، ص ١٦٥٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: السيّد سعيد مير محمّد صادق، مسجد الشّيخ عبد الحسين طهراني، شهرينية مسجد (الدينيّة الثقافيّة الاجتهاعيّة)، العدد: ٢٥، ص ٦٦ ٧٦، السنة الخامسة.

<sup>(</sup>٣) أي أنَّ هذه القضيّة حصلت بعد مقتل أمير كبير بخمس سنوات تقريبًا. المعرّب.

## وصاية سهاحة شيخ العراقين لأمير كبير

لقد بلغت علاقة أمير كبير بسهاحة الشّيخ حدًّا من المتانة والعمق بحيث جعله وصيًّا له، وولّاه الشؤون الماليّة لأسرته، وهناك عدد من الأمور بشأن وصاية الشّيخ لأمير كبير؛ أحدها أنّه بنى مسجد ومدرسة الشّيخ عبد الحسين في طهران من أموال أمير كبير، ونرى أنَّ أمير كبير أراد في الساعات الأخيرة من حياته أن يكتب وصيّة لزوجته [شقيقة الملك ناصر الدين شاه القاجاريّ]، ولكن لم يسمح له بذلك، فكان الشّيخ بعد مقتل أمير كبير يقوم على شؤون حياة أسرته على ما سيأتي ذكره. ومن هنا فإنَّ السؤال الأوّل الماثل أمامنا: هل ترك أمير كبير وصيّة مكتوبة؟ لم نعثر على شيء من ذلك في حدود بحثنا، سوى ما ذكره الجهاردهي في مقالته، إذ يقول: «بعد استشهاد الأمير، عثرت السيّدة عرّت السلطنة [عقيلة أمير كبير] بين أوراقه على حكم كتبه الميرزا تقي خان الصدر الأعظم، جاء فيه: لقد وهبت ميع ما أملك لسهاحة الشّيخ عبد الحسين، من الدسار إلى الستائر، فكل ما أملك هو ملك للشيخ»(۱).

ويمكن القول في هذا الشأن: إنَّ أمير كبير كان يفكر في آخرته منذ البداية، وإنّه من خلال منح أمواله لسهاحة شيخ العراقين صان أمواله عن المصادرة من قبل السلطة (بشتى الذرائع) من جهة، و من جهة أخرى كان يعلم أن الشّيخ لن يقبل أكثر من الثلث، أو أنّه كان يعلم أنّ زوجته التي هي شقيقة الملك لن تواجه عنتًا في معيشتها، وهكذا سائر أفراد أسرته. ولذلك فقد أهدى جميع أمواله في سبيل الله،

<sup>(</sup>۱) مرتضى المدرسي الجهاردهي، أدبيّات وزبانها، مجلّة وحيد، العدد: ۳٤، ص ٨٦٦ ٥٠٠، بتاريخ: شهر مهر، سنة ١٣٤٥ هـ ش.(مصدر فارسيّ).

وإنَّ سماحة شيخ العراقين الذي تقبّل ثلث الأموال لينفقها في وجوه البرّ وأفعال الخير، أعاد بقيّة الأموال إلى أسرته. وفي هذا الإطار ورد في كتاب أمير كبير:

«بعد مقتل المرحوم الأمير، أعطى أولياؤه مبلغ مائة تومان من ربح أملاكه في آذربيجان إلى وصيّه الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ، كي يتقبّلها من الثلث. وهذه هي مسوّدة وصل الاستلام الذي كتبه الشّيخ عبد الحسين:...(بسم الله تعالى، لقد استلم أقلّ العلماء مبلغًا قدره مائة تومان نقدًا بالعملة المتداولة حوالة من فخر الحجيج والمعتمرين والمعتمدين الحاج محمّد إبراهيم من قبل صاحب الفضيلة والعزة الآغا سيف الله طبقًا لقرار وخط عالي المقام عبد الكريم بيك، المشرف والمتولي على ممتلكات المرحوم أمير النظام في التاريخ أدناه. وسوف نحسبه من مقدار ثلث أموال المرحوم إن شاء الله، وحيث لم يكتب فخر الحاج المذكور أعلاه صكًا بهذا الشأن، فقد تمّت كتابة هذه الكليمات إشعارًا بالاستلام. في: ٢٣ / شهر ربيع الأوّل / ١٣٦٩ للهجرة. موضع الختم، الراجي عفو ربّه، عبد الحسين بن علي»(١).

كما عرّف شيخ العراقين، أولياء المرحوم أمير كبير بـ(الشيخ عيسى النجفي)، لأداء فريضة الحج نيابة عن الأمير. وقد قامت الأسرة بدورها بدفع مبلغ من قبل (عبد الكريم بيك المباشر) إلى الشّيخ عيسى للقيام بحج النيابة. وإنَّ مسوّدة الوصل بهذا المبلغ كالآتي:

«بسم الله تعالى.. أقول وأنا الأقل المذنب عيسى الزاهد النجفي: إنّه قد وصلني من الأعز الأمجد عبد الكريم بيك مائة بجغلي، وكان ذلك بأمر قدوة المجتهدين الأبرار

<sup>(</sup>١) عباس إقبال آشتياني، ميرزا تقي خان أمير كبير، ص ٢٩٩. (مصدر فارسّي).

وعمدة الفضلاء والأخيار، الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ أدام الله وجوده وكان ذلك لأجل نيابة الحج عن الأمير المرحوم، وكان ذلك في شهر شعبان، سنة ألف ومائتين وتسعة وستين من الهجرة النبويّة (موضع الختم، عيسى الزاهد)... إلخ»(١).

كما كانت أسرة الأمير بعد وفاته تراجع الشّيخ في شؤونها، وتشير الشواهد التاريخيّة إلى أنَّ الشّيخ بعد وفاة الأمير كان يتولّى القيام على شؤون أسرته (٢).

كما يمكن مشاهدة عمق علاقة وارتباط أسرة أمير كبير بسماحة الشّيخ بعد استشهاد أمير كبير بوضوح و ذلك من خلال كتاب وقف والدة الأمير، إذ ورد فيه:

"بسم الله الرحمن الرحيم، هو الواقف على الضهائر والنيّات. إنّ الغرض من تحرير وكتابة هذه الكلهات الواضحة في دلالاتها الشرعيّة ومبادئها وغاياتها: أنّ الدكاكين البالغ عددها ثلاثة عشر دكانًا والواقعة في السوق الجديد لدار الخلافة طهران حفّت بالأمن والأمان، التي أقامها المرحوم المبرور في العليين الميزا تقي خان أمير النظام غفر الله له، وبناها في حياته، وأدخلها في ملك والدته المكرّمة والمعظمة من حصّتها وسهمها في السدس، وقد مضى مدّة على تصرفها فيها بوصفها مالكة لها، وأنَّ تلك الدكاكين المذكورة معروفة المكان وغنيّة عن التحديد والتوصيف، وفي مدّة الوصيّة المعقر رأي تلك المخدّرة على أن يعود ربع تلك الدكاكين طبقًا للشريعة المطهرة لها

(١) عباس إقبال آشتياني، ميرزا تقى خان أمير كبير، ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر نفسه، ص ٣٧٣-٣٧٤؛ كتاب أم الأمير، ولملاحظة وقف أم الأمير الذي أشارت فيه إلى شيخ العراقين، انظر: گنجينه اسناد، السجل: ٢ و٣، الرقم المتسلسل: ١٠١١، السنة الثالثة، ص ١٠١٧.

حيّة وميتة. ولذلك فإنها تقرّ وهي بكامل الصحّة والقوى العقلية والمشاعر بنقل جميع هذه الدكاكين الثلاثة عشر المذكورة، بعقد صلح شرعيّ صحيح إلى سهاحة مستطاب الشريعة، وخاتم المجتهدين، وقدوة الفقهاء البارعين مروّج الشريعة ومشيد الملّة، سنام الشيعة، العلّامة الفهام مرجع الإسلام مقتدى الأنام، أبو الأرامل والأيتام، ملجأ الخواص والعوام الآغا الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ أدام الله أيام إفادته وإفاضاته وبعد استقرارها بالصلح الصحيح الشرعيّ القطعي المذكور في ملكه دام ظله العالي قد أوقفتها وحبستها بالوقف الشرعي الأبدي الصحيح. أوصي لسهاحة مستطاب الشريعة المعظم له بجميع الدكاكين الثلاثة عشر، الإنفاق أرباحها على والدة المرحوم الأمير في حياتها وعلى كافّة وعامّة الشيعة الاثنى عشرية بعد مماتها، وعلى شقيق الوالدة المسمّى بد (خال الملك) (۱۰) ونسله على التفصيل الآتي حيث سيتولى سهاحة المستطاب الشيخ المعظم دام ظله أخذ أرباح هذه الممتلكات بعد إخراج الضرائب المفروضة عليها، وإنفاقها على المصارف التي يأتي تفصيلها وشرحها، وإيصال ثوابها إلى روح الوالدة وأمواتها. وفيها يلي بيان الموارد العشرة لمصارف هذه الأرباح بعد إخراج الضرائب!

سهم المتولّي هو العُشر.

سهم الخادم القائم على إضاءة المسجد (أي: المسجد الذي بناه ساحة المتشرّع المعظم له إلى جوار هذا السوق من ثلث المرحوم الأمير)، عشران.

سهم قراءة المآتم في كامل السنة وفي أيام وليالي الجُمَع، وعشرة عاشوراء من شهر المحرم، وعشرة صفر، وشهر رمضان المبارك، ثلاثة أعشار.

(١) المراد هو خال أمير كبير الذي كان يُعرف بـ(دائي ملك)، أي: خال الملك.

7.0

سهم شراء نسخ من القرآن وكتب الحديث والأدعية والتعازي، عُشر.

سهم شقيق الوالدة المرحومة المعروف بـ (خال الملك) عُشر. وينتقل هذا العشر بعد وفات الخال المُشار إليه إلى أولاده الذكور نسلًا بعد نسلاً، ويطنًا بعد بطن.

وكذلك الطابو الكامل لحجر الطاحونة الذي ابتاعه المرحوم الميرزا حسن خان من سهاحة القدسي الآغا الشيخ محمد شقيق شريعت مدار المكرم، بمبلغ ثلاثة آلاف تومان كانت للوالد المعظمة في ذمة الآغا المتشرّع الشيخ دام ظله العالي، ويعد انتقاله بعقد الصلح الشرعيّ القطعي ثانيًا من الوالدة المعظمة إلى سهاحة المتشرّع الشيخ المعظم له، وبعد استقراره في ملك سهاحته، أن يعمل سهاحته على وقف ذلك الطابو بأكمله على الوالدة المعظمة مدّة حياتها، وبعد وفاتها على الشيعة الاثنى عشرية والشقيق الموصوف أعلاه، بعد إخراج الضرائب الواجبة من العين الموقوفة، وينفقه بحسب الأسهم على التفصيل أدناه:

سهم المتولّي هو العُشر.

سهم قراءة التعزية على النحو المذكور في سهم الدكاكين، عُشران.

سهم نائب الزيارة إلى كربلاء الذي يجب أن ينوب عنها في زيارة مرقد سيد الشهداء مرّة واحدة في كلّ سنة عُشر.

سهم إفطار الفقراء في شهر رمضان المبارك، عُشران.

سهم فقراء السادة في يوم الغدير، عُشران.

سهم شقيق الوالدة المعظمة دائي ملك (خال الملك)، وأولاده الذكور على النحو

المذكور في أسهم الدكاكين، عُشر.

بعد انقراض أولاد دائي ملك من الذكور، يضاف سهمه إلى سهم الفقراء والسادة، وكذلك بالنسبة إلى عُشره من أسهم الدكاكين يضاف بعد انقراض أولاد الخال إلى سهم شراء نُسخ القرآن الكريم والكتب. على أن تكون الأعيان الموقوفة تحت تصرف واختيار الوالدة دامت عفّتها ما دامت على قيد الحياة، ويكون مرجع جميع الأمور إليها، ويعد وفاتها يتولى أمر الأعيان الموقوفة من الدكاكين والطاحونة سهاحة المتشرع المعظم له الأغا الشيخ عبد الحسين أدام الله أيام إفاداته وبعد سهاحة المستطاب، تكون مهمة الإشراف والولاية على النحو الآتي:

تنتقل الولاية بعد سهاحته إلى نجله الأكبر الأرشد نسلًا بعد نسل، ويطنًا بعد بطن، بإشراف من قبل الشقيق المكرّم لسهاحة الشّيخ المعظم سهاحة الآغا الشّيخ محمّد سابق الألقاب ونجله الأكبر الأرشد نسلًا بعد نسل، مع تقديم الطبقة الأولى على الطبقة اللاحقة في جميع الطبقات، ومع فقد الأرشد الأمين والأكبر من الذكور في كلّ من المتوليّ والمشرف، تعود الولاية والإشراف إلى الذكور الراشدين الأمناء في الطبقة اللاحقة وهكذا. وبعد تحقق الرشد والأمانة في الطبقة المتقدّمة بعد فقدها، تعود الولاية والأشراف إلى الطبقة السالفة. وفي حالة انقراض الأولاد الذكور معاذ الله من قبل الولي والمشرف، تنتقل الولاية والإشراف إلى الأولاد الراشدين الذكور من [نسل] الإناث على نحو الأقرب فالأقرب، وفي حالة انقراض جميع الأولاد الذكور من نسل الذكور والإناث من جهة الولي، تنتقل الولاية إلى الذكران من أولاد المشرف ليقوموا بأعباء الولاية بمحضر وعلم من قبل عالمين أمينين من سكان المدرسة المتّصلة ببناء المسجد. فإذا قدّر معاذ الله أن انقرض أولاد المشرف، فمع وجود أولاد الولي، وجب أن يقوموا بأعباء الولاية بمحضر

من عالمين أمينين من سكنة المدرسة المذكورة، فإذا لم يكن هناك في المدرسة معاذ الله عالمين أمينين، قام أولاد المشرف اللذين انتقلت لهم الولاية بانقراض أولاد الولي، أو أولاد الولي حيث لم يبق أحد من طبقات أولاد المشرف بالإشراف، ووجب عليهم [في هذه الحالة] إعلام عالمين أمينين من علماء البلد على أعمالهم، فلا يقومون بها لا يريانه صالحًا. ولو قدّر معاذ الله أن لا يكون هناك أحد من أولاد الولي والمشرف وانقرضوا جميعًا، كان الأمر راجعًا إلى العالم البصير الأمين في البلد. وقد تمّ إجراء صيغة الوقف مع مراعاة جميع الشرائط والأركان والآداب المتبعة في الشريعة المطهرة على جميع المراتب المسطورة من البدء إلى الختام، بتاريخ: الثامن عشر من شهر شوّال المكرّم من شهور سنة ١٢٧٦ للهجرة. (نشاهد في عقد الوقف أختام عدد من الشهود، ومن بينهم الختم المربّع لساحة شيخ العراقين). (١)

وكذلك نجد في موضع آخر ضمن رسالة لوالدة أمير كبير بعد مقتله جاء فيها:

«... في هذه الأيام كتبت هذه الوالدة المظلومة رسالة بخط يدها، وقامت بإرسالها من طهران إلى شخص في تبريز لم تُعرف هويته، وهي موجودة بنسختها الأصل، جاء فيها: فدتك نفسي، لقد رحل الجميع وبقيت وحدي، مبتلاة لا أحد يسعفني أو يغيثني! عندما يأتي أكبر بيك إلى هناك سارعوا في إيفاده إلينا، أرسلوا شخصًا من قِبَلِكم، وابعثوا بالأوامر والإرشادات، وأخرجوني من طهراني، وإذا رأيتم صلاحًا فإنّ عبد الكريم بيك ليس لديه ما يشغله هناك، فابعثوه ليأخذني إلى محرم [كذا] وأرسلوا الميرزا

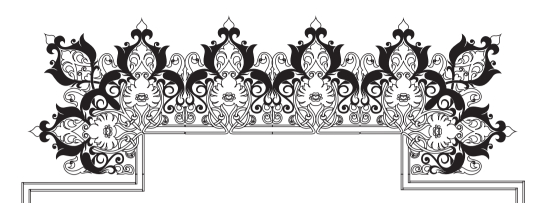
<sup>(</sup>۱) بنك المعلومات والمكتبة، گنجينه اسناد، صيف وخريف عام ۱۳۷۲ هـ ش، الرقم المتسلسل: ۱۱، ص ۱۲۲،۱۰۷.

باقر أيضًا مع الشّيخ عبد الحسين ليصلح الأمور، يريد عمّك أربعة آلاف تومان من الشّيخ عبد الحسين، أريد الميرزا باقر من أجل الحساب؛ فإنّ له معرفة بالقراءة والكتابة، أترك الأمر إليكم لتقوموا بها ترون فيه مصلحة، سارعوا في إرسال شخص ليخرجني من هنا حيث أقضي ليلي ونهاري بالبكاء والنحيب... إلخ»(١).

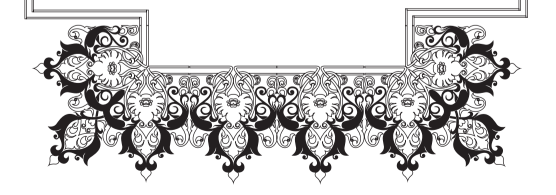
يتضح ممّا هو مكتوب أعلاه عمق العلاقة الوثيقة التي كانت تربط سهاحة شيخ العراقين بأسرة أمير كبير. وحيث أوصى أمير كبير بأن يحصل سهاحة شيخ العراقين من ذويه على ثلث أمواله، كان من الطبيعي أن يستغرق هذا الأمر فترة زمنية طويلة تساعد على توطيد ورفع مستوى هذه العلاقة لاحقً.

(١) عباس إقبال آشتياني، ميرزا تقي خان أمير كبير، ص ٣٠٣. (مصدر فارسّي).

\_



# الفصلُ السّابع جهادُ سماحة شيخ العراقين ضدَّ الفرقتين الضالتين (البابيّة والبهائيّة)



#### المقدّمة

لو ألقينا نظرة على السيرة الذاتية لساحة شيخ العراقين، سنجد أنّ من أهم الأعمال التي قام بها، والتي لو لم يكن له من المآثر سواها لكانت وحدها كافية لإثبات الفضل والفخر والاعتزاز له، ألا وهو مواجهته لمختلف الفِرَق الضالة، وعلى رأسها البابية والبهائية.

وإنَّ من لا يملك الاطلاع الكافي والدقيق حول ماهيّة هاتين الفرقتين لربّها لا يمكنه إدراك أهميّة وقيمة مجاهدة سهاحته لهما، إلّا أنّنا نكتفي بالقول إجمالًا إنّ الرجوع إلى التاريخ الأسود من صفحات البابيّة، سيكشف عن وحشيتهم التي نجدها حاليًّا في إطار الجهاعات التكفيريّة والتي هي معلومة للقاصي والداني. ومن هنا بذل أمير كبير وسهاحة شيخ العراقين كلّ ما بوسعها من أجل الوقوف بوجه الفرق الضالة من البابيّة (۱) والبهائيّة (۲).

<sup>(</sup>۱) البابيّة: دعوة قادها على محمّد الشيرازيّ (۱۲۳۵-۱۲۲۹ هـ): ولد في شيراز. والده الميرزا رضا البزاز، درس على يد السيّد كاظم الرشتي. ابتدع الفكرة البابيّة، وقال: إنّه (الباب) إلى الإمام المهدي المنتظر، والباب يعني الوسيط بين الإمام والرعيّة. ثمّ ادّعي أنّ روح الإمام المهدي قد حلّت فيه، فنفي إلى (ماكو) شيال غرب إيران. أفتى العلياء بكفره؛ فأمر الصدر الأعظم (أمير كبير) بإعدامه بعد موافقة الشاه ناصر الدين القاجاريّ، فأعدم شنقًا في تبريز عن واحد وثلاثين عامًا. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) البهائيّة: حركة منشقة عن البابيّة، أسسها الميرزا حسين علي النوري(١٨١٧-١٨٩٦م)، لقّب بـ (بهاء الله)، وهو الأخ غير الشقيق لـ (صبح الأزل) مؤسّس البابيّة الأزليّة. وقد ولد البهاء في (نور) من أعمال مازندران. اعتنق مذهب البابيّة في سنّ الثلاثين، بل أصبح من أهم مريدي الباب ولما يره! اعترف معظم البابيّة بخلافته للباب. فرّ إلى السليمانية. نفاه السلطان العثمانيّ إلى (أدرنه) بتركيا عام ١٨٦٤ م، فبدأ هناك بالدعوة لنفسه ضدّ أخيه الأكبر (صبح

وكان واقع الأمر أنّ من بين الأزمات والأحداث الدامية التي عصفت بقطرنا خلال القرن الهجري الثالث عشر (والتي لا يتسع المجال إلى ذكر تفاصيلها في هذه العجالة)، تلك الأحداث العجيبة التي سجّلها التاريخ في مطلع عقد الستينيّات من هذا القرن، حيث تعدّ هذه الأحداث من بعض الجهات فريدة من نوعها في تاريخ إيران، فهي على الرغم من مشاكلتها لسائر الأحداث الأخرى في إثارة أمواج من الاضطرابات الدامية، وما ألحقته من الخسائر والضرر الكبير بخزينة الدولة؛ إذ قدّرها أمير كبير بها يقرب من (مليونين ونصف المليون تومان)(۱) وهو مبلغ هائل في حينها، إلّا أنّها تختلف عنها من جهات أخرى(٢).

وقد يتعجّب بعضهم لو علم أنّ الجرائم التي اقترفتها البابيّة لا تقلّ شيئًا عن الجرائم التي ترتكبها الجماعات التكفيريّة حالياً، ولهذا فإنّ من لا إحاطة له بتلك الجرائم لا يستطيع إدراك عمق الإنجاز والخدمة الجليلة التي قدّمها سماحة الشّيخ في قطعه ليد البابيّة عن البلاط القاجاري والعتبات المقدّسة.

الازل)؛ فاضطر السلطان العثماني إلى التفريق بينهما، فنفاه إلى (عكا) بفلسطين، ونفى أخاه إلى (قبرص)، فبقي (البهاء) في عكا حتى وافته المنيّة تاركًا سلطته الروحيّة إلى ولده الأكبر (عباس أفندي) الذي لقّب بـ (عبد البهاء). المعرّب.

<sup>(</sup>١) انظر: عباس إقبال الآشتياني، ميرزا تقي خان أمير كبير، ص ٣٠٣. (مصدر فارسّي).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر نفسه.

TIT CONTRACTOR OF THE PARTY OF

حيلولة سماحة شيخ العراقين دون تسلل البابيّة إلى البلاط القاجاريّ لقد كان شيخ العراقين يؤمن إيهانًا راسخًا بكمال وفاعليّة الأحكام والتشريعات الإسلاميّة للمجتمع البشري، وكان يعتقد اعتقادًا جازمًا (أنَّ الدولة إذا قامت على أساس قواعد الشريعة المطهّرة... لن يكون هناك من موضع للفتنة والفساد أبدًا)(١). ومن هنا فإنه ما أن شعر بخطر بدعة الباب والبهاء على كيان الدين، وقف بوجه هاتين الدعوتين بكلّ جدّ وحزم. وتتجلّى أقدم الخطوات في ذلك بوقوف سهاحته سدًّا منيعًا دون اللقاء بين الباب وأتباعه بمحمد شاه القاجاري(والد ناصر الدين شاه)، وبذلك قام بتجريدهم من فرصتهم التاريخيّة والذهبيّة لإثبات وجودهم والدعوة لأنفسهم. ففي شتاء عام ١٢٢٥ للهجرة الشمسيّة (٢) (عام ١٢٦٣ هجري قمري)، طلب البابيّون مقابلة الملك الإيراني، فحال سهاحة شيخ العراقين دون الاستجابة لهذا الطلب. وقد تزامنت انطلاقة الباب نحو طهران بوفاة (منوتشهر خان معتمد الدولة) حاكم أصفهان، الذي كان يحمل في سجّله إكرام وفادة وضيافة الباب، وبعد مجيء الحاكم الجديد لم يتلقُّ منه الباب الدعم والتعاون الذي كان يحصل عليه من الحاكم السابق، بل قام الحاكم الجديد بإرساله إلى طهران تحت الحراسة (٣). والنقطة المهمّة التي يتمّ تجاهلها ولا يُشار إليها إلَّا من طرف خفي، أنَّ الشاه نفسه بحسب الظاهر هو

(۱) انظر: فريدون آدميت، انديشه ترقي وحكومت قانون(الفكر التقدمي ودولة القانون)، ص ۱۰۳، نشر انتشارات خوارزمي، ط ۱، سنة ۱۳۵۷ هـ ش.(مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>۲) انظر: إدوارد غرانويل، يك سال در ميان إيرانيان(عام كامل بين الإيرانيين)، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: ماني صالحي علامة ص ۸۹، نشر ماه ريز طهران، ط ۱، ۱۳۸۱ هـ ش. (۳) انظ : المصدر تفسه.

الذي أمر بإحضار الباب إلى طهران. قال(الكونت جوزيف آرثر دي غوبينو) في هذا الشأن:

"طلب السيّد علي محمّد الباب من محمّد شاه أن يقدّم مع أبرز أتباعه إلى طهران، وأن يقيم مناظرة بحضور الشاه وكبار أعضاء المجلس مع جميع علماء إيران، فإن كانت الغلبة لهم عليه خلافًا للمتوقع فإنّه سيسلم نفسه لإرادة الملك كي يصدر عليه الحكم الذي يراه، وعندما وصل هذا الطلب مع شكاوى البابيّين وعلماء الدين من شيراز إلى طهران، بدا الأمر في الوهلة الأولى وكأن الدولة الشاهنشاهية أبدت تعاطفًا مع البابيين. وقد وافق الحاج الميرزا آقاسي الذي لم يكن ليعترض على الاحتجاجات الدينية على طلب السيّد على محمّد بالقدوم إلى طهران ومناظرة العلماء هناك. وحيث كان محمّد شاه خاضعًا لإرادة الحاج لم يبدِ اعتراضًا على هذا الأمر. وكان بعض الدهاة من الجواسيس يُمنّون النفس بأن بعض علماء الدين سيفتضح أمرهم في هذه المناظرة، وأن بعض التهم المتوجهة إلى عدد آخر منهم سوف تظهر على الملأ... إلخ»(۱).

لا شكّ في أنّ السنة الكاملة التي قضاها الباب ضيفًا عند منوتشهر خان، قد شهدت مفاوضات بين منوتشهر خان ومحمد شاه القاجاري، وحيث كان محمّد شاه يتصف بنزعة صوفيّة، بل وقام ببعض الأعمال الدعائيّة للتصوّف (٢)، فإنّ ذلك قد شكّل أرضيّة مناسبة للموافقة على طلب البابيّة بلقاء الملك. وبطبيعة

(۱) أحمد خان ملك ساساني، سياست گران دوره قاجار، ص ٣٤٤، تصحيح: مرتضى آل داود، نشر مگستان طهران، ط ١، ١٣٧٩ هـ ش.

<sup>(</sup>۲) انظر: يونس سيف، بحثي در عرفان وتصوف دوره بازگشت أدبي، مقال منشور باللغة الفارسيّة في مجلة: فلسفة وكلام، العدد: ۳۱، ص ۱۱۱، ربيع وصيف عام ۱۳۹۰ هـ ش(۲۰۱۱).

Y10

الحال كان يمكن لجنوح البلاط نحو البابيّة أنّ يشكل خيارًا آخر من الخيارات السيّئة الأخرى للعصر القاجاريّ ومتمّاً لنكبات وكوارث ذلك العصر، وكان يكفي أن يأمر محمّد شاه القاجاري ببناء دور عبادة خاصّة بالبابيّين إلى جانب الخانقاهات التي سبق له أن أمر ببنائها؛ ليكون ذلك بداية لفتنة غشوم لا مثيل لها في التاريخ الإسلامي لإيران. وهنا برز دور ساحة شيخ العراقين، إذ لم يُطق صبرًا وسارع إلى إيصال نفسه إلى الشاه بغية إنقاذ إيران الإسلاميّة.

وقال (الكونت جوزيف آرثر دي غوبينو) الوزير الفرنسي المخوّل في إيران إبان الحقبة الناصريّة (١) ضمن إشارته إلى طلب الباب من محمّد شاه بإقامة مناظرة من قبله ومريديه مع علماء الدين في العاصمة وفي مجلس الشاه بالتحديد:

«قام الحاج الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ وكان رجلًا عاقلًا وكاملًا بمقابلة محمّد شاه والحاج الميرزا آقاسي، وبيّن لهما مخاطر وأضرار هذه المناظرة بشكل جاد، وأجبرهما على تغيير القرار والخطة. إن الحاج الشّيخ عبد الحسين الذي كان رجلًا فقيهًا ومجتهدًا ومتدينًا وتقيًّا، يثق كلّ شخص بفراسته وحكمه الحيادي، وكان لذلك محترمًا من قبل الجميع، كان قد قال للملك والوزير وكبار رجال الدولة:

هل تريدون استبدال الدين الراهن بمذهب جديد لم يتم التعرّف عليه إلى هذه اللحظة؟ وأضاف قائلاً: إنّ الدولة تعاني حاليًّا من مشاكل وعجز لا تحتاج معه إلى أن تخلق لنفسها مشكلة جديدة لا ينتج عنها سوى الاقتتال المذهبي. هل أنتم على ثقة من تبعات ذلك ونتائجه في المستقبل، ولذلك تقومون بالمساعدة على نشر هذه العقائد؟

<sup>(</sup>١) نسبة إلى الملك الإيراني ناصر الدين شاه القاجاريّ. المعرّب.

## الفصلُ السّابع: جهادُ سمماحة شيخ العراقين ضدَّ الفرقتين الضانتين (البابّية والبهائية)

إنّ علماء إيران في مثل هذه الحالة سيخرجون للتصدّي إلى هذه الظاهرة المنحرفة، ولن يقتصر تصدّيهم على الباب فقط، بل ستطال هبّتهم حتى الدولة التي يتوقعون منها أن تقف إلى جانبهم، ألا تتوقعون أنّهم يمتلكون مثل هذا السلطة؟ وهل تعلمون ما هي النتائج التي سوف تترتّب على ذلك؟...

وباختصار فقد تركت هذه الكلمات تأثيرها على الحاج الميرزا آقاسي وأطراف المناظرة، واقتنعوا بها؛ فقاموا بدورهم بطمأنة سماحة الحاج الشّيخ عبد الحسين بأنّهم سيعملون على منع الميرزاعلي محمّد من المجيء إلى طهران، وأنّهم سيتخذون الإجراءات اللازمة للعمل على إسكاته وإسكات أتباعه ومريديه... إلخ»(١).

لقد كان واضحًا لفقيه يتمتّع بالفراسة وبُعد النظرة مثل سهاحة شيخ العراقين بطلان دعوى الباب من خلال الالتفات إلى مختلف الشواهد والأدلّة، ومن بينها (التوبة الصريحة) التي أعلنها الباب نفسه من على منبر شيراز، بالإضافة إلى الأخطاء الأدبية المضحكة الموجودة في الألواح الصادرة عنه بشكل واضح. وعليه فإنّ مجيء الباب في حشد من مريديه إلى العاصمة بذريعة مقابلة السلطان لن يعني سوى منحهم الفرصة لإثبات وجودهم والدعاية العمليّة لهم. لا سيّما مع وجود شعور بوجود أيادي خفية من داخل السلطة والجهاز الحاكم، من أمثال: حاكم أصفهان (منوتشهر خان معتمد الدولة)، الذي كان يحمل غايات سياسيّة تدعوه إلى إثارة الفتنة بغية الاصطياد في المياه العكرة (٢٠).

-

<sup>(</sup>۱) أحمد خان ملك ساساني، سياست گران دوره قاجار، ص ٣٤٤. نقلاً عن: مذاهب وفلسفه در آسياي وسطى، ج ١، ص ١٨٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: على أبو الحسني منذر، حسين علي بهاء دوستان ودشمنان سياسي، مقال منشور

TIV

#### فتنة البهائية في العتبات المقدّسة

في إطار سياسة القضاء على البابيّة من قبل السلطات الإيرانيّة في عهد (ناصر الدين شاه القاجاريّ)، هربت جماعة منهم إلى بغداد، وكان بين الهاربين شخصيّتان تتمتعان بشهرة أوسع من غيرهما، وهما: (الميرزا حسين علي النوري) المعروف بد (بهاء الله)، و (الميرزا يحيى النوري) المعروف بـ (صبح الأزل). وبناء على كلام بعض البابيّة فإنَّ (الميرزا يحيى النوري) هو أوّل وصيّ تمّ تنصيبه من قبل (علي محمّد الباب)، وبحسب تصريح (الكونت آرثر دي غوبينو) في كتابه (الأديان والفلسفات في آسيا الوسطى)، و (إدوارد براون) في (مقدّمة نقطة الكاف)، لد (الميرزا جاني الكاشاني) (۱)، كإنّ البابيّة قاطبة قد عرفوا (الميرزا يحيى النوري) بوصفه صاحب هذا المقام، وأنّه مفترض الطاعة، وأنّ أوامره واجبة الامتثال (۲).

لُقّب (الميرزا يحيى النوري) بـ (صبح الأزل) من قبل (علي محمّد الباب)، وكان في أيّام البابيّة يعيش في نور من أعمال محافظة مازندران، وبعد محاولة اغتيال الشاه، تنكّر على هيأة درويش وخرج من إيران متّجهًا إلى بغداد. وبعد ذلك بأربعة

باللغة الفارسيّة في مجلّة: تاريخ معاصر إيران، العددان: ٤٧ و٤٨، ص ٥٧١، خريف وشتاء عام ١٣٨٧ هـ ش(٢٠٠٨ م).

<sup>(</sup>١) الحاج الميرزا جاني الكاشائي نجل الحاج محمّد حسن المعروف بـ (پرپا)، مؤلّف كتاب (نقطة الكاف)، من تجار كاشان، وقدامي التابعين غيابيًا لعلي محمّد الباب، ومن بين الثهانية والعشرين شخصًا الذين أعدموا سنة ١٢٦٨ للهجرة على خلفية محاولة الاغتيال الفاشلة التي تعرّض لها الملك الإيراني ناصر الدين شاه، ودفن في مقبرة مزار السيّد ولي في طهران. المعرّب.

<sup>(</sup>۲) انظر: ثریا شهسواري، أسناد فعالیت بهائیان در دوره محمّد رضا شاه، ص ۱۸، نشر مرکز أسناد انقلاب اسلامي طهران، ۱۳۸۷ هـ ش (۲۰۰۸ م).

أشهر تمّ إطلاق سراح أخيه (الميرزا حسين على النوري) من السجن بطلب من القنصل الروسيّ وغيره بعد اعتقاله مع آخرين من البابيّة في قضية اغتيال ناصر الدين شاه، ثمّ أخرج من إيران برفقة خادم من القنصلية وموظف في الحكومة الإيرانية، ليلتحق في بغداد بأخيه صبح الأزل وآخرين. وبذلك أصبحت بغداد معقلًا مهيًّا للبابيّة، وأخذت أعدادهم تتزايد هناك يومًا بعد يوم. وفي مستهل الإقامة في بغداد كان هناك إجماع على تأدية فروض الطاعة لـ(صبح الأزل) على نحو ما كان في السابق، بيد أن (الميرزا حسين على النوري) من خلال اتباع سياسة فرض الاحتجاب على صبح الأزل، والقيام على شؤون البابيّة بنفسه، أخذ يعمل على تعزيز موقعيّته ومكانته، فكان يحجب (صبح الأزل) عن الأنظار، ويرسله إلى السياحة والسفر بشكل مستمر، وبذلك فقد تولّى بنفسه زعامة وقيادة البابيّة من الناحية العمليّة. وبالإضافة إلى ذلك فقد بدأت مهمة جديدة بين أصحاب الباب، وكان (الميرزا حسين على النوري) نفسه يخطط لأمر يجيله في دخيلته، فبادر إلى قمع المنافسين له بشدّة، وأخذ يشيع سياسة الفوضي والاغتيالات. ممّا أدى إلى ارتفاع وتيرة الفساد والهرج والمرج في صفوف البابيّة. وفي الوقت نفسه نشبت نزاعات بين المسلمين والبابيّة في بغداد، وكانت أسباب هذه النز اعات تعو د إلى المارسات القبيحة والخاطئة للبابيّين في أيام محرّم الحرام(١١).

يعود تاريخ ميلاد (علي محمّد الباب) إلى اليوم الأوّل من شهر محرّم، وقد أصبح هذا اليوم يومًا مقدّسًا وعيدًا رسميًّا عند البابيّة، وكذلك عند البهائيّة

(۱)انظر: ثریا شهسواري، أسناد فعالیت بهائیان در دوره محمّد رضا شاه، ص ۱۸، نشر مرکز أسناد انقلاب اسلامي طهران، ۱۳۸۷ هـ ش (۲۰۰۸ م). 719

لاحقًا. فكانوا لذلك يحيون هذا اليوم بإقامة مجالس الفرح والسرور، وكانوا يبيحون لأنفسهم ارتكاب جميع أنواع الشهوات والمتع في ذلك اليوم. ومن ناحية أخرى كان هذا اليوم يوم عزاء ومأتم عند الشيعة، حيث يقيمون مجالس العزاء والبكاء، وعلى الرغم من ذلك، تجمّع البابيّون في مثل هذا اليوم في حديقة في بغداد عُرفت بينهم بحديقة (الرضوان)، وأحضروا معهم من جميع أنواع المأكولات والمشروبات وأدوات اللهو واللعب والملذّات، وأخذوا يظهرون الفرح على نطاق أوسع ممّا كانوا يظهرونه في الأعوام السابقة، وقاموا بنشر الفرح والتظاهر بالسكر والعربدة. ممّا أدّى إلى إثارة حفيظة المسلمين بشدّة، إلى الحدّ الذي لم يجرؤ البابيّون بعدها على الظهور في المعابر والمحافل العامّة (۱).

<sup>(</sup>۱) انظر: ثریا شهسواري، أسناد فعالیت بهائیان در دوره محمّد رضا شاه، ص ۱۸، نشر مرکز أسناد انقلاب اسلامي طهران، ۱۳۸۷ هـ ش (۲۰۰۸ م).

### مواجهة سهاحة شيخ العراقين للبهائيّة في العتبات المقدّسة

إنَّ الفوضى المتفشية استدعت تدخلًا من الحكومة الإيرانية والسلطات العثمانيّة، واقترن ذلك بوجود سهاحة شيخ العراقين على في العراق. وكان ممثّل إيران في حينها هو (الميرزا بزرك خان). وكان الناس ينقلون له أخبار الوقائع. وكان بدوره يستشير سهاحة الشيخ، وليست هناك حاجة إلى السؤال عن طبيعة الموقف الذي يتّخذه شخص مثل الشّيخ في هذه المسائل. وقد تركت مفاوضات الشّيخ تأثيرها واتخذ القرار الحاسم بإجلاء هذه الجهاعة الضالة والمنحرفة إلى العراق، وبذلك تجلّت عظمة سهاحة الشيخ، التي لم يقتصر تأثيرها على البلاط الإيرانيّ فحسب، إذ امتد هذا التأثير حتى إلى الدولة العثمانيّة، ولم يكن انقيادها لأراء سهاحة الشّيخ بأقل من انقياد البلاط الإيرانيّ. وبالتالي فقد عبّرت السلطات العثمانيّة عن رغبتها بالتعاون، وصدر الحكم من السلطات العثمانيّة، وتمّ جمع كافّة البابيّن وإيقافهم في حديقة (نجيب باشا) لـ (اثنتي عشرة ليلة)، ثمّ تمّ إجلاؤهم من طريق الموصل وحلب والإسكندريّة إلى إسطنبول(۱).

وقد عمد شوقي أفندي(٢) في كتابه(القرن البديع) ضمن إشارته إلى جهود

(۱) انظر: ثریا شهسواري، أسناد فعالیت بهائیان در دوره محمّد رضا شاه، ص ۱۸، نشر مرکز أسناد انقلاب اسلامي طهران، ۱۳۸۷ هـ ش (۲۰۰۸ م).

<sup>(</sup>٢) شوقي أفندي رباني(١٨٩٧ - ١٩٥٧ م): السبط الأكبر لعبد البهاء، والدته (ضيائية خانم)، ووالده (الميرزا هادي الشيرازيّ). أسهاه عبد البهاء (شوقي)، ولكنّه عمّم على جميع أفراد الأسرة مخاطبته بـ (شوقي أفندي). تعلم الإنجليزيّة والفرنسيّة والتركيّة والعربيّة بالإضافة إلى اللغة الفارسيّة لغته الأم. وكان يتحدّث بهذه اللغات بطلاقة وكان لذلك يقوم بترجمة رسائل جدّه عبد البهاء ويعمل له كسكرتير. سافر لاحقًا ليكمل دراسته في جامعة

TY1

الشّيخ في إجلاء البهائيّين من العتبات المقدّسة إلى مهاجمة الشّيخ الذي تسبب بعملية نفيهم، وقد استعمل في حق الشّيخ أقذع أنواع السباب والشتائم، بحيث يمكن لكل شخص سليم الطوية أن يدرك من خلالها تفاهة وخواء ماهية هذه الفرقة. ولا ريب في أنَّ (بهاء الله) زعيم البهائيّين عندما لا يرعوي عن استخدام الكلهات الفاحشة ضد خصومه ومناوئيه، فإنّه بذلك يعد أرضيّة خصبة لإثارة المزيد من السخرية بالدعوة التي تزعّمها.

وقال مؤلّف كتاب (مقال مختصر حول المذهب البهائي) في الصفحة التاسعة والعشرين منه:

(بتأثير من جهود الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ المعروف بشيخ العراقين ومؤيديه (الميرزا سعيد خان وزير الشؤون الخارجية) و... تمّ إبعاد البهاء بعد اثنتي عشرة سنة من الإقامة في بغداد مع أسرته إلى إسطنبول... إلخ)(١).

أوكسفورد في بريطانيا، حيث سُجّل ضمن شعبة الاقتصاد والعلوم الاجتهاعية، بينها استمرّ بتطوير مهاراته في الترجمة. وهناك بلغه نبأ وفاة جدّه عبد البهاء سنة ١٩٢١ م. وفوجئ بأنّه قد تمّ تقليده زعامة المذهب البهائيّ بحسب وصيّة جدّه عبد البهاء عباس، ولم يكن قد تجاوز الرابعة والعشرين من عمره؛ فانعقد في عكا(بفلسطين) ما سُمّي مجلس الحواريّين التسعة، وهم: ثلاثة إيرانيّين، وثلاثة أمريكيّين، وإسرائيليّ وألمانيّ وسيدة كنديّة هي زوجة شوقي أفندي واسمها (روحية رباني). وقرّر هذا المجلس دعوة شوقي أفندي لتسلّم منصبه الجديد تنفيذًا لوصية جدّه؛ فترك الدراسة وعاد ليتفرّغ لمهامّه الجديدة. وتضاءلت الدعوة إلى البهائيّة في أيّامه الأخيرة إلى أن مات فجأة في لندن دون أن يترك نجلًا أو وصيّة، ولم يتمكن البهائيّون بعد رحيله من تعيين من يخلفه في ولاية الأمر، فكان لذلك هو آخر هذه السلالة. المعرّب.

(١) المصدر نفسه، نقلاً عن: نور الدين چهاردهي، بهائيت چگونه به وجود آمد (كيف تبلورت

وعلى حدّ تعبير (آواره) وهو المُبلّغ البهائيّ الشهير الذي عاد إلى الإسلام لاحقاً، وألّف كتاب (كشف الحيّل) ضدّهم فقد اعتبر الشّيخ عبد الحسين (اجتثاث البابيّة والبهائيّة فرضًا عليه) (۱)، وكان (على رأس العلماء) المقيمين في العتبات المقدّسة نشاطًا في مناوءة حسين علي البهاء (۲)، وكان يهارس نشاطًا كاملاً في (مخالفة مهاء الله) (۳).

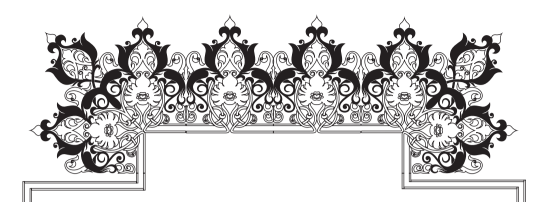
إنَّ نشاط شيخ العراقين قد أثار علوالبهاء. إلى الحدّ الذي قام معه (حسين علي البهاء) بإصدار لوح باسم الشّيخ هاجمه فيه ووصفه بـ (الغافل المرتاب) و (العنصر المكّار)! كها تعرّض شوقي أفندي وهو نجل سبط البهاء وخليفة عباس أفندي في قائمة سباب له تحت عنوان (لوح القرن)، لوصف الشّيخ مرارًا وتكرارًا بألفاظ جارحة، من قبيل: (الشيخ الخبيث) و (المردود في الدارين) و (مبغوض الثقلين). من الواضح أنَّ الذي ينذر حياته في سبيل الإسلام لن يضرّه هذا الكلام شيئًا، بل إنَّ استياء الأعداء من هؤلاء الأشخاص يُعدّ فضيلة يعتزون بها، ولا يخفي ما في ذلك من الدروس والعبر في عصرنا الراهن، فحيث يقوم المؤثرون والنافذون في كلّ مجتمع بأداء في الأمور التنفيذيّة، ويستدّعي ثناء الأعداء عليهم، فإنّهم بذلك يلعبون دور البيادق الحيويّة للأعداء سواء أعلموا بذلك أو لم يعلموا، ويجب أن يشكل هذا المديح والثناء جرس إنذار لهم ولأتباعهم وأفراد حاشيتهم.

البهائيّة)، ص ١٢١. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه. نقلاً عن: الكواكب الدرية، ج١، ص ٣٤٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، وانظر أيضًا: المصدر نفسه، ص ٣٤٨ - ٣٥١. وانظر أيضًا: مقالة شخص سائح، لعباس أفندي، ص ٥١٥٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه. نقلاً عن: الكواكب الدريّة، ج ٢، ص ١٨٧.



# الفصلُ النَّامزِ التعريفُ بمسجدِ ومدرسةِ الشَّيخ عبد الحسينِ



TYO SIE

# مسجدٌ في قلبِ طهران

إنَّ من بين الأمور المهمّة والنافعة التي قام بها شيخ العراقين على والتي تعدّ من الباقيات الصالحات والصدقات الجارية له ولأمير كبير، هي بناء مسجد ومدرسة علميّة مهمّة من ثلث تركة أمير كبير. لقد كان أمير كبير يتابع بناء المدرسة والمسجد المذكورين في حياته، ولكن الأجل لم يمهله فقام وصيّه شيخ العراقين المحمّد بنائهها. وفي عام ١٩٩٦م الموافق لـ ١٤١٧ للهجرة كتب (السيّد سعيد مير محمّد صادق) مقالًا موجزًا ودقيقًا حول هذا المسجد وهذه المدرسة، وقد نشر هذا المقال في مجلّة (مسجد)(۱)، وهذا المقال ينطوي على الكثير من الجهود والتحقيقات الميدانية الدقيقة كها هو واضح(٢). وفي هذا الفصل سوف نعمل على التعريف بهذا الصرح المأثور عن سهاحة شيخ العراقين مستعينين بهذا المقال وبعض المصادر المتاحة الأخرى.

كانت هناك خرائب تقع إلى الجنوب والغرب من مرقد السيّد زيد في طهران (في بداية حكم ناصر الدين شاه)، وقد اهتمّ الميرزا تقي خان أمير النظام المعروف بأمير كبير بعارتها، فأقام على أنقاضها السوق المعروف بـ(بازار أرسي دوزها)، وخان استراحة القوافل (كاروانسراي أمير)، وسوق الخياطين، ومسجد ومدرسة الشّيخ عبد الحسين، وهي من الأبنية التي اكتمل بعضها في حياة أمير

(١) مجلة دورية تصدر كلّ شهرين.

<sup>(</sup>٢) انظر: السيّد سعيد مير محمّد صادق، مسجد الشّيخ عبد الحسين الطهراني، مجلّة مسجد(دوريّة دينيّة ثقافيّة اجتهاعيّة)، السنة الخامسة، العدد: ٢٥، ص ٦٦ ٧٦.(مصدر فارسيّ).

كبير، وبعضها الآخر بعد وفاته(١).

ويعد هذا المسجد من المعالم القديمة بين مساجد طهران، فقد تمّ تسجيله بتاريخ: ١/ ٢/ ٢ م ١٩٥٦م الموافق لـ ١١/ بهمن/ ١٣٣٤ للهجرة الشمسيّة في قائمة المتراث التاريخي لإيران برقم: (٤١٣) (٢). ويحدّ الموقع الجغرافي لهذا المسجد والمدرسة من الناحية الجنوبيّة بالسوق الصغير ومطلع خان السيّد ولي في محلّة باغ القديمة وخربات باجنار. وحاليًّا يقع هذان المعلمان (المسجد والمدرسة) في سوق باجنار حيث يحدّه من الغرب شارع خيام، ومن الشرق مرقد السيّد زيد (٣).

وقد تعرّض بناء المدرسة والحجرات الأربع الواقعة في الضلع الغربي وجزء من بيت المدرس الواقع في الضلع الشهاليّ الغربيّ من المدرسة إلى الخراب والنقص بسبب فتح زقاق للهارّة. وقد أجريت على هذه المدرسة قبل عام ١٩٦٦ م الموافق لـ ١٣٤٥ للهجرة الشمسيّة أعمال ترميم وصيانة بإشراف المديريّة العامّة للتراث، وهي الآن حوزة علميّة يدرس فيها طلّاب العلوم الدينيّة. ويحتوي المسجد على أفنية عديدة على شكل أروقة وحجرات ومداخل مزيّنة بالفسيفساء على الطراز المعاريّ التقليديّ.

(۱) انظر: المصدر نفسه، نقلاً عن: خان ملك ساساني، سياستگزاران دوره قاجار (رجال السياسة في الحقبة القاجارية)، ج ١، ص ٤٢، مكتبة طهوري، ط ١،٣٣٨ هـ ش. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>۲) انظر: المصدر نفسه، نقلاً عن: المصطفوي، السيّد محمّد تقي، آثار تاريخي طهران، بمساعي وجهود: مير هاشم محدّث، ص ٩٦، منشورات انجمن آثار ملي، ط ١، ١٣٦١ هـ ش. بتصرّف يسير. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٣) منذ سنوات طويلة دأب المواطنون الأتراك في طهران على إقامة المآتم في مواسم العزاء في هذا المسجد؛ فاشتهر لذلك بمسجد التُرك.

YYV SIE

وقد تمّ بناء كلّ من المسجد والمدرسة بثلت تركة الميرزا تقي خان أمير كبير بعد مقتله بجهود الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ. وقد كتبت الخطوط الماثلة فوق المدخل الرئيس للمسجد والأيوان الجنوبيّ منه على التوالي بخط (حسين قولر آغاسي) و (رجب علي خادم مشهدي).

تحتوي المدرسة على بوّابة فسيفسائيّة غاية في الجال بمجهود من (الآغا يوسف) وتمّ إنجازها في ورشة (محمد قلي الشيرازيّ) سنة ١٩٠٢ م الموافق لسنة ١٢٨١ هـ ش. وقد تولّى عمليّة النحت على خشب الباب الأستاذ (نوروز الطهرانيّ)، والخطاط للنصوص المكتوبة عليه هو (عبد الله الطهرانيّ)، وقام (أحمد اتفاق) بوقف المنبر الخشبي على المسجد. وتعود الميزة التاريخيّة لهذين الصرحين إلى تزامن بنائها، وبالنظر إلى الكتابات الموجودة عليهما يبدو أنَّ أعمال بناء المسجد قد استغرقت أكثر من خمسة عشر عامًا.

وفي أعلى مدخل المسجد، كتابات قرآنيّة تحتوي على الآية الكريمة: ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللهِ ...﴾ (١) بخط ثلث غير متقن، على فسيفساء زرقاء اللون، وتنتهي الكتابة بعبارة: «تم انجازها بخط حسين القولري الآغاسي، من ثلث المرحوم الميرزا تقي خان أمير نظام، وبمساعي المرحوم الشّيخ عبد الحسين، سنة ١٢٧٠ (١٣٠٩هـ، ١٩٩١م)».

يشتمل المسجد على مقصورة، وقبّة ومنارتين صغيرتين في الضلع الجنوبي، وأطواق بارزة صغيرة ومتناسقة في الأنحاء الأخرى ورواق في الضلع الشرقي.

(١) التوبة: ١٨.

# الفصلُ السّابع: جهادُ سمماحة شيخ العراقين ضدَّ الفرقتين الضالتين (البابّية والبهائية)

يحتوي المسجد على فسيفساء عالية الجودة من حقبة ناصر الدين شاه، وبذلك يعدّ المسجد من التراث البارز للعصر القاجاري في طهران. يشتمل المسجد على رواقين، يعرف أحدهما بـ(رواق گرنخانه)، ويعرف الآخر بـ(رواق پشت قبلة). إنَّ هذين الرواقين ولا سيّما رواق گرنخانه الواقع في الضلع الشرقيّ قد تمّ تزيينهما بفسيفساء وأحجار وتصاميم ممتازة لكبار أصحاب هذا الفن في العهد القاجاريّ.

وقد تمّ تأريخ حاشية البُسُط في الرواق الشتويّ بسنة ١٢٧٨هـ، وكتابات الرواق الجنوبيّ الكبير ومحرابه بسنة ١٢٨٥ للهجرة.

YY9

#### وقفية المسجد

هناك وقفيتان لهذا المسجد، إحداهما بتأريخ: ١٢٧٦ للهجرة، والأخرى بتأريخ: ١٢٧٥ للهجرة، والأخرى بتأريخ: ١٣٢٥ للهجرة (١). وصيغة الوقف الأولى تشير إلى ثلاثة عشر متجرًا إلى يمين السوق الجديد في دار الخلافة طهران، بناها (أمير النظام) في حياته، وأمر بإدخالها في ملكية والدته. كما أوصى بنقل عوائد متاجر والدته صلحًا إلى الشيخ عبد الحسين الطهراني أيضًا. وقد عمد الشيخ عبد الحسين بدوره إلى وقفها على عموم الشيعة، ليصل ثواب ذلك إلى روح والدة أمير النظام.

وعلى أساس صيغة الوقف هذه يتمّ توزيع أرباح هذه المتاجر على النحو الآتي: عُشر للمتوليّ، وعُشر للخادم، وعُشر ان للقائم على أعمال صيانة مصابيح المسجد، وعُشر ان للقائم على إضاءة وصيانة حصائر وبُسُط هذا المسجد، وعُشر ان لإقامة التعزية طوال أيام السنة في أيام وليالي الجُمّع، وعشرة عاشوراء، وشهر صفر، وأيام شهر رمضان المبارك، وثلاثة أعشار لشراء نُسَخ القرآن الكريم، وكتب الحديث والأدعية وكتب المأتم، وعُشر لشقيق الوالدة المرحومة المعروف بـ(خال الملك)، وبعد وفاته ينتقل هذا العُشر إلى ذريته من الذكور نسلًا بعد نسل. (٢)

وأمّا سائر موارد وقف هذا المسجد طبقًا لصيغة الوقف هذه، فهي عبارة عن: الطابو الكامل لإحدى حجر الطاحونة والتي ابتاعها المرحوم الميرزا رحيم خان من سهاحة الآغا الشّيخ محمّد شقيق الشّيخ عبد الحسين، بمبلغ ثلاثة آلاف

<sup>(</sup>١) ما يعني أنَّ الفاصلة الزمنيّة بين الوقفين تقدر بخمسين سنة. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) الملاحظ هو أنّ مجموع الأسهم المذكورة يساوي اثنا عشر عُشراً؛ أي واحد وعشر االواحد. (المدقق).

تومان كانت للوالدة في ذمّة الشيخ، وبعد انتقاله بعقد الصلح الشرعيّ القطعي ثانيًا من الوالدة المعظّمة إلى سهاحة الشّيخ وبعد استقراره في ملك سهاحته، أن يعمل سهاحته على وقف ذلك الطابو بأكمله على الوالدة المعظمة مدّة حياتها، وبعد وفاتها على الشيعة الاثنى عشريّة والشقيق المذكور أعلاه [خال الملك]، وينفقه بحسب الأسهم على التفصيل أدناه:

إفطار الفقراء في شهر رمضان المبارك، عُشران، و[إطعام] فقراء السادة في يوم عيد الغدير، عُشران، وسهم شقيق الوالدة المعظّمة دائي ملك (خال الملك) وأو لاده الذكور عُشر، وسهم نائب الزيارة إلى كربلاء مرّة في السنة هو العُشر، وسهم نائب الزيارة إلى مشهد المقدّسة مرّة في السنة هو العُشر، وسهم المتوليّ هو العُشر، وسهم إقامة العزاء عُشران. وفي البداية تكون الولاية على عاتق الوالدة، وبعدها تنتقل الولاية إلى الشّيخ عبد الحسين و[من بعده إلى] أولاده الذكور بإشراف من قبل أخيه الشّيخ محمد. تاريخ هذا الوقف سنة ١٢٧٦ للهجرة.

وأمّا واقف الصيغة الوقفيّة الثانية والتي يعود تاريخها إلى: ١٥ / شوال / ١٥ اللهجرة، فهو الميرزا آقا خان الصدر الأعظم. ويضمّ هذا الوقف خزان ماء تحت الأرض، ومسجدًا صغيرًا أقيم عليه. وأما سائر الأماكن المتّصلة بهذا الخزان والمسجد، فهي عبارة عن: أربعة متاجر، ودكان عطارة بأدواته، ودكان لبيع التبغ متصل بدكان العطار، ومقهى خلفه، وحانوت صغير متصل بالمقهى، ونصف مشاع من الأطواق فوق الشارع الواقع في محلّة باجنار.

طبقًا لصيغة الوقف هذه، تمّ تحديد مصارف أرباح هذه الدكاكين على النحو الآتي: تنقية واستصلاح مخزن الماء، وإضاءة المسجد، وحصير المسجد، وخادم

TT1 CONTRACTOR

المسجد الذي يقوم على أعمال الخدمة ورفع الأذان. كما قرّر توظيف معلّم يقوم على تعليم الأطفال الأيتام وأطفال الفقراء الذين لا قدرة لهم على تنشئتهم، ويقوم على تعليم عشرين طفلًا بشكل متواصل، ويحصل على راتب شهري قدره ألف دينار بإزاء كلّ طفل، وكلّم زاد من الأرباح شيء، أنفقه المتوليّ على هؤلاء الأشخاص بشراء نُسَخ من القرآن الكريم وكتب الحديث والرسائل[العمليّة] ويقفها عليهم (۱). وبالإضافة إلى هذه الموقوفات، كان هناك أيضًا اثنا عشر دكانًا آخر في سوق المزاد من موقوفات مسجد الشيخ عبد الحسين أيضًا (۲).

الأمر الذي يمكن لنا أن نضيفه هنا على مقال السيّد مير محمّد صادق، أنَّ هناك في كتاب وقف لناصر الدين شاه بعض المطالب البديعة حول المدرسة المذكورة، نجدها في كتاب (التاريخ الناصريّ) (٣)، ننقل عنه الفقرة الآتية:

«وقمنا في تلك الفترة بحفر قناة جديدة باسم ناصرية الدولة، على الجانب الغربي من دار الخلافة، وعمدنا إلى وقفها على مساجد ومدارس وحمامات ومحال المدينة، وقام مدارها على سبع ليال وسبعة أيام وهي عبارة عن أربعة عشر طوقاً، وليلتين ويومين لخصوص المسجد والمدرسة اللتين تمّ إنشاؤهما حديثاً بجهود مبذولة من قبل سهاحة الشيخ عبد الحسين، والحهام الجديد الذي بناه الرجل الثاني في إيران الميرزا كاظم خان

(١) انظر: المصدر نفسه. لا بدّ من التنبيه إلى: أنّ أصل كتاب هذا الوقف محفوظ في منظمة الأوقاف والشؤون الخيريّة. مع الشكر الجزيل للمحقق المحترم السيّد عهاد الدين شيخ الحكهائي، الذي زوّدني ببعض تحقيقاته قبل طبعها، كي أتمكن من إكهال هذه المقالة.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر نفسه، نقلاً عن: آمار دار الخلافة، ص ٢٤١. (مصدر فارسيي).

<sup>(</sup>٣) عنوانه بالفارسيّة (تاريخ ناصريه)، نسبة إلى ناصر الدين الشاه. المعرّب.

نظام اللُّك، وجملة من بيوت الأثرياء والفقراء في المحلّة الموسومة بمحلّة بازار ومعبر ملك آباد وعباس آباد، ومتولّيها سهاحة الشّيخ عبد الحسين، وبعده يتولّى ذلك أعلم علماء العصر من المقيمين في تلك المناطق، حيث سيلزم جانب العدل في تقسيم الموارد على تلك المنطقة»(۱).

(۱) محمّد تقي لسان الملك سپهر، ناسخ التواريخ تاريخ قاجاريه، تصحيح: جمشيد كيانفر، ج ٣، ص ١٥١٤، منشورات أساطير، طهران، ١٣٧٧ هـ ش. (مصدر فارسيّ).

-

TTT SIE

#### اسمُ المدرسة

نجد في كتاب (سياستگزاران دوره قاجار (رجال السياسة في المرحلة القاجاريّة)) ما يأتي:

«نقل الآغا السيّد محمّد البهبهانيّ عن الشّيخ عبد الحسين [الطهرانيّ] وكان من المقربين إليه أنَّ الميرزا آغا خان النوري الذي تولّى منصب الصدر الأعظم بعد أمير كبير، كان يصرّ كثيرًا على الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ بأن يسمّي المسجد والمدرسة باسمه، أو على الأقل أن لا يسمّيها باسم أمير كبير. فسهّاها الشّيخ باسمه نزولًا عند رغبة الصدر الأعظم. كما أصر الميرزا آغا خان النوري على تسمية المدرسة التي كان بناها في كربلاء المقدّسة بجوار الباب السلطاني من ثلث تركة الميرزا تقي خان باسمه، فسهّاها الشّيخ باسم الصدر اتقاءً لشرّه... إلخ»(۱).

وقد حظي هذا المسجد بمكانة خاصة لدى دار الخلافة. حتى جاء في ناسخ التواريخ أنَّ هذا المسجد كان يحظى بدعم مالي من ناصر الدين شاه أيضاً:

«وفي دار الخلافة تمّ تخصيص ألف تومان لتنفق على البئر والمسجد المعروف بمسجد الشّيخ عبد الحسين»(٢).

وكما تقدّم في صفحات سابقة فإنَّ ناصر الدين شاه كان قد خصّص حصة من واردات مياه القناة وقفًا للمسجد والمدرسة. وهذه هو ديدن الذين يكتفون من

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه، نقلاً عن: خان ملك ساساني، سياستگزاران دوره قاجار (رجال السياسة في المرحلة القاجارية)، ج ۱، ص ٤٣، منشورات كتابخانه طهوري، ط ۱، ١٣٣٨ هـ ش. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>۲) محمّد تقي لسان الملك سپهر، ناسخ التواريخ(التاريخ القاجاري)، تصحيح: جمشيد كيانفر، ج ٣، ص ١٥٨، نشر منشورات أساطير، طهران، ١٣٧٧ هـ ش. (مصدر فارسيّ).

الدين بالشكليات الظاهريّة فقط. فبينها هو يصدر أمرًا في حالة السكر بقتل أمثال أمير كبير، ولا يسمح بتخليد اسمه بوضعه على المسجد والمدرسة اللتين أوصى ببنائهما من ثلث أمواله الخاصّة، ولكنّه في المقابل يوقف له قناة وما إلى ذلك.

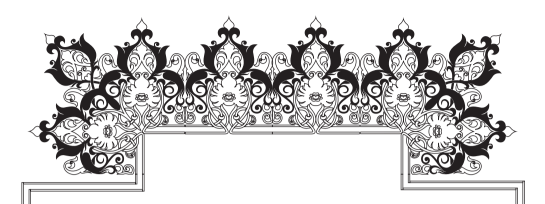
#### مكتبة المدرسة

في مقال بقلم الأستاذ (همايون فرّخ) تناول التعريف بمكتبات القرنين الثاني عشر والثالث عشر، ورد التعريف بهذه المكتبة أيضاً، إذ يقول: «مكتبة مدرسة الآغا الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ الحائري من تلاميذ صاحب الجواهر المبرّزين، ومؤسس مدرسة الآغا الشّيخ عبد الحسين في طهران. حيث أوقف مكتبته القيّمة والتي تضمّ الكثير من الكتب النادرة على مكتبة المدرسة، بيد أنّ محتويات هذه المكتبة من الكتب قد تشتت، ولم يبقَ منها سوى القليل عند الآغا الشّيخ زين العابدين المازندراني،... إلخ»(۱).

وفيها يتعلق بمكتبة الآغا الشّيخ زين العابدين المازندراني، ورد في ذات المقالة ما يلي: «مكتبة الشّيخ زين العابدين المازندرانيّ: لحسن الحظ ما تزال كتب هذه المكتبة سليمة، وهي الآن محفوظة في طهران ضمن ممتلكات الآغا آية الله زاده المازندرانيّ،... إلخ»(٢).

(۱) مجلة: هنر ومردم(الفن والناس)، همايون فرّخ، ركن الدين، تاريخچه كتاب وكتابخانه در إيران، الدورة من ۷ ۷، العدد: ۷۱، ص ۳۲ ۳۳، بتاريخ: شهريور، ۱۳٤۷ هـ ش. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٢) المصدر أعلاه.



# الفصلُ النّاسع منجزاتُ سماحة شيخ العراقين في العتبات المقدّسة



TTV SIE

#### المقدّمة

لقد تمخُّض استشهاد أمير كبير صديق سهاحة شيخ العراقين ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ رفاق دربه وحماته عن أحداث مريرة في تاريخ إيران وشعبها، ولم يكن مسار حياة وصيّه ورفيق دربه سماحة الشّيخ ليستثنى من هذه القاعدة. لا شكّ في أنّ الطاغية الذي لا يتورّع عن سفك دم مثل دم أمير كبير، لن يتحمل بقاء وصيّه إلى جواره. ومن هنا نشاهد سعيًا من البلاط طبقًا لانتهاج سياسة التوازن السلبيّ بين ممارسة السياسة والتظاهر بالانضمام في سلك التدين إلى العمل على إبعاد سماحة الشّيخ من جواره. لقد أدرك ناصر الدين شاه أنّ قتل المعارضين من أمثال أمير النظام ليس هو الخيار الأمثل دائمًا لمكافحة الأفكار المخالفة والتيارات المعارضة. فلا يمكن إسكات وإطفاء جذوة علماء الدين ولا سيّما الربانيّين منهم، بقتلهم. إنَّ إعادة سيناريو حمام فين بكاشان(١) بحق سياحة شيخ العراقين على وأمثاله، لم يكن ليحمل أي فائدة لبلاط متداع مثل البلاط القاجاريّ. لأنّ الدعامة الشعبيّة التي يتمتّع بها العلماء الربانّيون، تعدّ من الحصون العظيمة التي لا قدرة لأيّ طاغية على مواجهتها. ومن هنا صار البلاط إلى خطة بديلة يضرب ما عصفورين بحجر واحد. حيث عمد ناصر الدين شاه إلى إبقاء شيخ العراقين [الذي كان قد ذهب إلى العراق لأسباب سنأتي على ذكرها] في العتبات المقدّسة، للإشراف على بعض أعمال عمارة العتبات والقباب والمنارات لمراقد الأئمّة المعصو مين المناسسة التي تعرّضت للتخريب والتدنيس إثر هجهات الوهابيّن، فضمن للشيخ بذلك نفيًا محترمًا إلى العراق الذي كان في حينها خاضعًا للسيطرة العثمانيّة. وجذه الحيلة

<sup>(</sup>١) الحمَّام الذي قتل فيه أمير كبير بقطع وريديه.

يكون البلاط قد عمل على إبعاد الشّيخ ونفيه من البلاد، وفي الوقت نفسه حسّن من صورته في ذهن عامّة الناس وعلماء الدين؛ إذ خرج عليهم بمظهر المهتم بالآثار الدينيّة والإسلاميّة.

TT9

## أسبابُ هجرة سهاحة شيخ العراقين إلى العتبات المقدّسة

بعد أن رسّخ الميرزا آغا خان النوريّ(۱) الصدر الأعظم في سلطة ناصر الدين شاه دعائم سلطته إثر عزل أمير كبير من هذا المنصب، وكان له تأثير كبير في إقالة أمير كبير وقتله ظلماً، أخذ يستهدف أنصار أمير كبير، ولم يترك فرصة إلّا واغتنمها في مطاردتهم والتنكيل بهم والإجهاز عليهم. وكان الشّيخ عبد الحسين الطهراني الله من بين الذين نالوا قسطهم من حقد وعداوة الميرزا خان النوري، وكما يلوح من خلال التاريخ، فإن مهمة الشّيخ الطهرانيّ في إعمار العتبات المقدسة للأئمة الأطهار عليهم السّلام في العراق، كانت تمثّل صيغة محترمة للنفي والإبعاد(۱)، وقد كان للصدر الأعظم [الجديد الميرزا آغا خان] النوري دور في ذلك.

<sup>(</sup>١) المبرزا نصر الله خان المعروف بآغا خان النوري(١٢٢٢–١٢٨١هـ): الملقّب بـ(اعتهاد الدولة). الصدر الأعظم الثاني بعد أمر كبر في عهد ناصر الدين شاه القاجاري. كانت له علاقات قوية مع الإنجليز مكنته من الحصول على الجنسيّة البريطانيّة. تآمر على أمير كبر بالتعاون مع والدة ناصر الدين شاه (مهد عليا خانم)، حتى نجحت جهوده المدعومة بريطانيًا من عزله، وقتله لاحقاً. تولى منصب الصدر الأعظم بعد مقتل أمير كبير، وبعد ذلك بسنة تنازل بموجب صك عن هرات لصالح الإنجليز مكافأة لهم على إيصاله إلى منصب الصدر الأعظم. وكان خلافًا لأمير كبير يدعو ناصر الدين شاه إلى الركون إلى الدعة والترف والحياة الماجنة واللهو والطرب وعدم إزعاج نفسه بتحمّل أعباء السلطة. في عهده انفصلت أفغانستان عن إيران. عزل من منصبه بعد سبع سنوات من توليه، وقد صادف يوم عزله نفس يوم عزل أمير كبير. مات في قم بعد عزله عن منصبه بست سنوات عن عمر ناهز التاسعة والخمسين عاماً، وللمفارقة فقد دفن في كربلاء المقدّسة في صحن المسجد الذي بناه الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ (شيخ العراقين) بثلث تركة أمير كبير. (المعرّب). (٢) نقل الشّيخ الآغا بزرك الطهراني في كتبه بعض شكاوي وانتقادات الشّيخ للسلطة القاجاريّة [بعد مقتل أمير كبير]. نقلًا عن: على أبي الحسنى منذر، حسين على بهاء (دوستان ودشمنان سیاسی)، مجلَّة تاریخ معاصر إیران، العدد: ٤٧ و٤٨، ص ٥٧١ ، ٧٢٤، سنة ۱۳۸۷ هـ ش، ۲۹۹ هـ. (مصدر فارسيّ).

قال (شوقي أفندي) البهائي، الذي كان صدره مثل سائر البهائيين مشحونًا بالحقد على الشّيخ الطهرانيّ:

«وكان الصدر الأعظم [الميرزا آغا خان النوري] يريد التخلص من هذا المجتهد المثير للفتن؛ فكلّفه الشاه بالتوجّه إلى كربلاء؛ ليصلح من شأن الأماكن المقدّسة فيها»(١).

وفي فهرس التراث، تمّ نقل صيغة هذا النفي على النحو الآتي:

«وعاد إلى طهران فأصبح زعيمًا دينيًّا كبيرًا في طهران، له مرجعيّة عظيمة وعارض ناصر الدين شاه القاجاريّ، وتخلص منه [الأخير] بتكليفه تذهيب قبّة الإمامين العسكريين في سامراء،... إلخ»(٢).

ولكن يبدو من وجهة نظر هذا الفقير إلى الله أنَّ سهاحة شيخ العراقين على عارة لم يذهب إلى العتبات المقدّسة في العراق على ما سيأتي لمجرّد الإشراف على عارة المتداعيّ من هذه العتبات فقط، بل يبدو أنّه قد سافر إلى العتبات المقدّسة أوّل الأمر برغبة منه، وعاد إلى دار الخلافة [طهران] لأكثر من مرّة، بيد أنّ البلاط [القاجاريّ] اغتنم هذه الفرصة، وسعى إلى إبقائه في العتبات المقدّسة تحت هذه الذربعة.

أمّا المرّة الأولى التي توجّه فيها سهاحة الشّيخ إلى العتبات المقدّسة بعد مقتل أمير كبير، فقد كان سببها كها صرّح الشّيخ نفسه بذلك على ما ذكره صاحب كتاب(تكملة أمل الآمل) بقوله: سمعته [يعني: شيخ العراقين] يقول للسيّد

<sup>(</sup>١) شوقي أفندي رباني، القرن البديع، ج ٢، ص ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) السيّد محمّد حسين الحسيني، فهرس التراث، ج ٢، ص ١٦٨.

T E 1

الوالد - قدّس الله سرّ هما-:

«إنّي إنّما تركت طهران وجئت إلى العتبات؛ لأنّي استشكلت في جملة من المسائل العلميّة الفقهيّة، ولم يكن هناك من أذاكره في حلّ تلك المسائل المشكلات وتحقيق تلك المعضلات، وعهدي بالعراق أنّه مجمع أهل الفضل، فقصدت أوّلًا وبالذات مذاكرة الفضلاء في تلك المعضلات، وثانيًا تعمير المشاهد المشرّفة»(۱).

وبطبيعة الحال هناك سبب آخر يمكن اعتباره من قبيل المعدّ لحركة الشّيخ [الطهراني] نحو العتبات المقدّسة، وهي تركة وأموال أمير كبير. فكما يذكر سياحة الشّيخ الآغا بزرك الطهرانيّ في كتابه (الكرام البررة): كان السبب الأوّل الذي دفع الشّيخ إلى الحركة نحو العتبات المقدّسة، إنّ الشّيخ أراد أن ينفق هناك بعض أموال أمير كبير على بعض المصارف: «عاد [شيخ العراقين] إلى طهران فأصبح زعيمًا دينيًّا كبيرًا في طهران، له مرجعية عظيمة ونفوذ كبير، وهو من عباد الله الصلحاء الأبرار الذين لا تأخذهم في الله لومة لائم، يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر مهما كلّفه الأمر، ولا يخشى السلطان، بل كان السلطان يخشى صولته، وقد عارض ناصر الدين شاه القاجاري في الكثير من القضايا التي كان يرى أنّها لا توافق أحكام الشرع الشريف، حتى ضجر منه وضاق به المخرج، ورغب في نفيه إلى العراق، لكنّه خشي صولته ومكانته في النفوس، وكان يفكر في الخلاص منه بشكل لا تبدو منه إهانة عليه، حتى امتدت بعض الأيادي العادية إلى ثلث الأمير الكبير الميرزا تقي خان الصدر الأعظم المقتول في سنة ١٢٦٨ هـ، والذي كان المترجم له [شيخ العراقين] وصية على ثلثه، فراجع السلطان سنة ١٢٦٨ هـ، والذي كان المترجم له [شيخ العراقين] وصية على ثلثه، فراجع السلطان

<sup>(</sup>۱) حسن الصدر، تكملة أمل الآمل، ج ٣، ص ٢٢٨، نشر دار المؤرّخ العربيّ، بيروت، ١٤٠٦ هـ.

ناصر الدين شاه بذلك، فرأى الفرصة مؤاتية للتخلّص منه، فرغّبه في المجيء إلى العراق،... إلخ»(١).

ومن هنا يتضح ويفهم من كلام الشّيخ أنّه لم يخرج أوّل الأمر من إيران بفعل ضغوط مورست عليه، وإنّا كان دافع ذهابه إلى العتبات المقدّسة على ما يبدو هو إكمال مراتبه العلميّة (التي لم يجد في إيران من يمكنه تلبيتها)، وقام في الوقت نفسه بالحفاظ على أموال أمير كبير، وإنفاقها في بعض الأمور التنفيذيّة الضروريّة، وعندما وجد الفرصة مؤاتية، عمد بفراسته الخاصّة والمعهودة منه إلى إدخال البلاط الإيرانيّ ومليكه غير الكفوء في بلبلة، واستثمر الثروات الخاصّة والحكوميّة التي كان من المقرّر أن تنفق في نهاية المطاف على المجون والملذّات المحرّمة أو السفر والانتجاع في المدن والعواصم الغربيّة لبناء وعمارة العتبات المقدّسة التي تمثّل صرحًا مهمًّا لعالم التشيّع، وفيها يتعلق بهذا التدبير الحكيم من قبل سهاحة الشّيخ الطهرانيّ، نجد مؤلّف كتاب (روح وريحان)، قد كتب في هذا الشأن:

«لقد اتبع [سهاحة الشّيخ الطهرانيّ] سياسة في بناء وعهارة المراقد المطهرة للأئمّة الأطهار عليهم السّلام بحيث عمد إلى تحريك وتحفيز هذه الدولة الخالدة، لتشرف على جميع المصارف والنفقات اللازمة لبناء هذه العتبات السامية، حتى أنفقت على مدى الشهور والأعوام ما يقرب من خمسهائة ألف تومان من خزينتها العامرة والبهية،... إلخ»(٢).

(١) الشّيخ الآغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة الكرام البررة في القرن الثالث بعد العشرة، ج ١١، ص ٧١٣.

<sup>(</sup>٢) محمّد باقر الواعظ الطهراني الكجوري، روح وريحان، ج ٤، ص ٣٢٨. (مصدر فارسي).

T E T

حيث إنّ هناك من ذهب إلى القول بأنّ السبب الرئيس الذي دعا سهاحة الشّيخ إلى التوجه نحو العتبات المقدّسة هو عهارة المراقد المطهّرة، قد يرد على الذهن سؤال مفاده: ما هو فحوى هذا الأعهار؟! والجواب عن ذلك: أنّه طوال القرون المتهادية تمّ بناء المراقد المطهّرة لأهل البيت، وتعرّضت للتخريب على يد الأعداء مرارًا، وكان آخرها بفعل الهجهات الهمجيّة والوحشيّة للوهابيّة. وللوقوف على المزيد من المعلومات بشأن الخراب الذي تعرّضت له العتبات المقدّسة وإعادة إعهارها، والمشاريع التنفيذيّة في البقاع المقدّسة لأهل البيت.

كان حجم الخراب الذي طال العتبات المقدّسة في العراق كبيرًا جدًّا، إلى الحد الذي استمرّ الناس معه في عملية الإعهار على مدى نصف قرن من الزمن بعد هجوم الوهابيّة، قبل أن يصل سهاحة شيخ العراقين إلى العراق قادمًا من إيران لمواصلة هذه العمليّة. في هذه الفترة بالتحديد كان سهاحة الشّيخ قد شدّ الرحال إلى العراق للإشراف على عمليّة إعهار أساسيّة للعتبات المقدّسة، رغم أنّ هذه الرحلة كانت كها سبق أن ذكرنا تستبطن نفيًا وترحيلًا قسريًّا لسهاحته من إيران. وعلى كلّ حال كانت هذه الرحلة أو الترحيل فرصة مغتنمة بالنسبة لسهاحة الشيخ، حيث قام باستهارها في الإشراف ومباشرة العمل على إعادة إعهار العتبات المقدّسة، واستئناف دراسة معمّقة للعلوم الدينيّة في الحوزة العلميّة في العراق، إذ كانت تعد آنذاك من أهم المراكز والمعاقل العلميّة للشيعة في العالم.

# تاريخ هجرة سماحة شيخ العراقين إلى العتبات المقدسة

وقع الخلاف في تاريخ هجرة سماحة شيخ العراقين من طهران والإقامة في كربلاء المقدّسة بهدف إعادة بناء وعمارة العتبات المقدّسة (١)، ويمكن بيان الأقوال في ذلك على النحو الآتي (٢):

سنة ١٢٧٠ للهجرة، وهو التاريخ الذي ذكره [الشيخ الآغا بزرك الطهراني] صاحب طبقات أعلام الشيعة، إذ يقول: «... فهبط العراق بأهله وعياله في سنة ١٢٧٠ للهجرة، و...»(٣).

سنة ١٢٧٤ للهجرة، على ما جاء في كتاب (ريحانة الأدب):

«هاجر في عام ألف ومائتين وسبعين وأربعة إلى كربلاء، واختار جوار [المرقد الشريف] لعارة الصحن المقدّس،... إلخ»(٤).

سنة ١٢٧٦ للهجرة، جاء في كتاب تاريخ كربلاء والحائر الحسيني: أرسل السلطان القاجاريّ سنة ١٢٧٦ للهجرة... المرحوم (الشيخ عبد الحسين الطهرانيّ) محمّلًا بالأموال إلى كربلاء، للقيام بشؤون العتبات المقدّسة، من الإصلاح والإعمار

<sup>(</sup>۱) مجلة: آيينه پژوهش، لغزش ها در تاريخ بارگاه سيد الشهداء(الأخطاء في تاريخ مرقد سيّد الشهداء)، السيّد حسن الفاطميّ، العدد: ٩٦، ص ١٣، بتاريخ: بهمن وإسفند من سنة ١٣٨٤ هـ ش، محرّم الحرام وصفر المظفر سنة ١٤٢٧ ق.

<sup>(</sup>٢) تمت الإشارة للبحث السابق ضمن هذا البحث أيضاً، فحذفناها تحاشيًا للتكرار.(المدقّق)

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، نقلاً عن: الآغا بزرك الطهراني، طبقات الشيعة الكرام البررة، ج ٢، ص ٧١٤؛ تاريخ المشهد الكاظميّ، محمّد حسن آل ياسين، ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، نقلاً عن: محمّد علي المدرّس، ريحانة الأدب، ج ٣، ص ٣٢٩؛ تاريخ جغرافيايي كربلاي معلي، ص ١٢٧.

وترميم البناء .... إلخ (١).

سنة ١٢٨٠ للهجرة، جاء في كتاب (أعيان الشيعة): «... ثمّ خرج [يعني سهاحة الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ] منها بأهله، وسكن كربلاء سنة ١٢٨٠، وفوّض الشاه إليه عهارة المشاهد في كربلاء والكاظميّة وسامراء،... إلخ»(٢).

سنة ١٢٨٣ للهجرة، إذ نقل هذا التاريخ عن كتاب (مدينة الحسين)(٣).

ولكن يبدو أنَّ التواريخ الثلاثة الأخيرة (المذكورة بعد عام ١٢٧٤ للهجرة) خاطئة؛ لأنَّ (السيَّد شفيع الجابلقي)، قد فرغ من تأليف كتاب (الروضة البهيَّة) سنة ١٢٧٨ للهجرة (٤٠)، وكتب في خاتمته: إنَّ الشيخ عبد الحسين منشغل حاليًا بعارة مرقد سيد الشهداء (٥٠).

<sup>(</sup>۱) انظر المصدر نفسه، نقلاً عن: محمّد مهدي الموسويّ، تحفة العالم، ج ۱، ص ۳۰۸؛ أحسن الوديعة، ج ۱، ص ۲۲؛ تراث كربلاء، ص ٤٦؛ تاريخ كربلاء والحائر الحسينيّ، ص ٢٥٧؛ شهر حسين(مدينة الحسين)، ص ٢٠١؛ تاريخچه كربلا(تاريخ كربلاء)، ص ٨٥؛ تاريخ جغرفاياي كربلاي معلى(التاريخ الجغرافي لكربلاء المقدّسة)، ص ١٣١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، نقلاً عن السيّد محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج٧، ص ٤٣٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، نقلاً عن: مدينة الحسين، ج١، ص٤١.

<sup>(</sup>٤) بيد أنَّ هذا التاريخ لا يستبعد سوى القولين الأخيرين فقط، وليس الأقوال الثلاثة الأخيرة كلَّها كها قال مؤلِّف الكتاب، لأنَّ القول الثالث قد أرخ انتقال شيخ العراقين إلى العتبات المقدِّسة بسنة ١٢٧٦ للهجرة، وبذلك فإنّه متقدم على تاريخ الفراغ من تأليف كتاب (الروضة البهيّة] ١٢٧٨ للهجرة بسنتين، وكذلك ما ورد في (تاريخ منتظم ناصري)، بتاريخ ١٢٧٧، يأتي بعد ذلك التاريخ بسنة واحدة، ولذلك لا يبعد ان يكون القول الثالث صحيحًا أيضاً. المعرّب.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، نقلاً عن: أحسن الوديعة، ج١، ص ٦٠.

وكذلك في كتاب (تاريخ منتظم ناصري) في تأريخ أحداث وشؤون البلاط القاجاريّ في عهد ناصر الدين شاه، ورد في بيان أحداث عام ١٢٧٧ للهجرة: تمّت جميع أعمال البناء والإعمار في العتبات المشرّفة في كربلاء المقدّسة بأموال الدولة، بإشراف سماحة الشّيخ عبد الحسين المجتهد [الطهرانيّ](١).

ومن بين ما قام به سهاحة الشّيخ تذهيب جانب من القبّة المطهّرة لسيّد الشهداء الله القبّة بسنة ١٢٧٣ للهجرة (٣). (٤)

وكذلك في (ناسخ التواريخ) في تسجيل أحداث سنة ١٢٧٢ و ١٢٧٣ للهجرة، أنَّ الشَّيخ عبد الحسين قد سبق له قبل ذلك أيضًا أن توجّه إلى كربلاء لعمارة وتوسعة العتبات المقدِّسة (٥).

ومن هنا عمد السيّد حسن الفاطميّ في مقالة له بعنوان (لغزش ها در تاريخ بارگاه سيد الشهداء (الأخطاء في تاريخ مرقد سيّد الشهداء))، إلى استنتاج ما يلي: إنَّ أحد الناقلين لتأريخ انتقال سهاحة شيخ العراقين إلى العتبات المقدّسة بسنة بالكرة ورالشيخ الآغا بزرك الطهرانيّ)، ويمكن الاعتباد على قوله أكثر

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، نقلاً عن: تاريخ منتظم ناصري، ج ٣، ص ١٨٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، نقلاً عن: أحسن الوديعة، ج ١، ص ٦٢؛ تحفة العالم، ج ١، ص ٣٠٨.

<sup>(</sup>٣) وهذا التاريخ يستبعد بدوره حتى الرأي الثاني أيضاً، ومعه لا يصح غير القول الأوّل الذي يؤرّخ رحلة شيخ العراقين إلى العتبات المقدّسة بسنة ١٢٧٠ للهجرة. المعرّب.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، نقلاً عن: تراث كربلاء.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، نقلاً عن: ناسخ التواريخ، ج ٣، ص ١٣٤٢.

7 5 7



من غيره؛ لكونه تلميذ تلميذ شيخ العراقين؛ لأنَّ شيخ العراقين هو أستاذ المحدَّث النوري، والمحدَّث النوري بدوره أستاذ الآغا بزرك الطهرانيّ(١).

ولكنَّ من وجهة نظر هذا الفقير، على الرغم من إمكان توجيه حضور الشيخ في كربلاء المقدّسة سنة ١٢٧٠ للهجرة، إلّا أنّه ورد في العدد: ٤٧٨ من صحيفة الدولة العليّة في إيران، الصادرة في يوم الخميس الثامن من شهر جمادى الأولى من سنة ١٢٧٧ للهجرة، ما يلى:

«حيث مضى ثلاث سنوات على انتقال سهاحة الشّيخ عبد الحسين المجتهد زيد عزّه إلى العتبات المقدّسة، إذ أرسل من قبل الناحية السنيّة السلطانيّة وإذن ملكي للإشراف على بناء وتوسيع الصحن المقدس وعهارة القبّة المطهّرة لحضرة سيّد الشهداء عليه آلاف التحية والثناء... إلخ»(٢).

وعليه يمكن اعتبار سنة ١٢٧٤ للهجرة هي السنة التي انتقل فيها سهاحة الشيخ رسميًّا إلى كربلاء المقدّسة لبناء الصحن الشريف وعهارة القبّة المطهّرة، وإنّ ما حدث قبل هذا التاريخ ربّها كان يعود إلى أسفاره الشخصيّة وغير الرسميّة. أجل، تشير الوثائق المتوافرة إلى أنَّ سهاحة شيخ العراقين على كان موجودًا في العتبات المقدّسة سنة ١٢٧٠ للهجرة أيضًا، ومن بين الوثائق الملفتة للنظر في هذا الشأن والتي تمّ إغفالها، تقرير (السيّد محمّد خليل الأصفهانيّ) الذي يؤكد وجود الشيخ في العتبات المقدّسة في سنة ١٢٧٠ للهجرة.

(١) انظر: المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) كتاب روزنامه دولت عليه إيران، ص ٦٧.

والدليل الآخر على هذا الموضوع، ما ورد في كتاب (چهل سال تاريخ إيران (أربعون عامًا من تاريخ إيران))، من إنفاق عشرين ألف تومان من قبل الدولة الإيرانية حتى عام ١٢٧٣ للهجرة، على عمارة العتبات المقدسة، بإشراف شيخ العراقين (١).

وعليه يكون حضور الشّيخ الطهرانيّ في العتبات المقدّسة في هذه السنة ثابت على نحو اليقين، بيد أنَّ ما يمكن اعتباره حضورًا له بوصفه موفدًا رسميًّا من قبل الدولة الإيرانيّة، يعود إلى سنة ١٢٧٤ للهجرة. ولذلك نستنتج في الختام أنَّ الشّيخ الطهرانيّ طبقًا لـ(ناسخ التواريخ) وغيره من المصادر التي تقدّم ذكرها، كان موجودًا في العتبات المقدّسة سنة ١٢٧٠ للهجرة، وأنَّه باشر بعض الأعمال العمرانيّة أيضًا، وكان البلاط القاجاريّ يمدّه ببعض الأموال، إلّا أنَّ التاريخ الرسميّ لهجرة سهاحة الشّيخ بوصفه ممثلًا من قبل الدولة الإيرانية في الإشراف على بناء وعهارة العتبات المقدّسة، يعود إلى سنة ١٢٧٤ للهجرة.

وبعد قيام سماحة الشّيخ الطهراني على ببعض أعمال البناء والصيانة في العتبات المقدّسة، عاد مرّة أخرى إلى دار الخلافة [طهران] سنة ١٢٧٧ للهجرة، بعد عزل الميزا آغا خان النوري من منصبه، ومكث هناك لما يقرب من تسعة أشهر بعيدًا عن العتبات المقدّسة، ثمّ عاد إليها ثانية تنفيذًا للأمر السلطانيّ الأوّل.

(۱) انظر: حسن محبوبي أردكاني، چهل سال تاريخ إيران(أربعون عامًا من تاريخ إيران)، ج ۱، ص ۹۷، الباب السابع: في الإشارات الإجماليّة إلى بعض الآثار الماديّة والمآثر الحسيّة، تصحيح: إيرج أفشار، نشر أساطير، ط ۲، طهران، ۱۳۷٤ هـ ش، ١٤١٦هـ. (مصدر فارسيّ). Y £ 9

ونشرت صحيفة (دولت عليه إيران) بتاريخ: ٨/ جمادى الأولى / ١٢٧٧ للهجرة، خبر لقاء الشّيخ بالسلطان القاجاريّ، وتقديمه تقريرًا بأعماله، وأمر السلطان له بالعودة إلى العتبات المقدّسة ومواصلة أعماله هناك:

«حيث أنَّ الفطرة الطاهرة والعقيدة اللاحبة لجلالة السلطان المعظّم[يعنى: السلطان ناصر الدين القاجاري ]... كان على الدوام راغبًا في مواصلة إعمار المشاهد المشرّفة والروضات المنوّرة لقادة وأئمة الدين المبين، وقد تمّ في السنة الماضية تقديم مبلغ كبير من الخزانة العامرة إلى سهاحة الشّيخ عبد الحسين المجتهد الطهراني وهو من أجلّة علماء دار الخلافة [طهران] ومعروف بالأمانة والدين والفضل والزهد والتقوى لينفقها في عمارة الصحن الشريف في كربلاء المقدّسة، والحضرة المطهّرة لأبي الفضل العباس على ساكنيها آلاف تحيّة والثناء وقد اتضح بعد عودة سماحته أنّ بعض مشاريع عمارة العتبة المقدّسة في كربلاء وكذلك المشاهد المشرّفة في العتبات المقدّسة في النجف الأشرف، ومرقد أبي الفضل العباس، والكاظمين سلام الله على ساكنيها بحاجة إلى المزيد من الإعمار، وإنَّها لو أهملت فسوف تؤول إلى الخراب التام. ولذلك حيث يتصف الشَّيخ المشار إليه عند الحضرة السلطانيّة بزينة الصدق والأمانة والدين، وقد أثبت جدارته سابقًا في القيام بأعمال العمارة على النحو الأتم والأكمل، فقد تمّ تكليفه ثانية ليتحمّل أعباء هذه المهمّة التي تعدّ من شعائر الدين المبين، وقد تمّ تزويده بمبلغ مجز وكاف أهدى لهذه الغاية، وقد حمله المشار إليه وسار إلى العتبات المقدّسة، ليقوم بهذه المهمّة على أفضل وجه لما يُعرف به من حسن اهتمامه في هذا الشأن... إلخ»(١).

(١) صحيفة دولت عليه إيران، العدد: ٩٣، ص ١٨٧.

وعليه يتضح طبقًا لما تقدّم من وجهة نظري أنّ شيخ العراقين على العتبات قبل عام ١٢٧٤ للهجرة إلى العراق للقيام ببعض المشاريع العمرانية في العتبات المقدّسة بها تبقى من ثلث أموال أمير كبير وبعض مساعدات البلاط الإيراني. ثمّ عاد إلى طهران، حيث يقوم السلطان ووزير الميرزا آغا خان النوري باتخاذ الإجراءات لإبعاد الشيخ عن دار الخلافة [طهران]، فلا يتمّ إحياء ذكر أمير كبير من جهة، وتمويه الأمور على العامّة من خلال ظهور السلطان في أعينهم بوصفه شخصًا صالحًا يهتم بعهارة العتبات المقدّسة من جهة ثانية، ويكون من جهة ثالثة بمنأى من سطوة الشيخ وأمره له بالمعروف ونهيه عن المنكر، وتأثيره على عامّة الناس ونفوذه حتى في البلاط والميرزا آغا خان كان لها أثر في إبعاد سهاحة لشيخ) أنّ اليد الخفيّة للبلاط والميرزا آغا خان كان لها أثر في إبعاد سهاحة الشيخ) (۱).

(١) انظر: شوقي أفندي، القرن البديع، ص ١٥٢ ١٦٢.

#### المصدر المالي لسماحة شيخ العراقين

إنَّ من بين الأمور الأخرى التي اختلفت الكتب في ضبطها هو المصدر المالي لسهاحة شيخ العراقين. فقد ذهبت الكتب الخاصة بمرقد الإمام الحسين إلى القول بأنَّ نفقات المشاريع العمرانيّة الواسعة لسهاحة الشيخ على كانت تتلخص في أموال ناصر الدين شاه [القاجاري]، أو أنَّ عباراتها بحيث يلوح منها ذلك (۱). في حين ذكر (الشيخ الآغا بزرك الطهرانيّ) أنَّ الشيخ كان وصيًّا لأمير كبير، وأنَّ ثلث تركته كان عند سهاحة الشيخ عبد الحسين على وأنَّ ناصر الدين شاه قد اقترح عليه أن ينفق تلك الأموال في توسيع العتبات المقدسة، وبذلك كانت ميزانيته الرئيسة تتألف من ثلث تركة أمير كبير (۲). رغم أنَّ الشاه كان بدوره قد قدم بعض المساعدات الماليّة في هذا المجال، وقد ذكروا أنَّ مقدار هذه الأموال قد بلغ خمسة عشر ألفاً (۱)، وعشرين ألف تومان من الذهب المسكوك (۱).

<sup>(</sup>۱) انظر: مجلة آيينه پژوهش، لغزش ها در تاريخ بارگاه سيد الشهداء (الأخطاء في تاريخ مرقد سيّد الشهداء)، بقلم: السيّد حسن الفاطميّ، العدد: ٩٦، ص ١٣، بتاريخ: بهمن وإسفند / سنة ١٣٨٤ هـ ش، محرّم الحرام وصفر المظفر سنة ١٤٢٧ هـ، نقلًا عن: مدينة الحسين، ج ١، ص ٤١؛ ناسخ التواريخ، ج ٣، ص ١٣٤٢؛ أحسن الوديعة، ج ١، ص ٢٠؛ المآثر والآثار، ص ٤٥؛ ريحانة الأدب، ج ٣، ص ٣٢٩؛ تحفة العالم، ج ٢، ص ٣٠٨؛ تاريخ كربلاء وحائر الحسين، ص ٢٥٧؛ شهر حسين (مدينة الحسين)، ص ٢٠٤؛ تاريخچه كربلاء كربلاء)، ص ٨٥٨؟

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر نفسه، نقلاً عن: الآغا بزرك الطهراني، طبقات الشيعة الكرام البررة، ج ٢، ص ٧١٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر نفسه، نقلاً عن: ناسخ التواريخ، ج ٣، ص ١٥١٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر نفسه.

إنَّ هذه المبالغ هي التي ذكرها السيّد حسن الفاطميّ في مقالته (۱)، ويبدو من وجهة نظر هذا الفقير إلى الله أنَّ لا شيء يصحّ من هذه المبالغ في قبال مجموع النفقات المبذولة من قبل الدولة الإيرانيّة. إذ طبقًا للإحصائية التي ذكرها البلاط نفسه أنَّ مبلغ العشرين ألف تومان هو الذي تمّ تحويله إلى الشّيخ حتى عام ١٢٧٣ للهجرة، كما أنَّ كتاب (چهل سال تاريخ إيران (أربعون عامًا من تاريخ إيران))، فيما يتعلق بنفقات الدولة، قد ذكر نفقات تلك السنة على النحو الآتي:

«عمارة العتبات المقدّسة للأئمّة الهداة عليهم السّلام بمباشرة من سماحة الشّيخ عبد الحسين (شيخ العراقين)، حيث تمّ إنفاق عشرين ألف تومان من النفقات الخاصّة الطيّبة في هذا المشروع المبارك، وذلك حتى عام ثلاثة وسبعين ومائتين وألف [للهجرة]، السنة العاشرة لجلوس صاحب الجلالة [على العرش]… إلخ»(٢).

كما نجد في صحيفة (وقائع اتفاقيّة)، ما يلي:

«حيث سبق للشيخ عبد الحسين المجتهد الطهرانيّ، أنَّ ذهب لتقبيل أعتاب الروضة المطهّرة لأبي عبد الله الحسين عقد أعطاه ملك الملوك الإيرانيّ عشرة آلاف تومان من الذهب المسكوك، لينفقها على تلك العتبات المقدّسة والمشاهد المشرّفة. وفي هذه الفترة حيث وصلت بشارة فتح هرات، أضاف إلى ذلك المبلغ عشرة آلاف تومان أخرى، وأرسلها إلى الشّيخ عبد الحسين... إلخ»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) حسن محبوبي أردكاني، چهل سال تاريخ إيران(أربعون عامًا من تاريخ إيران)، ج ١، ص ٩٧، الباب السابع: في الإشارات الإجماليّة إلى بعض الآثار الماديّة والمآثر الحسيّة، تصحيح: إيرج أفشار، نشر أساطير، ط ٢، طهران، ١٣٧٤ هـ ش، ١٤١٦هـ. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٣) صحيفة: وقائع اتفاقيّة، العدد: ٣٠٢.

Tor Silling

والذي يبدو هو الأصح ويظهر من مختلف الكتب أنَّ البلاط الإيراني منذ انتقال الشّيخ إلى العتبات المقدّسة، وإقامته في كربلاء لستة عشر عامًا، كان يمدّه من حين إلى آخر لمواصلة مشاريعه [في عمارة المراقد المقدّسة]، وإنّ ما ورد في (سفرنامه عضد الملك (رحلة عضد الملك)) يمثّل شاهدًا على هذا المدّعى:

«جاء العلماء وجلسوا، وقال السيّد مصطفى: لقد أعطى ملك الروم ثلاثين ألف تومان لترميم هذه البقعة، وتمّ ترميم [مزار] هذا الإمام. فقال هذا المفتدي: أجل، إنّ نشر هذا النوع من أعمال الخير من مختصّات السلاطين، كما أنّ صاحب الجلالة الملكيّة العليا ملك ملوك إيران خلّد الله ملكه وسلطانه قد أهدى في هذا الشأن سبيكة ذهبيّة للقبة المطهّرة للإمامين العسكريين سلام الله عليهما بمبلغ ثلاثمائة ألف تومان، وفي كلّ سنة يضاعف المال الذي يتمّ إنفاقه في أعمال الخير والمبرات... إلخ»(۱).

وجاء في موضع آخر من هذه الرحلة:

«توجهنا برفقة القائم بالأعمال وأصحاب المناصب في الدولة العثمانية إلى منزل سهاحة شيخ المشايخ العظام، الشّيخ عبد الحسين سلّمه الله تعالى وهو الفاضل النحرير والعالم المنطيق، وتاج العلماء الأعلام، ورواج ملة الإسلام، السالك في مدارج الحكمة، والصاعد في معارج المعرفة، خليل نار السلامة، وكليم نور السعادة، وجسم الفضل...، أصل الأصول، ونسل الحِكَم، وخلاصة الفهم، ونخبة الأدب. منذ أن استوطن العتبات المقدّسة وتمكن، كان في قبال فيض حضرة ظل الله [يعني: ناصر الدين شاه القاجاري] مرآة صافية له؛ فكل ما يتجلى من مطلع خاطر الجلالة الملكية، ينعكس في صفحات

<sup>(</sup>۱) سفرنامه عضد الملك به عتبات (رحلة عضد الملك إلى العتبات المقدّسة)، ص ۱۲۰. (مصدر فارسيّ).

سهاحة الشيخ، وكان على الدوام مكتسبًا أنوار شمس السلطنة مثل بدر التهام، فكان ينير ساحة حال التائهين في ظلام ليالي الفاقة والمسكنة. يضاف إلى ذلك أنَّ كلّ نوع من أنواع النذور والهبات التي تتعلق بتنفيذها إرادة الحضرة الملكية لملك الملوك روحنا فداه كان يتم تنفيذه بواسطة الشيخ ابتداءً وانتهاءً، ويتم ختامها بسعيه السعيد»(١).

وطبقًا لما تقدّم ذكره، ومع أخذ المشاريع الواسعة التي تمّ تنفيذها على يد سهاحة الشيخ على بعد عام ١٢٧٣ للهجرة بنظر الاعتبار، يبدو أنَّ مبلغ الخمسهائة ألف تومان المذكور في كتاب (روح وريحان)(٢) هو الصحيح.

وعليه لم يكن مصدر تمويل سماحة شيخ العراقين مقتصرًا على أموال أمير كبير فقط كما يُستفاد ذلك من بعض الكتب. رغم أنَّ ما تبقى من تركة أمير كبير قد شكّل مقدّمة لهذه الرحلة الكبرى، على ما تقدّم بيانه مسهبًا في مقدّمة هذا الفصل.

وفيها يتعلّق بأموال أمير كبير المودعة عند سهاحة شيخ العراقين، ليس هناك تقرير يمكن التعويل عليه في تحديد مقدار تلك الأموال بشكل دقيق. ففي موضع من مقالة (المدرسيّ الچهاردهي) في خصوص تعرّف الشّيخ على أمير كبير والتي تقدّم ذكر جانب منها تمّ نقل وصول أموال أمير كبير إلى سهاحة الشّيخ بشكل آخر:

«قبل مقتل أمير كبير كان سهاحة الشّيخ قد ذهب إلى زيارة مشهد المقدّسة، وقد قتل الميرزا تقي خان وكان الشّيخ في مشهد. وبعد استشهاد الأمير، عثرت السيّد عزّت

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) محمّد باقر الواعظ الطهراني الكجوري، روح وريحان، ج ٤، ص ٣٢٨. (مصدر فارسي).

700

السلطنة [زوجة أمير كبير] على حكم بين أوراقه كتب فيه الميزا تقي خان الصدر الأعظم: لقد وهبت جميع ممتلكاتي من الدثار إلى الدسار لسهاحة الشّيخ عبد الحسين، ليكون كلّ ما أملك ملكًا للشيخ. شاع هذا الخبر في المدينة، وانتهى الخبر إلى مسامع الشيخ، فعاد إلى طهران. وعندما سمع أهالي طهران بعودة الشّيخ هبّوا إلى استقباله. وصادف أن كان ناصر الدين شاه ذاهبًا في ذات الوقت إلى فرح آباد برفقة الميزا آغا خان الصدر الأعظم، فناول الميزا آغا خان المنظار إلى الملك لينظر إلى الحشود التي هرعت إلى استقبال الشيخ، حمل الشاه المنظار بيديه وأخذ ينظر من خلاله، فرأى الناس رجالًا ونساء شبابًا وشيوحًا قد تجمهروا حول الشّيخ يرحبون به بحفاوة بالغة. سارع الملك إلى لقاء الشيخ، وبادره قائلاً: لقد ترك لك أمير كبير ما مقداره ألفًا وخمسائة تومان، فها الذي تنوي أن تفعله بكل هذه الأموال؟ وكان في دخيلته قلقًا من نفوذ الشيخ، وقد أدرك الشّيخ ذلك بفراسته، فقال في الجواب: لقد قام (نادر شاه) (۱۱) بعهارة قبّة المرقد الطاهر في النجف الأشرف، وقام الملك إسهاعيل الصفوي (۲) ببناء قبّة الإمام الحسين على النه وقام الملك إسهاعيل الصفوي (۱۵) ببناء قبّة الإمام الحسين على النه وقام الملك إسهاعيل الصفوي (۱۵) ببناء قبّة الإمام الحسين النه وقام الملك إسهاعيل الصفوي (۱۲) ببناء قبّة الإمام الحسين القي النجف الأشرف، وقام الملك إسهاعيل الصفوي (۱۲) ببناء قبّة الإمام الحسين الشها وقام الملك إسهاعيل الصفوي (۱۲) ببناء قبّة الإمام الحسين الشها وقام الملك إسهاعيل الصفوي (۱۲) ببناء قبّة الإمام الحسين الشها وقباء المناس المناس

<sup>(</sup>۱) نادر شاه أفسار (۱۹۲۸–۱۷٤۷م): ملك إيران في الفترة ما بين ۱۷۳۲–۱۷٤۷م. مؤسس الأسرة الأفشاريّة في إيران. كان في بداية أمره من قطاع الطرق، ثمّ عمل كقائله عسكري لطهاسب الصفويّ آخر ملوك السلالة الصفويّة. كان له الفضل في حركة المقاومة العسكرية لتحرير إيران من الاحتلال الأفغانيّ الذي قامت به قبيلة الغلزاي البشتونيّة. وبعد نجاحه نصب نفسه ملكًا على إيران منهيًا حكم السلالة الصفويّة. يعدّ نادر شاه من أكبر الغزاة الفاتحين في العالم، حتى وصفه بعض المؤرخين بنابليون بلاد فارس أو الإسكندر الثاني؛ إذ قام بالاستيلاء على أفغانستان وبعض أجزاء آسيا الوسطى والهند. جعلت منه انتصاراته أقوى حاكم في الشرق، إلّا أنّ امبراطوريته ما لبثت أن تفككت بعد اغتياله على يد أحد قادة جيشه. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) إسهاعيل الصفوي (١٤٨٧ - ١٥٢٤م): أبو المظفر شاه إسهاعيل الهادي الوالي. مؤسّس الدولة الصفويّة في إيران. ملك إيران في المدّة ما بين (١٥٠١ – ١٥٢٤م). المعرّب.

الملك محمّد شاه القاجاريّ(۱) بتذهيب قبّة الكاظمين، أمّا أنا فأريد أن أنفق هذه الأموال على بناء قبّة ومرقد سامراء باسمكم. ثمّ تمّ تقييم ثروة الميرزا تقي خان؛ فبلغت خسائة وألف تومان، فتمّ إيداعها بأجمعها عند ساحة الشيخ»(۲).

ويبدو من وجهة نظر هذا الفقير إلى الله أنَّ مبلغ الخمسائة وألف تومان لا يمكن أن يكون صحيحاً، إذ لم يذكر هذا المقدار في أي مصدر آخر. وقد ورد الكلام حول ثلث أموال أمير كبير في وصية سهاحة شيخ العراقين عليه أيضاً:

"وحيث كان وصيًّا على ثلث تركة قرين الرحمة والغفران الميرزا تقي خان أمير النظام [أمير كبير]، فقد بنى وأوقف مسجدًا ومدرسة في دار الخلافة طهران، وكان سادنًا لها مدّة حياته، وقد أوصى بأن تنتقل سدانتها بعد وفاته إلى أصحاب الساحة الطيبين المورى إليها"(\*).

وكما يلحظ فإنّه إنّما أسند في وصيّته مجرّد المسجد والمدرسة في طهران إلى ثلث أموال أمير كبير، ولو كان هناك شيء آخر غيرهما لوجب ذكره.

والسبب الآخر الذي لا يمكن معه أن تكون رواية المرحوم المدرسيّ صحيحة، أنّه طبقًا لوقفيّة والدة أمير كبير المشتملة على ختم وتقرير سهاحة الشّيخ

<sup>(</sup>۱) محمّد شاه قاجار (۱۸۰۸-۱۸۶۸ م): سليل الأسرة القاجاريّة، فهو نجل عباس ميرزا ولي عهد فتح علي شاه. اعتلى العرش في الفترة ما بين (۱۸۳۲-۱۸۶۸م). ثار عليه عمّه علي ميرزا. في عهده ظهرت الحركة البابيّة. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) مجلة وحيد، مدرسي چهاردهي، مرتضى أدبيات وزبان ها(الآداب واللغات)، العدد: ٣٤، ص ٨٦٦ – ٨٧٠ (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٣) مجلة(گنجينه أسناد(خزينة الوثائق))، اطلاع رساني وكتابداري العدد: ١٠ و١١، ص ١٢٢١٠٧، صيف وشتاء عام ١٣٧٢ للهجرة

YOV ENDED

عبد الحسين على أيضاً، ندرك أنّه من غير الممكن أن يكون الشّيخ قد أخذ معه جميع أموال أمير كبير إلى العتبات المقدّسة. وذلك حيث نرى أنّ سدس أموال أمير كبير البالغة ثلاثة عشر دكانًا قد انتقلت إلى أمّه سهمًا لها من التركة، وقد ورد التصريح بذلك في صيغة وقفها كما يلي: «حيث إنّ الدكاكين البالغ عددها ثلاثة عشر دكانًا والواقعة في السوق الجديد لدار الخلافة طهران حفّت بالأمن والأمان والتي أحدثها المرحوم المبرور في العليين الميرزا تقي خان أمير النظام غفر الله له ويناها في حياته، وأدخلها في ملك والدته المكرّمة والمعظمة من حصتها وسهمها في السدس، وقد مضت مدة على تصرفها فيها بوصفها مالكة لها... إلخ»(١).

وعلى الرغم ممّا أوردناه من الإشكالات على كلام المرحوم المدرسيّ، إلّا أنّ جانبًا من روايته يحل لنا سؤالًا مهيّاً. نعلم أنّ أمير كبير في اللحظات الأخيرة من العزم على قتله في حمام فين بكاشان، طلب من الجلاوزة أن يمهلوه ريثها يكتب وصيّة إلى زوجته، ولكنّهم لم يسمحوا له بذلك (٢). ونرى من ناحية أخرى أنهم قد دفعوا ثلث أمواله إلى شيخ العراقين، ومن هنا يرد على الذهن هذا السؤال القائل: إذا لم يكن هناك وصيّة في البين، فها هو المسوّغ إلى إعطاء الثلث لخصوص سهاحة الشيخ؟! من هنا يمكن أن يكون ما نقله المرحوم المدرسيّ بشأن الأحداث التي أعقبت مقتل أمير كبير صحيحاً؛ إذ يحتمل أن يكون أمير كبير قد ترك مكتوباً،

(۱) مجلة (گنجينه أسناد (خزينة الوثائق))، اطلاع رساني وكتابداري العدد: ۱۰ و ۱۱، ص ۱۰۷-۱۲۲، صيف وشتاء عام ۱۳۷۲ للهجرة.

<sup>(</sup>٢) انظر: أمير كبير وإيران، ص ٧٢٥-٧٣٠. (مصدر فارسي).

وأنّ زوجته طبقًا لرواية المدرسيّ قد كشفت عن فحواه، وحيث يجوز للشخص من الناحية الفقهيّة أن يوصي بمقدار ثلث أمواله فقط، فقد دفع هذا المقدار من الأموال إلى شيخ العراقين، وتمّ تقسيم الباقي بين الورثة.

709

## الدولة العثمانية وسماحة شيخ العراقين

إنّ من بين الأسئلة التي قد ترد على الذهن هي أنّه: كيف يمكن للدولة العثمانيّة المسيطرة على العراق أن تسمح لدولة أخرى أو أشخاص أجانب، ليقوموا بمشاريع تنفيذيّة في نطاق حكمهم؟ وجواب ذلك أنّ النفوذ العلميّ والتأثير الروحيّ الذي كان يتمتع به سهاحة شيخ العراقين [في العراق] كان قد بلغ حدًّا بحيث لم تجد الدولة العثمانيّة معه بدًا من اعتباره واحدًا من قادة التشيّع على أرضها. فقد كانت الدولة العثمانيّة تبدي احترامًا خاصًا لسهاحة شيخ العراقين على أرضها ولاة العراق وحكامه يحترمونه ويجلّونه كثيراً (١٠). وفي هذا الشأن هناك خبر منقول في العدد (٣٦٥) من صحيفة (وقائع اتفاقية)، مفاده الإعلان عن موافقة الدولة العثمانيّة على مشروع عهارة العتبات المقدّسة، وصدور الأمر إلى عمر باشا الوالي العثمانيّ على بغداد بالتعاون مع الشّيخ عبد الحسين في هذا الخصوص:

«سبق لسهاحة صاحب الإفادة والإفاضة ونصاب عمدة العلهاء والمتبحّرين، زبدة الفضلاء والمجتهدين، الشّيخ عبد الحسين زيدت فضائله أن تمّ تكليفه في رحلته إلى العتبات المقدّسة على مشرّفيها آلاف السّلام والتحيات من قبل الناحية السنية والملكية لجلالة ملك الملوك... ومن قبل سهاحة... الصدر الأعظم، ليقوم في فترة تشرّفه بالإقامة في البقاع المطهّرة بإنفاق النذور الخاصة بعهارة المشاهد المقدّسة المتعلقة بذمة صاحب النعمة الملكية، من قبيل: بناء مدرسة في النجف الأشرف، ومسجد ومقبرة

<sup>(</sup>۱) حسن محبوبي أردكاني، چهل سال تاريخ إيران (أربعون عامًا من تاريخ إيران)، ج ۱، ص ١٨٨، الباب السابع: في الإشارات الإجماليّة إلى بعض الآثار الماديّة والمآثر الحسيّة، تصحيح: إيرج أفشار، نشر أساطير، ط ٢، طهران، ١٣٧٤ هـ ش، ١٤١٦هـ. (مصدر فارسيّ).

في كربلاء المقدّسة، حيث وقعت على عاتق صاحب السماحة والصدارة، وقد باشر ذلك وقام بها كلف به، وتمّ الاتفاق بعد أن يبدأ سهاحة الشّيخ الشامخ في ألقابه بعمارة وتوسيع الصحن الشريف للإمام سيد الشهداء أي عبد الله الحسين صلوات الله وسلامه عليه وبعد أن صدر الإذن في إنجاز توسعته منوطًا بتحصيل الإذن والرخصة من قبل قرين الشرف صاحب الجلالة السلطانية، اتفق أولياء الدولة ذات المراتب العليّة مع ولاة الأمر في الدولة العثانيّة، وبالنظر إلى حصول التوافق الكامل في وجهات النظر ما بين الدولتين العليتين الإسلاميّتين المباركتين والميمونتين الباقيتين، صدر الأمر الملزم من قبل سهاحة صاحب الجلالة، إلى سهاحة... القائد أكرم عمر باشا والى بغداد، ليحصل على شرف الصدارة؛ ليساعد في إتمام وإكمال هذا المشروع والعمران الذي بدأه سهاحة الشَّيخ في توسع الصحن الشريف وبناء المسجد، وسائر عمليات الإعهار الملقاة على عاتق سهاحته. وقد كتب سهاحة صاحب الفضيلة رشيد باشا الصدر الأعظم في الدولة العثمانية الغنى عن التعريف في حسن نيته وإرادته للخير عند كلتا الدولتين العظيمتين في شوكتهم الإسلامية جوابًا زاخرًا بالمودّة على كتاب سماحة الأمجد الأشرف الأرفع، أعرب فيه عن مرافقته في إكمال هذا البناء المبارك، وقد تمّ التعبير بحق من قبل الدولة الصديقة العثمانيّة بهذه الوسيلة الميمونة والمستحسنة، وملاحظة توفير الأجواء والشرائط المرعية في هذا الشأن،.... إلخ»(١).

ومن هنا نرى ما ورد في كتاب(چهل سال تاريخ إيران(أربعون عامًا من تاريخ إيران))، نقلًا عن: اعتهاد السلطنة وزير الطباعة في إيران، من الإشارة إلى هذا الاحترام الذي تبديه الدولة العثهانيّة تجاه شيخ العراقين، إذ يقول: «كان

(١) صحيفة وقائع اتفاقية، العدد: ٣٦٥، ج٣، ص ٢٤٣٥.

TTI CONTRACTOR TO THE TENT OF THE TENT OF

الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ الملقب بد (شيخ العراقين) مجتهدًا فاضلًا جداً، ومقبولًا عند العامّة. وكان يحظى باعتبار كبير عند الدولة العثمانية أيضاً. وقد أولاه ولاة وحكّام العراق العرب حرمة عظيمة،... إلخ»(١).

وقد كتب آية الله الأستادي في هذا الشأن:

«لقد كان المرحوم الطهراني منذ عهد محمّد شاه القاجار وحتى عهد ناصر الدين شاه [القاجاري]، يُعدّ أحد أكبر علماء طهران في تلك الحقبة. وقال بعضهم: كان سماحته من أوجه العلماء طُرًّا إذا ما استثنينا الحاج المولى على الكني. وبعد أن حصل سماحته على ثلث أموال أمير كبير، وحظي بدعم مالي كبير من قبل ناصر الدين شاه، تقرّر أن يتصدّى لعمارة وبناء العتبات المقدّسة في العراق، فتصدى لعمارة و تعمير العتبات المقدّسة. وقد حظي بمنزلة ومكانة عظيمة عند الحكّام العثمانيين؛ إذ كان يتمّ الرجوع إليه في مختلف الأمور، وبالتالي فإنّه كان يتمتع بالسؤدد حتى فيما بينهم، وتمّ تلقيبه لذلك به (شيخ العراقين)(۲)،... إلخ»(۳).

(۱) حسن محبوبي أردكاني، چهل سال تاريخ إيران(أربعون عامًا من تاريخ إيران)، ج ۱، ص ١٨. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٢) والنقطة التي نكتفي بذكرها في هذا الهامش هي الإشارة إلى ما ذكر في كتاب نجوم السهاء (انظر: الميرزا محمّد مهدي اللكهنوي الكشميريّ، نجوم السهاء، ص ٨٦، نشر مكتبة بصيريّ، قم)، حيث العنوان الذي ذكر في ترجمة سهاحته بعبارة: الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ الملقب بـ (شيخ العارفين شيخ العراقين). في حين لم يرد كلام حول تلقيب سهاحته بـ (شيخ العارفين) في أي مصدر آخر.

<sup>(</sup>٣) مجله آيينه پژوهش، رضا الأستاذي، شيخ العراقين وكتاب أسرار الصلاة، العدد: ١٢٩، ص ٤، السنة الحادية والعشرون، مرداد وشهريور عام: ١٣٩٠ هـ ش، ١٤٣٢هـ.

ومن هنا يبدو بحسب الظاهر أنّ سهاحة شيخ العراقين كان لأسباب متنوّعة يحظى باحترام الدولة العثهانيّة، ولهذا كان الطريق أمامه لاحبًا ومعبّدًا من هذه الناحبة.

### مرجع تقليد أهالي كربلاء

في كتاب موسوعة طبقات الفقهاء: «ثمّ فوّض إليه السلطان المذكور عمارة المشاهد في العراق، فانتقل بأهله إليه، وأقام على تذهيب قبّة الإمامين العسكريين عليها السّلام في سامراء، وتوسعة الحرم الحسيني، وتوطّن كربلاء واشتهر بها، ورجع إليه في التقليد كثير من أهلها»(۱).

و في كتاب معارف الرجال: «رجع إلى العراق وتوطّن كربلاء، وصارت له مكانة سامية فيها. رجع إليه في التقليد الكثير من أهل كربلاء،.... إلخ»(٢).

قلنا: إنَّ سهاحة شيخ العراقين على توقي عن عمر ناهز الواحد والستين عاماً، وعليه حيث كان تاريخ وفاته سنة ١٢٨٦ للهجرة، يمكن القول إنّه ولد في نحو سنة ١٢٢٥ للهجرة، وهذا ينطوي على أمر في غاية الأهميّة، بمعنى أنَّ سهاحة الشّيخ عندما ذهب إلى كربلاء المقدّسة (في عام ١٢٧٠ للهجرة) كان له من العمر خسة وأربعون عامًا تقريباً، فإذا أخذنا بنظر الاعتبار مضي فترة تؤهله إلى الاشتهار بين الناس وكسب ثقتهم، فإن ذلك يعني أنَّ سهاحته قد حاز على مرجعية أهالي كربلاء عندما كان في حدود الخمسين سنة من عمره الشريف.

<sup>(</sup>١) جعفر السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج ١٣، ص ٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) محمّد حسين حرز الدين، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء، ج ٢، ص ٣٤.

TIT

### إنجازات سهاحة شيخ العراقين في العتبات المقدّسة

لا نمتلك معلوماتٍ دقيقةً فيما يتعلّق بالتسلسل التاريخي للمشاريع التنفيذيّة لسماحة شيخ العراقين على العتبات المقدّسة، وإن أمكن تحديد بعض التواريخ من خلال التتبّع والتدقيق في بعض المعطيات، ولكن حيث إنَّ أغلب المشاريع التنفيذيّة التي قام بها سماحته خلال فترة إقامته فيها والبالغة ستة عشر عامًا كانت تجري في مختلف المدن المقدّسة بشكل متزامن قطعاً. من هنا لا نجد ضرورة إلى بيان تلك المنجزات على أساس الترتيب والتسلسل الزمني.

#### بناء مدرسة الصدر

جاء في رسالة (موقوفات الإيرانيين) في العراق:

«مدرسة الصدر الأعظم، تمّ بناؤها بجهود المرحوم الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ المعروف بـ (شيخ العراقين)، بثلث أموال الميرزا تقي خان أمير كبير الصدر الأعظم في عهد ناصر الدين شاه القاجاري. تقع هذه المدرسة إلى ناحية الغرب من الحرم المطهّر، وقد كانت على الدوام موئلًا لطلّاب العلوم الدينيّة، حتى طالها الخراب مؤخرًا إثر أعال توسعة الساحات والشوارع المحيطة بالمرقد الشريف،... إلخ»(۱).

وجاء في كتاب(أعيان الشيعة) أنَّ الميرزا النائينيّ عندما جاء إلى كربلاء لزيارة المرقد الطاهر، أقام جريًا على منوال أسلافه الزاهدين من علماء الدين في حجرة من حجرات هذه المدرسة: «كان [الميرزا النائيني] عالمًا فقيهًا أصوليًّا حكيمًا عارفًا أديبًا متقنًا للأدب الفارسيّ، عابدًا مدرّسًا مُقلّدًا في الأقطار. ويقال: إنّه كان كثير العدول عن آرائه السابقة. رأيناه بالنجف أيّام إقامتنا بها من سنة ١٣٠٨ إلى سنة ١٣١٩ [للهجرة]، وكان في تلك المدّة منحازًا عن الناس إلّا ما قلّ، ورأيناه مرّة في كربلاء جاءها للزيارة؛ فنزل في مدرسة الشيخ عبد الحسين الطهرانيّ في الطابق السفلي»(٢).

وكتب المرحوم المدرّسيّ<sup>(۳)</sup>: بعد أن اتضح أنَّ أمير كبير قد أودع أمواله عند الشيخ، قال الصدر الأعظم الميرزا آغا خان النوري لسهاحة الشيخ:(ألا تمنحنا

<sup>(</sup>۱) محمّد رضا الأنصاريّ القمّي، وقف ميراث جاويدان (وقف التراث الخالد)، موقوفات ايرانيان در عراق (أوقاف الإيرانيين في العراق)، العدد: ۷، ص ۱۸-۹۸، خريف عام: ۱۳۷۳ هـ ش ۱٤۱۵هـ.

<sup>(</sup>٢) محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج ٦، ص ٥٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: مجلة وحيد، مدرسي چهاردهي، مرتضى، أدبيات وزبان ها(الآداب واللغات)، العدد: ٣٤، ص ٨٦٦–٨٧٠، شهر مهر سنة ١٣٤٥ هـ ش، ١٣٨٦هـ.(مصدر فارسيّ).

770

شيئًا من ذلك؟). فقال الشيخ: (سوف أهديك شيئًا من الباقيات الصالحات، وسوف ابنِ مدرسةً [باسمك] في كربلاء). وبهذه الحيلة تخلّص سهاحة الشّيخ من سطوة أطهاع الميرزا آغا خان النوري. وبطبيعة الحال كان هناك من يعرف المدرسة باسم الصدر الأعظم النوري، بيد أنّها كانت تعرف في الأعمّ الأغلب بمدرسة الصدر.

وطبقًا لهذه الرواية فإنّ الشّيخ قد تمكّن بفراسته التامّة أن يسمّي المدرسة باسم الصدر ليتخلّص من الميرزا آغا خان من جهة، و في الوقت لا يتّضح المعني بالصدر هل هو الصدر الأعظم الميرزا آغا خان [المشارك في قتل أمير كبير]، أو الصدر الأعظم أمير كبير! وبذلك يكون قد ترك صدقة جارية لأمير كبير، وتخلص في الوقت نفسه من شرور الميرزا آغا خان.

#### مصير هذه المدرسة

في عام ١٣٦٧ للهجرة تم تجريف البيوت والمدارس الدينية المجاورة للصحن [الشريف]، بها في ذلك الجامع أو المدرسة الناصرية التي كانت تقع إلى الجانب الغربي من الصحن الطاهر لمرقد الإمام الحسين. وكانت من جهة الشهال متصلة بالمدرسة الزينبية وباب الساعة، ومن جهة الجنوب بمدرسة الصدر الأعظم النوري المعروفة بـ(الصدر). حيث قام عبد الرسول الخالصي بتجريف هذا المسجد وهاتين المدرستين. وفي هذه التوسعة بالإضافة إلى هذه المدارس تم بأمر من عبد الرسول الخالصي تقويض وتجريف آثار أخرى، ومن بينها: جامع رأس الحسين، ومقام رأس الحسين، ومدرسة ومسجد السردار حسن خان الذي بناه محمد حسن خان القاجار والد محمد خان في عام ١١٨٠ للهجرة. كها تم تجريف تكية البكتاشية، مدخل باب قاضي الحاجات، ومآذن مزار سلاطين آل بويه. وقد تم محو جميع هذه الصروح والدعائم العلمية والتاريخية والآثار الثقافية تحت ذريعة إقامة ساحة (۱).

<sup>(</sup>۱) انظر: أصغر قائدان، عتبات عاليات عراق، ص ۱۱۶، نشر مشعر، طهران، سنة ۱۳۸۳ هـ ش، ۱۲۸۵هـ. (مصدر فارسيّ).

YTV SIE

# مكتبة الشّيخ عبد الحسين في كربلاء

إنَّ من بين المشاريع المباركة التي قام بها العلماء الكبار على طول التاريخ ولا سيّما في العصور المتقدّمة تأسيس المكتبات الكبرى وجمع الكتب المتنوّعة بغية الاستفادة العلميّة منها، والحفاظ على هذه الكنوز المهمّة عبر التاريخ، ونقلها إلى الأجيال اللاحقة. وخاصّة المخطوطات القديمة التي تمثّل وثائق ومصادر للباحثين والمحقّقين في مختلف العلوم ذات الجذور التاريخيّة. وتعدّ مكتبة آية الله المرعشيّ النجفيّ على في قم المقدّسة واحدة من هذه المكتبات، حيث تبدو فائدة مثل هذه المراكز والمؤسّسات أكثر وضوعًا في عصرنا الراهن.

وفي إطار هذه المشاريع القيّمة والمباركة لسهاحة الشّيخ التي تعدّ قطعًا من الباقيات الصالحات الكبيرة له المكتبة الزاخرة بالمخطوطات في كربلاء، التي لم يكن الهدف منها مجرّد استفادته الشخصيّة فقط، بل ترتّبت عليها الكثير من الثهار المباركة من خلال وقفها وقفًا عامًّا، حتى ورد اسم هذه المكتبة والكتب المتوافرة فيها مرارًا و تكرارًا في الكتب القديمة والمعتبرة. وفي البحث الذي قمنا به في الكثير من الكتب وجدنا أنّهم يستندون إلى المخطوطات القديمة الموجودة في (مكتبة الشّيخ عبد الحسين). وبطبيعة الحال فإنّ أشهر شخص اطلع على بقايا هذه المكتبة عن كثب، وعمد إلى التعريف بها وببعض الكتب المعروفة فيها، هو سهاحة (الشيخ الآغا بزرك الطهرانيّ)(۱).

<sup>(</sup>١) لقد كان للشيخ الآغا بزرك الطهراتي مؤلّف كتاب الذريعة القيّم من خلال ذكره وتعريفه في الكثير من مواضع كتابه بالكتب التي شاهدها في مكتبة الشّيخ دور كبير في التعريف بهذه المكتبة. يعد كتاب (الذريعة إلى تصانيف الشيعة) موسوعة كبيرة من ٢٦ مجلّدًا وباحتساب

وقد نقل عن السيّد محسن الأمين العاملي، مؤلّف كتاب (أعيان الشيعة)، أنّه تحدّث عن سهاحة الآغا بزرك الطهرانيّ، قائلًا: «عندما كنت أجوب المدن والبلدان بحثًا عن مصادر ومادّة كتاب (أعيان الشيعة)، قصدت مكتبة شيخ العراقين في كربلاء

عدد أجزاء المجلد التاسع والبالغة أربعة أجزاء يبلغ مجموع أجزاء هذه الموسوعة ٢٩ مجلَّدًا حيث تمّ تأليفه بجهود العلّامة الشّيخ الآغا بزرك الطهرانيّ. وقد عرفت هذه الموسوعة بوصفها المصدر الأوّل في معرفة التراث الشيعي المكتوب عبر القرون المتهادية وصولًا إلى عصر مؤلِّفها الآغا بزرك الطهراني، حيث صنَّفها على أساس التسلسل الأبجدي لأسماء الكتب، وتعرَّض لبيان سبرة المؤلَّفين والتعريف بتراثهم المخطوط. وقد اشتملت موسوعة الذريعة البالغ عدد صفحاتها ١١٥٥٤ على التعريف بـ(٥٥٠٩٥) كتاب ورسالة.(انظر: ناصر الدين الأنصاري القمي، (نكاهي به كتاب الذريعة (نظرة لكتاب الذريعة))، المطبوع في مجلة: آيينه پژوهش، العدد: ٥ ٦ (٣٠ ٢٩)، ص ١٠٨، السنة الخامسة، بتاريخ: بهمن واسفند سنة ١٣٧٣ هـ ش، شعبان و رمضان ١٤١٥هـ). وقيل في بيان السبب والدافع الذي دفع الشّيخ الآغا بزرك الطهرانيّ إلى تأليف كتاب(الذريعة): إنَّ لجرجي زيدان(م: ١٩١٤ م) في كتابه المعروف(تاريخ آداب اللغة العربية) كلامًا بشأن الشيعة مضمونه: إنّ الشيعة طائفة صغيرة وليس لها من التراث ما يمكن الاعتناء به، وأنَّه لا يوجد أثر لهذه الطائفة في العالم حاليًّا. وقد دفع هذا الأمر بالشيخ الآغا بزرك الطهرانيّ وقرينيه وزميليه في العلم: السيّد حسن الصدر (م: ١٣٥٤ هـ)، والشيخ محمّد حسين كاشف الغطاء (م: ١٣٧٣ هـ) إلى التعاهد فيها بينهم على أن يتكفل كلّ وحدّ منهم بتأليف كتاب يعرّف بمنجزات الشيعة، وبذلك يقوم كلُّ واحد منهم بالردّ على هذه الفرية التي تفوّه بها جرجي زيدان. وبذلك عمد العلَّامة السيّد حسن الصدر إلى التعريف بالعلوم الإسلاميّة التي أوجدها الشيعة من خلال تأليفه لكتاب (تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام). وقام العلّامة الشّيخ محمّد حسين كاشف الغطاء بنقد كتاب (تاريخ آداب اللغة العربية) لجرجي زيدان، حيث تناول في الجزء الثاني من كتابه (النقود والردود) المجلّدات الأربعة لكتاب جرجي زيدان بالنقد العلمي. وكان سهم الشّيخ الآغا بزرك الطهرانيّ من هذه المعاهدة أن تكفل بتأليف موسوعة تشتمل على فهرسة بمؤلفات الشيعة، وقد تمخضت جهوده في هذا الشأن عن كتاب(الذريعة إلى تصانيف الشيعة). (انظر: محمّد رضا الحكيمي، شيخ آقا بزرك طهراني، ص ٢٢ ٢٤، دفتر فرهنك اسلامي، ط٤، طهران، ١٣٧٨ هـش، ١٤٢٠هـ). مصدر فارسيّ).

Y79

المقدّسة، وطلبت من مديرها أن يضع المكتبة تحت تصرفي لأسبوع واحد، فقبل ذلك بشرط أن أنزل ضيفًا عليه مدّة هذا الأسبوع. وفي إحدى الليالي أخبرني أنَّ هناك ضيفًا آخر سينضم إلينا، وكان ذلك الضيف هو الشّيخ الآغا بزرك الطهرانيّ، وقد سبق لي أن سمعت باسمه. وعندما اجتمعنا وأخذنا نتجاذب أطراف الحديث في مختلف المسائل العلمية، فاتضح لي أنّه لم يكن مجرّد مفهرس، وإنّها يمتلك معلومات واسعة في علوم الفقه والأصول والفلسفة. ففرحت لذلك كثيرًا. وفي بعض الليالي حانت الساعة الرابعة والنصف؛ فشعرت بإعياء شديد وغلبني النوم. وبعد أن استيقظت ألفيت الشّيخ الآغا بزرك لا يزال مستيقظًا وهو منهمك بتدوين الملاحظات؛ فسألته: ألا تنام قليلاً؟ فقال: لا زلت نشيطًا ولا أجد حاجة إلى النوم. بقينا هناك سبعة أيام بلياليها، ولم أجده يأخذ قسطًا كاملًا ومنتظًا من الراحة، وكان يقول: لم نأت إلى هنا ابتغاءً للراحة. وعلى الرغم من كوني وافر النشاط والعمل ولكنّني مع ذلك كنت أغبطة على نشاطه وكثرة اشتغاله،... إلخ»(۱).

وقد أوضح في كتاب (أعيان الشيعة) وضعية الكتب في تلك المكتبة على النحو الآتي: «وكان جمّاعًا للكتب خصوصًا المخطوطة منها وله من ذلك مكتبة نفيسة أوقفها، وقد تلف جملة منها، وتفرّق منها أيدي سبأ، وكان فيها مجلّدات من رياض العلماء وقد سألنا عنها في زيارتنا العراق سنة ١٣٥٢ [للهجرة] في كربلاء؛ فأخبرنا بتلفها واحتراق بعض أجزاء رياض العلماء الذي كان فيها، وهكذا تذهب آثارنا النفيسة ضحيّة الإهمال والفوضي» (٢).

<sup>(</sup>١) ناصر الباقري البيهندي، نجوم أمت شيخ آقا بزرك طهراني، المنشور في مجلة: نور علم، العدد ٣٨، ص ٥٤. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٢) محسن الأمين العاملي، أعيان الشيعة، ج ٧، ص ٤٣٩.

## إشكال آية الله جهارسوقي

قال آية الله (چهارسوقي) في مقالة له: «جاء في (أعيان الشيعة، ج ٧، ص ٤٣٩) على هامش ترجمة مقتضبة لسياحة شيخ العراقين الطهرانيّ: «أنّه كان جمّاعًا للكتب خصوصًا المخطوطة منها وله من ذلك مكتبة نفيسة أوقفها، وقد تلف جملة منها، وكان فيها مجلّدات من رياض العلماء وقد سألنا عنها في زيارتنا العراق سنة ١٣٥٢ [للهجرة] في كربلاء؛ فأخبرنا بتلفها واحتراق بعض أجزاء رياض العلماء الذي كان فيها...». بيد أنّ هذا الكلام من صاحب الأعيان يدعو إلى التأمل من جهات عدّة:

كيف حصل له علم بوجود كتاب «رياض العلماء» في تلك المكتبة؟ من الذي أخبره صراحة باحتراق بعض أجزاء رياض العلماء؟ الله أعلم!»(١).

ولكن بالنظر إلى ما تقدّم في السطور السابقة حول حضور مؤلّف كتاب أعيان الشيعة في هذه المكتبة مسبقًا ورؤيته لهذه المكتبة، يرتفع هذا الإشكال ويتّضح جوابه.

تحدّث السيّد محمّد كاظم رحمتي عن استفادة سياحة الشّيخ الآغا بزرك الطهرانيّ من مكتبة سياحة شيخ العراقين، قائلًا: «إنَّ من بين الأبعاد البالغة الأهميّة لكتاب الذريعة، اشتهاله على المعلومات التي قدّمها سياحته بشأن بعض مكتبات علياء الشيعة في العراق في القرنين الثالث عشر والرابع عشر للهجرة. وقد تلف بعض

<sup>(</sup>۱) سيد محمّد علي الروضاتي، كتابخانه آية الله چهارسوقي، المنشورة من قبل مكتبة مجلس الشورى الإسلامي، بتاريخ: ۱۹ / آذر / ۱۳۹۱ هـش، ۲۵ محرم الحرام ۱۶۳۶هـ. (مصدر فارسيّ).

هذه المكتبات ولم يبق لها من أثر سوى الاسم، وكلّ ما نعرفه عن تلك المكتبات والتراث الذي كان فيها عبارة عن المعلومات التي أعدّها(الشيخ الآغا بزرك) في تضاعيف كتابه على أساس فهرس أعدّه بنفسه عن تلك المكتبات. ومن بين أهمها مكتبة الشّيخ عبد الحسين الطهراني المعروف بشيخ العراقين(المتوفى سنة ١٢٨٦ للهجرة). وقد اطلع الآغا بزرك بنفسه على جانب من هذه المكتبة التي ضاع بعض منها في الفترة المتخللة بين تأسيسها وعصر الآغا بزرك لأسباب متعدّدة وقدّم معلومات بشأن الكتب الموجودة فيها. وقد عمد الشّيخ عبد الحسين الطهراني إلى وقف مكتبته سنة ١٢٧٥، وجعل توليتها إلى ولديه محمّد وعلي(على ما جاء في كتاب الذريعة)(۱). وقد تحدّث الآغا بزرك في تضاعيف كتابه [الذريعة] عن الكتب التي بقيت في تلك المكتبة حتى عصره، مصرحًا بأنّها من نسخ مكتبة الطهراني بلفظ: «خزانة كتب الشّيخ عبد الحسين الطهراني بكربلاء»(۲). وقد اشتملت مكتبة الشّيخ عبد الحسين الطهراني على الكثير من الكتب النفيسة والقيّمة. وأشار الآغا بزرك من بينها إلى كتاب: الأسئلة الآملية(۳)، من الكتب اليميني (۱)، وكتاب تحرير المجسطي (۱۵) (بخط الخواجة نصير الدين الطوسي)،

<sup>(</sup>١) ونص عبارته كالآي: (... رأيته في كتب الحاج الشّيخ عبد الحسين الطهراتي، وقد وقف حسب وصيته في ١٢٧٥ [للهجرة]، والتولية مع ولديه محمّد وعلي). الآغا بزرك الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ١١٧، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) انظر على سبيل المثال: الآغا بزرك الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ١، ص ٣٣، و٧٧-٧٨، و٧٤، و ٢٥٨، و ٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ٢، ص ٧٣، وج ٥، ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر نفسه، ج ٣، ٢٥٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر نفسه، ج ٣، ص ٣٩١ ٣٩٠.

وكتاب التفهيم (١) لأبي ريحان البيروني، المكتوب في محلّة شادياخ في نيسابور بتاريخ يوم الأحد آخر ذي القعدة، سنة ٧٣ه للهجرة» (٢). (٣)

ومن خلال البحث في كتاب الذريعة نجد ما يقرب من مائة مورد أحال المؤلّف إلى الكتب التي رآها في مكتبة الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ في كربلاء، وهو أمر بالغ الأهميّة.

وجاء في كتاب (موسوعة طبقات الفقهاء) قوله:

«كان [يعني سهاحة شيخ العراقين] جمّاعًا للكتب خصوصًا المخطوطة منها وله من ذلك مكتبة نفيسة بكربلاء، ذكرها عدد من المؤرخين، منهم: جرجي زيدان في كتابه «تاريخ آداب اللغة العربية». وقد تلف جملة من كتبها، وتفرّق باقيها أيدي سبأ»(٤).

وقال الشّيخ الآغا بزرك الطهرانيّ في كتابه (طبقات أعلام الشيعة): «كانت مكتبة شخصيّة عظيمة فيها كثير من نفائس الكتب، فوقفها ولداه الشّيخ علي والشيخ مهدي [سنة] ١٢٨٨ [للهجرة]، ثمّ بعد ذلك تفرقت، وأرهن بقية هذه الموقوفة عند الشّيخ حسين المازندراني، ولم تخرج من الرهانة. وهي الآن عند الشّيخ أحمد المازندراني بعضها في القاهرة، وبعضها في مكتبة بن حسين المذكور بكربلاء وتفرّق جلّها، فترى بعضها في القاهرة، وبعضها في مكتبة

(٢) محمّد كاظم رحمتي، پايگاه مؤسسه كتابشناسي شيعه، برقم: ٢٨٦ ٤. (مصدر فارسّي).

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر نفسه، ج ٤، ص ٣٦١.

<sup>(</sup>٣) ومن الجدير ذكره أنّ ما ورد في النص من وقف هذه المكتبة في عام ١٢٧٥ للهجرة ليس صحيحاً؛ لعلمنا بأنّ سهاحة الشّيخ الطهرانيّ إنها كتب وصيته في الأيام الأخيرة من حياته، وفيها أوصى بوقف مكتبة.

<sup>(</sup>٤) الشّيخ جعفر السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج ١٣، ص٣٢٧.



المدرسة الهندية بكربلاء »(١).

وكتب في (مستدركات أعيان الشيعة) في سياق التعريف ببعض كتب أحد العلماء الموجودة في مكتبة الشّيخ قائلًا: «هو السيّد الميرزا محمّد جعفر ابن السيّد محمّد حسين ابن الميرزا محمّد مهدي الموسويّ الشهرستانيّ الحائريّ من فقهاء كربلاء الأعلام في عصره. رأيت في مكتبة الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ الموقوفة في سنة ١٢٨٨ للهجرة بعد وفاة صاحبها بعامين عدّة من رسائل المترجم في جواز البقاء على تقليد الميت... إلخ»(٢).

وهكذا نرى أنَّ أبناء الشَّيخ قد عمدوا إلى وقف هذه المكتبة بعد سنتين من رحيل والدهم. وعلى الرغم من الأمر الوارد بهذا الشأن في وصيته (٣)، إلا أنَّ تنفيذ هذه الوصيّة بحسب الظاهر قد تأخر سنتين لأسباب لا نعرفها.

ومن الواضح أنَّ الشّيخ قد جمع هذه الكتب بمشقة بالغة، وحيث انتقل هذا الكنز الكبير إلى أسلافه لاحقاً، تمّ التخلي عن صيانته والمحافظة عليه بشكل صحيح لأسباب خفيت علينا، حتى أخذت بالانقراض والزوال شيئًا فشيئاً، إلى الحد الذي قال معه صاحب كتاب(آثار الشيعة):

(١) انظر: فقه فتوائي، ج ٢، ص ٢٩٧، نقلاً عن: الآغا بزرك الطهرانيّ، طبقات أعلام الشيعة، في القرن التاسع، ص ١٧٦-١٧٧؛ الآغا بزرك الطهرانيّ، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج٢٤، ص ٣٦٨.

(٢) السيّد حسن الأمين، مستدركات أعيان الشيعة، ج ٧، ص ٢٥٢، نشر دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ١٤٠٨ هـ.

<sup>(</sup>٣) مِّت الإشارة إلى ذلك في هامش في هذا الفصل. المؤلّف.

"من نوادر الكتب في هذه المكتبة كتاب (تحرير المجسطي) بخط المرحوم الخواجة نصير الدين الطوسي، وقد اشتراه تاجر كتب أجنبي في بغداد بواسطة سمسار كربلائي من امرأة من أسرة المرحوم الشّيخ عبد الحسين حيث كان هذا الكتاب في حينها تحت اختيارها وفي بيتها، بمئة وعشرين ليرة، وكتاب (المحيط) في علم اللغة له (الصاحب بن عباد) الذي كان بحسب وصف ابن "ابن خلكان" وغيره في سبعة مجلّدات، وكان هناك مجلّد منه أو مجلّدان في تلك المكتبة، وقد قال جرجي زيدان: إنّ الجزء الثالث من هذا الكتاب موجود في مكتبة الخديوي في مصر إذ كان مجلّدان من (رياض العلهاء) للميرزا عبد الله أفندي في تلك المكتبة حتى ما قبل عشر سنوات، وقد نقلت عنها في كتاب آثار الشيعة، وهما الآن مفقودان، ومن المعروف أيضًا أن كتاب (العين) للخليل بن أحمد [الفراهيدي] المعروف في علم اللغة، كان موجودًا في هذه المكتبة أيضاً».

كها أنّ كتاب (البيان في تفسير القرآن)، الذي هو مجهول المؤلّف وهو من تأليفات أحد علماء الشيعة وكان حيًّا حتى عام ٧٦٥ للهجرة. وكان هذا التفسير في ست مجلّدات، وقد جمع بعضها في مجلّد واحد كبير، وهو من مخطوطات مكتبة الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ (شيخ العراقين)، (م: ١٢٨٦ هـ) في كربلاء، وهي نسخة فريدة بخط المؤلّف يعود تاريخها إلى عام ٧٦٥ للهجرة. وهي تشتمل على قطعة من أوائل الجزء الأوّل، ثمّ مقدارًا من أواخر الجزء الثاني من كتاب البيان في تفسير القرآن... إلى الآية ١١٧ من سورة آل عمران. وجاء في نهاية هذا القسم: (وافق الفراغ منه يوم السبت تاسع عشر شعبان سنة ست وسبعين وخمسائة). كما يضم المجلّد الخامس من أوّل حم السجدة إلى آخر سورة المجادلة، وكتب في آخره: (تمّ المجلّد الخامس ويتلوه المجلد السادس من أوّل سورة الحشر)، وقد انتقلت هذه

で YVO

النسخة سنة ١٣٧٥ للهجرة إلى مكتبة المدرسة الجعفريّة الهنديّة (١) في كربلاء.

وعلى الرغم من إشارة مختلف الكتب إلى ضياع هذه المكتبة، بيد أنَّ بعض العلماء الكبار ولأجل الحفاظ على هذا الكنز الثمين قاموا بنقل بعض هذه الكتب إلى مكتباتهم الشخصيَّة، ولذلك نرى في السيرة الذاتيَّة للعلَّامة الحاج الشَّيخ محمّد تقي التستري، قوله:

«لقد حصلت في حينها على بعض الكتب ومن بينها: جامع الرواة للأردبيلي الذي كان من كتب الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ في مكتبة الحاج الشّيخ أحمد، فكنت أذهب الليها وآخذ الكتب، بيد أنّ شخصًا أخذها بأجمعها، وهي ليست عندي الآن. وذهبت إلى النجف حيث مسجد الهندي عند الآغا الشّيخ أحمد وهو شخص مقدّس، وكان يمتلك هذا الكتاب... إلخ»(٢).

وفي وصية سهاحة الشّيخ التي كتبها قبل يومين من وفاته، نجد في هذا الشأن ما يلي: «على الوصيين(مراده ولديه الكبيرين الشّيخ على والآغا الشّيخ مهدي)، بأن يجمعا أمواله، وبعد إخراج نفقات الكفن والدفن، وأداء ما عليه من الديون، أن يعملا بعد ذلك على إخراج الثلث، وعد جميع كتبه العلميّة الموجودة في عراق العرب من الثلث وتقسيمها ووقفها على الطلاب في النجف الأشرف وكربلاء المقدسة، ومدينة

<sup>(</sup>۱) مؤسّسها الشّيخ جعفر الرشتي، أسّسها سنة ١٣٦١ للهجرة. تحتوي هذه المكتبة على أكثر من ألف مخطوطة، يعود بعضها إلى مكتبة شيخ العراقين في كربلاء. (انظر: عباس كي منش، كلية الآداب والعلوم الإنسانيّة في جامعة طهران، العلميّة التحقيقيّة، العدد: ١٤٦ - ١٤٧، من ص ٣٥ إلى ٥٩، صيف وخريف عام ١٣٧٧ هـ ش، ١٤١٩هـ.

<sup>(</sup>٢) محمّد على شيخ، رضا الأستاذي، كيهان فرهنگي، العدد: ٣١، ص٣-١١، بتاريخ: فروردين / ١٣٦٤ هـش، رجب ١٤٠٥هـ.

الكاظمين المستطابين المستطابين المستطابين المستطابين المستطابين المستطابين المستطابين المستطابين المتشرعين، وصاحبي الآداب البديعة، وخلاصة الفضلاء العظام وعمدة العلماء الأعلام، نتيجة الفقهاء الفخام، إلى الصهر المكرم الآغا أسد الله، وإذا عزم سماحة الآغا أسد الله على الرحيل من العتبات المقدسة إلى إيران، تعود الولاية للوصيين، وإذا أراد الوصيان بدورهما الرجوع إلى إيران كان لهما الخيار بحمل الكتب معهما إليها، كي ينتفع بها الطلاب هناك... إلى المناس اللها اللها اللها المناس الطلاب اللها الله اللها الله اللها الله اللها الها اللها الها الها الها اللها الها الها اللها الها الها الها اللها الها اللها الها اله

كما مّت الإشارة إلى هذه المكتبة في مقالة حول الأوقاف الإيرانية في العتبات المقدّسة، نشر ت في مجلة (ميراث جاويدان (التراث الخالد)) أيضًا، ورد فيها:

«لقد ترك المرحوم الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ (م: ١٢٨٦ هـ) الكثير من الموقوفات في العتبات المقدّسة... وقد كانت تولية هذه المكتبة تقع على عاتق نجليه الشّيخ علي والشيخ مهدي. وقد ضمّت مخطوطات نفيسة وقيّمة، ومن بينها نسخة حصريّة في سيرة الخواجة نصير الدين الطوسي، بخط كاتب يوناني. وقد سطا لصوص الثقافة على هذا الكتاب وسرقوه من هذه المكتبة، وهو محفوظ حاليًّا في المتحف البريطاني. وقد تعرّضت هذه المكتبة لاحقًا إلى الاندراس بسبب إهمال المتولين عليها، وتمّ نقل بعض الكتب المتبقيّة فيها إلى المكتبة الجعفرية في مدرسة الهندي في كربلاء. وقد عمد المستشرق الشهير جرجي زيدان (٢) في كتابه (تاريخ آداب اللغة العربيّة، ج ٤، ص ١٢٨)

<sup>(</sup>۱) اطلاع رساني وكتابداري گنجينه أسناد، العددان: ۱۰-۱۱، ص ۱۰۷-۱۲۲، صيف وخريف ۱۳۷۲ هـ ش، ۱۶۱۶هـ.

<sup>(</sup>٢) جرجي حبيب زيدان(١٨٦١-١٩١٤ م): أديب وروائي ومؤرّخ وصحفي لبناني. له من الكتب بالإضافة إلى رواياته التاريخية مثل(المملوك الشارد)، و(أرمانوسة المصريّة)(تاريخ

TVV

ضمن الحديث عن هذه المكتبة إلى التعريف ببعض كتبها القيّمة... إلخ»(١). وورد في مقدّمة كتاب(نُور الحقيقة ونَور الحديقة)(٢)، ما يلى:

«النسخة الوحيدة من هذا الكتاب التي هي بخط المؤلّف كانت في مدينة كربلاء، ثمّ انتقلت منها إلى إيرلندا، ولا تزال محفوظة بها في مكتبة جستربتي، تحت رقم (أم. أس ٣٨٢٠)؛ وأما تاريخ انتقالها وكيفيته فلا يزال مجهولاً، ومن المرجّح أنَّ النسخة نقلت بعد وفاة مالكها الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ المعروف (شيخ العراقين) والمتوفى سنة ١٢٨٦ للهجرة» (٣).

وقال جرجي زيدان، وبتبعه (فيليب دي طرازي) (١) بعد ذكر النص المكتوب في كتاب (تاريخ آداب اللغة العربيّة): ما يلي:

التمدن الإسلامي)، و(تاريخ آداب اللغة العربيّة). هاجر إلى القاهرة ومات فيها. توجد مزاعم عن كونه أحد أعضاء الماسونية في العالم العربي. ولا يخفى ما في نسبته إلى الاستشراق في النص نفسه من التجنى وعدم المهنيّة. المعرّب.

<sup>(</sup>۱) مجلة: وقف ميراث جاويدان (وقف التراث الخالد)، محمّد رضا الأنصاري القمّي، موقوفات إيرانيان در عراق (أوقاف الإيرانيين في العراق)، العدد: ٧، ص ٨٧، خريف عام ١٣٧٣ هـ ش، ١٤١٥هـ.

<sup>(</sup>٢) كتاب نُور الحقيقة ونَور الحديقة في علم الأخلاق، لمؤلّفه الشّيخ عز الدين الحسين عبد الصمد الحارثيّ الكاظميّ العامليّ(٩١٥-٩٨٥ هـ). والد الشّيخ البهائيّ. المعرّب.

<sup>(</sup>٣) حسين عبد الصمد العاملي، نور الحقيقة ونور الحديقة، ص ٧، نشر فكر، طهران، ١٣٨٧ هـ ش، ١٤٢٩هـ.

<sup>(</sup>٤) الفيكونت فيليب دي طرّازي (١٨٦٥-١٩٥٦ م): علاّمة لبناني من طائفة كنيسة السريان الكاثوليك. من أصول سورية حلبية. مؤسّس دار الكتب الوطنيّة في لبنان. أمين دار الآثار في بيروت، وعضو المجمع العلمي العربي بدمشق. المعرّب.

«مكتبة الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ: فيها مؤلفات نادرة الوجود، وكلّها خطيّة وأكثرها بخط مؤلفيها، وفيها كتاب العين للخليل، والمحيط للصاحب بن عباد وتحرير المجسطي بخط خواجة نصير الدين الطوسي، والتحفة الشاهيّة وقد قُرئت على مصنّفها، والتفهيم للبيروني المخطوط في القرن السادس للهجرة، وليس فيها من الكتب المطبوعة إلّا النزر والقليل»(۱).

الأمر الآخر الذي تمّ إغفاله هو أنَّ مكتبة سماحة شيخ العراقين في كربلاء هي في الحقيقة نتاج المكتبة التي عكف سماحته على جمعها في طهران، ثمّ أخذها معه عند هجرته إلى العتبات المقدّسة، وممّا ورد في ذلك:

«جمع في طهران خزانة جيّدة، ولما جاء العراق جاء بكثير منها، وأخذ في تزييدها بالنسخ والشراء وبذل الأموال الكثيرة، وتحصيل النُسخ النفيسة حتى صارت أغنى خزانة في العراق. وأوقفها قدّس سرّه على القابلين للانتفاع بها وجعل التولية لأولاده وذراريه... إلخ»(۲).

### إنجازات سهاحة شيخ العراقين في العتبتين الحسينيّة والعباسيّة

كتبت صحيفة (دولت عليّة إيران) بتاريخ: ٨/ جمادى الأولى / ١٢٧٧ للهجرة، أي بعد ثلاث سنوات من الحضور الرسمي لسماحة الشّيخ في العتبات المقدّسة، ما يلي:

<sup>(</sup>۱) جرجي زيدان، تاريخ آداب اللغة العربيّة، ج ٣، ص ١٤١، نشر مطبعة الهلال، مصر، ١٩٣٦ م؛ الفيكونت فيليب دي طرّازي، خزائن الكتب العربيّة في الخافقين، ج١، ص ٣١٠، نشر وزارة التربية الوطنيّة والفنون الجميلة، لبنان، ١٩٤٧ م.

<sup>(</sup>٢) حسن الصدر، تكملة أمل الآمل، ج ٣، ص ٢٣٠-٢٣١.



«سهاحة الشّيخ عبد الحسين المجتهد زيد فضله الذي توجّه إلى العتبات المقدّسة قبل ثلاثة أعوام، بمهمّة من قبل الناحية السنيّة وإذن ملكي لعارة وتوسيع الصحن الشريف والقبّة المطهرة لمرقد سيد الشهداء عليه آلاف التحيّة والثناء مكث هناك طوال هذه المدّة، تنفيذًا للحكم الملكي وعمل على توسيع الصحن الشريف بعد أن كان ضيّقًا وصغيراً، وأضاف إليه مساحة تقدّر بالف ذراع بعد شراء البيوت المحاذية للصحن وهدمها وإلحاق أرضها إلى حريم المرقد الطاهر، وبني في جميع أطرافه حجرات تحتية وفوقية تسهيلًا لإقامة الزائرين وسكناهم. كما هدم القبّة المباركة لمرقد الإمام والتي كانت تبدو عليها آثار الخراب والطمس ظاهرة، وأعاد بناءها بمنتهى الإحكام وأضاف إليها تحسينات أخرى من قبيل التذهيب. وتولى عمارة البقعة المنوّرة لحضرة العباس على أوغير ذلك من الأمور التي تمّ تكليف سهاحته بها، وقام بها على أحسن وجه تنفيذًا للإرادة الملكية المكنونة، وأثبت بذلك كفاءته ودينه بشكل كامل واستوجب بذلك حُسن السُّمعة في الدنيا والآخرة، وزيّن جميع هذه الأبنية بالاسم المبارك للحضرة الملكية العليا، وعاد يوم الخميس وتشرف بالحضور عند الجلالة الملكية وعرض عليه خارطة عمارة تلك الروضة المباركة من جميع الجهات، وحظى بالعطف والرعاية الملكية الكاملة... إلخ»(١).

وجاء في العدد المنشور في تلك السنة بتاريخ: الثامن من ذي الحجّة، ما يلي:

«حيث انعقدت الفطرة الطاهرة والعقيدة الوضاءة لجلالة الحضرة الملكية السامية... على الرغبة في بقاء المشاهد المشرّفة والروضات المنوّرة لسادة الشريعة وأئمّة

(١) صحيفة: دولت عليّة إيران، ص ٦٧.

الدين الحنيف، فقد أنفق في السنة الماضية مبلغًا جزيلًا من الخزانة العامرة، تمّ دفعه إلى الشّيخ عبد الحسين المجتهد الطهراني وهو من أجلّة علماء دار الخلافة، مشتهر في عصره بالأمانة والدين والفضل والزهد والتقوى لينفقها في عارة الصحن الشريف في كربلاء المقدّسة، والروضة المنوّرة لمرقد العباس على ساكنيها آلاف التحيّة والثناء وبعد عودة المشار إليه، اتّضح من خلال تقريره لجلالة الملك أنَّه لا تزال هناك بعض مشاريع الأعمار في العتبة المطهرة في كربلاء المقدّسة وكذلك الروضات الطاهرة والعتبات المقدّسة في النجف الأشرف، ومرقد العباس والكاظمين سلام الله على ساكنيها وأنَّها لو تركت وأهملت وأمهلت فسيطالها الخراب الكامل. ومن هنا حيث كان ساحة الشّيخ المشار إليه يتّصف عند جلالة الملك بزينة الصدق والأمانة والدين، وبالنظر إلى أنّه قد أثبت كفاءته وجدارته في إنجاز المشاريع العمرانيّة السابقة على النحو الأتمّ والأكمل؛ فقد تمّ تكليفه ثانية ليتحمّل عناء هذه المهمّة التي تعدّ من شعائر الدين الحنيف، فأهدى له مبلغًا يكفى للقيام بهذه المشاريع العمرانية، وقد حملها المشار إليه معه وتوجه إلى العتبات المقدّسة ليقوم بهذا العمل الصالح والإشراف عليه بحسن اهتهامه المعهود... إلخ».

وفي كتاب (إيران در جهان عرب) (١) نقرأ ما يلي: «في عام ستة وسبعين ومائتين وألف للهجرة، شدّ الرحال إلى كربلاء أكبر علماء إيران واسمه الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ حاملًا معه ثروة كبيرة، لإصلاح وعارة العتبات المقدّسة وإعادة وتجديد بنائها. وعلى ما جاء في كتاب تحفة العالم (الصفحة ٣٠٨): أنّه في عام ستة وسبعين ومائتين وألف للهجرة توجه الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ إلى كربلاء بأمر من ناصر الدين شاه

(١) إيران في العالم العربي.

YAI SIE

القاجاري، وقام بتذهيب القبّة الحسينية المطهّرة، وزيّن الصحن الشريف والأيوانات بالفسيفساء، وعمل على توسيع الصحن من جهة الرأس الحسيني الطاهر. وعندما فرغ الشّيخ من الإعهار مرض في الكاظميّة، وتوفّي في عام ستة وثهانين ومائتين وألف للهجرة، ودفن في كربلاء. وكان ذلك قبل تشرّف ناصر الدين شاه بزيارة العتبات المقدّسة بعامين. ويقع مدفنه في الجهة الشهالية من الباب السلطاني للصحن الشريف [لسيد الشهداء]، حيث مقبرته الخاصّة في الركن الشهالي الغربي من الصحن الشريف. وقد تمّ نظم هذه الحادثة ضمن أرجوزة، نجد منها الأبيات التالية في كتاب (مجالي اللطف)(الصفحة ٤٣ ـ ٤٤)»(١):

ثم أتى الناصر للدين فعم وابتاع دورًا ثمّ زار الصحنا وأطلق الراحة بالإنجاز للدى الشلاث وثهانين سنة وزار بعد أربع للطف

مشاهد القدس بفضل ونِعَم وزاد إعــارًا وشـاد مبنى على يدي عبد الحسين الرازي والمئتين بعد ألـف بيّنة فوجد الشّيخ وقد توفي وروضة الــزورا وسـامـراءا

وجاء في كتاب(چهل سال تاريخ إيران)(أربعون عامًا من تاريخ إيران) ما يلي: «على الرغم من أن ناصر الدين شاه وأمّه لم يكونا متقيدّين بالعمل على طبق الموازين الشرعين، وقد بدر منها بوضوح ما يخالف الشرع الحنيف، إلّا أنّها كانا من حين لآخر يقومان ببعض الأمور الدينيّة الممدوحة بهدف تقدّم أعالها او لصرف أنظار

<sup>(</sup>۱) مدرسي چهاردهي، مرتضى، أدبيّات وزبانها، وحيد، العدد: ۳۳، ص ۷۳۱–۷۳۰، بتاريخ: شهريور / ۱۳٤٥ هـ ش، ۱۳۸٦هـ.(مصدر فارسيّ).

الناس عن بعض المسائل الخاصة، فكان من جملة ذلك طلاء قبّة العسكريين، أي: القبة القائمة فوق المرقد المطهّر للإمام على النقى والإمام الحسن العسكري سلام الله عليهما وقد تمّ ذلك سنة ١٢٨٣ [للهجرة]. وقد تولى على رضا خان عضد الملك(١)(ابن خال ناصر الدين شاه) مهمّة حمل اللبنات المذهبة إلى العراق، وعند مسيره خلعوا عليه عباءة قطنيّة قانية مبطّنة (٢) وكان ذلك في شهر ذي القعدة سنة ١٢٨٤ [للهجرة]. ٣) وفي اليوم السابع أو الثامن أو التاسع أو العاشر من شهر جمادى الأولى من سنة ١٢٨٤ [للهجرة] حيث عاد [عضد الدولة] من مهمّته حضر عند الملك الذي كان عائدًا من سفره إلى خراسان في مضيق واشي من أعمال فيروزكوه. (٤) وقد أشرف على مشاريع العمارة في العراق المرحوم الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ شيخ العراقين. (٥) عسى أن تحظى هذه الخدمة بالرضا والقبول. وعلى كلّ حال كان هذا واحدًا من آثار العمارة التي اضطلع بها الإيرانيون في عراق العرب. أمّا الشّيخ عبد الحسين بن على، فهو من أهالي طهران ومن العلماء والمجتهدين في نهاية القرن الثالث عشر للهجرة، ومن تلاميذ صاحب الجواهر، وقد ذهب إلى العراق سنة ١٢٧٤ [للهجرة] لغرض عمارة الصحن الطاهر للإمام الحسين الله الذي سبق له أن تعرّض للتخريب بفعل هجوم الوهابيّة، وقد أرسلت

<sup>(</sup>١) علي رضا خان عضد الملك (١٨٢٢ - ١٩١٠ م): نجل موسى خان القاجاري، من السلالة القاجارية وأوّل نائب لأحمد شاه حيث تولّى هذا المنصب لسنة ونصف السنة، تلاه في هذا المنصب ناصر الملك. خدم في العديد من البلاطات القاجاريّة. وكانت وفاته في فترة المجلس الثاني للحركة الدستوية (المشروطة) عن عمر ناهز التسعين عاماً. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) انظر: خاطرات (مذكرات) اعتماد السلطنة، ص ١٣٤.

<sup>(</sup>۳) انظر: منتظم ناصری، ج۲، ص ۳۰۰.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ج ٣، ص ٣٠٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: ريحانة الأدب، ج ٣، ص ٣٢٩، الطبعة الثانية.

TAT CONTRACTOR OF THE PARTY OF

له سنة ١٢٧٥ [للهجرة] عباءة من القياش الفاخر. (١) وقد تمّ تذهيب القبة الحسينية المطهّرة، وتوسيع الصحن الشريف من جهة الرأس المبارك، وتزيين مطالع حجرات الصحن الشريف بالفسيفساء بإشرافه. ثمّ توجه بعد ذلك إلى تذهيب القبّة المطهرة للإمامين العسكرين عليه في سامراء، وانتقل بعد ذلك إلى الكاظمين الماكن الخيسة...

وجاء في رحلة سيف الدولة (٣) بشأن المشاريع العمرانيّة التي أشرف عليها الشّيخ في كربلاء المقدّسة، ما يلي:

(في تلك الفترة حيث تعرّضت المراقد المطهّرة للخراب، توجّه الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ بمهمّة من قبل ناصر الدين شاه، وقام ببعض أعمال العمارة هناك. ومن جملة ما قام به: هدم القبّة المطهرة، وإعادة بنائها مجدداً، وأعاد إليها طلاءها القديم. وأعيد بناء حجرات الصحن المطهر من جديد. وتم إعمار الفناء الداخلي للحرم. وعمل على توسيع الناحية الغربية من الصحن الشريف شيئًا ما، وتم إحداث أيوان كبير في وسطه... إلخ»(٤).

(۱) انظر: منتظم ناصري، ج ٣، ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) حسن محبوبي أردكاني، چهل سال تاريخ إيران(أربعون عامًا من تاريخ إيران)(الآثار الماديّة والمآثر الحسيّة)، ج ٢، ص ٦٦٢. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٣) محمّد ميرزا قاجار. الملقب بـ(سيف الدولة)، نجل السلطان أحمد ميرزا عضد الدولة والحفيد الثامن والأربعون لفتح على شاه القاجاريّ. عزم سنة ١٢٧٩ للهجرة على الحج فتوجه من طهران إلى رشت وبحر قزوين وتفليس وإسطنبول، ودون خاطراته ومشاهداته في هذه الرحلة ونشرها ضمن كتاب عُرف بـ(رحلة مكّة). المعرّب.

<sup>(</sup>٤) سفرنامه سيف الدولة (رحلة سيف الدولة)، ص ٢٣٢. (مصدر فارسّي).

وفي رحلة ناصر الدين شاه القاجاري إلى العتبات المقدّسة والتي قام بها بعد بضع سنوات من رحيل الشّيخ [ودوّن أحداثها ضمن كتاب عرف بـ (رحلة ناصر الدين شاه إلى العتبات المقدّسة)] نجد في الجزء الخاص بالمرقد الحسينيّ الطاهر، ما يأتي:

«في اليوم الثامن من شهر رمضان تناولنا وجبة الغداء في البيت. وقبل الغروب بأربع ساعات توجهنا إلى الزيارة. وكان الطريق مزدهًا جداً. فلما وصلنا إلى الصحن الشريف زرنا، ثمّ صلينا ودعونا نسأل الله أن يكون دعاءنا مستجابًا ثمّ طفنا برواق الخضرة، فكان متداعياً، ويجب تعميره إن شاء الله. هناك بُسط وسجّاد تحت القبّة وكانت رديئةً، ويجب تجديدها إن شاء الله. ثمّ ذهبت وتفقدت وضع حجرات الصحن الشريف. وقد سبق للمرحوم الشيخ عبد الحسين أن تولى عمارتها بنقودنا، ولكن يجب استبدال السيراميك السفلي بحجارة من الرخام الطبيعي إن شاء الله. الرطوبة مرتفعة وقد أدت إلى تساقط السيراميك. وتقع مقبرة الشّيخ نفسه في احدى تلك الحجرات... إلخ»(۱).

وفي كتاب (تاريخ كربلاء والحائر الحسينيّ)، ضمن بيان مختلف المشاريع المنجزة على مدى العصور في الحائر الحسينيّ، كتب في الختام قائلًا: «أمّا التذهيب الثالث للقبة الساميّة فإنّه كها تجده مكتوبًا على القسم الأسفل من القبّة الساميّة فوق الشبابيك المطلّة على داخل الروضة بسطر من ذهب في ضمن الآيات القرآنية المكتوبة في الكتيبة حول القبّة، وكذلك توسيع الصحن من ناحية الغرب وتشييد الجامع الناصري العظيم فوق الرأس فكان ذلك كلّه على عهد ناصر الدين شاه القاجاري

(۱) شهریار جاده ها، سفرنامه ناصر الدین شاه، ص ۱۱۲، إعداد: محمّد رضا عباسي، وبرویز بدیعي، نشر سازمان أسناد ملي طهران، ۱۳۷۲ هـش، ۱۶۱۶ هـ. (مصدر فارسيّ).

YAO SIE

الخلف لفتح على شاه، وذلك في أوائل الربع الأخير من القرن الثالث عشر الهجري أي قبل مرور ما يُقارب تسعين عامًا على التذهيب الأول»(١).

كما جاء في (تحفة العالم، ص ٣٠٨):

«في سنة ١٢٧٦ [للهجرة] جاء الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ إلى كربلاء بأمر السلطان ناصر الدين شاه القاجاري وجدد تذهيب القبّة الحسينيّة وكسا الصحن الشريف والأيوانات بالكاشي الملوّن، وتوسعة الصحن من جانب الرأس المطهر. ولما فرغ من ذلك مرض في الكاظميّة، ونقل إلى كربلاء.

وقد توقي الشيخ على بسنتين قبل زيارة ناصر الدين شاه للعتبات المقدّسة في سنة المهجرة، في أيام مدحت باشا والي بغداد، ودفن الشّيخ في الجانب الشهالي من باب السلطانية في مقبرته الخاصّة في الزاوية الشهالية الغربية من الصحن المقدّس، ولا زالت مقبرته موجودة إلى الآن داخل الصحن في ذلك الموضع، ويقال إنّها ملك له».

وفي كتاب (ناسخ التواريخ) جاء في خصوص نفقات البلاط الإيرانيّ ما يلي:

«تمّ تخصيص ما يعادل خمسة عشر ألف تومانا من الذهب المسكوك من الخزانة الخاصّة لطلاء القبّة الطاهرة لمرقد سيد الشهداء الحسين بن علي الله بالذهب، واستخدامه أيضًا في الصحن الشريف لروضة العباس وقد حمل الشيخ عبد الحسين المجتهد الطهران الذهب بنفسه، وتصدّى للقيام بهذه المهمّة»(٢).

<sup>(</sup>۱) د. عبد الجواد الكليدار آل طعمة، تاريخ كربلاء وحائر الحسين، ص ٢٣٦ ٢٣٧، الناشر: منشورات المكتبة الحيدريّة في النجف الأشرف، المطبعة: أمير، قم، ١٤١٨ هـ.

<sup>(</sup>٢) محمّد تقي لسان الملك سبهر، ناسخ التواريخ (تاريخ قاجارية)، ج ٣، ص ١٥١٤.

وهناك مسجد في حرم أبي عبد الله الحسين عنه منسوب إلى سهاحة الشيخ، ويبدو أنّه كان يؤمّ صلاة الجهاعة فيه:

«قصدت مسجد جناب العلّامة الفريد الشّيخ عبد الحسين الطهراني مُنتَثُ الواقع في سمت الرأس»(١).

وعلى كلّ حال يمكن فهرسة المنجزات الرئيسة المسجلة في حرم سيد الشهداء ومرقد أبي الفضل العباس على النحو الآتي:

شراء ما يقرب من ألف ذراع من البيوت المحيطة بالحرم وتجريفها وإلحاقها بالحرم.

بناء الحجرات التحتيّة والفوقيّة حول الصحن الشريف، للزائرين بقصد الإقامة والاستراحة.

هدم القبّة القديمة وبناء قبّة جديدة أكثر إحكامًا مع إعادة الطلاء القديم طبقًا لما جاء في (رحلة عضد الملك)(٢) ويحتمل أن يكون قد طلاها بطلاء جديد على ما جاء في كتاب(ناسخ التواريخ)(٣).

تغليف الصحن الشريف والأيوانات بالقاشانيّ الملوّن.

بناء أيوان كبير وسط الصحن الشريف.

<sup>(</sup>۱) حسين بن محمّد تقي النوري، دار السّلام فيها يتعلق بالرؤيا والمنام، ج ٢، ص ٣٣٣، نشر دار البلاغة، بيروت.

<sup>(</sup>٢) انظر: سفرنامه سيف الدولة، ص ٢٣٢. (مصدر فارسّي).

<sup>(</sup>٣) انظر: محمّد تقى لسان الملك سبهر، ناسخ التواريخ (تاريخ قاجارية)، ج٣، ص ١٥١٤.

TAV

القيام بمختلف أنواع العمارة في الفناء الداخلي من الحرم المطهّر.

إعادة بناء الحجرات حول الصحن الشريف.

مختلف أنواع الإصلاح والعمارة في المرقد المقدّس لأبي الفضل العباس ك.

بناء مقبرة بأمواله الخاصّة في حياته في طرف من الصحن المطهّر في الحجرة المتصلة بالباب السلطاني، حيث دفن هناك بعد وفاته.

وكان هناك مسجد في الجزء الواقع فوق الرأس الشريف لأبي عبد الله الحسين الله وكان هذا المسجد معروفًا باسمه.

تقبل الله ذلك منه وحشره مع أوليائه الطاهرين.

### سد كربلاء

ومن انجازات الشّيخ التي لم يرد كلام حول تفاصيلها، بناء سد على الطريق الفاصل بين كربلاء المقدّسة والنجف الأشرف، وقد تمّت الإشارة إلى ذلك ضمن بيان تشرّف صاحب كتاب(إلزام الناصب) برؤية مولانا صاحب العصر والزمان على النحو الآتي: قال الشّيخ على اليزدي الحائري: "في السنة المعروفة بد "السنة المغريقيّة" التي شهدت حادثة غرق ما يقرب من خمسهائة شخص من زوّار أمير المؤمنين في شط الكوفة عند توجههم من كربلاء إلى النجف لإدراك زيارة يوم المبعث الشريف خرجت بدوري من كربلاء المقدّسة مع عيالي وحملت الكثير من الأمتعة برفقة عمّ لي اسمه الحاج عبد الحسين، حتى بلغنا مشارف سدّ تمّ بناؤه بأمر المرحوم الحاج عبد الحسين شيخ العراقين (۲)، وهناك تغيرت الأنواء الجوية فجأة، وهبّت المرحوم الحاج عبد الحسين شيخ العراقين (۲)، وهناك تغيرت الأنواء الجوية فجأة، وهبّت عواصف ترابيّة شديدة، وظهرت قطع من السحب سرعان ما تظافرت واتصلت ببعضها وتراكمت... إلخ (۳)»(٤).

\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) لم نعثر في حدود بحثنا في المصادر ذات الصلة، والسؤال من المعنيين في هذا الشأن على سنة بهذا الاسم!.. ثمّ إنّه لمن غريب الصدف أن يتساوى عدد ضحايا الغرقى في شط الكوفة مع عدد ضحايا تساقط البَرَد الكبير في ذات السنة على ما سيأتي في تتمّة هذه القصّة في الهامش أدناه، إذ بلغ عدد الضحايا في كلتا الحادثتين خمسائة نسمة. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) لم نجد ذكرًا لهذا السدّ في المصادر التي تعنى بأعمال عمارة أمثال هذه المنشئات في النجف وكربلاء، مع أنّها تذكر ما هو دون ذلك في الأهمية. المعرّب.

<sup>(</sup>٣) بركات حضرت ولي عصر هي، خلاصة العبقري الحسان، تأليف: علي أكبر النهاوندي، ص ١٤٤، نشر أهل بيت، مشهد المقدّسة، ١٣٧١ هـ ش، ١٤١٣هـ. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٤) وجاء في تتمّة هذا الخبر الذي لا صلة له بموضوع بحثنا ما يلي: تغيرّت الأنواء الجوية فجأة، وهبّت عواصف ترابية شديدة، وظهرت قطع من السحب سرعان ما تضافرت

YA9

يبدو من ذلك أنَّ سهاحة شيخ العراقين كان يتمتع بسلطات وصلاحيات تنفيذيّة واسعة على مستوى صلاحيات الحاكم أو الوالي! وإذا صحّ هذا الاستنتاج يجب أن تكون هناك مشاريع تنفيذيّة أخرى قام بها سهاحته ولم يصل إلينا شيء منها(۱).

واتصلت وتراكمت، ثمّ أخذت قطرات المطر تنزل بالتدريج حتى أشتدّ المطر بعد ذلك وتحوّل إلى حبّات بَرَد. وقد بلغ حجم كلّ واحد منها حجم الأترجات الصغيرات أو الجوز الكبير. فساء الوضع علينا وضاقت الدنيا في أعيننا وأحاط بنا البلاء من كلّ جانب، حتى أيقنا بالموت والفناء. هلك الكثير من الأنعام والبهائم بفعل ذلك البَرَد وماج الناس ببعضهم. وقد سقط البَرَد على رؤوس عدد من الذين كانوا معنا فهلكوا فوراً. وظلُّ هناك من يترقّب حدوث الشيء نفسه له. بينها كان بعضهم يتراكض مثل المجانين على شتى الاتجاهات رجاء النجاة من تلك المهلكة. وقد بلغ البرد القارس من الشدة حدًّا تيبست معه أطرافنا وتخشّبت البهائم في أماكنها ولم تعدّ قادرة على الحركة. فقلت لعمّى: خذ بنا إلى مركز السليهانية حيث مرسى القوارب، وأخبر أصحابها، فربها جاؤوا وحملونا معهم وأنقذونا من الهلكة. فبذل عمّى الحاج عبد الحسين كلّ ما بوسعه حتى وصل إلى السليهانية، ولكنّه لم يرَ هناك زورقًا ولا نوتياً. فبقي هناك يائسًا وغير قادر على الرجوع إلينا وإخبارنا بها جرى عليه. وعلى كلّ حال فقد نشر الموت جناحيه فوق رؤوسنا وكشف لنا عن مخالبه. فلم أملك أن توسّلت بصاحب العصر والزمان أرواحنا فداه وفجأة رأيت زورقًا يظهر فوق سطح الماء بقربنا، وكان على متنه سيّد غلب على ظنى أنّه من أهالي كربلاء. رفع صوته قائلًا باللغة الفارسيّة: هل هذا هو الحاج الشّيخ الذي نعرفه؟! ثمّ سلّم علينا ودعاني وأسرتي إلى زورقه. فأطعت أمره، وأوصلت نفسي وعيالي وأطفالي وما قدرت عليه من المتاع إلى الزورق. وانطلق الزورق حتى أوصلنا إلى السليمانية، وجرى على الزائرين ما جرى حيث هلك منهم ما يقرب من خمسائة نسمة بفعل ذلك البرد. ولم ألتفت إلى تضرّ عي واستغاثتي وتوسّلي إلّا بعد مضيّ مدّة طويلة على هذه الحادثة، وعندها علمت أنَّ ذلك السيّد هو إمام عصرنا أرواح العالمين له الفداء.

(١) ولكن يبدو أنَّ الخروج بمثل هذه النتيجة اعتهادًا على مثل خبر (السنة الغريقية)، لا يخلو من تأمّل، والذي يهوّن الخطب أنَّ صاحب الاستنتاج لم يجزم بهذه النتيجة! المعرّب.

# مدرسة شيخ العراقين في النجف الأشرف

إنَّ من بين المشاريع التي قام بها سهاحة الشيخ، تأسيس مدرسة شيخ العراقين في النجف الأشرف، وقد ورد الكلام بشأنها على النحو الآتي: «مدرسة شيخ العراقين، بناها ناصر الدين شاه القاجاري. وحيث كان بناؤها بأمر من شيخ العراقين الطهراني، فقد اشتهرت باسمه. إنَّ هذه المدرسة مثل العنقاء معروفة الاسم مفقودة الأثر. وكأن صورة وقفها مثل عقائد الناس في عصرنا لم تكن ثابتة. ومن هنا دخلت في الأملاك الشخصية للبعض... إلخ»(١).

ولكن بعد البحث الطويل عثرنا على بعض العلامات التي لا يبعد أن تدلّ على هذه المدرسة. فقد تمّت الإشارة في وقفية ناصر الدين شاه إلى بعض المشاريع التي كُلّف سهاحة الشّيخ بإنجازها:

«تمّ دفع عشرة آلاف تومانًا من الذهب المسكوك إلى الشّيخ عبد الحسين المجتهد، ليأخذها معه في سفره إلى العتبات المقدّسة، وينفقها على بناء مدرسة في النجف الأشرف، ومسجد في كربلاء المقدّسة»(٢).

### الكشف عن ضريح المختار

ومن الإنجازات التي قام بها سهاحة شيخ العراقين، عثوره على قبر المختار الثقفيّ وإعادة بنائه. فكتب الشّيخ عباس القمّي في كتابه(هدية الزائرين) في

<sup>(</sup>۱) مدارس نجف وزندگي طلبگي (مدارس النجف وحياة الطلاب)، بقلم: الشّيخ مرتضى الگيلاني، تقديم وتصحيح: رسول جعفريان، مجلة پيام بهارستان، السنة الثانية، العدد: ٨، صيف عام ١٣٨٩ هـ ش، ١٤٣١ هـ.

<sup>(</sup>٢) محمّد تقى لسان الملك سبهر، ناسخ التواريخ (تاريخ قاجارية)، ج ٣، ص ١٥١٤.

T91

معرض الحديث عن هذه الحادثة وذكر قبر المختار، قائلًا: «ثالثاً: هناك في الزاوية الشرقيّة من مسجد الكوفة موضع يُنسب إلى المختار، حيث يرى العوام أنّه قبره، ولذلك تراهم بعد الفراغ من الأعمال الخاصة بمحراب أمير المؤمنين الأعمال الخاصة بمحراب أمير المؤمنين نحو دكّة الإمام الصادق كل مرّون في طريقهم على ذلك الموضع؛ فيزورون المختار، ثمّ يصيرون إلى مقام الإمام الصادق كل ، وهكذا يفعل خدّام هذا المسجد الشريف. وهو زعم باطل؛ إذ لم نجد له مستنداً. بل هناك عبارة للشيخ الجليل والمحقّق الفقيه نجم الدين ابن نها وهو من مشايخ المحقق والعلّامة -رحمة الله عليهها- عبارة في كتاب «شرح الثار في أحوال المختار» يقول فيها: «قبّة لكلّ من خرج من باب مسلم كالنجم اللامع». فيتّضح من هذه العبارة أنّ المختار كان له قبر ظاهر وقائم في عصر ابن نها وأنّه كان بعيدًا عن صحن مسلم، وليس في الموضع المحدد حاليًّا. وقال الشّيخ المرحوم العلامة النورى: ذات مرّة أرسل بعض خوانين القاجارية في طهران إلى المرحوم فقيه عصره وعلَّامة دهره الشَّيخ عبد الحسين الطهرانيّ طاب ثراه مبلغ يقرب من أربعائة تومان لغرض تعيين قبر المختار. فكتب في الجواب: ليس هناك قبر معلوم له؛ فلينفق المال في مصارف أخرى. فجاء الجواب بالإصرار المؤكد على إنفاق المبلغ المذكور في هذا المورد دون غيره. فأخذ الشّيخ المرحوم يبحث عن القبر وكنت حاضرًا معه أيضًا فلم يعثر على شيء أكثر من عبارة ابن نها، فأعرض عن مواصلة البحث... إلخ $^{(1)}$ .

ولكن يبدو أنّ شيخ العراقين قد تمكّن بعد ذلك من العثور على موضع القبر، وقام ببنائه؛ إذ ورد في كتاب تاريخ الكوفة ما يلي:

<sup>(</sup>۱) الشّيخ عباس القمي، هدية الزائرين، ص ۲۷۸، نشر مؤسسة جهاني سبطين عَلَيْالسِّيَّاللَّهُ، قم، ١٣٨٣ هـ ش، ١٤٢٥هـ.

"إنّ العلامة الأكبر شيخ العراقين الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ تُنتَّ لما يمّم الأعتاب المقدّسة بالعراق ونهض بعهارتها، فحص عن مرقد المختار في مناحي مسجد الكوفة لُيجدد عهارته، وكانت علامة قبره في صحن مسلم بن عقيل – سلام الله عليه الملاصق بالجامع، وفوق الدكّة الكبيرة أمام حرم هانئ بن عروة –رضوان الله عليه فحفروها فظهر فيها علامات الحهام، وبان أنه ليس بقبره فمُحي الأثر، ثمّ لم يزل الشّيخ يفحص عنه، فأنهي إليه عن العلّامة الكبير السيّد رضا ابن آية الله بحر العلوم الطباطبائي الله الله عرف بقبره الآن يقول: لنقرأ سورة الفاتحة للمختار فيقرأها؛ مسجد الكوفة حيث يُعرف بقبره الآن يقول: لنقرأ سورة الفاتحة للمختار فيقرأها؛ فأمر الشّيخ بحفر الموضع، فظهرت صخرة منقوش عليها: (هذا قبر المختار بن أبي عبيد الثقفي).

فعُلم المكان قبرًا له وهو خارج عن باحة المسجد تحت جداره القبلي وإن كان مدخله منه، وكانت سنة عارته في حدود سنة ١٢٨٥ هـ، وقد نقل ذلك عن جماعة من الأعلام منهم العلّامة الحجة الشّيخ ميرزا حسين ابن الميرزا خليل الطهرانيّ النجفيّ(قدّس سرّه)(۱)»(۲).

<sup>(</sup>١) حسين البراقي، تاريخ الكوفة، ص ١١٢.

<sup>(</sup>۲) نقل العلامة الخبير الأستاذ الميرزا محمّد علي الأردوبادي الغروي هذه القصة في كتابه القيّم حول تنزيه المختار (سبيك النضار) بالشكل المذكور، استنادًا إلى شيخ العراقين، قائلاً: (هل ترى أنَّ شيخ العراقين يعتقد من جهة بانحراف المختار عن الطريق القويم، ويعمل في الوقت نفسه على بناء مرقده وإحياء ذكره؛ ليكون بذلك قد أراد أن يصلح ما بدر منه؟! هل يمكن القول: إنَّ آية الله بحر العلوم على الرغم من علمه بوجود خلل وانحراف في عقيدة ومسلك المختار، يقف مع ذلك على قبره ويؤدي له الاحترام ويقرأ له سورة الفاتحة؛ ليكرّس بذلك ضلال المختار؟! كلا، وأقسم بالله على عدم صحّة ذلك. وإن شيخ

Tar Eight

## منجزات سهاحة شيخ العراقين في الكوفة

في كتاب رحلة ناصر الدين شاه إلى العتبات المقدّسة، كتب في معرض حديثه عن مسجد الكوفة قائلًا: «كتب بشأن مسجد الكوفة ومسجد السهلة والمقامات والأبنية الموجودة فيهما بخط الميرزا على خان: إنّ الباحة الكبيرة المحيطة بمسجد الكوفة المبنية على شكل قلعة من الآجر، لا نعلم من بناها ولا تاريخ بنائها. والذي يقال من خلال التحقيق إنّ الجدار الواقع إلى جهة القبلة حيث يقع محراب الإمام على قد بقى منذ القِدَم ولكنهم أقاموا جدارًا على جانبيه، وحافظوا على البناء القديم. كما أنّ الدعائم الموجودة في الواجهة هي الأخرى قديمة أيضاً. وقد تداعي سقفها مرتين، والسقف الموجود حاليًا بناه المرحوم السيّد بحر العلوم. وأمّا الأقواس المحيطة فقد بناها تاجر مسقطى قبل ما يقرب من مائة وعشرين سنة. وهناك في الجانب الغربي سبع حجرات للمرحوم الملا محمود الكليدار(١) في النجف. وأربع حجرات للحاج صالح التاجر النجفيّ ... وأمّا سائر الحجرات الأخرى فقد أشرف الإيرانيّون على بنائها بالتدريج. أمّا الأبنية والأقواس الواقعة إلى الشال فهي من قبل التجّار والزائرين الإيرانيّين فقط. وإنّ إصلاح وعارة الحجرات المحيطة التي تداعت إلى الخراب بأجمعها، وموضع سفينة النوح في وسط المسجد، قام بها المرحوم الشّيخ عبد الحسين بالأموال

العراقين وآية الله بحر العلوم مثل سائر العلماء العظام السابقين كانا على علم بصحة عقيدة ورأي المختار، وعلى بصيرة بأنّه قد حمل على عاتقه مسؤولية الجهاد في سبيل الله والدعوة إلى سبيله). نقلًا عن المصدر ذاته.

<sup>(</sup>١) لقب الكليدار يعني: حامل المفاتيح، إشارة إلى مفاتيح مرقد الإمام على (عليه السلام) في النجف الأشرف. وقد حمل هذه المفاتيح أسرة تحمل هذا اللقب منذ منتصف القرن الثامن للميلاد. المعرّب.

التي جمعها... إلخ»(١).

وبعد ذلك بقليل وفي تتمّة هذا المطلب، كتب قائلًا: «تقع بقعة مسلم بن عقيل إلى الجنوب الشرقي من المسجد. ويعود أصل بناء هذه البقعة إلى المرحوم الشيخ محمّد حسن المجتهد من أموال الهند. كما تولّى بناء الأيوان وعمارة الباحة وغيرها المرحوم الشيخ عبد الحسين من قبل الشاهنشاه. وتقع إلى الشرق بقعة هانئ بن عروة، وعلى غرار ما جاء في التعريف ببقعة مسلم، يعود أصل بنائها إلى محمّد حسين، وإضافاتها إلى الشيخ عبد الحسين... إلخ»(٢).

وفي تتمّة صفة مسجد الكوفة، نجد ما يلي:

«قام المرحوم الشّيخ عبد الحسين ببناء ثلاثة دكاكين خارج المسجد من جهة باب الفيل، بها جمعه من أموال... إلخ»(٣).

وبذلك ندرك أن سماحة الشّيخ كان له مشاريع واسعة في الكوفة أيضًا.

<sup>(</sup>۱) شهریار جادّه ها، سفرنامه ناصر الدین شاه، ص ۱۱٦، إعداد: محمّد رضا عباسي، وبرویز بدیعی.(مصدر فارسیّ).

<sup>(</sup>۲) شهریار جادّه ها، سفرنامه ناصر الدین شاه، ص ۱۱٦، إعداد: محمّد رضا عباسي، وبرویز بدیعی.(مصدر فارسیّ)، ص ۱۳٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

790

## منجزات شيخ العراقين في مشهد الكاظمين (عليهم السلام)

ورد في بيان المشاريع المنجزة في عتبة الكاظمين عليهم السّلام ما يأتي:

«وفي عام ١٢٧٠ للهجرة، أرسل ناصر الدين شاه القاجاري ملك إيران أحد علماء عصره المعروفين وهو الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ المشتهر بلقبه «شيخ العراقين» إلى العراق؛ للإشراف على تنفيذ مخطط عمراني واسع للعتبات المقدّسة من تجديد وإصلاح وتجميل، وخوّله التخويل الكامل في الصرف والتصرّف.

وبدأت الأعمال العمرانية في المشهد الكاظمي سنة ١٢٨١ للهجرة بعد انتهاء أعمال العمران في كربلاء وسامراء. وكان من جملة ما حصل عليه المشهد إحكام أسس جدرانه من قعرها المتصل بالماء إلى الأعلى، وتجديد الواجهة الخارجية من جدران الحرم، وتغشية الجدران بالقاشاني، وتأسيس دكتين كبيرتين أمام الحرم متصلتين به من جهتيه الجنوبية والشرقية وتبليطها بالمرمر، وبناء مداخل في أطراف هاتين الدكتين لإيداع الزائرين أحذيتهم وأماناتهم فيها.

ثمّ تمّ اختيار الدكة الشرقيّة لرفع سقف عليها يقوم على اثنين وعشرين عمودًا خشبياً، وأطلق على المجموع اسم (طارمة باب المراد).

ثم ذُهِّب الأيوان الكبير الواقع في وسط(الطارمة) الشرقيّة بها زاد من الذهب الذي ذُهِّبت به قبّة العسكريين عليهها السّلام في سامراء، وانتهى العمل في كلّ ذلك سنة ١٢٨٥ للهجرة»(١).

<sup>(</sup>١) الشّيخ محمّد حسن آل ياسين، تاريخ المشهد الكاظميّ، ص ٨٣، نشر الأمانة العامة للعتبة الكاظميّة المقدّسة الشؤون الفكرية والثقافية بغداد، ط ٢،١٤، م.

وجاء في كتاب تاريخ الإمامين الكاظمين لمؤلّفه: جعفر النقدي<sup>(۱)</sup>، المطبوع في بغداد، ما مضمونه:

"تنفيذًا لأمر ناصر الدين شاه القاجاري، تم في سنة اثنين وثهانين ومائتين وألف للهجرة تذهيب الأيوان الشرقي للصحن الكاظمي بها فضل من ذهب القبة في سامراء. وقد أنجز ذلك قبل زيارة الملك القاجاري إلى العتبات المقدسة. كها تم إعهار وترميم السُقُف والمرايا وزخارف الحرم الشريف، وتم تغليف الجدار الخارجي والرواق بالقاشاني... إلخ»(٢).

وجاء في هذا الكتاب أيضًا ما مضمونه:

«في عام ثلاثة وثبانين ومائتين وألف للهجرة أمر ناصر الدين شاه القاجاري بنصب ضريح من الفضة فوق الضريح الفولاذي، وخطّوا كتيبات الحرم والأماكن الخاصّة من رواق الكاظمين بالذهب، وفي سنة سبعة وثبانين ومئتين وألف للهجرة زار الملك القاجاري العتبات المقدّسة، وقد أرّخ المؤرخون هذه الزيارة بعبارة: «تشرّفنا بالزيارة ١٢٨٧»، وأتمّ تكميل عهارة الصحن والحرم الكاظميّ، وأعطى العلهاء والخازن

(۱) الشّيخ جعفر النقدي (۱۳۰۳ ۱۳۷۰ هـ): عالم دين وأديب وشاعر وقاض ومؤلّف عراقي من أهل ميسان. ولد في مدينة العارة مركز محافظة ميسان. درس في النجف الأشرف حيث درس الأصول عند الشّيخ محمّد كاظم الخراسانيّ، والفقه عند محمّد كاظم الطباطبائيّ اليزدي. رشحته الحكومة للقضاء الشرعيّ، فامتنع في بادئ الأمر ولكنه قبل لاحقًا بعد إلزام العلماء له ووجهاء البلد وقرارهم بعدم قبول غيره. له الكثير من المؤلّفات، ومن بينها: (أباة الضيم في الإسلام)، و(تاريخ الكاظمين). المعرّب.

<sup>(</sup>٢) الشّيخ جعفر النقدي، كتاب تاريخ الإمامين الكاظمين، ص ٧٧، المطبعة العربية، بغداد، ١٣٦٩ هـ.

والعاملين في المرقد الكاظميّ هبات كثيرة من الذهب والفضة... إلخ $^{(1)}$ .

وجاء في كتاب (عتبات عاليات عراق) ما يلي:

«في عام ١٢٨٢ للهجرة قام شيخ العراقين وصيّ أمير كبير بإنفاق جزء من ثلث تركته على عهارة الحضرة، وإصلاح وتذهيب الأيوانات، وتزيين الحرم والأروقة بالمرايا، وتغليف الصحن بالقاشاني. وبعد ذلك بسنة أقام ناصر الدين شاه ضريحًا من الفضّة على المزارين الطاهرين، بدلًا من الضريح الفولاذي الذي يعود تاريخه إلى العصر الصفوي. وكان لبعض رجال الدولة في العهد القاجاري أمثال: فرهاد ميرزا نجل عباس ميرزا دور في إصلاح وتوسيع الحرم المطهّر... إلخ»(٢).

وحيث كان سهاحة شيخ العراقين على أعهال على أعهال على أعهال على أعهال على أعهال على أعهال على العجرة، فإنّ على المقدّسة من قبل الدولة الإيرانيّة حتى عام ١٢٨٦ للهجرة، فإنّ المشاريع التي تمّ إنجازها سنة ١٢٨٣ للهجرة، كانت بإشرافه أيضاً.

وقال الأستاذ المدرسيّ في مجلّة (أدبيات وزبان ها(الآداب واللغات)) بشأن منجزات الشيخ رضاليّه ومشاريعه العمرانيّة في مرقد الكاظمين:

«بعد بناء الصحن والحرم والمرقد الطاهر في سامراء وتذهيب القبّة المطهّرة، فاض شيء من أموال أمير كبير، فأمر الشّيخ بتجديد بناء صحن وأيوان الكاظمين، وقد تمّ التخطيط لرفع بناء العتبة عاليًا حتى تشرف على نهر دجلة وقبر الإمام الأعظم أبي

(۲) أصغر قائدان، عتبات عاليات عراق، ص ١٦٧، نشر مشعر، طهران، سنة ١٣٨٣ هـ ش، ١٤٢٥ هـ. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

حنيفة. فقام أهل السنة والجهاعة في بغداد بإخبار والي بغداد أنَّ خطة الشّيخ تقضي برفع مراقد أئمّة المذهب الجعفري، فأسرع والي بغداد إلى الكاظمية بغية لقاء الشّيخ ومنعه من نصب الأعمدة الخشبيّة والأبنية! وعندما علم الشّيخ بذلك أمر العهال بالتعجيل في إتمام بناء الأيوان. وفي الأثناء توجّه والي بغداد إلى صحن الكاظمين وأخبروا الشّيخ بوصوله ورغبته في لقائه؛ فقال لهم الشيخ: قوموا بواجب ضيافته ريثها أصل إليه. ثمّ سارع الشّيخ إلى العهال والمهندسين وأشرف على إقامة الأعمدة وتحكيم الأسس سريعاً، ويعد إنجاز العمل توجّه إلى حاكم بغداد. ويعد ترحيب الباشا به وسؤاله عن حاله، أردف قائلاً: أرى من الأفضل عدم رفع أيوان الكاظمين! فقال الشيخ: إنَّ ما تطلبونه هيّن، وكان من المكن تلبية أمركم لو أعلمتمونا مسبقاً، وأمّا الآن فقد فات الأوان كها ترون. وبذلك تمكن الشّيخ من إجادة بناء الأبوان بحسن تدبيره... إلخ»(۱).

لا نجد اليوم أثرًا من إصلاحات وعارة ساحة شيخ العراقين و كربلاء أو سامراء. فقد شهدت كربلاء في العقود الأخيرة عمليات إعار شاملة، كما لا نرى أثرًا من ذلك في سامراء بسبب الأعال الوحشية التي اقترفها التكفيريون [وتفجيرهم للمرقد الطاهر]. ولكن في الوقت نفسه وبحمد الله ما تزال آثار سماحة شيخ العراقين قائمة في الحضرة المقدسة للإمامين الجوادين عليها السلام في الكاظمية، وفي رحلتي في أيام الأربعين الحسينية سنة ١٤٣٧ للهجرة حصل لي شرف زيارة تلك العتبة المقدسة، وقد شاهدت تلك الآثار بنفسي في أثناء جولتي التفقدية، حيث رأيت آثار تذهيب الطارمة أو أيوان باب المراد باقية على حالها التفقدية، حيث رأيت آثار تذهيب الطارمة أو أيوان باب المراد باقية على حالها

(۱) مدرسي چهاردهي، مرتضى، (أدبيات وزبان ها (الآداب واللغات))، وحيد، العدد: ٣٤، ص ٨٦٦ - ٨٧٠، شهر مهر، ١٣٤٥ هـ ش. ١٣٨٦ هـ (مصدر فارسيّ). 
 799

دون تغيير، وما زال عليها تاريخ ١٢٨٥ للهجرة باديًا للعيان، والذي تمّ تثبيته بإشراف سهاحة شيخ العراقين على الله ولا يخفى بطبيعة الحال أنَّ هناك أعهال أخرى في الكاظميّة غير تلك التي قام بها شيخ العراقين، وهي مسجلة في كتاب (تاريخ المشهد الكاظميّ) [لمؤلّفه الأستاذ محمّد حسن آل ياسين](١)، حيث قام بعد بيان كلّ واحد من تلك الأعهال بذكر الأشعار والقصائد التي نظمها الشعراء في وصف تلك المآثر(٢).

(١) محمّد حسن آل ياسين(١٩٣١ ٢٠٠٦ م): مؤرّخ وباحث وشاعر وعالم دين عراقي معروف. عضو في المجمع العلميّ العراقي ومجمع اللغة العربيّة الأردنيّ. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) انظر: الشّيخ محمّد حسن آل ياسين، تاريخ المشهد الكاظميّ، ص ٩٠٨٣.

### المشاريع الواسعة لسهاحة شيخ العراقين في سامراء

ربّم أمكن تصوير ذروة منجزات سهاحة الشّيخ في سامراء والتي قام بها في آواخر عمره الشريف، وتعدّ (رحلة عضد الملك) مصدرًا مهمًّا للتعريف بهذا الجانب من منجزات الشيخ على الله المعرفة المحانب من منجزات الشيخ على الله المعرفة المحانب من منجزات الشيخ المحانب الله المعرفة المحانب الله المعرفة المحانب الله المحانب المحانب المحانب الله المحانب المحا

وجاء في موضع من نصّ الأمر الذي وجهه ناصر الدين شاه إلى (عضد الملك):

«حيث صنعت سبائك الذهب للقبة المنورة والمطهرة للإمامين العسكريين صلوات الله وسلامه عليها فإنّنا لما نلمسه فيك يابن الكرام من الأمانة والدين، نوكل إليك بوصفك مقرّب الخاقان والسلطان أمر حمل هذه السبائك، مع تفويضك في حملها على أتمّ أوجه النظم والصحّة، وتحويلها في الكاظمية إلى سهاحة مستطاب الفضائل وصاحب الفوائد والإفاضات والحائز على الحقائق والمعارف وقدوة العلهاء وزبدة الفقهاء مجتهد العصر والزمان شيخ المشايخ العظام الشّيخ عبد الحسين سلّمه الله تعالى كي يستخدمها في محلّها وإذا رأيت اثناء طريقك تقصيرًا أو خلافًا من الخدم والجنود والموظفين، فلك كامل التخويل والإذن في معاقبتهم بها يستحقون. والمطلوب هو أن تتعهّد بإنجاز هذه المهمة على الوجه الأتمّ والأصح»(۱).

وبعد بيان وقائع ويوميات عضد الملك وإقامته في مدينة الكاظميّة والنجف الأشرف ثمّ كربلاء المقدّسة، عندما ينتهي به المطاف إلى مدينة سامراء، يذكر

<sup>(</sup>۱) سفرنامه عضد الملك قاجار به عتبات (رحلة عضد الملك قاجار الى العتبات): المقدّمة، نشر مؤسسة پژوهش ومطالعات فرهنگي، طهران، ۱۳۷۰ هـ ش، ۱٤۱۲هـ. (مصدر فارسيّ).

T.I

بعض المشاريع العمرانية التي قام بها سهاحة الشيخ حديثاً، أو تلك التي كانت لا تزال قيد الإنشاء قائلاً: «أمّا الصحن المطهّر والحرم المقدّس للإمامين العسكريين صلوات الله عليها الذي بناه أحمد خان الدنبلي(١)، فهو في غاية الروعة وجلال المنظر. بيد أنَّ أطراف الصحن على شكل أقواس وليس فيه حجرات، وأمام الرواق والحرم المطهّر أيوان مفتوح وهو شبيه بالأيوان المبارك في النجف يخلو من المنارات. والآن أقام فوقه سهاحة الشيخ عبد الحسين سلمة الله تعالى منارتين بأموال وذهب الديوان الأعلى، وغلف المنارات وما جاورها من الأقواس في الصحن الشريف بالقاشاني. وهي على غاية الحسن والجهال. تبدو مثل اللازورد، وقد تمّ رفع كلّ واحدة من المنارات في ذلك اليوم بمقدار عشرة أذرع. وإن القبّة المطهّرة أكبر من القباب الأخرى في سائر المشاهد المشرّفة، والحرم المطهّر أوسع من جميع العتبات المقدّسة الأخرى. ويقع قبر الإمامين العسكريين سلام الله عليهها والسيّدة نرجس أم الإمام القائم هذا، في ضريح واحد بشكل مترادف، ويقع قبر السيّدة حكيمة إلى جهة أقدام الإمام الخسن العسكري هذا. يتكوّن الضريح

<sup>(</sup>۱) الأمير أحمد خان الدنبلي: حاكم آذربيجان. اختلفت الروايات في تاريخ بداية حكمه وهناك من رأى أنّه عام ۱۱۷٦ هـ بحكم من كريم خان الزندي. عرف بالصلاح والاقتدار والتدبير والاهتهام بالعمران. وكان من المقربين من السلطان نادر شاه الأفشاري. قيل إنَّ الدولة الفرنسيّة أرادت تقويته لمواجهة الأغا محمّد خان القاجاري الذي كانت تحتمل أنّه مدعوم من قبل روسيا. قُتل أحمد خان الدنبلي نتيجة خلافات داخليّة، وقيل إنّه قُتل بتحريض من الأغا محمّد خان القاجاري. عمد في بداية القرن الثالث عشر للهجرة إلى إرسال مستوفي المهالك في مهمّة لإعادة إعهار العتبة المقدّسة للإمامين العسكريين –عليها السّلام في سامراء –. فقام بتغييرات أساسيّة وكاملة في الحرم والسرداب وتمّ استبدال أحد أبواب الحرم. وقد توقفت عمليات الإعهار هذه بسبب الاغتيال الذي تعرّض له أحمد خان، أبواب الحرم. وقد توقفت عمليات الإعهار هذه بسبب الاغتيال الذي تعرّض له أحمد خان، عمامًا للزائرين ودار استراحة ومسجداً. المعرّب.

الكبير [من] الفولاذ، وضريح السيّدة حكيمة من النحاس. علّقت الثريا التي أهداها الوجود المبارك لصاحب الجلالة والقداسة روحنا فداه على باب الحرم المنوّر بين الرواق على أكمل وجه، حتى بدت في غاية العظمة. وتمّ تغليف محيط القبّة المباركة بسبعة أو ثهانية أطواق من السبائك المنوّرة المهداة من قبل الجلالة الملكيّة، وقد بلغ عدد هذه السبائك أربعة آلاف سبيكة تقريباً... إلخ».

وكتب الأستاذ الدكتور موسى الفقيه الحقانيّ (١):

«كان الشّيخ مكلّفًا بالإضافة إلى طلاء القبّة ببناء منارة، وإجراء بعض الإصلاحات العمرانيّة في الحرم المطهّر في سامراء، وقد تحقّق الجزء الأعظم من هذه المشاريع في حياته على الله . وقد تشرّف عضد الملك بعد تسليم سبائك الذهب، بزيارة سائر العتبات المقدّسة في العراق، فزار كربلاء المقدّسة، والنجف الأشرف، وسامراء أيضاً. وقد وصف سامراء وحالة الحرم المطهر في عام ١٢٨٣ للهجرة، على النحو الآتي:

إنّ القافلة الحاملة لسبائك الذهب كانت تستقبل وتودع في منازل الطريق بدموع تجري من آماق محبي أهل البيت عليه من شيعة علي وكانت تحث السير إلى المحبوب مكللة بالعظمة والجلال. ويعد دخول القافلة الحدود العثمانية هبّت السلطات العثمانية والإيرانية وهب الناس شيعة وسنة إلى استقبالها والاحتفاء بها. وقد وصف عضد الملك دخوله إلى الكاظمية قائلا: من قبر أبي حنيفة إلى... العتبة المقدسة المحروسة بالملائكة للإمامين الكاظمين عليهما السّلام كان الناس قد اصطفوا سماطين من الشيعة والسنة، من أبيض وأسود، ذكورًا وإناثاً، من خارج بغداد وداخلها،

(١) انظر: المصدر نفسه، ص ١٥٥.

\_

T.T

ومنهم من صعد أبراج القلعة وسطح سرايا الباشا، وساحة درب السرايا، ومنهم من ملأ المقاهي والمخافر والدكاكين على جانبي الطريق، وتحت الجدران وفوق السطوح وعلى شرفات البيوت إلى ما يحاذي نهر دجلة، وعلى الجسر ويغداد القديمة، والصحراء المجاورة لدجلة بين بغداد والعتبة المقدسة للإمامين الكاظمين عليها السلام من جميع الأصناف والأعراق... وكانوا لشدة الزحام يصعدون على أكتاف بعضهم البعض... ومن حيث بدأ الاستقبال وحتى وصلت القافلة إلى بوابة الإمامين الكاظمين عليها السلام تم ذبح نحو أربعائة ذبيحة... ولن أستطيع وصف الفرحة والسعادة العارمة التي ظهرت على شيعة الإمام على بن أبي طالب في ذلك اليوم البهيج.

ثمّ جاء النوّاب إقبال الدولة وهو من أجلّة الهنود وكبير سلالة رنود عهد مع سائر الأمراء الهنود، وما أن وقعت أبصارهم على النذور الملكيّة، حتى فقدوا زمام إرادتهم، وألقوا بأنفسهم تحت قوائم الإبل، وأخذوا يقبّلون أزمّتها، ويكحلون أعينهم بجوهر غبارها، فأضفوا بسلوكهم هذا وقارًا وجلالًا ترك أثرًا عظيمًا في القلوب. وبعد ذلك وصل سهاحة العلّامة الخبير، والنحرير البصير، ومحقّق الدقائق ومدقّق الحقائق، الشّيخ عبد الحسين سلّمه الله تعالى يرافقه جمع من العلهاء الأعلام والفضلاء الكرام»(۱).

وهكذا تمّ تسليم سبائك الذهب إلى آية الله الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ، وبدأت أعمال نصب السبائك الذهبيّة سريعاً (٢). إنَّ القبَّة المطهّرة للإمامين

<sup>(</sup>۱) مقالة: خورشيد سامراء، إعداد: موسى الفقيه الحقاني، مجلة تاريخ معاصر إيران، العدد: ٣٦، ص ١٢٤، نقلًا عن: علي رضا عضد الملك (سفرنامه عضد الملك به عتبات عاليات (رحلة عضد الملك الى العتبات العالية)). (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: بعد أن استلم المرحوم الحاج الشّيخ عبد الحسين الطهراني سبائك الذهب في بغداد، حيث توجّه عضد الملك إلى زيارة الضريح المطهّر ل٣في كربلاء المقدّسة، قام الشّيخ

العسكريّين كما سبق أن ذكرنا من أكبر القباب قياسًا إلى سائر القباب في العتبات المقدّسة الأخرى. وقال حسن الأمين (۱) مؤلّف (دائرة المعارف الإسلاميّة الشيعيّة) في بيان صفة القبّة المطهرة للعتبة المقدّسة في سامراء قائلًا: «إنّ قبّة الإمامين العسكريين] مطليّة بالذهب الذي تبرّع به السلطان ناصر الدين شاه القاجاريّ، وذلك سنة (۱۲۸٥ هـ)، كما هو مكتوب على القبّة نفسها. وهذه القبّة من أكبر قباب الأئمة في جميع أنحاء العالم الإسلاميّ حيث يبلغ محيطها (۱۲۸ متراً، وقطرها (۲۲) مترًا و (۳۵) سنتمتراً. كما يبلغ عدد طابوق الذهب الملصوق بها ۲۲۰۰۰ طابوقة، وبالجهة الجنوبيّة من الحضرة تقع منارتان مُغشاتان بالقاشاني الأزرق، يبلغ ارتفاع كلّ واحدة منها من الأرض إلى فوق (۳۲) متراً. وأمّا من سطح الحضرة فيبلغ ۲۰ متراً، وفي داخل الصحن يوجد ٤٥ إيواناً، ١٦ من الغرب، و ٩ من الجنوب، و ٢٠ من الشرق» (٢٠).

لقد وفّق الحاج الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ إلى طلاء القبة المعظّمة في سامراء بسبائك الذهب المرسلة من إيران. وقد سافر ناصر الدين شاه إلى العتبات المقدّسة في العراق بعد أربع سنوات من إرسال سبائكه الذهبيّة.

بنقل السبائك من وراء بساتين الكاظميّة وعبر النهر إلى سامراء، وباشر العمل دون إبطاء، فلم تشرّ ف عضد الملك بزيارة سامراء [قادمًا من كربلاء والنجف] كان قد تمّ تغليف قسم

من قبّة العسكريين عَلَيْهَ السِّلام بالذهب.

<sup>(</sup>١) نجل السيّد محسن الأمين صاحب كتاب أعيان الشيعة.

<sup>(</sup>٢) حسن الأمين، دائرة المعارف الإسلامية الشيعية، ج ١٣، ص ١٥٣.

T.0

#### اكتشاف أحجار المرمر

جاء في كتاب (مآثر الكبراء) ما يأتي:

«رأيت بخط العلّامة السيّد حسين القزوينيّ الحائريّ آل صاحب الضوابط، قال: حدَّثنى العالم الفاضل الشّيخ أحمد نجل العلّامة حجة الإسلام الشّيخ عبد الحسين الطهران المعروف بـ (شيخ العراقين)، قال: كنت في عنفوان شبابي مع والدي المرحوم بـ «شُرّ من رأى» حين أرسله السلطان ناصر الدين شاه لتذهيب القبّة المطهّرة، فبينها هو ناظر في هذا الأمر الخطير وكنا في خدمته وطوع أوامره ونواهيه، إذ أصبح يومًا من الأيام وقال لى: أدعُ فلاتًا وفلاتًا من العيّالين، فأحضرتها، فقام وقمنا معه وقال للعيّالين: خذوا معكم المسحاة والمعول وسيروا معي.. قال: فسرنا معه إلى مسجد الملويّة، ولا يجسُّر أحدنا أن يسأله عن سبب ذلك. فلمّا وصل إلى المسجد توجّه نحو القبلة فأتى إلى محراب المسجد، فأمر العمّالين بحفره، فحفرا حتى وصل المعول إلى الحجر، فأمر برفع الأنقاض فخرج من تحت التراب والأنقاض رخام بلورى أخضر اللون كالمرايا ذوات الألوان في غاية اللطافة أكثرها مربع الشكل. فأمر بقلعها وحملها إلى الخضرة المقدّسة، ثمّ أمر بترصيفها حول الصناديق الثلاثة داخل الشباك فرصفوها على أحسن ما يكون كما نراها بالعيان اليوم. [ثمّ] قال [السيّد القزويني]: قال الشّيخ المذكور [يعني: الشّيخ أحمد]: كنت في ذلك الوقت حدث السن، فاستحييت أن أسأل أبي أو يسأله أحد من المشاهدين بأنك كيف علمت أنَّ في هذا المكان هذه الأحجار البلوريّة؟ وبأيّ وجه حفرت المكان المذكور.. وقال العلّامة السيّد حسين المذكور [القزويني]: قلت له: لعله أخبر بذلك في عالم الرؤيا أو الشهود.. أقول: وهي إلى يومنا هذا على هيئتها الأولى مع كمال اللطافة والبهاء والزينة وهذه الأحجار البلوريّة الخضراء، يقال لها في بلاد العجم (مرمر شيم) وهي من أحسن الأحجار وأغلاها»(١).

<sup>(</sup>١) ذبيح الله المحلاتي، مآثر الكبراء في تاريخ سامراء، ج ٢، ص ١٦.

## القبَّةُ الحمراء

وعلى هامش النصّ المذكور أعلاه، تمّ ذكر أمر ملفت يبلغ حدّ البشارة، حيث قال: (تقدّم في العهارة الثالثة [أي: المشاريع التنفيذيّة في سامراء] أنَّ أوّل من بنى القبّة المطهّرة معز الدولة أحمد بن بويه)(١) سنة ٣٣٥ [للهجرة]. وتقدّم في العهارة الخامسة أيضًا أنَّ الأمير أرسلان البساسيرى(٢) بناها بالجص والآجر وجعلها كبيرة وشاهقة.

(۱) أحمد بن بويه معزّ الدولة البويهيّ (۳۰۳-۳۵۳هـ): السلطان البويهيّ أبو الحسن أحمد بن بويه الديلميّ الملقّب بمعز الدولة. أوّل من ملك من سلاطين الدولة البويهيّة وهي دولة شيعيّة أهلها من الديالمة، وبلادهم في الجنوب الغربي من بحر قزوين. تسلطت هذه الدولة على الخلافة العباسيّة ابتداءً من عهد الخليفة المطيع لله (٣٣٤هـ)، وهي السنة التي دخل فيها معز الدولة بغداد واستلم السلطة الفعليّة فيها. وكان معز الدولة شيعيًّا جلداً، ومن أجل ذلك لما تحكم في بغداد حاضرة الخلافة أمر الناس بإحياء المحرم وعاشوراء، وإظهار الحزن بلبس السواد، والاحتفال بيوم غدير خم. وكان شجاعاً، فقد يده اليسرى في قتال فسمّي بالأقطع. وقد عُرف البويهيّون عمومًا بتقديسهم مراقد الأئمّة في العتبات المقدّسة والسعي في بنائها وعهارتها، ولم يكن الأمير معزّ الدولة ليختلف عنهم في ذلك. المعرّب.

(٢) أرسلان بن عبد الله المظفر أبو الحارث البساسيري: مملوك من أصل تركي كان مولاه من بلدة (بسا) في فارس وإليها نُسب. ثمّ صار مملوكًا لبهاء الدولة البويهي. برز واشتهر أمره؛ فقدمه الخليفة العباسي القائم بأمر الله على كثير من أقرانه. ثمّ تدرّج في المناصب حتى غدا الحاكم العسكري للجانب الغربي من بغداد، ثمّ قائدًا للجيش حتى عظم أمره وذاع صيته وصار بيده الحلّ والعقد. تحالف مع الفاطميّين لوضع حدّ للتوسّع السلجوقي، وتمكّن سنة (٤٥٠ للهجرة) من إلحاق هزيمة كبيرة بالسلاجقة، وتمكن سنة (٤٥٠ هـ) من دخول الجانب الغربي من بغداد، وعبر النهر وهاجم قصر الخليفة واستولى على شارات الخلافة وأرسلها إلى القاهرة بعد أن حبس الخليفة العباسي، واحتفل بعيد الأضحى وعلى رأسه الألوية الفاطميّة. ثمّ استولى بعد ذلك على واسط والبصرة. وحاول بعد ذلك أن يفاوض الخليفة مؤملًا منه التخلي عن السلاجقة، ولكنّه أخفق في مسعاه، في حين تمكّن طغرل من الخليفة بغداد وإطلاق سراح الخليفة العباسي، فغادر البساسيري بغداد مع أسرته باتجاه

وتقدّم أيضًا في العارة الثانية عشرة أنَّ السلطان حسين قلي خان الدنبلي كساها بالقاشاني، والظاهر أنَّ القاشاني كان رماديًّا كما ذكره العلّامة الخبير السيّد إسماعيل العقيلي الطبرسيّ في المجلّد الثاني من كتابه «كفاية الموحدين» المطبوع، قال: ولونها كما رأيتها حين تشرّفي بـ (سُرّ من رأى) قبل تذهيب القبّة كان من القاشاني الرماديّ، إلى أن وفق الله تعالى السلطان ناصر الدين شاه قاجار، فرصفها بصفائح الذهب، وأرسل أعلم العلماء شيخ العراقين الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ تُنسَّطُ، لإتمام هذه الخدمة العظيمة التي هي من أعظم شعائر الله، وهي اليوم في علوّ شاهق واستحكام متين.

وطبقًا لما ورد في المصادر التاريخيّة، فقد أتمّ الشّيخ مشاريعه العمرانيّة في سامراء سنة ١٢٨٥ للهجرة. وممّا جاء في ذلك في كتاب(عتبات عاليات عراق):

«تواصلت أعال توسعة وإعادة إعار الحرمين في العصر القاجاري. وطبقًا لوصية أمير كبير فقد قام الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ المعروف بـ «شيخ العراقين» بإجراء إصلاحات كاملة وشاملة للحرم المطهّر بثلث أموال أمير كبير، وقد شملت الإصلاحات: تذهيب القباب المنوّرة، وإصلاح الصحن والإيوان، وتغليف الجدران

الكوفة، ولكن فرسان طغرل طاردوه وأرغموه على خوض معركة خاسرة، ثمّ تمّ أسره وقتله بعد ذلك. المعرّب.

<sup>(</sup>١) جمع إيوان، ويجمع على إيوانات أيضاً. المعرّب.

والأروقة والحرم بأحجار المرمر الأخضر، وترميم أجزاء من جدران الصحن وتغليفها بالقاشاني، وقد تمّ إنجاز ذلك والفراغ منه سنة ١٢٨٥ للهجرة»(١).

وحيث كانت وفاة شيخ العراقين سنة ١٢٨٦ للهجرة، يمكن القول إنَّه كان منهمكًا في هذه الخدمة إلى آخر عمره الشريف.

وجاء في كتاب(مآثر الكبراء في تاريخ سامراء)، ما يلي:

«العمارة الثالثة عشرة للملك المفخّم السلطان الأعظم ناصر الدين شاه القاجاريّ في سنة ١٢٨٢ للهجرة، بنظارة العلّامة الشهير شيخ العراقين الشّيخ عبد الحسين الرازيّ الطهرانيّ – قدّس الله سرّه –. قال العلّامة الخبير الشّيخ محمّد السماويّ في «وشائح السرّاء في شأن سامراء»:

شمّ أتاها الناصر القاجاري وجدد الشباك فيها المرتهب وعدم الضريح والرواقا والصحن والمئذنة الرفيعة ورمّم السروض مع الرواق وشرّع الأبسواب بانتظام ورمّم السور الذي قد اجتلى

وجاد بالدرهم والدينار وألبس القبّة ثوبًا من ذهب والقبّة التي سناها راقا والسدار ذات السدّة المنيعة والبهو والصحن على الإطلاق ليزائر المرقد والمقام بناؤه من قبله لـ(الدنبلي)(٢)

<sup>(</sup>۱) أصغر قائدان، عتبات عاليات عراق، ص ۲۰۳، نشر مشعر، طهران، ۱۳۸۷ هـ ش، ۱۲۲۹ هـ. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الأمير أحمد خان الدنبلي حاكم آذربيجان، الذي تقدّم ذكره. المعرّب.

على يدي عبد الحسين الرازي شيخ العراقين الفتى المتاز وذا لخمس وثمانين سنة ومائتين بعد ألف بيّنة إذ حلّت القبّة فيها قد وهب وأرّخوا: الناصر عاقد الذهب(١).

<sup>(</sup>١) ذبيح الله المحلاتي، مآثر الكبراء في تاريخ سامراء، ج ٢، ص ١٦.

### سامراء في واقعها الراهن

إيه، شيخ العراقين! لقد ارتديت لامة الانتصار لسادتك وأوليائك، وشمّرت عن ساعديك، وأثبت جدارة كبيرة في القيام بواجب الخدمة للحرم المطهّر في سامراء من طلاء القبّة بالذهب وإصلاح وترميم المتداعي من الجدران والصحن والأروقة والإيوانات. ولكنك لم تكن حاضرًا لترى ما صنع الأعداء الذين قضيت عمرك في مواجهة أفكارهم المريضة والمنحرفة من تخريب وهدم لهذا الحرم المقدّس. وها هم الشيعة اليوم يواصلون دربك، ولهم ردح من الزمن يعيدون عمارة الصحن الشريف والقبة المطهّرة بفيض دموعهم.

وبعد المشاريع العمرانية لساحة شيخ العراقين، واصل الميرزا الشيرازي طريقه. في نهاية عام ١٣٥٥ للهجرة غارت جماعة ليلًا على العتبة المقدّسة في سامراء، ونهبت مقدارًا من ذهب القبّة. وفي شهر صفر من سنة ١٣٥٦ للهجرة، تمّ كسر قفل العتبة المقدّسة ليلًا أيضاً، وسرقت شمعدانات العتبة التي كانت من الفضة الخالصة، وكان يزن الواحد منها ثمانين كيلوغراماً. وفي عام ١٣٨٠ للهجرة، قام الحاج علي الأصفهانيّ آل كهربائيّ من التجّار الكبار في كربلاء المقدّسة بأعمال عمرانية واسعة في مرقد الإمامين العسكريّين عليه الشرق والغرب من الأيوان، وفي عام ١٣٨٧ للهجرة قام الحاج على الأصفهانيّ الكهربائيّ بطلاء هاتين المنارتين بالذهب (١٠).

(۱) دائرة المعارف تشيّع، ج ۱، (مادة: آب إحياء)، تحت إشراف: أحمد صدر حاج سيد جوادي، بهاء الدين خرمشاهي، كامران فاني، نشر شهيد سعيد محبّي، ط ٥، ص ٩٢، ١٣٨٣ هـ ش، ١٤٢٥هـ. (مصدر فارسيّ).

TII E

ثمّ جاءت يد الغدر آخر المطاف يوم الأربعاء في الثالث والعشرين من شهر محرّم سنة ١٤٢٧ للهجرة، وذلك في تمام الساعة السابعة صباحًا، حيث قام عدد من السلفيين التابعين للقاعدة، متنكرين بثياب الشرطة العراقيّة، باقتحام العتبة المقدّسة، وصادروا أسلحة الحرّاس، ثمّ حبسوهم مع خدام الحضرة في واحدة من حجرات الصحن الشريف بعد أن قيّدوا أيديهم وأرجلهم، وعمدوا بعد ذلك إلى تفخيخ وتفجير الفناء الداخلي من الحرم بهادة الـ(TNT) قويّة الانفجار، وكانت زنة العبوات مائتي كيلوغرام تقريبًا، وعلى إثر هذا الانفجار تهاوت القبّة المطهّرة والبناء مع ما عليه من طلاء الذهب، وكذلك الفسيفساء والقاشاني المستعمل في تزيين الجدران، وقيل: إنّ شدّة هذا الانفجار بلغت حدًّا انتشرت معه المواد والتزيينات المستعملة في القبّة والبناء من الرخام والطابوق والقاشاني وصفائح الذهب على شعاع نصف كيلو متر بل وأكثر من ذلك، بيد أنَّ البناء كان من المتانة والاستحكام بحيث لم تتأثر قو اعده وبقيت أسسه و جدرانه وهيكله العام سالًا، ثمّ تلاه بعد ذلك بسنة وبضعة أشهر تفجير ثانٍ في السابع والعشرين من شهر جمادي الأولى ١٤٢٨ للهجرة، حيث قام الإرهابيون في تمام الساعة الثالثة ليلًا باقتحام الحرم المطهّر، وبعد مواجهة مع حرّاس الحرم، عمدوا إلى تفخيخ جميع أنحاء الحرم، وقاموا بعد ذلك بتفجير عبوتين في تمام الساعة التاسعة صباحًا، ونتيجة للتفجير الأوّل تداعت المنارة الذهبيّة الواقعة إلى يسار الحرم، وفي الانفجار الثاني تداعت المنارة الواقعة إلى يمين الحرم بالكامل (١).

<sup>(</sup>۱) أحمد خامه يار، تخريب زيارتگاههاي إسلامي در كشورهاي عربي (هدم المزارات الإسلاميّة في البلدان العربيّة)، ص ٣٠، نشر دار الإعلام لمدرسة أهل البيت على قم، ١٣٩٣ هـ ش، ١٤٣٥هـ (مصدر فارسيّ).

### سرداب الغيبة وسهاحة شيخ العراقين

إنَّ من بين النشاطات الثقافيّة لسهاحة الشّيخ في سامراء، محاربته ومواجهته للبِدَع، ولم يكن يختلف الأمر بالنسبة له سواء أكان المبتدع بابيًّا أو بهائياً أو سدنة العتبة المقدّسة في سامراء من الذين يتاجرون في الأوهام في سبيل مصالحهم الشخصيّة.

نعم، كان في منزل الإمام الهادي سرداب، عاش فيه ونجله الإمام العسكري الإمام بقية الله الأعظم، فترة من الزمن [وبذلك كان هذا السرداب مبوءًا لثلاثة من الأئمة الأطهار كبقية أجزاء الدار](١)، وكانوا يقضون الوقت فيه بالعبادة والتضرّع إلى الله سبحانه وتعالى(٢).

ثمّ بدأت قريحة العوام من الناس والكثير من الجهّال تنسج الأساطير حول هذه الواقعة، وممّا قالوه: إنَّ الإمام المهدي قد نزل في البئر الواقع في السرداب ثمّ اختفى، وعلى أساس هذه العقيدة صار زائر و الشيعة يتبرّكون بالحوض الذي كان يتوضأ منه الإمام الهادي والإمام العسكري على الله ويأخذون منه التراب للبركة، ثمّ أخذ هذا الموضع يُعرف بالتدريج بوصفه (بئر الغيبة) (٣).

(١) والمقرر عند الإماميّة أنّ بيوت أئمّتهم عليهم السّلام داخلة في البيوت التي (أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ). المعرّب: نقلًا عن: الميرزا حسين النوري، كشف الأستارعن وجه الغائب عن الأمصار، ص ٢٣٣.

(۲) انظر: مصلح الدين المهدوي، تاريخچه سامراء وآستان عسكريين (تاريخ سامراء وعتبة العسكريين)، ص ٤٩، نشر فردوس، أصفهان، ١٣٨١ هـش، ١٤٢٣هـ. (مصدر فارسيّ). (٣) الحسيني الجلالي، مزارات أهل البيت وتاريخها، ص ١٤١.

TIT

ومن الضروريّ هنا أن نشير إلى أنَّه لم يرد في أيّ من المصادر الشيعيّة المعتبرة ذكر لهذا الموضع بوصفه (سردابًا للغيبة) أو (محلًّا لاختفاء الإمام المهدي) أبدًا، بل ذهب الكثير من كبار علماء الشيعة إلى إنكار هذه النسبة.

وقد بين المحدّث النوري(صاحب المستدرك) سبب انتشار الاعتقاد بـ إسرداب الغيبة) على النحو الآتي:

«اتخذ بعض الخدّام هذه البقعة موردًا لكسبهم المادّي والدنيويّ؛ فروّجوا لخرافة البئر، وأخذوا يعرّفونه للناس على أنّه بئر الغيبة، وكانوا يبيعون تراب الموضع على الزائرين للتبرك به. فبادر المرحوم شيخ العراقين وهو من علماء الشيعة الكبار إلى ردم ذلك البئر للحيلولة دون هذه المهارسة الخاطئة، وأحكم غلق فوهته. ولكن الخدّام فيها بعد أعادوا فتحه مجددًا، ولا يزالون يسلبون الزائرين أموالهم بهذه الحيلة...إلخ»(۱).

ويبدو أنّه بالإضافة إلى مكافحة الخرافات والأباطيل، فإنّ هذا السلوك من الخدّام كان يوشك على إحداث انهيار في أسس العتبة من خلال حفر أطرافها. وقد ذكر الشّيخ المحدّث عباس القمّي هذه الحقيقة قائلًا: "إنّ بين الصفّة والسرداب المقدّس شبّاكًا له باب من خشب الساج صُنع بأمر من الناصر لدين الله العباسي (٢) سنة ٦١٢ للهجرة. وطبقًا لما ورد في تلك الكتيبة مع بعض الآيات، وما وصل إلينا عن

<sup>(</sup>۱) انظر: أصغر قائدان، عتبات عاليات عراق، ص ۲۱۰، نشر مشعر، طهران، سنة ۱۳۸۳ هـ ش، ۱٤۲٥ هـ. (مصدر فارسيّ).

<sup>(</sup>٢) أحمد الناصر لدين الله (٥٥٣ - ٦٢٢ هـ): الخليفة العباسي الرابع والثلاثون. حكم في بغداد بين عامَي (٥٧٧ - ٦٢٣ هـ). حاول إعادة الخلافة إلى مجدها السابق. بسط سيادته على بلاد ما بين النهرين وبلاد فارس. وكان عالمًا ومؤلّفًا وشاعراً. تولّى الحكم بعد أبيه المستضيء بأمر الله. حكم ما يقرب من خمسين عاماً. المعرّب.

مشايخنا بالعنعنة المتصلة فإنّ هذه الصفّة كانت موضع وضوء هؤلاء الأئمّة الثلاثة في ذلك السرداب. وبعد هؤلاء الأئمّة أخذ الشيعة يكتبون حاجاتهم إلى الإمام صاحب الأمر صلوات الله عليه في عرائض ورقاع ويتركونها هناك، وكانت الإجابة عنها تصل إلى صاحبها من هناك أو من خارج ذلك المكان في الوقت المناسب، ويملاحظة هذه السبرة والعادة جعلوا فتحة إلى اليمين وفي وسط ذلك الشبّاك تتسع لإدخال اليد وإلقاء الرقعة، دون أن يكون في المقابل ما يشبهها في الطرف الآخر، ومن هنا يدرك كلّ من أمعن النظر أنَّ هذه الفتحة قد جعلت لهذا الغرض، فحاز هذا الموضع على فضيلة ميّزته من سائر مواضع السرداب في التبرك والشرف والاحترام والتقبيل والاستشفاء بالتربة، حتى انفصل الصحن والرواق إلى السرداب عن ذلك الصحن، وصار له خدم من غير الشيعة، فرأى هؤلاء حرص الشيعة وتعلّقهم بذلك الموضع المقدّس، ويسبب غلبتهم واستيلائهم على ذلك الموضع دون الغرباء والزائرين الذين لا حول لهم ولا قوّة، فقد اتخذوا من ذلك وسيلة للكسب الخبيث وغير المشروع؛ فوضعوا تلك الشبكة واستفادوا من ذلك بشتى الحيَل، وأخذوا بالتدريج يبيعون إلى هؤلاء المساكين مقادير من رمل وتراب الموضع، حتى حصلت فيه فجوة، إلى أن تشرّف شيخ العراقين المرحوم الشّيخ عبد الحسين الطهران طاب ثراه وقام بتفقّد ذلك الموضع لغرض تذهيب القبّة المطهّرة وإصلاح الصحن المنوّر. وبعد مشاهدته الخراب الذي تعرّض له ذلك المكان واتساع الفجوة تحته، الأمر الذي يكاد يهدد أساسات البناء بالانهيار، اتخذ قرارًا بردم تلك الفجوة حتى بقى من أعلاها مقدار درجتين، وأحكمها بالجصّ والآجر. وبعد رحيله عاد هؤلاء الجشعون الذين تضرّرت تجارتهم بسبب هذا البناء، وعمدوا إلى تخريبه مجددًا ليواصلوا بيع الرمل والتراب من ذلك الموضع إلى الجهّال من الزائرين، وإرشاد العوام إلى 710

ذلك الموضع بذريعة التبرك، واستغلالهم من أجل إنعاش تجارتهم ومل جيوبهم، ثمّ اتخذ ذلك الموضع بالتدريج صفة البئر، وسمّوه بئر صاحب الزمان، وأضحى جزءًا من مناسك الزائرين، حتى أنّهم إذا ذهبوا إلى سامراء سألوا عن موضع بئر صاحب الزمان، ثمّ ألقوا بأنفسهم إلى داخل السرداب بشكل مسيء للأدب، ويخرجون حاملين مقدارًا من الرمل، وكلّ هذه المارسات لا أساس لها من الصحّة وهي مخلّة بالأدب والاحترام، بل قد تنطوي في بعض المواضع على شبهة الحرام»(۱).

(۱) عباس القمّي، هدية الزائرين وبهجة الناظرين، ص ۹۸. وانظر أيضاً: مقالة بعنوان: (دغدغه هاي محدّث قمّي از گسترش خرافه وتحريف) بقلم: غلام فدكي، مجلة: حوزة، العدد: محدد، ص ٥٦٥، خريف وشتاء عام ١٣٨٨ هـ ش، ١٤٣٠هـ (مصدر فارسيّ).



T19

# وفاة سهاحة شيخ العراقين علاله

طبقًا للوثائق المتوافرة فقد توفي سهاحة شيخ العراقين على شهر رمضان المبارك سنة ١٢٤٨ للهجرة الموافق ليوم الأحد الخامس من شهر دي سنة ١٢٤٨ للهجرة الشمسيّة، متأثرًا بداء (ذات الرئة)(١) في مدينة الكاظميّة، حيث التحق بالرفيق الأعلى، ونقل جثهانه الطاهر إلى كربلاء المقدّسة؛ ليُدفن في الحجرة التي أعدّها لنفسه.

وذكر سهاحة السيّد محمّد باقر الواعظ الكجوريّ مؤلّف كتاب (روح وريحان)، نقلًا عن الشّيخ محمّد شقيق شيخ العراقين أنَّ عمر سهاحة الشّيخ الطهرانيّ عند وفاته كان يربو على الستين عاماً، إذ يقول: «وقد تجاوز سنّه الشريف (٢) الستين سنة، طبقًا لتقرير سهاحة الشيخ (٣) دام مجده، وقد تقدّم أنَّ وفاته كانت في مدينة الكاظمين عليه اليوم الثالث والعشرين من شهر رمضان، وقد أرّخ له بكلمة «غفور»، حيث حلق طائر روحه من قفص الجسد، وارتفع إلى جنان الخلد... إلخ» (٤).

<sup>(</sup>۱) ذات الرئة أو الالتهاب الرئوي (pneumonia): التهاب يصيب الرئة ويؤثر بشكل رئيس في الأكياس الهوائيّة المجهريّة التي تعرف باسم (الحويصلات الهوائيّة). يصيب ذات الرئة سنويًا ما يقرب من ٤٥٠ مليون شخص أو ما يقرب من ٧٪ من التعداد الإجماليّ العالميّ للسكان، وكان يؤدي إلى الوفيات في معضم الحالات، حتى كان الطبيب الكندي الشهير وليم أوسلر (١٨٤٩-١٩١٩م) في القرن التاسع عشر يسمّي هذا المرض بـ (قائد رجال الموت)، إلّا أن ظهور العلاج بالمضادات الحيوية واللقاحات في القرن العشرين حقّق تقدّمًا في معدّل الشفاء. المعرّب.

<sup>(</sup>٢) المراد سهاحة شيخ العراقين.

<sup>(</sup>٣) المراد: الشّيخ محمّد شقيق سهاحة شيخ العراقين.

<sup>(</sup>٤) محمّد باقر الواعظ الكجوري، روح وريحان، ج ٤، ص ٣٢٩، دار الحديث للطباعة والنشر، قم، ١٣٨٢ هـ ش.

وجاء في صحيفة (دولت عليّة إيران) بتاريخ: ٢ / ذي القعدة الحرام / ١٢٨٦ للهجرة، ما يلي:

«انتقل الشّيخ عبد الحسين إلى رحمة الله في العتبات المقدّسة متأثرًا بداء ذات الرئة، في شهر رمضان المبارك، عن عمر ناهز الواحد والستين عاماً»(١).

وهناك رواية أخرى بشأن تاريخ وفاته، ولكنّها تبدو ضعيفة، فقد ذكر العلّامة محمّد حسين حرز الدين في تاريخ وفاة سهاحة شيخ العراقين عَلَيْكَ:

«توفي في بلدة الكاظميّة، ٢٦، شهر رمضان، سنة ١٢٨٦ هـ»(٢).

ولكن طبقًا لما ورد في أكثر الكتب والمصادر الرجاليّة، يعود تاريخ وفاة سهاحة شيخ العراقين إلى الثاني والعشرين من شهر رمضان المبارك، الموافق لليالي القدر.

وقد سجّل أبو المحاسن الحائريّ تاريخ وفاته في كتاب (فصوص اليواقيت) شعراً، على النحو الآتي:

وحين دعي الحسين إليه عبداً سرى مستسقيًا شوقًا لرفده هناك من الهدى أقصاه أرّخ: (فسبحان الذي أسرى بعبده) ١٢٨٦.

كما نظم الشاعر المذكور نفسه تاريخ وفاته بكلمة (غفور)، حيث قال:

منذ عبد الحسين مولى البرايا فاض من ربّه عليه النور طار شوقًا إلى الجنان سريعاً ودعا إليه أرّخ (غفور) ١٢٨٦ (٣).

(١) صحيفة: دولت عليه إيران، العدد: ٦٣٩، ج ٢، ص ١٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) محمّد حسين حرز الدين، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء، ج ٢، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٣) الآغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة الكرام البررة في القرن الثالث بعد العشرة، ص ٧١٤.

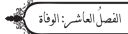
TY1 SIE

وكها تقدّم الحديث حول سهاحة الميرزا محمّد الكاظمي، فإنّ من بين القابه (إمام الحرمين)، و(أبو المحاسن). وفي الحقيقة فإنّ ناظم كلا المقطعين المذكورين أعلاه [في تأريخ وفاة شيخ العراقين] شخص واحد، وبيد أنّ أخانا العزيز السيّد سامي جواد، مؤلّف كتاب (الراقدون عند الحسين) عدّهما شخصين منفصلين (۱). ومصدر البيتين الأوّلين كتاب (معارف الرجال في تراجم العلهاء والأدباء)، حيث عمد ناشر الكتاب ضمن ترجمة سهاحة شيخ العراقين المناس المنافة هذين البيتين في الهامش، وأمّا مصدر البيتين الأخيرين فهو كتاب (طبقات أعلام الشيعة). وقد ذكر الشاعر في هذين المصدرين بلقبيه المختلفين.

ومن المناسب هنا أن أذكر مرّة أخرى أخي العزيز السيّد سامي جواد المنذريّ الكاظميّ، ففي سفري إلى العراق سنة ١٤٣٧ للهجرة بمناسبة الأربعين، أرشدني إلى موضع قبر سهاحة شيخ العراقين العين الله عنى قبل تلك السفرة بالنظر إلى الأبحاث والتحقيق وسؤال المطلعين موقنًا بضياع أثر قبر سهاحة شيخ العراقين العراقين العمل أعهال التجريف وتوسعة الحرم الطاهر لسيّد الشهداء[عليه السلام]، حتى تشرّفت بزيارة العتبات المقدّسة، ووفقت للتعرّف على المحقّق المذكور، فحصلت منه على علامات تدلّ على موضع قبر الشيخ، وسوف يجد القارئ صورة لشاهدة القبر في الفصل الثالث عشر من هذا الكتاب.

وفي كتاب تكملة أمل الآمل، جاء بشأن مكان دفن سهاحته، قوله: «وتوفي في بلدة الكاظميّة... وحمل نعشه الشريف إلى كربلاء، ودُفن في حجرة متصلة بالباب

<sup>(</sup>١) سامي جواد المنذريّ الكاظميّ، الراقدون عند الحسين ﷺ، ص ١٨٥، نشر شركة الدبوق للطباعة والنشر، ببروت، ٢٠١٣ م.



السلطاني من الصحن الشريف كان عيّنها لنفسه، وقبره مشهور في الصحن الشريف يقصده المؤمنون للزيارة»(١).

كما قال السيّد محمّد صحّتي سردرودي، ما يلي:

«إلى جهة الجنوب الشرقي من الصحن المطهّر يقع قبر المرحوم الميرزا الشيرازيّ الثاني، وهو وإلى جهة الشيال الغربي يقع قبر الشّيخ عبد الحسين المعروف بـ «شيخ العراقين»، وهو من مشايخ الإجازات وأستاذ المحدّث الشيعي الكبير الميرزا حسين الطبرسي النوري، ووصي أمير كبير. وقد دفن في أطراف الصحن الشريف الكثير من علماء الإماميّة وسلاطين الشيعة»(٢).

وكيا تقدّم في الفصل الأوّل من هذا الكتاب، فقد كتب سياحة شيخ العراقين وصيّته في العشرين من شهر رمضان المبارك سنة ١٢٨٦ للهجرة. ويبدو من ذلك أنَّ إصابته بذات الرئة بلغت مرحلة حرجة؛ حتى علم معها بدنوّ أجله. وبتحويل هذا التاريخ إلى التقويم الشمسيّ يبدو أنَّ وفاته كانت يوم الأحد الموافق لليوم الخامس من شهر دي عام ١٢٤٨ للهجرة الشمسيّة، ولا يبعد أن يكون البرد القارس المعروف لذلك الشهر من فصل الشتاء قد ساعد على تدهور حالته الصحية.

والأمر الآخر الجدير بالذكر أنّ أحد العلماء المعاصرين لسماحة شيخ العراقين، هو المولى الحاج أبو الحسن الحائريّ المازندرانيّ، الذي يذكره سماحة خاتم المحدّثين

<sup>(</sup>١) حسن الصدر، تكملة أمل الآمل، ج ٣ ص ٢٣١.

<sup>(</sup>۲) محمّد صحّتي سر درودي، سيهاي كربلا (صورة كربلاء)، ص ۷۲، نشر مشعر، طهران، ۱۳۸۸ هـ ش. (مصدر فارسيّ).

TTT COLOR

بصفات من قبيل: (العالم الورع التقي المقدّس الزكي الوفي الوالد الروحانيّ). قيل عنه: إنّه كان من العلماء الربانيّين المتفرّغين للعبادة، وكان بينه وبين الشّيخ زين العابدين المازندرانيّ أخوّة دينيّة، وكان نجله من أفاضل العلماء في كربلاء. قال السيّد محسن الأمين بعد ذكر ما تقدّم:

«وكان المترجَم [الحائريّ المازندرانيّ] التمس من الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ لمّا عمّر الصحن الشريف الحائري، وعيّن لنفسه حجرة للدفن فيها [بأمواله الخاصّة] أن يأذن له أن يُدفن معه [في حجرته]؛ فدُفن معه عند الباب السلطاني»(١).

واليوم نرى على جدار الصحن الشريف عند مضجع شيخ العراقين [شاهدة تحمل] اسم علمين بشكل متعامد أحدهما لسماحة شيخ العراقين على الآخر لسماحة آية الله الحائريّ المازندرانيّ على الله تعالى أن يحشر هما مع سيد الشهداء الله الحائريّ المازندرانيّ على الله تعالى أن يحشر هما مع سيد الشهداء الله الحائريّ

(١) محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج ٢، ص ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) مكتوب على شاهدة القبر بالخط الرقعي: العلاّمة الشّيخ عبد الحسين الطهراني شيخ العراقين(ت ١٢٨٦ هـ). المعرّب.

<sup>(</sup>٣) مكتوب اسمه أسفل اسم شيخ العراقين على ذات الشاهدة وبنفس الخط: العلاّمة الشّيخ أبو الحسن بن محمّد المازندرانيّ (ت ١٣٠٦ هـ). المعرّب.

## وصالُ المحبوب

لقد قضيت عمرًا تجاهد في ركاب إمام زمانك، حتى ارتحلت بدورك إلى حيث غيبتك الكبرى، والتحقت بالرفيق الأعلى! لست أدري هل كحّلت طرفك في هذه الدنيا بالنظر إلى عينه أم لا! ولكنّي على يقين من أنّك حيث كنت موضعًا لاهتهام العلهاء الأعلام، من أمثال: صاحب الجواهر، والمحدث النوريّ، والشيخ بهجت، والشيخ المطهريّ وأضرابهم، لا بدّ أن تكون في لحظة من لحظات حياتك قد أدخلت السرور على قلبه المبارك، وكفى بذلك فخراً.

وعلى الرغم من أنّنا لم نعرفك حق المعرفة، كما لم نعرف غيرك من الوالهين العاشقين للمحبوب الأوحد عزّ وجلّ، ولم نقدّركم كما تستحقون، ولكنّنا نرجو شفاعتكم يا من حلقتم في سماء الولاية التي تضيء نجومها قلوب الأحياء، لا شك في أنّ أجر ما بذلته في صيانة حياض الولاية ليس بالمتاع الذي يمكن العثور عليه في هذه الدنيا، وإنّ نور العشق الذي كان يستعر في صدرك من أجل تذهيب قبة العسكريّين في سامراء، وأيوان الكاظمين، ورفع العتبات المقدّسة، وذلك البغض الذي كنت تضمره في قلبك للمنحرفين وأعداء أهل البيت، وتسلّحت به في جهادهم ومكافحتهم دون هوادة، ليس بالنور الذي يمكن رؤيته بغير ضياء القلب. ما أكثر التعب والعناء الذي تحملته من أجل التعليم والتعلم وتربية الطلّاب وحفظ المصادر الشيعيّة! ولا تزال المدرسة التي بنيتها في طهران تحتضن العاشقين لمدرسة أهل البيت المناسخة فم أبوابها، وتحفظهم ضمن جدرانها.

لقد كنت في سعى دائم وجهد دؤوب لا تعرف الكلل أو التعب، حتى كانت

Tro

مكافأتك في نهاية المطاف أن تدفن إلى جوار المضجع الشريف لسيد الشهداء هذه وأن تبلسم جراح قلبك النابض بالجلوس على مائدة كرمه المترعة؛ [فهنيئًا لك الجوار.. والسّلام عليك يوم ولدت، ويوم ارتحلت، ويوم تبعث حيّاً].



لقد سعينا طوال الفصول السابقة إلى الإحاطة بجميع أبعاد حياة سماحة شيخ العراقين ضمن إطار منظم ومنضبط. ومن الواضح أنَّ جولتنا في هذا الكتاب كانت تمضى قدمًا بمقدار المعلومات المتوافرة والتي أمكن الحصول عليها، وكما ذكرنا مرارًا يجب أن يكون هناك الكثير من الأمور في حياة شيخ العراقين والتي كان يمكن استعراضها بسبب كثرة وتشعّب نشاط سماحة شيخ العراقين، ولكنّنا في الوقت الراهن لم نتمكن من الحصول على أكثر ممّا يجده القارئ الكريم ضمن هذا الكتاب. وسنستعرض في هذا الفصل بعض المطالب ذات الصلة بسياحة الشّيخ والتي لم نجد لها مكانًا مناسبًا ضمن الفصول السابقة. وكما سترون فإنَّ المتفرقات التي سنأتي على ذكرها في هذا الفصل عبارة عن قصص أو أحداث لها نوع صلة بالشيخ بنحو وآخر، وإنّ هذه الصلة إمّا بسبب أخذه في سلسلة رواة الحادثة، أو أنَّ راوي الحادثة يصل في بعض مواضعها إلى اسم الشيخ، أو أنَّه ذكر اسم الشَّيخ لأسباب أخرى. ولا يخفى أنَّنا في تضاعيف الفصول السابقة ذكرنا عددًا غير قليل من الأحداث والحكايات بها يتناسب وطبيعة الأبحاث، ولذلك لن نعيد ذكر تلك الأحداث في هذا الفصل مرّة أخرى. الملحق ال

#### المتفرّ قات

١. قال سماحة المحدّث النوري في سياق التعريف بشخص اسمه (السيّد معصوم القطيفي)، وبيان حادثة تشرّفه برؤية إمام العصر على:

«قلت: هذا السيّد كان جليل القدر عظيم الشأن، وكان شيخنا الأستاذ العلّامة الشيخ عبد الحسين الطهرانيّ أعلى الله مقامه كثيرًا ما يذكره بخير ويثني عليه ثناءً بليغاً. قال: كان تقيًا صالحاً، وشاعرًا مجيداً، وأديبًا وقارئًا غريقًا في بحار محبّة أهل البيت عليه وأكثر ذكره وفكره فيهم. حتى أنّه كثيرًا ما نلقاه في الصحن الشريف، فنسأله عن مسألة أدبيّة فيجيبنا، ويستشهد في خلال كلامه ببيت أنشده هو أو غيره في المراثي، فينقلب حاله فيشرع في ذكر مصيبتهم على أحسن ما ينبغي، ويتحوّل المجلس الخر فيه رضى الله تعالى (۱).

٢. كما قال سماحة المحدّث الميرزا حسين النوري:

«حدّثني الشّيخ الأجلّ الأستاذ العلّامة الربّاني الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ رفع الله مقامه في الدارين قال: لما توفي الآميرزا نبي خان وهو من جملة خواص خدّام السلطان محمّد شاه القاجار وكان متهتكًا في المعاصي والفجور، متظاهرًا بأنواعها وأقسامها، لا يشذّ منها شيء، وكاد أن يُضرب بطغيانه وتظاهره المثل؛ رأيت في النوم كأنيّ أتفرّج في بساتين وعهارات عالية وكأنّها من الجنان، ومعي من يعرّفني أربابَ تلك الدور والقصور، فبلغنا موضعاً، فقال: هذا للآميرزا نبي خان، وإن كنت تحبّ أن ترى

<sup>(</sup>١) الميرزا حسين بن محمّد تقي النوري الطبرسّي، دار السّلام في ما يتعلق بالرؤيا والمنام، ج ٢، ص ١٤١، انتشارات المعارف الإسلاميّة، ط ٣، قم.

TT1

شخصه فها هو قاعد هناك، وأشار إلى موضع، فالتفتّ فإذا به وحده قاعد في بناء يُسمّى بالفارسيّة تالار، فلها رآني أشار إليّ بالصعود إليه، فذهبت عنده، فقام وسلّم عليّ وأجلسني صدر المجلس وجلس على عادته وهيئته في أيام حياته، وكنت متفكرًا في حاله ومكانه! فتفرّس ذلك في وجهي، وقال: يا شيخ كأنّك تتعجّب من مكاني ههنا وأعهالي التي كنت عاكفًا عليها في الحياة تقتضي العذاب الأليم! نعم الأمر كها ترى، ولكنّه كان لي معدن ملح بأرض طالقان، أرسل كلّ سنة وجه إجارتها منها إلى النجف الأشرف؛ ليُصرف في إقامة عزاء أبي عبد الله الحسين ، وأوتيت هذا المكان والبستان عوضًا من هذا.

قال عند، وكان حينئذ بطهران ولم أكن حاضرًا عنده، فقال بعض وُلد العالم الفاضل المولى مطيع الطالقاني: بطهران ولم أكن حاضرًا عنده، فقال بعض وُلد العالم الفاضل المولى مطيع الطالقاني: هذه رؤيا صادقة، وكان له معدن ملح هناك، وكان وجه إجارته قريبًا من مئة تومان يرسله إلى النجف، وكان والدي هو القائم بمصارفه في العزاء والمصيبة. قال الشيخ الأستاذ على النبية وما سمعت قبلها بأنّه كان له عُلقة بأرض طالقان ولا بسائر ما ذكره لي في المنام، والحمد لله الكريم الوهّاب)(۱).

٣. وقال المحدث الميرزا حسين النوري [في كتابه(دار السّلام فيها يتعلق بالرؤيا والمنام)، تحت عنوان:(رؤيا هائلة في شدّة خطر ذاكري مصائب الإمام الحسين عليه)]:

«وحدّثني أيضًا [العالم الربّاني الشّيخ عبد الحسن الطهرانيّ] أعلى الله مقامه ورفع في الخلد أعلامه أنّ رجلًا دخل على العالم الجليل والفاضل النبيل الآغا محمّد على ابن

(١) المصدر نفسه، ج ٢، ص ٢٣٣.

الأستاذ الأكبر البهبهاني طيّب الله تعالى ثراهما فقال: رأيت في النوم كأنّ أقطع بأنيابي وأضراسي لحوم جسد أن عبد الله على وكان الآغانيك لا يعرف الرجل، فأطرق برأسه ملياً، ثمّ رفع رأسه وقال: لعلك تقرأ التعزية وتذكر مصائبه على ؟ قال: نعم. قال: فمن الآن فاتركه، أو اقتصر في النقل على الموجود في الكتب المعتبرة، فإنّ تلك الرؤيا نتيجة الأكاذيب عليه اللهاالا).

#### ٤. قال سياحة المحدّث المرزا حسين النوري عَلَيْكُ:

«لما اشترى شيخنا الأستاذ العلّامة الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ أعلى الله تعالى في الخلد مقامه الدور الواقعة في السمت الغربي من الصحن المقدّس الحسينيّ على ساكنه ألف سلام المتصلة به، وأدخلها فيه أمر بأن يجعل فيها زيد فيه سراديب للأموات، كما في الصحن المقدّس الغروي؛ فصار قريبًا من ستين سردابًا ما بين الصغير والكبير، واشتغل الناس بدفن أمواتهم فيه، فلما مضى على ذلك برهة انكشف أنّ الطاق الذي كان فوق تلك السراديب لا يطيق ثقل الناس الذين يمشون عليه؛ فأمر ثانيًا مدمه وبنائه ثانياً. وحيث دفن فيها جمّ غفير، أمر بأن يُهدم واحد ويُبنى عليه، ثمّ يُهدم الآخر، وكلّ سرداب أرادوا هدمه ينزل واحد فيغطى ما وضع فيه بالتراب الذي كان فيه لذلك؛ لئلا تُهتك حرمة الأموات، فاشتغلوا به، فلما وصلوا إلى السرداب المقابل للضريح المقدّس نزل بعضهم للشغل المتقدّم؛ فرأى أنّ الأموات الذين فيه قد انقلبوا فصار رأسهم الذي كان من جهة الغرب في موضع قدمهم الذي كان إلى القبر المطهّر؛ فخرج وأخبر الناس بذلك؛ فاجتمع خلق كثير لا يُحصى فشاهدوا جميعاً، وكانوا [أي الأموات] ثلاثة أحدهم

(١) المصدر نفسه، ج ٢، ص ٢٣٤.

TTT SINGLE STATE OF THE STATE O

الآميرزا إسهاعيل الأصفهانيّ النقاس، وكان من المشتغلين في الصحن، وكان ولده حاضراً، وقال: أنا أدخلت والدي القبر ووضعته فيه. وتبيّن للناس أنّ هذا تأديب من الله تعالى عباده لأن يعرفوا طريق الأدب وسلوك المعاشرة مع أوليائه أولياء النعم.

وحدّثني في ذلك اليوم المولى الفاضل الصالح الورع التقي الحاج المعظم المولى أبي الحسن المازندراني المجاور (۱) الذي يأتي إلى ذكره الإشارة سلمه الله تعالى قال: رأيت قبل ظهور المعجزة بمدّة رؤيا، وكنت متفكرًا في تعبيرها، والآن انكشف وجهها، وهي: إنّه كانت لولدي خالة تقيّة صالحة، فلما توفيت دفنتها في هذا الجانب، فرأيتها ليلة في المنام؛ فسألتها عن حالها وما جرى عليها؟ فقالت: بخير وعافية، غير أنّك دفنتني في مكان ضيّق لا أقدر على مدّ رجلي، وأنا دائمًا أقعد على هيئة القرفصاء، أجعل ذقني على عيني ركبتيّ. فانتبهت ولم أعرف وجه الضيق، وظهر لي الآن أن مدّ الرجل في هذا المكان من إساءة الأدب إلى أولياء الرحمن، وكان ظهور هذه المعجزة في شهر صفر سنة ستة وسبعين بعد المائتين والألف»(۲).

٥. وقال ساحة المحدّث النوري في معرض حديثه عن تشرّف سيد اسمه شاهر [برؤية صاحب العصر عليه]:

«إنّ السيّد شاهر كان أخًا للسيد حسين كليدار والد السيّد علي كليددار، الموجود الآن الذي تبصّر وتشيّع بهداية شيخنا الأستاذ العلامة الشّيخ عبد الحسين

<sup>(</sup>١) ربّها هي إشارة إلى مجاورة قبره لقبر شيخ العراقين في موضع واحد، أو لمجاورته في الدفن لمرقد الإمام الحسين عصل المعرّب.

<sup>(</sup>٢) الميرزا حسين بن محمّد تقي النوريّ الطبرسّي، دار السّلام في ما يتعلّق بالرؤيا والمنام، ج ٢، ص١٥٠-١٥١.

الملحق ال

أعلى الله مقامه وكان نائب أخيه في فتح أبواب الروضة المقدّسة العسكريّة وإغلاقها»(١).

7. ذكرنا في بداية هذا الكتاب أنّ سهاحة شيخ العراقين كان يكنّى بـ(أبي أحمد)، والسبب في ذلك أنَّه قد ورد في كتاب (أعيان الشيعة) ضمن التعريف بأحد تلاميذ شيخ العراقين (والذي هو من أحفاد فتح علي شاه القاجاري) نقلًا عن الشيخ حمادي من شعراء العرب تسمية شيخ العراقين بأبي أحمد؛ إذ قال:

«الميرزا سيف الدين ابن سيف الملوك ابن ثابت الإيالة ابن السلطان فتح علي شاه القاجاري؛ ذكره الشّيخ حمّادي بن نوح الحلّي الشاعر المشهور في ديوانه؛ فقال: الشّيخ الأجل قرأ في أيام شبابه في الكاظميّة في العلوم العربية على العالم الفاضل السيّد علي عطيفة، وكمّل أصوله وفقهه على أبي أحمد الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ»(٢).

٧. وفي فهرس الـتراث ضمن التعريف بالشهيد الثاني على وأحد كتبه (استقصاء الاعتبار في شرح الاستبصار) وأنه لا تتوافر منه سوى ثلاث نسخ، واحدة منها عند سهاحة شيخ العراقين:

«خرج منه ثلاث مجلدات، وكتب بعضها بكربلاء، والنسخ الموجودة منه لدي: سلطان المتكلّمين الشّيخ محمّد الواعظ بطهران.

الشيخ مشكور الحولاوي النجفيّ.

الشيخ عبد الحسين الطهرانيّ بكربلاء"(٣).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج ٢، ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج ٧، ص ٣٢٥.

<sup>(</sup>٣) السيّد محمّد حسين الحسينيّ الجلالّي، فهرس التراث، ج١، ص ٨٤١.

TTO ESTE

٨. وقد تحدّث المرحوم آية الله محمّد تقي بهجت الله وهو من مراجع التقليد المعاصرين عن سهاحة شيخ العراقين قائلا: «إنَّ صاحب الجواهر المحقيد للمعاصرين عن سهاحة شيخ العراقين قائلا: «إنَّ صاحب الجواهر المحقق المعاصرين عن سهاحة شيخ العراقين أحدهم: عبد الرحيم البروجرديّ [المتوفّى: ١٢٧٧ للهجرة] المحقق، والثاني: الآخوند المولى على الكني [المتوفى: ١٣٠٦ للهجرة] الأغا الشيخ عبد الله نعمة اللبنانيّ، المتوفّى ١٣٠٣ للهجرة]، والرابع: الآغا الشيخ عبد الحسين الطهرانيّ [المتوفى: ١٢٨٦ للهجرة] المحسين الطهرانيّ [المتوفى: ١٢٨٦ للهجرة] المحسين العلميات والعمليات» (١٠).

(۱) محمّد حسین رخشاد، در محضر بهجت، ج؟، ص ٤٢٥.





# الآيات القرآنية

| الصفحة        | السورة   | رقمها | الآية                                                                                                     |
|---------------|----------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 77-77         | آل عمران | ١٨٥   | ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمُوْتِ﴾                                                                       |
| 777           | التوبة   | ١٨    | ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ الله َّ مَنْ آمَنَ بِالله ۗ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾                            |
| 179           | مريم     | ٧٣    | ﴿ وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آَيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ                    |
| 197           | مريم     | 97    | أَمَنُوا ﴾<br>﴿إِنَّ الَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِجَاتِ سَيَجْعَلُ لَمُّمُ<br>الرَّحْمَنُ وُدًا﴾ |
| 77-77         | الأنبياء | 40    | ﴿ كُلُّ نَفْسُ ذَائِقَةُ الْمُوْتِ﴾                                                                       |
| 717           | النور    | 41    | ﴿ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ ﴾                                                |
| <b>۲۷-۲</b> ٦ | العنكبوت | ٥٧    | ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةً المُوْتِ﴾                                                                        |
| 41            | الزمر    | ۳.    | ﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ﴾                                                                  |
| 179           | فصّلت    | ٦     | ﴿ قُلْ إِنَّهَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّهَا إِلَمُكُمْ إِلَهُ                         |
| ٣٦            | الملك    | ۲     | وَاحِدُ ﴾ ﴿ اللَّهِ عَلَقَ المُوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَصْنُ عَمَلًا ﴾ عَمَلًا ﴾       |

الفهامرس الفنية المعارس الفنية المعارس الفنية المعارس الفنية المعارس الفنية المعارض الفنية المعارض الفنية المعارض الفنية المعارض المعا

# فهرس الأئمة المعصومين (عليهم السّلام)

النبيُّ الأكرم وَالْمُثِلَّةُ: ٣٦.

فاطمة الزهراء علية السِّلان، السيّدة: ٧٥.

على بن أبي طالب على = أمير المؤمنين على: ١٨٩، ٣٠٣.

الإمام الحسين عليه أبو عبد الله = سيّد الشهداء: ٢١، ٨٦، ١٠٨، ١٥٨، ٣٢٣.

الإمام زين العابدين ١٥٨.

الإمام الصادق عليها: ٢٩١.

الإمام موسى الكاظم على الكاظم الكاظم الكاظم الكاظمين: ٢٠، ٨٦، ١٩١، ٢٨٣.

الإمام الرضافي: ٨٨.

الإمام الهادي عليه الإمام الهادي الله عنه المام الهادي الله عنه المام الهادي الله عنه المام الهادي الله عنه المام الهادي الله المام الهادي الله عنه المام الهادي الله عنه المام الهادي الله عنه المام المام

الإمام الحسن العسكري على العسكريين: ٣٠١، ٣١٢، ٣٠٧.

الحجّة بن الحسن المهدي المنتظر= صاحب العصر والزمان: ١١، ٢١١، ٢١١، ٢١١،

TEI COURT

# فهرس الأعلام

# حرفالألف

إبراهيم ابن الميرزا غياث محمّد الأصبهاني، الميرزا: ٧١.

إبراهيم التنكابنيّ، الشّيخ: ١٣٤.

إبراهيم السبزواريّ، الميرزا: ٩٤، ٩٤.

إبراهيم القمّي، المولى: ٦٤.

إبراهيم الموسويّ القزويني، السيّد= صاحب

الضوابط: ۳۰، ۶۸، ۶۹، ۷۵، ۷۷، ۷۷، ۷۷، ۷۷،

إبراهيم بن مالك الأشتر النخعى: ٥٧.

إبراهيم[حفيد الشّيخ زين العابدين السلماسيّ]، الميرزا: ١٠٥.

ابن الحجاج[البغدادي]: ١٧٩.

ابن خلكان: ٢٧٤.

أبو الحسن الحائريّ المازندرانيّ، المولى الحاج: ٣٢٣، ٣٢٣.

أبو القاسم الجيلانيّ القمّي، الميرزا: ٥٦، ٧١، ١٨٨.

أبو القاسم نجم الدين جعفر بن حسن الهذلي، المحقّق الحلي: ١٣٨.

أبو القاسم، قائم مقام الميرزا: ١٧٧.

أبو ريحان البيروني: ٢٧٢، ٢٧٨.

أبو طالب الحسيني الهمدانيّ، السيّد: ١٣٤.

أبو غسان عياش بن إبراهيم الأرزني: ١٧٩.

أحمدابن الشّيخ محمّد آل عصفُور، الشّيخ: ٥٥.

أحمد ابن الشّيخ حسن البحرانيّ، الشّيخ: ٥٥. أحمد اتفاق: ٢٢٧.

أحمد الطهراني، الميرزا: ١٠١.

أحمد الفرهو مند الكتبيّ: ١٤٧، ١٥٣.

أحمد المازندراني، الشّيخ: ٢٧٢.

أحمد الناصر لدين الله العباسي: ٣١٣.

أحمد النراقي، المولى: ٦٠.

أحمد بن بويه، معز الدولة: ٣٠٦.

أحمد بن زين الدين الإحسائيّ الحائريّ، الشّيخ: ٧٤،٥٥،٥٤.

أحمد بن نعمة الله، الشّيخ: ١٤٠.

أحمد حسن البكر: ١٨٠.

أحمد خان الدنبلي: ٣٠٨، ٣٠٨.

أحمد خان ملك ساساني: ١٧١، ٢١٤،

.777,7777.

أحمد شاه: ١٦٥، ٢٨٢.

أحمد[ابن الشّيخ عبد الحسين الطهراني الحائري]، الشّيخ: ٣٠٥، ٣٨، ٣٧، ٢٧٥ أحد، الآغا الشّيخ: ٢٧٥.

الأردبيلي[صفي الدين]: ٢٧٥.

أرسلان البساسيري، الأمير: ٣٠٦.

الأستادي، آية الله: ٩، ١١، ١٢٣، ١٤٨، ١٤٨،

أسد الله البروجرديّ: ٨٥.

أسد الله الشفتيّ الأصفهانيّ، السيّد: ٣٠، ١٣٠ ١٤١، ١١٥، ١٤١، ١١٥،

بهرام میرزا: ۱۲۸، ۱۲۸.

#### حرفالتاء

# حرفالجيم

جاني الكاشانيّ، الحاج الميرزا: ۲۱۷. جرجي زيدان: ۲۲۸، ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۷۷.

جعفر ابن الشّيخ خضر الجناحي النجفيّ، الشّيخ الأكبر: ٥٥.

جعفر المازندرانيّ، السيّد: ٩٤، ٩٤.

جعفر النقدي، الشّيخ: ٢٩٦.

جعفر سلطان العلماء، الشّيخ: ١٤٧.

جعفر كاشف الغطاء، الشّيخ= جعفر بن خضر المالكي: ٥٥، ٥٧، ٦٦، ٧١، ٤٧،

جواد المّلكي التبريزيّ، الميرزا: ٩٠. جواد[ابن الشّيخ عبد الحسين الطهراني الحائري]، الشّيخ: ٣٣

چهارسوقي[سيّدمحمّد علي الروضاتي]، آية الله: ۲۷۰. 191,791,777.

الإسكندر الثاني: ٢٥٥.

إسهاعيل الصدر، السيّد: ١٣١، ١٣٢.

إسهاعيل الصفوي، الملك= أبو المظفر شاه إسهاعيل الهادي الوالي: ٢٥٥.

إسماعيل العقيلي الطبرسيّ، العلّامة الخبير: ٣٠٧.

إسماعيل[ابن الشّيخ زين العابدين السلماسيّ]، الميرزا: ١٠٥.

الآغا رضا الهمدانيّ، الحاج: ١٣٩.

إقبال يغمائي، السيّد: ١٨٤.

أكبر بيك: ۲۰۷.

أكرم عمر باشا، والي بغداد: ٢٦٠ آواره[البلّغ النهائيّ]: ٢٢٢.

### حرفالباء

باقر بن زين العابدين السلماسيّ، الشّيخ= السلماسيّ: ۸۲، ۸۷، ۱۱۱، باقر[ابن الشّيخ زين العابدين السلماسيّ]، المرزا: ۲۰۸،۱۰۲،۱۰۰

باهر النور: ١٧٠.

بزرك قائم مقام، الميرزا: ١٧٧.



## حرفالحاء

الحاج الكرباسيّ، الحاج: ٧٢.

حبيب الله الرشتيّ، الميرزا: ١٠٠.

حسام الدين الطريحيّ، الشّيخ: ١٤٠.

حسن الأمين: ٣٠٤.

حسن الصدر الكاظميّ، السيّد= حسن الصدر: ٢٦٨، ٢٠٨.

حسن الفاطميّ، السيّد: ٢٥٢، ٢٥٢.

حسن المدرّس الأصفهانيّ، السيّد: ١٣٤.

حسن المصطفوي، الحاج الميرزا: ٢٥، ١٠٢. حسن بن جعفر، كاشف الغطاء= الشّيخ حسن كاشف الغطاء: ٤٧، ٤٨، ٤٩، ٥٥، ٧٥، ٥٥، ٥٩، ٦٣، ٦٤، ٢٥، ٦٦، ٩٣، ٢٦٨.

حسن خان، المرزا: ٢٠٥.

حسين ابن السيّد أبي القاسم جعفر الكبير، السيّد: ٧١.

حسين ابن الميرزا خليل الطهرانيّ النجفيّ، الشّيخ ميرزا: ٢٩٢.

حسين الأردكاني = الأردكاني: ٣٩، ٤٠.

حسين الخليليّ، الميرزا: ٩٣.

حسين المازندراني، الشّيخ: ٢٧٢.

حسين النوريّ، الشّيخ= المحدّث النوريّ= الميرزا حسين النوريّ= حسين علي البهاء: ١٠، ١٦، ٢٢، ٢٢، ٣٥، ٥٤، ٢٢،

حسين بن محمّد ابن الشّيخ جعفر الماحوزيّ، الشّيخ الأجلّ: ٥٥.

حسين بن مشكور ابن الشّيخ جواد بن مشكور الكبير، الشّيخ: ٦٤.

حسين علي التويسركانيّ، الحاج المولى: ٤٩، ٧٧، ٧٧، ١٤١.

حسين قلي بن رمضان الأنصاريّ، المولى: ٩٠، ٨٤، ٨٢

حسین قلی خان: ۲۰۷، ۳۰۷.

حسين قولر آغاسي= الحاج الميرزا آقاسي: ۲۲۷، ۲۱۲، ۲۱۵، ۲۲۷.

الحلّي، العلّامة: ١١٧.

الحموي[ياقوت الحموي]: ١٧٩.

# حرفالخاء

خان، الميرزا: ٢٢٠.

خسر و میرزا: ۱۷۸.

خسروشاهي: ٤٢، ٣٤.

خضر بن شلال: ٣٢.

الخليل بن أحمد[الفراهيديّ]: ٢٧٨، ٢٧٨. الخمينيّ[روح الله بن مصطفى]، الإمام: ٥١.



#### حرف الدال

دائي ملك= خال الملك: ۲۰۶، ۲۰۵، ۲۰۶، ۲۰۶، ۲۰۹.

#### حرفالراء

راضي، الشّيخ: ٥٨.

رجب علي خادم مشهدي: ۲۲۷.

رحيم خان، الميرزا: ٢٢٩.

رضا ابن آية الله بحر العلوم الطباطبائي، السدد: ٢٩٢.

رضا البزاز، الميرزا: ٢١١.

رفيع بن علي الرشتيّ، الشّيخ: ٤٨، ٩٩، ٦٩، ٩٠، ٧٠.

رفيع بن علي الرشتيّ، الشّيخ: ٤٨، ٩٩، ٦٩، ٧٠.

روح القدس: ٨٥.

روحية رباني: ٢٢١.

ريحان الله الكشفيّ الـدارابيّ، السيّد= ريحان الله الموسويّ: ١٢٥، ١٤٥.

# حرفالزاي

زاده المازندرانيّ، الآغا آية الله: ٢٣٤. شمس الدين زين الدين بن على العامليّ، الشّيخ= الشهيد السيّد: ١٣٨.

الثانيّ: ۱۳۸، ۱۵۶.

زين العابدين الطباطبائيّ، السيّد: ١٨٧.

زين العابدين المازندرانيّ الحائريّ، الشّيخ: ٢٣٤، ١١٥، ١١٥.

زين العابدين، آية الله الآغا الميرزا: ١٨٨.

#### حرفالسيرن

سامي جواد المنذريّ الكاظميّ، السيّد: ٣٢١.

سعيد مير محمّد صادق، السيّد: ٢٢٥.

سعید میر محمّد صادق، السیّد: ۹، ۲۰۰، ۲۲۵.

سليمان بن معتوق العامليّ، الشّيخ الأجل: V1.

سيف الله، الآغا: ٢٠٢.

# حرفالشين

الشاهنشاه: ۲۹۲، ۲۹۶.

شريف العلماء المازندرانيّ: ٦٠، ٦٩، ٥٥،

شريف بن عبد الحسين، الشّيخ: ٣٦، ٣٨، ٤٠.

شريف[من أحفاد محمّد حسن النجفي]، الشيخ: ١٠١.

شمس الدين محمّد بن علي الموسويّ العامليّ، السيّد: ١٣٨.

شوقي أفندي البهائي = عبد البهاء شوقي:



### حرفالعىر.

عباس أفندى=عبد البهاء: ۲۱۲، ۲۲۰، 177,777.

عباس القمّى، الشّيخ: ٢٩٠، ٣١٣.

عباس مبرزا، الأمير الإيراني = ولى العهد عباس مبرزا: ۲۹۷، ۱۷۷، ۱۷۷، ۲۹۷.

عباس[ابن الشّيخ محسن خنفر]، الشّيخ: .01

عبد الباقى ابن الأمير محمّد حسين الخاتون آبادي، الأمر: ٥٦، ١٤٠.

عبد الرحيم البروجرديّ:٥٠، ٥١، ٨٥، ۷۸، ۱۹۷.

عبد الرزاق الأصفهانيّ: ١٣٠.

عبد الصمد التستريّ، الشّيخ: ٩٣.

عبد العظيم[الحسني]، السيّد: ١٥٠.

عبد العلى بن عبد المجيد: ١٤٦.

عبد الكريم اليزديّ الحائريّ القمّي، الشّيخ: .107,187,1701.

عبد الكريم بيك مباشر: ٦٨، ٢٠٧، ٢٠٧. عبد الله ابن الشّيخ على البلاديّ، الشّيخ: ٥٥. عبد الله ابن المولى أحمد الزنجاني، الشّيخ العالم: ۸۳، ۸۶، ۱۱۰، ۱۱۱، ۱۱۲، ۱۱۳، ۱۱۳، .107

عبد الله أفندي، المرزا: ٢٧٤.

عبد الله آل نجل محمّد جعفر، الآغا: ١٧٠، .111

#### حرفالصاد

الصابريّ الهمدانيّ، آية الله: ٩، ٢٨. صاحب الآداب البديعة: ٣٧، ٢٧٦.

صاحب الفصول[محمّد حسين الأصفهاني]: . 1 + 2

الصاحب بن عباد: ۲۷۸، ۲۷۸.

صادق آغا مجتهد التبريزيّ، الميرزا: ١٠١.

صالح التاجر النجفيّ، الحاج: ٢٩٣.

صالح الداماد، السيّد= السيّد الداماد: ١٤٢، .188,187

صدام حسين: ١٨٠.

صدر الإسلام[محمد أمين] الإماميّ الخوئيّ:

.1.7

صدر الدين العامليّ، السيّد الأيد الأجل: عبد الرسول الخالصيّ: ٢٦٦. 73

صدر الدين القمّى، السيّد: ١٤٠.

صفر على الرشتيّ، المولى: ١١٦.

### حرفالضاد

ضيائية خانم: ۲۲۰.

#### ح ف الطاء

طغرل: ۳۰۷، ۳۰۲.

طهماسب الصفويّ: ٢٥٥.

طهماسب قلى خان القزوينيّ: ١٦٨.

عبد الله التستريّ، المولى: ١٤٠.

عبد الله الطهرانيّ: ٢٢٧.

عبد الله خان،: ۱۹۸.

عبد الله نعمة العامليّ، الشّيخ: ١ ٥ ، ٥ ٥ .

عبد المحمد ابن المولى عبد الكريم، الشّيخ: ٣٢.

عبد المحمد اللواسانيّ: ١٣٠

عبد المحمد، الشّيخ: ٣٢.

عبد المؤمن، القاضي: ١٤٠.

عبد النبي القزوينيّ، الشّيخ: ١٤٠.

عبد الوهاب الخراسانيّ المشهديّ، الحاج الشّيخ: ١٣٥، ١٤٦.

عبد على، الشّيخ: ٥٥.

عز الدين الحسين عبد الصمد الحارثي الكاظميّ العامليّ، الشّيخ: ٢٧٧.

عزّت السلطنة، السيّدة: ٢٠١، ٢٠١، ٢٥٤. العلويّة البغداديّة: ٣٨.

علي بن جعفر كاشف الغطاء، الشّيخ: ٧٥، ٩٣.

على محمّد الشيرازيّ: ٢١١.

على [ابن حسين النوري]، الشّيخ: ٢٨.

علي ابن الشّيخ محمّد رضا الشيرازيّ، الشّيخ:

علي أصغر[ابن السيّد محمّد شفيع الجابلقيّ]، السيّد: ٦٠.

علي أكبر الخراسانيّ، الآخوند المولى= الآخوند الخراسانيّ: ٦٣، ٦٧، ١٣٥، ١٣٥.

علي أكبر القمّي، الحاج الملّا: ٣٨، ٣٩ .

علي أكبر صفري، الدكتور= علي أكبر و لايتي: ٥٥١، ١٥٧، ١٨٣.

على أكبر[ابن السيّد محمّد شفيع الجابلقيّ]، السيّد: ٦٠، ٦٢.

علي أكبر[والد السيّد محمّد شفيع الجابلقيّ]:

علي الأصفهانيّ آل كهربائيّ، الحاج: ٣١٠. علي التستريّ، السيّد: ٦٧.

علي الزنوريّ، المولى آقا: ١١٦.

على الطباطبائيّ الحائريّ = السيّد علي صاحب الرياض = الأمير علي: ٥٥،٥٥، ٥٦، ٢١، ٢٨، ٢٨، ١٤٢.

علي القاربوز آبادي، العلّامة المولى: ١١١. علي الكنّي، المولى= الآخوند المولى علي الكنّي= آية الله كنّي: ٥٠، ٥١، ١٨٧، ١٨٨، ٢٦١.

على الواعظ الخيابانيّ التبريزيّ، المولى: ٩٩. على بن محمّد على الميبديّ اليزديّ، السيّد: ٥٧، ٨٢، ٨٤، ١٣٨، ١٣٨، ٢٨٨، على خان، المرزا: ٢٩٣.

علي رضا خان، عضد الملك: ٢٨٢.

على رضا طالب بور: ١١٦.

علي قنبريان زيد عزّه، حجّة الإسلام= الشّيخ قنريان: ١٤٢، ١٢٧، ١٢٤.

علي كرباسي زادة الأصفهانيّ: ١٢٩.

علي محمّد الشيرازي، الباب= السيّد علي محمّد= الباب: ۲۱۱،۱۹۲،۱۷۱،۹۶،۲۱۲،۲۱۳، ۲۱۸،۲۱۷،۲۱۲،

T 2 V



على ميرزا: ٢٥٦.

على نقى الطباطبائي = الطباطبائي: ٣٩، ٤٠، فرهاد ميرزا: ٢٩٧. .181.110

> على نقى الموسويّ الطهرانيّ، الحاج السيّد: .104

> على[ابن الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ الحائريّ]، الشّيخ: ٣٢، ٣٥، ٣٧، ٤٠، 177, 777, 077, 577.

> > على[ابن محمّد حسن النجفيّ]: ٢٦.

عهاد الدين شيخ الحكمائي، السيّد: ٢٣١.

عمر باشا، الوالى العثماني: ٢٥٩.

عيسى بن حسين= الشّيخ عيسى الزاهد= عيسى النجفيّ: ٤٧، ٤٨، ٤٩، ٢٥، ٢٦، ٧٢، ٨٢، ٢٠٢، ٣٠٢.

عيسى[ابن الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ الحائريّ]، الشّيخ: ٣٢.

## حرفالغىن

غلام حسين ابن ملّا باقر النوريّ، الشّيخ= غلام حسين النجفيّ النوريّ: ١٥٧، ١٥٣، .107,108

غلام رضا گلی زواره= گلی زواره: ۹، ۳۲. غلام على حداد عادل، الدكتور: ١١٦.

# حرفالفاء

فاطمة[زوجة الميرزا أحمد الطهرانيّ]: ١٠١. فتح علي شاه: ۱۲۳، ۱۷۸، ۲۵۲، ۲۸۳، .YAO

فرهاد رهر: ١١٦.

فضل الله النوري، الشيخ: ١٣٢.

الفيكونت فيليب دى طرّ ازى: ۲۷۷.

### حرفالقاف

القائم بأمر الله، الخليفة العباسيّ: ٣٠٦. قنبريان، السبّد: ١٣٧، ١٤٢.

القيصر نيقو لاى الأوّل: ١٧٨، ١٧٩.

# حرفالكاف

كاظم الرشتيّ، السيّد: ٢١١. كاظم اليزديّ، السيّد: ١٣٢، ٢٩٦.

كاظم خان، الميرزا: ٢٣١.

كريم خان الزنديّ: ٣٠١.

الكساندر سيرغيفيتش غريبايدوف= غريبايدوف: ۱۷۸، ۱۷۹.

كلب على بن عباس الشرنديّ القزوينيّ: .117

الكليدار[السيّد عبد الجواد الطعمة]: ٢٣. الكونت جوزيف آرثر دى غوبينو: ٢٦، 317,017, 17.

# حرفالميم

محسن الأعرجي الكاظميّ، السيّد: ٧١، .171

محسن الأمين، السيّد= صاحب الأعيان: ٢٣، ٩٣, ٢٩, ٣٩, ١١, ٨٢٢, ٠٧٢, ٣٢٣.

191,170,101

محمّد باقر الطباطبائي، السيّد: ٦٠.

محمّد باقر الواعظ الطهرانيّ الكجوريّ:

محمّد باقر بن الهزار جريبي الغرويّ، الجليل الآغا: ٧١.

محمّد باقر[ابن الشّيخ مهدي ابن الشّيخ عبد

محمّد باقر[ابن الشّيخ مهدي]: ٣٢.

محمّد باقر[القزوينيّ]، السيّد: ١٥٤.

محمّد بن إسماعيل المازندرانيّ الحائريّ= أبو على الحائريّ: ١٣٩، ١٤٠.

محمّد بن عبد الوهّاب بن داود الهمدانيّ الكاظميّ = أبو المحاسن الكاظميّ = العلّامة المبرزا محمّد إمام الحرمين: ٢٣، ٦٩، ١٨، 31, 50, 40, .77, 131, 177.

محمّد بن هاشم الهنديّ، السيّد العالم: ٥٠.

محمّد تقى ابن الشّيخ عبد الرحيم، الشّيخ: ۷۲، ۲۷،

محمّد تقى التستريّ، العلّامة الشّيخ: ٢٧٥.

محمّد تقى الـشـيرازيّ، المـيرزا= الميرزا الشبرازيّ: ۱۰۱، ۱۰۷، ۱۳۱، ۱۳۲،

٠١٣، ٢٢٣.

محمّد تقى الفراهانيّ، الميرزا= قائم مقام الفراهانيّ: ۱۷۷، ۱۷۹.

محمّد تقى القزويني، الشّيخ: ١٨٥، ١٨٦، .198

محمّد تقى بهجت، آية الله العظمى= آية الله

محسن بن محمّد الحائريّ= الشّيخ محسن الحائريّ: ۸۱، ۸۶، ۹۵.

محسن خنفر، الشّيخ: ٥٧.

محمد[والد الشّيخ زين العابدين السلماسي]، المرزا: ١٠٥.

محمّد إبراهيم القزوينيّ، العالم الكبير: ١٥٧، . 7 . 7

محمّد ابن الأمير معصوم الرضوي، السيّد: الحسين الطهرانيّ]: ٣٢. .75

> محمّد ابن الحاج محمّد زمان الكاشانيّ، الحاج الشّيخ: ٧١.

> > محمّد التنكابنيّ، الميزرا: ٧٥،٧٦، ١٥٧.

محمّد الخاقانيّ: ٦٤.

محمّد السياوي، العلّامة الخبير: ٣٠٨.

محمّد الطهرانيّ العسكريّ، المرزا= محمّد العسكريّ: ٨٩، ١١١، ١١٣، ١١٥، ١٤١، .107

محمّد الغرويّ: ٦٥.

محمّد المجاهد، السيّد: ٦٠.

محمّد أمين، الشّيخ: ٩٨.

محمّد باقر ابن المولى محمّد أكمل البهبهانيّ، الأستاذ الأكر الآقا= الوحيد البهبهانيّ: ٩٣، ٥٥، ٦٥، ١٧، ٧٥، ٨٩، ٨٢١، ٢٣٣، . 777

محمد باقر الأصفهانيّ، السيّد: ٣٠، ١٩١.

محمّد باقر الشفتيّ، السيّد= حجّة الإسلام الشفتيّ: ۳۰، ۲۰، ۲۳، ۹۲، ۲۷، ۲۷،

٨٢١، ١٥١، ٢٥١، ٣٥١، ٤٥١، ١٥١

الشّيخ مجت: ١٠، ١٦، ٥١، ٣٢٤.

محمّد جعفر محمّد حسين الحائري، السيّد محمّد حسين، كاشف الغطاء: ٢٦٨. المرزا: ۲۷۳.

محمّد جواد، العلّامة السيّد: ٥٥، ١٠١.

محمّد حسن أبو الحبّ: ٩٥.

محمّد حسن آل ياسين الكاظميّ، الشّيخ: . 799 . 1 . 0

محمّد حسن الشيرازي، السيّد: ٩٩، ١٠١، محمّد رجبي: ١١٦. ۷۰۱،۱۱۱،۳۱۱،۱۳۱،۲۳۱،۲۰۱.

محمّد حسن الكاخكي الخراساني: ١٢٨.

محمّد حسن المجتهد، الشّيخ: ٢٩٤.

محمّد حسن بن باقر النجفيّ، صاحب الجواهر الشّيخ= شيخ الفقهاء: ٢، ١٦،١٠، ۸۱، ۲۰، ۲۱، ۳۲، ۳۰، ۲۶، ۷۶، ۸۶،

٩٤، ٠٥، ١٥، ٢٥، ٣٥، ٤٥، ٥٥، ٥٥، ۸۰، ۲۰، ۲۲، ۲۲، ۲۷، ۲۹، ۹۶، ۲۰۱، 711,711,171...

محمّد حسن خان مقدّم المراغئي= اعتباد محمّد صالح: ١٤٢. السلطنة= الوزير الإيرانيّ: ٢٤، ٤٠، ٢٦٠، . 777

محمّد حسن، الحاج: ٢١٧.

محمّد حسين الحكيم، السيّد: ١٣٠.

محمّد حسين الكاظميّ، الشّيخ: ١٠٠.

محمّد حسين بن محمّد إبراهيم الشيرازيّ الجيلانيّ، الشّيخ= الشيرازيّ: ١٥٧ ، ١٥٨، .17.109

الرجال: ۹۳، ۳۲۰.

محمّد حسن: ۲۹٤.

محمّد خان القاجاري، الأغا: ١٦٣، ٢٦٦، . 4.1

محمّد خان زنکنه: ۱۷۸.

محمّد خليل بن محمّد حسين الموسوى = السيّد محمّد خليل الأصفهاني: ٢٥٧, ٢٥٧.

محمّد رضا بن محمّد على الحسينيّ الكاشانيّ، السيّد: ٨٣، ٨٤، ١١٤، ١١٥، ١٤١.

محمّد رفيع الجيلانيّ، المولى: ٧٠.

محمّد زيد فضله، الشّيخ: ٣٨، ٤١.

محمّد شاه بن عباس مبرزا ابن فتح على شاه: V31, 507.

محمّد صادق الناظر، المبرزا= محمّد صادق الرضويّ: ٥٤،٥٣.

محمّد صادق، السيّد مير: ٢٣١.

محمّد صحّتی سر درودی، السیّد: ۳۲۲.

محمّد على الأردوباديّ الغرويّ، الأستاذ الميرزا: ۲۹۲.

محمّد على المحلاتي، المولى = ذبيح الله المحلاتي: ۵۸، ۷۸.

محمّد على المدرّس الجهاردهيّ، الميرزا= الشَّيخ محمَّد المعروف بآية الله الجهاردهيّ: . 119.178

محمّد حسين حرز الدين= صاحب معارف محمّد على المعلّم الحبيب آبادي، العلّامة المرزا: ۲۰،۹،۲۰ .

محمّد علي بن محمّد رفيع الجيلانيّ: ٧٠،

محمّد على بن على أكبر: ١٣١.

محمّد علي بن مظفر الأصفهانيّ، الميرزا: ١٢٨. محمّد علي شاه القاجاريّ: ١٨، ٣١، ٥١، ١٥٠، ١٥٠، ١٦٥، ١٦١، ٢٨١، ٢٨٢، ٢٨٦، ٢٨٦، ٢٨٣.

محمّد علي، الآغا: ١٧٠.

محمّد فاضل الإيروانيّ، الشّيخ: ١٠١.

محمّد قلي الشيرازيّ: ٢٢٧.

محمّد كاظم الخراسانيّ، الشّيخ: ١٣١، ١٣٤، ٢٩٦،

محمّد كاظم الطباطبائيّ اليزدي: ٢٩٦.

محمّد كاظم رحمتي، السيّد: ۲۷۰.

محمّد كاظم، الميرزا= ٥٤، ١٣١، ١٣٤، ٢٩٢.

محمّد مشكاة، السيّد: ١٤٣.

محمّد مهدي الموسويّ الشهرستانيّ الأصفهاني، النحرير الأمير: .٥٥، ٢٧٣.

محمد مهدي النراقي: ٥٥، ١٢٨.

محمّد مهدي بن محمّد إبراهيم الكلباسيّ= الكلباسيّ: ١٢٨،١٢٧،١٢١، ١٢٨، ١٢٨،

محمّد مهدي بن بهاء الدين الفتوني العامليّ، الشّيخ: ٥٥، ٧١.

محمّد ميرزا قاجار: ٢٨٣

محمّد نقي الحسينيّ الموسويّ الجيلانيّ

الأصفهانيّ، السيّد: ٧٠.

محمّد هادي الطهراني[ابن أخت شيخ العراقين]، الشّيخ: ۸۲، ۸۲، ۹۸، ۹۸، ۹۸، ۹۸، ۱۰۳،۱۰۰

محمّد هادي[ابن الشّيخ مهدي ابن الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ]:۳۲، ۳۳، ۳۵، ۴۵، ۲۷۱.

محمّد هاشم الشيرازيّ، الآغا: ١٥٦،١١٣. محمّد هاشم بن حسين التبريزيّ: ١٣٠.

محمّد[شقيق شريعت مدار المكرم]، الآغا الشّيخ: ٢٠٥.

محمّد[شقيق شيخ العراقين] ، الآغا الشّيخ: 13، ٢٠٦، ٢٢٩ .

محمّد، الشّيخ: ٣٤، ٢٣٠.

محمود الكليدار، الملا: ۲۹۳.

المختار بن أبي عبيد الثقفي= المختار: ٢٩١، ٢٩٢.

مدحت باشا، والى بغداد: ٢٨٥.

المدرسيّ [محمّد تقي]، السيّد: ٣١

مرتضى الأنصاريّ، الشّيخ ۳۰، ۲۳، ۲۷، ۲۷، ۲۷، ۲۷، ۲۷، ۲۸، ۲۸، ۲۹، ۹۹، ۹۸، ۹۹، ۱۰۱،

7.1, 7.1, 111, 111, 711, 711, P71, . 77, 771.

مرتضى العسكريّ، السيّد: ٨٩.

مرتضى الكشميري، السيّد: ٩٣.

مرتضى المدرسيّ الجهاردهي= المدرسيّ الجهاردهيّ المعرسيّ: ١٩٠، ١٨٩،

## حرفالنوز

ناىلىون: ٥٥٧.

نادر شاه الأفشاري، السلطان: ١٧٨، ٢٥٥،

ناصر الدين شاه، الملك= الملك الإيرانيّ: .1, 01, .7, 17, 37, 77, 17, 77, ٨٣، ١٤، ٢٤، ١٢، ٧٠١، ٨٣١، ٢٤١، 371, 771, 771, 971, 771, 771, ٩٧١، ١٨١، ٢٨١، ٢٩١، ١٠٢،٤٩١، 117,717,017...

النائيني، الميرزا: ٢٦٤.

نجم الدين ابن نها، المحقّق الفقيه: ٢٩١.

نرجس أم الإمام القائم على السيّدة: ٣٠١. نصر الله الأخوي، الحاج السيّد: ١٨٩، ١٨٩.

نصر الله التفرشيّ: ١٤٦.

نصبر الدين الطوسيّ، الخواجة: ٢٧١، ٢٧٤، . ۲۷7 , ۸۷7.

نظام الدين أحمد، السيّد: ٦٠

نظر على الطالقانيّ، المولى: ١١٦.

نعمة الله بن خاتون، الشّيخ: ١٤٠.

نعمة الله صفري فروشاني: ٩٨.

نوح النجفيّ، الشّيخ= نوح بن قاسم القرشيّ الجعفريّ: ٨١، ٣٠، ٨٤، ٩٢، ٩٣، ٩٤.

المستضيء بأمر الله: ٣١٣.

مسيح مجتهد، الميرزا: ١٧٨.

المسيو إنيشخوف: ٢٧

المسيو موره: ٧٧.

مشكور بن محمّد بن صقر الحولاويّ= الشّيخ

مشكور الحولاوي: ٤٧، ٤٨، ٤٩، ٦٤.

مصطفى، السبّد: ٢٥٣.

المطهري، الشّيخ: ٣٢٤.

المطيع لله، الخليفة: ٣٠٦.

مظفر الدين شاه: ٣٣، ١٦٥.

ملك الروم: ٢٥٣.

ملك شاه السلجو قيّ، وزير السلطان: ١٨١.

منوتشهر خان معتمد الدولة[حاكم نجف على: ١١٧

أصفهان]: ۲۱۳، ۲۱۶، ۲۱۲.

مهد عليا خانم: ٢٣٩.

مهدى الطباطبائي، السيّد: ١٤٢.

مهدي بحر العلوم، السيّد= آية الله بحر

العلوم: ٥٥، ٥٦، ٥٧، ٣٣، ٧١، ١٢٨، .31,131,797,797.

مهدی بن علی بن جعفر کاشف الغطاء النجفيّ: ٧٥، ١١٤، ١١٥، ١٤١.

مهدي[ابن الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ

الحائريّ]، الشّيخ: ٣٢،٣٣،٣٤ ، ٣٥، ٣٧،

۸۳, ۲۷۲, ۵۷۲, ۲۷۲.

موسى الطالقانيّ، السيّد: ٩٣.

موسى الفقيه الحقاني، الأستاذ الدكتور: نوروز الطهرانيّ، الأستاذ: ٢٢٧. . 4 . 7

موسى خان القاجاريّ: ٢٨٢.

الفهارس الفنية على الفيارس الفنية الم

# حرفالهاء

هادي الشيرازيّ، الميرزا: ٢٢٠. همايون فرّخ، الأستاذ: ٢٣٤.

## حرفالواو

وليم أوسلر، الطبيب الكندي: ٣١٩. يحيى القزوينيّ، الميرزا: ١١٦.

#### حرفالياء

يحيى النوريّ، الميرزا= صبح الأزل: ٢١١، ٢١٨،

يحيى بن محمّد الأرزنيّ: ١٧٩.

يوسف البحرانيّ، الشّيخ: ٥٥، ٧١، ١٤٠.

يوسف البروجرديّ، الحاج الميرزا: ٣٨، ٣٩.

يوسف، الآغا: ٢٢٧.

يونس، الشّيخ: ١٤٠.



# فهرس البلداز والاماكز

باب الطوسي: ٦٥ باب الفيل: ٢٩٤.

باب المراد: ٢٩٨، ٢٩٥.

باب قاضي الحاجات: ٢٦٦.

باب قریش: ۱۱۰.

بازار طهران: ١٥٣.

بريطانيا= إنجلترا: ١٦٤، ١٦٥، ١٨٠،

.771

البصرة: ٣٠٦.

بغداد: ۲۲، ۵۰، ۲۱۷، ۲۱۸، ۱۲۲، ۲۲۲، 

3.7, 7.7, 717.

بلاد فارس: ۲۰۵، ۳۰۳، ۳۱۳.

ىلدة أرزن: ۱۷۹، ۱۸۰.

بلدة الريّ: ١٥٠، ١٥٢، ١٥٤.

ىلدة ىسا: ٣٠٦.

بوشهر: ١٦٥

بئر الغبية: ٣١٢، ٣١٣، ٣١٥.

بىروت: ۲۷۷.

#### حرفالتاء

تىرىز: ۱۸۱، ۲۰۷، ۲۱۱.

ترکیا: ۲۱۱، ۱۷۹.

تكبة البكتاشيّة: ٢٦٦.

# حرفالألف

أدرنه: ۲۱۱.

آذرىسجان: ۲۰۲،۱۷۹،۲۰۲.

أرضروم: ١٧٩.

أرمينية: ١٨٠،١٦٤.

إسطنبول: ۱۲۲، ۱۷۱، ۲۲۰، ۲۲۱، ۲۸۳. بحر قزوین: ۲۸۳، ۲۸۳، ۳۰۳.

الإسكندريّة: ٢٢٠.

آسيا الوسطى: ٢٥٥.

أصفهان: ۳۰، ۳۱، ۷۲، ۷۳، ۹۸، ۱۲۸،

۱۲۱، ۰۳۱، ۲۳۱، ۷۶۱، ۸۶۱، ۰۰۱، ۱۲۹ 101,701,301,001,191,791.

أفغانستان: ١٦٥، ٢٣٩، ٢٥٥.

الأهواز: ٩٢.

اران: ۱۰، ۱۰، ۱۰، ۲۱، ۳۲، ۳۰، ۳۷، ۱۰،

15, 95, 89, 511, 371, 871, 501,

371, 071, 171, 771, 271, 671,

٠٨١، ٩٨١، ٢١٢، ١٢٢، ٥١٢، ٢١٢،

۸۱۲، ۲۲۰، ۲۲۲، ۱۳۲، ۷۳۲...

إير لندا: ۲۷۷.

أيروان: ١٦٤.

#### حرفالباء

باب الساعة: ٢٦٦.

الباب السلطانيّ: ۲۸۱، ۲۸۵، ۲۸۷، ۳۲۲، تفليس: ۲۸۳.

.777

# حرفالجيم

جامع رأس الحسين: ٢٦٦. جامعة أو كسفورد: ۲۲۱. جامعة طهران: ۱۵۷،۱۲۳. الجزائر الجنوبيّة: ١٦٥. الجزائر: ١٨٠.

## حرفالحاء

حديقة الرضوان: ٢١٩. حديقة نجيب باشا: ۲۲۰.

حرم الإمامينِ الجوادين= مشهد الكاظمين: دار الشّيخ راضي: ٥٩. ۱۲، ۱۰۵، ۲۶۹، ۲۸۰، ۲۹۵، ۲۹۷، دار الکتب الوطنيّة: ۲۷۷. 197, 7.7, 7.7.

الحرم المطهّر للإمامين العسكريّين= مشهد دائرة الأوقاف: ٤٣. العسكريّين: ۱۰۵، ۱۰۲، ۳۰۱، ۳۰۲، دمشق: ۲۷۷. .711,711.

> حرم مسلم بن عقیل: ۱۹، ۲۹۱، ۲۹۲، . 49 5

حرم هانئ بن عروة: ١٦، ٢٩٢، ٢٩٤. الحضرة المطهّرة لأبي الفضل العباس عليه = رواق گرمخانه: ٢٢٨. الروضة المنوّرة= البقعة المنوّرة: ٢٤٩، روسيا= الاتحاد السوفيتي: ١٦٤، ١٧٧، **۵۷۲، ۰۸۲، ۵۸۲، ۷۸۲.** 

حلب: ۲۲۰.

حمام الهندى: ٦٤. حمام فین: ۱۹، ۱۸۲، ۲۳۷، ۲۵۷.

الحويزة: ٩٥، ١٤٠.

#### حرف الخاء

خان السيّد ولي: ٢٢٦. خرمشهر: ١٦٥. الخليج الفارسيّ: ١٦٥.

#### حرف الدال

دار الآخرة: ١٩١. دار الخلافة: ١٩٧،١١٤، ٣٨، ٤٠،١١٤ ١٩٧، .T.Y, PYY, 177, 777, A37, 37, P37, .07, 507, V07, . A7.

دانشگاه: ۱٤۷.

#### حرفالراء

رشت: ۲۸۳.

رواق پشت قبلة: ۲۲۸.

۸۷۱، ۱۸۰، ۱۰۳.

# حرفالزاي

زنجان: ۱۱۱،۱۱۰.



## حرفالسىرز

٧٠١، ١١٢، ١١٥، ١٣١، ١٨١، ١٤١، ١٩٢. ro1, +37, 037, ro7, 7r7, TAY, 0P7, TP7, VP7, AP7, ..., 1.7) ۳۰۲، ۳۰۶، ۳۰۰، ۳۰۰، ۳۰۰، ۳۰۸، طیرستان: ۸۵.

17,717,017,377.

سېزوار: ۹۱.

سر داب الغيبة: ٤٢، ٣٠٧، ٣١٢، ٣١٣، 40018

السلمانيّة: ١١١، ٢٨٩.

السياوة: ٨١، ٩٢، ٩٣.

سوق المزاد: ٢٣١.

# حرفالشيرز

شارع خيام: ٢٢٦.

شط الكوفة: ٢٨٨.

شراز: ۲۱۱، ۲۱۲، ۲۱۲.

#### ح فالصاد

الصحن المقدّس لمرقد الإمام على الله الصحن المقدّس الصحن العلويّ الشريف: ١٠١،٦٥،١٠٠، . ۲9٣ . 1 . 1 . 1

صحن سيّد الشهداء الله الحضرة المقدّسة = الروضة المطهّرة= الحرم الحسينيّ: ١٩، ٢١، ۱۲، ۲۷، ۲۰۰، ۲۶۲، ۲۵۲، ۲۲۰، ۲۲۲، غور جستان: ۱۶۲. ٩٧٢، ٠٨٢، ٤٨٢، ٥٨٢، ٢٨٢، ٢٣٣.

#### ح فالضاد

سامراء= سُرّ من رأى: ۲۲، ۲۱، ۲۱، ۱۰۵، ضريح المختار الثقفيّ: ۲۱، ۲۹۰، ۲۹۱،

#### حرفالطاء

طهران: ۱۰، ۱۸، ۱۹، ۲۰، ۲۱، ۲۳، ۲۲، ۲۳، ۳۳، ۸۳، ٤١، ٤١، ٧٤، ٨٤، 10, 17, 77, 37, 07, 77, 71, 01, ٠٩، ١٩، ٨٩، ٠٠١، ٢١١، ٢٢١، ٢٢١، ... 17.

### حرفالعين

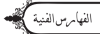
عباس آباد: ۱۸۶،۲۳۲.

العتبتين المقدّستين الحسينيّة والعباسيّة: ١٦، . 7 V A

العراق: ۱۰، ۱۰، ۱۷، ۱۷، ۹۱، ۳۰، ۶۰، ۸۵ ۱۲۸، ۸۸، ۸۹، ۱۱۱، ۲۱۱، ۲۲۱، ۲۲۱، ۸۲۱، 771, 271, 691, 777, 677, +37, 137, 737, 337, 07, 007, 177, 777, 977, 477, 477, 747, 3.77, 177.

عكا: ١٧١، ٢١٢، ٢٢١.

# حرفالغيرز



. 777

القوقاز: ١٦٤.

# حرفالكاف

کاشان: ۱۹، ۱۲۸، ۱۸۲، ۲۸۲، ۳۳۷، ۳۳۷، ۷۳۷.

کربلاء المقدّسة=کربلاء: ۱۰،۲۱،۹۱،۱۲، ۲۳، ۲۳، ۲۳، ۲۳، ۲۳، ۲۰، ۲۷، ۲۷، ۲۸، ۲۸، ۳۸، ۹۵، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۲۰۱، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۲۲، ۲۳۲، ۲۲۰، ۲۲۰...

کرمانشاه: ۳۹، ۸۲، ۱۷۰. الکو فة: ۲۹۱، ۲۹۶، ۳۰۷.

# حرفاللام

لبنان: ۲۷۷. لندن: ۲۲۱.

# حرفالميم

مآذن المسجد: ١٥.

مآذن مزار سلاطين آل بويه: ٢٦٦.

مازندران: ۲۱۷، ۲۱۷.

ماكو[شمال غرب إيران]: ٢١١.

المتحف البريطانيّ: ٢٧٦.

مجلس الأمن التابع للأمم المتحدة: ١٨٠.

محافظة مركزيّ: ٤٢.

محراب الإمام على: ٢٩١، ٢٩٣.

محل جمن طوبجي: ١٨١.

#### حرفالفاء

فرنسا: ۲٦.

فلسطين: ۲۲۱، ۲۲۲.

فیروز کوه: ۲۸۲.

#### حرفالقاف

القاهرة: ۲۷۲، ۲۷۷، ۳۰۶.

قبر الإمام الأعظم أبي حنيفة: ٣٠٢، ٢٩٨.

قبر السيّدة حكيمة: ٢٠٣، ٣٠٢.

قبرص: ۲۱۲.

قرى تويسركان: ٧٢.

قرى نور: ۸۵، ۲۱۷.

قرية آين مرك: ٤٢.

قرية بالو: ٨٥.

قرية پنجرد: ٤٢.

قرية جابَلَق: ٦٠.

قرية جولستان: ١٦٤.

قریة درگزین: ۲۸، ۲۹.

قرية شوند: ٩٠.

قرية گلدستة: ١٥٣.

قریة نظام آباد: ۹، ۱۵، ۲۸، ۲۹، ۹۰.

قرية وردة: ٤٢.

قزوین: ۷۰، ۲۱۱، ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۲۹.

القسطنطينيّة: ١٤٢.

قصر شیرین: ۱۸۰.

قضاء رزن: ۹، ۲۸.

قم المقدّسة= قم: ۱۰۱، ۱۲۸، ۱٤٥، ۲۳۹،



محلّة العمارة: ١٠١.

محلّة باجنار= خربات باجنار: ۲۲۱، ۲۳۰.

محلَّة بازار: ۲۳۲.

محلَّة باغ القديمة: ٢٢٦.

محلَّة شادياخ: ۲۷۲.

مدرسة الزينبيّة: ٢٦٦.

مدرسة الصدر الأعظم: ٢٦٦،٢٦٤.

المدرسة العلميّة= الحوزة العلميّة: ١٥، ٤٣،

.171

المدرسة الناصريّة: ٢٦٦.

مدرسة الهندي: ۲۷٦.

مدرسة دار الفنون: ١٨٢.

مدرسة مروى: ٩١.

مدرسة ومسجد السردار حسن خان: ٢٦٦.

مدرسة ومسجد الشّيخ عبد الحسين: ٦٢، ٢٣٨، ٢٣١.

مدىنة آراك: ١٧٧.

مدينة الحسين: ٢٤٥.

مدينة العمارة: ٢٩٦.

مدینة الکاظمیّة= بلد الکاظمین: ۱۹، ۲۳، ۷۳، ۷۳، ۹۲،۹۷، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۱۳، ۸۲۱، ۸۲۱، ۲۸۲، ۲۸۲، ۲۸۲، ۸۳۰، ۲۰۳، ۲۰۳، ۲۰۳، ۳۰۰، ۳۰۳،

٩١٣، ٠٢٣، ١٢٣.

مدینة بروجرد: ۲۰، ۲۱، ۷۲.

مدينة زرنديه: ٤٢.

مدينة ساوة: ٤١،٢٤.

مدينة عبدل آباد: ١٤، ٢٤.

مراقد الأئمّة المعصومين= المراقد المطهّرة للأئمة الأطهار: ۲۹۷، ۲۶۲، ۲۶۳، ۲۹۸، ۲۰۳.

مرقد الإمام الحسين الطاهر: ١٠٤، الشهداء= المرقد الحسينيّ الطاهر: ٢٠٤، ٢٠٥، ٢٥١، ٢٨٤، ٢٨٥، ٢٨٥.

مرقد السيّد زيد: ٢٢٦، ٢٢٦.

مرقد السيّد قاسم: ٦٠.

مركز السليانيّة: ٢٨٩.

مساجد طهران: ۲۲٦.

مسجد التُرك: ٢٢٦.

مسجد السهلة: ٢٩٣.

مسجد الشاه: ۱۹۲.

مسجد الكوفة: ١٦، ٢٩١، ٢٩٢، ٣٩٣، ٢٩٤.

مسجد الملويّة: ٥٠٣.

مسجد الهندي: ۲۷٥.

مسجد جمكران المقدّس: ١٤٨.

مشهد الرضاف المشهد المقدّس الرضوي العتبة العلويّة الرضويّة خراسان: ٥، ٥٢، ٥٣، ٥٥، ٥٥، ١١١، ٢٨٢، ٢٥٤، ٢٨٢.

مصر: ۲۷٤.

مضيق واشي: ۲۸۲.

مطبعة آقا على: ١٤٦.

مطبعة الحاج محمّد إسهاعيل: ١٤٦.

مطبعة معتمدي (منوچهر خان اعتاد

الدولة): ١٣٠.

معىر ملك آباد: ٢٣٢.

مقام رأس الحسين: ٢٦٦.

مقبرة مزار السيّد ولي: ٢١٧.

مكّة المكرمة= البيت العتيق= بيت الله الحرام:

٥٧، ٨٨، ٧٥.

مكتبة الآغا الشّيخ زين العابدين المازندرانيّ: ٢٣٤.

مكتبة الحاج الشّيخ أحمد: ٢٧٥.

مكتبة الخديوي: ٢٧٤.

المكتبة الرضويّة: ١٤٦.

مكتبة السيّد محمّد حسن الشيرازيّ: ١٣١.

مكتبة السيّد محمّد اليزديّ: ٧٠.

مكتبة السيّد مهدي الصدر: ١٣١.

مكتبة الشّيخ صفي الدين الأردبيلي: ١٧٨.

مكتبة الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ = مكتبة

الطهرانيّ = مكتبة شيخ العراقين: ٣٩، ٢٦٧، ٢٦٨،

مكتبة الفقه والأصول التخصّصيّة: ١٢٧.

مكتبة المدرسة الجعفريّة الهنديّة: ٢٧٣،

المكتبة المركزيّة: ١٤٩.

المكتبة الوطنيّة: ١٣٥.

مكتبة آية الله البروجرديّ: ١٤٥.

مكتبة آية الله المرعشيّ النجفيّ: ٢٦٧.

مكتبة جامعة طهران= مكتبة الجامعة: ١٢٣، ١٤٣.

مكتبة جستربتي: ۲۷۷.

مكتبة مجلس الشورى: ١٣٧، ١٢٣.

مكتبة مشار: ١٤٦.

منزل الإمام الهادي: ٣١٢.

مؤسّسة البروجرديّ: ١٣٧.

موسكو: ١٧٨.

الموصل: ٢٢٠.

### حرفالنوز

ناصريّة الدولة[قناة]: ٢٣١، ٢٣٣.

النجف الأشرف= النجف: ١٦،٢٠، ٣١، ٣٣، ٣٧، ٤٧، ٥٩، ٥١، ٥٣، ٥٢، ٣٥، ٢٥، ٥٩، ٥٢، ٥٢، ٩٢، ٩٢، ٩٢، ٩٤، ٩٤، ٩٤، ١١١، ١٠١، ١٠١، ١٠١،

۲۱۱، ۸۲۱، ۷۸۱، ۸۸۱، ۱۹۰ ...

نخجوان: ١٦٤.

نهر دجلة: ۲۹۷، ۳۰۳.

نيسابور: ۲۷۲.

## حرفالهاء

هرات: ۱۲۵، ۲۳۹، ۲۵۳.

هزاوة: ۷۷.

همدان: ۱۰، ۱۰، ۲۸، ۹۰،۷۲۰

الهند: ۱۷۸، ۵۰۲، ۹۶۲.

#### حرفالواو

واسط: ۲۰۶.

# حرفالياء

یزد: ۱۰۸.



# فهرس الفرق والقبائل والأسر

#### حرف الدال

# حرفالسيرن

السلاحقة الأتراك: ١٨١.

السنّة: ۷۰، ۲۹۸، ۲۰۲.

ح ف الشين

الشبعة الأتراك: ٢٨.

الشبعة: ١٥، ٢٦، ٥٧، ٦٤، ٨٨، ١٦٣،

3.7, 0.7, 917, 977, .77, 7,77,

· \\ \cdot \

317,777.

#### ح فالصاد

#### ح ف الطاء

طائفة كنيسة السريان الكاثوليك: ٢٧٧.

# حرفالعين

عائلة الكلباسيّ: ١٣٠.

## حرف الفاء

الفاطميّون: ٣٠٦.

## ح ف الالف

أسرة آل الآغا محمّد على [البهبهانيّ]: ١٧٠. الديالمة: ٣٠٦.

الأسه ة الأفشاريّة: ٢٥٥.

أسرة الأمير: ٢٠٣.

أسرة السلماسيّ: ١٠٦،١٠٥.

الأسم ة القاجاريّة: ٢٥٦.

أسرة المجلسيّ: ١٠٢.

أسرة آل أبي الحَب: ٩٥.

آل الغفاري: ١٦٨.

أمريكيّون: ٢٢١.

الإنجليز: ١٨٠، ٢٣٩.

الإيرانيّون: ٢٢١، ٢٩٣.

حرف الباء

البابية: ١٠، ١٥، ٢١، ٣١، ٧٧، ١٧١، ١٩٤، ٢١١، ٢١٢، ٢١٣، ٢١٤، ٢١٥، صوفيّة: ٢١١، ٢١٤.

V17, X17, 777, 507, 717.

البالله ن: ۲۱۹،۲۱۳.

بنو هاشم: ١٤٩.

البهائيّة: ١٠، ١٥ ، ١٧١، ١٩٤، ٢١١،

V17, X17, 177, 717.

البويهيّون: ٣٠٦.

#### حرفالتاء

التُّ ك: ١٧٩.

الفهارس الفنية المستحدد الفهارس الفنية المستحدد الفهارس الفنية المستحدد المستحدد الفهارس الفنية المستحدد المستحد المستحد

# حرفالقاف

القبائل العربية الحاتميّة: ٣٠، ١٩٢.

قبيلة الغلزاي البشتونيّة: ٢٥٥.

771



# فهرس الكتب والدوريات

#### حرفالباء

بازار أرسي دوزها: ٢٢٥. يحار الأنوار: ٢٥.

بدر التهام: ۱۳۲.

بهجة الآمال: ٧٥، ٧٧.

البيان في تفسير القرآن: ٢٧٤.

#### حرفالتاء

تاريخ آداب اللغة العربيّة: ٢٦٨، ٢٧٢، ٢٧٧

تاريخ الإمامين الكاظمين: ٢٩٦.

تاريخ التمدن الإسلاميّ: ٧٧٧.

تاريخ الكوفة: ٢٩١.

تاريخ المشهد الكاظميّ: ٢٩٩.

التاريخ الناصريّ: ٢٣١.

تاریخ کربلاء وحائر الحسین: ۲۳، ۲٤٤،

Y 1 5

تاریخ مفصّل همدان: ۲۸.

تاریخ منتظم ناصریّ: ۲٤٦.

تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام: ٢٦٨.

تحرير المجسطى: ٢٧١، ٢٧٤، ٢٧٨.

التحفة الشاهية: ۲۷۸.

تحقيق الماهيّة والوجود: ١٠٢.

تراجم الرجال: ١١٦.

ترجمة رسالة في أحكام الصوم والاعتكاف:

# حرفالألف

أباة الضيم في الإسلام: ٢٩٦.

الإتقان في أصول الفقه: ١٠٢.

آثار الشيعة: ٢٧٤، ٢٧٤.

أثر آفرينان: ٤٨،٤٧.

أدبيات وزبان ها: ۲۹۷.

أدوار الفقه و كيفيت بيان: ١٣١.

إدوارد براون: ۲۱۷.

الأديان والفلسفات في آسيا الوسطى: ٢١٧.

إرشاد المسترشدين في معرفة الضروريّ من

أحكام الدين: ١٣١، ١٣١، ١٣٢.

أرمانوسة المصريّة: ٢٧٦.

الأسئلة الآمليّة: ٢٧١.

إشارات الأصول: ١٢٨.

أشعه نور: ۹۹، ۱۰۲.

أصول الدين: ١٠٢.

أصول الفقه: ١٢٦، ١٢٦.

أعيان الشيعة: ٢٣، ٣٩، ٤٨، ٥٩، ٧٣، ٩٤،

· 11, 111, 771, 271, 037, 377,

177, 977, 777.

إلزام الناصب: ٢٨٧.

أنوار الفقاهة: ١٤١،١٤١.

إيران در جهان عرب: ۳۱، ۲۸۰.

الإيقاظات في أصول الفقه: ١٢٩.



### 371, 771, 731.

تسهيل الوصول إلى علم الأصول: ١١٢. التعليقة على المعالم: ٧٤.

تفسير آية النور: ١٠٢.

التفهيم: ۲۷۸، ۲۷۸.

تكملة أمل الآمل: ٢١، ٥٠، ٥٨، ٦٠، 171, +31, +37, 137, 177.

# حرفالجيم

جامع الرواة: ٢٧٥.

الجامع الكبير: ٧١.

جواب الطهرانيّ للداماد: ۱۲۳، ۱۲٤، .127,777

جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام= شرائع المحقّق الحلّي: ١٦، ١٨، ٤٢، ٦٥، . 177, 371, 171.

چهل سال تاریخ إیران: ۲۲، ۲۸، ۲۲۸ ٠٢٧,٢٥٢،١٨٢.

# ح ف الحاء

حاشية شوارق الإلهام: ١١٧.

# حرفالخاء

خاتمة مستدرك الوسائل: ٥٢، ١٢٣. الخط المليح والضبط الصحيح والشعر رسالة في الردّعلى الشيخيّة: ١٠٢. الفصيح: ١٧٩.

#### حرف الدال

دائرة المعارف الإسلاميّة الشيعيّة: ٣٠٤. در محض هجت: ٥١.

دلائل الأحكام في شرح شرائع الإسلام:

دولت عليه إيران: ۲۲، ۲۲۹، ۲۷۸، ۳۲۰. ديوان معراج المحبّة: ٢٨، ٣٣.

#### حرف الذال

الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٨٦، ٩٧، ٥٠١، ١٤١، ١٣٨، ١٣٩، ١٤١، ١٤١، 731, 731, 701, 777, 777, 773 . ۲۷۲ ، ۲۷۲ .

ذوق الفقاهة ومنهج العبادة: ١١٧.

#### حرفالراء

الراقدون عند الحسين: ٣٢١.

رجال السياسة في المرحلة القاجاريّة: ٢٣٣. رحلة مكّة: ٢٨٣.

رحلة ناصر الدين شاه إلى العتبات المقدّسة: 13,317,797.

رسالة النخبة: ١٣٢، ١٣٢.

رسالة تبر أجل در صدمات راه جبل: ٢٤.

رسالة في حكم الشبهة المحصورة: ١١٢.

رسالة وجيزة في علم الأخلاق: ١١٢.

روح وریحان: ۲۲، ۳۳، ۲۴، ۱۱، ۲۲۲،



707, 307, 917.

الروضات: ۷۲، ۱۷۰.

الروضة البهيّة في الطرق الشفيعيّة: ٢٢، ٢٤٥ صحيفة وقائع اتفاقيّة: ٢٥٨، ٢٥٨. الروضة البهيّة في شرح اللمعة الدمشقيّة: صحيفة الدولة العليّة: ٢٤٧. .187

رياض العلماء: ٢٧٠، ٢٧٤.

ريحانة الأدب في تراجم المعروفين بالكنية أو اللقب: ٢٤٤، ١٢٢.

# حرفالزاي

زندگی نامه أمر كبر: ۱۸٤. زهر الرياض: ١٤٢.

# حرفالسين

سبك النضار: ٢٩٢. سوق الخياطين: ٢٢٥.

# حرفالشير

شرح الثار في أحوال المختار: ٢٩١. الشرح الكبير والصغير: ٧٥.

شرح شرائح= الإسلام شرح شرائع المحقق الحلِّي: ٦٥، ١٠٧، ١٢٣، ١٢٦،١٣٧، .171

> شرح على نجاة العباد: ١١٢٠ شرح كشف الغطاء: ٥٣.

شرح معراج السعادة: ١١٤.

#### حرفالصاد

صفاء الروضة: ١٤٢.

#### حرف الضاد

ضوابط الأصول: ٧٥.

#### ح ف الطاء

طبقات أعلام الشيعة= الكرام البررة= نقباء البشر: ۲۰، ۳۲، ۳۳، ۲۸، ۷۰، ۵۹، ۲۱، ٠٧، ٢٧، ٣٧، ٥٧، ٧٧، ٢٨، ٣٨، ٩٨، ، 0.11, 111, 711, 711, 711, 731, 001, 701, 771, 137, 737, 337,777,177.

طبقات الرواة في الرجال= طبقات الرواة وتعليقات منتهى المقال: ١٢١، ١٢٢، 771, 771, 971.

# حرفالعبر.

عتبات عالبات عراق: ۲۹۷، ۳۰۷. العدّة في الرجال: ٧١.

العين: ٤٧٤، ٢٧٨.

#### حرف الفاء

فصوص اليواقيت: ٦٩، ٨١، ٣٢٠. الفقه الجواهري: ٥١.



# حرفالميم

مآثر الكبراء في تاريخ سامراء: ٣٣، ٨١، ٨١.

المآثر والآثار: ٦٤، ١٤٢.

مبكى العيون: ١٥٨، ١٥٩، ١٦٠.

المُبكي: ۱۵۰، ۱۵۱، ۱۵۸، ۱۵۸، ۱۵۹، ۱۵۹،

مجالي اللطف: ٢٨١.

مجلَّة آيينه پژوهش: ١٤٨.

مجلّة گنجينه أسناد: ٣٩.

مجلّة مسجد: ٢٢٥.

مجلّة وحيد: ٣١.

محجّة العلماء في أصول الفقه: ١٠٢.

المحيط: ٤٧٢، ٢٧٨.

مدارك الأحكام في شرح شرائع الإسلام: ١٣٨.

مرآة الشرق: ٢٥، ٥٣.

مرآت الوقائع مظفري: ٣٣.

مسالك الأفهام إلى شرائع الإسلام: ١٣٨.

مستدرك إجازات البحار: ١٤١،١١٥.

مستدرك الوسائل: ٥٧، ١٢٢، ١٥٢.

مستدركات أعبان الشبعة: ۲۷۳.

مصباح الأصول: ١١٤.

مصباح الفقيه في شرح شرائع الإسلام: ١٣٩.

مصباح النجاة في أسرار الصلاة وسرّ الاستغفار بين السجدتين: ١٢٥، ١٢٦، فقه فتوائي: ٤٨، ١٣٤.

فهرس التراث: ۲۲، ۸۲، ۱۰۳، ۲۲۰.

#### حرفالقاف

القرن البديع: ٢٢٠، ٢٥٠.

قسطاس الأصول: ١١٧.

قصص العلماء في الدراسة: ٧٥، ١٥٤،

قواعد العلّامة الحلّى: ١١٧.

القوانين والغنائم: ٥٦، ٧١، ٧٦، ١١١.

# حرفالكاف

كاروانسر اي أمير: ٢٢٥.

كتاب الرياض: ١٩٢، ١٩٣.

كتاب النخبة: ١٢٧، ١٢٩، ١٣١.

كشف الأسرار: ٧٤.

كشف الحيك: ٢٢٢.

كشف الغطاء: ١٦، ٥٣، ٥٥، ٥٧، ٥٥.

كفاية الموحدين: ٣٠٧.

الكنى والألقاب: ١٢١.

کیمیاي هستی: ۱۷۰.

گلشن أبرار: ٤٠، ٨٧، ١٠٣، ١٠٧، ١٣٧.

#### حرفاللام

لؤلؤة البحرين: ١٤٠.



#### حرفالنوز

ناسخ التواريخ تاريخ قاجاريه: ٢٤٨، ٢٤٨، ٢٨٨،

نتائج الأفكار: ٧٥.

نجاة العباد يوم المعاد: ٥٦، ١٢١، ١٢٢، ١٢٢، ١٢٢.

النقود والردود: ٢٦٨.

نوادر الأمير: ١٨٩، ١٩٥.

نُّور الحقيقة ونَور الحديقة في علم الأخلاق: ٢٧٧.

#### حرفالهاء

هداية الأنام: ١٠٠.

هدية الزائرين: ۲۹۰.

#### حرفالواو

الوافي والمحصول في الأصول: ٧١. وشائح السرّاء في شأن سامراء: ٣٠٨.

#### حرفالياء

اليميني: ٢٧١.

V31, A31, P31, 101, 001, V01, A01, P01, V1.

مع علماء النجف الأشرف: ٦٥.

معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء:

٥٢، ١٨، ٣٩، ٢٢١، ٢٢٢، ١٢٣.

معجم البلدان: ١٧٩.

مفتاح الكرامة: ٥٥، ١٠١.

المفصل في تاريخ النجف الأشرف: ٣٣ ، ٧٧ ، ٧٧.

مقتل أبي عبد الله الحسين: ١٠٢.

مقدّمة نقطة الكاف: ٢١٧.

مكارم الآثار در أحوال رجال دوره قاجار= مكارم الآثار: ٢٠،٩ .

المملوك الشارد: ۲۷٦.

من لا يحضره الفقيه: ٧٠.

مناط الأحكام: ١١٦.

منتهى المقال في أحوال الرجال: ١٣٩، ١٤٠.

مهذب القوانين: ١٤٢.

المهذب في الأصول: ١٤٢.

موسوعة طبقات الفقهاء: ۲۰، ۳۲، ۷۷،

۸٤، ۳٧، ۱۸، ۲۸، ۹۳، ۱۱۰، ۱۱۱۶

771, 777, 777.

ميراث جاويدان: ٢٧٦.

ميرزا تقي خان أمير كبير[كتاب]: ٦٧،



# المحتويات

| 0                                       | مقدّمة مركز تُراثِ كَربَلاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩                                       | المقدّمة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٣                                      | الفصل الأوّل شيخ العراقين قراءة في سيرته الذاتيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٨                                      | إطلالةً على مراحل حياته:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲٠                                      | الأقوالُ الواردةُ بشأن شيخ العراقين في مختلف الكتب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲۸                                      | تحديدُ أصول وجذور شيخ العراقين "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۸                                      | انتساب شيخ العراقين إلى قرية نظام آباد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٣.                                      | أسرة شيخ العراقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣٠                                      | زوجة شيخ العراقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣٢                                      | أو لاد شيخ العراقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣٦                                      | وصيّة شيخ العراقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٣٦                                      | وصيّة الشّيخ عبد الحسين الطهرانيّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٠                                      | ابن أخت سماحة شيخ العراقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٠                                      | الشّيخ علي النجل الأكبر لسماحة شيخ العراقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤١                                      | نبذة من حياة الشَّيخ محمّد شقيق سماحة شيخ العر اقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤٥                                      | الفصلُ الثّاني أساتذةُ وشيوخ سماحة شيخ العراقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٨                                      | التعريف بأساتذة سماحة شيخ العراقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٧٩                                      | الفصلُ الثّالث تلاميذُ سماحة شيخ العر اقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٨٤                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 119                                     | التعريف بتلاميذ شيخ العراقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 171                                     | الفصل الرابع آثار سماحة شيخ العراقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| )                                       | التعريف الإجمالي بمؤلّفات شيخ العراقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| )                                       | التعريف التفصيلي بمؤلفات شيخ العراقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 17.                                     | <ol> <li>الرسالة العملية لشيخ العراقين</li></ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 171                                     | النتيجة النائد النائد التعالم |
| 175                                     | الفصلُ الخامس نفوذُ سماحة شيخ العراقين في البلاط القاجاري.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                         | نظرةً عامّة لعلاقة سماحة شيخ العراقين بالسلطة القاجاريّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 177                                     | وعاظ السلاطين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 17V<br>170                              | حجم نفوذ سماحة شيخ العراقين في البلاط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | الفصلُ السّادس أمير كبير وسماحة شيخ العراقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1 7 7                                   | التعريف الإجمالي بأمير كبير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٨٣                                     | تعلُّق أمير كبير بسماحة شيخ العراقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| ۱۸٤             | بداية معرفة أمير كبير لسماحة شيخ العراقين                                  |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۷             | نهج علماء الدين الربانيّين                                                 |
| ۱۹۳             | تحليل بشأن الأقوال المتقدّمة                                               |
| 190             | شيخ العر اقين في منصب قاضي القضاة                                          |
| 199             | مستوى اعتبار فتاوى شيخ العر أفين                                           |
| ۲۰۱             | وصاية سماحة شيخ العراقين لأمير كبير                                        |
| ۲٠٩             | الفصلُ السّابع جهاد سماحة شيخ العراقين ضدّ الفرقتين الضالتين               |
| ۲۱۱             | المقدّمة                                                                   |
| ۲۱۳             | حيلولة سماحة شيخ العراقين دون تسلل البابيّة إلى البلاط القاجاريّ           |
| ۲۱۷             | فتنة البهائيّة في العتبات المقدّسة                                         |
| ۲۲۰             | مواجهة سِماحة شيخ العراقين للبهائيّة في العتبات المقدّسة                   |
| ۲۲۳             | الفُصلُ الثَّامن التعريفُ بمُسجَّدِ ومدرُسةِ الشَّيخ عبد الحسين الطهرانيِّ |
| 770             | مسجدٌ في قابِ طهران                                                        |
| ۲۲۹             | وقفيّة المسجد                                                              |
| ۲۳۳             | اسمُ المدرسة                                                               |
| ۲۳٤             | مكتَّبةُ المدرسة                                                           |
| 750             | الفصلُ التّاسع منجزاتُ سماحة شيخ العراقين في العتبات المقدّسة              |
| ۲۳۷             | المقدّمة                                                                   |
| ۲۳۹             | أسبابُ هجرة سماحة شيخ العراقين إلى العتبات المقدّسة                        |
| ۲٤٤             | تاريخ هجرة سماحة شيخ العراقين إلى العتبات المقدّسة                         |
| 701             | المصدرُ المالي لسماحة شيخ العراقين                                         |
| ۲09 <sub></sub> | الدولةُ العثمانيّةُ وسماحة شيخ العراقين                                    |
| ۲7۲             | مرجع تقليد أهالي كربلاء                                                    |
| ۲٦٣             | إنجاز ات سماحة شيخ العر اقين في العتبات المقدّسة                           |
| ۲٦٤             | بناء مدرسة الصدر                                                           |
| ۲٦٦             | مصيرُ هذه المدرسة                                                          |
| ۲٦٧             | مكتبةُ الشّيخ عبد الحسين في كربلاء                                         |
| ۲۷              | إشكال آية الله جهار سوقي                                                   |
| ۲۷۸             | إنجازات سماحة شيخ العّراقين في العتبتين الحسينيّة والعباسيّة.              |
| ۲۸۸             | سدّ كربلاء                                                                 |
| ۲٩٠             | مدرسة شيخ العراقين في النجف الأشرف                                         |
| ۲٩٠             | الكشف عن ضريح المختار                                                      |
| ۲۹۳             | منجزات سماحة شيخ العراقين في الكوفة                                        |
| ۲۹٥             | منجزات شيخ العراقين في مشهد الكاظمين (عليهما السلام)                       |
| ٣٠٠             | المشاريع الواسعة لسماحة شيخ العراقين في سامراء                             |

| ٣٠٥ | اكتشاف أحجار المرمر              |
|-----|----------------------------------|
| ٣٠٦ | القبَّةُ الحمراء                 |
| ٣١٠ | سامراء في واقعها الراهن          |
|     | سرداب الغيبة وسماحة شيخ العراقين |
|     | الفصلُ العاشر الوفاة             |
| ٣١٩ | وفاةً سماحة شيخ العراقين         |
|     | وصال المحبوب                     |
|     | الملحق                           |
|     | المتفرّ قات                      |
|     | الفهارس الفنية                   |
|     | المحتويات                        |
|     |                                  |



- ١. محاسن المجالس في كربلاء.
- ٢. قرآنيو كربلاء المقدسة (الجزء الأول).
- ٣. الخطو الخطاطون في كربلاء (الجزء الأول).
- ٤. فهرس الوثائق الكربلائية في الأرشيف العثاني (أربعة أجزاء).
- ٥. القرآءات القرآنية في مخطوطات السيد هبة الدين الحسيني الشهرستاني.
- ٦. علوم القرآن الكريم في مخطوطات السيد هبة الدين الحسيني الشهرستاني.
  - ٧. ندوات مركز تراث كربلاء التراثية.
    - ٨. أسباب نهضة الإمام الحسين .
      - ٩. العباس قمر بني هاشم ك.
      - ١٠. كربلاء في عهد العباسيين.
    - ١١. مجلة تراث كربلاء فصلية محكمة.
      - ١٢. مجلة الغاضرية فصلية ثقافية.
  - ١٣. دليل معرض مركز تراث كربلاء السنوى الأول.
  - ١٤. دليل معرض مركز تراث كربلاء السنوى الثاني.
  - ١٥. دليل معرض مركز تراث كربلاء السنوى الثالث.
    - ١٦. دليل مركز تراث كربلاء.
    - ١٧. كربلاء في مذكرات الرحالة العرب والأجانب.
      - ١٨. موسوعة تراث كربلاء المصورة (ثلاثة أجزاء).
        - ١٩. صحافة العتبات المقدسة.
  - ٠٢٠. سكان محافظة كربلاء دراسة في جغرافية السكان -.
    - ٢١. كربلاء في الشعر اللبناني.
- ٢٢. الشيخ محمد تقي الشيرازي الحائري ودوره السياسي من عام ١٩١٨ ١٩٢٠ م.
  - ٢٣. ديوان الشيخ محمد تقى الطبري الحائري.
    - ٢٤. رسالة في الشبهة المحصورة.
  - ٧٥. المرجعية الدينية ودورها في بناء الدولة العراقية.
    - ٢٦. شيخ العراقين



- ١. الخط و الخطاطون في كربلاء (الجزء الثاني).
- ٢. الرسالة المحمدية في احكام الميراث اللّابدية.
  - ٣. علم الهداية في غياهب الظلمات.
    - ٤. الشمعة في حال ذي الدمعة.
      - ٥. كربلاء في مجلة العرفان.
    - ٦. علماء مدينة كربلاء المقدسة.
  - ٧. تحفة الفضلاء في تراجم علماء كربلاء.
    - ٨. صحافة كربلاء.
  - ٩. الفضلاء من ذرية ابي الفضل العباس ك.
    - ١٠. رجال الشيخ الأنصاري.
  - ١١. المقباس الجلي في فضل الصلاة على النبي السُّليَّة.
    - ١٢. فقه الحديث عند المحقّق البحرانيّ.