





تَهَنِّينَ إِيرُالِيْكِ إِنْ الْمَالِمِينَ الْمِنْكِ الْمِنْكِ الْمِنْكِ الْمِنْكِ الْمِنْكِ الْمِنْكِ الْمِنْ الْمُنْسِنِينِ الْمِنْكِينِ الْمِنْكِينِ الْمِنْكِينِ الْمِنْكِينِ الْمِنْكِينِ الْمِنْكِينِ الْمِنْكِينِ الْم

تاليف

شَيْخِ الطَّانِفَةِ أَيَ جَعَ فَرِيُحَدِّ بُلِحُسِنِ الطَّوسِيُّ ( لَا يُؤُولُونَ إِنْ

مجنبتين

مُؤَسَسَية النَّشِ َرالُاسُلَائِ التَّابِعَة بُحِبَمِاعَةِ المُنَيِّ بُنَ بِثُمِ المَّا لَمَاتِ



التبيان في تفسيرالقسرآن (ج ۲)

- شيخ الطائفة أبي جعفر محمَّد بن الحسن الطوسي 🛘
- مؤسّسة النشر الإسلامي 🛘
- تفسير 🗆
- ۱۰۰۰ نسخة 🛘
- الأولى 🛘
- محرم الحرام ١٤١٧ هـ 🛘

- تأليف:
- تحقية ونشا:
- ∎ الموضوع:
  - الكمّية:
  - الطبعة:
  - التاريخ:

مؤسّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرّسين بقم المشرّفة

# لسم اللَّه الزَّلَهُ الزَّلَهُ الزَّلَهِ الرَّاهِ الرَّاهِ الرَّاهِ اللَّهُ الرَّاهِ اللَّهُ الرَّاهِ

[قوله تعالى]:

يَّنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوارَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ۞ آية.

## القراءة:

أفصح اللغات فتح الهاء بـ «أيها»، وبعض بني مالك من بني أسد رهط شقيق بن سلمة يقولون: يا أيه الناس ويا أيته المرأة ويا أيه الرجل، ولا يقرأ بها (١). ومن رفعها توهمها آخر الحروف، وقد حذفت الألف في الكتابة من ثلاثة مواضع: «أيه المؤمنون» (٢) و«يا أيه الساحر» (٣) و«أيه الثقلان» (٤)، وسنذكر خلاف القراء في التلفظ بها .

<sup>(</sup>١) لاحظ التيسير في القراءات: ص١٦١.

<sup>(</sup>٢) النور: ٣١.

<sup>(</sup>٣) الزخرف: ٩٩.

<sup>(</sup>٤) الرحمن: ٣١.

## النزول:

وروي عن علقمة (١) والحسن: أن كل ما في القرآن «ياأيها الذين آمنوا» نزل بالمدينة وما فيه «ياأيها الناس» نزل بمكة (٢).

واعلم أن «أيا» اسم مهم ناقص جعل صلة الى نداء ما فيه الألف واللام، ويلزمه «ها» التي للتنبيه لابهامه ونقصه، وأجاز المازني (") «ياأيً الظريف» قياساً على «يازيد الظريف» ولم يجزه غيره، لأن «أيا» ناقص. والنصب عطفاً على الموضع بالحمل على المعنى ولا يحمل على التأويل إلا بعد التمام، وهذا هو الصحيح عندهم.

حياة رسول الله صلّى الله عليه وآله، ومات سنة ٢٦هـ . (تهذيب التهذيب: ج٧ ص٢٧٦، وتقريب التهذيب: ج٢ ص٣١).

<sup>(</sup>٢) اسباب النزول: ص١٣، ولم نعثر على رواية الحسن.

<sup>(</sup>٣) وهو أبو عثمان بكر بن محمد بن بقية البصري النحوي اللغوي، سيد أهل العلم بالنحو والعربية واللغة بالبصرة، ومقدّمته مشهورة بذلك. كان من علماء الامامية ومن تلاميذ اسماعيل بن ميثم وأخذ الأدب عن أبي عبيدة والأصمعي وأبي زيند وغيرهم، وأخذ عنه أبو العباس المبرد وبه انتفع، وله عنه روايات كثيرة.

وحكي عن القـاضي بكــار بن أبي قــتيبــة الحنني المصــري قال: ما رأيت نحويــاً قط يشبـه الفقهاء إلاّ حيان بن الهلال والمازني، وكان في غاية الورع .

له مصنفات كثيرة في النحو والتصريف والعروض والقوافي وغير ذلك. وعن تعليقات الشهيد على الخلاصة، قال ابن داود نقلاً عن رجال الكشي:انه يعني المازني- ثقة، توفي بالبصرة سنة ٢٤٩ أو ٢٤٨هـ. (الكنى والألقاب: ٣٠ ص١٣٢) وذكر قوله الزجاج في معاني القرآن: ج١ ص٢٢٨.

#### المعنى:

وهذه الآية متوجهة الى جميع الناس مؤمنهم وكافرهم، لحصول العموم فيها، إلاّ من ليس بشرائط التكليف من الجانين والأطفال، وروي عن ابن عباس أنه قال: قوله: «اعبدوا ربكم» أي وحدوه(١).

وقال غيره: ينبغي أن يحمل على عـمومه في كل مـا هوعبـادة لله من معرفته ومعرفة أنبيائه، والعمل بما أوجبه عليهم وندبهم اليه، وهو الأقوى.

وقوله: «لعلكم تتقون» أي تتقون عذابه بفعل ما أوجبه عليكم كها قال: «واتقوا النار التي أُعدت للكافرين» (٢).

وقوله: «والـذين» في موضع نصب، لأنّه عطف على الكاف والميم في قوله: «خلقكم» وهو مفعول به .

«من قبلكم» أي من تقدم زمانكم من الخلائق والبشر، وقال مجاهد: «تتقون» تطيعو<sup>ن (۱۳)</sup>، والأوّل أقوى.

والخلق هو الفعل على تقدير، وخلق الله السماوات فعلها على تقدير ما تدعو اليه الجكمة من غير زيادة ولا نقصان، ومثله الرزق، والخُلُق الطبع، والخليقة الطبيعة، وخليق به شبيه به، والخلاق النصيب، والاختلاق افتعال الكذب، والخلق البالي، والأخلق الأملس.

ومعنى «لعلكم تتقون» قال الشاعر:

وقلتم لنا كفوا الحروب لعلّنا نكف ووثقتم لناكل موثق

<sup>(</sup>١) تفسير ابن عباس: ص٥.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ١٣١.

<sup>(</sup>٣) نقله عنه الطبري في تفسيره: ج١ ص١٢٥.

فلها كففنا الحرب كانت عهودُكم كلمح سراب في الملا متألق(١)

يعني قِلتم لنا: كفوا لنكف، لأنه لوكان شاكا كما كانوا وثقوا كل موثق، ويقول القائل: اقبل قولي لعلك ترشد، وادخاله (لعل) ترقيق للموعظة وتقريب لها من قلب الموعوظ، يقول القائل لأجيره: اعمل لعلك تأخذ الاجرة، وليس يريد بذلك الشك وانما يريد لتأخذ أجرتك.

وقـال سيبويه (<sup>۳)</sup>: انما ورد ذلك على شك المخاطبين، كما قال تعالى: «فقولا له قولا لينا لعلّه يتذكر أو يخشى» <sup>(۳)</sup> واراد بذلك الابهام على موسى وهارون .

وفائدة ايراد لفظة (لعل) هو ان لا يحل العبد ابداً محل الأمن المدل، لكي يزداد حرصاً على العمل وحذراً من تركه، واكثر ماجاءت (لعل) وغيرها من معاني التشكيك فيا يتعلق بالآخرة في دار الدنيا، فاذا ذكرت الآخرة مفردة جاء اليقين، وهذه الآية يمكن الاستدلال بها على ان الكفار غاطبون بالعبادات، لدخولهم تحت الاسم.

وقال بعضهم: معنى قوله: «لعلكم تتقون» لكي تتقوا النار في ظنكم ورجائكم؛ لأنهم لا يعلمون انهم يوقون النار في الآخرة، لأنّ ذلك من علم الغيب الذي لا يعلمه إلّا الله. قال: «لعلكم تتقون» ذلك في ظنكم ورجائكم واجرى (لعل) على العباد دون نفسه تعالى الله عن ذلك (١٠) وهذا قريب مما حكيناه عن سيبويه.

<sup>(</sup>١) لم نقف على قائلهما، ونقلهما الطبري في التفسير: ج١ ص١٢٥.

<sup>(</sup>٢) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٣) طه: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) في تفسير ابن عباس: ص٥، نقلاً بالعني.

و«لعل» في الآية، يجوز أن تكون متعلقة بالتقوى، ويجوز أن تكون متعلقة بالعبادة في قوله: «اعبدوا»، وهو الأقوى.

[قوله تعالى]:

الَّذِي جَمَلَلُكُمُ الْأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَآة بِنَآةً وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآةِ مَآةً فَأَخْجَ بِهِ، مِنَ النَّمَرُتِ رِزْقًا لَكُمُّ فَكَلَا تَجْعَــلُوالِقِهِ أَنـدَادًا وَأَنتُمُ تَمْلُمُونَ ۖ ﴿ إِنَّهِ وَاحِدةً ] .

«الذيّ» في مُوضع نصب، لأنّه نعت لقوله: «ربكم» في قوله: «اعبدوا ربكم» وهي مثل الذي قبلها؛ فانها جميعاً نعتان لـ «ربكم».

((فراشاً) يعني مهاداً أو وطاءً لا حزنة غليظة لا يمكن الاستقرار عليها ، وتقديره: اعبدوا ربكم الحالق لكم والحالق للذين من قبلكم ، الجاعل لكم الارض فراشاً ، فذكر بذلك عباده نعمه عليهم وآلاءه لديهم ليذكروا اياديه عندهم فيثبتوا على طاعته تعطفاً منه بذلك عليه ، ورأفة منه بهم ، ورحمة لهم من غرحاجة منه الى عبادتهم ، ليتم نعمته لعلهم يهتدون .

وسمّي الساء ساء لعلوها على الأرض، وعلوّ مكانها من خلقه، وكل شيء كان فوق شيء فهو لما تحته ساء، لذلك قيل لسقف البيت:ساء لأنه فوقه، وسمّي السحاب ساء، ويقال: سمى فلان لفلان اذا أشرف له وقصد نحوه عالياً عليه، قال الفرزدق:

ونجران أرض لم تُدَيَّتْ مقــاوِلُهْ (١)

تحيت الحدر واضعة الـقرام(٢)

سَـمَـونــا لـنــجُـران اليمــاني واهــله وقال النابغة الذبيـاني:

سمت لي نظرة فرأيت منها

<sup>(</sup>١) شرح ديوان الفرزدق: ج٢ ص٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) ديوانه: ص٩٣. والخدر هنا الهودج، والقرام ستر رقيق فيه رقم ونقوش.

يريد بذلك أشرفت لي نظرة وبدت. وقال الزجاج (١٠): كل ما على الأرض فهو بناء لامساك بعضاً، فيأمنوا بذلك سقوطها. فخلق الساء بلا عمد وخلق الأرض بلا سند يدل على توحيده وقدمه، لأنّ المحدّث لا يقدر على مثل ذلك. وانما قابل بن الساء وبن الفراش لأمرين:

أحدهما: ما حكاه أبو زيد: أن بنيان البيت سماؤه وهو أعلاه وكذلك بناؤه، وانشد:

بنى الساء فسوّاها ببنيها ولم تمدّ بأطناب ولاعمد(٢) يريد ببنيها علوّها.

والثاني: أن ساء البيت لما كان قد يكون بناء وغير بناء اذا كان من شعر أو وبر أو غيره، قيل: جعلها بناء ليدل على العبرة برفعها، وكانت المقابلة في الأرض والساء باحكام هذه بالفرش، وتلك بالبناء (٣).

وقوله: «من السماء» أي من ناحية السماء، قال الشاعر:

\*أمنك البرق أرقبه فهاجا \*(١)

أي من ناحيتك. فبناء الساء على الأرض كهيئة القبة، وهي سقف على الأرض، وانما ذكر الساء والأرض فيا عد عليهم من نعمه التي أنعمها عليهم، لأنّ فيها أقواتهم وأرزاقهم ومعايشهم، وبها قوام دنياهم، وأعلمهم أن الذي خلقها وخلق جميع ما فيها من أنواع النعم هو الذي يستحق العبادة والشكر دون الأصنام والأوثان التي لا تضر ولا تنفع.

<sup>(</sup>١) معانى القرآن: ج١ ص٩٩.

<sup>(</sup>٢) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٣) تلخيص البيان للرضى: ص١١٥.

<sup>(</sup>٤) لم نهتد لقائله ومن نقله.

وقوله: «وأنزل من الساء ماء» يعني مطراً فأخرج بذلك المطر ما أنبتوه في الأرض من زرعهم وغروسهم شمراتٍ رزقاً لهم وغذاءً وقوتاً، تنبيهاً على أنّه هو الذي خلقهم، وأنّه الذي يرزقهم ويكفلهم دون من جعلوه نداً وعدلاً من الأوثان والآلهة، ثم زجرهم أن يجعلوا له نداً مع علمهم بأن ذلك كها أخبرهم، وأنّه لا نذ له ولا عدل ولا لهم نافع ولا ضار ولا خالق ولا رازق سواه بقوله: «فلا تجعلوا لله أنداداً».

والند العدل والمثل، قال حسان بن ثابت(١):

أنه جوه ولست كه بندً فشركها لخيركها الفداء (٢) أي لست له مثل ولا عدل، وقال جرير:

أتيا تجمع المسون إلي نسداً وما تيم لذي حسب نديد (٣) وقال مفضل بن سلمة (١٤): الند الضد، والندود الشرود كما ينذ البعير،

<sup>(1)</sup> وهو ابو الوليد حسان بن ثابت بن المنذر الانصاري الحزرجي، شاعر جاهي اسلامي، يقال له: شاعر رسول الله صلّى الله عليه وآله، وذلك لتقطيعه أعراض المشركين وانبرائه لشعرائهم بكل قواه، حتى قال له النبي صلّى الله عليه وآله: «أنت مؤيد بروح القدس ما دمت مادحنا أهل البيت»، إلّا انه ارتكب هفوات كبيرة بعد ذلك. منها: اشتراكه في تلفيق حديث الإقك، حيث جلده النبي صلّى الله عليه وآله عليها ثمانين جلدة، وكان أيضاً قد عرض مرة بالمهاجرين وكادت الفتنة ان تقع لولم يتداركها النبي صلّى الله عليه وآله .

عاش حسان ستين سنة في الجاهلية وستين في الاسلام. توفي في زمن معاوية بعد أن عمي في أواخر أيامه.

<sup>(</sup>أسد الغابيّ ج ٤ ص ٤ والشعر والشعراء: ص١٧٠، والاغاني ج ٤ ص١٣). (٢) ديوانه: ص٨٦. اصدار دار كرم دمشق.

<sup>(</sup>٣) ديوانه: ص١٢٩، وشرح الديوان: ص١٢٦ وفيه «أتيمٌ» بدل «أتيا».

<sup>(</sup>٤) وهو أبوطالب، المفضل بن سلمة، لغوي عالم بالأدب، الفقيه الشافعي البغدادي الضبّي، صاحب التصانيف المشهورة في فنون الأدب ومعاني القرآن، وكمان كموتي المذهب، له من

ويوم التناد يوم التنافر، والتنديد التقليل، والفراش البساط، والفرش البسط، فرش يفرش فرشاً وافترش افتراشاً، وفراش الرأس طرائق رقاق من القحف، والفراش فراش القاع والطين بعد ما يبس على وجه الأرض. والفراش الذي يطير ويتهافت في السراج، وجارية فريش قد افترشها الرجل، والفرش صغار النعم، ورجل فراشة خفيف، والفرش من الشجر دقه. واصل الماء موه، لأنّه يجمع أمواها ويصغّر مويه، وماهت الركية تموه موها واماهها صاحها اذا أكثر ماءها إماهة.

وروي عن ابن مسعود وغيره من الصحابة أن معنى الآية: لا تجعلوا لله أكفّاء من الرجال تطيعونهم في معصية الله(۱). قال ابن عباس: إنه خاطب بقوله: «ولا تجعلوا لله أنداداً وانتم تعلمون» جميع الكفار من عباد الاصنام واهل الكتابين، لأن معنى قوله: «وانتم تعلمون» أنه لا ربّ لكم يرزقكم غيره، وإن ما تعبدون لا يضر ولا ينفع (۱). وروي عن مجاهد: أنّه عنى بذلك أهل الكتابين لأنهم الذين كانوا يعلمون أنه لا خالق لهم غيره ولا منعم عليهم سواه، والعرب ما كانت تعتقد وحدانيته تعانى (۱).

والأُوّل أقوى؛لأنّ الله تعالى قد أخبر أن العرب قد كانت تعتقد وحدانيته تعالى؛ فقال تعالى حكاية عهم: «ولنن سألهم من خلق

الكتب: كتاب البـارع في اللغة، وكتاب ضيـاء القلوب في معاني القرآن وغيرهما. اختلف في وفاته، فقال بعض:توفي سنة ٢٩٠هـ. وقال المرزباني:أنه توفي سنة ٢٥٠هـ. وقيل غير ذلك . (وفيات الاعبان: ج٣ ص٣٤٣، والأعلام: ج٥ ص٣٤٣، والأعلام: ج٥ ص٣٧).

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في التفسير: ج١ ص١٢٧.

<sup>(</sup>٢) لم نقف عليه في تفسيره، ونقله الطبري في تفسيره: ج١ ص١٢٧.

<sup>(</sup>٣) نقله السيد المرتضى عنه في أماليه: ج٢ ص١٨٩.

السموات والأرض ليقولن الله» (۱) « (ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله» (۱) ، وقال تعالى: «قل من يرزقكم من الساء والأرض أم من يملك السمع والابصار ومن يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحي ومن يدر الأمر فسيقولون الله فقل ألا تتقون (۱) فحمل الآية على عمومها أولى وطارة , أول الآية ي وقد بينا أن خطابه لجميع الحلق.

واستدل أبوعلي الجبائي بهذه الآية على أن الأرض بسيطة ليست كرة ، كما يقول المنجمون (١٠) ، والبلخي بأن قال: جعلها فراشاً والفراش البساط بسط الله تعالى اياها ، والكرة لا تكون مبسوطة ، قال: والعقل يدل أيضاً على بطلان قولهم ، لأنّ الأرض لا يجوز أن تكون كروية مع كون البحار فيها لأن الماء لا يستقر إلا فيا له جنبان يتساويان ، لأنّ الماء لا يستقر فيه كاستقراره في الأواني ، فلو كانت له ناحية في البحر مستعلية على الناحية الأخرى لصار الماء من الناحية المرتفعة الى الناحية المنخفضة ، كما يصير كذلك إذا امتلأ الإناء الذي فيه الماء (٥) . وهذا لا يدل على ما قاله ، لأنّ قول من قال الأرض كروية معناه إن لجميعها شكل الكرة .

وقوله: «وانتم تعلمون» يحتمل أمرين:

أحدهما: إنكم تعلمون أنه لا خالق لكم ولا منعم بما عدده من انواع النعم سوى الله، وإن من اشركتم به لا يضر ولا ينفع.

<sup>(</sup>١) لقمان: ١٢٥، والزمر: ٣٨.

<sup>(1)</sup> 

<sup>(</sup>٢) الزخرف: ٨٧.

<sup>(</sup>٣) يونس: ٣١.

<sup>(</sup>٤) أمالي المرتضىٰ: ج٢ ص١٨٧.

<sup>(</sup>٥) لم نعثر على قول البلخي في المصادر المتوفّرة لدينا.

والثاني: إنه أراد وأنتم علماء بأمور معايشكم وتدبير حروبكم ومضاركم ومنافعكم، لستم باغفال ولا جهّال .

[قوله تعالى]:

وَإِنكُنتُمْ فِىرَيْبِ مِّمَّازَلْنَاعَلَىٰعَدِنَا فَأْنُوا بِسُورَةٍ مِّن مِثْلِهِ ءَوَادْعُواْ شُهَكَآيَكُمْ مِّن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُوْصَادِ فِينَ ﴿ آيَةٍ بِلا حلاف .

#### الححة:

هذه الآية فيها احتجاج الله تعالى لنبيه محمد صلّى الله عليه وآله على مشركي قوم من العرب والمنافقين، وجميع الكفّار من أهل الكتابين، وغيرهم، لأنّه خاطب أقواماً عقلاء ألباء في الذروة العليا من الفصاحة، والغاية القصوى من البلاغة واليهم الفزع في ذلك، فجاءهم بكلام من جنس كلامهم وجعل عجزهم من مثله حجة عليهم، ودلالة على بطلان قولهم ووبخهم وقرعهم وأمهلهم المدة الطويلة. وقال لهم: «فأتوا بعشر سور «بسورة من مثله». وأخبرهم أن عجزهم إنما هوعن النظير والجنس مع أنه «بسورة من مثله». وأخبرهم أن عجزهم إنما هوعن النظير والجنس مع أنه لا يخفى عليهم حاله لشهرته وموضعه، وهم أهل الحمية والانفة يأتي الرجل منهم بسبب كلمة على القبيلة، فبذلوا أموالهم ونفوسهم في إطفاء أمره ولم يتكلفوا معارضته بسورة ولا خطبة فدل ذلك على صدقه. وذكرنا ذلك في يتكلفوا معارضته بسورة ولا خطبة فدل ذلك على صدقه. وذكرنا ذلك في

<sup>(</sup>۱) هود: ۱۳.

<sup>(</sup>٢) يونس: ٣٨. (٣) تمهيد الاصول: ص٣٧-٣٢٧.

### المعنى:

وقوله: «بسورة من مثله» قال قوم: إنها بمعنى التبعيض، وتقديره: فأتوا ببعض ما هو مثل له وهو سورة (١) وقال آخرون: هي بمعنى تبيين الصفة كقوله: «فاجتنبوا الرجس من الاوثان» ( $^{(7)}$ ). وقال قوم: إن «من» زائدة، كما قال في موضع آخر: «بسورة مثله» يمني مثل هذا القرآن (١). وقال آخرون: أراد ذلك من مثله في كونه بشراً أمياً، طريقته مثل طريقته مثل طريقته  $^{(9)}$ .

والأول أقوى، لأنه تعالى قال في سورة أخرى: «بسورة مثله» (١) ومعلوم أن السورة ليست محمداً صلى الله عليه وآله ولاله بنظير، ولأن في هذا الوجه تضعيفا لكون القرآن معجزة، ودلالة على النبوة.

وقوله: «وادعوا شهداء كم من دون الله»، قال ابن عباس: أراد أعوانكم على ما أنتم عليه، إن كنتم صادقين (). وقال الفراء: أراد ادعوا آلمتكم (). وقال مجاهد وابن جريج (): أراد قوماً يشهدون لكم بذلك ممن

(١) ابن عباس في تفسيره: ص٥، والفراء في معاني القرآن: ج١ ص١٩.

<sup>(</sup>٢) الحج: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) الفريد في اعراب القرآن الجيد للهمداني: ج١ ص٢٤٧.

<sup>(</sup>٤) حكاه الزجاج في اعراب القرآن: ج٢ ص٢٥٥، عن ابي الحسن الاخفش.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص١٢٩، ومعاني القرآن للزجاج: ج١ ص١٠٠.

<sup>(</sup>٦) يونس: ٣٨.

<sup>(</sup>٧) تفسير الطبري: ج١ ص١٣٠.

<sup>(</sup>٨) معاني القرآن: ج١ ص١٩.

<sup>(</sup>٩) تفسير مجاهد: ص١٩٨، وتفسير الطبري: ج١ ص١٣٠.

يقبل قولهم. وقول ابن عباس أقوى .

وقوله: «مثله» أراد به ما يقاربه في الفصاحة ونظمه وحسن ترصيفه وتأليفه، ليعلم أنه اذا عجزوا عنه ولم يتمكنوا منه أنه من فعل الله تعالى، جعله تصديقاً لنبيه، وليس المراد أن القرآن له مثل عند الله، ولولاه لم يصح التحدي لأنّ ما قالوه لا دليل عليه، والاعجازيصح وإن لم يكن له مثل أصلا، بل ذلك أبلغ في الاعجاز لأن ذلك جار بجرى قوله: «هاتوا برهانكم» (۱) وانما أراد نني البرهان أصلاً، والدعاء أراد به الاستعانة، قال الشاع:

وقبلك ربّ خصم قد تمالوا عليّ فما جزعت ولا دعوت وقال آخر:

فلها التقت فرساننا ورجالهم دعوا يالكعب واعتزينالعامر<sup>(۲)</sup> يعني انتصروا بكعب واستغاثوا بهم.

وشهداء جمع شهيد مثل شريك وشركاء وخطيب وخطباء، والشهيد يسمى به الشاهد على الشيء لغيره بما يحقق دعواه، وقد يسمى به المشاهد للشيء، كما يقال: جليس فلان، يريد به مجالسه ومنادمه. فعلى هذا تفسير ابن عباس أقوى وهو أن معناه استنصروا أعوانكم على أن يأتوا بمثله، وشهداء كم الذين يشاهدونكم ويعاونونكم على تكذيب الله ورسوله، ويظاهرونكم على تكذيب الله ورسوله،

وما قاله مجاهد وابن جريج في تأويل ذلك لا وجه له، لأنّ الـقوم على ثلاثة أصناف: فبعضهم أهل ايمان صحيح، وبعضهم أهل كفر صحيح،

<sup>(</sup>١) البقرة: ١١١٠.

<sup>(</sup>٢) كتاب سيبويه: ج٢ ص٣٨٠، والقائل هو «الراعي».

وبعضهم أهل نفاق. فأهل الايمان اذا كانوا مؤمنين بالله ورسوله، فلا يجوز ان يكونوا شهداء للكفار على ما يدعونه. واما أهل النفاق والكفر فلا شك أنهم اذا دعوا الى تحقيق الباطل وابطال الحق سارعوا اليه مع كفرهم وضلالتهم. فن أي الفريقين كانت تكون شهداء، لكن يجري ذلك بجرى قوله: «قبل لئن اجتمعت الانس والجن على أن يأتوا بمشل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً »(۱). وقد أجاز قوم هذا الوجه أيضاً قالوا: لأنّ العقلاء لا يجوز أن يحملوا نفوسهم على الشهادة بما يفتضحون به في كلام أنه مثل القرآن ولا يكون مثله، كما لا يجوز ان يحملوا نفوسهم على ان يعارضوا ما ليس بمعارض في الحقيقة.

ومعنى الآية: إن كنتم في شك من صدق محمد صلّى الله عليه وآله فيا جاءكم به من عندي، فأتوا سورة من مثله، فاستنصروا بعضكم بعضاً على ذلك إن كنتم صادقين في زعمكم حتى إذا عجزتم وعلمتم انه لا يقدر على ان يأتي به محمد صلّى الله عليه وآله ولا أحد من البشر يتضح عندكم انه من عند الله تعالى.

[قوله تعالى]:

َ فَإِنَّ لَمْ تَفْمَكُوا وَلَن تَفْمَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِنَّتْ لِلْكَفِرِينَ ۖ آية .

# المعنى:

معنى «فان لم تفعلوا» لم تأتوا بسورةٍ من مثله، وقد تظاهرتم انتم

(١) الاسراء: ٨٨.

وشركاؤكم عليه وأعوانكم، وقد تبين لكم بامتحانكم واختباركم عجركم وعجز جميع الحلق عنه وعلمتم انه من عندي، ثم اقتم على التكذيب به.

وقوله: «ولن تفعلوا» لا موضع له من الأعراب، وانما هو اعتراض بين المبتدأ والخبر، كقولك: زيد فافهم ما أقول - رجل صدق. وانما لم يكن له موضع اعراب، لأنه لم يقع موضع الفرد. ومعنى «ولن تفعلوا» اي لن تأتوا بسورة من مثله ابدأ، لأن «لن» تنفي على التأبيد في المستقبل، وفي قوله: «ولن تفعلوا» دلالة على صححة نبوته، لأنه يتضمن الأخبار عن حالهم في المستقبل بأنهم لا يفعلون، ولا يجوز لعاقل أن يقدم على جماعة من العقلاء يريد تهجينهم فيقول: انتم لا تفعلون إلا وهو واثق بذلك، ويعلم ان ذلك متعذر عندهم، وينبغي ان يكون الخطاب خاصاً لمن علم الله انه لا يؤمن، متعذر عنده من آمن فها بعد وإلا كان كذباً.

وقوله: «فاتقوا النار التي وقودها الناس والحجارة»، الوقود ـ بفتح الواوـ اسم لما يوقد، والوُقود ـ بضمّها ـ المصدر، وقيل: إنهها بمعنى واحمد في المصدر واسم الحطب حكاه الزجاج (١) والبلخى (٢)، والأوّل أظهر.

«اتقوا الله» ـمشدّدةـ لغة أهل الحـجاز، وبنو أسد وتميم يقولون: «تقوا الله» خفيف بحذف الألف .

«الحجارة» قيل: إنها حجارة الكبريت لأنها أحرّشيء اذا حميت، وروي ذلك عن ابن عباس(٣) وابن مسعود(١). والظاهر إن الناس

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص١٠١.

<sup>(</sup>٢) لا يوجد لدينا كتابه.

<sup>(</sup>٣) تفسر ابن عباس: ص٥.

<sup>(</sup>٤) نقله سفيان بن عيينة في تفسيره: ص٢٠٥، والطبري في تفسيره: ج١ ص١٣١.

والحجارة وقود النار وحطبها كها قال: «إنكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم»(١) تيباً وتعظيماً بانها تحرق الحجارة والناس.

وقيل: إن أجسادهم تبقى على الناربقاء الحجارة التي توقدها النار بالقدح. وقال قوم: معناه أنهم يعذبون بالحجارة المحماة مع النار(٢)، والأول أقوى وأليق بالظاهر.

وانما جاز أن يكون قوله: «فاتقوا النار» جواب الشرط مع لزوم الاتقاء من النار كيف تصرفت الحال، لأنه لا يلزمهم الاتقاء على التصديق بالنبوة إلا بعد قيام المعجزة؛ فكأنه قال: فان لم تضعلوا ولن تفعلوا فقد قامت الحجة، و وحب اتقاء النار بالمخالفة.

وقوله: «أعدّت للكافرين» لا يمنع من اعدادها لغير الكافرين من الفسّاق كما قال: «وإن جهتم لمحيطة بالكافرين» (٣) ولم يمنع ذلك من إحاطتها بالفسّاق والزناة والزبانية. وقال قوم: هذه نار مخصوصة للكافرين لا يدخلها غيرهم، والفسّاق لهم نار أخرى (١).

وقد استدل بهذه على بطلان قول من حرم النظر والحجاج العقلي، بأن قيل: كما احتج الله تعالى على الكافرين بما ذكره في هذه الآية وألزمهم به تصديق النبي صلّى الله عليه وآله والمعرفة بأن القرآن كلامه، لأنّه قال: إن كان هذا القرآن كلام محمد فأتوا بسورة من مثله، ودلّهم بعقولهم أنه لو كان كلام محمد لتهيأ لهم مـثل ذلك، لأنهم الذين يؤخذ عنهم اللغة، واذا كان لم

<sup>(</sup>١) الانبياء: ٩٨.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره عن ابن جريج: ج١ ص١٣١.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ٤٩.

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير الطبري: ج١ ص١٣٢.

يتهيأ لهم ذلك علموا بعقولهم أنه من كلام الله، وهذا هومعنى الاحتجاج بالعقول، فيجب ان يكون ذلك صحيحاً من كل واحد.

# [قوله تعالى]:

وَبَشِّرِ الَّذِينَ اَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّدَلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا اللَّهُ مَنَّتَ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا اللَّانَهُ مُّ مَنَّتَ اللَّذِي رُزِقْنَا مِن مَّلُّ اللَّانَهُ مُرَّا اللَّذِي رُزِقْنَا مِن مَّلُلَّ اللَّهُ مُلْقَلِهُ وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ وَاللَّهُ مُلْقَدَرَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ وَاللَّهُ مُلْقَدَرَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ آنة .

#### اللغة:

البشارة هو الإخبار بما يسرّ الخبر به إذا كان سابقاً لكلّ خبر سواه، لأنّ الثاني لا يسمى بشارة، وقد قيل: إن الاخبار بما يغم ايضاً يسمى بشارة (١٠). كما قال تعالى: «فبشرهم بعذاب أليم» (١٠). والأولى أن يكون ذلك مجازاً، وهي مأخوذة من البَشَرة وهي ظاهر الجلد لتغييرها بأول الخبر، ومنه تباشير الصبح أوله، وكذلك تباشير كل شيء، المبشّرات الرياح التي تجيء بالسحاب، والبشر الانسان، والبشرة أعلى جلدة الجسد، والوجه من الانسان، والمبشرة شرا الجلد.

والجنان جمع جَنة، والجنة البستان. والمراد بذكر الجنة ما في الجنة من اشجارها واثمارها وغروسها دون أرضها، فلذلك قال: «تجري من تحتها الأنهار» لأنه معلوم انه أراد الخبرعن ماء انهارها انه جارتحت الاشجار والغروس والثمار لا أنه جارتحت أرضها، لأن الماء إذا كان تحت الأرض

<sup>(</sup>١) قاله الجوهري في الصحاح: مادة «بشر» ج٢ ص٥٩٠.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ٢١.

جارياً فلا حظّ فيه للعيون إلّا بكشف الساتربينه وبينها، على أنّ الذي يوصف به أنهار الجنة انها جارية في غير أخاديد. روي ذلك عن مسروق (١)، رواه عنه ابو عبيدة وغيره (٢).

# الإعراب:

و «جنات» منصوب بأن، وكسرت التاء لأنها تاء التأنيث في جمع السلامة وهي مكسورة في حال النصب بالحقص. وموضع «ان» نصب بقوله: «وبشر الذين». وقال الخليل والكسائي (٣): موضعه الجر بالباء، كأنه قال: وبشرهم بأن لهم.

### المعنى:

وقال الفضل: الجنة كل بستان فيه نخل، وإن لم يكن شجر غيره، وإن كان فيه كرم فهو فردوس ،كان فيه شجر غير الكرم أم لم يكن .

«من ثمرة»: من زائدة، والمعنى: كـلما رزقوا ثمرة، و«منها» يعني من الجنات، والمعنى: أشجارها، وتقديرها: كلما رزقوا من أشجار البساتين التي

 <sup>(</sup>١) وهو أبو عائشة، مسروق بن الأجدع بن مالك بن أميّة الهمداني الوادعي الكوفي. روى عن
 على عليه السلام .

قال الشعبي: ما علمت أحداً كان أطلب للعلم منه، وكان من عبّاد أهل الكوفة. ذكره ابن حيان في الثقات .

توفى بالكوفة سنة ٦٢ أو ٦٣ للهجرة، وله ثلاث وستون سنة .

<sup>(</sup>طبقات الحفاظ: ص١٤، وتهذيب التهذيب: ج١٠ ص١٠٩).

<sup>(</sup>۲) روى ذلك الطبري في تفسيره: ج١ ص١٣٢.

<sup>(</sup>٣) اعراب القرآن للنحاس: ج١ ص٢٠١.

اعدها الله للمؤمنين. وقال الرماني: هي بمعنى التبعيض(١)، لأنهم يرزفون بعض الثمرات في كل وقت، ويجوز أن تكون بمعنى تبيين الصفة وهو ان يبين الرزق من اي جنس هو.

وقوله: «هذا الذي رزقنا من قبل» روي عن ابن عباس وابن مسعود وجماعة من الصحابة انه الذي رزقنا في الدنيا (٢٠). وقال مجاهد: معناه اشبهه به (٣٠). وقال بعضهم: إن ثمار الجنة إذا جنيت من اشجارها عاد مكانها، فاذا رأوا ما عاد بعد الذي جني اشتبه عليهم، فقالوا: هذا الذي رزقنا من قبل، وهذا قول أبي عبيدة ويحيى بن أبي كثير (١٠). وقال قوم: هذا الذي رزقنا وعبدنا به في الدنيا. وقد بينا فيا تقدم أن الرزق عبارة عما يصح الانتفاع به على وجه لا يكون لأحد المنع منه. وقال الفضل: ذلك يخص الأقوات (٥٠). وقال قوم: هذا الذي رزقنا من قبل لمشابهته في اللون وإن خالفه في الطعم (١٠).

واقوى الأقوال قول ابن عباس وأن معناه هذا الذي رزقنا في الدنيا، لأنه قال: «كلما رزقوا منها من شمرة رزقاً قالوا هذا الذي رزقنا من قبل» فعمّ ولم يخص. فأول ما أتوا به لا يتقدّر هذا القول فيه إلاّ بأن يكون إشارة الى ما تقدم رزقه في الدنيا، لأنا فرضناه أولا وليس في الآية تخصيص، ويكون التقدير هذا الذي رزقنا في الدنيا لأنّ ما رزقوه أولا قد عدم وأقام

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه في المصادر المتوفرة لدينا.

<sup>(</sup>٢) نقله الطبرى في تفسيره: ج١ ص١٣٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد: ص١٩٨.

<sup>(</sup>٤) و(٥) تفسير الطبري: ج١ ص١١٣.

<sup>(</sup>٦) تفسير القمّي: ج١ ص٣٤، وتفسير ابن عبّاس: ص٦٠.

المضاف أليه مقيام المضياف، كما أن القائل إذا قال لغيره: أعددت لك طعاماً، ووصفه له يحسن أن يقول: هذا طعام كل وقت، يريد مثله ومن حنسه ونوعه .

وقوله: «وأتوا به متشابها» قال الضحاك: إذا رأوه، قالوا: هو الأول في النظر واللون، واذا طعموا وجدوا له طعماً غير طعمالأول(١١)، وقوله: «وأتوا به» معناه حيئوا به وليس معناه أعطوه، وقال قوم: «وأتوا به متشابهاً» أي يشبه بعضه بعضاً إلّا في المنظر والطعم، أي كل واحد منه له من الفضل في نحوه مثل الذي للآخر في نحوه، ذكره الأخفش (٢). وهذا كقول القائل: وقد جيء بأثواب أو أشياء رآها فاضلة فاشتبهت عليه في الفضل، فقال: ما أدرى ما اختار منها كلها عندي فاضل، قال الشاعر:

من تلقَ منهم تَقلُ لاقيتُ سيـدَهم مثلَ النجوم التي يسري بها الساري<sup>(٣)</sup> يعني أنهم تساووا في الفضل والسؤدد. وروى هذا عن الحسن وابن جريج (١). وقال قتادة: معناه يشبه ثمار الدنيا غير أنها أطيب (°). وقال ابن زيد والاشجعي: إن التشابه في الاسهاء دون الألوان والطعوم، فلا يشبه ثمار الجنة شيء من ثمار الدنيا في لون ولا طعم (٦).

وأولى هذه الاقوال أن يكون المراد به متشابهاً في اللون والمنظر على ان

<sup>(</sup>١) حكاه الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «شبه» ج٦ ص٩٢ عن جماعة من المفسرين.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن: ج١ ص٢١٤.

<sup>(</sup>٣) لم نجد البيت فها لدينا من المصادر. (٤) تفسير الطبري: ج١ ص ١٣٤، وتفسير الماوردي: ج١ ص٨٦.

<sup>(</sup>٥) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص١٣٥.

<sup>(</sup>٦) حكى قولهما الطبري في تفسيره: ج١ ص١٣٥، والماوردي في تفسيره: ج١ ص٨٦.

الطعم مختلف كما قدمناه من أن هذا يقولونه في أول الحال أيضاً، وما يقدر عليه غيره، وبعد هذا قول من قال: معناه أن كلها جياد لا رذال فيه.

وقال بعض المتأخرين في قوله: «هذا الذي رزقنا من قبل»: معناه هذا الذي أعطينا بعبادتنا من قبل<sup>(۱)</sup>.

وقال ابوعلى: معناه ذلك ما يؤتون به في كل وقت من الشواب مثل الذي يؤتى في الوقت الذي قبله من غير زيادة ولا نقصان، لأنه لابد أن تساوى مقادير الاستحقاق في ذلك، وقال أيضاً: يجب أن يسوي بينهم في الأوقات في مقدار ما يتفضل به عليهم في وقت ويزدادون في وقت آخر، قال: لأن ذلك يؤدى الى أن التفضّل أعظم من الثواب(٢).

وهذا الذي ذكره غير صحيح، لأن العقل لا يدل على مقادير الثواب في الأوقات ولا يعلم ذلك غير الله، بل عندنا لا يدل العقل على دوام الثواب واغا علم ذلك بالسمع والاجماع، واما التفضّل فلا شك أنه يجوز أن يزيد في وقت على ما يفضله في وقت آخر ولا يؤدي ذلك الى مساواته للثواب، لأن الثواب يتميز من التفضل لمقارنة التعظيم له والتبجيل، ولأجل ذلك يتميز كل جزء من الثواب من كل جزء من التضفّل ولا زيادة هناك .

وقوله: «ولهم فيها ازواج مطهرة» قـيل: في الأبدان والأخلاق والأفعال ولا يحضن ولا يلدن ولا يذهبن الى غائط، وهوقول جماعة المفسرين<sup>(٣)</sup>.

وقوله: «وهم فها خالدون» أي دائمون يبقون ببقاء الله لا انقطاع

<sup>(</sup>١) لم نهتد لقائله.

<sup>(</sup>٢) لم نعثر عليه في المصادر المتوفّرة لدينا.

 <sup>(</sup>٣) القتي في تفسيره: ج١ ص٣٤، وابن عبّاس في تفسيره: ص٦، والطبري في تفسيره: ج١
 ص٣٩١. وتفسير الماوردي: ج١ ص٨٠.

لذلك ولا نفاد .

# قوله تعالى:

إِنَّاللَهَ لَا يَسْتَغِي اللَّهِ اللَّهِ مَثَلًا مَّا بَمُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّذِينَ عَامَنُوا فَيَعْلَمُونَ آنَهُ الْحَقُّ مِن تَيْهِمُّ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفُرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا آزادَ اللَّهُ يِهَاذَا مَثَلًا يُصْلُ بِهِ عَصَيْرًا وَيَهْدِى بِهِ عَكِيرًا وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا الْفَسِقِينَ اللَّهِ الْعَالَا وَاحدة .

# سبب النزول:

اختلف أهل التأويل في سبب نزول هذه الآية؛ فروي عن ابن مسعود (١) وابن عباس (٢): أن الله تعالى لما ضرب هذين المثلين للمنافقين وهو قوله: «كمثل الذي استوقد ناراً» وقوله: «أو كصيب من الساء» قال المنافقون: الله أجل من «أن يضرب مثلاً» الى آخر الآية.

وقال الربيع بن أنس: هذا مثل ضربه الله للدنيا، لأن البعوضة تحيا ما جاعت فاذا سمنت ماتت، فشبّه الله تعالى هؤلاء بأنهم اذا امتلؤوا أخذهم الله، كما قال تعالى: «فلما نسوا ما ذكّروا به فتحنا عليه ابواب كل شيء الله أن قال حتى اذا فرحوا بما أوتوا أخذناهم بغتة فاذا هم مبلسون» (ما(ا)).

وقال قتادة: معناه أن الله لا يستحيي أن يضرب مثلاً ما بعوضة فما فوقها، أي لا يستحيي من الحق أن يذكر منه شيئاً ما قل أو كثر، إن الله

<sup>(</sup>١) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص١٣٨.

<sup>(</sup>٢) اسباب النزول للواحدي: ١٣.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) نقله عنه الطبري في تفسيره: ج١ ص١٣٨، والماوردي في تفسيره: ج١ ص٨٨.

تعالى حين ذكر في كتابه الذباب والعنكبوت قال أهل الضلالة: ما ذا أراد الله من ذكر هذا؟ فأنزل الله تعالى: «ان يضرب مثلاً ما بعوضة فا فوقها...»الآية (١٠).

وكل هذه الوجوه حسنة، واحسنهـا قول ابن عباس، لأنه يليق بما تقدم، وبعده ما قال قتادة .

وليس لأحد أن يقول: هذا المثل لا يليق بما تقدّم، من حيث لم يتقدّم للبعوضة ذكر، وقد جرى ذكر الذباب والعنكبوت في موضع آخر في تشبيه آلمتهم بها وان يكون المراد بذلك اولى وذلك أنّ تقوله: «ان الله لا يستحيي أن يضرب مشلاً ما بعوضة فافوقها» أنما هو خبر منه تعالى أنه لا يستحيي تعالى أن يضرب مثلا في الحق من الأمثال صغيرها وكبيرها، لأن صغير الأشياء عنده وكبيرها بمنزلة واحدة من حيث لا يتسهل الصغير ولا يصعب الكبير، وإن في الصغير من الإحكام والا تقان ما في الكبير، فلما تساوى الكل في قدرته جاز أن يضرب المثل بما شاء من ذلك، فيقر بذلك المؤمنون ويسلمون وإن ضلّ به الفاسقون بسوء اختيارهم، وهذا المدنى مروي عن مجاهد (۱).

وروي عن الصادق جعفر بن محمد عليه السلام انه قـال: إنما ضرب الله بالبعوضة، لأن البعوضة على صغر حجمها خلق فيها جميع مـا في الفيل على كبره وزيادة عضوين آخرين، فأراد الله أن ينبّه بذلك المؤمنين على لطف خلقه وعجيب عظم صنعه (٣).

<sup>(</sup>١) نقله الواحدي في أسباب النزول: ص١٤، وتفسير الماوردي: ج١ ص٨٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد: ص١٩٨.

<sup>(</sup>٣) روضة الكافي: ص٢٤٨ ح٣٤٨.

## القراءة والمعنى:

و«يستحيي» لـغة أهل الحجاز وعـامة العرب بيائين,وبنوتميم يقولون بياء واحدة أخصر، كما قالوا: ألم يك، ولا أدر(١).

ومعنى «يستحي» قال بعضهم: إنه لا يخشى ان يضرب مثلاً، كها قال: «وتخشى الناس والله أحق أن تخشاه» (٢) معناه: تستحييه الناس والله أحق أن تستحييه، فيكون الاستحياء بمعنى الخشية، والخشية بمعنى الاستحياء (٣).

وقال الفضل بن سلمة: معناه لا يمتنع<sup>(4)</sup>. وقال قوم: لا يترك <sup>(۰)</sup>، وهو قريب من الثاني .

واصل الاستحياء الانقباض عن الشيء والامتناع منه خوفاً من مواقعة القبيح، والاستحياء والانخزال والانقماع والإرتداع متقاربة المعنى، وضد الحياء القحة، ومعنى الاستحياء في الآية انه ليس في ضرب المثل بالحقير عيب يستحي، وكأنه قال: لا يحل ضرب المثل بالبعوضة محل ما يستحي منه فوضع قوله: «إن الله لا يستحيي... الآية» موضعه، إختاره الرماني (١).

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للأخفش: ج١ ص٢١٤.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٣٧.

 <sup>(</sup>٣) حكاه الطبري في تفسيره: ج١ ص١٣٩، وفعيه الى بعض المنسوين الى المعرفة بلغة العرب،
 وقال: كان يتأول معنى: «ان الله لا يستحيى» ولم نقف على قائل هذا القول.

<sup>(</sup>٤) نقله الماوردي في تفسيره: ج١ ص٨٧.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن عباس: ص٦.

<sup>(</sup>٦) لا يوجد للعينا كتابه.

وقوله: «ان يضرب مثلا» فهو ان يصف وعثل ويبين، كما قال تعالى: «ضرب لكم مثلاً من انفسكم» (١) معناه وصف لكم، كما قال الكمت (٢):

وذلك ضرب أخماس أريدت لأسداس عسى أن لا تكونا<sup>(٣)</sup> والمعنى وصف أخماس، وضرب المثل بمثله، يقال: أيَّ ضرب هذا؟ أي من أيّ حنس ولون.

والضروب الأمشال، والمثل الشبه، ويقال: مِثل ومَثَل ، كما قالوا:

(١) الروم: ٢٨.

(٣) وهو أبو المستمل الكيت بن زيد الأسدي، من أشعر شعراء الكوفة المقدمين في عصره. ولد أيام مقتل الامام الحسين عليه السلام سنة ستين للهجرة، كان معروفاً بالتشيّع مشهوراً بذلك، كانت بنو أسد تقول: فينا فضيلة ليست في العالم. ليس منزل منا إلّا وفيه بركة وواثة الكيت؛ لأنه رأى النبي صلّى الله عليه وآله في النجم فقال له: أنشدني، طربت وما شوقاً الى البيض أطرب. فأنشده، فقال له: بوركت وبورك قومك .

كان في صِغره ذكباً لؤذعباً وقف يوماً على الفرزدق وهوينشد والكبت يومئذ صبيًّ فقال له الفرزدق: أيسرُّك أني أبوك ؟ فقال الكبت: أمّا أبي فلا أريد به بدلاً ولكن يسرني أن تكون أمي. فحصِر الفرزدق وقال:ما مرّبي مثلها قط. كان الكبت فقيه الشيعة، وحافظ القرآن وكان جَدَلياً وهو أول من ناظر في التشيع مجاهراً بذلك.

دخل يوماً على أبي عبدالله جعفر بن عمد الصادق عليها السلام في أيام التشريق بمى، فقـال له: جمـلت فـداك إني قلت فـيكـم شعراً أحـب أن أنشدكه، فقال: هـات، وبعث أبو عبدالله عليه السلام الى أهله فقرب فأنشده فكثر البكاء حتى أنى على قوله:

يُمسيب به السرامون عن قسوس غيرهم فيا آخراً أسدى له السغسيّ أولُّ فوفع أبو عبدالله عليه السلام يديه، فقال: اللّهم اغفر للكيت، من بدائع شعره الهاشميات وهي معروفة مشهورة. استشهد ـرحمه الله ـ في خلافة مروان سنة ١٢٦هـ .

. (الشعر والشعراء: ص٣٦٨، والأعلام: ص٣٣٣، أعيان الشيعة: ج١ ص٣٣).

(٣) تهذيب اللغة: مادة «خمس» ج٧ ص١٩٢٠.

شِبه وشبه، كقول كعب بن زهير:

كانت مواعيد عرقوب لنا مثلاً وما مواعيده إلّا الأباطيل (١) يعني شهاً، فعني الآية: إن الله لا يستحيي أن يصف شهاً لما شبه به.

## الاعراب:

وإما إعراب «بعوضة» فنصب من وجهين على قول الزجاج:

احدهما: أن تكون «ما» زائدة ،كأنه قال: إن الله لا يستحيي أن يضرب بعوضة مثلا أو مثلا بعوضة وتكون «ما» زائدة، نحو قوله: «فها رحمة من الله»<sup>(۲)</sup>.

والثاني: أن تكون «ما» نكرة، ويكون المعنى أن الله لا يستحيي أن يضرب مشلاً شيئاً بعوضة، فكان بعوضة في موضع نصب، كأنه قال: يستحيى أن يضرب مثلاً شيئاً من الأشياء بعوضة فها فوقها (٣٠).

قال الفرّاء: يجوز أن يكون معنى «ما» بين بعوضة الى ما فوقها كما يقول القائل: مطرنا ما زبالة فالثعلبية، وله عشرون ما ناقة وجملاً، وهي أحسن الناس ما قرنا فقدما (٤)، يعنون ما بن في جميع ذلك .

وقال بعضهم: «ما» بمعنى الذي، ويكون التقدير الذي هو بعوضة لأنها من صلة الذي، فأعربها باعرابه (٥)، كما قال حسان بن ثابت:

\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) دیوان کعب بن زهیر: ص۸.

<sup>(</sup>۲) آل عمران: ۱۵۹.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن للزجّاج: ج١ ص١٠٣.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن: ج١ ص٢٢.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن للفرّاء: ج١ ص٢٢، ومعاني القرآن للأخفش: ج١ ص٢١٥.

فكنى بنا فخراً على من غيرنا حبّ السنبي محسد ايسانسا(١) فأعرب (غيرنا) باعراب (من) ويجوز ذلك في من وما، لأنها يكونان تارة معوفة وتارة نكرة.

والبعوضة من صغار البق.

وقوله: «فما فوقها» في الصغر والقلة، كما يقول القائل: إن هذا الأمر لصغير، فيقول المجيب: وفوق ذلك، أي هو أصغر مما قلت.

وكلاهما جائز فمن قال بالأول، قال: لأن البعوضة غاية في الصغر، ومن قال بالثاني، قال: يجوز أن يكون ما هو أصغر منها.

وحكي عن رؤبة بن العجاج أنه رفع بعوضة، وانشد بيت النابغة:

قالت ألا ليبمًا هذا الحمام لنا الى حمامتنا أو نصفه فقد (٢) بالرفع فأعمل ما ولم يعمل ليت ، قال: وهي لغة تميم يعملون آخر الأداتين (٣).

وقال الزجاج: الرفع كان يجوز وما قرئ به اذا كانت «ما» بمعنى الذي، ويقدر بعدها هو، ويكون تقديره مشلاً الذي هو بعوضة، كها قرأ تماماً على الذي هو أحسن وقد قرئ به وهو ضعيف عند سيبويه وفي الذي أقوى لأنه أطول، ولأنها لا تستعمل إلّا في الاساء (1).

وقوله: «فأما الـذين» لغة العـرب جميعاً بالـتشديد، وكثير من بني عــامر

<sup>(</sup>١) سيبويه: ج١ ص٣١٣، ومعاني القرآن للفرّاء: ج١ ص٢١.

<sup>(</sup>٢) ديوانه: ص٢٧، والكتاب لسيبويه: ج١ ص٣٢٩.

<sup>(</sup>٣) نقله أبو عبيدة في مجاز القرآن: ج١ ص٣٥.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن: ج١ ص١٠٤.

وتميم يقولون: أيما فلان ففعل الله به،وانشد بعضهم :

مبتلة هيفاء أيما وشاحها فيجري وأيما الحجل منهافلا يجري (١) «آمنوا فيعلمون أنه الحق» الفاء جواب «أما» وفيها معنى الشرط

والجزاء، والمعنى: أن المؤمنين بالله على الحقيقة يعلمون أن هذا المثل حق من عند الله وأنه من كلامه .

«واما الذين كفروا» يعني الجاحدين «فيقولون ما ذا أراد الله بهذا مثلاً» على ما بيّناه .

ومثلاً ما؛ نون التنوين تدغم في المي عند جميع القرّاء، ويكره الوقف فيها على قوله: «لا يستحيي»،ثم يقول: «أن يضرب مثلاً» وكذلك على

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) لم نعرف قائله.(٢) النحل: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٢٤.

<sup>(</sup>٤) الكتاب: ج١ ص٢٧٤-٢٧٥.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن: ج١ ص٢١٦.

قوله: «والله لا يستحيي» ثم يقول: «من الحق» .

وقوله: «يضل به كثيراً وما يضل به إلّا الفاسقين».

إن قيل: أليس تقولون: إن الله لا يضل أحداً، ولا يهدي خلقاً، وإن العباد هم يضلون من شاؤ وا وهدون من العباد هم يضلون من شاؤ وا وهدون من شاؤ وا، وقد قال الله تعالى في غير موضع من كتابه نحو قوله: «يضل من يشاء وهدي من يشاء» (١٠)، ولا يمكنكم ان تقولوا: إن المراد بالإضلال العقوبة والتسمية، لأنه لوقال: يضل كثيراً وهدي كثيراً، كان ذلك مكناً، لكنه قال: «يضل به» و«يهدي به» والهاء راجعة الى القرآن، والمثل الذي ضربه فيه، ولا يجوز أن يعاقب بالمثل، ولا أن يسمى بالمثل، فعلم بذلك أنه أراد أنه لبس عليه، وجعله حيرة لهم ؟

قلنا: أول ما في ذلك إنا لا نطلق أن الله لا يضل أحداً ولا يهدي أحداً، ومن أطلق ذلك فقد أخطأ. ولا نقول أيضاً: إن العباد يضلون أنفسهم ويهدونها مطلقاً أو يضلون غيرهم ويهدونها، فان إطلاق جميع ذلك خطأ، بل نقول: إن الله يضل من يشاء ويقول: إن من أضله الله فهو الضال، ومن هداه فهو المهتدي، ولكن لا نريد بذلك ما يريده المخالف مما يؤدي الى النظليم والتجوير لله في حكمه، والخالف يقول: إن الله يضل كثيراً من خلقه بمنى انه يصدهم عن طاعته، ويحول بينهم وبين معرفته، ويلبس عليهم الأمور، ويميرهم ويغالطهم ويشككهم ويوقفهم في الضلالة، ويجبرهم عليها، ومنهم من يقول: يخلقها فيهم، ويخلق فيهم قدرة موجبة له، ويمنعهم الأمر الذي به يخرجون منها، فيصفون الله تعالى بأقبح الصفات

<sup>(</sup>١) النحل: ٩٣.

الجزء الأوّل، سورة البقرة، الآية: ٢٦ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

وأخسها، وقالوا فيه بشر الأقوال(١).

وقلنا نحن: إن الله قد هدى قوماً وأضل آخرين، وأنه يضل من يشاء، غير أن لفضله وكرمه وعدله ورحمته، لا يشاء أن يضل إلاّ من ضل وكفر وترك طريق الهدى، وإنه لا يشاء ان يضل المهتدين والمتمسكين بطاعته، بل شاء أن يهديهم ويزيدهم هدى، فانه يهدي المؤمنين بأن يخرجهم من الظلمات الى النور، كما قال تعالى: «والذين اهتدوا زادهم هدى وآتاهم تقواهم» (٣) وقال: «ومن يؤمن بالله يهد قلبه» (٣) وقال: «الله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات الى النور» (أنا وقال: «يضل به كثيراً وهدي به كثيراً وم يضل به إلا الفاسقين، الذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل ويفسدون في الأرض أولئك هم الخاسرون» وقال: «ويضل الله الظالمين» (٥)، والاضلال على وجوه كثيرة:

منها: ما نسبه الله تعالى الى الشيطان وهو الصدّ عن الخير والرشد، والدعاء الى الفساد والضلال وتزيين ذلك والحث عليه، وهذا ينزّه الله تعالى عنه.

ومنها: تشديد الامتحان والاختبار اللذين يكون عندهما الضلال ويعقبها، ونظير ذلك في اللغة أن يسأل الرجل غيره شيئًا نفيساً خطيراً يثقل

<sup>(</sup>١) الملل والنحل للشهرستاني: ج١ ص٥٨.

<sup>(</sup>٢) محمّد: ١٧.

<sup>(</sup>٣) التغاين: ١١.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٥٧.

<sup>(</sup>٥) إبراهيم: ٢٧.

على طباعه بذله ، فاذا بخل به قيل له: نشهد لقد بخل به فلان، وليس يريدون بذلك عيب السائل وانما يريدون عيب الباخل المسؤول، لكن لما كان بخل المسؤول ظهر عند مسألة السائل جاز أن يقال في اللغة: انه بخلك .

ويقولون لـلـرجل اذا أدخل الفضة الـنارليعـلـم فسادها من صلاحـها وظهر فسادها: أفسدت فضتك ، ولا يرون أنه فعل فيها فساداً؛ وإنما يريدون ان فسادها ظهر عند محنته .

ويقرب من ذلك قولهم: فلان أضل ناقته، ولا يريدون انه أراد أن يضل، بل يكون قد بالغ في الاستتار منها، وانما يريدون ضلّت منه لا من غيره.

ويقولون: افسدت فـلانة فلانا، واذهبـت عقله وهي لا تعرفه، لكنه لما فسد وذهب عقلـه من أجلها، وعـند رؤيته إياها قيل: قد افسدت واذهبت عقله.

ومنها: التخلية على جهة العقوبة وترك المنع بالقهر والاجبار، ومنع الالطاف التي يؤتيها المؤمنين جزاء على ايمانهم، كما يقول القائل لغيره: افسدت سيفك، اذا ترك أن يصلحه، لا يريد أنه أراد أن يفسد أو أراد سبب فساده أو لم يحب صلاحه لكنه تركه فلم يحدث فيه الاصلاح ـ في وقت ـ بالصقل والاحداد. وكذلك قولهم: جعلت اظافيرك سلاحاً، واتما مر بدون تركت تقليمها.

ومنها: التسمية بالاضلال والحكم به كافراً، يقال: أضله اذا سمّاه ضالاً، كما يقولون: أكفره اذا سمّاه كافراً ونسبه اليه، قال الكميت: الحزء الأوّل، سورة البقرة، الآبة: ٢٦ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

وطائفة قد أكفروني بحبكم وطائفة قالوا مسيء ومذنب (١) ومنها: الاهلاك والتدمير، قال الله تعالى: «أإذا ضللنا في الأرض» (٢) أي هلكنا.

فيجوز أن يكون أراد بالآية حكم الله على الكافرين وبراءته منهم ولعنه إياهم إهلاكاً لهم، ويكون اضلاله إضلالاً<sup>(٣)</sup> كها كان الضلال هلاكاً. واذا كان الضلال ينصرف على هذه الوجوه، فلا يجوز أن ينسب الى الله تعالى اقبحها وهوما أضافه الى الشيطان، بل ينبغي أن ينسب اليه أحسنها وأحلها.

وأذا ثبتت هذه الجملة، رجعنا الى تأويل الآية، وهوقوله: «يضل به كشيراً» معناه أن الكافرين لما ضرب الله لهم الامشال قالوا: ما الحاجة الها؟ قال الله تعالى: فيها أعظم الفائدة لأنها محنة واختبار وبها يستحق الثواب ويوصل إلى النعيم. فسمي المحنة اضلالاً وهداية، لأن المحنة إذا اشتدت على الممتحن وثقلت فضل عندها جاز أن تسمى اضلالا، فاذا سهلت فاهدى عندها سميت هداية، كما أن الرجل يقول لصاحبه: ما يفعل فلان؟ فيقول: هوذا يسخي قوماً ويبخل قوماً آخرين، أي يسأل قوماً فيستد عليهم للعطاء فيبخلون، ويسأل آخرين فيسهل عليهم فيعطون ويجودون، فسمى سؤاله باسم ما يقع عنده ويعقبه.

فمعنی قوله: «يضلّ به كثيراً ويهدي به كـثيراً» أي يمتحـن به عباده فـيضل به قوم كـثير ويهـتدي به قوم كـثير، ولا يجب على ذلك أن يكون أراد

<sup>(</sup>١) القصائد الهاشميات: ص٢٩.

<sup>(</sup>٢) السجدة: ١٠.

<sup>(</sup>٣) كذا في النسخة الخطية والحجرية، والصحيح «إهلاكاً» فلاحظ.

إضلالهم، كما لا يجب ذلك في السائل الـذي لا يريد بخل المسؤول بل يريد إعطاءه.

فان قبل: أليس الله تعالى امتحن بهذه الأمثال المؤمنين كها امتحن بها الكافرين، فيجب أن يكون مضلاً لهم ؟

قلنا: إنما سمي المحنة الشديدة إضلالاً اذا وقع عندها الضلال، كما أن السؤال يسمى تبخيلا إذا وقع عنده البخل.

وقال قوم: معنى قوله: «يضل به كثيراً» يعني يضل بالتكذيب بهذه الأمثال كثيراً وبهدي بالإيمان كثيراً، لأنه لو كان سبباً للضلال لما وصفه الله بأنه هدى وبيان وشفاء لما في الصدور، وحذف التكذيب والاقرار اختصاراً، لأن في الكلام ما يدل عليه، كما يقول القائل: نزل السلطان فسعد به قوم وشقي به آخرون. وانما يراد به سعد باحسانه قوم وشقي باساءته آخرون، لا بنزول جيشه، لأن نفسه لا يقع به سعادة ولا شقاء. وكما قال: «وأشربوا في قلوبهم العجل» (() وانما أراد حب العجل، وذلك كثر(۱۲).

وقد بينًا أن الاضلال والهداية يعبّر بهما عن العذاب والثواب، فعلى هذا يكون تقدير الآية: يضل أي يعذّب بتكذيب القرآن والأمثال كثيراً، وبهدي أي يثيب بالاقرار به كثيراً.

والدليل على ما قلناه قوله: «وما يضل به إلّا الفاسقين» فلا يخلو أن يكون أراد ما قلناه من العقوبة على التكذيب، أو أراد به الحيرة والتشكيك، وقد ذكرنا انه لا يفعل الحيرة المتقدمة التي بها صاروا ضلّالا

<sup>(</sup>١) البقرة: ٩٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص١٤١.

وحكى الفراء وجهاً آخر مليحاً، قال: قوله: «ماذا أراد الله بهذا مثلا يضل به كثيراً» حكاية عمّن قال ذلك ، كأنهم قالوا: ماذا أراد بهذا مثلا يضل به كثيراً، أي يضل به قوم وبهدي به قوم، ثم قال الله: «وما يضل به إلّا الفاسقين» فبين عز وجل الاضلال، وأنه لا يضل إلّا ضالا فاسقاً، واقتصر على الاخبار عنهم وبيان ما بين الاضلال دون ما أراد بالمثل (٢) وهذا وجه حسن تزول معه الشهة.

وأصل الفسق في اللغة (٣) الخروج عن الشيء، يقال منه: فسقت الرطبة إذا اخرجت من قشرها، ومن ذلك سمّيت الفأرة فويسقة لخروجها من جحرها، ولذلك سمي المنافق والكافر فاسقين لخروجها عن طاعة الله، ولذلك قال الله تعالى في صفة إبليس: «إلّا ابليس كان من الجن ففسق عن أمر ربه) (عني خرج من طاعته واتباع أمره.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ٢٧. (٢) معاني القرآن: ج١ ص٢٣.

 <sup>(</sup>٣) راجع جمهرة اللغة: مادة «سفق» ج٣ ص٣٧، والعين: مادة «فسق» ج٥ ص٨٢، ومقاييس
 اللغة: مادة «فسق» ج٤ ص٠٠٠، والصحاح: مادة «فسق» ج٤ ص٠٤٠٠.

<sup>(</sup>٤) الكهف: ٥٠.

قوله تعالى:

الَّذِينَ يَنفُّضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَقِهِ ، وَيَقْطَعُونَ مَاۤ اَمُرَاللَّهُ بِهِ اَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِى ٱلْأَرْضُِّ أُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ آيَّيُّا آية واحدة .

### اللغة:

العهد العقد، والاصر مثله، والعهد الموثق، والعهد الالتقاء يقال: ما لفلان عهد بكذا، وهد قريب العهد بكذا. والعهد له معان كثيرة، وسمي المعاهد وهو الذمّي ـ بذلك لأنه بايع على ما هو عليه من إعطاء الجزية والكفّ عنه. والعُهدة كتاب الشراء، وجمعه عُهد. وإذا أقسم بالعهد تعلق به عندنا كفارة الظهار، وقال قوم: كفارة يمين (١)، وقال آخرون: لا كفارة على المعاد الكرون. لا كفارة

# المعنى:

و «عهد الله» قال قوم: هو ما عهد الى جميع خلقه في توحيده وعدله، وتصديق رسوله بما وضع لهم من الأدلة الدالة على ربوبيته، وعهد إليهم في أمره ونهيه، وما احتج به لرسله بالمجزات التي لا يقدر على الاتيان بمثلها الشاهدة لهم على صدقه (٣)، ونقضهم ذلك: تركهم الاقرار بما قد ثبت لهم صحته بالأدلة، وتكذيبهم الرسل والكتب.

<sup>(</sup>١) احكام القرآن للجضاص: ج٢ ص٥٥٦.

<sup>(</sup>٢) احكام القرآن للجضاص: ج٢ ص٤٥٤.

<sup>(</sup>٣) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص٤٦ ١،والماوردي في تفسيره: ج١ ص٨٩.

وقال قوم: هو وصية الله الى خلقه، وأمره على لسان رسله إياهم فيا أمرهم به من طاعته، ونهيه إياهم عما نهاهم عنه، ونقضهم تركهم العمل به (۱).

وقال قوم: هذه الآية نزلت في كفار أهل الكتاب والمنافقين منهم، وإياهم عنى الله عنز وجل بقوله: «إن الذين كفروا سواء عليهم ... الآية»(٢)، وقوله: «ومن الناس من يقول آمنا بالله»(٣) وكل ما في هذه الآية من اللوم والتوبيخ متوجّه إليهم. وعهد الله الذي نقضوه بعد ميثاقه هوما أخذه عليهم في التوراة من العمل بما فيها، واتباع محمد صلّى الله عليه وآله إذا بعث، والتصديق بما جاء به من عند ربهم، ونقضهم ذلك جحودهم به بعد معرفتهم بحقيقته (١) وانكارهم ذلك، وكتمانهم ذلك عند الناس بعد إعطائهم إياه تعالى من أنفسهم الميثاق ليبيننه للناس ولا يكتمونه، وإيمانهم أنهم متى جاءهم نذير آمنوا به، فلما جاءهم النذير ازدادوا نفوراً، ونبذوا ذلك وراء ظهورهم واشتروا به ثمناً قليلا، وهذا الوحه اختاره الطبري(٥).

ويقوي هذا قوله: «واذ أخذ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمن به ولتنصرنه، قال أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصري قالوا اقررنا قال فاشهدوا وانا معكم من

<sup>(</sup>١) حكاه الطبري في تفسيره: ج١ ص١٤٢، والماوردي في تفسيره: ج١ ص٨٩.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٦.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٨.

<sup>(</sup>٤) كذا في النسخة الخطية والحجرية، وفي المطبوع «بحقّيته».

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص١٤٣.

الشاهدين» (١) والاصر العهد أيضاً، وقال في موضع آخر: «وأقسموا بالله جهد أيمانهم لئن جاءتهم آية ليؤمنن بها» (١)، وقال: «وأقسموا بالله جهد أيمانهم لئن جاءهم نذير ليكونن أهدى من إحدى الأمم فلها جاءهم نذير ما زادهم إلا نفورا» (١).

وقال قوم: انما عنى بذلك المهد الذي أخذه الله حين أخرجهم من صلب آدم الذي وصف في قوله: «واذ أخذ ربّك من بني آدم من ظهورهم ذرّيتهم وأشهدهم على انفسهم الستُ بربكم ... »الى آخر الآية(١) (٥).

وهذا الوجه عندي ضعيف؛ لأن الله تعالى لا يجوز ان يحتج على عباده بعهد لا يذكرونه ولا يعرفونه، وما ذكروه غير معلوم اصلاً، والآية سنبين القول فها اذا انتهينا اليه إن شاء الله .

والقطع هو الفصل بين الشيئين أحدهما من الآخر، والأصل أن يكون في الأجسام ويستعمل في الأعراض تشبيهاً به، يقال:قطع الحبل والكلام .

والأمر هو قول القائل لمن دونه: افعل، وهو ضد النهي .

والوصل هو الجمع بين الشيئين من غير حاجز. وقال قوم: الميثاق هو التوثيق (١) ،كما قال: «انبتكم من الارض نباتا» (٧) ،كقولهم: اعطيتهم عطاء، مر بد اعطاء.

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٨١.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) فاطر: ٤٢.

<sup>. (</sup>٤) الاعراف: ١٧٢.

<sup>(</sup>٥) كقول الزجّاج في ماني القرآن: ج١ ص١٠٦.

<sup>(</sup>٦) راجع تهذيب اللغة للأزهري: مادة «وثق» ج٩ ص٢٦٦، وتفسير الطبري: ج١ ص١٤٤٠.

<sup>(</sup>٧) نوح: ١٧.

### الاعراب:

وقوله: «ان يوصل» بدل من الهاء التي في «به» تقديره: ما أمر الله بأن يوصل، وهو في موضع خفض. و «الذين» موضعه نصب، لأنه صفة للفاسقين، «أولئك» رفع بالابتداء، و«الخاسرون» خبره، و «هم» فصل عند البصريين وعماد عند الكوفيين (۱۱). ويجوز أن يكون «هم» ابتداء ثانياً، والخاسرون خبره، والجملة في موضع خبر «أولئك»، والنقض ضد الابرام.

#### اللغة:

والميثاق والميعاد والميقات متقاربة المعنى، يقال: وثق يثق ثقةً،وأوثق إيثاقاً،وتوثّق توثقاً، ويقال: فلان ثقة للذكر والأنثى، والواحد والجمع بلفظٍ واحد، فاذا جم قيل: ثقات في الرجال والنساء.

و «من» لابتداء الغاية في الآية، وقيل: إنها زائدة (٢). والهاء في قوله: «ميثاقه» يحتمل ان تكون راجعة الى اسم الله تعالى. وقال قتادة:قوله: «ويقطعون ما أمر الله به ان يوصل» هو قطيعة الرحم والقرابة (٣). وقال غيره: معناه الأمر بأن يوصل كل من أمر الله بصلة من اوليائه (١).

والقطع البراءة من اعدائه، وهذا أقوى لأنه أعمّ من الأول، ويدخل

<sup>(</sup>١) معاني القرآن للزتجاج: ج١ ص١٠٦.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للأخفش. ج ١ ص ٣٧٨، والفريد في اعراب القرآن: ج ١ ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) نقله عنه الطبري في تفسيره: ج١ ص١٤٤، والماوردي في تفسيره: ج١ ص٩٠.

<sup>(</sup>٤) إعراب القرآن للزجّاج: ج٢ ص٧٧٥، ولاحظ تفسير ابن عبّاس: ص٦.

فيه الأول. وقال قوم: أراد صلة رسوله وتصديقه فقطعوه بالتكذيب، وهو قول الحسن (١١). وقال قوم: أراد أن يوصل القول بالعمل فقطعوا بينها بأن قالوا ولم يعملوا. وماقلناه أولاً أولى، لأنا إذا حلناه على عمومه دخل ذلك فيه.

وقوله: «يفسدون في الأرض» قال قوم: استدعاؤهم الى الكفير. وقال قوم: إخافتهم السبيل وقطعهم الطريق. وقال قوم: أراد كل معصية تعدى ضررها الى غرفاعلها.

والخسران هو النقصان، قال جرير:

إن سليطاً في الخسار انه أولاد قوم خُلقوا أقته (<sup>1)</sup> يعني بالخسار ما ينقص من حظوظهم وشرفهم. وقال قوم: الخسار الى هاهنا الهلاك يعني هم الهالكون. وقال قوم: كلما نسبه الله من الخسار الى غير المسلمين فانما عنى به الكفروما نسب به الى المسلمين انما عنى به الدنيا، روى ذلك عن ابن عباس (<sup>1)</sup>.

قوله تعالى:

كَيْفَ تَكْفُرُونَ فِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمُونَا فَأَحَينَكُمْ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فَمَ يُعِيدُكُمُ مُ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فُرَجُمُونَ فَيْ إِنَّا وَقَاعَ مَنْ اللَّهِ وَكُنتُونَا وَقَاعَ مِنْ اللَّهُ وَكُنتُونَا وَقَاعَ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّلَّالِمُ وَاللَّهُ وَلَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّا اللَّالَّةُ وَاللَّالِ اللَّهُ وَاللَّا

## المعنى:

«كيف» موضوعة للاستفهام عن الحال، والمعنى هاهنا التوبيخ، وقال

<sup>(</sup>١) تفسيره: ج١ ص٧٩.

<sup>(</sup>۲) ديوان جرير: ص٩٩٥.

 <sup>(</sup>٣) لاحظ تفسير ابن عباس: ص٦، وراجم ايضاً تفسير الطبري: ج١ ص١٤٥ مع اختلاف في المعنى في كلا المصدرين.

الزجاج: هو التعجب للخلق وللمؤمنين، أي اعجبوا من هؤلاء كيف يكفرون وقد ثبتت حجة الله عليهم.

ومعنى «وكنتم» أي وقد كنتم، الواو واو الحال، واضمار (قد) جائز اذا كان في الكلام ما يدل عليها، كما قال: «حصرت صدورهم» أي قد حصرت صدورهم، وكما قال: «إن كان قيصه قد من دبر» (۱٬۱ أي قد قُد من دبر. ومن قال هو توبيخ، قال: هو مثل قوله: «فأين تذهبون» (۲٬۱ وقال قتادة: «وكنتم امواتاً فأحياكم» كما كانوا امواتاً في أصلاب آبائهم يعني نطفاً فأحياهم الله بأن أخرجهم ثم امأتهم الله الموتة التي لابد منها ثم أحياهم بعد الموت، وهما حياتان وموتان (۲٬۱ وعن ابن عباس وابن مسعود أن معناه لم تكونوا شيئاً فخلقكم ثم يميتكم ثم يحييكم يوم القيامة (۱٬۱ ).

وروى ابو الأحوص ( $^{(a)}$  عن عبد الله في قوله: «امتنا اثنتين واحييتنا اثنتين» ( $^{(r)}$  قال: هي كالتي في البقرة: «كنتم امواتا فاحياكم ثم يميتكم ثم يحييكم» وهو قول مجاهد وجماعة من المفسرين ( $^{(v)}$ .

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص١٠٧.

<sup>(</sup>۲) التكوير: ۲٦.

<sup>(</sup>٣) نقله الطبري في التفسير: ج١ ص١٤٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن عباس: ص٦ بالمعنى ، وتفسير الماوردي: ج١ ص٩١.

 <sup>(</sup>٥) وهوسلام بن سليم الحنني مولاهم الكوفي الحافظ، قرأ القرآن على حمزة، وحدث عن زياد بن
 علاقة وسماك بن حرب وغيرهم، عته ابن حيان في الثقات، وقال عنه ابن سعد: كان كثير
 الحديث مات سنة ١٤٩ هـ على رواية البخاري .

<sup>(</sup>تهذيب التهذيب: ج؛ ص٢٨٢، تذكرة الحفاظ: ج١ص٠٥٠، طبقات الحفاظ: ص٢٠٦).

<sup>(</sup>٦) غافر: ١١.

<sup>(</sup>٧) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص١٤٠.

وروي عن أبي صالح أنه قال: «كنتم امواتاً» في القبور فأحيـاكم فيها ثم يميتكم ثم يحييكم يوم القيامة (١٠).

وقال قوم: «كنتم أمواتاً» يعني خاملي الذكر دارسي الأثر فاحياكم بالظهور والذكر ثم يمتكم عند تقضّي آجالكم ثم يحييكم للبعث<sup>(۲)</sup> قال ابو نخلة السعدى <sup>(۱)</sup>:

فاحييت لي ذكري وما كان خاملاً ولكن بعض الذكر أنبه من بعض (<sup>١)</sup> وهذا وجه مليح غير أن الاليق بما تقدم قول ابن عباس وقتادة .

وقال قوم: معناه أن الله تعالى احياهم حين أخذ الميشاق منهم وهم في صلب آدم وكساهم العقل ثم اماتهم ثم احياهم واخرجهم من بطون امهاتهم (°)، وقد بينا أن هذا الوجه ضعيف في نظائره، لأن الخبر الوارد منعف .

وكان طامعاً، فحمله ذلك على أن قال في المنصور أرجوزة يغريه فيها بخلع عيسى بن موسى و بعقد العهد لابنه محمد المهدي، فوصله المنصور بألني درهم، وأمره أن ينشدها بحضرة عيسى بن موسى ففعل، فطلبه عيسى فهرب منه و بعث في طلبه مولى له، فأدركه في طريق خراسان، فذبحه وسلخ جلده سنة ١٤٥هـ.

(الأغاني: ج١٨ ص١٤١ ط. دار صعب، الاعلام: ج٨ ص١٠).

<sup>(</sup>١) رواه الطبري بإسناده عن أبي صالح في ج١ ص١٤٦، وفيه يحييكم في القبرثم يميتكم.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الطبري: ج١ ص١٤٦.

<sup>(</sup>٣) وهو أبو نخيلة الشيباني، ويكنى أبو الجنيد، وأبو نخيلة اسمه لاكنيته، كان أبو نخيلة عاقاً بأميه، فنفاه أبوه عن نفسه، فخرج الى الشام وأقمام هنـاك الى أن مات أبوه، ثم عاد وبتي مشكوكاً في نسبه، مطموناً عليه انقطع الى بني هـاشم، ولقب نفسه شاعر بني هاشم، ومدح الحلفاء من بني العباس وهجا بني أمية فأكثر.

<sup>(</sup>٤) الأغاني: ج١٨ ص١٤٢، ط. دارصعب.

<sup>(</sup>٥) حكى ذلك الطبري في تفسيره: ج١ ص١٤٦ عن جملة من المفسرين.

والأقوى في معنى الآية أن يكون المراد بذلك تعنيف الكفار واقامة الحجة عليهم بكفرهم وجحودهم ما انعم الله تعالى عليهم، وانهم كانوا أمواتاً قبل ان يخلقوا في بطون امهاتهم واصلاب آبائهم يعني نطفاً والنطفة موات، ثم أحياهم فاخرجهم الى دار الدنيا احياء، ثم يحيهم في القبر للمساءلة، ثم أحياهم يوم القيامة للحشر والحساب وهو قوله تعالى: «ثم اليه ترجعون» معناه ترجعون للمجازاة على الاعمال، كقول القائل: طريقك علي ومرجعك الي، يريد اني مجازيك ومقتدر عليك، وسمى الحشر رجوعاً الى الله، لأنه رجوع الى حيث لا يتولى الحكم فيه غير الله فيجازيكم على أعمالكم ،كما يقول القائل: امر القوم الى الأمير أو القاضي، ولا يراد به الرجوع من مكان الى مكان وانما يراد به ان النظر صار له خاصة دون غيره.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٥٥ و٥٥.

ذلك على أنهم لم يحييوا في الدنيا بعد الموت.

وكذلك أيضاً لا تدل هذه الآية على أن الكلفين لا يحيون في قبورهم للثواب والعقاب على ما أخبر به الرسول عليه السلام، وقول من قال: لم يكونوا شيئاً، ذهب الى قول العرب للشيء الدارس الخامل: إنه ميت، يريد خوله ودرسه، وفي ضد ذلك يقال: هذا أمر حي يراد به بأنه (() متعالم في الناس، ومن اراد الاماتة التي هي خروج الروح من الجسد فإنه اراد بقوله: ((وكنتم امواتا)) انه خطاب لأهل القبور بعد احيائهم فيها، وهذا بعيد لأن التوبيخ هنالك أنما هو توبيخ على ما سلف وفرط من اجرامهم لا استعتاب واسترداع، وقوله: ((كيف تكفرون بالله وكنتم امواتاً)) توبيخ مستعتب وتأنيب مسترجع من خلقه من المعاصي إلى الطاعة، ومن الضلالة إلى الأبابة، ولا أنابة في القرولا توبة فها بعد الوفاة.

واحسن الوجوه مما قدمنا ما ذكر ابن عباس وبعده قول قتادة .

قوله تعالى:

هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ كَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَعِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَىٰٓ إِلَى ٱلسَّكَآ إِ فَسَوَنَهُنَّ سَنَعً سَمَوْاتٍ وَهُوكِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ اللهِ الله خلاف.

#### المعنى:

«هو» كناية عن الله عز وجل في قوله: «تكفرون بالله» وأراد به تأكيد الحجة فقال: «كيف تكفرون بالله» الذي احياكم بعد موتكم «ثم يميتكم ثم يحييكم ثم اليه ترجعون».

<sup>(</sup>١) كذا في النسخة وفي المطبوع «كأنّه».

«الذي خلق لكم ما في الأرض» يعنى الذي في الارض.

و «ما» في موضع نصب، لأن الأرض وجميع ما فيها نعمة من الله لحلقه اما دينية فيستدلون بها على معرفته، واما دنيوية فينتفعون بها بضروب النفع عاحلا.

وقوله: «ثم استوى الى السهاء» فيه وجوه:

أحدها: ما قاله الفرّاء: من ان معناه أقبل عليها، كما يقول القائل: كان فلان مقبلاً على فلان يشتمه، ثم استوى التي يشتمني، واستوى عليّ يشاتمني(١) قال الشاعر:

اقول وقد قطعن بنا شروري ثواني واستوين من الضجوع (٢) أي أقبلن وخرجن من الضجوع، وقال قوم: ليس معنى البيت ما قاله وانما معناه استوين على الطريق من الضجوع خارجات بمعنى استقمن عليه (٣).

وقال قوم: معنى استوى قصدها لتسويتها، كقول القائل: قام الخليفة يدبر أمر بني تميم، ثم استوى وتحول الى بني ربيعة، فأعطاهم وقسم لهم أي قصد اليه(١٠). ويقال: مرّ فلان مستوياً الى موضع كذا ولم يعدل أي قصد

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص٢٥.

 <sup>(</sup>۲) البيت لتيم بن أبي مقبل، ذكر في كتاب معجم ما استعجم: ص٧٥، والشروري: جبلٌ في طريق مكة للقادم من الكوفة، «والضجوع» ـبفتح الضادـ موضع، وفي نسخة «سوامد» بدل «ثوافي» بمعنى دوانب.

<sup>(</sup>٣)قاله الطبري في التفسير: ج١ ص١٥٠.

 <sup>(4)</sup> معاني القرآن للأخفش: ج١ ص٢١٨، وتلخيص البيان في مجازات القرآن للشريف الرضي:
 ص١١٠٠.

اليا.

وقال قوم: معنى استوى اي استولى على الساء بالقهر، كما قال: «لتستووا على ظهوره» (۱) أي تقهروه، ومنه قوله تعالى: «ولما بلغ أشده واستوى» (۲) أي تمكّن من أمره وقهر هواه بعقله فقال: «ثم استوى الى الساء» في تفرده بملكها، ولم يجعلها كالارض ملكا لخلقه (۳)، ومنه قول الشاع:

فلها علونا واستوينا عليهم تركناهم صرعى لنسر وكاسر وقال آخر:

ثم استوى بشرعلى السعراق من غير سيف ودم مهراق (١) وقال الحسن: ثم استوى امره وصنعه الى السهاء، لأن أوامره وقضاياه تنزل من السهاء الى الأرض (٥)، وقال بعضهم:استوى بمعنى استوت به السياء، كيا قال الشاعر:

اقــول لــه لمــا اســـتــوى في تــراثه على أي دين قتّل الناس مصعب(٢) وأحسن هذه الوجوه أن يحمل على أنه علا عليها فقهرها، وارتفع فدبرها بقدرته، وخلقهن سبع سماوات، فكان علوه عليها علوملك وسلطان لا علو انتقـال وزوال، وبعد ذلك قول من قال: قصد اليها فخلقها، ولا يقدح في

<sup>(</sup>١) الزخرف: ١٣.

<sup>(</sup>٢) القصص: ١٤.

<sup>(</sup>٣) راجع تلخيص البيان في مجازات القرآن للشريف الرضى: ص١٥٤.

<sup>(</sup>٤) الصحاح: مادة «سوا» ج٦ ص٥٢٣٨.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص١٥٠.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره: ج١ ص١٥٠.

الحزء الأوَّل، سورة النقرة، الآبة: ٢٩ \_\_\_\_\_\_\_\_ ٧٤

الأول عـلـوه تـعالى على الأشياء فيا لم يـزل، لأنـه وان كـان كـذلك لم يكن قاهراً لها بخلقـها، لأن ذلك متجدد، وانما قال: الى السباء ولا سياء هناك ، كما يقول القائل: اعمل هذا الثوب وانما معه غزل .

وقال قوم: انما سواهن سبع سماوات بعد أن كانت دخاناً (١) والأول أملح .

وقال الرماني: السماوات غير الافلاك ؛ لأن الأفلاك تتحرك وتدور واما السماوات لا تتحرك ولا تدور لقوله تعالى: «ان الله يمسك السماوات والأرض ان تزولا» (۱/۲) وهذا ليس بصحيح، لأنه لا يمتنع ان تكون السماوات هي الأفلاك وان كانت متحركة، لأن قوله تعالى: «يمسك السماوات والارض أن تزولا» معناه لا تزول عن مراكزها التي تدور علها، ولولا امساكه لموت عافها من الأعمادات سفلاً.

ومعنى «سواهن» أي هيأهن وخلقهن وقومهن ودبرهن، والتسوية التقوم والاصلاح، يقال: سوى فلان لفلان هذا الأمر أي قومه واصلحه، وقال الفراء: الساء واحدة تدل على الجمع، فلذلك قال: «ثم استوى الى الساء» فذكرها بلفظ الواحد، ثم أخبر عنها بلفظ الجمع في قوله: «فسوّاهنّ» (٤)، وقال الأخفش: الساء اسم جنس يدلّ على القليل والكثير كقوله: اهلك الناس الدينار والدرهم (٥). وقال بعضهم: الساء جم،واحده

<sup>(</sup>١) إعراب القرآن للزجّاج: ج١ ص١٠١-١٠٢.

<sup>(</sup>٢) فاطر: ٤١.

<sup>(</sup>٣) لم نعثر على قوله في المصادر المتوفّرة لدينا.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن: ج١ ص٢٠.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن: ج١ ص٢١٧.

سماوة مثل: بقرة و بقر، ونخلة ونخل، وثمرة وثمر ولذلك أنثت فقيل: هذه سماء، وذكّرت أخرى فقيل: «الساء منفطر به»(١) كما يفعل ذلك بالجمع الذي لا فرق بينه وبين واحده غير دخول الهاء وخرجها، فيقال: هذا نخل وهذه نخل، وهذا بقر وهذه بقر(٣). ومن قال بالأوّل قال: إذا ذكرت فاغا هو على مذهب من يذكر المؤنث، كقول الشاعر:

فلا منزنة ودقت ودقها ولا أرض ابقل ابقالها (٣) وقال أعشى بني تعلبة:

فاما تسرى لتي بستلست فسان الحسوادث أزرى بها (١) وقال قوم: إن السماوات وان كانت ساء فوق ساء، وارضاً فوق أرض فهي في التأويل واحدة، وتكون الواحدة جاعا، كما يقال: ثوب أخلاق وأسمال؛ ورمة اعشار، للمتكسرة، وبرمه اكسار واجبار واخلاق، أي نواحيه أخلاق، ويقال: ارض اعقال وارض اخصاب، والمعنى أن كل ناحية منها كذلك، فجمع على هذا، ولا ينافي ذلك قول من قال: إن الساء كانت دخاناً قبل أن يسوبها سبع سماوات ثم سبعاً بغير استوائه عليها، وذلك أنه يقول: كن سبعاً غير مستويات، فسوّاها الله تعالى (٥).

فان قيل: قوله: «هو الـذي خلق لكم ما في الأرض جميعاً ثم استوى الى

<sup>(</sup>١) المزمل: ١٨.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للفرّاء: ج١ ص١٢٨، وحكاه الطبري في التفسير: ج١ ص١٥١.

 <sup>(</sup>٣) البيت أورده الفرّاء في معاني القرآن: ج١ ص١٢٧ بقوله: انشدني بعضهم، ونسبه سيبويه في
 الكتاب: ج١ ص٢٧٦ لعامر بن مجوين الطائي.

<sup>(</sup>٤) ديوانه: ص٥٦، ط. دار الكتاب اللبناني.

<sup>(</sup>٥) حكاه الطبري في تفسيره: ج١ ص١٥١.

السهاء» ظاهره يوجب أنه خلق الأرض قبل السهاء، لأن «ثم» للتعقيب وللتراخي، وقال في موضع آخر: «انتم أشد خلقاً أم السهاء بناها رفع سمكها فسواها» (١) ثم قال: «والأرض بعد ذلك دحاها» (١) هذا ظاهر التناقض.

قلنا: المعنى في ذلك خلق الارض قبل الساء غير أنه لم يدحها، فلما خلق الساء دحاها بعد ذلك. ودحوها بسطها ومدها، ومنه ادحية النعام، سميت بذلك، لأنها تبسطها لتبيض فها.

ويجوز أن لا يكون معنى «ثم» و«بعد» في هذه الآيات الترتب في الأوقات والتقدم والتأخر فيها، انما هو على جهة تعداد النعم والاذكار لها، كما يقول المقائل لصاحبه: أليس قد اعطيتك، ثم حملتك، ثم رفعت في منزلتك، ثم بعد ذلك كله خلطتك بنفسي وفعلت بك (٣). وربما يكون بعض الذي ذكره في اللفظ متقدما كان متأخرا، لأن المراد لم يكن الاخبار عن اوقات الفعل، وانما المراد الذكر والتنبيه عليها.

فان قيل: أي نسبة بين قوله: «ثم استوى الى السياء» وبين قوله: «وهو بكل شيء عليم» وكان يجب ان يقول: «وهوعلى كل شيء قدير».

قيل: انما جاز ذلك ، لأنّ الله لما وصف نفسه بما يدل على القدرة والاستيلاء وصل ذلك بما يدل على العلم، إذ بها يصح وقوع الفعل على وجه الاحكام والا تقان، وأيضاً أراد أن يبين انه عالم بما يؤول اليه حاله، وحال المنعم به عليه، فيستحق بذلك النعمة .

<sup>(</sup>١) النازعات: ٢٧-٢٨.

<sup>(</sup>٢) النازعات: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) كذا في النسخة وفي الطبوعة «وفعلت بك وفعلت».

وتلخيص معنى الآية ان الله تعالى هو الذي خلق لكم الارض وما فيها من الجبال والمياه والاشجار، وما قدر فيها من الأقوات، ثم قضى خلق الساء بعد خلقه الأرض. ومعنى استوى أي عمد لها وقصد الى خلقها، وسواها سبع سماوات فبناهن وركبهن كذلك، ونظير ذلك قوله: «أإنكم لتكفرون بالذي خلق الأرض في يومين وتجعلون له اندادا ذلك رب العالمين. وجعل فيها رواسي من فوقها وبارك فيها وقدر فيها اقواتها في أربعة أيام»(۱) يعني يومين بعد اليومين الأولين حتى صار بذلك اربعة أيام ثم استوى الى السهاء.

فعنى قوله: «خلق لكم ما في الأرض جميعاً» هو الذي بينه بقوله: «وجعل فيها رواسي من فوقها ... الآية» وجعل ذكره لذلك في الآية الأولى تأكيد الحجة على عباده لئلا يكفروا به، ولأن يؤمنوا به ويشكروه .

وقوله: «كيف تكفرون» يدل انه تعالى ما اراد الكفر منهم، لأنه لو اراده منهم وخلقه فيهم لما قال ذلك، كما لا يحسن أن يقول: لم كنتم سوداً وبيضاً وطوالا وقصارا.

وقوله: «وهي دخان» فالذي روي في الاخبار أن الله تعالى لما خلق الأرض خلقها بعد الماء فصعد منها بخار وهو الدخان، فخلق الله منه السماوات(٢٠). وذلك جائز لا يمنع منه مانع.

وقوله: «وهو بكل شيء علم» معناه عالم وفيه مبالغة، وانما أراد اعلامهم أنه لا يخفي عليه شيء من أفعالهم الظاهرة والباطنة والسر

<sup>(</sup>١) فصّلت: ٩-١٠.

 <sup>(</sup>۲) رواه بلفظه البيبق في السنن الكبرى: ج١ ص٣، وعيون اخبار الرضا: ج١ ص٢٤١،
 مالعداً...

## والعلانية .

قوله تعالى:

#### المعنى:

قال أبو عبيدة: «إذا» زائدة، والتقدير: «قال ربك للملائكة» وهي تحذف في مواضع، قال الاسود بن يعفر(١):

واذا وذلك لامههاه لذكره والدهريعة ب صالحاً بفساد معناه: وذلك لامهاه لذكره، قال عبدمناة بن يربع(٢) وقيل: ابن ربع الهذلى:

حتى اذا أسلك وهم في قسمائده شلاً كما تطرد الجمالة الشردا ومعناه: حتى أسلكوهم (٣)، والقتائد الموضع الذي فيه قتاد كثير، والشل الطرد، والجمالة الجمالون، والشرد الابل التي تشرد عن مواضعها وتقصد غيرها وتطرد عنها.

<sup>(</sup>١) وهو أبو نهشل، وأبو الجرّاح الأسود بن يعفر النهشلي الدارمي التميمي يقال له:أعشى بني نهشل شاعر جاهلي، من سادات تعيم من أهل العراق. كان فصيحاً جواداً. نادم النعمان بن المنذر. ولما أسن كفّ بصره. توفي سنة ٢٢ هجري .

<sup>(</sup>الأعلام: ج١ ص٣٣٠).

<sup>(</sup>٢) كذا في النسخة الخطية وفي المطبوعة «مربع».

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن لأبي عبيدة: ج١ ص٣٦-٣٧، وأمالي المرتضى: ج١ ص٣ وج٢ ص٣١٠.

وهذا الذي ذكره ليس بصحبح، لأن «إذا» حرف يأتي بمعنى الجزاء ويدل على مجهول من الوقت، ولا يجوز إبطال حرف كان دليلاً على معنى في الكلام إلا لضرورة، وليس المعنى في البيتين على ما ظن، بل لو حل «إذا» في البيتين على البطلان بطل معنى الكلام الذي أراد الشاعر، لأن الأسود أراد بقوله: «واذا» الذي نحن فيه وما مضى من عيشنا، وأراد بقوله: «ذلك» الإشارة الى ما تقدّم وصفه من عيشه الذي كان فيه لا مهاه لذكره، بعنى لا طعم له ولا فضل لإعقاب الدهر ذلك بفساد.

ومعنى قول عبدمناة بن يربع: حتى اذا اسلكوهم في قتائده، إن قوله: اسلكوهم مشلاً يدل على معنى محذوف، واستغنى عن ذكره بدلالة «اذا» عليه فحذف،كها قال نمر بن تولس(١٠):

فانّ المنية من يخشها فسوف تصادف أينا<sup>(٢)</sup> يريد اينا ذهب، وكما يقول القائل: من قبل ومن بعد، يريد من قبل

دره من بعد ذلك، ويقول القائل: اذا اكرمك أخوك فأكرمه واذا فلا بريد واذا لم يكرمك فلا تكرمه، ومن ذلك قول الشاعر:

فاذا وذلك لا يضرك ضرة في يوم أسأل نائلا أو انكد (٣)

 <sup>(</sup>١) النمر بن تولب من غكل، كان شاعراً جواداً، ويُسمىٰ الكيّس لحسن شعره، وهو جاهلي أدرك
 الاسلام فاسلم. وهو القائل لرسول الله صلّى الله علمه وآله:

إنّا أتبيناك وقد طبال السفير تنقيودُ خبيلاً ضُمَّراً فها عَسَرْ تُطعمها الشحم اذاعز الشجر والخيل في إطعامها اللَّحم ضَرَرْ عاش الى أن خرف وأهنى توفّى سنة ٢٥هـ.

<sup>(</sup>الشعر والشعراء: ص١٧٣).

<sup>(</sup>٢) مختارات ابن الشجري: ج١ ص١٦.

<sup>(</sup>٣) لم نقف على قائله، واستشهد به الطبري في تفسيره: ج١ ص١٥٤.

وكذلك لوحذف «اذا» في الآية لاستحالت عن معناها الذي تفيده «إذا»، لأن تقديره: ابتدأ خلقكم اذ قال ربك للملائكة.

قال الزجاج والرماني: أخطأ أبو عبيدة، لأن كلام الله لا يجوز أن يحمل على اللغومع امكان حمله على زيادة فائدة قال: ومعنى «إذ» الوقت وهي اسم كيف يكون لغواً؟ قال: والتقدير الوقت والحجة في «إذ» أن الله عز وجل ذكر خلق الناس وغيرهم، فكأنه قال: ابتدأ خلقك اذا قال ربك للملائكة (۱).

وقال الفضل: لما امتن الله بخلق السماوات والأرض، ثمّ قال: «وإذ قلنا للملائكة» ما قلناه فهو نعمة عليكم وتعظيم لأبيكم. واختار ذلك الحسين بن علي المغربي (٢) وقال الرماني والزهري: اذكر اذ قال ربك للملائكة (٢).

[والملائكة] جمع غير أن واحدهم بغير همز أكثر فيحذفون الهمزة ويحركون السلام التي كانت ساكنة لو همز الاسم الى اللام، فاذا اجمعوا ردوه الى الأصل وهمزوا ،كما يقولون: رأي، ثم يقولون: يرى بلا همز، وذلك كثير. وقد جاء مهموزاً في واحده قال الشاعر:

فلست بأنسي ولكن ملاكا تنزل من جو الساء يصوب(١)

وقد يقال في واحدهم: مألك، مثل قولهم: جبذ وجذب فيقلبونه، وشأمل وشمأل، ومن قال: مألك يجمعه ملائك بلا هاء مثل اشعث

<sup>(</sup>۱) معاني القران: ج۱ ص۱۰۸.

<sup>(</sup>٢) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٣) لا توجد لدينا كتمها.

<sup>(</sup>٤) تهنيب اللغة: مادة «ألك » ج١٠ ص٣٠، ومقاييس اللغة: مادة «صوب» ج٣ ص٣١٨.

واشاعث، قال أمية بن أبي الصلت:

وفيا من عباد الله قوم ملائك ذلّلوا وهم صعاب(١) واصل الملأك الرسالة، قال عدي بن زيد العبادي:

ابلغ المنعمان عني ملأكاً أنه قد طال حبسي وانتظاري (٢) وقد ينشد ملأكا ومألكا على اللغة الأخرى، فمن قال: ملأكا فهو مفعل من لاك البه يليك إذا أرسل اليه رسالة، ومن قال:مألكا فهو مفعل من ألكت اليه إلاكة اذا ارسلت اليه مألكة والوكا، وكما قال لبيد بن ربيعة: وغلم ارسلت على الله مألكة والوكا، ولما قال المسلست أمه بألوك فبذلنا ما سأل (٢) وهذا من ألكت، ويقال: لاك يلأك وألك يألك اذا أرسل، قال عبد

ألكني اليها عـمـــرك الله يــافتى بآية ما جـاءت الـيـنـا تهـاديا<sup>(ه)</sup>
يعني: أبلغهـا رسالتي، فسمّيت المـلائكة ملائكـة بالرسالة، لأنهـا رسل الله بينه وبن أنبيائه، ومن أرسل من عباده.

هذا عند من يقول: إنّ جميع الملائكة رسل فاما ما يذهب اليه اصحابنا

بني الحسحاس (١):

<sup>(</sup>۱) دیوانه: ص۱۹.

<sup>(</sup>٢) الأغاني: ج٢ ص٢١١، ط دار احياء التراث العربي.

<sup>(</sup>٣) ديوانه: ص١٤٠.

<sup>(</sup>٤) وهو سحيم بن نفائة، وكان عبداً أسود نوبياً اعجمياً، شاعراً مطبوعاً في الشعر، فيه لكنة شديدة فاشتراه بنو الحسحاس فكان راعياً في إبلهم، خان أسياده فتعرض لنسائهم وشبب بهن واكثر من الشعر الماجن فيهن فاجموا على قتله والخلاص من شرة فقتلوه، وقيل: أنهم حفروا له أخدود فالقوه فيه ثم القوا عليه الحطب فاحرقوه وذلك في خلافة عثمان.

<sup>(</sup>الأغاني: ج٢٢ ص٣٠٣، والشعر والشعراء: ص٨٣).

<sup>(</sup>٥) ديوانه: ص١٩٠.

أن فيهم رسلاً وفيهم من ليس برسل فلا يكون الاسم مشتقاً، بل يكون علماً أو اسم جنس. وانما قالوا: إن جميعهم ليسوا رسل الله لقوله تعالى: «يصطفي من الملائكة رسلا»(١) فلو كانوا جميعاً رسلاً، لكانوا جميعاً مصطفين، لأن الرسول لا يكون إلاّ مختاراً مصطفى، وكما قال: «ولقد اخترناهم على علم على العالمن»(١).

وقوله: «اني جاعل» أي فاعل وخالق، وهما يتقاربان. قال الرماني: حقيقة الجعل تصيير الشيء على صفة، والاحداث حقيقة إيجاد الشيء بعد أن لم يكن موجوداً (٣)، والحليقة الفعيلة من قولهم: خلف فلان فلاناً في هذا الأمر اذا قام مقامه فيه بعده، لقوله تعالى: «ثم جعلناكم خلائف في الأرض من بعدهم لننظر كيف تعملون» (١) يعني بذلك: أبدلكم في الأرض منهم فجعلكم خلفاً في الأرض من بعدهم. وسمي الحليفة خليفة من ذلك، لأنه خلف من كان قبله فقام مقامه.

الخلف ـ بتحريك اللام ـ يقال: فيمن كان صالحاً ـ وبتسكين اللام ـ اذا كان طالحاً، قال الله تعالى: «فخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة»(٥). وروي عن النبي صلّى الله عليه وآله وسلم أنه قال: ينقل هذا العلم من كل خلف عدوله(١).

<sup>(</sup>١) الحج: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) الدخان: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) لايوجد لدينا كتابه.

<sup>(</sup>٤) يونس: ١٤.

<sup>(</sup>٥) مريم: ٥٩ .

<sup>(</sup>٦) النهاية «لابن الاثير»: ج٢ ص٥٥، وتهذيب اللغة: مادة «خلف» ج٧ ص٤١٦، وفيها «يحمل» بدل «ينقل».

وقال قوم: سمى الله تعالى آدم خليفة، لأنه جعل آدم وذريته خلفاء الملائكة، لأن الملائكة كانوا من سكان الأرض.

وقـال ابـن عباس: انه كان في الأرض الجـن، فـافــــدوا فيها، وسفكوا الدماء فاهلكوا، فجعل الله آدم وذريته بدلهم(١٠).

وقال الحسن البصري: إنما أراد بذلك قوماً يخلف بعضهم بعضاً من ولد آدم الذين يخلفون أباهم آدم في إقامة الحق وعمارة الأرض(٢).

وقال ابن مسعود: أراد أني جاعل في الأرض خليفة يخلفني في الحكم بين الخلق وهو آدم ومن قام مقامه من ولده (٣).وقيل: انه يخلفني في انبات الزرع وإخراج الثمار وشق الانهار.

وقيل: ان الأرض أراد بها مكة، روي ذلك عن ابن سابط (1) أن النبي صلّى الله عليه وآله قال: دحيت الأرض من مكة ولذلك سميت أم القرى،قال: دفن نوح وهود وصالح وشعيب بين زمزم والمقام (0). وقال قوم: انها الأرض المعروفة (1)، وهو الظاهر.

وقوله : «أتجعل فيهـا من يـفسد فيها ويسفك الـدماء» وروي أن خـلقاً

<sup>(</sup>١) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص١٥٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير الحسن البصري: ج١ ص٨١.

<sup>(</sup>٣) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص١٥٧.

<sup>(</sup>٤) ابن سابط: وهو عبيد الرحمان بن سابط، ويقال:عبد الرحمان بن عبد الله بن سابط بن أبي حميضة الجميحي، أرسل عن النبي صلّى الله عليه وآله، وروى عن عمر وسعد بن أبي وقاص وغيرهم، قال الواقدي: مات سنة ١٩١٨هـ.

<sup>(</sup>تهذيب التهذيب: ج٦ ص١٨٠).

<sup>(</sup>٥) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص١٥٦.

<sup>(</sup>٦) حكاه الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «أرض» ج١٢ ص٦٢، عن ابن السكيت.

يقال لهم: الجان كانوا في الأرض فافسدوا وسفكوا الدماء فبعث الله تعالى ملائكة أجلتهم من الأرض(١).

وقيل: ان هؤلاء الملائكة كانوا سكان الأرض بعد الجان فقالوا: يا ربنا أتجعل في الأرض من يفسد فيها ويسفك الدماء، على وجه الاستخبار منهم والاستعلام عن وجه المصلحة والحكمة لا على وجه الانكار، كأنهم قالوا:ان كان هذا كما ظننا فعرفنا وجه الحكمة فيه(٢).

وقال قوم: المعنى فيه ان الله أعلم الملائكة انه جاعل في الأرض خليفة وان الخليفة فرقة تسفك الدماء وهي فرقة من بني آدم فأذن الله للملائكة أن يسألوه عن ذلك وكان إعلامه أياهم هذا زيادة على التثبيت في نفوسهم انه يعلم الغيب، فكأنهم قالوا: أتخلق فيها قوماً يسفكون الدماء ويعصونك، وانما ينبغي انهم اذا عرفوا انك خلقتهم ان يسبحوا بحمدك كها نسبح ويقدسوا كها نقدس، ولم يقولوا هذا إلّا وقد أذن لهم لأنهم لا يجوز ان يسألوا ما لا يؤذن لهم فيه ويؤمرون به (")، لقوله: «ويفعلون ما يؤمرون) (نا).

فان قيل: من اين لكم أنهم كانوا علموا ذلك؟

قيل: ذلك محذوف لدلالة الكلام عليه، لأنا علمنا أنهم لا يعلمون الغيب وليس اذا فسد الجن في الأرض وجب أن يفسد الانس، وقوة السؤال تدل على أنهم كانوا عالمن، وجرى ذلك مجرى قول الشاعر:

<sup>(</sup>١) و(٢)معاني القرآن للزَّجاج: ج١ ص١٠٨.

 <sup>(</sup>٣) ذكره الزجاج في معاني القرآن: ج١ ص١٠٩، وراجع تنزيه القرآن للقاضي عبد الجبار:
 م ٢١

<sup>(</sup>١) النحل: ٥٠.

فلا تسدف نوني إن دفني محسرم عليكم ولكن خامري أم عامر (١) فحذف قوله: دعوني للتي يقال لها إذا أريد صيدها خامري أم عامر، فكأنه قال: إني جاعل في الأرض خليفة يكون من ولده افساد في الأرض وسفك الدماء.

وقال ابو عبيدة والزجاج: إنهم قالوا ذلك على وجه الايجاب وإن خرج مخرج الاستفهام(٢)، كما قال جرير:

ألستم خير مسن ركسب المطايسا وانسدى السعمالمين بطون راح (٣) فعلى هذا الوجه قال قوم: إنما أخبروا بذلك عن ظنهم وتوهمهم، لأنهم رأوا الجن من قبلهم قد افسدوا في الأرض وسفكوا الدماء فتصوّروا أنه إن استخلف غيرهم كانوا مثلهم.

فقال تعالى منكراً لذلك: «إني اعلم ما لا تعلمون» وهذا قول قتادة وابن عباس وابن مسعود (١٠).

وقال آخرون: إنهم قالوه يقيناً لأن الله كان أخبرهم انه يستخلف في الأرض من يفسد فيها ويسفك الدماء، فاجابوه بعد علمهم بذلك بأن قالوا: «أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء» وانما قالوه استعظاماً لفعلهم أي كيف يفسدون فيها ويسفكون الدماء، وقد انعمت عليهم واستخلفتهم فيها فقال: «إني اعلم ما لا تعلمون»(٥).

<sup>(</sup>١) البيت للشنفرى نقله الأصبهاني في الأغاني: ج٢١ ص١٨٢، وفيه «أبشري» بدل «خامري».

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن: ج١ ص١٠٩، ومجاز القرآن: ج١ ص٣٠.

<sup>(</sup>٣) ديوانه: ص٧٧.

<sup>(</sup>٤) ذكر قولهم الطبري في تفسيره: ج١ ص١٦٠-١٦٢.

<sup>(</sup>ه) أمالي المرتضى: ج٢ ص٧١.

وقال قوم: إنهم قالوا ذلك متعجّبين من استخلافه لهم أي كيف يستخلفهم وقد علم انهم «يفسدون فيها ويسفكون الدماء»؟ فقال: «إني اعلم ما لا تعلمون»(۱).

والسفك صب الدماء خاصة دون غيره من الماء وجميع المايعات، والسفح مثله لأنه مستعمل في جميع المايعات على وجه التضييع، ولذلك قالوا في الزنا: انه سفاح لتضييع مائه فيه .

والملائكة المذكورون في الآية، قال قوم: هم جميع الملائكة. وقال آخرون وهو المروي عن ابن عباس والضحاك -إنه خطاب لمن اسكنه من الملائكة الأرض بعد الجان وقبل خلق آدم، وهم الذين أجلوا الجان عن الأرض (٢). وقال قتادة في قوله: «اتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء»: وقد علمت الملائكة من علم الله أنه لا شيء عند الله أكبر من سفك المدماء والافساد في الأرض، قال الله تعالى: «إني أعلم ما لا تعلمون» من أنه سيكون من الخليفة رسل وانبياء وقوم صالحون وساكنو الجنة (٣).

واقوى هذه الوجوه قـول من قـال: إن الملائكة إنما قالت: «أتجـعل فيها من يفسد فيها» على وجه التعجّب من هذا التدبير لا إنكاراً له، ولكن على وجه التألم والـتوجع والاغتمام والاستعلام لوجه التدبير فيه، فقال: «إني أعلم ما لا تعلمون» من وجه المصلحة في خلقهم، وما يكون منهم من الحير

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص١٦٥.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الطبري: ج١ ص١٥٨، وتفسير ابن عبّاس: ص٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص١٦٢.

والرشد والعلم وحسن التدبير والحفظ والطاعة ما لا تعلمون.

فان قبل: الملائكة بم عرفت ذلك، اذا لم يمكنها أن تستدرك ذلك بالنظر والفكر ؟

قلنا: قد يجوز أن لا يكون خَطَر ببالها ذلك إلّا عندما أعلمهم الله، فلما علموا ذلك فزعوا الى المسألة عنه، لأنّ المسألة لم يتوقّع سرعة جوابه أو يوثق بعلمه وخبره يقوم مقام النظر والفكر.

وقوله: «أتجعل فيها من يفسد فيها» يريدون من ولد آدم الذين ليسوا أنبياء، ولا أثمة معصومين لا آدم نفسه ومن يجري مجراه من الأنبياء والمعصومين، فكأنه قال تعالى: إني جاعل في الأرض خليفة يكون له ولد ونسل يفعلون كيت وكيت، فقالوا: «أتجعل فيها من يفسد فيها» يريدون الولد. وقد بينا أن الخليفة من يخلف من تقدمه، جماعة كانوا أو واحداً فلها أخر الله تعالى الملائكة أنه يخلق في الأرض عباداً هم آدم وولده ويكونون خليفة لمن تقدمهم، قالوا ما قالوا.

و يحتمل أن يكون قوله: «من يفسد فيها» يريدون البعض لا الكل، كما يقال: بنو شيبان يقطعون الطريق، ويراد بعضهم دون جميعهم .

وقوله: «ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك» والتسبيح هو التنزيه من السوء على وجه التعظيم وكل من عمل خيراً قصد به الله فقد سبح، يقال: فرغت من سبحتي أي من صلاتي، وقال سيبويه: معنى سبحان الله براءة الله وتنزيه الله من السوء (۱۱)، قال اعشى بنى ثعلبة:

أقـول لما جاءني فـخره سبحان من علقمة الفاخر(٢)

<sup>(</sup>١) الكتاب: ج١ ص٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) ديوان الأعشىٰ: ٩٤.

أي براءة من علقمة الفاخر. وهومشتق من السبح الذي هو الذهاب، قال الله تعالى: «إن لك في النهار سبحاً طويلاً» (1) ولا يجوز أن يسبح غير الله وان كان منزها، لأنه صار علماً في الدين على أعلى مراتب التعظيم التي لا يستحقها سواه، كها أن العبادة غاية في الشكر لا يستحقها سواه.

وقال ابن عباس  $(^{7})$  وابن مسعود  $(^{7})$ :  $(^{5}$ ن نسبح بحمدك » بمعنى نصلي لك ، كها قال:  $(^{8}$ فلولا أنه كان من المسبحن  $(^{1})$ أى من المصلن .

وقال مجاهد: معناه نعظمك بالحمد والشكر على نعمك ( $^{\circ}$ ). وقال قتادة: هو التسبيح المعروف ( $^{(1)}$ ). وقال الفضل: هو رفع الصوت بذكر الله( $^{(\vee)}$ ). قال حرد:

قبّع الاله وجوه تغلب كلما سبّع الحجيج وهلّلوا إهلالا (<sup>(^)</sup> واصل التقديس التطهير، ومنه قوله: الارض المقدّسة أي المطهرة، قال الشاعر:

فأدركنه يأخذن بالساق والنسا كما شبرق الولدان ثوب المقدس<sup>(١)</sup> أي المطهر، وقال قوم: معنى نقدس لك نصلى لك. وقال آخرون:

<sup>(</sup>١) الزمل: ٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن عبّاس: ص٦، وكذلك ص٣٧٩.

<sup>(</sup>٣) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص١٦٧.

<sup>(</sup>٤) الصافات: ١٤٣.

<sup>(</sup>ه) تفسير مجاهد: ص١٩٩.

ر ) (٦) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص١٦٧.

<sup>(</sup>v) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>۸) دیوان جریر: ص ۳۶۱.

<sup>(</sup>١) الشعر لامرئ القيس، ديوانه: ص١١٦.

نقدس انفسنا من الخطايا والمعاصي. وقال قوم: نطهرك من الادناس أي لا نضيف الك القبائح(١).

والقدّس السطل الذي يتطهر منه أي يتقدس، ويوصف تعالى بأنه قدوس سبّوح أي سبحانه أن يكون شريكا لغيره طاهر من كل عيب.

وقوله: «إني اعلم ما لا تعلمون» قال قوم: أراد ما أظهره إبليس من الكبر والعجب والمعصية لما أمر الله تعالى لآدم، ذهب اليه ابن مسعود وابن عباس (۲)، وقال قتادة: أراد من في ذرية آدم من الانبياء والصالحين (۲)، وقال قوم: أراد به ما اختص بعلمه من تدبر الصالح (۱).

فان قيل: لو كمان آدم قادراً على أن لا يأكل من الشجرة، لكان قادراً على نقض ما دبره الله فيه، لأنه لو لم يأكل منها للبث في الجنة، والله تعالى إنما خلقه ليجعله خليفة في الأرض فهذا يدل على أنه لم يكن بدّ من الخالفة. قلنا عز هذا حوامان:

أحدهما : ان الجنة التي خلق الله تعالى فيها آدم لم تكن جنة الحند، وانما كانت في الأرض حيث شاء الله، وانه حيث كان في الأرض، كان خليفة في الأرض وفي هذا سقط السؤال .

والثاني: ان الله تعالى علم أن آدم سيخالف، وانه يهبط الى الأرض فيستخلفه فيها فأخبر الله تعالى بما علم، وقولهم: إنه لو كان قادراً على أن لا يخالف لكان قادراً على نقض تدبيره جهل، لأن الله تعالى قد أمره بأن

<sup>(</sup>١) ذكر أقوالهم الطبري في تفسيره: ج١ ص١٦٧، والماوردي في تفسيره: ج١ ص٩٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص١٦٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص١٦٩.

<sup>(</sup>٤) أمالي المرتضى: ج٢ ص٦٩.

لا يقرب الشجرة، فهل يجب بأن يكون أمره بأن ينقض تدبيره؟ فاذا قالوا: لا، قيل: وكذلك الله قد اقدره على ألا يخالف فيلبث في الجنة، ولا يجب بذلك أن يكون أقدره على نقض تدبيره.

وقد روي عن أبي عبد الله عليه السلام أن الملائكة سألت الله أن يجعل الحليفة منهم، وقالوا: نحن نقدسك ونطيعك ولا نعصيك كغيرنا، فقال أبو عبد الله عليه السلام: فلما أجيبوا بما ذكر الله في القرآن، علموا أنهم قد تجاوزوا ما ليس لهم فلاذوا بالعرش استغفاراً، فأمر الله آدم بعد هبوطه أن يبني لهم في الأرض بيتاً يلوذ به المخطئون كما لاذ بالعرش الملائكة المقربون، فقال الله تعالى: إني اعرف بالمصلحة منكم، وهو معنى قوله: «إني أعلم ما لا تعلمون» (١).

قوله تعالى:

وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَآءَ كُلَهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى الْمَلَتِ كَقِفَقَالَ اَلْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ هَوْكَآءِ إِن كُنتُمْ صَكِدِقِينَ ﴿ [آية واحدة بلا خلاف].

روي عن النبي صلّى الله عليه وآله أنه قال: خلق الله آدم من قبضة قبضها من جميع الأرض وقيل: قبضها ملك الموت فجاء بنو آدم على قدر ذلك: منهم الأسود، والأحر، والأبيض، والسهل، والحزن، والخبيث، والطبب(").

#### اللغة:

وقال ابو العباس: في اشتقاق آدم قولان:

<sup>(</sup>١) الكافي: ج؛ ص١٨٧، نقلت بالمعنى في أحاديث الباب.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد بن حنبل: ج؛ ص٠٤٠، ومُنن الترمذي: جه ص٤٠٤، ح٢٥٥، ومُنن البيهقي: ج١ ص٣.

أحدهما: انه مأخوذ من أديم الأرض، قال: فاذا سميت به في هذا الوحه ثم نكّرته صوفته.

والثاني: انه مأخوذ من الأدمة على معنى اللون والصفة، فاذا سميت به في هذا الوجه، ثم نكرته لم تصرفه.

والأدمة والسمرة والدكنة والورقة متقاربة المعنى في اللغة. وقال صاحب العين: الأدمة في الناس شربة من سواد، وفي الابل والظباء بياض، وأدمة الأرض وجهها(١٠)، والمؤدم من الجلد خلاف المبشر، وأدما أثق، وآدم ذكر وهي الأدم في الجماعة، وآدم أبو البشر، والأدم ما يؤتدم به وهو الادام، والأدم جاعة الأدم، وأديم كل شيء وجهه.

و(كلّ) لفظة عموم على وجه الاستيعاب، وقال الرماني: حدّه الاحاطة بالابعاض، يقال: أبعض القوم جاءك أم كلهم؟ وتكون تأكيداً مثل أجمعين، غير أنه يبتدأ في الكلام بكل، كقوله تعالى: «فسجد الملائكة كلهم أجمعون»(")لأن كلاً قد تلي العوامل ويبتدأ وأجمعون لا تكون إلا تابعة(").

ويقال:عرض عرضاً، قال صاحب العين: عرض علينا فلان المتاع يعرض عرضاً للشراء أو الهبة (<sup>1)</sup>.

وقال الزجاج: العرض أصله في اللغة الناحية من نواحي الشيء فمن ذلك العرض خلاف الطول (٥).

وعرض الرجل، قال بعضهم: ما يمدح به أو يذم. وقيل: عرضه خليقته

<sup>(</sup>۱) العين للفراهيدي: مادة «أدم» ج٨ ص٨٨.

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) لم نعثر عليه في المصادر المتوفّرة لدينا.

<sup>(</sup>٤) العين للفراهيدي: مادة «عرض» ج١ ص٧٧١. (٥) لم نعتر عليه.

المحمودة. وقيل: عِرضه حسبه. وقال الرماني: هي ناحيته التي يصونها عن المكروه، وحقيقة العرض الاظهار للشيء ليتصفّح(١).

والإنباء والإعلام والإخبار واحد، قال صاحب العين: النبأ (مهموز) هو الخبر المنبىء والخبر، ولفلان نبأ أي خبر، ويقال: نبأته وأنبأته واستنبأته والجمع الأنباء.

والنبوة اذا أخذت من الانباء فهي مهموزة لكن روي عن النبي صلّى الله عليه وآله أنه قال: لا تنبز بياسمي لرجل قال له: يانبيء الله. والنبيء (بالهمنر) الطريق الواضح، يأخذ بك الى حيث تريد، والنبأة صوت الكلاب، تنأ به ننأ (۱).

وحقيقة الأنباء الاظهار للخبر، قال الشاعر:

والفرق بين الأخبار والاعلام: إن الاعلام قد يكون بخلق العلم الضروري في القلب كما خلق الله من كمال العقل والعلم بالمشاهدات، وقد يكون بنصب الأدلة للشيء.

والاخبار هو إظِهار الخبر علم به أو لم يعلم، ولا يكون مخبراً بما يحدثه من العلم في القلب كما يكون معلماً بذلك .

المعنى:

وقوله: «ثم عرضهم على الملائكة» إنما لم يقل: ثم عرضها، اذ كانت

<sup>(</sup>١) لايوجد لدينا كتابه.

<sup>(</sup>٢) العين للفرا يدي: مادة «نبأ» ج٨ ص٣٨٢.

<sup>(</sup>٣) الشعر لأبي ذؤيب، تهذيب اللغة: مادة «دان» ج١٤ ص١٨٤.

الاسباء لا تعقل لأنه أراد أصحاب الاسباء وفيهم ما لا يعقل، كما يغلب المذكر اذا اجتمع مع المؤنث، لأنهم يقولون: إن أصحابك وإماءك حاؤونى.

وروي عن ابن عباس أنه قال: عرض الخلق، وقال مجاهد: عرض المحاب الاساء (<sup>۲)</sup>.

وقوله: «وعلم آدم الاساء كلها» معناه أنه علّمه معاني الاساء، من قبل أن الاساء بلا معان لا فائدة فيها، ولا وجه لا يثاره الفضيلة بها، وقد نبّه الله الملائكة على ما فيه من لطيف الحكمة، فأقروا عند ما سئلوا عن ذكرها والاخبار عنها أنهم لا علم لهم بها، فقال: «ياآدم أنبئهم بأسمائهم».

وقول قتادة  $^{(7)}$  وظاهر العموم يقتضي أنه علّمه الاسماء، وبه قال ابن عباس  $^{(7)}$  ومجاهد  $^{(8)}$  وسعيد بن جبير وقتادة، وأكثر المتأخرين: كالبلخي والجبائي  $^{(9)}$  وابن الأخشاد  $^{(7)}$  والجبائي  $^{(9)}$  وابن الأخشاد  $^{(7)}$  والمرماني وقال الطبري  $^{(8)}$  عن

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص١٧٢.

<sup>(</sup>٢) كذا في النسخة الخطيّة والمطبوعة، والظاهر أنّ هذه العبارة زائدة فلاحظ.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن عباس: ص٧.

<sup>(</sup>٤) قال مجاهد في تفسيره: ص١٩٩، وعلم آدم الأسهاء يعني: ما خلق الله كلُّه.

 <sup>(</sup>٥) وهو أبو علي محمد بن عبد الوهاب بن سلام المعروف بالجبائي، أحد أنمة المعتزلة، أخذ عن أبي
 يوسف وهو رئيس المعتزلة بالبصرة في عصره، مات سنة ٣٠٣هـ.

<sup>(</sup>وفيات الاعيان: ج٣ ص٣٩٨، والاعلام: ج٦ ص٢٥٦).

 <sup>(</sup>٦) وهو أبو بكر أحمد بن علي الاخشاد من شيوخ المعتزلة، له من الكتب الكثير في الفقه والعربية
 والاصول، وله كذلك اختصار على تفسر الطبرى مات سنة ٣٣٦هـ.

<sup>(</sup>الفهرست لابن النديم: ص٢٢٠).

<sup>(</sup>٧) وهو أبو جعفر محمد بن جرير بن يزيد الطبري، عن أبي جريح وغيره، له من المصنفات

الربيع وابن زيد: انها قالا: علمه الله اسهاء ذريته واسهاء الملائكة، وقال: هو الاختيار دون قول ابن عباس، وقال: إن قولهم: «عرضهم» إنما يكون لم يعقل في الأظهر من كلام العرب وهذا غلط لما بيناه من التغليب وحسنه، كما قال تعالى: «والله خلق كل دآبة من ماء فنهم من يمشي على بطنه ومنهم من يمشي على أربع»(١)و(٢) وهذا يبطل ما قاله، ويبق اللفظ على عمومه وظاهر الآية وعمومها يدل على انه علمه جميم اللغات، وبه قال الجبائي والرماني.

فأخذ عنه ولده اللغات، فلما تفرّقوا تكلم كل قوم منهم بلسان ألفوه واعتادوه وتطاول الزمان على ما خالف ذلك فنسوه، ويجوز أن يكونوا عالمين بجميع تلك اللغات الى زمن نوح فلما أهلك جميع الحلائق إلّا نوحاً ومن معه، كانوا هم العارفين بتلك اللغات، فلما كثروا وتفرّقوا اختار كل قوم منهم لغة تكلّموا بها وتركوا ما سواها وانقرض ونسوه.

والخبر الذي يروى \_أن الناس امسوا ولغتهم واحدة ثم اصبحوا وقد تغيّرت ألسنتهم وكان لا يعرف كل فريق منهم إلاّ كلام من كان على لغتهم (٣) ـ خبر ضعيف، وأيضاً فلا يجوز أن ينسى العاقل ما كان في أمسه من جلائل الأمور مع سلامة عقله .

قالوا: واللغات جميعاً إنما سمعت من آدم، وعنه أُخذت، وقال ابن

الكثيرة. منها في التاريخ والتفسير.

<sup>(</sup>الفهرست لابن النديم: ص ٢٩١، وتذكرة الحفاظ: ص٣٠٧).

<sup>(</sup>١) النور: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) اختاره الطبري في تفسيره: ج١ ص١٧١ بعد ذكره للأقوال التي ذكرها الماتن.

<sup>(</sup>٣) لم نعثر عليه في المصادر المتوفرة لدينا.

الاخشاد: إن الله فتق لسان اسماعيل بالعربية ولذلك صار اصلاً للعرب من ولده، لأنّه تكلم بها على خلاف النشوء والعادة، بل على أنه ابتدأه بها وألهمه إباها (١).

فان قيل: ما معنى قوله: « انبئوني بأسهاء هؤلاء إن كنتم صادقين » ما الذي أدعى حتى قيل هذا ؟

فيل عن ذلك أجوبة كثيرة للعلماء:

أحدها: إن الملائكة لما أخبرهم الله عز وجل أنه جاعل في الأرض خليفة هجس في نفوسها أنه لوكان الخليفة منهم بدلاً من آدم وذريته، لم يكن فساد ولا سفك دماء، كما يكون من ولد آدم، وان ذلك أصلح لهم، وان كان الله عز وجل لا يفعل إلا ما هو أصلح في التدبير والأصوب في الحكمة، فقال الله تعالى: «انبؤني بأساء هؤلاء إن كنتم صادقين» فيا ظننتم في هذا المعنى ليدلهم على أنهم إذا لم يعلموا باطن ما شاهدوا، كانوا من أبعدوا باطن ما شاهدوا، كانوا من أبعدوا باطن ما شاهدوا، كانوا

والثاني: إنه وقع في نفوسهم أنه لم يخلق الله خلقاً إلّا كانوا أفضل منهم في سائر أبواب العلم، فقيل: إن كنتم صادقين في هذا الظن فاخبروا بهذه الاساء (٢).

والثالث: قال ابن عباس: إن كنتم تعلمون لم أجعل في الأرض خليفة فه «انبئوني بأساء هؤلاء إن كنتم صادقين» لأن كل واحد من الأمرين من علم الغيب، فكما لا تعلمون ذا لا تعلمون الآخر(٣).

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه. \*

<sup>(</sup>٢) راجع تفسير الطبري: ج١ ص١٧٠-١٧١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص١٧٢.

والرابع: ما ذكره الأخفش (١) والجبائي وابن الأخشاد: إن كنتم صادقين فيا تخبروني به من اسمائهم، كقول القائل للرجل: أخبرني بما في يدي إن كنت صادقاً، أي إن كنت تعلم فاخبر به، لأنه لا يمكن أن يصدق في مثل ذلك إلّا اذا أخبر عن علم منه، ولا يصحّ أن يمكلف ذلك إلّا مع العلم به، ولا بد إذا استدعوا الى الاخبار عما لا يعلمون من أن يشرط بهذا الشرط، ووجه ذلك التنبيه كما يقول العالم للمتعلم: ما تقول في كذا، ويعلم أنه لا يحسن الجواب لينبهه عليه ويحشه على طلبه والبحث عنه، فلو قال له: اخبر بذلك إن كنت تعلم، أو قال له: ان كنت صادقاً لكان حسناً، فاذا نبهه على أنه لا يمكنه الجواب أجابه، حينتُذٍ فيكون جوابه بهذا التربح أثبت في قبله وأوقع في نفسه.

وقوله: «انبئوني» قال قوم: هو امر مشروط، كأنه قيل: إن امكنكم أن تخبروا بالصدق فيه فافعلوا(٢).

وقيل: إن لفظه لفظ الامر ومعناه التنبيه (٣)، على ما بيناه في سؤال العالم للمتعلم ولا يجوز أن يكون ذلك تكليفاً، لأنه لو كان تكليفاً، لم يكن تنبيهاً لهم على أن آدم يعرف من اسهاء هذه الاشياء بتعريف الله اياه ذلك ما لا يعرفون، فلها أراد تعريفهم ما خص به آدم، من ذلك علمنا أنه ليس تكلف.

ومعنى قـوله: «إن كنتم صادقين» شرط، كـأنه قيل: إن كنتم صادقين في الاخبار بذلك .

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) أمالي المرتضى: ج٢ ص٦٨.

<sup>(</sup>٣) أمالي المرتضى: ج٢ ص٦٩.

وليس «إن» بمعنى «إذ» على ما حكاه الكسائي عن بعض المفسرين (۱)؛ لأنها لو كانت كذلك ، لكانت «أن» بفتح الهمزة، وتقديره: ان كنتم محققين ايمانكم فافعلوا كذا وكذا؛ لأن «إذ» إذا تقدمها فعل مستقبل صارت علة للفعل وسبباً له، كقولك: إذ قت أي من أجل ان قت، فلو كانت «إن» في الآية بمعنى «إذ» كان التقدير: أنبئوني بأسهاء هؤلاء من أجل انكم صادقين. واذا وضعت «إن» مكان ذلك وجب أن تفتح الألف، وذلك خلاف ما عليه القراء والأنباء.

قال قوم: اصله الاعلام، كقولهم: انبأت عمراً زيداً أخاك ، بمعنى اعلمت، ولا يصلح هاهنا أخبرت إلا أنه يتناول انبئوني هاهنا بمعنى اخبروني على وجه الجاز والتوسّع لتقارب المعنى في الإخبار والانباء، لأن الله تعالى عالم بالاشياء فيا لم يزل، فلا يجوز أن يقول: علموني لما هو عالم به، ومن قال أصله الاخبار تعلق بظاهر القرآن.

وفي كيفية عرضهم قولان:

أحدهما: إنه عرضهم بعد أن خلقهم (٢) .

والثاني: إنه عرضهم بأن صورهم لقلوب الملائكة (٣).

وفي هذه الآية دليل على شرف العلم من حيث أن الله تعالى لما أراد تشريف آدم اختصه بعلم أبانه به من غيره، وجعل له الفضيلة فيه.

وفي كيفية تعليم الله آدم الاسهاء، قـال البلخي: ويجوز أن يكـون أخبره بـذلـك فوعاه في وقـت قصيربمـا أعطـاه الله من الفـهـم والحفظ، أو بأن دله ومكـنه ورسم به رسمـاً، فـابـتدع هو لكل شـيء اسـماً يشاكله، ولابد أن

<sup>(</sup>١) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص١٧٤.

<sup>(</sup>٢)و(٣) تفسيرالطبري: ج١ ص١٧٢، وتفسيراللاوردي: ج١ ص١٠٠.

يكون إعلامه به بلغة قد تقدمت المواضعة عليها حتى يفهم بالخطاب المراد به، وقال: المواضعة لابد ان تستند الى سمع عند قوم، وعند أبي هاشم (١) واصحابه لا يصح ذلك (٢).

فأما الذي عرض على الملائكة، قال قوم: عرضت الاساء دون المسميات (٣).

وقال قوم آخرون: عرضت المسميات بها<sup>(1)</sup>. وهو الأقوى لقوله: «ثم عرضهم» وفي قراءة ابن مسعود: ثم عرضهن (٥). وفي قراءة أبي<sup>(٦)</sup>:

<sup>(</sup>١) أبو هاشم، عبد السلام بن أبي علي الجبائي محمد بن عبد الوهاب، من شيوخ المعتزلة ومتكلّمها. صنّف كثيراً من الكتب على مذاههم، والجُبّائي نسبة الى قرية من قرى البصرة سكن بغداد الى ان توفي فيها في شعبان سنة ٣٢١هـ.

<sup>(</sup>الأنساب للسمعاني: ج٢ ص١٧).

<sup>(</sup>٢) لا يوجد لدينا كتابه.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص١٧٢.

<sup>(</sup>٤) أمالي المرتضىٰ: ج٢ ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) نقل ذلك الفرّاء في معاني القرآن: ج١ ص٢٦، والسيد المرتضى في أماليه: ج٢ ص٧٥.

<sup>(</sup>٣) أبي بن كعب بن قيس، ويكمنى آبا المنذروأبا الطفيل، كان قارئاً للقرآن، يقال: انه كان يكتب في الجاهلية قبل الاسلام، وكانت الكتابة في العرب قليلة. قال أبي بن كعب يوماً لعمر بن الحفالب: مالك لا تستعملي؟ قال: أكره أن يدنس دينك، قال جُندب بن عبد الله البجلي: أتيت المدينة ابتفاء العلم فدخلت مسجد رسول الله صلى الله عليه وآله، فاذا الناس فيه حَلق يتحدّثون حتى اتيت الى رجل شاحب عليه ثوبان، فسألت عنه فقالوا: هذا سيد المسلمين أبي بن كعب فتبعته الى منزله، فقال لي: ممن أنت. قلت: من أهل العراق، قال: أكثر مني سؤالاً، قال: فغضبت من كلامه فجئوت على ركبتي ورفعت يدي، وقلت: اللهم نشكوهم اليك إننا نُتقِق نفقاتنا ونُنصب أبداننا ونرحل مطابانا ابتغاء العلم فاذا لقيناهم تحقيموا لنا ... مات سنة ٣٠ه.

٧٧ \_\_\_\_\_ النبيان في تفــير القرآن (ج٢)

عرضها(۱).

وقال قوم: إنه عرضهم بعد أن خلق المسميات واحضرها لقوله: «اسهاء هؤلاء» وذلك اشارة الى الحاضه (٢).

وقال آخرون: إنه صورهم لقلوب الملائكة ثم عرضهم قبل خلقهم (٣)، وقيل: إن قوله: [هؤلاء] اشارة الى الاسهاء التي علمها آدم (١٠).

#### القراءة:

و «انبئوني» اكثر القرّاء بهمز، وروي عن الأعمش ترك الهمزفيه، وهي لغة قريش (٥٠).

«هؤلاء» لغة قريش ومن جاورهم باثبات الف بين الهاء والواو ومد الألف الأخيرة الله المخيرة وتمم وبكر وعامة بني أسد يقصرون الألف الأخيرة وبعض العرب يسقط الألف الأولى التي بين الهاء والواو وعد الاخيرة، وانشد:

تجلد لا يسقسل هسؤلاء هسذا بكى لما بكى اسفاً وعيبا وحقق الهمزة ابن عامر واهل الكوفة اذا اتفقا من كلمتين، وقرأ أبو عمرو واحمد بسن صالح (١) عسن قالون بتحقيق الأولى وحذف

<sup>(</sup>١) نقل ذلك الفراء في معاني القرآن: ج١ ص٢٦، والسيد المرتضىٰ في أماليه: ج٢ ص٧٠.

<sup>(</sup>٢) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٣) تفسير الماوردي: ج١ ص١٠٠.

 <sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ج١ ص١٧٢.
 (٥) السبعة في القراءات: ص١٥٣.

 <sup>(</sup>٦) هو أحمد بن صالح المصرى أبو جعفر ، مقرىء عالم بالحديث وعلله، ولـد بمصر سنة ١٧٠ هـ.

الثانية (١)، وقرأ ورش وقنبل وابوجعفر وأويس بتحقيق الأولى وتلين الثانية، وقرأ ابن كثير إلا قنبلا ونافع إلا ورشاً وأحمد بن صالح بسكون الأولى وتحقيق الثانية في المكسورتين والمضمومتين، وفي المفتوحتين بتحقيق الأولى وحذف الثانية.

قوله تعالى:

قَالُوا سُبْحَننكَ لَاعِلْمَ لَنَا إِلَّا مَاعَلَمْتَنَأَّ إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَيْكِمُ (رَبُّهُا آية.

## المعنى:

هذه الآيـة فيها إخبار من الله تـعالى عن ملائكته بـالرجوع اليه والأو بة والتسليم إنهم لا يعلمون إلّا ما علمهم الله .

وقوله: «سبحانك» نصب على الصدر ومعناه نسبّحك، وسبحانك مصدر لا ينصرف، وقدّمنا في ما مضى أن معنى التسبيح التنزيه، ومعناه هاهنا تبرياً منهم أن يعلموا الغيب، واقراراً أنه المختص به تعالى دون غيره.

وقوله: «العليم الحكيم» معنى عليم أنه عالم وفيه مبالغة، ومن صفات ذاته، واذا كانت كذلك افادت انه عالم بجميع المعلومات ويوصف به في ما لم يزل؛ لأن ذلك واجب في العالم نفسه.

وقوله: «الحكيم» يحتمل امرين:

أحدهما: انه عالم، لأن العالم بالشيء يسمى بأنه حكيم، فعلى هذا يكون من صفات الذات مثل العالم وقد بيتاه .

زاربغداد واجتمع بابن حنبل وحدّث بدمشق وبأنطاكية، وتوفي بمصر سنة ٢٤٨ هـ .

<sup>(</sup>الأعلام: ج١ ص١٣٧). (١) إعراب القرآن للزجاج: ج١ ص٣٦٨.

والثاني: أن يكون من صفات الأفعال، ومعنى ذلك أن أفعاله محكمة متقنة وصواب ليس فيها وجه من وجوه القبح ولا التفاوت، ولا يوصف بذلك في ما لم يزل.

وروي عن ابن عباس انه قال: العليم الذي كمل علمه، والحكيم الذي كمل علمه، والحكيم الذي كمل في حكمته (۱) وقد قبل في معنى حكيم :انه المانع من الفساد، ومنه سقيت حكمة اللجام؛ لأنها تمنع الفرس من الجري الشديد (۲)، قال حرير:

ابني حنيفة أحكوا سفهاءكم إني أخاف عليكم ان أغضبا (٣) أي امنعوهم، والإحكام والاتقان والاتساق والانتظام متقاربة. والحكة نقيض السفه، يقال: حكم حكماً وأحكم إحكاماً، ويقال: أحكم فلان عمل مرّ عمله إذا بالغ فيه فأصاب حقيقته، والحكمة هي التي تقف بك على مرّ الذي لا يخلطه باطل والصدق الذي لا يشوبه كذب، ومنه قوله: «حكمة بالغة»(١)، والحكم بين الناس هو الذي يرضى به ليقف الاشياء مواضعها، ومنه قوله: «فابعثوا حكماً من أهله وحكماً من اهلها»(٥)، والحكم الذاس ليقفهم على الحق، ويقال: رجل حكم إذا

<sup>(</sup>١) نقل قوله الطبري في تفسيره: ج١ ص١٧٥.

<sup>(</sup>۲) انظر تهذيب اللغة: مادة «حكم» ج٤ ص١١٢، ومعجم مقاييس اللغة: مادة «حكم» ج٢ ص ٩١.

<sup>(</sup>٣) ديوان جرير: ص٧٧.

<sup>(</sup>٤) القمر: ٥.

<sup>(</sup>٥) النساء: ٣٥.

الرجلين يقال: أحكم يحكم، واذا صار حكيماً قيل: حكم يحكم، وامر مستحكم اذا لم يكن فيه مطعن، وفي الحديث: «في رأس كل عبد حكمة اذا هم بسيئة وشاء الله ان يقدعه بها قدعة»(١) يعني منعه. والحكم في الانسان هي العلم الذي بمنع صاحبه من الجهل.

ومعنى قول الملائكة: «سبحانك لا علم لنا إلّا ما علمتنا» يحتمل أمرين:

أحدهما: ما قدمناه وهو قول ابن عباس قال: «سبحانك» تنزيهاً لله من أن يكون أحد يعلم الغيب سواه .

والـثاني: انهم أرادوا أن يخرجوا مخرج التعظيم لله، فكـأنهم قالوا: تنزيهاً لك عن القبـائح، فعلى هذا الوجه يحسن وإن لم يعلّقه بعلم الغيب كما علق في الأول.

وفي الناس من استدل بهذه الآية على بطلان الأحكام في النجوم. وهذا يمكن ان يكون دلالة على من يقول: إنها موجبات لا دلالات، فأما من يقول: إنها دلالات على الأحكام نصبها الله، فانه يقول: نحن ما علمنا إلا ما علمنا الله، إنه الذي جعل النجوم أدلة لنا كما أن ما علمناه استدلال غير ضرورة مضاف إليه ايضاً من حيث نصب الدلالة عليه.

واستدل جماعة من المفسرين بهذه الآية، والآيتين قبلها على صدق النبي صلّى الله عليه وآله وسلم وجعلوها من جملة معجزاته إذ كان إخباراً بما لا يعلمه العرب ولا يوصل إليه إلّا بقراءة الكتب، والنبي عليه السلام لم يعرف بشيء من ذلك مع العلم بمنشأه ومبتدأ أمره ومنتهاه (٢).

<sup>(</sup>١) أورد ابن الأثير شطراً منه في نَّهايته: ج؛ ص٢٤.

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك الطبري في تفسيره: ج١ ص١٧٥.

وهذا يمكن أن يذكر على وجه التأكيد والتقوية لآياته ومعجزاته من غير ان يكون لو انفرد لكنى في باب الدلالة؛ لأنّ لقائل أن يقول: إنه قرأ الكتب سراً، وأخذ عمّن قرأها خفياً فلا طريق للقطع على ذلك وانما يغلب في الظن.

فان قبل: ما الفائدة في الجواب بقولهم: «لا علم لنا إلا ما علمتنا»؟ قلنا: لو اقتصروا على قولهم: «لا علم»، لكان كافياً، لكن أرادوا أن يضيفوا إلى ذلك التعظيم والاعتراف بأن جميع ما يعلمونه من تعليمه، وان هذا ليس من جلة ذلك واختصروا وذلك أدل على الشكر لنعمه.

وقيل في معنى «عليم» أمران:

احدهما: انه عليم بغير تعليم، بدلالة انهم اثبتوا لله ما نفوه عن انفسهم بقولهم: «لا علم لنا إلّا ما علمتنا» أي نحن معلّمون وانت العليم غير المعلّم.

والثاني: انـه العليم الحكيم. وكـلاهما حسن، والأوّل أحسن؛ لأنه أكثر فائدة وأولى في تقابل البلاغة، وقد تضـمّنت الآية الدلالـة عليه انه لا عـلـم لأحدٍ إلّا ما علمه الله اما بالضرورة وإما بالدلالة.

قوله تعالى:

قَالَ يَكَادَمُ أَلْبِنْهُم بِأَسْمَآمِهِمْ فَلَمَّا أَلْبَأَهُم بِأَسْمَآمِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُلَ كُمُّمْ إِنِّ أَعْلَمُ غَيْبُ السَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا ثُبُدُونَ وَمَاكُنتُمْ تَكُنْبُونَ لَيْهَا آية ملا خلاف .

. . .

#### اللغة:

روى الداجوني<sup>(۱)</sup> عن هشام: انبيهم ونبيهم، في الحج والقمر، فقلبت الهمزة وكسرت الهاء. وروى الزينبي<sup>(۱)</sup> من طريق المالكي<sup>(۱)</sup> والعظار كسر الهاء وتحقيق الهمزة.

قال ابوعلي: من ضم الهاء حملها على الأصل، لأن الأصل أن تكون هاء الضمير مضمومة مثل قولم: ضربهم وأنبأهم، وانما تكسر الهاء اذا وليها كسرة أو ياء نحو: بهم وعليهم، ومع هذا يضمه قوم حلاً على الأصل، ومن كسر الهاء التي قبلها هزة مخففة فانه اتبع كسرة الهاء الكسرة التي قبلها واذا كان بينها حاجز، كما قالوا: هذا المرء ومررت بالمرء فاتبعوا مع هذا الفصل.

وحكي عن أبي زيد أنه قال: قال رجل من بكر بن وائل: أخذت هذا منه ومنها، وكسر الهاء في الادراج والوقف، وحكى عنه: لم أعرفه ولم

<sup>(</sup>١) وهو أبو بكر محمّد بن أحمد بن عمر بن أحمد بن سليمان الرملي الداجوني، نسبة الى داجون وهي قرية من قرًى الوملة من أرض فلسطين على ما يظن السمعاني في الأنساب، مقرىء من أهل

<sup>(</sup>الأنساب للسمعاني: ج٢ ص٤٣٥، واللباب: ج١ ص٤٨١).

 <sup>(</sup>٣) هو أبو الفوارس طراد بن محمد بن علي الهاشمي الزينبي البغدادي العباسي، نقيب النقباء ومسند العراق، توفي في شؤال سنة ٤٩١١هـ .

<sup>(</sup>شذرات الذهب: ج٣ ص٣٩٦، كشف الظنون: ج٢ ص١١٧٨).

<sup>(</sup>٣) هو أبو عمرو عشمان بن عبد الرحمان بن عمر بن سعد بن أبي وقَـاص الزهري الوقاصي المدني ويقال له: المالكي نسبة الى جدّه أبي وقاص مالك ، توني في خلافة هارون الرشيد .

<sup>(</sup>تهذيب التهذيب: ج٧ ص١٣٣)

أضربه، فكسر وقال: لم أضربها، فكسر الهاء مع الباء. ويحتمل أن يكون ما اعتد بالحاجز بين الكسرة والهاء .

## المعنى:

ومعنى «انبئهم» خطاب لآدم، يعني اخبر الملائكة، لأن الهاء كناية عنهم وموضعهم النصب .

«باسمائهم» يعني بـاسياء الذين عرضهم على الملائكة، والهاء والميم في اسمائهم كناية عن المرادين بقوله: «باسياء هؤلاء» وقد مضى بيانه .

وقوله: «واعلم ما تبدون وما كنتم تكتمون» فالابداء والاعلان والاظهار بمعنى واحد، يقال: بدا وعلن وظهر، وضد الابداء الكتمان، وضد الاظهار الابطان، وضد الاعلان الاسرار، يقال: بدا يبدو من الظهور، وبدأ يبدأ بداء (بالهمز) بمعنى استأنف.

قال صاحب العين: بدا الشيء يبدو بدواً اذا ظهر وبدا له في الأمر بدء وبداء (بالهمز) بمعنى استأنف، والبادية اسم الأرض التي لا حضر فها، واذا خرج الناس من الحضر الى الصحراء والمرعى، يقال: بدوا واسمه البدو، ويقال: اهل البدو واهل الحضر(۱).

واصل الباب الظهور، والخفاء نقيض الظهور، وقال الرماني: حدّ الظهور الحصول على حقيقة يمكن أن تعلم بسهولة ٢٠٠. والله ظاهر بأدلته باطن عن احساس خلقه، وكل استدلال فانما هو ليظهر شيء بظهور غيره.

(۱) العين: مادة «بدو» ج۸ ص۸۳.

<sup>(</sup>٢) لا يوحد لدينا كتابه.

والكتمان نقيض إعلان السر ونحوه، وناقة كتوم وهي التي لا ترغو اذا ركبها صاحبها أي لا تصيح، والكاتم من القسى التي لا ترن اذا انتضيت.

الألف في قوله: «ألم أقل لكم» ألف تنبيه، كقول القائل: أما ترى اليوم ما أطيبه، لمن يعلم ذلك إلّا أنك تريد أن تحضر ذهنه وان ليس مثله ما يخفي عليه، كقوله: «ألم تعلم أن الله على كل شيء قدير» (١) وحكي عن سيبويه: أما ترى أي برق هاهنا، وهي الف تنبيه اصلها الاستفهام، ومن الناس من قال: إن معناه التوبيخ، ومن لم يجزعلى الملائكة المعصية منم من ذلك .

فان قيل: ما الفائدة في انباء آدم عليه السلام الملائكة بذلك دون إعلامه إياهم بذلك؟

قلنا: أراد الله بذلك تكرمة آدم عليه السلام وتشريفه، وإجلال المئة عليه وتعظيم النعمة لديه، وجميع قصة آدم تؤذن بذلك .

فان فيل: ما معنى «غيب السماوات والأرض» والله لا يغيب عنه شيء؟

قبل في معناه: إنه يعلم ما غاب عنهم فلم يشاهدوه كها يعلم ما حضرهم فشاهدوه .

وقوله: «واعلم ما تبدون وما كنتم تكتمون» قيل في معناه أقوال:

أحدها: انه يعلم سرهم وعلانيتهم، وذكر ذلك تنبيهاً لهم على ما يحيلهم عليه من الاستدلال، لأن الاصول الأول لم يستدل بها، إنما تذكر على وجه التنبيه ليستخرج بها غيرها، فيستدل بعلم الغيب انه خلق عباده

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٠٦.

على ما خلقهم عليه للاستصلاح وما توجبه الحكمة<sup>(١)</sup>.

والثاني: ما يسرون بمعنى ما أضمره إبليس من المعصية والخالفة، وما يعلنون قولهم: «اتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء»<sup>(٢)</sup>.

قال الرماني: وهذا الوجه غلط؛ لأن ابليس ليس من الملائكة، ولأن القول على العموم لا يجوز أن يصرف الى الخصوص بغير دلالة (<sup>٣)</sup>. وهذا الوجه اختاره الطبري<sup>(1)</sup>، وقال: هو بمنزلة قولهم: قتل الجيش وهزموا، وانما قتل البعض.

قال الرماني: إنما يقال ذلك اذا حل قتل الواحد محل قتل الجميع، مثل قتل الجميع، مثل قتل الرئيس أو من يقوم مقامه، ولا يقال أيضاً إلاّ والدلالة عليه ظاهرة وليس كذلك في الآية (٥)، وقد روي روايات(١) في هذا المعنى، والوجه في هذا أن إبليس لما دخل معهم في الأمر بالسجود، جاز أن يستثنى من جلتم.

والثالث: قيل: ان الله تعالى لما خلق آدم مرت به الملائكة قبل أن ينفخ فيه الروح، ولم تكن رأت مثله قبل، فقالت: لن يخلق الله خلقاً إلّا كنا أكرم منه وافضل عنده فزعم أن هذا الذي أخفوه في نفوسهم وان الذي أبدوه قولهم: «أتجعل فيها من يفسد فيها» روي ذلك عن الحسن (٧) والوجه

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص١٧٦ نحوه.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٣)و(٥) لا يوجد لدينا كتابه.

<sup>(</sup>٤) تفسيره: ج١ ص١٧٧.

<sup>(</sup>٦) أخرج الروايات الطبري في تفسيره: ج١ ص١٧٦.

<sup>(</sup>٧) تفسيره: ج١ ص٨٣-٨٤.

الأؤل أقوى، لأنه اعم، ويدخل فيـه هذا الوجـه ولا دلالـة يقطع بها على تخصيص الآية .

فان قيل: ما وجه ذكره تعالى لهم الاسرار من علم الغيب؟

قلنا: على وجه الجواب فيا سألوا عنه من خلق من يفسد ويسفك الدماء وذلك على وجه التعريض بالجواب دون التصريح، لأنه لوصرّح به لقال: خلقت من يفسد ويسفك الدماء لما اعلم في ذلك من المصلحة لجملة عبادي فيا كلّفتهم اياه وأمرتهم به؛ فدل في الاحالة في الجواب على العلم بباطن الأمور وظاهرها أنه خلقهم لأجل علمه بالمصلحة في ذلك، ودلهم بذلك على أن عليهم الرضا والتسليم لقضاء الله؛ لأن الله يعلم من الغيب ما لا يعلمونه في دينهم ودنياهم.

فان فيل: وأي شيء في تعلم آدم الاسهاء كلها مما يدل على علم . الغيب ؟

قلنا: لأنه علمه الاسماء كلها بما فيها من المعاني التي تدل عليها على جهة فتق لسانه بذلك والهمامه إياه، وهي معجزة أقمامها الله تعالى للملائكة تدلق على جلالته وارتفاع قدره بمما اختصه به من العلم العظيم الذي لا يصل اليه إلاّ بتعليم الله اياه، فبان بذلك الإعجاز بالاطلاع على ما لا سبيل الى علمه إلاّ من علام الغيوب.

ففيه من المعجزة أنه فتق لسانه بها على خلاف مجرى العادة، وأنه علّمه من الطائف الحكمة فيه ما لا تعلمه الملائكة مع كثرة علومها وانها أعرف الحلف بربّها، فعرفوا ما دلّهم على علم الفيب بالمعجزة مؤكّداً لما يعلمونه من ذلك بالادلة العقلية؛ ولذلك نبّههم فقال: «ألم أقل لكم افي أعلم غيب

السماوات والارض» أي قد دللتكم على ذلك من قبل وهذه دلالة (١) بعد. وقيل: افتتح الله الـدلالـة على الاعجاز بالكلام في آدم، ثم ختم بـه في محمد عليه السلام.

# قوله تعالى:

وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَئِمِكَةِ اَسْجُدُوا ۚ لِآدَمَ فَسَجَدُوٓا إِلَّاۤ إِنْلِيسَ أَبَىٰ وَٱسۡتَكُمْرَوۡكَانَ مِنَ ٱلۡكَنفرِينَ (﴿ إِلَٰهِ اللّٰهِ وَاحْدَةً .

### القراءة:

ضم التاء (٢) من الملائكة ابو جعفر وحده، وحيث وقع اتبع ضمه الجيم (٢). وقيل: انه نقل ضمة الهمزة وابتدأ بها، والأول أقوى؛ لأن الهمزة الف وصل تسقط في الدرج فلا يبتى فيها حركة تنقل، فالوجه الأول هو المعتمد عليه، والصحيح ما عليه القراء من كسر التاء بلام الجر.

و«ابليس» نصب بالاستثناء من الاثبات، ويكره الوقف على قوله: «فسجدوا» وعلى «إلّا» حتى يقول: «إلّا إبليس» وكذلك كل استثناء.

# المعنى :

وظاهر الآية يقتضي ان الأمركان لجميع الملائكة بالسجود لعمومها، وقـال قوم: إن الامركان خاصاً بطـائفة من الملائكة كـانوا مع ابليس طهر

<sup>(</sup>١) في النسخة الخقلية هكذا «وهذه دلالة قبل وبعد» وهو تصحيف ظاهراً والصحيح ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٢) في النسخة الخطّية «الهاء»، والصحيح ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٣) نقله الزجاج في معاني القرآن: ج١ ص١١١.

الله بهم الارض من الجن، والأول اقوى .

#### اللغة:

والسجود والخضوع والتذلل بمعنى واحد في اللغة (١). ونقيض التذلل التكبر، يقال: سجد يسجد سجودا، واسجد اسجادا إذا خفض رأسه من غير وضع لجهته، قال الشاعر:

وكلتاهما خرّت واسجد رأسها كها سجدت نصرانة لم تحنف (٢) والسجود في الصلاة ـ والركوع والسجود في الصلاة ـ والركوع والقنوت كذلك ـ وهو وضع الجبة على الأرض، ويقال: سجدنا لله سجوداً، وقوم سجد ونساء سجد، والسجدة من النساء الفاترات الأعين، قال الشاع،:

أغرّكُ مني أنّ دلَّك عندنا واسجاد عينيك الصيودين رابح (٣) وعزائم السجود من ذلك ، وقوله: «وإن المساجد لله» (٤) قيل: إنه السجود وقيل: إنه المواضع من الجسد التي يسجد عليها واحدها مسجد، والمسجد اسم جامع لجميع المسجد وحيث لا يسجد بعد ان يكون أخذ لذلك ، فاما المسجد من الارض فهو موضع السجود بعينه. وقال قوم: معنى السجود في أصل اللغة الخضوع والانحناء. وقيل: التذلل (٥) ، قال الشاعر:

<sup>(</sup>١) الصحاح في اللغة: مادة «سجد» ج٢ ص٤٨٣.

<sup>(</sup>٢) الكتاب لسيبويه: ج٢ ص٣٤ والبيت لأبي الأخرز الحماني.

<sup>(</sup>٣) البيت لكثير عزّة، انظر ديوانه: ص٦٩.

<sup>(</sup>٤) الجنّ: ١٨.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص٢٣٨، في تفسير آية (٥٨) من سورة البقرة.

بحمع يقل البلق في حجراته ترى الاكم فيه سجداً للحوافر(١) كأنه قال: مذللة للحوافي

والسجود على أربعة اقسام: سجدة الصلاة وسجدة التلاوة وسجدة الشكو وسجدة السهو.

وقوله: «أبى» معناه ترك وامتنع، والاباء والامتناع والترك بمعى، ونقيض أبى أجاب، يقال:أبى يأبى إباء وتأتى تأتياً، قال صاحب العين: أبى يأبى إباء إذا ترك الطاعة ومال الى المعصية، كقوله: «فكذّب وأبى» وكل من ترك أمراً وردة فقد أباه، ورجل أبي وقوم أبيون وأباة،قال الشاعر: هأبي الضيم من قوم أباة (٧)ه

وليس الاباء بمعنى الكراهة؛ لأن العرب تتمدح بأنها تأبى الضيم ولا تتمدح في كراهة الضيم وانما المدح في المنع منه، كقوله: «ويأبى الله إلاّ أن يتم نوره» (٣) أي يمنع الكافرين من اطفاء نوره.

والاستكبار والتكبر والتعظم والتجبر نظائر، وضدها التواضع، يقال: كبر كبراً، وأكبر اكباراً، واستكباراً، وتكبر تكبراً، وتكابر تكابراً وكابره مكابرة، وكبره تكبيراً. قال صاحب العين: الكبر العظمة، والكُبر والكبر الاثم الكبير جعل اسماً من الكبيرة كالخطيئة والخطىء، وكُبر كل شيء معظمه، والكبر مصدر الكبير في السن من جميع الحيوان؛ فاذا أردت الأمر العظيم قلت: كَبُر هذا الأمر كبارة، والكُبار في معنى الكبير، ويقال: أكبرت الشيء اذا أعظمته، ومنه قوله: «فلها رأينه أكبرنه» (ه)،

<sup>(</sup>١) تفسير الماوردي: ج ١ ص ٢٠٢، وفيه «تَضِلُّ» بدل «يقل».

<sup>(</sup>٢) العين: مادة «أبي » ج ٨ ص ٤١٩. (٤) العين: مادة «كبر» ج ٥ ص ٣٦١.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ٣٢.

والتكبير في الصلاة تفعيل من قولهم: الله أكبر.

وأصل الباب الكبر وهو العظم، ويقال على وجهين: كبر الجثة وهو الأصل؛ وذلك لا يجوز عليه تعالى، وكبر الشأن والله تعالى الكبير من كبر الشأن، وذلك يرجع الى سعة مقدوره ومعلومه، وتحقيقه أنه قادر على ما لا يتناهى من جميع الاجناس المقدورات، وعالم بكل معلوم.

والاستكبار الأنفة مما لا ينبغي أن يؤنف منه .

# الاعراب:

وموضع «إذ» من قوله: «وإذ قلنا» نصب، لأنه عطف على «إذ» الأولى، كأنه قال: واذ أراد، وقال أبو عبيدة: لا موضع لها من الاعراب لأنها زائدة، وأنشد:

حتى اذا أسلك وهم في قستائدة شكّ كما تطرد الجمالة الشردا(١)

وقال: المراد واستشهد به على وجهين كل واحد منها نقيض الآخر، فأحد الوجهين قوله: «حتى اذا جاءوها وفتحت ابوابها» (٢) فلم يأت لد «إذ» جواب. والوجه الآخر فيه على زيادة «إذ» في هذا الموضع، وكلا الوجهين خطأ عنده، لأن الجواب في قوله: قتائدة هوقوله: شلاً بوقوعه موقع شلوهم شلا، كما يقول القائل: إذا أتبت الحرب فضربا وطعنا، وأما الزيادة فقد بينا وجه الخطأ فيا فها تقدم.

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن: ج١ ص٣٧.

<sup>(</sup>٢) الزمر: ٧٣.

### التفسير:

واختلفوا في أمر الملائكة والسجود لآدم على وجهين:

قال قوم: انه امرهم بالسجود له تكرمة وتعظيماً لشأنه (١).

وهو المروي في تفسيرنا واخبارنا(٢) وهو قول قتادة وجماعة من أهل العلم (٣). واختاره ابن الاخشاد والرماني وجزى ذلك مجرى قوله: «وخروا له سجدا» (٤) في اولاد يعقوب .

ولأجل ذلك جعل اصحابنا هذه الآية دلالة على أن الانبياء أفضل من الملائكة من حيث أمرهم بالسجود له والتعظيم على وجهٍ لم يثبت ذلك لهم بدلالة امتناع ابليس من السجود له وانفته من ذلك، وقوله: «قال أرأيتك هذا الذي كرمت علي لسن اخرتني الى يوم القيامة لأحتنكن ذريته إلا قليلاً» (٥) ولو كان ذلك على وجه كونه قبلة لما كان لذلك وجه، ولا فيه أنفة، ولا يحسن أن يؤمر الفاضل بتعظيم المفضول على نفسه، لأن ذلك سفه به. وسنين قول من خالف فيه وشبههم.

وقال الجبائي والبـلخي وجماعة: أنَّه جعله قبلة لهم فأمرهم بالسجود الى قبلتهم، وفيه ضرب من التعظيم له(٢). وهذا ضعيف؛ لأنّه لوكان على وجه

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص١٨١، وأحكام القرآن للجصاص: ج١ ص٣١.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضا عليه السلام: ج١ ص٢٦٣ ح٢٢.

<sup>(</sup>٣) كما نقل ذلك الطبري في تفسيره: ج١ ص ١٨١، والجصاص في أحكام القرآن: ج١ ص٣١٠.

<sup>(</sup>٤) يوسف: ١٠٠.

<sup>(</sup>٥) الإسراء: ٦٢.

<sup>(</sup>٦) لم نعثر عليه في المصادر المتوفّرة لدينا.

القبلة لما امتنع ابليس من السجود، ولما استعظمته الملائكة، ولكن لما أراد ذلك تعظما له على وجه ليس بثابت لهم، امتنع ابليس وتكبّر.

واختلفوا في ابليس هل كان من الملائكة أم لا؟ فقال ابن عباس وابن مسعود وابن المسيب وقتادة وابن جريج (١) والطبري (٢): إنه كان منهم بدلالة استثنائه من جملتهم هاهنا في قوله: «إلّا ابليس أبي واستكبر وكان من الكافرين» وقال: «ما منعك ألّا تسجد إذ أمرتك» (٣) مع قوله: «واذ قلنا للمملائكة اسجدوا لآدم» وهو المروي عن أبي عبد الله عليه السلام (١) ، والظاهر في تفاسيرنا.

ثم اختلف من قال: إنه كان منهم، فنهم من قال: إنه كان خازناً على الجنان (٥)، ومنهم من قال: كان له سلطان سهاء الدنيا وسلطان الأرض (١)، ومنهم من قال: إنه كان يسوس ما بين السهاء الى الأرض (١)، وقال الحسن البصري وقتادة في رواية ابن زيد والبلخي والرماني وغيره من المتأخرين: انه لم يكن من الملائكة (١) وان الاستثناء في الآية استثناء منقطم، كقوله تعالى: «ما لهم به من علم إلّا اتباع الظن»(١) وقوله:

<sup>(</sup>١) حكى ذلك عنهم الطبري في تفسيره: ج١ ص١٧٨، والماوردي في تفسيره: ج١ ص١٠٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص١٨٠.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٢.

 <sup>(</sup>٤) تفسير القمي: ج١ ص٣٠.
 (٥) تهذيب اللغة: مادة «جن» ج١٠ ص٤٩٠، وتفسير الطبري: ج١ ص١٧٨.

<sup>(</sup>٢)و(٧) و(٨) تفسير الطبري: ج١ ص١٧٩، وقال الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «جن» ج١٠ ص٤٩، وأكثر ما جاء في التفسير أن الجيس من غير الملائكة.

<sup>(</sup>٩) النساء: ١٥٧.

«فلا صريخ لهم ولا هم ينقذون ، إلا رحمة منا» (١) وكقوله: «لا عاصم

اليوم من امر الله إلا من رحم» (٢) وكقول الشاعر ـ وهو النابغة ـ:

وقفت فیما اصیلا کے اُسائلها أعيت جوابا وما بالربع من أحد إلّا الأواري لأساً ما أسنها والنؤى كالحوض بالمظلومة الجلد(٣)

وأنشد سبو به:

مها التخيل والمراح والحسرب لا سبق لجسا جدات والفرس الوقاح(٤) إلّا الفقي الصحار في الند وقال آخد:

وبلدة ليس بها انيس ﴿ إِلَّا الْيَعَافِرُ وَإِلَّا الْعِيسِ (٥) واستدل الرماني على أنه لم يكن من الملائكة بأشياء:

منها: قولـه: «لا يعصـون الله ما أمـرهم ويفعلـون ما يـؤمرون» (٦) فنغى عنهم المعصية نفياً عاماً.

والثاني: انه قال: «إلا إبليس كان من الجن» (٧) ومتى اطلق لفظ الجن لم يجز أن يعني به إلا الجنس المعروف المباين لجنس الانس والملائكة.

<sup>(</sup>١) يس: ٤٤،٤٣.

<sup>(</sup>٢) هود: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) ديوانه: ١٩.

<sup>(</sup>٤) الكتاب لسيبويه: ج٢ ص٣٢٤.

<sup>(</sup>٥) الكتاب لسيبويه: ج٢ ص٣٢٢،

<sup>(</sup>٦) التحريم: ٦.

<sup>(</sup>٧) الكهف: ٥٠.

والمثالث: ان ابليس له نسل وذرية، قال الحسن (١٠): ابليس أبو الجن كما أن آدم ابو الانس، وابليس مخلوق من النار، والملائكة روحانيون خلقوا من الريح في قول أبي علي.

وقال الحسن: خلقوا من النار لا يتناسلون ولا يطعمون ولا يشربون، وقال الله في ابليس وولده: «أفتتخذونه وذريته أولياء من دوني وهم لكم عدو»(٢٠).

والرابع: وهو اقوى ما عنده، قوله تعالى: «جاعل الملائكة رسلاً أُولي أَجنحة مثنى وثلاث ورباع» (٣) فعمها بالوصف بالرسالة، ولا يجوز على رسل الله أن يكفروا أو يفسقوا كالرسل من البشر.

والجواب عما ذكره أولاً: إن قوله: «لا يعصون الله ما أمرهم» صفة لخزنة النيران لا جميع الملائكة، يدل على ذلك قوله: «يا أيها الذين آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم ناراً وقودها الناس والحجارة عليها ملائكة غلاظ شداد لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون» (1)، وليس إذا كان هؤلاء معصومن وجب ذلك في جميعهم.

والجواب عمّا ذكره ثانياً: ان قوله: «كان من الجن» معناه صار، ذكر ذلك الأخفش وجماعة من أهل اللغة (٥٠). وقيل ايضاً: إن ابليس كان من

<sup>(</sup>۱) تفسیره: ج۱ ص۸۵.

<sup>(</sup>٢) الكهف:٥٠.

<sup>(</sup>٣) فاطر: ١.

<sup>(</sup>١) التحريم: ٦.

<sup>(</sup>٥) تهذيب اللغة: مادة «جن» ج١٠ ص٤٩٨.

طائفة من الملائكة يستمون جناً من حيث كانوا خزنة الجنة(١). وقيل: سموا بذلك لاختفائهم عن العيون(٢)، كما قال اعشى قيس بنى ثعلبة:

ولوكان شيء حالداً أو معمراً لكان سليمان البريء من الدهر براه إلهي واصطفاه عباده وملكه ما بين ثريا الى مصر وسخر من جنّ الملائك تسعة قياماً لديه يعملون بلا أجر(٦)

وقد قال الله تعالى: «وجعلوا بينه وبين الجنة نسبـا» (٤) ، لأن قريشاً قالت: الملائكة بنات الله .

والجواب عها ذكره ثالثاً: من أن إبليس له نسل، طريقه الآحاد، ولو كان صحيحاً لم يمنع ان يكون الله ركب فيه شهوة النكاح تغليظاً عليه في التكليف وإن لم يكن ذلك في باقي الملائكة، فلا وجه لاستبعاده.

والجواب عمّا ذكره رابعاً: قوله: «جاعل الملائكة رسلاً أولي إجنحة» فعارض بقوله: «الله يصطفي من الملائكة رسلا» (٥) فان كان ظاهر تلك يقتضي العموم فظاهر هذه يقتضي التخصيص، لأن (من) للتبعيض، ولو لم يكن كذلك لجاز لنا أن نخصّ هذا العموم بقوله: «إلّا إبليس» لأنّ حمل الاستثناء على أنه منقطع حمل على المجاز، كما أن تخصيص العموم مجاز، واذا تعارضا سقطا.

<sup>(</sup>١) حكاه الازهري في تهذيب اللغة: مادة «جن» ج١٠ ص٤٩٨، وذكره الطبري أيضاً في تفسيره: ج١ ص٧٨٠.

<sup>(</sup>٢) أنظر تهذيب اللغة: مادة «جن» ج١٠ ص٤٩٦.

<sup>(</sup>٣) ملحقات ديوان الأعشى: ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٤) الصافّات: ١٥٨.

<sup>(</sup>٥) الحج: ٥٧.

فأمًا ما روي عن ابن عباس ان الملائكة كانت تقاتل الجن، فسي إبليس وكان صغيراً مع الملائكة فتعبّد معها، فلما أمروا بالسجود لآدم سجدوا إلّا إبليس أبى، فلذلك قال الله تعالى: «إلّا إبليس كان من الجن» (١) فانه خر واحد لا يصح.

والمعروف عن ابن عباس مـا قلناه: أنه كان من الملائكة فأبى واستكبر وكان من الكافرين .

ومن قال: إن إبليس خلق من نارومن مارج، والملائكة لم يخلقها من ذلك (٢) فقوله ضعيف، لأنه لا يمنع أن يكون الله تعالى خلق الملائكة اصنافاً: صنفاً من نار، وصنفاً من نور، وصنفاً من غير ذلك، وصنفاً آخر لا من شيء، فاستبعاد ذلك ضعف معرفة.

### الاعراب:

و «ابليس» قال الزجاج والرماني وغيرهما من النحويين: إنه ليس مأخوذ من الابلاس، كقوله «مبلسون» (٣) أي: آيسون من الخير، قالوا: لأنه أعجمي معرب، بدلالة أنه لا ينصرف للعجمة والتعريف(١). وقال الطبري: هو مشتق من الابلاس و وزنه افعيل، وأنشد العجاج:

<sup>(</sup>١) روى مضمونه الحاكم في المستدرك : ج٢ ص٢٦١، وأخرجه كذلك الطبري في تفسيره: ج١ ص١٧٩ عن سعد بن مسعود.

<sup>(</sup>۲) أنظر تهذيب اللغة: مادة «جن» ج١٠ ص٤٩٦.

<sup>(</sup>٣) الانعام: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن للزجاج: ج١ ص١١٤.

ياصاح هل تعرف رسماً مكرسا قال نعم أعرف وأبلسا<sup>(۱)</sup> وقال رؤية:

وحضرت يوم الخميس الأخماس وفي الوجوه صفرة وابلاس (٢) يعني اكتئاباً وكسوفاً، وقال: إنما لم يجر استثقالاً من حيث كان اسماً لا نظير له من أسهاء العرب فشبه بأسهاء العجم التي لا تنصرف، وزعم أنّ اسحاق لا ينصرف وهو من أسحقه الله اسحاقاً، وأن أيوب من آب يؤوب على زنة فعول كقيوم من قام يقوم (٣).

قال الرماني: غلط في جميع ذلك، لأنها الفاظ أعربت من العجمية ووافقت الفاظ العربية، وكان ابن السراج يمثل ذلك على جهة التبعيد بمن زعم ان الطير ولد الحوت، وغلط أيضاً في قوله انه لا نظير له في اسهاء العرب، لأنهم يقولون: إزميل للشفرة (١٤)، قال الشاعر:

هم منعوا الشيخ المناجي بعدما رأى حمة الازميل فوق البراجم (٥) والاعريض الطلع، واحريض صبغ أحمر، وقالوا: هو العصفر، وسيف اصليت ماض كثير الماء، وثوب اضريج مشبع الصبغ، وقالوا: هو من الصفرة خاصة. وسبيل (إبليس) سبيل (انجيل) في انه معرّب غير مشتق.

 <sup>(</sup>١) تهذيب اللغة: مادة «بلس» ج١٢ ص٤٤٤، والصحاح للجوهري: مادة «بلس» ج٣ ص٩٠٠.

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة: مادة «بلس» ج١٢ ص٤٤١، وجهرة اللغة: مادة «ب س ل» ج١ ص٢٨٨.

<sup>(</sup>٣) راجع تفسير الطبري: ج١ ص١٨٠.

<sup>(</sup>٤) مؤلّفاته غير متوفّرة لدينا.

<sup>(</sup>٥) لم نعرف قائله.

#### المعنى:

وحدّ الاستكبار الرفع للنفس الى منزلة لا تستحق.

قوله: «وكان من الكافرين» قال قوم: يدل على أنه كان قبله قوم كفّار من الجن (۱۰).وقال آخرون: لا يدل، ويجري ذلك مجرى قول القائل: كان آدم من الانس، ولم يكن قبله انسي، وكان إبليس من الجن ولم يكن قبله جني، ومعناه: صار من الكافرين (۲).

ومن قال: ان ابليس كان من جملة الملائكة، قال: كان من جملة المأمورين بالسجود لآدم، بدلالة قوله: «ما منعك ألّا تسجد إذ أمرتك» (٣)، ولأنه استثناه من جلتهم ولم يكن منهم، علماً انه كان من جملة المأمورين، كقول القائل: أمر أهل البصرة بدخول الجامع فدخلوا إلّا رجلاً من أهل الكوفة؛ فانه يعلم بهذا أن غير أهل البصرة كان مأموراً بدخول الجامع، غير أنّ أهل البصرة كانوا أكثر فلذلك خصوا بالذكر، وكذلك القول في الآية.

ومن استدل بهذه الآية على أن أفعال الجوارح من الايمان من حيث لو لم يكن كذلك لوجب ان يكون ابليس مؤمناً بما معه من المعرفة بالله وان فسق بابائه، فقد أبعد؛ لأنّ المخالف يقول: اذا علمت كفره بالاجماع علمت انه لم يكن معه إيمان اصلاً، كما اذا رأيت انه يصلي للشمس علمت ان معه كفراً، وان كانت صلاته للشمس ليست كفراً،

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص١٨١.

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة: مادة «جن» ج١٠ ص٤٩٨ نقلاً عن أبي إسحاق وغيره.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٢.

فان قبل: اذا كانت «إذ» لما مضى فى المعنى قوله: «واذقال الله يا عيسى بن مريم أأنت قلت للناس اتخذوني وأمي إلهين من دون الله»؟ (١) وكيف قال: «واذ يتحاجّون في النار»؟ (٢) فيل: معنى ذلك كلّه على تقدير الاستقبال؛ لأن ما تحقق بمنزلة ما قد كان، كما قال: «ونادى أصحاب الحنة» (٣).

## قوله تعالى:

وَقُلْنَائِتَادَمُ اَسَكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلامِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِنْتُمَا وَلاَنَقَرَيَا هَذِهِ الشَّحِرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظّلامِينَ (أَنَّ اللهِ بلا خلاف].

#### اللغة:

السكون والثبوت والهدوء نظائر، ومثله الاستقرار والاطمئنان والثبات. والمسكن والمأوى والمثوى بمعنى، تقول: سكن يسكن سكونا إذا لبث في المكان،وسكن إذا سكت، ويقال: سكنت الريح، وسكن المطر، وسكن الغضب. والسكن هم العيال وهم أهل البيت، قال سلامة بن حندل:

ليس بأسفى ولا أتنى ولا سغل يستي دواء فني السكن مربوب<sup>(1)</sup> والمسكن المنزل، والسكن السكان، والسكنى أن يسكن إنسان منزلاً بلا كراء، والسكينة الوداعة والوقار، والسكنى الرحمة والبركة، كقوله: «إن

<sup>(</sup>١) المائدة: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) غافر: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ٥٠.

<sup>(</sup>٤) لم نعثر عليه.

صلاتك سكن لهم»(١) والمسكين الذي لا شيء له عند أبي عبيدة.، والفقير الذي له شيء وان كان قليلاً (٢)، قال الشاعر:

أما الفقير الذي كانت حلوبته وفق العيال فلم يترك له سبد (٣)

وقوله تعالى؛ «اما السفينة فكانت لمساكين يعملون في البحر»(؛) قال ابو حام (٥): أحسنه أنهم كانوا شركاء في سفينة لا يملكون سواها، فهذا يخالف أبا عبيدة، وسكان السفينة معروف عربي اشتقاقه من انها تسكن به عن الحركة والاضطراب.

ومعنى: «اسكن أنت وزوجك الجنة» اجعله مأوى تأوي فيه وتسكن اليه، وقد اعظم الله النعمة على آدم بما اختصه من علمه، وأسجد له ملائكته، واسكنه جنته، وتلك نعمة على ولده، فالزمهم الشكر عليها والقيام بحقها.

والجتة التي اسكن فيها آدم، قـال قـوم: هي بستان من بساتين الـدنـيا؛ لأن جنة الخلد لا يصل اليها إبـليس ووسوسته، واستدل الـبلخي على أنها لم تكن جنة الخلد بقوله تعالى حكاية عن ابليس لما أغوى آدم، قال له: «هل

<sup>(</sup>١) التوبة: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) نقله ابن السكيت في تهذيب الالفاظ: ص١٥ عن يونس.

 <sup>(</sup>٣) البيت للراعي، انظر تهذيب اللغة: مادة «فقر» ج١ ص١١٤، ومقاييس اللغة: مادة «فقر»
 ج٤ ص٤٤٤، وتهذيب الألفاظ (لابن السكيت): ص١٠.

<sup>(</sup>٤) الكهف: ٧٩.

 <sup>(</sup>ه) هو سهل بن محمّد بن عثمان الجشمي السجستاني وكان عالماً باللغة، كثير التآليف فيها، توفي
 في البصرة سنة ٢٤٨هـ.

<sup>(</sup>الأنساب للسمعاني: ج٣ ص٢٢٥، الفهرست: ص٦٤).

أدلّك على شجرة الخلد» (١) فلو كانت جنة الخلد لكان عالماً بها، فلم يحتج الى دلالة .

وقال الحسن البصري وعمرو بن عبيد (٢) و واصل بن عطاء (٣) واكثر المعتزلة كأبي علي والرماني وابي بكر بن الاخشاد وعليه اكثر المفسرين: انها كانت جنة الحلد؛ لأن الألف واللام للتعريف وصار كالعلم عليها، قالوا: ويجوز ان يكون وسوسة ابليس من خارج الجنة، فيسمعان خطابه ويفهمان كلامه، قالوا: وقول من يقول: ان جنة الحلد من يدخلها لا يخرج منها، لا يصح؛ لأن معنى ذلك إذا استقر اهل الجنة في الجنة للثواب، وأهل النار فيها للمقاب لا يخرجون منها، واما قبل ذلك فانها تفنى لقوله تعالى: «كل شيء هالك إلا وجهه» (٤).

(۱) طه: ۱۲۰.

<sup>(</sup>٢) وهو أبو عثمان بن عبيد بن باب، مولى بني العدوية من بني تميم، كان صديقاً لأبي جعفر المنصور، وله مع هشام بن الحكم رضوان الله عليه مناظرة مشهورة في مسجد البصرة نقلتها كتب الحديث والرجال وهشام حينذاك شاب وكان من أصحاب الامام الصادق عليه السلام، الكافي: ج١ ص١٦٩، ولعمرو بن عبيد كتباً في التفسير والعدل والتوحيد وغيرها، مات في طريق مكة من البصرة سنة ١٤٤ هـ.

<sup>(</sup>الفهرست لابن النديم: ص٢٠٣).

<sup>(</sup>٣) وهو أبو حذيفة واصل بن عطاء الغزّال من موالي بني ضبة، رأس المعتزلة، سُمي أصحابه بالمعتزلة لاعتزاله حلقة درس الحسن البصري ومنهم طائفة تنسب اليه، تسمىٰ «الواصلية» وهو الذي نشر مذهب «الاعتزال» في الآفاق، له تصانيف، منها «أصناف المرجمة» و«المئزلة بن المئزلتين» و«معافي القرآن» وغيرها، مات منة ١٣١ هـ.

<sup>(</sup>الفهرست لابن النديم: ص٢٠٢، والأعلام: ج٨ ص١٠٨)

<sup>(</sup>٤) القصص: ٨٨.

«وزوجك الجنة» الزوج بطرح الهاء، قال الأصمعي (١): هو أكثر كلام العرب. وقال الكسائي: اكثر كلام العرب بالهاء، وطرح الهاء لغة لأزد شنوءة، ولفظ القرآن لم يجيء إلّا بطرح الهاء. وقال المبرد (٢): الوجه طرح الهاء من الزوجة وأنشد:

وأراكم لدى المحاماة عندي مثل صوت الرجال للازواج (٢) جمع زوج، ولا يجوز أن يكون جمع زوجة. وقال الرماني: قول الاصمعي أجود، لأن لفظ القرآن عليه، والعلة في ذلك انه لما كانت الاضافة تلزم الاسم في اكثر الكلام كانت مبيّنة له، وكانت بطرح الهاء افصح وأخف، مع الاستغناء (١) بدلالة الاضافة عن دلالة هاء التأنيث (١).

. وقوله تعالى: «وكلا» فالأكل والمضغ واللقم متقاربة، وضدّ الأكل الازم. وسأل عمر بن خطاب الحارث بن كلدة طبيب العرب، فقال له:

<sup>(</sup>١) وهو أبو سعيد عبد الملك بن قريب، المعروف بالأصمعي الباهلي كان الأصمعي صاحب لغة ونحو، وعالم بالاخبار والنوادر والغرائب له من التصانيف كتاب «خلق الانسان» و« الأجناس» وكتاب «الخيل» وله في الشعر والأراجيز والنوادر وغيرها، مات بالبصرة سنة ١٦٦٦ هـ.

<sup>(</sup>وفيات الاعيان: ج٢ ص ٢٤٤، والاعلام: ج٤ ص١٦٢)

 <sup>(</sup>٢) وهو أبو العباس محمد بن يزيد بن عبد الأكبر الأزدي النمالي البصري المعروف بالمبرّد النحوي،
 عالماً بالنحو واللغة، وله من التآليف «الكامل في اللغة والادب» و«الروضة»، أخذ الأدب
 عن أبي عثمان المازني وأبي حاتم السجستاني، توفي سنة ٢٨٠هـ.

<sup>(</sup>وفيات الأعيان: ج٣ ص٤١)

<sup>(</sup>٣) لم نهتد لقائله.

<sup>(1)</sup> كذا في المطبوعة، وفي الخطية «الاستثناء» وهو تصحيف.

 <sup>(</sup>٥) مؤلفات الرّماني غير متوفرة لدينا.

يا حارما الدواء؟ فقال: الازم، أي ترك الأكل. والأكلة مرة، والأكلة المرة والأكلة السم كاللقمة، والاكولة الشاة والغنم التي ترعى للأكل لا للنسل، والأكال أن يتأكل عود أو شيء، وأكيل الرجل مواكله، واكيل الذئب الشاة وغيرها إذا أردت معنى المأكولة، وإذا أردت به إسماً قلت: اكيلة ذئب، والمأكلة ما جعل للانسان لا يحاسب عليه، ورجل وامرأة أكول كثير الأكل، والمأكل كالمطعم والمشرب، والمأكل المطعم. وأصل الباب الأكل وهو المضغ لذي الطعم. ويقال لذي اللذة الذي يشترك الحيوان كله فيه سوى الملائكة: المأكل والمنكح والمشرب،).

و«الرغد» النفع الواسع الكثير الذي ليس فيه عناء. وقال صاحب العين: عيش رغد ورغيد رفيه، وقوم رغد ونساء رغد<sup>(٢)</sup>، قال امرؤ القيس بن حجر<sup>(٣)</sup>:

<sup>(</sup>١) النهاية لابن الأثير: ج١ ص٤٦.

<sup>(</sup>٢) العن: مادة «رغد» ج عص ٣٩٢. (٢) العن: مادة «رغد» ج ص ٣٩٢.

<sup>(</sup>٣) وهو سليمان بن حجر الكندي والغالب عليه لقبه «امرؤ القيس» أشعر شعراء الجاهلية وأشرقهم أصلاً، يتصل نسبه بملوك كندة من أهل نجد، يقال:ان أباه كان ملك بني اسد فعسفهم عسفاً شديداً، فتمالؤا عليه وتغاوه، وقد كان طرد ابنه إمرأ القيس لتشبيبه في النساء في شعره وتنقله في أحياء العرب يستتبع صعاليكهم وذؤبانهم، وله وقائم كثيرة مات على الجاهلية بجيل عسيب، وهذي بأنفرة.

وقد سمّاه النبي صلّى الله عليه وآله وسلم الملك الضلّيل، وروىٰ الحظيب البغدادي في تاريخه إنّ النبي صلّى الله عليه وآله وسلم، قال: ان إمرأ القيس قائد الشعراء الى النار.

أشهر شعره معلّقته التي يتصدّرها: فإن الدمين ذكري حرب معمد نال من وطرالها:

قفا نبكِ من ذكرى حبيب ومنزل بسقط اللوى بين الدخول فحومل وحكي انه اتصل بقيصر ومدحه فوشى به احد بني اسد، وقال لقيصر: ان إمرأ القيس

بينا المسرء تسراه نساعسماً يأمن الأحداث في عيش رغد<sup>(۱)</sup> والرغيدة الزبدة في بعض اللغات، وأرغد الرجل ماشيته إذا تركها وسومها.

والمشيئة والارادة بمعنى واحد، وكذلك المحبة والاختيار وان كان لها شروط ذكرناها في الأصول (٢).

«ولا تقربا» القرب والدنو والجاورة متقاربة المعنى، وضدالقرب البعد، يقال: قرب يقرب قرباً واقترب اقتراباً. قال صاحب المين: القرب طلب الماء، يقال: قرب الماء يقرب وقد قربه قرباً إذا طلبه ليلا ولا يقال لطالب الماء نهاراً: قارب، والقراب للسيف والسكين، والفعل منه قربت قراباً، وقيل: قربت أقرابا، والقربان ما تقربت به الى الله تعالى، وقربان الملك وقرابينه وزراؤه، والقربى حق ذي القرابة، وقرب فلان اهله اذا غشيها قربانا، وما قربت هذا الأمر ولا فلاناً قرباناً وقربي،

و «الشجرة» كل ما قام على ساق من النبات، وهو اسم يعم النخلة والكرمة وغيرهما، وما لم يقم على ساق لا يسمى شجراً كالبقل والحشيش. واما اليقطين كالقرع والبطيخ فقد سمي شجراً، قال الله تعالى: «وانبتنا عليه شجرة من يقطن» (٤)، قال صاحب العن: الشجرة واحدة تجمع على

شتمك ، فصدَّقه قيصر وألبسه خُلَّة مسمومة قتلته، وذلك بين سنة ٥٣٠ و٥٤٠ م .

<sup>(</sup>الكنى والألقاب: ج٢ ص٥٦، الشعر والشعراء: ص٣٧).

<sup>(</sup>١) لم نجد البيت في ديوانه المطبوع، ونقله الطبري في تفسيره: ج١ ص١٨٣.

<sup>(</sup>٢) راجع تمهيد الاصول في علم الكلام: فصل في كونه تعالى مريداً ص٤٩.

<sup>(</sup>٣) العين: مادة «قرب» ج٥ ص١٥٢.

<sup>(</sup>٤) الصافات: ١٤٦.

الشجر والشجرات والأشجار(١).

واختلفوا في الشجرة التي نهى الله آدم عنها، فقال ابن عباس: هي السنبلة (۲). وقال ابن مسعود والسدي وجعفر بن زهير: هي الكرمة (۲) وقال ابن جريج: هي التينة (۱)، وروي عن علي عليه السلام انه قال: شجرة الكافور(۵). وقال الكلبي: شجرة العلم على الخير والشر. وقال ابن جدعان (۱): هي شجرة الخلد التي كان يأكل منها الملائكة (۷). والأقاويل الثلاثة الاولة اقرب.

«فتكونا من الظالمين» الظلم والجور والعدوان متقاربة، وضد الظلم الانصاف، وضد الجور العدل، واصل الظلم انتقاص الحق لقوله تعالى: «كلتا الجنتين أتت اكلها ولم تظلم منه شيئًا» (^^ أي لم تنقص. وقيل:

<sup>(</sup>١) العين: مادة «شجر» ج٦ ص٣١.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن عيينه عن ابن عبّاس، تفسير سفيان بن عيينه: ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) نقل اقوالهم الطبري في تفسيره: ج١ ص١٨٤، والماوردي في تفسيره: ج١ ص١٠٠.

<sup>(</sup>٤) حكاه القاضي في تنزيه القرآن: ص٢٣،ونقله الطبري في التفسير: ج١ ص١٨٤.

<sup>(</sup>٥) نقله البغوي في تفسيره: ج١ ص ٣٤.

<sup>(</sup>٦) وهو أبو الحسن علي بن زيد بن جدعان بالدال المهملة التيمي أصله من مكة، ولد وهو لا يُبصر، أحتجوا بأن رواياته ضعيفة لا يحتج بها ومع ذلك فقد أخذوا برواياته، قال عنه أبو حاتم: ليس بقوي وكان يتشيع، وقال الترمذي: صدوق، وقال ابن عدى: لم أز أحداً من البصريين وغيرهم المتنع من الرواية عنه وكان يفلو في التشيع، ومع ضعفه يُكتب حديثه بتوفي سنة ١٢٩هـ.

<sup>(</sup>تهذيب التهذيب: ج٧ ص٣٢٤).

<sup>(</sup>٧) نقله الماوردي في تفسيره: ج ١ ص ١٠٥ ، ولم ينسبه الى أحد.

<sup>(</sup>٨) الكهف: ٣٣.

أصله وضع الشيء في غير موضعه من قولهم: من أشبه أبــاه فما ظلم، أي فما وضع الشبه فى غير موضعه(١) وكلاهما مطرد .

وعلى الوجهين فالظلم اسم ذم، ولا يجوز أن يطلق إلا على مستحق وعلى القوله: «ألا لعنة الله على الظالمين» (٢) ولا يجوز اطلاقه على انبياء الله تعالى ولا الأثمة المصومين. وظالم ومسيء وجائر اساء ذم وهو فاعل لما يستحق به الذم من الضرر، وضدها عادل ومنصف ومحسن وهي من صفات المدح. ويقول المعتزلة لصاحب الصغيرة: ظالم لنفسه. ومن نني الصغيرة عن الانبياء من الامامية قال: يجوز أن يقال: ظالم لنفسه اذا بخسها الثواب، كقوله: «ظلمت نفسي» (٣) ، وقوله: «إني كنت من الظالمين» (١) حكاية عن يونس من حيث بخس نفسه الثواب بترك المندوب الله.

والظلم هو الضرر المحض الذي لا نفع فيه وعليه عاجلاً ولا آجلا، ولا فيه دفع ضرر اعظم منه ولا هو واقع على وجه المدافعة، ولا هومستحق، فما هذه صفته يستحقّ به الذمّ اذا وقع من مختار عالم أو متمكن من العلم به.

وروي ان الله تعالى ألقى على آدم النوم وأخذ منه ضلعاً فخلق منه حواء (٠). وليس يمتنع أن يخلق الله حواء من جملة جسد آدم بعد أن

<sup>(</sup>١) نقله عن الأصمعي في تهذيب اللغة: مادة «ظلم» ج١٤ ص٣٨٣.

<sup>(</sup>۲) هود: ۱۸.

<sup>(</sup>٣) القصص: ١٦.

<sup>(</sup>١) الانبياء: ٨٧.

<sup>(</sup>٥) تفسير العياشي : ج١ ص٢١٥، وتفسير الطبري : ج١ ص١٨٢، وتفسير الماوردي: ج١ص١٠٤.

لا يكون جزء، أو مما لا يتم كون الحي حياً إلّا معه؛ لأن ما هذه صفته لا يجوز أن ينقل الى غيره أو يخلق منه حي آخر، من حيث يؤدي الى أن لا يصل الثواب الى مستحقه، لأن المستحق لذلك الجملة بأجمها، وهذا قول الرماني وغيره من المفسرين ولذلك قيل للمرأة: ضلع أعوج.

وقيل: سميت امرأة لأنها خلقت من المرء، فأما تسميتها حواء لما أدخل آدم الجنة وأخرج منها إبليس ولعن وطرد فاستوحش، فخلقت ليسكن اليها، فقالت له الملائكة تجربة لعلمه: ما اسمها؟ قال: حواء، قالوا: لم سمّيت حواء؟ قال: لأنها خلقت من شيء حي (١).

وقال ابن اسحاق (٢): خلقت من صلعه قبل دخوله الجنة، ثم دخلا جيعاً الجنة لقوله تعالى: «ياآدم اسكن أنت وزوجك الجنة» التي كان فيها آدم في السهاء، لأنه أهبطها منها (٣). وقال ابو مسلم محمد بن يحيى: هي في الأرض، لأنه امتحنها فيها بالنهي عن الشجرة التي نهاهما عنها، دون غيرها من الثمار (١).

و «حيث» مبنية على الضم كها تبنى الغاية نحو: من قبلُ ومن بعدُ؛ لأنه منع من الاضافة كها منعت الغاية من الاضافة الى مفرد.

<sup>(</sup>١) رواه بتمامه الطبري في تفسيره: ج١ ص١٨٢، وقسم منه في علل الشرائع: ص١٦.

<sup>(</sup>٢) وهو أبو بكر محمد بن اسحاق بن يسار المدني صاحب المغازي والسير، عدة الشيخ في رجاله من أصحاب الامام الصادق عليه السلام ورد مدحه في كلمات علماء العامة فعن مختصر الذهبي: انه كان صدوقاً من بحور العلم، وعن الشافعي: من أراد ان يتبحر في المغازي فهوعيال محمد بن اسحاق الى غير ذلك، توفي ببغداد سنة ١٥١هـ، ودفن في مقبرة الخيزران.

<sup>(</sup>الكنى والألقاب: ج١ ص٢١١، الوافي بالوفيّات: ج٢ ص١٨٨).

<sup>(</sup>٣) نقله عنه الطبري في تفسيره: ج١ ص١٨٢، والماوردي في تفسيره: ج١ ص١٠٤.

<sup>(</sup>٤) لم نعتر عليه.

وقوله: «ولا تقربا هذه الشجرة» صيغته صيغة النبي والمراد به الندب عندنا؛ لأنّه دل الدليل على أن النبي لا يكون نهياً إلّا بكراهته المنهي عنه، والله تعالى لا يكره إلّا القبيح، والانبياء لا يجوز عليهم القبائح صغيرها .

وقالت المعتزلة: إن تلك كانت صغيرة من آدم على اختلافهم في انه كان منه عمداً أو سهواً أو تأويلاً .

وانما قلمنا لا يجوز عليهم القبائح؛ لأنها لوجازت عليهم لوجب أن يستحقّوا بها ذماً وعقاباً ولعنةً وبراءةً؛ لأنّ المعاصي كلها كبائر عندنا، والاحباط باطل، ولوجاز ذلك لنفر عن قبول قولهم، وذلك لا يجوز عليهم كما لا يجوز كلّ منفّر عنهم من الكبائر والحلق المشوهة والأخلاق المنفّرة.

ولا خلاف أن النهي يتناول الأكل دون القرب، كأنه قال: لا تقربا بـالأكل لأنه لا خـلاف أن انخالفة وقعت بالأكـل لا بالدنـومنها، ولذلك قال: «فأكلا منها فبدت لهما سوءاتها» (١).

## الإعراب:

وقوله: «فتكونا» يحتمل أن يكون جواباً للنهي فيكون موضعه نصباً. وهو الأقوى، ويحتمل أن يكون عطفاً على النهي فيكون موضعه جزماً. وكلاهما جيد محتمل. ومتى كان جواباً كان تقديره: إن قربتا كنتا من الظالمين، لأنه يتضمن معنى الجواب واذا كان عطفاً على النهي فكأنه قال: لا تكونا من الظالمن.

<sup>(</sup>۱) طه: ۱۲۱.

### التفسر:

واجاز البصريون من أهل العدل أن يبتدىء الله الخلق في الجنة فينتمهم فيها تفضلا منه لا على وجه الثواب، لأن ذلك نعمة منه تعالى، كما أن خلقهم وتكليفهم وتعريضهم للثواب نعمة منه وله أن يفعل ما يشاء من ذلك. وقال ابو القاسم البلخي: لا يجوز خلقهم في الجنة ابتداء، لأنه لو جاز ذلك لما خلقهم في دار المحنة، ولما ابتلى من يعلم أنه يكفر ويصير الى عذاه.

وانما لم يجز أن يخلقهم ابتداء في الجنة؛ لأنه لو خلقهم فيها لم يخل إما أن يكونوا متعبدين بالمعرفة لله والشكر أو لا يكونوا كذلك، فلو كانوا غير متعبدين كانوا مهملين وذلك لا يجوز، ولو كانوا متعبدين لم يكن بدّ من ترغيب وترهيب ووعد ووعيد ولو كانوا كذلك كانوا على ما هم عليه في دار الدنيا وكان لابد من دار أخرى يجازون فيها ويخلدون.

وأجاب عن ذلك الأولون؛ بان قالوا: لو ابتدأ خلقهم في الجنة لاضطرهم الى معرفته، وألجأهم الى فعل الحسن وترك القبيح، ومتى راموا القبيح منعوا منه، فلا يؤدي ذلك الى ما قاله، كالحور العين والاطفال والهائم اذا حشرهم يوم القيامة.

# قوله تعالىٰ:

فَأَزَلَهُمَا اللَّهَ يَطُنُ عَنْهَا فَأَخَرَجَهُمَا مِمَا كَانَا فِيةٌ وَقُلْنَا ٱهْمِطُوا ۚ بَعْضُكُمْ لِيَعْضِ عَدُوُّوَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقَرُّ مَتَعُمُ اللَّحِينِ ﴿ آيَةَ بلا خلاف .

## القراءة:

قرأ حمزة وحده «وأزالهما» بألف وتخفيف اللام، الباقون بتشهديد اللام وحذف الألف(١).

#### اللغة:

الزلة والمعصية والخطيئة والسيئة بمعنى واحد، وضد الخطيئة الاصابة. ويقال: زل زلة وأزله إزلالا واستزله استزلالا. وقال صاحب العين: زل السهم عن النزع زليلا وزل فلان عن الصخر زليلا، فاذا زلت قدمه قلت: زل زلةً (٢) قال الشاعر:

# \*هلا على غير جعلت الزله (٣)\*

وأزله الشيطان عن الحق إذ أزاله، والمزلة المكان الدحض، والمزلّة الزلل في الدحض، والزلل مثل الزلة في الخطأ، والازلال الأنعام. وفي الحديث: «من أزلت إليه نعمة فليشكرها» (١) بمعنى أسديت، قال كثير(٥):

<sup>(</sup>١) التيسير في القراءات السبع: ص٧٣ وكتاب السبعة في القراءات لابن مجاهد: ص٥٣٠.

<sup>(</sup>٢) العين: مادة «زل» ج٧ ص٣٤٨.

<sup>(</sup>٣) نقله الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «زل» ج١٣ ص١٦٤ من انشاد الليث، وتعامه: هـــلا على غــيــري جــعــلــت الــرُكـه فسيوف أعــلــوا بــالحســام الــــةُـــَّــه

<sup>(</sup>٤) رواه البيهتي في شعب الايمان: ج٦ ص١٥٦ ح١٩١٠، والنهاية لابن الاثير: ج٢ ص٣١٠.

<sup>(</sup>٥) وهو أبوصخر كثير بن عبد الرحمان بن الأسود، المشهور بكثير عزة، وهومن فحول شعراء

وإني وإن صدت لمشن وصادق عليها بما كانت إلينا أزلت (١) ويقال: أزللت الى فلان نعمة، فأنا أزلها إزلالا. فالأصل في ذلك الزوال. والزلة زوال عن الجق.

ومعنى: «أزلهما» نحاهما من قولك:زلت عن المكان اذا تنحيت منه .

والوجه ما عليه القراء لأن هذا يؤدي الى التكرار، لأنه قال بعد ذلك: «فأخرجها» فيصير تقدير الكلام: فأخرجها الشيطان عنها فأخرجها، وذلك لا يجوز. ويحسن أن يقول: استزلما فأخرجها.

ومن قرأ: «أزالهما» أراد المقابلة بين قوله: «أزلّهها» وبين قوله: «اسكن»، لأن معناه: اسكن واثبت أنت وزوجك، وتقديره: اثبتا، فأراد أن يقابل ذلك فقال: «فأزالهما» فقابل الزوال بالثبات.

وإنما نسب الازلال والاخراج إلى الشيطان لما وقع ذلك بدعائه ووسوسته وإغوائه .

ولم يكن إخراجهها من الجنة على وجه العقوبة، لأنّا قد بينا أن الأنبياء لا يجوز عليهم القبائح على حال، ومن أجاز عليهم العقاب فقد أعظم الفرية

الاسلام، وجعله ابن سلام في طبقات الشعراء في الطبقة الأولى منهم، وقرن به جريراً والفرزدق والأخطل والرّاعي، وقال عنه: اشعر أهل الأسلام، كان شيعياً امامياً، قال عنه الاصفهاني في الأغاني: وكان غالياً في التشتيع ويقول بالرجعة، وقال عنه ابن قتيبة في الشعر والشعراء: وكان رافضياً، والمشهور عنه في كتب التواريخ انه نظر رجل الى كثير راكباً والامام الباقر عليه السلام يمشي الى جنبه، فقال له: اتركب وابو جعفر يمشي؟ فقال: هو أمرني بذلك، وانا بطاعته في الركوب أفضل مني في عصياني إياه بالمشي.

توفي رضوان الله علي سنة ١٠٥هـ وحضر تشييعه الامام الباقر عليه السلام.

<sup>(</sup>طبقات الشعراء: ص١٦، الشعر والشعراء: ص٣١٦، الأغاني: ج٩ ص٤)

<sup>(</sup>١) ديوانه: ص٧٥.

وقبح الذكر على الأنبياء. وإنما أخرجهم من الجنة لأنه تغيرت المصلحة لما تناول من الشجرة، واقتضى التدبير والحكمة تكليفه في الأرض وسلبه ما ألىسه الله تعالى من لباس الجنة.

وقال قوم: إن إلباس الله له ثياب الجنة كان تفضّلاً (١). وللمتفضل أن يمنع ذلك تشديداً للمحنة، كها يفقر بعد الغنى، ويميت بعد الاحياء، ويسقم بعد الصحة.

فان فيل: كيف وصل إبليس الى آدم حتى أغواه ووسوس اليه، وآدم كان في الجنة، وابليس قد أخرج منها حين تأبى من السجود؟

فيل: عن ذلك أجوبة:

أحدها: إن آدم كان يخرج الى باب الجنة وابليس لم يكن ممنوعاً من الدنو منه، وكان بكلمه ويغويه.

و[الثاني]: قال آخرون: انه كلّمها من الأرض بكلام فهماه منه وعرفاه .

والثالث: قال قوم: إنه دخل في فقم الحية، وخاطبها من فقمها (٢). والفقم: جانب الشدق.

والرابع: قال قوم: راسلهها بالخطاب. وظاهر الكلام يدل على أنه شافهها مالخطاب.

والخامس: وقال قوم: يجوز أن يكون قرب من السهاء فكلَّمهما .

فأما ما روي عن سعيـد بن المسيب: أنه كان يحلف ولا يستثني أن آدم

<sup>(</sup>١) في النسخة الخطّية «تفضيلاً» والصحيح ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٢) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص١٨٢ عن ابن عباس وابن مسعود.

ما أكاز من الشحرة وهو يعقل لكن حواء سقته الخمر حتى إذا سكر، قادته الها فأكل (١) فانه خبر ضعيف.

وعند اصحابنا إن الخمرة كانت محرمة في سائر الشرائع، ومن لم يقل ذلك ، يقول: لو كان كذلك ، لما توجه العتب على آدم ولا كان عاصياً بذلك ، والأمر بخلاف ذلك ؛ وانما قلنا ذلك لأن النائم غرمكلف في حال نومه لزوال عقله، وكذلك المغمى عليه وكذلك السكران. وانما مؤاخذ السكران بما يفعله في شرعنا، لما ثبت تحريم ما يتناوله اسم السكر، والا فحكمه حكم النائم عقلاً. وقد قلنا: إن أكلها من الشحرة كان على وحه الندب دون أن يكون ذلك محظوراً علمها، لكن لما خالفا في ترك المندوب اليه تغيّرت المصلحة واقتضت إخراحها من الجنة. وقد دللنا على ذلك في ما مضى .

وقال قوم: تعمّد ذلك. وقال قوم آخرون: نهى عن جنس الشجرة، واخطأ (٢). وقال قوم: إنه تأول النهي الحقيقي، فحمله على الندب وأخطأ. وقد قدمنا ما عندنا فيه

فان قيل: كيف يكون ذلك ترك الندب مع قوله: «فتلقى آدم من ربه كلمات فتاب عليه» ؟

فلت: التوبة هي الرجوع، ويجوز أن يرجع تارك الندب عن ذلك، والعزم على ألّا يعود مثله، فيكون تائباً، ومن قال: وقعت معصيته محبطة

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج ١ ص١٨٨.

<sup>(</sup>٢) نقله السيد المرتضى في تنزيه الانبياء: ص٧ عن أبي على الجبائي، والقاضى في تنزيه القرآن: ص۲۳.

يقول: انه تاب توبة صحيحة لان بها يخرج عن الاصرار. كما تجدّد التوبة بعد التوبة وان كانت الأولى اسقطت العقاب.

فإن قبل: كيف يكون ذلك ندباً أو صغيرة وابليس يقول لها: «ما منها كبا ربكما عن هذه الشجرة إلا أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين وقاسمها أنى لكما لمن الناصحن »(١٠).

قيل: ما قبلا ذلك من إبليس، ولوقبلاه لكانت المعصية أعظم، فلها لم يعاتبها الله على ترك ذلك دل على انها لم يقبلا. وهذا جواب من يقول: انه كان صغيراً، أو كان ناسياً.

وعلى ما قلناه -إن ذلك كان ندباً لا يحتاج الى ذلك ، بل نقول: دليل العقل أمننا من وقوع قبيح من آدم والانبياء، فلو كان صريحاً لتركنا ظاهره لقيام الدليل على خلافه. على أنه لا يمنع أن يقاسمها إنه لمن الناصحين في ترك الندب، وإنما ظاهر النهى تركه يوجب أن يصيرا من الخالدين.

وقوله: «مما كانا فيه» يحتمل أن يكون أراد: من لباسهها حتى بدت لهما سوآتهما. ويحتمل أن يكون من الجنة حتى أهبطا. ويحتمل أن يكون أراد من الطاعة الى المعصية.

#### اللغة:

وقوله: «اهبطوا» فالهبوط والنزول والوقوع نظائر. ونقيض الهبوط والنزول الصعود، يقال: هبط يهبط اذا انحدر في هبوط من صعود، والهبوط اسم كالحدور، وهو الموضع الذي يهبط من أعلى الى أسفل، والهبوط

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٢٠ و٢٠.

المصدر، قال ابن دريد: هبطته واهبطته (١).

والعداوة والبراءة والمباعدة نظائر، وضد العدو الوليّ، والعدو المُضر (خفيف) والعدو (ثقيل) يقال في التعدّي وقرئ «فيسبّوا الله عَدْواً ـوعُدُواً ـ بغير علم »(٢)، والعدوان الظلم، والعدوى طلبك الى وال ليعديك على من ظلمك أي ينتقم لك، والعدو اسم جامع للواحد والا ثنين والجمع والمذكر والمؤنث، فاذا جعلته نعتاً قلت: الرجلان عدواك ، والرجال اعداؤك ، والمرأتان عدواك ، والنسوة عدواتك . وأصل الباب المجاوزة، يقال: لا يعدونك هذا الأمرأي لا يتجاوزنك .

## المعنى:

وقوله: «اهبطوا» انما قال بالجمع، لأنه يحتمل أشياء:

أحدها: أنه خاطب آدم وحواء وابليس فيصلح ذلك ، وان كان ابليس أهبط من قبلها، يقال: أخرج جمع من الجيش وان خرجوا متفرقين، اختار هذا الزجاج (٣).

والثاني: أنه أراد آدم وحواء والحية .

والثالث: آدم وحواء وذريتهما .

والرابع: قال الحسن: إنه أراد آدم وحواء والوسوسة (٤) .

وظاهر القول وان كان أمراً فالمراد به التهديد، كما قال: «اعملوا ما

<sup>(</sup>١) جمهرة اللغة: مادة «هبط» ج١ ص٣١١.

<sup>(</sup>٢) الانعام: ١٠٨، ونقل القراءتين الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «عدا» ج٣ ص١٠٨.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن: ج١ ص١١٥.

<sup>(</sup>٤) نقله الماوردي في تفسيره: ج١ ص١٠٧، ولم ينسبه الى أحد.

الجزء الأوَّل، سورة البقرة، الآية: ٣٦ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

شئتم» (۱).

. وقوله: «مستقر» قرار لقوله: «جعل لكم الأرض قراراً»(۲)، وقيل: مستقر في القبور (۲)، والأول أقوى وأحسن.

#### اللغة:

والقرار الثبات، والبقاء مثله، وضد القرار الانزعاج، وضد الثبات الزوال، وضد البقاء الفناء، ويقال: قرَّ قراراً، والاستقرار الكون أكثر من وقتٍ واحد على حال. والمستقرّ يحتمل أن يكون بمعنى الاستقرار، ويحتمل أن يكون بمعنى الاستقرار،

وقوله: «ومتاع الى حين» والمتاع والتمتع والتلذذ والمتعة متقاربة المعنى وضدها التألم، يقال: أمبتعه به إمتاعاً، وتسمتع تمتعاً، واستمتع استمتاعاً، ومتعه تمتيعاً، ومتع النهار متوعاً وذلك قبل الزوال، والمتاع من أمتعة البيت ما يتمتع به الانسان من حوائجه، وكل شيء تسمتعت به فهو متاع، ومنه متعة النكاح، ومتع المطلقة، ومتعة الحج.

وقوله: «إلى حين» فالحين والمدة والزمان متقاربة. والحين الهلاك ، حان يجين، وكل شيء لم يوفق للرشاد فقد حان حينا، والحين الوقت من الزمان وجمعه أحيان، وجمع الجمع أحايين، ويقال: حان يحين حينونة، وحينت الشيء جعلت له حيناً، وحينئذ تبعيد لقولك: الآن، فاذا باعدوا بين الوقتين باعدوا بدإذ » فقالوا: حينئذ، والحين يوم القيامة. وأصل

<sup>(</sup>١) فصّلت: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) غافر: ٦٤.

<sup>(</sup>٣) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص١٩٢.

الباب الوقت، والحين وقت الهلاك ، ثم كثر فسمي الهلاك به، والحين الوقت الطويل .

### المعنى:

وقيل: الـ «حين» في الآية يعني الموت (١). وقيل: إلى يوم القيامة (٢). وقيل: إلى يوم القيامة (٢). وقيل: إلى أجل (٣). وقال ابن السراج: إذا قيل: «ولكم في الأرض مستقر ومتاع» لظن أنه غير منقطع، فقال: «إلى حين» انقطاعه، والفرق بين قول القائل: هذا لك حيناً وبين قوله: إلى حين؛ أن (إلى) تدل على الانتهاء، ولابد أن يكون له ابتداء وليس كذلك الوجه الآخر.

معنى قوله: «بعضكم لبعض عدو» قال الحسن: يعني بني آدم وبني إبليس (أ). وليس ذلك بأمر على الحقيقة بل هو تحذير؛ لأن الله لا يأمر بالعداوة، وفي الآية دلالة على أن الله تعالى لا يريد المعصية، ولا يصدُّ أحداً عن طاعته، ولا يخرجه عنها، ولا تنسب المعصية إليه؛ لأنه نسب ذلك إلى الشيطان، وهو يتعالى عما عاب به الأبالسة والشياطن.

<sup>(</sup>١) تفسير الامام العسكري عليه السلام: ص٢٢٤.

 <sup>(</sup>٢) تفسير القمي : ج١ ص٣٤، والمين: مادة «حين» ج٣ ص٣٠، وكذا ذكره الزجاج في معاني
 القرآن: ج١ ص١١٦، والأزهري في تهذيب اللغة: مادة «حان» ج٥ ص٣٥٥.

 <sup>(</sup>٣) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص١٩٢، والزجاج في معاني القرآن: ج١ ص١١٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير الماوردي: ج١ ص١٠٨.

الجزء الأوَّل، سورة البقرة، الآية: ٣٧ \_\_\_\_\_\_\_\_ ١١٣

# قوله تعالى:

فَنَلَقَّى ءَادَمُ مِن َ يِهِ كَلِمَتِ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُوَا لِنَّوَا بُالرِّحِيمُ ﴿ آية .

### القراءة:

قرأ ابن كثير «آدم» بنصب الميم، «كلمات» برفع التاء(١).

# اللغة والمعنىٰ والاعراب:

يقال: لتي زيد خيراً فيتعدى الفعل الى مفعول واحد، ومنه قوله: «فاذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب» (٢٠)، وقوله: «إذا لقيتم فئةً فاثبتوا» (٣) و«لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً» (٤) فاذا ضعفت العبن تعدى إلى مفعولين، تقول: لقيت زيداً خيراً، قال الله تعالى: «ولقاهم نضرة وسروراً» (٥)، وتقول: لقيت بعض متاعك على بعض؛ فتعديه إلى مفعول واحد لأنه بناء مفرد لا لأنه منقول ليتعدى إلى مفعولين، وتقول: لقيته لقية واحدة في التلاقي واللقيان، ولقيته لقاءً ولقياناً ولقاةً. وقوله: «تحيتهم يوم يلقونه سلام» (١) معناه يلقون ثوابه بخلاف قوله: «يلقون غيا» (٧).

 <sup>(</sup>١) التيمير في القراءات السبع: ص٧٣، وكتاب السبعة في القراءات: ص٥٣، والحُبَّة في القراءات السبع: ج٢ ص٨٨.

<sup>(</sup>۲) محمد: ٤.

<sup>(</sup>٣) الانفال: ٥٥.

<sup>(</sup>٤) الكهف: ٦٢. (٥) الدهر: ١١.

<sup>(</sup>٦) الاحزاب: ٤٤.

<sup>(</sup>٧) مريم: ٥٩.

ومعنى «تلقى آدم من ربه كلمات» تعلّمها، يقال: تلقيت هذا من فلان أي قبله فهمي من لفظه،قال أبو عبيدة (١):قال أبو مهدية (٢):وتلا عليه الآية قال: تلقيتها من عتى تلقاها من أبي هريرة (٣)تلقاها من رسول الله صلّى

\_\_\_\_\_\_

(١) أبو عبيدة معمر بن مثنى البصري النحوي اللغوي، كان متبحراً في علم اللغة وإيام العرب واخبارها، ويحكى انه يقول: ما المتق فرسان في جاهلية واسلام الا عرفتها وعرفت فارسهها، وهو أول من صنف غريب الحديث، وكان أبو نؤاس الشاعر يتملم منه، كان يرلى رأي الخوارج، مات سنة ٢٠٨ هد وقد بلغ نحواً من مائة، ولم يحضر جنازته أحد من الناس بالمصلّى حتى اكثريّ لها من يحملها ولم يكن يسلّم عليه شريف ولا وضيع إلاّ تكلّم فيه .

(الكنى والالقاب: ج١ ص١١، والفهرست لابن النديم: ص٥٠)

(٢) أبو مهدية: أعرابي صاحب غريب، يروي عنه البصريون، وكان تهيج به المرّة في كل سنة مدّة مديدة، ولا مصنّف له .

(الفهرُست لابن النديم: ص٥٢).

(٣) أبو هريرة: عبد الرحمان بن صخر، اختلف في اسمه على نيف وثلاً ثين قولاً على ما قاله الفيروز آبادي في القاموس. وذكر ابن أبي الحديد في شرحه على نهج البلاغة في الجزء الرابع عن شيخه أبي جعفر الاسكاني: ان معاوية وضع قوماً من الصحابة وقوماً من التابعين على رواية اخبار قبيحة في على عليه السلام تقتضي' الطمن فيه والبراءة منه، منهم أبو هريرة وعمرو بن العاص والمفيرة بن شعبة الى ان قال: وقال ابو جعفر: وابو هريرة عند شيوخنا غير مرضي الرواية ضربه عمر بالدة.

كان ابو هريرة يلعب بالشطرنج، قال الامبري: والمروي عن إبي هريرة من اللعب به مشهور في كتب الفقه، وروى بعضهم قال: رأيت أبا هريرة يلعب بالسدر، والسدرلعبة يقامر بها. وعن شعبة قال: كان أبو هريرة يدلس، وروي انه سأله أصبغ بن نباتة في محضر معاوية فقال: يا صاحب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم اني احلفك بالله الذي لا اله إلا هوعالم الفيب والشهادة وبحق حبيبه المصطفىٰ صلى الله عليه وآله وسلم إلا أخبرتني أشهدت غدير خم؟ فقال: بإن شهدته، قلت: فما سمعته يقول في علي عليه السلام؟ قال سمعت يقول: من كنت مولاه فعليّ مولاه، اللهم والو من والاه، وعادٍ من عاداه، وانصر من نصره واخذل من الله عليه وآله(١) وأصل الملاقاة الملاصقة، لكنه كثر حتى قيل: لاقى فلان فلاناً إذا قاربه وإن لم يلاصقه، وكذلك تلاقى الجيشان، وتلاقى الفرسان، ويقال: تلاقى الخطان أي تماسا، وتقول: تلقيت الرجل بمعنى استقبلته، وتلقانى استقبلنى.

فعلى هذا يجوز في العربية رفع «آدم» ونصبه مع رفع الـ «كلمات» والاختيار قراءة الاكثر، لأن معنى التلقي هاهنا القبول، فكأنه قال: قبل آدم من ربه كلمات، وانما جاز نصب آدم، لأن الأفعال المتعدية الى المفعول به على ثلاثة أقسام:

أحدها: يجوز أن يكون الفاعل له مفعولا به والمفعول به فاعلا، نحو: اكرم بشرٌ بشراً، وشتم زيد عمراً.

ثانيها: ومنها لا يكون المفعول به فاعلاً، نحو: أكلت الخبز، وسرقت درهماً، وأعطيت ديناراً، وأمكنني الغرض.

وثالثها: ما يكون إسناده الى الفاعل في المعنى كاسناده الى المفعول، نحو: أصبت ونلت وتلقيت، تقول: نالني خير، ونلت خيراً، وأصابني خير، وأصبت خيراً، ولقيني زيد، ولقيت زيداً، وتلقاني، وتلقيته. وقال تعالى: «وقد بلغنى الكر، عتياً» (") فعلى هذا

خذاه، قلت له: فانت اذاً واليت عدّوه وعاديت وليّه، فتنفّس أبو هريرة الصعداء وقال: إنا لله وإنا اليه راحمون .

<sup>(</sup>الكنيٰ والألقاب: ج١ ص١٧٩)

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن: ج١ ص٣٨.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) مريم: ٨.

الرفع والنصب في المعنى واحد في الآية، وإنما أُجيز رفع آدم لأن عليه الأكثر وشواهده أكثر، كقوله «تلقونه بألسنتكم» (١١). وأسند الفعل الى المخاطبين والمفعول به كلام متلق، وكما أن الذي تلق آدم كلام متلق، وكما اسند الفعل الى الخاطبين فجعل التلقي لهم كذلك يلزم ان يسند الفعل إلى آدم فيجعل التلقى له دون الكلمات.

واما على ما قال أبوعبيدة (<sup>†)</sup>: معناه قبل الكلمات، فالكلمات مقبولة، فلا يجوز غير الرفع في آدم. ومثل هذا في جواز اضافته تارة الى الفاعل وأخرى الى المفعول، كقوله: « لاينال عهدي الظالمين» (<sup>†)</sup>. وفي قراءة ابن مسعود: «لا ينال عهدى الظالمون» (أ).

والكلمات جم كلمة، والكلمة اسم جنس لوقوعه على الكثير والقليل، يقولون: قال امرؤ القيس في كلمته يعني في قصيدته، وقال قسّ في كلمته يعنون في خطبته، فوقوعها على الكثير نحوما قلناه.

ووقوعها على القليل قال سيبويه: قال قد أوقعها على الاسم المفرد والفعل المفرد والحرف المفرد.

فأمًا الكلام فان سيبويه قد استعمله فيا كان مؤلّفاً من هذه الكلم، فقال: لوقلت: إن تضرب ناساً لم يكن كلاماً، وقال أيضاً: انما، فقلت، ونحوه، ما كان كلاماً [بل] قولاً، واوقع الكلام على المتألف. والذي حرّره المتكلمون، ان حدّ الكلام ما انتظم من حرفين فصاعداً من هذه

<sup>(</sup>١) النور: ١٥.

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن: ج١ ص٣٨.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٢٤.

<sup>(</sup>٤) الحجة في القراءات السبع: ج٢ ص٣٤٠.

الحروف المنقولة إذا وقع ممن يصع منه أو من قبله الافادة، ثم ينقسم قسمين: مفيد ومهمل، فالذي أراد سيبويه أنه لا يكون كلاماً انه لا يكون مفيداً، وذلك صحيح، فأما تسميته بأنه كلام صحيح؛ وكيف لا يكون صحيحاً وقد قسموه الى قسمين: مهمل ومفيد، فأدخلوا المهمل الذي لا يفيد في جملة الكلام.

#### اللغة:

والكلمة والعبارة والابانة نظائر، وبينها فروق، والفرق بين الكلمة والعبارة: إن الأظهر في الكلمة هي الواحدة من جملة الكلام وان قالوا في القصيدة أنها الكلمة، والعبارة تصلح للقليل والكثير. وأما الابانة فقد تكون بالكلام، والحال وغيرهما من الأدلة كالاشارة والعلامة وغير ذلك.

وأما النطق فيدل على إدارة اللسان بالصوت، وليس كذلك الكلام، ولهذا يقولون: ضربته فما تكلم، ولا يقولون: فما نطق اذا كان صاح، وكذلك لا يجوز أن يقال في الله: إنه ناطق.

وأما اللفظ فهو من قولك: لفظت الشيء إذا أخرجته من فك، وليس في الكلام مثل ذلك، ويقال: كلّمته تكليماً وكلاماً، وتكلّم تكلّماً، ولذلك لا يجوز أن يقال فيه تعالى: لَفَظَ ولا أنه لافظ.

والكلم الجرح، والجمع الكلوم، يقال: كلمته أكلمه كلماً فأنا كالم وهو مكلوم، وكليمك الذي يكلّمك، ويقال: كِلْمة وكلم لغة تميمية، وقيل: إنها حجازية. وتميم حكي عنها كلمة بكسر الكاف وتسكين اللام، وحكي تسكين اللام مع فتح الكاف(١٠).

<sup>(</sup>١) راجع تهذيب اللغة: مادة «كلم» ج١٠ ص٢٦٤.

وأصل الباب أنه أثر دالٌ، والكلم أثر دال على الجارح، والكلام أثر دال على الجارح، والكلام أثر دال على المعنى الذي تحته، والمتكلّم من رفع ما سميناه كلاماً بحسب دواعيه وأحواله، وربما عُبِّر عنه بأنه الفاعل للكلام، وليس المتكلم من حَله (١) الكلام؛ لأن الكلام يحلُّ اللسان والصدر، ولا يوصفان بذلك. وقد بينا فساد الكلام [النفسي](٢) في كتاب العدة في أصول الفقه(٣)، وقلنا: إن اختصر ذلك، هل هو إلاّ الخبر، أو ما معناه معنى الخبر، وإن كان لكل قسم معنى يخصه.

### المعنى:

والكلمات التي تلقاها آدم قال الحسن ومجاهد وقتادة وابن زيد  $^{(1)}$ : «ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الحاسرين  $^{(0)}$ فان في ذلك اعترافاً بالحطيئة، ولذلك وقعت موقع الندم، وحقيقته الانابة. وحكي عن مجاهد أنه قال: هي قول آدم: اللهم لا إله إلّا أنت سبحانك ومجمدك ، رب إني ظلمت نفسي فاغفر لي إنك خير الغافرين، اللهم لا إله إلّا أنت سبحانك ومجمدك ، رب إني ظلمت نفسي فارحمني، إنك أنت أرحم الراحمين، اللهم لا إله إلّا أنت سبحانك ومجمدك ، رب إني ظلمت نفسي فارحمني، إنك أنت أرحم الراحمين، اللهم لا إله إلّا أنت سبحانك ومجمدك ، رب إني ظلمت

<sup>(</sup>١) في المخطوطة «من جملة» وهو تصحيف والصحيح ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين ساقط من النسخة الخطيّة وأثبتناه من المطبوعة.

<sup>(</sup>٣) لم يتعرَض الشَّيخ لهذا البحث في كتاب «العدّة» وتعرّض له مفصّلاً في تمهيد الأصول في علم الكلام: ص١١٧-١٩٧٧.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره: ج١ ص١٩٣، والحسن البصري في تفسيره: ج١ ص٨٩.

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ٢٣.

نفسى فتب على إنك أنت التواب الرحيم (١).

وروي مثل ذلك عن أبي جعفر عليه السلام (٢). وحكي عن ابن عباس: أن آدم قال لربه إذ عصاه: أرأيت إن تبت وأصلحت؟ فقال له تعالى: إني راجعك إلى الجنة وكانت هذه الكلمات (٢).

وروي في أخبارنا: أن الكلمات هي توسله بالنبي عليه السلام وأهل بيته (۱). وكل ذلك جائز.

#### اللغة:

قوله: «فتاب عليه» فالتوبة والانابة والاقلاع نظائر في اللغة، وضد التوبة الاصرار، يقال: تاب يتوبُ توبةً وتوباً واستتابةً، والله تعالى يوصف بالتواب، ومعناه: أنه يقبل التوبة عن عباده، وأصل التوبة الرجوع عها سلف والندم على ما فرط، والله تعالى تائب على العبد بقبول توبته، والعبد تائب الى الله بمعنى نادم على معصيته، والتائب صفة مدح كقوله: «التائبون العابدون».

# [بحث في التوبة]

والتوبة شرطها الـندم على ما مضى من القبـيح، والعزم على أن لا يعود

<sup>(</sup>١) نقله الماوردي في تفسيره: ج١ ص١٠٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير العياشي: ج١ ص٤١ ح٢٠.

ر») نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص١٩٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير العياشي: ج١ ص٤١، ومعاني الأخبار: ص١٢٥.

<sup>(</sup>٥) التوبة: ١١٢.

الى مثله من القبيح؛ لأن هذه التوبة هي الجمع على سقوط العقاب [عندها](١)، وما عداها فختلف فيه. وقد يقول القائل: قد تبت من هذا الأمريعني عزمت على ألا أفعله، وصرت بمنزلة التائب، وذلك مجاز.

وكل معصية لله تعالى فانه يجب التوبة منها، والتوبة يجب قبولها لأنّها طاعة، فأمّا إسقاط العقاب عندها فتفضل منه تعالى، وقالت المعتزلة ومن وافقها: وذلك واجب. وقد بينا الصحيح من ذلك في شرح الجمل<sup>(۱)</sup>.

والتوبة اذا كانت من ترك ندب عندنا تصح، وتكون على وجه الرجوع الى فعله، وعلى هذا تحمل توبة الانبياء كلهم في جميع ما نطق به القرآن؛ لأنه قد بينا أنه لا يجوز عليهم فعل القبيح. والمطبوع على قلبه له توبة، وبه قال أهل العدل، وقالت البكرية: لا توبة له، وهو خطأ، من قبل انه لا يصح تكليفه إلا وهو متمكن من أن يتخلص من ضرر عقابه، وذلك لا يتم إلا بأن يكون له طريق الى إسقاط عقابه. وقد وعد الله بذلك وإن كان تفضّلاً وإذا حصلت التوبة.

واختلفوا في التوبة من الغصب، هل تصح مع الإقامة على منع المغصوب؟ فقال قوم: لا تصح. وقال آخرون: تصح، وهو الأقوى إلّا أن يكون فاسقاً بالمنع، فيعاقب<sup>(٣)</sup> عقاب المانع، وإن سقط عنه عقاب المضب.

والصحيح إن القاتل عمداً تصعّ توبته، وقال قوم: لا تصحّ، والتوبة من القتل الذي يوجب القود، قال قوم: لا تصح إلّا بالاستسلام لولي

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من النسخة الخطّية وأضفناها تقويماً للمتن.

<sup>(</sup>٢) تمهيد الأصول (شرح جمل العلم والعمل للسيّد المرتضي): ص٧٧١.

<sup>(</sup>٣) في النسخة «يعاقب» بدون الفاء.

المقتول وحصول الندم والعزم على أن لا يعود، وقال قوم آخرون: تصع التوبة من نفس القتل، ويكون فاسقاً بترك الاستسلام. وهذا هو الأقوى، واختاره الرماني.

فاما التوبة من قبيح بفعل آخر فلا تصخ على أصلنا، كالـتائب من الالحاد بعبادة المسيح، وقال قوم: تصح، وأجراه مجرى معصيتين يترك باحداهما الأخرى، فانه لا يؤاخذ بالمتروكة.

وقال قوم: التوبة من اعتقاد جهالة إذا كان صاحبها لا يعلم انها معصية بأنه يعتقد انه لا محجوج إلا عارف، فانه يتخلص من ضرر تلك المعصية إذا رجع عنها الى المعرفة وإن لم يوقع معها توبة. وقال آخرون: لا يتخلص إلا بالتوبة، لأنه محجوج فيه، مأخوذ بالنزوع عن الاقامة عليه، وهو الأقوى.

فأما ما نسي من الذنوب، فانه يجري مجرى التوبة منه على وجه الجملة، وقال قوم: لا يجري، وهو خطأ؛ لأنه ليس عليه في تلك الحال أكثر مما عمل. فأما ما نسي من الذنوب مما لو ذكرنا عليه (۱٬)، لم يكن عنده معصية. وهل يدخل في الجملة إذا أوقع التوبة من كل خطيئة؟ قال قوم: يدخل فيها. وقال آخرون: لا يدخل فيها، لكنه يتخلص من ضرر المعصية؛ لأنه ليس عليه اكثر مما علم في تلك الساعة. والأول أقوى، لأن العبد إذا لم يذكر صرف توبته الى كل معصية هى في معلوم الله معصية.

فأما المشرك إذا كان يعرف قبل توبته بفسق إذا تاب من الشرك هل يدخل فيه الـتوبة من الفسق في الحكم، وإن لم يظهر التوبة منه؟ قال قوم:

<sup>(</sup>١) كذا في الخطية، وفي المطبوعة «مما لو ذكر لم يكن ... ».

لا يزول عنه حكم الفسق، وهوقول اكثر المعتزلة. وقال قوم: يزول عنه حكم الفسق. وقال ابن الاخشاد: القول في هذا باجتهاد، والذي يقوى في نفسي انه يزول؛ لأن الاسلام الأصل فيه العدالة الى ان يتجدد منه بعد الاسلام ما يوحب تفسيقه(١).

فأما التوبة من قبيج مع الاقامة على قبيج آخريعلم ويعتقد قبحه، فعند اكثر من تقدم صحيحة، وقال أبو هاشم واصحابه: لا تصح، وقد قلنا ما عندنا في ذلك في شرح الجمل<sup>(٢)</sup>، واعتمد الأولون على أن قالوا: كما يجوز ان يمتنع من قبيح لقبحه ويفعل قبيحاً آخر وإن علم قبحه، كذلك جاز أن يندم من القبيح مع المقام على قبيح آخريعلم قبحه. وهذا إلزام صحيح يندم من القبيح مع المقام على قبيح آخريعلم قبحه. وهذا إلزام صحيح

واختلفوا في التوبة عند ظهور اشراط الساعة، هل تصحّ أم لا؟ فقال الحسن: يحجب عنها عند الآيات الست، ورواه عن النبيّ صلّى الله عليه وآله أنه قال: بادروا الأعمال قبل ست: طلوع الشمس من مغربها واللَّجال والدُّخان ودابّة الأرض وخويصة أحدكم يعني الموت وأمر العامة يعني القيامة (٢٠). وقال قوم: لاشك أن بعض الآيات يحجب، وباقيها محجور، وهو الأقوى.

· • •

<sup>(</sup>١) أوائل المقالات: ص١٠١.

<sup>(</sup>٢) تمهيد الأصول: ص٧١٦- ٢٨٥.

 <sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجة: باب الآيات من كتاب الفتن، ح٥٠٦ ص١٣٤٨، ومسند احمد بن حنبل:
 ج٢ ص٣٣٧.

#### لتفسر:

وقوله: «فتاب عليه» يعني قبل توبته؛ لأنه لما عرضه للتوبة بما ألقاه من الكلمات فعل التوبة، وقبلها الله تعالى منه، فقال: اللهم تب علي أي وفقني للتوبة.

وقوله: «إنه هو التواب الرحيم» إنما ذكر الرحيم ليدل بذلك على أنه متفضّل بقبول التوبة ومنعم به، وأن ذلك ليس هو على وجه الوجوب على ما يقوله الخالف، ومن خالف في ذلك يقول: لما ذكر التواب بمعنى الغفار باسقاط العقوبة وصل ذلك بذكر النعمة، ليدل على أنه مع إسقاط العقوبة لا يُخلى العبد من النعمة الحاصلة ترغيباً له في الانابة والرجوع اليه بالتوبة.

و «تواب» بمعنى أنه قابل التوبة لا يطلق إلّا عليه تعالى، ولا يطلق في الواحد منها، وإنما قال: «فتاب عليه، لأنه اختصر، كما قال: «والله ورسوله أحق أن يرضوه» (١) ومعناه أن يرضوهما، كذلك معنى الآية: فتاب عليها، ومثل ذلك قوله: «وإذا رأوا تجارة أو لهواً انفضوا الها» (٢) وقال الشاعر:

رماني بأمر كننت منه ووالدي بريئاً، ومن جول الطَّوِي رماني<sup>(٣)</sup> وقال آخر:

(١) التوبة: ٦٢.

<sup>(</sup>٢) الجمعة: ١١.

<sup>(</sup>٣) الكتاب لسيبويه: ج١ ص٥١، ومعاني القرآن للفرّاء: ج١ ص٤٥، ومعاني القرآن للأخفش: ج١ ص٣٥٣. والبيت لابن أخر الباهلي.

نحن بما عندنا وأنت بما عندك راض والرأي مختلف(١)

وحكي عن الحسن انه قال: لم يخلق الله آدم إلاّ للأرض، ولولم يعص لخرج على غير تلك الحال<sup>(۲)</sup>. وقال غيره: يجوز أن يكون خلقه للأرض إن عصى ولغيرها ان لم يعص، وهو الأقوى؛ لأن ما قاله لا دليل عليه. وروي عن قتادة: ان اليوم الذي قبل الله توبة آدم فيه يوم عاشوراء<sup>(۳)</sup>، ورواه ايضاً اصحابنا (۱).

قوله تعالى:

قُلْنَا ٱهْبِطُواْمِنْهَا جَمِيعًا أَفَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِّنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلَاخُوْفُ عَلَيْمَ وَلَا هُمْ يُعْزَنُونَ ۞ آية بلا خلاف .

# المعنى:

قد بيّنا معنى الهبوط فيا مضى بما فيه كفاية، وقال الجبائي: الهبوط الأول هـو الهبوط مـن الساء الى الأول هـو الهبوط مـن الباء الى الأرض (°). وقد يستعمل في غير التزول من مكان عال الى أسفل، يقال: هبط فلانٌ الى أرض كذا أذا أتاها، وإن لم يرد به النزول فبه استعمال إلّا أن فيه إماءً الى هبوط المنزل، قال لبيد:

<sup>(</sup>١) البيت لقيس بن الحظيم، أنظر ديوانه: ص١٥، ونسب ال غيره أيضاً، ذَكره الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «قعد» ج١ ص٢٠١، وسيبويه في الكتاب: ج١ ص٥٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير الماوردي: ج١ ص١١.

<sup>(</sup>٣) المصنف للصنعاني: ج٤ ص٢٩١، نقلاً عن عكرمة.

<sup>(</sup>٤) رواه الصدوق في أماليه: ج١ ص١١٠.

<sup>(</sup>٥) لم نعثر عليه.

كل بني حرة مصيرهم قل وإن أكثروا من العدد إن يسغطوا وإن أمروا يوماً فهم للفناء والفند(١) الفند المرم. والاتيان والجيء والاقبال نظائر، ونقيضه الذهاب والانصراف، يقال: أتى اتياناً، وأتى آتياً، وأتى تأتياً، وأتى تأتياً، وآتيت فلاناً على أمره مؤتاةً، ولا يقال: آتية إلا في لغة قبيحة لتم.

# الاعراب:

ودخلت «ما» في قوله مع «إن» التي للجزاء ليصح دخول النون التي للتوكيد في الفعل، ولو أسقطت «ما» لم يجز دخول النون؛ لأنها لا تدخل في الحبر الواجب إلا في القسم أو ما أشبه القسم، كقولك: زيلا ليأتينك، ولو قلت بغير اللام لم يجز، وكذلك تقول: بعين ما أرينتك، ولو قلت: بعين أرينك، بغير ما لم يجز، فدخول «ما» هاهنا كدخول اللام في أنها تؤكّد أول أرينك، بغير ما لم يجز، ولائمر والنهي والاستفهام تدخل النون فيه وان لم يكن معه «ما»، اذا كان الأمر والنهي مما تشتد الحاجة الى التوكيد فيه، والاستفهام مشبه به اذا كان معناه أخبرني، والنون انما تلحق للتوكيد فلذك كان من موضعها.

قال الله تعالى: « ولا تقولنَّ لشيء اني فاعلٌ ذلك غداً »<sup>(٢)</sup>.

فان قيل: أين جواب أما؟ واين جواب من؟

فيل: الجزاء وجوابه بمنزلة المبتدأ والخبر، لأن الشرط لا يتم إلّا بجوابه،

<sup>(</sup>١) ديوانه: ص٥٠.

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٢٣.

كها لا يتم المبتدأ الا بخبره، ألا ترى انك لوقلت: إن تقم، وسكت لم يجز، كها لوقلت: زيد، لم يكن كلاما حتى تأتي بالخبر. ولك أن تجعل خبر المبتدأ وهي أيضاً مبتدأ وخبر، كقولك: زيد أبوه منطلق. وكذلك «إن» التي للجزاء إذا كان الجواب بالفاء ووقع بعد الفاء الكلام مستأنفاً صلح أن يكون جزاءً وغير جزاء، تقول: إن تأتني فأنت محمودٌ، ولك أن تقول: إن تأتني فن يبغضك فلا وضيعة عليه.

وقوله: «إما يأتينكم» شرط، وجوابه الفاء، وما بعد قوله: «فن» شرط آخر، وجوابه الذي بعده من قوله: «فلا خوف عليهم». وهو نظير المبتدأ والخبر الذي يكون خبره مبتدأ وخبراً. وهذا في مقدمات القياسات يسمى الشرطية المركبة، وذلك أن المقدم فيها إذا وجب، وجب التالي المرتب عله.

# التفسير:

والهدى المذكور في الآية يحتمل أمرين: أحدهما: البيان والدلالة. والآخر: الأنبياء والرُّسل. وعلى القول الأخير يكون قوله: «قلنا اهبطوا» لآدم وحواء وذريّتها، كها قال: «فقال لها وللأرض ائتيا طوعاً أو كرهاً قالنا أتينا طائعن» (١) أي أتينا بما فينا من الخلق طائعن.

#### اللغة:

وقوله: «فمن تبع هداي» فالا تباع والاقتداء والاحتذاء نظائر، ونقيض

<sup>(</sup>١) فصلت: ١١.

الا تباع الابتداع تقول: تبعه تباعاً، وأتبعه إتباعاً، وتابعه متابعةً، وتتبع تتبعاً، واستتبع استتباعاً، والتابع التالي ومنه التتبع، والتبيع ما تبع أثر شيء فهويتبعه، والتتبع فعلك شيئاً بعد شيء، تقول: تتبعت عليه آثاره، وفي الحديث: القادة والأتباع (١). والقادة السادة، والأتباع القوم الذين يتبعونهم، والقوائم يقال لها:تبع. والتبيع من ولد البقر العجل؛ لأنه تبع امّة يعدو، وثلاثة أتبعة الجمع، وبقرة متبع خلفها تبيع، وخادم متبع معها ولدها يتبعها حيثًا أقبلت وأدبرت، وأتبع فلان فلاناً، وأتبعه الشيطان إذا تتبعه يريد به شراً، كما تبع فرعون موسى ، قال الله تعالى: «فأتبعه الشيطان فكان من الغاوين» (٢) وفلان يتبع فلاناً إذا تتبع مساوءه في مهلة، والتتابع من الأشياء إذا فعل هذا في أثر هذا بلا مهلة، ومنه تتابعت الأمطار وتتابعت الأشياء، والتبع الظل.

وأصل الباب كله الاتباع وهو أن يتلوشيء شيئاً .

قوله: «فلا خوف عليهم» فالخوف والجزع والفزع نظائر، ونقيض الحنوف الأمن، تقول: خافه يخافه خوفاً،وأخافه إخافة، وتخوف تخوفاً، وخوفه تخويفاً، وطريق مخوف يخافه الناس، وطريق مخيف يخيف الناس، والتخوّف التنقص، يـقال: تخوفناهم تنـقصناهم، ومنه قولـه: «أو يأخذهم على تخوّف» (٣)، أي على تنقص.

وأصل الباب الخوف الذي هو الـفزع، والخوف كله من الضرر، يقال: فلان يخاف الأسد أي يخاف ضرره، ويخاف الله أي يخاف عقابه .

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٤٧.

[قولة: «ولا هم يجزنون»] والجزن والهم والغم نظائر، ونقيضه السرور، يقال: حزن حزناً، وحزناً، وتحزناً، وتحزناً، وحزناً، وحزناً، وتحزناً، وحزناً، وحزناً، والمحزن والمحزن لغتان (۱)، وحزنني وأحزنني لغتان، وأنا عزون وعزن. وإذا أفردوا الصوت أو الأمر قالوا بحزن لا غير، والحرزن من الأرض والدواب ما فيه خشونة، والأثنى حزنة، والفعل: حزن حُزونة، وقولهم: كيف حشمك وحُزانتك؟ أي كيف من تتحزن بأمره.

وأصل الباب غُلظ الهم.

# المعنىٰ:

وقوله: «فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون» .

عمومه يقتضي أنه لا يلحقهم خوف أهوال القيامة، وهوقول الجبائي<sup>(۲)</sup>، وقال ابن الأخشاد<sup>(۲)</sup>: لا يدل على ذلك، لأن الله تعالى وصف القيامة بعظم الخوف. قال الله تعالى: «إن زلزلة الساعة شيء عظم - إلى قوله - شديد» (أ). ولأنه روي أنه يلجم الناس العرق (<sup>(a)</sup>)، وغير ذلك من الشدائد.

وهذا ليس بمعتمد؛ لأنه لا يمتنع أن يكون هؤلاء خارجين من ذلك الغمّ .

وأما الحزن فلا خلاف أنه لا يلحقهم، ومن أجاز الخوف فرق بينه

<sup>(</sup>١) العين: مادة «حزن» ج٣ ص١٦٠، وتهذيب اللغة: مادة «حزن» ج٤ ص٣٦٤.

<sup>(</sup>٢)و(٣) لم نعثر على قوليهها.

<sup>(</sup>٤) الحج: ١و٢.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد بن حنبل: ج٥ ص٢٥٤.

و«هداي» بتحريك الياء، وروي عن الأعرج<sup>(٢)</sup> «هداي» بسكون الياء. وهي غلط، إلّا أن ينوي الوقف .

وإنما كرر «اهبطوا» لأنّ أحدهما كان من الجنة إلى السهاء والثاني من السهاء الشهاء والثاني من السهاء الأرض عند أبي علي (٣)، وقيل: المعنى واحد وكرر تأكيداً. وقيل: هو على تقدير اختلاف حال المعنى لا اختلاف الأحوال، كما يقول: اذهب مصاحباً، إذهب سالماً معافىً، وكأنه على تقدير ذهاب يجامع ذهاباً وإن كان حقيقةً واحدة.

وإنما كرر «اما» في قوله: «إما شاكراً وإما كفوراً» (أ) ولم يكرر هاهنا، لأنها هناك للعطف وهاهنا للجزاء، وإنما هي (إن) ضُمّ اليها (ما)،

<sup>(</sup>١) الانبياء: ١٠٣.

 <sup>(</sup>٢) الأعرج، عبد الرحمان بن هرمز الأعرج أبو داود المدني، مولى ربيعة بن الحارث بن عبد المطلب، يقال: أنه كان كثير النقل للحديث، وكان عالماً بالأنساب، مات بالاسكندرية سنة ١١٧هـ وقيل بسنة ١١٠هـ.

<sup>(</sup>تهذيب التهذيب: ج٦ ص٢٩٠).

<sup>(</sup>٣) لم نقف على قوله فها لدينا من المصادر.

<sup>(</sup>٤) الدهر: ٣.

كقوله: «وإما تخافَنَ من قوم خيانة فانبذ إليهم على سواء»(١) وهداي مثل هواي، وهي لغة قريش وعامّة العرب(٢)، وبعض بني سليم(٣) يقولون: هوي مثل على ولدي (١)، قال أبو ذؤيب:

سبقوا هويّ واعنقوا لهواهم فتخرموا ولكل جنب مصرع (٥) وروي هديّ في الآية عن الجحدري وابن أبي إسحاق وعيسى، والصواب ما عليه القراء.

والفرق بين هوي (١) ولدي وعلي، وهو أن إليّ وعليّ ولديّ مما يلزمها الاضافة وليست بمتمكنة، ففصلوا الإضافة وليساء المتمكنة كما فصلوا بين ضمير الفاعل وضمير المفعول، حين قالوا: ضربت فسكنوا لأجل التاء، ولم يسكنوا في صُربّك، إذ الفاعل يلزم الفعل.

قوله تعالى:

وَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِعَايَتِنَآ أُولَتِهِكَ أَصْحَبُ النَّارِّهُمْ فِيهَاخَلِدُونَ 📆

### المعنى:

قد بينا فيما مضى معنى الكفر والتكذيب فلا وجه لاعادته .

<sup>(</sup>١) الأنفال: ٨٥.

<sup>(</sup>٢) الحجّة في القراءات السبع: ج١ ص١٣٩.

<sup>(</sup>٣) بنوسُلَيم: بضم السين، قبيلة عظيمة من قيس عيلان والنسبة إليهم سلمى، وهم بنوسليم بن منصور بن عكرمة بن حفصة بن قيس، قيل: كانت منازلهم في عالية نجد بالقرب من خير.

(نهاية الأرب: ص٧٢٧)

<sup>(</sup>٤) راجع الحجّة في القراءات السبع: ج١ ص١٣٩، ومعاني القرآن للأخفش: ج١ ص٢٣٠.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب: مادة «هوا» ج١٥ ص١٦٨.

<sup>(</sup>٦) كذا في النسخة الخطية والمطبوعة والحجرية.

والاستدلال بهذه الآية على أنّ من مات مصراً على الكفر غير تائب منه وكذّب بآيات ربه فهو مخلّد في نارجهنم صحيح؛ لأنّ الظاهر يفيد ذلك والاستدلال بها على أن عمل الجوارح من الكفر، من حيث قال: «وكذبوا بآياتنا» فبعيد؛ لأنّ التكذيب نفسه وإن لم يكن كفراً وهو لا يقع إلّا من كالسجود للشمس وغيره.

#### اللغة:

وقوله: «أصحاب» فالاصطحاب والاجتماع والاقتران نظائر، وكذلك الصاحب والقرين، ونقيضه الافتراق، يقال: صحبه صحبة، وأصحبه إصحباً، واصطحبوا اصطحباً، وتصاحبوا تصاحباً، واستصحبوا استصحاباً، وصاحبه مصاحبة، والصحب جماعة، والصحب والأصحاب جماعة الصاحب. ويقال أيضاً: الصحبان والصحبة والصحاب، والصحاب، مصدر قولك: صحبك الله يعني بالسلامة وأحسن صحابتك، ويقال للرجل عند التوديع: معاناً مصاحباً ومصحوب ومصاحب، ومن قال: مصاحب معان، فانما معناه: أنت المصاحب المعان، والصحبة مصدر صحب يصحب، وقد أصحب الرجل إذا صارصاحباً. ويقال: قد أصحب الرجل وقد أشطأ إذا بلغ ابنه مبلغ الرجال، الذي صار ابنه مثله، وأشطأ الزرع إذا لحقة فراخه، ويقال له: الشطأ.

قال أبو عبيدة وابن دريد:قوله: «ولاهم منا يُصحبون» أي لا يُحفظون (١)، وأديم مصحب إذا دبغته وتركت عليه بعض الصوف

<sup>(</sup>١) جمهرة اللغة لابن دريد: مادة «بّ ح صّ» ج١ ص٢٢٤، نقلاً عن أبي عبيدة.

والشعر، وأصل الصحبة المقارنة. والصاحب هو الحاصل مع آخر مدّة؛ لأنه إذا اجتمع معه وقتاً واحداً لا يقال: صاحب، ولكن يقال: صحبه وقتاً من الزمان ثمة فارقه .

والفرق بين المصاحبة والمقارنة: إنّ في المصاحبة دلالة على المبالاة، وليس ذلك حاصلاً في المقارنة. واتباع الرئيس أصحابه.

## التفسير:

و «آيات الله» دلائله وكتبه التي أنزلها على أنبيائه. والآية الحجة، والدلالة والبيان والبرهان واحد في أكثر المواضع وإن كان بينها فرق في الأصل، لأنّك تقول: دلالة هذا الكلام كذا، ولا تقول: آيته ولا علامته، وكذلك تقول: دلالة هذا الاسم، ولا تقول: برهانه.

و«أصحاب النار» هم الملازمون لها، كما تقول: أصحاب الصحراء يعنى القاطنين فها، الملازمين لها .

والحناود معرّفٌ من العرف يدل على الدوام، لأنهم يقولون: ليست الدنيا دار خلود، وأهل الجنة مخلدون، يريدون الدوام، فـأما في أصل الوضع فانه موضوع لطول الحبس .

فَانَ قبل: لم دخلت الفاء في قوله: «والذين كفروا وكذبوا بآياتنا فاولئك لهم عذاب مهين»(١) في سورة الحج، ولم يقل هاهنا في قوله: «أولئك أصحاب النار»؟

قبل: لأنَّ ما دخلت فيـه الفاء من خبر الذي وأخواته مشبه بالجزاء، وما

(١) الحج: ٥٥.

لم يكن فيه فاء فهو على أصل الخبر، وإذا قلت: مالي فهولك، جاز على وجه ولم يجز على وجه، وإذا قلت: مالى فهو جائز، وإن أردت أن مالى تريد به المال ثم تضيفه إليك، كقولك: غلامي لك، لم يجز، كما لم يجز غلامي فهولك.

### الاعراب:

وموضع «أُولئك» يحتمل ثلاثة أشياء:

أحدها: أن يكون بدلاً من الذين، أو يكون عطف بيان، وأصحاب الناربيان عن «أولئك» مجراه مجرى الوصف والخبر «هم فيها خالدون».

والثاني: أن يكون ابتداءً وخبراً في موضع الخبر الأول.

والشالث: أن يكون على خبرين بمنزّلة خبر واحد، كقولهم: حلو حامض.

# قوله تعالى :

يَنبَيْ إِسْرَهَ بِلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِىٓ الَّيْ آنَشْتُ عَلَيْكُرُ وَاَوْفُواْ بِهَادِىٓ أُوفِ بِهَادِكُمُ وَلِيَّنِى فَالْفِكُونِ ۖ لَهَ بِلا خلاف .

# المعنى:

«يا» حرف نداء. «بني» جمع ابن، والابن والولد والنسل والذرية متقاربة المعاني، إلّا أن الابن يقع على الذكر، والولد يقع على الذكر والأنثى، والنسل والذرية تقع على جميع ذلك. وأصله من البناء، وهو وضع الشيء على الشيء، والابن مبني على الأب تشبيعاً للبناء على الأصل؛ لأن

الأب أصل والابن فرع، ويقـال: تبنى تـبنيـاً، وبنى بنـاءً، وابتنى ابـتناءً، وباناه مباناة.

والبنوة مصدر الابن، وإن كان من البناء كها قالوا: الفتوة [مصدر الفتى فتيان، ويقال: فلان ابن فلان على التبني. ولا يطلق ذلك إلا على ما كان من جنسه وشكله تشبيهاً بالابن الحقيتي، ولهذا لا يقولون: تبنى زيد حماراً، لما لم يكن من جنسه، ولا تبنى شاب شيخاً، لما لم يكن ذلك فيه.

والفرق بين اتخاذ الابن وبين اتخاذ الخليل: إن اتخاذ الخليل يكون به خليلاً على الحقيقة؛ لأن بالمجبة والاطلاع على الأسرار المهمة يكون خليلاً على الحقيقة، وليس كذلك الابن؛ لأن البنوة في الحقيقة إنما هي الولادة للابن.

# الإعراب:

و«بني» في موضع نصب، لأنه منادى مضاف .

و«إسرائيل» في موضع جر، لأنه مضاف إليه، وفتح لأنه أعجمي لا ينصرف، لأن «إسرا» معناه: عبد، و«ئيل» هو الله بالعبرانية، فصار مثل عبد الله، وكذلك جبرائيل وميكائيل. ومن حذف الألف من جبرائيل حذفه للتعريب كما يلحق الاسهاء التغيير إذا أعربت فيلخصون حروفها على العربية.

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من النسخة الخطية، وأثبتناه من المطبوعة.

الجزء الأوَّل، سورة البقرة، الآية: ٤٠ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

#### القراءة:

وفي «اسرائيل» خمس لغات: حكى الأخفش: إسرال -بكسر الهمزة -من غيرياء، وحكي: أسرال -بفتح الهمزة -بويقول بعضهم: إسريل، فيميلون<sup>(۱)</sup>. وحكى قطرب: سرال من غير همزٍ ولا ياء، واسراين -بالنون -، والخامس: إسرايل، قراءة إلياس، وحزة وحده مد بغير ألف.

#### المعنى:

وقال أكثر المفسرين: إن المعنى بـ «يابني إسرائيل» أحبار اليهود الذين كانوا بين ظهراني مهاجر رسول الله صلّى الله عليه وآله (٢). وهو الحكي عن ابن عباس (٣). وقال الجبائي: المعني به بنو إسرائيل من اليهود والنصارى (١٠). ونسبهم إلى الأب الأعلى، كما قال: «يابني آدم خذوا زينتكم عند كل مسجد» (٥).

#### اللغة:

قوله: «اذكروا» فالذكر والتنبيه والتيقظ نظائر، ونقيضه التغافل، يقال: ذكره يذكره ذكراً، وأذكره إذكاراً، واستذكره استذكاراً، وتذكره

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص١٩٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن عباس: ص٨ و٢٩.

<sup>(</sup>٤) لا يوجد لدينا كتابه.

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ٣١.

تذكراً، وذكره تذكاراً، واذكر اذكاراً، وقال صاحب العين: الذكر الحفظ للشيء تذكره، تقول: هو متي على ذكر، والذكر جري الشيء على لسانك، تقول: جرى منه ذكر، والذكر الشرف والصيت لقوله: «وإنه لذكر لك ولقومك»(۱). والذكر الكتاب الذي فيه تفصيل الدين، وكل كتاب من كتب الأنبياء ذكر، والذكر الصلاة والدعاء.

وقيل: كانت الأنبياء إذا حزنهم أمر فزعوا إلى الذكر أي الصلاة، يقومون فيصلون، وذكر الحق هو الصك، والذكرى هو اسم للتذكير، والذّكر ذكر الرجل معروف، والجمع الذكرة، ولهذا سمي ما ينسب اليه (الذاكر) ولا يفرد، وإن أفرد فذّكر، مثل مقدّم ومقاديم.

والذكر خلاف الانثى، وجمعه ذكور وذكران، ومن الدواب ذكورة لا غير، والذكر من الحديد أيسه وأشده؛ ولذلك يسمّى السيف مذكر، وامرأة مذكرة وناقة مذكرة إذا كانت خلقتها تشبه خلقة الذكر وأشبهته في شمائلها، وامرأة مذكار إذا أكثرت ولادة الذكور، وعكسه مثناث، ويقال للحبل: أيسرت وأكثرت أي يسر علها وولدت ذكوراً (١).

والذكر ضد النسيان، ورجل ذكر شهم من الرجال ماهر في أموره، وأصل الباب الذكر الذي هو التنبيه على الشيء، والذكر الوصف بالمدح والثناء أو بالمدح والهجاء.

#### التفسير:

وقوله: «نعمتى» المراد بها الجماعة، كما قال تعالى: «وإن تعدُّوا نعمة

<sup>(</sup>١) الزخرف: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) العين للفراهيدي: مادة «ذكر» ج٥ ص٣٤٦.

الله لا تحصوها» (١) والنعمة وإن كانت على أسلافهم جاز أن تضاف اليهم، كما يقول القائل إذا فاخره غيره: هزمناكم يوم ذي قار، وقتلناكم يوم الفجار، وبددنا جمعكم يوم النار، والمراد بذلك جميع النعم الواصلة اليهم مما اختصوا به دون آبائهم أو اشتركوا فيه معهم، وكان نعمة على الجميع.

فن ذلك تبقية آبائهم حتى تناسلوا فصاروا من أولادهم ومن ذلك خلقه اياهم على وجه يمكنهم الاستدلال على توحيده والوصول الى معرفته، فيشكروا نعمه ويستحقوا ثوابه، ومن ذلك ما لا يحلون منه في كل وقت من منفعة ودفع مضرة.

فالقول الأول: هو التذكير بالنعمة عليهم في أسلافهم. والقول الثاني: تذكير جميع النعم عليهم والنعم التي على أسلافهم، ما ذكر في قوله تعالى: «واذ قال موسى لقومه اذكروا نعمة الله عليكم إذ جعل فيكم أنبياء وجعلكم ملوكاً وأتاكم ما لم يؤت أحداً من العالمين» (٢).

## الإعراب واللغة:

وقوله: «أُوف بعهدكم» في موضع جزم، لأنه جواب الأمر.

قال صاحب العين: تقول:وفيت بعهدك وفاءً، ولغة أهل تهامة: أوفيت بعهدك (٣) وهي القرآن، قال الشاعر في الجمع بين اللغتين:

<sup>(</sup>١) ابراهيم: ٣٤، والنحل: ١٨.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٢٠.

<sup>(</sup>٣) العين: مادة «وفي» ج٨ ص٤٠٩.

 <sup>(</sup>٤) الخصائص لابن جني: ج١ ص٣٠٠، ومعاني القرآن للزجّاج: ج١ ص١٢١، والشاعر هو
 «طفيل الفَتَوَيّ».

يعني به الدبران وهو التالي، وتقول: وفى يني وفاءً، وأوفى يوفي ايفاءً، واستوفى استيفاءً، وتوفى توفيا، ووفى توفية، وتوافى توافياً، ووافاه موافاةً، وكل شيء بلغ تمام الكلام فقدوفي وتم، وكذلك درهم وافي الأنه درهم وفى مثقالاً، وكيل وافٍ، ورجل وفا ذووفاء، وأوفى فلان على شرفٍ من الأرض اذا أشرف فوقها، وتقول: أوفيته حقّه، ووفيته أجره، والوفاة المنية توفى فلان، وتوفاه الله اذا قبض نفسه.

واصل الباب الوفاء وهذا هو الاتمام. ومن اكرم اخلاق النفس الوفاء، ومن ادونها وأرذلها الغدر.

#### المعنى :

ومعنى قوله: «اوفوا بعهدي اوف بعهدكم» قال ابن عباس: اوفوا بما أمرتكم من طاعتي ونهيتكم عن معصيتي في النبي صلّى الله عليه وآله وغيره (١).

«اوف بعهدكم» اي أرضى عنكم وادخلكم الجنة وسمي ذلك عهداً؛ لأنه تقدم بذلك اليهم في الكتب السابقة، كما قال: «يعرفونه كما يعرفون ابناءهم وان فريقاً منهم ليكتمون الحق وهم يعلمون» (٢٠).

والعهد هو العقد عليهم في الكتاب السابق بما امروا به ونهوا عنه. قال بعضهم: انما جعله عهداً لتأكيده بمنزلة العهد الذي هو اليمين<sup>(٢)</sup> قال الله تعالى: «واذ أخذ الله ميثاق الذين اوتوا الكتاب لتبيّننه للناس

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن عباس: ص۸.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) راجع تهذيب اللغة: مادة «عهد» ج١ ص١٣٦٠.

ولا تكتمونه» (١).

وقال الحسن: العهد الذي عاهدهم عليه حيث قال; «خذوا ما آتيناكم بقوة» أي بجدّ «واذكروا ما فيه» اي ما في الكتاب في قوله: «ولقد أخذ الله ميثاق بني اسرائيل وبعثنا منهم اثني عشر نقيباً وقال الله إني معكم لئن أقتم الصلاة وآتيتم الزكاة وآمنتم برسلي...»الى آخر الآية (۲).

وقال الجبائي: جعل تعريفه إياهم نعمه عهداً عليهم وميثاقاً؛ لأنه يلزمهم القيام بما يأمرهم به من شكر هذه النعمة كما يلزمهم الوفاء بالعهد والميثاق الذي يأخذ عليهم (٣).

والقول الأول أقوى، لأن عليه أكثر المفسرين وبه يشهد القرآن.

# الاعراب:

قوله: «وإياي» ضمير منصوب، ولا يجوز أن يكون منصوباً بقوله: «فارهبون» لأنّه مشغول، كما لا يجوز في قولك: زيداً فاضربه، أن يكون منصوباً بقعل دل عليه ما هو مذكور في اللفظ، تقديره: وإياي ارهبوا، ولا يظهر ذلك للاستغناء عنه بما يفسره، وإن صح تقديره. ولا يجوز في مثل ذلك الرفع على أن يكون الخبر «فارهبون» إلّا على تقدير عذوف، كما أنشد سيبويه:

وقائلةٍ: خولانُ فانكح فتاتهم وأكرومة الحيين خِلوٌ كما هيا (١)
-----

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٨٧.

<sup>(</sup>۲) تفسیره: ج۱ ص۹۰.

<sup>(</sup>٣) لا توجد لدينا مؤلَّفاته.

<sup>(</sup>٤) كتاب سيبويه: ج١ ص١٣٩.

تقديره: وقائلةِ: هذه خولان، وعلى هذا حل قوله: «والسارق والسارقة فاقطعوا أيديها» (١) وقوله: «الزانية والزاني فاجلدوا كل واحدٍ منها» <sup>(١)</sup> تقديره مما يتللٰ عليكم السارق والسارقة، وفيا فرض عليكم الزانية والزاني.

#### اللغة:

وقوله: «فارهبون» فالرهبة والخشية والمخافة نظائر، وضدها: الرغبة، تقول: رهب رهبة، وأرهبه إرهاباً، ورهبه ترهيباً، واسترهب استرهاباً، ويقال: رهب فبلان يرهب رهباً ورهاباً ورهبة اذا خاف من شيء، ومنه اشتقاق الراهب، والاسم الرهبة، ومن أمثالهم (رهبوتٌ خير من رحوت) أي ترهب خير من أن ترحم، والترهب التعبد في صومعة، والجمع الرهبان، والهبانية خطباء.

والفرق بين الخوف والرهبة: ان الخوف هو شك في أن الضرريقع أم لا، والرهبة معها العلم بـأن الضررواقع عـنـد شرط، فان لم يحصـل ذلك الشرط لم يقع .

#### القراءة:

واختير تحريك الياء في قوله: «نعمتي التي أنعمت» لأنه لقيها ألف ولام فلم يكن بدّ من اسقاطها أو تحريكها، وكان التحريك أول؛ لأنه أدل

(١) المائدة: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) النور: ٢.

على الأصل وأشكل بما يلزم اللام في الاستئناف من [فتح] ألف الوصل. واسكان الياء في قوله: «ياعبادي الذين اسرفوا» (١) أجود؛ لأن من حق ياء الاضافة ألا تثبت في النداء، وإذا لم تثبت فلا سبيل إلى تحريكها.

وقوله: «فبشر عبادي الذين يستمعون» (٢) الاختيار حذف الياء لانه رأس آية، ورؤوس الآي لا يشبت فيها الياء؛ لانها فيه أصل ينوى فيها الوقف، كما يفعل ذلك في القوافي، ومثل قوله: «نعمتي التي» قوله: «أخي أشدد» (٦) في ان الاختيار تحريك الياء، وان كان مع الالف واللام اقوى، لما تقدم ذكره مع المشاكلة والرد الى الأصل، وفي «أخي اشدد» سبب واحد، وهو أنه ادل على الاصل.

واجمعوا على اسقاط الياء من قوله: «فارهبون» الا ابن كنير فانه اثبتها في الوصل دون الوقف على الياء، وفي كسر النون دلالة على ذهاب الياء.

## قوله تعالى:

وَءَامِنُواْمِيَآ أَنـٰزَلْتُمُصَدِّقَالِمَا مَعَكُمْ وَلَاتَكُونُواْ اَوَلَكَافِرِيةٍ وَلَاتَشْتَرُواْ بِعَائِمِي ثَمَنَا فَلِللاَ وَإِنْنَى فَاتَّقُونِ ۞ آية واحدة بلا خلاف .

## المعنى:

<sup>(</sup>١) الزمر: ٥٣.

<sup>(</sup>۲) الزمر: ۱۸-۸۸.

<sup>(</sup>۳) طه: ۳۱-۳۰

<sup>(</sup>٤) راجع التيسير في القراءات السبع: ص٦٩، ونقله الطبري في تفسيره: ج١ ص١٩٩.

«بما أنزلت» يعني بما انزلت على محمد صلَّى الله عليه وآله من القرآن .

وقوله: «مصدقاً» يعني ان القرآن مصدق لما مع اليهود من بني اسرائيل من التوراة، وأمرهم بالتصليق بالقرآن واخبرهم أن فيه تصديقهم بالتوراة؛ لأن الذي في القرآن من الامر بالاقرار بنبوة محمد صلّى الله عليه وآله وتصديقه نظير الذي في التوراة والانجيل، وموافق لما تقدم من الاخبار به، فهو مصداق ذلك الخبر.

وقال قوم: معناه انه مصدّق بالتوراة والانجيل الذي فيه الدلالة على أنّه حق (١).

والأول الوجه؛ لأن على ذلك الوجه حجة عليهم دون هذا الوجه .

### الاعراب:

ونصب «مصدّقاً» على الحال من الهاء المحدّوفة، كأنّه قال: أنزلته مصدّقاً، ويصلح ان ينصب بـ«آمنوا» كأنه قيل: آمنوا بالقرآن مصدّقاً.

والمعني بقوله: «آمنوا» أهل الكتاب من بني اسرائيل؛ لأنه في ذكرهم، وفيه احتجاج عليهم، اذا جاء بالصفة التي تقدمت بها بشارة موسى وعيسى عليها السلام. وهو امر بالإقرار بالنبوة وما جاءت به من الشريعة.

اللغة:

وانما وحد «كافراً» في قوله: «ولا تكونوا أوّل كافر»، وقبله جَمَع لما

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد: ص٢٠١.

ذكره الفراء (١) والأخفش (٣): وهو أنه ذهب مذهب الفعل، كأنه قال: أول من كفر به، ولو أراد الاسم لما جاز إلّا الجمع ومثل ذلك قول القائل للحماعة: لا تكونوا أول رحل يفعل ذلك .

قال المبرّد: هذا الذي ذكره الفرّاء خارجٌ عن المعنى المفهوم، لأن الفعل هاهنا والاسم سواء إذا قال القائل: زيد أوّل رجل جاء فعناه أول الرحال الذين حاؤوا رحلاً رحلاً، ولذلك قال: أول كافر وأول مؤمن، ومعناه: أول الكافرين وأول المؤمنين لا فصل بينها في لغة ولا قياس، ألا ترى أنك تقول: رأيت مؤمناً ورأيت كافراً كما تقول: رأيت رحلاً لا يكون إلّا ذلك؛ لأنك انما رأيت واحداً، كما تقول: رأيت زيداً أفضل مؤمن، وزيدٌ أفضل حرّ، وزيدٌ أفضل رجل وانبل غلام، وليس بين ذلك اختلاف، ولكن جاز «ولا تكونوا أوّل» قبيل «كافر به» وأوّل حزب كافر به، وهو مما يسوغ فيه النعت ويبن به الاسم؛ لأنك تقول: جاءني قبيلٌ صالح، وجاءني حيى كريم، فينعت به الجمع، اذا كان الجمع اسماً واحداً لجميعه كقولك: نفر وقبيل وحزبٌ وجمع، ولا تقول: جاءني رجل كريم، وانت تريد برجل نفراً، كما تقول: نفر كريم؛ لأنَّ النعت جارعلي المنعوت والاسم منفرد بنفسه، ونظير قوله: «أول كافر»، قول الشاعر:

وتعير فوه. «أون تحري» فون السحر. فأذا هـمُ طَعـموا فألأم طاعم واذا همُ جاعوا فشرُ جياع (<sup>(٦)</sup>

#### المعنى:

ومعنى قوله: «ولا تكونوا أوّل كافر به» قال قوم: يعني بالقرآن من أهل

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص٣٢.

<sup>(</sup>٢) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٣) البيت استشهد به الفرّاء في معاني القرآن: ج١ ص٣٣.

الكتاب؛ لأن قريشاً كفرت به قبلهم بمكة. وقيل: معناه: لا تكونوا أول كافر به أي لا تكونوا أول السابقين بالكفر فيه فيتبعكم الناس، أي لا تكونوا أثمة في الكفر به. وقيل: لا تكونوا أول كافر به أي أول جاحدٍ به إن صفته في كتابكم(١).

والأول والسابق والمتقدم نظائر، ويقال: أول وآخر واول وثان، والأول هدو الموجود قبل الآخر. والأول قبل كل شيء يناقض الوصف بانه محدث، ويعلم ذلك ضرورة.

والهاء في قوله: «به» قيل فيه ثلاثة أقوال:

احدها: انه يعود الى «ما» في قوله: «بما انزلت» وهو الأجود .

والثاني: لا تكونوا أول كافر به أي بمحمد صلَّى الله عليه وآله .

والـثالث: أول كافر بما مـعـكم من كتابكـم؛ لانهم إذا جحدوا ما فيه من صفة النبي صلّى الله عليه وآله فقد كفروا به .

والأول قول ابن جريج (٢)، وانما كان هو الأجود لأنه اشكل بما تقدم، والشاني قول ابي العالية (٣). والشالث حكاه الزّجاج وقواه بأنهم كفروا بالقرآن (١) وانما قيل: ولا تكونوا أول كافر بكتابكم أي صفة محمد صلّى الله عليه وآله فيه. وقال الرماني: وإنما عظم أول الكفر لانهم إذا كانوا أثمة فيه وقدوة في الضلالة كان كفرهم اعظم (٩)، كما روي عن النبيّ صلّى

<sup>(</sup>١) راجع تفسير الطبري: ج١ ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن: ج١ ص١٢٢.

<sup>(</sup>٥) لا توجد لدينا مؤلَّفاته.

الله عليه وآله: من سن سنّة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها الى يوم القيامة ومن سن سنة سيئة كان عليه وزّرها ووزْر من عمل بها الى يوم القيامة (۱). وليس في نهيه عن أن يكونوا أول كافر دلالة على انه يجوز ان يكونوا آخر كافر؛ لأن المقصود من الكلام النهي عن الكفر على كل حال، وخصّ الأول بالذكر كما قدمنا من عظم موقعه، كما قال الشاعر:

و عس أوى بالما تولد عالم الله على المحاسط و المجزع (٢) من أنساس ليس في أخلاقهم عاجل الفحش ولا سوء الجزع (٢) وليس يريد إن فهم فحشاً آجلاً.

#### اللغة:

وقوله: «ثمناً قليلاً» فالثمن والعوض والبدل نظائر، وبينها فرق، فالثمن هو البدل في البيع من العين أو الورق، واذا استعمل في غيرهما كان مشبها بهما ومجازاً، واليوض هو البدل الذي ينتفع به كائناً ما كان، واما البدل فهو الجعل للشيء مكان غيره، ويقال: ثمّنه تثميناً، وثامنه مثامنة، ويجمع الثمن اثمناً والروى بيت زهر:

# \*وعزَّت أثمنُ البدن<sup>(٣)</sup>\*

جمع ثمن، ومن روى أثمّنَ البدن أراد الثمينة منها أي أكثرها ثمنا، والثمُن جزء من الثمانية اجزاء من اي مالٍ كان، وثوب ثمين اذا كان كثير الثمُن

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم: ج٧ ص١٠٣ و١٠٤، مع اختلاف يسير.

<sup>(</sup>۲) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٣) ديوان زهير: ص٥٠٥، والبيت هكذا:

مَن لا يُذابُ له شحمُ السّديفِ إذا زار الشَّسَاء وُعَـزَتْ أَسْمِ السِّيدُنِ

والفرق بين الثمن والقيمة: إن الثمن قد يكون وفقا، وقد يكون بخسا، وقد يكون زائداً، والقيمة لا تكون إلّا مساوية المقدار للمثمن من غير نقصان ولا زيادة، وكل ما له ثمن فهومال، وليس كل ملك له ثمن.

والقليل والحقير واليسير نظائر، وضده الكثير، تقول: قلّ يقلّ قلةً، واقل منه اقلالاً، واستقل استقلالاً، وتقلّل تقلّلاً، وقلّله تقليلاً، وقليل وقلال معنى، ورجل قليل أي قصير، وقلّ الشيء أقله، والقلة والقل لغنان، والقلّة رأس كل شيء، والرجل يقلّ شيئاً يحمله، وكذلك يستقلّه، واستقل الطائر اذا ارتفع، وقلّة الجبل أعلاه وهي قطعة تستدير في أعلاه وهي القلّة، والقلة التي جاءت في الحديث «مثل قِلال هجر» (١١). قيل: إنها جِرارعِظام. والقِلّة النقصان من العدد. وقيل: في الصغر.

وقوله: «ولا تشتروا بآياتي ثمناً قليلاً» فأدخل الباء في الآيات دون الثمن، وفي سورة يوسف في الثمن، في قوله: «وشروه بثمن بخس» (٣) قال الفراء: إنما كان كذلك ؛ لأن العروض كلها أنت مخير فيها في إدخال الباء، إن شئت قلت: اشتريت بالثوب كساءً، وإن شئت قلت: اشتريت بالثوب كساءً، أيها جعلته ثمناً لصاحبه جاز، فاذا جئت الى الدراهم والدنانير وضعت الباء في الثمن، كقوله: «بثمن بخس» لأن الدراهم ثمن أبداً (٣).

وروي عن أبي جعفر عليه السلام في قوله: «ولا تشتروا بآياتي ثمناً قليلاً» قال عليه السَّلام: كان ليحيى بن أخطب وكعب بن أشرف وآخرين منهم مأكلة على اليهود في كل سنة، فكرهوا بطلانها بأمر النبي

<sup>(</sup>١) تهذيب اللغة للازهري: مادة «قلل» ج٨ ص٢٨٨.

<sup>(</sup>٢) يوسف: ٢٠.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن: ج١ ص٣٠.

عليه السلام فحرفوا لذلك آمات من التوراة فها صفته وذكره، فذلك الثن القليل الذي أربد مه في الآية (١).

وتقييده بـ «لا تشتروا بآياتي ثمناً قليلاً» لا يدل على أنه إذا كان كثيراً يجوز مشترى به؛ لأنّ المقصود من الكلام أن أي شيء باعوا به آيات الله كان قليلاً، وانه لا يجوز أن يكون له ثمنٌ يساويه، كقوله: «ومن يدع مع الله آلها آخر لا برهان له به» (٢) انما أراد بذلك نفي البرهان عنه على كل حال، وأنه لا يجوز أن يكون عليه برهان، ومثله قوله: «ويقتلون النبيين بغير حق» (٣) وأنما اراد ان قتلهم لا يكون إلا بغير الحق، ونظائر ذلك كثيرة، ومثله قول الشاعر:

# \*على لاحب لا يهتدى بمناره(١)\*

وانما أراد لا منار هناك فهتدى به، ولذلك نظائر نذكرها إذا انتهينا اليه إن شاء الله.

# قوله تعالى:

وَلَا تَلْبِسُوا ٱلْحَقِّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكُنُّهُوا ٱلْحَقَّ وَٱنتُمْ تَعْلَمُونَ 🥨 آية واحدة

ىلا خلاف .

# اللغة :

اللبس والستر والتغطية والتعمية نظائر، والفرق بن التعمية والتغطية:

اذا سافه العودُ النُّباطيُّ جَرجَرا

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٢) المؤمنون: ١١٧.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ٢١.

<sup>(</sup>٤) القائل هو إمرؤ القيس، انظر ديوانه: ص٩٥ وعجز البيت هكذا:

إن التعمية قد تكون بالنقصان والزيادة، والتغطية تكون بالزيادة. وضد السر الكشف، وضد اللبس الايضاح، يقال: لبس لبساً، وألبسه إلباساً، والتبس التباساً، والبس مالبساً، والبس مالبساً، والبس ما والبس ما واريت به جسدك . ولياس التقوى الحياء، والفعل: لبس يلبس، واللبس خلط الأمور بعضها ببعض إذا التبست، واللبوس الدروع، وكل شيء تحصنت به فهو لبوس، قال الله تعالى: «وعلمناه صنعة لبوس لكم» (۱)،

إلىبس لكل حالة لبوسها إما نعيمها وإما بوسها(٢) وثوبٌ لبيس، وجعه ألبس، واللبسة ضربٌ من اللباس، والفعل: لبس يلبس لبساً ولبسة واحدة، ويقال: لبست الأمر ألبسه إذا عميته، ومنه قوله: «وللبسنا عليهم ما يلبسون»(٢)، ولابست الرجل ملابسة إذا عرفت دخلته، وفي فلان ملبس إذا كان فيه مستمع، وفي أمره لبسة أي ليس بواضح.

وأصل اللبس الستر، قال الأخطل:

وقد لبست لهذا الدهر أعصره حتى تجلّل رأسي الشيب فاشتعلا<sup>(1)</sup> والفرق بين اللبس والاخفاء والريب والاشكال: إن الاخفاء يمكن أن يدرك معه المعنى، ولا يمكن إدراك المعنى مع اللبس، والريب معه تهمة المشكوك فيه، والاشكال قد يدرك معه المعنى إلّا أنه بصعوبة، لأجل

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٨٠.

<sup>(</sup>٢) إصلاح المنطق: ص٣٣٣، وقائله: بيهس الفزاري.

<sup>(</sup>٣) الانعام: ٩.

<sup>(</sup>٤) ديوانه: ص٢١٩.

الجزء الأوّل، سورة البقرة، الآية: ٢٤ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ١٤٩

التعقيد.

وأسباب الالباس كثيرة، منها: الاشتراك، ومنها: الاختلاف، ومنها: الاختزال وهو حذف مقدمه وشرطه أو ركنه، ومنها: الاختلاط والبسط وهو المنع من إدراكه بالستر والتغطية،ومنه قول النبي عليه السلام للحارث بن حوط: ياحار إنه ملبوس عليك، إنّ الحق لا يعرف بالرجال، إعرف الحق تعرف أهله(١).

والبطلان والفساد والكذب والزور والهتان نظائر، وضد الحق الباطل، يقال: بطل بطولاً، وبطلاً وبطلاناً إذا تلف، وأبطلته ابطالا إذا أتلفته، والبطل والباطل واحد، وبطل الرجل بطولة إذا صار بطلا، ويقال: رجل بطل، ولا يقال: إمرأة بطلة، وبطل بطالة إذا هزل وكان بطالا، والأباطل جمع إبطالة وأبطولة، والباطل ضد الحق، وأبطلته جملته باطلاً. وأبطل فلان إذا جاء بباطل، والبطل الشجاع الذي يبطل جراحاته، لا يكترث لها، ولا تكفه عن نجدته.

وأصل الباطل الخبر الكذب، ثم كثر حتى قيل لكل فاسد. ويقال: فعل باطل أي قبيح، وبناء باطل أي منتقض، وزرع باطل أي محترق تالف.

## المعنى:

ومعنى لبسهم الحق بالباطل أنهم آمنوا ببعض الكتاب وكفروا ببعض،

<sup>(</sup>١) لم نعثر في مصادرنا الحديثية، ورواه الطبرسي في مجمع البيان: ج١-٢ ص٩٥ عن أمير المؤمنين عليه السلام انه قال للحرث بن حوط، فلاحظ.

فخلطوا الحق بالباطل؛ لأنهم ححدوا صفة محمد صلَّى الله عليه وآله فذلك الباطل، وأقرّوا بغيره مما في الكتاب على ما هو به، وذلك حق.

وقال ابن عباس: لا تخلطوا الصدق بالكذب(١). وقال الحسن: كتموا صفة محمد صلّى الله عليه وآله ودينه وهو الحق، وأظهر وا دين المهورية والنصرانية (٢). وقال ابن زيد: الحق التوراة التي أنزلها الله على موسى، والباطل ما ليسوه بأبديهم (٣).

واللبس في الآية قيل معناه: التعمية (١٤). وقيل: خلط الحق بالباطل، عن ابن عباس (٥)، ومنه قوله: «وللبسنا عليهم ما يلبسون» (٦) أي لخلطنا عليهم ما يخلطون، قال العجاج:

لمنا لبسن الحق بالتجني عين واستبدلن زيداً منى (٧) وقال بعضهم: الحق إقرارهم بأن محمداً صلَّى الله عليه وآله مبعوث إلى غيرهم، والباطل إنكارهم أن يكون بعث إلهم (^) وهذا ضعيف؛ لأنه إن جاز ذلك على نفر يسير لم يجز على الخلق الكثير، مع إظهار النبي صلَّى الله عليه وآله وتكذيبهم فيه، وإقامة الحجّة عليهم.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٢٠١.

<sup>(</sup>٢) تفسيره: ج١ ص٩٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٢٠٢. (٤) تلخيص البيان للرضي : ص١١٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن عبّاس: ص٨.

<sup>(</sup>٦) الأنعام: ٩.

<sup>(</sup>٧) ديوانه: ص٥٥.

<sup>(</sup>٨) راجع تفسير الطبري: ج١ ص٢٠١.

# الإعراب:

وقوله: «وتكتموا الحق» يحتمل أمرين من الاعراب:

أحدها: الجزم على النفي، كأنه قال: لا تلبسوا الحق ولا تكتموه.

والآخر: النصب على الظرف، كأنه قال: لا تجمعوا اللبس والكتمان، كما قال الشاعر:

لاتنة عن خلقٍ وتأتي مشله عارٌ عليك إذا فعلتَ عظيم (١) ومثله: لا يسعني شيء، ويعجز عنك. وعند الخليل (١) وسبو به (٦)

والاخمفش(۱): يستصب مشل ذلك باضمار أن، ويكون تقدير الكلام: لا يكن منكم لبس الحق وكتمانه، ودل «تلبسوا» على اللبس و«تكتموا» على الكتمان، كما تقول: من كذب كان شرأ له، وكذب دليل على الكذب، فكأنه قال: من كذب كان الكذب شرأ له.

### المعنى:

قوله: «وأنتم تعلمون» قـال قوم: هومتـوجه إلى رؤساء أهـل الكتاب، ولذلك وصفهـم بأنّهم يحرّفـون الكلم عن مـواضعه للتـلبيس على أتباعـهم، قالوا: وهـذا تقـبيح لمـا يفـعلونـه<sup>(٠)</sup>، وكذلـك قوله: «وتـكتـمون الحق» أي

<sup>(</sup>١) المقتضب: ج٢ ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) راجع الجمل في النحو للفراهيدي: ص ٦٨.

<sup>(</sup>٣) الكتاب: ج١ ص٤٩٧.

<sup>(</sup>٤) معاتي القرآن: ج1 ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد: ص٢٠١، وتفسير الطبري: ج١ ص٢٠٣٠.

تتركون الاعتراف به، وأنتم تعرفونه أي تجحدون ما تعلمون. وجحد المعاند أعظم من جحد الجاهل.

ومن قال هذا لا يلزمه ما يتعلق به أهل التعارف من هذه الآية، من قولهم: إن الله أخبر أنهم يكتمون الحق وهم يعلمون؛ لأنه إذا خصّ الخطاب بالرؤساء وهم نفر قليل فقد جرّز على مثلهم العناد والاجتماع على الكتمان، وإنما يمنع مع ذلك في الجماعة الكثيرة، لما يرجع الى العادات واختلاف الدواعي، كما قيل في الفرق بين التواطي والاتفاق في العدد الكثير. وقال بعضهم: وأنتم تعلمون البعث والجزاء.

فان قبل: كيف يصح ذلك على أصلكم الذي تقولون: إن من عرف الله لا يجوز أن يكفر؟ وهؤلاء إذا كانوا كفاراً، وماتوا على كفرهم، كيف يجوز أن يكونوا عارفين بصفة محمد، وأنه حق بما معهم من التوراة، وذلك مبني على معرفة الله، وعندكم ما عرفوا الله؟

[قلنا]: إن الذي يمنع أن يكفر من عرف الله، إذا كان معرفته على وجه يستحق بها الثواب فلا يجوز أن يكفر؛ لأنه يؤدي إلى اجتماع الثواب الدائم على إيمانه والعقاب الدائم على كفره، والاحباط باطل. وذلك خلاف الاجماع، ولا يمتنع أن يكونوا عرفوا الله على وجهٍ لا يستحقّون به الثواب؛ لأن الثواب إنما يستحق بأن يكونوا [نظروا من الوجه الذي وجب عليهم، فأما إذا نظروا] (١) بغير ذلك، فلا يستحقون الثواب فيكونوا على هذا عارفين بالله وبالكتاب الذي أنزله على موسى، وعارفين بصفات النبي صلّى الله عليه وآله، لكن لا يؤمنون [ولا يكونوا] مستحقين الثواب. وعلى هذا يجوز

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من النسخة الخطيّة وأثبتناه من المطبوعة.

أن يكفروا .

وفي الناس من قال: استحقاقهم الثواب على إيمانهم مشروط بالموافاة، فاذا لم يوافوا به لم يستحقّوا الثواب، فعلى هذا أيضاً يجوز أن يكونوا عارفين، وإن لم يكونوا مستحقّن لثواب يبطل بالكفر. والمعتمد الأوّل.

وقال قوم: الآية متوجهة إلى المنافقين منهم، وكان خلطهم الحق بالباطل ما أظهروا بلسانهم من الإقرار بالنبي صلّى الله عليه وآله بما يستبطنونه من الكفر. وهذا يمكننا الاعتماد عليه، ويكون قوله: «وأنتم تعلمون» معناه أنكم تعلمون أنكم تظهرون خلاف ما تبطنونه. وهذا أسلم من كل وجه على أصلنا.

ويمكن أن يقال: معنى قوله: «وأنتم تعلمون» أي عند أنفسكم؛ لأنهم إذا كانوا يعتقدون أنهم عالمون بالتوراة وبأنّه من عند الله وفيها ذكر النبي فهم عالمون عند أنفسهم بنبوته لكن يكابرون.

قوله تعالى:

وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَءَاثُواْ الرَّكُوةَ وَأَزْكُمُواْ مَعَ الرَّكِعِينَ 🗘 آية بلا خلاف.

#### اللغة:

الصلاة في أصل اللغة الدعاء، قال الشاعر:

عليك مثل الذي صلّيت فاغتمضي نوماً فان لجنب المرء مضطجعا<sup>(١)</sup> أى دعوت، وقال آخر:

وقابلها السريح في دنّها وصلى على دنّها وارتسم (٢)

<sup>(</sup>١) البيت للأعشى،انظر ديوانه: ص١٠٦.

<sup>(</sup>٢) البيت أيضاً للأعشى، أنظر ديوانه: ص١٩٦ من قصيدة يمدح فيها قيس بن معد يكرب. وأما

أي ودعا، وقيل: أصلها اللزوم من قول الشاعر:

لم أكن من جناتها علم الله واني لحرها السيوم صال(١) أي ملازم لحرها، فكان معنى الصلاة ملازمة العبادة على الحدّ الذي أمر الله عز وجل، وقبل: بل أصلها الصلا وهوعظم العجز لرفعه في الركوع والسجود، من قول الشاعر:

فآب مصلوهم بعين جلية وغودر بالجولان حزم ونائل(٢) أي الذين جاؤوا في صلا السابق. والقول الأول أقرب إلى معنى الصلاة في الشرع، وقد بينًا معنى إقامة الصلاة فيا مضى (٣)، فلا وجه لاعادته.

وقوله: «وآتوا الزكاة» فالنزكاة والنماء والزيادة نظائر في اللغة، ونقيض الزيادة النقصان، ويقال: زكا يزكو زكاء، وتزكى تزكية، قال صاحب العين: الزكاة زكاة المال وهو تطهيره، ومنه زكى يزكي تزكية، والزكاة زكاة الصلاح، تقول: رجل تقي زكي، ورجال أتقياء أزكياء، والزرع زكا زكآء (مدود) وكل شيء يزداد وينمو فهو يزكو زكاء، وتقول: هذا لا يزكو بفلان أي لا يليق به (٤)، قال الشاعر:

المال يـزكـوبك مسـتكـثراً يختال قد أشرق للناظر (٥) ومصدر الزكاة ممدود، ويقال: إن فلاناً لزكا النقد أي حاضره وعتيده،

عبارة «وقال آخر» فهي مثبّة في الخطية والمطبوعة، ولعلّ «آخر» زيادة من النسّاخ.

<sup>(</sup>١) الأغاني: ج؛ صه؛ ١،وقائله الحارث بن عباد.

<sup>(</sup>٢) البيت للنابغة الذبياني، انظر ديوانه: ص٢١٢..

<sup>(</sup>٣) راجع الجزء الأول: ص٣٧٢.

<sup>(</sup>٤) العين: مادة «زكو» ج٥ ص٣٩٤.

<sup>(</sup>٥) تهذیب اللغة: مادة «زکا» ج١٠ ص٣٢٠.

# والزكما الشفع، قال الشاعر:

كانوا خساً أو زكاً من دون أربعة لم يخلقوا وجدود الناس تعتلج (١)

والخسا الوتر. وأصل الباب النمو، والزكاة تنمى المال بالبركة التي يجعل الله فيه. وسمّى بالزكاة في الشريعة، ما يجب إخراجه من المال؛ لأنه نماء ما يبقى ويشمر. وقيل: بل مدح لما يبقى لأنه زكى أي مظهر، كما قال: «أقتلت نفساً زكية بغير نفس» (٢) أي طاهرة.

وقوله: «واركعوا» فالركوع والانحناء والانخفاض نظائر في اللغة، يقال: ركع ورفع، قال الشاعر:

تركع يوماً والدهر قد رفعه(٣) لاتهن الفقرعك أن قال أبوزيد: الراكع الذي يكبوعلي وجهه، ومنه الركوع في الصلاة(٤)، قال الشاعر:

وأفلت حاجب فوق العوالي على شقّاء تركع في الظراب(٥) والركعة الهوة في الأرض لغة بمانية. . قال صاحب العن: كل شيء ينكب لوجهه فتمس ركبته الأرض أولا تمس بعد أن يطأطيء رأسه فهو راكع (٦) قال الشاعر:

أياطلها وتـركع بـالحزون(<sup>(٧)</sup> ولكني أنص العميس تممي

<sup>(</sup>١) البيت منسوب للدبيرية، ذكره الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «خسا» ج٧ ص٥٨٥. (٢) الكهف: ٧٤.

<sup>(</sup>٣) البيت للأضبط بن قريع الأسدي، انظر تهذيب اللغة: مادة «ركع» ج١ ص٣١٢.

<sup>(</sup>٤) جمهرة اللغة: مادة «رَعَكَ » ج٢ ص٥٨٥، ولم ينسبه لأحد.

<sup>(</sup>٥) قائله «بشربن أبي حازم الاسدي» أنظر جهرة اللغة: مادة «رَعَكَ » ج٢ ص ٣٨٥.

<sup>(</sup>٦) العين: مادة «ركع» ج١ ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٧)نسبه في العين مادة «ركع» ج١ ص٢٠١ للبيد، ولم نجده في ديوانه المطبوع.

وقال لسد:

أخبر أخبار القرون التي مضت أدب كأني كلم قل قلت راكع (١) وقيل: إنه مأخوذ من الخضوع، ذهب اليه الفضل بن سلمة (١) والأصمع (١)(١)، قال الشاع:

لا تهين الفقير على أن تركع يوماً والدهر قد رفعه والأول أقوى، لأن هذا مجاز مشبّه به.

#### التفسير:

وقوله: «واركعوا مع الراكعين» إنما خص الركوع بالذكر من أفعال الصلاة، لما قال بعض المفسرين: إن المأموزين هم أهل الكتاب، ولا ركوع في صلاتهم وكان الأحسن ذكر المختص دون المشترك ؛ لأنه أبعد عن اللبس (٥).

وقيل: لأنه يعبر بالركوع عن الصلاة، يقول القائل: فرغت من ركوعي

(۱) دیوانه: ص۸۹.

<sup>(</sup>٢) هو أبو سلمة الفضل بن سلمة بن جريـر الجهني، حافظ من علماء المالكـيّة، توفي في بجانة سنة ٣١٩هـ.

<sup>(</sup>الأعلام: ج٥ ص١٤٩).

<sup>(</sup>٣) أبو سعيد عبد اللك بن قريب بن عبد الملك بن قريبة الاصمعي راوية العرب واحد علماء اللغة والشعر، والاصمعي نسبة الى جده الاصمع، مولده ووفاته في البصرة، كان الرشيد يسميه شيطان الشعر له عدة كتب. توفى سنه ٣١٦هـ.

<sup>(</sup>وفيات الأعيان: ج٢ ص٢٤٤، الاعلام: ج٤ ص١٦٢).

<sup>(</sup>٤) نقل قولهما الماوردي في تفسيره: ج١ ص١١٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص٢٠٣٠.

أي من صلاتي، وانما فعل ذلك؛ لأنه أول ما يشاهد مما يدل على أن الانسان في الصلاة، لأنا بيّنا أن أصل الركوع الأنحناء.

فان فيل: كيف أمروا بـالصلاة والـزكاة وهم لا يعرفـون حقـيقة ما في الشـ بعة؟

قيل: إنما أمروا بذلك؛ لأنهم أحيلوا فيه على بيان الرسول اذقال: «وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا» (١٠) ولذلك جاز أن يأمرهم بالصلاة على طريق الجملة، ويحيلهم في التفصيل الى بيان الرسول صلى الله عليه وآله وقد بيّنا تفصيل ما ورد الشرع به من الصلاة والزكاة وفرائضها وسننها في كتاب النهاية والمبسوط وغيرهما من كتبنا في الفقه، فلا نطول بذكره في هذا الكتاب.

وقد ورد في القرآن على طريق الجملة آي كثير نحو قوله: «أقيموا الصلاة وآتوا الزكاة»، وقوله «فأقيموا الصلاة إن الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً» (<sup>(7)</sup>، وقوله: «حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى» (<sup>(7)</sup>، وقوله: «قد أفلح المؤمنون الذين هم في صلاتهم خاشعون» (<sup>(1)</sup>. ويمكن الاستدلال بهذه الآيات على وجوب جميع الصلوات، وعلى صلاة الجنائز، وصلاة العيدين، وعلى وجوب الصلاة على النبي صلّى الله عليه وآله في التشهد؛ لأنه عام في جميع ذلك.

فان قبل: قوله: «وأقيموا الصلاة» دخل فيها الركوع فلم قال:

<sup>(</sup>١) الحشر: ٧.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) المؤمنون: ١-٢.

# «واركعوا» هل هذا إلّا تكرار؟

قلنا: قد ثبت أن هذا خطاب لأهل الكتاب، وليس في صلاتهم ركوع، فكأنه أمرهم بالصلاة على ما يرون هم، وأمرهم بضم الركوع إليها. ومعنى قوله: «اركعوا» أي صلّوا نقول: إن ذلك تأكيد، ويمكن أن يقال فيه فائدة، وهو أن يقال: إن قوله: «أقيموا الصلاة» إنما يفيد وجوب إقامتها، ويحتمل أن يكون إشارة إلى صلاتهم التي يعرفونها. ويمكن أن يكون إشارة إلى [الصلاة](۱) الشرعية، فلما قال: «واركعوا مع الراكعين» يعني مع هؤلاء المسلمين الراكعين، تخصصت بالصلاة في الشرع، ولا يكون تكراراً بل يكون بياناً.

وقـيـل : قوله: «واركـعـوا مـع الراكعين» حـث على صـلاة الجماعة <sup>(٢)</sup> لتقدم ذكر الصلاة المنفردة في أول الآية .

قوله تعالى:

أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِنْبُ أَفَلا تَعْقِلُونَ آية .

# المعنى:

كل طاعة لله تعالى فلا خلاف أنها تسمى براً. واختلفوا في المراد بهذه الآية، فقال ابن عباس: المراد به التمسك بكتابهم، فكانوا يأمرون أتباعهم، ويتركون هم التمسك به؛ لأن جحدهم النبي عليه السلام هو تركهم التمسك

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من الخطيّة واثبتناه من المطبوعة.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن عباس: ص٨.

الجزء الأوّل، سورة البقرة، الآية: ££ \_\_\_\_\_\_\_\_ ٥٩.

وقال قتادة: كانوا يأمرون الناس بطاعة النبي عليه السلام ويخالفون ذلك (٢). وقال قوم: إن معناه أنهم كانوا يأمرون ببذل الصدقة ويضنون بها (٣). وقال بعضهم: البر الصدق (١) من قولهم: صدق وبر، ومعناه: أنهم يأمرون بالصدق ولا يصدقون .

#### اللغة:

والبر ـ في أصول اللغة ـ والصلة والاحسان نظائر، يقال: هو بار وصول محسن. وضد البر العقوق، وقال ابن دريد: البر ضد العقوق، ورجل بار و بر معنى واحد، و برت يمينه إذا لم يحنث، و بر حجّه، و بر (لغتان) والبر خلاف البحر، والبُر معروف أفصح من الحنطة والقمح، واحده برة (٥) قال الهذلي:

لادرّ درّي إن أطعمت نازلهم قرف الحتي وعندي البرّ مكنوز<sup>(۱)</sup>

الحتي ردي المقل خاصة، ومن أمثالهم: لا يعرف الهر من البر، واختلفوا في هذا المثل، فقـال الرمـاني: الهر الستور، والبر الفـارة في بعض الـلغات أو

<sup>(</sup>١) تفسير ابن عباس: ص٨، ونقله بالمضمون الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٠٣.

<sup>(</sup>۲) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص٤٠٢ ، وتفسيرالما وردي:ج١ ص١١. وفيهما: «بطاعة الله» بدل «بطاعة الني» .

<sup>(</sup>٣) تفسيرالماوردي: ج١ ص١١٠.

<sup>(</sup>٤) راجع العين: مادة «بر» ج٨ ص٢٥٩.

<sup>(</sup>ه) جمهرة اللغة: مادة «برر» ج١ ص٢٧.

<sup>(</sup>٦) جمهرة اللغة: مادة «بَرَرَ» ج١ ص٢٧، وفيه: «رائدهم» بدل «نازلهم»

دويبة تشبهها(۱). وقال الاخفش: معناه لا يعرف من يبره ممن يهر عليه (۲). وقوم بررة أبرار والمصدر البر، ويقال: صدق وبر، وبرت يمينه أي صدقت، وكانت العرب تقول: فلان يبرر به أي يطيعه، قال الراحز:

لاهم إن بكراً دولك الناس ويفجرونكا(٣) والناس ويفجرونكا(٣) والإبرار: الغلبة، يقال: أبر علهم فلان، قال طوفة:

«ويبرون على الآي المُبر (١) «

والبربرة كثرة الكلام، والجلبة باللسان، وأصل الباب كله البروهو اتساع الخير. والفرق بين البروالخير: إن البريدل على القصد، والحير قد يقع على وجه السهولة.

#### اللغة:

قوله: «وتنسون أنفسكم».

فالنسيـان والخفلة والسـهـونظائر. وضدّ النسيـان الذكر، تقـول: نسي نسياناً، وأنساه إنساء، وتنـاساه تناسياً، وفلان نسي كثير النسيان، والنسي والمنسي الذي ذكره الله تـعالى: «وكـنت نسياً منسياً»(<sup>ه)</sup> وسـمّي الانسان إنساناً إشتقاقاً مـن النسيان، وهو في الأصل إنسيان، وكذلك إنسان العين،

يـكشفون الفُسرعـن ذي ضرهـم ويُــبـرُّونَ على الآبي الـــمُـــبِــر (ه) مرم: ٣٣.

<sup>(</sup>١)لا يوجد لدينا كتابه.

<sup>(</sup>٢) أنظر الصحاح: مادة «برر» ج٢ ص٥٨٨، والبر: صوت المعزى، والمر: صوت الضأن.

 <sup>(</sup>٣) تهذيب اللغة: مادة «عشج» ج١ ص٤٥٣، وورد شطراً منه في العين: مادة «بر» ج٨ ص٢٥٩.

<sup>(</sup>١) ديوانه: ص٥٧، وتمام البيت هكذا:

والجمع أناسي، والنسا عرق سيق بين الفخذين فيستمر في الرجل وهما نسيان، والجمع أنساء، وهو في الفخذ، ويسمى في الساق: الطفل، وفي البطن: الحالبين، وفي الظهر: الأبهر، وفي الحلق: الوريد، وفي القلب: الوتين، وفي اليد: الأكحل، وفي العين: الناظر، يقال: هو نهر الجسد لأنه يمد جميع العروق.

وأصل الباب النسيان ضد الذكر، وقوله: «نسوا الله فنسيهم» (١) أي تركوا طاعته فترك ثوابهم، ويقال: آفة العلم النسيان، والمذاكرة تحيي العلم، وحدّ النسيان: غروب الشيء عن النفس بعد حضوره لها.

والفرق بين النسيان والسهو: إن السهويكون ابتداءً وبعد الذكر، والنسيان لا يكون إلا بعد الذكر. والنسيان والذكر معاً من فعل الله تعالى؛ لأن الانسان يجتهد أن يذكر شيئاً فلا يذكره.

#### المعنى:

ومعنى قوله: «وتنسون أنفسكم» أي تتركونها، وليس المراد بذلك ما يضاد الذكر؛ لأن ذلك من فعل الله لا ينهاهم عنه .

فان فيل: إذا كان الواجب عليهم مع ترك الطاعة والاقامة على المعصية الأمر بالطاعة والنهى عن المعصية، فكيف قيل لهم هذا القول؟

قلنا: في أمرهم بالطاعة ونهيهم عن المعصية تعظيم لما يرتكبونه من معصية الله تعالى؛ لأن الـزواجـر كلـهـا كلما كانـت أكثر كـانت المعصية أعظم، فني نهيم لغيرهم زواجر، فهو توبيخ على عظيم ما ارتكبوا من ذلك .

<sup>(</sup>١) التوبة: ٦٧.

#### اللغة:

وقوله: «وانتم تتلون الكتاب».

فالتلاوة والقراءة والدراسة نظائر، يقال: فلانٌ يتلو تلاوة فهو تال أي تابع، والمتالي الأمهات إذا تلاهن الأولاد، والواحد متل، وناقة متلية وهي التي تنتج في آخر النتاج.

وأصل الباب الاتباع، فتسمى التلاوة بذلك لا تباع بعض الحروف فيها بعضاً.

والفرق بين التلاوة والقراءة: إن أصل القراءة جمع الحروف، وأصل التلاوة اتباع الحروف، وكمل قراءة تلاوة وكل تلاوة قراءة. وحدّ الرماني التلاوة ما به صوت يتبع فيه بعض الحروف بعضاً ١٦٠.

# المعنى :

والكتاب الذي كانوا يتلونه التوراة، على قول ابن عباس وغيره (٢). وقال أبو مسلم: كانوا يأمرون العرب باتباع الكتاب الذي في أيديهم، فلما جاءهم كتاب مثله لم يتبعوه (٣).

#### اللغة:

وقوله: «أفلا تعقلون».

فالعقل والفهم واللب والمعرفة نظائر، يقال: فلانٌ عاقلٌ فهيم أديب ذو

<sup>(</sup>١) لا توجد لدينا مؤلَّفاته.

 <sup>(</sup>۲) تفسير الطبزي: ج١ ص٢٠٤.
 (٣) لم نعثر عليه في المصادر المتوفرة لدينا.

معرفة، وضد العقل الحمق، يقال: عقل الشيء عقلا، وأعقله غيره إعقالا، ويقال: اعتقله اعتقالا، وانعقل انعقالا. وقيل لابن عباس: أنى لك هذا العلم؟ قال: قلبٌ عقول ولسانٌ سؤول(١). ويقال: عقلت بعد الصبا أي عرفت الخطأ الذي كنت فيه.

وقال صاحب العين: العقل ضد الجهل، يقال: عقل الجاهل إذا علم، وعقل المريض بعد ما هجر، وعقل المعتوه ونحوه، واليقال الرباط، ويقال: عقلت البعير أعقله عقلاً إذا شددت يده بالعقال، وإذا أخذ صدقة الابل تامةً لسنة يقال: أخذ عقالاً وعقالين لسنتين وعقلاً لجماعة، وقال الشاعر: سعى عقالاً فلم يترك لنا سبداً فكيف لو قد سعى عمرو عقالين لاصبح الناس أوباداً وما وجدوا يوم التحمل في الهيجا جالين (٢) قال المبرد: يقال للمصدق إذا أخذ من الصدقة ما فيها ولم يأخذ ثمنه: أخذ عقالاً، وإذا أخذ قيمته قيل: أخذ نقداً (٣). والعقيلة من النساء التي قد عُقلت في بيتها أي حبست في بيتها وخدرت، والجمع عقائل، والدرة عقيلة البحر، وعقيلة كل شيء أكرمه، وعُقل القتيل إذا أوديت ديته من القرابة لا من القبائل، والعقل في الرجل اصطكاك الركبتين، والعقل ثوب أحر تتخذه نساء العرب، والمعقول هذا العقل عند قوم، قال الراعى (١٠):

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٢)تهذيب اللغة: مادة «عقل» ج١ ص ٢٣٩، والشاعر «عمرو بن العدّاء الكلبي». ونقل البيت الاول العن: مادة «عقل» ج١ ص١٥٩.

<sup>(</sup>٣) حكاه ابن الأثير بلفظة «قيل» في النهاية: ج٣ ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٤) وهو عبيـد بن حُصَين الرّاعي من رجـال الـعرب ووجوه قومـه، وكــان مع ذلك بذيّـاً هــجّاءً

حتى إذا لم يتركوا لعظامه لحماً ولا لفؤاده معقولا(١)

والعقل والمعقل وهو الحصن، وجمعه: عقول، والعاقول من النهر والوادي، ومن الامور أيضاً الملتبس وما اعوج منه، وعقل الدواء بطنه أي حبسه وقولهم: لا يعقل حاضر لباد، قال ابن دريد: معناه أن القتيل إذا كان بالبادية فان أهلها يتعاقلون بينهم الديّة، ولا يلزمون أهل الحضر من بني اعمامهم شيئا، وفي الحديث: (انا لا نتعاقل المضيع) يعني ما سهل من الشجاج، بل يلزم الجاني("). وعاقلة الرجل بنوعمه الأدنون، لأنهم كالمعقل له.

وأصل الباب العقل الذي هو العقد، والعقل مجموع علوم لأجلها يمتنع من كثير من القبائح ويفعل كثيراً من الواجبات. وقال الرماني: العقل هو العلم الأول الذي يزجر عن قبيح الفعل، وكل من كان زاجره أقوى كان عقله أقوى (1). وقيل: العقل معرفة يفصل بها بين القبيح والحسن في الجملة. وقيل: العقل قوة يمكن معها الاستدلال بالشاهد على الغائب. وهذه العبارات قريبة المعانى عما ذكرناه.

والفرق بين العقل والعلم: إن العقل قد يكمل لمن فقد بعض العلوم، كفقد من كمل عقله العلم بأن هذه الرمانة حلوة أو حامضة، ولا يكمل العلم لمن فقد بعض عقله.

لمشيرته، ضافه يوماً رجلٌ من بني كلاب في سنة حصّاء ولم يحضره قِرَى، وكان الكلاتي على ناب له فأمر الراعي ابن أخ له يقال له حبّر فنحرها فأطعمها إيّاه ولا يعلم الكلابي، فعيّره بنو عمّ له من قومه .

<sup>(</sup>طبقات الشعراء: ص١١٧).

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٢) جمهرة اللغة: ج٣ ص١٢٩، وفيه «المُضغ» بدل «المضيع».

<sup>(</sup>٣) مؤلفاته مفقودة.

فان قيل: إذا كان العقل مختلفا فيه، فكيف يجوز أن يستشهد به؟

قيل: الاختلاف في ماهية العقل لا يوجب الاختلاف في قضاياه، ألا ترى أن الاختلاف في ماهية العقل، حتى قال بعضهم: معرفة، وقال بعضهم: قوة، لا يوجب الاختلاف في أن الألف أكثر من الواحد، وأن الموجود غير المعدوم، وغير ذلك من قضايا العقل.

قوله تعالى:

وَأَسْتَعِينُواْ بِالصَّدْرِوَالصَّلَوْةُ وَإِنَّهَا لَكَدِيرَةُ إِلَّا عَلَىٰ لَكَشِعِينَ @ آية واحدة .

قال الجبائي: هذا خطاب للمؤمنين دون أهل الكتاب(١). وقال الطبري والرماني: هو خطاب لأهل الكتاب، ويتناول المؤمنين على وجه التأديب(٢). والأقوى أن يكون خطاباً لجميع من هو بشرائط التكليف، لفقد الدلالة على التخصيص، واقتضاء العموم ذلك. فن قال: إنه خطاب لأهل الكتاب، قال: لأنه قال: واستعينوا على الوفاء بعهدي الذي عاهدتكم في كتابكم عليه من طاعتي واتباع أمري واتباع رسولي، وترك ما نهيتكم عنه، والتسليم لأمري ولحمد صلّى الله عليه وآله بالصبر والصلاة.

#### اللغة:

وأصل الصبر هو منع النفس محابها وكفّها عن هواها، ومنه الصبر على المصيبة، لكفّه نفسه عن الجزع. وقيل لشهر رمضان: الصبر، لصبر صائمه عن الطعام والشراب نهاراً، وصبرت إياهم صبرة حبسه لهم وكفه إياهم عنه،

<sup>(</sup>١) لم تتوفر لدينا مؤلفاته.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٢٠٦.

كما يصبر الرجل القتيل فيحبسه عليه حتى يقتله صبراً، يعني حبسه عليه حتى قتله .

والمقتول مصبور، والقاتل صابر، والصبر واللبث والحبس نظائر، والصبر ضد الجزع، وأنشد أبو العباس<sup>(۱۱)</sup>:

فان تصبرا فالصبر خير معيشة وإن تجزعا فالأمر ما تريان ويقال : صبر صبراً، وتصبر تصبراً، واصطبراً، وتصابر تصابراً، وصابره مصابرة، قال صاحب العين: الصبر نصب الانسان للقتل فهو مصبور، يقال: صبروه أي نصبوه للقتل، ويقال: صبرته أي حلّفته بالله جهد نفسه، وكل من حبسته لقتل أو يين فهو قتل صبر، ويمن صبر.

والصبر عصارة شجر معروف، والصبار تمر الهند، وصبر الاناء ونحوه نواحيه، وأصبار القبر نواحيه، والصبرة من الحجارة ما اشتد وغلظ، والجمع الصبّار، وأم صبار هي الداهية الشديدة، وصبر كل شيء أعلاه، وصبير القوم الذي يصبر معهم في أمرهم، وصبر الخوان رقاقة غليظة تبسط تحت ما يؤكل من الطعام، وتقول: اشتريت الشيء بلا صبر أي بلا كيل، والصبير الكفيا (")

واصل الباب الصبر الذي هو الحبس.

# المعنى:

والصبر خلق محمود أمر الله تعالى به ودل عليه، فقال: «واصبر وما

(١) لم نعثر عليه في المصادر المتوفرة لدينا.

<sup>(</sup>٢) العن: مادة «صر» ج٧ ص١١٥-١١٧.

صبرك إلا بالله (١) وقال: «اصبروا وصابروا» (٢) وقال: «وبشر الصابرين» (٣) وقال: «واصبر على ما أصابك إن ذلك من عزم الامور» (١) وفي الحديث: (اقتلوا القاتل واصبروا الصابر) (٥) وذلك فيمن أمسكه حتى قتله آخر فأمر بقتل القاتل وحبس الممسك.

والصبر المأمور به في الآية قيل فيه قولان: أحدهما: الصبر على طاعته واجتناب معصيته. والثانى: أنه الصوم (٦).

وفي الصلاة ـهماهمنا ـقولان: أحدهما: المدعاء. والثاني: أنها الصلاة الشرعية ذات الركوع والسجود(٧) .

وكان النبي صلَّى الله عليه وآله إذا أحزنه أمر استعان بالصلاة والصوم، ووجه الاستعانة بالصلاة لمكان ما فيها من تلاوة المقرآن والدعاء والخضوع لله تعالى والاخبات؛ فإنّ في ذلك معونة على ما تنازع اليه النفس من حبّ الرياسة والانفة من الانقياد الى الطاعة .

والضمير في قوله: «وإنها لكبيرة» عائد على الصلاة عند أكثر المفسرين(٨). وقال قوم: عائد الى الاجابة للنبي عليه السلام(١) وهذا

<sup>(</sup>١) النحل: ١٢٧.

<sup>(</sup>۲) آل عمران: ۲۰۰.

<sup>(</sup>۱) ان عمران. ۱

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) لقمان: ١٧. .

<sup>(</sup>٥) السنن الكبرى: ج٨ ص٥١.

<sup>(</sup>٦) تفسير الطبري: ج١ ص٢٠٥.

<sup>(</sup>٧) تفسير الطبري: ج١ ص٨٠.

<sup>(</sup>۷) نفسير الطبري. ج۱ ص۸۰. (۸) تفسير الطبري: ج۱ ص۲۰٦.

<sup>(</sup>٩) تفسيرالطبري: ج١ ص٢٠٦، وتفسيرالما وردي: ج١ ص١١٦.

ضعيف؛ لأنه لم يجر للاجابة ذكر ولا هي معلومة إلّا بدليل غامض، وليس ذلك كقوله:«إنا أنزلناه»(١) لأنّ ذلك معلوم .

ورد الضمير على واحد وقد تقدّم ذكر شيئين، فيه قولان:

أحدهما: انها راجعة الى الصلاة دون غيرها على ظاهر الكلام لقربها منه، ولأنها الأهم والأفضل، ولتأكيد حالها وتفخيم شأنها وعموم فرضها.

والآخر: أن يكون المراد الاثنين وان كان اللفظ واحداً، كقوله: «والله ورسوله أحق أن يرضوه»(٢) قال الشاعر:

أما الوسامة أو حسن النساء فقد أوتيت منه أو انّ العقل محتنك (٣) وقال البرجمي(١):

فن يك امسى بالمدينة رحله فاني وقيبار بها لنغريب (٠)

(١) يوسف: ٢، والدخان: ٣، والقدر: ١.

(٢) التوبة: ٦٢.

(٣) أورده الأخفش في معاني القرآن: ج١ ص٢٥٣ ولم ينسبه لأحد.

(ع) البُرْجِيّ: ضابئُ بن الحارث البُرْجِيّ بن بني غالب بن حنظلة: شاعر، حبيث اللسان، كنير الشعر، عُرف بالجاهلية وأدرك الاسلام، فعاش بالمدينة الى أيام عثمان، وكان مولماً بالصيد، وله خيل وكان ضعيف البصر، سجنه عثمان لقتله صبياً بدابته، ثم إنه تخلص من السجن. وقد كان استعار كلباً من قوم من بني نهشل فحبس الكلب حولاً، ثم جاؤوا يطلبون كلهم وألحوا عليه حتى أخذوه منه فهجاهم، ورمي أمهم بالكلب فقال:

تَجَشَّمُ دونِي وَفُدُ قُسْرِحانَ شُسَقَّةً تَطَلُّ بِهَا الوَجِناء وهي حسيرُ فأدفتُهُم كلساً فراحوا كأنًا حَسِاهُمْ بسياج الهُرمزانِ أميرُ فامْكُمُ لا تسركوها وكلبكم فإنَّ عسقوق الوالسدات كسيسرُ

فأعاده عثمان الى السجن لهجائه قوم بني النهشل وبتي فيه الى ان مات سنة ٣٠هـ .

(طبقات الشعراء لابن سلام: ص٠٤، والشعر والشعراء لابن قتيبة: ص٢٠٢، والأعلام: ج٣ ص٢١٧، والكامل في التاريخ: ج٣ ص١٨٢).

(٥) نقله ابن سلام في طبقات الشعراء: ص٤٠، وابن قتيبة في الشعر والشعراء: ص٢٠٤،

الجزء الأوّل، سورة البقرة، الآية: ٥٥ \_\_\_\_\_\_\_

وقال ابن أحمر<sup>(١)</sup>:

رماني بأمر كنت منه ووالدي برياً ومن طول الطوي رماني (٢) وقال آخر:

نحن بما عسنسدنسا وانست بما عندك راض والرأي مخبتلف (٣)

وقوله: «واذا رأوا تجارة أو لهواً انفضّوا اليها» (١) ، قال قوم: اللفظ واحد والمراد به اثنان (٥) ، وقال الفراء: راجع الى التجارة لأن تجارةً جاءت فضربوا بالطبل فانصرف الناس اليها (١) .

والاستعانة في الآية المأمور بها على ما تنازع اليه نفوسهم من حبّ الرياسة وغلبة الشهوة للذة العاجلة، والاستعانة بالصبر على المشقّة بطاعة الله

والأخفش في معانى القرآن: ج١ ص٢٥٤.

(١) ابن احر: عمرو بن أحر بن العمرد من شعراء الجاهلية المعدودين، وكمان ينزل الشام، وقد أدرك الإسلام وأسلم، وقال في الجاهلية والاسلام شعراً كثيراً، وكان أعور، رماه رجل يقال له فخشعً سهم فذهبت عنه، فقال:

شَلَت أناملُ فحشيًّ فلا جَبَرت ولا استعمانَ بضاحي كَفَه أبداً أهوى لها مشقصاً حَشراً فشبرقها وكنت أدعوق ذاها الاثمد القردا عاش نحو ١٠ سنة، ومات سنة ٢٥ه.

(الأغاني: ج٨ ص٢٣٤، الشعر والشعراء: ٢٠٧).

(٢) سببويه: ج١ ص٥١، ومعاني القرآن للفرّاء: ج١ ص٥٨، ومعاني القرآن للأخفش: ج١
 ص٣٥٣، وفيها الشطر الثاني هكذا: برئيا ومن أجل الطويّ رماني.

- (٣) الشعر لقيس بن الخطم، ديوانه: ص٢٣٩.
  - (٤) الجمعة: ١١.
- (٥) راجع اعراب القرآن للزجّاج: ج٢ ص٧٦٣، وج٣ ص٧٨٧.
  - (٦) معاني القرآن: ج٣ ص٥٥٧.

ومعنى «الكبيرة» هاهنا أي ثقيلة عند الحسن والضحاك (١). وأصل ذلك ما يكبر ويثقل على الانسان حمله، كالأحمال الجافية التي يشق حملها، فقيل لما يصعب على النفس وان لم يكن من جهة الحمل: يكبر عليها، تشبهاً بذلك.

### اللغة:

وقوله: «إلّا على الخاشعين».

فالخشوع والخضوع والتذلل والاخبات نظائر، وضد الخضوع الاستكبار، يقال: خشع خشوعاً، وتخشع تخشّعاً، قال صاحب العين: خشع الرجل يخشع خشوعاً إذا رمى ببصره الى الأرض، واخستشع إذا طأطأ رأسه كالمتواضع. والخشوع قريب المعنى من الخضوع، إلّا أن الخضوع في البدن وهو الاقرار بالاستخدام، والخشوع في الصوت والبصر، قال الله تعالى: «خاشعة أبصارهم» و«خشعت الأصوات للرحن» أي سكنت(٢).

وأصل الباب من اللين والسهولة من قولهم: نقأ خاشعاً للأرض التي غلبت عليها السهولة، والخاشع الأرض التي لا يهتدى إليها بسهولة لمحو الرياح آثارها، والخاشع والمتواضع والمتذلل والمسكين بمعنى واحد، قال الشاعر:

لما أتى خبر الربير تواضعت سور المدينة والجبال الخشع (٦)

<sup>(</sup>١) تفسير الحسن البصري: ج١ ص٩٤، وتفسير الطبري: ج١ ص٢٠٦.

<sup>(</sup>۲) العين: مادة «خشع» ج١ ص١١٢.

<sup>(</sup>٣) البيت لجرير، ديوانه: ص ٢٧٠.

وخاشع صفة مدح لقوله: «والخاشعن والخاشعات»(١).

وإنما خص الحناشع بأنها لا تكبر عليه؛ لأن الحناشع قد تواطأ ذلك له بالاعتياد له والمعرفة بما له فيه، فقد صار بذلك بمنزلة ما لا يشق عليه فعله ولا يثقل تناوله، وقال الربيع بن أنس: «الحناشعين» في الآية الحنائفون (٢٠).

قوله تعالى:

اَلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَقُواْرَتِهِمٍ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِرَجِعُونَ ۚ آية بلا خلاف. ان قبل: كيف أخبر الله عمن وصفه بالخشوع بالطاعة، ومدحهم بذلك بأنهم يظنون بأنهم ملاقوربهم، وذلك مناف لصفة المدح؟

قلنا: الظن المذكور في الآية المراد به العلم واليقين، قال دريد بن الصمة (٣):

فقلت لهم ظنوا بألني مدجج سراتهم في الفارسيّ المسرّد<sup>(1)</sup>

وقال عمير بن طارق<sup>(٥)</sup>: بان يعتزوا قومي واقعد فيكم

واجعل مني الظنّ غيباً مرجما(١)

----

<sup>(</sup>١) الاحزاب: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) هو دريد بن الصمة بن الحارث من جشم، ويُكتى أبا قرة، فارس شجاع، من شعراء الفرسان، أدرك الاسلام ولم يسلم، وقتل كافراً يوم حنين مظاهراً للمشركين، ولا فضل له في الحرب وانما كان يخرجه قومه تيمناً به ليقتبسوا من رأيه وينتفعوا بمشورته.

<sup>(</sup>الأغاني: ج١٠ ص٣ ، والشعر والشعراء: ص٤٧٠).

<sup>(</sup>٤) ديوانه: ص٤٧.

<sup>(</sup>٥) لم نجد شاعراً يذكر بهذا الاسم في المراجع المتوفّرة.

<sup>(</sup>٦) أورده الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٠٦.

وقال ابه داود(۱)

رب همةً فرج منه بعريم وغيوب كشفتها بظنون (٢) وقال المبرد: ليس من كلام العرب: أظن عند زيد مالاً، يريد: أعلم؛ لأن العلم المشاهد لا يناسب باب الظنّ، وقد أفصح في ذلك أوس بن حجر في وله:

ي . الألمعي اللذي يظن بك الظن كأن قد رأى وقد سمعا<sup>(١٣)</sup> وقال آخد:

ف الا يات كم خبرية ين فإن الظنّ ينقص أو يزيد (١) وقال بعض الشيوخ: أصل الظنّ ما يجول في النفس من الخاطر الذي يغلب على القلب، كأنه حديث النفس بالشيء، وتأوّل جميع ما في القرآن من معنى العلم على هذا.

وُقال الحسن وأبو العالية (٥) ومجاهد (٦) وابـن جريج (٧): «يظنّون» أي يوقنون، ومثله: «ظننتُ أني ملاقِ حسابيه» (٨) أي علمت، ومثله: «وظنّوا

\_\_\_\_\_

 <sup>(</sup>١) ابو داود الرؤاسي أحد بني رؤاس بن كلاب بن ربيعة بن عامر بن صعصعة، عدّه ابن سلام
 في الطبقة العاشرة من الشعراء .

<sup>(</sup>طبقات الشعراء: ص١٥٠).

<sup>(</sup>٢) تفسيرالماوردي: ج١ ص١١٦.

<sup>(</sup>٣) تهذيب اللغة: مادة «لمع» ج٢ ص٤٢٤.

<sup>(</sup>٤) لم نعرف قائله.

<sup>(</sup>٥) نقله الطبرى في تفسيره: ج١ ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٦) تفسيره: ص٢٠١.

<sup>(</sup>٧) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٨) الحاقة: ٢٠.

أن لا ملجأ من الله إلا إليه» (١) ومعناه استيقنوا، وقوله: «ورأى المجرمون النور فظنوا انهم مواقعوها» (٢) يعنى: علموا .

وقـد جاء في القرآن الظنّ بمعنى الشـكّ كقوله: «ان هم إلّا يظنّون»<sup>(٣)</sup> وقوله: «إنّ الظنّ لا يغنى من الحقّ شيئاً»<sup>(١)</sup>.

وقال قوم: يحتمل قوله: «يظتون» وجهاً آخر، وهو أنهم يظنون انهم ملاقو ربّهم بذنوهم لشدة اشفاقهم من الاقامة على معصية الله، وهذا وجه مليح وقد استبعده الرماني، وقال: لأنّ فيه حذوفا كثيرة، وليس بمنكر اذا كان الكلام محتملاً له.

وقيل أيضاً: الـذيـن يظنّون إنقضاء أجـلهم وسرعة مـوتهم فيكونـون ابداً على حذر ووجل، كما يقال لمن مات: لقي الله .

والظَّن والشَّك والتجويز نظائر، إلاَّ أن الظنّ فيه قوة على أحد الأمرين دون الآخر، وحدّه ما قوي عند الظانّ كون المظنون على ما ظنّه مع تجويزه أن يكون خلافه، فبالتجويز ينفصل من العلم، وبالقوة ينفصل من الشكّ والتقليد وغير ذلك .

وضد الظن اليقين، ويقال: ظن ظناً وتظنن تظنناً، وقال: «وظنوا انهم الينا لا يرجعون» (٥) والظنين المتهم،

<sup>(</sup>١) التوبة: ١١٨.

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) الجائية: ٢٤.

<sup>(</sup>٤) يونس: ٣٦.

<sup>(</sup>ه) القصص: ٣٩.

<sup>(</sup>٦) الفتح: ١٢.

ومصدره الظنّة، والظنون الرجل السيء الظن بكل أحد، والظنون القليل الحير، والتظنّي والتظنّن بمعنى واحد، والظنون البئر التي يظنّ أن بها ماء ولا يكون فيها شىء، ومظنّة الرجل ومظانّه حيث يألفه فيكون فيه .

ومعنى قوله: "(انهم ملاقو ربهم» أي ملاقو جزاء ربهم، فجعل ملاقاة الجزء ملاقاة الملاصقة، من الجزء ملاقاة للدائدة وتغطيماً لشأن الجزاء. وأصل الملاقاة الملاصقة، من قولك: التقى الحدّان اي تلاصقا، ثم كثر حتى قالوا: التقى الفارسان اذا تحاذيا ولم يتلاصقا.

ومثل ما قلنا في قوله: «ملاقو ربّهم» قوله تعالى: «فاعقبهم نفاقاً في قلومهم الى يوم يلقونه» (١) معناه يوم يلقون جزاءه؛ لأن المنافقين لا يرون الله عند أحد من أهل الصلاة، وكذلك قوله: «ولو ترى إذ وقفوا على ربهم قال أليس هذا بالحق قالوا بلى وربنا قال فذوقوا العذاب بما كنتم تكفرون» (١) معناه إذ وقفوا على جزاء ربهم، لأنّ الكفار لا يرون الله عند أحد من الأمة.

فان قيل: ما معنى الرجوع هاهنا وهم ما كانوا قط في الآخرة فيعودوا إلها؟

قبل: راجعون بالاعادة في الآخرة في قول أبي العالية (٣). وقيل: يرجعون بالموت كما كانوا في الحال المتقدمة لأنهم كانوا أمواتاً ثم احيوا ثم يوتون فيرجعون أمواتاً كما كانوا. والأول أظهر وأقوى. وقيل: إنّ معناه: انهم راجعون الى أن لا يملك أحدهم ضراً ولا نفعاً غيره تعالى كما كانوا في بدو الخلق؛ لأنّهم في أيام حياتهم قد يملك الحكم عليهم غيرهم، والتدبير

<sup>(</sup>١) التوبة: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٠٨.

لنفعهم وضرّهم بين ذلك ، قوله: «مالك يوم الدين» ومعنى ذلك انهم يقرّون بالنشأة الآخرة، فجعل رجوعهم بعد الموت الى المحشر رجوعاً اليه .

## اللغة:

وأصل الرجوع العود الى الحال الأوّل، يقال: رجع الرجل ورجعته وهو أحد ما جاء على فعل وفعلته، ويحتمل أن يكون المراد أنهم اليه صائرون، كما يقول القائل: رجع الأمر الى فلان وان كان قط لم يكن له، ومعناه صار اليه. وحذفت النون من «ملاقو ربهم» عند البصريين تخفيفاً والمعنى على اثباتها(۱)، ومثله قوله: «إنا مرسلو الناقة»(۱) و«كل نفس ذائقة الموت»(۳) قال الشاعر:

هل أنت باعث دينار لحاجتنا أو عبد رب اخا عون بن مخراق (1) ولو أردت معنى الماضي لتعرف الاسم بالاضافة، لم يجز فيه اظهار النون البتّة، واذا كان الفعل غير واقع كان إثبات النون هو الوجه دون الاضافة، فلو قيل: «ملاقون» كان صواباً، قال الأخفش: وجرى حذف النون هاهنا للاستثقال (٥) كما قال الشاعر في قوله:

فانَ الذي حانت بفلج ِدماؤهم هم القوم كلّ القوم ياأم خالد<sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>١) نسب الأخفش ذلك الى العرب في معاني القرآن: ج١ ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) القمر: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ١٨٥، وغيرها.

<sup>(</sup>٤) البيت من أبيات سيبويه التي لم يعرف قائلها، أنظر الكتاب: ج١ ص١٠٧

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن: ج١ ص٢٥٧.

 <sup>(</sup>٦) البيت كما مر في الجزء الأول للأشهب بن رميلة ، الكتاب لسيبويه : ج١ ص١١٧، والعين :

فأسقط النون من (الذين) استثقالا، وقال الأخطل (١):

ابني كــلــيـــب إنّ عــمـــى الــلّـذا قتــلا الملـوك وفـكّكــا الأغلالا<sup>(٢)</sup>

. فأسقط النون. وقال الكوفيون: اذا حذف النون فاللفظ الاسم وإذا اثبت وظهر النصب فالمعني الفعل (<sup>n)</sup>.

قال الزجاج: ويجوز كسر الهمزة من قوله: «إنّهم اليه راجعون» لكن لم يقرأ به أحد على معنى الابتداء، ولا يجوز كسر إن الأولى لأن الظنّ وقع عليها (٤).

# قوله تعالى:

يَنَبَىٰ إِسْرَّءِ بِلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِىٓ اَنْعَنْتُ عَلَيْكُرْ وَأَنِي فَضَلَتُكُمْ عَلَالْمَالَمِينَ 🔞 آنة .

# المعنى :

قد مضى تفسير مثل هذا في ما تقدم فلا وجه لاعادته. وأما قوله:

مادة «ذا» ج۸ ص۲۰۹.

<sup>(1)</sup> الأخطل: وهو غياث بن غوث من بني تفلب من قدوكس، ويكنى أبا مالك، وقال مسلمة بن عبد الملك: ثلاثة لا أسأل عنهم أن أعلم العرب بهم: الأخطل والفرزدق وجرير، فأمّا الأخطل فيجيء سابقاً ومرة ثانياً، وأمّا جرير فيجيء سابقاً مرة وثانياً مرّة، وسُكيتاً مرة، وكان الأخطل يشبه من شعراء الجاهلية بالنابغة الذبياني. دخل على كثير من الخلفاء والأمراء فمدحهم بشعره، وله مناظرات كثيرة ومشهودة في كتب الشعر والتراجم.

<sup>(</sup>الشعر والشعراء: ص٣٠١).

<sup>(</sup>۲) دیوانه: ص۲٤۸.

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك سيبويه ولم ينسبه الى أحد، الكتاب: ج١ ص١١٧.

<sup>(</sup>٤)معاني القرآن: ج١ ص١٢٧.

«وإنّي فضّلتكم على العالمين» ذكرهم الله تعالى من الآية ونعمه عندهم بقوله: «وإنّي فضّلت أسلافكم، فنسب النعمة الى آبائهم وأسلافهم، لأنها نعمة عليهم منه، لأن مآثر الآباء مآثر الأبناء، والنعم عند الآباء لكون الأبناء من الآباء.

#### اللغة:

وقوله: «فضّلتكم».

فالتفضيل والترجيح والتزييد نظائر، والتفضيل نقيضه التسوية، يقال: فضله وتنقضه على وجه النقض، ونقيض التزييد التنقيص، يقال: فضل فضلا وافضل افضالاً، وتفضّل تفضّلاً، واستفضل استفضالاً، وتفاضلوا تفاضلاً، وفاضله مفاضلة، وفضّله تفضيلاً، والمفضال اسم المفاضلة، والفضيلة الدرجة الرفيعة في الفضل، والتفضّل التوشّح، ورجل فضل متفضّل، وامرأة متفضلة، وعليها ثوب فضل اذا خالفت بين طرفيه على عاتقها فتتوشّح به، قال الشاعر:

«اذا تُغرِّد فيه القينة الفُضُل<sup>(١)</sup>»

وافضل فلان على فلان اذا أناله من خيره وفضّله وأحسن اليه، وأفضل فلان من الطعام والأرض والخبز اذا ترك منه شيئاً، لغة أهل الحجاز: فضل يفضل، ورجل مفضال كثير المعروف والخير، والفضائل واحدها فضيلة

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) عجزبيت للأعشى ورد في ديوانه ضمن لاميته المشهورة: ص١٤٧، وفيه هكذا: ومستجيب تخال الصنج يسمعه

وهي المحاسن، والفواضل الأيادي الجميلة، المفضل ثوب تتحفف بم المرأة في بيتها والجمم مفاضل، وامرأة مفضل اذا كان عليها مفضل.

واصل الباب الزيادة. والافضال والاحسان والانعام نظائر، ويقال: فضله اذا أعطاه الزيادة، وفضله اذا حكم له بالزيادة.

# التفسير:

فان قيل: لم كرر قوله: «يا بني اسرائيل»؟

قلنا: لأنه لما كانت نعم الله هي الأصل فيا يجب فيه شكره وعبادته احتيج الى تأكيدها، كما يقول القائل: اذهب اذهب، اعجل اعجل، وغير ذلك في الأمر المهمّ، وايضاً فان التذكير الأول ورد مجملاً، وجاء الثاني مفصّلا، كأنه قال: اذكروا نعمتي التي أنعمت عليكم فيا انتم عليه من المنافع التي تتصرّفون فيها وتتمتعون بها، وإني فضّلتكم على العالمين، ودلّ هذا على قوله: «وإني فضّلتكم على العالمين» لأنها إحدى الخصال التي ذكروا بها، وجاءت عاطفة فدلّت على خصلة قبلها إمّا مذكورة أو مقدرة.

وإنما فضلوا بما ارسل الله فيهم من كثرة الرسل وأنزل عليهم من الكتب، وقيل: بكثرة من جعل فيهم من الانبياء، وما انزل الله عليهم من المن والسلوى، الى غير ذلك من النعمة العظيمة من تغريق فرعون عدوهم، ونجاتهم من عذابه، وتكثير الآيات التي يخف معها الاستدلال، ويسهل بها كثيرة المشاق. وهو قول أكثر أهل العلم كأبي العالية وغيره (١١).

ونظير هذه الآية قوله: «واذ نجّيناكم من آل فرعون» (٢) «وإذ فرقنا بكم البحر فانجيناكم وأغرقنا آل فرعون وأنتم تنظرون» (٣).

<sup>(</sup>١) راجع تفسير الطبري: ج١ ص٢٠٨. (٢) البقرة: ٤٩. (٣) البقرة: ٥٠.

# المعنى:

وقوله: «على العالمين» .

قال أكثر المفسّرين: أنّه أراد الخصوص ومعناه عالمي زمانهم. ذهب الله قتادة والحسن وأبو العالية ومجاهد وغيرهم (۱). وقال بعضهم: اذا قلت: فضل زيد على عمرو في الشجاعة لم يدل على انه أفضل منه على الاطلاق، ولا في جميع الخصال، فعلى هذا يكون التخصيص في التفضيل لا في العالمين.

وأُمة نبينا محمد صلّى الله عليه وآله أفضل من أُولئك بقوله: «كنتم خيرَ أُمية أُخرجت للناس» (٢) وعليه اجماع الامة؛ لأنّـهم أجمعوا على ان أُمة محمد صلّى الله عليه وآله أفضل من سائر الأُمم، كما إنّ محمداً صلّى الله عليه وآله أفضل الانبياء من ولد آدم عليه السلام.

قوله تعالى:

وَٱتَّقُواٰ وَمَّا لَا تَجْزِى نَفْشُعَن نَفْسِ شَيْئًا وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤخَذُ مِنْهَا عَدْلُ وَلاهُمْ يُنصَرُونَ ۞ آية واحدة بلا خلاف .

#### القراءة:

وراً ابن كثير وأهل البصرة «لا تقبل منها» بالتاء، الباقون بالياء (٣).

<sup>(</sup>۲) آل عمران: ۱۱۰.

<sup>(</sup>٣) الحجة لابي على الفارسي : ج٢ ص٣٥، والسبعة في القراءات لابن مجاهد: ص١٥٤، والتيسير في القراءات للداني: ص٧٣.

### الاعراب:

موضع «لا تجزي» نصب لأنه صفة يوم. والعائد عند الكسائي لا يكون إلا هاء محذوفة من تجزيه(١). وقال بعضهم: لا يجوز إلا فيه. وقال سيبويه(٢) والأخفش (٣) والزجاج(٤): يجوز الأمران.

## المعنى:

قال أبوعلي: المعنى في قوله: «لا يقبل منها شفاعة» فن ذهب الى ان (فيه) محذوفة من قوله: «واتقوا يوماً لا تجزي» جعل (فيه) بعد قوله: «ولا يقبل»، ومن ذهب الى انه حذف الجار وأوصل الفعل الى المفعول، ثم حذف الراجع من الصفة كما يحذف من الصلة، كان مذهبه في قوله: «لا يقبل» ايضاً مثله. وحذف الماء من الصفة يحسن كما يحسن حذفها من الصلة، ألا ترى إنّ الفعل لا يتسلّط بحذف المفعول منه على الموصوف كما لا يتسلّط بذلك على الموصوف؟

# «وما شيء حميت بمستباح(·)»

 (١) نقله الزجاج في معاني القرآن: ج١ ص١٢٨، وحكاه الأخفش في معاني القرآن: ج١ ص٨٥٦، ولم ينسبه لأحد.

<sup>(</sup>٢) كتاب سيبويه: ج١ ص٥٧-٩٩.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن: ج١ ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٤)معاني القرآن: ج١ ص١٢٨.

 <sup>(</sup>ه) عجز بيت لجرير من قصيدة نظمها في مدح عبد الملك بن مروان، أنظر ديوانه: ص٧٧،وشرح الديوان: ص٤٧، وتمام البيت:

أبحت حسى تهامية بعدة نجيد وما شيء حميت بمستبباج

# ومن الحذف قوله:

تروّحي أجدر أن تسقيلي غداً بجنبي بارد ظليل (١) المعنى: تأتي مكانا اجدر أن تقيلي فيه فحذف الجار ووصل الفعل ثم حذف الضمير، ونظر الآبة قول الراحز:

قد صبّحتْ صبّحها السلام بكبيدٍ خالطها السنام في ساعيةٍ يجها الطبعام(٢)

أي تحب الطعام فيها .

#### اللغة:

والجازاة والمكافأة والمقابلة نظائر، يقال: جزى يجزي جزاء، وجازاه مجازاة، وتجازاة وتجازوا تجازيا. قال صاحب العين: المجازاة المكافأة بالاحسان احساناً وبالاساءة اساءة، وفلان ذو جزاء وذو غناء وتقول: هذا الشيء يجزيء عن هذا بهمز وتليين وفي لغة يجزي أي يكني. وأصل الباب مقابلة الشيء بالشيء الشيء بالشيء الشيء بالشيء الشيء الله الشيء الشيء الشيء الشيء الشيء الله المؤلفة ا

### المعنى:

ومعنى قوله: «لا تجزي نفس عن نـفس شيئاً» أي لا تقابل مـكـروهها بشـيء يـدرأه عنها، قال الله تـعـالى: «هل تجزون إلّا ما كـنتم تـعملون»<sup>(1)</sup>

<sup>(</sup>١) أورده أبوعلي الفارسي في الحجّة: ج٢ ص٣٧، قائله أُحيحة بن الجلاح.

<sup>(</sup>٢) أورده الفرّاء في معاني القرآن: ج١ ص٣٢.

<sup>(</sup>٣) العين: مادة «جزي» ج٦ ص١٦٤.

<sup>(</sup>٤) النمل: ٩٠.

وقال: «اليوم تجزى كل نفس ما كسبت» (١) والفرق بين المقابلة والمجازاة: إنّ المقابلة قد تكون للمساواة فقط كمقابلة الكتاب بالكتاب، والمجازاة تكون في الشر بالشر والخر بالخر.

ومعنى قوله: «لا تجزي» أي لا تغني، وهو قول السدي(٢)، كما تقول: البقرة تجزي عن سبعة، وهي لغة أهل الحجاز. وبنو تميم تجزىء بالهمزة من أحزأه (٢) والأوّل من حزت.

وقال الأخفش: لا تجزي منها أي لا يكون مكانها بدلاً منها، وأسكر عليهم ذلك لقوله: «شيئاً». وجعل الأخفش لا تجزي منها «شيئاً» في مدوضع المصدر، كأنه يقول: لا تجزي جزاءً ولا تغني غناء(1) قال الرماني: والأقرب أن تكون «شيئاً» في موضع «حقاً» كأنه قيل:لا يؤذي عنها حقاً وجب عليها(1). وقال بعضهم: «لا تجزى» بعنى لا تقضى.

وقبول الشيء تلقيه والأخذ به، وضده الاعراض عنه، ومن ثم قيل لتجاه القبلة: قبالة، وقالوا: أقبلت المكواة الداء أي جعلتها قبالته، ويجوز أن يكون الخاطبون بذلك اليهود؛ لأنهم زعموا أنّ آباءهم الأنبياء وتشفع لهم فأويسوا بقوله: «قل فلم يعذبكم بذنوبكم» (١٦) وبقوله: «لا يقبل منها شفاعة».

<sup>(</sup>١) غافر: ١٧.

<sup>(</sup>٢) نقله الطبري في التفسير: ج١ ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٣) أنظر معاني القرآن للأخفش: ج١ ص٢٦١.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن: ج١ ص٢٦٠-٢٦١.

<sup>(</sup>٥) لا يوجد لدينا تفسيره.

<sup>(</sup>٦) المائدة: ١٨.

#### اللغة :

والقبول والانقياد والطاعة والاجابة نظائر، ونقيضها الامتناع، يقال: قبل قبولا، وأقبل إقبالاً، وقابله مقابلة، وتقابلوا تقابلا، واستقبله استقبالاً، وتقبل تقبالا، وقبل خلاف الدُبُر، والقبل اقبالك على الشيء كأنّك لا تريد غيره، والقِبَل الطاقة تقول: لا قبل لي أي لا طاقة لي، ومنه قوله: «فلنأتينهم بجنود لا قِبَل لهم بها»(١).

والقبل التلقاء، تقول: لقيته قبلاً أي مواجهة، وأصبتُ هذا من قبله أي من تلقائه أي من لدنه ومن عنده، وقوله: «وحشرنا عليهم كل شيء قُبلاً»(٢) أي قبلاً، وفسر بعضهم عياناً (٣). وكل جيل من الناس والجن، والقبيلة من قبائل العرب معروفة، والكرة يقال لها: قبائل، وكل قطعة من الجلد قبيلة، وقبيلة الرأس كل فلقة قد قوبلت بالأخرى، وكذلك قبائل العرب، والقبال زمام البغل، يقال: بغل مقبولة ومقبلة.

والقبل رأس, كل شيء مثل الجبل والأكمة وكثب الرمل. وقبالة كلُ شيء ما كان مستقبله، ومن الجيران مقابل ومدابر، وشاة مقابلة اذا قطعت من أذنها قطعة وتركت معلقة من مقدم، وان كانت من خلف فهي مدابرة، واذا ضممت شيئاً الى شيء قلت: قابلته، والقابلة هي الليلة المقبلة وكذلك العام القابل والمقبل، والقابلة التي تقبل الولد.

والقبول من الريح الصبا، لأنها تستقبل الدبور وهي تستقبل القبلة من

<sup>(</sup>١) النمل : ٣٧.

<sup>(</sup>٢) الانعام : ١١١.

<sup>(\*)</sup> معاني القرآن للفرّاء: ج١ ص٥٥٠.

المشرق،والقبول أن تقبل العفو وغير ذلك. وهو اسم المصدر واميت الفعل منه، والقبول الاسم، تقول: أفعل هذا من ذي قبل أي من ذي استقبال، والقبلة معروفة، والفعل منه التقبيل، والقبلة قبلة الصلاة.

والتقبّل تقبّل الشيء، تقول: تقبّل الله منك وعنك عملك، وتقول: تقبلت فلاناً من فلان بقبول حسن، ورجل مقابل في كرم وفي شرف من قبل أعمامه وأخواله، ورجل مقبل الشاب لم يرفيه أثر من الكبر، والقبيل والدبير في الحبل، فالقبيل الفتل الأول الذي عليه العمامة، والدبير الفتل الآخر، وبعضهم يقول: القبيل في قوى الحبل كل قوة على وجهها الداخل قبيل والوجه الخارج دبير، وقد قرىء قبلا وقبلا فن قرأ قبلاً أراد جع قبيل، ومن قرأ قبلاً أراد مقابلة، والقبيل والكفيل واحد، وقبيل القوم عريفهم، وأصل الباب المقابلة خلاف المدابرة.

وأما الشفاعة فيه مأخوذة من الشفع الذي هو خلاف الوتر فكأنّه سؤال من الشفيع، شفع سؤال المشفوع له، والشفاعة والوسيلة والقربة والوصلة نظائر، ويقال: شفع شفاعة، وتشفّع تشفعاً، واستشفع استشفاعاً وشفعه تشفيعاً، والشفع من العدد ما كان أزواجاً تقول:كان وتراً فشفعته بآخر حتى صار شفعاً، ومنه قوله: «والشفع والوتر» (١) قالوا: الشفع يوم النحر، والوتريوم عرفة (١). وقال بعض المفسّرين: الشفع الحفاء يعني كثرة الخلق، والوتر الشراً).

والشافع الطالب لغيره والاسم الشفاعة، والطالب الشفيع والشافع،

<sup>(</sup>١) الفجر: ٣.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للفرّاء: ج٣ ص٢٥٩، وتفسير مجاهد: ص٧٢٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج٣٠ ص١٠١٠.

والشفعة في الدار معروفة ، وتقول: فلان يشفع الي بالعداوة أي يعين علي ويعاديني ، وتقول: شفعت الرجل اذا صرت ثانيه وشفعت له اذا كنت له شافعاً. وأنما سمّيت شفعة الدار؛ لأن صاحبها يشفع ما له بها ، ويضمّها الى ملكه . واصل الباب الزوج من العدد .

#### التفسير:

وقوله: «ولا يقبل منها شفاعة» مخصوص عندنا بالكفّار؛ لأن حقيقة الشفاعة عندنا أن يكون في اسقاط المضارّ دون زيادة المنافع. والمؤمنون عندنا يشفع لهم النبي صلّى الله عليه وآله فيشفعه الله تعالى، ويسقط بها العقاب عن المستحقين من أهل الصلاة. لما روي من قوله عليه السلام: ادخرت شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي (١١)، وإنما قلنا: لا تكون في زيادة المنافع؛ لأنها لو استعملت في ذلك لكان أحدنا شافعاً في النبي صلّى الله عليه وآله اذا سأل الله أن يزيده في كراماته، وذلك خلاف الاجماع فعلم بذلك ان الشفاعة مختصة بما قلناه.

وعـلم بـثبـوت الشفـاعـة إنّ النفي في الآيـة يختصّ بـالكـفّـار دون أهل القبلة. والآيات الباقية نتكلم عليها اذا انتهينا اليها ان شاء الله.

# جث في الشفاعة:

والشفاعة تببت عندنا للنبي صلّى الله عليه وآله وكثير من أصحابه

<sup>(</sup>١) الذخيرة في عـلـم الكلام للسـيـد المرتضى: ص٥٠٧، وبمضمونـه في من لا يحضره الفقـيه: ج٣ ص٤٧٥ ح٤٦٣، وشُنْن ابن ماجة:ج٢ص ١٤٤١ح.

ولجميع الأئمّة المعصومين وكثير من المؤمنين الصالحين.

وقيل: إنّ نني الشفاعة في هذه الآية يختص باليهود من بني اسرائيل؟ لأنهم ادعوا انهم أبناء الله وأحباؤه وأولاد أنبيائه، وانّ آباءهم يشفعون اليه فآيسهم الله من ذلك (١١)، فأخرج الكلام غرج العموم والمراد به الخصوص. ولابد من تخصيص الآية لكل احد؛ لأن المعتزلة والقائلين بالوعيد يشبتون شفاعة مقبولة وان قالوا انها في زيادة المنافع.

وأصل الشفاعة أن يشفع الواحد للواحد فيصير شفعاً، ومنه الشفيع لأنه يصل جناح الطالب ويصير ثانياً له. والذي يدل على ان الشفاعة في إسقاط الضرر قول شاعر غطفان أنشده المبرد:

وقالوا اتعلم ان مالك ان تصب يفدك وان يجبس يديل ويشفع (<sup>۱۲)</sup> واستعملت في زيادة المنافع أيضاً وان كان مجازاً لما مضى، قال الحطئة (<sup>۳)</sup> في طلب الخبر:

وذاك امرؤ إن تأته في صنيعة الى ما له لم تأته بشفيع (١)

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٢١١.

<sup>(</sup>٢)الكامل في اللغة للمبرّد: ج١ ص٦٩، وفيه: «نَزُرك » بدل «يديل،».

<sup>(</sup>٣) الحطيئة: وهو جرول بن أوس من بني قطيعة بن عبس، ولقب بالحطية لقصره، وكنان راوية زهير وهو جاهلي، أدرك الاسلام ولم يسلم إلا بعد وفاة النبي صلّى الله عليه وآله، وحكى عنه انه قال عند الاحتضار: احلوني على حمار فإنّه لم يمت عليه كريم لعلّى أنجومٌ قال:

لسكسل جسديسيد لسنةً غيرانني أرأيست جسديسة السوت غير لسنيسة له خيطة في الخلق ليست بسكر ولا طسعسم راح يشتهسي ونسيسية ومات مكانه.

<sup>(</sup>الشعر والشعراء: ص١٨٠).

وقد استعملت الشفاعة معنى المعاونة، أنشد بعضهم للنابغة:

أتاك امرؤ مستعلن لي بغصة له من عدة مثل مالك شافع(١)

أي معين، وقال الاحوص:

كَأَنَّ مَـن لامني لأصـرمـها كانوا لـليلى بلومـهم شفعوا(٢) أي تعاونوا:

#### اللغة:

قوله: «لا يؤخذ منها عدل».

والعدل والحق والانصاف نظائر، والعدل نقيض الجور، يقال: عدل عدلا، واعتدل اعتدالا، وتعادل تعادلا وتعدّلا، وعادله معادلة، وعدّله تعديلاً، والعدل المرضي من الناس يقع على الواحد والجماعة والذكر والأنثى، فاذا قلت: هم عدل، قلت: هما عدلان.

والعدل الحكم بالحق، يقال: هو حكم عدل ذو معدلة في حكمه، وعدل الشيء نظيره، ومثله تقول: عدلت بفلان فلانا أعدله، والعادل المشرك الذي يعدل بربه، والعدل أن يعدل الشيء عن وجهه فيميله، تقول: عدلته عن كذا، وعدلت أنا عن الطريق، والعديل الذي يعادلك في المحمل أو نحوه ما كان. وسمعت العرب تقول: اللهم لا عِدْل لك أي لا مثل لك، وفي الكفارة «عدل ذلك» (٣) أي مثله في المعدّل لا بالنظير بعينه.

\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) ديوانه: ص۸۲.

<sup>(</sup>٢) نقله الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «شفع » ج١ ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٥٥.

والعدل الفداء، لقوله: «لا يقبل منها عدل»(١)، وقبيل ايضاً: ان العدل الفريضة والصرف النافلة، وقوله: «بربقهم يعدلون»(١) أي يشركون. وقيل لما يؤكل: معتدل اذا لم يكن فيه ضرر من حرّ أو برد، وتقول: عدلته أي أقته حتى اعتدل واستقام، وعدلت فلانا عن طريقه والدابة عن طريقها إذا عطفتها فانعدلت، والعدل (١) الطريق، ويقولون: الطريق يعدل الى مكان كذا وكذا، فاذا أرادوا الاعوجاج فيه قالوا: ينعدل في مكان كذا وكذا أي ينعوج. والاعتدال الاستواء، فلان عدل حسن العدالة، واصل الباب العدل الذي هو الاستقامة.

والعدل المذكور في الآية الفـدية، روي ذلك عن النبي صلّى الله عـليـه وآله(۱) وهوقول ابن عبـاس (٥) وابي العالية(١). وقال قوم: هوبدل .

والفرق بين العِدل والعَدل: إنّ العِدل (بالكسر) المثل، تقول: عندي عِدل جاربتك أي جارية مشلها، فاذا قلت: عندي عَدل جاربتك، يجوز أن يكون قيمتها من الثّن.

ومن قرأ بالتاء فلأنّ الشفاعة مؤنثة، ومن ذكّر قال: لأن التأنيث ليس بحقيقي، ولأنّ الفحل تقدّم على المؤنث فأشبه علامة الـتثنية (٧) والجـمع اذا

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١ و١٥٠.

 <sup>(</sup>٣) في النسخة الخطية «انعدل» وهو تصحيف، والصحيح ما اثبتناه كما في العين: مادة «عدل»
 ٣٦ ص ٤٠٠.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبرى في التفسر: ج١ ص٢١٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن عبّاس: ص٨.

<sup>(</sup>٦) انظر تفسير الطبري: ج١ ص٢١١.

<sup>(</sup>٧) في النسخة الخطة «التأنث» بدل «التثنية» والظاهر انه تصحيف.

الجزء الأوّل، سورة البقرة، الآية: ٤٨ \_\_\_\_\_\_\_\_\_ ١٨٩

تقدم الفعل سقط كذلك هاهنا، ومثله قوله: «لئلا يكون للناس على الله حجّة بعدّ الرسلي»(١) وكقول الشاعر:

فلا مُنزنة ودقت ودقها ولا أرض أبقل إبقالها (٢) والتاء أجود لأنه أصل والياء حسن.

#### اللغة:

قوله:«ولا هم ينصرون».

والنصر والمعونة والتقوية نظائر، وضد النصر الخذلان، يقال: نصرته نصراً، وانتصر انتصاراً، واستنصر استنصاراً، وتناصر تناصراً، قال صاحب العين: النصر عون المظلوم، وفي الحديث: (انصر أخاك ظالماً ومظلوماً) معناه ان كان مظلوماً فامنع منه الظلم، وان كان ظالماً فامنعه من الظلم وانه، والانصار كالنصار، وانصار النبي صلّى الله عليه وآله اعوانه، وانتصر فلان اذا انتقم من ظالمه، والنصير الناصر، والتنصر الدخول في النصرانية، والنصارى منسوبون الى ناصرة، وهي موضع، ونصرت الساء اذا المطرت (٣)، قال الشاعر:

اكا خرج الشهر الحرام فودّعي بلادّ تميم وانصري أرض عامر<sup>(1)</sup> ونصرت الرجل اذا أعطيته، وانشد:

<sup>(</sup>١) النساء: ١٦٥.

 <sup>(</sup>٢) نسبه سيبويه في الكتاب لعامر بن جوين الطائي: ج١ ص٢٧١ رقم البيت ٤٥٤، وحكاه الفرّاء في معاني القرآن: ج١ ص٢٧٠.

<sup>(</sup>۳) العين: مادة «نصر» ج٧ ص١٠٨.

<sup>(</sup>٤) نسبه الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «نصر» ج١٢ ص١٦٠، للراعي.

ابوك الذي اجدى عليّ بنصره فاسكت عني بعده كل قائل(۱) وأصل الباب المعونة، والنصرة قد تكون بالحبّة وقد تكون بالغلبة، فالله عز وجل ينصر جميع المؤمنين بالحبّة التي تؤيدهم، وأما النصر بالغلبة فبحسب المصلحة ولا يدل وقع الغلبة لبعض المؤمنين على أنه مسخوط عليه، كما أنّه ليس في تخلية الله بين الكفار وبين الأنبياء دلالة على حال منكرة، وقد قتل الكفار كثيراً من الانبياء ونالوا منم بضروب من الأذى، قال الله تعالى: «ذلك بأنّهم كانوا يكفرون بآيات الله ويقتلون النبيين بغير الحق» (۱) وقوله: «ثم بُغي عليه لينصرته الله» (۱) معناه بالغلبة وأما ما يأخذ له بالحق من الباغى عليه لينصر به من الله للمبغى عليه واقعة لا محالة.

والخذلان لا يكون إلّا للظالمين؛ لأنّ الله تعالى لا يخذل أولياءه وأهل طاعته، وقوله: «إن ينصركم الله فلا غالب لكم» (١) أي بالمعونة التي توجب الغلبة؛ لأن الله تعالى يقدر على اعطائهم ما يغلبون به كلّ من نازعهم، ويستعلون على كل من ناوأهم.

وحدّ الـنصرة المعونة على كـل من ظهرت منه عداوة، وقـد تكون المعونة بالطاعة فلا تكون نصرة .

والفرق بين النصرة والتقوية: إنّ التقوية قد تكون على صناعة، والنصرة لا تكون إلّا مع منازعة. فأما قولهم: لا قبل الله منهم صرفاً ولا عدلا، فقال الحسن البصري: الصرف العمل، والعدل الفدية (٥).

<sup>(</sup>١) أورده الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «نصت» ج١٢ ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٦١ .

<sup>(</sup>٣) الحتج: ٦٠.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ١٦٠.

<sup>(</sup>٥) تفسيره: ج١ ص٤٩، وذكره الماوردي في تفسيره: ج١ ص١١٧.

وقال الكلبي: الصرف الفدية، والعدل الفريضة (١). وقال أبوعبيدة: الصرف الحيلة، والعدل الفدية (٢). وقال أبومسلم: الصرف التوبة، والعدل الفداء (٣).

# قوله تعالى:

وَإِذَ نَجَيْنَكُم مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوَءَ الْعَنَادِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَ كُمْ: وَيَسْتَحْيُونَ فِسَاءَكُمُّ وَفِى ذَلِكُم بَلَآهٌ مِّن زَيِّكُمْ عَظِيمٌ اللَّهِ الله خلاف .

هذه الآية عطف على ما تقدّم من قوله: «اذكروا نعمتي التي انعمت عليكم»،فد«اذ» هاهنا متعلقة بذلك، كأنه قال: اذكروا نعمي عليكم اذ نجيناكم من آل فرعون، ونظيره «والى ثمود اخاهم صالحاً» لا تقدّم ما يدل على «ارسلنا» وهو قوله: «لقد ارسلنا نوحاً الى قومه» (٥) فكأنّه قال: وأرسلنا الى ثمود أخاهم صالحاً.

والخطاب وان كان متوجهاً الى الحاضرين في الحال فالمراد به من سلف لهم من الآباء، كما يقول القائل: هزمناكم يوم ذي قار وقبلناكم يوم الجفار (١) والها يعنى الاسلاف، قال الأخطل يهجو جريراً:

ولقد سالكم المذيل فنالكم بإراب حيث يقسّم الأنفالا(٧)

<sup>(</sup>١)تفسير الماوردي: ج١ ص١١٧، وفيه: «الدية» بدل «الفدية».

<sup>(</sup>٢)مجاز القرآن: ج١ ص٥٥، وتفسير الماوردي: ج١ ص١١٧.

<sup>(</sup>٣)تهذيب اللغة: مادة «صرف» ج١٢ ص١٦١، ونسبه إلى أبي عبيد.

<sup>(</sup>٤) الأعراف: ٧٣. و (٥) الأعراف: ٥٥.

<sup>(</sup>٦) كذا في النسخة الخظية، وفي المطبوعة «قتلناكم يوم الفجار».

<sup>(</sup>٧) ديوانه: ص٢٥١.

وجرير لم يلحق هذيلاً، ولا أدرك اراب. وقد بينًا إنّ النعمة على الآباء نعمة على الأولاد، فلا وحه لإعادته .

#### اللغة:

ومعنى «نجيناكم» فالنجاة والسلامة والاسعاد والتخلص نظائر، وضد النجاة الهدلاك ، تقول: نجا ينجو نجاة، وانجاه الله إنجاء، ونجّاه تنجية، وانتجوا انتجاء، واستنجى استنجاء، وتناجوا تناجياً. قال صاحب العين (۱۰): نجا ينجو نجاة في السرعة فهو ناج أي سريع، وناقة ناجية أي سريعة، وتقول: نجوت فلاناً أي استنهكته، قال الشاعر:

نجوت مجالداً فوجدت منه كريح الكلب مات حديث عهد (۲) ونجا بنو فلان اذا أحدثوا ذنباً أو غيره، والاستنجاء التنظيف بمدر أو ماء، والنجاة هي النجوة من الأرض وهي التي لا يعلوها السيل، قال الشاعر:

فن بنجوته كممن بعقوته والمستكنّ كمن يمشي بقرواح (١٣)

والنجو السحاب أول ما ينشأ وجمه نجاء، والنجوة ما خرج من البطن من ربح وغيرها، والنجو استطلاق البطن، يقال: نجا فلان نجواً، والنجو كلام بين اثنين كالسرّ والتسارّ، تقول: ناجيتهم فتناجوا بينهم، وكذلك انتجوا وهم جميعاً نجوى، وفلان نجيّ فلان أي يناجيه دون غيره، قال الشاعر: إني اذا ما القوم اضطراب الارشيه (1)

<sup>(</sup>۱) العنن: مادة «نجو» ج٦ ص١٨٦.

<sup>(</sup>٢) ذكره صاحب العين ولم ينسبه الى أحد، مادة «نجو» ج٦ ص١٨٦.

<sup>(</sup>٣) البيت لعبيد بن الأبرص، أنظر ديوانه: ص٥٣ ط دار صعب، وفيه «بمحفله» بدل «بعقوته».

<sup>(؛)</sup> القائل هو سحم بن وثيل البربوعي، استشهد به الفراهيدي في العين: مادة «نجو» ج٦ ص ١٨٧٨.

والنجا ما القيته عن نفسك من ثياب أو سلخته عن الشاة، تقول: نجوت الجلد انجوه نجا اذا كشطته، ونجوت العود أي اقتضبته.

وقال بعض المفسرين في قوله: «فاليوم ننجيك ببدنك» أي نلقيك على نجوة (٢).

وأصل الباب النجوة وهي الارتفاع .

والفرق بين النجاة وبين التخلّص: إنّ التخلص قد يكون من تعقيد ليس بأذى، وليس كذلك النجاة؛ لانها لا تكون إلّا من مكروه، وكل نجاة نعمة، ولا يقال لمن لا خوف عليه: نجا؛ لأنّه لا يكون ناجياً إلّا مما يخاف مثله.

قوله: «من آل فرعون» فالآل والأهل والقرابة نظائر، وقيل: أصل الآل الأهل لأنه يصغر أهيل، وحكى الكسائي: اويل(٣) فزعموا أنها ابدلت، كما قالوا: ايهات وهيهات، وكما قالوا: ماء واصلها ماه بدليل قولهم: مويه في التصغير، وفي الجمع: امواه ومياه. وقيل: لا بل أصل على حياله.

والفرق بين الآل والأهل: إنّ الأهل أعمّ منه، يقال: أهل الكوفة، ولا يقال: آل الكوفة، ويقال: أهل البلد ولا يقال: آل البلد، وآل فرعون قومه وأتباعه. وقال صاحب العين: الآل كل شيء يؤول الى شيء اذا رجع اليه، تقول: طبخت العصير حتى آل الى كذا، وأولى كلمة وعيد على وزن فعلى، والآل السراب، وآل الرجل قرابته واهل بيته، وآل البعير ألواحه

<sup>(</sup>۱) يوسى: ۹۲.

<sup>(</sup>٢) تفسير ألطبري: ج١١ ص١١٣.

<sup>(</sup>٣) نقله الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «آل» ج١٥ ص٤٣٨.

وما اقترب من أوطار جسمه (١)، وآل الحيمة عمدها، والآلــة شديدةٌ من شدائد الدهر، قالت الحنساء:

سأحمل نفسي على آلة اما عمليها وامما لهما وامما وامما والمما وآل الجبل: الله كل شيء شخصه، وآل الرحل أهله وقراباته، قال الشاعر:

ولا تبك ميتا بعد ميت أجنة على وعباس وآل أبي بكر والآلة: الحربة(٣). وأصل الباب: الأول وهو الرجوع، قال أبو عبيدة: سمعت أعرابياً فصيحاً يقول:أهل مكة آل الله، فقلنا: ما تعني بذلك؟ قال: أليسوا مسلمين، والمسلمون آل الله؟ قال: وقال: ليس يجوز أن تنصب رجلاً من المسلمين، فيقول:آل فلان، والها يجوز ذلك للرئيس المتبع، وفي شبه مكة لأنها أمّ القرى. ومثل فرعون في الضلال واتباع قومه له، فان جاوزت هذا قال الرجل أهل بيته خاصة فقلنا له: فتقول لقبيلته آل فلان؟ قال: لا إلا أهل بيته خاصة فالنا.

### التفسير:

وفرعون اسم لملوك المعمالقة، كها قيل قيصر لملك الروم، وكسرى لملك الفرس، وخاقان لملك الترك، والاخشاذ لملك الفراعنة، وتبع لملك التبابعة، فهو على هذا بمعنى الصفة؛ لأنه يفيد فيه انه ملك العمالقة بنفس

<sup>(</sup>١) كذا في النسخة الخطية، وفي المصدر: «وما أشرف من أقطار جسمه».

<sup>(</sup>٢) العين: مادة «ايل» ج٨ ص٣٥٩.

<sup>(</sup>٣) جمهرة اللغة: «لَ أُ وَيَي» ج١ ص١٨٩.

<sup>(</sup>٤) لم نعثر عليه.

الصفة الجارية عليه وعلى غيره.

وقيل: أن أسم فرعون مصعب بن الريان (١). وقال محمد بن أسحاق: هو الوليد بن مصعب (٢).

ومعنى قوله: «يسومونكم سوء العذاب» أي يولونكم سوء العذاب، يقال: سامه خطة خسفاً اذا أولاه ذلك، قال الشاعر:

# هان سيم خسفاً وجهه تربدا<sup>(٣)</sup>،

وقيل: يَجشّمونكم سوء العذاب (أ). والسوم والتجشم والتجمل نظائر، يقال: سامه الشقة وجسّمه إياها وحمّله إياها بمعنى. يقال: سام يسوم سوماً، وساومه واستامه استياماً، وتساوموا تساوماً، وسوم تسوماً، والسوم سومك سلعة ومنه المساومة والاستيام، والسوم من سير الابل وهبوب الرياح اذا كان مستمراً في سكون، يقال: سامت الرياح وسامت الابل، وهي تسوم سوما، والسوام هي الغنم السائمة، واكثر ما يقال ذلك في الابل خاصة، والسائمة تسوم الكلأ سوما اذا داومت رعيه، والراعي يسيمها، والمسيم الراعي، والسوم العلامة على الجبل، يقال: سوم فلان فرسه إذا اعلم عليه بحريرة أو شيء يعرف به.

والسها في الأصل ياء وهاء وواو وهي العلامة التي يعرف بها الخير

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الطبري عنه: ج١ ص٢١٣، وذكر، الجوهري أيضاً في الصحاح: مادة «فرعن»ج٦ ص٢١٧، والماوردي في تفسيره: ج١ ص١٨٨٠.

<sup>(</sup>٣) أورده الطبري في تفسيره: ج١ ص٢١٤.

<sup>(</sup>ع) قال صاحب العين: مادة «سوم»، في ج٧ ص٣٢٠، ما نضه: والسم: أَنْ تُجِشَّمَ إنساناً مَشْقَةً وخُطةً من الشّر . . .

والشر في الانسان، ومنه قوله: «سيماهم في وجوههم» (١) و «تعرفهم بسيماهم» (٢) وقوله: «يعرف المجرمون بسيماهم» (٢) ويقال: سياء الخير وسمت فلاناً سوء العذاب من المشقة .

وقال ابن دريد: سام الرجل ماشيته يسومها سوماً اذا رعاها، فالماشية سائمة والرجل مُسيم، ولم يقولوا سائم خرج من القياس<sup>(۱)</sup>.

وأصل الباب [السوم] الذي هو ارسال الابل في المرعى .

وقوله: «سوء العذاب» و «أليم العذاب» و «شديد العذاب» نظائر، يقال: ساعه يسوءه سوء واساء اساءةً.

قال صاحب البعين: السوء اسم العذاب الجامع للآفات والداء، تقول: سؤت فلاناً أسوءه مساءةً ومسايتًا، وتقول:أردتُ مساءتك ومسايتك، وأسأتُ إليه في الصنع، واستاء فلان من السوء، كقوله: اهمة من الهمة، وسؤت فلاناً وسوءت له وجهه. وتقول: لساء ما صنع، والسيء والسيئة اسم الخطيئة، والسوأى فعلى اسم للفعلة السيئة بمنزلة الحسنى [للحسنة]، وامرأة سوألى [أي] (٥) قبيحة، والسوءة السوءلى الفعلة القبيحة، يقال للرجل: أسوأ.

والسوأة الفرج، لقوله: «فبدت لها سوأتها»(١) والسوأة كل عمل

<sup>(</sup>١) الفتح: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٧٣.

<sup>(</sup>٣) الرحمن: ٤١.

<sup>(</sup>٤) جمهرة اللغة: مادة «سم و» ج٣ ص٥٣.

<sup>(</sup>a) ما بن المعقوفتين أثبتناه من المصدر.

<sup>(</sup>٦)طه: ١٢١.

يشين، تقول: سوأة لفلان، تعيبه لأنه ليس بخير، والسَّوْأة السَّوْآء المرأة المُنافئة، وتقول في النكرة:رجلُ سوء، فاذا عرّقته قلت: الرجل السوء لا تضيفه، وتقول:عمل سوء وعمل السوء(۱) ورجل صدق ولا تقول:الرجل الصدق لأن الرجل ليس من الصدق. وكلما ذكر بسيء فهو السوء، ويكتى عن البرص بالسوء، كقوله: «بيضاء من غير سوء» (٢) أي من غير برص، وتقول: لا خير في قول السَّوء ولا في قول السُّوء فاذا فتحت السين فعلى ما وصفناه، وإذا ضممته فعناه لا تقل سوء.

وأصل الباب السوء من قولك: ساء يسوء سوءً، ثم كثرحتى صارعلماً على الضرّ القبييح، فقالوا: أساء يسيء إساءةً، نقيض أحسن يحسن إحساناً (٣).

#### اللغة:

وقوله: «يذبّحون أبناءكم» .

فالذبح والنحر والشنق نظائر، والذبح فري الأوداج، يقال: ذبح ذبحاً، واستذبح استذباحاً، وتذابحوا تذابحاً، وذبح تذبيحاً، وأصل الذبح الشق، وذبحت المسك اذا فتقت عنه، فهو ذبيح ومذبوح، والذبح الشيء المذبوح لقوله: «وفديناه بذبج عظيم» (١) والذباح والذبحة بفتح الباء وتسكينها داء يصيب الانسان في حلقه. وتقول العرب: حي الله هذه الذبحة، أي هذه

<sup>(</sup>١) كذا في النسخة الخطّية، وفي المصدر: ولم تقل العمل السّوء، وهو الصحيح فلاحظ.

<sup>(</sup>۲)طه: ۲۲.

<sup>(</sup>٣) أنظر العين: مادة «سوء» ج٧ ص٣٢٧-٣٢٩.

<sup>(</sup>٤) الصافّات: ١٠٧.

الطلعة. والذباح الشقوق في الرجل، أصله ذباح في رجله، والذبح نور أحمر، وسعد الذابح كوكب معروف من منازل القمر.

قال صاحب العين: الذبح قطع الجلقوم من باطن. وموضعه المذبع، والميذبح السكين الذي يذبح به الذبح، والدُّباح نبات من الشجر<sup>(۱)</sup>، قال الاعشر.:

«انما قولك صاب وذبح (٢)»

وقال آخر:

«كأن عيني فيها الصاب مذبوح (٣)»

وأصل الباب الشق.

### المعنى:

قوله: «يستحيون نساءكم».

إنما قال نساء كم وهم كانوا لا يستبقون الأطفال من البنات تغليباً، لأنهم كانوا يستبقون الصغار والكبار، كما يقال: أقبل الرجال وإن كان معهم صبيان، وقيل: إنّ اسم النساء يقع على الكبار والصغار. وقيل: انهم سمعوا بذلك على تقدير انهن يبقن حتى يصرن نساء (١٠).

والمرأة والنساء والزوجات نظائر، ولا واحد للنساء من لفظه، ويقال:

<sup>(</sup>۱) العين: مادة «ذبح» ج٣ ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) لم نعثر عليه في ديوانه.

<sup>(</sup>٣) البيت لأبي ذؤيب الهذلي، تهذيب اللغة: مادة «ذبح» ج؛ ص٤٧١، وتمامه:

نام الخلى وبت الليل مشجّراً كأن...

<sup>(</sup>٤) راجع تفسير الطبري: ج١ ص٢١٥-٢١٦.

الحزء الأوَّل، سورة النقرة، الآنة: ٤٩ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ١٩٩

الرجال والنساء على وجه النقيض. قال صاحب العين: النسوة والنسوان والنسن كل ذلك مثل النساء (١).

قوله: «وفي ذلكم بلاء من ربّكم عظيم» البلاء والاحسان والنعمة نظائر في اللغة، وبلى يبلي بليّ فهو بالٍ، والبّلاء لغة [في البلي]، قال الشاعر: والمرء يسبلسيه بسلاء السربال تناكر الليالي واختلاف الأحوالِ<sup>(١)</sup>

والبلية الدابة التي كانت تشد في الجاهلية عند قبر صاحبها، رأسها في الركبة حتى تموت، ومنها ما يعقر عند القبر حتى يموت، وناقة بلومثل نضوقد أبلاها السفر، والفعل من البلية ابتليت وتقول: بلي الانسان وابتلي.

والبلاء على وجهين في الخير والشر، والله تعالى يبلي العبد بلاء حسناً وبلاء سيئاً، وابليت فـلاناً عذراً أي بليت فيا بينه وبيني بما لا لوم عليٌّ بعده، والبلوى هـى البلية، والبلوى التجربة، تقول: بلوته بلوى .

وأصل الباب التجربة، والبلاء الامتحان الذي فيه انعام. والبلاء الامتحان الذي فيه انعام. والبلاء الامتحان الذي فيه انتقام، فاذا أردت الانعام قلت: ابليته بلاء حسناً، وفي الاختبار تقول: بلوته بلاء، قال الله تعالى: «ونبلوكم بالشروالخير فتنة» (٣٠)، وقال في الإنعام: «وليبلي المؤمنين منه بلاءً حسناً» (٤٠) قال زهير:

جزى الله بالاحسان ما فعلا بكم وأبلاهما خير البلاء الذي يبلو<sup>(٥)</sup>

<sup>(</sup>۱) العين: مادة «نسو» ج٧ ص٣٠٣.

 <sup>(</sup>۲) العين: مادة «بلي» ج ٨ ص٣٦، ونسبه الأزهري في تهذيب اللغة للعجاج: مادة «بلا» ج م ١
 ص ٣٩٠.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: ٣٥.

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ١٧.

<sup>(</sup>٥) ديوانه: ص٦١.

فجمع المعنين لأنّه أراد: وانعم عليها خير النعم التي يختبر بها عباده، وقال الأحنف: البلاء ثم الثناء(١٠)، يعني الإنعام ثمّ الشكر.

### المعنى:

وإنما كان في استحياء النساء محنة عليهم وبلوى لهم، الأنهم كثيراً يُستعبدُنَ وينكحن على الاسترقاق، فهو على رجالهن أعظم من قتلهن. وقيل: إنهن كن يستبقين للاذلال والاستبقاء محنة، كما أنّ من أحيي للتعذيب فحياته نقمة، ومن أحيى للتلذيذ فحياته نعمة.

والأبناء جمع ابن، والمحذوف من الابن عند الاخفش الواو؛ لأنها أثقل وهي بالحذف أولى. وقال الزجّاج: يجوز أن يكون المحذوف ياء وواوا أو هما سيّان ولا حجّة في الفتوة، لقولهم فتيان قال: وقد جاء حذف الياء كما في يد، كقولهم: يديت اليه يدالا)، وفي دم، قال الشاع:

فلو إنّا على حبر ذبحنا جرى الدميان بالخبر اليقين (٣) والقتل الذي هو فري الاوداج أو نقض بنية الحياة يقدر الواحد منا عليه، وأمّا الموت بتسكين الحركة الحيوانية أو فعل ضدّ الحياة عند من قال لها ضدٌ، فلا يقدر عليه غر الله .

<sup>(</sup>١) اللسان: مادة «بلا» ج ١ ص٤٩٧، ولم ينسبه لاحد.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للزجاج: ج١ ص١٣١، ونقل قول الأخفش كذلك.

<sup>(</sup>٣) ذكره الفراهيــدي في العين: مادة «وخى» ج٤ ص٣٠٠، وذكره الأزهـري كذلك في تهذيب اللغة: مأدة «دمعٰ» ج١٤ ص٢١٧، ولم ينسباه لأحد.

### الاعراب:

وموضع «يسومونكم سوء العذاب» يحتمل أمرين من الاعراب:

أحدهما: الاستئناف فيكون موضعه رفعاً، كأنّه قال: يسومونكم من قبل ذلك سوء العذاب.

والثاني: أن يكون موضعه نصباً على الحال من آل فرعون والعامل فيه نجيناكم .

# المعنى 🕽

و «يسومونكم سوء العذاب» كان بذبح الأبناء واستحياء النساء. وقيل: باستعمالهم في الأعمال الشاقة، واستحياء النساء كان بأن يستبقين. وقيل: انه كان يفتش أحياء النساء عما يلدن. وقيل: انهم كانوا يستحيون أن يلجوا على النساء في بيوتهن اذا انفردن عن الرجال صيانة لهن فعلى هذا يكون انعاماً علين (() وهذا بعيد من أقوال المفسرين.

والسبب في أن فرعون كان يذبّح الأبناء ويستحيي النساء ما ذكره السدي وغيره ؛ أنّ فرعون رأى في منامه ناراً أقبلت من بيت المقدس حتى اشتملت على بيوت مصر، فأحرقت القبط وتركت بني اسرائيل وأخربت مصر، فدعى السحرة والكهنة والقافة فسألهم عن رؤياه، فقالوا: يخرج من هذا البلد الذي جاء بنو إسرائيل منه يعنون بيت المقدس ـ رجل يكون على يده هلاك مصر، فأمر بني إسرائيل الا يولد لهم غلام إلا ذبحوه ولا جارية

<sup>(</sup>١) نقل هذه الأقوال ابن جرير في تفسيره: ج١ ص٢١٤.

إلّا تركت(١).

وليس في الآية دلالة على سقوط القود عمن قتل غيره مكرها، ولا القود على المكره، ولا أن كان مختاراً غير مكره. فالقود عليه لأنه لم يجر لذلك ذكر.

فان قيل: اذا كانوا نجوهم والله انجاهم، ما المنكر أن يكون العاصي هو الذي عصى الله والله خلق معصيته؟

قيل: لا يجب ذلك ، ألا ترى أنه يقال:قد ينجيني زيد فأنجو، وان لم يكن فعلاً بلا خلاف. وكذلك اذا استنقذنا النبي صلّى الله عليه وآله من الضلالة فخلّصنا لا يجب ان يكون من فعل فعلنا. واخبار الله اليهود بهذه القصّة على لسان رسوله من دلائل نبوّته؛ لأنّ منشأه معروف، وبعده عن مخالطة الكتابين معلوم.

قوله تعالى:

وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنْجَيْنَكُمْ وَأَغْرَقْنَا ءَالَ فِرْبَعُوْنَ وَأَشَدْ نَنظُرُونَ

موضع «اذ» نصب كما تقدّم وهوعطف على مـا مضى، فكأنّه قال: واذكروا إذ فرقنا بكم البحر،وذلك من جملة نعم الله تعالى التي عدّدها عليهم مما فعله مع أسلافهم .

ومعنى «فرقـنا بكم الـبحر» أي فرقنا بين الماءيـن حتى مررتم فيه وكنتم فرقاً بينها .

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك الطبري في تفسيره: ج١ ص٢١٠، والقمّي في تفسيره: ج١ ص٤٧ مع تفاوتٍ

#### اللغة:

والفرق والفصل والقطع نظائر، والفرق يقتضي الجمع، يقال: فرق فرقاً، وأفرق المريض إفراقا، وافترق الشيء افتراقاً، واستفراقاً، وستفراقاً، وفرقه تفريقاً، وتفارقوا تفارقاً، وتفرق تفريقاً، وفارقه مفارقة، وانفرق انفراقاً، والفرق موضع المفرق من الرأس، والفرق تفريق ما بين الشيئين، والفرق فرجك ما بين شيئين تفرق بينها فرقاً حتى يتفرقا ويفترقا، وتقول:تفارق هؤلاء الصحبة أي فارق بعضهم بعضاً وافترقوا، وتقول: مشطت الماشطة كذا وكذا فرقاً أي كذا وكذا ضربا.

والفرق طائفة من الناس، قال أعرابي لصبيان رآهم: هؤلاء فرق سوء، والفرق الطائفة من كل شيء ومن الماء اذا انفرق بعضه عن بعض، وكل طائفة من ذلك فرق،وقوله: «فكان كل فرق كالطود العظيم»(١) يعني الفرق من الماء، والفريق الطائفة من الناس، والفرقة مصدر الافتراق وهو أحد ما خالف فيه مصادر افعل.

والفرقان اسم للقرآن، وكلّ كتاب أنزل الله وفرق به بين الحقّ والباطل فهو فرقان، وسمّى الله تعالى التوراة فرقاناً، وقوله: «يوم الفرقان يوم التق الجمعان» (٢) كان يوم بدر ويوم أحد فرّق الله بين الحق والباطل، والفرق هو الفلق، والمفرق هو مكيال لأهل العراق.

والفرق الخوف، تقول: رجل فروقة وامرأة فروقة،والفعل فرق يفرق من

<sup>(</sup>١) الشعراء: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) الإنفال: ٤١.

كذا فراقاً، وقوله: «وقرآناً فرقناه» (١) عنفف معناه أحكمناه ، كقوله: «فيها يفرق كُل أمر حكيم» (٢) وتقول: مفرق ما بين الطرفين، وأفرق فلان من مرض إلا أمر حكيم الانسان مرضه إفراقاً أذًا برىء، ولا يكون الافراق إلّا من مرض لا يصيب الانسان إلّا دفعةً واحدة نحو الجدرى والحصية .

وديك أفرق اذا انفرق عرفه، وتيس أفرق اذا تباعد طرفا قرنيه، ورجل فروقة وكذلك المرأة مثل نسابة وعلامة، وجاء مصدر فرقته تفرّقة. والفرق الذي جاء في الحديث: ما أسكر الفرق فالجرعة منه حرام (٣٠ مكيال يعرف بالمدينة. وفرقة من الناس وجعه فرق.

واصل الفرق الفصل بين الشيئين، والفريقة حلبة تطبخ بتمر للنفساء وغيرها .

والبحريسمى بحراً وهو انبساطه وسعته، ويقال: استبحر فلان في العلم وتبحر لاستبحاره اذا اتسع فيه وتمكّن منه، ويقال: تبحّر الراعي في رعي كثير، قال أُميّة الصغير:

أنفق نصابك في نفل تبخره من الأباطح واحبسها بخلدان (1) وتبخر فلان في الماء، ومن ذلك بحيرة طبرية وهي عشرة أميال في ستة أميال. وقيل: هي علامة خروج الدجال اذا يبست فلا يبقى منها قطرة ماء (٥) وبحرت اذن الناقة بحراً اذا شققتها وهي البحيرة، وكانت العرب

<sup>(</sup>١) الاسراء: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) الدخان: ٤.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن داود: ج٣ ص٣٢٩ ح٣٦٨، والنهاية لابن الأثير: ج٣ ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٤) البيت أورده الفراهيدي في العنن: مادة «بحر» ج٣ ص٢١٩، ومعجم البلدان: ج٢ ص١٥١٠.

<sup>(</sup>٥) راجع سِنُ الترمذي: ج؛ ص٥١٢.

تفعل ذلك اذا انتجت عشرة ابطن فلا تركب ولا ينتفع بظهرها، فنهى الله عن ذلك .

والسائبة التي تسيب فلا ينتفع منها بظهر ولا لبن. والوصيلة في الغنم كانت اذا وضعت أنشى تُركت وان وضعت ذكراً أكله الرجال دون النساء، وان ماتت الأنثى الموضوعة اشتركوا في أكلها، وان ولد مع الميتة ذكر حي اتصلت به كانت للرجال دون النساء، ويسمونها وصيلة. وقد قبل غر ذلك سنذكره في موضعه إن شاء الله تعالى.

والباحر الأحمق الذي لبس في حديثه، اذا كلم بقي كالمهوت، وبحراني منسوب الى البحرين، ودم بحراني وباحر اذا كان خالص الحمرة من دم الجوف، والعرب تسمي المالح والعذب بحراً اذا كثر، ومنه قوله: «مرج البحرين يلتقيان» (١) يعنى المالح والعذب.

وأصل الباب الاتساع. والبيحر هو المجرى الواسع الكثير الماء، واما المالح فهو الذي لا يرى حافتيه من في وسطه، لعظمه وكثرة مائه، فدجلة بحر بالاضافة الى الساقية، وليست بحراً بالاضافة الى جدة وما جرى مجراها.

### المعنى:

ومعنى قوله: «فرقنا بكم البحر» أي جعلناكم بين فرقيه تمرون في طريق يبس، كما قال تعالى: «فاضرب لهم طريقاً في البحريبسا» (٢) وقال: «فأوحينا الى موسى ان اضرب بعصاك البحرفانفلق فكان كلُّ فرق

(١) الرحمن: ١٩.

<sup>(</sup>٢) طه: ۷۷.

كالطود العظيم»(١).

وقال بعضهم في معنى «فوقنا»: يعني بين الماء وبينكم أي فصلنا بينكم وبينه حجزنا حيث مررتم فيه (<sup>۲)</sup>. وهذا خلاف الظاهر، وخلاف ما بيّنه في الآيات الأخر التي وردت مفسّرة لذلك، ومبينة لما ليس فيه اختلاف.

#### اللغة:

وقوله: «واغرقنا آل فرعون» .

قال صاحب العين: الغرق الرسوب في الماء، ويشبه به الدّين والبلوى والتغريق والتغويص والتغييب نظائر. والنجاة ضد الفرق كما إنّها ضدّ الملاك ، يقال: غرق غرقا وأغرق في الأمر اغراقاً، وغرّقه تغريقاً، وتغرّق تغرقا، ورجل غرق وغريق، وغرقت السيل وأغرقته اذا بلغت به غاية المدّ في النفوس، والفرس اذا خالط ثم سبقها يقال: اغترقها، والغرق من اللبن القليل (٣).

قال ابن دريد: غرق يغرق غرقاً في الماء، وغرق في الطيب والمال، وأصله في الماء، وكثر فاستعمل في غيره. وكذلك غرق في الذنوب، واغرق في الأمر يغرق إغراقا اذا جاوز الحدّ فيه. وأصله من نزع السهم حتى يخرجه من كبد القوس، واغرورقت عيناه شرقت بعمعها، وجمع غريق: غرق، واصل الباب الغرق الرسوب في الماء(١).

(١) الشعراء: ٦٣. (٣) العين: مادة «غرق» ج٤ ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للأخفش: ج١ ص٢٦٥. (٤) جمهرة اللغة: مادة «رَغَ ق» ج٢ ص٣٩٥.

#### اللغة:

وقوله: «وانتم تنظرون» قال المفسّرون: وأنتم ترون ذلك وتعاينونه (١١).

والنظر والبصر والرؤية نظائر في اللغة، يقاٰل: نظر ينظر نظراً، وأنظر ينظر إنظاراً، وانـتظـر انتظاراً، واستـنظـر استنظاراً، وتنـاظر تناظراً، ونـاظره مناظرة .

قال صاحب العين: نظر ينظر نظراً بتخفيف المصدر وتقول: نظرت الى كذا من غير ذكر العين (٢) ، ونظرت في الكتاب ونظرت في الأمر. وقول القائل: أنظرُ الى الله تعالى ثمّ اليك ، معناه: إنّي أتوقّع فضل الله ثمّ فضلك، ويقال: نظرتُ بعلمي ويقال: أنظرَ الدهر اليهم أي أهلكهم، قال الشاعر: هنظرتُ بعلمي ويقال الشاعر:

والنظر الاسم من نظر. وقوله: «لا ينظر اليهم» أي لا يرحمهم. (المنظور من الناس هو المرجو فضله، ينمعت به السيّد، والمنظور الذي لا يغفل عن المنظر الى ما أهميّه، والمناظرة أن تناظر أخاك في أمرٍ تنظر أنت في ذلك وينظر هو فيه كيف تأتيانه.

والمنظرة موضع في رأس جبل يكون فيه رقيب ينظر فيه الى العدو ويحرس أصحابه، والمنظرة منظرة الرجل اذا نظرت اليه أعجبك أو أساءك، تقول: انه لذو منظرة بلا مخبرة، والمنظر مصدر كالنظر، والمنظر الشيء الذي يعجب بالنظر اليه ويسرّبه، تقول: إنّ فلاناً لفي منظر ومسمع، وفي ريّ

<sup>(</sup>١) راجع تفسير العاجري: ج١ ص٢١٩.

 <sup>(</sup>٣) وردت العبارة في العين هكذا: «نظرت الىٰ كذا وكذا من نظر العين».

ومشبع؛ أي فيما أحب النظر اليه .

ونظار بمعنى انتظر في الأمر، وناظر العين النقطة السوداء الخالصة الصافية التي في جوف سوداء العين مما يرى انسان العين. والنظير نظيرك الذى هو مثلك ، والانثى نظيرة، وجمعه نظائر في الكلام والانشاء.

ونظرته وانتظرته بمعنى واحد، ويقول: انظرني يافلان أي استمع الي، لقوله: «لا تقولوا راعنا وقولوا انظرنا» (۱۰ وتقول: بعت فلاناً فانظرته أي انسأته، والاسم النظرة، ومنه قوله: «فنظرة الى ميسرة» (۱۲) أي فانتظار، واستنظر فلان من النظرة إذا هو سأل. والنظر توقع أمَّر تنتظره، وبفلان نظرة أي سوء هيئة، وقوله: «انظرونا نقتبس من نوركم» (۱۳) أي انتظرونا (۱).

وأصل الباب كلُّه الاقبال نحو الشيء بوجهٍ من الوجوه .

وقـال قـوم: إنّ النظـر اذا كان مـعـه «الى»<sup>(٥)</sup> لا يحتـمل إلّا الـرؤية، وحملوا قوله:«الى ربّها ناظرة» (١) على ذلك، وقالوا لا يحتـمل التأمّل.

وذلك غلط، لأنّهم يقولون: إنّها انظر الى الله ثم اليك بمعنى اتوقّع فضل الله ثم فضلك، وقال الطريح بن اسماعيل(٧).

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) الحديد: ١٣.

<sup>(</sup>٤) العين: مادة «نظر» ج٨ ص١٥٤-١٥٦.

<sup>(</sup>٥) في حاشية النسخة الحجرية توضيح للعبارة هكذا: أي كلمة الى.

<sup>(</sup>٦) القيامة: ٢٣.

 <sup>(</sup>٧) طريح بن اسماعيل بن أبي سلمة الثقني، ويكنى أبا الصلت، نشأ في دولة بني أمية واستنفذ شعره في الوليد بن يزيد، وأدرك دولة بني العباس، وام طريح بنت عبد الله بن سباع بن

واذا نظرت اليك من ملك والبحر دونك جرتني نعاء (١) وقال جيل بن معمر (٢):

اني اليك كماً وعدت لسناظر نظر الفقير الى السغني الموسر<sup>(٣)</sup> وقال آخد:

وجوه يوم بدر ناضرات الى الرحمان تأتي بالفلاح(١)

واتوا بـ (الى) على معنى نظر الانتظار، والصحيح إنّ النظر لا يفيد الـرؤية وانما حقيقـته تحديق الجارحـة الصحيحة نحـو الرئي طلباً لرؤيته، ولو افاد الرؤية

-----

عبدالـمُزَّى، وسباع هو الذي قتـله حمزة بن عبدالمطلب يوم أحد. مات في أيـام المهدي سـنـة ١٦٥هـ .

(معجم الأدباء: ج١٢ ص٢٢، والأغاني: ج٤ ص٣٠٨)

(١) لم نعثر عليه في المراجع المتوفرة لدينا.

(٣) جيل بن عبدالله بن معمر العذري ويكنى أبا عمرو، وهو أحد عُشاق العرب الشهورين بذلك، وصاحبته بثينه، شاعر فصبح. عشق بثينة وهو غلام صغير فلها كبر خطبها فرَّد عنها. وكان اوَّل ما عِلق بها أنه أقبل يوماً بإبله حتى أوردها وادياً يقال له بغيض، فاضطجم وأرسل إبله مُضْعِدةً، وأهل بثينة بذَنب الوادي، فأقبلت بثينة وجارةً لها واردتين الماء، فرَرّا على فصال له بُرُوك فَعَرَمَتن بثينةً؛ أي أصابتهن بشر، وهي اذا ذاك جويرية صغيرة فسبّها جيلٌ فافترتُ عليه، فَلُح اليه سبابُها فقال:

وأول ما قاد المودة بينا بوادي بغيض يابثين سباب وقلنا لها قولاً فجاءت مثله لكل كلام بابشين جواب

فافتتن بهما، وتناقل الىناس أخبارهما، وجيل وبثينه كلاهماً من عدّرة وكانت منـازلهم في وادي القرئ (من أعمال المدينة) ورحلوا الى اطراف الشام الجنوبية، فقصد جيل مصر، وافداً على عبد العزيز وأمر له بمنزل فـأقـام قليلاً، ومات فيـه سـنـة ٨٢هـ.

(الأغاني: ج٨ ص٩٠، والشعر والشعراء: ص٢٦٠).

(٣) ديوانه: ص٤٠، وفيه: «المكشر» بدل «الموسر». (٤) لم نعرف القائل.

لما جعل غاية لنفسه؛ ألا تراهم يقولون: ما زلت أنظر اليه، ولا يقولون:ما زلت أراه حتى رأيته؛ ولأنهم يشبتون النظر وينفون الرؤية، يقولون: نظرت اليه فلم أره، ولا يقولون:رأيته فلم أره.

### المعنى:

فاذا ثبت هذا، فالأولى أن نقول: إنّ تأويل الآية «وأغرقنا آل فرعون» وأنتم مقبلون عليهم متوقّعون له. وقال الفرّاء: قد كانوا في شغل من أن ينظروا مستورين بما اكتنفهم من البحر من أن يروا فرعون وغرقه، ولكته كقولك: قد ضربت وأهلك ينظرون فما اتوك ولا اعانوك، ومعناه وهم قريب عرأى ومسمع.

ومثله قوله: «أَلم تر الى ربّك كيف مدّ الظلّ»(١) وليس هاهنا رؤية، وانما هو علم؛ لأن الرؤية تستعمل في مثل ذلك يقول القائل: رأيتُ فرعون أعتى الحلق وأخبثه (٢).

وهذا الذي ذكره القراء محتمل مليح، غير أنه مخالف لقول المفسرين كلهم؛ فانهم لا يختلفون أنّ أصحاب موسى رأوا انفراق البحر والتطام أمواجه بآل فرعون حتى غرقوا، فلا وجه للعدول عن الظاهر مع احتماله؛ ولأنهم اذا عاينوا ذلك كانوا أشد في قيام الحجّة، وأعظم في ظهور الآية. وذكر الزجّاج وجهاً آخر،قال: معناه وانتم بازائهم، كما يقول القائل: دور آل فلان الى دور آل فلان أي هي بازائها، لأنها لا تبصر (٢٠).

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن: ج١ ص٣٦.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن: ج١ ص١٣٣٠.

# قصة موسى عليه السلام:

وقصة فرعون مع بني اسرائيل في البحر، ولا نعلم [إلّا] جملة ما قال ابن عباس:

إِنَّ اللهُ أُوحى الى موسى «ان أسر بعبادي إنكم متبعون» (١) فسرى موسى ببني اسرائيل ليلاً فاتبعه فرعون في الف الف حصان سوى الاناث، وكان موسى في ستمائة ألف، فلما عاينهم قال: «إِنَّ هؤلاء لشرذمةٌ قليلون وانّهم لنا لغائظون وإنّا لجميع حاذرون» (٢).

فسرى موسى ببني اسرائيل حتى هجموا على البحر، فالتفتوا، فاذا هم برهج دواب فرعون فقالوا يا موسى « أوذينا من قبل أن تأتينا ومن بعد ما جئتنا» (٣) هذا البحر أمامنا وهذا فرعون قد رهقنا بمن معه «قال عسى ربكم أن يهلك عدوكم ويستخلفكم في الأرض فينظر كيف تعملون» (١٠).

قال:فأوحى الله الى موسى «ان اضرب بعصاك البحر» (<sup>()</sup> وأوحى الى البحر ان اسمع لموسى وأطع اذا ضربك ، قال: فبات البحر له أفكل أي له رعدة لا يدري من أي جوانبه يضربه، قال: فقال يوشع لموسى عليه السلام: عاذا أمرت، قال: أمرت أن اضرب البحر، قال: فاضربه، فضرب موسى البحر بعصاه، فانفلق، فكان اثنا عشر طريقاً كالطود العظيم، فكان لكل سبط منهم طريق يأخذون فيه.

فلما أُخذوا في الطريق، قال بعضهم لبعض: مالنا لا نرى اصحابنا،

<sup>(</sup>۱) الشعراء: ٥٢. (٥) الشعراء: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) الشعراء: ٤٥ و٥٥ و٥٦.

<sup>(</sup>٣)و(٤) الأعراف: ١٢٩.

قالوا لموسى: اصحابنا لا نراهم، فقال لهم: سيروا فانهم على طريق مثل طريقكم، فقالوا: لا نرضى حتى نراهم، فيقال: إنّ موسى قال لله تعالى: اللهم أعني على اخلاقهم السيئة، فأوحى الله أن قل لعصاك (١) هكذا يميناً وشمالاً، فصار فيها كوى ينظر بعضهم الى بعض.

قال ابن عباس: فساروا حتى خرجوا من البحر، فلها جاز آخر قوم موسى هجم فرعون هو وأصحابه، وكان فرعون على فرس أدهم ذنوب حصان، فلها هجم على البحر هاب الحصان أن يتقحّم على البحر، فتمثل له جبرائيل على فرس انثى وديق فلها رآها الحصان تقحم خلفها، وقيل لموسى: اترك البحر رهواً أي طرقاً على حاله.

ودخل فرعون وقومه البحر، فلما دخل آخر قوم آل فرعون وجاز آخر قوم موسى، انطبق البحر على فرعون وقومه فاغرقوا. ويقال: نادى فرعون حين رأى من سلطان الله وقدرته ما رأى، وعرف ذلّه وخذلة نفسه: لا إله إلاّ الذي آمنت به بنو اسرائيل وانا من المسلمين (٢).

فان قبل: كيف لم يُسوَّ الله بين الخلق في هذه الآيات الباهرات التي اعطاها بني اسرائيل لتكون الحجة أظهر والشهة أبعد ؟

قيل: الآيات يظهرها الله على حسب ما يعلم من المصلحة في ذلك، وعلى حد لا ينتهي الى الالجاء والاضطرار، وخولف بين الآيات لهم على قدر حدّة أذهان غيرهم وكلالة اذهانهم، يدل على ذلك إنّ بعد مشاهدة هذه

 <sup>(</sup>١) كذا في النسخة الخطية، وفي الطبعة الحجرية: «ان قل بعصاك ... »،وفي المطبوعة تحقيق العاملي: «انقل بعصاك ... »، وفي المجمع: «ان مل بعصاك ...».

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٢١٨-٢٢٠.

الآيات قالوا: يا موسى أجعل لنا إلها كها لهم آلهة. ولما كانت العرب من أحد الناس اذهاناً وأجودهم أوهاماً جاءت الآيات مشاكلة لطباعهم ومجانسة لدقة اذهانهم، وفي الجميع الحجة الباهرة والآية القاهرة.

وليس يمكن ان يقال: انه لوظهر لهم مثل تلك الآيات لآمنوا لا محالة على وجه لا يكونون ملجئين اليه؛ لأنّ ذلك لوكان معلوماً لأظهره الله تعالى، فلها لم يظهرها الله علمنا انه لم يكن ذلك معلوماً، وموسى عليه السلام لم يكن مجتلباً الى المعارف لمشاهدته هذه الآيات؛ لأنه كان يقدم له الامان بالله ومعرفته.

وقوله: «واغرقنا آل فرعون» وان لم يكن في ظاهره انه أغرق فرعون فهو دالُّ عليه، وكأنه قال: وأغرقنا آل فرعون وفرعون معهم وانتم تنظرون فاختصر لدلالة الكلام عليه؛ لأنّ الغرض مبني على إهلاك فرعون وقومه. ونظيره قول القائل: دخل جيش الأمير البادية، فانّ الظاهر من ذلك، إنّ الأمر معهم.

قوله تعالى:

وَ إِذَ وَعَدْنَا مُوسَىٰ آرَبَعِينَ لَيْلَةُ ثُمَّ الْتَحَذَّتُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ ء وَأَنتُمُ ظَلِيمُوك (1) آبَه.

### القراءة:

قرأ «وعدنا» بغير ألف أهل البصرة، وأبو جعفر هنا وفي الاعراف وطه، وقرأ الباقون بألف قبل العين (١٠)،وقرأ ابن كثير وحفص والبرجمي

<sup>(</sup>١) السبعة في القراءات: ص١٥٤.

ورويس «اتخذتم» و «أخذتم» وماجاء منه باظهار الذال، و وافقهم الأعشى فها كان على وزن افتعلت وافتعلتم، الباقون بالادغام(١).

حجة من قرأ باثبات الالف دلالة الله على وعده وقبول موسى لأنه اذا حسن في مثل قوله: «اخلفوا الله ما وعدوه» (٢) الاخبار كان هنا في الاختيار واعدنا. ومن قرأ بالألف (٣)، قال: هو أشد مطابقة للمعنى اذ القبول ليس بوعد في الحقيقة أنما هو إخبار الموعود بما يفعل به من خير، وعلى هذا قوله: «اخلفوا الله ما وعدوه» مجاز حقيقة بما اخبروه انهم فاعلوه.

وقال جماعة من أهل العلم: ان المواعدة في الحقيقة لا تكون إلا من البشر،والله تعالى هو المتفرّد بالوعد والوعيد، كما قال تعالى: «واذ يعدكم الله احدى الطائفتين» (4) وقال: «وعد الله الذين امنوا وعملوا الصالحات» (6) والقراءتان جمعاً صحيحتان قويّتان.

#### اللغة:

و «اذ» معطوفة على الآيات المتقدمة، كأنه قال: واذكروا اذ وعدنا، وبيّنا وجه الحسن فيه؛ فالوعد والعدة والموعد والميعاد نظائر. والوعد في الخير والموعيد في الشر، يقال: وعده وعداً وأوعده ايعاداً، وواعده مواعدةً، وتواعدوا تواعداً، واتعدوا اتعاداً، وتوعدوا في الشرّ خاصة .

<sup>(</sup>١) السبعة في القراءات: ص١٥٤، والتيسير في القراءات السبع: ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) كذا في الطبعة الحديثة والحجرية والخطية والصحيح ظاهراً هو: «بلا ألف» فلاحظ.

<sup>(</sup>٤) الانفال: ٧.

<sup>(</sup>٥) المائدة: ٩، وراجع تفسير الطبري في معنى المواعدة: ج١ ص٢٢١.

قال صاحب العين: الوعد والعدة مصدران ويكونان اسمين؛ فأما العدة فيجمع على العدات والوعد لا يجمع، والموعد موضع التواعد وهو الميعاد، ويكون الوعد وقتاً للحين، والموعدة الميعاد، ويكون الوعدة والميعاد لا يكون إلّا وقتاً أو موضوعاً، والوعيد من التهدد أوعدته المكاره، ويقال أيضاً: وعدته من الشر، كقوله: «النار وعدها الله الذين كفروا»، ووعد الفحل اذا هم أن يصول (۱).

واصل الباب الوعد الذي هو الخبر بانه سيفعل بالمخبر به خيراً أو شراً، وقال أحمد بن يحيى: تقول: أوعدته، وتسكت أو تجيء بالباء تقول: أوعدته بالشر، ولا تقول،أوعدته الشر(٢٠).

وموسى اسم مركّب من اسمين بالقبطية فد (مو) هو الماء، و(سي) شجر. وسُمّي به؛ لأنّ التابوت الذي كان فيه موسى وجد عند الماء والشجر، وجدته جواري آسية امرأة فرعون وقد خرجْنَ ليغتسلْنَ، فسُمّي بالمكان الذي وجد فيه. وهو موسى بن عمران بن يصمر بن فاهث بن لاوي بن يعقوب اسرائيل الله.

### المعنى:

وقال: «أربعين ليلة» ولم يقل:يوماً،على عادة العرب في التأريخ بالليالي؛ لأن الأهلّة تطلع فها، واعتمادهم على الأهلة .

وقال الأخفش: وعد باتمام أربعين ليلة، أو إنقضاء أربعين ليلة،

<sup>(</sup>۱) مادة «وعد» ج۲ ص۲۲۲.

<sup>(</sup>٢) الصحاح: مادة «وعد» ج٢ ص ٥٥١، ولم ينسبه لاحد.

كقولك: اليوم أربعون يوماً مذخرج فلان، واليوم يومان أي تمام يومن (١٠).

وقال غيره: الاربعون كلها داخلة في الميعاد (٢).

قال أبو العالية: واعدنا موسى أربعين ليلة يعني ذا القعدة وعشراً من ذي الحجة (٣).

وقال غيره: ذا الحجة وعشراً من المحرم؛ وذلك حين خلف موسى أصحابه واستخلف عليهم هارون فكث على الطور أربعين ليلة وانزلت عليه التوراة في الألواح. وعن الربيم نحوه (٤).

وقـال الطبري: لا يجوزماً قـاله الأخفش؛ لأنّه خـلاف ظاهر التلاوة، وما جاءت به الرواية (٠٠).

قال الرماني: هذا غلط ظاهر إذ (١) الوعد لايتصل وقوعه في الاربعين كلها اذاكان الوعد هو الاخبار الموعود بما فيه النفع، فلم يكن ذلك الخير في طول تلك المدة، فلابت على ذلك أن يكون التقدير على ما قاله الأخفش أو على وعدناه إقامة أربعين ليلة للمناجاة أو غيبته أربعين ليلة عن قومه للمناجاة، وما أشبه ذلك من التقدير (١).

(١) معاني القرآن: ج١ ص٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) قاله الطبري في التفسير: ج١ ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) نقله الماوردي في تفسيره: ج١ ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) نقله الطبري في التفسير: ج١ ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٥) تفسيره: ج١ ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٦) كذا في حاشية الحجرية، وفي متنها والنسخة الخطية هكذا: «هذا غلط الظاهر انَّ».

<sup>(</sup>٧) لا يوجد لدينا كتابه.

قال أبوعلي: لا يخلو أن تكون «اربعين» ظرفاً أو مفعولاً ثانياً، ولا يجوز أن تكون ظرفاً؛ لأنّ الوعد ليس فيها كلها فيكون جواب كم، ولا في بعضها فيكون جواباً لمتى، فاذا لم تكن ظرفاً كانت منتصبة بوقوعها موقع المفعول الثاني، فيكون تقديره: وعدنا موسى انقضاء أربعين ليلة أو تتمة أربعين ليلة، فحذف المضاف ،كما تقول:اليوم خسة عشر من الشهر أي تمامه(١).

### اللغة:

والأربعة عدد يزيد على الثلاثة، وينقص عن الخمسة، يقال: ربع يربع ربعاً، وربّع تربيعاً، وتربّع تربعاً، وارتبع ارتباعاً، تقول: ربعت القوم فأنا رابعهم، والرابع من الورد وهو أن تحبس الابل عن الماء أربعة أيام ثم ترد يوم الخامس، وربعت الحجر بيدي ربعاً اذا رفعته عن الأرض بيدك، وارتبعت الحجر كذلك، وربعت الوتر اذا جعلته أربع طاقات، وتقول: أربع على ضلعك، واربع على نفسك، واربع عليك، كل ذلك واحد بمعنى انتظ.

والربع المنزل والموطن، والربع الفصيل الذي نتج في الربيع، وما ينتج بالصيف يقال له: هبع؛ وفي المثل: (ما له هبع ولا ربع)، ورجل ربعة ومربوع ليس بطويل ولاقصير، والربعة الجونة، والمرباع كانت العرب اذا غزت أخذ رئيس القوم ربع الغنيمة والباقي بينهم.

وأول الاسنان الثنايا، ثم الرباعيّات وهي أربعة ثنيتان من تحت وثنيتان من فوق، والواحد رباعية، واربع الفرس اذا التي رباعية من السنة

<sup>(</sup>١) الحجة في القراءات السبع: ج٢ ص٥٣.

الأُخرى والجمع الربع، والربيعة هي البيضة من السلاح، يقال: ربعت الأُخرى والجمع الربع، وارتبع القوم اذا اصابوا ربيعا، وحمّى ربع تأتي في اليوم الرابع (١)، والمربعة خشبة تشال بها الأحمال وتوضع على الابل، والربع الباهر.

ورجل مربوع ومربع اذا أخذته همى الربع، والربيع حظ من الماء للارض ربع يوم أو ربع ليلة، يقال: لفلان في الماء ربيع، وربع المال جزء من أربعة ويقال له: ربيع، ولم يتجاوز العرب في هذا المعنى الثمين. وقال بعضهم: التسيم والعشير، والأوّل أظهر.

وأصل الباب الأربعة من العدد. والأربعة تجري تارة على نفس العدد، وأخرى على المعدود،فاذا أجريته على العدد قلت: أربعة اثواب، واذا أجريته على المعدود قلت: أثواب أربعة .

وليلة وعشية ومساء نظائر، ويقال: يوم وليلة على طريق النقيض. قال صاحب العين: الليل ضدّالنهار، والليل ظلام الليل والنهار الضياء؛ فاذا افردت أحدهما من الآخر قلت: ليلة ويوم، تصغيرها لييلة،أخرجوا الياء الأخيرة من غرجها في الليالي. يقول بعضهم: الما كان بناؤها ليلاء فقصر يقولون: هذه ليلة ليلاء اذا اشتذت ظلمتها، قال الكيت:

# «وليلهم الأليل»

هذا لضرورة الشعروفي الكلام ليلاء(٢). والليلة الوقت من غروب

<sup>(</sup>١) العبارة مشوّشة في الحجرية والمطبوعة والخظية، والصحيح ما أثبتناه في المتن اعتماداً على عبارة العين: مادة «ربع» ج٢ ص٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) العين: مادة «ليل» ج٨ ص٣٦٣.

الجزء الأوَّل، سورة البقرة، الآية: ٥١ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ٢١٩

الشمس الى طلوع الفجر الثاني، واليوم من طلوع الفجر الثاني الى غروب الشمس..

قال ابو زيد: اتخذنا مالا فنحن نتخذه اتخاذاً، وتخذت أتخذ تخذا<sup>(۱)</sup>. قال أبو علي: اتخذ افتعل (۲) ومنه تخذت، قال الله تعالى: «لوشئت لاتخذت عليه أجراً» (۳) وتخذت: لا يتعدّى إلّا الى مفعول واحد. واتخذت تارةً يتعدّى الى مفعول واحد وتارة الى مفعولين فتعدّيه الى مفعول واحد، مثل قوله: «يا ليتني اتخذت مع الرسول سبيلاً» (٤) ومثل قوله: «واتخذوا من دون الله آلمةً» (٥) وتعديه الى مفعولين مثل قوله تعالى: «اتخذوا أيمانهم جنّة» (١) وقوله: «لا تنتخذوا عدوّي وعدوّكم أولياء» (٧) وقوله: «واتخذتموهم سخريا» (٨) ومن أدغم فلقرب غرج الذال من غرج التاء، ومن لم يدغم فلأنّ غرجها متغاير.

والعجل والثور والبقرة نظائر، إلّا إنّ العجل هو البقرة الصغيرة، ويقال: عجل وعجول، واشتقاقه من عجل يعجل عجلة، وأعجله اعجالاً، واستعجل استعجالاً، وتعجّل تعجّلا، وعجل تعجيلاً، وعاجلته معاجلة، وتعاجلوا تعاجلاً، ورجل عجل وقعجل لغتان، وتقول: استعجلت فلاناً أي

<sup>(</sup>١) نقله عنه الفارسي في الحُجّة: ج٢ ص٩٠.

<sup>(</sup>٢) الحجة في علل القراءات السبع: ج٢ ص٦٠.

<sup>(</sup>٣) الكهف: ٧٧.

<sup>(</sup>٤) الفرقان: ٢٧.

<sup>(</sup>٥) مريم: ٨١.

<sup>(</sup>٦) المحادلة: ١٦.

<sup>(</sup>٧) المتحنة: ١.

<sup>(</sup>٨) المؤمنون: ١١٠.

حثثته، وأعجلت فلاناً اعجله إعجالاً، وتعجّلت خراجه أي كلفته أن يعجله، ورجل عجلان وامرأة عجلي وقوم عجال ونسوة عجال .

والعجال الابل، والعجل عجل الثيران والواحدة عجلة، ويجمع على الأعجال، والعجالة ما تمجّلت من شيء، والعجالة طعام الراكب الذي الأعجال، ولعجالة الادواة الصغيرة وهي المطهرة والجمع العجال. والعاجلة نقيض الآجلة يعني الدنيا والآخرة، والعاجل نقيض الآجل،عام في كلّ شيء،تقول:عاجل وآجل، والعجل ولد البقرة، وجمع عجاجيل،ويقال: عجول والأنثى عجولة.

وقوله: «خلق الانسان من عجل» (١) يقال: إن آدم عليه السلام حين بلغ الروح منه الى الركبتين هم بالنهوض قبل أن تبلغ القدمين، فقال الله تعالى: «خلق الانسان من عجل» (٢) وأورثنا آدم العجلة، والعجل الظنين من غير الخليل، والعجل خشب يؤلف شبه المحفة تجعل عليه الاثقال وجمعه الاعحال، وصاحب عحال.

واصل الباب العجل الذي هو الاسراع، والعجلة والسرعة والحفة نظائر. ونقيض العجلة التأني، ونقيض السرعة الابطاء.

وبَعدُ نقيض قَبلُ، تقول: كان هذا بعدَ هذا، وتقول: بعد بعداً، أو أبعده الله إبعاداً، وتباعد تباعداً، وباعده مباعدة، واستبعده استبعاداً، وبعده تبعيداً، وتبعد تبقداً.

قال صاحب العين: (بعد) لما يكون على أثر الشيء اذا كان قد مضى

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمى: ج٢ ص٧١.

فاذا أفردوا قالوا: هو من بعد، كقوله تعالى: «لله الأمرين قبلُ ومِن بَعدُ» (١) وتقول: بعداً وسحقاً، ويقرأ: «باعد بين أسفارنا» (٢) وبعد بمعنى واحد.

والأبعد نقيض الأقرب، والجمع: أباعد وأقارب، ويقرأ «بَعِدت ثمود» و«بَعُدت ثمود» (<sup>٣)</sup> ومعناهما واحد إلاّ أنّهم يقولون: بعد الرجل وأبعده الله، والبعد من اللعن يقول: ابعده الله، أي لا يرثي له ممّا نزل<sup>(١)</sup>.

وقال ابن دريد: البعد ضد القرب، وبعد ضدّ قبل، وسمع ابو زيد العرب تقول: فلان غير بعيد وغير بعد<sup>(ه)</sup>.

وأصل الباب البعد نقيض القرب.

## المعنى:

ومعنى قوله: «ثم اتَخذتم العجل من بعده وأنتم ظالمون» أي اتخذتموه إلهاً؛ لأن بنفس فعلهم لصورة العجل لا يكونون ظالمين؛ لأن فعل ذلك ليس بمحظور وانما هو مكروه. وما روي عن النبي صلّى الله عليه وآله انه لعن المصوّرين (٦) معناه: من شبّه الله بخلقه أو اعتقد فيه أنّه صورة، فلذلك قدّر الحذف في الآية، كأنّه قال: اتخذتموه الهاً، وذلك انهم عبدوا العجل

<sup>(</sup>١) الروم: ٤.

<sup>(</sup>۲) سبأ: ۱۹.

<sup>(</sup>٣) هود: ٩٥.

<sup>(</sup>٤) العين: مادة «بعد» ج٢ ص٥٣.

<sup>(</sup>٥) جمهرة اللغة: مادة «ب دع» ج١ ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٦) من لا يحضره الفقيه: ج٤ ص٥، والبخاري: ج٣ ص١٠٨، ومسند أحمد: ج٤ ص٣٠٨.

بعد موسى لمّا قال لهم السامري: هذا إلهكم واله موسى .

«فنسي» أي ترك الههم ومضى ناسياً، وقيل: بل معنى «فنسي» اي فترك ما يجب عليه من عبادة الله.

## قصة السامرى:

وكان سبب عبادتهم العجل ما ذكره ابن عباس: إنّ السامري كان رجلاً من أهل ياكرم (۱)، وكان من قوم يمبدون البقر، وكان حبّ عبادة البقر في نفسه، وكان قد اظهر الاسلام في بني اسرائيل .

فليا قصد موسى الى ربه خلف هارون في بني اسرائيل، قال لهم هارون: إنكم تحمّلتم أوزاراً من زينة آل فرعون، وأمتعة وحلياً فتطهروا منها فانها نجس، وأوقد لهم ناراً، وقال لهم: اقذفوا ما كان معكم فيها، فجعاها يأتون بما كان معهم من تلك الأمتعة وذلك الحلي فيقذفون به فيها، حتى إذا انكسر الحلي ورأى السامري أثر فرس جبرئيل، فأخذ تراباً من أثر حافره، ثمّ أقيل النار.

فقال لهارون: يا نبي الله ألقي ما في يدي؟ قال: نعم، ولم يظنّ هارون إلّا انه كبعض ما جاء به غيره من الحلي والأمتعة، فقذف فيها وقال:كن عجلاً جسداً له خوار، وكمان البلاء والفتنة، وقال: هذا الهكم وآله موسى، فعكفوا عليه وأحبوه حبّاً لم يرَمثله قط<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) كذا في الخطية والححجرية والمطبوعة، وفي مجمع البيان: «ماجروي».

<sup>(</sup>٢) نقله الطبري في التفسير. ج١ ص٢٢٤.

### اللغة:

وسمي العجل عجلاً مأخوذ من التعجيل؛ لأن قصر المدّة كالعجل في الشيء .

وقال أبو العالية: انما سمّي العجل عجلاً؛ لأنهم عجلوا فاتخذوه قبل أن يأتيهم موسى (١).

وقـال الحسـن: صـار العجل لحـمـاً ودمـاً (<sup>(٢)</sup>. وقال غيره: لا يجوز؛ لأن ذلك من معجزات الأنبياء.

ومن وافق الحسن قال: إنّ القبضة من أثر الملك كان الله قد أجرى العادة بانها اذا طرحت على أي صورة كانت حييت، فليس ذلك بمعجزة، إذ سبيل السامري فيه وسبيل غيره سواء، ومن لم يجز انقلابه حياً، فأوّل الحوار على إنّ السامري جعل فيه خروقا فدخلها الربح فحدث فيه صوت كالحاد.

وانما قال: «وانتم ظالمون» يعني ظالمي أنفسهم إذ أدخلوا عليها الضرر بما يستحقّون على عبـادته من العقوبة والظـلم، وقد يكون للنـفس وقد يكون للغر.

وانما وصفوا بانهم اتخذوا العجل إلها، وهي صفة ذمّ لهم بما لم يـ يفعلوا لرضاهم بما كـان عليه أسلافـهم، وسلوكهـم طرائقهم في المخـالفة لأمر الله، والذمّ على الحقيقة على أفعـالهم فان كان اللفظ على أفعال أسلافهم فاخرج

<sup>(</sup>١) نقله الطبري في التفسير: ج١ ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) ذكره الماوردي في تفسيره: ج١ ص١٢١.

اللفظ مخرج من، كأنهم فعلوا ذلك لسلوكهم تلك الطرق وعدولهم الى الخالفة، فالذم متعلق ما كان منهم في الحقيقة.

فان قبل: هل هذا الميقات في قوله: واعدنا موسى ثلاثين ليلة واتممناها بعش؟

قـبـل: قال أبو علي وابـو بـكـر بن اخشاد واســمـه احمد بن علي: ان هذا ذاك ، وفي الناس من قال: هوغيره، والأول أظهر.

وانما ذكر الشلاثين وأتمها بعشر، والأربعين قد تكمل بعشرين وعشرين؛ لأن الثلاثين أراد بها ذا القعدة وذا الحجة فذكر هذا العدد لمكان الشهرثم ذكرما يتم به العدد أربعين ليلة .

وانما قال: «اربعين ليلة» ولم يقل: أربعين يوماً؛ لتضمّن الليالي الأيام على قول المبرد (١٠)، ومعنى ذلك: انه اذا ذكرت الليالي دخلت فيها الأيام وليس اذا ذكرت الايام دخلت الليالي فيها، هكذا هو الاستعمال.

والصحيح إن العرب كانت تراعي في حسابها السهور والأيام والأهلة، فأوّل الشهر الليالي، ولذلك ارخت بالليالي وغابتها على الايام ولذلك صارت الايام تابعة لليالي، واكتفى بذكر الليالي من الايام، فقيل:لعشر خلون، ولم يقولوا:لعشرة؛ لأنّه جرى على ما جرى على الليالي.

«واتخذ» قال الرماني: ورنه افتعل وأصله يتخذ، فقلبت الياء تاء «وأدغمت في التاء التي بعدها. وقال ابوعلي: يتخذت وليس من اخذت، لأنّ الهمزة لا تبدّل من الياء ولا تبدّل الياء منها، واتخذت لا تكون افتعلت من اخذت ويكون ابدلت الهمزة ياء ثم ادغمت في التاء، كها قالوا: اتسر

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه أفيا لدينا من الصادر.

الجزء الأوّل، سورة البقرة، الآبة: ٥٢ \_\_\_\_\_\_\_ ٢٢٥ \_\_\_\_\_

الجزور وهو من اليسر؛ لأنه لا يجوز على قول اصحابنا لاختلاف الحرفين .

وفائدة الآية التعجب من قولهم، اذ كانوا في مقدار هذه المدة اليسيرة لغيبة موسى عنهم اتخذوا العجل إلها. وادغام الذال عند التاء جائز، وتركه أيضاً كذلك جائز(١).

قوله تعالى:

مُمَّ عَفَوْنَا عَنكُم مِّنَ بَعْدِ ذَلِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ۞ آية بلا خلاف. قيل في معنى ما وقع العفو عنهم بقوله: «ثم عفونا عنكم» قولان: أحدهما: انا تركنا معاجلتكم بالعقوبة من بعد اتخاذكم العجل إلهاً. والآخر: عفونا عنكم بقبول التوبة من عبادة العجل (٢).

#### اللغة:

والعفو والصفح والمغفرة والتجاوز نظائر. فالمغفرة نقيض العقوبة، ويقال: عفا عفواً واعفاه اعفاء، واستعفى استعفاء، وعنى تعفية، وعافاه معافاة، وتعني تعفيا، وتعافى تعافيا، واعتفاه اعتفاء.

العفو أحلّ المال وأطيبه، والعفو المعروف، والعفاة طلاب المعروف، وهم المعتفون، تقول: اعتفيت فلاناً، اذا طلبت معروفه وفضله، والعافية من الطير والدواب طلاب الرزق اسم جامع لها، ومنه قوله عليه السلام: من غرس شجرة مثمرة فما اكلت العافية منها كتب له صدقة (٢).

والعافية دفاع الله عن العبد، يقول: عافاه الله من مكروه وهو يعافيه

<sup>(</sup>١) الحجة في علل القراءات السبع: ج٢ ص٥٩.

<sup>(</sup>٢) حكاه الطبري في التفسير: ج١ ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد: ج٣ ص٣٩١.

معافاة، والاستعفاء ان تطلب الى من كلفك امراً أن يعفيك منه، وعنى الشيء اذا كثر، وأعفيته اذا اكشرته، قال تعالى: «حتى عفوا»(١)، ومنه إعفاء اللحية اكثارها.

وعنى درس، يقال: أخذ من فلان ما عفا وصفا. والعفا التراب، تقول: يعفيه العفا، وعليه العفا، والعفا الدروس، قال زهير:

# «على آثارما ذهب العفاء (٢)»

ومنه عفت الديار، والربح تعفو الديار عفاء وعفوا، وتعفّت الدار والأثر تعفيّاً، والعَفوة واليفوة والمُفوة. والجمع: العفو وهي الحمر الأفتأ والفتيات. والعفاء ما كثر من الوبر والريش، وناقة ذات عفاء كثيرة الوبر طويلته، والعفو ولد الأتان الوحشية.

وأصل الباب الترك ، ومنه قوله: «فمن عني له من أخيه شيء» (٣) من ترك له. وعفو الشيء صفوه .

ومعنى «لعلكم» في الآية لكي تشكروا، وقيل: معناه التعريض كأنّه قال: عرضناكم للشكر.

وقوله: «من بعد ذلك » ـ وان كان اشارة الى الواحد فعناه الجمع. وانما كان ذلك كذلك ؛ لأنّ ذا اسم مبهم فمرة يأتي على الأصل، ومرّة يأتي على مشاكلة اللفظ اذا كان لفظ المبهم على الواحد وان كان معناه الجمع، على أنّه قد يخاطب بلفظ الواحد ويراد به الجمع، كقوله: «ياأتيها النبي» ثم

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) ديوانه: ص٨، وتمام البيت:

<sup>(</sup>٣) يرم من من المسلما منها في المانوا على آثار منا ذهب العضاء أ (٣) البقرة: ١٧٨.

الجزء الأوّل، سورة البقرة، الآية: ٥٢ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ٢٢٧

قال: «اذا طلّقتم النساء»(١).

وقوله: «من بعد ذلك» إشارة الى اتخاذهم العجل إلهاً.

اللغة:

وقوله: «لعلكم تشكرون» .

فالشكر هو الاعتراف بالنعمة مع ضرب من التعظيم. وقال الرمّاني: الشكر هو الاظهار للنعمة (٢). والصحيح هو الأوّل؛ لأنه قد يظهر النعمة من لا يكون شاكراً لها.

والقرق بين الشكر والمكافاة: إنّ المكافأة من التكافؤ وهو التساوي، وليس كذلك الشكر، ففي مكافأة النعمة دلالة على أنّه قد استوفى حقها. وقد يكون الشكر مقصرا عنها وان كان ليس على المنعم عليه أكثر منه إلّا أنّه كلما ازداد من الشكر حسن له الازدياد وان لم يكن واجباً؛ لأنّ الواجب لا يكون إلّا متناهياً، وذلك كالشكر لنعمة الله لو استكثرته غاية الاستكثار لم يكن لينتهي الى حدٍّ لا يجوز له الازدياد لعظم نعم الله عز وجل وصغر شكر العبد.

ويقبال: شكر شكراً وشكوراً، وتشكّر تشكراً، والشكور من الدواب ما يكفيه قليل العلف لسمنه. والشكر من الحيوانات التي تصيب حطّاً من بقلٍ أو مرعى فتغزر ليتها بعد قلة، يقال: اشكر القوم اذا انزلوا منزلاً فاصابت نعمهم شيئاً من بقل فدرت عليه، وانهم ليحلبون شكرة ـ بجزم

(١) الطلاق: ١.

<sup>(</sup>٢) لا بوحد لدينا كتابه.

الكاف وقد شكرت الحلوبة شكراً، والشكير شعر ضعيف ينبت خلال الشيب، وكذلك ما يخبت من ساق الشجر قضبان تخرج غضةً بين قضبان عاسية يقال له: الشكر، وأشكر ضرع الناقة اذا امتلاً لبناً، والشكر بضع الماق.

وأصل الباب الظهور. ولا يستحقّ الكافر الشكر على وجه الاجلال والانعام، والكافر لا يستحقّ كذلك وانما يجب له مكافاة نعمته كها يجب قضاء دينه على وجه الخروج اليه من غر تعظيم له ويسمّى ذلك شكراً.

والشكر لا يستحق إلا على نعمة . ومعنى قولنا في الله: «انه غفور شكور» انه يجازي العبد على طاعاته من غير أن ينقصه شيئاً من حقّه فجعل المجازاة على الطاعة شكراً في مجاز اللغة .

ولا يستحق الانسان الشكر على نفسه؛ لأنه لا يكون منعماً على نفسه كما لا يكون مقرضاً لنفسه، والنعمة تقتضي منعماً غير المنعم عليه، كما أن القرض يقتضي مقترضاً غير المقرض. وقد يصحّ أن يحسن الى نفسه كما يصحّ أن يسيء إليها؛ لأنّ الاحسان من المحسن، فاذا فعل بها فعلاً حسناً ينتفع به كان عسناً اليهابذلك الفعل، واذا فعل بها فعلاً قبيحاً كان مسيناً اليها.

والشكر متعلّق في الآية بعفو الله عنهم ونعمه عليهم، كأنّه قال: لتشكروا الله على عفوه عنكم وسائر نعمه عليكم .

قوله تعالى:

وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ وَٱلْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ نَمْتَدُونَ 🕝 آية .

### المعنى:

قوله: «واذ» عطف على ما مضى من التذكير بنعمه، فكأنَّه قال:

واذكروا اذ آتينا موسى الكتاب؛ لأنّ (اذ) اسم للوقت الماضي و(إذا) للموقت المستقبل، وكذلك تستعمل في الجزاء؛ لأنّ الجزاء لا يكون إلّا بالمستقبل، كقولهم: ان تأتني آتك. و(لو) تشبه الجزاء من حيث أنّه لابدّ لها من الجواب، كما لابدّ لحرف الجزاء من الجواب.

وقوله: «وآتینا موسی الکتاب» معناه أعطیناه، والکتاب یرید به التوراة، وأمّا الفرآن فقال الفراء (۱۱) وقطرب (۲۱) وتغلب (۲۱): یحتمل أن بکون أتّی موسی کتاب التوراة ومحمّد الفرقان، کیا قال الشاعر:

## \*متقلّداً سيفاً ورمحا(٤) \*

وضعف قوم هذا الوجه؛ لأنّ فيه حمل القرآن على المجاز من غير ضرورة مع أنّه تعالى أخبر أنه أتى موسى الفرقان في قوله: «ولقد آتيناموسى وهارون الفرقان وضباء» (٥٠).

وقال الفرّاء: هو كلام مشنّى يراد به التوراة، وكرّر لاختلاف اللفظين، كقولهم: بعداً وسحقاً،وهما بمعنى واحد<sup>(١)</sup>.

قال الرماني: هذا المثال لا يشبه الآية، لأنه جمع الصفتين لموصوف واحدٍ على معنيين متفقين، والأولى أن يمثل بقولهم: هو العالم الكريم

(٢)و(٣) راجع تهذيب اللغة: مـادة «فرق» ج.٩ صـ١٠٥، ومعاني القرآن للـزجاج: ج١ صـ١٣٤، نقلاً عن قطرب.

ياليت بعملكِ قدْغدا مُستقلَّداً سيفاً ورُما (٥) الأبياء: ٤٨.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص٣٧.

<sup>(؛)</sup> تقدّم ذكره، وهو رجز لعبدالله بن الزبعرى، أورده المبرد في الكامل :ج١ص١٨٩، والمرتضىٰ في أماليه: ج٢ ص٢٦٠، وتمامه:

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن: ج١ ص٣٧.

فجمعت الصفتان لموصوف واحد على معنيين مختلفين (١٠). وقال عدي بن زيد:

وقستمست الأديم لسراهشسيسه وألني قسولها كندباً ومسينا (٢) وقال قوم: الكتاب: التوراة، والفرقان: انفراق البحر لبني اسرائيل والفرج الذي اتاهم كها قال: «يجعل لكم فرقانا» أى مخرجاً.

وقال بعضهم: الفرقان: الحلال والحرام الذي ذكره في التوراة.

وروي عن ابن عباس وابي العالية ومجاهد: ان الفرقان الذي ذكره هو الكتاب الذي اتاه يفرّق فيه بن الحق والباطل (٣).

وقال ابن زيد: الفرقان: النصر الذي فرّق الله به بين موسى وفرعون، كما قال: «يوم كما فرق بين محمد صلّى الله عليه وآله و بين المشركين، كما قال: «يوم الفرقان يوم التقلى الجمعان» (ن).

وقال أبو مسلم: هو ما أُوتي موسى من الآيات والحجج التي فيها التفرقة بين الحق والباطل <sup>(ه)</sup> .

## المعنى:

وقوله: «لعلكم تهتدون».

أي لكي تهتدوا، وقد بيئاه فيا مضى. وفيه دلالة على أنه تعالى أراد أن يهتدوا لأنّ هذه اللام لام الغرض؛ وذلك يفسد قول الجبرة إنه اراد

<sup>(</sup>١) لا يوجد لدينا كتابه.

<sup>(</sup>٢) أمالي المرتضى: ج٢ ص٢٥٨، ومعاني القرآن للفرّاء: ج١ ص٣٧.

<sup>(</sup>٣)و(٥) نقل أقوالهم الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٦٠-٢٢٦ والماوردي في تفسيره: ج١ص١٢١.

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ٤١.

الجزء الأوّل، سورة البقرة، الآية: ٥٤ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ٢٣١

منهم الكفر.

فان قيل: كيف يهتدون بما أوتي موسى من البيان، وما أوتي في التوراة من البرهان مع انقطاع النقل الذي تقوم به الحجة.

قيل: الجواب عنه من وجهين:

أحدهما: إنّ الخطاب لأسلافهم، كما قال: «واذ فرقنا بكم البحر فأنجيناكم وأغرقنا آل فرعون وأنتم تنظرون»(١).

والشاني: إنّ إخبار الرسول لهم ما تقوم به الحجة عليهم، فيمكنهم أن يستدلّوا بذلك على ما أنعم الله به على أسلافهم؛ ولأنّهم مقرّون بأنّ موسى عليه السلام أتي التوراة بما فيها من الهدى والبينات، فتقوم الحجة عليهم باقرارهم.

قوله تعالى:

وَ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ مِنَعَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْسَكُم بِأَيْخَاذِكُمُ اَلْمِجْلَ فَتُوبُواْ إِلَىٰ بَارِيكُمْ فَاقْنُلُواْ أَنفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِندَ بَارِبِكُمْ فَنَابَ عَلَيْكُمُّ إِنَّهُ هُوَالنَّوَابُ الرِّحِيمُ فَقَ أَن إِنهِ بلا خلاف .

### القراءة:

«بارثكم» أسكنَ الهمزة فيها أبوعمرو، إلّا المعدّل وسحارة ـمن طريق الجرمي ـ وابن مجاهد فكلّهم خفّفوا الهمزة فيها، إلّا أبا طاهر عن ابن مجاهد عن اسماعيل فإنّه قلبها ياء<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) الحُجّة في القراءات السبع: ج٢ ص٦٢، والسبعة في القراءات: ص١٥٤.

## المعنى:

التقدير: واذكروا ايضاً اذقال موسى لقومه: «يا قوم انكم ظلمتم أنفسكم باتخاذكم العجل»، وظلمهم إياها كان فعلهم بها ما لم يكن لهم أن يفعلوه بما يستحق به العقاب، وكذلك كلّ من فعل فعلاً يستحق به العقاب فهوظالم لنفسه، وقد بينا معنى التوبة فها مضى (۱).

#### اللغة:

وامّا قوله: «الى بارئكم».

فالبارىء هو الخالق الصانع، يقال: برأه، واستبرأ استبراء، وتبرّأ تبرياً وتبرّأ وبرأه براءة وتبرئة. قال صاحب العين: البَرْءُ معمون وهو الخلق، تقول: برأ الله الخلق، وهو يبرؤهم، وهو البارىء(٢)، وقال أميّة:

الخالق السارىء المصوّر في الأرحام ماءً حتى يصير دما (٣) والبرء السلامة من السقم، تقول: برأ يبرؤه، ويبروه، وبرئت وبرأت وبرؤت براءة، وتبرأ تبرياً لغة في هذا، والبراءة من العبب والمكروه لا يقال منه الا برىء براء، وفاعله بريء، وفلان بريء وبراء، كقوله: إني براء، وامرأة براء، ونسوة براء وبُراء على وزن فعلاء، ومنه قوله: «إنا برآء منكم» (١) جمع برىء، ومن ترك الهمزة قال: براء على وزن فعال.

وتقول: بارأت الرجل اي برئت اليه، وبرىء الى مثل ذلك، وبارأت

<sup>(</sup>١) تقدّم في ص. (٣) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٢) العين: مأدة «برأ» ح٨ ص٢٨٩. (٤) المتحنة: ٤.

المرأة اي صالحتها على المفارقة، وابرأت الرجل من الضمان والدين، وبرّأه تبرئة، ويقال: أبرأ الله فلاناً من المرض إبراء حسناً، والاستبراء: استبراء الجارية والمرأة بأن لايطأها حتى تحيض، والاستبراء نقاء الفرج من القذر. وأصل الباب تبرّى الشيء من الشيء وهو انفصاله منه.

وبرأ الله الخلق أي فطرهم؛ فانهم انفصلوا من العدم الى الوجود. والبرية الخلق، فعيلة بمعنى مفعول، لا يهمز كها لا يهمز ملك وان كان أصله من الالوكة.

وقيل: البرية مشتقة من البراوة، وهو التراب، فلذلك لم تهمز (١).

وقيل: إنّه مأخوذ من بريت العود؛ فلذلك لم يهمز(٣). والبراءة من الشيء المفارقة والمباعدة عنه،و برىء الله من الكافر باعده عن رحمته .

وأنواع الفعل كثيرة: منها الحلق والانشاء والارتجاء، والبرء الفطر، فأمّا الإحداث والإيجاد والتكوين فكالفعل. والجعل أعمّ من الفعل؛ لأنّه لما وجد بعد أن لم يكن، كقولك: جعلت الطين خزفاً، فـلم يحدث الحزف في الحقيقة، وإنما أحدث ما صارخزفاً.

#### اللغة

وقوله: «فاقتلوا».

فالقتل والـذبح والموت نظائر، وبـينها فرق: فالقــتل نقض بنيــة الحياة،

<sup>(</sup>١) قاله الفرّاء، انظر معاني القرآن: ج٣ ص٢٨٧.

 <sup>(</sup>٢) حكاه الأزهري عن الليث، انظر تهذيب اللغة: مادة «برىٰ» ج١٥ ص ٢٦٧، وأشار الى هذه
 الأقوال الطبري في تفسيره: ج١ ص ٢٢٥، وفيه بدل الألوكة «لأك » فارحظ.

والذبح فري الأوداج, والموت عند من أثبته معنى عرض يضاد الحياة, يقال: قتل يقتل قتلا, واقتتلوا اقتتالا, وتقاتلوا تقاتلا, واستقتل استقتالا, وقتل تقتيلا, وقاتله مقاتلة, وقوله تعالى: «قاتلهم الله» (١) معناه لعنهم الله, وقوم اقتال أي هم أهل الوتر, والترة أي هم أعداء وتراة, وتقول: تقتلت الجاربة للفتى تصف به العشق, وقال الشاعر:

تقتلت لي حتى اذا ما قتلتني تنسّكت ما هذا بفعل النواسك (٢)

واقتل فلان فلاناً اذا عرضه للقتل، والمقتل من الدواب الذي قد ذلّ ومرن على العمل، وقلب مقتل أي قتل عشقاً، ومنه قول امرىء القيس:

# «في أعشار قلب مقتل (٣) «

قال ابن دريد: قتلت الخمر بالماء إذا مزجتها، قال الشاعر:

إنّ التي ناولتني فرددت فُتلت قتلت فهاتها لم تقتل وتقتل الرجل للمرأة اذا خضع لها في كلامه، وقتل الرجل للمرأة اذا خضع لها في كلامه، وقتل الرجل عدوه، والجمع اقتال، وفلان قتل فلان أي نظيره وابن عمّه، وقتله قتلوا؛ قال أبو النجم:

«تدافع الشيب ولم تقتل»

وناقة ذات قتال وذات كيال؛ اذا كانت غليظة وثيقة الخلق، في

<sup>(</sup>١) التوبة: ٣٠، والمنافقون: ٤.

 <sup>(</sup>۲) انشده الليث، تهذيب اللغة: مادة «قتل» ج٩ ص٥٦، والصحاح: مادة «قتل» ج٥ ص١٧٩١.

<sup>(</sup>٣) شطر من بيت من معلقته، أنظر ديوانه: ص٣٥، وشرح المعلّقات السبع للزوزني: ص٢٠، وتمام الست:

وما ذرّفت عيد ال التضربي بسهميك في أعشار قلب مُقتّل

المثل: قتلت ارضٌ جاهلها، وقتل أرضاً عالمُها. ومقاتل الانسان هي التي اذا أصبت قتلت(١).

وأضل الباب القتل وهو نقض البنية التي تصح معها الحياة .

وقال البرد: واصله إماتة الحركة، وقوله: «قاتلهم الله أنّى يؤفكون» (٢) اي قد حلّوا على من يقال له هذا القول؛ اي انزل الله بهم القتل، ويقول: قتله علماً اذا ألقنه وتحققه.

### المعنى:

وقوله: «فاقتلوا انفسكم» قيل في معناه قولان:

أحدهما: يقتل بعضكم بعضاً، ذهب اليه ابن عباس<sup>(۳)</sup> وسعيد بن جبي<sup>(٤)</sup> ومجاهد<sup>(٥)</sup> والحسن وغيرهم من أهل العلم <sup>(٢)</sup>، كما يقول القائل: قتل آل فلان اذا قتل بعضهم بعضاً.

والثاني: ذكره ابن عباس واسحاق واختاره ابوعلي، وهو ان يستسلموا للقتل فجعل استسلامهم للقتل قتلاً مهم لأنفسهم على وجه التوسم (٧).

وقيل: إنّ السبعين الـذين اختارهم موسى للميـقات أمروا بالقــتل لمن سأل الرؤية من بنى اسرائيل .

وقيل: إنهم قتلوا أنفسهم كما أمروا، عمدوا الى الخناجر وجعل بعضهم

<sup>(</sup>١) راجع جمهرة اللغة: مادة «تَ قَ لَ» ج٢ ص٢٦-٢٧.

<sup>(</sup>٢) المنافقون: ٤.

<sup>(</sup>٣)و(٤) انظر تفسير الطبري: ج١ ص٢٢٧.

<sup>(</sup>٥) تفسيره: ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٦)و(٧) أشار الى ذلك السيد المرتضى في أماليه: ج٢ ص٣٧١ من دون نسبة.

يطعن بعضاً .

قال ابن عباس وغيره من أهل العلم: ويقال: غشتهم ظلمة شديدة فجعل بعضهم يتتل بعضاً، ثم انجلت الظلمة، فاجلوا عن سبعين الف قتيل (١).

والسبب الذي لاجله امروا بقتل انفسهم ذكره ابن جريع: ان الله علم ان ناساً منهم علىموا انّ العجل باطل فلم يمنعم ان ينكروا إلّا خوف القتل؛ فلذلك بلاهم الله أن يقتل بعضهم بعضاً (۱).

وقال الرماني (٣): ولابد ان يكون في الامر بالقتل لطف لهم ولغيرهم، كما يكون في استسلام القاتل لطف له ولغيره.

فان قبل: كيف يكون في قتلهم نفوسهم لطف لهم، وبعد القتل لا تكليف عليهم، واللطف لا يكون لطفاً فيا مضى ولا فيا يقاربه؟

قلنا: اذا كان القوم كلفوا أن يقتل بعضهم بعضا، وكل واحد منهم يقصد قتل غيره ويجوز أن ببقى بعده، فيكون القتل لطفأ له فيا بعد، ولو كان بمقدار زمان يفعل فيه واجباً واحدا. ويمتنع فيه من قبيح، وذلك كها نقول في عبادتنا في قتال المشركين؛ فان الله تعالى تعبدنا أن نقاتل حتى نقتل ونقتل ومدح على ذلك؛ فلذلك روى أهل السير ان الذين عبدوا العجل تعبدوا أن يقاتلوا من لم يعبد ويصبروا على ذلك حتى يقتل بعضهم بعضاً، وكان القتل شهادة لمن قتل وتوبة لمن بقى. وانما كانت تكون شهة لو امروا بان يقتلوا شهادة لمن قتل وتوبة لمن بقى. وانما كانت تكون شهة لو امروا بان يقتلوا

<sup>(</sup>١) انظر تفسيم العابري: ج١ ص٢٢٧، وتفسيرالماوردي: ج١ ص١٢٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) لا يوجد لدينا كتابه.

نفوسهم بأيديهم .

ولوصح ذلك لكان لا يمتنع بأن يكونوا أمروا بأن يفعلوا بنفوسهم الجراح التي تفضى الى الموت وان لم يزل معها العقل فينافي التكليف.

وَأَمَّا عَلَى القُول الآخر وهو انّهم لُمروا بالاستسلام والقتل والصبر عليه؛ فلا مسألة لأنهم أمروا بقتل نفوسهم. وعلى هذا يكون قتلهم حسناً؛ لانه لو كان قبيحاً لما جاز أن يؤمروا بالاستسلام .

وكذلك نقول: لا يجوز ان يتعبّد نبي أو إمام بأن يستسلم للقتل مع قدرته على الدفع عن نفسه فلا يدفعه؛ لان في ذلك استسلاماً للقبيح مع المقدرة على الدفع منه، وذلك لا يجوز. وانما يقع قتل الأنبياء والأثمة على وجه الظلم، وارتضاع التمكن من الدفع مع الحرص على الدفع، غير أنه لا يتنم ان يتعبّد بالصبرعلى الدفاع وتحمّل المشقة في ذلك وان قتله غيره ظلماً.

والقتل وإن كمان قبيحاً بحكم العقل، فهوما يجوز تغيره بأن يصير حسناً؛ لأنّه جار مجرى سائر الالام، ولميس يجري ذلك مجرى الجهل والكذب الذي ليس يصير قط حسناً، ووجه الحسن في القتل إنّه لطف على ما قلناه، وكما يجوز من الله أن يميت الحيّ، كذلك يجوز أن يأمرنا بُهاماتته ويعوضه على ما يدخل عليه من الآلام ويكون فيه لطف على ما قدمناه.

وقوله: «ذلكم» إشارة الى التوبة مع القتل لأنفسهم على ما أمرهم الله تعالى به، بدلالة قوله: «فتوبوا الى بارثكم فاقتلوا انفسكم»، فقوله: «توبوا» دال على التوبة؛ فكأنها مذكورة.

#### اللغة:

وقوله: «خىر».

فالخير والنفع والفضيل والحظ نظائر، وضد الخير الشرّ، وضد النفع الضرر، تقول: خار الله له الخير خيرة، واختار اختياراً، واستخار فلان استخارة، وتخير تخيراً، وخايره مخايرة، ورجل خير، وامرأة خيرة أي فاضلة، وقوم أخيار وخيار، وامرأة خيرة حقيقة في جمالها ومينه قوله: «فهن خيرات حسان» (١٠).

وناقة خيار، ورجل خيار، والجمع خيار، وتقول: هذه وهذا وهؤلاء خيرتي، وهو ما تختاره، وتقول: أنت بالختار وأنت بالخيار سواء. والرجل يستخير الضبع واليربوع اذا جعل حبسه في موضع النافقاء، فخرج من القاصعاء (٢). والخيرة مصدر خار خيرة ساكنة الياء مثل راب ريبةً.

واصل الباب الخير نقيض الشر، والخير الهيأة المختارة .

وحذفت الياء من قوله: «ياقوم» وأثبتت في قوله: «ياليت قومي» لأنّ ياء الاضافة تحذف فيه التنوين لأنّ ياء الاضافة تحذف في النداء؛ لأنّه موضع حذف يحذف فيه التنوين ويحذف الاسم للترخيم، فلما كانت بالاضافة تحذف في غير النداء لزم حذفها في النداء.

وأما قوله: «ياليت قومي يعلمون» (٣)، فانها تثبت لانها ياء الاضافة لا يا حقيها ما يوجب حذفها كها لحق الياء في النداء. ويجوز في «ياقوم» كسر الميم وحذف الياء هو اجماع القرّاء (٤) ويجوز بياء ساكنة، ويجوز بفتح الياء وما قرىء بها. فأمّا إسكان الهمزة، فالذي رواه سيبويه عن أبي عمرو

<sup>(</sup>١) الرحمن: ٧٠.

<sup>(</sup>٢) النافقاء: جحر اليربوع، والقاصعاء مثله.

<sup>(</sup>٣) يٰس: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) راجع التيسير في القراءات السبع: ص٦٣.

الجزء الأوّل، سورة البقرة، الآية: ٥٥ \_\_\_\_\_\_\_

اختلاس الحركة. وهو اضبط من غيره،والاسكان في مشل هذا يجوز في ضرورة الشعر، كقول الشاعر:

«اذا اعوججن قلت صاحب قوم (١)»

وكان ينبغي أن يقال:صاحب لأنه منادى، وقُال امرؤ القيس:

فاليوم فاشرب غير مستحقب إثما مسن الله ولا واغسل (٢) وقد روى بعضهم صاح قوم، وروي فاليوم فاشرب، وروى بعضهم: فاليوم فاسق.

ولا يقال في الله تعالى: تائب مطلقاً، وانما يقال: تائب على العبد.

قوله: «فتاب عليكم» فالفاء متعلق بمحذوف كأنّه قال:ففعلتم أو قتلتم أنفسكم فتاب عليكم. وكان فها بقى دلالة عليه .

قوله تعالى:

وَإِذْ قُلْتُمْ يَكُوسَىٰ لَنَ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَىٰ نَرَى اللّهَ جَهْـرَةُ فَأَخَذَ تَكُمُ الصَّاحِقَةُ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ هُوَ آلِهِ بلا خلاف .

وهـذه الآيـةُ ايضاً عطف على ما تـقـدم، كـأنّـه قال: واذكـروا اذ قلتم يا موسى لن نصـدق حتى نرى الله جهرة .

### اللغة:

فالرؤيا والنظر والابصار نظائر في اللغة، يقال: رأى رؤية، ورأى ـمن الرأيـ رأيـا،وأراه الله اراءة، وتـراءى القوم تـراثـيا، وارتـأى ارتـياء، وراءاه

<sup>(</sup>١) الكتاب: ج٢ ص٥٥٦.

<sup>(</sup>۲) دیوانه: ص۱٤۹.

م اءاة .

قال صاحب العين (١): الرأي رأي القلب والجمع الاراء، وتقول: ما أضل آراءهم على التعجّب ورأيهم أيضاً. ورأيت رؤية، وتقول: رأيته رأي العين أي حيث يقع البصر عليه، وتقول من رأي القلب: ارتأيت، وتقول: رأيت فلاناً ذا مسحةٍ في اللون ورية حسنة في اللباس والمتاع. والذي يتعرّض بريّه كهانة أو طبا، وفي بعض اللغات ربت بمعنى رأيته، وعلى ذلك قراءة من قرأ أريت، قال الشاعر:

# •قد ريت منه عجبا من الكبر<sup>(٢)</sup>•

وتراءى القوم إذا رأى بعضهم بعضاً، وتراءى لي فلان اذا تصدى لي فأراه، والرواء المنظر في البهاء والجمال، تقول: امرأة لها رواء وبهاء وسناء أي حسنة. والمرآة مثل المنظرة والمنظر والمرآة التي ينظر فيها وجمعها مراءى. ومن حوّل الهمزة قال: مرايا، تقول: مرأت المرأة اذا نظرت وجهها، وفي الحديث: (لا يتراءى أحدكم في الماء) أي لا ينظر فيه (٣).

ويحذفون الهمزة في كل كلمة تشتق من رأيت اذا كانت الراء ساكنة، تقول: أريت فىلاناً فأنا مرئي وهومريّ أي بحـذف الهـمزة، واثـبـتوها في موضعين؛ في قولهم: رأيته فـهومرئي، وأرأت الناقة والشاة اذا أرأى ضـرعها انها قد اقربت وانزلت، وهي مُرأى؛ والحذف فيه أيضاً صواب.

وتقول في الظنِّ: رأيت إنَّ فلاناً أخوك . ومنهم من يحذف الهمزة يقول:

<sup>(</sup>١) العين: مادة «رأي» ج٨ ص٣٠٦.

<sup>(</sup>٢) لم نعرف قائله.

<sup>(</sup>٣) نقله صاحب العين: مادة «رأي» ج٨ ص٣٠٨، وفيه «لا يتمرأى ... ».

ريت انّه [فلان]، ومن قلب الهمزة من رأى قال: راي بمثل ما تقولون: استريت واسترأيت بالمرآة، والمرئيّة (١) مكسورة الراء مهموزة ممدودة ماترى المرأة من الحيض صفرة أو بياضاً قبلاً أو بعداً.

وأما البصر بالعين فهو الرؤية إلّا أن تقول:نظرت اليه رأي العين [وتذكر العين] فيه، وتقول: ما رأيته إلّا رؤيةً واحدةً، وتقول للذي يريك الشيء:مري، والمرأة مرية بلا همزة، وتقول: رأيت فلاناً برؤية، والمرآة التي تنظر فها، والرأي ما رأيت القوم في حسن البشارة والهيئة، قال جرير:

وكل قسوم لهسم رأي وخستبر وليس في تنفلب رأي ولا خبر<sup>(۱)</sup> وأصل الباب الرؤية بالعين، وشبه الرؤية بالقلب به بمعنى العلم، والرأي يرى حال صلاح ويظن خلافها، والمرية لأنها بمنزلة الآلة للقلب مرى مها.

والجهرة والعلانية والمعاينة نظائر، تقول: جهر جهراً أو جاهـر مجاهرةً وجهاراً، وتجاهـروا تجاهـراً، ورجل جهـر الصوت .

قال صاحب العين (٣): جهر فلان بكلامه، وهو يجهر بقراءته جهاراً، وأجهر بقراءته جهاراً، وأجهر بقراءته إعلاناً، واجتهر القوم فلاناً جهاراً اذا نظروا اليه، وكلّ شيء يبدو فقد جهر، ورجل جهير اذا كان في المنظر والجسم في الناس مجهراً (١٠). وكلام جهير وصوت جهير أي عال، والفعل منه جهر جهارة.

<sup>(</sup>١) في العين بدل «المرثيّة» عبارة: «التريّة» فلاحظ.

<sup>(</sup>٢) ذكره صاحب العين: مادة «رأي» ج٨ ص٣٠، ولم نعثر عليه في ديوانه.

<sup>(</sup>٣) العين: مادة «جهر» ج٣ ص٣٨٨.

<sup>(</sup>٤) كذا في المطبوعة والحجرية والخطية، وفي المصدر: «مجتهراً» بدل «مجهراً».

والجهير هو الجريء المتقدم، والجهوري هو الصوت العالي، والجوهر كل حجارة يستخرج منها شيء ينتفع به، وجوهر كل شيء ما خلقت عليه جبلته، والشاة الجهر التي لا تبصر في الشمس، والكبش أجهر.

وقال بعضهم: جهرت البئر اذا اخرجت ما فيها من الحمأة والماء، وبئرٌ مجهورة. والجهر ضدّ السر، وجهرني الرجل إذا راعك جماله وهميئته، ورجل جهر ذو رواء.

واصل الباب الظهور.

والجهر يقتضي ظاهراً بعد أن يكون خافياً، ليدرك ما لم يكن قبل مدركاً.

ويستدل بالجهر على أنهم أرادوا الرؤية بالعين دون رؤية القلب.

وحقيقة الجهر ظهور الشيء معاينة، والفرق بين الجهر والمعاينة: إنّ المعاينة ترجم الى حال المدرك ، والجهرة ترجم الى حال المدرّك .

### المعنى:

ومعنى قوله: «حتى نرى الله جهرةً» قال ابن عباس: علانية (١٠). وقال قتادة: عياناً (١٠). وقد تكون الرؤية غير جهرة كالرؤية في النعوم والرؤية بالقلب، فاذا قال:جهرة لم يكن إلّا رؤية العين على التحقيق دون التخيّل. وسؤالهم الرؤية قال قوم: هو كفر؛ لأن إجازة الرؤية كفر. وقال آخرون: ليس بكفر والما إجازة الرؤية التي تقتضى التشبيه كفر. فأمّا هذا

<sup>(</sup>١) تفسير ابن عباس: ص٩.

<sup>(</sup>٢) نقله الطبري في التفسير: ج١ ص٢٣٠.

القول منهم فكفر إجماعا؛ لأنّه ردّ على الرسول وكلّ مَن يلقى قول الرسول بالردّ من المكلّفن، كان كافراً(١).

وأمّا الصاعقة فإنّها تكون على ثلاثة أوجه:

أولها: الموت، كفوله: «فصعق مَن في السموات ومَن في الأرض» (٢) «فأخذتكم الصاعقة».

الشاني: العذاب، كقوله: «فان اعرضوا فقل انذرتكم صاعقة مثل صاعقة عاد وثمود»<sup>(٣)</sup> .

والثالث: نار تسقط من الساء، كقوله: «ويرسل الصواعق» (١٠) وأكثرهم على أنّ موسى لم يمت بالصاعقة كما مات من سأل الرؤية، وقال شاذ منهم: إنّه مات بالصاعقة.

وقوله: «وخرّ موسى صعقاً» (٥) أي مغشياً عليه عند أكثر المفسّرين (٦) بدلالة قوله: «فلها أفاق» والإفاقة لا تكون إلّا من الغشية دون الموت، وإلّا لكان قد قال: فلها حيى .

وقوله: «جهرةً» مشتق من جهرت الركية أجهرها جهراً وجهرة اذا كان ماؤها قد غطاه الطين، فنقيت حتى ظهر الماء، وقيل: أخذ من قولهم: فلان تجاهر بالمعاصى اذا كان لا يسرّها وانما فزعوا بسؤال أسلافهم الرؤية

<sup>(</sup>١) راجع امالي المرتضى: ج٢ ص٢١٥، وله في المقام بحث شيق ودقيق.

<sup>(</sup>٢) الزمر: ٦٨.

<sup>(</sup>٣) فصلت: ١٣.

<sup>(</sup>٤) الرعد: ١٣.

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ١٤٣.

<sup>(</sup>٦) تفسير ابن عباس: ص١٣٧، وتفسير الطبري: ج٩ ص٣٧.

من حيث أنهم سلكوا طريقهم في الخالفة للنبي الذي لزمهم اتباعه والتصديق بجميع ما أتى به فجروا على عادة أسلافهم في ذلك ؛ الذين كانوا يسألون تارة أن يجعل لهم إلها غير الله، ومرّة يعبدون العجل من دون الله، ومرة يقولون: «لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة»، ومرة يقولون: «اذهب انت وربّك فقاتلا انا هلهنا قاعدون» (١٠).

وقال الزجاج: في هذه الآية دلالة على مشركي العرب الذي كانوا ينكرون البعث لأنن أهل الكتاب مع مخالفتهم الرسول يقرّون بأنّ الله أمات قوماً في الدنيا ثم أحياهم (٢٠).

وعندنـا إنَّ نقل أهـل الكتاب لمـثل هذا لـيس بحـجّة، وانما الحـجّة في أخبار الله على لسان نبيه وحده؛ اذ كـان كلّما يخبريه فهوحقّ وصدق.

واستدل البلخي بهذه الآية على أنّ الرؤية لا تجوز على الله تعالى، قال: لأنها انكارهم امرين ردّهم على نبيهم، وتجويزهم الرؤية على رتهم، وبيّن ذلك قوله تعالى: «فقد سألوا موسى أكبر من ذلك فقالوا ارنا الله جهرة» فدل ذلك على أنّ المراد إنكار الأمرين (٣).

وهذه الآية تدل على أنّ قوله: «رب أرني انظر اليك» كان سؤالاً لقومه؛ لأنه لا خلاف بين أهل التوراة إنّ موسى ما سأل الرؤية إلّا دفعة واحدة، وهي التي سألها لقومه.

وقوله: «لن نؤمن لك» تعلّق بما يخبرهم به من صفات الله عز وجل؛ لأنّهم قالوا:لن نؤمن لك بما تخبرنا به من صفاته وما يجوز عليه حتى نراه.

<sup>(</sup>١) المائدة: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن: ج١ ص١٣٨.

<sup>(</sup>٣) لا يوجد لدينا كتابه.

وقيل: انه لما جاءهم بالألواح وفيها التوراة قالوا: لن نؤمن بانّ هذا من عند الله حتى نراه جهرةً. ونرى على وزن نفعل وأصله نرأى، قال الشاعر:

أرى عَــيـنــيّ مــا لم تَــرأيــاه كلانـا عالــمٌ بـالـتـرّهات(١)

فحاء به على الأصل.

وقال آخر:

ألم ترما لاقيت والمدهر أعصر ومن يتملّ العيش يرأى ويسمع (٢) وأما دعاهم الى أن قالوا: «لن نؤمن لك حتى نرى الله» شكّهم وحيرتهم فيا دعاهم اليه موسى عليه السلام من توحيد الله عز وجل، ولو كانوا عارفين لكان دعاهم اليه العناد لموسى، ومعلوم أنّهم لم يكونوا معاندين له عليه السلام.

وفي الناس من قال: إنّ قولهم: «جهرة» من صفة السؤال على التقديم والتأخير، كأنّه قال: واذا قلتم جهرة لن نؤمن لك حتى نرى الله. وقال الأكثر: إنها من صفة الرؤية. وهو الأقوى، لأنّ ما قالوه ترك الظاهر، وتقدير التقديم والتأخير ليس هنا إلى ذلك حاجة (٣).

وقوله: «وانتم تنظرون» يعني ما نزل بكم من الصاعقة والموت.

• • •

<sup>(</sup>١) انظر تهذيب اللغة: مادة «رأنًى» جـ ١٥ ص٣١٨، والبيت لسراقة البارقي كما في اللسان: مادّة «رأي» جـ ه ص ٨٠.

<sup>(</sup>٢) لم نعرف قائله.

<sup>(</sup>٣) راجع أمالي المرتضى: ج٢ ص٢١٥.

## قوله تعالى:

مُمْ بَعَثْنَكُم مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ 🔞 آية بلا خلاف.

### المعنى:

قوله: «بعثناكم» احييناكم، عند أكثر المفسّرين كالحسن وقتادة وغيرهما. وقال السدي: بعثناكم أنبياء (١١). والأول أصح؛ لانّه ظاهر الكلام، فلا يجوز العدول عنه.

وأصل البعث إثارة الشيء من محلّه، ومنه قيل: بعث فلان راحلته اذا اثارها من مبركها للسير، ومنه قولهم: بعثت فلاناً لحاجتي اذا اقته من مكانه الذي هو فيه للتوجّه فيها، ومن ذلك قيل ليوم القيامة: يوم البعث؛ لأنه يوم تثار فيه الناس من قبورهم لموقف الحساب.

#### اللغة:

والبعث والارسال والإطلاق نظائر، يقال: بعثت بعثاً، وانبعثت انبعاثاً، وتبعثت انبعاثاً، وتبعثت تبعثة، وبعثته من نومه فانبعث اي نبهته فانتبه، وتقول: ضرب البعث على الجند، اذا بعثوا إلى العدو. وكلّ قوم يبعثون الى وجه أو في أمر فهم بعث.

... وأَصل الباب البعث وهو الارسال. وكل باعث فاعل، واما المبعوث فقد يكون فاعلاً وقد لا يكون، يقال: بعث الله عليهم ريحاً فاقتلعتهم والريح مبعوثة. ويقال: الشهوة للشيء تبعث على الطلب له.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٢٣١.

# بحث كلامى:

فان قيل: هل يجوز أن يرد الله أحداً الى التكليف بعد أن مات وعاين ما يضطره الى معرفته بالله؟

قيل: في ذلك خلاف، قال أبوعلي: لا يجوز ذلك إلّا على من لم يضطره الله الى معرفته(١) .

وقال بعضهم: يجوز التكليف في الحكمة، وان اضطر الى المعرفة. وقول ابي على أقوى، وأعلّ الرماني(٣) قول ابي على .

فان فيل: لما كانت المعرفة لأجل الطاعات التي كلفها العبد كانت هي الغرض الذي يتبعه سائر الطاعات، فلو ارتفع الغرض ارتفع التابع له، كها أنّ الغرض في الشرائع الاستصلاح في الأصول التي تجب بالعقل، فلو ارتفع ذلك الغرض ارتفع وجوب العمل بالشرع، وكها انه لا يجوز تكليف الطاعة مع رفع التمكن مع المعرفة من غرضرورة الهها.

قال: ووجه القول الثاني أنّه لما كان الشكر على النعمة يجب في المشاهد مع الضرورة الى معرفة النعم، كان الشكر للنعمة التي هي أجلّ من نعمة كل منعم في الشاهد أولى أن يجب مع الاضطرار الى المعرفة.

ولا بي علي أن يقول لا نمنع من الوجوب؛ لكن لا يجوز التكليف؛ لأنّ الغرض المعرفة، أي هي أصل ما وقع التكليف به للعباد .

والذي اقوله: إن الـذي يحيى بـعد الاماتة؛ إن كـان لم يخلق لـه المعرفة

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٢) لا يوجد لدينا كتابه.

الضرورية لم يضطر إليها، فانه يمتنع تكليفه؛ لأنّ العلم بان الاحياء بعد الاماتة لا يقدر عليه غير الله طريقه الدليل وغوامض الاستدلال، فليس احياؤه بعد الاماتة ما يوجب ان يكون مضطراً الى معرفته، فلذلك يصح تكليفه، وليس الاحياء بعد الاماتة إلّا كالانتباه من النوم والافاقة بعد الغشية فانّ ذلك لا يوجب علم الاضطرار.

وان فرضنا انه خلق فيه المعارف ضرورة، فلا يحسن تكليفه؛ لأنّ حسن التكليف موقوف على ازاحة علّة المكلف من فعل اللطف والاقدار وغير ذلك، ومن جملة الألطاف تكليفه للمعرفة، والضرورية لا تقوم مقامها على ما بيناه في الأصول<sup>(١)</sup>. واذاً لا يحسن تكليفه؛ لانّه يصير مكلّفاً ولم يفعل به ما هو لطف له، وذلك لا يجوز.

وقوله: «لعلكم تشكرون» معناه لكي تشكروا، وهذه لام الغرض. وفيه دليل على فساد قول الجبّرة: إن الله تعالى ما اراد من الكفّار الشكر؛ لأنه لو أراد كفرهم، لقال: لتكفروا، وذلك خلاف القرآن.

## بحث الرجعة:

ومن استدل بها على جوازها [الرجعة] كان صحيحاً، لأنّ من منع منه وأحاله فالقرآن يكذبه، وإن استدلّ به على وجوب الرجعة وحصولها فلا يصحّ؛ لأن احياء قوم في وقتٍ، ليس بدلالة على إحياء آخرين في وقتٍ آخر، بل ذلك يحتاج إلى دلالةٍ اخرى.

<sup>(</sup>١) انظر كتاب تمهيد الأصول في علم الكلام: ص٥.

وقول من قال: لا تجوز الرجعة؛ لأنّ ذلك معجزة ودلالة على نبوة نبي، وذلك لا يجوز إلّا في زمن نبي غير صحيح؛ لان عندنا يجوز اظهار المعجزات على يد الأثمّة والصالحن. وقد بيّناه في الاصول(١).

ومن ادّعى قيام الحجّة بـانّ الخلق لا يردون الى الـدنيا، كما عـلمـنا أن لا نبي بعد نبيـنا مقـترح مـبتدع لمـا لا دليـل على صحّته، فإنّـا لا نخالف في ذلك .

وقال البلخي: لا تجوز الرجعة مع الإعلام بها؛ لانّ فيها إغراء بالمعاصي من جهة الاتكال على البتوبة في الكرّة الثانية .

قال الرماني: هذا ليس بصحيح من قبل انه لوكان فيها إغراء بالمعصية، لكان في إعلام التبقية الى مدّة إغراء بالمعصية، وقد أعلم الله تعالى نبيه وغيره ابليس أنه يبقيه الى يوم يبعثون، ولم يكن في ذلك إغراء بالمعصية.

وعندي إنّ الذي قاله البلخي ليس بصحيح؛ لانّ من يقول بالرجعة، لا يقطع على أنّ الناس كلّهم يرجعون، فيكون في ذلك اتكال على التوبة في الرجعة فيصير اغراء، فلا أحد من المكلّفين إلّا ويجوز أن لا يرجع، وان قطع على الرجعة في الجملة،ويجوز أن لا يرجع يكفى في باب الزجر.

وأمّا قول الرماني: إنّ الله تعالى أعلم اقواماً مدّة مقامهم؛ فانّ ذلك لا يجوز إلّا فيمن هو معصوم يؤمن من جهة الخطأ كالأنبياء ومن يجري جراهم في كونهم معصومين؛ فأمّا من ليس بمعصوم، فلا يجوز ذلك؛ لأنّه يصير مغر بالقبيح.

<sup>(</sup>١) تمهيد الأصول في علم الكلام: ص٣١٨.

وأما تبقية ابليس مع اعلامه ان يبقيه الى يوم القيامة، ففيه جوابان: أحدهما: انه انما وعده قطعاً بالتبقية بشرط ألا يفعل القبيح، ومن فعل القبيح حق اخترته عقبه(١)، ولا يكون مغرى.

والثاني: ان الله قد علم أنّه لا يريد بهذا الاعلام فعلاً قبيحاً، وإلّا لما كان يفعله، وفي ذلك اخراجه من باب الاغراء.

وقد قيل: إنّ ابليس قد زال عنه التكليف، وانما أمكنه الله من وسوسة الخلق تغليظاً للتكليف؛ وزيادة في مشاقهم، ويجري ذلك مجرى زيادة الشهوات انه يحسن فعلها إذا كان في خلقها تعريض للثواب الكثير الزائد. قعله تعالى:

وَطَلَلْنَاعَلَيْكُمُ الْفَمَامَ وَأَنزَلْنَاعَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوكَ كُوُامِن طَيِّبَنتِ مَارَزَفْنَكُمُّ وَمَاظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوٓ الْفُسُّهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ آيَة بلاخلاف. قوله: «وظللنا» عطف على قوله: «ثم بعثناكم من بعد موتكم» وكأن التقدير: ثم بعثناكم من بعد موتكم وظللنا عليكم الفمام.

#### اللغة:

والظلمة والغمامة والسترة نظائر في اللغة، تقول: ظلّ يظل ظلولاً، وأظلّ اظلالاً، واستظلل استظلالاً، وتظلّل وظلّلاً، وظلّله تظليلاً، قال صاحب العن(٢): تقول:ظلّ نهاره فلان صاعمًا، ولا تقول العرب ظلّ إلّا

<sup>(</sup>١) كذا في الطبوعة واما في الحجرية فهكذا: «... حق اخترامه عقبه» وفي الحقية هكذا: «حوا احرامه عقبه» والظاهر انها كلها تصحيف عن «ولم يفعل القبيح حتى اختارته عقبه»، والله العالم.

<sup>(</sup>۲) العين: مادة «ظل» ج٨ ص١٤٨.

لكل عمل بالنهار، كها لا تقول بات إلا بالليل، وربما جاءت ظل في أشعارهم نادراً.

ومن العرب من يحذف لام ظللت ونحوها، فأمما أهل الحجاز فيكسرون الظاء على كسر اللام التي ألقيت فيقولون: ظِلنا وظِلم، كها قال تعالى: «فظلم تفكّهون»(١). والمصدر الظلول، فالامر فيه اظلل.

والظل ضد الصبح ونقيضه، ويقال لسواد الليل فيسمى ظلاّ، وجمعه ظلال، قال الله تعالى: «الم تر إلى ربّك كيف مَد الظلّ ولوشاء لجعله ساكناً» (٢) يعني الليل. والظلّ في كلام العرب هو الليل، وتقول: أظلّتني هذه الشجرة إظلالاً، والمكان الظليل الدائم الظلّ ، وقد دامت ظلاله، والطُلّة كهيئة الصُفّة، وقوله: «عذابُ يوم الظلّة» (٣) يقال: هو عذاب يوم الطُلّة، والمظلّة البرطلة، والاظلال الدنو، يقول: قد أظلّك فلان أي كأنّه ألق عليك ظلّه من قربه، وتقول: لا يجاوز ظلّي ظلّك، وملاعب ظلّه طائر أيستى بذلك، والأظلّ باطن منسم البعير وجمعه أظلال، قال الشاعر:

يشكو الوجىٰ مِن أظللٍ وأظللِ (١) •

يعني من أظلّ وأظلّ، فاظهر التضعيف بضرورة الشعر، قال لبيد: «بنكيب معر دامي الاظل<sup>(ه)</sup>»

ــنــکـــــب

<sup>(</sup>١) الواقعة: ٦٥.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) الشعراء: ١٨٩.

<sup>(</sup>١) الرجز للعجّاج، انظر ديوانه: ص٥٥٥.

 <sup>(</sup>٥) أنظر ديوانه: ص١٣٩، تمام البيت هكذا:

وتصُلُّ المسرولما هَا جَسرتُ

اراد بخفِّ نكيب أي منكوب نكبته الحجارة، مُعر ساقط الشعر أملس .

والظِلِّ لون النهار تغلب عليه الشمس، قال رؤبة: كل موضع تكون فيه الشمس فتزول عنه فهوظل وفيء (١) يقالان جميعاً، وما سوى ذلك يقال له: ظل، ولا نقال فيه: الغيء.

والظل الظليل الجنة، قال الله تعالى: «وندخلهم ظلاً ظليلاً» (٢) والظل الخيال البندي يرى من الجن وغيره. والمظلّة ايضا تتخذ من خشب وغيره يستظل بها، والظل المنعة والعز، كذا ذكر ابن دريد، يقال: فلان في ظل فلان اى في عزه (٣).

وأصل الباب التظليل، وهو الستر. والاظلال الدنو كدنو الساتر، وحدّ التظليل السترمن علّة .

والغمام السحاب والقطعة منها غمامة،تقول: يوم غمّ، وليلة غمّة، وأمر غام، ورجل مغموم ومغتم ذوغم، وفلان في غمةٍ من أمره اذا لم يهتد له. والغمّاء الشديدة من شدائد الدهر، ورجل أغم وجبهة غماء كثيرة الشعر تقول منه: غم يغمّ. وكذلك في القفا، قال الشاعر:

فلا تنكحي أن فرّق الدهربيننا اغم القفا والوجه ليس بانزعا<sup>(1)</sup> والغميم الغمس وهو لبن يسخّن حتى يغلظ<sup>(٥)</sup>. والغمّ ضد الفرح،

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٥٧.

<sup>(</sup>٣) جهرة اللغة: مادة «ظل» ج١ ص١١٠.

<sup>(</sup>ع) نسبه الأزهري في تهنيب اللغة: مادة «نزع» ج٢ ص١٤١، والمبرد في الكامل : ج١ ص٨٥٦، لهدة در خشرم.

<sup>(</sup>٥) كَذَا فِي الطبوعة والحجرية والخطية وفي المصدر هكذا: «الغميم الغميس وهو الأخضر تحت

والفمة الغطاء على القلب من الغمّ، والغمة الضيقة، تقول: اللهم احسر عنّا هذه الغمّة أي الضيقة، وغمّ الهلال اذا غطّاه الغم، وكلّ شيء غطيته فقد غميته، ولذلك سمّي الرطب الغموم؛ وهو الذي يوضع في جرّة وهو بسر، ثم يعظى حتى يرطب.

والغمام اشتق من هـذا، لأنّه يغطي السياء، ورجل أغمّ وامرأة غـمّاء اذا دنا قصاص الشعر من حاجبيه حتى يغطّي جبهته؛ وكذلك هوفي القفا. وأصل الباب الغطاء.

### المعنى:

يوم الغمام الذي ظلل على بني اسرائيل، قال ابن عباس ومجاهد (١): لم يكن بالسحاب، ولكته الذي عنى في قوله: (هل ينظرون إلّا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام) (٢) وهو الغمام الذي أتت فيه الملائكة يوم بدر، ولم يكن لغيرهم. قال ابن عباس: كان معهم في التيه (٣) وقيل: هوما ابيض من السحاب (١).

وأما «المنّ» قال ابن عباس: هو المنّ الذي يعرفه الناس يسقط على الشجر (٥). وقال قتادة: كان المنّ ينزل عليهم مثل الشلج (١). وقيل: هو

اليابس من النبات والغميم لين ... ».

<sup>(</sup>١) ذكر قوليهما الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) تفسيره: ص٩.

<sup>(</sup>٤) حكاه الطبري في تفسيره: ١ ص٢٣٣.

<sup>(</sup>٥) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٣٤.

<sup>(</sup>٦) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٣٣.

عسل. وقيل: خبز مرقق. وقيل: هو الزنجبيل(۱). وقيل: هوشيء كالصمغ كان يقع على الأشجار، وطعمه كالشهد والعسل عن مجاهد(۲). وقال الزجاج: جملة المن ما من الله تعالى على عباده مما لا تعب فيه ولا نصب. وروي عن النبي صلّى الله عليه وآله أنه قال: الكمأة من المنّ وماؤها شفاء للعين(۲).

قال بعض أهل العلم: يعني بمائها الوسمي الذي يكون منها الكمأ؛ وهو أول مطر يجيء في الحزيف (١٠). وقبل: هو الذي يسقط على الثمّام، والمنّ حلوّ كالعسل (٥٠). وإيّاه عنى الأعشى في قوله:

لو أطعموا المن والسلوى مكانهم ما أبصر الناس طعما فيهم نجعا (١) وجعله أمية بن أبي الصلت في شعره عسلا، فقال:

ورأى الناس انهم بمضيع لا بندي مزرع ولا معمورا فنساها عليهم غاديات ومرى مزنهم خلايا وخورا عسلاً ناطفاً وماء فراتاً وحليباً ذا بهجة مثمورا (٧٠)

الناطف القاطر والصافي من اللبن، والمنّ قطع الخيرقال الله تعالى لهم: 
«اجرغير ممندون» ( ) أي غير مقطوع. والمنّ هـ و الاحسان الى من

<sup>(</sup>١) حكاه الفرّاء: ج١ ص٣٧ عن بعض المفسرين.

<sup>(</sup>٢) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٣٣٠. (٣) معاني القرآن: ج١ ص١٣٨٠.

<sup>(</sup>٤) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٥) ذكره الفرّاء في معاني القرآن: ج١ ص٣٧، والشّمام: نبت ضعيف له خوص أو شبيه بالخوص.

<sup>(</sup>٦) ديوانه: ص١٠٩.

<sup>(</sup>٧) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص ٢٣٤، مع بعض التفاوت.

<sup>(</sup>٨) التين: ٦.

الجزء الأوّل، سورة البقرة، الآية: ٥٧ \_\_\_\_\_\_\_\_ ٢٥٥

لا يستثيبه، والاسم هو المتة، والله تعالى المتّان علينا الرحيم .

والمنّة قوة القلب، يقال: ضعيف المنّة، ويقال:ليست لقلبه منة. والمنون الموت، وهو اسم مؤنث. قال ابن دريد: منّ يمنّ منا اذا اعتقد منّـةً، ومنّ عليه بيد أسداها اليه إذا قرّعه بها(١).

وأصل الباب الاحسان. فالمنّ الـذي كـان يسقط على بني اسرائيل مما منّ الله عليهم أي أحسن به اليهم .

وأما «السلوى» فقال ابن عباس: هو السماني (٢). وقيل: هو طائر كالسماني وواحده سلوى (٢) قال الاخفش: لم أسمع له بواحد، قال: ويجوز أن يكون واحده سلوى مثل جماعته كما قالوا: دفلى للواحد والجماعة (٤). وقال الخليل: واحده سلواة، قال الشاعر:

# كما انتفض السلواة بلله القطره

ويقال: سلا فلان يسلوعن فلان اذا تسلى عنه، وفلان في سلوة من العيش اذا كان في رغد يسلّيه الهم. والسلوان ماء من شربه ذهب غمّه على ما يقال، ويقال: هذا مثل يضرب لمن سلا عن شيء يقال: سقي سلوة وسلوانا (٥).

وقال ابن دريد: سلا يسلو أسلُو سَلْواً وسُلوّةً، والسلوانة خرزة

(١) جمهرة اللغة: مادة «م ن ن» ج١ ص١٢٢.

 <sup>(</sup>۲) نقله الطبرى في التفسير: ج١ ص٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) قاله الفراء في معانى القرآن: ج١ ص٣٨.

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن: ج1 ص٢٦٨.

<sup>(</sup>ه) العين: مادة «سلو» ج٧ ص٢٩٧، والبيت لأبي صخر الهُذلي، وتمامه:

وانّي لتعروني لذكراك هزّة كما انتفض .....

۲۵٦ \_\_\_\_\_ القرآن (ج٢)

زعموا أنَّهم أذا صبُّوا عليها الماء، فستي منها الرجل سلا(١).

وأصل الباب السلو، وهو زوال الهم .

## سبب نزول المنّ والسلوى:

وكان سبب انزال المن والسلوى عليهم انه لما ابتلاهم الله تعالى بالتيه، حين قالوا لموسى: «اذهب انت وربّك فقاتلا إنا هلهنا قاعدون»(٢) فأمرهم بالمسير الى بيت المقدس، فلمّا ساروا تاهوا في قدر خس فراسخ أو ستّة، فلما أصبحوا ساروا عادين فأمسوا، فاذا هم في مكانهم الذي ارتحلوا منه، فلم يزالوا كذلك حتى تمّت أربعين سنة، تفضّل عليهم في تلك الحال واحسن اليهم، وانزل عليهم المنّ والسلوى.

وكانت ربح الجنوب تحشره عليهم، قال ابن جربج: كان الرجل إذا اخذ من المن والسلوى زيادة على طعام يوم واحدٍ، فسد إلا يوم الجمعة فإنهم اذا أخذوا طعام يومن لم يفسد (٣).

### الاعراب والمعنى:

وموضع «كلوا» نصب على «وقلنا كلوا» كذا قال الرماني.

وقيل في معنى «الطيبات» قولان:

أحدهما: انه المشتهى اللذيذ. والثاني: انه المباح الحلال الذي يستلذُّ أكله .

وقوله: «وما ظلمونا».

<sup>(</sup>١) جمهرة اللغة: مادة «س ل و» ج٣ ص٥١.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٢٣٦.

إنّها يتصل بما قبله بتقدير محذوف، فكأنّه قال: فخالفوا ما امر الله به أو كفروا هذه النعمة. «وما ظلمونا» قـال ابن عـباس: وما نقصونـا ولكن كانوا انفسهم ينقصون(١٠).

وقال غيره: معناه وما ضرّونا ولكن كانوا انفسهم يضرّون <sup>(٢)</sup>.

قال أبوعلي (٣): الظلم الذي لا يستحقه المضرور ممن قصده وليس للمضرورفيه نفع .

وقال الرماني(؛): حقيقته الضرر القبيح .

والصحيح في حقيقة الظلم ما ذكرناه فيا مضى هو الضرر الذي لا نفع فيه يوفى عليه، ولا دفع ضرر اعظم منه عاجلا وآجلا، ولا يكون واقعاً على وجه المدافعة. فأمّا ما قاله الرماني فهو حدّ الشيء نفسه؛ لأنّ السؤال باقي. ولقائل أن يقول: وما الضرر إلّا القبيح؛ لأن كونه قبيحاً حكم من أحكامه فلابد من بيان ذلك حينئني.

وما ذكره أبو علي ينتقض بـالألم الواقع على وجه المدافعة، وبالألم الذي فيه وجه ضرر أعظم منه عن الضرورة، وبالضرر الذي فيه نفع يوازيه .

وروي عن الصادق عليه السلام انّه قال: المنّ كان ينزل على بني اسرائيل من بعد طلوع الفجر الثاني الى طلوع الشمس، فن نام في ذلك الوقت لم ينزل عليه نصيبه (٥٠). فلذلك يكره النوم في هذا الوقت الى بعد طلوع الشمس.

<sup>(</sup>١) تفسيره: ص٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٢٣٧.

<sup>(</sup>٣)و(٥) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٤) لا يوجد لدينا كتابه.

قوله تعالى:

وَإِذْ قُلْنَا ٱذْخُلُوا هَنِهِ وَالْقَهْدَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِغْتُمْ رَغَدًا وَٱذْخُلُواْ اَلْبَابَ شَجَّكُ اَوقُولُواْ حِظَةٌ نَّمْفِرْ لَكُمْ خَطَلَيْتَكُمٌ ۗ وَسَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ آية بلا خلاف .

### القراءة:

قرأ نافع وأهل المدينة «يغفر» بضم الياء وفتح الفاء، الباقون بفتح النون وكسر الفاء (١) وادغم الراء في اللام وما جاء منه. والآية معطوفة على ما تقدّم، فكأنّه قال: واذكروا إذ قلنا ادخلوا.

#### اللغة:

والدخول والولوج والاقتحام نظائر. والفرق بين الدخول والاقتحام: إنّ الاقتحام دخول على صعوبة .

ونقيض الدخول الخروج، تقول: دخل يدخل دخولاً، وأدخله إدخالاً، وتداخل تداخلاً، واستدخل استدخالاً، وداخله مداخلة. ويقال: في أمره دخل أي فساد. ودخلت الدار وغيرها دخلا أي فسد. ودخلت الدار وغيرها دخولاً، وأوردت ابلي دخالا إذا اوردتها فادخلت بين كل بعيرين بعيراً ضعيفاً بعدما ابتعر أو تشرب دون ربّها.

وفلان دخيل بني فلان اذا كان من غيرهم، وأطلعت فلانـاً على دخلة أمري اذا بثثته مكتومك. والدُّخَل طائر صغير، وفلان حسن المدخل أو قبيح

<sup>(</sup>١) كتاب السبعة في القراءات: ص٥٦، والحجّة للفارسي: ج٢ ص٧٠.

الحزء الأوّل، سورة النقرة، الآبة: ٥٨ \_\_\_\_\_\_\_\_ ٢٥٩

المدخل أي المذهب في الأمور، وكل لحمة على عصب فهي دخلة .

قال صاحب العين (١): فلان مدخول اذا كان في عقله دخل أو في حسبه، والمدخول المهزول الداخل في جوفه الهُزال. والدُّخلة بطانة الأمير، يقال: فلان خبث الدُّخلة، وادخل في عار ويدخل فيه، ونحو ذلك، يصف شدة الدخول. ودخيل الرجل الذي يداخله في أموره كلّها فهوله دخيل دخال، والدخال مداخلة المفاصل بعضها في بعض، والدخولة معروفة، والدخل صغار الطير أمثال العصافير مأواها الغيران وبطون الأودية تحت الشحر الملتف وحمعه دخاخيا، والأثن دُخلة.

واصل الباب الدخول. قال الرماني في حدّ الدخول: الانتقال الى عيط (٢٠)، وقد يقال: دخل في الأمر، كما يقال: دخل في الدار تشبيهاً ومجازاً.

وقوله: «هذه القرية» إشارة الى بيت المقدس، على قول قتادة والربيع بن أنس. وقال السدي: هي قرية بيت المقدس. وقال ابن زيد: إنها أريحا قريب من بيت المقدس (٣).

#### اللغة:

والقرية والبلدة والمدينة نظائر. قال أبو العباس(؛): أصله الجمع، ومنه المقراة: الحوض الذي تسقى فيه الابل، ستى مقراة لجمع الماء فيه. والمقراة

<sup>(</sup>١) العن: مادة «دخل» ج؛ ص٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) لا يوجد لدينا كتابه.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير الطبري: ج١ ص٢٣٧، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٢٥.

<sup>(</sup>٤) لم نعثر عليه.

# الجفنة التي يعد فيها الطعام للأضياف، قال الشاعر:

# هعظام المقاري جارهم لا يفزع (١)

ومنه قريت الضيف، ومنه قريت الماء في الحوض، ومنه قريت الشاة تقري، وشاة قارية إذا كانت تجمع الجرّة في شدقها. وهوعيب عندهم شديد، وكل ما قري فهومقري مثل المرقد كل ما رقدت فيه،

والقري المسيل الذي يحمل الماء الى الروضة، وجمعه قريان كقضيب وقضبان، قال الشاعر:

# هماء قري مده قري (۲) م

قال ابن دريد: قريت الضيف أقريه قرى، وقريت الماء في الحوض أقريه قرياً. وقرى البعير: جرته في شدقه قريا. والقرية اشتقاقها من قرى البعير جرته أي جمعها، والجمع قُرى على غير قياس.. وقال قوم من أهل اليمن: قرية [قرئ].

وقال صاحب العين (٣): القرية والقرية لغتان، تقول: ما زلت استقري هذه الأرض قرية قرية، والكسر لغة عانية. ومن هناك اجتمعوا على جمعها على القُرى، حيث اختلفوا فحملوها على لغة من قال: كِسوة وكُسوة. والنسبة الها قُروى.

<sup>(</sup>١) لم نعرف قائله.

<sup>(</sup>٣) رجز للعجّاج ذكره ابن دريد في جمهرة اللغة: مادة «رَقَ ي» ج٢ ص٤١١، وتعامه: كــــأنّـــه والهــــول عـــــكـــريّ اذا نــــبــارى وهـــوضــحضـــاحـــي مـــــــاء فـــــري مـــــــده فـــريّ

<sup>(</sup>٣) العين: مادة «قرو» ج٥ ص٢٠٣.

وأم القرى مكة، وقوله: «وتلك القرى أهلكناهم لما ظلموا» (١) بعني بها الكور والأمصار والمدائن. والقرا الظهر من كل شيء (٢) حتى الآكام وغيرها، والجمع الأقراء. والقِرى الإحسان الى الضيف، تقول: أقرى بقرى الضيف قرى إذا اضافه ضيافة، وانزله نزالة. والقرى جَبْئُ الماء في الحوض. والمدّة تقرى في الجرح أى تجتمع.

#### المعنى:

وقوله: «وادخلوا الياب».

أى الماب الذي أمروا بدخولها. وقال مجاهد (٣) والسدى(٤): هو باب حطة من بيت المقدس، وهو الباب الثامن.

وقيل: باب القبّة التي كمان يصلّى إليها موسى. وقال قوم: باب القرية التي أمروا بدخولها. قال أبو على: قول من قال: إنّه باب القبّة أقوى من قول من قال: إنَّه باب القريمة؛ لأنَّه لم يدخلوا القرية في حياة موسى ، لأنَّه قال: «فبدل الذين ظلموا قولاً غير الذي قيل لهم» (٥). والعطف بالفاء يدل على أنَّ هذا التبديل منهم كان في أثر الأمر، فدل ذلك على أنَّه كان في حياة

ومعنى قوله: «سجداً» قال ابن عباس: ركعاً (١)، وهو شدّة الانحناء،

<sup>(</sup>١) الكهف: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) هكذا في المطبوعة والحجرية والخطية، وفي المصدر: «ووسط ظهر كلّ شيء هو القرأ ... ».

<sup>(</sup>٣) تفسيره: ص٢٠٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ج١ ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ٥٩.

<sup>(</sup>٦) تفسيره: ص.٩.

ومنه السجد من النساء الفاترات الأعين، وقال الأعشى:

«ولهوي إلى حور المدامع سجّدِ<sup>(۱)</sup>،

وقال الآخر:

ترى الأكم فيه سجّداً للحوافر(٢)

وقال غيره: ادخلوا خاضعين متواضعين، قال أُعشى قيس:

تــراوح مـن صــلــوات المــلــد ك طوراً سـجوداً وطوراً جؤارا<sup>(٣)</sup>

### المعنى:

وقوله: «حطة».

قال الحسن وقتادة واكثر أهل العلم: معناه خُطّ عنا خطايانا .

وروي عن ابن عباس أنـه قال: أُمرُوا أن يستغـفروا. وروي عنه ايضاً أنه قال: أمروا أن يقولوا: هذا الأمرحق، كما قيل لكم .

وقال عكرمة: أمروا أن يقـولوا لا إله إلّا الله(١٠). وكل هذه الأقوال محطّ الذنوب فيرحم بحطّه عنها .

### اللغة:

وحِطّة مصدر مثل رِدّة وجدّة من رددت وجددت .

<sup>(</sup>١) لم نجده في ديوانه.

<sup>(</sup>٢) استشهد به ابن جرير في تفسيره: ج١ ص٢٣٨، وتمامه:

بجمع تفسل السلق في حجرائه تسسرى....رى

<sup>(</sup>٣) ديوانه: ص٨٤.

<sup>(</sup>٤) نقل قول الجميع الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٣٨، والماوردي في تفسيره: ج١ص١٢٦.

الجزء الأوَّل، سورة البقرة، الآية: ٥٨ \_\_\_\_\_\_\_ ٢٦٣

قال صاحب العين (١): الحط وضع الأحمال عن الدواب، تقول: حطلت عنها أحط حطاً، وانحط انحطاطا.

والحظ والوضع والخفض نظائر. والحظ الحدر من العلو، كقول امرئ القســ:

# \* كجلمود صخر حطه السيل من عل (٢) \*

ويقال للنجيبة السريعة: حطّت في سيـرها وانحطّت، وتقول: حطّ الله وزرك الذي أنقض ظهرك، وقال الشاعر:

\*واحطط إلهي بفضل منكَ أوزاري<sup>(٣)</sup>\*

والخطاطة بشرة تخرج في الوجه تقبح اللون ولا تقرح. وجارية محطوطة المتنين ممدودة حسنة، والحطّ حط الأديم بالمحط وهمي خشبة يصقل بها الأديم أو ينقش.

وأصل الباب الحط وهو الحدر من علو.

### الإعراب:

وارتفعت «دحلة» في الآية على قول الزجاج على تقدير مساءلتنا حطة (١٠). وقال غيره: دخولنا الباب سجداً حطّة لذنوبنا، كقوله: «وإذ قالت أمة منهم لم تعظون قوماً الله مهلكهم أو معذبهم عذاباً شديداً قالوا

<sup>(</sup>١) العين: مادة «حط» ج٣ ص١٨.

<sup>(</sup>۲) دیوانه: ۵۲، وتمامه:

مُكرَّ مـفرَّ مـقـبـلِ مـدبـرِ مـعاً كـــجــــاـــــود ........ (٣) ذكره صاحب العن: مادة «حطّ» ج٣ ص١٨.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن: ج١ ص١٣٩.

معذرة» (١) يعني موعظتنا معذرة إلى ربّكم .

ويجوز النصب في العربية على معنى حط عنا ذنوبنا حطةً, كقولك: سمعاً وطاعة يعني أسمعُ سمعاً وأطيعُ طاعة، وكقولك: معاذ الله، يعني نعوذ بالله؛ وهو أقوى لأنّه دعاء.

### اللغة:

وقوله: «نغفر لكم».

والغفران والعفو والصفح نظائر، يقال: غفر الله غفراناً، واستغفر استغفاراً واغتفر اغتفاراً. قال ابو العباس: غفر الله لزيد بمعنى سترغظى له على ذنوبه(٢).

والغفران انما هو التغطية، يقال للسحابة فوق السحاب: الغفارة. وثوب ذو غفر اذا كان له زئيريستر قبحه (٣). ويقال: المغفر، لتغطيته العنق. ويقال: غفرت الشيء إذا واريته. والمغفرة والغفيرة بمعنى، والمغفرة منزل من منازل القمر، يسمى [بذلك] لخفائه. وقال الزجاج (١): الغفر التغطية، وكلّ ما تفرع من هذا الباب فهذا معناه. وقولهم: اللهم اغفر لنا، تأويله اللهم غطّ علينا ذنوبنا والله الغفور والغفار. والمغفر ما يغطى به الرأس من الحديد وغيره، وكذلك الغفارة وهي خرقة تلف على سية القوس أي طرفها، وغفارة اسم رأس جبل.

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٦٤.

<sup>(</sup>۲) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٣) كذا في المطبوعة والخطية، وفي حاشية الحجرية: «نسجه» أو «قبيحه» فلاحظ.

<sup>(</sup>٤) لم نعر عليه.

والمغفورة والمغفارة صمغ العرفط، وقد أغفر الشجر إذا ظهر ذلك فيه. وفي الحديث: إن النبي صلّى الله عليه وآله دخل على عائشة، فقالت: يا رسول الله أكلت مغافير(١) تعني هذا الصمغ. ومنهم من يقول: مغاثير، كما قيل:جدث وجدف. والغفر شعر صغار دون الكبار وريش دون الريش الكبار؛ لأنه هو الذي يغطى الجلد.

والغفر الـنكس من المُريض، يقال: صلـح فلان من مـرضه ثم غفر أي نكس، ومنه قول ضرار ـوقيل إنه لجميل ـ:

خليلي إنّ الدار غفر لذي الهوى كما يغفر المحموم أو صاحب الكلم (٢) ومعناه: أن الحبّ إذا سلا عن حبيبه، ثم رأى داره جدد عليه حبه، فكأنّه مريض نكس. وانما قيل النكس؛ لأنه يغطي على العافية. والغفر شعر يكون في اللحيين، وقد غفر فلان وقد غفرت المرأة إذا نبت لما ذلك الشعر. ومتاع البيت يقال له: الغفر؛ لأنه يغطي على الحلل. والغفر الحوالق، ويقال: جاءوا الجاء الغفير، وجاءوا جماً غفيرا، وجاؤوا جماء الغفر الرض.

والخفر ولد الأروى وهي أنثى الوعل؛ لأنها تأوي الجبال فتسترعن الناس. يقال لأنثى الوعل إذا كان معها ولدها: مغفر، كما يقال لكل ذات طفل: مطفل. ويقال: غفرت الأمر تخفرة إذا أصلحته بما ينبغي أن يصلح به،والمعنى أصلحته بما غطى على جميع فساده، والغفر زئير الثوب، وثوب ذو غفر.

<sup>(</sup>۱) سُنن ابن داود: ج۳ ص۳۳۵ ح۳۷۱.

<sup>(</sup>۲) انظر الصحاح للجوهري: مادة «غفر» ج٢ ص٧٧١.

وغفرت المتاع إذا جعلته في وعاء، وكل شيء غطيته فقد سترته. ويقال: إصبغ ثوبك فانه أغفر للوسخ أي استرله.

وأصل الباب التغطية، وحدّ المغفرة ستر الخطيئة برفع العقوبة .

والخطيئة والزلة والمعصية نظائر، يقال: خطأ خطأ، واخطأ إخطاء، واستخطأه استخطاء، وخطأه تخطئة، وتخاطى تخاطياً. قال ابن دريد: الخطأ مقصور مهموز، يقال:خطىء الشيء خِطأ اذا لم يرده وأصابه، وأخطأ يخطىء اخطاء اذا أراده فلم يصبه. والأول خاطىء والثاني مخطىء به، والخطئة تهمز (١).

قال صاحب العين: الخطأ ما لم يتعمّد، ولكن يخطى أخطاءً وخطاءة وخطاءة وتخطئة (٢).

واصل الباب الخطأ ومثله الزلل .

والخاطىء الذي قد زل عن الشيء في قصده، وان اتنفق له أن يصيبه من غير أن يقصده؛ ولذلك لا يكون الخاطىء في الدين إلا عاصياً؛ لأنه لم يقصد الحق. وأما المخطىء فانما زل عن قصده، ولذلك يكون المخطىء من طريق الاجتهاد مصيباً؛ لأنه قصد الحق واجتهد في اصابته فصار الى غيره.

وحد الخطيئة العدول عن الغرض المجرد. وخطايا وزنها فعائل، وتقديره: خطائي، فقلبت الهمزة الأخيرة ياءً على حركة ما قبلها، فصارت خطايي، ثم فعل بها ما فعل بمداري، حتى قيل:مدارى فصارت خطاءى. فاستثقل همز بن ألفن، لأنه منزلة ثلاث ألفات، فقلبت الهمزة ياء. وانما

<sup>(</sup>١) جمهرة اللغة: مادة «خ ط و» ج٣ ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) العين: مادة «خطو» ج٤ ص٢٩٢.

الجزء الأوّل، سورة البقرة، الآية: ٥٨ \_\_\_\_\_\_\_\_ ٢٦٧

أعلت هذا الاعلال؛ لأن الهمزة التي بعد الألف عرضت في جميع فعل القياس. تقول في جمع مرآة: مراءى، فلا تعل. والخليل يقول: وزنه فعالى على قلب الهمزة (١٠).

### القراءة:

من اختار النون من القراء، قال: لأنه مطابق لما تقدّم من قوله: «وظللنا» و«قلنا». وانما اتفق القراء على خطاياكم هاهنا، واختلفوا في الأعراف وسورة نوح، لأنّ اللتين في الاعراف ونوح كتبتا في المصحف بالياء بعد ألف، والتي في البقرة بألف (٣).

وقوله: «وسنزيد المحسنين» .

فالزيادة التي وعدها الله المحسنين، هي تفضّل يعطيه الله المحسنين، يستحقّونها بوعده إيّاهم، وهي زيادة على الثواب الذي يستحقّونه بطاعته تعالى .

#### اللغة:

والفرق بين أحسن اليه وأحسن في فعله: ان أحسن اليه لا يكون إلا بالنفع له، وأحسن في فعله ليس كذلك؛ ألا ترى أنّه لا يقال: أحسن الله اليه إلى أهل النار بتعذيبهم، ويقال: أحسن في تعذيبهم بالناريعني أحسن في فعله وفي تدبيره.

<sup>(</sup>١) العين : مادة «خطر» ج ٤ ص٢٩٢.

 <sup>(</sup>۲) التيسير في القراءات: ص٧٦، والسبعة في القراءات ص٥٦، والحجة في القراءات: ج٢
 ص ٧٠

والإحسان والإنعام والإفضال نظائر. وضد الاحسان الاساءة، يقال: حسن حسناً، وأحسن إحساناً، واستحسن استحساناً، وتحاسنواً تحاسناً، وحسّنه تحسيناً، وحاسنه محاسنة، والحسّن والجمع محاسن المواضع الحسنة في البدن، ويقال: رجل كثير المحاسن، وامرأة كثيرة المحاسن، وامرأة خسناء، ولا تقول: رجل أحسن، وتقول: رجل حسان وامرأة حسانة، وهو المحسناً.

والمحاسن في الأعمال ضد المساوى، تقول: أحسن فانك الحسان. والحسنى الجنة، لقوله: «للذين أحسنوا الحسنى وزيادة»(۱). والحسنى ضد السوء، والحسن ضد القبيح، والحسان جم حسن الحقوها بضدها، فقالوا: قِباف وسمان.

وأصل الباب الحسن وهو على ضربين: حسن في النظر، وحسن في الفعل،وكذلك القبح.

وحد الحسن من طريق الحكمة هو الفعل الذي يدعو اليه العقل، وحد القبح الذي يزجر عنه العقل، وحد الاحسان هو النفع الحسن. وحد الاساءة هو الضرر القبيح [و] هذا لا يصح إلاّ على قول من يقول: إنّ الانسان يكون محسناً الى نفسه ومسيئاً الها. ومن لا يقول فذلك يريد فيه الواصل الى الغير مع قصده الى ذلك .

والأقوى في حدّ الحسن أن نقول: هو الـفعل الذي اذا فعله العالم به على وجـه لم يستحقّ الذم؛ فانه لا ينتقض بشيء.

وقوله: «وكلوا منها حيث شئتم رغداً» يعنى من هذه القرية، حيث

<sup>(</sup>۱) يونس: ۲۶.

الجزء الأوّل، سورة البقرة، الآية: ٥٩ \_\_\_\_\_\_\_ ٢٦٩

شئتم رغداً أي واسعاً بغير حساب. وقد بيّننا معناه فيا مضى واختلاف الناس فيه .

قوله تعالى:

فَهَدُّلَ ٱلَّذِينَ طَلَمُواْ قَوْلًا غَيْرَالَّذِينَ قِلَ لَهُمْ فَأَرَّلْنَا عَلَى الَّذِينَ طَكَمُولْ رِجْزَاتِنَ السَّمَآءِ بِمَا كَانُولَ يَفْسُقُونَ ۞ آية بلا خلاف.

### المعنى:

معنى قوله: «فبتل الذين ظلموا» غيروا. وقوله: «الذين ظلموا» معناه الذين فعلوا ما لم يكن لهم فعله. وقوله: «غير الذي قيل لهم» يعني بذلك بدّلوا قولاً غير الذي امروا أن يقولوه، فقالوا بخلافه. فذلك هو التبديل والتغير.

وكان تبدليهم بالقول: انّهم أمروا أن يقولوا حطّة وأن يدخلوا الباب سجداً، وطؤطىء لهم الباب ليدخلوه كذلك فدخلوه يزحفون على أستاههم فقالوا: حنطة في شعيرة مستهزئن(١٠).

وقوله: «فانزلنا على الذين ظلموا» يعني الذين فعلوا ما لم يكن لهم فعله في تبديلهم بالقول والفعل .

«رجزاً» والرجز في لغة أهل الحجاز: العذاب، وفي لغة غيرهم: الرجس؛ لأنّ الرجس الشر(٢). ومنه قوله عليه السلام في الطاعون: إنه

<sup>(</sup>١) العبارة مشوّشة في المطبوعة والحجرية والخطّية، وما أثبتناه هو الصحيح ظاهراً.

<sup>(</sup>٢) أنظر العين: مادة «رجز» ج٦ ص٦٦، وتهذيب اللغة: مادة «رجز» ج١٠ ص٦١١.

رجس عذّب به بعض الامم (١) وهو قول ابن عباس وقتادة (٢).

وقال أبو عبيدة: الرجز والرجس لغتان، مثل الردع والسدع والبزاق والبساق. وقال ابو العالية: هو الغضب. وقال ابو زيد: هو الطاعون؛ فقيل: انه مات منهم في ساعة واحدة اربعة وعشرون الفاً من كبرائهم وشيوخهم و بقى الأبناء وانتقل العلم والعبادة الهم (٣).

وقوله: «من السهاء» قال قوم: يعني ما قضاه الله عليهم من السهاء. وقال آخرون: أراد بذلك المبالغة في علةه بالقهر (؛).

وقوله: «يفسقون» مضمومة السين عليه جميع القرّاء، وهو أشهر اللغات. وقد مُحكى في بعض اللغات بكسر السين(ه).

قوله تعالى:

وَإِذِ ٱسْتَسْتَى مُوسَى لِقَوْمِهِ وَقُلْنَا ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرُّ فَٱنفَجَرَتْ مِنْهُ ٱثْنَنَا عَشْرَةَ عَيْنَا ۚ قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَشْرَيَهُ مُّ كُلُّواْ وَٱشْرَبُواْ مِن رِزْقِ ٱللَّهِ وَلَا تَعْمُوْ الْحِينَ الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ۖ آيَة واحدة بلا خلاف .

### المعنى:

قوله: «واذ» متعلق بكلام محنوف، ويجوز أن يكون ذلك ما تقدم ذكره في الآيات المتقدمة من ضروب نعم الله على بني اسرائيل، فكأنه قال: واذكروا إذ استسقى موسى لقومه أي سأله أن يسقى قومه ماء، تقول:

<sup>(</sup>١) موطأ مالك: ص٧٨٣ ح٢٠، ما جاء في الطاعون.

<sup>(</sup>٢)و(٣) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص٢٤٢ وتفسير الماوردي: ج١ ص١٢٧.

<sup>(</sup>٤) لم نعرف القائلين.

<sup>(</sup>٥) قرأ الأعمش بالكسر، أنظر اعراب القرآن للنحاس: ج١ ص٥٠.

سقيته من سقى السقة، واسقيته: دللته على الماء، فنزّل منزلة سؤال ذلك. والمعنى الذي سأل موسى اذ كان فيا ذكر من الكلام الظاهر دلالة على معنى ما ترك .

وكذلك قوله: «فقلنا اضرب بعصاك الحجر فانفجرت منه اثنتا عشرة عيناً» من ماء فاستغنى بدلالة الظاهر على المتروك منه؛ لأن معنى الكلام: قلنا اضرب بعصاك الحجر فضربه فانفجرت منه. فترك ذكر الخبر عن ضرب موسى الحجر اذكان فيا ذكره دلالة على المراد وكذلك قوله: «قد علم كل اناس مشربهم» فترك ذكر منهم لدلالة الكلام عليه.

والانفجار الانشقاق، والانبجاس أضيق منه، فيكون أوّلا انبجاسا ثم يصير انفجاراً. والعين من الأسهاء المشتركة العين من الماء مشبهة بالعين من الحيوان بخروج الماء منها، كخروج الدمع من عن الحيوان.

وقد بينًا إِنَّ أَنَاساً لا واحـد له من لفَظه فيما مضى، وإن الانسان لـوجم على لفظه لقيل اناسن واناسيه .

وقوم موسى هم بنو اسرائيل الذين قصّ الله عز وجل قصصهم في هذه الآيات. وانما استسقى لهم ربقهم الماء في الحال التي تاهوا فيها في التيه شكوا اليه الظمأ، فامروا بحجر طوري أي من الطور، فضربه موسى بعصاه، فانفجرت منه اثنتا عشرة عينا لكل سبط عن معلومة ماؤها لهم.

وروي عن ابن عباس أنه قال: ظلل عليهم الغمام في التيه وأنزل عليهم المنّ والسلوى وجعل لهم ثياباً لا تبلى ولا تتسخ وجعل بين ظهرانيهم حجر مربع(١١). وروي انه كان مثل شكل الرأس(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) أخرج ذلك الطبري في تفسيره عن ابن زيد: ج١ ص٢٤٣.

وامر موسى فضرب بعصاه الحجر، فانفجرت منه اثنتا عشرة عيناً في كل ناحية منه ثلاثة عيون، ولا يرتحلون مرحلة إلّا وجدوا ذلك الحجربينهم في ذلك المكان الذي كان بينهم في المنزل الأول.

وقيل: إنّهم كانوا ينقلونه معهم في الجوالق، اذا احتاجوا الى الماء ضربه موسى بالعصا فينفجرمنه الماء<sup>(١)</sup>.

وقال قوم: بانه امر بان يضرب أي حجر شاء لا حجراً بعينه (٢). والأول أظهر لأن فيه لام التعريف.

#### القراءة:

والشين ساكنة في اثنتا عشرة عند جميع القرّاء، وكان يجوز كسرها في اللغة ولم يقرأ به أحد. والكسر لغة ربيعة وتميم، والاسكان لغة أهل الحجاز واسد<sup>(۱۲)</sup>، فاذا صغرت اثنتا عشرة قلت: ثني عشرة، واذا صغرت ثني قلت: ثنتي عشرة.

وروى فتحها محمد عن الأعمش (٤) وهو غلط إلّا إذا قيل عشرة مفرد فانه يفتح الشين. فاما ما زاد على ذلك فالشين ساكنة، أو مكسورة إلّا قولهم: أحدّ عشر إذا بنيا معاً.

### الاعراب:

ونصب عيناً على التميز، وعنـد الكوفيين على التفسير. ولا ينبغي الوقف

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الطبري: ج١ ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٢)و(٤) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٣) انظر اعراب القرآن للنحاس: ج١ ص٢٣٠، ومعاني القرآن للأخفش: ج١ ص٢٧١.

على أحد الاسمين المجعولين اسماً واحداً دون الآخر، كقولك: أحد عشر واثنا عشر وما اشبه ذلك ، ولذلك يكره الوقف على العدد الأخير قبل أن ميزه ويفسّره.

وكذلك قوله: «خيرٌ عند ربك ثواباً وخيرٌ مردّاً» (۱) و «ملء الأرض ذهباً» (۲) و «عدل ذلك صياماً» (۳) و «خير حافظاً» (۱) و «احسن ثواباً» (۱) و (اشاء ذلك .

### التفسر:

ومن آيات الله العجيبة انفجار العيون من الحجر الصلد بعدد قبائل اسرائيل على وجو يعرف كل فرقة منهم شرب نفسه، فلا ينازعه فيه غيره، وذلك من الأمور الظاهرة، على أنّ فاعل ذلك هو الله تعالى وان ذلك لا يتم فيه حيلة محتال ولا كيد كائد. ومن استبعد ذلك من الملحدين فالوجه ان يتشاغل معه في الكلام في اثبات الصانع، وحدوث الصنعة، واثبات صفاته وما لا يجوز، فاذا ثبت ذلك سهل الكلام في ذلك.

ومتى شـكّ فـي ذلـك أو في شيء منه، كان الكــلام معه في هذا الفرع ضرباً من العناء لا وحه للتشاغل به .

وقوله هاهنا: «فانفجرت» لا ينافي قوله في الأعراف:

<sup>(</sup>۱)مريم: ۷٦.

<sup>(</sup>۲) آل عمران: ۹۱.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٩٥.

<sup>(</sup>٤) يوسف: ٦٤.

<sup>(</sup>ه) لا توجد هكذا آية، بل توجد «خيرٌ ثواباً» الكهف: ١٤٠.

«فانبجست» (١) لأنّ الانبجاس هو الانفجار إلّا أنه قليل، وقيل: إنه لا يمتنع أن يكون أوّله ما ينبجس كان قليلاً ثم صار كثيراً، حتى صار انفحاراً.

وقوله: «كلوا واشربوا من رزق الله» يعني من النعم التي عددها عليهم من المن والسلوى وغير ذلك .

وقوله: «ولا تعثوا في الأرض مفسدين» أي لا تطغوا ولا تسعوا في الأرض فساداً. وأصل العثا شدة الفساد، يقال منه: عثا فلان في الأرض الى غاية، يعثأ والجماعة يعثون.

وفيه لغتان أخريتان: أحدهما: يعثو عثواً. ومن قرأ بهذه اللغة ينبغي أن يضم الثاء، ولم يقرأ به أحد. واللغة الأولى لغة أهل الحجاز. و[تانهما] قال بنوتمم: عاث يعيث عيثاً وعيوثاً وعيثاناً، بمعنى واحد(٢)، قال رؤبة بن العجاج:

وعاث فينا مستحل عائث مصدق في أو فاجر مباعث (٣) يعني بقوله: عاث فينا افسد فينا. وقيل: يعنو أصله العيث، فقدموا بعض الحروف وأخروا بعضها، يقال: عنا يعنو وعاث يعيث وهو الفساد، قال ابن اذينة الثقني:

نقيم ولا نعشوا بسرح وانسنا على الناس سحايون شوس الحواجب وانما قال: «ولا تعثوا في الأرض مفسدين» وإن كان العيث لا يكون

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) راجع معاني القرآن للأخفش: ج١ ص٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) البيت أورده الطبري في التفسير: ج١ ص٢٤٥ مع اختلاف في عجزه.

<sup>(</sup>٤) لا يوحد لدينا ديوانه.

الجزء الأوَّل، سورة القرة، الآبة: ٦٦ \_\_\_\_\_\_\_\_\_

إلّا فساداً؛ لأنّه يجوز أن يكون فعلاً ظاهره الفساد وباطنه المصلحة، كخرق موسى (١) السفينة، فبيّن ذلك العيث الذي هو الفساد ظاهراً وباطناً .

قوله تعالى:

وَإِذَ قُلْتُمْ يَهُ مُوسَىٰ لَنَ نَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَنَجِدٍ فَاذَعُ لَنَا رَبَّكَ يُعْفِيجُ لَنَا مِتَا تُنْبِتُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَ وَقِثَ آبِهَا وَقُوبِهَا وَعَدَسِهَا وَبَعَلِهَا قَالَ اَتَسْتَبْدِلُوبِ اللَّهِ عُواَدْفَ بِاللَّهِ مُوحَيَّزُ الْفِيطُوا مِصْلًا فَإِنَّ لَكُم مَاسَالُتُمُ وَضُرِبَ عَلَيْهِمُ الذِلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاهُو بِعَضَبِ مِنْ اللَّهُ ذَلِكَ بِأَنَهُمْ كَانُوا يَكْمُرُونَ بِعَايَبَ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيتِينَ بَعْمُ الْمُقَّ ذَلِكَ بِأَنَهُمْ كَانُوا يَكْمُرُونَ بِعَايَبَ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيتِينَ

### القراءة:

قرأ أهل المدينة «النبيئين» بالهمز ، الباقون بغير همز (٢). وترك الهمز هو الاختيار.

### اللغة:

واختلفوا في اشتقاقه، فقال بعضهم: من أنبائك الامر كأنه انبأ عن الله وأخبر عنه (٣). فترك همز ذلك لكثرة ما يجزي. وقال الكسائي: النبي الطريق يراد به أنه علم وطريق الى الحق(١).

<sup>(</sup>١) هكذا في جميع النسخ والظاهر أنه «صاحب موسى».

 <sup>(</sup>۲) كتاب السبعة في القراءات: ص١٥٦.

<sup>(</sup>٣) الحجة لأبي على الفارسي: ج٢ ص٧٢.

<sup>(</sup>٤) ذكره الازهري في تهذيب اللغة: مادة «نبا» ج١٥ ص٤٨٦.

واصله من النبوة والنجوة أي المكان المرتفع .

ومن قال: هو مشتق من الإنباء، قال: جاء فعيل بمعنى مفعل، كما قال: سميع بمعنى مسمع، كذلك قالوا: نبئ بمعنى منبأ وبصير بمعنى مبصر، وابدل مكان الهمزة من النيء الياء، فقالوا: نبق، هذا.

ويجمع النبي أنبياء، وانما جمعوه كذلك لأنهم ألحقوا النبي بابدال الهمزة منه ياء، فالنعوت التي تأتي على تقدير فعيل من ذوات الياء والواو وذلك كقولهم: ولتي وأولياء، ووصي وأوصياء، ودعي وأدعياء. ولوجمعوه على أصله، والواحد بني ليعتل اليها، لأن فعيل يجمع فعلاء، كقولهم: سفيه وسفهاء، وفقهاء، وشريك وشركاء.

وقد سمع من العرب «النبآء» وذلك في لغة من همز النبي، ومن قول العباس بن مرداس السلمي (١) في وصف النبي صلّى الله عليه وآله ومدحه:

ياخاتم النبآء أنَّك مرسلٌ بالحقّ خيرُ هدى الاله هداكا(٢) فجمع على أن واحدهم نبيء مهموز، وقد قال بعضهم: النبي والنبوة غير مهموزين؛ لأنها مأخوذان من النبوة، وهي مثل النجوة، وهما مأخوذان من المكان المرتفم. وكلٌ يقول: إن أصل النبي الطريق، قال القطامي:

لما وردن نبيا واستتب بها مسحنفر كخطوط السيح منسحل (٣)

<sup>(1)</sup> هو العباس بن مرداس بن أبي عامر السلمي، من مضر، شاعر فارس من سادات قومه. أمه الحنساء عاش في زمن الجماهلية والاسلام، واسلم قبيل فتح مكة، وكان من المؤلفة قلوبهم، و يدعى فارس العُبيد وهو فرسه مات في سنة ١٨هـ.

<sup>(</sup>٢)ديوانه:ص١٢٢، وورد العجز هكذا: بالحق كلُّ هدى السبيل هداكا.

<sup>(</sup>٣) ديوانه: ص٤.

قالوا: وسمي الطريق نبياً، لأنه ظاهر مبين من التبوة. قال ابو علي الفارسي (١): قال أبو زيد: نبأت من أرض الى أرض، وانا انبأ نباء ونبوءً إذا خرجت منها الى أخرى (١)، وليس اشتقاق النبي من هذا وان كان من لفظه ولكنه من النبأ الذي هو الخبر، كأنه الخبر عن الله. فان قلت: لم لا يكون من النباوة وممّا أنشده ابو عثمان، قال: انشدني كيسان (١):

عض الضريبة في البيت الذي وضع فيه النباوة خُلواً غيرَ ممذوق (١) أو يجوز فه الأمرين؟

فنقول: إنه يجوزأن يكون من النباوة ومن النبأكما أُجيز في عضة أن يكون من الواو، كقوله «وعضوات» <sup>(ه)</sup> ومن الهاء كقوله:

# «لها بعضاة الأرض تهزيز»<sup>(٦)</sup>

قال: وليس ذلك كالعضة؛ لأن سيبويه زعم أنهم يقولون في تحقير النبوة: كان مسيلمة بنبؤته نُبيئة سوءٍ (٧٠). وكلهم يقولون: تنبأ مسيلمة. ولو كان يحتمل الامرين جميعاً، لما اجمعوا على تنبأ ولا على النبيئة.

<sup>(</sup>١) الحجّة: ج٢ ص٧٢. (٢) نقل قوله الجوهري في الصحام: مادة «نبأ» ج١ ص٧٤.

<sup>(</sup>٣) في الخطية والحجرية والمطبوعة «ابن كيسان» وفي المصدر «كيسان» وهو الصحيح ظاهراً.

<sup>(</sup>٤) البيت مذكورٌ في الحجة: ج٢ ص٧٧ ولم نعرف قائله.

<sup>(</sup>٥) كلمة من بيتٍ ذكره سيبويه في الكتاب: ج٣ ص٣٦٠ وتمامه:

هـــذا طـــريـــق يـــأزم المآزمــا وعضــواتٌ تــقطـــعُ الــلــهـــازمـــا (٦) صدره:

قد حال دون دريسية مؤوية

نسع لهسا بسعضاة الأرض تهسزيسز والبيت للمتنخّل الهذلي، أنظر ديوان الهذلين: ج٢ ص١٦.

<sup>(</sup>v) الكتاب: ج٣ ص٤٦٠.

فان قبل: فلم لا يستدل بقولهم: انبياء [على جواز الأمرين في اللام من النبي] (١) قبل: ما ذكرته لا يدل على تجويز الأمرين، لأن (أنبياء) انما جاز لأن البدل لما الزم في نبيء صار في لزوم البدل له، كقولهم: عيد وأعياد، فكما أن عيد لا يدل على أنه من الباء لكونه من عود الشيء، كذلك لا يدل انبياء على أنه من النباوة. ولكن لما لزم البدل جعل منزلة تقياء، وصفي وأصفياء، فلما لزم صار كالبرية الخابية، ونحوذلك مما لزم الهمزة فيه حرف اللين بدلاً من الهمزة، لما دل على أنه من الهمزة، وأنه لا يعترض عليه شيء وصار قول من حقق الهمزة في النبي، كرد النبي إلى الأصل المرفوض استعماله؛ نحورود ودعً، فن ثم كان التخفيف فيه الاكثر.

فأمّا ما روي في الحديث: «من أن بعضهم قال: يانبيء الله، فقال: لستُ بنبيء الله ولكتي نبتي الله» قال أبوعلي: أظنّ أن من أهل النقل من ضعّف اسناده، ومما يقوي تضعيفه أن من مدح النبي صلّى الله عليه وآله فقال: ياخاتم النبآء لم يؤثر فيه انكار عليه. ولو كان في واحده نكير لكان في الجمع مثله (٢).

ثمّ بينا فيا مضى أن الصبر كفّ النفس وحبسها عن الشيء.

### المعنى:

فاذا ثبت ذلك ، فكأنه قال: واذكروا إذ قلتم يامعشر بني اسرائيل:

(١) ما بين المعقوفتين أضفناها من كتاب الحُجّة توضيحاً للمطلب.

<sup>(</sup>٢) الحَجّة لأبي علي الفارسي: ج٢ ص٧٥.

لن نطيق حبس أنفسنا على طعام واحد. وذلك الطعام هوما اخبر الله عز وجل إذ أطعمهم في تيههم وهو السلوى في قول أهل التفسير، وفي قول ابن منبه: الخبز النقي مع اللحم. فسل ربك يخرج لنا مما تنبت الأرض من البقل والقثّاء، وما سمّاه الله مع ذلك. وذكر انه سألوه لموسى وكان سبب مسألتهم ذلك ما رواه قتادة قال: كان القوم في البرية، وقد ظلل عليهم الغمام، وإنزل عليهم المنّ والسلوى، فلّوا ذلك وذكروا عيشاً كان لهم بمصر فسألوا ذلك موسى، فقال الله تعالى: «اهبطوا مصراً فان لكم ما سألتى» (١).

وائما قال: «مما تنبت الأرض»، لأن «من» تدخل للتبعيض، ولو لم تدخل هاهنا لكانت المسألة تدخل على جميع ما تنبته الأرض، فأتوا بـ (من) التي نابت مناب البعض حيث قامت مقامه.

وفي الناس من قال: إنّ «من» هاهنا زائدة وانها تجري مجرى قولهم: ما جاءني من أحد<sup>(۲)</sup> والصحيح الأول؛ لان (من) لا تزاد في الايجاب وانما تزاد في النفي؛ ولأنّ من المعلوم أنهم ما أرادوا جميع ما تنبته الأرض، وجرى ذلك مجرى قول القائل: أصبتُ اليومَ من الطعام عندَ فلان؛ يريدُ أصبت شئاً منه.

وقوله: «يخرج» جزم جواب الأمر. و«البقل» و«القثاء» معروفان، وفي القثّاء لغتان: ضمّ القاف وكسرها، والكسر أجود وهي لغة القرآن. وانما ذكر الله تعالى هذه الألفاظ ـوان لم تكن لائقة بفصاحة القرآن على

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للاخفش: ج١ ص٢٧٢.

وجه الحكاية عنهم .

واما «الفوم» فقال ابن عباس وأبو جعفر الباقر عليه السلام وقتادة والسدى: انه الحنطة (١). وانشد ابن عباس قول أحيحة بن الجلاح:

قد كنت اغنى الناس شخصاً وافدا ورد المدينة عن زراعة فوم (٢) وقال الفراء والجبائي والازهري: هو الحنطة والخبز، تقول العرب: فقوا

وقال قوم: [هو] الحبوب التي تخبز، وهو مأثور<sup>(؛)</sup>.

وقال ابن مجاهد وعطا وابن زيد: انه الخبز<sup>(٥)</sup>، وفي قراءة ابن مسعود، وهو قول الربيع بن انس والكسائي انه الشوم، وابدل الشاء فاء كها قالوا: حدت وحدف واثافي واثاثي (١).

قال الفرّاء: وهذا أشبه بما بعده من ذكر البصل(٧).

قال أمية بن أبي الصلت:

بالتشديد.أي اخيزوا لنا<sup>(٣)</sup>.

فوق شرى مثل الجوابي عليها قطع كالوذيل في نني فوم(A)

<sup>(</sup>١) أخرج رواية الامام الباقر عليه السلام القمي في تفسيره: ج١ ص٤٨، وأخرج أقوال البقية الطبري في تفسيره: ج١ ص٤٤٦، والماوردي في تفسيره: ج١ ص١٢٨.

<sup>(</sup>٢) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص٢٤٧، ولسان العرب: مادة «فُوم» ج١٠ ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن للفراء: ج١ ص٤٠، وتهذيب اللغة للازهري: مادة «فام» ج١٥ ص٥٧٥.

<sup>(؛)</sup> حكى ذلك الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «فم» جه١ ص٤٧٥، وفي النسخ «في» بدل[هو] والصحيح ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٥) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص٢٤٦، وتفسيرالماوردي: ج١ ص١٢٨.

<sup>(</sup>٦) راجع تفسير الطبري: ج١ ص٤٧، وتهذيب اللغة: مادة «فم» ج١٥ ص٤٧٥.

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن: ج١ ص٤١.

<sup>(</sup>٨) لم نعثر عليه.

الجزء الأوَّل، سورة البقرة، الآية: ٦١ \_\_\_\_\_\_\_\_ ٢٨١

وقال ايضاً:

كانت منازلهم اذ ذلك ظاهرة فيها الفراديس والفومان والبصل (۱) قال الزجاج: وهذا بعيد؛ لانه لا يعرف الثوم بمنى الفوم، لان القوم لا يجوز ان يطلبوا الثوم ولا يطلبون الخبز الذي هو الأصل. وايضاً فلا خلاف أن الفوم هو الطعام، وإن كان كل حبّ يخبز منه يقال له: فوم (۲).

وقوله: «أتستبدلون الذي هو أدنى بالذي هو خير» .

قيل فيه قولان:

أحدهما: الذي هو أدنى الطعامين بدلاً من أجودهما .

والثـاني: الذي تتبدلـون في زراعتـه وصناعته بمـا أعطاكم الله عفواً من المتّ والسلوى .

وقرأ بعضهم: أدنأ مهموزاً (٣). وقال بعض المفسّرين: لولا الرواية لكانّ هو الوجه؛ لأنّه من قولك: رجل دنيء من الدناءة، وما كنت دنيئاً، ولكنك دنئت أي خسست، واذا قرء بلا هز فعناه: القرب(١٠).

وليس هذا موضعه، ولكنه موضع الخساسة، ولو كان ما سألوه أقرب اليهم لما سألوه ولا التمسوه. ويجوز أن يجعل أدنى وأقرب بمعنى: أدون، كما تقول: هذا شيء مقارب أي دون.

وحكى الأزهري عن ابي زيد:الداني بلا همز. الخسيس، والدنيء

<sup>(</sup>۱) لسان العرب: مادة «فوم» ج ۱۰ ص ۳۰۰. (۲) معاني القرآن: ج ۱ ص ۱۰ ج ۱ ر

<sup>(</sup>٣) حكا ذلك الفرّاء في معـاني القرآن: ج١ ص٤٤،والازهري في تهذيب اللـغة: مادة «دنا» ج١١ ص١٨٧٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ج١ ص٧٤٧.

- بالهمز - الماحن (١).

وقوله: «اهبطوا مصراً» تقديره: فدعى موسى فاستجبنا له، فقلنا لهم: اهبطوا مصراً. وقد تمّ الكلام؛ لأن الله أجابهم بقوله: «فإنّ لكم ما سألتم وضربت...» ثمّ استأنف حكم الذين اعتدوا في السبت ومّن قتل الانبياء فقال: «ضربت عليهم الذات والمسكنة».

#### القراءة:

ونوّن جميع القراء «مصراً» وقـرأ بعضهم بغير تنويـن<sup>(٢)</sup>، وهي قراءة ابن مسعود بغير الف<sup>(٣)</sup>.

وقـال قتادة والسدي ومجاهد وابـن زيد: لأنّه أراد مصراً من غير تعيين؛ لأن ما سألوه من البقل والقثاء لا يكون إلّا في الامصار.

وقال الحسن وابو العالية والربيع: إنه أراد مصر فرعون الذي خرجوا منه (١).

وقال ابو مسلم محمد بن بحر: اراد بيت المقدس لقوله: «ادخلوا الأرض المقدسة التي كتب الله لكم» وروي ذلك عن ابن زيد<sup>(ه)</sup>.

#### اللغة:

واما اشتقاق مصر، فقال بعضهم: هو من القطع لانقطاعه بالعمارة.

<sup>(</sup>١) تهذيب اللغة: مادة «دنا» ج١٤ ص١٨٨.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: ج١ ص٨٤٢، وانظر تهذيب اللغة للأزهري: مادة «مصر» ج١٢ ص١٨٣.

<sup>(</sup>٣) أنظر معاني القرآن للفراء: ج١ ص٤٣.

<sup>(</sup>٤) نقل أقوالهم الطبري في تفسيره: ج١ ص٤٨ ٢٫والماوردي في تفسيره: ج١ ص١٢٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص٢٤٨.

ومنهم من قال: هومشتق من الفصل بينه وبين غيره (١١). قال عدي بن زيد:

وجاعل الشمس مصراً لا خفاء به بين النهار وبين الليل قد فصلا<sup>(٢)</sup> ومن نوّن أراد مصراً من الامصار غير معين. ويجوز أيضاً أن يريد مصراً بعينه الذي خرجوا منه، وإنما نوّن إتباعاً للمصحف؛ لأن في المصحف ألف كما قرأ «قوارير» «قواريراً» (٣) منوناً اتباعاً لخط المصحف.

ومن لم ينوّن أراد مصر بعينها لا غير. وكلّ ذلك محتمل.

### المعنى:

وقوله: «ضربت عليهم الـذلّة والمسكنة» استشناف كلام بما فعل الله بهم؛ يعني بالذين اعتدوا في السبت وقتلوا الانبياء .

ومعنى «ضربت» أي فرضت ووضعت عليهم الذلة وألزموها، من قول القائل: ضرب الامام الجزية على أهل الذمة، وضرب فلان على عبده الخراج، وضرب الأمير على الجيش البعث، يريد بجميع ذلك ألزم ذلك، وبه قال الحسن وقتادة (١).

وقيل: معنى «ضربت عليهم» أي حلوا بمنزلة الذل والمسكنة ، مأخوذ من ضرب القباب، قال الفرزدق في جرير:

<sup>(</sup>١) تهذيب اللغة: مادة «مصر» ج١٢ ص١٨٣.

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة: مادة «مصر» ج١٢ ص١٨٣، ونسبه ابن سيده في المخصّص: ج٤، السفر ١٣ ص١٦٤ للى أمية بن أبي الصلت فلاحظ.

<sup>(</sup>٣) الدهر: ١٥.

<sup>(</sup>٤) راجع تفسير الطبري: ج١ ص٢٤٩ ـ ٢٥٠، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٢٩.

ضربت عليك العنكبوت بنسجها وقضى عليك به الكتاب المنزل(١)

وأما «الذلّة» فقال الحسن وقتادة وغيره: ان الجزية الصغار [لقوله: حتى يعطوا الجزية عن يدٍ وهم صاغرون] (٢) [والذلة] مشتق من قولهم: ذلّ فلان بذلّ ذلاً وذلّةً.

وأمّا المسكنة فهي مصدر التسكين، يقال: ما فيهم أسكن من فلان، وما كان سكيناً ولكن تمسكن تمسكناً، ومنهم من يقول: تسكّن تسكنا، والمسكنة هاهنا مسكنة الفاقة والحاجة، وهي خشوعها وذلّها، تقول: ما في بنى فلان اسكن من فلان أى أفقر منه، وهو قول أبى العالية والسدى(٣).

وقوله: «وباءوا بغضب من الله» أي انصرفوا ورجعوا، ولا يقال: باء إلا موصولاً إما بغير واما بشر، واكثرما يستعمل في الشر، كذا قال الكسائي(). ويقال: باء بدينه يبوء به بوء، ومنه قوله تعالى: «أريد أن تبوء بإثمى واثمك »(٧) يعنى ترجع بما قد صارعليك دوني .

<sup>(</sup>١) شرح ديوان الفرزدق: ج٢ ص٣١٨.

<sup>(</sup>٢) ما بين المقوفتين أضفناها من عبارة مجمع البيان للطبرسي توضيحاً للمطلب. والعبارة في المطبوعة والحجرية مشوشة.

<sup>(</sup>٣) تفسر الطبري: ج١ ص٢٥٠.

<sup>(؛)</sup> في الخطية والمطبوعة والحجرية «وقتله»، وهو كما ترى.

<sup>(</sup>٥) نقله الطبرى في تفسيره: ج١ ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٦) نقله الماوردي في تفسيره: ج١ ص١٣٠٠

<sup>(</sup>٧) المائدة: ٢٩.

فعنى الكلام: ارجعوا منصرفين متحمّلين غضب الله.

وروي أن رجلاً جاء برجل الى الـنبي صلّى الله عليه وآله، فقال: هذا قاتل أخى، وهوبواء به(١). أي مقتول به، ومنه قول ليلي الأخيلية(٢):

فان تكن القتلى بواءً فانكم فتى ما قتلتم آل عوف بن عامر (٣)

وقال الزجاج: أصل ذلك التسوية ومعنى ذلك أنهم تساووا بغضب من الله (1) ومنه ما روي عن عبادة بن الصامت، قال: جعل الله تعالى الأنفال الى نبيه، فقسمها بينهم على بواء (٥) أي: على سواء بينهم في القسم، ومنه قول الشاعر:

فيقتل خيراً بامرئ لم يكن به بواء ولكن لا تكايل بالدم (١)

والأصل الرجوع، على ما ذكرناه. وقال قوم: هو الاعتراف، ومعناه انّهم اعترفوا بما يوجب عليهم غضب الله(٧)، ومنه قول الشاعر:

إني أبوء بعشرتي وخطبيئتي ربّي وهل إلّا إليك المهرب(^)

(١) نقله الماوردي في تفسيره: ج١ ص١٣٠.

 <sup>(</sup>γ) وهي ليلى بنت عبد الله بن الرحال، أشعر النساء بعد الحنساء وكان توبة بن الحمير يهواها، فلها شهر أمره شكوه الى السلطان فأباح دمه لأهلها إن أتاهم.

<sup>(</sup>الشعر والشعراء: ص٢٧١، الاغاني: ج١١ ص٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) انظر تهذيب اللغة: مادة «باء» ج ١٥ ص ٥٩٨، والأغاني: ج ١١ ص ٢٢٧.

<sup>(</sup>٤) لم نجده في كتابه، ونقله الماوردي في تفسيره: ج١ ص١٣٠.

 <sup>(</sup>ه) أخرجه أحمد بن حنبل في مسنده: ج٥ ص٣٢٣-٣٣٣، والطبري في تفسيره: ج١ ص١٦٦، ذيل آية الأنفال.

<sup>(</sup>٦) لسان العرب: مادة «كيل» ج١٢ ص٢٠٣٠.

<sup>(</sup>٧) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٨) لم نعرف القائل.

وأما الغضب، قال قوم: ما حلّ بهم من البلاء والنقمة في دار الدنيا بدلاً من الرخاء والنعمة. وقال آخرون: هوما بينا لهم في الآخرة من العقاب على معاصيهم.

وقوله: «ذلك بأنهم كانوا بكفرون بآيات الله» إشارة الى ما تقدّم ذكره من ضرب الذلة والمسكنة، وإحلال غضبه بهم؛ لأنه يشتمل على جميع ذلك. ومعنى «بأنهم» أي لأجل أنهم كانوا يكفرون بآيات الله، فعلنا بهم ما فعلنا من أنواع العذاب.

وقوله: «يقتلون النبيين بغير الحق» لا يدل على أنه قد يصع أن يقتلوهم بحق، لأنّ هذا خرج مخرج الصفة لقتلهم، وانه لا يكون إلّا ظلماً بغير حق، كما قال: «ومن يدع مع الله إله آخر لا برهان له به» (١) وكما قال: «رب احكم بالحق»(١)، وكما قال الشاعر:

# \*على لاحب لا يهتدي بمناره (٣)\*

ومعناه لیس هناك مناریهتدی به، ومثله كثیر.

وقوله: «ذلك بما عصوا» إشارة الى ما أنزل الله من الذلة والمسكنة بما عصوا من قتلهم الانبياء وعدوهم في السبت وغير ذلك. وقيل: معناه بنقض العهد وكانوا يعتدون في قتل الانبياء، أنه روي انهم كانوا اذا قتلوا النبي في أول النهار قامت سوق بقتلهم في آخره.

وإنَّما خلى الله بين الكافرين وقتل الانسبياء لينالوا من رفيع المنازل ما لم

<sup>(</sup>١) المؤمنون: ١١٧.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ١١٢.

<sup>(</sup>٣) البيت لامرئ القيس، أنظر ديوانه ص٩٥، وعجز البيت:

اذا سافه العودُ النُّباطيُّ جَرجَرا

ينالوه بغيره، وليس ذلك بخذلان لهم، كما فعل بالمؤمن من أهل طاعته.

وقـال الحسن: ان الله تعـالى ما امر نـبياً بالحـرب إلّا نصره فلـم يُقـتل، وانما خلى بينه وبين قـتل من لم يؤمر بالقـتال من الأنبياء(١).

والذي نقوله: إنّ النبي أن كان لم يؤد الشرع لا يجوز أن يمكّن الله من قتله؛ لأنّه لومكّن [الله سبحانه من قتله] فقتل لأدى الى ان لا تزاح علل المكلّفين فيا لهم من الألطاف والمصالح، فاذا أدوا الشرع جاز حيـنـــثنّـ أن يخلّى بينهم وبن من قتلهم، لأنه لا يجب المنم منه .

وروىٰ أبو هريـرة عن النبي صلّـى الله عليـه وآله أنه قال: اخـتلف بـنو اسرائيل بعـد موسى بخمسـمائة سنة حتى كثرمنهـم أولاد السبايا، واختلفوا بعد عيسى بمائتى سنة<sup>(۲)</sup>.

والاعتداء تجاوز الحدّ الذي حدّه الله لعباده الى غيره، وكل متجاوز حد شيء الى غيره فقد تعداه الى ما تجاوز اليه، فمعنى الكلام فعلت بهم ما فعلت من ذلك بما عصوا أمرى، وتجاوزوا حدّه الى ما نهتهم عنه .

قوله تعالى:

إِنَّالَذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّصَدَىٰ وَالصَّدِينَ مَنْءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآيْزِ وَعَمِلَصَدلِحًا فَلَهُمْ اَجْرُهُمْ عِندَرَيِّهِمْ وَلاَخُوفُ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يُخَرِّنُونَ ۖ ﴾

#### القراءة:

قرأ نافع بترك الهمز من الصابئين، وجميع القراء الباقون يهمزون (٣).

<sup>(</sup>١) نقله الماوردي في تفسيره: ج١ ص١٣٠. (٢) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٣) الحجة في علل القراءات: ج٢ ص٧٦، والسبعة في القراءات: ص٥٧.

أمًا «الذين آمنوا» وهم المصدقون برسول الله صلّى الله عليه وآله ما اتاهم من الحق من عند الله. وأمّا «الذين هادوا» فهم اليهود .

#### اللغة

ومعنى «هادوا» تابوا، يـقـال: هاد القوم يهـودون هودا، وهيادة، وقال ابن جريج: إنما سميت اليهود يهودا لقولهم: «انا هدنا اليك»(١). قال أعرابي يؤخذ بقوله على ما قال ابو عبيدة ـ:

# «فانی من مدحه هائد<sup>(۲)</sup>»

أي تائب .

وقيل: انما سمّوا يهودا؛ لأنَّمهم نسبوا الى يهوذا أكبر أولاد يعقوب فعرّبت الذال دالاً (٣). وقال زهير في معنى الرجوع:

سوى مرجع لم يأت فيه مخافة ولا رهقاً من عائد متهوّد (١) أى تائب، فسميت اليهود يهودا لتوبتهم من عبادة العجل.

وأصل الهود الطمأنينة، ويخبربه عن لن السير، ومنه الهوادة وهي السكون، قال الحسن بن على المغربي انشدني أبو رعاية السلمي ـوهـومن أفصح بدوى أطاف بنا وأغزرهم رواية ـ:

صباغتها من مهنة الحيّ بالضحى جياد المداري حالك اللون أسودا اذا نفضته مال طوراً بجيدها وتمثاله طوراً باغيدا فودا

<sup>(</sup>١) أخرجه عنه الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) أنظر صحاح اللغة للجوهري: مادة «هود» ج٢ ص٥٥، وفيه: إنّي امرؤمن مدحه هائذ.

<sup>(</sup>٣) راجع العين: مادة «هود» ج ٤ ص٧٦.

<sup>(</sup>٤) ديوانه: ص٢٤، وفيه: «رُبُع»بدل «مرجع».

الجزء الأوَّل، سورة البقرة، الآية: ٦٢ \_\_\_\_\_\_\_ ١٨٩

كها مال قنوا مطعم هجرّية اذاحركت ربح ذرى النخل هوّدا(١) المطعم النخلة، شبه شعرها بأقناء البسر. هوّد تحرك تحريكة ليّنة، قال زهر:

# «ولا رهقاً من عائذٍ متهوّد»

وليس اسم يهود مشتقاً من هذا .

والنصارى جمع نصران، كقولهم: سكران وسكارى، ونشوان ونشاوى، هذا قول سيبو يه (۲): قال الشاعر:

تراه اذا كمان المعشمي محمنه في الله والله وهو نصران شامس (٣) وقد سمع في الأنثى نصرانة، قال الشاعر:

وكلتاهما خَرّت وأسجد رأسها كما سجدت نصرانة لم تحنف<sup>(۱)</sup> وقد سمع في جمعهم أنصار بعني النصاري، قال الشاعر:

لما رأيست نسبطاً أنصارا شمرت عن ركبتي الإزارا كنتُ لهم من النصارى جارا (٠)

والمشهور أن واحد النصارى نصري، مثل بعير مهري ومهارى. وانما سمّوا نصارى لنصرة بعضهم بعضاً، دليله الآيات التي ذكرناها .

وقيل: انما سمَّوا بذلك لأنَّهم نزلوا أرضاً يقال لها: ناصرة، وكان ينزلها

<sup>(</sup>١) لم نجد الأبيات فيا لدينا من المصادر.

<sup>(</sup>٢) الكتاب: ج٣ ص٥٥٥ و٤١١.

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن جرير في تفسيره: ١٠ ص٢٥٢.

 <sup>(</sup>٤) البيت الأبي الأخْرَر الحماني، ذكر ذلك سيبويه في الكتاب: ج٣ ص٤١١، وذكره الأزهري
 أيضاً في تهذيب اللغة: مادة «نصر» ج١٢ ص١٠٠.

<sup>(</sup>٥) نسبه الفرّاء الى بعض العرب في معاني القرآن: ج١ ص٤٤.

عيسى فنسب اليه، فقيل: عيسى الناصري، ثم نسب اصحابه اليه، فقيل: النصارى، وهذا قول ابن عباس وقتادة وابن جريج (١).

وقيل: إنهم سموا بذلك لقوله: «من انصاري الى الله» (٢٠) .

والصابئون جمع صابىء؛ وهومن انتقل من دينه الى دين آخر كالمرتد من أهل الاسلام. وكل خارج من دين كان عليه الى آخر يسمى صابئاً، قال أبو زيد: صبأ فلان في دينه يصبأ صُبُوءاً اذا كان صابئاً، وصبأ ناب الصبى يصبأ صبئاً اذا كان طلم (٣).

وقال الزجاج: صبأت النجوم اذا ظهرت(؛).

وقال أبو زيد: صبوت اليهم تصباً صباً وصبوءاً إذا طلعت عليهم، فكأنّ معنى الصابىء التارك دينه الذي شرع له الى دين غيره، كما قال: ان الصابئ على القوم تارك لأرضه ومنتقل الى سواها، فالدين الذي فارقوه هو تركهم التوحيد الى عبادة النجوم أو تعظيمها (٥٠). وقال نافع: هو مأخوذ من قولهم: صبا يصبو اذا مال الى الشيء وأحبه، ولذلك لم يهمز، قال الشاعر:

# •صبوت أبا ذئب وأنت كبير<sup>(١)</sup>•

ديار التي قالت غداة لقيتها

صبوت أبا ذئب وأنت كبيرً راجع الحجة: ج٢ ص٧٨.

<sup>(</sup>١) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر المتقدم والآية من سورة الصف: ١٤.

<sup>(</sup>٣) حكاه الفارسي في الحُجّة: ج٢ ص٧٧، والازهري في تهذيب اللغة: مادة «صبا» ج١٢ ص٢٥٧.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن: ج١ ص١٤٧.

<sup>(</sup>ه) حكاه الفارسي في الحُجّة: ج٢ ص٧٧، والازهري في تهذيب اللغة: مادة «صبا» ج١٢ ص٧٥٠.

<sup>(</sup>٦) شطر من بيت لأبي ذؤيب الهذلي، وتمامه:

قال ابوعلي الفارسي: هذا ليس بجيد؛ لأنه قد يصبو الانسان الى دين فلا يكون منه تديّن به مع صُبُوّه اليه، فاذا كان هذا هكذا، وكان الصابئون منتقلين من دينهم الذي أخذ عليهم الى سواه، وجب أن يكون مأخوذاً من «صبأ» الذي هو الانتقال. ويكون الصابون على قلب الهمزة، وقلب الهمزة على هذا الحدّ لا يجيزه سيبويه إلا في الشعر ويجيزه غيره، فهو على قول من أجاز ذلك ؛ وممن أجاز ذلك أبو زيد. وحكي عنه انه قال لسيبويه: سمعتُ قريتُ وأخطيتُ، قال: فكيف تقول في المضارع؟ قلت: أقرأ، فقال: حسك أو نحو هذا.

قال ابوعلي: يريد سيبويه ان قريت مع أقرأ لا ينبغي؛ لأن قريت اقرأ على الهمز وقريت على القلب فلا يجوز ان تغير بعض الأمثلة دون بعض، فدل على أنّ القائل لذلك غير فصيح، وانّه مخلطًا في لغته (١).

وقال قتادة والبلخي: الصابئون قوم معروفون لهم مذهب ينفردون به، من عبادة النجوم، وهم مقرّون بالصانع وبالمعاد وببعض الانبياء (٢). وقال مجاهد والحسن وابن ابي نجيح: الصابئون بين اليهود والمجوس لا دين لهم. وقال السدي: هم طائفة من أهل الكتاب يقرأون الزبور (٣).

وقال الخليل: هم قـوم دينهـم شبيـه بدين النصــارى إلّا ان قبلتهـم نحو مهــت الجنوب حيال منتصف النهار، ويزعمون انهم على دين نوح<sup>(١)</sup>.

وقال ابن زيد: الصابئون هم أهل دين من الاديان كانوا بالجزيرة

<sup>(</sup>١) الحُجّة في علل القراءات: ج٢ ص٨٧ۄوفي النسخ «فإنّه غلط» بدل «وأنّه مخلّط» فلاحظ.

<sup>(</sup>٢) تفسير الماوردي: ج١ ص١٣٣.

<sup>(</sup>٣) راجع قول مجاهد في تفسيره: ص٢٠٤، ونقل بقية الأقوال الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٠٣.

<sup>(1)</sup> العين: مادة «صبأ» ج٧ ص١٧١.

-جزيرة الموصل- يقولون لا إله إلّا الله ولم يؤمنوا برسول الله صلّى الله عليه وآله، فمن اجل ذلك كمان المشركون يقولون للنبي عليه السلام وأصحابه: هؤلاء الصابئون، يشتهونهم بهم (۱).

وقال آخرون: هم طائفة من أهل الكتاب(٢).

والفقهاء بأجمعهم يجيزون أخذ الجزية منهم. وعندنا لا يجوز ذلك؛ لأنهم ليسوا أهل كتاب.

#### المعنى:

وقوله: «من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحاً فلهم أجرهم عند ربهم».

تقول: من صدّق بالله وأقر بالبعث بعد الممات يوم القيامة وعمل صالحاً وأطاع الله فلهم أجرهم عند ربهم يعني ثواب عملهم الصالح.

فان قبل: فأين تمام قوله: «ان الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى والصابئين»؟

قيل: تمامه جملة قوله تعالى: «من آمن بالله واليوم الآخر» لأنّ معناه: من أمن منهم بالله واليوم الآخر، وترك ذكر (منهم) لـدلالة الكلام عليه. ومعنى الكلام: ان الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى والصابئين من يؤمن منهم بالله واليوم الآخر فلهم اجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم.

 <sup>(</sup>١) أخرج قوله الطبري في تفسيره: ج١ ص٣٥٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري عن أبي العالية والسدي وغيرهما في تفسيره: ج١ ص٢٥٣.

الحزء الأوّل، سورة البقرة، الآية: ٦٢ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

#### الاعراب:

وقوله: «من آمن بالله واليوم الآخر» .

في الناس من قال: هو خبر عن الذين هادوا والنصارى والصابئين؟ لانّ الذين آمنوا كانوا مؤمنين فلا معنى حينتُذِ ان يقول من آمن وهو نفسهم .

ومنهم من قال: هو راجع الى الكل (١) ويكون رجوعه على الذين آمنوا على وجه الثبات على الايمان والاستدال به. وقرك التبديل والاستبدال به. وفي الذين هادوا والنصارى والصابئين استئناف ايمان بالنبيّ صلّى الله عليه وآله وما حاء به.

وقوله: «من آمن بالله» فوحد الفعل ثم قال: «فلهم أجرهم» لأنّ لفظة «من» وان كانت واحدة، فمعناها يكون للواحد والجمع والانثى والذكر، فإن ذهب الى اللفظ وحد، وإن ذهب الى المعنى جم، كما قال: «ومنهم من ينظر اليك أفأنت تهدي العمي ولو كانوا لا يبصرون» (٢) فجمع مرّة مع الفعل لمعناه ووحد أخرى على اللفظ، قال الشاعر:

ألمّا بسلمى عنكما إن عرضةا وقولا لها عوجي على من تخلفوا<sup>(٣)</sup> فجمع الفعل لأنّه جعل (مَن) بمنزلة الذين. وربما كان لا ثنين وهو أبعد، وما جاء فيه قال الفرزدق:

ج۱ ص۳۱۰. (۲) يونس: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) البيت أورده الطبري في التفسير: ج١ ص٢٥٤.

# تعش فإن عاهدتني لا تخونني نكن مثل من ياذئب يصطحبان(١)

### النزول:

قوله: «من آمن بالله واليوم الآخر» .

قال السدي: نزلت في سلمان الفارسي واصحابه النصارى الذين كان قد تنصّر على أيديهم قبل مبعث رسول الله صلّى الله عليه وآله، وكانوا قد أخبروه بأنه سيبعث، وانهم يؤمنون به إن أدركوه(٢).

وروي عن ابن عباس: أنها منسوخة بقوله تعالى: «ومن يبتغ غير الاسلام ديناً فلن يقبل منه»(٣). وهذا بعيد؛ لأنّ النسخ لا يجوز أن يدخل في الخبر الذي يتضمّن الوعيد، وانما يجوز دخوله فيا طريقه الأحكام الشرعية التي يجوز تغييرها.

وقال قوم: إن حكمها ثابت، والمراد بها: إنّ الذين آمنوا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم من المنافقين هم واليهود والنصارى والصابئين إذا آمنوا بعد النفاق واسلموا عند العناد، كان هم أجرهم عند ربهم؛ كمن آمن في أول الاسلام من غير نفاق ولا عناد؛ لأنّ قوماً من المسلمين قالوا: إنّ من أسلم بعد نفاقه وعناده كان أجره أقل وثوابه أنقص. وأخبر الله بهذه الآية أنهم سواء في الأجر والثواب.

وأولى الأقاويل ما قدّمنا ذكره، وهو المحكي عن مجاهد والسدي: «ان الذين آمنوا» من هذه الأُمة «والذين هادوا والنصارى والصابئين من آمن»

<sup>(</sup>۱) دیوانه: ج۲ ص۹۰۰، وفیه «واثقتنی» بدل «عاهدتنی».

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول للواحدي: ص١٥.

<sup>(</sup>٣) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص٢٥٦-٧٥٧، والآية من سورة آل عمران: ٨٥.

من اليهود والنصارى والصابئين «بالله واليوم الآخر فلهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون» (١) لأنّ هذا أشبه بعموم اللفظ، والتخصيص ليس عليه دليل.

وقد استدلّت المرجئة بهذه الآية على أن العمل الصالح ليس من الايمان؛ لأنّ الله تعالى أخبر عنهم بأنهم آمنوا، ثم عطف على كونهم مؤمنين أنهم إذا عملوا الصالحات ما حكمهم (").

قالوا: ومن حمل ذلك على التأكيد أو الفضل فقد ترك الظاهر.

وكل شيء يذكرونه مما ذكر بعد دخوله في الأول مما ورد به القرآن نحو قوله: «فيهما فاكهة ونخل ورمان» (<sup>۳)</sup> ونحو قوله: «وإذ أخذنا من النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح» (<sup>1)</sup> ونحو قوله: «والذين كفروا وكذبوا بآياتنا» (<sup>0)</sup> وقوله: «الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله» (<sup>۳)</sup> قالوا: جميع ذلك مجاز، ولو خلينا والظاهر لقلنا: إنّه ليس بداخل في الأوّل.

فان قالوا: أليس الاقرار والتصديق من العمل الصالح فلابد لكم من مثار ما قلناه؟

قلنا:عنه جوابان:

أحدهما: إنّ العمل لا يطلق إلّا على أفعال الجوارح؛ لأنّهم لا يقولون:

<sup>(</sup>١) حكىٰ ذلك الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) في المطبوعة والحجرية والخطية: «حكمها».

<sup>(</sup>٣) الرحمن: ٦٨.

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: ٧.

<sup>(</sup>٥) المائلة: ٨٦.

<sup>(</sup>٦) متد: ١.

عملت بقلبي، وانما يقولون: عملت بيدي أو برجلي .

والثاني: إنَّ ذلك مجاز، وتحمل عليه الضرورة، وكلامنا مع الإطلاق.

وقوله: «فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون» يعني لا خوف عليهم مما قلموا عليه من أهوال القيامة، ولا هم يحزنون على ما خلفوا وراءهم من الدنيا عند معاينتهم ما اُعدَ لهم من الثواب، والنعيم المقيم عنده (١٠). وقيل: الّه لا يجزنون من الموت.

قوله تعالى:

وَإِذَ آخَذَنَا مِينَّقَكُمْ وَوَفَسَنَافَوْقَكُمُ الظُّورَخُدُوا مَاءَاتَيْنَتُكُم بِقُوَّةٍ وَإِذْ كُوُلِمَا فِيهِ لَمَلَكُمُ تَنَقُونَ ۞ آية بلا خلاف .

تقديره: واذكروا إذ أخذنا ميثاقكم .

### اللغة :

الميثاق المفعال من الوثيقة إمّا بيمين وإمّا بعهد، وغير ذلك من الوثائق. والميثاق الذي أخذه الله هو الذي ذكره في قوله: «واذ أخذنا ميثاق بني اسرائيل لا تعبدون إلّا الله وبالوالدين إحساناً» (٢) في الآيات التي ذكر بعدها.

ويحتمل أن يكون أراد الميثاق الذي أخذ الله على الرسل في قوله: «واذ أخذنا من النبيين ميثاقهم» (٢) وقوله: «واذ أخذنا لله ميثاق النبيين لما

<sup>(</sup>١) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٨٣.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٧.

الجزء الأوّل، سورة البقرة، الآية: ٦٣ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

اتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسولٌ مصدّقٌ لما معكم لتؤمِيّنَ به ولتنصُرُنّه قال أقررتم وأخذتم على ذلكم إصرى»(١).

وقد بينًا إنّ أخذ العهد هو ما نصب لهم من الحجج الواضحة والبراهين الصحيحة، الدالة على توحيده وعدله، وصدق انبيائه ورسله، وأفسدنا ما يقوله أهل الحشو؛ من استخراج الذرية من ظهر آدم وأخذ العهد عليهم بما لا يحتاج الى اعادته.

# المعنى:

وقوله: «ورفعنا فوقكم الطور» .

قال مجاهد: الطور هو الجبل (٢). وكذلك هو في اللغة (٢) وقال العجّاج: دانى جناحيه من الطور فر

وقيل: إنه اسم جبل بعينه ناجى الله عليه موسى بن عمران، ذهب اليه ابن عباس وابن جريج .

وقيل: انّه من الجبال التي تـنبت دون ما لا تنبت، رواه الضحّاك عن ابن عباس .

وقال قتادة: «ورفعنا فوقكم الطور» قال: الطور الجبل اقتلعه فوفعه فوقهم، فقال: «خذوا ما آتيناكم بقوة» .

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٨١.

<sup>(</sup>۱) ان عمران. ۸۱. (۲) تفسیره: ص۲۰۶.

 <sup>(</sup>٣) العين: مادة «طور» ج٧ ص٤٤، والصحاح: مادة «طور» ج٢ ص٧٢٧، وتهذيب اللــــة:
 مادة «طور» ج١٤ ص٠١.

<sup>(</sup>٤) ديوانه: ص١٧.

وقال مجاهد: الطور اسم جبل بالسريانية. وقال قتادة: بالعربية(١).

وقال قوم من النحويين: معنى خذوا تقديره: ورفعنا فوقكم الطور وقلنا لكم خذوا ما اتيناكم يعني التوراة بـقوة أي بجدٍ ويقين لا شك فيه، والا قذفناه عليكم، كما تقول: أوحيت اليه قم أي أوحيت اليه فقلت قم (<sup>(۲)</sup>).

وقال الفرّاء: أخذ الميثاق قول فلا حاجة بالكلام الى إضمار قول [فيه] فيكون من كلامين، غير أنه ينبغي لكل ما خالف القول من الكلام الذي هو بمعنى القول أن تكون معه (أن) كها قال تعالى: «إنا أرسلنا نوحاً الى قومه أن أنذر قومك »(٣) قال: ويجوز حذف أن (٤).

ومعنى «ما آتيناكم» أي أعطيناكم؛ لأن الايتاء هو الاعطاء يعني ما أمرناكم به في التوراة .

«بقوة» أي بجدًّ ويقين على ما بيناه، وهوقول ابن عباس وقتادة والسدي. وقال ابو العالية والربيع بن انس: بطاعة الله (<sup>(ه)</sup>. وقال مجاهد: إنه العمل بما فيه (<sup>(۱)</sup>. وحكى عن ابن نجران معناه: القبول (<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) نقل أقوالهم ابن جرير في تفسيره: ج١ ص٧٥٧-٢٥٨، وانظر تفسير مجاهد: ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) نسب ذلك الطبري الى نحوتي البصرة، انظر تفسيره: ج١ ص٣٥، وانظر معاني القرآن للأخفش: ج١ ص٢٧٧، ومعاني القرآن للفرّاء: ج١ ص٣٤، وفي الحظية: «أوحيت عليه» وفي مجمع البيان: «أوجبت عليه»، بدل «أوحيت اليه» المطابق لما في معاني القرآن للاخفش فلاحظ ذلك.

<sup>(</sup>٣) نوح: ١.

<sup>(؛)</sup> نسب الطبيري ذلك الى نحويمي أهل الكوفة في تفسيره: ج١ ص٢٠٨، ولم نقف عليه في كتابه.

<sup>(</sup>٥) حكىٰ أقوالهم ابن جرير في تفسيره: ج١ ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٦) تفسيره: ص٢٠٥.

<sup>(</sup>٧) لم نعثر عليه.

وقال أبوعلي: «بقوة» معناه بالقدرة التي جعلنـا فيكم، وذلك دلالة على ان القدرة قبل الفعل<sup>(١)</sup>.

ومعنى «اذكروا ما فيه» قال قوم: احفظوه لا تنسوه. وقال آخرون: اعملوا بما فيه ولا تتركوه<sup>(۲)</sup> .

والمعنى في ذلك إنّ ما آتيناكم فيه من وعد ووعيد وترغيب وترهيب اعتبروا به واقبلوه وتدبّروه، كي اذا فعلتم ذلك تتقوني وتخافوا عذابي بالاصرار على ضلالتكم فتنتهوا الى طاعتي، فتنزعوا عما أنتم عليه من المعصية.

قوله تعالى:

ثُمُّ مَّوَلَيْتُدمِّنُ بَعْدِ ذَالِكُ فَلَوَلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْ مَتُهُ الكُنتُدمِّنَ الخَيْرِينَ اللَّهِ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْ مَتُهُ الكُنتُدمِّنَ اللهِ المُنسِرِينَ اللهِ اللهِ عَلَيْدِينَ اللهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَل

#### التفسر

قوله: «توليتم» أعرضتم ووزنه تفعلتم، من قولهم: ولاني فلان دبره اذا استدبر عنه وجعله خلف ظهره. ثمّ يستعمل ذلك في كلّ تارك طاعة آمر، ومعرض بوجهه، يقال: فلان تولّى عن طاعة فلان، ويتولى عن مواصلته وصداقته، ومنه قوله: «فلما آتاهم من فضله بخلوا به وتولّوا وهم معرضون» (٣ يعني خالفوا ما وعد الله من قولهم: «لئن آتانا من فضله لنصدقن ولنكونن من الصالحين» (١ ونبذوا ذلك وراء ظهورهم؛ فصار

<sup>(</sup>١) الظاهر انه أبو علي الجُبّائي، ومؤلفاته غير متوفّرة لدينا.

<sup>(</sup>٢) اخرج ذلك الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٥٩.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ٧٠. (٤) التوبة: ٥٠.

معنى الآية انكم نبذتم العهد الذي أخذناه عليكم بعد إعطائكم المواثيق. وكتى بذلك عن جميم ما تقدم ذكره في الآية .

ثم قال: «فلولا فضل الله عليكم» يعني فلولا أن تفضّل الله عليكم بالتوبة بعد نكثكم الميثاق الذي واثقتموه؛ إذ رفع فوقكم الطور فاجتهدتم في طاعته، وأداء فرائضه، وانعم عليكم بالاسلام، وبرحته التي رحمكم بها، فتجاوز عن خطيئتكم بمراجعتكم طاعة ربكم «لكنتم من الخاسرين» وهذا وان كان خطاباً لمن كان بين ظهراني مهاجر رسول الله صلى الله عليه وآله فاغا هو خبر عن أسلافهم، فاخرج الخبر غرج الخبر عنهم، على نحوما مضى ذكره.

وقال قوم: الخطاب في هذه الآية انما اخرج باضافة الفعل الى المخاطبين والفعل لخيرهم؛ لأنّ المخاطبين انما كانوا يتولّون من كان فعل ذلك من أوائل بني اسرائيل، فصيّرهم الله منهم من أجل ولايتهم لهم .

وقال بعضهم: انما قال لهم ذلك؛ لأن سامعيه كانؤا عالمين، وان الخطاب خرج غرج الخطاب للأحياء من بني اسرائيل واهل الكتاب؛ وان كان المعنى في ذلك انما هو خبر عها مضى من أسلافهم (١)، ومثل ذلك قول الشاعر:

اذا ما انتسبنا لم تلدني لئيمة ولم تجدي من ان تقري به بدا(٢) فقال: اذا ما انتسبنا، و(اذا) تقتضي من الفعل مستقبلاً، ثم قال: لم تلدني فأخبر عن ماض؛ لأن الولادة قد مضت [وانما فعل ذلك عند المحتج

<sup>(</sup>١) راجع تفسير الطبري: ج١ ص٢٦٠.

 <sup>(</sup>٢) نسبه الفرّاء الى بعض العرب في معاني القرآن: ج١ ص ٦٦ و١٧٨.

الجزء الأوَّل، سورة البقرة، الآية: ٦٤ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

به](١) لأن السامع فهم معناه، والأول أقوى .

وقال ابو العالية: فضل الله الاسلام ورحمته القرآن(٢).

وقوله: «فلولا فضل الله عليكم ورحمته لكنتم من الخاسرين» لا يدل على انّ الذين خسروا لم يكن عليهم فضل الله؛ لأن فضل الله شامل لجميع الحلائق، لأن ذلك دليل خطاب، وليس ذلك بصحيح عند الأكثر.

والذي يكشف عن ذلك ، إنّ الواحد منّا قد يعطي أولاده وعبيده ويتفضّل على جيعهم، ثم يبذره بعضهم ويبق فقيراً، ويحفظه آخر فيصير غنياً، ويحسن أن يقول للغني منهم الولا فضلي عليك لكنت فقيراً، ولا يدلّ على أنه لم يتفضّل على الذي هوفقير، وإذا كان كذلك كان تأويل الآية إنّه لولا اقداري لكم على الايمان وإزاحة علّتكم فيه حتى فعلتم أيمانكم، لكنتم من الخاسرين.

وانما جعل الايمان فضلاً فيؤتيه الذين به ينجون ولم يكونوا خاسرين من حيث كان هو الداعى اليه والمقدر عليه والمرغب اليه .

ويحتـمل أن يكون المعنى: ولولا فضـل الله عليكم بامـهـاله اياكم بعد تولّـيكم عـن طاعـته، حتى تاب عـليـكم برجـوع بعضكم عن ذلـك وتوبته لكنتم من الحاسرين .

ويحتمل أن يكون أراد بهذا الفضل في وقت رفع الجبل فوقهم باللطف والتوفيق الذي تابوا عنده حتى زال عنهم العذاب وسقوط الجبل، ولولا فضل الله لسقط الجبل .

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين أضفناه من تفسير الطبري توضيحاً للعبارة.

<sup>(</sup>٢) أخرج ذلك عنه ابن جرير في تفسيره: ج١ ص٢٦٠.

قوله تعالى:

وَلَقَدْ عَلِيْتُمُ الَّذِينَ اَعْتَدَوْ المِنكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةٌ خَسِيْنِ فَ كُنَّ آنه .

#### المعنى:

علمتم أي عرفتم هاهنا، فقوله: علمت أخاك ولم اكن أعلمه أي عرفته ولم أكن اعرفه، كقوله تعالى: «وآخرين من دونهم لا تعلمونهم الله يعلمهم» (١٠) يعني لا تعرفونهم الله يعرفهم.

و «الذين» نصب، لانه مفعول به ، «اعتدوا» أي ظلموا وجاوزوا ما حدّ لهم، وكانوا أمروا ألا يعدوا في السبت، وكانت الحيتان تجتمع لأمنها في السبت، فحبسوها في السبت وأخذوها في الأحد.

و«اعتدوا في السبت» لأن صيدها هو حبسها، وقال قوم: بل اعتدوا فصادوا يوم السبت<sup>(٢)</sup>.

وسميّ السبت سبتاً؛ لأن السبت هو القطعة من الدهر فسمي بذلك اليوم، هذا قول الزجاج (٣).

وقال ابوعبيدة: سمّـي بذلك؛ لانه يوم سبت فيه خلق كل شيء أي قطع وفرغ .

وقال قوم: سمّي بذلك ، لأن الهود يسبتون فيه أي يقطعون الأعمال .

<sup>(</sup>١) الأنفال: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) لم نعثر عليه في كتابه، ونقله الماوردي في تفسيره: ج١ ص١٣٥.

وقال آخرون: سمّي بذلك لما لهم فيه من الراحة. لأن أصل السبت هو السكون والراحة، ومن ذلك قوله: «وجعلنا نومكم سباتاً»، وقيل للنائم: مسبوت لاستراحته وسكون جسده، فسمي به اليوم لاستراحة اليهود فيه (١).

وقوله: «فقلنا لهم كونوا قردة خاسئين» أخبار عن سرعة فعله ومسخه إيّاهم، لا أنّ هناك أمراً كما قال للسموات والأرض: «إنتياطوعاً أوكرهاً قالتا اتينا طائعين» (٢) ولم يكن هناك قول، وانما أخبر عن تسهّل الفعل عليه وتكوينه له بلا مشقة بلفظ الأمر.

ومعنى الآية على ما قاله أكثر المفسّرين: انّه مسخهم قردة في صورة القردة سواء.

وحكي عن ابن عباس انه قال: لم يعش مسخ قط أكثر من ثلاثة أيام، ولم يأكل ولم يشرب<sup>(٣)</sup>.

وقال مجاهد: إنّ ذلك مثلٌ ضربه الله، كما قال: «كمثل الحمار يحمل أسفاراً» ولم يمسخهم قردة. وحكي عنه ايضاً انه قال: مسخت قلوبهم فجعلت كقلوب القردة لا تقبل وعظاً ولا تتى زجراً (؛).

وهـذان القولان منافيـان لظاهر التأويل لما عـليه أكثر المفسرين من غير ضرورة داعية اليه .

وقوله: «خاسئين» أي مبعدون، لأنّ الخاسيء هـو المبعد المطرود كما

<sup>(</sup>١) راجع في ذلك تفسير الطبري: ج١ ص٢٦٠-٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) فصلت: ١١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج ١ ص ٢٦١، وتفسير الما وردي: ج ١ ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٤) تفسيره: ص٢٠٥.

يخسأ الكلب، تقول منه: [خسأه اخسؤه خسئاً وخسياً هو يخسو خسواً، يقال](١): خسأته فخسأ وانخسا، قال الراجز:

# «كالكلب ان قلت له إخسأ انخسا(٢)»

أي إن طردته انطرد، وقال مجاهد: معناه اذلاء صاغرين<sup>(٣)</sup>. والمعنى نريب.

وفي هذه الآيات احتجاج من الله تعالى بنعمه المترادفة، واخبار للرسول عن عناد أسلافهم، وكفرهم مرة بعد أخرى مع ظهور الآيات والعلامات، تعزية له صلّى الله عليه وآله وتسلية له عندما رأى من جحودهم وكفرهم، وليكون وقوفه على ما وقف عليه من أخبارهم، حجّة عليم وتنبيها لهم وتحذيراً أن يحلّ بهم مما حلّ بمن تقدّمهم من آبائهم وأسلافهم.

قوله تعالى:

فَعَلَّنَهُا نَكَلَا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَاخَلَفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ اللهِ آية للا خلاف .

## المعنى:

الضمير في قوله: «فجعلناها» يحتمل أن يكون راجعاً الى العقوبة أو القردة، فكأنّه قال: مُجعل القردة ـ أي ما حلّ بها من التشويه وتغيير الخلقة ـ

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من الخظية، وموجود في المطبوعة والحجرية.

<sup>(</sup>٢) أورده الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) تفسيره: ص٢٠٥.

دلالة على ان من تقدّمهم أو تأخر عنهم ممن (١٠) فعل مثل فعلهم يستحق من المقاب مثل الذي نزل بهم نكالاً لهم جمعاً، «وموعظة للمتقين» أي تحذيراً وتنبهاً، لكيلا يواقعوا من المعاصي ما واقع أولئك، فيستحقّوا ما استحقوا، نعوذ بالله من سخطه.

ويحتمل أن تكون (الهاء) راجعة الى الحيتان. ويحتمل أن تكون راجعة الى القرية التي اعتدوا اهلها فيها. ويحتمل ان تكون (الهاء) راجعة الى الأمة الذين اعتدوا وهم أهل ايلة قرية على شاطئ البحرة وروي ذلك عن أبي حعفر عليه السلام (٢٠).

وقوله: «نكالاً» قال ابن عباس: عقوبة (٣). وقال غيره: ينكل بها من يراها(٤). وقيل: انّها شهرة؛ لأن النكال الاشتهار بالفضيحة، ذكر ذلك الجبائي، وليس معروف.

. والنكال الارهاب للغير وأصله المنع؛ لانه مأخوذ من النكل وهو القيد، وهو أيضاً اللجام وكلاهما مانع .

وقوله: «لما بين يديها وما خلفها» روي عن عكرمة عن ابن عباس: انه أراد «ما بين يديها وما خلفها» من القرى. وروي عن الضحاك عن ابن عباس: انه أراد «ما بين يديها» يعني من بعدهم من الامم، «وما خلفها» الذين كانوا معهم باقن .

وقال السدي: «ما بين يديها» من ذنوبها، «وما خلفها» يعني عبرة لمن

<sup>(</sup>١) في النسخة الخطية والحجرية والمطبوعة (فن)، وما أثبتناه هو الصحيح استناداً الى مجمع البيان.

<sup>(</sup>٢) تفسير العياشي: ج٢ ص٣٣.

<sup>(</sup>۳) تفسیره: ص۱۱.

<sup>(</sup>٤) انظر تهذيب اللغة: مادة «نكل» ج١٠ ص٢٤٦.

يأتي بعدهم من الامم (١).

وقال قتادة: «لما بين يديها» ذنوبها، «وما خلفها» عبية لمن يأتي خلفهم بعدهم من الامم ٢٠).

وقال قتادة: «لما بين يديها» ذنوب القوم، «وما خلفها» الحيتان التي أصابوها (٣).

وقال مجاهد: «ما بين يديها» ما مضى من خطاياهم، «وما خلفها» من خطاياهم التي اهلكوا بها(١٠) .

«وموعظة للمتقين» خصّ المتقين بها وان كانت موعظة لغيرهم-لانتفاع المتقين بها دون الكافرين، كما قلناه في غيره، كقوله: «هدىً للمتقن».

وأصل النكال العقوبة، تقول: نكل فلان بفلان ينكلُ تنكلاً ونكالاً، قال عدى من زيد:

لا يسخط المليك ما يصنع العبد دولا في نكسال تسنكير (٥) وأقوى التأويلات ما رواه الضحاك عن ابن عباس: من انها كناية عن العقوبة والمسخة التي مسخها القوم؛ لأنّ في ذلك اشارة الى العقوبة التي حلّت بالقوم، وإن كانت باقي الأقوال أيضاً جائزة.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١)حكىٰ أقوالهم الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) تفسيرالطبري: ج ١ ص ٢٦٥، وتفسيرالماوردي: ج ١ ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) تفسيره: ص٢٠٥.

<sup>(</sup>٥) ذكره ابن جرير في تفسيره: ج١ ص٢٦٥.

## قوله تعالى:

وَإِذْ قَسَالَ مُوسَىٰ لِيَوْمِهِ إِنَّالَلَهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُواْبَقَرَّةُ قَالُوَاْلَنَّخِذُنَا هُزُوًا قَالَ أَعُوذُ بِاللّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَنْهِلِيرِ ﴾ ﴿ آية بلا خلاف .

### القراءة:

قىرأ أبو عمرو ونىافع والكسائي وابن عامر «هُزؤاً» مثقلاً، وكذلك «كُفُواً» مثقلة وقرأوا جزْءاً مخففاً، وعاصم يثقلهن ويخففهن، وحمزة يخففهن ثلا ثهن (١٠).

قوله: «واذ» معطوفة على قوله: «واذكروا نعمتي التي انعمت عليكم» واذكروا إذ قال موسى لقومه. وأهل الحجاز يثقلون هذه الكلمات، وبنو أسد وتميم وعامة قيس يخففونهن، ومن لا يحصى ممّن تجاوزهم يقولون عن مكان اذا كانت الهمزة مفتوحة يجعلونها عيناً، ويقولون: اشهد عنك رسول الله، فاذا كسروها رجعوا الى لغة أهل الحجاز الى المهزة.

### المعنى:

وهذه الآية فيها توبيخ للمخاطبين من بني اسرائيل في نقض أوائلهم الميثاق والذي أخذه الله عليهم بالطاعة لأنبيائه، فقال: واذكروا أيضاً من نكشهم ميثاقي إذ قال موسى لقومه: إن الله يأمركم ان تذبحوا بقرة قالوا أتتخذنا هزواً.

والهزء والسخرية واللعب نظائر، قال الراجز:

<sup>(</sup>١) الحجّة في علل القراءات: ج٢ ص٨١-٨٣، والسبعة في القراءات: ص٥٧.

قد هزئت مني أمّ طيلسه قالت أراه معدماً لا شيء له(۱) أي سخرت ولعبت، ولا يجوز أن يقع من انبياء الله عز وجل فيا يؤدّونه هزوٌ ولا لعب، وظنّوا في أمره إياهم عن الله بذبح البقرة عند تدارئهم في القتيل أنه هازىء لاعب، ولم يكن لهم ذلك.

وحذفت الفاء من قوله: أتتخذنا هزواً وهو جواب لاستغناء ما قبله من الكلام عنه وحسن السكوت على قوله: إنّ الله يأمركم ان تذبحوا بقرة فجاز لذلك اسقاط الفاء من قوله: «فقالوا» كها حسن اسقاطها في قوله: «فا خطبكم أيها المرسلون، قالوا انا أرسلنا» (٢) ولم يقل:فقالوا، ولوقيل بالفاء لكان حسناً. ولو كان ذلك على كلمة واحدة لم تسقط منه الفاء ألا ترى أنك اذا قلت: قت ففعلت، لم يجز اسقاط الفاء لأنها عطف لا استفهام يوقف عليه .

فقال موسى حينئذِ: «أعوذ بالله أن أكون من الجاهلين» يعني السفهاء الذين يردون على الله الكذب والباطل. وكان السبب في أمر موسى لقومه بذبح البقرة ما ذكره المفسّرون أن رجلاً من بني اسرائيل كان غنياً ولم يكن لمه ولد وكان له قريب يرثه، قيل: انه أخوه، وقيل: انه ابن اخيه، وقيل: ابن عمه، واستبطأ موته فقتله سراً وألقاه في موضع بعض الاسباط، وادّعى قتله على أحدهم فاحتكموا الى موسى، فسأل من عنده من ذلك علم، فقالوا: أنت نبي الله وانت أعلم منا، فقال: انّ الله يأمركم أن تذبحوا بقرةً فلا سمعوا ذلك منه وليس في ظاهره جواب عما سألوا عنه والوا: أتتخذنا

<sup>(</sup>١) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص٢٦٧، قائله صخير بن عمير التميمي، وقيل:الأصمعي.

<sup>(</sup>٢) الذاريات: ٣١-٣٢.

هزواً ،قال: اعوذبالله أن أكون من الجاهلين؛ لأن الخروج عن جواب السائل المسترشد الى الهزء حهل (١٠).

وقال بعضهم: وانما أمروا بـذبح البقرة دون غيرهـا؛ لأنها من جنس ما عبدوه من العجل ليهون عليهم ما كانوا يرونه من تعظيمهم وليعلم باجابتهم زوال ما كان في نفوسهم من عبادته .

والبقرة اسم الانثى، والـشـور للذكر، مثل ناقـة وجمـل، وامـرأة ورجل، فـكـون تأنــثه بغير لفظه .

والبقرة مشتقّ من الشق، يقولون: بقر بطنه إذا شقّه؛ لأنها تشقّ الأرض في الحرث .

قوله تعالى:

قَالُوا انْعُ لَنَارَيَكَ يُبَيْنِ لَنَامَاهِئَ قَالَ إِنَّهُ بِيَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَآفَارِضٌ وَلَا بِكُرُ عَوَانُ بَيْنِكَ ذَلِكَ فَأَفْحَكُوا مَا تُؤْمِّرُونَ ۞ آية .

الفارض الكبيرة المستّة، وبه قال الجمهور<sup>(٢)</sup>، يقال منه: فرضت البقرة تفرض فروضاً، وفرضت تفرض فراضة إذا أسنّت، قال الشاعر:

لعمري لقد أعطيت جارك فارضاً تساق إليه ما تقوم على رجل (<sup>(۲)</sup>

وقيل: إنّ الفارض التي قد ولدت بطونا كثيرة فيتسع لذلك جوفها؛ لأن معنى الفارض في اللغة الواسع، وهوقول بعض المتأخرين، واستشهد يقول الراحز:

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٢٦٧-٢٦٨ ، وتفسيرا لما وردي: ج١ ص١٣٧.

<sup>(</sup>٢) أمالي المرتضى: ج٢ ص٣٩، وتفسير الطبري: ج١ ص٢٧١، وتفسيرالماوردي: ج١ ص١٣٨.

<sup>(</sup>٣) البيت لعلقمة بن عوف كما في لسان العرب: مادة «فرض» ج ١٠ ص ٢٣١، وفيه تفاوت.

يارب ذي ضغن على فارض له قروء كقروء الحائض (١) ومنه قول الواحز:

هدلاء كالوطب تجاه الماخض لها زجاج ولهاة فارض (٢) و بقال: لحة فارضة اذا كانت عظمة، قال الشاء:

شَيَبَ أصداغي فرأسي أبيضُ عاملٌ فيها رجالٌ فُرَض(٣) أي ذو أسنان، وقال الجبائي: الفارض التي لم تلد بطوناً كثيرة، فيتسع لذلك بطنها. قال الرماني: وهذا غلط لا يعرف (١).

والبكر الصغيرة التي لم تحمل. والبكر من إناث البهائم وبني آدم ما لم يفتحله الفحل، مكسورة الباء. والبكر-بُفتح الباءـ الفتي من الإبل.

والعوان النصف التي قد ولدت بطناً أو بطنين، قال الفراء(°): يقال من العوان عوّنت المرأة تعويناً بالفتح والتشديد، وعونت إذا بلغت ثلا ثين سنة. وقال أبو عبيدة: إنما قال: «عوان بين ذلك» ولم يقل: بينها، لأنه أخرجه على لفظة واحدة على معنى بين هذا الذي ذكرناه، قال رؤبة في صفة العر:

فيه خطوط من سواد وبَلَق كأنّه في الجلد توليع الهق(١) قال أبو عبيدة: [فقلت لرؤبة]:إن أردت الخطوط فقل: كأنها، وإن

<sup>(</sup>١) الرجز الثمامة، ذكره الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «فرض» ج١٢ ص١٥مع تفاوت.

<sup>(</sup>٢) ذكر مصراعه الثاني الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «زج» ج١٠٠ ص٤٥٤.

<sup>(</sup>٣) ذكره الجوهري في الصحاح: مادة «فرض» ج٣ ص١٠٩٨، ناسباً القول هذا الى الأخفش.

<sup>(</sup>٤) لا توجد لدينا مؤلَّفاتهما.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن: ج١ ص٤٤-١٥.

<sup>(</sup>٦) ذكر مصراعه الثاني الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «بهق» ج٥ ص٤٠٧.

أردت السواد والبلق فقل: كأنها، فقال: كان ذلك وذاك (١).

قال الفرّاء: إنما يصحّ أن يكتى عن الاثنين بقولهم ذاك في الفعلين خاصّة، ولا يجوز في الاسمين؛ ألا ترى أنهم يقولون: اقبالك وادبارك يشقّ علي، لأنها مشتقّان من فعل. ولم يقولوا: أخوك وأبوك يزورني حتى تقول: يزوراني (٢). وقال الزجاج: تقول: ظننت زيداً قائماً، فيقول القائل: ظننت ذلك وذاك (٣)، قال الشاعر في صفة العوان:

خرجن عليه بين بكرعويرة وبين عوان بالعمامة ناصف(1) «بين ذلك» يعني بين الكبيرة والصغيرة، هو أقوى ما يكون من البقر وأحسنه، قال الأخطار:

وما بمكة من شمطِ محفّلة وما بيشرب من عون وأبكار (٥) ويقال: بقرة عوان، وبقرعون، قال الأخفش: «لا فارض ولا بكر» ارتفع ولم ينتصب كما ينتصب النفي؛ لأنّ هذه صفة في معنى البقرة، والنفي المنصوب لا يكون صفة من صفتها؛ الما هو اسم مبتدأ وخبره مضمر. وهذا مثل قولك: عبد الله لا قائمٌ ولا قاعدٌ، أدخلت لا للنفي وتركت الاعراب على حاله، لو لم يكن فيه لا (١٠).

ثم قـال: «عـوان» فوقع على الابتداء، كـأنّـه قـال: هي عوان. ويقال

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن لأبي عبيدة: ج١ ص٤٤-٤٤.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن: ج١ ص٤٠.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن: ج١ ص١٥٠.

<sup>(1)</sup> لم نعرف قائله.

 <sup>(4)</sup> لم نعرف قاتله.
 (•) دیوانه: ص۳۳، وفیه «بزمزم» بدل «بمکة».

۲۷۱ معانی القرآن للاخفش: ج۱ ص۲۷۹.

أيضاً: عوانة، قال الأعشى:

بكيت عرفاء مجمرة الخصف عرتها عوانة وفتاق(١)

قوله تعالى:

قَالُوا أَدْعُ لَنَارَيَكَ يُبَيِّنِ لَنَا مَالَوْنُهَا قَالَ إِنَّهُ, يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَّةٌ صَفْرَاتُهُ فَافِعٌ لَوْنُهَا لَشُرُّ النَّظِرِينَ اللهِ عَلا علاف.

## الاعراب والمعنى:

«لونُها» رفع لأنّ «ما» ليسـت زائدة، بل هي بمعنى أي، كأنهم قالوا: **أي شي**ء لونها؟ وقوله: «يبيّن» جزم لأنه جواب الأمر بغيرياء .

ومعنى الآية: إنّ قوم موسى قالوا: ياموسى أدّع لنا ربك يبيّن لنا ما لون البقرة التي أمرنا بذبحها .

واما قوله: «صفراء» قال الحسن: المراد به سوداء شديدة السواد (٢٠) تقول العرب: ناقة صفراء أي سوداء، قال الشاعر:

تلك خيلي منه وتلك ركابي هنّ صفر ألوانها كالزبيب(٦)

يعني ركابي هن سود. غير أن هذا وان وصفت به الابل فليس مما توصف به البقر؛ مع أن العرب لا تصف السواد بالفقوع، والما تصفه بالشدة وبالحلوكة ونحوها، تقول: أسود حالك وحائك وحلكوك وغربيب ودجوجي، ولا تقول: فاقع.

<sup>(</sup>١) ديوانه: ص١٢٧. وفي المطبوعة والحجرية والخطية «أو فاق» بدل «وفتاق».

<sup>(</sup>٢) نقله الطبري في التفسير: ج١ ص٢٧٣.

<sup>(</sup>٣) البيت للأعشى الكبير، أنظر ديوانه: ص٢٧١.

وقال أكثر المفسرين: إنها صفراء اللون من الصفرة المعروفة (١) وهذا الصحيح؛ لأنه الظاهر، ولأنه قال: «فاقع لونها» وهو الصافي ولا يوصف السواد بذلك على ما بيناه فاما ما ابيض فيؤكدونه بأنه ناصع، واخضر ناضر واصفر فاقع.

وقال سعيد بن جبير: المعني في الآية بقرة صفراء القرن والظلف (٢).

وقال مجاهد: صفراء اللون كله (٣). وهو الظاهر لأنه قال: فاقع لونها، فوصف جميع اللون بذلك .

وقال ابن عباس: أراد بذلك صفراء شديدة الصفرة (<sup>())</sup>. وقال غيره: خالص. وقال ابو العالية وقتادة: الصافى (<sup>(ه)</sup>.

وقوله: «تسر الناظرين» فالسرور ما يسرّ به القلب، والفرح ما فرحت به العين. وقيل معناه: تعجب الناظرين. ومن القرّاء من اختار الوقف على قوله: «صفراء»،والصحيح إنّ الوقف انّها يجوز عند تمام النعت كله. وقال قوم: التمّام عند قوله: «فاقع» ويقال: فقع لونها يفقّع بالتشديد وضم الياء وقفقّع بالتخفيف وفتح الياء فقوعاً إذا خُلُصَت صفرته.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) راجع تفسير الطبري: ج١ ص٣٧٣ ، وتفسيرالما وردي: ج١ ص١٣٩ .

<sup>(</sup>٢) اخرج ذلك عنه الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٧٣-٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) تفسيره: ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) اخرج ذلك عنه ابن جرير في تفسيره: ج١ ص٢٧٤.

<sup>(</sup>٥) نقل القولين الطبري في التفسير: ج١ ص ٢٧٤.

قوله تعالى:

قَالُواْ اَدْعُ لَنَارَيْكَ يُبَيِّنِ لَنَامَا هِيَ إِنَّ ٱلْبَقَرَ تَشَنَبَهُ : عَلَيْنَا وَإِنَّا إِن شَاءَ اللهُ كُمُهْ تَذُونَ ۞ آنة واحدة .

### القراءة:

القراء كلّهم على تخفيف الشين مفتوحة الهاء، وقرأ الحسن بتشديد الشين، وضم الهاء. وقرأ الاعمش إنّ البقر متشابة. وكذا هو في مصخف ابن مسعود (١٠). والمعمول على ما عليه القرّاء وما هو في المصحف المعروف.

تقدير الكلام، قال قوم موسى لما أمروا بذبح البقرة لموسى، وترك ذكر موسى، لدلالة الكلام عليه .

# الإعراب واللغة:

وأهل الحجاز يؤتنون البقر، فيقولون: هذه بقر وكذلك النخل. وكل جمع كان واحده بالهاء، وجمعه بطرح الهاء، فانهم يؤنثون ذلك وربما ذكروا ذلك، قال الله تعالى: «كأنهم أعجاز نخل خاوية» (٢) بالتأنيث وفي موضع آخر: «كأنهم اعجاز نخل منقعر» (٣) والأغلب عليهم التأنيث. وأهل نجد يذكرون وربما أنشوا، والتذكير الغالب. فمن ذكر نصب الهاء من «تشابه» يعنى التبس واشتبه، ومن أنث رفع الهاء لأنه يريد يتشابه علينا.

<sup>(</sup>١) راجع معاني القرآن للاخفش: ج١ ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) الحاقة: ٧.

<sup>(</sup>٣) القمر: ٢٠.

والبقر والباقر والجامل والجمال بمعنى واحد. وقرأ بعضهم إنّ الباقر تشامه علىنا(١). وهو شاذّهال الشاعر:

مالي رأيتك بعد أهلك موحشاً خلقا كحوض الباقر المتهدم (٣) وقال آخر:

# \*هم جامل لا يهدأ الليل سامره (٤) \*

يريد الجمال. واللذي ذهب اليه ابن جريج وقتادة ورووه عن ابن عباس عن النبي صلّى الله عليه وآله انهم أمروا بأدنى بقرة، لكنّهم لما شدوا على أنفسهم، شدد الله عليهم وأيم الله، لو أنّهم لم يستثنوا ماتبينت لهم الى آخر الدهر<sup>(٥)</sup>. يعني انهم لو لم يقولوا «وانا ان شاء الله لمهتدون» بتعريف الله إيانا، وما شاء له الله من اللطف والزيادة في البيان.

وكل من اختار تأخير بيـان المجمل عن حال الخطاب استـدلّ بهذه الآية على جواز ذلك ، وسنبيّن ذلك فها بعد إن شاء الله .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للاخفش: ج١ ص٢٨١.

<sup>(</sup>٢) الشعر للأعشىٰ الكبير، ديوانه ص١٣٠.

 <sup>(</sup>٣) البيت أورده الأخفش في معاني القرآن: ج١ ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٤) الشعر للحطيئة، أنظر ديوانه: ص٢٥، وصدر البيت هكذا:

وان تكُ ذا شاءٍ كثير فانهم

<sup>(</sup>a) راجع تفسير الطبري: ج١ ص٧٧٥، وتفسير الماوردي: ج١ص٠١٤٠.

قوله تعالى:

قَالَ إِنَّهُ بِيَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَاذَلُلُّ ثَثِيرُ الْأَرْضَ وَلَا تَسْقِى الْحَرَثَ مُسَلَّمَةٌ لَا شِيكَ فِيهَا قَالُوا الْتَنَجِنْتَ بِالْحَقِّ فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُوا يَفْمَلُونَ ۞ آية ملا خلاف .

#### المعدن

المعنى ان البقرة التي أمرتكم بذبحها «لا ذلول» أي لم يذللها العمل باثارة الارض باظلافها، «ولا تسقى الحرث» معناه ولا يستقى عليها الماء، فيسقى [عليها] الزرع، كما يقال للدابة التي قد ذللها الركوب والعمل: دابة ذلول بينة الذل ببكسر الذال وفي مثله من بني آدم رجل ذليل بين الذلة .

قال الزجاج: يحتمل أن يكون أراد ليست بذلول وهي تثير الأرض(١). ويحتمل انها ليست ذلولة ولا مثيرة الأرض.

قيل: إنها كانت وحشية، في قول الحسن (٢) .

«مسلّمة» معناه من السلامة، يقال منها:سلمت تسلم، فهي مسلّمة من الشـة

«لاشية فيها» لا بياض فيها ولا سواد. وقال قتادة: مسلّمة من العيوب، وبه قال الربيع. وقال ابن جريج: لا عوان فيها (٣).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص١٥٢.

<sup>(</sup>٢) تفسيرا لحسن البصري: ج ١ ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) نقل أقوالهم ابن جرير في تفسيره: ج١ ص٢٨٠، والماوردي في تفسيره: ج١ ص١٤١.

قال المؤرج(١): «لا شية فها» أي لا وضح فها بلغة اردشنوه. والذي قاله أهل اللغة «لا شية فها»: أي لا لون يخالف لون جلدها(١).

واصله وشي الثوب، وأصله تحسين عيوب الشيء، يكون فيه بضروب مختلفة من الوان سداه ولحمته، يقال منه: وشيتُ الثوب أشيه شيةً ووشياً. ومنه قيل للساعي بالرجل الى السلطان أو غيره: واشي؛ لكذبه عليه عنده، وتحسينه كذبه عنده بالأباطيل، يقال: وشيتُ به وشاية، قال كعب بن زهر:

يسعىٰ الوشاة بجنبيها وقولهم إنَّكَ يابن أبي سلمى لمقتول<sup>(٣)</sup> يعني: انهم يتقوّلون الأباطيل ويخبرونه انه إن لحق بالنبي صلّى الله عليه

وقال بعض أهل اللغة: إنّ الوشي العلامة، وأصله شية من وشيت، لكن لما أسقطت منها الواو وأبدلت مكانها الهاء في آخرها كما قالوا: وزنته زنة ووعدته عدة، وكذلك وشيته شية (٤).

وقالوا: «الآن جثت بالحق» موصولة الهمزة، واذا ابتدأت قطعت الأُولَىٰ ؛ لأنّ الف الوصل إذا ابتدىء بها قطعت .

وآله قتله

<sup>(</sup>١) المؤرِّج: هو أبوفيد مؤرج بن عمروبن الحارث السدوسي العجلي، ولد قبل سنة ١٥٠ هـ وهو من الملغويين ومن تـلامـذة الحليل الفراهيـدي «رحمه الله» ويـروى انه أقام مـلة في مديـنة مَرو ـولذلك روى بـمض العـلماء المقيـمين فيها كـتابه «غـريب الـقرآن»ـ ثم انتـقل الى نـيسابور. وقيل: انه رحل مع المأمون الى بغداد، وعلى هذا تكون وفاته بعد سنة ٢٠٤هـ.

<sup>(</sup>تاريخ التراث العربي: ج٨ ص٩٦).

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة: مادة «وشي» ج١١ ص٤٤٤، والصحاح: مادة «وشي» ج٦ ص٢٥٢٤.

<sup>(</sup>٣) ذكره الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٧٩، وفيه: تسعى الوشاة جنابيها.

<sup>(</sup>٤) الكتاب لسيبويه: ج٣ ص٤١٩-٥٠٠.

قـال الفراء: والأصل الأوان فحذفـت الـواو، والألف واللام دخلتا في آن لأنها ينوبان عن الاشارة<sup>(١)</sup>. المعنى انـت الى هذا الوقت تفعل هذا، فلم تعرب الآن كما لم تعرب هذا.

ومن العرب من يقول: «قالوا الآن جئت بالحق» ويذهب الوصل ويفتح اللام ويحذف الممزة التي بعد اللام ويثبت الواو في (قالوا) ساكناً؟ لأنه اتما كان يذهبه لسكون اللام، واللام قد تحركت لأنه حوّل عليها حركة الهمنة (٣)، قال الشاعد:

وقد كنت تخني حب سمراء حقبة فبح لانَ منها بالذي انت بايح (٣) ومعنى قوله: «الآن حئت بالحق» يحتمل أمرين:

أحدهما: الان بينت الحق، وهوقول قتادة (۱). وهذا يدل على انه كان فيهم من يشك في أنّ موسى عليه السلام ما بيّن الحق. وقال عبد الرحمن: يريد انه حين بيّنها لهم، قالوا:هذه بقرة فلان «الآن جئت بالحق» (٥) وهو قول من جوّز انه قبل ذلك لم يجىء بالحقّ على التفصيل وإن أتى به على وجه الحملة.

وقوله: «فذبحوها وما كادوا يفعلون» يحتمل أمرين:

أحدهما: كادوا لا يفعلون أصلا لغلاء ثمنها؛ لأنه حكي عن ابن عباس ومحمد بن كعب انهم اشتروها بمل جلدها ذهباً من مال المقتول(١).

<sup>(</sup>١) حكى ذلك الأزهريعنه في تهذيب اللغة: مادة «الآن» ج١٥ ص٧٤٥.

<sup>(</sup>٢) نقله الرجاج في معاني القرآن: ج١ ص١٥٢.

<sup>(</sup>٣) أنشده الاخفش ،أنظرلسان العرب: ج١ ص٢٩٢.

<sup>(</sup>٤) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٥) نقله الماوردي في تفسيره: ج١ ص١٤١.

<sup>(</sup>٦) تفسير ابن عبّاس: ص١١، وتفسير الطبري: ج١ ص٢٨١.

وقیل: بوزنها عشر مرات.

والثاني: ما قال عكرمة ووهب: كادوا ألّا يفعلوا خوفاً من الفضيحة على أنفسهم في معرفة القـاتل منهم، قال عكرمة: مـا كان ثمنها إلّا ثلاثة دنانر(۱).

#### اللغة:

ومعنى كـاد همّ ولم يفعل، ولا يـقال: كاد أن يفعل، وانما يـقال: كاد يفعل، قال الله: «ما كادوا يفعلون» قال الشاعر:

\*قد كاد من طول البلي ان يصحا<sup>(۲)</sup>\*

يقال: مصح الشيء اذا فني وذهب يمصح مصوحاً، وأنشد الأصمعي:

كادت النفس أن تفيض عليه إذ ثـوى حشـو ربطـة وبـرود (<sup>٣)</sup>

ولا يجيء منه إلّا فعل يفـعل وتثنيتها، وقال بـعضهم: قد جاءت بمعنى إيقاع الفعل لا بمعنى الهمّ والقرب منَ ايقاعه، وأنشد قول الأعشى:

«قد كاد يسمو الى الجرباء وارتفعا(؛)»

الجرباء السهاء، أي سها وارتفع، وقال ذو الرمة:

لو أن لقمان الحكيم تعرضت لعينيه ميّ سافراً كاديبرق (٠)

<sup>(</sup>١) نقله الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٨٢.

 <sup>(</sup>۲) الرجز في الصحاح: مادة «مصح» ج١ ص٥٠٥، وهو لرؤبة أوله:
 ربم عفاه الدهرُ طولاً فانمحى.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب: مادة «نفس» ح١٤ ص٢٣٣٠.

<sup>(</sup>١) رديوان الأعشى: ص١١٣، وفيه بهذا النص:

قد كان يسمو الى الجرفين واظلما. (٥) ديوانه: ص١٦٤.

أي لو تعرضت لعينيه أي دهش وتحير. وروي عن أبي عبد الله السلمي انه قرأ «لا ذلولً» بفتح اللام غير منون(۱)؛ وذلك لا يجوز لأنه ليس المراد النفي، وانما المراد بها بقرة غير ذلول. وعندنا انه لا يجوز في البقرة غير الذبح، فان نحر مختاراً لم يجز أكله،وفيه خلاف، ذكرناه في خلاف الفقهاء(۲).

قد استدل اصحابنا بهذه الآيات على جواز تأخير البيان عن وقت الخطاب الى وقت الحاجة. فان قالوا: إنّ الله أمرهم بذبح بقرة هذه الصفات كلّها لها، ولم يبين ذلك في أوّل الخطاب حتى سألوا عنه وراجعوا فيه، فبيّن حينئذٍ المراد لهم شيئاً بعد شيء، وهذا يدلّ على جواز تأخير اللان.

فان فيل: ولم زعمتم أنّ الصفات المذكورة في البقرة الأولى التي أمروا بذبحها، وما الذي تنكرون انهم أمروا بذبح البقرة أي بقرة كانت فلها راجعوا تغيّرت المصلحة فأمروا بذبح بقرة أخرى هي لا فارض ولا بكر فلها راجعوا تغيّرت المصلحة فأمروا بذبح بقرة صفراء فاقعٌ لونها فلها راجعوا تغيّرت المصلحة فأمروا بذبح بقرة لا ذلول تثير الأرض ولا تسقي الحرث مسلمة لاشية فيها، وانما يصحُّ لكم لو كانت الصفات المذكورة كلها مرادة في القرة الأولى ؟

قلنا: هذا باطل، لأنّ الكناية في قوله: «قالوا ادع لنا ربك يبيّن لنا ما هي» لا يجوز أن تكون كناية إلّا عن البقرة التي تقدّم ذكرها وأمروا

<sup>(</sup>١) شواذ القرآن: ص١٤.

<sup>(</sup>٢) الخلاف: ج٣ ص٢٤٩، مسألة ٢٤.

بذبجها؛ لأنه لم يجر في الكلام ما يجوز أن تكون هذه الكناية عنه إلّا البقرة، ويجري ذلك مجرى أن يقول واحد لغلامه: اعطني تفاحة،فيقول الغلام: ما هي؟ بيّنها،فلا يصرف واحد من العقلاء هذه الكناية إلّا الى التفاحة المأمور باعطائه ايّاها. ثم يقال بعد ذلك انها بقرة لا فارض ولا بكر، وقد علمنا إنّ الهاء في قوله: «انه يقول» كناية عنه تعالى؛ لأنه لم يتقدّم ما يجوز أن يكون كناية عنه إلّا اسمه تعالى. وكذا يجب أن يكون قوله: «انها» كناية عن البقرة المتقدّم ذكرها، وإلّا فما الفرق بين الأمرين؟ وكذلك الكلام في الكناية الثانية والثالثة سواء.

ولا خلاف بين المفسّرين إنّ الكناية في الآية من أولها الى آخرها كناية عن البقرة المأموريها في الأول.

ولا خلاف بين المفسّرين إنّ جميع الصفات المذكورات للبقرة أعوز اجتماعها للقوم حتى توصّلوا الى اجتماع بقرة لها هذه الصفات كلّها بملء جلدها ذهباً.

وروي أكثر من ذلك . ولوكان الامرعلى ما قاله المخالف لوجب أن لا يعتبروا فيا يبتاعونه إلّا الصفات الأخيرة دون ما تقدّمها، وتلغى الصفات المتقدّمة [و] في اجماعهم على أنّ الصفات كلها معتبرة دليل على ان الله تعالى أخّر البيان .

فان فيل: لم عتفوا على تـأخيرهم امتثال الأمـر الأول مع إنّ المراد بالأمر الأول تأخّر؟ ولم قال: «فذبحوها وما كادوا يفعلون»؟

قلنا: ما عنفوا بتأخير امتثال الأمر الأوّل، وليس في الظاهر ما يدل

عليه، بل كان البيان يأتي شيئاً بعد شيء كما طلبوه من عنير تعنيف، فلا قول يدل على أنهم بذلك عصاة.

فامًا قوله في آخر القصة: «فذبحوها وما كادوا يفعلون»، فانما يدل على انه كادوا يفرطون في آخر القصة، وعند تكامل البيان، ولا يدل على أنهم فرطوا في أول القصة.

ويقوي ذلك قوله تعالى بعد جمع الأوصاف: «الآن جئت بالحق» أي جئت بالحق المئت به على جهة التفصيل، وان كان جاءهم بالحق بجملاً. وهذا واضح بحمد الله، وقد استوفينا الكلام في هذه الآية وغيرها في العدة في أصول الفقه (١) ما لا مز بد عليه.

قوله تعالى:

وَ إِذْ قَنَلْتُمْ نَفْسًا فَأَذَرَة ثُمْ فِيهَا وَاللَّهُ مُخْرِجٌ مَاكُنتُمْ تَكُنُّمُونَ ۞ آية .

## المعنى :

تقدير الآية: واذكروا إذقتلتم نفساً فادارأتم فيها، وهوعطف على قوله: «اذكروا نعمتي التي أنعمت عليكم» (٢) وهو متقدّم على قوله: «واذ قال موسى لقومه ان الله يأمركم ان تذبحوا بقرة» (٣)، لأنهم انما أمروا بذبح البقرة بعد تدارئهم في أمر المقتول.

ومعنى «ادارأتم» اختلفتم، واصله تدارأتم، فأدغمت التاء في الدال بعد أن سكنت، وجعلوا قبلها ألفا لتمكن النطق بها. قال أبوعبيدة: ادارأتم بمعنى

<sup>(</sup>١) عدّة الأصول: ص١٧٤.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٦٧.

اختلفتم فيها، من التدارؤ، ومن الدّرُه(١). وقيل: الدراء العوج، أي اعوججتم عن الاستقامة، ومنه قول الشاعر:

ف نكَّب عنهم درء الأعادي وداووا بالجنون من الجنون (١)

أي اعوجاج الاعادي. وقال قوم: الدرء المدافعة (٣)، ومعناه تدافعتم في القتل، ومنه قوله: «ويدرأواعنهاالعذاب» (٤). وقال رؤبة بن العجاج:

ادركتها قدام كل مدره بالدفع عني درء كل عنجه (٥) ويقال: فلان لا يداري ولا يأري أي لا يخالف، ومنه قوله: «والله محرج ما كنتم تكتمون» أي مظهر ما كنتم تسرون من القتل.

قوله تعالى:

فَقُلْنَا أَضْرِهُوهُ مِبَعْضِهَا كَذَلِكَ يُعْمِى اللهُ أَلْمَوْقَى وَيُرِيكُمْ ءَايَتِيهِ عَلَكُمْ تَمْقِلُونَ أَنَّ اللهِ الله خلاف .

روى ابن سيرين عن أبي عبيدة السلماني قال: كان رجل من بني اسرائيل عقيا، وله مال كثير، فقتله وارثه، وجرّه فقدمه على باب اناس آخرين، ثم اصبح يدّعيه عليهم حتى تسلّح هؤلاء وهؤلاء، وأرادوا ان يقتتلوا، فقال ذوو النهى: أتقتتلون وفيكم نبى الله .

فامسكوا حتى أتوه، فأمرهم أن يذبحوا بقرة فيضربوه ببعضها، فقالوا:

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن: ج١ ص٥٠.

<sup>(</sup>٢) تفسيرالماوردي: ج١ ص١٤٢.

<sup>(</sup>٣) قاله الزجاج في معاني القرآن: ج١ ص١٥٣.

<sup>(</sup>٤) النور: ٨.

<sup>(</sup>ه) ديوانه: ص١٦٦.

أتتخذنا هُزواً، قال: اعوذ بالله أن اكون من الجاهلين، قال: فوجدوها عند رجل، فقال: لا أبيعها إلا بملء جلدها ذهباً ـوكان بـاراً بأبيه فعرضه الله عن ذلك وجازاه عن بره بأبيه، إذ باع البقرة بملء جلدها ذهباً، فضربوه ببعضها، فتكلّم، فقال: قتلني فلان، ثمّ عاد ميتاً فلم يورث قاتل بعده (١).

واختلفوا في أي موضع ضرب من القتيل:

فقال الفراء: ضرب بدنبها (٢). وقال البعض: أقل من النصف. وقال ابن زيد: ضرب ببعض آرابها. وقال ابو العالية: ضرب بعظم من عظامها. وقال السدي: ضرب بالبضعة التي بين الكتفين. وقال مجاهد وعكرمة وقتادة: ضرب بفخذ البقرة (٣).

والهاء في قوله: «فاضربوه» كناية عن القتيل، والهاء في قوله: «ببعضها» كناية عن البقرة .

وهذه الأقاويل كلّها محتملة الظاهر. والمعلوم إنّ الله تعالى أمر أن يضرب القتيل ببعض البقرة، ولا يضر الجهل بذلك البعض بعينه؛ واتما أمرهم بذلك لأنهم اذا فعلوه أحيي الميت، فيقول: فلان قتلني، فيزول الخلف والتدارى بن القوم.

والقديم ـتعالىـ وان كان قادراً على الإخبار بذلك فان هذا أظهر، والاخبار به أعجب؛ لانه معجز خارق للعادة .

والتقدير في الآية: فقلنا اضربوه ببعضها فضربوه فحيى، كما قال:

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره: ج١ ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن: ج١ ص٤٦.

<sup>(</sup>٣) ذكر أقوالهم الطبري في تفسيره: ج١ ص ٢٨٥، والماوردي في تفسيره: ج١ ص١٤٣٠.

«اضرب بعصاك الحجر فانفلق» (١) تقديره: فضرب فانفلق. وكذلك قوله: «يحي الله الموتى الله في إلى الله في الله الموتى الله الموقى أي اعلموا إنّ ما عاينتموه إنّ الله قادر على ان يحيى الموقى للجزاء والحساب الذي أوعدكم به .

ولما ضربوه ببعض البقرة أحياه الله تعالى، فقـال: قتلني ابن اخي ثم قبض،وكان اسمه عاميل.فقال بنواخيه:والله ما قتلناه وكذبوا الحق بعدمعاينته.

وانما جعل سبب إحيائه الضرب بموات لا حياة فيه؛ لئلا يلتبس على ذي شبهة أنّ الحياة انتقلت إليه مما ضرب به، لنزول الشبهة وتتأكّد الحُجّة.

وقوله: «كذلك يحيي الله الموتى» يحتمل أن يكون حكماية عن قول موسى لقومه، ويحتمل أن يكون خطاباً من الله تعالى لمشركى قريش.

وقوله: «لعلكم تعقلون» أي لتعقلوا. وقد كانوا عقّالاً قبل ذلك ؛ لأنّ من لا عقل له لا تلزمه الحجّة، لكنه أراد تنبيههم، وأن يقبلوا ما يدعون اليه ويطيعوه ويعرفوه حقّ معرفته.

قوله تعالى:

ثُمَّ فَسَتْ قُلُويُكُمُ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ فَسُوَةً وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَنَفَخَرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهُ مُرَّ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَّقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْمَا أَوَٰ إِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِعَنْفِل عَمَّا تَعْمَلُونَ آلَ آلَةِ واحدة.

### القراءة:

قرأ ابن كثير وحده هاهنا «عمايعملون» بالياء، والباقون بالتاء (٢).

<sup>(</sup>١) الشعراء: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) كتاب السبعة في القراءات: ص١٦٠، والحجة في علل القراءات السبع: ج٢ ص٩٠.

#### المعنى:

· الخطاب بقوله: «قلوبكم» قيل فيمن يتوجّه اليه قولان:

أحدهما: إنّه أريد بـنو أخّي المقتول حين أنكروا قتله بعد أن سمعوه منه عند إحياء الله تعالى له إنّه قتله فلان، هذا قول ابن عباس<sup>(۱)</sup>.

والثاني: قول غيره: انه متوجّه الى بني اسرائيل كلّهم، قال: وقوله: «من بعد ذلك» أي من بعد آيات الله كلها التي أظهرها على يد موسى (٢٠).

وعلى الوجه الأوّل يكون ذلك إشارة الى الإحياء .

ومعنى «قست قلوبكم» أي غلظت ويبست وعست.

#### اللغة:

القسوة ذهاب اللين والـرحمة والخشوع والخضوع، ومنه يقـال: قسا قـلبه يقسو قسواً وقسوةً وقساوةً .

وقوله: «من بعد ذلك» أي من بعد إحياء الميت لكم ببعض من أعضاء البقرة بعد أن تدارأوا فيه وأخبرهم بقاتله، والسبب الذي من أجله قتله، وهذه آية عظيمة كان يجب على من شاهد هذا أن يخضع ويلين قلبه.

ويحتمل أن يكون من بعد إحياء الميت والآيات الأخرى التي تقتمت، كمسخ القردة والخنازير ورفع الجبل فوقهم وانبجاس الماء من الحجر وانفراق البحر وغير ذلك. وانما جاز ذلك وان كانوا جماعة، ولم يقل:

<sup>(</sup>١) تفسيرالماوردي: ج١ ص١٤١، وتفسيرالطبري: ج١ ص٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) احتمله الزجاج في معاني القرآن: ج١ ص١٥٥.

الجزء الأوّل، سورة البقرة، الآية: ٧٤ \_\_\_\_\_\_\_\_ ٣٢٧

(ذلكم)؛ لأن الجماعة في معنى الجـمع والفريق، فالخطاب في لـفظ الواحد ومعناه حماعة .

قوله: «فهي كالحجارة» يعني قلوبهم، فتبتهها بالحجارة في الصلابة واليبس والغلظ والشدّة، أي أشد صلابة؛ لامتناعهم بالاقرار اللازم من حقّه الواجب من طاعته بعد مشاهدة الآيات.

ومعنى «أو» في الآية يحتمل أموراً:

آحدها: ذكره الزجاج فقال: هي بمعنى التخيير، كقولك: جالس الحسن أو ابن سيرين، أي أيها جالست جائز، فكانه قال: إن شبّهت قلومهم بالحجارة جائز، وان شبّهتها ما هو أصلب كان جائزاً (١٠).

والثاني: أن تكون «أو» بمعنى الواو، وتقديره: فهي كالحجارة وأشد قسوة، كما قال: «وأرسلناه الى مائة الفي أو يزيدون» (٢)(٢)، ومثله قول

جرير:

نال الخلافة أو كانت له قدراً كها أتى ربّه موسى على قدر (١) وقال توبة بن الحمر:

وقد زعــمـت لـيلى بــأتّـي فـاجـر لنفسـي تقاها أو عـليها فجـورها<sup>(ه)</sup> أى وعلمها، ومثله قوله تعالى: «ولا يبدين زينتهن إلّا لبعولتهنّ أو ابائهن

أو آباء بعولتهنّ...»<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص١٥٦.

<sup>(</sup>٢) الصافات: ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) راجع تهذيب اللغة: مادة «أو» ج١٥ ص١٥٨، وأمالي المرتضى: ج٢ ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) ديوان جرير: ص٢١١، وشرح الديوان: ص٢٠٥.

<sup>(</sup>ه) أمالي المرتضىٰ: ج٢ ص٧٥.

<sup>(</sup>٦) النور: ٣١.

والشالث: أن يكون المراد الابهام على المخاطبين، كما قال أبو الاسود الدؤلي:

أحب محمداً حبّاً شديداً وعباساً وحمزة والوصيا فان يكُ حبّهم رشداً أصبه ولست بمخطىء إن كان غيا(١)

ي السود لم يكن شاكًا في حبّهم ولكن أبهم على من خاطبه. وقيل لأبي الأسود حيث قال ذلك: شككت؟ قال: كلا، ثمّ استشهد بقوله تعالى: «قل الله وإنا أو إياكم لعلى هدى أو في ظلالٍ مبين» (١) افتراه كان شاكا حين أخير بذلك.

والرابع: أن يكون أراد بل أشد قسوة، ومثله «وأرسلناه الى مائة ألف أو يزيدون» (٣) أي بل يزيدون، ولا تكون بل للاضراب عن الأوّل بل مجرد العطف . .

والخامس: انها كالحجارة، أو أشدّ قسوةً عندكم (١) .

والسادس: أن يكون أراد مثل قول القائل: أطعمتك حلواً وحامضاً، وقد أطعمه النوعين جميعاً، وهو انه لم يشك انه اطعمه الطعمين معاً (٥)، فكأنه قال: فهي كالحجارة أو أشد قسوةً، ومعناه إنّ قلوبهم لا تخرج من أحد هذين المثلين إمّا ان تكون مثلاً للحجارة في القسوة، واما أن تكون أشد منها، ويكون معناه على هذا بعضها كالحجارة قسوة وبعضها أشد.قسوةً من

<sup>(</sup>١) الأغاني: ج١١ ص١٢٠.

<sup>(</sup>۲) سبأ: ۲٤.

<sup>(</sup>٣) أمالي المرتضى: ج٢ ص٥٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ج١ ص٢٨٧، وأمالي المرتضىٰ: ج٢ ص٥٥

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص٢٨٧، وأمالي المرتضىٰ: ج٢ ص٥٥.

### الحجارة.

وكل هذه الأوجه محتملة وأحسنها الابهام على المخاطبين. ولا يجوز أن يكون المعنى الشك ؛ لأنّ الله تعالى عالم لنفسه لا يخفي عليه خافية. وكذلك في أمثال ذلك نحوقوله: «فكان قاب قوسين أو أدنى» (١) وغير ذلك، وأنشدوا في معنى «أو» يراد به «بل» قول الشاعر:

بَدَتْمثل قرنِ الشمسِ في رَونَقِ الضحى وصورتها أو أنتِ في العين أملَخُ (٢٠) يريد بل أنت.

## الاعراب:

والرفع في قوله: «أو اشدّ قسوة» يحتمل أمرين:

أحدهما: أن يكون عطفاً على معنى الكاف التي في قوله: «كالحجارة» لأن معناها فهى مثل الحجارة .

والآخر: أن يكون عطفاً على تكرير هي، فيكون التقدير: فهي كالحجارة أو هي أشدُّ قسوة من الحجارة .

وقرىء بنصب الـدال شاذاً فيكون نصبه على انّ موضعه الجر بالكاف وانما نصب على أنه على وزن أفعل لا ينصرف .

## اللغة والمعنى:

وقوله: «وإنّ من الحجارة لما يتفجّر منه الأنهار» .

<sup>(</sup>١) النجم: ٩.

 <sup>(</sup>٣) البيت في الصحاح: مادة «أو» ج٦ ص٩٢٧٥، وحكاه السيّد المرتضى عن الفرّاء في أماليه:
 ج٢ ص٩٠٥.

معناه إنّ من الحجارة ما هو أنفع من قلوبهم القاسية، يتفجّر منها أنهار، وان منها لما يهبط من خشية الله، والتقدير:أنّ من الحجارة حجارة يتفجّر منها أنهار الماء،فاستغنى بذكر الأنهار عن ذكر الماء، وكرر قوله: «منه» لملفظ «ما»

والتفجّر التفعّل من فجر الماء، وذلك اذا نزل خارجاً من منبعه. وكلّ سائل شُخص خارجاً من موضعه ومكانه فقد انفجر ماءً كان أو دماً أو صديداً أوغير ذلك، قال عمر بن لحاء (١٠):

ولما أن قــربــت الى جــويــر أبى ذو بطـنــة إلّا انــفــجــارا<sup>(٢)</sup> يعنى خروجاً وسيلاناً .

وقوله: «وانّ منها لما يشقّق فيخرج منه الماء» تشقّق الحجارة انصداعها وأصله يتشقّق، لكن التاء أدغمت في الشين فصارت شيناً مشدّدة.

وقوله: «فيخرج منه الماء» . يعني فيخرج منه الماء فيكون عيناً نابعة لا أنّها جارية حتى يكو*ن مخالفاً* للأة ل.

وقال الحسين بن علي المغربي: الحجارة الأُولى حجارة الجبال تخرج منها

<sup>(</sup>١) هو عمر بن لحاء (لحأ) بن جرير بن مصاد التيمي، من بني تيم بن عبد مناة، من شعراء العصر الأموي، أشتهر بما كان بينه وبين جرير من مفاخرات ومعارضات وهو الذي قال فيه جرير: أنست ابسن بسرزة مسنسسوب إلى لحاً عسند المعصارة والمعيسدان تمعتمسرً و مرزة أثمه مات بالأهواز سنة ١٠٥هـ.

<sup>(</sup>الأعلام: جه ص٥٩).

الأنهار، والثانية حجر موسى الذي ضربه فانفجر منه عيون؛ فلا يكون تكراراً(١).

وقوله: «وإنّ منها لما يهبطُ من خشية الله». قال أبو على والمغربي: معناه بخشية الله، كما قال: «يحفظونه من أمر الله»(٢) أي بأمر الله، قال: وهي حجارة الصواعق والبَرّد (٣).

والكناية في قوله: «منها» قيل فيها قولان:

أحدهما: إنّها ترجع الى الحجارة؛ لأنها أقرب مذكور(؛).

وقال قوم: إنّها تَرجع الى القلوب لا الى الحجارة؛ فيكون معنى الكلام: وانّ من القلوب لما يخضع من خشية الله، ذكره ابن بحر(٥) وهو أحسن من الأدًا،

ومن قال بالأول اختلفوا فيه؛ فنهم من قال: إنّ المراد بالحجارة الهابطة البرد النازل من السحاب، وهذا شاذ، لم يذكره غير أبي علي الجبائي. وقال الأكثر: إنّ المراد بذلك الحجارة الصلبة؛ لأنها أشد صلابة (١).

وقالوا في هبوطها وجوهاً:

أحدها: إنَّ هبوط ما يهبط من خشية الله تنيء ظلاله .

وثانيها: إنّه الجبل الذي صار دكاً لما تجلّى له ربّه(<sup>٧٧)</sup> .

<sup>(</sup>١)و(٣) لم نهتد لقولهما فيما لدينا من المصادر.

<sup>(</sup>٢) الرعد: ١١.

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير الطبري: ج١ ص٢٨٨.

<sup>(</sup>٥) نقله الماوردي في تفسيره: ج١ ص١٤٦.

<sup>(</sup>٦) راجع تفسير الطبري: ج١ ص ٢٨٩، وأمالي المرتضى: ج٢ ص٥٥.

<sup>(</sup>٧) أخرج القولين ابن جرير في تفسيره: ج١ ص٢٨٩، والماوردي في تفسيره: ج١ ص١٤٦.

وثالثها: قاله مجماهد: إنّ كلّ حجر تردّى من رأس جبل فهو من خشية الله(١).

ورابعها: إنّ الله تعالى أعطى بعض الجبال المعرفة، فعقل طاعة الله تعالى، فأطاعه كاللذي روي في حنين الجذع. وما روي عن النبي عليه السّلام أنّه قال: إنّ حجراً كان يسلّم عليّ في الجاهلية إني لأعرفه الآن(٢).

وهذا الوجه فيه ضعف؛ لأنّ الجبل ان كان جماداً، فمحال ان يكون فيه معرفة الله. وان كان عارفاً بالله وبنيته بنية الحي فانه لا يكون جبلا. وأما الحبر عن النبي عليه السلام فهو خبر واحد. ولوصح، لكان معناه إنّ الله تعالى أحيا الحجر فسلّم على النبي صلّى الله عليه وآله ويكون ذلك معجزاً له عليه السلام.

واما حُينِ الجذع فــانّ الله تعالى خــلق فيه الحـنين، فكان بــذلك خارقاً للعادة؛ لأنه اذا اسـتند اليه الـنبي صلّى الله عليه وآله سكن واذا تنحّى عنه حــتن

وقال قوم: يجوز أن يكون الله تعالى بنى داخله بنية حي، فصح منه الحنين .

وقال قوم: معنى «يهبط من خشية الله» إنه يوجب الخشية لغيره بدلالته على صانعه، كما قيل: ناقة تاجرة، اذا كانت من نجابتها وفراهتها تدعو الناس الى الرغبة فيها<sup>(۳)</sup>، كما قال جرير بن عطية:

<sup>(</sup>۱) تفسیره: ص۲۰۷.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٢٨٩ ، وفي النسخة الخطية والحجرية «لاأعرفه» ، وهوتصحيف.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٢٨٩.

الحزء الأوَّل، سورة القرة، الآية: ٧٤ \_\_\_\_\_\_\_\_\_

وأعور من نبهان أمّا نهاره فأعمى وأمّا ليله فبصير(١)

فجعل الصفة للّيل والنهار، وهويريد صاحبه النبهاني الذي يهجوه بذلك من أجل انه كان فيها على ما وصفه به. والذي يقوى في نفسي إنّ معنى الآية الإبانة عن قساوة قلوب الكفّار، وانّ الحجارة ألين منها، لو كانت تلين لشيء للانت وتفجرت منها الأنهار، وتشقّقت منها المياه، وهبطت من خشية الله وهذه القلوب لا تلين مع مشاهدتها الآيات التي شاهدتها بنو اسرائيل.

وجرى ذلك مجرى ما يقوله تعالى: «لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً متصدّعاً من خشية الله» (٢) ومعناه لو انزلنا هذا القرآن على جبل، وكانت الجبال مما تخشع لشيء ما، لرأيته خاشعاً متصدّعاً، وكقوله تعالى: «ولو ان قرآنا سيّرت به الجبال أو قطّعت به الارض» (٣) الى آخرها سواء.

وأدخلت هذه اللامات فيها تأكيداً للخبر.

ويجوز في قوله: «فهمي كالحجارة» اسكان الهاء ـوقد قرىء بهـ لأن الفاء مع الهاء، قد جعلت الكلمة بمنزلة فخذ فتحذف الكسرة استثقالاً .

### المعنى :

والمعنى في الآية انه تعـالى لما أخبر عـن بني اسرائيل وما أنـعم عـليهم به،

<sup>(</sup>١) البيت في ديوانه: ص٢٠٣

<sup>(</sup>۲) الحشر: ۲۱.

<sup>(</sup>٣) الرعد: ٣١.

وأراهم من الآيات وغير ذلك ، فقال مخبراً عن عصيانهم وطغيانهم: «ثم قست قلوبكم من بعد ذلك فهي كالحجارة أو اشد قسوة».

ثم أخبر تعالى أنّه لا امتناع عند الحجارة مما يحدث فيها من أمره ـ وان كانت قاسية ـ بل هي متصرّفة على مراده لا يعدم شيء مما قدر فيها. وبنو اسرائيل مع كثرة نعمه عليهم وكثرة ما أراهم من الآيات يمتنعون من طاعته، ولا تلن قلوبهم لمعرفة حقّه، بل تقسو وتمتنع من ذلك .

وقوله: «وإنّ منها لما يهبط من خشية الله» أَي عند ما يحدث فيها من الآية الهائلة كالزلازل وغيرها، وأضاف الخشية الى الحجارة وان كانت جاداً على مجاز اللغة والتشمه.

والمعنى في خشوع الحجارة إنّه يظهر فيها ما لوظهر في حي مختار قادر لكان بذلك خاشعاً؛ وهو ما يرى من حالها. وانها منصرفة لامتناع عندها مما يراد بها، وهو كقوله: «جداراً يريد أن ينقض، اليس ان الجداريريد الميلان، لوظهر من خي لدل على انه يريد أن ينقض، ليس ان الجداريريد شيئاً في الحقيقة، ومثله «وإن من شيء إلّا يسبح بحمده»(٢) وقوله: «الم تر أنّ الله يسجد له من في السموات ومن في الأرض والشمس والقمر والنجوم والمجرال والشجر والدوات وكثيرٌ من الناس» (٣) وقوله: «والنجم والشجر سحدان» (٤) وقال زيد الخيل (٥):

<sup>(</sup>١) الكهف: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) الاسراء: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) الحتج: ١٨.

<sup>(</sup>٤) الرحمن: ٦.

<sup>(</sup>٥) وهو زيد بن مهلهل بن منهب، من طبئ، كنيته أبو مكنف، لقب زيد الخيل لكثرة خيله

بجمع تظل البلق في حُجراته ترى الاكم فيه سُجّداً للحوافر(۱) فجعل ما ظهر في الاكم من آثار الحوافر، وقلة امتناعها عليها، ومدافعتها لها كما يدافع الحجر الصلب الحديد الصلب سجوداً لها، ولو أن الاكم كانت في صلابة الحديد حتى يمتنع من الحوافر، ولا تؤثر فيها، ولا تذهب يميناً ولا شمالاً، ولا تظاهر بكثرة تزداد الحوافر عليها، ما جاز أن يقال: انها تسجد للحواف.

وقال ابن حمزة<sup>(٢)</sup>:

وعرفت من شرفات مسجدها حجرين طال عليها القصر بكيا الخلاء فقلت إذ بكيا ما بعد مثل بكاهما صبر (٣) وقال حرير:

وقال جرير:
لما أقى خبر النزبير تدواضعت سور المدينة والجبال الخشع (١)
فصيرها متواضعة. والعرب يفهم بعضها مراد بعض بهذه الأشياء، فن
تعلّق بشيء من هذا ليطعن به، فَاهَا يطعن على لغة العرب، بل على لغة
نفسه من أهل أيّ لغة كان؛ فإنّ هذا موجود متعارف في كلّ لغةٍ، وعند
كل جيل.

وطراده بها، أدرك الاسلام، ووفد على النبي صلّى الله عليه وآله في وفد طيئ، فأسلم، وسماه «زيد الحبّر» وأقطعه أرضاً بنجد، فمكث في المدينة سبعة أيام وأصابته حمى شديدة فخرج عائداً الى نجد فات في طريقها سنة ٩٠هـ.

<sup>(</sup>الشعر والشعراء: ص٥٦، والأعلام: ج٣ ص٦١)

<sup>(</sup>١) البيت في تفسير الطبري: ج١ ص٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) كذا في الخظية والحجرية والمطبوعة، والظاهر انه ابن حلزة، والله العالم.

<sup>(</sup>٣) لم نقف عليه في المصادر المتوفّرة.

<sup>(</sup>٤) ديوانه: ص٢٧٠.

وقوله: «وما الله بعافل عها تعملون» من قرأ بالساء، قال: الخطاب متوجّه الى بني اسرائيل فكأنّه قال: وما الله بعافل يامعشر المكذّبين بآياته والجاحدين بنبوة محمد صلّى الله عليه وآله عها تعملون. ومن قرأ بالياء، فكأنّ الخطاب لغيرهم والكنامة عنهم.

والغفلة عن الشيء تركه على وجه السهو والنسيان، فأخبرهم الله تعالى أنّه غيرغافل عن أعمالهم السيئة ولا ساه عنها .

قوله تعالى:

أَفَنَظَمَعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْكَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللَّهِ ثُمَّ يُحْرِفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَاعَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ فَ آَيَة بلا خلاف.

# المعنى:

الألف في قوله: «أفتطمعون» ألف استفهام والمرادبه الإنكار، كقوله: «ألم يأتكم نذير \* قالوابلى» (١٠)فاذا كان في الأول نفياً كان الجواب بلى، واذا لم يكن نفياً كان الجواب بلا. وهذا خطاب لأمة النببي عليه السلام فكأنه قال: أفتطمعون أيها المؤمنون أن يؤمنوا لكم من طريق النظر والاعتبار ونفي التشبيه والانقياد للحق، وقد كان فريق منهم؛ أي ممّن هو في مثل حالهم من أسلافهم يسمعون كلام الله ثم يعلمون أنه الحق ويعاندون، فيحرّفونه ويتأولونه على غير تأويله.

وقوله: «وقد كان فريق منهم» والفريق جمع كالطائفة لا واحد له من

<sup>(</sup>۱) اللك: ۸-۹،

لفظه، وهو فعيل من الفرق سُمّي به الجمع كما سمّيت الجماعة بالحزب من التحزّب، قال أعشى بن ثعلية:

أجدّوا فلها خفت أن يتفرقوا فريقين منهم مُصعِدٌ ومصوّبُ<sup>(۱)</sup>

وقوله: «منهم» يعني من بني اسرائيل؛ وانما جعل الله الذين كانوا على عهد موسى ومن بعبد من بني اسرائيل من اليهود الذين قال الله تعالى لأصحاب محمد [صلّى الله عليه وآله] أفتطمعون أن يؤمنوا لكم؛ لأنهم كانوا آباءهم واسلافهم فجعلهم منهم، إذ كانوا عشائرهم وفرقهم وأسلافهم.

وقوله: «يسمعون كلام الله» قال قوم منهم مجاهد والسدي: إنهم علماء اليهود يحرقون التوراة، فيجعلون الحلال حراماً والحرام حلالاً ابتغاء لأهوائهم واعانة لمن يرشوهم (٢٠).

وقال ابن عبّاس والربيع وابن اسحاق والبلخي: إنّهم الذين اختارهم موسى من قومه، فسمعوا كلام الله فلم يمتثلوا أمره، وحرّفوا القول في أخبارهم لقومهم حتى رجعوا الهم وهم يعلمون أنهم قد حرّفوا(٣).

وهذا أقوى التأويلين؛ لأنه تعالى أخبر عنهم بأنّهم يسمعون كلام الله، والذين سمعوا كلام الله بلا واسطة هم الذين كانوا مع موسى، فأمّا هؤلاء فانما سمعوا ما يضاف الى كلامه بضرب من العرف دون حقيقة الوضع.

ومن قال بهذا، قال: هم الذين سمعوا كلام الله الذي أوحى الله الى موسى .

<sup>(</sup>۱) ديوانه: ص١١.

<sup>(</sup>٢) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص٢٩-٢٩١، وتفسيرالما وردي: ج١ ص١٤٧.

<sup>(</sup>٣) حكى أقوالهم إلّا البلخي ابنُ جرير في تفسيره: ج١ ص٢٩١، وتفسيرالماوردي:ج١ص١٤٧.

وقال قوم: هو التوراة التي علمها علماء اليهود (١).

وقوله: «من بعد ما عقلوه وهم يعلمون» قيل فيه وجهان:

أحدهما: وهم يعلمون أنّهم يحرّفونه .

والثاني: من بعد ما تحقّقوه وهم يعلمون ما في تحريفه من العقاب.

والذي يليق بمذهبنا في الموافاة أن نقول: إنّ معناه وهم يعلمون اتهم يحرفونه .

فان قيل: فلماذا أخبر الله عن قوم بأنّهم حرّفوا وفعلوا ما فعلوا من المعاندة ما يجب أن يؤيس من إيمان من هو في هذا الوقت، وأيّ علقةٍ بين الموضوعين والحالن؟

قبل: ليس كلما يطمع فيه يؤيس منه على وجه الاستيقان بأنه لا يكون؛ لأنّ الواحد من أفناء العامة لا يطمع أن يصير ملكاً. ومع ذلك لا يكون أبداً. ولكن لا يطمع فيه لبعده، والله تعالى نفى عنهم الطمع، ولم يؤيسهم على القطع والثبات واتما لم يطمع فيهم لبعد ذلك من الوهم منهم مع أحوالهم التي كانوا عليها. وشبههم بأسلافهم المعاندين، وقد كانوا قادرين على أن يؤمنوا وكان ذلك من جائزاً.

وهؤلاء الذين عاندوا ـوهم يعلمون كان قليلاً عددهم، يجوز على مثلهم التواطؤ والاتفاق وكتمان الحق؛ وانما يمتنع ذلك في الجمع العظيم والحلق الكثير، لأمر يرجع الى اختلاف الدواعى؛ فأما على وجه التواطؤ

 <sup>(</sup>١) تقدّم نقل هذا عن مجاهد والسدي فلاحظ، وأنظر تفسير الواحدي في هامش تفسير النووي:
 ج١ ص ٢٠.

والعمد فلا يمتنع فيهم أيضاً، فيبطل بذلك قول من نسب فريقاً الى المعاندة دون جميعهم، وإن كانوا بأجمعهم كفّاراً.

قوله تعالى:

وَ إِذَا لَقُواْ اَلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوٓاْ ءَامَنَا وَإِذَا خَلَا بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُوٓا ٱتُحَدِّثُونَهُم بِمَافَتَحَ اللّهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُّوكُم بِهِ ـ عِندَرَبِّكُمْ أَفَلَانَةً قِلُونَ ۞ آنه .

هذه الآية فيها إخبار عمّن رفع الله الطمع في إيمانهم من يهود بني اسرائيل الذين كانوا بين أظهرهم فقال: أفتط معون أيها المؤمنون أن يؤمنوا لكم، وهم القوم الذين كان فريق منهم يسمعون كلام الله، ثمّ يحرّفونه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون، وهم الذين اذا لقوا الذين آمنوا قالوا آمنا، أي صدقنا بمحمد صلّى الله عليه وآله وبما صدقتم به وأقررنا بذلك. فأخبر الله بأنهم تخلقوا بأخلاق المنافقين وسلكوا منهاجهم.

«واذا خلا بعضهم الى بعض»: أي اذا خلا بعض هؤلاء اليهود الذين وصف الله صفتهم الى بعض منهم فصاروا في خلاء الناس، وذلك هو الموضع الذي ليس فيه غيرهم، قالوا ـ يعني بعضهم لبعض ـ: اتحدثونهم بما فتح الله عليكم .

وقال ابن عباس: «بما فتح الله عليكم» أي بما ألزمكم الله به، فيقول الآخرون:إنما نستهزىء بهم ونضحك (١) .

وروى سعيد بن جبيرعن ابن عباس إنّ معناه قالـوا: لا تحدثوا العرب بهذا، فإنكم قد كنتم تستفتحون به عليهم، فأنزل الله هذه الآية<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) و(٢) انظر تفسير الطبري: ج١ ص٢٩٣، وتفسيرالماوردي: ج١ ص١٤٨.

أي تقرّون بأنه نبي وقد علمتم انه قد أخذ له الميثاق عليكم باتباعه وهو يخبركم بأنه النبي الذي كنا نمنظره ونجده في كتابنا، اجحدوه ولا تقرّوا به لهم، فقال الله تعالى: «أولا يعلمون أنّ الله يعلم ما يسرّون وما يعلنون».

وقال أبو العالية: «اتحد تونهم بما فتح الله عليكم» أي بما أنزله في كتابكم من نعت محمد صلّى الله عليه وآله وبه قال قتادة (١) وقال مجاهد: ذلك قول يهود بني قريظة حين سبّهم النبيّ صلّى الله عليه [وآله] بأنهم أخوة القردة والخنازير، قالوا:من حدّثك بهذا حين ارسل اليهم علياً عليه السلام فاذوا محمداً صلّى الله عليه [وآله] فقال: ياأخوة القردة والخنازير، قال بعضهم لبعض: ما أخبره بهذا إلّا منكم اتحد تونهم بما فتح الله عليكم، ليكون لهم حجة عليكم (١).

وقال السدي: هؤلاء نياس آمنوا من اليهود ثم نافقوا وكانوا يحدّثون المؤمنين من العرب بما عذّبوا به فقال بعضهم لبعض: «أتحدثونهم بما فتح الله عليكم» من العذاب ليحاجّوكم به، ليقولوا نحن أحبّ الى الله منكم وأكرم عليه منكم؟ (٣) ومثله روي عن أبي جعفر عليه السلام (١).

وأصل الفتح في كلام العرب القضاء والنصرة والحكم، يقال: اللهم افتح بيني وبين فلان أي أحكم بيني وبينه، ومنه قوله تعالى: «ويقولون متى هذا الفتح» (٥) يعني هذا القضاء فقال تعالى: «قل يوم الفتح ...» (١) يعني

<sup>(</sup>١) تفسيرالماوردي: ج١ ص١٤٨.

<sup>(</sup>۲) تفسیره: ص۲۰۷.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٢٩٤.

 <sup>(</sup>٤) لم نقف عليه في المراجع الحديثية المتوفرة.

<sup>(</sup>٥) السجدة: ٢٨.

<sup>(</sup>٦) السجدة: ٢٩.

يوم القضاء، وقال الشاعر:

الا الله بني عصم رسولاً فإنّي عن فُتاحتكم غنيّ (١)

ويقال للقّـاضي: الفتّاح، قـال الله تعالى: «ربنا افتح بيننا وبين قومنا بالحق وانت خير الفاتحين»<sup>(۲)</sup> يعني احكم به. ويقال:فتح بمعنى علم، فقال: افتح على هذا أى اعلمنى بما عندك فيه .

واذا كان معنى الفتح ما وصف فقد بان أنّ معنى الآية: اتحدّثونهم بما حكم الله عليكم وقضاه فيكم، ومن حكمه ما أخذ به ميثاقهم من الايمان بمحمد صلّى الله عليه وآله بما بينه في التوراة ومن قضائه أنه جعل منهم القردة والخنازير. فاذا ثبت ذلك، فإنّ أقوى التأويلات قول من قال: اتحدّثونهم بما فتح الله عليكم من بعث محمد صلّى الله عليه وآله وصفته في التوراة، وأنّه رسول الله الى خلقه.

وروي عن أبي جعفر عليه السلام انه قال: كان قوم من اليهود ليسوا بالمعاندين المتواطئين، اذا لقوا المسلمين، حدّثوهم بما في التوراة من صفة محمد صلّى الله عليه وآله فنهاهم كبراؤهم عن ذلك، وقالوا: لا تخبروهم بما في التوراة من صفة محمد صلّى الله عليه وآله فيحاجّوكم به عند ربكم، فنزلت الآية (٣).

ومعنى قوله: «أفلا تعقلون» أفلا تفهمون أيها القوم أن اخباركم محمداً صلّى الله عليه وآله وأصحابه، بما تحدّثونهم به وافراركم لهم بما يقرّون لهم

<sup>(</sup>١) نقله في مقاييس اللغة: مادة «فتح» ج؛ ص ٦٦٤، وفيه: «بني عوف» بدل «بني عصيم»، والشعر لأسعر الجمق.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٨٩.

<sup>(</sup>٣) تفسيرالقمي: ج١ ص٥٠.

من وجودكم نعت محمد في كتبكم وانه نبي مبعوث، حجّة عليكم عند ربكم يحتجون بها عليكم .

وقال أبو عبيدة «بما فتح الله عليكم» أي بما منّ عليكم وأعطاكم ليحاجوكم به (١) .

وقال الحسن في قوله: «ليحاجَوكم به عند ربكم»:أي في ربكم فيكونوا أولى منكم اذا كانت حجَّتهم عليكم،قال الحسن: ثم رجع الى المؤمنين فقال: «أفلا تعقلون» إيها المؤمنين فلا تطمعوا في ذلك<sup>(۱)</sup>.

قوله تعالى:

أُوَلَا يَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ اللهَ الله خلاف.

### المعنى:

معناه: أو لا يعلمون أنّ الله يعلم سرّهم وعلانيهم، فكيف يستجيزون أنّ يسرّوا الى اخواهم النهي عن التحدّث بما هو الحق؛ وليسوا كسائر المنافقين، وان كانوا يسرّون الكفر فإنّهم غير عالمين بأنّ الله يعلم سرهم وجهرهم؛ لأنهم جاحدون له، وهؤلاء مقرّون. فهم من هذه الجهة ألوم وأعجب شأناً وأشد جرأةً.

وقال قتادة في: «أولا يعلمون أنّ الله يعلم ما يسرّون» من كفرهم وتكذيبهم محمداً اذا خلا بعضهم الى بعض، «وما يعلنون» اذا لقوا اصحاب محمد قالوا آمنا يغرّونهم بذلك (٣). ومثله روي عن أبي العالمة (١).

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن لأبي عبيدة: ج١ ص٥٠.

<sup>(</sup>٢) نقله الماوردي في تفسيره: ج١ ص١٤٩.

<sup>(</sup>٣)و(٤) تفسير الطبري: ج١ ص٢٩٥.

قوله تعالى:

وَينَهُمْ أَيْتِوُنَ لَا يَعْلَمُوكَ الْكِنْبَ إِلَّا أَمَانِنَ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ١

آية بلا خلاف.

القراءة:

قرأ ابو جعفر المدنى «أمانى» مخفّفاً، والباقون بالتشديد (١).

### المعنى:

قوله: «ومنهم» يعني هؤلاء اليهود الذي قص الله فقسهم في هذه الآيات وقطع الطمع في إيمانهم. وقال أكثر المفسرين: سمّوا أمين، لأنهم لا يحسنون الكتابة ولا القراءة، يقال منه: رجل أمى بيّن الأمية(٢).

ومنه قوله عليه السلام: إنَّا أُمة أُميون لا نكتب ولا نحسب (٣).

وانما سمّى من لا يحسن الكتابة أمياً لأحد أمور:

[الأول]: قال قوم: هو مأخوذ من الأُمّة أي هو على أصل ما عليه الأُمّة من أنّه لا يكتب لأنّه لا يستفيد الكتابة بعد أن لم يكن يكتب (أ).

الثاني: ان الأمة الخلقة، فسمي أمّياً لأنه باق على خلقته، ومنه قول الأعشى:

<sup>(</sup>١) المبسوط في القراءات العشر: ص١٣١.

<sup>(</sup>٢) أنظر التفسير المنسوب للامام العسكري عليه السلام: ص٢٩٩، وتفسير الطبري: ج١ ص٢٩٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد بن حنبل في مسنده: ج٢ ص٤٣ و٥٣ و١٢٩.

<sup>(</sup>٤) مقاييس اللغة نقلاً عن أبي عبيد: مادة «أمّ» ج١ ص٢٨.

وإنّ معاوية الأكرمين حسانُ الوجوه طوالُ الأمم (١) والثالث: انه مأخوذ من الأم، وانما أخذ منه لاحد أمرين:

أحدهما : لأنه على ما ولدته أمه من أنه لا يكتب .

والثاني: نسب الى أمّه؛ لأن الكتابة كانت في الرجال دون النساء فنسب من لا يكتب من الرجال الى أمّه لجهله بالكتابة دون أبيه.

وقال أبو عبيدة: الأُمّيون هم الامم الذين لم ينزل عليهم كتاب، والنبي الأُمي الذي لا يكتب، وأنشد لتبع:

ل الله أمة سميت بالزبور أمية هي خير الأميم (١)

وروي عن ابن عباس: إنّ الأُميين قوم لم يصدقوا رسولاً أرسله الله عز وجل ولا كتاباً أنزله، وكتبوا كتاباً بأيديهم، وقالوا لقوم جهال: هذا من عند الله، وقال: قد أخبر أنهم يكتبون بأيديهم، ثمّ سمّاهم أُميون لجحودهم كتاب الله عز وجلّ ورسله ").

والوجه الأوّل أوضح في اللغة. وهذا الوجه مليح لقوله في الآية الثانية: «فويل للذين يكتبون الكتاب بأيديهم» فأثبت أنهم يكتبون، ومن قال بالأوّل يحتاج أن يجعل هذا مستأنفاً لغير من تقدّم ذكره أو لبعضهم .

وقوله: «لا يعلمون الكتاب» أي لا يعلمون ما في الكتاب الذي أنزله الله عزّ وجلّ، ولا يدرون ما أودعه من حدوده وأحكامه وفرائضه، كهيئة البهام وانما هم مقلدة لا يعرفون ما يقولون، و«الكتاب» المعنى به التوراة،

<sup>(</sup>١) ديوانه: ص١٩٩، وفيه هكذا:

فسإنّ مسعساويسة الأكسرمين عظام السقسساب طسوال الأمسم (٢) مجاز القرآن: ج١ ص ١٠، والبيت غير موجود فيه.

<sup>(</sup>٣) حكاه الطبري عنه في تفسيره: ج١ ص٢٩٦.

وانما ادخل عليه لام التعريف؛ لأنَّه قصد به قصد كتاب معروف بعينه .

ومعنى الآية فريق لا يكتبون ولا يدرون ما في الكتاب الذي عرفتموه، والذي هو عندكم، وهم يستحلونه، ويتعون الاقرار به من أحكام الله عز وحلّ وفرائضه وما فيه من حدوده التي بيّنها فيه.

[وقوله]: «إلّا أماني» قال ابن عباس ومجاهد: إلّا قولاً يقولون بأفواههم كذباً(١) .

> وقال قتادة: الإماني أنّهم يتمنّون على الله ما ليس لهم (٢). وقال آخرون: الاماني أحاديث(٣).

وقال الكسائي والفراء وغيرهما: معناه إلاّ تـلاوة (١٠)، وهو المحكي عن أبي عبيـدة على ما رواه عنه عـبد الملك بن هشام، وكان ثـقـة. وضعف هذا الوجه الحسين بن على المغربي، وقال:هذا لا يعرف في اللغة.

ومن صحّحه استدل بقوله تعالى: «اذا تمنّى ألق الشيطان في المنيته» (٥) قال كعب من مالك:

وآخره لاقعى حمام المقادر(٢)

تمنّى كتبابّ الله أوّل ليبلهِ وقال آخر:

<sup>(</sup>۱)|أنظر تفسير الطبري: ج۱ ص۲۹۷، وتفسير مجاهد: ص۲۰۸. (۲)و(۳) تفسير الطبري: ج۱ ص۱۹۷، وتفسيرالماوردي: ج۱ ص۵۰۰.

<sup>(</sup>٤) احكاه الازهري في تهذيب اللغة: مادة «منا» جـ ١٥ ص٣٤ه، وذكره الفرّاء في معاني القرآن: ج٢ ص٢٢٩، والزجاج في معاني القرآن: ج١ ص١٥٩.

<sup>(</sup>٥)االحج: ٥٢.

<sup>(</sup>٦) نقله الفراهيدي في العين: مادة «منا» ج٨ ص٣٩٠.

<sup>(</sup>٧) ذكره اللسان: مادة «مني» ج١٣ ص٢٠٤، وفيه اختلاف.

وقال أبو مسلم محمد بن بحر الاصفهاني: الاماني التقدير(١). قال الشاع:

ولا تقولن لشيء سوف أفعله حتى تبين ما يمني لك الماني(٢) أي ما يقدر لك المقدر.

«وإلّا» هاهنا استثناء منقطع، ومعناه لكن اماني وكل موضوع يعلم ان ما بعد «إلّا» خارج عن الأول فهو بمعنى لكن، كقوله: «ما لهم به من علم إلّا إتباع الظنّ»(٣): وكقولهم: ما في الدار واحد إلّا حماراً، وإلّا وتداً. قال الشاعد:

ليس بيني وبين قيسٍ عستابٌ غير طعنِ الكِلى وضربِ الرقاب(١) وقال آخر:

حلفت يميناً غير ذي مثنوية ولا علم إلّا حسنُ ظنِّ بصاحبِ (٥)

معناه لكن حسن ظني بصـاحبي، ومثله «وما كان لمؤمنٍ أنَّ يقـتل مُومناً إلَّا خطأ»(١) ومثله «لا عاصم اليوم من أمر الله إلّا من رحم»(٧).

ولولا ولوما وهلاّ وإلّا الثقيلة بمعنى واحد، قال الشاعر:

تعدّون عقر النيب أفخر مجدكم ... بني ضوطري لولا الكُمي المقنعا <sup>(۸)</sup>

- (١) تفسيرالماوردي: ج١ ص٠٥٠.
- (٢) تهذيب اللغة: مادة «منا» ج١٥ ص٥٣٠، وفيه بدل «تبيّن» كلمة «تلاقي».
  - (٣) النساء: ١٥٧.
  - (٤) الكتاب لسيبويه: ج٢ ص٣٢٣، والبيت لابن الأيهم التغلبي.
    - (٥) البيت للنابغة الذبياني، ديوانه: ص٤٩.
      - (٦) النساء: ٩٢.
        - (٧) هود: ٤٣.
- (٨) قائله جرير، من قصيدة يهجوبها الفرزدق،ديوانه:ص٢٦٥،وفيه بدل «أفخر مجمدكم» عبارة «أفضل سميكم»، وبدل «لولا» «هلاً».

يعني هلاً، وقال آخر:

أتيت بعبد الله في القيد موثقاً فهلا سعيداً ذا الخيانة والغدر (١) ثم قال آخر:

وما سجنوني غير اني ابن غالب واني من الأثرين عند الزغايف(٢) واحدهم زغيف وهو التابع. وكلّ موضوع حسن ان يوضع فيه مكان إلّا (لكن) فاعلم انه مكان استثناء منقطع. ولوقيل هاهنا: ومنهم أميون لا معلمون الكتاب لكن يتمتون لكان صحيحاً.

والأماني واحدها أمنية؛ مثقّل، ومن خفّف الياء قال: لأن الجمع يكون على غير واحده بنقصان أو زيادة. والاماني كلّهم يخفّفونها لكثرة الاستعمال، وكذلك الأضاحي.

وأولى التأويلات قول أبن عباس ومجاهد: من أنّ الأُميين الذين وصفهم الله عا وصفهم به في هذه الآية، وانّهم لا يفقهون من الكتاب الذي أنزله الله على موسى شيئاً لكتهم متخرّصون الكذب ويقولون الباطل.

والتمتّي في هذا الموضع تخلق الكذب وتخرصه، يقال منه: تمنيت اذا افتعلته وتخلّقته. ومنه ما روي عن بعض الصحابة انه قال: «ما تغنيت ولا تمنيت» (٣).

أي ما تخرّصت الباطل، ولا تخلّقت الكذب والإفك .

<sup>(</sup>١) أنشده الفرّاء في معاني القرآن: ج١ ص١٩٦، وفيه: «القِدَ» بدل «القيد».

 <sup>(</sup>۲) قائله الفرزدق، أنظر ديبوانه: ج۲ ص۹۲، بشرح الحاوي، وفيه «غيرالزعانف» بدل «عندالزغايف».

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجة: كتاب الطهارة ج١ ص١١٣ ح٣١١.

ويقوّي ذلك قوله في آخر الآية: «وان هم إلّا يظتون» فبيّن أنهم يتمنون ما يتمنون من الكذب ظناً لا يقيناً، ولو كان المعنى انهم يتلونه لما كانوا ظانّين وكذلك لو كانوا يتمنونه؛ لأن الذي يتلوه اذا تدبّره علمه، ولا يقال فيمن يقرأ كتاباً لم يتدبره وتركه: أنّه ظانّ لما يتلوه إلّا أن يكون شاكاً فيا يتلوه ولا يدري أحق هو أم باطل، ولم يكن القوم الذين عاصروا الذي صلّى الله عليه وآله من الهود شاكّين في التوراة أنها من عند الله.

وكذلك التمتي لا يجوز أن يقال: هوظانَ بتمنّيه؛ لأن التمني من المتمني اذا وجد لا يقال فيه:شاكَ فيا هوعالم به؛ لأنه ينافي العلم. والمتمتّي في حال وجود تمنّيه لا يجوز أن يقال:هويظنّ تمنيه.

وقوله: «وان هم إلّا يظنّون» قال جميع المفسرين: معناه يشكّون(١) .

والذي أقوله: إنّ المراد بذلك نفي العلم عنهم، وقد ينتغي العلم تارة بالشكّ ، وتارة بالظنّ . وأما في الحقيقة فالظنّ غير الشك ، غير أنّ المعنى متفق عليه هاهنا .

قوله تعالى:

فَوْنَالُ لِلَّذِينَ يَكُنُهُونَ الْكِنْبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَلْذَا مِنْ عِندِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ مَثَمَنًا فَلِيكُ ۚ فَوَيْلُ لَهُم مِّمَا كَنْبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم يِّمَا يَكُسِبُونَ ۞ آية بلا خلاف.

# اللغة والاعراب:

قال الزجاج: الويل كلمة يستعملها كلّ واقعٍ في هلكة، وأصله في

<sup>(</sup>١) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص٢٩٩، وتفسير السمرقندي: ج١ ص١٣٢.

اللغة الدعذاب والهلاك ، وارتفع بالابتداء، وخبره الـذين. ولوكان في غير القرآن لجاز بالنصب على معنى جعل الله ويلاً للذين،والرفع على معنى ثبوت الويل للذين(١٠)،ومثله الويح والويس اذاكان بعدهن لام رَفعتُهنّ.

واما التعس والبعد وما أشبهها فهو نصب ابداً؛ فإن أضفت ويل وويح وويس نصب من غير تنوين، تقول: ويلّ زيدٍ، وويسَ زيد. ولا يحسن في التعس والبعد الاضافة بغير لام، فلذلك لم ترفع .

وقد نصب قوم مع اللام فيقولون: ويلاً لزيد، وويحاً لخالد (٢)، قال الشاع:

كسا اللؤم تيماً خضرة في جلودها فويلاً لتيم من سرابيلها الخضر (٣)

### المعنى:

قال ابن عباس: «الويل» في الآية العذاب (1). وقال الاصمعي: هو التقبيح ( $^{(a)}$ ), ومنه قوله: «ولكم الويل مما تصفون» ( $^{(r)}$ ). وقال المفضّل: معناه الحزن $^{(v)}$ ), ووال قوم: هو الهوان والحزي ( $^{(a)}$ ), ومنه قول الشاعر:

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص١٦٠.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للأخفش: ج١ ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) قائله جرير، أنظر ديوانه: ص١٦٢، مع تفاوت.

<sup>(</sup>٤) تفسيره: ص١٢.

<sup>(</sup>٥) ذكره السجستاني في غريب القرآن: ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٦) الأنبياء: ١٨.

 <sup>(</sup>٧) حكاه عنه الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «ويل» ج١٥ ص٥٥٥، ذاكراً للفضّل بكنيته
 «أنى طالب النحوى».

<sup>(</sup>٨) تفسيرالماوردي: ج١ ص١٥١.

يازبرقان اخا بني خلف ما أنت ويل ابيك والفخر(١) وقال عثمان بن وقال الدري: الويل وادٍ في جهنم (١). وقال عثمان بن عفان: هو حيل في النار (٣).

وقوله: «يكتبون الكتاب بأيديهم» معناه أنهم يتولون كتابته، ثمّ يضيفونه الى الله، كقوله: «خلقت بيدي» (٤) و «عملت أيدينا» (٥) أي نحن تولّينا ذلك ولم نكله الى أحدٍ من عبادنا. ومثله رأيته بعيني، وسمعته بأذني، ولقيته بنفسي. والمعنى في جميع ذلك التأكيد؛ ولأنه قد يأمر غيره بالكتابة، فضاف اليه مجازاً، فلذلك يقول الأمي: كتبت الى آل فلان بكذا، وهذا كتابي اليك ، وكما تقول: حملت الى بلد كذا، والها أمرت بحمله.

فاعلمنا الله تعالى أنهم يكتبونه بأيديهم، ويقولون هومن عند الله، وقد علموا يقيناً اذا كتبوه بأيديهم أنه ليس من عند الله .

وفي الآية دلالة على إبطال قول المجترة؛ لأنه تعالى عابهم بهذا القول، اذ نسبوا ما كتبوه من التحريف الى أنه من عند الله، وجعل عليهم الويل. واذا كان تحريفه من الكتاب ليس من عند الله، ومن جهة القول والحكم -فليس ذلك منه من جهة القضاء والحكم ولا التقدير والمشيئة .

وقال ابن السرّاج: معنى «بأيديهم» أي من تلقاء أنفسهم (٦) .

<sup>(</sup>٢) أخرج ذلك أحمد في مسنده: ج٣ ص٧٥.

<sup>(</sup>٣) حكاه ابن جرير في تفسيره: ج١ ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٤) ص: ٥٥.

<sup>(</sup>ه) پس: ۷۱.

<sup>(</sup>٦) نقله الماوردي في تفسيره: ح١ ص١٥١.

وقوله: «ليشتروا به ثمناً قليلاً» قال قوم: أي انه عرض الدنيا لأنه قليل المدة، كما قال تعالى: «قل متاع الدنيا قليل» (١) ذهب اليه أبو العالية (٢). وقال آخرون: إنه قليل لأنه حرام (٣).

وروي عن أبي جعفر عليه السلام، وذكره ايضاً جماعة من أهل التأويل أن أحبار اليهود كانت غيرت صفة النبي صلّى الله عليه وآله ليوقعوا الشك للمستضعفن من الهود(١٤).

وقوله: «ويل طم مما كانوا يكسبون» يقولون مما يأكلون به الناس السفلة وغيرهم. وأصل الكسب العمل الذي يجتلب به نفع أو يدفع به ضرر، وكل عامل عملاً بمباشرة منه لما عمل. ومعناه هاهنا الاحتراف فهو كاسب لما عمل، قال لبيد بن ربيعة:

لمعه م وقسه لا يُمن طعامُها (٥) وقس لا يُمن طعامُها (٥) وقيل: الكسب عبارة عن كل عمل بجارحة يجتلب به نفع أو يدفع به مضرة، ومنه قبل للجوارح من الطبر: كواسب.

<sup>(</sup>١) النساء: ٧٧.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: ج۱ ص۳۰۰. (۳) ذكره الماوردي في تفسيره: ج۱ ص۲۰۱، والقرطبي في تفسيره: ج۲ ص۹۰.

<sup>(</sup>١) انظر التفسير المنسوب للاسمام العسكري عليه السلام: ص٣٠٣ ولم نعثر عليه مروياً عن الباقر عليه السلام، وانظر كذلك تفسير الطبري: ج١ ص٣٠٠، وأسباب النزول للواحدي: ص١٥.

<sup>(</sup>٥) ديوانه: ص١٧١.

قوله تعالى:

وَّقَالُواْ لَنَ تَمَسَّنَا النَّكَ الْهِ لِآ أَتِكَ امًا مَّفَ دُودَةً مُّلُ أَغَّذَتُمْ عِندَ اللهِ عَهْدًا فَكَن يُخلِفَ اللَّهُ عَهْدَهُ أَمْ فَفُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ فَيَ آية بلا خلاف .

### المعنى:

قوله: «وقالوا» يعني اليهود الذين قالوا لن تمسنا النار، ولن ندخلها إلّا أياماً معدودة. وانما لم يبين عـددها في التنزيل، لأنه تعالى أخبر عنهم بذلك، وهـم عـارفون بعدد الأيام التي يوقـتـونها في النار، فلـذلـك نزل تسمية عدد الأيام، وسمّاها معدودة، كما وصفنا.

وقال أبو العالية وعكرمة والسدي وقتادة: هي أربعون يوماً (١)، ورواه الضحاك عن ابن عباس (٢).

ومنهم قال: انها عدد الايام التي عبدوا فيها العجل (٣).

وقال ابن عباس: إن اليهود تزعم انهم وجدوا في التوراة مكتوباً؛ إنّ ما بين طرفي جهنم مسيرة أربعين سنة، وهم يقطعون مسيرة كلّ سنة في يوم واحد، فاذا انقطع المسير، انقطع العذاب وهلكت النار<sup>(۱)</sup>.

وقال مجاهد وسعيد بـن جبير عن ابن عباس: إنها سبعة أيام؛ لأن عمر الدنيا سبعة آلاف سنة، وانهم يعذبون بعدد كـل ألف سنة يوماً واحداً من

<sup>(</sup>١) أخرج ذلك الطبري عنهم في تفسيره: ج١ ص٣٠٢، وتفسيرا لما وردي: ج١ ص١٥٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن عبّاس: ص١٢، وأحكام القرآن للجصّاص: ج١ ص٣٨.

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك الفرّاء في معاني القرآن: ج١ ص٥٠، والواحدي في اسباب النزول: ص٢١.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ج١ ص٣٠٢، واسباب النزول للواحدي:ص١٦ قريب منه.

أيام الآخرة، وهو كألف سنة من أيام الدنيا(١).

ولما قالت اليهود ما قالت من قولها: لن تمسّنا النار إلا أياماً معدودة على ما بيّناه، قال الله تعداً بها تقولون على ما بيّناه، قاله لا ينقض عهده «أم تقولون على الله ما لا تعلمون» من ذلك أو ميثاقاً، فالله لا ينقض عهده «أم تقولون على الله ما لا تعلمون» من الباطل حهلاً وحراةً عليه .

## القراءة:

وفي القراء من قرأ «أتخذتم» بادغام الذال في التاء، ومنهم من لم يدغم(٢).

وأصل أتخذتم أأتخذتم. دخلت ألف الاستفهام على ألف القطع من نفس الكلمة، فكره اجتماعها فحذفت الأصلية، وبقيت التي للاستفهام؛ لأنها لمعنى ،وهبي وان كانت للاستفهام في الأصل فالمراد بها هاهنا النكير والتوبيخ والاعلام لهم ولغيرهم أنّ الأمر بخلاف ما قالوه، وأنّهم يقولون بغير علم .

والدليل على أنها ألف استفهام كونها مفتوحة؛ ولوكانت أصلية لكانت مكسورة في «أتخذتم» ولذلك يدخل بينها المذ، كما قالوا في: «آلله أذن لكم» (٣)، لأن قوله: «أذن الله» لو أخبر بها لكانت مفتوحة. ولو لم تدخل المدة لاشتبهت ألف الاستفهام بهمزة الخبر، وليس كذلك هاهنا؛ لأن الفتحة تختص للاستفهام وفي الخبر تكون مكسورة، وفي المفتوحتين لابد

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد: ص٢٠٨، وأحكام القرآن للجصاص: ج١ ص٣٨، واسباب النزول: ص١٦.

<sup>(</sup>٢) الحُجّة لأبي علي الفارسي: ج٢ ص٥٦، وكتاب السبعة في القراءات: ص١٥٤.

<sup>(</sup>٣) يونس: ٥٩.

من الجمع بين الهمزتين. ومنهم من يفصل بينها بمدّة، ومنهم من لا يفصل، نحوقوله: «أم أمنتم من في الساء»(١)(٢).

قوله تعالى:

بَّلَىٰمَكَسَبُ سَيِنْتُ أَوْاَحَطَتْ بِدِ خَطِيتَنَهُ فَأُوْلَتِيكَ أَصْحَنْتُ اللَّهِ فَالْوَلَتِيكَ أَصْحَنْتُ اللَّهُ مِنْ فَيهَا خَدِلُدُونَ اللَّهِ اللهِ عَلاف .

# الإعراب والقراءة:

قرأ أهل المدينة (خطيئاته) على الجمع، الباقون على التوحيد (٣).

قوله: «بلى» جواب لقوله: «لن تمسنا النار إلّا أياماً معدودة» فرد الله عليهم بأن قبال: «بلى من أحاطت به خطيئته» ابداً. و«بلى» تكون جواباً للاستفهام الذي أوله جحود، وتكون جواباً للجحد وان لم تكن استفهاماً، كقوله: «تقول حين ترى العذاب» الى قوله: «بلى قد جاءتك آياتي فكذّبت بها» (٤). ويقول القائل: لم أفعل كذا وكذا فيقول له غيره: بلى قد فعلت.

و بلى ونعم جوابان أحدهما يدخل فيا لا يدخل فيه الآخر؛ لأنّ بلى تدخل في باب الجحود. وقال الفراء: الها المتنعوا من استعمال نعم في جواب الجحد؛ لأنه اذا قال لغيره: ما لك علي شيء، فقال له: نعم، فكأنّه قد صدّقه؛ وكأنه قال: نعم ليس لي عليك شيء فهذا اختلف نعم و بلي .

<sup>(</sup>١) اللك: ١٧.

<sup>(</sup>٢) كتاب السبعة في القراءات: ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) كتاب السبعة في القراءات: ص١٦٢، والكشف عن وجوه القراءات السبع: ج١ ص٢٤٩.

<sup>(</sup>٤) الزمر: ٥٨.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن: ج١ ص٥٦.

وقوله: «سيئة» فن همز أتى بيائين بعدهما همزة، ومن ترك الهمزة على لغة أهل الحجازيقول: «سيئة» كأنه يشر لغة أهل الحجازيقول: «سية» مثل عية، ومن لين قال: «سيئة» كأنه يشر الى الهمزة ويسكنها.

#### المعنى:

قال مجاهد وابن عباس وأبو وايل وقتادة وابن جريج: «السيئة» هاهنا الشرك. وقال السدى: الذنوب التي وعد الله عليها النار(١).

والذي يليق بمذهبنا هاهنا قول مجاهد؛ لأنّ ما عدا الشرك لا يستحقّ عندنا عَلمه الخلود في النار.

«وأحاطت به خطيئته» قال ابن عباس ومجاهد: انَّ ها الشرك (٢٠). وقال الربيع بن خيثم: من مات عليها (٣٠). وقال ابن السراج: هي التي سدّت عليه مسالك النحاة (٤٠).

وقال جميع المعتزلة: انه اذا كان ثوابه أكثر من عقابه (٥).

والذي نقوله: الذي يليق بمذهبنا إنّ المراد بـذلك الشرك والكفر؛ لأنّه الذي يستحقّ به الخلود فأما ما عداه فلا يستحقّ به الدخول مؤبّداً، ولا يجوز أن يكون مراداً بالآية .

وقوله: «وأحاطت به خطيئته» يقوّي ذلك؛ لأن المعني فيه أن تكون

<sup>(</sup>١) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص٥٠٥، وتفسير ابن عبّاس: ص١٢.

 <sup>(</sup>۲) تفسير ابن عبّاس: ص١٦، وتفسير مجاهد: ص٢٠٨ وفيه: الخطيشة يعني ممّا يعذّب الله
 عليها .....

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٣٠٦.

<sup>(</sup>٤) نقله الماوردي في تفسيره: ج١ ص٣٥٠ .

<sup>(</sup>٥) لم نعثر عليه في المصادر المتقدمة وحكاه الفخر الرازي في التفسير الكبير: ج٣ ص١٤٤.

خطاياه كلّها اشتملت عليه ولا يكون معه طاعة يستحقّ بها الثواب، تشبهاً بما أحاط بالشيء من كلّ وجه. ولو كان معه شيء من الطاعات، لكان مستحقاً للثواب فلا تكون السيئة محيطة به؛ لأنّ الاحباط عندنا باطل، فلا يحتاج الى تراعي كثرة العقاب وقلة الثواب؛ لأن قليل الثواب عندنا يئبت مع كثرة العقاب، لما ثبت من بطلان التحابط بأدلّة العقل وليس هذا موضع ذكرها للأي الآية التي بعدها فيها وعد لأهل الايمان بالثواب الدائم، فكيف يجتمع الثواب الدائم والعقاب الدائم، وذلك خلاف الاجماع؟ ومتى قالوا: أحدهما يبطل صاحبه، قلنا: الاحباط باطل ليس بصحيح على ما مضى .

قوله تعالى:

وَالَّذِينَ ءَامَثُواْ وَعَمِدُوا الصَّلِحَدَتِ أُولَتَهِكَ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَلِكُونَ ۖ ۚ ۚ آيَةً .

## المعنى:

هذه الآية متناولة لمن آمن بالله وصدق به، وصدق النبي صلّى الله عليه وآله وعمل الصالحات التي أوجبها الله تعالى عليه، فإنّه يستحقّ بها الجنة خالداً أبداً. وظاهرها يمنع من أنّ مرتكب الكبيرة مخلّد في النار؛ لأنه اذا كان مؤمناً مستحقاً للثواب الدائم، فلا يجوز أن يستحقّ مع ذلك عقاباً دائماً؛ لأن ذلك خلاف ما أجمع المسلمون عليه ومتى عادوا الى الاحباط، كلموا فيه بينهم وبين بطلان قولهم .

# قوله تعالى:

وَإِذْ أَخَذْ نَامِيثَنَقَ بَنِيَ إِسْرَءِ بِلَ لَا تَمْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ وَبِأَ فَوَالِمُنِيْ إِحْسَانًا وَذِى الْفُرْبِيَ وَالْيَسَنَعَى وَالْمَسَاكِينِ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا وَأَقِسَمُوا الصَّلَوْةَ وَءَاثُواْ الرَّكَوْةَ ثُمَّ تَوَلَّنتُمْ إِلَّا فَلِسلَا مِنْسَكُمْ وَأَسْمُر مُعْرِضُونِ اللَّهِ بلا خلاف .

### القراءة:

قرأ ابن كثير وحمزة والكسائي «لا يعبدون» بالياء، الباقون بالتاء (١٠). وقرأ «حَسَناً» بنصب الحاء والسين حمزة والكسائي، الباقون «حُسناً» بضم الحاء وإسكان السين (٢) وتقدير الآية: واذكروا أيضاً يا معشر بني اسرائيل اذ أخذنا ميثاقكم لا تعبدون إلا الله، فلما أسقطت «أن» رفع، كما قال الشاعر:

ألا أيهـذا الـلائمي اشـهـد الـوغـى وان اشهد اللذات هل أنت مخلدي (٣) ومشله قوله: «أفغير الله تـأمروني أعبد» (١) ومن قرأ بالـياء، تقديره: أنه أخبر أنه تعالى أخذ ميشاقهم لا يعبدون إلّا الله وبالـوالدين احساناً، ثم عدل الى خطابهم فقال: «وقولوا للناس حسناً»، والعرب تفعل ذلك كثيراً.

وانمـا اسـتخاروا أن يصيروا الى الخـاطـبـة بعد الحبّر؛ لأن الحبّر انما كان عمّن خاطـبـوه بعينه، لا عـن غيره. وقد يخاطـبون ثم يصيرون بعـد ذلك الى

<sup>(</sup>١) كتاب السبعة في القراءات لابن مجاهد: ص١٦٢.

<sup>(</sup>٢) كتاب السبعة في القراءات: ص١٦٢.

<sup>(</sup>٣) قائله طرفة بن العبد، انظر ديوانه بشرح الشنتمري: ص٣١.

<sup>(</sup>٤) الزمر: ٦٤.

الخبر عن الخاطب؛ مثال الأول قول الشاعر:

شطّت مزار العاشقين فأصبحت عسراً على طلابك ابنة مخرم(١)

مزار نصب، والتاء من اصبحت كناية عن المرأة فأخبر عنها ثم خاطبها. ومثال الثاني قول الشاع:

اسيئي بنا أو أحسني لا ملومة لدينا ولا مقلية ان تقلت (٢) وقال زهر:

فإنّي لوالاقيك اجتهدنيا وكان لكلّ منكرة كفاء وابري موضحات الرأس منه وقد يبرى من الجرب الهناء (٢٠)

ومن قرأ بالتاء فان الكلام من أوله خطاب، وتقديره: واذ اخذنا ميثاق بني اسرائيل، قلنا لا تعبدوا إلا الله. قال بعض النحويين: المعنى واذ أخذنا ميثاق بني اسرائيل لا تعبدون إلا الله وبالوالدين إحساناً، حكاية؛ كأنه قال: استحلفناهم لا يعبدون إلا الله، اذ قلنا لهم: والله لوقالوا والله لا تعبدون(١). والأول أجود.

وقوله تعالى: «وبالوالدين احساناً» عطف على موضع أن المحذوفة في «تعبدون إلا الله وبالوالدين إحساناً» فرفع لا تعبدون، لما حذفت أن، ثم عطف بالوالدين على موضعها، كما قال الشاعر:

معاوي اننا بشرف اسجح فلسنا بالجبال ولا الحديدا(٥)

<sup>(</sup>١) البيت لعنترة بن شداد، ديوانه: ص١٢، مع تفاوت.

<sup>(</sup>٢) قائله كثير عزَّة، ديوانه: ص٧٥.

<sup>(</sup>۳) دیوانه: ص۱٤.

ر) معانى القرآن للأخفش: ج1 ص٣٠٧.

<sup>(</sup>٥) الكتاب لسيبويه: ج١ ص٧٦، وقائله عقيبة الأسدي.

فعطف ولا الحديد على موضع الجبال. واما الاحسان فنصوب بفعل مضمر يؤدي عن معناه قوله: «و بالوالدين» اذ كان مفهوماً معناه.

وتقدير الكلام:واذ أخذنا ميثاق بني اسرائيل بأن لا تعبدوا إلّا الله وأن تحسنوا الى الوالدين إحساناً، فاكتفى بقوله: «وبالوالدين» عن أن يقول بأن تحسنوا الى الوالدين إحساناً، اذ كان مفهوماً عا ظهر من الكلام.

وقال بعض أهل العربية: تقديره: وبالوالدين فاحسنوا، فحعل الباء التي في الوالدين من صلة الاحسان مقدمة عليه(١).

وقال آخرون: ألّا تعبدوا إلّا الله واحسنوا بالوالدين احساناً (٢)، فزعموا إنّ الباء في «وبالوالدين» من صلة المحذوف أعنى من أحسنوا فجعلوا ذلك من كلامن.

والاحسان الذي أخذ علهم الميثاق بأن يفعلوه الى الوالدين ما فرض على أمتنا من فعل المعروف والقول الجميل وخفض جناح الذلّ رحمًّ بهما، والتحنن عليها، والرأفة بها، والدعاء لها بالخبر، وما أشهه مما ندب الله تعالى الى الفعل بهما.

وقوله: «وذي القربي» أي وبذي القربى أن تصلوا قرابة منهم ورحمة .

### اللغة:

والقربي مصدر على وزن فعلى من قولك: قرب منى رحم فلان قرابة وقربي وقرباً بمعنى واحد .

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للأخفش: ج١ ص٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) كالزَّجاج في معاني القرآن: ج١ ص١٦٣، وأبي على الفارسي في الحجَّة: ج٢ ص١٠١.

واليتامى جمع يتم مـثل أسير وأسارى، ويدخل في اليتامى الذكور منهم والإناث.

### المعنى:

ومعنى ذلك: أخذنا ميشاق بني اسرائيل بأن لا تعبدوا إلّا الله وحده، دون ما سواه من الأنداد، وبالوالدين احساناً وبذي القربى أن يصلوا رحمه، ويعرفوا حقّه، وباليتامى ان يتعطفوا عليهم بالرأفة والرحمة وبالمساكين أن يوفوهم حقوقهم التي ألزمها الله في أموالهم.

والمسكين هو المتخشّع المتذلل من الفاقة والحاجة وهومفعيل من المسكنة وهي ذلّ الحاجة والفاقة .

وقوله: «وقولوا للنـاس حُسناً» فيه عدول الى الخطاب بـعد الخبر على ما مضى القول فيه. وقد ذكرنا اختلاف القرّاء في حَسنا وحُسنا.

واختلف أهل اللغة في الفرق بينها، فقال بعض البصريين: هوعلى أحد وجهن:

أحدهما: أن يكون أراد بالحُسن الحَسن، ويكون لمعنيين مثل البُخل والبَخل، واما أن يكون جعل الحَسن هو الحُسن في التشبيه؛ لأنّ الحَسن مصدر والحُسن هو الشيء الحَسن، فيكون ذلك كقول القائل: الها أنت أكل وشرب.

قال الشاعر:

وخيل قد دلفت لها بخيل تحية بينهم ضرب وجيع(١)

<sup>(</sup>١) معاني القرآن للاخفش: ج١ ص٣٠٩، والبيت لعمرو بن معد يكرب الزبيدي.

فجغل التحية ضرباً. وقال آخر: بل الحُسن هو الاسم العام الجامع جميع معاني الحُسن، والحَسن هو البعض من معاني الحُسن، ولذلك قال تعالى اذ أوصى بالوالدين: «ووصّينا الانسان بوالديه حسناً» يعني بذلك انه وصّاه بجميع معانى الحسن(۱).

وقرىء في الشواذ حُسنى، لا يقرأ بها لشذوذها، حكاها الاخفش (٢)، وذلك لا يجوز؛ لأن فعلى وأفعل لا يستعمل إلّا بالالف واللام، نحو: الأحسن والحسنى، والأفضل والفُضلى، قال الله تعالى: «للذين أحسنوا الحُسنى» (٣).

وروي عن أبي جعفر محمد بن علي الباقر عليه السلام وعن عطا انهها قالا: وقولوا للناس حسنا للناس كلهم (<sup>4)</sup>.

وعن الربيع بن أنس، قولوا للناس حسناً أي معروفاً (°).

وعن ابن الحنفية انه قال: «هل جزاء الاحسان إلّا الاحسان» هي مسجّلة للبر والفاجر<sup>(۱۲)</sup>، يريد بمسجّلها انها مرسلة. ومنهم من قال: أمروا بأن يقولوا لبنى اسرائيل حسنا.

قال ابن عباس: يأمرون بـألّا اله إلّا الله من لم يقلها ويرغب عنها حتى

<sup>(</sup>١) حكاه الطبري في تفسيره: ج١ ص٣١٠.

<sup>(</sup>۲) معانی القرآن: ج۱ ص۳۰۹.

<sup>(</sup>٣) يونس: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) أخرج قول الباقر علبه السلام الجضاص في أحكام القرآن: ج ١ ص٣٩ وفي الكافي: ج ٢ ص١٦٥ ح ١٠ قال عليه السلام: قولوا للناس أحسن ما تحبّون أن يقال فيكم. واما عطا فقد أخرج قوله الطبري في تفسيره: ج ١ ص٣١١٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص٣١١.

<sup>(</sup>٦) شعب الايمان للبيهقي: ج٦ ص٥٢٥ ب٦٢ ح٩١٥٠.

يقولها كما قالوها؛ فانّ ذلك قربة لهم من الله. قال: والحسن ايضاً لين القول و[من] الادب الحسن الجميل والخلق الكريم وهو مما ارتضاه الله تعالى وأحبّه (١).

وقال ابن جريج: قولوا لـلناس حسنا أي صدقاً في شأن محمد صلّى الله عليه وآله. وقال سفيان الثوري: مروهم بالمعروف وانهوهم عن المنكر(٢).

وقوله: «وأقيموا الصلاة» أذّوها بحدودها الواجبة عليكم .

«وآتوا الزكاة» معناه واعطوها أهلها كها أوجبها علميكم. والزكاة التي فرضها الله على بني اسرائيل، قال ابن عباس: كان فرض في أموالهم قرباناً تهبط اليه نار فتحملها، وكان ذلك تقبله، ومن لم تفعل الناربه ذلك كان غير متقبل. وروي عنه أيضاً ان المعني به طاعة الله والاخلاص(٣).

وقوله: «ثم توليتم إلا قليلاً منكم وأنتم معرضون» خبر من الله تعالى عن يهود بني اسرائيل إنهم نكثوا عهده ونقضوا ميثاقه، بعد ما أخذ ميثاقهم على الوفاء له، بأن لا يعبدوا غيره، وبأن يحسنوا إلى الآباء والأمهات، ويصلوا الأرحام، ويتعطفوا على الأيتام، ويردوا حقوق المساكين، ويأمروا عباد الله بما أمرهم به، ويقيموا الصلاة بحدودها، ويؤتوا زكاة أموالهم، فخالفوا أمره في ذلك كله، وتولوا عنه معرضين إلا من عصمه الله منهم، فوفي لله بعهده وميثاقه.

و وصف هؤلاء بأنَّهم قليل بالاضافة الى من لم يؤمن .

وقال بعضهم: أراد «ثم تولّيتم إلّا قىليلاً منكم وأنتم معرضون» اليهود

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٣١١، وانظر كتاب الناسخ والمنسوخ للنحّاس: ص٢٥.

<sup>(</sup>٢)و(٣) أخرج ذلك ابن جرير في تفسيره: ج١ ص٣١١.

الذين كانوا على عهد رسول الله صلى الله عليه وآله، وعنى بسائر الآية اسلافهم (١٠)؛ كأنه ذهب الى أن معنى الكلام: ثم توليتم إلاّ قليلاً منهم ثم تولّى سلفكم إلاّ قليلاً منهم، ثم قال: وأنتم معاشر بقاياهم معرضون أيضاً عن الميثاق الذي أخذ عليكم.

وقال قوم:بل قوله: «ثم توليتم إلّا قليلاً منكم وأنتم معرضون» خطاب لمن كان بين ظهراني مهاجري رسول الله صلى الله عليه وآله من يهود بني اسرائيل، وذمّ لهم بنقضهم الميثاق الذي أُخذ عليهم في التوراة، وتبديلهم أمر الله وركوبهم معاصيه (٢٠).

وروي عن ابن عباس أنه قال: قوله: «وقولوا للناس مُسناً» نسخ بقوله: قاتلوهم حتى يقولوا لا إله إلا الله أو يقروا بالجزية (٣). وقال آخرون: ليست منسوخة لكن أمروا بأن يقولوا حسناً في الاحتجاج عليهم اذا دعوا الى الايمان، وبين ذلك لهم (١). وقال قتادة: نسختها آية السيف (٥).

والصحيح انها ليست منسوخة، وانما أمر الله تعالى بالقول الحسن في الله عالى الله عليه وآله: الدعاء اليه والاحتجاج عليه، كما قال تعالى لنبيه صلّى الله عليه وآله: «ادع الى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسن» (١) وبيّن في آية أخرى، فقال: «ولا تسبّوا الذين يدعون من دون الله فيسبّوا الله عدواً بغير علم» (٧) وليس الأمر بالقتال ناسخاً لذلك؛ لأن

<sup>(</sup>١)و(٢) تفسير الطبري: ج١ ص٣١٢.

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن للجصّاص: ج١ ص٣٩.

<sup>(</sup>١) كالنحاس في الناسخ والمنسوخ: ص٢٠.

 <sup>(</sup>٥) أحكام القرآن للجضاص: ج١ ص٣٩، قال فيه: منسوخة بالقتال.

<sup>(</sup>٦) النحل: ١٢٥.

<sup>(</sup>v) الأنعام: ١٠٨.

كل واحد منها ثابت في موضعه .

قوله تعالى:

وَإِذَ أَخَذَ نَامِيثَنَقَكُمُ لَانَسَفِكُونَ دِمَاءَكُمُ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِّن دِيكِكُمُ ثُمُّ أَقَرْرُثُمُ وَأَنشُو ثَشْهَدُونَ ﴿ آَيَةً بِلا خلاف .

# المعنى:

قد بينا فيا مضى أنّ الميئاق هو العهد. والمعنى في الآية: واذكروا اذ أخذنا ميئاق أسلافكم الذين كانوا في زمن موسى والأنبياء الماضين عليم السلام، وانما أضاف اليهم لما كانوا أخلافا لهم على ما مضى القول فه.

وتقدير الإعراب في هذه الآية مثل الآية الأُولى سواء .

وأمّا سفك الدم، فانه صبه واراقته. ومعنى «لا تسفكون دماءكم ولا تخرجون أنفسكم من دياركم» النهي عن أن يقتل بعضهم بعضاً، وكان في قتل الرجل منهم قتل نفسه إذا كانت ملتها واحدة ودينها واحدا، وكان أهل الدين الواحد في ولاية بعضهم بعضاً بمنزلة رجل واحد، كما قال النبي صلّى الله عليه وآله: انما المؤمنون في تعاطفهم وتراحمهم بينهم بمنزلة الجسد الواحد، إذا اشتكى منه عضو تداعى سائر الجسد بالحمى والسهر! فهذا قول قتادة والى العالية (۱).

<sup>(</sup>۱) شعب الايمان للبيهق: ب٩٣ ح٧٦٠٠ ج٦ ص١٠٢ مع تفاوت يسير،وتفسيرالطبري: ج١ ص٣١٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٢١٣ وتفسير الماوردي: ج١ ص١٥٥.

ويحتمل أن يكون المراد لا يقتل الرجل منكم غيره فيقاد به قصاصاً. فيكون بذلك قاتلاً نفسه؛ لأنه كالسبب فيه، وأضيف قتل الولي اياه قصاصاً اليه بذلك؛ كما يقال لرجل يعاقب لجناية جناها على نفسه: أنت جنيت على نفسك .

وفيه قول ثالث: وهو إنّ قوله: «أنفسكم» أراد به إخوانكم؛ لأنهم كنفس واحدة .

وقوله: «ثم أقررتم وأنتم تشهدون» أي أقررتم بذلك أيضاً، وبذلتموه من أمضكم، وانتم شاهدون على من تقدّمكم بأخذنا مهم الميثاق، وما بذلوه من أنفسهم. فذكر تعالى إقرارهم وشهادتهم؛ لأن أخذ الميثاق كان على أسلافهم وإن كان لازماً للجميع، لتوكيد الحجة عليهم.

وقال بعض المفسرين: نزلت هذه الآية في بني قريظة والنضير(١) .

يقول: حرم الله في الكتاب أن تسفكوا دماء كم، أي لا تقتتلوا فيقتل بعضكم بعضاً، ولا تتركوا أسيراً في يد الآسرين ليقتلوا ، ولا تخرجوا أنفسكم من دياركم معناه لا تغلبوا أحداً على داره فتخرجوه، فقبلتم ذلك وأقررتم به، وهو أخذ الميثاق «وأنتم تشهدون» بذلك .

وأُما النفس فمأخوذة من النفاسة، وهي الجلالة، فنفس الانسان أنفس ما فيه. والدار هي المنزل الذي فيه أبنية المقام، بخلاف منزل الارتحال .

وقال الخليل: كل موضع حل فيه قوم فهو دار لهم وان لم يكن فيه أبنية (٢). وقيل ايضاً: إن معنى قوله: «ثم أقررتم وأنتم تشهدون» ان اقرارهم

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك ابن عباس في تفسيره: ص١٣، وابن قتيبة في تأويل مشكل القرآن: ص٣٧١.

<sup>(</sup>۲) العين: مادة «دور» ج۸ ص۸۰.

هو الرضاء به والصرعليه، كما قال الشاعر:

ألست كليبياً اذسيم خطة أقر كاقرار الحليلة للبعل<sup>(١)</sup> وقوله: «وأنتم تشهدون» يحتمل أمرين:

أحدهما: وانتم تشهدون على انفسكم بالاقرار.

والثاني: وانتم تحضرون دماءكم وتخرجون أنفسكم من دياركم .

وحكي عن أبن عباس أنّه قال: ذلك خطاب من الله تعالى لليهود الذين كانوا بين ظهراني مهاجري رسول الله صلّى الله عليه وآله، أيام هجرته إليهم موبخاً لهم على تضييعهم أحكام ما في أيديهم من التوراة التي كانوا يقرّون بحكمها، فقال الله تعالى لهم: «ثم أقررتم» يعني بذُلك أقر أولكم وسلفكم وأنتم تشهدون على إقرارهم بأخذ الميثاق عليهم بأن لا يسفكوا دماءهم، ولا يخرجوا انفسهم من ديارهم، ويصدقوا بأنّ ذلك حق من ميثاقي عليكم (۱).

وقال ابو العالية: ذلك خبر من الله عن أوائلهم، ولكنه اخرج الخبر مخرج المخاطبة عنهم على النحو الذي وصفناه في سائر الآيات<sup>(٣)</sup>.

«وانتم تشهدون» أي وأنتم شهود .

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٢) و(٣) تفسير الطبري: ج١ ص٣١ ٣٠.

قوله تعالى:

ثُمَّ اَنتُمْ هَا وَلاَ مَقَ لُلُونَ اَنفُسَكُمْ وَتُحْرِجُونَ فَرِيقًا مِنكُم مِن وَيَكِرِهِمْ تَطَاهُرُونَ فَرِيقًا مِنكُم مِن وَيَكِرِهِمْ تَطَاهُرُونَ وَإِن يَأْتُوكُمْ أَسَكَرَىٰ نَقْلَدُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَغْضِ الْمَكَانِهُمُ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَغْضِ فَمَاجَزَاءُمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ مِنكُمْ إِلَا خَرَى فَا اللّهُ اللّهُ الْمَدَّلُ وَمَا اللّهُ اللّهُ الْمَدَاتُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

# القراءة:

قرأ أهل الكوفة «تظاهرون»هاهنا، وفي التحريم بتخفيف الظاء، الباقون بالتشديد فيها. وقرأ حزة «أسرى» بفتح الممزة، وسكون السين بغير الف بعدها. وقرأ أهل المدينة وعاصم والكسائي ويعقوب «تفادوهم» بضمّ التاء وبألف (١٠).

## المعنى:

وقوله: «ثمّ أنتم هؤلاء» يحتمل وجهين:

أحدهما: أَن يكون أريد به ثمّ أنتم يا هؤلاء فترك (يا) استغناءً، لدلالة الكلام عليه، كما قال: «يوسف أعرض عن هذا» (٢) ومعنى الكلام: ثم أنتم يا معشر يهود بني اسرائيل بعد إقراركم بالميثاق الذي أخذته عليكم ألّا

<sup>(</sup>١) كتاب السبعة في القراءات: ص١٦٣، والكشف عن وجوه القراءات السبع: ج١ ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) يوسف: ٢٩.

تسفكوا دماءكم، ولا تخرجوا أنفسكم من دياركم، وبعد شهادتكم على أنفسكم وتخرجون فريقاً أنفسكم وتخرجون فريقاً منكم من ديارهم متعاونين عليم في إخراجكم إياهم بالإثم والعدوان.

والتعاون هو التظاهر، وإنما قيل للتعاون: التظاهر؛ لتقوية بعضهم ظهر بعض،فهو تفاعل من الظهر، وهو مساندة بعضهم ظهره الى ظهر بعض، قال الشأع:

تظاهرتم أشباه نيب تجمعت على واحد لازلتم قرن واحد (١) ومنه قوله تعالى: «وان تظاهرا عليه فإنّ الله هو مولاه» وقوله: «والملائكة بعد ذلك ظهر»(٢) وقوله: «ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً»(٣) وقوله: «سحران تظاهرا» (٤) وقوله: «وكان الكافر على ربه ظهيراً» (٥) ويقال: اتخذ معك نفراً ونفرين ظهيرين يعنى عدة.

والوجه الآخر:أن يكون معناه: ثم أنتم القوم تقتلون انفسكم فيرجع الى الخبر عن (انتم)،وقد اعترض بينهم وبين الخبر عنهم «هؤلاء»، كما تقول العرب: انا ذا أقوم، وأنا ذا أجلس. ولوقيل: أنا هذا يجلس لكان صحيحاً، وكذلك انت ذاك تقوم.

وقال بعض النحوين (٦): إنّ هؤلاء في قوله: «ثم أنتم هؤلاء» تنبيه،

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه

<sup>(</sup>٢) التحريم: ٤.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ٨٨.

<sup>(</sup>٤) القصص: ٤٨.

<sup>(</sup>٤) الفصص. ٨٠ (٥) الفرقان: ٥٥.

<sup>(</sup>٦) كالأخفش في معاني القرآن: ج١ ص١٤-٣١٧.

وتوكيد لأنتم، وزعم أن انتم ـ وان كان كناية عن أساء جميع الخاطبين ـ فانما جاز أن يؤكد بهؤلاء وأولاء يكتى بها عن الخاطبين، كيا قال خُفاف بن ندية (١):

يب. أقول له والرمح يأطر متنه تبيّن خفافاً انني أنا ذلكا<sup>(٢)</sup> يريد أنا هو، وكما قال: «حتى إذا كنتم في الفلك وجرين بهم بريح طبقه (٢)

والاثم قيل: معناه هو ما تنفر منه النفس ولم يطمئن اليه القلب، ومنه قول النبي صلّى الله عليه وآله لنواس بن سمعان حين سأله عن البرّ والاثم، فقال صلّى الله عليه وآله: البرّ ما اطمأنت اليه نفسك والاثم ما حكّ في صدرك (١٠).

وقال قوم: معنى الاثم ما يستحقّ عليه النمّ<sup>(٥)</sup>، وهو الأصحّ . والعدوان مجاوزة الحقّ، وقال قوم: هو الافراط في الظلم<sup>(١)</sup> .

وأسرى جمع أسير، وأسارى جمع أسرى. كما قالوا: مريض ومرضى

<sup>(</sup>١) وهو خفاف بن عمير بن الحارث بن الشريد السلمي، وأمّه نَـدْبة سوداء واليها ينسب ويكنى أباخراشة، وأسلم وبقي الى زمن عمر وكان قد شهد مع الـنبي صلّى الله عليه وآله فتح مكة ومعه لواء بنى سُلم .

<sup>(</sup>الشعر والشعراء: ص١٩٦-١٩٧).

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء: ص١٩٦، ومعاني القرآن للأخفش: ج١ ص٤١٣، وفيها «تأمّل» بدل «تستر».

<sup>(</sup>٣) يونس: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد بن حنبل: ج٢ ص١٨٢، وأخرجه الدارمي في سننه ج٢ ص٢٤٦، مع تفاوت.

<sup>(</sup>٥) ذكره الماوردي في تفسيره: ج ١ ص ٥٥ ١ ، والقرطبي في تفسيره: ج ٢ ص ٢٠ .

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن للزجاج: ج١ ص١٦٦.

وجريح وجرحي وكسير وكسرى، هذا قول المفضل بن سلمة (١).

قال أبو عمرو بن العلاء: الأسارى هم الذين في الوثاق،والأسرى الذبر, في اليد وان لم يكونوا في الوثاق(٢) .

ومعنى تفادوهم أو تفدوهم: طلب الفدية من الأسير الذي في أيديهم من أعدائهم، قال الشاعر:

قفي فادي أسيرك إنّ قومي وقومك ما أرى لهم اجتماعا<sup>(٣)</sup> وكان هذا محرماً عليهم وان كان مباحاً لنا فذكر الله تعالى توبيخاً لهم في فعل ما حرم عليهم. وقال آخرون: انه افتداء الاسير منهم اذا أسره اعداؤهم (١).

وهذا مدح لهم ذكره من بعد ذمّهم إنّهم خالفوه في سفك المعاء، وتـابعوه في افتداء الاسرى استشهاداً على هذا الباطل بقـوله: «أفتؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض».

وقال قوم: الفرق بين تفدوهم وتفادوهم: إنَّ تفدوهم هو افتكاك بمال، وتفادوهم هو افتكاك الاسرى بالأسرى(٠).

واختلفوا فيمن عنى بهذه الآية فروى عكرمة عن ابن عباس انه قال: «ثم انتم هؤلاء تقتلون أنفسكم» الى قوله: «والعدوان» أي أهل الشرك حتى يسفكوا دماءهم معهم، ويخرجوهم من ديارهم معهم، قال: أنبأهم الله

<sup>(</sup>١) حكاه الازهري في تهذيب اللغة عن أبي اسحاق: مادة «أسر» ج١٣ ص٦١.

<sup>(</sup>٢) الكشف عن وجوه القراءات السبع: ج١ ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٣) لم نعثر عليه وذكره القرطبي في جامعه: ج٢ ص٢٢.

<sup>(</sup>٤) أحكام القرآن للجضاص: ج١ ص٤٠.

<sup>(</sup>٥) الكشف عن وجوه القراءات السبع: ج١ ص٢٥٢.

بذلك من فعلهم، وقد حرم عليهم في التوراة سفك دمائهم، وافترض عليهم فيها فداء أسراهم. وكانوا فريقين: طائفة منهم بنوقينقاع وأنهم حلفاء الخزرج، وبنوالنضر وقريظة وإنهم حلفاء الاوس.

وكانوا اذا كانت بين الأوس والحزرج حرب خرجت بنوقينقاع مع الحزرج، وخرجت بنو النضير وقريظة مع الأوس، يظاهر كل فريق حلفاءه على إخوانه، حتى يتسافكوا دماءهم بينهم وبأيديهم الـتوراة، يعرفون منها ما عليهم ولهم .

والأوس والخزرج أهل شرك يعبدون الأوثان ولا يعرفون جتةً ولا ناراً، ولا قيامة ولا كتاباً، ولا حلالاً ولا حراماً، فاذا وضعت الحرب أوزارها افتدوا أسراهم تصديقاً لما في التوراة، واخذا به يفتدي بنوقينقاع من كان من أسراهم في أيدي الاوس، ويفتدي بنو النضير وقريظة ما كان في ايدي الخزرج، ويطلبون ما اصابوا من الدماء، وما قتلوا من قتلوا منهم، فيا بينهم مظاهرة لأهل الشرك عليهم.

يقول الله تعالى حين أنبأهم بذلك: «أفتؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض» أي تفادونهم بحكم التوراة، وفي حكم التوراة أن لا يقتل ويخرج من داره، ويظاهر عليه من يشرك بالله ويعبد الأوثان من دونه ابتغاء عرض الدنيا في ذلك من فعلهم مع الاوس والخزرج نزلت هذه القصة (۱).

وذكر فيه أقوال أخر تزيد وتنقص لا فائدة في ذكرها، معناها متقارب لما أوردناه .

<sup>(</sup>١) حكاه الطبري في تفسيره: ج١ ص٣١٤.

وقوله: «يأتوكم أسارى تفادوهم وهو عرم عليكم إخراجهم أفتؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض» القصد بذلك توبيخهم وتعنيفهم على سوء أفعالهم فقال: ثم أنتم بعد اقراركم بالميشاق الذي أخذته عليكم لا تسفكوا دماءكم ولا تخرجوا انفسكم من دياركم تقتلون انفسكم يعني يقتل بعضكم بعضاً.

وأنتم مع قتلكم من تقتلون منكم، اذا وجدتم اسيراً منكم في أيدي غيركم من أعدائكم تفدونهم، ويخرج بعضكم بعضاً من ديارهم، وقتلكم اياهم واخراجكم اياهم من ديارهم حرام عليكم، كما حرام عليكم تركهم اسرى في أيدي عدوكم. فكيف تستجيزون قتلهم ولا تستجيزون ترك فدائهم، وتستجيزون قتلهم وهما جيماً في اللازم لكم من الحكم فيهم سواء؛ لأن الذي حرمت عليكم من قتلهم واخراجهم من دورهم نظير الذي حرمت عليكم من قتلهم وأيدي عدوهم.

«أفتؤمنون ببعض الكتاب» الذي فرضت عليكم فيه فرائضي وبيّنت لكم فيه حدودي، وأخذت عليكم بالعمل بما فيه ميثاقي، فتصدّقون به فتفادون أسراكم من أيدي عدوكم، وتكفرون ببعضه فتجحدونه فتقتلون من حرمت عليكم قتله، من أهل دينكم ومن قومكم، وتخرجونهم من ديارهم، وقد علمتم إنّ في الكفر منكم ببعضه نقضاً منكم في عهدي وميثاق.

وقوله: «فما جزاء من يفعل ذلك منكم إلّا خزي في الحياة الدنيا» . فالحزى الذلّ والصغار، يقال: خزي الرجل يخزى خزياً .

«في الحياة الدنيا» يعني في عاجل الدنيا قبل الآخرة. ثمّ اختلفوا في الحزي الذي خزاهم الله عا سلف منهم من المعصية فقال بعضهم: ذلك

حكم الله الذي أنزله على نبيه صلّى الله عليه وآله من أخذ القاتل بما قتل، والقود به قصاصاً، والانتقام من الظالم للمظلوم(١).

وقـال آخـر: بل ذلك هـو الجـزيـة منهم ـما أقـامـوا على دينهمــ ذلّة لهـم وصغاراً<sup>(٢)</sup> .

وقال آخرون: الخزي الذي خزوا به في الدنيا إخراج رسول الله صلّى الله عليه وآله بني النضير من ديارهم لأول الحشر<sup>77</sup>. وقيل: مقاتلة بني قريظة وسبي ذرارهم، وكان ذلك خزياً في الدنيا وفي الآخرة عذاب عظيم<sup>14</sup>.

ومعنى قوله: «يوم القيامة يردون الى أشد العداب» أي أسوء العداب، يعني بعد الخزي الذي يحلّ بهم في الدنيا يردهم الله الى أشد العداب الذي أعده الله لأعدائه.

وقـال بعضهـم: يـردّهم يـوم الـقيامـة الى أشدّ العـذاب، يـعني أشدّ من عذاب الدنيا(٠) .

. وقوله: «وما الله بغافل عمّا تعملون» منهم من قرأ بالياء، ردّه الى من

<sup>(</sup>١) تفسير ابن عباس: ص١٣، قريب منه.

 <sup>(</sup>٢) حكاه الطبري في التفسير: ج١ ص٣١٨، والفخر الرازي في التفسير الكبير نقلاً عن الحسن:
 ج٣ ص١٧٤.

<sup>(</sup>٣) حكاه الطبري في تفسيره: ج١ ص٣١٨، والفخر الرازي في التفسير الكبير: ج٣ ص١٧٤.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن للزجاج: ج١ ص١٦٧.

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير الطبري: ج١ ص٣١٨.

أخبرعنهم. ومن قرأ بالتاء، ردّه الى المواجهين بالخطاب.

والياء أقوى لقوله: «فما جزاء من يفعل ذلك». وقوله: «ويوم القيامة يردّون» فالردّ الى هذا أقرب من قوله: «أفتؤمنون ببعض الكتاب» فاتباع الأقرب أولى من إلحاقه بالأول. والكلّ حسن.

والمعنى وما الله بساهٍ عن أعمالهـم الحنبيثة بل هومُحصٍ لها وحافظ لها حتى يجازي عليها .

فان قبل: ظاهر الآية يقتضي أن يصع الايمان ببعض الأشياء، وإن كفروا بالبعض الآخر، وذلك منافٍ لمذهبكم في الأرجاء والموافاة؛ [قلنا]: لأنّ المعنى في ذلك إظهار التصديق بالبعض، والمنع بالتصديق بالبعض الآخر. ويحتمل أن يكون المراد ان ذلك على ما يعتقدونه؛ لأنّكم اذا اعتقدتم جميع ذلك ثم عملتم ببعضه دون بعض، فكأنكم آمنتم ببعضه دون بعض،

قوله تعالى:

أُوْلَتِهِكَ الَّذِينَ اشْتَرُوا الْحَيَوْةَ الدُّنْيَا بِالْآخِرَةِ فَلَا يُحْفَقُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَاهُمْ يُنْصَرُونَ ۞ آية بلا خلاف .

# المعنى:

وله: «أولئك» إشارة الى الذين أخبر عنهم يؤمنون ببعض الكتاب، فيفادون أساراهم من اليهود، ويكفرون ببعض فيقتلون من حرّم الله عليهم قتله من أهل ملّهم، ويخرجون من داره من حرّم الله اخراجه. هم الذين اشتروا رياسة الحياة الدنيا، ومعناه ابتاعوها على الضعفاء وأهل الجهل والغباء منهم. وانما وصفهم بانهم اشتروا الحياة الدنيا بالآخرة؛ لأنهم رضوا بالدنيا بكفرهم بالله عز وجل فيها عوضاً من نعيم الآخرة الذي أعده الله للمؤمنين. فجعل تركهم حظوظهم من نعيم الآخرة بكفرهم بالله ثمناً كما ابتاعوه من خسيس الدنيا بما أخبر الله أنه لا حظ لهم في نعيم الآخرة، وأنّ لهم في الآخرة عذاباً غير مخفّف عنهم فيها العقاب.

وقوله: «ولا هم ينصرون» أي لا ينصرهم أحدٌ في الآخرة فيدفع عنهم بنصرته عذاب الله تعالى .

قوله تعالى:

وَلَقَدْ ءَاتَیْنَامُوسَی الْکِننَبَ وَقَفَیْتَنَامِنْ بَعْدِهِ ءِبَالرُّسُلِّ وَءَاتَیْنَاعِیسَی اَبْنَمَنْمَ الْبَیِّنَنِ وَاَیَّدْنَهُ بِرُوجِ الْقُدُسِّ اَفَکُلَماجَاءَکُمْ رَسُولُ بِمَا لَا ثَهْوَیَ اَهٔسُکُمُ اسْتَکَمَرْتُمْ فَفَرِیقاً کُذَّبَتُمْ وَوَیقا لَقَنُلُورِکَ آیِکُهُ آیة بلا خلاف.

### القراءة:

قرأ أهل الكوفة الرسل مشقل في جميع القرآن(١). وقرأ ابن كثير «القدس» بسكون الدال حيث وقع، الباقون بتثقيلها(٢).

# المعنى:

ومعنى قوله: «آتينا موسى الكتاب» أنزلناه اليه وأعطيناه، والكتاب

<sup>(</sup>١) اعراب القرآن للنخاس: ج١ ص٢٤٥، قال: لغة أهل الحجاز الرسل بضمتين.

 <sup>(</sup>٢) كتاب السبعة في القراءات لابن مجاهد: ص١٦٣. وكتاب الحُبَّة لأبي علي الفارسي: ج٢
 ص١١١.

المراد به التوراة.

وقوله: «وقفّينا» معناه واردفنا، واتبعنا بعضه خلف بعض، كما يقفو الرجل الرجل اذا سار في أثره من ورائه، وأصله من القفا، يقال فيه:قفوت فلاناً اذا صرت خلف قفاه، كما يقال:دبّرته اذا صرت في دبره، قال امرؤ القس.:

وقفى على آثاره ت بحاصب فر العشى البارد المتحقب (١) ومعنى قوله: «بالرسل» من بعد موسى والمراد بالرسل الانبياء، وهم جمع رسول، يقال: رسول ورسُل، كما يقال: رجل صبور وقوم صُر، ورجل شكور وقوم شكر. والمعنى في «قفّينا» أتبعنا بعضهم بعضاً على منهاج واحد وشريعة واحدة؛ لأنّ كلّ من بعثه الله نبياً بعد موسى الى زمن عيسى بن مرم عليه السلام فاغا بعثه باقامة التوراة والعمل بما فيها والدعاء الى ما فيها، فلذلك قال: «وقفّينا من بعده بالرسل» يعنى على منهاجه وشريعته.

وقوله: «واتينا عيسى بن مريم البيّنات» اعطينا عيسى بن مريم الحجج والدلالات على نبوته من احياء الموتى وابراء الاكمه والابرص، ونحو ذلك من الآيات التي دلّت على صدقه وصحة نبوته.

وقوله: «وأيدناه بروح القدس» أي قويناه واعناه، يقال منه: ايدك الله أي قواك الله، وهو رجل ذو أيد وذو أياد أي ذو قوّة، ومنه قول العجّاج: همن الله تمدّلت بآد آدا (٢٠) ه

يعني بقوة شبابي قوة الشيب،قال الشاعرً:

<sup>(</sup>۱) دیوانه: ص۳۸ وروایته «فقنی» بدل «وقنی».

<sup>(</sup>٢) إصلاح المنطق لابن السكيت: ص٩٤، وعجزه: لم يك ينآد فأمسى أنآدا.

ان القداح اذا اجتمعن فرامها بالكسر ذو جلد وبطش أيد(١)

يعني بالايد القوي، قال قتادة والسدي والضحاك والربيع: روح القدس هو جبرائيل عليه السلام (٢). قال ابن زيد: ايد الله عيسى بالانجيل روحاً كما جعل القرآن روحاً، كلاهما روحاً لله، كما قال: «وكذلك أوحينا إليك روحاً من امرنا» (٣). وروى الضحاك عن ابن عباس ان الروح الاسم الذي كان يجيى به الموتى (١).

واقوى الأقوال قول من قال: هو جبرائيل عليه السلام لأنّ الله تعالى أيد عيسى به، كما قال تعالى: «ياعيسى بن مريم اذكر نعمتي عليك وعلى والمدتك إذ أيدتك بروح القدس تكلّم الناس في المهد وكهلاً واذ علمتك الكتاب والحكمة والتوراة والانجيل» (٥) فأخبر انه أيده به، فلو كان المراد به الانجيل لكان ذلك تكراراً.

وانما سمّى الله تعالى جبرائيل روحاً واضافه الى القـدس؛ لأنه كان بتكوين الله روحاً من عنده من غبر ولادة والدٍ ولده .

وقال قوم: سمّي روحاً لأنه كـان بمنزلة الارواح للابدان تحيي بما يأتي به من البينات(١٠. وقـال آخرون: سمي بـذلك، لأن الغـالب على جسمه الروحانية لرقته وكذلك سائر الملائكة، وانما خصّ به تشريفاً(١٠).

<sup>(</sup>١) مروج الذهب: ج٣ ص١٦٦، وفيه «باليد» بدل «ايد».

<sup>(</sup>٢) كتاب الحجّة «لأبي علي الفارسي»: ج٢ ص١١٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص ٣٢٠، وكتاب الحجة: ج٢ ص١١٩.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٣٢٠.

<sup>(</sup>٠) المائدة: ١١٠.

<sup>(</sup>٦)و(٧) تفسيرالماوردي: ج١ ص٥٥١.

والتقديس التطهير، والقدس الطهر وقال السدي: القدس هاهنا البركة (١٠), يقال: قدس عليه برك عليه. ويكون اضافته الى نفسه كقوله: 
(حقّ اليقين»(١), وقال الربيع: القدس الرب. وقال ابن زيد: القدس هو 
الله، وأيده بروحه، واحتج بقوله: ((الملك القدوس)، وقال:القدوس 
والقدس واحد( $^{1}$ ), وروي عن ابن عباس: إنّ القدس الطاهر $^{(1)}$ ، وقال 
الراحز:

# \*الحمد لله العلى القادس(٥)\*

وقال رؤية:

# \*دعوت رب القوة القدوسا<sup>(٦)</sup>\*

وقوله: «أفكلًا جاءكم رسول بما لا تهوى أنفسكم استكبرتم ففريقاً كذّبتم وفريقاً تقتلون» فاخطاب بذلك متوجّه الى يهود بني اسرائيل، وكأنّه قال: يا معشر يهود بني اسرائيل لقد آتينا موسى التوراة، وتابعنا من بعده الرسل اليكم، وآتينا عيسى بن مريم الحجج والبينات، إذ بعثناه اليكم وأتيدناه بروح القدس، وانتم كلّما جاءكم رسول من رسلي بغير الذي تهواه انفسكم استكبرتم عليهم تجبراً وبغياً، وكذّبتم منهم بعضاً وقتلتم بعضاً وظاهر الخطاب وإن كان خرج مخرج التقدير فهو بمغى الخبر.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج٢ ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) الواقعة: ٩٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٣١، وتفسيرالماوردي: ج١ ص٥٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن عباس: ص١٣، وكتاب الحجّة: ج٢ ص١٢٠.

<sup>(</sup>٥)و(٦) الحُجّة: ج٢ ص١٢٠.

قوله تعالى:

وَ حَقَالُوا فَلُوبُنَا غُلُفُ ثَبَلَ لَمَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَا يُؤْمِنُونَ الْكُلُكُ آية

# القراءة واللغة:

القرآء المعروفون على تسكين اللام من قوله غلف. وقال ابن محيص: غلف بضم اللام (۱) وروي عن ابن عباس ذلك (۲). فن قرأ بالتسكين قال: معنى غلف الواحد منها أغلف وغلف مثل أحر وحُمرُ فكأنهم قالوا: قلوبنا أوعية فلم لا تعي ما تأتينا به قالوا كها: «قالوا قلوبنا في اكنة مما تدعونا اليه وفي آذانناوقر ومن بيننا وبينك حجاب» (۲) أي لا تفقه لأنها في حجاب، ومنه يقال للرجل الذي لم يختن: اغلف والمرأة غلفاء، ويقال للسيف اذا كان في غلاف: أغلف، وقوس غلفاء وجعها غلف، وكذلك كل لغة على وزن افعل للذكر والانثى فعلاء يجمع على فعل مضمومة الأول ساكنة الثاني نحو أحر وحُمر واصفر وصُفر فيكون ذلك جمعاً للتذكر والتأثيث، ولا يجوز تثقيل عن الفعل إلا في ضرورة الشعر، قال طرفة:

والتابيت وديور تعين عين العمل إلا ي عمروره المسرة عن عرف. أيها الفقيان في مجلسنا جسرّدوا منها وراداً وشُقس (١٠)

فحرّك لضرورة الشعر، ومن قـرأ «غلف» مثقّلاً قال: هـو جمع غلاف مثل: مثال ومُـثل وحمار وحُمر. فيكون معناه إنّ قلوبنا أوعية للعلم فما بالها

<sup>(</sup>١) كتاب السبعة في القراءات: ص١٦٤.

<sup>(</sup>٢) ذكره الفارسي في الحجّة: ج٢ ص١٢٤.

<sup>(</sup>٣) فصلت: ٥.

<sup>(</sup>٤) ديوان طرفة بن العبد بشرح الشنتمري: ص٦٩.

لا تفهم، وهي أوعية للعلم. ويجوز أن يكون التسكين عين التثقيل مثل رشل ورُسل.

وقال عكرمة: غلفأي عليها طابع(١).

## المعنى:

والمعنى عندنا إن الله أخبر إن هؤلاء الكفار ادعوا إن قلوبه ممنوعة من القبول، وذهبوا الى أن الله منعهم من ذلك، فقال الله رداً عليهم: «بل لعنهم الله بكفرهم» أي انهم لما كفروا فألفوا كفرهم واشتد اعجابهم به ومحبتم إياه، منعهم الله من الالطاف والفوائد ما يؤتيه المؤمنين تواباً على المانهم وترغيباً لهم في طاعتهم وزجر الكافرين عن كفرهم؛ لأن من سوى بن المطيع والعاصى له فقد اساء اليها.

وفي الآية ردّ على المجبرة أيضاً؛ لأنهم قالوا مثل ما يقول اليهود من أنّ على قلوبهم ما يمنع من الايمان ويحول بينهم وبينه، وكذّبهم الله تعالى في ذلك بأن لعنهم وذمهم، فدل على أنهم كانوا مخطئين كما هم مخطئون .

وقال أبوعلي الفارسي: ما يدرك به المعلومات من الحواس وغيرها، اذا ذكر بانه لا يعلم وصف بأن عليه مانعاً، كقوله تعالى: «افلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفا لها» (٢) فان القفل لما كان مانعاً من الدخول الى المقفل عليه شبّه القلوب به، ومثله قوله: «سكّرت أبصارنا» وقوله: «الذين كانت أعينهم في غطاء عن ذكري» ومثله «بل هم منها عمون» وقوله:

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري عن قتادة: ج١ ص٣٢٣. وفي تفسير القرطبي عن عكرمة: ج٢ ص٢٥.

<sup>(</sup>۲) محمد: ۲٤.

«صم بكم»؛ لأنّ العن اذا كانت في غطاء لم ينفذ شعاعها فلا يقع بها إدراك ، فكأن شدة عنادهم بحملهم على دفع المعلومات(١١). واللعن هو الاقصاء والابعاد، يقال: لعن الله فلاناً يلعنه لعناً فهو ملعون، ثمّ يصرف مفعول الى فعيل، فيقال: هو لعن، كما قال الشماخ بن ضرار:

دعوت به القطا ونفيت عنه مقام الذئب كالرحل اللعن<sup>(٢)</sup> أى المبعد. فصار معنى الآية قالت الهود: «قلوبنا في أكنة مما تدعونا

اليه» (٣) محمد صلَّى الله عليه وآله، فقال الله: ليس ذلك كما زعموا ولكنَّه تعالى أقصاهم وأبعدهم عن رحمته وطردهم عنها لجحودهم به وبرسله .

وقوله تعالى: «قليلاً ما يؤمنون» قال قتادة: قليلاً منهم من يؤمن (١٠). وقال قوم: «قليلاً ما يؤمنون» أي لا يؤمنون إلّا بقليل مما في أيديهم (٥). والذي نقوله: ان معنى الآية إنَّ هـؤلاء الذين وصفهم الله تعالى قليلو الايمان بما انزله الله تعالى على نبيه محمد صلَّى الله عليه وآله ولذلك نصب قوله: «قليلاً» لأنّه نصب على نعت المصدر المتروك ، وتقديره: لعنهم الله بكفرهم فإيماناً قليلاً يؤمنون. ولـوكان الامرعل ما قـال قتادة لكان القليل مرفوعاً، وكان تقديره فقليل ايمانهم .

وقال قوم من أهل العربية: انّ (ما) زائدة لا معنى لها، كقوله: «فما رحمة من الله لنت لهم» وتقدير الكلام: قليلاً يؤمنون، وانشد بيت مهلهل:

<sup>(</sup>١) كتاب الحجّة: ج٢ ص١٢٣.

<sup>(</sup>٢) مجازالقرآن: ج ١ ص ٤٦، وفيه «ذَعرتُ» بدل «دعوت».

<sup>(</sup>٣) فصلت: ٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير الواحدي (هامش تفسير النووي): ج١ ص٢١، وتفسير الطبري: ج١ ص٣٢٣.

 <sup>(</sup>٥) نفس المصدر السابق والقول للواحدي.

لسو بسأبسانين جساء يخطبها ضرج ما انف خاطب بدم (۱) يعني ضرج انف خاطب، وما زائدة. وقال قوم: ذلك خطأ في الآية وفي البيت وان ذلك من المتكلّم على ابتداء الكلام بالخبرعن عموم جميع الأشياء اذا كانت «ما» كلمة تجمع كل الاشياء، ثم تخص بعض ما عمته، فانها تذكر بعدها (۲). وفي الناس من قال: «فقليلاً ما يؤمنون»؛ لأنه كان معهم بعض الايمان من التصديق بالله و بصفاته وغير ذلك مما كان فرضاً عليهم، وذلك هو القليل بالاضافة الى ما جحدوا به من التصديق بالنبي صلّى الله عليه وآله وما جاء به (۳).

والذي يليق بمذهبنا ان نقول: إنه لم يكن معهم ايمان أصلاً، وانما قال: «فقليلاً ما يؤمنون» كما يقول القائل: قل ما رأيت هذا قط. وروي عنهم سماعاً أعني العرب: مررت ببلد قل ما ينبت إلّا الكراث والبصل، يريدون ما ينبت إلّا الكراث والبصل.

قوله تعالى:

وَلَمَّاجَآءَهُمْ كِنَبُّ مِنْ عِندِاللَّهِ مُصَكِّدَةٌ لِمَا مَمَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُوكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُم مَاعَرَفُوا كَفُواكَفُرُوا بِيَّهِ فَلَمْـنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكَندِينَ ۖ لَهُ الله خلاف .

### المعنى:

التقدير: ولما جاء اليهود من بني اسرائيل الذين وصفهم الله كتاب من

<sup>(</sup>١) كـالأخـفش في معاني الـقـرآن: ج١ ص٣١٩، وفيه «خضب» بـدل «ضـرّج» وفي الـنسخة الحجرية «لوما بين» وفي الخطية «لوبانين» مهمله بدل «بابانين».

<sup>(</sup>٢) حكاه الطبري في تفسيره: ج١ ص٣٢٤. (٣) معاني القرآن للفراء: ج١ ص٠٦٠.

عند الله يعني به القرآن الذي انزله على محمد صلّى الله عليه وآله واشتقاق الكتاب من الكتب، وهو جمع كتبة وهي الخزرة. وكلما ضممت بعضه الى بعض، فقد كتبته. والكتيبة من الجيش من هذا الانضمام بعضها الى بعض.

وقوله: «مصدّق لما معهم» من الكتب التي أنزلها الله قبل القرآن من التوراة والانجيل وغيرهما. ومعنى «مصدق لما معهم» لما في التوراة والانجيل والاخبار التي فيها. ويحتمل أن يكون المراد: مصدق بأن التوراة والانجيل من عند الله. و «مصدق» رفع لأنه نعت الكتاب، ولونصب على الحال لكان جائزاً لكن لم يقرأ به.

وقوله: «وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا» قال أبو عبيدة: معناه يستنصرون (١). قال ابن عباس: إن اليهود كانوا يستنصرون على الأوس والحزرج برسول الله صلى الله عليه وآله قبل مبعثه فلما بعثه الله في العرب، فقال لهم معاذ بن جبل وبشر بن معرور: يا معشر اليهود اتقوا الله واسلموا فقد كنتم تستفتحون علينا بمحمد صلّى الله عليه وآله ونحن أهل الشرك ، وتخبرونا بأنه مبعوث، فقال لهم سلام بن مشكم: ما جاء بشيء، وما هو بالذي كنا نذكر لكم، فأنزل الله ذلك (١). وقال قوم: معنى «يستفتحون» يستحكون ربهم على كفار العرب (٢) كما قال الشاعر:

ألا أبلغ بني عُصم رسولا فاني عن فُتاحتكم غني(١)

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن: ج١ ص٤٧.

<sup>(</sup>٢) اخرجه الطبري في التفسير: ج١ ص٣٢٥ وأخرجه في الدر المنثور عن غيره: ج١ ص٨٨.

<sup>(</sup>٣) ذكر اللغويون إنَّ أحدمعانيه الحكم، كما في التهذيب: مادة «فتح» ج ٤ ص ٤٤٦.

<sup>(</sup>٤) مرّ في ص ٣٤١.

أي محاكمتكم. وقال قوم: معناه يستعلمون من علمائهم صفة نبي يبعث من العرب، وكانوا يصفونه، فلها بعث أنكروه(١).

وأما جواب قوله: «ولما جاءهم كتاب من عند الله مصدّق لما معهم» فقال قوم: ترك جوابه استغناء بمعرفة الخاطبين، معناه كها قال: «ولو أن قرآناً سيرت به الجبال أو قطعت به الأرض أو كلم به الموتى» فترك الجواب، وكان تقديره: ولو أن قرآناً سوى هذا القرآن سيرت به الجبال أو قطعت به الأرض أو كلم به الموتى نسيرت بهذا، ترك ذلك لدلالة الكلام عليه، وكذلك الآية الجواب فيها محذوف لدلالة قوله: «فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به» (۱).

وقال آخرون: قوله: «كفروا» جواب لقوله: «ولما جاءهم كتاب من عند الله مصدق لما معهم»، ولقوله: «ولما جاءهم ما عرفوا». ونظيره قوله: «فاما يأتينكم مني هدى فن تبع هداي فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون» فصار قوله: «فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون» جواباً لقوله: «فاما يأتينكم»، ولقوله: «فن تبع هداي»(ت)، ومثله في الكلام قولك:ما هو إلا أن جاءني فلان، فلما ان قعد وسعت له، فصار قولك: وسعت له، جواباً لقولك: ما هو إلا أن جاءني، ولقولك: فلما ان قعد.

وجاء الأول للكتاب وجاء الثاني قيل: إنه للرسول، فلذلك كرر.

وقوله: «فلعنة الله على الكافرين» فقد بينا فيا مضى معنى اللعنة، ومعنى الكفر فلا وجه لاعادته. وقد مضى الجواب عمن يستدل بمثل ذلك

<sup>(</sup>١) حكاه الراغب في المفردات: ص٣٧١.

<sup>(</sup>٢) قاله الأخفش في معاني القرآن: ج١ ص٣١٩.

<sup>(</sup>٣) كالفراء في معاني القرآن: ج١ ص٥٠.

على ان الكافر قد يكون عالماً ببعض الاشياء التي اوجها الله تعالى بخلاف ما يذهب اليه اصحاب الموافاة، وان من عرف الله فلا يجوز ان يكفر وان المعتمد على ذلك أن نقول: لا يمتنع ان يكونوا قد عرفوا الله وكثيراً مما وجب عليهم لكن لم يكن وقع نظرهم على وجه يستحقون به الثواب؛ لأنّ ذلك هو الممنوع منه، وقد بينا ايضاً صفة من يتعلق بذلك من اصحاب الضرورات لأن غاية ما في ذلك إنّ القوم كانوا عارفين فجحدوا ما عرفوا، وليس يمتنع ان يكونوا عارفين استدلالاً ثم جحدوا، فالضرورة لم يجر لها ذكر.

قوله تعالى:

بِشْكَمَا اَشْتَرَوْاْ بِهِ َ أَنفُسَهُمْ أَن يَكُفُرُوا بِمَاۤ أَنزَلَ اللهُ بَغْيًا أَن يُنزَلَ اللهُ مِن فَضْلِهِ، عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ فَبَآهُ وبِغَضَبٍ عَلَى غَضَبٍ وَلِلْكَنفِرِينَ عَذَابُ مُهِينٌ ۖ ۞ آية .

# اللغة والاعراب:

أصل «بئس» بئيس من البؤس فأسكنت الهمزة ونقلت حركتها الى الباء، كما قالوا في ظللت:ظلت، وكما قيل للكّبِد: كِبُد،فنقلت حركة الباء الى الكاف، لما سكنت الباء. ويحتمل أن تكون بئس وان كان اصلها بئس من لغة من ينقل حركة العين من فعل الى الفاء اذا كانت عين الفعل احد حروف الحلق الستة، كما قالوا في لعب: لِعب، وفي سئم: سيم، وهي لغة تمم. ثم جعلت دلالة على الذم والتوبيخ و وصلت بـ (ما).

واختلفوا في (ما) فقال قوم من البصريين: هي وحدهااسم، و «أن يكفروا» تفسير له نحونعم رجادً زيد، و «أن ينزل الله» بدل من انزل (١١).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن «للأخفش»: ج١ ص٣٢٢.

وقال الفراء: بئس الشيء اشتروا به انفسهم ان يكفروا، فد (ما) اسم بئس و «أن يكفروا» الاسم الشاني، وقوله: «ان ينزل الله من فضله على من يشاء من عباده» إن شئت جعلت (أن) في موضع رفع وان شئت في موضع خفض، فالرفع: بئس الشيء هذا أن يكفروا، والخفض: بئس الشيء إشتروا به انفسهم ان يكفروا بما انزل الله بغياً، وفي قوله: «لبئس ما قدمت لهم انفسهم أن سخط الله عليهم» مثل ذلك (١١).

قال ابوعبيدة: والعرب تجعل (ما) وحدها في هذا الباب بمنزلة الاسم التام. وقوله: «فنعمَ ما هي» و«بئس ما انت» قال الراجز:

لا تعجلا بالسير وادابواها لبنشها بُطء ولا نبرعها

قال: ويقولون لبئس ما تزويج ولا مهر، فيجعلون (ما) وحدها اسماً بغير صلة (٢). وروي عن النبي صلّى الله عليه وآله انه قال: نعم ما المال للرجل الصالح (٢)، فجعلت (ما) اسماً.

وقال قوم: هذا الوجه ضعيف؛ لأن هذا القول، يكون التقدير بئس الشيء اشتروا به انفسهم، فقد صارت ما بصلتها اسماً مؤقتاً؛ لأن اشتروا فعل ماضي كانت معرفة مؤقتة، تقديره بئس شراؤهم كفرهم، وذلك غير جائز عنده، فبان بذلك فساد هذا القول(<sup>1)</sup>.

وبئس ونعم لا يلقاهما اسم علم كزيد وعمر، واخيك وابيك، فانما يلقاهما المعرّف بالالف واللام، كقولك: الرجل والمرأة وما اشبه ذلك،

<sup>(</sup>١) حكاه الطبري في التفسير: ج١ ص٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) حكاه الطبري في التفسير: ج١ ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٣) مسند احمد بن حنبل: ج٤ ص٢٠٢، وفيه «نعما بالمال الصالح للرجل الصالح».

<sup>(</sup>٤) الطبري في تفسيره: ج١ ص٣٢٨.

فان نزعتها نصبت، كقوله: «بئس للظالمين بدلاً»(۱) و«ساء مثلاً القوم الذين كذبوا باياتنا»(۱) فان كانت نكرة مضافة الى نكرة جاز الرفع والنصب، كقولك: نعم غلام سفر غلامك، بالرفع والنصب، حكاه الفاء(۱).

وقال بعضهم: إن (ان) في موضع خفض ان شئت،وان شئت في موضع رفع، فالحفض ان ترده على الهاء في «به» على التكرير على كلامين؛ لأنك قلت: اشتروا انفسهم بالكفر، والرفع ان يكون تكراراً على موضع (ما) التي تلى بئس، ولا يجوز أن يكون رفعاً على قولك:بئس الرجل عبد الله(١٠).

وقال بعضهم: أولى هذه الاقوال أن تجعل بئسها مرفوعاً بالراجع من الهاء في قوله: اشتروا به، كها رفعوا ذلك بعبد الله في قوله: بئسها عبد الله وجعل أن يكفروا مترجماً عن بئس، فيكون التقدير:بئس الشيء باع اليهود به انفسهم بكفرهم بما انزل الله بغياً وحسداً ان ينزل الله من فضله. وتكون «ان» التي في قوله: «ان ينزل الله» في موضع نصب؛ لأنه يعني به ان يكفروا بما انزل الله من اجل ان ينزل الله من فضله على من يشاء من عباده. وموضع (ان) جر<sup>(ه)</sup>. والكسائي جعل (ان) في موضع خفض بنية عباده. وموضع (ان) جر<sup>(ه)</sup>. والكسائي جعل (ان) في موضع خفض بنية الباء (۱) والكسائي جعل (ان) في موضع خفض بنية الباء (۱) والكسائي جعل (الا خافض معها، وحرف

<sup>(</sup>١) الكهف: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) الاعراف: ١٧٧.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن: ج١ ص٥٧.

<sup>(</sup>٤) والقائل الفراء في معاني القرآن: ج١ ص٥٥.

 <sup>(</sup>٥) الطبري في تفسيره: ج١ ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٦) اعراب القرآن للنحاس: ج١ ص٢٤٧.

#### المعنى:

ومعنى قوله: «اشتروا به أنفسهم» اي باعوا به انفسهم على وزن افتعلوا من الشراء وسمي البائع الشاري بهذا، لانه باع نفسه ودنياه عنده، واكثر الكلام شريت بمعنى بعت واشتريت بمعنى ابتعت،قال الشاعر يزيد بن مفرغ الحميرى:

وشريت بُرداً ليستني من قبل برد كنت هامه (۱) ومعنى قوله: «وشروه بثمن بخس» باعوه. ورعا استعملت اشتريت بمنى بعت، وشريت بمنى ابتعت، والأكثر ما قلناه.

وقوله: «بغياً» أي حسداً وتعدياً. فان قيل: كيف باعت اليهود انفسها بالكفر، وهل يشتري بالكفرشيء؟ قيل: معنى الشراء والبيع عند العرب هو ازالة ملك المالك إلى غيره بعوض يعتاضه منه، ثم يستعمل ذلك في كل معتاض من عمله عوضاً خيراً كان أو شراً يقال: نعم ما باع فلان نفسه به، وبئس ما باع به نفسه. بمعنى نعم الكسب كسبها وبئس الكسب كسبها. وكذلك قوله: «بئس ما اشتروا به أنفسهم» لما ابقوا انفسهم بكفرهم بمحمد صلّى الله عليه وآله واهلكوها. خاطبهم الله بالعرف الذي يعرفونه، فقال: بئس ما اعتاضوا من كفرهم بالله وتكذيبهم محمداً صلّى الله عليه وآله إذا كانوا رضوا به عوضاً من ثواب الله وما اعدّ لهم لو كانوا آمنوا بالله وما انزل على انبيائه بالنار وما اعدّ لهم لو كانوا آمنوا بالله وما انزل على انبيائه بالنار وما اعدّ لهم بكفرهم بذلك. ونظير هذه الآية قوله

<sup>(</sup>١) الأغاني للأصباني: ج١٨ ص٢٦١.

في سورة النساء: «الم تر الى الذين اوتوا نصيباً من الكتاب» الى قوله: 
«وآتيناهم ملكاً عظيماً» (١٠). وكان ذلك حسداً منهم لكون النبوة في 
غيرهم.

وقوله: «بغياً» نصب لأنه مفعول له والمعنى فساداً، قبال الاصمعي: مأخوذ من قولهم: بغي الجرح اذا فسد (٢). ويجوز ان يكون مأخوذاً من شدة الطلب للمطاول. وسميت الزانية بغياً لانها تطلب، واصل البغي الطلب. و«بغياً ان ينزل الله» اي لأن ينزل الله وكذلك كل ما في القرآن، ومثله قول الشاع:

أتجـزع أن بـان الخـلـيط المـودع وحبل الصفا من عزة المتقطع (٦)

وقوله: «فباءوا بغضب على غضب» اي رجعوا. والمراد رجعت اليهود من بني اسرائيل بعد ما كانوا عليه من الاستنصار لمحمد صلّى الله عليه وآله في الاستفتاح به وبعد ما كانوا يخبرون الناس من قبل مبعثه أنه نبي مبعوث مرتدين على اعقابهم حين بعشه الله نبياً بغضب من الله استحقّوه منه بكفرهم به وجحدهم بنبوته وانكارهم اياه.

وقال السدي: الغضب الأول حين عبدوا العجل، والثاني حين كفروا بمحمد صلّى الله عليه وآله. وقال عطا وغيره: الغضب الأول حين غيروا التوراة قبل مبعث محمد صلّى الله عليه وآله، والغضب الثاني حين كفروا بمحمد صلّى الله عليه وآله. وقال عكرمة والحسن: الأول حين كفروا

<sup>(</sup>١) النساء: ١٤-٥٥.

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة: مادة «بغي» ج٨ ص٢١١.

<sup>(</sup>٣) لم نعرف قائله.

بعيسى عليه السلام، والثاني حين كفروا بمحمد صلّى الله عليه وآله (١١). وقد بينًا إنّ الغضب من الله هو إرادة العقاب بهم.

وقوله: «وللكافرين عذاب مهين» معناه للجاحدين بنبوة محمد صلى الله عليه وآله عذاب مهين من الله: إما في الدنيا، وإما في الآخرة. و«مهين» هو الذل لصاحبه الخزي للبسه هواناً وذلة. وقيل: «المهين» هو الذي لا ينتقل منه الى اعتزاز وإكرام (٢)، وقد يكون غير مهين اذا كان تمحيصاً وتكفيراً ينتقل بعده الى اعتزاز وتعظيم؛ فعلى هذا من ينتقل من عذاب النار الى الجنة لا يكون عذابه مهيناً.

قال المؤرج: «فباءوا» استوجبوا اللعنة بلغة جُرْهُم، ولا يقال: باء م مفردة حتى يقول بكذا وكذا: اما بخير واما بشر<sup>(٣)</sup>.قال ابوعبيدة: «فباءوا بغضب» احتملوه واقرروا به (١٤). وأصل البواء التقرير والاستقرار، قال الشاء:

أصالحكم حتى تبوءوا بمثلها كصرخة حبل يسرتها قبولها(٥)

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص٣٥٠-٣٣١، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٥٨.

<sup>(</sup>٢) حكاه الطبري في التفسير: ج١ ص٣٣١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٢٥٠، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٣٠.

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن: ج١ ص٤٢ و ١٦١.

<sup>(</sup>٥) ديوان الأغشى: ص١٣٥.

قوله تعالى:

وَ إِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ بِمَا آَنَزِلَ اللهُ قَالُواْ نُؤْمِنُ بِمَا أَنزِلَ عَلَيْنَا وَيَكُفُونَ مِمَا أَنزِلَ عَلَيْنَا وَيَكُفُرُوكِ بِمَا وَرَآءَهُ، وَهُوَالْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَامَعَهُمُّ قُلْ فَلِمَ تَقْلُلُونَ أَنْبِكَ أَنْلُم مُثَوْمِنِينِ شَلَا اللهِ بلا خلاف.

#### المعنى:

قوله: «بما أنزل الله» يعني القرآن، «قالوا نؤمن بما أُنزل علينا» يعنون التوراة «و يكفرون بما وراءه» يعني بما بعده، قال الشاعر:

تمني الاماني ليس شيء وراءها كموعد عرقوب أخاه بيثرب<sup>(۱)</sup>

وقال الفراء: معنى «وراءه» هاهنا سواه، كما يقال للرجل يتكلم بالحسن: ما وراء هذا الكلام شيء يراد به، ليس عند المتكلم شيء سوى ذلك الكلام (٢).

ومعنى قوله: «ويكفرون بما وراءه وهو الحقّ) وبما سوى التوراة وبما بعده من كتب الله عز وجل التي أنزلها الله الى رسله .

قوله: «هــو الحق مصــدقاً» يـعني القرآن مصدقاً لمـا معـهم، ونصب على الحال ويسميه الكوفيون على القطع .

وقوله: «من قبل» ضُمّ على الغاية، وكذلك اخواتها نحوببعد وتحت وفوق، اذا جعلت غاية ضمت. وفي ذلك خبر من الله ـ تعالى ذكره ـ انهم من التكذيب في التوراة على مثل الذي هم عليه من التكذيب بالانجيل والقرآن

<sup>(</sup>١) كتاب سيبويه: ج١ص ١٧٢، ولم يذكرصدرالبيت، و«مواعيد» بدل «كموعد» ، وفي الجمهرة نسب البيت الى علقمة: مادة «عرف» ج٣ص ٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن: ج١ ص٦٠.

عناداً وخلافاً لأمره وبغياً على رسله .

وقوله: «فلم تقتلون أنبياء الله من قبل إن كنتم مؤمنين» يعني قل يا محمد ليهود بني اسرائيل اذا قلت لهم آمنوا قالوا لك نؤمن بما انزل علينا: لم تقتلون ان كنتم مؤمنين بما أنزل الله عليكم انبياءه وقد حرم عليكم في الكتاب الذي انزل عليكم قتلهم بل أمركم فيه باتباعهم وطاعتهم وتصديقهم، وفي ذلك تكذيب لهم في قولهم نؤمن بما أنزل علينا وتعير علمهم.

وقوله: «فلمَ تقتلون» وان كان بلفظ الاستقبال المراد به الماضي، بدلالة قوله: من قبل، وذلك لما مضى كما قال: «واتبعوا ما تتلو الشياطن» (١) أي ما تلت، قال الشاعر:

ولقد أمر على اللئم يسبّني فضيت عنه وقلت لا يعنيني (٢) وفي روانه أخرى «ثمّت قلت»، بريد بقوله: ولقد أمريدلالة قوله:

وي رويه احرى «صنت نتت»،يريه بصود.وسه اعر بده ۵ صود. فضيت ولم يقل:فأمضي، وقال آخر:

واني لآتيكم تشكرما مضى من الأمرواستيجاب ماكان في غد<sup>(٦)</sup> يعنى بذلك ما يكون في غد، قال الحطيئة:

ين. من المسلمة عن يلقى ربه ان الوليد أحق بالعذر (١٠) يعنى يشهد، وقال آخر:

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) ذكره الأخفش في معاني القرآن: ج١ ص٣٢٣ مع اختلاف.

<sup>(</sup>٣) قائله الطرماح بن حكيم الطائي، ديوانه: ص١٤٦ واللسان: مادة «كون» ج١٢ ص١٦٥.

<sup>(</sup>٤) دىوانە: ١٨٠.

ف أضحي ولا أمسيت إلّا اراني منكم في كوفان (١) فقال: اضحى، ثمّ قال: ولا أمسيت. ومثله «يحسب أنّ ماله الخده» (٢) اي يستخلده. وقال بعض الكوفيين: انما قال: «فلم تقتلون انبياء الله من قبل» واراد به الماضي كما يقول القائل موبخاً لغيره ومكذّباً له: لم تكذب ولم تبغض نفسك الى الناس، قال الشاعر:

اذا ما انتسببا لم تلدني لئيمة ولم تجدي من ان تقري به بدا فالجزاء المستقبل، والولادة كلها قد مضت وجاز ذلك لأنه معروف (٣). وقال قوم: معناه فلم ترضون بقتل انبياء الله إن كنتم مؤمنين (١). وقالت فرقة ثانية: فلم تقاتلون انبياء الله فعبر عن القتال بالقتل لأنّه يؤول اليه.

قوله تعالى:

وَلَقَدْ جَآءَ كُم مُوسَىٰ بِٱلْبَرِيْنَتِ ثُمَّ ٱلَّخَذَٰتُمُ ٱلْمِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ -وَأَسْتُمْ ظَالِمُونِ ۞ آية بلا خلاف .

### المعنى:

«ولقد جاءكم موسى» يعني جاء اليهود موسى «بالبينات» الدالة على صدقه وصحة نبوته، كقلب العصاحية وانبجاس الماء من الحجر واليد البيضاء وفلق البحر والجراد والقمل والضفادع، وغيرها من الآيات،

<sup>(</sup>١) ذكره الطبري في تفسيره: ج١ ص٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) الهُمزة: ٣.

<sup>(</sup>٣) القائل الفرّاء في معاني القرآن: ج١ ص٦٦، والشعرلزائدة بن صعصعة الفقعسي.

<sup>(</sup>٤) كقول الزجّاج في معاني القرآن: ج١ ص١٧٥.

وسمّاها بينات لظهورها وتبينها للناظرين اليها انها معجزة لا يقدرعلى أن يأتى بمثلها بشر، وانما هي جمع بينة مثل طيّبة وطيبات.

وقوله: «ثم اتخذتم العجل من بعده» يعني بعد «موسى» لما فارقهم ومضى الى ميقات ربه. ويجوز ان تكون الهاء كناية عن المجيء، فيكون المتقدير: ثم اتخذتم العجل من بعد مجيء موسى بالبينات وانتم ظالمون، كها يقول القائل: جئتني فكرهتك اي كرهت مجيئك. وليس المراد بثُم هاهنا النسق، وانما المراد بها التوبيخ والتعجب والاستعظام لكفرهم مع ما رأوا من الآيات.

وقوله: «وانتم ظالمون» يعني انكبم فعلتم ما فعلتم من عبادة العجل، وليس ذلك لكم، وعبدتم غير الله وكمان ينبغي لكم أن تعبدوا الله؛ لان العبادة لا تكون لغير الله، فانتم بفعل ذلك ظالمون انفسكم.

قوله تعالى:

وَ إِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمُ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَخُدُواْ مَا ٓ اتَيْنَكُمُ مِنْ الطُّورَخُدُواْ مَا ٓ اتَيْنَكُمُ بِمُوَّ وَاسْمَعُواْ قَالُوا سَعِمْ الْمِجْلَ بِعُوَّ وَاسْمَعُواْ قَالُوا سَعِمْ الْمِجْلَ بِحُصْدَ اللهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ مُنْكُمُ اللهُ الله

### المعنى:

تقديره: واذكروا إذ أخذنا ميثاقكم وعهودكم بأن تأخذوا ماآتيناكم من التوراة التي انزلها الله على موسنى بجد واجتهاد، ومعناه اقبلوا ما سمعتم، كما قيل: سمع الله لمن حمده أي قبل الله حمده، قال الراجز: بالحمد والطاعة والتسليم خير واعنى لفقى تسميم (١) فصار تقدير الآية: «واذ اخذنا ميثاقكم» بأن «خذوا ما آتيناكم بقوة» واعملوا بما سمعتم واطيعوا الله «ورفعنا فوقكم الطور» من أجل ذلك .

وقوله: «قالوا سمعنا وعصينا» كأنّ الكلام خرج عخرج الخبر عن الغائب بعد أن كان الابتداء بالخطاب، لما تقدّم ذكره من ابتداء الكلام اذا كان حكاية، والعرب تخاطب ثم تعود بعد ذلك الى الخبر عن الغائب ثم تخاطب؛ لان قوله: «واذ اخذنا ميثاقكم» بمعنى قلنا لكم فأجبتمونا، وقوله: «سمعنا» إخبار من الله تعالى عن اليهود الذين أخذنا ميثاقهم ان يعملوا بما في التوراة، وان يطيعوا الله بما يسمعون منها انهم قالوا حين قيل لهم ذلك: سمعنا قولك وعصينا أمرك، ويحتمل أن يكون ما قالوه لكن فعلوا ما يدن على ذلك: المعنا قولك وعصينا أمرك، كما قال الشاعر:

امستملاً الحسوض وقسال قطني مهلاً رويداً قد ملأت بطني (٢) وقوله: «واشربوا في قلوبهم العجل بكفرهم» فيه وجوه:

أحدهما: ما قال قتادة وأبو العالية: واشربوا في قلوبهم حبّ العجل (٣).

يقال: أشرب قلبه حبّ كذا وكذا، قال زهير:

فصحوتُ عنها بعد حبّ داخل والحبّ يشربه فوادك داء (٤)

 <sup>(</sup>١) ذكره الماوردي في تفسيره: ج١ ص١٦٠، والبيت لرجل من حنبة من بني ضرار يدعى حير بن الضحاك وروايته «السمم» بدل «بالحمد» و«ليني تمم» بدل «لفتى تمم».

<sup>(</sup>٢) اصلاح المنطق لابن السكيت: ص٧٥،وروايته «سلاً» بدلا «مهلاً».

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٢٣٥.

<sup>(</sup>٤) ذكره الماوردي في تفسيره: ج١ ص١٦٠.

وقالت اعرابية:

باهلي من عادى ونفسي فداؤه به هام قلبي منذ حين ولا يدري هوى اشربته النفس ايام جهلها ولحّ عليه القلب في سالف الدهر<sup>(۱)</sup> وقال السدي: لما رجع موسى الى قومه أخذ العجل الذي وجدهم عاكفين عليه، فذبحه ثم حرقه بالمبرد، ثم ذراه في اليمّ فلم يبق بحر يجري يومئذ إلاّ وقع فيه شيء منه، ثم قال: اشربوا، فشربوا، فن كان يجه خرج على شاربه الذهب<sup>(۱)</sup>.

والأول عليه أكثر محصلي المفسرين وهو الصحيح؛ لأنّ الماء لا يقال فيه: أشرب منه فلان في قلبه، وانما يقال ذلك: في حبّ الشيء على ما بيّناه، ولكن يترك ذكر الحب اكتفاء بفهم السامع لمعنى الكلام؛ اذ كان معلوماً أنّ العجل لا يشربه القلب وأن الذي اشرب منه حبّه، كما قال: «واسأل القرية» (") وأما اراد أهلها، كما قال الشاعر:

حسبت بغام راحلتي عناقاً وما هي ويب غيرك بالعناق (<sup>4)</sup>
يريد بذلك حسبت بغام راحلتي بغام عناق، وقال طرفة بن العبد:

ألا إنني سقيت أسود حالكا الابجلي من الشراب الأبجل (٥) يريد بذلك سقيت سا اسود، فاكتنى بذكر اسود عن ذكر السم لموفة

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه في المصادرالمتوفرّة لدينا.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٣٣٥.

<sup>(</sup>٣) يوسف: ٨٢.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن للفراء: ج١ ص٦٢ البيت من ابيات لـذي الحزق الطهوي يخاطب ذئباً تبعه في ط مقه.

<sup>(</sup>٥) ديوانه بشرح الشنتمري: ص٩٣، و «شربت» بدل «سقيت».

السامع بمعنى ما أراد بقوله سقيت اسود، وقال آخر:

وكيف تواصل من أصبحت خلالته كأبي مرحب(١) أي كخلالة أبي مرحب، وقال آخر:

\*وشر المنايا ميتة وسط اهله(٢) \*

اي ميتة ميت. وقد يـقول العرب: اذا سرّك أن تنظر السخاء فانظر الى هرم أو الى حاتم، فيجتزئون بذكر الاسم عن ذكر فعله للعلم به .

وقوله: «بئسها يأمركم به ايمانكم إن كنتم مؤمنين» معناه قل يا محمد ليهود بني اسرائيل: بئس الشيء يأمركم به ايمانكم إن كان يأمركم بقتل انبياء الله ورسله والتكذيب بكتبه وجحد ما جاء من عنده. وقال الازهري: معنى «ان كنتم» اي ما كنتم مؤمنين نفياً (٣) والأول اجود. ومعنى ايمانهم: تصديقهم الذي زعموا انهم مصدقون من كتاب الله اذا قيل لهم آمنوا بما أنزل الله قالوا: نؤمن بما أنزل علينا .

وقوله: «ان كنتم مؤمنين» أي ان كنتم مصدقين كها زعمتم، فأخبر ان تصديقهم بالتوراة، ان كان يأمرهم بذلك، فبئس الامريأمرهم به. وانما ذلك نفي عن التوراة ان يكون يأمر بشيء بما يكرهه الله من افعالهم واعلاماً منه ان الذي تأمرهم به اهواؤهم، وتحمل عليه عداوتهم. وهذا كما يقول الرجل: بئس الرجل انا إن رضيت بفعلك أو ساعدتك عليه.

والمعنى «وأشربوا في قلوبهم حب العجل بكفرهم» أي لإلفهم الكفر

<sup>(</sup>١) كتاب سيبويه: ج١ ص٢٠٥، وأمالي المرتضى: ج١ ص٢٠٢، وقائله النابغة الجعدي.

 <sup>(</sup>٣) ديوان الحطيئة: في تكملة الديوان ص ٢٦١، و «هالك» بدل «مينة»، وعجز البيت: كهلك
 الفتاة أيقظ الحي حاضره، وفي كتاب سيبويه: ج١ ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر تهذيب اللغة: مادة «إن» ج١٥ ص ٥٦٨.

وثبوتهم فيه، والكفريدعو بعضه الى بعض ويحسن بعضه بعضاً. وليس المعنى في قوله: «واشربوا» ان غيرهم فعل ذلك بهم بل هم الفاعلون له، كها يقول القائل: أنسيت ذلك من النسيان ليس يريد إلّا انك فعلت. وقولهم: لقد أُوتي فلان علماً جماً، وان كان هو المكتسب له، وإن الجنس الذين قالوا: سمعنا وعصينا غير الذين رفع عليهم الطور بأعيانهم، لكنهم كانوا على منهاجهم وسبيلهم، فأما أُولئك باعيانهم فانهم آمنوا إما طوعاً واما كرهاً.

والمعنى في (الباء) المتصلة بالكفر أنهم كفروا بالله بما اشربوا من محبة العجل، وليس المعنى انهم في ذلك اشربوا حبّ العجل جزاءً على كفرهم؛ لأن محبة العجل كفر قبيح، والله لا يفعل الكفر في العبد لا إبتداء ولا محازاة.

قوله تعالى:

قُلَّ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَاللَّهِ خَالِمَكَةً مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُ الْمُوتَ إِن كُنتُمُ صَلاقِينَ ۞ آية واحدة بلا خلاف.

### المعنى:

هذه الآية مما احتج الله بتأويلها لنبيه صلّى الله عليه وآله على اليهود الذين كانوا بين ظهراني مهاجره وفضح بها احبارهم وعلماءهم؛ لانه دعاهم الى قضية عادلة بينه وبينهم كها كان من الخلف الواقع بينهم، فقال لفريق من اليهود: ان كنتم صادقين ان الجنة خالصة لكم دون الناس كلهم أو دون محمد واصحابه الذين آمنوا به فتمنوا الموت؛ لأن من اعتقد انه من أهل الجنة قطعاً كان الموت أحب اليه من حياة الدنيا التي فيها النغص وانواع الآلام والمشاق، ومفارقتها الى نعم خالص يتخلص به من اذى الدنيا.

وقوله: «فتمنوا الموت» وان كان صورته صورة الامر المراد به التوبيخ والزام الحجة.

وروي عن النبي صلّى الله عليه وآله انه قال: لو ان اليهود تمتوا الموت لماتوا ولرأوا مقاعدهم من النار<sup>(۱)</sup> فقال الله تعالى لهم: «ولن يتمتونه ابداً بما قدمت ايديهم» تحقيقاً لكذبهم، فقطع على انهم لا يظهرون التمتي، وفي ذلك اعظم الدلالة على صدقه؛ لانه أخبر بشيء قبل كونه فكان كما اخبر، لأنه لا خلاف انهم لم يتمنوا.

وقيل: انهم ما تمنوا لأنهم علموا انهم لو تمنوا الموت لماتوا ـ كما قالهـ فلذلك لم يتمتوه. وهذا قول ابن عباس<sup>(٧)</sup>. وقال غيره: إنّ الله صرفهم عن اظهار التمتّى ليجعل ذلك آية لنبيه صلّى الله عليه وآله (<sup>٣)</sup>.

أما التمني فهو قول لما كان: ليته لم يكن، ولما لم يكن: ليته كان. وقال قوم (١٠): هو معنى في القلب غير أنه لا خلاف انه ليس من قبل الشهوة. فن قال من المفسرين (٥٠): انه أراد فتشهّوا فقد أخطأ. وقد روي عن ابن عباس انه قال: فاسألوا الموت (١) وهذا بعيد، لان التمني بمعنى السؤال لا يعرف في اللغة.

فان قيل: من أين انهم ما تمنوه بقلوبهم عند من قال: انه معنى في

<sup>(</sup>۱) مسند احمد بن حنبل: ج۱ ص۲۶۸ نقلاً عن ابن عباس، وأحكام القرآن للجصاص: ج. اص. ۶. (۲) تفسيرالما وردي: ج۱ س ۱۹۱۸ وأحكام القرآن للجصاص: ج۱ ص. ۶.

 <sup>(</sup>٣) معاني القرآن للفراء: ج١ ص٦٢، والظاهر ذلك مستفاد من قول الرسول صلّى الله عليه وآله
 والله لا يقوله أحد إلا غض بريقه. فلاحظ، وحكاه في تفسير القرطي: ج٢ ص٣٣.

<sup>(</sup>٤) حكاه الجصاص في أحكام القرآن: ج١ ص٤١.

<sup>(</sup>٥) كالطبري في تفسيره: ج١ ص٣٣٨.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبري في التفسير: ج١ ص٣٣٨.

القلب؟

قلنا: لو تمنوه بقلوبهم لأظهروه بألسنتهم حرصاً منهم على نكذيبه في إخباره، وجهداً في اطفاء امره. وهذه القصة شبهة بقصة المباهلة، وان النبي صلّى الله عليه وآله لما دعا النصارى الى المباهلة امتنعوا لقلة ثقتهم بما هم عليه، وخوفهم من صدق النبي صلّى الله عليه وآله.

ومعنى «خالصة» صافية، يقال: خلُص لي هذا الامر أي صارلي وحدي، وصفا لي يخلص خلوصاً وخالصة، والخالصة مصدر كالعاقبة، يقال للرجل: هذا خلصاني أي خالصتي من دون أصحابي.

قوله تعالى:

وَلَن يَتَمَنَّوهُ أَبَدَأُهِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمٌّ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ۞ آية بلا خلاف .

### المعنى :

أخبرالله تعالى عن هؤلاء الذين قيل لهم: «تمتوا الموت ان كنتم صادقين» بأنهم لا يتمتّون ذلك ابداً. وقد بينا إنّ في ذلك دلالة على صدق النبي صلّى الشعليه وآله من حيث تضمنت انهم لا يتمتّون ذلك في المستقبل، وكان كها قال.

وقوله: «أبداً» نصب على الظرف أي لم يتمنوه ابداً طول عمرهم، كقول القائل: لا أكلمك ابداً، وإنها يريد ما عشت.

وقوله: «بما قدمت أيديهم» معناه بالذي قدمت أيديهم، ويحتمل أن يكون المراد بتقدمة ايديهم فتكون (ما) مع ما بعدها بمنزلة المصدر.

وقوله: «والله عليم بالظالمين» الها خصّ الظالمين بذلك وان كان عالماً بغيرهم؛ لأن الغرض بذلك الزجر، كأنّه قال: عليم بمجازاة الظالمين، كما يقول القائل لغيره مهدداً له: انا عالم بك بصير بما تعمله. وقيل: انه عليم بانهم لا يتمنونه ابدأ حرصاً على الحياة؛ لأن كثيراً منهم يعلم انه مبطل، وهم المعاندون منهم الذين يكتمون الحق وهم يعلمون (١١).

قوله تعالى:

وَلَنَجِدَةَهُمْ أَخْرِصَ النَّاسِ عَلَى حَيَوْةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ بَوَدُ أَحَدُهُمْ لَوَيُحَمِّرُ النَّاسِ عَلَى حَيَوْةٍ وَمِنَ الْقَدَابِ أَنْ يُعَمَّرُ وَاللَّهُ بَصِيدُ لُو مُنَا لَقَدَابِ أَنْ يُعَمَّرُ وَاللَّهُ بَصِيدُ لَا مَا مَعْمَلُونَ فَكُ آية بلا خلاف.

### المعنى:

قال ابن عباس(٢) وابو العالية وججاهد والربيع(٣): ان المعني بقوله: احرص الناس على حياة اليهود،واحرص من الذين اشركوا وهم المجوس وهم اللذين يود أحدهم لويعتر الف سنة وما هو بمزحزحه لانه اذا دعا بعضهم لبعض يقول له: هزار سال بده: أي عشرة الاف سنة واليهود احرص على الحياة منهم.

«وما هو بمزحزحه» أي بمباعده من العذاب ان يعمر؛ لانه لو عمر ما تمنى لما دفعه طول العمر من عذاب الله تعالى على معاصيه. وانما وصف الله اليهود بانهم احرص الناس على حياة لعلمهم بما قد اعد الله لهم في الآخرة على كفرهم مما لا يقر به أهل الشرك الذين لا يؤمنون بالبعث ويعلمون ما هناك من العذاب، وان المشركين لا يصدقون ببعث ولا عقاب، واليهود

<sup>(</sup>١) قريب منه في تفسير الطبري: ج١ ص٣٣٩، وحكاه ابن عطية في المحرر الوجيز: ج١ ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) اخرج قول ابن عباس الحاكم في مستدركه: ج٢ ص٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص٣٣٩.

احرص منهم على الحياة واكره للموت .

وقوله: «وما هو بمزحزحه من العذاب ان يعمر» يعني وما التعمير وطول البقاء بمزحزحه من عذاب الله، وهو عماد لطلب (ما) الاسم اكثر من طلبها الفعل ,كيا قال الشاعر:

## \*وهل هو مرفوع بما هاهنا راس<sup>(۱)</sup>\*

وامّا في قوله: «أن يعمر» رفع بمزحزحه وحسنت الباء في قوله: «بمزحزحه» كما تقول: ما عبد الله بملازمه، زيد (و) هي التي مع (ما) ذكره عماد للفعل، لاستقباح العرب النكرة قبل المعرفة. وقال قوم: ان (هو) التي مع (ما) كناية عن ذكر العمر وجعل (ان يعمّر) مترجما عن هو يريد ما هو بمزحزحه من العذاب ان يعمر: اي وان عمر (٢)، قال الزجاج: وما هو كناية عن احدهم، كأنه قال: وما احدهم بمزحزحه من العذاب، كأنه قال: يود أحدهم أن يعمر ألف سنة وما ذلك العمر بمزحزحه من العذاب، العذاب.)

وقوله: «بمزحزحه» أي بمبعده، قال الحطيئة:

فقالوا ترخرج لا بنا فضل حاجة اليك ولا منا لو هيك رافع (1) يعني تباعد بيقال منه: زحزحه يزحزحه زحزحة وزحزاحاً، فتأويل الآية: وما طول العمر بمبعده من عذاب الله ولا منجيه منه، لأنه لابد للعمر من الفناء فيصر الى الله تعملى، وقال الفراء: «احرص الناس على حياة

<sup>(</sup>١) معاني القرآن للفرّاء: ج١ ص٢٥، وصدره: بثوب ودينار وشاة ودرهم.

<sup>(</sup>٢) مشكل اعراب القرآن: ص١٠٥، وفي اعراب القران للزجاج: ج٢ ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن: ج١ ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٤) الاغاني: ج١٣ ص٩، ونسبه الى قيس بن الحدادية، وفيه احتلاف.

ومن الذين اشركوا» أيضاً والله أعلم كقولك: هو أسخى الناس من حاتم ومن هرم، لأنّ تأويل قولك: أسخى الناس انما هو اسخى من الناس (١).

وقوله: «والله بصير بما يعملون» ـ قرىء بالتاء والياء معاً ـ أي لا يخنى عليه شيء من اعمالهم، بل هو بجميعها محيط ولها حافظ حتى يذيقهم بها العذاب. ومعنى بصير مبصر عند أهل اللغة وسميع بمعنى مسمع، لكته صرف الى فعيل في بصير وسميع، ومثله «عذاب أليم» (٢) بمعنى مؤلم. و «بديع السموات» (٣) بمعنى مبدع. وعند المتكلمين المبصر: هو المدرك للمبصرات، والبصير: هو الحي الذي لا آفة به؛ لأنه يجب ان يبصر المبصرات اذا وجدت وليس احدهما هو الآخر وكذلك سميع ومسمع.

وقوله: «يودّ» تقول:وددت الرجل أود وداً ووداً ووداداً وودادة ومودة، وأود لا يكون ماضيه إلّا وددت ، وقال بعض المفسرين: إنّ تأويل قوله: «لتجدنهم أحرص الناس على حياة» أي من الناس أجمع، ثم قال: واحرص من الذين اشركوا على وجه التخصيص؛ لأن من لا يؤمن بالبعث والنشور يكون حرصه على البقاء في الدنيا اكثر ممن يعتقد الثواب والمقاب (٤).

فان قبل: أليس نجد كثيراً من المسلمين يحرصون على الحياة، ويكرهون الموت؟ فكيف تدل هذه الآية على ان الهود لم يكونوا على ثقة مما كانوا يتعونه من أنهم أولى به من المسلمين مع ان المسلمين يشاركونهم في الحرص

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص٦٢.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٧٨.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١١٧.

<sup>(</sup>٤) ذكره السمرقندي في تفسيره: ج ١ ص ١٣٩.

على الحياة وهم على يقين من الآخرة وما فيها من الثواب والعقاب؟

قيل: انّ المسلمين لا يدّعون أنّ الدار الآخرة لهم خالصة ولا أنهم أحباء الله ولا أنهم من أهل الجنة قطعاً كما كانت اليهود تدعي ذلك، بل هم مشفقون من ذنوبهم التي يخافون أن يعذبوا عليها في النار، فلهذا يشفقون من الموت ويجون الحياة ليتوبوا من ذنوبهم ويصلحوا اعمالهم. ومن كان على يقين مما يصير اليه لم يؤثر الحياة على الموت، كما روي عن علي عليه السلام انه قال: لا ابالي سقط الموت علي أو سقطتُ على الموت (١١)، وقال: اللهم سئمتهم وسئموني فابدلني بهم خيراً منهم، وابدلهم بي شراً مني (١٠). وقوله: اللهم عجل التي الراحة وعجل لهم الشقوة (١١). وكما روي عن عمار (ره) انه قال يوم صفين: اليوم التي الأحبة محمداً وصحبه (١)، وكما قال حذيفة عند الموت: حبيب جاء على فاقة لا أفلح من نده (٥).

قوله تعالى:

قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ زَلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللَّهِ مُصَدِّفًا لِمَا مِن كَان لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدًى وَيُشْرَى لِلْمُوْمِينِ فَي اللَّهِ اللهِ عَلاف.

### القراءة:

قرأ ابـن كثير «جبريل» بـفتح الجيم وكسر الراء وبعدهـا ياء ساكنة من

<sup>(</sup>١) نهج الـبلاغة: الحنطبة ٥٥ ص٩١ وقوله عليه السلام،ما ابـالي دخلت الى الموت أو خرج الموت الى.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: الخطبة ٢٥ ص٦٧.

<sup>(</sup>٣) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٤) وقعة صفين: ص٣٤١. (٥) لم نعثر عليه.

غير همزة مكسورة. وقرأ همزة والكسائي وخلف وابوبكر إلّا يحيى بفتح الجيم والراء بعدها همزة مكسورة بعدها ياء ساكنة على وزن «حبرعبل»(١).

وروى يحيى كذلك إلّا انه حذف بعد الهمزة فيصير «جبرئل» (٢). الباقون بكسر الجيم والراء وبعدها ياء ساكنة من غير هرزاً. وقرأ أهل البصرة «ميكال» بغير همز ولا ياء. وقرأ أهل المدينة بهمزة مكسورة بعد اللف، مثل «ميكاعل» الباقون باثبات ياء ساكنة بعد الهمزة على وزن «مكاعل» (4).

قال ابو الحسن الأخفش: في «جبريل» ست لغات: جبرائيل وجبرئيل وجبرال وجبريل وجبرال وجبريل الإجأب بالنون الخمأ بدل اللام (١٠)، وهي لغة بني أسد، وبتشديد اللام .

### المعنى:

اجمع أهل التأويل (٧٠ على أنّ هذه الآيـة نزلت جواباً لليهود حين زعـموا

- (١) كتاب السبعة في القراءات لابن مجاهد: ص ١٦٦، وكتاب الحجّة لابي علي الفارسي:
  - (٢) حجة القراءات لابن زنجلة: ص١٠٧.

ج۲ ص۱۲۹.

- (٣) كتاب السبعة في القراءات لابن مجاهد: ص١٦٦، وكتاب الحجّة لابي علي الفارسي:
   ٣٢ ص١٣٠٠.
- (٤) كتاب السبعة في القراءات لابن مجاهد: ص١٦٦، وكتاب الحجة لابي علي الفارسي: ج٢ ص١٦١.
- (٥) معاني القرآن للاخفش: ج١ ص٣٦٥، وفيه هكذا «جَبْراييل وجَبْرَثيل وجَبْر ثل وجَبْريل وجبريل وجَبْرائل».
  - (٦) معاني القرآن: ج١ ص١٧٩.
  - (٧) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص٣٤١، وتفسير الماوردي: ج١ ص٦٦٣.

أن جبريل عدو لهم، وان ميكال ولي لهم لما أخبروا ان جبريل هو الذي نزل على محمد صلّى الله عليه وآله قالوا: جبريل عدو لنا يأتي بالحرب والجدب، وميكائيل يأتي بالسلام والخصب، فقال الله تعالى: «قل من كان عدواً لجبريل» اذ كان هو المنزل الكتاب عليه فإنّه إنما أنزله على قلبه بإذن الله لا من تلقاء نفسه، وانما أنزل لما هومصدق بين يديه من الكتب التي في أيديهم لا مكذباً لها، وانه وإن كان فيا أنزل الأمر في الحرب والشدة على الكافرين فانه هدى وبشرى للمؤمنين.

وقوله: «على قلبك» ولم يقل: على قلبي، كقولك الذي تخاطبه: لا تقل للقوم إن الخبر عندك، ويجوز ان تقول: لا تقل ان الخبر عندي، وكما تقول: قال القوم: جبرائيل عدونا، ويجوز أن تقول: قالوا جبرائيل عدوهم. ولا ينبغي أن يستنكر أحد أنّ اليهود يقولون: إن جبرائيل عدونا، لأن الجهل في هؤلاء أكثر من أن يحصى.

وهم الذين أخبر الله عنهم بعد مشاهدة فلق البحر والمعجزات الباهرة «اجعل لنا إلها كما لهم آلهة» (١) وقالوا: «ارنا الله جهرة» (٢) ومثل ذلك طائفة من النصارى تعادى سليمان فلا تذكره ولا تعظمه ولا تقرنبوته.

## الاعراب:

وجبرائيل وميكاثيل اسمان اعجميان أعربا، وقيل (٣): ان جبرعبد، وايل الله مثل عبد الله، وضعف ذلك ابوعلى الفارسي من وجهين:

<sup>(</sup>١) الاعراف: ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١٥٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري: ج٦ ص٢٣ نقلاً عن عكرمة، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٦٣.

أحدهما: ان ايل لا يعرف في اسهاء الله في لغة العرب.

والثاني: انه لوكان كذلك لأعرب آخر الكلمة، كما فعل ذلك في سائر الاسهاء المضافة والأمر بخلافه (١).

## سبب النزول:

وكان سبب نزول هذه الآمة ماروى أن صوريا وجماعة من بهود أهل فدك ، لما قدم النبي صلَّى الله عليه وآله المدينة سألوه، فقالوا: يا محمد كيف نومك فقد أخبرنا عن نوم الني الذي يأتي في آخر الزمان؟ فقال: تنام عيناي وقلبي يقظان، فـقالوا: صدقت يا محمّـد، فأخبرنا عن الولـد يكون من الرجل أو من المرأة؟ فقال: اما العظام والعصب والعروق فمن الرجل، واما اللحم والدم والظفر والشعر فن المرأة، قالوا: صدقت يامحمد، فما بال الولد يشبه أعمامه، ليس فيه من شبه أخواله شيء، أو يشبه أخواله ليس فيه من شبه أعمامه شيء؟ فقال: أيها علا ماؤه كان الشبه له، قالوا: صدقت يامحمد، فأخبرنا عن ربّك ما هو؟ فأنزل الله تعالى: «قل هو الله أحد الله الصمد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد»، فقال ابن صوريا: خصلة واحدة إن قلتها آمنت بك واتبعتك أيّ ملك يأتيك بما ينزل الله لك؟ قال: جبريل. قالوا: ذلك عدونا ينزل بالقتال والشدة والحرب وميكائيل ينزل باليسر والرخاء، فلوكان ميكائيل هو الذي يأتيك آمنا بك، فأنزل الله عز وجل هذه الآية(٢).

<sup>(</sup>١) كتاب الحجة في علل القراءات: ج٢ ص١٣٠٤.

 <sup>(</sup>٧) التفسير المنسوب الى الامام العسكري عليه السلام: ص٤٥٣، وقريب منه في تفسير النووي:
 ج١ ص٥٧، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٦٢.

وقوله: «مصدّقاً لما بين يديه وهدى وبشرى للمؤمنين» يعني القرآن .

ونصب مصدقاً على الحال. والهاء في قوله: «نزله على قلبك» يا محمد «مصدقاً لما بين يديه» يعني القرآن، ويعني مصدقاً لما سلف من كتب الله المامه التي انزلها على رسله وتصديقاً لها، موافقةً لمعانيها في الأمر باتباع النبي صلّى الله عليه وآله، وما جاء به من عند الله. واتما اضافه «هدى وبشرى للمؤمنين» من حيث كانوا المهتدين به، والعالمين العاملين به على ما بيناه فها مضى (١٠).

قوله تعالى:

مَنْ كَانَ عَدُوَّا لِلَّهِ وَمَلَتَهِ كَتِهِ عَرُوسُ لِهِ ءَوَجِنْزِيلَ وَمِيكَ الْ فَإِكَ اللَّهَ عَدُوُّ لِلْكَنْدِينَ ۖ لَيْهِ .

### المعنىٰ:

وقد بينـا اخـتلاف القراء في جـبـريل وميكـائـيل ـوان كانا مـن جمـلة الملائكةـ فانما افردا بالذكر، لاجل أمرين:

أحدهما: ذكرا لفضلها ومنزلتها، كما قال: «فيها فاكهة ونخل ورمان» (۲) ولما تقدّم من فضلها، وأن الآية نزلت فيها وفيا جرى من ذكرهما.

والثاني: ان اليهود لما قالت: جبريل عدونا وميكال وليّنا خصّا بالذكر، لنّلا يزعم اليهود أنّ جبريل وميكال مخصوصان من جملة الملائكة،

<sup>(</sup>۱) ج۱ ص۳۶۳.

<sup>(</sup>٢) الرحمن: ١٨.

وغير داخلين في جملتهم، فنص الله تعالى عليها لابطال ما يتأوّلونه من التخصيص، ثم قال: «فان الله عدو للكافرين» ولم يقل فجانه، فكرّر اسم الله لئلا يظنّ ان الكناية راجعة الى جبرائيل أو ميكائيل. ولم يقل: (لهم) لأنه يجوز أن ينتقلوا عن العداوة بالامان.

وفي هذه الآية دلالة على خطأ من قال من المجتبرة: إن الأمرليس بمحدث احتجاجاً بقوله: «ألا له الحلق والامر»(۱) قالوا: فلها أفرد الأمر بالذكر بعد ذكره الخلق دل على أنّ الأمرليس بمخلوق، ولو كان الأمر على ما قالوه لوجب أن لا يكون جبريل وميكائيل من الملائكة. ونظير ذلك أيضاً قوله: «واذ أخذنا من النبين ميثاقهم ومنك ومن نوح»(۱).

قوله تعالى:

وَلَقَدَّ أَنزَلْنَ ٓ إِلَيْكَ ءَايَنتِ بَيِّنَتَ ۗ وَمَايَكُفُّ بِهِ ٓ إِلَّا ٱلْفَسِقُونَ ۞ آية ملا خلاف .

### المعنى:

معنى الآيات يحتمل أمرين:

أحدهما: ذكره البلخي وجماعة من أهل العلم، يعني سائر الآيات المعجزات التي أعطاها الله النبي صلّى الله عليه وآله من الآيات: القرآن وما فيه، وغير ذلك من الدلالات(٣). [ثانيها]: وقال بعضهم: هو الإخبار عما غمض مما في كتب الله السالفة من التوراة والانجيل وغيرهما(١). وقال ابن

<sup>(</sup>١) الاعراف: ٤٥. (٣) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٢) الاحزاب: ٧. (٤) كالطبري في تفسيره: ج١ ص٣٤٩.

عباس: ان ابن صوريا القطراني قال لرسول الله صلّى الله عليه وآله: 
يا محمد ما جئتنا بشيء نعرفه، وما أنزل عليك من آية بينة فنتبعك لها، 
فأنزل الله في ذلك «ولقد أنزلنا اليك آيات بينات وما يكفر بها إلّا 
الفاسقون» (١) فان قال بعض اليهود: انتم مقرّون بآياتنا ونحن نجحد بآياتكم، 
فحجتنا لازمة لكم لأنها مردودة الى ما تعرفونه. قبل لهم: فيجب على هذا 
ألّا يكون لكم حجة على الدهرية والبراهمة والثنوية لأنهم لا يعترفون 
بآياتكم، وانما قال: «وما يكفر بها إلّا الفاسقون» ولم يقل: الكافرون، وان 
كان الكفر أعظم من الفسق، لاحد أمرين:

[الأؤل]: أنه عنى الخارجين عن أديانهم وإن اظهروا انهم يتمسكون بها، لأنّ اليهود قد خرجت بالكفر بالنبي عليهم السلام من شريعة موسى، والفسق هو الخروج عن أمر الله الى ما يعظم من معصيته.

والثاني: انه أراد الفاسقين المتمرّدين في كفرهم؛ لأن الفسق لا يكون إلا أعظم الكبائر، فان كان في الكفر فهو اعظم الكفر، وان كان في ادون الكفر فهو أعظم المعاصي. هذا يجيء على مذهب الحسن لأنه ذكر إنّ الفاسقين عنى به جميع من كفربها (٢).

و «قد» يدخل في هذا الكلام أحد أمرين: أحدهما لقوم يتوقعون الخبر أو لقرب الماضي من الحال، تقول: قد ركب الأمير وجاء زيد، وقد عزم على الخروج، أي عازماً عليه، وهي هاهنا مع لام القسم على هذا تقديره قوم يتوقعون الخبر، لأن الكلام اذا أخرج ذلك الخرج كان أوكد وأبلغ.

<sup>(</sup>١) أسباب النزول للواحدي: ص١٩.

<sup>(</sup>٢) حكاه الزغشري في الكشاف: ج١ ص١٧١.

والآينة هي المعلامة التي فيها عبرة، وقيل(١): العلامة هي الحجة. والبينة الدلالة الفاصلة بين القضية الصادقة والكاذبة مأخوذة من ابانة أحد الشيئن عن الآخر فيزول التباسه به.

قوله تعالىٰ:

َوُكُلَمَاعَنهَدُواعَهُدًا نَبَدَهُ، وَرِيقٌ مِنْهُمَّ بَلَ ٱكْثَرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ أَنَّ آيَة واحدة .

### الإعراب:

الواو في قوله: «أو كلما» عند سيبويه (٢) وأكثر النحويين (٣) واو العطف، إلّا أنّ الف الاستفهام دخلت عليها لأن لها صدر الكلام، وهي أو الاستفهام بدلالة ان الواويدخل على هل؛ لأن الألف أقوى منها.

وقال بعضهم: يحتمل أن تكون زائدة كزيادة الفاء في قولك: أفالله لتصنعز. (٠).

والأول أصح لأنه لا يحكم بالزيادة مع وجود معنى من غير ضرورة، والعطف على قوله: «خذوا ماآتيناكم بقوة واسمعوا قالوا سمعنا وعصينا» (١) «أو كلما عاهدوا عهداً نبذه فريق منهم» وانما اتصل ذكر

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>۲) کتاب سیبویه: ج۳ ص۱۸۷.

<sup>(</sup>٣) كالفراء في معاني القرآن: ج١ ص٩٨ ذيل آية ١٧٠ سورة البقرة.

 <sup>(</sup>٤) معاني القرآن: ج١ ص١٨١.
 (٥) معاني القرآن للأخفش: ج١ ص٣٢٦.

 <sup>(</sup>٠) معاني القران الرح
 (٦) البقرة: ٩٣.

العهد بما قبله لأحد أمرين: أحدهما: بقوله: «واذا أخذنا ميشاقكم»، والثاني: انهم كفروا بنقض العهد كها كفروا بالآيات.

## المعنى واللغة:

والمراد بالعهد هاهنا الميثاق الذي أخذه الله ليؤمنن بالنبي الأميّ على قول ابن عباس (١)، وقال أبوعلي (٢): المعني به العهود التي كانت اليهود أعطوها من أنفسهم في أيام انبيائهم، وفي أيام نبينا محمد صلّى الله عليه وآله؛ لأنهم كانوا عاهدوه أنهم لا يعينوا عليه أحداً فنقضوا ذلك وأعانوا عليه قريشاً يوم الحندق.

وقوله: «نبذه» النبذ والطرح والالقاء نظائر. قال صاحب العين (٣): والنبذ طرحك الشيء عن يدك امامك أو خلفك. والمنابذة انتباذ الفريقين للحرب، تقول: نبذنا إليهم على سواء أي نابذناهم الحرب، والمنبوذون هم الأولاد الذين يطرحون والنبيذ معروف، والفعل نبذت لي ولغيري وأنبذت خاصة لنفسي، والمنابذة في البيع منهي عنها وهي كالرمي؛ كأنه اذا رمى اليه وجب له، وسمي النبيذ نبيذاً لأن التمركان يلتى في الجرة وغيرها، وهي فعيل مععل، وأصاب الأرض نبذة من المطرأي قليل.

. قال قتادة: معنى نبذه في الآية نقضه (١). وقيل: تركه (٥). وقيل:

<sup>(</sup>١) تفسير ابن عباس: ص٥١، قريب منه.

<sup>(</sup>٢) لا توجد لدينا تأليفاته.

<sup>(</sup>٣) العن للفراهيدي: مادة «نبذ» ج٨ ص١٩١.

<sup>(</sup>٤) حكاه الطبري في تفسيره: ج١ ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٥) كأبي عبيدة في مجاز القرآن: ج١ ص٤٨.

الجزء الأوَّل، سورة البقرة، الآية: ١٠٠ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

ألقاه (١)، والمعنى متقارب، قال أبو الاسود الدؤلي:

نظرت الى عنوانه فنبذته كنبذك نعلاً اخلقت من نعالكا(٢)

وقوله: «بل أكثرهم» الهاء والميم عائدتان على المعاهدين، ولا يصلح على الفريق اذكانوا كلهم غير مؤمنين. وأما المعاهدون: فنهم من آمن كعبد الله بن سلام وكعب الاحبار وغيرهما. وانما دخلت «بل» على قوله: «أكثرهم لا يؤمنون» لأمرين:

أحدهما: انّه لما قال: «نبذه فريق منهم» دلّ على انه كفر ذلك الفريق بالنقض، وحسن هذا التفصيل لأن منهم من نقض عناداً ومنهم من نقض جهلاً.

والوجه الثاني: كفر فريق منهم بالنقض وكفر أكثرهم بالجحد للحق، وهو أمر النبي صلّى الله عليه وآله وما يلزم من اتباعه والتصديق به. وقيل (٣): بل يعني انّ الفريق وان كانوا هم المعاندون والجميع كافرون، كما تقول: زيد كريم بل قومه جميع كرام.

ما المراقع المراقع المسلمين على الطرف، والعامل فيه نبذ، ولا يجوز ان يعمل فيه عاهدوا لأنه متمم لما إمّا صلة وإمّا صفة .

(١) صاحب مقاييس اللغة: مادة «نبذ» جه ص٣٨.

<sup>(</sup>٢) مجازالقرآن لأبي عبيدة: ج١ ص٤٨.

<sup>(</sup>٣) حكاه ابن عطية في المحرر الوجيز: ج١ ص٣٦٦.

قەلە تعالى:

وَلَمَّاجَاءَهُمْ رَسُولُ مِّنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِقٌ لِمَامَعَهُمْ بَنَدَ وَبِقٌ مِّنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَابَ كِتَابَ اللَّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَهُمْ لا يَعْلَمُونَ آلة .

### المعنى:

قال السدي وأكثر المفسرين: المعني بالرسول محمد صلّى الله عليه وآله (۱). وقال بعضهم: يجوز أن يعني به هاهنا الرسالة (۱)، كما قال كثير: فقد كذب الواشون ما بحت عندهم بليلي ولا ارسلتهم برسول (۱) وهذا ضعيف، لأنه خلاف الظاهر قليل الاستعمال. والكتاب يحتمل ان يراد به القرآن. قال السدي: نبذوا التوراة واخذوا بكتاب آصف وسحر هاروت وماروت (۱). يعني انّهم تركوا ما تدل عليه التوراة من صفة الني صلّى الله عليه وآله.

وقال قتادة وجماعة من أهل العلم: إن ذلك الفريق كانوا معاندين (٥). وقال ابو علي: لا يجوز على جماعتهم أن يكتموا ما علموا مع كثرة عدّوهم، واختلاف هممهم؛ لأنه خلاف العادة، ولكن يجوز على الجمع الكثير ان يتواطوا على الكتمان، ولذلك قال: «فريق من الذين أوتوا الكتاب كتاب

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٣٥٢ ، وتفسير النووي: ج١ ص٢٦.

 <sup>(</sup>۲) حكاه أبوحيان في البحر المحيط: ج١ ص٣٢٤، وقال به أبوعبيدة في مجاز القرآن: ج٢
 صـ٨٤٥.

<sup>(</sup>٣) ديوانه: ص١٧٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير النووي: ج١ ص٢٦، وتفسير الطبري: ج١ ص٣٥٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص٣٥٢.

وقوله: «مصدّق لما معهم» يحتمل أمرين: أحدهما: مصدّق لما معهم لأنه جاء على الصفة التي تقدمت بها البشارة. والثاني: انه مصدق بالتوراة

انها حق من عند الله،والأول أحسن لأن فيه حجّة عليهم وعبرة لهم .

وقال الحسن: «مصدّق لما معهم» من التوراة والأنجيل (٢) وقال غيره: بصدق بالتوراة لان الأخبار هاهنا عن الهود دون النصاري (٣).

وانما قال: «نبذ فريق منهم من الذين أُوتوا الكتــاب» ولم يقل منهم اذ تقدّم ذكرهم لأحد أمرين:

أحدهما: انه لما أريد علماء أهل الكتاب أعيد ذكرهم لاختلاف المعنى على قول البلخي (٤) .

والثاني: أنه للبيان. وكان يجوز النصب في مصدق، لان كتاباً قد وصف، لانه من عند الله، على ما قاله الزجاج (\*).

وقوله: «كأنّهم لا يعلمون» فعناه انهم يعلمون وكأنّهم لكفرهم وكتمانهم لا يعلمون .

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) و(٢) لم نعثر على قولهما.

<sup>(</sup>٣) كالنووي في تفسيره: ج١ ص٢٦، والطبري في تفسيره: ج١ ص٣٥٢.

<sup>(</sup>٤) لا توجد لدينا مؤلفاته.

<sup>(</sup>٥)معاني القرآن: ج١ ص١٨٢.

قوله تعالى:

وَاتَبَعُوا مَاتَنَالُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَّ وَمَا كَفَرَسُلَيْمَنُ وَلَكِئَ الشَّيْطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أَنِلَ عَلَى الْمَلَكِينَ لِسَابِلَ هَنُرُوتَ وَمَنُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أَنِلَ عَلَى الْمَلَكِينَ فِتْنَدُّ فَلَا يَكُونُ فِتْنَدُّ فَلَا يَكُونُ فَتَنَدُّ فَلَا يَكُونُ فِتْنَدُّ فَلَا يَكُونُ فِتَنَدُّ فَلَا يَكُونُ فِتَنَدُّ فَلَا يَكُونُ فِتَنَدُّ فَلَا يَعْرَفُونَ مِنْ أَعَلَى اللَّهِ وَيَعْلَمُونَ مَا يَصُدُّوهُمْ هُم وَلَكَ ذَعِلِمُوا لَمَنِ الشَّرَيةُ مَالَكُمُ فِي الْآخِدَةِ مِنَ خَلَقَ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ الشَّرَيةُ مَالَكُمُ فِي الْآخِدَةِ مِنَ خَلَقَ وَلِيهِ الْفَالِمُونَ اللَّهُ وَيَعْلَمُونَ مَنَا اللَّهُ وَلَا يَعْلَمُونَ مَنَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُولُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ

### القراءة:

قرأ ابن عامر وحمزة والكسائي وخلف «ولكن الشياطين» «ولكن الله قتلهم» «ولكن الله رمى» بتخفيف النون من (لكن) وكسرها في الوصل ورفع الاسم بعدها، الباقون بالتشديد<sup>(۱)</sup>. وروي تشنية «الملكين» بكسر اللام هاهنا حسب<sup>(۲)</sup>.

### المعنى:

واختلفوا في المعني بقوله: «واتبعوا» على ثلاثة أقوال: فقال ابن جريج وابن اسحاق: المراد به اليهود الذين كانوا في زمن النبي صلّى الله عليه وآله (۳). وقال الجبائي: المراد به اليهود الذين كانوا في زمن سليمان(<sup>1)</sup>.

<sup>(</sup>١) الكشف عن وجوه القراءات السبع: ج١ ص٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) أمالي المزتضى: ج١ ص٤٢٤ نقلاً عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن للجصاص: ج١ ٥٥، وفي الخطية والحجرية أبو اسحاق والصحيح ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٤) ذكره القاضي عبد الجبار في متشابه القرآن: ج١ ص١٠٠.

وقال قوم: المراد به الجميع،وهو قول المتأخّرين، قال: لأنّ متّبعي السحر من اليهود لم يزالوا منذ عهد سليمان إلى أنّ بعث محمد صلّى الله عليه وآله(١).

وروي عن الربيع: أنّ اليهود سألوا محمداً صلّى الله عليه وآله زماناً عن أمور من التوراة لا يسألونه عن شيء من ذلك إلّا أنزل الله عليه ما سألوا عنه فيخبرهم فلما رأوا ذلك قالوا: هذا أعلم بما انزل علينا منا وأنهم سألوه عن السحر وخاصموه به، فأنزل الله عز وجل «واتبعوا ما تتلو الشياطين على ملك سلمان» (7).

ومعنى «تتلو» قال ابن عباس: تتبع (٣) لأن التالي تابع. وقال بعضهم: يُتعى (٤) ، وليس بمعروف. وقال قتادة (٥) ، وعطا (١) : معناه تقرأ من تلوت كتاب الله اي قرأته . وقال تعالى : «هنالك تتلوكل نفس ما اسلفت» (٧) اي تتبع ، وقال حسان بن ثابت:

نبي يرى مالا يىرى الـنـاس حوله ويتلوكتاب الله في كل مشهد (^)

والذي تتلوه هو السحر على قول ابن اسحاق وغيره من أهل العلم (١).

<sup>(</sup>١) الطبري في تفسيره: ج١ ص٣٥٤.

<sup>(</sup>٢) حكاه الطبري في تفسيره: ج١ ص٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) ذكره الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «تلو» ج١٤ ص٣١٩.

<sup>(</sup>۱) د دره ۱۱ رهري ي مهديب المعد. حاده «مو» جه ۱ س. ۱۰۰۰ د د ۱ را د دره ۱۱ رهري ي مهديب

<sup>(</sup>٤) أمالي المرتضى: ج١ ص٤٢٣.

<sup>(</sup>٥) حكاه الطبري في تفسيره: ج١ ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٦) ذكره الازهري في تهذيب اللغة: مادة «تلو» ج١٤ ص٣١٩.

<sup>(</sup>۷) يونس: ۳۰.

<sup>(</sup>٨) ديوانه: ص٥٣، مع تفاوت يسير.

<sup>(</sup>٩) تفسير الطبري: ج١ ص٣٥٩ .

وقال بغضهم: الكذب(١).

ومعنى قوله: «على ملك سليمان» على عهد سليمان. قال ابن اسحاق وابن جريج: في ملك سليمان حين كان حياً، وهو قبول المبرد(۲). وقال قوم: إنما قال: «تتلو على ملك» لانهم كذبوا عليه بعد وفاته، كها قال: «ويقولون على الله الكذب» وقال: «أتقولون على الله ما لا تعلمون»(۲) وقال الشاع.:

عرضت نصيحة مني ليحيى فقال غششتني والنصح مر وما بي ان اكون اعيب يحيى ويحيى طاهر الاحلاق بر ولكن قد اتاني ان يحيى فاذا صدق قبل: تلا عليه واذا أمه حاز فاذا صدق قبل: تلا عليه واذا أمه حاز

فاذا صدق قيل: تـلا عنـه، واذا كذب قيل: تلا عـليـه، واذا أبهم جاز فيه الأمران.

وقوله: «الشياطين» قال قوم: هم شياطين الجن، لأن ذلك هو المستفاد من اطلاق هذه اللفظة(٥). وقال بعضهم: المراد به شياطين الانس المتمردة في الظلالة(١)، كما قال جرير:

أيام يدعونني الشيطان من غزلي 💎 وكن يهوينني اذ كنت شيطانا(٧)

<sup>(</sup>١) ذكره القاضي عبدالجبار في متشابه القرآن نقلاً عن أبي مسلم: ج١ ص١٠٢، وكذا في اعراب القرآن للزجاج: ٣ ص٦٩٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٥٥٦.

 <sup>(</sup>٣) ذكره الجقساص في أحكام القرآن: ج١ ص٥٥، والآيتان من آل عمران: ٥٧، والأعراف:
 ٢٨

<sup>(</sup>٤) لم نعرف قائله.

<sup>(</sup>٥)و(٦) أحكام القرآن: ج١ ص٥٥.

<sup>(</sup>٧) ديوانه: ص ٤٩٣، وفيه «أزمان» بدل «أيام».

وقوله: «وما كفر سليمان» وإن لم يجر لذلك ذكريكون هذا تكذيباً له، فعناه أنّ اليهود اضافوا الى سليمان السحر وزعموا ان ملكه كان به، فبرّاًه الله مما قالوا، وهو قول ابن عباس وسعيد بن جبير وقتادة (١).

وقال ابن اسحاق: قال بعض أحبار اليهود: ألا تعجبون من محمد صلّى الله عليه وآله يزعم أن سليمان كان نبياً والله ما كان إلا ساحراً، فأنزل الله تعالى «وما كفر سليمان» (٢) .

وقيل: تقدير الكلام واتبعوا ما تتلو الشياطين على ملك سليمان من السحر، فتضيفه الى سليمان «وما كفر سليمان» لأن السحر لما كان كفراً السحر، فنى الله تعالى عنه ذلك على المعنى وان كانوا لم يضيفوا اليه كفرا، والسبب الذي لاجله اضافت اليهود الى سليمان السحر، انّ سليمان جمع كتب السحر تحت كرسيموقيل: في خزائمه - لئلا يعمل به فلما مات وظهر عليه قالت الشياطين: بهذا كان يتم ملكه، وشاع في اليهود وقبلوه، لعداوتهم لسليمان. وقيل: انهم وضعوا كتاب السحر بعد سليمان واضافوه اليه وقالوا: بهذا كان يتم له مكان فيه، فكذبهم الله تعالى في ذلك، ونفى عنه ذلك (٢).

#### اللغة:

<sup>(</sup>١)و(٢) أنظر تفسير الطبري: ج١ ص٥٦-٣٥٨، وأحكام القرآن للجصاص: ج١ ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) حكاه الجصاص في أحكام القرآن:ج ١ص٥٥وه، وفي أسباب النزول للواحدي: ص١٦ نقلاً عن الكلي.

<sup>(</sup>٤) العين للفراهيدي: مادة «سحر» ج٣ ص١٣٥.

الشيطان. كل ذلك يكتبونه السحر. ومن السحر الاخذة التي تأخذ المين حتى يظن إنّ الأمر كها ترى ـ والجمع الأخذ. والسحر البيان من اللفظ كها قبال النبي صلّى الله عليه وآله: إنّ من البيان لسحراً(۱)، والسحر فعل السحر في شيء يلعب به الصبيان اذا مد خرج على لون آخريسمى السحارة، والسحر العدو، قال امر أد القيس :

أرانا موضعين لأمرغيب ونسحر بالطعام وبالشراب<sup>(۲)</sup>

فان تسألينا مم نحن فاننا عصافير من هذا الانام المسحر") وقوله: «انما انت من المسحرين» (١) يعني من المحلوقين. وفي تمييز العربية هو المخلوق الذي يطعم ويسقى، والسحر آخر الليل بالتنوين، قال الطرماح:

بان الخليط بسحرة فتبددوا والدار تشعب بالخليط وتبعد(٠) وتسترنا اكلنا سحوراً، واسحرنا كقولك: اصبحنا. والسحر الرثة غفف، وما يتعلق بالحلقوم، ويقال للجبان اذا جن: انتفخ مسحره، واستحر

حفف، وما ينعس باحتفو الطائر اذا غلبه بسحر.

واصل الباب الخفاء. والسحر قيل(١): الخفاء سببه توهم قلب الشيء

<sup>(</sup>١) مسند أحمد بن حنبل: ج١ ص٣٩٧ وج٤ ص٢٦٣، وأحكام القرآن للجصاص: ج١ ص٤٢.

<sup>(</sup>۲) ديوانه: ص٧٧، والعين: مادة «سحر» ج٣ ص١٣٥.

<sup>(</sup>٣) ديوانه: ص٧١.

<sup>(</sup>٤) الشعراء: ١٥٣ و ١٨٥.

<sup>(</sup>٥) تهذيب اللغة: مادة «خلط» ج٧ ص٢٣٥، وأساس البلاغة: ص١١٨.

<sup>(</sup>٦) قريب منه في أحكام القرآن للجصاص: ج١ ص٤٢.

الحزء الأوَّل، سورة القرة، الآنة: ١٠٢ \_\_\_\_\_\_\_\_\_

عن حقيقته كفعل السحرة في وقت موسى لما أوهموا انّ العصا والحبال صارت حيواناً، فقال: «يخيل اليه من سحرهم أنها تسعى»(١).

### التفسير:

وقوله: «لكن الشياطين كفروا» قيل فيه ثلاثة أقوال (٢٠):

أحدها: أنهم كفروا بما نسبوه الى سليمان من السحر.

والثاني: انهم كفروا بما استخرجوه من السحر.

والثالث: معناه ولكن الشياطين سحروا،فعبّر عن السحر بالكفر. وقوله: «يعلمون الناس السحر» قيل فيه قولان (")

أحدهما: انهم القوا السحر اليهم فتعلَّموه .

[والثاني: انهم دلّوه على استخراجه من تحت الكرسي فتعلّموه](١).

وقوله: «وما أنزل على الملكين» قال ابن عباس وقتادة وابن زيد والسدي: انّ (ما) بمعنى الذي (٥). وقال الربيع في احدى الروايتين عن ابن عباس: انها بمعنى الجحد (٢). وروي عن القاسم بن محمد: انها تحتمل الامرين (٧).

(۱)طه: ۲٦.

<sup>(</sup>٢) أنظر تفسير الطبري : ج١٠ ص٣٥٦، وتفسيرالما وردي: ج١ ص١٦٤.

<sup>(</sup>٣) تفسيرالماوردي: ج١ ص١٦٥.

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين ساقط من النسخ وأثبتناه من مجمع البيان.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص٥٩٥.

<sup>(</sup>٦) أمالي المرتضى: ج١ ص٤٢١.

<sup>(</sup>٧) تفسير الطبري: ج١ ص٣٦١.

وموضع (ما) نصب عطفاً على السحر، وقيل (١): انها عطف على (ما) في قوله: «ما تتلو الشياطين». وقال بعضهم: موضعها جرءعطف على «ماك سليمان» وعلى «ما أنزل» (٢).

ومن قرأ بكسر اللام في الملكين قال: هما من ملوك بابل وعلوجها وهو قول أبي الأسود الدؤلي (٣) والربيع (١) والضحاك (٥), وبه قرأ الحسن البصري (١) ، ورواها عن ابن عباس (٧) ، واختلف من قال بهذا، فقال قوم: كانا مؤمنين، ولذلك نهيا عن الكفروقال قوم: أنها كانا نبيين من أنبياء الله(٨).

ومن قرأ بالفتح قال قوم منهم: كانا ملكين. وقال آخرون: كانا شيطانين. وقال قوم: هما جبريل وميكائيل خاصة(١).

واختلفوا في بـابل فقال قوم: هي بابل العراق لأنها تبلبل بهـا الألسن, وروي ذلك عـن عـائشة وابـن مسعود. وقـيـل: بـابـل دمـاونـد، ذكـره السدي(١٠٠). وقال قتادة: هي من نصيبين الى رأس العين(١١٠).

<sup>(</sup>١) الفريد في اعراب القرآن: ج ١ ص٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) اعراب القرآن للزجاج: ج٢ ص٦٩، والنووي في تفسيره: ج١ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) تفسيرالماوردي: ج١ ص١٦٥.

<sup>(</sup>٤) لم نعثر على قوله في المصادر المتوفّرة.

<sup>(</sup>٥) أحكام القرآن للجصاص: ج١ ص٥٦.

<sup>(</sup>٦) تنزيه القرآن عن المطاعن: ص٢٨.

<sup>(</sup>٧) أمالي المرتضى: ج١ ص٤٢٢، وفي شواذّ القرآن لابن خالويه: ص١٦.

<sup>(</sup>٨) حكا القولين النووي في تفسيره: ج١ ص٢٧.

<sup>(</sup>٩) اعراب القرآن للزجاج: ج٢ ص٥٦٩، وأمالي المرتضى: ج١ ص٤٢٢.

<sup>(</sup>١٠) تفسير الطبري: ج١ ص٣٦٥.

<sup>(</sup>١١) المحرر الوجيز: ج١ ص ٣٦٩، وتفسير القرطبي: ج٢ ص٥٠٠.

ان الملكين ببابل الكوفة الى يوم القيامة، وان من اتناهما سمع كلامهما ولا يراهما(١)، وبابل بلد لا ينصرف .

وقيل في معنى السحر اربعة اقوال:

أحدها: انه خدع ومخاريق وتمويهات لا حقيقة لها يخيل الى المسحور أن لها حقيقة.

والثاني: أنَّه أخذ بالعين على وجه الحيلة .

والشالث: انه قلب الحيوان من صورة الى صورة وانشاء الاجسام على وجه الاختراع فيمكن الساحر أن يقلب الانسان حماراً وينشىء اجساماً.

والرابع: انه ضرب من خدمة الجن كالذي يمسك له التجدل فيصرع، وأقرب الأقوال الأول؛ لأن كل شيء خرج عن العادة الخارقة فانه لا يجوز أن يتأتى من الساحر. ومن جوّز للساحر شيئاً من هذا فقد كفر، لانه لا يمكنه مع ذلك العلم بصحة المعجزات الدالة على النبوات لأنه أجاز مثله من جهة الحيلة والسحر.

وقوله: «وما يعلمان من أحد حتى يقولا الها نحن فتنة فلا تكفر» يتصل قوله: «فلا تكفر» بأحد ثلاثة أشياء: أحدها: فلا تكفر بالعمل بالسحر. والثاني: فلا تكفر بتعلم السحر ويكون مما امتحن الله عز وجل به كها امتحن بالنهر في قوله: «فن شرب منه فليس مني»(٢). وثالثها: فلا تكفر بواحد منها للتعلم للسحر والعمل به .

فان قيل: كيف يجوز ان يعمل اللكان السحر؟

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه في المصادر المتوفّرة.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٤٩.

قيل: يعلمان ما السحر وكيف الاحتيال به ليجتنب، ولئلا يتموه على الناس انه من جنس المعجزات التي تظهر على يد الانبياء فيبطل الاستدلال ما .

وقــال جمــاعــة من المفسريـن منهــم ابــوعلي وغيـره: انزلهما الله من السهاء وجــعلهها بهيــئة الانس حتى بــيـنا للــناس بطلان السـحــر(١). وقال الحسن وقتادة: اخذ عليهما ألا يعلماه «حتى يقولا انها نحن فتنة فلا تكفـر»(١).

وقـوله: «وما يعلمــان مــن أحد حتى يقولا انما نحن فــتنة فلا تكفـر» على قول من جعل «ما» جحداً .

وقوله: «وما انزل على الملكين» يحتمل ان يكون ذلك من قول هاروت وليساملكين، كمايقول الغاوي الخليع: أنافي ضلال فلا ترد ما أنا فيه فيقر بالذنب وهو يأتيه، والتقدير على هذا: «ولكن الشياطين كفروا» هاروت وماروت. فن قرأ الملكين بفتح اللام وهو قراءة الجمهور، اختلفوا فنهم من قال: إنّ سحرة البهود زعموا أن الله أنزل السحر على لسان جبريل وميكايل الى سليمان فأكذبهم الله بذلك، وفي الكلام تقديم وتأخير، فتقديره: وما كفر سليمان وما أنزل على ملكين ولكن الشياطين كفروا يعلمان الناس السحر ببابل هاروت وماروت وهما رجلان ببابل غير الملكين، اسم احدهما هاروت والآخر ماروت، ويكون هاروت وماروت وماروت ومارات وماروت وماروت

وقال قوم: ان هاروت وماروت ملكمان من الملائكة <sup>(٣)</sup>، واختلفوا في

<sup>(</sup>١) اعراب القرآن للزجاج: ج٢ ص٥٦٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٣٦٧.

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن: ج١ ص٥٠، وتفسير النووي: ج١ ص٢٧.

# سبب هبوطهما على قولين:

فقال قوم: ان الله اهبطها ليأمرا بالدين وينهيا عن السحر؛ لأن السحر كان كثيراً في ذلك الوقت (۱) ثم اختلفوا فقال قوم: كانا يعلمان الناس كيفية السحر وينهيانهم عن فعله، ليكون النهي بعد العلم به، لأن من لا يعرف الشيء فلا يمكنه اجتنابه (۲). وقال قوم آخرون: لم يكن للملكين تعليم السحر ولا إظهاره لما في تعليمه من الاغراء بفعله (۲). والثالث: هبطا مجرد النهى اذ كان السحر فاشياً.

وقال قوم: كان سبب هبوطها ان الملائكة تعجبت من معاصي بني آدم مع كثرة نعم الله عليهم، فقال لهم: اما لو كنتم مكانهم لعملتم مثل اعمالهم، فقالوا: سبحانك ما كان ينبغي لنا، فأمرهم ان يختاروا ملكين ليبطا الى الارض فاختاروا هاروت وماروت، فأهبطا الى الارض، وركّب فيها شهوة الطعام والشراب والنكاح، واحل لها كل شيء بشرط الا يشركا بالله ولا يشربا الخمر ولا يزنيا ولا يقتلا النفس التي حرم الله، فعرضت لها امرأة للحكومة فمالا اليها، فقالت لها: لا اجيبكما حتى تعبدا صنماً وتشربا الخمر وتقتلا النفس، فعبدا الصنم وواقعاها وقتلا سائلاً مربها خوفاً أن يشهر أمرهما في حديث طويل لا فائدة في ذكره، قال كعب: فوالله ما أمسيا من يومها الذي أهبطا فيه حتى استكملا جميع ما نهيا عنه، فتعجبت الملائكة من يومها الذي أهبطا فيه حتى استكملا جميع ما نهيا عنه، فتعجبت الملائكة من ذلك ثم لم يقدر هاروت وماروت على الصعود الى الساء وكانا يعلمان الناس السحر. ومن قال بعصمة الملائكة لم يجز هذا الوجه. وقال قوم من

<sup>(</sup>١) اعراب القرآن للزجاج: ج٢ ص٦٩٥.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للزجاج: ج١ ص١٨٣.

<sup>(</sup>٣) إعراب القرآن للزجاج: ج٢ ص٦٩٦.

أهل التأويل: ان ذلك على عهد ادريس(١).

#### اللغة:

أمّا قوله: «انما نحن فتنة».

فالامتحان والفتنة والاختبار نظائر، يقال: فتنه فتنة وافتتن افتتاناً، وقال ابو العباس: فتن الرّجل وأفتن بمعنى اختبر (٢). وتقول: فتنت الرجل وأفتنته. ولغة قريش: فتنته، قال الله تعالى: «وفتتاك فتوناً» (٣) وقال: «ولقد فتنا سلمان» (٤)، وقال أعشى همدان:

لئن فتنتني فهي بالأمس افتنت سعيداً فأمسى قد قلا كلّ مسلم (٥) فجاء باللغتين، وقوله تعالى: «وظنَّ داود أنما فتناه»(٢) اي اختبرناه. ويقال: فتنت الذهب في النار اذا اختبرته فيها لتعلم أخالص هو أم مشوب، فقيل لكل ما أحميته في النار: فتنته، وتقول: فتنت الجبرة في النار! فتنته، وتقول: فتنت الجبرة في النار! اذا أنضجتها، ومثله يقال في اللحم. وقوله: «والفتنة أشد من القتل» (٧) أي الكفر أشد من القتل. والفتن في الدين والحروب. وقولمم: فتنة السوط أشد من فتنة السيف ومعناه اختبار السوط أشد لأن فيه تعذيباً متطاولاً.

 <sup>(</sup>١) انظر شعب الايمان: ج١ ص١٦٠-١٨١ ح١٦٣ و١٦٣، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٦٦، وتفسير الطبري: ج١ ص٢٦٦-٣٦٤.

<sup>(</sup>٢) نسبه في تهذيب اللغة الى ابن الانبارى: مادة «فتن» ج١٤ ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) طه: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) ص: ٣٤.

<sup>(</sup>٥) العنن: مادة «فتن» ج٨ ص١٢٨، بتفاوت يسير.

<sup>(</sup>٦) ص: ۲٤.

<sup>(</sup>٧) البقرة: ١٩١.

وقوله: «يوم هم على الناريفتنون» (١) أي يشوون من قولك: فتنت الخبز، والمعنى الصحيح انهم يعذبون بكفرهم، يقال: فتن الكافر العذاب وأفتنته أي جزاه بفتنه، كقولك: كذب واكذبته، وكل من صبأ فقد فتن، وقوله: «بأيّكم المفتون» (٢) قال الأخفش: معناه الفتنة فهو مصدر كقولك: رجل ليس له معقول، وخذ ميسوره ودع معسوره (٦)، وأبى ذلك سيبويه وقال: خذ ميسوره أي ما تيسّر له، وليس له مرفوع أي ما يرفع (١).

قال صاحب العين: فتن فلان فتوناً فهو فاتن أي مفتن، وقوله: «وما انتم عليه بفاتنين» أي مضلين عن الحسن وبجاهد (٥٠) وأصل الباب الاختيار.

ومعناه في الآية: انما نحن اختبار وبلوى وامتحان فلا تكفر، وقال قتادة: «انما نحن فتنة» أي بلاء (١٠). ويحتمل أن يكون معناه انها كانا كافرين فيكون معنى قولها: «انما نحن فتنة» أي شيء عجيب مستطرف، كما يقال للمرأة الحسناء إنها فتئة من الفتن، ويكون قوله: «فلا تكفر» على هذا الوجه يعنى عا جئناك به، بل صدّق به واعمل عليه.

وقوله: «حتى يقولا» يحتمل أمرين:

أحدهما: انّ حتى بمعنى إلّا، وتقديره: وما يعلّمان من أحد إلّا أن يقولا

<sup>(</sup>١) الذاريات: ١٣.

<sup>(</sup>٢) القلم: ٦.

<sup>(</sup>٣) تهذيب اللغة: مادة «فتن» ج١٤ ص٢٩٩، ومعاني القرآن للفراء: ج٣ ص١٧٣.

<sup>(</sup>١) الكتاب لسيبويه: ج ١ ص٩٧.

<sup>(</sup>٥) العين: مادة «فتن» ج٨ ص١٢٧.

<sup>(</sup>٦) احكام القرآن للجصاص: ج١ ص٥٥.

انما نحن فتَّنة فلا تكفر,ويكون ذلك زيادة في الابتلاء من الله في التكليف.

والثاني: انه نني لتعليمها الناس السحر، وتقديره: ولا يعلمان أحداً السحر فيقولان انما نحن فتنة فلا تكفر، فعلى هذا يكون تعليم السحر من المساطين والنهى عنه من الملكين.

وقوله: «فيتعلّمون» قال قوم: معنى تعلم واعلم واحد(١)،كما جاء علمت واعلمت وفهمت وافهمت، كما قال كعب بن زهير:

تعلم رسول الله إنك مدركي وان وعيداً منك كالأخذ باليد(٢) وقال القطامي:

تعلم ان بعد الغي رشداً وان لهذه الغبر انقشاعا (٣)

ومنهم من قال: تعلم مجنزلة تسبب الى ما به تعلم من النظر في الأدلة وليس في اعلم ذلك ، لأنه قد ينبئهم على ما يعلمه بالتأمل له، كقوله: اعلم أنّ الفعل يدل على الفاعل وما لم يسبق المحدث فهو محدث، والأول كقوله: تعلّم النحو والفقه .

فان فيل: كيف يفرق بين المرء وزوجه؟

فلنا فيه ثلاثة أقوال:

أحدها: انه اذا تعلم السحر كفر فحرمت عليه امرأته .

والثاني: ان يمشي بينهما بالنميسة حتى يفسد بينهما، فيفضي الى الطلاق والبينونة .

<sup>(</sup>١) تهذيب اللغة: مادة «علم» ج٢ ص١٤، وأمالي المرتضى: ج١ ص٤١٨.

<sup>(</sup>٢) أمالي المرتضى: ج١ ص٤١٨.

<sup>(</sup>٣) أمالي المرتضى: ج١ ص٤١٨، وفيه: «وان لتانك» بدل «وانّ لهذه».

والثالث: قال قتادة وغيره: يُوجِد كل واحد منها على صاحبه ويبغضه اليه(١).

وقيل: انه كان من شرع سليمان إنّ من تعلم السحر بانت منه زوحته (٢).

وقوله: «منها» الضمير قيل: انه راجع الى اللكين(٣). وقيل: بل الى الكفر والسحر(١)، لانه تقدم الدليل عليها في قوله: «ولكن الشياطين كفروا» كما جاء «سيذكر من يخشى ه ويتجنبها الأشقى»(١) أي يتجتب الذكرى. ومن قال: الملائكة معصومون، يقول: الكناية ترجع الى الكفر والسحر لا غير دون الملكين، فكأنه قيل: «فيتعلمون» مكان ما علماهم ما يفرقون به بين المرء وزوجه، كقول القائل: ليت لنا من كذا وكذا كذا أي بدك، قال الشاعر:

جمعت من الخيرات وطبأ وعلبة وصراً لأخلاف المزيمة البُزل ومن كل اخلاق الكرام غيمة وسعياً على الجار الجاور بالتجل (١٦)

يريد جمعت مكان خيرات الدنيا هذه الخيرات الرديئة، والافعال الدنيئة.

وقوله: «يفرّقون به بين المرء وزوجه» فـالمرء تأنيثه المرأة. قال صاحب

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) حكاه السيد المرتضى في أماليه: ج١ ص٤٢٤.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للفراء: ج١ ص٦٤، واعراب القرآن للزجاج: ج٢ ص٥٦٥.

<sup>(</sup>٤) أمالي المرتضى: ج١ ص٤٢٠، واعراب القرآن للزجاج: ج٢ ص٩٦٥.

<sup>(</sup>٥) الأعلى: ١٠-١١.

<sup>(</sup>٦) أمالي المرتضى: ج١ ص٤٢١، وفيه «بالمحل» بدل «بالنجل».

العين: امرأة تأنيث المرء,ويقال: مَرَة بلا ألف (١٠). والمرأة مصدر الشيء المريء الذي يستمرأ يقال: ما كان مريئاً ولقد مرؤ واستمرأته وهو المريء للطعام، وأصل الباب المريء، فقولهم مرأة كقولهم جارية أي جرت في النور والشباب. فأمّا امراء الطعام فانه يجري وينفذ في مجاريه ولا يقف. وكذلك المرأة تجري في السن الى حد، وقُرئ في الشواذ بين المُرء بضم الميملهم لغة هذيل.

#### اللغة:

وقوله: «وِما هم بضارين به من أحد».

فالضرر والألم والأذى نظائر، والضر نقيض النفع، يقال: ضره يضره ضراً، واضربه إضراراً، واستضر استضراراً، واضطر اضطراراً، وضاره مضارة وضراراً. قال صاحب العين (٢٠): الضَّر والضِّر لغتان، فاذا جمعت الضر والنفع فتحت الضاد. والضرر نقصان يدخل في الشيء، يقال: دخل عليه ضرر في ماله. والضرورة اسم لمصدر الاضطرار. والضرير الذاهب البصر من الناس، تقول: رجل ضرير بين الضرارة، والضرّاء من الضُر وقوم أضراء.

والضرر مصدر أضرّه مضارّة، وفي الحديث: ((لا ضرر ولا ضرار) (٣) واذا ضرّ به المرض قيل: ضرير، وامرأة ضريرة. والضرير اسم للمضارة واكثر ما

<sup>(</sup>۱) العبن: مادة «مرء» ج۸ ص۲۹۹.

<sup>(</sup>٢) العين: مادة «ضر» ج٧ ص٦.

 <sup>(</sup>٣) الكافي: كتاب المعيشة، باب الضرارح٢، ٦، ٨ ج٥ ص٢٩٢، وفي مسند أحمد بن حنيل:
 ج٥ ص٣٢٠٠.

يستعمل في الغيرة، تقول: ما أشدّ ضريره عليها، قال الشاعريصف حماراً وحشأ:

## \*حتى اذا مالان من ضريره (١)

والضرتان امرأتان للرجل والجمع الضرائر. والضرتان الالية من جانبي عظمها، وهما الشحمتان اللتان تهدلان من جانبها، وضرة الابهام لحمة تحتها، والضر الهزال، وضرير الوادي جانباه وكل شيء دنا منك حتى يزحك فقد أضربك. وأصل الباب الانتقاص.

وقوله: «من أحد إلّا بإذن الله» يحتمل أمرين:

أحدهما: بتخلية الله.

والثاني: الا بعلم الله من قوله: «فاذنوا بحرب من الله»<sup>(٢)</sup> معناه اعلموا بلا خلاف، ويقال:أذنت آذن اذناً، قال الخُطيئة:

ألا ياهند إن جددت وصلاً والا فآذنيني بانصرامي (٢) وقال الحارث من حلاة:

• آذنتنا ببينها اسهاء (١) •

معناه أعلَمتنا. والإذن في اللغة على ثلاثة أقسام:

أحدها: بمعنى العلم وذكرنا شاهده.

والثاني: الاباحة والاطلاق، كقوله: «فانكحوهن باذن أهلهن» (٥)،

<sup>(</sup>١) العين: مادة «ضر» ج٧ ص٧، والبيت لرؤبة.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) لم نعثر عليه في ديوانه، وانشده الطبري في تفسيره: ج١ ص٣٦٩.

<sup>(</sup>٤) شرح المعلقات السبع للزوزني: ص٢١٦، وعجز البيت هكذا: ربّ ثاويمل منه الثواء.

<sup>(</sup>٥) النساء: ٢٥.

وقوله: «ياأيها الذين آمنوا ليستأذنكم الذين ملكت أيمانكم»(١).

والثالث: بمعنى الأمر ، كقوله: « نزله على قلبك بإذن الله » (٢) وقد أجمعت الأمة على أنه لم يأمر بالكفر، ولم يتجه نفي القسم الثالث. ولا يجوز أن يكون المراد «إلّا باذنه» إلّا بارادته ومشيئته لأن الارادة لا تسمى إذناً. ألا ترى أن من أراد الشيء من غيره أن يفعله لا يقال أذن له فيه فبطل ما قالوه.

وقد روي عن سفيان إلّا بقضاء الله(٣). وقال بعض من لا معرفة له: الاذن بمعنى العلم بفتح الهمزة والذال دون الاذن بكسر الهمزة وسكون الذان (١) وهذا خطأ؛ لأن الإذن مصدر يقال فيه: أذِن وإذْن مثل حَيْر وحِذْر، وقال تعالى: «خذوا حِذْركم» (٥) ويجوز فيه لغتان مثل: شِبه وشبه ومِين ومَثل، وقال هذا القائل: من شاء الله يمنعه فلم يضره السّحر، ومن شاء خلى بينه وبينه يضرة (١).

وقوله: «لا ينفعهم».

فالنفع نقيض الضر، والنفع والمنفعة واللذة نظائر، يقال: نفع ينفع نفعاً فهو نافع، وانتفع فلان بكذا وكذا، ورجل نفاع ينفع الناس، وأصل النفع ضد الضر.

<sup>(</sup>١) النور: ٨٥.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٩٧.

<sup>(</sup>٣) ذكره الطبرى في تفسيره: ج١ ص٣٦٩.

<sup>(</sup>٤) حكاه السيد المرتضى في أماليه: ج١ ص٣٩.

<sup>(</sup>٥) النساء: ٧١ و١٠٢.

<sup>(</sup>٦) حكاه الجصّاص في أحكام القرآن: ج١ ص٥٨ ، نقلاً عن الحسن.

وحدّ النفع هو كل فعل يكون الحيوان به ملتذاً، إما لأنه لذّة أو يؤدي الى اللذة، والمضرة كل معنى يكون الحيوان بـه ألما، اما لانه ألم أو يؤدي الى الألم.

والهاء في قوله: «لمن اشتراه» عائدة الى السحر.

### المعنى:

والمعنى لقد علمت اليهود أن من استبدل السحر بدين الله ما له في الآخرة من خلاق، وهو قول ابن زيد وقتادة (١) وقال قوم من المفسرين كأبي علي وغيره: كانوا يعطون عليه الأُجرة فذلك اشتراؤهم له(١). والخلاق النصيب من الخير، وهو قول مجاهد وسفيان(١). وقال قوم: ماله من حجة(١). قال أمية بن أبي الصلت:

ري ... يدعون بالويل فيها لا خلاق لهم إلّا سرابيل من قطر وأغلال (٦)

يعني لا نصيب لهم في الآخرة من الخير، ومعنى «شروا بـه أنفسهم» باعوا به انفسهم،في قول السدي وغيره (٧).

فان فيل: كيف قال: «لو كانوا يعلمون» وقد قال قبله: «ولقد علموا

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٣٠٠، وأحكام القرآن للجصاص: ج١ ص٥٥.

<sup>(</sup>۲) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٣٧٠ و٣٧١، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٦٨.

 <sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ج١ ص٣٧١ نقلاً عن قتادة، وفي المطبوعة «جهة» بدل «حجة» والصحيح ما
 أثنتناه.

<sup>(</sup>٥) تفسير الحسن البصري: ج١ ص١١١.

<sup>(</sup>٦) ديوانه: ص٤٧.

<sup>(</sup>٧) تفسير الطبري: ج١ ص٣٧١، وحكاه الجصاص في أحكام القرآن: ج١ ص٥٥.

# لمن اشتراه»؟

قلنا: عنه ثلاثة أحوية:

أحدها: إنهمافريقان: فريق علموا وعاندوا، وفريق علموا وضيعوا.

والثاني: انهم فريق واحد إلا أنهم ذُمّوا في أحد الكلامين بنني العلم؛ لأنه بمنزلة المنتني، وأخبر عن حالهم في الآخرة، وتقديره:أنهم علموا قدر السحر ولم يعلموا أنّ هلاكهم بتصديقه واستعماله، أو لم يعلموا كنه ما أعدّ الله من العذاب على ذلك، وإن علموه على وجه الجملة.

و[الثالث]:قال قوم: هو مقدّم ومؤخر، وتقديره بوما هم بضارّين به من أحد الا بإذن الله، ويتعلّمون ما يضرّهم ولا ينفعهم ولبئس ما شروا به أنفسهم لوكانوا يعلمون، ولقد علموا لمن اشتراه ماله في الآخرة من خلاق(۱).

وقال بعضهم: هما جميعاً خبر عن فريق واحد وأراد بقوله: «ولبئس ما شروا به انفسهم لو كانوا يعلمون» أي لو كانوا يعلمون بما علموه فعبر عن المعلوم بالعلم (۲) ، كما قال كعب بن زهير المزني يصف ذئباً وغرابا تبعاه لبنالا من طعامه وزاده:

اذا حضراني قلمت لوتعلمانه ألم تعلما أني من الزاد مرمل(٢) فأخبر انه قال لهما: لوتعلمانه فنني عنها العلم ثم استخبرهما فقال: ألم تعلما، وكذلك الآية. وقال قوم: إن الذين علموا الشياطين والذين لم يعلموا

<sup>(</sup>١) حكاه الطبري في التفسير: ج١ ص٣٧١.

<sup>(</sup>٢) حكاه السيد المرتضى في أماليه: ج١ ص٤٢٤.

<sup>(</sup>٣) ديوانه: ص٥١، وأمالي المرتضىٰ: ج١ ص٤٢٤.

الناس دون الشياطين(١).

### الاعراب:

فان قيل: ما معنى «لمن اشتراه» وأين جوابها إن كانت شرطاً؟

قلنا ؛ عنه جوابان: أحدهما: أنها بمعنى الجزاء. والآخر: بمعنى الذي في قول الزجاج (٢)، وجوابها مكتنى منه جواب القسم، كما قال: «لئن أخرجوا لا يخرجون معهم» (٣) ولذلك رفع قالوا، ولا يجوز الجزم إلّا في ضرورة الشعر، كما قال الشاعر:

لئن كان ما حدّثته اليوم صادقاً أصمّ في نهار القيظ للشمس باديا<sup>(٤)</sup> والوجه لأصومن ولا يجوز لأصوم إلّا في ضرورة الشعر، كما قال:

الن تك قد ضاقت عليكم بيوتكم ليع المع الله علم ربي إنّ بسيقي واسع (٠)

قالوا: وان جزمت الأول جاز جزم الثاني، كقولك: لئت تقم لا نقم اللك.

وقوله: «فيتعلمون» يجوز أن يكون عطفاً على فيأتون فيتعلّمون، وقد دل أول الكلام على يأتون. وقيل: فيعلمون الناس السحر فيتعلمون وكلاهما ذكره الكسائي والفراء (١) وانكر الزجاج القول الأخير، لأجل قوله: «منها»

<sup>(</sup>١) حكاه السيد المرتضى في أماليه: ج١ ص٤٢٤.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن: ج١ ص١٨٧.

<sup>(</sup>٣) الحشر: ١٢.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن للفرّاء: ج١ ص٦٧.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن للفرّاء: ج١ ص٦٦.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن للفرّاء: ج١ ص٦٤، والاملاء للعكبري: ج١ ص٥٥.

أي من الملكين وأجاز الفول الأول واختار قولاً ثالثاً وهو يعلمان فيتعلمون (١).

والذي أنكره يجوز إذا كان «منها» راجعاً الى السحر والكفر، ولا يجوز ان يكون «فيتعلمون» جواباً لقوله «فلا تكفر» فينصب لأن تقديره لا يكن كفر فتعلم، كما تقول: لا تدن من الأسد فيا كلك أي لا يكن دنو فأكل، فهذا نبي عن دنويقع بعده أكل. واغا النبي في الأول عن الكفر بتعلم السحر للعمل. وليس يصلح للجواب على هذا المعنى، ولا يجوز أن يكون جواباً للنفي في قوله: «وما يعلمان»، لأن لفظه على النفي ومعناه الايجاب، كأنه قيل: يعلمان اذا قالا نحن فتنة فلا تكفر.

فان قبل: ما اللام الأُول في قوله: «ولقد علموا» وما الثانية في قوله: «لمن اشتراه» ومثله قوله: «ولئن جئتهم بآية ليقولن»(٢).

قيل: الثانية لام القسم بالاجماع، قال الزجاج: لأنك إنما تحلف على فعلك لا على فعل غيرك في قولك: والله لئن جئتني لاكرمتك.

فأمّا الأولى فزعم بعض النحويين أنها لما دخلت في أول الكلام أشبهت لام القسم، فأجيبت بجوابه، قال الزجاج: هذا خطأ، لأنّ جواب القسم لا يشبه القسم، ولكن اللام الأولى دخلت إعلاماً أنّ الجملة بكاملها معقودة بالقسم؛ لأن الجزاء وان كان القسم عليه فقد صار للشرط فيه حظ، ولذك دخلت اللام(٣) قال الرماني: هذا الذي ذكره لا يبطل شبهها

(١) معاني القرآن للزجاج: ج١ ص١٨٥.

<sup>(</sup>٢) الروم: ٥٨.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن للزجاج: ج١ ص١٨٧.

بالقسم لأنها للتوكيد كما انه للتوكيد، فكأنّه قال: والله إن اتيتني لاكرمتك.

# عِثُ فقهي :

والظاهر في روايات اصحابنا ان الساحر يجب قتله(١). وفيه خلاف، ذكرناه في الخلاف<sup>(٢)</sup>.

وقال أبو على: من قال: انه يقلب الاجسام وينشئها يجب قتله ان لم يتب؛ لانه مرتد كافر بالأنبياء، لأنه لا يجد بين ما ادّعى وبين آياتهم فضلاً، وأما من قال: إنه يموه ويمخرق فانّه يؤدب فلا يقتل (الله وأما الروايات التي في ان الملكين أخطأا وركبا الفواحش، فانها أخبار آحاد، من اعتقد عصمة الملائكة يقطع على كذبها، ومن لم يقطع على ذلك جوّز أن تكون صحيحة ولا يقطع على بطلانها.

والذي نقوله ان كان الملكان رسولين فلا يجوز عليهها ذلك ، وان لم يكونا رسولين جاز ذلك وان لم نقطع به وقد بيّنا الكلام عليه فيا مضى. فأمّا ما روي<sup>(1)</sup> من أن النبي صلّى الله عليه وآله سحر وكان يرى انه فعل [به] ما لم يفعله وانه لم يفعل ما فعله، فأخبار آحاد لا يلتفت اليها، حاشا النبي

<sup>(</sup>١) الكافي: كتاب الحدود باب حد الساحرج/ ص٢٦٠، وفي التهذيب: كتاب الحدود ب١٠٠ من الزيادات ح١٤، ١٥، ١٦، ١١ ، ٢٧ ج١٠ ص١٤٧.

<sup>(</sup>٢) الخلاف: كتاب كفارة القتل م١٥ ج٣ ص١٦٢.

<sup>(</sup>٣) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٤) أنظر مسند أحمد بن حسبل: جع ص٣٦٧، ج٦ ص ٥٥، ٦٣، وذكره في الخلاف أيضاً: كتاب كفارة القتل ذيل م١٤ ج٣ ص١٩٦.

صلّى الله عليه وآله من كل صفة نقص اذ تنفر من قبول قوله، لأنه حجة الله على خلقه، وصفيه من عباده واختاره الله على علم منه، فكيف يجوز ذلك مع ما جنّبه الله من الفظاظة والغلظة وغير ذلك من الأخلاق الدنيئة والخلق المسينة، ولا يجوّز ذلك على الأنبياء إلاّ من لم يعرف مقدارهم ولا يعرفهم حقيقة معرفهم، وقد قال الله تعالى: «والله يعصمك من الناس» (۱) وقد أكذب الله من قال: ان يتبعوا إلاّ رجلاً مسحوراً، فقال: «وقال الظالمون ان تتبعون إلاّ رجلاً مسحوراً» فنعوذ بالله من الخذلان، وغمده على التوفق, لما وضاه.

و «لكن» مُشدَّدة ومُخففة معناهما واحد، قال الكسائي: والذي اختارته العمرب اذا كانت (ولكن) بالواو مشددة، واذا كانت بلا واو اختاروا التخفيف، وكل صواب (٢) يوقرىء بغير ما اختاروه اتباعاً للأخبار في القراءة.

قوله تعاليٰ:

وَ اللَّهُ مُنَّامَتُوا وَاتَّفَوْا لَمَثُوبَةٌ مِّنْ عِندِ اللَّهِ خَيْرٌ لَّوْكَا ثُواٰ يَمْ لَمُونَ

### الإعراب:

الضمير في قوله: «ولو انهم آمنوا» عائد على الذين يتعلمون السحر. قال

<sup>(</sup>١) المائدة: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ٨.

<sup>(</sup>٣)لم نعثّر على قول الكسائي ولكن وجدناه في معاني القرآن للفراء ذيل آية ٤٤ من سورة يونس: ج١ صرة٤٤٠كها ذكره الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «لكن» ج١٠ ص٢٤٨.

الحسن: تعلموا ان ثواب الله خير لهم من السحر(١). وأما جواب (لو) فللنحويين فيه قولان: فالبصريون يذهبون الى ان جوابه محذوف، وتقديره: ولا تيبوا، وأوقع لمثوبة من عند الله موقعه لدلالته عليه (٢). وقال بعضهم: التقدير: ولو انهم آمنوا واتقوا لا تيبوا، ثم قال: «ولمثوبة من عند الله خير لو كانوا يعلمون» أي لو كانوا يستعملون ما يعلمون، وليس انهم كانوا يجهلون ذلك، كما يقول الانسان لصاحبه وهو يعظه: ما أدعوك اليه خير لك لو كنت تعقل أو تنظ في العواقب والفكر فها.

وقال الفراء: الجواب في «لمثوبة»، لأن «لو» أشبهت «لئن» من حيث كان لكل (٢) واحدمنهما جزاء، فلما اشبهتها أجيبت بجوابها، فالمعنى لئن آمنوا لمثوبة (٤)، فعلى القول الأول لا يجوز الو أتاني زيد لعمرو خير منه. وعلى الثاني يجوز. ولو قلت: لو اتانى زيد لاكرامى خير له جاز على الوجهين.

واللام التي في (لمثوبة) لام الابتداء؛ لأنها دخلت على الاسم كما دخلت في (علمت لزيد خير منك). ولوجاز هاهنا لام القسم لنصبت الاسم في علمت.

# المعنى:

فان قيل: ما معنى قول الله تعالى: «لمثوبة من عنـد الله خير لـوكانوا يعلمون» وهو خير علموا أو لم يعلموا؟

<sup>(</sup>١) معاني القرآن للزجاج: ج١ ص١٨٧، ولم ينسبه لأحد.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للأخفش: ج١ ص٣٢٩.

<sup>(</sup>٣) في النسخة الخطية والحجرية والمطبوعة «كل»، والصحيح ظاهراً ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٤) لم نعثر عليه للفرّاء الكوفي، وقد نسبه الطبري الى بعض البصريين في تفسيره: ج١ ص٣٧٣.

قيل: لو كانوا يعلمون لظهر لهم بالعلم ذلك، أي لعلموا أن ثواب الله خيرٌ من السحر. وقال أبوعلي: المعنى في ذلك الدلالة على جهلهم والترغيب لهم في أن يعلموا ذلك، وأن يطلبوا ما هو خير لهم من السحر وهو ثواب الله الذي ينال بطاعته واتباع مرضاته. وفيه دلالة على بطلان قول أصحاب المعارف لأنهم لو كانوا عارفين على ما يقولونه لما قال: «لو كانوا يعلمون».

والمثوبة الشواب، في قول قـتادة والسدي والربيع (١) والشواب هو الجزاء على العمل بالإحسان وهومنافع مستحقة يقارنها تعظيم وتبحيل .

### اللغة:

والمـــثوبة والثواب والأجر نظــائــر، ونقيض المثوبة الـعقوبة، يقال: ثاب يثوب ثوباً وإثابة، وأثابه إثابةً وثواباً ومثوبة واستثابة، وثوب تثويباً .

والثواب في الأصل معناه ما رجع اليك من شيء، تقول: اعترت الرجل غشية ثم ثابت اليه نفسه، ولذلك صارحق الثواب الجزاء؛ لأنه العائد على صاحبه مكافأة لما فعل. ومنه التثويب في الأذان وغيره وهو ترجيع الصوت، ولا يقال ذلك للصوت مرة واحدة، ويقال: ثرّب الداعي اذا كرر دعاءه الى الحرب أو غيرها، ويقال: انهزم القوم ثم ثابوا أي رجعوا، والثوب مشتق من هذا لأنه ثاب لباساً بعد أن كان قطناً أو غزلاً، والشيّب التي قد تزوّجت بوجه ما كان، ولا يوصف به الرجل إلّا أن تقول: ولد البكرين. والمثابة الموضع الذي يثوب اليه الناس، قال الله الناس، قال الله

(١) تفسير الطبري: ج١ ص٣٧٣.

تعالى: «وإذ جعلنا البيت مثابة للناس»(١) أي مجتمعاً بعد التفرّق وان لم يكن تفرقوا من هناك فقد كانوا متضرقين ثم ثابوا اليه، ويقال: ثاب الحوض ثئوباً اذا امتلاً أو كاد يمتلىء. وأصل الباب الثوب الرجوع.

# القراءة: '

قرأ قتادة «لمشرّبة» بسكون الثاء وفتح الواو وهي لغة جازت على الأصل، كما قالوا: مشوّرة ومشوّرة بضتح الواو وسكون الشين وضمّ الشين وسكون الواو (٢٠٠ والفراء على خلافه. والعرب مجمعون على إلقاء الألف من قولهم: هذا خير منك وشر منك، إلّا بعض بني عامر يقولون: ما أريد خيراً أخير من ذا، وقال بعضهم أيضاً: هذا أشر من ذا (٣) والوجه طرح الألف. قوله تعالى:

. يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيرِبِ ءَامَنُوا لَاتَـعُولُوا رَعِنَتِ وَقُولُوا ٱنظَّرْنَا وَاَسْمَعُواً وَللْكَفْرِينِ عَكَابُ الْمِيدُ ۞ آنة بلا خلاف .

#### اللغة:

المراعاة التفقد للشيء في نفسه أو أحواله. والمراعاة والتحفظ والمحافظة والمراقبة نظائر، ونقيض المراعاة الإغفال، يقال: رعى يرعى رعياً، والرعي ما تأكله الماشية من نبات الأرض، ورعى الله فلاناً اذا حفظه، ورعيت له

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) مختصر في شواذ القرآن: ص١٦.

<sup>(</sup>٣) حكاه الأزهري في تهذيب اللغة: مادة «خير» ج٧ ص٥٥٥.

عهده وحقه بعده أو في من خلّف، وأرعيته سمعي اذا أصغيت اليه، وراعيته نفسي اذا لاحظته، وجم الراعي رعاء ورعاة ورعيان، والرعاية فعل الراعي يرعاها رعاية اذا ساقها وسرّحها وأراحها فقد رعاها، وكلّ من ولي قوماً فهو راعيهم وهم رعيته، والمرعي من الناس المسوس، والراعي السائس ويقال: فلان يراعي كذا معناه ينظر الى ما يصير اليه أمره، ورعيت النجوم أي رقبتها، واسترعاه الله خلقه أي ولاه أمرهم ليرعاهم.

وتقول: أراعيني سمعك أي اسمع يافلان، وكان المسلمون يقولون: يارسول الله راعنا أي استمع منا، فحرّفت اليهود فقالوا: يامحمد راعنا وهم يلحدون الى الرعونة يريدون به النقيصة والوقيعة، فلها عوتبوا قالوا: نقول كها يقول المسلمون، فنهى الله عن ذلك فقال: «ياأيها الذين آمنوا لا تقولوا راعنا وقولوا انظرنا».

ورجل ترعية الذي لم تزل صنعته وصنعة آبائه الرعاية، قال الشاعر: يسوسسها ترعية حاف فضل إن رعـت صلاً وإلّا لم يصل<sup>(١)</sup> وأصل الباب الرعي الحفاظ.

#### المعنى:

وأما الآية فللمفسرين فيها ثلاثة أقوال:

قال ابن عباس<sup>(۲)</sup> ومجاهد<sup>(۳)</sup>: «لا تقولوا راعنا» أي لا تقولوا: اسمع

<sup>(</sup>١) ذكر صدره في العين: مادة «رعى» ج٢ ص٢٤١.

<sup>(</sup>٢)و(٣) تفسير الماوردي: ج١ ص١٦٩.

منّا ونسمع منك. وقال عطاء: «لا تقولوا راعنا» أي لا تقولوا خلافاً(۱). وروي ذلك ايضاً عن مجاهد(۲). وهذا لا وجه له إلّا أن يراد (راعنا) بالتنوين. وقيل: معناه ارقبنا (۲) قال الأعشى:

يرعي الى قول سادات الرجال اذا ابدوا له الحزم أو ماشاءه ابتدعا<sup>(1)</sup>
يعنى يصغى، وقال الأعشى أيضاً:

فضللت أرعاها وظل يحوطها حتى دنوت اذا الظلام دنا لها(٠) والسبب الذي لأجله وقع النهى عن هذه الكلمة قيل فيه خسة أقوال:

احدها: ما قالمه قتادة وعطية: إنّها كلمة كانت تقولها اليهود على وجه الاستهزاء(٦).

[الثاني]: وقال عطاء: هي كلمة كانت الأنصار تقولها في الجاهلية، فنهوا عنها في الاسلام(٧).

[الـثالـث]: وقال أبـو العـالـية: إنّ مشركي الـعرب كـانوا اذا حدّث بعضهم بعضاً يقول أحدهم لصاحبه: ارعنا سمعاً، فنهوا عن ذلك (^) .

[الرابع]: وقال السدي: كان ذلك كلام يهودي بعينه يقال له: رفاعة بن زيد يريد بذلك الرعونة، فنهي المسلمون عن ذلك (١).

<sup>(</sup>١) تفسيرالماوردي: ج١ ص١٦٩.

<sup>(</sup>۲) تفسيرمجاهد: ص۲۱۰.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٣٧٥.

<sup>(</sup>٤) ديوانه: ص١٠٩.

<sup>(</sup>٥) ديوانه: ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير الطبري: ج١ ص٤٣٠،وحكاه الجصاص في أحكام القرآن: ج١ ص٥٨.

<sup>(</sup>٧) تفسيرالماوردي: ج١ ص١٦٩.

<sup>(</sup>٨) و (٩)حكاهما الطبري في تفسيره: ج١ ص٣٧٤.

[الخامس]: وقال ابوعلي: قد بيّن الله عز وجل؛ إنها كلمة كانت اليهود تلوي بها ألسنتهم في قوله: «من الذين هادوا يحرّفون الكلم عن مواضعه ويقولون سمعنا وعصينا واسمع غير مسمع وراعنا لياً بألسنتهم وطعناً في الدين، (١٠) وهو قول ابن عباس وقتادة (٢).

وقيل: «لا تقولوا راعنا» من المراعاة والمكافأة، فأمروا أن يخاطبوا النبي صلّى الله عليه وآله بـالتـوقير والتـعظيم، أي لا تقولـوا: راعنــا سمعك حتى نفهمك وتفهم عنا<sup>(٣)</sup>.

وقال ابو جعفر عليه السلام: هذه الكلمة سبّ بالعبرانية اليه كانوا يذهبون (1). قال الحسين بن علي المغربي: فبحثهم عن ذلك فوجدتهم يقولون: راع رن، قال: على معنى الفساد والبلاء، ويقولون: (انا) بتفخيم النون واشمامها بمعنى لأن مجموع اللفظين واللفظتين فاسد، لأن لما عوتبوا على ذلك قالوا إنّا نقول كما يقول المسلمون فنهى المسلمون عن ذلك .

ولما كان معنى (راعـنا) يراد بـه النظر قال: قـولوا عوضـها: أنظرنا، أي انظر الينا، «واسمعوا» ما يقوله لكم الرسول .

وروي عن الحسن انه كان يقرأ «راعنـاً» بالتنوين بمعنى لا تـقولوا قولاً راعناً، يعني من الرعونة وهي الحمق والجهل<sup>(ه)</sup>. وهذا شاذٌ لا يؤخذ به، وفي

<sup>(</sup>١) النساء: ٤٦.

<sup>(</sup>۲) تفسير الماوردي: ج۱ ص۱٦٩.(۳) معانى القرآن للزجاج: ج۱ ص۱۸۸.

 <sup>(</sup>٤) لم نعثر عليه في المراجع الحديثية، وقريب منه في تفسير الامام العسكري عليه السلام: ص٤٧٨ منسوباً الى الامام موسى بن جعفر (ع).

<sup>(</sup>٥) شواذ القرآن: ص ١٦، ومعاني القرآن للزجّاج: ج ١ ص ١٨٨٠.

الجزء الأوَّل، سورة البقرة، الآية: ١٠٤ \_\_\_\_\_\_ ١٠٤

قراءة ابن مسعود (راعونا) خطاب من جماعة لجماعة بمراعاتهم (١). وهذا أضاً شاذ.

ومعنىٰ «أنظرنا» يحتمل أمرين:

أحدهما: انتظرنا نفهم ونتبين ما تعلّمنا، يقال منه: نظرت الرجل انظره نظرة بمعنى انتظرته وارتقبته، ومنه قوله: «انظرونا نقتبس» (٢) أي انتظرونا والثاني: قال مجاهد: معناه فقهنا وبيّن لنا يامحمد (٣) وقيل: معناه أقما علمنا .

وقوله: «واسمعوا» يحتمل أمرين:

أحدهما: قال الحسن والسدي: إن معناه اسمعوا ما يأتيكم به الرسول (٤).

والثاني: ما قـال أبـوعلي: معناه اقبـلوا ما يأمركـم به الرسول، من قـوله: سمع الله لمن حمده، وسمع الله دعاك [أي] قـبله.

وقال علقمة والحسن والضحاك : كل شيء من القرآن: «ياأيها الذين آمنوا» فانه نزل بالمدينة<sup>(ه)</sup> .

. . .

<sup>(</sup>١) شواذ القرآن: ص١٦، ومعاني القرآن للفرّاء: ج١ ص٦٩، وفي المطبوعة «راعنا» وهوخطأ والصحيح ما أثبتناه.

<sup>(</sup>۲) الحديد: ۱۲.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد: ص٢١٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ج١ ص ٣٧٧.

<sup>(</sup>ه) المستدرك «للحاكم النيسابوري»: كتاب الهجرة ج٣ ص١٨، أخرجه عن علقمة عن عبدالله بن مسعود، وأنظر علوم القرآل «للزركشي»: ج١ ص١٨٧.

قوله تعالى:

مَّايَوَدُّٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ آهْلِ ٱلْكِنْبِ وَلَاٱلْشُرِكِينَ أَنْ يُنَزَّلَ عَلَيْكُم مِنْ خَيْرِ مِن تَبِّكُمُّ وَاللَّهُ يَخْلَفُ بِرَحْ مَتِهِ عَمَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو ٱلْفَصْدِ لَالْعَظِيدِ ۞ آية واحدة بلا خلاف.

# الإعراب:

معنى «ما يود» ليس يحب، يقال منه: ودّه يوده وداً ووداداً، والمودّة الحبة.

«ولا المشركين» في موضع جر بالعطف على أهل الكتاب، وتقديره: ولا من المشركين .

وقوله: «أن ينزل» في موضع نصب بقوله: «يود» .

وانما ذموا على ذلك وان كان ذلك ميل الطباع، لأن ذلك في دلالة على أنهم فعلوا كراهية لذلك وتعرّضوا بذلك لعداوة المؤمنين، وكان الذم عليهم لذلك، ولورفع «المشركين» عطفاً على «الذين كفروا» كان جائزاً ولكن لم يقرأ به أحد.

ومثله في احتماله الأمرين قوله: «ياآيها الذين آمنوا لا تتخذوا الذين اتخذوا دينكم هُزواً ولعباً من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم والكفار أولياء»(١) \_ بخفض الراء وفتحها وقرىء بها.

و«من» في قوله: «من خير» زائدة مؤكدة، كقولك: ما جاءني من أحد، وموضعها رفع، قال أبو ذؤيب:

<sup>(</sup>١) المائدة: ٧٥.

الجزء الأوَّل، سورة البقرة، الآبة: ١٠٥ \_\_\_\_\_\_ ١٠٥

جزيتك ضِعف الود لما استبنته وما إن جزاك الضعف من أحد قبلي

وأما «من» في قوله: «من ربّكم» فلابتداء الغاية، والتي في قوله: «من أهل الكتاب» فللتنويع، مثل التي في قوله: «فاجتنبوا الرجس من الأُوثان» (٢٠).

# المعنى واللغة:

قوله: «يختص برحمته من يشاء» روي عن علي عليه السلام وابي جعفر الباقر عليه السلام انه أراد النبوة، وبه قال الحسن وأبوعلي والرماني والبلخي وغيرهم من المفسرين (٣)، وقال يختص بها من يشاء من عباده، وروي عن ابن عباس انه أراد دين الاسلام (١)، وهذا بعيد؛ لأنه تعالى وصف ذلك بالانزال وذلك لا يليق إلا بالنبوة.

والاختصاص بالشيء هو الانفراد به والاخلاص له مثله، وضد الاختصاص الاشتراك، ويقال: خصّ خصوصاً وتخصّص تخصّصاً وخصصه تخصيصاً، وكلمة خاصة من ذلك، وكلمة عامة ووسائط من ذلك، ويقال: خصّه بالشيء يخصّه خصاً اذا وصله به، وخصان الرجل من يختصه من إخوانه، والخصائص الفرج، والخصاصة الحاجة، والخص شبه كوة تكون في قبة أو نحوها اذا كان واسعاً قدر الوحه، وقال الراحز:

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن: ج١ ص٤٩، مع تفاوت يسير.

<sup>(</sup>٢) الحتج: ٣٠.

 <sup>(</sup>٣) انظر تفسير أبي حيان: ج١ ص٣٤١، وتفسير القرطبي: ج٢ ص٦١، وتفسير الطبري: ج١
 ص٣٧٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن عباس: ص١٦.

وان خصاص ليلهن استدا ركبن في ضلمائه ما اشتدا(١) شبه القمر بالخصاص، وكل خلل أو خروق تكون في السحاب أو النخل تسمى الخصاصة،والخصائص فُرَج بن الأثافي.

وأصل الباب الانفراد بالشيء، فمنه الخصايص الفرج لأنه انفراد كل واحد عن الآخر من غير جمع بينها، ويقال: اختصصته بالفائدة واختصصت مها انا، كقولك: أفردته مها وانفردت مها .

وتقدير الآية: ما يحب الكافرون من أهل الكتاب ولا المشركين بالله من عبدة الأوثان أن ينزل عليكم شيئاً من الخير الذي عنده والخير الذي تمنوه ألا ينزله الله عليهم ما أوحى الى نبيه، وأنزله عليه من الشرائع والقرآن بغياً منهم وحسداً.

«والله ذو الفضل العظيم» خيرمنه تعالى ان كلّ خيرناله عباده في دينهم ودنياهم فإنّه من عنده ابتداء وتفضّلاً منه عليهم من عير استحقاق منهم ذلك عليه .

قوله تعالى:

. مَانَسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْنُنسِهَا نَأْتِ مِخَيْرِمِنْهَاۤ أَوْمِثْلِهَ ۚ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَدِيرُ ۞ آية بلا خلاف .

### القراءة :

قرأ ابن عامر إلّا الـداجـوني عـن هشام «ما ننسخ» بضمّ الـنـون وكسر السين، الباقـون بفـتحها. وقرأ ابـن كثير وابوعمـرو «نـنساها» بفتح النون

<sup>(</sup>١) العين: مادة «خص» ج٤ ص١٣٤، والرجز لرؤبة.

الحزء الأوَّل، سورة البقرة، الآية: ١٠٦ \_\_\_\_\_\_\_\_

والسين واثبات الهمزة الساكنة بعد السين، الباقون بضم النون وخفض السن بلا همزة (١).

#### اللغة:

النسخ والبدل والخلف نظائر، يقال: نسخ نسخاً، وانتسخ انتساخاً، واستنسخ استنساخاً، وتناسخوا تناسخاً، وناسخ مناسخة. قال ابن دريد: كل شيء خلف شيئاً فقد انتسخه، ونسخت الشمس الظل، وانتسخ الشب الشاب(۱).

وقال صاحب العين: النسخ ان تزيل أمراً كان من قبل يعمل به ثم تنسخه بحادث غيره، كالآية نزل فيها أمر ثم يخفف الله عن العباد بنسخها بآية أخرى، فالآية الأولى منسوخة والثانية ناسخة، وتناسخ الورثة أن تموت ورثة بعد ورثة. وأصل الميراث قائم لم يقسم؛ وكذلك تناسخ الازمنة من القرون الماضة (۳).

واصل الباب الابدال من الشيء غيره.

# بحث في النسخ:

وقال الرماني: النسخ الرفع لشيء قد كان يلزمه العمل به الى بدل، وذلك كنسخ الشمس بالظل لأنه يصير بدلاً منها في مكانها (٤٠) وهذا ليس

<sup>(</sup>١) كتاب السبعة في القراءات: ص١٦٨، والحجّة: ج٢ ص١٤١-١٤٦.

<sup>(</sup>٢) جمهرة اللغة: مادة «خسن» ج٢ ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) العين: مادة «نسخ» ج ٤ ص٢٠١.

<sup>(</sup>٤) لم نعثر عليه.

بصحيح لأنه ينتقض بمن تلزمه الصلاة قائماً ثم يعجز عن القيام، فانه يسقط عنه القيام لعجزه، ولا يسمى العجز ناسخاً ولا القيام منسوخاً. وينتقض بمن يستبيح بحكم العقل عند من قال بالاباحة، فاذا ورد الشرع يحظره، لا يقال: الشرع نسخ حكم العقل، ولا حكم العقل يوصف بأنه منسوخ، فاذاً الاولى في ذلك ما ذكرناه في أول الكتاب(١): وهو ان حقيقة كل دليل شرعي دل على ان مثل الحكم الثابت بالنص الأول غير ثابت فيا بعد على وجه لولاه لكان ثابتاً بالنص الأول مع تراخيه عنه، فاذا ثبت ذلك فانسخ في الشرع على ثلاثة أقسام: نسخ الحكم دون اللفظ، ونسخ اللفظ

فالأول : كقوله: «يا أيها النبي حرّض المؤمنين على القتال إن يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مائتين» الى قوله: «الآن خفف الله عنكم وعلم ان فيكم ضعفاً فان يكن منكم مائة صابرة يغلبوا مائتين» (۱۳)، فكان الفرض الأول وجوب ثبات الواحد للعشرة، فنسخ بثبوت الواحد للاثنين، وغير ذلك من الآي المنسوخ حكمها، وتلاوتها ثابتة كآية العدة وآية حبس من يأتي بالفاحشة، وغير ذلك .

والثاني: كآية الرجم (<sup>٣)</sup>. قيل: انها كانت منزلة فرفع لفظها وبقي حكمها <sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) راجع الجزء الأول: ص٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٢٥-٢٦.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد بن حنبل: جه ص١٣٢ و١٨٣، والموطأ: كتاب الحدود ح١٠ ج٢ ص٨٢٤.

<sup>(</sup>٤) قاله أبوعلي الفارسي في كتاب الحجّة: ج٢ ص١٤٢.

والثالث: هو مجوّز وان لم يقطع بأنه كان، وقد روي عن أبي بكر انه كان يقرأ لا ترغبوا عن آبائكم فإنه كفر(١).

واختلفوا في كيفيّة النسخ على أربعة أوجه:

قال قوم: يجوز نسخ الحكم والتلاوة من غير افراد واحد منها عن الآخر.

وقال آخرون: يجوز نسخ الحكم دون التلاوة .

وقال آخرون: يجوز نسخ القرآن من اللوح المحفوظ، كما ينسخ الكتاب من كتاب قبله .

وقالت فرقة رابعة: يجوز نسخ التلاوة وحدها، والحكم وحده، ونسخها معاً، وهو الصحيح.

وقد دلّلنا على ذلك وأفسدنا سائر الاقسام في العدّة في أصول الفقه (٢). وذلك ان سبيل النسخ سبيل سائر ما تعبد الله تعالى به وشرّعه على حسب ما يعلم من المصلحة فيه، فاذا زال الوقت الذي تكون المصلحة مقرونة به زال بزواله، وذلك مشروط بما في المعلوم من المصلحة به. وهذا القدر كافٍ في ابطال قول من أبى النسخ جملةً، واستيفاؤه في الموضع الذي ذكرناه.

وقد انكر قوم جواز نسخ القرآن (٣)، وفيا ذكرناه دليل على بطلان قولهم، وقد جاءت أخبار متظافرة بأنه كانت أشياء في القرآن نسخت تلاوتها، فنها ما روي عن أبي موسى: (انهم كانوا يقرأون لوان لابن آدم

<sup>(</sup>١) الحجّة: ج٢ ص١٤١.

<sup>(</sup>٢) عدة الأصول: ص١٩٧.

<sup>(</sup>٣) حكاه الجصاص في احكام القرآن: ج١ ص٥٥.

واديين من مال لابتغى اليهما ثالثاً،لا يملأ جوف ابن آدم إلّا التراب،ويتوب الله على من تاب(١١)، ثم رفع .

وروي عن قتادة قال: حدثنا أنس بن مالك أن السبعين من الأنصار الذين قتلوا ببئر معونة، قرأنا فيهم كتابا: (بلّغوا عنا قومنا انا لقينا ربنا فرضى عنّا وأرضانا) ثم ان ذلك رفع (٢).

ومنها الشيخ والشيخة (٣) وهي مشهورة. ومنها ما روي عن أبي بكر انه قال: كنا نقرأ: لا ترغبوا عن آبائكم فانه كفر(١). ومنها ما حكي: إنّ سورة الأحزاب كانت تعادل سورة البقرة في الطول (٥) وغير ذلك من الأخبار المشهورة بن أهل النقل (١).

والخبرعلى ضربين:

أحدهما: يتضمن معنى الأمر بالمعروف، فما هذا حكمه يجوز دخول النسخ فيه .

والآخر: يتضمن الأخبار عن صفة الأمر لا يجوز تغييره في نفسه ولا يجوز أن يتغير من حسن الى قبح أن يتغير من حسن الى قبح أو قبح الى حسن؛ فان ذلك لا يجوز دخول النسخ فيه، وقد بيّنا شرح ذلك في العدة (٧).

<sup>....</sup> 

<sup>(</sup>١) انظر صحيح مسلم: كتاب الزكاة ب٣٩ ح١١٩ ج٢ ص٧٢٦.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد بن حنبل: ج٣ ص٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد بن حنبل:ج٥ ص١٣٢، ١٨٣، وفي الموطأ:كتاب الحدود ح١٠ ج٢ ص٨٢٤.

<sup>(</sup>٤) الحجة لأبي على الفارسي: ج٢ ص١٤١.

<sup>(</sup>ه) مسند أحمد بن حنبل: ج٥ ص١٣٢.

<sup>(</sup>١) مسند أحمد بن حنبل: جه ص١٣٢، وصحيح مسلم: كتاب الرضاع ب٦ ج٢ ص١٠٧٥.

<sup>(</sup>٧) عُدّة الأصول: ص١٩١.

والأفعال على ثلاثة أقسام: احدها: لا يكون إلّا حسناً. وثانيها: لا يكون إلّا قبيحاً. وثالثها: يحتمل الحسن والقبح بحسب ما يقع عليه من الوجوه.

فالأول: كارادة الأفعال الواجبة أو المندوبة التي لا يجوز تغيّرها، كشكر المنعم ورد الوديعة والاحسان الخالص، وغر ذلك .

والثاني: كإرادة القبيح وفعل الجهل.

والثالث: كسائر الأفعال التي تقع على وجهٍ فتكون حسنة، وعلى آخر فتصع قسحة .

فالأوّل والثاني لا يجوز فيه النسخ، والثالث يجوز فيه النسخ.

ومن قرأ ننسخ مبفتح النون فن نَسخت الكتاب فأنا ناسخ، والكتاب منسوخ. ومن قرأ من بضم النون وكسر السن فانه يحتمل فيه أمرين:

أحدهما: قال أبو عبيدة: ما ننسخك يامحمد، يقال:نسخت الكتاب، وانسخه غيري(١).

والآخر: نسخته جعلمته ذا نسخ، كها قال قوم للحجّاج وقد قتل رجلاً: أقبرنا فلاناً (٢) أي جمعله ذا قبر، يقال: قبرت زيداً اذا دفنته، وأقبره الله جعله ذا قس كها قال: ((ثم أماته فأقبره) (٣).

وقوله: «أو ننسأها» فالنسء التأخير ونقيضه التقديم، يقال: انسأت الابل عن الحوض أنسأها نسأ اذا اخربها عنه، وانتسأت عن الشيء اذا

<sup>(</sup>١) الحجة لابي على الفارسي: ج٢ ص١٤٥ نقلاً عنه.

<sup>(</sup>٢) تهذیب اللغة: مادة «قبر» ج١ ص١٣٨.

<sup>(</sup>٣) عبس: ٢١.

تباعدت عنه انتساءً، ونسأتُ الابلّ في ظمئها فأنا أنسؤها نسأ اذا زدتها في ظمئها يوماً أو يومين أو أكثر من ذلك، وظمؤها منعها الماء، ونسأت الماشية تنسأ نسأ أذا سمنت، وكل سمين ناسئ، وتأويلها: ان جلودها نسأت أي تأخرت عن عظامها، قاله الزجاج (١٠)، وقال غيره: انما قيل ذلك لأنها تأخرت في المرعى حتى سمنت، ونسأت المرأة تنسئ نسأ اذا تأخّر حيضها عن وقته ورجي حملها، ويقال: أنسأت فلاناً البيع ونسأ الله في أجل فلان، وأنسأ الله أجله اذا أخر أجله. والنسيء تأخر الشيء ودفعه عن وقته، ومنه قوله تعالى: «انما النسيء زيادة في الكفر» (١٠) وهو ما كانت العرب تؤخّر من الشهر الحرام في الجاهلية، ونسأت اللبن أنسؤه نسأ اذا أخذت حليباً وصببت عليه الماء، واسم ذلك: النسيء، والنسيء هذا سمي بذلك لأنه اذا خالطه الماء أخر بعض أجزاء اللبن عن بعض، قال الشاعر:

سقوني النسء ثم تكنفوني عداة الله من كذب وزور (٣) ويقال للعصاة: المنسأة لأنها ينسأ بها أي يؤخّر بها ما يساق عن مكانه، ويدفع بها الانسان عن نفسه، ونسأت ناقتي اذا رفعتها في السير. وأصل الباب التأخير.

### المعنى:

وقال الحسن في قوله: «ما ننسخ من آية أو ننسها»: إنّ نبيكم صلّى الله عليه وآله أُقرىء قرآناً ثم نسيه فلم يكن شيئاً، ومن القرآن ما قد نسخ وأنتم

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليه في المصادر المتوفّرة.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٣٧.

<sup>(</sup>٣) مقايس اللغة: مادة «نسى» ج٥ ص٤٢٣، والبيت لعروة بن الورد.

تقرأونه(١). وقال ابن عباس: «ما ننسخ من آية» أي ما نبدل من آية(٢) .

ومن قرأ ننسأها بالهمزيفان معناه نؤخرها من قولك:نسأت هذا الأمر أنسؤه نساءً اذا أخّرته، وبعته بنسأ أي بتأخير، وهوقول عطا وابن أبي نجيح ومجاهد وعطية وعبيد بن عمير(٣). وعلى هذا يحتمل نؤخرها أمرين:

أحدهما: فلا ننزلها، وننزل بدلاً منها ما يقوم مقامها في المصلحة، أو ما يكون أصلح للعباد منها. وهذا ضعيف؛ لأنه لا فائدة في تأخير ما لا يعرفه العداد ولا علمه ولا سمعه .

والثاني: نؤخرها الى وقت ثـان فنأتي بدلاً منها في الوقت المقدم بما يقوم مقامها. فأما من حمل ذلك على معنى يرجع الى النسخ فليس يحسن، لأنه يصير تقديرها :ما ننسخ من آية أو ننسخها، وهذا لا يجوز.

ومعنى قوله: «نأت بخير منها أو مثلها» قيل فيه قولان:

احدهما: قال ابن عباس: نأت بخيرٍ منها لكم في التسهيل والتيسير (١٠) كالأمر بالقتال الذي سهل على المسلمين بدلالة قوله: «الآن خفف الله عنكم» (٥) أو مثلها كالعبادة بالتوجه الى الكعبة بعد ما كان الى بيت المقدس.

والوجه الثاني: بخيرمنها في الوقت الثاني، أي هي لكم خيرمن الأولى

<sup>(</sup>۱) تفسیره: ج۱ ص۱۱۱.

<sup>(</sup>٢) تفسير الماوردي: ج١ ص١٧٠، وتفسير الطبري: ج١ ص٣٧٨.

<sup>(</sup>٣) الحجّة لأبي علي الفارسي: ج٢ ص٤٦، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٧١، والعين: مادة «نسأ» ج٧ ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) احكام القرآن: ج١ ص٥٩.

<sup>(</sup>٥) الأنفال: ٦٦.

في باب المسلحة، أو مثلها في ذلك، وهو قول الحسن (١) وهذا الوجه اقوى، وتقديره كأن الآية الأولى في الوقت الثاني في الدعاء الى الطاعة والزجر عن المعصية مثل الآية الأولى في وقتها، فيكون اللطف بالثانية كاللطف بالأولى إلّا أنه في الوقت الثاني بسهل مها دون الأولى.

وقال ابو عبيدة: معنى «ننساها» اي نمضيها فلا ننسخها (٢٠)، قال طفة:

أمون كالواح الأراني نسائها على لاحب كانه ظهر بُرجِدِ<sup>(٦)</sup> يعني امضيتها. ومن قرأ «نُنسِها» بضم النون وكسر السين يحتمل أمور:

أحدهما: أن يكون مأخوذاً من النسيان إلّا أنّه لا يجوز أن يكون ذلك من النبي صلّى الله عليه وآله لأنه لا يجوز ذلك من حيث ينفر عنه، ويجوز ذلك على الأمة بأن يؤمروا بترك قراءتها وينسونها على طول الأيام، ويجوز أن ينسيهم الله تعالى ذلك وان كانوا جمعاً كثيراً، ويكون ذلك معجزاً بمعنى الترك من قوله: «نسوا الله فنسيهم» (أن والأول عن قتادة، والثاني عن ابن عباس، وقال: معناه نتركها لا نبدلها (أن).

وقال الزجاج: ننسها بمعنى نتركها خطأ، انما يقال: نسيت بمعنى تركت،

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن: ج١ ص٥٩.

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن: ج١ ص٤٩.

 <sup>(</sup>٣) ديوانه «شرح الشنتمري»: ص٢١، وفي الخطية «وعنس» بدل «أمون» وأمون الناقة التي
 يؤمن عثارها.

<sup>(</sup>٤) التوبة: ٦٠٧.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص٣٧٩، وتفسير ابن عباس: ص١٦.

الجزء الأوَّل، سورة البقرة، الآبة: ١٠٦ \_\_\_\_\_\_\_ ٢٥٧

ولا يقـال: انسيت بمعنى تركـت، وانما مـعنى ننساها نتـركهـا أي ان نأمركم بتركها(۱).

قـال الـرماني: انما فسّـر المفسرون على ما يؤول الـيـه المعنى لأنه اذا امر بتركها فقد تركها .

فان قيل : اذا كان نسخ الآية رفعها وتركها فما معنى ذلك إلّا أن يترك ، ولمّ جمع بينهما؟

قيل: ليس معنى تركها إلّا أن يترك وقد غلط الزجاج في توهمه ذلك وإنما معناه اقرارها فلا ترفع، كما قال ابن عباس: نتركها ولا نبدلها وانما قال: «ألم تعلم ان الله على كل شيء قدير» تنبيها على انه يقدر على آيات وسور مثل القرآن ينسخ بها أمره لنا فيه بما أمرنا فيقوم في النفع مقام المنسوخ أو أكثر.

وقـال بعضهم: مـعنى «أو» في الآية الواو، كأن قال: مـا ننسخ من آية وننساها نأت بخرمنها، فعلى هذا زالت الشهة .

فان قيل: أي تعلق بين هذه الآية وبين التي قبلها؟

قلنا: لما قال في الآية الأولى: «ما يود الذين كفروا من أهـل الكتاب ولا المشركين أن ينزل عليكـم من خيرٍ من ربكم» دلّ في هذه الآية على انه جل وعز لا يخليهم من إنزال خير اليهم، خلاف ما يود اعداؤه لهم .

فان قيل: هل يجوز نسخ القرآن بالسنة أم لا؟

قلنا: فيه خلاف بين الفقهاء، ذكرناه في أصول الفقه(٢)، وبين

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص١٩٠.

<sup>(</sup>٢) عدّة الأصول: ص٢٠٩.

أصحابنا ايضاً فيه خلاف إلا أن يقوى في النفس جواز ذلك. وقد ذكرنا أدلة الفريقين والشبه فيها في أصول الفقه لا يحتمل ذكرها هذا المكان. وانما أجزنا ذلك ؛ لأن تلاوة القرآن والعمل بما فيه تابع للمصلحة، ولا يمتنع ان تتغير المصلحة تارة في المتلاوة فتنسخ وتارة في الحكم فينسخ وتارة فيها فينسخان، وكذلك لا يمتنع أن تكون المصلحة في أن تنسخ تارة بقرآن وتارة بالسنة المقطوع بها، فذلك موقوف على الأدلة.

وقوله: «نأت بخير منها» لا يدل على انّ السنة خير من القرآن؛ لأنّ المراد بذلك نأت بخير منها في باب المصلحة، على أنّ قوله: «نأت بخير منها» فمن أين ان ذلك الخبريكون ناسخاً فلا متعلق في الآية يمنع من ذلك، والأولى جوازه. على أنّ هذا وان كان جائزاً فعندنا انه لم يقع لأنه لا شيء من ظواهر القرآن يمكن ان يدعى انه منسوخ بالستة اجماعاً، ولا بدليل يوجب العلم، وأعيان المسائل فيها خلاف نذكر ما عندنا فيه اذا مررنا بتأويل ذلك.

وامّا ما روي عن سعيد بن المسيب من أنه كان يقرأ «أو تنسها» بالتاء المعجمة من فوق وفتح السين (١) فشاذ لا نلتفت اليه، لأنا قد بيّنا إنّ النبي صلّى الله عليه وآله لا يجوز عليه أن ينسى شيئاً من وحي الله. وكذلك ما روي عن أبي رجاء العطاردي «نُنسها» بضم النون الأولى، وفتح الأخرى وتشديد السن وكسرها شاذة (١)

وفي الآية دليل على أنّ القرآن غير الله، وأن الله هو المحدث له والقادر عليه؛ لأن ما كان بعضه خيراً من بعض أو شراً من بعض فهو غير الله

<sup>(</sup>١) و(٢) مختصر شواذ القرآن: ص١٦.

لامحالة: وفيهادليل على أنّ الله قادر عليه، وما كان داخلاً تحت القدرة فهو فعل، والفعل لا يكون إلا محدثاً، ولأنه لو كان قديماً لما صحّ وجود النسخ فيه؛ لانه اذا كان الجميع حاصلاً فيا لم يزل، فليس بعضه بأن يكون ناسخاً والآخر منسوخاً بأولى من العكس.

فان فيل: لم قال: «ألم تعلم ان الله» أو ما كان النبي صلّى الله علميه وآله عالماً بأن الله على كل شيء قدير؟

قلنا عنه جوابان:

أحدهما: إنّ معنى قوله: «الم تعلم» أما علمت.

والشاني: انه خرج ذلك مخرج التقدير، كها قال: «أأنت قلت للناس» (١) وفيه جواب ثالث: انه خطاب للبي صلّى الله عليه وآله والمراد أمته بدلالة قوله بعد ذلك: «وما لكم من دون الله من ولي ولا نصير».

قوله تعالى:

أَلَمْ تَعْلَمُ أَكَ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ اللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ۞ آية .

### المعنى:

«الولي» في الآية هو القيم بالأمر من وليه الشيء، ومنه ولي عهد المسلمين .

ومعنى قوله: «من دون الله» سوى الله، قال أمية بن أبي الصلت: يانفس مالك دون الله من واق وما على حدثان الدهر من باق<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>١) المائدة: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) ديوانه: ص٤٣.

وفي قوله: «مالكم من دون الله من ولي ولا نصير» ثلاثة أوجه: أحدها: التحذير من سخط الله وعقامه اذ لا أحد منع منه.

والثاني: التسكين لنفوسهم إنّ الله ناصرهم دون غيره، اذ لا يعتد بنصر أحد مع نصره .

والثالث: التفريق بين حالهم وحال عبّاد الأوثان مدحاً وذماً لأولئك. وهذا قال أبوعلي الجبائي، وإنما قال للنبي صلّى الله عليه وآله: «الم تعلم أنّ الله له ملك السماوات والأرض» وان كان النبي صلّى الله عليه وآله عالماً بأن له الملك كلّه لأمر ين:

أحدهما: التقرير والتنبيه الذي يؤول الى معنى الايجاب، كما قال . حرير:

ألستم خير مسن ركب المطايا واندى العالمين بطون راح (١) وانكر الطبري ان يدخل حرف الاستفهام على حرف الجحد بمعنى الاثبات (١)، والبيت الذي أنشدناه يفسد ما قاله، وايضاً قوله: «أليس ذلك بقادر على ان يحيى الموتى» (١) وقوله: «أليس الله بكافٍ عبده» (١) وغير ذلك نفسد ما قاله.

والوجه الثاني : انه خطاب للنبي صلّى الله عليه وآله والمراد به أمته كما قال: «يا أيها النبي إذا طلقتم النساء»(°)، وقال جميل بن معمر:

<sup>(</sup>۱) ديوانه: ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٣٨٣.

<sup>(</sup>٣) القيامة: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) الزمر: ٣٦.

<sup>(</sup>٥) الطلاق: ١.

ألا انّ جيراني العشية رائح دعهم دواع من هوى ومنادح (١) وانما يحسن ذلك لأنّ غرضه الخبر عن واحد فلذلك قال (رائح)،وقال أيضاً:

خليلي فيا عشمًا هل رأيمًا قتيلاً بكى من حب قاتله قبلي (٢) يريد قاتلته، فكتي بالمذكر عن المؤنث، قال الكميت:

الى السراج المنير أحمد لا يعدلني رغبة ولا رهب عنه الى غيره ولو رفع النه اس الي العيون وارتقبوا وقيل افرطت بل قصدت ولو عنفني القائلون أو ثلبوا لجّ بتفضيلك اللسان ولو أكثر فيك الضجاج واللجب انت المصنى المحض المهذب في النه سبة إن نص قومك النسب (٣)

قالوا: انما خرج كلامه على وجه الخطاب للنبي صلّى الله عليه وآله وأراد به أهل بيته بدلالة قوله: ولو أكثر فيك الضجاج واللجب، لأنه لا أحد يوصف من المسلمين بتعنيف مادح النبي صلّى الله عليه وآله ولا باكثار الضجاج واللجب في إطناب القول فيه، وانما قال: «له ملك السموات» ولم يقل مِلك، لأنه أراد ملك السلطان والملكة دون المملك، يقال من ذلك: ملك فلان على هذا الشيء يملكه مُلكاً ومَلكاً ومِلكاً. والنصير فعيل من قولك: نصرتك أنصرك فأنا ناصرك ونصيرك، وهو المؤيد.

 <sup>(</sup>١) لم نجمه في ديوانه، وذكره أبو زيد في النوادر في اللغة: ص٥٥، ونسبه الى حيّان بن محلية المتحاربي.

<sup>(</sup>٢) ديوان جميل بن معمر: ص٧٣.

<sup>(</sup>٣) القصائد الهاشميات للكميت: ص٥٦، والحيوان للجاحظ: ج٥ ص١٧٠.

قوله تعالى:

أَمَّ ثُرِيدُونَ اَن تَسْتَقُواْ رَسُولَكُمُ كَمَاسُيِلَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ وَمَن يَبَلُ وَمَن يَبَدُلُ وَمَن يَبَكُ وَمَن يَبَدَّلُ اللهِ اللهِ عَلا علاف .

# سبب النزول:

اختلف المفسّرون في سبب نزول هذه الآية، فروي عن ابن عباس أنه قال: قال رافع بن خزمة ووهب بن زيد لرسول الله صلّى الله عليه وآله: إثننا بكتاب تنزله علينا من الساء نقرأه وفجّر لنا انهاراً نتبعك ونصدقك، فأنزل الله في ذلك من قولها: «أم تريدون أن تسألوا رسولكم كما سئل موسى من قبل» (١).

وقال الحسن: عنى بذلك المشركين من العرب لما سألوه فقالوا: «أو تأتي بالله والملائكة قبيلا»،وقالوا: «أو نرى ربنا» (٢٠).

وقال السدي: سألت العرب محـمداً صلّى الله عليه وآلـه أن يأتيهم بالله فيروه جهرة<sup>(٣)</sup> .

وقال مجاهد: سألت قريش محمداً أن يجعل لهم الصفا ذهباً، فقال: نعم هو لكم كالمائدة لبني إسرائيل، فأبوا ورجعوا<sup>(؛)</sup>.

وقال أُبوعلى: روي ان النبي صلّى الله عـلـيه وآله سأله قومه ان يجعل

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٥٨٥.

 <sup>(</sup>٣) تفسير ابن عطية: ج١ ص٣٨٧، والشاهد الأول من سورة الاسراء: ٩٢ والثاني من سورة الفرقان: ٢١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٣٨٥.

<sup>(</sup>٤) تفسيره: ص٢١١.

لهم ذات أنواط كها كان للمشركين ذات انواط وهي شجرة كانوا يعبدونها ويعلقون عليها التمر وغيره من المأكولات، كها سألوا موسى «اجعل لنا إلهاً كما لهم الهة»(١).

#### اللغة:

ومعنى «أم» في قوله: «أم تريدون» الـتـوبيخ وإن كـان لـفظها لفظ الاستفهام، كقوله تعالى: «كيف تكفرون بالله»(۲٪.

و(أم) على ضربين: متصلة ومنفصلة، فالمتصلة عديلة الألف وهي مفرقة لما جمعته «أحد» تقول: اضرب مفرقة لما جمعته «أحد» تقول: اضرب أيهم شئت أزيداً أم عمراً أم بكراً. والمنفصلة غير المعادلة لألف الاستفهام قبلها لا تكون إلاّ بعد كلام، لأنها بمعنى بل. والالف كقول العرب: إنها لابل ام شاة كأنه قال: بل شاة هي، ومنه قوله: «المح تنزيل الكتاب لا ربب فيه من رب العالمين» أم يقولون افتراه»(٣) كأنه قال: بل يقولون افتراه، وكذلك «أم تريدون» كأنه قيل: بل تريدون، وقال الأخطل.

كذبتك عينك أم رأيت بواسط غلس الظلام من الرباب خيالا (١٠) وقال الفراء: إن شئت قلت قبله استفهام فـتردّه عليه، وهوقوله: «ألم تعلم ان الله على كل شيء قـدير» (٥٠) وقال الرماني في هذا: بعـد أن تـكون

<sup>(</sup>١) حكاه الفخر الرازي في تفسيره: ج٣ ص٣٥، وكذا أبوحيان في البحر الحيط: ج١ ص٣٤٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) السجدة: ١ و٢ و٣.

<sup>(</sup>٤) ديوانه: ص٢٤٦. (٥) معاني القرآن: ج١ ص٧١.

على المعادلة ولابد أن يقدر له: أم تعلمون خلاف ذلك فتسألون رسولكم كما سئل موسى من قبل، والمعنى(١) أنهم يتخيرون الآيات ويسألون المحالات كما سئل موسى، فقالوا: «اجعل لنا إلها كما لهم آلهة»(٢) وقالوا: «لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة» (٣) وهذا الوجه اختاره البلخي والمغربي .

وحكى عن بعضهم أن ذلك عطف على قوله: «أفتؤمنون ببعض الكتاب» (؛) وقيل ايضاً لما قيل لهم قولوا: «انظرنا واسمعوا» (°) كأن تقدير الكلام فهل تعقلون هذا أم تريدون أن تسألوا رسولكم.

وقوله: «سواء السبيل» معناه قصد الطريق، على قول الحسن.

و(سواء) بالمد تكون على ثلاثة أوجه: معنى قصد وعدل ومعنى وسط، كقوله: «خذوه فاعتلوه الى سواء الجحم» (٦) وقوله: «فاطّلع فرآه في سواء الجحم» (٧) أي وسطها، قال حسان:

وتكون معنى غير، كقولك للرحل: اتيت سواك أي غيرك.

<sup>(</sup>١) في الحجرية والخطية هكذا: «والمعنى عنهم بأنهم».

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٣٨. (٣) القرة: ٥٥.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٥٨. (٥) القرة: ١٠٤.

<sup>(</sup>٦) الدخان: ٧٤.

<sup>(</sup>v) الصافات: ٥٥.

<sup>(</sup>۸) دیوانه: ص۸۵، وفیه «ورهطه» بدل «ونسله».

ومعنى «ضل» هاهنا الذهاب عن الاستقامة، قال الاخطل:

كنت القذى في موج اكدر مزبد قذف الأتي به فضل ضلالا (۱) أي ذهبت يميناً وشمالاً. والسبيل والطريق والمذهب نظائره ويقال: اسبل اسبالاً وسبله تسبيلاً، والسبيل يذكّر ويؤنّث والجمع السبل، والسابلة المختلفة في الطرقات في حوائجهم والجمع السوابل، وسبل سابل كقولمم: شعر شاعر، والسبلة ما على الشفة العليا من الشعر بجمع الشاربين وما بينها. والسبل المطر المسبل، والمسبولة هي سنبلة الذرة والارز ونحوه اذا مالت، ويقال للزرع اذا سنبل، سنبلة ويقال: اسبلت اسبالا اذا ارخيته، واشبل

ه واسبل اليوم من برديك اسبالا (٢) ه

الرحل إزاره إذا ارخاه من الخيلاء، قال الشاعر:

وأصل الباب الاسبـال وهو الحــــّــ. والسؤال هو الطلب ممـن يعــلم معنى الطلب أمراً من الأمور.

### المعنى:

ووجه اتصال هذه الآية بما قبلها والتعلق بينها انه لما دل الله بما تقدم من الآيات وما ينسخه فكأنه قال: من الآيات وما ينسخه فكأنه قال: الم لا ترضون بذلك فتخيروا الآيات وتسألوا المحالات «كما سئل موسى» لأن الله تعالى الها يأي بالآيات على ما يعلم فيها من المصحلة، فاذا أتى بآية

<sup>(</sup>١) ديوانه: ص٢٥٢.

 <sup>(</sup>۲) جهرة اللغة: مادة «بَسَ ل»ج ١ص ٢٨٩، والشاعر أمية بن أبي الصلت وفيه «في» بدل «من» وصدر البيت:

واشرب هنيئ فقد شالت نعامهم

تقوم بها الحجة فليس لأحد الاعتراض عليها ولا له اقتراح غيرها؛ لأنه تعنت إذ قد صح البرهان بها .

وقوله: «ومن يتبدل الكفر بالايمان» معناه من يستبدل الكفريعني الجحود بالله وبآياته بالتصديق بالله وبآياته وبالاقرار به. وقال بعضهم: عبر بالكفر هاهنا عن الشدة وبالايمان عن الرخاء (١٠) وهذا غير معروف في اللغة ولا العرف إلّا ان يراد بذلك الثواب والعقاب اللذان يستحقان عليها فكون له وحه في التنزيل.

### قوله تعالى:

وَدَّكَثِيرٌ مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِئْنِ لَوْيَرُدُّونَكُمْ مِّنَابَقْدِإِيمَنِكُمْ كُفَّالًاحَسَنًا مِّنْ عِندِأَنفُسِهِم مِّنَابَعَدِمانَبَيِّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُّ فَاعْفُواْ وَاصْفَحُواْحَتَّى يَأْتِيَ ٱللَّهُ إِنْمَ إِثَّالِلَهُ عَلَى كُلِّ مِثْنَاءٍ قَدِيرٌ ثَنِيْ آية واحدة.

### المعنى والاعراب:

المعني بقوله: «ود كثير من أهل الكتاب» -عن الحسن النصارى والهود، وقال الزهري وقتادة: كعب بن الاشرف، وعن ابن عباس: حي بن اخطب وابو ياسر بن اخطب (۲).

و «حسداً» نصب على أحد أمرين:

أحدهما: على الجملة التي قبله بدلاً من الفعل، كأنه قال: حسدوكم حسداً، كأنه قال: نحسدك حسداً.

<sup>(</sup>١) حكاه الطبري في تفسيره عن أبي العالية: ج١ ص٣٨٧.

<sup>(</sup>٢) اسباب النزول للواحدي: ص٢٢، وتفسير الطبري: ج١ ص٣٨٨.

والآخر: ان يكون مفعولاً، كأنّه قال: يردّونكم لأجل الحسد، كها تقول: جئته خوفاً منه، تقول: حسدت أحسد حسداً.

#### اللغة:

وحسدتك على الشيء وحسدتك الشيء بمعنى واحد، قال الشاعر: فقلت الى الطعام فقال منهم فريق نحسد الانس الطعاما<sup>(١)</sup>

ورجل حاسد وحسود وحسّاد، والحسد هو الأسف بالخيّر على من له خير، وأشد الحسد التعرّض للاغتمام بكون الخير لأحد، وقد يكون الحاسد متمتيّاً لزوال النعمة عن المحسود وان لم يكن يطمع في تحوّل تلك النعمة.

والصفح هو التجاوز عن الذنب، والصفح والعفو والتجاوز بمعنى واحد، يقال: صفح صفحاً وتصفح تصفحة، وتصافحوا تصافحاً، والصفحة ما كان من ظاهر الشيء،يقال لظاهر جلد الانسان: صفحة، وكذلك هومن كل شيء، ومن هذا صافحته أي لقيت صفحة كفه صفحة كفي، وفي الحديث «النشيج للرجال والتصفّح للنساء» (٢) أي التصفيق،فانما هو لأنها تضرب بصفحة كف على صفحة الأخرى، وأنشد الاصمعى:

بسطة من على مسطة مرى، وسطة مسطى، كأن مصفحات في ذراه وأنواحاً عليهن المآلي<sup>(٢)</sup>

المآلي جم مئلاة وهي خرقة تمسكمها النابحة تقلص بها دمعتها، والصفاح من السيوف العراض واحدها صَفحة وصُفحة، وقال:

ضربناهم حتى اذا ارفضَّ جمعهم علوناهم بالمرهفات الصفائح<sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>١) جمهرة اللغة: مادة «حَدَسَ» ج٢ ص١٢٢، والبيت لشمير بن الحارث الضبيّ.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد بن حنبل: ج٢ ص٢٤١، والرواية هكذا فيه: التسبيح للرجال والتصفيح للنساء.

<sup>(</sup>٣) ديوان لبيد بن ربيعة: ص١٠٩.(٤) لم نعرف قائله.

وصفحت عنه قيل فيه قولان:

أحدهما: اني لم أواخذه بذنبه وأبديت مني صفحة جميلة .

[الثاني]: وقيل: بل لم يرمني ما يقبض صفحته(١).

وتقول: صفّحت الورقة أي تجاوزتها الى غيرها، ومنه تصفّحت الكتاب وقد تصفّح الكتاب وقد يتصفح الكتاب من لا يحسن ان يقرأ، وسمّي الصفح من المصحف وغيره من الدفاتر من الصفحة، ومنه «فاصفح الصفح الجميل» (٢) وقوله: «فاعفوا واصفحوا» قال الحارث بن هشام:

وصفحت عهم والأحبة فيهم طمعاً لهم بعقاب يوم سرمد(٣)

أي لم أحاربهم لاقبض صفاحهم أو اربهم ذلك في نفسي، ويقال: نظر اليهم صفحاً بقدر ما أبدى صفحته لم يتجاوز، والصفاح موضع ستي بذلك لأنه صخور مستوية تبدو صفائحها. وأصل الباب صفحة الشيء وهي ظاهره.

وقوله: «من عند أنفسهم» قال الزجاج: متعلق بد «ود كثير» لا بقوله: «حسداً» لأن حسد الانسان لا يكون من غير نفسه (۱). وقد يجوز ان يتصل بقـوله: «حسداً» على التوكيد، كما قـال تعالى: «ولا طائر يطير بجناحيه» (۱۰).

ويحتمل وجهاً آخر: وهـو إنّ اليهود كانوا يضيفون الكفر والمعاصي الى

<sup>(</sup>١) تهذيب اللغة: مادة «صفح» ج؛ ص٥٧، ذكر القول الأول دون الثاني.

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٨٥.

<sup>(</sup>٣) الكتاب لسيبويه: ج١ ص٣٦٩، وفيه «مفسد» بدل «سرمد».

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن: ج١ ص١٩٣.

<sup>(</sup>ه) الأنعام: ٣٨.

الله تعالى فقال الله: «من عند انفسهم» تكذيباً لهم أنها من عند الله.

وقوله: «من بعد ما تبيّن لهم الحق» قال قتادة: من بعد ما تبين لهم ان محمداً رسول الله صلّى الله عليه وآله والاسلام دين الله، وهو قول الربيع والسدي وابن زيد، وروي عن ابن عباس مثله(۱).

وقال ابن عباس: إنّ قوله: «فاعفوا واصفحوا حتى يأتي الله بأمره» منسوخة بقوله: «فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم» (٢٠). وقال قتادة: نسخت بقوله: «قاتلوا الذين لايؤمنون بالله ولاباليوم الآخر...» الآية، وبه قال الربيع والسدى (٣).

وروي عن أبي جعفر محمد بن علي عليها السلام انه قـال: لم يؤمر رسول الله صـلّـى الله عليه وآله بقـتـل ولا أذن له فيه حتى نـزل جبرائيل عليه السلام بهذه الآية «أذن للذين يقاتلون بأنهم ظلموا» وقلده سيفاً(؛) .

وقوله: «حتى يأتي الله بأمره» قال ابوعلي: «بأمره» لكم بعقابهم أو يعاقبهم هوعلى ذلك ، ثم أتى بأمره فقال: «قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله»(ه).

وقوله: «ان الله على كل شيء قدير» قيل فيه ثلاثة اقوال:

قال ابوعلي: انه قدير على عقابهم اذ هو «على كل شيء قدير» .

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٣٨٩، وتفسير ابن عباس: ص١٦.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن للجصاص: ج١ ص٦٠.

 <sup>(</sup>٣) الناسخ والمنسوخ للنحاس: ص٢٦، ونقل الجفاص في أحكام القرآن: ج١ ص٦٠ ان قتادة قال: نسختها «اقتلوا المشركين حيث وجدتموهم».

<sup>(</sup>٤) لم نعثر عليه في مجاميعنا الحديثية وذكره أيضاً الفخر الرازي في تفسيره: ج١ ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٥) التوبة: ٢٩.

وقال الزجاج: قدير على ان يدعو الى دينه بما احب مما هو الأليق بانجائكم اي فيأمر بالصفح تارة وبالعقاب أخرى على حسب المصلحة(١).

والشالث: انه لما أمر بالامهال والتأخير في قوله: «فاعفوا واصفحوا» كأنّ فيه تعلّق النفس بالعافية في ذلك ، فقال: امهلوهم فانهم لا يعجزون الله ولا يفوتونه، اذ هو «على كل شيء قدير».

وانما أمرهم بالصفح والعفو وان كانوا مضطهدين مقهورين مقموعين، من حيث ان كثيراً من المسلمين كانوا عزيزين في عشائرهم وأقوامهم يقدرون على الانتصار والانتقام من الكفار، فأمرهم الله تعالى بأن يعفوا وإن قدروا حتى يأتي الله بأمره.

قوله تعالى:

وَأَقِيمُواْ الصَّكَوْةَ وَءَاتُواْ الزَّكَوْةُ وَمَالْفَذِمُواْ لِأَنْشِكُمُ مِّ مِّنْ خَيْرِيَجِدُوهُ عِندَ اللَّهِ إِنَّاللَّهِ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِيبِ بُنِّ ۖ آية واحدة بلا خلاف .

### المعنى:

إن قبل: ما المقتضى لذكر الصلاة والزكاة هاهنا؟

قلنا: انه تعالى كما أخبرهم بشدة عداوة اليهود لهم وأمرهم بالصفح عنهم قال: «اقيموا الصلاة وآتوا الزكاة» فإنّ في ذلك معونة على الصبر مع ما تجزون بها من الثواب والأجرء كها قال في موضع آخر: «واستعينوا بالصبر والصلاة» (٣).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص١٩٣.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٥٤.

وقوله: «وما تقدّموا» معنى (ما) الجزاء، وجوابه «تجدوه»، ومثله «ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها» (١)، والخير المذكور في الآية هو العمل الصالح الذي يرضاه الله.

ومعنى «تَجدوه» أي تجدوا ثوابه، وكذا قال الربيع، كما قال ابن نجا: هوسيحت المدينة لا تلمها (٢) ه

أي سبّح أهل المدينة .

وقوله: «ان الله بما تعملون بصير» معناه انه لا يخفى عليه شيء من أعمالكم، جازاكم على الاحسان بما تستحقونه من الثواب، وعلى الاساءة بما تستحقونه من العقاب، فاعملوا عمل من يدري أنه يجازيه من لا يخفى عليه شيء من عمله، ففي ذلك دلالة على الوعد والوعيد والأمر والزجر وان كان خبراً عن غر ذلك في اللفظ.

قوله تعالى:

وَقَالُواْ لَنَ يَدْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْنَصَنْرَئُ تِنْكَ أَمَانِيُّهُمُّ قُلُهَا قُواْ بُرِهَا نَكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِيقِينَ ۖ آيَة بلا خلاف.

#### المعني:

قوله: «هوداً» يريد يهوداً فحذف الياء الزائدة و وحد كان، لأن لفظة (من) قد تكون للواحد وتكون للجماعة، والعرب تقول: من كان صاحباك . ولا يجوز الوقف على قوله: «وقالوا» بل يجب صلته بقوله: «لن

(١) فاطر: ٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٣٩١، وعجز البيت: رأت قرأ بسوقهم نهارا.

يدخل الجنة» الآية .

فان قيل: كيف جمع بين اليهود والنصارى في الحكاية مع افتراق مقالتهما في المعنى وكيف يحكى عنها ما ليس بقول لهما؟

قلنا: فعل ذلك للايجاز والاختصار وتقديره: قالت اليهود لن يدخل الجنة إلا من كان يهودياً، وقالت النصارى لن يدخل الجنة الامن كان نصرانياً، فادرج الخبرعنها للايجاز من غير اخلال، اذ شهرة حالها تغني عن البيان، ومثله في الادراج والجمع من غير تفصيل قوله: «قلنا اهبطوا» (١) والما كانت الصورة إهبط لابليس ثم قيل: اهبطا لادم وحواء فحكاه على المعنى. وتقدير الكلام: وقال بعض أهل الكتاب لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً.

وقال بعضهم: لن يدخل الجنة إلاّ من كان نصارى، والبعض الثاني غير الأوّل إلّا أنّه لما كمان اللفظ واحداً أُجمع مع الأول، قال حسان بن ثابت:

أمن يهجبو رسول الله منكم ويدحه وينصره سواء (٢) تقديره: ومن يمدحه وينصره، غير انه اخبار عن جملة واحدة، وانما حقيقة عن بعضين متفرقين، ومثله «هو الذي خلقكم من نفس واحدة» يعني آدم، ثم قال: «وجعل منها زوجها» (٣) اي من النفس بعني الجنس، فهو في اللفظ على غرج الراجع الى النفس الأولى، وفي تحقيق المعنى لغيرها،

<sup>(</sup>١) البقرة: ٣٦.

<sup>(</sup>۲) دیوانه: ص۲۸.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٨٩.

وهذا قول أكثر المفسرين السدي وغيره (١).

وفي معنى (هود) ثلاثة أقوال:

أحدها: انه جمع هائد وهود كحائل وحول، وعائد وعود، وعائط وعوط، وهو جمع المذكر والمؤنث على لفظ الواحد، والهائد التائب الراجع الى الحق. .

والوجه الثاني: أن يكون مصدراً يصلح للواحد والجمع، كما يقال: رجل فطر، وقوم فطر، ونسوة فطر، ورجل صوم، وقوم صوم.

والثالث: ان يكون معناه إلّا من كان يهودياً إلّا انّ الياء الزائدة حذفت، ورجع الى معنى الأصل من اليهود .

ومعنى «أَمَانيهم» قـال المؤرج: أباطيلهم ـبلغة قـريشـ. وقال قتادة: أماني يتمنـونها على الله كاذبة،وبه قـال الربيع (٢٠). وقيـل أيضاً: معناه تـلك أقاويلهم وتلاوتهم،كما قال: «لا يعلمون الكتاب إلاّ أماني»(٣) أى تلاوة.

ومعنى «هاتوا» احضروا، وهو وإن كان على لفظ الأمر المراد به الانكار والتعيير، وتقديره: ان آتيتم ببرهان صحّت مقالتكم ولن يأتوا به، لأنّ كل مذهب باطل فلا برهان عليه .

والبرهان والحجّة والدلالة والبيان بمعنى واحد، وهوما أمكن الاستدلال به على ما هو دلالة عليه مع قصد فاعله الى ذلك، وفرّق الرماني بين الدلالة والبرهان بأن قال: الدلالة قد تنبىء عن معنى فقط لا يشهد بعنى آخر، وقد تنبىء عن معنى يشهد بمعنى آخر، والبرهان ليس كذلك

<sup>(</sup>١) كالزجاج في معاني القرآن: نج١ ص١٩٤.

<sup>(</sup>٢) ذكر قولمها الطبري في تفسيره: ج١ ص٣٩٢.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٧٨.

لأنّه بيان عن معنى ينيء عن معنى آخر.

وهذا الذي ذكره لا يسلم له لانه محض الدعوى، وبه قال الحسن ومجاهد والربيع والسدي(١٠).

«هاتوا برهانكم» أي حجتكم، وفي الآية دلالة على فساد التقليد، لأنه لو جاز التقليد، لما ألزم القوم أن يأتوا فيا قالوه ببرهان، وقد يجوز في العربية أمانيهم بالتخفيف على ما ذكره الزجاج (٢)، والتثقيل أجود.

قوله تعالى :

بَىٰىَمَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ وَلِلَّهَ وَهُوَ مُحْسِتُ ۚ فَلَهُۥ ٱَجْرُهُۥ عِندَرَبِهِۦوَلَاخَوْثُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَعْزَنُونَ ۚ شَقِ آية بلا خلاف .

### اللغة والمعنى:

فان قيل: أليس (بلي) انما تكون في جواب الاستفهام مثل قوله: «ألست بربكم قالوا بلي»(") فكيف دخلت هاهنا؟

قلنا: إنما جاز ذلك لأنه يصلح أن يكون تقديره: أما يدخل الجنة أحد فقيل: «بلى من أسلم وجهه لله» لأن ما تقدم يقتضي هذا السؤال، ويصلح ان يكون جواباً للجحد على التكذيب، كقولك: ما قام زيد فيقول: بلى قد قام، ويكون التقدير هاهنا ليس الأمر كها قال الزاعمون: «لن يدخل الجنة إلاّ من كان هوداً أو نصارى» ولكن «من أسلم وجهه لله وهو محسن» فهو الذي يدخلها وينعم فيها، أو بلى من أخلص نفسه لطاعة الله.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ض٣٩٢.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن: ج١ ص١٩٤.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٧٢.

# ومعنى «أسلم» يحتمل أمرين:

احدهما: اسلم الى كذا ععني صرفه اليه ، كقولك: أسلمت الثوب اليه .

والثاني: أسلم له بمعنى أخلص له من قولك: قد سلم الشيء لفلان اذا أخلص له ، ومنه قوله: «ورجلا سلماً لرجل» (١) أي خالصاً، وقال زيد بن عمو و بن نفيا .:

وأسلمت نفسي لمن أسلمت له المزن تحمل عندباً زلالا(٢) وانحا جاز أسلم وجهه لله على معنى أسلم نفسه لله على مجرى كلام العرب في استعمال وجه الشيء وهم يريدون نفس الشيء إلّا أنهم ذكروه باللفظ الاشرف الأنبه ودلوا عليه به، كما قال عز وجل: «كلّ شيء هالك إلّا وجهه»(٣) أي إلّا هو، وقال: «كلّ من عليها فان ويبقى وجه ربك»(١) وقال الأعشى:

أُوْوَلُ الحكم على وجهه ليس قضائي بالهوى الجائر (٥) يعنى على ما هو من صحته وصوابه، وقال ذو الرقة:

فطاوعتُ همّي وانجلى وجهُ بازل من الأمر لم يترك خِلاجاً بُرُولهُا<sup>(١)</sup> يريد انجلى البازل من الأمر. وقال ابن عباس: اسلم وجهه لله اخلص عمله لله. وقال الربيع: اخلص لله. وقال الحسن: يعنى بوجهه وجهه في

(١) الزمر: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) الأغاني: ج٣ ص١٢٨، وفيه «وجهي» بدل «نفسي».

<sup>(</sup>٣) القصص: ٨٨.

<sup>(</sup>٤) الرحمن: ٢٦ و٢٧.

<sup>(</sup>٥) ديوانه: ص٤٩.

<sup>(</sup>٦) ديوانه: ص ٣٢٧.

الدين. وقيل: معناه استسلم لأمر الله(١).

ومن الوجه يقال: توجه توجّهاً، وواجه مواجهة، وتواجهوا تواجهاً. والجهة النحو، تقول: كذا على وجه كذا، والوجهة القبلة شبّهها في كل وجهة أي كل وجه استقبلته، وأخذت فيه، وتقول: توجهوا اليك ووجهوا اليك كل يقال غير أن قولك: توجّهوا اليك على معنى ولوا اليك وجوههم. والتوجّه الفعل الملازم، والوجاه والتجاه لغتان: وهوما استقبل شيء شيئاً، تقول: دار فلان تجاه دار فلان، والمواحهة استقبالك مكلام أو بوحه.

وأصل الباب الوجه مستقبل كل شيء، ووجه الانسان محيّاه، ونقيض الوجه القفاء، ويقال: وجه الكلام تشبيهاً بوجه الانسان لأنه أول ما يبدو منه و بعرف به .

وقد يقال في الجواب: هذا وجه وذلك خلف تشبها أيضاً من جهة الحسن لأن الغالب في الوجه أنه أحسن، ويقال: هذا وجه الرأي الذي يبدو منه ويعرف به، والوجه من كل شيء أول ما يبدو فيظهر بظهور ما بعده.

وقوله: «وهو محسن» في موضع نصب، لأنه في موضع الحال، وانما قال: «فله أجره» على التوحيد، ثم قال: «ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون» على الجمع لأن (من) لفظها لفظ الواحد ومعناها الجمع، فرة تحمل على اللفظ وأخرى على المعنى، كيا قال: «ومنهم من يستمع اليك» (٢٠) وفي موضع أخر: «ومنهم من يستمع اليك. (٢٠) وفي موضع أخر: «ومنهم من يستمع اليك.

<sup>(</sup>١) راجع تفسير الطبري: ج١ ص٣٩٣، وتفسير ابن عباس: ص١٦.

<sup>(</sup>٢) الانعام: ٢٥، ومحمَّد: ١٦.

<sup>(</sup>٣) يونس: ٤٢.

تعال فان عاهدتني لا تخونني نكن مثل من ياذئب يصطحبان (١) فئني واللفظ واحد لأحل المهني.

فان قيل: اذا كان قد ذكر «فلهم أجرهم عند ربهم» فلم قال: «ولا خوف عليم ولا هم يجزنون»؟

قيل عن ذلك جوابان:

أحدهما: الدلالة على انهم على يقين لا على رجاء يخاف معه ألا يكون الموعود به .

والشاني: الفرق بين حالهم وبين حال أهل العقاب الذي يخافون ويحزنون .

قوله تعالى:

وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَرَىٰ عَلَى شَىْءِ وَقَالَتِ النَّصَرَىٰ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَى شَىْءِ وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِئنَبُّ كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمُّ فَاللَّهُ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ يَرْمُ ٱلْقِيدَمَة فِيمَا كَاثُولُ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ اللَّهِ اللهِ علاف.

## النزول:

اختلفوا فيمن نزلت هذه الآية، فقال ابن عباس: انه لما قدم أهل نجران من النصارى على رسول الله صلّى الله عليه وآله اتتهم أحبار يهود فتنازعوا عند رسول الله صلّى الله عليه وآله فقال رافع بن خويلد:ما انتم على شيء وكفر بعيسى وبالانجيل، فقال رجل من أهل نجران من النصارى:

<sup>(</sup>١) شرح ديوان الفرزدق: ج٢ ص٥٩، والبيت فيه هكذا:

تسعش فسان واثسقستني لاتخسونني

ما أنتم على شيء وجحد بنبوة موسى وكفر بالتوراة، فأنزل الله في ذلك الآية الى قوله: «فيما كانوا فيه يختلفون» (١) .

وقال الربيع: هؤلاء أهل الكتاب الذين كانوا على عهد رسول الله صلّى الله عليه وآله (٢).

### المعنى:

ومعنى الآية أحد شيئين: أحدهما: حلّ الشبهة بأنه ليس في تلاوة الكتاب معتبر في الانكار، لما لم يؤت على انكاره ببرهان، فلا ينبغي ان تدخل الشبهة بانكار أهل الكتاب لملّة أهل الاسلام، اذ كل فريق من أهل الكتاب قد انكر ما عليه الآخر، ثم بيّن أن سبيلهم كسبيل من لا يعلم الكتاب في الانكار لدين الاسلام من مشركي العرب وغيرهم ممن الكتاب له فيهم، وجحدهم لذلك سواء اذ لا حجة معهم يلزم بها تصديقهم، لا من جهة سمع ولا عقل.

والوجه الآخر: الذم لمن أنكر ذلك من أهل الكتاب على جهة العناد، اذ قد ساوى المعاند منهم للحق الجاهل به في الدفع له فلم ينفعه علمه، بل حصل على مضرة الجهل كما حصل عليه من لا علم له به.

فَان قبل: اذا كانت الههود آنما قالت: ليست النصارى على شيء في تدينها في التوراة فكيف قال: «كذلك قال الذين لا يعلمون مثل قولهم» وأهل الحق ايضاً يقولون مثل قولهم؟

<sup>(</sup>١) أسباب النزول للواحدي: ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٣٩٤.

فين: إن المعنى «كذلك قال الذين لا يعلمون الكتباب» أي فقد ساووا في ذلك من لا كتاب له، وكما لا حجة في جحد هؤلاء كذلك لا حجة في جحدهم، ولم يساووا أهل الحق فيه، لأنهم قالوه عن علم .

والمعني بقوله: «كذلك قال الذين لا يعلمون مثل قولهم» في قول السدي هم العرب الذين قالوا: ليس محمد صلّى الله عليه وآله على شيء. وقال الربيع: قالت النصارى مثل قول اليهود قبلهم، ووجه هذا القول اي فقد ساو وكم يامعشر اليهود في الانكار «وهم لا يعلمون». وقال عطاء: هؤلاء الذين لا يعلمون أمم كانت قبل اليهود والنصارى وقبل التوراة والنجيل (۱).

و «القيامة» مصدر إلّا أنّه صار كالعلم على وقت بعينه، وهو الوقت الذي بعث الله عز وجل فيه الخلق فيقومون من قبورهم الى محشرهم، تقول: قام يقوم قياماً وقيامة، مثل عاد يعود عياداً وعيادة، وصانه صيانة، وعاده عمادة.

وقوله: «فالله يحكم بينهم يوم القيامة فيا كانوا فيه يختلفون» يحتمل أمرين:

أحدهما: قال الحسن: حكمه فيهم ان يكذبهم جميعاً ويدخلهم النار. وقال ابوعلي: حكمه الانصاف من الظالم المكذب بغير حجة ولا برهان للمظلوم الكذب.

وقال الزجاج: حكمه ان يربهم من يدخل الجنة عياناً، وهذا هو حكم الفصل في الآخرة، فاما حكم العقل في الدنيا فالحجة التي دل الله بها على

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٣٩٥.

الحق من الباطل في الديانة <sup>(١)</sup>.

قوله تعالى:

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنَ مَنَعَ مَسَحِدَ ٱللَّهِ أَن يُذَكَّرَ فِيهَا ٱسْمُهُ. وَسَعَى فِحَرَابِهَا ۖ أُوْلَتِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يُذَخُلُوهَا إِلاَّخَابِفِيرِ ۖ ۖ آية واحدة .

## المعنى واللغة:

اختلف المفسرون في المعني بهذه الآية، فقال ابن عباس ومجاهد واختاره الفراء: انهم الروم، لأنهم كانوا غزوا بيت المقدس وسعوا في خرابه حتى كانت أيام عمر فأظهر الله عليهم المسلمين وصاروا لا يدخلونه إلاً خائفين (۲).

وقال الحسن وقتادة والسدي: هو بخت نصر خرب بيت المقدس. قال قتادة: وأعانه عليه النصاري (٣٠).

وقال قوم: عنى به سائر المشركين، لانهم يريدون صدّ المسلمين عن المساجد، ويجبونه (٤٠) .

وقال ابن زيد والبلخي والجبائي والرماني: المراد به مشركي العرب(°).

<sup>(</sup>١) معانى القرآن: ج١ ص١٩٥.

<sup>(</sup>٢) أسباب السَرُول للواحدي: ص١٧) ، ومعاني القرآن للفـرّاء: ج١ ص٧٤، وتفـير مجاهد: ص٢١٢.

<sup>(</sup>٣) اسباب النزول للواحدى: ص ٢٣، وتفسر الطبرى: ج١ ص ٣٩٧.

 <sup>(</sup>٤) حكاه الواحدي عن ابن عباس، انظر أسباب النزول: ص٣٣، ومعاني القرآن للزجاج: ج١
 ص١٩٦٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص٣٩٧ وتفسير المارودي: ج١ ص١٧٤.

وضعف هذا الوجه الطبري من بين المفسرين بأن قال: إن مشركي قريش لم يسعوا قط في تخريب المسجد الحرام، وهذا ليس بشيء لأنّ عمارة المساجد بالضلاة فيها وخرابها بالمنع من الصلاة فيها، وقد روي انهم هدموا مساجد كان أصحاب النبي يصلون فيها بمكة لما هاجر النبي واصحابه، وقال: وهو أيضاً لا يتعلق بما قبله من ذم أهل الكتاب كما يتعلق اذا عنى به النصارى وبيت المقدس فيصير الكلام منقطعاً (١).

فيقال له: قد جرى ذكر لغير أهل الكتاب من المشركين في قوله: «كذلك قال الذين لا يعلمون» وهذا أقرب من الهود والنصارى، ولأنّ ذلك كلّه ذمّ فرة يوجه الى الهود ومرّة الى النصارى ومرّة الى عباد الاوثان وغيرهم من أهل الشرك .

فان قيل: كيف قال: «مساجد الله» بالجمع وهو أراد المسجد الحرام، أو بيت المقدس؟

فيل عنه جوابان:

أحدهما: إنّ كل موضع منه مسجد، كما يقال لكل موضع من المجلس العظيم مجلس، فيكون اسماً يصلح ان يقع على جملته وعلى كل موضع سجود فه.

[والثاني]: وقال الجبائي: لانه يىدخل فيه المساجد التي بنــاها المسلمون للصلاة بالمدينة .

وقوله: «ممن منم» والمنع والصد والحيلولة نظائر، وضد المنع الاطلاق يقال: منع منعاً، وامتنع امتناعاً، وتمنّع تمنّعاً، وتمانع تمانعاً، ومانعه ممانعة.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٣٩٧-٣٩٨.

وقال صاحب العين: المنع ان يحول بين الرجل وبين الشيء يريده، وتقول: منعته فامتنع، ورجل منبع لا يخلص اليه وهو في عز ومنعة يجتفف ويثقل وامرأة منبعة ممتنعة لا تؤاتى على فاحشة وقد تمتعت مناعة وكذلك الحصن وغيره تقول: منع مناعا اذا لم يرم، ومناع أي امنع قال الشاعر:

مناعها من ابل مناعها ألا ترى الموت لدى أوباعها (١) ومساجد الله قد بينا ان منهم من [قال]: أراد المسجد الأقصى، ومنهم من [قال]: أراد المسجد الحرام، ومنهم من قال: أراد جميع المساجد.

وروي عن زيد بن علي عن أبيه عليهما السلام انه أراد جميع الأرض، لقوله عليه السلام: جعلت لي الأرض مسجداً وترابها طهوراً (٢)

وقوله: «وسعى في خرابها» والسعي والعدو والركض نظائر، وضد السعي الوقف تقول: سعى سعياً، واستسعى استسعاء، وتساعوا تساعياً. قال صاحب العين (٣): السعي عدو دون الشديد، وكل عمل من خير أو شر فهو السعي يقال: فلان يسعى على عياله أي يكسب لهم، يقولون: انّ السعى الكسب والعمل، قال الشاعر:

سعى عقالاً فلم يترك لنا سبداً فكيف لوقد سعى عمرو عقالين (<sup>4)</sup> عقال صدقة عام. والساعية ان تسعى بصاحبك الى وال من فوقه، والسعاية ما يستسعى به العبد من ثمن رقبته اذا اعتق بعضه وهو أن يكلف

<sup>(</sup>١) العين: مادة «منع» ج٢ ص٦٦، والكتاب «لسيبويه»: ج٣ ص٢٧٠.

 <sup>(</sup>٢) رواه الشيخ الصدوق في من لا يحضره الفقيه: ح٢٤ ج١ ص٢٤٠، وأخرجه البخاري في صحيحه أيضاً: باب التيمم ج١ ص٨١ مع تفاوت يسر.

<sup>(</sup>٣) العين: مادة «سعي» ج٢ ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٤) الأغاني: ج ٢٠ ص٢٦٦، والعين: مادة «عقل» ج١ ص٩٥١، والشاعر هو عمرو بن العداء الكلبي.

من العمل ما يؤدي عن نفسه مابقي (١)، ويقال: سعى للسلطان اذا ولي الصدقة وساعى الرجل الأمة اذا فجربها، ولا تكون المساعاة إلّا في الاماء. وأصل الباب السعى العدو.

وقوله: «في خوابها» فالخزب والهدم والنقض نظائر، ونقيض الخزاب العمارة يقال: خرب خرابا، واخربه إخرابا، وتخرب تخربا، وخربه تخريباً، والخرب الذكر من الحبارى والجمع الحزبان، قال الشاعر:

ما رأينا خربا ينفر عنه البيض صقر لايكون المهرجحشاً لايكون الجحش مهر والخربة سعة خرق الاذن، قال ذو الرمة:

كمانه حببشي يبتخي أثراً أو من معاشر في آذانها الخرب<sup>(۲)</sup> والخربة عروة المزادة، وكذلك كل بيت مستدير، والحارب اللص، وما رأينا من فلان خربة أي فساداً في دينه أو شيئاً، والحارب من شدائد الدهر، قال الشاعر:

إنّ بها اكتبال أو رزامه خويربان ينقفان الهاما (<sup>٣)</sup> والرزام الهزال والخروبة شجرة الينبوت، والخرابة سرقة الابل، قال الأصمعي: لا يكادون يسمون الخارب إلّا سارق الابل <sup>(4)</sup> وأصل الباب الخراب ضد العمران.

<sup>(</sup>۱) العين: مادة «سعى» ج٢ ص٢٠٢.

<sup>(</sup>۲) دېوانه: ص٠٥.

<sup>(</sup>٣) العين: مادة «خرب» ج؛ ص٢٥٦، وتهذيب اللغة: مادة «خرب» ج٧ ص٣٦١، في الخطية «خرو بيان» والصحيح ما اثبتناه لانه تصغير «خارب» ، كما في العين والتهذيب.

<sup>(</sup>٤) جمهرة اللغة: مادة «ب خ ر» ج١ ص٢٣٣.

## الإعراب:

وقوله: «وِمَن أظلم» رفع لانه خبر الابتداء، وتقديره: أيَّ أحدٍ أظلم .

وقوله: «أن يذكر) يحتمل وجوهاً من النصب، قال الاخفش: يجوز ان يكون على حذف (من)، وتقديره من ان يذكر، ويجوز أن يكون على البدل من «مساجد الله» (۱)، وقال الزجاج: يجوز على معنى كراهية أن يذكر (۱). وعلى الوجوه كلها العامل فيه (منم).

## المعنى:

ومعنى قوله: «أولئك ما كان لهم أن يدخلوها إلّا خائفين» فيها خلاف، قال قتادة: هم اليوم كذلك لا يوجد نصراني في بيت المقدس إلّا انهك ضربا، وابلغ اليه في العقوبة، وبه قال السدي. وقال ابن زيد: نادى رسول الله صلّى الله عليه وآله ألا يحج بعد العام مشرك ، ولا يطوف بالبيت عريان(٣).

وقال الجبائي: بين الله انه ليس لهؤلاء المشركين دخول المسجد الحرام ولا دخول المساجد، فإن دخل منهم داخل الى بعض المساجد كان على المسلمين اخراجه منه إلا أن يدخل الى بعض الحكام بخصومة بينه وبين غيره الى بعض القضاة، فيكون دخوله خائفاً من الاخراج على وجه الطرد بعد انفصال خصومته، ولا يقعد مطمئنا كها كان يقعد المسلم.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) لم نعثر عليه في كتب «الزجاج» ووجدناه في مشكل اعراب القرآن: ص١٠٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٣٩٨.

وهو الذي يليق بمذهبنا ويمكن الاستدلال به على أنّ الكفار لا يجوز أن يكنوا من دخول المساجد على كل حال. فأما المسجد الحرام خاصة فإنّ الله المشركين يمنعون من دخوله ولا يتركون ليدخلوه لحكومة ولا غيرها؛ لأنّ الله تعالى قد أمر بمنعهم من دخوله بقوله: «ما كان للمشركين أن يعمروا مساجد الله شاهدين على أنفسهم بالكفر» (١) يعنى المسجد الحرام.

وقال الزجاج: أعلم الله أن أمر المسلمين يظهر على جميع من خالفهم حتى لا يمكن دخول مخالف الى مساجدهم إلا خائفاً، وهو كقوله: «ليظهره على الدين كلّم ولو كره المشركون» كأنه قيل: أولئك ما كان لهم أن يدخلوها إلا خائفن لاعزاز الله الدين واظهاره المسلمين (٢).

قوله تعالى:

لَهُمْ فِي الدُّنْيَ اخِزَى وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمٌ شَ آية.

## المعنى:

قال قتادة: معناه انهم «يعطون الجزية عن يد وهم صاغرون». وقال السدي: خزيهم في الدنيا انهم اذا قام المهدي وفتحت قسطنطينية قتلهم، فذلك خزيهم في الدنيا ان يقتلوا إن كانوا حرباً، ويؤدون الجزية ان كانوا خمة (٣).

وقال الجبائي: الخزي لهؤلاء الكفّار الذين أمرنا بمنعهم من دخول المساجد على سبيل ما يدخلها المؤمنون .

<sup>(</sup>١) التوبة: ١٧.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن: ج١ ص١٩٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٣٩٩، مع تفاوت يسير.

وقوله: «ولهم في الآخرة عذاب عظيم» قال الفراء: يقول فيا وعد الله المسلمين من فتح الروم وان لم يكن بعد(١١) والناس على خلافه في انّ معنى الآخرة يوم القيامة، كأنه قيل: لهم في الآخرة عذاب جهنم .

قوله تعالى:

وَلِنَّهِ ٱلْمُشْرِقُ وَٱلْغَرِبُ ۚ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثُمَّ وَجُهُ اللَّهِ ۚ إِكَ اللَّهَ وَسِعُ عَلِيهُ

🔞 آية بلا خلاف .

## اللغة والمعنى :

المشرق والشرق اسمان لمطلع الشمس، والمغرب والغرب اسمان لغربها، يقال: شرق شروقا، وأشرق إشراقا، وتشرق تشريقاً. والمشرقان والمغربان: مشرقا الشتاء والصيف ومغرباهما، والمشارق مطالع الشمس في كل يوم حتى تعود الى المشرق الأول في الحول، وشرقت الشمس اذا طلعت واشرقت اذا اضاءت، وتقول: لا افعل ذلك ما ذر شارق أي ما طلع قرن الشمس، وشرق بشرق شرقاً اذا اغتص، وقال عدى بن زيد:

لـــو بـــغير المـــاء حــــلقي شـــرق كنت كالغصان بالماء اعتصاري(٢) والمشرقة حيث بقعد المشرق في وحه الشمس، قال الشاعر:

تحسين الطلاق وأنت عندي بعيش مثل مشرقة الشتاء (٣) وشرق الثوب بالصبغ اذا احرّ واشتدت حرته، ولطمه فشرق الدم في عينه اذا احرت، وناقة شرقاء اذا

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص٧٤.

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة: مادة «غص» ج٢ ص١٥، والمخصص لابن سيده: ج٢ السفر التاسع ص٩٦.

<sup>(</sup>٣) جمهرة اللغة: مادة «شرق» ج٢ ص٣٤٦.

شقت أذنها بنصفين طولاً وكـذلك الشاة، وأيام التشريق أيـام مشرق اللحم في الظلّ .

وقال صاحب العين (١): كانوا يشرقون اللحم تلك الأيام في الشمس، وقوله: «فاخذتهم الصيحة مشرقين» (٢)أي حيث طلعت عليهم الشمس؛ والشرق طائر من الطيور الصوائد مثل الصقر والشاهين، وقال الشاعر: قد اغتدى والصبح ذو بنيق عمل حمم أكلب سوذنسيق

وكل شيء طلع من الشمس يقال: شرق يشرق، وفي الحديث: (لا تشريق إلا في مصر ومسجد جامع)(1)، أي لا صلاة عيد لانها وقت طلوع الشمس. واصل الباب الطلوع.

«أحدل أو شرق من الشروق<sup>(٣)</sup>»

ومن هذا مغرب الشمس، والرجل الغريب المتباعد، وشطت غربة النوى أي بعد المتنائي وهو أبعد البعد، وغرب السيف والسهم حدّه سمي بذلك لأنه يمضي فلا يرد، فهو مأخوذ من الأبعاد، ويقال لموضع الرداء: غارب، وقولهم للدابة:مغرب اذا ابيضت حدقته وأهدابه، شبيه بابيضاض الشمس عند الغروب، وقولك للرجل: اغرُب معناه أبعد، وثوب غربي اذا لم

<sup>(</sup>۱) العين: مادة «شرق» ج٥ ص٣٨. (٢) الحجر: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) البيت لرؤبة ذكر آخره صاحب العين: مادة «شرق» جه ص٣٩.

تستحكم حمرته مأخوذ من الدابة الغرب، وتقول: أصابه حجر غرب اذا أتاه من حيث لا يدري، وأتاه حجر غرب اذا رمى غيره فأصابه، ويقال: إقطع غرب لسان فلان عني أي اقطع حدة لسانه، وناقة ذات غرب أي حدة الغرب، والغرب الدمع الحار الفاسد، وقال الكميت:

# • أبي غرب عينيك إلّا انهمالا(١)

وجمعه غروب، والغرب دلوضخم يتخذ من جلد تام، والغرب ما قطر من الماء من الدلاء من الحوض والبئر ويقال: أغرب الحوض اذا سال من جوانبه وفاض، والغرب جنس من الشجر خارج عن حد ما يجمل بحمل أو طيب ربح أو صلابة، وغاية مغربة أي بعيدة، والغرب الفضة، وقيل: انه جام من فضة، وقيل: انه الذهب، قال الشاعر:

.....كما دعدع ساقي الأعاجم الغربا (٢)

والغارب أعلى الموج، والغارب ما بين يدي السنام، وعنقاء مغرب موضوع على طائر لا يعرف حدة، والغربيب الأسود الشديد السواد، وأصل الباب الغرب الحد.

واللام في قوله: «ولله المشرق» لام الملك وأصلها لام الاضافة وهي على ثمانية أوجه: الملك والفعل والعلّة والولادة والاختصاص والاستغاثة ولام كى \_وهى لام الغرض\_ ولام العاقبة .

فلام الملك كقولك: له مال، والفعل:له كلام، والعلة: هو أسود لما فيه السواد، ولام الولادة: أب له ولد له أخ، والاختصاص: له علم وله ارادة،

<sup>(</sup>۱) تهذیب اللغة: مادة «غرب» ج۸ ص۱۱۳.

<sup>(</sup>٢) البيت للبيد، أنظر ديوانه: ص٢٣، وصدرالبيت: فدعدعا سُرة الركاء كها.

والاستغاثة: يالبكر، ولام كي: «وليرضوه وليقترفوا ما هم مقترفون»  $^{(1)}$ ، ولام العاقبة: «فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدواً وحزناً»  $^{(7)}$  فهذه وجود لام الاضافة.

وانما قيل: «ولله المشرق والمغرب» بالتوحيد وله جميع المشارق والمغارب الأحد امرين:

أحدهما: انه اخرج ذلك مخرج الجنس، فدل على الجمع كما قيل: أهلك الناس الدينار والدرهم.

والآخر: انه على الحذف، كأنّه قيل: المشرق الذي تشرق منه الشمس كل يوم والمغرب الذي تغرب فيه كل يوم .

وانما خصّ الله تعالى ذكر ذلك هاهنا لأحد أمور:

احدها: قال ابن عباس واختاره الجبائي: انه رد على اليهود لما انكروا تحويل القبلة الى الكعبة، وقال: ليس هو في جهة دون جهة كما تقول المشهة (٣).

والشاني: قال ابن زيد وقتادة: كان للمسلمين التوجّه بوجوههم الى الصلاة حيث شاؤوا ثم نسخ ذلك بقوله: «فول وجهك شطر المسجد الحرام» وانما كان النبي صلّى الله عليه وآله أولا اختار التوجه الى بيت المقدس، وقد كان له التوجه الى حيث شاء(۱).

وقال آخرون: كان ابن عمر يصلَّى حيث توجهت به راحلته في السفر

<sup>(</sup>١) الانعام: ١١٣.

<sup>(</sup>٢) القصص: ٨.

<sup>(</sup>٣) اسباب النزول للواحدي: ص٢٤ نقلاً عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٤) أحكام القرآن للجصاص: ج١ ص٦٢ نقلاً عن قتادة.

تطوعاً، وذكر أن رسول الله صلّى الله عليه وآله كـان يفعـل ذلك ويتأوّل عليه الآبة(١).

وقيل: نزلت في قوم صلوا في ظلمة وقد خفيت عليهم جهة القبلة، فلها اصبحوا اذا هم صلوا الى غير القبلة، فأنزل الله هذه الآية. وهذا قول عبد الله بن عامر عن ابيه والنخعى (٢) والأول أقوى الوجوه.

وقوله: «فشم وجه الله» المراد بالوجه فيه اختلاف؛ قال الحسن ومجاهد: المراد به فتم جهة القبلة وهي الكعبة لأنّه يمكن التوجه اليها من كل مكان<sup>(۱۱)</sup>، قال ابن بيض:

أي الوجوه انتجعت قلت لها لأي وجدد إلّا الى الحكم متى يقل صاحبا يرادفه هذا ابن بيض بالباب يبتسم (١٠)

وقيل: معناه فثم وجه الله فادعوه كيف توجهتم. وقال آخرون واختاره الرماني والجبائي: فثم رضوان الله، كما يقال: هذا وجه العمل وهذا وجه الصواب، وكأنه قال: الوجه الذي يؤدّي الى رضوان الله (°).

وتقدير الآية واتصالها بما قبلها، كأنه قال: لا يمنعكم تخريب من خرب المساجد ان تذكروه حيث كنتم من أي وجه، وله المشرق والمغرب والجهات كلها ..

<sup>(</sup>١) المستدرك : كتاب التفسير ج٢ ص٢٦٦.

 <sup>(</sup>۲) اسباب النزول: ص۳۲، وأحكام القرآن: ج۱ ص۲۲، والسنن الكبرى لليهقي: ج۲ ص۱۱،
 وتفسير الطبري: ج۱ ص۲۰۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البهق عن مجاهد في السن الكبرى: ج٢ ص١٣٠.

<sup>(</sup>٤) أمالي المرتضى: ج1 ص٩١٥ وفيه «لهم» بدل «لها» و«سرادقه» بدل «يرادفه».

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص٤٠٢.

وقولة: «والله واسع عليم» قال قوم: معناه غني، فكأنّه قيل: واسع المقدور. وقال الزجاج: يدل على التوسعة للناس فيا رخص لهم في الشريعة، وكأنّه قيل: واسع الرحمة وكذلك رخّص في الشريعة (۱۱). ومعنى القول الأول انه غني عن طاعتكم وانما يريدها لمنفعتكم. وقال الجبائي: معناه واسع الرحمة.

والسعة والفسحة والمباعدة نظائر، وضد السعة الضيق، يقال: وسع سعة، وأوسع إيساعاً، وتوسّع توسعاً، واتسع اتساعاً، وقسع توسعة، والوسع جدة الرجل وقدرة ذات يده، فرحة الله وسعت كل شيء، وانه ليسعني ما وسعك، وتقول: وسع الوعاء فاتسع فعل لازم، وكذلك استوسع، ووسع الفرس سعة ووساعة، فهو وساع، وأوسع الرجل اذا كان ذا سعة في المال فهو موسع وموسع عليه. وتقول: سير وسيع ووساع، وفي القرآن «لا يكلف الله نفساً إلا وسعها» ("أي طاقتها، وأصل الباب السعة نقيض الضيق.

ومعنى «علمي» انّه عالم بوجه الحكمة فبادروا الى ما أمركم به من الطاعة، وقيل: واسع الرحمة علم أين يضعها على وجوه الحكمة .

ومعنى «ثَمّ» ِهنــاك ، تقول لمـا قرب من المكان:(هنا) ومــا تراخـى (ثَمّ وهناك ) .

وانما بني لأن فيه مـعنى الاشارة الى المكــان لابهامــها وبني على الحــركة لالتقاء الساكنين وفتح لحقة الفتحة في المضاعف .

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص١٩٨.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٨٦.

وقوله: «فأينا تولوا» جزم بأينا والجواب فئم وجه الله: و «ثَمّ» موضعه النصب لكنه بني على الفتح، وقوله: «إينا» تكتب موصولة في أربعة مواضع ليس في القرآن غيرها هذه واحدة وفي النحل «أينا يوجهه» (۱) وفي الأحزاب «ملعونين اينا ثقفوا» (۱) وفي الشعراء «اينا كنتم تعبدون» (۳) ومن الناس من يجعل معها التي في النساء «أينا تكونوا يدرككم الموت» (أ) وكلها على القياس إلّا التي في الشعراء فانّ قياسها ان تكتب مفصولة؛ لأنّ (ما) اسم موصول ما بعده معنى الذي .

قوله تعالى:

ُ وَقَالُواِ اَتَّخَتَذَاللَّهُ وَلَدَّا شُبْحَنَنَهُ مِن لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ كُلُّ لَهُ قَنِنْفُونَ ۖ آية واحدة بلا خلاف .

### القراءة:

قرأ ابن عامر وحده «قالوا» بلا واو<sup>(ه)</sup>.

## المعنى:

والمعني بهذه الآية النصارى، وقال قوم: النصارى ومشركو العرب معاً، من حيث قالوا: الملائكة بنات الله، وقالت النصارى: المسيح ابن الله،

<sup>(</sup>١) النحل: ٧٦.

<sup>(</sup>۲)الاحزاب: ٦١.

<sup>(</sup>٣) الشعراء: ٩٢.

<sup>(</sup>٤) النساء. ٧٨.

<sup>(</sup>٥) كتاب السبعة في القراءات لابن مجاهد: ص١٦٨، والحجة لابن على الفارسي: ج٢ ص١٥٨.

الجزء الأوّل، سورة البقرة، الآية: ١١٦ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

هذا قول الزجاج(١).

وفي هذه الآية دلالة على انه لا يجوز الولد على وجه من الوجوه؛ لأنه اذا كان جميع ما في السماوات والأرض ملكاً له فالمسيح عبد مربوب وكذلك الملائكة المقربون، لان الولد لا يكون إلّا من جنس الوالد، ولا يكون المفعول إلّا من جنس الفاعل، وكل جسم فعل لله فلا مثل له ولا نظير على وحه من الوحوه تعالى الله عن صفات المخلوقين.

وقوله: «وكل له قانتون» الأصل في القنوت الدوام، وينقسم أربعة أقسام: الطاعة، كقوله: «كل له قانتون» أي مطيعون، والقنوت الصلاة كقوله: «يامرم اقنتي لربك واسجدي واركعي» (٢)، والقنوت طول القيام. وروي عن جابر بن عبد الله قال: سئل النبي صلّى الله عليه وآله أي الصلاة أفضل؟ فقال: طول القنوت (٣).

و يكون القنوت السكوت، كها قال زيد بن ارقم: كنا نتكلّم في الصلاة حتى نزلت «وقوموا لله قانتين» فامسكنا عن الكلام(؛).

وقيل في «قانتون» هاهنا ثلاثة أقوال:

[الاول] قال مجاهد: معنـاه مطـيعون، وطـاعة الكافـر في سجود ظـله. وقال ابن عباس: مطيعون(٠).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص١٩٨.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد بن حنبل: ج٣ ص٣٠٢ و٣١.

<sup>(</sup>٤) السنن الكبرى: باب ما لا يجوز من الكلام في الصلاة ج٢ ص٢٤٨، وأحكام القرآن للشافعي: ج١ ص٧٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص٤٠٣، وتفسير مجاهد: ص٢١٢.

الثاني: قال السدي: كل له مطيعون يوم القيامة. وقال الربيع: كل له قائم يوم القيامة(١).

الثالث: قال الحسن: كل قائم له بالشهادة عبده (٢).

وقالت فرقة رابعة (وهو الأقوى): كل دائم على حالة واحدة بالشهادة بما فيه من آثار الصنيعة والدلالة على الربوبية (٣). وزعم الفراء: انها خاصة لأهل الطاعة بدلالة انا نجد كشيراً من الخلق غير طائعين (٤). وعلى ما اخترناه لا يحتاج الى التخصيص .

#### اللغة:

وأما القنوت في اللغة فقد يكون بمعنى الطاعة، تقول: قنت يقنت قنوتاً فهو قانت اذا اطاع، وقال صاحب العين<sup>(ه)</sup>: القنوت في الصلاة دعاء بعد القراءة في آخر الوتر، يدعو قائما، ومنه قوله: «أمَّن هو قانت آناء الليل ساجداً و قائماً» (<sup>1)</sup> والقنوت والدعاء قيام في هذا الموضع.

وقيل في قوله: «وقوموا لله قانتين» (٧) أي خاشعين .

وقال ابن دريد: القنوت الطاعة. وقال أبوعبيدة: القانتات الطائعات، والقنوت في الصلاة طول القيام على ما قاله المفسرون في قوله:

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٤٠٣، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٧٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ج٢ ص٨٦.

<sup>(</sup>٣) كقول الزجاج في معاني القرآن: ج١ ص١٩٨.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن: ج١ ص٧٤.

<sup>(</sup>٥) العين: مادة «قنت» ج٥ ص١٢٩.

<sup>(</sup>٦) الزمر: ٩.

<sup>(</sup>٧) البقرة: ٢٣٨.

«وقوموا لله قانتين»(١). واصل الباب المداومة على الشيء .

قوله تعالى:

بَدِيعُ ٱلسَّمَوَدِتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِذَا قَضَىٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَفُولُ لَهُ مُنُ فَيَكُونُ شَ آمة ملا خلاف.

## القراءة:

قرأ ابن عامر «فيكون» نصباً، الباقون بالرفع(٢) .

## اللغة والمعنى:

بديع بمعنى مبدع مثل أليم بمعنى مؤلم، وسميع بمعنى مسمع، وبينها فرق لأنّ في بديع مبالغة ليس في مبدع، ويستحق الوصف في غير حال الفعل على الحقيقة، بمعنى أنّ من شأنه الانشاء لأنّه قادر عليه ففيه معنى مبدع.

وقال السدي: تقول ابتدعها فخلقها ولم يخلق قبلها شيئاً تتمثل به ٣٠).

والابداع والاختراع والانشاء نظائر، وضد الابتداع الاحتذاء على مثال، يقال: أبدع إبداعاً، وابتداع ابتداعاً، وبدع تبديعاً، وقال ابن دريد: بدعت الشيء اذا انشأته والله «بديع السماوات والارض» أي منشؤهما، وبدعت الركي اذا استنبطتها، وركي بديع أي جديد الحضر، ولست ببدع في كذا أي لست بأول من أصابه هذا، ومنه قوله: «ما كنت بدعاً من

<sup>(</sup>١) جمهرة اللغة: مادة «ت ق ن» ج٢ ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) كتاب السبعة في القراءات: ص١٦٨، والحجّة: ج٢ ص١٥٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٤٠٤.

الرسل»، وكل من احدث شيئاً فقد أبدعه، والاسم البدعة، وأبدع بالرجل اذا كلت راحلته وانقطع به (۱) وقوله: «ما كنت بدعاً من الرسل» (۱) أي ما كنت بأول مرسل.

والبدعة ما ابتدع من الدين وغيره وجمعها بدع، وفي الحديث: (كل بدعة ضلالة) (٢) وتقول: جئت بأمر بديع أي مبتدع عجيب، وأبدعت الابل اذا تركت في الطريق من الحزل. وأصل الباب الانشاء.

وقوله: «اذا قضى أمراً» يحتمل أمرين:

أحدهما: اذا خلق امراً، كما قال: «فقضاهن سبع سماوات في يومن» (١) أي خلقهن، وهو اختيار البلخي والرماني والجبائي.

والثاني: حتم بأن يفعل أمراً وحكم. وقيل: احكم امراً (•) كها قال ابو ؤ ب:

وعليها مسرودتان قضاهما داود أو صنع السوابغ تسم (١) قضاء، قضاهما أحكمها، والقضاء والحكم نظائر، يقال: قضى يقضى قضاء، واقتضى اقتضاء، وتقض تقضياً، واستقضى استقضاء، وتقض تقضياً، وقض تقضية، وقاضاه مقاضاة، وانقضى انقضاء.

قال صاحب العين (٧): قضى يقضي قضاء وقضية يعني حكم، وتقول:

<sup>(</sup>١) جمهرة اللغة: مادة «ب دع» ج١ ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) الأحقاف: ٩.

<sup>(</sup>٣) الكافي: كتاب فضل العلم باب البدع والرأي والمقاييس ح٨ و١٢ ج١ ص٥٥-٥٠.

<sup>(</sup>٤) فصلت: ١٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص٤٠٤.

<sup>(</sup>٦) ديوانه: ١٩، وفي تهذيب اللغة: مادة «قضى» ج٩ ص٢١٢.

<sup>(</sup>٧) العين: مادة «قضى» ج٥ ص١٨٥.

قضى اليه عهداً معناه أوصى اليه، ومنه قوله: «وقضينا الى بني اسرائيل» (١)، و «قضى عليها الموت» (١) أي أتى عليه، والانقضاء فناء الشيء وذهابه، وكذلك التقضى. وأصل الباب القضاء.

والفصل والقضاء ينصرف على وجوه: منها: الأمر كقوله تعالى: «وقضى ربك ألا تعبدوا إلّا إياه» (٢) أي أمر، ومنه: الخلق كقوله: «فقضاهن سبع سماوات» (٤) أي خلقهن، ومنه: الاخبار والاعلام كقوله: «وقضينا الى بني اسرائيل في الكتاب» (٩) أي اخبرناهم، ومنه: الفصل، قضى القاضى بن الخصمن أي فصل الأمربينها.

ومعنى قوله: «فانما يقول له كن فيكون» قيل فيه قولان:

أحدهما: انه بمنزلة المثل ومعناه ان منزلة الفعل له في السهولة وانتفاء التعذر كمنزلة ما يقال له كن فيكون، كما يقال: قال، فلان برأسه كذا وقال بيده، اذا حرك رأسه وأوماً بيده، ولم يقل شيئاً في الحقيقة، وقال أبو النحم:

قدماً فآضت كالفنيق المحنق(١)

اذ قالت الانساع للبطن الحق وقال عمرو بن همة الدوسي:

اذا رام تطياراً يقال له قع (٧)

فاصبحت مثل النسر طارت فراخه

<sup>(</sup>١) الاسراء: ٤.

<sup>(</sup>٢) الزمر: ٤٢.

<sup>(</sup>٣) الاسراء: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) فصلت: ١٢.

<sup>(</sup>٥) الإسراء: ٤.

<sup>(</sup>٦) تهذيب اللغة: مادة «حنق» ج٤ ص٦٧، وفيه: قد قالت الانساعُ للبطن الْحق.

<sup>(</sup>٧) تفسير الطبري: ج١ ص٥٠٤.

وقال آخر:

مهلاً رويداً قد ملأت بطني(١)

وحدرتا كالدرلما يثقب(٢)

فقالت له العينان سمعاً وطاعة وقال العجاج بصف ثوراً:

وفيه كالأعواض للعكور فكرتم قال في التفكير هوال المعكور في الكرور (٢٠) ه

والوجه الآخر: أنه عـلامة جعلهـا الله للملائكـة اذا سمعوها عـلمـوا انه احدث امراً. وكلاهما حسن والأول أحسن وأشبه في كلام العرب في عادة الفصحاء، ونظيـره قوله تعالى: «فقال لها وللارض ائتيا طوعاً أو كرهاً قالتا اتينا طائعين»<sup>(١)</sup> وهو الذي اختاره البلخي والرماني واكثر المفسرين.

وقد قيل في ذلك اقوال فاسدة لا يجوز المعوّل عليها:

منها: أنّ الأمر خاص في الموجودين الذين قيل لهم: «كونوا قردة خاسئن» (<sup>ه)</sup> ومن جرى مجراهم؛ لأنه لا يؤمر المعدوم عندهم.

ومنها: انه أمر للمعدوم من حيث هو لله معلوم فصحّ أن يؤمر فيكون .

ومنها: ان الآية خاصة في الموجودات من اماتة الاحياء واحياء الموتى

 <sup>(</sup>۱) تهذیب اللغة: مادة «قط» ج۸ ص ۲۲۶، وفیه «مَلاً» بدل «مهلاً»،ومادة «قطن» ج۱۹ ص۲۷۰، وفیه «سَلا» بدل «مهلاً»، أنشد البیت ابن السکیت.

<sup>(</sup>٢) الخصائص لابن جني: ج١ ص٢٢، وفيه «وأبدت كمثل الدرّ» بدل «وحدّرتا كالدر».

<sup>(</sup>٣) الحجّة لأبي علي الفارسي: ج٢ ص١٥٩.

<sup>(</sup>٤) فصلت: ١١.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ٦٥.

وما جرى مجرى ذلك من الأُمور .

واتما قلناً بفساد هذه الاقوال؛ لأنه لا يحسن أن يؤمر إلّا من كان عاقلاً ميزاً يقدر على ما أمر به ويتمكّن من فعله، وجميع ما ذكروه بخلافه، لأن المعدوم ليس بحي ولا عاقل ولا يصح أمره. ومن كان موجوداً لا يجوز أن يؤمر أن يكون قردة؛ لأنّ المعاني التي تكون بها كذلك ليس في مقدوره، كذلك القول في الاماتة والاحياء. وتأويل قوله: «كونوا قردة خاستين» قد بيناه فها مضى .

فقال بعضهم: إنه أمر للموجود في حال كونه لا قبله ولا بعده وانه مثل قوله: «ثم اذا دعاكم دعوة من الأرض اذا انتم تخرجون» (١٠) وان دعاء الله إياهم لا يتقدم خروج القوم من قبورهم، ولا يتأخر عنه (٢).

وهذا فاسد لأن من شرط حسن الامر أن يتقدّم المأمور به ، وكذلك القول في الدعاء فلا يسلم ما قالوه. وتأويل ما استشهدوا به على ما بيناه في الآية سواء في انه اخبار عن تسهيل الفعل وسرعة وقوعه وارادته ، لا أن يكون هناك دعاء على الحقيقة ، ثم يلزم على جميع ما ذكروه أن تكون الاشياء مطيعة لله تعالى لان الطاعة هي مانعة الأمر من الاشياء التي قالها: «كوني» بأن فعلت نفسها ، ويلزم ان يكون لها عقل وتمييز، وكل ذلك فاسد.

فامًا من استدل بهذه الآية ونظائرها على انّ كلام الله قديم من حيث انه لوكان محدثاً لاقتضى ألا يحصل إلّا بـ (كن)، والكلام في (كن)

<sup>(</sup>١) الروم: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٤٠٦.

كالكلام فيه الى أن ينتهي الى (كن) قديمة، وهو كلام الله القديم.

فهذا باطل لأنا قد بينا معنى الآية فلا يصح ما قالوه، على أن الآية تقتضي حدوث كلامه من حيث أخبر أنّ المكوّنات تكون عقيب (كن) لأنّ الفاء توجب التعقيب، فاذا كانت الأشياء محدثة أما يتقدّمها بوقت واحد لا يكون إلّا محدثاً فبطل ما قالوه.

وايضاً فانـه قال: «اذا قضـى أمراً» ومعناه خلق فــين انه يخـلق الأمر وقوله: «كن» أمر يوجب أن يكون محدثاً .

ودلت الآية على نغى الولد عن الله من وجهين: .

أحدهما: إنّ الذي ابتدع السماوات والأرض من غير مثال هو الذي ابتدع المسيح من غير والد.

والآخر: ان من هذه صفته لا يجوز عليه اتخاذ الولد كما لا يجوز صفات النقص عليه تعالى عن ذلك. واذا حملنا الآية على وجود المثال فوجود الحلق هو كقوله: «كن» إلّا أنه خرج على تقدير فعلين، كما يقال: اذا تكلّم فلان بشيء فانما هو حتم، وكما قال: تاب فاهتدى فتوبته هي اهتداؤه، فلا يتعذّر أن يقال: كن قبله أو معه.

ومتى حملنا ذلك على أنّه علامة للمملائكة فانه يحتمل ان يكون معه ويحتمل ان يكون معه ويحتمل ان يكون ويحتمل ان يكون وقتاً للأمرين معاً إلاّ أنه اشبه الشرط، كقولك: ان جنتني اعطيتك. ولمذلك دخلت الفاء في الجواب كها تجيىء في الشرط، كقوله: «ان يسرق فقد سرق أخ له من قبل»(۱) وكذلك تحتمل الآية الأمرين.

<sup>(</sup>١) يوسف: ٧٧.

### الاعراب:

ورفع قوله: «فيكون» يحتمل أمرين: أحدهما: ان يكون عطفاً على يقول. والآخر: على الاستئناف أي فهو يكون. ونصبه على جواب الامر فلا يجوز، لانه انها يجب الجواب بوجود الشرط، فما كان على فعلين في الحقيقة كقولك: إثنني فأكرمك، فالاتيان غير الاكرام، فأما «كن فيكون» فالكون الحاصل هو الكون المأموربه، ومثله: انما اقول له إثنني .

وقال ابوعلي الفارسي: يجوز ذلك على وجه: وهوعلى ان لفظه لما كان لفظ الامر نصب كما نصب في جواب الامر، فان كان الامر بخلافه كما قال أبو الحسن في نحوقوله تعالى: «قل لعبادي الذين آمنوا يقيموا الصلاة» ويجوز ذلك في الآي على انه اجري مجرى جواب الامر وان لم يكن جواباً له في الحقيقة. وقد يكون اللفظ على شيء والمعنى على غيره نحوقولهم: ما أنت وزيد، والمعنى لم تؤذيه وليس ذلك في اللفظ، ومثله «فلا تكفر فيتعلمون» ليس فيتعلمون جواباً لقوله: «فلا تكفر» ولكن معناه يعلمون أو يعلمان فيتعلمون منها، غير أن قوله: «فلا تكفر» نهي على الحقيقة. وليس قوله: «كن» أمراً على الحقيقة، فن هاهنا ضعفت هذه القراءة (۱).

<sup>(</sup>١) الحجة: ج٢ ص١٦١ مع اختلاف في العبارة.

قوله تعالى:

وَقَالَ اَلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْ لَا يُكْلِمُنَا اللَّهُ أَوْتَأْتِينَآ ءَايَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِثْلَ فَوْلِهِمَّ تَشَنَّبَهَتْ قُلُوبُهُمُّ قَدْبَيَّنَا ٱلْآيَنتِ لِعَوْمِ مُونِثُونَ فَكَ آية بلاخلاف.

### المعنى:

المعني بهذه الآية في قول مجاهد: النصارى (١)، وقول ابن عباس: اليهود ( $^{(Y)}$ , وفي قول الحسن وقتادة: مشركو العرب ( $^{(Y)}$ ).

وكل ذلك يحتمل، غير انه لمشركي العرب أليق، لأنه يشاكل ما طلبوا حين قالوا: «لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الارض ينبوعا» الى قوله: «هل كنت إلا بشراً رسولا» (<sup>1)</sup> ويقوّي ذلك قوله: «وقال الذين لا يعلمون» الكتاب فين أنهم ليسوا أهل كتاب. ومن اختار ان المراد بها النصارى قال: لأنه قال قبلها: «وقالوا اتخذ الله ولداً» وهذا لا دلالة فيه، ولا يمتنع ان يذكر قوماً ويخبر عنهم ثم يستأنف قوماً آخرين فيخبر عنه، على ان مشركي العرب قد اضافوا الى الله البنات فدخلوا في جملة من قال: «اتخذ الله ولداً».

ومعنى قوله: «لولا» هلاً، كما قال الأشهب بن رميلة:

<sup>(</sup>١) تفسيره: ص٢١٢، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٨٠.

<sup>(</sup>۲) تفسيره: ص١١، ونفسير الماوردي. ج١ ص١٨٠. (٢) تفسيره: ص١٧، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٨٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري نقلاً عن قتادة: ج١ ص٤٠٧.

<sup>(</sup>٤) الاسراء: ٩٠-٩٣.

الجزء الأوَّل، سورة البقرة، الآية: ١١٨ \_\_\_\_\_\_\_\_ ٢٠٠

تعدّون عقر النيب أفضل مجدكم بني ضَوطّرى لولا الكمي المقتّعا<sup>(١)</sup> أى هلاّ تعقرون الكمي المقنعا .

وانما قال: «أو تأتينا آيـة» وقد جاءتهم الآيات، لانهم طلبوا آية كما إلنّ آية الرسل توافق دعوتهم ويكلّمهم الله كما كلّمهم الله .

والمعني بقوله: «كذلك قال الذين من قبلهم مثل قولهم» اليهود على قول مجاهد (٢)، وعلى قول قتادة والسدي والربيع: اليهود والنصارى (٣). والضمير في قوله: «تشابهت قلوبهم» يعني كناية عن قلوب اليهود والنصارى على قول مجاهد، وعلى قول الربيع وقتادة: عن العرب واليهود والنصارى وغيرهم (١).

فقوله: «تشابهت قلوبهم» يعني في الكفر بالاعتراض على انبياء الله بالجهل، لأن اليهود قالت لموسى: «أرنا الله جهرة» (م) وقالت النصارى الله للمسيح: «أنزل علينا مائدة من السهاء» (م) وقالت العرب محمد صلى الله عليه وآله: حول لنا الصفا ذهباً، وغير ذلك، وكذلك قال الله تعالى: «أتواصوا به» (٧).

 <sup>(</sup>۱) البيت مذكور في ديوان جرير يهجوبه الفرزدق: ص٢٦٥، وفيه بدل «أفضل مجدكم»
 و«لولا» كذا «أفضل سعيكم» و«هلاً».

<sup>(</sup>۲) تفسیره: ص۲۱۲.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٤٠٨، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٨٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير الماوردي: ج١ ص١٨٠.

<sup>(</sup>٥) النساء: ١٥٣.

<sup>(</sup>٦) المائدة: ١١٤.

<sup>(</sup>٧) الذاريات: ٣٥.

وروي عن ابن إسحاق انه قرأ «تشّابهت» بتشديد الشين خطأ، لأن ذلك أنما يجوز في المضارع بمعنى تتشابه فتدغم احدى الشاءين في الشين، هكذا قال الفراء (١) وغيره من أهل العلم .

وقوله: «قد بينا الآيات لقوم يوقنون» معناه أيقن بها قوم من حيث دلتهم على الحق، فالواجب على كل هؤلاء أن يستدلوا بها ليصلوا الى اليقين كما وصل غيرهم إليه بها .

#### اللغة:

واليقين والعلم والمعرفة نظائر في اللغة، ونقيضه الشك والجهل، تقول: أيقن ايقاناً، وتيقن تيقناً، واستيقن استيقاناً. وقال صاحب العين<sup>(٢)</sup>: اليقن اليقن، قال الشاعر:

وما بالذي أبصرته العيو نمن قطع يأس ولا من يقن (<sup>٣)</sup> واليقين علم يثلج به الصدر، ولذا يقولون: أجد برد اليقين، ولا يقولون: وجد برد العلم.

فان قيل: لم َ لم يؤتوا الآيات التي طلبوها لتكون الحجة آكد؟

قلنا: اظهار الآيات يعتبرفيه المصالح وليس بموقوف على اقتراح العباد، ولو علم الله أنّ ما اقترحوا من الآيات فيه مصلحة لأظهرها، فلها لم يظهرها علمنا انه لم يكن فيها مصلحة لنا أصلاً.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص٧٠.

<sup>(</sup>٢) العين: مادة «يقن» ج٥ ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) الشاعر هو الاعشى، أنظر ديوانه: ص٧١٠ ي

#### قوله تعالى:

اِلْكَآأَنَ مَلْنَكَ بِٱلْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ۗ وَلَا تُسْتَلُعَنَ أَصْحَبِ ٱلْجَحِيدِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْجَدِيدِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالِي الللَّالِي اللَّهُ الللللَّا اللَّلْمُلْلَاللَّالِمُ الل

## القراءة :

قرأ نافع «لا تسأل» بفتح التاء وجزم اللام على النهي (١) ، وروي ذلك عن ابي جعفر محمد بن علي الباقر عليه السلام وابن عباس، ذكر ذلك الفراء (٢) والبلخى ، الباقون على لفظ الخبر على ما لم يسم فاعله (٣) .

#### المعنى والاعراب واللغة:

معنى قوله: «ولا تسأل عن أصحاب الجحيم» تسلية للنبي صلّى الله عليه وآله فقيل له: «انما انت بشير ونذير» ولست «تسأل عن أصحاب الجحيم»،ومثله قوله: «فلا تذهب نفسك عليهم حسرات»<sup>(1)</sup> وقوله: «ليس عليك هداهم»<sup>(0)</sup> وقوله: «عليه ما حمّل وعليكم ما حمّلتم»<sup>(1)</sup>.

وموضع «تسأل» يحتمل أمرين:

أحدهما: ان يكون استئنافاً ولا موضع له .

 <sup>(</sup>١) كتاب السبعة في القراءات لابن مجاهد: ص١٦٦، والكشف عن وجوه القراءات السبع:
 ج١ ص٢٢٦، والحجة لأبي علي الفارسي: ج٢ ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن: ج١ ص٧٥.

 <sup>(</sup>٣) كتاب السبعة في القراءات لابن مجاهد ص١٦٩ والحجة لأبي على الفارسي: ج٢ ص١٦٣٠.

<sup>(</sup>٤) فاطر: ٨.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٦) النور: ٥٤.

والآخر: أن يكون حالاً فيكون موضعه نصباً، ذكر ذلك الزجاج، لانه قال: «أرسلناك بالحق بشيراً ونذيراً» غير مسؤول عن أصحاب الجحيم (۱). ومن فتح التاء على الخبر تقديره غبر سائل.

وانكر قوم الحال واعتملوا ان في قراءة أبي «وما تسأل» وفي قراءة عبد الله «ولن تسأل». وهذا غير صحيح لأنّ ليس قياس (لا) قياس (لن) لانه يجوز أرسلناك لا سائلاً ولا يجوز ما سائلاً، ولذلك احتمل مع (لا) الحال، ولن يحتمل مع (ما) و(لن)، لأن لـ(لا) تصرّفاً ليس لهما فيجوز ان يعمل ما قبلها في ما بعدها ولا يجوز ذلك فيها، تقول: جئت بلا خبر، ولا يجوز ما خبر.

. والجحيم النار بعينها اذا شبّت وقودها، قال أُمية بن أبي الصلت:

فصار كالعلم على جهنم. وقال صاحب العين (٢٠): الجحيم النار الشديدة التأجج والالتهاب كما أججوا نار ابراهيم، وهي تجحم جحوما يعني توقدت جرتها، وجاحم الحرب شدة القتال في معركتها، وقال سعيد بن مالك بن ضيعة:

11

والحسرب لا يسبق لجسا حمها التخيل والمراح إلّا المفتى الصبيار في الند جدات والفرس الوقاح<sup>(1)</sup> والجحمة العن بلغة حمر، قال الشاعر:

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص٢٠٠.

<sup>(</sup>۲) دیوانه: ص۵۳، وفیه «فارت» بدل «زادت».

<sup>(</sup>٣) العين: مادة «جحم» ج٣ ص٨٧.

<sup>(</sup>٤) تهذيب اللغة: مادة «جحم» ج٤ ص١٦٩، ولا يوجد فيه البيت الثاني.

أيا جخمتي بكّي على أم واهب اكيلة قلوب باحدى المذانب(١) وجحمتا الاسد عيناه، وتقول: جحمت النار جحماً اذا اضطرمت، وجر جاحم اذا اشتذ اشتعاله، ومنه اشتقاق الجحيم. واصل الباب الالتهاب. ومنه الاجحم الشديد حمرة العين شبّه بالنار في حربها، والحرب تشبه بالتهاب النار.

وفي الآية دلالة على انه لا يؤخذ أحد بذنب غيره قريباً كمان منه أو بعيداً، كما بين الله أنه لا يطالب أحد بذلك غيره، وان كان قد فرض على النبي صلّى الله عليه وآله ان يدعو الى الحق ويزجر عن الباطل، وليس عليه أن يقبل المدعو. ومن قرأ بلفظ النهي قال الزجاج: يحتمل أمرين:

أحدهما: أن يكون أمره بترك المسألة .

والآخر: ما قاله الأخفش: ان يكون المعنى على تفخيم ما أعدّ لهم من العقاب، كها يقال: لا تسأل عن فلان أي قد صار الى امرعظيم <sup>(٢)</sup>.

وقال قوم (٣): لو كان على النبي يقال: فلا (بالفاء) لانه يصير بمنزلة الجواب كأنه يدل على : لا ما ارسلناك إلّا بالحق فلا تسأل عن أصحاب الجحيم، ولا يحتاج في الرفع الى الفاء. واذا كان على الرفع فظاهر الكلام الأول يقتضيه اقتضاء الاحوال أو اقتضاء البيان الذي يجري مجرى الحجاج على من اعترض فان فعل الداعي الى الايمان لا يحل موقعه إلّا بان يقبل المدعو اليه .

<sup>(</sup>١) جمهرة اللغة: مـادة «جَ حَ مَ» ج٢ ص٥٩، وتهـذيب اللغة: مادة «جـحـم» ج٤ ص٠١٧، مع اختلاف وتفاوت.

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن: ج۱ ص۲۰۰.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج١ ص٤٠٩، والكشف عن وجوه القراءات السبم: ج١ ص٢٦٢.

واما ايصاله بما تقدم على الجزم فانما هو على معنى التغليظ لشأن الجحيم، ليزجر بذلك عن ترك اتباعه صلّى الله عليه وآله والتصديق بما اتى به من الساوة.

قال أبوعلي الفارسي: إنما تـلزم الفاء اذا كان الكـلام الأول عـلّة فيا بعـد ذلك، كقولك: اعطـيك فـرسا فلا تسأل شيـئاً آخـر، والآية بخلاف ذلك (١).

وفي الناس من قال: القراءة بـالجزم مردودة، لانه لم يتوجـه لـه اتصال الكلام، ولا كيف جاء بالواو دون الفاء (٢).

وقد بيّنا الا تصال، فاما الجيء بالواو فلأنه لم يرد الدلالة على معنى الجواب، ولكن عطف جملة على جملة تتعلق بها وتقتضي على ما انطوى عليه معناها.

ومعنى الحق في قوله: «انا ارسلناك بالحق» الاسلام، بشيراً من اتبعك عليه بالثواب، نذيراً من خالفك فيه بالعقاب. وقيل: «إنا ارسلناك بالحق» يسعني على الحق، كما قال: «خلق الله السسماوات والارض بالحق» (٣) كأنّه قال: على انها حق لا باطل.

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الحجّة: ج٢ ص١٦٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٤٠٩.

<sup>(</sup>٣) العنكبوت: ١٤٤.

قوله تعالى:

وَلَنْ ثَرْضَىٰ عَنكَ الْبَهُودُ وَلَا النَّصَرَىٰ حَنَّ تَنَّيَّ مِلْتَهُمُّ قُلْ إِنَ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْمُلَكَٰ وَلَهِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ الَّذِي جَآءَكَ مِنَ الْمِلْرِ مَالَكَ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِيْ وَلَانْضِيرِ شَ آية.

## المعنى واللغة:

قيل في معنى هذه الآية قولان:

احدهما: ان النبي صلّى الله عليه وآله كان مجتهداً في طلب ما يرضيهم ليقبلوا الى الاسلام ويتركوا القتال، فقيل له: دع ما يرضيهم الى ما أمر الله به من مجاهدتهم .

والآخر: قال الزجاج: كانوا يسألونه عليه السلام الهدنة والمسالمة ويرونه انه ان أمهلهم اسلموا، فأعلمه الله انهم لن يرضوا عنه حتى يتبع مآته (١).

وهذه الآية تدل أنه لا يصح ارضاء اليهود ولا النصارى على حال، لأنه تعالى علقه بأن اليهود لا يرضون عنه حتى يكون صلّى الله عليه وآله يهودياً، والنصارى لا يرضون عنه حتى يكون نصرانياً، فاستحال أن يكون يهودياً نصرانياً في حال واستحال إرضاؤهم بذلك .

والرضا والحبة والمودة نظائر، وضد الرضا الغضب، ويقال: رضى يرضى رضاء، وارضاه إرضاء، وارتضاه ارتضاء، واسترضاه استرضاء، وترضاه ترضيا، وتراضوا تراضيا، والرضى والمرضى بمعنى واحد. والرضا

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج١ ص٢٠٢.

مقصور من بنات الواو بدلالة الرضوان،تقول: رجل رضاً ورجال رضاً وامرأة ونساء رضاً. وأصل الباب الرضا نقيض الغضب.

وقوله: «حتى تتبع ملتهم» فالملة والنحلة والديانة نظائر، وتقول: وجد فلان ملّة وملالاً، وهو عدوى الحمى، ومللت الشيء أمله ملالة ومللا إذا سئمته، ومللت الخبزة أملّها ملّا اذا دفنتها في الجمر، والجمر بعينه الملة.

وقال صاحب العين: اللَّة الرماد والجمر وكل شيء تملَّه في الجمر فهو مملول(١٠)، قال الشاعر في وصف الحرياء:

# «كأنّ ضاحيه بالنار مملول (٢)»

والمملول الممتل من الملة، وطريق ممل مليل قد سلك حتى صار معلماً، وملة رسول الله صلى الله عليه وآله الأمر الذي أوضحه، وامتل الرجل اذا أخذ في ملة الاسلام أي قصدها ما أمل منه، والأمل املال الكتاب ليكتب، والمليلة من الحمى .

وقوله: «قل إن هدى الله هو الهدى» معناه هو الذي يهدي الى الجنة، لا اليهودية ولا النصرانية. وقيل (٣): ان معناه الدعاء الى هدى الله الذي يكذب قولهم: «لن يدخل الجنة إلاّ من كان هوداً أو نصارى» (١) وهي الادلة الواضحة على ان المطيع لله هو الذي يفوز بثوابه في الجنة لا من ذكروه من العصاة له.

وهذه الآية تـدل على ان من علم الله مـنه انه لا يـعصي يتنــاوله الوعيـد

<sup>(</sup>۱) العين: مادة «مل» ج٨ ص٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) البيت من قصيدة لكعب بن زهير ذكره في لسان العرب: مادة «ملل» ج١٣ ص١٨٨.

<sup>(</sup>٣) كالطبري في تفسيره: ج١ ص٤١٠.

<sup>(1)</sup> البقرة: ١١١٠.

والزجر ؛ لأنه تعالى علم ان النبي عليه السلام لا يعصيه ولا يتبع أهواءهم، وفيها دلالة على ان كل من اتبع الكفّار على كفرهم ما له من الله من ولي ولا نصير، لانه اذا وجب ذلك في متبع واحد، وجب ذلك في الجميع.

#### الاعراب:

«حتى تتبع» نصب بـ (حتى) ، وحكى الزجاج عن الخليل وسيبويه وجميع البصريين: أن الناصب للفعل (أن) بعد حتى، لان حتى تخفض الاسم في وله. «حتى مطلع الفجر» ولا يعرف في العربية حرف يعمل في اسم وفعل، ولا ما يكون خافضاً لاسم يكون ناصباً لفعل، فصار ذلك مثل ولك: جاء زيد ليضربك ، فانها تنصب الفعل باضمار (ان) لكونها جارة للاسم (۱).

#### قوله تعالى:

ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنْبَ يَتْلُونَهُۥكَقَّ تِلاَوَتِهِ؞أُوْلَتَبِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ؞ُّوَمَن يَكْفُرْبِهِ؞ فَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْخَيْرِهُونَ ۞ آية بلا خلاف .

## المعنى واللغة :

المعني بهذه الآية ـ في قول قتادة واختيار الجبائي ـ اصحاب النبي صلّى الله عليه وآله الذين آمنوا بالقرآن وصدقوا به (٢) . وقال ابن زيد: هو من آمن

<sup>(</sup>١) معاني القرآن للزتجاج: ج١ ص٢٠١.

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول للواحدي: ص٢٥، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٨٢.

بالنبي صلّى الله عليه وآله من بني اسرائيل (١١) والكتاب على قوله التوراة . ومعنى قوله: (يتلونه حق تلاوته) قال ابن عباس: يتبعونه حق اتباعه ولا يحرفونه، ثم يعملون بحلاله ويقفون عند حرامه(٢٠) ومثله قوله: ((والقمر اذا تلاها) (٢٠) أي تبعها، و به قال ابن مسعود ومجاهد وقتادة وعطاء(١٠).

وروي عن أبي عبد الله عليه السلام حقّ التلاوة الوقوف عند ذكر الجنة والناريسال في الأولى ويستجرمن الأخرى<sup>(٥)</sup>. وقال قوم: «يتلونه حق تلاوته» يقرأونه حق قراءته (٦).

والتلاوة في اللغة على وجهين: أحدهما: القراءة. والثاني: الاتباع. والأول اقوى وعليه أكثر المفسرين، ولا يجوز أن يقال: يتلونه حق التلاوة على مذهب الكوفيين، كما لا يجوز يتلونه أي التلاوة، لأن أياً أذا كانت مدحاً وقع على النكرة، ولم يقع على المعرفة، فلا يجوز مررت بالرجل حق الرجل، كما لا يجوز مررت بالرجل أي الرجل، وكما لا يجوز مررت بأبي عبد الله أي زيد، وانما جاز «تلاوته» كما يجوز رب رجل وأخيه.

وقال بعض البصريين: يجوز مررت بالرجل حقّ الرجل ولا يجوز مع أي؛ لان أيا تدل على التبعيض وليس كذلك حقّ، فاما مررت بالرجل

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص١١٤، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٨٢.

 <sup>(</sup>۲) تفسير ابن عباس: ص١٧، وحكاه الازهري أيضاً في تبنينب اللغة: مادة «تلا» ج١٤
 ص٣١٩.

<sup>(</sup>٣) الشمس: ٢.

 <sup>(</sup>٤) تسفسير الطبيري: ج١ ص١١٤-٤١٢، وتسفسير بجساهد: ص٢١٣، وتسفسير المباوردي: ج١ ص١٨٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير العياشي: ج١ ص٥٥.

<sup>(</sup>٦) حكاه الطبري في تفسيره: ج١ ص٤١٢.

كلّ الرجل فجائز عند الجميع لأنّ أصله التوكيد فترك على حاله .

والمعني بقوله: «ومن يكفربه» اليهود على قول ابن زيد والأولى ان يكون ذلك محمولاً على عمومه في جميع الكفار، وبه قال الجبائي وأكثر المفسرين.

قوله تعالى:

يَنَهَا إِسْرَهِ بِلَ أَذَكُرُواْ نِعْمَتِيَ ٱلَٰتِي ۚ أَنْعَمْتُ عَلَيْكُو وَأَنِي فَضَّلْتُكُوعَلَى ٱلْعَالَمِينَ أُولِنَّ آية واحدة .

## اللغة والمعنىٰ:

هذا خطاب من الله لبني اسرائيـل الذين كانوا في عهد رسول الله صلّى الله عليه وآله أمرهم الله ان يذكروا نعمته التى انعم بها عليهم .

والنعمة النفع الذي يستحق به الشكر. والانعام والاحسان والافضال نظائر، ونقيض النعمة النقمة، وهو الضرر المستحق.

ومعنى قوله: «واني فضّلتكم على العالمين» يعني عالمي زمانهم، وتفضيله اياهم بأن جعل فيهم النبوّة والحكم، وهذه الآية قد تقدم ذكر مثلها في رأس نيف واربعن (١)، وقيل في سبب تكريرها ثلاثة أقوال:

أحدها: ان نعم الله لما كانت الأصل الذي به يجب شكره وعبادته ذكرهم بهاليقبلواإلى طاعته واتباع امره، وليكون مبالغة في استدعائهم الى ما يلزمهم لربهم التظاهر بالنعم عليهم.

والثانى: انه لما ذكر الكتاب وعنى به التوراة وكان فيه الدلالة على شأن

<sup>(</sup>١) في الآية «٣٧» من سورة البقرة.

عيسى ومحمد صلّى الله عليهما في النبوة والبشارة المتقدمة ذكرهم عز وجل بما انعم عليهم من ذلك وفضّلهم، كما جاء «فبأي آلاء ربكما تكذبان» (١) بعد نعم ذكرهم بها، ثم عدد نعماً آخر، وقال فيها: «فبأي آلاء ربكما تكذبان» اي فبأي هذه تكذبان، وكل تقريع جاء فانما هو موصول بتذكير نعمه غير الأول والثالث غير الثاني، وهكذا الى آخر السورة. وكذلك الوعيد في سورة المرسلات بقوله: «ويل يومئذ للمكذبين» انما هو بعد الدلالة على اعمال يعظم التكذيب بما تدعو اليه الأدلة.

الثالث: انه مقدمة لما بعده؛ لانه تعالى اراد وعظهم ذكرهم قبل ذلك بالنعم عليهم، لأنه استدعاء الى قبول الوعظ لهم، وقيل: فيه وجه رابع وهو انه لما تباعد بين الكلامين حسن التنبيه والتذكير.

وموضع «التي» نصب بالعطف على نعمتي .

قوله تعالى:

وَاتَقُوْا يَوْمًا لَا يَجْزِى نَفْشُ عَن نَفْسِ شَيْنَا وَلاَيْقَبْلُ مِنْهَا عَدْلُّ وَلاَنْفَعُهُ شَفَعَةٌ وَلاَهُمْ يُصُرُونَ ۞ آية بلا خلاف .

ومثل هذه الآية ايضاً تقدم (٢) وبينا ما فيها فلا معنى للتكرار، وبينا ان العدل هو الفدية، وقيل: هو المثل (٣). ويقال: هذا عدله أي مثله، والعدل هو الحمل .

وبينًا قول من يقـول: إن الشفاعة لا تكون إلّا لمرتكبي الكبائر اذا ماتوا مصرّين .

<sup>(</sup>١) الرحمن: ١٣.

<sup>(</sup>٢) راجع تفسير آية «٨٤» من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) ذكره الفراء في معاني القرآن: ج٢ ص٣٠، ذيل آية «٩٥» من سورة المائدة.

فان قلنا: ظاهر الآية متروك بالاجماع؛ لانه لا خلاف انّ هاهنا شفاعة نافعة والآيـة تـقتضي نفيهـا، وان خصّـوا بأنها لا تنفـع المصرّين، وانما ينـفع التائمين.

فلنا: لنا أن نخصها بالكافرين دون فساق المسلمين .

واما قوله: «لا يشفعون إلّا لمن ارتضى» فنتكلّم عليه اذا انتهينا اليه. ومن قال: إنه ليس يعني انه يشفع لها شافع فلا تنفع شفاعته لكنه يريد لا تأتي من يشفع لها، كها قال الشاعر:

# \*على لاحب لا يهتدى بمناره (١)\*

وإنما اراد به لا منار هناك فيهندى به لا يضرّنا لانا لا نقول: إن هناك شفاعة تحصل ولا تنفع، بل نقول: إنّ الشفاعة اذا حصلت من النبي وغيره فانها تنفع لا محالة، وكذلك عند المخالف وان قلنا: انها تنفع في اسقاط المضار، وقالوا: هم في زيادة المنافع، غير أنّا اتفقنا على انها تحصل لا محالة ولسنا ممن ينفى حصول الشفاعة اصلاً.

قوله تعالى:

وَإِذِ ٱبْتَىٰ َ إِبْرَهِ عَرَرُتُهُ بِكِلِمَنتِ فَأَتَمَهُنَّ قَالَ إِنِّ جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامَّاْقَالَ وَمِن دُرْتَى َ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظَّلِمِينَ شَهِ آلَةِ بلا خلاف .

#### القراءة:

اسكن الياء من «عهدي» حزة وحفص إلّا ابن ساهي (٢)، وكتب في بعض المصاحف «ابراهم» بغيرياء وفي اكثرها بالياء. قال بعض

<sup>(</sup>١) صدربيت لامرئ القيس، أنظر ديوانه: ص٩٥،وعجزه: إذا سافه العود النُّباطي جَرجَرا.

<sup>(</sup>٢) التيسير في القراءات السبع: ص٦٦-٦٧.

الجرهمين: نحن ورثنا على عهد «ابراهم». وقرأ ابن عامر «ابراهام» في خسة وثلاثين موضعاً في القرآن كله، في البقرة خسة عشرة موضعاً، وهو جميع ما فها(١).

## المعنى واللغة:

تقدير الآية: واذكروا إذ ابتلى ابراهيم ربَّه بكلمات. والابتلاء هو الاختبار وهو مجاز هاهنا؛ لأن حقيقته الأمر من الله تعالى بخصال الايمان فسمي ذلك اختباراً، لان ما يستعمل بالامر منافي مثل ذلك على جهة الاختبار والامتحان فجرى تشبهاً بما يستعمل أهل اللغه عليه.

وقال ابن الاخشاذ: إنما ذلك على أنه جلّ ثناؤه يعامل العبد معاملة المختبر الذي لا يعلم لأنه لوجازاهم بعلمه فيهم كان ظالماً لهم .

والكلمات التي ابتلى الله ابراهيم بها فيها خلاف، فيروى في بعض الروايات عن ابن عباس وبه قال قتادة وابو الخلد: انه أمره اياه بعشرة سنن، خس في الرأس وخس في الجسد، فأمّا التي في الرأس فالمضمضة والاستنشاق والفرق وقص الشارب والسواك ، وأما التي في الجسد فالختان وحلق العانة وتقلم الاظفار ونتف الابطين والاستنجاء (۱).

وفي احدى الروايتين عن ابن عباس أنه ابتلاه من شرائع الاسلام بثلا ثين شيئاً عشرة منها في براءة: «التائبون العابدون الحامدون... الى اخرها» وعشرة في الاحزاب: «ان المسلمين والمسلمات... الى اخرها»

<sup>(</sup>١) كتاب السبعة في القراءات: ص١٦٩، والحجّة للفارسي: ج٢ ص١٧٥.

<sup>(</sup>٢) المستدرك «للحاكم»: ج٢ ص٢٦٦، وتفسير الطبري: ج١ ص٤١، وأحكام القرآن للجضاص:

وعشرة في سورة المؤمنين الى قوله: «والذين هم على صلواتهم يحافظون» وعشرة في سأل سائل الى قوله: «والذين هم على صلاتهم يحافظون» فجعلها اربعين سهما (۱).

وفي رواية ثالثة عن ابن عباس انه أمره بمناسك الحج: الوقوف بعرفة والطواف والسعى بن الصفا والمروة ورمى الجمار والافاضة (٢).

قال الحسن: ابتلاه الله بالكوكب وبالقمر وبالشمس وبالحتان وبذبح ابنه، وبالنار وبالهجرة فكلّهن وفي لله فيهن (٣).

وقال مجاهد: ابتلاه الله بالآيات التي بعدها وهي «اني جاعلك للناس اماماً قال ومن ذريتي قال لا ينال عهدي الظالمين »<sup>(١)</sup>.

وقال الجبائي: أراد بذلك كلما كلُّفه من طاعاته العقلية والشرعية .

وقوله: «فاتمهن » معناه وفي بهن على قول الحسن. وقال قتادة والربيع: عمل بهن فأتمهن (م). وقال البلخي: الضمير في «اتمهن »راجع الى الله، وهو اختيار الحسن بن على المغربي .

قال البلخي: الكلمات هي الامامة على ما قال مجاهد، قال: لأن الكلام متصل، ولم يفصل بين قوله: «إني جاعلك للناس اماماً» وبين ما تقدمه بواو، فأتمهن الله بان أوجب بها الامامة له بطاعته واضطلاعه، ومنع ان ينال العهد الظالمين من ذريته، وأخبره بأنّ منهم ظالماً فرضى به

<sup>(</sup>١) تفسير الماوردي: ج١ ص١٨٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٤١٦، وأحكام القرآن: ج١ ص٦٦.

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن: ج ١ ص٦٦، وتفسير الحسن البصري: ج ١ ص١١٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد: ص٢١٣، وتفسير الطبري: ج١ ص٥١٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص١٦.

وأطاعه، وكل ذلك ابتلاء واختبار.

والتمام والكمال والوفاء نظائر، وضد التمام النقصان، يقال: تم تماما، وأتم إتماما، واستتم استتماما، وتمم تتميا وتتمة، وتتمة كل شيء ما يكون تمامه بغايته، كقولك: هذه الدراهم تمام هذه المائة، وتتمة هذه المائة، التم الشيء التمام، تقول: جعلته لك تماما أي بتمامه، والتميمة قلادة من سيور وربّها جعلت فيه العوذ تعلّق على الصبيان. والليلة التمام أطول ليلة في السنة، ويقال: بل ليل التمام لثلاث عشرة لأنه يستبان فيها نقصانها من زيادتها، ويقال: بل ليلة اربع عشرة لأنه يم فيها القمر فيصير بدراً، ويقال: حلته لتمام - عشرة لأنه يتم هيها القمر فيصير بدراً، ويقال:

وقال ابن دريد: امرأة حبلى متم، وولد الغلام أتم وتمام، وبدر تمام، وليل تمام بالكسر فيهن وما بعد هذا فهو تمام بالفتح (١) وأصل الباب التمام وهو الكمال.

وقوله: «من ذرّيتي» معـناه واجـعل من ذريتي من يؤتم به ويقـتدى به، على قول الربيع وأكثر الفسرين<sup>(٢)</sup> .

وقال بعضهم: معناه انه سأل لعقبه ان يكونوا على عهده وورثته، كها قال: «واجنبني وبني أن نـعـبـد الأصـنام» فأخبره الله ان في عـقـبـه الظالم المخالف له، وذريته بقوله: «لا ينال عهدي الظالمين» (٣). والأول اظهر.

وقال الجبائي: قوله: «ومن ذريتي» سؤال منه لله أن يعرّفه هل في

<sup>(</sup>١) جمهرة اللغة: مادة «ت مَ مَ» ج١ ص٤٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٤١٨.

<sup>(</sup>٣) حكاه الطبري في تفسيره: ج١ ص٤١٨.

ذريته من يبعثه نبياً كها بعثه هو وجعله إماماً (۱). وهذا الذي قاله ليس في الكلام ما يدل عليه بل الظاهر خلافه، ولو احتمل ذلك لم يمتنع ان يضيف الى ذلك مسألة منه لله ان يفعل ذلك بذرّيته مع سؤاله تعريفه ذلك .

والذرية والنسل والولد نظائر، وأراد ابراهيم عليه السلام هذا، وقال بعضهم: عبر بالذرية عن الآباء، وقال تعالى: «وآية لهم انا حملنا ذريتهم في الفلك المشحون» أى آباءهم (٢). وهذا ليس بواضح.

وبعض العرب ذرية ـبكسر الذال ـ وبها قرأ زيد بن ثابت<sup>(٣)</sup> .

قال صاحب العين (1): الذر صغار النل واحده ذرة، والذر اخذك الشيء بأطراف اصابعك، تقول: ذررت الدواء اذره ذراً، وكذلك الملح وغيره، واسم الدواء -الذي يتخذ للعين - ذرور، والذريرة ذات قصب الطيب، وهو قصب يجاء به من الهند كأنّه قصب النشاء، والذرارة ما تناثر من الشيء الذي تذره. والذرية فعلية من ذررت، لأن الله تعالى ذرهم في الأرض فنشرهم فيها، كما ان السريرة من سررت، والجمع الذراري والسراري وما أشبهه وإن خففت جاز، والذرور ذروة الشمس، فهويذر ذروراً وذلك أول طلوعها وسقوطها الى الأرض أو الشجر، وتقول: ذرقرن الشمس اي طلم. وأصل الباب الذرّ وهو التفرقة.

وقوله: «لا ينـال عهدي» والـنيل واللـحاق والإدراك نظائـر، والنيل والـنوال ما نلته مـن مـعروف انسان، واناله معـروفه ونوّله أعطاه نوالاً، قال

<sup>(</sup>١) جوزه الجصاص في أحكام القرآن: ج١ ص٦٩.

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة: مادة «ذرأ» ج ١٥ ص ٤.

<sup>(</sup>٣) شواذ القرآن لابن خالويه: ص١٧.

<sup>(</sup>٤) العين: مادة «ذرّ» ج٨ ص١٧٥.

#### طرفة:

إن تنوله فقد تسنعه وتريه النجم يجري بالظهر (١) وقولهم: نولك ان تفعل ذلك ومعناه حقك ان تفعل. والنول خشبة الحائك الذي ينسج الوسائد عليه ونحوها، واذانه المنصوبة ايضاً تسمى النوال. وأصل الباب النيل وهو اللحوق.

والمراد بالعهد هاهنا فيه خلاف، قال السدي واختاره الجبائي: إنه اراد النبوة. وقال مجاهد: هو الامامة (٢)،وهو المروي عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليهما السلام قالوا: لا يكون الظالم إماماً (٣).

وقال ابو حذيفة: لا اتخذ إماماً ضالاً في الدنيا (1). وقيل: معناه الأمر بالوفاء له فيا عقده من ظلمه. وقال ابن عباس: فاذا عقد عليك في ظلم، فانقضه. وقال الحسن: ليس لهم عند الله عهد يعطيهم عليه خيراً في الآخرة، فأما في الدنيا فقد يعاهدون فيوفي لهم (٥)، وكأنّه على هذا التأويل طاعة يحتسب بها في الآخرة.

وقوله: «لاينال عهدي الظالمين» يدل على انه يجوز ان يعطي ذلك بعض ولده اذا لم يكن ظالماً، لأنه لو لم يرد أن يجعل أحداً منهم إماماً للناس كان يجب أن يقول في الجواب: لا ولا ينال عهدي ذريتك، وكان يجوز أن

<sup>(</sup>۱) ديوانه : ص٥٥.

<sup>(</sup>۲) أحكام القرآن للجصاص: ج١ ص٦٥، وتفسيرالطبري:ج١ ص٤١٨، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٨٥.

 <sup>(</sup>٣) تفسير العياشي: ح٨٦ ج١ ص٥٩ والكافي: كتاب الحبّة ح١ و٢ ج١ ص١٧٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ج١ ص١٤.

<sup>(</sup>٥) أحكام القرآن للجصّاص: ج١ ص٦٩، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٨٥.

يقول في العربية: لا ينال عهدي الظالمون، لان ما نالك فقد نلته، وروي ذلك في قراءة ابن مسعود (١) إلّا أنه في المصحف (بالياء)، تقول:نالني خيرُك ونلت خيرُك .

واستدل اصحابنا بهذه الآية على ان الامام لا يكون إلا معصوماً من القبائح؛ لأن الله تعالى نفي ان ينال عهده الذي هو الامامة ظالم، ومن ليس بمعصوم فهو ظالم إما لنفسه أو لغيره .

فان قيل: انما نفى ان يناله ظالم في حال كونه كذلك فاما اذا تاب وأناب فلا يسمى ظالماً فلا يمتنع أن ينال.

قلنا: اذا تاب لا يخرج من أن تكون الآية تناولته في حال كونه ظالماً فأذا نفى أن يناله فقد حكم عليه بأنه لا ينالها، ولم يفد أنه لا ينالها في هذه الحال دون غيرها، فيجب ان تحمل الآية على عموم الأوقات في ذلك ولا ينالها وإن تاب فها بعد.

واستدلوا بها ايضاً على أن منزلة الامامة منفصلة من النبوة؛ لأن الله خاطب ابراهيم عليه السلام وهو نبي، فقال له: انه سيجعله إماماً جزاءً له على اتمامه ما ابتلاه الله به من الكلمات، ولو كان إماماً في الحال، لما كان للكلام معنى، فدل ذلك على ان منزلة الامامة منفصلة من النبوة وانما أراد الله أن يجعلها لابراهيم عليه السلام. وقد أملينا رسالة مقررة في الفرق بين النبي والامام، وان النبي قد لا يكون إماماً على بعض الوجوه، فأما الامام فلا شك انه يكون غير نبي وأوضحنا القول في ذلك، من أراده وقف عليه من هناك.

<sup>(</sup>١) ذكره الفراء في معاني القرآن؛ ج١ ص٧٦، والأخفش في معاني القرآن: ج١ ص٣٣٤.

وابراهيم وابراهم لغتان، وأصله ابراهام فحذفت الألف استخفافاً، قال الشاعر:

## «عذت بما عاذ به إبراهم»

وقال أمية:

همع ابراهم التقي وموسى، (١)

قوله تعالى:

وَإِذَجَعَلْنَاٱلْبَيْتَمَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنَاوَأَتَخِذُوا مِنمَقَامِ إِبْرَهِءَمَ مُصَلِّیً وَعَهِدْنَآإِلَىٰٓ إِبْرَهِءَمَ وَإِسْمَعِيلَ أَن طَهِرَابَيْتِيَ لِلطَّآمِهِينَ وَٱلْعَكِمِنِينَ وَٱلرُّكَّعِ ٱلسُّجُودِ۞ آية واحدة .

#### القراءة:

قرأ نافع وابن عامر «واتخذوا» على لفظ الخبر، الباقون بلفظ الأمر<sup>(٢)</sup>.

#### المعنى واللغة:

قوله: «واذ جعلنا» عطف على قوله: «وإذ ابتلى ابراهيم ربه» وذلك معطوف على قوله: «يابني اسرائيل اذكروا نعمتي التي انعمت عليكم» واذكروا «إذ ابتلى ابراهيم ربه» «واذ جعلنا البيت مثابة»،والبيت الذي جعله مثابة هو البيت الحرام.

والبيت في اللغة والمنزل والمأوى نظائر، يقال: بات يبيت بيتوتة، وبيته

<sup>(</sup>١) الحجة لابي على الفارسي: ج ٢ ص١٧٥.

 <sup>(</sup>۲) الكشف عن وجوه القراءات السيع: ج١ ص٢٦٣، وكتاب السبعة في القراءات لابن مجاهد:
 ص٢١، والحجة لابي على الفارسي: ج٢ ص١٧١.

مبايتة، وتبيت تبيتاً، وتبايتوا تبايتاً، والبيت من أبيات الشعر ومن بيوت الناس، والبيت من بيوتات العرب احياؤها، وبيّت فلان أبياتاً تبيتاً اذا بناها، والبيتوتة الدخول في الليل، تقول: بت افعل كذا، وبالنهار ظللت، وباتوا بيتوتة حسنة، وأباتهم الله إباتة، وأباتهم الامر بياتاً، كل ذلك دخول الليل، وليس من النوم في شيء وما عنده بيت ليلة، ولا بيتة ليلة ـبكسر الباء ـ يعني القوت، والله يكتب ما يبيتون عمل الليل، وبيّت القوم اذا أوقعت فيهم ليلاً، والمصدر البيت والاسم البيات، ومنه قوله: «بأشنا بياتاً» (١) ويسمى البيت من الشعر بيتاً لضمّه الحروف والكلام كما يضمّ البيت أهله، وامرأة الرجل بيته، قال الراجز:

مسالي اذا اخسنة المسائيسة أكِسبرٌ قسد غسالني أم بسيتُ (٢) وماء بيوت اذا بات ليلة في إنائه. وأصل الباب البيت المنزل.

وقوله: «مثابة» في معناه خلاف، قال الحسن: يثيبون اليه كل عام أي ليس هو مرة في الزمان فقط (٣). وقال ابن عباس: معناه أنه لا ينصرف عنه أحد وهو يرى انه قد قضى منه وطرأ فهم يعودون اليه (١).

وقال ابو جعفر: يرجمعون اليه لا يقضون منه وطراً، وبه قال مجاهد<sup>(ه)</sup>. وحكى الحارثي ان معناه يحجّون اليه فيثابون عليه (<sup>١٦)</sup>. وقال الجبائي: يثوبون اليه يصيرون اليه .

<sup>(</sup>١) الاعراف: ٩٧.

<sup>(</sup>٢) أمالي المرتضى: ج١ ص٣٧٨، مع اختلاف.

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن للجصاص: ج١ ص٧٢.

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ج١ ص٤١٩، وتفسير مجاهد: ص٢١٤.

<sup>(</sup>٦) أحكام القرآن للجصاص: ج١ ص٧٢.

والفرق بين مثابة ومشاب: ان الاخفش قال: مثابة للمبالغة لما كثر من يشوب اليه، كما قبل: علّامة ونسّابة وسيّارة (١٠). وقال الفراء والزجاج: معناهما واحد، كالمقامة والمقام بمعنى واحد (٢٠). ووزن مثابة مفعلة، وأصلها مثوبة من ثباب يثوب مثابة ومثابا وثوابا اذا رجم، فنقلت حركة الواو الى الياء ثم قلبت على ما قبلها، قال ورقة بن نوفل في صفة الحرم:

مشاب لأفناء القبائل كلها تخبّ اليه اليعملات الطلائح (٣) ومنه ثاب اليه عقله أي رجع اليه بعد عزوبه، وقوله: «وأمنا» فالامن مصدر قولك: أمن يأمن أمنا، وانما جعله أمنا بأن حكم ان من عاذ به والتجأ لا يخاف على نفسه ما دام فيه بما جعله في نفوس العرب من تعظيمه، فكان من فيه آمنا على ماله ودمه ويتخطف الناس من حوله، كما قال: «أو لم يروا انا جعلنا حرما آمناً ويتخطف الناس من حولم» (١) ولعظم حرمته ان من جنى جناية والتجأ اليه لا يقام عليه الحد حتى يخرج لكن يضيّق عليه في المطعم والمشرب والبيع والشراء حتى يخرج منه فيقام عليه الحد، فان احدث فيه ما يوجب الحد أقيم عليه فيه لأنه هتك حرمة الحرم، ولأن الله تعالى جعل الأشهر الحرم لا يحل فيها القتال والقتل، وكل ذلك بسبب البيت الحرام، فهو آمن بهذه الوجوه.

وقوله: «واتخذوا من مقام ابراهيم» أكثر القراء على لفظ الأمر إلّا ابن

<sup>(</sup>١)معاني القرآن للأخفش: ج١ ص٣٣٥.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للفراء: ج١ ص٧٦، ومعاني القرآن للزَّجاج: ج١ ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن للشافعي: ج١ ص١١٩.

<sup>(</sup>٤) العنكبوت: ٦٧.

عامر ونافع فانهما قرأًا على لفظ الخبر من فعل ماض(١) .

ويحتمل ان يكون اللفظ معطوفاً على قوله: «واذكروا» كأنّه قال: يابني اسرائيل اذكروا نعمتي واتخذوا من مقام ابراهيم مصلي .

وقال الربيع بن انس: من الكلمات التي ابتلى ابراهيم ربه قوله: «واتخذوا من مقام ابراهيم مصلى» (٢)، وكأنه قال: «اني جاعلك للناس إماماً» وقال: «انخذوا من مقام ابراهيم مصلى».

وقيل: انه معطوف على «واذ جعلنا البيت» لأن معناه واذكروا اذ حعلنا البيت واتخذوا (٢٠) .

وقيل: انه معطوف على معنى «جعلنا البيت مثابة للناس» لأن فيه معنى ثوبوا اليه واتخذوا (<sup>؛)</sup>.

وظاهر قوله: واتخذوا، انه عام لجميع المكلّفين إلّا من خصّه الدليل وعليه أكثر المفسرين.

وقال ابوعلي الفارسي: وجه قراءة من قرأ على الخبرانه عطف على ما أُضيف اليه (اذ)، كأنه قال: واذ اتخذوا، قال: وتقوية قوله إنّ ما بعده خبر وهوقوله: «وعهدنا الى ابراهم واسماعيل» (٥).

المعني بقوله: «من مقام» قيل فيه أربعة أقوال: أحدها: قال ابن

<sup>(</sup>١) السبعة في القراءات لابن مجاهد: ص١٦٦، والحجة لابي علي الغارسي: ج٢ ص١٧١، والكشف عن وجوه القراءات السبم: ج١ ص٣٦٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٤٢١.

<sup>(</sup>٣) الاخفش في معاني القرآن: ج١ ص٣٣٥، والزجاج في معاني القرآن: ج١ ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي: ج٢ ص١١١.

<sup>(</sup>٥) الحجّة: ج٢ ص١٧١.

عباس: الحج كله مقام ابراهيم (١).

وقال عطا: مقام إبراهيم عرفة والمزدلفة والجمار. وقال مجاهد: الحرم كله مقام ابراهيم. وقال السدي: مقام ابراهيم هو الحجر الذي كانت زوجة اسماعيل وضعته تحت قدم ابراهيم حين غسلت رأسه، فوضع ابراهيم رجله عليه وهو راكب فغسلت شقه ثم رفعته من تحته وقد غابت رجله في الحجر، فوضعته تحت الشق الآخر فغسلته فغابت ايضاً رجله فيه، فجعلها الله من شعائره، فقال: «واتخذوا من مقام ابراهيم مصلي»، وبه قال الحسن وقتادة والربيم واختاره الجبائي والرماني (٢) وهو الظاهر في أخبارنا (٢).

وهو الأقوى لأن مقام ابراهيم اذا اطلق لايفهم منه إلّا المقـام المعروف الذي هو في المسجد الحرام، وفي المقـام دلالة على نبوة ابراهيم عليه السلام، لأن الله تعالى جعـل الصـخـرة تحـت قدمه كالطين حتى دخلت قـدمه فيها وكان ذلك معجزة له.

وقيل في معنى قوله: «مصلى» ثلاثة أقوال: قال مجاهد: مدْعلى مأخوذ من صليتُ بمعنى دعوتُ. وقال الحسن والجبائي: قبلة. وقال قتادة والسدي: أمروا أن يصلوا عنده (٤)، وهو المروي في أخبارنا (٥). وبذلك استدلوا على أن صلاة الطواف فريضة مثله؛ لأنّ الله تعالى أمر بذلك، والأمر يقتضى

<sup>(</sup>١) تفسير الماوردي: ج١ ص١٨٧.

<sup>(</sup>٢) حكى أقوالهم الجضاص في أحكام القرآن: ج١ ص٥٧، والطبري في تفسيره: ج١ ص٢٢، والماوردي في تفسيره: ج١ ص١٨٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير العياشي: ح٩٣ ج١ ص٥٩، وعلل الشرائع يب١٦٠ ح١ ج٢ ص٤٢٣.

<sup>(</sup>٤) أحكام القرآن: ج١ ص٥٧، وتفسير الطبري: ج١ ص٤٢٣، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٨٧٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير العياشي: ح٩١ و٩٢ ج١ ص٥٨.

الوجوب، وليس هاهنا صلاة يجب اداؤها عنده غير هذه بلا خلاف.

وقوله: «عهدنا الى ابراهيم واسماعيل» أي أمرنا ان طهرا، قال الجبائي: أمرا أن يطهراه من فرث ودم كان يطرحه عنده المشركون قبل ان يصر في يد ابراهيم.

ويجوز أن يريد طهراه من الاصنام والأوثان التي كانت عليه للمشركين قبل أن يصير في يد ابراهيم، وبه قال قتادة ومجاهد. وقال السدي: طهراه ببنائكما له على الطهارة، كما قال: «أفن أسس بنيانه على تقوى من الله ورضوان خرى (١).

والطائف والدائر والجائل نظائر، طاف يطوف طوافاً اذا دار حول الشيء، وأطاف به اطافة اذا ألم به، وطوف تطويفاً، والطوف خشب أو قصب يجمع بعضه الى بعض يركب عليه في البحر، والطوفان مصدر طاف يطوف طوفا، فاما طاف بالبيت فهو طواف، وأطاف به اذا احاط به. والطائف العاس [بالليل]، والطؤافون المماليك كقوله: «طوافون عليكم» (۲)، والطائف طائف الجن والشيطان، وكل شيء يغشى القلب من وسواسه فهو طيفه، والطائفة من كل شيء قطعة، تقول: طائفة من النين معك ه (۳)، الباب الطوف الدور.

ومعنى «الطائفين» هاهنا قيل فيه قولان:

أحدهما: ما قال سعيد بن جبر: «الطائفن» من أتاه من غربة .

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للجصاص: ج١ ص٥٩، وفي تفسير الطبري: ج١ ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) النور: ٥٨.

<sup>(</sup>٣) المزمّل: ٢٠.

والثاني: قال عطا واختاره الجبائي وغيرهم: الطائفون بالبيت<sup>(١)</sup>. وهو الأصح.

وقوله: «والعاكفين» هاهنا قيل فيه أربعة أقوال:

الأول: قال عطا واختاره الجبائي: انهم المقيمون بحضرته .

والثاني: قال مجاهد وعكرمة: انهم المجاورون.

والثالث: قال سعيد بن جبير وقتادة: انهم أهل البلد الحرام .

والرابع: قال ابن عباس: هم المصلّون(٢) .

والأول أقوى، لأنه المفهوم من اطلاق هذه اللفظة، قال النابغة: عكـوف على أبـيـاتهـم يـشـمـدونها مرمى الله في تلك الاكف الكوانلم"

والمكف واللزوم والدوام على الشيء نظائر، تقول: عكف يعكف عكم على الشيء نظائر، تقول: عكف يعكف عكف أو عكف أذا لزم الشيء وأقام عليه فهوعاكف، وعكف الطير بالقتيل، والعاكف المعتكف في المسجد، قلّما يقولون: عكف وان قيل كان صواباً وانما يقولون: اعتكف، ويقال للنظم اذا نظم فيه الجوهر: عكف تعكيفاً، والمعكوف المحبوس، وأصل الباب العكف وهو اللزوم.

والمعني بقوله: «والركم السجود» قال قتادة وعطا: هم الذين يصلون عند الكمبة يركعون عندها ويسجدون (1). وقال الحسن: «الركم السجود» جميع المؤمنين، وبه قال الفراء (٥). وهو الاقوى لأنه العموم.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٤٢٤، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٨٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج١ ص٤٢٤، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٨٨.

<sup>(</sup>٣) ديوانه: ص١٢٩، وفيه «قعوداً لدىٰ» و «الأنوفِ» بدل «عكوف علىٰ» و «الاكف».

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ج١ ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن: ج١ ص٧٧، وفيه: أهل الاسلام.

فان قيل: كيف أمر الله تعالى ان يطهر بيته ولم يكن هناك بيت بعد؟
قيل: معناه ابنيا لي بيتاً مطهراً في قول السدي، وقال عطا: معناه طهرا

مكان البيت الذي تبنياه فيا بعد<sup>(١)</sup>. وفي الآية دلالة على ان الصلاة [في] جوف البيت جائزة .

قوله تعالى:

وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُدُرَتِ الْجَعَلَ هَذَا بَلَدًا ءَامِنَا وَأَرْزُقَ أَهْلَهُ مِنَ الشَّمَرَتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم وَاللَّهِ وَٱلْاَخِرُ قَالَ لَاَجْرُ قَالَ وَمَرَكَفَرَ فَأُمَيَّعُهُ ، قَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرُهُ وَإِلَى عَذَابِ التَّارُّ وَيِتَسَ الْمَصِدُ اللَّهِ قَلَا اللَّهِ .

#### المعنى واللغة:

التقدير: واذكروا إذ قال ابراهيم ربّ اجعل هذا بلداً آمناً .

فان قيل: هل كان الحرم آمنا قبل دعوة ابراهيم عليه السلام؟

قيل: فيه خلاف، قال مجاهد عن ابن عباس وابوشريح الخزاعي: كان آمنا لقول النبي عليه السلام حين فتح مكة: هذه حرم حرمها الله يوم خلق السماوات والأرض (٢)، وهو الظاهر في رواياتنا (٣).

وقال قوم: كانت قبل دعوة ابراهيم كسائر البلاد، وانما صارت حرماً بعد دعوته عليه السلام كها صارت المدينة، لما روي انّ النبي صلّى الله عليه وآله قال: ان ابراهيم عليه السلام حرّم مكة واني حرّمت المدينة<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ ص٤٢٣.

 <sup>(</sup>٢) شعب الايمان للبيبق: ح٧٠٠٤ ج٣ ص٤٤١ نقالاً عن ابن عبّاس، والسنن الكبرى للبيبق:
 ج٨ ص٢٥ نقلاً عن أبي شريح الحزاعي.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ح٣ و٤ ج٤ ص٢٢٥، ومن لا يحضره الفقيه: ح٤ ٢٣١ ج٢ ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) أحكام القرآن للجضاص: ج١ ص٧٩وتفسير الماوردي: ج١ ص١٩٠.

وقال بعضهم: كانت حراماً بوجه غير الوجه الذي صارت به حراماً بعد الدعوة و[الوجه] الأول يمنع الله إياها من الاصطلام والانتقام كها لحق غيرها من البلاد، وبما جعل في النفوس من تعظيمها والهيبة لها. والوجه الثاني بالأمر على ألسنة الرسل، فأجابه الله الى ما سأل، وانما سأل أن يجعلها آمنا من الجدب والقحط، لانه أسكن أهله بواد غير ذي زرع ولا ضرع، ولم يسأله أمنه من انتقال وخسف، لأنه كان آمناً من ذلك (١).

وقال قوم: سأله الامرين على ان يديمهها له وان كان أحدهما مستأنفاً والآخر كان قبل<sup>(٢)</sup> .

ومعنى قوله: «بلداً آمنــا» أي يأمنون فيه، كما يقــال: ليل نائم أي النوم فيه .

والبلد والمصر والمدينة نظائر، ورجل بليد اذا كان بعيد الفطنة وكذلك يقال للدابة التي تقصر عن نظائرها. وأصل البلادة التأثير، ومن ذلك قولهم لكركرة البعير: بلدة، لأنه اذا برك أثرت، والبلد الأثر في الجلد وغيره وجمعه أبلاد، وانما سمّيت البلاد من قولك بلد أو بلدة، لأنها مواضع مواطن الناس وتأثيرهم، والبلد المقبرة، ويقال: هو نفس القبر، قال خفاف:

كل امرىء نازل أحببت ومسلم وجهه الى البلد(") «ولا أقسم بهذا البلد» يعني بمكة، والتبلد نقيض التجلد وهو استكانة وخضوع، وتبلّد الرجل اذا نكس وضعف في العمر وغيره حتى في السجود. والبلدة منزل من منازل القمر. وأصل الباب البلد وهو الأثر في الجلد

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن: ج١ ص٨٠، وتفسير الماوردي: ج١ ص١٨٩.

<sup>(</sup>٢) ذكر الفخر الرازي في تفسيره: ج؛ ص٥٠.

<sup>(</sup>٣) لم نعثر عليه.

وغيره .

وقوله: «فأمتعه قليلاً» يعنى بالرزق الذي أرزقه الى وقت مماته. وقيا .: فأمتعه بالبقاء في الدنبيا. وقال الحسن: فأمتعه بالأمن والبرزق الى خروج محمد عليه السلام فيقتله إن أقام على كفره أو يجليه عنها (١) .

وقد قرئ في الشواذ فأمتعه على وجه الدعاء بصورة الامرثم اضطره بمثل ذلك على ان يكون ذلك سؤالا من ابراهم ان يمتع الكافر قليلاً ثم بضطرة بعد ذلك الى عذاب النار (٢).

والأول أحود لأنَّه قراءة الجماعة (٣)، هذا مروى عن ابن عباس (١).

والراء مفتوحة في هذه القراءة، وكان يجب ان تكسر، كما يقال: مد ومد ولم يقرأ به أحد، وقرأ ابن عامر وحده «فأمْتِعُهُ قليلاً» من المتعة على الخبر [و] الباقون بالتشديد بدلالة قوله: «متعناهم الى حن»(٥).

والفرق بن متّعت وامتعت: انّ التشديد يدل على تكثير الفعل وليس كذلك التخفيف. وفعلت وافعلت يجيء على خمسة أقسام:

أحدها: ان يكونا معنى واحد ، كقولهم: سميت واسميت. و[الثاني]: يجيء على التكثر والتقليل. و[الثالث]: يجيء على النقص، كقولك: فرطت قصرت، وافرطت حاوزت.

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن: ج١ ص٨٠، وتفسير الطبري: ج١ ص٤٢٨.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للزجاج: ج١ ص٢٠٨.

<sup>(</sup>٣) كتاب السبعة في القراءات: ص١٧٠.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن للفرّاء: ج١ ص٧٨.

<sup>(</sup>٠) الكشف عن وجوه القراءات السبع: ج١ ص٢٦٥، والحُجّة: ج٢ ص١٧١.

والرابع: تولّيت الفعل وتركته حتى يقع كقوله: «يخربون بيـوتهم»(١) أي يهدمون، فاما أخربت فعناه تركت المنزل وهربت منه حتى خرب.

والخامس: ان ينفرد أحدهما عن الآخر، كقولك: كلمت، لا يقال فيه افعلت واجلست،ولا يقال منه فعلت.

ومعنى «ثم اضطرة» ادفعه الى عذاب النار وأسوقه اليه، والاضطرار هو الفعل في الغير على وجه لا يمكنه الانفكاك منه اذا كان من جنس مقدوره، ولهذا لا يقال: فلان مضطر الى كونه وان كان لا يمكنه دفعه عن نفسه لا يكن الكون من جنس مقدوره، ويقال: هو مضطر الى حركة الفارة وحركة العروق لما كانت الحركة من جنس مقدوره.

وقوله: «وبئس المصير» هو الحال التي يؤدّي اليها أولها .

وصار وحال وآل نظائر، يقال: صاريصير مصيراً، قياسه رجع يرجع مرجعاً وصيّره تصييراً. قال صاحب العين: صير كلّ امرمصيرة، والصيرورة مصدر صاريصير صيرورة. وقال بعضهم: صيور الامر اخره (٢) قال الحميت يمدح هشام بن عبد الملك:

مسلسك لم يصنع الله مسنه بدء أمر ولم يضع صسورا (٣) وصارة الجبل رأسه، والصير الشق، وفي الحديث: (من نظر في صير باب ففقئت عينه فهي هدر) (٤). وصير البقر موضع يتخذه للحظيرة، واذا كان للغم فهو زريبة، وأصل الباب المصير وهو المآل.

<sup>(</sup>١) الحشر: ٢.

<sup>(</sup>۲) العين: مادة «صير» ج٧ ص١٤٨.

<sup>(</sup>٣) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٤) سنن النسائي: ج٨ ص٦٦، وسنن الدارقطني: ج٣ ص١٩٩، قريب منه.

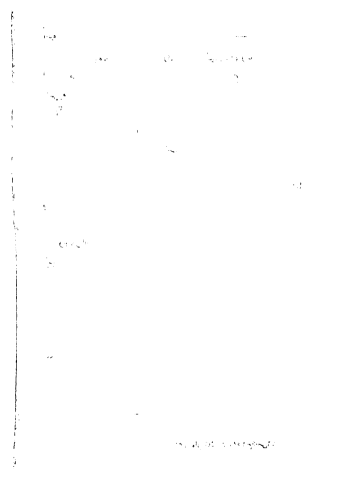
ومعنى الآية: سأل سؤال عارف بالله مطيع له، وهو أن يرزق من الثرات من آمن بالله واليوم الآخر، فأجاب الله ذلك، ثم أعلمه انه يمتع من كفر به لأجل الدنيا ولا يمنعه من ذلك كها يتفضّل به على المؤمن، ثم يضطره في الآخرة الى عذاب النار وبئس المصر، وهي كها قال: نعوذ بالله منها.

وقوله في الآية: «قليلاً» يحتمل أن يكون صفة للمصدر، كها قال: متاعاً حسناً فوصف به المصدر، وليس لأحد أن يقول: كيف يوصف به المصدر وهو فعل يدل على التكثير؟ وكيف يستقيم وصف الكثير بالقليل في قوله: «فامتعه» وهلا كانت قراءة ابن عامر أرجح على هذا؟ وذلك ايضاً إنما وصفه بانه قليل من كان آخره الى نفاد ونقص وفناء، كها قال: «متاع الدنيا قليل»(١).

ويجوز ايضاً ان يكون صفة للزمان، كها قال: «عها قليل ليصبحنّ نادمين» (٢٠) يعني بعد زمان قليل. وعن أبي جعفر عليه السلام في قوله: «وارزقهم من الثمرات» اي تحمل اليهم من الآفاق (٢٠).

(١) النساء: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) المؤمنون: ٤٠. (٣) عوالي اللثالي: ح١٥٨ ج٢ ص٩٦٠.



فهارس الكتاب

فهرس الآيات فهرس الأحاديث

فهرس الأعلام فهرس الأشعبار فهرس الأرجاز

فهرس المواضيع

فهرس أسماء المعصومين المنكال

فهرس أعلام المترجمين في التعليق

# فهرس الآيات

# البقرة (2)

إنّ الذين كفروا سواء عليهم

|    | ومن الناس من يقول آمنا بالله  | **   |
|----|-------------------------------|------|
| ۲, | كيف تكفرون بالله              | 275  |
| ٣  | قلنا اهبطوا                   | ٤٧٢  |
| ٤  | اذكروا نعمتي التي أنعمت عليكم | 444  |
| ٤  | واستعينوا بالصبر والصلاة      | ٤٧٠  |
| ٥  | واذ فرقنا بكم البحر فأنجيناكم | 177) |
| 0  | لن نؤمن لك حتى نرىٰ الله      | 171  |
| ٥  | فأخذتكم الصاعقة وانتم تنظرون  | ٤٣   |
| ٥. | ثم بعثناكم من بعد مو تكم      | ٤٣   |
| ٥  | فبدّل الذين ظلموا قولاً       | 177  |
| ٦  | ذلك بأنهم كانوا يكفرون        | 19.  |
| ٦  | كونوا قردة خاسئين             | ٤٩٨  |
|    |                               |      |

| 047   | يات                             | فهرس الآ |
|-------|---------------------------------|----------|
| ٣٢٢   | واذ قال موسى لقومه إنّ الله     | ٦٧       |
| ٤٧٣   | لا يعلمون الكتاب إلّا أماني     | ٧٨       |
| 797   | واذ أخذنا ميثاق بني إسرائيل     | ۸۳       |
| 171   | أفتؤمنون ببعض الكتاب            | ٨٥       |
| ٣٤    | واشربوا في قلوبهم العجل         | 98       |
| ٤١١   | خذوا ما آتيناكم بقوة واسمعوا    | 98       |
| ٤٣٢   | نزّله على قلبك بإذن الله        | 97       |
| 797   | واتّبعوا ماتتلوا الشياطين       | 1.1      |
| Y • A | لا تقولوا راعنا وقولوا          | ١٠٤      |
| ٤٦٤   | انظرنا واسمعوا                  | ١٠٤      |
| ٧٩    | ألم تعلم أن الله على كل شيء     | 1.7      |
| 18    | هاتوا برهانكم                   | 111      |
| ٥١٠   | لن يدخل الجنة إلّا من كان هوداً | 111      |
| ٤٠٣   | بديع السموات                    | 114      |
| 144   | لا يقبل منها عدل                | ١٢٢      |
| 111   | لا ينال عهدي الظالمين           | 178      |
| ٤٤١   | وإذ جعلنا البيت مثابة للناس     | 140      |
| 147   | يعرفونه كما يعرفون أبناءهم      | 127      |
| 177   | وبشر الصابرين                   | 100      |
| 777   | فمن عني له من أخيه شيء          | ۱۷۸      |
| ٤٠٣   | عذاب أليم                       | ۱۷۸      |
| ٤٢٦   | والفتنة اشدٌّ من القتل          | 191      |
| 707   | هل ينظرون إلّا أن يأتيهم الله   | ۲۱.      |
| 104   | حافظوا على الصلوات والصلاة      | ۲۳۸      |

| التبيان في تفسير القرآن (ج ٢) |                                 | 077   |
|-------------------------------|---------------------------------|-------|
| ٤٣                            | ألم تر الى الذين خرجوا من       | 727   |
| ٤٢٣                           | فمن شرب منه فلیس منی            | 729   |
| ٣١                            | الله ولى الذين آمنوا يخرجهم     | 707   |
| 0.0                           | ليس عليك هداهم                  | 777   |
| 197                           | تعرفهم بسياهم                   | ۲۷۳   |
| ٤٣١                           | فأذنوا بحرب من الله             | 444   |
| ۲۰۸                           | فنظرةٌ الى ميسرة                | ۲۸.   |
| ٤٩١                           | ِ لا يكلف الله نفساً إلّا وسعها | 7.7.7 |
|                               |                                 |       |
|                               | آل عمران ( ٣)                   |       |
| ١٨                            | فبشرهم بعذاب أليم               | ۲١    |
| 154                           | ويقتلون النبيين بغير حق         | ۲١    |
| 110                           | وقد بلغني الكبر                 | ٤٠    |
| ٤٩٣                           | يا مريم اقنتي لربك واسجدي       | ٤٣    |
| 797, 797                      | وإذا أخذ ميثَّاق النبين لما     | ٨١    |
| 777                           | ملُّ الأرض ذهباً                | 91    |
| 179                           | كنتم خيرَ أُمَّةٍ أخرجت         | ١١.   |
| ٥                             | واتقوا النار التي أعدت          | ١٣١   |
| **                            | ۔<br>فبما رحمة من اللہ          | 109   |
| 19.                           | إن ينصركم الله فلا غالب لكم     | ١٦.   |
| 140                           | كلُّ نفس ذَائقـة الموت          | ۱۸٥   |
| 177                           | وإذا أخذ الله ميثاق الذين       | ۱۸۷   |
| <b>Y</b> 7/                   | اصبروا وصابروا                  | ۲     |
|                               |                                 |       |

فهرس الآيات \_\_\_\_\_\_ ١٩٥٥

|          | النسباء (٤)                             |       |
|----------|-----------------------------------------|-------|
| ٤٣١      | فانكحوهنَّ بإذن أهلهنَّ                 | ۲٥    |
| ٧٤       | فابعثوا حكماً من أهله                   | 30    |
| ۳۸۹      | الم تر الى الذين، و آتيناهم ملكاً عظياً | 01_11 |
| ٤٤٤      | من الذين هادوا يحرّفون الكلم            | ٤٦    |
| 707      | وندخلهم ظلاً ظليلاً                     | ٥٧    |
| ٤٣٢      | خذوا حِذركم                             | ٧١    |
| ٥٣٣      | متاع الدنيا قليل                        | ٧٧    |
| 193      | اينما تكونوا يدرككم الموت               | ۷٨    |
| ٣٤٦      | وماكان لمؤمن أن يُقتل مؤمناً            | 9.4   |
| ٤٣٢      | خذوا حِذركم                             | 1.1   |
| 104      | فأقيموا الصلاة إن الصلاة                | 1.8   |
| 7.3,7.0  | أرنا الله جهرةً                         | ١٥٣   |
| ۲٤٦ ،۸٧  | ما لهم به من علم إلّا اتباع الظّن       | 104   |
| 149      | لئـــلا يكون للناس على الله حُجـّـة     | 170   |
|          | المائدة ( ٥ )                           |       |
| 712      | وعد الله الذين آمنوا وعملوا             | ٩     |
| 144      | قل فلم يعذبكم بذنوبكم                   | ١٨    |
| 144      | واذ قال موسى لقومه اذكروا               | ۲.    |
| 337. 507 | اذهب أنت وربّك فقاتــلا                 | 7 £   |
| 47.5     | اُريد أن تبوء باثمي وإثمك               | 44    |
| 18.      | والسارق والسارقة فاقطعوا                | ٣٨    |
| 227      | يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا           | ٥٧    |

| التبيان في تفسير القرآن (ج ٢) |                                | 01. |
|-------------------------------|--------------------------------|-----|
| ٤٣٨                           | والله يعصمك من الناس           | ٦٧  |
| 790                           | والذين كفروا وكذبوا بآياتنا    | Γ٨  |
| ۷۸۲، ۳۷۲                      | عدل ذلك صياماً                 | 90  |
| ٣٧٧                           | يا عيسي بن مريم اذكر نعمتي     | 11. |
| ٥٠٣                           | أنزل علينا مائدة من السهاء     | ۱۱٤ |
| 4 £                           | واذ قال الله یا عیسی بن مریم   | 111 |
| ٤٥٩                           | أأنت قلت للناس                 | 117 |
|                               | الأنصام (٦)                    |     |
| ١٨٨                           | برتبهم يعدلون                  | ١   |
| 1012                          | وللبسنا عليهم ما يلبسون        | ٩   |
| ٤٧٦                           | ومنهم من يستمع اليك            | ۲٥  |
| 145                           | ولو ترى إذ وقفواً على ربهم     | ٣.  |
| ٤٦٨                           | ولاطائر يطير بجناحيه           | ٣٨  |
| ۲۳                            | فلما نسوا ما ذكّروا به فتحنا   | ٤٤  |
| 91                            | مبلسون                         | ٤٤  |
| 11.                           | فيسبّوا الله عدواً بغير علم    | ۱۰۸ |
| ٣٦٣                           | ولا تسبوا الذين يدعون من       | ۱۰۸ |
| ٣٨                            | واقسموا بالله جهد أيمانهم      | ١٠٩ |
| ١٨٣                           | وحشرنا عليهم كل شيء قبلاً      | 111 |
| ٤٨٩                           | وليرضوه وليقترفوا مأهم مقترفون | ١١٣ |
| ١٨٨                           | برتبهم يعدلون                  | ١٥٠ |
|                               | الأعراف (٧)                    |     |
| ٧٨، ٣٢                        | ما منعك ألّا تسجد إذ           | ١٢  |

| 1.9      | مانهاكما ربكما عن هذه الشجرة   | ۲.  |
|----------|--------------------------------|-----|
| 1.9      | وقاسمهما أني لكما لمن الناصحين | ۲١  |
| 114      | ربنا ظلمنا أُنفسنا وإن لم      | 22  |
| 140      | يا بني آدم خذوا زينتكم         | ٣١  |
| 98       | وناديُّ أصحاب النار أصحاب      | ٥٠  |
| ٤٠٩      | ألاله الخلق والأمر             | ٥٤  |
| 191      | لقد ارسلنا نوحاً الى قومه      | ٥٩  |
| 191      | والى ثمود اخاهم صالحاً         | ٧٣  |
| TE1      | ربنا افتح بيننا وبين قومنا     | ۸۹  |
| 777      | حتّی عفوا                      | 90  |
| ٥٢٣      | بأسنا بياتاً                   | 97  |
| Y11      | أوذينا من قبل أن تأتينا        | 179 |
| Y11      | قال عسى ربّكم أن يهلك          | 179 |
| ٢٠٤، ٤٢٤ | اجعل لنا إلهاً كما لهم آلهة    | ١٣٨ |
| 727      | وخرَّ موسى صعقاً               | 128 |
| 475      | فانبجست                        | 17. |
| 777      | وإذا قالت أمة منهم لم تعظون    | 178 |
| ٣٨       | وإذا أخذ ربّك من بني آدم       | ۱۷۲ |
| ٤٧٤      | ألست بربكم قالوا بلي           | ۱۷۲ |
| ۳۸۷      | ساء مثلاً القوم الذين          | ١٧٧ |
| ٤٧٢      | وجعل منها زوجها                | 189 |
|          | الانفال (٨)                    |     |

412

واذا يعدكم الله احدى الطائفتين

| التبيان في تفسير القرآن (ج ٢) |                                 | 0£7 |
|-------------------------------|---------------------------------|-----|
| 199                           | وليبلي المؤمنين منه بلاءً حسناً | ۱۷  |
| 7777                          | يوم الفرقان يوم التقي الجمعان   | ٤١  |
| 114                           | إذا لقيتم فئةً فاثبتوا          | ٤٥  |
| ١٣٠                           | وإما تخافنٌ من قوم خيانة        | ٥٨  |
| ٣٠٢                           | وآخرين من دونهم لا تعلمونهم     | ٦.  |
| ٤٥٠                           | يا أيها النبيّ حرض المؤمنين على | ٦٥  |
| ٤٥٥ ،٤٥٠                      | الآن خفف الله عنكـم             | 77  |
|                               | التوبــة ( 9 )                  |     |
| ٤٨٥                           | ماكان للمشركين أن يعمروا        | ۱۷  |
| ٤٦٩                           | قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله    | 44  |
| 772                           | قاتلهم الله                     | ٣.  |
| ٨٤                            | ويأبى الله إلّا أن يتم نُوره    | ٣٢  |
| ٤٥٤                           | انما النسيء زيادة في الكفر      | ٣٧  |
| ١٧                            | وإن جهنُّم لمحيطة بالكافرين     | ٤٩  |
| ۳۲۱، ۸۶۱                      | والله ورسوله أحق أن يرضوه       | ٦٢  |
| 171. 503                      | نسوا الله فنسيهم                | ٦٧  |
| Y <b>99</b>                   | لئن آتانا من فضله لنصدّقن       | ٧٥  |
| <b>۲۹۹</b>                    | فلما آتاهم من فضله بخلوا به     | ٧٦  |
| ١٧٤                           | فاعقبهم نفقاً في قلوبهم الى     | YY  |
| Y1£                           | أخلفوا الله ما وعدوه            | VV  |
| 90                            | إن صلاتك سكن لهم                | ١٠٣ |
| 119                           | التائبون العابدون               | ١١٢ |
| 177                           | وظنُّوا أن لا ملجأ من الله      | 118 |

|          | یونس ( ۱۰ )                    |    |
|----------|--------------------------------|----|
|          | - :-                           |    |
| 00       | ثم جعلناكم خلائف في الأرض      | ١٤ |
| 779      | حتّى إذا كنتم في الفلك وجرين   | 44 |
| 177, X74 | للذين أحسنوا الحسني            | 77 |
| ٤١٧      | هنالك تتلوكل نفس ما اسلفت      | ٣. |
| 11       | قل من يرزقكم من السهاء والأرض  | ٣١ |
| ١٧٣      | إنّ الظنّ لا يغني من الحق      | ٣٦ |
| ۱۳،۱۲    | فأتوا بسورة مثله               | ٣٨ |
| ٤٧٦      | ومنهم من يستمعون اليك          | ٤٢ |
| 798      | ومنهم من ينظر اليك أفأنت       | ٤٣ |
| 808      | آلله أذن لكم                   | ٥٩ |
| 198      | فاليوم ننجّيك ببدنك            | 97 |
|          | هـود(۱۱)                       |    |
| 17       | فأتوا بعشر سور مثله            | ۱۳ |
| 1.1      | ألا لعنة الله على الظالمين     | ١٨ |
| ለሊ       | لا عاصم اليوم من أمر الله إلّا | ٤٣ |
| ** 1     | بَعُدت ثمود                    | 90 |
|          | یوسف (۱۲)                      |    |
| ۸۶۸      | إنا أنزلناه                    | ۲  |
| 127      | وشروه بثمن نجس                 | ۲. |
| ۳٦٧      | يوسف أُعرض عن هذا              | 44 |
| ٨٤       | فلما رأينه أكبرنه              | ٣١ |
| 777      | خير حافظاً                     | ٦٤ |
|          |                                |    |

| . التبيان في تفسير القرآن (ج ٢) |                                   | 011 |
|---------------------------------|-----------------------------------|-----|
| 0                               | أن يسرق فقد سرق أخ له من          | ٧٧  |
| ГΑ                              | وخروا له سجدا                     | ١   |
|                                 | الرعد ( ۱۳)                       |     |
| 441                             | ويحفظونه من أمر الله              | 11  |
| 728                             | ويرسل الصواعق                     | ۱۲  |
| 777                             | ولو أن قرآنا سيّرت به الجبال      | ٣١  |
|                                 | إبراهيم ( ١٤ )                    |     |
| ۲۵،۳۱                           | ويضل الله الظالمين                | ۲۷  |
| 187                             | وإن تعدُّوا نعمة الله             | ٣٤  |
|                                 | الحجـر ( ١٥ )                     |     |
| ٦٤                              | فسجد الملائكة كلهم أجمعون         | ٣.  |
| ٤٦٨                             | فاصفح الصفح الجميل                | ٨٥  |
|                                 | النحـل (١٦)                       |     |
| 177                             | وإن تعدُّوا نعمة الله             | ۱۸  |
| 79                              | ماذا أنزل ربكم قالوا أساطير       | 7 £ |
| 79                              | ماذا أنزل ربكم قالوا خيرا         | ٣.  |
| 177                             | أو يأخذهم على تخوّف               | ٤٧  |
| ٥٧                              | ويفعلون ما يؤمرون                 | ٥٠  |
| 294                             | أينها يوجهـ                       | ٧٦  |
| ٣.                              | يضل من يشاء ويهدي من يشاء         | 98  |
| ٣٦٣                             | ادع الى سبيل ربك بالحكمة والموعظة | ١٢٥ |
| 177                             | واصير وما صبرك إلا بالله          | ۱۲۷ |

فهرس الآيات \_\_\_\_\_\_ 850

|         | الإسسراء ( ۱۷ )                  |     |
|---------|----------------------------------|-----|
| £9V     | وقضينا الى بني اسرائيل في الكتاب | ٤   |
| ٤٩٧     | فقضاهن سبع سموات                 | ٤   |
| ٤٩٧     | وقضى ربك ألا تعبدوا إلا          | 24  |
| ٣٣٤     | وإن من شيء إلّا يسبح بحمده       | ٤٤  |
| 7.4     | قال أرأيتك هذا الذي كرمت         | ٦٢  |
| 10      | قل لئن اجتمعت الانس والجن        | ٨٨  |
| ٣٦٨     | ولوكان بعضهم لبعضٍ ظهيراً        | ٨٨  |
| ٥٠٣     | لن نؤمن لك هل كُنت إلّا          | 98  |
| Y • £   | وقرآنــأ فرقناه                  | 1.7 |
|         | الكهـف (١٨)                      |     |
| 170     | ولا تقولنّ لشيء اني فاعلٌ        | ۲۳  |
| ١       | ككلتا الجنتين أُتت أكلها ولم     | ٣٣  |
| ۵۵ و ۸۸ | إلّا ابليس كان من الجن ففسق      | ٥٠  |
| ٨٩      | أفتتخذونه وذريته أولياء من       | ۰۰  |
| ٣٨٧     | بئس للظالمين بدلاً               | ٥٠  |
| ١٧٣     | ورأى المجرمون النار فظنوا أنهم   | ٥٣  |
| 171     | وتلك القرئ أهلكناهم لما ظلموا    | ٥٩  |
| 100     | أقتلت نفسأ زكية بغير نفس         | ٧٤  |
| Y19     | لو شئت لا تخذت عليه أجــراً      | VV  |
| ٣٣٤     | جداراً يريد أن ينقض              | VV  |
| 90      | امًا السفينة فكانت لمساكين       | ٧٩  |

| _ التبيان في تفسير القرآن (ج ٢) |                                  | _ 027 |
|---------------------------------|----------------------------------|-------|
|                                 | مریسم (۱۹)                       |       |
| 110                             | وقد بلغت من الكبر عتياً          | ٨     |
| 17.                             | وكنت نسياً منسياً                | 78    |
| 00                              | فخلف من بعدهم خلف أضاعوا         | ٥٩    |
| 118                             | يلقون غيا                        | ٥٩    |
| 777                             | خيرٌ عند ربك ثواباً وخيرٌ مردّاً | ٧٦    |
| Y19                             | واتخذوا من دون الله آلهةً        | ۸۱    |
|                                 |                                  |       |
|                                 | طه (۲۰)                          |       |
| 197                             | بيضاء من غير سوء                 | 44    |
| ٦                               | فقولا له قولاً ليناً لعله يتذكر  | ٤٤    |
| 181                             | أخى                              | ٣.    |
| 111                             | <br>اُشـدد                       | ٣١    |
| 573                             | وفتنّاك فتوناً                   | ٤٠    |
| 173                             | يخيل اليه من سحرهم أنها تسعى     | 77    |
| Y + 0                           | فاضرب لهم طريقاً في البحر يبساً  | YY    |
| 47                              | هل أدلُّك على شجرة الخلد         | ١٢.   |
| ۱۹۳ و ۱۹۳                       | فأكلا منها فبدت لهما سوءاتهما    | ۱۲۱   |
|                                 | الأنبياء (٢١)                    |       |
| 729                             | ولكم الويل مما تصفون             | ١٨    |
| 199                             | ونبلوكم بالشر والخير             | 30    |

27.

779

خلق الانسان من عجل

ولقد آتينا موسى وهارون الفرقان ...

٣٧

٤٨

|                 |                                 | <b>-</b> . |
|-----------------|---------------------------------|------------|
| 0£V             | 'يات                            | فهرس الآ   |
| 184             | وعلّمناه صنعة لبوسِ لكم         | ۸۰         |
| 1.1             | إني كنت من الظالمينُ            | ٨٧         |
| 14              | <br>إنكم وما تعبدون من دون الله | ٩٨         |
| 179             | لا يحزنهم الفزع الأكبر          | 1.8        |
| 7.4.7           | رب احكم بالحق                   | 111        |
|                 | الحجّ ( ٢٢)                     |            |
| 174             | إن زلزلة الساعة شيء عظيم شديد   | ۲_۱        |
| ٣٣٤             | الم تر أن الله يسجد له من في    | ١٨         |
| 11. 733         | فأجتنبوا الرجس من الأوثأن       | ٣.         |
| ٣٤٥             | اذا تمنى ألتي الشيطان في        | ٥٢         |
| ١٣٢             | والذين كفروا وكذبوا بآياتنا     | ٥٧         |
| 19.             | ثم بُغي عليه لينصرّ نه الله     | ٦.         |
| 114             | لقد لقينًا من سفرنا هذا نصباً   | ٦٢         |
| ٥٥، ٩٠          | يصطفي من الملائكة رسلاً         | ۷٥         |
|                 | المؤمنـون ( ٢٣ )                |            |
| 104             | قد أفلح المؤمنون                | ١          |
| 104             | الذين هم في صلاتهم خاشعون       | ۲          |
| ٥٣٣             | عها قليل ليصبحنّ نادمين         | ٤٠         |
| Y19             | واتخذتموهم سخريا                | ١١.        |
| <b>737. FAY</b> | ومن يدع مع الله الهاً           | ۱۱۷        |
|                 | النسور ( ۲۲ )                   |            |

١٤.

الزانية والزاني فاجلدواكل

| التبيان في تفسير القرآن (ج ٢) |                                 | 0٤٨ |
|-------------------------------|---------------------------------|-----|
| ٣٢٣                           | ويدرأوا عنها العذاب             | ٨   |
| 117                           | تلقونه بألسنتكم                 | ١٥  |
| ٣                             | أيــه المؤمنون `                | ٣١  |
| 777                           | ولا يبدين زينتهنّ إلّا لبعولتهن | ٣١  |
| ٧٢                            | والله خلق كلّ دابة من ماء       | ٤٥  |
| 0 • 0                         | عليه ما حمّل وعليكم ما حمّلتم   | ٥٤  |
| ٤٣٢                           | يا أيها الذين آمنوا ليستأذنكم   | ٨٥  |
| ٥٢٧                           | طوافون عليكم                    | ٨٥  |
|                               | الفرقان ( ٢٥ )                  |     |
| ٤٣٨                           | وقال الظالمون أن تتبعون إلّا    | ٨   |
| 719                           | ياليتني أتخذت مع الرسول سبيلا   | **  |
| 17.107                        | ألم تر الى ربّك كيف مدّ الظلّ   | ٤٥  |
| ٣٦٨                           | وكان الكافر على ربـ ظهيراً      | ٥٥  |
|                               | الشعيراء ( ٢٦ )                 |     |
| 711                           | إن أسر بعبادي إنكم              | ٥٢  |
| 711                           | إنَّ هؤلاء لشرذمة               | ٥٤  |
| 711                           | وانهم لنا لغائطون               | ٥٥  |
| 71.1                          | وإنّا لجميع حاذرون              | ۲٥  |
| ۲.۳                           | فكان كل فرق كالطود              | ٦٣  |
| Y.0                           | فأوحينا الى موسى                | ٦٣  |
| 770.711                       | ان اضرب بعصاك البحر فانفلق      | ٦٣  |
| 197                           | اينهاكنتم تعبدون                | 9.7 |
| ٤٢٠                           | انما انتِ من المسحرين           | ١٥٣ |

| 019     | آيات                        | فهرس الأ |
|---------|-----------------------------|----------|
| ٤٢٠     | انما أنت من المسحرين        | ۱۸٥      |
| 701     | عذابُ يوم الظلّة            | ۱۸۹      |
|         | النمسل (۲۷)                 |          |
| ١٨٣     | فلنأتينهم بجنود لا          | ٣٧       |
| \\\     | هل تجزون إلّا ماكنتم        | ٩.       |
|         | القصــص ( ۲۸ )              |          |
| ٤٨٩     | فالتقطه آل فرعون ليكون لهم  | ٨        |
| ٤٦      | ولما بلغ أشدّه واستوى       | ١٤       |
| 1.1     | ظلمت نفسي ·                 | 17       |
| 174     | وظنّوا انهم آلينا لا يرجعون | 39       |
| 77.     | سحران تظاهرا                | ٤٨       |
| ۲۶، ۵۷3 | كل شيء هانك إلّا وجهه       | ٨٨       |
|         | العنكبـوت ( ٢٩ )            |          |
| ٥٠٨     | خلق الله السموات والأرض     | ٤٤       |
| 370     | أو لم يروا أنا جعلنا حرما   | ٦٧       |
|         | الروم ( ۳۰)                 |          |
| 771     | لله الأمر من قبلُ ومن بَعدُ | ٤        |
| ٤٩٩     | ثم اذا دعاكم دعوة من        | ۲٥       |
| 77      | ضرب لكم مثلاً من أنفسكم     | 44       |
| ٤٣٦     | ولئن جئتهم بآية ليقولن      | ۸ه       |

لقمان ( ۳۱)

177

واصبر على ما أصابك ...

| _ التبيان في تفسير القرآن (ج 2) |                               | 00• |
|---------------------------------|-------------------------------|-----|
| 11                              | ولئن سألتهم من خلق            | 140 |
|                                 | السجدة ( ٣٢)                  |     |
| **                              | أإذا ضللنا في الأرض           | ١.  |
| YA                              | ويقولون متى هذا الفتح         | 44  |
| ٣٤٠                             | قل يوم الفتــح                | 44  |
|                                 | الأحزاب ( ٣٣)                 |     |
| 6 - 9 . 7 9 7 . 7 9 . 3         | وإذا أخذنا من النبيين         | ٧   |
| 171                             | والخاشعين والخاشعات           | ٣٥  |
| Y0                              | وتخشيٰ الناس والله أحق        | ٣٧  |
| ١١٣                             | تحيتهم يوم يلقونه سلام        | ٤٤  |
| 193                             | ملعونين اينها ثقفوا           | 11  |
|                                 | سبأ ( ۳٤)                     |     |
| 771                             | باعد بين أسفارنا              | 19  |
| 777                             | قل الله وإنا أو إياكم لعلى    | 71  |
|                                 | فاطہ ( ۳۵)                    |     |
| ٤٧١                             | ما يفتح الله للناس من رحمة    | ۲   |
| 0 • 0                           | فلا تذهب نفسك عليهم           | ٨   |
| ٤٧                              | ان الله يمسك السموات والأرض   | ٤١  |
| ٣٨                              | وأقسموا بالله جهد أيمانهم لئن | ٤٢  |
|                                 |                               |     |

فهرس الآيات \_\_\_\_\_\_ ۱۵۵

|             | یسس ( ۳۹)                       |     |
|-------------|---------------------------------|-----|
| ۲۳۸         | ياليت قومي يعلمون               | ۲-  |
| ٨٨          | فلا صريخ لهم ولاهم ينقذون       | ٤١  |
| ٨٨          | إلّا رحمة منا                   | ٤٤  |
| <b>To</b> • | عملت أيدينا                     | ۷,  |
|             | الصافات ( ۳۷)                   |     |
| ٤٦٤         | فاطّلع فرآه في سوء الجحيم       | ٥٥  |
| 194         | وفديناه بذبح عظيم               | ١٠١ |
| 11          | فلولا انه كان من المسبحين       | 121 |
| 99          | وانبتنا عليه شجرة من يقطين      | ۱٤٦ |
| ۳۲۷         | وارسلناه الى مائة الف أو يزيدون | ۱٤١ |
| ۹.          | وجعلوا بينه وبين الجنة نسبا     | ۱٥٨ |
|             | ص ( ۳۸)                         |     |
| 573         | وظنَّ داود أنما فتناه           | 7 2 |
| 273         | ولقد فتنا سليمان                | ٣٤  |
| <b>70</b> • | خلقت بيدي                       | ۷٥  |
|             | الزمسر ( ۳۹)                    |     |
| ٤٩٤         | أمَّن هو قانت أناء الليل        | ٩   |
| ١٤١         | فبشر عبادي                      | ۱۷  |
| ١٤١         | الذين يستمعون                   | ۱۸  |

| التبيان في تفسير القرآن (ج ٢) |                                | _ 007 |
|-------------------------------|--------------------------------|-------|
| ٤٧٥                           | ورجــلاً سلماً لرجل            | 49    |
| ٤٦٠                           | أليس الله بكافٍ عبده           | ٣٦    |
| 11                            | ولئن سألتهم من خلق السموات     | ٣٨    |
| £9V                           | قضى عليها الموت                | ٤٢    |
| 181                           | يا عبادي الذين اسرفوا          | ٥٣    |
| T01                           | بلى قد جاءتك آياتي فكذّبت      | ٥٨    |
| TOY                           | . أفغير الله تأمروني أعبد      | ٦٤    |
| 727                           | فصعق من في السموات ومن         | ٦٨    |
| ٨٥                            | حتّى إذا جاءُوها وفتحت أبوابها | ٧٣    |
|                               | غافـر ( ٤٠ )                   |       |
| ٤١                            | امتنا إثنتين واحييتنا إثنتين   | 11    |
| ١٨٢                           | اليوم تجزي كل نفس ما كىھبت     | ۱۷    |
| 91                            | واذ يتحاجّون في النار          | ٤٧    |
| 111                           | جعل لكم الأرضّ قراراً          | ٦٤    |
|                               | فصّلت (٤١)                     |       |
| ۴۷۲، ۱۸۳                      | قالوا قلوبنا في اكنة مما       | ٥     |
| <b>0</b> • ·                  | أإنكم لتكفرون بالذي خلق        | ٩     |
| o •                           | وجعل فيها رواسي من فوقها       | ١.    |
| 771. AP3                      | فقال لها وللأرض أثتيا          | 11    |
| ٣٠٣                           | إئتيا طوعاً أو ككرهاً قالتا    | 11    |
| FP3. YP3                      | فقضاهن سبع سموات في            | ۱۲    |
| 727                           | فان اعرضواً فقل انذرتكم        | ۱۳    |

| .00   | آيات                                                 | هرس الأ |
|-------|------------------------------------------------------|---------|
| 11.   | اعملوا ما شئتم                                       | ٤٠      |
|       | الزخىرف ( ٤٣)                                        |         |
| ٤٦    | لتستووا على ظهوره                                    | 11      |
| 177   | وإنه لذكر لك ولقومك                                  | ٤١      |
| ٣     | يا أيـه الساحر                                       | ٤٠      |
| 11    | ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن                          | ٨١      |
|       | الدخان ( 22)                                         |         |
| 17.4  | إنا أنزلناه                                          | ,       |
| 7 - £ | ء<br>فيها يفرقُ كل أمرِ                              | 1       |
| 00    | <br>ولقد أخترناهم عَلى علم                           | ۳۱      |
| 171   | خذوه فاعتلوه الى سواء                                | ٤١      |
|       | الجاثية ( ٤٥ )                                       |         |
| ١٧٣   | أن هم إلّا يظنّون                                    | ۲ ا     |
|       | الاحقاف (٤٦)                                         |         |
| ٤٩٦   | ماكنت بدعاً من الرسل                                 | •       |
|       | محمّد (٤٧)                                           |         |
| 790   | محمد ( ٤٧ )<br>الذين كفروا وصدّوا عن سبيل            | ,       |
| 115   | الدين تقروا وطعدوا عن سبيل<br>فاذا لقيتم الذين كفروا | ٤       |
|       | فادا هيتم الدين طروا                                 | •       |

| _ التبيان في تفسير القرآن (ج ٢) |                             | _ 001 |
|---------------------------------|-----------------------------|-------|
| ٤٧٦                             | ومنهم من يستمع اليك         | 17    |
|                                 | والذين اهتدوا زادهم هدئً ٣١ | ۱۷    |
| ۳۸۰                             | افلا يتدبرون القرآن         | 7 £   |
|                                 | الفتح ( ٤٨ )                |       |
| ١٧٣                             | وظننتم ظنّ السوء            | ١٢    |
| 197                             | سياهم في وجوههم             | 79    |
|                                 | الذاريات ( ٥١ )             |       |
| ٤٢٧                             | يوم هم على النار يفتنون     | ۱۳    |
| ٣٠٨                             | فما خطبكم أيها المرسلون     | ٣١    |
| ٣٠٨                             | قالوا أنا أرسلنا            | ٣٢    |
| ٥٠٣                             | أتوا صواب                   | ٥٣    |
|                                 | النجــم ( ٥٣ )              |       |
| ٣٢٩                             | فكان قاب قوسين أو أدنيٰ     | ٩     |
|                                 | القمـر ( ٥٤ )               |       |
| ٧٤                              | حكمة بالغة                  | ٥     |
| ۳۱٤                             | كأنهم اعجاز نخل منقعر       | ۲.    |
| 140                             | انا مرسلو الناقة            | ۲۷    |
|                                 | · ·                         |       |

|               | الرحمٰن ( ٥٥)          |     |
|---------------|------------------------|-----|
| ٥١٤           | فبأي آلاء ربكما تكذبان | ۱۲  |
| Y • 0         | مرج البحرين يلتقيان    | 119 |
| ٤٧٥           | كلُّ من عليها فان      | 77  |
| ٤٧٥           | ويبقى وجه ربك          | 44  |
| ٣             | أًيــه الثقلان         | ٣١  |
| 197           | يعرف الجرمون بسياهم    | ٤١  |
| ٥ ٩ ٧ . ٨ ٠ ٤ | فيهما فاكهة ونخل ورمان | ٦٨  |
| YYX           | فيهنّ خيرات حسان       | ٧.  |
|               | الواقعة ( ٥٦ )         |     |
| Y01           | فظلتم تفكّهون          | ٥٢  |
| ۳۷۸           | حقّ اليقين             | 90  |
|               | الحديــد ( ٥٧ )        |     |
| ٨٠٢، ٥٤٤      | انظرونا نقتبس          | ۱۲  |
|               | المجادلـة ( 88 )       |     |
| 719           | اتخذوا أيمانهم جنّة    | ١٦  |
|               | الحشير ( ٥٩ )          |     |
| ٥٣٢           | يخربون بيوتهم          | ۲   |
| 104           | وما آتاكم الرسول فخذوه | ٧   |

| _ التبيان في تفسير القرآن (ج ٢) |                                | _ ••٦ |
|---------------------------------|--------------------------------|-------|
| ٤٣٥                             | لئن أخرجوا لا يخرجون           | ١٢    |
| TTT                             | لو أنزلنا هذا القرآن على       | ۲۱    |
|                                 | المنتحنة ( ٦٠)                 |       |
| 719                             | لا تتخذوا عدوّي وعدوّكـم       | ١     |
| 777                             | انا برآء منكم                  | ٤     |
|                                 | الجمعــة ( ٦٢)                 |       |
| 771. PF1                        | واذا رأوا تجارة أو لهواً       | 11    |
|                                 | المنافقون ( ٦٣)                |       |
| 377. 077                        | قاتلهم الله                    | ٤     |
|                                 | التغابن ( ٦٤)                  |       |
| ٣١                              | ومن يؤمن بالله يهد             | 11    |
|                                 | الطلاق ( ٦٥ )                  |       |
| ٧٢٧. ٦٠٤                        | يا أيها النبيّ إذا طلقتم       | ١     |
|                                 | التحريــم ( ٦٦)                |       |
| 77.4                            | والملائكة بعد ذلك ظهير         | ٤     |
| **                              | لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون | ٦     |
| ۸۹                              | يا أيها الذين آمنوا قوا أنفسكم | ٦     |

| 00Y         | يات                                   | فهرس الآ |
|-------------|---------------------------------------|----------|
|             | الملك (٦٧)                            | • • •    |
| **1         |                                       | ٨        |
|             | ألم يأتكم نذيـر                       |          |
| ٣٣٦         | قالوا بلی<br>ءُ ءُ                    | ٩        |
| <b>70</b> £ | أم أمنتم من في السهاء                 | 17       |
|             | القلـم ( ۸۸)                          |          |
| ٤٢٧         | بأيتكم المفتون                        | ٦        |
|             | بايت م المسون<br>الحاقة ( <b>٦٩</b> ) | •        |
| ۳۱٤         |                                       | .,       |
| · · · -     | كأنهم أعجاز نخل خاوية                 | ٧        |
| 177         | ظننتُ أني ملاقٍ حسابيه                | ۲.       |
|             | نـوح ( ۷۱)                            |          |
| <b>۲9</b> A | إنا أرسلنا نوحاً الى قومه             | 1        |
| ٣٨          | أنبتكم من الأرض نباتا                 | ۱۷       |
|             |                                       |          |
|             | الجــن ( ۷۲)                          |          |
| ۸۳          | وإن المساجد لله                       | ١٨       |
|             | العزمّــل ( ٧٣)                       |          |
| 71          | إن لك في النهار سبحاً                 | ٧        |
| ٤٨          | السهاء منفطر به                       | ١٨       |
| ٥٢٧         | طائفة من الذين معك                    | ۲.       |
|             | الانسان ( ٧٦)                         |          |
| 179         | إما شاكراً وإمّا كفوراً               | ٣        |

| _ التبيان في تفسير القرآن (ج ٢) |                          | _ ••^ |
|---------------------------------|--------------------------|-------|
| 118                             | ولقّاهم نضرةً وسروراً    | 11    |
| ۲۸۳                             | قواريرا                  | ١٥    |
|                                 | النازعات ( ۷۹)           |       |
| ٤٩                              | انتم أشد خلقاً أم السهاء | ۲٧    |
|                                 |                          |       |
| ٤٩                              | رفع سمكها فسواها         | ۲۸    |
| ٤٩                              | والأرض بعد ذلك دحاها     | ٣٠    |
|                                 | عبـس ( ۸۰)               |       |
| ٤٥٣                             | ثم أماته فأقبره          | ۲١    |
|                                 | ·                        |       |
|                                 | التكوير ( ٨١)            |       |
| ٤١                              | فأين تذهبون              | ۲٦    |
|                                 |                          |       |
|                                 | الأعلى ( ۸۷)             |       |
| 279                             | سيذكر من يخشيٰ           | ١.    |
| 279                             | ويتجنبها الأشقي          | 11    |
|                                 |                          |       |
|                                 | الفجسر ( ۸۹)             |       |
| 146                             | والشفع والوتر            | ٣     |
|                                 | C                        |       |
|                                 | التيــن ( ٩٥)            |       |
| 701                             | أجر غير ممنون            | 7     |

| 009  | لآيات                      | فهرس ا |
|------|----------------------------|--------|
| 17.4 | القـدر (۹۷)<br>إنا أنزلناه | ١      |
|      | القيامـة ( ٧٥)             |        |
| ۲۰۸  | الى ربّها ناظرة            | ۲۳     |
| ٤٦٠  | أليس ذلك بقادر على         | ٤٠     |
|      | الهُمزة ( ١٠٤)             |        |
| 797  | يحسب أنّ ماله أخلده        | ٣      |

## فهرس الأحاديث

آدم ﷺ

|       | - 1                                             |
|-------|-------------------------------------------------|
| 118   | اللَّهمّ لا إله إلّا                            |
|       | النبي عَلَيْظِهُ                                |
| 747   | آختلف بنو إسرائيل بعد موسى                      |
| ۱۸٥   | ادخرت شفاعتي لأهل                               |
| 777   | اقتلوا القاتل واصبروا الصابر                    |
| ٤٨٤   | ألاّ يحجّ بعد العام مشرك ولا يطوف               |
| ٤٠٧   | اما العظام والعصب والعروق                       |
| 0 7 9 | إنّ إبراهيم للئِلا حرّم مكّة وأني حرّمت المدينة |
| 227   | إنّ حجراً كان يسلّم عليّ في الجاهلية            |
| 727   | إنَّا أَمَةَ أُميونَ لا نكتب وُلا نُحسب         |
| ١٨٩   | انصر أخاك ظالماً ومظلوماً                       |
| 475   | انما المؤمنون في تعاطفهم وتراحمهم               |
| ٤٢٠   | إنّ من البيان لسحرا                             |
| 271   | انه لعن المصوّرين                               |

|  |  | فهرس الأحاديث . |
|--|--|-----------------|
|--|--|-----------------|

| ٣١.   | انهم أمروا بأدنئ بقرة              |
|-------|------------------------------------|
| ٤٠٧   | أيّها علا ماؤه كان الشبه له        |
| 779   | البرّ ما أطمأنت إليه نفسك والاثم   |
| £ • V | تنام عيناي وقلبي يقظان             |
| £ • Y | جبريل                              |
| £AY   | جعلت لي الأرض مسجداً               |
| ٦٣    | خلق الله آدم من                    |
| 70    | دحيت الأرض من مكة                  |
| 277   | سأله قومه أن يجعل لهم ذات أنواط    |
| ٤٩٣   | طول القنوت                         |
| 197   | كل بدعة ضلالة                      |
| 405   | الكمأة من المنّ وماؤها             |
| ٦٥    | لا تنبز بإسمي                      |
| £AV   | لا تشريق إلَّا في مصر ومسجد جامع   |
| ٤٣٠   | لاضرر ولاضرار                      |
| 78.   | لا يتراءى أحدكم في الماء           |
| YYA   | لستُ بنبئ الله ولكنّي نبيّ الله    |
| 799   | <b>ل</b> و أن اليهود تمنّوا الموتّ |
| 120   | من سنّ سنَّة حسنة فله أجرها        |
| ٥٣٢   | من نظر في صير باب                  |
| ٤٦٧   | النشيج للرجال والتصفّح للنساء      |
| ٢٨٦   | نعم ما المال للرجل الصالح          |
| ٤٦٢   | نعم هو لكم كالمائدة لبني إسرائيل   |
| ٣٤.   | يا أُخوة القردة والخنازير          |

| التبيان في تفسير القرآن (ج ٢) | 770                                   |
|-------------------------------|---------------------------------------|
| 00                            | ينقل هذا العلم من                     |
|                               | الامام عليّ بن أبي طالب عليُّلِا      |
| ££Y                           | انّه أراد النبوّة                     |
| 1                             | م.<br>شجرة الكافور                    |
| 1.1                           | لا أبالي سقط الموت عليَّ              |
| ٤٠٤                           | <br>اللَّهمَّ ستُمتهم وستُموني        |
| ٤٠٤                           | اللَّهُمُّ عجل اليَّ الراحة وعجل      |
|                               | الامام علي بن الحسين للليكي           |
| ٤٨٢                           | انّه أراد جميع الأرض                  |
|                               | الامام الباقر للطلخ                   |
| <b>701</b>                    | أن أحبار اليهودكانت غيّرت             |
| ۲۸.                           | انّه الحنطة                           |
| EEV                           | انّه أراد النبوّة                     |
| ٥٣٣                           | تحمل إليهم من الآفاق                  |
| ۸۱۱، ۱۱۹                      | رب إني ظلمت نفسي                      |
| TE1                           | كان قوم من اليهود ليسوا               |
| 127                           | كان ليحييٰ بن أخطب وكعب               |
| ٥٢٠                           | لا يكون الظالم إماماً                 |
| ٤٦٩                           | لم يؤمر رسول الله عَلَيْتِوْلَهُ بقتل |
| ٣٦١                           | وقولوا للناس حسناً للناس كلّهم        |
| ٤٤٤                           | هذه الكلمة سِبّ بالعبرانية            |

| 770 | فهرس الأحاديث                 |
|-----|-------------------------------|
|     | الامام الصادق لحظيج           |
| 75  | أنُ الملائكة سألت الله        |
| 72  | إنما ضرب الله بالبعوضة        |
| 017 | حقّ التلاوة الوقوف عند ذكر    |
| 75  | فلما أُجيبوا بما ذكر          |
| 07. | لايكون الظالم إماماً          |
| YoV | المة كان بغزل على بني إسرائيل |

## فهر س أسماء المعصومين

٥/١، ١/١، ٨/١، ١٩/، ١٢٤، ١٩/، ١٠٢، ١٩٢، ١٣٠، ١٣٠٠ ٢٧٤.

ابراهیم ﷺ : ۱۶م، ۱۹م، ۵۲۱، ۵۲۷، ۲۵م، ۲۷م، ۵۲۷، ۵۲۹، ۵۳۱. ادر سر ﷺ : ۲۲۸.

اساعيا عليلا: ٥٢٦.

الباقر (أبو جعفر) ﷺ : ١١٩، ١٤٦، ٢٨٠، ٣٤٠، ٣٤٠، ٣٤١، ٣٥١، ٣٥١، ٣٥١، ٣٦١.

333, 733, 873, 0 . 0, 70, 770.

حواء غليك : ١٠١، ١١٠، ٤٧٢.

سلمان علي : ١٦، ١٧، ١٨، ١٩، ٤١٩، ٤٢٤.

شعيب للثُّلُّةِ : ٥٦.

الصادق ( أبو عبدالله ) للكلخ: ٢٤، ٦٣، ٨٧، ٢٥٧، ١٢، ٥٢٠.

صالح عظية : ٥٦.

الإمام علي 嬰: ١٠٠٠، ١٠٤، ٧٤٧. عيسيٰ على ٤: ١٣٠، ١٢٢، ٧٨٧، ٢٩٠، ٢٧٦، ٢٧٨، ٣٩٠، ٧٧٤، ١٥٥.

عَمَدُ عَلِيْنَا اللهِ النبي: ١٢. ١٣. ١٥. ١٧. ٢٧. ٤٤. ٥٥. ٥٦. ٦٥. ٥٦. ٥٧.

الإمام المهدي (عج): ٤٨٥.

نوح ﷺ : ٥٦، ٢٩١. ٢٩١.

هارون على: ٦، ٢١٦، ٢٢٢.

هود للكلغ : ٥٦.

يعقوب للثُّلَّةِ : ٨٦.

يوشع ﷺ : ۲۱۱.

## فهرس الأعلام

آصف ۱۶۱۶

الليس: ٢٢، ٨٠، ٧٨، ٩٨، ٩٠، ١٩، ٢٩، ٢٩، ٢٠، ٧٠١، ١٠٩، ١٠١، ١١١، . ٤ ١ ٨

ابن أبي إسحاق: ١٣٠. این أبی نجیح: ۲۹۱، ٤٥٥.

ابن الأخشاد (أبو بكر أحمد بن على): ٦٦، ٦٨، ٦٩، ٨٦، ٩٦، ١٢١، ١٢٨،

377, 103, 703, 710.

ابن أذينة الثقني: ٢٧٤.

ان أحمد: ١٦٩. ابن اسحاق (محمد): ۱۰۲، ۱۹۵، ۳۳۷، ۲۱۶، ۲۱۷، ۲۱۸، ۲۱۹، ۵۰۶.

اين بيض: ٤٩٠.

ان حدعان: ١٠٠.

این جسریج : ۱۳، ۱۵، ۲۱، ۸۷، ۱۰۰، ۱۵، ۱۷۲، ۲۳۲، ۲۵۲، ۱۸۸، ۲۹۰، VP7, 017, F17, 007, 757, F13, X13.

ارن حمدة: ٣٣٥.

ابن الحنفية: ٣٦١.

فهرس الأعلام \_\_\_\_\_\_ ١٧٥

ابن ربع الهذلي: ٥١.

ابن سابط: ٥٦.

ابن ساهي: ٥١٥.

ابن سيرين: ٣٢٣، ٣٢٧.

ادر صوريا: ۲۰۷، ۲۰۵.

ابن عامر : ۳۰۷٬۷۲۱، ۴۱۵، ۴٤۸، ۹۰، ۴۹۲، ۹۶۵، ۴۹۵، ۴۱۰، ۴۲۰، ۵۲۵، ۳۳۱. ۵۳۳ .

ابن عمر: ٤٨٩.

ابن کثیر : ۷۳، ۱۱۳، ۱۱۹، ۱۷۹، ۲۱۳، ۵۲۵، ۷۵۳، ۵۰۳، ٤٤٨.

ابن مجاهد: ۲۳۱، ۲۸۰.

ابن محيص: ٣٧٩.

ابن مسعود: ۱۰، ۱۲، ۲۰، ۲۳، ۵۱، ۵۱، ۵۸، ۲۱، ۲۲، ۷۱، ۸۷، ۱۰۰، ۱۱۱،

٠٨٢، ٢٨٢، ٤٢٣، ٢٢٤، ٥٤٤، ٢١٥، ٢٢٥.

ابن المسيب: ٨٧.

ابن نجا: ٤٧١.

ابن نجران : ۲۹۸.

بي بود أبه الأحم ص: ٤١.

أبو الأسود الدؤلي: ٣٢٨، ٤١٣، ٤٢٢.

أبو بكر: ٤٠٥.

أبو جعفر المدنى: ٧٣، ٨٢، ٢١٣، ٣٤٣. ٥٢٣.

أبو حاتم : ٩٥.

أبو الحسن الأخفش: ٢١، ٢٩، ٤٧، ٦٩، ٨٩، ١٣٥، ١٤٣، ١٥١، ١٥٩، ١٨٠،

أبو حذيفة: ٥٢٠.

أبو الخلد : ٥١٦.

أبو داود : ۱۷۲ .

أبو ذؤيب: ١٣٠، ٤٤٦، ٤٩٦.

أبو رجاء العطاردي : ٤٥٨.

أبو رعاية السلمي : ٢٨٨.

أبو زيد : ٨، ٧٧، ١٥٥، ٢١٩، ٢٢١، ٢٧٠، ٢٧٧، ٢٨١، ٢٩٠، ٢٩١.

أبو سعيد الخدري: ٣٥٠.

أبو شريح الخزاعي: ٥٢٩.

أبو صالح: ٤٢.

أبو طاهر : ۲۳۱.

أبو العالية : ١٤٤، ١٧٢، ١٧٣، ١٧٩، ١٨٨، ٢١٦، ٢٢٣، ٢٣٠، ٢٧٠، ٢٨٢. ١٨٤، ١٨٩، ٢٠٨، ١٣٣، ١٢٤، ٤٢٠، ٢٤٣، ٢٥٦، ١٥٦، ١٣٦، ٢٣٦، ٢٩٥، ٢٠٤،

أبو عبدالله السلمي: ٣٢٠.

أبو عبيدة : ١٩، ٢٠، ٥١، ٥٥، ٥٥، ٥٥، ١١٥، ١١٦، ١٩١، ١٩١، ١٩١، ٢٧٠، ٨٨٨، ٢٠٣، ١٣، ٢٢٣، ٢٤٣، ٤٤٣، ٥٤٣، ٣٨٣، ٢٨٣، ٩٣٠، ٣٥٤، ٢٥٤، ٤٩٤٤

أبو عبيدة السلماني: ٣٢٣.

أبو عثان: ۲۷۷.

أبو علي الفارسي : ۲۷۷، ۲۷۸، ۲۹۱، ۳۸۰، ۴۰٦، ۵۰۱، ۵۰۸، ۵۲۵.

أبو عمرو بن العلاء: ٧٢، ٣٣١، ٣٣٧، ٣٠٧، ٣٧٠.

أبو مسلم (محمد بن بحر): ۲۸۲، ۳٤٦.

أبو مسلم (محمد بن يحييٰ): ١٠٢، ١٦٢، ١٩١، ٢٣٠.

أبو موسى الأشعري : ٤٥١.

أبو مهدية : ١١٤ .

أبو النجم: ٢٣٤، ٤٩٧.

أبو نخيلة السعدي: ٤٢.

أبو وايل: ٣٥٥.

أبو هاشم : ۷۱، ۱۲۲ .

أبو هريرة : ١١٤، ٢٨٧.

أبو ياسر بن أخطب: ٤٦٦.

اَبِي بن کعب: ٧١.

أحمد بن صالح: ٧٢، ٧٣.

أحيحة بن الجلاح: ٢٨٠.

الأحنف: ٢٠٠.

الأحوص: ١٨٧.

أخشاذ ١٩٤

الأخطار: ١٤٨، ١٧٦، ١٩١، ٢١١، ٣٢١، ٥٦٥.

الأزهري: ٢٨٠، ٢٨١.

اسحاق: ٢٣٥.

إسماعيل: ٢٣١.

. الأسودين بعفر: ٥١، ٥٢.

الأشجعي: ٢١.

أشب در رميلة: ٥٠٢.

الأصمعى: ٩٧، ١٥٦، ٢١٩، ٣٤٩، ٢٨٩، ٢٧٦، ٤٨٣.

الأعرج: ١٢٩.

أعشى بني ثعلبة : ٤٨، ٥٠، ٩٠، ٩٠، ٢١٤، ٢٥٤، ٢٦٢، ٢٦٢، ٣١٩، ٣٣٧،

. ٤٧٥ .٤٤٣ .٣٤٣

أعشىٰ همدان: ٤٢٦.

الأعمش: ٧٢، ٢٧٢، ٣١٤.

إلياس: ١٣٥.

امرؤ القيس : ٩٨، ١١٦، ٢٣٤، ٢٣٩، ٢٦٣، ٢٧٦، ٤٢٠.

أمّ عامر : ٥٨.

أُميّة بن أبي الصلت: ٥٤، ٢٣٢، ٢٥٤، ٢٨٠، ٤٣٣، ٤٥٩، ٥٠٦، ٥٢٢.

أُميّة الصغير : ٢٠٤.

أنس بن مالك: ٤٥٢.

فهرس الأعلام \_\_\_\_\_\_ ١٧٥

أو سى: ٧٣.

. اوس بن حجر : ۱۷۲ .

البرجمي: ١٦٨، ٢١٣.

بشر بن معرور : ۳۸۳.

البلخي (أبــو القــاسم): ١١، ١٦، ١٦. ٧٠، ٨٦، ٨٧، ١٠٤، ١٤٤، ٢٤٩، ٢٩١. ٣٣٧. و٠٤. ١٥. ٤٠٤، ٤٦٤، ٨٤٤، ٩٨٤، ٩٦٤، ٨٤٤، ٥٠٥، ١٥٥.

تبع: ۱۹٤، ۳٤٤.

تغلب: ۲۲۹.

توبة بن الحمير: ٣٢٧.

ثعلب: ۲۹.

جابر بن عبدالله : ٤٩٣.

الجحدري: ١٣٠.

الجرمى: ٢٣١.

جریر : ۹، ۵۰ که ۵۸، ۲۱، ۱۹۱، ۱۹۱، ۲۶۳، ۲۸۳، ۳۳۲، ۳۳۳، ۳۳۵، ۱۸ که ۶۰۰. جعفر بن زهدر : ۱۰۰

جميل بن معمر : ۲۰۹، ۲۲۵، ٤٦٠.

الحارث بن حلزة : ٤٣١.

الحارث بن حوط: ١٤٩.

الحارث بن كلدة: ٩٧.

الحارث بن هشام: ٤٦٨.

الحارثي: ٥٢٣.

الحجاج: ٤٥٣.

حذيفة: ٤٠٤.

حسان بن ثابت: ۹، ۲۷، ۲۱۷، ٤٦٤، ٤٧٢.

الحسين بن علي المغربي: ٥٣، ٢٨٨، ٣٣٠، ٣٣١، ٣٤٥، ٤٤٤، ٥١٧.

الحطيئة : ١٨٦، ٣٩٢، ٢٠٤، ٣٣١.

حفص: ۲۱۳، ۵۱۵.

-: i : 0 · 1 ، ۷ ° ۳ ، ۷ ۳ ، 0 · 3 ، ۲ / 3 ، 0 / 0 .

حي بن أخطب: ٤٦٦.

خاقان: ۱۹٤.

خفاف بن ندبة: ٣٦٩، ٥٣٠.

خلف: ٤٠٥، ٤١٦.

الخليل: ١٩، ١٥١، ٢٥٥، ٢٦٧، ٢٩١، ٣٦٥.

الخنساء: ١٩٤.

الداجوني: ٧٧، ٤٤٨.

دريد بن الصمت: ١٧١.

فهرس الأعلام \_\_\_\_\_\_ ٧٣٥

الراعي: ١٦٣.

رافع بن خزيمة : ٤٦٢.

رافع بن خويلد: ٤٧٧.

الربيع بن غيثم : ٣٥٥.

رفاعة بن زيد: ٤٤٣.

٠٨٤، • ٩٤، ٢ ٩٤، ٨ ٩٤، ٢ ٢٥ .

رؤبة : ۲۸، ۹۲، ۹۷۲، ۳۱۰، ۳۲۳، ۲۷۸.

الزجاج: ٨، ١٦، ٢٧، ٢٨، ٤١، ٥٣، ٨٥، ١٤، ١١، ١١٠، ١٤٤، ١٧٦، ١٨٠،

313, 013, 183, 483, 5.0, 4.0, 8.0, 370.

الزهرى: ٥٣، ٤٦٦.

زهىر: ١٤٥، ١٩٩، ٢٢٦، ٨٨٨، ٢٨٩، ٨٥٨، ٣٩٥.

زيد الخيل: ٣٣٤.

زيد بن أرقم: ٤٩٣.

زيد بن ثابت: ٥١٩.

زيد بن على: ٤٨٢.

زيد بن عمرو بن نفيل: ٤٧٥.

الزيني: ٧٧.

السامري: ۲۲۲.

سحارة: ٢٣١.

السدّي : ١٠٠، ١٨٢، ٢٦٦، ٢٥٦، ٢٢١، ١٨٠، ١٨٢، ١٨٢، ١٩٢، ١٩٢، ١٩٢. ٥٠٣، ١٣٣، ١٣٣، ١٣٦، ١٥٦، ١٥٥، ١٧٣، ١٨٨، ٢٨٨، ٢٨٦، ١٨١، ١٢١، ١٢١، ٢٢١، ٢٢١، ٣٣٤ ٣٣٤ - ١٤٠ ٣١٤، ١١٤، ٢١٤، ٢٢١، ٢٢١، ١٨٤، ١٨٤، ١٨٤، ١٨٤، ١٨٤، ١٨٤،

093, 7-0, -70, 570, 470, 870.

سعید بن المسیب: ۱۰۷، ۵۵۸. سعید بن جبر: ٦٦، ۲۳۵، ۲۳۳، ۳۳۹، ۳۵۲، ۱۹۵، ۲۷۵، ۵۲۸.

سعىد بن مالك بن ضبعة : ٥٠٦.

سفيان الثورى: ٣٦٢، ٤٣٢، ٤٣٣.

سلامة بن الجندل: ٩٤.

سليان الفارسي الله على : ٢٩٤.

سيبويه : ٦، ٢٨، ٢٩، ٦٠، ٢٩، ٨٨، ٢١١، ١١١، ١٩١، ١٥١، ١٨٠، ٢٣٨، ٢٧٧،

PA7. 1P7. 113. YY3.

شقيق بن سلمة : ٣.

الشماح بن ضرار: ٣٨١.

صوريا: ٤٠٧.

الضحاك: ٢١، ٥٩، ١٧٠، ٢٩٧، ٣٠٥، ٣٠٦، ٢٥٣، ٢٧٧، ٢٢٤، ٤٤٥.

ضرار: ۲٦٥.

الطبرى: ٣٧، ٦٦، ٨٠، ٨٧، ٩١، ١٦٥، ٢١٦، ٢٦٥، ٤٨١.

طرفة: ١٦٠، ٣٧٩، ٣٩٦، ٤٥٦، ٥٢٠.

فهرس الأعلام \_\_\_\_\_\_ 6٧٥

الطرماح: ٤٢٠.

الطريح بن اسهاعيل: ٢٠٨.

عائشة: ٢٦٥، ٤٢٢.

عاصم: ٣٦٧.

عاميل: ٣٢٥.

عبادة بن الصامت: ٢٨٥.

العباس بن مرداس : ۲۷٦.

عبدالله: ١٤، ٥٠٦.

عبد الرحمن: ٣١٨.

عبد الله بن سلام : ٤١٣.

عبد الملك بن هشام: ٣٤٥.

عبد بني الحسحاس: ٥٤.

عبد مناة بن يربع: ٥١، ٥٢.

عبيد بن عمار : ٤٥٥.

العجّاج: ٩١، ١٥٠، ٢٩٧، ٢٧٦، ٤٩٨.

عدى بن زيد: ٥٤، ٢٣٠، ٢٨٣، ٣٠٦، ٤٨٦.

العطار: ٧٧.

عطاء: ٢٦١، ٨٦٩، ١٧٤، ٤٤٣، ٥٥٥، ٤٧٩، ١١٥، ٢٢٥، ٨٢٥، ٥٢٩.

عطية : ٤٤٣، ٤٥٥.

عكرمة: ٢٦٢، ٢٠٥، ٢١٩، ٢٢٤، ٢٥٣، ٢٧٠، ٨٨٠، ٢٨٩، ٨٢٥.

علقمة: ٤، ٤٤٥.

عبار ﷺ : ٤٠٤.

عمر بن الخطاب: ٩٧.

عمر بن حممة الدوسي : ٤٩٧.

عمد بن لحاء: ٣٣٠.

عمرو بن عبيد: ٩٦.

عمىر بن طارق: ١٧١.

الفرزدق: ۷، ۲۸۳، ۲۹۳، ٤٧٦.

فرعون: ۱۲۷، ۱۹۱، ۱۹۲، ۲۰۱، ۲۱۰، ۲۱۱، ۲۱۲، ۲۱۳، ۲۳۳.

الفضل بن سلمة : ١٩، ٢٥، ٥٣، ٦١، ١٥٦.

القاسم بن محمد: ٤٢١.

قالون: ٧٢.

القطامي: ٢٧٦، ٢٢٨.

قطرب: ١٣٥، ٢٢٩.

قنبل: ۷۳.

قيصر: ١٩٤.

كثير عزّة: ١٠٥، ٤١٤.

فهرس الأعلام \_\_\_\_\_\_\_ ٧٧٠

الكساني : ۱۹، ۷۰، ۹۷، ۹۷، ۱۹۰، ۱۹۳، ۲۷۵، ۲۸۰، ۹۸۲، ۳۰۷، ۳۰۵، ۳۰۷، ۳۰۷، ۳۰۷، ۳۲۷، ۳۲۷، ۳۲۷، ۳۲۷، ۳۲۷

كسرى: ١٩٤.

کعب: ٤٢٥.

كعب الاحبار: ٤١٣.

كعب من الأشرف: ١٤٦، ٢٦٦.

کعب بن زهیر : ۲۷، ۳۱۷، ۲۲۸، ۴۳۵.

كعب بن مالك: ٣٤٥.

الكلى: ١٩١،١٠٠.

الكمت: ٢٦، ٣٢، ٢١٨، ٢٦١، ٨٨٤، ٣٣٥.

كيسان: ۲۷۷.

لبيد بن ربيعة : ٥٤، ١٢٤، ١٥٦، ٢٥١، ٢٥١. ٤٢٠.

ليلي الأخيلية: ٢٨٥.

ماروت: ٤١٤، ٤٢٤، ٤٢٥.

المازني: ٤.

المالكي: ٧٧.

المبرّد (أبو العباس): ٦٣، ٩٧، ١٤٣، ١٦٣، ٢٦١، ٢٧١، ٢٨١، ٢٢٤، ٣٢٥. ٢٥٩، ٢٦٤، ٢٦٤.

عتد: ۲۷۲.

۸۷۸

محمد بن کعب: ۳۱۸.

مسروق: ۱۹.

مصعب بن الريان: ١٩٥.

معاذ بن جبل: ٣٨٣.

المعدّل: ٢٣١.

مفضل بن سلمة : ٩، ٣٤٩.

مهلهل: ۳۸۱.

المؤرج: ٣١٧، ٣٩٠، ٤٧٣.

النابغة الذبياني: ٧، ٢٨، ٨٨، ١٨٧، ٢٨٥.

نافع : ۷۲، ۲۰۸، ۲۸۷، ۲۹۰، ۲۰۷، ۵۰۰، ۲۲۰، ۲۰۰ .

النخعي: ٤٩٠.

نمر بن تولب: ٥٢.

نواس بن سمعان : ٣٦٩.

هاروت: ٤١٤، ٤٢٤، ٢٥٥.

الهذلي (المتنخّل): ١٥٩.

هشام: ۷۷، ٤٤٨.

هشام بن عبد الملك: ٥٣٢.

واصل بن عطاء : ٩٦.

ورش: ٧٣.

ورقة بن نوفل: ٥٢٤.

الوليدين مصعب: ١٩٥.

وهب بن زيد: ٣١٩، ٤٦٢.

فهرس الأعلام \_\_\_\_\_\_ ٥٧٩

يحيىٰ بن أبي كثير : ٢٠، ٤٠٥.

يحيى بن أخطب: ١٤٦.

يزيد بن مفرغ الحميري: ٣٨٨.

يعقوب: ٣٦٧.

يونس: ١٠١.

# فهرس الاشعبار

القافية

الفداء

نعياء

العفاء

كفاء

الهناء

داء

الثواء

صدر البيت

أتهجوه

تحتل

فاني لو

وابري

فصحوتُ

آذنتنا

واذا نظرت

الشاعر

الصفحة

٩

7.9

277

201

201

290

٤٣١

|         | [الألف]                |        |        |
|---------|------------------------|--------|--------|
| ٦٥      | أبو ذؤيب               | وفئ    | أدان   |
| ٥٢٢     | أمية بن أبي الصلت      | وموسى  |        |
| 797.70. | زائدة بن صعصعة الفقعسي | به بدا | إذا ما |
|         | [الهمزة]               |        |        |

حسان بن ثابت

الطريح بن اسماعيل

الحارث بن حلّزة

زهير

زهير

زهير

زهير

| ٥٨١        |                   |          | فهرس الاشعار |
|------------|-------------------|----------|--------------|
| ٤٧٢        | حسان بن ثابت      | سواء     | أمن          |
| <b>FA3</b> |                   | الشتاء   | تحبين        |
|            |                   |          |              |
|            | [الباء]           |          |              |
| ٧٢         |                   | وعيبا    | تجلد         |
| ٧٤         | جرير              | أغضبا    | ابني حنيفة   |
| 710        | الاعشىٰ           | لتضربا   | ومآ ذنبه     |
| ٤٨٨        | لبيد              | الغربا   | فدعدعا       |
| ٣٣         | الكميت            | ومذنب    | وطائفة       |
| ٤٦         |                   | مصعب     | أقول         |
| ٥٤         | أمية بن أبي الصلت | صعاب     | وفيها من     |
| 98         | سلامـة بن جندل    | مربوب    | ليس          |
| ٥٣         |                   | يصوب     | فلست         |
| 177        | البرجمي           | لغريب    | فمن يك       |
| 440        |                   | المهرب   | إني          |
| ***        | الاعشىٰ           | ومصوّب   | أجدوا        |
| 173        | الكميت            | رهب      | الى السراج   |
| 173        | الكميت            | وارتقبوا | عنه اليٰ     |
| 173        | الكميت            | ثلبوا    | وقيل         |
| 173        | الكميت            | واللجب   | لج"<br>أنت   |
| 173        | الكميت            | النسب    |              |
| ٤٨٣        | ذو الرّمة         | الخرب    | کأنــه       |
| 445        | ابن أذنية الثقني  | الحواجب  | نقيم         |

|     | -                      |           |           |
|-----|------------------------|-----------|-----------|
| 100 | بشر بن أبي حازم الاسدي | الضراب    | وأفلت     |
| 414 | الاعشىٰ                | كالزبيب   | تلك خيلي  |
| 727 | ابن الأيهم التغلبي     | الرقاب    | ليس بيني  |
| 727 | النابغة الذبياني       | بصاحب     | حلفت      |
| 777 | امرؤ القيس             | المتحصب   | وقغي على  |
| 791 |                        | بيثرب     | تمني      |
| 444 | النابغة الجعدي         | مرحب      | وكيف      |
| ٤٢. | امرؤ القيس             | وبالشراب  | أرانا     |
| ٤٩٨ |                        | يثقب      | فقالت     |
| ٥٠٧ |                        | المذانب   | أيا جحمتي |
|     |                        |           |           |
|     | [التاء]                |           |           |
| 1.1 | كثيّر عزّة             | أزلت      | واني وإن  |
| ١٤  |                        | ولادعوتُ  | وقبلك     |
| 720 | سراقة البارقي          | بالترّهات | أري       |
| ۳٥٨ | كثيّر عزّة             | تقلتِ     | اسيئي     |
| ٨٤  |                        | أباة      | •••••     |
|     |                        |           |           |
|     | [الجيــم]              | l         |           |
| ٨   |                        | فهاجا     |           |
| 100 |                        | تعتلج     | كانوا     |
| 97  |                        | للازواج   | وأراكم    |
|     |                        |           |           |

#### [الحاء]

|             | الحدي                 | , j     |             |
|-------------|-----------------------|---------|-------------|
| 779         | عبد الله بن الزبعري   | ورمحا   | ياليت       |
| ۸۸, ۲۰۵     | سعيد بن مالك بن ضبيعة | والمراخ | والحرب      |
| ۸۸, ۲۰٥     | سعيد بن مالك بن ضبيعة | الوقاح  | إلّا الفتي  |
| 414         |                       | أملح    | بدت         |
| <b>T1</b> A |                       | بايح    | وقدكنت      |
| 194         | أبو ذؤيب الهذلي       | مذبوح   | نام         |
| 198         | الاعشىٰ               | وذبح    |             |
| ۸۳          | كثيرٌ عزّة            | رابح    | أغرّك       |
| 370         | ورقة بن نوفل          | الطلائح | مثاب        |
| 7 • 9       |                       | بالفلاح | وجوه        |
| 197         | عبيد بن الابرص        | بقرواحَ | فن          |
| ۱۸۰         | جرير                  | بمستباح | أبحت        |
| ۸۵، ۲۰      | جرير                  | راح     | ألستم       |
| ١٦٤         | جميل بن معمر          | ومنادح  | ألاأنّ      |
| <b>£7</b> Y |                       | الصفائح | ضربناهم     |
|             | البدال]               | 1       |             |
| 99          | امرؤ القيس            | رغد     | بينها المرء |
| ۱۵،۵۸       | ابن ربع الهذلي        | الشردا  | حتیٰ اذا    |
| 190         |                       | تربدا   | •••••       |
| ***         | أبو رعاية السلمي      | أسودا   | صباغتها     |
| ***         | أبو رعاية السلمي      | فوّدا   | اذا نفضته   |

| ***         | أبو رعاية السلمي  | هوّدا     | کہا مال        |
|-------------|-------------------|-----------|----------------|
| <b>70</b> A | عقيبة الأسدي      | الحديدا   | معاوي          |
| 719         | ••••              | وبرودُ    | کادت           |
| 90          | الراعي            | له سبد    | أما الفقير     |
| ٩           | -<br><b>ج</b> ريو | نديد      | أتيا           |
| 177         |                   | يزيد      | فالا يأتكم     |
| ***         | ••••              | هائد      |                |
| ٤٢٠         | الطرماح           | وتبعد     | بأن الخليط     |
| 171         | دريد بن الصمّة    | المسرّدِ  | فقلت           |
| ٨٨          | النابغة الذبياني  | من أحد    | وقفت           |
| ٨٨          | النابغة الذبياني  | الجلد     | آلاً           |
| ٥٢          | -                 | أنكد      | فاذا وذلك      |
| ٨           | ••••              | ولاعمد    | بني السماء     |
| ۲۸          | النابغة الذبياني  | فقد       | قالت           |
| ٥١          | الاسود بن يعفر .  | بفساد     | واذا وذلك      |
| 140         | لبيد              | العدد     | کلّ بنی        |
| 140         | لبيد              | والفند    | ا<br>إن يغبطوا |
| 140         | أشهب بن رميلة     | أم خالد   | فانّ الذي      |
| 197         | *****             | عهد       | ۔<br>نجوت      |
| 777         | الاعشىٰ           | سجّد      |                |
| ۸۸۲، ۶۸۲    | زهير              | متهوِّد   | سویٰ           |
| <b>70</b> V | طرفة بن العبد     | مخلدي     | ألا أيهذا      |
| ٣٦٨         |                   | ۔<br>واحد | تظاهرتم        |
|             |                   |           | •              |

| ار | فهرس الاشعار |
|----|--------------|
|----|--------------|

| <b>~</b> ^  |                     | 1       | 1          |
|-------------|---------------------|---------|------------|
| ***         |                     | أيتد    | إنّ القداح |
| طاني ٣٩٢    | الطرّماح بن حكيم ال | في غد   | واني       |
| ٤١٧         | حسان بن ثمابت       | مشهد    | نبي يرىٰ   |
| 848         | کعب بن زهیر         | باليد   | تعلم       |
| 203         | طرفة بن العبد       | بُرجد   | أمون       |
| ٤٦٤         | حسان بن ثابت        | الملحد  | ياويح      |
| ٤٦٨         | الحارث بن هشام      | سرمد    | وصفحت      |
| ٥٣٠         | حفاف                | البلد   | کل امرئ    |
|             |                     |         |            |
|             | راء]                | زال     |            |
| 17.         | طرفة بن العبد       | المبر   | يكشفون     |
| 474         | طرفة بن العبد       | وشقر    | ابيا       |
| ٤٨٣         |                     | مهر     | ما رأينا   |
| ٠٢٠         | طرفة بن العبد       | بالظهر  | إن تنوله   |
| 731.777.010 | امرؤ القيس          | جرجرا   | على لاحبِ  |
| 777         | الاعشىٰ             | جؤارا   | تراوح      |
| 405         | أمية بن أبي الصلت   | معمورا  | ورأى       |
| 408         | أمية بن أبي الصلت   | وخورا   | فنساها     |
| 401         | أمية بن أبي الصلت   | مثمورا  | عسلاً      |
| ۲۳۰         | عمر بن لحاء         | انفجارا | ولما أن    |
| ٤٧١         | ابن نجا             | نهارا   | وسبحت      |
|             |                     |         |            |

الكميت

الجخبّل

٥٣٢

T0.

ملك

يازبرقان

صيورا

والفخر

| تفسير القرآن (ج 2) | التبيان في         |          |             |
|--------------------|--------------------|----------|-------------|
| ٤١٨                |                    | مرّ      | عرضت        |
| ٤١٨                |                    | برّ      | وما ٻي      |
| ٤١٨                |                    | شرّ      | ولكن        |
| 770                | ابن حمزة           | القصير   | وعرفت       |
| 440                | ابن حمزة           | صبر      | بكيا        |
| 777                | جرير               | فبصير    | وأعور       |
| ٣٠٦                | عدي بن زيد         | تنكير    | لا يسخط     |
| 79.                | أبو ذؤيب الهذلي    | كبير     | ديار        |
| Y00                | أبو صخر الهذلي     | القطر    | وإنيّ       |
| 751                | جرير               | ولاخبر   | وكــل       |
| ١٤                 | الراعي             | لعامرِ   | فلها التقت  |
| *1                 |                    | الساري   | من تلق      |
| 44                 |                    | فلا يجري | مبتلة       |
| ۲3                 |                    | وكاسر    | فلما علونا  |
| ٥٤                 | عدي بن زيد العبادي | وانتظاري | أبلغ        |
| ٥٨                 | الشنفرئ            | أم عامر  | فلا تدفنوني |
| ٦.                 | الاعشىٰ            | الفاخر   | أقول        |
| 34, 777, 077       | زيد الخيل          | للحوافر  | بجمع        |
| 111                | الراعي             | عامر     | اذا خُرج    |
| 108                |                    | للناظر   | المال       |
| ٩.                 | الاعشىٰ            | الدهر    | ولو كان     |

الاعشىٰ

الاعشىٰ

مصر

براه

وسخر

٩.

٩.

| 0AY |              |        | فهرس الاشمار |
|-----|--------------|--------|--------------|
| Y+4 | جميل بن معمر | الموسر | اني اليك     |

| 7.9        | جمیل بن معمر    | الموسر  | اني اليك   |
|------------|-----------------|---------|------------|
| 198        |                 | أبي بكر | ولاتبك     |
| 71.        |                 | الكبر   |            |
| 777        |                 | أوزاري  | ••••       |
| 440        | ليلي الأخيلية   | بن عامر | فان تكن    |
| 711        | الاخطل          | وابكار  | وما بمكة   |
| 444        | جريو            | على قدر | نال        |
| 720        | كعب بن مالك     | المقادر | تمنى       |
| 757        |                 | والغدر  | أتيت       |
| <b>729</b> | جريس            | الخضر   | كسا اللؤمُ |
| 797        | الحطيئة         | بالغدر  | شهد        |
| 497        | اعرابية         | يدري    | باهلي      |
| 797        | اعرابية         | الدهر   | ھوئ        |
| ٤٢.        | لبيد            | المسحرّ | فان        |
| ٤٧٥        | الاعشىٰ         | الجاثر  | أؤوّل      |
| 7.43       | عدي بن زيد      | اعتصاري | لو بغير    |
| 797        | الحطيئة         | حاضره   | وشسرة      |
| 710        | الحطيئة         | سامره   | وان تكُ    |
| ۳۲۷        | توبة بن الحمير  | فجورها  | وقد زعمت   |
|            | [الزاي]         |         |            |
| <b>YVV</b> | المتنخّل الهذلي | تهزيزُ  | قد حال     |

| بير القرآن (ج 2) | التبيان في تفس   |         | •^^            |
|------------------|------------------|---------|----------------|
| 109              | المتنخّل الهذلي  | مكنوزُ  | لادر           |
|                  | -<br>[السين]     |         |                |
| 7.49             |                  | شامسُ   | تراه           |
| ٤٠٢              |                  | راش     | بثوب           |
| 17               | امرؤ القيس       | المقدس  | فأدركنه        |
| ٨٨               |                  | العيس   | وبلدة          |
| 121              | بيهس الفزاري     | بؤسها   | إلبس           |
|                  | [الضاد]          |         |                |
| ٣١.              |                  | فرٌّضُ  | شيب            |
| ٤٢               | أبو نخيلة السعدي | من بعض  | فأحييت         |
|                  | [العيــن]        |         |                |
| 120              |                  | الجزع   | من اُناس       |
| 108              | الاعشىٰ          | مضطجعا  | عليك مثل       |
| ۱۷۲              | أوس بن حجر       | سمعا    | الألمعى        |
| 707              | هدبة بن خشرم     | بأنزعا  | ۔<br>فلا تنکحی |
| 405              | الاعشىٰ          | نجعا    | لو أطعموا      |
| 719              | الاعشىٰ          | وارتفعا |                |
| ٣٤٦              | جريس             | المقنعا | تعدّون         |
| ٣٧٠              |                  | اجتماعا | قغي فادي       |
| 278              | القطامي          | انقشاعا | تعلم           |
| 228              | الاعشىٰ          | ابتدعا  | يرعي           |

| ٥٠٣         | الأشهب بن رميلة     | المقنّما | تعدُّون  |
|-------------|---------------------|----------|----------|
| 701         | لبيد                | راكعُ    | أخبر     |
| ١٨٧         | النابغة الذبياني    | شافع     | أتاك     |
| ۱۳۰         | أبو ذؤيب            | مصرع     | سبقوا    |
| ۱۷۰، ۳۳۵    | جرير                | الخشع    | لما أتى  |
| 7.8.1       |                     | ويشفع    | وقالوا   |
| ١٨٧         | الاحوص              | شفعوا    | كأنّ     |
| 720         |                     | ويسمع    | ألم تر   |
| ۲٦.         |                     | لايفزع   |          |
| ٣٦.         | عمر بن معد يكرب     | وجيع     | وخيل     |
| ٤٠٢         | الحطيئة             | رافع     | فقالوا   |
| ٤٣٥         |                     | واسع     | لئن تك   |
| ٤٩٦         | أبو ذؤيب            | تبع      | وعليهما  |
| ٤٩٧         | عمرو بن حممة الدوسي | له قع    | فاصبحت   |
| ۳۸۹         |                     | المتقطع  | أتجزع    |
| <b>FA</b> / | الحطيئة             | بشفيع    | وذاك     |
| 127         |                     | جياع     | فاذا همُ |
| ٤٥          | تميم بن أبي مقبل    | الضجوع   | أقول     |
| ۸۲۸         | النابغة الذبياني    | الكوانع  | عكوف     |
|             | الفاء ٢             | 1        |          |

قيس بن الخطيم

179.172

798

نحن بما

تخلفوا

űí

| القرآن (ج 2) | التبيان في تفسير       |         | 09.         |
|--------------|------------------------|---------|-------------|
| 711          |                        | ناصف    | خرجن        |
| ۳۸، ۹۸۲      | أبو الاخزر الحماني     | تحنف    | وكلتاهما    |
| 727          | -<br>الفزردق           | الزغايف | وما سجنوني  |
|              | [القاف]                |         |             |
| ٥            |                        | مو ثق   | وقلتم       |
| ٦            | ••••                   | متألق   | فلما كففنا  |
| 414          | الأعشىٰ                | وفتاق   | بكميتٍ      |
| 414          | ذو الرمة               | يبرق    | لو أنّ      |
| 140          |                        | مخراق   | هل أنت      |
| ***          |                        | ممذوق   | <b>مح</b> ض |
| 441          | ذو الخرق الطهوي        | بالعناق | حسبت        |
| ٤٥٩          | أمية بن أبي الصلت      | باق     | يانفس       |
|              | [الكاف]                |         |             |
| ٤١٣          | أبو الاسود الدؤلي      | نعالكا  | نظرت        |
| 779          | خُفاف بن ندبــة        | ذلكا    | أقول له     |
| 747          | العباس بن مرداس السلمي | هداكا   | يا خاتم     |
| ۸۲۸          | •                      | محتنك   | أما         |
| 772          |                        | النواسك | تقتلت       |
|              | [اللام]                |         |             |
| 701          | لبيـد                  | الاظل   | وتصكّ       |

| ٠٩١ |                     |             | فهرس الاشعار |
|-----|---------------------|-------------|--------------|
| ٤٤٢ | •••••               | لم يصل      | يسوسها       |
| ٥٤  | لبيد                | ما سأل      | وغلام        |
| ۲.٧ |                     | فابتهل      |              |
| 15  | جرير                | إملالا      | قبّح الاله   |
| ١٤٨ | الأخطل              | فاشتعلا     | وقد لبست     |
| ١٦٤ | الراعي              | معقولا      | حتى إذا      |
| ١٧٦ | الأخطّل             | الأغلالا    | ابني كليبِ   |
| 191 | الاخطل              | الأنفالا    | ولقد سها ً   |
| ۲۸۳ | عدي بن زيد          | فصلا        | وجاعل        |
| ٤٦٣ | الاخطل              | خيالا       | كذبتك        |
| ٤٦٥ | الاخطل              | ضلالا       | کنت          |
| ٤٦٥ | أمية بن أبي الصلت   | اسبالا      | واشرب        |
| ٤٧٥ | زید بن عمرو بن نفیل | <b>¿</b> YY | وأسلمت       |
| ٤٨٨ | الكميت              | انهيالا     |              |
| ١٧٧ | الاعشىٰ             | الفضلُ      | ومستجيب      |
| 102 | الحارث بن عباد      | صال         | لم أكن       |
| 102 | النابغة الذبياني    | ونائل       | فآب          |
| **  | ۔<br>کعب بن زھیر    | الأباطيل    | كانت         |
| 199 | زهير                | يبلو        | جزیٰ         |
| 777 | القطامي             | منسحل       | لما وردن     |
| 141 | أمية بن أبي الصلت   | والبصل      | كانت         |
| 445 | ۔<br>الفرزدق        | المنزل      | ضربت         |
|     |                     |             |              |

کعب بن زهیر

لمقتول

| في تفسير القرآن (ج 2) | التبيان   |   | 097        |
|-----------------------|-----------|---|------------|
| 5 775                 | کم ییدنجه | ١ | اذا حظه اذ |

| ٤٣٤         | کعب بن زهی <i>ر</i> | مومل    | اذا حضراني |
|-------------|---------------------|---------|------------|
| ٥١٠         | کعب بن زهی <i>ر</i> | مملول   |            |
| ٧           | الفرزدق             | مقاوله  | سمونا      |
| 149.84      |                     | ابقالها | فلا مزنة   |
| ٤٧٥         | ذو الرمّة           | بزولها  | فطاوعت     |
| 79.         | الاعشى              | قبولها  | أصالحكم    |
| Y 1 A       | الكيت               | الأليل  |            |
| <b>\</b> A\ | أحيحة بن الجلاح     | ظليل    | تروّحي     |
| 19.         |                     | قائل    | أبوك       |
| 377         | امرؤ القيس          | مقتّل   | وما        |
| 772         |                     | تقتل    | إنّ التي   |
| 739         | امرؤ القيس          | واغل    | فاليوم     |
| 777         | امرؤ القيس          | من عل   | مکرِّ      |
| 4.4         | علقمة بن عوف        | على رجل | لعمري      |
| 720         |                     | رسل     | ڠڹۜؾؙ      |
| 777         |                     | للبعل   | ألست       |
| T.9.7       | طرفة بن العبد       | الأبجل  | ألا إنني   |
| ٤١٤         | كثيّر عزّة          | برسول   | فقد كذب    |
| 279         |                     | البزل   | جمعت       |
| 279         |                     | بالنجل  | ومن كلٌ    |
| ٤٣٣         | أمية بن أبي الصلت   | وأغلال  | يدعون      |
| ££V         | أبو ذؤيب            | قبلي    | جزيتك      |
| 173         | جميل بن معمر        | قبلي    | خليلي      |
|             |                     |         |            |

| 098         |                      |          | فهرس الاشعار |
|-------------|----------------------|----------|--------------|
| ٤٦٧         | لبيد بن ربيعة        | المآلي   | كأنّ         |
|             | [الميم]              |          |              |
| 45 5        | الأعشىٰ              | الأمغ    | وإنّ         |
| 722         |                      | الأمم    | لد اُمة      |
| ٥٢          | نمر بن تولب          | أينها    | فانّ المنية  |
| 171         | عمير بن طارق         | مرجما    | بان يعتزوا   |
| 777         | أمية بن أبي الصلت    | دما      | الخالق       |
| ٤٦٧         | شمير بن الحارث الضبي | الطعاما  | فقلت         |
| 101         |                      | عظيم     | لاتنه        |
| 108         | الاعشىٰ              | وارتسم   | وقابلها      |
| ٥٢٢         |                      | ابراهم   |              |
| ۲۸.         | أحيحة بن الجلاح      | فوم      | قد كنت       |
| ۲۸.         | أمية بن أبي الصلت    | فوم      | فوق          |
| 440         |                      | بالدم    | فيقتل        |
| 97          |                      | البراجم  | هم منعوا     |
| ٣١٥         |                      | المتهدم  | مالي         |
| <b>70</b> A | عنترة بن شداد        | مخزم     | شطّت         |
| ۳۸۲         | مهلهل                | بدم      | لو بأبانين   |
| ٤٢٦         | أعشىٰ همدان          | مسلم     | لئن          |
| ۱۳۶         | الحطيئة              | بانصرامي | ألا يا هند   |
| ٤٩٠         | ابن بیض              | الحكم    | أي الوجوه    |

| لتبيان في تفسير القرآن (ج ٢) | 109£ |
|------------------------------|------|
|------------------------------|------|

| ٤٩٠     | ابن بیض              | يبتسم    | متى يقل   |
|---------|----------------------|----------|-----------|
| 0.7     | أُميّة بن أبي الصلت  | الجحيم   | اذا شبّت  |
| ٧       | النابغة الذبياني     | القرام   | سمت       |
| 739     |                      | قوّم     |           |
| 470     | ضرار                 | الكلم    | خليلي     |
| 201     | لبيد                 | طعامها   | لمعفّرٍ   |
|         | [النون]              |          |           |
| 77      | الكميت               | لا تكونا | وذلك ضرب  |
| 44      | حسان بن ثابت         | ايّانا   | فكني      |
| ۲۳.     | عدي بن زيد           | ومينا    | وقدّمت    |
| ٤١٨     | جرير                 | شيطانا   | أيام      |
| 771,783 | عمر بن العداء الكلبي | عقالين   | سعیٰ      |
| 175     | عمر بن العداء الكلبي | جمالين   | لا صبح    |
| 797     |                      | كوفان    | فما أُضحي |
| 160     | زهير                 | البدن    | مَن لا    |
| 100     |                      | بالحزون  | ولكني     |
| זקו     |                      | تريان    | فان تصبرا |
| ١٧٢     | أبو داود الرؤاسي     | بظنون    | ربٌ       |
| Y • •   |                      | اليقين   | فلو إنّا  |
| 4 - £   | أمية الصغير          | بخلدان   | أنفق      |
| 498     | الفرزدق              | يصطحبان  | تعش       |
| ٣٢٣     |                      | الجنون   | فنكّب     |
| 477     | الشهاخ بن ضعرار      | اللعين   | دعوت      |
|         |                      |          |           |

| 090     |                   | ·            | فهرس الاشعار |
|---------|-------------------|--------------|--------------|
| ٤٧٧     | الفرزدق           | يصطحبان      | تعال         |
| ٥٠٤     | الاعشى            | من يقن       | وما بالذي    |
| 441     |                   | لا يعنيني    | ولقد أمرّ    |
| 737     |                   | الماني       | ولا تقولنّ   |
| 179.11  | ابن أحمر الباهلي  | رماني        | رماني        |
|         | [الهاء]           |              |              |
| 1.0     |                   | القلّه       | هلا على      |
| 197     | سحيم بن وثيل      | الارشيه      | إني اذا      |
| ٣٨٨     | يزيد بن مفرغ      | هامه         | وشريت        |
| 107.100 | أضبط بن قريع      | ر <b>فعه</b> | لا تهين      |
| ٤٠      | جوير              | أقنّه        | إن سلطياً    |
| ٤٨      | الأعشىٰ           | أزرى بها     | فاما تریٰ    |
| 198     | الخنساء           | واتما لها    | سأحمل        |
| ٤٤٣     | الأعشىٰ           | دنا لها      | فضللت        |
| 140     | طفيل الغنوي       | حاديها       | أما ابن      |
|         | [الياء]           |              |              |
| ٥٤      | عبد بني الحسحاس   | تهاديا       | ألكني        |
| 189     | <del>-</del><br>  | کہا ہیا      | ۔<br>وقائلة  |
| ۳۲۸     | أبو الاسود الدؤلي | والوصيا      | أحب محمدأ    |
| 771     | أبو الاسود الدؤلي | غيا          | فان يك       |
| ٤٣٥     | •••••             | باديا        | لئن كان      |
| 137.787 | أسعر الجعني       | غني          | ألا أبلغ     |

### فهرس الارجاز

| الصفحة | الشاعر        | القافية |
|--------|---------------|---------|
| ٥٢٣    |               | صأيت    |
| ٥٢٣    |               | بيت     |
| 445    | العجّاج       | عاثثُ   |
| YY£    | العجّاج       | مباعث   |
| 719    | رؤبة          | فانمحئ  |
| 719    | ر <b>ۇبـة</b> | يمصحا   |
| 777    | العجّاج       | آدا     |
| EEA    | ر <b>ۇبة</b>  | استدا   |
| ££A    | رۇبة          | اشتدا   |
| Y9V    | العجّاج       | فمره    |
| 797    | العجّاج       | کسر     |
| ٤٨٣    |               | صقر     |
| ٤٨٣    |               | مهو     |

| ٠٩٧  |              | فهرس الإرجــاز ــــــــــــ |
|------|--------------|-----------------------------|
| PAY  |              | أنصارا                      |
| 7.49 |              | الإزارا                     |
| PAY  |              | جأرا                        |
| ٤٩٨  | العجّاج      | للعكور                      |
| ٤٩٨  | العجّاج      | التفكسر                     |
| ٤٩٨  | العجّاج      | الكرور                      |
| ٤٣١  | رۇبة         | <i>ضار</i> يره              |
| 97   | رۇبة         | الاخماش                     |
| 97   | ر <b>ۇبة</b> | وابلاس                      |
| ٣٨٧  | رۇبة         | القدوسا                     |
| ٣٠٤  | ••••         | انخسا                       |
| 97   | العجّاج      | مكرسا                       |
| 47   | العجّاج      | وأبلسا                      |
| **   | •            | أنيسُ                       |
| **   |              | العيس                       |
| ۳۷۸  |              | القادسي                     |
| ٣١.  |              | فارض                        |
| ٣١٠  |              | الحائض                      |
| ٣١٠  |              | الماخض                      |
| ٣١.  |              | فارض                        |
| ٣١.  |              | أبيضُ                       |
| ٣١.  |              | فرٌض                        |
| ٣١٠  | رۇبة         | وبلق                        |
|      |              |                             |

| بيان في تفسير القرآن (ج ٢) | ــــــالــــــــــــــــــــــــــــــ |           |
|----------------------------|----------------------------------------|-----------|
| ٣١.                        | ر <b>ۇبة</b>                           | البهق     |
| 77                         |                                        | العراق    |
| ٤٦                         |                                        | مهراق     |
| 197                        | أبو النجم                              | ألحق      |
| £9V                        | أبو النجم                              | المحنق    |
| £AY                        | ر <b>ۇبة</b>                           | ذو بنیق   |
| £AY                        | ر <b>ۇبة</b>                           | سودنيق    |
| £AV                        | ر <b>ۇبـ</b> ة                         | الشروق    |
| 17.                        |                                        | دونكا     |
| 17.                        |                                        | ويفجرونكا |
| 772                        | أبو النجم                              | ولم تقتل  |
| 199                        |                                        | السربالِ  |
| 144                        | ****                                   | الاحوال   |
| 701                        | العجّاج                                | وأظلل     |
| ٤٨٣                        |                                        | أو رزاما  |
| ٤٨٣                        |                                        | الهاما    |
| 141                        |                                        | السلامُ   |
| 141                        |                                        | لسنام     |
| 141                        |                                        | لطعام     |
| 790                        |                                        | والتسليم  |
| 790                        |                                        | نيم       |
| 697. 193                   |                                        | نطني      |
| ٤٩٨ ، ٣٩٥                  |                                        | طني       |

| 099        |                | فهرس الارجــاز                                 |
|------------|----------------|------------------------------------------------|
| 10.        | العجّاج        | بالتجني                                        |
| 10.        | العجّاج        | منيّ<br>إنــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٤٠         | جرير           |                                                |
| ٤٠         | جرير           | أقنّه                                          |
| 1.0        |                | الزآله                                         |
| 1.0        |                | القلّه                                         |
| ٣٠٨        |                | طيلسه                                          |
| ٣٠٨        |                | له                                             |
| ٣٢٣        | ر <b>ۇبـ</b> ة | مدره                                           |
| ٣٢٣        | ر <b>ۇبـة</b>  | عنجه                                           |
| ۲۸٦        |                | وادلواها                                       |
| 777        |                | ولانرعاها                                      |
| ٤٨٢        |                | مناعها                                         |
| ٤٨٢        | •••••          | أو باعها                                       |
| <b>Y7.</b> | العجّاج        | قريٌ                                           |
|            |                |                                                |

# فهرس أعلام المترجمين في التعليق

179

77 1.Y

۱۱٤

112

٤٢

۷١

112

۷١

٧٢

ابن أحمر

ابن الاخشاد

ابن اسحاق

أبو عبيدة أبو مهديــة

أبو هاشم

أبو هريرة

اُبِي بن كعب

أحمد بن صالح

أبو نخيلة السعدى

| 1   | بن جدعان  |
|-----|-----------|
| 70  | بن سابط   |
| ٤١  | بو الأحوص |
| 90  | بو حاتم   |
| 177 | بو داود   |

| 7.1    | نهرس أعلام المترجمين في التعليق |
|--------|---------------------------------|
|        | -                               |
| 771    | لأخط ل                          |
| ٥١     | لأسود بن يعفر                   |
| 107.94 | لأصمعي                          |
| 179    | لأعرج                           |
| ۹۸     | مرؤ القيس                       |
| 174    | لبرجمي                          |
| ١٣٠    | نو سليم                         |
| 77     | لجباتي                          |
| Y • 9  | جميل بن معمر                    |
| 9      | حسان بن ثابت                    |
| 7.4.1  | لحطيثة                          |
| ٣٦٩    | خفاف بن ندبــة                  |
| YY     | لداجوني                         |
| 171    | دريد بن ا <b>لصمّة</b>          |
| ١٦٣    | لراعي                           |
| ٣٣٤    | زید الخیل                       |
| YY     | الزينبي                         |
| 77     | الطبرى                          |
| ۲۰۸    | -<br>الطريح بن اسهاعيل          |
| 777    | العباس بن مرداس السلمي          |
| ٥٤     | عبد بني الحسحاس                 |
| ٤      | ي<br>علقمـة                     |
| 97     | عمرو بن عبيد                    |
|        | 0.55-                           |

| عمر بن لحاء        |
|--------------------|
| الفضل بن سلمة      |
| كثيّر عزّة         |
| الكميت             |
| ليلي الأخيلية      |
| المازني            |
| المالكي (أبو عمرو) |
| المبرّد            |
| مسروق              |
| مفضل بن سلمة       |
| المؤرّج            |
|                    |

نمر بن تولب واصل بن عطاء

٥٢

97

## فهرس الموضوعات

اختلاف القرّاء في «أيّها»

في اعراب «بعوضة»

معنى قوله تعالى: «يضل من يشاء .....»

في اعراب «مثلاً»

أوجه الاضلال

معاني العهد

كلّ ما في القرآن «يا أيها الذين آمنوا» نزل بالمدينة

| ستدلاا       |
|--------------|
| حتجا         |
| -<br>لراءة « |
| لاستدا       |
| ختلاف        |
|              |

22

27

49

٣.

3

3

سبب نزول آية «إنَّ الله لا يستحيى أن يضرب مثلاً ما بعوضة ...»

| التبيان في تفسير القرآن (ج 2) | <del></del> | ١٠٤ |
|-------------------------------|-------------|-----|
|-------------------------------|-------------|-----|

| ٤٤  | لحياة في عالم البرزخ والقبر                                |
|-----|------------------------------------------------------------|
| ٤٥  | لاقوال الواردة في تفسير الاستواء                           |
| ٥٠  | ۔<br>في تفسير «وهي دخان»                                   |
| ٥٣  | -<br>رجوه قراءة وتسمية «الملائكة»                          |
| ٦٢  | سبهة في أكل آدم من الشجرة ودفعها                           |
| ٧٢  | ختــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                     |
| ٨٤  | قسام السجود                                                |
| ۲۸  | ختلاف الآراء في أمر الملائكة والسجود لآدم                  |
| ۸Y  | هل كان ابليس من الملائكة أم لا؟                            |
| ۸۸  | ستدلال الرمّاني على أنه لم يكن من الملائكة وردّ الشيخ عليه |
| 10  | ختلاف الآراء في الجنّة التي اسكن فيها آدم                  |
| ١   | ختلاف الآراء في الشجرة اُلتي نهىٰ الله آدم عنها            |
| ١٠٢ | سبب تسمية المرأة بالمرأة                                   |
| ۲۰۱ | رجه إخراج آدم وحوّاء من الجنّة                             |
| ١.٧ | ُجوبة لكيفية وصول ابليس الى آدم وهو في الجنة               |
| ١١. | سبب ورود «اهبطوا» بلفظ الجمع                               |
| 114 | لكليات التي تلقّاها آدم                                    |
| 119 | محث في التوبة                                              |
| 172 | نفسير الجبائي معنى الهبوط                                  |
| 179 | سبب تكرار لفظة «اهبطوا»                                    |
| 177 | لفرق بين المصاحبة والمقارنة                                |
| ١٣٤ | لفرق بين اتخاذ الابن واتخاذ الخليل                         |
| 140 | في «اسرائيل» خمس لغات                                      |

| ٦٠٥   | فهرس المواضيع                                  |
|-------|------------------------------------------------|
| 16.   | الفرق بين الخوف والرهبة                        |
| 124   | الفرق بين الثمن والقيمة                        |
| 184   | الفرق بين التعمية والتغطية                     |
| 184   | الفرق بين اللبس والاخفاء والريب والاشكال       |
| 129   | اسباب الالباس                                  |
| 177   | الفرق بين التلاوة والقراءة                     |
| 178   | الفرق بين العقل والعلم                         |
| 170   | تفسير الصبر                                    |
| 141   | بحث في كلمة «الظنّ»                            |
| 144   | سبب تكرار قوله: «يا بني اسرائيل»               |
| 140   | بحث في الشفاعة<br>بحث في الشفاعة               |
| \AY   | في معنىٰ العدل                                 |
| 144   | -<br>الفرق بين العِدل والعَدل                  |
| 19.   | الفرق بين النصرة والتقوية                      |
| 198   | الفرق بين النجاة والتخلّص                      |
| 198   | الفرق بين الآل والاهل                          |
| 190   | اختلاف في اسم فرعــون                          |
| 194   | في معنى «يستحيون نساءكم»                       |
| Y • 1 | سبب ذبح فرعون الابناء واستحيائه النساء         |
| *11   | قصة موسىٰ للنُّلِلَا مع فرعون                  |
| ۲۱٥   | لِم قال: أربعين ليلةً، ولم يقل: أربعين يوماً ؟ |
| ***   | قصة السامري                                    |
| 770   | في معنىٰ العفو                                 |

| بيان في تفسير القرآن (ج 2) | . ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ۲۰۲ |
|----------------------------|----------------------------------------|-----|
|----------------------------|----------------------------------------|-----|

| الفرق بين الشكر والمكافاة                            | ***     |
|------------------------------------------------------|---------|
| في تفسير «فاقتلوا أنفسكم»                            | 770     |
| السبب الذي لأجله أمروا بقتل أنفسهم                   | 447     |
| في معنىٰ قوله: «حتى نرىٰ الله جهرةً»                 | 727     |
| الصاعقة تكون على ثلاثـة أوجــه                       | 727     |
| استدلال البلخي على أن الرؤية لا تجوز على الله تعالىٰ | 711     |
| بحث في الرجعة                                        | 728     |
| معنیٰ «المنّ»                                        | 404     |
| معنیٰ «السلویٰ»                                      | 400     |
| سبب نزول المنّ والسلوىٰ                              | 707     |
| الفرق بين أحسن إليه وأحسن في فعله                    | YFY     |
| قراءة «النبيّن» واشتقاقها                            | 440     |
| لِم سمّيت اليهود يهوداً ؟                            | ***     |
| معنىٰ الصابئين وأقوال العلماء فيه                    | 44.     |
| استدلال المرجئة على أنّ العمل الصالح ليس من الايمان  | 190     |
| في تفسير الطور                                       | Y9Y     |
| لِم سمّي السبت سبتاً ؟                               | 4.1     |
| معنىٰ الفارض والبكر والعوان                          | ۳۱۰_۳۰۹ |
| معنیٰ «لاشیــة»                                      | 717     |
| جواز تأخير البيان عن وقت الخطاب الى وقت الحاجة       | ٣٢.     |
| أصل ومعنیٰ «ادارأتم»                                 | 477     |
| لِم سمّي من لا يحسن الكتابة أُمياً ؟                 | ٣٤٣     |
| معنیٰ الویل                                          | ٣٤٨     |
|                                                      |         |

| نهرس المواضيعنهرس المواضيع                       | 1.4         |
|--------------------------------------------------|-------------|
| ختلاف أهل اللغـة في (حَسناً) و (حُسناً)          | ٣٦٠         |
| ۔<br>لفرق بین تفدوهم وتفادوهم                    | ۳٧٠         |
| معنیٰ روح القدس<br>معنیٰ روح القدس               | 777         |
| ے بھی<br>سبب تسمیة جبرائیل بالروح                | ٣٧٧         |
| معنيٰ القدس                                      | ۳۷۸         |
| ت<br>في أصل «بئس»                                | ٣٨٥         |
| ي<br>ختلاف الآراء في معنيٰ (مــا) من (بئسها)     | ٣٨٥         |
| وجوه معانى «وأشربوا في قلوبهم العجل»             | <b>79</b> 0 |
| رجوه قراءة «جبريـل»                              | ٤٠٤         |
| ست لغات في «جبريل» على قول الأخفش                | ٤٠٥         |
| ت<br>فی معنی «جبریل» وقول الفارسی فیه            | ٤٠٦         |
| -<br>تخطئة قول المجبرة بأنّ الأمر ليس بمحدث      | ٤٠٩         |
| في تفسير «أَوَكلُّما» عند النحويين               | ٤١١         |
| الاقوال الواردة في مدينة بابل ووجــه تسميتها     | ٤٢٢         |
| في معانى السحر                                   | ٤٢٣         |
| -<br>جواب لسؤال عن كيفية عمل الملكين السحر       | ٤٢٣         |
| سبب هبوط الملكين هاروت وماروت                    | ٤٢٥         |
| بحث فقهي في السحر                                | ٤٣٧         |
| بي ت<br>في تفسير قوله: «لا تقولوا راعنا»         | 111         |
| -<br>السبب الذي لأجله وقع النهي عن هذه الكلمة    | ٤٤٣         |
| بحث في النسخ                                     | ٤٤٩         |
| ً<br>اختلاف الآراء في كيفية النسخ وقول الشيخ فيه | ٤٥١         |
| هل يجوز نسخ القرآن بالسنة أم لا؟                 | ٤٥٧         |
|                                                  |             |

الفهارس

| ٤٧٣ | في معنیٰ «هــود»                                    |
|-----|-----------------------------------------------------|
| ٤٨٥ | حكم تمكين الكفّار من دخول المساجد                   |
| ٤٩٠ | في معنى «فتَمّ وجــه الله»                          |
| 3   | الاستدلال على أنه لا يجوز الولد لله سبحانه          |
| 199 | استدلال البعض على أنَّ كلام الله قديم، والردِّ عليه |
| ٠٩  | النهي عن ارضاء اليهود والنصاري                      |
| ٠١٠ | تناول الوعيد والزجر لمن علم الله منه عدم المعصية    |
| 710 | الكلمات التي ابتليٰ الله ابراهيم عليُّلا بها        |
| 170 | استدلال الاصحاب على أنّ الامام لا يكون إلّا معصوماً |
| 170 | الاستدلال على أنّ منزلة الامامة منفصلة من النبوّة   |
| 376 | الفرق بين مثابة ومثاب                               |
| 770 | الاستدلال على أنّ صلاة الطواف فريضة                 |
| 79  | هل كان الحرم آمناً قبل دعوة ابراهيم للنُّلُّا ؟     |
| ۱۳۱ | الفرق بين متّعت وامتعت                              |

٥٣٥