



تَفِينَ إِيرُ الْفِي النَّانِ

تاليف

مَنْ فِي الطَّالِقَةِ إِيجِعَ فَرِجُهَ لِبُرَاكِسَنِ الطُّوسَيُّ ٥

جنبين

مُؤْسَسَيَةِ النَّيْثِ َوَالْإِسْ لِلَّائِي

التَّابِعَة يُجَهَمُ الْعَقِلِكُتِينَ مُنَ يَقِيمُ الْمَدَّ لَيَةِ

# مابك (ج٦) - ١٢٥ - ٤٧٠ ع الكارة ISBN 964 - 470 - 530 - 0

منابك الدورة ٨ ـ ٧٠ ـ ٤٧٠ ـ ١SBN 964 - 470 -070 - 8



التبيان في تفسير القرآن (ج ٦)

شيخ الطائفة أبي جعفر محمَّد بن الحسن الطوسي ﷺ 🛘 التفسير 🏻

مؤسّسة النشر الإسلامي 🛘

۵۷۰۰

الأولى ٥

١٠٠٠ نسخة 🛘

١٤٢٦ ه . ق 🛘

■ تأليف: ■ الموضوع:

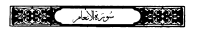
■ تحقیق و نشر: ■ عدد الصفحات:

■ الطبعة:

■ المطبوع:

■ التاريخ:

مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة



قال ابن عبّاس ومجاهد وقتادة وغيرهم: إنّ سورة الأنعام مكّية. وقال يزيد بن رومان: بعضها مكّي وبعضها مدني. وقال شَهْر بن حَوْشَب: هـي مكّية إلّا اثنتين منها: قوله تعالى: ﴿قُلْ تَعَالُوا أَثْلُ عَلَيْكُم مَا حَـرَّمَ﴾ (١) والّتي بعدها.

ورُوي عن ابن عبّاس أنّه قال: نزلت سورة الأنعام جملةً بمكّة معها سبعون ألف مَلك يجذون(٢) حولها بالتسبيح والتهليل والتحميد.

وهي مائة وخمس وستّون آية كوفي، وستّ في البصري، وسبع في المدنيّين. ورُوي عن ابن عبّاس أنّه قال: هي مكّية غير ستّ آيات منها فإنّها مدنيّات: ﴿قل تعالوا أَتْلُ﴾ وآيتان بعدها، وقوله: ﴿وما قَدَرُوا الله حقّ قَدْره﴾ (٢٣) إلى آخرها، والآية النّي بعدها ﴿ومن أَظلم ممّن افترى على الله كَذِيهًا أو قال أُوجِي﴾ (٤) إلى آخرها.

<sup>(</sup>١) الآية: ١٥١.

 <sup>(</sup>۲) جذا جذواً ـ بالفتح ـ وكشكؤ: ثبت قائماً، كأجذى أوجئا، أو قيام عبلى أطراف أصابعه.
 القاموس المحيط (جذو).
 (۲) الآية: ۹۱.

ورُوي عن أنس بن مالك أنّه قال: قال رسولالله وَاللّهِ عَلَيْكَا اللّهِ مَا نزل علي الله ورُوي عن أنس بن مالك أنّه قال: قام جمعت الشياطين لسورة من القرآن جَمْعَها لها، ولقد بُعِثَ بها إليَّ مع جبرائيل مع خمسين ملكاً أو قال: خمسين ألف ملك ـ شَكّ الواقدي ـ نزل بها وتحفّها حتّى أقرّها في صدري كما يقرّ الماء في الحوض، وقد أعرّني الله وإيّاكم بها عرّاً لا يذلّنا بعده أبداً، فيها دحض حُجَج المشركين، ووعد من الله لا يخلفه (١٠).

ورُوي عن كَعْب الأحبار أنّه قال: افتُتِحت التوراة بـ ﴿الحمد لله الّذي خلق السماوات والأرض وجعل الظلمات والنور ثمّ الّذين كفروا بـريهم يعدلون﴾ وخُتِمَت بـ ﴿الحمد لله الّذي لم يتّخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك﴾ (٢) إلى آخر الآية.

قوله تعالى:

## 

اً لْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَـٰـُوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ اَلظُّلُمَـٰـٰتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفُرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ۞ .

آية في الكوفي والبصري، وآيتان في المدنيّين، قوله: ﴿والنور﴾ آخر الأولى .

أخبر الله تعالى في هذه الآية أنّ المستحقّ للحمد مَنْ ﴿خلق السموات والأرض وجعل الظلمات والنور﴾ أي: خلقهما لما اشتملا عليه من عجائب الخلق ومُثقَن الصنع، ثمّ عجب ممّن جعل له شركاء مع ما ترى في السماوات والأرض من الدلالة على أنّه الواحد الذي لا شريك

<sup>(</sup>١) تفسير الفخر الرازي ١٢: ١٤١.

له، وقد بينًا فيما تقدّم وجه دلالة ذلك على أنّه واحد ليس بائنين. وقوله: 
﴿ بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ أي: يجعلون له مثلاً يستحقّ العبادة، مأخوذ من قولك: 
لا أعْدِل بفلان أحداً، أي: لا نظير له عندي ولا أحد يستحقّ ما يستحقّه. 
قال الكسائي: يقال: عَدْلُت الشيء بالشيء أعْدِلُه عُدولاً إذا ساوَيْته، وعَدَل 
في الحكم يَعْدِل عَدْلاً، وقال الحسن ومجاهد: معنى ﴿ يعدلون ﴾: يشركون. 
وإنّما ابتدأ تعالى هذه السورة بالحمد احتجاجاً على مشركي العرب، 
وعلى من كذّب بالبعث والنشور، فابتدأ فقال: ﴿ الحمد لله اللّذي خلق 
السموات والأرض ﴾ فذكر أعظم الأشياء المخلوقة، لأنّ السماء بغير عَمَدٍ 
ترونها، والأرض غير مائدة بنا، ثمّ ذكر الطيل

خالقها لا شيء مثله. وروي عن أبي عبدالله الله أنه قال: إنّ الأنعام نزلت جملة، وشيعها سبعون ألف ملك حين أنزلت على رسول الله الله الله الله عظموها وبجلوها، فإنّ اسم الله تعالى فيها في سبعين موضعاً، ولو يعلم الناس ما في قراءتها من الفضل ما تركوها(١١.

والنهار، وهما ممّا به قَوام الخلق، فأعلم الله تعالى أنّ هذه خـلق له، وأنّ

قوله تعالى:

هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن طِينٍ ثُمَّ قَضَى أَجَلًا وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَهُ ثُمَّ أَنتُمْ تَعْتَرُونَ(إِثِّ) آية بلا خلاف .

أقولُ: معنى قوله: ﴿الَّذِي خلقكم﴾ أي: أنشأكم واخترعكم ﴿منطين﴾ ومعناه: خلق أباكم \_الَّذي هو آدم وأنتم من ذرّيته، وهو بمنزلة الأصل لنا \_

<sup>(</sup>١) رواه الكليني في الكافي: ج ٢ ص ٦٢٣ ح ١٦، والصدوق في ثنواب الأعسمال: ج ١ ص ١٣١ كلاهما بالإسناد عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة رفعه عنه ﷺ.

من طين، فلمّا كان أصلنا من الطين جاز أن يقول ﴿خلقكم من طين﴾. وقوله: ﴿ثمّ قضى﴾ معناه: حكم بذلك. والقضاء يكون حُكْماً، ويكون أمراً، ويكون الإتمام والإكمال.

[وقوله]: ﴿أجلاً وأجَل مسمّى عنده ﴾ قيل في معناه قولان: أحدهما: قال أبو علي: كتب لكم أجلاً في الدنيا، وحكم بأنّه أجَل لنا، وهو الأجَل الذي يحيى فيه أهل الدنيا إلى أن يموتوا، وهو أوقات حياتهم، لأنّ أجَل الحياة هو وقت الحياة، وأجَل الموت [هو وقت الموت] ﴿وأَجَل مسمّى عنده ﴾ يعني: آجالكم في الآخرة، وذلك أجَل دائم ممدود لا آخر له، وإنّما قال له: ﴿مسمّى عنده ﴾ لأنّه مكتوب في اللوح المحفوظ، في السماء، وهو الموضع الذي لا يملك فيه الحكم على الخلق سواه.

وقال الزجَاج: أحد الأجَلَيْن أجَل الحياة، وهو الوقت الذي تحدث فيه الحياة، ويحيون فيه ﴿واَجَل مسمّى عنده﴾ يعني: أمر (١) الساعة والبعث. وبه قال الحسن وسعيد بن جُنبَيْر ومجاهد وعِكْرِمَة والضحّاك. وقال بعضهم (٢): ﴿قضى أجلاً﴾ يعني: أجَل من مضى من الخلق ﴿واَجَل مسمّى عنده﴾: أجَل الباقين.

والذي نقوله: إنّ الأجَل هو الوقت الذي تحدث فيه الحياة أو الموت ولا يجوز أن يكون ملكاً، فإن سمّي ولا يجوز أن يكون ملكاً، فإن سمّي ما يعلم الله تعالى أنّه لو لم يُشْتَل فيه لَعاشَ إليه أجلاً كان ذلك مجازاً، لأنّ الحيّ لَمْ يَعِشْ إليه. ولا يمتنع أن يعلم الله من حال المقتول أنّه لو لم يقتله القاتل لَعَاشَ إلى وقت آخر، وكذلك ما رُوي: أنّ الصدقة وصِـلَة الرحم

<sup>(</sup>١) في الحجريَّة: ان، والظاهر: آن. (٢) كابن شجرة. راجع تفسيرالماوردي: ج٢ ص٩٣.

تزيدانِ في الأجَل (١١ وما رُوي في قصّة قوم يونس، فَإِنَّ الله صرف عنهم العذاب وزاد في آجالهم لا يمنع منه مانع، وإنّما منع منالتسمية لما قلنا [٥]. وقوله: ﴿ثَمَّ أَنتم تمترون﴾ خطاب للكفّار الذين يشكّون في البعث والنّشُور، احتج الله بهذه الآية على الذين عَدَلوا به غيره، فأعلمهم الله أنّه خلقهم من طين، ونقلهم من حال إلى حال، وقضى عليهم الموت، فهم يشاهدون ذلك، ويقرّون بأنّه لا محيص منه. ثمّ عجبهم من «امترائهم» أي: من شكّهم في أنّه الواحد القادر على ما يشاء، وفي أنّه لم يعبث بخلقهم وإبقائهم وإماتتهم بعد ذلك، وأنّه لابدٌ من جزاء المُسيء والمُحْسن، ومثله قوله: ﴿يا أيها الناس إن كنتم في ريب من البعث فإنًا خلقناكم من تراب ثمّ من نطفة ثمّ من علقة ثمّ من مضغة مخلّقة وغير مخلقة لنبين لكم﴾ (١٣) إنّ الذي قدر على ذلك قادر على أن يبعثكم بعد أن تكونوا تُراباً. وقوله: ﴿وأَجِل مستى عنده﴾ رفع على الابتداء، وتـمّ الكلام عند

قوله: ﴿ثُمّ قضى أجلاً﴾. قوله تعالى:

وَهُوَ اَللَّهُ فِى اَلسَّمَـٰـٰوَاتِ وَفِى اَلأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ(﴾ آية إجماعاً .

أقول قوله: ﴿وهو الله في السموات وفي الأرض﴾ يحتمل معنيين: . .

أحدهما: قال الزجّاج والبلخي وغيرهما: إنّه المعبود في السماوات والأرض، والمتفرّد بالتدبير في السماوات وفي الأرض، لأنّ حلوله فيهما أو في شيء منهما لا يجوز عليه، ولا يجوز أن تقول: هو زيد في البيت

<sup>(</sup>١) راجع الكافي: ج ٢ ص ١٥٠ باب صلة الرحم، وج ٤ ص ٢ أبواب الصدقة.

<sup>(</sup>٢) الحجّ: ٥.

والدار، وأنت تريد: أنّه يدبّرهما، إلاّ أن يكون في الكلام ما يدلُ على أنّ المراد به التدبير، كقول القائل: فلان الخليفة في الشرق والغرب، لأنّ المعنى في ذلك: أنّه المدبّر فيهما. ويجوز أن يكون خبراً بعد خبر، كأنّه قال: إنّه هو الله وهو في السماوات وفي الأرض، ومثل ذلك قوله: ﴿وهو الله في السماء إله وفي الأرض إله﴾ (١).

والوجه الثاني: قال أبو عليّ: إنّ قوله: ﴿وهو اللهِ قد تمّ الكلام. وقوله: ﴿في السموات وفي الأرض﴾.

لأن الخلق: إمّا أن يكونوا ملائكة فهم في السماء، أو البشر والجنّ فهم في الأرض، فهو تعالى عالم بجميع ذلك لا يخفى عليه خافية، ويقويه قوله: ﴿ويعلم ما تكسبون﴾ أي: يعلم جميع ما تعملونه من الخير والشرّ فيجازيكم على حَسْب أعمالكم، ولا يخفى عليه شيء منها، وفي ذلك غاية الرَّجْر والتهديد.

وفي الآية دلالة على فساد قول من قال: إنّه تعالى فـي مكـان دون مكان، تعالى الله عن ذلك.

### قوله تعالى:

وَمَاتَأْتِيهِم مِّنْ اَيَةٍ مِّنْ ءَايَنْ تِرَبِّهِمْ إِلَّاكَانُواْ عَنْهَا مُعْوِضِينَ ﴿ آَيَة بلاخلاف. أقول: إخبار من الله تعالى أنّه لا يأتي هؤلاء الكفّار المذكورين في أوّل الآية ﴿ آية من آيات ربّهم﴾ وهي المعجزات الّـتي يُظْهِرها على رسوله، وآيات القرآن الّتي كان يُنْوِلها على نبيّه وَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عليه من توحيده مُعْرضين ﴾ لا يقبلونها، ولا يستدلّون بها على ما دلّهم الله عليه من توحيده

<sup>(</sup>١) الزخرف: ٨٤.

الجزء السابع. سورة الأنعام. الآية: ٥ و٦\_\_\_\_\_\_\_٩

وصدق رسوله محمّدﷺ.

قوله تعالى:

فَقَدْ كَذَّبُواْ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ فَسَوْفَ يَأْتِيهِمْ أَنبَتَوُاْ مَاكَانُواْ بِهِ. يَسْتَهْزِ مُونَ ۞ يَة.

أقول: في هذه الآية إخبار منه تعالى: أنّ الكفّار قد كذّبوا بالحق الّذي أتاهم به محمّدﷺ لمّا جاءهم بالقرآن وسائر أمور الدين. وأنّه سوف يأتيهم خبر العذاب الّذي يُنْزِله بهم عقوبةً على كفرهم، وهذا العذاب هو الّذي ﴿كانوا به يستهزءون﴾ بإخبار رسولالله إيّاهم به وبنزوله بهم.

فبيّن أنّ ذلك سيحلّ بهم وسَيَقفُونَ على صحّته. ودلّ ذلك على أنّهم كانوا يستهزئون وإن كان لم يذكره هاهنا وذكره في موضع آخر، ومـثل ذلك قول القائل للجاني عليه: سيُعْلَم عملك، وإنّما يريد: ستُجازى عـلى عملك.

وقال الزجّاج: معنى ﴿أَنباؤ ما كـانوا بــه يسـتهزءون﴾ أي: تأويـله. والمعنى: سيعلمون ما يؤول إليه استهزاؤهم.

قوله تعالى:

أَلَمْ يَرَوْاْ كَمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنٍ مُكَنَّنَهُمْ فِى ٱلْأَرْضِ مَالَمْ نُمَكِّن لُكُمْ وَأَرْسَلْنَا الشَّمَاءَ عَلَيْهِم مِّدْرَارًا وَجَعَلْنَا ٱلْأَنْهَـٰرَ تَجْرِى مِن تَخْتِهِمْ فَأَهْلَكَنَـهُم يِذُنُوبِهِمْ وَأَنشَأْنَا مِن بَعْدِهِمْ قَرْنًا ءَاخَرِينَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قوله: ﴿أَلُم يروا﴾ خطاب للغائب، وتقديره: أَلَم يَـرَ (١) هـؤلاء الكفّار، أي أَلم يعلموا ﴿كم أهلكنا من قبلهم من قَرْن﴾ ثـمّ قـال: ﴿ما

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: ألم يروا .

لم نُمكِّن لكم﴾ فخاطب خطاب المواجه، فكأنّه أخبر النسيَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ خاطبه معهم، كما قال: ﴿حتّى إذا كنتم في الفُلْك وجَـرَين بـهم بـريحٍ طَيّبةِ﴾ (١) فذكر لفظ الغائب [بعد] خطاب المواجه.

ومعنى ﴿من قَرْنٍ﴾ من أُمّة. قال الحسن: القَرْن: عشرون سنة. وقال أبو مَيْسَرة: هو عشر سنين. وحكى الزجّاج والفرّاء: أنّه ثمانون سنة. وقال أبو مَيْسَرة: هو عشر سنين. وحكى الزجّاج والفرّاء: أنّه ثمانون سنة. وقال أبو مَيْسَرة: هو سبعون سنة. وقال الزجّاج: عندي أنّ القَرْن هو أهل كلّ مدّة كان فيها نبيّ أو كان فيها طبقة من أهل العلم، قلّت السنون أو كثرُت، فيسمّى ذلك قرناً، بدلالة قوله ﷺ: «خيركم قَرْني» يعني: قلّت السنون أو كثرُت، فيسمّى ذلك قرناً، بدلالة توله الذّية، وهـؤلاء قرون تابعي التابعين. قال: وجائز أن يكون القَرْن جملة الأمّة، وهـؤلاء قرون فيها. واشتماق «القَرْن» من الاقتران، وكلُّ طبقة مَقْتَرِنين في وقتٍ قَرْن، والذّين يأتون بعدهم ذَوو اقتران: قرن آخر.

وقوله: ﴿مَكَّنَاهُم في الأرض﴾ معناه: جعلناهم ملوكاً وأغنياء، تقول: «مكّنتك» و «مكّنت لك» واحدّ.

وقوله: ﴿وأرسلنا السماء عليهم مدراراً ﴾ معناه: أرسلنا عليهم مطراً كثيراً من السماء، يقول القائل: أصابتنا هذه [السماء]، و: ما زلنا نَطأُ السماء حتى أتيناكم، يعنون: المطر. وقوله: ﴿مِدْراراً ﴾ يعني: غزيراً دائماً كثيراً، وهو قول ابن عبّاس وأبي رَوْق، و «مِفْعال» من ألفاظ المبالغة، يقال: دِيمَة (٢) مِدْراراً إذا كان مطرها غزيراً دارًاً، كقولهم: إمْرأة مِذْكار إذا. كانت كثيرة الولادة للذكور، ومِثناث في الإناث. و «مِفْعال» لا يُوَنّث،

<sup>(</sup>۱) يونس: ۲۲.

<sup>(</sup>٢) الديمة: مطريدوم في سكون بلا رعد ولا برق، جمعها: دِيَم ودُيُوم. (لسان العرب).

يقال: إمْرأة مِعْطار ومِثْناث ومِذْكار، بغير هاء.

بين الله تعالى: أنّ هؤلاء الذين آتاهم الله هذه المنافع، وأجرى من تحتهم الأنهار، ووسّع عليهم، ومكنّهم في الأرض، لمّـا كفروا بِنِعَم الله وارتكبوا معاصيه أهلكهم الله بذنوبهم، وأنّه أنشأً قوماً آخـرين بـعدهم. يقال: أنشأ فلان يفعل كذا، أي: ابتدأ فيه.

وموضع ﴿كَم﴾ نصب بـ﴿أهلكنا﴾ لأنّ لفظ الاستفهام لا يُعْمل فيه ما قبله، فلذلك لا يجوز أن يكون منصوباً بـ﴿يروا﴾.

فإن قيل: كيف قال: ﴿أَلَم يَرَوا﴾ والقوم كانوا غير مقرّين بما أُخْبِروا به من شأن الأمم قبلهم؟

قيل: كان الكثير منهم مقرّاً بذلك، ما عرفه غيره.

قوله تعالى:

وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتَنبًا فِي قِرْطَاسِ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَـٰذَا إِلَّا سِحْرُ مُبِينُ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى في هذه الآية: أنّه لو نَزّل على نبيّه ﴿كتاباً﴾ يعني: صحيفة مكتوبة ﴿في قِرْطاس﴾ حتّى يلمسوه ﴿بأيديهم﴾ ويدركوه بحواسهم، لأنّهم لو سألوا النبي تَشَرُّتُكُ أن يأتيهم بكتاب يقرؤونه من الله إلى فلان بن فلان: أن آمن بمحمّد، وأنّه لو أجابهم إلى ذلك لما آمنوا، ونسبوه إلى السحر لِعِظَم عنادهم وقساوة قلوبهم وعلى أن لا يؤمنوا على كلّ حال، وعرّفه أنّ التماسهم هذه الآيات ضَرْب من العَنت، ومتى فعلوا ذلك اصطلمهم واستأصلهم، وليس تقتضي المصلحة ذلك، لِمَا عَلِمَ في بقائهم مصلحة للمؤمنين، وعِلْمه بمن يخرج من أصلابهم من المؤمنين، وأنّ فيهم من يؤمن فيما بعد، فلا يجوز اخترام مَن هذه صفته،

عند أبي عليّ والبلخي.

وقوله: ﴿إن هذا إلَّا﴾ معناه: ليس هذا إلَّا.

واحتجّ أبو عليّ بهذه الآية على أنّه شيء كان في معلوم الله تعالى أنّه لو آتاهم الآيات الّتي طلبوها[لما آمنوا] أي: إنّما منعتهم إيّاها لأنّهم كانوا لا يؤمنون، ولو آنيتهم إيّاها لكانوا يقولون: إنّها سحر مبين.

وبهذا تبيّن بطلان قول من قال: اللطف ليس بواجب، وأنّه يجوز أن يمنعهمالله ما طلبوا وإنكانوا يؤمنون لوآتاهم ذلك ويكفرون لو منعهم إيّاه. قوله تعالى:

وَقَالُواْ لَوْلَاَأَنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ وَلَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَّقْضِىَ الْأَمْرُ ثُمُّ لايُنظَرُونَ۞ وَلَوْ جَعَلْنَـٰهُ مَلكًا لَّجَعَلْنَـٰهُ رَجُلًا وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم قَايَلْبِسُونَ۞ آيتان بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى في هذه الآية عن هؤلاء الكفّار أنهم قالوا: ﴿لولا﴾ ومعناه: هلّا ﴿أُنْوِل عليه﴾ يعنون: على محمّد ﴿مَلَكُ﴾ يشاهدونه فيصدّقه. ثمُ أخبر عن عِظَم عنادهم: أنّه لو أنْول عليهم المَلَك على ما نقتر حوه لَما آمنوا به، واقتضت الحكمة استنصالهم وألاّ ينظرهم ولايمهلهم، وذلك بخلاف ما علم الله تعالى من المصحلة على ما بيّناه.

ومعنى ﴿لَقَضِيَ الأمر﴾ أي: أتمّ إهلاكهم، [و] «قُضِي» على ضروبٍ كلّها ترجع إلى معنى: تمام الشيء وانقطاعه، في قـول الزجّــاج، فــمنه: ﴿قَضَى أَجِلًا وأَجل مسمّى عنده﴾ (١) معناه: ثمّ خَتَم بذلك وأتمّه، ومـنه: الأمر نحو قوله: ﴿وقَضَيْنا إلى بني إسرائــيل﴾ (١) أي: أعــلمناهم إعــلاماً قاطعاً، ومنه: الفَصْل في الحُكْم نحو قوله: ﴿ولولا كلمة سَبَقَت مـن ربّك

(١) الأنعام: ٢.

إلى أَجَل مسمّى لَقُضِي بينهم﴾ (١) أي: لَفَصَل الحُكْم بينهم، ومنه: قـولهم: قضّى القاضي، ومن ذلك: قضّى فلان دَيْنه، أي: قطع ما لغريمه عليه وأدّاه إليه وقطع ما بينه وبينه، وكلّما أحْكَم فقد قَضَى، تقول: قَضَيْت هذا الثوب وهذه الدار، أي: عَمِلْتها وأحكمت عَمَلها، قال أبو ذُوَيْب:

وعَـــلَيهِما مَشــرودَتان قَـضَاهُما داودُ أو صَــنَعَ السّـوابـغَ تُـبَعُ<sup>(٢)</sup> وقال مجاهد: معنى ﴿وقالوا لولا أُنزل عــليه مَــلَك﴾ يــريدون: فــي صور ته.

قال الله تعالى: ﴿ ولو أَنْزِلنا مَلَكاً ﴾ في صورته ﴿ لَقَضِي الأمر ﴾ أي: لَقَامت الساعة أو وجب استئصالهم، ثمّ قال: ﴿ ولو جعلناه مَلَكاً لجعلناه ﴾ في صورة رَجُل، لأنّ أبصار البشر لا تقدر على النظر إلى صورة مَلَك على هيئته، لِلُطْف المَلَك وقلّة شعاع أبصارنا، وكذلك كان جبرائيل الله يأتي النبي وَ الله المَلْكَة في صورة دِحْيَة الكَلْبي (٣) وكذلك الملائكة الذين دخلوا على إبراهيم في صورة الأضياف حتى قدّم إليهم عِجْلاً جسداً لأنّه لم يعلم أنّهم ملائكة، وكذلك لئا تسور البحراب على داود المَلكان كانا في صورة رَجُلين يختصمان إليه. وقال بعضهم (٤): المعنى: ولو جعلنا مع النبيّ مَلكاً يشهد بتصديقه لَجَعلناه رجلاً. والأول أصحّ.

وقوله: ﴿وَلَلَبَسْنا عليهم ما يلبسون﴾ يقال: لَبَسْت الأمر عـلى القـوم

<sup>(</sup>١) الشورى: ١٤.

<sup>(</sup>٢) راجع ديوان الهذليّين: ص ١٩، وقد تقدّم ذكره في: ج ٢ ص ٤٩٦.

<sup>(</sup>٣) هو وَحْية بن خليفة بن فروة بن فضالة الكلبي. صاحب رسولالله ﷺ شهد أحداً ومــا بعدها، كان يضرب به المثل في حسن الصورة. (أسد الغابة: ج ٢ ص ١٣٠).

<sup>(</sup>٤) كالماوردي في تفسيره: ج ٢ ص ٩٦.

أَلْبِسُه إذا شبهته عليه، و: لَبِسْت الثوب أَلْبَسُه. وكان رؤساء الكفّار يَلْبِسون على ضُعَفائهم أمر النبي ﷺ، فيقولون: هو بشر مثلكم، فقال الله تعالى: ﴿ولو أُنزلنا مَلَكاً﴾ فرأوا المَلك رجلاً ولم يُغلِثهم أنّه مَلك لكان يَلْحَقهم من اللبس ما يلبس ضُعَفاءهم منهم. واللّبُوسُ: ما يُعلَّبَسُ من الشياب، واللّباسُ: الّذي قد لُبِسَ واستُغيل.

فإن قيل: قوله: إنّه لو جعل المَلَك رجلاً لَلَبَس عليهم، يدلّ على أنّ له أن يَلْبَس بالإضلال والتَلْبيس؟

قلنا: ليس ذلك في ظاهره، لأنّه لم يخبر أنّه لَبَس عليهم، وإنّما قال: لو جعلته مَلَكاً لَلْبَشت، ولم يجعله مَلكاً فإذاً ما لَبَس. كما قال تعالى: ﴿لو أراد الله أن يتّخذ ولداً لاصطفى ممّا يَخْلق ما يشاء﴾ (١) وليس يجوز عليه اتّخاذ ٢٦ الولد ولا الاصطفاء له بحال، فسقط ما قالوه.

قوله تعالى:

وَلَقَدِ اَشْتُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِّن قَبْلِكَ فَحَاقَ بِالَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّاكَانُواْ بِيهِ يَشْتَهْزِءُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: لمّا أخبر الله تعالى أنّه لو أنزل الآيات الّتي اقترحوها وامتنعوا عند ذلك من الإقرار به وتصديق نبيّه اقتضت المصلحة استئصالهم، كما اقتضت المصلحة استئصال مَن تقدّم من الأمّم [الماضية] عند نزول الآيات المقترحة، كما فعل بقوم صالح وغيرهم من [اُمّم] الأنبياء، قال [ذلك] تسليةً لنبيّه لم المتمرارهم على الكفر.

ومعنى «الحَيْق»: ما يشتمل على الإنسان من مكروه فَعَلَه، كما قال:

<sup>(</sup>١) الزُّمَر: ٤.

قوله تعالى:

أقول: أمّر الله تعالى في هذه الآية نبيّه الله أن يأمر هؤلاء الكفّار أن يسيروا في الأرض لينظروا إلى آثار تلك الأمّم، فإنّها مشهورة [و] متواتر خبرها، معلوم مساكنها، وأراد بذلك زَجْر هـؤلاء الكفّار عـن تكذيب محمد الله والتحذير لهم من أن ينزل بهم من العذاب ما نـزل بالمكذّبين للرُسُل من قبلهم.

قوله تعالى:

قُل لِّمَن مَّافِى ٱلسَّمَنُوَاتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِلَّهِ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَىٰ يَوْمٍ ٱلْقِيَسْمَةِ لَارَيْبَ فِيهِ ٱلَّذِينَ خَسِرُواْ أَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لَايُؤْمِنُونَ ﴿ ۖ وَلَهُ مَاسَكَنَ فِى ٱللَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ ۖ آيِنان إجماعاً.

أقول: أمَر الله تعالى نبيّه للله الله أن يـقول لهـؤلاء الكـفّار مُـقرّعاً لهـم ومُوَبّخاً على كفرهم: ﴿لِمَن ما في السفوات والأرض﴾ ثمّ أمَـره للله أن

<sup>(</sup>١) فاطر: ٤٣.

يقول لهم: إنّ ذلك ﴿ لله كَتَب عـلى نـفسه الرحـمة لَـيجمعنَّكم ﴾ قسم، وتـقديره: والله ليـجمعنكم، ولذلك نـصب لام ﴿لَـيجمعنَّكم ﴾ لأنّ مـعنى ﴿كَنَتُ ﴾ اليمين.

﴿وقال الزَجَاج: يجوز أن يكون ﴿لَيجِمعنَّكُم﴾ بدلاً من ﴿الرحمة﴾ مفسّراً لها، لأنّه لئا قال: ﴿كَتَبَ على نفسه الرحمة﴾ فَسُر رحمته بأنّه يُعْهلهم إلى يوم القيامة.

وقال الفرّاء: يجوز أن يكون قوله: ﴿كَتَب على نفسه الرحمة﴾ غايةً. ثمّ استأنف قوله: ﴿لَيجمعنّكم ... لا ريب فيه﴾ تمام.

ومعنى ﴿كَتَب عـلى نـفسه الرحـمة﴾ أي: كَـتَب عـلى نـفسه ألّا يستأصلكم، ولا يعجّل عقوبتكم، بل يعذر ويـنذر، ويـجمع آخـركم إلى أوّلكم قَرْناً بعد قَرْن إلى يوم القيامة، وهو الّذي لا ريب فيه.

وفي قوله: ﴿لَيجمعنَّكُم إلى يوم القيامة﴾ احتجاج على مَن أنكر البعث والنَّشُور فقال: لَيجمعنَّكُم إلى اليوم الَّذي أنكر تموه، كما تـقول: جَمَعْت هؤلاء إلى هؤلاء، أي: ضَمَعْت بينهم في الجمع.

وقوله: ﴿اللّذِين خَسِروا أنفسهم﴾ قال الأخْفَش: ﴿اللّذِينَ ﴾ بَـدَل مـن الكاف والميم، والمعنى: لَيجمعن هؤلاء المشركين اللّذين خَسِروا أنفسهم إلى هذا اليوم اللّذي يجحدونه ويكفرون به. وقال الزجّاج: هو في موضع رفع على الابتداء، وخبره: ﴿فهم لا يؤمنون﴾ لأنّ ﴿لَيجمعنّكم﴾ مشتمل على سائر الخلق على الذين خَسِر وا أنفسهم وغيرهم.

وقوله: ﴿وله ما سَكَن في الليل والنهار﴾ أي: ما اشتمل عـليه اللـيل والنهار، فجعل الليل والنهار كالمَسْكَن لِمّا اشتملا عليه، لأنّه ليس يخرج منهما شىء، فجمع كلّ الأشياء بهذا اللفظ القليل الحروف، وهذا من أفْصَح

ما يكون من الكلام.

وقال النابغة:

فــانّك كــالليل الّــذي هــو مُــدْرِكي

وإن خِلْتُ أنّ المنْتَأَى عنك واسعُ(١)

فجعل الليل مُدْرِكاً إذا كان مشتملاً عليه.

وفي هذه الآية وفي التي قبلها احتجاج على الكفّار الذين عبدوا من دون الله تعالى، فقال تعالى: ﴿قل لمن ما في السنوات والأرض﴾ وكانوا لا يشركون بالله في خلق السماوات والأرض وما بينهما أحداً وإنّما كانوا يشركون في العبادة، ويقولون: آلهتهم تقرّبهم إلى الله زُلْفى، لا أنّها تخلق شيئاً، ثمّ قال: ﴿قل لله ﴾ فإنّهم لا ينكرون ذلك، وهو كقوله: ﴿ولئن سألتهم من خلقهم ليقولنّ الله ﴾ فأنّم ما هم به مقرّون ليتنبّهوا ويشهدوا بالحق وليركوا ما هم فيه.

ومعنى ﴿خَسِروا أنفسهم﴾: أهلكو [ها] باستحقاق المصير إلى العذاب الأليم الدائم الذي لا ينتفعون معه بنفوسهم إذ كانوا لا يؤمنون، ومَن أهلك نفسه فقد خَسرَها.

وإنّما قال: ﴿وله ما سَكَن في الليل والنهار﴾ لأنّ في الحيوان ما يسكن في الليل، وفيه ما يسكن بالنهار، وخصّ السُكُون بالذِكْر، لأنّ الساكن أكثر من المتحرّك، ولأنّ الآية العجيبة في قيام الساكن بلا عَمَدِ أعظم.

<sup>(</sup>١) من قصيدة يمدح النعمان ويعتذر إليه. راجع ديوان النابغة الذبياني: ص ٨٤.

<sup>(</sup>٢) الزخرف: ٨٧.

قولە تعالى:

قُلْ أَغَيْرَ ٱللَّهِ أَتَّجِذُ وَلِنَّا فَاطِرِ ٱلشَّمَـٰوَّاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلاَيُطْعَمُ قُلْ إِتِّى أُمِوْتُ أَنْ أَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَسْلَمَ وَلاَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ آَيِّهِ بِلا خلاف.

أقول: أجمع القرّاء على ضمّ الياء وفتح العين من قوله: ﴿ولا يُطُعّم﴾ وقُرِئ في الشواذ بفتح الياء والعين معاً (١٠). فمن ضمّ الياء أراد: أنّ غيره لا يُطْعِمه في مقابلة قوله: ﴿وهو يُطْعِمُ﴾ ومن فتح الياء أراد: أنّه نفسه لا يَطْعَم، والمعنى: هو يَرْزُق الخلق ولا يُرْزُقه أحد.

والطُعْمة والطُعْم والإطعام: الرِزْق، قال امرؤ القَيْس:

مُـطُعَم للـصَيْد ليس لَـهُ عَيَرها كَشبُ على كِبَرِه (٢) وقال عَلْقَمة بن عبدة (٣):

ومُطْعَمُ الغُنْم يــوم الغُـنْم مُـطْعَمُهُ أَنّى تَوجّه والمحْرومُ مَـحْرومُ (<sup>4)</sup> ألا ترى أنّه وضعالحِرْمان فيمقابلة الإطعام، كما يوضع أبداً <sup>(٥)</sup> مقابلاً للرِزْق. وقيل: إنّه ذَكر الإطعام لأنّ حاجة العباد إليه أشدّ، ولأنّ نَفْيه عن الله أدلّ على نَفْي شبهه بالمخلوقين، لأنّ الطعام لا يجوز إلّا على الأجسام.

والاختيار في ﴿فاطِر﴾ الخفض، لأنّه من صفة ﴿الله﴾ والرفع والنصب جائزان على المدح، فمَن رفع فعلى إضمار «هو»، وتقديره: هوفاطرالسماوات والأرض وهو يُطْعِم ولا يُطْعَم، ومَن نصب فعلى معنى: اذكروا عنّي.

<sup>(</sup>١) وهي قراءة الأعمش، نسب إليه ابن خالويه في مختصر الشواذ: ص ٤٢.

<sup>(</sup>٢) من قصيدة يصف صيداً. راجع ديوان امرئ القيس: ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) في بعض النسخ عَدِيِّ.

<sup>(</sup>٤) أنشده الأزهري في التهذيب: ج ١٥ ص ٥٥٢ مادة «أنى».

<sup>(</sup>٥) في الحجريّة بدل «أبدأ»: امل.

ومعنى ﴿فاطِر السفوات والأرض﴾: خالقهما، كما قبال: ﴿ومالي لا أعبد الّذي فطرني وإليه ترجعون﴾ (١) أي: خلقني. وقال ابن عبّاس: ما كنت أدري ما معنى «فاطر» حتّى اختصم إليَّ أعرابيان في بئر، فقال أحدهما: أنا فطرتها أي: ابتدأتها (٢). وأصل الفَطْر: الشقّ، ومنه: قوله تعالى: ﴿إذا السماء آنفطرت﴾ (٣) أي: انشقّت، ومعنى ﴿فَطَرَ السموات والأرض﴾ (٤): فَلَهُم خَلَقُهما خلقاً قاطعاً، و «الإنفطار» و «الفُطُور»: يقع في تشقّق.

وفي الآية دلالة [وحجّة] على الكفّار، لأنّ من خلق السماوات والأرض وأنشأ ما فيهما، وأحكم تدبيرهما، وأطعم من فيهما، فهو الّذي ليس كمثله شيء، وأنّ الخلق فقراء إليه وهو الفنيّ القادر [القاهر] فلا يجوز لمن عرف ذلك أو جعل له السبيل إلى معرفته أن يعبد غيره.

ومعنى «الوليّ» ها هنا: الإله الّذي أعبده ليتولّاني ويحفظني. وقوله: ﴿وَأُمْرِتَ أَن أَكُونَ أَوّل مَن أَسلم ولا تكوننَ من المشركين﴾

<sup>(</sup>١) يس: ٢٢. (٢) نقله أبو عبيد في فضائله: ص ٣٦. (٣) الانفطار: ١.

 <sup>(</sup>٤) الآية: ٧٩ الآتية. (٥) الزخرف: ٨١. (٦) الأعراف: ١٤٣. (٧) الشعراء: ٥١.

أي: أمرت بالأمرَيْن معاً: أن أكون أوّل مَن أسلم من هذه الأمّة وألّا أكون من المشركين، والمعنى: أمرت بـذلك ونُهيت عـن الشــرك، لأنّ الأمــر لايتناول ألّا يكون الشيء، لأنّه لا يكون أمراً إلّا بإرادة المأمور، والإرادة لاتتعلّق بألّا يكون الشيء، وإنّما المراد ما قلناه: أنّه كره منّي الشرك.

قوله تعالى:

قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (إِنَّ) آية بلا خلاف.

أقول: أمَر الله تعالى نبيّه ﷺ بهذه الآية أن يقول لهؤلاء الكفّار: إنّه يخاف إن عصاه عذابَه وعقوبتَه في ﴿يوم عظيم﴾ وهو يوم القيامة، ومعنى «العظيم» هاهنا: أنّه شديدٌ على العباد، وعظيمٌ في قلوبهم.

وفي هذه الآية دلالة على أنّ مَن زعم أنّ مَن عَلِم الله أنّه لا يعصي فلا يجوز أن يقال فيما قد فلا يجوز أن يقال فيما قد علم [أنّه لا يجوز أن يقال فيما قد علم [أنّه] أنّه لا يكون: إنّه لو كان وَجَب فيه كيت وكيت، لأنّه كان المعلوم لله تعالى أنّ النبيَ الله الله يعصي معصيةً يستحقّ بها العقاب يوم القيامة، ومع هذا فقد توعّده به.

قوله تعالى:

مَّن يُصْرَفْ عَنْهُ يَوْمَهِ فَقَدْ رَحِمَهُ وَثَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمُبِينُ۞ آية بلا خلاف. أقول: قرأ أهل الكوفة إلاّ حَفْصاً ويعقوب ﴿من يَصْرِف﴾ بفتح الياء وكسر الراء، الباقون بضمّ الياء وفتح الراء.

وفاعل ﴿يُصْرِفَ﴾ (١) هو الضمير العائد إلى ﴿رَبِي﴾ من قوله: ﴿إِنِّي أخاف إن عصيت ربّي﴾ ويكون حـذف الضمير العائد إلى «العـذاب»،

<sup>(</sup>١) يظهر من المصنّف الله هنا أنّه يميل إلى قراءة فتح الياء وكسر الراء، بل ويصرّح بها فيما بعد.

والمعنى: مَن يَصْرِفه عنه، وكذلك هو في قراءة أُبيٍّ.

قال أبو عليّ: وليس حذف الضمير بالسهل، لأنّه ليس بمنزلة الضمير الذي يُخذّف من الصلة، لأنّ «مَن» جزاء ولا يكون صلةً على أنّ الضمير إنّما يحذف من الصلة إذا عاد إلى الموصول، نحو: ﴿أَهذا الذي بعث الله رسولاً ﴾ (١) و ﴿سلام على عباده الله ين اصطفى الله ﴾ (١) أي: بعثهم (١) أتي للجزاء، وإنّما يرجع إلى «العذاب» من قوله: ﴿... إنّي أخاف إن عصيت ربّي عذاب يوم عظيم ﴾ وليس هذا بمنزلة قوله: ﴿والحافظين فروجهم والحافظات ﴾ (٤) لأنّ هذا فعل واحد قد تكرّر، وعُدّي الأوّل فيهما إلى المفعول، فَعُلِم بتعدية الأوّل أنّ الثاني بمنزلته.

والذي يحسن قراءة من قرأ ﴿يَصْرِف﴾ بفتح الياء أنّ ما بعده من قوله: ﴿فقد رحمه﴾ فعل مسند إلى ضمير اسم «الله»، فقد اتفق الفعلان في الإسناد إلى هذا الضمير فيمن قرأ ﴿يَصْرِف﴾ بفتح الياء و يقوّيه أيضاً أنّ الهاء المحذوفة من «يصرف» لما كان في حيّز الجزاء، وكان ما في حيّزه في أنّه لا يتسلّط على ما تقدّمه بمنزلة ما في الصلة في أنّه لا يجوز أن يتسلّط على الموصول، حَسُنَ حَذْف الهاء منه كما حَسُنَ حَذْفها من الصلة.

ومن ضمّ الياء فالمسند إليه الفعل المبنيّ للمفعول ضمير «العذاب».

وقال الزجّاج: التقدير: مَن يَصْرِف الله عنه العذاب، فيمن فـتح اليـاء. ومن ضمّ الياء تقديره: ومَن يُصْرَف عنه العذاب.

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٤١. (٣) في الحجريّة: بعثه .

قوله تعالى:

وَإِنْ يَمْسَسُكُ اللَّهُ بِضُرُّ فَلاكَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُو وَإِنْ يَمْسَسُكَ بِغَيْرٍ فَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدْرِرٌ ﴿ وَهُوَ الْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ اَبَتَانَ بلا خلاف. أقول: معنى الآية الأولى: أنّه لا يملك النفع والضرّ إلا الله تعالى أو مَن يملكه الله ذلك، فبيّن تعالى أنّه إن نالك السوء من جهته ﴿ فلا كاشف له إلا هو ﴾ ولا يملك كشفه سواه ممّا يعبده المشركون ولا أحد سِوَى الله، وأنّه إن أنالك بخير فهو على ذلك قادر.

وقوله: يَمْسَسُك بسوء أو بخير، معناه: يمسّك ضرّه أو خيره. فجعل المسّ لله على وجه المجاز، وهو في الحقيقة للخير والضرّ، وهو مجاز في الخير والضرّ أيضاً، لأنّهما عَرَضان لا تصحّ عليهما المماسّة، وأراد تعالى بذلك الترغيب في عبادته وحده، وترك عبادة سواه، لأنّه المالك للضرّ والنفع دون غيره، وأنّه القادر عليهما.

والقاهر: هو القادر على أن يقهر غيره، فعلى هذا يسمّ [وصفه] (١) فيما لم يزل بأنّه قاهر. وفي الناس من قال: لا يسمّى قاهراً إلاّ بعد أن يقهر غيره، فعلى هذا لا يوصف تعالى فيما لم يزل بذلك.

ومثل قوله: ﴿ فَوق عباده ﴾ قوله: ﴿ يد الله فوق أيديهم ﴾ (٢) والسراد: أنّه أقوى منهم، وأنّه مقتدر عليهم، لأنّ الارتفاع في المكان لا يجوز عليه تعالى لأنّه من صفات الأجسام، فإذاً المراد بذلك: أنّه مستعلٍ عليهم مقتدر عليهم، وكلّ شيء قهر شيئاً فهو مستعلٍ عليه، ولمّا كان العباد تحت تسخيره وتذليله وأمره ونهيه وصف بأنّه فوقهم.

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ليس في الحجريّة .

وقوله: ﴿وهو الحكيم الخبير﴾ معناه: أنّه مع قدرته عليهم لا يفعل إلّا ما تقتضيه الحكمة، ولا يفعل ما فيه مفسدة أو وجه قبحٍ، لكونه عالماً بقبح الأشياء وبأنّه غنيّ عنها.

### قوله تعالى:

قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبُرُ شَهَندَةً قُلِ اللَّهُ شَهِيدُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلَىَّ هَنذَا اللَّهِ عَالَيْهِ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلَىَّ هَنذَا لَلَّهِ عَلَيْهِ وَبَيْنَكُمْ لِتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللَّهِ عَالِهَةً أَخْرَى قُل لاَ الْقُوعَانُ فَلُ إِنَّنَا هُو إِلَنهُ وَحِدُ وَإِنِّنِي بَرِيّهُ مِتّا تُشْرِكُونَ إِنَّى آية واحدة بلاخلاف. اقول: اختلفوا في الهمزتَيْن إذا كانت الأولى مفتوحة والثانية مكسورة من كلمة واحدة نحو: ﴿أَيْنِكُ ﴾ و ﴿أَإِذَا ﴾ و ﴿أَإِنّا كُونَ مِنْ وقع، إلّا في قوله: ﴿أَنْنَكُم لتأتون الرجال﴾ (١٠) و ﴿أَإِنّا ﴾ حيث وقع، و ﴿أَإِنّا لاَنتِ يوسف﴾ (٤) و ﴿أَإِنّا ما متّ ﴾ (٥) وفي العنكبوت ﴿أَيْنَكُم لتأتون الرجال﴾ (١١) و ﴿أَإِنّا لمنت اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى الواقعة (١١) والسخهامين (١٥) في الرعد (١) وبني إسرائيل (١٠) والمؤمن (١١) والنمل (١١) والسجدة (١١) والمعنى (١٥) والصافات (١٥) والواقعة (١١) والنازعات (١١) والمؤمن (١١) والمؤمن

<sup>(</sup>١، ٣) الأعراف: ٨١، ١١٣، ولا يوجد في الآيتين همزة الاستفهام. (٢) الظاهر أنّه معطوف على قولد: ﴿أَلْفُكاً﴾. (٤) يوسف: ٩٠

<sup>(</sup>٢) الظاهر أنَّه معطوف على قوله: ﴿الْوَكَأَهُ. ﴿ ٤) يوسف: ٩٠. ﴿ ٥) مريم: ٦٦. (٦) العنكبوت: ٢٩. (٧) الواقعة: ٦٦. ولكن ليست في الآية همزة الاستفهام.

<sup>(</sup>٨) أي: في آية واحدة. (٩) الرعد: ٥. (١٠) بني إسرائيل: ٤٩. (١٠) إليست السورتان مشتملة على الهمزتين. (٢٠) النمل: ٦٧.

<sup>(</sup>۱۳) السحدة ١٠٠. (١٥) الصافّات ١٦٠. (١٦) الواقعة ٧٤. (١٧) النازعات ١٠ـ١٠.

الباقون بتحقيق الأولى وتليين الثانية، وفَصَل بينهما بألفٍ أهلُ المدينة إلاّ وَرُشاً \_ وأبو عمرو والحُلُواني عن هشام، وافقهم الداجُوني عن هشام على الفَصْل في قوله: ﴿ أَنِنّا لَتَارِكُوا عَالِهَتِنَا﴾ (١٠ و ﴿ أَعِذَا مِثْنَا﴾ في قَ٢٠.

فأمًا قوله: ﴿أَنِتُكُمْ﴾ هاهنا فقراءة ابن عامر وأهل الكوفة إلا الكسائي عن أبي بكر ورَوْح بتحقيق الهمزتَين، إلا أنّ الحُلواني عن هشام يفصل بينهما بألف. الباقون بتحقيق الأولى وتليين الثانية، وفَصَل بينهما بألف أهل المدينة إلا ورشاً وأبو عمرو والكسائي عن أبي بكر، وقد رُوي عن الكسائى عن أبي بكر، نقد رُوي عن الكسائى عن أبي بكر، نقد رُوي عن

أَمَرَ الله تعالَى نبيّه ﷺ أن يقول لهؤلاء الكفّار ﴿أَيُّ شَـَىْءٍ أَكْبَرُ شَهَـنـدَةٌ﴾ لأنّهم كانوا مقرّين بأنّه لا شيء أكبر شهادة من الله. وإذا أقـرّوا بأنّه الله حيننذٍ أمره أن يقول لهم: هو الشهيد بيني وبينكم على ما بلّغتكم ونصحتكم وقرّرت عندكم من أنّ إلهكم إلّنه وَاحِدٌ وعـلى بـراءتـي مـن شرككه.

والوقف على قوله: ﴿قُلِ ٱللَّهُ﴾ وقف تامّ.

وفي الآية دلالة على من قال: لا يوصف تعالى بأنّه شيء، لأنّه لوكان كما قال لما كان للآية معنىً، كما أنّه لا يجوز أن يقول القائل: أيّ الناس أصدق؟ فيجاب به «جبرائيل» لما لم يكن من جملة الناس، بل كان من الملائكة.

فإن قيل قوله: ﴿أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَندَةً﴾ تمام، وقوله: ﴿قُـلِ ٱللَّـهُ﴾ ابتداء وليس بجواب، ولو كان جواباً كان ما بعده من قوله: ﴿شَهِيدٌ بَيْنِي

وَبَيْنَكُمْ﴾ لا ابتداء له ولا معنىً له.

قيل: لسنا ننكر ذلك، إلّا أنّ هذا وإن كان هكذا لولا أنّه كان مـتقرّراً عند السائل والمسؤول أنّ الله شهيد ما كان للكلام معنىً، ولكـان قـوله: ﴿قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبُرُ شَهَـٰدَةً﴾ لغواً وحشواً، وذلك منزّه عن كلامه تعالى.

وقوله: ﴿ لِأَنْذِرَكُمْ بِهِ وَمَن بَلَغَ﴾ وقف تامّ. أي: من بلغه القرآن الَّذي أنذرتكم به فقد أنـذرته كما أنـذرتكم، وهـو قـول الحسـن رواه عـن النبيُ ﷺ أَنَّهُ قال: مَن بَلَغه أنّي أدعو إلى لا إله إلاّ الله فقد بَلَغه(١) يعني: بلغته الحجّة وقامت عليه. وقال مجاهد: ﴿لِأُنذِرَكُمْ بِهِ﴾ يعني: أهل مكّة ﴿وَمَن بَلْغَهُ من أسلم من العجم وغيرهم.

وقوله: آلهة أخرى ولم يقل: «أخر» لأنّ «الآلهة» جمع، والجمع يقع على التأنيث، كما قال: ﴿ولله الأسماء الحُسنى﴾ وقال: ﴿فما بال القرون الأولى ﴾ ولم يقل: الأول.

والشاهد: هو العبيّن لدعوى المدّعي، وقال الحسن: قال المشـركون لرسول الله عَيْنَالِيُّةُ: من يشهد لك؟ فنزلت هذه الآية.

وقوله: ﴿وَأُوحِىَ إِلَى هَنذَا ٱلْفُرْءَانُ لِأُنذِرَكُمْ بِهِ ﴾ أي: أنّي أخوّفكم به، لأنّ الإنذار هو الإعلام على وجه التخويف ﴿وَمَن بَلَغَ ﴾ يعني: القرآن، و﴿مَن ﴾ في موضع نصب بالإنذار، ثمّ قال موبّخاً لهم: ﴿أَنَّنَكُمُ لِتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ ٱللَّهِ ءَالِهَةَ أُخْرَى ﴾ ثمّ قال لنبيّه: ﴿قُل ﴾ أنت يا محمّد: لا أشهد بمثل ذلك، بل أشهد أنّه ﴿إِلَهُ وَاحِدٌ وَإِنَّنِي بَرِىّةً مِّمًا تُشْرِكُونَ ﴾ بعبادته مع الله باتّخاذه الهاً.

<sup>(</sup>١) تفسير الحسن البصري ١: ٣٥١، والدرّ المنثور: ٢٥٧، نحوه.

قوله تعالى:

الَّذِينَ ءَاتَيْنَـُهُمُ ٱلْكِتَنبَ يَغْرِفُونَهُ كَمَا يَغْرِفُونَ ٱبْنَآءَهُمُ ٱلَّذِينَ خَسِرُواْ أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَايُوْمِنُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: ﴿ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَـٰهُمُ ٱلْكِتَـٰبَ﴾ رفع بالابتداء، وقوله: ﴿يَمْرِفُونَهُ﴾ خبره.

وقوله: ﴿ اَلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنْفُسَهُمْ﴾ أيضاً رفع، ويحتمل رفعه وجهَيْن: أحدهما: أن يكون نعتاً لـ ﴿ اَلَّذِينَ﴾ الأولى، ويحتمل أن يكون رفعاً على الابتداء وخبره ﴿ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾. فإن حملته على النعت كان المعنيّ به أهل الكتاب، وإن حملته على الابتداء يتناول جميع الكفّار.

وقال بعض المفسّرين (١٠): ما من كافر إلّا وله منزلة في الجنّة وأزواج. فإن أسلم وسعد صار إلى منزله وأزواجه، وإن كفر صار منزله وأزواجــه إلى من أسلم. فذلك قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ ﴾ (٣) وقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓاً أَنْفُسُهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَــٰتَةِ﴾ (٣).

وهذه الآية لابد أن تكون مخصوصة بجماعة من أهل الكتاب، وهم الذين عرفوا التوراة والإنجيل فعرفوا صحة نبوة محمد الله الله عرفوه من صفاته المذكورة ودلائله الموجودة في هذّين الكتابين كما عرفوا أبناءهم، وشبّه معرفتهم لمحمّدٍ بمعرفتهم أبناءهم في أنّها صحيحة لا مِرية فيها، ولم يرد أنّهم عرفوا نبوته اضطراراً كما عرفوا أبناءهم ضرورة، على أنّ أحداً لا يعرف أنّ من ولد على فراشه ابنه على الحقيقة، لأنّه يجوز أن يكون من غيره وإن حكم بأنّه ولده لكونه مولوداً على

<sup>(</sup>١) كالطبري في تفسيره: ج ٧ ص ١٠٥، والماوردي أيضاً في تفسيره: ج ٢ ص ١٠١.

 <sup>(</sup>۲) المؤمنون: ۱۱.
 (۳) الزُمَر: ۱۵، والشورى: ٤٥.

فراشه، فصار معرفتهم بالنبي ﷺ آكد من معرفتهم بأبنائهم لهذا المعنى. ولم يكن جميع أهل الكتاب يعرفه كذلك، فلذلك خصّصنا الآية.

فإن قيل: كيف يصحّ \_ على مذهبكم في الموافاة \_ أن يكونوا عارفين بالله وبنبيّه ثمّ يموتون على الكفر؟!

قلنا عنه حوابان:

أحدهما: أن لا يكونوا عارفين بذلك، بل يكونوا معتقدين اعتقاد تقليدٍ. ويعتقدون مع ذلك أنّهم عالمون به. فقال الله [تعالى]: ﴿ يَعْرُفُونَهُ كَمَا يَعْرُفُونَ أَبْنَآءَهُمُ﴾ في اعتقادهم. لا أنّهم يعرفونه على الحقيقة كما قال: ﴿ ذُقْ إِنَّكَ أَنْتَ ٱلْقَرِيرُ ٱلْكَرِيمُ﴾ (١) يعنى: عند نفسك وقومك.

الثاني: أن يكونوا عرفوا ذلك على وجه لا يستحقّ به الثواب، لأنهم يكونون نظروا في الأدلّة لا لوجه وجوب ذلك عليهم، فولّد لهم المعرفة لكن لا يستحقّ بها الثواب. وقد بـيّنًا مـثل ذلك فـيما مـضى فـي عـدّة مواضع (٢) فسقط السؤال.

وقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ ﴾ يعني: بكفرهم بمحمّد اللَّائِيُّ على وجه المعاندة ﴿ فَهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ وخُسْرائهم أنفسهم: إهلاكهم لها بهذا الكفر، ومصيرهم لها إلى أن لا ينتفعوا بها، ومن جعل نفسه بحيث لا ينتفع بها فقد خَسِر نفسه.

قو له تعالى:

وَمَنْ أَطْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَى عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِــَايَـٰتِيهِ، إِنَّهُ لاَيْمُلخُ ٱلظَّٰلِمُونَ\ثُنِّ آية .

أُقُولَ: أُخبر الله تعالى: أنّ من افترى على الله الكذب فوصفه بخلاف

<sup>(</sup>٢) كما في تفسير الآية: ٤٢ من سورة البقرة.

صفاته. وأخبر عنه بخلاف ما أخبر به عن نفسه وعن أفعاله. أنّه لا أحد أظلم لنفسه منه. إذ كان بهذا الفعل قد أهلك نفسه. وأوقعها فــي العــذاب الدائم فى النار.

ثمَّ أخبر أنَّ الظالم لا يفلح، أي: لا يفوز برحمة الله وثوابه ورضوانه، ولا بالنجاة من النار، لأنَّ الظُلْم هاهنا هو الكفر بنبوّة محمَّد اللَّمِيُّيَّةُ، وذلك لا يُغْفَر بلا خلاف.

### قوله تعالى:

وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمُّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَيْنَ شُرَكَآؤُكُمُ ٱلَّذِينَ كُنشُمْ تَوْعُمُونَ۞ آية .

أقول: قرأ يعقوب ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ ثُمَّ يَقُولُ﴾ بالياء فيهما، الباقون بالنون فيهما.

من قرأ بالياء ردّه إلى الله تعالى في قوله: ﴿عَلَى اَللّهِ كَذِبًا﴾ وتقديره: يوم يحشرهم الله فيقول. ومن قرأ بالنون ابتدأ، وتقدير الآية أذكرُوا يوم نحشرُهم جميعاً، يعني: يوم القيامة، لأنّهم يُخشَرون فيه جميعاً من قبورهم إلى موضع الحساب، وأنّه يقول (١١ للّذين أشركوا بالله وعبدوا معه إلها غيره في هذا اليوم: أين الذين كنتم تزعمون أنّهم شركائي؟! وأين شركائي في رَعْمكم؟! وإنّما يقول هذا توبيخاً لهم وتبكيتاً على ما كانوا يدّعون أنّهم يعبدونه من الأصنام والأوثان، ويعتقدون أنّها شركاء لله، وأنّها تشفع لهم يوم القيامة، فإذا لم يجدوا لِمّا كانوا يدّعونه صحّةً، ولم ينتفعوا بهذه الأوثان ولا بعبادتهم، فيعلمون أنّهم كانوا كاذبين في أقوالهم.

<sup>(</sup>١) والأنسب بدل «وأنّه يقول»: ثمّ نقول.

قوله تعالى:

ثُمَّ لَمْ تَكُن فِتْنَتُهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَاكُنًا مُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّ اَنظُرُ كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَصَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَقْتُرُونَ ۞ آيتان عند الجميع.

أقول: قرأ حمزة والكسائي والعُلَيْمي ويعقوب ﴿ثُمَّ لَمْ يَكُن﴾ بـالياء. الباقون بالتاء. وقرأ ابن كثير وابن عـامر وحـفص إلاّ ابـن شـاهين(١) ﴿وَتُنْتُهُمْ ﴾ بالرفع، الباقون بالنصب. وقرأ حمزة والكسائي وخَلفَ ﴿وَاللَّهِ رَبَّنَا﴾ بنصب الباء، الباقون بكسرها.

من قرأ بالتاء ورفع «الفتنة» أثبت علامة التأنيث، ويكون ﴿أَن﴾ في موضع نصب، وتقديره: لم تكن فتنتُهم إلّا قولَهم.

وقد روى شِبْل عن ابن كثير ﴿لَمْ تَكُن﴾ بالتاء ﴿فِثْنَتُهُمْ﴾ نصباً، مثل قراءة نافع وأبي عمرو وأبي بكر عن عاصم، ووجهد: أنّه أنّث ﴿أَن قَالُواْ﴾ لما كانت «الفتنة» في المعنى، كما قال: ﴿فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا﴾ (٣) فأنّت لما كانت «الأمثال» في المعنى «الحسنات» ومثله كثير في الشِعْر. قال أبوعليّ: والأوّل أجود من حيث كان الكلام محمولاً على اللفظ.

ويقوّي قراءة من قرأ: ﴿فِئْنَتَهُمْ﴾ بالنصب أنّ قوله: ﴿أَن قَالُوأَ﴾ أن يكون الاسم دون الخبر أولى، لأنّ «أن» إذا وُصِلَت لم توصف، فأشبِهت بامتناع وصفها المضمر، فكما أنّ المضمر إذا كان مع المظهر كان «أن يكون» الاسم أحسن، كذلك إذا كانت «أن» مع اسم غيرها كانت «أن يكون» الاسم أولى.

 <sup>(</sup>١) إبن شاهين هو الحافظ الكبير أبو حفص عمر بن أحـمد بن عـشان البـغدادي صـاحب
 الترغيب والتفسير الكبير، توفّى عام ٣٥٥ه (طبقات الحفّاظ: ص ٣٩٢).

<sup>(</sup>٢) آية: ١٦٠ التالية.

ومن قرأ ﴿وَاللَّهِ رَبُّنا﴾ بكسر الباء فعلى جعل الاسم المضاف وصفاً للمفرد، لأنّ قوله: ﴿وَاللَّهِ ﴾ جُرّ بـواو القسّم، ولو أُسْقِطت لقـال: «الله» بالنصب، ومثله: قولهم: رأيت زيداً صاحبنا وبكراً جارك، ويكون قـوله: ﴿مَاكُنّا مُشْرِكِينَ﴾ جواب القسّم.

ومن نصب الباء يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: أن ينصبه بفعل مقدّر، وتقديره: أعنى ربّنا.

والثاني: على النداء، ويكون قد فصل بـالاسم المـنادى بـين القَسَـم والمقْسَم عليه، وذلك غير ممتنع، لأنّ النداء كثير في الكـلام. وقـد جـاء الفصل بين الصلة والموصول وهو أشدّها، قال الشاعر:

ذَاكَ الَّذِي وَأَبِيكَ يُـعرَفُ مَـالكُ وَالحَقُّ يَدْفَعُ تُرَّهَاتِ الباطلِ(١١

قال أبو عُبَيْدة: من قرأ بالتاء المعجمة من فوقها ونصب ﴿فِتْنَتُهُمْ﴾ أضمر في ﴿يَكُن﴾ اسماً مؤتّناً، ثمّ يجيء بالتاء لذلك الاسم، وإنّما جعله مؤتّناً لتأنيث [الضمير] كما قال لَبيد:

فَمَضَى وقَدّمها وكانَتْ عـادةً منه إذا هي عَرّدَتْ إقْدامُها (٣) فَأَنْت «الإقدام» لتأنيث «عادة».

وقوله: ﴿ ثُمَّ لَمْ تَكُن فتنتهم﴾ أي: لم تكن ملّتهم الّتي ألزمتهم الحجّة وزادتهم لائمة.

ومعنى الآية: أنّه تعالى لمّا ذكر قصص هؤلاء المشركين الّذين كانوا مفتنين بشِرْكِهم، أعلمَ النبيَّ ﷺ أنّ افتنانهم بشِرْكهم وإقـامتهم عـليه لم يكن إلاّ أن تبرّأوا منه وانتفوا منه. فحلفوا: أنّهم ما كانوا مشركين. كما

<sup>(</sup>١) لجرير من قصيدة يهجو الفرزدق. راجع ديوان جرير: ص ٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) من معلَّقته المشهورة. راجع ديوان لَبيد: ص ١٧٠، وعرَّدت: تركت الطريق وعدلت عنه.

يقول القائل إذا رأى إنساناً يحبّ غاوياً فإذا وقع في هلكة تبرّاً منه فيقول له: ما كانت محتنك لفلان الّا أن انتفت منه.

فإن قيل: كيف قالوا وحلفوا أنّهم ما كانوا مشركين وقد كانوا مشركين، وهل هذا إلّا كذب، والكذب قبيح، ولا يجوز من أهل الآخرة أن يفعلوا قبيحاً، لأنّهم ملْجَوُّون إلى ترك القبيح، لأنّهم لو لم يكونوا ملْجَئين وكانوا مختارين وجب أن يكونوا مرْجُورين عن فعل القبيح، وإلّا أدّى إلى إغرائهم بالقبيح، وذلك لا يجوز، ولو زُجِروا بالوعيد عن القبائح لكانوا مكلّفين، ولَوَجَب أن يتناولهم الوعد والوعيد، وذلك خلاف الإجماع، وقد وصفهم الله تعالى أيضاً بأنهم كذبوا على أنفسهم، فلا يمكن جحد أن يكونوا كاذبين، فكيف يمكن دفع ذلك، وما الوجه فيه؟

والجواب عن ذلك من وجوه:

أحدها \_ ما قاله البلخي \_ : إنّ القوم كذبوا على الحقيقة، لأنّهم كانوا يعتقدون أنّهم على الحقّ، ولا يَرَوْن أنّهم مشركون، كالنصارى ومن اشبههم، فقالوا في الموقف وقبل أن يقع بهم العذاب فيعلموا بوقوعه أنّهم كانوا على باطل: ﴿وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنّا مُشْرِكِينَ ﴾ وهم صادقون عند أنفسهم، وكذّبهم الله في ذلك، لأنّ الكذب هو الإخبار بالشيء لا على ما هو به عَلِمَ المُخبر بذلك أو لم يعلم، فلمّا كان قولهم: ﴿وَاللّهِ رَبّنَا مَا كُنّا مُشْرِكِينَ ﴾ كذباً في الحقيقة جاز أن يقال لهم: ﴿ أَنظُو كَيْفَ كَذَبُوا عَلَى آ نُفْسِهم ﴾. قال البلخي: ويدلّ على ذلك قوله: ﴿وَصَلّ عَنْهُم مّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ أي: ذهب عنهم وأغفلوه، لأنّهم لم يكونوا نظروا صحيحاً، ولم يجانبوا في نظرهم الإلْف والعادة، فيعلموا في هذا الوقت أنّ قولهم شرك، ولو صاروا إلى العذاب لعلموا أنّهم كانوا مشركين، واستغنوا بذلك. لكن هذا القول يكون

عند الحشر وقبل الجزاء بدلالة أوّل الآية. وقال مجاهد: قوله ﴿أَنظُرُ كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِهمْ﴾ تكذيب من الله إيّاهم.

وقال الجُبّائي: قولهم: ﴿وَاللّهِ رَبِّنَا مَاكُنّا مُشْرِكِينَ ﴾ إخبار منهم أنهم لم يكونوا مشركين عند أنفسهم في دار الدنيا، لأنهم كانوا يظنّون أنهم على الحقّ، فقال الله تعالى مكذّباً لهم: ﴿ أَنظُرُ ﴾ يا محمّد ﴿ كَيْفَ كَـذَبُواْ عَلَى الْفُهِمْ ﴾ في دار الدنيا، لا أنهم كذّبوا في الآخرة، لأنهم كانوا مشركين على الحقيقة وإن اعتقدوا أنهم على الحقّ. وقوله: ﴿ وَصَلّ عَنْهُم مَا كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴾ أي: ضلّت عنهم أوثانهم الّتي كانوا يعبدونها ويفترون الكذب بقولهم: إنها شفعاؤنا عند الله غداً، فذهبت عنهم في الآخرة فلم يجدوها، ولم ينتفعوا بها.

وقال قوم: إنّه يجوز أن يكون يكذبوا يوم القيامة للذُهُول والدَهش، لأنّهم يصيرون كالصبيان الّذين لا تمييز لهم ولا تحصيل معهم، اخـتاره أحمد بن عليّ بن الإخشاذ (١). وأجاز النجّار أن يكفروا في النار فـضلاً عن وقوعه قبل دخولهم فيها. وهذا بعيد، والوّجُهان الأوّلان أقرب.

وقيل فيه وجه آخر، وهو: أنهم أمّلوا أملاً فخاب أملهم ولم يقع الأمر على ما أرادوا، لأنّ من عادة الناس أنّهم إذا عـوقبوا بعقوبة فتكلّموا واستعانوا وصاحوا فإنّ العذاب لسهل عليهم بعض السهولة، وظنّوا أنّ عذاب الآخرة كذلك، فقالوا: ﴿وَآللّهِ رَبّنًا مَاكنًا مُشْرِكِينَ ﴾ وقالوا: ﴿وَآبُنًا عَلَيْنَا شَقْوَتُنَا ﴾ (٣) وقالوا: ﴿رَبّنًا عَلَبْتُ عَلَيْنَا شِقْوَتُنَا ﴾ (٣) وقالوا: ﴿رَبّنًا عَلَبْتُ عَلَيْنَا شِقْوَتُنَا ﴾ (٣) وقالوا: ﴿وَآلْبُسِ نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا ﴾ (١) فأملوا أن

(٢) الأعراف: ٢٣. (٣) المؤمنون: ١٠٦

<sup>(</sup>١) ويقال: ابن الاخشيذ معجم المؤلّفين ١: ٣٢٠.

يخفٌ عنهم العذاب بمثل هذا الكلام على عادة الدنيا، فلم يخفٌ ولم يكن لهم فيه راحة، فقال الله: ﴿ اَنظُرْ كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِهِمْ ﴾ أي: خابوا فيما أمّلوا من سهولة العذاب، وذلك مشهور في كلام العرب، قال الشاعر:

كَذَبْتُم وبيتِ اللهِ لا تأخُذُونها مُراغَمةً ما دامَ للسيفِ قائمُ (١) وقال آخر:

كَــَذَبْتُم وبـيتِ اللهِ لا تـنكِحُونها بني شابَ قَوْناها تُصَرُّ وتُحْلَبُ<sup>(٢)</sup> أي: كذّبكم أمَلُكم. وقال أبو داود الأزدي:

قُـلتُ لمّـا نَـصَلا مـن قُـنّةٍ كَذَب العَيْر وإنْ كانَ بَرَحْ<sup>(٣)</sup> والمعنى: أنّه أمّل أن يتخلّص بشيء فكذّبه أمله، لأنّه ظنّ أنّه إذا مرّ بارحاً \_ وهو أن يأخذ في ناحية الشمال إلى ناحية اليمين \_ لم يتهيّأ لي طعنه، فلمّا قلب رمحه وطعنه قال: «كذب العير» أي: كذب أمله.

و «الفتنة» في الآية معناها: المعذرة في قول قَتادَة، لأنّها اعتذار عن الفتنة، فسمّيت باسم الفتنة. وقال قوم: هي المحنة، وقال قوم: تقديره: عاقبة فتنتهم. ﴿وفِئْتَتُهُمْ﴾ يجوز أن تكون بمعنى: اغترارهم، أي: اغتروا بهذا الكذب وظنّوا أنّه سينجّيهم. و﴿كَذَبُواْ عَلَى ٓ أَنفُسِهِمْ﴾ لمّا رجعت مضرّته إليهم صار عليهم وإن قصدوا أن يكون لهم.

وفي الآية دلالة على بطلان قول من قال: المعارف ضروريّة، لأنّ الله تعلى أخبر عنهم أنّهم قالوا: ﴿وَٱللَّهِ رَبِّنَا مَاكُنّا مُشْرِكِينَ﴾ فلا يـخلو أن يكونوا صادقين أو كاذبين، فإن كانوا صادقين لأنّهم كانوا عارفين في دار

<sup>(</sup>١) أنشده السيّد المرتضى في الأمالي: ج ٢ ص ٢٧٣ ولم ينسبه لأحد.

<sup>(</sup>٢) أنشده الجوهري في الصحّاح: مادَّة «قرن» ونسبه إلى الأسدي.

<sup>(</sup>٣) ذكره في اللسان: مادّة «كذب».

الدنيا فقد كذّبهم الله في ذلك بقوله: ﴿أَنظُرُ كَيْفَ كَذَبُواْ﴾ وإن كانوا كاذبين لاَنّهم كانوا [لم يكونوا، ظ] عارفين فقد وقع منهم القبيح في الآخرة، وذلك لا يجوز.

ومعنى الآية على ما بيّناه من أنّهم أخبروا أنّهم لم يكونوا مشركين عند أنفسهم في دار الدنيا، وأنّ الله كذّبهم، وأنّهم كانوا كاذبين على الحقيقة وإن اعتقدوا خلافه في الدنيا، فأمّا معارفهم في الدنيا فضروريّة عند البحريّين، وعند البلخي ومن وافقه، حاصلة على وجدٍ هم مُلْجَوُّون إليها، فعلى الوجهيّن معاً لا يجوز أن يقع منهم القبيح لا محالة.

### قوله تعالى:

وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يُفْقَهُوهُ وَفِى ءَاذَانِهِمْ وَقُرًا وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ ءَايَةٍ لَا يُؤْمِنُواْ بِهَا حَتَّى إِذَا جَآءُوكَ يُجَـّدِلُونَكَ يَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَـنَذَا إِلَّهَ ٱلسَّطِيرُ ٱلأَوْلِينَ (ثُنِّ) آية بلا خلاف.

أقول: قال مجاهد: قوله: ﴿وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ﴾ يعني: قريشاً. وقال البلخي: أي: من أهل الكتاب والمشركين من يجالسك ويريد الاستماع منك والإصغاء إليك.

وفي قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أي لا يفقهون. لأَلْفِهم الكفر. وشدَّة عداوتهم حتّى إذا صار الأمر إلى الجدال أظهروا الكـذب وعـاندوا فـقالوا: ﴿إِنْ هَــٰـذَآ إِلَّا أَسۡـٰطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ﴾ فهو [أي. ظ] أحاديث الأوّلين .

وكلّ شيء في القرآن «أساطير» فهو أحاديث.

والأكنّة: جمع كِنّان بكسر الكاف، وهــو كــالغِطاء والأغـطية ﴿وَفِــىَ عَاذَانِهِمْ وَقُرًا﴾ أي: ثقْلاً، والوِقْر بكسر الواو: الحِمْل، يقال: وَقِــرَت الأُذُن

### تَوْقَر، قال الشاعر:

وكــــلام مســـي قد وقِـرَت أَدُني منه وما بي مِن صَمَم (١)
ونخلة مَوْقِرة ومُوقِر. ونخيل مَوَاقِير. قاليونس: سَأَلتُ رُؤْبة، فقال: وُقِرَت
أَذُنه بضم الواو وكسر القاف تَوْقَر \_ بفتح التاء والقاف \_ إذا كان فيها الوَقْر.
وقال أبو زيد: سمعت العرب تقول: أذُن مُــوقَرة، بضم المـيم وفـتح
القاف. ومن الحِمْل يقال: أوْقَرَت الدابّة فهي مُوقَرة. ومن السمع: وُقَرت
سَمْعُه \_ بتشديد القاف \_ فهو مُوقر، قال الشاعر:

وَلِي هَامَةُ قد وَقر الصوتُ سَمْعَها (٢)

وأساطير: واحدها أشطُورة وإشطارة، مأخوذ من: سَطْر الكتاب. قال الراجز:

إِنِّي وأَسْطَارٍ شَطِرْنَ سَطْراً لَقَائِلٌ: يَا نَصْرُ نَصْراً نَصْراً"

وأشطار: جمع سَطْر، ومن قال في واحدة: سَـطْر، قـال فـي الجـمع: أشطُر، وجمع الجمع: أساطير، ومعناها: التُرّهات البّسايِس، يعني: ليس له نظام. وقال الأخْفَش: أساطير جمع لا واحد له، نحو: مذاكير، وأبابيل. وقال بعضهم: واحد الأبابيل: إيّيل، بالتشديد وكسر الألف.

ومعنى قوله: ﴿وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ﴾ قد مضى نظائره في قوله: ﴿وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً﴾ (أ) أي: منعناهم الألطاف التي تـبسط

<sup>(</sup>١) أنشده في اللسان: مادّة «زعم» ونسبه إلى المثقّب العبدي.

<sup>(</sup>٢) ذكره الطبري في تفسيره: ج ٧ ص ١٠٨ وفيه: وقَّر الضرب.

<sup>(</sup>٣) لرؤبة بن العجّاج من أبيات يعترض حاجب نصر بن سيّار أمير خراسان في الدولة الاموية حينما منعه من الدخول. وروي «نصر» الأولى بالرفع. راجع خزانة الأدب: ج ٢ ص ٢١٩ وما بعده.

المؤمنين وتبعثهم على الازدياد من الطاعة، لأنّ الله تعالى لمّا أزاح علّتهم بالدعاء والبيان والإنذار والترغيب والترهيب فأبّوا إلّا كفراً وعناداً وتمرّداً على الله وإعراضاً عنه وعمّا دعاهم إليه، منعهم ألطافه عقوبةً لهم حيث على الله وإعراضاً عنه وعمّا دعاهم إليه، وألفُوا الكفر وأحبّوه حتى علم أنهم لا ينتفعون بذلك ولا ينتهون إليه، وألفُوا الكفر وأحبّوه حتى صارواكالصمّ عن الحقّ، وصارت قلوبهم كأنّها في أكنّة، فجاز أن يقال في اللغة: جعل على قلوبهم أكنّةً وفي آذانهم وغراً، كما يقول القائل لغيره: أفسدت سيقك إذا ترك استعماله حتى تصدى، وجَمَلْتَ أظافيرك سلاحاً إذا لم يقلّمها. ويقال للرجل إذا أيس من عبده أو ولده بعد الاجتهاد في تأديبه فخلّاه وأقصاه: قد جَمَلْتُه بحيث لا يفلح أبداً، وتركته أعمىً أصمّ وجعلته ثوراً وحماراً، وإن كان لم يفعل به شيئاً من ذلك ولم يرده بل هو مهموم به محبّ لخلافه.

ولا يجوز أن يكون المراد بذلك لكان كلفهم ما لا يطيقونه، وذلك لا يليق بحكمته، ولكانوا غير مَلُومين في ترك الإيمان حيث لم يمكّنوا منه، وكانوا ممنوعين منه، وكانت تكون الحجّة لهم على الله تعالى دون أن تكون الحجّة له، وذلك باطل، بل لله الحجّة البالغة.

قوله: ﴿وَإِنْ يَرَوْاْ كُلَّ ءَايَةٍ لَّايُؤْمِنُواْ بِهَا﴾ أي: كلّ علامة ومعجزة تدلّهم على نبوّة النبئ للَّائِشُئِيَّةٌ لا يؤمنون بها لعِنادهم.

قال الزجّاج: ﴿أَن يَفْقَهُوهُ﴾ في موضع نصب لأنّه مفعول له، والمعنى: جعلنا على قلوبهم أكنّة لكراهية أن يفقهوه، فـلمّا حُـــٰذِفَت اللام نـصب ' «الكراهية» ولمّا حُذِفَت «الكراهية» انتقل نصبها إلى «أن».

قال أبو عليّ: كانوا إذا سمعوا القرآن من النبيّ آذوه ورجموه وشغلوه عن صلاته. فحالَ الله بينهم وبين استماع ذلك في تلك الحال الّتي كــانوا عازمين فيها على ما ذكرناه، بأن ألقى عليهم النوم إذا قعدوا يرصدونه، فكانوا ينامون فلا يسمعون قراءته ولا يفقهون أنّه قرآن ولا يعرفون مكانه، ليسلم النبي الشيخ من شرهم وأذاهم، فجعل منعه إياهم عن استماع القرآن وعن التعرّف لمكان النبي الشخخ لللا يرجموه ولا يوذوه وأَيّنَة أَن يُفقَهُوهُ إِنّه قرآن وأنَّ محمّداً هو الذي يقرأه، وبيّن أن كلّ آية يردّدها عليهم النبي الشخخ من قبل الله لا يؤمنون بها، فلهذا منعهم الله من استماع القرآن، لأنهم لم يكونوا يسمعونه ليستدلوا به على توحيد الله ويرجموه، فلهذا منعهم الله من استماع القرآن وفهمه، ولو كانوا ممّن ويرجموه، فلهذا منعهم الله من استماع (١١) القرآن وفهمه، ولو كانوا ممّن يؤمن ويقبل ما يردّد عليه من الآيات من قبل الله ويستدلوا بها على نبوة يؤمن ويقبل ما يردّد عليه من الآيات من قبل الله ويستدلوا بها على نبوة محديًا الله يمنعهم من سماع ذلك وفهمه.

وقوله: ﴿حَتَّى إِذَا جَآءُوكَ يُجَدِلُونَكَ ﴾ يعني: أنّهم إذا دخلوا إليه بالنهار إنّما يجيئون مجيء مخاصمين مجادلين رادّين مكذّبين، ولم يكونوا يجيئون مجيء من يريد الرشاد والنظر في الدلالة الداللة على توحيد الله ونبوّة نبيّه الله الله الله الرادون ذلك أن يقولوا: هذا أساطير الأوّلين، يعنون: أنّه من كلام الأولين وحوادثهم.

وفي معنى هذه الآية قوله تعالى في بني إسرائيل (٢):

﴿وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَـيْنَ ٱلَّـذِينَ لَايُـؤْمِنُونَ بِـالْأَخِرَةِ حِجَابًا مَّسْتُورًا \* وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِى ءَاذَانِهِمْ وَقْرًا﴾ فمعنى الآيتَيْن واحد، وسبب نزولهما واحد، وإنّما أنزلت هذه الآيات لئلّا يمتنع النبيّ من قراءة القرآن خـوفاً مـن أذى الكـفّار فـيفوت المـؤمنين سماعه فيغتمّون لذلك وتفوتهم مصلحته، بل حثّه الله على قراءته وضَمِن له المنع من أذاهم.

وقوله: ﴿وَإِنْ يَرَوْأُ كُلُّ ءَايَةٍ لَا يُؤْمِنُواْ بِهَا ﴾ كالتعليل لجعله قلوبهم في أكنّه، والوَقْر في آذانهم، فقال: إنّما فعلت هذا لِعِلْمي بأنّهم لا يؤمنون، وأنّه ليس في سماعهم ذلك إلا تطرق الأذيّة به عليك منهم، وقولهم: ﴿إِنْ هَنذَآ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وتحتمل الآية وجهاً آخر وهو: أنّه يقال يعاقب هؤلاء الكفّار الذين لا يؤمنون بعقوبات يجعلها في قلوبهم من نحو الضيق الذي ذكر أنّه يخلقه فيها، ويجعل هذه العقوبات دلالة لمن شاهد قلوبهم واستماعهم من الملائكة، وشاهد منها هذه العقوبات، على أنّهم لا يؤمنون من غير أن يكون ذلك حائلاً بينهم وبين الإيمان، ثمّ أخبر أنها بمنزلة الأكنة على يكون ذلك حائلاً بينهم وبين الإيمان، ثمّ أخبر أنها بمنزلة الأكنة على قلوبهم عن فقه القرآن، وبمنزلة الوَقر في الآذان على وجه التمثيل له بذلك تجوزاً واستعارةً، ووجه الشبه بينهما: أنّ من كانت في نفسه هذه العقوبات معلوم أنّه لا يؤمن، وكما سمّي الكفر عميّ، وسمّاه باسم العمى على وجه التشبيه.

ويحتمل أيضاً أن يكون الكفر الذي في قلوبهم من جحد توحيد الله وجحد نبوّة نبيّه سمّاه كِنّاً تشبيهاً ومجازاً، وإعراضهم عمن تنفهّم القرآن والإصغاء إليه على وجه الاستعارة وَقْراً توسّعاً، لأنّ مع الكفر والإعراض لا يحصل الإيمان والفهم. كما أنّ مع الكِنّ والوَقْر لا يحصلان، ونسب هذا الجعل إلى نفسد لأنّه الذي شبّه أحدهما بالآخر، وذلك سائغ في اللغة، كما يقول القائل لغيره إذا أثنى على إنسانٍ وذكر فضائله ومناقبه: جعلته فاضلاً

خيراً عَدْلاً وإن كان لم يفعل به ذلك. وبالعكس من ذلك إذا ذكر مقابحه ومخازيه وفسقه يحسن أن يقال له: جعلته فاسقاً شريراً وإن لم يفعل في الحالين شيئاً من ذلك، وكلّ ذلك مجاز، ومنه: قولهم: جعل القاضي فلاناً عَدْلاً, وجعله ثقةً وجعله ساقطاً فاسقاً، كلّ ذلك يراد به الحكم عليه بذلك والإبانة عن حاله، كما قال الشاعر:

جَمَلْتَني باخِلاً كلَّا وربّ مِـنَى إِنّي لأَسْمَح كفّاً مِنْكَ في اللَزَبِ أي: سمّيتني باخلاً.

وقوله: ﴿وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ ...﴾ فكنّى عنها بلفظ الواحد حملاً له على اللفظ، فلمّا قال: ﴿وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةَ﴾ ردّه إلى المعنى فعامله معاملة الجمع، لأنّ لفظة «مَن» تقع على الواحد وعلى الجمع حقيقة. قوله تعالى:

وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْــَـَوْنَ عَنْهُ وَإِنْ يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَايَشْعُرُونَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قوله: ﴿وَهُمْ﴾ كناية عن الكفّار الّذين تقدّم ذكرهم عند أكـثر المفسّرين: الجُبّائي والبلخي وغيرهم.

وقال قوم: نزلت في أبي لَهَب، لأنّه كان يتبعه في المــواســم فــينهَى الناس عن أذاه وينْأَى عن اتّباعه. والأوّل أشبه بسياق الآية.

وقيل: نزلت في أبي طالب، وهذا باطل عندنا، لأنّه دلّ الدليل عــلى إيمانه بما ثبت عنه من شعره المعروف وأقاويله المشــهورة الدالّــة عــلى اعترافه بالنبيّ ﷺ وقال مجاهد: نزلت في قريش.

بيّنالله تعالى أنّ هؤلاء الكفّار الّذين ذكرهمكانوا ينهونعناتّباعالقرآن وقبوله والتصديق بنبيّه، ويبعدون عنه، لأنّ معنى ﴿يَنْـــَّـوْنَ﴾: يبعدون أي حيث لايسمعونه خوفاً من أنيسري إلى قلوبهم الإيمانُ به والعلمُ بصحّته. وقوله: ﴿وَإِنْ يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ ﴾ معناه: ليس يُهْلِكون إلّا أنفسهم ﴿وَمَايَشْعُرُونَ﴾ أنّهم ما يهلكون بنَهْيهم عن قبوله وبُعْدهم عنه إلّا أنفسهم، لأنّهم لا يعلمون إهلاكهم أعظم من ذلك؟!

والنَأْي: البُعْد ﴿ يَنْـتَوْنَ ﴾ أي: يتباعدون عنه، تقول: نَأَيْتُ عن الشيء أَنْأَى نَأْياً إذا بَعُدْتَ عنه، والنُوْي: حاجز يُجْعَل حول البيت من الخوف لأن لا يدخله الماء من خارج، يُحْفَر حفرة حول البيت فَيَجْعَل ترابها على شفير الحفيرة، فيمنع التراب الماء أن يدخل من خارج، وهو مأخوذ من «النَانى» أي: تَبَاعُد الماء عن البيت.

وفي الآية دلالة على بطلان [قول] من قال: معرفة الله ضرورة، وأنّ من لا يعرف الله ولا يعرف نبيّه لا حجّة عليه، لأنّ الله بيّن أنّ هؤلاء الكفّار قد أهلكوا أنفسهم بنهيهم عن قبول القرآن وتباعُدهم عنه، وأنّهم لا يشعرون ولا يعلمون بإهلاكهم أنفسهم بذلك، فلو كان من لا يعرف الله ولا نبيّه ولا دينه لا حجّة عليه لكانوا هؤلاء معذورين ولم يكونوا هالكين، وذلك خلاف ما نطق به القرآن.

قوله تعالى:

وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى اَلنَّارِ فَقَالُواْ يَعَلَيْتَنَا نُرَدُّ وَلاَنْكَذِّبَ بِسَايَىتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ حمزة ويعقوب وحفص ﴿وَلَانُكَدِّبَ ... وَنَكُونَ ﴾ بالنصب فيهما، وافقهم ابن عامر في ﴿وَنَكُونَ ﴾ الباقون بالرفع فيهما (١١).

<sup>(</sup>١) وفي الحجريّة: فيهنّ .

من قرأ بالرفع احتمل قراءته أمرَيْن:

أحدهما: أن يكون معطوفاً على ﴿نُرَدُّ﴾ فيكون قوله: ﴿نُرَدُّ وَلَانُكَذِّبَ ... وَنَكُونَ﴾ داخلاً في التمنّي، ويكون قد تمنّى الردّ وألّا نكذب وأن نكون من المؤمنين، وهو اختيار البلخي والجبائي والزجّاج.

والثاني: أن يكون مقطوعاً عن الأؤل، ويكون تقديره: يـا ليـتنا نـردّ و الله نكذّب، كما يقول القائل: دعني ولا أعود، أي: فإنّي ممّن لا أعود، فإنّما يسألك الترك، وقد أوجب على نفسه ألا يعود، تـرك أو لم يـترك، ولم يقصد أن يسأل أن يجمع له الترك وأن لا يـعود. هـذا الوجـه الّـذي اختاره أبو عمرو في قراءة جميع ذلك بالرفع، فالأوّل الّـذي هـو «الرد» داخل في التمنّي وما بعده على نحو: دعني ولا أعود، فيكونون قد أخبروا على البتات أن لا يكذبوا ويكونوا من المؤمنين.

واستدلُ أبو عمرو على خروجه من التمنّي بقوله: ﴿وَإِنَّهُمْ لَكَـٰذِبُونَ﴾ فقال: ذلك يدلّ على أنّهم أخبروا بذلك عن أنفسهم ولم يتمنّوا. لأنّ التمنّي لا يقع فيه الكذب، وإنّما يقع فى الخبر دون التمنّي.

ومن نصب ﴿ نُكَذِّبَ...وَنَكُونَ ﴾ أدخلهما في التمنّي، لأنّ التمنّي غير موجب، فهو كالاستفهام والأمر والنهي والعرض في انتصاب ما بعد ذلك كلّه من الأفعال إذا دخلت عليها الفاء أو الواو على تقدير ذكر المصدر من الفعل الأوّل، كأنّه قال: ياليتنا يكون لنا ردّ وانتفاء للتكذيب ونكون من المؤمنين. ومن نصب ﴿ وَنَكُونَ ﴾ فَحَسْب، ورفع «نردٌ ولا نكذّبُ» يحتمل أيضاً

وجهَيْن:

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: نحن .

أحدهما: أن يكون داخلاً في التمنّي. فيكون في المعنى كالنصب. والثاني: أنّه يخبر على البتات أن لا يكذّب. ردّ أو لم يردّ.

ومن نصب ﴿ولا نُكَذِّبُ … وَنَكُونَ﴾ جعلهما جـميعاً داخـــلَيْن فـــي التمنّى، كما أنّ من رفع وعطفه على التمنّى كان كذلك.

فإن قيل: كيف يجوز أن يتمنّوا الردّ إلى الدنيا وقد عــلموا عــند ذلك أنّهم لا يُردّون؟

قيل عن ذلك أجوبة:

أحدها: قال البلخي: إنّا لا نعلم أنّ أهل الآخرة يعرفون جميع أحكام الآخرة، وإنّما نقول: إنّهم يعرفون الله بصفاته معرفة لا يتخالجهم فيها الشكّ لما يشاهدونه من الآيات والعلامات الملْجِنّة لهم إلى المعارف، وأمّا التوجّع والتأوّه والتمنّي للخلاص والدعاء بالفرج يجوز أن يقع منهم، وأن تدعوهم أنفسهم إليه.

وقال أبو عليّ الجُبّائي والزجّاج: يجوز أن يقع منهم التمنّي للردّ. ولأن يكونوا من المؤمنين. ولا مانع منه.

وقال آخرون: التمنّي قد يجوز لما يعلم أنّه لا يكون، ألا تـرى أنّ المتمنّي يتمنّى أن لا يكون، ألا تـرى أنّ المتمنّي يتمنّى أن لا يكون فعل ما قد فعله ومضّى وقته، وهذا لا حـيلة فيه. فعلى هذا قوله في الآية الثانية: ﴿وَإِنَّهُمْ لَكَنْدِبُونَ﴾ يكون حكاية حال منهم في دار الدنيا، كما قال: ﴿وَ كَلَّبُهُم بَسْطِ ذِرَاعَيْدِ ﴾ (١) وكما قال: ﴿وَإِنَّ رَبَّكُ لَهُمْ بَيْنَهُمْ بَيْنَهُمْ بَيْقِهُمْ يَوْمَ أَلْقِيَامَةٍ ﴾ (١) وإنّما هو حكاية للحالة الآتية.

وقوله: ﴿وَلَوْ تَرَىَّ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ﴾ أمال الموضعَيْن أبـو عــمرو

وغيره. وهي حسنة في أمثال ذلك، لأنّ الراء بعده الألف مكسورة وهـو حرف، كأنّه مكرّر في اللسان. فصارت الكسرة فيه كالكسرتين. فَحَسُنَ لذلك الامالة.

وقوله: ﴿إِذْ وُقِفُواْ﴾ يحتمل ثلاثة أوجه:

أحدها: أن يكون عاينوها ووردوها قبل أن يـدخلوها، ويـجوز أن يكون أقيموا عليها نفسها.

والثاني: أن يكونوا عليها وهي تحتهم.

وثالثها: أن يكون معناه: أدخلوها فعرفوا مقدار عذابها، كما يقول القائل: قد وَقَفْتُ على ما عند فلان، أي: فهمته وتبيئته. قال الكسائي: يقال: وَقَفْتُ الدابّةَ وغيرها إذا حبستها، بغير ألف، وهي لغة القرآن، وهيو الأفصح، وكذلك وَقَفْت الأرض: إذا جعلتها صَدَقة. وقال أبو عمرو: ما سمعت أحداً من العرب يقول: أوْقَفْت الشيء، بالألف، إلّا أنّي لو رأيت رجلاً بمكانٍ فقيل [له]: ما أوْقَفَك ها هنا؟ لرأيته حسناً.

واستدل أبو عليّ بهذه الآية على أنّ القدرة قبل الفعل، خلافاً للمجبّرة بأن قالوا: تمنّوا الردّ إلى دار الدنيا إلى مثل الحالة الّـتي كانوا عليها، ولا يجوز من عاقلٍ أن يتمنّى أن يردّ إلى الدنيا ويُخْلَق فيه القدرة الموجبة للكفر، لأنّ ذلك لا يخلّصه من العذاب بل يؤدّيه إلى حالته الّتي كان عليها. وهذا ضعيف، لأنّ لقائلٍ أن يقول: إنّهم تمنّوا الردّ ورفع التكذيب وحصول الإيمان بأن تحصل لهم قدرة الإيمان، ولا تحصل لهم قدرة التكذيب، وليس في الآية أنهم سألوا الردّ إلى الحالة الّتي كانوا عليها، فلا متعلّق في ذلك.

واستدلُّ أيضاً على أنَّه إذا كان المعلوم من حال الكـافر أنَّـه يـؤمن

وجب تبقيته. بأن قال: أخبر الله أنّه إنّما لم يردّهم لأنّهم ﴿لَوْ رُدُواْ لَعَادُواْ لِمَا نَهُواْ عَنْهُ﴾ وظاهر ذلك يقتضي أنّه لو علم أنّه لو ردّهم لآمنوا لَوَجَب أن يردّهم. وإذا وجب أن يردّهم إذا علم أنّهم يؤمنون بأن [فأن، ظ] يجب تبقيتهم إذا عَلِمَ أنّهم يؤمنون أولى.

وهذا أيضاً ضعيف، لأنّ الظاهر أفاد أنّهم لو ردّوا لعادوا لما نهوا عنه، وليس فيه أنّهم لو ردّوا لآمنوا أو ما حكمهم، بل هو موقوف على الدلالة، لأنّه دليل الخطاب على أنّ غاية ما فيه أنّه يفيد أنّه لو علم من حالهم أنّه متى ردّهم آمنوا أن يردّهم، فمن أين أنّ ذلك واجب عليه؟! وهل هذا إلاّ كقوله: ﴿ وَمَا كُنّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ (١) في أنّه لا خلاف بين أهل العدل أنّه كان يجوز له أن يعذّب وإن لم يبعث رسولاً بأن لا تقتضي المصلحة بعثته ويقتصر بهم على التكليف العقلي، فإنهم متى عصوا كان له المصلحة بعثته ويقتصر بهم على التكليف العقلي، فإنهم متى عصوا كان له أن يعذّبهم، فلا شبهة في الآية.

قوله تعالى:

بَلْ بَدَا لَهُم مَّاكَانُواْ يُخْفُونَ مِن قَبْلُ وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَـٰذِيُونَ(إِنَّ) آية .

أقول: قوله: ﴿ بَلْ بَدَا لَهُم مَّاكَانُواْ يُخْفُونَ مِن قَبْلُ ﴾ معناه: من عقاب الله، فعرفوه وعرفه من كانوا يسترونه عنه. وقال قوم (٢٠)؛ بَدَا لبعضهم من بعض ما كان علماؤهم يخفونه عن جُهّالهم وضعفائهم ممّا في كتبهم، فَبَدَا للضعفاء عنادهم. وقيل (٢٠)؛ معناه بل بَدَا من أعمالهم ما كانوا يخفونه، فأظهره الله وشهدت به جوارحهم. وقال الزجّاج: ظهر للّذين اتبعوا المُواة

<sup>(</sup>١) الإسراء: ١٥. (٢) كالحسن البصري في تفسيره: ج ١ ص ٣٥١.

<sup>(</sup>٣) قاله السدّي وقتادة. راجع تفسير الطبري: ج ٧ ص ١١٢.

ما كان الغُواة يخفونه من أمر البعث والنُشُور، لأنَّ المتّصل بهذا قـوله: ﴿وَقَالُواْ إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا نموتُ ونَحيا وَمَانَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴾ لنُجزَى(١) على المعاصى.

وقوله: ولورُدُّوا ﴿لَعَادُواْ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ﴾ قال بعضهم: لو ردُّوا ولم يعاينوا العذاب لعادوا، كأنّه ذهب إلى أنّهم لم يشاهدوا ما يضطرّهم إلى الارتداع. وهذا ضعيف، لأنَّ هذا القول يكون منهم بعد أن يُبْعَثوا ويعلموا أمر القيامة ويُعاينوا النار، بدلالة قوله: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ﴾ وهذه الآيات كلَّها في المعاندين، لأنَّه قال في أوَّلها: ﴿ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَنَّهُمُ ٱلْكِتَنبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمُ﴾ ثمّ قال بعد ذلك: ﴿وَإِنْ يَرَوْاْ كُلَّ ءَايَةٍ لَّايُؤْمِنُواْ بِهَا﴾. وقال أبو علىّ الجُبّائي: الآية مخصوصة بالمنافقين، وظهر لهم ما كانوا يُخْفُونُه مِن كَفُرِهِمِ الَّذِي كَانُوا يَضْمُرُونُهُ. قَـال: والآيـة الأُولِي وإن كـان ظاهرها يقتضي جميع الكفّار والمنافقون داخلون فيهم فيجوز أن يخبر عنهم بهذا الحكم. قال: ويحتمل أن يكون أراد بها الكافرين الّـذين كـان النبيّ يخوِّفهم بالعذاب على كفرهم فلم يؤمنوا بذلك لكن دخـلهم الشكّ والخوف وأخفوه عن ضعفائهم وعوامّهم، فإذا كان يوم القيامة ظهر ذلك وإن أخفوه في الدنيا، فيتمنُّون حينئذِ الردِّ إلى حال الدنيا.

وقيل: ﴿بَلْ بَدَا لَهُم مَّاكَانُواْ يُخْفُونَ مِن قَبْلُ﴾ معنى ﴿يُخْفُونَ﴾: يجدونه خافياً، ومعنى ﴿بَلْ﴾ أنّه ليس تمنّيهم الرجعة وإظهار الإنابة حقّاً للإيمان الصحيح. بل لما شاهدوه من العذاب الأليم.

وقوله: ﴿وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُواْ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ﴾ معناه: أنَّهم لو ردُّوا إلى حال

<sup>(</sup>١) في نسخة: ليجرؤوا.

التكليف وإلى مثل ما كانوا عليه في الدنيا من المهلة والتمكين من الإيمان والتوبة والقدرة على ذلك لعادوا لمثل ما كانوا عليه من الكفر الذي نُهُوا عنه. وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُمْ لَكَانِهُونَ ﴾ قد بيّنًا أنّ المراد به الحكاية عن حالهم في الدنيا، وأنّهم كانوا فيها كاذبين في كفرهم وتكذيبهم رسول الله والقرآن. وقال البَلْخي: هذا الكذب وقع منهم في الحال وإن لم يعلموه كذباً، لأنّهم أخبروا عن عزمهم أنّهم لو رُدُّوا لكانوا مؤمنين، وقد عَلِمَ الله أنّهم لو عادوا إلى كفرهم، وكان إخبارهم بذلك كذباً وإن لم يعلموه كذلك، لأنّ مخبره على خلاف ما أخبروه.

وهذا الّذي ذكره ضعيف، لأنّهم إذا أخبروا عن عزمهم على الإيمان إن رُدُّوا وكانوا عازمين عليه لا يكونون كاذبين، لأنّ مخبر خبرهم العزم، وهو على ما أخبروا، فكيف يكذبون فيه؟! والأوّل أقوى.

فأمّا الكذب مع العلم بأنّه ليس كذلك، فلا خلاف بين أبي عليّ وأبي القاسم أنّه لا يجوز أن يقع منهم في الآخرة، لأنّ أهل الآخرة مُلْجَوُون إلى ترك القبيح، لأنّهم لو لم يكونوا مُلْجَئِين لَوّجَب أن يكونوا مزْجُورين من القبيح بالأمر والنهي والثواب والعقاب، وذلك يوجب أن يكون ذاك التكليف، ولا خلاف أنّه ليس هناك تكليف، وإن لم يُزْجَروا ولم يُلْجَوُوا إلى تركه كانوا مُغْرِين بالقبيح، وذلك فاسد، فإذاً لا يجوز أن يقع منهم القبيح بحال.

وقال بعض المفسّرين: سُئِل النبيّ ﷺ فقيل له: ما بال أهـل النـار عملوا في عمر قصير بعمل أهل النار فخُلّدوا في النار؟ وأهل الجنّة عملوا في عمر قصير بعمل أهل الجنّة فخُلّدوا في الجنّة؟! فقال: إنّ الفريقين كان كلِّ واحد منهما عازماً على أنَّه لو عاش أبداً عمل بذلك(١٠).

قوله تعالى:

وَقَالُواْ إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا اَلدُّنْيَا وَمَانَحْنُ بِمَنْغُوثِينَ (أَ} وَلَوْ تَرَى إِذْ وَقِفُواْ عَلَىٰ رَبِّهِمْ قَالَ أَلْيَسَ هَنذَا بِالْحَقِّ قَالُواْ بَلَىٰ وَرَبِّنَا قَالَ فَذُوقُواْ اَلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكَثَّرُونَ (أَ) آيتان بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى في هذه الآية عن الكفّار الذين ذكرهم في الآية الأولى، وبيّن أنّهم قالوا \_ لمّا دعاهم النبي الله الله الإيمان والإقرار بالبعث والنّشُور، وخوّفهم من العقاب في خلافه، وحذّرهم عذاب الآخرة والحشر والحساب \_ على سبيل الإنكار لقوله والتكذيب له: ما ﴿هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الذّيْهِ وعَنَوْا: أنّه لا حياة لنا في الآخرة على ما ذَكَرْت، وإنّما هي هذه [حياتنا] الّتي حيينا بها في الدنيا، وإنّا لسنا ﴿بِمَبْعُوثِينَ﴾ إلى الآخرة بعد الموت.

ثمّ خاطب نبيّه وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الل

ويحسل أن يلمون معمى هوإد ويقوا عمى ربِهِم»؛ ا لهم حبِسوا يستص بهم ما يأمر، كقول القائل: احبسه عليّ .

<sup>(</sup>١) ذكره الزجّاج في المعاني: ج ٢ ص ٢٤٠.

وقد ظنّ قوم من المشبّهة أنّ قـوله: ﴿إِذْ وُقِفُواْ عَلَىٰ رَبّهِم ﴾ أنّهم يشاهدونه! وهذا فاسد، لأنّ المشاهدة لا تجوز إلّا على الأجسام أو على ما هو حالّ في الأجسام، وقد ثبت حدوث ذلك أجـمع، فـلا يجوز أن يكون تعالى بصفة ما هو مُخدّث، وقد بيّنًا أنّ المراد بذلك: وقوفهم على عذاب ربّهم وثوابه، وعلمهم بصدق ما أخبرهم به في دار الدنيا، دون أن يكون المراد به رؤيته تعالى ومشاهدته، فَبَطَلَ ما ظنّوه.

وأيضاً: فلا خلاف أنّ الكفّار لا يرون الله، والآية مختصة بالكافرين، فكيف يجوز أن يكون المرادبها الرؤية؟! فلابدّللجميع من التأويل الذي بيّتاه، ويجوز أن يكون المراد بذلك إذا عرفوا ربّهم، لأنّه سيعرّفهم نـفسه ضرورةً في الآخرة، وتسمّى المعرفة بالشيء وقوفاً عليه، يـقول القـائل: وقفتُ على معنى كلامك، لمعنى علمته، وإذا كان الكفّار لا يعرفون الله في الدنيا وينكرونه، عرّفهم الله نفسه ضرورةً، فذلك يكون وقوفهم عليه، فإذا عرفوه قال لهم: ﴿ أَلْيَسَ هَنَذَا بِالْحَقِّ ﴾ يعني: ما وعـدهم بـه، فـيقولون: عرفوه قال لهم: ﴿ أَلْيَسَ هَنَذَا بِالْحَقِّ ﴾ يعني: ما وعـدهم بـه، فـيقولون: ﴿ بَلِّي الله لهم شاهدوا العقاب والثواب ولم يشكّوا فيها.

قوله تعالى:

قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَاءِ اللَّهِ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَتُهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُواْ يَنحَسْرَتَنَا عَلَىٰ مَافَرُطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَىٰ ظُهُورِهِمْ أَلَا سَآءَ مَايَزِرُونَ۞ۚ آية بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى أنّه ﴿خَسِرَ﴾ هؤلاء الكفّار ﴿ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱللَّهِ﴾ يعني: الّذين كذّبوا بما وعد الله به من الثواب والعقاب، وجعل لقاءهم لذلك لقاءً له تعالى مجازاً، كما يقول المسلمون لمن مات منهم: قد لَقِيَ الله وصار إليه، وإنّما يعنون: لَقِيَ ما يستحقّه من الله وصار إلى الموضع الذي لا يملك الأمر فيه سواه، كما قال: ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ﴾ (١) والموت لا يُشاهَد، وإنّما أراد: أنّكم كنتم تَمنّون الموت من قبل أن تَلْقُوا أسبابه، فقد رأيتم أسبابه وأنتم تنظُرون، فجعل لقاء أسبابه لقاءه.

وَتُولَهُ: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاْءَتُهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةً ﴾ كلُّ شيء أتى فُجْأَةً فـقد بَفَتَ، يقال: قد بَغَتَه الأمر يَبْغَتُه بَغْتاً وَبَغْتَةً إِذا أَتَاه فُجْأَةً، قال الشاعر: ولكـــنّهم بــاتوا ولم أُخْشَ بَـغْتَةً

وأفظَعُ شيءٍ حين يَفْجَؤُكَ البَـغْتُ(٢)

(٥) هود: ٧٢.

وقوله: ﴿قَالُواْ يَــُحَشَرَتَنَا عَلَىٰ مَافَرَّطْنَا فِيهَاۗ﴾ قـدَّ عـلم أنّ الحَسْـرة لاتُدْعى، ودعاؤها تنبية للمخاطبين، والحَسْرة: شدّة الندم حـتّى يَـحْسُر النادم كما يَحْسُر الّذي تقوم به دابّته فى السفر البعيد.

قال الزجّاج: العرب إذا اجتهدت في المبالغة في الإخبار عن أسر عظيم يقع فيه جعلته نداءً. فلفظه لفظ ما ينبّه، والمنبّه به غَيُره، كـقوله: ﴿يَنحَسْرَتَّ عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ﴾ (٤) وقوله: ﴿يَنحَسْرَتَّ عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ﴾ (٤) ووفي يُنوَيْلُنَا مَن بَعَثْنَا مِن مَّرقَدِنَا وَ ﴿يَنوَيْلُنَا مَن بَعَثْنَا مِن مَّرقَدِنَا هَاللهُ مَن أَن عَلَىٰ العباد» وأبلغ من أن يقول: الخَسْرة علينا في تفريطنا، قال سيبويه: إذا قُلْتَ: يا عجباه، فكأنك قلت: احضُرْ وتعال يا عجباه، فكأنك

<sup>(</sup>۱) آل عمران: ۱٤٣.

<sup>(</sup>٢) ليزيد بن ضَبَّة الثَّقَفي. ذكره أبو عبيدة في مجاز القرآن: ج ١ ص ١٩٣.

<sup>(</sup>٣) يسَّ: ٣٠. (٤) الزُّمَر: ٥٦.

<sup>(</sup>٦) يس: ٥٢. (٧) في الحجريّة: أتحسّر، ل. (٨) في المصدر: «يا حسرتاه».

انتبهوا على أنّا قد حسرنا.

وقوله: ﴿عَلَىٰ مَافَرَطْنَا فِيهَا﴾ يعني: [ما] قدّمنا العجز، وقيل: معناه: ما ضيّعنا فيها يعني: في الساعة، وإنّما يَحْسُروا على تفريطهم فـي الإيـمان والتأهّب لكونها بالأعمال الصالحة.

وقوله: ﴿وَهُمْ يَخْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ ﴾ يعني: تِقُل ذنوبهم، وهذا مَثَلُ، جائز أن يكون جعل ما ينالهم من العذاب بمنزلة أثقل ما يُتَحَمَّل، لأنَّ «التِقُل» قد يُستعمل في الوزن<sup>(۱)</sup> وقد يستعمل في الحال، تقول في الحال: قد تُقُل عليّ خطابُ فلان، ومعناه: كرهتُ خطابه كراهةً اشتدّت عليّ. ويحتمل أن يكون المراد بـ «الأوزار»: العقوبات الّتي استحقّوها بالذنوب، والعقوبات قد تسمّى أوزاراً، فبيّن أنّه لتِقُلها عليهم يحملونها على ظهورهم، وذلك يدلّ على عِظْمِها.

و «الوِزْر»: الثِقْل في اللغة، واشتقاقه من «الوَزَر» وهوالحبل الَّذي يُغتَصَم به، ومنه قيل: وزير، كأنَّه يَغْتَصِم المَلِكُ به، ومنه: قوله: ﴿وَاَجْعَل لِي وَزِيرًا مِّنْ أَهْلِي\* هَنرُونَ أَخِي﴾ (٢) وقال: ﴿وَجَعَلْنَامَعَهُ أَخَاهُ هَنرُونَ وَزِيرًا﴾ (٣).

وقوله: ﴿أَلَا سَآءَ مَايَزِرُونَ﴾ يعني: بئس الشيء شيئاً يـزرونه أي: يحملونه، وقد بيّنًا عمل «بِنْس» و «نِغم» فيما مضى<sup>(٤)</sup>. ومثله:﴿سَآءَ مَثَلًا آلْقَوْمُ ﴾ (٥) ومعناه: ساء مثلاً مَثَلُ القوم.

وقال بعضهم: معنى ﴿يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَـلَىٰ ظُـهُورِهِمْ﴾ يـصف [وصف، ظ] افتضاحهم في الموقف بما يشاهدونه من حالهم وعجزهم عن عبور الصراط كما يعبره المخفّون من المؤمنين، ومعنى قوله: ﴿أَلَا سَآءَ﴾:

<sup>(</sup>١) في نسخة: الوزر. (٢) طه: ٢٩ و ٣٠. (٣) الفرقان: ٣٥.

<sup>(</sup>٤) عنَّد تفسير الآية: ٩٠ من سورة البقرة. (٥) الأعراف: ١٧٧.

ما ينالهم جزاءً لذنوبهم وأعمالهم الرديئة، إذ كان ذلك عذاباً ونكالاً.

وقوله: ﴿يَرْرُونَ﴾ من: وَزَر يَزِرُ وِزْراً إِذَا أَثِمَ، وقيل أيضاً: وَزَرَ فـهو موزُور إذا فُعِل به ذلك. ومنه الحديث في النساء يتبعن جنازة قتيلٍ لهنّ: «إرْجِعْنَ مَوْزُورات غيرَ مَأْجَوُرات» (١) والعامّة تقول: مَأْزُورات.

قوله تعالى:

وَمَاٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَاۤ إِلَّا لِمِبُ وَلَهُوْ وَلَلدَّالُ ٱلأَخِرَةُ خَيْرُ لِلَّذِينَ يَتُمُونَ أَفَلا تَعْقِلُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ ابن عامر «ولدار الآخرة» بلام واحدة مع تخفيف الدال وخفض «الآخرة» على الإضافة، الباقون بلامين وتشديد الدال وضم «الآخرة». وقرأ أهل المدينة وابن عامر وحفص ويعقوب ﴿تَعْقِلُونَ﴾ بالتاء هاهنا وفي «الأعراف» (۲) و«يوسف» (۳) وافقهم يحيى والعُلَيْمي في «يوسف».

ومن قرأ بـلامَيْن وشـدد الدال جـعل ﴿ اَلآخِـرَةُ ﴾ صفة لـ ﴿ الدار ﴾ وأجراها في الإعراب مجراها، واستدلّ على كونها صفة لـ «الدار» بقوله: ﴿ وَلَلاَّحْرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ اَلاَّولَىٰ ﴾ (٤) فإقامتها مقامها يدلّ على أنّها هـي وليس غيرها. فيجوز أن يضيف إليها، وقـوّوا ذلك بـقوله: ﴿ وَإِنَّ اَلدَّارَ اللَّخِرَةُ لَهِى الْكَبَوَانُ ﴾ (٥) وقوله: ﴿ وَلِكَ الدَّارُ اللَّخِرَةُ ﴾ (١).

ومن قرأ بلامٍ واحدة وخفّف الدال فإنّه لم يجعل ﴿اَلآخرة﴾ صفة لـ «الدار» لأنّ الشيء لا يضاف إلى نفسه، لكنّه جعلها صفة للساعة، وكأنّه

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجة في السنن: ج ١ ص ٥٠٢ ح ١٥٧٨ بإسناده عن عليّ ﷺ.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٦٩. " (٣) يوسف: ١٠٩. (٤) الضحى: ٤.

<sup>(</sup>٥) العنكبوت: ٦٤. (٦) القصص: ٨٣.

قال: ولدار الساعة الآخرة، وأجاز وصف الساعة بـ «الآخرة» كما وصف اليوم بـ «الآخر» في قوله: ﴿وَاَرْجُواْ الْيَوْمَ الْأُخِرَ ﴾ (١٠). وحَسُنَ إضافة «الدار» إلى «الآخرة» ولم يقبح من حيث استقبح إقامة الصفة مقام الموصوف، لأنّ «الآخرة» صارت كالأبطح والأبرق، ألا ترى أنّه قد جاء ﴿وَلَلْأَخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الْأُولَى ﴾ واستُغملت استعمال الأسماء ولم تكن مثل الصفات الذي لم تُشتَعمل استعمال «الآخرة» ومثل «الآخرة» في أنّها استُغمِلت استعمال الأسماء قولهم: الدنيا، لما استُغمِلت استعمال الأسماء عوله في نحو قول الشاعر:

## في سَعْى دنْيا طالما قد مُدّتِ(٢)

وقال الفرّاء: جعلت «الدار» ها هنا اسماً و «الآخرة» صفتها، وأضيفت في غير هذا الموضع، ومثله ممّا يُضاف إلى مثله قوله: ﴿ حَقُّ اَلْيَقِينِ ﴾ (٣) والحقّ هو اليقين، ومثله قولهم: بارحة الأولى، و: يوم الخميس، فَيُضاف الشيء إلى نفسه إذا اختلف اللفظ، وإذا اتّفق لم يجز ذلك، لا يقولون: حَقَّ الحقّ، ولا: يقينُ اليقينِ، لأنّهم يتوهّمون إذا اختلفا في اللفظ أنّهما مختلفان في العنى.

بيّن الله تعالى في هذه الآية أنّ ما يتمتّع به في الدنيا بـمنزلة اللـعب واللّهو اللذّين لا عاقبة لهما في المنفعة، ويقتضي زوالهما عن أهلهما في أدنى (٤) مدّة وأسرع زمان، لأنّه لا تُباتَ لهـما ولا بـقاء، فأمّا الأعـمال الصالحات فهي من أعمال الآخرة وليست بلّهو وبلعب.

وبيّن أنّ الدار الآخرة وما فيها من أنواع النعيم والجنان ﴿ خَيْرٌ لِّلَّذِينَ

 <sup>(</sup>١) العنكبوت: ٣٦. (٢) للعجّاج. راجع خزانة الأدب: ج ٨ ص ٢٩٦ وما بعده.
 (٣) الواقعة: ٩٥.

يَتَّقُونَ﴾ معاصي الله، لأنّها باقية دائمة لا يزول عنهم نعيمها. ولا يـذهب عنهم سرورها.

وقوله: ﴿أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ أنّ ذلك كما وصفت لهم، فيزهدوا في شهوات الدنيا ويرغبوا في نعيم الآخرة بفعل ما يؤدّيهم إليه من الأعمال الصالحة.

ومن قرأ «بالياء في يعقلون»، فلأنّه قد تقدّم ذكر الغيبة في قوله: إللَّذِينَ يَتَّقُونَ اللهِ أي أفلايعقلون أنّ الدار الآخرة خيرٌ لهم من هذه الدار فيعملوا بما ينالون به من النعيم الدائم. ومن قرأ بالتاء قصد خطاب جميع الخلق المواجهين به.

والعقل: هو الإمساك عن القبيح، وقَصْر النفس وحَبْسها على الحَسَن. والحِجَى أيضاً: احتباس وتمكّث. قال الشاعر:

فَهُنّ يعكُفْنَ به إذا حَجَا<sup>(١)</sup>

وأنشد الأصمعي:

حيثُ تحجّى مُطْرِقٌ بالفالِقِ (٢)

حَجَا: أقام بالمكان، و «الحِجَا» مصدر كالشِبَع، ومنه: الحُجَيّا: للخّر، لتمكث الّذي يلقى عليه حتى يستخرجها. قال أبو زيد: حج حجيّاك، فجاءت الحُجَيّا مصغّرة كالثُرّيًا والجُديّا. والنهى يحتمل أن يكون جمعاً بدلالة قوله: ﴿لِأَوْلِى ٱلنَّهَىٰ﴾ (٣ لأنّه أضافه إلى الجمع، ويجوز أن يكون مفرداً في موضع الجمع، وهو في معنى «ثبات» و «حسسن» (١٤ ومنه: النّهي، والنّهي، والنّهية للمكان الّذي ينتهي إليه الماء فينتقع فيه لتسفّله

<sup>(</sup>١) للعجّاج، وعجزه، كعف النبيط يلعبون الفترجا. راجع ديوان العجّاج: ص ٨.

<sup>(</sup>٢) أنشده في اللسان: مادّة «حجا» ونسبه إلى عمّار بن أيمن الرياني.

<sup>(</sup>٣) طه: ٥٤ و ١٢٨. (٤) في نسخة: «حبس» بدل حسن.

ويمنعه ارتفاع ما حوله من أن يسيح فيذهب على وجه الأرض. تا استال

قوله تعالى:

قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لَايُكَذِّبُونَكَ وَلَنكِنَّ ٱلظَّنلِمِينَ بِــَّايَـنتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ نافع والكسائي والأعشى إلّا النفار ﴿لَا يَكْذِبُونَكَ﴾ بسكون الكاف وتخفيف الذال، وهو المرويّ عن عليٌ طليًّ وعن أبي عبدالله عليًه (١٠) الباقون بفتح الكاف وتشديد الذال من «التكذيب». وقرأ نافع ﴿إِنَّـهُ لَيُحْزِنُكَ﴾ بضمّ الياء وكسر الزاي، الباقون بفتحها وضمّ الزاي.

قال أبو عليّ الفارسي «فعل وفعلته» جاء في حروف، والاستعمال في «حَرَنْته» أكثر من «أَحْرَنْته» فإلى كَثْرة الاستعمال ذهب عامّة القرّاء، وقال تعالى: ﴿ وَلِمْ تَحْرُنُ يَحْرُنُ يُحْرُنُ حُرْنًا وَحَرَنًا. تعالى: ﴿ وَلَا تَحْرُنُ يَحْرُنُ حُرْنًا وَحَرَنًا. قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَحْرُنُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَحْرُنُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ الخليل يَحْرُنُونَ ﴾ (٢) ثمّ قال: ﴿ وَرَلَا خَـوْثُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ الخليل يَحْرُنُونَ ﴾ (١) ثمّ قال: ووعم الخليل أنك حيث قلت: «حَرَنْتُه» قال: ورعم الخليل قلت: «أَذْخَلْتُه» أردت أن تقول: جَمَلْت فيه قُلت: «أَذْخَلْتُه» أردت أن تقول: جَمَلْت فيه خُدْنًا. ولم تُرِدْ ، وفو أردْت ذلك للمُلت: وُهْنَادًا في الجرُنْتُه ولو أردْت ذلك للمُلت: أَخْرَنُه ولو أردْت تغيير «شَيْرَ الرجلُ وشَتَوْتُ عَيْنُه، فإذا أردت تغيير «شَيْرَ الرجلُ وشَتَوْتُ عَيْنُه، فإذا أردت تغيير «شَيْرَ الرجلُ وشَتَوْتُ عَيْنُه، فإذا أردت تغيير «شَيْرَ الرجلُ وشَتَوْنُ عَيْنُه، فإذا أردت تغيير «شَيْرَ الرجلُ» قلت: أشْتَرَ ته كما تقول: فَرَعَ وأفْرَعْته أَوْلاً أَردت تغيير «شَيْرَ الرجلُ» قلت: أشتَرَ ته كما تقول: فَرَعَ وأفْرَعْته أَوْلُهُ أَرْدَت الله الشَيْرَ الرجلُ وشَتَوْتُ عَيْنُه، فإذا أردت تغيير «شَيْرَ الرجلُ» قلت: أشتَرَ ته كما تقول: فَرَعَ وأفْرَعْته أَوْلَ أَردت تغيير «شَيْرَ الرجلُ» قلت: أشتَرَ ته كما تقول: فَرَعَ وأفْرَعْته أَوْلَ

<sup>(</sup>۱) رواه عنهما بلایش المیّاشی فی تفسیره: ج ۱ ص ۳۵۹ ح ۲۰ و ۲۱. (۲) العجر: ۸۸، والنحل: ۱۲۷، والنمل: ۷۰. (٤) البقرة: ۲۲ و ۱۲ و ۱۲ وغیرهما.

<sup>(</sup>٥) الحجّة في علل القراءات: ج ٢ ص ٣٩٨، وراجع الكتاب لسيبويه: ج ٤ ص ٥٦.

وحجّة نافع أنّه أراد تغيير «حَزَن» فنقله بالهمزة. وقــال الخــليل: إذا أردت تغيير «حَزَن» قُلْت: «أحْرَنْته» فدلّ ذلك على أنّ «أحْرَن» مستعملٌ وإن كان «حَرْنْته» أكثر. وحكى أبو زيد: أحْــزَنني الأمــرُ إخــزاناً، وهــو يُحْرِنُني، ضمّوا الياء.

وقال سيبويه: قال بعض العرب: أَفْـتَنْتُ الرجـلَ وأَخـرَئْتُهُ وأَرْجَـغْتُه وأَعْوَرْتُ عينَه، أي: جَعَلْتُه حزيناً وفاتناً، فغيّروا ذلك كما فـعلوا بـالباب الأوّل(١).

وقوله: ﴿قَدْ نَغْلَمُ إِنَّهُ﴾ إِنَّمَا كُسِرَت الهمزة لأنَّ في خبرها لاماً للتأكيد. لمّا علم الله تعالى أنّ النبي ﷺ يَحْرُنُه تكذيب الكفّار له وجحدهم نبوّته سلّاه عن ذلك بأن قـال: ﴿فَـاإِنَّهُمْ لَايُكَـذِّبُونَكَ وَلَـٰكِـنَّ اَلظَّـٰلِمِينَ بــَّايَنتِ اَللَّهِ يَجْحَدُونَ﴾.

ومن قرأ بالتخفيف قال: معناه لا يُلقُونك<sup>(٢)</sup> كاذباً. كما يقولون: سألته فما أَبْخَلْته، وقاتلته فما أُجْبَنْته، أي: ما وجدُتُه بخيلاً ولا جباناً.

وقال أبو عبدالله للثُّه: معنى ﴿لَا يُكَذِّبُونَكَ﴾: لا يأتون بحقٌّ يبطلون به حَقِّك ٣٠.

وقال الفرّاء: معنى التخفيف: لا يجعلونك كذّاباً، وإنّما يريدون: أنّ ما جئت به باطل، لا نُهم لم يجرّبوا عليه كذباً فيكذّبوه تَلَيُّ وإنّما قالوا: إنّ ما جئت به باطل لا نعرفه من النبوّة، فأمّا التكذيب بأن يقال له: كَذَبْت، وقال بعض أهل اللغة: هذا المعنى لا يجوز، لأنّه لا يجوز أن يصدّقوه ويكذّبوا

<sup>(</sup>۱) الكتاب: ج ٤ ص ٥٧. (٢) في نسخة: «يلقونك».

<sup>(</sup>٣) رواه عنه ﷺ القمي في تفسيره: ج ١ ص ١٩٦، وفي الكافي: ج ٨ ص ٢٠٠ ح ٢٤١ مسنداً عن عليّ ﷺ.

ماجاء به، وهو أنّالله أرسلني إليكم وأنزل عليّ هذا الكتاب وهوكلام ربّي. ومن قرأ بالتشديد احتمل وجوهاً:

أحدها: أنّهم لا يكذّبونك بحجّةٍ يأتون بها أو برهانٍ يدلّ على كذبك. لأنّ النبيّ ﷺ إذا كان صادقاً فمحال أن يقوم على كذبه حجّة. ولم يَرِدُ: أنّهم لا يكذّبونه سفهاً وجهلاً به.

والثاني: أنّه أراد: فإنّهم لا يكذّبونك بل يكذّبونني، لأنّ من كذّب النبي وَ الشّائلُ في الله الله الله هو المصدّق له، كما يقول القائل لصاحبه: فلان ليس يكذّبك وإنّما يكذّبني دونك، يريد: أنّ تكذيبه إيّاك راجع إلى تكذيبي، لأنّى أنا المُغْيِر لك وأنت حاكٍ عنّى.

وثالثها: أن يكون أراد: أنهم لاينسبونك إلى الكذب، لأنك كنت معروفاً عندهم بالأمانة والصدق. فإنه الله الله عن الدي عندهم بالأمانة والصدق. فإنه الله الله عنهم وكان معروفاً بينهم بذلك، لكنهم لمّا أتيتهم من آيات [بآيات، ظ] جَحَدوها بقصدهم التكذيبك، قال أبو طالب:

## إنّ ابن آمنةَ الأمين محمّداً (١)

ورابعها: أن تكون الآية مخصوصة بـقوم مـعاندين، كـانوا عــارفين بصدقه ولكنّهم يجحدونه عناداً وتمرّداً. وقال الحسن: معناه: [قد] نعلم أنّه ليَخْرُنك الّذين يقولون: إنّك ساحر وإنّك مجنون، فإنّهم لا يكذّبونك، لأنّ معرفة الله في قلوبهم بأنّه واحد، ولكنّ الظالمين بآيات الله يحجدون.

وخامسها: قال الزجّاج: ﴿لَا يُكذِّبُونَكَ ﴾ لا يَقْدِرون أن يقولوا لك فيما أنْبأْتَ به بما في كتبهم: كذبت. قال أبو علي: يحجوز أن يكون المعنى عنين ثقل \_ قلت له كذّبت، مثل: زنّيته وفسّقته إذا نسبته إلى الزنا والفسق، و «فعّلت» جاء على وجوهٍ نحو: خطّأته أي: نسبته إلى الخطأ، وسقيته ورعّيته، أي: قلت له: سَقاك الله ورَعَك. [وقد جاء في هذا المعنى «أفْعلته» قالوا: أشقيته، أي: قلت له: سَقَاك الله ظ،] قال الشاعر:

واُسقیه حتّی کادَ ممّا أَبُثُه تُكلّمُني أحجارُهُ ومَلاعِبُهُ ١١ فيجوز على هذا أن يكون معنى القراءتَيْن واحداً وإن اختلف اللفظان، كما تقول: قَلَلْت وكَثَرْت، وأَقْلَلْت وأكْثَرْت بمعنىً واحد، حكاه سيبويه (١٦). وقال الكُمَنْت:

فَـطَانِفَةٌ قَـد أَكُفَروني بحُبّكُم وطَائِفةٌ قالت: مُسيءٌ ومُذْنِبُ<sup>(٣)</sup> وحكى الكسائي عن العرب: «أكْذَبْت الرجل إذا أخْبَرت أنّه جاء بكذبٍ» و: «كَذّبْته أَخْبُرْته أنّه كذّاب» فقوله: «أكْذَبْته إذا أخبرت أنّه جاء بكذب» كقولهم: أكفرته إذا نسبوه إلى الكفر، و«كذّبته أخبرته أنّه كذّاب» مثل: فَسَقْته إذا أخْبَرْت أنّه فاسق.

وقوله: ﴿وَلَـٰكِنَّ ٱلظَّـٰلِمِينَ﴾ يعني: هؤلاء الكفّار ﴿بِـَـَايَـٰتِ ٱللَّـهِ﴾ يعني: القرآن والمعجزات ﴿يَجْحَدُونَ﴾ ذلك بـغير حـجَة، سـفهاً وجـهلاً وعناداً.

<sup>(</sup>١) لذي الرمّة من قصيدة طويلة. راجع ديوان ذي الرمّة: ص ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) الكتاب: ج ٤ ص ٤٨ ــ ٥٩.

 <sup>(</sup>٣) من قصيدة يمدح آل محمد ﷺ. راجع القصائد الهاشميّات للكميت بن زيد الأسدي:
 ص ٢٩ وفيه: كفّر تني.

قوله تعالى:

وَلَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلَ مِّن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَىٰ مَاكُذِّبُواْ وَأُوذُواْ حَتَّى َ أَتَــْهُمْ نَصْرُنَا وَلَامُبَدِّلَ لِكَلِمَـٰتِ اللَّهِ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِن نَبَإِينَ ٱلْمُوْسَلِينَ ﴿ آِية بلا خلاف.

أقول: سلّى الله تعالى بهذه الآية نبيّه ﷺ بأن أخبره أنّ الكفّار قد كذّبوا رُسُلاً ﴿ مِن قَبْلِكَ ﴾ وصَبَر الرُسُل على تكذيبهم وعلى ما نالهم من أذاهم، وتكذيب الكفّار لهم، حتّى إإذا ] جاء نصر الله إيّاهم على المكذّبين، فمنهم من نَصَرهم عليهم بالحرب ومكّنهم من الظفّر بهم حتّى قتلوهم، ومنهم مَن نَصَرهم عليهم بأن أهلكهم واستأصلهم، كما أهلك عاداً وتُمودَ وقومَ نوحٍ ولوطٍ وغيرهم، فأمر الله نبيّة اللَّيُ الصبر على كفّار قومه وأذاهم إلى أن يأتيه نصره كما صَبَرت الأنبياء.

وقوله: ﴿لَامُتِدِّلَ لِكَلِمَـٰتِ اللَّهِ﴾ معناه،: لا أحد يقدر على تكذيب خبر الله على الحقيقة، ولا على إخلاف وعده، فإنّ ما أخبر الله به أن يفعل بالكفّار فلابد من كونه لا محالة، وما وعدك به من نصره فلابد من حصوله، لأنّه لا يجوز الكذب في إخباره، ولا الخُلْف في وَعْده. وقيل: معناه: أنّه لا مُبطل لحججه وبراهينه، ولا مُفسد لأدلّته.

وقوله: ﴿وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَّتَإِى ۗ الْمُوْسَلِينَ﴾ معناه: أنّه لا تبديل لخبر الله ولا خُلْف لذلك ولا تكذيب. وأنّ ما أخبر الله به أن ينزله بالكفّار فإنّه سيفعل بهم. كما فعل بأُمَمٍ مَن تقدّم من الأنسبياء الّـذين أنــزل الله عــليهم العذاب واستأصلهم بتكذيبهم أنبياءهم. وعرّفك أخبارهم على صحّتها.

قوله تعالى:

وَإِنْ كَانَ كَبُرُ عَلَيْكَ إِعْرَاصُهُمْ فَإِنِ آسْتَطَعْتَ أَن تَبْتَغِى َنَفَقًا فِي ٱلأَرْضِ أَوْ سُلَّمًا فِي ٱلسَّمَآءِ فَتَأْتِيْهُمْ بِـَـّايَةٍ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَى فَلاَتَكُونَنَّ مِن

اً لُجَـٰهِلِينَ (أُنَّ) آية.

أُقول: خاطب الله تعالى بهذه الآية نبيّه وَلَيْكُونَ فقال له: إِنْ كَانَ اشتدّ عَلَيْكَ وَعَظُم عندك إعراض هؤلاء الكفّار عمّا أتيتهم به من القرآن والمعجزات، وامتناعهم من اتّباعك والتصديق لك، وكُنْتَ حزيناً لذلك وقدرتَ أو تَهيّأ لك أن تتّخذ ﴿ فِي ﴾ جوف ﴿ ٱلأَرْضِ ﴾ مسكناً، وهو النّفق في الأرض إذا كان له مَنْفَذ وأن تصعد إلى السماء بسلّم ﴿ فَتَأْتِيهُم بِئَايَةٍ ﴾ يعني: بآيةٍ تُلُجهُم إلى الإيمان وتجمعهم عليه وعلى ترك الكفر فافعل ذلك.

وحذف «فافعل» لدلالة الكلام عليه، كما تقول: إن رأيت أن تقوم، ومعناه: فَقُمْ، وإن أراد غير ذلك لم يجْزِ أن يسكت إلا بعد أن يأتي بالجواب، لأنّه إن أراد: «إن أردت أن تقوم تُصِبْ خيراً» فلابدّ من الجواب، ولم يُرِدْ بذلك: آيةً يؤمنون عندها مختارين، لأنّه تعالى فعل بهم الآيات الّتي تزاح علّتهم بها، ويتمكّنون معها من فعل الإيمان، لأنّه لو علم تعالى أنّه إذا فعل بهم آيةً من الآيات يؤمنون عندها مختارين وَجَبَ أن يفعلها بهم، وبيّن أنّه لو فعل بهم جميع ما لا ينافي التكليف لا يؤمنون، كما قال: ﴿وَلَوْ أَنّنَا لِنَهُمُ ٱلْمَلَتَهُكَةَ ﴾ (١) الآية، وكما قال: ﴿وَلَئَنْ أَتَيْتُ اللّذِينَ أُوتُولًا أَنْكَاتُ إِنَّهُمُ الْمَلَتَهُكَافًا ﴾ (١) الآية، وكما قال: ﴿وَلَـئنْ أَتَـيْتُ اللّذِينَ أَوتُولًا أَنْكَانَ إِنْكِلُهُ وَالْبَائِكَ ﴾ (١) الآية، وكما قال: ﴿وَلَـئنْ أَتَـيْتُ

وإنّما لم يفعل ما يُلْجِئُهم إلى الإيمان لأنّ ذلك يُنافي التكليف، ويُسْقِط استحقاق الثواب الذي هو الغرض بالتكليف، وإنّما أراد الله تعالى أن يبيّن لنبيّه والنّبيّه والنّبيّه والنّبيّه والنّبيّة والنّبية من الإيمان والتصديق به، وجعل ذلك عناءً

لنبيّه وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لا.

ثمّ أخبر أنّه لو شاء أن يجمعهم على الإيمان على وجه الإلجاء لكان على ذلك مجرى على ذلك مجرى خلك فادراً، لكنّه ينافي ذلك الغرض بالتكليف، وجرى ذلك مجرى قوله: ﴿إِنْ نَّشَأْ نُنَزِّلْ عَلَيْهِم مِّنَ اَلسَّ مَآءِ ءَايَةً فَظَلَّتُ أَعْنَتُهُمْ لَهَا خَنْضِعِينَ﴾ (١) فإنّه أراد بذلك الإخبار عن قدرته، وإنّه لو شاء إلْجاءَهُم إلى الإيمان لكان عليه قادراً.

ولا يدلّ ذلك على أنّه لم يَشَأ منهم الإيمان على وجه الاختيار منهم، أو: لم يَشَأ أن يفعل ما يؤمنون عنده مختارين، لأنّ الله تعالى قد شاء منهم الإيمان على هذا الوجه، وإنّما أفاد نَفْي المشيئة لِمَا يُلْجِئُهم إلى الإيمان، لأنّه منى ألْجَأهم إليه لم يكن ذلك إيماناً والغرض بالآية أن يبين تعالى أنّ الكفّار لم يغلبوا الله بكفرهم، ولا قهروه بخلافه، وأنّه لو أراد أن يحول بينهم وبينه لَفَعَل، لكنّه يريد أن يكون إيمانهم على وجهٍ يستحقّون به الثواب ولا ينافى التكليف.

وقوله: ﴿فَلَاتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَنهِلِينَ ﴾ إنّما هو نَهْي مَحْض عن الجهل، ولا يدلّ ذلك على أنّ الجهل كان جائزاً منه وَلَا الله الله يفيد كونه قادراً عليه، لأنّه تعالى لا يأمر ولا ينهى إلا بما يقدر المكلف عليه، ومثله قوله: ﴿لَيْنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ (٢) وإن كان الشرك لا يجوز عليه، لكن لمّا كان قادراً عليه جاز أن ينها، عنه.

والمراد هاهنا: فلا تَجْزَعُ ولا تَحْزَنْ لكفرهم وإعراضهم عن الإيمان. وأنّهم لم يجمعوا على التصديق بك، فتكون فـي ذلك بـمنزلة الجـاهلين الَّذين لا يصبرون على المصائب، ويأثمون لشدّة الجَزَع.

والنَفَق: الطريق النافذ في الأرض، والنافقاء \_ ممدوداً \_ : وَجْر جُحْر البروع يحفره من باطن الأرض إلى جِلْدَة الأرض، فإذا بَلَغ الجِلْدَة أرقها، فإذا رَابَهُ ريبٌ وقع برأسه هذا المكان وخرج منه، ومنه: سمّي المنافق منافقاً، لأنّه أبْطَن غير ما أظهر. والسُلّم: مشتق من «السلامة» لأنّه يسلمك إلى مصعدك.

قوله تعالى:

إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَٱلْمَوْتَىٰ يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿ آية بلا خلاف.

أقول: الوقف عند قوله: ﴿ آلَـذِينَ يَشَـمَعُونَ﴾ ومعنى الآيـة: إنّـما يستجيب إلى الإيمان بالله وما أنزل إليك من يسمع كلامك ويـصغي إليك وإلى ما تقرأ عليه من القرآن وما تُبيّن له من الحُجّج والآيات وتفكّر في ذلك. لأنّه لا يبيّن الحقّ من الباطل إلّا لمن تفكّر فيد، واستدلّ عليه بـما يستمع أو يعرف من الآيات والأدلّة على صحّته، وجـعل مَن لم يـتفكّر ولمينتفع بالآيات بمنزلة من لم يستمع، كما قال الشاعر:

لقد أُسمعتَ لَو نادَيْتَ حياً ولكن لا حياة لمن تُنادي (١) وكذا جعله الشاعر بمنزلة الأصم في قوله:

أصمّ عمّا ساءَهُ سميعُ (٢)

وقوله: ﴿وَٱلْمُوْتَىٰ يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ﴾ معناه: أنّ الّذين لا يصغون إليك من هؤلاء الكفّار ولا يسمعون كلامك إنْ كلّمتهم، ولا يسمعون ما تقرأه عليهم

<sup>(</sup>١) تقدّم في ج ١ ص ٣٨٥.

<sup>(</sup>٢) ذكره الزجّاج في المعانى: ج ٢ ص ٢٤٥ ولم ينسبه لأحد.

وتبيّنه لهم من حُجَج الله وآياته، وينفرون عنه إذا كلّمتهم بمنزلة الموتى. فكما أنّ الموتى لا يستجيبون لمن يدعوهم إلى الحقّ والإيمان فكذلك هؤلاء الكفّار لا يستجيبون لك إذا دعوتهم إلى الإيمان. فكما أيست أن يسمع الموتى كلامك إلى أن يبعثهم الله وإلى أن يرجعوا إليه فكذلك فأيِش من هؤلاء أن يسمعوا كلامك وأن يستجيبوا لك.

وبين أنّ الموتى إذا بعثهم الله \_ بمعنى: أحياهم \_ أنّهم يرجعون بعد الحشر والبعث إلى الموضع الذي لا يملك الحكم فيه عليهم غير الله تعالى، ولا يملك محاسبتهم وضرّهم ونفعهم غيره، فجعل رجوعهم إلى ذلك الموضع رجوعاً إلى الله، وذلك مستعمل في اللغة.

وقال مجاهد ﴿إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ﴾ يعني: المؤمنين يسمعون الذِكْر ﴿وَٱلْمُوتَى يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ﴾ يعني: المشركين الصمّ ﴿يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ﴾ فَيُحْيِيهم من شركهم حتّى يؤمنوا ﴿ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ﴾ يوم القيامة. قوله تعالى:

وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ءَايَةُ مِن رَّبِّهِ قُلْ إِنَّ اَللَّهَ قَادِرُ عَلَىٰٓ أَن يُنَزِّلَ ءَايَةً وَلَـكِنَّ أَكْثَوَهُمْ لاَيْفِلُمُونَ (ﷺ.

أقول: قرأ ابن كثير «يُنْزِلَ» بالتخفيف، الباقون بالتشديد.

معنى ﴿وَقَالُواْ﴾: إخبار عمّا قاله الكفّار من أُنهم قالوا: ﴿لَوْلَا﴾ ومعناه: هلا أُنزِل ﴿عَلَيْهِ ءَايَثُهُ يعني: الآية الّتي سألوها واقترحوا أن يأتيهم بها من جنس ما شاؤوا لمّا قالوا: ﴿فَلْيَأْتِنَا بِـَايَةٍ كَمَآ أُرْسِلَ ٱلأَوَّلُونَ﴾ (١) يعنون: فَلْق البحر وإحياء الموتى، وإنّما قالوا ذلك حين أيقنوا بالعجز عن

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٥.

معارضته فيما أتى به من القرآن، فاستراحوا إلى أن يلتمسوا مثل آيات الأوّلين، فقال الله تعالى: ﴿أَوَلَمْ يَكُفُهِمْ أَنَّاۤ أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ﴾ (١) وقال هاهنا: ﴿قُلُ﴾ يا محمّد ﴿إِنَّ ٱللَّه قَادِرٌ عَلَىۤ أَن يُنَزِّلَ ءَايَةً وَلَنكِنَّ أَكْتَرَهُمْ لَا يَنْفَلُمُونَ﴾ ما في إنزالها من وجوب الاستئصال لهم إذا لم يؤمنوا عند نزولها، وما في الاقتصار بهم على ما أوتُوا من الآيات المصلحة لهم.

وبين في آية أخرى أنه لو أنزل عليهم ما أنزل لم يؤمنوا، وهو قوله: 

﴿ وَلُو أَنْنَا نَزِّلْنَا ٓ إِلْيَهُمُ الْمَلَتَكَمَّة ﴾ إلى قوله: ﴿ مَّا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ إِلَّا أَن يَشَآءَ 

﴿ وَلُو أَنْنَا نَزُلْنَا ٓ إِلْيَهُمُ الْمَلَتَكَمَّة ﴾ إلى قوله: ﴿ مَّا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ إِلَّا أَن يَشَآءَ 

لَلْهُ ﴾ (١٣) لن يُكُرههم، وقال: ﴿ وَمَا مَنَعَنا أَن نُرْسِلَ بِالْأَيْنَتِ إِلَّا أَن كَذَب 

بِهَا ٱلْأَوَّلُونَ ﴾ (١٣) يعني: الآيات الّتي اقترحوها إنّما لم نأتهم بها، لاتنا لو 
أتيناهم بها ولم يؤمنوا وجب استئصالهم، كما وجب استئصال من تقدّمهم 
ممّن كذّب بآيات الله. وقال في سورة العنكوت (٤٠): ﴿ وَقَالُواْ لَـوُلاَ أُنزِلَ 

مَّن كذّب بآيات الله. وقال في سورة العنكوت (٤٠): ﴿ وَقَالُواْ لَـوُلاَ أُنزِلَ 

مَّن كذّب بآيات الله وقال في سورة العنكوت (٤٠): ﴿ وَقَالُواْ لَـوُلاَ أَنزِلَ 

يَكُفِهُمْ أَنَـا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ ﴾ الآية، فبين أنَّ الآيات لا يقدر عليها إلا 
الله، وقد أتاهم بما فيه كفاية وإزاحة لعلتهم وهو القرآن، وغيره مما 
المقادوه من المعجزات والآيات ولا يلزم إظهار المعجزات بحسب اقتراح 
المقترحين، لأنّه لو لزم ذلك لوجب إظهارها في كلّ حال ولكلّ مكلف. 
وذلك فاسد.

وقد طعن قوم من الملحدين، فقالوا: لو كان محمّد قد أتى بآيةٍ لما قالوا له: ﴿لَوْلاَ نُزِّلَ عَلَيْهِ آيةٌ﴾ ولماقال: ﴿إِنَّاللَّهَ قَادِرٌ عَلَىٓ أَنْيُنَزِّلَ ءَايَتُهُ. قيل: قد بيّنًا أنّهم النمسوا آية مخصوصة، وتلك لم يُؤْتُوها وإن كان الله تعالى قادراً عليها، وإنّما لم يُؤتُوها لأنّ المصلحة منعت من إنزالها، وإنّما أتى بالآيات الأخر الّتي دلّت على نبؤته من القرآن وغيره على ما اقتضته المصلحة، ولذلك قنّال فيما تلوناه: ﴿أَوَلَمْ يَكُمْفِهِمْ أَثَّلَ أَنرَلْنَا عَلَيْكَ آلْكِتَابَ ﴾ فبيّن أنّ في إنزال الكتاب كفاية ودلالة على صدقه، وأنّه لا يحتاج معه إلى أمرٍ آخر، فسقط ما قالوه.

قوله تعالى:

وَمَا مِن دَآيَّةٍ فِى ٱلْأَرْضِ وَلَا طَيْرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّآ أَمَمُ أَمْثَالُكُم مَّافَرُطُنَا فِى آ لْكِتَنبِ مِن شَىْءٍ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِمْ مُخِشَرُونَ ﴿ إِنَّ آية.

أقول: الوقف عند قوله: ﴿ أَمَمُ أَمْنَالُكُم﴾ وقف تامّ.

ابتدأ الله تعالى بهذه الآية فأخبر بشأن سائر الخُلق، وبإزاحة علّة عباده المكلفين في البيان، ليعجب عباده في الآية التي يبيّنها (١) من الكفّار وذهابهم عن الله تعالى، فقال: ﴿ وَمَا مِن دَابَّةٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلاَ طَبِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ ﴾ فجمع جميع الخُلق بهذَيْن اللفظّين، لأنَّ جميع الحيوان لا يخون منا يطير بجناحيه أو يدبّ ﴿ إِلَّا أَمَمُ أَمْثَالُكُم ﴾ أي: هم أجناس وأصناف، كلّ صنف يستمل على العدد الكثير والأنواع المختلفة، وإنّ الله خالقها ورازقها، وإنّه يعدل عليها فيما يفعله، كما خلقكم ورزقكم وعدل عليكم، وإنّ جميعها دالة وشاهدة على مدبّرها وخالقها، وأنتم بعد ذلك تموتون وإلى ربّكم تُحْشَرون، فبيّن بهذه العبارة أنّه لا ينبغي لهم أن يتعدّوا في ظُلْم شيء منها، فإنّ الله خالقها وهو الناهي عن ظُلْمها والمنتصف لها.

<sup>(</sup>١) في مخطوطة: يليها .

وفى قوله: ﴿يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ﴾ أقوال:

أحدها: إنّ قـوله: ﴿بِجَنَاحَيْهِ﴾ تأكـيدٌ، كـما يـقولون: رأيتُ بـعيني وسمعتُ بأُذُني، وربّما قالوا: رأتْ عيني وسمعتْ أذُني، كلّ ذلك تأكيد.

وقال الفرّاء: معنى ذلك أنّه أراد ما يطير بجناحَيْه دون ما يطير بـغير جناحَيْن، لأنّهم يقولون: قد مرّ الفَرّش يطير طيراً. و: سارتِ السفينة تطير طيراً.: فلو لم يقل: ﴿بِجَنَاحَيْهِ﴾ لم يعلم أنّه قـصد إلى جـنس مـا يـطير بجناحَيْه دون سائر ما يطير بغير جناحَيْن.

وقال قوم: إنّما قال: ﴿يِجَنَاحَيُهِ﴾ لأنّ السمك عند أهل الطبع طائر في الماء، ولا أجنحة لها، وإنّما خرج السمك عن الطائر لأنّه من دوابّ البحر وإنّما أراد ما في الأرض وما في الجوّ، ولا حيوان موجود غيرهما.

وقال قوم: إنّما قال ذلك ليدلٌ على الفرق بين طَيَران الطيور بأجنحتها وبين الطَيران بالإسراع، تـقول: طِـوْتُ فـي جـناحَيْن إذا أسـرعت، قـال الشاعه :

فَلُو أُنَّهَا تجري على الأرض أُدرِكَتْ

ولكـــنّها تَــهفُو بــتِمْثال طــائِرِ

وأنشد سيبويه:

فَطِرْتُ بِـمُنْصُلي فـي يَـعْملاتِ دوامِ الأَيْدِ يَـخْبِطْنَ السَـرِيحا(١) وقال المغربي: أراد أن يفرّق بين الطائر الَّذي هو الفائزُ الفالِجُ فـي الفَشم، قال مُزاحِم العُقَيْلي:

<sup>(</sup>١) في الكتاب: ج ١ ص ٢٧. وفي أمالي ابن الشجري: ج ٢ ص ٧٢نسبه إلى مضرّس بن رِبْعي الفقمسي.

## 

سَليلُ جيادٍ لم يَنَلْهُ الزَغايِفُ [ئب](١)

أي: فُوزِي واغنمي.

وقوله: ﴿مَّافَرُطْنَا فِي ٱلْكِتَـٰبِ مِن شَيْءٍ﴾ قيل: ﴿مَّافَرُطْنَا﴾ معناه: ما تركنا، وقيل: ما قصرنا.

## وفي ﴿ ٱلْكِتَـٰبِ ﴾ قولان:

أحدَّهما: إنّه أراد الكتاب المحفوظ عنده من آجال الحيوان وأرزاقــه وآثاره، ليعلم ابن آدم أنّ عمله أولى بالإحصاء والاستقصاء، ذكره الحسن.

الثاني: ما فرّطنا في القرآن من شيء يُختَاج إليه في أمور الدين والدنيا إلّا وقد بيّناه: إمّا مجملاً أو مفصّلاً، فما هو صريح يفيد لفظاً، وما هـو مجمل بيّنه على لسان نبيّه وأمر باتباعه في قوله: ﴿وما آتاكم الرسول فخُذُوه وما نهاكم عنه فانتهوا﴾ (٢) ودلّ بالقرآن على صدق نبوّته ووجوب اتّباعه، فإذاً لا يبقى أمر من أمور الدين والدنيا إلّا وهو في القرآن، وهذا الوجه اختاره الجُبّائي.

وقال البلخي: ﴿مَّافَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَابِ مِن شَيْءٍ﴾ أي: لم نَدَعٍ الاحتجاج بما يوضّح الحقّ، ويدعو إلى الطاعة والمعرفة وينزجر عن الجهل والمعصية، وتصريف الأمثال، وذكر أحوال الملائكة وبني آدم وسائر الخلق من أصناف الحيوان، وكلّ جنس من الحيوان أمّة، لأنّ الأمّة: الجماعة، ويقال للصئيان: أمّة وإن لم يجب عليهم التكليف.

<sup>(</sup>١) أنشده في اللسان: مادّة «خرق» بلفظ: وطيري لمخراق أشــمٌ كأنّه سَـليِمُ رِساح لمِ تَـنَلُه الزعانف .

وقوله تعالى: ﴿ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ﴾ معناه: يُحْشَرون إلى الله بعد موتهم يوم القيامة كما يُحْشَر الهِباد، فيعوّض الله تعالى ما يستحقّ العوّض، وينتصف لبعضها من بعض، فإذا عوّضَها قال قوم: إنها تصير تراباً فحيننذ يتمنّى الكافر فيقول: ﴿يا ليتني كنتُ تراباً ﴾ (١١). وقال قوم: يُديم الله أعواضها ويخلقها على أحسن ما يكون من الصور فيسرّ بها المثابون، ويكون ذلك من جملة ما ينعمون به، ذكره البلخي.

وقال قوم: ﴿يُحْشَرون﴾ معناه: يـموتون ويـفنون. وهـذا بـعيد. لأنّ «الحشر» في اللغة هو: بَعْثٌ من مكانٍ إلى غيره، وهاهنا لا معنى للحشر الّذي هو الفناء. وإنّما معناه: أنّهم يصيرون إلى ربّهم ويُبْعَثون إليه.

واستدل قوم من التناسخية بهذه الآية على أنّ البهائم والطيور مكلفة، لأنّه قال: ﴿ أُمّمٌ أَمْثَالُكُم ﴾ وهذا باطل، لأنّا قد بيّنًا من أيّ وجه قال: إنّها ﴿ أُمّمٌ أَمْثَالُكُم ﴾ وهذا باطل، لأنّا قد بيّنًا من أيّ وجه قال: إنّها في كونها ناساً وفي مثل صورنا وأخلاقنا، فمتى قالوا: لم يقل أمثالنا في كلّ شيء، قلنا: وكذلك الامتحان والتكليف، على أنّهم مقرّون بأنّ الأطفال غير مكلفين ولا ممتحنين، فما يحملون به امتحان الصُبْيان بعينه نحمل بمثله امتحان البهائم، وكيف يصح تكليف البهائم والطيور وهي غير عاقلة، والتكليف لا يصح إلّا لعاقل؟ على أنّ الصُبْيان أعقل من البهائم ومع هذا فليسوا مكلفين، فكيف يصح تكليف البهائم؟! وأمّا قوله: ﴿ وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا فليسوا مكلفين، والبشر والجن خَلا فيها نذير ﴾ (١) فإنّه مخصوص بالمكلفين العقلاء من البشر والجن والملائكة، بدلالة أنّ الأطفال أمّم وليس فيها نذير.

واستدل أبو القاسم البلخي بهذه الآية على أنّ العِوَض دائم، بأن قال: بين الله تعالى أنّه يحشر الحيوان كلها ويعوضها، فلو كان العِوَض منقطماً لكان إذا أماتها استحقّت أعواضاً أخَر على الموت، وذلك يتسلسل، فدلّ على أنّه دائم. وهذا ليس بشيءٍ، لأنّه يجوز أن يُميت الله الحيوان على وجدٍ لا يدخل عليهم الألم، فلا يستحقّون عِوَضاً ثانياً، فالأولى أن يقول: إن دام دام تفضّلاً منه تعالى.

وقوله: ﴿وَلاَ طَنَيْرٍ ﴾ فإنّه جرّ، عطف على ﴿دَآبَيْهِ ﴾ وتقديره: ولا من طائرٍ، وكان يجوز أن يُقْرأ بالرفع حملاً على المعنى، كما تقول: ما جاءني من رجلٍ ولا امرأة، ومثله: قوله: ﴿وَلاَ أَصْغَرَ مِن ذُلِكَ وَلاَ أَكْبَرَ ﴾ في موضع بالنصب(١) وفي موضع آخر بالرفم(٣) على ما قلناه.

قوله تعالى:

وَٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِــَـَّا يَـٰتِنَا صُمَّ وَيُكُمُ فِى ٱلظُّلُمَـٰتِ مَن يَشَاٍ ٱللَّهُ يُصْلِلُهُ وَمَن يَشَأْ يَجْعَلُهُ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴿ آية بلا خلاف.

أقول: الوقف التامّ<sup>(٣)</sup> عند قوله: ﴿فِي ٱلظُّلُمَـٰتِ﴾.

وقوله: ﴿ صُمٌّ وَبُكُم فِي ٱلظُّلُمَاتِ ﴾ يحتمل أمْرَيْن:

أحدهما: أن يراد أنّ هؤلاء الكفّار الّذين كذّبوا بآيات الله صُمُّ وبُكْمُ في الظُلُمات في الآخرة على الحقيقة عقوبةً لهم على كفرهم، لأنّه ذكرهم عند ذِكْر الحشر.

والثاني: أن يكون عَنَى أنَّهم صُمٌّ وبُكُمٌّ في الظُّلُمات في الدنيا. فمتَى

<sup>(</sup>١) كما في يونس: ٦١. (٢) كما في سبأ: ٣. (٣)

أريد الأوّل كان ذلك حقيقة، لأنّه تعالى لا يمتنع أن يجعلهم صُمّاً بُكْماً في الظُلُمات، يضلّهم بذلك عنالجنّة وعنالصراط الذي يسلكه المؤمنون إليها ويصيّرهم إلى النار، وإن أريد به الوجه الثاني فإنّه يكون مجازاً وتوسّعاً.

وإنّما شبّههم بالصُمّ والبُكْم الّذين في الظُلُمات، لأنّ المكذّبين بآيات الله لا يهتدون إلى شيءٍ ممّا ناله المؤمنون من منافع الدين ولا يصلون إلى ذلك، كما أنّ الصُمّ البُكُم الّذين في الظُلُمات لا يهتدون إلى شيء من منافع الدنيا ولا يصلون إليها، فتشبيههم من هذا الوجه بالصُمّ البُكْم.

وقال البلخي: ﴿صُمٌّ وَبُكُمٌ فِى ٱلظُّلُمَـٰتِ﴾ معناه: في الجهل والشرك والكفر.

وقوله: ﴿مَن يَشَا اللَّهُ يُضْلِلْهُ وَمَن يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ لا يجوز أن يكون على عمومه، لأنا قد علمنا أنّ الله تعالى لا يشاء أن يضلّ الأنبياء والمؤمنين، ولا يهدي الكافرين، لكن قد بين تعالى في موضع آخر مَن الّذي يشاء أن يضلّه، فقال: ﴿وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلّا اللهُ الظَّنَافِينَ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءَ ﴾ (١) وقال: ﴿وَيُضِلُّ اللَّهُ الظَّنَافِينَ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءَ ﴾ (١) وقال: ﴿وَالَّذِينَ آهَتَدُواْ زَادَهُمْ هُدًى ﴾ (١) وقال: ﴿يَهْدِى بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رَضُوا لَنَهُ مُنْهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ النَّهُ وَاللَهُ مَنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ النَّهُوبَةُهُمْ مُلَى ﴾ (١) وقال: ﴿وَاللَّذِينَ جَنهُدُواْ فِينَا لَنَهُوبَتُهُمْ مُلْكَ اللَّهُ وَالَهُ اللَّهُ اللَّهُولُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

وقوله: ﴿مَن يَشَإِ ٱللَّهُ يُضْلِلْهُ﴾ هاهنا يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: مَن يَشَا اللَّهُ يُضْلِلْهُ، أي: من يشأ يَخْذُله بأن يمنعه لطائفه وفوائده، وذلك إذا واترعليه الأدلّة وأوضحهاالبراهينفأعرضعنها ولميُنعم

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٦. (٢) إبراهيم: ٧٧. (٣) محمّد: ١٧.

<sup>(</sup>٤) المائدة: ١٦. (٥) العنبكوت: ٦٩.

النظر فيها، فصار كالأصمّ الأعمى، فحينئذِ يشاء أن يضلُّه بأن يَخْذُله.

والثاني: من يشأ الله إضلاله عن طريق الجنّة، ونيل ثوابها يُصْلِله على وجه العقوبة ﴿وَمَن يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ﴾ ومعناه: من يشأ أن يرحمه ويهديه إلى الجنّة ونيل الثواب يجعله على الصراط الّذي يسلكه المؤمنون إلى الجنَّة، ويعدل الكافرين عنه إلى النار، ولا يلحق الإضلال إلَّا الكفَّار والفسَّاق المستحقّين للعقاب، وكذلك لا يفعل الثواب والخلود في الجنّة إلّا بالمؤمنين، لأنّه ثواب لا يستحقّه سِوَاهم.

قوله تعالى:

قُلْ أَرَءَيْتَكُمْ إِنْ أَتَكُمُ عَذَابُ اللَّهِ أَوْ أَتَثْكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّه تَدْعُونَ إِنْ كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ ثُو اللَّهِ إِنَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَاتَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَآءَ وَتَنسَوْنَ مَاتُشْرِكُونَ ﴿ آيِنَانِ بِلا خَلافٍ.

أقول: قرأ الكسائي وحده ﴿ أَرَءَ يُتَكُمُّ ﴾ \_ وما جاء منه (١) إذا كان استفهاماً \_بحذف الهمزة الَّتي بعد الراء، والباقون بثباتها وتخفيفها(٢٠. إلَّا أهل المدينة فإنّهم جعلوها بين بين، فإن كان غير استفهام اتّـفقوا عــلى ثبات الهمزة وتخفيفها إلّا ما رواه وَرَش (٣) في تحقيقها (١) في ستّة مواضع ذكرت في باب الهمزة في القراءات.

مَن حقّق الهمزة، فلأنّه «فَعَلْتَ» من الرؤية، فالهمزة عين الفعل، ومَن خفَّف فإنَّه جعلها بين بين، وهذا التخفيف على قياس التحقيق، ومَن حذف

<sup>(</sup>١) أي: من هذا اللفظ.

<sup>(</sup>٢) وفي مخطوطة: تحقيقها. (٣) وَرَش هو عثمان بن سعيد القرشي المصري القيرواني، ولد عام ١١٠ ه بمصر وتوقّي بـها عام ١٩٧ م، تتلمذ على نافع، وإليه انتهت رئاسة الإقراء في الديار المصريَّة. (غاية النهاية (٤) في الحجريّة: تخفيفها . لابن الجزري: ج ١ ص ٥١ - ٥٢).

الهمزة فعلى غيرمذهب التخفيف، لأنّالتخفيف القياس فيها أن تجعل بين بين كما فعل نافع، وهذا حَذْف، كما قالوا: وَيُلْمَهِ (١١) وكما أنشد أحمد بن يحيى: إن لَم أقاتلْ فَالبِسُونِي يُرْقُعاً (٢)

وقال أبو الأشوَد:

يا با المغيرة رُبّ أمرٍ مُعْضِلٍ

وذكر أنّ عيسى كذلك كان يقرأها<sup>(٣)</sup> ويقوّي ذلك قول الراجز: أرَيْتَ إن جـــاءت بـــه أمْــلُودا مُـــرَجِّلاً ويـــلبس البُـرودا<sup>(٤)</sup> وقال الفرّاء: العرب لها في «أرَايْت» لغتان:

أحدهما: أن يسأل الرجل: أرَائِتَ زيداً بعينِكَ؟ فهذه مهموزة، فاإذا أَوْقَعَتُها على الرجل منه قُلتَ: أرَائِتَكَ على غير هذه الحال؟ تىريد: هـل رأيتَ نفسَك على غير هذه الحال؟ ثمّ يُنتَى ويـجمع، فـتقول للـرجـلَيْن: أرَأَيْتُماكُما، وللقوم: أرَأَيْتُمُوكُمْ، وللـنسوة: أرَأَيْتُكُنّ، وللـمرأة: أرَأَيْتِكِ بخفض التاء، لا يجوز إلاّ ذلك.

والآخر: أن تقول: أرَأَيْتَكَ. وأنت تريد: أُخْيِرني، فتهمزها وتنصب التاء منها وتترك الهمز إن شئت، وهو أكثر كلام العرب، وتترك التاء مفتوحة للواحد والجمع: مؤنّثة ومذكّرة تـقول للـمرأة: أرَأَيـتَكِ زيـداً، وللـنساء: أرَأَيْتَكُنّ زيداً ما فعل، وإنّما تركت العرب التاء واحدة لأنّهم لم يريدوا أن

 <sup>(</sup>١) وَيَلْمُهِ مِضِمَ اللام وكسرها \_: كلمة مركّبة من كلمتَيْن: «ويل» و «لأمّه» وتعني الدعاء على
 الشخص، ثم استعملت في التعجّب والاستحسان.

<sup>(</sup>٢) أنشده ابن جنّى في الخصائص: ج ٣ ص ١٥١.

<sup>(</sup>٣) ذكره النحّاس في إعراب القرآن: ج ٢ ص ٦٦.

<sup>(</sup>٤) نسبه البغدادي إلى رجلٍ من هذيل. راجع خزانة الأدب: ج ١١ ص ٤٢٠.

يكون الفعل منها واقعاً على نفسها، فاكتَفَوْا بذكِرْها في الكاف. ووجّـهوا التاء إلى المذكّر والتوحيد. إذا لم يكن الفعل واقعاً على نفسها.

واختلفوا في هذه الكاف، فقال الفرّاء: موضعها نصب وتأويلها رفع، مثل قولك: دُونَكَ زيداً، فموضع الكاف خفض، ومعناه الرفع: لأنّ المعنى: خُذْ زيداً.

قال الزجّاج: هذا خطأ ولم يقله أحد قبله، قال: لأنّ قولك: أرّأيتك زيداً ما شَأْنُه؟ تصير «أرأيت» قد تعدّت إلى الكاف وإلى «زيد» فـنصب «أرأيت» اسمين، فيصير المعنى: أرأيت نفسك زيداً ما حاله؟ وهذا محال، قال: والصحيح الّذي عليه النحويّون: أنّ الكاف لا موضع لها، والمعنى: أرأيت زيداً ما حالُه؟ والكاف زيادة في بيان الخطاب، وهو المعتمد عليه في الخطاب، ولذلك تكون التاء مفتوحة في خـطاب المـذكّر والمـؤنّث، والواحد والجمع، فتقول للرجل: أرأيتَكَ زيداً ما حالُه؟ بفتح التاء والكاف، وللمرأة: «أرأيتَكِ» بفتح التاء وكسر الكاف لأنّها صارت آخـر مـا فـى الكلمة، وللاثنين: أرأيتكُما، وللجمع: أرأيتَكُم، فتُوحّد التاء، فكما وجب أن توحّدها في التثنية والجمع كذلك وجب أن تذكرها مع المؤنّث، فإن عَدَّيْتَ الفاعل إلى المفعول في هذا الباب صارت الكاف مفعوله، تـقول: رأيتُنِي عالماً بفلانٍ، فإذا سألتَ على هذا الشرطِ قُلْتَ للرجل: أرأيتكَ عالماً؟ وللاثنين: أرَأيتماكما، وللجمع: أرأيتموكم، لأنّ هذا في تأويل: أرَأيتم أنفسَكُم، وللمرأة: أرَأيتِكِ، وللثنتين: أرَأيتُماكما، وللجماعة: أَرَأَيْتُنَّكُنَّ، فعلى هذا قياس هذَيْنِ البابَيْنِ (١).

<sup>(</sup>١) معانى القرآن: ج ٢ ص ٢٤٦ \_ ٢٤٧ ويريد بالبابَيْن: باب أرأيتكم، وباب رأيتني كما ذكر.

قال أبو على الفارسي: لا يخلو أن يكون الكاف للخطاب مجرّداً. ومعنَّى الاسم مخلوعاً منه، أو يكون دالًّا على الاســم مـع دلالتـه عــلى الخطاب، والدليل على أنّه للخطاب مجرّداً من علامة الاسم: أنّه لو كان اسماً وجب أن يكون الاسم الّذي بعده في نحو قوله: ﴿أَرْءَيْتَكَ هَـٰذَا ٱلَّذِي كَرَّمْتَ عَلَيَّ ﴾ (١) وقولهم: أرأيتك زيداً ما صنع؟ هو الكاف في المعنى، ألا تَرى أنّ «رأيت» يتعدّى إلى مفعولَيْن يكون الأوّل منهما هو الثـاني فـي المعنى، وإذا لم يكن المفعول الّذي بعده هو الكاف في المعنى وإنّما هـو غيره وَجَبَ أن يدلّ ذلك على أنّه ليس باسم، وإذا لم يكن اسماً كان حرفاً للخطاب مجرّداً من معنى الاسمية، كما أنّ الكاف في «ذلك» و «هنالك» للخطاب، ومثله: التاء في «أنت» لأنّه للخطاب معرّىً من معنى الاسم، فإذا ثبت أنّه للخطاب معرّىً من معنى الأسماء ثبت أنّ التاء لا يجوز أن تكون بمعنى الخطاب، ألا تَرى أنّه لا ينبغي أن يلحق الكلمة علامتان للخطاب، كما لا يلحقها علامتان للتأنيث، ولا علامتان للاستفهام، فلمّا لم يجز ذلك أُفْرِدت التاء في جميع الأحوال لما كان الفعل لابدّ له من فاعل. وجعل في جميع الأحوال على لفظ واحد، لأنّ ما يلحق الكاف من معنى الخطاب يبيّن الفاعلَيْن، فيخصّص التأنيث من التذكير، والتثنية من الجمع، فلو لحق علامة التأنيث والجمع التاء لاجتمع علامتان للخطاب لما كان يلحق التاء وما يلحق الكاف، وذلك يؤدّى إلى ما لا نظير له، فَرُفِض لذلك. أمر الله تعالى نبيّه مَا الله الله الآية أن يقول لهؤلاء الكفّار الّذين يعبدون الأصنام ﴿أَرَءَيْتَكُمْ إِنْ أَتَكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ ﴾ كما أتى الكافرين من

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٦٢.

قبلكم كَتَادٍ وتَمُودَ وغيرهم ﴿أَوْ أَتَتُكُمُ آلسَّاعَةُ ﴾ وهي القيامة. قال الزجّاج: «الساعة» اسم للوقت الذي يُضْعَق فيه العباد، واسم للوقت الذي يُغت فيه، والمعنى: أَزَايتكم الساعة الّتي وُعِـدْتُم [وعـدكم خ ل] فيها بالبّغث والفناء، لأنّ قبل البعث يموت الخَلْق كلّهم، أتدعون فيها لكشف ذلك عنكم هذه الأوثان الّتي تعلمون أنها لا تقدر أن تنفع أنفسها ولا غيرها؟! أو تدعون لكشف ذلك عنكم الله تعالى الّذي هـو خالقكم ومالككم ومن يملك ضرّكم ونفعكم؟ ودلّهم بذلك على أنّه لا ينبغي لهم أن يعبدوا الله وحده الذي هو خالقهم ومالكهم والقادر على نفعهم وضرّهم.

وقوله: ﴿إِنْ كُنتُمْ صَـٰدِقِينَ﴾ يعني: في أنّ هذه الأوثان آلهة لكم. فبيّن الله لهم بذلك أنّها ليست آلهة. وأنّهم في هذا القول غير صادقين.

وقوله: ﴿ بَلْ إِيَّاهُ تَذْعُونَ ﴾ معنى «بل» استدراك وإسجاب بعد نَفْي، تقول: ما جاءني زيد بل عمرُو. أعلمهم الله تعالى أنّهم لا يَدْعُون في حال الشدائد إلّا إيّاه، لأنّه إذا لحقتهم الشدائد والأهوال في البحار والبراري القفار، التجأوا فيه إليه وتضرّعوا لديه، كما قال: ﴿ وَجَاءَهُمُ ٱلْمُوجُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَظَنَّوا أَنَّهُمْ أُحِيطً بِهِمْ دَعَوا آللَّهَ مُخْلِصِينَ ﴾ (١) وفي ذلك أعظم الحُجَج عليهم، لأنهم عبدوا الأصنام.

وقوله: ﴿فَيَكْشِفُ مَاتَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَآءَ﴾ معناه: يكشف الضرّ الّذي من أجله دعوتم، وهو مجاز كقوله: ﴿وَشَـٰئِلِ ٱلْقَرْيَةَ﴾ (٢) ومعناه: واسأل أهل القرية. ۷٥

وقوله: ﴿وَتَنسَوْنَ مَاتُشْرِكُونَ﴾ معنى ﴿تَنسَوْنَ﴾ يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: أن يكون بمعنى: تتركون ما تشركون بالله. الثاني: أنّكم في تروي ككم دعاء هم بمنزلة مَنْسِيهم. وهذا اللّذي احتج الله به على الكفّار دلالة على صحة الاحتجاج في الدين على كلّ من خالف الحقّ، لأنّه لو كان الاحتجاج لا يجوز ولا يفضي إلى الحقّ لما احتج به على عباده في كتابه. وإنّما قال: ﴿إِنْ شَاءَ﴾ لأنّه ليس كلّ ما يدعون لكشفه يكشفه عنهم، بل يكشف ما يشاء من ذلك ممّا تقتضيه المصلحة وصواب التدبير، وتوجبه الحكمة. والاستثناء راجع إلى «العذاب» دون «الساعة» لأنّه لله لا تُكْشف ولا مَحيص عنها.

قوله تعالى:

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَاۤ إِلَىٰٓ أُمَمٍ مِن قَلْلِكَ فَأَخَذْنَـٰهُم بِالْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّآءِ لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُونَ۞ فَلُولآ إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَنكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَـٰنُ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿۞ آيتان.

أقول: أعلم الله تعالى نبيّه وَ الله الله الله الله الله الرسل الرسل قبله إلى أقوام بلغوا من القسوة إلى أن أخِذُوا بالشدّة في أنفسهم وأموالهم ليخضعوا ويَنْزِلُوا لأمر الله لأنّ القلوب تخشع والنفوس تضرع عند ما يكون من أمر الله في البأساء والضرّاء، وقال قوم (١١): البأساء: الجوع، والضرّاء: النقص في الأموال والأنفس. والبأساء: من البأس والخوف، والضرّاء: من الضرّ، وقد يكون البأساء من البؤس، فأعلمه الله: أنّه أرسل إلى أمّم وأخذها بالبأساء والضرّاء فلم تَخْشع ولم تَضْرع.

<sup>(</sup>١) كالزجّاج في معاني القرآن: ج ٢ ص ٢٤٨.

وقال: ﴿لَمَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُونَ﴾ ومعناه: لكي يتضرّعوا، وقيل: معناها الترجّي للعباد، كما قال: ﴿لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ﴾ (١) قال سيبويه (١٠). المعنى: إذْهبًا أنتما على رجائكما والله عالم بما يكون من وراء ذلك.

وقوله: ﴿ فَلَوْلا ٓ ا إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُوا ﴾ معناه: هلّا إذ جاءهم بأسنا تضرّعوا ﴿ وَلَكِنِ فَسَتْ قُلُونِهُمْ ﴾ أي: أقاموا على كفرهم. قال الفرّاء: كلّما رأيت في الكلام «لولا» ولم تَن بعدها اسماً فهي بمعنى «هـلا» كقوله: ﴿ لَوْلآ أَخُو تَنِيَ إِنَى أَجُلٍ قَرِيبٍ ﴾ (٣) و ﴿ فَلَوْلآ إِنْ كُنتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ ﴾ (٤) وإذا كان بعدها اسم فهي بمعنى «لو» الّتي تكون في جوابها اللام، و «لوما» فيها ما في «لولا» من الاستفهام والخبر (٥).

وقد أُخبر الله في هذه الآية أنّ الشيطان هو الّذي يزيّن الكفر للكافر، بخلاف ما يقول المجبّرة من أنّ الله هو المريّن لهم ذلك. وفيها حجّة على من قال: إنّ الله لم يرد من الكافر الإيمان، وإنّه أرسل الرّسُل ينبّه عليهم، وعلى مَن زعم أنّ أخْذَه الكافرين بالبأساء والضرّاء في الدين ليس كما أراد من صلاحهم، لأنّه بيّن الله إنّما فعل بهم ذلك ليتضرّعوا، وهذه لام الغرض، لأنّ الشكّ لا يجوز عليه تعالى،

و ﴿يَتَضَرَّعُونَ﴾ معناه: يتذلّلون. يقال: ضَرَعَ فلانٌ لفلانٍ إذا بَـخَعَ له وسألّه أن يعطيه. وفلانٌ ضارعٌ أي: نَحِيف.

قوله تعالى:

فَلَمَّا نَسُوا مَاذُكِرُواْ بِهِ. فَتَخْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَىْءٍ حَتَّىٰ إِذَا قَرِحُواْ بِمَا أُوتُواْ أَخَذْنَنهُم بَغْتَةً قَإِذَا هُم مُمُنلِسُونَ ۞ فَقُطعَ دَابِرُ ٱلقَوْمِ الَّذِينَ طَلَمُواْ وَٱلْحَنْدُ لِلّهِ رَبِّ

<sup>(</sup>١) طه: ٤٤. (٢) الكتاب: ج ١ ص ٣٣١. (٣) المنافقون: ١٠.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن: ج ١ ص ٣٣٤.

<sup>(</sup>٤) الواقعة: ٨٦.

الجزء السابع، سورة الأنعام. الآية: ٤٤ و ٤٥ \_\_\_\_\_\_\_ ٧٧

ٱلْعَـٰلَمِينَ ۞ آيتان.

أُقُول: قُراً ابن عامر وأبو جعفر وورَش «فتّحنا» وفي الأعراف(١١): «لفتّحنا» وفي الأعراف(١١): «لفتّحنا» وفي الانبياء (٢١: «ففتّحنا أبواب السماء» بالتشديد فيهنّ، وافقهم رَوْح في الأنبياء والقمر، الباقون بالتخفيف فيهنّ. مَن ثقّل أراد التكثير، ومَن خفّف أراد الفعل مرّة واحدة.

بين الله تعالى بهذه الآية أنّ هؤلاء الكفّار لمّا لم ينتفعوا بالبأساء والضرّاء على ما اقتضت مصلحتهم، ونسوها أي: تركوها فصارت في حكم المنسيّ ابتليناهم بالتوسعة في الرزق ليرغبوا بذلك في نعيم الآخرة، ويتنبّهوا عليه، فيطيعوا ويرجعوا عمّا هم عليه، فلمّا لم ينجع ذلك فيهم ولم يزيدوا على (<sup>1)</sup> الفرح بما أوتوا، ولم يتعظوا ولم ينفعهم الزجر بالضرّاء والسرّاء ولا الترغيب بالتوسعة والرخاء أحللنا بهم العقوبة ﴿بَغْتَةً﴾ أي: مفاجأةً من حيث لا يشعرون.

﴿فَإِذَا هُمُمُّتِلِسُونَ ﴾ قال الزجّاج: «المُثلِس »الشديد الحَشرة، و «البائس» الحزين. وقال البُحبّائي: معنى الحزين. وقال البُحبّائي: معنى ﴿مُّتِلِسُونَ ﴾: آيسون. وقال الفرّاء: «المبلس» المنقطع الحجّة. قال رُوَّبة: وحَضَرَتْ يوم خَمِيس الأخْماش وفي الوجوه صُفْرَةٌ وإِبْلاسْ (٥) وقال مجاهد: الإبلاس: السكوت مع اكْتِئاب.

وقوله: ﴿ كُلِّ شَىءٍ﴾ المراد به التكثير دون العموم، وهو مـــثل قــوله: ﴿ وَأُوتِيَتُ مَن كُلِّ شَـىءٍ﴾ (٦) وكقول القائل: أكلنا عنده كلّ شيء، و: رأينا معه [منه] كلّ خير، وكما يقال: هذا قول أهل العراق وأهل الحجاز. ويراد

به قول أكثرهم، وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَرَيْنَـهُ ءَايَـتِنَا كُلَّهَا﴾ (١) وكلّ ذلك يراد به الخصوص وموضوعه التكثير والتفخيم. وإذا علمنا فيالجملة \_بالعقل \_ أنّ هذه الآيات مخصوصة فلا ينبغي أن يعتقد فيها تخصيص شيء بعينه، وليس علينا أكثر من أن نعتقد أنّهم أوتوا خيراً كثيراً، وفتح عليهم أبواب أشياء كثيرة كانت متغلّقة عليهم، وليس يلز منا أكثر من ذلك.

فإن قيل: الّذي يسبق إلى القلوب غير ما تأوّلتم عليه، وهو: أنّ الله إنّما فتح عليهم أبواب كلّ شيء ليفرحوا ويمرحوا ليستحقّوا العقاب!!

قلنا: الظاهر وإن كان كذلك انصرفنا عنه بدليلٍ، كما انصرفنا عن قوله: ﴿ أَلَّ حُمَّنُ عَلَى اَلْعَرْشِ اَسْتَوَى ﴾ (٢) وعن قوله: ﴿ وَجَآ ءَ رَبُّكَ ﴾ (٣) وعن قوله: ﴿ وَجَآ ءَ رَبُّكَ ﴾ (٣) وعن قوله: ﴿ وَأَمِنتُم مَّن فِي السَّمَآ ءِ ﴾ (١) فكما يجب أن نترك هذه الآيات وإن كان ظاهرها التشبيه فكذلك ترك ما ظاهره يوجب إضافة القبيح إليه تعالى وينافى عَدْله، ونعدل إلى ما يليق بحكمته وعَدْله.

وقوله: ﴿فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ﴾ معناه: اُخِذ الَّـذي يَـدُبُرُهم ويَدْبِرُهم، لغتان بضمّ الباء وكسرها، وهو الَّذي يكون في أعقابهم.

وروي عن عبدالله أنّه قال: «من الناس من لا يأتي الصلاة إلّا دُبْرِياً» بضمّ الدال، يعني: في آخر الوقت، هذا قول أصحاب الحديث<sup>(٥)</sup> وقال أبو زيد: «إلّا دَبْرِياً» بفتح الدال والباء<sup>(٢)</sup>.

ثمّ حمد الله تعالى نفسه بأن استأصل شأفتهم(٧) وقطع دابرهم بقوله: ﴿وَٱلْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْمُنكَبِينَ﴾ لأنّه تعالى أرسل إليهم وأنظرهم بعد

<sup>(</sup>١) طه: ٥٦. (٢) طه: ٥. (٣) الفجر: ٢٢. (٤) الملك: ١٦ و١٧.

<sup>(</sup>٥) ذكره ابن الأثير في النهاية: ج ٢ ص ٩٧ و٩٨.

<sup>(</sup>٦) النوادر في اللغة: ص ٢٥٨. (٧) استأصل الله شأفته، أي أزاله من أصله .

كفرهم. وأخذهم بالبأساء والضرّاء والنعمة والرخاء. فبالغ في الإنـذار والإمهال. فهو محمود على كلّ حال.

قوله تعالى:

قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَـٰرَكُمْ وَخَتَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُم مَّنْ إِلَـٰهُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِهِ اَنظُرْ كَيْفَ نُصَـرِفُ اَلاَّيْنَتِ ثُمَّ هُمْ يَصْدِفُونَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: روى وَرَش: ﴿بِهُ أُنظُرَ﴾ بضمّ الهاء، الباقون بكسرها.

قال أبو عليّ: مَن كسر الهاء حذف الياء الّتي تلحق الهاء في نحو: «به انظر» (۱) لالتقاء الساكنيْن وألفاً من «انظر» ومن قرأ بضمّ الهاء فهو على قول من قال: ﴿فَضَشْفَنَا بِهُو وَبِدَارِهُو﴾ (۲) فحذف الواو لالتقاء الساكنَيْن، كما حذف الياء في «بهي» لذلك، فصار ﴿يهُ انْظُرُ ﴾ وممّا يحسن هذا الوجه أنّ الضمّة فيه مثل الضمّة في ﴿أَنْ اقْتُلُوا ﴾ (۱) ﴿أَو انقُصْ ﴾ (٤) ونحو ذلك. وقوله: ﴿أَرَءَ يُتُمُ إِنْ أَخَذَ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُم ﴾ ثمّ قال: ﴿يَأْتِيكُم بِهِ ﴾ قال أبو الحسن (٥): هو على السمع أو على ما أخذ منكم (۱). وقال الفرّاء: الهاء كناية عن «الهدى».

أمر الله تعالى نبيّه للله الله الله الكفّار: ﴿أَرَءَ يُتُمْ إِنْ أَخَذَ اللّهُ سَمْعَكُمْ﴾ أي: أصفكم ﴿وَأَبْصَـٰرَكُمْ﴾ أي: أعْماكم، تقول العرب: أخذ الله سمع فلان وبصره، أي: أصمّه وأعْماه ﴿ وَخَتَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُم﴾ بأن سلب ما فيها من العقول الّتي بها يتهيّأ لكم أن تؤمنوا بربّكم وتتوبوا من ذنوبكم،

<sup>(</sup>١) في الحجريَّة: «بهِ عيب».

<sup>(</sup>۳) النساء: ٦٦.

<sup>(</sup>۲) القصص: ۸۱.(٤) المزمّل: ٣.

<sup>(</sup>٥) وهو الأخفش سعيد بن مَسْعَدة البلخي المجاشعي النحوي المعروف.

<sup>(</sup>٦) في الحجريّة كتب بين السطور: كناية عن السمع أُو عمّا أُخْذ منكم .

وَوَسَمها بِسِمَة من يكون خاتمة أمره المصير إلى عذاب النار، فسلو فعل ذلك بكم، هل من إله غير الله يأتيكم بهذا الذي سلبكم الله إيّاه؟! وهل يقدر على ذلك إله غير الله؟! [فكما لا يقدر على ذلك غير الله](١) فكذلك يجب أن لا يعبدوا سواه، القادر على جميع ذلك.

وقوله: ﴿ أَنظُرُ كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلأَبَـٰتِ ثُمَّ هُمْ يَصْدِفُونَ﴾ تنبيه للعباد على هذه الآية وعلى أنه لا يستحق العبادة سواه تعالى، ثمّ بيّن أنّهم مع ظهور هذه الآيات ﴿ يَصْدِفُونَ ﴾ أي: يُعْرِضون عن باطنها والفكر فيها, يقال: صَدَفَ عنه اذا مال عنه.

وفي الآية دليل على أنّ الله قد مكّنهم من الإقبال على ما ورد عليهم من البيان، وأنّه لم يخلق فيهم الإعراض عنه ولا حملهم عليه، ولا أرادَه منهم، ولا زَيّنه لهم، لأنّه لو كان فعل شيئاً من ذلك لم يكن لتعجيبه من ذلك معنمً.

قوله تعالى:

قُلْ أَرَءَيْتَكُمْ إِنْ أَتَــٰكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ بَغْتَةً أَوْ جَهْرَةً هَلْ يُهْلَكُ إِلَّا الْقَوْمُ ٱلطَّـٰلِمُونَ ۞ آية.

أقول: أُمر الله تعالى نبيته ﷺ أن يخاطب كفّار قومه، ويقول لهم: ﴿أَرَءَيْنَكُمْ إِنْ أَتَلِكُمْ عَذَابُ اللّهِ بَغْتَةً أَوْ جَهْرَةً﴾ والبَغْتَة: المفاجأة، وهو أن يأتيهم العذاب وهم غافلون غير متوقّعين لذلك ﴿أَوْ جَهْرَةً﴾ أي: وهم شاهدون له ومعاينون نزوله، وقال الحسن: البَغْتَة: أن يأتيهم ليلاً، و﴿جَهْرَةً﴾ نهاراً.

(١) لم يرد في الحجريّة.

ثمّ قال: ﴿ هَلْ يُهْلَكُ ﴾ بهذا العذاب ﴿ إِلَّا ٱلْقُوْمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ الكافرون الذين يكفرون بالله ويفسدون في الأرض. وهل ينجو منه إلّا المؤمنون العابدون لربّهم، ومتى هلكفيهم أطفال أوقوم مؤمنون فإنّما يهلكون امتحاناً. ويعوّضهم الله على ذلك أعواضاً كثيرة يصغر ذلك في جنبها، فجعل ذلك تحذيراً من المقام على الكفر، وترغيباً في الإيمان والنجاة من العذاب.

قوله تعالى:

وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ فَمَنْ ءَامَنَ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَخْزَنُونَ ۞ وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِـــَّايَسْتِنَا يَمَشُّهُمُ ٱلْعَذَابُ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ۞ آيتان بلا خلاف.

أقول: بين الله تعالى في هاتئين الآيتين أنّه لا يبعث الرُسُـل أربـاباً يقدرون على كلّ شيء يُسْألون عنه من الآيات أو يخترعونه. بـل إنّـما يرسلهم لما في ذلك من المصلحة لهم و(١) منبّهين على ما في عقولهم من توحيد الله وعدله وحكمته، مبشّرين بـثواب الله لمـن آمـن بـه وعـرفه، ومخرّفين لمن أنكره وجحده.

ثمّ أخبر أنّ المُؤسّل إليهم ممكّنون غير مُجْبَرين ولا مضطرّين، ودلّ على أنّه غير مُخبِر الله على أنّه غير مُخبِر لشيء من أفعالهم فيهم، وأنّ الأفعال لهم، هم يكتسبونها بما خلق الله فيهم من القدرة، وأنّه قد هداهم وبين لهم وبشّرهم وأنذرهم، فَمَن آمن أثابه ومَن عصاه عاقبه. ولو كانوا مجبورين على المعاصي مخلوقاً فيهم الكفر ولم يجعل فيهم القدرة على الإيمان لما كان للآية معنىً.

<sup>(</sup>١) و الظاهر زيادة الواو.

## قوله تعالى:

قُل لاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَ إِنِ اللّهِ وَلاَ أَعْلَمُ الْغَنْبِ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّى مَلَكُ إِن أَشِيعُ إِلاَ مَا يُوحَى إِلَى قُلُ هَلْ يَسْتَوِى الْأَعْمَى وَ الْبَصِيرُ أَفَلا تَتَفَكُّونِ وَنَ فَيَ الْبَعَلَا خلاف. أقول: أمر الله تعالى نبيته محمداً وَالنَّيُ اللّهِ اللهِ اللهُ ال

وبيّن لهم أنّ المّلَك من عند الله، والوّخي: هو البيان الّذي ليس بإفصاح الإشارة والدلالة لأنّ كلام الملك كان له على هذا الوجه، وإنّما أمره بأن يقول ذلك لئلًا يدّعوا فيه ما ادّعت النصارى في المسيح، ولسُلًا يمنزلوه منز لة خلاف ما ستحقّه.

ثمّ أمره بأن يقول لهم: ﴿ هَلْ يَسْتَوِى آلاَّعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾ أي: هـل يستوي العارف بالله تعالى وبدينه العالم به مع الجاهل به وبدينه، فـجعل «آلاَّعْمَى» مثلاً للجاهل، و «آلْبَصِير» مثلاً للعارف بالله ونبيّه، هـذا قـول الحسن والجُبّائي.

وقال البلخي: معناه: هل يستوي من صدق على نفسه واعترف بحاله النبي هو عليها من الحاجة والعبودية لخالقه، ومن ذهب عن البيان وعمي عن الحق ﴿أَفَلاَ تَتَفَكَّرُونَ﴾ فَتُنْصِفوا من أنفسكم وتعملوا بالواجب عليكم من الإقرار بوحدانيته تعالى ونَفْي الشركاء والتشبيه عنه، وهذا وإن كان لفظ الاستفهام فالمراد به الإخبار أي: أنهما لا يستويان.

وقال مجاهد: ﴿ ٱلْأَعْمَىٰ ﴾ الضالّ ﴿ وَٱ لْبَصِيرُ ﴾ المهتدي.

ثمّ قال: ﴿ أَفَلَا تَتَفَكَّرُونَ ﴾ تنبيهاً لهم على أنّ الفكر في ما يدعوهم إلى معرفته ويدلّهم عليه من آياته وأمثاله الّتي بيّنها في كتابه، للفرق بين الحقّ والباطل، والكافر والمؤمن.

وقال الحسن ﴿لاَّ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَ آئِنُ اللَّهِ ﴾ يعني: حزائن الغيب اللّه عني عني: حزائن الغيب الله ﴿ وَلاَ أَعْلَمُ ٱلْفَيْبَ ﴾ متى يأتيكم العذاب ﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّى مَلَكٌ ﴾ من ملائكة الله، وإنّما أنا بَشَر تعرفون تَسَبي، ولكنّي رسولالله يُوحى إليَّ، ولا ﴿ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِليَّ، ولا ﴿ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَيَّ ولا أَوْدّي إِلَا ما يأمرنى بأدائه.

واستدلَّ الجُبّائي والبلخي وغيرهما بهذه الآية على أنّ الملائكة أفضل من الأنبياء، لأنّه قال: ﴿وَلآ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّى مَلَكُ ﴾ فلولا أنّ الملائكة أفضل وأعلى منزلةً ما جاز ذلك. وهذا ليس بشيء، لأنّ الفضل الذي هو كثرة الثواب لا معنى له هاهنا، وإنّما المراد ﴿وَلاۤ أَقُولُ إِنِّى مَلَكُ ﴾ فأشاهِد من أمرالله وغيبه عن العباد ما يشاهده الملائكة المقرّبون المختصّون بملكوت الملكوت، خل] السماوات وإن لم يكن في ذلك استحقاق ثواب زائد.

قوله تعالى:

وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُخشَرُواْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُم مِن دُونِهِ. وَلِئً وَلَا شَفِيعٌ لِّعَلَّهُمْ يَتُقُونَ ۞ آية بلا خلاف.

أُفُول: أمر الله تعالَى نبيّه ﷺ أن ينذر بهذه الآيات أي: يخوّف بها مَن هو مقرّ بالبّغث والنُشُور من المؤمنين، ومَن يقرّ بذلك من الكفّار ويـعتقد أنّه لا معونة عند الشركاء يومئذٍ. لأنّ الأمر هناك له تعالى وحده، وقد كان خَلْقٌ من مشركي العرب يعتقدون ذلك، فأمر الله أن يخصّ هؤلاء بالإنذار. لأنّ الحجّة لهم ألزم وإن كانت لازمةً للجميع.

وقوله: ﴿يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوٓاْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ﴾ أي: يـعلمون ذلك. فــهم خائفون منه. أي: عاملون بما يؤدّيهم إلى السلام عنده.

وقال الفرّاء: يخافون الحَشْر إلى ربّهم علماً بأنّه سيكون، فلذلك فسّر المفسّرون ﴿يَخَافُونَ﴾ بمعنى: يعلمون.

وقال الجُبَائي: أمر الله أن يخوّف بالعقاب من هو خانف، لأنّد الله للما أعلمهم أنّ الله يعذّبهم بكفرهم إذا حُشِروا كانوا يخافون الحَشْر، لكونهم شاكّين فيما أخبرهم به النبي تَلْمُشِئِقَةً من الحشر والعذاب، وكانوا يخافون ذلك لشكّهم فيه وإن كانوا غير مؤمنين. والأوّل قول البلخي والزجّاج.

وقوله: ﴿لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلَيٌّ﴾ ومَن يدفع عنهم ما يريد الله إِنْزاله بهم من عذابه وعقوباته ﴿وَلَا شَفِيعٌ﴾، يدفع بشفاعته عنهم مـا يــريد الله إنْزاله بهم من ذلك على ما قالت النصارى: إنّهم أبناء الله وأحبّاؤه.

وقوله: ﴿لَّعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ﴾ أي: لكي يتّقوا معاصيه. والهاء في قوله: ﴿يِهِ﴾ قال الزجّاج: راجعة إلى القرآن. وقال الجُبّائي: راجعة إلى العذاب. وقـال البلخى: راجعة إلى الإنذار.

قوله تعالى:

وَلاَ تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَوْةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجَهَهُ مَاعَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَىٰءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَیْءٍ فَتَطُرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ اَلظَّبِلِمِينَ ﴿ثُنِّ آيَة بلا خلاف.

أقول: قرأ ابن عامر بالْغُدُوةِ هنا وفي الكهف(١) بضمّ الغين وإسكان

<sup>(</sup>١) الآية: ٢٨.

الدال وإثبات واو بعدها، الباقون بفتح الغين والدال وإثبات ألفٍ بعد الدال.

سبب نزول هذه الآية ما رواه ابن مسعود وغيره: أن مَلاً من قريش (۱) وقال الفرّاء: من الكفّار، منهم عُبَيْنَة بن حصين قالوا: يا رسول الله، لو نحّيت هؤلاء عنك لأَتاك أشراف قومك وأسلموا، وكان ذلك خديعةً منهم له، وكان الله تعالى نبيّه أن ﴿لا تَطْرُدِ الّذِينَ يدعون رَبَّهُم بِالغَدَوْةِ والعَشِيّ﴾ يعني: أنّه نهاه عن طردهم لأنّهم يريدون بإسلامهم ودعائهم وجه الله.

قال الضحّاك: ﴿يدعون ربّهم بالفَدّوٰة والعَشِيّ﴾ يعني بـذلك الصـلاة المفروضة في هذّين الوقتَيْن. وقال إبراهيم: هم أهل الذِكْـر. وقـال قـوم: الدعاء هاهنا هو التحميد والتسبيح.

وقوله: ﴿يريدون وجهه﴾ شهادة للمعنيّين بالآية بالإخلاص، وأنّـهم يريدون بعبادتهم الله خالصاً.

وقال البلخي: قراءة ابن عامر غلط، لأنّ العرب إذا أدخلت الألف واللام قالت: الغَدّاة، يقولون: رأيتُكَ بالغَدّاة، ولا يقولون: بالغُدْوة، فإذا نزعوا الألف واللام قالوا: رأيتُكَ غُدْوَةً، وإنّما كُتِبَت بالواو في المصحف كما كتبوا «الصلوة» و «الزكوة» و «الحياوة» كذلك.

قال أبو عليّ الفارسي: الوجه «الغَدَاة» لأنّها تستعمل نكرة وتـتعرّف باللام، فأمّا «غُدْوَة» فمعرفة أبداً، وهو عَلَم صِيغ له. قال سيبويه: «غُدُوَة» و«بُكْرَة» جُعِلَ كلّ واحدٍ منهما اسماً للجنس<sup>(۲)</sup> كما جـعلوا «أمّ حُـبَيْن»

 <sup>(</sup>١) في مخطوطة: أو من الكفّار منهم عيينة بن حصين الفزاري دخلوا على النبيّ وعنده بلال وسلمان وضهيب وعمّار، فقال عيينة: يا رسول الله ...

<sup>(</sup>٢) في المصدر: للحين .

اسماً لدابّةِ معروفةِ <sup>(١)</sup> كذلك هذا<sup>(٢)</sup>.

ووجه قراءة ابن عامر: أنّ سيبويه قال: زعم الخــليل أنّــه يــجوز أن تقول: أنيتُك اليوم غُدُوةً وبُكْرَةً. فجعلها بمنزلة «ضَحْوَة»(٣).

وقوله: ﴿فَتَطُوْدَهم﴾ نصب الدال لأنّه جواب النّفْي فــي قــوله: ﴿مــا عليك من حسابهم﴾ ونصب ﴿فَتَكونَ﴾ لأنّه جواب لقــوله: ﴿ولا تَـطُودِ الّذين ... فتكون من الظالمين﴾.

﴿ما عليك من حسابهم من شيء﴾ قال قوم: يعني: من حساب رزقهم في الدنيا، ليس رزقهم في يدك، ولا رزقك في أيديهم، بل الله رازق الجميع. وقال المُبتائي \_ وهوالأظهر \_ : ماعليك من أعمالهم، ولا عليهم من أعمالك، بل كلّ واحدٍ يؤاخذ بعمله، ويُجازى على فعله، لا على فعل غيره.

وقوله: ﴿ فَتَطُرُدُهُم فَتَكُونَ مِنَ الظّالَمِينَ ﴾ إخبار منه تعالى أنّه لو طرد هؤلاء تقرّباً إلى الكُبّراء منهم كان بذلك ظالماً، والنبي اللّيَّا اللّيَّا وإن لم يُقْدِم على القبيح جاز أن يُنْهى عنه، لأنّه قادر عليه ولمكان النّهْي والرّجر يمتنع منه، كما قال تعالى: ﴿ لئن أَشْرِكْت ليحبطن عملك ﴾ (٤) وإن كان الشرك مأموناً منه.

قوله تعالى:

وَكَذَالِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لِيَقُولُواْ أَهْتَوُلآءِ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّن بَيْنِنَا أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّـٰكِرِينَ ۞ آية بلا خلاف.

أُقُول: معنى الآية: أنّه تعالى أخبر أنّه يـمتحن (٥) الفـقراء بـالأغنياء. والأغنياء بالفقراء، فيختبر صبر الفقراء على ما يرون من حـال الأغنياء

<sup>(</sup>۱) في المصدر: «للدابّة معرفة». (۲) الكتاب: ج ٣ ص ٢٩٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٩٤. (٤) الزُمَر: ٦٥. (٥) في نسخة: «ابتلي».

وإعراضهم عنهم إلى طاعة الرُسُل، ويختبر شكر الأغنياء وإقرار هم لمن يسبقهم من الفقراء والموالي والعبيد إلى الإيمان بالرياسة في الدين والتقدّم فيه.

وقوله: ﴿لِتَقُولُوا أَهَوُلاء منَّ الله عليهم من بيننا ﴾ فليس المراد باللام الغرض، لأنَّ الله لو قصد ذلك لكان قد قصد بما فعل أن يقولوا بهذا القول فيكفروا به ويعصوا، ويتعالى الله عن ذلك فكيف يقصده؟! وقد عابّه ولاعابَهَم به، لكن اللام لام العاقبة، والمعنى: أنّي فعلت ذلك بهم ليصبروا ويشكروا، فكان عاقبة أمرهم أن قالوا: ﴿أَهَوُلاء منَّ الله عليهم من بيننا ﴾ ومثله قوله: ﴿فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدوًا وحَزَناً ﴾ (١) وقال الشاعر:

فأُمّ سِماك فَلِا تَجْزَعي فللشكل ما تَلِدُ الوالده(٢)

والّذي قال: ﴿أَهَوَلاء منَّ الله عليهم من بيننا﴾ هو عُيئينة بن حصين وأصحابه، وقال الرّجاج: أي: ليقول الكُبّراء: ﴿أَهَوْلاء منَّ الله عليهم من بيننا﴾ أي: ليكون ذلك آيةً بيّنةً أنّهم اتّبعوا الرسول وصبروا على الشدّة في حال شديدة.

وقال أبو عليّ الجُبّائي: معنى قوله: ﴿ فتنّا بعضهم ببعض ﴾ أي: شدّدنا التكليف على أشراف العرب وكُبّرائهم بأن أمرناهم بالإيمان برسول الله، وبتقديم هؤلاء الضعفاء على نفوسهم لتقدّمهم إيّاهم في الإيمان، وكونهم أفضل عند الله، وهذا أمر كان شاقاً عليهم، فلذلك سمّاه الله فتنة.

وقوله: ﴿لِيقولُوا أَهَوُلاء منَّ الله عليهم من بيننا﴾ أي: فعلنا هذا بهم ليقول بعضهم لبعض على وجه الاستفهام منه لا على وجه الإنكار:

<sup>(</sup>١) القصص: ٨.

 <sup>(</sup>٢) لسماك بن عمرو الباهلي من أبيات قالها لمّا خُير بين أن يُقتل هو أو أخوه مالك. راجع خزانة الأدب: ج ٩ ص ٣٤٥ وفيه:

﴿ أَهُولاء منَّ الله عليهم من بيننا﴾ يعني: بالإيمان، إذ رَأوا النبيَ اللَّيْتُكُ يقدّم هؤه لاء عليهم ويفضّلهم، وليرضوا بذلك من فعل رسولالله، ولم يجعل هذه الفتنة والشدّة في التكليف ليقولوا ذلك على وجه الإنكار، لأنّ إنكارَهم لذلك كُفُرُ بالله ومعصيته له، والله تعالى لا يريد ذلك ولا يرضاه، لأنّه لو أراد ذلك منهم وفعلوه كانوا مطيعين له لا عاصين، وقد ثَبُت خلافه.

وقوله: ﴿ أَلَيسَ الله بأعلم بالشاكرين﴾ معناه: أنّ الله تعالى أعـلم بالشاكرين له ولِنِعَمِهِ من خَلْقه فيجازيهم على ذلك بما يستحقّونه من الثواب والتعظيم والإجلال. والشاكرون المعنيّون بالآية هم هؤلاء الضعفاء، ويدخل معهم في ذلك سائر المؤمنين.

فإن قيل: فعلى هذا الوجه الّذي ذكرتموه قد وجد من الكفّار القـول على ما أراده فيجب أن يكونوا مطيعين!

قلنا: ليس في الآية ذلك وأنهم على أيّ وجد قالوه: على وجه الإنكار أو على وجه الانكار وجه أو على وجه الاستفهام، وإنّما بيّن أنّه فعل بهم ليقولوا ذلك على وجه الاستفهام لا على وجه الإنكار، فإن كانوا قالوه على ما أراده الله فهم مطيعون، وإن قالوه مُنكرين فهم عُضاة، فلمّا علمنا أنّ الله تعالى ذمّهم بهذا القول علمنا أنهّم لم يقولوه على وجه المراد منهم، إنّما قالوه على خلاف ما أريد منهم.

قوله تعالى:

وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِــَّايَنِتِنَا قَقُلْ سَلَنمُ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ أَنْكُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ شُوءًا بِجَهَلَةٍ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ، وأَصْلَحَ فَأَنْتُهُ غَفُورُ رَّحِيمُ ۞ آية .

أقول: قرأ ابن عامر وعاصم ويعقوب: ﴿أَنَّهُ مَن عَمِلُ … فأنَّهُ غـفور

رحيم﴾ بفتح الهمزة فيهما، وافقهم أهل المدينة في الأولى منهما، الباقون بالكسر فيهما.

قال أبو علي الفارسي: مَن كسر ﴿أنّه ﴾ الأولى جعلها تفسيراً ﴿للرحمة ﴾ كما أنّ قوله: ﴿لهم مغفرة وأجر عظيم ﴾ (١) تفسير للوَعْد، وأمّا كسر «إنّ» في قوله: ﴿فإنّه غفور رحيم ﴾ فلأنّ ما بعد الفاء حكمه الابتداء، ومن ثمّ حمل قوله: ﴿ومَن عادَ فينتقم الله منه ﴾ (١) على إرادة المبتدأ بعد الفاء وحذفه.

ومَن فتح «أنّ» في قوله: ﴿أنَّه﴾ ﴿فَأَنَّهُ﴾ جَعَل «أنّ» الأولى بدلاً من ﴿الرحمة﴾ كأنّه قال: كَتَب ربّكم على نفسه الرحمة: أنّه مَن عَمِل منكم. وأمّا فتحها بعد الفاء ﴿فائّه غفور رحيم﴾ فعلى أنّه أضمر له خبراً تقديره: فله أنّه غفور رحيم، أي: فله غُفْرانه، أو أضمر مبتدأً تكون «أنّ» خبره، كأنّه قال: فَأَمْرهُ أنّه غفور رحيم.

وأمّا قراءة نافع كتب ﴿أَنّه﴾ ﴿فَإِنّه﴾ [بفتح الأولى وكسر الثانية] فالقول فيهما ﴿أَنّه﴾ أبدل من ﴿الرحمة﴾ واستأنف ما بعد الفاء. قال سيبويه: بَلَفنا أنّ الأعَرج قرأ: ﴿أنّه مَن عَمِلَ ... فإِنّه غفور رحيم﴾ ونظيره قول ابن مُقْبِلِ:

وأنّي إذا مَلَّتْ رِكابي مُناخَها فإنّي على حظّي من الأمرجامة (٣) يريد: أنّ قوله: «وأنّي إذا مَلّت رِكابي» محمول على ما قبله، كما أنّ قوله: ﴿أنّه مَن عَمِلَ﴾ محمول على ما قبله، وقوله: «فإنّي على حظّي» مستأنف مثل قوله: ﴿فإنّه غفور رحيم﴾ مستأنف به، منقطع عمّا قبله.

<sup>(</sup>٣) راجع الكتاب: ج ٣ ص ١٣٣ ـ ١٣٤.

قال الفرّاء \_ واختاره الزجّاج \_ : ويبجوز أن يبحمل ﴿فأنَّهُ على التكرار، قال: لأنّ «الكتاب» يحتاج إلى «أنّ» مرّة واحدة، ولكنّ الخبر هو موضعها، فلمّا دخلت في ابتداء الكلام أعيدت إلى موضعها، كما قال: ﴿أَيَعِدُكم أَنّكم مُخْرَجون﴾ (١) فلمّا كان موضع «أنّ»: ﴿أَيَعِدُكم أَنّكم مُخْرَجون إذا مِتّمُ وخلت في أوّل الكلام وآخره، ومثله: ﴿ كُتِبَ عليه أنّه من تولاه فأنّه يُضِلَّهُ ﴾ بالفتح (٢) ومثله: ﴿ أَلّم يَعْلَمُوا أَنّه مَن يُحادِدِ الله ورسوله فأنّ له ﴿ (٣) قال: لك أن تكسر «أنّ» بعد الفاء في هذه الأحرف.

قال أبو عليّ: هذا غير صحيح، لأنّ «مَن» لا يخلو من أن تكون للجزاء الجازم الذي في اللفظ عليه [علّته] أو تكون موصولة، ولا يجوز أن يقدّر التكرار مع الموصولة لوّ كانت موصولة لبقاء المبتدأ بلا خبر، ولا يجوز ذلك في الجزاء الجازم، لأنّ الشرط يبقى بلا جزاء على ثبات الفاء العاطفة ولا التي للجزاء فإن قيل: هي زائدة، بقي الشرط بلا جزاء، فإذا بطل الأمران تَبّت ما قدّمناه.

وأمّا مَن كسرهما فعلى مذهب الحكاية، كأنّه لمّا قال: ﴿ كَتَبَ رَبّكم على نفسه الرحمة﴾ قال: ﴿إِنّه مَن عَمِلَ منكم سوءاً بجهالة ثمّ تاب من بعده وأصلح فإنّه غفور رحيم﴾ بالكسر، ودخلت الفاء جواباً للجزاء.

هذه الآية متّصلة بالأُولى، نهى الله تعالى النبيّ للثِّلِا في الأُولى عن أن يطردهم، ثمّ أمره في هذه أن يقول لمن ورد عليه منهم ــ أعني: المؤمنين المصدّقين بآيات الله وحججه وبراهينه، عربيّاً كان أو عجميّاً، ضعيفاً كان أو قويّاً \_: ﴿سلام عليكم﴾ فيبدأهم بالتحيّة، ويبشّرهم بالرحمة، ويقوّي قلوبهم، ويعرّفهم أنّ مَن أذنب منهم ثمّ تاب فتوبته مقبولة، كلّ ذلك خلافاً على الكافرين فيما أرادوه عليه من طردهم والغلظة عليهم.

وقال محمّد بن يزيد (۱): «السلام» في اللغة أربعة أشياء: أحدها: «سَلَمْتُ سلاماً» مصدر، وثانيها: «السَلَام» جَمْعُ سَلامة، وثالثها: «السَلَام» من أسماء الله، ورابعها: «السَلَام» شجر. ومعنى «السَلام» الَّذي هو مصدر «سَلَمْت: دعاء للإنسان أن يَسْلَم في دينه ونفسه، ومعناه: التخليص، و«السَلام» الَّذي هو اسم الله معناه: ذو السَلام، أي: الَّذي يحلك السلام اللهي معنى المكروه، و «السَلام» الَّذي هو الشجر، فهو شجر عظيم سمّي بذلك لسلامته من الآفات و«السلام»: حجارة صلبة لسلامتها من الرخاوة، ويُسمّى الصُلح: السَلَام والسِلْم والسَلَم بهذا لأنّ معناه: السلامة من الشين (الشرّ، ظ]، و«السلام»: ركولها عُرُوة واحدة نحو دَلْوِ السَقَائين، والسلام: السبب إلى الشيء، والسُلّم: الذي يُرْتَقى عليه أنّه من عمل منكم سوء، لأنّه (۱) وتحتمل الآية أمريْن:

أحدهما: أنّه عَمِلَه وهو جاهل بالمكروه فيه، أي: لم يعرف أنّ فيه مكروهاً، والآخر: أنّه أفْدَم مع علمه أنّ عاقبته مكروهة فآشر العـاجل. فَجُعِل جاهلاً بأنّه آثر القليل على الراحة الكثيرة والعاقبة الدائمة.

ويحتمل عندي: أن يكون أراد ﴿مَنَ عَمِلَ منكم سوءاً بجهالة﴾ بمعنى أنّه لا يعرفها سوءاً، لكن لمّا كان له طريق إلى معرفة [فـته. ظ] وَجَب

<sup>(</sup>١) المعروف بالمبرّد، النحويّ البصري المشهور.

<sup>(</sup>٢) راجع الكامل: ج ٣ ص ١١٤٦، ومعاني الزجّاج: ج ٢ ص ٣٥٢ و٣٥٣.

عليه التوبة منه، فإذا تاب قَبِلَ الله توبته.

فإن قيل: قوله: ﴿وأَصْلَحَ﴾ هل فِغل الصلاح شَرْط في قبول التوبة أو لا؟ فإن لم يكن شرطاً فَلِمَ عَلَق الغُفْران بمجموعهما؟

قيل: لا خلاف أنّ التوبة متى حصلت على شرائطها \_ الّـتي قـدّمنا ذكرها في غير موضع \_ فإنّه يَقْبل التوبة ويسقط العقاب، وإن لم يعمل بعدها عملاً صالحاً غير أنّه إذا تاب وبقي بعد التوبة، فإن لم يعمل العمل الصالح عاد إلى الإصرار، لأنّه لا يخلو في كلّ حال: من واجبٍ عليه أو تندي، من تحديد [تجديد، ظ] معرفة الله ومعرفة نبيّه وغير ذلك من المعارف وكثير من أفعال الجوارح، فأمّا إن قدّرنا اخترامه عقيب التوبة من غير فِعْل صلاح فإنّ الرحمة بإسقاط العقاب تلحقه بلا خلاف.

قوله تعالى:

وَكَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْأَيِّنتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ أهل الكوفة إلاّ حَفْصاً: ﴿وليستبين﴾ بالياء، الباقون بالتاء. وقرأ أهل المدينة ﴿سبيلَ﴾ بالنصب، الباقون بالرفع.

مَن قرأ بالتاء ورفع ال ﴿سَبيل﴾ فلأنّ «السبيل» يُذَكّر ويُؤَنّت، فالتذكير لغة تميم، والتأنيث لغة أهل الحجاز فَأنّت هاهنا، كما قال: ﴿قل هذه سبيلي﴾ (١) ومن قرأ بالياء فإنّه ذكّر «السبيل» لأنّه «الطريق» وهو يُذَكّر، كما قال: ﴿وإن يروا سبيل الرشد لا يتّخذوه سبيلً﴾ (٣) فَذَكّر.

ومَن قرأ بالتاء ونصب الـ ﴿سَبيلَ﴾ أراد أن يكون خطاباً للنبيّ ﷺ. كأنّه قال: ولتستبين أنت يا محمّد سبيلَ المجرمين. والنبيّ ﷺ وإن كان مستبيناً لطريق المجرمين عالماً به فيجوز أن يكون ذلك على وجه التأكيد، ولأن يستديم ذلك. ويحتمل أن يكون المراد به الأُمّة، فكأنّه قال: ليز دادوا استبانةً.

ولم يحتج أن يقول: «ولتستبين سبيل المؤمنين» لأنّ سبيل المجرمين إذا بانَتْ فقد بانَ معها سبيل المؤمنين، لأنّها خلافها. ويجوز أن يكون المراد: ولتستبين سبيل المجرمين ولتستبين سبيل المؤمنين، وحذف إحدى الجملتين لدلالة الكلام عليه، كما قال: ﴿سرابيل تَقيكم الحرّ﴾ (١) ولم يقلُ: تقيكم البرد، لأنّ الساتر يستر من الحرّ والبرد، لكن جَرَى ذِكْر «الحرّ» لأنّهم كانوا في مكانهم أكثر معاناةً له من البرد، وكذلك «سبيل المجرمين» خصّ بالذِكْر لأنّ الكلام في وصفهم، وترك ذكر «المؤمنين» لدلالة الكلام عليه.

وهذه الآية معطوفة على الآيات الّتي احتج الله بنها عبلى مشركي العرب وغيرهم، فلذلك قال: ﴿وكذلك﴾ أي: كما قدّمنا ﴿نُفَصَّل الآيات﴾ أي: نُميّزها ونُبيّتها ونَشْرحها لتلزمهم الحجّة، و ﴿لتستبين سببيل﴾ مَن عاند بعد البيان، أو ذهب عن فهم ذلك بالإعراض عنه لمن أراد التنفهّم منهم ومن المؤمنين ليجانبوها ويسلكوا غيرها.

قوله تعالى:

قُلْ إِنِّى نُهِيتُ أَنْ أَغَيُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اَللَّهِ قُلْ لَا ٓ أَنَبِعُ أَهْوَآءَكُمْ قَدْ صَلَلْتُ إِذًا وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُهتَدِينَ ﴿ آية بلا خلاف.

أقول:رُوي(٢) عن يحيي بن وَتَابِ أنّه قرأ: ﴿ضَلِلْتُ ﴾ بكسراللام، والقرّاء

<sup>(</sup>١) النحل: ٨١. (٢) رواه عنه النحّاس في إعراب القرآن: ج ٢ ص ٧٠.

كلّهم علىفتحها. وهمالغتان. فَمَن كسراللام فتحالضاد من«يَضَلّ» ومنفتح اللام كسر الضاد يقال: «يَضِلً». وقال أبو عُبَيْدَة: اللغة الغالبة بالفتح (١٠).

ورَوَى أبو العالية: أنّ النبيّ ﷺ قرأ هذه الآية عند الكعبة وأَظْهَر لهم المفارقة.

وهذه الآية فيها خطاب للنبي الله الله وأمر له بأن يقول للكافرين: إن الله قد نهاني ﴿أَن أَعبد﴾ هذه الأوثان الله يتعبدونها ﴿من دون الله وتدعونها آلهة أنها تقرّبكم إلى الله زُلفى، وأن يقول لهم: إنّي ﴿لا أَتبع أهواءكم﴾ في عبادة الأوثان، وإنّي لو فَعَلْتُ ذلك لكنتُ ﴿قد ضَلَلْتُ عن الصواب، وبعدت عن الرشد ولم أكن ﴿من المهتدين﴾ إلى الخير والصلاح، ومعناه معنى الشرط، وتقديره: قد ضَلَلْت إنْ عَبَدُتُها. وقال الزجّاج: ﴿وما أنا من النبيين الذين سَلكوا طريق الهدى.

قوله تعالى:

قُلْ إِنِّى عَلَىٰ بَيِّتَةٍ مِِّن رَبِّى وَكَذَّبُتُم بِهِ.مَاعِندِى مَاتَسْتَفْجِلُونَ بِهِ. إِنِ ٱلْمُكُمُّ إِلَّ لِلَّهِ يَقُصُّ ٱلْمَتَّ رَهُوَ خَيْرُ ٱلْقَصِلِينَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ أهل الحجاز وعاصم: ﴿يقصُّ الحقَّ ﴾ وهمو خيرٌ من «القَصَص» وهو المرويّ عن ابن عبّاس ومجاهد، الباقون بالضاد المعجمة من فوقها من «القضاء». وكان أبو عمرو يقوّي القراءة بالضاد بقوله: ﴿وهو خَير الفاصِلين ﴾ ويقول: الفَصْل في القَضَاء لا في القَصَص، قوّوا ذلك بقوله: ﴿والله يقضى الحقّ وهو يهدى السبيل ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن: ج ١ ص ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) كذا. والآية في الأحزاب: ٤ هكذا: ﴿والله يقول الحقُّ وهو يهدي السبيل﴾ وفي غافر: ٢٠ هكذا: ﴿والله يقضى بالحقّ والذين يدعون من دونه ...﴾ .

وحجّة من قرأ بالصاد قوله: ﴿نقصّ عليك أحسنَ القَصَص ﴿ (١) وقوله: ﴿ إِنّ هذا لَهُو القَصَص ﴾ (١) و وأمّا الفَصل الّذي قرأ به (١) أبو عمرو قراء ته فقد جاء الفَصْل في القول كما جاء في الحُكُم والقَصَاء في نحو قوله: ﴿ إِنّه لَقُول فَصْل ﴾ (١) وقال: ﴿ أُخْكِمَت آياته ثمّ فُصِّلَت ﴾ (٥) وقال: ﴿ أُخْكِمَت آياته ثمّ فُصِّلَت ﴾ (٥) وقال: ﴿ أُخْكِمَت آياته ثمّ فُصِّلَت ﴾ (١) وقال: ﴿ القد كان في قَصَصِهِمْ عبرة لأولي الألباب ما كان حديثاً يَمُثْرَى ولكنْ تصديقَ الذي بين يديه وتفصيل كلّ شيء ﴾ (١) فذكر في القصص أنّه تفصيل.

و ﴿ الحقَّ ﴾ في قوله: ﴿ يقصِّ الحقِّ ﴾ (٨) يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: أن يكون صفة لمصدر محذوف، وتقديره: يـقضي القـضاء الحقّ، أو: يقصّ القَصَص الحقّ.

والثاني: أن يكون مفعولاً به مثل يعجل الحقّ (٩) كقول الهُذَلِي:

وعـــليهما مَسْـرودَتان قَـضاهُما داودُ أو صَنَعُ السّـوابـغِ تُـبّعُ (١٠)

أي: صَنَعَهما داود. وفي هذه الآية أمْر من الله لنبيّه أن يقول للكفّار: إنّه على بيّنة من ربّه، أي: على أمرٍ بيّنٍ من معرفة الله وصحّة نبوّته، لا مُتّبعٌ للهوى.

وقوله: ﴿وكذّبتم به﴾ الهاء راجعة إلى «البـيان» لأنّ البـيّنة والبـيان واحد، وتقديره: وكذّبتم بالبيان الّذي هو القرآن. وقال قــوم: ﴿بـيّنة مــن

 <sup>(</sup>١) يوسف: ٤. (٢) آل عمران: ٦٢. (٣) كذا في الحجريّة، والظاهر: قوّى به.
 (٤) الطارق: ٦٣. (٥) هود: ١. (٦) تقدّم هذا الآية: ٥٥، والأعراف: ٣٣. و ١٧٤ وغيرها.

<sup>(</sup>۷) انصاری: ۱۱. (۱۰) هود: ۱. (۱) نقدم هذا الآیه: ۵۰، والآغراف: ۱۰ وغ۱۰ وغیرها. (۷) یوسف: ۱۱۱.

<sup>(</sup>٩) كذا، وفي مجمع البيان: مثل: يفعل الحقّ.

<sup>(</sup>١٠) لأبي ذُوَّيْب الْهُذَلي. تقدَّم ذكره في ج ٢ ص ٤٩٦.

وقوله: ﴿ما عندي ما تستعجلون به﴾: «ما» بمعنى «ليس». و «الّذي استعجلوا به» يحتمل أمرّين:

أحدهما: العذاب، كما قال: ﴿ويستعجلونك بالعذاب﴾ (١). والثاني: أن يكون استعجلوا الآيات الّتي اقترحوها عليه، فأعلمهم الله أنّ ذلك من عند الله، وأنّ الحكم له تعالى.

﴿ يَقْضِ الحُقَّ وهُو خَيرُ الفاصِلينَ ﴾ (٢) وكُتِبَت «يقضي» بغير ياء لأنّها سقطت في اللفظ لالتقاء الساكنّين، كما كتبوا ﴿ سَنَدْعُ الزبانية ﴾ (٣) بغير واو. ومَن قرأ بالصاد من «القَصَص» حمله على أنّ جميع ما أنباً به وأمّر به

وقال الحسن: «البيّنة» النبوّة، و ﴿ كذّبتم به﴾ بالنبوّة الّتي جاءت من عند الله، و ﴿ ما تستعجلون به﴾ من العذاب (<sup>4)</sup> [جواب لقولهم: ﴿ إنْ تِنا بعذاب الله (<sup>6)</sup>﴾ [(<sup>1)</sup>, وفي قراءة ابن مسعود «يقصّ بالحقّ» ولم يقرأ به أُحد.

وقوله: ﴿يقضي بالحقّ﴾ يدلٌ على بطلان قول من يـقول: إنّ الظـلم والجور بقضاء الله، لأنّ ذلك كلّه ليس بحقّ.

قوله تعالى:

فهو من أقاصيص الحقّ.

قُل لَّوْ أَنَّ عِندِى مَاتَسْتَغْجِلُونَ بِهِ لَقُضِىَ اَلأَمْرُ بَيْنِى وَبَيْنَكُمْ وَاللَّهُ أَغْلَمُ بالظَّالِمِينَ۞ آية .

<sup>(</sup>١) الحجّ: ٤٧، والعنكبوت: ٥٣. (٢) يظهر أنّ المصنّف الله يميل إلى القراءة بالضاد.

<sup>(</sup>٣) العَلَق: ١٨. (٤) في الحجريّة: ما تستعجلونك بالعذاب.

<sup>(</sup>٥) العنكبوت: ٢٩. (٦) لم يرد في الحجريّة .

أقول: أمر الله تعالى نبيّه أن يقول للكفّار: لو كان ﴿عندي ما تستعجلون به﴾ من كون العذاب وإنزاله بكم برأيي وإرادتي لفعلتُ ذلك بكم، ولأنزلتُهُ عليكم، و ﴿قَشَنِي الأمر بيني وبينكم﴾ بذلك وانفصل وانقطع، ولكن ليس ذلك إليًّ، وإنّما هو إلى الله ﴿والله أَعلَمُ بالظالمين﴾ ومن (١) ينبغي إمهاله منهم ومن يجب معاجلته بالعقوبة، فهو يدبر ذلك بحسب ما يعلم من وجه الحكم والصواب.

## قوله تعالى:

وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَايَعْلَمُهَآ إِلَّا هُوْ وَيَعْلَمُ مَافِى ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَاحَبَّةٍ فِى ظُلَمَتِ ٱلأَرْضِ وَلَارَطْبٍ وَلاَيَابِسٍ إِلَّا فِى كِتَنْبٍ مُّبِينَ ﴿ آيَةَ بلا خلاف، وهى تمام السبع المثانى.

أقول: ﴿مفاتِحُ الغيب﴾ معناه: الأمور الَّتي بها يستدلٌ عـلى الغـائب فيعلم حقيقته، يقال: فَتَحْت على الرجل، أي: عرفته أوّلاً، ويستدلٌ به على آخر، وجملة يعرف بها التفصيل، ومنه: قولهم: افْتَحْ عليَّ، أي: عرّفني، قال الزجّاج: معناه: وعنده الوصلة إلى علم الغيب، وكلّ ما لا يُعلّم إذا استُعلم.

ورُوي عن ابن عمر: أنّ رسول الله الله الله الله الله عنات الغيب خمس، لا يعلمها إلّا الله: إنّ الله عنده علم الساعة، وينزّل الغَيْث، ويعلم ما في الأرحام، وما تدري نفس ماذا تكسب غداً، وما تدري نفس بأيّ أرض تموت (٣).

ومعنى الآية: أنّ الله تعالى عالم بكـلّ شـيء مـن مـبتَدِئات الأمـور وعواقبها. فهو يعجّل ما تعجيله أصلح وأصوب. ويؤخّر ما تأخيره أصلح

<sup>(</sup>١) كذا في الحجريّة، والظاهر: وبمن .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الصحيح: ج ٦ ص ٧١ و ٩٩، وأحمد في المسند: ج ٢ ص ٢٤ و٥٢.

وأصوب، وأنّه الذي يفتح باب العلم لمن يريد إعلامه شيئاً من ذلك من أنبيائه وعباده، لأنّه لا يعلم الغيب سواه، فلا يتهيّاً لأحدٍ أن يعلّم العباد ذلك، ولا أن يفتح لهم باب العلم به إلّا الله، وبيّن أنّه ﴿يعلم ما في البرّ والبحر﴾ من الحيوان والجماد، وبيّن أنّه ﴿ما تسقط من ورقة﴾ من شجرةٍ ﴿إلّا يَعْلَمُها ولا حبّة﴾ في جموف الأرض وفي ظلماتها إلّا يَعْلَمها ﴿ولا رَفُّ ولا رَفِّ ولا رَفْع لا تخلو من إحدى هاتين الصفتين.

وقوله: ﴿وما تسقط من ورقة إلّا يَعْلَمُها﴾ المعنى: أنّه يَعْلَمُها ساقطةً وثابتةً. كما تقول: ما يجيئك أحد إلّا وأنا أعرفه. معناه: إلّا وأنا أعرفه في حال محنثه.

﴿ولا حبّة في ظلمات الأرض ولا رَطْب ولا يابس﴾ جرّ على تقدير «مِن» ويجوز الرفع فيها على معنى: ولا تسقط ورقةً ولا حبّةً، ويجوز أن يرفعه علىالابتداء، ويقطعه عنالأوّل ويكون خبره: ﴿إِلّا في كتابمُبين﴾.

وقوله: ﴿ في كتاب مُبين ﴾ يحتمل أمرين أحدهما أن يكون معناه في علم الله مُبين ﴾: أن يكون الله تعالى علم الله مُبين ﴾: أن يكون الله تعالى أثبت ذلك في كتاب قبل أن يخلقه (١) كما قال: ﴿ ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتابٍ من قبل أن نبرأها ﴾ (١) ويكون الغرض بذلك إعلام الملائكة أنّه علام الغيوب، ليدل على أنّه عالم بالأشياء قبل كونها، ويجوز أن يكون المراد بذلك: أنّه كتب جميع ما يكون ثمّ امتحن الملائكة بكُتُبه وتعبّدهم بإحصائه، كما تعبّد سائر خلقه

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: «يُخْلَق».

بما يشاء ممّا فيه صلاحهم.

وقال البلخي: ﴿ في كتاب مُبين ﴾ أي: هـو محفوظ غير مَنْسِيّ ولامغفول، كما يقول القائل لصاحبه: ما تصنعه عندي مُسَطّر مكتوب، وإنّما يريد بذلك أنّه حافظ له يريد مكافأته عليه، قال الشاعر:

## إِنّ لسلمي عِنْدَنا دِيوانا(١)

ويسجوز أن يكون المراد بذِكْر «الورقة» و«الحبّة» و «الرطب» و «الرطب» و «الراطب» التوكيد في الزجر عن المعاصي، والحثّ على البرّ، والتخويف لخلقه بأنّه إذا كانت هذه الأشياء الّتي لا ثواب فيها ولا عقاب عليها مُحْصَاةً عنده محفوظةً مكتوبةً فأعمالكم الّتي فيها الثواب والعقاب أولى، وهو قول الحسن.

وقال مجاهد: ﴿البرِّ﴾ القفار ﴿والبحرِ﴾ كلُّ قرية فيها ماء.

وعن أبي عبدالله للثِّلا: الورقة: السِقْط، والحبّة: الولد، وظلمات الأرض: الأرحام، والرطب: ما يبقى ويحيى واليابس: ما تغيض» (٢).

قوله تعالى:

وَهُوَ اَلَّذِى يَتَوَفَّــنَـكُم بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَاجَرَخَتُم بِالنَّهَارِ ثُمَّ يَبَعَثُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَى أَجَلُ مُسَمَّى ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يَنَتِئِكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْتَلُونَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قوله: ﴿وهو﴾ كناية عن الله تعالى، و ﴿الَّذِي﴾ صفة له.

﴿ يتوفَّاكم بالليل﴾ قيل في معناه قولان:

أحدهما: قال الجُبّائي: يـقبضكم. وقـال الزجّـاج: يُـنيمكم بـالليل

 <sup>(</sup>١) وعجزه: يُعزي قُلاناً وابنَه فُلانا. من أبيات لرجلٍ من بني ضَبّة. راجع النوادر فـي اللـغة: ص ١٥ وفيه: «لشغذي».

<sup>(</sup>٢) رواه العيّاشي في تفسيره: ج ١ ص ٣٦١ عن أبي الربيع الشامي.

فيقبضكم الله إليه، كما قال: ﴿الله يتوفّى الأنفس حين موتها﴾ (١).

وقال(٢<sup>)</sup> البلخي \_ واختاره الحسين بن عليّ المغربي \_ : ﴿ يتوفّاكم﴾ بمعنى: يُحصيكم عند منامكم واستقراركم، قال الشاعر:

إِنّ بني الأَدْرَمُ ليسوا من أُحَـدٌ ليسوا إلى قَيْسٍ وليسوا من أَسَدْ ولا توفّاهم قريش في العَدَدُ<sup>(٣)</sup>

معناه: لا يحصيهم في العَدَد وقوله: ﴿ويعلم ما جرحتم بالنهار﴾ أي: كسبتم، تقول: فلان جارحة أهله، أي: كاسِبهم، ومنه قوله: ﴿وما عـلّمتم من الجّوارح مُكلِّبين﴾ (<sup>1)</sup> أي: من الكواسِب الّتي تكسب على أهلها، وهو قول مجاهد.

وقوله: ﴿ثُمّ يبعثكم فيه﴾ أي: في النهار، فجعل انتباههم من النوم بعثاً ﴿لَيُقْضَى أَجَل مسمَّى﴾ ليستوفى الأجَل المسمّى للحياة إلى حين الموت. ﴿ثمّ إليه مَرْجِعُكم﴾ يعني: يومالقيامة، فيحشرهم الله إلى حيث لا يملك فيه الأمر سواه ﴿ثمّ ينبّتكم﴾ يعني: يخبركم ويُعلِمكم ﴿بما كنتم تعملون﴾ في الدنيا فيجازيكم على أعمالكم. وفيهادلالة على خزيهم وحاجتهم، واحتجاج عليهم أنه لا يستحق العبادة سواه، إذ هو الفاعل لجميع ما يستحق به العبادة ممّا عدّده، والقادر عليه دون من يعبدونه من الأوثان والأصنام.

قوله تعالى:

وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ. وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ خَفَظَةً خَتَّى إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْثُ تَوَظَّنُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لاَيْفَرِطُونَ ۞ ثُمَّ رُدُّواً إِلَى اللَّهِ مَوْلَــنْهُمُ ٱلْحَقِّ أَلَا لَهُ ٱلْحُكُمُ وَهُوَ أَشْرَعُ ٱلْخَسِبِينَ ۞ آيتان عند الجميع.

<sup>(</sup>١) الزُّمَر: ٤٢. (٢) وهذا هو القول الثاني.

<sup>(</sup>٣) لمَنْظُور الزُّبَيْرِي. أنشده أبو عبيدة في المجاز: ج٢ ص١٣٢. (٤) المائدة: ٤.

أقول: كلّهم قرأ: ﴿توفّته رُسُلنا﴾ بالتاء إلّا حمزة فإنّه قرأ: ﴿توفّاه﴾. حجّة مَن قرأ بالتاء قوله: ﴿كُذّبت رُسُل من قبلك﴾ (١) وقوله: ﴿إذْ جاءتهم الرُسُل من بين أيديهم﴾ (٢) و ﴿جاءتْهُم رُسُلهم بالبيّنات﴾ (١) و﴿قالَتْ رُسُلهم﴾ (٤).

وحجّة حمزة أنّه فعل متقدّم مُشنّد إلى مؤنّث غير حقيقي، وإنّما التأنيث للجمع، فهو مثل قوله: ﴿وقال نِسْوَة في المدينة﴾ (٥) وما أشبه ذلك ممّا يأتيه تأنيث الجمع، قال: وليس ذلك خلافاً للمصحف، لأنّ الألف الممالة تُكنّب باءً.

قوله: ﴿ وهو القاهر ﴾ معناه: والله المقتدر المستعلي على عباده الذين هو فوقهم، لا على أنّه في مكانٍ مرتفع فوقهم وفوق مكانهم، لأنّ ذلك لا يجوز عليه، لأنّه صفة للأجسام، ومثله في اللغة: أمْرُ فلانٍ فوق أمْرٍ فلان، يُراد به: أنّه أعلى أمراً وأنفذ قولاً، ومثله: قوله تعالى: ﴿ يد الله فوق أيديهم ﴾ (٢) والمراد: أنّه أقوى وأقدر منهم، وأنّه القاهر لهم.

وقوله: ﴿ويُرْسِل عليكم حَقَظةً﴾ يعني: يُرسِل عليكم ملائكةً يحفظون أعمالكم ويحصونها عليكم ويكتبونها، ليعلموا بذلك أنّ عليهم رقيباً من عند الله ومحصياً عليهم فينزجروا عن المعاصي، وبيّن أنّ هؤلاء الحَـفَظَة هم شهداء عليكم بهذه الأعمال يوم القيامة.

وقوله: ﴿حتَّى إِذَا جَاءَ أُحدكُم الموت﴾ يعني: وقت الموت ﴿ تُـوقَتُهُ رُسُلنا﴾ يعني: قبضت الملائكة روح المتوفّى، وهم رُسُل الله الّذين عَنَاهُم الله بهذه الآية، وقال الحسن: ﴿ توفّته رسـلنا﴾ قـال: هـو مَـلَك المـوت

 <sup>(</sup>١) الأنعام: ٣٤، وفاطر: ٠٤. (٢) فصلت: ١٤. (٣) الأعراف: ١٠١، ويونس: ١٠وغيرهما.
 (٤) إيراهيم: ١٠. (٥) الفتح: ١٠.

وأعوانه، وأنّهم لايعلمون آجالالعباد حتّى يأتيهم علم ذلك من قِـبَلِ الله يقبض [بقبض ظ] أرواح العباد.

وقوله: ﴿ توقّته رسلنا﴾ أي: تقبضه، والتوقّي: هو القبض على ما بيّناه.
ثمّ إنّ هؤلاء الرُسُل ﴿ لا يفرَطون ﴾ أي: لايقصّرون \_ في قول الرجّاج \_
ولا يغفلون ولا يتوانون، وقال الجُبّائي: لا يأخذون روحه قبل أجَله،
[ويبادرون، ظ] إلى ما أبروا به من غير تقصير ولا تفريط. والمعنى في
التوقي أن يعلم العباد أنهم يُخصّون إذا ماتوا، فلا يَرَوْن أنّهم يُهمّلون إذا ماتوا، وأنّ أحداً منهم لا يثبت ذِكْره ليجزى بعمله.

ثمّ بين أنَّ هؤلاء الذين تنوفّاهم رُسُلنا يُردّون بعدالوفاة إلى الله، فيردّهم إلى الموضع الذي لا يملك الحكم عليهم فيه إلاّ الله، ولا يملك نفعهم ولاضرّهم سواه، فجعل ردّهم إلى ذلك الموضع ردّاً إلى الله، وبيّن أنّه هو مولاهم الحقّ لائنه خالقهم ومالكهم، والقاهر عليهم القادر على نفعهم وضرّهم، ولا يجوز أن يوصف بهذه الصفة سواه، فلذلك كان مولاهم الحقّ. وقال البلخي: ﴿الحقّ﴾ اسم من أسماء الله، وهو خفض لأنّه نَعْت

وفان البنعني. والمحلى الشم من السناء الله، ولغو تحصل لا تساسطة الله وليجوز أن يُــُـْصَب الحِلْلهُ ويجوز الرفع على معنى: الله مولاهم الحقَّ، ويـجوز أن يُــُـصَب على معنى: [يعني، ظ] مولاهم، والقراءة بالخفض.

وقوله: ﴿أَلَا له الحكم﴾ معناه: ألّا يعلمون، أو: لا يقرّون أنّ الحكم يوم القيامة هو له وحده، ولا يملك الحكم في ذلك اليوم سواه، كما قـد يملك الحكم في الدنيا غيره بتمليك الله إيّاه؟!

وقوله: ﴿وهو أسرع الحاسبين﴾ رُوي: أنّه تعالى يحاسب عباده على مقدار حلب شاة. وذلك يدلّ على أنّه لا يحتاج أن يكـلّفهم مشـقّةً وآلةً على ما يقوله المُشَبّهة. لأنّه لو كان كـذلك لاحـتاج أن يـتطاول زمـان محاسبته، أو أنّه يشغله محاسبته عن محاسبة غيره.

ورُوي عن أميرالمؤمنين ﷺ أنّه قيل له: كيف يحاسب الله الخَلْق وهم لا يرونه؟ قال: كما يرزقهم وهم لا يرونه(١).

والمعنى في الآية: أنّه تعالى أحْصَى الحاسبين لمّا أحْصَى المــلائكة وتوفّوا من الأنفس، [لا يخفى، ظ] عليه من ذلك خافية، ولا يحتاج في عدّه إلى فِكْرٍ ونَظَر.

## قوله تعالى :

قُلْ مَن يُنَجِيكُم مِّن ظُلُمَت ِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً لَمِِّنْ أَنجَسْنَا مِنْ هَنذِهِ لَنَكُونَنَّ مِن ٱلشَّكِرِينَ ۞ قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِّيكُم مِّنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبٍ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ۞ آيتان بلا خلاف.

أقول: قرأ يعقوب: ﴿قل من يُنْجِيكم﴾ مخفّفاً، الباقون بالتشديد. وقرأ أبو بكر: ﴿وَخِفْية﴾ بكسر الخاء هاهنا وفي الأعراف(٢). وقرأ أهل الكوفة إلاّ ابن شاهي: ﴿أَنْجانا﴾ على لفظ الإخبار عن الواحد الغائب، وأماله حمزة والكسائي وخَلَف(٢) الباقون: ﴿أَنجيتنا﴾ على وجه الخطاب. وقرأ أهل الكوفة إلاّ العبسي وهشام وأبو جعفر: ﴿قل الله يُنَجّيكم﴾ بالتشديد، الباقون بالتخفيف. يُقال: نَجا زيدٌ يَنْجُو، قال الشاعر:

نَجا سالمٌ والنَفْسُ منه لِشِدْقِه<sup>(٤)</sup>

فإذا نقلت الفعل حَسُنَ أن تنقله بالهمزة فتقول: أنْجَيْته، ويـجوز أن

(٢) الآبة: ٥٥.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: قصار الحكم، رقم (٣٠٠).

<sup>(</sup>٣) في الحجريّة بدل «خلف»: خَفُّفه .

<sup>(</sup>٤) وعُجزه: ولم ينْجُ إِلاَّ جَفْنَ سيفي ومِنْزَرا. أنشده في اللسان: مادَّة «نجا» ونسبه إلى الهُذَلي وفيه: «عامر» بدل: سالم.

تنقله بتضعيف العين فتقول: نَجَيْته، ومثله: فَـرَـ فته وأَفْـرَ فته، وعَـرَضْته واَعْـرَضْته وعَـرَضْته والَـذين وعَـرُضْته ما الله الله تعالى: ﴿ فَأَنَّجاهِ الله من النار﴾ (١١ ﴿ فَأَنَّ جَيْناه والَّـذين معه﴾ (٢٢ وقال: ﴿ وَنَجَيْنا الَّذين﴾ (٢٦) فلمّا استوت اللغتان وجاء التنزيل بهما تساوت القراءتان.

ووجه قراءة مَن قرأ: ﴿لَنَنَ أَنْجَانَا﴾ أَنّه حـمله عـلى الغيبة، كـقوله: ﴿تدعونه ... لئن أَنْجَانا﴾ وكذلك ما بعده: ﴿قل الله يـنجّيكم ... قـل هـو القادر﴾ فهذا كلّه أسماء غيبة، ف ﴿أَنْجَانا﴾ أولى من ﴿أَنْجَيْتنا﴾ لكونه على ما قبله وما بعده من لفظ الغيبة.

وموضع ﴿تدعونه﴾ نصب على الحال، وتقديره: قبل من ينجّيكم داعين وقائلين: «لئن أنجيتنا».

ومَن قرأ من الكوفيّين: ﴿لئن أَنْجانا﴾ طلب المشاكلة، ومَن قرأ بالتاء وجّه [واجّه، خ] بالخطاب ولم يراع المشاكلة. ويـقوّي ذلك قـوله فـي أخرى: ﴿لئن أنجيتنا من هذه لنكوننّ من الشاكرين قل الله ينجّيكم﴾ فجاء «أنجيتنا» على الخطاب وبعده اسم غيبة.

وأمًا إمالة حمزة والكسائي فحسنة. لأنّ هذا النحو من الفعل إذا كان على أربعة أحرف استمرّت فيه الإمالة. لانقلاب الألف ياءً في المضارع.

ومَن قرأ: ﴿خِفْية ﴾ بكسر الخاء، فلأنّ أبا عُبَيْدَة قال: خِفْيةً تُخْفُون في أنفسكم. وحكى: ﴿خُفُون في وخِفْية لغتان، وحكى: ﴿خُفُوهُ» و﴿خِفُوة» بالواو، كما قالوا: حلّ حُبُوته وحِبْيَته. ولا يُقْرَأ بذلك. فأمّا قوله:

 <sup>(</sup>١) العنكبوت: ٢٤.
 (٢) الأعراف: ٦٤ و٧٧.
 (٣) فصّلت: ١٨.

<sup>(</sup>٤) في الحجريّة بدل «حكى»: خفى . (٥) وهو الفرّاء في معاني القرآن: ج ١ ص ٣٣٨.

﴿تضرّعاً وخِيفَةً﴾ (١) ففعلة من «الخوف» وانقلبت الواو للكسرة، والمعنى: ادعوا خائفين خفين (٢) قال الشاعر:

فُ لَا تَ فَعُدَنَ عَلَى زَخَ يَهِ وتُضْمِرُ في القلبِ وَجُداً وخِيَفَا (٣) يريد: جمع «خِيفَة».

أمر الله تعالى نبيّه أن يخاطب الخَلْق ويقول لهم على وجه التقريع لمن يعبد الأصنام منهم: ﴿من ينجّيكم من ظُلُمات البرّ والبحر﴾ ومعناه: شدائد البرّ والبحر، تقول العرب لليوم الذي تلقى فيه الشدّة: يومٌ مُظْلِمٌ، حتّى أنّهم يقولون: يومٌ ذو كواكب، أي: قد اشتدّت ظُلْمَتُه حتّى صار كالليل، قال الشاء، :

بني أُسَدٍ هـل تَعلَمون بـلاءَنا إذا كانَ يوماً ذا كَواكبَ أَشْعَا<sup>(1)</sup> وقال آخر:

فِدَىً لبني ذُهْـلِ بـنِ شَـيْبانَ نــاقَتي

إذا كان يــومٌ ذُو كَــواكبَ أَشْـهَبُ(٥)

فمعنى ﴿ظُلُمات البرّ والبحر﴾: شدائدهما. وقوله: ﴿تدعونه تـضرّعاً وخُفْيةً﴾ أي: مُظْهِرين الضراعَة، وهي شدّة الفقر إلى الشـيء والحـاجة، و﴿تدعونه ... خُفْيةً﴾ أي: تدعونه في أنفسكم بما تضمرون من حاجاتكم إليه كما تظهرون.

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٢٠٥. ويذكر أنَّ الأعمش كان يقرأ ما في الأنعام هـنا: «خِيفة» بـدل «خـفية» بتقديم الياء قبل الفاء، رواه النحّاس. (٢) كذا في الحجريّة، والظاهر: خفيّين.

<sup>(</sup>٤) لعمرو بن شَأْس. أنشده سيبويه في الكتاب: ج ١ ص ٤٧.

<sup>(</sup>٥) لمقّاس العائذي، وقيل: العائدي، و: مقاعس العائذي. أنشده سيبويه أيضاً في الكتاب.

وقوله: ﴿لئن أنجيتنا من هذه﴾ أي: في شدّة وقعتهم فيها، يقولون: ﴿لئن أَنْجَيْتَنا من هذه ﴾ لنشكرتك، فأمر الله أن يسألهم على وجه التوبيخ لهم والتقرير بأنّه ينجّيهم، وأنّه القادر على نفعهم وضرّهم، ثمّ أعلمهم أنّ الله الذي أقرّوا بأنّه ينجّيهم هو ينجّيهم، ثمّ هم يشركون معه الأصنام الّتي قد علموا أنّها من صفتهم [صنّعتهم، ظ] وأنّها لا تضرّ ولا تنفع، وأنّه تعالى على تعذيبهم قادر.

قوله تعالى:

قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰٓ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْمِسَكُمْ شِيَعًا وَيُذِينَ بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْضٍ ٱنظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلأَيْنِ لَعَلَّهُمْ يَعْقَمُونَ (ﷺ آية بلا خلاف.

أقول: هذا أمر من الله تعالى لنبية وَلَلَّتُكُو أَن يقول لهؤلاء الكفّار: إنّ الله قادر ﴿على أن يبعث عليكم عذاباً من فوقكم﴾ نحو الحجارة التي أمطرها على قوم لوطٍ، والطوفان الذي غرق به قوم نوح ﴿أو من تحت أرجلكم﴾ نحو الخَشف الذي قال قارون ومن خسف به ﴿أو يَلْسِمَكُم شِيَعاً﴾ معنى طيسكم﴾: يخلط أمركم خَلْط اضطراب، لا خَلْط اتّفاق، يُقال: لَبَسْتُ عليه الأمر ألْسِسُه إذا لم تبيّنه وخلطت بعضه ببعض، ومنه قوله: ﴿وَلَلْبُسَنا عليهم ما يَلْبَسُون﴾ (١) ويقال: لَبَسْت الثوبَ ألْبَسُه.

ومعنى ﴿شِيَعاً﴾ أي: يجعلكم فِرَقاً (٢)، وهــو مـعنى قــوله: ﴿ويُــذيق بعضكم بأس بعض﴾.

وإنَّما يَلْسِمهم الله شِيَعاً بأن يكلهم إلى أنفسهم، ولا يلطف لهم اللطف

<sup>(</sup>١) الآية: ٩ المتقدّمة. (٢) في الحجريّة زيادة: مختلفي الأهواء يضرب بعضكم بعضاً، ظ.

الَّذي يؤمنون عنده، ويخلَيهم من ألطافه بذنوبهم السالفة، قَيْلْيِس عند ذلك عليهم أمرهم فيختلفوا حتّى يذوق بعضهم بأس بعض، ثمّ أكّد الاحتجاج عليهم فقال: ﴿ أَنظر كيف نصرُف الآيات﴾ ليفقهوا.

وقال الحسن: الآية متناولة لأهل الكتابَيْن في التهديد بالخَسْف وإنزال العذاب ﴿أَو يَلْبِسَكُم شِيَعاً﴾ يتناول أهل الصلاة.

وفي الآية دلالة على أنّه تعالى أراد من الكفّار الإيمان، لأنّه قال: فعلت هذا بهم ﴿لعلّهم يفقهون﴾ ومعناه: لكي يفقهوا، لأنّ معنى الشكّ لايجوز عليه تعالى، وإذا ثبت أنّها دخلت للغرض ثبت أنّه أراد أن يؤمنوا به ويوخدو، ويفقهوا أدلّته ويعرفوها.

ورُوي عن أبي عبدالله للثّيلا أنّه قال: معنى ﴿عـذاباً مـن فَـوقِكم﴾ السلطان الجائر ﴿ومن تحت أرجُلِكم﴾ السّفلَة ومَـن لا خـير فـيه ﴿أو يلبسكم شِيَعاً﴾ قال: العصبيّة ﴿ويذيق بعضكم بأس بعض﴾ قـال: سـوء الجوار. ويكون معنى البّعث على هذا الوجه التمكين ورفع الحيلولة دون أن يفعل ذلك أو يأمر به، يتعالَى الله عن ذلك.

قوله تعالى:

وَكَذَّبَ بِهِ. قَوْمُكَ وَهُوَ ٱلْحَقُّ قُل لُسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ ۞ لِكُلِّ نَبَإٍ مُسْتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ۞ .

<sup>(</sup>١) أخرجه عنه الطبري في تفسيره: ج ٧ ص ١٤٤ مسنداً.

آية بلا خلاف في المدنيّين والبصري، وآيتان في الكوفي، في آخــر الأولى ﴿بوكيل﴾.

أقول: قوله تعالى: ﴿وكَذَّبَ به قومك﴾ أي: بما صرّف من الآيات الّتي ذكرها في الآية الأولى، في قول البلخي والجُبّائي. وقال الأزهري(١٠٠٠) الهاء راجعة إلى القرآن.

ثمّ أخبر تعالى فقال: ﴿وهو الحقّ﴾ وأمره أن يـقول لقـومه ﴿لَسْتُ عليكم بوكيل﴾ أي: لم أؤُمّر بمنعكم من التكذيب بآيات الله وأن أحفظكم من ذلك وأن أخول بينكم وبينه، لأنّ الوكيل على الشيء هو القائم بحفظه، والذي يدفع الضرر عنه.

وقال البلخي: هذه نزلت بمكّة قبل أن يُؤْمَر بالقتال، ثمَّ أمِر فيما بعد ذلك.

وأسره أن يُخْبِرَهم أنّ ﴿لكلِّ نَبا﴾ يُخْبِرُهم به ﴿مستَقَرُّ﴾ وهـو وقـته للذي يعلمون فيه صحّة ما وَعَدَكم [هم، ظ] به وحقيقته، وذلك عند كون تخبره: إمّا في الدنيا وإمّا في الآخرة ﴿وسوف يعلمون﴾ فيه تهديد لهـم بكون ما أخْبَرَهم به من العذاب النازل بهم في الدنيا والآخرة، ووقت كون هذا العذاب هو مستقر الخبر. وقال بعضهم: أنْباًه الله بالوقت الّذي يظفره فيه بهم.

وقال الزجّاج: يجوز أن يكون أراد وقت الإِذْن في محاربتهم حـتّى يدخلوا في الإسلام أو يقبلوا الجزية إنْ كانوا أهل كتاب.

وقوله: ﴿وَكَذَّب به قومك﴾ المراد به الخصوص، لأنَّ في قومه جماعةً

<sup>(</sup>١) وهو اللغوي المعروف صاحب «تهذيب اللغة» توفّى بهراة سنة ٣٧٠هـ.

صدّقوا به، وهو كما يقول القائل: هؤلاء عشيرتي، يشير إلى جماعةٍ وإن لم يكونوا جميعٌ عشيرتَه.

قوله تعالى:

وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِى ءَايَنتِنَا فَأَغَرِضْ عَنْهُمْ حَتَّىٰ يَخُوضُواْ فِى حَدِيثٍ غَيْرِهِ.وَإِمَّا يُنسِيَنَّكَ اَلشَّيْطَـٰنُ فَلاَتْقُعُدْ بَعْدَ اَلذِّكْرَى مَعَ اَلْقُومِ اَلظَّـلِمِينَ (ﷺ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ ابن عامر: ﴿ وإمّا يُسَمّينَك ﴾ بتشديدالسين، الباقون بالتخفيف. خاطب الله تعالى نبيّه وَ الله الآية فقال له: ﴿ إذا رأيت ﴾ هؤلاء الكفّار ﴿ الّذين يخوضون في آياتنا ﴾ قال الحسن وسعيد بن جُبَيْر: معنى ﴿ يخوضون ﴾: يكذّبون بآياتنا وديننا، والخَوْض: التخليط في المفاوضة على سبيل العَبَث واللعب، وترك التفهّم واليقين، ومثله: قول القائل: تركت القوم يخوضون، أي: ليسوا على سداد، فهم يذهبون ويجيئون من غير تحقيقٍ ولاقصد للواجب، أمّره حينئذ أن يُعْرض عنهم ﴿ حتى يخوضوا في حديث غيره ﴾ لأنّ مَن حاج مَن هذه حالُهُ وأراد التبيين له فقد وضع الشيء في غير موضعه، وحط من قدر الدعاء والبيان والحِجَاج، ثمّ قال له تَلْكُونَ إن أنساك ﴿ الشيطان ﴾ ذلك ﴿ فلا تَقْعُذ بعد الذكرى ﴾ والذكرى والذكر واحد ﴿ مع القوم الظالمين ﴾ يعنى: هؤلاء الذين يخوضون في ذِكْر الله وآياته.

ثمّ رخّص للمؤمنين بقوله: ﴿وما على الّذين يتّقون من حسابهم﴾ (١) بأن يجالسوهم إذا كانوا مظهرين للتكبّر عليهم، غير خائفين منهم ﴿ولكنْ ذِكْرى﴾ يذكّرونهم، أي: ينتهونهم أنّ ذلك يَشوؤهم ﴿لعلّهم يـتّقون﴾ ثـمّ

<sup>(</sup>١) وهي الآية التالية.

نسخ ذلك بقوله: ﴿وقد نزَل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يُكفَّر بها ويُسْتَهْزَأُ بها﴾ إلى قوله: ﴿إنّكم إذاً مِثْلُهم﴾ (١) وبهذا قال سعيد بن جُبَيْر والسُدّي وجعفر بن مبشّر، واختاره البلخي وقال: في أوّل الإسلام كان ذلك يختصّ النبيّ وَلَيُّتَكِنَّ ورخّص للمؤمنين فيه، ثمّ لمّا عزّ الإسلام وكثر المؤمنين ألمّا عزّ الإسلام وكثر المؤمنين ألمّا عز الإسلام

واستدلُ الجُبّائي بهذه الآية على أنّه لا يجوز على الأئمّة المعصومين \_على مذهبنا \_التقيّة.

[وهذا القول غير صحيح ولا مستقيم لأنّ الإماميّة لا تجوّز التقيّة على الإمام، ظ [<sup>(۲)</sup> فيما لا يُعْرَف إلا من جهته كالنبيّ وإنّما تجوّز التقيّة عليه فيما يكون عليه دلالة قاطعة موصلة إلى العلم، لأنّ المكلّف علّته مزاحة في تكليفه، وكذلك يجوز في النبيّ اللَّيْتِيَّ أن لا يبيّن في الحال لا مُته ما يقوم منه بيانٌ منه أو من الله، أو عليه دلالة عقليّة، ولذلك قال النبي اللَّيُّيِّ للعُمر حين سأله عن الكلّلالة فقال: يكفيك آية الصيف (<sup>(۲)</sup>) وأحال آخر في تعرف الوضوء على الآية، فأمّا ما لا يُعْرَف إلا من جهته فهو والإمام فيه سواء، لا يجوز فيهما التقيّة في شيء من الأحكام.

واستدلَ الجُبّائي أَيضاً بالآية على أنّ الأنبياء يـجوز عـليهم السّـهُو والنسيان قال: بخلاف ما يقوله الرافضة ـ بزعمه \_ من أنّه لا يجوز عليهم شىء من ذلك.

وهذا ليس بصحيح أيضاً، لأنّا إنّما لا نجوّز عليهم السهو والنسيان فيما

<sup>(</sup>۱) النساء: ۱٤٠. (۲) أثبتناه من هامش الحجريّة.

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في السنن: ج ٦ ص ٢٢k بسنده عن معدان بن أبي طلحة اليعمري عن عمر. ويريد بآية الصيف آية الكَذَّلَة في آخر سورة النساء العباركة.

يؤدّونه عن الله، فأمّا غير ذلك فإنّه يجوز أن ينسوه أو يسهوا عنه ممّا لمهود دلك وهم لميودد ذلك إلى الإخلال بكمال العقل، وكيف لا يجوز عليهم ذلك وهم ينامون ويمرضون ويُعنشى عليهم، والنوم سهو، وينسون كشيراً من متصرّفاتهم أيضاً وما جرى لهم فيما مضى من الزمان والذي ظنّه فاسد.

وقالُ أيضاً: في الآيةُ دلالةُ على وجوبُ إنكارُ المنكر لأَنَّه تعالى أمَرَه بالإعراض عنهم على وجه الإنكار والإزراء لفعلهم، وكلُّ أحدٍ يجب عليه ذلك اقتداءً بالنبيّ ﷺ.

قوله تعالى:

وَمَا عَلَى ٱلَّذِينَ يَتُقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَلَـٰكِن ذِكْرَى لَعَلَّهُمْ يَتُقُونَ ﴿ آية بلا خلاف.

أقول: لهذه الآية تأويلان:

أحدهما: قال الجُبّائي والزجّاج وأكثر المفسّرين: إنّ المراد: ليس على المتّقين من حساب الكافرين وما يخوض فيه المشركون، ولا من مكروه عاقبته شيء ﴿ولكن ذكرى﴾ أي: نُهُوا عن محاسبتهم [مجالستهم، ظ] ليزدادوا تُقيً، وأمِروا أن يذكّروهم وينبّهوهم على خَطْنِهم، لكي يتّقي المشركون إذا رَأوا إعراض هؤلاء المؤمنين عنهم وتركهم مجالستهم، فلا يعودون لذلك.

والثاني: قال البلخي: ليس على المتقين من الحساب يوم القيامة مكروه ولا تبعة، ولكنّه أغلّمَهم بأنّهم محاسبون، وحكم بذلك عليهم لكي يعلموا أنّ الله يحاسبهم فيتقوا. فعلى الأوّل الهاء والميم كناية عن الكفّار، وعلى الثاني عن المؤمنين.

و ﴿ذَكْرَى﴾ يحتمل أن يكون في موضع رفع ونصب، فالنصب على

تقدير: ذَكّرهم ذكري، والرفع على وَجْهَيْن:

أحــدهما: ولكـن عــليكم أن تـذكّروهم، كــما قــال: ﴿إِنْ عــليك إِلّا البلاغ﴾ (١). والثاني: على تقدير: ولكن الّذي يأمرونهم به ذكــرى ليـتّقوا عذاب الله.

وقال أبو جعفر ﷺ: لمّا نزلت ﴿فلا تقعد بعد الذكرى مع القوم الظالمين﴾ قال المسلمون: كيف نصنع إنْ كان كلّما استهزأ المشركون بالقرآن قمنا وتركناهم، فلا ندخل إذاً المسجد الحرام [و] لا نطوف بالبيت الحرام؟ فأنزل الله تعالى: ﴿وما على الّذين يتّقون من حسابهم من شيه﴾ وأمّرهم بتذكيرهم وتبصيرهم ما استطاعوا.

قوله تعالى:

وَذَرِ الَّذِينَ اَتَّخَذُواْ دِينَهُمْ لَعِبًا وَلَهُوًا وَغَوَّنُهُمُ اَلْحَيَىوَةُ اَلدُّنَيَا وَذَكِّرْ بِهِ أَن تُبْسَلَ نَفْسُ بِمَا كَسَبَتْ لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ اللَّهِ وَلِئَ وَلاَشْفِيعٌ وَإِنْ تَغْدِلْ كُلَّ عَدْلٍ لَاَيُوْخَذْ مِنْهَا اَوْلَتِهِكَ الَّذِينَ أَبْسِلُواْ بِمَا كَسَبُواْ لَهُمْ شَرَابٌ مِّنْ حَبِيمٍ وَلَهُم عَذَابٌ أَلِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكْفُرُونَ (﴿﴾ آية عند الجميم.

أقول: معنى قوله: و﴿ذَر﴾: دَعْ، يُقال: وَذَرَ يَذِرُ مثل: وَدَعَ يَدَعُ. فـإذا أَمَّرْتَ منه قلتَ: ذَرْ كما قال: ﴿ذَرْهُم يَأْكُلُوا﴾ (٢).

﴿الّذِين اتّخذوا دينهم لعباً ولهواً﴾ يعني: هؤلاء الكفّار الّذين وصفهم أنّهم اتّخذوا دين الله لعباً ولهواً، لأنّه لا معنى لمحاجّة مَن كانت هـذه سبيله، لأنّه لاعِبٌ عابِثٌ لا يصغي لما يُقال له، فالمكلّم له والمحتجّ عليه غير منتفع ولا نافع، وقد قطع الله عذر هؤلاء الّذين يذهبون مذهب اللعب بما أدركوه بعقولهم، وما شاهدوه من آياته ﴿وغِرَّتهم الحياة الدنيا﴾. تم أمّر نبيّه وَاللَّبِيُّ أَن يذكّر ﴿به﴾ يعني: القرآن، وقيل: الحساب، لكي لا ﴿تُبْسَل نَفْش بما كسبت﴾ أي: تُدفّع إلى الهلكة على وجه الغفلة، وتُسلم لعملها غير قادرةٍ على التخليص [التخلّص، ظ] قال الشاعر في الغريب المضيّف (١٠):

وقيل (٣): معنى ﴿تُبْسَل﴾: تُزهَن ويُسلم لعمله. قال الأخْفَش: مـعنى ﴿تُبْسَل﴾: تُجازى، من: أَبْسَلَ إِبْسالاً، ومنه قوله: ﴿أُولئك الّذين أَبْسِلُوا﴾. قال الكسائى: ﴿تُبْسَل﴾ تُجْزَى، يعنى: فى الكلام.

وقال الفرّاء: معناه: تُشلَم، ويقال: أعْطِ الراقي بُسْلَتَه أي: أجرتَه على رقيته، ويقال: أسّدٌ باسِلٌ، معناه: أنّ معه من الاقدام ما يستبسل له قِـرْنُه. ويُقال: هذا بَسْلُ أي: حَرّام، وهو بَسْلُ أي: حلال، وهو من الأضداد.

﴿شراب من حميم﴾ قال الضحّاك: الحميم هو الماء الّذي أحمي حتّى انتهى غَلَيانُه.

وقوله: ﴿وَإِن تَغْدِلُ كُلِّ عَدْلٍ﴾ قال بعضهم (<sup>13</sup>: إِن يَفْدِ كُلِّ فِدْبَةٍ، يريد: أن يجعلها عَدْلًا لها من قوله: ﴿لا يُقْبَل منها عَـدْلُ ﴾ <sup>(٥)</sup> وقـال غـيره (١٦)

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: المصيف.

<sup>(</sup>٢) لعوف بن الأحوص الكلابي من أبيات له. راجع النوادر في اللغة: ص ١٥١.

<sup>(</sup>٣) قاله الفرّاء في المعاني: ج ١ ص ٣٣٩.

 <sup>(</sup>٤) كقتادة والسُدتي وابن زيد. راجع تفسير الماوردي: ج٢ ص ١٣١.
 (٥) البقرة: ١٢٢.

<sup>(</sup>٦) وهو أبو عبيدة في مجاز القرآن: ج ١ ص ١٩٥.

معناه: وإن تَقْسِط كلّ قِسْطٍ لا يُقْبَل منها في ذلك اليوم، لأنّ التوبة إنّما هي في الحياة الدنيا.

ثمّ أخْبَر تعالى أنّه ليس لهؤلاء الكفّار ﴿وليّ ولا شفيع﴾ أي: لا ناصر لهم. ولا من يسأل فيهم. وأخْبَر أيضاً أنّ هؤلاء في قوله: ﴿أُولئك الّذين أُبْسِلوا﴾ هم الّذين يُجازون بما كسّبوا. وأنّ لهم شراباً من حميم وعـقاباً أليماً ﴿بما كانوا يكفرون﴾ نعوذ بالله منها.

وقيل: ما من أمّةٍ إلّا ولهم عيد يلعبون فيه ويلهون. إلّا أمّة محمّدٍ فإنّ أعيادهم صلاة وتكبير ودعاء وعبادة'\\.

قوله تعالى:

قُلْ أَنَدْعُواْ مِن دُونِ اللَّهِ مَالاَيتَهُعُنَا وَلاَيضُوْنَا وَنُرُدُّ عَلَى اَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدْمُنَا اللَّهُ كَالَّذِي اَسْتَهُوْنَهُ الشَّينطِينُ فِي الأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَبُ يَدْعُونَهُ إِلَى اَلْهُدَى اللَّينَ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ اَلْهُدَى وَأُمِوْنَا لِنُسْلِمَ لِرَّبِ اَلْعَلَمِينَ ﴿ آية بلا خلاف. أقول: قرأ حمزة: ﴿ استهواه الشياطين ﴾ بألف مُمَالَة، الباقون بالتاء المعجمة من فوق.

قال أبو عُبَيْدَة: ﴿ كَالَّذِي استهوته الشياطين ﴾ أي: استمالَتْ بـه، أي: 
ذهبت به، وبعلمه: ﴿ فَأَزِلُه الشيطان منها ﴾ (٢) وكذلك: «هَـوَى: و أهْـوَى 
غيره » قال تعالى: ﴿ والمؤتفكة أَهوى ﴾ (٣) يقال: أهْوَيْته واستَهْوَيْته، كـما 
قال: ﴿ فَأَزَلُهما الشيطان ﴾ و ﴿ إِنّما استزلهم الشيطان ﴾ (٤) فكما أنّ «أزلّه » 
بمعنى «استَرْلَه» كذلك «استَهْواه» بمنزلة: «أهواه» وكما أنّ معنى اسْتَجابة.

[استجابه]: بمعنى إجابة [أجابه] في قوله:

 <sup>(</sup>١) قاله الكعبي، راجع تفسير السمرقندي: ج ١ ص ٤٩٣.
 (٢) البقرة: ٣٦.

## فَلَمْ يَسَتْجِبُه عند ذاكَ مُجيبُ (١)

وقرأ حمزة هاهنا مثل قراءته: ﴿ توفَّاهِ ﴾ وكِلَا المذهبَيْن حسن.

وقوله: ﴿استهواه﴾ إنّما هو من قولهم: هَوَى من حالق إذا تردّى منه. ويشبّه به الّذي زلّ عن الطريق المستقيم. كما أنّ «زلّ» إنّما هو من العباد والمكان.

أمر الله نبيدة المُوَّتَكُوَّ والمؤمنين أن يقولوا لهؤلاء الدين يدعونهم إلى عبادة الأوثان والأصنام: ﴿ الله من دون الله ما لاينفعنا ﴾ إن عَبَدُناه ﴿ ولا يضرّنا ﴾ إن تركنا عبادته ﴿ ولرد على أعقابنا ﴾ بعد الهدى والرشاد، وبعد معرفتنا بالله وتصديق رُسُله في الضلال، وذلك مَثَلُ يقال في مَن رجع عنى خيرٍ إلى شرِّ: رجع على عَقِبَيْه، وكذلك إذا خاب من مطلبه يقال: رُدّ على عَقِبَيْه، ويصير في الحيرة ﴿ كَالَّذِي استهوته الشياطين في الأرض عيران ﴾ لا يهتدي إلى طريقٍ ولا معرفةٍ ﴿ له أصحابٌ يَدْعُونه إلى ﴾ ولا يصير اليهم، غير أنّه لذهاب عقله من فعل الله، فيستولي الشيطان حينئذٍ ولا يقبل من أحدٍ لحيرته.

شبّه الله به الكافر الذي يرجع عن إيمانه وهداه إلى الضلال. قال: ولا يقدر أحد من الشياطين على إِذْهاب عقل أحدٍ، لأنّهم لو قدروا على ذلك لسلبوا عقول العلماء من حيث إنّهم أعداؤهم، فلمّا لم يقدروا عملى ذلك دلّ على أنّه لا يقدر على ذلك إلّا الله.

ثمّ أمَره الله أن يقول لهؤلاء الكفّار: ﴿إنّ هدى الله هو الهــدى﴾ أي:

<sup>(</sup>١) وصدره: وداع دعا يا من يجيب إلى الندى. لكعب بن سعد الغنوي، من قصيدة يرثي بـها. أخاه. راجم الآصمعيات: ص ١٤ وقد تقدّم ذكره في: ج ٣ ص ٢١٢.

دلالة الله لنا على توحيده وأمر دينه هو الهدى الذي يؤدّي المستدلّ به إلى الفلاح والرشاد في دينه، وهو الّذي يجب أن يعمل عليه ويستدلّ به دون ما يدلّ عليه غيره من سوى أمور الدين.

وقوله: ﴿وأُمِرنا لِنَشْلِمَ لربّ العالمين﴾ معناه: أمِرنا أن نُشْلِمَ أمورنا لله ربّ العالمين، وأن [نفوّضها إليه ونتوكّل، ظ] عليه لا على غيره ممّا يعبده المشركون.

و ﴿حَيْران﴾ نصب عَلَى الحال، وتقديره: كالّذي استهوته الشياطين في حال حيرته.

وقوله: ﴿له أصحاب يَدْعُونه إلى الهدى﴾ قيل: نزلت في عبدالرحمن ابن أبي بكر، كان أبواه يدعوانه إلى الإيمان ويقولان له: أمّنا أي: تابعنا في إيماننا.

﴿وأُمِرنَا لَنَسْلِمَ لربّ العالمين﴾ تقول العرب: أمَرْتُك أن تفعل، وأمَرْتُك لِتَقعل، وأمَرْتُك بأن تفعل. فَمَن قال: «أمَرْتُك بأن تفعل» فالباء للإلْصاق، والمعنى: وقع الأمر بهذا الفعل، ومَن قال: «أمَرْتُك أن تفعل» حَذَفَ الباء، ومَن قال: «أمَرْتُك لتفعل» المعنى: أمِرْنا للإسلام (١١) قال الزجّاج: يكون اللام لام التعليل، والتقدير: أمِرْنا كي نُشْلِمَ، قال الشاعر:

أريدُ لأنْسَى ذِكْرَها فَكَانَّـما تَمَثّل لي ليلى بكُلٌ سبيلِ(٢) أي: كي أنْسَى. وقال الطبري: معناه: وأمِرْنا لنخضع له بالذلّة والطاعة. ونخلص ذلك له دون ما سواه من الأنداد والآلهة(٣).

<sup>(</sup>١) في المجمع: المعنى: أمر تك للفعل.

<sup>(</sup>٢) لكثيِّر عزَّةً من قصيدة طويلة. راجع ديوان كثيّر: ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ج ٧ ص ١٥٥.

قوله تعالى:

وَأَنْ أَقِيمُواْ ٱلصَّلَـٰوٰةَ وَٱتَّقُوهُ وَهُوَ ٱلَّذِيّ إِلَيْهِ تُخْشَرُونَ ﴿ آية بلا خلاف. أقول: تحتمل هذه الآية وجهَيْن:

أحدهما: أن يكون التقدير: أمِرنا لأنْ نُسْلِمَ، ولأنْ نُقيم الصلاة.

والثاني: أن يكون محمولاً على المعنى، لأنّ معناه: أمِرنا بالإسلام وإقامة الصلاة (١) وموضع ﴿أنَ السِهِ، لأنّ الباء لمّا أُسْقِطَت أفضى الفعل فنصب. ويحتمل أن يكون محمولاً على قوله: ﴿ يدعونه إلى الهُدى ائتنا ... وأن أقيموا الصلاة.

وهذه الآية موصولة بالّتي قبلها، أي: ﴿أَمِرْنَا لِنُسْلِم لربّ العالمين﴾ وقبل لنا: ﴿أَقِيمُوا الصَلَوْةُواتَقُوه﴾ أي:اتّقوا ربّالعالمينبأن تجتنبوا معاصيه وتتّقوا عقابه، ثمّ بيّن أنّه ﴿هو الّذي إليه تُخشَرون﴾ أي: تُجْمَعون إليه يوم القيامة، فيجازي كلّ عامل منكم بعمله، وتُوفّى كلّ نفس بما كسبت.

قو له تعالى:

وهُوَ اَلَّذِى خَلَقَ السَّمَنوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فَيَكُونُ قَوْلُهُ اَلْحَقُّ وَلَهُ اَلْمُلكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِى الصُّورِ عَلِمُ اَلْغَيْبِ وَالشَّهَلاةِ وَهُوَ اَلْحَكِيمُ اَلْخَبِيرُ ﴿ آيتان في البصري والمدنيّين، وآية في الكوفي.

أقول: أُمْرِ الله تعالى نبيّه ﷺ أن يقول لهؤلّاء الكفّار الّذين يعبدون الأصنام، ويدعون المؤمنين إلى عبادتها: ﴿وأُمِوْنَا لِنُسْلِمَ لربّ العالمين... الّذي خَلَقَ السَّموات والأرض بالحقّ﴾. وفي معنى ﴿بالحقّ﴾ قولان:

أحدهما: قال الحسن والبلخي والجُبّائي والزجّاج والطبري: إنّ معناه:

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: أمرنا بإسلام وإقامة.

خَلَقَهما للحق لا للباطل، ومعناه: خَلَقَهما حقاً وصواباً لا باطلاً وخطاً، كما قال تعالى: ﴿ وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما باطلاً ﴾ (') وأذخِلَت الباء والألف واللام كما أدخِلَت في نظائرها، يقولون: فلان يقول بالحق، بمعنى: أنّه يقول الحقّ، لا أنّ الحقّ معنى غير القول، بل التقدير: أنّ خَلْق الله السماوات والأرض حكمة وصوابٌ من حِكَم الله، وهدو موصوف بالحكمة في خَلْقهما وخَلْق ما سواهما من جميع خلقه، لا أنّ هناك حقاً سوى خَلْقهما به، وذلك يدلّ على بطلان ما يقوله المجبّرة أنّ كلّه باطل وسفه وما يخالف الحكمة من فِئل، الله تعالى عن ذلك (').

والتاني: قال قوم: معنى ذلك: أنّه خُلق السماوات والأرض بكلامه، وهو قوله: ﴿انتيا طَوْعاً أو كرهاً ﴾ (٣) قالوا: فالحقّ هو كلامه، واستشهدوا على ذلك بقوله: ﴿ويوم يقُولُ كُنْ فيكونُ قَولُهُ الحقّ ﴾ إنّ إإذ، ظ] الحقّ هو قوله وكلامه، قالوا: والشخالق الأشياء بكلامه، وذلك يوجب أن يكون كلامه قديماً غير مخلوق. وقد بيّنًا فساد هذا الوجه فيما تقدّم، والمعتمد الأوّل. وقوله: ﴿ويومَ يقولُ كُنْ فيكونُ ﴾ نصب ﴿يوم ﴾ على وجوه:

أحدها: على معنى: واتّقوا يومّ يقولُ كُن فيكُونُ، نسقاً على الهاء، كما قال: ﴿واتّقوا يوماً لا تَجزى نفش عن نفس شيئاً﴾ (٤).

والثاني: أن يكون على معنى: واذكر يُومَ يقولُ كُن فيكُونُ، لأنَّ بعده:

<sup>(</sup>۱) ص: ۲۷.

<sup>(</sup>٢) في هامش الحجريّة هكذا: إمّا أن سقط من العبارة شيء نحو «ليس» وإمّا أن يقرأ من فعلٍ بالتيزين ويجعل الله تعالى عن ذلك خبراً لقوله: وما يخالف الحكمة، وعلى هذا فكان الأولى أن يزاد فيه الفاء بأن يقال: فالله تعالى عن ذلك، حتّى لا يتشبه الأمر على الناظر. (٤) للقرة: ١٨.

﴿وإذ قال إبراهيم﴾ والمعنى: واذكر يومَ يقولُ كُن فيكُونُ، واذكر إذ قـال إبراهيم، وهو الّذي اختاره الزجّاج.

والثالث: أن يكون معطوفاً على ﴿السموات والأرض بالحقّ﴾: وخَلَقَ يوم يَقْلَ بعد؟ قيل: ما أُخْبَر يوم يقولُ كُن فيكُونُ. فإن قيل: إنّ يوم القيامة لم يُخْلَق بعد؟ قيل: ما أُخْبَر الله بكونه فحقيقتُهُ واقعٌ لا محالة، وقال قوم (١١): التمام عند قوله: ﴿كن﴾ وقوله: ﴿فَيكُونُ قوله الحقّ﴾ ابتداء، أي: ما وُعِدُوا به من الثواب وحُذّروا به من العقاب كائن حقّ قوله بذلك.

وقوله: ﴿كن فيكُونُ﴾ قال قوم: هو خطاب للصُور، المعنى: ويوم يقول للشيء كُن فيكُونُ. وقد بيّنًا فيما مضى أنّ ذلك عبارة عن سرعة الفعل وتيسيره، وأنّه لا يتعذّر عليه شيء بمنزلة أن يقول: كُن فيكُونُ، لا أنّ هناك أمراً على الحقيقة، وكيف يكون هناك أمر والأمر لا يتوجّه إلّا إلى الحيّ القادر، والمعدومات والجمادات لا يحسن أمرها ولا خطابها؟

والغرض بالآية: الدلالة على سرعة أمر البَعْث والساعة، كأنّــه قــال: ويوم يقول للخَلْق: مُوتوا فيموتون، وانتَشِروا فــيَنْتَشِرون، أي: لا يــتعذر عليه ولا يتأخّر عن وقت إرادته.

وقيل: ﴿يومَ يقولُ كُن فيكُونُ قولُهُ الحقّ﴾ أي: يأمر فيقع أمره، و﴿الحقّ﴾ من صفة ﴿قوله﴾ كما يقول القائل: قد قُـلْتَ فكانَ قولك، والمعنى ليس أنّك قلت فكان الكلام، وإنّما المعنى: أنّه كان ما دلّ عليه القول الأوّل.

وعلى القول الأوّل يرفع ﴿قوله﴾ بالابتداء و﴿الحقّ﴾ خبر الابـتداء.

<sup>(</sup>١) كالفرّاء في المعانى: ج ١ ص ٣٤٠.

وحُكِيَ عن قومٍ من السلف ﴿فيكونَ﴾ بالنصب بإضمار «أن» وتـقديره: كُن فأن يكُونَ، وهذا ضعيف.

وقوله: ﴿وله المُلْكُ يومَ يُنْفَخ في الصُور﴾ (١) يـحتمل نـصب ﴿يــومَ يُنْفَخ﴾ ثلاثة أؤجه:

أحدها: أن يكون متعلّقاً ب ﴿له المُلْك﴾ والتقدير: الملك له يوم يُنْفَخ في الصُور، وإنّما خصّ ذلك اليوم بأنّ المُلْك له كما خصّه في قوله: ﴿لِمَن المُلْكُ للهِ كما خصّه في قوله: ﴿لِمَن المُلْكُ اليومَ شُرِ الواحدِ القهّار﴾ (٣).

وقرأ بعضهم<sup>(۱۳)</sup>: ﴿يَنْفُخُ﴾ بفتح الياء، و ﴿عالمُ الغيب والشهادة﴾ فاعل ﴿يَنْفُخ﴾ وهو شاذّ، رُوي<sup>(٤)</sup> عن ابن عبّاس ذلك، والوجه: أنّـه لا يـبقى مُلْكُ مَن مَلّكه الله في الدنيا أو تَغَلّب عليه، بل يتفرّد هو تعالى بالمُلك.

والثاني: أن يكون ﴿يومَ يُنْفَخ﴾ مبيّناً عن (٥) قوله: ﴿يومَ يـقولُ كُـن فيكُونُ﴾.

الثالث: أن يكون منصوباً بـ ﴿قُولُهُ الحقُّ﴾. والمعنى: وقولُهُ الحقُّ يومَ يُنْفَخ في الصُوُر. والوجه في اختصاص ذلك اليوم بالذِكْر مـا بـيَّنّاه فـي الوجه الأوّل، لأنَّ قولَهُ حقُّ في جميع الأوقات.

وفي معنى ﴿الصُورِ﴾ قولان:

أحدهما: هو ما عليه أكثر المفسّرين من أنّه اسم لقَرْنٍ يَنْفُخ فيه المَلَك فيكون منه الصوت الّذي يصعق له أهل السماوات وأهل الأرض، ثمّ ينفُخُ فيه نفخةً أخرى للنُشُور، وهو الّذي اختاره البلخي والجُبّائيّ والزجّـاج

<sup>(</sup>١) في الحجريَّة: ويحتمل. (٢) غافر: ١٦.

 <sup>(</sup>٣) وهي قراءة أبي عمر و برواية عبد الوارث عنه. راجع شواذً القرآن لابن خالويه: ص ٤٤.
 (٤) رواه عنه الطبرى في تفسيره: ج ٧ ص ١٥٧ مسنداً.

والطبري وأكثر المفسّرين.

والثاني: أنّه جمع «صُورة» مثل قولهم: سُورة وسُور، اختاره أبو عُبَيْدَة. وقرأ بعضهم (١١ في الشواذّ: ﴿ في الصُور ﴾ بفتح الواو، وذلك يقوّي ما قاله أبو عُبَيْدَة، ويكون تقديره: يوم يُنْفَخ في الأموات. ويقوّي الأوّل قوله تعالى ﴿ ونُفخَ في الصُور فَصَعِقَ مَن في السموات ﴾ ثمّ قال: ﴿ ثمّ نُفِخَ فيه أَخرى ﴾ (١) ولم يَقُلُ: فيها أخرى أو فيهنّ، وذلك يدلّ على أنّه واحد.

وروى أبوسعيدالخُدَري قال: قالرسولاللهُ وَلَلَّائِثَكَةِ: «كيف أَنْعَمُ وقدالتَّمَّمَ صاحِبُ القَرْنِ القَرْنَ وحَنَى جبينه وأَصْغَى سَمْعَه يننظر أَن يُؤْمَر فَيَنْفُخَ؟!» قالوا: فكيف نقولُ يا رسولالله؟ قال: «قولُوا: حَسْبُنا الله ونغمَ الوكيل»<sup>(١٣)</sup>.

> والعرب تقول: نَفَخَ الصُورَ. ونَفَخَ في الصُورِ. قال الشاعر: لَولا ابنُ جَـعْدَةَ لم يُـفْتَح قُـهُنْدُزُكـم

ولا خُراسان حـتّى يُـنْفَخَ الصُـورُ<sup>(4)</sup> ورُوي عن ابن عبّاس: أنّ ﴿الصُورِ﴾ يعني به النفخة الأولى<sup>(6)</sup>.

ثمّ بيّن أنّه ﴿عالم الغَيبِ والشهادة﴾ أي: ما يشاهده الخلق وما لا يشاهدونه، وما يعلمونه وما لا يعلمونه، ولا يخفى عليه شيء من ذلك. وبيّن أنّه ﴿الحكيم﴾ في أفعاله ﴿الخبير﴾ العالم بعباده وبأفعالهم.

ورفع ﴿عالمُ الغيبُ لأنّه نعت لـ «الّذي» في قوله: ﴿وهو الّذي خلق السموات والأرض بالحقّ عالم الغيب والشهادة ﴾ ويحتمل أن يكون اسم

<sup>(</sup>١) منهم الحسن البصري. راجع شواذً القرآن لابن خالويه: ص ٤٤. (٢) الزُّمَر: ٦٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره: ج ١٦ ص ٢٤، وفي ج ٢٩ ص ٩٥ مسنداً عن ابن عبّاس.

<sup>(</sup>٤) أنشده الفرّاء في المعاني: ج ١ ص ٣٤٠ولم ينسبه لأحد. (٥) رواه عنه الطبري في تفسيره: ج ٧ص ١٥٧ ـ ١٥٨ مسنداً عن عليّ بن أبي طلحة.

ما لم يسمّ فاعله، كما يقولون: أكِلَ طَعامُك عبدُ الله، فيظهر اسم الآكل بعد أن قد جَرَى الخبر بما لم يسمّ فاعله، والأوّل أجود. فأمّا من فتح الياء ﴿يَنْفُخ﴾ فإنّه جعل ﴿عالم الغيب﴾ فاعله مرتفعاً به.

قوله تعالى:

وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيـــمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَّخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَةً إِنِّىَ أَرَىٰكَ وَقَوْمَكَ فِى صَلَــٰلِ مُّبِينِ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ أكثر القراء ﴿ آزَرَ﴾ بنصب الراء، وقرأ أبـو بـريد المـديني [أبويزيد المَدَني، ظ] (١) والحسن البـصري ويعقوب بـالضمّ. فـمَن قـرأ بالنصب جعل ﴿ آزر﴾ في موضع خَفْضٍ بدلاً من ﴿ أَبيه﴾ ومَن قرأ بالضمّ جعله مُنادَىً مفرداً، وتقديره: يا آزَرُ.

وقال الزجّاج: لا خلاف بين أهل النَسَب أنّ اسم أبي إبراهيم «تارِخ» والذي في القرآن يدلّ على أنّ اسمه: «آزر» وقيل: «آزر» عندهم ذَمِّ في لَغَهم، كأنّه قال: وإذ قال إبراهيم لأبيه يا مخطِئ أتتخذ أصناماً؟! فعلى هذا قال الزجّاج: الاختيار الرفع، قال: ويجوز أن يكون وَصْفاً له، كأنّه قال: وإذ قال إبراهيم لأبيه المُخطئ، قال الزجّاج: وقيل: «آزر» اسم صَنّم، فموضعه نَصْبٌ على إضمار الفعل، كأنّه قال: وإذ قال إبراهيم لأبيه أتتّخذُ أَرَر، وجعل ﴿أُصِناماً ﴾ بدلاً من ﴿آزَرَ ﴾ وأشباهه، فقال \_ بعد أن قال: أتتّخذُ أصناماً آلهةً.

والّذي قالد الزجّاج يقوّي ما قالد أصحابنا: إنّ «آزَر» كان جدّه لأُمَّد أو كان عمّد (٣) لأنّ أباه كان مؤمناً من حيث ثبت عندهم أنّ آباء

<sup>(</sup>١) في الطبري: أبي يزيد المديني.

<sup>(</sup>٢) لرواية الصادق عَلَيْ الّذي رواها القطب الراوندي في قصص الأنبياء: ص٥٣ ٦ ٥ ٥ عن أبي بصير.

النبي اللَّيُ اللَّهُ الله آدم كلهم كانوا موحدين لم يكن فيهم كافر، وحجَتهم في ذلك إجماع الفرقة المحقّقة [المحقّة، ظ] وقد تُبُتُ أن إجماعها حجّة لدخول المعصوم فيها، ولا خلاف بينهم في هذه المسألة.

أيضاً رُوي عن النبي تَلَيُّتُكُ أَنّه قال: «نقلني الله من أصلاب الطاهرين إلى أرحام الطاهرات، لم يُدَنّسني بِدَنَس الجاهلية» (١٠). وهذا خبر لاخلاف في صحته، فبين النبي تَلَيُّتُكُ أَنّ الله نقله من أصلاب الطاهرين، فلو كان فيهم كافر لَمّا جاز وَصْفُهم بأنّهم طاهرون، لأنّ الله وصف المشركين بأنّهم أنّجاس، فقال: ﴿إِنّما المشركُونَ نَجَسٌ ﴾ (٢) ولهم في ذلك أدلة لا نطول بذكرها الكتاب لئلا يخرج عن الغرض.

واختلفوا في معنى «آزَر» هل هو اسم أو صفة؟ فقال السُدّي ومحمّد ابن إسحاق وسعيد بن عبدالعزيز والجُبّائي والبلخي: إنّه اسم أبي إبراهيم، وهو «تارخ» (۳) كما قيل ليعقوب: «إسرائيل» قالوا: ويجوز أن يكون لقباً غلب عليه. وقال مجاهد: ليس «آزَر» أبا إبراهيم، وإنّما هو اسم صَنّمٍ. وقال قوم (٤): هو سبٌ وعَبَثُ بكلامهم، ومعناه: معوجٌ.

و ﴿إِذَ﴾ في الآية متعلّقة بقوله: وأذكر إذ قال إبراهيم لأبيه آزر أتتّخذ أصناماً آلهةً. الألف(<sup>ه)</sup> ألف إنكارٍ لا استفهامٍ وإن كان قد خرج مخرج الاستفهام.

وقوله: ﴿إِنِّيأُراكُ وقَوْمَكَ فيضلالمبين﴾ يعني:فيضلالعنالصواب،

<sup>(</sup>١) ذكر الرواية الفخرالرازي في تفسيره: ج١٣ ص ٣٩، والسيوطي في الحاوي: ج٢ ص ٣٦٥. (٢) التوبة: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) منهم المعتمر بن سليمان عن أبيه. حكاه النحّاس في إعراب القرآن: ج ٢ ص ٧٦.

<sup>(</sup>٥) في قوله: ﴿أَتَتَّخَذُ﴾.

وقوله: ﴿مبين﴾ يدلُّ على أنَّه قال ذلك مُنْكِراً، والمبين: هِو البيِّن الظاهر.

والغرض بالآية حثّ النبي ﷺ على محاجّة قومه الّذين يدعونه إلى عبادة الأصنام، والإزراء على فعلهم، والاقتداء في ذلك بأبيه إبراهيم ﷺ وصبره على محاجّة قومه العابدين للأصنام، ليتسلّى بذلك ويقوّي دواعيه إلى ذلك.

والأصنام: جمع صَنَم، وهو مثال من حَجَر أو خَشَب أو من غير ذلك في صورة إنسانٍ، وهو الوَّتَن، وقد يقال للصورة المصوّرة على صورة الإنسان في الحائط وغيره: صَنَم ووَثَن.

قوله تعالى:

وَكَذَالِكَ نُرِىَ إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴿ آية بلا خلاف.

أقول: معنى قوله: ﴿وكذلك نُرِي إبراهيم ملكوت﴾ أي: بثل ما وصفنا من قصّة إبراهيم من قوله لأبيه ما قالَ نُرِيه ملكوتَ السماوات، أي: إنّا كما أريناه أنّ قومه في عبادة الأصنام ضالّون كذلك نُرِيه ملكوت السماوات والأرض.

وقيل في معنى «الملكوت» أقوال:

قال الزجّاج والفرّاء والبلخي والجُبّائي والطبري، وهو قول عِكْرِمَة: إنّ الملكوت بمنزلة الفلْك، غير أنّ هذه اللفظة أبلغ من «المُلك» لأنّ الواو والتاء يُزَادَان للمبالغة. ومثل «المَلكُوت»: الرَّغَبُوت والرَّهَبُوت ووَزْنه: «فَعَلُوت» وفي المَثَل «رَهَبُوت خيرٌ من رَغَبوت» أي لأن ترهب خير من أن ترحم، ومَن روى «رَهَبُوتي خيرٌ من رَحَمُوتي» معناه: أن يكون له هيبة يرهب بها خيرٌ من أن يُرْحَم.

وقال مجاهد: ﴿مَلَكُوتِ السمواتِ والأرضِ﴾ مُلْكُهما بالنبطيّة.

وقال الضحّاك: يعني: خَلْقُهِما، وبه قال ابن عبّاس وقَتادَة. ورُوي عن مجاهد أيضاً: أنّ معناه: آيات السماوات والأرض.

ورُوي عن مجاهد وابن عبّاس أيضاً: أنّه أراد بذلك ما أخبر الله أنّه رآه من النجوم والشمس والقمر حين خرج من المغارة، وبه قال قَتادَة.

وقال الجُبّائي: المعنى: إنّا كنّا نُري إسراهيم ملكوت السماوات والأرض والحوادث الدالّة على أنّ الله مالكٌ لها ولكلّ شيءٍ بنفسه، لا يملكه سواه، فأجْرَى «الملكوت» على المملوك الّذي هو في السماوات والأرض مجازاً.

وقوله: ﴿وليكون من الموقنين﴾ أي: أريناه ملكوت السماوات ليستدل به على الله، وليكون من الموقنين أنّ الله هو خالق ذلك والمالك له. والمُوقِن: هو العالم الذي يتيقّن الشيء بعد أن لم يكن مثبتاً، ولهذا لا يوصف تعالى بأنّه متيقّن كما يوصف بأنّه عالِمٌ، لأنّه تعالى عالم بها فيما لم يزل.

وقال أبو جعفر ﷺ: كَشَطَ الله له الأرض حتّى رآهنّ وما عليهنّ من الملائكة وحَمَلَة العرش<sup>(۱)</sup> وذلك قوله: ﴿وكذلك نُرِي إبراهــيم مَـلَكُوت السموات والأرض﴾ (۲).

فإن قيل: كيف يجوز أن يَرَى ما تحت الأرضين، والأرض حجابٌ لِمَا تحتها، وكذلك السماء لما فوقها؟!

<sup>(</sup>١) كذا في الحجريّة. وفي مخطوطة: له الأرضين حتّى رآهنّ وما تحتهنّ إلى الهواء بعد الماء. وكشط الله له عن السماوات حتّى رآهنّ وما عليهنّ من الملائكة وحملة العرش.

<sup>(</sup>۲) ونحوه رَوَى العيّاشي في تفسيره: ج ١ ص ٣٦٣\_ ٣٦٤ ح ٣٤\_٣٦.

قلنا: لا يمتنع أن يجعل الله تعالى منها خروقاً ومنافذ. ويقوّي شعاعه حتّى ينفذ فيها فيرى ما فوقها وما تحتها. ولا يمنع من ذلك مانع. ومـثل هذا رُوي(١٠) عن مجاهد والسُدّي وسعيد بن جُبَيْر وسلمان.

قوله تعالى:

فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَءَا كَوْ كَبًا قَالَ هَنذَا رَبِّى فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَآ أُحِبُّ الْأَفِينَ ﴿ فَلَمَّا رَءًا كَوْ كَبًا قَالَ لَإِن لَّمْ يَهْدِنِى رَبِّى لَأَكُونَنَّ مِنَ الْمُعْرَا رَبِّى هَنذَا أَبُيرُ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لِإِن لَّمْ يَهْدِنِى رَبِّى هَنذَا أَكْبُرُ فَلَمَّا الْقَوْمِ الطَّيْرِ فَلَكَا الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَنذَا رَبِّى هَنذَا أَكْبُرُ فَلَكَا أَقَلَتْ قَالَ يَنقَرَم إِنِّى بَرِيَهُ مِثَا تُشْرِكُونَ ﴿ إِنِّى وَجَهْتُ وَجَهِي لِلَّذِى فَطَرَ الشَّمْوَاتِ وَالأَرْضَ حَنِيقًا وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنِّي أَربِع آيات بلا خلاف. الشَّمْنواتِ وَالأَرْضَ حَنِيقًا وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنِّي أَربِع آيات بلا خلاف. أقول: قرأ ابن ذَكُوان (٢) وحمزة والكسائي وخَلف ويحيى (٣) والكسائي عن أبي بكر بكسر الراء وإمالة الهمزة منه ومن قوله: ﴿ رأى الربِي هَذِهِ مِن قَولانَ هُونَ مِن مَا أَنْ مِنْ أَربِهِ أَنَا مِنْ أَربِهِ أَنِهُ اللّهُ الْمِنْ اللّهُ الْمِنْ مَنْ مِنْ مَا أَنْ عَلَيْ الْمَالَعُ لَهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الْمِنْ اللّهُ الْمُنْ الْمُعَلِّ وَاللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

والكسائي عن أبي بكر بكسر الراء وإمالة الهمزة منه ومن قوله: ﴿ رِأَى الدِيهِم ﴾ في هود (٤) و ﴿ رِأَى قَمِيصَه ﴾ و ﴿ رِأَى برهان ربّه ﴾ في يوسف (٥) و ﴿ رِأَى ناراً ﴾ في طه (٦) و ﴿ ما رِأَى ﴾ و ﴿ لقد رِأَى ﴾ في النجم (٧) سبعة مواضع، وهو ما لم يلقه ساكن ولم يتصل بمَكْنيٍّ، وافَـتَهم العَـلَيْمي في ﴿ رَأَى كُوكِباً ﴾ حسب. وقرأ أبو عمرو بفتح الراء وإمالة الهـمزة فـيهنّ. الباقون بفتح الراء والهمزة.

فَإِن لَقِي ﴿ رَأَى ﴾ ساكناً، وهو ستّة مواضع: هـاهنا: ﴿ رَأَى القـمر ﴾

<sup>(</sup>۱) رواه عنهم الطبري في تفسيره: ج ٧ ص ١٦٠ \_ ١٦١.

<sup>(</sup>٢) هو عبدالله بن أحمد النهري الدمشقي. شيخ الإقراء بالشام وإمام جامع دمشق. توفّي سنة ٢٤٢ هـ . (غاية النهاية للجزري: ج ٢ ص ١٦٨).

<sup>(</sup>٣) هو يعيبي بن آدم. روى القراءة عن أبي بكر بن عياش وروى عنه الإمام أحمد. توفي سنة ٢٠٣ هـ (غاية النهاية: ج ٢ ص ٣٦٣).

 <sup>(</sup>۵) الآية: ٢٤ و ٢٨ على الترتيب.
 (٦) الآية: ١٠.
 (٧) الآية: ١١ و ١٨.

و ﴿ رأَى الشمس ﴾ وفي النحل: ﴿ وإذا رأَى الَّـذِين ظـلموا ﴾ و ﴿ وإذا رأَى الَّـذِين ظـلموا ﴾ و ﴿ وإذا رأَى الّذِين أَشرَ كوا ﴾ ( أ) وفي الأحـزاب: ﴿ ولمَّا رأَى المؤمنون ﴾ ( أ) ( أ) بكسر الراء وفتح الهمزة فيهنّ حمزة وخَلَف وبسير ( أ) وأبو بكر ٍ إلاّ الأعشى والبُرْجُمي، الباقون بفتح الراء والهمزة.

فإن اتّصل ﴿ رأى ﴾ بمَكْنِيِّ نحو: «رآه» و «رآك» و «رآها» فكسر الراء وأمال الهمزة من حيث وقع حمزة والكسائي وخَلَف ويحيى والكسائي عن أبي بكر.

وقرأ أبو عمرو والدَاجُوني عن ابن ذَكُوان بفتح الراء وإمالة الهمزة، الباقون بفتحهما. قال أبو عليّ الفارسي: وجه قراءة من لم يُعِلْهما (٢) أنّه ترك الإمالة كما ترك الإمالة في قولهم: «دعا» و «رمى» فلمّا لم يُعِلِ الألف لم يُعِلَ الألف لم يُعِلَ الألف لم يُعِلَ الألف. نحو الياء.

ومن قرأ بين الفتح والكسر \_كما قرأ نافع \_فلا يخلو أن يريد الفتحتَيْن اللتَيْن على الراء والهمزة، أو الفتحة الّتي على الهمزة وحدها. فإن كان يريد فتحة الهمزة فإنّما أمالها نحو الكسرة ليميل الألف الّتي في ﴿رأى﴾ نحو الياء، كما أمال الفتحة الّتي على الدال من «هدى» والميم من «رمى» وإن كان يريد أنّه أمال الفتحتَيْن جميعاً الّتي على الراء والّتي على

<sup>(</sup>۱)  $| \vec{Y}_{1}$  (۲)  $| \vec{Y}_{2}$  (۲)  $| \vec{Y}_{3}$  (۳)  $| \vec{Y}_{2}$  (۳)  $| \vec{Y}_{3}$  (۳)  $| \vec{Y}_{3}$ 

<sup>(</sup>٤) يظهر من سياق الجملة أنّه ينبغي هاهنا إضافة \_كلمة «فقراً» وكذا استظهره محشيّ النسخة \_ الحجر ثدّ.

 <sup>(</sup>٥) كذا، وفي نسخة: «مُصر» وكلاهما تصحيف «نُصير» وهــو نُـصير بـن يـوسف الرازي شمّ البغدادي، من جُلة أصحاب الكسائي والراوين عنه.

<sup>(</sup>٦) كذا في الحجريّة، وفي المطبوع: لم يملها.

الهمزة. فإمالة فتحة الهمزة على ما تقدّم ذكره. وأمّا إمالة الفتحة الّتي على الراء فإنّما أمالها لاتّباعه إيّاها إمالة فتحة الهمزة. كأنّه أمال(١٠) الفتحة في قولك: «من عامر» لكسرة الراء كذلك أمِلْت فتحة الراء من ﴿رأى﴾ لإمالة الفتحة الّتي على الهمزة، والتقديم والتأخير في ذلك سواء.

ومَن كسر الراء والهمزة فالوجه فيه: أنّه كسر الراء من ﴿رأَى﴾ لأنّ المضارع منه على «يَفْتَل» وإذا كان المضارع منه على «فَعِلّ» ألاّ تَرى أنّ المضارع في الأمر العام إذا كان على الماضي على «فَعِلّ» وعلى هذا قالوا: «إيتِ بيتنا» فكسروا لياء حرف المضارعة، كما كسروه في نحو: «يَعْلَم» و «يَفْهَم». وكسروا الياء أيضاً في هذا الحرف، فقالوا: «إيتنا» ولم يكسروها في «يعْلَم» وإذا كان أيضاً في هذا الحرف، فقالوا: «إيتنا» ولم يكسروها في «يعْلَم» وإذا كان وحروف الحلق إذا جاءت في كلمةٍ على زنة «فَعِل» كُسِرَت فيها الفاء لكسر (٢) العين في الاسم والفعل، نحو قولهم: «عَيْرٌ قِيرٌ» و «رَجُلٌ حِيرٌ وفِحِلٌ» وفي الفعل نحو: «شِهِدّ» و «لِعِب». فكسرة الهمزة الماء على هذا كسرة مخلصة مخضة، وليست بفتحة مُمَالة، وأمّا كسرة الهمزة فإنّه يُراد به كسرة تحتها إلى الكسرة، ليميل الألف نحو الياء.

ومن ترك الإمالة إذا لَقِيَها ساكنٌ فإنّهم كانوا يُحيلون الفتحة ليحيل الألف نحو الياء، فلمًا سقطت الألف التي كانت الفتحة الممالة يميلها نحو الياء في مثل: ﴿رأى الشمس﴾ و ﴿رأى القحر﴾ ونحوهما في جميع القرآن، ومَن وافَقَ في بعض ذلك دون بعضٍ أحبّ الأخذ باللبس.

<sup>(</sup>١) وأيضاً في الحجريّة: فكما أنّه أملت، ظ.

ووجه قراءة أبي بكر وحمزة في ﴿ رِأَى الشمس ﴾ و ﴿ رِأَى القـم ﴾ بكسر الراء ونتح الهمزة في جميع القرآن: أنّ كسر الراء إنّما هو للـتنزيل اللّذي ذكرناه، وهو معنىً منفصلٌ من إمالة فتحة الهمزة، ألّا ترى أنّه يجوز أن يعمله مَن يراها، وإذا كنا يعمل هذا المعنى مَن لا يرى الإمالة كما يجوز أن يعمله مَن يراها، وإذا كان كذلك كان انفصال أحدهما من الآخر سائغاً غير ممتنع.

فأمًا رواية يحيى عن أبي بكر بكسر الراء والهمزة معاً فإنّما يريد بكسرة الهمزة المالة فتحها مع زوال بكسرة الهمزة إمالة فتحها مع زوال ما كان يوجب إمالتها من حذف الألف، فلأنّ الألف محذوفة لالتقاء الساكنين، وما يحذف لالتقاء الساكنين نزّل تنزيل المثبّت، ألا ترى أنّهم أنشدوا:

## ولا ذاكر اللهَ إلَّا قليلاً (١)

فنصب الاسم بعد «ذاكر» وإن كانت النون محذوفة لِمَا كان الحذف الالتقاء الساكنين، والحذف لذلك في تقدير الإثبات من حيث كان التقاؤهما غير لازم، ولذلك لم يرد الألف في نحو: رمت المرأة، ويشهد لذلك أنهم قالوا: «شِهد» فكسروا الفاء لكسر العين، ثمّ أسكنوا فقالوا: «شِهْد» فبقوا الكسرة في الفاء مع زوال ما كان أصلها، وأنشد قول الأخطل: إذا غَابَ عنا غابَ عنا فرائنا وإنشَهد أجدى فضلُه وجداولُه (١٧)

وقالوا: «صِعِقَ» ثمّ نسبوا إليه فقالوا: «صِعْقي» فأقرُّوا كسرة الفاء مع زوال كسرة العين التي لها كُسِرَت الفاء. وزعم أبو الحسن: أنّ ذلك لغة مع ما فيه من وجوه التلبيس، وأنّها قراءة.

<sup>(</sup>١) لأبي الأسود الدؤلي، وصدره: فألفيته غير مستعتب. راجع ديوان أبي الأسود: ص ٤٩. (٢) من قصيدة طويلة يذكر أهله ودياره. راجع ديوان الأخطل: ص ١٢٦.

يقال: جَنّ عليه الليل، وجَنّه الليل، وأجَنّه، وأجَنّ عليه. ومع حـذف «على» فأجَنّه \_ بالألف \_ أفصح من جَنّه الليل، وكلّ ذلك مسموع، فَلَفَة أَسَد: جَنّهُ الليل، وكلّ ذلك مسموع، فَلَفَة أَسَد: جَنّهُ الليل، ولغة تميم: أَجَنّهُ، والمصدر من «جَنّ عليه»: جَنّا وجُنُوناً وجُناناً، ويُقال: أتانا فلانٌ في حِنّ الليل. و «الجِنّ» مشتقّ من ذلك، لا نَهم استجنّوا عن أعين الناس فلا يُرَوْن، وكلّ ما تَوارى عن أبصار الناس فإنّ العرب تقول: قد جَنّ، ومنه قول الهُذَلِئ:

وماءِ(١) وَرَدْتُ قبيل الكَرى وقد جنّه السَدَفُ الأَدْهَمُ(٣) وقال عَبيد:

وَخَرْقِ يَصيحُ النومُ فيه مع الصّدَى

مَخُوفٍ إذا ما جنّهُ اللـيلُ مَـرهُوبِ<sup>(٣)</sup>

وتقول: أَجْنَنْت الميّتَ إذا واريته في اللّخد وجَنَنْتُه، وهومثل جُنُون الليل في معنى: غَطّيته وستي الترس مِجَنّاً لأنّه يجنّ أي: يغطّي، وقال الشاعر: في معنى: غَطّيته الليلُ بِثْنا كأنّنا على كثرة الأعداء مُحْتَرِسانِ (٤) قوله: ﴿فلمّا جَنَّ عليه الليل﴾ أي: أظْلَم، وقوله: ﴿فلمّا أَفَلَ ﴾ معناه: غاب، يُقال: أفَلَ يَأْفُلُ أَفُولاً، وتقول: أين أفَلْتَ عنّا، وأين غِبْتَ عنا، قال ذو الهُ مَذ:

مَصابيحُ لَيْسَتْ باللّواتي تَـقُودُها لَهُجُومٌ ولا بـالآفِلاتِ الدّوَالِكِ (٥)

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: ولمّا وردت.

 <sup>(</sup>٢) لعياض بن خُويلد الخناعي، وقيل لغيره. راجع ديوان الهُذَليّين: ج ٣ ص ٥٦.
 (٣) من قصيدة يذكر فيها أهله ويبكي عليهم. راجع ديوان عَبيد بن الأبر ص: ص ٣٨ وفيه: وَحُرْقٍ تصيح الهامُ.
 (٤) أنشده الأخفش في المعانى: ج ٢ ص ٤٩٤ ولم ينسبه لأحد.

<sup>(</sup>٥) من قصيدة له يصف إبلاً. راجع ديوان ذي الرُمّة: ص ٥٨٣.

وقوله: ﴿رأَى القمر بازغاً﴾ أي: طالعاً، يُقال: بَزَغَت الشمس بُـرُوغاً إذا طَلَعت، وكذلك القمر. وقوله للشمس: ﴿هذا رَبِي﴾ وهي مؤنّتة معناه: هذا الشيء الطالع ربّي، أو على: أنّه حين ظَـهَرت الشـمس وقـد كـانوا يذكرون الربّ في كلامهم، فقال لهم: هذا ربّي.

وقيل في معنى هذه الآية وجوه أربعة:

أحدها \_ ما قاله الجُبّائي \_ : إنّ ما حكى الله عن إبراهيم في هذه الآيات كان قبل بلوغه، وقبل كمال عقله ولزوم التكليف له، غير أنَّه لمقاربته كمال العقل خَطَرت له الخواطر، وحرّ كته الشبهات والدواعي عن الفكر فيما يشاهده من هذه الحوادث، فلمّا رأى الكوكب \_ وقيل: أنّه الزهرة \_ [و] بانَ نوره مع تنبّهه بالخواطر على الفكر فيه وفي غيره ظنّ أنَّه ربَّه، وأنَّه هو المُحْدِث لِمَا شاهده من الأجسام وغير ها ﴿فلمَّا أَفَل قال لا أُحبِّ الآفلين﴾ لأنّه صار منتقلاً من حال إلى حال، وذلك منافِ لصفات القديم ﴿فلمّا رأى القمر بازغاً ﴾ عند طلوعه رأى كبره وإشراق ما انبسط من نوره في الدنيا ﴿قال هذا ربّي﴾ فلمّا راعاه وجده يزول ويأفل، فصار عنده بحكم الكوكب الّذي لا يجوز أن يكون بـصفة الإله لتـغييره وانتقاله من حال إلى حال ﴿فلمّا رأى الشمس بـازغةً﴾ أي: طـالعة قـد مَلاَّت الدنيا نوراً ورأى عظمها وكبرها ﴿قال هذا ربِّي هذا أكبر فلمَّا أفلت ﴾ وزالت وغابت فكانت شبيهةً بالكوكب والقم قال حينئذ لقومه: ﴿إِنِّي برىء ممَّا تشركون ﴾ فلمَّا أكمل الله عقله ضبط بفكره النظر في حدوث الأجسام بأن وجدها غير منفكّة من المعاني المحدثة، وأنّه لابدّ لها من مُحْدِث، قال حينئذِ لقـومه: ﴿إنَّــي وجَّـهت وجـهي للَّـذي فـطر السموات والأرض﴾ إلى آخرها.

والثاني: ما قاله البلخي وغيره من أنَّ هذا القول كان من إبراهيم في زمان مهلة النظر، لأنّ مهلةَ النظر مدّةُ الله العالم بمقدارها، وهي أكثر من ساعة، وقال البلخي: وأقلّ من شهر، ولا يدري ما بينهما إلّا الله، فلمّا أكمل الله عقله، وخطر بباله ما يوجب عليه النظر، وحرّ كته الدواعي على الفكر والتأمّل له قال ما حكاه الله، لأنّ إبراهيم الثِّلِا لم يُخْلَق عارفاً بالله، وإنّـما اكتسب المعرفة لمّا أكمل الله عقله، وخوّفه من ترك النظر بالخواطر، فلمّا رأى الكوكب \_وقيل(١): هي الزُهْرة \_ رَأَى عِظْمَها وإشراقَها وما هي عليه من عجيب الخَلْق، وكان قومه يعبدون الكواكب، ويز عمون أنَّها آلهة ﴿قال هذا ربّى ﴾ على سبيل الفكر والتأمّل لذلك، فلمّا غابت وأفّلَت، [و] علم أنّ الأُفُول لا يجوز على الله عَلِمَ أنَّها مُحْدَثَة متغيّرة لتنقّلها، وكذلك كانت حاله في رؤية القمر والشمس، وأنَّه لمَّا رأى أُفُولهما قطع على حدوثهما واستحالة إلهيّـتهما، وقال في آخر كلامه: ﴿إنِّي بريء ممَّا تشركون إنَّـي وجهت وجهي للّذي فطر السموات والأرض حنيفاً وما أنا من المشركين﴾ وكان هذا القول منه عقيب معرفته بالله وعلمه بأنّ صفات المُحْدَثين لا تجوز عليه.

فإن قيل: كيف يجوز أن يقول: ﴿هذا رَبّي﴾ مُخْبِراً، وهـو يـجوز أن يكون مخْبَره لا على ما أخبر، لأنّه غير عـالم بـذلك، وذلك قـبيح فـي العقول، ومع كمال عقله لابدّ أن يلزمه التحرّز من الكذب؟!

قلنا عن ذلك جوابان:

أحدهما: أنّه قال ذلك فارضاً مقدّراً لا مُخْبراً، بل على سبيل الفكر

<sup>(</sup>١) قاله مجاهد. راجع تفسير الماوردي: ج ٢ ص ١٣٦.

والتأمّل، كما يقول الواحد منّا لغيره إذا كان ناظراً في شيء ومُختَمِلاً (١) بين كونه على إحدى صفتيّه، إنّا نفرضه على إحداهما لننظر فيما يـؤدي ذلك الفرض إليه من صحّةٍ أو فسادٍ، لا يكون بذلك مُخْبِراً، ولهذا يصحّ من أحَدِنا إذا نظر في حُدُوث الأجسام وقِدَمِها أن يفرض كونها قديمة ليتبيّن ما يؤدّى إليه ذلك الفرض من الفساد.

والثاني: أنّه أخبر عن ظنّه، وقد يجوز أن يكون المفكّر المتأمّل ظائنًا في حال نظره وفكره ما لا أصل له ثمّ يرجع عنه بالأدلّة والعلم. ولا يكون ذلك منه قبيحاً.

فإن قيل: ظاهر هذه الآيات يدلٌ على أنّ إبراهيم ما كان رأى هذه الكواكب قبل ذلك، لأنّ تعجّبه منها تعجّب من لم يكن رآها، فكيف يجوز أن يكون إلى مدّة كمال عقله لم يشاهد السماء وما فيها من النجوم؟!

والثالث: أنّ إبراهيم لم يقل مـا تـضمّنته الآيــات عــلى وجــه الشكّ، ولا في زمان مهلة النظر، بل كان في تلك الحال عالماً بالله وبــما يــجوز عليه، فإنّه لا يجوز أن يكون بصفة الكواكب، وإنّما قال ذلك على سبيل

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: ممثلاً.

الإنكار على قومه، والتنبيه لهم على أنّ ما يغيب وينتقل من حالٍ إلى حال لا يجوز أن يكون إلهاً معبوداً، لثبوت دلالة الحَدَث فيه. ويكون قـوله: ﴿هذا ربّى﴾ محمولاً على أحد وجهيّن:

أحدهما: أي: هو كذلك عندكم وعلى مذهبكم، كما يقول أحَدُنا للمشبّه على وجه الإنكار عليه: «هذا ربّي جسم يتحرّك ويسكن» وإن كان عالماً بفساد ذلك.

والثاني: أن يكون ذلك مستَفْهِماً. وأُشقِط حرف الاستفهام للاستغناء عنه، كما قال الأخْطَل:

كَذَبَنْكَ عينُكَ أَمْ رأَيْتَ بـوَاسِـطٍ غَلَسَ الظلامِ من الرَبَابَ خَيالاً (١) وقال آخر:

لَـعَمْرُكَ مـا أدرى وإن كنتُ دارياً

بِسَبْعٍ رَمَـيْنَ الجَـمْرَ أُم بِثَمانِ (٢)

وقال ابن أبي ربيعة:

شمّ قالوا: تحبّها؟ قـلتُ: بَـهْراً عَدَدَ القطر والحَصَى والتُرابِ<sup>(١٣)</sup> وقال أوْس بن حَجَر <sup>(١)</sup>:

لَـعَمْرُكَ مـا أدرى وإن كـنتُ دارياً

شُعَيْبُ بنُ سَهْم أم شُعَيْب بـنُ مِـنْقَرِ

<sup>(</sup>١) من قصيدة يهجو جريراً ويمدح قومه. راجع ديوان الأخطل: ص ٢٤٦.

 <sup>(</sup>٢) لعمر بن أبي ربيعة. ويُروَى الصدر: فو الله ما أدري وإنّي لحاسبُ راجع ديوان ابن أبي ربيعة:
 ص ٢٣٦.

٣٦٦ من المجارة ال

<sup>(</sup>٤) كذا تبعاً للطيري. ولم نجده في ديوانه، وفي كتاب سيبويه: ج ٣ ص ١٧٤ ـ ١٧٥ منسوب إلى الأسود بن يَغلُر نقل عنه: شُعَيْتُ بنَ سَهْم أمْ شُعَيْتُ بنُ مُنظَّرِ.

وإنّما أراد: أشُعَيْبُ بن مِنْقَر.

فإن قيل: حذف حرف الاستفهام إنّما يجوز إذا كان في الكلام عِوَضاً منه نحو: «أم» الدالّة عليه، ولا يستعمل مع قَقْد العِـوَض، وفـي الأبـيات عِوَض عن حرف الاستفهام وليس ذلك فى الآية.

قلنا: قد يحذف حرف الاستفهام مع ثبوت العِوَض تارة وأخرى مع فَقْده إذا زال اللبس، وبيت ابن أبي ربيعة ليس فيه عِوَض ولا فيه حرف الاستفهام، وأنشد الطبرى:

رَفَوْني وقـالوا: يـا خُـوَيْلِدُ لم تُـرَعْ

فَقُلْتُ وأَنكَرْتُ الوجُوهَ: هُمُ هُـمُ؟(١)

أي: أهُمُ هُمُ؟ ورُوي عن ابن عبّاس في قوله: ﴿فلا اقتحم العقبة﴾ [أنّه] قال: معناه: أفّلا اقتحم العقبة؟ (٢) وحذف حرف الاستفهام. وإذا جاز أن يحذفوا حرف الاستفهام لدلالة الخطاب جاز أن يحذفوه لدلالة العقل، لأنّ دلالة العقل أقوى من غيرها.

والرابع: أنّ إبراهيم قال ذلك على وجه المحاجّة لقومه بـالنظر، كـما يقول القائل: إذا قلنا: إنّ لله ولداً لزمنا أن نقول: له زوجة، وأن يَطأ النساء ... وأشباه ذلك، وليس هذا على وجه الإقرار والإخبار والاعتقاد بذلك، بل على وجه المحاجّة، فيجعلها مذهباً ليرى خصمُهُ المعتقِدُ لها فَسادَها.

وكلّ هذه الآيات فيها تنبيه لمشركي العرب، وزَجْرٌ لهُم عـن عـبادة الأصنام، وحثٌّ على الأخذ بدين إبراهيم أبيهم وسلوك سبيله في النـظر والفكر والتديّن، لأنّهم كانوا قوماً يعظّمون أسلافهم وآباءهم، فأغلّمَهم الله

<sup>(</sup>١) البيت منسوب لأبي خراش الهُذَلي. راجع ديوان الهذليّين: ج ٢ ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) راجع تفسير ابن عبّاس: ص ٥١١. والآية: ١١ من سورة البلد المباركة.

تعالى أنّ اتّباع الحقّ من دين أبيهم الّذي يقرّون بفضله أوجب عليهم إن كان بهم تعظيم الآباء والكراهة لمخالفتهم.

وفي الآية دلالة على أنَّ معرفة الله ليست ضرورية، لأنّها لوكانت ضروريّة لما احتاج إبراهيم إلى الاستدلال على ذلك، ولكان يقول لقومه: كيف تعبدون الكواكب وأننم تعلمون حدوثها وحدوث الأجسام ضرورةً؟ وتعلمون أنّ لها مُحْدِثاً على صفات مخصوصة ضرورةً؟ وما كان يحتاج إلى تكلّف الاستدلال والتنبيه على هذا.

وقوله: ﴿لأن لم يهدني ربّي﴾ معناه: لئن لم يلطف بي ويسددني ويوفّقني لإصابة الحقّ في توحيده ﴿لأكونن من القوم الضالين﴾ اللذين ضلّوا عن الحقّ وأخطأوا طريقه، فلم يصيبوا الهدى. وليس الهداية هاهنا الأدلّة، لأنّ الأدلّة كانت سبقت حال زمان النظر، فإنّ التكليف لا يحسن من دونها ولا يصحّ مع فَقُدها.

وقوله في الشمس: ﴿هذا أكبر﴾ يعني: من الكواكب، وحُذِفَ لدلالة الكلام عليه.

وُقوله: ﴿إِنِّي وجِّهت وجهي﴾ معناه: أخْلَصت عبادتي وقصدت بها إلى الله الذي خَلق ﴿السموات والأرض﴾ وفيه إخبار عن إبراهيم وإقرار منه واعتراف منه بأنه الله خالف قومه أهل الشرك، ولم يأخذه في الله لومة لائم، ولم يستوحش من قول الحق لقلّة تابعيه، وقال لهم: ﴿إِنِّي بريء منا تشركون﴾ مع الله \_الذي خلقني وخلقكم \_ في عبادته من آلهتكم، بل ﴿وجَهت وجهي﴾ في عبادتي إلى الذي خَلقَ ﴿السموات والأرض﴾ الذي يبقى ولا يفنى، الحيّ الذي لا يموت.

وأخبر أنّه يوجّه (١) عبادته ويخلصها له تعالى، و(٢) الاستقامة في ذلك لربّه على ما يجب من التوحيد، لا على الوجه الذي يوجّه له من حيث ليس بحنيف. ومعنى «الحنيف»: هو المائل إلى الاستقامة على وجه الرجوع فيه ﴿وما أنا من المشركين﴾ إنّي لستُ منكم، ولا ممّن يدين بدينكم ويتّبع ملّتكم أيّها المشركون.

قوله تعالى:

وَحَاَجَهُ قَوْمُهُ قَالَ أَتُحَنَجُّوَتِّى فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَيْنِ وَلَاۤ أَخَافُ مَاتُشْرِكُونَ بِهِ، إِلَّآ أَن يَشَآءَ رَبِّي شَيْئًا وَسِعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا أَفَلا تَتَذَكَّرُونَ ﴿ آيَة عند الجميع.

أقول: قرأ أهل المدينة وابن ذَكُوان: ﴿أتحاجّوني﴾ بـتخفيف النــون، الباقون بتشديدها. وقرأ الكسائي والعِبْسي ﴿وقد هداني﴾ بالإمالة، الباقون بالتفخيم.

قال أبو عليّ: مَن شدّد فلا نظر في قوله، ومن خفّف فإنّه حذف النون الثانية لالتقاء النونين، والتضعيف يكره، فيتوصّل إلى إزالته تارةً بالحذف نحو: علماء بني فلان (٣) وتارةً بالإبدلال نحو: لا أملاه (٤) حتّى تفارقا، ونحو: «ديوان» و «قيراط» فحذفوا الثانية منهما كراهية التضعيف، ولا يجوز أن يكون المحذوفة الأولى لأنّ الاستثقال يقع بالتكرير في الأمر الأعمّ، وفي الأولى \_أيضاً \_أنّها دلالة الإعراب ولذا حُذِفَت الثانية (٥) كما

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: يوحّد.

<sup>(</sup>٢) في الحجريّة زيادة: «يؤثر» تصحيحاً.

<sup>(</sup>٣) في نسخة: «عُلِمَ أنّي فلان». ولا يخفي أنّ أصله: «بنيّ فلان» بياءين.

<sup>(</sup>٤) وأصله: «أملله» بلامين.

<sup>(</sup>٥) وتقرير كلامه في هو: أنّه لا يجوز أن تكون المحذوفة الأولى لأنّ الاستثقال بــها حــصل. وأيضاً: فإنّ الأولى علامة الرفيم. وعلامة الرفع لا تُحذف إلّا بعامل.

حذف الشاعر في قوله:

أصادِفُه وأفقدُ [يذهب،خ] بعضَ مالي<sup>(١)</sup>

وقال بعضهم: حذف هذه النون لغة غَطَفَان. وحكى سيبويه (٢) هـذه القراءة مستشهداً بها في حذف النونات كراهية التضعيف.

وأمّا إمالة ﴿هَدَاني﴾ فحسنة، لأنّه من: هَدَى يَهْدي، فهو من الياء، وإذا كانوا أمالوا «عَزاء» و «وعاء» لأنّه قد يـصير إلى اليـاء فـي «عـزى» و «وعى» فهذا لا إشكال في حسنه.

قوله: ﴿وحاجَه قومه ﴾ يعني: في وجيوب عبادة الله وترك عبادة الهتهم، وخوّفوه مِن تَزكها، وأن لا يأمن أن يحيله آلهتهم من الأصنام وغيرها، فقال لهم إبراهيم ﷺ: ﴿أتحاجَوني في الله وقيد هداني ﴾ بأن وفقتني لمعرفته، ولطّف بي في العلم بتوحيده وترك الشرك وإخلاص العبادة له ﴿ولا أخاف ما تشركون به ﴾ أي: لا أخاف منه ضرراً إن كَفَرتُ به، ولا أرجو نفعاً إن عَبَدْتُه، لأنّه بينَ صَنَمٍ قد كُسِرَ فلم يدفع عن نفسه أو نَجُم دِلُ أَفُولُه على حدثه، فكيف تحاجّوني وتدعونني إلى عبادة من لا يُخاف ضرره ولا يُرْجا نفعه؟!

﴿إِلَّا أَن يشاء ربِّي شيئاً ﴾ فيه قولان:

أحدهما: إلّا أن يُقلبها الله فيحييها ويقدّرها فتضرّ وتنفع، فيكون ضررها ونفعها إذ ذاك دليلاً على حدثها أيضاً، وعملى توحيد الله، وأنّـه المستحقّ للعبادة دون غيره، وأنّه لا شريك له في ملكه، ثمّ أثنى عمليه

 <sup>(</sup>١) وصدر البيت هكذا: كثنية جابر إذ قال لَيْتني. أنشده أبو زيد في نوادر اللغة: ص ١٨٠ ونسبه إلى زيد الخيل الطائي.

تعالى فأخبر بأنّه عالم بكلّ شيء، وأمرهم بـالتذكّر والتـدبّر لِـمَا أورده عليهم ممّا لا يدفعونه، ولا يقدرون على إنكاره إن أنصفوا.

الثاني: قال الحسن: قوله: ﴿ولا أخاف ما تشركون به﴾ أي: لا أخاف الأوِيّان ﴿إِلّا أن يشاء ربّي شيئاً﴾ أستوجبّهُ على الله تعالى، ويشاء الله أن يدخلني في ملكِكم'۱ بالكفر. والأوّل هو الأجود.

﴿أَتُحاجُونِي﴾ أصله: «أتحاجُونني» بنونَيْن: إحداهما للجمع والأخرى لاسمة، فأدْغِمَت إحداهما في الأخرى، فَشُدّدت، ومثله: ﴿تأمُرونِي﴾ (٢) وقد يُخَفِّف مثل هذا في بعض المواضع، قال الشاعر:

أبالموتِ الَّذي لابـدٌ أنّـي ملاقٍ لا أباكِ تُخوّفِيني<sup>(٣)</sup> فجاء بنونٍ واحدةٍ وخفّفها، والأوّل أجود وأكثر في العربيّة. قوله تعالى:

وَكَيْفَ أَخَافُ مَآأَشْرَكُتُم وَلاَتَخَافُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكُتُم بِاللَّهِ مَالَمْ يُنَزِّلْ بِهِ. عَلَيْكُمْ سُلطَنَنَا فَأَىُّ آ لَفْرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالأَمْنِ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: في هذه الآية احتجاج من إبراهيم الله على قومه وتأكيد لما قدّم من الحجاج، لأنّه قال الهم: ﴿ وَكَيفُ عَلَى قومه وتأكيد لما قدّم من الحجاج، لأنّه قال الهمخلوقة وقد تبيّن حالهم، وأنّهم لا يمضرّون ولاينفعون ﴿ و ﴾ أنتم ﴿ لا تَخافون ﴾ من هو القادر على الضرّ والنفع، بل تَجترِئون عليه وتنقدّمون بين يديه بأن تجعلوا له شركاء في ملكه وتعدونهم من دونه ﴿ فَا يُ الفريقَيْن أَحق بالأمن ﴾ نحن المؤمنون الذين

<sup>(</sup>١) في المطبوع: ملَّتكم.

<sup>(</sup>٢) الرَّمَر: ٦٤.

<sup>(</sup>٣) أنشده في مجاز القرآن: ج ١ ص ٣٥٢ ونسبه إلى حَيَّة النُّمَيْري.

عرفنا الله بأدلّته ووجهنا العبادة نحوه، أم أنتم المشركون بعبادته (١) غيره من الأصنام والأوثان؟ ولو أطرحتم الميل والمحبّة والعصبيّة لَمَا وجــدتم لهذا الحجاج مدفعاً.

وقوله: ﴿ مَا لَمْ يَنزُلُ بِهُ سَلَطَاناً ﴾ أي: حجّة، لأنّ «السلطان» هو الحجّة في أكثر القرآن، وذلك يدلّ على أنّ كلّ مَن قال قولاً واعتقد مذهباً بغير حجّةٍ مبطلً.

وقوله: ﴿إِن كنتم تعلمون﴾ معناه: إن كنتم تستعملون عقولكم وعلومكم، وتحكّمونها على ما تهوونه وتميل إليه أنفسكم.

وفي الآية دلالة على فساد قول من يـقول بـالتقليد وتـحريم النـظر والحِجاج، لأنّ الله تعالى مدح إبراهيم لمحاجّته لقومه، وأمر نبيّه بالاقتداء به في ذلك فقال: ﴿وتلك حجّتنا آتيناها إبراهيم على قومه﴾ (٢) ثمّ قـال بعد ذلك: ﴿أُولئك الّذين هَدَى الله فِهُداهم اقْتَدِه﴾ (٣) أي: بأدلتهم اقْتَدِه.

قوله تعالى:

الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكُمْ يَلْبِسُواْ إِيمَـنَتَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَـتِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهْتَدُونَ ۞ آية عند الجميع.

أقول: تحتمل هذه الآية أن تكون إخباراً عن الله تعالى دون الحكاية عن إبراهيم، بأنّه قال تعالى: إنّ مَن عرف الله تعالى وصدّق به وبما أوجب عليه ولم يخلط ذلك بظلم فإنّ له الأمن من الله بحصول الثواب والأمان من العقاب، وهو المحكوم له بالاهتداء، وهو قول ابن إسحاق وابن زيد والطبرى والجُبّائي وابن جُرَيْج.

<sup>(</sup>١) كذا، والظاهر: بعبادة. (٢) الآية: ٨٣ التالية.

وقال البلخي: إنّ ذلك من قول إبراهيم. لأنّه لمّا قطع خصمه وألزمـه الحجّة أخبر أنّ الّذين آمنوا ولم يَـلْبِسوا إِيـمانَهم بـظُلْمٍ فـإنّهم الآمـنون المهتدون، قال: وكذلك يفعل مَن وضحت حجّته وانقطع بعد البيان خصمه.

مهمدون، فن و و و و و الآية هو الشِرْك عند أكثر المفسّرين: ابن عبّاس و سعيد بن المسيّب و قتادة و مجاهد و حَمّاد بن زيد و أيّ بن كَعْب و سلمان رحمة الله عليه قال: ألّم تسمع قوله: ﴿إنّ الشِرْك لَظُلْمٌ عظيمٌ ﴾ (١) وهو قول حُدِّيْقَة.

ورُوِي عن عبدالله بن مسعود أنّه قال: لمّا نزلت هذه الآية شقّ على الناس وقالوا: يا رسولالله وأيّنا لا يظلم نفسه؟ فقال: إنّه ليس الّذي تعنون. ألّم تسمعوا إلى ما قال العبد الصالح: ﴿ يَا بُنَيَّ لا تُشْرِكُ بالله إنَّ الشِرْكَ لَظُلْم عظيم﴾ (٢).

وقال الجُبّائي والبلخي وأكثر المعتزلة: إنّه يدخل فيه كلّ كبيرة تحبط ثواب الطاعة، قال: من هذه صورته لا يكون آمناً ولا مهتدياً. قال البلخي: ولو كان الأمر على ما قالوه إنّه يختصّ الشرك لَوَجَب أن يكون مرتكب الكبيرة إذا كان مؤمناً يكون آمناً، وذلك خلاف القول بالإرجاء.

وهذا الّذي ذكروه خلاف أقاويل المفسّرين من الصحابة والتـابعين. وما قاله البلخي لا يلزم. لأنّه قول بدليل الخطاب. لأنّ المشرك غير آمن بل هو مقطوع على عقابه بظاهر الآية. ومرتكب الكبيرة غير آمن لأنّـه يجوز العفو ويجوز المؤاخذة وإن كان ذلك معلوماً بدليلٍ. وظاهر قـوله: ﴿ولم يَلْبِسوا إيمانهم بظُلْمٍ﴾ وإن كان عامًاً في كلّ ظُلْمٍ فـلنا أن نـخصّه

<sup>(</sup>١) لقمان: ١٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الصحيح: ج٦ ص٧١، والترمذي في السنن: ج٥ ص ٢٦٢ ح ٣٠٦٧.

بدليل أقوال المفسّرين وغير ذلك من الأدلّة الدالّة على أنّه يجوز العفو من غير توبة.

ورُوي عن عليّ اللَّيلا: أنَّ الآية مخصوصة بإبراهيم (١).

وقال عِكْرِ مَة: مختصّة بالمهاجرين (٢).

وأمّا «الظُلْم» في أصل اللغة فقد قال الأصْمَعي: هو وضع الشيء في غير موضعه<sup>(٣)</sup>. قال الشاعر يمدح قوماً:

هُرْتُ الشَقاشِق ظَلّامون للجُزُرِ (٤)

فوصفهم أنّهم ظلّامون للجُزُر، لأنّهم عَرْقَبوها فوضعوا النّحْر في غير موضعه، وكذلك الأرض المظّلُومة سمّيت بذلك لأنّه صُرِفَ عنها المـطر، ومنه قول الشاعر:

والنُؤْيُ كالحَوْضِ بالمظلُومَةِ الجَلَدِ (٥)

سمّاها «مظلومة» لأنّهم كانوا في سفرٍ فتحوّضوا حوضاً لم يحكموا صنعته، ولم يضعوه في موضعه.

قوله تعالى:

وَتِلْكَ حُجُّتُنَآ ءَاتَيْنَىٰهَآ إِبْرَاهِيـــمَ عَلَىٰ قَوْمِهِۥ نَرْفَعُ دَرَجَـٰتٍ مِّن نَّشَآءُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيمُ(بُّ) آية بلا خلاف.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره: ج ٧ ص ١٧٠، والحاكم في المستدرك: ج ٢ ص ٣١٦ بالسند عن زياد بن حرمة عنه ﷺ.

 <sup>(</sup>٢) حكى القول عنه الطبري في تفسيره: ج ٧ ص ١٧١ مسنداً.

<sup>(</sup>٣) حكاه عنه الأزهري في التهذيب: ج ١٤ ص ٣٣. (٤) وصدره: عاد الأذلة في داروكان بها. أنشده في تهذيباللغة: مادّة«ظلم» ونسبه إلى ابن مقبل.

<sup>(</sup>٥) وصدره: إلّا الأواريّ لأياً ما أبيّنها. للنابغة الذبياني من قصيدة يمدح بـها النـعمان والّــتي

اعتبرت من المعلَّقات العشر. راجع ديوان النابغة: ص ١٩.

أقول: قرأ أهل الكوفة ويعقوب: ﴿درجاتٍ مَن نشاء﴾ ومَن نوّن أراد أنّ المرفوع «صاحب الدرجات» وتقديره: نرفع مَن نشاء درجاتٍ.

و «الدرجات» معناها: المراتب وفي أصل اللغة هي المراقي. فشبّه علوّ المنازل بها.

أخبر الله تعالى أنّ الحُجَجَ الّتي ذكرها إبراهيم لقومه آتاه الله إيّاها (١) وأعطاها إيّاه، بمعنى: أنّه هداه لها، وإنّه احتجّ بها بأمر الله، ورّضِيَها منه وصوّبه فيها، ولهذا جعلها حجّة على الكفّار.

وقوله: ﴿نرفع درجات من نشاء﴾ من المؤمنين الذين يـؤمنون بـالله ويطيعونه، ويبلغون من الإيمان والدعاء إلى الله منزلة عظيمة أعلا درجة ممن لم يبلغ من الإيمان مثل منزلتهم، وبيّن أنّه ﴿حكيم﴾ فيما يدبّره من أمور عباده ﴿عليم﴾ بهم وبأعمالهم.

وفي ذلك دلالة على صحّة المحاجّة والمناظرة في الدين، والدعاء إلى توحيد الله والاحتجاج على الكافرين، لأنّه تعالى مدح ذلك واستصوبه، ومن حرّم الحِجاج فقد ردّ صريح القرآن.

## قوله تعالى:

وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَنَقَ وَيَعْقُوبَ كُلَّا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ. دَاوُرَة وَسُلَيْمَنْنَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَنَرُونَ وَكَذَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ شَ وَرَكَوِيًّا وَيَخْيَى وَعِيسَىٰ وَإِلْمَاسَ كُلُّ مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ شَيُّ وَإِسْمَنْجِيلَ وَٱلْمُسَعَ ويُونُس وَلُوطًا وَكُلَّا فَضَّلْنَا عَلَى آلْعَنْلَمِينَ شَيْ وَمِنْ ءَابَآلِهِمْ وَذُرَيَّنَتِهِمْ وَإِلْحَوْنِهِمْ وَأَجْتَبَيْنَنَهُمْ وَهَدَيْنَنَهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمَ شَيْنَ اللّهَ هَدَى ٱللّهِ يَهْدِى بِهِ. مَن يَشَآءُ مِنْ عَبَادِهِ

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: إيّاه آتاها وأعطاها إيّاه.

وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَخَبِطَ عَنْهُم مَّاكَانُواْ يَغْتَلُونَ۞ اَوْلَتْبِكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْتَنَهُمُ ٱلْكِتَـٰب وَٱلْحُكُمْ وَٱلنَّبُونَ فَإِنْ يَكُفُرْ بِهَا هَنَوُلاَءِ فَقَدْ وَكُلْنَا بِهَا قَدْمًا لَيْسُواْ بِهَا بِكَغْدِينَ۞ اَوْلَتَبِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُدَىٰهُمُ اقْتَدِهْ قُل لَاۤأَسْـُلُكُمْ عَلَيْهِ أَجُرًا إِنْ هُو إِلَّا ذِكْرَى لِلْعَلْمِينَ۞ سبع آيات.

أقول: قرأ حمزة والكسائي وخَلَف: ﴿ الَّيْسعِ ﴾ بتشديد اللام وفـتحها وسكون الياء هاهنا وفي ص ١٠٠ الباقون بسكون اللام وفتح الياء.

قال الزجّاج التشديد والتخفيف لغتان.

وقال أبو عليّ: الألف واللام ليستا للتعريف بل هما زائدتان، وكان الكسائي يستصوب القراءة بلاميّن ويُخَطِّئ من قرأ بغيرهما، كأنّ الاسم عنده «لَيْسَع» ثمّ يدخل الألف واللام، قال: ولو كانت «يَسَع» لم يجز أن يدخل الألف واللام، كما لا يدخل في «يزيد» و «يَحيي». قال الأصمعي: فقلت له: ف «اليّرْصَع» من الحجارة، و «اليّعْمَلّة» من الإبل، و «اليّحْمَد» حيّ من اليمن، فكأنّما ألقمته حَجَرًا، وبعدها فإنّا قد سمعناهم يُسمّون ب «يَسَع».

وقال الفرّاء: القراءة بالتشديد أشبه بالأسماء العجميّة من التخفيف، قال: لأنّهم لا يكادون يدخلون الألف واللام في مـا لا يُـجْرى، مـثل: «يَر يد» و «يَعْمُر» إلّا في الشعر، أنشَدني بعضُهُم:

وَجَدْنا الوليدَ بنَ اليزيد مبارَكاً شديداً بأعباءِ الخِلافَةِ كاهِلُهُ (٢٠´

<sup>(</sup>١) الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>۲) لابن ج ۲ ص ۲۲۱ وما بعده.

قال: وإنّما دَخل الألف واللام في «يزيد» لدخولهما في «الوليد» فإذا فعلوا ذلك فقد أمسوا الحرف مدحاً.

قوله: ﴿ووهبنا له إسحاق ويعقوب﴾ الهاء في ﴿له﴾ كناية عن إبراهيم ﷺ ﴿كلَّا هدينا﴾: نصب ﴿كلَّا﴾ بـ ﴿هدينا﴾ و ﴿نوحاً هدينا من قبلُ﴾ معناه: هديناه قبل إبراهيم.

وقوله: ﴿ومن ذرّيته داود وسليمان﴾ تقديره: وهدينا داود وسليمان نسقاً على «نوح» ويحتمل أن يكون قوله: ﴿ومن ذرّيّته﴾ الهاء راجعة إلى«نوح» لأنّ الأنبياء المذكورين كلّهم من ذرّيّته.

قال الزجّاج: ويجوز أن يكون من ذرّيّة إبراهيم، لأنّ ذِكْرَهُما جميعاً قد جَرى، وأسماء الأنبياء الّتي جاءت بعد قوله: ﴿ونوحاً هدينا من قبلُ﴾ نسق على «نوح» نصب كلّها، ولو رفعت على الابتداء كان صواباً.

قال أبو علي الجُبّائي: الهاء لا يجوز أن تكون كناية عن «إبراهيم» لأنّ فيمن عدّد من الأنبياء: «لوطاً» وهو كان ابن اخته \_وقيل: ابن أخيه \_ ولم يكن من ذرّيّته.

وهذا الذي قاله ليس بشيء، لأنّه لا يمنع أن يكون غلّب الأكثر. وجميع مَن ذكِرَ من نسل إبراهيم، على أنّه قال فيما رُوي عنه ابن مسعود: إنّ إلياسَ إدريسُ (١) وهو جدُّ نوح، ولم يكن من ذرّيّته، ومع هذا لم يطعن على قول من قال: إنّها كناية عن نوح. وقال ابن إسحاق: إلياس هو ابن أخى موسى (١).

ويجوز أن تكون الهاء كناية عن «إبـراهـيم» ويكـون مَـن سـمّاهم

<sup>(</sup>١) رواه عنه الطبري في تفسيره: ج ٧ ص ١٧٢ مسنداً.

 <sup>(</sup>٢) حكاه عنه الطبرى أيضاً في تفسيره.

إلىقوله: ﴿وكلُّ من الصالحين﴾ من ذرّيّته، ثمّ قال: ﴿وإسماعيل والْـيَسَع ويونس ولوطأً﴾ فعطفهم على قوله: ﴿ونوحاً هدينا﴾.

وفي الآية دلالة على أنّ الحسن والحسين من وُلدِ رسول الله ﷺ لأنّ «عيسى» جعله الله من ذرّيّة إبراهيم أو نوح، وإنّما كانت أمّه من ذرّيّتهما. والوجه في الآيات أنّ الله تعالى أخبر أنّه رفع درجة إبراهيم بما جعل في ذرّيّته من الأنبياء، وجزاه بما وصل إليه من السرور والابتهاج عندما أغلَمه عن ذلك، وبما أبقى له من الذِكْر الرفيع في الأعقاب، والجزاء على الإحسان لذّة وسرور، ومن أعظم السرور وأكثر اللذّات عِلْمُ الإنسان بأنّه يكون من عقبه وولده المنسوبين إليه أنبياء يدعون إلى الله ويجاهدون في سبيله، ويكونون ملوكاً وخلفاء يطيعون الله ويحكمون بالحقّ في عباد الله.

ثمّ أخبر أنّه جَزَى نوحاً بمثل ذلك على قيامه في الدعاء إليه والجهاد في سبيله.

و«الهداية» في الآيات كلّها هو الإرشاد إلى الثواب دون الهداية الّتي هي نصب الأدلّة، لأنّه تعالى قال في آخر الآيات: ﴿وكذلك نُجزِى المحسنين﴾ فبيّن أنّ ذلك جزاءٌ، ولا يليق إلّا بالثواب الّذي يختصّ بـه المحسنون، دون الهداية الّتي هي الدلالة ويشترك فيها المؤمن والكافر، وهو قول أبي عليّ الجُبّائي والبلخي.

وقوله: ﴿ أُولئك الَّذِين آتيناهم الكتاب والحكم والنبوّة﴾ إشارة إلى مَن تقدّم ذِكره من الأنبياء.

وقوله: ﴿فَإِن يَكُفُّر بِهَا هَؤُلاء﴾ يعني: الكفّار الّذين جحدوا نبوّة النبيّ ﷺ في ذلك الوقت ﴿فقد وكُلنا بِهَا قوماً ليســوا بــها بكــافرين﴾ معنى﴿وكّلنا بها﴾ أي: وكُلنا بمراعاة أمر النبوّة وتعظيمها، والأخذ بــهُدَى الأنبياء قوماً ليسوا بها بكافرين. وإنّما أضاف ذلك إلى المؤمنين وإن كان قد فعل بالكافرين أيضاً إزاحة العلّة في التكليف من حيث إنّ المـؤمنين هم الّذين قاموا بذلك وعملوا به فأضافه إليهم، كما أضاف قوله ﴿هُـدًى للمتّقين﴾ وإن كان هداية لغيرهم.

وقيل في المعنيّين بقوله: ﴿ليسوا بها بكافرين﴾ ثلاثة أقوال:

أحدها: إنّه عَنَى بذلك الأنبياء الذين جَرى ذِكْرهم، آمنوا بما أتى به النبيُ ﷺ في وقت مبعثهم [مبعثه، ظ] وهمو قبول الحسن والزجّاج والطبري والخبّائي، قال الزجّاج: لقوله تعالى: ﴿أُولئك الّذين هَـدَى الله فِيهُداهُم اقْتَدِه﴾ وذلك إشارة إلى الأنبياء الّذين ذكرهم وَوَصفهم وأمر النبي اللّشِيَّة بالاقتداء بهداهم.

والثاني: إنّه عنى به الملائكة، ذهب إليه أبو رَجاء العُطّارِدِي.

وقال قوم: عَنَى به مَن آمن من أصحاب النبيِّ ﷺ في وقت مبعثه. وقال الفرّاء والضحّاك: قوله: ﴿فإن يكفر بها هؤلاء﴾ يعني: أهل مكّة ﴿فقد وكّلنا بها قوماً ليسوا بها بكافرين﴾ يعني: أهل المدينة، والأوّل أقوى.

وفي الآية دلالة على أنّ الله تعالى يتوعّد من يعلم أنّـه لا يشـرك ولايفسق، وأنّ الوعد والوعيد قد يكونان بشرطٍ.

وقوله: ﴿أُولئك الَّذِين هدى الله ﴾ معناه: أُولئك الَّذِين حكم الله لهم بالهدى والرشاد، وزادهم هدى حين اهتدوا، والمراد به: الأنبياء الذين تقدّم ذِكْرهم الثمانية عشر، وأمر النبي الله الله بأن يسلك سبيلهم، ويأخذ بهداهم في تبيلغ الرسالة والصبر على المحن، وأن يقول لقومه: ﴿لا أَسألكم عليه أَجِراً ﴾ يعني: على الأداء والإبلاغ، ولكنّه يذكّر به العالمين وينتههم على ما يلزمهم من عبادة الله والقيام بشكره.

وقوله: ﴿فَبَهُدَاهُمُ افْتَدِه﴾ قرأ حمزة والكسائي وخَلَف ويعقوب والكسائي عن أبي بكر بتخذف الهاء في الوصل وإثباتها في الوصل والوقف وسكونها، إلّا ابن ذَكُوان فإنّه كسرها ووصلها بياء في اللفظة، وإلّا هشاماً فإنّه كسرها من غير صلة بياء، ولا خلاف في الوقف أنّها بالهاء ساكنة.

قال أبو عليّ الفارسي: الوجه الوقف بالهاء لاجتماع الكثرة، والجمهور على إثباته، ولاينبغي أن يوصل والهاء ثابتة، لأنّ هذه الهاء في السكت بمنزلة همزة الوصل في الابتداء في أنّ الهاء للوقف كما أنّ همزة الوصل للابتداء بالساكن، فكما لا تثبت الهمزة في الصلة كذلك ينبغي أن لا تثبت الهاء.

قال أبو عليّ: وقراءة ابن عامر بكسر الهاء وإشمام الهاء الكسرة من غير بلوغ ياء ليس بِغَلَطٍ، وجهها: أن يجعل الهاء كناية عن المصدر لا الّتي تلحق للوقف. وحَسُنَ إضماره لِذِكْر الفعل الدالّ عليه، ومثل ذلك قول الشاعر:

## فَــجالَ عـــلى وَحْشــيّة وتَـخالُهُ

على ظَهْرِهِ شَيئاً [سبّاً، خ] جَديداً يمانيا

كَأَنَّه قال: تَخَال خيلاً على ظهره سَبّاً جديداً، ومثل ذلك قول الشاعر: هـــذا سُــراقــةُ للـــقُرآن يَــدرُسُهُ

والمرءُ عندَ الرُشي إن يَـلْقَها ذِيبُ(١)

فالهاء كناية عن المصدر. ودلٌ «يـدرُشه» عـلى الدرس. ولا يـجوز أن يكون ضمير «القرآن» لأنّ الفعل قد تعدّى إليه باللام، فـلا يـجوز أن

<sup>(</sup>١) أنشده سيبويه في الكتاب: ج ٣ ص ٦٧ ولم ينسبه لأحد.

يتعدّى إليه وإلى ضميره، كما أنّك إذا قلتَ: «أزَيداً ضربته» لم ينصب «زيداً» بـ«ضربت» لتعدّيه إلى الضمير، وقياسه: إذا وقف عليه أن يـقول: «اقْتَدِهِ» فيكسر هاء الضمير، كما تقول: «أشرِه» في الوقف، وفي الوصل: «أشرهي يا هذا».

واستدل قوم بقوله: ﴿فِيهَدَاهُم اقْتَدِه﴾ على أن النبي الله كان كان متعبداً بشريعة من قبله من الأنبياء! وهذا لا دلالة فيه، لأن قوله: ﴿فَيهَدَاهُم اقْتَدِه﴾ معناه: فبأدلتهم اقتره (۱) والدلالة: ما أوجبت العلم، ويجب الاقتداء بها لكونها موجبة للعلم لا غير، ولذلك قال تعالى: ﴿ذلك هُدَى الله يهدي به مَن يشاء من عباده ﴾ فنسب «الهدى» إلى نفسه، فعلم بذلك أنّه أراد ما قلناه.

وقوله: ﴿ولو أَشركوا لحَبِطَ عنهم ما كانوا يعملون﴾ يبدل على أنّ الهدى في قوله ﴿واجتبيناهم وهديناهم﴾ هداية الشواب على الأعمال الصالحة، لأنّ الثواب على الأعمال هو الّذي يتحبط تارةً وبقيت أخرى، دون الهداية الّتي هي الأدلّة الحاصلة للمؤمن والكافر.

وقوله: ﴿وكلَّا فضّلنا على العالمين﴾ يعني: على عالمي زمانهم الّذين ليسوا أنبياء.

وإنّما دخلت «من» في قوله: ﴿من آبائهم وذرّيّاتهم﴾ للتبعيض، كأنّه قال: وبعض آبائهم وبعض ذرّيّاتهم وبعض إخوانهم هديناهم، ولو لم تدخل «من» لاقتضى أنّه هدّى جميعهم الهداية الّتي هي الثواب، والأمر بخلافه.

 <sup>(</sup>١) لم يرد في الحجرية: «فبأدلتهم اقتده» وفي هامشه هنا ما يلي: ورد في ما اتّفقوا عليه وذلك
 لا يليق إلا بالتوحيد ومكارم الأخلاق فأمّا الشرائع فإنّها تختلف ولا يصحّ بجميع الأنبياء
 فيها الاقتداء، ظ.

وقوله: ﴿اجتبيناهم﴾ معناه: اخترناهم.

وقوله: ﴿ولو أشركوا لحَبِطَ عنهم ما كانوا يعملون﴾ لا يدل على صحة ثواب طاعاتهم التي أشركوا في توجيهها إلى غير الله، لأنهم أوقعوها على خلاف الوجه الذي يستحق به الثواب، فأمّا ما تقدّم فليس في الآية ما يقتضي بطلانه، غير أنّا قد علمنا أنّه إذا أشْرَك لا ثواب معه أصلاً، لإجماع الائمة على أنّ المشرك لا يستحقّ الثواب، فلو كان معه ثواب وقد ثبّت أنّ الإحباط باطل لكان يؤدّي إلى أنّ معه ثواباً وعقاباً، لأنا قد بيّنًا بطلان القول بالتحابط في غير موضع، وذلك خلاف الإجماع.

قوله تعالى:

وَمَاقَدَرُواْ اَللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ، إِذْ قَالُواْ مَا أَنزَلَ اَللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّن شَيْءٍ قُلْ مَنْ أَنزَلَ الكِتَنبَ الَّذِى جَاءَ بِهِ، مُوسَىٰ ثُورًا وَهُدًى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبْدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيرًا وَعُلِّمْتُم مَّالَمْ تَعْلَمُواْ أَنتُمْ وَلَآءَابَاۤ وُكُمْ قُلِ اَللَّهُ ثُمُّ ذَرْهُمْ فِى خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ (آ) آية بلا خلاف.

أقول: قرأ ابن كثير وأبو عمرو: ﴿يجعلونه قراطيس يبدونها ويخفون كثيراً﴾ بالياء فيهنّ. الباقون بالتاء فيهنّ.

ومَن قرأ بالياء حمله على أنّه غيب [غيبة. ظ] بدلالة قوله: ﴿وما قدّروا الله حقّ قدره إذ قالوا ما أنزل الله على بَشَرٍ من شيء قل مَن أنزل الكتاب الّذي جاء به موسىٰ ... يجعلونه﴾ فيحمله على الغيبة لأنّ ما قبله غيبة. ومَن قرأ بالتاء حمله على قوله: ﴿وعُلِّمتم ما لم تَعْلَموا﴾ فجاء على الخطاب، وكذلك ما قبله.

ومعنى ﴿تجعلونه قَراطيس﴾: تجعلونه ذوي قراطيس، أي: تودعونه إيّاها ﴿وتخفون﴾ أي: تكتمونه. وموضع قوله: ﴿تبدونها وتخفون كثيراً﴾

## يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: أن يكون صفة ا ﴿قراطيس﴾ لأنّ النكرة توصف بالجُمّل. والآخر: أن نجعله حالاً من ضمير ﴿الكتاب﴾ من قوله: ﴿تجعلونه قراطيس﴾ على أن تُجْمَل «القراطيس»: «الكتاب» في المعنى، لأنّه مكتوب فيها.

رُوِي: أنّ سبب نزول هذه الآية: أنّ النبيّ اللَّيُّ أَيُّ أَي مَبْراً مِن أَحْبار اليهود سميناً يقال له: مالك بن الضيف [الصيف ، خ] \_ وقيل (١٠): فَنْحاص \_ فقال له النبيَّ اللَّهِ اليس في التوراة: أنّ الله يبغض الحَبْر السمين؟ فغضب وقال: ما أنزل الله على بَشَرٍ من شيء، فلعنته اليهود وتبرّأت منه، فنزلت هذه الآية ذكر ذلك عِكْرمَة وقتادة.

وقال محمّد بن كَفْبٍ القُرَظِي: نزلت في جماعةٍ من اليهود. ورُوي مثل ذلك عن ابن عبّاس.

وقال مجاهد: نزلت في مشركي قريش، ورُوِي ذلك عن ابن عبّاس أيضاً، وهو أشبه بسياق الآية، لأنّهم الّذين أنكروا أن يكون الله أنزل كتاباً على بَشَر، دون اليهود والنصاري.

ومعنى قوله: ﴿وما قدروا الله حتى قدره﴾ أي: ما عرفوه حتى معرفته، وماوصفوه بما هوأهلأن يُوصَفبه ﴿إذ قالوا ماأنزلالله على بَشَرٍ منشيء﴾ أي: ما أرسل الله رسولاً، ولم ينزل على بَشَرٍ من شيء، مع أنّ المصلحة والحكمة يقتضيان ذلك، ودلّت المعجزات الباهرة على بعثة كثيرٍ منهم.

ثمّ أمر الله نبيّه أن يقول لهم: ﴿مَن أَنزِل الكتاب الَّذي جاء به موسى

<sup>(</sup>١) قاله السُدّي. راجع تفسير الطبري: ج ٧ ص ١٧٦.

نوراً وهدى للناس﴾ فإنهم يقرّون بذلك، وإنّ الله أنزله وبعث مـوسى الله الله وبعث مـوسى الله الله والله ويقرّوا بذلك فقد خرجوا مـن اليـهودية إلى قـول مـن يـنكر النبوّات، والكلام على مَن أنكر ذلك أصلاً مذكور في النبوّات مسـتوفئ لانطوّل بذكره هاهنا.

وعلى ما قلناه: من أنّ الآية متوجّهة إلى مشركي قريش، من حيث إنّ الله تعالى من أوّل السورة إلى هاهنا في الإخبار عن المشركين وعن أحوالهم، وكذلك أوّل الآية في قوله: ﴿وما قدروا الله حتّى قدره﴾ لأنّهم كانوا لا يعتقدون التوحيد ويعبدون مع الله الأصنام، وأهل الكتاب كانوا بخلاف ذلك، لأنّهم كانوا يعتقدون التوحيد، فلا يليق بهم ذلك وإن كان البهود \_عندنا \_أيضاً غير عارفين بالله على وجدٍ يستحقّون به الشواب.

فعلى ما اخترنا يكون قوله: ﴿قل من أُنـزل الكـتاب﴾ مـتوجّهاً إلى اليهود والنصارى، لأنّهم المقرّون بـذلك دون قـريش ومشـركي العـرب، ويجوز أن يكون متناولاً للمشركين أيضاً، ويكون على وجه الاحتجاج عليهم، والتنبيه لهم على ما ظهر من معجزات موسى وظهور نبوّته، وهذا الذي اخترناه قول مجاهد، واختاره الطبرى والجُبّائي.

وقوله: ﴿تجعلونه قراطيس﴾ أي: تـقطّعونه فـتجعلونه كُـتُبًا مـتفرّقة وصُحُفاً تبدون بعضها وتخفون بعضها. يعني: ما في الكتب مـن صـفات النبيَّ ﷺ والإشارة إليه والبشارة به.

ثمّ عطف على ما ابتدأ به من وصف الكتاب الّذي جاء به موسى، وأنّه نور وهدىً. فقال: ﴿وعلِّمتم ما لم تعلموا أنتم ولا آباؤكم﴾ عــلى لســـان النبيّ ﷺ: ثمّ أجاب عن الكلام الأوّل فقال: ﴿قل الله﴾ وهذا معروف في كلام العرب، لأنّ الإنسان إذا أراد البيان والاحتجاج بما يعلم أنّ الخصم مقرّ به ولا يستطيع دفعه ذكر ذلك، ثمّ تولّى الجواب عنه بما قد علم أنْ لاجواب له غيره.

وقوله: ﴿ثَمْ ذَرْهُم في خوضهم يلعبون﴾ يقال لمن قامت عليه الحجّة الواضحة الّتي لا يمكنه دفعها، وليس على إباحة ترك الدعاء والإنذار بل على ضَرْبٍ من الوعيد والتهديد، كأنّه قال: دَعْهُم فسيعلمون عاقبة أمرهم. ويجوز أن يكون أراد: دَعْهُم (١) فلا تقاتِلُهم، ولا تعمل على قهرهم على قبول قولك إلى أن يُؤذن لك في ذلك، فيكون إنّما أباح تَرْك قتالهم، لا تَرْك البيان والاحتجاج.

و ﴿ يلعبون﴾ رفعه لأنّه لم يجعله جواباً لقوله: ﴿ ذَرْهُم﴾ ولو جعله جواباً لجزمه، كما قال: ﴿ ذَرْهُم يأْكُلُوا ويتمتّعوا﴾ (٢) وكان ذلك جـواباً. وموضع ﴿ يلعبون﴾ نصب على الحال، وتقديره: ذَرْهُم لاعبين في خوضهم. وقال قوم (٣): إنّ هذه الآية مدنيّة مع الآيتَيْن اللّيَكِن ذكرناهما في أوّل

وفان قوم . . إن شده ١٠ يه مدنية مع ١٠ ينين الليل د ترفيف عي اور السورة، ويجوز أن يكون ذلك بمكّة أيضاً.

قوله تعالى:

وَهَنذَا كِتَنبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِتُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَى وَمَنْ حَوْلَهَا وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالأَخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ. وَهُمْ عَلَىٰ صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ (ﷺ آية ىلا خلاف.

أقول: قرأ أبو بكر وحده ﴿ولينذر﴾ بالياء، الباقون بالتاء.

ومَن قرأ بالتاء فلقوله: ﴿إِنَّـما أنت مـنذرُ مَـن يَـخْشاها﴾<sup>(٤)</sup> وقـوله:

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: ردعهم.

﴿وأَنْذَر بِهِ الَّذِينِ يَخَافُونِ﴾ (١). ومَن قرأ بالياء جعل «الكتاب» هو المنْذِر. لأنَّ فيه إنذاراً، لأنَّه قد خوَّف به في قوله: ﴿هذا بلاغ للـناس وليُـنْذَروا به﴾ (٢) وقوله: ﴿إنَّما أُنذِرُكم بالوحي﴾ (٣) فلا يمتنع إسناد الإنذار إليه على وجه التوسّع.

قوله: ﴿وهذا كتابِ إشارة إلى القرآن الَّذي أنه الله على نسته محمّد وَاللَّهُ اللَّهِ عَلَى هَذِهِ الآية على ذِكْرِهِ الكتابِ الَّذِي جِاء بِهِ موسى للنُّلِّا، فلمَّا وصفه قال تعالى: ﴿وهذا كتاب أَنزلناه مبارَكٌ﴾ وَصَـفَه بأنَّه ﴿مبارك﴾ وأنَّه ﴿مصدَّق﴾ لما ﴿بين يديه﴾ يعني: ما مضي من كتب الأنبياء كالتوراة والإنجيل وغيرهما، وبيّن أنّه إنّما أنزله لتنذر به أهل مكّة وهي ﴿أُمَّ القرى ومَن حَوْلها﴾ قال ابـن عـبّاس وقَـتَادة وغـيرهما: ﴿أُمّ القرى﴾ مكّة ﴿ومن حولها﴾ أهل الأرض كلّهم.

وإنَّما خصَّ أهل مكَّة بذلك لأنَّها أعظم قدراً، لأنَّ فيها الكعبة، ولأنَّ الناس يقصدونها بالحجّ والعمرة من جميع الآفاق. وإنذاره بـالقرآن: هــو تخويفه إيّاهم بألوان عـذاب الله وعـقابه إن أقـاموا عـلى كـفرهم بـالله ولم يؤمنوا به وبرسوله.

وقوله: ﴿وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةُ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾ يعني: بالقرآن، ويحتمل أن يكون كناية عن محمد وَ الشُّر الله الكلام عليه، وهذا يقوى مذهبنا في أنَّه لا يجوز أن يكون مؤمناً ببعض ما أوجب الله عليه دون بعض.

وبيّن أنّهم ﴿على صلاتهم﴾ يعني: على أوقات صلاتهم ﴿يحافظون﴾ بمعنى: يراعون أوقاتها ليؤدّوها في الأوقات، ويقيموا [يقوموا، ظ] بإتمام

ركوعها وسجودها وجميع فرائضها.

وقيل: سمّيت مكّة أمّ القرى لأنّها أوّل مـوضع شكِـنَ فـي الأرض. وقيل: إنّ الأرض كلّها دُحِيتَ من تحتها فكانت أمّاً لها. وقـال الزجّـاج: سمّيت بذلك لأنّها أعظم القُرى شأناً.

## قوله تعالى:

وَمَنْ أَظْلَمُ مِثَنِ أَفْتَرَى عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِىَ إِلَىَّ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَىٰءُ وَمَن قَالَ سَأُنزِلُ مِفْلَ مَآأَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَوْ تَرَى إِذِ ٱلظَّّلِمُونَ فِى غَمَرَاتِ ٱلْمُؤْتِ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ بَاسِطُواْ أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُواْ أَنفُسَكُمُ ٱلْيُومَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَاكُنثُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنثُمْ عَنْ ءَايَنتِهِى تَسْتَكْبُرُونَ ۚ كَنْ عَلَى اللهِ خَلاف.

أقول: اختلفوا فيمن تُزَلَت فيه هذه الآية، فقال أكثر المفسّرين: إنّ قوله: ﴿ وَمِن أَظٰلِم مِمْن افترى على الله كذباً ﴾ نزلت في مُسَيْلَمَة [الكذّاب] حيث ادّعى النبوّة. وقال: إنّه يُوحى إليه، وإنّ قوله: ﴿ وَمَن قال سأَنْزلُ مثل ما أَنزل الله ﴾ نزلت في عبدالله بن سعد بن أبي سَرْح، فإنّه كان يكتب الوَحْيَ للنبيّ الله الله إلى الله الله الكتب عليماً حكيماً، كتب: غفوراً رحيماً، وإذا قال: اكتب غفوراً رحيماً، كتب: عليماً حكيماً، وارتذ ولَحِق بمكّة وقال: إنّي أنزِل مثل ما أنزل الله، ذهب إليه عِكْرِمَة وابن عبّاس ومجاهد والله يكرمة وابن عبّاس ومجاهد والله يمرد

وقال قوم(١٠): نَزَلَت في مُسَيْلُمَة خاصّةً.

وقال آخرون (٢): نَزَلَت في ابن أبي سَرْح خاصّةً. والأوّل هو المرويّ

<sup>(</sup>١) منهم قتادة. راجع تفسير الطبري: ج ٧ ص ١٨٢.

<sup>(</sup>٢) كالسُدّي. راجع المصدر السابق: ص ١٨١.

عن أبي جعفر للنُّلاِ (١).

وقال البلخي: قوله: ﴿وَمَن أَظلَم مَنْ افْتَرَى عَلَى الله كَذَباً أَو قَـال أُوحِيّ إِلَيْ﴾ هم الذين ادّعوا النبوّة بغير برهان وكذبوا على الله ﴿وَمِن قَال سَأْتُولُ مثل ما أَنْزل الله﴾ هم الّذين قالوا: ﴿لو نشاء لَقُلْنا مثل هذا إن هذا إلاّ أساطير الأوّلين﴾ (٢) فادّعوا ثمّ لم يفعلوا، وأعرضوا وبـذلوا الأنفس والأموال، واستعملوا في إطفاء نور من جاء بالكتاب سائر الحيل.

ثمّ أخبر تعالى عن حال مَن فعل ذلك، فقال: ﴿وَلُو تَرَى إِذَ الطَّالَمُونَ في غَـمَرات المموت﴾ [وحـذف جـواب ﴿لو﴾ وتـقديره: ولو تـرى إِذ الطَّالَمُون في غَمَرات الموت] (٣) لرأيت عذاباً عظيماً، وكلَّ من كـان فـي شيء كثير يقال له: غَمَر فلاناً ذلك، ويقال: قد غَمَرَ فلاناً الدَّيْنُ، معناه: كَثَرَ فَصارَ فيما يُعْلَم بمنزلة ما يُبْصَر قد غَمَر وغَطَى من كَثْرِته.

[وقوله: ﴿والملائكة باسطوا أيديهم﴾ معناه: باسطو أيديهم بالعذاب، وقيل: يقبض أرواح الكفّار]<sup>(٤)(٥)</sup>.

وقوله: ﴿أُخْرِجُوا أَنفُسكم اليوم﴾ يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: أن يكون تقديره: «يقولون: أخرِجوا أنفسكم» كما تقول للذي تعذّبه: لأزهقن نفسك، ولأخرجن نفسك، فهم يقولون لهم: ﴿ أَخرجوا أنفسكم ﴾ على معنى الوعيد والتهديد، كما يدفع الرجل في ظهر صاحبه ويُكُرِهُه على المضيّ بأن يجرّه أو بغير ذلك، وهو في ذلك يقول:

<sup>(</sup>۱) رواه في الكافي: ج ۸ ص ۲۰۱ ح ۲۶۲، وتـفسير العيّاشي: ج ۱ ص ۲٦٩ ح ٦٠ عـن أحدهما ﷺ، وفي تفسير القمي: ج ١ ص ٢١٠ عن الصادق ﷺ.

 <sup>(</sup>٢) الأنفال: ٣١.
 (٣) ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريّة.

<sup>(</sup>٤) لم يرد في الحجريّة. (٥) قاله الفرّاء في معاني القرآن: ج ١ ص ٣٤٥.

امضِ الآن لترى ما يحلّ بك.

والغَمَرات: جمع غَمْرة، وَغَمْرة كلّ شيء: كَثْرته ومعظمه، وأصله: الشيء [الذي] يَغْمُر الأشياء فيغطيها، وقال ابن عبّاس: ﴿غَمَرات الموت﴾ سَكَراته. وبَسْطُ الملائكة أيديها: فهو مدّها، وقال ابن عبّاس [أيضاً]: البّسْط: الضرب، يضربون وجوههم وأدبارهم وملّك الموت يتوفّاهم، وقال الضحّاك: بَسْطها أيديها بالعذاب.

والثاني: أن يكون معناه: خلّصوا أنفسكم، أي: لستم تـقدرون عـلى الخلاص ﴿اليوم تجزون عـذاب الهُون﴾ أي: العذاب الذي يقع به الهَـوَان الشديد، والهَوْن ـ بفتح الهاء وسكون الواو ـ : من الرِفْق والدَّعَة، كـقوله: ﴿وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هُوناً﴾ (١) وقال الشاعر:

هَوْناً كما لا يَردُّ الدَّهْـرُ مَا فَـاتا للا تهلكنّ أسفاً في إثْرِ مَن ماتا<sup>(١)</sup> وقد روي فتح الهاء في معنَى «الهَوَان» قال عامر بن جُوَيْن: يُهينُ [تحين، ظ] النُـفُوسَ وهَـوْن النُـفُو

سِ عــند الكــريهةِ أغـلَى لَـهَا(٣)

والمعروف ضمّ الهاء إذا كان بمعنّى «الهَوَان». قال ذو الإصْبع العَدْوانِي: اذْهَب إليك فَــــما أمّــــي بـــراعِــيّةٍ

تَرْعَى المَخَاضَ ولا أُغْضِي على الهُونِ<sup>(1)</sup>

يعني: على الهوان. وعن أبي جعفر الثلا: ﴿عذاب الهُونِ ﴾ يعني: العَطَش (٥٠).

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٦٣. (٢) في الطبري: «هَوْنُكُما» و «لا تهلكا» ولم ينسبه لأحد.

<sup>(</sup>٣) وفي الأغاني: ج ١٣ ص ١٤٤ نسبه إلى الخنساء وفيه: «أبقى» بدل «أغلى». (٢) أنس الله

<sup>(</sup>٤) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٧ ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٥) رواه العيّاشي في تفسيره: ج ١ ص ٣٧٠ ح ٦٢ عن سلام عنه ﷺ.

وقوله: ﴿وَمِن قَالَ سَأَنْزِلَ مَثْلُ مَا أَنزِلَ اللهَ ﴾ في موضع جرّ. كأنّه قال: ومَن أظلم ممّن قال ذلك.

قوله تعالى:

وَلَقَدْ جِئْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةِ وَتَرَكْتُم مَّا خَوَّلْنَاكُمْ وَرَآءَ ظُهُوركُمْ وَمَانَزَى مَعَكُمْ شُفَعَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَتَوُّا لَقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَّاكُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴿ آَيَةً .

أقول: قرأ أهل المدينة والكسائي وحفص: ﴿بينَكم﴾ بـنصب النــون، الباقون برفعها. «البَيْن» مصدر بانَ يَبينُ: إذا فارَقَ، قال الشاعر:

بانَ الخَليطُ برَامَتَين فَــوَدّعُوا أَو كُلّما ظَعَنوا لِبَيْن تَجْزَعُ (١)

وقال أبو زيد: بانَ الحيّ بَيْنُونةً وبَيْناً: إذا ظَعَنوا، وتَباينُوا تَبايُناً: إذا كانوا جميعاً فتفرّقوا، قال: والبِيْن: ماينتهي إليه بصرك منحائطٍ أوغيره (٢٠). واستعمل هذا الاسم على ضربَيْن:

أحدهما: أن يكون اسماً منصرفاً كالافتراق، والآخر: أن يكون ظرفاً. فَمَن رفعه رفع ما كان ظرفاً استعمله اسماً، ويدلُّ على جواز كونه اسـماً قوله: ﴿هذا فِراقُ بَيْنَى وَبَيْنَكَ﴾ (٣) وقوله: ﴿وَمِن بَيْنِنا وَبَيْنِكَ حِجَابٌ﴾ (4) فلمًا استُعْمِل اسماً في هذه المواضع جاز أن يُسْنَد إليه الفعل الَّـذي هــو ﴿تقطُّع﴾ في قراءة مَن رفع.

ويدلُّ على أنَّ هذا المرفوع هو الّذي استُعْمِل ظرفاً أنَّه لا يخلو من: أن يكون الّذي هو ظرف اتّسع فيه أو يكون الّذي هو مصدر، ولا يجوز أن يكون الَّذي هو مصدر، لأنَّ التقدير يصير: لقد تقطُّع افتراقكم، وهذا خلاف

(٤) فصّلت: ٥. (٢) النوادر في اللغة: ص ٣٣. (٣) الكهف: ٧٨.

<sup>(</sup>١) لجرير من قصيدة يهجو الفرزدق. راجع ديوان جرير: ص ٢٥٦.

المعنى المراد، لأنَّ المراد: لقد تقطّع وَصْلُكم وما كنتم تتألّفون عليه.

فإن قيل: كيف جاز أن يكون بمعنى الوَصْل وأصله: الافتراق والتباين، وعلى هذا قالوا: بانَ الخليطُ إذا فارَقَ، وفي الحديث: «ما بَانَ من الحيّ فهو ميتة»؟!

قيل: إنّه لمّا استُعْمِل مع الشيئيّن المتلابسَيْن نحو: بيني وبينك شِرْكَة. وبيني وبينه صَداقَة ورَحِم. صارت لذلك بمنزلة الوُصْلَة وعـلى خـلاف الفُرْقة. فلذلك صار ﴿لقد تقطّع بينكم﴾ بمعنى: لقد تقطّع وَصُلكم.

ومثل «يَيْن» في أنّه يجري ظرفاً ثمّ يُستَغمل اسماً «وشط» ساكن العين، ألا تَرى أنّهم يقولون: جَـلَشت وَشـطَ القَـوم، فـيجعلونه ظـرفاً. لا يكون إلّا كذلك، وقد استعملوه اسماً، كما قال الشاعر:

مِن وَسُطِ جَمْعِ بني قُرِيْظَةَ بعدَما هَتَفَتْ رَبيعَةُ يا بني خَـوَاتِ وحكى سيبويه: هو أحمر بين العينين [أعمّ من المعنيين، ظ]. وأمّا من نصب ﴿يبَنكم﴾ ففيه وجُهان:

أحدهما: أنّه أضمر الفاعل في الفعل، ودلّ عليه ما تقدّم من قـوله: ﴿ وما نرى معكم شفعاءكم الّذين زعمتم أنّهم فيكم شُرَكاء﴾ لأنّ هـذا الكلام فيه دلالة على التقاطع والتهاجر، وذلك المضمر هو الأصل، كأنّه قال: لقد تقطّع وصلكم بينكم.

والثاني: أن يكون على مذهب أبي الحسن: أن يكون لفظه منصوباً معناه مرفوعاً، فلمّا جرى في كلامهم منصوباً ظرفاً تركوه على ما يكون عليه في أكثر الكلام، وكذلك تقول في قوله: ﴿ يوم القيامة يفصل سينكم﴾ (١١)

<sup>(</sup>١) الممتحنة: ٣.

وكذلك قوله: ﴿وإنّا مَنَا الصالحون ومنّا دونَ ذلك﴾ (١) فـ ﴿دونَ﴾ في موضع رفع عنده وإنكان منصوباللفظ، كما تقول: منّاالصالح ومنّا الطالح، فترفع. وقال الزجّاج: الرفع أجود، وتقديره: لقد تقطّع وَصْلُكم، والنصب جائز على تقدير: لقد تقطّع ما كنتم فيه من الشِرْكَة بينكم.

وقال الفرّاء: في قراءة عبدالله: ﴿لقد تقطّع ما بينكم﴾ وهو وجه الكلام، إذا جعل الفعل لـ «بين» ترك نصباً في موضع رفع، لأنّه صفة، فإذا قالوا: هذا دون من الرجال، فلم يضيفوه رفعوه في موضع الرفع، وكذلك تقول: بين الرجلين بين بعيد وبَوْن بعيد، فإذا أفر دته أجر يتدفي العربية وأعطيته الإعراب. قال مُهالها :

كأنَ رِمــاحَهُم أَشْـطَانُ بِـنْرٍ بَعِيدٍ بَيْنُ جَالَيْهَا جَــرُورُ (٣)(٣) فرفع «بين» حيث كانت اسماً.

وقال مجاهد: معنى ﴿تقطّع بينكم﴾ أي: تواصلكم، وبه قال قَتادَة وابن عبّاس.

فمعنى الآية: الحكاية عن خطاب الله تعالى يوم القيامة لهؤلاء الكفّار الذين اتّخذوا مع الله أنداداً وشُركاء، وأنّه يقول لهم عند ورودهم: ﴿لقد جنتمونافُرادَى﴾ وهوجمع فَرْد وفَرِيد وفَرْدٍ وفَرْدَان، قال الأزهري: لا يجوز «فَرْد» على هذا المعنى. والعربُ تقول: فُررادَى وفَرادٌ فلل يصرفونها، يشبّهونها بثَلاثٌ ورُباع، قال الشاعر:

<sup>(</sup>١) الجنَّ: ١١.

<sup>(</sup>٢) أنشده القالي البغدادي في أماليه: ج ٢ ص ١٣٢. والمهَلُهِل هو لقب امرئ القيس بن ربيعة أخي كليب، والبيت من قصيدة يرثي أخاه. (٣) في الحجريّة: حالها جزور.

تَرَى النَّـعَرَاتِ الرُّرْقَ تـحتَ لَـبانِهِ فُرادى ومَثْنى أَضْعَفَتْها صَواهِلُه (١) وقال نابغَة بنى ذُبُيان:

من وَحْش وَجْرَةَ مُوشيٍّ أَكَارِعُهُ

طاوِي المصيرِ كَسَيْفِ الصَيْقَلِ الفَرَدِ (٢)

وكان يونس يقول: «فُرَاد» جمع «فَرْد» كما قبل: تُوَّام وتُؤْم. ومثل: القُرادى الرُدَافي والقُرَاني، ورجل أفْرد وامرأة فَرْداء: إذا لم يكن لهما أخ، وقد فَرَد الرجل فهو: يَقْرُدُ فُرُوداً، يُراد به تَفَرَد فهو فَارِد.

فمعنى قوله: ﴿جئتمونا فُرادَى﴾ أي: وحداناً لا مال لكم ولا أثاث، ولارقيق ولا شيء ممّا كانالله خوّلكم في الدنيا ﴿كما خَلَقْناكم أوّلُ مِرّة﴾.

ورُوي<sup>(٣)</sup> عن النبيَّ تَلَمُّنِّكُ أَنَّه قَال: «يُحْشَرون حُفاةً عُراةً غُـرُلاً»<sup>(٤)</sup> والغُرْل: هم الغُلْف<sup>(٥)</sup>.

ورُوي: أنَّ عايشة قالت لرسولالله حين سمعت ذلك: واسَوْآتاه ينظر بعضهم إلى سَوْأة بعض من الرجال والنساء، فقال رسولالله: ﴿لكلّ امرئ منهم يومئذٍ شأْن يغنيه﴾ فيشغل بعضهم عن بعض(٢٠).

قال الزجّاج: يحتمل أن يكون المعنى: كما بَدَأكم أوّل مرّة. أي: كان بَعْثُكم كخَلْقِكم من غير كُلْقَة ولا مَشَقّة.

<sup>(</sup>١) لتميم بن أبي مقبل. تقدّم ذكره عند تفسير الآية: ٣ من سورة النساء.

 <sup>(</sup>٢) من قصيدته التي عدّت إحدى المعلّقات العشر يمدح بها الملك السعمان. راجع ديـوان
 التابغة الذبياني: ص ٢١.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في الصحيح: ج ٤ ص ٢١٩٤ ح ٢٨٥٩ وما بعده بإسناده عن ابن عبّاس.

<sup>(</sup>٤) في الحجريّة: عزلاً، والصواب ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٥) أي: غير مختونين، جمع «أغرل» وهو الّذي لم يختن (لسان العرب).

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره: ج ٧ ص ١٨٤. والآية: ٣٧ من سورة عَبَس.

وقال الجُبّائي: معناه: جئتم ﴿فُرَادى﴾ واحداً واحداً ﴿كما خلقناكم أوّل مرّة﴾ أي: بلا ناصر ولا معين، كما خلقكم في بطون أمّهاتكم ولا أحد معكم.

وقوله: ﴿وتركتم ما خؤلناكم وراء ظهوركم﴾ يعني: ما ملكناكم في الدنيا ممّا كنتم منالله لهم الدنيا ممّا كنتم تتباهون به فيها خلفكم في الدنيا، وهذا تعبير من الله لهم لمباهاتهم الّتي كانوا يتباهون في الدنيا بأموالهم، يقال: خوّلته، أي: أعطيته، ويقال: خَالَ الرجل يَخَالُ أشدٌ الخِيال \_ بكسر الخاء \_ وهو خائِلٌ، ومنه قول أبى النَجْم:

أُعـطَى فَـلَم يَـبُـقَلُ ولم يُـبَخَلِ كُومَ الذُرَى من خَوَلِ المخَوّلِ (١) ﴿وما نرى معكم شفعاءكم الّذين زعمتم أنّهم فيكم شُرَكاء﴾ يـقول تعالى لهؤلاء الكفّار: ما نَرى معكم شركاءكم(٣) الّذين كنتم تزعمون فــى

الدنيا أنّهم يشفعون لكم عند ربّكم يوم القيامة.

وقال عِكْرِمَة: إنّ الآية نزلت في النَضَر بن الحارثِ بن كُلْدَة حين قال: سوف يشفع فيّ اللات والعرّى، فنزلت الآية.

وقوله: ﴿لقد تقطّع بينكم﴾ أي: وَصْـلكم ﴿وصْـلٌ عـنكم مـاكـنتم تزعمون﴾ أي: جارَ عن طريقتكم ماكنتم تزعمون من آلهتكم أنّه شريك لله تعالى. وأنّه يشفع لكم عند ربّكم. فلا شفيع لكم اليوم.

قوله تعالى:

إِنَّ اَللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَالنَّوَى يُغْرِجُ ٱلْحَقَّ مِنَ ٱلْمَتِّتِ وَمُغْرِجُ ٱلْمَتِّتِ مِنَ ٱلْحَقَّ ذَلِكُمُ اللَّهُ فَأَنَّىٰ ثُؤْفَكُونَ۞ آية بلا خلاف.

<sup>(</sup>١) أنشده الطبري في تفسيره: ج ١١ ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) في نسخة بدل «شركاءكم»: «شفعاءكم».

أقول: في هذه الآية تنبيه لهؤلاء الكفّار الّذين اتّخذوا مع الله آلهة عَبدوها، وحجّة عليهم، وتعريف منه لهم خطأً ما هم عليه من عبادة الأصنام، بأن قال: إنّ الّذي له العبادة ومستحقّها هو الله الدّي فَلَقَ الحبّ، يعني: شقّه من كلّ ما ينبت عن النبات، فأخرج منه الزرع على اختلافها، والنوى من كلّ ما يغرس ممّا له نواة فأخرج منه الشجر، والحبّ: جمع حبّة، والنوى: جمع نَوَاة، وذلك لا يقدر عليه إلّا الله تعالى القادر بنفسه، لأنّ القادر بقدر على شقّ ذلك إلّا بآلةٍ، ولا يقدر على إنبات شيء وإخراج شيء منهما، فعلم أنّه من فعل ذلك هو الله الذي لا يشبه شيئاً من الأجسام، ولا يشبهه القادر على اختراع الأعيان بلا معاناة ولا مزاولة.

ثمّ أخبر أنّه ﴿ يُخْرِج الحيَّ من الميّت﴾ لأنّ الله تعالى يخلق الحيّ من النُظْفَة وهي مَوات. ويخلق النُظْفَة \_ وهي مَوَات \_ من الحيّ، وهــو قــول الحسن وقتادة وابن زيد وغيرهم.

وقال الضحّاك وابن عبّاس: معنى ﴿فالق الحبّ والنوى﴾: خالقهما. وقال مجاهد وأبو مالك: هو الشقّ الّذي في الحبّة والنوى. والأوّل أقوى الأقوال.

وقال قوم: أراد بإخراج الحيّ من الميّت: إخراج السُنْبُلِ وهو حيّ من الحبّ وهو ميّ من الحبّ وهو ميّ من الحبّ وهو ميّت، والحبّ ومؤخرج الحبّ الميّتِ من الشُبُل الحيّ. والشَجَر الحيّ من النَوَى الميّت، والنَوَى الميّت من الشَجَر الحيّ. والعرب تُسمّي الشَجَر ما دام غضاً قائماً بأنّه حيّ، فإذا يَبُسَ أو قُطِعَ من أصله أو قُلِعَ سمّوه ميّتاً، ذهب إليه السُدّي والطبري والجُبّائي. وما ذكرناه أوّلاً قول ابن عبّاس، وهو الأقوى لأنّه الحقيقة. وما ذكروه مجاز وإن كان جائزاً محتملاً.

وقوله: ﴿ذَلَكُمُ اللَّهُ فَأَنَّىٰ تُؤْفَكُونَ﴾ معناه: أنَّ فاعل ذلك كلَّهِ اللهُ تعالى

فائنى وجوه الصدّ عـن الحـق أيّـها الجـاهلون تـصدّون، وعـن العـذاب تصدفون، أفَلا تتدبّرون فتعلمون أنّه لا ينبغي أن يُبغّمَلَ لمن أنعم عليكم \_ففلق الحبّ والنوى، وأخرج من الحيّ الميّت ومن الميّت الحـيّ، ومـن الحبّ الزرع ومن النّوَى الشّجَر \_شريك في عبادته ما لا يضرّ ولا يـنفع ولا يسمع ولا يبصر؟!

وفي الآية دلالة على بطلان قول من قال: إنّ الله تعالى يحول بمين العبد وبين ما دعاه إليه إذ يخلق فيه ما نهاه عنه، لأنّه قال: فأنّى تُؤفّكون، ولو كان شيئاً من ذلك لكان هو المؤفّكُ لهم والصّارِف!! تعالى الله عن ذلك علهاً كبيراً.

ومعنى قوله: ﴿فَأَنَّىٰ تُؤْفَكُونَ﴾ أي: تـصرفون عـقولكم، وهـو قـول الحسن وغيره، والإفْك هو الكذب.

قوله سىحانە:

فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ وَجَاعلَ ٱللَّيْلَ سَكَنًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُسْبَانًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ آيَةِ بلا خلاف.

أقول: قرأ أهل الكوفة: ﴿جَعَلَ الليلَ﴾ على الفعل، الباقون: ﴿جاعل﴾ على الفاعل.

مَن قرأ: ﴿جاعل﴾ على وزن «فاعل» فلأنّ قبله اسم فاعل، وهو قوله: ﴿فالق الحبّ والتَوَى﴾ و ﴿فالق الإصباح﴾ فقرأ ﴿وجاعل الليل﴾ ليكون «فاعل» المعطوف عليه، فيكون متشاكلاً [مشاكلاً، ظ] لأنّ من حُكُم الاسم أن يُعْطَف على اسمٍ مثله، لأنّه به أشبه من الفعل بالاسم، وهذه المشاكلة مراعاة في كلام العرب، ومثله: ﴿فريقاً

هدى وفريقاً حقّ عليهم الضلالة﴾ (١) وقوله: ﴿يدخل من يشاء في رحمته والظالمين﴾ (٢) وقوله: ﴿وكلاُّ ضربنا له الأمثال وكـلَّا تـبّر نا تـتبيراً﴾ (٣) نصبوا هذا كلّه ليكون القارئ بنصبها كالعاطف جملة من فعل وفاعل على جملةٍ من فعل وفاعل، فكما أنّ الفعل بالفعل أشبه من المبتدأ بالفعل، كذلك الاسم بالاسم أشبه من الفعل بالاسم، ويقوّي ذلك قول الشاعر : لَــُلُبْسُ عَــباءَةِ وتَـقِرّ عَـيْني للَّحَبُّ إليَّ من لُبْس الشُفُوفِ (٤) ومَن قرأ: ﴿وجَعَل﴾ فلأنّ اسم الفاعل الّذي قبله بمعنَى الماضي، فلمّا كان «فاعل» بمعنى «فَعَل» في المعنى عطف عليه بالفعل لموافقته له في المعنى، ويدلُّك على أنَّه بمنزلة «فَعَل» أنَّه نزِّل منزلته فيما عطف عـليه. وهو قوله: ﴿والشمس والقمر حسباناً ﴾ ألا تَرى أنّه لمّا كان المعنى «فَعَل» حمل المعطوف على ذلك فنصب ﴿الشَّمْسَ والقَّمَرَ ﴾ على «فَعَل» لما كان «فَاعِل» كـ «فَعَل». ويقوّي ذلك قولهم: هـذا مُـعْطِى زيـدٍ درهـماً أمس، فالدرهم محمول على «أعطى» لأنّ اسم الفاعل إذا كان لِما مضى لم يعمل عمل الفعل، وقد أجازه بعض الكوفيّين (٥).

معنى قوله: ﴿فالق الإصباح﴾ أي: شاقٌ عمود الصبح عن ظُلْمة الليل. وذلك دالٌ على القدرة العجيبة الّتي لا يقدر عليها غـير الله. ويـحتمل أن يكون معناه: خالقه، على ما حكيناه عن الضحّاك وذكره الزجّاج.

 <sup>(</sup>١) الأعراف: ٢٩.
 (٢) الإنسان: ٣١.

 <sup>(</sup>٤) من أبيات لمتيشون بنت بَحْدل الكلبية روج معاوية، تُجيب عليه لمّا عيّرها وقال: أنتِ في
 مُلك عظيم وما تدرين ما قدره وكنتِ قبل اليوم في العباءة!! والشّمُوف جمع شِفّ وهو الثوب
 الرقيق. راجم خزانة الأدب: ج ٨ ص ٥٠٣ وما بعده.

<sup>(</sup>٥) كالفرّاء في معاني القرآن: ج ١ ص ٣٤٦.

ورفع ﴿فالق الإصباح﴾. ويحتمل أن يكون خــبر ابـتداءٍ مـحذوفٍ. فكأنّه قال: هو فالق الإصباح.

و «الإصباح» مصدر أصبحنا إضباحاً، والمراد: أصبح كل يوم، فهو في معنى الإصباح. ورُوي (١) عن الحسن أنّه قرأ: ﴿ فالقُ الأصباح ﴾ يفتح الألف. وهو قول مجاهد والضحّاك وقتادة وابن عبّاس وأكثر المفسّرين. ورُوي عن ابن عبّاس: أنّ معناه: خالق الليل والنهار.

وقوله: ﴿والشمس والقـمر حُشـباناً﴾ نـصبهما عـطفاً عـلى مـوضع ﴿الليل﴾ لأنّ موضعه النصب بأنّه مفعول ﴿جاعل﴾. واختلفوا في معناه:

فقال ابن عبّاس والسُدّي والربيع وقَتادَة ومجاهد والجُبّائي: إنّهما يجريان في أفلاكهما بحِسّاب، تقطع الشمس الفلّك في سنة، ويقطعه القمر في شهرٍ، بتقديرٍ قدّره الله تعالى بـه، فـهو كـقوله: ﴿والشـمس والقـمر بحُسْبان﴾ (٢).

وقال قَتَادَة: معناه: أنّه جعل الشمس والقمر ضياءً. والأوّل أجود لأنّ الله تعالى ذكر تمثّل أياديه عند خلقه وعظيم سلطانه بفعله (أ) الإصباح لهم، وإخراج النبات والفراش [الغِراس، ظ (أ)] من الحبّ والنّوّى، وعقّب ذلك بذكر خَلْق النجوم للاهتداء بها في البرّ والبحر، وكان وصفه إجراء الشمس والقمر بمنافعهم أشبه، وأنّها تجري بحُسْبان ما يحتاج الخلق إليه في معائشهم ومعاملاتهم: أمّا الشمس فللزّرع والحَرْث، والقمر فللمواعيدو آجال الديون في المعاملات، وفيها منافع لا يعرف تفصيلها إلّا الله تعالى، ولأنّه

<sup>(</sup>١) رواه عنه الطبري في تفسيره: ج ٧ ص ١٨٨.

 <sup>(</sup>٢) الرحمن: ٥. (٣) يس: ٤٠. (٤) في نسخة: «بفعله».

<sup>(</sup>٥) الغِراس: ما يُغرس من الشجر. (لسان العرب).

لمّا قال: ﴿فالق الإصباح﴾ ذكر الضياء، ولا معنى لتكريره دفعة ثانية.

والحُشبان: جمع حِسَاب، على وزن «شُهْبان» و «شِهَاب» وقيل (1) في هذا الموضع: إنّه مصدر حَسِبْتُ الحسابَ أَحسُبُه حِسَاباً وحُشباناً. وحُكِي عن بعض العرب: «على الله حُشبان فلان وحِشبته» أي: حِسَابه. والحِشبان \_ بكسر الحاء \_ : جمع حِشبانة، وهي وسادة صغيرة. ونصب حُشباناً ﴾ على تقدير: بِحُشبان، فلمّا حذف الباء نصبه (٢). وقال قوم (١٣). هو نصب لقوله: ﴿وجعل﴾.

وقوله: ﴿ذلك تقدير العزيز العليم﴾ أي: هذا الذي وصفه بأنّه فعله من قُلْقه الإصباح، وجعل الليل سكناً، والشمس والقمر حسباناً، تقدير الذي عزّ سلطانه، فلا يقدر أحد أراده بسوءٍ أو عقابٍ أو انتقامٍ على الامتناع منه، العليم بمصالح خَلْقه وتدبيرهم، لا تقدير الأصنام والأوثان الّتي لا تسمع ولا تبصر ولا تفقه شيئاً ولا تعقله.

قوله تعالى:

وَهُوَ اَلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومَ لِتَهْتَدُواْ بِهَا فِى ظُلْمَنتِ اَلْيَرِّ وَاَلْبَحْرِ قَدْ فَصَّلْنَا اَلاَّيْتِ لِقَوْم يَغْلُمُونَ۞ آية .

أقول: هذه الآية موصولة بالتي قبلها، ومعناهما متقارب، وهو: أنّ الله تعالى عدّد نِعَمَه على خَلْقه، وأنّ من جملتها: أنّه ﴿جَعَل﴾ لهم ﴿النجوم﴾ بمعنى : خَلَقَها ليهتدوا بها في أسفارهم ﴿في ظُلُمات البرّ والبحر﴾ وأنّه قد فصّل آياته ﴿لقوم يعلمون﴾.

<sup>(</sup>١) قاله يعقوب. راجع إعراب القرآن للنحّاس: ج ٢ ص ٨٤.

<sup>(</sup>٢) إليه ذهب الأُخفشَ في المعاني: ج ٢ ص ٤٩٨.

<sup>(</sup>٣) منهم النحّاس في إعراب القرآن: ج ٢ ص ٨٤.

وإنّما أضاف إلى «الّذين يعلمون» ـ وإن كانت آيات لغيرهم ـ لأنّهم المنتفعون بها، كما قال: ﴿هدّى للمنتقين﴾.

وليس في قوله: «إنّه خَلقَها ليهتدوا بهافي ظُلُمات البرّ والبحر» ما يدلُ على أنّه لم يخلقها لغير ذلك، قال البلخي: بل يشهد أنّه خلقها لأمورٍ جليلةٍ عظيمة، ومن فكّر في صغر الصغير منها وكبر الكبير، واختلاف مواقعها ومجاريها وسيرها وظهور منافع الشمس والقمر في نشوء الحيوان والنبات علم أنّ الأمر كذلك، ولو لم يخلقها إلاّ للاهتداء لما كان لخلقها صغاراً وكباراً، واختلاف مسيراتها معنىً. قال الحسين بن عليّ المغربي: هذا من البلخي إشارة منه إلى دلالتها على الإحكام.

قوله تعالى:

وَهُوَ ٱلَّذِينَ أَنشَأَكُم مِن نُفْسٍ وَاحِدَةٍ فَمُشْتَقُرُ وَمُشْتَوْدَعُ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلأَيَـٰتِ لِقَوْمٍ يَفْقَهُونَ (﴿) آية بلا خلاف.

أقول: قرأ ابن كثير وأبو عـمرو ورَوْح: ﴿فـمستقِرٌ﴾ بكسـر القـاف، الباقون بنصبها.

قال أبو علي النحوي: قال سيبويه: قالوا: قرّ في مكانه واستَقرّ، كما قالوا: جَلَبَ وأجْلَبَ، يُراد بهما شيء واحد، فكما بُنِيَ هذا على «أفْعلت» بُنِيَ هذا على «استَفْعَلت» فمن كسر القاف كان «المستقِرّ» بمعنى: القارّ، و الخبر مضمر، وتقديره: منكم مستقرّ، كقولك: بعضُكُم مستقِرٌ، أي: مستقِرٌ، في الأرحام، وقال: ﴿يخلُقُكم في بُطُون أُنهاتكم خَلْقاً من بعد خَلْق﴾ (١) كما قال: ﴿وقد خَلْقَكم أَطواراً ﴾ (١) ومن فتح فليس على أنّه مفعول، لأنّ

«استَقرّ» لا يتعدّى، وإذا لم يتعدّ لم يُمنّ منه اسم مفعول، فإذا لم يكن مفعولاً كان اسم مكان (١) فالمستَقرّ بمنزلة «المتقرّ» كما أنّ المستَقرّ بمعنى «القارّ» وعلى هذا لا يجوز أن يكون خبره المضمر «منكم» كما جاز في قول من كسر القاف، وإذا لم يجز ذلك جعلت الخبر المضمر لكم مَقرَّ ومستَودَعٌ، فإنّ «استودع» فعل يتعدّى إلى مفعولَين، تقول: استودعت زيداً ألفاً (٢) فاستَودَع مثل: أوْدَعَ، مثل: استَجابَ وأجابَ.

فالمستودع يجوز أن يكون الإنسان الذي استودع ذلك المكان، ويجوز أن يكون المكان نفسه، فَمَن فتح القاف في ﴿مستَقَرّ﴾ جعل «المستَوْدَع» مكاناً ليكون مثل المعطوف عليه، أي: فَلَكُم مكان استقرار ومكان استيداع، ومَن كسر القاف فالمعنى: منكم مستَقِرٌّ في الأرحام ومنكم مستَوْدَعٌ في الأصلاب، ف «المستَوْدَع» اسم المفعول به ليكون مثل «المستَوْرَع» في أنّه اسمُ لغير المكان.

وقال الزجّاج: ويحتمل أن يكون المعنى مستقراً في الدنيا موجوداً ومستودًاً في الأصلاب لم يُخْلَق بَعْدُ، ويحتمل: مستقِرِّ - بكسر القاف \_ في الأحياء، ومنكم مستقودة و<sup>(7)</sup> وقال الفرّاء: تقديره: ثمّ مستقرّ ومستودّع. واختلف المفسّرون في قوله: ﴿فمستقرّ ومستودّعَ﴾ فقال عبدالله بن مسعود: المستقرّ: ما في الرحم، والمستودّع: حيث يموت، وبه قال إبراهيم ومجاهد.

وقال سعيد بن جُبَيْر: «مستَوْدَعون» ما كان في أصلاب الرجال، فإذا

<sup>(</sup>١) في نسخة: «كان اسم الفاعل مكانه». (٢) في العطبوعة زيادة: وأودعت زيداً ألفاً.

<sup>(</sup>٣) في المطبوعة زيادة: في الثرى، ورفع ﴿مستقرّ ومستودع﴾ عملي معنى: فملكم مستقرّ ومستودع، ومن كسر فمعناه: فمنكم مستقرًّ ومنكم مستوّدُع.

قرّوا في أرحام النساء وعلى ظهر الأرض وفي بطونها فقد اسـتقرّوا بــه. وقال ابن عبّاس<sup>(۱)</sup>.

ورُوِي عن مجاهد في روايةٍ أخرى: المستَقَرّ: الأرض، والمســـتَودَع: عند ربّك.

ورُوِي عن ابن مسعود في روايةٍ: أنّ مستَقَرّها في الآخرة ومستَودَعها في الصُلْب.

وقال عِكْرمَة: مستَقَرُ في الآخـرة ومسـتَوْدَع فـي صُـلْبٍ لم يُـخُلقَ سيُخْلَق. وبه قال قَتادَة والضحّاك والسُدّي وابن زيد.

وقال الحسن: المستَقَرّ في القبر، والمستَوْدَع في الدنيا(٢).

وعلى تأويل من قال: المستودع من كان في الأصلاب والمستقرّ من كان في الأرحام، لأنّ كلّ الخلائق داخلون فيه، فالأولى حمل الآية على عمومها، وهو اختيار الطبري.

وقوله: ﴿قد فصّلنا الآيات لقوم يفقهون﴾ معناه: قد بيّنًا الحُجَج وميّزنا الآيات والأدلّة والأعلام، وأحكمناُها لقوم يفقهون مواقع الحُجَج ومواضع العِبَر، ويعرفون الآيات والذِكْر، وهو قول قَتادَة والمفسّرين.

قوله تعالى:

وَهُو َ الَّذِينَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِدِه نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرِجْنَا مِنهُ خَضِرًا لُخْرِجُ مِنْهُ حَبَّا مُتَرَاكِبًا وَمِنَ النَّخْلِ مِن طَلْعِهَا قِنْوانُ دَانِيَةُ وَجَنَّتٍ مِن أَغْنَابٍ

<sup>(</sup>١) كذا، والظاهر: وبه قال ابن عبّاس.

<sup>(</sup>٢) في المطبوع زيادة: ومعنى الآية: أنَّ الله تعالى هو اللّذي أنشأ الخلق ابتداة ﴿من نَفْس و احدة ﴾ يعني: آدم، منهم مستَقَرّ ومستوّدَع، وإذا حُبلَ على العموم فإنَّه يتناول كلّ أحدً على تأويل مَن قال: المستقرّ في القبر والمستوّدَع في الحشر.

وَ الرَّيْثُونَ وَ اَلرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَنِيهٍ اَنظُرُواْ إِلَىٰ ثَمَرِهِدِ إِذَاۤ أَفْمَرَ وَيَنْجِهِدِ إِنَّ فِى ذَالِكُمْ لَآيَنتٍ لِتَوْم يُؤْمِنُونَ۞ آية .

أقــول: رَوَى الأعشـــى والبُـرْجُمي: ﴿وجـنّاتُ﴾ بــالرفع، البــاقون ﴿جنّاتٍ﴾ على النصب. وقرأ حمزة والكسائي وخَلَف: ﴿ثُمُره﴾ و ﴿كُلُوا من ثُمُره﴾ (١) وفي يس ﴿لتأكلوا من ثُمُره﴾ (٢) بضمّ الثاء والميم فــيهنّ. الباقون بنصبها.

مَن كسر التاء فلأنها تاء جمع المؤنّث في موضع النصب عطفاً على قوله: ﴿فَاخْرِجَنَا بِه نِبَاتَ كُلُّ شيء فأخرجنا منه خَضِراً ﴾ فأخرجنا به ﴿جَنَاتٍ ﴾ ومَن رفع عطفها على «القِنْوان» في الإعراب وإن لم يكن من جنسها، كما قال الشاعر:

ورأيتُ زوجَكَ في الوَغَى متقلّداً سيفاً ورمحا<sup>(٣)</sup> أي: وحاملاً رمحاً. وَمن قراً ﴿تَمَره﴾ بالفتح فيها فوجهه: أنّ سيبويه يرى أنّ الثَمَرَ جمع «تَمَرة» مثل: بَقَرَة وبَقَر، وشَجَرة وشَجَر وخَرَزَة وخَرَز. ويقوّيه قوله أيضاً: ﴿ومن تَمَرات النخيل والأعناب﴾ (٤) وقد كسّر عـلى

«فِعال» فقالوا: ثِمار،كما قالوا: أكَمَة وإكام، وجَذَبَة وجِذَاب، ورَقَبة ورِقَاب.

ومَن ضمّها احتمل أمرَيْن:

أحدهما: أن يكون جمع «ثَمَرة» على ثُمُر، مثل: خَشَبَة وخُشُب في قوله: ﴿ كَا نَهِم خُشُبٌ مسنَّدة﴾ (٥) وأكمَة وأكُم في قول الشاعر:

<sup>(</sup>١) الآية: ١٤١ الآتية. (٢) الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) لعبدالله بن الزبعري. وفي أمالي المرتضى: ج ٢ ص ٢٦٠ هكذا: يا ليت بعلكِ قد نُدَا. ( ٤) النحل: ٦٧.

## تَرَى الأُكُمّ منه سُجّداً للحافِرِ (١)

ومن المعتلّ ساحة وشوح، وقارة وقُور، ولاَبَة ولُوب، ونَاقَة ونُوق. والثاني: أن يكون جمع «ثِمار» على «ثَمَر» فيكون «ثَمَر» جمع الجمع، وجمعوه على «فُكل» كما جمعوه على «فَعايل» في قولهم: جمال وجمايل. ومعنى الآية: أنّ الذي يستحقّ العبادة خالصةً. لا شريك له فيها سواه هو الاله ﴿ الذي أَنزل من السماء ماءً ﴾ وأصل «الماء»: ماه، إلاّ أنّ الهمزة أبدِلَتْ من الهاء بدلالة قولهم: «أمُواه» في الجمع، و «مُويْه» في التصغد.

وقوله: ﴿فأخرجنا به نباتَ كلّ شيء ﴾ معناه: أخرج بالماء الذي أنزله من السماء من: غذاء الأنعام والبهائم والطير والوَّخش، وأرزاق بنني آدم وأقواتهم ما يتغذّون به ويأكلونه فينبتون عليه وينمون، ويكون معنى قوله: ﴿فأَخرجنا به ما ينبت كلّ شيء، وينمو عليه ويصلح، ويحتمل أن يكون المراد: أخرجنا به جميع أنواع النبات، فيكون ﴿كلّ شيء ﴾ هو أصناف النبات، والأوّل أحسن.

وقوله: ﴿فأخرجنا منه﴾ يعني من العاء ﴿خَضِراً﴾ يعني: أَخْضَرَ رطباً من الزرع، والخَضِر والأخْضَر واحد. يقال: خَضِرَتِ الأرضُ خَضَراً وخُضَارة. والخُضْرة: رطب البقول، يقال: نخلة خَضِرَةٌ إذا كانت يـؤتى ببُسْرِها أَخْضَرَ قبل أن ينضج، وقد اختُضِرَ الرجل واغتُضِرَ: إذا مات شابّاً مصحّحاً، ويقال: هو لك خَضِراً مَضِراً أي: هنيئاً مريناً.

وقوله: ﴿يخرج منه حبًّا متراكباً﴾ يعني: يخرج من الخَضِر ﴿حبًّا﴾

<sup>(</sup>١) لزيد الخيل، وصدره: بجمع تظلّ البلق في حجراته. تقدّم ذكره عند تفسير الآية: ٧٤ من سورة البقرة.

يعني: ما في السُنْبل من الحنطة والشعير والأرُزّ وغيرها من السنابل. لأنّ حبّها يركب بعضه بعضاً.

وقوله: ﴿ومن النخل من طَلْعِها﴾ <sup>(١)</sup> إنّما خصّ الطَلْع بالذِكْر لما فيه من المنافع العجيبة والأغذية الشريفة الّتي ليست في شيء من كِمَامِ الشِمار.

وقوله: ﴿قِنْوان دانية﴾ تقديره: ومن النخل من طَلْعها ما قِنُوانه دانية، ولذلك رفع «القِنْوان» والقِنْوان: جمع قِنْو \_ كَصِنْوان وصِنْو \_ وهو العِذْق، يقال لواحده: قِنْو وقُنْو وقِنَى، ويثنّى «قِنْوان» على لفظ الجمع و «قِنْيان» وإنّما يميّز بينهما بإعراب النون، ويُجْمَع: قِنْوان وقُنُوان، وفي الجمع القليل: ثلاثة أقْناء، فالقِنْوان لغة أهل الحجاز، والقُنُوان لغة قَيْس، قال امرؤ القَيْس: فَأَنَّتْ أُعَسالِيه وآدَتْ أُصُولُهُ ومالَ بقنُوانٍ من البُسْرِ أَحْمَرا(٢) وقِنْيان وقَنْيان لغة تميم. وقوله: ﴿دانية﴾ معناه: قريبة متهدّلة، وهو قول ابن عبّاس وقتادة والسُدّي والضحّاك.

وقال الجُبّائي: ﴿دانية﴾ أي: متدانية في حُلُوق النخل متكوّن بها. وقوله: ﴿وجِنّاتٍ﴾ يعني: وأخرجنا به أيضاً جنّات من أعناب. يعني:

وقوله: ﴿وجنّاتٍ﴾ يعني: واخرجنا به ايضا جنات من اعناب، يعني: بساتين من أعناب.

وقوله: ﴿والزيتونَ والرمّانَ﴾ عطف «الزيتون» على «الجنّات» عـلى تقدير: وأخرجنا الزيتون والرمّان مشتبِهاً وغير متشابه. قال قَتادَة: متشابه ورقُهُ مختلف ثمرُهُ. ويحتمل أن يكون المراد: مشتبِهاً في الخَلْق مختلفاً في الطّغم.

وعالَيْنَ قِنْواناً من البُسْر أَحـمرا

<sup>(</sup>١) في الحجريّة زيادة: «أي» وكتب عليها: زظ.

<sup>(</sup>٢) ورواية الديوان: ص ٩٢ هكذا:

سَوامِقَ جَبَّارِ أَثبيتٍ فروعُهُ

وقال الجُبّائي: ﴿مشتبهاً﴾ ما كان من جنس واحد، و ﴿غير متشابه﴾ اذا اختلف جنسه.

والمعنى: وشَجَر الرمّان والزيتُون. فاكتفى بذِكْر ثَمَره عن ذِكْر شَجَره. كما قال: ﴿واسأل القرية﴾ فاكتفى بذِكْر «القرية» عن ذِكْر أهـالها لدلالة الحال عليه.

وقوله: ﴿أَنظروا إلىٰ ثَمَره إذا أَثْمَر ويَنْعِه﴾ الثَمَر: جمع «ثَمَرة» وهو ما انعقد على الشَجَر، يُقال: ثَمَرَ الثَمَرُ إذا نُضِج، والعراد: إذا أطلع ثمره.

وقوله: ﴿وَيَنْهِه ﴾ قال بعضهم (١٠): إذا فتحت ياؤه فهو جمع «يانع» مثل: صاحِب وصَحْب، وتاجِر وتَجْر. وقال آخرون (٢١): هو مصدر قولهم: يَـنَعَ النَّمَر فهو يَنَعَ يَنْعاً. ويُحكى في مصدره ثلاث لغات: يَـنَع ويَـنْع ويُـنْع، وكذلك: نَضَج ونَصْج ونُصْج، قال الشاعر:

في قِبَابٍ حَولَ دَسْكَرةٍ حَولَها الزيتُونُ قد يَنعَا(٣)

وسمع أيضاً: أَيْنَعَت الثَمَرة تُونِع إِيناعاً، فمعنى ﴿وَيَنْهِهِ﴾: نـضجه وبلوغه حين يبلغ، وفي «ينعه» لغتان: فتح الياء وضمّها، فالفتح لغة أهل الحجاز، والضمّ لغة نَجْد.

وقال ابن عبّاس وقَتادَة والسُدّي والضّحاك والطبري والزجّاج وغيرهم: معنى ﴿ويَنْعِه﴾: ونضجه.

وقوله: ﴿إِنَّ فِي ذَلَكُم لآيَاتٍ لقومٍ يؤمنون﴾ يعني في إنزال الله الماء

<sup>(</sup>١) كأبي عبيدة في مجاز القرآن: ج ١ ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) منهم الفرّاء في معانى القرآن: ج ٢ ص ٣٤٨.

 <sup>(</sup>٣) من أبيات اختلف فيها، فنسبه بعضهم إلى الأحوص وآخرون إلى يزيد بن معاوية يصف جاريةً. راجع الكامل للمبرد: ج ٢ ص ٤١٨.

من السماء الَّذي أخرج به نبات كلِّ شيء، والخَضِر الَّذي أخرج منه الحبِّ المتراكب، وسائر ما عدد في الآية. ﴿لآياتٍ﴾ أي: دلالات أيّها الناس إذا نظرتم فيها أدّاكم إلى التصديق بتوحيده وخلع الأنداد دونه. وأنّـه لا يستحقّ العبادة سـواه، لأنّ فـي ذلك بـياناً وحـججاً وبـرهاناً ﴿لقـوم يؤ منون ﴾ فتصدّقون بوحدانية الله وقدرته على ما يشاء.

وإنَّما خصِّ المؤمنين بالذِكْرِ لأنَّهم المنتفعون بذلك والمعتبرون به، كما قال: ﴿ هدى للمتَّقين ﴾ (١). وفي الآية دلالة على بطلان قبول من يقول بالطبع، لأنّ من الماء الواحد والتربة الواحدة يخرج الله شماراً مختلفة وأشجاراً متباينة، ولا يقدر على ذلك غير الله تعالى.

قوله تعالى:

وَجَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَكَـآءَ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُواْ لَهُ بَنِينَ وَبَنَـٰتٍ بِغَيْرِ عِلْم سُبْحَـٰنَهُ وَتَعَـٰلَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ أهل المدينة: ﴿خُرُّقُوا﴾ بتشديد الراء، الباقون بتخفيفها.

قال أبو عُبَيْدَة: ﴿وخَرَقُوا له بنينَ وبناتِ﴾ أي: جعلوا له وأشـركوه. يقال: خَرَقَ واخْتَرَقَ واخْتَلَق بمعنيَّ، إذا افتعل وافترى وكَذبَ، قالأحمدبن يحيى: خرّق واخترق، وقال أبوالحسن: الخفيفة أعْجَب(٢) إليَّ، لأنّها أكثر.

وقيل (٣): إنّ المعنى: إنّ المشركين ادّعوا [دعوا، ظ]: الملائكة بنات الله، والنصارى: المسيح ابن الله، واليهود: عُزَيْراً ابن الله. ومَن شـدّد كأنّـه ذهب إلى التكرّر.

أخبر الله تعالى أنَّ هؤلاء الكفَّار العادلين عن الحقِّ المتّخذين معه آلهةً

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢.

<sup>(</sup>٢) في نسخة: «أحبّ» بدل: أعجب. (٣) قاله السُدّي وابن زيد. راجع تفسير الطبري: ج ٧ ص ١٩٧ \_ ١٩٨.

وقوله: ﴿وجعلوا لله شركاءالجنّ﴾ أراد به الكفّارالّذين جعلوا الملائكة بنات الله، والنصارى الّذين جعلوا المسيح ابن الله، واليهود الّذين زَعَموا أنّ عُزّيرًا ابن الله، ولذلك قال: ﴿وخَرَقوا له بنين وبنات﴾ نفصّل أقوالهم.

وقيل: إنَّ معنى ﴿شركاء الجنَّ﴾ في استعاذتهم بهم. وقيل: إنَّ المعنى: أنَّ المجوس تنسب الشرّ إلى إبليس وتجعله بذلك شريكاً.

والهاءوالميم في قوله: ﴿وخَلَقَهم ﴾ يحتمل أن تكون عائدةً إلى الكفّار الذين جعلوا لله الجنّ شركاء، ويحتمل أن تكون عائدةً على الجنّ، ويكون المعنى: وجعلوا لله شركاء الجنّ، والله خَلَقَ الجنّ، فكيف يكونون شُرَكاء له؟! وفي نصب ﴿الجنّ﴾ وَجْهان:

أحدهما: أن يكون تفسيراً للشركاء وبدلاً صنه. والآخــر: أن يكــون مفعولاً به، ومعناه: وجعلوا لله الجنّ شركاء وهو خالقهم.

ورُوِي (٤) عن يحيى بن يَعْمُر أنّه قـرأ: ﴿وخَـلْقهم﴾ بسكـون اللام، بمعنى: أنّ الجنّ شركاء لله في خَلْقه إيّانا (٥) والقراءة المعروفة أجْوَد، لأنّ المعنى: ﴿وَخَلَقَهِم﴾ بمعنى: أنّ الله خَلَقْهم متفرّداً بخَلْقه إيّاهم.

وقوله: ﴿وخَرَقوا له بنين وبنات﴾ معناه: تخرّصوا، وهــو قــول ابــن عبّاس ومجاهد وقَتادَة والسُدّي وابن زيد وغيرهم، فيتلخّص الكلام: أنّ

<sup>(</sup>۱) الصافات: ۱۵۸. (۲) الزخرف: ۱۹. (۳) النحل: ۵۷.

<sup>(</sup>٤) رواه عنه ابن خالويه في شواذ القرآن: ص ٣٩.

<sup>(</sup>٥) في المطبوعة زيادة: وهده القراءة ضعيفة.

هؤلاء الكفّار جعلوا لله الجنّ شركاء في عبادتهم إيّاه، مع أنّه المتفرّد بخلّقهم بغير شريك ولا معين ولا ظهير ﴿وخَرَقوا له بنين وبنات﴾ معناه: تخرّصوا له كذباً بنين وبنات ﴿بغير علم﴾ أي: بغير حجّة، ويحتمل أن يكون معناه: بغير عِلْمٍ منهم بما عليهم عاجلاً وآجلاً، ويحتمل أن يكون معناه: بغير عِلْمٍ منهم بما قالوه على حقيقة ما يقولون، لكن جهلاً منهم بالله وبعظمته، لأنّه لا ينبغي لمن كان إلها أن يكون له بنون وبنات ولا صاحبة، ولا أن يشركه في خَلْقه شريك، ثمّ نزّه نفسه تعالى وأمرنا بتنزيهه عمّا أضافوه إليه، وأنّه يجلّ عن ذلك ويتعالى عنه، فقال: ﴿سبحانه وتعالىٰ عمّا لا يليق بصفته ولا بوحدائيته.

قوله تعالى:

بَدِيعُ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلأَرْضِ ٱنَّىٰ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُنْ لَّهُ صَـٰحِبَةُ وَخَلَقَ كُلُّ شَىْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَیْءٍ عَلِیمُ۞ آیة بلا خلاف.

أقول: البديع: هو المبْدِعُ، وهي صفة معدولة عن «مُفْعِل» إلى «فَعيل» ولذلك تعدّى «فَعيل» لأنّه يعمل عمل ما عدل عنه، فإذا لم يكن مفعولاً للمبالغة لم يتعدّ، نحو «طويل» و «قصير».

وارتفع ﴿بديع﴾ لأنّه خبر ابتداء محذوف، وتقديره: هوبديعالسماوات والأرض، ويجوز أن يكون رفعاً بالابتداء، وخبره: ﴿أنّىٰ يكون له ولد﴾. والفرق بين الابتداع والاختراع: أنّ الابتداع فعل ما لم يسبق إلى مثله،

والفرق بين الا بتداع والاحتراع: أن الا بتداع فعل ما لم يسبق إلى متله. والاختراع فعل ما لم يوجد سبب له. ولذلك يُقال: البِدْعَة والسُنّة. فالبِدْعة: إحداث ما لم يسبق إليه ممّا خالف السُنّة.

ولا يوصف بالاختراع غير الله، لأنّ حدّه ما ابـتدئ فـي غـير مـحلّ

القدرة عليه، ولا يقدر على ذلك إلّا القادر للنفس، لأنّ القادر بقدرة: إمّا أن يفعل مباشراً وحدّه ما ابتدئ في محلّ القدرة عليه، أو متولّداً وحدّه ما وقع بحسب غيره، وهو على ضربين: أحدهما: تولّده في محلّ القدرة عليه. والآخر: أنّه يتعدّاه بسبب هو الاعتماد لا غير، ولا يقدر على الاختراع أصلاً (١٠). فأمّا الابتداع فقد يقع منه، لأنّه قد يفعل فعلاً لم يسبق إليه، وأمّا ﴿بديع السمنوات والأرض﴾ فلا يوصف به غير الله، لأنّه خالقهما على غير مثال سبق.

وقوله: ﴿أَنَّىٰ يكون له وله﴾ معناه: كيف يكون له وَلَد؟ وقيل (٢):
معناه: من أين يكون له وَلَد، ولم تكن له صاحبة؟ فالوّلَد هو العيوان (٢)
المتكوّن من حيوان، فعلى هذا آدم ليس بولَدٍ لأنّه لم يتكوّن عن والد،
والمسيح ﷺ ولد لأنّ مريم ولدته، فهو متكوّن عنها وإن لم يكن عن ذَكَر،
والصاحب هو القرين اللازم، ولذلك يُقال: أصحاب الصحراء، وفي القرآن:
أصحاب النار وأصحاب الجنّة، ومعناه: المقارنون لها، وقد يكون المقارن
لما هو من جنسه، وما ليس من جنسه فيُوصَف بأنّه صاحب، إلّا أنّه لابدً
من مشاكلته. ويُقال: صاحب القرآن أي: حافظه، وصاحب الدار: مالكها.
وقوله: ﴿وخَلَق كلٌ شيء﴾ يحتمل أمرين:

أحدهما: أن يكون أراد ،﴿خَلَقَ﴾: قَدّر، فعلى هذا تكون الآية عامّة، لأنّه تعالى مقدّر كلّ شيء. ويحتمل أن يكون معناه: أحدّثَ كلّ شيء، فعلى هذا يكون مخصوصاً، لأنّه لم يُحْدِث أشياء كثيرةً من مقدورات

<sup>(</sup>١) في نسخة العبارة هكذا: «ولا يقدر غير الله على الاختراع ...».

<sup>(</sup>٢) قاله الزجّاج في معاني القرآن: ج ٢ ص ٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) من هنا إلى قوله فأمّا الإدراك في ص ١٨١ ساقط من ط الحجريّة.

غيره، وما هو معدوم لم يوجد على مذهب من يسمّيها أشمياء وكـقديم آخر، لأنّه يستحيل.

وقوله: ﴿وهو بكلّ شيء عليم﴾ عامّ. لأنّ الله تعالى يعلم الأشياء كلّها: قديمها ومحدثها، موجودها ومعدومها، لا تخفي عليه خافية.

قوله تعالى:

ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَآ إِلَنَهُ إِلَّا هُوَ خَلِقُ كُلِّ شَىْءٍ فَاغْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَىْءٍ وَكِيلُ۞ آية بلا خلاف.

«ذلك» إشارة إلى ما تقدّم ذِكْره من وصف الله بأنّه ﴿بديع السموات والأرض﴾ وغير ذلك من صفاته تعالى، وإنّما أدخِل فيه الميم لأنّه خطاب لجميع الخَلْق ﴿الله ربّكم﴾ صفة بعد صفة.

ويين أنه ﴿خالق كلّ هو﴾ إخبار بأنّه لا معبود سواه تحقّ له العبادة، وبيّن أنّه ﴿خالق كلّ شيء﴾ من أصناف الخَلْق وإنّما أطلق عموم ذلك للمبالغة، والمعنى: أنّه خالق كلّ شيء من أصناف الخَلْق، وحُـذِفَ اختصاراً في المبالغة لقيام الدلالة على أنّه لا يدخل فيه ما لم يخلقه من أصناف الأشياء من المعدوم وأفعال العباد والقبائح، ومثله في المبالغة قوله: ﴿ تُدَمِّر كلّ شيء بأمر ربّها﴾ (١) وقوله: ﴿ وأُتيتُ من كلّ شيء ﴾ (١) ثمّ أمر الخَلْق بعبادة من كان خالق الأشياء كلّها، والمنْعِم على خلقه بما يستحقّ به العبادة من: خَلْق الحياة والقدرة والشهوة والبقاء وغير ذلك.

وأخبر أنّه تعالى ﴿على كلّ شيء وكيل﴾ أي: حافظ، والوكيل على الشيء هو الحافظ الّذي يحوطه ويدفع الضرر عنه. وإنّما وصف بأنّه وكيل مع أنّه مالك الأشياء، لأنّه لمّا كانت منافعه لغيره لاستحالة المنافع عليه والمضارّ، صَحّتِ الصفة له من هذه الجهة بأنّه وكيل، وكان فيها تذكير بالنعمة مع كونه مالكاً من جهة أنّه قادر عليه له أن يصرف أتمّ التصريف ممّا يريده بمنزلة ما يريده الوكيل في أنّ منافعه تعود على غيره، ولا يلزم على هذا أن يُقال: هو وكيل على القبائح والفواحش، لأنّه يوهم أنّها عرض، وإنّما تدخل في الجملة على طريق التبّع، لأنّه يجازي عليها بالعذاب المستحقّ بها.

ورفع ﴿خالق كلّ شيء﴾ بأنّه خبر ابتداء محذوف، كأنّه قبيل: هـو خالق كلّ شيء، لأنّه تقدّم ذِكْره فاستُغْنِي عن ذِكْره، ولا يجوز رفعه على أنّ خبره: ﴿فاعبدوه﴾ لدخول الفاء، وكان يجوز نصبه على الحال لأنّه نكرة اتّصل بمعرفةٍ بعد التمام.

قوله تعالى:

لَّاتُدْرِكُهُ ٱلأَبْصَـُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلأَبْصَـٰرَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ آية بلاخلاف. في هذه الآية دلالة واضحة على أنّه تعالى لا يُرى بـالأبصار، لأنّـه تمدّح بنَفْي الإدراك عن نفسه، وكلّ ما كان نَفْيه مدحاً غير متفضّل بـه فإثباته لا يكون إلّا نقصاً، والنقص لا يليق به تعالى، وشرح الآية مذكور في كتب الأصول. فإذاً ثَبُت أنّه لا يجوز إدراكه ولا رؤيته، وهذه الجملة تحتاج إلى بيان أشياء:

أحدها: أنّه تعالى تـمدّح بـالآية. والشاني: أنّ الإدراك هـو الرؤيـة. والثالث: أنّ كلّ ما كان نَفْيه مدحاً لا يكون إثباته إلّا نقصاً. والّذي يـدلّ علم تمدّحه شيئان: أحدهما: إجماع الأمّة، فإنّه لا خلاف بينهم في أنّه تعالى تمدّح بهذه الآية، فقولنا: تمدّح بنفي الإدراك عن نفسه لاستحالته عليه، وقال المخالِف: تمدّح لأنّه قادر على منع الأبصار من رؤيته، فالإجماع حاصل على أنّ فيها مِدْحَةً.

والثاني: أنّ جميع الأوصاف الّتي وصف بها نـفسه قــيل هــذه الآيــة وبعدها مِدْحَة. فلا يجوز أن يتخلّل ذلك ما ليس بمِدْحَة.

والذي يدل على أنّ الإدراك يفيد الرؤية: أنّ أهل اللغة لا يفرّقون بين قولهم: أدركتُ ببصري، وأنّه يُراد بذلك أجمع: الرؤية، فلو جاز الخلاف في الإدراك لجاز الخلاف فيما عداها من الاقسام(١).

فأمًا «الإدراك» في اللغة، فقد يكون بمعنى «اللحوق» كقولهم: أدركَ قَتَادَة الحَسَنَ، ويكون بمعنى «النُـضْج» كـقولهم: أدركت الثَـمَرةُ، وأدركَ القِدْرُ، وأدرك الغلام: إذا بلغ حال الرجال.

وأيضاً: فإنّ «الإدراك» إذا أضيف إلى واحدٍ من الحواس أفاد ما تلك الحاسة آلة فيه، ألّا ترى أنّهم يقولون: «أدركته بأذُني» يريدون: سمعتُه، و «افمي» يريدون: فقتُه، وكذلك إذا قالوا: «أدركته ببضري» يريدون: رأيتُه، وأمّا قولهم: «أدركتُ حرارة الميل ببصري» فغير معروف ولا مسموع، ومع هذا ليس بمطلق بل هو مقيّد، لأنّ قولهم: «حرارة الميل» مقيّد، لأنّ الحرارة تُدْرَك بكلّ محلّ فيه حياة، ولو قال: «أدركتُ الميل ببصري» لما استُفيد به إلّا الرؤية.

<sup>(</sup>١) إلى هنا ينتهي ماسقط من الحجريّة.

وقولهم: «إنّ الإدراك هو الإحاطة» باطلٌ. لأنّه لو كان كذلك لقــالوا: أدرك الجِرّاب بـالدقيق، وأدرك الحبّ بـالماء، وأدرك الســور بـالمدينة، لإحاطة جميع ذلك بما فيه، والأمر بخلاف ذلك.

وقوله: ﴿حَتَّى إِذَا أُدركه الغرق﴾ (١) فليس المراد به الإحاطة، بل المعنى: حتّى إذا لحقه الغرق، كما يقولون: أدركت فلاناً إذا لحقته، ومثله: ﴿فلمّا تراء الجمعان قال أصحاب موسى إنّا لمدركون﴾ (١) أي: لَملْحَقون. والّذي يدلّ على أنّالمدح إذا كان متعلّقاً بنّفي فإثباته لايكون إلّا نقصاً قوله: ﴿لا تأخذه سِنَة ولا نوم﴾ (١) وقوله: ﴿ما أَتَّخذ الله من ولد وما كان معه من إله﴾ (١) لمّا كان مدحاً متعلّقاً بنّفي، فلو ثَبُتَ في حالٍ لكان نقصاً. فإن قيل: كيف يتمدّح بنّفي الرؤية ومع هذا يشاركه فيها ما ليس بممدوح من المعدومات والضمائر؟

قلنا: إنّما كان ذلك مدحاً بشرط كونه مُدْرِكاً للأبصار، وبذلك يُمَيّز من جميع الموجودات، لأنّه ليس في الموجودات مايُدْرك ولايُدْرَك غيره تعالى. فإن قيل: ولِمَ إذا كان يُدْرك ولا يُدْرَك يجب أن يكون ممدوحاً؟

قلنا: فقد ثبت أنّ الآية مِدْحَةٌ بما دللنا عليه، ولابدّ فيها من وَجْهِ مِدْحَةٍ، فلا يخلو من أحد وجهنن: إمّا أن يكون وجه المِدْحَة: أنّه يستحيل رؤيته مع كونه رائياً، أو: ما قالوه من أنّه يقدر على منع الأبصار من رؤيته بأن لا يفعل فيها الإدراك. وما قالوه باطل، لقيام الدلالة على أنّ الإدراك ليس بمعنى الإحاطة، فإذا بَطُل ذلك لم يَبْقَ إلاّ ما قلناه، وإلاّ خرجت الآية من كونها مِدْحَة.

وقد قيل: إنّ وجه المِدْحَة في ذلك: أنّ من حـقّ المـرئيّ أن يكـون مقابلاً أو في حُكْم المقابل، وذلك يدلّ على مدحه. وهذا دليل من أصل المسألة، لا يمكن أن يكون جواباً في الآية.

فإن قيل: إنّه تعالى نَفَى أن تكون الأبصار تُدركه، فمن أين أنّ المُبْصرين لا يدركونه؟

قلنا: الأبصار لا تدرك شيئاً ألبتّه، فلا اختصاص لها بـه دون غـيره، وأيضاً فإنّ العادة أن يُضاف الإدراك إلى الأبصار ويُراد به: ذوو الأبـصار، كما يقولون: «بَطَشَتْ يدي» و «سمعت أذُني» و «تكلّم لساني» ويُراد به أجمع: ذوو الجارحة.

فإن قيل: إنّه تعالى نَفَى أنّ جميع المُبْصِرين لا يدركونه، فمن أين أنّ البعض لا يدركونه وهم المؤمنون؟

قلنا: إذا كان تمدّحه في استحالة الرؤية عليه ما قدّمناه فلا اختصاص لذلك بِرَاءٍ دون رائي، ولك أن تستدلّ بأن تقول: هو تعالى نَفَى الإدراك عن نفسه نفياً عامًاً، كما أنّه أثبت لنفسه ذلك عامًاً، فلو جاز أن يخصّ ذلك بوقتٍ دون وقتٍ لجاز مثله في كونه مُدْرَكاً، وإذا ثَبُت نَفْي إدراكه على كلّ حال فكلّ من قال بذلك قال: الرؤية مستحيلة عليه، ومَن أجاز الرؤية لم يَنْفِها نَفْياً عامًا، فالقول بنَفْيها عموماً مع جواز الرؤية عليه قول خارج عن الإجماع.

فإن عُورِضَت هذه الآية بقوله: ﴿وجوه يــومنذِ نــاضرة \* إلىٰ ربّـها ناظرة﴾ (١) فإنّا نبيّن أنّه لا تعارض فيهما. وأنّه ليس في هذه الآية ما يدلّ

<sup>(</sup>١) القيامة: ٢٢ و٢٣.

على جواز الرؤية إذا انتهينا إليها إن شاء الله.

وقوله: ﴿ وهو اللطيف الخبير ﴾ قيل في معنى ﴿ اللطيف ﴾ قولان:

أحدهما: إنّه اللاطف لعباده بسُبوعُ الإنعام، غير أنّه عـدل مـن وزن «فاعِل» إلى «فَعيل» للمبالغة.

الثاني: إنَّه لطيف التدبير، وحُذِفَ لدلالة الكلام عليه.

و ﴿الخبير﴾ هو العالم بالأشياء المتبيّن لها. وما ذكرناه من أنّ معنّى الآية نَفْي الرؤية عن نفسه على كلّ حال قول جماعة، منهم عائشة:

روى مَشروق عن عائشة أنّها قالت: مَن حدّثك أنّ رسولالله رأى ربّه فقدكذب ﴿لا تدركه الأبصار وهويدرك الأبصار ﴾ ﴿وماكان لبسرٍ أن يكلّمه الله إلّا وحياً أومن وراء حجاب ﴾ ولكن رأى جبرائيل في صورته مرّتين (١١)

وفي رواية أخرى: أنّ مسروقاً لمّا قال لها: هل رأى محمّد ربّه؟ قالت: سبحان الله. لقد قفّ شعري ممّا قلت. ثمّ قَرَاتِ الآية<sup>(٢)</sup>.

وقال الشعبي: قالت عائشة: من قال: إنّ أحداً رأى ربّه فقد أعظَمَ الفِرْيَةَ على الله، وقَرَاْتِ الآية (٣). وهو قول السُدّي وجماعة أهل العدل من المفسّرين كالحسن والبلخي والجُبّائي والرُمّاني وغيرهم.

وقال أهل الحشو والمجبّرة بجواز الرؤية على الله تعالى في الآخرة. وتأوّلوا الآية على الإحاطة. وقد بيّنًا فساد ذلك.

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الصحيح: ج ٦ ص ١٧٥ كتاب التفسير، والطبري في تـفسيره: ج ٧
 ص ٢٠٠.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الصحيح: ج ١ ص ١٦٠ ح ٢٨٩ كتاب الإيمان، والطبري في تفسيره:
 ج ٧ ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) آخرجه الترمذي في السنن: ج ٥ ص ٢٦٢ ح ٣٠٦٨، والطبري في تفسيره: ج ٧ ص ٢٠٠.

قوله تعالى:

قَدْ جَآءَكُم بَصَآيِرُ مِن رُبِّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ. وَمَنْ عَمِىَ فَعَلَيْهَا وَمَاۤ أَنَا عَلَيْكُم بِتغِيظٍ (إِنَّ) آية .

أُقُول: البَصَائِر: جمع بصيرة، وهي الدلالة الَّتي تُـوجِب العـلم الّـذي يبصر به نفس الشيء على ما هو به، والمراد هاهنا: قد جاءكم القرآن الّذي فيه الحجج والبراهين، قال الشاعر:

جاءوا بصائرُ هُم على أكتافِهِم وبتصيرتي يَعْدُو بها عَتَدٌ وَأَى (١) يعنى بالبصيرة: الحجّة البيّنة الظاهرة، وأمّا الإبـصار: فـهو الإدراك، ولذلك يُوصَف تعالى بأنّه مُبْصِر، كما يُوصَف بأنّه مُدْرِك، ويُسـمّى بأنّه بَصِير، لأنّه يجب أن يدرك المُبْصَرات إذا وجدّت.

وإنّما وصِفَت «الدلالة» بأنّها جائية وإن كان لا يجوز أن يقال: جاءَتِ الحركة، ولا: جاء السكون ولا الاعتماد، وغير ذلك من الأعراض ليفخم شأن «الدلالة» حيث كانت بمنزلة الغائب المتوقّع حضوره للنفس، كما يقال: جاءت العافية، وانصرف المرض، وأقبل السّعْد، وأدبر النحَسْ.

وقوله: ﴿فَمَن أَبِصِر فلنفسه ﴾ يعني: من تبيّن بهذه الحجج بأن نظر فيها حتّى أوجبت له العلم وتبيّن بها فمنفعة ذلك تعود عليه ولنفسه نظر ومن عَمِي ﴾ فلم ينظر فيها وصَدَف عنها حتّى جهل فعلى نفسه، لأنّ عقاب تفريطه لازم له وحال به، فسُمّي العلم والتبيين إبصاراً مجازاً، وسُمّي الجهل عمىً توسّعاً. وفي ذلك دلالة على أنّ الخلق غير مُجْبَرين، بل هم مُخَيرون في أفعالهم.

<sup>(</sup>١) أنشده الأزهري في التهذيب: ج ٢ص ١٩٥، وفي الأصمعيّات: ص ٧سبه إلى الأسعر الجعفي.

ثمّ خاطب الله تعالى نبيده الشيخ وأمره بأن يقول لهم: ﴿وما أنا عليكم بعفيظ ﴾ يعني: برقيب على أعمال العباد حتى يجازيهم بها - في قول الحسن - بل هو شهيد عليهم، لأنّه يرجع إلى الحال الظاهرة الّتي تقع عليها المشاهدة. قال الزجّاج: هذا قبل أن يُـوْمَر بـالقتال، ثـمّ أمِرَ أن يـمنعهم بالسيف من عبادة الأوثان.

وهذه الآية فيها أشر من الله لنبيّه أن يقول لهؤلاء الكفّار: قد جاءكم حجج من الله، وهو ما ذكره في قوله: ﴿فالق الحبّ والنّوَى﴾ (١) إلى هاهنا، وما يبصرون به الهدى من الضلال، فَمَن نظر وعلم فلنفسه نفع، ومن جهل وعَمِي فلنفسه ضرّ، ولست أمنعكم منه ولا أحول بينكم وما تختارون (٣) وهو قول قَتَادَة وابن زيد.

قوله تعالى:

وَكَذَالِكَ نُصَرِّفُ الْأَيَّتِ وَلِيَقُولُو أَدَرَسْتَ وَلِنَبَيِّهُ فِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴿ آية بلاخلاف أَقُول : قرأ ابن كثير وأبو عمرو ﴿ دارَستَ ﴾ بألف وفتح التاء، الباقون بلا ألف ﴿ دَرَسَتْ ﴾ بفتح التاء، إلا ابن عامر فإنّه قرأ : ﴿ دَرَسَتْ ﴾ بسكون التاء وفتح السين بمعنى «انْمَحَتْ » وذكر الأَخْفَش ﴿ دَرُسَتْ ﴾ وهو أشد مبالغة في الإمْحاء، وقيل ( ؟ ! ﴿ دُرِسَتْ ﴾ على ما لم يسم فاعله، والمعاني متقاربة غير أن هذَيْن لم يقرأ بهما أحد من المعروفين، وفي قراءة عبدالله : ﴿ دَرَسَ ٤ الله عَبدالله : ﴿ وَرَسَ محمّد .

قال أبو زَيْد: دَرَسْتُ أَدْرُسُ دِراسَةً وهي القِراءَة، وإنّما يُـقال ذلك إذا

<sup>(</sup>١) الآية: ٩٥ المتقدّمة.

<sup>(</sup>٢) في نسخة: «تحتاجون».

<sup>(</sup>٣) قاله الحسن راجع شواذً القرآن لابن خالويه: ص ٤٥.

<sup>(</sup>٤) حكاه عنه الطبري في تفسيره: ج٧ ص ٢٠٦.

قال: قرأت على غيرك. قال الأصمعى: أنشدني ابن ميّادةً:

يَكُفْيكَ من بعضِ ازْديارِ الآفاق سَمْراءُ مَمّا دَرَسَ ابنُ مِخْراقِ (١) قال: دَرَس يَدُرُسُ مثل: داسَ يَدُوسُ، قال: وقال بعضُهُم: «سَـــــــــــراء» باقية، ودَرَسها: رياضها، قال: ودَرَسَ السُورةَ من هذا أي: يَدُرُسُها لتخفّ على لسانه، والدَرِيش: النَّوبُ الخَلق، وأصل «الدَرْس»: استمرار التلاوة.

وقال أبو عليّ النحوي: من قرأ ﴿دارَسْتَ﴾ أراد دارسَتَ أهل الكتاب وذاكَرْتَهم، قال: وقد يُخذَف الألف في مثل هذا في المصحف، قال: ويقوّي ذلك قوله: ﴿وقالوا أساطير الأوّلين اكْتَتَبَها فهي تُمليٰ عليه بُكْرةً وأصيلاً﴾ (٢) وقالوا: ﴿إنْ هذا إلّا إِفْكُ افتَراه وأعانَه عليه قوم آخرون﴾ (٣) ومَن قَرأً: ﴿دَرَسْتَ﴾ قال: لأنّ أبيّاً وابن مسعود قرآ به فأسند الفعل فيه إلى الخطاب، ومعناه: دَرَسْتَ فتعلَمْتَ من أهل الكتاب.

وقال المغربي: ﴿دَرَشَتَ﴾ معناه: عَـلِمْتَ، كـما قـال: ﴿ودَرَسُـوا مـا فيه﴾ (٤) أي: عَلِمُوه. فعلى هذا يكون اللام لام الغرض، كأنّه قال: فَـعَلْنا ذلك ليقولوا: علمت.

ووجه قراءة ابن عامر: أنّه ذهب إلى «الدّرْس» الّذي هو تعفية الأثر وإمحاء الرسم.

واللام من قوله: ﴿ وليقولوا دَرَسْتَ ﴾ على ضربَيْن:

مَن قال: ﴿ دَرَست ﴾ بلا ألف فالمعنى: لكراهة أن يقولوا أو: لنلا يقولوا: دَرَسْتَ، كما قال: ﴿ يبين الله لكم أن تضلّوا ﴾ (٥) معناه: لئلا تضلّوا

<sup>(</sup>١) ذكره في اللسان: مادّتي «درس» و «سمر». وفي الحجريّة صدر البيت: هلّا اشتريت حنطةً بالرستاق. وكذا في اللسان مادّة «درس».

<sup>(</sup>٢) و (٣) الفرقان: ٥ و ٤ على الترتيب. (٤) الأعراف: ١٦٩. (٥) النساء: ١٧٦.

أو: كراهة أن تضلّوا، والمعنى: إنّي فصّلت الآيات وأحكمتها لنلّا يـقولوا: إنّها أخبار قد تقدّمت وطال العهد بها وبادّ مَن كـان يـعرفها، كـما قـالوا: ﴿أساطير الأوّلين﴾ (١) لأنّ تلك الأخبار لا تخلو من خَـلَلٍ، فـإذا سـلم الكتاب منه لم يكن لطاعن موضع طُغن.

والثاني: ليقولوا درستُ ذلك بحضرتنا، أي: ليقرّوا بورود الآية عليهم فتقوم الحجّة عليهم.

وقال الزجّاج: اللام لام العاقبة، ومَن قرأ: ﴿دارست﴾ فاللام على قوله كالتي في قوله خيرة الله على قوله كالتي في قوله (٢) ولم يلتقطوه لذلك، لكن كان عاقبته كذلك، كما أنّه تعالى لم يفصّل الآيات ليقولوا: دارَسْتَ ودرَسْتَ، لكن لمّا قالوا ذلك أطلق ذلك عليه اتساعاً.

وموضع الكاف في ﴿وكذلك﴾ نصب، لأنّ المعنى: نصرّف الآيات في غير هذه السورة (٣) فهو في موضع صفة المصدر، كأنّه قال: تصريفاً مثل هذا التصريف، قال الرُمّاني: والتصريف: إجراء المعنّى الدائر في المعاني المتعاقبة ليجتمع فيه وجوه الفائدة.

وقال الحسن ومجاهد والسُـدّي وابـن عـبّاس وسعيد بـن جُـبَيْر: ﴿دارَسْتَ﴾ أي: ذاكَرْتَ أهل الكتابَيْن وقارَأْتُهم.

وقوله: ﴿ولنبيّنه لقومٍ يعلمون﴾ معناه: لنبيّن الّذي هذه الآيــات دالّــة عليه لقومٍ يعلمون ما نورده عليهم من هذه الآيات ويــعقلون ذلك، وهـــم الّذين يلزمهم الاستدلال بذلك علَى الله وعلى صحّة دينه.

وقال قوم: ﴿وليقولوا درست﴾ معناه التهديد، كما يقول القــائل: قــل

<sup>(</sup>١) النحل: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) القصص: ٨.

<sup>(</sup>٣) في المطبوعة زيادة: مثل التصريف في هذه السورة.

لفلانٍ: يوفينا حقّنا وليصنع ما شاء، و: قل للناس الحقّ وليقولوا ما شاؤوا. أي: ذلك لا يضرّكم، ولأنّ ضرره يعود عليهم من العقاب والذمّ.

قوله تعالى:

ٱتَّبِعْ مَٱأُوحِىَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ لآ إِلَـٰهَ إِلَّا هُوَ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ۞.

أقول: أمر الله تعالى نبيّه ﷺ أن يتبّع ما أوحي إليه من ربّه، والاتبّاع: هو أن يتصرّف الثاني بتصريف الأوّل، والنبيّ ﷺ كان يتصرّف في الدين بتصريف الوّحْي فلذلك كان متبّعاً، وكذلك كلّ متدبّر بتدبير غيره فهو متّبع له. والإيحاء: هو إلقاء المعنى إلى النفس من جهةٍ يخفى.

وإنّما أعاد قول: ﴿لا إِله إِلّا هُو﴾ لأنّ المعنى: ادعُهم إلى أنّه لا إله إِلّا هو، فعلى هذا ليس بتكرار، هذا قول الحسن. وقال الجُبّائي: لأنّه بمعنى: أنزله [ألزِمْه ،ظ] وحده. وقال غيره: لأنّ معناه: اتّبعْ ما أوحي إليك من أنّه لا إله إلاّ هو.

وقوله: ﴿وأُعرِضْ عن المشركين﴾ أمْر للنبيَ ﷺ بالإعراض عن المشركين، ولا ينافي ذلك أمْره إيّاه بدعائهم إلى الحقّ وقـتالهم عـلى مخالفتهم، لأمرَيْن:

أحدهما: أنّه أمره بالإعراض عنهم على وجه الاستجهال لهـم فـيما اعتقدوه من الإشراك بربّهم. الثاني: قال ابـن عـبّاس: نُسِـخَ ذلك بـقوله: ﴿اقتلوا المشركين﴾ (١٠).

وأصل «الإعراض»: هو الانصراف بالوجه إلى جهة العرض، والعَرْضُ خلاف الطُهول، ومنه:

(١) التوبة: ٥.

## وأعرضَتِ اليَمامة(١)

أي: ظَهَرَت كالظُهُور بالعَرْض، ومنه: «المعارضة» لظهور المساواة بها كالظهور بالعَرْض، والاعتراض: المنع من الشيء بحاجز عنه عرضاً، ومنه: العَرْض الَّذي يظهر \_كالظهور بالعرض \_ ثمّ لا يلبث، وحُدّ أيـضاً بأنّه: ما يظهر في الوجود ولا يكون له لَبْث كلَبْث الجواهر.

قوله تعالى:

وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَآ أَشْرَكُواْ وَمَا جَعَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا وَمَآأَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ ﴿ الْ ة .

أقول: إن قيل: كيف قال تعالى: ﴿ولو شاء الله ما أشركوا﴾ والمشيئة لاتتعلّق إلّا بفعل يصحّ حدوثه، ولا تتعلّق بأن لا يكون الشيء؟!

قلنا: التقدير: لو شاء الله أن يكونوا على غير الشرك قسراً ما أشركوا، فمتعلّق المشيئة محذوف، فمراد هذه المشيئة: حالهم الّتي تنافي الشرك قسراً بالاقتطاع عن الشرك عجزاً أو منعاً أو إلجاءً، وإنّما لا يشاء الله هذه الحال لا تها تنافي التكليف، وإنّما لم يمنع العاصي من المعصية لأنّه إنّما أتى [بها] من قِبَلِ نفسه، والله تعالى فعل به جميع ما فعل بالمطيع من إزاحة العلّة، فإذا لم يطع وعصى كانت الحجّة عليه، وربّما كان في بقائه لطف للمؤمن فيجب تبقيته.

وليس لأحدٍ أن يقول: الآية دالّة على أنّه تعالى لم يرد هدايتهم لأنّه لو أراد ذلك لاهتدوا. وذلك أنّه لو لم يرد أن يـهتدوا لم يكـونوا عـصاة

<sup>(</sup>١) وتمام البيت:

<sup>ُ</sup> فَأَعرضَتِ اليعامةُ واشمخرّت كأسيافٍ بأيدي مُصْلِتينا لعمرو بن كلثوم من معلّقته المشهورة. راجع ديوان عمرو بن كلثوم: ص ٥٦.

بمخالفة الاهتداء، لأنّ العاصي هو الّذي خالف ما أريد مـنه. ولمـا صـحّ أمرهـم أيضاً بالاهتداء.

والفرق بين «الحفيظ» و «الوكيل»: هو أنّ الحفيظ أن يحفظهم [من] أن يزلّوا بمنعه لهم، والوكيل: القيّم بأمورهم في مصالحهم لدينهم أو دنياهم حتّى يلطف لهم في تناول ما يجب عليهم، فليس بحفيظٍ في ذاك ولا وكيلٍ في هذا، فلذلك قال تعالى: إنّه لم يجعل نبيّه حفيظاً ولاجعله وكيلاً عليهم، بل الله تعالى هو الرقيب الحافظ عليهم والمتكفّل بأرزاقهم، وإنّما النبي الله النبي الله النبي الله منذر ومُخوّف. وقيل: إنّ ذلك كان بمكّة قبل أن يُؤْمَر بالقتال.

قوله تعالى:

وَلَاتَمُنُوا ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَشْبُوا ٱللَّهَ عَدْوًا بِغَيْرِ عِلْمٍ كَذَالِكَ زَيَّنًا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَّلُهُمْ ثُمُّ إِلَىٰ رَبِّهِم مَّرْجِمُهُمْ فَيُنَتِّئُهُمْ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ آ

أقول: قرأ الحسن ويعقوب: ﴿عُدُواً ﴾ بضمّ العين والدال وتشديدالواو (١٠). وأصل ذلك من «العُدُوان» و «عَدُواً» مخفّفاً و «عُدُواً» لغتان، يـقال: عَدَا عليَّ عَدُواً وعُدُواناً وعَدَاءً إذا ظلم، مثل: ضَرَبَ ضَرْباً، وعَـدَا فـلانُ

على فلانٍ أي: ظَلَمَه، والاعتداء: افتعال من «عَدَا» (٢٠).

نهى الله تعالى المؤمنين أن يسبّوا الّذين يدعون من دون الله، والسبُّ: الذِكْر بالقبيح، ومثله: الشَّتْم والذَّمّ، وهو الطَّعْن فيه بمعنىً قبيحٍ كما يطعن فيه بالسنان، وأصله: السبب، فهو يتسبّب إلى ذكره بالعيب.

والمعنى في الآية: لا تخرجوا في مجادلتهم ودعـائهم إلى الإيـمان

<sup>(</sup>١) في المطبوعة زيادة: والباقون بفتح العين وبسكون الدال.

<sup>(</sup>٢) في الحجريّة: من هذا.

ومحاجّتهم إلى أن يسـبّوا الله بـجهلهم وحـميّتهم وأنـتم فـي دارهـم(١) ولم يُؤذّن لكم في القتال.

وكان سبب نزول الآية \_ في قول الحسـن \_: بأنّ المسـلمين كـانوا يسبّون آلهة المشركين من الأوثان، فإذا سبّوها يسبّ المشركون الله تعالى، فأنزل الله تعالى، الآية.

وقال أبو جَهْل: والله يا محمّد لتتركوا سبّ آلهتنا أو لنسبّنَ إلهك الّذي بعثك. فَنَزَلَت الآية.

وفي ذلك دلالة على أنّ المُحِقّ يلزمه الكفّ عن سبّ السفهاء الّذين يسرعون إلىسبّه مقابلةً له، لأنّه بمنزلة البعث علىالمعصية والمفسدة فيها.

وإنّما قال ﴿يدعون من دون الله﴾ بمعنى: يعبدون، لأنّ معناه: يدعونه إلهاً، فلمّا قال: ﴿من دون الله﴾ وهو من صفة الكفّار دلّ على هذا المعنى، فخذف اختصاراً.

وإنّما قال: ﴿من دون الله﴾ مع أنّهم كانوا يشركون في العبادة بين الله وبين الأصنام لأمرّين:

أحدهما: أنّ ما وجّهوه من العبادة إلى الأوثان إنّما هو عبادة لها لا لله. وليس كالتوجّه إلى القبلة عبادة لله.

والثاني: أنّ ذلك غير معتدّ به، لأنّهم أوقعوا العبادة على خلاف الوجه المأمور به، فما أطاعوا الله بحال.

وقوله: ﴿كذلك زيُّنَا لكلِّ أُمَّةٍ عملهم﴾ قيل في معناه أربعة أقوال:

 <sup>(</sup>١) في الطبوعة زيادة: تسبّوا ما يعيدونه من دون الله، فإنّ ذلك ليس من الحِجّاج في شيء،
 وهو أيضاً يدعوهم إلى أن يعارضوكم ويسبّوا الله بجهّالهم وحميّتهم، فأنتم اليوم غير قادرين
 على معاقبتهم بما يستحقّون، وهم أيضاً لا يتقونكم لأنّ الدار دارهم.

أحدها: قال الحسن والجُبّائي والطبري والرُمّاني: إنّا كما أمرناكم بحسن الدعاء إلى الله تعالى وتزيين الحقّ في قلوب المدعوّين، كذلك زيّنًا للأُمم المتقدّمين أعمالهم النّي أمرناهم بها ودعوناهم إليها، بأن رغّبناهم في الثواب وحذّرناهم من العقاب، ويُسمّى ما يجب على الإنسان أن يعمله بأنّه عمله، كما يقول القائل لولده أو غلامه: «اعمل عملكَ» يريد به: ما ينبغي له أن يفعله، لأنّ ما وجِدَ وتقضى لا يصحّ الأمر بأن يفعله.

الثاني: زيّنًا الحجّة الداعية إليها والشبهة الّتي من كمال العقل أن يكون المكلّف عليها، لأنّه متى لم يفعل معنى الشبهة لم يكن عاقلاً.

الثالث: أنّ التزيين المراد به: ميل الطبع إلى الشيء، فهو إلى الحســن ليُفْعَل وإلى القبيح ليُجْتَنَب.

والرابع: ذكره البلخي أيضاً، وهو: أنّ المعنى: أنّ الله زيّن لكلّ أمّة عملهم من تعظيم من خَلقهم ورزّقهم وأنّقم عليهم، والمحاماة عنه، وعداوة من عاداه طاعةً له، فلمّا كان المشركون يظنّون شركاءهم هم الّذين يفعلون ذلك أو أنّهم يقرّبونهم إلى الله زُلفى حاموا عنهم وتعصّبوا لهم وعارضوا من شتمهم بشتم من يعزّ عليهم، فهم لم يعدوا فيما صنعوا ما زيّنه الله لهم في الجملة، لكن غلطوا فقصدوا بذلك من لم يجب أن يقصدوه فكفروا وضلّوا.

وقوله: ﴿عَدُواً﴾ نصب على المـصدر، وقــرئ: ﴿عـدوا﴾ والمـعنى: جماعة يعني: أعداء، وعلى هذا يكون نصباً على الحال.

قوله تعالى:

وَأَفْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنيهِمْ لَهِن جَآءَتْهُمْ ءَايَةٌ لَّيُؤْمِنُنَّ بِهَا قُلْ إِنَّمَا ٱلأَيْن عِندَاللَّهِ وَمَايُشْعِرُكُمْ أَنَّهُمَا إِذَا جَآءَتْ لاَيُؤْمِنُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ ابن كثير وأبو عمرو ويعقوب وأبو بكر إلّا يـحيى ونُـصَيْر

وخَلَف: ﴿وما يُشْعِرُكم إِنِّها﴾ بكسر الهمزة، الباقون بفتحها. وقرأ ابن عامر وحمزة ﴿لا تؤمنون﴾ بالتاء، الباقون بالياء.

«ما» في قوله: ﴿وما يُشْعِرُكم﴾ استفهام، وفاعل ﴿يشعركم﴾ ضمير «ما» ولا يجوز أن يكون نفياً، لأنّ الفعل فيه يبقى بلا فاعل، ولا يجوز أن يكون نصباً ويكون الفاعل ضمير اسم «الله» لأنّ التقدير يـصير: وما يشعركم الله انتفاء إيمانهم(١٠).

وهذا ليس بصحيح، لأنّ الله قد أعلمنا أنّهم لا يؤمنون بقوله: ﴿ولو أَنّنا نزَّلنا اللهم الملائكة ...﴾ (٢) فالمعنى: وما يـدريكم إيـمانهم إذا جـاءت، فحُذِفَ المفعول، وتـقديره: ومـا يـدريكم إيـمانهم إذا جـاءت، أي: هـم لا يؤمنون مع مجىء الآية.

ومَن كَسَر الأَلْف فلأنّه استأنف على القـطع بأنّـهم لا يــؤمنون. ولو فُتِحَت بـ ﴿يُشْعِرُكم﴾ كان عُذْراً <sup>(٣)</sup> لهم. ويجوز فتحها على وجهيْن:

الأوّل: قال الخليل: بمعنى: لعلّها إذا جاءت لا يـؤمنون، كـما يـقول القائل: إنْتِ السوق أنّك تشتري لنا شيئاً، معناه: لعلّك، قال عَدِيّ بن زيد: أحــــا ذِلُ مــــا يُــدريك أنّ مَــنِيّتى

إلى ساعةٍ في اليومِ أو في ضُحَى الغَدِ<sup>(1)</sup>

وقال دُرِيْد بن الصِمّة:

ذَرِيني َ أَطَوَفُ في البَـلادِ لأنّـني أرى ما تَرَيْنَ أو بخيلاً مُخَلَّدا<sup>(٥)</sup>

<sup>(</sup>١) قاله أبو عليّ. راجع الفريد في إعراب القرآن للهمداني: ج ٢ ص ٢١١.

<sup>(</sup>٢) الآية: ١١١ الآتية.

<sup>(</sup>٣) أي: عذراً لهم في ترك الإيمان، إذ يصير المعنى: وما يدريكم أيّها المؤمنون لعلّهم يؤمنون إذا جاءتهم الآية أو الآيات. (٤) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٧ص ٢٠٣.

<sup>(</sup>٥) أنشده الطبري أيضاً في تفسيره.

وقال آخر:

هـل أنــتم عــائِجُونَ بـنا لأنّـا نَرى العَرَصاتِ أو أَثَرَ الخيام (١) وقال الفرّاء: ينزلون: لعلك، ولعنّك، ورعــنّك، وعــلّك، ورأنّك، ولأنّك بمعنىً واحدٍ. وقال أبو النّجُم:

قُلتُ لِشَيْبانَ ادْنُ من لقائِدِ أَنَا نُغَدّى القَومَ من شِوائِدِ (٢)

الثاني: قال الفرّاء «لا» هاهنا صلة، كقوله: ﴿مَا مَـنَعَكَ أَلَا تَســجُدَ إِذَ أَمْرَتُكَ﴾ (٣) والتقدير: وما يُشْعِرُكم أنّها إذا جاءت يؤمنون، والمعنى على هذا: لو جاءت لم يؤمنوا، ومثل زيادة «لا» قول الشاعر:

أَبَى جُودُهُ لا البُخْلَ واستَعجَلَتْ بهِ نَمَم مِن فتىً لا يَمنَعُ الجُوعَ قـاتِلَه بنصب «البُخْل» وجرّه، فَمَن نصب جعلها زيادة، وتقديره، أبى جودُهُ البُخْل، ومَن جرّه أضاف «لا» إلى «البُخْل» ومثله: قوله تعالى: ﴿وحرامُ على قريةِ أهلكناها أنّهم لا يَرجعون﴾ (٤) وهو يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: أن تكون «لا» زائدة و «أنّ» في موضع رفع بأنّه خبر المبتدأ الّذي هو ﴿حرام﴾ وتقديره: وحرام على قرية مُهْلَكَةٍ رجُوعُهُم، كما قال: ﴿فلا يستطيعون تَوصيةً ولا إلىٰ أهلهم يرجِمُون﴾ (٥).

والثاني: أن تكون «لا» غير زائدة، بـل تكـون مـتّصلة بـ «أهـلكنا» والتقدير: بأ نهم لا يَرجِعُون، أي: أهـلكناهم بـالاستئصال (١) لأنّهم إنّـما لا يرجعون إلى أهليهمللاستئصال الواقع بهم، وخبرالابتداء محذوف وتقديره: وحرام على قرية أهلكناها بالاستئصال بقاؤُهم أو حياتُهُم ونحو ذلك.

 <sup>(</sup>١) لجرير. راجع ديوانه: ص ٤٢٣. (٢) أورده البغدادي في خزانة الأدب: ج ٨ ص ٥٠١.
 (٣) الأعراف: ١٢.

<sup>(</sup>٥) يس : ٥٠. (٦) في الحجريّة: «بالاصطلام».

ومن قرأ ﴿يؤمنون﴾ بالياء فلأنّ قوله: ﴿وأقسموا﴾ إنّما يُراد به قـوم مخصوصون بدلالة ﴿ولو أنّنا نزَّلنا إليهم الملائكة ...﴾ الآية وليس كـلّ الناس بهذا الوصف، فالمعنى: وما يشعركم أيّها المؤمنون لعلّهم إذا جاءت الآيات الّتي اقترحوها(١) لم يؤمنوا.

ومَن قرأ بالتاء فإنّه انصرف من الغيبة إلى الخطاب، ويكون المراد بالمخاطّبِينَ في ﴿يؤمنون﴾ هم القوم المقْسِمُون الذين أخبر الله عنهم أنّهم لا يؤمنون، ومثله قوله: ﴿الحمد لله﴾ ثمّ قال: ﴿إِيّاكُ نعبُكُ﴾ ونحو ذلك ممّا ينصرف فيه إلى خطاب بعد الغيبة.

> وقوله: ﴿جهد أَيمانهم﴾ أي: اجتهدوا في اليمين وبالَّعُوا فيه. والآية الَّتي سألوا النبيَّ تَلَيُّشِيًّةُ إظهارها قيل فيها قولان: أحدهما: إنِّهم سألوا تحوّل الصَفا ذَهَبًا.

الثاني: ما ذكره في موضع آخر من قوله: ﴿لن نؤمن لك حتى تَفْجُر لنا من الأرض ينبوعاً ﴾ إلى قوله: ﴿كتاباً نقرُوه ﴾ (٢) والمعنى: أنّ هـؤلاء الكفّار أقْسَموا متحكّمين على النبي الثَّيْقُ وبالغوا في أيمانهم أنّهم إذا جاءتهم الآية الّـتي اقترحوها ﴿ليؤمنن بها ﴾ أي: عندها، فأمر الله نبيه الله أن يقول لهم: ﴿إِنّما الآيات عند الله ﴾.

فإن قيل: كيف قال: ﴿الآيات عند اللهِ وذلك معلوم؟!

قيل: معناه: أنَّ من أجل أنَّ الآيات عند الله، ليس لكم أن تتحكّموا في طلبها، لأنَّه لا يجوز أن يتخلّف عنكم ولا عن غيركم ما فيه المصلحة في الدين، لأنَّه تعالى لا يخلّ بذلك.

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: اقترحتموها.

قوله: ﴿ وَمَا يُشْوِرُكُم ﴾ فيه تنبيه على موضع الحجّة عليهم من أنّه ليس لهم أن يدّعوا ما لا سبيل لهم إلى علمه. وقال مجاهد وابن زيد: الخطاب متوجّه إلى المشركين. وقال الفرّاء وغيره: هـ و مـتوجّه إلى المؤمنين، لأنّهم قالوا ظنّاً منهم أنّهم لو أجيبوا إلى الآيات لآمنوا.

قوله تعالى:

وَتُقَلِّبُ أَفْئِدَتَهُمْ وَأَبْصَىٰرَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُواْ بِينَ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى أنّه يقلّب الله أفئدة هؤلاء الكـفّار، وأبـصارهم عقوبةً لهم. وفي كيفيّة تقليبها قيل قولان:

قال أبو عليّ الجُبّائي: إنّه يقلّبها في جهنّم على لهب النار وحرّ الجَمْر. وجمع بين صفتهم فيالدنيا وصفتهم فيالآخرة. كماقال: ﴿هلأَتاك حديث الغاشية وجودًيومنذٍ خاشعةٌ عاملةٌ ناصبةٌ تَصْلىٰ ناراً حاميةً﴾ (١) لأنّ قوله:

﴿وجوه يومئذٍ خاشعة﴾ يعني: في الآخرة، و﴿عاملةناصبة﴾ في الدنيا. الثاني: إنّه يقلّبها بالحَسْرة الّتي تغمّ وتُرْعِج النفس.

وقوله: ﴿ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ أُوِّلَ مَرَّةً ﴾ قيل فيه قولان:

أحدهما: أوّل مرّة أنّزِلَت الآيات، فهم لا يؤمنون ثاني مرّة بما طلبوا من الآيات كما لم يؤمنوا أوّل مرّة بما أنّزِل من الآيات، وهــو قــول ابــن عبّاس وابن زيد ومجاهد.

الثاني: رُوِي (٢) أيضاً عن ابن عبّاس: يعني: أوّل مرّة في الدنيا وكذلك لو أعيدوا ثانيةً، كما قال تعالى: ﴿ ولو رُدُّوا لَعَادوا لِمَا نَهُوا عنه ﴾ (٣).

والكاف في قوله: ﴿ كما لم يؤمنوا به أوّل مرّة﴾ قيل فيه قولان: أحدهما: إنّها دخلت على محذوفٍ، كأنّه قيل: فلا يؤمنون به ثاني

احدهما: إنها دخلت على محدوفي، كا نه قيل: قلا يؤمنون به تابي مرّة كما لم يؤمنوا به أوّل مرّة.

والثاني: إنّها دخلت على معنى الجزاء، كما قال: ﴿وجزاءُ سَيُّنةٍ سَيَّنةٌ مثلُها﴾ (١).

والهاء في قوله: ﴿به﴾ يحتمل أن تكون عائدة على القرآن وما أنزل من الآيات. ويحتمل أن تكون عائدة على النبي ۤ اللَّشِيُّةِ.

وقال بعضهم: إنها عائدة على التقليب، لأنّه الحائل بينهم وبين الإيمان. وهذا خطأ، لأنّه لو حِيلَ بينهم وبين الإيمان لما كانوا مأمورين به، ولأنّ تقليب الأبصار لايمنع منالإيمان كما لايمنعالأعمى عماهمنالإيمان. وقوله: ﴿وَنَذَرُهُمُ فِي طغيانهم يَعْمَهون﴾ لا يدلّ على أنّه تركهم فيه ليطغوا، لأنّه إنّما أراد أنّه خلّى بينهم وبين اختيارهم وإن لم يرد منهم الطغيان، كما أنّ الأثمّة والصالحين إذا خلّوا بين اليهود والنصارى في دخولهم كنائسهم لا يدلّ على أنّهم خلّوهم ليكفر وا.

وقال الحسين بن عليّ المغربي: قوله: ﴿وَنَقَلُبُ أَفَنَدَتُهُم وأَبْصَارُهُم﴾ معناه: إنّا نحيط علماً بذات الصدور وخائنة الأغيُّن \_ وهـو حشـو بـين الجملتين \_أن يختبر قلوبهم فيجد (٢) باطنها بخلاف الظاهر.

قوله تعالى:

وَلَوْ أَنَّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ ٱلْمُلَتِكَةَ وَكَلْمَهُمُ ٱلْمُونَىٰ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلُّ شَيْءٍ قُبُلَامًاكَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ يَجْهَلُونَ۞ آية بلا خلاف.

<sup>(</sup>١) الشورئ: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) في مخطوطة: أي نختبر قلوبهم فنجد باطنها بخلاف الظاهر.

أقول: قرأ ابن عامر ونافع وأبو جعفر ﴿قِبَلاً﴾ بكسر القاف وفتح الباء. الباقون،ضمّهما. قالأبوزيد: يُقال: لقيتفلاناً قُبُلاً وقُبِلاً وقَبِلاً وقَبِلاً ومُقَابَلةً. كلّه بمعنىً وهو المواجهة. فعلى هذا المعنى واحدٌ في اختلاف القِراءات.

وقال أبو عُبَيْدَة: ﴿قِبَلاً﴾ أي: مُعايَنَة. فعلى هذا: مَن كسر القاف وفتح الباء أراد معناه: عَياناً، ومَن قرأ بالضمّ فيهما قيل في معناه ثلاثة أقوال: أحدها: قال ابن عبّاس وقتادة وابن زيد: معناه: مُقَابَلة.

الثاني: قال مجاهد وعبدالله بن زيد: إنّ معناه: قَبِيلاً قَبِيلاً، أي: جماعة جماعة، فيكون جمع «قَبِيل» و «قَبِيل» جمع «قَبِيلة» نحو: سَفِين وسَفِينة، ويجمع أيضاً: سُفُناً.

الثالث: قال الفرّاء: إنّه جمع «قَبِيل» بمعنى: كَفيل، نحو: رَغِيف ورُغُف. لقوله: ﴿ أُو تَأْتِي باللهِ والملائكة قَبِيلاً﴾ (١١ أي: يضمنون ذلك.

قال أبو عليّ الفارسي: وهذا الوجه ضعيف، لأنّهم إذا لم يـؤمنوا مع إنزال الملائكة عليهم، وكلام الموتى لهم مع ظهوره وبههوره ومشاهدته والضرورة إليه، فألا يؤمنوا بالمقالة التي هي قول لا يُبهر ولا يضطرّ أجْدر، اللّهمّ إلّا أن يُقال: موضع الآية الباهرة أنّه جـمع «القَبِيل» الّذي هـو «الكَفِيل» هو حشر كلّ شيء، وفي الأشياء المحشورة ما ينطق وما لا ينطق، فإذا نطق بالكفالة من لا ينطق كان ذلك موضع بهر الآية، وكان ذلك قوياً، فأمّا إذا حملت قوله: ﴿قُبُلاً﴾ على جمع «القَبِيل» الّذي هـو الصنف فإنّ موضع الآيات هو حشر جميع الأشياء جنساً جنساً، وليس في العادة أن يحشر جميع الأشياء إلى موضع واحدٍ، فإذا اجتمعت كذلك

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٩٢.

كان ذلك باهراً، وإذا حملت ﴿قُبُلاً﴾ بمعنى: مواجهةً فإنّه يكون حالاً من المفعول به، والمعنى: حشرناه معاينةً ومواجهةً، فيكون في معنى قراءة نافع ﴿قَبَلاً﴾ (١) فمعناه: مواجهة أو جمع «قَبِلاً» (١) فمعناه: مواجهة أو جمع «قَبِلاً» (المعنى: يأتيهم العذاب صنفاً صنفاً.

وقيل فيمن نزلت هذه الآية قولان:

أحدهما: قال ابن عبّاس: نزلت في الكفّار أهل الشقاء الّذين عَلِم الله أنّهم لا يؤمنون على حال.

الثاني: قال ابن جُرَيْج: نزلت في المستهزئين الَّذين سألوا الآيات.

أخبر الله تعالى بهذه الآية عن هؤلاء الكفّار الذين عَلِم من حالهم أنهم لا يؤمنون ولو فعل بهم ما فعل، حتى لو أنزل عليهم الملائكة، وكلّمهم الموتى بأن يُحييهم الله حتى يكلّموهم، وحشر عليهم كلّ شيء قُبُلاً على المعنى الذي فسرناه مع ظهور خرق العادة فيه والمعجزة الباهرة فيه لم يؤمنوا، لشدة عنادهم وعتوهم في كفرهم.

ثمّ قال: ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ ومعناه أحد أمرَيْن:

أحدهما: قال الحسن: إلّا أن يشاء الله أن يجبرهم على الإيـمان بأن يمنعهم من أضداد الإيمان كلّها فيقع منهم الإيمان.

الثاني: قال أبو عليّ الجُبّائي: إلّا أن يشاء الله أن يُلْجِنهم بأن يخلق فيهم العلم الضروري بأنهم إن راموا خلافه مُنِعُوا منه، كما أنّ الإنسان م مُلْجَأ إلى ترك قتل بعض الملوك بمثل هذا العلم، وإنّما قىلنا ذلك لأنّ الله تعالى قد شاء منهم الإيمان على وجه الاختيار، لأنّه أمرهم بـه وكملّفهم

<sup>(</sup>١) الكهف: ٥٥.

إيّاه، وذلك لا يتمّ إلّا بأن يشاء منهم الإيمان، ولو أراد الله من الكفّار الكفر للزم أن يكونوا مطيعين إذا كفروا، لأنّ الطاعة هــي فــعل مــا أريــد مــن المكلّف، وللزم أيضاً أن يصحّ أن يأمرهم به، ولجاز أن يأمرنا بأن نــريد منهم الكفر كما أراد هو تعالى.

وفي الآية دلالة على أنّ إرادة الله محدثة، لأنّ الاستثناء يــدلّ عــلى ذلك، لأنّها لو كانت قديمة لم يجز هذا الاستثناء، كما لا يجوز أن يقول القائل: لا يدخل زيد الدار إلّا أن يقدّر الله أو إلّا أن يعلم الله، لحصول هذه الصفات فيما لم يزل.

وقوله: ﴿ولكن أكثرهم يجهلون﴾ إنّما وصف أكثرهم بالجهل مع أنّ الجهل يعمّهم لأنّ المعنى: يجهلون أنّه لو أوتوا بكلّ آيةٍ ما آمنوا طوعاً. وفي الآية دلالة على أنّه لو علم الله أنّه لو فعل بهم من الآيات ما اقترحوها لآمنوا أنّه كان يفعل ذلك بهم، وأنّه يجب في حكمته ذلك، لأنّه لو لم يجب ذلك لما كان لهذا الاحتجاج معنى، وتعليله: بأنّه إنّما لم يُظْهِر هذه الآبات لعلمه بأنّه له فعلها له يؤمنها، وذلك ستن أيضاً فساد قول منن

هذه الآيات لعلمه بأنّه لو فعلها لم يؤمنوا. وذلّك يبيّن أيضاً فساد قول مَن يقول: يجوز أن يكون في معلوم الله ما إذا فعله بالكافر آمن، لأنّه لو كان ذلك معلوماً لفعله ولآمنوا، والأمر بخلافه.

## قوله تعالى:

وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَمِيَ عَدُوًّا شَيْنطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِّ يُوجِى بَغْضُهُمْ إِلَىٰ بَغْضٍ رُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَافَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَايَقْتُرُونَ۞ آية . أقول: التشبيه في قوله: ﴿وكذلك﴾ يحتمل أن يرجع إلى أحد أمرَيْن: أحدهما: أن يكون تقديره: جعلنا لك عدوّاً كما جعلنا لمن قبلك من الأنبياء. الثاني: جعلنا تمكين من يعادي الأنبياء وتخليتنا بينهم وبين اختيارهم كتمكين غيرهم من السفهاء.

وإنّما جعلهم أعداءً على أحد معنيّين:

أحدهما: بأن حَكَم بأنّهم أعداء، وهو قول أبي عـليّ. الثـاني: بأن خلّى بينهم وبين اختيارهم ولم يمنعهم من العداوة.

ويجوز أن يكون المراد بذلك: أنّ الله تعالى لمّا أنْعَم على أنبيائه بضروب النِعَم، وبَعْتَهم إلى خَلْقه وشرّفهم بذلك، حَسَدَهم على ذلك خَلْق وعادوهم عليه، فجاز أن يقال على مجاز القول: بأنّ الله جعل لهم أعداءً. كما يقول القائل إذا أنّقم على غيره بِنِعَمٍ جزيلةٍ فحسده عليها قوم وعادوه لأجلها: جعلْتُ لك أعداءً.

وقيل: المعنى: أمرنا الأنبياء بمعاداتهم، فكأنّما جعلناهم أعداء الأنبياء. وهذا القول من الله تعالى تسليةً للنبيّ اللَّشِيُّةُ في أنّه أجراه مجرى غيره من الأنبياء، ولا يجوز على قياس ذلك أن يقول: جعلنا للكافر كفراً، لأنّ فيه إيهاماً.

وقوله: ﴿شياطين الإنس والجنَّ﴾ قيل في معناه قولان:

أحدهما: إنّه أراد مَرَدَةَ الكفّار من الفريقَيْن: الإنس والجنّ. وهو قول الحسن وقَتادَة ومجاهد.

الثـاني: قـال السُـدّي وعِكْـرِمَة: شـياطين الإنس الّـذين يـغوونهم، وشياطين الجنّ الّذين هم من ولْد إبليس.

ويحتمل نصب ﴿عدوّاً﴾ وجهَيْن:

أحدهما: على أنّه مفعول ﴿جَعَلْنا﴾ و ﴿شياطين الإنس﴾ بَدَل منه. التاني: على أنّه خبر في الأصل. ويكون هنا مفعول ﴿جَعَلنا﴾ كأنّه قال: جعلنا شياطين الإنس والجنّ عدواً. وقوله: ﴿يُوحي بعضهم إلىٰ بعض﴾ معناه: يُلقي إليه بكلامٍ خفيٍّ. وهو الدعاء والوسوسة.

وقوله: ﴿زُخْرُف القول﴾ معناه: هو المزيّن، يُقال: زَخْرَفَهُ زُخْرِفةً إذا زيّنه، ﴿غُروراً﴾ نصب على المصدر.

ورُوِي عن أبي جعفر عليه في معنى قوله: ﴿يُوحِي بعضهم إلىٰ بعض﴾ أنّ الشياطين يَلْقَى بعضهم بعضاً فيُلْقِي إليه ما يغوي به الخَلْق، حتّى يتعلّم بعضهم من بعض.

قوله تعالى:

وَلِتَصْغَىٰ إِلَيْهِ أَفْسِٰدَةُ ٱلَّذِينَ لَايُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ وَلِيَرْضَوْهُ وَلِيَقْتَرِفُواْ مَاهُم مُثْتَرِفُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول:العامل في قوله: ﴿ولتَصْغَىٰ﴾ قوله: ﴿يُوحِي﴾ وهي لام الغرض، وتقديره: يُوحِي بعضهم إلى بعض زُخْرف القول ليَنْووهم ولتَصغى إليــه أفئدة الذين لا يؤمنون بالآخرة، وتكون الهاء في قوله: ﴿إليه﴾ عائدة إلى

<sup>(</sup>١) فصِّلت: ٤٠.

القول المرَّخْرَف. ولا يجوز أن يكون العامل فيها ﴿ جَعَلنا﴾ لأنَّ الله تعالى لا يجوز أن يريد منهم أن تَصغى قلوبهم إلى الكفر ووَحْي الشياطين، اللَهمّ إلى ابجوز أن يريد منهم أن تَصغى قلوبهم إلى الكفر ووَحْي الشياطين، اللَهمّ إلّا أن يجعلها لام العاقبة كما قال: ﴿ فَالتَقَطّه آل فِرْعَون ليكونَ لهم عدوًا وحَزَناً ﴾ (١) غير أنَّ هذا غير معلومٍ أنَّ كلَّ مَن أرادوا منه الصَغْوَ صَغَى، ولم يصحّ ذلك أيضاً في قوله: ﴿ وليرضَوْه وليَقْتَرفوا ما هم مُقْتَرفون﴾ لأنّه غير معلوم حصول جميع ذلك.

وعلى ما قلناه يكون جميع ذلك معطوفاً بعضه على بعضٍ. ويكـون مراداً كلّه للشياطين.

وقال الجُبّائي: إنّ هذه لام الأمر، والمراد بها: التهديد، كما قال: ﴿ وَاسْتَفْرِزُ ﴾ (٣) وقال: ﴿ اعملوا ما شئتم ﴾ (٣) قال: لأنّ علامة النصب والجزم تتّفق في سقوط النون في قوله: ﴿ وَلِيَرْضَوْه ولِيقْتَرْفُوا ﴾.

وهذا غير صحيح، لأنّها لو كانت لام الأمر لقال: «ولتَصْغَ» بـحذف الألف، وما قاله إنّما يمكن أن يقال في قوله: ﴿وليرضوه وليقترفوا﴾ فأمّا غي قوله ﴿ولتَصْغَىٰ﴾ فلا يمكن، فبانَ بذلك أنّها لام «كي».

وقال الزجّاج والبلخي: اللام في ﴿ولتَصْغَىٰ﴾ لام العاقبة، وما بعده لام الأمر الذي يُراد به التهديد. وهذا جائز، غير أنَّ فيه تعسّفاً.

ومعنى «صَغَى»: مالَ، و ﴿لتَصْغَىٰ﴾ أي: لتميل، وهو قول ابن عبّاس وابن زيد، تقول: صَغَوْتُ إليه أَصْغَى صَغْواً وصُغُوّاً، وصَغَيْتُ أَصْغِي بالياء أيضاً وأصْغَيْتُ إليه إصغاءً بمعنى قول [قال، ظ] الشاعر:

تَرَى السَفِيه به عن كلّ مُحْكَمةٍ ﴿ زَيْغٌ وفيه إلى التَشْبيهِ إِصْغَاءُ (١٤)

الإسراء: ٦٤.

<sup>(</sup>٣) فصّلت: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ٦ ولم ينسبه لأحد.

ويقال: أصغَيْتُ الإناء إذا أمَلْته لتجمَع (١) ما فيه، فأصلُه: الميل لغرضٍ من الأغراض.

وقوله: ﴿وليقْتَرفوا﴾ عطف على ﴿ولتَصْغَىٰ﴾ والاقتراف: اكتساب الإثم، ومعناه: وليكتسبوا الإثم، في قول ابن عبّاس وابن زيد والسُدّي. ويُقال: خرج يقترف لأهله أي: يكتسب لهم، وقارَفَ فلان هذا الأمر: إذا واقّعَهُ وَعَمْلُهُ، وقَرْفَتْني بما ادّعيت عليَّ أي: رَمْيُتني بالرّيْبة، وقَرَفَ القَرْحَة أَى: تَمْيُتني بالرّيْبة، وقَرَفَ القَرْحَة أَى: قَشَرَها (٢) واقْتَر فَ كذباً، قال رؤية:

أَعْيا اقترافُ الكَذِبِ المقروفِ يقوي البغي وعفَّةَ العَـفيفِ<sup>(٣)</sup>

وأصلُه: اقتطاعُ قطعةٍ من الشيء. و لام «كي» تنصب بـإضمار «أن» مثل «حتّى» غير أنّها قد تظهر مع اللام، ولا تظهر مع «حتّى» لأنّ حـتّى محمولة على التأويل ومعناها: «إلى أن» لما في «حتّى» مـن الاشــتراك، وليس في اللام حمل على تأويل حرف آخر.

وقالُ البلخي: الاقتراف: الادّعاء والتُهْمَة، يـقول الرجــل لغـيره: أنْتَ قِرْفَتَى أي: تُهَمّتى النّبى أتّهم.

قوله تعالى:

أَفَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْتَغِى حَكَمًا وَهُوَ ٱلَّذِى أَنْزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلْكِتَـٰبَ مُفَصَّلًا وَٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَسُهُمُ ٱلْكِتَـٰبَ يَغْلَمُونَ أَتُهُ مُنزَّلٌ مِّن رُبِّكَ بِالْحَقِّ فَلَاتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ ابنعامر وحفص﴿منزَّلٌ﴾ بتشديد الزاي، الباقون بالتخفيف.

<sup>(</sup>١) في كتب اللغة: «ليجتمع» ولعلَّه الأنسب.

<sup>(</sup>٢) في الحجريّة: قرفت القرحة أي قشرتها واقترف كذباً.

<sup>(</sup>٣) أنشده أبو عبيدة في مجاز القرآن: ج ١ ص ٢٠٥ وفيه: «تقوى التَقيّ».

مَن شدَّد حمله على التكرير بدلالة قوله: ﴿تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم﴾ (١). ومَن خفَف فلقوله: ﴿إِنَّا أَنزلناه في ليلة مباركة﴾ (١) وما أشبهها.

أمر الله تعالى نبيّه أن يـقول لهـؤلاء الكـقّار الّـذين مـضى ذكـرهم: ﴿أَفَقَيْراللهُ أبتغي حَكَماً﴾ أي: أطلب سوى الله حاكماً، ونصب ﴿أَفَقَيْر الله﴾ بفعلِ مقدّرٍ يفسّره «أبتغي» تقديره: أأبتغى غَيْرَ الله أبتغى حَكَماً.

والحَكَمُ والحاكِمُ بمعنىً واحدٍ. إلّا أنّ «الحَكَم» هو مَن كان أهلاً أن يُتَحاكَم إليه، فهو أمْدَح من «الحاكم» و «الحاكم» جارٍ على الفعل، وقـد يحكم الحاكِمُ بغير الحقّ، و «الحَكَم» لا يقضي إلّا بالحقّ لأنّها صفة مَدْحٍ وتَغظيم.

والمعنى: هل يجوز لأحدٍ أن يعدل عن حُكْم الله رغـبةً عـنه لأنّـه لايرضى ربّه؟! أو: هل يجوز مع حُكْم الله حُكِثمٌ يساويه في حُكْمه؟!

وقوله: ﴿وهو الّذي﴾ يعني: الله الذي ﴿أَنْزَل إليكم الكتابَ مفصًلاً﴾ وإنّما مَدَح «الكتاب» بأنّه مفصًل لأنّ التفصيل تبيين المعاني بحا ينفي التخليط (٢) للمعنى، وينفي أيضاً التداخل الذي يوجب نقصان البيان عن المراد، وإنّما فُصّل القرآن بالآيات الّتي تفصّل المعاني بعضها من بعضٍ، وتخليص الدلائل في كلّ فنّ.

وقيل: معنى ﴿مفصَّلاً﴾ أي: بما يفصل بين الصادق والكاذب من أمور الدين. وقيل: فصّل الحرام والحلال والكفر والإيمان والهدى والضلال، في قول الحسن.

<sup>(</sup>١) الزُمَر: ١، الجاثية: ٢، الأحقاف: ٢.

<sup>(</sup>٢) الدخان: ٣.

<sup>(</sup>٣) في نسخة زيادة: «المعمى».

وقوله: ﴿واللذين آتيناهم الكتاب يعلمون أنّه منزَّل من ربّك بالحقّ﴾ لا يجوز أن يكون على عمومه، لأنّ كثيراً من أهل الكتاب، بل أكثرهم جُهّال لا يعرفون، وقوله: «أهل الكتاب» قد يستعمل تارةً بمعنَى العلم، وبمعنى الإقرار أخرى، كما يقال للعلماء بالقرآن: أهـل القرآن، ويـقال لجميع المسلمين: أهل القرآن بمعنى: أنّهم مقرّون به.

وقوله: ﴿يعلمون أنّه منزَّل من ربّك بالحقّ﴾ قيل في معناه قولان: أحدهما: يعلمون أنّ كلّ ما فيه بيان عن الشيء عـلى مـا هـو بـه، فترغيبه وترهيبه، ووعده ووعيده، وقصصه وأمثاله، وغير ذلك ممّا فيه كلّه بهذه الصفة.

والثاني: أنّ معنى ﴿بالحقّ﴾؛ البرهان الذي تقدّم لهم حتّى علموه به. فإن قيل: كيف يصحّ \_ على أصلكم في الموافاة ونَـفْي الإحباط \_ وَصْف الكفّار بأنّهم يعلمون الحقّ، وذلك ممّا يستحقّ بـه الشواب، ولاخلاف أنّ الكافر لا ثواب معه؟!

قلنا عنه جوابان:

أحدهما: أن تكون الآية مخصوصة بِمَن آمن منهم في المستقبل، فإنّا نجوّز أن يكونوا في الحال عالمين بالله (١١ وبأنّ القرآن حقّ، ثمّ يُظُهرون الإسلام فيما بعد فيتكامل الإيمان، لأنّ الإيمان لا يحصل دفعةً واحدةً بل يحصل جزءاً فجزءاً، لأنّ أوّله العلم بحدوث الأجسام، ثمّ إنّ لها مُخدِئاً، ثمّ العلم بصفاته وما يجوز عليه وما لا يجوز، ثمّ العلم بالثواب والعقاب وما يتبعهما، وذلك يحصل في أوقات كثيرة.

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: أن يكون في الحال عالماً بالله.

والثاني: أن يكونوا علموه على وجه لا يستحقّون به الثواب، لأنّ لهم يكونون نظروا في الأدلّة لا لوجه وجـوب ذلك عـليهم، بـل لغـير ذلك، فحصل لهم العلم وإن لم يستحقّوا به ثواباً.

ويحتمل أن يكون المراد بقوله: ﴿اللّذِين آتيناهم الكتاب﴾: المؤمنين المسلمين دون أهل الكتاب، ويكون المراد بالكتاب: القرآن، لانًا قد بيئًا: أنَّ الله سمّاه كتاباً بقوله ﴿الرّ كِتابُ أُخْكِمَت﴾ (١) وبقوله: ﴿هو الّذي أنزل عليك الكتاب﴾ (١). فعلى هذا سقط السؤال، لأنَّ هذه صفة المؤمنين المستحقّين للثواب.

وقوله: ﴿فلا تكوننَ من الممترين﴾ معناه: لا تكوننَ من الشاكّين، والامتراء: الشكّ، وكذلك «المِرْيَة» ويكون الخطاب للنبي اللَّيُ اللَّيُ المراد به الأمّة، وقيل: المراد بذلك ﴿فلا تكوننٌ من الممترين﴾ يا محمّد في أنّهم يعلمون أنّ ذلك من ربّك بالحقّ.

قوله تعالى:

وَتَقَتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا لَّامُبَدِّلَ لِكَلِمَـٰتِهِ، وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ أهل الكوفة ويعقوب: ﴿كلمة﴾ على التوحيد، الباقون:

﴿كلمات﴾ جمع «كلمة» الكلمة والكلمات: ما ذكره الله من وَعْده ووعيده وثوابه وعقابه، فلا تبديل فيه ولا تغيير له، كما قال: ﴿ما يُببَدَّل القولُ لديَّ ﴾ (١) وقال: ﴿لا تبديلَ لكلمات الله ﴾ (١) وكان التقدير: وتمّت ذوات الكلمات، ولا يجوز أن يعني بالكلمات: الشرائع هاهنا كما عنى بقوله: ﴿وإذ ابتلىٰ إبراهيمَ ربَّه بكلماتٍ فأتتهنَ ﴾ (٣) وقوله: ﴿وصدَّقت بكلمات ربَّها ﴾ (٤) لأنّه قال: ﴿لا مبدِّل لكلماته ﴾ والشرائع يدخلها النَسْخ.

وقوله: ﴿صدقاً وعدلاً﴾ مصدران ينتصبان في موضع الحال من «الكلمة» وتقديره: صادقة عادلة، وقال قوم (٥): هما نصبا على التمييز.

فَمَن قرأ: ﴿كلمات﴾ فلأنّه لئا كان جمعاً في المعنى جَمَعَه، ومَن أَفْر د فلأنّ «الكلمة» قد يعني بها الكثّرة، كما قالوا: «قال زُحَيْر في كلمته» يعني في قصيدته، و «قال قُسُّ (١) في كلمته» يعني: في خطبته، فالمفرد يقع على الكثّرة فأغنى عن الجمع، ومثله: ﴿وتمّت كلمة ربّك الحسنى على بني إسرائيل﴾ (٧). وقيل: إنّه أراد به قوله: ﴿وثريد أن نمنّ على الّذين استُضْعِفوا ...﴾ إلى آخر الآية (٨) فسمّى هذا القصص كلمة.

وقال مجاهد في قوله: ﴿ كلمة التقوى﴾ (٩): قول لا إله إلّا الله.

ومعنى ﴿وتمّت كلمات﴾: أنّها بتمامها موافقة لما توجبه المصلحة من غير زيادة ولا نقصان، والتمام والكمال والاستيفاء نَظائِر، وأنّ جميعه صدق لا كذب فيه، كما يقال: كَمُلَ فلان إذا تمّت محاسنه.

<sup>(</sup>١) ق: ٢٩. (٢) يونس: ٦٤. (٣) البقرة: ١٧٤.

<sup>(</sup>٤) التحريم: ١٢. (٥) منهم الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ٧.

وفي الآية دلالة على أنّ كلام الله مُحدَث، لأنّه وصفه بالتمام والعدل. وذلك لا يكون إلّا حادثاً.

والتبديل: وضع شيء مكان شيء، فلا أحد يقدر أن يضع حقًا وكان كلمة «الله» يناقضها به. وقال قَتادَة: لا مبدّل لها فيما حَكَمَ به. لأنّـه وإن أمكن التغيير والتبديل في اللفظ كما بدّل أهل الكتاب التوراة والإنـجيل فإنّه لا يعتدّ بذلك، لأنّه لا يقلبه بحقً ينقضه.

ويجوز أن يكون المراد بقوله: ﴿وتمّت كلمات ربّك﴾ أنّها أتتك شيئاً بعد شيء حتّى كملت.

وقوله: ﴿وهو السميع العليم﴾ معناه: أنّه على صفةٍ يجب أن يسمع المسموعات إذا وُجِدَت، عالم بما يكون ظاهراً وباطناً، فلا يظنّ ظانّ أنّ شيئاً من ذلك يخفى عليه تعالى.

قوله تعالى:

وَإِنْ تُطِعُ أَكْثَرَ مَن فِى ٱلْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: هذا خطاب من الله لنبيّه ولجميع المؤمنين: أنّه إن يطع أكثر مَن في الأرض من الكفّار ويتّبع ما يريدونه يضلّوه عن سبيل الله، لأنّه كــان في ذلك الوقت أكثر أهل الأرض كفّاراً.

والطاعة: هي امتثال الأمر، وإجابة ما أريد منه إذا كان المريد فــوقه. والفرق بينها وبين الإجابة: أنّ الإجابة عامّة في مــوافــقة الإرادة الواقــعة موقع المسألة، ولا تكون طاعة (١) إلّا بأن يفعل لموافقة الدعــاء بــالأمر.

<sup>(</sup>١) في نسخة: «إجابة» بدل طاعة.

ومن أجله يُراعى فيها الرتبة.

والفرق بينالأكثر والأعظم: أنّالأعظم قد يوصفبه واحد، ولا يُوصَف بالأكثر واحد بحال، ولهذا يقال في الله تعالى: إنّه عظيم وأعظم من كـلّ شىء، ولا يقال: أكثر، وإنّما يقال: أكبر بمعنى «أعظم».

وإنّما قال: إن ُتُطِعْهم يُضِلّوك \_وإنكانت البدأة بالإغواء منهم \_لأمرَيْن: أحدهما: أنّ المطيع يبتدئ باستشعار (١) الطاعة، فإذا كان من الداعي أمر بشيء من الأشياء (١) إطاعة حينئذِ (١).

والثاني: أنّ دعاءهم لا يُوصَف: بأنّه إضلال لمن دَعَوْه إلّا بعد الإجابة. فكأنّه قال: إن تُجِبُهم تستحقّ [يستحقّون] الصفة بأنّهم قد أضلّوك.

ثمّ أخبر تعالَى عن هؤلاء الكفّار أنّهم لا يتبعون ﴿إِلّا الظنّ ﴾ الّذي يُغْطِئ ويُصيب ﴿ وِإِن هم إِلّا يخرصون ﴾ ومعناه: وما هم إلّا كاذبين، والخَرْص: الكذب، يقال: خَرَصَ [يَخْرُصُ] خَرْصاً [وخُرُوصاً] وتَخَرّصَ تَخَرُصاً واخْتَرَصَ اختراصاً، وأصله: القَطْم، قال الشاعر:

تَرَى قِصَدَ المُرّانِ تُلقَى كأنّها (٤)

تَذَرُّعُ خِرْصانٍ بأيـدي الشَـواطِبِ<sup>(٥)</sup>

يعني: جريداً يُقْطَع طويلاً ويتّخذُ منه الخَصْرُ، وهو جمع «الخِـرَص» ومنه: خَرَصَ النَخْلَ يَخْرُصُه خَرْصاً إذا حَزَرَه، والخَرِيصُ: الخَليجُ ينقطع إليه الماء، والخَريصُ<sup>(١٦</sup>: حبّة القُرُط إذا كانت منفردة، والخَـرْصُ: العُـودُ:

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: باستيثار الطاعة. (٢) في الحجريّة: بشيء من الطاعة.

<sup>(</sup>٣) في المطبوعة زيادة: كان إطاعةً وصَدَقَ بأنَّه مطيع.

<sup>( £)</sup> في الحجريَّة: ترى قصد المرَّان فيهم [تلقى خ] كَأنَّه [نها خ]. ( 0) لَقَيْس بن الخَطِيم، من قصيدة يذكر فيها حرب حاطب. راجم ديوان قيس: ص ٧٦.

<sup>(</sup>٦) لم ترد في كتب اللغة: «الخَرِيص» بهذا المعنى، وإنّما وردت: «الخُرِص» به.

لانقطاعه عن نظائره بطيب ريحه.

وقيل: معنى ﴿وإن تُطِع أكثر مَن في الأرض يضلُوك عن سبيل الله﴾ يعني: في أكل الميتة، لأنّهم قالوا للمسلمين: أتأكلون ما قتلتم ولا تأكلون ما قَتَل ربّكم؟! فهذا إضلالهم.

وقال بعضهم: قوله: ﴿إِن يَتَبعون إِلَّا الظّنَّ وإِن هم إِلَّا يخرصون﴾ مثل قوله: ﴿يوحي بعضهم إلى بعض زُخْرُف القول غُروراً﴾ (١) إِن يتّبعون إلّا الظنّ وإِن هم إلّا يخرصون يعني: المتعتدين المتمرّدين.

وفي الآية دلالة على بطلان قول أصحاب المعارف، وبطلان قولهم: إنّ الله تعالى لا يتوعّد مَن لا يعلم الحقّ، لأنّ الله بيّن في هـذه الآيــة أنّـهم يتّبعون الظنّ ولا يعرفونه، وتوعّدهم على ذلك، وذلك بخلاف مذهبهم.

قوله تعالى:

إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بَمَن يَضِلُّ عَن سَيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴿ آَيَة بلاخلاف. أَقُول: خاطب الله تعالى بهذه الآية نبيه التَّهَ اللَّهِ عَنى به جميع الاُمّة: أَنَّه تعالى ﴿ أَعَلَمُ مَن يضلَّ عن سبيله ﴾ بمعنى: أغرَف، والمعنى: أنّه أغلَم من يعلمه من وجوهٍ تخفى على غيره، لأنّه تعالى يعلم ما كان وما يكون وما هو كائن إلى يوم القيامة، وعلى جميع الوجوه الّتي يصح أن تعلم الأشياء عليها وليس كذلك غيره، لأنّ غيره لا يعلم جميع الأشياء، وما يعلمه لا يعلم من جميع وجوهها [هه] وأمّا من هو غير عالمٍ أصلاً فلا يُقال: الله أعْلَم منه لأنّ لفظة «أعلم» يقتضي الاشتراك في العلم وزيادة لمن وصف بأنّه أعلم، وهذا لا يصلح في مَن ليس بعالمٍ أصلاً

<sup>(</sup>١) الآية: ١١٢ المتقدّمة.

إلا مجازاً، ولا يصح أن يُقال: هو تعالى أعْلَم بأنّ الجسم حادث من كلّ من يعلم كونه حادثاً، لأنّ هذا قد ذكر الوجه الّذي يُعْلَم منه وهو أنّه حادث، فإن أريد بذلك المبالغة في الصفة، وأنّ هذه الصفة فيه أثْبَت من غيره فَجَازَ أن يُقال ذلك.

وذكروا في موضع ﴿مَن﴾ وجهَيْن من الإعراب:

قال بعضهم(١): موضعه نصب على حذف الباء، وتقديره: أعْلَم بِـمَن يضلٌ ليكون مقابلاً, لقوله: ﴿ وهو أَعْلَم بالمهتدين﴾.

وقال الفرّاء والزجّاج: موضعها الرفع، لأنّها بمعنى «أي» كقوله: التعلم أيُّ الحزيّين (٢٠) وصفة «أفْتل من كذا» لا تتعدّى، لأنّها غير جارية على الفعل، ولا معدُولة عن الجارية كقول «ضرُوب» عن «ضَارِب» و «منحار» عن «ناحِر».

وقال قوم: إنّ ﴿أَعْلَم﴾ هاهنا بمعنى «يعلم» كما قال حاتم الطائي: فَحَالَفَتْ طَيُّ من دونِـنا حِـلفاً واللهُ أَعْلَم ما كُنّا لَـهُم خُـذُلاً اللهُ وقالت الخنساء:

فمعنَى الآية: أنّ الله تعالى أعْلَم بِمَن يسلك سبيل الضلال المؤدّي إلى الهلاك والعقاب، ومَن سلك سبيل الهُدْى المفضي به إلى النجاة والثواب.

<sup>(</sup>١) كأبي عليّ الفارسي. راجع تفسير الآلوسي: ج ٨ ص ١٢.

<sup>(</sup>۲) الكهف: ٦٢. المنافع الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ٩.

<sup>(</sup>٤) من قصيدة لرثاء لأخيها صخر. راجع ديوان الخنساء: ٨٧.

قوله تعالى:

فَكُلُواْ مِمًّا ذُكِرَ آسُمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِنْ كُنتُم بِــَّايَنتِهِۥ مُؤْمِنِينَ۞ آية بلا خلاف. أقول: قيل في دخول الفاء في قوله: ﴿فكُلُوا﴾ قولان:

أحدهما: إنّه جواب لقول المشركين لمّا قـالوا للـمسلمين: أتأكّلون ما قتلتم ولاتأكلون ما قتّل ربّكم؟ فكأ نّه قيل: أعرضوا عن جهلكم فكُلُوا. والثاني: أن يكون عطفاً على ما دلّ عليه أوّل الكلام، كأنّه قال: كونوا على الهُدى فكُلُوا ممّا ذُكر اسم الله عليه.

وقوله: ﴿فَكُلُوا﴾ وإن كان لفظه لفظ الأمر فالمراد بـــــ الإبـــاحة، لأنّ الأكل ليس بواجب ولا مندوب، اللهمّ إلّا أن يكون في الأكل استعانة على طاعة الله. فإنّه يكون الأكل مرغّباً فيه، وربّما كان واجباً. فأمّا ما يُمْسك الرّمَق فخارج عن ذلك، لأنّه عند ذلك يكون الإنسان مُلْجاً إلى تناوله.

ومثل هذه الآية في لفظ الأمر والمراد به الإباحة قوله: ﴿وإذا خَلَلْتُم فاصطادوا﴾ (١) وقوله: ﴿فإذا قُضيت الصلوة فـانتشروا فــي الأرض﴾ (٣) والاصطياد والانتشار مباحان بلا خلاف.

وقوله: ﴿مِنَا ذُكِر اسم الله عليه ﴾ فالذِكْر المسنون هو قول: «بسم الله وقيل: كلّ اسم يختص الله تعالى به أو صفة مختصة كقوله: «بسم الله الرحمن الرحيم» أو «بسم القديم» أو «بسم القديم» و «بسم القدادر لنفسه» أو «العالم لنفسه» وما يجري مجرى ذلك. والأوّل مجمع على جوازه، والظاهر يقتضي جواز غيره، ولقوله: ﴿قَلِ ادعوا الله أو ادعوا الرحمن أيّاً ماتدعوا فله الأسماء الحسني ﴿ (٢).

وقوله: ﴿فَكُلُوا مِنَا ذَكَر اسم الله عليه ﴾ خطاب للمؤمنين، وفيه دلالة على وجوب التسمية على الذبيحة، لأنّ الظاهر يقتضي أنّ ما لا يُسمّى عليه لا يجوز أكله بدلالة قوله: ﴿إن كنتم بآياته مؤمنين ﴾ لأنّ هذا يقتضي مخالفة المشركين في أكلهم ما لم يُذْكَر اسم الله عليه، فأمّا ما لم يُذْكَر اسم الله عليه سهواً أو نسياناً فإنّه يجوز أكله على كلّ حال.

والآية تدلّ على أنّ ذبائح الكفّار لا يجوز أكلها، لأنّهم لا يُسمّون الله عليها، ومن سمّى منهم لا يعتقد وجوب ذلك، بل يعتقد أنّ الّذي يسمّيه هو الّذي أيّد شرع موسى أو عيسى وكذّب محمّد بن عبدالله، وذلك لا يكون المسمّى مخصوصاً بالقصد، وذلك مفتقر إلى معرفته واعتقاده، والكفّار \_ على مذهبنا \_ لا يعرفون الله تعالى، فكيف يصحّ منهم تسميته تعالى؟! وفي ذلك دلالة واضحة على ما قلناه.

ومعنى قوله: ﴿إِن كنتم بآياته مؤمنين﴾: إن كنتم عرفتم الله وعرفتم رسوله وصحّة ما أتاكم به من عند الله، وهذا التحليل عام لجميع الخلق وإن خصّ به المؤمنين بقوله: ﴿إِن كنتم بآياته مؤمنين﴾ لأنّ ما حلّل الله للمؤمنين فهو حلال لجميع المكلّفين، وما حرّم عليهم حرام على الجميع. قوله تعالى:

وَمَالَكُمْ أَلَّا تَأْكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ آسُمُ اَللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّاحَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّامَااضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ وَإِنَّ كَثِيرًا لَّيُضِلُّونَ بِأَهْوَآبِهِم بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمُغْتَدِينَ (إِنَّ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ نافع وحفص عن عاصم: ﴿وقد فَصَّل لكم ما حَرَّم﴾ بفتح الفاء والصاد والحاء والراء. وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر: ﴿فُصُّل﴾ و ﴿حُرِّم﴾ بضمّ الفاء والحاء، وقرأ (١) حمزة والكسائي وأبو بكر ﴿فَصَّل﴾ بفتح الفاء ﴿حُرِّم﴾ بضم الحاء. وقرأ أهل الكوفة: ﴿ليُضِلَون﴾ بضمّ الساء وكسر الضاد، الباقون بفتح الياء.

مَن ضمّ الفاء والحاء، فلقوله: ﴿حُرِّمت عليكم المَيْتَة والدَمُ ...﴾ الآية (٢) فهذا تفصيل هذا العام المجمل بقوله: ﴿حُرِّم﴾ وكذلك ﴿فُصِّل﴾ لأنَّ هذا المفصل هو ذلك المحرّم الذي أجمل في هذه الآية.

مَن فتحهما فالقوله: ﴿أَتْلُ ما حَرَّم رَبُّكَم﴾ (٣) وقوله: ﴿فَصَّلنا الآيات﴾ (٤) وكذلك قوله: ﴿الَّذِين يشهدون أَنَ الله حَرَّم هذا﴾ (٥) ولأنّه قال: ﴿وما لكم أن لا تأكلوا ممّا ذُكِر اسم الله عليه وقد فَصَّل﴾ فينبغي أن يكون الفعل منبيّاً للفاعل لتقدّم ذِكْر اسم الله. ومَن فتح الفاء وضمّ الحاء فلقوله ﴿فَصَّلنا الآيات﴾ وقوله: ﴿حُرِّمت عليكم المئيّنة والدم ...﴾.

قوله: ﴿وما لكم﴾ خطاب للمؤمنين الّذين ذكرهم في الآيــة الأولى، ومعناه: لِمَ لا تأكلوا، وقيل: بينهما فرق، لأنّ «لِمَ لا تفعل» أعمّ من حيث إنّه قد يكون لحالٍ يرجع إليه وقد يكون لحالٍ يرجع إلى غيره، فأمّا «مالَكَ أن لا تفعل» فلحال يرجع إليه.

وقيل في معنى «لا» في قوله: ﴿ أَن لا تَأْكُلُوا﴾ قولان:

أحدهما: إنّها للجحد. وتقديره: أيّ شيءٍ لكم في أن لا تأكلوا. اختاره الزجّاج وغيره من البصريّين. والثاني: أن يكون صلة. والمعنى: ما منعكم أن لا تأكلوا. لأنّ «مالك أن تفعل» و «مالك لا تفعل» بمعنىً واحد.

وقال قوم: معناه: ليس لكم أن لا تأكلوا [ممّا أمرناكم بأكـله عــلى

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: أبو حمزة. (٢) المائدة: ٣.

<sup>(</sup>٣) الآية: ١٥١ الآتية.

<sup>(</sup>٥) الآية: ١٥٠ الآتية.

<sup>(</sup>٤) الآية: ٩٧ و ٩٨ و ١٢٦ من هذه السورة.

الوصف الّذي أمرناكم بفعله.

ويجوز حذف «في» من ﴿مالكم ألّا تأكلوا﴾](١) ولا يجوز حذفها من «مالكم في ترك الأكل» لأنّ «أن» تلزمها الصلة فهي أحقّ بالاستحقاق من المصدر، لأنّه لا تلزمه الصلة، كما حَسُنَ حَذْف الهاء من صلة «الّذي» ولم يَحْسن من الصفة.

وقوله: ﴿وقد فصَّل لكم ما حرَّم عليكم﴾ يعني: ما ذكره في مواضع من قوله: ﴿حُرِّمت عليكم الميَّتَهُ الآية وغيرها.

وقوله: ﴿إِلَا ما اضطررتم إليه﴾ معناه: إلّا إذا خفتم على أنفسكم الهلاك من الجوع وترك التناول، فحينئذٍ يجوز لكم تناول ما حرّمه الله في قوله: ﴿حُرِّمت عليكم المئيّة والدمُ ولحمُ الخنزير﴾ وما حرّمه في هذه الآية.

واختلفوا في مقدار ما يسوغ له حينئذٍ تناوله، فعندنا: لا يجوز له أن يتناول إلّا ما يُمْسك الرّمَق. وفي الناس من قال: يجوز له أن يشبع منه إذا اضطرّ إليه، وأن يحمل منها معه حتّى يجد ما يأكل.

وقال الجُبّائي: في الآية دلالة على أنّ ما يُكْرَه عليه من أكـل هـذه الأجناس أنّه يجوز له أكله، لأنّ المُكْرَة يخاف على نفسه مثل المضطرّ.

ومَن قرأ: ﴿ليَضلُون﴾ بفتح الياء ذهب إلى أنّ المعنى: ليَضلُون بأهوائهم، أي: يَضلُون باتبّاع أهوائهم، كما قال: ﴿وَاتّبعَ هَـوَاهُ (٢١ أي: يضلّون في أنفسهم من غير أن يضلّوا غيرهم من أثباعهم بامتناعهم من أكل ما ذُكِر اسم الله عليه وغير ذلك.

ومَن قرأ بضمّ الياء أراد: أنّهم يُضلّون أشياعهم، فحُذِفَ المفعول بــه،

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريَّة. ﴿ ٢) الأُعراف: ١٧٦، والكهف: ٢٨ وغيرهما.

وحَذْفُ المفعول كثير، ويقوّي ذلك قوله: ﴿وَمَا أَضَلَّنَا إِلَّا المجرمون﴾ (١) وقوله: ﴿رَبِّنا هؤلاء أَضلُّونا﴾ (٣).

وقوله: ﴿وَإِنَّ كَثَيْراً﴾ أوقع «إنّ» على النكـرة، لأنّ الكـلام إذا طـال احتمل ودلّ بعضه على بعض.

قوله تعالى:

وَذَرُواْ طَنَهِرَ ٱلْإِثْمِ وَبَاطِنَهُ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْسِبُونَ ٱلْإِثْمَ سَيُجْزُونَ بِمَا كَانُواْ يَقْتَرَفُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: الواو في قوله: ﴿وذَروا﴾ واو العطف، ولا يُستَعمل «وَذَرَ» لما مضى ولا «وَاذِر» لاسم الفاعل، استغناء بد «تَركَ» وإنّما يُستَعمل منه «يَلْرَ» و «ذَرُوا» وأمثاله، ومثله: «يَنَعْ» لم يستعمل منه «فَعَل» ولا «فاعِل» استغنوا أيضاً بد «تَرَكَ» و «تارِك» وأشعروا بذلك كراهية الواو في الابتداء حتى لم يزيدوها هناك أصلاً مع زيادتهم أخواتها.

والظاهر: هو الكائن على وجهٍ يمكن إدراكه. والباطن: هـو الكـائن على وجه يتعذّر إدراكه.

أمر الله تعالى في هذه الآية بترك الإثم مع قيام الدلالة على كونه إثماً. ونَهَى عن ارتكابه سرّاً وعلانية، وهو قول قَتادَة والربيع بن أنس ومجاهد، لأنّ الجاهليّة كانت ترى أنّ الزنا إذا أُظْهِر وأُعلِن كان فيه إثم، فإذا أَسْتَسَرّ به صاحبه لم يكن إثماً، ذكره الضحّاك.

وقال الجُبّائي: الظاهر: أفعال الجوارح، والباطن: أفعال القلوب.

وقال غيره: الظاهر: الطواف بالبيت عرياناً، والباطن: الزنا \_ والأوّل

أعمّ على ما قلناه ـ ذَكَره ابن زيد.

وقال قوم: ﴿ظاهر الإِثم﴾ الزنا ﴿وباطنه﴾ اتّخاذ الأخـدان. ذَكَـره السُدّي والضحّاك.

وقال سعيد بن جُبَيْر ﴿ظاهر الإِثم﴾ امرأة الأب ﴿وباطنه﴾ الزنا.

أمر الله تعالى باجتناب الإثم على كلّ حال، ثممّ أخبر أنّ ﴿الّذين يكسبون الإثم﴾ يعني: المعاصي والقبائح وير تكبونه سيجازيهم ربّهم الله يوم القيامة بما كانوا يرتكبونه. وقد بيّنًا أنّ معنى «الاقتراف» هو معنى «الاكتساب» والكَسْب: هو فعل ما يُجتَلب به نفعٌ إلى نفسه ويُدفَع به ضررً، ولذلك يُوصَف الواحد منّا بأنّه مُكْتَسِب، ولا يُوصَف الله تعالى به، والكواسِبُ: الجوارح من الطير، لأنّها تكسب ما يُثتَقَع به.

قوله تعالى:

وَلاَتَأْكُلُواْ مِمَّا لَمْ يُذْكَرِ اَسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقُ وَإِنَّ اَلشَّيَنطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَابِهِمْ لِيُجَدِدُلُوكُمْ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِلَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ۞ آية بلا خلاف.

أُقُول: نهى الله تعالى في هذه الآية عن أكل ما لم يُذْكر اسم الله عليه، وذلك صريح في وجوبالتسمية على الذبيحة، لأنّها لو لم تكن واجبة لكان ترك التسمية غير محرّم لها، فأمّا من ترك التسمية ناسياً فمذهبنا: أنّه يجوز أن تُؤكّل ذبيحته بعد أن يكون معتقداً لوجوبها. وكان الحسن يقول: يجوز له أن يأكل منها. وقال ابن سيرين: لا يجوز أن يأكل منها، وبه قال الجُبّائي.

فأمًا إذا تركها متعمّداً: فعندنا لا يجوز أكله بحال. وفيه خلاف بـين الفقهاء(١) فقال قوم: إذا كان تارك التسمية متعمّداً من المسلمين جاز أكل

<sup>(</sup>١) وقد فصّل المصنّف ﴿ أقوال الفقهاء في كتابه الخلاف: ج ٦ ص ١٠ مسألة (٦).

ذبيحته. وقال آخرون: لا يجوز أكلها كما قلناه.

وذلك يدلّ على أنّ ما يذبحه أهل الكتاب لا يجوز أكله، لأنّهم لا يعتقدون وجوب التسمية ولا يذكرونها، ومَن ذَكَر اسم الله فإنّما يقصد به اسم من أيّد شرعهم، ولم يبعث محمّداً الله الله الله يلكنه، وذلك ليس هو الله، فلا يجوز أكل ذبيحتهم، ولأنّهم لا يعرفون الله فلا يصحّ منهم القصد إلى ذِكْر اسمه. فأمّا مَن عدا أهل الكتابيّن فلا خلاف في تحريم ما يذبحونه.

وليست الآية منسوخة ولا شيء منها، ومَن ادّعى نسخ شيء منها فعليه الدلالة. وقال الحسن وعِكْرِمَة: نُسِخَ منها ذبائح الذين أوتوا الكتاب بقوله: ﴿وطعام الّذين أُوتوا الكتاب حِلّ لكم ﴾ (١) وعندنا: أنّ ذلك مخصوص بالحبوب دون الذبائح.

وقال قوم: ليس أهل الكتاب داخلين في جملة مَن يَذْكر اسم الله على ذبيحته، وليس واحد من هؤلاء معيّناً بالآية، فلا يحتاج إلى النسخ.

وقوله: ﴿وَإِنَّهُ لَفِسْقُ﴾ يعني: ما لم يُذْكَر اسم الله عليه، أكـلُهُ فِسْـقٌ. وحُذِفَ لدلالة الكلام عليه.

وقوله: ﴿وَإِنَّ الشياطين ليـوُحُون إلىٰ أُولِيائهم ليجادلوكم﴾ يعني بالشياطين: علماءهم ورؤساءهم المتمرّدين في كفرهم يُوحُون ويُشيرون إلى أُوليائهم الذين اتبعوهم من الكفّار بأن يجادلوا المسلمين في استحلال الميتة. قال الحسن: يجادلونهم بقولهم: إنّ ما قَتَل الله أُولى بأن يُؤكّل ممّا قَتَل الله أُولى بأن يُؤكّل ممّا الناس.

وقال عِكْرِمَة: المراد بالشياطين: مَرَدَة الكُّفّار من مجوس فـارس

<sup>(</sup>١) المائدة: ٥.

إلىأوليائهم من مشركي قريش.

وقال ابن عبّاس: المراد بالشياطين هاهنا إبليس وجنوده بأن يُوَسُوس إليهم ذلك يُوحُون إلى أهل الشرك بذلك، وبه قال قَتادَة.

وقال قوم(۱): الّذين جادلوا بـذلك كـانوا قــوماً مــن اليــهود جــادلوا رسولالهُ ﷺ بأنّ ما قَتَلَه الله أولى بالأكل ممّا قَتَلَه الناس.

ثمّ قال تعالى: ﴿وإن أطعتموهم﴾ أيها المؤمنون فيما يقولونه من استحلال أكل الميتة وغيره: إذاً إنّكم لمشركون لأنّ من استحلّ الميتة كافرٌ بالإجماع، ومَن أكلها محرّماً لها مختاراً فهو فاسقٌ، وهـو قـول الحسـن وجماعة [من] المفسّرين.

والتقدير في قوله: ﴿إِنَّكُم﴾: فإنَّكُم لمشـركون، لأنّ جـواب الشـرط لا يكون بلا فاء، وإنّما يكون ذلك جواب القَسَم.

واختلفوا في ما عَنَاه الله تعالى بقوله: ﴿ ولا تأكلوا ممّا لم يُذْكَر اسم الله عليه ﴾ فقال عَطاء: ذلك يختصّ بذبائح كانت في الجاهليّة على الأوثان كانت العرب تذبحها وقريش. وقال ابن عبّاس: ذلك الميتة. وقال قوم: عنى بذلك كلّ ذبيحة لم يُذْكَر اسم الله عليها. وهذا الوجه أقوى على ما بيّناه، ومَن حمل الآية على الميتة فقد أبْعَد، لأنّ أحداً من العرب ما كان يستحلّ الميتة، وإنّما ذلك مذهب قومٍ من المجوس، فالآية إمّا أن تكون مختصّةً بما كانت تُذْبَح للأصنام على ما قاله عَطاء: أو عامّةً في كلّ ما لم يُذْكَر اسم الله عليه إلّا ما أخرجه الدليل، وقد بيئنا أنّ ذلك أعمّ وأولى بحمل الآية عليه.

<sup>(</sup>١) كابن عبّاس في رواية سعيد بن جبير عنه. راجع تفسير الطبري: ج ٨ ص ١٥.

قوله تعالى :

أَوَ مَن كَانَ مَيْثًا فَأَخْيَنِنَـُهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِى بِهِر فِي ٱلنَّاسِ كَمَن مُثَلَّهُ فِي ٱلظُّلُمَـنِ لَيْسَ بِخَارِجِمِنْهُمَا كَذَالِكَ زُبِّنَ لِلْكَنْفِرِينَ مَاكَانُواْ يُعْتَلُونَ ﴿ آَيَا اللّٰ

أقول: قرأً أهلُّ المدينة ويعقُوب: ﴿مَيَّناً﴾ بالتشديد، الباُّقون بالتخفيف.

قال أبو عُبَيْدَة: «الميتة» مخفّفة ومثقّلة معناهما واحد. وإنّـما خُــفّف [خفّفت] استثقالاً. قال ابن الرّعُلاء الغَسّاني:

ليس مَن مات فاستراح بِمَيْتٍ

إنَّـــما المَــــيْثُ مَــيّت الأحــياءِ إنَّـما المَيْتُ مَن يَعيشُ كئيباً .

كاسفاً باللهُ قَلِيلَ الرَجاءِ [الرخاء](١)

وقد وَصَفَ الله الكفّار بأنّهم أموات بقوله: ﴿أَمُواتُ غَيْرِ أَحَسِاءٍ وَمَا يشعرون أيّان يُبْتَثُون﴾ (٢) وكذلك ﴿أَوَ مَن كان مَيْتاً فَأَحَيَيْناه﴾ والمعنى: مَن كان ميتاً بالكفر فصار حِيّاً بالإسلام بعد الكفر، كالمُصرُّ على كفره؟!

وقوله: ﴿وجعلنا له نوراً يمشي به في الناس﴾ يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: أن يراد به النور المذكور في قـوله: ﴿يسـعىٰ نـورهم بـين أَيديهم﴾ (٢) وقوله: ﴿يوم يقول المنافقون والمنافقات للّذين آمنوا انظُرونا تُقْتَبس من نوركم﴾ (١).

الثاني: أن يراد بالنور الأحكام الّتي يُؤتاها المسلم بإسلامه، لأنّه إذا جُعِلَ الكافر بكفره في الظُلُمات فالمؤمن بخلافه.

وَمَن خَفَّف حَذَفَ الياء الثانية المنقلبة عن الواو، أُعِلَّت بالحَذْف كما

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن: ج ١ ص ١٤٨ ـ ١٤٩، وقد تقدّم ذكره في تفسير الآية: ١٧٣ من سورة البقرة، والآية: ٣ من آل عمران المباركة. ( ٢) النحل: ٢١. (٣) و (٤) الحديد: ١٢ و ١٣.

## أُعِلّت بالقَلْب.

اختلفوا في مَن نزلت هذه الآية: فقال ابن عبّاس والحسن وغيرهما من المفسّرين: نزلت في كلّ مؤمن وكافر.

وقال عِكْرِمَة: نزلت في عمّار بن ياسرو أبي جهل، وهو قول أبي جعفر للتَّلِا. وقال الضحّاك: نزلت في عمر بن الخطّاب.

وقال الزجّاج: نزلت في النبيَّ ﷺ وأبي جهل، والأوّل أعمّ فـائدة. لأنّه يدخل فيه جميع ما قالوه.

بيّن الله تعالى أنَّ ﴿مَن كان مَيْتاً﴾ يعني: كافراً ﴿فاَحـييناه﴾ يـعني: وفقناه للإيمان، فآمن، أو: صادفناه مـؤمناً بأن آمـن، لأنّ الإحـياء بـعد الإماتة هاهنا هو الإخراج من الكفر إلى الإيمان عند جميع أهل العلم: ابن عبّاس والحسن ومجاهد والبلخي والجُبّائي وغيرهم.

وقوله: ﴿وجعلنا له نوراً يمشّي به في الناس﴾ يعني: جعلنا له عِلْماً، فستى العلم نوراً وحياةً، والجهل ظُلْمةً وموتاً، لأنّ العلم يُهتدى به إلى الرشاد كما يُهتدى بالنور في الطرقات، وتُدْرَك به الأمور كما تُدْرَك بالحياة، والظُلْمة كالجهل لائه يؤدّي إلى الحيرة والهَلكَة، والموت كالجهل في أنّه لا تدرك به حقيقة.

وإنّما قال: ﴿كَمَن مَثَله في الظلمات﴾ ولم يقل: كَمَن هو في الظلمات، لأنّ التقدير: كَمَن مثله مثل مَن في الظلمات. ويجوز أن يدلّ بأنّ مثله في الظلمات على: أنّه في الظلمات، إلّا أنّه يزيد فائدةً أنّه متن يُضْرَب بــه المَثَل في ذلك.

وقيل في المراد بالنور الّذي يمشي به في الناس قولان: أحدهما قالالحسن: هوالقرآن. وقال غيره: هوالإيمان الّذيلطفاله به. ووجه التشبيه في قوله: ﴿كذلك زُيِّن للكافرين﴾ أي: زُيِّن لهـؤلاء الكفر فعملوه كما زُيِّن لأولئك الإيمان فعملوه، فشبّهت حال هؤلاء في التزيين بحال أولئك فيه، كما قال: ﴿كلَّ حزبِ بما لديهم فَرِحُون﴾ (١) وإنّما زيّن الله تعالى الإيمانَ عند المؤمنين، وزيّن النّواةُ من الشيطان وغيره الكفرَ عند الكافرين، وهو قول الحسن وأبي عليّ والرُمّاني والبلخي وغيرهم.

وفي الآية دلالة على وجوب طلب العلم. لأنّه تعالى رغّب فيه بأن جعله كالحياة في الإدراك بها والنور في الاهتداء به.

قوله تعالى:

وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا فِى كُلِّ قَرْيَةٍ أُكَـٰيِرَ مُجْرِمِيهَا لِيَتْكُرُواْ فِيهَا وَمَايَنْكُرُونَ إِلَّا بِأَنْفُسِهِمْ وَمَايَشْمُرُونَ ﴿ آيَة بلا خلاف.

أقول: معنى قوله: ﴿وكذلك جعلنا﴾ أي: جعلنا ذا المَكْر من المجرمين، كما جعلنا ذا النور من المؤمنين، فكلّما فعلنا بهؤلاء فعلنا بأولئك، إلّا أنّ أولئك اهتدوا بحسن اختيارهم وهؤلاء ضلّوا بسوء اختيارهم، لأنّ كلّ واحد منهما جُعِلّ بمعنى «صار» به كذا، إلّا أنّ الأوّل باللطف، والثاني بالتمكين من المَكْر، فصار كأنّه جُعِلَ كذا.

وموضع الكاف في ﴿وكذلك﴾ نصب بالعطف على قوله ﴿كذلك زُيِّن للكافرين ما كانوا يعملون﴾ والمعنى: مثل ذلك الذي قصصنا عليك زُيّن للكافرين عملهم، ومثل ذلك ﴿جعلنا في كلّ قريةٍ أكابر مجرميها﴾ وإنّما خصّ أكابر المجرمين بهذا المعنى دون الأصاغر لأنّه أحسن في الاقتدار على الجميع، لأنّ الأكابر إذا كانوا في قبضة القادر فالأصاغر بذلك أجدر.

<sup>(</sup>١) المؤمنون: ٥٣، والروم: ٣٢.

و «الأكابر» جمع الأسماء، والكِبَر جمع الصفات، تقول:، كبير وأكابر، ويجوز أن يكون جمع «أكبر» على «أكبابر» وقد قالوا: الأكبابِرّة والأصاغِرّة، كما قالوا: الأسّاورّة والأحامِرة، قال الشاعر:

إنّ الأحامِرَةَ الشلائة أهلكَتُ مالي وكُنْتُ بِهِنّ قِدْماً مُولِغا الخَمْرَ واللحمَ السمينَ أُحبُّه والزَعْفَرانَ وقد أبيتُ مردّعا(١) وقوله: ﴿ليمكروا فيها﴾ اللام لام العاقبة، وتُسمّى لام الصيرورة، كما قال: ﴿فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدوًا وحَزَناً﴾ (٣) وقال الشاعر: فأُقسِمُ لو قَتَلوا مالكاً لكُنتُ لهم حييةً راصِدَة وأُم سِمّاكٍ فلا تَجْزَعي فللمَوتِ ما تَلِدُ الوالدة (٣) وليس المراد بها لام الغرض، لأنّه تعالى لا يريد أن يَمكُرُوا، وقد قال:

﴿مَا خَلَقَتُ الجَنِّ والإنسُ إِلَّا لَيْعبدون﴾ (٤) وإرادة القبيح قبيحة. والتقدير: وكذلك جعلنا في كلّ قرية أكابر مجرميها ليطيعوني ويمتثلوا أمري، وكان عاقبتهم أن مَكروا بالمؤمنين وخدعوهم، فقال الله تعالى: ﴿وما يَمكُرُون إِلّا بأنفسهم﴾ لأنّ عقاب ذلك يحلّ بهم.

والمَكْر: هو قَتْل الشيء إلى خلاف الرُشْد على وجه الحيلة في الأمر. والمَكْر والخَتْل والغَدْر نظائر. وأصل المَكْر: الفَتْل. ومنه: جارية مَمْكُورة: أي: مَفْتُولة البَدَن.

ووجه مَكْر الإنسان بنفسه: أنّ وبال مَكْره يـعود عـليه، كأنّـه قـال:

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: فقد أبيت مودّعا. للأعشى. راجع ديوان الأعشيين: ص ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) القصص: ٨.

 <sup>(</sup>٣) ليمثاك بن عمر و الباهلي، من أبيات قالها لمنا خُير بين أن يُقتَل هو أو أخوه مالك. فقتلوه دون
 أخيه. راجع خزانة الأدب للبغدادي: ج ٩ ص ٥٣٤.

وما يضرّون بذلك المَكْر إلّا أنفسهم ﴿وما يشعرون﴾ أنّهم يَمْكُرون بـها. ولا يصحّ أن يَمْكُر الإنسان بنفسه على الحقيقة. لأنّه لا يصحّ أن يـخفي عن نفسه معنى ما يحتال به عليها، ويصحّ أن يخفي ذلك عن غيره.

وفائدة الآية: أنّ أكابر المجرمين لم يمكُروا بالمؤمنين عملى وجمه المغالبة لله، إذ كما تُنه جَعَلَهم ﴿ليمكُروا﴾ مبالغةً في انتفاء صفة المغالبة. قوله تعالى:

وَإِذَا جَآءَتُهُمْ ءَايَةُ قَالُواْ لَنْ نُؤْمِنَ حَتَّىٰ نُؤْتَىٰ مِثْلَ مَآأُوتِيَ رُسُلُ اَللّهِ اَللّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتُهُ سَيْصِيبُ الَّذِينَ أَجْرَمُواْ صَغَارٌ عِندَ اللّهِ وَعَذَابُ شَدِيدٌ بِمَاكَانُواْ يَمْكُرُونَ (آ) آية بلا خلاف.

أقول: قرأ ابن كثير وحفص ﴿رسالته﴾ على التوحيد ونصب التاء، الباقون على الجمع. ومن وحّد فلأنّ «الرسالة» تدلّ على القِللة والكَيْثرة لكونها مصدراً، ومن جمع فَلِما تكرّر من رُسُل الله وتحميله إيّاهم رسالة بعد أخرى فأتى بلفظ الجمع.

أخبر الله تعالى عن هؤلاء الكفّار: أنّه ﴿إذا جاءتهم آية ﴾ ودلالة من عند الله تدلّ على توحيد الله وصدق أنبيائه ورُسُله ﴿قالوا لن نؤمن ﴾ أي: لا نصدّق بها ﴿حتّى نُوْتى ﴾ أي: نُعطى آية مثلَ ما أعطِي ﴿رُسُل الله ﴾ حسداً منهم للأنبياء ﷺ في ثم أخبر تعالى على وجه الإنكار عليهم بأنّه تعالى ﴿أَعْلَم ﴾ منهم ومن جميع الخلق ﴿حيث يجعل رسالاته لأنّ الرسالة تابعة للمصلحة، ولا يبعث الله تعالى إلّا مَن يعلم أنّ مصلحة الخَلْق تتعلّق بعثه دون مَن لا يتعلّق ذلك به، ومَن يعلم أنّه يقوم بأعباء الرسالة دون مَن لا يتعلّق ذلك به، ومَن يعلم أنّه يقوم بأعباء الرسالة دون مَن لا يقوم بها.

ثمّ توعّدهم فقال: ﴿سيُصيب الّذين أجرموا ﴾ أي: سينال الّذين انقطعوا

إلى القبيح وأقدموا عليه ﴿صَفَارٌ عند الله﴾ والصَفَار: الذلّ الّذي يَضْغَرُ إلى الإنسان نفسه، يقال: صَغِرَ يَصْغَرُ صَخَاراً وصَغَراً، وقيل في معنى (١) «الصَفَار عند الله» ثلاثة أقوال:

أوّلها ﴿صَغَار﴾ أي: ذلّة من عند الله، ولا يجوز على هذا أن يقال: جئت عند عمرو [زيد عند عمرو، ظ] بمعنى: من عنده، لأنّ حَذْف «من» تلبيس هاهنا.

الثاني: قال الفرّاء: أيقنهم [يلقاهم، ظ] اتّباع الحقّ [مَن تـرك، ظ] صَغَار عند الله.

الثالث: قال الزجّاج: يعني: صَغَارٌ في الآخرة. وهو أقـواهـا، لقـوله: ﴿وعذاب شديد بما كانوا يمكرون﴾ في دار الدنيا.

و ﴿عند الله﴾ يتعلّق بقوله: ﴿سيُصيب الّذين أَجرموا صَغَارُ﴾ [ويجوز أن يكون متعلّقاً , ﴿صَغَارِ﴾ وتقديره: سيُصيب الّذين أجرموا صَـغَار](٢) ثابت بهم [لهم، ظ] عند الله.

ومعنى الآية: الإنكار لما طلبوا، والاحتجاج عليهم فيما جهلوا، والوعيد على ما فعلوا.

وقوله: ﴿رسل الله ﴾ اللام مفخّمة في ﴿الله ﴾ ولا تفخّم من قوله: ﴿الله أَعلَم ﴾ لأنّ ما وقع بعد فتح وضمَّ صحّ تفخيمه، كقولك: من الله ، لأنّه بمنزلة تفخيم الألف مع هاتَيْن الحركتَيْن في نحو: كامل وعالم، وترك التفخيم في الثاني كما ترك في الألف مع الكسرة في نحو: عائد، وإنّما فُخّمت اللام في تلك المواضع لتعظيم الاسم من غير إخلال بالخروج عن نظيره.

<sup>(</sup>١) قوله: «يصغر ... إلى قوله: في معنى» لم يرد في الحجريّة.

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريّة.

قوله تعالى:

فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْـلَنـمِ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ صَيْنِهًا حَرْجًا كَأْنَـُمَا يَصَّعُدُ فِي السَّمَآءِ كَذَالِكَ يَجْعَلُ اللَّهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لاَيُوْمِنُونَ۞ۚ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ ابن كثير: ﴿ضيقاً ﴾ بتخفيف الياء وسكونها هاهنا وفي الفرقان (١١ الباقون بتشديدها وكسرها. وقرأ أهل المدينة وأبو بكر: ﴿مَرِجاً ﴾ بكسر الراء، الباقون بفتحها. وقرأ ابن كثير: ﴿يَصْعَد ﴾ بتخفيف الصاد والعين وسكون الصاد من غير ألف [ورواه أبو بكر بتشديد الصاد وألف بعدها وتخفيف العين، الباقون بتشديد الصاد والعين وفتح الصاد من غير ألف ](٢).

قال أبو علي النحوي: الضيق والضيق مثل: الميت والمديث في أن معناهما واحد، والياء والواو يشتركان في الحَذْف، وإن لم تُعلَّ الياء بالقَلْب كما أُعِلَّت الواو به فاتبعت الياء الواو في هذا، كما اتبعتها في قولهم: اتّسَر، قالوا في إيتسار الجَزُور: اتّسَرُو لها [اتّسروها، ظ] فجُعِلَت بمنزلة «اتّمَد». وقال غيره: يجوز أن يكون من ضاق الأمر يَضيق ضِيقاً، وقد قرأه مَن قرأ: ﴿وَلا تَكُ في ضِيق﴾.

ومَن فتَتَ الراء من «حَرَج» جعلها وَصْفاً للمصدر، لأنّ المصادر قـد تُوصَف بمثل ذلك، كقولهم: رجلٌ دَنَفٌ أي: ذو دَنَفٍ، وفـرق ولا يكـون كـ«بَطَل» لأنّ اسم الفاعل في الأكثر من «فَعَل» إِنّما يجيء على «فَعِل». ومَن كسر الراء فهو مثل «دَنِف» و «فَرق».

<sup>(</sup>١) الآية: ١٣.

قال أبو زيد: وحَرِجَ عليه السُحورُ [السَحَر، ظ] إذا أصبحَ قبل أن يتسحّر، وحَرّم عليه حَرَماً وهما واحد، وحَرِجَت على المرأةِ الصلاةُ تَحْرَجُ حَرَجاً، وحَرمَت عليها الصلاةُ تَحْرم حَرَماً بمعنىً واحدٍ، ويقال: حَرِجَ فلانٌ يَحْرَجُ إذا هابَ أن يتقدّم على الأمر، أو قاتَلَ فَصَبر وهو كارِه. وقال غيره (١١): هما بمعنىً واحدٍ كالدّنف والدّنِف، والوَحَد والوَحِد، والفَرد والفَرد وقيل: الحَرج: الإثم، والحَرج: الضيق الشديد.

ومَن قرأ ﴿ يصعد ﴾ من الصعود، فالمعنى: أنّه في نفوره عن الإسلام و ثقله عليه بمنزلة مَن تكلّف ما لا يطيقه، كما أنّ صعود السماء لا يُسْتَطَاع، ومَن قرأ: ﴿ يصّعد ﴾ بتشديدالصاد والعين بلا ألف أراد ﴿ يتصعّد ﴾ فأدغم، والمعنى: أنّه كأنّه يتكلّف ما يثقل عليه، وكأنّه تكلّفه شيئاً بعد شيء، [كقولك: يتصرّف، ويتحرّج، وغير ذلك ممّا يتعاطى فيه الفعل شيئاً بعد شيء [(1))

والضمير. في قوله: ﴿يشرح صدره للإسلام﴾: يحتمل أن يكون راجعاً إلى ﴿مَن﴾ وتقديره: أنّ المهديّ يشرح صدر نفسه، وهو جيّد، ويكون تقديره: مَن أراد الله أن يُثيبه ويهديه إلى طريق الجنّة فَلْيَطِعْه، ومَن أراد أن يعاقبه فَلْيَعْصِه، فالإرادة واقعة على فعل العبد بقلبه بالإحراج والضيق. ويقوّي ذلك قوله: ﴿مَن كفر بالله من بعد إيمانه إلّا مَن أُكره وقلبه مطمئنٌ بالإيمان ولكن مَن شرح بالكفر صدراً [فعليهم غَضَبٌ من الله]﴾ (٣) فالطمأنينة إلى الإيمان فعلهم لا محالة، لأنّه إيمان، ثمّ نسب تعالى شرح

<sup>(</sup>١) كالفرّاء في المعاني: ج ١ ص ٣٥٤، واختاره الطبري في تفسيره.

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريّة.

<sup>(</sup>٣) النحل: ١٠٦. ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريّة.

صدورهم بالكفر إليهم.

والتاني: أن يكون الضمير فيه أبداً [عائداً، ظ] إلى اسم الله تعالى. وهو الأقوى لقوله: ﴿ أَفَتَن شرح الله صدره للإسلام﴾ [وقوله ﴿ أَلم نشرح لك صدرك﴾ (۱) وكذلك يكون الضمير في قوله: ﴿ يشرح صدره للإسلام﴾ عائداً] (۲) حيث إنّ الفعل لاسم الله تعالى. والسعنى: أنّ الفعل مستند [مسند، ظ] إلى اسم الله في اللفظ وفي المعنى للمشروح صدره، وإنّما نسبه إلى ضمير اسم الله لأنه بقدرته كان توفيقه، كما قال: ﴿ وما رميت إذ رميت ولكن الله ركن الله ولي قوله: ﴿ ولكن من شرح بالكفر صدراً فعليهم غضبٌ من الله ﴾ فكما أسند الفعل إلى فاعل الكفر كذلك يكون إسناده في المعنى من الله في فاعل الإيمان.

ومعنى «شرح الصدر»: اتّساعه للإيمان أو الكفر وانقياده له وسهولته عليه، بدلالة وصف خلاف المؤمن بخلاف الشرح الّذي هو اتّساع.

وقوله: ﴿وَمَن يرد أَن يَضَلَّهُ يعني: يعاقبه أَو يعدل بـه عـن طـريق الجنّة ﴿يجعل صدره ضيَّقاً حَرَجاً﴾ كأنّما يفعل مايعجز عنه ولا يستطيعه لثقله عليه وبمكاره [تكاؤده، ظ] عليه.

وقوله: ﴿يصَّعَدَ﴾ و ﴿يصَّاعد﴾ من المشقّة وصعوبة الشيء، ومن ذلك قوله: ﴿يَسَلُكُهُ عَذَاباً صَعَداً﴾ (<sup>٤)</sup> أي سأُغشيه عذاباً صَعُوداً أي: شاقاً. ومن ذلك قول عمر (٢١: «ما تَصَعَدَني شيءٌ خا عليًّ شيءٌ، ظ] عليًّ

 <sup>(</sup>١) الانشراح: ١.
 (٦) ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريّة.
 (٣) الحرّب: ١٧.
 (٥) المدرّم: ١٧.
 (١) الحرّب: ١٧.

مشقَّتها. فكان معنى ﴿يصَّعَد﴾: يتكلف مشقّة في ارتقاء صَعُود، وعلى هذا قالوا: عَقَبَةٌ عَنُوتٌ وعشوت [ز، ظ] وعَقبةٌ كَؤُودٌ. ولا يكون السماء في هذا الموضع \_ على هذا القول \_ هي المظلّة للأرض، لكن كما قال سيبويه (١١): القَيْدُود: الطويل في غير سمائه، يريد: في غير ارتفاع صُعُداً، ومثله: ﴿قد نَرى تقلّب وجهك في السماء﴾ (٢٦).

وأمَّا قوله: ﴿يجعل صدره ضيَّقاً حَرَجاً ﴾ فإنَّه يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: التسمية، كقوله: ﴿وجعلوا الملائكة الّذين هم عباد الرحمن إناثاً﴾ (٣) أي: سمّوهم بذلك، فلذلك [فكذلك، ظ] يُسمّى القلب ضيّقاً لمحاولته (٤) الإيمان وحَرَجاً عنه.

والآخر: الحكم، كقولهم: اجعل البصرة بغداد، و: جعلت حسني قبيحاً أي: حكمت بذلك، ولا يكون هذا من الجَعْل الَّذي يُراد به الخَلْق، ولا الَّذي يُراد به الإلقاء كقولك: جعلت متاعك بعضه على بعض، وقوله: ﴿ويجعل الخبيث بعضه على بعض﴾ (٥٠).

وقيل في معنى «الهداية» و «الإضلال» في الآية قولان:

أحدهما: أن يريد بالهدى: تسهيل السبيل إلى الإسلام بالد لائل التي ينشر جها الصدر، والإضلال: تصعيب السبيل إليه بالدلائل التي يضيق بها الصدر، لأنّ حاله أوجبت تغليظ المحنة عليه من غير أن يكون هناك مانعله ولا تدبير غيره أولى منه، وإنّما هو حضٌ على الاجتهاد في طلب الحقّ حتى ينشر عبالدلائل الصدر، ولا يضيق بدعائها إلى خلاف ما سبق من العقد، بالهدى إلى ما طلبه طالب الحقّ، والإضلال عمّا طلبه طالب تأكيد الكفر.

(٢) البقرة: ١٤٤.

<sup>(</sup>۱) الکتاب: ج ٤ ص ٣٦٥.

<sup>(</sup>٣) الزخرف: ١٩.

<sup>(</sup>٥) الأنفال: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) في الحجريّة: لمحاولة.

والتاني: أن يراد بالهداية: الهداية إلى الثواب، وبالإضلال: الإضلال عن الثواب والسلوك به إلى العقاب، ويكون التقدير: من يرد الله أن يهديه للثواب في الآخرة فيشرح صدره للإسلام في الدنيا بأن يفعل له اللطف الذي يختار عنده الإسلام، ومن يرد أن يعاقبه ويعدل به عن الثواب إلى النار فيجعل صدره ضيّقاً حرجاً بما سمّوا من سوء اختياره للكفر جزاءً على فعله، وتحذير يخلّي [ويخذله ويخلّي، ظ] بينه وبين ماير يدهمن الكفر، أو يحكم على قلبه بالضيق والحرج، أو يسمّيه بذلك على ما فسرناه.

وهذا الإضلال لا يكون إلا مستحقاً كما أنّ تلك الهداية لا تكون إلا مستحقة، وقد سمّى الله تعلى الثواب هدايةً في قوله: ﴿الحمد لله الّذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتدي لولا أن هدانا الله (١) وقال: ﴿واللّذين قُتِلوا في سبيل الله فلن يُضلَّ أعمالهم \* سبهديهم ويُصلح بالهم (١) والهداية بعد القتل إنّما هي الثواب في الجنّه، وقال تعالى: ﴿واللّذين اهتدوا زادهم هدى (١) وقال: ﴿ومَن يؤمن بالله يَهُدِ قَلْبَه ﴾ (١) وقال: ﴿يهدي به الله مَن اتّم رضوانه ﴾ (٥) وقال: ﴿واللّذين جاهدوا فينا لنهديتهم سبلنا (١) وكلّ ذلك يُراد به الثواب، وقد سمّى العقاب ضلالاً في قوله: ﴿ويُصَلّ الله الظالمين (١) وقوله: ﴿وما يُضلٌ به إلا الفاسقين ﴾ (١) هذه الجملة معنى الجُبّائي والبلخي، والأوّل قول الرّمّاني.

وقيل أيضاً: إنّما يشرح قلّب المؤمن بالآيات والدلائل لكونه طـالباً للحقّ، ولم يفعل ذلك بالكافر لكونه طالباً لتأكيد الكفر. وفي هذا الوجه حضّ على طلب الحقّ.

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٤٣. (٢ و٣) محمّد: ٤ و ٥ و ١٧. (٤) التغابن: ١١.

<sup>(</sup>٥) المائدة: ١٦. (٦) العنكبوت: ٦٩. (٧) إبراهيم: ٢٧. (٨) البقرة: ٢٦.

والحَرَج: الضيق الشديد، وقال ابن عبّاس: أصله: الحَرَجَة، وهي الشجرة الملتفّة بالشَجر حولها فلا يصل إليها الراعي، فكذلك قلب هذا لا يصل إليه خير في قول عمر، وقال ابن عبّاس: لا يصل إليه حكمة.

وقوله: ﴿ كَأَنَّمَا يَصَّعُّد فِي السماء ﴾ قيل في معناه قولان: أحدهما: كأنَّما كُلِّف الصعود إلى السماء بالدليا. الَّذي يدعو

أحدهما: كأنّما كُلّف الصعود إلى السماء بـالدليل الّـذي يـدعوه إلى خلاف مذهبه. وقال سعيد بن جُبَيْر: كأنّه لا يجد مسلكاً إلّا صُعُداً.

والثاني: كَا نّما ينزعقلبه إلى السماء نبوّاً عن الحقّ بأن يتباعد في الهرب. وفي معنى «الرِجْس» قولان:

أحدهما: قال مجاهد: كلَّ ما لا خير فيه. وقال ابن زيد وغيره من أهل اللغة: هو العذاب(١). ويقال: «الرّجَسُ» و «النّجَسُ» لما(٢) كـان رَجِساً. ولقد رَجُسَ رَجاسَةً ونَجُسَ نَجاسَةً.

ووجه التشبيه في قـوله: ﴿كـذلك يـجعل الله الرِجْس عـلى الّـذين لا يؤمنون﴾ أنّه يجعل الرِجْس على هؤلاء كما يجعل ضِيق الصـدر فـي قلوب أولئك، وأنّ كلّ ذلك على وجه الاستحقاق.

ولا يجوز أن يكون المراد بالآية: أنّ الله تعالى يجعل سبب الإيمان الذي يكون به الإيمان، وسبب الكفر الذي يكون به الكفر، وأنّهما جميعاً من فعل الله، على ما يقوله المُجَيِّرة، وذلك أنّ الله تعالى أنزل القرآن حجّةً له على عباده، لا حجّة للعباد عليه، فلو كان كما قالوه لكانت الحجّة عليه لا له.

على أنّه لا يجوز أن يكون في كلام الله تعالى مناقضة، وقد ذكره الله تعالى في مواضع أنّه هَدَى الكفّار، نحو قــوله: ﴿وأَمُــا تَــمود فــهديناهم فاستحبّوا العَمَىٰ على الهُدى﴾(٣) وقال: ﴿وهديناه النــجدَيْن فــلا اقــتحمَ التقبة ﴾ (١) وقال: ﴿وما منع الناس أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى ﴾ (١) وقال: ﴿وقد جاءكم بصائر من ربّكم فمن أبصر فلنفسه ومن عَمِيَ فعليها ﴾ (١) فيين بجميع ذلك أنّه تعالى هَدَى الكفّار كما هَدَى المؤمنين. فكيف ينفي ذلك في موضع آخر، وهل ذلك إلّا مناقضة وكلام الله منزّه عنها ؟! ومتى حملنا الآيات على ما قلناه ووققنا بينها لم يؤدّ إلى المناقضة ولا التضادّ. ويقوّي ذلك أنّ الله أخبر أنّه يجعل قلب الكافر ضيّقاً حرجاً ونحن نجد كثيراً من الكفّار غير ضيّقي الصدر بما هم فيه من الكفر، بل هم في غاية السرور والفرح بذلك، فكيف يقال: إنّ الله تعالى ضَيّق صدورهم بالكفر؟! ولا يلزمنا ذلك إذا قلنا: إنّ الله يفعل ذلك بهم على وجه العقوبة،

لأنّه تعالى إذا كان يفعل بهم ذلك عقوبةً يجوز أن يفعل بهم ذلك إذا أراد عقابهم لا في جميع الأحوال. ولا يلزم أن يجدوا نفوسهم على ذلك في كلّ وقت. وأيضاً فإنّ سبب القبيح لا يكون إلّا قبيحاً. فعلى هذا سبب الكـفر

وايضا فإنَّ سبب القبيح لا يكون إلاّ قبيحا. فعلى هذا سـبب الكـفر يجب أن يكون قبيحاً لأنّه موجبٌ له. لا يصلح لضدّه من الإيمان. لأنّه لو صلح لذلك لم يكن سبباً، والله تعالى لا يفعل القبيح.

وإنّما ذكر الله ضيق صدر الكافر، وهو ممّا يصبّع أن يُدعى به إلى الإيمان في بعض الأحوال، كما يصعّ أن يدعى بانشراحه في غير تلك الحال، ويقوّي ما قلناه قوله: ﴿كذلك يجعل الله الرِجْس على الّذين لا يؤمنون﴾ وإنّما أريد بذلك ما يفعله بهم من العقاب والبراءة واللعنة والشتم والأسماء القبيحة مع ما أعدّ لهم من العقاب. وقال الحسن: معناه: أنّه يكون مقبول الإيمان منشرح الصدر ﴿ومَن يرد أن يضلّه يجعل صدره

<sup>(</sup>١) البلد: ١٠ و ١١. (٢) الاسراء: ٩٤، والكهف: ٥٥. (٣) الآية: ١٠٤ المتقدّمة.

ضيَّقاً حَرَجاً ﴾ ومعناه: أنّه يثقل عليه ما يُدعا إليه من الإيمان كأنّما يصّعد إلى السماء، فبذلك صار ضيق الصدر عن الإيمان.

﴿ويجعل الله الرِّجْس﴾ يعني: رجاسة الكفر على الَّذين لا يؤمنون.

ووجه آخر في الآية وهو: أن نحملها على التقديم والتأخير. كأنّـه قال: من يشرح الله صدره للإسلام يرد الله أن يهديه، ومن يجعل صدره ضيّقاً حرجاً يرد الله أن يضلّه.

ووجه آخر وهو: أن يكون الله تعالى لمّا دعاهم إلى الإيمان وأمرهم ففعلوه وانشرحت صدورهم، فنسب شرح ذلك إلى الله تعالى، ولمّا ضاقت صدور الكفّار عند دعاء الله وإقامة الحجج عليهم وأمْره إيّاهم بذلك فضلّوا عند ذلك، صحّ أن ينسب إضلالهم إليه، كما يقولون: «أضلّ فلان بعيره» إذا ضلّ عنه وهو لم يرد ذلك.

# واللام في قوله: ﴿للإسلام﴾ يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: أن يكون الله تعالى هداه بالألطاف التي ينشرح بها صدره للتمسّك بالإسلام والاستبصار فيه، ولا يكون ذلك فعل بالكفّار وإن لم يحُلُ بينهم وبين الإيمان ولا منعهم منه، لأنّه تعالى قد أعطى الكافر الصحّة والسلامة والقوّة وجميع ما يتمكّن به من فعل ما أمّره به، وإنّما لم يفعل بهم اللطف الذي يؤمنون عنده لأنّهم لمّا عدلوا عن النظر في آيات الله وحججه خرجوا من أن يكون لهم لطف يختارون عنده الإيمان وصاروا مخذولين، فخلّى الله تعالى بينهم وبين اختيارهم، فعبر عن ذلك بأنّه جعل قلبه ضيّعاً حرجاً.

والثاني: أن يكون اللام بمعنى: لأجُل الشيء وبسببه. [كـما يـقول القائل: إنّما قلت هذا الكلام لزيد ولمراعـاة عـمرو، المـعنى: مـن أجـله وبسببه،]<sup>(۱)</sup> فيكون المعنى: أنّه شرح صدره من أجل الإسلام. لأنّه فَعَل إسلاماً استحقّ به شرح الصدر.

قوله تعالى:

وَهَنذَا صِرَاطُ رَبِّكَ مُشتَقِيمًا قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْأَيْنِ لِقَوْمٍ يَذَّكُّرُونَ۞ۚ لَهُمْ ذَارُ اَلسَّلَم عِندَ رَبِّهِمْ وَهُوَ رَلِيُهُم بِمَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ۞ۚ [يتان بلا خلاف.

أقول: الإشارة بقوله: ﴿وهذا صراط ربّك مستقيماً﴾ يمكن أن تكون إلى أحد شيئين:

أحدهما: ما قال ابن عبّاس: إنّه راجع إلى الإسلام. والثاني: أن تكون إشارة إلى البيان الّذي في القرآن.

وأضيف «الصراط» إلى «الله» في قوله: ﴿ صراط ربّك مستقيماً ﴾ لأنّه اتنا كانت الإضافة فيه إنّما هي على أنّه الّذي نصبه ودلّ عليه [صحّ، ظ] الاستعمال، ولم يجز قياساً على ذلك أن يقال: هذا طريق ربّك، لأنّه لم تجر العادة باستعماله، كما أنّهم استعملوا قولهم: هذا في سبيل الله، ولم يجيزوا: في طريق الله، لما قلناه.

وقوله: ﴿مستقيماً ﴾ نصب على الحال، ومعناه: الذي لا اعوجاج فيه. فإن قيل: كيف يُقال: إنّه مستقيم مع اختلاف وجوه الأدلّة؟!

قلنا: لأنّها مع اختلافها يؤدّي كلّ واحد منها إلى الحقّ، وكأنّها طريق واحد لسلامة جميعها من التناقض والفساد، وكلّها تؤدّي مَن تمسّك بـها إلى النواب.

وقوله: ﴿قد فصَّلنا الآيات﴾ أي: بيُّنَّاها ﴿لقوم يَذُّكُّرون﴾ وإنَّما أُعيد

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريّة.

ذكر تفصيل الآيات للإشعار بأنّ هذا الّذي تقدّم من الآيات الّتي فصّلها الله عزّ وجلّ للعباد.

وقوله: ﴿يذَّكُرون﴾ أصله: «يتذكّرون» فـ قُلِبَت التـاء ذالاً وأدغِـمَت الالولى في الثانية، ولم يجز قَلْب الذال إلى الدال كما جاز في ﴿هل مـن مدّكر﴾ (١) لأنهم لما تحرّوا إدغامالتاء فيالدال \_ لأنها أفضل منها بالجهر \_ قُلِبَت إلى الدال لتعديل الحروف، وليس كذلك إدغام التاء في الذال. وإنّما خصّ الآيات بقوم يتذكّرون لأنهم المنتفعون بها وإن كانت آيات لغيرهم، كما قال: ﴿هدىً للمتّقين﴾.

وفي الآية دلالة على بطلان قول من قال: المعارف ضرورية، لأنّها لو كانت<sup>(۲)</sup> ضروريّة لم يكن لتفصيل الآيات ليتذكّر بها فائدة.

وقوله: ﴿لهم دار السلام﴾ هذه لام الإضافة، وإنّما فُتِحَت مع المضمر وكُسِرَت مع الظاهر لأمرين: أحدهما: طلباً للتخفيف، لأنّ الإضمار موضع تخفيف، وفُتِحَت في الاستغاثة (٣) في «يا لَبَكْر» تشبيهاً بالكناية، ولأنّـه موضع تخفيفِ بالترخيم وحَذْفِ النون.

الثاني: أنّ أصلها الفتح، وإنّما كُسِرَت مع الظاهر للفرق بينها وبين لام الانتداء.

وقيل في معنى ﴿السلام﴾ هاهنا قولان:

أحدهما: قال الحسن والسُدّي: إنّه الله. وداره: الجـنّة. والشاني: قــال الزجّاج والجُبّائى: إنّها دار السلامة الدائمة من كلّ آفةٍ وبليّة.

وقوله: ﴿عند ربُّهم﴾ قيل في معناه قولان:

<sup>(</sup>۱) القمر: ۱۵ و ۱۷ وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) في الحجريّة العبارة هكذا: لو لم تكن.

<sup>(</sup>٣) في الحجريّة: الاستعانة.

أحدهما: مضمون عند ربّهم حتّى يوصله إليهم. الثاني: فـي الآخـرة يعطيهم إيّاه.

وقوله: ﴿ وهو وليُّهم﴾ يعنى: الله. وفي معنى «الوليِّ» قولان:

أحدهما: إنّه يتولّى إيصال المنافع إليهم ودفع المضارّ عـنهم. التــانى: ناصرهم على أعدائهم.

وقوله: ﴿بِمَا كَانُوا يَعْمُلُونَ﴾ يعني: جزاءً بأعمالهم، فإن كـان مـطلقاً فالمراد: بماكانوا يعملونه منالطاعات، لأنَّ منالمعلوم أنَّ ما لميكن طاعةً فلا ثواب عليه. ويجوز أيضاً أن يكون مقيّداً لدلالة قوله: ﴿ يُذِّكُّ مِ وَنَ ﴾ عليه. والموعود بهذا الوعد: المتذكّر لآيات الله بحقّها، وهو العامل بها. قوله تعالى:

وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا يَسْمَعْشَرَ ٱلْجِنَّ قَدِ ٱسْتَكْثَرْتُم مِّنَ ٱلْإنس وَقَالَ أَوْلِيَآؤُهُم مِّنَ ٱلْإِنسِ رَبُّنَا ٱسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا ٱلَّذِي أَجَّلْتَ لَنَا قَالَ ٱلنَّارُ مَثْوَنكُمْ خَلِدِينَ فِيهَآ إِلَّا مَاشَآءَ ٱللَّهُ إِنَّ رَبُّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴿ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ حَفْص ورَوْح: ﴿ويوم يحشرهم﴾ بالياء، الباقون بالنون.

مَن قرأ بالياء فلقوله: ﴿لهم دار السلام عند ربّهم ... ويوم يحشرهم﴾ والنون كالياء في المعنى، ويقوّى النون قوله: ﴿وحَشَرناهم فلم نغادِرْ منهم أحداً ﴾ (١) وقوله: ﴿ونحشره يوم القيامة أعمىٰ ﴾ (٢) والَّذي يتعلُّق بـ هـ «اليوم» هذا القول المضمر، والمعنى: ويوم نحشرهم جميعاً يـقال: ﴿يَا معشر الجنَّ﴾ فيكون التقدير يقال [نقول] يا معشر الجنّ يـوم نـحشرهم جميعاً ﴿قد استكثرتم من الإنس﴾ أي: قد استكثرتم من أضللتموه من

(۲) طَه: ۱۲٤.

الإنس بالإغواء والإضلال، قال ابن عبّاس والحسس وقّـتادة ومجاهد: معناه: واستكثر تم من إغوائهم وإضلالهم.

﴿وقال أولياؤهم من الإنس ربّنا استمتع بعضنا ببعض﴾ وقيل في وجه الاستمتاع من بعضهم ببعض قولان:

أحدهما: تزيين الأمور الّتي يهوونها حتّى سهل عليهم فعلها.

والثاني: قال الحسن وابن جُرَيْج والزجّاج والفرّاء وغيرهم: إنّه إذا كان الرجل أراد أن يسافر فيخاف سلوك طريق من الجنّ فيقول: أعوذ بسيّد هذا الوادي، ثمّ يسلك فلا يخاف، كما قال تعالى: ﴿وأنّه كان رجالٌ من الإنس يعُوذُون برجالٍ من الجنّ فزادُوهم رَهَقاً ﴾ (١).

ووجه استمتاع الجنّ بالإنس: أنّهم إذا اعتقدوا أنّ الإنس يتعوّذون بهم، ويعتقدون أنّهم ينفعونهم ويضرّونهم أو أنّهم يقبلون منهم إذا أغْوَوْهم كان في ذلك تعظيمٌ لهم وسرورٌ ونفع، ذكر ذلك الزجّاج والبلخي والرُمّاني. وقال البلخي: ويحتمل أن يكون قوله: ﴿استَمتَعَ بعضها ببعض مقصوراً على الإنس، فكأنّ الإنس استمتع بعضهم ببعض دون الجنّ. وقوله: ﴿بلغنا أَجلنا الذي أَجَّلْتَ لنا﴾ قيل في معناه قولان:

أحدهما: قال الحسن والسُدّي: إنّه الموت. الثاني: الحشر، لأنّ كـلّ واحدٍ منهما أجلٌ في الحكم، فالموت أجل استدراك ما مضى، والحشر أجل الجزاء.

وقال أبو عليّ: في الآية دلالة على أنّه لا أجل إلّا واحد. قال: لأنّه لو كان له أجلان فكان إذا اقتُطِع دونه بأن قُتِل ظُلْماً لم يكن بلغ أجَله. والآية

(١) الجنَّ: ٦.

تتضمّن أنّهم أجمع يقولون: بلغنا أجلنا الذي أجّلت لنا. وقال الرُمّاني وغيره من البغداديّين: لا تدلّ على ذلك، بل لا يمتنع أن يكون له أجّلان: أحدهما، ما يقع فيه الموت، والآخر: ما يقع فيه الحشر، وما كان يجوز أن يعيش إليه.

وقوله: ﴿قال النار مثواكم﴾ جواب من الله تعالى لهم بأنّ النار مثواهم. وهو المقام. يقال: ثَوَى يَثُوى ثَواءً. قال الشاعر:

لَقَد كَانَ فَى حَوْلِ ثُواءٌ ثَوَيْتَهُ ۚ تَقَضَّى لُبَانَاتٍ ويَسأَمُ سَائِمُ (١)

ومعنى الآية: التقريع للغُوّاة من الجنّ والإنس مع اعترافهم بـالخطيئة في وقتٍ لا ينفعهم الندم على ما سلف، وخاصّةً إذا كان الجواب لهم بأنّ مثواهم النار ﴿خالدين فيها﴾ أي: مؤبّدين فيها، وهو نصب على الحال.

وقوله: ﴿ إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ ۚ قَيْلُ فَي مَعْنَى هَذَا الاستثناء ثلاثة أقوال: أحدها: إلَّا ما شاء الله من الفائت قبل ذلك من الاستحقاق من وقت

احدها: إلا ما شاء الله من العانت قبل دلك من الاستحقاق من وقت الحشر إلى زمان المعاقبة، وتقديره: خالدين فيها على مقادير الاستحقاق إلاّ ما شاء من الفائت قبل ذلك، لأنّ ما فات يجوز إسقاطه بالعفو عنه. والفائت من الثواب لا يجوز تركه لأنّه بَخْس لِحَقّه، ذكره الرُمّاني والبلخي والطبرى والزجّاج والجُبّائي.

الثاني: إلّا ما شاء الله من تحديد الخلود بعد احتراقها(٢) وتصريفهم في أنواع العذاب معها، والتقدير: خالدين فيها على صفةٍ واحدة إلّا ما شاء الله من هذه الأمور.

الثالث: ما حُكِيَ عن ابن عبّاس \_ حكاه الرّ مّاني والطبريعنه \_ أنّه قال:

 <sup>(</sup>١) للأعشى من قصيدة طويلة يهجو يزيد بن مسهر الشيباني. راجع ديوان الأعشى: ص ١٨١.
 (٢) في مخطوطة: تجديد الجلود بعد احتراقها ...

هذه الآية توجب الوَقْف في جميع الكفّار، كأنّـه ذهب إلى أنّ وَعِـيدَهم بالقطع يدلّ عليه فيما بعد، وهو قوله: ﴿إنّ الله لا يغفر أن يُشْرَك به﴾ (١).

وقال قوم (٢٠): معنى ﴿ما﴾: «مَن» وتقديره: إلّا مَن شاء الله إخراجه من النار من المؤمنين الذين لهم ثواب بعد استيفاء عقابهم.

وقوله: ﴿إنّ ربّك حكيم عليم﴾ أي: هو حكيم فيما يفعله من جزائهم. وعالم بذلك وبغيره من المعلومات، لا يخفي عليه شيء منها.

#### قوله تعالى:

وَكَذَالِكَ نُوَلِّى بَعْضَ الطَّلِمِينَ بَعْضًا بِمَا كَانُواْ يُكْسِبُونَ ﴿ آَيَةَ بِلا خلاف. أقول: قيل في معنى قوله: ﴿ نُولِّى بعض الظالمين بعضاً ﴾ قولان:

أحدهما: إنّا نَكِلُ بعضَهم إلى بعضٍ في النُصْرَةِ والمعونة في الحاجة. ولا نَحُول بينهم. الثاني: نجعل بعضهم يتولّى القيام بأمر بعض.

وقيل في كيفيّة تولية الله الظالمين بعضهم بعضاً أقوال:

أحدها: بأن حَكَم أنَّ بعضهم يتولَّى بعضاً فيما يعود عليه بالوبال من الأعمال التي ينفقون [يتفقون] عليها. الثاني: بأن يخلِّي بـينهم وبـين ما يختارونه من غير نُصْرَةٍ لهم. وثالثها: ما قال قَتادَة: إنَّه من الموالاة والتتابع في النار، أي: يدخل بعضهم عقيب بعض.

ووجه التشبيه في قوله: ﴿وكذلك﴾ قال الرُمّاني: أي: كـذلك المَهْل بتخلية بعضهم مع بعض للامتحان الذي معه يصحّ الجزاء على الأعـمال، توليتنا بجعل بعضهم يتولّى أمر بعض للعقاب الذي يجري على الاستحقاق. وقال الجُبّائى: المعنى: إنّا كما وَكَلْنا هؤلاء الظالمين من الجنّ والإنس

 <sup>(</sup>۱) النساء: ٤٨ و١١٦.
 (۲) نسبه البغوي في تفسيره: ج٢ ص ١٣١ إلى ابن عبّاس.

بعضهم إلى بعضٍ يوم القيامة وتبرّأنا منهم كذلك نَكِـلُ الظـالمين بـعضهم إلى بعضٍ يوم القيامة ونَكِل الأتباع إلى المتبوعين. ونقول للأتباع: قـولوا للمتبوعين حتّى يخلّصوكم من العذاب. والغرض بذلك إعلامهم أنّه ليس لهم يوم القيامة وليَّ يدفع عنهم شيئاً من العذاب.

وقال غيره: لمّا حَكَى الله تعالى ما يجري بين الجن والإنس من الخصام والجدال في الآخرة، قال الله [وقوله، ظ] لهم: ﴿النار مثواكم﴾ ثمّ [ز، ظ] قال: ﴿وكذلك نولّي بعض الظالمين بعضاً ﴾ أي: كما فعلنا بهؤلاء من الجمع بينهم في النار وتولية بعضهم بعضاً، وجعل بعضهم أولى ببعضٍ، نفعل مثله بالظالمين جزاءً على أعمالهم به.

والفرق بين «ذلك» و «ذاك»: أنَّ زيادة اللام في «ذلك» قامت مقام هاء التنبيه التي تدخل في «ذلك» فيقول [فيقال]: هذاك، ولا يقول [يقال]: هذلك. ولا يجوز إمالة «ذلك» لأنَّ «ذا» بمنزلة الحرف، والأصل في الحروف أن لا تُمال، لأنَّ التصريف إنَّما هو للأفعال والأسماء.

وقوله: ﴿بِمَا كَانُوا يَكْسَبُونَ﴾ معناه: بِمَا كَانُوا يَكْسَبُونُهُ مِن المعاصي، وأنّ ما يفعله بهم من العقاب جزاءً على أعمالهم القبيحة.

قوله تعالى:

يَنمَغْشَرَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ ٱلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنبِى وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَآءَ يَوْمِكُمْ هَنذَا قَالُوا شَهِدْنَا عَلَىْ أَنفُسِنًا وَغَرَّتْهُمُ ٱلْحَيَـــوْةُ ٱلدُّلْتِيا وَشَهِدُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِهِمْ أَنتَهُمْ كَانُواْ كَنفِرِينَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى أنّه يخاطب الجنّ والإنس يـوم القـيامة بأن يقول: ﴿يا معشر الجنّ والإنس﴾ والمعشر: الجماعة، والفرق بـينه وبـين «المَجْمَع»: أنّ المعشر يقع عليهم هذا الاسم مجتمعين كانوا أو مفترقين كالعشيرة والعشرة، وليس كذلك المَجْمَع، لأنَّه مأخوذ من الجَمْع.

والجنّ: مشتقّ من الاجتنان عن العيون، وهو اسم عَلَمٍ لجنسٍ مـمّا يعقل متميّز من جنس الإنسان والمَلك، والإنس: هم البشر.

وقوله: ﴿أَلَم يأتكم رُسُل منكم﴾ احتجاج عليهم بأنّ الله بعث إليهم الرُسُل إعداراً وإنداراً وتأكيداً للحجّة عليهم، ولابدّ أن يكون خطاباً لِمَن بعث الله إليهم الرُسُل، فأمّا أوّل الرُسُل فلا يمكن أن يكونوا داخلين فيه، لأنّه كان يؤدّي إلى ما لا نهاية لهم من الرُسُل، وذلك محال.

وقوله: ﴿منكم﴾ وإن كان خطاباً لجميعهم، والرُسُل من الإنس خاصّة، فإنّه يحتمل أن يكون لتغليب أحدهما على الآخر، كما يغلّب المذكّر على المؤنّث، وكما قال: ﴿يخرج منهما اللؤلؤ والمَرجَان﴾ (١١) بعد قوله: ﴿مَرَجَ اللوئن يلتقيان﴾ (١٦) وإنّما يخرج اللؤلؤ من المِلْح دون العَذْب، وكقولهم: «أكُلْتُ خبراً ولَبَناً» وإنّما شرب اللبن، وكما يتقولون: «في هذه الدور سَرُو» وإنّما هو في بعضها. وهذا قول أكثر المفسّرين، منهم ابن جُريْج والفرّاء والزجّاج والرّماني والبلخي والطبري.

وروي<sup>(٣)</sup> عن ابن عبّاس [أنّه] قال: هم رُسُل الإنس إلى غيرهم من الجنّ كما قال تعالى: ﴿وَلَوْ إِلَىٰ قومهم مُنْذِرين﴾ (١٠).

وقال الضحّاك: ذلك يدلّ على أنّه تعالى أرسل رسلاً من الجنّ. وبــه قال الطبري، واختاره البلخي أيضاً، وهو الأقوى.

وقال الجُبّائي والحسين بن عليّ المغربي: المعنى ﴿ أَلُم يَأْتِكُم ﴾ يعني:

<sup>(</sup>١) و (٢) الرحمن: ٢٢ و ١٩ على الترتيب.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ٢٧ بسنده عن ابن جُرَيج عنه.

<sup>(</sup>٤) الأحقاف: ٢٩.

معشر المكلَّفين والمخلوقين ﴿رُسُل منكم﴾ يعني: من المكلَّفين.

وهذا إخبار وحكاية عمّا يُقال لهم في وقت حضورهم في الآخرة، وليس بخطابٍ لهم في دار الدنيا وهم غير حضور فيكون قبيحاً، بل هو حكايةً على ما قلناه.

وقوله: ﴿يقصُّون عليكم آياتي﴾ مثل: يتلون عليكم دلائلي وبيّناتي ﴿ويُنْذِرونكم﴾ يعني:يخوّفُونكم ﴿لقاء يومكم هذا﴾ يعني:لقاء ماتستحقّونه من العقاب في هذا اليوم وحصولكم فيه، ثمّ أخبر تعالى عنهم أنّهم يشهدون على أنفسهم بالاعتراف بذلك والإقرار بأنّ الحياة الدنيا غَرّتهم، ويشهدون أيضاً بأنّهم ﴿كانوا كافرين﴾ في دار الدنيا، فلذلك كرّر الشهادة.

ومعنى ﴿غُرَّتُهم الحياة الدنيا﴾ أي: غَرَّتُهم زينة الدنـيا ولذَّتـها. ومــا يَرَوْن من زُخْرُفها وبهجتها.

واستدلَّ بهذه الآية قومُ على أنّ الله لا يجوز أن يعاقِب إلَّا بعد أن يُرسِل الرُسُل، وأنَّ التكليف لا يصحِّ من دون ذلك، وهذا ينتقض بما قلناه من أوّل الرُسُل، وأنّه صحِّ تكليفهم وإن لم يكن لهم رُسُل، فالظاهر على أنّ ذلك مخصوص بِمَن علم الله أنّ الشرع مصلحة له، فإنّ الله لا يعاقبهم إلّا بعد أن يُرسل إليهم الرُسُل، ويقيم عليهم الحجّة بتعريفهم مصالحهم، فإذا خالفوا بعد ذلك استحقّوا العقاب.

قوله تعالى:

ذَالِكَ أَن لَمْ يَكُن رَّبُكَ مُهْلِكَ ٱلتُرَى بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا غَـٰفِلُونَ۞ آية بلا خلاف. أقول: موضع ﴿ذلك﴾ من الإعراب يحتمل أمرين:

أحدهما: أن يكون رفعاً، كأنّه قال: الأمر ذلك، لأنّه لم يكن ﴿وذلك﴾ إشارة إلى ما تقدّم ذِكْره من العقاب، والجواب بأنّ مثواهم النار. والثاني: أن يكون نصباً، وتقديره: فعلنا ذلك لهذا.

وإنّما جازت الإشارة بـ «ذلك» إلى غير حاضرٍ لأنّ ما مـضى صـفته حاضر للنفس فقام مقام حضوره، ويجوز الإشارة إلى هذا الّذي تقدّم ذِكْره. وقوله : ﴿أن لم يكن﴾ فـ «أن» هي المخفّفة من الثقيلة ، والمعنى: لأنّه لم يكن، ومثلُها الّتي في قول الشاعر:

في فِثْيةٍ كَسُيُوفِ الهِندِ قد عَلِمُوا أَنْ هَالِكٌ كلَّ مَن يَحفَى ويَتْتَعِلُ (١) فرأن المفتوحة لابد فيهامن إضمار الهاء، لأنّه لامعنى لها في الابتداء، وإنّما هي بمعنى المصدر المبني على غيره، والمكسورة لا تحتاج إلى ذلك، لأنّها يصحّ أن تكون حرفاً من حروف الابتداء فلاتحتاج إلى إضمار. وقوله: ﴿بِظُلْمٍ قِيلٍ في معناه قولان:

أحدهما: ما ذكره الفرّاء والجُبّائي: إنّه بظُلْمٍ منه على غفلةٍ من غـير تنبيه وتذكير، ومثله: قوله: ﴿وما كان ربُّك ليُـهلِك القُـرى بـظُلْمٍ وأهـلها مُصلِحون﴾ (٣).

الثاني: بظُلْمٍ منهم حتّى يبعث إليهم رسلاً يزجرونهم ويذكّرونهم على وجه الاستظهار في الحجّة دون أن يكون ذلك واجباً، لأنّهم بما فعلوه من الظُلْم قد استحقّوا العقاب.

ومَن استدلَ بذلك على أنّه لا يحسن العقاب إلّا بعد إنفاذ الرُسُل فقد أجبنا عن قوله في الآية الأولى.

قوله تعالى:

وَلِكُلِّ دَرَجَنتُ مِّمًا عَمِلُواْ وَمَا رَبُّكَ بِغَنفِلِ عَمَّا يَغْمَلُونَ ﴿ آية بلا خلاف.

 <sup>(</sup>١) للأعشى من قصيدته المشهورة في هجاء يزيد الشيباني. راجع ديوان الأعشى: ص ١٥٢ وفيه عجزه هكذا: أن ليس يدفع عن ذي الحيلة الجيل.
 (١) هود: ١١٧.

أقول: قرأ ابن عامر: ﴿عمّا تعملون﴾ بالتاء، الباقون بالياء.

ومَن قرأ بالياء حمله على الغيبة، ومَن قرأ بالتاء حمله على الخطاب للمواجهة. وفي الآية حَذْفٌ وتقديرها: ولكلّ عاملٍ بطاعة الله أو معصيته منازل من عمله حتّى يُجازيه: إنْ خيراً فخيراً، وإنْ شرّاً فشرّاً، وما تقدّم من ذِكْر الغافلين(١) يدلّ على هذا المحذوف.

و «قبل» و «بعد» بُنِيا عند حذف المضاف في مثل قوله: ﴿ لله الأمر من قبلُ ومن بعدُ ﴾ (٢) لأنهما في حال الإعراب لم يكونا على التمكّن التامّ، لأنّه لا يدخلهما الرفع في تلك الحال، فلمّا انضاف إلى هذا نقصان التمكّن بحذف المضاف إليه أخرجا إلى البناء، وليس كذلك «كلّ» فإنّه متمكّن على كلّ حال ولذلك لم يُبنَ.

و«الدرجات» يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: الجزاء، والثاني: الأعمال. فإذا وجّهت إلى الجزاء كان تقديره: ولكلِّ درجات جزاء من أجل ما عملوا، وإذا حُمِلَ على الأعمال كان تقديره: ولكلِّ درجات أعمال من أعمالهم، وإنّما مثّلت الأعمال بالدرجات ليبيّن أنّه وإن عمّ أحد قِسْمَيْها صفة الحسن وعمّ الآخر صفة القبيح ليست في المراتب سواء، وأنّه بحسب ذلك يقع الجزاء، فالأعظم منالعقاب للأعظم منالمعاصي، والأعظم من الثواب للأعظم منالطاعات. وقوله: ﴿ وما ربّك بغافلٍ عمّا يعملون ﴾ إنّما ذكره ليعلموا أنّه لا يفوته شيء منهما ولا من مراتبهما حتى يجازي عليه بما يستحق من الجزاء، شيء منهم وتذكير للخلق في كلّ أمورهم.

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: العاملين.

والغفلة: ذهاب المعنى عمّن يصحّ أن يـدركه، والغفلة عـن السـعنى والسّهْو عنه والعُرُوب عنه نظائرٌ، وضدّ الغفلة: اليقظة. وضدّ السهو: الذكر. وضدّ العُرُوب: الحُضُور.

### قوله تعالى :

وَرَبُّكَ ٱلْغَنِىُّ ذُو ٱلرَّحْمَةِ إِنْ يَشَأْ يُذْهِبْكُمْ وَيَسْتَخْلِفْ مِن بَعْدِكُم مَّايَشَآءُ كَمَآ أَنشَأَكُم شِن ذُرِيَّةِ قَوْم ءَاخَرِينَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى في هذه الآية بأنّه ﴿الغنيّ﴾ والغنيّ: هو الحيّ الذي ليس بمحتاج، والغنيّ عن الشيء هو الذي يكون وجود الشيء وعدمه وصحّته وفساده عنده بمنزلةٍ [واحدةٍ] في أنّه لا يلحقه صفة نقص، و ﴿ذُو الرحمة﴾ يعني: صاحب الرحمة، وهو تعالى بهذه الصفة لرحمته بعاده.

ثم أخبره عن قدرته وأنّه لو شاء أن يذهب الخلق بأن يُميتهم ويهلكهم ﴿ويستخلف﴾ من بعدهم ﴿ما يشاء﴾ بأن يُنشئ بعد هلاكهم كما أنشأهم في الأوّل ﴿من ذرّيّة﴾ من تقدّههم، وكذلك ينشئ قوماً آخرين من نسلهم وذرّيّتهم لفعل، والجواب محذوف والكاف في ﴿كما﴾ في موضع نصب، وتقديره: ويستخلف من بعدكم ما يشاء مثل ما استخلفكم. وفي ذلك دلالة على أنّه يصح القدرة على ما علم أنّه لا يكون، لأنّه بين أنّه لو شاء لذهب بهم وأتى بقومٍ آخرين ولم يفعل ذلك، فدل ذلك على أنّه يقدر على ما يعلم أنّه لا يفعلد.

و «من» في قوله: ﴿ويستخلف من بعدكم﴾ للبدل، كقولك: أعـطيتُك من دينارك ثوباً أي: مكان دينارك وبَدَله، ومعنى «مِن» في قوله: ﴿كـما أنشأكم من ذرّيّة قوم آخرين﴾ ابتداء الغاية. لأنّ التقدير: انّ ابتداء غايتكم

من قومِ آخرين.

وقيَّل في وزن «ذريّة» ثلاثة أقوال: أوّلها: «فُعْلِيّة» من: الذرّ، الشاني: «فُعَيِلَة» على وزن «خُليقة» من: ذَرأ الخُلقّ يَذْرَوُهُم، الثالث: «فُعُولَة» من: ذَرأ الخُلقّ يَذْرَوُهُم، الثالث: «فُعُولَة» من: «ذُرُّورة» إلّا أنّ الهمزة أبدِلَت واواً، ثمّ قُلِبَت ياء، فيكون بمنزلة «عُـلَيّة» من: عُلَيْوَة، وقرئ في الشواذُ ﴿ذِرِيّة﴾ بكسر الذال(١) وهما لغتان.

وأُنْشَأَ الله الخَلْثَىٰ: ۚ إذا خَلَقَه وابتدأه، وكلّ من ابتدأ شيئاً فقد أُنْشَأه، ومنه قولهم: أنْشَأ فلانٌ قصيدةً.

والنَشَأ: الأحداث من الأولاد، واحدها: ناشِئ، مثل: خَادِم وخَدَم. ويقال للجَواري: نَشَأ، وللذكور: نَشَأ، قال نُصَيْب:

ولولا أن يُقالَ صَبا نُصَيْبُ لِقَلْتُ بنفسي النَشَأُ الصِغَارُ (٢) ويُقال لهذا السحاب: نَشْءٌ حَسَنٌ، وهو أوّل ظهوره في السماء. قوله تعالى:

إِنَّ مَاتُوعَدُونَ لَآتٍ وَمَآأَنتُم بِمُعْجِزِينَ ۞ آية بلا خلاف.

أُقول: أخبرالله تعالى في هُذه الآية: أُنَّ الذي أوعد الخَلْق به من عقابه على معاصيه والكفر به واقع بهم، لأنَّ «ما» في قوله ﴿إِنَّ ما﴾ بمعنى «الذي» وليست كافّة مثل قولك: إنّما قام زيدٌ، لأنّ خبرها جاء بعدها. وهو قوله: ﴿لآتٍ﴾ وهي في موضع النصب، والجنس في موضع الرفع، والكافّة لا خبر لها، واللام في قوله ﴿لآتٍ﴾ [لام الابتداء، ولا يجوز أن تكون لام القسّم، لأنّ لام إ<sup>(۱)</sup> القسّم لا تدخل على الأسماء ولا الأفعال المضارعة إلّا

<sup>(</sup>١) قرأه زيد بن ثابت وأبو وجزة السعدي. راجع شواذً القرآن لابن خالويه: ص ٤٦.

<sup>(</sup>٢) لتُعَيِّب بن رباح الكناني من شعراء الأمويِّين، والبيت أنشــده الزجَّــاع فــي مــعانيه: ج ٢ ص ٢٩٣.

أن تكون معها النون الثقيلة، ولاتعلَق الفعل في: قد عَلِمتُ أنْ زيداً لَيقومنّ. ومعنى ﴿ تُوعَدون﴾ من الإيعاد بالعقاب، يُقال: أَوْعَدَهُ إِيْـعاداً. وقال الحسن: إنّما تُوعَدون من مجيء الساعة، لأنّهم كانوا يكلّبون بالبعث. فعلى هذا يجوز أن يكون المصدر «الوَعْد» لاختلاط الخير والشرّ، فيكون على التغليب، إذ مجىء الساعة خير للمؤمنين وشرّ على الكافرين.

وقال الجُبّائي: إنّ معناه: إنّ ما تُوعَدون من الثواب والعقاب فــإنّ الله يأتـى به.

وقوله: ﴿وما أنتم بمعجزين﴾ أي: لستم معجزين الله عن الإتيان بالبعث والعقاب، وإنّما قيل ذلك لأنّ من يعبد الوَثَن يتوهّم أنّه ينفعه في صرف المكروه عنه، جهلاً منه ووضعاً للأمر في غير موضعه، وأيضاً: فإنّهم يعملون عمل مَن كان يفوته العقاب، لتأخّره عنه وطول السلامة والإمهال فيه.

قوله تعالى:

قُلْ يَنقَوْمٍ اَعْمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنِّى عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن تَكُونُ لَهُ عَنقِبَةُ الدَّارِ إِنَّهُ لَايُفْلِحُ اَلظَّلِمُونَ﴿﴾ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ أبو بكر: ﴿مكاناتكم﴾ على الجمع، الباقون على التوحيد. وقرأ حمزة والكسائي: ﴿يكون﴾ بالياء، الباقون بالتاء المعجمة من فوق.

ومَن قرأ بالياء فلأنّ المصدر المؤنّث يجوز تأنيثه على اللفظ وتذكيره على المعنى. ومَن قرأ بالتاء فعلَى اللفظ، فممّا جاء منها علَى اللفظ: قوله: ﴿فأخَذَتهم الصّيْحةُ﴾ (') وقوله: ﴿قد جاءتكم موعظة من ربّكم﴾('')وعلَى المعنى: قوله: ﴿وأَخَذَ الَّذِينَ ظُـلُمُوا الصَّيْحَةُ﴾ (١) وقبوله: ﴿فَمِن جَآءُهُ مُوعَظَةُ﴾ (٢).

ومَن وَحَد ﴿مكانتكم﴾ فلأنّه مصدر، والمصادر في الأكثر لا تُجْمَع، ومَن جَمَع فلاَنّها قد تُجْمَع كقولهم: الحُلُوم والأخْــلام. قــال أبــو عُــبَيْدَة: ﴿مكانتكم﴾ أى: على جيالكم.

وقال أبو زيد: رجل مَكين عند السلطان من قومٍ مُكَناء. وقـد مَكَـن مكانّةً، كأنّه قال: اعملوا على قَدر منزلتكم وتمكّنكم من الدنيا. فإنّكم لن تضرّونا بذلك شيئاً.

أمر الله تعالى نبيّه ﷺ أن يخاطب المكلّفين من قومه ويأمرهم بأن يعملوا على مكانتهم، والمكانة: الطريقة، يُقال: هـ و يعمل عـلى مكانته ومكينته أي: طريقته وجِهَته، وقال ابن عبّاس والحسن: عـلى نـاحيتكم، وقال الزجّاج: يجوز أن يكون المراد: على تمكّنكم.

وهذا وإن كان صيغته صيغة الأمر فالمراد به: التهديد، كما قال: ﴿اعملوا ما شئتم﴾ (٣) وإنّما جاء للتهديد بصيغة الأمر لشدّة التحذير، أي: لو أمر بهذا لكان يجوز قبول أمره.

ووجه آخر [هـو]: أنّ التـقدير: اعـملوا عـلى مكـانتكم إن رضـيتم بالعقاب، أي: أنّكم في منزلة مَن يُؤْمَر به إن رضيتم بالعقاب، فهذا عـلى التبعيد أن يقيموا، كالتبعيد أن يرضوا.

ووجه ثالث هو: أنَّ الضرر يخصُّ المقيم على المنكر، لأنَّ غيره بمنزلة

الآمن في أنَّه لا يُؤْمَر بما يضرّه.

وقوله: ﴿إِنِّي عامل﴾ إخبار من الرسؤل أنّه عامل بما أمر الله تعالى به، وقوله: ﴿فسوفتعلمون﴾ فيهتهديد، ومعناه: فسوفتعلمون جزاء أعمالكم. وقوله: ﴿مَن تكون﴾ يحتمل موضع «من» أمرَيْن من الإعراب:

أحدهما: الرفع، وتقديره: أيُّنا يكون له عاقبة الدار. والثاني: النـصب بقوله: ﴿ تعلمون﴾ ويكون بمعنى «الّذي».

وإنّما قال: إنّ عاقبة الدار للمؤمنين دون الكافرين وإن كان الكفّار أيضاً لهم عاقبة [من حيث يصيرون إلى العقاب المؤبّد، وهي للمؤمنين] (١) من حيث يصيرون إلى النعيم الدائم، كما يقول العرب: لهم الكَرّة، ولهم الحئلة، لأنّه إذا فَصّل قيل: لهم وعلى أعدائهم.

وقوله: ﴿إِنّه لا يفلح الظالمون﴾ أي: لا يفوز الظالمون بشيءٍ من الثواب والمنافع، وإنّما لم يقل: «الكافرون» وإن كان الكلام في ذِخْرهم لأنّه أعمّ وأكثر فائدة، ولأنّه إذا لم يفلح الظالم فالكافر بذلك أولى، على أنّ الكافر يسمّى ظالماً، فيجوز أن يكون عَنَى به أنّه لا يفلح الظالمون الذين هم الكافرون، كما قال: ﴿والكافرون هم الظالمون﴾ (٣) وقال: ﴿إنّ الشّرك لَظُلم عظيم﴾ (٣).

#### قوله تعالى:

وَجَعَلُواْ لِلَّهِ مِمَّا ذَرَاً مِنَ ٱلْحَرْثِ وَٱلْأَنْعَـٰمِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَـٰذَا لِلَّهِ بِرَغْمِهِمْ وَهَـٰذَا لِشُرَكَـآبِنَا فَمَا كَانَ لِشُرَكَـآبِهِمْ فَلاَيَصِلُ إِلَى ٱللَّهِ وَمَاكَانَ لِلَّهِ فَهُوَ يَصِلُ إِلَىٰ شُرَكَـآبِهِمْ شَاءَ مَايَخْكُمُونَ۞ آية بلا خلاف.

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريّة. (٢) البقرة: ٢٥٤. (٣) لقمان: ١٣.

أقول: قرأ الكسائي: ﴿برُعْمِهم﴾ بضمّ الزاء في الموضعين، الباقون بفتحها. وفي «الزعم» ثلاث لغات: الفتح والضمّ والكسر، مثل: [«فَـنّك» و«فِتْك» و «فِتْك» و «فِتْك» و «فِدّ» و «ودّ» و «ودّ» و «ودّ» و الكسر ولم يقرأ بالكسر أحد، فالفتح لغة أهل الحجاز، والضمّ لغة تميم، والكسر لغة بعض بنى قيس.

أخبر الله تعالى عن الكفّار الّذين تقدّم وصفهم أنّهم يجعلون شيئاً من أموالهم لله وشيئاً لشركائهم تقرّباً إليهما، من جملة ما خَلَقه الله واخترعه، لأنّ الذّرْء هو الخَلْق على وجه الاختراع، وأصله: الظهور، ومنه: مِـلْحُ ذَرْآنِيُّ لظهور بياضه، والدُرْأةُ: ظهور الشَيْب، قال الراجز:

وَقَدَ عَلَتْنَيَ ذُرْأَةُ بادِيَ بَدِي وَرَثْيَةٌ تنهض بـالتشدّدِ<sup>(٢)</sup> يُقال: ذَرَأُ [الله] الخَلْقَ يَذْرَؤُهُم ذَرْءاً وذَرُواً. ويُقال: ذَرِئَت لِخْيَتُه ذَرَأً إذا شابَت، منه: وطَعَنَهُ فأذْرَاهُ \_غير مهموز \_إذا أَلْقَاه. وذَرَتِ الربحُ التُرابَ تَذْرُوه ذَرْواً: إذا أبادَتْه، وذِرْوَة كلّ شيء: أغَلَاه.

والحَوْث: الزرع، و الحرث: الأرض الّتي تُثار للزرع، ومنه: حَـرَثَها يَحْرُثُها حَرْثاً، ومنه: قوله: ﴿نساؤُكم حَرْثُ لكم﴾ (٣) لأنّ المرأة للـولَد كالأرض للزرع. والأنعام: المواشي من الإبل والبقر والغنم، مأُخوذ مـن: نعمة الوطء، ولا يُقال لِذَوَات الحافر: أنعام.

وإنّما جعلوا الأوثان شركاءهم لأنّهم جعلوا لها نصيباً من أموالهم ينفقونه عليها فشاركوها في نِعَمِهم.

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريّة.

<sup>(</sup>٢) أنشده في اللسان: مأدة «درأً» و «بدا» ونسبه إلى أبي نُخَيِلة السعدي.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٢٣.

وقوله: ﴿فما كان لشركائهم فلا يصل إلى الله وما كان لله فهو يصل إلىٰ شركائهم﴾ قيل في معناه ثلاثة أقوال:

أحدها: قال ابن عبّاس وقَتادَة: إنّـه إذا اختلط شــيء مــمّا جــعلوه لأوثانهم ما جعلوه لله ردّوه إلى مالأوثّانِهم، وإذا اختلط بشيءٍ ممّا جعلوه لله لم يردّوه إلى ما لله.

الثاني: قال الحسن والسُدّي: كان إذا هلك الّذي لأوثانهم أخذوا بدله ممّا لله، ولا يفعلون مثل ذلك في ما لله عزّ وجلّ.

الثالث: قال أبو عليّ: إنّهم كانوا يصرفون بعض ما جعلوه لله في النفقة على أوثانهم. ولا يفعلون مثل ذلك فيما جعلوه للأوثان.

وقوله: ﴿ساء ما يحكمون﴾ فيه قولان:

أحدهما: قال الزجّاج: تقديره: ساءَ الحُكُمُ حُكْمُهم، فيكون على هذا موضع «ما» رفعاً. وقال(١١ الرُمّاني: يجوز أن يكون موضع «ما» نـصباً وتقديره: ساء حُكُماً حُكْمُهم.

قوله تعالى:

وَكَذَالِكَ زَيَّنَ لِكَتِيرٍ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلَندِهِمْ شُرَكَ ٱوُهُمْ لِيُودُوهُمْ وَلِيَلْبِسُواْ عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَافَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَايْقَتُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ ابن عامر وحده ﴿ زُيِّنَ لكثيرٍ من المشركين قتل أولادَهُم شُرَكائِهم ﴾ بضمّ الزاي، ونصب «الأولاد» وخفض «شركائهم» الباقون بفتح الزاي، ﴿ قَتْلَ ﴾ مفتوح اللام ﴿ أولادِهِم ﴾ بجرّ الدال ﴿ شُرَكاؤُهم ﴾ بالرفع، بالتزيين،

<sup>(</sup>١) وهذا هو القول الثاني.

فوجه قراءة ابن عامر: أنّه فرّق بين المضاف والمضاف إليه بالمفعول، والتقدير: قَتْلُ شُرَكائِهِم أولادَهُم، و ﴿شُرَكاؤُهم﴾ فاعل «القتل» وإنّما جُرّ بالإضافة، ومَن أضاف «القتل» إلى «الأولاد» في القراءة الأخرى يكون «الأولاد» في موضع النصب، وهو مفعول به به «القتل» وأنشدوا فيه بيتاً على الشذوذ \_ أنشده بعض الحجازيين \_ ذكره أبو الحسن:

فَــــزَجَجْتُها بِـــمِزَجّةٍ زَجّ القَلُوصَ أَبِي مَزَادَهْ (١)

وذلك لا يجوز عند أكثر النحويين، لأنّ القراءة لا يجوز حملها على الشاذّ القبيح، ولأنّه إذا ضَعُفَ الفَصْل بالظرف حتّى لم يجز إلّا في ضرورة الشعر كقول الشاعر:

فَأَن لا يجوز في المفعول به أَجْدَر، ولم يكن بعد الضعف إلّا الامتناع. وقيل: إنّما حمل ابن عامر على هذه القراءة أنّه وجد ﴿شركائهم﴾ في مصاحف أهل الشام بالياء لا بالواو، وهذا يـجوز فـيه: «قَـتلُ أولادِهـم شركائهِم» على إيقاع «الشرك» للأولاد، يعني: شُرَكائهم في النِعَم وفي النَولاد.

ولوقيل \_أيضاً \_: زُين لكثيرٍ من المشركين قَتْلُ أولادهُم شُرَكاؤُهُم، على ذِكْر الفاعل بعد ماذُكِر الفعل على طريقة مالميسم فاعله جاز، قال الشاعر: لِيُبُكُ يَنزِيدٌ ضَارِعٌ لِخُصُومةٍ ومُخْتَبِطُ مَا تُطيحُ الطَوائِمُ (٢٣)

<sup>(</sup>١) ذكره سيبويه في الكتاب: ج ١ ص ٨٨ ولم نقف على قائله.

 <sup>(</sup>۲) لأبي حيّة النمري. راجع خَزانة الأدب: ج ٤ ص ٢١٩. والشاهد فيه: إضافة «الكفّ» إلى
 «البهودي» مع الفصل بالظرف.

<sup>(</sup>٣) لَهُشَل بن حرّي النهشلي من قصيدة يرثي يزيد النهشلي شــريف قــومه. راجــع خــزانــة الأدب: ج ١ ص٣٠٣وما بعده.

أي: لِينَهُكِهِ ضَارِعُ، ومثله: ﴿يسبّح له فيها بِالغُدُو والآصالِ \* رجالُ ﴿(١) وتقديره: كأنّه لنّا قال: ﴿زيّن لكثيرٍ من المشبركين فَـنْلُ أولادِهِم﴾ قال قائلُ: مَن زيّنه؟ قيل: زيّنه شركاؤُهُم.

وقال الفرّاء: تكون «شركايهم» على لغة مَن قال في عشاء: «عشاي». كما قال الشاع :

إذا الثُريّا طَلَعَت عشَايا فَيغ لراعي غَنمٍ كِسايا وأبو العبّاس يأبي هذا البيت ويقول: الرواية الصحيحة بالهمزة.

ووجه التشبيه في قوله: ﴿وكذلك زَيَّن﴾: أنّه كما جعل أولئك في الآية الأولى ما ليس لهم كذلك زَيّن هؤلاء ما ليس لهم أن يزيّنوه.

والشركاء الّذين زَيّنوا قتل الأولاد قيل فيهم خمسة أقوال:

أحدها: قال الحسن ومجاهد والسُدّي: هم الشياطين زَيَنوا لهم وَأُد البنات أحياءً خوف الفقر والعار. و[الثاني:] قال الفرّاء والزجّاج: هم قوم كانوا يخدمون الأوثان. والثالث: إنّهم العُوّاة من الناس. والرابع: قـيل: شركاؤهم في نِعَوِهم. والخامس: شركاؤهم في الإشراك.

وقوله ﴿لَيُودُوهُم﴾ فالإِرْداء: الاِهلاك، تقول: أَرْداه يُرْدِيه إِرْداءً. ورَدِيَ يَوْدَى رَدَىًّ: إِذَا هَلَكَ، وتَرَدَّى تَرَدِّياً، ومنه: قوله: ﴿وما يُغني عنه ماله إِذَا تَرَدَّى﴾ (٢) والعراد به: الحَجَر يَتَرَدِّى من رأس جبل.

واللام في قوله: ﴿لَيُرْدُوهِم﴾ قال قوم: هـي لام العـاقبة، كـما قـال: ﴿فالتَقَطَه آل فرعون ليكون لهـم عَـدُوّاً وحَـرَناُه (٣) لأنّهم لم يكـونوا معاندين فيقصدوا أن يردوهم ويلبسوا عليهم دينهم، هذا قول أبي عـليّ.

<sup>(</sup>١) النور: ٣٦ و ٣٧. (٢) الليل: ١١.

وقال غيره: يجوز أن يكون فيهم المعاند، ويكون ذلك على التغليب.

قوله تعالى:

وَقَالُواْ هَنذِهِ أَنْفَنُمُ وَحَرْثُ حِجْرُ لَايَطْمُمُهَاۤ إِلَّا مَن نَّشَآءُ بِرَغْمِهِمْ وَأَنْفَنُمُ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا وَأَنْفَنُمُ لَايَذْكُرُونَ اَسْمَاللَّهِ عَلَيْهَا الْفِيْرَآءْ عَلَيْهِ سَيَجْزِيهِم بِمَاكانُواْ يَلْتُنُونَ۞ۚ آية بلا خلاف.

أقول: أخبرالله تعالى عن هؤلاءالكفّار: أنّهم ﴿قالوا هذهأَنعاموحَرْث﴾ يعني: الأنعام والزرع الّذي جعلوهما لآلهتهم وأوثانهم، وقوله: ﴿بزَعْمهم﴾ يدلّ على أنّهم فعلوا ذلك بغير حجّة، بل بقَوْلهم العاري عن برهان.

وقيل في «الأنعام» الأوّلة قولان:

أحدهماً: قال الجُبّائي: الّتي ذكرها أوّلاً فهو ما جعلوه لأوثانهم كما جعلوا الخُبّائي: الّتي ذكرها أوّلاً فهو ما جعلوه لأوثانهم كما جعلوا الحرّث للنفقة عليها في خدّامها وما ينُوب من أمرها. وقيل للأوثان. وأمّا الأنعام الّتي ذُكِرَت ثانياً فهي السائِبّة والبَحِيرَة والحَام. وهو الفَّخل الذي يخلّونه ويقولون: حَمّى ظَهْره، وهو قول الحسن ومجاهد، وأمّا الّتي ذُكِرَت ثالثاً قبل فيه وجهان [بل] قولان: أحدهما: الّتي إذا وَلَدوها أو ذبحوها أو ركبوها لم يذكروا اسم الله عليها، وهو قول السُدّي وغيره.

والثاني: قال أبو وائل: هي الَّتي لا يحجّون عليها.

وقوله: ﴿حِجْرِ﴾ معناه: حرام، تقول: حَجَرَت على فلان كذا أي: مَنَعْته

منه بالتحريم، ومنه: قـوله: ﴿حِـجْراً مَـحْجُوراً﴾ (١) والحَـجَرُ: لامـتناعه بالصلابة، والحِجْر: العقل للامتناع به من القبيح، قال المتّلَمّس:

حَنّت إلى النخلةِ القُصْوى فقُلتُ لَها حِجْرٌ حَرامٌ ألا تلكالدَهَاريسُ (٣) وقال رُؤْية:

## وجارَهُ البيتُ لَهَا حُجْرِيُّ

وقال الآخر:

فَــبِتُّ مرتَفِقاً والعينُ سـاهِرةٌ كأنّ نَوْمي عليَّ الليل مَعْجُورُ (٣) وقيل: حِجْرٌ وحِرْجٌ مثل: جِذْبٌ وجِبْدٌ، وبه قرأ ابن عبّاس (٤). وبضمّ الحاء قراءة الحسن وقَتادَة (٥) ويقال: حِجْرٌ وحَجْرٌ وحُجْرٌ بمعنى المـنع بالتحريم، وحَجْر الإنسان وحِجْره (٦) بالكسر والفتح.

وإنّما عِيبُوا بتحريم ظهور الأنعام، والواجب تحريمها عقلاً حتى يرد سَمْعٌ بإباحته، لأنّهم حرّموا ذلك على وجه الكذب على الله، وأنّه أوجب ذلك إذا كانت على صفةٍ مخصوصةٍ. وإنّما عِيبُوا بأكلها بعد ذبحها وهمي حينئذٍ تجري مَجْرى الميتة، وذلك لا يعلم تحريمه عقلاً، لأنّهم ادّعُوا أنّه على وجه التذكية افتراءً على الله، فقصدوا به هذا القصد، ولذلك عِيبُوا بتملّكها وإن كانوا سبقوا إليها. وإنّما وجب تحريم الانتفاع باستهلال

حبحر حرام ألا تلك الدهارير

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٢٢ و٥٣.

 <sup>(</sup>٢) وهو جرير بن عبدالمسيح المعروف بالمتلمّس، أنشده أبو عبيدة في مجاز القرآن: ج ١
 ص٧٠٧. والدهاريس: الدواهي. في الحجريّة:

جنت إلى النخلة القصوى فقلت لها (٣) نسبه في اللسان: مادّة «رفق» إلى أعشى باهلة.

<sup>(</sup>٤) أي كان يقرأ ﴿ حَرْثُ حِرْجُ ﴾ رواه الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ٣٤ مسنداً.

<sup>(</sup>۵) روّاه النحّاس في إعراب القرآن: ج ٢ ص ٩٩. ﴿ لَا أَي: حِضْنُهُ.

الأنعام. لأنّ الإيلام لا يحسن إلّا مع تضمّن العِوَض الموافي عليه. وذلك مفتقر إلى السّمْع.

وقوله: ﴿افتراءً﴾ يعنى: كذباً، وفي نصبه قولان:

أحدهما: قالوا: افتراءً على الله، الثاني: لا يذكرون اسم الله افتراءً على الله، كأنّه قيل: افتروا بتَرْكِهم التسمية الّذي أضافوه إلى الله افتراءً عليه. قوله تعالى:

وَقَالُواْ مَافِي بُطُونِ هَنْذِهِ ٱلْأَنْصَامُ خَالِصَةٌ لِّذُكُورِنَا وَمُحَرَّمُ عَلَىٰٓ أَزْوَاجِنَا وَإِنْ

يَكُن مَّيْتَةً قَهُمْ فِيهِ شُرَكَاءٌ سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمُ عَلِيمُ ﴿ آية بلا خلاف. أقول: قرأ ابن كثير: ﴿ وإن يكن ﴾ بالياء ﴿ مَيْتَةٌ ﴾ رفع، وقرأ ابن عامر إلا الداحُوني عن هشام وأبوجعفر: بالتاء ﴿ مَيْتَةٌ ﴾ رفع، وقرأ أبوبكر عن عاصم إلا الكسائي: ﴿ يكن ﴾ بالياء ﴿ مَيْتَةٌ ﴾ نصب، الباقون: بالتاء ﴿ مَيْتَةٌ ﴾ نصب، لباقون: بالتاء ﴿ مَيْتَةٌ ﴾ نصب بطون الأنعام ميتةً. ووجه قراءة ابن عامر: أن يضيف الفعل إلى «الميتة» بفون الأنعام مؤنّث، لأنها من الأنعام، ويجوز أن يكون أراد أن تكون بطون الأنعام مؤنّث، لأنها من الأنعام، ويجوز أن يكون أراد أن تكون الأجمّة ميتة. ووجه قراءة ابن كثير: أن يضيف الفعل إلى «الميتة» لكن لمّا لم يكن تأنيث «الميتة» تأنيث ذَوَات الفروج، وتقدّم الفعل، جاز أن يُذكّر، كما قال: ﴿ فمن جاء، موعظة ﴾ (١) ﴿ وأخَذَ الدّين ظَلَموا الصَيْحة ﴾ (٢)

أخبر الله تعالى في هذه الآية عن هؤلاء الكفّار الَّذين ذَكَرَهم أنَّهم

وتكون «كان» تامّة، ومعناه: وإن وَقَع ميتةٌ.

﴿قالوا ما في بطون هذه الأنعام﴾ الّتي تقدّم ذِكْرها أحياءً فهو خالصٌ لذِكُورهم ﴿ومحرَّم على﴾ أزواجهم الإناث وبناتهم، وقال بعضهم (۱): إنّه يختصّ بالزوجات، والأولى: عموم النساء تفضيلاً للذُكُور على الإناث، وقيل: إنّ الذُكُور كانوا القُوّام بخدمة الأوثان.

والمراد به «ما في بطون الأنعام» قيل فيه ثلاثة أقوال:

أحدها: قال قَتادَة: المراد به الألبان. و [الثاني:] قال مجاهد والسُدّي: إنّه الأجنّة. الثالث: إنّ المراد به الجميع، وهو أعمّ.

وقوله: ﴿خالِصَةً لذكورنا﴾ معناه: لا يشركهم فيها أحد من الإناث، وليس المراد به تصفية (٢) شيءٍ عن شيء كالذهب الخالص والفضّة الخالصة، ومن ذلك إخلاص التوحيد وإخلاص العمل لله.

والهاء في قوله: ﴿خالصة﴾ قيل فيها ثلاثة أقوال:

أحدها: إنّها للمبالغة في الصفة كالعلّامة والراوية. الثاني: على تَأْنيث المصدر كالعاقبة والعافية، ومنه: قوله: ﴿بِخَالِصةٍ ذِكْرى الدارِ﴾ ٣٦. الثالث: لتأنيث ما في بطونها من الأنعام.

ويقال: فلان خالِصَة فلان و[من] خُلَصَائِه. وحَكَى الزجّاج والفـرّاء: أنّه قرئ<sup>(١)</sup>: ﴿خالِصُهُ لذكورنا﴾ والمعنى: ما خَلُصَ منها.

وقيل: أصل «الذُكُور» من الذِكْر، سُمّي الذَكَرُ بذلك، لأنّه أنْبَه وأذْكَر من الأنشى.

وقوله: ﴿وَإِن يَكُن مَيْتَةً﴾ معناه: إن كان جنين الأنعام مَيْتةً فالذُّكُـور والإناث فيه سواء، فقال الله تعالى: ﴿سيَجْزيهم وَصْفَهم﴾ يعني: سيجزيهم

<sup>(</sup>١) منهم مجاهد، راجع تفسير الطبري: ج ٨ ص ٣٧. (٣) ص: ٤٦. ( لهي نفساذُه: ص ٤٢ إلى ابن عبّاس.

جزاء وَصْفِهِم، وحذف المضاف وأقام المضاف إليه مقامه.

وقوله: ﴿إِنَّه حكيم عليم﴾ معناه: إنّه تعالى حكيم فيما يفعل بهم من العقاب آجلاً وفي إمهالهم عاجلًا، عليم بما يفعلون لا يخفي عليه شيء منهما.

وقولة: ﴿خَالَصةُ ﴾ رفع بأنّه خبر الابتداء والمبتدأ قوله: ﴿مَا فَي بِطُونَ ﴾ ولا يجوز عند البصريّين النصب، لأنّ العامل فيه لا يتصرّف، فلايتقدّم عليه، وأجازه الفرّاء (١) مع قوله: إنّهم لا يكادون يتكلّمون به، لا يقولون: زيد قائماً فيها، ولكنّه قياس.

وقد عابَ الله على الكفّار في هذه الآية أربعة أوجه:

أوّلها: ذَبْحهم الأنعام بغير إذْن الله. وثانيها: أكْلهم على ادّعاء التـذكية افتراءً على الله. وثالثها: تحليلهم للذُكُور وتحريمهم على الإناث تفرقةً بين ما لا يفترق إلّا بحُكْمٍ من الله. ورابعها: تسويتهم بينهم في الميْتَةِ من غير رجوعٍ إلى سَمْع موثُوق.

قُوله تعالى:

قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ قَتَلُوٓاْ أَوْلَــُدُهُمْ سَفَهَا بِغَيْرِ عِلْمٍ وَحَرَّمُواْ مَارَزَقَهُمُ ٱللَّهُ ٱفْيَرَآءَ عَلَى ٱللَّهِ قَدْ ضَلُّواْ وَمَاكَانُواْ مُهْتَدِينَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ ابنكثير وابن عامر ﴿قَتَّلُوا﴾ بتشديد التاء، الباقون بالتخفيف. مَن شدّد حمله على التكرير (٢) كقوله: ﴿جنّاتِ عدنٍ مفتَّحةٌ﴾ (٢) ومَن خفّف فلاَنّه يدلّ على القلّة والكَثْرة.

أخبر الله تعالى: أنّ هؤلاء الكفّار الّذين قتلوا أولادهم الإناث خــوفاً من الفقر وهرباً من العار قد خسروا. ومعناه: هلكت نفوسهم باستحقاقهم على ذلك عذاب الأبد. والخُشران: هلاك رأس المال.

وقوله: ﴿ سَفَهاً بغير علم ﴾ نصب على أنّه مفعول له، ويجوز أن يكون نصباً على المصدر، وتقديره: سفهُوا بما فعلوه سَفَهاً خوفاً من الفقر وهرباً من العار. والسفّهُ: خِفّة الحِلْم بالعجلة إلى ما لا ينبغي أن يعجل إليه، وأصله: الخِفّة، وضدّ السّفِيه: الحليم. والفرق بين «السّفَه» و «النّرَق»: أنّ السفّة عجلة يدعو إليها الهوى، والنزرق عجلة من جهة حدّة الطبع والغيظ.

وقوله: ﴿وحرَّمُوا مَا رَزَقَهُمُ اللهُ ﴾ يعني: مَا حَرَّمُوهُ عَلَى نَفُوسُهُمُ مِن الحَرُّثُ بَرْعُمُهُمُ أَنَّهُ حِجْر. وقال الحسن: إنّه راجع إلى الأنعام. وقال الرُّمَاني: لا يجوز ذلك، لأنّها محرَّمة عليهم بحجّة العقل حتّى يأتي بسَمْع.

والقَتْل نقض البنية الَّتي تحتاج الحياة إليها، والموت ـ عند من أثـبته معنىً ـ : ضدّ الحياة.

وقوله: ﴿افتراءً على الله﴾ يعني: كذباً. ونصبه على المصدر. والعــامل فيه قوله ﴿وحرَّموا﴾ لأنّ ذلك قولُ منهم أضافوه إلى الله.

ثمّ أخبر تعالى أنّهم ﴿قد ضلّوا﴾ بما فعلوه وجاروا عن طريق الحقّ. وأنّهم لم يكونوا ﴿مهتدين﴾ إلى طريق الرشاد والحقّ.

قوله تعالى:

وَهُوَ الَّذِى أَنشَأَ جَنَّتٍ مَّعْرُوشَتٍ وَغَيْرَ مَعْرُوشَتٍ وَالنَّحْلَ وَالزَّرْعَ مُخْتَلِفًا أَكُلُهُ وَالزَّيْثُونَ وَالوُّمَّانَ مُتَشَنِّهِا وَغَيْرَ مُتَشَنِّهٍ كُلُواْ مِن ثَمَرِهِ. إِذَاۤ أَثْمَرَ وَءَاتُواْ حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ. وَلاَتُسْوِفُواْ إِنَّهُ لاَيُحِبُّ اَ لَمُسْرِفِينَ (إِنَّيُ آيَة بلا خلاف.

أقول: قرأ أهل البصرة وابن عامر وعاصم ﴿خَصاده﴾ بـفتح الحـاء. الباقون بكسرها، هما لغتان كسر الحاء وفتحها.

وقال سيبويه: جاءوا بالمصادر حين أرادوا انتهاء الزمان على مثال:

«فِعَال» نحو: الصِرَام والجِزَاز والجِدَاد والقِطَاع [القطاف] والحِصاد. وربّما دخلت اللغتان في بعض هذا فكان فيه «فِعال» و «فَعال»(١٠).

لمّا أخبر الله تعالى عن هؤلاء الكفّار، وعن عظيم ما ابتدعوه وافتروا به على الله، وشرّعوا من الدين ما لم يأذن به الله فيه، [عقّب ذلك البيان بأنّه الخالق لجميع الأشياء، فلا يجوز إضافة شيء منها إلى الأوثان ولا تحريمه إلّا بإذنه، ظ] (٢) فقال: ﴿ وهو الّذي أنشأ جنّات معروشات ﴾ والإنشاء: هو إحداث الأفعال ابتداءً لا على مثالٍ سَبَق، وهو كالإبتداع، والاختراع: هو إحداث الأفعال في الغير من غير سبب، والخلق: هو التقدير والترتيب. والجنّات: جمع جَنّة، وهي البساتين الّتي يجنّها الشجر من النخل وغيره، والروضة: هي الخَضِرَة بالنبات والزهوة المسرقة باختلاف الألوان الحسنة.

وقوله: ﴿معروشات﴾ قيل في معناه قولان:

أحدهما: ما قال ابن عبّاس والسُدّي: هو ما عَرَشَ الناس من الكُرُوم ونحوها، وهو رفع بعض أغصانها على بـعض ﴿وغـير مـعروشات﴾ مـا يكون من قِبَل نفسه في البراري والجبال.

الثاني: قال أبوعليّ: يعرِشُه أي: يرفعله حظائركالحائط، وأصله: الرفع، ومنه: قوله تعالى: ﴿خاوية على عُرُوشها﴾ (٣) يعني: على أعاليها، وما ارتفع منها لم يندكّ فيستوى بالأرض، ومنه: «العَرْش» للسرير لارتفاعه.

و ﴿معروشات﴾ في موضع النصب، لأنّها صفة ا ﴿جنّاتٍ﴾ ﴿والنخل والزرعَ﴾ معناه: وأنشأ النخل والزرع ﴿مختلفاً أُكُلهُ يعني: طعمه، ونصب

<sup>(</sup>١) الكتاب: ج ٤ ص ١٢. (٢) ما بين المعقوفتين ورد في حاشية الحجريّة.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٥٩، الكهف: ٤٢، الحجّ: ٤٥.

﴿مختلفاً﴾ على الحال، وإنّما نصبه على الحال وهو يؤكّل بعد ذلك بزَمانٍ. لأمرَيْن:

أحدهما: أنّ معناه: مقدّراً اختلاف أكله، كقولهم: مَرَرْتُ برجلٍ معه صَقْرُ صائداً به غداً، أي: مقدّراً الصيد به غداً.

الثاني: أن يكون معنى ﴿ أُكُله ﴾: ثمره الّذي يصلح أن يُؤْكَل منه.

﴿والزيتون والرّمان﴾ أي: وأنشأ الزيتون والرمّان، وإنّما قَرَن الزيتون إلى الرمّان لأنّه لمّا ذَكَر الكَرْم والنخل والزرع اقتضى ذِكْر ما خرج عن ذلك، فَقُرِنَا لفضلهما بعد ما ذَكَر، وقيل: لأنّهما يشتبهان باكتناف الأوراق في أغصانها ﴿متشابهاً وغير متشابه﴾ معناه: متماثلاً وغير متماثل، وقيل: ﴿متشابهاً﴾ في النظر ﴿وغير متشابه﴾ في الطعم، بل الطعم مختلف.

وقوله: ﴿ كُلُوا مِن ثَمَر هَإِذَا أَشْر ﴾ المرادبه: الإباحة لاالأمر، وقال الجُبّائي وجماعة: إنّ ذلك يدلّ على جواز الأكل من ثمره وإن كان فيه حقّ للفقراء. وقوله: ﴿ وآتوا حقّه يوم حصاده ﴾ أمر إيجاب بإيتاء الحقّ يوم الحصاد على طريق الجملة، و «الحقّ» الذي يجب إخراجه يوم الحَصَاد فيه قو لان:

أحدهما: قال ابن عبّاس ومحمّد بن الحنفيّة وزيد بن أسلم والحسن وسعيد بن المسيّب وطاووس وجابر بن عبدالله ويزيد وقّتادّة والضحّاك: إنّه الزكاة العُشْر أو نصف العُشْر.

الثاني: رُوي عن جعفر عـن أبـيه (١١) وعـطاء ومـجاهد وابـن عــامر وسعيدبن جُبَيْر والربيع بن أنّس: أنّه ما يُنثّر ممّا يُعطّى المساكين.

<sup>(</sup>١) في الطبري: «محمّد بن جعفر عن أبيه».

وروى أصحابنا: أنَّه الضِغْثُ بعد الضِغْثِ والحُفْنَةُ بعد الحُفْنَة (١٠).

وقال إبراهيم والسُدّي (٢)؛ الآية منسوخة بفَرْض العُشْر ونصف العُشْر، قالوا: لأنّ الزكاة لا تخرج يوم الحصاد، وقــالوا: لأنّ هــذه الآيــة مكّــية، وفَرْض الزكاة نزل بالمدينة. ولِمَا رُوى بأنّ الزكاة نسخ كلّ صدقة.

قال الرُمّاني: وهذا غلط، لأنّ ﴿يوم حَصَادِه﴾ ظرف لـ ﴿حقّه﴾ وليس بظرف «الإيتاء» المأمور به.

وقوله: ﴿ولا تسرفوا﴾ قيل في المخاطبين به ثلاثة أقوال:

أحدها: قال أبو العالية وابن جُرَيْج: إنّه يتوجّه إلى أرباب الأموال، لأنّهم كانوا يعطون شيئاً سوى الزكاة يسرفون فيه، فَرُوي (٣) عن ثابت بن شَمّاس أنّه كان له خمسمائة رأسٍ نخلاً فَصَرَمَها، وتصدّق بها، ولم يترك لأهله منها شيئاً، فـنَهَى الله عـن ذلك، وبـيّن أنّـه مُسْـرِفٌ، ولذلك قـال النبي الله يَحْلَا فَصَرَ عُلَى الله عَـن ذلك، وبـيّن أنّـه مُسْـرِفٌ، ولذلك قـال النبي الله عَلَى الله عَـن ذلك، وبـيّن أنّـه مُسْـرِفٌ، ولذلك قـال

الثاني: قال ابن زيد: إنّه خطابٌ للسلطان. الثالث: إنّه خطاب للجميع، وهو أعمّ فائدة.

وقيل (٥)؛ إنّ السَرَف يكون في التقصير كما يكون في الزيادة. قال الشاعر:

<sup>(</sup>١) رواه الكليني في الكافي: ح ٣ ص ٥٦٤ باب الحصاد والجداد، والعيّاشي في تفسيره: ج ١ ص ٣٧٧ ـ ٣٥٠ ح ٩٧ ـ ١١٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عنهما الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ٤٣.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ٤٥ مسنداً عن ابن جُرَيْج.

<sup>( £)</sup> أخرجه البخاري في الصحيح: ج ٢ ص ١٣٩ كتاب الزكاة، ومسلم في الصحيح أيضاً؛ ج ٢ ص ٧٧ / ح ١٠٣٤ ( ١٠٣٦ بأسانيد مختلفة.

<sup>(</sup>٥) قاله النَصْر بن شُميل كما في تفسير القرطبي: ج ٧ ص ١١١ وإليه ذهب الطبري.

أَعْطُوا هُنَيْدَة يَخْدُوها ثَمانيةٌ ما في عَطائِهِم مَنُّ ولا سَرَفُ<sup>(۱)</sup> معناه: ولا تقصير، وقيل: ولا إفراط، لأنّه لا يستكثر كثيرهم. والإسراف: هو مجاوزة حدّ الحقّ، وهو إفراط وغلوّ، وضدّه: تقصير وإقتار، و «مسرف» صفة ذمِّ في العادة.

وينبغي أن يُؤدّى الحقّ الذي في الغلّات إلى إمام المسلمين ليصرفه إلى أهل الصدقات، ولهم أن يخرجوه إلى المساكين إذا لم يأخذهم الإمام بذلك. فأمّا مقدار ما يجب من الزكاة والنصاب اللّذي يتعلّق بـه وصفة الأرض الزكوية فقد بيّنّاه في كتب الفقه مستوفى، لا نطول بذِكْره الكتاب. قوله تعالى:

وَمِنَ ٱلْأَنْعَـٰمِ حَمُولَةً وَفَرْشًا كُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ وَلَاتَثَبِعُواْ خُطُوَاتِ ٱلشَّيْطَـٰنِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوً تُبِينَ (إِنَّ) آية بلا خلاف.

أقول: العامل في قوله: ﴿حَمُولةً وفَرْشاً﴾ قوله: ﴿أَنشأَ﴾ المتقدّم، كأنّه قال: وأنشأً لكم من الأنعام حَمُولةً وفَرْشاً.

وقيل في معنى: ﴿حَمُولةً وفَرْشاً﴾ ثلاثة أقوال:

أحدها: ما رُوي عن ابن مسعود وابن عبّاس في إحـدى الروايـتَيْن والحسن في رواية ومجاهد: أنّ الحمولة: كبار الإبل، والفَرْش: الصغار.

الثاني: ما رُوي عن الحسن في رواية وقَتادَة والربيع والسُدّي والضحّاك وابن زيد: أنّ الحمولة: ما حمل من الإبل والبقر، والفَرْش: الغنم. الثالث: ما رُوي عن ابن عبّاس في رواية أنّ الحمولة: كلّ ما حمل من الإبل والبقر والخيل والبغال والحمير، والفَرْش: الغنم. كأنّه ذهب إلى أنّه

 <sup>(</sup>١) لجرير من قصيدة يمدح يزيد بن عبد الملك. راجع ديوان جرير: ص ٢٩٣. والهُنَيدة: اسم
 لكلّ مائة ناقة.

يدخل في الأنعام الحافر على الاتّباع.

و«الحَمُولة»: لا واحد لها من لفظها. كالركُوبة والجُرُورة [الجـزولة]. و«الحُمُولة» بضمّ الحاء: هي الأحمال، وهي الحُمُول.

وإنَّما قيل للصغار: فَرْشٌ، لأمرَيْن:

أحدهما: لاستواء أسنانها في الصغر والانحطاط، كاستواء ما يُفْتَرشَ. الثانى: من الفُرْش وهى الأرض المستوية الّتي يتوطّأها الناس.

وقال الجُبّائي في التفسير وأبو بكـر الرازي فـي أحكــام القـرآن: إنّ الفَرْش ما يُفتَرش من البُسُطِ والزَرَابِي. وهذا غلط قبيح جدّاً في اللغة.

وقوله: ﴿خُطُوات﴾ يجوز فيه ثلاثة أوجه: بضمّ الخاء والطاء. وضمّ الخاء وسكون الطاء. وضمّ الخاء وفتح الطاء. وفي معناه قولان:

أحدهما: ما يتخطّى بكم الشيطان إليه من تحليل إلى تحريم، أو تحريم أو تحريم أو تحريم إلى تحريم، أو تحريم إلى تحليل الثاني: طرق الشيطان، فإنّه لا يسعى إلّا في عصيان. وقوله: ﴿إِنّه ﴾ الهاء كناية عن الشيطان ﴿لكم عدوّ مُبين ﴾ فيه إخبار من الله أنّ الشيطان عدوٌ للبشر ﴿مُبين ﴾ أي: ظاهر، وقيل في معنى ﴿مُبين ﴾ قولان:

انالشيطان عدو للبشر ﴿ مبين﴾ اي: طاهر. وفيل في معنى ﴿ مبين﴾ فولا ن: أحدهما: إنّه أبان عداوته لكم بما كان منه إلى أبيكم آدم حين أخرجه من الجنّة.

الثـاني: بـيّن العـداوة، أي: لإظـهاره ذلك فـي حـزبه وأوليـائه مـن الشياطين. هذا قول الحسن.

قوله تعالى:

ثَمَـٰنِيَةَ أَزْوَّجٍ مِّنَ ٱلضَّأْنِ ٱثَنَيْنِ وَمِنَ ٱلْمَغْزِ ٱثَنَيْنِ قُلْ ءَٱلذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ ٱلاُنْتَيَيْنِ ٱلْمَااشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلاَّنتَئِينِ نَتِــُّونِي بِعِلْمٍ إِنْ كُنتُمْ صَـٰدِقِينَ ﴿۞ آية ىلا خلاف. أقول: قرأ ابن كثير إلّا ابن فليح وابن عامر إلّا الداجوني عن هشام وأهل البصرة ﴿المَعَزِ﴾ بفتح العين، الباقون بسكونها.

قال أبو علي: مَن قرأ بالفتح أراد الجمع بدلالة قوله: ﴿من الضَأْن اثنين﴾ ولو كان واحداً لم يسغ فيه هذا، ونصب ﴿اثنين﴾ على تقدير: وأنشأ ثمانية أزواج: أنشأ من الضَأْن اثنين ومن المتعز اثنين، ونظير «مَعَز» جمع «ماعِز»: خَادِم وخَدَم، وطالِب وطلَب، وحَارِس وحَرَس، وقال أبو الحسن (۱۱): هو جمع على غير واحد، وكذلك «المِعْزَى» وحكى أبو زيد: «الأمْعُوز» وأنشذ:

# كالتَيْسِ في أَمْعُوزِهِ المُربلِ(٢)

وقالوا: «المَعِيز» كالكليب. ومن سكن العين فهو أيضاً جمع «ماعِز» كصاحِب وَصحْب، وتاجِر وتَجْر، وراكِب ورَكْب. وأبو الحسن يرى هذا الجَمْع مستمرًا، ومن يردّه في التصغير إلى الواحد، فيقول في تحقير «رَكْب»: رُويْكَبون، وفي «تَجْر»: تُويْجَرون، وسيبويه يراه اسماً من أسماء الجمع، وأنشد أبو عثمان حجّةً لقول سيبويه:

بَـــنَيْتُهُ بِـــ مُصْبَةٍ مــن مــاليا أخشى رُكَيْباً أو رُجَيْلاً عاديا (٣) بالعين والغين عن غير أبي عليّ، فتحقيره له على لفظه، من غير أن يردّه إلى الواحد الذي هو فاعل، ويُلْحقَ الواو والنون أو الياء والنون. يدلّ على أنّه اسم للجمع، وأنشد أبو زيد:

<sup>(</sup>١) وهو أبو الحسن الأخفشِ في معاني القرآن: ج ٢ ص ٥٠٨.

<sup>(</sup>٢) وصدره: أخلصتُه صُنْمًا فَآضَ مُحَمَّلِجاً. لربيعة من مقروم الضبيّ. راجع النوادر في اللـغة: صِ ٧٧ وفيه: المتربّل.

<sup>(</sup>٣) لأُحَجُّة بن الجلاح الراجز. ذكره في خزانة الأدب: ج ٢ ص ٢٣ وج ٦ ص ٢٥٤.

وأين رُكَيب واضِعُون رحالهم إلى أهل [نارٍ من أناسٍ بأسود] (١) وقال أبو عثمان: البقرة عند العرب نعجة، والظبية عندهم ماعزة. الدليل على ذلك قول ذي الرُئة:

إِذَا مَا رَآهَا رَاكِبُ الصَيْفِ لَم يَزَلُ يرى نَعْجَةً في مَـرْتَعٍ أَو يُـثِرُها مُــولَعَةً خَــنْساءَ ليستْ بِـنَعْجَةٍ يُدَمَّنُ أَجوافَ المـياوِ وَقِـيرُها (٢)

قوله: «لم يزل يرى نعجةً» ير يد: بقرة، ألا ترى أنّه قال: مولّعةً خَنساء، والتخنّس والتوليع إنّما يكونان في البقر دون الظباء، وقوله: «ليست بنَعْجَةٍ» معناه: أنّها ليست بنَعْجةٍ أهلية، لأنّه لا يخلو من أن يريد: أنّها ليست بنَعْجةٍ، ولا يجوز أن يريد: أنّها ليست بنَعْجةٍ، لانّك إن حملته على هذا فقد نفيت ما أوجبه من قوله: لم يزل يرى نَعْجَةً، وإذا لم يجز ذلك علمت أنّه أراد: ليست بنَعْجَةٍ أهليّة، والدليل على أنّ الظبية ماعِزة قول أبى ذُوَيْب:

وعاديّةٍ تُلقي الشيابَ كأنّها تُيُوسُ ظِباءٍ مَخْصُها والْبِتارُها(٣) فقوله: «تُيوُس ظِباءٍ» كقوله: تُيُوس مَعْزٍ، ولو كانت عندهم ضائنة لقال: كأنّها كِباشِ ظِباء، والوقير: الشاة يكون فيها كلب وحمار في قـول الأصمعي.

قوله: ﴿ ثمانيةَ أَزواج ﴾ منصوب، لأنّه بدل من ﴿ حمولةً وفرشاً ﴾ للدخوله في الإنشاء، وتقديره: وأنشأ حمولةً وفرشاً ثمانية أزواج ﴿ من الضأن اثنين، ولو رُفِعَ على

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريّة.

<sup>(</sup>٢) من قصيدة له يصف أنعاماً. راجع ديوان ذي الرُمّة: ص ٨٧.

<sup>(</sup>٣) أنشده في اللسان: مادّة «تيس».

تقدير: منها ماعِرُ اثنان. كما تقول: رأيت القوم منهم قــائمٌ وقــاعدٌ. كــان جـائزاً. وإنّما أجمل ما فصّله في الاثنين للتقدير على شيء منه، لأنّه أشدّ فى التوبيخ من أن يكون دفعةً واحدة.

وقوله: ﴿ثمانيةَ أَزُواجِ﴾ يريد: ثمانية أفراد، لأنّ كلّ واحد من ذلك يسمّى زوجاً، والأنثى زوج، وإنّما سُمّي بذلك لأنّه لا يكون زوج إلّا ومعه آخر له مثل اسمه، فلمّا دلّ على الاثنين من أقرب الوجـوه وقع عـلى طريقه، ومنه قول لَبيد:

مِن كلّ مَحفُوفٍ يُظِلُّ عِصِيّهُ ﴿ زَوْجٌ عليه كِلَّةٌ وَقِـرَامُـها(١١)

مِن تل معطوب يعِس عِمسِه الواحد والاثنين، وقوله: ﴿من الضأن النين﴾ يعني: ذكر وأنني، فالضأن: الغنم ذوات الأصواف والأوبار، والمَغز: الغنم ذوات الأشعار والأذناب القِصار، وواحد الضَأن: ضائِن، كقولهم: تاجر وتَجْر في قول الزِجّاج، والأنثى: ضائِنَة، وقال غيره (٢٠): هـ و جَـمْعُ الاواحد له، ويُجْمَع: «ضَيِين» كقولهم: عَبْد وعَبيد، ويُقال فيه: «ضَيِين» كما يقولون في «شَعْر»: شَعير، وكذلك «ماعِز» و «مَعْز» إلّا أنّه يجوز فتحه لدخول حرف الحلق فيه، ويُجْمَع: «مَواعِز».

ورُوي عن أبي عبدالله للللهِ أنّ المراد بقوله: ﴿من الضّأن اثنين﴾ أهليٌّ ووحشيٌّ وكذلك المَعْز والبَقَر ﴿ومن الإبل اثنين﴾ العِرَاب والبَخَاتي.

وإنّما خصّ هذه الشمانية أزواج. لأنّها جـميع الأنـعام الّـتي كـانوا يحرّمون منها ما يحرّمونه ممّا تقدّم ذِكْره.

فإن قيل: إذا كان ما حرّموه معلوماً فَلِمَ عدل بهم في السؤال إلىغيره؟

<sup>(</sup>١) من معلَّقته المشهورة. راجع ديوان لَبيد: ص ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) وهو الأخفش في معاني القرآن: ج ٢ ص ٥٠٧ ـ ٥٠٨.

قيل: على وجه المعارضة لهم على طريقة الحجاج، أي: إنّكم بمنزلة مَن قال هذا، ولذلك وقع السؤال: على كذا أم كذا؟ وإن لم يتقدّم دعوى أنّ أحدهما كذا، لأنّهم في حُكْم هذا المدّعى.

وقوله: ﴿ عَاللَّذَكُرَيْن حرَّم أَم ﴾ منصوب ب ﴿ حرَّم ﴾ والمعنى في قـوله: ﴿ عاللَّهُ كَرَيْن حرَّم أَم الأُنتيين ﴾: أجاءكم التحريم فيما حرّمتم من السائبة والبحيرة والوصيلة والحام من الذكرين أم من الأنثيين، فالألف ألف استفهام والمراد به: التوبيخ، فلو قالوا: «من قِبَل الذَكَر » حرّم عليهم كـلّ ذَكَر، ولو قالوا: «مِن قِبَل الأُنثى» حرّمت عليهم كلّ أنثى، ثمّ قال: ﴿ أَمّا استملت عليه أَرحام الأُنتيين ﴾ فلو قالوا ذلك حرّم عليهم الذكر والأنثى، لأنّ الرحم يشتمل عليهما، قال الحسن؛ معناه: ما حملت الرحم.

وقوله: ﴿نَبُّؤني بعِلْمِ إن كنتم صادقين﴾ في ذلك.

وقوله: ﴿ ءَالذَّ كُرين﴾ً دخلتُ ألف الاستفهام عـلى ألف الوصـل لنـلّا يلتبس بالخبر، ولو اُسقطت جاز. لأنّ «أم» تدخل على الاستفهام، وعلى هذا أجاز سيبويه قول الشاعر أن يكون استفهاماً:

فو الله ما أدري وإن كنتُ دارياً

شُعَيْبُ بن سَهْمِ أم شُعَيْبُ بن مِنْقَر (١)

أجاز تقديره: أشُعَيْب. و «ما» في قوله: ﴿أَمَا أَشَتَمَلَتُ﴾ في موضع نصب عطفاً على ﴿الأَنثيين﴾ وإنّما قال: ﴿الأَنثيينِ﴾ مثنّى، لأنّه أراد من الضّأن والمَغْز.

<sup>(</sup>۱) الكتاب: ج ٣ ص ١٧٤ \_ ٧٥٠ ونسبه إلى الأسود بـن يَـعَفُرُ التسيمي، وفسيه: «شُـعَيْث» «ولعمرى» بدل «فوالله».

### قوله تعالى:

وَمِنَ آلْإِبِلِ ٱلْنَتِينِ وَمِنَ ٱلْبَقِرِ ٱلْنَتِي قُلْ ءَ الذَّكَرَ بْنِ حَرَّمَ أَمِ ٱلْأَتْكِينِ أَمَّا اَشْتَمَلَتْ عَلَى عَلَيهِ أَرْحَامُ ٱلْأُنتِينِ أَمْ كُمْتُمْ شُهَدَآءَإِذْ وَصَّنكُمُ ٱللَّهُ بِهَنذَا فَمَنْ أَطْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا لِيُصِلُ ٱلنَّين فِي عَلَي إِلَّهُ كَذِبًا لِيُصِلُ النَّسِ عِلْمِ عِلْمِإِنَّ اللَّهُ لاَ يَهْدِى ٱلْقُومَ الطَّنبِين (إِنَّ آلَيَة لا كَنه ومن البَقر اثنين وهن للتحام الشمانية أثواج التي أجملها في الآية الأولى. وقد بيتنا معنى قوله: ﴿ واللَّ مَرْين حرَّم الأستمال الشمول، وأما الأستمال الشمول، تقول: شملَهم الأمر يَشْمُلُهم شُمُولاً فهو شامل، ومنه: الشمال الشمول، الشيء وباطنه بقوتها ولطفها، والشمول: الخمر لاشتمالها على العقل، وقيل: لأنّ لها عَصْفَةً كَعَصْفَةِ الشَمال.

وقوله: ﴿أَم كنتم شهداء إذ وصّاكم الله بهذا ﴾ قام معادلة لقوله: ﴿ عَالَمُ كنتم شهداء إذ وصّاكم الله بهذا ﴾ لأنّ طرق العلم: إمّا الدليل الذي يشترك العقل في إدراك الحق بها أو المشاهدة التي يختص بها بعضهم دون بعض، فإذا لم يكن واحد من الأمرين سقط المذهب. والمعنى: أعَلِمْتُم ذلك بالسّمْع والكتب المنزّلة فأنتم لا تقرّون بذلك أم شافهكم الله به فعلمتموه ؟ فإذا لم يكن واحد منهما علم بطلان ما تذهبون إليه.

والوصيّة مقدّمة مؤكّدة فيما يـفعل أو يــترك. يــقال: وصّــاه يُــوَصَيه تَوْصيةً. وأوْصاه يُوصِيه إيْصاءً. والوصيّ الموصى إليه.

وقوله: ﴿فَمَن أَظْلَم مَمِّن افْتَرى على الله ﴾ يعني: من أَظْلَم لنفسه ممِّن يكذب عليه فيضيف إليه تحريم ما لم يحرِّمه وتحليل ما لم يحلِّله ﴿ليُضِلُّ الناس بغير علمٍ ﴾ أي: عَمِل عَمَل القاصد إلى إضلالهم من أجل دعائه إلى ما لا يثق بصحته ممّا لا يؤمن أن يكون فيه هلاكهم وإن لم يقصد إضلالهم، فلذلك قال: ﴿ليضلّ الناس بغير علمٍ ﴾ ثمّ أخبر ﴿إِنَّ الله لا يمهدي ﴾ إلى الثواب ﴿القومالظالمين ﴾ لأنّهم مستحقّون للعقابالدائم بكفرهم وضلالهم. قوله تعالى:

قُل لَآآجِدُ فِى مَآ أُوحِىَ إِلَىَّ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّاۤ أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَّشْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسُ أَوْ فِشقًا أُهِلَّ لِغَيْرِاللَّهِ بِهِ. فَمَنِ اَضْطُرُّ غَيْرَ بَاغ وَلَاعَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمُ(ثَمِّ) آية بلا خلاف.

ً أقول: قرأ ابن كثير وحمزة ﴿ تكون﴾ بالتاء ﴿ميتةً﴾ بالنصب، وقرأ ابن عامر بالتاء والرفع، الباقون بالياء والنصب.

مَن قرأ بالياء ونصب «الميتة» جعل في ﴿يكون﴾ ضميراً ونصب «الميتة» بأنّه خبر «كان» وتقديره: إلّا أن يكون ذلك أو الموجود ميتةً. ومن قرأ بالتاء ورفع «الميتة» رفعها ب ﴿تكون﴾ و «تكون» من «كان» التامّة دون الناقصة الّتي تدخل على المبتدأ والخبر، وهذه القراءة ضعيفة، لأنّ ما بعده ﴿أو دماً مسفوحاً أو لحم خنزير﴾ بالعطف عليه. فلو كان مرفوعاً لضعف ذلك. ومن قرأ بالتاء ونصب «الميتة» جعل في ﴿تكون﴾ ضمير «العين» أو «النفس» وتقديره: إلّا أن تكون النفس ميتة، ونصب «الميتة» بأنّه خبر «كان».

أمر الله تعالى نبيّه ﷺ أن يقول لهؤلاء الكفّار: إنّه لا يجد فـي مـا أوحي إليه شيئاً محرّماً إلّا هذه الأشياء الثلاثة، وقيل: إنّه خـصّ الشلاثة أشياء بذكر التحريم مع أنّ غيرها محرّم نحو مـا ذكـره فـى المـائدة (١)

<sup>(</sup>١) الآية: ٣.

كالمنخنقة والموقوذة والمترديّة والنطيحة، لأنّ جميع ذلك يقع عليه اسم «الميتة» وفي حُكْمها، فبيّن هناك على التفصيل، وهاهنا على الجملة. وأجُود من ذلك أن يُقال: إنّ الله تعالى خصّ هذه الثلاثة أشياء تعظيماً لتحريمها، وبيّن ما عداها في موضع آخر.

وقيل: إنّه خصّ هذه الأشياء بنصّ القـرآن. ومـا عـداه بــوَحْيٍ غــير القرآن. وقيل: إنّ ما عداه حُرّم فيما بعد بالمدينة والسورة مكّية.

والميتة: عبارة عمّا كان فيه حياة فُقِدَت من غير تذكية شرعيّة. والدم المسفوح: هوالمصبوب، يقال: سَفَحْتُالدمعَ وغيره أَسْفَحُهُ سَفْحاً إِذَا صَبَبْته، ومنه: السِفَاح: الزنا، لِصَبّ الماء صَبّاً ما، والسَفْح والصَبّ والإراقة بمعنيً.

وإنّما خصّ المسفوح بالذِكر، لأنّ ما يختلط بالدم منه ممّا لا يمكن تخليصه منه معفقٌ مباح، وهو قول أبي مِجلزُ وعِكْرِمَة وقَتادَة.

وقوله: ﴿أو لحم خنزير﴾ فإنّه وإن خصّ لحم الخنزير بـالذِكْر، فـإنّ جميع ما يكون منه من الجلد والشعر والشحم وغير ذلك محرّم.

وقوله: ﴿فَانِّه رَجِس﴾ يعني ما تقدّم ذِكْره، فلذلك كنّى عـنه بكـناية المذكّر، والرِجْس: العذاب أيضاً.

وقوله: ﴿أو فسقاً ﴾ عطفٌ على قوله ﴿أو لحم خنزير ﴾ فلذلك نصبه، والمراد بالفِشق: ﴿ما أُهلٌ لغيرالله به ﴾ يعني: مالم يُذْكَر اسمالله عليه أو تُذْكَر الأصنام والأوثان، وسمّي ماذُكِرَ عليه اسمالوَثَن: فِسْقاً لخروجه عن أمرالله. وأصل «الإهلال» رَفْع الصوت بالشيء، ومنه: أهلٌ الصبيُّ إذا صاحَ

وقوله: ﴿فمن اضطرٌ غير باغ ولا عادٍ﴾ قيل فيه قولان:

عند ولادته.

أحدهما: غير طالبٍ بأكله التلذّذ. والثاني: غير قاصدٍ<sup>(١)</sup> لتحليل مـا حرّم الله.

ورَوى أصحابنا<sup>(٢)</sup> في قــوله: ﴿غــير بــاغ﴾ أنّ مـعناه: أن لا يكــون خارجاً<sup>(٣)</sup> على إمام عادلٍ. أي: لا يتعدّى بتجاوز ذلك إلى ما حرّمه الله.

ورَوى أصحابنا<sup>ً(٤)</sup>: أنّ المراد به: قطّاع الطريق، فإنّهم غير مرخّـصين بذلك على حال.

والضرورة الّتي تُبيح أكل الميتة هي خوف التلف عملى النفس من الجوع. وإنّما قال عند التحليل للمضطرّ: ﴿إنّ ربّك غفور رحيم﴾ لأنّ هذه الرخصة لأنّه غفور رحيم، أي: حكم بالرخصة كما حكم بالمغفرة، وفي ذلك بيان عن عِظَم موقع النعمة.

وقد استدلّ قوم بهذه الآية على إباحة ما عدا هذه الأشياء المذكورة. وهذا ليس بصحيح، لأنّ هاهنا محرّمات كثيرة غيرها: كالسباع وكلّ ذي ناب وكلّ ذي مخلب وغير ذلك، وكذلك أشياء كثيرة اختصّ أصحابنا بتحريمها: كالجرّي والمارماهي وغير ذلك (٥) فلا يمكن التعلّق بذلك.

ويمكن أن يستدلّ بهذه الآية على تحريم الانتفاع بجلد الميتة. فــإنّه داخل تحت قوله: ﴿أن يكون ميتة﴾ ويقوّيه قولهﷺ: «لا ينتفع(٦) مــن

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: غير واجد.

<sup>(</sup>٢) كالكليني في الكافي: ج٦ ص ٢٦٥ ح ١ بسنده عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر عمّن ذكره؛ والميّاشي في تفسيره: ج ١ ص ٧٤ ح ١٥٤ عن حمّاد بن عثمان كِلَاهما عن الصادقﷺ. (٣) في الحجريّة: إلّا إنْ لاء ظ] يكون خارجاً.

<sup>(</sup>٤) كعلى بن إبراهيم القمّى في تفسيره: ج ١ ص ٦٤.

 <sup>(</sup>٥) كرواية الصدوق في العلل: ص ٥٦٢ ح ٢ بسنده عن سماعة بن مهران عن الصادق عليه.

<sup>(</sup>٦) في الحجريّة: لا تنتفعوا. والصواب ما أثبتناه.

الجزء الثامن. سورة الأنعام، الآية: ١٤٦

الميتة بإهَابِ(١) ولا عَصَب»(٢).

فأمّا دلالته على أنّالشعر والصوف والريش منها والناب والعظم محرّم فلايدلّ عليه (٣) لأنّ مالم تحلّه الحياة لايسُمّي ميتةً على ما مضَىالقول فيه. قوله تعالى:

وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى ظُفُرٍ وَمِنَ ٱلْبَقَرِ وَٱلْغَنَم حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَا إِلَّامَاحَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَوِ ٱلْعَوَايَاۚ أَوْ مَااَخْتَلَطَ بِعَظْمِ ذَالِكَ جَزَيْنَاهُم بِبَغْيهِمْ وَإِنَّا لَصَـٰدِقُونَ ﴿ إِنَّا آية إجماعاً.

أقول: أخبر الله تعالى أنّه حرّم على اليهود في أيام موسى كـلّ ذي ظُفُر، واختلفوا في معنى ﴿كلِّ ذي ظُفُر﴾: فقال ابن عبّاس وسعيد بن جُبَيْرٍ ومجاهد وقَتَادَة والسُدّي: إنّه كلّ ما ليس بمنفرج الأصابع، كالإبل والنّعَام والإوزّ والبط.

وقال أبو عليّ الجُبّائي: يدخل في ذلك جميع أنواع السِباع والكِلاب والسنانير وسائر ما يصطاد بظفره من الطير.

وقال البلخي: هو كلّ ذي مَخْلَب من الطـائر، وكـلّ ذي حــافرِ مــن الدّوابّ، ويُسمّى الحافر ظفراً مجازاً، كما قال الشاعر:

فما رَقَدَ الولْدانُ حتّى رأيتُهُ على البَكْرِ يَمْريه بساقِ وَحافِرِ ( اللهِ اللهُ على البَكْرِ يَمْريه بساقِ وَحافِرِ ( اللهُ فجعل الحافر موضع القَدَم. وأخبر تعالى: أنّه كان حرّم عليهم شُحُوم

<sup>(</sup>١) الإهاب: الجلد أو ما لا يدبغ منه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الكليني في الكافي: ج ٦ ص ٢٥٨ ح ٦ بسنده عن الفتح بن يزيد الجرجاني عن أبى الحسن اللله.

<sup>(</sup>٣) ويقوّيه الروايات المستفيضة. راجع الوسائل: ج ١٦ ص ٣٦٤ باب ما لا يحرم الانتفاع به من الميتة.

<sup>(</sup>٤) لجُبَيْها الأسدى من أبيات يصف ضيفاً طارقاً. راجع اللسان: مادّة «حفر».

البقر والغنم من التَرْبِ(١) وشَحْم الكُلّن، وغير ذلك مـمّا فــي أجــوافــها. واستثنى من ذلك بقوله: ﴿إلّا ما حَمَلَت ظُهُورهُما﴾ ما حــملته ظــهورها فإنّه لم يحرّمه، واستثنى أيضاً ما على الحَوّايا من الشَحْم فإنّه لم يحرّمه.

واختلفوا في معنى «الحَوايا» فقال ابن عبّاس والحسن وسعيد بنن جُبَيْر وقَتادَة ومجاهد والسُدّي: هي المباعر. وقال ابن زيـد: هـنّ بـنات اللّبَن. وقال الجُبّائي: الحَوَايا: الأمعاء الّتي عليها الشّخم من داخلها.

وحوايا: جمع حَوِيّة وحَاوِيّة، وقيل في واحده: حاوِيّاء ـ في قـول الرجّاج ـ على وزن: راضِعات وَروَاضِع، وضَارِية وضَوَارِب، ومَن قـال: «حَوِيّة» قال: وزنه «فَعَائل» مثل: سفينة وسَفَائِن في الصحيح، وهـي مـا يجري<sup>(۲)</sup> في البطن فـاجتمع واسـتدار، ويسـتى بـنات اللّبَن والمَـبَاعِر والمَرابض وما فيها الأمعاء بذلك.

واستثنى أيضاً من جملة ما حرّم ﴿ما اخـتلط بـعظمٍ﴾ وهــو شَـحْم الجَنْب والألْية لأنّه على العُصْمُص، في قول ابن جُرَيْج والسُـدّي. وقــال الجُبّائي: الألْية تدخل في ذلك لأنّها لم تُسْتَثْنَ، وما اعتدّ بعَظْمِ العُصْعُص.

وموضع ﴿الحَوَايا﴾ من الإعراب يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: قول أكثر أهل العلم: إنّه رفع عطفاً عـلى «الظّـهُور» عـلى تقدير: وما حَمَلَت الحَوايا. الثاني: نصب عطفاً على ما في قوله: ﴿إلّا ما حَمَلَت﴾.

فأمًا قوله: ﴿ أُو ما اختلط بِعَظْمٍ ﴾ نسقاً على ما «حرّم» لا على الاستثناء، والتقدير على هذا القول: حرّمنا عليهم شحومهما أو الخوايا أو

<sup>(</sup>١) الثَرب: الشحم الرقيق الّذي على الكرش والإمعاء. (لسان العرب).

<sup>(</sup>٢) في الحجريّة: يجري [يحوي، خ].

ما اختلط بعظم، إلّا ما حَمَلَت الظُّهُور فإنّه غير محرّم.

و ﴿أُو﴾ دَخلت على طريق الإباحة، كقوله: ﴿ولا تُطِعْ منهم آثِماً أو كَهُوراً﴾ (١) والمعنى: اعْصِ هذا واعصِ هذا، فإنّ جميعهم أهلٌ أن يُعصى، ومثله: جالِس الحسن أو ابن سيرين، أي: جالِسْ أيّهما شئت.

وهذه الأشياء وإن كان الله تعالى حرّمها على اليهود في شرع موسى فقد نَسَخَ تحريمها على لسان محمّد الله الله الله الله النصارى أنّ ذلك نُسِخَ في شرع عيسى للله ولسنا نعلم صحّة ما يقولونه.

وقوله: ﴿ذلك جزيناهم ببغيهم﴾ معناه: أنّا حرّمنا ذلك عليهم عـقوبةً لهم على بَغْيِهم.

فإن قيل: كيف يكون التكليف عقاباً وهو تابع للمصلحة، ومع ذلك فهو تعريض للثواب؟

قلنا: إنّما سمّاه عقوبةً لأنّ عظيم ما أتّوه من الإجرام والمعاصي اقتضى تحريم ذلك وتغيّر المصلحة وحصول اللّطف فيه، فلذلك سمّاه عقوبة، ولولا عِظَم جُرْمهم لما اقتضت المصلحة ذلك.

وقوله: ﴿وإنّا لصادقون﴾ يعني: فيما أخبرنا به من تحريم ذلك على اليهود فيما مضى ، وأنّ ذلك عقوبة لأوائلهم ومصلحة لمن بعدهم إلى وقت النّسْخ.

وحُكِيَ عن ابن عَليّة أنّه كان يقول: إنّ ما يذبحه اليهود لا يجوز أكل شحمه وإن جاز أكل لحمه، لأنّ الشحوم كانت حراماً عليهم.

وعندنا: أنَّ ما يذبحه اليهود لا يجوز استباحة شيء منه، وهو بمنزلة

<sup>(</sup>١) الإنسان: ٢٤.

الميتة، غير أنّ الّذي ذَكَرَه غير صحيح، لأنّه يلزم عليه أنّه لو نحر اليهود جَمَلاً أن لا يجوز أكله، لأنّه كان حراماً عليهم، وذلك باطل عنده.

قوله تعالى:

فَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل رَّبُّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ وَاسِعَةٍ وَلَا يُرَدُّ بَأْشُهُ عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: المعنيُّ بقوله: ﴿فإن كذُّبوك﴾ قيل فيه قولان:

أحدهما: قال مجاهد والسّدّي: إنّهم اليهود، لأنّهم زعموا أنّهم حرّموا الثُرُوب، لأنّ إسرائيل حرّمها على نفسه فحرّموها هم اتّـباعاً له دون أن يكون الله حرّم ذلك على لسان موسى.

الثاني: إنّه يرجع إلى جميع المشركين في قول الجُبّائي وغيره على ظاهر الآية، فقال الله لنبيّه: ﴿فَإِن كَذّبوك ﴾ يا محمّد في أنّي حرّمت ذلك على اليهود على لسان موسى ﴿فقل ﴾ لهم ﴿ربّكم ذو رحمة واسعة ﴾ واقتضى ذِكْر الرحمة أحد أمرّين:

[الأوّل](۱): أنّه برحمته أمهلهم مع تكذيبهم بالمؤاخذة عاجلاً، في قول أبي علي الجُبّائي. الثاني: أنّه ذكر ذلك ترغيباً لهم في ترك التكذيب وتزهيداً في فعله.

وإنّما قابل بين لفظ الماضي في قوله: ﴿ كَذَّبُوكَ﴾ بالمستقبل في قوله: ﴿فقل﴾ لتأكيد وقوع القول بعد التكذيب، إذ كونه جواباً يدلّ على ذلك.

و «ذو» بمعنى: صاحب، والفرق بينهما: أنّ أحدهما يصح أن يضاف إلى المضمر ولا يصح في الآخر، لأنّ «ذو» وصلة إلى الصفة بالجنس،

<sup>(</sup>١) لم يرد في الحجريّة.

ولذلك جُعِل ناقصاً لا يقوم بنفسه دون المضاف إليه، والمضمر ليس بجنس ولا يصمّ أن يُوصَف به.

وقوله: ﴿لا يردّ بأسه ﴾ معناه: لا يمكن أحداً أن يردّه عنهم، وهو أبلغ من قوله: بأسه نازل بالمجرمين، لأنّه دلّ على هذا المعنى وعلى أنّ أحداً لا يمكنه ردّه.

وقوله: ﴿عن القوم المجرمين﴾ معناه: أنّ أحداً لا يتمكّن من ردّ عقاب الله عن العُصاة المستحقّين للعقاب مع أنّه تعالى ذو رحمة واسعة. قوله تعالى:

سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوْ شَاءَاللَّهُ مَآأَشْرَكُنَا وَلَآءَابَاۤوُنَا وَلاَحَرُّمْنَا مِن شَىْءٍ كَذَالِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَّىٰ ذَاقُواْ بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عِندَكُمْ مِّنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِنْ تَتَبِّعُونَ إِلَّا اَلظَّنَّ وَإِنْ أَنْشُمْ إِلَّا تَحْرُصُونَ (ثَنِّيُّ آية بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى نبيه وَ الشَّقَةُ بأن هؤلاء المشركين سيحتجون في إقامتهم على شِرْكهم وعلى تحريمهم ما أحله الله من الأنعام السي تقدّم وصفها بأن يقولوا: ﴿لو شَاءَ الله أن لانفعل نحن ذلك ولانعتقده ولاآباؤنا، أو أراد منّا خلاف ذلك ﴿ما أشركنا نحن ولا آباؤنا ولا حرّمنا ﴿ شيئاً من ذلك، فكذّبهم الله تعالى بذلك في قوله: ﴿كذلك كذّب الذين من قبلهم ﴾ ومعناه: مثل هذا التكذيب الذي كان من هؤلاء في أنّه منكر ﴿كذّب الذين من قبلهم ﴾ وإنّما قال: ﴿كذلك للقصّي الخبر، ولو قال: هذا [كذا، ظ] لجاز، لأنّه قريب بعد الأوّل، و «كذلك» أحسن، لأنّ ما فيه من تأكيد الإشارة تغنى عن الصفة.

وحُكِيَ أَنَّه قُرئَ: ﴿كذِّب الَّذينِ﴾ بالتخفيف(١) فمَن خـفَف أراد: أنّ

<sup>(</sup>١) حكاه ابن خالويه في شواذ القرآن: ص ٤٧.

هؤلاء كاذبون كما كذب الدين من قبلهم عملى الله بـمثله، ومَن قرأ بالتشديد، فلأنهم بهذا القول كذّبوا رسول الله لأنهم قالوا له: إنّ الله أراد منّا ذلك وشاءه، ولو أراد غيره لما فعلناه، مكذّبين الرسول الله الله عنه كما كذّب مَن تقدّم أنبياءهم فيما أتَوْا به من قِبَل الله.

ثمّ بيّن بقوله: ﴿قل هل عندكم من علمٍ فتخرجوه لنا﴾: أنّ ما قالوه باطل وكذب على الله، لأنّه لو كان صحيحاً لَمّا ردّه عليهم.

ثمّ أكّد تكذيبهم بقوله: ﴿إِن تَتَبعون إِلّا الظنّ﴾ أي: ليس يـتّبعون إِلّا ظنّاً من غير علم ﴿وإِن أَنتم إِلّا تَخْرُصُون﴾ يعني: تكذبون، والخَـرُص: الكذب، كقوله: ﴿قُتِل الخرَّاصُون﴾ (١٠).

وفي هذه الآية أدلٌ دلالة على أنّ الله تعالى لا يشاء المعاصي والكفر، وتكذيب ظاهر لمن أضاف ذلك إلى الله مع قيام أدكّ ة العـقل عـلى أنّـه تعالى لا يريد القبيح، لأنّ إرادة القبيح قبيحة، وهو لا يفعل القبيح، ولأنّ هذه صفة تَقْص، فتعالى الله عن ذلك عُلُوّاً كبيراً.

وقوله: ﴿حتّى ذاقوا بأسنا﴾ معناه: حتّى ذاقوا عذابنا، وأراد به حلول العذاب بهم فجعل وجدانهم لذلك ذوقاً مجازاً.

وجاز قوله: ﴿ما أشركنا ولا آباؤنا﴾ ولم يجز أن يقال: قُمْنا وزيد، لأنّ العطف على المضمر المتّصل لا يحسن إلّا بفَصْلٍ، فلمّا فَصَلَت ﴿لا﴾ حَسُنَ، كما حَسُنَ: ماقدمنا [قمنا، ظ] ولا زيد كان كذلك، لأنّ الضمير المتّصل يغيّر له الفعل في «فعلت» فيصير كجزء منه.

فإن قيل: إنَّما أنكر الله تعالى عليهم هذا القول لأنَّهم جعلوا هذا القول

<sup>(</sup>١) الذاريات: ١٠.

حجّة في إقامتهم على شِرْكِهم، فأعْلَم الله عزّ وجلّ أن ﴿ كذلك كذّب الّذين من قبلهم حتّى ذاقوا بأسنا ﴾ ولم ينكر عليهم أنّهم قالوا: الشرك بمشيئة الله، ولو كان مُنْكراً لذلك لقال: «كذلك كذب الّذين،» بتخفيف الذال.

قلنا: لا يجوز ذلك، لأنّه تعالى بيّن أنّهم كذبوا في هذا القول بـقوله: ﴿وإن أنتم إلّا تَخْرُصُون﴾ أي: تكذبون، فأمّا «كذبوا» فقد حكينا أنّه قُرِئ بالتخفيف، ومَن شدّد الذال فلأنّ تكذيبَ الصادق كذبٌ، وهو يدلّ عـلمى الأمَّـنْ..

فإن قالوا: إنّما عابهم لأنّهم كانوا مـتهزّئين بـهذا القـول لا مـعتقدين ولا متديّنين.

قلنا: المعروف من مذهبهم خلافه، لأنّهم كانوا يعتقدون أنّ جميع ما يفعلونه قُربةٌ إلى الله، وأنّ الله تعالى أراده وأخبر عنه، فكيف يكونون متهزّئين؟! على أنّ الهازئ بالشيء لا يُسمّى كاذباً فكيف سمّاهم الله كاذبين؟! على أنّه إذا كان كلّ ما يجري بمشيئته فلا يجب أن ينكر على أحدٍ ما يعتقده، لأنّه اعتقد ما شاء الله، ومن فعل ما شاء كان مطيعاً له، لأنّ الطاعة هي امتثال الأمر والمراد منه، وهذا باطل بالإجماع.

فإن قيل: إنّما عاب الله المشركين بهذه الآية لأنّهم قالوا ذلك حـــدساً وظنّاً لا عن علمٍ، وذلك لايدلٌ على أنّهم غيرصادقين، وقديجوز أن يكون الإنسان صادقاً فيما يخبر به ويكون قوله صادراً عن حدس وعن ظنّ.

قلنا: لو كان الأمر على ما قلتم لما كانوا كاذبين إذا كــان مـخبر مــا أخبروا به على ما أخبروا. وقد كذّبهم الله في إخبارهم بقوله: ﴿كذلك كذّب الّذين من قبلهم﴾ وبقوله: ﴿إن أنتم إلّا تخرصون﴾ على أنّ مَن ظنّ شيئاً فأخبر عنه لا يُوصَف بأنّه كاذب وإن كان على خلاف ما ظنّه فكيف إذا كان على ما ظنّه؟!

### قوله تعالى:

قُلْ فَلِلَّهِ ٱ لْحُجَّةُ ٱ لَّبَلِغَةُ فَلَوْ شَآءَ لَهَدَنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ آية بلا خلاف.

أقول: أمر الله تعالى نبية الله الله الله الله الله الكفار الذين احتجوا بما قالوه: إنّ الله لو شاء منهم ذلك لما كان لله (الحجة البالغة) يعني: الحجة التي احتج بها على الكافرين في الآية الأولى، وجميع ما احتج به على عباده في صحة دينه الذي كلفهم إيّاه. ومعنى (البالغة): التي تبلغ قطع عذر المحجوج، وتريل كلّ لبس وشبهة عمّن نظر فيها واستدلّ أيضاً بها، وإنّما كانت حجّة الله صحيحة بالغة لأنّه لا يحتج إلّا بالحق وما يؤدّي العلم.

وقوله: ﴿ ولو شاء لهداكم أجمعين ﴾ يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: لو شاء لأَلْجَأَ الجميع إلى الإيـمـن، غـير أنّ ذلك يـنافي التكليف.

الثاني: أنّه لو شاء لهداهم إلى نيل الثواب ودخول الجنّة. وبين بذلك قدرته على منافعهم ومضارّهم، وبيّن أنّه لم يفعل ذلك لأنّه يوجب زوال التكليف عنهم، والله تعالى أراد بالتكليف تعريضهم للثواب الذي لا يحسن الابتداء به. ولو كان الأمر على ما قالته المجبّرة من أنّ الله تعالى شاء منهم الكفر لكانت الحجّة للكفّار على الله من حيث فعلوا ما شاء الله، وكان يجب أن يكونوا بذلك مطيعين له ولا تكون الحجّة عليهم من حيث إنّه خلق فيهم الكفر وأراد منهم الكفر، فأيُّ حجّة مع ذلك؟!

قوله تعالى:

قُلْ هَلَمُّ شُهَدَآءَكُمُ الَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ اللَّهَ حَوَّمَ هَـٰذَا فَإِنْ شَهِدُواْ فَلَا تَشْهَدُ مَعْهُمْ وَلاَتَنْبِعْ أَهْوَآءَ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِـــَّايَـٰنِتَا وَالَّذِينَ لاَيُؤْمِنُونَ بِالأَخِرِةِ وَهُم بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: معنى هذه الآية: الجباح بأنّ الطريق الموصل إلى صحّة مذهبهم منسدّ، إذ لم يثبت من جهة حجّة عقل ولا سَمْع، وما لم يصحّ أن يُشبت من أحد هذّين الوجْهَيْن باطل لا مَحالة، لأنّ ما لا يصحّ أن يُمْلَم فاسد لا مَحالة.

أمر الله تعالى نبيّه وَاللَّشِيَّةِ أن يقول لهؤلاء الكفّار الذين تقدّم وَصْـهُهم «هـا» «هلمّوا» ومعناه: هاتوا، و «هلمّ» كلمة موضوعة للجماعة بُنِيَ مع «هـا» فصار بمنزلة الصوت، نحو: «صه» قال الأعشى:

وكـانَ دَعـا قــومَه دعــوةً هَلَّمّ إلى أمرِكُم قَد صُرِمْ (١)

ومَن قال: هلمتوا، فإنّه لم يبنه مع «ها» بـل قـدّره عـلى الانفصال. والأوّل أفصح لأنّها لغة القرآن، وهي لغة أهل الحجاز، وأهل نجد يقولون: هلّم وهَلُمّا وهَلُمّي وهَلُمّيا وهَلُمُنّ، قال سيبويه (٢): أصله: «هـا» ضمّ إليه «لمّ» فَبَنِيَ فقيل: هَلُمّ، و «هات» فصل لم يتّصل بما يُبْنى معه، فلذلك لابدّ أن يقال للجماعة: هاتُوا. و «هلَمّ» لفظ يتعدّى تارةً، وأخرى لا يتعدّى، فإذا كانت بمعنى «هـاتوا» فإنّها تـتعدّى، مثل قـوله: ﴿هَلُمٌ شهداءَكم﴾ وإذا كانت بمعنى «تعالوا» نحو: ﴿هلمّ إلينا﴾ (٣) فإنّها لا تتعدّى، ونظيره: «عليك زيداً» يتعدّى إلى واحد، و «عليّ زيداً» يتعدّى إلى اثنين

<sup>(</sup>١) من قصيدة يمدح قيس بن معد يكرب. راجع ديوان الأعشى: ص ٢٠٢.

 <sup>(</sup>۲) انظر كتاب سيبوية: ج ٣ ص ٥٢٩.
 (۳) الأحزاب: ١٨.

بمعنى: أؤلني زيداً، ومثله من الفعل: رَجَعَ ورَجَعْته، ولا يجوز في «هلّم» الضمّ والكسر، كما يجوز في «رُدَّ» و «رُدِّ». قال الزجّاج: لأنّها لا تتصرّف على طريقة: فَعَل يَفْعَل، مع ما اتّصلت بها من هاء.

ومعنى الآية: هاتوا شهداءكم الّذين يشهدون بصحّة ما تدّعون من أنّ الله حرّم هذا الّذي ذكرتموه.

وقوله: ﴿فإن شهدوا فلا تشهد معهم﴾ فـإن قـيل: كـيف دعـاهم إلى الشهادة مع أنّهم إذا شهدوا لم تُقْبَل شهادتهم؟!

قلنا عنه جوابان:

أحدهما: قال أبو عليّ: لأنّهم لم يشهدوا على الوجه، دُعُوا أن يُشهدوا بيّنةً عادلةً تقوم بها الحجّة.

الثاني: شهداء من غيرهم، ولن يجدوا ذلك، ولو وجدوه ما وجب قبول شهاداتهم، لأنّها لا ترجع إلّا إلى دعوى مجرّدة. ولكن المذهب مع هذه الحال أبعد عن الصواب، لأنّهم لا يجدون من يشهد لهم، وهو قول الحسن. وقوله: ﴿ولا تتّبع أهواء الّذين كذّبوا بآياتنا﴾ نهي من الله لنبيّه والمراد به: أمّته أن يعتقدوا مذهب من اعتقد مذهبه هوئ، ويمكن اتّخاذ المذهب هوئ من وجوه:

أحدها: هوى من سبق إليه فقلده فيه. والثاني: أن يدخل عليه شبهة فيتخيّله بصورة الصحيح مع أنّ في عقله ما يمنع منه. ومنها: أن يقطع النظر دون غايته، للمشقّة الّتي تلحقه فيعتقد المذهب الفاسد. ومنها: أن يكون نشأ على شيء وألِفَه واعتاده فيصعب عليه مفارقته. وكلّ ذلك متميّز ممّا استحسنه بعقله.

وإنّما قال: ﴿الّذِينَ كَذَّبُوا بَآيَاتِنَا وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخْرَةَ﴾ وكـلّهم

كفّار ليفصّل وجوه كفرهم، لأنّ منه: ما يكون مع الإقرار بالآخرة كحال أهل الكتاب، ومنه: ما يكون مع الإنكار كحال عَبَدَة الأوثان.

وقوله: ﴿وهم بربّهم يعدلون﴾ معناه: يعدلون به عن الحنّ لاتّخاذهم مع الله شركاء وإضافتهم إليه ما لم يقله وافترائهم عليه.

وفي الآية دلالة على فساد التقليد، لأنّه لو كان التـقليد جـانزاً لمـا طالب الله الكفّار بالحجّة على صحّة مذهبهم، ولمـا كـان عـجزهم عـن الإتيان بها دلالة على بطلان ما ذهبوا إليه.

#### قوله تعالى:

قُلْ تَعَالَوْاْ أَنْلُ مَاحَرُمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَّاتُشْرِكُواْ بِهِ سَيْثًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِخْسَنَا وَلاَتَقْتُلُواْ أَوْلَىدَكُمْ مِنْ إِمْلَتِي نَّحْنُ نَوْزُقْكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلاَتَقْرَبُواْ ٱلْفَوَاحِشَ مَاظَهَرَ مِنْهَا وَمَاتِطَنَ وَلاَتَقْتُلُواْ اَلنَّفْسَ أَلَّتِى حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّابِالْحَقِّ ذَالِكُمْ وَصَّــٰكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (ثِنِّ) آية بلا خلاف.

أقول: لمّا حَكَى الله تعالى عن هؤلاء القوم أنّهم حرّموا ما لم يحرّمه الله وأحلّوا ما حرّمه، قال لنبيّه: ﴿قل﴾ لهم ﴿تعالوا﴾ حتّى أبيّن لكم مـا حرّمه الله.

و ﴿ تَعَالُوا ﴾ معناه: ادنوا، وهو مشتقٌ من العلوّ، وتقديره: كأنّ الداعي في المكان العالي وإن كانا في مستوٍ من الأرض. كما يقال للإنسان: ارتفع إلى صدر المجلس.

وقوله: ﴿أَتَٰل﴾ مشتقٌ، والتلاوة مثل:القراءة، والمتلوّ مثل: المقروّ، فالمتلوُّ هو الكلام الأوّل، والتلاوة هي الثاني منه على طريق الإعادة، وهو مثل: الحِكاية والمَحْكيّ. وقوله: ﴿أَتْـلُ﴾ مجزوم بأنّه جـواب الأمـر، وعلامة الجزم فيه حذف الواو، ومن شأن الجـازم أن يأخـذ الحـركة إذا كانت على الحرف، فإن لم تكن هناك حركة أخذ نفس الحرف.

وقوله: ﴿مَا حَرَّم رَبُكُم﴾: ﴿مَا﴾ في موضع نـصب بـ ﴿أَنْـلُ﴾ وهـي بمعنى «الّذي» وتقديره: أثّلُ الّذي حرّم ربّكم عليكم: ﴿أَن لا تشركوا به شيئاً﴾. ويجوز أن يكون نصباً بـ ﴿حرَّم﴾ وتقديره: أيّ شيءٍ حرّم ربّكم، لأنّ «أتلُو» بمنزلة: أقول.

وقوله: ﴿أَن لا تشركوا به شيئاً﴾ يحتمل موضع ﴿أَن﴾ ثلاثة أوجــه من الإعراب:

أحدها: الرفع، على تقدير: ذلك أن لا تشركوا بــه شــيئاً. والثــاني: النصب، على تقدير: أوصى أن لا تشركوا به شيئاً (١١).

وقیل فیه وجه رابع: أن یکون نصباً بر ﴿حرّم﴾ وتکون ﴿لا﴾ زائـدة. وتقدیره: حرّم ربّکم أن تشـرکوا بـه شـیناً، کـما قـال: ﴿مـا مَـنَعَك أَلّا تسجُدَ﴾ (۲) ونظائر ذلك، قد قدّمنا طرفاً منها.

وموضع ﴿تشركوا﴾ يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: النصب , ﴿ أَنِّ ﴾. الثاني: الجزم بـ ﴿ لا ﴾ على النهي.

وقال أبو جعفر للثِّلا: «أدنى الشِرْك الرياء».

وقوله: ﴿وبالوالدين إحساناً﴾ العامل فيه [«أمر» أي]<sup>(٣)</sup> أمر بالوالدين إحساناً، أو: أوصى بالوالدين إحساناً، ودليله من وجهيّن:

أحدهما: أنّ في «حرّم كذا» معنى: أوصى بتحريمه، وأمر بتجنّبه. الثانى: «ذلكم وصّاكم به».

وقوله: ﴿ولا تقتلوا أولادكم من إملاق﴾ عطف بالنهي على الخبر، لأنّ

<sup>(</sup>١) كذا، ولا يوجد الوجه الثالث.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٢.

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريّة.

قوله: ﴿ولا تقتلوا﴾ نهي، وقوله: «أوصى ألّا تشركوا به شيئاً» و «أوصى بالوالدين إحساناً» خبر، وجاز ذلك كما جاز في قوله: ﴿قل إِنّي أُمِرْت أن أكون أُوّل من أَسلَمَ ولا تكوننَّ من المشركين﴾ (١) وقال الشاعر:

أكون أوَّلُ من أَسلَمَ ولا تكوننَّ من المشركين﴾ (١) وقال الشَّاعُر: حَجَّ وأوصى بِسُلَيْمى الأغْبُدا أَنْ لا تَرَى ولا تُكَلِّمُ أَحَدا ولا تَــــمْشِ بــفَضَاءٍ بَـــعُدا ولا يَـــرَلْ شَــرابُها مُـبَرّدا(٢) والإملاق: الإفلاس من المال والزاد، يُقال: أَمْلُقَ إملاقاً ومنه: المَلَق. لأنّه اجتهاد في تقرّب المفلس للطمع في العطيّة، وقال ابن عبّاس وقتادة والسُدّي وابن جُرَيْج والضحّاك: الإملاق: الفقر، نهاهم الله أن يـقتلوا أولادهم خوفاً من الفقر، وقال: ﴿نحن نرزقكم وإيّاهم﴾.

وقوله: ﴿ولا تقربوا الفواحش﴾ نهي عن الفواحش وهي القبائح، وقيل: الفاحش: العظيم القبح، و «القبيح» يقع على الصغير والكبير، لأنّـه يقال: القرد قبيح الصورة، ولا يقال: فاحش الصورة، وضد القبيح: الحسن، وليس كذلك «الفاحش».

قال الرُمّاني: ويدخل في الآية النهي عن الصغير، لأنّ قرب الفاحش عمل الصغير من القبيح.

وقوله: ﴿مَا ظُهَرَ مَنْهَا وَمَا بَطَنَ﴾ قيل في معناه قولان:

أحدهما: قال ابن عبّاس والضحّاك والسّدّي: كانوا لا يرون بالزنا بأساً سرّاً، ويمنعون منه علانية، فنَهَى الله عنه في الحالتَيْن.

الثاني: لئلّا يظنّ ويتوهّم أنّ الاستبطان جائز.

وقالَ أبو جعفر ﷺ: «ما ظهر: هو الزنا، وما بطن: المخالّة».

<sup>(</sup>١) الآية: ١٤ المتقدّمة. (٢) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ٦٠ ولم ينسبه لأحد.

وقيل (١٠: معناه: ما علن وما خفي، من جميع أنواع الفواحش، وهــو أعمّ فائدة.

وقوله: ﴿ولا تقتلوا النفس التي حرّم الله إلاّ بالحقّ﴾ فالنفس المحرّم قَتْلها: هي نفس المسلم والمعاهد دون الكافر الحربيّ، والحتّق الّذي يُشتَباح به قَتْل النفس المحرّمة ثلاثة أشياء: قَوَد بالنفس الحرام، والزنا بعد إحصان، والكفر بعد الإيمان.

وقوله: ﴿ذَلَكُم وصَّاكُم بِهِ﴾ خطاب لجميع الخلق ﴿لعلَّكُم تَعَلُّونَ﴾ معناه: لكي تعقلوا عنه ما وصّاكم به فتعملوا به.

قوله تعالى:

وَلاَتَقْرُبُواْ مَالَ ٱلْبَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِى هِىَ أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبْلُغَ أَشُدُهُ وَأَوْفُواْ ٱلْكَيْل وَٱلْمِيزَانَ بِالقِسْطِ لاَنْكَلِنُكُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاغْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُوْبَىٰ وَبَعَهْدِ ٱللَّهِ أَوْفُواْ ذَالِكُمْ وَصَّــنـُكُم بِهِ. لَعَلَّكُمْ تَنَكَّرُونَ۞ۤ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ أهل الكوفة إلّا أبا بكر: ﴿تَذكرون﴾ بتخفيف الذال حـيث وقع، الباقون بالتشديد.

قال سيبويه: ذَكرته ذِكْراً مثل: شِرْماً. قال أبو عليّ: «ذَكَر» فعل يتعدّى إلى مفعول واحد، كقوله: ﴿فاذكُروني أَذكُركم﴾ (٢) فإذا ضاعفت العين تعدّى إلى مفعوليْن، كقولك: ذَكَرْته أباه، قال الشاعر:

يُــذَكَّــرُنِيكِ حَـنينُ العَـجُولِ ونَوحُ الحمامةِ تَدعُو هَـديلا<sup>(١)</sup> فإنَّ نقله بالهمزة كان كنقله بالتشديد. وتـقول: ذَكَـرته فـتَذَكَّـر، لأنَّ «تَذَكَّر» مطاوع «فَتَل» كما «تفاعل» مطاوع «فـاعل» قـال تـعالى: ﴿إِذَا

<sup>(</sup>١) قاله الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ٦١.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) للعبّاس بن مِرْداس الصحابي. راجع خزانة الأدب: ج ٣ ص ٢٩٩.

مسّهم طائف من الشيطان تذكّروا﴾ (١١ وقد تُعَدّى «تفعّلت» قال الشاعر: تَذَكّرتُ أرضاً بها أهلها أخوالها فيها وأعـمامها

وأنشد أبو زيد:

تَذَكّرتُ لَيلي لاتَ حينَ ادّكارِها

وَقَد حُنّى الأصلابُ ضُلٌّ بِتَضْلال(٢)

فقال: اذكارها، كما قال ﴿وتَبتَّلْ إليه تَبْتيلاً ﴾ (٣) ونحو ذلك ممّا لا يُحصى ممّا لا يجيء المصدر على «فعلى» وجاء المصدر على «فعلى» بألف التأنيث، فقالوا: ذكرى، وقالوا في الجمع: الذِكر، فجعلوه بمنزلة: سِدْرة وسِدَر، وقالوا: «الدكر» بالدال غير المعجمة \_ حكاه سيبويه (١) \_ والمشهور بالذال.

فمن قرأ بتشديد الذال أراد «يتذكّرون» ويأخذون به ولا يطرحونه، وأدغم التاء في الذال، والمعنى: يَتَذكّرون، كما قال: ﴿والنهارَ خِلْفَةً لَمن أراد أن يذّكّر الإنسان﴾ (١) معناه: أوَلا يَذْكُر الإنسان﴾ (١) معناه: أوَلا يتفكّر، وقال: ﴿وَلِلهَ يَتُوكُر والْمِنَالِ اللهِ وَمَن قرأ يتخفيف الذال أراد: لكي يـذكروه ولا يـنسوه فـيعملوا بـه. والقـراءتان متقاربتان، غير أنّ هذا حذف التاء الأولى، والأوّلون أدغموا التاء في الذال، والمعنى فيها: لعلّكم تَتَذَكّرون.

هذه الآية عطف على ما حرّم الله في الآية الأولى وأوصى به، فنهى في هذه الآية أن تقربوا مال اليتيم إلاّ بالّتي هـي أحسـن، والمـراد بـالقُرب:

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٢٠١. (٢) نسبه أبوزيد إلى عمرو بن شَاسٍ. راجع نوادر اللغة: ص ٤١. (٣) المرَّمَّل: ٨.

التصرّف فيه، وإنّما خصّ اليتيم بذلك وإن كان واجباً في كـلّ أحـدٍ لأنّ اليتيم لمّا كان لا يدفع عن نفسه ولا له والد يدفع عنه، فكان الطمع في ماله أقوى، تأكّد النهى فى التصرّف فى ماله.

وقوله: ﴿إِلَّا بِالَّتِي هِي أَحْسَنَ﴾ قيل في معناه ثلاثة أقوال:

أحدها: حفظه عليه إلى أن يكبر فيسلّم إليه. وقيل: معناه: تـــثميره بالتجارة، في قول مجاهد والضحّاك والسُدّي. والثالث: ما قاله ابن زيد: أن يأخذ القيّم عليه بالمعروف دون الكشوّة.

وقوله: ﴿حتَّى يبلغ أَشدُّه﴾ اختلفوا في حدَّ الأَشُدُّ:

فقال ربيعة وزيد بن أشلَم ومالك وعامر الشَغبي: هـ و الحُـلُم. وقـال السُدّي: ثلاثون سنة. وقال قوم: ثماني عشرة سنة. لأنّـ ه أكثر مـا يـقع عندهم البلوغ واستكمال العقل. وقال قوم: إنّه لا حدّ له، وإنّما المراد به: حتّى يكمل عقله ولا يكون سفيهاً يُعْجَر عليه.

والمعنى: حتّى يبلغ أشدّه فيسلّم إليه ماله أو يأذن في التـصرّف فـي ماله، وحُذِف لدلالة الكلام عليه. وهذا أقوى الوجوه.

وواحد «الأشدّ» قيل فيه قولان:

أحدهما: «شَدّ» مثل: «أَضُرّ» جمع «ضَـرّ» و «أَشُـدٌ» جـمع «شَـدٌّ». والشَدّ: القوّة، وهو استحكام قوّة شبابه وسنّه، كما «شَدُّ النهار»: ارتفاعه.

وحَكَى (١) الحسين بن عليّ المغربي عن أبي أسامة: أنّ واحده: «شِدّة» مثل: يغمّة وأنّعُم.

وقال بعض البصريّين: «الأشُدّ» واحدٌ مثل: الأنّك(٢). ومَـن قــال: إنّ

<sup>(</sup>١) وهذا هوالقول الثاني. (٢) حكاه الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ٦٢، والآنُك: الرصاص.

واحده «شَدّ» استدلّ بقول عَنْتَرَة:

عَــهْدي بــه شــدّ النــهارَ كِأنّـما خُضب البَنانُ ورأسُه بــالعِظْلَمِ (١) هكذا رواه المفضّل الضبّى. وقال الآخر:

يُطِيفُ بـه شَـدٌ النَّـهارِ ظَّـعينةٌ طَويلةٌ أَنْقاءِ التِدَيْنِ سَـحُوقُ (٢) وقوله: ﴿وَأُوفُوا الكيلُ والميزان بالقِشط﴾ أمر من الله بتوفية كيل ما يُكال وتوفية وزن ما يُوزَن ﴿بالقِشط﴾ يعني: بالعدل، وفاءً من غير بَخْس. وقوله: ﴿لا نكلف نفساً إلاّ وسعها﴾ معناه هنا: أنّه لمّا كان التعويل في الوزن والكَيْل على التحديد من أقلّ القليل يتعدّر، بيّن أنّه لا يلزم في ذلك إلا الاجتهاد في التحرّر.

وقوله: ﴿وَإِذَا قَلْتُمْ فَاعْدِلُوا﴾ يعني: قولوا الحقّ ﴿وَلُو كَانَ﴾ على ذي قرابة لكم، وإنّما خصّ القول بالعدل دون الفعل لأنّ مَن جعل عادته العدل في القول دعاه ذلك إلى العدل في الفعل، لأنّ ذلك من آكد الدواعي إليه والبواعث عليه.

وقوله: ﴿وبعهد الله أَوْفُوا﴾ قيل في معنى «العهد» هاهنا قولان:

أحدهما: كلّ ما أوجبه على العبد فقد عهد إليه بإيجابه عليه وتقديم القول فيه والدلالة عليه. الثاني: قال أبو عليّ: «عهد الله» الحلف بالله، فإذا حلف في غير معصية الله وجب عليه الوفاء.

وقوله: ﴿ذَلَكُم وصَّاكُم به لعلَّكُم تذكَّرُون﴾ قيل في معناه قولان:

أحدهما: لئلّا تغفلوا عنه فتتركوا العمل به والقيام بما يلزم منه. الثاني: لتتذكّروا كلّ ما يلزمكم بتذكّر هذا فتعملوا به.

<sup>(</sup>١) من معلَّقته المشهورة. راجع ديوان عنترة: ص ٦٤ وفيه: «مَدَّ» بدل «شدَّ».

<sup>(</sup>٢) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ١٢ ولم ينسبه لأحد.

قوله تعالى:

وَأَنَّ هَـٰذَا صِرَاطِى مُسْتَقِيمًا فَانَّبِعُوهُ وَلاَتَتَبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَقَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِيو ذَالِكُم وَصَّــٰكُم بِهِ. لَقَلَّكُمْ تَتُقُونَ۞ۚ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ الكسائي وحمزة: ﴿وإنّ هذا﴾ بكسر الهمزة، الباقون بفتحها. وكلّهم شدّد النون، إلّا ابن عامر فإنّه خفّهها، وكلّهم سكّن الياء من ﴿صِرَاطي﴾ إلّا ابن عامر فإنّه فتحها، وبه قرأ يعقوب. وقرأ ابن كثير وابن عامر: ﴿سراطي﴾ بالسين، الباقون بالصاد، إلّا حمزة فإنّه قرأ بين الصاد والزاي. ورَوَى ابن فَلَيْح والزّي إلّا القّواس: ﴿فَتَقُورَى﴾ بتشديد التاء، ووجهه: أنّ أصله: «فتَتَقرّى» فأدغم أحدهما في الأخرى.

ومَن فتح ﴿ أَنَّ﴾ احتمل ذلك من وجهَيْن:

أحدهما: أن يكون عطفاً على ﴿أَلَّا تُشركوا﴾. والثاني: ولأنّ هذا صراطي مستقيماً فاتّبعوه.

ومَن كسر ﴿إِنَّ﴾ احتمل أيضاً [من، ظ] وجهَيْن: أحدهما: عطفه على ﴿أَثْلُ مَا حرَّم ربَّكم﴾: وأثْلُ إِنَّ هذا، بمعنى: أقول. والثاني: استأنف الكلام.

﴿ وَمَن خَفَف ﴿ أَن ﴾ فَإِنَّ المخفّفة في قبوله تتعلَّق بما تتعلّق بله المسدّدة، وموضع ﴿ هذا ﴾ رفع بالابتداء وخبره: ﴿ صِرَاطي ﴾ وفي ﴿ أَنْ ﴾ ضمير القصّة والشأن، وعلى هذه الشريطة تُنخفّف، وليست المفتوحة كالمكسورة إذا خُفّفت.

والفاء في قوله: ﴿فاتّبعوه﴾ على قول مَن كسر ﴿إِنَّ﴾ عاطفة جملة على جملة، وعلى قول مَن فتح: زائدة. ونصب ﴿مستقيماً﴾ على الحال، والفائدة: أنّ هذا صراطي وهو مستقيم، فاجتمع له الأمران، ولو رفع «مستقيم» لَمَا أفاد ذلك.

وإنّما سمّى الله تعالى أنّ ما بيّنه وذَكَره من الواجب والمحرّم صراطً وطريق، لأنّ امتثال ذلك على ما أمر به يؤدّي إلى الثواب في الجنّة، فهو طريق إليها، وإلى النعيم فيها، وقوله: ﴿فاتّبعوه﴾ أمر من الله تعالى باتّباع صراطه وما شرّعه للحقّ، وطريق اتّباع الشرع \_ وفيه الحرام والحلال والمباح \_ هو اعتقاد ذلك فيه، والعمل على ما ورد الشرع به، فيفعل الواجب والندب، ويجتنب القبيح، ويكون مخيّراً في المباح، ولا يجب فعل جميعه، لأنّ ذلك خلاف الاتّباع.

وإنّما قيل لاعتقاد صحّة الشرع اتّباع له. لأنّه تعالى إذا حظر شيئاً كان حُكْمه. ووجب اتّباعه في أنّه واجب. وكذلك الندب والمباح.

وقوله: ﴿ولا تَتَبعوا السُبُل﴾ يعني: سُبُل الشيطان واتباع أهل البدع من اليهود والنصارى وغيرهم، فنهى تعالى عن اتباع ذلك، فإنّ اتباع غير سبيله تصرّف عن اتباع سبيله، ولا يمكن أن يجتمعا ﴿ذلكم وصّاكم بــه لعلّكم تتقون﴾ معناه: أمركم به وأوصاكم بـامتثاله لكي تتقوا عقابه باجتناب معاصيه، وإنّما أتى بلفظة «لعلّ» لأنّ المعنى: انّكم تعاملون في التكليف والجزاء معاملة الشكّ للمظاهرة في العدل.

#### قوله تعالى:

ثُمَّ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَـٰبَ تَمَامًا عَلَى ٱلَّذِىٓ أَحْسَنَ وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً تُعَلَّمُهِ بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ۞ۚ آية بلا خلاف.

أقول: قيل في معنى قوله: ﴿ثمّ آتينا موسى الكتاب﴾ مع أنّ كـتاب موسى قبل القرآن، و «ثمّ» تقتضي التراخي قولان:

أحدهما: إنّ فيه حذفاً، وتقديره: ثمّ اثلُ عليكم: آتينا موسى الكتاب.

وقال (١١) أبومسلم: عطفه على المِنَن الَّتي امتنّ بها على إبراهيم من قوله: ﴿ ووهبنا له إسحاق﴾ إلى قوله: ﴿ إلىٰ صراط مستقيم ﴾ واستحسنه المغربي. وقوله: ﴿ تماماً على الّذي أحسن ﴾ قيل فيه خمسة أقوال:

أحدها: قال الربيع والفرّاء: تماماً على إحسانه. أي: إحسان مـوسى. كأنّه قال: ليكمل إحسانه الّذي يستحقّ به كمال ثوابه في الآخرة.

الثاني: قال مجاهد: تعاماً على المحسنين. وقيل في قراءة عـبدالله: ﴿تماماً على الّذين أحسنوا﴾ (٢) كأنّه قيل: تماماً للنعمة على المحسنين الّذين هو أحدهم.

الثالث: قال ابن زيد: تماماً على إحسان الله إلى أنبيائه.

الرابع: قالالحسن وقتادة: لتمامكرامته في الجنّة على إحسانه في الدنيا. الخامس: قال أبو عليّ: تماماً على إحسان الله إلى موسى بالنبوّة وغيرها من الكرامة.

وقال أبو مسلم: تماماً على الّذي أحسن [على، ظ] إبراهيم. فجعل ما أعطى موسى منّةً على إبراهيم وإجابة لدعــوته بــما تــقدّم مـن إحســانه وطاعته. وذلك إذ يقول إبراهيم: ﴿واجعل لي لسان صدق في الآخرين﴾ (٣٠.

وقوله: ﴿تماماً على الذي﴾ يقتضي مضاعفة عليه، ولو قال: تماماً، لدلٌ على نقصانه قبل تكميله. وقوله: ﴿أحسن﴾ في موضع خفض عند الفرّاء، زعم أنّ العرب تقول: مررت بالذي خير منك، وبالذي أخيك. ولا يقولون: «بالذي قائم» لأنّه نكرة، وأنشد عن الكسائي:

<sup>(</sup>٢) حكاه ابن خالويه في شواذ القرآن: ص ٤٧.

<sup>(</sup>١) وهو القول الثاني.

<sup>(</sup>٣) الشعراء: ٨٤.

## 

مشّى بأسلابِكَ [بأسلافِكَ. ظ] في أهلِ العَلَم''' قال الزجّاج: أجمع البصريّون على أنّه لا يـجوز ذلك. لأنّ «الّـذي» يقتضى صلة، ولا يصحّ أن يوصف إلّا بعد تمام صلته''').

وقوله: ﴿وهٰدًى وَرحمةً﴾ صفتان لـ ﴿الكـتاب﴾ الّـذي أنــزله عــلى موسى، ومعناه: حجّةً ورحمةً ﴿وتفصيلاً لكلّ شيء﴾ مثل ذلك.

وقوله: ﴿لعلّهم بلقاء ربّهم يؤمنون﴾ معناه: لكي يؤمنوا بجزاء ربّهم، فستى الجزاء لقاء الله تفخيماً لشأنه وتعظيماً له مع الاختصار والإيجاز. و ﴿تماماً﴾ و ﴿تفصيلاً﴾ نصب على أنّه مفعول له، وتقديره: إنّا فعلنا للتمام والتفصيل لكلّ ما شرّعنا له. وروي في الشواذّ: ﴿أحسنُ﴾ رفعاً، وتقديره: على الّذي هو أحسنُ.

### قوله تعالى:

وَهَنذَا كِتَبُ أَنزَلْنَهُ مُبْارَكُ فَاتَبِعُوهُ وَآتُقُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ آیة بلا خلاف. أقول: قوله: ﴿ وهذا ﴾ إشارة إلى القرآن، وَصَفه بأنّه كتاب أنه له الله ، وإنّما وصفه بأنّه كتاب وإن لم يكن قرآناً من أجل أنّه يُكْتَب، لأنّه لمّا كان التقييد بالكتاب من أكثر ما يحتاج إليه في الدلائل والحكم وُصِف بهذا الوصف، لبيان أنّه ممّا ينبغي أن يُكتّب، لأنّه أجلّ الحكم، وذُكِر في هذا الموضع بهذا الذِكْر ليقابل ما تقدّم من ذِكْر كتاب موسى اللهِ اللهِ .

وقوله: ﴿مبارك﴾ فالبركة: ثبوت الخير بزيادته ونموه، وأصله: الثبوت، ومنه: «تبارك» أي: تعالى بصفة إثبات لا أوّل له ولا آخر، وهذا

<sup>(</sup>١) معاني القرآن: ج ١ ص ٣٦٥ وفيه: «الحَلَمْ» بدل «الحَكَمْ».

<sup>(</sup>۲) معانی القرآن: ج ۲ ص ۳۰۵.

تعظيم لا يستحقّه غير الله تعالى، ورفعه بأنّه صفة للكتاب ولو نصب على الحال كان جائزاً، غير أنّ الرفع يدلّ على لزوم الصفة للكتاب، والنـصب يجوز أن يكون لحالة عارضة في وقت الفعل.

وقوله: ﴿فَاتَبْعُوهُ﴾ أمر من الله باتّباعه وتدبّر ما فيه وامتثاله. وقـوله: ﴿واتّقوا﴾ أمر منه تعالى باتّقاء معاصيه، ومخالفة كتابه.

وقوله: ﴿لعلَكم تُرحَمون﴾ أي: لكي ترحموا. وإنّما قال: ﴿اتّقوا لعلَكم تُرحَمون﴾ مع أنّهم إذا اتّقوا رُحِمُوا لا مَحالَة لأمرَيْن:

أحدهما: اتّقوا على رجاء الرحمة، لأنّكم لا تدرون بما توافون فــي الآخرة. الثاني: اتّقوا لتُرْحَموا، ومعناه: ليكن الغرض بالتقوى منكم طلب ما عند الله من الرحمة والثواب.

قوله تعالى:

أَن تَقُولُواْ إِنَّمَا أُنزِلَ ٱلْكِتَنبُ عَلَىٰ طَـآيِفَتَيْن مِن قَلِلنَا وَإِنْ كُنًّا عَن وِرَاسَتِهِمْ لَغَنفِلِينَ ۞ آية .

اتولّ: العامل في ﴿أَنْ﴾ قوله: ﴿أَنْهِلَا هِ وَتقديره: لأن لا تقولوا، فحذف «لا» لظهور المعنى في أنّه أنزله لئلا يكون لهم حجّة بهذا، وحذف «لا» في قول الفرّاء، وقال الزجّاج: تقديره: كراهة أن تقولوا. ولم يجز حذف «لا» هاهنا، وإذا كان يجوز حذف المضاف في غير «أن» فهو مع «أن» أجدر، لطولها بالصلة، و «أن» إذا كانت بمعنى المصادر تعمل، ولا تعمل إذا كانت بمعنى «أي» لأنّ هذه تختصّ بالفعل، والأخرى تدخل للنفسير: فتارةً يفسّر جملة من ابتداء وخبر، وتارةً جملة من فعل وفاعل، وقوله: ﴿أنَهُ الْمُنْ مِن قبلنا﴾ معنى «إنّما» وقوله: ﴿أنَهُ الْمُنْتَانِ على طائفتَيْن من قبلنا﴾ معنى «إنّما»

الاختصاص، وإنّما كان ذلك لأنّ «إنّ» كانت تحقيقاً بتخصيص المعنى ممّا

خالفه، فلمّا صحبتها «ما» ممكنة لها ظَهَر هذا المعنى فيها.

والمعنيّ بـ «الطائفتين من قبلنا»: اليهود والنصارى، في قول ابن عبّاس والحسن ومجاهد وابـن جُـرَيْج وقَـتادَة والسُـدّي، وإنّـما خُـصًا بـالذِكْر لشهرتهما ولظهور أمرهما.

أَوْ تَقُولُواْ لَوْ أَنَّآ أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِتَنبُ لَكُنَّاۤ أَهْدَى مِنْهُمْ فَقَدْ جَآءَكُم بَيِّنَةُ مِّن رَّبِّكُمْ وَهُدًى وَرَحْمَةُ فَمَنْ أَطْلَمُ مِمَّن كَذَّبَ بِــَّايَــٰتِ ٱللَّهِ وَصَدَفَ عَنْهَا سَنَجْزِى الَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ ءَايَـٰتِنَا لَمُوٓءَ ٱلْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يَصْدِفُونَ ﴿ إِلَى اللَّهِ الْمَاعاً.

أقول: هذه الآية عُطف على ما قبلها، والتقدير: إنّا أنزّلنا القرآن المبارك لئلا يقولوا: إنّه ما أنزل علينا الكتاب كما أنزل على من قبلنا، أو يقولوا: لو أنزل علينا الكتاب لكنّا أهدى منهم في المبادرة إلى قبوله والتمسّك به، كما يقول القائل: لو أتيت بدليل لقبلتُه منك، ومثل هذا يستبق إلى النفس. وقوله: ﴿أهدى منهم﴾ فالإدلالهم بالأذهان والأفهام، وقد يكون

وقوله: ﴿أهدى منهم﴾ فـالإدلالهم بـالأذهان والأفـهام، وقـد يكـون العارف بالشيء أهدى إليه من عارفٍ آخر، بأن يعرفه من وجوهٍ لا يعرفها الآخر، وبأن يكون ما يعرفه به أثْبت ممّا يعرفه به الآخر.

قال الرُمَاني: والفرق بين «الهداية» و «الدلالة»: أنَّ الهدايــة مــضمنة بأنّها نُصِبَت ليهتدي بها صاحبها، وليس كذلك الدلالة، قــال: ولذلك كَـنُر تصرّفها في القرآن، كما كَثَر تصرّف الرحمة لأنّها على المحتاج.

وهذا فرق غير صحيح، لأنّ الدلالة أيضاً لا تُسمّى دلالةً إلّا إذا نُصِبّت ليستدلّ بها، ولذلك لا يُقال: «اللصّ دلّ على نفسه» إذا فعل آثاراً أمكن أن يُشتَدَلّ بها على مكانه ولم يقصد ذلك.

وقوله: ﴿لُو أَنَّا﴾ فُتِحَت «أَنّ بعد «لَو» مع أنّه لا يقع فيه المصدر، لأنّ الفعل مقدّر بعد ﴿لو﴾ كأنّه قيل: لو وقع إلينا أنّا أنزل هذا الكتاب علينا، إلا أنّ هذا الفعل لا يظهر من أجل طول «أنّ» بالصلة، ولا يُحذَف مع المصدر إلّا في الشعر، قال الشاعر:

لَو غَيْرُكُم عَلِقَ الزُبَيْرُ بِحَبْلِهِ أَدّى الجِوارَ إلى بَني العَوّام(١)

فقال الله لهم ﴿فقد جاءكم بيّنةُ من ربّكم ﴾ يعني: حجّة وأضحة ﴿وهُدًى ورحمة منه تعالى وانعامُ ﴿فَمَن أَطْلَم مَن كذّب بآيات الله أَطْلَم من كذّب بآيات الله ﴿وصَدَف عنها ﴾ أي: أعرض عنها، غير مستدِلٌ بها ولا مفكّر فيها، وهو قول ابن عبّاس ومجاهد وقتادة والسُدّى.

فإن قيل: كيف قال: ﴿فَمَن أَظلم ممّن كذّب بآيات الله ﴾ بأن يجحدها. . ولو فرضنا أنّه ضمّ إلى ذلك قتل النفوس وانتهاك المحارم كان أظْلَم؟

<sup>(</sup>۱) لجرير من قصيدة يهجو الفرزدق. راجع ديوان جسرير: ص ٤١٨ وفيه: «ورحله» بدل: تحله.

قلنا عنه جوابان:

أحدهما: للمبالغة، لخروجه إلى المنزلة الداعية إلى كلّ ضَـرْبٍ مـن الفاحشة. والآخر: أنّه لا خصلة ممّن ظَلَم النفس أعظم من هذه الخصلة.

ثمّ قال تعالى: ﴿سنجزي الّذين يَصْدِفُون﴾ أي: يُعرِضُون ﴿عن آياتنا سوء العذاب﴾ أي: شديده ﴿بما كانوا يَـصْدِفُون﴾ أي: جـزاءً بـما كـانوا يعرضون، وهو ما أعدّ الله للكفّار، نعوذ بالله.

فإن قيل: فهل للّذين ماتوا قبل مَن خوطب بهذه الآية أن يقولوا هذا القول؟

قيل: لا، ليس له ذلك، لأنّ عذره كان مقطوعاً بعقله، وبما تقدّم من الأخبار والكتب، وهؤلاء أيضاً لو لم يأتهم الكتاب والرسول لم يكن لهم حجّة، لكن فعل الله تعالى ما علم أنّ المصلحة تعلّقت به لهؤلاء، ولو علم ذلك فيمَن تقدّم لأنزل عليهم مثل ذلك، لكن لمّا لم ينزل عليهم علمنا أنّ ذلك لم يكن من مصلحتهم.

قوله تعالى:

هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ ٱلْمَاتِهِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ أَوْ يَأْتِيَ بَعْضُ ءَايَــَتِ رَبِّكَ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَــٰتِ رَبِّكَ لَايَنفَعُ نَفْسًا إِيمَــُنُهَا لَمْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَــٰنِهَا خَيْرًا قُلِ اَنتَظِرُواْ إِنَّا مُنتَظِرُونَ۞ آية .

أقول: قرأ حمزة والكسائي ﴿يأتيهم الملائكة﴾ بالياء، الباقون بالتاء. وقد مضَى الكلام في أمثال ذلك فيما مضى، فلا وجه للتطويل بإعادته.

معنى قوله: ﴿هل ينظرون﴾: ما ينتظرون، يعني: هؤلاء الكفّار الّذين تقدّم ذكرهم. وقال أبو عليّ: معناه: هل تنتظر أنت يا محمّد وأصحابك إلّا هذا؟ وهم وإن انتظروا غيره فذلك لا يعتدّ به في جنب ما تنتظرونه من الأشياء المذكورة لعِظُم شأنها، وهو مثل قوله: ﴿وما رميتَ إذ رميتَ ولكنّ الله رميُ﴾ (١) و«تكلّمت ولم تتكلّم» إذا تكلّم بما لا يعتدّ به.

وقوله: ﴿إِلَّا أَن يَاتِيهِم الملائكة﴾ يعني: لقبض أرواحهم. وقال مجاهد وقَتادَة والسُدّي: ﴿يأتيهِم الملائكة﴾ لقبض أرواحهم ﴿أُو يأتي ربّك﴾ أي: يوم القيامة ﴿أَو يأتي بعض آيات ربّك﴾ طلوع الشمس من مغربها.

وقوله: ﴿ أُو يَأْتَى رَبُّكَ ﴾ قيل في معناه قولان:

أحدهما: قال أو يأتي أمر ربك بالعذاب، وحذف المضاف وأقام المضاف إلى المضاف إليه مقامه، ومثله: ﴿إِنَّ الَّذِينِ يؤذون الله ورسوله﴾ (٣) يعنى: يؤذون أولياء الله.

الثاني: أو يأتي ربّك بعِظَم آياته. فيكون «يأتي به» على معنى الفعل المتعدّي. ومثل ذلك قول الناس: أتانا الروم، يريدون: أتــانا حُكُــم الروم وسِيرَتِهم.

, قولُه ﴿يوم يأتي بعض آيات ربّك لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل﴾ قيل في «الآيات» الّتي تحجب من قبول التوبة ثلاثة أقوال:

أحدها: قال الحسن: ورُوي عن النبي النَّيُ اللَّهُ أَنَّه قال: «بادروا بالأعمال ستاً: طلوع الشمس من مغربها، والدابّة، والدجّال، والدخان، وخويصة أحدكم \_أى: موته \_وأمر العامّة (٤)» (٥) يعنى: القيامة.

الثاني: قال ابن مسعود: طلوع الشمس من مغربها، والدجّــال، ودابّــة الأرض. وهو قول أبي هريرة.

 <sup>(</sup>١) الأنفال: ١٧. (٢) الفجر: ٢٢. (٣) الأحزاب: ٥٧.

<sup>(</sup>٤) في الحجريّة: أمر القيامة. (٥) رواه ابن ماجة في السنن: ج ٢ ص ١٣٤٨ ح ٤٠٥٦.

الثالث: طلوع الشمس من مغربها، رواها جماعة (١) عن النبيِّ ﷺ.

وقوله: ﴿أُو كسبت في إيمانها خيراً ﴾ قيل في معناه ثلاثة أقوال: أحدها: الإبهام في أحد الأمرين. الثاني: التغليب، لأنّ الأكثر ممّن ينتفع بإيمانه حينئذٍ من كان كسب في إيمانه خيراً قبل. الشالث: أنّه لا ينفعه إيمانه حينئذٍ وإن اكتسب فيه خيراً إلّا أن يكون ممّن آمن قبل، في قول السُدّي. ومعنى «كسب الخير في الإيمان»: عمل النوافل، والاستكثار من عمل البرّ بعد أداء الفرائض. والأوّل عندي أقواها، لأنّ المعنى: أنّه لا ينفع نفساً إيمانها إلّا إذا كانت آمنت قبل، فإنّها إذا آمنت قبل نَفعها أيضاً،

وقوله: ﴿قُلُ انتظروا﴾ خطاب للنبيِّ تَلَيُّشِيُّ أَن يقول لهـؤلاء الكـفّار: انتظروا إتيان الملائكة وهذه الآيات، فإنّا ﴿منتَظرون﴾ حصولها.

فانّه از داد خيراً.

ومعنى الآية: الحثّ على المبادرة إلى الإيمان قبل الحال الّتي لا تُقْبل فيها التوبة، وهي ظهور الآيات الّتي تقدّم ذكرها، وفي ذلك غاية التهديد. قوله تعالم :

إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ مِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيْعًا لِّشْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَاۤ أَمْرُهُمْ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ يُنَيِّـنُهُم بِمَاكَانُواْ يَغْفُلُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ حمزة والكسائي: ﴿فارقوا﴾ بألف، وهــو المــرويّ<sup>(٢)</sup> عــن عليّ ﷺ الباقون: ﴿فَرَّقوا﴾ بلا ألف مع تشديد الراء. والمعنيان متقاربان،

<sup>(</sup>١) كأبي ذرّ وأبي هريرة وأبي سعيد الخُدري وصفوان بـن عسّــال وغــيرهم. راجــع تــغسير الطبري: ج ٨ص ٧١\_٧٣.

<sup>(</sup>٢) رواه العيّاشي في تفسيره: ج ١ ص ٣٨٥ - ١٣١ عن كليب الصيداوي عن أبي عبدالله على الم

لأنّ القراءَتَيْن يؤولان إلى شيءٍ واحدٍ. لأنّ جميع ذلك مخالف لما يوجبه دينهم، فهم بتفريقه من جهة إكفار بعضهم بعضاً على جهالة فيه مخالفون له. وهم بخروجهم عنه إلى غيره مفارقون له مخالفون.

وقيل في المعنيّين بهذه الآية أربعة أقوال:

أحدها: قال مجاهد: هم اليهود، لأنّهم كانوا يمالؤون عَبَدَة الأوثـان على المسلمين.

الثاني: قال قَتادَة: هم اليهود والنصارى، لأنّ بـعض النـصارى يكـفّر بعضاً، وكذلك اليهود.

الثالث: قال الحسن: هم جميع المشركين، لأنَّهم جميعاً بهذه الصفة.

الرابع: قال أبو جعفر ﷺ: هم أهل الضلالة والبِدّع من هذه الأمّة. وهو قول أبي هريرة والمروىّ عن عائشة.

حذَّرهم الله تعالى من تفرّق الكلمة، ودعاهم إلى الاجتماع على مـا تقدّم عليه الحجّة.

والدين الّذي فارقوه، قيل فيه قولان:

قال أبو عليّ وغيره: هو الدين الّذي أمر الله باتّباعه وجعل ديناً لهم. الثاني: الدين الّذي هم عليه، لإنكار بعضهم بعضاً بجهالة فيه.

ومعنى «الشِيَع»: الفِرَق الَّتي يُمالِئ بعضهم بعضاً على أمر واحمد مع اختلافهم في غيره، قيل: أصله: «الظهور» من قولهم: شاعَ الخبر يَشِيع إذا ظَهَر، وقال الزجّاج: أصله: «الاتباع» من قولك: شايعه على الأمر إذا اتبعه. وقوله: ﴿لَسْتَ منهم في شيء﴾ خطاب للنبيَ ﷺ وإعملام له أنّه ليس منهم في شيء، وأنّه على المباعدة التامة من أن يجتمع معهم في معنى من مذاهبهم الفاسدة، وليس كذلك بعضهم مع بعض، لأنّهم يجتمعون

في معنىً من الباطل وإن افترقوا في غيره، فليس منهم في شيء، لأنّه بريء من جميعه، وقال الفرّاء: معناه: النهي عن قتالهم، ثـمّ تُسِـخَ بـقوله:
﴿فاقتلُوا المشركين﴾ (١) وهو قول السُدّي.

أخبر الله تعالى: أنّ الذين فرّقوا دينهم وخالفوه وباينوه، وصاروا فِرَقاً يُمالِئ بعضهم بعضاً على أمر واحد معاختلافهم فيغيره، ليس النبي الله الله على النبي الله الله على الله عليه، ثمّ قال: ﴿إِنّما أَمْرُهم إِلَى الله ثمّ يُنبَّهم بما كانوا يفعلون عني: أنّ الله تعالى هو الذي يُخبرهم بأفعالهم ويجازيهم عليها دون غيره، يعني: يوم القيامة.

قوله تعالى:

مَن جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَآءَ بِالسَّيِّبَةِ فَلَايُجْزَىٰٓ إِلَّا مِثْلُهَا وَهُمْ لَايُطْلَمُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: العشرة يجوز في قوله: ﴿فله عشر أمثالها﴾ ثلاثة أوجه: أحدها الإضافة، وعليه جميع القراء إلا يعقوب. ورفع ﴿أمثالُها﴾ مع التنوين على الصفة، وبه قرأ الحسن ويعقوب. ونصبه على التمييز، كما تـقول: عـندي خمسة أتراباً، ذكر ذلك الزجّاج والفرّاء.

ومعنى القراءة الأولى: فله عشر حسنات أمثالها، ويجوز في العربيّة: فله عشر مِثْلها، فيكون «المِثْل» في لفظ الواحد وفي معنى الجمع، كما قال: ﴿إِنّكُم إِذاً مِثْلُهم﴾ (٢) ومَن قال: أمثالها فهو كقوله: ﴿شمّ لا يكُونوا أَمثالكُم﴾ (٣) وإنّما جاز في «مِثْل» التوحيد في معنى الجمع، لأنّه على قدر ما يشبه به، تقول: مررت بقوم مثلكم، و: بقوم أمثالكم.

وقال الرئاني: كل ما لم يتميّر بالصورة فإنّ جمعه يدل على الاختلاف، كقولك: «رمال» و «مياه» فأمّا «رجال» فلا يدلّ على الاختلاف لأنّه يتميّر بالصورة، ويجوز أن يكون «البِثْل» في موضع الجمع، ولا يجوز مثل ذلك في «البِثل» لأنّ «البِثْل» لا يُضاف إلى الجماعة إلا على معنى أنّه وثلٌ لكلّ واحدٍ منهم، وليس كذلك «العدل» لأنّه يكون لجماعتهم دون كلّ واحد منهم.

وقال أكثر أهل العَدْل: إنّ الواحد من العشرة مستحقّ، وتسعة تفضّل.

وقال بعضهم: المعنى: فله من الثواب ثواب عشر حسنات أمثالها. وهذا لا يجوز، لأنّه يقبح أن يُعطى غير العامل مثل ثواب العامل، كما يقبح أن يُعطّى الأطفال مثل ثواب الأنبياء ومثل إجلالهم وإكرامهم، وأن يرفع منزلتهم عليهم.

وإنّمالم يتوعّد على السيّتة إلّا مثلها لأنّالزائد على ذلك ظُلْم، والله يتعالى عن ذلك، وزيادة الثواب على الجزاء تفضّل وإحسان فجاز أن يزيد عليه.

قال الرُمَاني: ولا يجوز على قياس «عشر أمثالها»: «عشر صالحات» بالإضافة، لأنّ المعنى ظاهر في أنّ المراد عشر حسنات أمثالها. وقال غيره: لأنّ «الصالحات» لا تعدّ لأنّها أسماء مشتقّة، وإنّما تعدّ الأسماء، و«المثل» اسم فلذلك جاز القدّد به.

وقال الرئماني: دخول الهاء في قوله: «الحسنة» يدل على أنّ تلك الحسنة ما هو مباح لا يستحق عليه المدح والشواب. ولو قيل: دخول الألف واللام فيها يدلّ على أنّ «الحسنة» هي المأمور بها، ودخلا للعهد، والله لا يأمر بالمباح، لكان أقوى ممّا قاله.

ويجوز أن يكون التفضّل مثل الثواب في العَدَد والكَثْرة، ويتميّز مـنه

التواب بمقارنة التعظيم والتبجيل اللذّين لولاهما لَمَا حَسُن التكليف، وإنّما قلنا بجواز ذلك، لأنّ وجه حُسْن ذلك: الإحسان والتفضّل، وذلك حاصل في كلّ قدر زائد. وفي الناس مَن منع من أن يساوي التفضّل التواب في باب الكثرة. والصحيح ما قلناه أوّلاً.

فإن قيل: كيف تجمعون بين قوله: ﴿ فله عشر أمثالها ﴾ وبين قـوله: ﴿ مَثَلَ اللّذِينَ يَنفقُون أموالهم في سبيل الله كَمَثَل حَبّة أَنبَتَتْ سبع سنابل في كلّ سنبلة مئة حَبّة ﴾ (١١ وقوله: ﴿ من ذا الّذي يقرض الله قـرضاً حسـناً فيضاعفه له أضعافاً كثيرةً ﴾ (٢) ولأنّ المجازاة بدخول الجنّة مثاباً فيها على وجه التأبيد لا نهاية له، فكيف يكون ذلك عشر أمثالها، وهل هذا إلّا ظاهر التناقض ؟!

قلنا: الجواب عن ذلك ما ذكره الزجّاج وغيره: أنّ المعنى في ذلك: أنّ المعنى في ذلك: أنّ المعنى في ذلك: أنّ جزاء الله على الحسنات على التضعيف للمثل الواحد الذي هو النهاية في التقدير في النفوس، ويضاعف الله عن ذلك بما بين عشرة أضعاف إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، ففائدة ذلك أنّه لا ينقص من الحسنة عن عشر أمثالها، وفيما زاد على ذلك يزيد من يشاء من فضله وإحسانه.

وقال قوم: المعنى: من جاء بالحسنة فله عشر أمثال المستحقّ عليها، والمستحقّ مقداره لا يعلمه إلّا الله، وليس يريد بذلك عشـر أمـثالها فـي العَدَد، كما يقول القائل للعامل الّذي يعمل معه: لك من الأجـر مـثل مـا عملت، أي: مثل ما تستحقّه بعملك.

وقال آخرون: المعنى في ذلك: أنّ الحسنة لها مقدار من الثواب معلوم

<sup>(</sup>۱) البقرة: ۲۲۱. (۲) البقرة: ۲۲۵.

لله تعالى، فأخبر الله تعالى أنّه لا يقتصر بعباده على ذلك، بل يضاعف لهم الثواب حتى تبلغ ذلك ماأراد وعَلِمَ أنّه أصلح لهم، ولم يرد العشرة بعينها لكن أراد الأضعاف، كما يقول القائل: لئن أسديتَ إليَّ معروفاً لأكافينّك بعشرة أمثالها، وعشرة أضعافه. وفي الوعيد: لئن كلّمتني واحدة لأكلّمنّك عشرة، وليس يريدون بذلك العَدَد المعيّن لا أكثر منها، وإنّما يريدون ما ذكرناه.

وقال قوم: عَنَى بهذه الآية الأعراب، وأمّا المهاجرون فحسناتهم سبعمائة. ذهب إليه أبو سعيد الخُدري وعبدالله بن عمر.

وقال قوم: معنى ﴿عشر أمثالها﴾: لأنّه كان يُؤْخَذ منهم العُشْـر فــي الزكوات، وكانوا يصومون في كلّ شهر ثلاثة أيام والباقي لهم.

وقال قوم ﴿من جاء بالحسنة﴾ يعني: الإيمان ﴿فله﴾ يعني: للإيمان ﴿عشر أمثالها﴾ وهو ما ذكره في قوله: ﴿إِنَّ المسلمين والمسلمات﴾ (١) إلى آخر الآية. وهذان الوجهان قريبان، والمعتمد ما قدّمناه من الوجوه.

وقال أكثر المفسّرين: إنّ «السيّئة» المذكورة في الآيـــة هـــي الشـــرك و«الحَسَنة» المذكورة فيها هـى التوحيد وإظهار الشهادتين.

فإن قيل: كيف يجوز الزيادة في نِعَمِ المثابين مع أنّ الثواب قد استغرق جميع مناهم وما يحتملونه.

قلنا عنه جوابان:

أحدهما: أنّه ليس للمُنْية نهاية ممّا يحتمله من اللذّات. والثاني: أن ي يُراد في البنية والقوّة، مثل أن يزاد في قوّة البصر حتّى يَرَى الجزء الّذي لا يتجزّأ وإن لم يزد في إخفاء الإنسان.

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٣٥.

#### قوله تعالى:

قُلْ إِنَّنِي هَدَيْنِي رَبِّيَ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّشْتَقِيمٍ ۞ دِينًا قِيْمًا مِّلَةً إِبْرَاهِيـــمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ۞ آينان (١٠) بلا خلاف.

أقول: قرأ ابن عامر وأهل الكوفة: ﴿ قِيْماً ﴾ بكسر القاف وتخفيف الياء وفتحها، الباقون [بفتح القاف] (٢) مع تشديد الياء.

مَن قرأ بتشديد الياء فحجّته قوله: ﴿وذلك دين القيّمة﴾ (٣) كأنّه [قال]: دين الملّة القيّمة، ويكون وصفاً للدين إذا كان نكرة، كما كان وصفاً للملّة لأنّ الملّة هي الدين. قال أبو الحسن (٤): قال أهل المدينة: ﴿ديناً قِيَماً﴾ وهي حسنة، ولم أسمعها من العرب. قال أبو الحسن: وهو في معنّى «المستقيم».

فأمًا مَن قرأ بالتخفيف فإنّه أراد المصدر، مثل: «الشِبَع» ولم يصخح كما صحّح «عِوَض» و «حِوَل». قال الزجّاج: لأنّه جاء على فعل معتلّ وهو «قَام» والأصل: قَوَم أو قَوْمَ قوماً. قال أبو عليّ: وكان القياس يقتضي أن يصحّح، لكنّه شذّ عن القياس، كما شذّ «أشياء» نحوه عن القياس، نحو: «ثيرة» في جمع «جواد» وكان القياس الواو، كما قالوا: طويل وطِوَال، قال الأعشى:

جِيادُكَ في الصَيْفِ في نِعْمةٍ تُصَانُ الجِلالَ وتُعطَى الشَعيرا<sup>(٥)</sup> وقوله: ﴿دِيناً قِيَماً ﴾ يحتمل نصبه ثلاثة أوجه:

أحدها: أنّه قال: ﴿إنّني هداني ربّي إلى صراط مستقيم﴾ استغنى

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: آية. (٢) ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريّة.

 <sup>(</sup>٣) البيّنة: ٥.
 (٤) وهو الأخفش في معانى القرآن: ج ٢ ص ٥١٠.

<sup>(</sup>٥) من قصيدة يمدح هوذة بن عليّ الحنفي. راجع ديوان الأعشى: ص ٨٩.

بجري ذِكْر الفعل عن ذِكْره، فقال: ﴿ديناً قِيَماً ﴾ كما قال: ﴿اهدنا الصراط المستقيم﴾.

والثاني (١): نصبه على تقدير: اعرفوا، لأنّ هدايتهم إليه تـعريفٌ لهـم. فحمله على: اعرفوا ديناً قِيَماً. وقال الزجّاج: معناه: عرّفني ديناً قِيَماً. وإن شئت حملته على الاتّباع. كأنّه قال: اتّبعوا ديناً قيماً والزموه، كما قـال: ﴿اتّبعوا ما أُنْزِل﴾ (٢).

وقال الفرّاء: هو نصب على المصدر، كأنّه قال: هَدَاني اهتداءً، ووضع «ديناً» موضعه.

أمر الله تعالى نبيّهﷺ أن يقول للخَلْق وخاصّة لهولاء الكفّار ﴿إنّني هدانى ربّى﴾ وقيل فى معنى «الهداية» قولان:

أحدهما: قال أبو عليّ: أراد بالهداية: الدلالة، وأضافه إلى نفسه دونهم وإن كان قد هداهم أيضاً، لأنّه اهتدى دونهم. وقال غيره (٣٠: أراد به: لَطُفَ لى ربّى في الاهتداء إلى صراط مستقيم.

و «الصراط المستقيم» قد فسرناه في غير موضع، وأنّد الطريق الموصل إلى ثواب الله من غير اعوجاج، وإنّما قال: ﴿إلَىٰ صراط مستقيم﴾ هاهنا وقال في موضع آخر: ﴿ويَهْدِيَك صراطاً مستقيماً﴾ (<sup>1)</sup> لأنّه إذا ضمن معنى النهاية دخلت «إلى» وإذا لم تضمن لم تدخل «إلى» وصار بمعنى «عرّفني». والأوّل بمنزلة «أرشدني» وإنّما كرّر: «مستقيم، وقِيمَم» للمبالغة، كأنّه قال: هو مستقيم على نهاية الاستقامة.

وقوله: ﴿مِلَّة إبراهيم﴾ فالملَّة: الشريعة، وهي مأخوذة من الإملاء،

 <sup>(</sup>١) في الحجريّة: وأنَّ سبب نصبه على تقدير اعرفوا، وفي مخطوطة: وإن شئت نصبته.
 (٢) البقرة: ١٧٠.
 (٣) المغذا الثول الثاني.

كأنّه: ما يأتي به السمع ويورده الرسول من الشرائع المتجدّدة فيُمِلُّه على اُمّته ليُكْتَب أو يُعْفَظ.

فأمًا التوحيد والمَدْل فواجبان بالعقل، ولا يكون فيهما اختلاف، والشرائع تختلف، ولهذا يجوز أن يقال: والشرائع تختلف، ولهذا يجوز أن يقال: ملتي ملّة الملائكة، والمسلّة دين، وليس كلّ دينٍ ملّة، وإنّما وصف النبي الله الله من أهل الأديان. أو غيرهم من أهل الأديان.

وقوله: ﴿حنيفاً﴾ معناه: مخلصاً لعبادة الله، في قول الحسن، وأصله: الميل من قولهم: رجل أُخْنَف إذا كان مائل القَدَم بإقبال كلِّ واحدة منهما على الأُخرى من خِلْقة لا من عارض، وقال الزجّاج: الحنيف: هو المائل إلى الإسلام مَيْلاً لازماً لا رجوع معه.

وقال أبو عليّ: أصله: الاستقامة، وإنّما جاء «أَخْنَف» عـلى التـفاؤل ﴿وماكان مِن المشركين﴾ يعنى: إبراهيمﷺ.

و ﴿ حنيفاً ﴾ نصب على الحال من ﴿ إبراهيم ﴾ و ﴿ ملَّة أبيكم ﴾ نصب على المصدر في قول الفرّاء، وقال الزجّاج: هو بدل من قوله: ﴿ ديناً قِيّماً ﴾. قوله تعالى:

قُلْ إِنَّ صَلَاتِى وَنُشُكِى وَمَعْيَاىَ وَمَتَاتِى لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَنْلَيِينَ(١٦٢) لَاشَرِيكَ لَهُ وَبِذَالِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُسْلِمِينَ۞ آيتان بلا خلاف.

اً أقول: أسكن الياء من ﴿محياي﴾ أهل المدينة. قال أبو عليّ الفارسي: إسكان الياء من ﴿محياي﴾ شاذّ خارج عن القياس والاستعمال، فشذوذه عن القياس: أنّ فيه التقاء الساكنين لا يلتقيان على هذا الحدّ، وشذوذه عن الاستعمال: أنّك لا تجده في نظم ولا نثر إلّا شاذاً، ووجهه ما حكى بعض

البغداديّين أنّه سمع أو حُكِيَ له: «التقت حَلقَتأ البطان» بإسكان الألف مع سكون لام المعرفة، وحكى غيره: «له ثلثًا المال» وليس هذا مثل قوله: ﴿حتّى إذا ادَّاركوا فيها﴾ (١) لأنّ هذا في المنفصل مثل: «دأبّة» في المتّصل، ومثل ما أجاز يونس من قوله: «اضربأنّ زيداً» وسيبويه ينكر هـذا مـن قول يونس، قال الرُمّاني: ولو وصله على نيّة الوقف جاز.

[أمره أن](٢) يقول لهؤلاء الكفّار: ﴿إنّ صلاتي ونسكي﴾ وقد فسّرنا معنّى الصلاة فيما مضى.

وقيل في معنى ﴿ونسكى﴾ ثلاثة أقوال:

أحدها: قال سعيد بن جُبَيْر ومجاهد وقَـتادَة والسُـدّي والضحّاك: ذبيحتى في الحجّ والعمرة. وقال (٣) الحسن: ﴿نسكمي﴾ ديني. وقال (١) الزجّاج والجُبّائي: ﴿فنسكي﴾ عبادتي، قال الزجّاج: والأغلب عليه أمر الذبح الّذي يُتَفَرّب به إلى الله، ويقولون: فلان ناسك بمعنى «عابد».

وإنَّما ضمَّ الصلاة إلى أصل الواجبات من التوحيد والعـدل لأنَّ فـيها التعظيم لله عند التكبير، وفيها تلاوة القرآن الَّتي تدعو إلى كلُّ برٍّ، وقُرِّر فيها الركوع والسجود وهما خضوع لله، وفيهما التسبيح وهو تنزيه لله.

وقوله: ﴿ومحياي ومماتى﴾ يقولون: حَبِيَ يَحْيا حياةً ومَحْياً، وماتَ يموتُ مَوْتاً ومَماتاً، وإنَّما جُعِل للفعل الواحد مصادر في الثلاثي لقـوَّته، ولأنّه الأكثر الأغلب.

وإنَّما جمع بين صلاته وحياته، وأحدهما من فعله والآخر من فعل الله، لأنَّهما جميعاً بتدبير الله تعالى وإن كان أحدهما من حيث إيجاده

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٣٨. (٢) ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريّة. (٤) وهو القول الثالث.

<sup>(</sup>٣) وهو القول الثاني.

وإعدامه لما فيه من الصلاح. ووجه ضمّ الموت إلى أصل الواجب: الرغبة إلى من يقدر على كشفه إلى الحياة فـي النـعيم الدائـم بـطاعته فـي أداء اله احمات.

وقوله: ﴿لا شريك له﴾ فالشركة: هي تلك المساهمة، فلمّا كان عَبّدة الأوثان جعلوا العبادة على هذه الصفة كانوا مشركين في عبادة الله، فأمر الله أن ينفي عنه هذا الشرك ويقول: ﴿لا شريك له﴾ والمعنى: لا يستحقّ العبادة سواه.

ومعنَى الآية: وجوب نَفْي الشِرُك عن الله، ووجــوب اعــتقاد بــطلانه. وإخلاص العبادة إليه تعالى.

قوله تعالى:

قل أَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْغِى رَبَّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَلَاتَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا وَلَا تَرِرُ وَازِرَهُ وِذِرْ أُخْرَى ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُم مَّرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ لَأَبُّنَّ آية عند الكلّ.

أقول: أمر الله تعالى نبيّه أن يخاطب هؤلاء الكفّار، ويقول على وجه الإنكار لفعلهم: أغّير الله أتّخذ ﴿ربّاً﴾ معبوداً؟! فـالكلام خـرج مـخرج الاستفهام والمراد به الإنكار، لأنّه لا جواب لصـاحبه إلاّ بما هو قبيح، لأنّ تقديره: أيجوز أن أطلب الضرر والنفع بعبادتي من مربوب مثلي، عـادلاً بذلك عن ربّ كلّ شيء وليس بمربوب. أم هذا قبيح في العقول وهو لازم

لكم على عبادة الأوثان؟

و «الربّ» إذا أطلق أفاد الملك [المالك] لتصريف الشيء بأتم التصريف، وإذا أضيف فقيل: ربّ الدار، وربّ الضيعة، فمعناه: المالك، لتصريفه بأتمّ تصريف العباد. وأصله: التربية، وهي تنْشِئة الشيء حالاً بعد حال حتى يصير إلى الكمال، ثمّ صُرِف إلى معنى المالك لهذه الأحوال من الشيء وما جرى مجراها. والفرق بين «الربّ» و «السيّد»: أنّ السيّد [هو] المالك لتدبير السواد الأعظم، والربّ: المالك لتدبير الشيء حتى يصير إلى الكمال مع إجرائه على تلك الحال.

وقوله: ﴿ولا تكسبُ كلّ نفس إلّا عليها﴾ معناه: لا يكون جزاء عمل كلّ نفس إلّا عليها، ومن جزاء عمل كلّ نفس إلّا عليها. ووجه اتصاله بما قبله: أنّه لا ينفعني في ابتغاء ربّ غيره ما أنتم عليه من ذلك، لأنّه ليس بعذرٍ لي في اكتساب غيري له، لأنّه ﴿لا تزر وازرةٌ وِزْر أُخرى﴾ وقيل (١٠؛ إنّ الكفّار قالوا للنبي ﷺ وَاللّه النّبي اللّه الآية.

وفيها دلالة على فساد قول المجبّرة من وجهَيْن:

أحدهما: أنّ قوله: ﴿ولا تـزر وازرةُ وِزْر أُخــرى﴾ يــدلٌ عــلى أنّــه لايُعذّب الطفل بكُفْر أبيه.

والثاني: أنّه لا يُعذّب بغير ذنبٍ كان منه، لأنّهما سـواء فـي أنّـهما كعذاب غير مستحقًّ.

وتقول: وَزَرَ يَزِرُ وَزِراً، ووَزِرَ يَوْزَرُ فهو مَوْزُور، وكلّه بمعنى: الإثـم، والوَزَر: الملْجأ. ومنه قوله: ﴿ كلَّا لا وَزَرَ﴾ (٣) فحال الموزُور كَحَالاالملتجئ

<sup>(</sup>١) ذكره الماوردي في تفسيره: ج ٢ ص ١٩٦.

من غير مَلْجاً، ومنه: الوزير لأنّ الملك يلتجئ إليه في الأمور، وقـيل: أصله: الثقل، ومنه: قوله: ﴿ووضعنا عنك وِزْرك﴾ (١) وكلّاهما محتمل ﴿ثمّ إلىٰ ربّكم مرجعكم﴾ يعني مآلكم ومصيركم إلى الله في يوم لا يملك فـيه الأمر غيره تعالى.

وقوله: ﴿فينبَتُكُم بما كنتم فيه تختلفون﴾ معناه: أنّه يخبركم بالحقّ فيما اختلفتم فيه من الباطل، فيظهر المحسن من المسيء ما يزول معه الشكّ والارتياب، ويقع منه الندامة في وقتٍ قد فات فيه استدراك الخطيئة. فمعنّى الآية: الحجّة على أنّ كلّ شيء سوى الله فالله ربّه من كلّ وجهٍ فصحّ منه الربوبية. وفيها دلالة على فساد قول المجبّرة: إنّ الله يعذّب على غير ذنب.

قوله تعالى:

وَهُوَ اَلَّذِى جَعَلَكُمْ خَلَتِهِفَ اَلأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَـٰتٍ لِيَبَلُوكُمْ فِي مَا ءَاتَــٰكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمُ(إِنَّيُ آيَة بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى: أنّه الذي جمعل الخَلْق ﴿خلائف الأرض﴾ ومعناه: أنّ كلّ أهل عصرٍ يَخْلُف أهل العصر الذي قبله، كلّما مضى واحد خلفه آخر على انتظامٍ واتّساقٍ، وذلك يدلّ على مدبّر أجراه عملى هذه الصفة، قال الشّمّاخ:

تُسَصِيبُهُم وتُسخطِئْني المستَايا وأُخْلُفُ في رُبُوعِ عن رُبُوعِ (٢<sup>٣</sup> وواحد «الخلائف»: خليفة، مثل: صحيفة وصحائف، وسفينة وسفائن. ووصيفة ووصائف [ووظيفة ووظائف]. هذا قول الحسن والسُدّي.

<sup>(</sup>١) الشرح: ٢. (٢) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ٨٤.

وقال قوم: معناه: أنَّه جعلهم خُلَفاء من الجانَّ قبل آدم.

وقال آخرون<sup>(۱)</sup>: معناه: والمراد به أُمّـة نـبيّنا تَلَمُثِيُّ لأنَّ الله جـعلهم خلفاء سائر الأمم.

وقوله: ﴿وَرَفَع بعضكم فوق بعض درجات﴾ وجه الحكمة في ذلك مع أنّه يخلقهم كذلك ابتداءً من غير استحقاق بعمل يوجب التفاضل بينهم: ما فيه من الألطاف الداعية إلى الواجبات والصارفة عن القبائح، لأنّ مَن كان غنياً في ماله شريفاً في نسبه قوياً في جسمه ربّما دعاه ذلك إلى طاعة من يملكها رغبةً فيها، والحال في أضدادها ربّما كان دعته إلى طاعته رهبةً منها ومن أمثالها ورجاءً أن يُنقل عنها إلى حال جليلة يغتبط عليها. وقال السُدّي: رفع بعضهم فوق بعض في الرزق وقوة الأجسام وحسن الصورة وشرف الإنسان، وغير ذلك بحسب ما علم من مصالحهم.

وقوله: ﴿درجات﴾ يحتمل نصبه ثلاثة أشياء:

أحدها: أن يقع موقع المصدر، كأنّه قال: رفةً فوق رفعة. الشاني: إلى درجات، فخُذِفَت «إلى» كما حُذِفَت في قولهم: دخلتُ البيت، وتقديره: دخلت إلى البيت. الثالث: أن يكون مفعولاً، من قولك: ارتفع درجةً ورفعته درجةً، مثل: اكتسى ثوباً وكسوته ثوباً.

وقوله: ﴿ليبلُوكم فيما آتاكم﴾ معناه: فَعَل بكم ذلك ليختبركم فيما أعطاكم، والقديم تعالى لا يبتلي خَلْقه ليعلم ما لم يكن عالماً به. لأنّه تعالى عالم بالأشياء قبل كونها، وإنّما قال ذلك لأنّه يعامل معاملة الّذي يبلُو، مظاهرةً في العدل، وانتفاءً من الظُلْم.

<sup>(</sup>١) منهم الفرّاء في معاني القرآن: ج ١ ص ٣٦٧.

وقوله: ﴿إِنّ ربّك سريع العقاب﴾ إنّما وصف نفسه بأنّه سريع العقاب مع وصفه تعالى بالإمهال، ومع أنّ عقابه في الآخرة: من حيث كان كلّ آتٍ قريباً، فهو إذاً سريع، كما قال: ﴿وما أمر الساعة إلاّ كَلَمْح البَصَر أو همو أقربُ﴾ (١) وقد يكون سريع العقاب بمن استحقه في دار الدنيا، فيكون تحذير المواقع في الخطيئة على هذه الجهة، وقيل: معناه: أنّه قادر على تمجيل العقاب، فاحذروا معاجلته. وإنّما قابل بين العقاب والغُفُران ولم يقابل بالثواب، لأنّ ذلك أذعَى إلى الإقلاع عمّا يوجب العقاب، لأنّه لوذكر الثواب لجاز أن يتوهّم أنّه لمن لم يكن فيه عصيان.

# سُورَة الْخُلِفَ عَلَيْهِ الْخُلُفِ الْعُرِيْدِ الْعُرِيْدِ الْعُرِيْدِ الْعُرِيْدِ الْعُرِيْدِ الْعُرِيْدِ ال

قال قَتَادَة: سورة الأعراف مكّية. وقـال قـوم: هـي مكّـية إلّا قـوله: ﴿واسألهم عن القرية﴾ (١١) إلى آخر السورة.

وقال قوم: هي محكمة كلها. وقال آخرون: حرفان منها منسوخان: أحدهما: قوله: ﴿خُذِ العَفْو﴾ (٢) يريد: من أموالهم، وذلك قبل الزكاة، والآخر: قوله: ﴿وَأَعرضْ عن الجاهلين﴾ (٣) نُسِخَ بآية السيف (٤). وقال قوم: ليس واحد منهما منسوخاً، بل لكلِّ منهما موضع، والسيف له موضع، وهو الأقوى، لأنَّ النسخ يحتاج إلى دليل.

وهي مئتان وستّ آيات كوفيّ، وخمس آيات مدنيّات والبصري. قوله تعالم :

## ا ينسم أَسْالْزَمْرِ الْحَيْمِ ]

الْـــتَــصَ ﴿ كِتَنَـٰبُ أُنْزِلَ إِلَيْكَ فَلَايَكُن فِى صَدْرِكَ حَرَجُ مِنْهُ لِتُتَذِرَ بِهِ. وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ آيتان في الكوفي، وآية فيما عداه. أقول: قد بيّنًا في أوّل سورة البقرة اختلاف المفسّرين في أوائل السور بالحروف المقطّعة، وقلنا: إنّ الأقوى من ذلك قول مَن قال: إنّها أسماء للسور، وهو قول الحسن والبلخي والجُبّائي، وأكثر المحصّلين.

ورُوي<sup>(١)</sup> عن ابن عبّاس أنّه قال: هي اختصار من كلامٍ لا يفهمه إلّا النبيّ اللَّشِيُّةِ قال الشاعر:

َّ اَدَوْهُم أَن الجِـمُوا أَلَاتـا قالوا جميعاً كلّهم ألافَا<sup>(٢)</sup>

يريد: ألّا تركبون، قالوا: فاركبوا. وبني قوله: ﴿المص﴾ على السكون في الوصل مع أنّ قبله ساكناً، لأنّ حروف الهجاء توصل على نيّة الوقف، لأنّه يجري على تفصيل الحروف، للفرق بينها وبين ما وصل للمعاني، وكأنّ مجموع الحروف يدلّ على معنىً واحدٍ، ومتى سمّيت رجلاً ب «المص» وجبت الحكاية، فإن سمّيته بر «صاد» أو «قاف» لم يجب ذلك، لأنّ «صاد» و «قاف» لهما نظير في الأسماء المفردة، مثل: باب وناب ونار، وليس كذلك «المص» لأنّه بمنزلة الجملة، وليس له نظير في المفرد.

وإنّما عدّ الكوفيّون ﴿المص﴾ آية، ولم يعدّوا ﴿صَ﴾ لأنّ «المص» بمنزلة الجملة، مع أنّ آخره على ثلاثة أحرف بمنزلة المردف، فلمّا اجتمع هذان السببان \_وكلّ واحد منهما يقتضي عدّه \_عدّوه، ولم يعدّوا ﴿المر﴾ لأنّ آخره لا يشبه المردف، ولم يعدّوا ﴿ص﴾ لأنّه بمنزلة اسم مفرد، وكذلك (ق) و (ن).

وإنّما سمّيت السورة بالحروف المعجمة. ولم تسمّ بالأسماء المنقولة. لتضمّنها معانى أخَر مضافة إلى التسمية. وهو أنّها فاتحة لما هو منها. وأنّها

<sup>(</sup>١) رواه أبو الضحى عنه. راجع تفسير الطبري: ج ١ ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) تقدّم ذكره في تفسير أوّل سورة البقرة.

فاصلة بينها وبين ما قبلها. ولأنّه يأتي من التأليف بعدها ما هو معجز مع أنّه تأليف كتأليفها، فهذه المعانى من أسرارها.

وقيل في موضع ﴿المص﴾ من الإعراب قولان:

أوّلهما: إنّه رفع بالابتداء وخبره: ﴿كتاب﴾ أو يكون عـلى هـذه ﴿المص﴾ في قول الفرّاء.

الثاني: لا موضع له، لأنّه في موضع جملة على قول ابن عبّاس. كأنّه قال: أنا الله أعلمُ وأفصلُ، اختاره الزجّاج.

وقوله: ﴿ كتاب أَنزل إليك﴾ قيل في العامل في قوله ﴿ كتاب﴾ ثلاثة أقوال:

أحدها: «هذا كتاب» فحُذِف لأنّها حال إشارة وتنبيه.

الثاني: ﴿المص كتابِ﴾ على أنّه اسم للسورة و ﴿كتابِ﴾ خبره.

وقال (١) الفرّاء: رفعه بحروف الهجاء، لأنّها قبله، كأنّك قبلت: الألف واللام والميم والصاد من الحروف المقطّعة كتاب أنزل إليك مجموعاً، فنابت «المص» عن جميع حروف المعجم، كما تقول: أ، ب، ت، ث ثمانية وعشرون حرفاً. وكذلك تقول: قرأت الحمد، فصار اسماً لفاتحة الكتاب.

وقوله: ﴿ فَلَا يَكُنَ فِي صِدْرُكَ خَرَجٍ ﴾ يحتمل دخول الفاء وجهَيْن:

أحدهما: أن يكون عطفاً، وتقديره: إذا كان أنزل إليك لتنذر به فلا يكن في صدرك حَرَج منه، فيكون محمولاً على معنى «إذا». وصيغة النهي. [والثاني: أنّ النّهْي](٢) \_ وإن كان متناولاً للحَرَج، فالمعنيّ به المخاطب نَهْي عن التعرّض للحرج، وجاز ذلك لظهور المعنى، إذ الحرج لا ينتهي،

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريّة.

وكان مخرج له بردّه إلى نَهْي المخاطب أبلغ، لِمَا فيه من أنّ الحَرَج لو كان ممّا يُنْهِى له لنهيناه عنك، فائتَهِ عنه بترك التعرّض له.

وقيل في معنى «الحرج» في الآية ثلاثة أقوال:

قال(١) الحسن: معناه: الضيق، أي: لا يضيق صدرك لتشعّب الفكر بك خوفاً ألَّا تقوم بحقَّه، وإنَّما أنزل إليك لتنذر به.

الثاني: قال ابن عبّاس ومجاهد وقَـتادَة والسُـدّى: إنّ مـعناه: الشكّ هاهنا، والمعنى: لا تشكّ فيما يلز مك له فإنّما أنزل إليك لتنذر به.

الثالث: قال الفرّاء: لا يضيق صدرك بأن يكذّبوك، كما قال عزّ وجلّ: ﴿ فلعلُّك باخع نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أَسَفاً ﴾ (٢).

وقوله: ﴿لتنذر به﴾ يعنى: لتُخوّف بالقرآن. وقال الفرّاء والزجّاج وأكثر أهل العلم: هو على التقديم والتأخير ، وتقدير ه: أنزل إليك لتُنذر به وذكرى للمؤ منين.

و «الذكري» مصدر ذَكّر يُذَكّرُ تَذْكيراً، فـ «الذكري» اسم للتذكير وفيه مبالغة، ومثله: الرُجْعي، وقيل في موضعه ثلاثة أقوال:

أوّلها: النصب على: أنزل للإنذار وذكرى، كما تقول: جئتك للإحسان وشوقاً إليك.

الثاني: الرفع، بتقدير: وهو ذكري.

الثالث \_ قال الزجّاج: يجوز فيه الجرّ، لأنّ المعنى: لأن تُنْذِرَ وذكرى. قال الرُمّاني: هذا ضعيف، لأنّه لا يجوز أن يُحْمَل الجرّ على التأويل، كما لا يجوز: مررتُ به وزيد.

(١) وهو القول الأوّل.

قوله تعالى:

آتَبِعُواْ مَآأُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رُبِّكُمْ وَلَاتَتَّبِعُواْ مِن دُونِهِ أَوْلِيَآ ءَ قَلِيلًا مَّاتَذَكَّرُونَ ﴿ ﴾ ة.

أقول: قرأ حمزة والكسائي وحفص ﴿تَذَكَّرون﴾ بتخفيف الذال بــتاء واحدة. الباقون بالتشديد. إلّا ابن عامر فإنّه قرأ ﴿يتَذَكَّرون﴾ بياء وتاء.

قال الزجّاج: التخفيف على حذف التاء الثانية كراهة اجتماع ثـلاثة أحرف متقاربة، كما قالوا: استطاع يستطيع السطاع يسطيع، ظ]. فحذّفُوا إحدى الثلاثة المتقاربة دون الأوّل، لأنّ الأوّل بمعنى الاستقبال لا يجوز حذّفها، والثانية يدلّ عليها تشديد العين.

ومَن قرأ بتشديد الذال، فأصله: «تَتَذَكّرون» فأدغم التاء في الذال لقرب مخرجهما، لأنّ التاء مهموسة والذال مجهورة، والمجهورة أزْيَد صوتاً وأقوى من المهموس، فَحَسُنَ إدغام الأنْقص في الأزْيَد، ولا يسوغ إدغام الأزَيد في الأنْقص، ألا ترى أنّ الصاد وأخْتَيْها لم يُدْغَمَنَ في مقاربهنّ لِمَا فيهنّ من زيادة الصفير.

وَجُه قراءة ابن عامر بالياء والتاء: أنّه مخاطبةً للنبيِّ وَلَيُّشِيُّ أَي: قليلاً ما يتذكّر ون هؤلاء الذين ذُكّرُوا بهذا الخطاب.

قوله: ﴿إِنَّبِعُوا﴾ خطابٌ من الله للمكلّفين، وأمْرٌ منه بأن يتبعوا له ما أزل عليهم من القرآن، ويحتمل أن يكون المراد: قل لهم يا محمّد: إتّبعوا ما أنزل إليكم، لأنّه قال قبل ذلك: ﴿لتنذر به﴾ وكان الخطاب متوجّهاً إليه. والاتّباع: تصرّف الثاني بتصريف الأوّل وتدبيره [تدبّره، ظ] بتدبيره، فالأوّل إمام والثاني مؤتم، والفرق بين الاتّباع والإثباع: أنّ أحدهما يتعدّى إلى مفعول، والثاني يتعدّى إلى مفعولين، تقول: اتّبعثُ زيداً، وأثبَعثُ زيداً عمراً.

ووجوب الاتّباع فيما أنزل الله يدخل فيه الواجب والندب والمباح، لأنّه يجب أن يعتقد في كلّ جنس ما أمر الله به، كما يجب أن يعتقد في الحرام وجوب اجتنابه.

وقوله: ﴿ولا تتّبعوا من دونه أولياء﴾ نهي من الله أن يتّبعوا من دون الله ويتّخذوا أولياء. و «أولياء» جمع «وليّ» وهمو ضدّ العدوّ، وهمو يـفيد: الأولى. ويفيد: الناصر، وغير ذلك ممّا بيّنّاه فيما مضى(١).

وقوله: ﴿قليلاً ما تذكُّرون﴾ معناه: الاستبطاء فــي التــذكّر، وخــرج مخرج الخبر وفيه معنَى الأمر، ومعناه: تذكّروا كثيراً ممّا يلزمكم من أمر دينكم، وما أوجبه الله عليكم.

وأخبر أنّهم قليلاً ما يتذكّرون، و «ما» زائدة، و «تَذَكّر» معناه: أخذ في التذكّرِ شيئاً بعد شيء، مثل: تفقّه وتعلّم، ويقال: «تَـقَيّس» إذا انــتمَى إلى قَيْس ولم يكن منهم، لأنّه يدخل نفسه فيهم شيئاً بعد شيء.

قوله تعالى:

وَكُم مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنْهَا فَجَآءَهَا بَأْشَا بَيْنَا أَوْ هُمْ قَابِلُونَ (\$ ) آية بلا خلاف. أقول: «كم» لفظة موضوعة للتكثير، و «رُبّ» للتقليل، وإنّما كان . كذلك لأنّ «رُبّ» حرف، و «كم» اسم، والتقليل ضَرْبٌ من النَفْي. و «كم» تدخل في الخبر بمعنى التكثير، فأمّا في الاستفهام فلا، لأنّ الاستفهام موكول إلى بيان المخبر، وإنّما دخلها التكثير لأنّ استبهام العدد أن يظهر أو يضبط إنّما يكون لكَثْرته [في] غالب الأمر، فدكم» مبهمة، قال الفَرَرْدَق:

<sup>(</sup>١) عند تفسير الآية: ٢٥٧ من سورة البقرة، والآية: ٥٨ من المائدة.

كُـمْ عَـمَةٍ لك يـا جَـريرُ وخَـالةٍ فَدْعاءَ قَد حَلَبَتْ عَلَيَّ عِشارِي (١) فدلٌ بـ«كم» على كَثْرة العمّات. وموضع ﴿كم﴾ في الآية رفع بالابتداء وخبرها: ﴿أَهلكناها﴾ ولو جُعِلَت في موضع نصبٍ جاز، كقوله: ﴿إِنّا كلّ شيءٍ خلقناه بِقَدَرٍ﴾ (١) والأوّل أجود.

أخبر الله تعالى \_على وجد الترهيب للكفّار والإيعاد لهم \_: أنّه أهلك كثيراً من القُرى، يعني: أهلها بما ارتكبوه من معاصيه والكفر به، وأنّه أنزل عليهم بأسه، يعني: عذابه ﴿بياتاً﴾ يعني: في الليل ﴿أَوْهُم قائِلُون﴾ يعني: في وقت القيلولة وهو نصف النهار، وأصله: الراحلة، فمعنى «أقلتُه البيع»: أرّحْته منه بإعفائي إيّاه من عقده، وقِلْتُ: إذا استرحت إلى النوم في وسط القائِلة، والأخذ بالشدّة في وقت الراحة أعظم في العقوبة فلذلك خصّ الوقتَن، بالذكر.

وقيل في دخول الفاء في قوله ﴿فجاءها بأسنا بياتاً﴾ ثلاثة أقوال:

أحدها: أهلكناها في حكمنا فجاءها بأسنا، وقد قيل: هو مثل: زريني واكرميني فإن نفس الإكرام هي الزيارة: قال الرُمّاني: وليس هذا مثل ذلك، لأنّ هذا إنّما جاز لأنّه قصد الزيارة ثمّ الإكرام بها.

و [الثاني ] قال قوم: ﴿أَهلكناها﴾ معناه أهلكناها ﴿فجاءها بأسنا﴾ أى: فكان صفة إهلاكنا أن جاءهم بأسنا.

والثالث: أهلكناها فصحّ أنّه جاءها بأسنا.

وقال الفرّاء: [الفاء] بمعنّى الواو. وقال الرّماني: هذا لا يجوز، لأنّه نقل للحرف عن معناه بغير دليل.

<sup>(</sup>١) من قصيدة يهجو جريراً. راجع ديوان الفرزدق: ج ١ ص ٥٨٣.

وقال بعضهم: إنّ المعنى: أهلكناها بخذلاننا لها عن الطاعة فجاءها بأسنا عقوبةً على المعصية. وهذا لا يجوز، لأنّه ليس من صفة الحكيم أن يمنع من طاعته حتّى تقع المعصية ثمّ يعاقب عليها.

وقوله: ﴿أَوْهُم قَائِلُون﴾ قال الفرّاء: واو الحال مقدّرة فيه، وتقديره: أوْ وَهُم قائِلُون، وإنّما حُذِفَت استخفافاً. وقال الزجّاج وجميع البصريّين: لا يحتاج إلى ذلك، لأنّه يستغني برجوع الذِكْر عن الواو، كما يقال: جاءني زيد راجلاً أو هو فارس، أو: جاءني زيد هو فارس، لم يحتج إلى واو، لأنّ الذِكْر قد عاد على الأوّل.

فمعنى الآية: أنّ الله أهَلَكَ أهل قريات كثيرة بتمرّدهم في المعاصي. وحذّر من أن يعمل مثل عملهم فينزل بالعامل مثل ما نَزَل بهم.

قوله تعالى:

قَمَاكَانَ دَعْرَسُهُمْ إِذْجَآءَهُم بَأْسُنَآ إِلَّا أَن قَالُوٓ أَإِنَّاكُنَّا ظَسَلِمِينَ ﴿ آيَةبلاخلاف. أقول: أخبر الله تعالى أنّه لم يكن دعاء هؤلاء الذين أهلكهم عقوبةً على معاصبهم وكفرهم في الوقت الذي جاءهم «بأس الله» وهو شدّة عذابه، ومنه: البُؤس: شدّة الكفر، والبَيْسُ: الشجاع لشدّة بأسه، و «بِئْس» من شدّة الفساد الذي يوجب الذمّ إلا قولهم إنّا كنّا ظالمين يعني: اعترافهم بذلك على نفوسهم وإقرارهم به، وكان هذا القول منهم عند معاينة البأس والبقين بأنّه نازل بهم، ويجوز أن يكون قالوه حين لآبسَهم طرفٌ منه، لم يهلكوا منه.

و ﴿دعواهم﴾ خبر ﴿كان﴾ واسمها: ﴿أن قالوا﴾ وهو بمعنى: قولهم، وهما معرفتان، يجوز أن يجعل كلّ واحد منهما اسماً والآخر خبراً، كما قال: ﴿ما كان حجّتهم إلّا أن قالوا﴾ (١) بالرفع والنصب، وإنّما قدّم الخبر

<sup>(</sup>١) الجاثية: ٢٤.

على الاسم لأنّ الثاني وقع موقع الإيجاب، والأوّل موقع النـفي. والنـفي أحقّ بالخبر.

و «الدّعُوى» و «الدُعاء» واحد، وفرّق قوم بينهما: بأنّ في «الدعوى» اشتراكاً بين الدعاء والادّعاء كادّعاء المال وغيره، وأصله: الطلب، قال الشاعر:

## وَلَّتْ ودَعْواها كثيرٌ صَخَبُه<sup>(١)</sup>

أي: دعاؤها، ويجوز أن يقال: اللّهمّ أشْرِكْنا في دَعْـوَى المســـلمين، يريد: دعاء المسلمين، حكاه سيبويه (٢٠ قال الشاعر:

وإنْ مَذِلَتْ رِجْلي دَعَوْتُكِ أَشْتَفي للدَعْواكِ مِن مَذْلٍ بـها فَـيَهُونُ<sup>(١</sup>) معنى «مَذِلَت» أى: خَدِرَت.

قوله تعالى:

فَلَنَشَــَـٰلَنَّ ٱلَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَشــَـٰلَنَّ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ فَلَنَقُصَّنَّ عَلَيْهِم بِعِلْمٍ وَمَاكُنَّا غَآبِينَ ۞ آيتان بلا خلاف.

أقول: الفاء في قوله: ﴿فَلَنَسْئَلُنُ الَّذِينَ﴾ فاء عطف جملة على جملة، وقد يكون للجواب. وقد يكون للجواب. وإنّما دخلت الفاء وهي موجبة للتعقيب مع تراخي ما بين الأوّل والثاني، وذلك يليق بـ «ثمّ» لتقريب ما بينهما، كما قال: ﴿اقتربت الساعة﴾ (٤) وقال: ﴿وما أمر الساعة ﴾ (أكمّم البصر أو هـو أقرب﴾ (٥) وقال: ﴿أوَلم يَـرَ

<sup>(</sup>١) أنشده سيبويه في الكتاب: ج ٤ ص ٤١ ونسبه إلى بَشِير بن النِكْث.

<sup>(</sup>۲) في الكتاب: ج ٤ ص ٤٠. (٣) أنشده الطبرى في تفسيره: ج ٨ ص ٨٩ ولم ينسبه لأحد.

<sup>(</sup>٤) القمر: ١. (٥) النحل: ٧٧.

الإنسان أنّا خلقناه من نطفةٍ فإذا هو خصيم، (١) وبينهما (٢) بُعْد.

والنون في قوله: ﴿فلنسألنّ﴾ نون التأكيد يتلقّى بها القَسَم، وإنّما بُنِي المضارع مع نون التأكيد [لأنّه لَمّا (إنّما،ظ) دخلت عليه طلباً للتصديق، كما أنّ الأمر طلب للفعل فأذْخِلت عليه نون التأكيد وتثبت مع الفعل] (٣) لأنّ هذه الزيادة الّتي لا تكون للاسم باعدته كما باعدت الألف واللام ما لا ينصر ف من الفعل فانصر ف.

أقْسَم الله تعالى في هذه الآية أنّه يسأل المكلّفين الّذين أرسل إليهم رسله، وأقْسَم أيضاً أنّه ليسأل الصادقين العرسلين الّذين بعثهم، فيسأل هؤلاء عن الإبلاغ ويسأل أولئك عن الامتثال، وهو تعالى وإن كان عالماً بما كان منهم فإنّما أخرجه مخرج التهديد والزجر ليتأهّب العباد بحسن الاستعداد لذلك السؤال.

وحقيقة السؤال طلب الجواب بأداته في الكلام، وحقيقة الاستخبار طلب الخبر بأداته في الكلام.

وقوله: ﴿فلنقصَّنَّ عليهم بعِلْمٍ ﴾ قَسَمُ آخر، وإخبار منه تعالى أنّه يقصّ عليهم بما عملوه، فإنّه عَلِمَ جميع ذلك. وإنّما ذكره بنون الجمع لأحد أمرَيْن:

أحدهما: أنّ هذا على كلام العظماء من الملوك، لأنّ أفعالهم تـضاف إلى أوليائهم. والثاني: أنّ الملائكة تقصّ عليهم بأمر الله.

وقال ابن عبّاس: نقصّ عليه بما نجده في كتاب عمله.

ورُوي عن النبيِّ ﷺ أُنَّه قال: «إنَّ الله يسأل كلِّ أحــد بكـــلامه له.

<sup>(</sup>١) يسّ: ٧٧. (٣) ما بين المعقوفتين لا يخلو من إغلاق وإيهام، وتستقيم العبارة مع حذفها.

ليس بينه وبينه تُرْجُمَان»(١).

والقصّ: ما يتلو بعضه بعضاً. ومنه: المِقصَّ، لأنَّ قطعه يتلو بعضه بعضاً، ومنه: القُصّة من الشَعر، والقِصّة من الكتاب، ومنه: القصاص لأنّه يتلو الجناية في الاستحقاق، ومنه: المقاصّة في الحقّ لأنّه يسقط ماله قصاصاً بما عليه.

وإنّما دخلت نون التأكيد مع لام القَسَم في المضارع دون الساضي، لأنّها تؤذن بطلب الفعل الّذي تدخل فيه، نحو: لأكْرِمَنَّ زيداً، فـانَّ فـيه طلب الإكرام بإرادته [بأداته، ظ] فالتصديق بالقَسَم، ولهذا ألزمت النون (٢) في طلب الفعل من جهتين، وفتحت هذه النون ما قبلها في جمع المتكلّم ولم تفتحه في الغائب، لأنّ الضمّة يجب أن تبقى لتدلّ على الواو المحذوفة في في الماء، وليس كذلك المتكلّم، لأنّه لا واو فيه.

ومعنى قوله ﴿بعِلْمِ﴾ قيل فيه وجهان:

أحدهما: بأنّا عالمون، والآخر: بـمعلوم، كـما قـال: ﴿ولا يـحيطون بشيءٍ من علمه﴾ (٣) أي: من معلومه.

ووجه المسألة له والقصص عليهم: أنّه سؤال توبيخ وتقريع للضالّين، وسؤال تذكير وتنبيه للمؤمنين، فبمقدار ما يغمّ أولئك، يسـرّ هـؤلاء، ثـمّ يسأل الرسل لأنّ من الأمم من يجحد فيقول: ما جاءنا من بشير ولا نذير، ومنهم من يقول: والله ربّنا ماكنًا مشركين.

فإن قيل: كيف يجمع بين قوله: ﴿ولا يُسْئَلُ عن ذنوبهم المجرمون﴾(١٤

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الصحيح: ج ٢ ص ٧٠٣ ح ١٧ من كتاب الزكاة، وابن ماجة في السنن: ج ١ ص ٦٦ و ٥٩٠ م ١٨٦ و ١٨٤٣ كلاهما بالسند عن عَدِيَّ بن حاتم. (٢) في الحجريَّة: ولهذا لزمت إذاً. (٣) البقرة: ٢٥٥. (٤) التصص: ٧٨.

الجزء الثامن. سورة الأعراف. الآية: ٦ و٧ \_\_\_\_\_\_\_\_٣٢٧

وقوله: ﴿فلنسألنَّ الَّذين أُرسِلَ إليهم﴾؟!

قلنا فيه قولان:

أحدهما: أنّه نفى أن يسألهم سؤال استرشاد واستعلام، وإنّما يسألهم سؤال توبيخ وتبكيت. الثاني: تنقطع المسألة عند حصولهم في العقوبة، كما قال: ﴿فيومئذٍ لا يُسْتَلُ عن ذنبه إنس ولا جانّ﴾ (١) وقال في موضع آخر: ﴿وَقِفُوهِم إِنّهم مسئولون﴾ (١) والوجه ما قلنا: إنّه يسألهم سؤال توبيخ قبل دخولهم في النار، فإذا دخلوها انقطع سؤالهم.

والسؤال في اللغة على أربعة أقسام:

أحدها: سؤال استرشاد واستعلام، كقولك: أين زيد ومَن عندك؟ وهذا لا يجوز عليه تعالى.

والثاني: سؤال توبيخ وتقريع، وهو خبر في المعنى، كقولك: ألم أحسن إليك فكفرت نعمتي؟ ألم أعطِكَ فجحدت عطيتي؟ ومنه: قوله تعالى: ﴿ أَلُم أَعْهِد إليكم ﴾ (٣) وقوله: ﴿ أَلَم يأتكم رُسُل ﴾ (٤) وقوله: ﴿ أَلَم تكن آياتي تُتُلئ عليكم ﴾ (٥) وقال الشاعر:

أَلَسْتُم خَيرَ مَن رَكِبَ المطَايا وأَنْدىَ العالَمينَ بُطُونَ رَاحِ<sup>(١)</sup> ولو كان سائلًا لما كان مادحاً، وقال العجّاج:

أَطَرَباً وأنتَ قِنَّسْرِيُّ (٧)

معنى «قِنّسري»: كبير السنّ، وهذا توبيخ لنفسه أي: كيف أطّرب مع

(١) الرحمن: ٣٩. (٢) الصافّات: ٢٤. (٣) يسّ: ٦٠.

 <sup>(</sup>٤) الأنعام: ١٣٠، والزُّمَر: ٧١.

<sup>(</sup>٦) لجرير من قصيدة مدح لعبدالملك بن مروان. راجع ديوان جرير: ص ٧٤.

<sup>(</sup>٧) أنشده في اللسان: مادّة «قنسر».

الكبر والشيب.

الثالث: سؤال التحضيض. وفيه: معنى «ألّا» كقولك: هلّا تـقوم؟ وألّا تضرب زيداً؟ أي: قُم واضرب زيداً.

والرابع: سؤال تقرير بالعجز والجهل، كقولك للرجل: هل تعلم الغيب؟ وهل تعرف ما يكون غداً؟ وهل تقدر أن تمشي على الماء؟ وكـما قـال الشاعر:

## وهل يصلحُ العطَّار ما أَفْسَدَ الدهرُ

والمعنى: وليس يصلح العطّار ما أفْسَد الدهرُ. فإذا ثَبُتَ ذلك فـقوله: ﴿فيومئذٍ لا يُشتَلُ عن ذنبه إنسُ ولا جـانَ﴾ وقـوله: ﴿ولا يُشـئَلُ عـن ذنبوهم المجرمون﴾ المراد به: لا يُشأَلون سؤال استعلام واستخبار ليعلم ذلك من قولهم، لأنّه تعالى عالم بأعمالهم قبل خلقهم.

وأمّا قوله: ﴿فلنسألنَّ الّذي أَرْسِل إليهم ولنسألنَّ المرسَلين﴾ وقـوله: ﴿فوربّك لنسألنَّهم أجميعن \* عمّا كانوا يعملون﴾ (١) فهو مسألة تـوبيخ وتقريع، كـقوله: ﴿أَلَـم أَعـهد إليكـم﴾ وسـؤاله للـمرسَلين ليس بـتوبيخ ولاتقريع، لكنّه توبيخ للكفّار وتقريع لهم أيضاً.

وأَمَّا قوله: ﴿فلا أنساب بينهم يومئذ ولا يتساءلون﴾ (٣) فمعناه: سؤال تعاط [تواطئ] واستخبار عن الحال التي جهلها بعضهم لتشاغلهم عن ذلك، كما قال: ﴿لكلَّ امرئُ منهم يومئذ شأن يُعنيه﴾ (٣) وقوله: ﴿وأَقبل بعضهم على بعض يتساءلون﴾ (٤) فهو سؤال توبيخ وتقريع وتلاوم، كما قال: ﴿فاَقبل بعضهم على بعض يتلاومون﴾ (٥) وكقوله: ﴿أَنحن صددناكم

<sup>(</sup>١) الحِجْر: ٩٢ و ٩٣. (٢) المؤمنون: ١٠١.

<sup>(</sup>٣) عَبَس: ٣٧. (٤) الصافّات: ٢٧ و ٥٠، والطور: ٢٥. (٥) القلم: ٣٠.

عن الهدى بعد إذ جاءكم﴾ (١) وقوله: ﴿رَبُنا مَن قدَّم لنا هذا فَزِدْه عـذاباً ضِغْفاً في النار﴾ (٢) وهذا كثير في القرآن، وليس في شيءٍ من ذلك تضادّ بين المسألتين، ولا تنافي بين الخبرين، بل إثبات لسؤال عن شيء ونفي لسؤال عن شيء آخر، ومثله قول الشاعر:

فأصْبَخْتُ والليلُ لي مِلْبَسْ وأصبَحَتِ الأرضُ بحراً طَمَّا<sup>(۱۳)</sup> فقوله: «وأصْبَخْتُ والليلُ لي مِلْبَس» لم يرد به الصبح، لأنّه لو أراد لما نفاه (<sup>۱۱)</sup> ؛ «والليلُ لي مِلْبَس» وإنّما أراد «أصْبَحْتُ» بمعنى: أشعلتُ المصباح وهو السراج أي: أسرجت في ظلمة الليل، فلم يكن خبراه متضادّين.

وقوله: ﴿وما كنّا غائبين﴾ فالغائب: البعيد عن حضرة الشيء، ومعناه في الآية: أنّه لا يخفى عليه شيء، وذلك يدلّ على أنّه ليس بجسم، لأنّه لو كان جسماً على العرش \_على ما يذهب إليه المجسّمة \_لكان غائباً عمّا في الأرضين السُفْلى، لأنّ مَن كان دون هذا بكثير فهو غائب عنّا.

## قوله تعالى:

وَٱ لَوَزْنُ يَوْمَبِذِٱ لَحَقُّ فَمَن ثَقُلتْ مَوَّارِينُهُفَأُوْلَتِهِكَ هُمُٱ لَمُفلِحُونَ ﴿ } وَمَن خَفَّتْ مَوَّارِينُهُ فَأُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓاْ أَنْفُسَهُم بِمَا كَانُواْ بِــَّايَـٰتِنَا يَظْلِمُونَ ﴿ } آيتان.

أقول: ارتفع قوله: ﴿والوزن﴾ بالابتداء، وخبره: ﴿الحقّ﴾ وهو الوجه المختار، وقال الفرّاء: يجوز أن يكون خبره: ﴿يومنذٍ» وينصب ﴿الحقّ﴾ على المصدر، وتقديره: والوَزْن يومئذٍ \_يعني: في يومالقيامة \_حقّاً، فينصب ﴿الحقّ﴾ وإن كان فيه الألف واللام، كما قال: ﴿فالحقّ والحقّ أَقولُ﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>۱) سبأ: ۳۲.

<sup>(</sup>٣) للنمر بن تَوْلَب. أنشده في اللسان: مادّة «صبح» وفيه: والليل مستحكمٌ.

<sup>(</sup>٤) في الحجريّة: لنفاه بقوله: والليل. (٥) ص: ٨٤.

والوزن في اللغة: هو مقابلة أحد الشيئين بالآخر حتّى يظهر مقداره. وقد استعمل في غير ذلك تشبيهاً به. منها: وزن الشعر بالعروض، ومنها: قولهم: فلان يَزِنُ كلامه وَزْناً. قال الأخْطَل:

وإذا وَضَمْتَ أَبــاكَ فــي مــيزانِــهِم رجَحوا وشالَ أبوكَ في الميزانِ<sup>(١)</sup> وقيل في معنى ﴿الوزن﴾ في الآية أربعة أقوال:

قال الحسن: موازين الآخرة لها كفّتان، فالحسنات والسيّتات توضعان فيهما وتُوزّنان. ثمّ اختلفوا:

فقال بعضهم: إنّـما تـوضع صحائف الأعـمال فـتُوزن، وهـو قـول عبدالله بن عمر.

وقال أبو عليّ: إنّما تتفضّل كفّة الحسنات من كفّة السيّتات بـعلامة يراها الناس يومنذٍ.

وذهب عُبَيْد بن عُمَيْر إلى أنّه يُوزَن الإنسان، فيؤْتى بالرجل العظيم الجثّة فلا يَزن جناح بعوضة.

وقال مجاهد: ﴿الوَزْن﴾ عبارة عن العدل في الآخرة. وأنّه لا ظلم فيها على أحد، وهو قول البُحبّائي. وهو أحسن الوجوه، وبعده قول الجُبّائي. ووجه حسن ذلك \_ وإن كان الله تعالى عالماً بمقادير المستحقّات \_ : ما فيه من المصلحة في دار التكليف وحصول الترهيب به والتخويف.

وقوله: ﴿يومنذٍ﴾ يجوز في ﴿يومنذٍ﴾ الإعراب والبناء، لأنّ إضافته إلى مبنيّ إضافة غير محضة تقرّبه من الأسماء المركّبة، وإضافته إلى الجملة تقرّبه من الإضافة الحقيقيّة. ونوّن ﴿يومنذٍ﴾ لأنّه قد تقطع عن الإضافة، إذ

<sup>(</sup>١) من قصيدة يهجو حريراً. راجع ديوان الأخطل: ص ٢٥٥.

من شأن التنوين أن يعاقبها، وقد قطع «إذ» في هذا الموضع عنها.

و ﴿الحقّ﴾ وضع الشيء موضعه على وجه تقتضيه الحكمة، وقـد استعمل مصدراً على هذا المعنى وصفةً، كما جَرى ذلك في «العدل» قال الله تعالى: ﴿ذلك بأنّ الله هو الحقّ﴾ (١) فجرى على طريق الوصف.

وقوله: ﴿فَمَن تَقُلَت موازينه ﴾ فالثِقَل: عبارة عن الاعتماد اللازم سفلاً ونقيضه: الخقة وهي اعتماد لازم علواً، ومثلت الأعمال بهما لما ذُكِرَ من المقارنة، والمعنى: أنّ مَن كانت طاعاته أكثر فهو من الفائزين بثواب الله، ومَن قلت طاعاته ﴿فأولئك الّذين خسروا أنفسهم ﴾ بأن استحقّوا عذاب الأبد جزاءً على ما كانوا يظلمون أنفسهم بجحود آياتنا وحُجّتنا.

وقوله: الموازين: جمعميزان، وأصله الواو، وقُلِبتياءلسكونهاوانكسار ما قبلها، ولم يقلب في «خِوَان» لتحرّكها وأنّها لم تجر على فعل لها.

والخُشران: ذهاب رأس المال، ومن أعظم رأس المال النَـفْش، فـإذا أهلك نفسه بسوء عمله فقد خسر نفسه. وظلمهم بآيات الله مثل كفرهم بها وجحدهم إيّاها.

قوله تعالى:

وَلَقَدْ مَكَنَّـٰكُمْ فِى ٱلْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَـٰيِشَ قَلِيلًا مَّاتَشْكُرُونَ (َيُّ) آية بلا خلاف.

أقول: روى خَارِجَة عـن نـافع هـمز ﴿معايش﴾ ورُوي ذلك عـن الأعمش وعبدالرحمن الأعرج، الباقون غير مهموز.

وعند جميعالنحويّين أنّ «معايش» لا يهمز، ومتى هُمِزَ كان لحناً، لأنّ

<sup>(</sup>١) الحجِّ: ٦ و٦٢، ولقمان: ٣٠.

الياء فيها أصلية، لأنّه من: عاش يَعيشُ، ولم يعرض فيها علّة كما عرض في «أوائل» وهي في «مدينة» زائدة علّة لا تدخلها الحركة كما لا تدخل الألف، ومثله: مسألة ومسائل، ومنارة ومتناور، ومَقام ومَقَاوم، قال الشاعر: وإنّي لَـقَوّامٌ مَقاوِمٌ لم يَكُن جريرٌ ولا مَوْلى جَريرٍ يَقومُها(١) ووزنه: «مفعلة» مثل: مسورة ومساور، ومَن همزها اعتقدها «فعيلة» على وزن: صحيفة، فجمعها على «فعائل» مثل: صحائف، وذلك غلط، لأنّ اللهاء أصلها لقولهم: عاش يعيش عيشاً ومعيشةً. قال أبو عليّ: من همز «مدائن» لم يجعله «مَفْعَلة» ولكنّه «فَعِيلة» بدلالة قولهم: مدني، ولا يجوز أن يكون «مفعلة» من: دان يدين، ومن أخذه من ذلك قال في الجمع: «مداين» بتصحيح الياء.

واعتل «معيشة» لأنّه على وزن: يعيش، وزيادتها تختصّ بالاسم دون الفعل، فلم يحتجّ إلى الفصل بين الاسم والفعل، كما احتيج إليه فيما كان زيادته مشتركة، نحو: الهمزة في «أجاد» [أخاف، ظ] و «هـو أجُود إأخوف، خ] منك» وموافقة الاسم لبناء الفعل توجب في الاسم الاعتلال، ألّا ترى أنّهم أعلّوا «باباً» و «داراً» لما كان [كانا، ظ] على وزن الفعل، وصحّحوا نحو: «حِول» و «غَيبة» و «لَومَة» لما لم تكن على مثال الفعل، ف «معيشة» موافقة للفعل في البناء، مثل: «يعيش» في الزنة، وتكسيرها يزيل مشابهتها في البناء، فقد علمت بذلك زوال المعنى الموجب للإعلال في الواحد [و] في الجمع، فلزم التصحيح في التكسير لزوال المشابهة في اللفظ، لأنّ التكسير معنى لا يكون في الفعل، وإنّما يختصّ به الاسم، فإذا

<sup>(</sup>١) للأَخْطَل منقصيدة يمدّحها بشربن مروان ويهجو جريراً. راجع ديوان الأخطل: ص ١٣٢.

الجزء الثامن. سورة الأعراف، الآية: ١٠ \_\_\_\_\_\_\_٢٠٣

زالت مشابهة الفعل وجب تصحيحه.

ومَن همز «مصايب» (١) فإنّه غلط، كما غلط مَن همز «معايش» ومثله جاء في جمع «مَسِيل»: أُسْسِلَة، جاء ذلك في الشعر لبني هَلَـ يُل، فتوهّموه «فَعِيلة» وإنّما هو «مَفْعلة» وحكى يعقوب: مَسِيل ومَيْسَل، فالميم على هذا «فاء» ومَسِيل: «فَعِيل» وعلى الأوّل «مَفْعل» من: سَالَ.

قال الزجّاج: من همز «مصايب» جعل الهمزة بدلاً من الواو، كما قالوا: أمَّت في «وقّت» وهذا إن وقع في أوّل الكلام (٢) وقد قالوا في «أدُور»: أذُور فهمزوه، فجاز على هذا أن يكونوا حملوا المكسورة على المضمومة. ويُقال: «عاش فلان» بمعنى: حيي، وطيب العيش: طيب الحياة، فلهذا كانت المعيشة مضمنة بالحياة. وحدّ المعيشة الرُمّاني بأنّها وصلة من جهة مَكْسَب المطعم والمشرب والملبس إلى ما فيد الحياة.

أخبر الله تعالى على وجه الامتنان على خلقه بأصناف نِعَمِه: أنّه مكّن عباده في الأرض، بمعنى: مكّنهم من التصرّف فيها، والتمكين: إعطاء ما يصحّ معه الفعل مع ارتفاع المنع، لأنّ الفعل كما يحتاج إلى القدرة فقد يحتاج إلى آلةٍ وإلى دلالة وإلى سببٍ، كما يحتاج إلى رفع المنع، فالتمكين: عبارة عن حصول جميع ذلك.

و﴿الأرض﴾ هذهالأرض المعروفة، وفيالأصل: عبارة عنقرار يمكن أن يتصرّف عليه الحيوان، فعلى هذا: لو خلق مثلها لكانت أرضاً حقيقةً.

وقوله: ﴿وجعلنا لكم فيها معايش﴾ فالجعل: وجـود مـا بـه يكـون الشيء على خلاف ما كان، مثل أن تقول: جعلت الساكن متحرّكاً، لأنّك

<sup>(</sup>١) منهم الأخفش في معاني القرآن: ج ٢ ص ٥١٢.

<sup>(</sup>٢) في الحجريّة هكذًا: قالوًا اقنب في وقنب وهذا إن فعلوا في أوّل الكلام.

فعلت فيه الحركة، ونظيره: التصيير والعمل. و «جعل الشميء» أعمّم من حدوثه، لأنّه قد يكون بحدوث غيره ممّا يتغيّر به.

وقوله: ﴿قليلاً ما تشكرون﴾: نبصب ﴿قليلاً﴾ بـ ﴿تشكرون﴾ وتقديره: تشكرون مع ما بعدها بمنزلة المصدر، وتقديره: قليلاً شُكْركم.

والشكر: هو الاعتراف بالنعمة مع ضَرْبٍ من التعظيم، والحمد مثله، وقيل: الفرق بينهما: أنّ كلّ شكرٍ حمدٌ، وليس كلّ حمدٍ شكراً، لأنّ الإنسان يُحْمَدُ على إحسانه إلى نفسه ولا يُشْكر عليه، كما أنّه يُذَمّ على إساءته إلى نفسه، ولا يجوز أن أكفره [يُكفر، ظ] من أجل إساءته إلى نفسه.

قوله تعالى:

وَلَقَدْ خَلَقَنْكُمْ ثُمَّ صَوَّرَنَكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَّبِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ اِلَّآ إِلْهِسَ لَمْ يَكُن مِّنَ ٱلسَّنجِدِينَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: هذا خطاب من الله تعالى لخلقه بأنّه خَلَقَهم، والخلق: هو إحداث الشيء على تقدير تقتضيه الحكمة، لا زيادة على ما تقتضيه فيخرج إلى الإقتار. وقد استوفينا اختلاف الصورة، والصورة: بنية مقومة على هيئة ظاهرة.

وقوله: ﴿ثمّ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم﴾ فالسجود: هو وضع الجبهة على الأرض. وأصله: الانخفاض. من قول الشاعر:

تَرى الأكْمَ فيها سُجِّداً للحَوافِرِ <sup>(١)</sup>

وقيل في معنى «السجود لآدم» قولان:

<sup>(</sup>١) لزيد الخيل، وصدره: بجيشِ تَضلُّ البُلْقُ في حجراته. راجع الكامل للمبرِّد: ج ٢ ص ٧٣٥

أحدهما: أنّه كان تكرمةً لآدم وعبادةً لله، لأنّ عبادةً غير الله قبيبحةً لا يأمر الله بها. وعند أصحابنا: كـان ذلك دلالة عـلى تـفضيل آدم عـلى الملائكة على ما بيّنًا في سورة البقرة (١١).

وقال (٣) أبو عـليّ الجُـبّائي: أمروا أن يـجعلوه قِـبْلةً. وأنكـر ذلك أبوبكر بن أحمد بن عليّ الأخشيد بأن قال: هو تكرمةً، لأنّ الله تعالى امتنَّ على عباده، وذكّرهم بالنعمة فيه.

فإن قيل: كيف قال: ﴿ثمّ قلنا للملائكة﴾ مع أنّ القول للملائكة كان قبل خلقنا وتصويرنا؟

قلنا عن ذلك ثلاثة أجوبة:

أحدها: قال الحسن وأبو عليّ الجُبّائي: المراد به: خَلقنا أباكم ثمّ صوّرنا أباكم ثمّ قلنا للملائكة، وهذا كما يذكر المخاطَب ويُراد به أسلافه. وذكرنا لذلك نظائر فيما مضى، منها: قوله: ﴿وإذ أخذنا ميثاقكم ورفعنا فوقكم الطُور﴾ (٣) أي: ميثاق أسلافكم. قال الزجّاج: المعنى: ابتدأنا خلقكم بأن خلقنا آدم ثمّ صوّرناه ثمّ قلنا.

الثاني: قال ابن عبّاس ومجاهد والربيع وقَتادَة والضحّاك والسُدّي: إنّ المعنى: خلقنا آدم ثمّ صوّرناكم في ظهره ثمّ قلنا للملائكة.

الثالث: خلقناكم ثمّ صوّرناكم ثمّ إنّا نخبركم أنّا قلنا للملائكة. كـما تقول: إنّي راحل ثمّ إنّي معجل.

وقال الأُخْفَش: «ثمّ» هاهنا بمعنى الواو. كما قال: ﴿ثمّ الله شهيد على ما تعملون﴾ (٤) ومثله: قوله: ﴿ثمّ كان من الّذين آمنوا﴾ (٥) على قول بعض

<sup>(</sup>٢) وهو القول الثاني.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٦٣ و٩٣. (٥) البلد: ١٧.

<sup>(</sup>١) الآية: ٣٤. (٤) يونس: ٤٦.

المتأخّرين معناه: وكان من الّذين آمنوا، ومثله: ﴿استغفروا رَبُكم ثمّ توبوا إليه﴾ (١١ على بعض الأقوال معناه: وتوبوا إليه، قال الزَجّاج: هذا خطأ عند جميع النحويّين. وقال [قول، خ] الشاعر:

سأَلُّتُ ربيعةَ: مَن خَيْرُهَا أَبا ثَمَّ أَمّاً فَقَالُوا: لِـمَهُ (٢)

معناه: لتُجيب أوّلاً عن الأب ثمّ الأمّ. وقال بَعضهم (٣): معناه: خلقناكم في ظهور آبائكم ثمّ صوّرناكم في بطون أمّهاتكم. وقال قوم: في الآية تقديم وتأخير، وتقديره: خلقناكم بمعنى: خلقنا أباكم، أي [أو، ظ]: وقدرناكم، ثمّ قلنا للملائكة: اسجدوا، ثمّ صوّرناكم.

قوله تعالى:

قَالَ مَامَنَعَكَ أَلَّاتَسْجُدَ إِذْ أَمَوْتُكَ قَالَ أَنَا خَيْرُ مِنْلُهُ خَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتُهُ مِن طِينِ ﴿ آية بلا خلاف.

أُقُول: هذا حكاية لما كان من خطاب الله لإبليس حين امتنع من السجود لآدم، أنّه قال له: ﴿ما منعك ﴿ أن لا تسجد ﴾ وفيه ثلاثة أقوال:

أحدها: أن تكون «لا» صلة مؤكّدة، كما قال: ﴿لنّـلَا يعلم أهـلُ الكتاب﴾ (٤) ومعناه: ليعلم، وكقوله: ﴿لا أُقسمُ بيوم القيامة﴾ (٥) وكـقوله: ﴿فلا أُقسم بمواقع النجوم﴾ (١) وكما قال الشاعر:

أبى جودُهُ البُخْلَ واستَعْجَلَتْ بـهِ نَعَمْ مِنفَتىً لايمنَهُ الجُودَ قاتِلَهْ (٧)

<sup>(</sup>١) هود: ٣ و ٥٢ و ٩٠. (٢) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ٩٥ ولم ينسبه لأحد.

<sup>(</sup>٣) منهم عِكْرِمة والأعمش. راجع تفسير الطبري: ج ٨ ص ٩٤.

<sup>(</sup>٤) الحديد: ٢٩. (٥) القيامة: ١. (٦) الواقعة: ٧٥

<sup>(</sup>٧) أنشده ابن الشجري في الأمالي: ج ٢ ص ٢٢١ و٢٢٨ ولم ينسبه لأحد. في الحجريّة: قابلة [تله، ئلة، خ].

معناه: أبى جودُهُ البخلَ، وروى أبو عمرو بنالعلاء: أبى جوده لاالبُخْلِ، بالجرِّ، كأنّه قال: أبى جوده كلمة البخل، ورواه كذا عن العرب. وقال الزجّاج (١٠؛ فيه وجه ثالث: «لا البخلّ» على النصب بدلاً من «لا» كأنّه قال: أبى جودُهُ أن يقول: «لا» فقال: نعم. وهي حكاية في كلّ هذا.

الثاني: أنّه دخله معنى: ما دعاك أن لا تسجد؟

الثالث: معنى ﴿أَلَا تسجد﴾: ما الحال أن لا تسجد، أو: ما أحوجك؟ وقال الفرّاء: لما تقدّم الجحد في أوّل الكلام أكّد بهذا، كما قال الشاعر: ما إنْ رَأيـنا مِثْلَهنّ لِـمَعْشَرٍ شودِ الرؤوسِ فَوَالِحٌ وفُـيولُ فـ «ما» للنفي و «إن» للنفي، فجُمِعَ بينهما تأكيداً (٣).

فإن قيل: كيف قال:﴿ما منعك﴾ ولم يكن ممنوعاً؟!

قلنا: لأنّ الصارف عن الشيء بمنزلة المانع منه، كما أنّ الداعي إليــه بمنزلة الحامل عليه.

وقوله: ﴿أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين ﴿ حكاية لجواب إبليس حين ذمّه تعالى على الامتناع من السجود، فأجاب بما قال، وهذا الجواب غير مطابق، لأنّه كان يجب أن يقول منعني كذا، لأنّ قوله: ﴿أنا خير منه ﴾ جواب لمن يقول: أيّكما خير ؟ ولكن فيه معنى الجواب، ويجري ذلك مجرى أن يقول القائل لغيره: كيف كنت؟ فيقول: أنا صالح، وكان يجب أن يقول: كنت صالحاً، لكنّه جاز ذلك لأنّه أفاد أنّه صالح في الحال مع ما كان صالحاً فيما مضى.

ووجه دخول الشبهة عليه في أنّه خلقه من نار وخلق آدم من طين:

<sup>(</sup>١) في معاني القرآن: ج ٢ ص ٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن: ج ١ ص ٣٧٤، وذكر البيت أيضاً في ص ١٧٦ منه.

أنّه ظنّ أنّ النار إذا كانت أشرف لم يجز أن يسجد الأشْرَف للأَدْوَن! وهذا خطأ، لأنّ ذلك تابع لما يعلم الله من مصالح العباد. وما يتعلّق به من اللطف لهم، ولم يكن ذلك استخفافاً بهم بالأعمال.

وقد قال الجُبَائي: إنّ الطين خير من النار، لأنّها أكثر منافع للخلق من حيث: إنّالأرض مستَقُوالخلق وفيها معايشهم، ومنها تخرج أنواع أرزاقهم، لأنّ الخيريّة في الأرض أو النار \_إنّما يراد بهما كثّرة المنافع، دون كثّرة الثواب، لأنّ الثواب لا يكون إلّا للمكلّف المأمور، وهذان جمادان.

وعلى ما يذهب إليه أصحابنا: أنّ ذلك يدلّ على تـفضيل آدم عـلى الملائكة كان ذلك مستحقّاً، فلذلك أشجَدَ الله الملائكة له.

فإن قيل: لِمَ اعترض إبليس على الله مع علمه أنَّه لا يفعل إلّا الحكمة [لحكمة. ظ]؟

قلنا عنه جوابان:

أحدهما: أنّه اعترض كما يعترض السفيه على [الحكيم] الحليم في تدبيره من غير فِكْرٍ في العاقبة. والثاني: أن يكون جهل هذا بشبهةٍ دخلت عليه. وعلى ما نذهب إليه: من أنّه لم يكن عرف الله قطّ سقطت الشبهة.

واستدلَّ أيضاً بهذه الآية على أنّ الجواهر متماثلة، بأن قيل: لا شيء أبعد إلىالحيوان من الجماد، فإذا جاز أن ينقلب الطين حيواناً وإنساناً جاز أن ينقلب إلى كلّ حال من أحوال الجواهر، لأنّه لا فرق بينهما في العقل.

بن يستب إلى من عن من حورن المجوار، و لما عام طول المهم على المستدل أيضاً بهذه الآية على أنّ الأمر من الله يقتضي الإيجاب: بأنّ الله تعالى ذمّ إبليس على المتناعه من السجود حين أمره، فلو كان الأمر يقتضي الندب لما استحقّ العيب بالمخالفة وترك الامتنال، والأمر بخلاف ذلك في الآية.

قوله تعالى:

قَالَ فَاهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَاخْرُجْ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّـْغِرِينَ ۞ يَة.

أقول: قوله: ﴿قال فاهبط منها﴾ حكاية لقول الله تعالى لإبليس وأمره إيّاه أن يهبط منها، وما بعد القول وإن كان استئنافاً والفاء لا يُسْتَأَنّف بها إنّما يكون كذلك، لأنّ ما قيل له بعد جوابه الّذي أجاب به فهو حكاية ما كان من الكلام له الثانى بعد الأوّل.

والهبوط والنزول واحدً، وفرق بينهما: بأنّ النزول يقتضي تنزّله إلى جهة السفل بمنزلة بعد منزلة، وليس كذلك الهبوط، لأنّه كالانحدار في المرور إلى جهة السفل، وكأنّه الانحدار دفعة واحدة، كما قال الشاعر:

كلُّ بني حُرَةٍ مَصيرُهُم قُلُّ وإن أكْثَروا من العَدَدِ إِن يُغْبَطُوا يُهْبَطُوا وإن أوروا يوماً فَهُم للفَّنَاء والفَنَدِ<sup>(١)</sup> وقيل في الضمير الذي في قوله: ﴿منها﴾ قولان:

أحدهما: قال الحسن: إنّه كناية عن السماء، لأنّه كان في السماء فأهبط منها. الثاني: قال أبو علىّ: كناية عن الجنّة.

> فإن قيل: من أين علم إبليس أنّ الله تعالى قال له هذا القول؟ قلنا عنه حدايا::

أحدهما: قال أبو عليّ: إنّه قال له على لسان بعض الملائكة. الثاني: أنّه رأى معجزةً تدلّه على ذلك.

وقوله: ﴿ فما يكون لك أن تتكبّر فيها ﴾ معناه: ليس لك أن تتكبّر فيها،

<sup>(</sup>١) لِلَمِيد بن ربيعة من قصيدة يرثي أخاه لأَمُد. راجع ديوان لَبيد: ص ٥٠ وفيه: يوماً يصيروا اللَمِلك والنكد.

والتكبّر: إظهار كبرالنفس على جميع الأشياء، فهو في صفة العباد ذمّ، وفي صفة الله مدح، كما قال تعالى: ﴿الجبّار المتكبّر﴾ (١) فالجبّار: القاهر بجميع [لجميع، ظ] الأشياء، والمتكبّر: الدالّ بذاته على أنّه أكبر منجميع الأشياء. وقوله: ﴿فاخرج إنّك من الصاغرين﴾ أمر من الله لإبليس بالخروج لأنّه من الصاغرين، والصاغر: هو الذليل بصِغَرِ القدر، صَغِرَ يَصْغَرُ صَغَرًا

قوله تعالى:

قَالَ أَنظِرْنِيَ إِلَىٰ يَوْم يُبْعَثُونَ ١٠ قَالَ إِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ١٠ آيتان.

وصَغَاراً، وتَصاغَرَتْ إليه نفسه ذلاً ومَهانَة، والأصل: الصِغَر.

أقول: في الآية الأولى حكاية عن إبايس أنّه سأل الله تعالى أن يُنظِرَه، والإِنْظار: الإمهال إلى مدّة فيها النظر في الأمر، طالَ أم قَـصُر، والإِنظار والتإخيار والتأجيل نظائرٌ في اللغة، وبينها فرق، وضد الإمهال: الإعجال. وأصل الإنظار: المقابلة، وهي المناظرة، و «الجبلان يتناظران» أي: يتقابلان، ونظر إليه بعينه أي: قابله لينظر له [إليه، ظ] ونظر إليه بعينه أي: قابله لينظر له واليه، ظ] ونظر إليه بيده أيظهر له حاله في اللين والخشونة أو الحرارة والبرودة.

وقوله: ﴿إلَىٰ يوم يُبعَثون﴾ مدة للإنْظار الّذي طلبه. والبَغْثُ: الإطلاق في الأمر. والانبعاث: الانطلاق. والبَعْث والحشر والنشر والجمع نظائرُ.

ويجوز في ﴿يوم يُبْعَثُون﴾ ثلاثة أوجه من العربيّة: بـالجرّ وتـرك التنوين على الإضافة، والجرّ مع التنوين على الصفة، والفتح وترك التنوين على البناء، وليس بالوجه، لأنّ الفعل مُعْرَب.

والوجه في مسألة إبليس الإنظار \_مع عـلمه أنَّـه مـطرود مـلعون

<sup>(</sup>١) الحشر: ٢٣.

مسخوط عليه \_: علمه بأنّ الله يظاهر إلى عباده بالإحسان. ويعتهم بفضله وإنعامه، فلم يصرف ارتكابه المعصية وإصراره على الخطيئة عن المسألة طامعاً في الإجابة، وعن أنس: من بلوغ المحبّة.

وقيل في قوله: ﴿قال إنّك من المنظرين﴾: هل فيه إجابة إلى ما التمسه أم لا؟ فقال السُدّي وغيره: إنّه لم يجبه ﴿إلىٰ يبوم يُبعَثُون﴾ لأنّه يبوم القيامة، وهو يوم بعث لا يوم موت، ولكن أنْظِرَ ﴿إلىٰ يوم الوقتِ المعلُوم﴾ كما ذَكَره في سورة أخرى (١١). ويقوّي ذلك قوله: ﴿إنّك من المنظرين﴾ وليس لأحد [أن] ينظر أحداً إلى يوم القيامة على هذا المعنى.

الثاني: أنّه سأل تأخير الجزاء بالعقوبة إلى يوم يُبعَثون لِما خاف من تعجيل العقوبة، فأنْظِرَ على هذا.

وقال قوم: أنظر إلى يوم القيامة. والأقوى: الوجه الثاني، لأنّه لا يجوز أن يُعْلِم الله أحداً من المكلّفين الذين ليسوا بمعصومين أنّه يبعثهم [يبقيهم، ظ] إلى وقتٍ معيّنٍ، لأنّ في ذلك إغراء له بالقبيح من حيث إنّه يعلم أنّه باق إلى ذلك الوقت فير تكب القبيح، فإذا قارب الوقت جدّد التوبة فيسقط عنه العقاب.

وهل يجوز إجابة دعاء الكافر أم لا؟ فيه خلاف.

فذهب أبو عليّ إلى أنّه لا يجوز، لما في ذلك من التعظيم والتبجيل لمُجَاب الدعوة في مجرى العادة، ألّا تـرى أنّه إذا قـيل: فـلان مُـجَاب الدعوة، دلّ ذلك على أنّه صالح المؤمنين.

وأجاز ذلك أبو بكر بن الأخشيد على وجه الاستصلاح، ويقول: إنّه

يتفضل بحسب الوجه الّذي يقع عليه.

وكُسِرت «إنَّ» لأنّها حكاية بعد القول، وهي تُكْسَر في هذا الموضع، وفي الابتداء بها، وإذا كان في خبرها لام التأكيد. وإنّما عملت «إنّ» لشبهها بالفعل الماضي من حيث كانت على ثلاثة أحرف مفتوحة الآخر، فهي بمنزلة «كان» إلّا أنّه خولف بعملها لأنّها حرف.

قوله تعالى:

قَالَ فَبِمَآ أَغْوَيْتَنِى لأَقْفَدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ۞ ثُمَّ لاَيْتِئُهُم مِن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَـٰنِهِمْ وَعَن شَمَايِلِهِمْ وَلاَتَجِدُ أَكْفَرُهُمْ شَـٰكِرِينَ۞ آيتان بلا خلاف.

أقول: قوله: ﴿قال فبما﴾ حكاية عن قول إبليس، لمّا لعنه الله وطرده، وحَكَى سؤاله الإنظار، وإجابة الله تعالى إلى شيءٍ منه، قال حينئذٍ ﴿فبما أغويتني﴾ أي: فبالّذي أغويتني، وقيل في معنى هذه الباء ثلاثة أقوال:

أحدها: إنّي مع إغوائك إيّاي، كما تقول: بقيامك تناول هذا، أي: مع قيامك. الثاني: إنّ معناه اللام، والتقدير: فلإغوائك إيّاي. الثالث: إنّها بمعنى القَسَم كقولك: بالله لأفعلنّ.

وقيل في معنى ﴿أُغويتني﴾ ثلاثة أقوال:

أحدها: قال أبو عليّ والبلخي: معناه: بما خيّبتني من جنّتك، كما قال الشاع, :

فَمَن يَلْقَ خيراً يَحْمد الناسُ أَمَرَهُ

ومن يَغْوَ لا يَعْدم على الغيّ لَائِما(١)

<sup>(</sup>١) أنشده في العقد الفريد: ج ٥ ص ٣٢٨ ونسبه إلى المُرقّش.

أي: من يخب، وقــال قــوم: يـجوز أن يكــون أراد: إنّك امــتحننني بالسجود لآدم فغويت عنده، فقال: ﴿أغويتني﴾ كما قال: ﴿فزادتهم رِجْساً إلىٰ رِجْسهم﴾ (١).

الثاني: قال ابن عبّاس وابن زيد: معناه: حكمت بـغوايــتي، كـقولك: أضللتني أي: حكمت بضلالتي.

الثالث: ﴿أغويتني﴾ بمعنى: أهلكتني بلعنك إيّاي، كما قال الشاعر: مُعَطّفةُ الأثناءِ ليس فَصِيلُها برّازيُها دَرّاً ولا مَيّتٍ غَـوَى(٣)

أي: ولا ميّت هلاكاً بالقعود عن شرب اللبن، ومنه قـوله: ﴿فسـوف يَلْقَون غَيّاً﴾ (٣) أي: هلاكاً. ويقولون: غَوِيَ الفصيلُ إذا أنفذ اللبن فمات، والمصدر: «غَوَىً» مقصوراً.

وقوله: ﴿لأقعدنَّ لهم﴾ جواب القسّم، والقسّم محذوف، لأنّ غرضه بالكلام التأكيد، وهو ضدّ قوله: ﴿صّ والقرآن ذي الذِّكْر﴾ (٤) فإنّه حذف الجواب، وهي القسّم، لأنّ الغرض تعظيم المُقْسَم به.

و «قعوده على الصراط» معناه: أنّه يقعد على طريق الحقّ ليصدّ عنه بالإغواء حتّى يصرفه إلى طريق الباطل عداوةً له وكيداً.

وقوله: ﴿صراطك المستقيم﴾ قيل في نصب ﴿صراطك﴾: إنّـه نـصب على الحذف دون الظرف، وتقديره: على صراطك، كما قيل: ضرب زيـد الظهر والبطن أي: على الظهر والبطن، قال الشاعر:

<sup>(</sup>١) التوبة: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) لكنارج الريح الجرمي، واسمه عامر بن المجنون. واجع الشعر والشعراء لابن تُتبية: ص ٤٦١. (٣) مريم: ٥٩.

لَـــُدُنَّ بِـهَرِّ الكَـفَّ يَــعُسِلُ مَــُنْتُهُ فيهِ كَمَا عَسَلَ الطريقَ الثعلبُ (١) وقال آخر:

كأنسي إذاأس على الأظفر طائراً معالنَجْم في جوّالسماء يَصُوبُ (٢) أي: الأظفّر على طائر. وإغواء الله تعالى الإبليس لم يكن سبباً لضلاله، الأنه تعالى علم أنّه لو لم يَغْوِه لوقع منه مثل الضلال الذي وقع أو أعظم، فأمّا قول من قال: إنّه لو كان ما يفعل به الإيمان هو ما يفعل به الكفر لكان قوله: ﴿ بما أغويتني ﴾ و «بما أصلحتني » بمعنى واحدٍ، فكلام غير صحيح، لأنّ صفة الآلة الّتي يقع بها الإيمان خلاف صفتها إذا وقع بها الكفر وإن كانت واحدةً كالسيف، ولا يجب من ذلك أن تكون صفتها واحدة من أجل أنّها واحدة، بل لا يمتنع أنّه متى استعمل آلة الإيمان في الضلال سُمّي إغواء، وإن كان ما يصحّ به الإيمان والكفر والضلال واحداً.

وقوله: ﴿ثُمَّ لآتينَّهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعـن شمائلهم﴾ قيل في معناه ثلاثة أقوال:

أحدها: قال ابن عبّاس وقَتادَة وإبراهيم بـن الحَكَــم والسُـدّي وابـن جُرَيْج: من قبل دنياهم وآخرتهم، ومن جهة حسناتهم وسبّيّاتهم.

الثاني: قال مجاهد: من حيث يبصرون ومن حيث لا يبصرون.

الثالث: قال البلخي وأبو عليّ: من كلّ جهة يمكن الاحتيال عليهم بها. وقال ابن عبّاس: ولم يقل: من فوقهم، لأنّ رحمة الله تنزل عليهم من فوقهم، ولم يقل: من تحت أرجلهم، لأنّ الإتيان منه مُوجشً.

<sup>(</sup>١) لساعدة بن جُونيّة. ذكره سيبويه ضمن شواهده في الكتاب: ج ١ ص ٣٦ و ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ١٠٠.

وقال أبو جعفر الله: ﴿ثمّ لآتينَهم من بين أيديهم﴾ معناه: أهوّن عليهم أمر الآخرة ﴿ومن خلفهم﴾ آمرهم بجمع الأموال والبخل بها عن الحقوق لتبقى لورّتَتِهم ﴿وعن أيمانهم﴾ أفسد عليهم أمر دينهم بتزيين الضلالة وتحسين الشبهة ﴿وعن شمائلهم﴾ بتحبيب اللذّات إليهم، وتغليب الشهوات على قلوبهم (١١).

وقال الزجّاج: ﴿من بين أيديهم﴾ معناه: أغويهم حتّى يكذّبوا بالبعث والنشور ﴿ومن خلفهم﴾ حتّى يجحدوا ما كان من أخبار الأمم الماضية والأنبياء السالفة.

وإنّما دخلت «من» في الخَلْف والقُدّام، و «عن» في اليمين والشمال، لأنّ في «القُدّام» و «الخلف» معنى: طلب النهاية، وفي «اليحين» و «الشمال»: الانحراف عن الجهة، ودخول «ثمّ» في أوّل الكلام لأحد أمرين أحدهما: بيان أنّ هذا المعنى يكون بعد القعود في طريقهم.

وقوله: ﴿ولا تجد أكثرهم شاكرين﴾ إخبار من إبليس أنَّ الله لا يجد أكثرِ خلقه شاكرين، وقيل: يمكن أن يكون عَلِمَ ذلك من أحد وجهَيْن:

أحدهما: قال أبوعليّ: ذلك علمه منجهة الملائكة بإخبارالله تعالى إيّاهم.

الثاني: قال الحسن: يجوز أن يكون أخبر عن ظنّه ذلك، كما قال تعالى: ﴿ولقد صدَّقَ عليهم إبليسُ ظنَّه﴾ (٢) لأنّه لمّا أغوى آدم فاستزلّه قال: ذرّيّة هذا أضعف منه، وظنّ أنّهم سيجيبونه ويبايعونه [يتابعونه، ظ]. قوله تعالى:

قَالَ آخُرُجْ مِنْهَا مَذْءُومًا مَّدْخُورًا لَّمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لأَمْلأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكُمْ

<sup>(</sup>١) رواه القمّي في تفسيره: ج ١ ص ٢٢٤ ما يقرب منه.

أَجْمَعِينَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: حُكِيَ (١) عن عاصم في الشواذّ ﴿لِـمَن تـبعكَ﴾ بكسـر اللام. ويكون خبره محذوفاً وتقديره: لمن تبعك النار، وليس بمعروف.

هذا خبر من الله تعالى أنّه ﴿قال اخرج منها﴾ يعني: من الجنّة ﴿مَدُومًا ﴾ قال ابن عبّاس: معناه معيباً. وقال ابن زيد: مذموماً. يُقال: ذَأَمَه يَذَأَمُهُ ذَأُما وذَاماً وذَاماً. وقيل: الذّأم والذّيْم: أشدّ العيب، ومثله: اللّؤم، قال الشاعر:

صَـحِبْتُك إذْ عَـيْني عـليها غِشـاوَةٌ

فَلمّا انجَلَتْ قَطّعْتُ نفسي أَذِيـمُها<sup>(٢)</sup>

وأكثر الرواية: ألُومها. وقوله: ﴿مدحوراً﴾ فالدحر: الدفع على وجـه الهوان والإذلال، دَحَرَه يَدْحَرُه دَحْراً ودُحُوراً. وقيل: الدَحْر: الطرد، فـي قول مجاهد والسُدّي.

وقوله: ﴿لمن تبعك منهم﴾ جواب القَسَم، وحذف جواب الجزاء في صدر ﴿لمن تبعك﴾ لأنّ جواب القَسَم أولى باللّرِكُر من حيث إنّه في صدر الكلام، ولو كان في حشو الكلام لكان الجزاء أحقّ منه، كقولك: إنْ تأتني والله أكْرِ مُكَ، ولا يجوز أن تكون ﴿مَنْ﴾ هاهنا بمعنى «الّذي» لأنها لا تقلب الماضي إلى الاستقبال، ويجوز أن تقول: والله لمن جاءك أضربه، بمعنى: لأضربه، ولم يجز بمعنى: لأضربة، كما يجوز: والله أضرب زيداً، بمعنى: لأضرب، ولا يجوز بمعنى: لأضربن، لأنّ الإيجاب لابلاً فيه من نون التأكيد مع اللام على قول الرجاج.

<sup>(</sup>١ و٢) حكاه ابن خالويه في شواذً القرآن: ص ٤٨ عن عصمة.

وإنّما قال: ﴿لأملانَ جهنّم منكم﴾ بلفظ الجمع وإن كان المخاطب واحداً على التغليب للخطاب على الغيبة، كما يغلب المذكّر على المؤنّث، وكما يغلب الأخفّ على الأثقل في قولهم: سنّة العمرين، لأنّ المفرد أخفّ من المضاف، لأنّ المعنى: لأملأنّ جهنّم منك وممّن تبعك منهم أجمعين، كما ذكره في موضع آخر (١).

وقوله: ﴿أجمعين﴾ تأكيد لقوله: ﴿منكم﴾ وهو وإن كان بلفظ الغائب أكد به المخاطب، لأنّه تابع للأوّل، فإن كان غائباً فهو غائب، وإن كان مخاطباً فهو مخاطب، وإن كان متكلّماً، فهو متكلّم، كقولك: نحن منطلق أجمعون عامدون، لأنّ الاتّباع قد دلّ على ذلك.

قوله تعالى:

وَيَـــَـــَادُمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلًا مِنْ حَيْثُ شِنْتُمَا وَلَاتَقْرَبَا هَــٰذِهِ. ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّـٰلِمِينَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: في هذهالآية حكاية خطابالله تعالىلآدم. وأمره إيّاه أن يسكن هو وزوجه حوّاء الجنّة. واختلفوا في الجنّة الّتي أسكن الله آدم فيها:

فقال قوم: إنّها جنّة الخُلْد، لأنّ «الجنّة» إذا أُطلِقَت معرّفة بالألف واللام لا يعقل منها في العرف إلاّ جنّة الخُلْد، كما أنّ «السماوات والأرض» إذا أُطلِق لم يعقل منه إلاّ السماوات المخصوصة دون سقف البيت.

وقوله: ﴿وزوجك﴾ إنّما جاء به على لفظ التذكير، لأنّ الإضافة أغنت عن ذلك وأبانت عن المعنى، فكان الحذف أحسن لأنّم أوجـز، ويـقال لصاحب المنزل: «ساكن فيه» وإن يتحرّك فيه أحياناً، للتغليب، لأنّ سكونه

<sup>(</sup>۱) في ص: ۸۵.

فيه أكثر بجلوسه ونومه في ليله وغير ذلك من أوقاته، وأباح الله تعالىلهما أن يأكلا من حيث شاءا وأين شاءا ما شاءا، ونهاهما على وجه الندب ألآ تقربا شجرة.

وعندنا: أنّ ذلك لم يكن محرّماً عليهما، بل نهاهما نهي تنزيه دون حظر، وبالمخالفة فاتهما ثواب كثير وإن لم يفعلا بذلك قبيحاً، ولا أخلًا بواجب. ومنخالفنا قال: أخطأ في ذلك، على خلاف بينهم بأنّ ذلك صغيرة أوكبيرة، ومنقال: كانت صغيرة، منهم منقال: وقع ذلك منه سهواً ونسياناً. ومنهم من قال: وقع ذلك تأويلاً من حيث نهي عن جنس الشجر، فحمله على شجرة بعينها، فأخطأ في التأويل! وقد بيّناً فساد ذلك فيما مضى (۱۱) وقوله: ﴿فتكونا من الظالمين﴾ يحتمل أن يكون نصباً على جواب النهي، والثاني: أن يكون جزماً عطفاً على النهي، فكانّه قال: لا تقربا هذه الشجرة ولا تكونا من الظالمين.

ومعنى ﴿الظالمين﴾ على مذهبنا هاهنا المراد به الباخسين نفوسهم ثواباً كثيراً، والمفؤتين نعيماً عظيماً. ومَن قال: إنّهما ارتكبا قبيحاً قال: ظَلَما أنفسهما بارتكاب القبيح. وعلى مذهب من يقول بأنّ ذلك كانت صغيرة وقعت مكفّرة لابدّ أن يُحْمل الظُلْم هاهنا على نقصان الثواب الذي انحبط بمقارفة الصغيرة له، فأبو عليّ ذهب إلى أنّ ذلك وقع منه نسياناً! وقال البلخي: وقع منه تأويلاً، لأنّه نُهِيَ عن جنس الشجرة فتأوّله على شجرة بعينها! وهذا خطأ، لأنّ ما يقع سهواً أو نسياناً لا يحسن المؤاخذة به، وأمّا الخطأ في التأويل فقد زاد من قال ذلك قبيحاً آخر، أحدهما:

<sup>(</sup>١) ج ٢ ص ١٠٣ عند تفسير الآية: ٣٥ من سورة البقرة.

ارتكاب المنهيّ، والثاني: الخطأ في التأويل به.

قوله تعالى:

فَوَسْوَسَ لَهُمَّنَا ٱلشَّيْطَـٰنُ لِيُبْدِى لَهُمَّا مَاوُ،رِىَ عَنْهُمَّا مِن سَوْءَتِهِمَا وَقَالَ مَانَهَيْكُمَّا رَبُّكُمًا عَنْ مَنذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا ۖ أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ ٱلْخَـٰلِدِينَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ يحيى بن كثير ويَعْلَى بن حكيم: ﴿إِلَّا أَن تكونا مَلِكَيْن﴾ (١٠) بكسر اللام من قوله: ﴿هل أَدلُك على شجرة الخُلْد ومُلْكٍ لا يَـبلَىٰ﴾ (١٠) الباقون بفتح اللام.

أخبر الله تعالى أنّه لمّا نهى آدم وزوجته عن أكل الشجرة وسوس لهما الشيطان، والوسوسة: الدعاء إلى أمرٍ بضَرْبٍ خفيٍّ، كالهَينمَة والخَشْخَشَة. قال رُؤْنة :

وَسْوَسَ يَدْعُو مُخْلِصاً رِبُ الفَلَقْ سِرّاً وَفَد أَوَّن تأُويـنَ المُـقُقْ (٢) وقال الأعشى:

تَسْمَعُ للحَلي وَسُواساً إذا انْصَرَفَتْ

كما استَعانَ بِريح عِشْرِقُ زَجِلُ (٣)

وقوله: ﴿ليبدي لهما﴾ فالإبداء: الإظهار، وهو جعل الشيء على صفةٍ ما يصح أن يُدْرَك، وضدّه: الإخفاء، وكلّ شيء أزيل عنه الساتر فقد أبّدي. وقوله: ﴿ما وُورِي﴾ فالمواراة: جعل الشيء وراء ما يستره. ومشله:

المساترة، وضدّه: المكاشفة، ولم يُهْمَز وُورِي لأنّ الثانية مَدّة، ولولا ذلك لوَجَبَ الهمز.

<sup>(</sup>١) طّه: ١٢٠. (٢) أنشده في اللسان: مادّة «وسس».

<sup>(</sup>٣) من قصيدة يمدح يزيد بن مسهر الشيباني. راجع ديوان الأعشى: ص ١٤٩.

وقيل للفَرْج: سَوْأَة، لأنّه يَسُوء صاحبه إظهاره، وكلّ ما قبح إظهاره: سَوْأَة، من هذا المعنى، وإذا بالغوا قالوا: السَوْأَةُ السَوْآَء.

ولم يقصد آدم وحوّاء للمُتِيَّةِ بالتناول من الشجرة: القبول من إبـليس والطاعة له، بل إنّما قَصَدا عند دعائه شهوة نفوسهما، ولو قَصَدا القبول منه لكان ذلك قبيحاً لا مَحالَة. وقال الحسن: لو قَصَدا ذلك لكانا كافرَيْن.

وفَرْق بين «وَشْوَسَ إليه» و «وَشْوَسَ له» لأنّ معنى وسوس إليه مثل قولك: ألْقى إليه المعنى، ووَشْوَسَ له معناه: أوْهَمَه النصيحة له.

فإن قيل: كيف وصل إبليس إلى آدم وحوّاء حتّى وسوس لهما، وهو خارج الجنّة وهما في الجنّة، وهما في السماء وهو في الأرض؟ قلنا فمه أقوال:

أحدها: قال الحسن: كان يوسوس من الأرض إلى السماء وإلى الجنّة، فوصلت وسوسته بالقوّة الّتي خلقها الله له. الثاني: قال أبو عليّ: إنّهما كانا يخرجان إلى [من، ظ] السماء، فبلغهما وهُما هناك. الثالث: قال أبوبكر بن الأخشيد: إنّه خاطبهما من باب الجنّة وهُما فيها(١٠).

وقوله: ﴿ما نهاكما ربّكما عن هذه الشجرة إلّا أن تكونا مَلَكَيْن﴾ فيه قولان:

أحدهما: أنّ فيه حذفاً وتقديره: إلّا أن تكونا مَـلَكَيْن ومـعناه: لنـلّا تكونا مَلكَيْن. الثاني: إلّا كراهة أن تكونا مَلكَيْن.

فإن قيل: كيف يُمَوَّه عليهما أنَّ الأكل من الشجرة يوجب الانقلاب من صورة البشرية إلى صورة الملائكة أو يوجب الخلود في الجنّة؟!

<sup>(</sup>١) وقد تقدّم تفصيلها عند تفسير الآية: ٣٦ من سورة البقرة.

قلنا عن ذلك جوابان:

أحدهما: أنّه أوْهَم أنّ ذلك في حكم الله في كلّ (١) من أكل من تلك الشجرة. الثاني: أنّه أراد: إلّا أن تكونا بمنزلة الملائكة في علق المنزلة.

واستدل جماعة من المعتزلة بهذه الآية على أنّ الملائكة أفضل من البشر، والأنبياء منهم. وهذا ليس بشيء، لأنّه لم يجر هاهنا ذكر لكثرة الثواب، وأنّ الملائكة أكثر ثواباً من البشر، بل كان قصد إبليس أن يقول لآدم: ما نهاك الله عن أكل الشجرة إلّا أن تكونا مَلكَيْن، فإن كنتما مَلكَيْن فقد نهاكما، وحيث لستما من الملائكة فما نهاكما الله عن أكلها، وتلخيص الكلام: أنّ المنهي من أكل الشجرة هم الملائكة فقط، ومَن ليس منهم فليس بمنهي، ولا تعلّق لذلك بكثرة الثواب ولا بقلّته، وعلى قول مَن كسر اللام: لا متعلّق في الآية ولا شبهة.

والشجرة الّتي نُهِيَ عنها آدم، قال قوم: هي الكرمة، وقال آخرون: هي السنبلة. وقيل فيه أقوال غيرهما ذكرناها في سورة البقرة (٢٠).

قوله تعالى:

وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمًا لَمِنَ ٱلنَّـٰصِحِينَ ﴿ آية بلا خلاف.

أقول: المقاسمة لا تكون إلا بين اثنين، والقَسَم كان من إبليس لآدم، لا من آدم له، وإنّما قال: ﴿وقاسمهما﴾ كما يقال: «عاقبتُ اللصّ» و «طارقتُ النبل» و «ناولت الرجل [الرحل]» و «عافاهُ الله» وكذلك: قاسَمْتُه، لأنّ [في، ظ] جميع ذلك معنى المقابلة، كأنّه قابله في المنازعة بالبين، والمعاقبة: مقابلة بالجزاء، وكذلك: المعافاة، وقال الهُذَلِئ:

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: فكلّ [لكلّ، ظ، في كلّ، ظ].

وقَــاسَمَها بــالله جَــهْداً لأنْــتُمُ لَلَّذَ من السَلْوَى إِذَا ما نَشُورُها (١) أي: حالفَها، وفي موضع آخر: ﴿قالوا تَقَاسَمُوا باللهِ لنبيَّتَنَّه وأَهله﴾ (٢) أى: تَحالفُوا.

وسُئِل الحسن فقيل له: أليس الله خلق آدم ليكون خليفة في الأرض؟ قال: بلى، قال: وكان بدّ له من أن يهبط الأرض، قال: لا والله، ولكن لو هبط مطيعاً لله كان خيراً له من أن يهبط عـاصياً، ولم يـعاتبه الله عـلى الهبوط، وإنّما عاتبه على مخالفة الأمر.

وأصل «القَسَم»: القسمة، قال أعْشَى بني تعلبة:

رَضِيعَيْ لِبَانٍ ثَدْيَ أُمِّ تَقَاسَما بأَسْصَحَمَ دَاجٍ لا تَستَقَرَقُ<sup>(٣)</sup> والقسم تأكيد الخبر بطريقة: والله، وتالله.

أخبر الله تعالى في هذه الآية: أنّ إبليس حَلَف لآدم وحوّاء أنّه لهما ناصح في دعائهما إلى التناول من الشجرة، ولذلك تأكّدت الشبهة عندهما، وظنّا أنّ أحداً لا يَقْدم على اليمين بالله إلّا صادقاً، فكان ذلك داعياً لهما إلى تناول الشجرة.

ويجوز أن تقول: إنّي لك لناصح، ولا يجوز أن تقول: أنا لك لناصح، لأنّ لام الابتداء موضعها صدر الكلام، لا تؤخّر عنه إلّا في باب «إنّ» خاصّةً، لئلّا يجتمع حرفا تأكيد في موضع واحد فيوهم اختلاف المعنى، لأنّ الأصل في اجتماع الحرفين في موضع أنّه لا ينوب أحدهما عن

 <sup>(</sup>١) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ١٠٥ ونسبه إلى خالد بن زهير ابن عـم أبـي ذُرَيْب الهذلي. في الحجرية: ألذُ من السكري إذا ما نسـورها.
 (٢) النمل: ٤٩.

<sup>(</sup>٣) من قصيدة طويلة يمدح المحلّق. راجع ديوان الأعشى: ص ١٢٥ وفسيه: «تَـحالَفا». فـي الحجريّة: بأسحم دام عَوْضُ لا تنفرّقُ.

الآخر، وتقدير الكلام: وقاسَمَهما إنّي لكما ناصح، ثمّ فسر ذلك بقوله: «من الناصحين» فقدّم الناصحين» فقدّم الصلة على الموصول، ومثله: قوله: ﴿وأَنَا على ذلكم من الشاهدين﴾ (١) وتقديره: وأنا على ذلكم شاهد، وبيّنه بقوله: ﴿من الشاهدين﴾.

قوله تعالى:

فَدَلَّـــُهُمَّا بِغُرُورٍ فَلَمَّا ذَاقَا اَلشَّجَرَةَ بَدَثْ لَهُمَّا سَوْءَ ثُهُمَّا وَطَفِقَا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ اَلْجَنَّةِ وَنَادَسُهُمَا رَبُّهُمَا ۖ أَلَمْ أَنْهَكُما عَن تِلْكُمَا اَلشَّجَرَةِ وَأَقُل لَّكُمَا إِنَّ اَلشَّيْطَـٰنَ لَكُمَا عَدُوَّ مُّبِينُ۞ آية بلا خلاف.

أقول: معنى قوله: ﴿فدلاَهما﴾: حطَّهما إلى الخطيئة بغُرور، ومنه: قولهم: فلان يتدلّى [تدلّى، ظ] إلى الشرّ، لأنّ الشرّ سافل والخبير عالٍ. وقيل: دلاهما من الجنّة إلى الأرض بغُرور. والغُرور:إظهار النصح مع إبطان الغشّ، وأصله: «الغُرُّ»: طَيُّ الثوب، يُقال: إطْوِهِ على غَرَه أي: على كَسْرِ طبّه، وقال الشاعر:

وقـوله: ﴿فـلمّا ذاقـا الشـجرة بـدت لهـما سـوآتهما﴾ أي: ظـهرت

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) أنشده في اللسان: مادّة «كلب» ونسبه إلى دُكَيْن بن رَجاءٍ الفُقَيْمي. في ط الحجريّة: كأنّ غرّمَنْنه إذ تجنبه.

عورتاهما، ولم يكن ذلك على وجه العقوبة، لأنّ الأنبياء لا يستحقّون العقوبة، وإنّما كان ذلك لتغيّر المصلحة، لأنّهما لمّا تناولا من الشجرة اقتضت المصلحة إخراجهما من الجنّة، ونزعهما لباسهما الذي كان عليهما، وإهباطهما إلى الأرض وتكليفهما منه.

وقوله: ﴿وطَفِقا﴾ قال ابن عبّاس: معنى «طَفِق»: جعل يفعل، ومثله: 
قولهم: «ظلّ يفعل» و «أخذ يفعل» و«ابتدأ يفعل» فقد يكون ذلك بأوّل (١)
الفعل وقد يكون بالقصد إلى الفعل، ويقال: طَفَقَ يَطْفِق َوطَفِق يَطْفَق طَفْقَ .
وقوله: ﴿يخصفان عليهما من ورق الجنّة﴾ معناه: يقتطفان [يـقطفان،
خ] من ورق الجنّة ليستترا به، ويجوزان بعضه إلى بعض، ومنه: البخصفُ:
المِثْقَبُ الّذي يَخْصِفُ به النعل، والخَصّاف: الّذي يُرقع النّغل، قال الشاعر:
وأسعى للنّدى والثَوبُ جُرْدُ محاسِرُهُ وفي نَعلي خصَاف

قَالَتْأُرَى رَجَلًا فَـي كَـفَّه كَـتِفُ أَو يَخْصِفُ النَّعْلَ لَهْفِي أَيَّةً صَنَعا(٢) ومنه: قول النبيَّ ﷺ: «خاصفُ النَّفلِ في الحجرة»(٣) يعني: عليّاً ﷺ.

والإِخْصافُ: سرعة العَدْوِ، لأنّه يقطعه بسرعة، والخَصَفُ: ثياب غِلاظ جدّاً، لأنّه يعسر قطعها لغلظها، وكان [الحسـن، ظ] يـقرأ: ﴿يَـخَصُّفان﴾ بمعنى: يختصفان.

يعني: ترقيع، وقال الأعشى:

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: تارك الفعل [فأوّل، ظ].

<sup>(</sup>٢) منَّ قصيدة طويلة يمدح هوذة الحنفي. راجع ديوان الأعشىٰ: ص ١١٠.

<sup>(</sup>٣) تواتر نقل الحديث وبالقاظ عدّة، فقد أخرجه الترمذي في سننه: ج ٥ ص ٦٣٤ ص ٢٧١. والشجري في أماليه: ج ١ ص ١٤١، والحاكم في مستدركه: ج ٤ ص ٢٩٨، وفي مناقب ابن شهرآشوب: ج ٢ ص ٤٤ عن الخطيب في التاريخ والسمعاني في فضائله. وغيرها كثير.

وقوله: ﴿من ورقالجنّهُ قيل: إنّه من ورقالتين(١١). فأصل [وأصـل. ظ] «الورق»: ورق الشجر، ومنه: «الوّرِق» اسم الدراهم. والوّرَقَة: سَـوَاد في غُبْرَةٍ كأنّه كَلَوْن الوّرَق الّذي بهذه الصفة. وحَمامة وَرْقَاء.

وفي ذلك دلالة على أنّ ستر العورة كان واجباً في ذلك الوقت.

وقوله: ﴿وناداهما ربّهما ألّم أنهكما عن تلكما الشجرة ، حكاية عمّا قال الله تعالى لآدم وحوّاء بعد أن بدت سوآتهما وطَفَقا يخصفان عليهما من ورق الشجر: أليس كنت نهيتكما عن تلكما الشجرة؟ وإنّما قال: ﴿تلكما ﴾ لأنّه خاطب اثنين وأشار إلى الشجرة، فلذلك قال: ﴿تلكما ﴾ و﴿أقُل لكما ﴾ عطف على ﴿أنْهكما ﴾ فلذلك جزمه ﴿إنّ الشيطان لكما عدوٌ مبين ﴾ يعنى: ظاهر العداوة.

وقد بيتًا أنّ آدم لم يرتكب قبيحاً، وأنّ ما توجّه إليه بصورة النهي كان المراد به ضرباً من الكراهة دون الحظر، وإنّما قلنا ذلك لقيام الدلالة على عصمتهما من سائر القبائح، صغائرها وكبائرها. فعلى هـذا لا يـحتاج أن تقول: إنّهما تأوّلا فأخطآ على ما قال البلخي والرُمّاني، أو وقع منهما سهواً على ما قال البلخي والرُمّاني، أو وقع منهما سهواً على ما قاله الجُبّائي.

قوله تعالى:

قَالَا رَبُّنَا ظَلَمْنَآ أَنفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَوْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ آية بلا خلاف.

أقول: في هذه الآية حكاية عمّا قال آدم وحوّاء لللِِّك لمّا عاتبهما الله ووبّخهما على ارتكابهما ما نهاهما عنه. وإخبار عن اعترافـهما عـلى

<sup>(</sup>١) قاله ابن عبّاس. راجع تفسير الطبري: ج ٨ ص ١٠٦.

أنفسهما بأن قالا ﴿رَبِّنا ظلمنا أنفسنا﴾ ومعناه: بخسناها(١) الثواب بـترك المندوب إليه، والظُلُم: هو النقص.

وعلى مذهب من يقول: إنهما فَقَلا صغيرة، لابد أن يحمل قوله: ﴿ ظلمنا أنفسنا ﴾ على تنقيص الثواب، لأنّ عندهم أنّ الصغيرة نقصت ثواب طاعاتهم، فكان ذلك ظلماً للنفس. فأمّا من يقول: إنّ الصغيرة تقع مكفّرة من غير أن ينقص [من، ظ] ثواب فاعلها شيء، فلا يتصور معنى قوله [لقوله، ظ]: ﴿ ظلمنا أنفسنا ﴾ ولا يثبت فيها فائدة، لأنّهما لم يستحقًا عقاباً بلا خلاف.

وصفة «ظالم» مقارب [مغائر، ظ] لقولنا [تفارق قولنا، ظ]: «ظلمنا» لأن «الظالم» اسم ذمِّ في أكثر التعارف، و «ظلم» قد يستعمل في غير المستحقّ للعقاب والذمّ، كما أنّ اسم «مؤمن» اسم مدح لمستحقّ الثواب، و «آمن، يؤمن» بخلاف ذلك عند القائلين بالوعيد.

وقوله: ﴿ وَإِن لَم تَغَفَّر لَنا﴾ معناه: إن لم تستر علينا، لأنَّ الغَفْر هو الستْر على ما بيّنّاه فيما مضى، وعلى مذهب من يقول: إنّ معصيتهم كانت صغيرة وقعت مكَفّرة لا معنىً لقوله: ﴿ وَإِن لَم تَغَفَّر لَنّا ﴾ لأنَّ الغُـفْران لا مَحَالة كائن، ولا يحسن المؤاخذة به.

وقوله ﴿لنكونن من الخاسرين﴾ المعنى: إن لم تتفضّل علينا بنِعَمِك الّتي تتمّ بها ما فؤتناه نفوسنا من الثواب بضروب تفضّلك لنكوننٌ من جملة من خسر ولم يربح.

والإنسان يصحّ أن يظلم نفسه بأن يدخل عليها ضرراً غير مستحقّ،

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: ومعنا بخسناهما.

ولا يدفع عنها ضرراً أعظم، ولا يجتلب منفعة تُوفى عليه، ولا يـصحّ أن يكونمعاقباً لنفسه، ويجوز أن يأمرالله تعالى المكلّف أن يضرّبنفسه، ولا يحسن أن يأمره أن يعاقب نفسه، لأنّ أمر الحكيم يدلّ على الترغيب في الشيء، ولا يجوز أن يرغّبه في عقابه، كما لا يجوز أن يرغّبه في ذمّه ولعنه.

قوله تعالى:

قَالَ اَهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِى اَلْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَـُعٌ إِلَىٰ حِينٍ ﷺ آية بلا خلاف.

آقول: اختلفوا في المعنيّ بهذه الآية: فقال السُدّي وأبو عليّ الجُبّائي وأبو بكر بن الأخشيد: إنّ المراد بالخطاب آدم وحوّاء وإبليس، جمع بينهم في الذِكْر وإن كان الخطاب لهم وقع في أوقات متفرّقة، لأنّ إلىيس أمِر بالهبوط حين امتنع من السجود، وآدم وحوّاء حين أكلا من الشجرة وانتزع لباسهما.

وقال أبو صالح: الخطاب متوجّه إلى آدم وحوّاء والحيّة.

وقال الحسن قولاً بعيداً من الصواب وهو: إنّ المراد بـــــ آدم وحــــوّاء والوسوسة. وهذا قول منعزب عنه (١) لأنّ الوسوسة لا تُخَاطَب.

والهُبُوط: هو النزول بسرعة، و «البعض» هو أحد قِسْمَي العدّة، وأحَدُ قِسْمَي العشرة بعضُها، وأحدُ قِسْمَي الاثنّيْن بعضهما، ولا بعض للواحد لأنّه لا ينقسم.

وقوله: ﴿بعضُكم لبعض﴾ أضاف «البعض» إلى جملةٍ هـو منها، ولا يجوز أن يُضاف «غير» إلى جملةٍ هو منها، لأنّ إضافة «غير» إلى

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: وهذا قول من عزب عنه.

الجملة والتفصيل لصحّة أن يكون لكلّ واحدٍ «غير» وليس كذلك «بعض» لأنّه لا يصحّ أن يكون لكلّ واحدٍ «بعض» فإضافته إلى الجملة فقط.

والعدوّ: ضدّ الوليّ، ومن صفة العدوّ أنّه مراصد بالمكاره، ومن صفة الوليّ أنّه مراصد بالمحابّ. وقال الرُمّاني: العدوّ هـو النائي بنُصرته في وقت الحاجة إلى معونته، والوليّ هو الداني بنُصرته في وقت الحاجة إلى معونته.

وقوله: ﴿ولكم في الأرض مستقرٌ ﴾ فالمستقرّ قيل في معناه قولان:

أحدهما: قال أبو العالية: هو موضع استقرار. الشاني: إنّـه الاستقرار بعينه، لأنّ المصدر يجيء على وزن المفعول، نحو: ﴿وَنُـدُخِلَكُم مُـدُخَلاً كريماً﴾ (١) أي: إدخالاً كريماً، قال الشاعر:

أُفَاتِلُ حَنَّى لا أَرَى لِي مُقَاتَلاً وأَنْجُو إِذْ غُمَّ الجَبَانُ مِنالكَرْبِ<sup>(٢)</sup>

وقوله: ﴿ومتاع إلى حين﴾ فالمتاع: الانتفاع بما فيه عاجل استلذاذ، لأنّ المناظر الحسنة يُسْتَمُّتُع بها لِمَا فيها من عاجل اللذّة، والحين: الوقت، قصيراً كان أو طويلاً، إلا أنّه قد استعمل على طول الوقت هاهنا وليس بأصل فيه كقول القائل: ما لقيته منذ حين، قال الشاعر:

وما من (٣) أحبّك بعدَ الحِــلْمِ والدِيـنِ

وَقَد عَلاكَ مَشِيبٌ حِـينَ لا حـينِ<sup>(4)</sup> أي: وقت لا وقت. وقال البلخي: ﴿إلىٰ حين﴾ معناه: إلى القيامة.

<sup>(</sup>١) النساء: ٣٠. (٢) لكعب بن مالك، أنشده في اللسان: مادّة «قتل».

<sup>(</sup>٣) كذا، والظاهر زيادة «من».

 <sup>(</sup>٤) لجرير من قصيدة يهجو الفرزدق. راجع ديوان جرير: ص ٤٤٥ وفيه: ما بال جَهلك بعد الجِلم والدين.

قوله تعالى:

قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَفِيهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ ابن ذَكُوان وحمزة والكسائي وخَلَف ويعقوب ﴿تَخْرُجون﴾ بفتح التاء وضمّ الراء، الباقون بضمّ التاء وفتح الراء.

مَن قرأ بضم التاء فلقوله: ﴿ أَنَّكُم مُخْرَجُونَ ﴾ (١) وقوله: ﴿ كذلك نُخْرِجُ الموتىٰ ﴾ (٢) ومَن فتح التاء فلإجماع الكلّ في قوله: ﴿ ثِمْ إِذَا دَعاكُم دعوةً من الأرض إذا أنتم تَخْرُجُونَ ﴾ (٢) بفتحالتاء، ولقوله: ﴿ إِلَيْ رَبِهُم يَنْسِلُونَ ﴾ (٤) فأسند الفعل إليهم، ولأنّه أشبه بما قبله من قوله ﴿ فيها تَحْيَوْن وفيها تَمونُونَ ﴾ (٥) أضاف الفعل إليهم.

في الآية إخبار من الله تعالى وحكاية عمّا قاله لآدم: إنّكم تَحْيَوْن في هذه الأرض التي تهبطون إليها، وفيها تموتون، ومنها تَخرجون للبعث يوم القيامة. قال الجُبّائي: في الآية دلالة على أنّ الله عزّ وجلّ يُخْرِج العباد يوم

القيامة من هذه الأرض الّتي حيوا فيها بعد موتهم، وأنّه يُسْفِينها بـعد أن يُخْرِج العباد منها في يوم الحشر، وإذا أراد إفناءها زَجَرَهم عـنها زَجْرةً فيصيرون إلى أرضٍ أخرى، وهذا معنى قوله: ﴿فإنّما هي زَجْرَةٌ واحدةٌ \* فإذا هم بالساهِرَةِ﴾ (١).

قوله تعالى:

يَنتِنِى ءَادَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُوارِى سَوْءَاتِكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاسُ ٱلتُّقُوَى ذَالِكَ خَيْرُ ذَالِكَ مِنْ ءَايّنتِ ٱللَّهِ لَعَلَّمْمُ يَذَّكُرُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ أهل المدينة وابن عامر والكسائي ﴿ولباسَ التقوي﴾

<sup>(</sup>١) المؤمنون: ٣٥. (٢) الآية: ٥٧ الآتية. (٣) الروم: ٢٥.

 <sup>(3)</sup> يس: ٥١. (٥) الآية: ٢٩ الآتية. (٦) النازعات: ١٣ و ١٤.

بالنصب، الباقون بالرفع.

ومَن نصب حمله على «أنْزَل» من قوله: ﴿قد أَنْزَلنا عليكم لباساً ... ولباس التقوى﴾ و «أنْزَلنا» هاهنا مثل قوله: ﴿وأَنْزَلنا الحديدَ فيه بأُسٌ شديدٌ﴾ (١) ومثل قوله: ﴿وأَنْزَل لكم من الأنعام ثمانيةَ أَزْواجٍ﴾ (٢) أي: خَلَق. وإنّما قال: ﴿أَنْزَلنا عليكم لباساً﴾ لأحد أمرَيْن:

أحدهما: لأنّه يَنْبَت بالمطر الّذي ينزل من السماء، في قول الحسن والحُبّائي. الثاني: لأنّ البركات تُنْسَب إلى أنّها تأتي من السماء، لقوله [كقوله، ظ]: ﴿وَأَنْزِلنَا الحديدَ فيه بَأْسٌ شديدٌ ﴾ وقوله: ﴿ذَلك ﴾ على هذا مبتداً وخبره ﴿خيرٌ ﴾.

وَمَن رَفَعَ قطع «اللباس» من الأوّل واستأنف، فبعله مبتدا وجعل قوله: ﴿ذَلك﴾ لفو قوله: ﴿ذَلك﴾ صفةً له أو بدلاً أو عطف بيان، ومَن قال (٣): ﴿ذَلك﴾ لفو فقد أخطاً، لأنّه يجوز أن يكون على أحد ما قبلناه. و ﴿خبرُ لَا خِلالُسُ ﴾ وتقديره: لباسُ التقوى خيرٌ لكم إذا أخَذْتم به وأقْرَبُ لكم إلى الله ممّا خَلَق لكم من اللباس والريّاش الذي يُتَجَمّل به.

وأُضِيف «اللباس» إلى «التقوى» كما أُضِيف في قـوله: ﴿فَأَذَاقـهَا الله لباس الجوع والخوف﴾ <sup>(٤)</sup> إلى «الجوع».

وهذه الآية خطاب من الله تعالى لأهل كلّ زمانٍ من المكلّفين على ما يصحّ ويجوز من وصول ذلك إليهم، كما يُوصِي الإنسانُ لولْدِهِ وولْدِ ولْدِه وإن نزلوا بتقوى الله وإيثار طاعته، ويجوز خطاب المعدوم بمعنى: أن يُراد

(٢) الزُّمَر: ٦.

<sup>(</sup>١) الحديد: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) قاله الرُّماني. راجع الفريد في إعراب القرآن للهمداني: ج ٢ ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) النحل: ١١٢.

بالخطاب إذا كان من المعلوم أنّه سيوجد وتتكامل فيه شروط التكليف. ولا يجوز أن يُراد من لا يوجد لأنّ ذلك عَبَث لا فائدة فيه.

واللِبَاس: كلّ ما يصلح لِلَّبْسِ من ثوبٍ أو غيره من نحو: الدِرْع، وما يُغْشى به البيت من نَطْعٍ أو كِشْوَة، وأصله: المصدر، تقول: لَبِسّهُ يَلْبُسُهُ لُبْساً ولِبَاساً ولِبْساً \_ بكسر اللام \_ قال الشاعر:

فَلَمّا كَشَفْنَ اللِّبْسَ عنه مَسَخْنَهُ بِأَطْرَافِ طَفْلٍ زَانَ غَيْلاً مُوَشّما (١) الغَيْل: الساعد، ووصفها بلُطْفِ الكفّ. والرِيشُ: ما فيه الجَمَال، ومنه: رِيش الطائر، وقيل: أصله المصدر، من: رَاشَهُ يَرِيشُهُ، وقد تَرَيّشَ فلانُ أي: صارَ له ما يعيش به، قال الشاعر \_ أنشده سيبويه \_:

وَرِيشي منكُمُ وهَوَاي مَعَكُم وإنْ كانَتْ زيارتُكُم لِمَامَا<sup>(٢)</sup> وقال سعيد الجهني<sup>(٣)</sup>: الرِيَـاش: السعاش. وقــال الزجّــاج: الريش: اللِبَاس، يقولون: أعطَيْتُه رجلاً بريشتِهِ، أي: بكسوته، وجمعه: ريَاش.

قال مجاهد: وإنّما ذَكَرَ اللِبَاس هاهنا لأنّ المشركين كانوا يتعرّون في الطواف حتّى تبدو سَوْآتهم بإغواء الشياطين، كما أغْوِي أَبَوَيْهم قبل هذا الاغهاء.

وقوله: ﴿يواري سوآتكم﴾ معناه: يستر ما يسوءكم انكشافه من الجسد، لأنّ «السّؤءّة»: ما يسوء انكشافه من الجسد، والعَوْرّة: ترجع إلى

 <sup>(</sup>١) لحميد بن ثور الهلالي يصف فرساً خَدَمَتْه جواري الحيّ، أنشده في اللسان: مادتي «طفل»
 و «لبس».

<sup>(</sup>٢) أنشده سيبويه في شواهد الكتاب: ج ٣ ص ٢٨٧ ونسبه إلى الراعي، والبيت لجـرير مـن قصيدة يمدح هشاماً. راجع ديوان جرير: ص ٣٨١.

<sup>(</sup>٣) في الطبري والماوردي: «معبد الجهني».

النقيصة في الجسد، قال الشاعر:

خَرَّقُوا جَيْبَ فَتَاتِهِهِم لَم يُبالوا سَوْءَة الرَجُلَة (١)

﴿وَلِبَاسَ التَّقُوى﴾ فيه خمسة أقوال:

أحدها: قال ابن عبّاس: هو العمل الصالح. الثاني: قال قَتادَة والسّدَي وابن جُرَيْح: هو الإيمان. الثالث: قال الحسن هو الحياء الّذي يكسبكم التقوى. الرابع: قال الجُبّائي: هوالّذي يقتصر عليه مَن أراد التواضع والنسك في العبادة من لبس الصوف والخشن من الثياب. الخامس: قال الرُمّاني: هو العمل الّذي يَقِي العقاب، وفيه: الجَمال، مثل: جمال الناس من الثياب.

وقال الحسين بن عليّ المغربي: ﴿لباس التقوى﴾ يعني: الّذي كان عليكما في الجنّة خيرٌ لكم، بدلالة قوله: ﴿ذلك﴾ وهي للبعيد.

وقوله: ﴿ذلك من آيات الله﴾ معناه: أنّ الّذي فعلناه بكم من حجج الله الّتي دلّتكم على توحيده من الله ﴿لعلّهم يذّكّرون﴾ معناه: لكي يتفكّروا فيها ويؤمنوا بالله وتصيروا إلى طاعته وتنتهوا عن معاصيه.

قوله تعالى:

يَنتِنِى ءَادَمَ لاَيْفُونَنَكُمُ اَلشَّيْطَىٰنُ كَمَا أَخْرَجُ أَبَوْيُكُمْ مِنَ اَلْجَنَّةِ يَنوِغُ عَنْهُمَا لِتَاسَهُمَا لِيُورِيَهُمَاسُوءَ تِهِمَا إِنَّهُ يَرَىٰكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لاَتَرُونَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا اَلشَّيْنطِينَ أَوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لاَيُؤْمِنُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: هذا خطاب من الله لأولاد آدم العقلاء منهم المكلّفين. فنهاهم أن يفتنوا بفتنة الشيطان. والفتنة: هي الاختبار والابتلاء. وافتتان الشيطان يكون بالدعاء إلى المعاصى من الجهة الّتي تميل إليها النفوس وما تشتهيه.

<sup>(</sup>١) أنشده المبرّد في الكامل: ج ١ ص ٣٦٦ ولم ينسبه لأحد.

وإنّما جاز أن ينهى الإنسان بصيغة النهي للشيطان لأنّه أبلغ في التحذير من حيث يقتضي أنّه يطلبنا بالمكروه، ويقصدونا بالعداوة، فالنهي له يدخل فيه النهى لنا عن ترك التحذير منه.

وقوله: ﴿ كَمَا أَخْرِج أَبُويكُم من الجنّة ﴾ يعني: أغوى أبويكم آدم وحوًاء حتّى خرجا من الجنّة، فنسب الإخراج إليه لما كان ببإغوائه، وجرى ذلك مجرى ذمّ الله تعالى فرعون بأنّه يذبح أبناءهم وإنّما أمر بذلك، وتحقيق الذمّ فيها راجع إلى فعل المذموم، ولكنّه يذكر بهذه الصفة لبيان منزلة فعله في عِظَم الفاحشة.

وقوله: ﴿ينزع عنهما لباسهما ﴾ في موضع الحال من ﴿الشيطان﴾ وتقديره: نازعاً عنهما لباسهما لكي تبدو سوآتهما فيرياها، والنَرْع: قَلْع الشيء من موضعه الذي هو مُلابِسٌ له، ويقال: نَزَعَ من الأمر يَنْزعُ نُزُوعاً تشبيها بهذا، ونازَعَه: منازعة إذا حاول كلّ واحد منهما أن يدخل (۱۱) يزيل [مزيل، خ] صاحبه عمّا هو عليه، وغرض الشيطان في أن يُرِيا سوآتهما هو أن يغمّهما ذلك ويسوؤهما أن تبدو لغيرهما كما بدا لهما، لأنّ ذلك صفة كلّ من له مروءة.

واللباس الّذي ينزع عنهما قيل فيه ثلاثة أقوال:

أحدها: قال ابن عبّاس: كان لباسهما الظفر. وقال وهب بن منبّه: كان لباسهما نوراً. وقال قوم: هي ثياب من ثياب الجنّة.

وقوله: ﴿إِنَّهِ يعني: الشيطان ﴿ يراكم هو وقبيلُه من حيث لا ترونهم﴾ وإنَّما كانوا يرونا [يروننا، ظ] ولا نراهم لأنَّ أبصارهم أحدُّ من أبصارنا.

<sup>(</sup>١)كذا، والظاهر: زيادة «يدخل».

وأكثر ضوءاً من أبصارنا، فأبصارنا قليلة الشعاع، ومع ذلك أجسامهم شفّافة وأجسامنا كثيفة، فصحّ أن يرونا ولا يصحّ منّا أن نراهم، ولو تكتّفوا لصحّ منّا أيضاً أن نراهم.

وقال أبو عليّ: في الآية دلالة على بطلان قول من يقول: إنّـه يـرى الجنّ من حيث إنّ الله عمّ أن لا نراهم، قال: وإنّما يجوز أن يُرَوا في زمن الانبياء بأن يكتف الله أجسامهم.

وقال أبو الهُذَيْل وأبو بكر بـن الأخشـيد: يـجوز أن يـمكّنهم الله أن يتكتّفوا فيراهم حينئذٍ من يختصّ بخدمتهم.

و«قبيلالشيطان» قالالحسن وابنزيد:هونسله،وبهقال أبوعليّ،واستدلّ على ذلك بقوله: ﴿ أَفَتَتَخَذُونُه وذَرّيته أُولِياء من دوني وهم لكم عدوّ﴾ (١١.

وقوله: ﴿إِنَّا جعلنا الشياطين أولياء للَّذين لا يَّوْمنون﴾ معناه: إنَّا حكمنا بذلك لأنهم يتناصرون على الباطل، ومثله: قوله: ﴿وجعلوا الدَّنَكُ الَّذِينَ هم عباد الرحمن إناثاً﴾ (٢) أي: حكموا بذلك حكماً باطلاً.

و ﴿حيث﴾ في موضع خفض بحرف ﴿مِن﴾ غير أنّها بُنِيَت على الضمّ، وأصلها أن تكون موقوفة (٣) لأنّها ليست لمكان بعينه، وأنّ ما بعدها صلة لها ليست بمضافة إليه، ومنهم من يقول: «من حيث» خرجت بالفتح لالتقاء الساكنين، ومنهم من يقول: «حَوْثَ» ولا يُقْرَأ بهما (٤٠).

قوله تعالى:

وَإِذَا فَعَلُواْ فَسَحِشَةً قَالُواْ وَجَدْنَا عَلَيْهَا ءَابَاءَنَا وَاللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللَّهَ لاَيَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَالاَتَفَلُمُونَ۞ّ آية بلا خلاف.

<sup>(</sup>١) الكهف: ٥٠. (٢) الرُخْرُف: ١٩. (٣) كذا في الحجريَّة، والظاهر: مرفوعة.

<sup>(</sup>٤) حكاهما سيبويه في الكتاب: ج ٣ ص ٢٩٢ عن بعضهم.

أقول: الكناية في قوله: ﴿فعلوا فاحشة﴾ كناية عن المشركين الذين كانوا يبدون سو آتهم في طوافهم: النساء والرجال الحُمْس خاصّةً، وله خبر طويل (١) في قول ابن عبّاس ومجاهد وسعيد بن جُربَيْر والشّغبي والسّدّى، وقالت العام يّة:

اليومَ يَبدُو بعضُهُ أو كُلُّه وما بَدَا منه فَلا أُحِلُّه (٢)

قال الفرّاء: كانوا يعملون شيئاً من سُيُورٍ مقطّعة يشدّون على حَقَوَهم فسمّى (تُسمّى، ظ] حُوفاً، وإن عُمِل من صوف سُمّى رَهْطاً.

وقال الحسن وأبو عليّ: هي كناية عن عَبَدَة الأوثان، وفـواحشـهم: الشرك بالله والكفر بنِعَمِه.

والفاحشة: ما عظم قبحه في قـول الزجّـاج، يُـقال: فَحَش يَـفْحُش فَحْشاً، ولا يُقال في الصغيرة ـ عند مَن قال بها ـ: فاحشةٌ وإن قيل فيها: إنّها قبيحة، كما لا يقال: في القوم فاحِشٌ وإن قيل: قبيح.

أخبر الله تعالى عن هؤلاء الكفّار أنهم ﴿إذا فعلوا فاحشة > وارتكبوا قبيحاً اعتذروا لنفوسهم بأن قالوا: وجدنا آباءنا يفعلونها. قال الحسن: وإنّما دعاهم إلى هذا القول لأنّ أهل الجاهليّة كانوا أهل إجبار، وقالوا: لو كره الله ما نحن عليه من هذا الدين لَنقَلَنا عنه، فهو قوله: ﴿والله أمرنا بها >. وقال غيره: إنّهم توهموا أنّ آباءهم لم يفعلوا ذلك إلّا وهو من قبل الله. وإنّما قالوا [قال، ظ] آباؤهم يشتبهه [بسببه، ظ] فحيننذ ردّ الله عليهم قولهم بأن قال: ﴿إنّ الله لا يأمر بالفحشاء > ثمّ قال على وجمه الإنكار:

<sup>(</sup>١) حكاه الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ١١٤ و١١٨ \_ ١١٩ مسنداً.

<sup>(</sup>٢) أنشده الطبري في تفسيره آلمتقدّم. والعامريّة هي أسماء بنت مخربة، كذا حكاه ابن حجر في الإصابة: ج £ ص ٣٣٢.

﴿أَتَقُولُونَ عَلَى الله مَا لاَ تَعَلَمُونَ﴾ لأَنَّهُم إن قالوا: لا، نقضوا مذهبهم، وإن قالوا: نعم، افتضحوا في قولهم. وقال الزبجّاج: معنى ﴿أَتَقُولُونَ عَلَى اللهُ﴾: أتكذبون عليه.

وفي الآية حجّة على أصحاب المعارف وأهل التقليد، لأنّه ذمّ الفريقين، ولوكان الأمر على ما يقولون لَمَا توجّه عليهما الذمّ.

فإن قيل: إنّما أنكر الله قولهم: إنّ الله أمرنا بها، ولا يدفع ذلك أن يكون مريداً لها، لأنّ الأمر منفصل من الإرادة.

قلنا: الأمر لا يكون أمراً إلّا بإرادة المأمور به، فما أراده فقد رغب فيه ودعا إليه، فاشتركا في المعنى.

قوله تعالى:

قُلْ أَمَرَ رَبِّى بِالْقِسْطِ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ وَآدَعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴿ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ فَرِيقًا هَدَى وَفَرِيقًا حَقًّ عَلَيْهِمُ ٱلطَّلَلَةُ إِنَّهُمُ ٱتَّخَذُواْ ٱلشَّيَنطِينَ أَوْلِيَّاءَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَيَخْسَبُونَ أَنَّهُم مُّهْتَدُونَ ﴿ ۖ . آيتان.

تمام الأولى في الكوفئ: ﴿تعودون﴾ وفي البصريّ: تمام الأُولى ﴿مخلصين له الدين﴾ وتمام الأخرى عند الجميع ﴿مهتدون﴾.

أقول: لمّا أخبر الله تعالى عن هؤلاء الكفّار أنّهم قالوا: إنّ الله أمرنا بما نفعله ونعقده من الفواحش، وردّ عليهم بقوله: ﴿إنَّ الله لا يأمر بالفحشاء﴾ أمر نبيّه وَ الحدل في قول أمر نبيّه وَ الحدل في قول مجاهد والسّدي وأكثر المفسّرين، وأصله: العدول، فإذا كان إلى جهة الحقّ فهو عدل، ومنه: قوله: ﴿إنَّ الله يحبّ المقسِطين﴾ (١) وإذا كان إلى جهة

<sup>(</sup>١) المائدة: ٢٤، والحُجُرات: ٩، والممتحنة: ٨.

الباطل فهو جور، ومنه: قوله: ﴿وأمَّا القاسطون فكانوا لِجهنَّم حـطباً﴾ (١) وأمرهم أن يقيموا وجوههم عند كلّ مسجد، قيل فيه وجوه:

أحدها: قال مجاهد والسُدّي وابن زيد: معناه: توجّهوا إلى قِبْلَة كـلّ مسجد في الصلاة على استقامة.

الثاني: قال الربيع: توجّهوا بالإخلاص لله لا للوثن ولا غيره.

وقال الفرّاء: معناه: إذا دخل عليك وقت الصلاة في مسجدٍ فصلٌ فيه. ولا تقل: آتى مسجد قومي. وهو اختيار المغربي.

وقوله: ﴿وادعوه مخلصين له الدين﴾ أمرهم بالدعاء والتضرّع إليه تعالى على وجه الإخلاص، وأصل الإخلاص: إخراج كلّ شائب من الجنس [الخبث، ظ] ومنه: إخلاص الدين لله عزّ وجلّ وهو توجيه العبادة إليه خالصاً دون غيره.

وقوله: ﴿ كما بدأُكم تعودون﴾ قيل في معناه قولان:

أحدهما: قال ابن عبّاس والحسن وقَتادَة ومجاهد وابن زيد: كماخلقكم أوّلاً تعودون بعد الفناء، ورُوِي عن النبيّ ﷺ أُنّه قال: «يُخشَرون عُراة حُفاة غُوْلاً، كما بَدَأْنا أَوّل خَلْقِ نُعيدُه، وعداً علينا إنّا كنّا فاعلين» (٣).

الثاني: قال ابن عبّاس وجابر في رواية: «إنّهم يُبْعَثون على ماماتوا عليه: المؤمن على إيمانه، والكافر على كفره. وإنّما ذكر هذا القول لأحد أمرّين: أحدهما: قال الزجّاج: على وجه الحجاج عليهم، لأنّهم كانوا لا يقرّون بالبعث. الثاني: على وجه الأمر بالإقرار به، كأنّه قيل: وأقرّوا أنّه كما

<sup>(</sup>١) الجنِّ: ١٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الصحيح: ج ٤ ص ٢١٩٤ ح ٥٨ من كتاب الجنّة وصفة نعيمها بسنده عن ابن عبّاس.

بدأكم تعودون.

والبدء: فعل الشيء أوّل مرّة. والعَوْد: فعله ثاني مرّة. وقد يكون فعل أوّل خصلةٍ منه بدء. كـ «بدء الصلاة» و «بدء القراءة» بدأهم وأبدأهم لغتان.

وقوله: ﴿ فِريقاً هدى﴾ فالفريق: جماعة انفَصَلَت من جماعة، وذكر «فريق» هاهنا أحسن من ذكر «نفر» و «قوم» أو نحوه، لما فيه من الإشعار بالمباينة.

ونصب ﴿فريقاً ﴾ ب ﴿هَدى﴾ وقوله: ﴿وفريقاً حقّ عليهم الضلالة ﴾ لتقابل ﴿فريقاً هدى ﴾ بعطف فعل إعلى فعل] وتقديره: وفريقاً أضلّ، إلا أنّه فسره ما بعده، نظير قوله: ﴿يُدْخِلُ من يشاء في رحمته والظالمين أعدً لهم عذاباً أليماً ﴾ (١١).

وقال الفرّاء: نصب ﴿فريقاً﴾ على الحال، والعامل فيه: ﴿تَعودُون فريقاً﴾ والثاني عطف عليه، ولو رفع على تقدير: أحدهما كذا والآخر كذا، كان جائزاً كما قال: ﴿قد كان لكم آية في فئتين التقتا فئة تقاتل في سبيل الله وأُخرى كافرة﴾ (٢).

والهُدي والإضلال في الآية يحتمل أربعة أوجه:

أحدها: أنّه حكم بأن هؤلاء مهتدون مدحاً لهم، وحكم بأنّ أولئك ضالّون ذمّاً لهم.

الثاني: الدلالة الّتي انشرح بها صدور هؤلاء للاهـتداء وضـاقت بــها صدور أولئك لشدّة محبّنهم. لِمَا هم عليه من مذهبهم.

الثالث: هَدى بأن لَطُفَ لهؤلاء بما اهتدوا عنده، وصار كالسبب لضلال

أُولئك بتخييرهم [بتحييرهم، ظ] لينتقلوا عن فاسد مذهبهم.

الرابع: أنّه هَدى هؤلاء إلى طريق الشواب، وأولئك لعـمَى الإضـلال [أفضى الضلال، ظ] عنه بالعقاب في النار.

وقوله: ﴿إِنّهم اتّخذوا الشياطين أولياء من دون الله ﴾ إخبار منه تعالى أنّه فعل بهم ما فعل من الضلال، لأنّهم اتّخذوا الشياطين أولياء من دون الله، والاتّخاذ، الافتعال من الأخذ، بمعنى: إعداد الشيء لأمرٍ من الأمور، فلمّا أعدّوا الشياطين لنصرتهم كانوا قد اتّخذوهم أولياء بإعدادهم.

وقوله: ﴿ويحسبون أنّهم مهتدون﴾ يعني: هؤلاء الكفّار يظنّون أنّهم مهتدون، والحُشبان والظنّ واحد، وهو ما قوي عند الظانّ كون المنظنون على ما ظنّه مع تجويزه أن يكون على غيره، فبالقوّة يتميّز من اعتقاد التقليد والتخمين (١) وبالتجويز يتميّز من العلم، لأنّ مع العلم القطع.

قوله تعالى:

يَنتِيْقَ ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَشْجِدٍ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ وَلاَتُسْرِفُواْ إِنَّهُ لاَيُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: أمر الله تعالى في هذه الآية أولاد آدم الذكور منهم، لأنّ «بني» جمع «ابن» وإنّما نُصِبَ لأنّه نداء مضاف، والابن: هو الولد الذكر، والبنت: الولد الأنشى، أمرهم الله بأن يأخذوا، ومعناه: أن يتناولوا زينتهم، والزينة: هي اللّبسة الحسنة، ويسمّى ما يتزيّن به: زينة، كالثياب الجميلة والحلية ونحو ذلك.

وقوله: ﴿عند كلّ مسجد﴾ رُوِي عن أبي جعفر النِّلا أنَّه قـال: «فـي

<sup>(</sup>١) في نسخة: «والتبخيت» وفي الحجريّة: التنجية، خ.

الجُمُعات والأعياد».

وقال ابن عبّاس وعطاء وإبراهيم والحسن وقَتادَة وسعيد بـن جُـبَيْر: كانوا يطوفون بالبيت عُراةً، فنهاهم الله عن ذلك.

وقال مجاهد: ما وارى العورة، ولو عَباءة. وقــال الزجّــاج: هــو أمــر بالاستتار في الصلاة.

قال أبو علىّ: ولهذا صار التزيُّن للأعياد والجُمَع سنَّةً.

وقيل في وجه شبهتهم في تعرّيهم في الطواف وإبداء السَوْأة وجهانِ:

أحدهما: أنّ الثياب قد دنّستها المعاصي فيجرّدوا منها. الثاني: تفألوا بالتعرّي من الذنوب.

وقوله: ﴿وَكُلُوا وَاشْرِبُوا﴾ صورته صورة الأمر، ومعناه: إباحة الأكل والشرب.

وقوله: ﴿ولا تسرفوا﴾ نهي لهم عن الإسراف، وهو الخروج عن حدّ الاستواء في زيادة المقدار. وقيل: المراد: الخروج عن الحلال إلى الحرام. وقيل: الخروج ممّا ينفع إلى ما يضرّ. وقيل: الزيادة على الشبع، فالإسراف والإقتار مذمومان.

وقوله: ﴿إِنّه لا يحبّ المسرفين﴾ معناه: يبغض المسرفين، لأنّه ذمٌّ لهم، ولو كان بمعنى: لا يحبّهم ولا يبغضهم، لم يكن ذمّاً لهم ولا مدحاً. وقال أبو علىّ: من لا يحبّه الله فهو يبغضه ويعاديه.

قوله تعالى:

قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِى ٓ أَخْرَجَ لِعِنَادِهِ.وَ الطَّيْتِنتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ قُلْ هِىَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ۚ فِى ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ ٱلْقِيَنمَةِ كَذَالِكَ نُفْضِلُ ٱلأَيْنتِ لِقَوْمٍ يُعْلَمُونَ۞ آية بلا خلاف.

قرأ نافع وحده: ﴿خالصةٌ يوم القيامة﴾ بالرفع، الباقون بالنصب. مَن رفعه جعله خبر المبتدأ الَّذي هو ﴿هي﴾ ويكون ﴿للَّذين آمنوا﴾ تبييناً [تثبيتاً، ظ] للخُلُوص، ولا شيء فيه على هذا. ومَن قال: «هذا حلو حامض» أمكن أن يكون ﴿اللَّذين آمنوا﴾ خبراً و ﴿خالصةٌ﴾ خبراً آخر. ومَن نصب ﴿خالصةً﴾ كان حالاً ممّا في قوله: ﴿للَّذِينِ آمنوا﴾ ألا ترى أنّ فيه ذكراً يعود إلى المبتدأ الّذي هو ﴿هي﴾ فـ ﴿خالصة﴾ حال عـن ذلك الذكر، والعامل في الحال ما في اللام من معنى الفعل، و ﴿هي﴾ متعلُّقة بمحذوف يعود إليه الذكر الّذي كأن يكـون فـي المـحذوف لو ذُكِـر ولم يُحْذَف، وليس متعلَّقاً بالخُلُوص كما تعلَّق به في قول مَن رَفَع، وتقديره: هو للَّذين آمنوا في الحياة الدنيا لهم خالصةً، ذكره الفرّاء.

وحجّة مَن رَفَع: أنّ المعنى: هي تخلص للّذين آمنوا يوم القيامة، وإن شركهم فيهاغيرهم من الكافرين في الدنيا. ومَن نَصَب فالمعنى عنده: هي ثابتة للَّذين آمنوا في حال خُلُوصها يوم القيامة لهم، وانتصابه على الحال أشبه بقوله: ﴿إِنَّالمَتَّقِينَ فيجنَّاتَ وعيونَ \* آخذينَ ﴾ (١) ونحو ذلك ممَّا انتصب الأمر فيه على الابتداء وخبره، وما يجري مجراه إذا كان فيه معنى «فعل». لمَّا أباح الله تعالى وحثَّ على تناول الزينة في كلُّ مسجد وندب إليه. وأباح الأكل والشرب ونهي عن الإسراف \_ وهناك قومٌ يحرّمون كثيراً من الأشياء من هذا الجنس \_ قال الله تعالى مُنْكِراً لذلك: ﴿مَن حرَّم زينة الله الَّتي أُخر جلعباده والطيِّبات منالرزق﴾ وقيل في معنى ﴿الطيِّباتِ﴾ قولان: أحدهما: المستلذّ من الرزق. الثاني: الحلال من الرزق والأوّل أشبه

<sup>(</sup>١) الذاريات: ١٥ و١٦.

بخُلُوصه يوم القيامة. وإنّما ذكر ﴿الطيّبات﴾ من جملة ذلك \_في قول ابن زيد والسُدّي \_لأنّهم كانوا يحرّمون البحائر والسوائب.

وظاهرالآية يدلّ على أنّه لا يجوز لأحد تجنّب الزينة والملاذّالطيّبة على وجهالتحريم، وأمّا مَن اجتنبها على أنّ غيرهاأفضل منها فلامانع منه. ثمّ أخبر تعالى فقال: ﴿هي﴾ يعني الطيّبات ﴿للّذين آمنوا في الحياة

الدنيا خالصةً يوم القيامة ﴾ وقيل في معنى ﴿خالصة يوم القيمة ﴾ قُولان:

أحدهما: قال ابن عبّاس والحسن والضحّاك وابن جُرَيْج وابن زيـد: هي خالصة للمؤمنين دون أعدائهم من المشركين. وقال(١١) أبو عليّ: هي خالصة لهم من شائب مضرّة تلحقهم.

وقال أبوعليّ الفارسي: لا يخلو قوله: ﴿ في الحياة الدنيا ﴾ من أن يتعلّق ب﴿ حرّم ﴾ أو بـ ﴿ زينة ﴾ أو بـ ﴿ الرزق ﴾ من قوله: ﴿ من الرزق ﴾ أو بـ ﴿ الرزق ﴾ أو بقوله: ﴿ آمنوا ﴾ ولا يجوز أن يتعلّق بـ ﴿ حرّم ﴾ فيكون التقدير: قل من حرّم في الحياة الدنيا، ويكون المعنى: قل من حرّم في وقت الحياة الدنيا، ولا يجوز أن يتعلّق بـ ﴿ زينة ﴾ لأنّه مصدر أو جارٍ مجراه، وقد [لمّا، ظ إوصفها لم يجز أن يتعلّق بها شيء بعد الوصف كما لا يتعلّق بـ «أخرج لعباده في الحياة الدنيا».

فإن قيل: كيف يتعلّق , ﴿أخرج﴾ وفيه فصل بيّن الصلة والمـوصول بقوله: ﴿قل هي للّذين آمنوا﴾ وهو كلام مستأنف ليس في الصلة؟

<sup>(</sup>١) وهو القول الثاني.

ذلَّة﴾ معطوف على ﴿ كسبوا﴾ فكذلك قوله: ﴿قل هي للَّذين آمنوا﴾.

ويجوز أن يتعلّق ب ﴿الرزق﴾ أيضاً إن كان موصولاً، ويجوز أن يتعلّق ب ﴿ آمنوا﴾ الّذي هو صلة ﴿للّذين﴾ أي: آمنوا في الحياة الدنيا، وكلّ مـا ذكرناه من هذه الأشياء يجوز أن يتعلّق به هذا الظرف.

وقوله: ﴿كذلك نفصًل الآيات﴾ أي: كما نميّز لكم الآيات وندلُكم بها على منافعكم وصلاح دينكم كذلك نفصًل الآيات لكلٌ عاقل يعلم معناها ودلالتها.

#### قوله تعالى:

قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّىَ ٱلْفَوَاحِشَ مَاظَهَرَ مِنْهَا وَمَابَطَنَ وَٱلْإِنْمُ وَٱلْبَغْىَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللَّهِ مَالَمْ يُنَزِّلْ بِهِى سُلطَننًا وَأَن تُقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَالاَتَعْلَمُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: لمّا أنكر تعالى على من حرّم زينة الله الّني أخرج لعباده والطيّبات من الرزق، وأنّه أباح ذلك للمؤمنين في دار الدنيا، بيّن عقيب ذلك ما حرّمه عليهم فقال: ﴿قل﴾ يا محمّد ﴿إنّما حرّم ربّي الفواحش، ومعناه: لم يحرّم ربّي إلّا الفواحش، لأنّا قد بيّنًا أنّ «إنّما» تدلّ على تحقيق ما ذُكِر، ونفى ما لم يُذْكَر.

والتحريم: هو المنع من الفعل بإقامة الدليل على وجوب تجنّبه، وضدّه: التحليل، وهو الإطلاق في الفعل بالبيان عن [على] جواز تناوله. وأصل التحريم: المنع، من قولهم: حُرِمَ فلان الرزقَ، فهو مَحْروم حِرْماناً. وحَرِمَ الرجلُ: إذا لجّ في الشيء بالامتناع منه، وحرّمه تحريماً، وأحْرَمَ بالحجّ إحراماً، وتحرّم بطعامه تحرّماً، واستَحْرَمَت الشاةُ: إذا طلبت الفحلَ، لأنّها تتبعه كما تتّبع الحُرْمَةُ البَعْلَ. والحَرَمُ: مكّة وما حولها ممّا هو

معروف. وأشهر الحُرُم: ذو القعدة وذو الحجّة والمحرّم ورجب، و[المَحْرُمُ]: القرابة الّتي لا يحلّ تزوّجها[يجها،ظ]. وحَريمُ الدار: ما كان من حقوقها. والمُحَرَّمُ: السوط الّذي لم يليّن، لأنّه حَرام أن يُضْرَب [به] حتّى يُلين.

و ﴿الفواحش﴾ جمع: فاحِشَة، وهي أقبح القبائح، وهي الكبائر. وقوله: ﴿ما ظهر منها وما بطن﴾ يعني: ما علن وما خفي، وقد قدّمنا اختلاف المفسّرين في ذلك.

وإنّما ذكر مع الفواحش هذه القبائح وهي داخلة فيها لأحد أمرَيْن: أحدهما: للبيان عن التفصيل، كأنّه قيل: الفواحش الّتي مـنها الإنـم، ومنها البغى، ومنها الإشراك بالله.

والثاني: أنّ ﴿الفواحش﴾ هاهنا الزنا وهو الّذي بَطَن. والتعرّي في الطواف وهو الّذي ظَهَر في قول مجاهد.

وقال قوم (١٠) ﴿الإِثِم﴾ هو الخمر، و ﴿ما ظهر﴾ الزنا ﴿وما بطن﴾ هو نكاح امرأة الأب، والإِثم يعمّ جميع المعاصي، وأنشد ابن الأنباري في أنّ ﴿الائم﴾ هو الخمر:

# شَــرِبتُ الإثــمَ حــتّى ضـلّ عـقلي

كذاك الإثمُ يصنَعُ بالرجال [بالعقُولِ، ن خ](٢)

وقال الفرّاء: ﴿الاِثم﴾ ما دون الحدّ، و ﴿البغي﴾ هو الاستطالة على الناس، وحدّه: طلب التروِّس بالقهر من غير حقّ. وأصل «البغي»: الطلب، تقول: هذه يُغْيَني: أي: طلبتي، وأبتغي كذا ابتغاءً، وما تبغي أي: ما تطلب، وينبغي كذا أي: هو الأولى أن يُطلُب.

<sup>(</sup>١) منهم الضحّاك. راجع تفسير الماوردي: ج ٢ ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) أنشده في اللسان: مادّة «أثم».

وقوله: ﴿ما لم ينزّل به سلطاناً ﴾ السلطان: الحجّة، في قول الحسن وغيره، ومثله: البرهان والبيان والفرقان، وحدودها تختلف، فالبيان: إظهار المعنى للنفس كإظهار نقيضه، والبرهان: إظهار صحّة المعنى وفساد نقيضه، والفرقان: إظهار تميّز المعنى ممّا التبس به، والسلطان: إظهار ما يتسلّط به على نقيض المعنى بالإبطال.

و ﴿أَن تقولُوا على الله ما لا تعلمون﴾ أي: وحرّم عليكم ذلك. وذلك يدلّ على بطلان التقليد، لأنّ المقلّد لا يعلم صحّة ما قلّد فيه.

قوله تعالى.

وَلِكُلِّ أُمُّةٍ أَجَلُ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لاَيَشْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَيَشْتَقْدِمُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قيل: الفرق بين أن تقول: «ولكلّ أمّةٍ أجَل» وبين: «ولكلّ أحدٍ أجَل» من وجهَيْن:

أحدهما: أنّ ذِكْر «الأمّة» يقتضي تقارب أعمار أهل العصر. والآخر: أنّه يقتضي إهلاكهم في الدنيا بعد إقامة الحجّة عليهم بإتيان الرسل.

والاُمَّة الجماعة الَّتي يعتُّها معنىً، وأصله: أمَّهُ يَوْمُّهُ إِذَا قَصَدَه، فالاُمَّة: الجماعة الَّتي على مقصدٍ واحددٍ. والأَجَـلُ: الوقت المضروب لانقضاء المَّهْل، لأنَّ بين العقد الأوّل الَّذي يضرب لنفس الأَجَل وبين الوقت الآخر مَهْلُأ، مثل: أَجَل الدَيْن، وَأَجَل الوَعْد، وأَجَل العُمُر.

وقال أبو عليّ الجُبّائي: في الآية دلالة على أنّ الأجَلَ واحد، لأنّـه لا يجوز أن يكون الظالم يقتل [يقتل، ظ] الإنسان قد اقتطعه عن أجَـله. وقال أبو بكر بن الأخشيد: ليس الأمر على ذلك، لأنّها قد دلّت أنّه غير هذه على الأجَلَيْن.

وقوله: ﴿فَإِذَا جَاء أَجَلُهم لا يستأخرون ساعةً ولا يستقدمون ﴾ معنى ﴿لا يستأخرون من أجل أنهم لا يستأخرون من أجل أنهم لا يطلبون التأخّر، فهو أبلغ في المعنى من «لا يتأخّرون» لأنّ الاستِنْخار: طلب التأخّر، وقوله: ﴿ولا يستقدمون ﴾ معناه: لا يتقدّمون، والمعنى: إذا قرّب أجَلُهم لا يطلبون التقدّم ولا التأخّر، لأنّ بعد حضور الأجَل ونزول الأملاك يستحيل منهم طلب ذلك، كما يقال: جاء الشتاء وجاء الصيف إذا قارب وقته، لأنّه متوقّع كتوقّعه.

قوله تعالى:

يَنبَتِى ءَادَمَ إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنتِى فَمَنِ ٱتَّقَىٰ وَأَصْلَحَ فَلاخَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاهُمْ يَخْزَنُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: هذا خطاب من الله تعالى لجميع بني آدم المكلّفين منهم: أنّـه يبعث إليهم رُسُلاً منهم يقصّون عليهم آيات الله وحججه وبراهينه. وهو ما أنزله عليهم من كُتُبه، ونصب لهم من أدلّته.

وقوله: ﴿إِمّا﴾ أصله: «إنْ» حرف الشرط دخلت عليه «ما» ولدخولها دخلت النون النقيلة في ﴿ يأتينّكم﴾ ولو قال: «إنْ يأتينّكم» لم يجز، وإنّما كان كذلك لأنّ «ما» جعلته في حكم غير الواجب، لأنّه ينزل منزلة ما هو غير كائن حتّى احتيج معه إلى القّسَم مع خفاء أمره من جهة المستقبل، ولم يجز دخول النون على الواجب في مثل هو هوّن (١١) لأنّ هذه النون تؤذن بأنّ ما دخلت عليه قد احتاج إلى التأكيد لخفاء أمره من جهة المستقبل، وأنّه غير واجب لخفاء أمره من هاتّين الجهتين، ولأجله احتاج

<sup>(</sup>١) كذا استظهره في هامش الحجريّة، وأصل العبارة غير واضحة.

إلى نون التأكيد.

وإنّما قال: ﴿رُسُل منكم﴾ بلفظ الجمع وإنّما أتى هؤلاء رسولٌ منهم. لأنّه على تقدير: يأتينّ لكلّ أمّة، فصار كأنّه خطاب لجميع المكلّفين.

وجواب «إنْ» يحتمل أن يكون أحد أمرَيْن:

أحدهما: أن يكون قوله: ﴿فَمَن اتَّقى﴾ منكم ﴿وأصلح﴾ لأنّ التفصيل يقتضي منكم. (الثاني: أن يكون محذوفاً فدلّ [يدلّ، ظ] الكلام عليه، كأنّه قال: فأطيعوهم.

وقوله: ﴿يقصّون﴾ فالقصص: وَصْل الحديث بالحديث (١) في [و، ظ] وصل الحديث الممتنع بحديثٍ مثله.

وقوله: ﴿فَمَناتَقَى وأصلح﴾ معناه: فمن اتقىمنكم وأصلح ﴿فلاخوف عليهم ولا هم يحزنون﴾ وظاهر الآية يدلٌ على أنّ مَن اتّقى معاصي الله واجتبنها وأصلح بأن فعل الصالحات لا خوف عليهم في الآخرة، وهــو قول الجُبّائي.

وقال أبو بكر بن الأخشيد: لا يدل على ذلك، لأن الله تعالى قال في وصفه يوم القيامة: ﴿ يوم ترونها تذهل كلّ مرضعة عمّا أرضعت وتضع كلّ ذات حملٍ حملها وترى الناس سكارى وما هم بسكارى ﴾ (٢) وإنّما هو كقول الطبيب للمريض: لا بأس عليك، ولا خوف عليك، ومعناه: أنّ أمره يؤول إلى السلامة والعافية.

والأوّل أقوى، لأنّه الظاهر، غـير أنّ ذلك يكـون لمـن اتّـقى جـميع معاصي الله. فأمّا من جمع بين الطاعات والمعاصي فإنّ خوفه من عقاب

<sup>(</sup>١) في مخطوطة زيادة: «لأنّ أصله: اتّباع الشيء الشيء».

الله على معاصيه لابدّ منه. لأنّا لا نقطع على أنّ الله تعالى يغفر له لا مَحالة. ولا نقول بالإحباط، فنقول: ثواب إيـمانه أحـبط عـقاب مـعاصيه. فـإذا اجتمعا فلابدّ من أن يخاف من وصول العقاب إليه.

ومَن قال: لفظة ﴿اتَّقىٰ﴾ لا تُطلق إلّا للمؤمن من أهل الثواب لأنّها صفة مدح، فلابد من أن يكون مشروطاً بالخُلُوص ممّا يحبطه، فما ذكروه أوّلاً صحيح نحن نعتبره، لأنّ المتّقي لا يكون إلّا مؤمناً مستحقّاً للثواب، غير أنّه ليس من شرطه ألاّ يكون معه شيء من العقاب، بـل عـندنا يجتمعان، فلا يستمرً ما قالوه.

### قوله تعالى:

وَٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِــَايَـٰتِنَا وَٱسْتَكْبَرُواْ عَنْهَاۤ اَوْلَـٰتٍكَ أَصْحَـٰبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ۞ آية .

أقول: أخبر الله تعالى: أنّ الّذين كدّبوا بحججه وبراهينه ولم يصدّقوه واستكبروا عنها أنّهم أصحابالنارالملازمون لها عـىوجهالخلود والتأبيد.

والتكذيب: هو تنزيل الخبر على أنّه كذب، والتصديق: تنزيل الخبر على أنّه صدق، فالتكذيب بآيات الله كفر، والتكذيب بالطاغوت إيـمان، فلذلك توعّد على التكذيب بآيات الله بعقاب الأبد. والاستكبار: طـلب الترفّم بالباطل، ولفظة «تستكبر» صفة ذمِّ في جميع الخَلْق.

والخلود: هو لزوم الشيء على ما هو فيه، ومعنى ﴿أَخْلَد إلى الأرض﴾ (١): لزومالركن [الركون، ظ] إليها. والصاحب والقرين متقاربان (٣) غير أنَّ «القرين» فيه معنى النظير، وليس ذلك في «الصاحب» فلذلك قيل:

<sup>(</sup>٢) في الحجريّة: متقابلان، والصواب ما أثبتناه.

أصحاب رسولالله، ولم يقل: قُرَنَاؤُه.

ولفظة «الذِينَ» مبقاة على هذه الصيغة في جميع الأحوال: الرفع والنصب والجرّ، وإنّما تثبت مع بُعدها بالجمع من الحروف لأنّ العلّة الّتي لها هي الّتي موجودة فيه، وهي نقصانه عن سائر الأسماء حتى تأتي صلته فتتنه، وليس هذا كالشبيه العارض الّذي يزول على وجهٍ، فأمّا مَن قال: «الذّونَ» و «الذّوينَ» فإنّه اعتلّ بتبعيد الجمع فجعله على طريقة المعرّف، ولأنّ هذه الطريقة لمّا لم تكن إعراباً تامّاً لم يمنعوه، لما وقع بعده من شبه الحرف بالجمع.

قوله تعالى:

فَمَنْ أَطْلُمُ مِمَّنِ أَفْتَرَى عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِّـَايَـٰتِهِ؞ أَوْلَـَهِكَ يَنَالُهُمْ نَصِيبُهُم مِّنَ ٱلْكِتَـٰبِ حَتَّى إِذَا جَآءَتُهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفَّوْنَهُمْ قَالُواْ أَيْنَ مَاكُنتُمْ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالُواْ ضَلُّواْ عَنَّا وَشَهِدُواْ عَلَىٰۤ أَنْفُسِهِمْ أَنتُهُمْ كَانُواْ كَنْفِرِينَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قوله: ﴿فمن أظلم﴾ صورته صورة الاستفهام، والمراد به: الإخبار عن عِظم [جُرْم] من يفتري على الله كذباً أو يكذّب بآيات الله، لا أنّه أحد أظلم لنفسه منه، وإنّما أورد هذا الخبر بلفظ الاستفهام، لأنّه أبلغ بردّ المخاطب إلى نفسه في جوابه مع تحريك النفس له بطريق السؤال.

وقد بيّنًا فيما مضى من الكتاب حقيقة «الظُلْم» وأنّ أجود ماحُدّ به أن قيل: هو الضرر المحض الذي لا نفع فيه يوفّى عليه، ولا دفع ضرر أعظم منه، لا عاجلاً ولا آجلاً، ولا يكون مستحقّاً ولا واقعاً على وجه المدافعة. وقد حدّ الرُمّاني الظُلْمَ بأنّه: الضرر القبيح من جهة بخسٍ ٱلْحِق به، وهذا ينتقض بالألّم الذي يُدفّع به ألّم مثله، لِمَا قلناه.

وقوله: ﴿أُولئك ينالهم نصيبهم من الكتاب﴾ فالنيل: هو وصول النفع

إلى العبد إذا أُطْلِق. فإنْ قُيّد وقع على «الضرر» لأنّ أصله: الوصــول إلى الشيء. من: نِلْتُ النخلة أنالُها نيلاً. قال امر ؤ القَيْس:

سَــماحَةَ ذَا وَبِــرُذَا ووَفَـاءَ ذَا ونائِلَ ذَا إِذا صَحَا وإِذا سَكِرُ (١٠) والبُخْل: منع النائل لمشقّة الإعطاء. وقيل في معنى ﴿ينالهم نـصيبهم من الكتاب﴾ أقوال:

آحدها: قال الزجّاج والفرّاء: هو ما ذكره الله تعالى من أنواع العذاب للكفّار، مثل قوله: ﴿فأنذر تكم ناراً تلظّىٰ \* لا يصلاها إلاّ الأشقى \* الّذي كذّب وتولّىٰ﴾ (٢) وقوله: ﴿يوم تبيضٌ وجوه وتسودٌ وجوه فأمّا الّذين اسودّت وجوههم أكفرتم بعد إيمانكم﴾ (٣) وغير ذلك ممّا كتب الله في اللوح المحفوظ.

الثاني: قال الربيع وابن زيد: من الرزق والعمر والعمل من الخير والشرّ في الدنيا.

الثالث: قال مجاهد: جميع ما كُتِبَ لهم وعليهم، وهو قول عَطِيّة.

وقال بعضهم (4): معناه: ينالهم نصيبهم من خيرٍ أُوشرٌّ في الدنيا، لأنّه قال: ﴿حتّىٰ إذا جاءتهم رسلنا يتوفَّونَهُم﴾ وهي الانتهاء. والأجوبة الأولى أقوى، لأنّ الأظهر فيما يقتضيه عِظَم الظُلْم في المُفْحِش الوعيد والعذاب الأبد.

وقال سيبويه والزجّاج: لاتجوز إمالة «حتّى» لأنّها حرف لاينصرف، والإمالة ضَرّب من التصرّف، وكذلك: «إمّا» و«أيا» و«إلّا» و «لا» و «إنّما» كُتِبَت بالياء مع امتناع إمالتها تشبيهاً ب «حُبْلى» من جهة أنّ الألف رابعة.

<sup>(</sup>١) من قصيدةٍ يمدح بها سعد بن الضباب. راجع ديوان امرئ القيس: ص ١٠١.

<sup>(</sup>٢) الليل: ١٤ ـ ١٦. (٣) آل عمران: ١٠٦.

<sup>(</sup>٤) منهم ابن عبّاس وقتادة والضحّاك. راجع تفسير الطبري: ج ٨ ص ١٢٥ و١٢٦.

ولم يجز مثل ذلك في «إلّا» لألّا تشبه «إلى» ولا في «إمّا» الّتي للتخيير لأنّها بمنزلة «إنْ ما» التي للجزاء.

وقوله: ﴿حتّىٰ إذا جاءتهم رسلنا يتوفّونهم﴾ يعني: الملائكة الّتي تنزل عليهم لقبض أرواحهم، وقيل في معنى «الوفاة» هاهنا قولان:

أحدهما: الحشر إلى النار يوم القيامة بعد الحشر. الثاني: وفاة الموت الذي يوبّخهم عنده الملائكة، في قول أبي عليّ \_ والوجه في مسألة المَلَك لمن يتوفّاه: التبكيت لمن لم يقم حجّته إبحجّته، ظ] والبشارة لمن قام بحجّته، وفي الإخبار عن ذلك مصلحة السامع إذا تصوّر الحال فيه.

وقوله: ﴿قالوا أينما كنتم تدعون من دون الله﴾ حكاية سؤال الملائكة لهم وتوبيخهم: أنّ الّذين كانوا يدعونهم من دون الله من الأوثان والأصنام لم ينفعوهم فى هذه الحال، بل ضرّوهم.

وقوله: ﴿قالوا ضَلُوا عَنّا﴾ حكاية عن جواب الكفّار للملائكة أنّهم يقولون: ضلّ مَن كنّا ندعوه من دون الله عنّا ﴿وشهدوا عـلى أنـفسهم﴾ يعني: الكفّار أقرّوا على أنفسهم أنّهم كانوا جاحدين بالله، وكافرين لنِعَمِه بعبادتهم الأنداد من دون الله.

### قوله تعالى:

قَالَ آذْخُلُواْ فِي آمَمٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَلْبِكُمْ مِّنَ ٱلْحِنِّ وَٱلْإِنسِ فِي ٱلنَّارِ كُلَّمَا دَخَلَتْ أُمَّةً لِّغَنَتُ أُخْتَهَا حَتَّى إِذَا آذَارَكُواْ فِيهَا جَبِيعًا قَالَتْ أُخْرَيْهُمْ لِأُولَىـٰهُمْ رَبَّنَا هَـَـُولَآهِ أَضَلُّونَا فَــَـَاتِهِمْ عَذَابًا ضِغفًا مِنَ ٱلنَّارِ قَالَ لِكُلِّ ضِغفُ وَلَــكِن لَاتَغلَمُونَ۞ آية بلا خَلاف.

أقول: هذا حكاية عن قول الله تعالى للكفّار يوم القيامة وأمره لهـم بالدخول في جملة الأمم الّذين تبعوا من قبلهم من جملة الجنّ والإنس وهم في النار. ويجوز أن يكون ذلك إخباراً عن جعله إيّاهم فـي جــملة أولئك في النار. من غير أن يكون هناك قول، كما قــال: ﴿كــونوا قِـرَدَةً خاسئين﴾ (١) والمراد: أنّه جعلهم كذلك.

ومعنى «الخلق»: انتفاء الشيء عن مكانه. فكلّ ما انتفى من مكانه فقد خَلَا منه، وكذلك «خَلَت» بمعنى: مَضَت، لأنّها إذا مضت بالهلاك فقد خلا مكانها منها.

والجنّ: جنس من الحيوان مستترون عن أعين البشر لرقّهم، يغلب عليهم التمرّد في أفعالهم، لأنّ المَلك أيضاً مستتر لكن غلب عليه أفعال الخير، وعند قوم: أنّهم أجمع رُسُل الله. والإنس: جنس من الحيوان يتميّز بالصورة الإنسانيّة.

وقوله: ﴿ كلّما دخلت أُمّة لعنت أُختها ﴾ يعني: في دينها لا في نَسَبِها، فأمّا قوله: ﴿ وإلى مَدْيَن أَخاهم شعيباً ﴾ (٢) يعني: أنّه منهم في النّسب. وقوله: ﴿ حتّى إذا ادّاركوا فيها جميعاً ﴾ فوزن: «ادّاركوا»: «تفاعلوا» فأدغِمَت التاء في الدال واجتُلِبت ألف الوصل ليمكن النطق بالساكن الّذي بعده، ومعناه: تلاحقوا.

وقوله: ﴿قالت أُخْراهم لأُولاهم﴾ يعني: الفرقة المتأخّرة التابعة تقول للأُمّة المتقدّمة المتبوعة وتشير إليها: ﴿هؤلاء أَضَلُونا﴾ عن طريق الحقّ وأغوونا ﴿فاآتهم عذاباً ضِغفاً من النار﴾ دعاء منهم عليهم أن يجعل عذابهم ضِغفاً، فقال الله تعالى: ﴿لكلَّ ضِغف ولكن لا تعلمون﴾ والضِغف: المِثْل الزائد على مِثْله، فإذا قال القائل: أَضْعفْ هذا الدرهم معناه: إجعلْ معه

<sup>(</sup>١) البقرة: ٦٥، وهنا الآية: ٦٦٦. (٢) الآية ٨٥ الآتية، وهود: ٨٤، والعنكبوت: ٣٦.

درهماً آخر، لا ديناراً، وكذلك: أضعِفِ الاثنين أي: اجعلهما أربعة: وحُكِي أنَّ المُضعف في كلام العرب ما كان ضِغفَيْن، والمضاعف: ما كان أكثر من ذلك، ورُوِي عن عبدالله بن مسعود: أنَّ «الضِغف» أفـاعِي وحـيّات (١٠) واستعمل «الضِغف» بمعنَى المِثْل، ومـنه: قـوله: ﴿يُـضَاعَف لهـا العـذاب ضِغفَيْن﴾ (٣) يعنى: مِثْلَيْن.

وقرأ أبو بكر عن عاصم: ﴿ولكن لا يعلمون﴾ بالياء، الباقون بـالتاء. ومَن قرأ بالتاء فتقديره: لا تعلمون أيّها المخاطّبون ما لكلّ فريقٍ مـنهم. ومَن قرأ بالياء تقديره: لكن لا يعلم كلّ فريقٍ ما على الآخر من العقاب.

قوله تعالى:

وَقَالَتْ أُولَــَــهُمْ لِأُخْرَــٰهُمْ فَمَا كَانَ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضْلٍ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْسِبُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: هذا حكاية عن جواب قول الأمّة الأولى المتبوعة للأخرى التابعة حين سمعت دعاءها عليهم بأن يُؤْتيهم ضِعْفاً من العذاب ﴿فما كان لكم علينا من فضل﴾ وقيل في معناه قولان:

أحدهما: ما كان لكم علينا من فضلٍ في ترك الضلال، وهو قول أبي مُخَلّد والسُدّي. وقال الجُبّائي: لمساواتكم لنا في الكفر.

الثاني: من فضلٍ في التأويل فتطالبونا بتضييع حقّه.

ولفظة «أفعل» على ثلاثة أوجه:

أحدها: ما فيه معنى: يزيد كذا على كذا، فهذا لا يجوز فيه التأنيث والتذكير والتثنية والجمع، مضافاً كان أو على طريقة «أفْـ عَل مِـن كـذا»

<sup>(</sup>١) رواه عنه الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ١٢٨ مسنداً.

كقولك: أفضل من زيد، و: أفضل القوم، لتضمّنه معنى الفعل، والمصدر كقولك: أفضل القوم بمعنى: يزيد فضله على فضلهم.

الثاني: ما لم يقصد فيه معنى «يزيد كذا على كذا» فهذا يجوز فيه كلّ ذلك، كقولك: الأكبر والكبرى والأكابر.

الثالث: «أَفْعَل» من الألوان والعيوب الظاهرة للحاسّة، فهذا يجيء وأغرج وعَرْجاء وعُرُج.

وأمّا «أَفْعل» إذا كان اسم جنس فإنّه يُتنّى ويُجْمَع ولا يُؤَنَّث، وكذلك إذا كان علماً نحو: أَفْكَل وأَفَاكل، وأحمد وأحَامد، فأمّا «أَبْطَح وأباطح» و«أَجْزَع وأجازع» فأُجْرى هذا المجرى، لأنّه استُعْمِل على طريقة اسم الجنس وأصله: الوصف، ولا يجوز في «أفْعل» الفعول إلَّا بـالتعريف، لإيذان معنى «أفْعل» معنى «أفْعل من كذا»(١) قال سيبويه: لا يجوز «نِسْوَةٌ صغَرٌ» ولا «كُبَرُ» حتى تعرّفه فتقول: النسوةُ الصُغَر والكُبَر (٢).

قوله تعالى:

إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِكَايَاتِنَا وَآسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لَاتَّفَتَّحُ لَهُمْ أَبُوابُ ٱلسَّمَآء وَلاَ يَدْخُلُونَ ٱ لٰجَنَّةَ حَتَّىٰ يَلِجَ ٱ لْجَمَلُ فِي سَمَّ ٱ لْخِيَاطِ وَكَذَالِكَ نَجْزِي ٱلمُجْرِمِينَ ۞ آبة بلا خلاف.

أقول: قرأ حمزة والكسائي وخَلَف: ﴿لا يُفْتَحِ﴾ بالياء والتخفيف، وقرأ أبو بكر [عمرو، ن] بالتاء والتخفيف، الباقون بالتاء والتشديد.

<sup>(</sup>١) كذا في المطبوعة، والعبارة في الحجريّة هكذا: ولا يجوز في أفـعل العـقول إلّا التـعريف للأبدان [لايذان، ظ] معنى الفعل [افعل، ظ] عن معنى الفعل [افعل، ظ] من كذا.

<sup>(</sup>٢) راجع الكتاب: ج ٣ ص ٢٢٤ ـ ٢٢٥.

من شدّد ذهب إلى التكثير، والمعنى: أنّهم ليسوا كحال المؤمن في التفتيح مرّة بعداً خرى. ومَن قرأ بالتاء فلأنّ «الأبواب» جماعة فأنّت تأنيث الجماعة. ومَن قرأ بالياء فلأنّ التأنيث غير حقيقي، وذهب إلى معنى الجمع. أخبر الله تعالى في هذه الآية ﴿إنّ الذين كذّبوا﴾ بآيات الله وجعدوها أواستكبروا عنها ﴾ بمعنى: طلبوا التكبّر والترفّع عن الانقيادلها ﴿لأثقنّت لهم أبواب السماء ﴾ هواناً لهم واستخفافاً بهم، فإن فُتِحَت عليهم بالعذاب. وقال ابن عبّاس والسُدّي: لأنها تُفتت لروح المؤمن، ولا تُفتت لروح الكافر. وفي رواية أخرى عن ابن عبّاس ومجاهد وإبراهيم: لا تُفتت لدُعائهم.

وقال أبوجعفر لللله: «أمّا المؤمنون فترفع أعمالهم وأرواحهم إلى السماء فتُقْتَح لهم أبوابها، وأمّا الكافر فيصعد بعمله وروحه حتّى إذا بلغ إلى السماء نادى مناد: اهبطوا بعمله إلى سِجّين، وهو وادٍ بِعَضْرَمُوْتَ يقال له: بَرْهُوت».

وقال الحسن: لا تُقْتَع لدُعائهم. وقال ابن جُرَيْج: لا تُقْتَع لأرواحهم ولا أعمالهم. وقال أبو عليّ: لا تُقْتَح لهم أبواب السماء لدخول الجنّة، لأنّ الجنّة في السماء.

ثمّ قال: ﴿ولا يدخلون الجنّة﴾ يعني: هـؤلاء المكنّبين بآيات الله والمستكبرين عنها، سواء كانوا معاندين في ذلك أو غير عالمين بـذلك، وإنّما تساويا في ذلك لأنّ مَن ليس بعالم قد أزيحَت علّته بإقامة الحجّة، ونصب الأدلّة على تصديق آيات الله وترك الاستكبار عنها.

وقوله: ﴿حتّىٰ يلج الجَمَلُ في سمّ الخِيَاط﴾ إنّما علّق الجـائز وهــو دخولهم الجنّة بمحالٍ وهو دخول الجَمَل في سمّ الخِيَاط لأنّه لا يكون<sup>(١١)</sup>

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: لا [ن، ظ] يكون.

كما قال الشاعر:

إذا شاب الغُرابُ أتيتُ أهلي وصارَ القَارُ كاللّبَن الحَليبِ والآخر (۱۱؛ أنّه مضمر بما لا يمكن من قلب الدليل. والجَمَل: هو البَعير هاهنا في قول عبدالله والحسن ومجاهد والسُدّي وعِكْرِمَة وأكثر المفسّرين. والسَمُّ: الثَقْبُ، ومنه قيل: السُمُّ القاتل، لأنّه ينفذ بلطفه في مسامّ المنصرين. والسَمُّ: الثَقْبُ في اللهن المنت حتى يصل إلى القلب فتنتقض إفينقض] بُنْيَتُه، وكلُّ ثَقْبِ في البدن لطيف فهو سُمُّ وسَمُّ -بضمَ السين وفتحها - وجمعه: سَمُوم، وقال الفَرَزْدَق: فَنَقَسَتُ عن سَمَيْهِ حتى تَنقسا وقلتُ له لا تَحْشَ شيئاً وَرَائِيا(۱) يعني: يسميه: ثَقْبَى أنفه، ويجمع السُمَ القاتل: سِماماً، والخِيَاطُ والمِخْيَطْ: الإبرة، وقيل: خِيَاط ومِخْيَط، كما قيل: لِحَاف ومِلْحَف، وقِناع ومِقْتَع، وإذَار ومِنْرَر، وقيرا ومِقْرَم، ذكره الفرّاء.

قوله تعالى:

لَهُممِّن جَهَنَّهَ مِهَادُ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاشِ وَكَذَالِكَ نَجْزِي ٱلظَّلِمِينَ (نَّ) آيةبلاخلاف.

<sup>(</sup>١) ورد في حاشية الحجريّة المصحّحة ما يلي: لعلّه سقط من العبارة بعد لفظ «الآخر»: البيت الّذي أشرنا إليه في الحاشية أي: وكما قال الآخر

إذا ما القارِظُ القنري آبا وعلى هذا في القارِظُ القنري آبا وعلى هذا فيكون ما بعده بياناً لوجه التشبيه في قوله: كما قال الشاعر وهو أنَّه مضمّن بما لا يمكن أي: معلَّق على ما يعتنع ويستحيل وقوعه وهو قلب الدليل أي: استثناء تقيض التالي لينتج نقيض المقدّم، وحينئذٍ فرهن لا للتبيين، و «مضمر» مصحّف «مضمّن» ونحوه. ويمكن أن يكون «والآخر» من غلط الناسخ وكان بدله «والأصل» ونحوه وكان «قلب الدليسل» مصحّف «طلب التأكيد» أي: مبنى ما ذكر على تعليق الحكم على المحال لأجل إضادة التأكيد، وعليه فرهن» للتعليل والعبارة تحتاج إلى العرض على النسخة الصحيحة فلا تطمئرً النفس إلاً به.

<sup>(</sup>٢) من قصيدة طويلة يمدح يزيد بن عبدالملك. راجع ديوان الفرزدق: ج ٢ ص ٦٣٢.

أقول: أخبر الله تعالى: أنّ لهـؤلاء الكـفّار الّـذين كـذّبوا بآيــات الله واستكبروا عنها من جهنّم مِهَاداً.

و ﴿جهنَّمَ﴾ في موضع جرًّ ب ﴿مِن﴾ لكن فُتِح لأنّها لا ينصرف، لاجتماع التأنيث والتعريف فيها، واشتقاقها من الجُهُومة، وهي الفلظ، رجلٌ جَهْمُ الوجه: غَليظُهُ، فسُمّيت بهذا لفِلَظِ أمرها في العذاب، نعوذ بالله منها. واليهاد: الوطء الذي يُفْتَرَش، ومنه: مَهْدُ الصبيّ، ومَهَدْت هذا الأمر: إذا وطأته له، وإنّما قيل: مِهَاد من جهنّم أي: موضع اليهاد، كما قال تعالى: ﴿فبشّرهم بعذاب أليم﴾ (١).

وقال الحسن ﴿مِهَاد﴾ فِرَاش من نار، و ﴿غَوَاشِ﴾ ظُلَل منها.

وقوله: ﴿ومن فوقهم غَوَاش﴾ فالغواش لباس مجلّل، ومنه: غاشِية السَّرْج، وفلان يغشَى فلاناً أي: يأتيه ويُلابسه، ومنه: غَشِيَ المرضُ [يض، ظ] والغِشَاوَة: الني تكون على الولد، وقال محمّد بن كَعْب: الغواشي هي اللُّحُف، وهي أزُر الليل محشوة كانت أو غير محشوّة، ذكره الأزهري، وروى الطبرى مثله (٢٠).

وقيل في دخول التنوين على ﴿غَوَاشِ﴾ مع أنّه على «فواعل» وهو لا ينصرف قولان:

أحدهما: قال سيبويه: إنّ التنوين عِوَضٌ من الياء المحذوفة، وليس بتنوين الصرف. الثاني: إنّه تنوين الصرف عند حذف الياء لالتقاء الساكنّين في التقدير.

وقوله: ﴿وكذلك نَجزي الظالمين﴾ أي: مثل ما نَجزي هؤلاء المكذِّبين

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٢١، والتوبة: ٣٤. والانشقاق: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ج ٨ ص ١٣٢ مسنداً عند.

بآيات الله المستكبرين عنها نجزي كـلّ ظـالمٍ بكـلّ [وكـلّ. ظ] كـافرٍ. والوَصْف بـ «ظالم» [بالظالم، ظ] يقتضى لحوق الذمّ به فى العُرْف.

قوله تعالى:

وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَبِلُواْ ٱلصَّـٰلِحَـٰتِ لَانُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّاوُسْعَهَاۤ اَوْلَتِهِكَ أَصْحَـٰبُ ٱلْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَـٰلِدُونَ۞ آية .

أقول: لمّا أخبر الله تعالى بصفة المكذّبين المستكبرين عن آياته، وما أعدّ لهم من أنواع العذاب والخلود في النيران، أخبر بعده بما أعدّه للمؤمنين العاملين بالأعمال الصالحات فقال: ﴿واللّذين آمنوا﴾ يعني: الذين صدّقوا بآيات الله واعترفوا بها، ولم يستكبروا عنها، ثمّ أضافوا إلى تلك الأعمال الصالحات، وهو ما أوجبه الله عليهم أو ندبهم إليه.

وقوله: ﴿لا نكلف نفساً إِلا وسعها ﴾ فالتكليف من الله هو إرادة ما فيه المشقة، وقال قوم: هوإعلام وجوب ما فيه المشقة أو ندبه، والإرادة شَرْطٍ. وقال قوم: التكليف هو تحميل ما يشق في الأمر والنهي، ومنه:

وفال فوم: التخليف هو تحميل ما يشتق في الامـر والنـهي، ومـنه: الكُلْفَة. وهي المشقّة. وتكلّف القول أي: تحمّل ممّا [ما. ظ] فيه المشــقّة حتّى أتى على ما ينافره الفعل [العقل، ظ].

أخبر الله تعالى ، أنّه لا يُلْزِم نفساً إلّا قدر طاقتها وما دونها، لأنّ الوُشْعَ دونَ الطاقة. وفي ذلك دلالة على بطلان قول المجبّرة: من أنّ الله تـعالى كلّف العبد ما لا قدرة له عليه ولا يطبقه.

وموضع ﴿لا يكلُّف نفساً إلَّا وسعها﴾ قيل فيه قولان:

أحدهما: أن يكون رفعاً بأنّه الخبر على حذف العائد، كأنّه قيل: منهم ولا من غيرهم، وحُذِفَ لأنّه معلوم.

والآخر: ألّا يكون له موضع من الإعراب، لأنَّـه اعـــراض، والخبر:

الجملة في ﴿أُولئك﴾ لأنّ قوله: ﴿والّذين آمنوا﴾ مبتداً، وقـوله: ﴿أُولئك أصحاب الجنّة هم فيها خالدون﴾ خبر بأنّ هؤلاء الّذين آمـنوا وعـملوا الصالحات ملازمون الجنّة مخلّدون لنعمتها.

## قولە تعالى :

وَنَزَعْنَا مَافِى صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ تَجْرِى مِن تَخْتِهِمُ ٱلأَنْهَـٰـرُ وَقَالُوا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى هَدَـٰـنَا لِهَـٰـذَا وَمَاكُنَّا لِتَهْتَدِى لَوْلاۤ أَنْ هَدَـٰـنَا ٱللَّهُ لَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ وَنُودُواْ أَن تِلْكُمُ ٱلْجَنَّةُ أُورِثُنُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ آَنِهِ بِلا خلاف.

أقول: نَزْعُ الغِلّ في الجنّة: تصفية الطِبّاع، وإسقاط الوساوس، وإعطاء كلّ نَفْس مُناها، ولا يتمنّى ما لغيرها.

قرأ ابن عامر: ﴿ما كنّا لنهتدي﴾ بلا واو، كذلك هي في مصاحف أهل الشام، الباقون بإثباتها.

وجه الاستغناء عن الواو: أنّ الجملة ملتبسة بما قبلها، فأغنى التباسها بها عن حرف العطف، ومثله: ﴿سيقولُون ثلاثةٌ رابِعُهُم كَلْبُهُم﴾ (١) فاستغني عن حرف العطف بالالتباس من إحدى الجملتَيْن بالأخرى. ومَن أثبت الواو فلعطفه جملة على جملة.

في هذه الآية إخبار عمّا يفعله بالمؤمنين في الجنّة بعد أن يـخلّدهم فيها: بأن ينزع ﴿ما في صدورهم من غِلً﴾ فالنّرع: رفع الشيء عن مكانه المتمكّن فيه: إمّا بتحويله وإمّا بإعدامه، ومعنى «نَزْع الغِلّ» هاهنا: إبطاله.

وقيل في ما ينزع الغِلّ من قلوبهم قولان:

أحدهما: قال أبو عليّ: بلطف الله لهم في التوبة حتّى تـذهب صـفة

<sup>(</sup>١) الكهف: ٢٢.

العداوة. الثاني: بخُلُوص المودّة حتّى صار منافياً لغِلّ الطِبّاع.

والثاني أقوى، لأنّ قوله: ﴿تجري من تحتهم الأنهار﴾ حال لِنَزْع الفِلّ. وكأنّه قال: ونزعنا ما في صدورهم من غِلٍّ في حالٍ تجري من تحتهم الأنهار، وعلى الأوّل يكون ﴿تجري من تحتهم الأنهار﴾ مستأنفاً.

والغِلَّ: الحِقْد الَّذي ينقل بلطفه إلى صميم القلب، ومنه: الفُلُول وهـو الوصول بالحيلة إلى دقيق الخيانة، ومنه: الفُلُّ الَّذي يجمع اليدين والمُنُق بانغلاله فيها. والصَدْرُ: ما يصدر من جـهته التـدبير والرأي، ومنه قـيل للرئيس: صَدْر، وقيل: صَدْرُ المجلس.

وقوله: ﴿تجري من تحتهم الأنهار﴾ فالجريان: انحدار المائع، فالماء يجري، والدميجري، وكذلك كلّ مايصة أنيجري فهومائع، وجَرْيُ الفَرَس في عَدُوه مشبه [يشبّه، ظ] بِجَرِي الماء في آنية [لينه، ظ] وسرعته.

وقوله: ﴿تجري من تحتهم الأنبهار﴾ فالنهر: المجْرَى الواسع من مجاري الماء. ومنه: النّهار لاتّساع ضيائه، وإنهار الدم لاتّساع مخرجه.

وقوله: ﴿وقالوا الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتدي لولا أن هدانا الله إخبار عن قول أهل الجنّة واعترافهم بالشكر لله تعالى هـو [ز، ظ] الذي عرّضهم له بتكليفه إيّاهم ما يستحقّون بـه الشواب، وقيل: معنى ﴿هدانا لهذا ﴾ يعني: لنزع الغِلّ من صدورنا. وقيل: هدانا لثبات الإيمان في قلوبنا. وقيل: هدانا لجواز الصراط.

وقوله: ﴿لقد جاءت رسل ربّنا بالحقّ﴾ إقرار من أهل الجنّة واعتراف بأنّ ما جاءت به الرسل إليهم من جهة الله أنّه حقّ لا شُبهة فيه، ولا مِزيّة في صحّته.

وقوله: ﴿ونُودُوا أَنْ تَلَكُم الجِّنَّة أُورِ تُتموها بِما كنتم تعملون ﴾ فالنداء:

الدعاء بطريقة: «يا فلان» كأنّه قبل لهم: أيّها المؤمنون ﴿أَن تلكم الجنّة أُور تتموها بما كنتم تعملون﴾ جزاءً لكم على ذلك، على وجه التهنئة لهم بها. و ﴿أَنْ ﴾ مخفّفة من الثقيلة، والهاء مضمرة، والتقدير: ونُودُوا بأنّه تلكم الجنّة، وقال الزجّاج: ﴿أَن تلكم﴾ تفسير للنداء، والمعنى: قبل لكم: تلكم الجنّة، وإنّم قال: ﴿تلكم﴾ لأنّهم وُعِدُوا بها في الدنيا، وكأنّه قبل لهم: هذه تلكم التي وُعِدْتُم بها، ويجوز أن يكونوا عاينوها فقيل لهم قبل أن يدخلوها، إشارة إليها: ﴿تلكم الجنّة﴾.

ومَن أدغم فلأنّ الثاء والتاء مهموستان متقاربتان وا [فا، ظ] ستحسن الإدغام، ومَن ترك الإدغام في ﴿ أُورثتموها ﴾ وهو ابن كثير ونافع وعاصم وابن عامر فلتباين المخرجَيْن، وأنّ الحرفيّن في حكم الانفصال وإن كانا في كلمة واحدة، كما لم يدغموا ﴿ ولو شاء الله ما اقتتلوا ﴾ (١) وإن كانا مثلين لما لم يلزمان (١) لأنّ تاء «افتعل» قد يقع بعدها غير التاء، فكذلك «أورث» قد يقع بعدها غير التاء، فكذلك

واستدلَّ الجُبَّائي بذلك على أنَّ الثواب يستحقَّ بـإعمال الطـاعات. ولا يستحقَّ من جهته [جهة، ظ] الأصلح، لأنَّ الله تعالى بيَّن أنَّهم أورثوها جزاءً بما عملوه من طاعته عزِّ وجلّ.

#### قوله تعالى:

وَنَادَىٰٓ أَصْحَنِهُ ٱلْجَنَّةِ أَصْحَنِهِ النَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَاوَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًا فَهَلْ وَجَدَتُّم مَّاوَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًّا قَالُواْ نَعَمْ فَأَذَّنَ مُؤَذِّنٌ بَيْنَهُمْ أَن لَّغَنَّهُ ٱللَّهِ عَلَى اَلظَّلِبِينَ(إِنِّ) آية .

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٥٣. (٢) كذا في الحجريَّة، وفي مجمع البيان: لما لم يكونا لازمين.

أقول: قرأ حمزة والكسائي وابن كثير في رواية شِبْل ﴿أَنَّ﴾ مشــدَة النون. الباقون خفيفة. وكذلك ابن كثير في روايــة فُــنُبُل بــتخفيف النــون وسكونها ورفع ﴿لعنةُ الله﴾ الباقون بتشديد النون ونصب ﴿لعنةُ الله﴾.

وقرأ الكسّائي وحده: ﴿قالوا نَعِم﴾ بكسر العين. وفي الشعراء''ا؛ ﴿قال نَعِم﴾ وفي الصافّات''؛ ﴿قل نَعِم﴾ قال أبو الحسن الأخْفَش: «نَعَم» و «نَعِم» لغتان، فالكسر لغة كِنَائة وهُذَيْل، والفتح لغة باقي العرب، وفي القراءة الفتح.

وقال سيبويه (٣): «نَعَمْ» عِدَةُ وتَصديقٌ، فإذا استفهمتُ أجبتَ ب «نَعَم». ولم يحْكِ سيبويه الكسر، ومعنى قوله: «عِدَة وتَصديق» أنّه يستعمل عِدَةً ويستعمل تصديقاً، ولا يريد أنّ العِدَة تجتمع مع التصديق، ألا ترى أنّه إذا قال قائلُ: أتعطيني؟ فقلت: نَعَم، كان عِدَة، ولا تصديق في ذلك، وإذا قال: قد كان كذا وكذا، فقلت: نَعَم، فقد صدّقته، ولا عِدَة في هذا.

[وقوله]: ﴿فَأَذَّن مؤذَّن﴾ بمنزلة أعْلَمَ مُعْلِمٌ، قال سيبويه (٤): أذّن إعلام تصويت [بصوت، ظ]. فالتي تقع بعد العلم إنّما هي المشدّدة أو السخففة عنها، والتقدير: أعْلَمَ مُعْلِمٌ أنّ لعنة الله. ومن خفّف «أن» كان على إضمار القصّة والحديث، فتقديره: أنّه لعنة الله، ومثل ذلك قوله: ﴿وآخر دعواهم أنِ الحمد لله ربّ العالمين﴾ (٥) والتقدير: «أنه».ولا تُخفّف «أنّ» إلّا مع إضمار الحديث فالقصّة تراد معها، ومن تقل نصب به «أنّ» ما بعدها، كما ينصب بالمشدّدة المكسورة، والمكسورة إذا خُفّفت لا يكون ما بعدها على إضمار القصّة والحديث كما تكون المفتوحة كذلك.

<sup>(</sup>١) الآية: ٢٤. (٢) الآية: ١٨. (٣) في الكتاب: ج ٤ ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٦٢. (٥) يونس: ١٠.

والفرق بينهما: أنَّ المفتوحة موصولة، والمـوصولة تـقتضي صـلتها. فصارت لاقتضائها الصلة أشدٌ اتّصالاً بما بعدها من المكسورة، فقدِّر بعدها الضمير الّذي هو من جملة صلتها، وليست المكسورة كـذلك، لأنّ «أنّ» المفتوحة بمعنى المصدر، فلابدّ لها من اسم وخبر، لأنِّها لا تلغي بأن يكون دخولهاكخروجها، وليس كذلك «إنّ». ومن المفتوحة قول الأعشى: فِي فِتْيةِ كَسُيُوفِ الهنْدِ قد عَـلِمُوا أَنْ هالِكُ كُلُّ مَن يَحْفَى ويَنْتَعِلُ (١) وأمّا قراءتهم في النور <sup>(٢)</sup>: ﴿أَنَّ غَضَبَ اللهِ﴾ فإنّ «أنَّ» في موضع رفع بأنَّه خبر المبتدأ، وأمَّا قراءة نافع ﴿أَن غَضَبَ اللهِ ﴾ فحسن، وهو بـمنزلة قوله: ﴿وآخر دعواهم أن الحمد لله ﴾ وليس لأحد أن يقول: هذا لايستحسن، لأنَّ المخفَّفة من الشديدة لا يقع بعدها الفعل حتَّى يقع عِوَض من حذف «أنّ» ومن أنها تُولى [وليها، ظ] ما يليها من الفعل، يدلّ على ذلك: ﴿ عَلِمَ أَن سيكون منكم ﴾ (٣) وقوله: ﴿ لئلَّا يعلم أهل الكتاب أن لايقدرون على شيء﴾ (٤) وذلك أنّهم استجازوا ذلك وإن لم يدخل معه شيء من هذه الحروف. لأنّه دعاء، وليس شيء من هذه الحروف يحتمل الدخول معه، ونظير هذا في أنَّه لمَّا كان دعاء لم يـــلزمه العِــوَض قــوله: ﴿نُودِي أَنْ بُورِكُ مَن فِي النارِ ومَن حولها﴾ (٥) فَـوَلِيَ قـوله: ﴿بُـورِكُ﴾ ﴿أَنْ﴾ وإن لم يدخل معها عِوَض، كما لم يدخل في قراءة نافع ﴿أَنَّ غَضَب الله عليها﴾ والدعاء قد استجيز معه ما لم يستجز مع غيره، ألا تَرى أنّهم قالوا: «أما أنْ جَزَاك اللهُ خيراً» من حمله سيبويه(٦١) على إضمار القصّة في

<sup>(</sup>۱) وعجز البيت في ديوان الأعشى: أنّ ليس يدفعُ عن ذي الحيلةِ الحِيّلُ، من قصيدة يـمدح يزيد بن مسهر الشيباني. راجع الديوان: ص ۱۵۲. (۳) المرتل: ۲۰. (٤) الحديد: ۲۹. (٥) النعل: ۸ (١) في الكتاب: ج٣ ص ١٦٧.

«إن» المكسورة، ولم يضمر القصّة مع المكسورة إلّا في هذا الموضع.

قوله: ﴿ونادى أصحاب الجنّة أصحاب النار﴾ معناه: وقال أصحاب الجنّة، يا أصحاب النار، بعد دخول هؤلاء البنّة ودخول هؤلاء النار. والصاحب: هو المقارن للشيء على نيّة طول المدّة والصحبة والمقاربة [والمقارنة] نظائر، إلّا أنّ في الصحبة الإرادة، ومنه قيل: أصحاب الصحراء. اوقد لهذا هأ: قد محدنا ما وعدنا

[وقوله:] ﴿أَن قد وجدنا ما وعدنا ربّنا حقاً ﴾ معناه: وجدنا ما وعدنا الله على لسان رسله من الثواب على الإيمان به و [عمل] الطاعات ﴿فهل وجدتم ماوعدكم ربّكم ﴾ على ألسنتهم ﴿حقاً ﴾ جزاءً على الكفر من العقاب، وعلى معاصيه من أليم العذاب؟ فأجابهم أهل النار بأن ﴿قالوا نعم ﴾ والغرض بهذا النداء تبكيت الكفّار وتوبيخهم، وأنّ الله تعالى صدق فيما وعد به على لسان نبيّم، لتعرف [ليتحزّن، ظ] الكفّار بذلك ويتحسّروا عليه.

والوجْدَان على ضربَيْن:

أحدهما: بمعنى العـلم فـهو يـتعدّى إلى مـفعولَيْن، والآخـر: بـمعنى الإحساس يتعدّى إلى واحد. وإنّما كان كذلك لأنّ الذي بمعنى العلم فهو يتعلّق بمعنى الجملة، والذي يتعلّق بالإحساس يتعلّق بمعنى المفرد مـن حيث إنّ الإحساس لا يتعلّق بالشيء إلاّ من وجهٍ واحد.

وجواب الإيجاب يكون «نعم» وجواب النفي «بلي» لأنّ «نعم» تحقّق معنى الخبر المذكور في الاستفهام، و «بلي» تحقّف بإسقاط حرف النفي.

وقوله: ﴿فَأَذَّن مُؤذِّن بينهم﴾ معناه: نادى منادٍ نداءً أُشَـمَعَ الفـريقَيْنَ ﴿أَن لعنة الله على الظالمين﴾ ولعنة الله: غضبه وسخطه وعقوبته على مَن كفر به، فيسرّ بذلك أهل الجنّة ويغتمّ أهل النار.

قال الأخْفَش والزجّاج: يجوز أن تكون ﴿أن﴾ بمعنى: أي قد وَجَدنا،

ولا يجب أن تكون ﴿أن﴾ بمعنى: أي قد وجدنا. ونادوهم مشرفين عليهم من السماء في الجنّة. لأنّ الجنّة في السماء والنار في الأرض.

وقوله: ﴿وَجدنا ما وعدنا رَبّنا حقاً ﴾ إنّما أضافوا ﴿الوَعْد بالجنّة ﴾ إلى نفوسهم، لأنّ الكفّار ما وعدهم الله بالجنّة والثواب إلاّ بشرط أن يـؤمنوا، فلمّا لم يؤمنوا فكأنّهم لم يوعدوا، وكذلك قوله: ﴿ما وعد ربّكم ﴾ يعنون: من العقاب، لأنّ المؤمنين لمّا كانوا مطيعين مستحقين للثواب فكأنّهم لم يوعدوا بالعقاب، وإنّما خصّ الكفّار.

#### قوله تعالى :

ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا وَهُم بِالْأَخِرَةِ كَـنَيْرُونَ (أَبُّ) آية بلا خلاف.

أقول: ﴿الّذين﴾ في موضع جرّ، لأنّه صفة الإالظالمين﴾ والتقدير، ألّا لعنة الله على الظالمين الّذين يصدّون عن سبيل الله ويبغونها عِوجاً، وذلك يبيّن أنّ المراد بالظالمين: الكفّار، لأنّ ما ذكرهم به من أوصاف الكفّار.

والصدّ: هو العُدُول عن الشيء عن قِـلَى، و«الصدّ» و «الإعـراض» بمعنى [واحدٍ] إِلاّ أنّ «الصدّ» يجوز أن يتعدّى، تقول: صـدّه عـن الحـيّ يَصُدُّه صدّاً، وصدّ هو عنه أيضاً، و «الإعراض» لا يتعدّى.

وقوله: ﴿عن سبيل الله﴾ يعني: الحقّ الّذي دعا الله إليه ونصب عــلـپه الأدلّة وبعث به رسله، وقيل: هو دين الله. وقيل: الطريق اَلَذي دلّ الله عـلـى أنّه يؤدّي إلى الجنّة. والمعنى متقارب.

وقوله: ﴿يبغونها عِوْجاً﴾ معنى ﴿يبغونها﴾: يطلبون لها العِوَج بالشبه الّتي يلبسون بها ويوهمون أنّها تقدح فيها، وأنّها [هي، ظ] معُوَجّة عـن الحقّ بتناقضها. و «العِوَج» بالكسر: يكون في الطريق وفي الدين، وبالفتح، يكون في الخلقة كقولك: «في ساقه عَوَج» بفتح العين. قال الشاعر:

قِفَا نَسَأَلُ مَنازِلَ آلِ لَـيْلَـى على عِوَجٍ إَلَيْهَا وانْشِناءِ<sup>(١)</sup>

بكسر العين.

ويحتمل نصب ﴿عِوَجاً ﴾ أمرَيْن:

أحدهما: أن يكون مفعولاً به، كقولك: يبغون لها العِوَجَ.

الثاني: أن يكون نصباً على المصدر، كأنّه قال: يطلبونها هذا الضّوب من الطلب، كما تقول: رَجَعَ القَهْقَرى أي: هذا الضّوْب من الرجـوع، أي: طَلَبَ الاعوجاج.

قوله تعالى:

وَيَئِنَهُمُنا حِجَابُ وَعَلَى ٱلأَعْرَافِ رِجَالٌ يَعرِفُونَ كُلَّا بِسِيمَـٰـهُمْ وَنَادَوْأَ أَصْحَـٰبَ آ لْجَنَّةِ أَن سَلَمْ عَلَيْكُمْ لَمْ يَدْخُلُوهَا وَهُمْ يَطْمَعُونَ{نَّ إِلَيْ اللّهِ خلاف.

أقول: قوله: [﴿وبينهما﴾] يعني: بين أصحاب الجنّة وأصحاب النار ﴿حِجّاب﴾ والحِجاب: هو الحاجز المانع من الإدراك، ومنه قيل للضرير: مَحْجُوب، و: حاجب الأمير، و: حاجب العين، وحَجَبّه عنه أي: منعه من الوصول إليه.

وقوله: ﴿وعلى الأعراف رجال﴾ فالأعراف: المكان المرتفع، أُخِذ من عُرْف الفَرَس، ومنه: عُرْف الديك، وكلّ مرتفع من الأرض يسمّى عُـرْفاً، لأنّه بظهوره أغْرَف ممّا انخفض، قال الشمّاخ:

وظَـــلَّتْ بأعْـــرافٍ تَـعالَى كأنَّـها رِماحٌ نَحاها وِجْهَةَ الرِيحِ راكِزُ<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>١) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ١٣٦ ولم ينسبه لأحد.

<sup>(</sup>٢) أنشده الطبري في تفسيره، ج ٨ ص ١٣٦ عنه.

وقال آخر:

كــــل كِـــنَازٍ لَــحُمُهُ نِــيافُ كالعَلَمِ الموفي عَلَى الأعرافِ (١) يعني: بنشوز من الأرض. وقيل: هو سُور بين الجنّة والنار، كما قال تعالى: ﴿فَضُرِبَ بِينهم بسُورٍ له باب باطنّهُ فيه الرحمةُ وظاهرُهُ من قِـبَلِهِ العذابُ (٢) وهو قول مجاهد والسُدّى.

واختلفوا في الّذين هم على الأعراف على أربعة أقوال:

أحدها: أنّهم فضلاء المؤمنين، في قول الحسن ومجاهد. قال أبو عليّ الجُبّائي: هم الشهداء، وهم عدول الآخرة.

وقال أبو جعفر للنُّلِيِّةِ: «وهم الأنمّة، ومنهم النبيُّ تَأْلَيْسُتُكُنِّ »<sup>(٣)</sup>.

وقال أبو عبدالله الله الأعراف كثبان بين الجنّة والنار، فيوقف عليها كلّ نبيّ وكلّ خليفة نبيّ مع المذنبين من أهل زمانه، كما يوقف قائد الجيش مع الضعفاء من جنده، وقد سيق [سبق] المحسنون إلى الجنّة، فيقول ذلك الخليفة للمذنبين الواقفين معه: أنظروا إلى إخوانكم المحسنين قد سبقوا إلى الجنّة، فيسلّم المذنبون عليهم، وذلك قوله: ﴿ونادوا أصحاب الجنّة أن سلام عليكم﴾ (٤).

ثمّ أخبر تعالى: أنّهم ﴿لم يدخلوها وهم يطمعون﴾ يعني: هـؤلاء المدنبين لم يدخلوا الجنّة وهم يطمعون أن يدخلهم الله إيّاها بشفاعة النبيّ والإمام، وينظر هؤلاء المذنبون إلى أهل النار، فيقولون: ﴿رَبّنا لا تجعلنا فتنةً للقومالظالمين﴾ ثمّ ينادي أصحاب الأعراف \_ وهم الأنبياء والخلفاء \_

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ولم ينسبه لأحد. (٢) الحديد: ١٣.

<sup>(</sup>٣) رواه بمثله العيّاشي في تفسيره: ج ٢ ص ١٨ و ١٩ ح ٤٥ و ٤٨.

<sup>(</sup>٤) رواه عليّ بن إبراهيم القمي في تفسيره: ج ١ ص ٢٣١ \_ ٢٣٢ بمثله.

أهل النار مقرّعين لهم: ﴿ما أَغنىٰ عنكم جَمعُكم ... أهـؤلاء الّـذين أهسمتم﴾ (۱) يعني: أهؤلاء المستضعفين الّذين كنتم تحقرونهم وتستطيلون بدنياكم عليهم. ثمّ يقولون لهؤلاء المستضعفين عن أمـر الله لهـم بـذلك: ﴿ادخلوا الجنّة لا خوف عليكم ولا أنتم تحزنون﴾ (۲).

ويؤكّد ذلك ما رواه عمر بن شيبة وغيره (٣٠؛ أنّ عليّاً ﷺ قسيم الجنّة والنار، فروى عمر بن شيبة بإسناده عن النبيّ ﷺ أنّه قال: «يا عـليّ، كأنّي بك يوم القيامة وبيدك عصا عَوْسَج، تَسُوق قوماً إلى الجنّة وآخرين إلى النار».

الثاني: قال أبو مِجْلَز: هم ملائكة، يُرَوْن في صورة الرجال.

الثالث: قال حُذَيْفَة: هم قوم تُبْطِئ (٤) بهم صغائرهم إلى آخر الناس.

الرابع: قال الفرّاء والزجّاج وغيرهما: هم قوم استوت حسناتهم وسبّتاتهم، فأدخلهم الله تعالى الجنّة متفضّلاً عليهم. وطعن الرُمّاني والجُبّائي على هذا الوجه بأن قالا: الإجماع منعقد على أنّه لا يدخل الجنّة من المكلّفين إلّا المطيع لله.

وهذا الّذي ذكروه ليس بصحيح. لأنّ هذا الإجماع دعوىً ليس على صحّته دليل. بل مَن قال ما حكيناه لا يسلّم ذلك، وأكثر المرجنة أيـضاً لا يسلّمون ذلك.

<sup>(</sup>١) و (٢) الآية: ٤٨ و ٤٩ الآتيتان.

<sup>(</sup>٣) كعباية الأسدي والأصبغ بن نباتة. راجع ترجمة الإمام عليّ ﷺ من تاريخ ابن عساكر: ج ٢ ص ٢٤٤ - ٢٤٨، والمناقب لابن شهر آشـوب: ج ٢ ص ١٥٧ - ١٥٨، والمناقب لابن المغازلي: ص ٦٧، وشواهد التنزيل: ج ١ ص ٢٦٢، وكشف الغـتّة: ج ١ ص ٢٣٤، وفي النهاية واللسان: مادّة «قسم».

وقوله: ﴿يعرفون كُلَّا بسيماهم﴾ يعني: هؤلاء الرجال الذين هم على الأعراف يعرفون جميع الخَلْق بسيماهم يـعرفون: أهـل الجـنّة بسـيما المطيعين، وأهل النار بسيما العُصَاة.

والسيماء: العَلامَة، وهي في أهل النار سَواد الوجوه وزُرُقَـة العـيون، وفي أهل الجنّة بياض الوجوه وحسن العيون، في قول الحسن وغيره. وقيل في وزن «سِيما» قولان:

أحدهماً: إنّه «فِعْلَى» من: سامَ إبلَه يَسُومُها إذا أرسَلَها في المـرعى، وهي السائِمَة. الثاني: إنّ وزنه «عَفلَى» وهو من: وَسِمت، فقلبت الواو إلى موضع العين، كما قالوا: له جَاه في النـاس أي: وَجْـه، وقـالوا: اضـمَحَلّ وامضَحَلّ، و: أرض خَامة أي: وَخِيمَة، وفيها ثلاث لغات: القَصْر والمدّ و

غُـلامٌ رَمـاه الله بـالحُسْنِ يـافِعاً لَه سيمياءُ لا تَشُقُّ على البَصَوْ<sup>(١)</sup> على زِنَة «كِبْرياء». وقوله ﴿ونادوا أصحاب الجـنّة﴾ يـعني: هـؤلاء

> الذين على الأعراف ينادون: بأصحاب الجنّة [﴿سلام عليكم﴾]. ﴿لم يدخلوها وهم يطمعون﴾ قيل في «الطامعين» قولان:

«سيمياء» قال الشاعر:

أحدهما: قال ابن عبّاس وابن مسعود والحسن وقَتادَة: إنّهم أصحاب الأعراف. وقال<sup>(٢)</sup> أبو مِجْلَز: هم أهل الجنّة الّذين ما دخلوها بعد.

والطمع هاهنا: هو يقين بلا شكّ، لأنّهم عالمون بذلك ضرورة، وهـو مثل قول إبراهيم: ﴿والّذي أطمع أن يـغفر لي خـطيئتي يــوم الديــن﴾<sup>(٣)</sup>

 <sup>(</sup>١) لسدير بن عنقاء الفزاري، من أبياتٍ يمدح ابن أخ له. راجع الأغاني: ج ١٧ ص ١١٧.
 (٢) وهذا هو القول الثاني.

ولم يكن إبراهيم ﷺ شاكاً في ذلك بل كان عالماً قاطعاً. وإنّما حَسُنَ ذلك لِعِظَم شأن المتوقّع في جلالة النعمة به، وهو قـول الحســن وأبــي عــلـيّ الجُبّائي وأكثر المفسّرين.

قوله تعالى:

وَإِذَا صُرِفَتْ أَبْصَـٰرُهُمْ تِلْقَآءَ أَصْحَـٰبِ ٱلنَّارِ قَالُواْ رَبَّنَا لاَتَجْعَلْنَا مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلطَّـٰلِمِينَ(ثِيُّ) آية بلا خلاف.

أقول: هذا إخبار من الله تعالى عن أحوال هؤلاء الذين على الأعراف: أنّه إذا صرف أبصارهم، والصّرْف: هو العُدُول بالشيء من جهة إلى جهة. والتِلْقاء: جهة اللقاء، وهي جهة المقابلة، ولذلك كان ظرفاً من ظروف المكان. تقول: هو تِلْقاك، كقولك: هو حذاك. والأبصار: جمع «بَصَر» وهو الحاسّة النّي يدرك بها المُبْصِر وقد يستعمل بمعنى المصدر، فيقال: له بصر بالأشياء أي: عِلْم بها، و: هو بصير بالأمور أي: عالم.

و ﴿أصحاب النار﴾ هم أهل (١١ النار، وإنّما يفيد «أصحاب» أنّهم ملازمون لها، والأصل يقتضي المناسبة فيهم لسبب لازم، كالنسيب، كما يقال: أهل البلد. وحدّ الرّماني «النار» بأن قال: جسم لطيف فيه الحرارة والضياء، وزيد فيه: ومن شأنه الإحراق.

وقوله: ﴿قالوا رَبّنا لا تجعلنا مع القوم الظالمين﴾ أي: لا تجمعنا وإيّاهم في النار. وإنّما حَسُنَت المسألة مع علمهم الضروري بأنّ الله لا يفعل بهم ذلك لِمّا لهم في ذلك من السرور بموقف الخاضع لله في دعائه الشاكر بخضوعه لربّه، وكما يجوز أن يريدوا من الله النعيم كذلك يجوز أن

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: أصحاب النار.

يسألوا السلامة من العذاب مع العلم بهما، ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿يـوم لا يُخزي الله النبيّ والذين آمنوا معه نورُهُم يسعىٰ بين أيديهم وبأيـمانهم يقولون ربَّنا أَثْمِم لنا نورنا واغفر لنا﴾ (١) وإن كان النبيّ ومـن مـعه مـن المؤمنين يعلمون ذلك.

## قوله تعالى:

وَنَادَىٰٓ أَصْحَنْكِ ٱلْأَعَرَافِ رِجَالًا يَغْرِفُونَهُم بِسِيمَيْهُمْ قَالُواْ مَٱأَغْنَىٰ عَنكُمْ جَمْعُكُمْ وَمَاكُنتُمْ تَسْتَكْبُرُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قوله: ﴿ونادى أصحاب الأعراف﴾ معناه: سينادي، وإنّما جــاز أن يذكر الماضي بمعنى المستقبل لأمرَيْن:

أحدهما: لتحقيق المعنى، كأنّه قد كان. والثاني: على وجه الحكـاية والحذف، والتقدير: إذا كان يوم القيامة نادى أصحاب الأعراف.

و ﴿نادى﴾ معناه: دَعا، غير أنّ في «نادى» معنى امتداد الصوت ورفعه، لأنّه مشتق من النداء، يُقال: صوت نداء أي: يمتدّ وينصرف خلاف الواقف، وليس كذلك «دعا» لأنّه قد يكون بعلامة كالإشارة من غير صوتٍ ولا كلام، ولكن إشارة تُنْبِئ عن معنىً يُقال.

في هذه الآية إخبار وحكاية من الله تعالى: أنّ أصحاب الأعراف ينادون قوماً يعرفونهم من الكفّار بسيماهم من سَواد الوجوه وزُرْقَة العين وضُرُوب من تشويه الخلق. يَبينُون به من أهل الجنّة وغيرهم ﴿ما أغنىٰ عنكم جَمْئُكم﴾ معناه: ما نَفَعَكم ذلك؟ وقيل في معنى «الجَمْع» قولان:

أحدهما: جماعتكم الَّتي استندتم إليها، الثاني: جَمْعُكم الأموال والعدد

<sup>(</sup>١) التحريم: ٨.

في الدنيا.

قوله: ﴿وما كنتم تستكبرون﴾ معناه: ولا نفعكم تكبّركم وتجبّركم في دار الدنيا عن الانقياد لأنبياء الله واتّباع أمره.

قوله تعالى:

أَهَنَوُلاَءِ ٱلَّذِينَ أَفْسَنتُمْ لاَيْنَالُهُمْ ٱللَّهُ بِرَحْمَةٍ آدْخُلُوا ٱلجَنَّةَ لاَخُونُ عَلَيْكُمْ وَلاَ أَنَّمُ تَخْزُنُونَ(ثُيُّ آية بلا خلاف.

أقول: قيل في القائل لهذا القول الّذي هو ﴿أَهُولاء الّذين أقسمتم﴾ قولان:

أحدهما: قال الحسن وأبو مِجْلَز والجُبّائي وأكثر المفسّرين: إنّهم أصحاب الأعراف يقولون للكفّار مشيرين إلى أهل الجنّة ﴿أهؤلاء الّذين أقسمتم لا ينالهم الله برحمة﴾ وهذا يدلّ على أنّ الواقفين على الأعراف هم ذوو المنازل الرفيعة والمراتب السّنِيّة.

الثاني: إنّه من قول الله تعالى في أصحاب الأعراف.

وقوله: ﴿أهؤلاء﴾ مبتدأ وخبره: ﴿الَّذِينَ أَقَسَّمَتُمَ﴾ ولا يـجوز أن يكون ﴿الَّذِينَ﴾ صفة لـ﴿هؤلاء﴾ من وجهَيْن:

أحدهما: أنّ المئهّم لا يُوصَف إلّا بالجنس، والآخر: أنّه يبقى المبتدأ بلا خبر. ويجوز نصب ﴿هؤلاء﴾ بالفعل في ﴿أهؤلاء الّـذين أقسـمتم﴾ ولا يجوز مع ﴿الّذين أقسمتم﴾ لأنّ ما بعد الموصول لا يعمل فيما قبله لأنّه من تمام الاسم. والإقسام تأكيد الخبر، تقول: «والله» و «تالله» للقطع عليه، أو ليدخل في قسم ما يُقطّع به العمل عليه.

وقوله: ﴿لا ينالهم الله برحـمة﴾ فـالنَيْل: هـو لحـوق البـرّ، وأصـله: اللُحُوق، [تقول]: لِلْتُ الحائِطُ أنالُه نَيْلاً إِذا لحقته. وقوله: ﴿ادخلوا الجنّة﴾ أمر بدخول الجنّة للمؤمنين. وقوله: ﴿لاخوف عليكم﴾ فالخوف هو توقّع المكروه، وضدّه: الأمن وهو الشقة بانتفاء المكروه، و ﴿لا أنتم تحزنون﴾ معناه: ادخلوا الجنّة لا خائفين ولامحزونين. وفائدة الآية: تقريع الزارئين على ضعفاء المؤمنين حتّى حلفوا أنّهم لا خير لهم عند الله، فقيل لهم: ﴿ادخلوا الجنّة﴾ على أكمل سرورٍ وأتمّ كرامة.

قوله تعالى:

وَتَادَىٰٓ أَصْحَنْكِ ٱلنَّارِ أَصَحَنَٰكِ ٱلْجَنَّةِ أَنْ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ أَوْ مِثَا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالُواْ إِنَّ ٱللَّهَ حَرَّمُهُمَا عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: في هذه الآية حكاية: أنّ أصحاب النار يموم القيامة ينادون أصحاب الجنّة. و ﴿أصحاب النار﴾ هم المخلّدون في عذابها، لا جميع مَن فيها، لأنّ فيها الزبانية (١) الموكّلون بعذاب أهلها.

وإنّما توعد الله بالعقاب بالنار دون اختراع الآلام أو غيره من الحال الأسباب، لأنّه أهول في النفس وأعظم في الزجر، لما يتصوّر من الحال فيه، وما تقدّم من إدراك البصر له، وأنّهم يسألونهم أن يفيضوا عليهم شيئاً ومن الماء والإفاضة: إجراء المائع من عل، ومنه: قولهم: أفاضوا في الحديث أي: أخذوه بينهم من أوّله لأنّه بمنزلة أعلاه، و: أفاضوا من عرفات إلى مُزْدَلِقة معناه: صاروا إليها.

قال الرُمّاني: حدّ الماء: جسم سيّال يروي العطشان من غير غذاء الحيوان. وهو جوهر عظيم الرطُوبة يزيد على جميع المائعات في كَثْرة المنفعة.

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: زبانية.

وقوله: ﴿أو ممّا رزقكم الله﴾ قال ابن زيد والشدّي: طلبوا مع الماء شيئاً من الطعام. وقال أبو عليّ: طلبوا شيئاً من نعيم الجنّة، فأجابهم أهل الجنّة بتحريم المنع لا تحريم العبادة، فقالوا: ﴿إِنّ الله حرّمهما على الكافرين﴾ وإنّما جاز أن يطلبوا شيئاً من نعيم الجنّة مع اليأس منه، لأنّهم لا يخلون من الكلام به أو السكوت عنه، وكِلاهما لا فَرَج لهم فيه.

وإنّما لم يدرك أهل الجنّة مع خيريّتهم مرقّةً على أهل النار، لأنّ من الخيريّة القسوة على أعداء الله وأعدائهم، وذلك من تهذيب طباعهم، كما يبغض المسيء ويحبّ المحسن، وذلك دلالة على أنّ الله تعالى بنى هذه الجملة بنيةً لا تستغني عن الغذاء، لأنّ أهل النار مع ما هم عليه من العذاب يطلبون الطعام والشراب.

### قوله تعالى:

الَّذِينَ اَتَّخَذُواْ دِينَهُمْ لَهُوَّا وَلَعِبًا وَغَرَّنْهُمُ اَلْحَيَوٰةُ اَلدُّنْيَا قَالَيُومَ نَنْسَـهُمْ كَمَا نَسُواْ لِقَاءَ يَوْمِهِمْ هَـٰذَا وَمَاكانُواْ بِــَّايَنِتِنَا يَجْحَدُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: يحتمل قوله: ﴿اللّذين اتّخذوا دينهم﴾ أن تكون في موضع جرٍّ. بأن يكون صفة لـ﴿الكافرين﴾ ويكون ذلك من قول أهل الجنّة. وتقديره: إنّ الله حرّمهما على الكافرين الّذين اتّخذوا دينهم لهواً ولعباً. ويحتمل أن يكون رفعاً بالابتداء ويكون إخباراً من الله تعالى على وجه الذمّ لهم.

و ﴿اتّخذوا﴾ وزنه و «افتعلوا» والاتّخاذ: «الافتعال» وهو أخذالشيء. بإعدادٍ الأمر من الأمور، فهؤلاء أعدّوا(١١ الديمن للّـهو واللـعب. ومعنى «الدين» هاهنا: ما أمرهم الله تعالى به ورغّبهم فيه ممّا يستحقّ به الجزاء،

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: عدّوا الدين.

وأصل «الدين»: الجزاء، ومنه: قوله: ﴿ مالك يوم الدين ﴾ واللّهو: طلب صرف الهمّ بما لا يحسن أن يطلب به، فهؤلاء طلبوا صرف الهمّ بالتهرّي بالدين وعيب المؤمنين، واللّعب: طلب المدح بما لا يحسن أن يطلب به، مثل حال الصبيّ في اللعب، واشتقاقه من: «اللّقاب» وهو المرور على غير استواء. وأصل «اللهو»: الانصراف عن الشيء، ومنه: قوله: «إذا استأثر الله بشيء قَالَة عنه »(١) أي: انْصَرفْ عنه.

وقوله: ﴿وغرَّتهم الحياة الدنيا﴾ فمعنى «الغُرور»: تزيين الباطل للوقوع فيه، غَرَّه يَغُرُه غُروراً، وإنّما اغترّوا هم بالدنيا في الحقيقة فصارت كأنّها غَرَّتْهم. و «الدنيا»: هي النشأة الأولى، و «الآخرة»: النشأة الأخرى، وسُمّيت الدنيا دنيا لدنوها من الحال، وهما كَرِّتان: فالكرّة الأولى الدنيا، والكرّة الثانية هي الآخرة.

وقوله: ﴿ فاليوم ننساهم ﴾ في معناه قولان:

أحدهما: نتركهم من رحمتنا بأن نجعلهم في النار، في قول ابن عبّاس والحسن ومجاهد والسُدّي. فسمّى الجزاء على تركهم طاعة الله نِشـياناً. كما قال: ﴿وجِزاء سِيِّنَةِ سِيِّنَةً مثلها﴾ (٢) والجزاء ليس سيِّنة.

الثاني: أنّه يعاملهم معاملة المنسيّين في النار، لأنّه لا يُجاب لهم دعوة، ولا يرحم لهم عَبْرة، في قول الجُبّائي.

﴿ كما نسوا لقاء يومهم﴾ معناه: كما تركوا الاستعداد للقاء يومهم، هذا على القول الأوّل، و[على] الثاني: كما نسوا في أنّهم لم يعملوا بـه مثل الناسين لذلك لا نجيب لهم دعوة، لأنّهم نسوا.

<sup>(</sup>١) أورده الجزري في النهاية: مادّة «لها».

وقوله: ﴿وما كانوا بآياتنا يجحدون﴾ فالجَحْد: إنكار معنى الخبر، وأمّا إنكار المنكر فبكلٌ ما يصرف عن فعله إلى تركه. و ﴿ما﴾ في الموضعين مع ما بعدها بمنزلة المصدر، والتقدير: كنسيانهم لقاء يومهم هذا، وكونهم جاحدين لآياتنا.

قوله تعالى:

وَلَقَدْ جِنْنَـُهُم بِكِتَـٰبٍ فَصَّلْنَـُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ (ثُنَّ) آية بلا خلاف.

أقول: هذا إخبار من الله تعالى: أنّه أتى هـؤلاء الكفّار ﴿بكتابٍ﴾ والمجيء، نقل الشيء إلى حضرة المذكور، جِئْته بكذا ضدّ: ذهبت به عنه، لأنّ ذلك نقل إليه، وهذا نقل عنه. و «الكتاب» المراد به: القرآن، وأصل «الكتاب»: صحيفة فيها كتابة، والكتابة: حروف مسطورة تـدلّ بـتأليفها على معان مفهومة.

وقوله: ﴿فصَّلناه﴾ معناه: ميّزنا معانيه على وجهٍ يزول معه اللّبْس. و «التفصيل» و «التبيين» و «التقسيم» نظائر.

وقوله: ﴿على علم ﴾ معناه: فصّلناه ونحن عالمون به، لأنّه لمّا كانت صفة «عالم» مأخوذة من «العلم» جاز أن يُذْكَر ليدلّ به على «العالم» كما أنّ «الوجود» في صفة «الموجود» كذلك.

وقوله: ﴿هدى ورحمة لقوم يؤمنون﴾ إنّما جعل القرآن نعمة على المؤمن دون غيره مع أنّه نعمة على جميع المكلّفين من حيث إنّهم عرضوا به للهداية، غير أنّ المؤمن لمّا اهتدى به كانت النعمة بذلك عليه أعظم فأضيف إليه، وغير المؤمن لم يتعرّض للهداية ولما اهتدى، فالمؤمنون على صفة زائدة.

وقوله: ﴿هدىً ورحمةً﴾ يحتمل ثلاثة أوجه من الإعراب: النصب من وجهين: الحال والمفعول له، وبه القراءة. والرفع على الاستئناف. والجرّ على البَدَل. وإنّما لم يوصف القرآن بأنّه هدىً للكفّار لئلا توهّم [يتوهّم] أنّهم اهتدوا به وإن كان هدايةً لهم بمعنى: أنّه دلالة لهم وحجّة عندهم. قوله تعالى:

هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّتَأْوِيلَهُ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ يَقُولُ ٱلَّذِينَ نَشُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَآءَتُ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ فَهَل لَنَا مِن شُفَعَآءَ فَيَشْفَعُواْ لَنَا أَوْ ثُرَدُّ فَنَعْمَلُ غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ قَدْ خَسِرُواْ أَنْفُسَهُمْ وَصَلَّ عَنْهُم مَّاكَانُواْ يَفْتَرُونَ ۖ آية بلا خلاف.

أقول: قوله: ﴿هلينظرون﴾ معناه: هلينتظرون، لأنّ «النظر» قد يكون بمعنى: الانتظار، قال أبو عليّ: معناه: هل ينتظر بهم أو هل ينتظر المؤمنون بهم إلّا ذلك. وإنّما أضاف إليهم مجازاً لأنّهم كانوا جاحدين لذلك غير متوقّين، وإنّما كان ينتظر بهم المؤمنون لإيمانهم بذلك واعترافهم به.

والانتظار: هو الإقبال على ما يأتي بالتوقّع له، وأصله: الإقبال على الشيء بوجهٍ من الوجوه، وإنّما قيل لهم: «ينتظرون» وإن كانوا جاحدين، لأنّهم في منزلة المنتظر، أي: كأنّهم ينتظرون ذلك، لأنّه يأتيهم لا مَحالَة إتيان المنتظر.

و «التأويل» معناه: ما يؤول إليه حال الشيء. تـقول: أوّلَـه تأويـلاً. وتأوّلَه تأوّلاً. وآلَ إليه أمره يؤول أؤلاً. وقـيل: ﴿تأويـله﴾ عـاقبته مـن الجزاء به، في قول الحسن وقَتادَة ومجاهد. وقال أبو عـليّ: ﴿تأويـله﴾ ما وُعِدوا به من البعث والنشور والحساب والعقاب.

وقوله: ﴿يقول الَّذين نسوه من قبل﴾ قيل في معناه قولان:

أحدهما: قال مجاهد: أعرضوا عنه فصار كالمَنْسِيّ. الشاني: قال

الزجّاج: يقول الّذين تركوا العمل به.

وقوله: ﴿قد جاءت رسل ربّنا بالحقّ﴾ إخبار عن اعتراف الكفّار الّذين أعرضوا عن حُجَج الله وبيّناته والإقرار بتوحيده ونبوّة أنبيائه، وإقرار منهم بأنّ ما جاءت به الرسل كان حقاً، والحقّ: ما شهد بصحّته العقل، وضدّه: الباطل، وهو ما يشهد بفساده العقل.

وقوله: ﴿فهل لنا من شُفَعاء فَيشْفَعوا ﴾ [لهم، ظ] والشفيع: هو السائل لصاحبه إسقاط العقاب عن المشفع فيه والعفو عن خطيئته، فيتمنّون ذلك مع يأسهم منه، في قول أبي عليّ.

وقوله ﴿فيشفعوا لنا﴾ في موضع نصب، لأنّه جواب التمنّي بالفاء ﴿أَو نُرَدُّ﴾ عطف بالرفع على تأويل: هل يشفع لنا شافع أو نُرَدٌ، ولو نصب ﴿أَو نُرَدُّ﴾ كان جائزاً، ومعناه: فيشفعوا لنا إلى [إلّا] أن نُرَدٌ، وما قُرئ به.

وقوله: ﴿فنعمل غير الذي كنّا نعمل﴾ إخبار من الكفّار وتمنّيهم أن يُردّوا إلى الدنيا حتّى يعملوا غير ما عملوه من الكفر والضلال، فأخبر الله تعالى عند ذلك فقال: ﴿قـد خسروا أنفسهم﴾ أي: أهـلكوها بـالكفر والمعاصى ﴿وضلٌ عنهم ما كانوا يفترون﴾.

وفي الآية دلالة على فساد مذهب المجبّرة من وجهَيْن:

أحدهما: أنهم كانوا قادرين على الإيمان في الدنيا فلذلك طلبوا تلك الحال، ولولم يكونوا قادرين لماطلبوا الردّ إلى الدنيا وإلى مثل حالهم الأولى. والآخر: بطلان مذهب المجبّرة في تكليف أهل الآخرة، قال أبو عليّ: وهو مذهب الحسين النجّار، وهو خلاف القرآن والإجماع، ولو كانوا مكلفين لما طلبوا الرجوع إلى الدنيا ليؤمنوا بل كانوا يؤمنون في الحال. ومعنى ﴿خَسِروا أَنفُسهم﴾ أي: منعوا من الانتفاع بها، ومن منع الانتفاع ومعنى ﴿خَسِروا أَنفُسهم﴾ أي: منعوا من الانتفاع بها، ومن منع الانتفاع

قوله تعالى:

إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَـٰوَاتِ وَالْأَرْضَ فِى سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اَشْتَوَى عَلَى اَلْعَرْشِ يُغْشِى الَّيْلَ اَلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّبُومَ مُسَخَّرَاتٍ بِأَمْرِهِ. أَلَا لَهُ اَلْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْخَـٰلَمِينَ (ثَنِّ) آية بلا خلاف.

أقول: قرأ أهل الكوفة إلا حفصاً ويعقوب ﴿يغشِّي الليل﴾ بالتشديد، وكذلك في الرعد(١٠). وقرأ ابن عامر: ﴿والشمسُ والقمرُ والنجومُ مسخّراتُ﴾ بالرفع فيهنّ، الباقون بالنصب.

هذا خطاب من الله تعالى لجميع الخلق، وإعلام لهم بأنّ ربّهم الذي أحدّ ثهم وأنشأهم هو ﴿ الله تعالى ﴿ اللّذي خَلَقَ ﴾ بمعنى اخترع ﴿ السمنوات والأرض ﴾ فابتدعهما وأوجدهما لا من شيء، ولا على مثال ﴿ في ستّة أيّام ﴾ وقيل: إنّ هذه الستّة أيّام هي: الأحد والاثنين والثلاثاء والأربعاء والخميس والجمعة، فاجتمع له الخلق في يوم الجمعة، فذلك سمّيت: جُمُعة، في قول مجاهد.

و «السماوات» إنّما جُمِعَت بالواو لأنّه رُدّ إلى أصله. لأنّ أصله: سماوة، وليس مثل ذلك «قراءة» لأنّ أصلها الهمزة، ولذلك قيل في الجَمْع: قراءات. والوجه في خلقه إيّاهما ﴿في ستّة أيّام﴾ مع أنّه قادر على إنشائهما دفعةً واحدةً قيل فيه وجوه:

أحدها: أنّ تدبير الحوادث على إنشاء شيءٍ بعد شيءٍ على تـرتيبٍ

<sup>(</sup>١) الآية: ٣.

أدلٌ على كون فاعله عالماً قديراً يصرّفه على اختياره ويجريه على مشيئته. وقال أبو عليّ: ذلك لاعتبار الملائكة بخلق شيء بعد شيء. وقال الرُمّاني: يجوز أن يكون الاعتبار بتصوّر الحال في الإخبار، ومعناه: إذا أخبر الله تعالى بأنّه ﴿خلق السمنوات والأرض في ستّة أيام﴾ كان فيه لطف للمكلّفين، وكان ذلك وجه حسنه.

> وقوله: ﴿ثمّ استوى على العرش﴾ قيل في معناه قولان: أحدهما: إنّه استولى، كما قال البُغَيْثُ:

ثمّ استوى بِشْرٌ عـلى العراق مِـن غـيرٍ سـيفٍ ودَمٍ مُـهْراقِ<sup>(١)</sup> يريد: بِشْر بن مُرُوان. الثاني: قال الحسن: استوى أمره.

وقيل في معنى: ﴿ ثُمَّ استوى﴾ ثلاثة أقوال:

أحدها: قال أبو عليّ: ثمّ رفع العرش بأنّه مستولى عليه [بأن استولى. ظ] عليه ليرفع. الثاني: ثمّ بيّن أنّه مستوٍ على العرش. الثالث: ثـمّ صـحّ الوصف بأنّه مستوٍ على العرش، لأنّه لم يكن عرسًا قبل وجوده.

وقوله: ﴿يُغشي الليل النهار﴾ معناه: يجلّل الليل النهار، أي: يـدخل عليه. والإغشاء: هو إلْباس الشيء ما رَقّ بما يجلّله، ومنه: غاشِيّة السّرْج، والغِشَاوة: الَّتي تخرج على الولد، وغُشِيّ على الرجل: إذا غَشِيّه ما يُريل عقله من عارض علّة.

ومَن شدّد العين فلأنّه يدلّ على الكَثْرة، و «غشى» فعل يـتعدّى إلى مفعول واحد، كقوله: ﴿وتَغْشَىٰ وجوههم النار﴾ (٢) فإذا نـقلته بـالهمزة أو التضعيف تعدّى إلى مـفعولَيْن، وقـد ورد القـرآن بـهما، قـال الله تـعالى:

<sup>(</sup>١) تقدّم في تفسير سورة البقرة: ٢٩.

﴿فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمُ لا يبصرون﴾ (١) فالمفعول الشاني محذوف وتقديره: فأغْشيناهم العَمَى وفَقْد الرؤية، وبالتضعيف نحو قوله: ﴿فغشًاها ما غشًى﴾ (٢) «فما» في موضع نصب بأنّه مفعول ثان.

وقال الأزْهَرِي: معناه أقبل عليه. ومَن خفّف فلأنّـه يـحتمل القــليل والكثير. والليل هو الّذي يلبس النهار في هذا الموضع، لأنّه منقول مـن: غَشِىَ الليل النهار.

وقوله: ﴿يطلبه حثيثاً﴾ معناه: أنّه يستمرّ على منهاج واحدٍ وطريقةٍ واحدةٍ من غير فتور يوجب الاضطراب، كما يكون في السوْق الحشيث، وقيل: إنّ معنى «الحثيث» السريع بالسّوق.

وقوله: ﴿والشمس والقمر والنجوم مسخّرات بأمره﴾ عطف على ﴿السمنوات﴾ كأنّه قال: وخَلَق الشمس والقمر والنجوم مسخّرات، وهي نصب على الحال، ومَن رفع استأنف وأخْبَر عنها بأنّها مسخّرة.

وقوله: ﴿أَلَا له الخَلْق والأمر﴾ إنّما فضل «الخَلْق» من «الأمر» لأنّ فائدتهما مختلفة، لأنّ ﴿له الخَلْق﴾ يفيد أنّ له الاختراع، وله ﴿الأمر﴾ معناه: له أن يأمر فيه بما أحبّ، فأفاد الثاني بما لم يفده الأوّل.

فَمَن استدلَّ بذلك على أنَّ كلام الله قديم فقد تجاهل لما بيَّنًا، ولو كان معناهما واحداً لجاز أيضاً مع اختلاف اللفظَيْن، كما قالوا: «كَذب ومَيْن» وأشباهه.

وقوله: ﴿تبارك الله ربّ العالمين﴾ معناه: تبارك تعالى بالوحدائية فيما لم يزل ولا يزال، وأصله: الثبات، من قول الشاعر:

(۱) يىش: ٩.

بَرَاكَاءُ القتال أو الفِـرارُ<sup>(١)</sup> ولا يُنْجِي من الغَمَراتِ إلَّا

فهو بمعنى: تعالى بدوام الثبات، ويحتمل: تعالى بالبركة في ذكر اسمه. وقيل في معنى ﴿العرش﴾ قولان:

أحدهما: أنَّه سرير تعبَّدالله تعالى الملائكة بحمله. وقيل: المرادبهالملك. قوله تعالى:

أَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُنْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱ نُمُعْتَدِينَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ أبو بكر: ﴿خِفْية﴾ بكسر الخاء هاهنا وفي الأنعام(٢) الباقون بضمّها، وهما لغتان.

أمر الله تعالى عباده المكلّفين أن يدعوه، والدعاء: طلب الفعل بطريقة «اللَّهُمِّ افعل» وقد يجيء بطريقة «غفر الله له» فهذه صيغة الخبر، والأوِّل صيغة الأمر غير أنّه إنّما يسمّى أمراً إذا كان المقول له دون القائل، وإن كان فوقه سُمّى دعاءً وطلباً. وأمّا قول القائل: «يا الله» «يا رحمن» «يـا رحيم» «يا غفور» «يا قدير» «يا سميع» وما أشبه ذلك من أسماء الله فإنّما هو على جهة النداء ومعناه: التعظيم.

وقوله: ﴿ تَضَرُّعاً ﴾ فالتضرُّع: التذلُّل، وهو إظهار الذلُّ الَّذي في النفس، ومثله: التخشّع، ومنه: التطلّب لأمر من الأمور، وأصل «التضرّع»: المـيل في الجهات ذلاً. من قولهم: ضَرَعَ الرجل يَضْرَعُ ضَرَعاً إذا مالَ بإصبعه يميناً وشمالاً. ذلاً وخوفاً. ومنه: ضَرْع الشاة لأنّ اللَّـبَن يـميل، ومـنه: المضارَعة للمشابهة لأنّها تميل إلى شبهه بمعنى: المقاربة، والضريع: نَبْت لا يسمن ولا يغني من جوع لأنّه يميل مع كلّ داء.

<sup>(</sup>١) أنشده في اللسان: مادّة «برك» ونسبه إلى بشر بن أبي خازم.

وقوله: ﴿وحُفْيةً﴾ فالخُفْية: خلاف العلانية، وقال ابن عبّاس: هي السرّ، وبه قال الحسن. وقال أبو عليّ: إنّما ذاك لثلاً يَشُوب الدعاء معنى الرياء، وحدّ الإخفاء خلاف حدّ الإظهار، والإظهار: إخراج الشيء إلى حيث يقع عليه الإدراك، والإخفاء: إغماضه بحيث لا يقع عليه الإدراك.

إلى حيث يقع عليه الإدراك، والإخفاء: إغماضه بحيث لا يقع عليه الإدراك. وقوله: ﴿إنّه لا يحبّ المعتدين﴾ فالمحبّة من الله تعالى للعبد إرادة الثواب، ولذلك يحبّ المؤمن ولا يحبّ الكافر، ويحبّ الصلاح ولا يحبّ الفساد. والاعتداء: تجاوز حدّ الحقّ، أي: لا تجاوزوا حدّ الحقّ في الدعاء فتطلبوا منازل الأنبياء وما لا يجوز أن يُعْمَل في الدنيا، في قول أبي مِجْلَز. وقال ابن جُرَيْج: يكره الصياح في الدعاء.

و ﴿تضرّعاً وخُفْيةً﴾ مصدران في موضع الحال، وتقديره: ادعوا الله متضرّعين في حال السرّ والعلانية. والخُفْية: الإخفاء، والخِيفَة: الخوف والرهبة (١١. والهمزة في «الإخفاء» منقلبة عن الياء بمدلالة «الخُفْية» والإخفاء: ضدّ الإعلان، ويُقال: أخفيت الشيء إذا أظهرته، قال الشاعر:

# يُخْفي التُرابَ بأظلافٍ ثَمانية (٢)

قوله تعالى:

وَلاَتُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَغْدَ إِصْلَحِهَا وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: نهى الله تعالى في هذه الآيـة عـن الفســـاد فــي الأرض وهــو الإضرار بما تمنع الحكمة منه، يقال: أفسد الحَرُّ التفّاحة إذا أخرجــها إلى

<sup>(</sup>١) في ط بيروت: والخيفة والخوف والرهبة نظائر.

<sup>(</sup>٢) وعجزه في أربع مسّهُنّ الأرضَ تَحليلُ أنشده في اللسان: مادّة «حلل» ونسبه إلى عَبْدة ابر الطبيب.

حال الضرر بالتغيير، والإصلاح: النفع بـما تـدعو إليـه الحكـمة. ولذلك لم تكن الآلام في النار إصلاحاً لأهلها. لأنّه لا نفع لهم فيها.

وقال الحسن: إفساد الأرض بالقتل للمؤمنين والاعتداء عليهم. وقيل: إفساد الأرض: العمل فيها بمعاصي الله، وإصلاحها: العمل فيها بطاعة الله. وقوله: ﴿ وادعوه خوفاً وطمعاً ﴾ أمر من الله تعالى لهم أن يدعوه خوفاً

وقوله: ﴿ وادعوه خوفا وطمعا﴾ امر من الله تعالى لهم ان يدعوه خوفا وطمعاً، وهما منصوبان على المصدر، وهما في موضع الحال، وتقديره: ادعوا ربّكم خانفين من عقابه طامعين في ثوابه، والخوف: هو الانزعاج بما لا يؤمن، والأمن: سكون النفس إلى انتفاء المضارّ، والخوف يكون بالعصيان، والأمن بالإيمان، والطمع: توقّع المحبوب، ونقيضه: اليأس وهو القطع بانتفاء المحبوب.

وقوله: ﴿إِنَّ رحمت الله قريب من المحسنين﴾ إخبار منه تعالى أنَّ رحمته قريبة واصِلَة إلى المحسن، والإحسان: هو النفع الذي يستحقّ به الحمد، والإساءة: هي الضرر الذي يستحقّ به الذمّ، وقيل: المراد بالمحسنين: مَن تكون أفعاله كلّها حسنة. وهذا لا يقتضيه الظاهر، بل الّذي يفيده أنَّ رحمة الله قريب إلى مَن فعل الإحسان، وليس فيها أنّها لا تصل إلى مَن جمع بين الحسن والقبيح، بل ذلك موقوف على الدليل.

وقال الفرّاء: إنّما لم يؤنّث قوله: ﴿قريب﴾ وهو وصف ا ﴿رحمت﴾ لأنّه ذهب مذهب المكان، وما يكون كذلك لا يُنتّى ولا يُجْمَع ولا يُؤنّت، ولو ذهب به مذهب النّسَب أنّثَ وثُنّي وجُوعِ، قال عُرْوَة بن حِزام:

عَشِيَّةَ لا عَـفْراءُ مـنكَ قَـريبةٌ فَتَدنُو ولا عَفْراءُ منكَ بعيدُ(١)

<sup>(</sup>١) راجع معاني القرآن: ج ١ ص ٣٨١.

وقال الزجّاج: هذا غلط، كلّ ما قرب من مكان أو نَسَب فهو جــائز عليه التأنيث والتذكير .

وجعلهالأخْفَش من باب الصّيْحَة والصياح، لأنّالرحمة والإحسان والإنعام من الله واحد، وقال بعضهم: المراد بالرحمة هاهنا: المطر، فلذلك ذُكّر. قوله تعالى:

وَهُوَ اَلَّذِى يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشُرًا بَيْنَ يَدَىٰ رَحْمَتِهِ حَتَّى إِذَآ أَقَلَتْ سَحَابًا فِقَالًا شُقْنَتُهُ لِبَلَدٍ مِّيَّتٍ فَأَنْوَلُنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْرِجُنَا بِهِي مِن كُلِّ الشَّمَرَاتِ كَذَالِكَ نُخْرِجُ أَلْمُوتَىٰ لَقَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ(شُّ) آية بلا خلاف.

أقول: قرأ ابن كثير وحمزة والكسائي وخَلَف: ﴿الربح﴾ على التوحيد هاهنا وفي النمل(٢) والثاني من الروم(٢) وفي فـاطر(٣). وقـرأ عـاصم: ﴿بُشْراً﴾ بالباء وضمّها وسكون الشين، وقرأه نافع بالنون وضمّها وضمّ الشين وهم أهل الحجاز والبصرة، وكذلك الخلاف في الفرقان(٤) والنمل.

قال أبو عليّ: «الريح» اسم على وزن «فِعل» والعين منه واو فانقلبت ياء في الواحد للكسرة، وصحّت في الجمع القليل، لأنّه لا شيء يوجب الإعلال، ألا ترى أنّ الفتحة لا توجب إعلال هذه الواو في مثل: «يوم» و «قول» و «عون» قال ذو الرُمّة:

إذا هَبَتِ الأرواءُ من نَحْوِ جانِبِ به آلُ ميّ هاجَ شوقي هُبوبُها<sup>(6)</sup> وليس ذلك كـ «عيد» و «أعياد» لأنّ هذا بدل لازم، وليس البدل في «الريح» كذلك، فأمّا في الجمع الكثير فـ «رياح» انقلبت الواو بالكسرة الّتي قبلها كما انقلبت في نحو: دِيمَة ودِيمَ، وحِيلَة وحِيل، وفي «رياح» أجدر،

<sup>(</sup>١) الآية: ٦٣. (٢) الآية: ٨٤. (٣) الآية: ٩.

<sup>(</sup>٥) راجع ديوان ذي الرُمَّة: ص ٢٤٥.

لوقوع الألف بعدها، والألف تشبه الياء، والياء إذا تأخّرت عن الواو وجب فيها الإعلال، فكذلك الألف لشبهها بها، و «الريح» على لفظ الواحد، ويجوز أن يراد بها الكثّرة، لقولهم: كثير الدرهم والدينار، وقوله: ﴿إِنَّ الإنسان لفي خُشر﴾ ثمّ قال: ﴿إِلاّ الّذين آمنوا﴾ (١) فكذلك مَن قرأ: ﴿الريح بشراً﴾ فأفرد ووصفه بالجمع، فإنّه حملها على المعنى. وقد أجاز أبو الحسن ذلك وقال الشاعر:

فيها اثنتان وأربعون حَـلُوبةً... سوداً.....(۲)

ومَن نصب جاء قوله على المعنى، لأنّ المفرد يُراد به الجمع، وهذا وجه قراءة ابن كثير، لأنّه أفرد ﴿الريح﴾ ووصفه بالجمع، فلا يكون «الريح» على هذا اسم جنس. وقول من جمع «الريح» إذا وصفها بالجمع أحسن، إذ الحمل على اللفظ، ويـؤكّد ذلك قوله: ﴿الرياح مبشّرات﴾ (٣) فلمًا وصفت بالجمع جمع الموصوف أيضاً.

فأمّا ما جاء في الحديث من أنّ النبيّ ﷺ كان يقول إذا هبّت ربح: «اللّهمّ اجعلها رياحاً ولا تجعلها ريحاً» فلأنّ عامّة ما جاء بلفظ «الرياح»: السقيا والرحمة، كقوله: ﴿وأرسلنا الرياح لَـواقِـحَ﴾ (٥) وقـوله: ﴿ومن آياته أن يُرسِل الرياح مُبشِّرات﴾ (١) وقـوله: ﴿الله الّذي يُرسِلَ الرياح فتثير سحاباً فيبسطه في السماء ﴾ (١) وما جاء بخلاف ذلك جاء على الإفراد كقوله: ﴿وفي عادٍ إذ أرسلنا عليهم الريحَ العقيم﴾ (٨) وقـوله:

<sup>(</sup>١) العصر: ٢ و٣.

 <sup>(</sup>٢) لعنترة بن شداد من معلّقته المشهورة. واجع ديوان عنترة: ص ١٣.
 (٤) أخرجه ابن حجر في التلخيص: ج ٢ ص ٩٣ وعزاه إلى الشافعي في الأمّ والطبراني في

المعجم وأبي يعلى في المسند بالسند عن ابن عبّاس. (٥) الحجر: ٢٢.

<sup>(</sup>٦) الروم: ٤٦. " (٧) الروم: ٤٨. (٨) الذاريات: ٤١.

﴿وأمَّا عادٌ فأهلكوا بريحٍ صَرْصَرٍ﴾ (١) وقوله: ﴿بل هو ما استعجلتم بـــه ريحٌ فيها عذاب أليم﴾ (٣).

قال أبو عُبَيْدَة: ﴿نَشُراً﴾ أي: متفرّقة من كلّ جانب (٣). وقال أبو زيد: أنْشَر الله الموتى إنشاراً إذا بعثها، وأنْشَر الله الربح مثل: أحياها، فَنُشِرت الجنوب وأُخيِيَت، والدليل على ذلك قول المراد القَقْعَسى:

وهَبّت له ريحُ الجَنُوبِ وأُحْيِيَتْ لَه رَيْدَةٌ يُخْيِي المياهَ نَسِيمُها<sup>(4)</sup> والرَيْدَة والرَيْدَانة: الريح، قال الشاعر:

إنّي لأرْجُو أن تَموتَ الريحُ فأفْسعَدُ اليومَ وأستريحُ (٥) ومَنقراً: ﴿نُشُراً﴾ بضمّ النون والشين يحتمل ضربَيْن: جمع ريحُ نَشُورُ» وريحُ ناشِرٌ، ويكون على معنى النِسَب، فإذا جعله جمع «نَشُور» احتمل أمرَيْن: أحدهما: أن يكون «النَشُور» بمعنى «المَنْشَر» كما أنّ «الرّكُوب» بمنزلة «المَرْكُوب» كأنّ المعنى: ريح أو رياح مُنْشَرَة. ويجوز أن يكون «نُشُراً» جمع «نَشُور» يريد به الفاعل مثل: «طَهُور» ونحوه من الصفات.

ویحتمل<sup>(۱)</sup> أن یکون «نُشُر» جمع «ناشِر» که «شاهد وشُهُد» و «نازِل ونُزُل» و «قاتِل وقُتُل» قال الأعشى:

إنَّا لأمثالِكُم يا قَومَنا قُتُلُ (٧)

وقول ابن عامر: ﴿نُشْراً﴾ يحتمل الوجهَيْن: أن يكـون جـمع فُـعول

<sup>(</sup>١) الحاقّة: ٦. (٢) الأحقاف: ٢٤. (٤) أنشده في اللسان: مادّة «ريد». وفيه: «الممات» بدل «المياه».

<sup>(</sup>٥) أنشده في اللسان: مادّة «نشر» ولم ينسبه لأحد. (٦) وهذا هو الضّراب الثاني.

<sup>(</sup>۷) وصدره: آکلاً زَعمتُم بانًا لا نُقَاتِلكُمُ، من قصيدة يهاجم يزيد بن مسهر الشيباني. راجعٌ ديوان الأعشى: ص ۱۸۲.

وفَاعل فخفّف العين. كما خفّف في «كُتْب» و «رُسْل» ويكون جمع فاعل كـ«بارك وبُرك» و «غايظ وغُيْظ».

ومَن فتح النون وسكّن الشين فإنّه يحتمل ضربَيْن:

أحدهما: أن يكون المصدر حالاً من «الربح» فإذا جملته حالاً منها احتمل أمرَيْن: أحدهما: أن يكون «النَشْر» الذي هو خلاف الطّيّ. كأنّها كانت بانقطاعها كالمطْويّة، ويجوز على تأويل أبي عُبَيْدَة أن تكون متفرّقة في وجوهها. والآخر: أن يكون «النَشْر» الذي هو الحياة، من قوله:

[حتّى يقول الناسُ ممّا رَأْوًا] يـا عَـجَباً للـميّتِ النــاشِرِ (١)

فإذا حملته على ذلك \_ وهو الوجه \_كان المصدر يُراد به الفاعل، كما تقول: أتانا رَكْضاً أي: راكِضاً، ويجوز أن يكون المصدر يُراد به المفعول، كأنّه: يُرسل الرياح إنشاراً أي: محياة، فحذف الزوائد من المصدر، كما يُقال: «فإن يهلك فذلك كان قدري» أي: تقديري. والضّرب الآخر: أن يكون ﴿نَشْراً﴾ على هذه القراءة ينتصب انتصاب

والصُّوب الاخر: ان يكون ﴿نشرا﴾ على هذه الفراءه ينتصب انتصاب المصادر من باب ﴿صُنْعَ اللهِ﴾ <sup>(٢)</sup> لأنّه إذا قال: «يرسل الرياح» دلّ هـذا الكلام على تنشير الريح نَشْراً.

وقراءة عاصم: ﴿بُشْراً﴾ بالباء فهو جمع «بَشِير» من قـوله: ﴿يـرسل الرياح مُبَشَّرات﴾ (٣ أي: تبشّر بالمطر والرحـمة، وجـمع «بَشـير» عـلى «بُشُر» كـ«كِتَاب وكُتُب».

لمًا أخبر الله تعالى فـي الآيـة الأولى أنّـه الّـذي خـلق الســماوات والأرض. وخلق الشمس والقمر والنجوم مسخّرات. وأنّـه الّـذي يـجلّل

 <sup>(</sup>١) للأعشى أيضاً من قصيدة يهجو علقمة وبمدح عامراً في المنافرة التي جرت بينهما. راجع ديوان الأعشى: ص ٩٣.
 (٢) النمل: ٨٨.

الليل النهار، عطف على ذلك بأن قال: ﴿وهو الّذي يُرسل الرياح بُشْراً بين يدي رحمته ﴾ تعداداً لِنِعَمه على خلقه. والإرسال: هو الإطلاق بتحميل معنى، كما تقول: أرسلتُ فلاناً أي: حمّلته رسالةً، فلمّا أطلق الله الرياح كان ذلك بمنزلة المطويّ في الامتناع من الإدراك ثمّ صارت تُدْرَك في الاقاق، كانت كَنشر الثوب بعد طيّه في الإدراك، قال امرؤ القيْس:

كَأَنَّ المُدامَ وصَوْبَ الغَمام وريحَ الخُزَامَى ونَشْرَ القُطُو (١١)

وقال الفرّاء: النَشْر من الرياح: الطيبة اللّينة الّـتي تُـنْشِئ السحاب. و«السحاب»: الغيم الجاري في السماء، مشتقاً من الإسحاب، يقال: سَحَبّه سَحْباً وأشحَب إسحاباً وتَسَحَّبَ تَسَحُّباً.

وقوله ﴿بين يدي رحمته﴾ معناه: قُدّام رحمته، كما يُقدّم الشيء بين يدي الإنسان، كما قال: ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ﴾ (٢) أي: تولّيت خَلْقَه، كما يقول الإنسان: عملت بيدي، و «الرحمة» يُراد بها هاهنا: الفّيْث.

وقوله: ﴿حتى إذا أَقَلَّت سحاباً ثِقالاً﴾ فالإقلال: حمل الشيء بأسره حتى يَقِل في طاقة الحامل له بقوّة جسمه، يُقال: استقلا بحمله استقلالاً، وأقله إقلالاً، و «الثِقَال»: جمع تَقيل، والثقيل: ما فيه الاعتماد الكثير سفلاً. وقال قوم: هو ما تُجْمَع أجزاؤه كالذَهَب والحَجَر، وقد يكون بكَثْرة ما حمل كالسحاب الذي يثقل بالماء.

وقوله: ﴿سقناه لبلد مينت﴾ أي: إلى بلد، فالسَوْق: حثّ الشيء في السير حتّى يقع الإسراع فيه، ساقة يَسُوقه سَوْقاً، واستاقه استياقاً، وساوقه مساوّقة، وتساوّق انساق انسياقاً، وسَوّقه

<sup>(</sup>١) من قصيدة يصف فرسه وصيده. راجع ديوان امرئ القيس: ص ١١٠.

<sup>(</sup>٢) ص: ٧٥.

تَشْويقاً، و «البلد الميّت»: هو الّذي اندرست مشاربه وتعفّت مزارعه.

وقوله: ﴿فأنزلنا به الماء﴾ الهاء في ﴿به﴾ راجعة إلى «البلد» ويحتمل أن تكون راجعة إلى «السحاب». وقوله: ﴿فأخرجنا به من الشمرات﴾ فالهاء في ﴿به﴾ يحتمل أن تكون راجعة إلى «البلد» ويكون التقدير: أخرجنا بهذا البلد، ويحتمل أن تكون راجعة إلى «الماء» فكأنّه قال: فأخرجنا بهذا الماء من كلّ الثمرات. ويحتمل أن تكون ﴿من﴾ للتبعيض، ويحتمل أن تكون ﴿من﴾ للتبعيض،

وقوله: ﴿كذلك نخرج الموتىٰ﴾ معناه: كما أخرجنا الشمرات كذلك نخرج الموتى بعد موتها بأن نحييها ﴿لعلَّكم تذكّرون﴾ معناه: لكي تتذكّروا وتتفكّروا وتعتبروا بأنّ مَن قدر على إنشاء الأشجار والثمار في البلد الذي لا ماء فيه ولا زرع فإنّه يقدر على أن يُحيي الأموات بأن يعيدها إلى ما كانت عليه بأن يخلق فيها الحياة والقدرة.

واستدلُ البلخي بهذه الآية على أنّ كثيراً من الأشياء تكون بالطبع، قال: لأنّ الله تعالى بيّن أنّه يخرج الثمرات بالماء الّذي ينزله من السماء، قال: ولا ينبغي أن يُنكّر ذلك، وإنّما ينكر قول مَن يقول بقِدَم الطبائع، أو قول مَن يقول: إنّ الجمادات تفعل، فأمّا مَن قال: إنّ الله تعالى يفعل هذه الأشياء غير أنّه يفعلها تارةً مخترعة بلا وسائط وتارةً بوسائط، فلا كراهة في السبب والمسبّب.

وهذا الذي ذكره ليس بصحيح، لأنّه إن أشار بـالطبع إلى رطـوبات مخصوصة ويبوسات مخصوصة فلا خلاف في ذلك، غير أنّ هذه الأشياء لا تتولّد عنها ذَواتُ أخَر، بل ما يحصل عندها الله تعالى يـفعلها مـبتدئاً. وليس كذلك السبب والمسبّب، لأنّ السبب الذي يفعل الفعل بها [به، ظ] وهو الاعتماد والمجاوزة يوجب التأليف، وما عدا ذلك فليس فيه شـيء تولّد أصلاً. وإن أراد بالطبع غير هذا المعقول فليس في الآية دلالة على صحّته بحال.

## قوله تعالى:

وَٱ لَٰتِلَدُ ٱلطَّیِّبُ یَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّیِهِ وَٱلَّذِی خَبُثَ لاَیَخْرُجُ إِلَّا نَکِدًا کَذَالِكَ نُصَرِّفُ ٱلاَیْسَتِ لِقَوْمِ یَشْکُرُونَ۞ آیة بلا خلاف.

أقول: قرأ أبو جعفر: ﴿نَكَداً﴾ بفتح الكاف، الباقون بكسرها. والوجه في ذلك أنّهما لغتان. وحكى الزجّاج «نُكْداً» بضمّ النون وسكون الكاف، ولا يُقْرأ به. وقال الفرّاء: يقتضي القياس أيضاً «نَكُداً» بضمّ الكاف وفتح النون، غير أنّي لم أسمعه، مثل: «دَنَف ودَنِف» و «حَذَر وحَذِر» و «يَقَظ ويَقِظ ويَقِظ » بالفتح والضمّ والكسر.

قوله: ﴿والبلد الطيّب﴾ فالبلد: هو الأرض التي تَجْمع الخلق الكثير، وتنفصل بما لهم فيها من العمل والتأثير، والبَلْدَة: خلاف الفَلاة والصحراء، وأمّا البادية فكالبَلَد للأغراب ونحوهم من الأكراد والأتراك. و ﴿الطيّب﴾: مافيه أسباب النكرة [التكرّه، ظ].

وقال ابن عبّاس والحسن ومجاهد وقتادة والسُدّي: هذا مَثَلٌ ضربه الله للمؤمنين، فشبّه المؤمن وما يفعله من الطاعات والأفعال والانتفاع بـما أمره الله ونهاه عنه بالأرض العذبة التربة الّتي تُخْرِج الثمرة الطبّية بما ينزله الله عليها من الماء العذب، والكافر وما يفعله من الكفر والمعاصي بالأرض السّيخة المِلْحَة الّتي لا ينتفع بنزول المطر عليها فينزع عنها البركة.

وقوله: ﴿يخرج نباته بإذن ربّه﴾ فالإخراج: نقل الشيء من محيط به إلى غيره، فهذا النبات كأنّه كان في باطن الأرض فخرج منه، و «الإذن»: هو الإطلاق في الفعل برفع المنعة فيه. فكذلك منزلة هذا البلد. كأنّه قـد أطلق في إخراج النبت الكريم.

ووجه ضَرْب المَتَل بالأرض الطيّبة والأرض الخبيئة مع أنّهما من فعل الله وكِلَاهما حكمة وصواب، والطاعات والمعاصي أحدهما بأمر الله والآخر بخلاف أمره: هو أنّ الله تعالى لمّا جعل المنفعة بأحدهما والمضرّة بالآخر مثّل بذلك الانتفاع بالعمل الصالح والاستضرار بالمعاصي والقبائح. وقوله: ﴿والّذي خَبُثَ لا يخرج إلّا نَكِداً ﴾ فالنّكِدُ: العَسِرُ بشدّته، الممتنع من إعطاء الخير على وجه البُخْل، تقول: نَكَدَ يَنْكُدُ نَكُداً، فهو نَكِدُ وَدَدُرُ وَقَد نُكِدَ: إذا سُئِلَ فَبَخَل، وَنَكِدَ يَنْكُدُ نَكَداً، قال الشاعر:

لا تُنْجِز الوَعْدَ إِنْ وَعَـدْتَ وإِنْ أَعطَيْتَ أُعطيتَ تافهاً نَكِـداً (١) وقال الآخر:

وأغْــطِ مــا أعــطيتَهُ طــيّباً لا خَيْرَ في المَنْكُودِ والنَاكِدِ<sup>(٢)</sup> وقال السُدّي: النَكِدُ: القليل الّذي لا يُنْتَفَع به.

وقوله: ﴿كذلك نصرًف الآيات لقوم يشكرون﴾ فالتصريف: توجيه الشيء في جهتين فصاعداً، فلمّا كان معنى الآية يُوجّه في الدلالات المختلفة كانت الآية مصرّفة بأنها كإحياء الأرض بالماء للنبات، وبأنّها كالخارج من الأرض في الاختلاف: فمنه طيّب ومنه خبيث، وبأنّها في حال المؤمن والكافر كحال الأرض في الطيب والخبث.

والمعنى: أنَّه تعالى يبيَّن لهم آيةً بعد آية، وحجَّةً بعد أُخرى، ويضرب

<sup>(</sup>١) أنشده أبو عُبَيْدة في مجاز القرآن: ج ١ ص ٤٣٣ ولم ينسبه لأحد.

<sup>(</sup>٢) أنشده في اللسان: مادّة «نكد».

مثلاً بعد مثلٍ لقوم يشكرون الله على إنعامه عـليهم ومـن إنـعامه عـليهم هدايته إيّاهم لما فيه نجاتهم، وتبصيرهم سبيل أهل الضلال، وأمره إيّاهم تجنّب ذلك والعدول عنه.

#### قوله تعالى:

لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ. فَقَالَ يَنقُومِ آغَبُدُواْ ٱللَّهَ مَالَكُمْ مِّنْ إِلَنهِ غَيْرُهُ إِلَيْق أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم عَظِيم۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ أبو جعفر والُكسائي: ﴿ مَن إِلّه غَيْرُو﴾ بخفض الراء وكسر الهاء ووصلها بياءٍ في اللفظ حيث وقع، البـاقون بـضمّ الراء وضمّ الهـاء وإشباعها بالواو. قال الكسائي: تقديره: ما لَكُم غِيْرُو من إلهٍ. في قراءة نافع.

قال أبو عليّ الفارسي: مَن جرّ جعل «غيراً» صَفة لـ ﴿ إِلهِ ﴾ على اللفظ، وجعل ﴿ لكم ﴾ مستقرّاً أو غير مستقرّ، وأضمر الخبر، والخبر: مالكُم في الوجود أو في العالم ... ونحو ذلك، لابدٌ من هذا الإضمار إذا لم يجعل ﴿ لكم ﴾ مستقراً، لأنّ الصفة والموصوف لا يستقلّ بهما الكلام.

ومَن رفع حجّتُهُ قوله: ﴿وما من إله إلّا اللهُ ﴿ (١) فكما أنّ قـوله: ﴿إلّا الله ﴾ بدل من قوله: ﴿غِيرُه ﴾ يكون بدلاً من قوله: ﴿من إله ﴾ و ﴿غير ﴾ يكون بمنزلة الاسم الذي بعد «إلّا » وهذا الذي ذكرناه أولى أن يُحمل عليه من أن يجعل ﴿غير ﴾ صفة لـ ﴿إله ﴾ على الموضع. فإن قلت: ما ينكر أن يكون ﴿إلّا الله ﴾ صفة لـ ﴿إله ﴾.

قيل:إنَّ «إلَّا» بكونها استثناء أعرف وأكثر من كونها صفة. وإنَّما جعلت صفة على التشبيه بـ «غير». فإذا كان الاستثناء أولى حـملنا ﴿هـل مِـن

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٦٢.

خالقٍ غيرُ الله ﴿ (١) على الاستثناء من النفي في المعنى، لأنّ قوله: ﴿هـل مِن خالقٍ غيرُ الله ولابدّ من إضمار الخبر، مَن خالقٍ غيرُ الله ولا إلله إلاّ الله ﴿ لا أَلهُ الله ﴿ الله والكسائي فإنّهما جعلا ﴿ غير ﴾ صفة لـ ﴿خالق ﴾ وأضمرا الخبر، كما تقدّم، والباقون جعلوه استثناءً بدلاً من النفي، وهو أولى لِمّا تقدّم من الاستشهاد عليه من قوله: ﴿ وما مِن الله إلّا الله ﴾ .

أخبر الله تعالى وأقسم على خبره \_ لأنّ اللام في قوله: ﴿لقد﴾ لام القسَم \_ بأنّه أرسل نوحاً الله إلى قومه، وإرساله إيّاه هو تكليفه القيام بالرسالة، وهي منزلة جليلة شريفة يستحقّ بها الرسول بتقبّله إيّاها والقيام بأعبائها أن يعظّم أعلى تعظيم البشر، وأخبر أنّ نوحاً قال لقومه: ﴿يا قوم اعبدوا الله ﴾ والعبادة: هي الخضوع بالقلب في أعلى مراتب الخضوع، يعظّم به مَن له أعظم النِحَم، فلذلك لا يستحقّ العبادة غير الله.

وأخبر أنّه أمرهم بأن تكون عبادتهم لله وحده، لأنّه لا إله لهم غيره، ولا معبود لهم سواه، وقال لهم ﴿إنّي أخاف عليكم عذاب يوم عظيم ﴾ يريد به: يوم القيامة، والعذاب: هو الألم الجاري على استمرار، وقد يكون غير عقاب، إلّا أنّ المراد به هاهنا العقاب، والعقاب: الألم على ما كان من المعاصي، ولم يجعل خوفه عليهم على وجه الشكّ، بل أخبرهم أنّ هذا العذاب سيحلّ بهم إن لم يقبلوا ما أتاهم به، لأنّ الخوف قد يكون مع البقين كما يكون مع الشكّ، ألّا ترى أنّ الإنسان يخاف من الموت،

<sup>(</sup>١) فاطر: ٣.

ولا يشكّ في كونه.

قوله تعالى:

قَالَ أَ لَٰمَلَأُ مِن قَوْمِهِ، إِنَّا لَنَرَسْكَ فِي ضَلَىٰلٍ مُّبِينٍ ﴿ آية بلا خلاف.

أقول: ﴿قال﴾ أصله: «قَوَل»فانقلبت الواو ألفاً لحركتهاوانفتاح ماقبلها.

أخبر الله تعالى عن الملأ من قوم نوح، وقيل في معنى ﴿الملاُ﴾ قولان:

أحدهما: أنّهم الجماعة من الرجال سمّوا بـذلك لأنّهم يـملؤون المحافل. والثاني: أنّهم الأشراف، وقيل: الرؤساء، لأنّهم يـملؤون الصـدر بعِظْم شأنهم، ومنه: قوله ﷺ: «أولئك الملاً من قريش» ١٠٠.

و «القوم» يقال لمن يقوم بالأمر، ولا نِشوة فيهم، على قول الفرّاء، وهو مأخوذ من «القيام» وإنّما سمّوا بالمصدر، كما قال بعض العرب: إذا أكلت طعاماً أحببت نوماً وأبغضت قوماً، أي: قياماً.

وقوله: ﴿إِنَّا لِنْرَاكَ﴾ قيل في معناه ثلاثة أقوال:

أحدها: إنّه من رؤية القلب الّذي هو العلم. الثاني: من رؤيـة العـين. كأنّهم قالوا: نراك بأبصارنا على هذه الحال. الثالث: إنّه من الرأي الّذي هو غالب الظنّ، وكأنّه قال: إنّا لنظنّك.

وقوله: ﴿في ضلال مبين﴾ أرادوا بالضلال هاهنا: العدول عن الصواب إلى الخطأ فيما زعموا مخالفتهم إبّاه فيما دعاهم إليه من إخلاص العبادة لله تعالى. وقوله ﴿مبين﴾ أي: بيّن ظاهر.

قوله تعالى:

قَالَ يَنقَوْم لَيْسَ بِيضَلَنلَةُ وَلَنكِنِّي رَسُولُ مِّنرَّبِّ ٱ لْعَلْمِينَ ﴿ آية بلا خلاف.

<sup>(</sup>١) أورده الجزرى في النهاية: ج ٤ ص ٣٥١ مادّة «ملأ».

أقول: في هذه الآية إخبار عمّا أجابهم به نوح اللله وقال لهم: ﴿ليس بي ضلالة﴾ أي: ليس بي عدول عن الحقّ، ويُقال: بـه ضلالة، لأنّ فـيه معنىً عُرِضَ به، كما يُقال: به جُنّة، ولا يجوز أن يُقال: به معرفة، لأنّها ليست ممّا تُعْرض بصاحبها، ولكن يصحّ أن يُقال: به جوع، وبه عـطش، لأنّه عارضٌ به.

قوله: ﴿ يا قوم﴾ أصله: «يا قومي» فخذِفَت ياء الإضافة لقوّة النداء على التغيير حتّى يحذف للترخيم، فلمّا جاز أن يحذف في غيره للاجتزاء بالكسرة منها لزم أن يحذف فيه لاجتماع السبّين فيه.

وقوله: ﴿ولكنّي رسولٌ من ربّ العالمين﴾ معنى «لكنْ» الخفيفة الاستدراك بها معنى الجملة، فلذلك صارت من أخوات «إنّ» و «لكنّي» أصله: «ولكنّني» وحُدِفَت النون لاجتماع النونات، ويجوز الإتمام لأنّه الأصل، وكذلك «إنّي» و «كأتّي» فأمّا «ليتني» فلا يجوز فيه إلاّ إثبات النون، لأنّه لم يعرض فيه عللة الحذف، وأمّا «لعلّي» فيجوز فيه الوجهان، لأنّ اللام قريبة من النون.

ومعنى ﴿ مِن ﴾ هاهنا: لابتداءالغاية، ومعناه: أنَّ الله تعالى هوالَّذي ابتدائي بالرسالة، وكلَّ مبتدئ بفعلٍ فذلك الفعل منه، وأصل «مِن» موضع ابتداء الغاية، كقولك: خرجتُ من بغداد. قوله تعالى:

أُبَلِفُكُمْوِسَـٰلَـٰتِ رَبِّى وَأَنصَحُّلُكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ اللَّهِمَالاَتَعْلَمُونَ۞ٓآيةبلاخلاف. أقــول: قــرأ أبــو عــمـرو وحــده: ﴿أَبــلغكم﴾ مـخفّفة اللام، البــاقون بتشديدها.

«بَلَغَ» فعل يتعدّى إلى مفعول واحد، تقول: بَلَغَني خـبركم، و: بَـلَغت

أرضكم، فإذا نقلته تعدّى إلى مفعولَيْن، والنقل يكون تارةً بالهمزة وأخرى بتضعيف العين، وقد ورد بهما التنزيل، قال الله تعالى: ﴿فَإِن تُـولُوا فَـقد أَبلَغْتُكُم﴾ (١) فنقل بالهمزة، وقال ﴿يا أَيُّها الرسول بلِّغ﴾ (٢) فنقل بتضعيف العين، فعلى هذّيْن الوجهَيْن اختلفوا في القراءة.

وفي الآية حكاية عن قول نوح الله لقومه: إنّه قال لهم بعد ما أنكر عليهم إنّه ليس به ضلالة، وإنّه رسول من عند الله، وإنّه بلّغهم ما حمّله الله من رسالات ربّه، والإبلاغ: إيصال ما فيه بيان وإفهام، ومنه: البلاغة وهي إيصال المعنى إلى النفس بأحسن صورة من اللفظ، والبليغ: الّذي يُمنشئ البلاغة، لا الّذي يأتي بها على وجه الحكاية. والفرق بين الإبلاغ والأداء: [أنّ الأداء] لما يُسْمَع، وحسن الأداء للقراءة.

و «الرسالات» جمع رسالة، وهي جملة من البيان يحملها القائم بها ليؤدّيها إلى غيره، وإنّما جمع هاهنا ﴿رسالات﴾ وفي موضع آخر ﴿رسالة﴾ (<sup>٣)</sup> على التوحيد لأنّه يشعر تارةً بالجملة وتارةً بالتفصيل، فلمّا دعا إلى عبادة الله وطاعته واجتناب محارمه والعمل بشريعته كان هذا تفصيل رسالات الله تعالى. ورسالات الله حُكْمٌ: من ترغيبٍ وتحذيرٍ، ووعدٍ ووعدٍ، ومواعظ ومزاجرَ، وحُجَحٍ وبراهينَ، وأحكام يُعْمَل بها وحدود ينتهى إليها.

وقوله: ﴿وأَنصح لكم﴾ فالنصيحة: إخلاص النيّة من شائب الفساد في المعاملة، و«النّفثح» خلاف الغشّ في العمل، ولا يكون [الغشّ ] إلابسوء النيّة. وقوله: ﴿وأعلم من الله ما لا تعلمون﴾ فيه حثّ لهم على طلب العلم

<sup>(</sup>٣) الآية: ٧٩ الآتية.

من جهته وتحذير من مخالفته، لِمَا يعلم من العاقبة، فكأنّه قال: أنا أعلم من جهته وتحذير من مخالفتكم وترك القبول منّي ﴿ما لا تعلمون﴾ أنتم، ويجوز أن يريد: وأعلم من توحيد الله وصفاته وحكمته ما لا تعلمونه. وفي ذلك بطلان مذهب القائلين بأنّ معرفة الله ضرورة، وأنّ من لم يعرفه ضرورةً فليس بمكلّف، لأنّ نوحاً ﷺ بيّن أنّه خاف عليهم مع أنّه يعلم ما [لا] يعلمونه.

قوله تعالى:

أَوْعَجِبْتُمْ أَن جَاءَكُمْ ذِكْرُ مِن رُّبِكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ مِنكُمْ لِيُنذِرَكُمْ وَلِتَتُمُواْ وَلَقَلُكُمْ تُوخَمُونَ۞ آية .

أقول: في هذه الآية تقريع من نوح الله لقومه على صورة الاستفهام بأنّهم عجبوا أن جاءهم ذِكْر من ربّهم. وإنّما دخل الاستفهام معنى التقريع بأنّهم عجبوا أن جاءهم ذِكْر من ربّهم. وإنّما دخل الاستفهام معنى التقريع وقد بأنّ المجيب لا يأتي إلاّ بما يسوء من القبيح، فهو إنكار وتقريع، وقد يدخل معنى التمنّي، لأنّه بمنزلته في أنّه طلب، لأن يكون أمر. وإنّما نتحت الواو في قوله: ﴿أَوَعجبتم﴾ لأنّها واو العطف دخل عليها ألف الاستفهام، فالكلام مستأنف من وجه، ومتّصل من وجه، كما أنّ المبتدأ في خبر الأوّل بهذه الصفة.

و «التعجّب»: تغيّر النفس بما خفي سببه وخرج عن العادة مثله، لأنّه لا مثل له في العادة. و «الذِّكْر»: حضور المعنى للنفس، والذِّكْر على وجهّيْن: ذِكْر البيان وذِكْر البرهان، فذِكْر البيان: إحضار المعنى للنفس، وذِكْر البرهان: الشهادة بالمعنى في النفس، وكِلّا الوجهيْن يحتمل في الآية.

وقوله: ﴿على رجل منكم﴾ فالرجل: هو إنسان خارج عن حدّ الصبيّ من الذكران، وكلّ رجل إنسان، وليس كلّ إنسان رجلاً، لأنّ المرأة إنسان.

# وقيل في دخول ﴿على﴾ في قوله ﴿على رجل منكم﴾ قولان:

أحدهما: إنّه بمعنى: مع رجل منكم، قال الفرّاء: كما تـقول: جـاءني الخبر على وجهك [وجهه، ظ] ومع وجهك [وجهه، ظ]. الثاني: لأنّ فيه معنى: مُثْزَل على رجل منكم.

وقوله: ﴿لينذركم﴾ فالإنذار: هو الإعلام بموضع المخافة، والتحذير: هو الزجر عن موضع المخافة.

وقوله: ﴿ولتتَقُوا ولعلَّكم تُؤحَمون﴾ معناه: أنّ الله تعالى أرسـل هـذا الرسول مع هذا الذِكْر، وأراد إنذاركم، وغرضه: أن تـتَقُوا مـعاصيه لكـي يرحمكم ويُدْخلكم الجنّة ونعيم الأبد.

وفي ذلك دلالة على بطلان مذهب المجبّرة: أنّ الله تعالى لم يرد منهم أن يتّقوا ولا أن يؤمنوا.

قوله تعالى:

فَكَذَّبُوهُ فَانَجَيْنَــُهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ فِى اَ لَفُلْكِ وَأَغْرَفْنَا اَلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِــَـَايَــٰتِنَاۤ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا عَمِينَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: هذا إخبار من الله تعالى عن قوم نوح: أنّه لم ينفع فيهم ذلك التخويف ولا الوعظ والزجر، وأنهم ﴿كذّبوه﴾ يعني: نوحاً، ومعناه: أنّهم نسبوا خبره إلى الكذب، لأنّ التكذيب: نسبة الخبر إلى الكذب، والتصديق: نسبة الخبر إلى الصدق، وهذا ممّا يختلف فيه معنى «فَعّل» و «فَعَل».

وقوله: ﴿فأنجيناه﴾ إخبار من الله تعالى أنّه أنجى نوحاً، والإنجاء: هو التخليص من الهلكة، والإهلاك: الإيقاع فيها، وهي المضرّة الفادحة ﴿ومَن معه﴾ يعني: وأنجى مَن معه من المؤمنين به ﴿في الفُلْك﴾ وهي السُـفُن، ويقع على الواحد والجمع بلفظٍ واحدٍ، وأصله: الدّؤر، مشتقٌ من قولهم: «فَلَّكَ ثَدْيِ الجارية» إذا استدار. ومنه: «الفَلْكَة» و «الفَلَك» من هذا. لأنَّه يدور على الماء كيف أداره صاحبه.

وقوله: ﴿وأغرقنا الّذين كذّبوا﴾ والإغراق: هو الغّوص المتلف في الماء، وأصله: الغوص في الشيء، فمنه: «أغْرَقَ في النزْع» و «لا تغرق في هذا الأمر».

وقوله: ﴿إِنَّهِم كانوا قوماً عَمين﴾ فيه بيان أنّه إنّما أغرقهم وأهلكهم لأنّهم كانوا عَمِين، والعَمَى: الضلال عن طريق الهدى، فهم كالعُمْي في أنّهم لا يبصرون طريق الرشد، فهم عُمْيٌ عن الحقّ.

قوله تعالى:

وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَنقُومِ أَعْبُدُواْ اللَّهَ مَالَكُم مِنْ إِلَـهٍ غَيْرُهُ أَفَلا تَتُقُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: انتصب قوله: ﴿أخاهم هوداً﴾ بقوله: ﴿أرسلنا﴾ في أوّل الكلام وإن تطاول ما بينهما، لأنّ تفصيل القصص يقتضي ذلك، والتقدير: وأرسلنا إلى عادٍ أخاهم هوداً. ويجوز في مثله الرفع وتقديره: وإلى عادٍ أخوهم [هود] مرسل.

و «الأخ»: أحد الوَلَدَيْن لواحدٍ، وإنّما قال لهُودٍظِيَّةِ: إنّه أخوهم، لأنّه كان من قبيلهم، وجاز [جاء، ظ] ذلك على غير الأخوّة في الدين، لأنّه احتجّ عليهم أن يكون رجلاً منهم، لأنّهم عنه أفهم وإليه أسكن.

وصرفُ «هود» لخفّته، كما صرفت «جملُ» لخفّتها، وهمو أحمقً بالصرف لأنّه أكثر في الاستعمال.

[و.ظ] في هذه الآية إخبار من الله تعالى: أنّه أرسـل إلى قــوم عــادٍ هوداً. وأنّه قال لهم: ﴿يا قوم اعبدوا الله مالكم من إله غيره﴾ وقد فسّرنا معنى ذلك أجمع، وبيتنا أيضاً حقيقة العبادة، وأنّه لا يستحقّها غير الله. لأنّها على أصول النِّعَم، والشكر قد يستحقّه غير الله، لأنّه يستحقّ بالنعمة وإن قلّت، وكذلك «الطاعة» قد تجب لغير الله، فعلى هذا تكون عبادة اثنين شِرْكاً، كما أنّ الشكر على النعمة لاثنين لا يكون كذلك إذ لم يكن واقعاً على وجه العبادة.

وقوله: ﴿أَفَلا تَتَقُونَ﴾ معناه: فـهلّا تـتّقون، وهــو بـصورة الاسـتفهام والمراد به: حضّهم على تقوى الله واتّقاء معاصيه.

## قوله تعالى:

قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ، إِنَّا لَنَرَىٰكَ فِى سَفَاهَةٍ وَإِنَّا لَنَظَنُّكَ مِنَ ٱلْكَنْذِيبِنَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: في هذه الآية إخبار عمّا قالت الجماعة الكافرة من قوم هودٍ له: ﴿إِنّا لنراكَ في سَفاهةٍ﴾ والسّفاهّة: خِفّة الحِلْم، كما قال الشاعر:

## مبذرا رعاب سيعي...(١)

أي: سفيه، وثوبٌ سَفِيهُ: إذا كان خفيفاً، وقال المؤرّج: السفاهة: الجنون بِلغَة حِثير. وقوله: ﴿في سفاهة﴾ معناه: منغَمِس في السفاهة، فالسفاهة بمعنى: أنت سَفِيه، أقيم المصدر مقام اسم الفاعل، ولا يجوز قياساً على ذلك أن يقال في «إرادة» بمعنى: مُريد.

وكُسِرَت ﴿إِنَّ﴾ لأنَّها وقعت بعد القول حكـايةً، والحكـاية تـقتضي استثناف المحكيّ، و «إِنّ» إذا شُدّدت عملت، ولا تعمل إذا خُقَفْت، لأنّها مشدّدة تشبه «كان» فلمّا خُقَفت قلّ الشّبَه إلّا أن يـحمل عـلى «كـان»

<sup>(</sup>١) كذا في الحجريَّة، وقد أثبتناه كما هو برسمه، إذ لم نوفَّق في تحقيقه لفظاً ولا معنى.

محذوفة، وليس قوّة حملها عليها تامّة كقوّة حملها محذوفة.

وحُذِفَت الهمزة في مضارع «رأيت» دون ماضيه لاجتماع ثلاثة أشياء: الزيادة في أوّله، وكَثْرة الاستعمال لها، ولأنّ فيما بقي دليل عليها، ولم يلزم في «نَأيْت» «تناّي» مثل ذلك.

وقوله: ﴿ وَإِنَّا لِنظُّنُّك ﴾ ولم يقولوا: «نعلمك» لأمرَيْن:

أحدهما: قال الحسن: لأنّ تكذيبهم كان على الظنّ دون اليقين. وقال الرُمّاني: معناه: أنّك تَجري مَجْرى مَن أخبر عنغائبٍ لا يعلم ممّنهومنهم. الثاني: أنّهم أرادوا بالظنّ العِلْمَ، كما قال الشاعر:

فَقَلتُ لهـم ظُنُّوا بِأَلْـفَيْ مُدَجَج سَرَاتُهُم في الفـارِسيّ المُسَـرّدِ (١) معناه: أيقنوا. وفائدة الآية: أنَّ أمّة هود جَرَت على طريقة أمّة نوح في الكفر بِنَبيّها، كأنّهم قد تواصوا بالتكذيب بالحقّ ومعاندة أهله، والردّ لِـمًا أتَّها به.

قوله تعالى:

قَالَ يَنقَوْمٍ لَيْسَ بِي سَفَاهَةُ وَلَكِنِّي رَسُولُ مِّن رَّبٌٍ ٱلْعَنلَمِينَ ﴿ آية واحدة بلا خلاف.

أقول: فيها إخبار عمّا قال هود الله القومه، مجيباً لهم حين قالوا له: 
إنّا لنراك في سَفاهَة ﴾ وأنّه قال ﴿ليس بي سَفاهَة ﴾. وموضع ﴿قـوم ﴾
نصب، لأنّه نداء مضاف، فلو وصفته لما جاز في صفته إلّا النصب، وإنّما
حُذِفَت بالإضافة، لأنّ النداء أحقّ بالحذف الّذي يكون في غيره لقوّة البقين فيه.

 <sup>(</sup>١) لدُرَيْد بن الصمّة الجُشَميّ من قصيدة طويلة يرثي أخاه راجع ديوان دريد: ص ٤٧ وفسيه
 «علانيةً» بدل «فقلت لهم».

وقوله: ﴿ولكنّي رسول من ربّالعالمين ﴾ استدراك بـ «لكن» لأنّفيه معنى: ما دعاني إلى أمركم السّفّه، ولكن دعاني إليه أنّي رسولٌ من ربّ العالمين. وقد بيّنًا أنّ ﴿من﴾ هاهنا بمعنى: ابتداء الغاية، والتقدير: المبتدئ بالرسالة ربّ العالمين، والمنتهى [انتهى، ظ] إليه الرسالة لأُمّته، لأنّه أرسل إليهم.

قوله تعالى:

أُبَلِّفُكُمْ رِسَـٰلَـٰتِ رَبِّى وَأَنَا لَكُمْ نَاصِحُ أَمِينُ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قد بيتًا معنى «الإبلاغ» وهو: إحضار الشيء غيره على وجه الانتهاء، ومنه: قوله: ﴿ثُمَّ أَبُلِغُهُ مَأْمَنَهُ ﴾ (١) وقد يكون إحضاراً لنفس البيان للإفهام، والإبلاغ أشد اقتضاءً للمنتهى إليه من الإيصال، لأنّه يقتضي بلوغ فهمه وعقله، كالبلاغة الّـتي تـصل إلى سُـوَيْداء قـلبه. ولا يـجوز بـدل «رسالات ربّي»: «نبوّات ربّي» لأنّ «النبوّة» تكليف القيام بالرسالة، فإنّما يبلّغ التكليف.

وقوله: ﴿وأنا لكم ناصح أمين﴾ معناه: أنّي ناصح لكم فيما أدعـوكم إليه من طاعة الله وإخلاص عبادته، وقيل: إنّ معناه: أنّي كنت فيكم أميناً قبل النبوّة. والنُصْح: إخلاص المعاملة من شائب الفساد في النيّة، والأمين: [من، ظ] أن يكون منه تغيير له أو تبديل.

وفي الآية دلالة على أنّه يجوز للإنسان أن يزكّي نفسه عند الحاجة إليه. قوله تعالى:

أَوَعَجِئتُمْ أَن جَآءَكُمْ ذِكْرُ مِّن رَّبِكُمْ عَلَىٰ رَجْلٍ مِنكُمْ لِيُنذِرَكُمْ وَٱذْكُرُواْ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَقَآءَ مِن بَغْدِ قَوْمٍ نُوحٍ وَزَادَكُمْ فِى ٱلْخَلْقِ بَصْطَةً فَاذْكُرُواْ ءَالاَءَ ٱللَّهِ لَعَلَكُمْ تُمْلِحُونَ (إِنِّ) آية . أقول: قد بيّنًا معنى قوله: ﴿أَوَعجبتم أَن جاءكم ذِكْر من ربّكم على رجل منكم لينذركم﴾ فلا معنى لإعادته. وإنّما أنكر العجب مع أنّه خفي بسببه وخرج عن العادة لظهور الدلائل فيه، وقيام البراهين عليه من الإرسال إليهم من تنبيههم على ما أغفلوه وتعريفهم ما جهلوه.

والفَرْق بين «العَجَب» و «العُجْب»: أنَّ «العُجْب» بضمّ العين عقد النفس على فضيلة لها [لا، ظ] ينبغي أن يَعْجَب منها لسبب لها، وليس كذلك «العَجَب» بفتح العين والجيم، لأنَّه قد يكون حَسَناً، وقد قيل في المَثَل: «لاخير فيمن لايتعجّب من العَجَب، وأرذل منه المتعجّب من غير عَجَب».

وقوله: ﴿واذكروا إِذْ جعلكم خُلَفاء﴾ ف «خُلَفاء» جمع خَليفة، وهـ و الكائن [بدل غيره ليقوم بالأمر] مقامه في تدبيره، و «خلفاء» جمعه على التذكير، مثل: ظَريف وظُرَفاء، ولو جمعه على اللفظ [الأصل، ظ] لقال: خَلائِف نحو: كَريمة وكَرَائِم، وورد ذلك في القرآن، قال الله تعالى: ﴿هـ و الذي جعلكم خَلائِف﴾ (١٠).

وقوله: ﴿من بعد قوم نوحِ﴾ امتنان عـليهم بـما مكّـنهم فـي الأرض وجعلهم بدل قوم نوح حين أهلكم الله.

وقوله: ﴿وزَادَكُمْ فَي الخَلْق بَسْطةً﴾ قُرئ بالسين والصاد<sup>(٢)</sup> وقيل في معناه قولان:

أحدهما: قال ابن زيد: زادهم قوّة. وقال غيره: أراد به المرّة من بسط البدين إذا فُتِحَت على أبعد أقطارها.

<sup>(</sup>۱) فاطر: ۳۹.

<sup>(</sup>٢) قرأه نافع بالصاد، والباقون بالسين. راجع كتاب السبعة في القراءات لابن مجاهد: ص ١٨٦ \_ ١٩٥٠.

وقال الزجّاج والرُمّاني: كان أقصرهم طوله سبعين ذراعاً، وأطـولهم مائة ذراع. وقال قوم: كان أقصرهم اثني عشر ذراعاً.

وقال أبو جعفرﷺ: «كانوا كأنّهم النخل الطوال، وكان الرجل مـنهم ينحت فى الجبل بيده فيهدم منه قطعة».

وقوله: ﴿فَاذَكُرُوا آلَاءَ الله﴾ قال الحسن وغييره: الآلاء: النِّيعَم، في واحدها لغات «إلى» مثل: مِعى، و «ألى» مثل: قَفّا، و «إِلْيٌ» مثل: حِسْيٌ، و «ألْهُر» مثل: دَمِيَّ، قال الشاعر:

أبيضُ لا يَـرْهَبُ الهُـرَالَ ولا يَقْطَعُ رِحْماً ولا يَخُونُ إلا<sup>(۱)</sup> إلا وألا رويا جميعاً. وقوله: ﴿لعلّكم تفلحون﴾ معناه: اذكروا نِعَم الله واشكروه عليها لكى تفوزوا بثواب الجنّة والنعيم الدائم الأبد.

قوله تعالى:

قَالُواْ أَجِنْتَنَا لِنَعْبُدَ اللَّهَ وَحْدَهُ وَتَذَرَ مَاكَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَآ إِنْ كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قيل في الفرق بين «قالوا» و «تكلّموا»: إنّ القول مضمر بالحكاية من حيث هو على صفة القول، وليس كذلك من حيث هو على صفة الكلام. وفي الآية حكاية ما قال قوم هودٍ، وهم قبيلة عادٍ لهُودٍ للله الكلام. وفي الآية حكاية ما قال قوم هودٍ، وهم قبيلة عادٍ لهُودٍ لله في المثان ومناه: أتيتنا في لنعبد الله وحده وتريد منا أن نوجّه عبادتنا إلى الله وحده ؟! و «المجيء» و «الإتيان» و «الإقبال» واحد، وقال قوم: المجيء: إتيان من أيّ جهةٍ كان، والإتيان: إقبال من قبل الوجه.

وقوله: ﴿ونَذَرَ﴾ معناه: ونترك، ولم تُشتَعمل فيه «وذرنــا» استغناءً

<sup>(</sup>١) الأعشى، من قصيدة طويلة يمدح سلامة. راجع ديوان الأعشى: ص ١٧٥.

بـ «تركنا» ولا يلزم أن يستغنى بـ «نترك» عن «نذر» لأنّ «نذر» خفيفة، لأنّ الواو حذفت منه.

﴿ما كان يعبد آباؤنا﴾ تمام الحكاية عن الكفّار أنهم قالوا: كيف نترك ماكان يعبد آباؤنا؟! وأنهم قالوا ﴿فأتنا بما تعدنا﴾ من العذاب ﴿إن كنت﴾ صادقاً ﴿من﴾ جملة ﴿الصادقين﴾ وإنّما لم يجب اتّباع الآباء وإن كانوا عقلاء ووجب اتّباع العقلاء، لأنّه إنّما يجب اتّباع العقلاء فيما علموه بعقولهم ضرورةً، فأمّا ما طريقه الدليل فإنّه يجوز أن يغلطوا فيه، فلا يجوز حيننذ اتّباعهم وإن كانوا أباءً.

#### قوله تعالى:

قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُمْ مِن رَّبِكُمْ رِجْسُ وَغَصَبُ أَتُجَـٰدِلُونَنِى فِى أَسْنَآ ٍ سَمَيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَاؤُكُم مَّانَزَّلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلطَـٰنٍ فَانتَظِرُواْ إِلِّى مَعَكُم مِّن ٱلمُنتَظِرِينَ(إِنِّ) آية بلا خلاف.

أقول: في هذه الآية حكاية عمّا قال هود لقومه جواباً عمّا قالوه في الآية الأولى: أنّه ﴿قد وقع عليكم رِجْس وغَضَب﴾ ف «الوقوع» و «النزول» نظائر، والوقوع: وجود الشيء نازلاً بالحدوث، فقد يكون بحدوثه عيره، كوقوع الحائط ونحوه، والرجس: العذاب، وقيل: «الرجس» و «الرجز» واحد، فقُلِبَت الزاي سيناً، كما قُلِبَت السين تاء في قول الشاعر:

أَلَا لَحَى الله بـنـي السِــغلاتِ عَمْرُو بنَ يَربُوعٍ لِثَامَ النّـاتِ يَعْنِي النَّاسِ لَيْسُوا بأغفافٍ ولا أكْياتِ (١)

<sup>(</sup>١) أنشده أبو زيد في النوادر: ص ١٠٤ ونسبه إلى عِلْباء بن أرقم، وفيه: «يا قبّح الله» بدل «ألا لحي الله».

يريد: أكياس. وقال رُؤْبَة:

كم قد رأينا من عَديدٍ مُنْزِي حستى وقَمْنا كَيْدَهُ بالرِ خَزْ (۱) حكي ذلك عن أبي عمرو بن العلاء. وقال ابن عباس: الرجس: السخط. و «الغَضَب» معنى يدعو إلى الانتقام دعاء انتقاص الطباع لشدة الإنكار، ونقيضه: الرضا، وهو معنى يدعو إلى الإنعام دعاء ميل الطباع. ومثل «الغضب»: السخط، هذا قول الرئاني.

وقال غيره: «الغضب»: هو إرادة العقاب بمستحقيه، ومثله: السخط، و «الرضا» هو الإرادة إلاّ أنّها لا توصف بذلك إلّا إذا وقع مرادها ولم يتعقبها كراهة، ولهذا جاز إطلاق ذلك على الله، ولوكان الأمر على ماقاله [الرُمّاني] لما جاز أن يُقال: إنَّ الله غضب على الكفّار، ولا أنّه سخط عليهم.

وقوله: ﴿أَتجادلونني في أسماءٍ سمّيتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان﴾ يعني: ما أنزل الله بها من برهان، ولا نصب عليها حجّة، والمعنى: أتنازعونني في أسماء سمّيتموها يعني: تسميتهم ما يعبدون من دون الله آلهة، ما أنزل الله عليكم بذلك حجّة بما عبدتم، فالبيّنة عليكم بما ادّعيتم وسمّيتم، وليس عليّ أن آتيكم بالبيّنة على ما تعبدون من دون الله، بل ذلك عليكم، وعليّ أن آتيكم بسلطانٍ مبينٍ أنّ الله تعالى هو المعبود وحده دون من سواه، وأنّي رسوله.

وقوله: ﴿فانتظروا إِنِّي معكم من المنتظرين﴾ قـال الحســن: مـعناه: انتظروا عذاب الله فإنّه نازل بكم، فإنّي معكم من المنتظرين لنزوله بكــم، وهو قول الجُبّائي وغيره من المفسّرين.

<sup>(</sup>١) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ١٥٧.

قوله تعالى:

فَأَنجَيْنَـٰهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِثَّا وَقَطَّفَنَا دَابِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِكَايَنِتَنا وَمَا كَانُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ آیة بلا خلاف.

أقول: في هذه الآية إخبار من الله تعالى أنّه أنجى هوداً والذين آمنوا معه برحمةٍ منه، والإنجاء: التخليص من الهلاك، وأصله: من «النّجوة» وهي الارتفاع من الأرض، والنّجَاء: السرعة في السير، لأنّه ارتفاع فيه بالإسراع. وإنّما جاز أن يقول: برحمة منّا مع أنّ النجاة هي الرحمة، لأنّه عقد معنى النجاة بالرحمة فصار كأنّه يعمل بالقدرة.

وقوله: ﴿وقطعنا﴾ فالقطع: هو إفراد الشيء عن غيره ممّا كان عـلـى تقدير الاتّصال به، فلمّا أفردوا بالهلاك عمّا كان على تقدير التبع لهم من نسلهم وآثارهم من بعدهم كان قد قطع دابرهم.

وقال الحسن: معناه: قطعنا أصل الَّذين كذّبوا بديننا وما كانوا مؤمنين. وقال ابن زيد: قطعنا دابرهم معناه: استأصلناهم عن آخرهم.

و «الدابر»: الكائن خلف الشيء، ونقيضه: القابل، ويكون القابل الآخذ للشيء من قِبَل وجهه.

وقوله: ﴿وما كانوا مؤمنين﴾ وإنّما أخبر بذلك عن حالهم مع أنّه معلوم منهم ذلك لبيان أنّ هذه الصفة لا تجوز أن تلحق المكذّب بآيات الله الجاحد لها، وأنّ في نَفْها عن المكلّف ذمّاً له.

#### قوله تعالى:

وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَـٰلِحًا قَالَ يَنقُومِ أَعْبُدُواْ اللَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَـٰهِ غَيْرُهُ قَدْ جَآءَتْكُم بَيِّتَةٌ مِن رَّبِكُمْ مَـٰـٰذِهِ. نَاقَةُ اللَّهِ لَكُمْ ءَايَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِيقَ أَرْضِ اللَّهِ وَلاَتَمَشُّرِهَا بِسُوّتٍهِ فَيَاأَخُذَكُمْ عَذَابُ أَلِيهُ۞ آية بلا خلاف. أقول: هذه الآية عطف على ما تقدّم، والتقدير: وأرسلنا إلى ثمود أخاهم صالحاً، و «ثمود»: اسم قبيلة، وقد جاء مصروفاً وغير مصروفي، أغمن صرفه فعلى أنّه اسم لحيٍّ مذكّر، ومَن ترك صرفه فعلى أنّه اسم القبيلة، كما قال تعالى: ﴿ أَلا إِنّ ثمودَ كَفُروا ربّهم أَلا بُعْداً لثمودَ ﴾ (١) صرف الأول ولم يصرف الثاني، واختير ترك الصرف في موضع الجرّ، لأنّه أخفّ. ويجوز في قوله: ﴿ مالكم من إله غيره ﴾ ثلاثة أوجه من العربيّة: الجرّ على اللفظ، والرفع على الموضع \_ وقد قرئ بهما، وقد بيّناه فيما مضى \_ والنصب على الاستثناء والحال، ولم يُقْرأ به. ويجوز عند الفرّاء الفتح على البناء لأنّه أجاز: ما جاءني غيرك، ومنع منه الزجّاج وقال: إنّما يجوز ذلك إذا أضيف إلى غير متمكّن إضافة غير حقيقيّة، كما قال الشاعر:

حَمامةٌ في غصون ذاتِ أوْقال (٢)

وقوله: ﴿أَن اعبدوا الله مالكم من إله غيره ﴾ قد بيّناً فيما مضى (٣). وقوله: ﴿قد جاءتكم بيّنة من ربّكم ﴾ فالبيّنة: العلامة الّتي تفصل الحقّ من الباطل من جهة شهادتها به، والبيان: هو إظهار المعنى للنفس الّذي يفصله من غيره حتّى يدركه على ما يقوّيه كما يظهر نقيضه، فهذا فرق بين «البيّنة» و «البيان».

وقوله: ﴿هذه ناقة الله لكم آية﴾ فالناقة: الأنثى من الجِمّال، والأصل فيها: التوطئة والتذليل، من قولهم: بعير مُتَوّق أي: موطّأ مذلًل، وتَنَوّقَ في العمل أي: جوّده كالموطّأ المذلّل، والناق: الحرّ بين ألية الإبهام وطرفها،

<sup>(</sup>١) هود: ٨٨. (٣) في تفسير الآية: ٥٩ من هذه السورة المباركة.

لاً نَّه وطأ به لقبض الكفّ وبسطها. وإنَّما قال: ﴿ناقة اللهِ﴾ لأنَّه لم يكن لها مالك سواه تعالى.

ونصب ﴿آيةً﴾ على الحال، و «الآية»: هي البيئنة العجبية بظهور الشهادة ولطف المنزلة، و «الآية» و «العبرة» و «الدلالة» و «العلامة» نظائر، والآية الّتي كانت في الناقة: خروجها من صخرة ملساء تمخضت بها كما تتمخّض المرأة، ثمّ انفلقت عنها على الصفة الّتي طلبوها، وكان لها شرب يوم تشرب فيه ماء الوادي كلّه وتسقيهم اللبن بدله، ولهم شرب يوم يخصّهم لا تقرب فيه ماءهم، في قول أبي الطُفَيْل والسُدَى وابن إسحاق.

وقوله: ﴿فَذَروها﴾ أي: اتركوها ﴿ تأكل في أرض الله ولا تمسّوها بسُوءٍ ﴾ يعني: بعقر أو نحر ﴿فيأخذكم عذاب أليم﴾ أي: ينالكم عذاب مُؤلم. قوله تعالى:

و - على الله عند عند عند عادٍ وَبَوَأَكُمْ فِي ٱلأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِن سُهُولِهَا وَالْأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِن سُهُولِهَا

قُصُورًا وَتَنْحِثُونَ ٱلْجِبَالَ بُيُوتًا فَاذْكُرُواْ ءَالَآءَ ٱللَّهِ وَلَاتَعْقُواْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ آمة بلا خلاف.

أقول: في هذه الآية حكاية لقول صالح الله القومه بعد أن أمرهم بعبادة الله وحده لا شريك له، ونهيه إيّاهم أن يمسّوا الناقة بسوء، وحذّرهم من المخالفة الّتي يستحق بها العذاب المؤلم، فقال عاطفاً على ذلك: ﴿واذكروا إذ جعلكم خُلفاء من بعد عادٍ ﴾ أي: تفكّروا فيما أنعم الله عليكم حيث جعلكم بدل قوم عادٍ بعد أن أهلكهم وأورثكم ديارهم ﴿وبوّاًكم في الأرض ﴾ أي: مكّنكم من منازل تأوون إليها، يُقال: بوّاته منزلاً إذا مكّنته منه ليأوي إليه، وأصله: من الرجوع، من قوله: ﴿فباءوا بغَضَبٍ على

غَضَبٍ﴾ (١) وقوله ﴿وباءوا بغَضَبٍ من الله﴾ (٢) أي: رجعوا، قال الشاعر: بُوَّنَت في صَميمٍ مَعْشَرِها أى: انزلت ومكنّت من الكرم في صميم النسب.

وقوله: ﴿تَتَخذون من سهولها﴾ فالسهل: ما ليس فيه مشقّة على النفس من عمل أو أرض، يقال: السّهل والجَبّل، وأرض سَهْلَة.

وقوله: ﴿قُصُوراً﴾ جمع «قَصْر» وهو الدار الكبيرة بسُورٍ تكون به مقصورة، وأصله: القَصْر الذي هو الجعل على منزلة دون منزلة، فمنه: القَصير لأنّه قَصّر به على مقدارٍ دون ما هو أطول منه، والقَصْر: الغاية، يُقال: قَصَرَك الموت لأنّه قَصُرَ عليه، وأقصر عن الأمر أي: كفّ عنه، والقَصْرُ: العَشِيُّ، ومنه: القَصَّار لأنّه يَقْصُرُ الثوب على النقاء دون ما هو عليه، والقَصَرَ: أصل العنق.

وقوله: ﴿وتنحتون من الجبال بيوتاً﴾ فالجبل: جسم عظيم بعيد الاقطار عالي في السماء، ويقال: جُبل الإنسان على كذا أي: طُبع عليه، الأقطار عالي في السماء، ويقال: جُبل الإنسان على كذا أي: طُبع عليه، لأنّه ينبت [يثبت، ظ] عليه لصوق الجبل، والمعنى: أنّهم كانوا ينحتون في الجبال سقوفاً كالأبنية، فلا ينهدم ولا يَخْرُب ﴿فاذكروا آلاء الله﴾ معناه: تفكّروا في يَعْمِه المختلفة: كيف مكتكم من الانتفاع بالسهل والجبل ﴿ولاتعثوا في الأرض مفسدين﴾ معناه: لا تضطربوا في الأرض مفسدين، يقال: عاث يعيث عيثاً، وعَثَى يعثي بمعنى واحد، و ﴿مفسدين﴾ نصب على الحال.

ومعنى|لآية: التذكير بنِعَم الله من: التمكين في الأرض، والتسخير حتّى تبوّأوا القصور وشيّدوا المنازل والدور مع طول الآمال وتبليغ الآجال.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٩٠. (٢) البقرة: ٦١، وآل عمران: ١١٢. (٣) أنشده في اللسان: مادّة «بوأ».

قوله تعالى:

قَالَ اَلْمَلَأُ الَّذِينَ اَسْتَكْبُرُوا مِن قَوْمِهِ لِلَّذِينَ اَسْتُضْفِعُواْ لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمْ اَتَعْلَمُونَ اَنَّصَـٰلِكًا شُرْسَلُ مِّنرَبِّهِ قَالُواْ إِنَّا بِمَناأُرْسِلَ بِهِ. مُؤْمِنُونَ۞آيةبلاخلاف. اُقول: قرأ ابن عامر: ﴿وقال العلاَ﴾ بزيادة واو، وكذلك في مصاحف

أقول: قرأ ابن عامر: ﴿وقال الملأ﴾ بزيادة واو، وكذلك في مصاحف أهل الشام، الباقون بلا واو.

في هذه الآية حكاية عمّا ﴿قال الملأ﴾ من قوم صالح، وهم جماعة [من] أشراف قومه ورؤساء أمّته ﴿الّذين استكبروا﴾ أي: طلبوا الكِبر فوق القدر، لأنّ الاستكبار هو طلب الكِبر فوق القدر، حتّى يؤدّي صاحبه إلى إنكار ما دُعِيَ إليه من الحقّ، أنفَةً من اتّباع الداعبي إلى الحقّ ﴿للّذين استضعفوا﴾ فالاستضعاف: طلب الضعف بالأحوال الّتي تُقْعِد صاحبها عمّا كان يمكن غيره من القيام بالأمر، والأصل في باب «استفعل»: الطلب منه.

وقوله: ﴿لمن آمن منهم﴾ موضعه من الإعراب نصب على البدل من اللام الأولى ، وهو بدل البعض من الكلّ، إلّا أنّه أعيد فيه حرف الجرّر، كقولك: مررت بإخوتك بعضهم، وإنّما فعل ذلك لشلّا يظن أنّهم كانوا مستضعفين غير مؤمنين، لأنّه قد يكون المستضعف مستضعفاً في دينه فلا يكون مؤمناً، فأزال هذه الشبهة.

وقوله: ﴿أَتعلمون أَنَّ صَالِحاً مُئْرَسَل مِن رَبِّهِ﴾ حَقَيقةً ويـقيناً أم لا تعلمون ذلك؟ وغرضهم بذلك الاستبعاد لأن يكون صالح نبيًا مُؤسَلاً من قِبَل الله.

وقوله: ﴿إِنَّا بِمَا أُرْسِل بِهِ مؤمنون﴾ جواب من هؤلاء المستضعفين لهم: أنّهم مؤمنون بالّذي أرْسِل به صالح مصدّقون، وقد بيّنَا أنّ حدّ العلم هو ما اقتضى سكون النِفس، وحدّ الرُمّاني هاهنا العلم: بأنّه اعتقاد للشيء على ما هو به عن ثقةٍ من جهة ضرورةٍ أو حجّة. قال: والعالِمُ هو المبيّن للشيء بعلمٍ. أو ذاتُ تُنْبِئ عن العلم.

قوله تعالى:

قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ إِنَّا بِالَّذِي ءَامَنتُم بِهِركَـٰفِرُونَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: هذه الآية حكاية عمّا قال المستكبرون للذين آمنوا منهم حين سمعوا منهم الإيمان به والاعتراف بنبوّته والتصديق لقوله ﴿إِنّا بالذي آمنتم به﴾ يعني: بمن صدّقتم به ﴿كافرون﴾ أي: جاحدون، والقوّل: هـو الكلام، ومنه: المِقْوَل وهو اللسان، لأنّ صاحبه يقول به، وتَنقَوّل بمعنى: تكذّب وقال الكذِبَ. والمِقْيال: المخبر إلى نفسه بالقول أمراً من خير أو شرّ، والقَيْلُ: مَلِكٌ دون المَلِكِ الأعظم بِلُغَة حِمْيَر، وجمعه: أقْيال، لأنّه يقول عنه كالوزير.

قوله تعالى:

فَعَقَرُواْ ٱلنَّاقَةَ وَعَنَوْاْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ وَقَالُواْ يَنصَـٰلِحُ ٱثْنِنَا بِمَا تَعِدُنَآ إِنْ كُنتَ مِنَ ٱلمُوْسَلِينَ ﴿ آيَةَ بِلا خلاف.

أقول: في هذه الآية إخبار من الله تعالى عمّا فعل المستكبرون من قوم صالح، وأنّهم عَقَروا الناقة الّتي هي آية الله في الأرض، والقثر: الجرح الّذي يأتي على أصل النفس، وهومن: عُقْرالحَوْض، وهوأصله، قال الشاعر: بإزّاء الحَوْض أو عُقره (١١)

ومنه: العَقَار، لأنّه اعتقار أصل مال، لأنَّ ثبوته كثبوت الأصل، ومنه: العاقِر، لأنّها قد حدث ما عَقُر الحال النّبي يجيء منها الولد فأبطل الأصل،

<sup>(</sup>۱) لأمرئ القَيْس، من قصيدة يصف صيده. راجع ديوان امرئ القبيس: ص ١٠٢، وصـدره: فَرماها في فَرائصها.

و «المعاقَرَة على الشراب» منه، لأنَّه كالأصل في الثبوت على تلك الحال.

وقوله: ﴿وعَتَوا عن أمر ربهم﴾ أي: تجاوزوا الحدّ في الفساد، وقبل: العتوّ: الغلق في الباطل، في قول مجاهد. ومنه: جبّارٌ عاتٍ، و: العاتي في الكبر، ومنه: ﴿وقد بلغت من الكِبَرُ عِتِياً﴾ (١) أي: بلغت حال العاتي كِبَراً، والعتوّ عن الأمر: هو المخالفة، إلّا أنّ في العتوّ مخالفةً على وجه التهاون به والاستكبار عن قبوله.

وقوله: ﴿يا صالح ائتنا﴾ إنْ وصلته همزته، وإن ابتدأته لم تهمز بل تقول: «إيتنا» وإنّما كان كذلك لأنّ أصله «إئتنا» بهمز تَيْن، فَكُرٍهَ ذلك فقلبوا الثانية ياءً على ما قبلها بكسرة، فإذا وصل سقطت ألف الوصل وظهرت همزة الأصل.

وقوله: ﴿بِما تعدنا﴾ فالوَعْد: الخبر بخيرٍ أو شـرٌّ بـقرينة فــي الشــرٌ. وقوله:﴿إِنّنا بِما تعدنا﴾ أي: من الشرّ، لأنّا قد علمنا ما توعّدتنا عليه، فأتِ الآن بالعذاب الّذي خوّفتنا منه، ومتى تجرّد عن قرينة فهو بالخير أحقّ، للفصل بين الوَعْد والوَعيد.

قوله تعالى:

فَأَخَذَتْهُمُ ٱلرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُواْ فِى دَارِهِمْ جَنْفِينَ۞ فَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَنقَوْمِ لَقَدْ ٱَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّى وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِن لَاتُحِبُّونَ ٱلنَّصِحِينَ۞ آيتان بلا خلاف.

<sup>(</sup>۱) مريم: ۸.

رَجَفَ بهم السقف يرجف رُجُوفاً إذا اضطرب من فوقهم (١) وقال مجاهد والسُدّي: ﴿الرَّجْفَة﴾: الصّيْحة. وقال آخرون (٢): هي زلزلة أهلِكوا بها، قال الأخْطَل:

إِما تَرَيْني حَـنَاني الشّـيْبُ مـن كِـبَرٍ

كَالنَّسْرِ أَرْجُفُ والإنسانُ مَهدودُ (٣)

وقوله: ﴿فأصبحوا في دارهم جاثمين﴾ إنّما قـال: ﴿دارهـم﴾ عـلى التوحيد لأمرين:

أحدهما: أنّ المعنى: في بلدهم، وهو واحد. والآخر: أنّ معناه: في دورهم، وإنّما وُحّد كما تُوحّد أسماء الأجناس كقوله: ﴿إنّ الإنسان لَفِي خُتُ ﴾ (٤).

و «الأخذ»: نقل الشيء عن حاله إلى جهة الناقل له، وضدّه: التّـرك، كأخذ الدينار وترك الدرهم. ومعنى ﴿جـاثمين﴾: بـاركين عـلى ركبهم موتى، جَثَمَ يَجْثُمُ جُثُوماً: إذا بَرَكَ على ركبتَيْه، وقيل (٥): صـاروا رمـاداً كالرّماد الجاثِم، لأنّ الصاعقة أحرقتهم، وقال جَرير:

عَرفْتُ المنتأى وعَرفتُ منها منطايا القِدْرِ كالحِدَا الجُنُومِ (٦) وقوله: ﴿فتولَىٰ عنهم﴾ يعني: أنّ صالحاً تولّى عن قومه، و «التولّي» الذهاب عن الشيء وهو الإعراض عنه، وإنّما تـولّى لأنّـه أقـبل عـليهم بالدعاء إلى توحيد الله وطاعته، فلمّا خالفوا ونزل بهم العذاب تولّى عنهم

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: من تحتهم.

 <sup>(</sup>٣) من قصيدة يذكر فيها الشيب والبَيْن. راجع ديوان الأخطل: ص ٣١.
 (٤) المصر: ٢.
 (٥) قاله الفرّاء في معاني القرآن: ج ١ ص ٣٨٤.

<sup>(</sup>٦) من قصيدة يمدح هشاماً. راجع ديوان جرير: ص ٣٨١.

لليأس منهم. و «تولاه» بمعنى: أولاه نصرته ومعونته، ومنه: قولهم: «تولاك الله بحفظه» وقوله: ﴿وَمَن يَتُولَى الله ورسوله والذين آمنوا﴾ (١) فهو مثل قوله: ﴿إِن تنصروا الله ينصركم﴾ (٢) أي: إن تنصروا دين الله، و«تولّى عنه» بمعنى: أعرض عنه.

وقوله: ﴿وقال يا قوم لقد أبلغتكم رسالة ربّي﴾ إنّما جاز أن يناديهم مع كونهم جاثمين موتى لما في تذكّر ما أصارَهم إلى تلك الحال العظيمة التي صاروا بها نكالاً لكلّ مَن اعتبر بها وفكّر فيها من الحكمة والموعظة الحسنة.

وقوله: ﴿ونَصَحْت لَكم﴾ يقال: نَصَحْتُه ونَصَحْتُ له، مثل: شَكَرْتُه وشَكَرْتُه (سَكَرْتُه وسَكَرْتُه (عنه والمن الا تحبّون الناصحين، فمحبّة الشيء إرادة الحال الجليلة له عند المريد، فَمَن أحبّ الناصح لنَهْيه لهم عن ركوب أهوائهم واتبّاع شهواتهم قبل منه، وقد رُوي: أنّه لم يعذّب أمّة نبعً قط ونبيّها فيها، فلذلك خرج، فأمّا إذا أهلك المؤمنون فيما بينهم فإنّ الله سيعوضهم على ما يصيبهم من الآلام والغموم.

قوله تعالى:

وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ. أَتَأْتُونَ ٱلْفَنجِشَةَ مَاسَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِّنَ ٱلْعَنلَمِينَ ﴿ آية .

أقول: العامل في قوله: ﴿ولوطاً﴾ يحتمل أن يكون أحد أمرَيْن: أحدهما: أن يكون عطفاً على ما مضى فيكون تقديره: وأرسلنا لوطاً. والثانى: أن يكون على تقدير: واذكر لوطاً إذ قال لقومه، فـــى قـــول الأخْفَش. ولا يجوز في قصّة عادٍ وثمودَ إلا «وأرسلنا» لأَنْفيهاذِكْر «إلى» (١). و «لوط» مصروف لخفّته، لأنّه على ثلاث أخرف ساكن الأوسط، ولا ينصرف «يعقوب» لأنّه أعجميّ معرفة. واختلفوا في اشتقاق «لوط»: فقال بعض أهل اللغة: إنّه مشتقّ من «لُطْتُ الحوضّ» إذا ألزقت عليه الطين وملسته به، ويقال: هذا ألوّط بقلبي أي: أَلْصَق، واللِيطَةُ: القِشر للصوقه بما اتّصل به.

وقال الزجّاج: هو اسم غير مشتق. لأنّ العجميّ لا يشتقّ من العربيّ. وإنّما قال ذلك لأنّه لم يوجد علماً إلّا في أسماء الأنبياء.

وقوله: ﴿ أَتَأْتُونَ الفَاحَشَةَ﴾ فالفاحشة: هي السيّئة العظيمة القُبْح.

وقوله: ﴿ما سبقكم بها من أحد﴾ فالسبق: وجود الشيء قبل غيره، وقيل: ما ذُكِّر على ذَكرٍ <sup>(٢)</sup> قبل قوم لوطٍ، ذَكَره عمرو بن دينار، فلذلك قال: ﴿ما سبقكم بها من أحد من العالمين﴾ وبه قال أكثر المفسّرين.

قال البلخي: يحتمل أن يكون أراد ﴿ما سبقكم بـها مـن أحـد مـن العـالمين﴾ يـريد: عـالمي زمانهم، كـما قـال: ﴿وأنَّـي فـضَّلتكم عـلى العالمين﴾ (٣) قال: ويحتمل أن يكون: ما سبقكم إلى ذلك أحد على وجه القهر والمجاهرة به على ما كانوا يفعلونه.

وقال بعضهم: العقل كان يبيح ذلك، وإنّما منع منه السمع. قال البلخي: هذا خطأ، لأنّه يـؤدّي إلى انقطاع النسل، ولأنّ الطِبّاع مبنيّة عـلى الاستنكاف من ذلك، وأن يكون الإنسان مفعولاً به، ولو كان الفاعل لذلك غير مُقْبَح لِمَا لحق المفعول به من ذلك وَصْمَة. كما أنّ المرأة المنكوحة

<sup>(</sup>١) أي قوله: ﴿وإِلَىٰ عَادٍ ...﴾ و ﴿وَإِلَىٰ ثَمُودَ ...﴾.

<sup>(</sup>٢) في مجمع البيان: ما نزا ذكرٌ على ذكرٍ.

بالعقد الصحيح لا يلحقها بذلك وَصْمَة ولا عَيْب بلا خلاف، قـال: ومَـن حمل نفسه على استحسان ذلك، وأنّه يجوز أن يكون مفعولاً بـه كـان ماجناً ملوماً عند جميع العقلاء.

قوله تعالى:

إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهْوَةً مِّن دُونِ ٱلنِّسَآءِ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴿ آية]. أقول: قرأ أهل المدينة وحفص هاهنا: ﴿إِنّكِم ﴾ على الخبر، وكذلك مذهبه في قراءته أن يكتفي بالاستفهام الأوّل من الثاني في كلّ القرآن، وهو مذهب الكسائي إلاّ في قصّة لوط، الباقون بهمزتين الثانية مكسورة، وخففها ابن عامر وأهل الكوفة إلاّ حفصاً، والخَلْوَاني عن هشام يفصل بينهما بالألف وابن كَثِير وأبو عَمْرو ووَرْش تُحَقِّق الأولى وتُلكّن الثانية، وفصل بينهما بألف أبو عَمْرو.

قال أبو عليّ: قوله: ﴿ أَتَأْتُونَ الفاحشة ... إنَّكُم لتأتُونَ الرجال﴾ كـلّ واحد من الاستفهامين كلام مستقلٌ بنفسه، لا حاجة بـواحـد منهما إلى الآخر، فإذا كان كذلك فَمَن قرأ ﴿ النِّكُم ﴾ على الاستفهام جعل ذلك تفسيراً لـ﴿ الفَاحشة ﴾ كما أنَّ قوله ﴿ للذَكر مثل حظَّ الأُنشين ﴾ (١) تفسير للوصيّة، ومَن قرأ على الخبر استأنف، ومَن أراد أن يُليّن همزة ﴿ إنّكم ﴾ فإنّه يجعلها بين بين، لأنَّ ألف الاستفهام بمنزلة المنفصل، ولولا ذلك لوجب أن يقلب الثانية على ما قبله ثمّ يحذف لالتقاء الساكنين.

ومعنى قوله: ﴿إِنَّكُم لِتأتون الرجال شهوةً من دون النساء﴾ قال الحسن: إنّ قوم لوط كانوا ينكحون الرجال في أدبارهم، ولا ينكحون إلّا

<sup>(</sup>١) النساء: ١١.

الغُرَباء، ولا ينكح بعضهم بعضاً.

وقوله: ﴿شهوةً من دون النساء﴾ فالشهوة: مطالبة النفس بفعل ما فيه اللذّة، وليست كالإرادة، لأنّها قد تدعو إلى الفعل من جهة الحكمة، و «الشهوة» من فعل الله ضرورة فينا، و «الإرادة» من فعلنا، تقول: شَهِيْت أشْهوة، قال الشاعر:

وأَشْعَتَ يَشْهَى النَوْمَ قلتُ له ارْتَحِلْ

إذا ما النُّجُومُ أَعْـرَضَتْ واسْـبَكَرَتِ فَـــقَامَ يَــجُرُّ البُــــرْدَ لو أنّ نــفسَهُ

يــقالُ له خُـٰـذْها بكَـفَّيْك خَـرّتِ(١١)

وقوله: ﴿ بل أنتم قوم مسرفون ﴾ معناه: الإضراب عن الأول إلى جميع المعايب من: عبادة الأوثان، وإتيان الذُكْران، وترك ماقام به البرهان، وتقديره: إنّكم مستوفون لجميع المعائب: إتيان الذُكْران وغيره، ويحتمل أن يكون: بللإسرافكم لا تفلحون، و «الإسراف»: الخروج عن حدّ الحقّ إلى الفساد. قوله تعالى:

وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ. إِلَّا أَن قَالُوٓاْ أَخْرِجُوهُم مِن قَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسُ يَتَطَهُّرُونَ۞ آية بلا خلاف.

الوجه في قوله: ﴿جوابَ قومه﴾ بالنصب: أنّه وقع الاسم بعد «إلّا» موضع الإيجاب، وذلك أنّ ما قبلها إذا كان إيجاباً كان ما بعدها نفياً، وإذا كان ما قبلها نفياً كان ما بعدها إيجاباً، والجواب خبر يقتضيه أوّل الكلام، والغالب عليه جواب النداء والسؤال، ويكون على وجوه: كجواب الجزاء،

<sup>(</sup>١) أنشده في اللسان: مادّة «شها» ولم ينسبه لأحد.

وجواب القَسَم، وجواب «لو».

أخبر الله في هذه الآية بما أجاب به قوم لوط عليه حين قال لهم:

﴿إِنَّكُم لتأتون الفاحشة ما سبقكم بها من أحد من العالمين ﴾ كأنهم قالوا

\_بعضهم لبعض \_ : ﴿أخرجوهم ﴾ يعنون: لوطأ وأهله الدين آمنوا به،

و «الإخراج»: نقل الشيء عن محيطٍ إلى غيره، كما أنّ «الإدخال»: النقل
إلى محيطٍ عن غيره، وقال الزجّاج والفرّاء: أرادوا: أخرجوا لوطاً وابنتَيْه.

وقوله: ﴿من قريتكم﴾ فالقرية: هي المدينة، كما قال أبو عَـــــــــــــــــ العلاء: ﴿من قرويتُـن أَفْصَح من الحسن والحجّاج» يعني: رجلين من أهل المدن، إلا أنّه صار بالعُرْف: عبارة عن مجتمع النـــاس فـــي مـنازل متجاورة بقرب ضَيْعَةٍ يأوي إليها الأكراء.

وقوله: ﴿إِنَّهُم أُناس يتطهَّرون﴾ قيل فيه قولان:

أحدهما: قال ابن عبّاس ومجاهد وقَتادَة: يعني: يتطهّرون عن إتـيان الرجال في الأدبار، فعابوهم بما يجب أن يُمْدّحوا به.

> الثاني: إنّه أراد: ﴿يتطهّرون﴾ يتنرّهون عن أفعالكم وطرائقكم. قوله تعالى :

قولە تغانى : ئۇ بىر قارۇقۇنىڭ تىرۇرقىتار ق

فَأَنجَيْتُهُ وَأَهَلَهُ إِلَّا أَمْرَأَتُهُ كَانَتْ مِنَ ٱلْفُنبِرِينَ ۞ وَأَمْطُونَا عَلَيْهِم مُطَرًا فَانظُرْ كَيْف كَانَ عَنقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ۞ آيتان.

أقول: أخبر الله تعالى أنّه أنجى لوطاً ومَن معه، بمعنى: أنّه خَلَصَه من الهلاك ﴿وأَهله﴾ يعني: المختصّين به، و «الأهل» هو المختصّ بالشيء المختصاص القرابّة، ولذلك قيل: أهل البلد، لأنّهم بلزومهم سُكُناه قد صاروا على مثل لزوم القرابّة.

وقوله: ﴿إِلَّا امرأته﴾ استثنى من جملة مَن أنْجاه مع لوط مـن أهـله

امرأته. لأنّ امرأته أراد به زوجته. ولا يقال: «مرؤها» بمعنى زوجها. لأنّه صار بمنزلة المالك لها. وليست بـمنزلة المـالكة له. وإنّـما تـجري هـذه الإضافة النّـى بمعنى اللام على طريقة الملك.

وقوله: ﴿ كانت من الغابرين﴾ يعني: من الباقين في عذاب الله، في قول الحسن، وقَتَادَة.

فإن قيل: فعلى هذا يجب أن تكون امرأته ممّن نجا. لأنّه تعالى قال: ﴿كانت من الغابرين﴾ أي: الباقين.

قلنا: المعنى: أنّها من الباقين في عذاب الله، على ما حكيناه عن الحسن وقتادة. وقال قوم (١): معناه: أنّها من الباقين قبل الهلاك والمعمّرين الذين قد أنّى عليهم دَهْر طويل حتّى هَرِمَت فيمَن هَرِمَ من الناس، وكانت ممّن غَبّرَ الدهر عليه قبل هلاك القوم، ثمّ هَلَكَت فيمَن هَلَكَ من قوم لوط. وقيل: أراد بذلك من الباقين في عذاب الله، ذكر ذلك قتادة.

وإنّما قلنا: إنّها كانت من الهالكين، لقوله في سورة هود: ﴿إِنَّه مُصِيبُها ما أَصابَهُم﴾ <sup>(٢)</sup> ذكر ذلك البلخي والطبري: فالغايِرُ: الباقي. ويقال: غَمَرَ يَغْيُرُ غُمُوراً وغُبُراً إِذا بَقِيَ، قال الأعشى:

مِنْ أُمَّهِ في الزَمَنِ الغايرِ <sup>(٣)</sup>

عَضٌ بِما أَبقَى المَواسِي لَهُ وقال آخر:

وأبي الَّذي فَتَحَ البلادَ بسَيْفِهِ فَأَذلُّها لِبَنِي أَبِانَ الغَابِر (١)

<sup>(</sup>١) منهم أبو عُبَيْدة في مجاز القرآن: ج ١ ص ٢١٨. (٢) هود: ٨١.

 <sup>(</sup>٣) من قصيدة طويلة يهجو علقمة ويمدح عامر بن الطفيل في المنافرة التي جرت بمينهما.
 راجع ديوان الأعشى: ص ٩٥.

<sup>(</sup>٤) ليزيد بن الحكم بن أبي العاص من أبيات له. راجع خزانة الأدب للبغدادي: ج ١ ص ١٤.

وقال الزجّاج: ﴿من الغابرين﴾ (١) عن النجاة. ومنه: «الغُبْرة» بقيّة أثر البياض بعد الامتزاج بغيره من الألوان.

وقال الرئماني: هذا استثناء متصل، لأنّه يجوز أن يدخل الزوجة في الأهل على التغليب في الجملة دون التفصيل كما قال: ﴿يا نوح إنّه ليس من أهلك﴾ (٢) ومن أجل التغليب قال: ﴿من الغابرين﴾ ولم يقل: من الغابرات. ويَقْوَى في نفسي أنّه استثناء منقطع، لأنّ «الزوجة» لا تدخل تحت قولنا: «الأهل» حقيقةً، وقد بيّنًا ذلك في سورة البقرة مستوفيً.

وقوله ﴿وأَمطرنا عليهم مطراً﴾ وأمطرها الله إمطاراً، وقيل: أَمْطَر عليهم حجارةً من سجّيل، وهذا إخبار من الله تعالى عمّا أنزله الله بـقوم لوط من العذاب.

وقوله ﴿فانظر كيف كان عاقبة المجرمين﴾ أمر للنبي ﷺ والمراد به جميع المكلفين بأن يتفكّروا في ذلك ويعلموا كيف كان عاقبة المجرمين، يعنى: إلى ما صار إليه عاقبة هؤلاء العاصين.

وإذا قال القائل: كيف هو؟ معناه: قد علمت ما يطلبه الطالب كيف هو من وإذا قال القائل: كيف هو؟ معناه: قد علمت ما يطلبه الطالب كيف هو من حاله. و «العاقبة»: آخر [ما] تؤدّي إليه التأدية، وأصله: كون الشيء في أثر الشيء، ومنه: «العقاب» لأنّه يستحقّ عقيب الذنب، ومنه: «المُقاب» لأنّه يعقب على صيده بشدّته، و «العقب» لأنّه عَقِب به بشدّةٍ شيئاً بعد شيء. و «الإجرام»: اقتراف السيئة، أُجْرَمَ إجراماً: إذا أذنب، والجُرم: الذّب، وأصله: القطع، فالمجرم منقطع عن الحسنة إلى السيئة.

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: من الغائبين، خ ل

وفائدة الآية: الإخبار عن سوء عاقبة المجرمين بما أُنزل عليهم عاجلاً من عذاب الاستئصال قبل عذاب الآخرة بالنيران.

## قوله تعالى:

وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَنقَرْمِ أَعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَالَكُمْ مِّنْ إِلَنْهِ غَيْرُهُ قَدْ جَآءَتْكُم بَيِّنَةً مِّن رَبِّكُمْ فَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ وَلاَتَبْخَسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلاَتُفْسِدُواْفِى ٱلْأَرْضِ بَعْدَإِصْلَنْحِهَا ذَلِكُمْ فَيْرُلُكُمْ إِنْ كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ آَيَةَ بِلاخلاف.

أقول: هذه الآية عطف على ما تقدّم، والتقدير فيها: فأرسلنا ﴿إلىٰ مَدْيَنَ﴾ وهي قبيلة، قال أبو إسحاق (١١): أصله «مَدْيَان» وهو مَدْيان بن إبراهيم، وهؤلاء وُلُدُه. و «مَدْيَن» لا ينصرف، لأنّه مُعْرَب في حال تعريفه، والعلّة المانعة من الصّرف هي العجمة والتعريف، وقال الزجّاج: لأنّه اسم قبيلة وهو معرفة، وجائز أن يكون أعجميّاً.

وقوله: ﴿أخاهم شُعَيباً ﴾ نسب إليهم بالأخوّة في النّسَب دون غيره، وقال لهم: ﴿قد جاءتكم بيّنة من ربّكم ﴾ يعني: أتتكم حجّةٌ من الله تعالى ومعجزةٌ دالة على صدق قوله [قولي، خل] (٢) وأخبر أنّه أمرهم بأن يوفوا ﴿الكَيْل والميزان ﴾ والإيفاء: إتمام الشيء إلى حدّ الحقّ فيه، ومنه: «إيفاء العهد» وهو إتمامه بالعمل به، و «الكيل»: تقدير الشيء بالمِكْيال حتّى يظهر مقداره منه، و «الوزن»: تقدير الشيء بالميزان، و «المساحة»: تقدير الشيء بالميزان، و «المساحة»:

﴿ولا تبخسوا الناس أشياءهم﴾ نَهْي من شُعَيْب إيّاهم عن بَخْس الحقوق وتنقيصها في الكيل والميزان وغيرهما. والبَخْس: النقص عن الحدّ

<sup>(</sup>١) أخرجه عنه الطبري في تفسيره: ج ٨ ص ١٦٦ مسنداً.

<sup>(</sup>٢) في ط الحجريّة: صدق قوله.

الَّذي يوجبه الحقّ، تقول: بَخَسَ يَبْخَسُ بَخْساً فهو باخِس، و «البَخْصُ» بالصاد: فَقْءُ العين، وقال قَتادَة والسُدّي: البَخْس: الظ لم. ومنه: المَـتَل: «تَخسِبُها حَمْقاء وَهي باخِسَة» (١).

وقوله: ﴿ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها﴾ يعني: بعد أن أصلحها الله بالأمر والنهي وبعثة الأنبياء وتعريف الخَلق مصالحهم، والإفساد: إخراج الشيء إلى حدًّ لا ينتفع به بدلاً عن حالٍ ينتفع بها، وضدّه: الإصلاح، والمعنى: لا تخرجوا إلى العمل في الأرض بالقبائح بعد أن أصلحها الله بالمحاسن.

وقوله: ﴿ذلكم﴾ إشارة لقومه إلى ما أمرهم به ونهاهم عنه، بأنّ امتثاله والانتهاء إليه ﴿خير﴾ لهم وأغوّد عليهم إن كانوا ﴿مؤمنين﴾ مصدّقين بالله، وإنّما علّق خيريّته بالإيمان وإن كان هو خيراً على كلّ حال من حيث إنّ من لا يكون مؤمناً بالله وعارفاً بنبيّه لم يمكنه أن يعلم أنّ ذلك خير له، وكأنّه قال لهم: كونوا مؤمنين لتعلموا أنّ ذلك خير لكم، ويحتمل أن يكون المراد: لا ينفعكم إيفاء الكيّل والميزان إلاّ بعد أن تكونوا مؤمنين.

قال الفرّاء: لم يكن لشُعَيْب آية على النبوّة!

قال الزجّاج وغيره: هذا غلط، لأنّه قال: ﴿قد جاءتكم بيّنة من ربّكم فأوفوا ﴿ فجاء بالفاء جواباً للجزاء، فكيف يقول: ﴿قد جاءتكم بيّنة ﴾ ولم يكن له آية على النبوّة؟ فإن كان مع النبوّة آيةٌ فقد جاءهم بها، لأنّه لو ادّعَى النبوّة من غير آيةٍ لم يُقْبَل منه، وآيات شُعَيْب وإن لم يذكرها الله في القرآن لا يجب أن يقال: لا آية له، لأنّ نبيّنا تَلْكُثِيَّ لم يذكر الله آياته كلّها

<sup>(</sup>١) والمَثَل يُضرب لمن يتباله وفيه دهاء راجع مجمع الأمثال للميداني: ج ١ ص ١٣٠.

في القرآن ولا أكثرها وإن كانت له آيات كثيرة، ولم يوجب ذلك تَفْيها. قوله تعالم :

وَلَا تَقْفُدُواْ بِكُلِّ صِرَاطٍ تُوعِدُونَ وَتَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِهِر وَتَنَعُونَهَا عِوجًا وَاذْكُرُواْ إِذْ كُنتُمْ قَلِيلًا فَكَثَّرُكُمْ وَٱنطُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلْمُصْدِينَ ﴿إِنَّ آيَة بلا خلاف.

أقول: قيل في معنى قوله: ﴿ولا تقعُدوا بكلّ صِراطٍ تُوعِدون﴾ قولان: أحدهما: قال ابن عبّاس والحسن وقتادة ومجاهد: إنّهم كانوا يقعدون على طريق من قصد شُعَيْهاً للإيمان به فيخوّفونه بالقتل.

وقال(١١) أبو هُرَيْرة: إنَّما نهاهم عن قطع الطريق.

ومعنى «الإيعاد»: الإخبار بالعذاب على صفةٍ من الصفات، وهو الوعيد والتهديد، فإذا ذكر المتعلق من الخير أو الشرّ قلت: وَعَدْتُه كذا، كما قال تعالى: ﴿النارُ وَعَدَها الله الذين كَفَروا﴾ (٢) وإذا لم يُذْكَر قيل في الخير: وَعَدْتُه، وتقول: «وَعَدْتُه خيراً» بلا باء، و «أوْعَدْتُه

بالشرّ» بإثبات الباء.

وقوله: ﴿وتصدّون عن سبيل الله﴾ فالصدّ: هـو الصّـرُف عـن الفـعل بالإغواء فيه، كما يصدّ الشيطان عن ذِكْر الله وعن الصلاة، تقول: صَدّه عن الأمر يَصُدُّه صَدًاً، وهو كالمنع.

وقوله: ﴿مَن آمن به﴾: ﴿مَن﴾ في موضع نـصب لأنّـه مـفعول بــه. وتقديره: وتصدّون المؤمنين بالله عن اتّباع دينه، وهو سبيل الله.

وقوله: ﴿وتبغونها عِوجاً﴾ فالهاء راجعة إلى «السبيل» ومعنى «تبغون»: تطلبون، والبغيّة: الطّلبة، بَعَاه يَبْغِيه بُغْيَةً. والمعنى هاهنا: وتبغون السبيل عِوَجاً عن الحقّ، وهو أن يقولوا: هذا كذب وباطل وما أشبه ذلك، وهو قول قَتادَة. و «العِوَج» بكسر العين: في الدين وكلّ ما لا يُرى، وبفتح المين: في الدين وكلّ ما لا يُرى وللحائط وغيره.

وقوله: ﴿واذكروا إذكنتم قليلاً فكَثَر كم﴾ قال الزجّاج: يحتمل أشياء: أحدها: اذكروا نعمة الله عليكم إذكّر عددكم، وثانيها: أنّه كثّركم بالغنى بعد الفقر، وثالثها: كثّركم بالقدرة بعد الضعف، ووجهه: أنّهم كـانوا فـقراء وضعفاء، فهم بمنزلة القليل في قلّة الغناء.

وقوله ﴿فانظروا كيف كان عاقبة المفسدين﴾ معناه: فكّروا فيما مضى من إهلاك من تقدّم بأنواع العذاب، وإنزال العقوبات بهم واستئصال شأفتهم، وما فعلالله بالمفسدين، وكيف كان عاقبتهم في ذلك وما حلّ بهم من البوار. قوله تعالى:

وَإِنْ كَانَ طَـآبِفَةُ مِّنكُمْ ءَامَنُواْ بِالَّذِيّ أُرْسِلْتُ بِهِ. وَطَـآبِفَةُ لَّمْ يُؤْمِنُواْ فَاصْبِرُواْ حَتَّىٰ يَحْكُمُ اللَّهُ بَيْنَنَا وَهُوَ خَيْرُ ٱلْحَـٰكِمِينَ(إِنَّ) آية بلا خلاف.

أقول: الطائِفَة: الجماعة من الناس، وهو من «الطُّـوْف» صفة غـالبة

أُقِيمَت مقام الموصوف. مأخوذة من أنّها تجتمع على الطَوَاف. وقد يكون جماعة الكتب والدور ونحو ذلك.

وقوله: ﴿وطائفة لم يؤمنوا﴾ إنّما جاز أن يخبر عمّن لم يؤمن بأنّهم طائفةً وإن كانوا هم الأكثر لتقابل قوله: ﴿طائفة منكم آمنوا﴾ ولأنّ من حقّ الضدّ أن يأتي على حدّ ضدّه، كما تقول: ضَرّبْت زيداً وما ضَرَبْت زيداً. وإنّما ذُكّر ﴿طائفة﴾ لأنّه راجع إلى الرجال وإن كان اللفظ مؤتّناً، فغُلّب فيه المعنى في هذا الموضع ليدلّ على معنى التذكير.

والمعنى: أنّ شُعَيْباً قال لقومه: إنّكم وإن انقسمتم قسمَيْن: ففِرْقَة آمنت وفِرْقَة كَفَرت ﴿ فاصبروا حتّىٰ يحكم الله بيننا ﴾ على وجه التهديد لهم، والإنكار على من خالف منهم، والصبر: حَبْس النفس عمّا تنازع إليه من الجزع، وأصله: الحَبْس، ومنه: قوله للله القاتل واصبروا الصابر» (١) ومنه: قيل للشيء: «صَبِر» لأنّه يحبس النفس عن لفظه ليداويه. والحكم، المنع من الخروج عن الحقّ بدعاء الحكمة إليه من جهة معروفة أو حجّة، وأصله: المنع، قال الشاعر:

أَبْتِي حَنيفَةَ أَحكِمُوا سُفَهَاءَكُم إِنِّي أَخافُ عليكُم أَن أَغْضَبا (٢) والله خير الحاكمين لأنّه لا يجوز عليه الجَوْر ولا المُحَابَاة في الحُكُم، وإنّما على جواب الجزاء بالصبر وهو لازم على كلّ حال، لأنّ المعنى: فسيقع جزاء كلّ فريقٍ بما يستحقّه من ثوابٍ أو عقابٍ، كأنّه قال: فأنتم مصبورون على حكم الله بذلك.

 <sup>(</sup>١) أخرجه في الكنز: ج ١٥ ص ١٠ ح ٣٩٨٣٦ وعنزاه إلى أبني عبيد فني الغريب عن إسماعيل بن أميّة مرسلاً.

<sup>(</sup>٢) لجرير يهجو بني حنيفة. راجع ديوان جرير: ص ٤٧.

قال البلخي: أمرهم في هذه الآية بالكفّ عمّا كانوا يفعلون من الصدّ عن الدين والتوعّد عليه، والكفّ عن ذلك خَيْر ورُشْد، ولم يأمرهم بالمقام على كفرهم والصبر. وفي ذلك دلالة على أنّه ليس كلّ أفعال الكافرين كفراً ومعصية، كما يذهب إليه بعض أهل النظر.

قوله تعالى:

قَالَ ٱلْمَلاَّ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبُرُواْ مِن قَوْمِهِ. لَنُخْرِجَنَّكَ يَــْشُعَيْبُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَك مِن قَرْيَتِنَا أَنْ لَتَعُودُنَّ فِى مِلَّتِنَا قَالَ أَوَلَوْ كُنَّا كَنْرِهِينَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: أخبرالله تعالى في هذه الآية عن ﴿الملاّ﴾ وهمالجماعة الأشراف والرؤساء من قوم شُكيَّب ﴿الَّذِين استكبروا﴾ ومعناه: امتنعوا من اتّباع الحق أنقَة عن الداعي إليه أن يتبعوه فيه، وتكبّروا عليه جهلاً منهم بمنزلة الحق ومنزلة الداعي إليه، [إذ] إنّهم قالوا لشُكيَّب وأقسموا: ﴿لنُخرجنَّكُ ياشعيب والذين آمنوا معك من قريتنا أو لتعُودُنَّ في ملَّتنا﴾ وقبيل في معنى ﴿لتعُودُنَّ في ملَّتنا﴾ وقبيل في معنى ﴿لتعُودُنَّ في ولان:

أحدهما: على توهّمهم أنّه كان فيها على دين قومه. الثاني: إنّ الّذين اتّبعوا شعيباً قد كانوا فيها.

وقال الزجّاج: وجائز أن يقال: قد عادَ عليَّ مـن فـلان مكـروه وإن لم يكن سبقه مكروه قبل ذلك، أي: لحقني منه مكروه. ووجه هذا: أنّه قد كان قبل ذلك في قصده لي. كأنّه قد أتى مرّةً بعد مرّة. وقال الشاعر:

لَيْن كانَت الأيّام أحسن مـرّة إليَّ فَقَد عادَتْ لهنّ ذنوب<sup>(١)</sup> والعَوْد: هو الرُجُوع، وهو مصير الشيء إلى الحال الّتي كان عليها قبل،

<sup>(</sup>١) للغنوي من قصيدة يرثي أخاه. راجع العقد الفريد: ج ٣ ص ٢١٧.

ومنه: إعادة الخَلْق، وقوله تعالى: ﴿ولو رُدُّوا لعـادُوا لِـِمَا نُـهُوا عـنه﴾ (١) وتستعمل لفظة «الإعادة» في الفعل مرّة ثانية حقيقةً، وفي فعل مثله مجازاً، وكِلَاهما يسمّى إعادة، لكن لمّا كان مثله كأنّه هو في أنّـه يـقوم مـقامه جرت عليه الصفة، كقولك: أعَدْت الكتابة والقراءة، ومعناه: فعلت مثله.

وقوله: ﴿أُولُو كِنَا كَارِهِينَ﴾ حكاية لما قال شُعَيْب لأُمّته من أنّه لايعود في ملّتهم إلا أن يكون على وجه الإكراه منهم لذلك، وأنّهم يريدون أن يردّوا المؤمنين إلى مثل ما هم عليه من المعاصي مع كراهتهم لذلك ويقينهم لبطلانه، فبيّن بهذا أنّا مع كراهتنا لذلك مع ما عرفناه من بطلانه لانرجع، وتقديره: أتعيدوننا في ملّتكم وإن كرهناها؟! فادخِل ألف الاستفهام على «ولو».

## قوله تعالى:

قَدِ اَفْتَرَیْنَا عَلَی اَللَّهِ کَذِیَّا إِنْ عُدْنَا فِی مِلَّتِکُم بَعْدَ إِذْ نَجَیْنَا اَللَّهُ مِنْهَا وَمَا یَکُونُ لَنَآ أَن نَّعُودَ فِیهَآ إِلَّآ أَن یَشَآءَ اَللَّهُ رَبُّنَا وَسِعَ رَبُّنَا کُلَّ شَیْءٍ عِلْمًا عَلَی اَللَّهِ تَوَکَّلْنَا رَبُّنَا اَفْتَحْ بَیْنَنَا وَبَیْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِ وَأَنتَ خَیْرُ اَلْفَنچِینَ ﴿ آَنِ اِللّٰ خَلاف.

أقول: في هذه الآية إخبار من الله عمّا قال شُعَيْب لقومه من أنّه قــد افترى هو ومَن آمن به ﴿على الله كذباً﴾ إنْ عادَ في مِلْتهم بأن يحلّلوا ما يحلّلونه ويحرّموا ما يحرّمونه وينسبونه إلى الله بعد إذ نجّاهم الله منها.

والافتراء: الكذب، ومنه: الافتعال والاختلاق وهو القَطْع بخبر مخبره لا على ما هو به، مشتقًاً من: فَزي الأديم، تقول: فَرَيْتُ الأدِيم أفْريه فَزياً. والملّة: الديانة الّتى تجتمع على العمل بها فِرْقَة عظيمة، والأصل فيه:

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٢٨.

تكرر الأمر، من قولهم: «طريق مليل» إذا تكرر سلوكه حتى توطأ، ومنه: «المَلَل» وهو تكرر الشيء على النفس حتى تضجر، و «المَلَة»: الرماد الحار يُدفَن فيه الخبز حتى ينضج لتكرر الحمي عليها، ومنه: المليلة من الحتى. والبلّة لتكرر العمل فيها على ما تأتى به الشريعة.

وقوله: ﴿بعد إذ نجَّانا الله منها﴾ بإقامة الدليل والحُجَج على بطلانها. وعلمنا بذلك وانتهائنا عنها.

وقال ابن عبّاس: ما كنت أدري معنى قوله: ﴿رَبّنا افْتَحْ﴾ حتّى سمعتُ بنت سيف بن ذي يَزن تقول: «تعالَ حتّى أفاتحك»(١) يعني: أقاضيك.

وقوله: ﴿وما يكون لنا أن نعود فيها إلا أن يشاء الله ربّنا ﴾ إخبار عن قول شُمّيْب لهم أنّه ليس له أن يعود في ملّتهم، ويرجع فيها إلّا بعد مشيئة الله ذلك. وقيل في معنى هذه المشيئة مع حصول العلم بأنّه لا يشاء تعالى عبادة الأصنام والأوثان ثلاثة أقوال:

أحدها: إنّ في ملّتهم أشياء كُان يجوز أن يتعبّد الله بها. فــلو شــاءها منهم لوجب عليهم الرجوع فيها.

الثاني: إنّه إذا فعل ما شاء الله كان ذلك طاعةً لله تعالى .

الثالث: إنّه علّق ما لا يكون بما علم أنّه لا يكون على وجه التبعيد. كما قال الشاعر:

إذا شَابَ الغُرابُ أُتيتُ أهـلي وصارَ القَارُ كاللَّبَنِ العليبِ<sup>(٢)</sup> وكما قال تعالى: ﴿حتَّىٰ يلج الجَمَلُ في سمّ الخِيَاط﴾<sup>(٣)</sup> ووجه ذلك هاهنا: أنّه كما لا يشاء الله عبادة الأضنام والقبائح \_ لأنّ ذلك لا يـليق

<sup>(</sup>١) أخرجه عنه الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٣ مسنداً.

<sup>(</sup>٢) تقدّم البيت عند تفسير الآية: ٤٠ المتقدّمة. (٣) الآية: ٤٠ المتقدّمة.

# بحكمته \_ فكذلك لا أعُود في ملّتكم.

وقال قوم: فيه وجه رابع وهو: أنّ الهاء في قوله: ﴿فيها﴾ راجعة إلى «القرية» وكأنّه قال: وما يكون لنا أن نعود في قريتكم غانمين لكم ظاهرين عليكم بعد إذ نجّانا الله منها بخروجنا منها سالمين إلّا أن يشاء الله ينصرنا عليكم ويشاء منّا الرجوع فيها.

وقوله ﴿وَسِعَ رَبّنا كُلُّ شيء علماً ﴾ نُصِب ﴿علماً ﴾ على التمييز.

وقيل في وجه اتّصال ذلك بما قبله قولان:

أحدهما: إنّ الملّة إنّما يتعبّد بها على حسب ما في معلومه من مصلحة العباد بها، فهو تعالى لا يخفى عليه ذلك.

والثاني: إنّه عالم بما يكون منّا من عَوْدٍ أو تَرْكٍ دوننا.

ثمّ حكى عن شُعَيْب أنّه قال لهم: ﴿على الله توكّلنا ربّنا افتح بيننا وبين قومنا بالحقّ﴾ سؤالٌ من شُعَيْب ورغبةٌ منه إليه تعالى أن يحكم بينه وبين قومه بالحقّ، والفتح: القضاء. ومعنى ﴿افْتَحْ﴾: إقْضِ، في قـول ابن عبّاس والحسن وقتادة والسُدّي. والفاتِح والفتّاح: الحاكم، وفاتَحْته في كذا: قاضَيْته، وإنّما قيل ذلك لأنّه يفتح باب العلم الذي انغلق على غيره. وقوله: ﴿بالحقّ﴾ فيه وجهان:

أحدهما: سؤال الله ما يجوز عليه، كما قال في موضع آخر: ﴿ربِّ احْكُم بالحقّ﴾ (١). والآخر: ما ينكشف به لمخالفينا أنّا على الحقّ من إنزال العذاب عليهم.

وقال الفرّاء: أهل عُمَان يسمّون الحاكم الفَتّاح. قال الشاعر:

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ١١٢.

ألا أَبْلِغُ بَني عُصْمِ رَسُولاً فإنِّي عن فُتَاحَتِكُم غَنِيُ (١)
أي: قضائكم وحُكُمكم، وقال الجُبَائي: معنى ﴿ افتح بيننا وبين قومنا﴾: أنزل بهم ما يستحقون من العقوية لكَفْرهم بالله وظُلْمهم المؤمنين. وفي الآية دلالة على بطلان مذهب المجبّرة، لأنّه قال: ﴿ وما يكون لنا أن نعود فيها إلاّ أن يشاء الله ﴾ فعلق [فعلم، ظ] أنّ لهم الرجوع فيها إذا شاء الله فإذا لم يشأ لم يكن ذلك، فيجب على هذا \_إن كان الله يريد الكفر \_ أن يكون للكافر الرجوع في الكفر، وهذا لا يقوله أحد، فَبَطل ما قالوه. على أنّ الظاهر من معنى «الملّة» هو ما يُعْلَم بالشَرع، وذلك يجوز أن ينسخه الله فيريد منهم الرجوع فيه، وليس لأحدٍ أن يقول: إنّ قوله: ﴿ بعد ينسخه الله منها ﴾ لا يليق بما قالوه، وذلك أنّ قوله: ﴿ بعد إذ نجّانا الله منها ﴾ لا يليق بما قالوه، وذلك أنّ قوله: ﴿ بعد إذ نجّانا الله منها ﴾ معناه على هذا القول: أزاله عنّا ونسخه عنّا، فإن

قوله تعالى:

شاء أن يعيدنا ثانياً جاز لنا الرجوع فيها.

وَقَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ، لَهِنِ ٱتَّبَعْتُمْ شُعَيْبًا إِنَّكُمْ إِذَا لَّخْسِرُونَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: في هذه الآية حكاية ما قالت الجماعة الكافرة الجاحدة بآيات الله المنكرة لنبوّة شُعَيْب للباقين منهم وأقْسَموا (٢) عليهم ﴿النن اتَّبعتم اللهُ عُمَيْباً ﴾ وانقدتم له ورجعتم إلى أمره ونهيه، لأنّ الاتباع هو طلب الشاني موافقة الأوّل فيما دعا إليه تقول: اتّبعه اتّباعاً وتَبِعَهُ تَبّعاً، وهو مُتّبعٌ وتَابعٌ ﴿إِنَكَمهُ جَواب القَسَم، واللام في

<sup>(</sup>١) أنشده في اللسان: مادّة «فتح» ونسبه إلى الأسعر الجعفي.

<sup>(</sup>٢) في الحجريّة: قسمهم.

﴿الخاسرون﴾ لام التأكيد في خبر ﴿إنّ﴾ و «الخُسران»: ذهاب رأس المال، فكأنهم قالوا: لئن تبعتموه كنتم بمنزلة مَن ذهب رأس ماله أو أعظم من ماله، لأنّكم لا تنتفعون باتباعه فتخسرون في اشتغالكم بما لا تنتفعون به، وبانقضاء عمركم إذ لم تكسبوا فيه نفعاً لأنفسكم. وقيل: معناه: لهالكون، وقيل: لمفتونون.

و «إذا» من عوامل الأفعال، وإنّما دخلت هاهنا على الاسـم، لأنّـها مُلْغاة، وإذا الْقِيَت من العمل صَلُح ذلك فيها، لأنّها حينئذٍ تجري مَجرى ألف الاستفهام في أنّها لا تختصّ. لأنّها لا تعمل.

وقوله: ﴿إِنَّكُمْ إِذَا لِخَاسَرُونَ ﴾ جوابالقَسَم وقد سدّ مسدّجوابالشرط من قوله: ﴿لَئِنَ ﴾ ولا يجوز قياساً على ذلك: إن أتاك زيد إنّه لكريم، لأنّ جواب الشرط إنّما هو بالفعل أو الفاء لترتّب الثاني بعد الأوّل بلا فصل.

قوله تعالى:

فَأَخَذَتْهُمُ ٱلرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دَارِهِمْ جَسْمِينَ ﴿ آية بلا خلاف. أقول: قد مضى تفسير مثل هذه الآية فلا معنى لإعادته(١).

والفاء في ﴿فأَخذتهم﴾ عطف على قوله: ﴿قال الملأ﴾ وفيها معنى البجواب، كأنّه قيل: كان جواب ما ارتكبوا من عظيم الفساد أخذ الرَّجْفَة لهم بالعذاب، و «أخذ الرجفة»: إلحاقها بهم مدمّرة عليهم، ولا يقال: «أخذتهم الرحمة» لأنّ العذاب لما كان يذهب بهم إهلاكاً صَلُح فيه «الأخذ» ولا يصلح في النعيم.

والرَجْفة: الزلزلة. وهي حركة تزلزل الأقدام وتوجب الهلاك لشدّتها. والإصباح: الدخول في الصباح، والإمساء: الدخول في المساء. ويستعمل

<sup>(</sup>١) في تفسير الآية: ٧٨ المتقدّمة.

على وجهَيْن: أحدهما: ما يحتاج إلى خبر. والآخر: مكتفي بالاسم بمنزلة «سَوَاء» والجُنُوم: البُرُوك على الرُكْبة. جَنَمَ يَجْثِمُ جُنُوماً. وقد جَنَمَ هـذا الأمر على قلبي أي: تَقُلَ عليه. لثبوته على تلك الحال.

قوله تعالى:

الَّذِينَ كَذَّبُواْ شُعَيْبًا كَأَن لَّمْ يَغْنَوْاْ فِيهَا الَّذِينَ كَذَّبُواْ شُعَيْبًا كَانُواْ هُمُ الْخَسِرِينَ ﴿ آيَة بلا خلاف.

أقول: ﴿الّذين﴾ الأولى في موضع رفع بأنّه مسبتداً. وخسره: ﴿كأَنْ لم يغنوا فيها﴾.

وهو إخبار من الله تعالى عن حال هؤلاء الكفّار الذين كذّبوا شُعَيْباً. وشبههم بمن لم يَغْنِ فيها، ومعنى ﴿لم يَغْنُوا﴾: لم يقيموا إقامة مستغنِ بها عن غيرها، والغّاني: النازِل، والمَغّاني: المنازل، وغنِيّ بالمكان: إذا أقامَ به، يَغْنى غَنَاءً وغُنْياناً وغِنَيّ. وقال النابغة:

غَنِيَتْ بذلكَ إذ هُمُ لكَ جِيرَةٌ منها بعَطْفِ رسالةٍ وتَوَدُّدِ<sup>(١)</sup>

وقال آخر:

مُمْسِكُو مِنْكَ بِعَهْدٍ وَوِصَالِ(٢)

ولَــقَد يَـغْنَى بِـها جِــيرانُك الـ وقال رُؤْبَة:

وعَهْدُ مَغْنَى دِمْنَةٍ بِضَلْفَعَا (٣)

<sup>(</sup>١) من قصيدة يمدح النعمان وعياله. راجع ديوان النابغة: ص ١٤٤.

<sup>(</sup>۲) لعَبِيد بن الأبُرص من قصيدة افتخارية. راجع ديوان عَبيد: ص ١٢٠. وفيه «أصحابَك» بدل «جيرانك» و «بأسباب الوصال».

<sup>(</sup>٣) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٥، كذا في المطبوعة وفي الحجريّة هكذا: دمته ببلقعا.

وقال حاتَمُ طيِّ:

عُنِينا زَماناً بالتَّصَعْلُكِ والغِنَى فَكُـلَّا سَقَانَاهُ بكَأْسَيُهِما الدَهْرُ فَمَا زَدَنا بَغْياً عـلى ذي قَرابَةٍ غِنَانَا ولا أَزْرى بأَحْسانِنا الفَقْرُ (١٠

ووجه التشبيه في قوله: ﴿ كأن لم يَغْنُوا فيها﴾: أنّ حال المكذّبين يشبه حال من لم يكن قطّ في تلك الديار لمّا أخذتهم الرّجْفَة بالإهلاك، وهذا ممّا يتحسّر عليه الناس أعظم الحَشرَة، كما قال الشاعر:

كَأَنْ لَم يكنْ بين الحجُونِ إلى الصَفَا

أنــيش ولم يَشـــمرُ بـــمكّةَ ســـامِرُ بــــلــى نـــحنُ كُـــنّا أهْـــلَها فأبـــاذنا

صُرُوفُ الليالي والجُدُودُ العـواثِـرُ <sup>(٢)</sup>

وإنّما أعيد ذكر ﴿الّذين﴾ دفعةً ثانيةً من غير كناية لتغليظ الأمر فـي تكذيبهم شُعَيْباً، مع بيان أنّهم الّذين حصلوا على الخُسْران لا مَن نسـبوه إلى ذلك من أهل الإيمان.

و ﴿هم﴾ في قوله: ﴿هم الخاسرون﴾ فصل، ويُسمّيه الكوفيُّون: عماداً، وإنّما دخل الفصل مع أنّ المضمر لا يُوصَف لأنّه يحتاج فيه إلى التوكيد ليتمكّن معناه في النفس، وأنّ الذي بعده من المعرفة لا يخرجه ذلك من معنى الخبر وإن كان الأصل في الخبر النكرة.

وهذه الآية جواب لقولهم: ﴿لئن اتَّبْعتم شُعَيْبًا ۚ إِنَّكُـم إِذاً لِخَـاسرون﴾

 <sup>(</sup>١) من قصيدة يعاتب زوجته لمّا أبدته من امتعاض من حاله وكثرة سخائه. راجع ديوان حاتم الطائي: ص ٨٤.

<sup>(</sup>٢) قيل: إنّه لمعرو بن الحارث بن مُضاض، وقيل: هو للحارث الجُرْهُمي. أنشدهما في اللسان: مادّة «حجن».

فبيّن الله في هذه الآية أنّ الخاسرين هم الّذين كذّبوه لا الّذين اتّبعوه. قوله تعالى:

فَتَوَلَّىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَنقَومِ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَـٰلَـٰتِ رَبِّى وَنَصَحْتُ لَكُمْ فَكَيْفَ ءَاسَىٰ عَلَىٰ قَوْمَ كَنْفِرِينَ۞ آية .

أقول: هذاً إخبار من الله تعالى عمّا فعل شُعَيْب الله مع قومه لمّا أبلغهم رسالات ربّه تعالى، فلمّا لم يقبلوها وأقاموا على تكذيبه وجحد ما أتى به، أنّه ﴿تولّىٰ عنهم﴾ ومعناه: أعرض عنهم إعراض آيس منهم، فنزل بهم العذاب فتولّى عنهم، لأنّه كان مُقْبلاً عليهم بالوعظ والدعاء إلى الحقّ، فلمّا تمادوا في غيهم وأخذهم الله ببأسه تولّى عنهم.

وإنّما قال لمن هلك: ﴿لقد أبلغتكم رسالات ربّي﴾ لأنّ معناه: أنّ ما نزل بكم من البلاء وإن كان عظيماً فهو حقَّ، لأنّه بجنايتكم على أنفسكم، فلا ينبغي أن يحزن عليهم للأمور الّتي ذكرناها من شأنهم، قال ابن إسحاق: عزّى نفسه عنهم بعد أن كان حزن عليهم.

وقوله: ﴿رسالات ربّي﴾ إنّما أتى بلفظ الجمع ليدلٌ على اختلاف معاني الرسالة إذا جُمِعَت، فهي تجري مجرى جمع الأجناس، كقولك: «نُمُور» وأمّا «ضربات» فإنّما يدلّ على عدد المرّات.

وقوله: ﴿فكيف آسىٰ﴾ أحزنُ، في قول ابن عبّاس والحسن والسُدّي، والأسى: شدّة الحزن، يقال أسى يأسى أسّى، قال الشاعر: وانْحَلَبُتْ عَينَاهُ من فَرطٍ الأسى(١)

وقال امرؤ القَيْس:

<sup>(</sup>١) للعجّاج، أنشده المبرّد في الكامل: ج ٢ ص ٧٢٣.

وقُوفاً بـها صَحْبِي عـلى مَطِيّهُمْ يقولونَ لا تَهْلِكْ أَسَىَّ وتَجمّلِ (١) وقُوفاً بـها صَحْبِي عـلى مَطِيّهُمْ واقَـما وقوله: ﴿ فَكَيفُ آسَىٰ ﴾ لفظه لفظ الاستفهام والعراد به: النـفي، وإنّـما كان كذلك لأنّ جوابه في هذا الموضع لا يصحّ إلّا بالنفي، كما يدخله معتَى الإنكار لهذه العلّة، قال العَجّاج:

أَطَرَباً وأنتَ قِنَّسْرِيُّ (٢)

أي: لا يكون ذلك مع كبر السنّ. وهذا تسلِّ من شُعَيْب اللِّلِهِ بما يذكر من حاله معهم في مناصحته لهم وتأدية رسالة ربّه إليهم، وأنّه لا ينبغي أن يأسى عليهم مع تمرّدهم في كفرهم وشدّة طغيانهم، وأنّه لا حيلة في فلاحهم.

قال البلخي: وفي ذلك دلالة على أنّمه لا ينجوز للمسلم أن يندعو للكافر بالخير، كما يقول: لعن الله فلاناً وأخزاه، ثمّ يقول: هداه الله وأرشده ورَجِمَه.

وقال أبو عبدالله البَجَليّ: «أبو جاد» و «هوّاز» و «حِطّي» و «كَلَمُون» و «كَلَمُون» و «سَعْفَص» و «قَرَشَت» أسماء ملوك مَدْيَن، وكان ملكهم يوم الظِلّة في زمان شُعَيْب فقالت أخت كَلَمُون تَبكيه (٣٠:

<sup>(</sup>١) مِن معلَّقته المشهورة. راجع ديوان امرئ القيس: ص ٣١.

<sup>(</sup>٢) أنشده في اللسان: مادّة «قنسر».

<sup>(</sup>٣) كذا في المطبوعة، وفي الحجريّة هكذا: في زمان شعيب كلمون يبكيه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عنه الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٤ مسنداً.

قوله تعالى:

وَمَآأَرْسَلْنَا فِى قَرْيَةٍ مِّن نَّبِيِّ إِلَّاۤ أَخَذْنَاۤ أَهْلَهَا بِالْبَأْسَآءِ وَٱلصَّرَّآءِ لَقَلَّهُمْ يَضَّرُّعُونَ(يُبُّ) آية بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى في هذه الآية: أنّه لم يرسل رسبولاً إلى أهــل قرية إلّا وأخذ أهلها بالبأساء والضـرّاء، تـغليظاً فــي المــحنة، وتشــديداً للتكليف، ليُليّن قلوبهم، ولكي يتضرّعوا إلى ربّهم في كشف ما نزل بهم في ذلك، وإنّما يفعل بهم ذلك لعلمه بما لهم فيه من الصلاح لكي يتضرّعوا.

و «القرية» أصلها: الجمع ، من قولهم: قَـرَيْت المـاء أَقْـرِيه قَـرُياً إِذا جمعه، فالقرية: مجتمع الناس في المنازل المتجاورة ممّا هو دون المدينة، وكذلك تُستّى المدينة أيضاً: قرية.

و «النبيّ»: هو الّذي يؤدّي عن الله تعالى بلا واسطة من البشر، وقيل: هو من كان يُنْبِئُ بالوّخي من الله تعالى ممّا أنزله عليه.

وقيل في معنى ﴿البأساء والضرّاء﴾ ثلاثة أقوال:

أحدها: إنّ «البأساء» ما نالهم من الشدّة في أنفسهم، و «الضرّاء» ما نالهم في أموالهم.

والثاني: ما قال الحسن: إنّ «البأساء» الجوع، و «الضرّاء» اللأواء من الأمراض والشدائد الّتي تصيبهم.

الثالث: قال السُدّي: إنّ «البأساء» الجوع، و «الضرّاء» الفقر.

وقيل في معنى ﴿لعلُّهم﴾ قولان:

أحدهماً: إنّا عاملناهم معاملة الشاكّ في إيراد أسباب التضرّع، مظاهرةً عليهم في الحجّة. الثاني: أن يكون «لعلّ» بمعنّى اللام، وتقديره: ليضّرّعوا. وأصل ﴿ يضّرَّعون﴾: يَتَضَرّعون. فأدغِمَت التاء في الضاد، ولا يُدغَم الضاد في التاء لأنّ في التاء استطالة، وإنّما يُـدْغَم النـاقص فـي الزائـد ولا يُدْغَم الزائد في الناقص، لِمَا في ذلك من الإخلال.

### قوله تعالى:

ثُمَّ بَدَّلْنَا مَكَانَ ٱلسَّيِّئَةِ ٱلْحَسَنَةَ حَتَّىٰ عَفَواْ وَقَالُواْ قَدْ مَسَّ ءَابَآءَنَا ٱلضَّرَّآءُ وَٱلسَّرَآءُ فَأَخَذْنَهُم بَثْنَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (إِنَّ آية بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى في هذه الآية: أنّه بدّل مكان السيئة الحسنة ﴿ وقالوا قد مسَّ آباءنا الضرّاء والسرّاء ﴾ ومعناه: أنّه تعالى بعد أن يفعل بهم البأساء والضرّاء ليتضرّعوا يبدّل مكان السيئة الحسنة، و «التبديل»: وضع أحد الشيئين مكان الآخر، فلمّا رُفِعَت السيئة عنهم ووُضِعَت الحسنة كانت مُبَدّلة بها.

وقال ابن عبّاس والحسن وقَتادَة ومجاهد: المراد بـالسيّنة والحسـنة هاهنا: الشدّة والرخاء، وهو ما يسوء صاحبه أو يحسن أثره عليه.

وقال أبو عليّ: جرى في هذا الموضع على سبيل المَثَل.

وقوله: ﴿حتَّىٰ عَفَوا﴾ قال ابن عبّاس ومجاهد والسُدّي وابـن زيـد: معناه: حتّى كثروا. وقال الحسن: حتّى سمنوا. وأصله: الترك، مـن قـوله: ﴿فَمَن عُفِيَ له من أخيه شيء﴾ (١) أي: تُرِكَ له، و ﴿عَفَوا﴾: تُرِكُوا حـتّى كثروا. قال الشاعر:

وَلَكَـنّا نُـعِضُّ السيفَ مِنْها بأشوُقِ عافياتِ الشحم كُوم <sup>(۲)</sup> وقوله: ﴿وقالوا قد مسَّ آباءنا الضرّاء والسرّاء﴾ معناه: أنّ الكفّار قال بعضهم لبعض: إنّ هكذا عادةُ الدهر، فكونوا على ما أنتم عليه كما كـان

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٧٨.

<sup>(</sup>٢) قائله لبيد بن ربيعة من قصيدة يفتخر بمآثره. راجع ديوان لبيد: ص ١٨٦.

آباؤكم، فلم ينفكّوا عن تلك الحال فينتقلوا.

وقوله: ﴿فأخذناهم بغتةً وهم لا يشعرون﴾ إخبار من الله تعالى أنّه أخذ مَن ذَكَره ممّن لم يقبل مواعظ الله، وخرج عن طاعته إلى عداوتـه ﴿بغتةً﴾ يعني: فجأة وهي الأخذ على غرّة من غير تقدمة تُؤذِن بالنازلة، تقول: بَغْنَه بَيْغُتُهُ وبَغْتَةً، كما قال الشاعر:

## وأَفْظَعُ شيءٍ حينَ يَفْجَؤُكَ البَغْتُ (١)

ومعنى الآية: أنّه تعالى يدّبَر خلقه الّذين يعملون بمعاصيه أن يأخذهم تارةً بالشدّة وأخرى بالرخاء. فإذا فسدوا على الأمرَيْن جميعاً أخذهم بغتةً ليكون ذلك أعظم في الحسرة، وأبلغ في باب العقوبة.

ومعنى قوله: ﴿وهم لا يشعرون﴾ أي: لم يشعروا بنزول العذاب إلّا بعد حلوله.

قوله تعالى:

وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَاَنَقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَنتٍ مِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلأَرْضِ وَلَكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذْنَنْهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ ابن عامر: ﴿لفتَّحنا﴾ بتشديد التاء، الباقون بتخفيفها.

مَن شدّد ذهب إلى التكثير، ومَن خفّف فلأنّه يحتمل القلّة والكَثْرة.

معنى «لو»: امتناع الشيء لامتناع غيره، و «لولا» معناه: امتناع الشيء لوجود غيره، وقال الرُمَاني: معنى «لو»: تعليل الثاني بالأوّل الذي يجب بوجوبه وينتفي بانتفائه على طريقة: كان، و «إن» فيها هذا المعنى على طريقة: يكون، والفرق بين «لو» و «إن»: أنّ «إن» تعلّق الثاني بالأوّل الّذي

 <sup>(</sup>١) وصدره: ولكنّهم ماتوا ولم أدر بَعْتَةً. أنشده في اللسان: مادّة «بغت» ونسبه إلى يعزيد بمن ضّبّة الثقفي، وفي الحجريّة: وانكاء شيءٍ حينً.

يمكن أن يكون ويمكن أن لا يكون، كقولك: إن آمن هذا الكافر استحقّ الثواب، وهذا مقدور، وليس كذلك «لو» لأنّها قد تدخل على ما لا يمكن أن يكون، كقولك: لو كان الجسم قديماً لاستغنى عن صانع.

وفُتِحَت ﴿ أَنَّ ﴾ بعد ﴿ لو ﴾ لأنَّها مبنيَّة على شبه التعليل اللفظي لاختصاصه بالفعل الماضي، فكأنّه قيل: لو كان أنّ أهل القرى آمنوا، وصارت ﴿لو﴾ خلفاً منه، وأمّا «لولا أنّه خارج لأتيته» فتشبه «لو» من جهة تعليق الثاني بالأوّل فأُجريت مجراها.

يقول الله تعالى: ﴿لُو أُنَّ أَهُلَ﴾ هذه ﴿القرى﴾ الَّتِي أَهْلَكناها: من قوم لوط وصالح وشُعَيْب وغيرهم أقرّوا بوحدانيتي، وصدّقوا رسلي ﴿لفتحنا عليهم بركات﴾ وهي الخيرات النامية له، وأصله: الشبوت، فـنموُّ الخـير يكون كنايةً عن ثبوته بدوامه، فبركات السماء بالقطر، وبركات الأرض بالنبات والثمار، كما وَعَد نوح بذلك أُمَّته فقال: ﴿ يرسل السماء عـليكم مِدْراراً ﴾ (١) الآيات. وقيل: بركات السماء: إجابة الدعاء، وبركات الأرض: تيسير الحوائج ﴿ولكن كذِّبوا﴾ يعني: رسلي ﴿فأَخذناهم بـما كـانوا يكسبون﴾ من المعاصى ومخالفتي، والكسب: العمل الّذي يجتلب به نفع أو يدفع به ضرر عن النفس، وقد يكسب الطاعة ويكسب المعصية إذا اجتلب النفع من وجه يقبح.

قال البلخي: وفي الآيـة دلالة عـلى أنّ المـقتول ظُـلْماً لو لم يُـقْتَا, لم تجب إماتته، لأنَّه تعالى قال: ﴿لُو أَنَّ أَهُلَ القرى آمنوا واتَّـقُوا لَفُـتُحنا عليهم بركات من السماء والأرض﴾ وهذا إنّما يقوله لقوم أهلكهم ودمّر

<sup>(</sup>۱) هود: ۵۲، ونوح: ۱۱.

عليهم. وقدكان عالماً بما ينزل بهم منالهلاك. فأخبر أنّهم لو آمنوا لم يفعل بهم ذلك، ولعاشوا حتّى ينزل عليهم بركاتٍ من السماء فيتمتّعوا بذلك.

قولە تعالى:

أَفَأَمِنَ أَهْلُ ٱلثُوَىٰ أَن يَأْتِيهُم بَأْسُنَا بَيْنَةً وَهُمْ نَآبِهُونَ۞ أَوَ أَمِنَ أَهْلُ ٱلثُوَىٰ أَن يَأْتِيهُم بَأْسُنَا ضُحَّى وَهُمْ يَلْعَبُونَ۞ آيتان بلا خلاف.

أقول: قرأ أهل المدينة وابن عامر ﴿أَوْ﴾ بسكون الواو، إلّا أنّ وَرْشاً على أصله في إلقاء حركة الهمزة على الساكن فتصير قراء تدمثل قراءةالباقين. الألف في قوله: ﴿أَفَأَمن أهل﴾ ألف الإنكار، [أنكر] عليهم أن يأمنوا،

الذلك في فوله: ﴿ إِنَّا مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المعنى فيه، وأنَّ الجواب وإنّما دخل حرف الاستفهام معنّى الإنكار لظهور المعنى فيه، وأنَّ الجواب عنه لا يكون إلّا بالنفي.

والفاء في قوله: ﴿أَفَأَمن﴾ فاء العطف دخل عليها حرف الاستفهام، وإنّما جاز ذلك مع منافاة العطف للاستثناف لا تهما إنّما يتنافيان في المفرد، لأنّ الثاني إذا عمل فيه الأوّل كان من الكلام الأوّل، والاستئناف قد أخرجه عن أن يكون منه، وأمّا في عطف جملةٍ على جملةٍ فيصحّ، لأنّه على استثناف جملة بعد جملة.

والأمن: سكون النفس إلى الحال المنافية لانزعاجها، و «الأمن» و «الأمن» و «الثقة» و «الطمأنينة» نظائر في اللغة، وضد الأمن: الخوف، وضد التقة: الربية، وضد الطمأنينة: الانزعاج، والأمن: الثقة بالسلامة من الخوف، والبَأْس: العذاب، والبُؤْس: الفقر، والأصل: الشدّة، ورَجلٌ بَئِشٌ: شديدٌ في التتال، ومنه: قولهم: بِنْس الرجل زيد، معناه: شديد الفساد.

والنَوْم: نقيض اليقظة، والنَوْمُ: سَهْوٌ يغمر القلب ويغشي العين ويضعّف الحسّ وينافي العلم، نامّ الرجل يَنامُ نَوْماً، وهـ وحَسَنُ النِيمة: إذا كان

حَسَن هيئة النوم، ورجل نُؤمّة \_بسكون الواو \_: إذا كان خسيساً لا يُؤْبّه به، ذكره الزجّاج. ورجل نُومّة \_بفتح الواو \_: كثير النوم، والنِيمُ: الفرو النوم، لأنّه يغشى كما يغشى النوم، أو لأنّه من شأنه أن يُنّام فيه.

ومعنى الآية: الإبانة عمّا يجب أن يكون عليه العبد من الحذر لبأس الله وسطوته بالمسارعة إلى طاعته واتباع مرضاته، والمعنيُّ بقوله: ﴿أهل القرى﴾ هم أهل القرى الظالم أهلها، والمقيمون على معاصي الله في كلّ وقت وكلّ أوان، وإن نزلت بسبب أهل القرى الظالم أهلها المشركين في زمن النبئ المشترية.

وقوله: ﴿أَوَ أَمن أهل القرى﴾ إنّما قال هاهنا بالواو، وفي الآية الأولى بالفاء، لأنّ الفاء تدلّ على أنّ الثاني أدّى إليه الأوّل، كأنّه قيل: أفأمنوا أن يأتيهم بأس الله من أجل ما هم عليه من تنضييع أمر الله، لأنّه يشبه الجواب، وليس كذلك الواو، بل هي لمجرّد العطف، وإنّما دخلت ألف الاستفهام عليها للإنكار على ما بيّنًاه.

والواو مفتوحة في ﴿أَوَ أَمن﴾ لأنّها واو العطف دخل عليها حرف الاستفهام، وإنّما فُتِحَت لأنّها أخف الحركات، ولمثل ذلك فُتِحَت ألف الاستفهام وكُسِرَت باء الإضافة ولامها، لأنّهما حرفان لازمان لعمل الجرّ، ومن قرأ هذه القراءة قال: لأنّها أشبه بما قبلها وما بعدها، لأنّه قال قبلها: ﴿أَوَلَم يهدِ﴾ ومن سكّن الواو أراد الإضراب عن الأول من غير أن أبطل الأول، لكن كقوله: ﴿أَلَم \* تنزيل الكتاب لا ريب فيه من ربّ العالمين \* أم يقولون افتراه (۱) فجاء هذا على معنى: أمِنوا فيه من ربّ العالمين \* أم يقولون افتراه (۱) فجاء هذا على معنى: أمِنوا

<sup>(</sup>١) السجدة: ١ ـ ٣.

هذه الضروب من معاقبتهم والأخذ لهم، وإن شئت جعلته [مثل] «أو» الّتي في قولك: ضربت زيداً أو عمراً، كأنّك أردت: أفّأمِنوا إحدى هذه العقوبات؟ و «أو» حرف يستعمل على ضربَيْن:

أحدهما: بمعنى: أحد الشيئين، كقولك: جاءني زيـد أو عـمرو، كـما تقول: جاءني أحدهما، ومن ذلك قولهم: جالس الحسن أو ابن سـيرين، لأنّه مخيّر في مجالسة أيّهما شاء.

والثاني: أن يكون بمعنى الإضراب بعد الخبر، كقولك: أنا أخرج ثمّ تقول: أو أقيم، فتضرب عن الخروج وتثبت الإقامة، كأنّك قـلت: لا بـل أقيم. ومن ثمّ قال سيبويه (۱) في قوله: ﴿ولا تطغ منهم آثماً أو كَفُوراً﴾ (۱۲) لو قلت: ولا تُطِعْ كفوراً انقلبَ المعنى: وإنّما كان ينقلب المعنى لأنّه لو كان للإضراب لجاز أن يطيع الآثم، وذلك خلاف المراد، لأنّ الغرض: لا تُـطِع هذا الضرب، ولا تُطِع هؤلاء.

والضُحى: صدر النهار في وقت انبساط الشمس، وأصله: الظهور، من قولهم: ضَحا الشمس يَضْحُو ضَحْواً إذا ظهر، و: فعل ذلك الأمر ضاحيةً إذا فعله ظاهراً، و «الأضْحِيَة» [من هذا] لأنّها تُذْبَح عند الضُحى يوم العيد، قال رُؤْبَة:

الحمدلله العشيّ والضُحى هابي العَشِيّ دَيْسَق ضَحَاؤُه (٣) وقال آخر:

عليهِ مِنْ نَسْجِ الضُّحى شُفوفُ (٤)

فشبّه السّرابَ بالسُتُور البيض. واللعب: هو العمل للذَّة لا يراعي فيه

<sup>(</sup>١) في الكتاب: ج ٢ ص ١٨٨. (٢) الإنسان: ٢٤. (٣) أنشده في اللسان: مادّة «ضحا». (٤) المصدرالسابق، كذا في العطبوعة، في الحجريّة هكذا: وقال عليه من نسخ الضحى الشعوف.

الحكمة، كعمل الصبيّ. لأنّه لا يعرف الحكيم ولا الحكمة، وإنّما يعمل للذّة. وأصله: الذهاب على غير استقامة، ك «لُعاب» الصبيّ: إذا سالَ على فيه.

وإنّما خصّ وقت الضُحى بهذا الذِكْر لأنّهم بمنزلة لا يجوز لهم أن يأمنوا ليلاً ولا نهاراً، في قول الحسن، ولأنّه ابتداء الدخول في الاستمتاع، ومعنى الآية: البيان عن وجوب الأخذ بالجرم في كلّ ما لا يـؤمن معه هلاك النفس، لإنكار الله عليهم أن يكونوا على حال الأمن وقد ضيّعوا الواجب من الأمر.

قوله تعالى:

أَفَأَمِنُواْ مَكُرَ اَللَّهِ فَلاَيَأْمَنُ مَكُرَ اَللَّهِ إِلاَّا لَقَوْمُ اَلْخَسِرُونَ ﴿ آية بلا خلاف. أقول: إنّما دخلت الفاء في ﴿ أفأمنوا ﴾ بعد الواو في ﴿ أَوَأَمَّن ﴾ لأنّ فيها معنى «بعد» كأنّه قيل: أبّعُد هذا كلّه أمِنوا مكر الله؟! ثمّ صارت الفاء في ﴿ فلا يأمن مكر الله ﴾ كأنّها جواب لمن قال: قد أمنوا.

والمكر: أخذ العبد بالضرّ من حيث لا يشعر، إلا أنّه قد كثر استعماله في الحيلة عليه، قال الخليل: المكر: الاحتيال بإظهار خلاف الإضمار. وإنّما جاز إضافة المكر إلى الله لما في ذلك من المبالغة من جهة أنّه قد صار العذاب كالمكر على الحقيقة، لأنّه أخذ للعبد بالضرّ من حيث لا يشعر، وأصل المكر: الالتفاف، فمنه: «ساق ممكورة» أي: ملتفّة حسنة، قال ذو الرُبّة:

عَـجْزَاءُ مَـمكُورةٌ خُـمْصانَةٌ قَـلِقُ

عنها الوِشَاحُ وتَمّ الجِسْمُ والقَصَبُ(١)

<sup>(</sup>١) من قصيدته البائية المشهورة. راجع ديوان ذي الرُّمّة: ص ٢٤.

## والمُكُور: شجر ملتف، قال الراجز:

# يَسْتَنُّ في عَلْقَى وفي مُكُورِ (١)

ورجل مَمْكُور: قصير ملتفُ الخليقة. ذكره الخليل فـي هـذا البــاب. تقول: مَكَرَ يَمْكُرُ مَكْرًا: إذا التفُ تدبيره على مكروه لصاحبه.

وقوله: ﴿فلا يأمن مكر الله إلاّ القومُ الخاسرون﴾ إنّما ارتفع ما بعد ﴿إِلاّ﴾ لأنّ الرافع مفرّغ له فارتفع لأنّه فاعل، وكلّما فرّغ الفعل لِـما بـعد ﴿إِلّا ﴾ فهي فيه مسلّطة، لأنّ الاسـم ﴿إِلّا ﴾ فهي فيه مسلّطة، لأنّ الاسـم لايتّصل على ذلك الوجه إلاّ بها.

وإنّما قال ﴿فلا يأمن مكر الله إلّا القوم الخاسرون﴾ مع أنّ الأنسبياء المعصومين يأمنون ذلك، لأمرّين:

أحدهما: أنّهم لا يأمنون عقاب الله للعاصين، ولذلك سلموا من مواقعة الذنوب. الثاني: ﴿فلا يأمن مكرالله﴾ منالمذنبين ﴿إِلّا القوم الخاسرون﴾.

ومعنى الآية: الإبانة عمّا يجب أن يكون عليه المكلّف من الخـوف لعقاب الله ليسارع إلى طاعته واجتناب معاصيه، ولا يستشعر الأمن مـن ذلك فيكون قد خُسِرَ في دنياه وآخرته بالتهالك في القبائح.

#### قوله تعالى:

أَوَلَمْ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرِثُونَ الأَرْضَ مِن بَعْدِ أَهْلِهَاۤ أَن لَّوْ نَشَآءُ أَصَبْنَتُهُم بِذُنُوبِهِمْ وَتَطْبَعُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَيَشْمَعُونَ (نَّيَ آية بلا خلاف.

أقول: قيل في فاعل ﴿ يَهْدِ ﴾ في حكم الإعراب قولان:

أحدهما: إنّه مضمر، كأنّه قيل: أو لَم يَهْدِ الله لهم، وقُوّى ذلك بقراءة مَن

<sup>(</sup>١) للعجّاج، أنشده في اللسان: مادّتي «مكر» و «علق».

قرأ بالنون على ما ذكره الزجّاج.

الثاني: [أوّ لَم] يَهْدِ لهم مشيئتنا، لأنّ ﴿أن لو نشــاء﴾ فــي مــوضعه. والتقدير: أو لم يكن هادياً لهم اصطلامنا لمن أهلكناه.

وقيل في معنى «الهداية» هاهنا قولان:

أحدهما: قال ابن عبّاس ومجاهد والسّدّي وابن زيد: يهدي لهم: يبين لهم. الثاني: إنّ الهداية الدلالة المؤدّية إلى البُغْية، والمعنى: أوّ لَم نبيّن للّذين متّعناهم في الأرض بعد إهلاكنا مَن كان قبلهم فيها، وجعلنا إبّاهُمُ المالكين لها بعدهم، أنّا لو شئنا أصبناهم بعقاب ذنوبهم وأهلكناهم بالعذاب كما أهلكنا الأمم الماضية قبلهم.

وقوله: ﴿للّذين يرثون الأرضِ من بعد أهلها﴾ فالإرْث: ترك الماضي للباقي ما يصير له بعده، وحقيقة ذلك في الأعيان الّتي يصحّ فيها الانتقال. وقد استُثمِل على وجه المجاز في الأعـراض، فـقيل: «العـلماء وَرَثَـةُ الأنبياء»(١٠ لأنّهم تعلّموا منهم، وقاموا بما أدّؤه إليهم.

وقوله: ﴿أن لو نشاء أصبناهم بذنوبهم﴾ الإصابة: هي إيقاع الشيء بالغرض المنصوب، وضده: الخطأ وهو إيقاع النسيء بخلاف الغرض المطلوب.

وقوله: ﴿ونطبع على قلوبهم﴾ قيل في معنى «الطبع» هاهنا قولان: أحدهما: الحكم بأنّ المذموم كالممنوع من الإيمان لا يفلح، وهو أبلغ الذمّ. الثاني: إنّه علامة وَسِمّة في القلب من نكتة سوداء: أنّ صاحبه لا يفلح، تعرفه الملائكة.

<sup>(</sup>١) والعبارة قطعة من روايةالصادق للجُّلز رواهافي الكافي:ج١ص٣٦ح٢بسنده عن أبي البختري.

وحُكِيَ عن البكريّة في تأويل هذه الآية: أنَّ معنَى الآيـة: لو نشـاء طبعنا على قلوبهم. وأنكر أبو عليّ ذلك وقال: هذا غلط، لأنَّ معنى قوله: إنّي لو شئت أصبتهم بعقاب ذنوبهم أهلكتهم كما أهـلكت الأمـم قـبلهم بعقوبة ذنوبهم، فلا يجوز أن يعني: إنّي لو شئت أهلكتهم فلا يتهيّأ لهم أن يسمعوا بعد إهلاكهم، لأنّ من المعلوم للعقلاء أجمع أنّ الموتى لا يسمعون، ولا يقبلون الإيمان.

وقوله: ﴿ونطبع على قلوبهم﴾ إنّما هو استئناف، وخبر منه أن يفعل ذلك، ولم يرد: أنّي لو شئت لطبعت، لأنّه بيّن في هذه الآية وغيرها: أنّه مُطْبع على قلوب الكافرين، كقوله: ﴿بل طَبْع الله عليها﴾ يعني: على القلوب ﴿بكفرهم فلا يؤمنون إلّا قليلاً﴾ (١) أي: إلّا قليلاً منهم، لأنّ أهل الطبع قد يؤمن بعضهم، وهو خلاف قول الحسن، فإنّ تأويله عنده: إلّا المنالاً قليلاً.

وقال الزجّاج: هو عـلى الاسـتثناف، لأنّـه لو كـان مـحمولاً عـلى ﴿أصبنا﴾ لكان وجه الكلام: ولطبعنا. وهو قول الفرّاء.

وقوله: ﴿فهم لا يسمعون﴾ أي: لا يقبلون الإيمان مع هـــــدايـــتنا لهــــم وتخويفنا إيّاهم.

وفائدة الآية: الإنكار على الجُهّال تركهم الاعتبار بمَن مضى من الأُمم قبلهم، وأنّه قد طبع على قلوب مَن لا يفلح منهم عيباً وذمّاً لهم.

وقال البلخي: شبّه الله تعالى الكفر بالصدأ الّذي يركب العرآة والسيف. لأنّه يذهب عن القلوب بحلاوة الإيمان ونور الإسلام كما يذهب الصــدأ

<sup>(</sup>١) النساء: ١٥٥.

بنور السيف وصفاء المرآة، ولمّا صاروا عند أمر الله لهم بالإيمان إلى الكفر جـاز أن يـضيف الطبع إلى نـفسه، كـما قـال: ﴿فَرَادتهم رِجْساً إلىٰ رِجْسهم﴾(١) وإن كانت السورة لم تزدهم ذلك.

### قوله تعالى:

تِلْكَ ٱلْقُرَى نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآبِهَا وَلَقَدْ جَآءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَـٰتِ فَمَا كَانُوأ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ مِن قَبْلُ كَذَالِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبٍ ٱلْكَنْفِرِينَ۞ آية .

أقول: أخبر الله تعالى عن أهل القرى الَّتي ذكرها وقصّ خبرها، وأشار ﴿ ﴿ تلك﴾ إليها لأنّه خاطب النبيّ ﷺ

وقوله: ﴿نقص عليك من أنبائها﴾ يعني: قصص أنباء القرى ما فيه من الاعتبار بما كانوا عليه من الاعتبار بطول الإمهال مع إسباغ النِعَم و تظاهر المِنَن حتى توهموا أنهم على صواب فيما دعاهم إليه الشيطان من قبح الطغيان. والقصص: اتباع الحديث، ويُقال: فلان يقصُّ الأثر أي: يتبعه، ومنه: ﴿قالت لأَخته قصِّيه﴾ (٢) أي: اتبعي أثره، ومنه: «المِقَصُّ» لأنّه يتبع في القطع أثر القطع.

والنبأ: هو الخبر إلّا أنّ النبأ خبرٌ عن أمرٍ عظيمِ الشأن، وأخذِ منه اسم «نبيّ» ويُقال: أنبأ بكذا بمعنى: أخبر به.

ووله: ﴿ولقد جاءتهم رسلهم بالبيّنات﴾ يعني: أتتهم رسلهم بالآيات والدلالات، وإنّـما أضاف «الرسل» إليهم مع أنّهم رسل الله، لأنّ الاختصاص فيها على طريقة الملك، إذ المُرْسِل مالك لرسالته، وقد ملك العباد الانتفاع بها والاهتداء بما فيها من البيان والبرهان.

وقوله: ﴿فما كانوا ليؤمنوا بما كذَّبوا من قبل ﴾ قيل [في] معناه قولان: أحدهما: إنَّه بمنزلة قوله: ﴿ولو رُدُّوا لَمَادوا لِمَا نُهُوا عنه ﴾ (١) في قول مجاهد، أي: إنَّا لم نهلكهم إلاّ وفي معلومنا أنَّهم لا يؤمنون.

الثاني: إنَّ عتوّهم في كفرهم وتمرُّدهم فيه يحملهم على أن لا يتركوه إلى الإيمان، في قول الحسن والجُبّائي. فالآية على هذا مخصوصة بـمَن علم من حاله أنّه لا يؤمن.

وقال الأخْفَش: ﴿بِما كذِّبوا﴾ معناه: بتكذيبهم، فجعل ﴿ما﴾ مصدرية. والمعنى: لم يكونوا ليؤمنوا بالتكذيب.

وقوله: ﴿كذلك يطبع الله على قلوب الكافرين﴾ وجه التشبيه فيه: أنّ دلالته على أنّهم لا يؤمنون ذمّاً بأنّهم لا يفلحون كالطبع عـلى قـلوب الكافرين الّذين في مثل صفتهم في المعلوم.

قوله تعالى:

وَمَاوَجَدْنَا لِأَكْثَرِهِم مِّنْ عَلْدٍ وَإِنْ وَجَدْنَا أَكْثَرَهُمْ لَقَسْقِينَ ﴿ آية بلا خلاف. أقول: معنى قوله: ﴿ وما وجدنا ﴾ أي: ما أدركنا، لأنّ «الوجدان» و «الإلفاء» و «الإدراك» و «المصادفة» نظائر.

وقوله: ﴿لأكثرهم من عهدٍ﴾ فالمهد: العقد الذي تقدّم لتوطين النفس على أداء الحقّ، وإذا أُخِذَ على الإنسان العهد فنقضه قيل: ليس عليه عهد، أي: كأنّه لم يعهد إليه، فلمّا كان الله تعالى أخذ عليهم العهد بما جعله في عقولهم من وجوب شكر المنْعِم، والقيام بحقّ المنْعِم، وطاعة المالك المحسن في اجتناب القبائح إلى المحاسن، فألقّوا ذلك، لم يكن لهم عهد،

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٢٨.

وكأنّه قال: وما وجدنا لأكثرهم من طاعةٍ لأنبيائهم. وقيل: العهد: ما عهد إليهم مع الأنبياء أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً، وهو قول الحسن وأبــي عليّ. والمعنى في النفي يؤول إلى: أنّه لم يكن لأكثرهم عهد فيوجد.

وقوله: ﴿من عهد﴾ قيل في دخول ﴿من﴾ هاهنا قولان:

أحدهما: إنها للتبعيض، لأنه إذا لم يوجد بعض العهد فلم يوجد الجميع، لأنه لو وُجِدَ جميعه لكان قد وُجِدَ بعضه. الثاني: إنها دخلت على ابتداء الجنس إلى النهاية.

وقوله: ﴿وإن وجدنا أكثرهم لفاسقين﴾ معنى «إنْ» هي المخفّقة جاز إلغاؤها من العمل وإن يليها الفعل، لأنّها حينئذ قد صارت حرفاً من حروف الابتداء. واللام في قوله: ﴿لفاسقين﴾ لام الابتداء الّتي تكسر لها «إن» وإنّما جاز أن يعمل ما قبلها فيما بعدها لأنّها مزحلفة عن موضعها، إذ لها صدر الكلام، ولكن كره الجمع بينها وبين «إن» فأخّرت.

وقال قوم: المعنى: وما وجدنا أُكثرهم إلّا فَسَقَة.

فإن قيل: كيف قال: ﴿ أكثرهم لفاسقين ﴾ وهم كلّهم فاسقون؟

قيل: يجوز أن يكون الرجل عدلاً في دينه غير منهمك ولا مرتكب لما يعتقد قبحه وتحريمه، فيكون تأويل الآية: وما وجدنا أكثرهم ــ مع كفره ــ إلاّ فاسقاً في دينه غيرَ لازمٍ لشريعته خائناً للعهد قليلَ الوفاء، وإن كانا واجبين عليه في دينه.

وفيها دلالة على أنّه يكون في الكفّار مَن يفي بعهده ووعده. وبعده [بعد، ظ] عن الخُلْف وإن كان كافراً، وكذلك قد يكون منهم المتنديّن الّذي لا يرى أن يأتي ما هو فسق في دينه كالغَصْب والظُلْم، فأخبر تعالى أنّهم مع كفرهم كانوا لا وفاء لهم ولا تديّن بمذهبهم، بل كانوا يفعلون ما هـو فسق عندهم، وذلك يدل على صحّة قول من يقول: تجوز شهادة أهل الذمّة في بعض المواضع.

قوله تعالى:

ثُمَّ يَعُنْنَا مِن يَغْدِهِم مُّوسَىٰ بِئَايَسِتَاۤ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَاِيْهِ فَظَلَمُواْ بِهَا فانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلمُفْسِدِينَ ﴿ آية بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى في هذه الآية: أنّه بعد إرسال مَن ذَكَرَ قصّته من الأنبياء وكُفُر قومهم، وإنزال عذابه بهم، فالهاء والميم(١) يجوز أن يكون كناية عن الأنبياء الذين جرى ذكرهم، ويحتمل أن يكون كناية عن الأمم التي ـ عد تقدّم ذكرهم وإهلاكهم ـ بعث إليهم موسى وأرسله إليهم.

والبَعْث: الإرسال، وهو في الأصل: النقل باعتمادٍ يوجب الإسراع إلى الشيء، فمنه: قوله: ﴿انظرني إلى يوم يُبُعْتُون﴾ (٢) أي: من القبور، ومنه: قوله: ﴿ثَمّ بعثناكم من بعد موتكم﴾ (٣) أي: نقلناكم إلى حال الحياة، وكذلك نقلنا موسى عن حاله بالإرسال إلى فِرْعَون ومَلَيْهِ ﴿بآياتنا﴾ يعني: بحُجَجنا، وبراهيننا.

وقوله: فظلموا بها معناه ظلموا أنفسهم بجحدها لأن الظُلم بالشيء على وجوه: منها: السبب والآلة والجهة، نحو: ظلم بالسيف الذي قَتل به الناس، وظلم بذنبه له، وظلم بغصبه المال، وظلم بجحده الحقّ. وقيل (٤): ﴿ظلموا بها ﴾ أي: جعلوا بدل الإيمان الكفر بها، لأنّ «الظلم» وضع الشيء في غير موضعه الذي هو حقّه.

وقوله: ﴿ فانظر كيف كان عاقبة المفسدين ﴾ معنى «النظر »: هو محاولة

(٣) البقرة: ٥٦.

<sup>(</sup>١) من قوله: ﴿بعدهم﴾. (٢) الآية: ١٤ المتقدّمة.

<sup>(</sup>٤) قاله الزجّاج في معاني القرآن: ج ٢ ص ٣٦٣.

التصور للشيء بالفكر فيه، وهو طلب إدراك المعنى بالتأويل له. وقيل: هو تحديق القلب إلى المعنى لإدراكه، وكأنّه قيل: فانظر \_ يعني: بالقلب \_ كيف كان عاقبتهم؟ وموضع ﴿كيف﴾ نصب لأنّه خبر ﴿كان﴾ وتقديره: انظر أيّ شيء كان عاقبة المفسدين.

#### قوله تعالى:

وَقَالَ مُوسَىٰ يَنفِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِّ ٱلْعَنْلَمِينَ ﴿ ﴾ آية بلا خلاف.

أقول: في هذه الآية حكاية لِمَا قال موسى الله لِفَرْعَون ونداؤه له: ﴿إِنِّي رسول من ﴾ قِبَل ﴿ربّ العالمين ﴾ مبعوث إليك وإلى قومك، و﴿من ﴾ في قوله ﴿من ربّ العالمين ﴾ لابتداء الغاية، لأنّ المُرْسِلَ المبتدئ بالرسالة، وانتهاؤها المُرْسَل إليه.

و «موسى» على وزن «مُفْعَل» والميم في «موسى» زائدة لكثرة زيادتها أوّلاً، كالهمزة حتى صارت أغلب من زيادة الألف أخيراً، و«أفعى» على وزن «أفْعَل» لهذه العلّة. و «موسى» [اسم] لا ينصرف لأنّه أعجمي ومعرفة، و «موسى الحديد» عربيًّ، إن سميت به رجلاً لم تصرفه، لأنّه مؤنّث ومعرفة على أكثر من ثلاثة أحرف، كما لو سميته ب «عناق» لم تصرفه، ولو سمّيته فقد صرفته.

و «فِرْعَوْن» على وزن «فِغْلَون» ومثله: پِرْذَوْن، فالواو زائدة لأنّها جاءت مع سلامة الأصول الثلاثة، والنون زائدة للزومها، و «فِرْعَوْن» لا ينصرف لأنّه أعجمي معرفة، وعُرّب في حال تعريفه لأنّه نقل من الاسم العلم، ولو عُرّب في حال تنكيره لانصرف كما ينصرف «ياقوت» اسم رجل.

قوله تعالى:

حَقِيقُ عَلَىٰ أَن لاَ أَقُولَ عَلَى اللَّهِ إِلَّا لَحَقَّ قَدْ جِئْتُكُم بِبَيِّنَةٍ مِن رُبِّكُمْ فَأَرْسِلْ مَعِىَ بَنِينَ إِسْرَاءِيلَانِ﴾ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ نافع وحده:﴿حقيقعليَّ﴾ بتشديدالياء،الباقون بتخفيف الياء. فمَن قرأ بالتشديد قال: تقديره: واجب عليّ أن لا أقول، ومَن خفّف فعلى تقدير: حريص على أن لا أقول.

قال أبو علىّ: قوله ﴿حقيق﴾ يحتمل وجهَيْن:

أحدهما: أنّ «حقّ» الذي هو «فَعَل» قد تعدّى به «على» قال الله: ﴿ فِحقّ عليها القول﴾ (٢) فه «حقيق» يصل به «على» من هذا الوجه.

والثاني: أنّ «حـقيق» بـمعنى: «واجب» فكـما أنّ «وجب» يـتعدّى . بـ«على» كذلك يتعدّى «حقيق».

ومن لم يشدد أجاز تعديه بر «على» من الوجهين اللذين ذكرناهما، وقد قالوا: هو حقيق بكذا، فيجوز على هذا أن تكون «على» بمعنى الباء فتوضع «على» موضع الباء، قال أبو الحسن: كما قال: ﴿ولا تقعدوا بكلّ صِراطٍ تُوعدون﴾ (٣) والمعنى «على». قال أبو عليّ: والأوّل أحسنها، لأنّ أبا الحسن قال: لأنّ «على» بمعنى الباء ليس بمقيس، ألاّ ترى أنّك لو قلت: «ذهبت على زيد» تريد «بزيد» لم يجز، وقال: وجاز في الآية لأنّ القراءة وردت به، وتقدير ﴿حقيق على أن لا أقول﴾: حقيق بأن لا أقول. قال الفرّاء: العرب تقول: رميت على القوس وبالقوس، وجئت على حال

حسنةٍ، وبحال حسنة. ومعناهما متقارب، لأنّه مستقلّ على القول بالنظر حتّى يؤدّيه على الحقّ فيه، والحقّ أيضاً منعقد بالقول فيه لا ينفكّ.

وقوله ﴿إِلَّا الحقُّ﴾ نصب: بأنَّه مفعول «القول» على غير الحكاية. بل على معنى الترجمة عن المعنى دون حكاية اللفظ.

وقوله: ﴿قد جَنتكم ببيّنة من ربّكم﴾ خطاب من موسى لقومه أنّه قد جاء قومه بدلائل من ربّه عزّ وجلّ. وقوله ﴿فأْرْسِلْ معي بني إسرائيل﴾ خطاب من موسى لفِرْعَون، وأمره إيّاه أن يخلّي بني إسرائيل من اعتقاله، لأنّه كان قد اعتقلهم للاستخدام في الأعمال الشاقة من نحو: ضَرْب اللِّبَن وَنَقُل التراب وما أشبه ذلك.

ومعنى الآية: البيان عن وجوب اتّباع موسى الثّيلا لمكان الأدلّة الّــتي تشهد بصدقه، وبأنّه لا يقول على الله إلّا الحقّ، ولا يدعو إلّا إلى الرشد. قوله تعالم ::

قَالَ إِنْ كُنتَ جِئْتَ بِـَايَةٍ فَأْتِ بِهَا إِنْ كُنتَ مِنَ ٱلصَّـدِقِينَ ﴿ آية بلا خلاف. أقول: هذا حكاية عمًا قال: فرْعَون لموسى الله من أنّه: إن كان معك حجّة ودلالة تشهد لك على ما تقول ﴿ فأْتِ بها ﴾ أي: هاتِ بها ﴿ إِن كنت ﴾ صادقاً ﴿ من الصادقين ﴾ على طريق اليأس منه بذلك، وجهله بصحّته وإمكانه.

واختلف النحويون هاهنا في نقل «إن» الماضي إلى الاستقبال: فقال أبو عبّاس: لم تنقله هنا من أجل قوّة «كان» لأنّها أمّ الأفعال، ولم يجزه منغيرها. وقال ابنالسرّاج: المعنى: إن تكن جنت بآيةٍ أي: إن يصحّ ذلك، لأنّه إذا أمكن أن يجري الحرف على أصله لم يجز إخراجه، وإنّما جاز نقل «إن» الماضي إلى المستقبل للبيان عن قوّتها في النقل، إذ كانت تنقل

الفعل نقلَيْن: إلى الشرط والاستقبال. كما أنّ «لم» تنقله إلى النفي والماضي. وضمير المخاطب في ﴿كُنْتَ﴾ يرجع إلى المكنّى، ولا يجوز مثل ذلك في «الّذي» لأنّ «الّذي» غائب، فحقّه أن يعود إليه ضمير الغائب، وقد أجازوه إذا تقدّمت كناية المتكلّم. كما في قول الشاعر:

وأنا الَّذي قَتَلْتُ بَكُمراً بِالْقَنا وَتَرَكْتُ تَغْلِبَ غَيْرَ ذاتِ سَنام

فعلى هذا: لا يجوز «أتيت الذي ضربك عمرو» والوجه: ضربه، وأنما جاز وقوع الأمر في جواب الشرط لأنّ فيه معنى: إن كنت جئت بآية فإنّي ألزمك أن تأتي بها، فقد عاد إلى أنّه يجب الشاني بـوجوب الأوّل، ولا يجوز مثل ذلك في الاستفهام لأنّه لم يقع معرفة غيره، ولو اتّسع فيه جاز، مثل أن تقول: إن كان عندك دليل فما هو؟ ولا يجوز: إن قَدِمَ زيد فأعَمْراً أقدّمه؟ لأنّ الألف لها صدر الكلام.

قوله تعالى:

فَٱلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِىَ ثُغْبَانُ مُّبِينُ ﴿ وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِىَ بَيْضَآءُ لِلنَّـْظِرِينَ ۞ آيتان بلا خلاف.

هذا إخبار من الله تعالى عـن إلقاء مـوسى عـصاه: والعـصا: عُـودٌ كالقضيب يابس، وأصله: الامتناع بيبسه، يُقال: عَصَى يعصي إذا امتنع، قال الشاعر:

تَصِفُ السيوفَ وغَيرُكُم يَعصَى بها يابُنَ القُيُونِ وذاكَ فِغلُ الصَـيْقَلِ (١) وقيل: عصى بالسيف إذا أخَذَه أخذ العصا، ويُقال لمن استقرّ بعد تنقُّلِ: أَلْقَى عصاه، قال الشاعر:

<sup>(</sup>١) لجرير من قصيدة يهجو الفرزدق. راجع ديوان جرير: ص ٣٣٧.

فألقت عصاها واستقر بها النوى كما قر عينناً بالإياب المسافر (۱) و «العصا» من بنات الواو، و «المعصية» من بنات الياء، قال الشاعر: فَجَاءَت بِنَسْمِجِ العنكَبُوتِ كَأَنّه على عَصَوَيْها سابِرِيِّ مُشَبْرَقُ (۱) وتقول: عَصَى يَعْصي فهو عاصٍ، مثل: رمى يَرْمي، وأصل «ألقّى» من اللقاء الذي هو الاتصال ﴿ فألقى عصاه ﴾ أي: أزال اتصالها عمّا كان، ومنه: إلقاء الحدّيْن يعني: اتصالهما، و «الملاقاة» كالمماسّة، وزيدت ألف «ألقى» لتدلّ على هذا المعنى، وإنّما صارت الياء ألفاً في «ألقّى» لأنّها في موضع حركة قبلها فتحة، ولذلك رجعت إلى أصلها في «ألقيت» وإنّما وجب هذا لأنّه بمنزلة التضعيف في موضع يَقْوى فيه التغيير مع نقل الحركة في حروف العلّة.

وقوله: ﴿فَإِذَا هِي ثَعِبَانَ﴾ فالثعبان: هو الحيّة الضخمة الطويلة. وقال الفرّاء: الثعبان أعظم الحيّات، وهو الذّكر، وهو مشتقّ من: ثَعَبْت الماء أثْعَبُه تُعُباً إِذَا فَجَرته، والمَثْمَبُ: موضع انفجار الماء، فسمّي «الثُعْبان» لأنّه يجرى كعنق الماء عند الانفجار، قال الشاعر:

# على نَهج كَثُعْبان العَرينِ (٣)

وقيل: إنّ ذلك التُعْبان فتح فَاه وجعل فيه فِرْعَون بين نـابَيْه، فــارتاع فِرْعَون واستغاث بموسى أن يأخذه، ففعل، في قول ابن عبّاس والسّدّي وسُمْيان.

ومعنى ﴿ مُبِينٌ ﴾ أي: بيّنٌ أنّه حيّة لا لَبْسَ فيه.

 <sup>(</sup>١) أنشده في اللسان: مادّة «عصا» ونسبه ابن بري لعبد ربّه السلمي، وقيل غير ذلك.
 (٢) لذى الرُمّة من قصيدةٍ يصف بعيره. راجم ديوان ذي الرُمّة: ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٣) أنشده في اللسان: مادَّة «عرن» ونسبه إلَّى الطرمّاح.

وقوله: ﴿ونَزَعَ يده﴾ فالنَزْع: هو إزالة الشيء عن مكانه الملابس له المتمكّن فيه، كنزع الرداء عن الإنسان، و «النَزْع» و «القَلْم» و «الجَذْب» نظائر. و «اليد»: النِعْمة لأنها بطنزلة ما اشتدّت بالجارحة، وقد يكون «اليد» بمعنى تحقيق الإضافة في الفعل، لأنّه بمنزلة ما عمل باليد الّتي هي جارحة.

وقوله: ﴿فَإِذَا هِي بَيضًاء للناظرين﴾ معنى ﴿إِذَا﴾ هنا: المفاجأة، وهي بخلاف ﴿إِذَا﴾ النّبي للجزاء، قال الزجّاج: هي من ظروف المكان مثل: «تَمّ» و «هنّاك». والمعنى: بيضاء للناظرين هناك. و «البيضاء» ضدّ السوداء وهو أن يكون به المحلّ أبيض، وكان موسى عليه أسمر شديد السُمْرَة، وقيل (۱۱؛ أخرج يده من جيبه فإذا هي ﴿بيضاء من غير سُوءٍ﴾ (۱۲) يعني: بَرَص. ثمّ أعادها إلى كُمّه فعادت إلى لونها الأول، في قول ابن عبّاس ومجاهدوالسُدّي. وقال أبو عليّ: كان فيها من النور والشعاع مالم يُشَاهد مثله في يد أحدٍ. و «الناظر»: هو الطالب لرؤية الشيء ببصره، لأنّ النظر هو تطلّب الإدراك للمعنى بحاسّةٍ من الحواس، أو وَجْهٍ من الوجوه.

قوله تعالى:

قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمٍ فِرْعَوْنَ إِنَّ هَـٰذَا لَسَنحِرُ عَلِيمٌ۞ يُرِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُمْ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ۞ آيتان بلا خلاف.

أقول: هذا حكاية ما قال أشراف قوم فِرْعَون: إنّ موسى ساحر عليم بالسحر، وإنّما قيل للأشراف: ﴿الملاّ﴾ لأمرَيْن:

أحدهما: قال الزجّاج: لأنّهم مليؤون بما يحتاج إليه منهم. الثاني: لأنّه

<sup>(</sup>١) قاله الزجّاج في معاني القرآن: ج ٢ ص ٣٦٤.

<sup>(</sup>٢) طَّه: ٢٢، والنمل: ١٢، والقصص: ٣٢.

يملأ الصدر هيبتهم. فـ «الملاء»: جعل الوعاء على كلّ ما يحتمل ممّا يُلْقَى فيه، كامتلاء البِكْيال ونحوه، ويُقال: «الخِلَاءُ والمِلَاءُ» على وجه التقابل.

و ﴿قوم فرعون﴾ هم الجماعة الّذين كانوا يقومون بأمـره ومـعاونته ونصرته، ولهذا لا يُضاف «القوم» إلى «الله» فلا يقال: يا قوم الله، كما يقال: يا عباد الله.

و «السِحْر»: لُطْف الحِيلَة في إظهار أعُجُوبةٍ توهم المعجزة. وقال الأزهري: السحر: صرف الشيء عن حقيقته إلى غيره، والساحر إنّما يكفر بادّعاء المعجزة، لأنّه لا يمكن مع ذلك علم النبوّة، وأصل «السِحْر»: خفاء الأمر، ومنه: «خيط السّحّارة» لخفاء الأمر فيها، ومنه: قوله تعالى: ﴿إنّها أنت من المُستحَرينَ﴾ (١) أي: الذين يعدون لخفاء الأمر في العَدُو، والسّحر: العَدُو، والسّحر: آخر الليل لخفاء الشخص ببقيّة ظلمته، والسّحُور: طعام السّحَر، والسّحُر: الرِئة وما تعلّق بها لخفاء أمرها في انتفاخها تارةً وضمورها أخرى، قال ذو الرُئة:

وساحِرَةِ الشَرابِ من المَوامِي يرقصُ في نواشِرها الأُرُومُ<sup>(۱)</sup>
ويقال: سَحَرَ الأرضَ المطرُ إذا جادَها فقطع نباتها من أصوله بِقَلْبِ
الأرض ظهر البطن، سَحَرَها سَحْراً والأرضُ مسْحُورة، فشبّه سحر الساحر بذلك بتخييله إلى مَن سَحَرَه أَنّه يرى الشيء بخلاف ما هو به.

ومعنى قوله تعالى: ﴿يريد أن يخرجكُم من أرضكم﴾ بإزالة مُـلْكِكم بتقوية أعدائه عليكم، وقوله تعالى: ﴿من أرضكم﴾ فـالأرض: المسـتقرّ الّذي يمكن الحيوان التصرّف فيه عليه. وجملة «الأرض» الّتي جعلها الله

<sup>(</sup>١) الشعراء: ١٥٣ و ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) من قصيدة يصف قطيعاً من الظباء الوحشي. راجع ديوان ذي الرُمّة: ص ٢٣٨.

قراراً للعباد، فإذا أضيفت فقيل: أرض بني فلان، فمعناه: مستقرّهم خاصّةً. وقوله: ﴿فماذا تأمرون﴾ موضع ﴿ما﴾ يحتمل أن يكون رفعاً، ويكون المعنى: فما الّذي تأمرون؟ ويجوز أن يكون نصباً بمعنى: فبأيّشيء تأمرون؟ ويجعل «ما» مع «ذا» بمنزلة اسم واحد، وفي الجواب يتبيّن الإعراب.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿ فماذا تأمرون﴾ من كلام الملأ، بتقدير: أن يكون قال بعضهم لبعض: ماذا تأمرون؟ ويحتمل أن يكون قالوا ذلك الفرعون على خطاب الملوك، ويحتمل أن يكون من كلام فحرعون والتقدير: قال فِرْعَون: فماذا تأمرون؟ خطاباً لقومه، فعلى هذا تقول: قلت لجاريتك: «قومي، أنا قائمة» وتقديره: قالت: أنا قائمة، وهو قول الفرّاء وأبي عليّ الجُبّائي، وأنشد الفرّاء قول عَنْتَرَة، وزعم أنّ فيه معنى الحكاية: الشاتِميْ عِرْضي ولم أشْتُهُما والناذِرَيْن إذا لَقَيْتُهما دَمِي (١) لأنّ المعنى: قالا: إذا لَقَيْنا عنترة لَنَقْتلنّه.

قوله تعالى:

قَالُواْ أَرْجِهْ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلْ فِى ٱلْمَدَآيِنِ حَنشِرِينَ۞ يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَنجِرٍ عَلِيم۞ آيتان بلا خلاف.

أقول: قرأ أهل الكوفة إلا عاصماً: ﴿سحَّار﴾ بتشديد الحاء وألف بعدها، الباقون: ﴿سَاحِرِ﴾ بألف قبل الحاء على وزن «فاعِل»، وقرأ عاصم إلا يحيى وحمزة ﴿أَرْجِهُ﴾ بسكون الهاء من غير همزة، وقرأ أهل البصرة والداجُوني عن هشام ويحيى بالهمزة وضمّ الهاء من غير إشباع، وقرأ ابن كثير والحَلْواني عن هشام كذلك إلا أنّهما وَصَلا الهاء بواوٍ في اللفظ،

<sup>(</sup>١) من معلَّقته المشهورة. راجع ديوان عَنْتَرَة: ص ٦٩.

ذَكُوان بالهمز وكسرالهاء من غيرإشباع، وقرأ أبوجعفر من طريق ابن العلّاف وقالُون والمُسَيَّبي بكسر الهاء من غير إشباع وبغير همز، الباقون وهم الكسائي وخَلَف وإسماعيل ووَرْش وأبو جعفر من طريق النَهْرَواني بكسر الهاء ورَصْلها بياءٍ في اللفظ من غير همز، وكذلك اختلافهم في الشعراء (١١) والهمزة لغة قيس وغيرهم، وتَرْك الهمزة لغة تميم وأسد يقولون: أدَّحَنْت الأمن

وقـال أبـو زيـد: أرجأتُ الأمـر إرجـاءً إذا أخّـرته. وقـوله تـعالى: ﴿أرجئه﴾: «أفعله» من هذا.

ولابد من ضمّ الهاء مع الهمزة، لا يجوز غيره، وألّا يبلغ الواو أحسن، لأنّ الهاء خفيّة، فلو بلغ بها الواو لكان كأنّه قد جمع بين ساكنين، ألاّ ترى أنّ من قال: «رُدُّ يا فتى» بضمّ الدال إذا وصل بالهاء في ضمير المؤنّث قال «رُدُّها» ففتح، كما تقول: «ردّ» لخفاء الهاء، وكذلك «أرجهه» لا ينبغي أن يبلغ بها الواو فيصير كأنّه جمع بين ساكنين، ومن ألْحق الواو فلأنّ الهاء محرّكة ولم يلتي ساكنان لأنّ الهاء فاصل، قال: «أرجيهو» كما يقال: «اضربهو» فلو كان الياء حرف لين لكان وَصْلُها بالواو أقبح، نحو: «عليهو» لاجتماع حروف متقاربة، مع أنّ الهاء ليست بحاجز قويّ في الفصل، واجتماع المقاربة كاجتماع الأمثال.

قال أبو عليّ الفارسي: مَن وصل الهاء بـ «ياء» فلأنّ هذه الهاء توصل في الإدراج بواو أو ياءٍ، نحو: «بِهِي» أو «بِهُوُ» و «ضَربَهُو» ولا تقول في الوصل: «بهِ» ولا «بهُ» ولا «ضربهُ» حتّى تشبع، فتقول: «بـهُوُ فـاعْلِمْ» و«بهى داء» و «بهوُ داء» و «بهو داء» و «بهوُ داء» و «بهو داء» و «بهو داء» و «بهو داء» و «بهو داء» و سالم على الله على

### وما لَهُ من مجلد يلبّد

وقال: ومن كسر الهاء مع الهمز فقد غلط، وإنّما يجوز إذا كان قبله ياء فقال: «أرجيه» بكسر الهاء، ولم يستقم لأنّ هذه الياء في تقدير الهمزة، كذلك فكما لم يدغم الواو إذا خفّفت الهمزة لأنّ الواو في تقدير الهمزة، كذلك لا يحسن تحريك الهاء بالضمّ مع الياء المنقلبة عن الهمزة، وقياس من قال: «رُويا» فأدغم: أن يحرّك الياء أيضاً بالضمّ، وعلى هذا المسلك من قال: «إيتيهم» إذا كسر الهاء مع قلب الهمزة ياء، قال: ومعنى ﴿أَرْجِه﴾: أخّره، وقال قَتَادَة: معناه: إخْبِشه، يقال: أرْجَأْت الأمر إرْجاء، ومنه: قولهم: المرجئة، وهم الذين يجيزون الغُفران لمرتكبي الكبائر من غير توبة.

قال الرُمّاني: لا وجه لقراءة حمزة عند البصريّين في القياس، ولا الاستعمال على لغة من همز، وقال الزجّاج: إسكان هاء الضمير لا يجوز عند حُذّاق النحويّين، وأجاز الفرّاء ذلك، قال: يقولون: هذه طَلْحة أقبلت، وأنشد قول الراجز:

أَنْحَى عَلَيَّ الدَّهْرُ رَجَلًا وَيَـدا يُــ فَشِمُ لا يُـصْلِحُ إلَّا أَفْسَـدا فَيُصْلِحُ اليَّوْمَ ويُفْسِدهُ غَدَا(١)

وزعم: أنّ إسكان هاء التأنيث جائز، وأنشد:

لمّـــا رأى أنْ لَا دَعَـــهُ ولا شِـبَعْ مَالَ إلى أَرطَاةِ حِقْفٍ فَاضْطَجَعْ <sup>(٣)</sup> وقال الآخر:

لَسْتُ إِذاً لَــــزَعْبَلَهُ إِنْ لَم أُغَــةً ـــ رْ بِكُلَّتِي إِن لَم أَسَاوَ بِالطُّولُ(٣)

<sup>(</sup>١) لدُوَيْد بن زيد القضاعي، أحد المعمّرين. راجع فحول الشعراء: ص ١٨٠.

 <sup>(</sup>٢) لمنظور بن حية الأسدي يصف ذئباً طارد ظبية فلم يلحقها. راجع الخصائص لابن جني:
 ج ١ ص ٢٦٣.

بِكُاتِي معناه: طريقتي، و «الطُوَل» جمع امرأة طُولى، قال الزجّاج: هذا الشعر الذي أنشده الفرّاء لا يُعْرَف، ولا وجه له. وإنّما لم يُليّن أبو عمرو الهمزة الساكنة على أصله في تخفيف الهمزة، لأنّ سكونه علامة للجزم فلا يترك همزه، لأنّ التسكين عارض، وكذلك ﴿مُؤْصَدَة﴾ (١) لايترك همزه، لأنّه يخرج من لغة إلى لغة.

و «الأخ» هو من النسيب بولادة الأدنى من أبٍ أو أمَّ أو منهما، ويُقال: الأخ الشقيق، ويُسمّى الصديق: «الأخ» تشبيهاً بالنسيب، فأمّا الموافق في الدين فإنّه أخ بحكم الله في قوله: ﴿إِنّما المؤمنون إِخُوةٌ ﴾ (٢).

ومعنى الآية: أنّ قوم فِرْعَون أشاروا عليه بأن يُؤخّر موسى وأخاه إلى أن يرسل في بلاد مملكته حاشرين، وقال ابن عبّاس: هم الشُرَط، وقال مجاهد والسُدّي: يحشرون من يعلمونه من السَحرَة والعالمين بالسحر ليقابل بينهم وبين موسى، جهلاً منهم بأنّ ذلك ليس بسحر. ومثله في عِظَم الإعجاز لاتتمّونهالحيلة، لأنّالسحرهوكلّ أمريتموّه على مَنيراه، ولاحقيقة له، وإنّما يشتبه ذلك على الجُهّال والأغبياء دون العقلاء المحصّلين.

وقوله تعالى: ﴿ يأتوك بكلّ ساحر عليم ﴾: ﴿ يأتوك ﴾ جزم، لأنّه جواب الأمر، والمعنى: إن تُرسِلْ يأتوك، وحجّة مَن قال: ﴿ ساحر ﴾ قوله: ﴿ ما جنتم به السِحْرُ ﴾ ( ") و «الفاعل » من «السِحر »: ساحر، ويُقوّيه قوله: ﴿ فَا أَلْقِيَ السَّحَرَةُ ساجدين ﴾ ( أ ) و «السَّحَرَة »: جمع ساحِر، ولأنّه قال: ﴿ سَحَروا أَعْيَنَ الناس ﴾ ( أ ) واسم الفاعل: ساحر، ومن قرأ ﴿ سحَّار ﴾ فلأنّه وصف به عليم ﴾ وعله أن تناهيه فيه وحذقه، فَحَسُنَ لذلك أن

<sup>(</sup>١) الهُمَزَة: ٨. (٢) الحُجُرات: ١٠. (٣) يونس: ٨١.

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ١١٥.

يذكر بالاسم الدالٌ على المبالغة.

و «الإتيان»: هو الانتقال إلى مطلوب، ومثله: المجيء، أتمى يأتي إينانًا، وآتى يُؤتي إيتاءً إذا أعطى. وإنّما دخلت ﴿كلّ ﴾ وهي للعموم على واحدٍ، لأنّه في معنى الجمع: كأنّه قال: بكلّ السَحَرَة إذا أفردوا ساحراً، والفرق بينه وبين «كلّ السَحَرَة»: أنّه إذا قيل: بكلّ السَحَرَة، فالمعنى المطلوب: لكرّ العنى المطلوب: لكلّ ساحر، فالمعنى المطلوب: لكلّ واحدٍ منهم، ويبيّن ذلك قول القائل: لكلّ ساحر درهم، ولكلّ السَحَرَة درهم، فإذّ المُحدِ ناهم، ولكلّ السَحَرة درهم،

والباء في قوله: ﴿بكلِّ قيل فيه قولان:

أحدهما: إنّه للتعدية كما يعدّى بالألف، ومنه: ذَهَبْت بــــه وأَذْهــبته، وأتيتبه وأتيته. الثاني: إنّه بمعنى «مع» أي: يأتون ومعهم كلّ ساحر عليم. قوله تعالى:

وَجَآءَ ٱلسَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُواْ إِنَّ لَنَا لأَجْرًا إِنْ كُنَّا نَحْنُ ٱلْفُنلِيينَ۞ قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ۞ آيتان بلا خلاف.

ً أقول: قرأ أُهل الحجاز وحَفْص: ﴿إِنَّ لِنَا لأَجِراً﴾ بهمزة واحدة على الخبر. وقرأ بهمز تَيْن مخفّفتين: ابنُ عامر وأهلُ الكوفة إلاّ حَفْصاً ورَوْحٌ. إلاّ أنّالحَلُوانى عنهشام يفصل بينهما بألف. وأبوعمرو ورُويْس لا يفصل.

قال أبو عليّ: الاستفهام في هذا الموضع أشْبَه، لأنّهم يستفهمون عن الأجر، وليس يقطعون أنّ لهم الأجر، ويُمقوّي [ذلك] إجماعهم في الشعراء (١) وربّما خَذِفَت همزة الاستفهام، قال الحسن: [قوله تعالى:]

<sup>(</sup>١) الآية: ١٤.

﴿وتلك نعمة تمنُّها عليَّ أن عَبَّدْتَّ بني إسرائيل﴾ (١) إنّ من الناس مَن يذهب إلى أنّه على الاستفهام. وقد جاء ذلك في الشعر:

أَفْرِحُ أَن أُرْزَأُ الكِرِرامَ وأَنْ أُوْرَثَ ذَوْداً شَصائِصاً نَبلاً<sup>(٣)</sup> وهذا أقبح من قوله:

وأَصْبَحْتُ فيهم آمناً لا كَـمَعْشَرٍ أَتَوْني فَقالُوا: مِن رَبِيعَةَ أَم مُـضَوّ<sup>(٣)</sup> لأنّ «أم» تدلّ على الهمزة.

وفي الكلام حذف، لأنّ التقدير: فأرسل فِرْعَون في المدائن حاشرين يحشرون السَخَرَة، فَحَشَرُوهم، فجاء ﴿السَحَرَة فِرْعَون قالوا: إنَّ لنا لأجراً ﴾ أي: إنّ لنا ثواباً على غلبتنا موسى عندك ﴿إنْ كنّا نحن ﴾ يا فرعون ﴿الغالبين ﴾ وهو قول ابن عبّاس والسّدّي.

وتقول: جئته وجئت إليه، فإذا قلت: «جئت إليه» ففيه معنى الغاية لدخول «إلى» فيه، و «جئته» معناه: قصدته بمجيئي، وإذا لم يُعَدّهِ لم يكن فيه دلالة على القصد، كما تقول: جاء المطر.

وقوله: ﴿وجاء السَحَرَةُ فِرْعَون قالوا ﴾ إنّما لم يقل: «فقالوا» حتى يتّصل الثاني بالأوّل، لأنّ معناه: لمّا جاءوا قالوا، فلم يصلح دخول الفاء على هذا الوجه، وإنّما قالوا: أبْنَ لنا لأجراً، ولم يقولوا: لنا أجر، لأنّ أحدهما سؤال عن تحقيق الأجر وتأكيده، كما لو قال: أبالله لنا أجر؟ وليس كذلك الوجه الآخر.

<sup>(</sup>١) الشعراء: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) أنشده في اللسان: مادّة «نبل» ونسبه ابن برى إلى حَضْرَ منّ بني عامر.

<sup>(</sup>٣) لعمران بنَّ حطَّان الخارجي يمدح قوماً من الأُزُدُ نزل فيهمَّ. راَّجع الكامل للـمبرّد: ج ٣ ص ٨٠٨.

وقوله: ﴿إِنْ كُنَّا نَحْنَ﴾: موضع ﴿نَحْنَ﴾ يحتمل وجهَيْن:

أحدهما: أن يكون رفعاً. ويكون تأكيداً للضمير المتصل في ﴿ كَنّا﴾. والثاني: لا موضع له، لأنّه فصل بين الخبر والاسم.

و «الأجر»: الجزاء بالخير، و «الجزاء» قد يكون بالشرّ بحسب العمل وبحسب ما يقتضيه العدل. و «الغَلَبَة»: إبطال المقاومة بالقوّة، ومن هذا قيل في صفة الله عزّ وجلّ: القاهر الغالب، لأنّه القادر الّذي لا يعجزه شيء.

وقوله: ﴿قال نعم﴾ حكاية عن قول فِرْعَون مجيباً لهم عمّا سألوه من أنّ لهم أجراً أو لا؟ بأن [قال:] نعم لكم الأجر، و ﴿نعم﴾ حرف جواب مع أنّه يجوز الوقف عليها، لأنّها في الوجوب نظيرة «لا» في النـفي، وإنّـما جاز الوقف عليها، لأنّها جوابٌ لكلام يُستَغْنى بدلالته عمّا يتّصل بها.

وقوله: ﴿قال﴾ أصله: «قَوَلَ» فانقًلبت الواو ألفاً لتحرّكها وانفتاح مـا قبلها، وإنّما قلبوها مع خفّة الفتحة لتجري على «قلت وتقول» في الإعلال مع أنّ الألف الساكنة أخفّ من الواو المتحرّكة وإن كانت بالفتحة.

والواو في قوله تعالى: ﴿وإِنَّكُم﴾ واو العطف، كأنّه قال: نعم لكم ذاك وإنّكم لَمِن المقرّبين، وهو في مخرج الكلام، كأنّه معطوف على الحرف. وكُسِرَت ألف ﴿إِنّكم﴾ لأنّها في موضع استئناف بالوعد، ولم تكسر لدخول اللام في الخبر، لأنّه لو لم يكن اللام لكانت مكسورة، ومثل هذا قوله تعالى: ﴿وما أرسلنا قبلك من المرسلين إلّا إِنّهم لَيأْ كُلُون الطعام﴾ (١) ومعنى ﴿من المقرّبين إلى مراتب الجلالة الّتي يكون فيها العامّة. ولا يتخطّى فيها العامّة.

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٢٠.

وفي الآية دليل لقوم فِرْعَون على حاجته وذلّته لو استدلّوا وأحسنوا النظر لنفوسهم، لأنّه لم يحتج إلى السّحَرّة إلّا لذلّة وعجزة. وكذلك في طلب السّحَرّة الأجر دليل على عجزهم عمّا كانوا يدّعون من القدرة على قلب الأعيان، لأنّهم لو كانوا قادرين على ذلك لاستغنوا عن طلب الأجر من فرعون، ولقلبوا الصخر ذهباً، ولقلبوا فِرْعَون كلباً واستولوا على ملكه. قبال اين استحاق، وكنان السّحَرّة خمسة عشر ألفاً. وقبال اين

قـال ابـن إسـحاق: وكـان السَـحَرَة خـمسة عشـر ألفاً. وقـال ابـن المنكدر(١١): كانوا ثمانين ألفاً، وقال كعب الأحبار: كانوا اثني عشـر ألفاً. وقال عِكْرِمَة: كانوا سبعين ألفاً. ذكره الطبري(٢).

قَالُواْ يَـٰـمُوسَىٰىٓ إِمَّآ أَن تُلْقِى وَإِمَّآ أَن نَّكُونَ نَحْنُ ٱلْمُلْقِينَ ﴿ ۚ قَالَ أَلْقُواْ فَلَمَّآ

## قوله تعالى:

أَلَقُواْ سَحُرُواْ أَعْيُنَ النَّاسِ وَاَسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَآءُو بِسِحْرٍ عَظِيمٍ ﴿ أَيتان بلا خلاف. أقول: هذا حكاية قول السَحَرَة؛ أنهم قالوا لموسى: اخْتَر أحد شيئين: إمّا أن تُلْقي أنت عصك أو نحن نُلقي عصيّنا، وإنّما دخلت ﴿ أَن ﴾ في قوله: ﴿ إِمّا أن تُلْقي أَي: إمّا أن تُلقي أي: إمّا القاؤك وإمّا لأنّ فيه معنى الأمر، كأنّهم قالوا: اخْتَر إمّا أن تُلقي أي: إمّا القاؤك وإمّا القاؤنا، ومثله: ﴿ إِمّا أَن تُعذّب وإمّا أَن تتخذ فيهم حُسْناً ﴾ ( أَن فوضع ﴿ أَن في صب، ويجوز أيضاً أن يكون التقدير: إمّا القاؤك مبدوء به وإما إلقاؤنا، ويجوز أن تقول: يا زيد إمّا أن تقوم أو تقعد، ولا يجوز أن تقول: يا زيد إمّا ) يبتدأ بالمعنى فيها، أي: بمعنى التخيير، زيد إنْ تقوم أو تقعد، أكى: بمعنى التخيير،

<sup>(</sup>١) في الطبري: «ابن المنذر». (٣) التوبة: ١٠٦.

<sup>(</sup>۲) في تفسيره: ج ٩ ص ١٣.(٤) الكهف: ٨٦.

فلذاك تدلَّ على معنى«اختر» وليس كذا «أو» وقد يقع موقع «إمًا» وليس بحيّد، كما قال الشاعر:

فَــقُلْت لهـنّ إمشينَ إمّا نـلاقِه كما قَالَ أُوتَشْفَى النَّفُوسُ فَنَعْذَرا (١)
 وقال ذو الرُمّة (٢):

فكيف بنَفْسِ كُلَّما قُلتُ أَشْرَفَتْ

على البُرْءِ من حَوْصاء هيضَ اندمالُها

نُهاضُ بدارِ قد تَقَادَمَ عَهْدُها

وإمّــــا بأمْــــواتٍ ألَــمّ خــيالُها

موضع «إمّا» مموضع «أو». و «الإلقاء»: إرسال المعتمد إلى جهة السفل، ومثله: الطرح، وضدّه: الإمساك، وقول القائل: «ألقي عليَّ مسأللهُ إلى هذا يرجع، وإنّما قال: ﴿وإمّا أن نكون نحن الملقين﴾ ولم يقل: «وإمّا أن نكون نحن الملقين﴾ ولم يقل: «وإمّا أن نُلقي» لأنّه ليس المعنى على: ليكن إلقاء أحدنا فقط، فيجيء على التقابل، وإنّما هو على: أن يلقى أحدنا فيبطل ما أتى به الآخر.

وقوله تعالى: ﴿ أَلَقُوا ﴾ حكاية عن قول موسى الله للسَحَرة: ﴿ أَلَقُوا ﴾ أنتم ﴿ فلمّا أَلَقُوا سَحَروا أَعْيَن الناس ﴾ قال البلخي: معناه غشُوا أَعْين الناس، وقال: السِحْر هو الخِفّة والإفراط فيها حتى تُخيّل بها الأشياء عن إغير، ظ] الحقيقة، والإحتيال بما يخفى على كثيرٍ من الناس كتغييرهم «الطِرْجِهَالَة» (٣) والحيلة فيها: أن يجعل «الطِرْجِهَالَة» طاقين يُرقّق بغاية

<sup>(</sup>١) أنشده الفرّاء في المعاني: ج ١ ص ٣٩٠ ولم ينسبه لأحد.

 <sup>(</sup>۲) كذا في النسخ. والصحيح إن البيتين للفرزدق من قصيدته التي يهجو بها الحجّاج ويتشبّث بعدح سليمان بن عبدالملك. راجع ديوان الفرزدق: ج ۲ ص ۱۸۹.

<sup>(</sup>٣) والطِرَجهالة: ضَرَّب من الأواني معروف آنذاك. وربَّما قالواً: طِرْجَهَارَة. لسان العرب: مادَّة «طرجهل».

فسار بالطِرْجِهَالَة، لأنَّ من طبع الرَّيْبَقُ إذا حُمِي أن يتحرّك ويفارق مكانه. وقال قوم: معناه: خيّلوا إلى أغين الناس بما فعلوه من التخييل والخَدْع أنّها تسعى، كما قال تعالى: ﴿ يُحَيِّلُ إليه من سِحْرهم أنَّها تسعى ﴾ (١) وقال الرُمّاني: معنى «سِحْر الأغين»: قلّبها عن صحّة إدراكها بما يتخيّل من الأمور المموّهة لها بلطف الحيلة الّتي تجري مجرى الخِفّة والشعبدة ممّا لا يرجع إلى حقيقته، والمُحْدِث لهذا التخيّل هو الله تعالى عندما أظهروا من تلك المخاريق، وإنّما نسب إليهم لأنّهم لو [عرضوا بما زط] لم يعملوه لم يقع، كما لو جعل [أحدً] طفلاً تحت البرد [فمات] فهو القاتل له في الحكم، والله تعالى أماته.

وإنّما جَّاز من موسى الثَّلِهِ أَن يأمرهم بإلقاء السحر وهو كُفْر لأمرَيْن: أحدهما: إن كنتم محقّين فألْقُوا. الثاني: أَلْقوا على ما يصحّ ويـجوز، لاعلى ما يفسد ويستحيل.

وقال الجُبّائي: هذا على وجه الزَّجْر لهم والتهديد، وليس بأمْرٍ.

وقوله: ﴿فلمّنا أَلْقَوا سَحَروا أَعْيُنَ الناس﴾ الفرق بين «لمّا» و «إذا» هو الفرق بين «لو» و «إن» في أنّ أحدهما للماضي والآخر للمستقبل، وكلّ هذه الأربعة تعليق أوّلٍ بثانٍ. إلّا أنّ «لو» على طريقة الشكّ. و «لمّا» يقين.

وقوله: ﴿واسترهبوهم﴾ معناه: طلبوا منهم الرَهْبَة، وهـو خـلاف الإرهاب، لأنّه جعل الرّهْبَة للّذي يَرْهَب و «العظيم»: ما يملأ الصدر بهَوْلِهِ. ووصف السحر بأنّه عظيم لبُعْدِ مرام الحيلة فيه، وشدّة التـمويه بـه، فـهو

<sup>(</sup>۱) طّه: ٦٦.

لذلك عظيم الشأن عند من يراه من الناس، ولأنّه على ما ذكرناه من الخلاف في عدّة السّحَرّة من سبعين ألفاً أو ثمانين ألفاً كان مع كلّ واحد حبل أو عصا، فلمّا ألْقوها وخُيِّل إلى الناس أنّها تَســتَى اسـتعظموا ذلك وخافوه، فلذلك وصفه الله بأنّه سحر عظيم.

و «إمّا» إذا كانت للتخيير فأهل الحجاز ومَن جـاوَرَهُم مـن قَـيْس وبعض تميم يكسرونها، وينصبها قَيْس وأسد، و «أمّا» إذا كانت مـنصوبة فهى الّتي يقتضى أن يكون فى جوابها الفاء.

قوله تعالى:

وَأَوْخِيْنَآ إِلَىٰ مُوسَىّ أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَإِذَا هِمَ تَلْقَفُ مَايَأْفِكُونَ۞ فَوَقَعَ ٱلْحَقُّ وَيَطَلَ مَاكَانُواْ يُغْمَلُونَ۞ آيتان بلا خلاف.

أقول: قرأ حَفْص عن عاصم: ﴿تَلَقَف﴾ خفيفةً, الباقون بتشديد القاف، وابن كثير: ﴿فإذا هي تَّلقُف﴾ بتشديد التاء والقاف في رواية البزّي عنه إلاّ النقّاش وابن فليح.

[و] «الوحي»: هو إلقاء المعنى إلى النفس من جمهةٍ تخفى، ولذلك لم يشعر به إلاّ موسى ﷺ حتّى امتثل ما أمِرَ به فإذا العصا حيّة تسعى.

وفي هذه الآية: إخبار من الله تعالى أنّه أوحى إلى موسى ﷺ حين أَلْقَى السّحَرَة سِحْرَهم وسَحَروا أَعْيُنَ الناس واسترهبوهم وجاءوا بسحر عظيم: ﴿ أَن أَلْقِ عَصَاكَ﴾ و﴿ أَن﴾ يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: أن تكون مع ما بعدها من الفعل بمنزلة المصدر. وتـقديره: أوحينا إلى موسى بالإلقاء. والثاني: أن تكون ﴿أن﴾ بـمعنى «أي» لأنّـه تفسير ما اوحي إليه.

﴿ فَإِذَا هِي تَلْقَفُ مَا يَأْفَكُونَ ﴾ معنى ﴿ تَـٰلَقَفَ ﴾: تـبتلع تـناولاً بـفيها

بسرعةٍ منها، فهي تلتقمه استراطاً حالاً فحالاً، قال الشاعر:

أَنْتَ عَصا موسى الَّتِي لِم تَزَلَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُـهُ السَّاحِرُ (١)

يقال: لَقِفْتُهُ الْقَفْهُ لَقُفْأً ولَلْقَنَانًا، ولَقَفْتُه الْقَفَهُ وتَلَقَفْتُه َ تَلَقُفَّا: إذا أُخَدَّته في الهواء، ومَن قرأ بتشديد التاء قال: أصله «تَتَلَقَفُ» فأدغم إحدى التـاءَيْن في الأخرى بعد أن سكّن الثانية، ومن خَفّف القاف أخذه من: «لَقَفْتُه» ومَن شدّدها قال: هو من: «تَلَقّف».

وقوله: ﴿مَا يَأْفَكُونَ﴾ فالإِفْك: هو قلب الشيء عن وجهه، ومنه: ﴿المُؤْتَفِكات﴾ (٢): المنْقَلِبات، و «الإِفْك»: الكذب لأنّه قلب المعنى عن جهة الصواب، وقال مجاهد: ﴿ما يَأْفُكُونَ﴾ أي: يكذبون.

وفي الآية حذف، وتقديره: فألْقى عصاه فصارت حيّةً فإذا هي تَلْقَف ما يأْفكون، والمعنى: إنّها تلقف المأْفوك الّذي حلّ فيه الإِفْك، وعلى هذا يُحْمَل قولهتعالى: ﴿والله خَلَقَكم وما تعملون﴾ (٣) ومعناه: وما تعملون فيه.

وقوله: ﴿ فَوقع الحقّ ﴾ معناه: ظهر الحقّ، في قول الحسن ومجاهد. وأصل «الوقوع»: السقوط، كسقوط الحائط والطائر، تقول: وَقَع يَقَعُ وَقُعاً ووقُوعاً، وأوْقَعَه بيقاً، وتَوقع تحقّ ووقُوعاً، وأوْقعَه مُواقَعةً، والمحققة: المِطْرَقَة، والواقعة: النازلة من السماء، والوّقائع: الحروب، قال الرُمّاني: «الوقوع»: ظهور الشيء بوجوده نازلاً إلى مستقرّه.

و «الحقّ»: كون الشيء في موضعه الّذي اقتضته الحكمة، والحقّ موافق لداعي الحِكْمَة، ولذلك يقال: وَقَع الشيء في حقّه، و «الباطل»: الكائن بحيث يؤدّي إلى الهلاك، وهو نقيض «الحقّ» فالحقّ: كون الشيء

<sup>(</sup>١) أنشده الزجّاج في المعانى: ج ٢ ص ٣٦٦ ولم ينسبه لأحد.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٧٠، والحاقّة: ٩.

بحيث يؤدّي إلى النجاة. و «العمل»: تصيير الشيء على خلاف ما كان إمّا بإيجاده أو بإيجاد معنىً فيه، ومثله: التغيير.

و ﴿ما﴾ في قوله: ﴿ما كانوا يعملون﴾ يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: أن يكون بمعنى المصدر، والتقدير: وبَطَلَ عملهم. والثاني: أن يكون بمعنى المصدر، والتلامي التي عملوا بها السحر. و «ما» إذا كانت بمعنى المصدر لا تعمل عمل «أنْ» إذا كانت بمعنى المصدر الا تعمل عمل «أنْ» إذا كانت بمعنى المصدر الأمر ثن:

أحدهما: أنّ «ما» اسم، والاسم لا يعمل في الفعل. والآخر: أن تنقل الفعل نقلين: إلى المصدر والاستقبال، تقول: يعجبني أن تصنع الخير.

قوله تعالى:

فَقْلِيُواْ هُنَالِكَ وَانْقَلَبُواْ صَنغِرِينَ۞ وَأَلَيْمَ اَلسَّحَرَةُ سَنجِدِينَ۞ قَالُواْ ءَامَنًا بِرَبِّ اَلْعَنلَمِينَ۞ رَبِّ مُوسَىٰ وَهَـٰرُونَ۞ أَربع آيات بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى أنّه لمّا ألقى موسى عـصاه وصارت حـيّة. وتَلَقَفَت ما أفَكَت السَخرَةُ: أنّ السَخرَة غُلِبوا ﴿هنالك وانقلبوا صاغرين﴾ والغَلَبَة: الظفر بالبُغْية من العدو، في حال المنازعة تقول: غَلَبَ يَغْلِبُ غَلَبَةً. فهو غالبٌ وذاك مغلوب، أي: مقهور، وغَالَبَهُ مُغَالَبةً وتَغَالَبَا تَغَالُباً وَخَلّبَ تَغليباً.

ومعنى ﴿هنالك﴾ أي: عند ذلك الجمع، فهو ظرف مبهم، كما أنّ «ذا» مبهم وفيه معنى الإشارة، وقيل: «هنا وهنالك وهناك» مثل: «ذا وذاك وذلك». وإنّما دخلت اللام في «هنالك» لتدلّ على بُعْدِ المكان المشار إليه، كما دخلت في «ذلك» لبُعْدِ المشار إليه، فرهنا» لما بَعُدَ قليلاً، و «هنالك» لِمًا كان أشدٌ بُعْداً. وإنّما دخل كاف المخاطبة مع بُعْد الإشارة ليشعر بتأكيد معنى الإشارة إلى المخاطب ليتنبّه على بُعْد المشار إليه من المكان، والبعيد أحقّ بعلامة التنبيه من القريب.

وقوله: ﴿وانقلبوا صاغرين﴾ أي: رجعوا أذلاء، والصاغر: الذّليل، والصُغُرُ والصَغَار: الذّلة، يُقال: صَغِرَ الرجل يَصْغَرُ صَغَراً وصَغاراً إذا ذلّ. وأصله: صُغُ القَدْر.

وقوله تعالى: ﴿وَالَّقِيَ السَّحَرَّةُ ساجدين﴾ إنَّما جاء على مالم يسمّ فاعله لأمرَيْن:

أحدهما: أنّه بمعنى: ألقاهم ما رأوا من عظيم آيات الله بأن دعاهم إلى السجود لله والخضوع له.

الثاني: أنّهم لم يتمالكُوا أن وقعوا ساجدين، فكأنّ مُلْقِياً أَلْقاهم، ولم يكن ذلك على وجه الاضطرار إلى الإيمان، لأنّه لو كان كذلك لما مُدِحُوا عليه بل علموا ذلك بدليل، وهو عجزهم من ذلك مع تأتّي سائر أنـواع السحر منهم.

والإلقاء: إطلاق الشيء إلى جهة السفل، ونقيضه: الإمســـاك، ومــثله: الإسقاط والطرح.

ومعنى الآية: البيان عن حال مَن تيقّن البرهان، فظهر منه الإذعـان للحقّ والخضوع بالسجود لله تعالى، ولم يكن ممّن تعامى عـن الصـواب وتعاشي عن طريق الرشاد.

وقوله تعالى: ﴿قالوا آمنًا بربّ العالمين﴾ حكاية لما قالت السَحْرَة عند تنبُّهم [تبيُّهم،ظ] الحقّ، ووقوعهم للسجود لله تعالى، واعترافهم بأنّهم آمنوا بربّ العالمين الذي خلق السماوات والأرض وما بينهما. وخلق موسى وهارون، و «القول»: كلام يدلّ على الحكاية، ولو قيل: «تكلّموا» لم يقتضِ حكاية كلامهم على صورته، فإذا قيل: «قالوا» اقتضى حكاية كلامهم. و «الإيمان»: هو التصديق الذي يؤمّن من العقاب، وهو التصديق بما أوجب الله عليهم.

وقال الرُمَّاني: يجوز أن يقال لله إنّه لم يزل ربّاً ولا مربوب، كما جاز: لم يزل سميعاً ولا مسموع، لأنّه صفة غير جارية على الفعل كما تجري صفة «مالك» على مَلَك يَمْلِك، فالمقدور هو المملوك.

وأصل الصفة بـ «ربّ» التربية وهي: تنشنة الشيء، حالاً بعد حال حتّى يصير إلى حال التمام والكمال، ومنه: ربّ النعمة يَرُبُّها ربّاً إذا تمّمها، و: رُبّى الطفل تربيةً، والله تعالى ربُّ العالمين المالك لهم ولتدبيرهم.

و «العالم»: كلّ أمّة من الحيوان، وجمعه: العالمون على تغليب ما يعقل، وهو مأخوذ من «العلم» لكنّه كثّر في استعمال أهل النظر على أنّه لجميع ما أحاط به الفلك من الأجسام المتصرّفة في الأحوال، وقال قوم: «عالم» لا يقم إلاّ لجماعة العقلاء. وقد بيّنًا ذلك في فاتحة الكتاب.

وقوله: ﴿رَبّ موسىٰ وهارون﴾ إنّما خصّوا موسى وهارون بالذِكْر بعد دخولهما في الجملة من ﴿ آمنًا بربّ العالمين﴾ لأمرّيْن:

أحدهما: أنّ فيه معنى: الّذي دعا إلى الإيمان موسى وهارون. الثاني: خُصًا بالذِكْر لشرف ذِكْر هما على غيرهما على طريقالمدحة لهما والتعظيم. و «الربّ» بالإطلاق: لا يُطلَق إلّا على الله تعالى، لأنّه يقتضي أنّه ربّ كلّ شيء يصحّ ملكه، وفي الناس يُقال: ربّ الدار، وربّ الفرس، ومثله: «خالق» لا يُطلق إلّا فيه تعالى، وفي غيره يُقيّد، يقال: خالق الأديم.

قال الرُمّاني: وإنّما جاز نبيّان في وقتٍ ولم يجز إمامان في وقتٍ، لأنّ

الإمام لمّا كان يُقام بالاجتهاد كانت إسامة الواحد أبعد من المناقشة واختلاف الكلمة، وأقرب إلى الألفة ورجوع التدبير إلى رضا الجميع.

وهذا الّذي ذَكَره غير صحيح، لأنّ العقل غير دالٌ على أنّ الإمام يجب أن يكون النبيّ واحداً، أن يكون واحداً كما أنّه غير دالٌ على أنّه يجب أن يكون النبيّ واحداً، وإنّما عُلِمَ بالشرع أنّه لا يكون الإمام في العصر إلّا واحداً كما علمنا أنّه لم يكن في عصر النبيّ اللَّشِيُّةُ نبيّ آخر، واستوى الأمران في هذا الباب. قوله تعالى:

قَالَ فِرْعَوْنُ ءَامَنتُم بِهِ. قَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ إِنَّ هَـٰذَا لَمَكُرْ مَّكُونُمُوهُ فِى اَ لُمَدِينَةِ لِتُخْرِجُواْ مِنْهَآ أَهْلَهَا فَسَوْنَ تَعْلَمُونَ۞ۚ لأَقْطِعَنَّ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُم مِنْخِلَـٰفٍ ثُمُّ الْأُصَلِّيَنَّكُمْ أَجْمَعِينَ۞ۚ آيتان بلا خلاف.

أقول: قرأ حَفْص ووَرْش ورُوَيْس ﴿أَمنتم﴾ على الخبر، الباقون بهمز تَيْن على الاستفهام، وحقق الهمز تَيْن أهل الكوفة إلا حَفْصاً ورَوْحاً، الباقون بتحقيق الأولى وتليين الثانية، إلا أنّ قُنْبلاً في غير رواية ابن السائب يقلب همزة الاستفهام واواً إذا اتصلت بنون ﴿فِرْعَون﴾ ولم يفصل أحد بين الهمز تَيْن بألف.

قال أبو عليّ: قياس قول أبي عمرو ومذهبه: أن يفصل بين الهمزتين بألف، كما يفصل بين النونات في «اخشينانٌ» إلّا أنّه يشبه أن يكون ترك القياس، وقوله (١) هنا لمّاكان يلزممنه اجتماع المتشابهات فَتَرك الألف الّتي تدخل بين الهمزتيّن، وخفف الهمزة الثانية الّتي هي همزة «أفعل» من «آمن». فأمّا رواية أبى الإخريط عن ابن كثير بإبدال الهمزة واواً فإنّه أبدل من

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: قياس قوله.

ألف الاستفهام واواً، لانضمام ما قبلها وهبي النون المضمومة في ﴿فِرْعَون﴾ وهذا في المنفصل مثل المتّصل من نُوره، فقوله: «نوا» عـلى وزن «نود» [نؤدّه، ظ] وفي رواية قُنْبُل عن القَوّاس مثل رواية البَرّي عن أبى الإخْريط غير أنّه يهمز بعد الواو.

قال أبو عليّ: [مَن] همز بعد الواو، لأنّ هذه الواو هي منقلبة عن همزة الاستفهام، وبعد همزة الاستفهام همزة «أفعلتم» فخفّفها، ولم يخفّفها كما خفّف في القول الأوّل، ووجمهه: أنّ الأولى لمّا زالت عمن لفـظ الهـمزة وانقلبت واواً حقّق الهمزة بعدها، لأنّه لم يجتمع همزتان.

ووجه القول الأوّل: أنّ الواو لمّا كان انقلابها عن الهمزة تخفيفاً قياسٌ، كان في حكم الهمزة فلم يحقّق معها الثانية، كما لا تحقّق مع الهمزة نفسها لأنّ الواو في حكمها، كما كانت في حكمها في «رويا» في تخفيف «رؤيا» فلم يدغموها في الياء، كما لم يدغم الهمزة فيها.

ومَن قرأ على الخبر فوجهه: أنّه يخبرهم بإيمانهم على جهة التـقريع لهم بإيمانهم والإنكار عليهم، ووجه الاستفهام: أنّه اسـتفهام عـلى وجــه التوبيخ والتقريع والإنكار عليهم.

وحمزة والكسائي قرآ بهمزتَين: الثانية مـمدودة، لأنَّ الهـمزة الشانية تتَصل بها الألف المنقلبة عن الهمزة الَّتي هي فاء في «آمن».

في هذه الآية حكاية لما قال فِرْعَوْن للسَحَرَة حين آمنوا بموسى وصدّقوه لظهور الحقّ، فقال لهم: ﴿آمنتم به﴾ وإنّما قال لهم ذلك لأنّه وهمّ أنّ الإقدام على خلاف الملك بما عمل قبل الإذن فيه منكر يقتضي سطوة الملك بصاحبه والتنكيل به، وعندنا: أنّ فِرْعَوْن لم يعرف الله قطّ معرفةً يستحقّ بها الثواب. وقال الرُمّاني: لا يمتنع أن يكون عارفاً بالله، وإنّما قال

هذا القول تمويها على قومه، وللتحذير من مثل حال السَحَرَة الَّذين أقدموا على المخالفة له في الإيمان بموسى ﷺ.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ هذا لَمَكُرُّ مَكَوْتُمُوه في المدينة ﴾ معناه: تواطأتم على هذا الأمر لتستولوا على العباد والبلاد، فتُخْرجوا من المدينة أهلها وتتغلّبوا عليها، و «المكر» قيل: الاغترار بالحيلة إلى خلاف جهة الاستقامة، أصله: الفَتْل والالتفاف، كما قال ذو الرُمَة:

# عَـجْزاءُ مَـمْكُورةٌ خُـمْصانَةٌ قَـلِقُ

عنها الوِشَاحُ وتَمّ الجِسْمُ والعَصَبُ(١)

و «المَكْر» و «الخَدْع» نظائر في اللغة، وقبوله: ﴿فسوف تعلمون﴾ تهديد من فِرْعَوْن لهم وتخويف من مخالفته، وإنّما هدّد فِرْعَون بـ «سوف تعلم» لأنّ فيه معنى: أقدمت بالجهل على سبب الشرّ، فسوف تعلم حين يظهر مسبّبه الذي أدّى إليه كيف كانت منزلته، فهو أبلغ من الإفصاح به.

وقوله: ﴿لأُقطَّعنَّ أيديكم﴾ فالتقطيع: تكثير القطع، ونظيره: التفصيل والتفريق، ونقيضه: التوصيل، تقول: قَطَعَ قَطْعاً وأَقْطَعَ إِفْطاعاً، وقَطَعَ تَقْطيعاً، وتَقَطَع تَقَطُعاً، وافْتَطَع اقتطاعاً، وتَقَاطَع تَقاطُعاً، واستَقْطَعَ السِقْطاعاً، وقاطَع مقاطعةً، وانقَطَع القطاعاً، و «الأيدي»: جمع «يد» وهي الجارحة المخصوصة، واليد: النِعْمَة، لأنّها تُسْدَى إلى صاحبها باليد.

و «الأرْجُل»: جمع «رِجْل» وهي الجارحة الّتي يمشي بها من يمين وشمال، والراجِلُ: خلاف الراكب، وتَرَجّل الإنسانُ: إذا نزل عن داتّته واقفاً على رِجْلِه، ورَجّلَهُ غيره، وارتجل القول ارتجالاً: إذا كان فيه كـالراجِــل

<sup>(</sup>١) من قصيدته البائية المعروفة. راجع ديوان ذي الرُمّة: ص ٢٤.

الّذي لم يَشْتَهِن بركوب عن غيره، ورَجّلَ الشّغرَ: إذا سَرّحَه حاطّاً له عن ركوب بعضه بعضاً.

و «التقطيع من خلاف»: هو قطع اليد اليُننى مع الرِجُل اليُسْرى، وهو قول الحسن، وقال غيره: وكذلك يكون قطع اليد اليُسْرى مع الرِجُل اليُمْنى. وقوله: ﴿ثَمَّ لا صُلِبَتَكُم أَجمعين﴾ القرّاء كلّهم على ضمّ الهمزة وتشديد اللام من التَصْليب، وذكر الفرّاء: ﴿ولأَصْلِبَنّكم﴾ بفتح الهمزة وكسر اللام، من «الصُلْب» وهو الشدّ على الخَشَبة أو ما جرى مجراها من الأشخاص البارزة، وهو مشتق من: صَلَابة الشدّ، يقال: صَلَبَ صَلابة، وصَلَبة تَصْليباً.

وقال ابن عبّاس: أوّل مَن صَلَبَ وقَطَعَ الأيدي والأَرْجُل من خـلافٍ فِرْعَون.

قوله تعالى:

قَالُواْ إِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ ﴿ آية إجماعاً.

آقول: وهذا إخبار عن جواب السَحْرَة حين آمنوا، وتوعّد فِـرْعَون إيّاهم بقطع الأيدي والأرْجُل والصلب بأنّهم ﴿قالوا إنّا إلىٰ ربّنا منقلبون﴾ أي: راجعون، وغرضهم بهذا التسلّي في الصبر على الشدّة لِمَا عـليه مـن المثوبة، مع مقابلة وعيده بوعيدٍ هو أشدّ عليه من عقاب الله.

وأصل «إنّا»: «إنّنا» وحُذِفَت إحدى النونَيْن لكَثْرَة النُونات، فإذا قيل: «إنّنا» فلأنّه الأصل، وإذا قيل: «إنّا» فللاستخفاف مع كراهـــة التـضعيف. و«الانقلاب إلى جزائه والمصير إليه، إلاّ أنّه فُخّم بالإضافة إلى الله لِعِظَمِ شأنه، و «الانقلاب»: مصير الشيء على نقيض ما كان عليه ممّا يتغيّر به، وإذا صار إلى الآخرة بعد الدنيا: فانقَلَبَ إليها، وإذا

كان على خُلُقٍ فتركه إلى ضدّه: فقد انقَلَبَ إليه.

قوله تعالى:

وَمَا تَنْقِمُ مِنَّـآ إِلَّا ۚ أَنْ ءَامَنَّا بِــَايَـٰتِ رَبِّنَا لَمَّا جَآءَتْنَا رَبَّنَاۤ أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلِمِينَ ﴿ آية بلا خلاف.

أقول: في هذه الآية: إخبار عمّا قالت السّحَرَة حين آمنوا وتوعّدهم فِرْعَون بأنواع العذاب بأنّهم قالوا له: إنّا راجعون إلى الله. وقالوا له أيضاً: ليس تنقم منّا إلّا إيماننا بالله وتصديقنا بآياته الّتي جماءتنا. و «النِـقْمة»: الأخذ بالعقوبة، نَقَمَ يَنْقِمُ، ونَقِمَ يَنْقَمُ، واللغة الأولى أفْصَح، وانتَقَمَ انـتقاماً ونَقِمَةً، فـ«النِقْمة»: ضدّ النِعْمة.

والفرق بين «النِقْمَة» و «الإِساءة»: أنّ النقمة قد تكون بحقً، جـزاءً على كفر النِعْمَة، ولذلك يقال: انتقم الله من فلانٍ نقمةً عـاجلةً، والإسـاءة لاتكون إلّا قبيحة، لأنّه ليس لأحدٍ أن يسيء في فعله، والمُسيء مذموم على إساءته.

وقوله تعالى: ﴿رَبُنا افرغ علينا صبراً﴾ حكاية عـن قـول هـؤلاء السّحَرّة الّذين آمنوا، وأنّهم بعد أن قالوا لفرعون ما قالوه، سألوا الله تعالى أن يُفْرغ عليهم صبراً، ومعناه: أن يفعل بهم من اللُطْف ما يـصبرون مـعه على عذاب فِرْعَون ويتشجّعوا عليه، ولا يفزعوا منه.

و «الإفراغ»: صبّ ما في الإناء أجمع حتّى يخلو، مشتقاً من «الفراغ» والفراغ: نقيض الشغل، وقيل: «أفْرَغ عليه الصبر» تشبيهاً بإفراغ الإناء، كما يقال: صبّ عليه العذاب صبّاً. و «الصبر»: هو حَبْس النفس عن إظهار الجَرّع، صَبَر يَصْبر صَبْراً. والصَبْرُ على الحقّ عِرِّ، كما أنّ الصَبْر على الباطل ذلَّ، و «الصبر» في الجملة محمود، قال الله تعالى: ﴿وَوَاصْبِر على ما

أصابك إنَّ ذلك من عَزْم الأُمور﴾ (١).

وقوله تعالى ﴿وتوفّنا مسلمين﴾ رغبة منهم إلى الله تعالى، وسؤالهم إيّاه بأن يقبضهم إليه ويُويتهم في حال السلامة.

قوله تعالى:

وَقَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمٍ فِرْعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَءَالِهَتَكَ قَالَ سَنُقَتِّلُ ٱبْنَآءَهُمْ وَنَسْتَحْيِ، نِسَآءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَـْهِرُونَ ﴿نَيُّ آية بـــــلا خلاف.

أقول: قرأ أهلالحجاز: ﴿سنَقْتُل أَبناءهم﴾ بالتخفيف، الباقون بالتثقيل. فَمَن ثقّل ذهب إلى التكثير، ومَن خفّف فلاحتماله التكثير والتقليل.

في هذه الآية إخبار عن إنكار قوم فرِعُون وأشرافهم ورؤسائهم على فرِعُون تركه موسى وقومه ليفسدوا في الأرض على اعتقادهم، وإنّما أنكروا على فرِعُون ذلك مع عبادتهم له، لأنّه جرى على خلاف عادة الملوك في السّطُوة بِمَن خالف عليهم وشقّ العصا في ملكهم، وكان ذلك بلُطْفٍ من الله تعالى وحسن دفاعه عن موسى.

وعَنَوْا بالإفساد في الأرض: دعاء الخَـلْق إلى مـخالفة فِـرْعَون فــي عبادته وتجهيله إيّاه في ديانته لما يتّفق عليه من ذلك ممّا لا قِبَل له بــه. مـمّا فيه انتقاض أمره وبطلان مُلْكه.

وقوله تعالى: ﴿وَيَذَرك وآلهتك﴾ معناه: قال الحسن: إنَّـه كـان يـعبد الأصنام، فعلى هذا كان يَغْبُدُ ويُغْبَدُ، كما حَكَى الله تعالى عنه مـن قـوله: ﴿أَنَا رَبُّكُم الْأَعْلِي﴾(٢). وقال السُدّي: كان يعبد ما يستحسن من البـقر. وعـلى ذلك أخـرج السامريّ ﴿عِجْلاً جَسَداً له خُوارٌ فقالوا هذا إلهكم وإله موسى ﴾ (١).

وقال الزجّاج: إنّما كانت له أصنام يعبدها قومه تقرّباً إليه.

وقرأ ابن عبّاس: ﴿ويَذَرَك والهتك﴾ بمعنى: وعبادتك، وقال: كان فِرْعَون يُعْبُد ولا يَعْبُد. وقال بعضهم: «إلاهتك» إنّـما هـو تأنـيث «إله» وجمعه: «آلهتك» كما قال الشاعر وهو عُتَيْبَة بن شهاب اليَربُوعى:

تَـرَوَّخنا مـن اللَـغباءِ قَـصْراً فأعْجَلْنا الْإِلَاهَةَ أَن تَؤُوبا(٢) يعني: الشمس. فأدخل التاء في هذا كما أدخلوا في قولهم: «وِلْدَتي» و «كُوْكَبتى» و «مالى» و «هو أهلة ذاك» كما قال الراجز:

يا مُضَرَ الحَــمْراءُ أَنْتِ أَسْرَتي وأَنْتِ مَلْجَاتي وأَنْتِ ظَهْرَتي (٣)
وقوله تعالى: ﴿سَنُقتُلُ أَبناءهم﴾ إنّما تهدّدهم بـقتل أبـنائهم مـع أنّ
موسىهو الّذي دعاهم إلى الله دونهم من حيث إنّه لم يطمع فيه، لما رأى من قوّة أمره وعلوّ شأنه فعدل إلى ضعفاء بني إسرائيل بقتل أبنائهم ليوُهِم أنّه يتمّ له ذلك فيهم.

وقوله تعالى: ﴿ونستحي نساءهم﴾ معناه: نستبقي مَن تولد من بناتهم للمهنة والخدمة، من غير أن يكون لهم نجدة ولا عندهم منعة.

ونصب قوله: ﴿ويَذَرَك﴾ لأحد الوجهَيْن:

أحدهما: الصّرْف، والآخر: العطف. والصرف على أن يكون تـقديره: ليفسدوا في الأرض إلى أن يذرّك وآلهتك، والعطف على: ليفسدوا ويذرّك.

<sup>(</sup>١) طّه: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ١٨ ونسبه إلى بنت عُتيبة اليربوعي.

<sup>(</sup>٣) أنشده الطبري أيضاً في تفسيره ولم ينسبه لأحد.

وقرأ الحسن: ﴿وِيَذَرُكُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ ﴿أَتَذَرُ ۗ وَيَجُوزُ فَيُهُ الاستئناف: «وهو يَذَرُكَ».

قوله تعالى:

قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱسْتَعِينُواْ بِاللَّهِ وَٱصْبروٓاْ إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ، وَٱ لْعَنقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ (إِنَّ) آية بلا خلاف.

أقول: هذا حكاية من الله عمّا قال موسى لقومه حين تهدّدهم فِرْعَون بقتل أبنائهم واستحياء نسائهم، وأنَّه أمرهم أن يستعينوا بالله. و «الاستعانة»: طلب المعونة، وقد يسأل السائل المعونة لغيره يقول: اللَّهمّ أَعْنهُ على أمره، إلّا أنّ الغالب على الاستعانة طلب المعونة لنفس الطالب.

وقوله تعالى: ﴿واصبروا﴾ أمر من موسى إيّاهم بالصبر، وهو حبس النفس عمّا يؤدّى إلى ترك الحقّ مع تجرّع مرارة ذلك الحبس، ونـقيضه: الجَزَع، قال الشاعر:

فَإِنْ تَصْبِرا فالصَبْرُ خَـيرُ مغبّة وإنْ تَجْزَعا فالأمرُ ما تَريان(١١) وقوله تعالى ﴿إِنَّ الأرض لله يورثها من يشاء من عباده﴾ إخبار عمَّا قال موسى لقومه من أنّ الأرض كلّها ملك لله يورثها من يشاء من عباده، و «الإرث»: جعل الشيء للخَلَف بعد السَلَف، والأغلب أن يكون ذلكِ في الأموال، وقد يستعمل في غيرها مجازاً كقولهم: «العلماء وَرَثَةُ الأنبياء» (٢) وقولهم: «ما ورث والد ولداً أجَلُّ من أدبِ حَسَنِ».

ومعنى ﴿ يُورِثُهَا مِن يِشَاء مِن عِبادِه ﴾ قيل في معناه قولان: أحدهما: التسلية لهم بأنّها لا تبقى على أحد لأنّها تُنْقَل من قوم إلى

<sup>(</sup>١) تقدّم ذكره ضمن تفسير الآية: ٤٥ من البقرة.

<sup>(</sup>٢) تقدمٌ تخريجه ضمن تفسير الآية: ١٠٠ المتقدّمة.

قومٍ: إمّا محنةً أو عقوبة.

ً الثاني: الإطماع في أن يورثهم الله أرض فِرْعَون وقومه.

وقوله تعالى : ﴿والعاقبة للمتقين﴾ فالعاقبة: ما تؤدّي إليه التأدية من خيرٍ أو شرِّ، إلا أنّه إذا قيل: «العاقبة عليه» فهو في الخير، فإذا قيل: «العاقبة عليه» فهو في الشرّ، مثل: «الدائرة له، وعليه». وقال ابن عبّاس: لمّا آمنت السَحَرة اتّبع موسى ستّمائة ألفٍ من بنى إسرائيل.

قوله تعالى:

قَالُواْ أَوْدِينَا مِن قَبْلِ أَن تَأْتِيَنَا وَمِن بَعْدِ مَاجِئْتَنَا قَالَ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوَّكُمْ وَيَشْتَخْلِفَكُمْ فِى اَلْأَرْضِ فَيَنظُرَ كَيْفَ تَعْتَلُونَ۞ْ آيَة بلا خلاف.

أقول: هذا إخبار من الله تعالى عن ما قال قوم موسى لموسى بأنّا أوذينا من قبل أن تأتينا بالرسالة. و «الأذى»: ضرر لا يبلغ بـصاحبه أن يأتي على نفسه، تقول: آذاه يُؤذِيه أذى [إيذاءً]، وتأذّى به تأذّياً، ومثله: آلمه يُؤلِّمُه إيلاماً، وتألّم به تألّماً.

و «الأذى» الذي كان بهم قيل: هو استبعاد فِرْعَون إيّاهم وقتل أبنائهم واستحياء نسائهم للاستخدام، والذي كان بعد مجيء موسى: الوعيد لهم بتجديد ذلك العذاب من فِرْعَون والتوعّد عليه، وكان هذا على سبيل الاستبطاء منهم لما وَعَدَهم فجدّد الوعد لهم وحقّقه، وقال الحسن: كان يأخذ منهم الجزية.

وقوله: ﴿قال عسىٰ ربّكم أن يهلك عدو كم ﴾ قال سيبويه (١١): «لعلّ »

<sup>(</sup>١) في الكتاب: ج ٤ ص ٢٣٣.

و «عسى» طَمَعٌ وإشفاقً. وقال الحسن: «عسى» من الله واجبة، وبه قـال الزجّاج. وقال أبو على الفارسي: «عسى» هاهنا يقين.

وقوله: ﴿ويستخلفكم في الأرض﴾ قال أبو عليّ: استُخْلِفُوا في مصر بعد موت موسى ﷺ في التيه، ثمّ فتح الله لهم بيت المقدس مع يوشع بن نون، ثمّ فتح الله لهم مصر وغيرها في زمن داود وسليمان، فملكوها في ذلك الزمان على ما وُعِدُوا به من الاستخلاف.

وقوله تعالى: ﴿فينظر كيف تعملون﴾ قيل: إنّ معنى ﴿ينظر﴾ هاهنا: يعلم، وقيل: يرى. وكلّ منهما مجاز، لأنّ «النظر» هو الطلب لِمَا يُدْرَك، وهذا لا يجوز عليه تعالى، ولكنّه جاء على قوله تعالى: ﴿ولنبلونّكم حتى نعلى المجاهدين منكم والصابرين﴾ (١١).

وفائدة الآية: تسلية موسى ﷺ لقومه بما وَعَدَهم عن الله [من] إهلاك فِرْعَون وقومه، وجعل قومه بدلاً منهم ليعملوا بطاعته.

قوله تعالى:

وَلَقَدْ أَخَذْنَا ءَالَ فِوْعَوْنَ بِالسِّنِينَ وَنَقْصٍ مِّنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُّرُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى في هذه الآية وأقسم عليه بأنّه أخذ آل فِرْعَون ﴿بالسِنين﴾ وهي الأعوام المقحطة. واللام في قوله: ﴿لقـهُ لام القَسَم، و«قد» معناه: الإخبار عن متوقّع، وهي تقرّب الماضي من الحال، لأنّه إذا. توقّع كون أمر فقيل: «قد كان» دلّ على قُربه من الحال.

و «الآل» خاصّة الرجل الّذين يؤُول أمرهم إليه، ولذلك يـقال: أهــل

<sup>(</sup>۱) محمّد: ۳۱.

البلد، ولا يقال: آل البلد، لأنّ في «الأهل» معنّى القُرْب في نَسَب أو مكان، وليس كذلك «الآل».

ومعنى ﴿أخذناهم بالسِنين﴾: أخذناهم بالجُدُوب، والعرب تقول: «أخذتهم السَنّة» إذا كانت قَحطَة، يقال: «أشنَتَ القومُ» إذا أجْدَبوا، وإتّما قيل للمُجْدِبّة: «السَنّة» ولم يقل للمخصبّة، لأنّها نادرة في الانفراد بالجَدْب، و «النادر» أحقّ بالإفراد بالذِكْر، لانفراده بالمعنّى الّذي نَدَرَ به.

وقال الفرّاء: معنى ﴿بالسنين﴾ بـالجُدُوبة [ب، ظ] تـقول العـرب: «وجدنا البلاد سِنين» أي: جدوباً. قال الشاعر:

وأموالُ اللِثامِ بكـلَ أرضٍ تُجَحّفُها الحَواتِبُحُ والسِنُونُ وقال آخر:

كأنّ الناسَ إذْ فَقَدوا عَليّاً نِعامٌ جالَ في بَلَدٍ سِنيناً أي: في بلد جدُوب، وأهل الحجاز وعلياء قيس يقولون: «هُنّ السِنُونَ» فيجعلونها بالواو في الرفع، وبالياء في الخفض والنصب على هجاءين. وبعض تميم يقول: «هي السِنينُ» فإذا ألْقَوا الألف واللام لم يجرّوها، فقالوا: قد مضت له سِنُونٌ كثيرة، و: كنت عندهم بِضْع سِنينَ، وبنو عامر فإنّهم يجرّونها في النصب والجرّ والرفع فيقولون: أقمت عنده سِنيناً كثيرةً. وقال الكسائي: على هجاءين هي اللغة الغالبة في كلام العرب:

وون المسلمي، على للبدايل لهي المسلم التلب سي حدم المحرب. «السِنُون» و «السِنين» وينصبون النون على كلّ حال مثل نون الجمع في الموضعين، وعليه إجماع القُرّاء، قال: وبعض العرب يجعلها على هجاءٍ واحدٍ، ويلزم النون الإعراب بجعلها كأنّها من نفس الكلمة، وأنشد:

سنيني كلُّها واسـيت حـرباً أقاس مع الصلادمة الذكـور

وأنشد:

ولَقَد وَلَدت بنينَ صِدْقٍ سادةً ولأنْتَ بسعدَ اللهِ كُنتَ السيدا فأثبت النون في «بنين» وهي مضافة. وقوله تعالى: ﴿ونقص من الثمرات﴾ أي: وأخذناهم مع القَحْط وجَدْب الأرض بنُقْصان من الثمار.

وقوله تعالى: ﴿لعلّهم يُذُكُّرُون﴾ معناه: لكي يتفكّروا في ذلك ويرجعوا إلى الحقّ، وإنّما قال: ﴿لعلّهم﴾ وهي موضوعة للشكّ وهو لا يجوز في كلام الله، لأنّهم عُومِلُوا معاملة الشاكّ مظاهرةً في القول، كما جاء الابتلاء والاختيار مثل ذلك.

والآية تدلّ على بطلان مذهب المجبّرة من: أنّ الله تعالى يريد الكفر والمعاصي، لأنّه بين أنّه فعل بهم ذلك لكي يذّكروا ويرجعوا، فقد أراد منهم الادّكار، فكأنّه قال: من أجل أن يذكروا، وليس كذلك إذا كلّفهم من أجل الثواب، لأنّ إرادة المريد لما يكون من فعله في المستأنف عزم، وذلك لا يجوز عليه تعالى، وليس كذلك إرادته لفعل غيره.

قال مجاهد: ﴿السِنين﴾: الحاجة ﴿ونقص من الشمرات﴾ دون ذلك. وقال قَتَادَة: كان ﴿السنين﴾ بباديتهم ﴿ونقص مـن الشـمرات﴾ كـان فـي أمصارهم وقُراهم.

وقال كَعْب: يأتي على الناس زمانٌ لا تحمل النخلة إلّا تمرة.

قوله تعالى:

فَإِذَا جَآءَتْهُمُ ٱلْحَسَنَةُ قَالُواْ لَنَا هَـٰذِهِ. وَإِنْ تُصِنْهُمْ سَيِّتَةُ يَطُيُّرُواْ بِمُوسَىٰ وَمَنَ مُعَهُ أَلَآ إِنَّمَا طَنِهِرُهُمْ عِندَ اللَّهِ وَلـٰكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَيَعْلَمُونَ لاَثُنِّ آية بلا خلاف.

أقول: المراد بـ ﴿ الحَسَنة ﴾ هاهنا النِعْمة من الخصب والسِعَة في الرزق والعرض والسلامة. و ﴿ السَيِّنة ﴾: النقمة من الجَدْب وضيق الرزق والمرض

والبلاء، وفيه ضَرَبٌ من المجاز، لأنّ حقيقة «الحسنة»: ما حَسُنَ من الفعل في العقل، و «السيّبَتة»: ما قَبَحَ من الفعل، وإنّما شبّه هذا بذلك لتقبّل العقل لهذا كتقبّل الطبع لذلك. وقال قوم: هو مشترك لظهور العلم في ذلك في الناس جميعاً على منزلةٍ سواء.

أخبر الله تعالى عن قوم فِرْعَون: أنّه إذا جاءهم الخصب والسِعة والنِعْمة من الله ﴿قالوا لنا هذه﴾ والمعنى: إنّا نستحقّ ذلك على العادة الجارية لنا من نِعَمِنا وسعة أرزاقنا في بـلادنا، ولم يـعلموا أنّه من الله فيشكروه عليه ويؤدّوا حقّ النِعْمة لئلاً يسلبهم الله إيّاها.

وقوله: ﴿وإن تصبهم سيّتة ﴾ يعني: جَـدْب وقَـخْط وبـلا، ﴿يطّيرُوا بموسىٰ ومَن معه ﴾ والمعنى: إنّهم تشأموا بهم، وهو قول الحسن ومجاهد وابن زيد، لأنّالعرب كانت تزجرُ الطيرُ: فتتشأم بالبارح وهوالّذي يأتي من جهةالشمال، وتتبرّك بالسانح وهوالّذي يأتي من جهةاليمين، قال الشاعر: زَجَوْتُ لها طيرُ الشـمالِ فـإنْ يكـن

هَواكَ الَّذي تَهوى يُصِبْكَ اجتنابُها(١)

وقال آخر:

فقلتُ غُراب لا اغتراب من النّوي

وبــانَ لبَــيْنِ ذي العــيافَةِ والزَجْــرِ

وأصل «الطائر»: النصيب، يقال: طارَ له من الْقسم كذا وكذا، وأنشد ابن الأعرابيّ:

وإنِّي لَسْتُ منْكِ ولَسْتِ منِّي إذا ما طارَ من مالي الشَّمينُ

<sup>(</sup>١) لأبي ذؤيب. أنشده في اللسان: مادّة «طير».

أي: أخذت الزوجة ثُمُنها من ميرائه. وقوله تعالى: ﴿أَلَا إِنَّمَا طَائرُهُمُ عند الله﴾ معناه: إنّ الله هو الّذي يأتي بطائر البركة وطائر الشؤم، من الخير والشرّ، والنفع والضرّ، فلو عقلوا طلبوا الخير من جهته، والسلامة من الشرّ من فَيَله.

وموضع ﴿إذا﴾ نصب بأنّها ظرف للقول، ولا يجوز أن يعمل فيها الفعل الّذي يليها، لأنّها مضافة إليه، ولو جازيت بها جاز عمله فيها.

وقال الأزْهَري والزجّاج: معنى ﴿ أَلا إنَّما طَائرُهم عَنْدَ الله ﴾: أي شؤمهم الذي وُعِدُوا به من العقاب عند الله يفعل بهم يوم القيامة. وقال ابن عبّاس: معناه: إنّ مصائبهم عند الله.

### قوله تعالى:

وَقَالُواْ مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِ. مِنْ ءَايَةٍ لِتَشْحَرَنَا بِهَا فَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ آبِـــة بلاخلاف.

أقول: ﴿مهما﴾: أيُّ شيء، وقال الخليل (١١: أصلها «ما» إلَّا أنّهم أدخلوا عليها «ما» كما يدخلونها على حروف الجزاء، فيقولون: «ماما» و«متىما» و «إذا ما» فغيّروا ألفها بأن أبدلوها هاءً لتلّا يتوهّم التكرير، وصار «ما» فيها مبالغةً في معنى العموم. وقال غيره (٢٣: أصلها «مَهُ» بمعنى «أكفف» دخلت على «ما» الّتي للجزاء.

والفرق بين «ما» و «مَهما»: أنّ «مهما» خالصة للجزاء، وفي «ما». اشتراك، لأنّها قد تكون استفهاماً تارةً، وبمعنى «الّـذي» أخــرى، وتــارةً بمعنى الجزاء، وإنْ كان الأصل فى «مَهما»: «ما» لأنّ ما يُجازى بــه مــن

<sup>(</sup>١) في كتاب العين: مادّة «مه». (٢) حكاه الزجّاج في المعاني: ج ٢ ص ٣٦٩.

الأسماء قد لا يستعمل(١) في الجزاء، والتركيب ظاهر فيها لفظأ ومعنى.

وقوله تعالى: ﴿ تأتنا ﴾ في موضع جزم، وعلامة الجزم فيه حذف الياء، وإنّما حذف العرب ولمي مجانسة لمركات الإعراب، ومن شأن الجازم أن يحذف ما يصادفه من الحركة، فإن لم يصادف حركةً عمل في نفس الحرف، لئلا يتعطّل من العمل.

وقد بيّنًا حقيقة «السحر» فيما مضى (٢) وقد يسمّى السحر ما لا يعرف سببه وإن لم يكن محظوراً، كما رُويَ عنه الله الله عنه الله الله عنه الله الله عنه الله الله الله عنه الله الله الله عنه الله الله الله عنه الله الله عنه الله الله عنه الله عنه الله الله عنه الله عنه

وحَديثُها السِحْر الحَلال لو أنّه لم يجز قَتْلِ المسلم المتجرّد وذلك مجاز وتشبيه دون أن يكون حقيقة.

قوله تعالى:

فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلطُّوفَانَ وَٱلْجَرَادَ وَٱلْقُمَّلَ وَٱلصَّقَادِعَ وَٱلدَّمَ ءَايَـٰتٍ مُّفَصَّلَـٰتٍ فَاسْتَكْبُرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا شُجْرِمِينَ ﴿ آية بلا خلاف.

<sup>(</sup>١) في الحجريَّة: قد يستعمل. (٣) أخرجه أبو داود في السنن: ج ٤ ص ٣٠٠ع ٧٠٠٥ بسنده عن ابن عمر.

أقول: أخبر الله تعالى أنه لما قال فِرْعَون وقومه ما قالوا، من أنهم لا يؤمنون وإن أتى بجميع الآيات، فإنهم لا يصدقونه على نبوته: أنه أرسل عليهم ﴿الطوفان﴾ وهو السيل ألذي يعمّ بتفريقه الأرض، وهو مأخوذ من «الطوف» فيها، وقيل (١١): هو مصدر كـ «الرُجْحان» و «النُفْصان». وقال الأخْفَش: واحدُهُ «طُوفانة».

وأمّا المفسّرون فإنّهم اختلفوا في معناه: فقال ابن عبّاس في بعض الروايات عنه: إنّه الغرق. وقال مجاهد: هو الموت. وفي رواية أخرى عن ابن عبّاس: أنّه كان أمراً من الله تعالى طافَ بهم. وقال تعالى في قصّة نُوحٍ ﴿فاً خذهم الطُوفان وهم ظالمون﴾ (٣) وقال الحسن (٣) بن عُرْفُطَة:

غَــيّرَ الجِـدّةَ مـن آيـاتها (<sup>1)</sup> خِرَقُ الربيحِ بطُوفَان المَطَر <sup>(٥)</sup> وقال الراعي:

تُضْحِي إذا العِيسُ أَدْرَكْنا نَكَائِتُها

خَــرْقَاءَ يَــعْتَادُها الطُــوفانُ والزُؤُدُ<sup>(٦)</sup>

الزُوُّد: الفَزَع، وقال أبو النَجْم:

قَد مـدّ طُـوفانٌ فَـبَثّ مَـدَدا شَهْراً شآبِيبَ وشَهْراً بَـرَدا<sup>(۷)</sup> وقال أبوعُبَيْدَة:﴿الطُوفان﴾ منالسَيْل: البُعَاق، ومن الموت: الذَريع <sup>(۸)</sup>. وقوله تعالى: ﴿والقُمَّل﴾ فاختلفوا فى معناه: فقال ابـن عـبّاس فـي

<sup>(</sup>١) نسبه الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٢١ إلى بعض نحويي الكوفة.

<sup>(</sup>٢) العنكبوت: ١٤.

<sup>(</sup>٣) كذا، والظاهر هو تصحيف «حُسَيْل» أو «حَسِيل» الشاعر الجاهلي المعروف.

 <sup>(</sup>٤) في الحجريّة: من عرفانه.
 (١٥) أنشده أبو زيد في النوادر: ص ٧٧.
 (٦) من قصيدة يمدح عبدالملك بن مروان. راجع ديوان الراعى النميري: ص ٨٨.

<sup>(</sup>٧) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٢٢. (٨) في مجاز القرآن: ج ١ ص ٢٢٦.

روايةٍ عنه وقَتَادَة ومجاهد: إنّه بنات الجَراد، وهو «الدّبا» صخار الجراد الّذي لا أجنحة له. وفي رواية أخرى عن ابن عبّاس وسعيد: أنّه السُوسُ الّذي يقع في الحنطة. وقال ابن زيد: هو البراغيث.

وقال أبو عُبَيْدَة <sup>(۱۱)</sup>: هو الحَمْنَان واحدُهُ: حَمْنَةَ، وقيل: حَــمْنَانَة وهــو كبار القِرْدان.

وقال الحسن وسعيد بن جُبَيْر: هو دَوابٌ صِغَار سُود واحده: فَمْلَة، قال الأعشى:

قــوماً يُـعالِجُ قُــمُلاً أبـناؤهُم وسَلاسِلاً أَجُداً وَيَاباً مُؤْصَدَا (٢) وقوله: ﴿والضَفادع﴾ فهو جمع ضِفْدَع، فهو ضرب من الحيوان يكون في الماء له نَقيق واصطخاب، وهو معروف، وقيل: إنّـه كــان يــوجد فــي فرشهم وأبنيتهم ويدخل في ثيابهم فيشتدّ أذاهم به.

و ﴿الدم﴾ معروف، وقد حدّه الرُمّاني بأنّه جسم مائع أحمر مسترقَ عرض له الجمود كهذا الّذي يجري في العروق.

وقيل (٣): إنّ مياههم كانت عذبة طيبة فانقلبت دماً، فكان الإسرائيلي إذا اغترف صار ماءً، وإذا اغترف القبطيّة تقول للمرأة الإسرائيليّة: مجّي من فِيكِ في فمي، فإذا فعلت ذلك تحوّل دماً. وقال زيد بن أشلَم: الذي سلّط الله عليهم كان الرُعَاف.

وقوله: ﴿ آياتٍ مفصّلاتٍ ﴾ نصب على الحال، قال مجاهد: معجزات مبيّنات ظاهرات، وأدلّة واضحات. وقال غيره: لأنّها كانت تجيء شيئاً

<sup>(</sup>١) في مجاز القرآن: ج ١ ص ٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) من قصيدة طويلة يذكر فيها كسرى راجع ديوان الأعشى: ص ٥٨.

<sup>(</sup>٣) قاله محمّد بن كعب القرظي. راجع تفسير الطبري: ج ٩ ص ٢٦.

بعد شيء. وقيل: إنّها كانت تمكث من السبت إلى السبت ثمّ تُرفَع شهراً. في قول ابن جُرَيْج.

قوله: ﴿فاستكبروا وكانوا قوماً مجرمين﴾ معناه: إنّهم مع مشاهدتهم لهذه الآيات العظيمة والمعجزات الظاهرة أنفُوا من الحـقّ وتكـبّروا عـن الإذعان والانقياد له. وكانوا قوماً عُصّاةً مر تكبين للإجرام والآثام.

قوله تعالى:

وَلَنَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ ٱلرِّخِزُ قَالُواْ يَسُهُوسَى آدْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ لَمِن كَشَفْت عَنَّا ٱلرِّخِزَ لَنُؤْمِنَةً لَكَ وَلَنُوسِلَنَّ مَعَكَ بَنِى إِسْرَآءِيلَ۞ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ ٱلرِّخِزَ إِلَىٰ أَخِل هُم بَنِلِغُوهُ إِذَا هُمْ يَنكُنُونَ ۞ آيتان بلا خلاف.

أقول: ﴿لمّا﴾ للماضي مثل «لو» و «إذا» للمستقبل مثل: «إن» وإنْ دَخَلَت على الماضي.

أخبر الله تعالى عن هؤلاء القوم أنّه حين وقع عليهم ﴿الرِجْز﴾ وهو العذاب في قول الحسن ومجاهد وقَتادَة وابن زيد، وفي قول سعيد بـن جُبَيْر: هو الطاعون. وقال قوم: هو الثلج، ولم يكن وقع قبل ذلك''<sup>١</sup>.

وأصل «الرِجْز» الميل عن الحق، ومنه: قوله تعالى: ﴿والرُجْزَ فَاهُجُرُ﴾ (٢) يعني: عبادة الوَثَن، والعذابُ رِجْزٌ، لأنّه عقوبة على الميل عن الحق، ومنه: «الرِجَازَة» ما يعدّل به الحمل إذا مالَ، و «الرِجَازَة» أيضاً: صوف أحمر يُزيّن به الهَوْدَج، لأنّه كالرِجَازَة الّتي هي تقويم له إذا مالَ، و «الرَجَزُ»: رَعْدَة في رِجْلِ الناقة لداءٍ يلحقها يعدل بها عن حقّ سيرها، و «الرَجَزُ»: ضَرْبٌ من الشِعْر أُخِذَ من رَجَزِ الناقة، لأنّه: متحرّك وساكن ثمّ

<sup>(</sup>١) رواه العيّاشي في تفسيره: ج ٢ ص ٢٥ ح ٦٨ عن الرضا ﷺ.

<sup>(</sup>٢) المدّثّر: ٥.

متحرّك وساكن في كلّ أجزائه، فهو كالرّعْدَة في رِجْلِ الناقة. يتحرّك بها ثمّ يسكن ثمّ يستمرّ على ذلك.

وقوله: ﴿قالوا يا موسى ادعُ لنا ربّك بما عَهِدَ عندك ﴾ حكاية لمسألة قوم فِرْعَون لموسى أن يدعو الله لهم بما عَهِدَ عند موسى، و «العَهْد»: التقدّم في الأمر، ف منه: العهد «المّهْد»: الوصيّة، و «المُهُود»: الوثائق والشروط، و «العَهَاد»: المعاقد على الذمّة، و «التَعَامُد»: التقدّم في تفقّد الشيء وكذلك «التعهّد» وقيل في معنى ﴿بما عهد عندك ﴾ قولان:

أحدهما: بما تقدّم إليك به وعلّمك أن تدعوه به. فــإنّه يــجيبك كــما أجـابك فـى آياتك. الثاني: بما عَهدَ عندك على معنى: «القَسَم».

وقوله ﴿فلمّا كشفنا عنهم الرِجْز إلىٰ أَجَلٍ هم بالغوه﴾ فيه إخبار من الله تعالى أنّه لمّا كشف عنهم العذاب عند ذلك وأخّـرهم إلى أجَـلٍ هـم بالغوه يعني: أجَل الموت ﴿إذا هم ينكثون﴾ وأنّهم عـند ذلك نكـثوا مـا قالوه، ولم يَفُوا بشيءٍ منه.

والعامل في ﴿إِذَا﴾: ﴿ينكثون﴾ وليست ﴿إِذَا﴾ هذه «إذاً» مضافة إلى جملة، بل هي بمنزلة «هناك» وهي المكتفية بالاسم، ولو قال: «إذا النكث» صحّ الكلام، كما تقول: «خرجت فإذا زيد».

ومعنى ﴿إِذَا﴾: المفاجأة، وفيه وقوع خلاف المتوقّع منهم، لأنّه أتـى منهم نقض العهد بدلاً من الوفاء، فكأنّه فاجأ الرأي(١) عَجَبٌ من نكتهم. و «البلوغ»: منتهى المرور، ومثله: الوصول، غير أنّ فى «الوصـول»

<sup>(</sup>١) كذا في مجمع البيان أيضاً.

معنى الاتّصال، وليس كذلك «البلوغ» و «الانتهاء» نقيض «الابتداء» في كلّ شىء وإن لم يكن فيه معنى المرور.

و «النكث»: نقض العهد الذي يلزم الوفاء بـه. ومثله: الغَـدْر. إلا أنّ «الغدر» فيما عقد من الأيمان على النفس، ولذلك جاء في نقض الغزل في قوله تعالى: ﴿كَالَّتِي نَقَضَت غَـرْلها من بـعد قـوّة أنكاناً ﴾ (١) وأصله: «النُكَاثَة» وهي تشعيب الشيء من حـبلٍ أو غـيره، وانـتكَثَ الشـيء إذا تَشَمّبَ، و «النكيثة»: نقض العهد.

وجواب ﴿لمّا﴾: ﴿إذا﴾ ومثله قوله: ﴿وإنْ تُصِبْهم سيَّنة بـما قـدَّمت أيديهم إذا هـم يَقْنَطون﴾ (٢) ولا يجوز أن يجاب بـ «إذ» لأنّها لوقت الماضي، والجواب بعد الأوّل فهو يقتضي الاستقبال، ولذلك صَلُحَت فـيه الفاء ولم يصلح الواو، وحرف الجزاء يقلب الفعل دون الوقت.

قوله تعالى:

فَانتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَفْنَهُمْ فِي ٱلْيَمِّ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُواْ بِــَايَنتِنَا وَكَانُواْ عَنْهَا غَنفِلينَ(إِنْ آية بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى في هذه الآية: أنّه بعد أن أظهر الآيات الّـتي مضى ذكرها وفزع قوم فِرْعَون إلى موسى ليسأل الله أن يـرفع عنهم العذاب، فإنّهم إذا رُفِعَ عنهم ذلك آمنوا، فَقَعل موسى ورفع الله عنهم ذلك، ولم يُؤمنوا ونكثوا ما عهدوا به من القول، أنّه انتقم منهم، ومعناه: سلب يَعْمَهم بإنزال العذاب عليهم وحلول العقاب بهم.

وقوله: ﴿ فَأَغْرِقْنَاهُمْ فَي البِّمْ ﴾ فالإغراق في الأمر أو النزع فهو مشبه

(١) النجل: ٩٢.

بالإغراق في الماء، و ﴿اليمّ﴾ البحر، في قول الحسن وجميع أهل العـلم. قال ذو الرُمّة:

دُويَّـــة ودُجَـــــــــى لَـــيْلٍ كأنَّـهما يَمُّ تراطن في حَــافَاتِهِ الرُومُ(١) وقال الراجزُ:

## كَبَاذِخ اليَمّ سَقَاهُ اليَمُّ (٢)

وقوله تعالى: ﴿بأنهم كذّبواً بآياتنا ﴾ معناه: إنّا فعلنا بهم ذلك جزاءً بما كذّبوا من آيات الله وحججه وبراهينه الدالّة على نبوّة موسى وصدقه ﴿وكانوا عنها غافلين ﴾ معناه: أنّهم أنزل عليهم العذاب وكانوا غافلين عن نزول ذلك بهم، و «العفلة»: حال تعتري النفس تنافي الفطنة واليقظة، تقول: غَفَل يَغْفُل عُفُولاً، وغَفْلاً وغَفْلةً، وتَغْافل تَغافلاً، وغَفَل الأمر إغْفالاً، واغتَفلًا اغْتِفالاً، وتَعَفّل تَغَفّلاً، وغَفّلاً، وهو مُغَفّلُ،

فإن قيل: كيف جاء الوعيد على «الغَفْلة» وليست من فعل البشر؟! قلنا عنه ثلاثة أجوبة:

أحدها: أنَّهم تعرّضوا لها حتّى صاروا لا يفطنون بها.

الثاني: أنّ الوعيد على الإعراض عن الآيات حتّى صاروا كالغافلين عنها. الثالث: أنّ المعنى: وكانوا عن النعمة غافلين، ودلّ عليه: ﴿انتقمنا﴾.

### قوله تعالى:

وَأُوْرُثُنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُواْ يُسْتَضْعَفُونَ مَشَـّرِقَ ٱلأَرْضِ وَمَغَـرِبَهَا ٱلَّتِى بَــُرَكُنَا فِيهَا وَتَشَتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَىٰ عَلَىٰ بَيْنَ إِسْرَ عِيلَ بِمَا صَبَرُواْ وَدَمَّرْنَا مَاكَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقَوْمُهُ وَمَاكَانُواْ يَعْرِشُونَ لِإِنِّي

<sup>(</sup>١) من قصيدة طويلة. راجع ديوان ذي الرُمّة: ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) للعجّاج. أنشده أبو عُبَيْدة في المجاز: ج ١ ص ٢٢٧.

آية في الكوفي والبصري، وفي المدنيين آيتان: آخـر الأُولى ﴿بـنـي إسرائيل﴾.

أقول: قرأ ابن عامر وأبو بكر عن عاصم ﴿يَغُرُشُون﴾ بيضمّ الراء. الباقون بكسرها. وهما لغتان فصيحتان: الكسر والضمّ. والكسر أفصح.

أخبر الله تعالى في هذه الآية: أنّه أورث الأرض مشارقها ومغاربها الذين استُضْعِفُوا في يدي فِرْعَون وقومه، وإنّما أورثهم بأن أهْلَكَ مَن كان فيها ومكنّ هؤلاء، وحكم بأنّ لهم أن يتصرّفوا فيها عـلى مـا أبـاحه الله تعالى لهم، و «الاستضعاف»: طلب الضعف بالاستطالة والقهر، وقد استعمل «استضعفته» بمعنى: وجدته ضعيفاً بامتحاني إيّاه، كأنّه قال: طلبت حال ضعفه بمحنته فوجدته ضعيفاً.

وقوله: ﴿باركنا فيها﴾ يعني: إخراج الزروع والثمار وسائر صنوف النبات والأشجار، إلى غيرذلك من العيون والأنهار، وضروب المنافع للعباد، وقيل: ﴿باركنا فيها﴾ بالخصب الذي حصل فيها، و ﴿مشارق الأرض ومغاربها﴾ يريد: جهات المشرق بها والمغرب، وقال الحسن: هي أرض الشام ومصر. وقال قتادة: هي أرض مصر.

وقال الزجّاج: كان من بني إسرائيل داود وسليمان ملكوا [مَلَكَا، ظ] جميع الأرض.

وقوله: ﴿وتمَّت كلمة ربّك الحسنىٰ على بني إسرائيل﴾ يعني: صمَّ كلامه بإنجاز الوعد الّذي تقدّم بإهلاك عدوّهم واستخلافهم في الأرض، وإنّما كان الإنجاز تماماً للكلام لتمام النعمة به، وقيل(١٠)؛ كلمته الحسنى

<sup>(</sup>١) قاله الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٣٠.

هي قوله تعالى: ﴿ونريد أَن نَـمُنَّ عـلى الّـذين اسـتضعفوا فـي الأرض ونجعلهم أئمةً ونجعلهم الوارثين ونمكّن لهم في الأرض ونُـرِيَ فِـرْعَون وهامان وجنودهما منهم ما كانوا يحذرون﴾. وإنّما قيل: ﴿الحسنى﴾ وإن كانت كلمات الله كلّها حسنة، لأنّه وعد بما يحبّون.

وانتصب قوله تعالى: ﴿مشارق الأرض ومغاربها﴾ لأحد أمرَيْن:

أحدهما: بأنّه مفعول ﴿أورثنا﴾ كقولك: أورثه المال. الثاني: بأنّه ظرف، كأنّه قال: أورثناهم الأرض الّتي باركنا فيها في مشارقها ومغاربها، والأوّل أظهر.

وقوله: ﴿ودمَّرنا ما كان يصنع فِرْعَون وقومه﴾ معناه: أهلكنا ما كان عمله فرعون وقومه متا كانوا يستعبدونهم، ويسعون في إفساد أمر موسى، ويستعينون به في أمرهم ﴿وما كانوا يعرشون﴾ معناه: ما كانوا يبنونه من الأبنية والقصور، في قول ابن عبّاس ومجاهد.

وقال الحسن: هو تعريش الكُرْم. وقال أبو عليٌ: تعريش الشجر والأبنية. وأصل «التعريش»: الرفع، قال أبو عُبَيْدة (١١؛ ﴿يعرشون﴾ معناه: يبنون، و «العرش» في هذا الموضع: البناء، يُقال: عروش مكّة أي: بناؤها. وقال أبو الحسن (١٢؛ هـما لغتان، ومثله «نَبْطِشُ ونَنْبَطُشُ» و «نَخْشِرُ ونَخْشُرُ» في أمثال ذلك.

قوله تعالى:

وَجَـٰوَرْنَا بِتِنِـق إِشْرَ"مِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتُواْ عَلَىٰ قَوْمٍ يَعْكُفُونَ عَلَىٰ أَصْنَامٍ لَّهُمْ قَالُواْ يَـٰـمُوسَى ٱجْعَل لَنَا إِلَــهَا كَمَا لَهُمْ ءَالِهَةً قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمُ تَجْهَلُونَ۞ۚ آية بلا خلاف.

<sup>(</sup>١) في مجاز القرآن: ج ١ ص ٢٢٧. (٢) وهو الأخفش في معاني القرآن: ج ٢ ص ٥٣٠.

أقول: قرأ حمزة والكسائي وخَلَف ﴿ يَعْكِفُونَ ﴾ بكسر الكاف، الباقون بضتها، وهما لغتان، ومثله «يفسقون» بكسر السين والضمّ في أمثال ذلك. «المجاوزَة»: الإخراج عن الحدّ، [يقال:] جاوزَ الوادي جوازاً إذا قطعه وخَلَفه وراءه. [و] تقول: جازَ يَجُوز جَـوازاً، وأجـازَهُ إجـازةً، وجـاوَزَهُ مجاوَزَةً، وجاوَزَهُ وجـوزةً، وتجاوَزَ أَ واجـتاز اجـتيازاً، وتَجَوزَ تـجوُزاً، وجـوزه تَجُوزَ تـجوُزاً، واجـتاز اجـتيازاً، وتَجَوزَ تـجوُزاً، وجـوزه

و ﴿البحر﴾: الواسع العظيم السعة من مستقرّ الماء ممّا هو أعظم مـن كلّ نهر، وأصله: السعة، ومنه: «البَحِيرَة» الّتي يُبْحَرُ أَذُنها أي: تُوسّع شقّتها. وتَبَحّرُ فى العلم: إذا اتّسع فيه وقَوِي تصرّفه به.

أخبر الله تعالى في هذه الآية: أنّه حين أجاز قوم موسى وقطع بهم البحر، وأنجاهم من العدوّ، وأغرق عدوّهم فِرْعَون وقومه، وأنّهم لمّا بلغوا إلى قوم عاكفين ﴿على أصنام لهم﴾ ومعنى «المُكُوف»: اللزوم للأمر بالإقبال عليه والمراعاة له، تقول: عَكَفَ عُكُوفاً، واعتَكَفَ اعتكافاً، ومنه: «الاعتكاف»: لزوم المسجد للعبادة فيه، وَعَكَف عليه أي: واظَبَ عليه.

وأنّه لمّا رأى قومموسى أولئك العاكفين على أصنامهم والملازمين لها دعاهم حِيلتهم إلى التشبّه بعبدة الأوثان، لما في طبّع الإنسان من الحِكاية (١٠) أن قالوا لموسى: ﴿اجعل لنا إلها كما لهم آلهة ﴾ وفي طَبْع كلّ حيوان الحِكاية، وأقوى الحيوان طبعاً في الحِكاية القِرد، وله حكايات عجيبة. . . وهذا الطلب منه و بدارً على حما عظه من إن السائيا بعد ما رأوا

وهذا الطلب منهم يدلّ على جهل عظيم من بني إسرائيل بعد ما رأوا الآيات الّتي توالت على فِرْعَون وقومه حتّى غرّقهم الله في البحر بكفرهم

<sup>(</sup>١) حَكَيْت فلاناً وحاكَيْته: فَعَلْت مثل فِعْله، أو قلت مثل قوله سواءً لم تجاوزه. (لسان العرب).

بعدما نجّى بني إسرائيل، فلم يردعهم ذلك عن أن قالوا لموسى الله: ﴿اجعل لنا إلها كما لهم آلهة﴾ وتوهّمهم أنّه يجوز عبادة غير الله، وإن اعتقدوا أنّه لا يشبه الأشياء ولا تشبهه، ولا يدلّ طلبهم ذلك على أنّهم مشبّهه، لِمَا قلناه.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّكُم قوم تجهلون﴾ حكاية عمّا أجابهم به موسى الله فقال لهم: ﴿إِنَّكُم قوم تَجهلون﴾ مَن المستحقّ للعبادة، وما الّذي يجوز أن يتقرّب به إلى الله تعالى، ويحتمل أن يكون أراد: تجهلون من صفات الله ما يجوز عليه وما لا يجوز.

#### قوله تعالى:

إِنَّ هَنَوُلآءِ مُتَبِّرُ مَّاهُمْ فِيهِ وَبَـٰطِلُ مَّاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ آية بلا خلاف.

أقول: في هذه الآية حكاية عمّا قال موسى المنه القومه حين سألوه أن يجعل لهم إلها بعد أن قال لهم: ﴿إِنّكُم قوم تجهلون﴾ ما يجوز أن يُعْبَد وما لا يجوز، وأنّه أخبرهم ﴿أنّ هؤلاء مُتبَّرٌ ما هم فيه ﴾ يشير فيه إلى العابد والمعبود من الأصنام ومعناه: مُهْلَك، فالمتبرّ: المُهْلَك المدمّر عليه، والتبار: الهَلاك، ومنه: قوله تعالى: ﴿ولا تزد الظالمين إلا تَبَاراً ﴾ (أ) ومنه: «البَبرُ» للذّهب سُمّي بذلك لأمرين: أحدهما: أنّ معدنه مهلكة، وقال الزجّاج: يقال لكرّ إناءٍ متكسّر [مكسّر]: مُتبرّ، وكُسّارَتُه: يَبْرُهُ.

وقوله تعالى: ﴿وباطل ماكانوا يعملون﴾ فالبطلان: انتفاء المعنى بعدمه، وبأنّه لا يصحّ في عدم ولا وجود، والمعنى في بطلان عملهم: أنّه لا يعود عليهم بنفع ولا بِدَفْع ضَرَرٍ، فكأنّه بمنزلة ما لم يكن من هذا الوجه.

<sup>(</sup>۱) نوح: ۲۸.

و«العمل»: إحداث ما به يكون الشيء على نقيض ما كان. وهو على ضربَيْن: أحدهما: إحداث المعمول، والآخر: إحداث ما يتغيّر به.

و﴿هؤلاء﴾ أصله: «أولاء» أدخلت عليه هـاء التـنبيه، وهــو مـبنيٌّ. لتضمّنه معنى الإشارة المعرفة، وهو مع ذلك مستبهم استبهام الحروف، إذ هو مفتقر في البيان عن معناه إلى غيره.

قوله تعالى:

قَالَ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِيكُمْ إِلَنهًا وَهُوَ فَصَّلَكُمْ عَلَى اَلْعَنلَمِينَ ﴿ آية بلا خلاف. أقول: في هذه الآية إخبار أيضاً عمّا قال موسى لقومه بعد إزرائه على الأصنام وعلى مَن كان يعبدها، وأنّ ما يفعلونه باطل مهلك: أطلب غير الله لكم إلهاً؟! قاله على وجه الإنكار عليهم وإن كان بلفظ الاستفهام، فنصب ﴿ أغير الله ﴾ على أنّه مفعول به، ونصب ﴿ إلها ﴾ على أحد شيئين:

أحدهما: كأنّه قال: أأطلب لكم غيرَ الله تعالى معبوداً؟! والشاني: أن يكون نصب ﴿الِهاً﴾ على أنّه مفعول به، ونصب ﴿غير﴾ على الحال الّتي لو تأخّرت كانت صفة.

و «بغی» يتعدّى إلى مفعولَيْن، و «طلب» يتعدّى إلى مفعول واحد. لأنّ معنى بغاه الخير: أعطاه الخير، وليس كذلك «طلب» لأنّـه غـير مـضمن بالمطلوب. وقد يجوز أن يكون بمعنى: أبغي لكم.

وقوله: ﴿وهو فضَّلكم على العالمين﴾ قيل في معناه قولان:

أحدهما: قال الحسن وأبو عليّ وغيرهما: يريد: على عالمي زمانهم. الثاني: معناه: خصّكم بفضائل من النِعَم بالآيات الَّتي آتاكم، وإرسال موسى وهارون وهما رجلان منكم، ومن إهلاك عدوّكم بالتغريق في البحر، ونجاتكم، وكلَّ ذلك بمرأىً ومَشمَع منكم. والفرق بين «التعظيم» و «التفضيل»: أنّ «التفضيل» يدلّ على فضل في النفس، وهو زيادة على غيره، وليس كذلك «التعظيم» ولذلك جاز وصف الله تعالى بالتعظيم ولم يجز بالتفضيل.

قوله تعالى:

وَإِذْ أَنجَيْنَكُم مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوَّءَ ٱلْعَذَابِ يُقَتِّلُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَشْتَحْيُونَ بِسَآءَكُمْ وَفِي ذَالِكُم بَلَاَّءٌ مِّن رَبِّكُمْ عَظِيمُ۞ آية .

أقول: قرأ ابن عامر: ﴿أنجاكم [نجّاكـم،خ] ﴾ عـلى لفـظ المـاضي، الباقون: ﴿أنجيناكم﴾. وقرأ نافع وحـده ﴿يَـقتلون﴾ بـالتخفيف، البـاقون بالتشديد. مَن شدّد أراد التكثير، ومَن خفّف فلأنّه يحتمل القلّة والكُثرة.

وقد مضى تفسير مثل هذه الآية في سورة البقرة (١) فلا وجه للتطويل بتفسيرها، وإنّما نذكر جملها، فنقول: هذا خطاب لبقيّة بني إسرائيل الذين كانوا في زمن النبي المُثَنِيُ فقال لهم على وجه الامتنان عليهم بما أنعم على آبائهم وأسلافهم: واذكروا ﴿إِذْ أنجيناكم من آلِ فِرْعَون﴾ بمعنى: خلّصناكم، لأنّ «النجاة»: الخلاص ممّا يخاف إلى رفعة من الحال، وأصله: الارتفاع، فمنه: «النجا» أي: الارتفاع في السير، ومنه: قوله ﴿نُنجّيك بِبَدَنِك﴾ (١) أي: نلقيك على نَجْوَةٍ من الأرض، و «النّجُو»: كناية عن الحدَث، لأنّه كان يُلقى بارتفاع من الأرض للإبعاد به، وقد كان أيضاً يطلب به الانخفاض للإبعاد به.

والفرق بين «أنجيناكم» وبين «نجّيناكم»: أنّ ألف «أنجيناكم» للتعدية. وتشديد «نجّيناكم» يحتمل التعدية، ويحتمل التكثير.

<sup>(</sup>١) الآية: ٤٩ و٥٠.

وقوله تعالى: ﴿ يسومونكم ﴾ معناه: يبولونكم إكراهاً، ويتحملونكم إذلالاً ﴿ سوء العذاب ﴾ وأصل «السّوم» مجاوزة الحدّ، فمنه: «السّوم في البيع» وهو تجاوز الحدّ في السعر إلى الزيادة، ومنه «السائِمة من الإبل»: الراعية، لأنّها تجاوزت حدّ الإنبات للرعي، ومنه: فلان سيم الخسف أي: ألزمه إكراهاً. و «السُوء» مأخوذ من أنّه يسوء النفس لنافريّة لها.

﴿يقتُلون أبناءكم ويستحيون نساءكم﴾ معناه: أنّ فِرْعَون كان يقتل من تولّد من بني إسرائيل ذَكراً ويستبقى الإناث للاستخدام.

وقوله تعالى: ﴿وفي ذلكم بلاء من ربّكم عظيم﴾ فالمراد بالبلاء هاهنا: النعمة، وقد يكون بمعنى «النقمة» وأصله: المِخنّة، فتارة تكون المحنة بالنعمة، وأخرى بالنقمة، وبالخير تارة وبالشرّ أخرى.

قوله تعالى:

وَوَاعَدْنَا مُوسَىٰ لَلَشِينَ لَيْلَةً وَأَتْمُمْنَـٰهَا بِعَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَـٰتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَـٰرُونَ ٱخْلُفْنِى فِى قَوْمِى وَأَصْلِحْ وَلَاتَتَّبِعْ سَبِيلَ ٱ لْمُفْسِدِينَ۞ۤ آية بلا خلاف.

أقول: قيل في فائدة قوله: ﴿وواعدنا موسىٰ ثلاثين ليـلة وأتـممناها بعشر﴾ ولم يقل: «أربعين ليلة» أقوال:

أحدها: إنّه أراد شهراً وعشرة أيّام متوالية، وقيل: إنّه ذو القعدة وعشر من ذي الحجّة ولو قال: «أربعين ليلة» لم يعلم أنّه كان الابتداء أوّل الشهر، ولا أنّ الأيّام كانت متوالية. ولا أنّ الشهر شهرٌ بعينه، هذا قول الفرّاء، وهو معنى قول مجاهد وابن جُرَيْج ومسروق وابن عبّاس وأكثر المفسّرين.

الثاني: إنّ المعنى: وعدناه ثلاثين ليلة يصوم فيها ويتفرّد للعبادة بها. ثمّ أَتِمّت بعشرٍ إلى وقت المناجاة. وقيل: في التشر نـزلت التــوراة فــلذلك الجزء التاسع. سورة الأعراف. الآية: ١٤٢ \_\_\_\_\_\_\_\_\_

أفردَت بالذِكْر.

الثالث: قال أبو جعفر ﷺ: «كان أوّل ما قال لهم: إنّي أتأخّر عنكم ثلاثين يوماً، ليسهل عليهم، ثمّ زاد عليهم عشراً، وليس في ذلك كذب، لأنّد إذا تأخّر عنهم أربعين ليلة فقد تأخّر ثلاثين قبلها».

وقال الحسن: كان الموعد أربعين ليلة في أصل الوعد، فقال في البقرة: ﴿واعدنا موسىٰ أربعين ليلةُ﴾ (١) وفصّله هاهنا على وجه التأكيد فقال: ﴿ثلاثين ليلةٌ وأتممناها بعشر﴾.

وقوله تعالى: ﴿فتمَّ ميقات ربّه أربعين ليلةً ﴾ ومعناه: فتمّ الميقات أربعين ليلةً ، ومعناه: فتمّ الميقات أربعين ليلةً ، وإنّما قال ذلك مع أنّ ما تقدّم دلّ على هذا العدد، لأنّه لو لم يورد الجملة بعد التفصيل \_ وهو الذي يسمّيه الكُتّاب: الفَذْلَكَة \_ لظنّ قوله: ﴿وَاتَممناها بعشر ﴾ أي: كَمّلنا الثلاثين بعشرٍ حتّى كملت ثلاثين، كما يقال: تَمّمْت العشرة بدرهمَيْن وسلمتها إليه.

وقيل في معنى قوله تعالى: ﴿واعدنا موسىٰ ثلاثين ليلةً ﴾: ينفرد فيها للعبادة في المكان الّذي وُقّت له ثمّ أتمّ الأربعين.

والفرق بين «الميقات» و «الوقت»: أنّ «الميقات» ما قُدّر ليعمل فيه عمل من الأعمال، و «الوقت»: وقت الشيء قَدّره مقدّر أو لم يقدّره، ولذلك قيل: «مواقيت الحجّ» وهي المواضع التي قُدّرت للإحرام به.

وقوله تعالى: ﴿وقال مُوسى لاَّخيه هارون اَخلفني في قومي وأصلح ولا تتبع سبيل المفسدين﴾ الّذين يفسدون في الأرض، وإنّما أمره بـذلك مع أنّه نبيِّ مرسلٌ، لأنّ الرياسة كانت لموسى ﷺ على هـارون وجـميع

<sup>(</sup>١) الآبة: ١٥.

أُمَّته، ولم يكن يجوز أن يقول هارون لموسى مثل ذلك.

وقال أبو عليّ: السبعون الّذين اختارهم موسى للميقات كانوا معه في هذا الخروج، وسمعوا كلام الله لموسى ﷺ وكانوا شهدوا له بذلك.

وقوله: ﴿هارون﴾ في موضع جرٍّ، لأنّه بدل من قوله: ﴿لأخيه﴾ وإنّما فُتِحَ لأنّه لا ينصرف، ولو رُفِعَ على النداء كان جائزاً، ولم يقرأ به أحد. قوله تعالى:

وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَنتِنَا وَكَلَّمُهُ وَالَ رَبِّ أَرِينَ أَنظُرُ إِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَرَيْنِى وَلَكِنِ آنظُرْ إِلَى ٱلْجَبَلِ قَإِنِ آسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَيْنِى فَلْمًا تَجَلَّىٰ رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَمَلُهُ ذَكًا وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِفًا فَلَمَّآ أَفَاقَ قَالَ سُبْحَنْنَكَ ثُبُثُ إِلِيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ رَبُّىُ آيَةِ بلا خلاف.

أقول: قرأ أهل الحجاز إلا عاصماً: ﴿دكَّاء﴾ بالمدّ والهمزة من غير تنوين هاهنا وفي الكهف(١) وافّقَهم عاصم في الكهف، الباقون: ﴿دكّاً﴾ منوّنة مقصورة في الموضعين.

قال أبو زيد: يقال: دَكَكْت على الميّتِ التراب أَدُكُه دكاً: إذا دفنته وأهَلْت عليه، وهما بمعنى واحدٍ، ودَكَكْت الرّكِيّة دكاً: إذا دفنتها، ودكّ الرّجل فهو مَدْكُوك: إذا مرض. وقال أبو عُبَيْدَة (٢): ﴿جعله دكاً﴾ أي: مندكاً، والدّكّ والدّكة مصدره، و «ناقة دكّاء»: ذاهبة السّنام، و «الدك» المستوى، وأنشد للأغلب:

هل غير عارٍ دَكِّ عاراً فانْهَدمْ

وقال أبو الحسن (٣): لمّا قال ﴿ جعله دكّاً ﴾ فكأ نّه قال: دَكّه، وأراد جعله

<sup>(</sup>۱) الآية: ۹۸. (۲) في مجاز القرآن: ج ۱ ص ۲۲۸.

ذا دكٍّ، ويقال: «دكَّاء» جعلوها مثل الناقة الدكَّاء الَّتي لا سَنَام لها.

قال أبو عليّ الفارسي: المضاف محذوف على تقدير أبي الحسن، وفي التنزيل: ﴿وَحُمِلَت الأرضُ والجبالُ فَدُكَّنا دَكَّةٌ واحدةً﴾ (١) وقال: ﴿ كَلَّا إِذَا دُكَّت الأرضُ دَكَّا دَكَّا﴾ (١٢).

وقال الرُمّاني: معنى ﴿دكّاً﴾: مستوياً بالأرض. يقال: دَكّهُ يَدُكُّهُ دكّاً إذا سَحَقَهُ سَحْقاً. ومنه: الدّكّة، وانْدَكّ السَنّام: إذا لصق بالظهر.

وقال الزجّاج: ﴿دكاً﴾ يعني: مدقوقاً مع الأرض، و «الدكّاء» و «الدكّاء» و «الدكّاء» و «الدكّاء»: «الدّكّاوات»: الروابي الّتي مع الأرض ناشزة عنها، لا تبلغ أن تكون جبلاً. وقيل: إنّه سَاخَ في الأرض، في قول الحسن وسُفْيان وأبي بكر الهُذَلي. وقال ابن عبّاس: صار تراباً، وقال حميد:

يَــُكُ أَركــانَ الجــبالِ هَــزَمُهُ يَخُطُرُ بالبِيضِ الرِقَاقِ بَهَمُهُ (٣) وقيل في معنى قراءة من قرأها ممدودةً قولان:

أحدهما: إنّه شَبّه الجبل بالناقة الّتي لا سَنَام لها فيقال لها: دكّاء، فكأ نّه قال: فجعله مثل دكّاء. الثاني: فجعله أرضاً دكّاء.

أخبر الله تعالى في هذه الآية: أنّ موسى ﷺ لمّا جاء إلى ميقات ربّه وهو الموضع الّذي وقّته له. وكَلّمَه الله تعالى فيه سأل الله تعالى أن يـريه لينظر إليه.

واختلف المفسّرون في وجه مسألة موسى ﷺ ذلك، مع أنّ الرؤيــة بالحاسّة لا تجوز عليه تعالى على ثلاثة أقوال:

أحدها: إنّه سأل الرؤية لقومه حين قالوا له ﴿ لَن نؤمن لك حتَّىٰ نرى

<sup>(</sup>١) الحاقة: ١٤. (٢) الفجر: ٢١. (٣) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٣٨.

الله جهرةً > (١) بدلالة قوله: ﴿ أَتُهلكنا بما فعل السفهاء منّا ﴾ (٢).

فإن قيل: على هذا ينبغي أن يجوّزوا أن يسأل الله تـعالى: هـل هـو جسم أم لا؟ أو يسأله الصعود والنزول، وغير ذلك ممّا لا يجوز عليه.

قلنا عنه جوابان:

أحدهما: أنّه يجوز ذلك إذا علم أنّ في ورود الجواب من جمهة الله مصلحة، وأنّه أقرب إلى زوال الشبهة عن القوم بأن ذلك لا يجوز عمليه تعالى، كما جاز فى ذلك فى مسألة الرؤية.

وقال الجُبّائي: إنّهم سألوا الله تعالى قبل ذلك هل يجوز عليه تعالى النوم أم لا؟ وقالوا له: سل الله ذلك أن يبيّن لنا [ذلك،] فسأل الله تعالى ذلك، فأمره بأن يأخذ قدحين يملأ أحدهما ماء والآخر دهناً، ففعل، وألقى عليه النعاس، فضرب أحدهما على الآخر فانكسرا، فأوحى الله تعالى إليه: أن لو جاز عليه تعالى النوم لاضطرب أمر العالم، كما اضطرب القدحان في مدّة حتى تكسرا.

والجواب التأني عن هذا السؤال: أنّه إنّما يجوز أن يسأل الله ما يمكن أن يعلم صحّته بالسمع، وما يكون الشكّ فيه لا يمنع من العلم بصحّة السمع، وإنّما يمنع من ذلك سؤال الرؤية الّتي تقتضي الجسميّة والتشبيه، لأنّ الشكّ في الرؤية الّتي لا تقتضي التشبيه مثل الشكّ في رؤية الضمائر والاعتقادات وما لا يجوز عليه الرؤية، وليس كذلك الشكّ في كونه جسماً أو ما يتبع كونه جسماً من الصعود والنزول، لأنّ مع الشكّ في كونه جسماً لا يجوز أن يكون غنياً

<sup>(</sup>٢) الآية: ١٥٥ من هذه السورة.

ولا عالماً بجميع المعلومات، وكِلَاهما لابدّ فيه من العلم بـصحّة السـمع. فلذلك جاز أن يسأل الرؤية الّتي لا توجب التشبيه، ولم يـجز أن يسأل كونه جسماً وما أشبهه.

والجواب الثاني في أصل المسألة: أنّه سأل العلم الضروري الّذي يحصل في الآخرة ولا يكون في الدنيا، ليزول عنه الخواطر والشبهات، والرؤية تكون بمعنى العلم، كما تكون الإدراك بالبصر، كما قال: ﴿أَلَم تر كيف فعل ربّك بأصحاب الفيل﴾ (١) وأمثاله، وللأنبياء أن يسألوا ما يزول عنهم الوساوس والخواطر، كما سأل إبراهيم ربّه فقال: ﴿ربّ أَرِني كيف تُحْيى الموتى ﴾ (١) غير أنّه سأل ما يطمئن قلبه إلى ذلك، وتزول عنه الخواطر والوساوس، فبين الله تعالى له أنّ ذلك لا يكون في الدنيا.

الثالث: أنّه سأل آيةً من آيات الساعة الّتي يُغلَم معها العـلم الّـذي لا يختلج فيه الشكّ كما يعلم في الآخرة، وهذا قريب من الثاني.

وقال الحسن والربيع والسُدّي: إنّه سأل الرؤية بالبصر على غير و جه التشبيه. وقوله: ﴿لن تراني﴾ جواب من الله تعالى لموسى أنّه لا يراه على الوجه الذي سأله، وذلك دليل على أنّه لا يُرى لا في الدنيا ولا في الآخرة، لأنّ «لن» تنفي على وجه التأبيد، كما قال: ﴿ولن يتمنّّوه أبداً﴾ (٣) وهذا إنّما يمكن أن يعتمده من قال بالجواب الأوّل، فأمّا من قال: إنّه سأل العلم الضروري أو علماً من أعلام الساعة لا يمكنه أن يعتمده، لأنّ ذلك يحصل في الآخرة، فيجري ذلك مجرى اختصاص الرؤية بالبصر على مذهب المخالف بحال الدنيا.

وقوله تعالى: ﴿فَإِن استقرَ مكانه فسوف تراني﴾ معناه: إن استقرَ الجبل في حال ما جعله دكاً متقطّعاً فسوف تراني، فلمّا كان ذلك محالاً لأنّ الشيء لا يكون متحرّكاً ساكناً في حال واحدة، كانت الرؤية المتعلّقة بذلك محالة، لأنّه لا يعلّق بالمحال إلاّ المحال.

وقوله تعالى: ﴿ فلمّا تجلّىٰ ربّه للجبل﴾ معناه: ظهر بآياته الّتي أحدثها في الجبل لحاضري الجبل بأن جعله دكّاً، وقيل: إنّ الله تعالى أبرز من ملكوته ما تَدَكُدُكَ به، إذ في حكمه أنّ الدنيا لا تقوم لما يبرز من الملكوت الّذي في السماوات، كما قيل (١١): إنّه أبرز الخِنْصر من العرش. ويجوز أن يكون المراد ﴿ فلمّا تجلّىٰ ربّه ﴾ لأهمل الجبل، كما قال: ﴿ واسأل القرية ﴾ (١) و «التجلّي»: هو الظهور، ويكون ذلك تارةً بالرؤية، وأخرى بالدلالة، قال الشاعر:

تجَلّى لنا بـالمَشْرَفيّة والقَـنَا وقد كان عن وَفْعِ الأُسِنّةِ نائيا وإنّما أراد الشاعر: أنّ تدبيره دلّ عليه حتّى علم أنّه المدبّر لذلك، وأنّ تدبيره صواب، فقال: «تجلّى» أي: علم، ولم يُرّ بالأبصار، ولاأدْرِك بالحواس، لأنّه كان عن وَفْع الأسنّة نائياً، ولكن استدلّ عليه بحسن تدبيره.

وقال قوم: معناه: فلمّا تجلّى بالجبل لموسى. قالوا: وحروف الصفات تتعاقب فيكون اللام بمعنّى الباء. وقال قوم: لو أراد موسى الرؤية بالبصر لقال: أرينّك، أو: أرني نفسك. ولا يجوز غير ذلك في اللغة.

وقوله: ﴿وخَرَّ موسىٰ صعقاً ﴾ قيل في معنى ذلك قولان:

 <sup>(</sup>١) قاله ابن عبّاس، ورواه أنس عن النبيّ ﷺ . أخرجه الطبري في تـفسيره: ج ٩ ص ٣٧
 بسنده عنه.

أحدهما: قال ابن عبّاس والحسن وابن زيد وأبو عليّ الجُبّائي: إنّه وقع مغشيّاً عليه من غير أن مات بدلالة قوله: ﴿فلمّا أفاق﴾ ولا يقال للميّت إذا عاش: أفاق، وإنّما يقال: عاش أو حيي. وقال قَتادَة: معناه: مات.

م وقوله: ﴿قَالَ سَبِحَانِكُ تَبِتَ إِلَيك﴾ قيل في معنى «توبته» ثلاثة أقوال: أحدها: إنّه تاب، لأنّه سأل قبل أن يُـؤْذَن له فـي المسألة، وليس للأنبياء ذلك.

الثاني: إنَّه تاب من صغيرة ذَكَرَها.

الثالث: إنّه قال ذلك على وجه الانقطاع إليه والرجوع إلى طاعته وإن كان لم يعص، وهذا هو المعتمد عندنا دون الأوُلَيْن، على أنّه يقال لمسن جوّز الرؤية على الله تعالى: إذا كان موسى الله إنّما سأل ما يجوز عـليه فمن أيّ شيءٍ تاب؟ فلابدّ لهم من مثل ما قلناه من الأجوبة.

فإن قيلٌ: كيف يجوز أن يكون تجويز الرؤية صغيراً مع أنّه جَهْلُ بالله. على مذهب من قال: إنّه كان ذلك صغيرة؟!

قيل: لأنّه إذا لم تكن الرؤية العطلوبة على وجه التشبيه جرى مجرى تجويزه: أن تكون هذه الحركة من مقدورات الله في أنّه لا يخرجه من أن يكون عارفاً به تعالى. وإنّما شكّ في الرؤية والحركة.

وقوله: ﴿وأنا أوّل المؤمنين﴾ قيل في معناه قولان:

أحدهما: قال الجُبّائي: أنا أوّل المؤمنين بأنّه لا يراك شيء من خلقك، [فأنا أوّل المؤمنين من قومي باستعظام سؤال الرؤية.

الثاني: قال مجاهد: وأنا أوّل المؤمنين من بني إسرائيل.](١)

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريَّة، أثبتناه من المطبوعة.

قوله تعالى:

قَالَ يَنمُوسَى إِنِّى اَصْطَفَيْتُكَ عَلَى اَلنَّاسِ بِرِسَـٰلَـنِي وَبِكَلَـٰمِي فَخُذْ مَاءَائيتُكَ وَكُن مِنَ اَلشَّـٰكِرِينَ(آنِ) آية بلا خلاف.

أقول: قرأ أهل الحجاز ورَوْح: ﴿برسالتي﴾ على التوحيد، الباقون: ﴿برسالاتي﴾ على الجمع. و «الرسالة» تجري مجرى المصدر، فتفرد في موضع الجمع، وإن لم يكن المصدر من «أرسل» يدلّك على أنّه جارٍ مجراه قول الأعشى:

مَقَادَكَ بالخيل أرضَ العَـدُو وجُذْعانُها كَلَقيطةِ العَجَمْ (١)

فإعماله إيّاها إعمال المصدر بذلك على أنّه يجري مجراه، والمصدر قد يقع لفظ الواحد فيه والمراد به: الكثّرة، وكان المعنى على الجمع، لأنّه مرسل لضروب من الرسالة، والمصادر قد تجمع مثل: «الحلوم» و«الألباب» وقال تعالى: ﴿إنّ أنكر الأصوات لصوت الحمير﴾ (٢) فجمع «الأصوات» لما أريد بها أجناس مختلفة، صوت الحمار بعضها، فأفرد «صوت الحمار» وإن كان المراد به الكثّرة، لأنّه صوت واحد.

أخبر الله تعالى في هذه الآية: أنّه نادى موسى ﷺ وقال له ﴿يا موسى ﷺ ومعنى «الاصطفاء»: استخلاص الصفوة لِمَا لها من الفضيلة، والفضائل على وجوهٍ كثيرةٍ، أجلها: قبول الأخلاق الكريمة والأفعال الجميلة، ولهذا المعنى اصطُفِيّ موسى ﷺ حتّى استحقّ الرسالة، وأن يكلّم بتلقين الحكمة.

وقوله تعالى: ﴿برسالاتي وبكلامي﴾ فيه بيان ما به اصطفاه، وهو أن

<sup>(</sup>١) من قصيدة يمدح قيس بن معد يكرب. راجع ديوان الأعشى: ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) لقمان: ١٩.

جعله نبيّاً وخصّه بكلامه بلا واسطة، وهما نعمتان عظيمتان منه تعالى عليه، فلذلك امتنّ بهما عليه، وإنّما صار في كلام الجليل نعمة على المُكلّم، لأنّه كلّمه بتعليم الحكمة من غير واسطة بينه وبين موسى ، ومن أخذ العلم عن العالم المعظّم كان أجلّ رتبةً، ولو كلّم إنساناً بالانتهار والاستخفاف لكان نقمةً عليه بالضدّ من تلك الحال.

وقوله تعالى: ﴿فخذ ما آتيتك﴾ معناه: تناول ما أعطيتك ﴿وكن من الشاكرين﴾ يعني: من المعترفين بنعمتي، و «الشكر»: هو الاعتراف بالنعمة مع القيام بحقها على حسب مرتبتها، فإذا كانت من أعظم النِعَم وجب أن تُقابل بأعظم الشكر، وهو شكر العباد لله وحده على وجه الإخلاص له.

قوله تعالى:

وَكَتَبْنَا لَهُ فِى ٱلأَلْوَاحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ فَخُذْهَا يِقُوَّةٍ وَأَمُّرُ قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَا سَأُوْرِيكُمْ ذَارَ ٱلْفُسِقِينَ (إِنَّيَ آلِيَة بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى في هذه الآية: أنّه كتب لموسى الله في الألواح من كلّ شيء موعظةً وتفصيلاً لكلّ شيء، وقال الجُبّائي: «المكتوب في الألواح»: التوارة، فيها أخبار الأمم الماضية، وفُصّل فيها الحرام والحلال. و «الألواح»: جمع لوح، وقال الزجّاج: كانا لوحين فجمع، قال:

و «الالواح»: جمع لوح، وقال الزجّاج: كمانا لوحمين فجمع، قال: ويجوز أن تكون ألواحاً جماعة، واللوح: صفيحة مهيّاًة للكتابة فيها، وقد يُقال: «لوح فضّة» تشبيهاً باللوح من الخشب، ومثله لو عُمِل من حجر. وقال الحسن: وكانت الألواح من خشب نزلت من السماء.

ومعنى «كتبنا له من كلّ شيء»: [كتبنا] إليه [كلّ ما] في شرعه من حلال وحرام، وحسن وقبيح، وواجب وندب، وغير ذلك ممّا يحتاجون إلى معرفته. وقيل: كتب له التوراة فيها من كلّ شيء من الحِكم والعِبرَ. وأصل «اللوح»: اللمع. يُقال: لاحَ الأمر يلُوح لَوْحاً ولُؤُوحاً إِذَا لَـمَعَ وتَلاَّلاً، و «التلويح»: تضمير، ولَوَحه السفرُ والعطشُ: إذا غيّره تغييراً تبيّن عليه أثره. لأنّ حاله يلوّح بما نزل به، و «اللُوح»: الهواء لأنّه كاللامع في هبوبه، و «اللُوح» مأخوذ من أنّ المعانى تُلوّح بالكتابة فيه.

و «الموعظة»: التحذير بما يزجر عن القبيح وتبصر مواقع الخـوف. تقول: وَعَظُه يَعِظُه وَعْظاً ومَوْعِظَةً. واتَعْظَ اتّعاظاً: إذا قَبلَ الوَعْظ.

وقوله: ﴿وَتَفْصِيلاً لَكُلُّ شَيِّء﴾ يعني: تمييزاً لكلُّ ما يحتاجون إليه.

وقوله: ﴿فَخُذُها بقَوّة﴾ قيل: معناه: بـجدٍّ واجــتهاد. وقــيل: بـصحّةِ عزيمةٍ. ولو أخذه بضعف نيّةٍ لأدّاه إلى فتور العمل به.

وقوله: ﴿وأَمُرُ قومَك يأخذوا بأحسنها ﴾ معناه: يأخذوا بأحسن المحاسن، وهي الفرائض والنوافل، وأذوَنها في الحسن: المباح، لأنّه لا يستحقّ عليه حمد ولا ثواب، وقال الجُبّائي: أحسنها: الناسخ دون المنسوخ المنهى عنه، لأنّ العمل بهذا المنسوخ قبيح.

قال الزجّاج: ﴿يأخذوا بأحسنها﴾ معناه: بما هو حسن دون ما هـو قبيح. وهذا تأويل بعيد، لأنّه لا يقال في الحسن: إنّه أحسن من القبيح. ويجوز أن يكون المراد ﴿بأحسنها﴾ حسنها، كما قال تعالى: ﴿وهو أَهْوَن عليه﴾ (١) ومعناه: هيّن.

ويحتمل أن يكون أراد ﴿بأحسنها﴾: إلى ما دونه من الحسن، ألا ترى أنّ استيفاء الدّين حسن وتركه أحسن، وأمّا القصاص في الجنايات فحسن والعفو أحسن، ويكون ذلك على وجه الندب.

<sup>(</sup>١) الروم: ٢٧.

وقوله عزّ وجلّ: ﴿سأُوريكم دار الفاسقين﴾ قـال الحسـن ومجاهد والجُبّائي: يعني به: جهنّم، والمراد به: فليكن منكم على ذِكْرٍ لتحذروا أن تكونوا منهم.

وقال قَتادَة: هيمنازلهم، أي: لتعتبروا بهاوبما صاروا إليه منالنكال فيها. قوله تعالى:

سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَنتِي َ الَّذِينَ يَتَكَبُّرُونَ فِي اَلاَّرْضِ بِغَيْرِ اَلْحَقِ وَإِنْ يَرَوْاْ كُلُّ ءَايَةٍ لَاَيُوْمِنُواْ بِهَا وَإِنْ يَرَوْاْ سَبِيلَ اَلرُّشْدِ لَا يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِنْ يَرَوْاْ سَبِيلَ اَلْغَيِ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا ذَا لِكَ بِأَنْتُهُمْ كَذَّبُواْ بِئَايَنتِنَا وَكَانُواْ عَنْهَا غَنْفِلِينَ لَوْإِنَّ آية بلا خلاف. أقول: قرأ حمزة والكسائي وخَلَف: ﴿الرَّشَد﴾ بـفتح الراء والشين. الباقون بضمّ الراء وسكون الشين.

وفرّق بينهما أبو عمرو بن العلاء فقال: «الرُشْد» بضمّ الراء: الصلاح، كقوله: ﴿فإن آنستم منهم رُشْداً﴾ (١) أي: صلاحاً لدفعه إليهم: و «الرَشَد» الاستقامة في الدين، كقوله: ﴿على أن تُعلِّمَنِ ممّا عُلِّمْتَ رُشْداً﴾ (١٦(٣).

وقال الكسائي: هما لغتان بمعنىً واحدٍ، مثل: الحُزْن والحَزَن، والسُقْم والسَقَم، و «الرُشْد»: سلوك طريق الحقّ، تقول: رَشَدَ يَرشُدُ رَشَاداً، ورَشِدَ يَرشَدُ رُشْداً، وأرْشَدَه إرشاداً، واسترشد استرشاداً، وضدّه «الغيّ»: غَـوِيَ يَعْوى غيّاً وغَوَايَةً، وأغْواه إغْواءً، واستغواه استغواءً.

وقال الجُبُائي والرُمّاني: معنى ﴿سأَصرف عن آياتي﴾ أي: سأصرف عن آياتي من العرّ والكرامة بالدلالة الّتي كسبت الرفعة في الدنيا والآخرة.

<sup>(</sup>۱) النساء: ٦. (٢) الكهف: ٦٦.

<sup>(</sup>٣) كذا، والآية كما هو ظاهر لا تؤيّد المطلوب، لعلّه أراد الآية: ١٠ من الكهف: ﴿وهيَّىٰ لنا من أُمرنا رُشَداً﴾ كما ذكره النخاس في إعراب القرآن.

ويجوز أن يكون معناه: أي أحكم عليهم بالانصراف وأسمعهم (١) بأنّهم منصرفون عنها، لأنّهم قد انصرفوا عنها، كما قال ﴿ثمّ الصرفوا صَرَفَ الله قلوبهم﴾ (٢).

ويحتمل أن يكونالمراد: إنّي سأصرفهم عنالتوراة والقرآن، وماأوخَى الله من كتبه، بمعنى: أمنعهم من إفساده وتغييره وإبطاله. لأنّه قال في أوّل الآية: ﴿وكتبنا له في الألواح﴾ إلى قوله تعالى: ﴿سأصرف عن آياتي﴾.

ويجوز أن يكون المراد: سأريهم آياتي فينصرفون عنها وهم الذين يتكبّرون في الأرض بغير الحقّ كما يقول القائل سأحيّر فـلاناً أي أسأله عن شيءٍ فيتحيّر عند مسألتي، وسأنجل فلاناً، أي: أسأله ما ينجل عنده، وكذلك يقال: سأقطع فلاناً بكلامي، والمراد: أنّه سينقطع عند كلامي، وكلّ ذلك واضح بحمد الله.

ويجوز أن يكون المراد: أنّهم لمّا عاندوا وتمرّدوا بعد لزوم الحجّة لهم وحضروا للتلبيس والشّغَب على ما حكاه الله عنهم أنّهم قالوا ﴿لا تسمعوا لهذا القرآن وَالْفَوْا فيه﴾ (٣) صَرَفَهم الله بلطفه عن الحضور كما كانوا يحضرونه. ويحتمل أن يكون المراد: سأصرف عن جزاء آياتي.

ومَن زعم أنّه بمعنى: «سأصرف عن الإيمان بآياتي» فقد أخطأ. لأنّه تعالى لا يأمر بالإيمان ثمّ يمنع منه. لأنّ حكمته تمنع من ذلك.

و «الصّوف»: نقل الشيء إلى خلاف جهته. يقال: صَرَفَه يَصْرِفُه صَرْفاً. وصرّفه تصريفاً، وتصرّف تَصرُفاً. وصارفه مصارفة، وانصرف انصرافاً. وقوله تعالى: ﴿الّذِين يَتكبّرون فــى الأرض﴾ والتكبّر: إظـهار كـبر

<sup>(</sup>١) في مخطوطة: أُسمّيهم. (٢) التوبة: ١٢٧.

النفس على غيرها، وصفة «متكبّر» صفة ذمِّ في جميع البشر، وهو مدخ في صفات الله تعالى، لأنّه يستحقّ إظهار الكبر على كلّ شيءٍ سواه، لأنّ ذلك حقّ، وهذا المعنى فى صفة غيره باطل.

فمعنى الآية: الإخبار من الله أنّه يـصرف عـن ثـواب آياته الّـذين يتكبّرون في الأرض بغير الحقّ ﴿وَإِن يَرَوْا كلّ آيةٍ لا يؤمنوا بها﴾ يعني: الّذين إذا شاهدوا الحُجَج والبراهين لا ينقادون لها، ولا يصدّقون بها ﴿وَإِن يَرَوا سبيل الرُسْد لا يتخذوه سبيلاً﴾ ومعناه: أنّهم متى رأوا سبيل الصلاح عدلوا عنه ولم يتّخذوه طريقاً لهم، بمعنى: أنّهم لا يعملون بذلك ﴿وَإِن يَرَوْا سبيل الغيّ﴾ يعني: وإن يروا ضدّ الرُشْد من الكفر والضلال سلكوه، وارتكبوا معصية الله في ذلك.

وقوله تعالى: ﴿ذلك بأنّهم كذّبوا بآياتنا ﴾ يحتمل ﴿ذلك ﴾ أن يكون في موضع رفع أي: أمُرُهم ذلك، ويحتمل أن يكون نصباً أي: فعلنا بهم ذلك، لأنّهم تكبّروا وكذّبوا، ومعناه: أفعل ذلك بهم، يعني: صرفي لهم عن ثواب الآيات الجزيل والمنزلة الجليلة.

ومَن قال من المجبّرة: إنّ الله تعالى يصرفه عن الإيمان قوله باطل، لأنّه تعالى لا يجوز أن يصرف أحداً عن الإيمان، لأنّه لو صرفه عنه ثمّ أمره به لكان كلّفه ما لايطيقه، وذلك لا يجوز عليه تعالى. وأيضاً: فإنّ الله تعالى بيّن أنّه يصرفهم عن ذلك مستقبلاً جزاءً لهم على كفرهم الّذي كفروا، فكيف يكون ذلك صرفاً عن الإيمان؟!

وقيل: إنّ معنَى الآية أي: سأصرف عن آياتي ولا أظهرها لهـم كـما أظهرتها للمؤمنين، ويريد بذلك: المعجزات الباهرات، لعلمي بأنّ إظهارها مفسدة لهم يزدادون عندها كفراً. تبيّن ذلك في قوله تـعالى: ﴿وإن يــروا سبيل الرُشْد لا يتّخذوه سبيلاً وإن يروا سبيل الغيّ يتّخذوه سبيلاً﴾.

وقيل: معناه: سأصرف عن إبطالها والطعن فيها بما أظهره من حُجَجها. كما يقال: سأمنعك من فلانٍ أي: من أذاه. ذكره البلخي.

قوله تعالى:

وَٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِــَّايَـٰتِنَا وَلِقَآءِ ٱلأَخِرَةِ حَبِطَتْ أَغْمَـٰلُهُمْ هَلْ يُجْزَوْنَ إِلَّامَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿إِنَّى آية بلا خلاف.

أقول: هذا إخبار من الله تعالى: أنّ الذين كذّبوا بآياته، وجحدوا البعث والنشور في ﴿الآخرة﴾ وهي الكرّة الثانية، لأنّه حقيقٌ على من عرف النشأة الأخرى، لأنّ الذي قدر على الأولى فهو على الثانية أقدر، كما أنّ من بنى داراً ابتداءً فهو على إعادتها أقدر.

وأصل «اللقاء»: التقاء الحدّين، ثمّ يحمل عـليه الإدراك، فـيقال لِـمَا أدركته لَقيته، فهؤلاء كذّبوا بإدراك الآخرة استبعاداً لكونها.

وقوله: ﴿حبطت أعمالهم﴾ إخبار من الله تعالى: أنّ من كذّب بآياته وجحد البعث والنشور يتحبّط أعماله، لأنّها تقع على خلاف الوجه الذي يستحقّ بها المدح والثواب، فيصير وجودها وعدمها سواء، و «الحُبُوط»: سقوط العمل حتّى يصير بمنزلة ما لم يُغمّل، وأصل «الإحباط»: الفساد، مشتقّ من «الحبّط» وهو داء يأخذالبعير في بطنه من فساد الكلاً عليه، يقال: حَبِطَت الإبل تَحْبَطُ حَبطاً إذا أصابها ذلك، وإذا عمل الإنسان عملاً على خلاف الوجه الذي أمِرَ به يقال: أحبطه، بمنزلة من يعمل شيئاً ثمّ يفسده، وقوله: ﴿هل يجزون إلا ما كانوا يعملون﴾ صورته صورة الاستفهام وقوله: ﴿هل يجزون إلا ما كانوا يعملون﴾ صورته صورة الاستفهام

والمراد به: الإنكار والتوبيخ، والمعنى: ليس يجزون إلّا ما كانوا يعملون:

إنْ خيراً فخيراً وإنْ شرّاً فشرّاً.

#### قوله تعالى:

وَآتَخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِن بَغدِو. مِنْ حُلِيّهِمْ عِجْلًا جَسَدًا لَّهُ خُوَارُ أَلَمْ يَرَوْاْ أَنَّهُ لَايُكَلِّمُهُمْ وَلَايَهْدِيهِمْ سَبِيلًا اتَّخَذُوهُ وَكَانُواْ ظَلْلِمِينَ۞ۚ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ حمزة والكسائي: ﴿من حِلِيَهم﴾ بكسر الحاء واللام، الباقون بضمّ الحاء وكسر اللام وتشديد الياء، قرأ يعقوب بفتح الحاء وسكون اللام وتخفيف الياء.

فوجه قراءة يعقوب: أنّ «الحَلْي» اسم جنس يقع على القليل والكثير، ومَن قرأ بضمّ الحاء فلأنّه جمع «حَلْي» نحو: ثُدِيٍّ وثَدْي، وإنّـما جمعه لأنّه أضافه إلى جمع، ومَن قرأ بكسر الحاء أثبّعَ الكسرة الكسرة، وكـر، الخروج من الضمّة إلى الكسرة، وأجراه مجرى «قِسِيّ» جمع «قَوْس».

أخبر الله تعالى عن قوم موسى أنّهم اتّخذوا من بعد مفارقة موسى لهم ومضيّه إلى ميقات ربّه من حُليّهم.

ومعنى «الاتّخاذ»: الإعداد. وهو افتعال من «الأخذ» وأصله «يتّخذ» إلّا أنّ الياء تُقْلَب في «افتعل» وتُدْغَم لأنّها في موضع ثـقيل فــي كــلمة واحدة. ولا يجوز في مثل: «أحسن نوماً» الإدغام.

و «الاتّخاذ»: اجتباء الشيء لأمرٍ من الأُمور، فهؤلاء اتّخذوا العِـجْل للعبادة. و «الحُليّ»: ما اتُّخِذ للزينة من الذهب والفضّة. يُقال: حَلِيَ بعيني يَحْلَى، وحَلَا في فمي يَحلُو حَلَاوَةً، وحَلَيْت الرجل تَحْلِيَةً: إذا وَصَفْته بما يُرى منه، وقد تحلّى بكذا أي: تَحَسّن به.

و «العِجْل»: ولد البقرة القريب العهد بالولادة، وهو «العَجُول» أيـضاً. وإنّما أخِذ من تعجيلٍ أمره لصغره، وقيل: إنّهم عملوا العِجْل من الذهب.

وقوله: ﴿جَسَداً له خُوار﴾ فالجسد: جسم الحيوان مثل: البدن، وهو

رُوح وجسد، و «الرُوح»: ما لَطُفَ، و «الَجَسَد»: ما غَلُظَ، و «الجسم» يقع على جسد الحيوان وغيره من الجمادات. و «الخُوار»: صوت الثور، وهو صوت غليظ كالجُوَّار، وبناء «فُعال» يدلَّ على الآفة نحو: «الصُراخ» و «العُوار» و «النُباح».

وفي كيفيّة خُوار العِجْل مع أنّه مصوغ من الذهب خلاف، فقال الحسن: قبض السامريّ قبضةً من ترابٍ من أثر فرس جبرئيل ﷺ يـوم قطع البحر، فقذف ذلك التراب في فم العِجْل، فتحوّل لحماً ودماً. وكان ذلك معتاداً غير خارق للعادة، وجاز أن يفعل الله لمجرى العادة.

وقال الجُبّائي والبلخي: إنّما احتال بإدخال الريح فيه حتّى سُـمِعَ له كالخُوار، كما قد يحتال قومُ اليوم كذلك.

ثمّ أخبر تعالى فقال: ﴿أَلَم يروا أَنّه لا يكلّمهم ولا يهديهم سبيلاً﴾ على وجه الإنكار عليهم والتعجّب من جهلهم وبُغد تصورَهم [قصورهم]، فقال: كيف يعبدون هذا العِجْل وهم يشاهدونه، ولا يكلّمهم ولا يتأتى منه ذلك، ولا يهديهم إلى سبيل خير؟! ثمّ قال: ﴿إِنَّخذوه﴾ إلها ﴿وكانوا ظالمين﴾ في اتّخاذهم له إلهاً ، واضعين للعبادة في غير موضعها.

والحُليُّ الَّذي صاغ السامري منه العِجْل كانُوا أصابوه من حُليٌ آل فرعون قذفه البحر، فقال السامري لهارون: إنَّ هذا حرام كلّه وينبغي أن نحرقه كلّه أو نصرفه في وجه المصلحة، فأمر هارون بجمع ذلك كلّه، وأخذه السامري لأنّه كان مطاعاً فيهم، فيصاغه عِجْلاً وكان صائغاً، وطرحه في النار وطرح معه التراب الّذي معه.

قوله تعالى:

وَلَمَّا شَقِطَ فِي أَيْدِيهِمْ وَرَأُواْ أَنَّهُمْ قَدْ ضَلُّواْ قَالُواْ لِهِن لَّمْ يَرْحَمْنَا رَبُّنَا وَيَغْفِرْ

لَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ آية .

أقول: قرأ أهل الكوفة إلّا عاصماً: ﴿لئن لم ترحمنا﴾ بالتاء ﴿ربَّنا﴾ بالنصب على الخبر.

ومعنى قوله: ﴿شَقِط في أيديهم﴾ وقع البلاء في أيديهم أي: وجدوه وجْدان مَن يده فيه. يُقال ذلك للنادم عندما يجده ممّا كان خَـفِيَ عـليه. ويقال أيضاً: سُقِط في يديه أي: صار الّذي كان يضرّ به في يديه.

ومعنى قوله: ﴿وراوا﴾: علموا ﴿أنّهم قد ضلّوا﴾ وتبيّنوا بُطلان ما كانوا عليه من عبادة العبيثل والكفر والضلال، لأنّ ما تعلّق به الرؤية لا يجوز أن يكون مدركاً بالبصر، وهو معنى الجملة، وإنّما يصحّ أن يعلم وأن يدخل على الجملة، وهي في تقدير المفرد، ومتى ظهر فساد الاعتقاد فلابد أن يندم صاحبه عليه، لأنّه لامعنى للإقامة عليه مع توافر الدواعي إلى خلافه، كما أنّه لا معنى أن يكذب لنفسه مع علمه بكذبه، غير أنّه مع ظهور الضلالة لهم لم يكونوا ملجئين إلى الندم، لأنّ «الإلجاء» يقع: إمّا بالعلم بالمنع أو تخوّف من المضرّة العاجلة أو النفع العظيم العاجل الّذي مثله بألمّي، ولم يكن القوم على واحدٍ من الأمرّين، لأنّهم كانوا مكلفين للندم.

وفي الآية دلالة على بطلان قول من يقول: لا محجوج إلاّ عــارف. لأنّ الله وصفهم بأنّهم سقط في أيديهم عندما رأوا من ضلالهم. فدلّ على أنّهم كانوا محجوجين في ترك الضلال الّذي إن لم يُغْفر لهم هلكوا.

وقوله: ﴿لئن لم يرحمنا ربّنا ويغفر لنا﴾ إخبار عمّا قال القوم حين تبيّنوا ضلالهم وسقط في أيديهم والتجائهم إلى الله واعترافهم بأنّه إن لم يغفر لهم ربّهم ويتغمّدهم بمغفرته يكونوا من جملة الخاسرين الّذين خسروا أنفسهم بما يستحقّونه من العقاب الدائم. وقال الحسن: كلّهم عبدوا العِجْل إلّا هارون، بدلالة قول موسى: ﴿ربّ اغفر لى ولأخي﴾ (١) ولو كان هناك مؤمن غيرهما لدعا له.

وقال الجُبّائي: إنّما عبد بعضهم، بـدلالة مـا ورد مـن الأخـبار عـن النبيّ ﷺ فيما روي عنه في هذا المعنى.

قوله تعالى:

وَلَمَّا رَجْعَ مُوسَى إِلَىٰ قَوْمِهِ عَضَبَىٰنَ أَبِهًا قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُمُونِی مِن بَعْدِیَ أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ وَأَلْقَى الْأَلُواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُ إِلَيْهِ قَالَ آبَنَ أُمَّ إِنَّ الْقَوْمَ أَسْتَضْعَفُونِی وَكَادُواْ يَقْتُلُونَنِی فَلاَتُشْمِتْ بِیَ ٱلْأَعْدَآءَ وَلاَتَجْعَلْنِی مَعَ ٱلْقَوْمِ اَطْخَلِمِینَ رَبُّیْ آیة بلا خلاف.

أقول: قرأ حمزة والكسائي وأبو بكر وابن عامر: ﴿ابن أُمِّ﴾ بكسر الميم، الباقون بالفتح. والقُرّاء كلّهم على ﴿تُشْمِت﴾ بضمّ التاء، وقرأ حميد الأعرج ومجاهد: ﴿لا تَشْمِت﴾ بفتح التاء. واللغة الفصيحة بضمّ التاء من «أشْمَت» وقد ذُكِر: شَمِتَ يَشْمَتُ، وأشْمَتَ يُشْمِت.

أخبر الله تعالى في هذه الآية: أنّ موسى حين رجع من مناجاة ربّـه رجع غضبان أسِفاً لما رأى من عكوف قومه على عبادة العِجْل.

و «الغَضَب»: معنى يدعو إلى الانتقام على ما سـلف. يـضادُّ الرضـا. يُقال: غَضِبَ غَضباً. وأغْضَبَه إغْضاباً. وغَاضَبَه مغاضَبَةً. وتَغَضَّبَ تغضُّباً.

و «الأسف»: الغضب الذي فيه تأشُف على فوت ما سلف. وقال ابن. عبّاس: ﴿أَسِفاً﴾ يعني: حزيناً. وقال أبو الدّرْدَاء: معناه: شـديد الغـضب، بدلالة قوله تعالى: ﴿فلمَّا آسفونا انتقمنا﴾(٣) ومـعناه: أغْـضَبونا كـغضب المتحسّر في الشدّة، وهو مجاز في الصفة.

وقوله تعالى: ﴿بئس ما خَلَفْتموني من بعدي﴾ معناه: بئس ما عملتم خَلْفي، يُقال: خَلَفَه بما يكره وخَلَفَه بما يحبّ إذا عمل خَلْفه ذلك العمل. يُقال: خَلَفَ خَلفاً. وأُخْلَفَ إِخْلافاً. وخالَفَهُ مُخالفةً، واختَلَفَ اختلافاً، واستَخْلَفَ استِخْلافاً وتَخَلَفَ تَخَلُفاً، وخَلَفَ تَخْليفاً، وتَخَالفاً تَخَالُفاً

وقوله: ﴿أَعَجِلتم أُمر ربّكم﴾ قال الجُبّائي: معناه: أعجلتم منه ما وعدكم من ثوابه ورحمته، فلمّا لم تروه فعل بكم ذلك كفرتم واستبدلتم به عبادة العِجْل؟ و «العَجَلة»: التقدّم بالشيء قبل وقته، و «السرعة»: عمله فيأوّل وقته، ولذلك صارت «العجلة» مذمومة، [و «السرعة» محمودة ] (١٠) ويُقال: عَجِلْته أي: سَبَقْته وأعْجَلْته: استَحْتَتْته.

وقوله: ﴿وَأَخَذُ بِرأَسَ أَخِيهِ يَجِرُّهُ إِلَيهِ ﴾ قيل في معناه قولان:

أحدهما: قال الجُبّائي: إنّما هو كقبض الرجل منّا على لحيته وعـضّه على شفته أو إبهامه، فأجرى موسى هارون مجرى نفسه، فـقبض عـلى لحيته كما يقبض على لحية نفسه اختصاصاً.

وقال أبو بكر بن الأخشيد: إنّ هذا أمر يتغيّر بالعادة، ويجوز أن تكون العادة في ذلك الوقت أنّه إذا أراد الإنسان [أن] يعاتب غيره لا على وجه الهوان أخذ بلحيته وجرّه إليه، ثمّ تغيّرت العادة الآن، وقال: إنّما أخذ برأسه ليسرّ إليه شيئاً أراده.

و ﴿قال يا بن أُمُّ ﴿ حكاية عمّا قال هارون لموسى حين أخذ برأسه. خوفاً من أن يدخل الشبهة على جهّال قومه فيظنّون أنّ موسى فعل ذلك

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين لم يرد في الحجريّة.

على وجه الاستخفاف به والإنكار عليه ﴿ يَابِن أُمَّ إِنَّ القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني﴾.

ومَن فتح ميم ﴿ أُمَّ﴾ تحتمل قراءته أمرَيْن:

أحدهما: أنّه بُني لكثرة اصطحاب هذّين حتّى صار بمنزلة اسم واحد مع قوّة النداء على التغيير، نحو: خمسة عشر.

الثاني: أنّه على حذف الألف المبدلة من ياء الإضافة، كما قال الشاعر:

## يا ابنةَ عَمّ لا تَلُومي واهْجَعي(١)

والقياس: يا ابن أمّي. ومَن كسر الميم أضافه إلى نفسه بعد أن جعله اسماً واحداً. ومن العرب من يُثْبِت الياء، كما قال الشاعر:

ياائنَ أمّي ويا شُقَيَقَ نَـفْسي أنتَ خَلّيتَني لدَهْرٍ شَديدِ <sup>(٢)</sup> وقال الآخر:

يــاابْـنَ أُمّـي ولَـو شَـهِدْتُك إذْ تَـدْ

عُو بينما [بنمّا، ظ]<sup>(٣)</sup> وأنتَ غيرُ مُجابِ<sup>(١)</sup>

وقال الحسن: كان أخاه لأبيه وأمّه، والعرب تـقول ذلك عـلمى وجــه الاستعطاف بالرحم.

وقوله: ﴿فلا تُشْمِت بي الأعداء﴾ فالشَمَاتَة: سرور العدوّ بسوء العاقبة، تقول: شَمِتَ به شَماتَةً وأشْمَتَه إشْماتاً إذا عرضته لتلك الحال.

<sup>(</sup>١) أنشده في اللسان: مادّة «عمم» ونسبه إلى أبي النجم.

<sup>(</sup>٢) أنشده في اللسان: مادّة «شقق» ونسبه إلى أبيّ زبيد الطائي.

<sup>(</sup>٣) في الأغاني: تميماً.

<sup>(</sup>٤) لغلَّفاء ابن الحارث، وهو معديكرب بن الحارث الكندي. راجع الأغاني: ج ١٢ ص ٢١٣.

وقوله: ﴿وأَلقى الألواح﴾ يعني: رماها، وقال مجاهد: كانت من زُمُرُّد أخضر. وقال سعيد بن جُبَيْر: كانت من ياقوت أحمر. وقال أبـو العـالية: كانت من برد [زُبَرْجَد، ظ]. وقال الحسن: كانت من خشب.

وقوله: ﴿ولا تجعلني مع القوم الظالمين﴾ سؤال من هارون لموسى ألَّ يشمت به عدوه، ولا يجعله في جملة القوم الظالمين، لبراءة ساحته ممّا فعل قومه، فلمّا ظهر لموسى براءة ساحة هارون بأنَّ له عَذَرَة (١) في المقام بينهم من خوفه على نفسه، قال عند ذلك: ﴿ربّ اغفر لي ولأخي﴾.

قوله تعالى:

قَالَ رَبِّ اَغْفِرْ لِى وَلاَّخِى وَأَذْخِلْنَا فِى رَحْمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّاحِمِينَ (أَهُ آية بلا خلاف.

أقول: في هذه الآية حكاية عن دعاء موسى الله الله عزّ وجلّ حين تبيّن له ما نبّهه عليه هارون من خوف التهمة، ودخول الشبهة عليهم بجرّه رأسه إليه، بأن يغفر له ولأخيه، وأن يدخلهما في رحمته.

والمقتضى لهذا الدعاء بالمغفرة قيل فيه قولان:

أحدهما: ما أظهره من الموجدة على هارون وهو بريء ممّا يوجب العتب عليه، لأنّه لم يكن منه تقصير في الإنكار على مَن عَبَدَ العِجْل. لأنّه بلغ معهم من الإنكار إلى أن همّوا بقتله لشدّة إنكاره، ولذلك قال: ﴿إنّ القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني﴾.

والثاني: قال أبو عليّ: إنّه بيّن بذلك لبني إسرائيل أنّه لم يأخذ برأسه على جهة الغضب عليه. وإنّما فعل ذلك كما يفعله الإنسان بنفسه عند شدّة

<sup>(</sup>١) في مخطوطة: وبان له عذر.

غضبه على غيره، لا لأنّه كان منه في تلك الحال معصية.

وكان هذا الدعاء من موسى انقطاعاً منه إلى الله تعالى وتـقرّباً إليه. لا أنّه كان وقع منه أو من أخيه قبيح صغير أو كبير يحتاج أن يستغفر منه، ومن قال: إنّه استغفر من صغيرة كانت منه أو من أخيه، فقد أخطأ، ويقال له: الصغيرة على مذهبكم تقع مكفّرة محبطة، فلا معنى لسؤال المغفرة لها، وقد بيّنًا في غير موضع: أنّ الأنبياء الميّي لا يجوز عليهم شيء من القبائح لا كبيرها ولا صغيرها، لأنّ ذلك يـودّي إلى التنفير عـن قـبول قـولهم، لا كبيرها ولا صغيرها، لأنّ ذلك يـودّي إلى التنفير عـن قـبول قـولهم،

وقوله: ﴿وأنت أرحم الراحمين﴾ اعتراف من موسى بأنّ الله تعالى أرحم الراحمين، واعترافه بذلك دليل على قوّة طمعه في نجاح طلبته، لأنّ من هو أرحم الراحمين يؤمّل الرحمة من جهته، ومَن هو أجود الأجْوَدين يؤمّل الجود من قِبَلِه.

قوله تعالى:

إِنَّ الَّذِينَ اَتَّخَذُواْ اَلْعِجْلَ سَيَتَالُهُمْ غَضَبُ مِّن رُبِّهِمْ وَذِلَّةٌ فِي اَلْحَيَوْةِ اَلدُّنْيَا وَكَذَلِكَ نَجْزِي اَلْمُفْتَرِينَ (أِنِّ) آية بلا خلاف.

أقول: في هذه الآية حذف، وتقديره: إنَّ الَّذين اتَخذوا العِجْل إلهاً ومعبوداً سينالهم غَضَبُ، فحُذِفَ لدلالةالكلام عليه، وقوله في موضع آخر: ﴿فأخرجلهم عِجلاً جَسَداً له خُوار فقالوا هذا إلهكموإله موسىٰفَسَسِيَ﴾ (١١).

أخبر الله تعالى في هذه الآية: أنّ الّذين اتّخذوا العِجْل إلهاً وعَبَدوه من دون الله سينالهم غَضَبٌ. ومعناه: فسيلحقهم، و «النّوْل»: اللّحُوق، وأصله:

<sup>(</sup>١) طّه: ۸۸.

مدّ اليد إلى الشيء الّذي يبلغه، ومنه: قولهم: نَوْلُكَ أن تفعل كذا أي: ينبغي أن تفعله فائّه يلحقك خيرُهُ ونَاوَلَه مناوَلَةً، وتناوَلَ تَناولًا. وَاثَالَةً، انالَةً.

﴿غضب من ربّهم﴾ يعني: عقاب من الله تعالى، وإنّما ذكر الغَضَب مع الوعيد بالنار لأنّه أبلغ في الزجر عن القبيح، كما أنّ إرادة الحسنة في الدعاء إليها والترغيب فيها من الاقتصار على الوعْد بها.

وقوله: ﴿وذَلَة في الحياة الدنيا﴾ بمعنى: صغر النفس والإهانة، يُقال: ذَلَ يَذِلُ ذِلّةً، وأذله إذْلالاً، وتَذَلّلَ تَذَلّلاً، وذَلّله تَذْليلاً، واستَذَلّه استذلالاً. وقيل: المراد به: ما يوجد إيؤخذ، ظ] منهم في الجِزْية على وجه الصَغَار. وقوله: ﴿وكذلك نجزي المفترين﴾ إخبار منه تعالى أنّه مثل هذا الوعيد والعذاب والغضب يجزي الكاذبين والمتخرّصين عليه. وإنّما كان عبادة غير الله كفراً لأنّه تضييع لحق نعمة الله كتضييعه بالجحد للنعمة في عظم المنزلة، وذلك لما ينطوى عليه من تسوية مَن أنعم بأجل النعمة بمَن

قوله تعالى:

لم ينعم، وفي ذلك إبطال لحقّ النعمة.

وَاَلَّذِينَ عَمِلُواْ اَلسَّيِّــَّاتِ ثُمُّ تَابُواْ مِن بَعْدِهَا وَءَامَنُواْ إِنَّ رَبَّكَ مِن بَعْدِهَا لَقَفُررُ رَّحِيمُ رُثِيُّ آية بلا خلاف.

أقول: لمّا توعّد الله تعالى الذين عَبَدوا مع الله غيره، وعطف على وعيدهم توعيد المفترين عليه والمتخرّصين في دينه ما لم يأمر الله بمه عطف على عطف على ذلك فقال: ﴿والّذين عملوا السيّتات ثمّ تابوا من بعدها وآمنوا﴾ وهي جمع «سيّتة» وهي الخصلة الّتي تسوء صاحبها عاقبتها، وهي نقيض «الإحسان» ﴿ثمّ تابوا من بعدها و آمنوا﴾ يعنى: رجعوا إلى الله تعالى بعد فعلهم السيّتة وندموا عليها،

وعزموا على أن لا يعودوا إلى مثلها في القبح، وآمنوا بما أوجب الله عليهم أجمع ﴿إِنَّ رَبِّك﴾ يا محمّد ﴿من بعدها﴾ يعني: بعد السيِّبّة ﴿لغفور رحيم﴾ يعنى: يغفرها لهم ويسترها عليهم، لرحمته بعباده.

وقد بينًا فيما مضى: أنّ التوبة التي أجمعوا على سقوط العقاب عندها هي الندم على القبيح، والعزم على أن لا يعود إلى مثله في القبح، وفي غيرها خلاف، يُقال: تابّ يتُوبُ تَوْبةً، و «تاب الله عليه» بمعنى: وفي للتوبة على الدعاء له، و «تاب عليه» أيضاً بمعنى: قَبِلَ توبته، و «التوبة»: طاعة يستحقّ بها الثواب بلا خلاف، ويسقط العقاب عندها بلا خلاف، إلا عندنا: يسقط ذلك تفضّلاً من الله تعالى بورود السمع بذلك، وعند المعتزلة: العقل، يو جب ذلك.

فإن قيل: كيف قال: ﴿ تابوا من بعدها وآمنوا ﴾ والتوبة هي إيمان؟ قلنا عنه ثلاثة أجوبة:

أحدها: تابوا من بعد المعصية وآمنوا بتلك التـوبة. الثــاني: اســتأنفوا عمل الإيمان. الثالث: آمنوا بأنّ الله قابل التوبة.

وقيل: إنَّ الآية نزلت فيمن تاب من الَّذين كانوا عَبَدوا العِجْل، فإنَّهم تابوا وندموا. أو أكثرهم فتعبّدهم الله بأن يقتلوا أنفسهم. فَقَتَل بعضهم بعضاً. واستسلموا لذلك. فقُتِل في يومٍ واحدٍ سبعون ألفاً. ثمّ رفع عنهم ذلك وقَبِل توبتهم.

قوله تعالى:

وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُوسَى ٱلْغَضَبُ أَخَذَ ٱلأَلْوَاحَ وَفِى نُسْخَيِهَا هُدًى وَرَحْمَةً لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرْهَبُونَ۞ۚ آية .

أقول: معنى قوله: ﴿ ولمَّا سكت ﴾: سكن، وسُمّى ذلك سكوتاً وإن كان

الغَضِبُ لا يتكلّم، لأنّه لمّاكان بفورته دالاً على مافي النفس من المغضوب (١) عليه كان بمنزلة الناطق بذلك، فإذا سكنت تلك الفورة كان بمنزلة الساكت عمّا كان متكلّماً به، و «السكوت» في هذا الموضع أحسن من «السكون» لتضمّنه معنى سكوته عن المعاتبة لأخيه مع سكون غضبه. و «السكوت»: هو الإمساك عن الكلام بهيئة منافيةٍ بسببه وهو تسكين آلة الكلام.

وإنّما قيل: «سكت الغضب» و «سكت الحزن» على طريق المجاز، إلّا أنّه في كلّ شيء يظهر أثره، فيكون بمنزلة الناطق به، قال أبو النّجُم: وهَـمّتِ الأفـعي بأنْ تَسِيحا وسَكَتَ المُكّاءُ أن يَصيحاً<sup>(٢)</sup>

فإن قيل: كيف جاز أن يستفرَّه غضب الحَمِيّة عن غضب الحكمة؟ قلنا: ليس كذلك، ولكن غضب الحكمة صحبة غـضب الحَمِيّة، لِـمَا توجبه الحكمة، وسكون الغضب عن موسى الله لا يدلَّ عـلى أنَّ قـومه كانوا تابوا من عبادة الوجُل، لأنَّه يحتمل أن تكون زالت فـورة الغـضب ولم يزل الغضب لأنّه لم يخلص توبتهم بعد، ويحتمل أن يكون زال غضبه لتوبتهم من كفرهم، وإذا احتمل الأمران لم يحكم بأحدهما إلاّ بدليل.

وقوله تعالى: ﴿أَخَذَ الألواح وفي نسختها هُدًى ورحمةٌ للّذين هـم لربّهم يرهبون﴾ معناه: أنّه لمّا سكن غضبه رجع فأخذ الألواح الّتي كان ألقاها، وكان في الألواح مكتوباً ما هو هدىً وحجّةٌ وبيانٌ ورحمةٌ للّذين هم لربّهم يرهبون بمعنى: يخافون عقابه، ويجوز أن يقال: «لربّهم يرهبون» ولا يجوز: «يرهبون لربّهم» لأنّه إذا تقدّم المفعول ضعف عمل الفعل فيه، فصار بمنزلة ما لا يتعدّى في دخول اللام عليه، تقدّم أو تأخّر، كما قال

<sup>(</sup>١) كذا، والظاهر: في نفس المغضوب. ﴿ ٢) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٤٩.

تعالى: ﴿رَدِفَ لَكُم﴾ (١).

وفي الآية دلالة على أنّه يجوز إلقاء التــوراة للـغضب الّــذي يـظهر بإلقائها ثمّ أخذها، للحكمة الّتي فيها، من غير أن يكون إلقاؤها رغبةً عنها. قوله تعالى:

وَاخْتَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُ سَبْعِينَ رَجُلًا لِبِيقَنتِنَا فَلَمَّا أَخَذَتْهُمُ ٱلرَّجْفَةُ قَالَ رَبِّ لَوْ شِئْتَ أَهْلَكُتُهُم مِّن قَبْلُ رَإِيِّنَى أَنْهُلِكُنَا بِمَا فَعَلَ ٱلسُّفَقِاءَ مِنَّـاۤ إِنْ هِيَ إِلَّا فِئْتَكُ تُضِلُّ بِهَا مَن تَشَاءُ وَتَهْدِى مَن تَشَاءُ أَنتَ وَلِيُّنَا فَاغْفِرْ لَنَا وَٱرْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ لِهَا مَن تَشَاءُ وَتَهْدِى مَن تَشَاءُ أَنتَ وَلِيُّنَا فَاغْفِرْ لَنَا وَٱرْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْغَنفِرِينَ قَيْنُ آيَة بلا خلاف.

أقول: الاختيار: هو إرادة ما هو خير، يُقال: خَيّره بين أمريْن فاختار أحدهما، و «الاختيار» و «الإيثار» بمعنىً واحد.

أخبر الله تعالى: أنّ موسى ﷺ اختار من قومه سبعين رجلاً. وحذف «مِن» لدلالة الفعل عليه مع إيجاز اللفظ، قال الشاعر:

ومنّا الّذي اختِيرَ الرجالَ سَماحةً وُجوداً إذا هَبّ الرياحُ الزَعَازعُ<sup>(٣)</sup> وقال غَيْلان:

وأنتَ الَّـذي اخـتَرتَ المـذَاهِبَ كُـلُّها

بِــوَهْبَيْنِ إِذْ رُدّتْ عَـلَيَّ الأباعِرُ

وقال آخر:

فـقلتُ له اخْـتَرْها قـَـلُوصاً سَـمِينةً وناباً عليها مثل نابك فـي الحَـيَا<sup>(١٣)</sup> يريد: اخْتَرْ منها.

<sup>(</sup>١) النمل: ٧٢.

<sup>(</sup>٢) للفرزدق، من قصيدة يفخر بقومه. راجع ديوان الفرزدق: ج ٢ ص ٧١.

<sup>(</sup>٣) للراعي النميري يصف قوماً أضافهم وأكرمهم. أنشده الفرّاء في المعاني: ج ١ ص ٣٩٥.

### وقال العجّاج:

# تَحتَ الَّذي اختارَ له الله الشَجَرْ (١)

وإنّما اختار إخراجهم للميقات. والميقات المذكور هاهنا: هو الميقات المذكور أوّلاً، لأنّه في سؤال الرؤية، وقد ذكر أوّلاً ودلّ عليه ثانياً، وقيل: هو غيره، لأنّه كان في التوبة من عبادة العِجْل.

وقوله: ﴿فلمّا أُخذتهم الرِّجْفَة﴾ قيل في السبب الّذي لأجله أُخذتهم الرجفة قولان:

أحدهما: لأنَّهم سألوا الرؤية، في قول ابن إسحاق.

الثاني: قال ابن عبّاس: لأنّهم لم ينهوا عن عبادة العِجْل. وقد ببُنّا معنى «الرجفة» فيما مضى<sup>(٢)</sup> وأنّها الزلزلة العظيمة والحركة الشديدة.

وقوله: ﴿قال ربّ لو شئت أهلكتهم من قبل وإيّاي﴾ حكاية عمّا قال موسى لله تعالى، وأنّه ناداه وقال: يا ربّ لو شئت أهلكتني وإيّاهم من قبل هذا الموقف.

وقوله: ﴿أَتهلكنا بِما فعل السفهاء مناً ﴾ معناه النفي، وإن كان بصورة الإنكار، كما تقول: «أتشتمني وأسكت عنك» أي: لا يكون ذلك، والمعنى: أنّك لا تهلكنا بما فعل السفهاء منا، فبهذا نسألك رفع المحنة بالإهلاك عناً. وقوله: ﴿إنْ هي إلّا فتنتك ﴾ معناه: إن الرجفة إلّا اختبارك وابتلاؤك ومحنتك، أي: تشديدك تشديد التعبّد علينا بالصبر على ما أنزلته بنا من هذه الرجفة والصاعقة اللتين جعلتهما عقاباً لمن سأل الرؤية وزجراً لهم ولغيرهم، ومثله: قوله: ﴿أَولا يَرَون أَنهم يهفتنون في كلّ عام مرّةً أو

<sup>(</sup>١) أنشده أبو عُبيدة في مجاز القرآن: ج ١ ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) عند تفسير الآية: ٧٨ من هذه السورة المباركة.

مَرَّتَيْن﴾ (١) يعني بذلك: الأمراض والأسقام الَّتي شدّد الله بها التعبّد على عباده، فسمّى ذلك فتنةً من حيث يُشدّد الصبر عليها، ومثله: ﴿أَلَم ﷺ أَحَسِبَ الناس أَن يُشْرَكوا أَن يقولوا آمنًا وهم لا يُـفْتَنون﴾ (٢) ومعناه: لا ينالهم شدائد الدنيا والأمراض وغيرها.

ويحتمل أن يكون المراد بذلك: إنْ هي إلاّ عذابك، وقد سمّى الله تعالى العذابَ فتنةً في قوله: ﴿يَوْمَ هم على النار يُفْتَنُون﴾ (٣) أي: يُعَذَّبُون، فكأ تُه قال: ليس هذا الإهلاك إلاّ عذابك لهم بما فعلوه من: الكفر، وعبادة العِجْل، وسؤالهم الرؤية. وغير ذلك.

و «السبعون» الذين كانوا معه وإنْ لم يعبدوا العِجْل فقد كانوا سألوا موسى أن يسأل الله تعالى أن يريه نفسه ليَخْبِروا بذلك أُمّته، ويشهدوا له بأنّ الله كَلَمّه، فإنّ بني إسرائيل قالوا لموسى: لا نصدّقك على قولك: إنّ الله كلّمك من الشجرة، فاختار السبعين حتّى سمعوا كلام الله، وشهدوا له بذلك عند قومه، فسألوا أن يسأل الله الرؤية أيضاً ليشهدوا له، فلذلك استحقوا الإهلاك، ولم يثبت أنّ السبعين كانوا معصومين ولا أنّهم كانوا أنبياء فينتفي عنهم ذلك.

وقيل: المراد بقوله: ﴿أتهلكنا بما فعل السفهاء منّا ﴿ أَي أَتُمِيتنا بالرجفة الّتي تُميتُهم بها، وإن لم يكن ذلك عقوبةً لنا؟

و«الهلاك»: الموت. لقوله: ﴿إِنِ امْرُوُّ هَلَكَ﴾ <sup>(٤)</sup> و «الفـتنة»: الكشـف. والاختبار، قال المسيّب بن عَلَس:

أي: لتكشفه وتبرزه. وقوله: ﴿ تضلّ بها من تشاء ﴾ معناه: تضلّ بترك الصبر على فتنتك وترك الرضا بها من تشاء عن نيل ثوابك ودخول جنتك، وتهدي بالرضا بهاوالصبر عليها من تشاء، وإنّما نسب الضلال إلى الله لأنهم ضلّوا عند أمره وامتحانه، كما أضِيفَت زيادة «الرجس» إلى السورة في قوله: ﴿ فزادتهم رِجْساً إلى رِجْسِهم ﴾ (١) وإن كانوا هم الّذين ازدادوا عندها، والمعنى: تختبر بالمحنة من تشاء لينتقل صاحبه عن الضلالة ﴿ وتهدي من تشاء ﴾ معناه: تبصّر بدلالة المحنة ليثبت صاحبه على الهداية من تشاء.

وقوله: ﴿أنت وليّنا﴾ معناه: أنت ناصرنا وأوْلى بنا ﴿فاغفر لنا﴾ سؤال منه المغفرة له ولقومه، وقوله: ﴿وارحمنا وأنت خير الغافرين﴾ إخبار من موسى بأنّ الله خير الساترين على عباده والمتجاوزين لهم عن جُرْمِهم. قوله تعالى:

وَآكَثُبُ لَنَا فِى هَـٰذِهِ. اَلدُّنْتِا حَسْنَةً وَفِى اَلاَّخِرَةٍ إِنَّا هُدُنَاۤ إِلِيَكَ قَالَ عَذَابِيَ أُصِيبُ بِهِ. مَنْ أَشَآءُ وَرَحْمَتِى وَسِعَتْ كُلَّ شَىْءٍ فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ وَيُؤْتُونَ اَلزَّكَوٰةَ وَالَّذِينَ هُم بِـــَّايَـٰشِنَا يُؤْمِئُونَ۞ۚ آية بلا خلاف.

أقول: هذا تمام الإخبار عمّا قال موسى وقومه الّذين كانوا معه، وأنهم سألوا الله تعالى المغفرة، وأن يكتب لهم ﴿في هذه الدنيا حَسَنَهَ ﴾ وهي النعمة، وإنّما سُمّيت النعمة حسنةً وإنْ كانت «الحسنة» اسمالطاعة لله لأمرينن أحدهما: أنّ النعمة تتقبّلها النفس كما يتقبّل الحَسَنَة الّتي هي الطاعة

احدهما: أن النعمة نتقبتها النفس كما يتقبل الحسنة التي هي الطاعة العقل. والآخر: أنّ النعمة ثمرة الطاعة لله عزّ وجلّ.

وإنَّما سألوا أن يكتب لهم، ولم يسألوا أن يجعل لهم، لأنَّ ما كتب من

<sup>(</sup>١) التوبة: ١٢٥.

النعمة أثبت لاسيّما إذا كانت الكتابة خبراً بدوام النعمة. و [ز] يقال: كتب له الرزق في الديوان. فيدلّ على ثبوته على مرور الأزمان.

﴿وفي الآخرة ﴾ معناه: واكتبلنا في الآخرة أيضاً النعمة الّتي هي الثواب ﴿إِنّا هُذُنا إليك ﴾ قال ابن عبّاس: معناه: تُبننا إليك، وبه قال سعيد بن جُبيّر وإبراهيم وقَتادَة ومجاهد. وأصله: «الرُجُوع» من: هاد يَهُودُ فهو هائِد إذا رجع، فمعناه: رجعنا بتوبتنا إليك، و «التهويد»: الترفّق في السير والتفريج والتمكّث. وقال أبو وَجُرَة: ﴿هِذْنا ﴾ بكسر الهاء من: هادَ يَهِيدُ، وهو شاذً، وثَوّبٌ مُهَوّدُ أي: مرقّعٌ، ذكره الجُبّائي. وليس «اليهود» مشتقاً منه، بل إنّما قيل: يَهودي، لأنّه نسب إلى «يهوذا» لكن العرب غير ته في النسب.

وقوله: ﴿قال عذابي أُصيب به من أشاء﴾ حكاية عمّا أجابهم الله بـه من أنّ عذابه يصيب به من يشاؤه ممّن استحقّه بعصيانه، وقيل: إنّما علّقه بالمشيئة ولم يعلّقه بالمعصية لأمرّين:

أحدهما: الإشعار بأنّ وقوعه بالمشيئة له دون المعصية.

الثاني: أنّه لا يشأ ذلك إلّا على المعصية. فأيّهما ذكر دلّ على الآخر. وعندنا: أنّه علّقه بالمشيئة لأنّه كان يجوز الغفران عقلاً بلا توبة.

وقوله: ﴿ورحمتي وسعت كلّ شيء﴾ معناه: إنّي أقدر أن أنعم على كلّ شيءٍ يصحّ الإنعام عليه، وقيل: المعنى: أنّها تَسَع كلّ شيء إن دخلها، فلو دخل الجميع فيها لَوْسِعَتْهم، إلّا أنّ فيهم من يمتنع منها من الضلال بأن لا يدخل معه فيها. وقال ابن عبّاس: وهي خاصّة في المؤمنين.

وقال الحسن وقَتادَة: هي عامّة للبرّ والفاجر في الدنيا خاصّةً. وفــي الآخرة للبرّ.

وقوله: ﴿فَسَأَكْتِبِهَا لِلَّذِينِ يَتَّقُونَ﴾ معناه: أنَّ الرحمة في الآخرة

مكتوبة للّذين يتّقون معاصيه ويحذرون عقابه ﴿ويؤتون الزكاة﴾ قيل في معناه هاهنا قولان:

أحدهما: يخرجون زكاة أموالهم، فذَكَرَه لأنَّه من أشقّ فرائضهم.

الثاني: يطيعون الله ورسوله، في قول أبن عبّاس والحسن، ذهبا إلى ما يزكّي النفس ويطهّرها من الأعمال ﴿والّذين هم بآياتنا يؤمنون﴾ يعني: أكتبها للّذين يصدّقون بآيات الله وحججه وبيّناته، وليس إذا كتب الرحمة للنّذين يتقون منع أن يغفر للعُصاة والفُسّاق بلا توبة، لأنّ الّذي تفيده الآية القطع على وصول الرحمة إلى المتّقين، والفُسّاق ليس ذلك بمقطوع لهم وإن كان مجوّزاً.

#### قوله تعالى:

الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأَجْيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكُتُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَخةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمُعُودُونِ وَيَنْهَسْهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُجِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحْرِمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْتِ وَيَصَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ عَامَنُواْ بِهِى وَعَزُّرُوهُ وَتَصَرُوهُ وَاتَّبُعُواْ النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ أُولِنَبِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (إِنَّيُ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ: ﴿ آصارهم ﴾ ابن عامر وحده على الجمع، الباقون: ﴿ إِصْرِهِم ﴾ على التوحيد.

وَمَنَ وحّد فلأنّ «الإصر» مصدر يقع على الكثير والقليل، بدلالة قوله تعالى: ﴿إِصرهم﴾ فأضافه إلى الكثرة، وقال: ﴿لا تَحْمِل علينا إِصْراً﴾ (١٠). ومَن جمع أراد ضروباً من المآثم مختلفة، فلذلك جمع.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٨٦.

قوله: ﴿الَّذِينَ﴾ في موضع جرًّ، لأنَّه صفة لـ﴿الَّذِينَ﴾ في الآية الأولى بعد صفة في قوله: ﴿فسأكتبها للَّذِين يتقون﴾ فذكر أنَّ من تمام صفاتهم اتّباعهم للرسول ﴿النبيِّ الأُمِّي الَّذي يجدونه مكتوباً عندهم في النـوراة والإنجيل﴾ يعني محمّداً ﷺ.

و «الأُمّي»: اللّذي لا يكتب، وقيل (١): إنّه منسوب إلى «الأمّة» والمعنى: أنّه على جِبِلّةِ الأمّة قبل استفادة الكتابة. وقيل: إنّه منسوب إلى «الأمّ» ومعناه: أنّه على ما ولدته أمّه قبل تعلّم الكتابة.

وعن أبي جعفر الباقر ﷺ <sup>٣١</sup>: أنّه منسوب إلى مكّة، وهي أمّ القرى. وقيل: إنّه نسب إلى العرب، لأنّها لم تكن تحسن الكتابة.

ومعنى: ﴿يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل﴾: أنهم يجدون نعته وصفته، ولا نه مكتوب في التوراة: «أتانا الله من سينا، وأشرف من ساعير، واستعلن من جبال فاران» وفيها: «سأقيم لهم نبيئاً من إخوتهم مثلك، وأجعل كلامي في فيه، فيقول لهم كلما أوصيه به» وفيها: «وأمّا ابن الأمّة فقد باركت عليه جدّاً جدّاً، وسيلد اثني عشر عظيماً، وأؤخّره لأمّة عظيمة».

وفي الإنجيل بشارة بالفارقليط في مواضع، منها: «يعطيكم فارقليط آخر يكون معكم آخر الدهر كلّه» وفيها: أنّه «إذا جاء فنّد أهـل العـلم» وفيها: «أنّه يدبّركم بجميع الخلق، ويخبركم بالأمور المزمعة، ويـمدحني ويشهد لي».

وقوله تعالى: ﴿ يَأْمُرُهُمُ بِالْمُعُرُوفُ وَيَنْهَاهُمُ عَنِ الْمُنْكُرِ ﴾ صفةللنبيُّ ﷺ

<sup>(</sup>١) قاله الزجّاج في المعاني: ج ٢ ص ٣٨١.

<sup>(</sup>٢) رواه العيّاشي في تفسيره: َج ٢ ص ٣١ ح ٨٦.

الأُمّي، وهو في موضع الحال، وتقديره: آمراً بالمعروف ناهياً عن المنكر، وسُمّي الحقّ معروفاً والباطل منكراً لأنّ الحقّ يـعرف صحّته العـقل، إذ الاعتماد في المعرفة على الصحّة، وينكر الباطل بمعنى: ينكر صحّته.

﴿ويحلُّ لهم الطيِّبات﴾ معناه: يبيح لهم المستلذَّات الحسنة الَّتي كانت حراماً عليهم ﴿ويحرِّم عليهم الخبائث﴾ يعني: القبائح، وما تعافه الأنفس.

﴿ويضع عنهم إصرهم﴾ يعني: النقل بأمور محرّمة في تكليفها مشقة، كتحريم العروق والغُدد وتحريم السبت، وكانت كالأغلال في أعناقهم، كما يقولون: هذا طوق في عنقك. وقيل: ما امتحن به بنو إسرائيل من قتل نفوسهم، وقرض ما يصيبه البول من أجسادهم، والتزام المكاره في كللً شيء يخالفون الله فيه.

قوله تعالى: ﴿فَالَّذِينَ آمنوا به﴾ يعني: صدّقوا بهذا النبيّ ﴿وعزَّروه﴾ يعني: عظّموه بمنعهم كلّ من أراد كيده، وأصله: المنع، ومنه: تعزير الجاني، وهو منعه بتأديبه من العود، وقال قوم: «عـزّرته» معناه: أعنته. وقال بعضهم: عزرته معناه: لمته وقال بعضهم معناه: نصرته. وقال آخرون: منعته ونصروه.

﴿واتّبعوا النور الّذي أُنزِلَ معه﴾ يعني: القرآن، سمّاه نوراً لأنّه يُهتَدى به كما يُهتّدى بالنور. وأخبر عنهم بأنّ من فـعل مـا قـلناه فـأولئك هـم المفلحون الفائزون بثواب ريّهم.

قوله تعالى:

قُلْ يَتَأَيُّهُمْ اَلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُاللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا اَلَّذِى لَهُ مُلْكُ اَلشَمَنُوْاتِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ يُعْمِي وَيُعِيثُ فَــَّاصِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ اَلنَّبِيَ اَلْأَمِيّ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَنتِهِ وَالَّبِعُوهُ لَقَلْكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿ آيَة بلا خلاف.

و ﴿جميعاً﴾ نصب على الحال من ضمير المخاطب الذي عمل حرف الإضافة فيه والعامل في الحال معنى الفعل في ﴿رسول﴾ إلّا أنّه لا يتقدّم على حرف الإضافة، لأنّه قد صار بمنزلة العامل.

وإنّما وصفه بأنّه ﴿يُحيي ويُميت﴾ لأنّه لا يقدر على الإحياء إلّا الله. ولا على الإماتة أيضاً سواه. لأنّه لو قدر أحد على الإماتة لقـدر عـلى الإحياء. لأنّ من شأن القادر على الشيء أن يكون قادراً على ضدّه.

وإنّمااستعمل بمعنى «لتهتدوا» على الرجاء والطمع في الفوز به من العذاب. قوله تعالى:

وَمِن قَوْمٍ مُوسَىٰٓ أُمَّةُ يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴿ إِنَّ آية بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى أنّ من قوم مــوسى أمّــة يــهدون بــالحقّ وبــه يعدلون. قال ابن عبّاس والسُدّي: قوم وراء الصين. وقال أبو جــعفر ﷺ: «هم قوم خلف الرمل، لم يغيّروا ولم يبدّلوا».

وأنكر الجُبّائي قول ابن عبّاس، وقال: شرع موسى ﷺ منسوخ بشرع عيسى ﷺ وشرع محمّدﷺ فلو كانوا باقين لكفروا بنبوّة محمّد. وهذا ليس بشيء، لأنّه لا يمتنع أن يكون قوم لم تبلغهم الدعوة من النبيّﷺ

## فلا نحكم بكُفْرهم.

وقال الجُبّائي يحتمل ذلك وجهَيْن:

أحدهما: أنهم كانوا قوماً متمسّكين بالحقّ في وقت ضلالتهم (١) بقَتْل أنبيائهم. والآخر \_ أنهم الّذين آمنوا بالنبيّ اللَّيُّ اللَّيُّ مثل: ابن سلام وابن صوريا وغيرهما.

وتقدير الكلام في معنى الآية إذا: كان من قوم مـوسى أمّـة يــهدون بالحقّ وبه يعدلون، قد مُدِحُوا بذلك وعُظّموا، فعلى كلّ أمّــة أن يكــونوا كهذه الأمّة الكريمة في هذا المعنى.

والاُمَّة: الجماعة الَّتي تؤمَّ أمراً بأن تقصده وتطلبه. وأُمَّة محمَّدَ اللَّبُطُّةِ تؤمَّ شريعته، وأُمَّة موسى وعيسى مثل ذلك.

وصريح الآية يدلّ على بطلان قول من قال: لا يهدي إلى الحقّ إلّا الله تعالى لأنّ الله تعالى بيّن أنّ فيمن خلقه أمّة يهدون بالحقّ وبــه يــعدلون.

<sup>(</sup>١) أي: وقت ضلالة قومهم.

وظاهر ذلك الحقيقة وصريح الآية بخلاف ما يقوله المخالف، ولا ينافي ذلك قوله تعالى: ﴿مَن يَهْدِ الله فهو المهتدي﴾ (١) لأنّه يصحّ اجتماعه مع ذلك، المعنى: لأن المعنى من يهدِه الله إلى الجنّة فهو المهتدي إليها، على أنّ قوله تعالى: ﴿مَن يهد الله فهو المهتدي﴾ لا يمنع من أن يهديه أيضاً غير الله ويهتدي، لأنّ المتعلّق بذلك تعلّق بدليل الخطاب. وهو ليس بصحيح عند أكثر العلماء، على أنّ من هدّى غيره إلى الحق فإنّما يهديه بأن يُنبّهه على الحجّ التي نصبها الله على الحقّ، فجاز أن يضاف ذلك إلى أنّه بهداية الله. ومن حمل قوله تعالى ﴿يهدون﴾ على أنّ المعنى «يهتدون» فقد غط، لأنّ ذلك لا يُعْرَف في اللغة.

قوله عزّ وجلّ:

وَقَطَّغَنَهُمُ اَثَنَتَىٰ عَشْرَةَ أَسْبَاطًا أَمَمًا وَأَوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ مُوسَىۤ إِذِ اَسْتَشْقَــٰهُ قَوْمُهُ أَنِ اَضْرِب بِقَصَاكَ ٱلْحَجَرَ فَانْبَجَسَتْ مِنْهُ اَثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مُشْرَبَهُمْ وَظَلَّلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْغَصَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْمَنَّ وَالسَّلْوَى كُلُواْ مِن طَيِّبَـٰتِ مَارَزَقْنَكُمْ وَمَاظَلَمُونَا وَلَنكِن كَانُواْ أَنْفُسَهُمْ يَطْلِمُونَ ۚ إِنَّا لِللَّا خلاف.

أقول: قد مضى تأويل معنى أكثر هذه الآية في سورة البقرة (٢) فلامعنى للتطويل بذكر ما مضى، وإنّما نذكر ما لم يُذْكَر هناك:

إنّما أنّت قوله: ﴿اثنتي عشرة أسباطاً ﴾ لأنّ النيّة التقديم والتأخير، والتقدير: وقطّعناهم أمماً اثنتي عشرة أسباطاً، ولم يقل «سبطاً» لأحد. ثلاثة أشياء:

أحدها: أنَّه بَدَل ليس بتمييز، والمعنى: قطَّعناهم أسباطاً، ذكر ذلكالزجّاج.

الثاني: على أنّ كلّ قسم أسباط، لأنّ الواحد يقال له: سِبْط، فيجوز على هذا: عندي عشرون دراهم، على أنّ كلّ قسم منها دراهم، قال كَتَيّر (١): عـــلنّ والشــــلاثةُ مِــن بَــنِيه هــــهمُ الأسباطُ ليس بهم خَفّاءُ

عليَّ والشلاتة مِن بَنِيه همُ الاسباط ليس بهم خَفَاءُ فَسِيبُطُ مِن بَنِيه وَفَاءُ فَسِيبُطُ غَيْبَتُهُ كَرْبلاءُ(٢)

الثالث: أن يكون أقام الصفة مقام الموصوف، وتقديره: اثنتي عشـرة فِوْقَةً أسباطاً.

والسِبْط: الجماعة الَّتي تجري في الأمر بسهولة لاتفاقهم في الكلمة، على أنّه مأخوذ من «السّبُط» ضَرْب من الشَّبُوطة، وقيل: إنّه مأخوذ من «السّبَط» ضَرْب من الشَّبَر، فجعل الأب الَّذي يجمعهم كالشجرة الَّتي تتفرّع عنها الأغصان الكثيرة. وقال أبو عليّ: لأنّهم كانوا بني اثني عشر رجلاً من ولد يعقوب وقيل: إنّما فرّقوا أسباطاً لاختلاف رتبتهم.

والانبجاس: خروج الماء الجاري بقِلّة. والانفجار: خـروجه بكَــثـرة. فكان يبتدئ بقلّة ثمّ يتّسع حتّى يصير إلى الكَثْرة، فــلذلك ذكــره هــاهنا بالانبجاس وفى البقرة: بالانفجار.

والظّلَة: السُنْرَة الَّتي تَقِي من الشمس، والأغلب عليها العلوّ. فجعل الله عزّ وجلّ لهم من الغمام ظُلّة تكنّهم لما احتاجوا إلى ذلك في التِيه كـما أعطاهم المنّ والسّلْوى. والمنّ: ضَرْبٌ من الحلاوة يسقط عـلى الشـجر، والسّلْوى: طائر كالسماني.

 <sup>(</sup>١) والمرجّح أنّ أهله سمّوه كثيراً \_ بالتخفيف \_ والناس سمّوه كُثير \_ بالتشديد \_ لقصر جنّته.
 وفيات الأعيان ٣: ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) من أبيات يمدح أميرالمؤمنين ﷺ وأولاده الثلاثة: الحسن ﷺ والحسين ﷺ ومحمّد ابـن الحنفيّة. راجع ديوان كثيّر عزّة: ص ٢٥٠ (ملاحق).

وإِنَّمَا أَنَّتَ ﴿اثنتَي عشرة أسباطاً ﴾ مع أنَّ «السِبْط» ذَكَر لأحَد ثلاثة أشياء:

أحدها: اثنتي عشرة فِرْقَةً ثمّ حَذِف. الثاني: وقطّعناهم قِطَعاً اثنتي عشرة، فَخَذف على هذا التقدير. الثالث: أنّ «السِبْط» لمّا وقع على الأمّة أنّث، كما قال الشاعر:

يَكَادُ يَـطُلُعُ ظُـلُماً ثـمّ يَـمْنَعُه عن الشَواهِقِ فالوادي به شِرقُ ويقال: هو أظْلَم من حيّة، لأنّها تأتي جُحْراً لم تحفره فتسكنه، ويُقال: ما ظَلَمَك أنتفعل كذا؟ أي: مامَنَعَك، والأرضُ المظُلُومةُ: الّتي لمينلهاالمطر. قوله عزّ وجلّ:

وَإِذْ قِيلَ لَهُمُ آسَكُنُواْ هَنذِهِ الْقَرْيَةَ وَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمْ وَقُولُواْ حِطَّةً وَالْخُلُواْ آلِبَابَ سُجَّدًا نَّفُوْدِ لَكُمْ خَطِيتَ تَبْكُمْ سَنَزِيدُا أَلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللّهَ اللّه لللّه خلاف. أقول: قرأ أهل المدينة وابن عامر ويعقوب: ﴿ يُغفر ﴾ بالياء وضمها، وفتح الفاء الباقون بالنون وكسر الفاء. وقرأ أهل المدينة ويعقوب: ﴿ خطينا تُكُم ﴾ على جمع السلامة ورفع التاء، وقرأ أبن عامر على التوحيد ورفع التاء، وقرأ ابن عامر على التوحيد الباقون

<sup>(</sup>١) أنشده في الطبري: ج ٩ ص ٦٠، ويُنسب للنوّاح الكلابي.

وهم ابن كثير وأهل الكوفة ﴿خطيئاتِكُم﴾ على جمع السلامة وكسر التاء. مَن قرأ ﴿يُغفر﴾ حمله على قوله تعالى: ﴿وإذا قيل لهم ... ادخلوا ... يغفر﴾ والّتي في البقرة(١٠): ﴿نغفر﴾ بالنون، فالنون هناك أحسن لقوله: ﴿وإذ قلنا﴾.

ومن قرأ هاهنا بالنون كأنّه قيل لهم: «ادخلوا نغفر» أي: إن دخلتم غفرنا. ومَن قرأ ﴿تغفر﴾ بالتاء المضمومة فلأنّه أسند إليها ﴿خطيئاتكم﴾ وهو مؤنّث فأنّث، وبني الفعل للمفعول به لأنّ بناء المفعول أشبه بما قبله، لأنّ قبله: ﴿وإذا قيل﴾. ومَن قرأ بالنون فلقوله: ﴿سنزيد المحسنين﴾.

و «خطایا»: جمع «خطیئة» جمع تکسیر، و «خطیّاتکم» مسکناً لأنّه یکثر فیه السکون.

وسُمّيتالقرية قريةً لأنّالماء يقري إليها. يُقال: قَرَيْت الماء في الحوضِ أقرِيه قَرياً إذا جمعته. ويجوز أن يكون مشتقاً من اجتماع الناس إليها.

وقد مضى تفسير مثل هذه الآية في سورة البقرة (٢) فلا معنى لإعادته، وإنّما نذكر جمل ذلك فنقول: هذا خطاب من الله تعالى لنبيّه محمّد التي يقول: اذكر يا محمّد إذ قبل لبني إسرائيل ﴿اسكنوا هذه القرية﴾ وهي بيت المقدس على قول الجُبّائي من المفسّرين، وقال الحسين: هي أرض الشام. وقال قوم غير ذلك، وقد ذكرنا اختلافهم في سورة البقرة، لأنّه كان أمَرَهم بدخولها وإخراج من فيها من الكفّار وغيرهم، وَوَعَدَهم أن يوسّع عليهم فيها الرزق ويبيحهم ذلك ليأكلوا من حيث شاءوا ما يريدون من أنواع فيها الرزق، وقال لهم: ﴿كُلُوا من حيث شاءوا ما يريدون من أنواع الأغذية والرزق، وقال لهم: ﴿كُلُوا من حيث شاءوا على كثرة الرزق

## والغذاء في هذه القرية وفي كلّ ناحية منها.

وقوله تعالى: ﴿وادخلوا الباب سُجَّداً﴾ يعني: متواضعين، وكانوا أمروا بأن يدخلوا باباً منه معيّناً في هذا الموضع [الذي، ظ] كانوا فيه، في قول الجُبّائي، وقال: ذلك قبل دخولهم إلى بيت المقدس، قال: ولم يرد أن يدخلوا الباب سُجِّداً منحنين.

قال ابن عبّاس: كان هناك باب ضيّق أمِروا بأن يدخلوه رُكّعاً فدخلوه على استاههم، وقيل لهم: ﴿قولوا حِطَّة﴾ أي: مغفرة، فقالوا: حنطة! وقـد ذكرنا اختلاف الناس في ذلك.

وقوله: ﴿وقولوا حِطَّة﴾ معناه: قولوا حِطَّ عنّا ذنوبنا، وهو بمنزلة الاستغفار والتوبة. وقوله: ﴿نغفر لكم خطاياكم﴾ جواب الأمر وفيه معنى الجزاء، والتقدير: إنّكم إن فعلتم ذلك غفرنا لكم خطاياكم. وقوله: ﴿سنزيد المحسنين﴾ معناه: سنزيد المحسنين منكم نعماً وفضلاً في الدنيا والآخرة، ولا تقتصر لهم على نِعَم هذه القرية.

ورفع ﴿حِطَّة﴾ على تقدير: مسألتنا حِطّةٌ ومطلوبنا حِطّةٌ، وإن نصب جاز بمعنى: حِطّ عنّا [حِطّةً.] وقوله: ﴿سُجِّداً﴾ نصب على الحال من «دخول الباب». وقال أبو عليّ: ليس بحال لـ «دخول الباب» لأنّهم بدّلوا في حياة موسى.

### قوله عزّ وجلّ:

فَبَدَّلَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ قَوْلًا غَيْرَ ٱلَّذِى قِيلَ لَهُمْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِجْزًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ بِمَاكَانُواْ يَطْلِمُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى عن هؤلاء الذين أمرهم بدخول القرية متواضعين، وأن يقولوا: خِطّة لذنوبنا: أنّهم بدّلوا قولاً غير الذي قبل لهم. والتبديل: تغيير الشيء برفعه إلى بدل، فقال الحسن: قالوا: «صنطة» بدل «حِطّة». وقال قوم: قالوا قولاً ينافي الاستغفار ويخالف التوبة، وقالوا ما يدلّ على الإصرار.

وأخبر تعالى أنّه أرسل عليهم عند ذلك ﴿رِجْزاً ﴾ وهو العذاب والعقوبة جزاءً بما كانوا يفعلونه من معاصي الله تعالى ويظلمون بها أنفسهم، وأصل «الرِجْز»: الميل عن الحقّ، فمنه: الرِجَازة وما يُعْدَل به الجِعْل إذا مال عن خفّة، والرُجْز: عبادة الوّثَن، والناقة الرّجْزاء: الّتي تميل في أحد شقيها لداء يعرض لها في عَجْزها.

قوله تعالى:

وَشَــَالْهُمْ عَنِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّتِى كَانَتْ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِى ٱلسَّبْتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرُعًا وَيُومَ لاَيَشْبِتُونَ لاَتَأْتِيهِمْ كَذَالِكَ نَبْلُوهُم بِمَا كَانُوا يَقْسُقُونَ ﴿﴾ آية بلا خلاف.

أقول: القُرّاء كلّهم على فتح الياء في قوله تعالى: ﴿لا يَسبِتُون﴾ ورُوي عن الحسن ضمّها.

مَن قال: «أسبتوا» أراد: دخلوا في السبت، ومَن فتح الياء أراد: يفعلون السَبْت أي: يقومون بأمره، كما يفعل المسلمون يوم الجُمُعة، ومثله: أَجْمَعنا أي: مرّت بنا جُمُعة، وجَمَعنا: شَهِدْنا الجُمُعة. قال الفرّاء: قال لي بعض العرب: أثرانا أشْهرنا منذ لم نَلْتَق؟ يريد: مرّ بنا شهر.

أمر الله نبيّه تَكَلِيُشِكُهُ أن يُسأل بني إسرائيل الّذين كانوا في وقـته عـن القرية الّتي كانت حاضرة البحر وعن سبب هلاكها، سؤال تقرير وتوبيخ لاسؤال استفهام، كما يقول الرجل لغيره: أنا فعلت كذا؟ وأنت تـعلم أنّك لم تفعل، وإنّما تسأله لتقريره وتوبيخه، فوجه أمر النـبيّ تَلَيُّشِيَّكُ أن يسأل أهل الكتاب عن أهل هذه القرية مع ما أخبره الله تعالى بقصّتها: لتقرّرهم تقديم كُفْرهم وتعلّمهم ما لا يُغلّم إلاّ بكتابٍ أو وَحْي. وهو ﷺ لم يكن متن قرأ الكتب، فعلموا بذلك أنّ ذلك وحي أنّزل عليه.

وقوله تعالى: ﴿إذ يعدون في السبت﴾ معناه: إذ يظلمون في السبت. يقال: عَدَا فلان يَعْدُوا عُدُواناً. وعَدَا عَدُواً: إذا ظُلَم.

وقوله تعالى: ﴿إِذْ تَأْتِيهِم حيتانهم﴾ في موضع نصب ، ﴿يعدون﴾. والمسعنى: سَلْهِم إِذْ عَدَوا في وقتِ الاِتيان ﴿شُرَّعاً﴾ أي: ظاهرةً. و«الحيتان»: جمع حُوت، وأكثر ما يسمّي العرب السَمَك بالحِيتَان والنِينَان، وكانت الحِيتان تأتي ظاهرةً فكانوا يحتالون بحبُسها يوم السبت ثمّ يأخذونها في يوم الأحد، وقال قوم (١١؛ جاهروا بأخذها يوم السبت.

وقوله تعالى: ﴿كذلك نبلوهم﴾ أي: مثل هذا الاختبار الشديد نختبرهم، وموضع الكاف نصب بقوله: ﴿نبلوهم بما كانوا يفسقون﴾ أي: شدّدت عليهم المحنة بفسقهم. قال الزجّاج: ويحتمل أن يكون ﴿ويوم لا يسبتون لا تأتيهم كذلك﴾ أي: لا تأتيهم شُرّعاً، ويكون ﴿نبلوهم﴾ مستأنفاً. والأوّل قول أكثر المفسّرين.

والوجه في تشديد المحنة الّتي هي التكليف: أنّ الله تعالى أمر بـني إسرائيل بإمساك السبت والتفرّغ فيه للعبادة، وأن لا يتشاغلوا بشيءٍ مـن أمر الدنيا فيه، فتهاون قوم ممّن كان يسكن هذه القرية وهي «أَيْلَة» فـي قول قوم من المفسّرين، وقال قوم: هي مَدْيَن. ورُوِيا جـميعاً عـن ابـن عبّاس(٢) ولم يقوموا بما وجب عليهم(٣) فشدّد الله [على] من أخذه.

<sup>(</sup>١) منهم الحسن البصري. راجع تفسير الماوردي: ج ٢ ص ٢٧٢.

 <sup>(</sup>٢) روى كِلَاهما الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٦٢. (٣) في الحجريّة: لم يقم بما وجب عليه.

قال الحسن: كانت تشرّع على أبوابهم كأنّها الكِباش البِيض فيعدون فيأخذونها، وتبعد عنهم في باقي الأيّام، مع ما أتاهم أن لا يصطادوا يوم السبت، فكان ذلك تشديداً للتكليف وتغليظاً للمحنة والبلوى، وكان ذلك عقوبةً على تهاونهم بما أوجب الله عليهم، فخالفوا فأرسلوا الشِبّاك يـوم السبت وأخرجوها يوم الأحد.

قوله عزّ وجلّ:

وَإِذْ قَالَتْ أُمَّةً مِنْهُمْ لِمَ تَعِظُونَ قَوْمًا اَللَّهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُواْ مَغْذِرَةً إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتُقُونَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ حفص وحده عن عاصم ﴿معذرة﴾ بالنصب، الباقون بالرفع. من رفع فعلى تقدير: موعظتنا معذرة إلى ربكم، ومَن نصب فعلى المصدر، كما يقول القائل لغيره: «معذرة الى الله واليك من كذا» على النصب، والمعنى: قالوا: نعتذر معذرةً وإعذاراً، قال أبو زيد: عَذَرْتُه أَعْدُرُه

عُذْراً ومَعْذِرَةً وعُذْرَى. والتقدير: واذكر إذ قالت أمّة منهم لطائفةٍ منهم: لِمَ تَعِظُون قوماً علمتم أنّهم هالكون في الدنيا ويعذّبهم الله عذاباً شديداً في الآخرة؟ فقالوا فــي

جوابهم: وَعَظْناهم إعذاراً إلى الله، أي: نَعِظهم اعتذاراً إلى ربّكم لئلًا يقول لنا: لِمَ لم تعظوهم؟ ولعلّهم أيضاً بالوعظ يتّقون ويرجعون.

وفي ذلك دليل على أنّه يجب النهي عن القبيح وإن علم النــاهي أنّ العنْهيّ لا ينزجر ولا يقبل، وأنّ ذلك هو ضدّ الحكــمة والصــواب الّـذي لا يجوز غيره.

واختلفوا في هذه الفِرْقَة الَّتي قالت: ﴿لِمَ تعظون قوماً الله مهلكهم﴾ هل كانت من الناجية أو من الهالكة عن الاعتداء في السبت؟ ذهب إليه ابن عبّاس وقال: نَجَتِ الطائفتان من الهلاك: الناهية والّتي قالت لها: لِـمَ تعظون، وبه قال السُدّى.

وقال قوم: الفرقة الّتي قالت: ﴿لِمَ تعظون قوماً الله مهلكهم﴾ كانت من الفرقة الهالكة. ذهب إليه ابن عبّاس في رواية أخرى عنه.

وقال قَتادَة عن ابن عبّاس: هم ثلاث فِرَق الَّتي وَعَظَت والموعوظة. فنجت الأُولى وهلكت الثانية. والله أعلم ما فعلت الفرقة الثالثة وهم الّذين قالوا: ﴿لِمْ تَعِظُونَ﴾ واختاره الجُبّائي.

وقال الكلبي: هما فرقتان: الواعظة والموعوظة.

وقال الجُبّائي: لم يريدوا بذلك إلّا أنّ نهيهم إيّاهم عن ذلك القبيح<sup>(١)</sup> وإنّما قالوا ذلك على سبيل الإياس من قبولهم منهم.

وقوله: ﴿لِمَ﴾ أصله: «لما» إلّا أنّه حُذِف الألف مع حرف الجرّ نحو: ﴿عمّ يتساءلون﴾ (٢) ولم يقولوا: «عن ما».

قوله عزّ وجلّ:

فَلَمَّا نَسُواْ مَاذُكِرُواْ بِهِ. أَنجَيْنَا الَّذِينَ يَنْهَوْنَ عَنِ اَلسُّرَءِ وَأَخَذْنَا اَلَّذِينَ ظَلَمُواْ بِعَذَابٍ بَئِيسٍ بِمَا كَانُواْ يُفْسُقُونَ ﴿قُ} آية بلا خلاف.

أقول: قرأ أبو بكر إلاّ الفَلَيْمي: ﴿بَيْأُس﴾ بفتح الباء وبعدها ياء ساكنة وبعدها همزة مفتوحة على وزن «قَيْمُل» وروي عنه بكسر الهمزة، وقـرأ أهل المدينة والدائحوني عن هشام بكسر الباء وبعدها ياء ساكنة من غير همز، وقرأ مثل ذلك ابن عامر إلاّ الدائحوني عن هشام إلاّ أنّه همز، الباقون بفتح الباء وبعدها همزة مكسورة بعدها ياء ساكنة عـلى وزن «فَعِيل»

<sup>(</sup>١) كذا في المطبوع، وفي الحجريّة: قبيح. (٢) النبأ: ١.

وروى خارجة عن نافع بفتح الباء بعدها ياء بلا همز على وزن «فَعْل».

قال أبو زيد<sup>(۱)</sup>: قد بَوُّسَ الرجلُ يَبْؤُسُ بأساً إذا كان شــديدَ البَّأسِ. وفي «البُوْس»: بَيْسَ يَبْأَسَ بُوْساً بَيْيسَاً وبَاْساً، و «البأساء» الاسم.

قال أبو عليّ: مَن قرأ على وزن «فَعِيل» يحتمل أمرَيْن:

أحدهما: أن يكون «فعيلاً» من بَوُّسَ يَبُوُّسُ إذا كـان شـديد البَأْس. مثل: ﴿من عذاب شديدِ﴾ (٣) قال أبو محمّد الفَقْعَسى(٣):

أَشْعَث غير حَسَنِ اللبوس باقٍ على عَيْشٍ له بَـنِيس أي: شديد.

والثاني: أن يكون من: عذاب بئيس، فوصفه بالمصدر. والمصدر قـد يجيء على «فَعِيل» مثل: «نَكِير» و «نَذِير» و «شَحِيح» و «غَذِير الحيّ» والتقدير: من عذاب ذي بئيس، أي: عذاب ذي بؤس.

ومَن قرأ بكسر الباء من غير همز فإنّه جعلها اسماً فوصفه به، مشل: قوله وَلَهُ اللّهُ الله نهى عن قبلٍ وقَـالٍ» ومـثله: «مُـنذ شُبٌ إلى دُبٌ». ونظيره من الصفة: «نقْض» و «بطق».

ومَن قتح الباء من غير همز فهو أيضاً «فَعْل» في الأصل وُصِف به، وأبدلت الهمزة ياء، وحكى سيبويه أنّه سمع بعض العرب يقول: «بَـيْس» فلا يحقّق الهمزة ويدع الحرف على الأصل الّذي هو «فَعْل» كأنّه يسكّن العين كما يسكّن من «علْم» ويقلب الهمزة ياءً إلاّ أنّه [لأنّه، ظ] لمّا أسكنها لم يجز أن يجعلها بين بين، فأخلصها ياءً.

وقراءة ابن عامر مثل قراءة نافع إلّا أنّ ابن عامر حقّق الهمزة.

<sup>(</sup>١) حكاه عنه في اللسان: مادّة «بأس» عن كتاب الهمز.

وقراءة أبي بكر على وزن «فَيْعَل» فإنّه جعله وصفاً كه «ضَيْعُم» و «حَيْدُر» وهذا البناء كثير في الصفة، ولا يجوز كسر العين من «بيئس» لأنّ «فَيْعِل» بناء اختصّ به ماكان عينه ياءً أو واواً مثل: «صَيّد» و «طَيّب» ولم يَجئ مثل: «صَيْعُم» وجاء في المعتلّ حكى سيبويه (١) «عَيّن» وأنشد لرُوْبة: مابالٌ عَيْنيَ كالشَّعِيب العَيّن (٢)

فينبغي أن يحمل «بَيُثِس» على الوهم عَمّن رُواه عن عاصم والأعمش بالكسر، وقد أنشد بعضهم:

كِــَلَاهُما كــان رئــيساً بَــئِيْساً يَضْرِبُ في يومِ الهِياجِ القَوْنَسا<sup>(٣)</sup> أعلى كلّ شيء قَوْنَسُه ....

بكسر العين، فمن كسر العين حمله على هذه اللغة.

أخبر الله تعالى أنّه لمّا ترك أهل هذه القرية الرجوع عن ارتكاب المعصية بصيد السمك يوم السبت بعد أن ذكّر هم الواعظون ذلك، ولم ينتهوا عن ذلك: أنّه أنْجَى الناهين عن ذلك، وأخذ الّذين ظلموا أنفسهم بعذابٍ شديد، جزاءً بما كانوا يفسقون ويخرجون عن طاعة الله إلى معصيته.

ورُوي عن عطاء: أنّ رجلاً دخل على ابن عبّاس وبين يديه المصحف وهو يبكي وقد أتى على هذه الآية إلى آخرها، فـقال ابـن عـبّاس: قـد علمت أنّ الله أهلك الّذين أخذوا الحينان وأنْجَى الّذين نهوهم، ولا أدري ما صنع بالّذين لم ينهوهم ولم يواقعوا المعصية وهي حالنا.

و ﴿ نَسُوا﴾ في الآية معناه: تركوا. ويحتمل أن يكون تركهم القبول في

<sup>(</sup>١) في الكتاب: ج ٤ ص ٣٦٦.

<sup>(</sup>٢) أنشُّده ابن قتيبة في أدب الكاتب: ص ٦٢٢، وفي اللسان: مادَّة «عين».

 <sup>(</sup>٣) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٦٩ ونسبه إلى امرئ القيس بن عابس الكندي.

الجزء التاسع، سورة الأعراف، الآية: ١٦٦ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

منزلة مَن نَسِيَ، ولا يجوز أن يكون المراد: النسيان الّذي هو السهو. لأنّه ليس من فعلهم فلا يذمّون عليه.

وقال الجُبّائي: العذاب الشديد لحقهم قبل أن يُمْسَخُوا قِرَدةً خاسئين. قوله عزّ وجلّ:

فَلَمًا عَنَوْا عَن مَّانُهُواْ عَنْهُ قُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَسِئِينَ ﴿ آية بلا خلاف. أقول: أخبر الله تعالى عن هؤلاء العُصّاة الذين عصوا بصيد السمك في السبت، ونُهُوا فلم ينتهوا، وُوعِظُوا فلم يتعظوا، وأنّه أنزل عليهم العذاب الشديد، فلمًا عَمّوا عمّا نَهَى الله وتمرّدوا في معصيته مسخهم الله قردة خاسئين.

و «العاتي»: الشديد الدخول في الفساد، المتمرّد الّذي لا يقبل موعظةً. و «العتوّ»: الخروج إلى الجرأة على أفحش الذنوب.

وقوله: ﴿خاسئين﴾ معناه: مُبْعَدين، من قولهم: خَسَأْت الكلبَ إذا أَقْصَيْته، فَخَسَأْ أَي: بَعُدَ. وقال الحسن: معناه: صاغرين، وقال الحسن: إنّ أهل المسخ يتناسلون. وقال ابن عبّاس: لا يتناسلون. وأجاز الزجّاج كِلّا الأمرين. وسئل أبو مالك: أكانت القردة والخنازير قبل أن يُمْسَخُوا؟ قال: نعم، وكانوا فيما خلق الله من الأمم. وقول ابن عبّاس أصح، لأنّ المعلوم أنّ القردة ليست من ولد آدم، كما أنّ الكلاب ليست من ولد آدم. قال قتادة: صاروا قردةً لها أذناب تعاوي بعد ما كانوا نساءً ورجالاً.

وقوله تعالى: ﴿كونوا قردة﴾ صيغته صيغة الأمر والمراد به الإخسار: من أنّه جعلهم قردة على وجهٍ يسهل عليه ولم يتعب به ولم ينصب، كما قال تعالى: ﴿إِنَّما قولنا لشيءٍ إذا أردناه أن نقول له كن فيكونُ﴾ (١٠. وقال:

<sup>(</sup>١) النحل: ٤٠.

﴿ائْتِيا طَوْعاً أُوكُوهاً قالتا أتينا طائِمينَ﴾ (١) ولم يكن هناك أمر لأنّه تعالى لايأمر المعدوم، وإنّما هوإخبار عن تسهيل الفعل، وأجاز الزجّاج أن يكون قيل لهم ذلك بكلام سمعوه فيكون ذلك أبلغ في الآية النازلة بهم، لما يدلّ على وقوع الأوّل الذي تبعه الثاني، وليس كذلك إذا قلت: لمّا جاء المطر خرج النبات، وقوله تعالى: ﴿ولو رُدُّوا لَعَادُوا﴾ (١) فلا يقع الردّ أصلاً.

قوله عزّ وجلّ:

وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكَ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَنَدَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوّءَ ٱلْعَـذَابِ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْفِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورُ رَّحِيمُ ﴿إِنَّى آية بلا خلاف.

أقول: التقدير: اذكر يا محمّد ﴿إِذ تَأذَّن رَبّك﴾ ومعنى «تأذَّنَ»: أَعْلَمَ. والعرب تقول: تعلّم أنّ هذاكذا، بمعنى: اعْلَمْ، قال زُهيْر:

تَعَلَّمْ أَنَّ شَرَ الناسِ حَيُّ يُنَادَى في شِعَارِهِمُ يَسارُ (٣) «يسار» اسم عبد. وقال زُهَيْرِ أيضاً:

فَقُلتُ تَعَلَّمُ أَنَّ للصَيْدِ غِيرةً وإلَّا تُصْيَعْه فِإِنَّكَ قَاتِلُهُ<sup>(٤)</sup>

وقال الزجّاج: معنى ﴿ تَأذَّنَ﴾: تألّى ربّك ليبعثنَ. وقال قوم: معناه: أمْرُ من «أَذِنَ يَأذَنُ» وقوله: ﴿ليبعثنَّ عليهم إلىٰ يوم القيمة من يسومهم سوء العذاب﴾ قَسَمُ من الله تعالى أنّه يبعث عليهم من يسومهم سوء العذاب. أى: مَن يولّيهم سوء العذاب.

قال أبو جعفر ﷺ وابن عبّاس وقَتادَة وسعيد بن جُبَيْر والحسن: أراد به أُمّة محمّدةًﷺ يأخذون منهم الجزّيّة.

<sup>(</sup>١) فصّلت: ١١. (٢) الأنعام: ٨٨.

<sup>(</sup>٣) من قصيدة يهدّد قوماً أسّروا راعي إبله. راجع ديوان زهير بن أبي سلمي: ص ٣٣.

<sup>(</sup>٤) من قصيدة يمدح حصن بن حديفة. راجع المصدر السابق: ص ٦٧.

فإن قيل: فقد جُعِلُوا قردة كيف يبقون إلى يوم القيامة؟

قلنا: إنّ الذكر لليهود، فمنهم من مُسِخَ فجعل منهم القردة والخنازير، ومن بقي قُمِعَ بذُلِّ من الله، فهم أذلاء بالقتل أو أذلاء بإعطاء الجِرْيَة، فهم في كلّ مكان أذلّ أهله، لقوله تعالى: ﴿ضُرِيَت عليهم الذِلَّة أينما تُقِفُوا إلاّ بحبل من الله وحبل من الناس﴾ (١) أي: إلّا أن يعطوا الذمّة والعهد.

وفي الآية دليل على أنّ اليهود لا يكون لهــم دولة إلى يــوم القــيامة ولاعزّ لهم أيضاً (٣).

وقيل في معنى «البعث» هاهنا قولان: أحدهما: الأمر والإطلاق، والآخر: التخلية وإن وقع على وجه المعصية، كما قال تعالى: ﴿أَنَّا أَرْسَلْنا الشياطينَ على الكافرين تؤرُّهم أَزَّاً﴾ (٣).

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبِّكُ لَسَرِيعِ العقابِ﴾ معناه: إِنَّ رَبِّكَ يَا مَحَمَّدُ لَسَرِيعِ العقابِ لَمِن يستوجبه على كفره ومعصيته ﴿وَإِنِّهُ لَغَفُور رحيمٍ﴾ أي: صَفُوحٌ عن ذنوب من تاب إليه من معاصيه ورجع إلى طاعته، يستر عليهم بعفوه وبفضله رحمةً بهم، فلا ينبغي لأحدٍ أن يصرّ ويأمن عقابه، بل ينبغي أن يجوز سرعة عقابه فيبادر إلى التوبة (أ) والاستغفار.

قوله عزّ وجلّ:

وَقَطَّغَنَىهُمْ فِى آلَأَرْضِ أَمَمًا مِنْهُمُ ٱلصَّلِحُونَ وَمِنْهُمْ دُونَ ذَالِكَ وَبَلَوْنَـهُم بِالْحَسَنَـٰتِ وَالسَّيِسُـَاتِ لَعَلَّهُمْ يُرْجِعُونَ۞ آية بلا خلاف.

أُقول: أخبر الله تعالى: أنّه قطع بنّي إسرائيل، يعني: فَرّقَهم فرقاً ﴿في الأرض أُمماً﴾ يعنى: جماعات شتّى متفرّقين في البلاد، وهــو قــول

(۱) آل عمران: ۱۱۲. (۳) مریم: ۸۳. ابن عبّاس ومجاهد. وعلى أيّ وجه فَرّقهم؟ قيل فيه قولان:

أحدهما: فَرَفَهم حتّى تشتّت أمرهم وذهب عزّهم عقوبةً لهم. والثاني: فَرَقهم على ما علم أنّه أصلح لهم في دينهم.

ثمّ أخبر عنهم فقال: من هؤلاء ﴿الصالحون﴾ يعني: من بني إسرائيل الصالحون وهم الذين يؤمنون بالله ورسله ﴿ومنهم دون ذلك﴾ يعني: دون الصالح، وإنّما وصفهم بذلك بما كانوا عليه قبل ارتدادهم عن دينهم، وقبل كفرهم بريّهم، وذلك قبل أن يبعث قوم فيهم عيسى علي الله .

وقوله: ﴿وبلوناهم بالحسنات والسيّتات﴾ معناه: اختبرناهم بالرخاء في العيش والخَفْض في الدنيا والدعة والسعة في الرزق، وهي الحسنات، ويعني بـ ﴿السيّتات﴾: الشدائد في الحبس والمصائب في الأنفس والأموال ﴿لعلّهم يرجعون﴾ أي: لكي يرجعوا إلى طاعته، وينيبوا إلى امتثال أمره. فإن قبان كف قال: لكي درجعوا إلى الحقّ، وهم لم بكه نوا علمه قطّ؟!

فإن قيل: كيف قال: لكي يرجعوا إلى الحقّ، وهم لم يكونوا عليه قطّ؟! قلنا عنه جوابان:

أحدهما: أنهم مارّون على وجوههم إلى جهة الباطل، فدُعُوا إلى الرحوع إلى جهة الباطل رجوع إلى الحق. والثاني: أنهم وُلِدوا على الفطرة وهي دين الحقّ الذي يلزمهم الرجوع إليه. قوله عزّ وحلّ:

فَخَلَفَ مِن بَغْدِهِمْ خَلْفُ وَرِثُواْ ٱلْكِتَنَبَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَـٰذَا ٱلأَذَنَىٰ وَيَقُولُونَ سَيُغْفُرُ لَنَا وَإِنْ يَأْتِهِمْ عَرَضُ مِثْلُهُ يَأْخُذُوهُ أَلَمْ يُؤخَذْ عَلَيْهِم مِّيقَىٰقُ ٱلْكِتَّبِ أَن لَا يَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ وَدَرَسُواْ مَافِيهِ وَٱلدَّالُ ٱلأَخِرَةُ خَيْرُ لِلَّذِينَ يَتُقُونَ أَفَلا تَعْقِلُونَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: معنى الآية: أنَّ الله أخبر أنَّه خَلَفَ بعد القوم الَّذين كان فرِّقهم

في الأرض خَلْف، وهم قوم نشأوا بعدهم من أولادهم ونسلهم، يُقال للقرنِ الذي يجيء في إثر قَرْنِ خَلْف، و «الخَلْف» ما أُخْلِفَ عليك بدلاً ممّا أُخِلِفَ عليك بدلاً ممّا أُخِلِفَ عليك بدلاً ممّا أُخِلِفَ عليك بدلاً ممّا ذهب منك فهو بفتح اللام أفْصَح. قال الفرّاء: يُقال: أعطاك الله خَلَفاً ممّا ذهب لك، فأنت خَلَفُ صدقٍ وخَلْفُ سوء، قال الله تعالى: ﴿فَخَلَفَ مِن بعدهم خَلْفٌ أَضاعوا الصلاة﴾ (١) وأكثر ما يجيء في المدح بفتح اللام، وفي الذمّ بتسكينها، وقد تُحرّك في الذمّ وتُسكّن في المدح، فمن ذلك في تسكين اللام في المدح قول حسّان بن ثابت:

لنا القَدَمُ الأُولى إليكَ وخَلْفنا ﴿ لأَوْلِنا فِي طَاعَةِ اللهِ تَابِعُ (٢)

ويُقال: خَلَفَ اللَّبَنُ إذا حَمُضَ من طول تَوْكِه في السِقَاءِ حتّى يفسد. فالرجل الفاسِق مشبّه به. ومنه: خُـلُوف فــم الصــائم وهــو تــغيّره. وأمّــا بتسكين اللام فى الذمّ فقول لَبيد:

ذَهَبَ الذينَ يُعاشُ في أكنافِهم وبَقيتُ في خَلْفٍ كَجِلْدِ الأَجْرَبِ (٣) وقيل: إنّ «الخَلْف» الَّذين ذكرهم الله في هذه الآية أنّهم خلفوا من قبلهم هم النصارى، ذهب إليه مجاهد. وهذا الّذي قاله جائز، وجائز أيضاً أن يكون المراد به قوم خلفوهم من اليهود.

وقوله تعالى: ﴿ورثوا الكتاب يأخذون عَرَضَ هذا الأدنى ﴾ قال قوم: كانوا يرتشون على الأحكام ويحكمون ببجور. وقال آخرون: كانوا يرتشون ويحكمون بحق، وكلّ ذلك عَرَض خسيس.

<sup>(</sup>۱) مريم: ٥٩.

<sup>(</sup>۲) من قصيدة يبكي سعد بن معاذ ورجالاً من الصحابة. راجع ديوان حسّان: ج ١ ص ٢٦٧. (٣) من قصيدة يمدح قومه بني جعفر، ويذكر أيّامهم. راجع ديوان لبيدبن رَبيعةالعامري: ص ٣٦.

ومعنى ﴿هذا الأدنى﴾: هذا العاجل، و ﴿يقولون سيُغْفَر لنا ﴾ معناه:
أنّهم إذا فعلوا ذلك يقولون: الله يغفر لنا ذلك تمنّياً منهم للأباطيل، كما قال
تعالى: ﴿فَوَيلٌ لِلَّذِينَ يَكُنْبُونَ الْكِتابَ بَأَيْدِيهِمْ ثُمّ يَقُولُون هذا مِنْ عِنْدِ الله
ليشتروابه ثمناً قليلاً فَوَيلٌ لهم ممّاكتَبت أَيديهم وَويلٌ لهم ممّايكسبون﴾ (١١)
وقوله تعالى: ﴿وإن يأتهم عَرَضٌ مثله يأخذونه ﴾ دليل على

وقوله تعالى: ﴿وإن ياتهم عَرَضَ مثله ياخلونه ﴾ دليل على إصرارهم، وأنهم تمنّوا أن يُغْفَر لهم مع الإصرار، لأنّ المعنى: وإن جاءهم حرام من الرشوة بعد ذلك أخذوه واستحلّوه، ولم يرتدعوا عنه، وهو قول سعيد بن جُبَيْر ومجاهد وقَتادَة والسُدّي وابن عبّاس. وقال الحسن: معناه: لا يشبعهم شيء.

وقوله: ﴿أَلَم يُؤْخَذ عليهم ميثاق الكتاب أن لا يقولوا على الله إلاّ الحقّ ودَرَسوا ما فيه ﴾ معناه: ألم يُؤْخَذ على هؤلاء المرتشين في الأحكام، القائلين: سيُغفّر لنا هذا إذا عوتبوا على ذلك? [و] ﴿ميثاق الكتاب﴾: هو ما أخذ الله على بني إسرائيل من العهود بإقامة التوراة والعمل بما فيها، فقال تعالى لهؤلاء الذين قصّهم توبيخاً لهم على خلافهم أمره ونقضهم عهده وميثاقه: ألم يأخذ الله عليهم الميثاق في كتابه أن لا يقولوا على الله إلا الحقّ، ولا يضيفوا إليه إلا ما أنزله على رسوله موسى في التوراة، ولا يكذبوا عليه.

وإنّما احتجّ عليهم بميثاق الكتاب ولم يحتجّ عليهم بالعقل، ليعلمنا ما لا نعلمه ممّا هو في كتبهم من أدلّة تؤكّد ما في العقل.

وقوله تعالى: ﴿وَدَرَسُوا مَا فَيْهِ ﴾ المعنى: قرأوا مَا فيه ودَرَسُوه،

<sup>(</sup>١) البقرة: ٧٩.

فضيّعوه وتركوا العمل به. و «الدّرس»: تكوّر الشيء، يقال: دَرَسَ الكتاب إذا كرّر قراءته، ودَرَس المنزل: إذا تكرّر عليه مرور الأمطار والرياح حتّى يُعْجىأْثره.

وقوله تعالى: ﴿والدار الآخرة خير للّذين يتّقون﴾ [أي:] ما أعدّه الله تعالى لأوليائه في دار الآخرة من النعيم والثواب، وَذُخَرَه للعاملين بطاعته الحافظين لحدوده ﴿خير للّذين يـتّقون﴾ يـعني: يـجتنبون معاصي الله، ويحذرون عقابه.

وقوله: ﴿أفلا تعقلون﴾ فَمَن قرأ بالياء معناه: أفلا تعقل هذه الطائفة التي تقدّم ذكرها وهم الذين يأخذون عَرَضَ هذا الأدنى على أحكامهم ويقولون: سيُغْفَر لنا، ومَن قرأ بالتاء قال: معناه: قل لهم: أفلا تعقلون أنّ الأمر على ما أخبر الله به.

وحُكِي: أنَّ طيًا تقول في جمع «ميثاق»: مياثيق، وفي جمع «ميزان»: ميازين، وحُكِي [عن] غيرهم من أهل الحجاز أيضاً ذلك، وأنشد بعض الطائتين:

حِمْىً لا يَحُلُّ الدَهـرُ إلَّا بـإِذْننا ولا نَسَلِ الأقوامَ عَقْدَ المياثيقِ<sup>(١)</sup> قوله عزَّ وجلّ:

وَٱلَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِالْكِتَـٰبِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَـوٰةَ إِنَّالاَنْضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُصْلِحِينَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ أبو بكر: ﴿يمْسِكون﴾ بتسكين الميم، الباقون بفتحها وتشديد السين.

<sup>(</sup>١) أنشده في اللسان: مادّة «وثق» ونسبه إلى عياض بن دُرّة الطائي.

مَن خَفَف السين فلقوله تعالى: ﴿فَإِمْسَاكُ بِمعروف﴾ (١) وقوله: ﴿أَمْسِكُ عليك زَوجَك﴾ (٢) [وقوله:] ﴿فَكُلُوا مِمّا أَمْسَكُن﴾ (٣). ومَن شدّد أُواد التكثير وهو أولى، لقوله تعالى: ﴿وتؤمنون بالكتاب كلّه﴾ (٤) أي: لا تؤمنون ببعضه و تكفرون ببعضه بل تؤمنون بجميعه، و يقوّي التشديد مارُويّ عن أبيِّ أنّه قرأ: ﴿ومسَّكوا بالكتاب﴾. ومعنى ﴿يُمسَّكون﴾ أي: يأخذون بما فيه من حلاله وحرامه.

أخبر الله تعالى: أنّ الّذين يعملون بما في الكتاب ويقيمون الصلاة مع دخولها في التمسّك بالكتاب لجلالة موقعها وشدّة تأكّدها أنّه لا يضيع جزاء عملهم، ويثيبهم بما يستحقّونه، لأنّي لا أضيع لأحدٍ \_ أصلح عمله فعمل بطاعتي \_ أجر عمله، وهو قول ابن زيد ومجاهد وجميع المفسّرين. والتقدير: إنّا لا نُضيع أجر المصلحين منهم، لأنّ من كان غير مؤمن وأصلح فأجره ساقط، لأنّه يوقعه على خلاف الوجه الّذي يستحقّ به الثواب.

ويُمسَكون بالكتاب ويمسكون ويَتَمسَكون ويستمسكون بمعنى واحد، أي: يعتصمون به ويعملون بما فيه، وخبر ﴿اللّذين﴾ قـوله: ﴿إِنّا لاَنْضِيم أَجِر المصلحين﴾ فاستغنى بذكر العلّة عن ذِكْر المعلول.

قوله عزّ وجلّ:

وَإِذْ نَتَقْنَا ٱلْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَتَهُ ظُلَّةُ وَظُنُّواْ أَتَهُ وَاقعُ بِهِمْ خُذُواْ مَاءَاتَيْنَكُم بِعُوَّةٍ وَآذَكُوواْ مَافِيهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّعُونَ ﴿ آَيَة بلا خلاف.

أقول: هذا خطاب لنبيّنا محمّد تَلَكُنْتُكَةِ يقول الله له: اذكر يـا محمّد الوقت الذي ﴿ نَتَفَنا﴾ فيه ﴿ الجبل﴾ أي: رفعناه ﴿ فوقهم ﴾ حتّى صار

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٢٩. (٢) الأجزاب: ٣٧. (٣) المائدة: ٤. (٤) آل عمران: ١١٩.

﴿كَأَنَّهُ ظُلَّة﴾ وقيل (١٠): إنّه رفع الجبل على عسكرهم فَرْسخاً في فَرْسَخ. وامرأة مِنْتَاق ونَاتِق: كثيرة الولد، وقال ابـن الأعـرابـي: النـاتِق: الرافـع، والناتِق: الفاتِق، والناتِق: الباسط، وقال العجّاج:

> يَنْتُقُ انتقاقَ الشَليلِ نَثْقَا<sup>(٢)</sup> يعني: يرفعه عن ظهره، وقال الآخر: ونَتَقُوا أحلامنا الأناقلا<sup>(٣)</sup>

> > وقال النابغة:

لم يُحرموا حُسن الغذاء وأمّهم دَحَقَتْ عليكَ بناتقٍ مِذْكارِ (4) ويروى: طَفَحَت عليك بناتقٍ مِذْكارِ (4) ويقال: ما ويروى: طَفَحَت عليك بناتق. ويُقال: نتق السّيْرَ إذا حرّكه، ويُقال: ما يَتْتَقُ برِجْله ولا يركُض، و «النّثق»: [يقال، ظ] نتق الدابّة صاحبه يعني يعدو به [يها، ظ] وسعه حتّى تَربُو، فذلك [بذلك، ظ] النّتْقُ (6). وقال بعضهم (1): معنى ﴿نتقنا الجبل فوقهم﴾ [وسعها، ظ] فرفعناه ينتثقِه نَثقاً، قال: وسمعت من يقول: أخذَ الجرابَ فَنتَقَ ما فيه إذا نَثَر ما فيه.

قال أبو عُبَيْدَة: أصل النُتُوق كلّ شيء: قلعته مِن موضعه فرميت بــه. يُقال: منه: نَتَفْت نتْقاً (٧).

<sup>(</sup>١) قاله الفرّاء في معاني القرآن: ج ١ ص ٣٩٩.

<sup>(</sup>٢) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٧٥ وفيه: «أقتاد» بدل «انتقاق»

<sup>(</sup>٣) أنشده أبو عبيدة في مجاز القرآن: ج ١ ص ٢٣٢ ونسبه إلى رُوْبَة بن العجّاج.

<sup>(</sup>٤) من قصيدة يذكر سجاله الفكري مع زُرعة بن عمر في عكاظ وكانت الفَّلَبَة له. راجع ديوان النابغة الذبياني: ص ٨٢٤.

<sup>(</sup>٥) في المطبوعة: و «النتق»: نتق الدابّة صاحبها حين تعدو به وتتعبه حتّى تربوا فذلك النتق.

<sup>(1)</sup> منهم الفرّاء في معاني القران: ج ١ ص ٣٩٨، وأبو عُبَيْدة في مجاز القرآن: ج ١ ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>٧) في مجاز القرآن: ج ١ ص ٢٣٢.

وقوله عزّ وجلّ: ﴿كَأَنّه ظُلَّة﴾ يعني به: غماماً من الظـلال. وقـوله: ﴿وظنّوا أَنّه واقع بهم﴾ قال الحسن: معناه: علموا. وقال الجُبّائي والرُمَاني: هو الظنّ بعينه، لأنّه قَويَ في نفوسهم ذلك.

وقوله ﴿خذوا ما أتيناكم بقوّة﴾ أي: قلنا لهم: خذوا ما آتيناكم بجدً. يعني: ماألزمناكم من أحكام كتابنا وفرائضه فاقبلوه باجتهادٍ منكم في أوانه من غير تقصير ولا توان. وقال الجُبّائي: معناه: خذوه بالقدرة الّـتي آتاكم الله وأقدركم بها لأنّهم لو لم يكونوا قادرين لما كلفهم الله ذلك، وذلك يفسد مذهب من قال: القدرة مع الفعل.

وقوله ﴿واذكروا ما فيه ﴾ معناه: ما في كتابه من العهود والمواثيق الّتي أخذناها عليكم بالعمل بما فيه، لكي تتقوا ربّكم فتخافوا عقابه بـترككم العمل به إذا ذكرتم ما أخذ عليكم فيه من المواثيق.

وكان سبب رفع الجبل عليهم: أنّ موسى الله لله آتاهم بالتوراة ووقفوا على ما فيها من الأحكام والحدود والتشديد في العبالأة أبّـؤا أن يقبلوا ذلك وأن يتمسّكوا به وأن يعملوا بما فيه، وقالوا: إنّ ذلك يغلظ علينا، فرفع الله الجبل كالظُلّة عليهم. وعرّفهم موسى أنّهم إن لم يقبلوا التوراة ولم يعملوا بما فيها وقع عليهم، فأخذوا بالتوراة وقبول [قبلوا، ظ] ما فيها، وصرف الله نزول الجبل عليهم.

قال ابن عبّاس: فلذلك صارت اليهود تسجد على قرنها الأيسر، لأنّهم سجدوا كذلك ينظرون إلى الجبل، وكان(١) سجدة نصبها الله، وإنّما اتّخذت النصاري المشرق قبلةً، لأنّ مريم الله التّخذت مكاناً شرقياً حين حملت

<sup>(</sup>١) في المطبوعة: وكأنّها.

## بعيسى للطُّلِّةِ .

وقال مجاهد: معناه: إن اتّخذتموه بجدٍّ وحسن نيّةٍ وإلّا اُلقي [الجبل] عليكم.

وقال أبو مسلم: إنّ رفع الجبل كان ليظلّهم من الغمام. وذلك خـلاف أقوال المفسّرين وما يقتضيه سياق الكلام.

قوله عزّ وجلّ:

وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِى ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَنَى شَهِدُنَا أَن تَقُولُواْ يَوْمَ الْقِيْسَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَنذَا غَنظِينَ ﴿ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّ

أقول: قرأ ابن كثير وأهل الكوفة: ﴿ذَرَيَّتُهم﴾ على التوحيد، الباقون ﴿ذَرِّيًاتَهم﴾ على الجمع. وقرأ أبو عمرو ﴿أَن يقولوا، أو يتقولوا﴾ بالياء فيهما، الباقون بالتاء.

و «الذرّيّة» قد يكون جمعاً نحو قوله تعالى: ﴿وكنّا ذرّيّة من بعدهم﴾ وقوله تعالى: ﴿وكنّا ذرّيّة من بعدهم﴾ وقوله تعالى: ﴿وَرَيّةٌ مَن حملنا مع نوح﴾ (١) وقد يكون واحداً كقوله: ﴿هب لي من لدنك وليّاً يرثني﴾ (١) فهو مثل قوله: ﴿فهب لي من لدنك وليّاً يرثني﴾ (١) فقال الله: ﴿يا زكريًا إنّا نبشّرك بغلام السمه يحيئ﴾ (٤) فمن أفرد جعله السما واستُغني عن جمعه بوقوعه على الجمع، ومن جمع قال: لأنّه إن كان واقعاً على الواحد فلا شكّ في جواز جمعه، وإن كان جمعاً فجمعه أيضاً حسن،

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٣. (٢) آل عمران: ٣٨ و ٣٩.

لانّه قدورد الجموع المكسّرة وقد جُمِعَت نحو: «الطرقات» و «صواحبات يوسف». وحجّة من أفرد قال: لأنّه لا يقع على الواحد والجميع [والجمع]. فأمّا وزن «ذرّيّة» فإنّه يجوز أن تكون «فُعُلُولَة» من «الذرّ» فأبدلت من الراء الّتي هي لام الفعل الأخيرة ياءً كما أبدلت من «دهرية» يدلّك على البدل فيه قولهم: دهرُورَة. ويحتمل أن تكون «فُعِيلة» منه فأبدلت من الراء الياء، كما تُبدل من هذه الحروف في التضعيف وإن وقع فيها الفصل. ويحتمل أن تكون «فعيلة منها ضمّة كما أبدلوا في الإضافة إلى «الدهر»: دهري، وإلى «سهل»: سهلي. ويجوز أن تكون «فعيلة» من: ذرأ الله الخلق، أجمعوا على تخفيفها كما أجمعوا على تخفيفها كما أجمعوا على تخفيفها كما أجمعوا على من «البرية». ويجوز أن تكون (١) من قوله: ﴿ تذروه الرياحُ ﴾ (١٣) أبدلت تخفيف «البرية». ويجوز أن تكون (١) من قوله: ﴿ تذروه الرياحُ ﴾ (١٣) أبدلت من الواو الياء لوقوع ياء قبلها.

وحجّة أبي عمرو في قراءته بالياء: أنّ ما تقدّم ذكره من الغيبة وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبّك من بني آدم من ظهورهم ذرّ يُتهم وأشهدهم على أَنفسهم ﴾ كراهية أن يقولوا أو لئلًا يقولوا، ويؤكّد ذلك ما جاء بعد من الإخبار عن الغيبة وهو قوله: ﴿ قالوا بلى ﴾. وحجّة من قرأ بالتاء: أنّه قد جرى في الكلام خطاب وهو قوله: ﴿ أَلستُ بربّكم قالوا بلى شهدنا ﴾ وكِلاً الوجهيئن حسن، لأنّ الغُيّب هم المخاطبون في المعنى.

وهذا خطاب للنبي وَلَمْ الله على الله تعالى له: واذكر أيضاً الوقت الذي أخذ الله فيه من بني آدم من ظهورهم ذرّيتهم وأشهدهم عملى أنفسهم: الست بربّكم؟ واختلفوا في معنى هذا الأخذ فيه وهذا الإشهاد:

<sup>(</sup>١) أي: على وزن «فعُولَة». وبذلك تتمّ خمسة أقوال في أصل «ذرّية».

فقال البلخي والرُمّاني: أراد بذلك البالغين من بني آدم وإخراجه إيّاهم ذرّيّة قرناً بعد قرنٍ، وعصراً بعد عصر، وإشهاده إيّاهم على أنفسهم تبليغه إيّاهم وإكماله عقولهم، وما نصب فيها من الأدلّة الدالّة بأنّهم مصنوعون، وأنّ المصنوع لابدّ له من صانع، وبما أشهدهم ممّا يحدث فيهم من الزيادة والنقصان والآلام والأمراض الدالّ بجميع ذلك على أنّ لهم خالقاً رازقاً تجب معرفته والقيام بشكره. وما أخطر بقلوبهم من تأكيد ذلك والحث على الفكر فيه، ثمّ إرساله الرسل وإنزاله الكتب، لئلا يقولوا إذا صاروا إلى العذاب: إنّا كنّا عن هذا غافلين، لم ينبّه علينا ولم تقم لنا حجّة عليه ولم تكمل عقولنا فنفكر فيه، أو يقول قوم منهم: إنّما أشرك آباؤنا حين بلغوا وعقلوا، فأمّا نحن فكنًا أطفالاً لا نعقل ولا نصلح للفكر والنظر والتدبير.

وقال الجُبّائي: أخذه ذرّيّاتهم من ظهورهم أنّه خلقهم نُطَفاً من ظهور الآباء، ثمّ خلقهم في أرحام الأمّهات، ثـمّ نـقلهم مـن خـلقة إلى خـلقة، وصورة إلى صورة، ثمّ صاروا حيواناً بأن أحياهم الله في الأرحام، وأتـمّ خلقهم، ثمّ أخرجهم من الأرحام بالولادة.

وقوله تعالى: ﴿وأشهدهم على أنفسهم﴾ يعني: عند البلوغ وكمال العقل وعندما عرفوا ربّهم، فقال لهم على لسان بعض أنبيائه: ﴿ألست بربّكم﴾؟ فقالوا: ﴿بلىٰ شهدنا﴾ بذلك وأقررنا به لأنّهم كانوا بالله عارفين أنّه ربّهم.

وقوله تعالى: ﴿أَن تقولوا إِنَّا كنَّا عن هذا غافلين﴾ معناه: لئلا تقولوا يوم القيامة: إِنَّا كنَّا عن هذا غافلين، فأراد بذلك: انَّـي أَنـا قـرَرتكم بـهذا لتواظبوا على طاعتي وتشكروا نعمتي، ولا تقولوا يوم القيامة: إنَّا كنَّا عن هذا غافلين. وقوله تعالى: ﴿أُو تقولوا إِنّما أُشرك آباؤنا من قبل وكنا ذريّة من بعدهم﴾ فنشأنا على شركهم، فتحتجّوا يوم القيامة بذلك، فييّن: إنّي قد قطعت بذلك حجّتكم هذه بما قررتكم به من معرفتي وأشهدتكم على أنفسكم بإقراركم وبمعرفتكم إيّاى.

وقوله: ﴿أفتهلكنا بما فعل المبطلون﴾ من آبائنا، قال نزلت الآية على انها مخصوصة في قوم من بني آدم وأنها ليست في جميعهم لأنّ جميع بني آدم لم يؤخذوا من ظهور بني آدم، لأنّ ولد آدم لصلبه لا يجوز أن يُقال: إنهم أخذوا من ظهور بني آدم، فقد خرج ولد آدم لصلبه من ذلك، وخرج أيضاً أولاد المؤمنين من ولد آدم اللذين لم يكن آباؤهم مشركين، لأنّه بيّن: أنّ هؤلاءالذين أقروا بمعرفةالله وأخذ ميثاقهم بذلك كان قدسلف لهم في الشرك آباء، فصحّ بذلك أنهم قوم مخصوصون من أولاد آدم.

فأمّا ما رُوي (١)؛ أن الله تعالى أُخرج ذرّيّة آدم من ظهره وأشهدهم على أنفسهم وهم كالذرّ، فإنّ ذلك غير جائز، لأنّ الأطفال فضلاً عمّن هو كالذرّ لا حجّة عليهم، ولا يحسن خطابهم بما يتعلّق بالتكليف. ثمّ إنّ الآية تدلّ على خلاف ما قالوه، لأنّ الله تعالى قال: ﴿وإذ أَخذ ربّك من بني آدم ﴾ وقال: ﴿وزد تَجهم ولم يقل: من ظهره، وقال: ﴿ذريّتهم ﴾ ولم يقل: ذريّته، ثمّ قال: ﴿أو تقولوا إنّما أشرك آباؤنا من قبل وكنّا ذرّية من بعدهم أفتهلكنا بما فعل المبطلون ﴾ فأخبر أنّ هذه الذريّة قد كان قبلهم أباء مبطلون وكانوا هم بعدهم.

على أنّ راوي هذا الخبر: سليمان بن بشّار الجُهَنِي، وقيل: مسلم بن

<sup>(</sup>۱) كرواية الصدوق في العلل: ج ١ ص ٨٤ ح ١ و٢. والعيّاشي في تفسيره: ج ١ ص ٣٧ ح ١٠٣ و١٠٤ وص ٣٩ ح ١٠٩ و١٠١ وغيرهما.

بشّار عن عمر بن الخطاب<sup>(۱)</sup>. وقال يحيى بن معين: سليمان هذا لا يُدْرَى أين هه (۲).

وأيضاً: فتعليل الآية يفسد ما قالوه، لأنّه قال: فعلت هذا لئلّا يقولوا يوم القيامة: إنّا كنّا عن هذا غافلين، والعقلاء اليوم في دار الدنيا عن ذلك غافله ن.

فإن قيل: نسوا ذلك لطول العهد، أو لأنّ الزمان كان قصيراً. كما يعلم الواحد منّا أشياء كثيرة ضرورةً ثمّ ينساها كما [ينسى ما] فعله في أمسه وما مضى من عمره.

قلنا: إنّما يجوز أن ينسى ما لا يتكرّر العلم به ولا يشتدّ الاهتمام به، فأمّا الأمور العظيمة الخارقة للعادة فلا يجوز أن ينساها العاقل، ألا ترى أنّ الواحد منّا لو دخل بلاد الزنج ورأى الأفيلة (٣) ولو يوماً واحداً من الدهر لا يجوز أن ينسى ذلك حتّى لا يذكره أصلاً مع شدّة اجتهاده واستذكاره؟! ولو جاز أن ينساه واحدً لما جاز أن ينساه الخلق بأجمعهم.

ولو جوّزنا ذلك للزمنا مذهب التناسخ، وأنّ الله كان قد كلّف الخـلق فيما مضى وأعادهم: إمّا لينعّمهم أو ليعاقبهم، ونَسَوْا ذلك، وذلك يؤدّي إلى التحاهل.

على أنَّ أهل الآخرة يذكرون ما كان منهم من أحوال الدنيا ولم يجب

<sup>(</sup>۱) كما في رواية أحمد في مسنده: ج ١ ص ٤٤، والترمذي في سننه: ج ٥ ص ٢٦٦ ح ٣٠٧٥ بسندهما عنه.

<sup>(</sup>٢) انظر ميزان الاعتدال للذهبي: ج ٢ ص ١٩٧ وفيه عنه: «متّهم بوضع الحديث، قـــال ابــن حِبّان: يضع على الإثبات ما لا يُحُصى».

<sup>(</sup>٣) كذا. وفي اللَّسان: الفيل: معروف، والجمع أفيال وفُيُول وفِيَلَة، قال ابن السكِّيت: ولا تقل أَفْيِلة.

أن ينسوا ذلك لطول العهد، ولا المدّة الّتي مرّت عليهم وهم أموات، وكذلك أصحاب الكهف لم ينسوا ما كانوا فيه قبل نومهم لمّا انتبهوا مع طول المدّة في حال نومهم، فعلمنا أنّ هؤلاء العقلاء لو كانوا شاهدوا ذلك وحضروه وهم عقلاء لما جاز أن يذهب عنهم معرفة ذلك لطول العهد، ولوجب أن يكونوا كذلك عارفين.

وقال قوم \_ وهو المرويّ في أخبارنا(١) \_ : إنّه لا يمنع أن يكون ذلك مختصًا بقوم خلقهم الله وأشهدهم على أنـفسهم بـعد أن أكـمل عـقولهم وأجابوه بـ «بلّى» وهم اليوم يذكرونه ولا يغفلون عنه. ولا يكون ذلك عامّاً في جميع العقلاء. وهذا وجه أيضاً قريب يحتمله الكلام.

... وحكى أبو الهذيل في كتابه «الحجّة»: أنَّ الحسن البصري وأصحابه كانوا يذهبون إلى نعيم الأطفال في الجنّة ثواب عن إيمانهم في الذرّ.

وحكى الرُمّاني عن كعب الأحبار (٢): أنّه كان يُخْبر خبر الذّرّ، غير أنّه يقول: ليس تأويل الآية على ذلك، وإنّما فعل ليجروا على الأعراق الكريمة في شكر النعمة والإقرار لله بالوحدانيّة، كما رُوِي أنّهم ولدوا على الفطرة (١٣). ويدلّ على فساد قولهم: قوله تعالى: ﴿والله أخرجكم من بطون أنها تكم لا تعلمون شيئاً ﴾ (٤) فهم لو كانوا أخرجوا من ظهر آدم على صورة الذرّ كانوا أبعد من أن يعلموا أو يعقلوا، ومتى قالوا: أكمل الله عقولهم، فقد مضى الكلام عليهم.

<sup>(</sup>١) ذكره المرتضى في أماليه: ج ١ ص ٢٩. (٢) في الحجريَّة: ابن الأحبار.

<sup>(</sup>٣) رواّه الترمّدي في سننه: ج ٤ ص ٤٤٧ ح ٢١٣٨, وأبُو دَاود أَيضاً في سننه: ج ٤ ص ٢٢٩ و ٢٣٠ ح ٤٧١٤ و ٤٧١٦, والسيّد المرتضى في أماليه: ج ٢ ص ٨٢.

<sup>(</sup>٤) النحل: ٧٨.

وذكر الأزهري ورُوِيَ ذلك عن بعض من تقدّم: أنّ قوله: ﴿وإذ أخذ ربّك من بني آدم من ظهورهم ذرّيتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربّكم قالوا بلي ﴾ تمام الكلام، وقوله: ﴿شهدنا أن تقولوا يوم القيامة ﴾ حكاية عن قول الملائكة أنّهم يقولون: شهدنا لئلا تقولوا.

وهذا خلاف الظاهر، وخلاف ما عليه جـميع المـفسّرين، لأنّ الكـلّ قالوا: ﴿شهدنا﴾ من قول مَن قال: ﴿بلىٰ﴾ وإن اختلفوا في كيفيّة الشهادة، على أنّ الملائكة لم يجر لها ذِكْر فكيف يكون ذلك إخباراً عنهم؟!

قوله عزّ وجلّ:

وَكَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْأَيَـٰتِ وَلَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: المعنى إنّا كما بيتًا لكم هذه الآيات كذلك نفصًلها للعباد ونبيّنها لهم. وتفصيله الآيات هو تمييز بعضها من بعض ليتمكّنوا من الاستدلال بكلّ واحدة منها على جهتها، وبيّن أنّه فعل ذلك بهم ليتوبوا وليرجعوا عن معاصيه إلى طاعته وعن الكفر إلى الايمان به.

قوله عزّ وجلّ:

وَٱثْلُ عَلَيْهِمْ ثَبَأَ ٱلَّذِى ءَاتَيْتَنَهُ ءَايَنِيَنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَأَثْبَعَهُ ٱلشَّيْطَـٰنُ فَكَانَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴿ آلِيَهِ . ٱ

أقول: هذا خطاب من الله تعالى لنبيّه الله الله الله الله بأن يقرأ على بني إسرائيل وغيرهم من أمّته خبر الذي آتاه الله حججه وبيّناته (فانسلخ منها فأتبعه الشيطان) وكان من جملة (الغاوين) الخائبين الخاسرين. وقيل (1): معناه: الضالين الهالكين.

<sup>(</sup>١) قاله الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٨٤ \_ ٨٥.

واختلفوا في المعنيّ بقوله: ﴿آتيناه آياتنا﴾ فقال ابن عبّاس ومجاهد: هو بلعام بن باعر (١) من بني إسرائيل، وقال: معنى ﴿فانسلخ منها﴾: مــا نزع منه من العلم.

ورُوِيَ<sup>(٢)</sup> عن عبدالله بن عمر وعبدالله بن عمرو: أنّها نزلت في أُميّة ابن أبي الصلت.

وقال مسروق وعبدالله: هي في رجلٍ من بني إسرائيل يقال له: بــلعم ابن أبر. وقال قوم<sup>(٣)</sup>: هو رجل من الكُنْعانيين.

وقال الحسن: هذا مَثَلُّ ضربه الله للكافر، آناه الله آيات دينه ﴿فانسلخ منها﴾ يقول: أعرض عنها وتركها﴿فأتبعه الشيطان﴾ خذلهالله وخلّى عنه وعن الشيطان، وهو مثل قوله تعالى: ﴿كتب عليه أنّه من تولّاه فأنّه يُضلُّه﴾ (4) أي: كتب على الشيطان يضلّه.

وقال الجُبّائي: أراد به المرتدّ الّذي كان الله آتاهِ العلم به وبآياته فكفر به وبآياته وبدينه من بعد أن كان به عارفاً. فانسلخ من العلم بذلك ومن الايمان.

وقوله: ﴿ فأ تبعه الشيطان ﴾ معناه: أنّ الشيطان أتبعه كفّار الإنس وغواتهم حتى اتبعوه على ما صار إليه من الكفر بالله وبآياته، وقيل: أتبعه الشيطان بالتزيين والإغواء حتّى تمسّك بحبله وكان من الغاوين الخائبين من رحمة الله، قال: وهو رجل من المتقدّمين يقال له: بلعام بن باعورا.

«أتبعه الشيطان واتّبعه» لغتان، وبالتخفيف معناه: قفاه، وبالتشديد: حَذَّا

<sup>(</sup>١) كذا في مخطوطة، وفي الحجريّة: بلعام بن ماعر، المعروف بلعم بن باعورا.

<sup>(</sup>٢) قاله الطبري أيضاً في تفسيره: ج ٩ ص ٨٣ .

 <sup>(</sup>٣) قاله علي بن أبي طلت ومقاتل. راجع تفسير البغوي: ج ٢ ص ٢١٣.

حَذْوَه، وإذا أردت: «اقتدينا بك» فبالتشديد لا غير.

فأمًا ما رُوِي (١): أنّ الآية كانت النبوّة، فإنّه باطل، فإنّ الله تعالى لا يؤتي نبوّته من يجوز عليه مثل ذلك، وقد دلّ دليل العقل والسمع على ذلك، قال الله تعالى: ﴿ولقد اخترناهم على علم على العالمين﴾ (٢) وقال: ﴿المصطفّيْن الأخيار﴾ (٣) فكيف يختار من ينسلخ عن النبوّة.

وقيل (٤١٠ إنّ الآية كانت الاسم الأعظم. وهذا أيضاً نظير الأوّل لا يجوز أن يكون مراداً، والقول هوماتقدّم من أكثر المفسّرين: أنّ المعنيّ به بلعم بن باعورا، ومَنقال: أميّة بن أبي الصلت قال: كان أوتي علم الكتاب فلم يعمل به. والوجه الذي قاله الجُبّائي: لأنّ عندنا: لا يجوز أن يرتد المؤمن الذي عرف الله على وجه يستحقّ به الثواب. و «النبأ»: الخبر عن الأمر العظيم، ومنه اشتقاق «النبوّة»: «نَبّاً ه الله جعله نبيّاً. وإنّما آتاه الله الآيات باللطف حتى تعلّمها وفهم معانيها، وقال أبو مسلم: الآية في كلّ كافر: بين الله له الحقّ فلم يتمسّك به.

وقال أبو جعفر ﷺ: في الأصل «بلعم» ثمّ ضرب مثلاً لكلّ مؤثرٍ هواه على هدى الله تعالى من أهل القبلة (٥).

قوله عزّ وجلّ:

وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَنَهُ بِهَا وَلَنكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى ٱلأَرْضِ وَٱتَّبَعَ هَوَنَهُ فَعَثَلُهُ كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَثْرُكُهُ يَلَهَتْ دَالِكَ مَثَلُ ٱلْقُومَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره: ج ٦ ص ٨٤ بسنده عن مجاهد والمعتمر بن سليمان عن أبيه. (٢) الدخان: ٣٢.

<sup>(</sup>٤) قاله ابن عبّاس والسُدّي. راجع تفسير الطبري: ج ٩ ص ٨٣ ـ ٨٤.

<sup>(</sup>٥) رواه العيّاشي في تفسيره: ج ٢ ص ٤٢ ح ١١٨ عن سليمان اللبّان.

بِــُـايَـٰتِنَا فَاقْصُصِ اَ لْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: الهاء في ﴿لرفعناه﴾ كناية عن الّذي تقدّم ذكره، وهو الّذي آتاه الله آياته فانسلخ منها، فأخبر الله تعالى أنّه لو شاء لرفعه بتلك الآيات.

واختلفوا في معنى هذه المشيئة. فقال الجُبّائي: المعنى: لو شئنا لرفعناه بإيمانه ومعرفته قبل أن يكفر، لكن أبقيناه ليزداد الإيمان فكفر.

وقال البلخي: هذا إخبار عن قدرته أنّه لو شاء لحال بينه وبين الكفر والارتداد. وهو الّذي نختاره لأنا قد بيّنًا أنّ المؤمن لا يـجوز أن يـرتدّ. وقال الزجّاج: معناه: لو شئنا أن نَحُول بينه وبين المعصية لفعلنا.

وقوله: ﴿ولكنّه أَخلد إلى الأرض﴾ معناه: سكن إلى الدنيا وركن إليها ولم يَسْمُ إلى الغرض الأعلى، يقال: أخلد فلانٌ إلى كذا وكذا وخَلَد، وبالألف أكثر في كلام العرب، والمعنى: أنّه سكن إلى لذّات الدنيا ﴿واتّبع هواه﴾ أي: لم نرفعه بالآيات لاتّباع هواه. وقيل: معنى ﴿أخلد﴾ قعد. ويُقال: فلان مُخْلِد إذا أبطأ عنه الشيب، و «مُخْلدِ» إذا لم تسقط أسنانه، هكذا ذكره الفرّاء. ومن الدوابّ: الّذي تبقى ثناياه حتّى تخرج رباعيتاه. وأخْلَد بالمكان: إذا أقام به، قال زُهَير:

لِــمَن الديارُ غَشـيتُها بالفَدْفَدِ

كالوَحْيِ في حَجَرِ المَسيلِ المُخْلِدِ (١)

وقال مالِك بن نُوَيْرَة:

بإنباءِ حميٍّ من قَبائل مالكِ

وعَمرو بن يَرْبُوعِ أقاموا فأخْـلَدوا<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>١) من أبيات يمدح هرم بن سنان. راجع ديوان زهير بن أبي سلمي: ص ٢٥. (٢) من أبيات له. راجع الأصمعيات: ص ٣٣٣ وفيه: بانباء حقٍّ.

وقال أبو عُبَيْدَة: هو اللزوم للشيء والتقاعس (١١). وقال سعيد بن جُبَيْر: معناه: ركن إلى الأرض. وقال مجاهد: معناه: سكن إليها.

وقوله: ﴿فمثله كمثل الكلب﴾ ضرب الله مثل التارك لآياته والعادل عنها بأخَس مثل في أخس أحواله، فشبّهه بالكلب، لأنّ كلّ شيء يلهث فإنّما يلهث في حال الإعياء والكلال، إلاّ الكلب فإنّه يلهث في حال الراحة والتعب، وحال الصحّة وحال العرض، وحال الريّ وحال العطش، وجميع الأحوال، فقال تعالى: إن وعظته فهو ضالّ وإن لم تعظه فهو ضالّ، كالكلب إن طردته وزجرته فإنّه يلهث وإن تركته يلهث، وهو مثل قوله: ﴿وإن تدعوهم إلى الهدى لايتبّعوكم سواءً عليكم أَدعوتموهم أم أَنتم صامتون﴾ (٢).

وقوله تعالى: ﴿ذلك مثل القوم الذين كذّبوا بآياتنا﴾ يعني: هذا المثل الذي ضربه بالكلب هو مثل الذين كذّبوا بآيات الله، وقال الجُبّائي: إنّـما شبّهه بالكلب لأنّه لمّا كفر بعد إيمانه صار يعادي المؤمنين ويؤذيهم، كما أنّ الكلب يؤذى الناس طردته أم لم تطرده فإنّه لا يسلم من أذاه.

وقوله تعالى: ﴿فاقصص القصص﴾ معناه: فاقصص على الناس ما نُبيّنه لك لكي يتذكّروا ويتفكّروا فيرجعوا إلى طاعة الله وينزجروا عن معاصيه، وقال ابن جُرَيْج: مثّله بالكلب، لأنّ الكلب لا فؤاد له فيقطعه الفؤاد، حملت عليه أو تركته، شبّه من ترك الآيات كأنّه لا فؤاد له. و «اللّهْث»: التَنَفّس الشديد من شدّة الإعياء، وفي الكلب طِبَاع، يُقال: لَهِثَ يَلْهَتُ لَهُتاً، فهو لاهِثُ ولَهْنان.

<sup>(</sup>١) في المطبوعة زيادة: فيه.

قوله عزّ وجلّ:

سَآءَ مَثَلَااً لَقَوْمُ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِكَايَـنِتَا وَأَنفُسَهُمْ كَانُواْ يَطْلِمُونَ ﴿ آيَةَ بلاخلاف. أقول: التقدير: ساء مثلاً مثل القوم، وحُــذِف لدلالة الكـــلام عـــليه، و﴿أنفسهـ،﴾ نصب ، ﴿ يظلمون﴾ .

وصف الله تعالى هذا المثل الذي ضربه وذكره بأنّه ﴿ساءَ مثلاً﴾ أي: بئس مثلاً مثل القوم الذين كذّبوا بآيات الله، وأنّهم بذلك يظلمون أنفسهم دون غيرهم، لأنّ عقاب ما يفعلونه من المعاصي يحلّ بهم، فإنّ الله تعالى لا يضرّه كفرهم ولا معصيتهم كما لا ينفعه طاعتهم وإيمانهم.

قوله عزّ وجلّ:

مَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوْ اَ لَمُهْتَدِى وَمَن يُضْلِلُ فَأُولَتَهِكُ هُمُّا لُخَسِرُونَ ﴿ آيَة بلاخلاف. أقول: ﴿فهو المهتدي﴾ كُتِب هاهنا بالياء، ليس في القرآن غيره بالياء، وأثبت الياء في اللفظ هاهنا جميع القرّاء.

وقال الجُبَّائي: معنى الآية: من يهديه الله إلى نيل الثواب كما يهدي الموَّمن إلى ذلك وإلى دخول الجنَّة فهو المهتدي الإيمان والخير، لأنَّ المهتدي هو المؤمن، فقد صار مهتدياً إلى الإيمان وإلى نيل الثواب، ومَن يضلّه الله عن الجنَّة وعن نيل ثوابها عقوبةً على كفره أو فسقه فأولئك هم الخاسرون، لأنَّهم خسروا الجنَّة ونعيمها، وخسروا أنفسهم والانتفاع بها.

وقال البلخي: المهتدي هو الذي هداه الله فَقَبِل الهداية وأجاب إليهها. والذي أضله الله هو الضال الذي اختار الضلالة فأضله الله، بمعنى: خلّى بينه وبين ما اختاره وترك منعه بالخير، على أنّه إذا ضلّ عن أمر الله عند امتحانه وتكليفه جاز أن يقال: إنّ الله أضلّه. وقيل: معنى ﴿من يهدي الله﴾: مَن يحكم الله بهدايته فهو المـهتدي. ومَن حكم بضلالته فهو الخاسر الخائب .

قوله عزّ وجلّ:

وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ لَهُمْ قُلُوبُ لَّايِقْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَغَيْنُ لَالْيُمْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانُ لَايَشْمَعُونَ بِهَاۤ أَوْلَنَبِكَ كَالأَنْعَـٰمِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أَوْلَـٰتِكَ هُمُ ٱلْغَنْلُونَ۞ۚ آية بلا خلاف.

أقول: معنى ﴿ ذرأنا ﴾: خالقنا، يمقال: ذَرَأهم يَدْرَؤهم، واللام في ﴿ لجهنّم ﴾ لام العاقبة. والمعنى: أنّه لمّا كانوا يصيرون إليها بسوء اختيارهم وقبح أعمالهم جاز أن يقال: إنّه ذَرَاهم، والذي يدلّ على أن ذلك جزاء على أعمالهم قوله: ﴿ لهم قلوب لا يفقهون بها ﴾ وأخبر عن ضلالهم الذي يصيرون به إلى النار، وهو مثل قوله تعالى: ﴿ إنّما نملي لهم ليزدادوا إثما ﴾ (١) ومثل قوله: ﴿ ربّنا إنّك آتيت فرعون ومَلاً ه زينةً وأموالاً في الحياة الدنيا ربّنا ليضلوا عن سبيلك ﴾ (١) ومثل قوله عزّ وجلّ: ﴿ فالتقطه الله في حون ليكون لهم عدواً وحزناً ﴾ (١) وإنّما التقطوه ليكون قرة عين كما قالت امرأة فرعون عند التقاطه: ﴿ قرّة عين لي ولك لا تقتلوه عسى أن ينفعنا أو نتّخذه ولداً ﴾ (١) ومثله قول القائل: أعددت هذه الخشبة ليميل الحائط، ومثله قول الشاعر: وللسموت تَخذوا الوالدتُ سخالها

كما لِخَرابِ الدهر تُبْنَى المساكِـنُ<sup>(٥)</sup>

(۲) يونس: ۸۸.

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٧٨.

<sup>(</sup>٣) و (٤) القصص: ٨ و ٩. (٥) أنشده في العقد الفريد: ج ٢ ص ٥٥ ونسبه إلى سابق البربري.

وقال الآخر:

أموالُنا لِذَوي الميراث نَجمعُها ودورُنا لِخَراب الدهـرِ نَبنيها(١) وقال الآخر:

وَأُمُّ سِـماكٍ فــلا تَجْزَعي فَــللموتِ مـا تَـلِدُ الوالِـدَهُ وقال آخر:

لِدُوا للموتِ وابنُوا للخَرابِ فكلُكُم يصير إلى ذهاب وقوله: ﴿لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها ﴾ معناه: أنهم لمّا لم يفقهوا بقلوبهم ولم يسمعوا بآذانهم ولم يبصروا بعيونهم ما كانوا يؤمرون به ويدعون إليه سمُّوا بكماً عمياً صمّاً، ولمّا لم ينتفعوا بجوارحهم أشبهوا العمي البكم الصمّ، لأنّ هؤلاء لا ينتفعون بجوارحهم فأشبهوهم في زوال الانتفاع بالجوارح وسمُّوا بأسمائهم، ومثله قول مسكين الدارمي:

أعمى إذا ماجارَتي خَرَجَتْ حتّى يُوارِي جارَتِي الخِدْرُ وَسُصَمُّ عـمًا كـانَ بـينَهما سَمْعي وما بي غَيرَهُ وَقُرُ<sup>(۱)</sup> فجعل نفسه أصمّ وأعمى لمّا لم ينظر ولم يسمع، وقال آخر: وكَلامٌ سـيّةٌ قَد وَقرت أُذُني عنه ومابِي من صَمَم وقال آخر:

صُمُّ إذا سَمِعوا خَيراً ذُكِرْتُ بـهِ وإن ذُكِرْتُ بِسُوءٍ عندَهُم أَذِنُوا(٣)

<sup>(</sup>١) البيت منسوب إلى أميرالمؤمنين على راجع الديوان المنسوب إليه على: ص ١٠٢

<sup>(</sup>٢) أنشدهماالشريف المرتضى في أماليه: ج اص ٤٤. كذا في العطبوعة والأمالي. وفي الحجريّة: وأصمّ عسمًا كسان بسينهما سمعي وما بالسمع من وقري (٣) أنشده أبو عَبِيْدَة في مجاز القرآن: ج ١ ص ١٧٧ ونسبه إلى تُعَنُّب بن أمّ صاحب.

وهذا كثير. ويجوز أن يكون قوله تعالى: ﴿ذَرَأْنَا لَجَهُنَّمَ﴾ معناه: ميّرنا. يُقال: ذَرَيْت الطعام والشعير أي: ميّرت ذلك من التئن والمدّر، فلمّا كان الله تعالى ميّز أهل النار من أهل الجنّة في الدنيا بالتسمية والحكم والشهادة جاز أن يقول: «ذرأناهم» أي: ميّرناهم، ثمّ وصفهم بصفةٍ تخالف أوصاف أهل الجنّة يُعْرَفُون بها فقال: ﴿لهم قلوب لا يفقهونٍ بها﴾ إلى آخرها.

ويجوز أن يكون قوله ﴿ ذرأنا ﴾ بمعنى: سنَذْراً، كما قال: ﴿ ونادى أصحاب الجنّة أصحاب النار ﴾ (١) بمعنى: سينادون، فكا نّه قال: سيخلقهم خلقاً ثانياً للنار بأعمالهم الّتي تقدّمت منهم في الدنيا، إذ كانوا استحقّوا النار بتلك الأعمال.

ولا يجوز أن يكون معنى الآية: أنّ الله خلقهم لجهنّم، وأراد منهم أن يفعلوا الكفر والمعاصي فيدخلوا بها النار، لأنّ الله تعالى لا يريد القبيح، لأنّ إرادة القبيح قبيحة، ولأنّ مريد القبيح منقوص عند العقلاء، تعالى الله عن صفة النقص، ولأنّه قال: ﴿وما خَلَقْتُ الجنّ والإنس إلّا ليعبدون﴾ (٢) فيين أنّه خلق الخلق للعبادة والطاعة، وقال: ﴿وما أُرسلنا من رسول إلّا ليطاع﴾ (٣) وقال: ﴿ولقد صرَّفناه بينهم ليذَّ كُروا﴾ (٤) وقال: ﴿لقد أرسلنا رسلنا بالبيّنات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط﴾ (٥) وقال: ﴿إنّا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً \* لتؤمنوا بالله ورسوله﴾ (١) ونظائر ذلك أكثر من أن تُحصى، فكيف يقول بعد ذلك: ﴿ولقد ذرأنا لجهنّم﴾ وهل هذا إلّا تناقض تنزّه كلام الله عنه.

وقوله: ﴿ أُولئك كالأنعام﴾ يعني: هؤلاء الّذين لا يتدبّرون بآيــات الله

<sup>(</sup>١) الآية: ٤٤ المتقدّمة. (٢) الذاريات: ٥٦. (٣) النساء: ٦٤.

 <sup>(</sup>٤) الفرقان: ٥٠. (٥) العديد: ٢٥. (٦) الفتح: ٨و٩.

ولا يستدلون بها على وحدانيته وصدق رسله أشباه الأنعام والبهائم التي لا تفقه ولا تعلم، ثمّ قال: ﴿بل هم أضلٌ ﴾ يعني: من البهائم، لأنّ في البهائم ما إذا زجرت ازجرت وإذا أرشدت إلى طريق اهتدت، وهؤلاء لعتوهم وكفرهم لا يهتدون إلى شيء من الخيرات، مع ما ركّب الله فيهم من العقول التي تدلّهم على الرشاد وتصرفهم عن الضلال، وليس ذلك في البهائم، ومع ذلك تهتدي إلى منافعها وتتحرّز عن مضارّها، والكافر لا يفعل ذلك، ثمّ قال: ﴿أُولئك هم الغافلون ﴾ يعني: هؤلاء هم الغافلون عن آياتي وحججي والاستدلال بها والاعتبار بتدبّرها على ما تدلّ عليه من توحيده، لا البهائم التي هي مسخّرة مصرّفة لا اختيار لها.

قوله عزّ وجلّ:

وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِى أَسْمَتْهِــِهِ. سَيُجْزَوْنَ مَاكَانُواْ يَغْمُلُونَ۞ آية إجماعاً.

أقول: قرأ حمزة ﴿يَلْحَدُونَ﴾ بفتح الحاء والياء هاهنا وفي النحل(١) والمصابيح(٢) وافقهالكسائي وخَلَف في النحل، والباقون بضمّ الياء وكسرالحاء.

فلقوله: ﴿ومن يُرِدْ فيه بإلحاد﴾ (٣) وألحد أكثر في الكلام قال الشاعر: ليس الإمامُ بالشَّحِيح المُلْجِدِ ولا يكادُ يَسْمَعُ لأَحَد (١) والإلحاد: العدول عن الاستقامة والانحراف عنها، ومنه: «اللَّحْد» الَّذي

يُخفَر في جانب القبر، خلاف الضريح الذي يُخفَر في وسطه، فمعنى إلى المحدون في آياتنا): يجورون عن الحق فيها، وروى أبو عُبَيْدَة عن الحق فيها، وروى أبو عُبَيْدَة عن الحق فيها، وجادَلْتُ قال: وقال

<sup>(</sup>۱) الآية: ۱۰۳. (۲) الآية: ٤٠ مراده .«فصّلت» (

<sup>(</sup>٤) أنشده في اللسان: مادّة «لُحد» ونسبه إلى حُمَيْد بن ثور.

أبو عُبَيْدَة: لَحَدْتُ له وألْحَدْت للميّت بمعنىً واحد.

قال ابن جُرَيْج: اشتقوا العرِّى من «العزيز» واللَّات من «الله» وكان ذلك إلحاداً. وقال ابن عبّاس: إلحادهم: تكذيبهم. وقال قَتادَة: هو شركهم. وقال قوم: هو تسميتهم الأصنام بأنها آلهة.

أخبر الله تعالى: أنّ له الأسماء الحسني، نحو قوله تعالى: ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾ وغير ذلك من الأسماء التي تليق به، وهي الأسماء الراجعة إلى ذاته أو فعله، نحو: العالم العادل، والسميع البصير المحسن المجمل، وكلّ اسم لله فهو صفة مفيدة لأنّ اللقب لا يجوز عليه. وأمر تعالى أن يدعوه خلقه بها، وأن يتركوا أسماء أهل الجاهليّة وتسميتهم أصنامهم آلهةً ولاتاً وغير ذلك.

وقال الجُبّائي: يحتمل أن يكون أراد تسميتهم المسيح بأنّه ابــن الله. والعُزَيْرِ بأنّه ابن الله، تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً.

وقال قوم: هذا يدلَّ على أنَّه لايجوز أن يُسَمَىالله إلاَّ بما سمّى,بدنفسه. وقوله: ﴿وذروا الَّذِين يُلْحِدون﴾ فيه تهديد للكفّار، وأنَّ الله تعالى سيعاقبهم على عدولهم عن الحقّ في تغيير أسمائه.

وقوله تعالى : ﴿سيجزون ما كانوا يعملون﴾ معناه: سيجزون جزاء ما كانوا يعملون من المعاصي بأنواع العذاب.

قال الرُمَاني: الاسم: كلمة تدلَّ على المعنى دلالة الإِشارة، والفعل: كلمة تدلُّ على المعنى دلالة الإفادة، والصفة: كلمة مأخوذة للمذكور من أصل من الاصول لتجري عليه تابعة له.

قوله عزّ وجلّ:

وَمِمَّنْ خَلَقْنَآ أُمَّةً يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ، يَعْدِلُونَ ﴿ آية بلا خلاف.

أقول: أخبر الله تعالى: أنّ من جملة مَن خَلَقَه جماعةً يهدون بالحقّ، وهداهم بالحقّ، وهداهم بالحقّ، وهداهم بالحقّ، وهداهم بالحقّ، هو دعاؤهم الناس إلى تبوحيد الله وإلى دينه وتنبيههم إيّاهم على ذلك، وقال قوم: معنى ﴿يهدون﴾ يهتدون ﴿وبه يعدلون﴾ معناه: أنّهم يعملون بالعدل والإنصاف فيما بينهم وبين الناس.

وهذا إخبار أنّ فيما خلق قوماً هذه صفتهم، ولا يدلّ ذلك على أنّ في كلّ عصر يوجد قوم هذه صفتهم، ولو لم يوجدوا إلّا في وقتٍ واحدٍ كانت الفائدة حاصلة بالآية، فلا يمكن الاستدلال بها على أنّ إجماع أهل الأعصار حجّة، على أنّ عندنا: أنّه لا يخلو وقت من الأوقات ممّن يجب اتّباعه وتثبت عصمته ويكون حجّة الله على خلقه، فيمكن أن يكون المراد بالآية من ذكر ناه.

وقال أبو جعفر ﷺ وقَتادَة وابن جُرَيْج: الآية في أُسّة محمّد تَلَيْشِﷺ وهو مثل قوله تعالى: ﴿وجعلناهم أنمّة يهدون بأمرنا﴾ (١) فكما أنّه لايدلّ على وجود أئمة فى كلّ وقتٍ فكذلك ما قالوه.

قوله عزّ وجلّ:

وَٱلَّذِينَ كَذَّبُو أَبِكَايَـٰتِنَا سَنَشَتَذرِجُهُم مِنْ حَيْثُ لَايَعْلَمُونَ ۞ وَأُمْلِى لَهُمْ إِنَّ كَيْدِى مَتِينُ۞ آيتان بلا خلاف.

أقول: المعنى: أنّ الّذين كذّبوا بآيات الله الّنتي تنضّنها القرآن والمعجزات الدالّة على صدق النبيّ اللّه الله من حيث لا يعلمون استدراجاً لهم إلى الهلكة حتّى يقعوا فيها بغتةً من حيث لا يعلمون، كما قال تعالى: ﴿ بل تأتيهم بغتةً فتبهتهم فلا يستطيعون

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٧٣.

ردّها﴾ (١) وقال: ﴿فيأتيهم بغتةً وهم لا يشعرون﴾ (٢) فيقولوا: هـل نـحن مُنْظَر ون؟ ويجوز أن يكون من عذاب الآخرة.

فأمّا مَن قال من المجبّرة: إنّ معنّى الآية: أنّ الله يستدرجهم إلى الكفر والضلال، فباطلٌ، لأنَّ الله تعالى لا يفعل ذلك، لأنَّه قبيح ينافي الحكمة. ثمَّ إنّ الآية بخلاف ذلك، لأنّه بيّن أنّ هؤلاء الّذين يستدرجهم كفّار بالله وبرسوله وبآياته، وأنَّه سيستدرجهم في المستقبل، لأنَّ السين لا تدخل إلَّا على المستقبل، فلا معنى لقوله: إنّ الّذين كفروا سنستدرجهم إلى الكفر. لأنَّهم كفَّار قبل ذلك، ولا يجب في الكافر أن يبقى حتَّى يواقع كفراً آخر. لأنَّه يجوز أن يميته الله تعالى، فبان بذلك أنَّ المراد: أنَّه سيستدرجهم إلى العذاب والعقوبات من حيث لا يعلمون في مستقبل أمرهم، بَـقَوا أو لم يَبْقَوْا. على أنّ الاستدراج عقوبةً من الله، والله لا يعاقب أحداً على فعل نفسه، كما لا يعاقبهم على طولهم أو قصرهم.

ويحتمل أن يكون معنّى الآية: أنّا نعاقبهم على استدراجهم للـناس وإغوائهم إيّاهم، ونعاقبهم على كيدهم، فجعل العقوبة على الاستدراج استدراجاً، والعقوبة على الكيد كيداً. كما قال: ﴿سَخِرَ الله منهم﴾ (٣) وقال: ﴿الله يستهزئ بهم﴾ (٤) وقال: ﴿يخادعون الله وهو خـادعهم﴾ (٥) وقـال: ﴿والله خير الماكرين﴾ (٦) وما أشبه ذلك.

ويحتمل أن يكون المراد: أنَّى سأفعل بهم ما يدرجون في الفسوق والضلال عنده، ويكون ذلك إخباراً عن بقائهم على الكفر عند إملائه لهم، فسمّى ذلك استدراجاً لأنّهم عند البقاء كفروا وازدادوا كفراً ومعصية وإن

<sup>(</sup>١) الأنساء: ٤٠. (٤) النقرة: ١٥.

<sup>(</sup>٢) الشعراء: ٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) التولة: ٧٩.

كان الله لم يرد منهم ذلك ولا بَعَثَهم عليه، كما قال: ﴿ أُولِم نُعمَّركم ما يتذكَّر فيه مَن تذكَّر﴾ (١) كما يقول القائل: «أبطر فلان فلاناً بإنعامه عليه» و «لقد أبطرته النعمة وأكفرته السلامة» وإن كان المُنْعِم لا يريد ذلك بل أراد أن يشكره عليها.

ومعنى قوله: ﴿وأَمْلِي لهم﴾: أَوْخَر هؤلاء الكفّار في الدنيا وأبقيهم مع إصرارهم على الكفر، ولا أعاجلهم بالعقوبة على كفرهم، لأنّهم لا يفوتوني ولا يعجزوني، ولا يجدون مهرباً ولا ملجأً.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ كيدي متين﴾ معناه: إِنَّ عذابي، وسمّاه كيداً لنزوله بهم من حيث لا يشعرون، وقيل: إِنّه أراد: أنَّ جزاء كيدهم، وسمّاه كيداً للازدواج على ما بيّنًا نظائره. ومعنى ﴿متين﴾: شديد قويّ، قال الشاعر: عَدَلْن عدول اليأس والشيخ يَبُتلي أفانِينَ من ألهوبِ شَدًّ مُماتِني (٣) يعني: شدّاً شديداً باقياً لا ينقطع، و «المتن» أصله: اللحم الغليظ الذي عن جانب الصلب، وهما متنان. و «الكيّد» و «المَكْر» واحد، وهو الميل إلى الشرّ في خفى، كادَه يَكِيدُه كَيْداً ومَكِيدَةً، وفلان يَكِيدُ بنفسه.

وأصل «الاستدراج»: اغترار المستَذْرَج من حيث يرى أنَّ المستَدْرِج محسنٌ إليه حتَّى يورّطه مكروهاً، و «الاستدراج»: أن يأتيه من مأمنه من حيث لا يعلم.

و﴿ أُمْلِي﴾ بمعنى: أُوْخّر، من «المَليّ» ثقيلة الياء، يُقال: مضى عليه مَلِيٌّ من الدهر، و: «ملاوة من الدهر» بفتح الميم وضمّها وكسرها، أي: قطعة منه. ووجه الحكمة في أخذهم من حيث لا يعلمون: أنّه لو أعلمهم وقت

<sup>(</sup>٢) أنشده الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٩٣ ولم ينسبه لأحد.

ما يأخذهم وعرّفهم ذلك لأمنوه قبل ذلك وكانوا مُغْرَيْنَ بالقبيح قبله تعويلاً على التوبة فيما بعد، وذلك لا يجوز عليه تعالى. والاستدراج على ضربينن: أحدهما: أن يكون الرجل يعادي غيره فيطلب له المكايدة والختل من وجهٍ يغتره به ويخدعه، ويدسّ إليه من يُوقعه في ورطةٍ حتّى يشفي صدره ولا يبالى كيف كان ذلك، فهذا سفيه غير حكيم.

والآخر: أن يحلم منه ويتأتّى ويترك العجلة في عقوبته الّتي يستحقّها على معاصيه كيداً ومكراً واستدراجاً، ألا ترى لو أنّ إنساناً عادى غيره فجعل يشتمه ويعيبه وذاك يعرض عنه ولا يكافيه مع قدرته على مكافاته جاز أن يسمّى ذلك كيداً واستدراجاً ومكراً وحيلةً، ولجاز أن يقال: فلان متين الكيد، شديد الاستدراج، بعيد الغور، محكم التدبير.

وقيل في معنى: ﴿سنستدرجهم﴾ سنأخذهم قليلاً قليلاً ولا نباغتهم، يقال: امتنع فلان على فلان وأبى عليه حتى استدرجه أي: خَدَعَه حتى حمله على أن دَرَجَ إليه درجاناً أي: أخذ في الحركة نحوه كما يدرج الصبي أوّل ما يمشي، ويقال: صبيٌّ دارجٌ، ويقال: دَرَجُوا قَوْناً (١) بعد قَوْن أي: فَنَوْا قليلاً قليلاً.

قوله عزّ وجلّ:

أَوَلَمْ يَتَفَكَّرُواْ مَابِصَاحِبِهِم مِّن جِنَّةٍ إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ ثُبِينُ(ثَهُ) أَوَلَمْ يَنظُرُواْ فِى مَلَكُوتِ اَلشَّمَـٰوَّاتِ وَالْأَرْضِ وَمَاخَلَقَ اَللَّهُ مِن شَىْءٍ وَأَنْ عَسَىَّ أَن يَكُونَ قَدِ اقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِئُونَ۞ۚ آيتان بلا خلاف.

هذا خطاب من الله تعالى للكفّار الّذين كانوا ينسبون النبيُّ ﷺ إلى

<sup>(</sup>١) في الحجريّة: درج قرن.

الجنون، على وجه التوبيخ لهم والتقريع ﴿أولم يتفكّروا ما بصاحبهم من جِنَّة﴾ أي: وليس بالنبي ﷺ وَنَّة وهي الجنون، فإنّه لا يأتي بمثل ما يأتي به المجنون، وهم يَرَوْن الأصحّاء منقطعين دونه، ويَرَوْن صحّة تدبيره واستقامة أعماله، وذلك ينافى أعمال المجانين.

وبين: أنّه ليس ﷺ إلّا المخوف للعباد من عقاب الله، لأنّ الإنذار هو الإعلام عن المخاوف، فبين لهم ما عليهم من أليم العذاب بمخالفته، ثمّ قال: ﴿أُولَم ينظروا﴾ ومعناه: يفكروا ﴿في ملكوت السموات والأرض﴾ وعجيب صنعهما، فينظروا فيهما نظر مستدلً معتبر، فيعرفون بما يرون من إقامة الله السماوات والأرض مع عِظم أجسامهما وثقلهما على غير عمد، وتسكينها من غير آلة، فيستدلوا بذلك على أنّه خالقها ومالكها، وأنّه لا يشبهها ولا تشبهه.

وقوله: ﴿وما خلق الله من شيء﴾ يعني: وينظروا فيما خلق الله تعالى من أصناف خلقه فيستدلّوا بذلك فيعلموا بذلك على أنّه تعالى خالق جميع الأجسام، وأنّه أولى بالإلهيّة من الأجسام المُحْدَثَة.

وقوله تعالى: ﴿وأن عسىٰ أن يكون قد اقترب أجلهم﴾ معناه: أولم يتفكّروا في أن عسى أن يكون قداقترب أجلهم، وهو أجل موتهم، فيدعوهم ذلك إلى أن يحتاطوا لدينهم ولأنفسهم فيما يصيرون إليه بعد الموت من أمور الآخرة، ويزهدهم في الدنيا وفيما يطلبونه من فخرها وعرّها وشرفها، فيدعوهم ذلك إلى النظر في الأمور التي أمرهم بالنظر فيها.

وقوله تعالى: ﴿فَبَأَيِّ حديث بعده يؤمنون﴾ معناه: بأيّ حديث بـعد القرآن يؤمنون مع وضوح دلالته على أنّه كلام الله، إذ كان معجزاً لا يقدر أحد من البشر أن يأتي بمثله، وسمّاه: حديثاً لأنّه مُحْدَث غير قديم، لأنّ

إثباته حديثاً ينافي كونه قديماً.

وفي الآية دلالة على وجوب النظر وفساد التقليد، لأنّ «النظر» المراد به: الفكر دون نظر العين، لأنّ البهائم أيضاً تنظر بالعين، وكذلك الأطفال والمجانين، والفكر موقوف على العقلاء.

وقال الحسن وقَتادَة: سبب [نزول] الآية أنَّ النبيَ اللَّهِ وَقَفَ عَلَى السَّفِ اللَّهِ وَقَفَ عَلَى الصَفا يدعو قريشاً فخذاً فخذاً، فيقول: يا بني فلان، يا بني فلان، يحذّرهم بأس الله وعقابه، فقال قائلهم: إنَّ صاحبكم لمجنون بأن يـصوّت عـلى الصباح، فأنزل الله الآية.

و «الملكوت» هو الملك الأعظم للمالك الّذي ليس بمملّك.

قوله عزّ وجلّ:

مَن يُصْلِلِ ٱللَّهُ فَلا هَادِى لَهُ وَيَذَرُهُمْ فِي طُغْيَننِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ آية بلا خلاف. أقول: قرأ أهل العراق: ﴿ويَذَرهم﴾ بالياء، وأسكن الراء منه حمزة والكسائي وخَلَف، الباقون بالنون وضمّ الراء.

مَن قرأ بالنون قال: لأنّ الشرط من الله، فكأنّه قال: ﴿من يُضلل الله ... فإنّا نذرهم ﴾ ومَن قرأ بالياء ردّه إلى اسم الله تعالى وتقديره: الله يـذرهم. ومَن ضمّ الراء قطعه عن الأوّل ولم يجعله جواباً، ويجوز أن يكون أضمر المبتدأ وكان تقديره: ونحن نَذَرُهم، فيكون في موضع الجزم، ويجوز أن يكون استأنف الفعل فيرفعه.

ومَن جَزَمَه فإنّه عطفه على موضع الفاء وما بعدها من قوله تـعالى: ﴿فلا هادي له﴾ لأنّ موضعه جزم، فحمل ﴿ونَـذَرْهم﴾ عـلى المــوضع، ومثله فى الحمل على الموضع قوله تعالى: ﴿فَأَصَّـدُق وأَكُـن﴾ (١) لأنّـه

<sup>(</sup>١) المنافقون: ١٠.

لولم يلحق الفاء لَقُلْت: لولا أخّرتني أصدق، لأنّ معنى ﴿لَوْلا أَخَرتني﴾ (١٠: أخّرني أصّدّق، فحمل قوله تعالى: ﴿وأَكن﴾ على الموضم.

ومعنى قوله: ﴿من يُضلل الله فلا هادي له﴾ أي: يمتحنه الله فيضلّ عند امتحانه وأمره إيّاه بالطاعة والخير والرشاد ﴿فلا هادي له﴾ أي: لا يقدر أحد أن يأتيه من الهدى والبرهان بمثل الّذي آتاه الله تعالى، ولا بما يقارنه أو يزيد عليه ﴿ويذرهم في طغيانهم﴾ بمعنى: يخلّي بينهم وبين ذلك، وترك إخراجه بالقسر والجبر، ومنعه إيّاه لطفه الّذي يؤتيه من آمن واهتدى، وقيل: الوعظ. و «الطُغيان»: الغلوّ في الكفر، و «العَمَه»: التحيّر والتردّد في الكفر.

ويحتمل أن يكون المراد: من يُضلل الله عن الجنّة عقوبةً على كـفره فلا هادي له إليها، وأنّ الله لا يحول بين الكـافر وكـفره بـل يــتركه مــع اختياره، لأنّ ما فعله من الزجر والوعيد كافٍ في إزاحة علّة المكلّف.

وقيل: معناه: مَن حكم الله تعالى بضلالته وسمّاه ضالاً بما فعله مـن الكفر والضلال فلا أحد يقدر على إزالة هـذا الاسـم عـنه، ولا يــوصف بالهداية. وكلّ ذلك واضح بحمد الله تعالى.

قوله عزّ وجلّ:

يَشْـنَّهُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُوسَـنهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّى لَايُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلَّا هُوَ تَقُلَتْ فِى ٱلسَّمَنُواتِ وَٱلأَرْضِ لاَتَأْتِيكُمْ إِلَّابِغَتَّةً يَشْـنَّلُونَكَ كَأْنَكَ خَفِيً قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللَّهِ وَلَنكِنَ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لاَيَغْلُمُونَ ﴿إِنَّهِ آلِهِ بلا خلاف.

أقول: ﴿أَيَّانَ﴾ معناه: متى، وهي سؤال عن الزمان على وجه الظرف. أخبر الله تعالى: أنّ الكفّار يسألون النبيّ ﷺ ﴿عن الساعة﴾ وهي

<sup>(</sup>١) المنافقون: ١٠.

القيامة ﴿أَيَّان مرساها﴾ أي: وقت قيامها وثباتها. ومعنى ﴿أَيَّان﴾: مـتى. قال الراجز:

أيّان تَقضِي حاجَتِي أيّانا أمّا تَرَى لِنُجْحِها إبّـانا(١)

و ﴿ مرساها ﴾ في موضع رفع بالابتداء، يُقال: رَسَا يَرسُو إِذَا ثَبَتَ، فهو رَاسٍ، وجبال راسيات: ثابتات، وأرساها الله أي: ثبَتِها، وقيل: معنى ﴿ مرساها ﴾: الوقت الذي يموت فيه جميع الخلق. ومعنى سؤالهم عنها أي: متى وقوعها وكونها، فأمر الله تعالى نبيّه الله الله الله عندالله ﴾ لميطلع عليه أحد، كما قال: ﴿ إِنَّ الله عنداه عِلْمُ الساعة ﴾ (١٦) وقوله تعالى: ﴿ لا يجلّيها لوقتها إلا هو ﴾ أي: لا يظهرها في وقتها إلا الله. وقوله تعالى: ﴿ ثقلت في السموات والأرض ﴾ قيل في معناه قولان: وقوله تعالى: ﴿ ثقلت في السموات والأرض ﴾ قيل في معناه قولان: أحدهما: ثقل علمها على أهل السماوات والأرض، ذكر ابن جُرَيْج وغيره. ثمّ أخبر الله تعالى نبيّه الله الله الله الله عليه على أهل السماوات والأرض، ذكر ابن جُرَيْج وغيره. ثمّ أخبر الله تعالى نبيّه الله الله الله عليه على أهل السماوات والأرض، ذكر ابن جُرَيْج وغيره. ثمّ أخبر الله تعالى نبيّه الله الله عليه على أهل السماوات والأرض، ذكر ابن جُرَيْج وغيره. ثمّ أخبر الله تعالى نبيّه الله الله عليه على أهل السماوات والأرض، ذكر ابن جُريْج وغيره بعنيّة وقوعها فقال: ﴿ لا تأتيكم إلا بعنيّة و بعنى: فجأةً.

وقوله: ﴿يسألونك كأنّك حفيٌّ عنها﴾ قيل في معناه ثلاثة أقوال: أحدها: إنَّ معناه وتقديره: حفيٌّ بها يسألونك عن الساعة ووقتها كأنّك عالم بها. وقيل: معناه: كأنّك فرح بسؤالهم عنها. يُقال: حفيت بفلان في المسألة إذا سألته سؤالاً أظهرت فيه المحبّة والبرّ، قال الشاعر: سُؤالَ حَفِيٌّ عن أَخيهِ كأنّه بذِكْرتِه وَسْنَان أو مُتَواسِنُ (٣) وقيل: معناه: كأنّك أكثرت السؤال عنها، ذكره مجاهد ثمّ أمر الله نبيّه

<sup>(</sup>١) أنشده أبو عُبَيْدَة في مجاز القرآن: ج ١ ص ٢٣٤ ولم ينسبه لأحد.

<sup>(</sup>٢) لقمان: ٣٤. (٣) أُنشده الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٩٦ ولم ينسبه لأحد.

أن يقول: ﴿إِنَّمَا عَلَمُهَا عَنْدُ اللَّهُ ﴾ أي: لا يعلمها إلَّا الله.

ويقال: أحفي فلان بفلان في المسألة إذا أكثر عليه، ويـقال: حَـفِيَتِ الدابّة تَـخفَى حـفّاً \_مقصوراً \_إذا كـثر عـليها ألم المشــي، والحَـفَاء \_ ممدوداً ـ: المشى بغير نَعل.

وقوله تعالى: ﴿ولكنّ أكثر الناس لا يعلمون﴾ معناه: أكثر النـاس لا يعلمون أنّ ذلك لا يعلمه إلّا الله، ويظنّون أنّه قد يعلمه الأنبياء وغيرهم من خلقه، وقال الجُبّائي: معناه: ﴿لكنّ أَكثر الناس لا يعلمون﴾ لِمَ أخفَى الله تعالى عِلْم ذلك على التعيين على الخلق.

والوجه فيه: أنّه أزجر لهم عن معاصيه، لأنّهم إذا جوّزوا في كلّ وقتٍ قيام الساعة وزوال التكليف كان ذلك صارفاً لهم عن فعل القبيح، خــوفاً من فوات وقت التوبة.

وقوله في أوّل الآية: ﴿قل إنّما علمها عند ربّي﴾ يعني: علم وقت قيامها، وقوله في آخرها: ﴿قل إنّما علمها عند الله ﴿ معناه: على كيفيتها وشرح هيئتها وتفصيل مافيها لا يعلمه إلاّ الله، فلا تكون تكراراً لغير فائدة. وقال قَتادَة: الّذين سألوا عن ذلك قريش. وقال ابن عبّاس: هم قوم من اليهود. وقال الفرّاء: في الآية تقديم وتأخير، وتقديرها: يسألونك عنها كأنّك حفيٌ بهم.

قال الجُبَائي: وفي الآية دليل على بطلان قول الرافضة من أنّ الأئمّة معصومون منصوص عليهم واحداً بعد الآخر إلى يوم القيامة، لأنّ عـلى هذا لابدّ أن يعلم آخر الأئمّة أنّ القيامة تقوم بعده ويزول التكـليف عـن الخلق، وذلك خلاف قوله: ﴿قل إِنّما علمها عند الله﴾.

وهذا الّذي ذكره باظل. لأنّه لا يمتنع أن يكون آخر الأئمّة يعلم أنّه

لا إمام بعده وإن لم يعلم متى تقوم الساعة، لأنّه لا يعلم متى يموت، فهو يجوّز أن يكون موته عند قيام الساعة إذا أردنا بذلك أنّه وقت فناء الخلق. وإن قلنا: إنّ الساعة عبارة عن وقت قيام الناس في الحشر فقد زالت الشبهة، لأنّه إذا علم أنّه يفنّى الخلق بعده لا يعلم متى يُخشَر الخلق. على أنّه قدروي: أنّ بعد موت آخر الأئمّة يزول التكليف لظهور أشراط الساعة وتواتر أماراتها نحو: طلوع الشمس من مغربها، وخروج الدابّة وغير ذلك، ومع ذلك فلا يعلم وقت قيام الساعة، ولهذا قال الحسن وجماعة من المفسّرين: بادروا بالتوبة قبل ظهور الستّ: طلوع الشمس من مغربها، والدبّال، والدابّة، وغير ذلك ممّا قدّمناه، فعلى هذا سقط السؤال.

قوله عزّ وجلّ:

قُل لَّا أَهْلِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلاَضَرًّا إِلَّامَاشَآءَاللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَغْلَمُ اَلْفَيْبَ لاَسْتَكَفَّرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَامَسَّنِىَ ٱلسُّوّءُ إِنْ أَنَا إِلَّانَذِيرُ وَبَشِيرُ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ آَيَةً بلا خلاف.

أقول: أمر الله تعالى نبيدة الله أن يقول للمكلفين: إنّي ﴿لا أملك لنفسي نفعاً ولا ضراً إلا ما شاء الله أن يملكني إيّاه، فمشيئته تعالى في الآية واقعة على تمليك النفع والضرّ لا على النفع والضرّ، لأنّه لو كانت المشيئة إنّما وقعت على النفع والضرّ كان الإنسان يملك ما شاء الله من النفع، وكان يملك الأمراض والأسقام وسائر ما يفعله الله فيه ممّا لا يجد له عن نفسه دفعاً، ومعنى الآية: إنّي أملك ما يملكني الله من الأموال وما أشبهها ممّا يملكهم ويمكنهم من التصرّف فيها على ما شاؤوا، وكيف شاؤوا، والضرّ الذي ملكهم الله إيّاه هو ما مكنهم منه من الإضرار بأنفسهم وغيرهم، ومن لم يملكه الله شيئاً منه لم يملكه.

وذلك يفسد تأويل المجبّرة الّذين قالوا: معنى الآية: أنّ الله يريد جميع ما ينال الناس من النفع والضرر وإن كان ظلماً وجوراً من أفعال عباده.

وقوله عزّ وجلّ: ﴿ولو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير وما مستني السوء﴾ معناه: أنّي لوكنت أعلم الغيب لعلمت ما يربح من التجارات في المستقبل وما يخسر من ذلك، فكنت أشتري ما أربح وأتجنّب ما أخسر فيه، فتكثر بذلك الأموال والخيرات عندي، وكنت أعده في زمان الخصب لزمان الجدب ﴿وما مسّني السوء﴾ يعني: الفقر إذا فعلت ذلك، وقيل: وما مسّني جنون، جواباً لهم حين نسبوه إلى الجنون. وقال ابن جُريْج: ﴿لو كنت أعلم الغيب لاستكثرت﴾ من العمل الصالح قبل حضور الأجل، وهو قول مجاهد وابن زيد.

وقال البلخي: لو كنت أعلم الغيب لكنت قديماً، والقديم لا يمسه السوء، لأنّ أحداً لا يعلم الغيب إلّا الله.

وفي الآية دلالة على أنّالقدرة قبل الفعل، لأنّقوله: ﴿لوكنتَأَعلم الغيب لاستكثرت من الخير﴾ يفيد أنّه كان قادراً لأنّه لو لم تكن القدرة إلّا مع الفعل: لو علم الغيب لما أمكنه الاستكثار من الخير، وذلك خلاف الآية.

وقوله تعالى: ﴿إِنْ أَنَا إِلَّا نَذَير وَبِشِيرِ لَقُومَ يَوْمَنُونَ ﴾ معناه: لست إلّا مخوّفاً من العقاب، محدّراً من المعاصي، ومبشّراً بالجنّة حاثاً عليها، غير عالم بالغيب ﴿لقوم يؤمنون ﴾ فيصدّقون بما أقول، وخصّهم بذلك لأنّهم. الّذين ينتفعون بإنذاره وبشارته دون من لا يصدّق به، كما قال: ﴿هدى للمتقين ﴾ (۱).

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢.

قوله تعالى:

هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّـنِهَا حَمَلَا خَوْجَهَا لَيْنَ ءَاتَيْتَنَا تَغَشَّـنِهَا حَمَلًا خَوْبَهُمَا لَهِنْ ءَاتَيْتَنَا صَّـٰلِحًا لَنَّكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّـٰكِرِينَ۞ فَلَمَّا ءَاتَــنهُمَا صَـٰلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَآء فِيمَآ ءَاتَــنهُمَا صَـٰلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَآء فِيمَآ ءَاتَــنهُمَا صَـٰلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَآء فِيمَآ ءَاتَــنهُمَا فَتَعَـٰلَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ۞ آيتان بلا خلاف.

أقول: قرأ أهل المدينة وأبو بكر وعِكْرِمَة والأعرج: ﴿شِركاً﴾ بكسر الشين منه، الباقون بضمّ الشين على الجمع. وقرأ ابـن يـعمر: ﴿فـمرت﴾ بتخفيف الراء وهو شاذّ.

قال أبو عليّ الفارسي: مَن قرأ بكسر الشين منوّناً حـذف المـضاف، كأنّه أراد: جعلا له ذا شِرْكٍ أي: ذا نصيبٍ، أو ذوي شِرْكٍ، ويكون كقول مَن جمع، فالقراءتان يؤولان إلى معنى واحد.

والضمير في قوله: ﴿له﴾ يعود إلى اسم الله، كأنّه قال: جعلا لله شركاء. وقال أبو الحسن (١١: كان ينبغي لمن قرأ بكسر الشين أن يقول: جعلا

لغيره شِرْكاً. وقول من قرأ: ﴿جعلا له شركاء﴾ يجوز أن يريد: جعلا لغيره فيه شركاء، فحذف المضاف، فالضمير على هذا أيضاً في ﴿له﴾ راجع إلى الله تعالى ..

وقال أبو عليّ: يجوز أن يكون الكلام على ظاهره، ولا يقدّر حذف المضاف في قوله تعالى: ﴿ جَعَلَا له ﴾ وأنت تريد: لغيره، ولكن يقدّر حذف المضاف إلى «شرك» فيكون المعنى: جعلا له ذوي شِرْك، وإذا جعلا له ذوي شِرْك كان في المعنى مثل: جعلا لغيره شِرْكاً، فلا يحتاج إلى تقدير:

<sup>(</sup>١) وهو الأخفش في معاني القرآن: ج ٢ ص ٥٣٠ ـ ٥٤٠.

جعلا لغيره شِرْكاً.

قال أبو عليّ: ويجوز أن يكون قوله تعالى: ﴿ جعلا له شركاء ﴾ جعل أحدهما له شركاء أو ذوي شِرك ، فحذف المضاف وأقام المضاف إليه مقامه، كما حذف من قوله تعالى: ﴿ لولا نُزِّل هذا القرآن على رجلٍ من القريتَيْنِ عظيم ﴾ (١) والمعنى: على رجل واحد من أحد رَجُلَي القريتَيْن. وحَكَى الأزهري (٢): أنّ «الشريك» واحد ويكون بمعنى «النصيب».

قوله: ﴿هو الّذي﴾ كناية عن الله تعالى ، وإخبار عن أنّه الّذي خلق البشر ﴿من نفس واحدة﴾ وهي آدم، وخلق ﴿منها زوجها﴾ يعني: حوّاء، وقيل: إنّه خلقها من ضلع من أضلاعه. وبيّن أنّه إنّما خلقها ﴿ليسكن إليها﴾ آدم ويأنس بها.

وقوله: ﴿فلمّا تغشّاها﴾ معناه: لمّا وَطِنَها وجامعها. وقيل (٣): تغشّاها بدنوّها لقضاء حاجة، فقضى حاجته منها ﴿حملت﴾ ففي الكلام حذف ﴿حَمَلَت حملاً خفيفاً ﴾ لأنّ «الحمل» أوّل ما يكون خفيفاً، لأنّه الساء الّذي يحصل في رحمها.

و «الحمل» بفتح الحاء: ما كان في الجوف، وكذلك ما كان على نخلة أو شجرة فهو مفتوح، وبكسر الحاء: ما كان من الثقل على الظهر.

وقوله تعالى: ﴿ فَمَرَّت بِهَ ﴾ معناه: استمرَّت بِه وقامت وقعدت، وقيل (<sup>1)</sup>: شكت له وآلمها ثقلها، ومَن خفف الراء أراد: شَكّت ومارَت فلم تَدْرِ هي حامل أم لا، وقال الحسن: أغلاماً أم جارية.

<sup>(</sup>۲) في التهذيب: ج ١٠ ص ١٧.

<sup>(</sup>١) الزخرف: ٣١.

<sup>(</sup>٣) قاله الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٩٧.

<sup>(</sup>٤) وهو قول ابن عباس. راجع تغسير الطبري: ج ٩ ص ٩٨.

وقوله تعالى: ﴿فَلَمَّا أَثْقَلَتَ﴾ أي: صارت ذات ثقل، كما يقال: أثـمر أي: صار ذا ثمر، وذلك قرب ولادتها.

وقوله تعالى ﴿دعوا الله ربّهما﴾ يعني: آدم وحوّاء دعوا الله، أي: سألاه ﴿للسّن آسيتنا صالحاً﴾ أي: لو أعطيتنا ولداً صالحاً، قال الجُبّائي: ﴿صالحاً﴾ معناه: سليماً من الآفات، صحيح الحواس والآلات. وقال غيره: معنى ﴿صالحاً﴾: مطيعاً فاعلاً للخير ﴿لنكوننَّ من الشاكرين﴾ أي: نكون معتر فين ينعّبِك علينا: نعمةً بعد نعمةٍ، تسديها إلينا.

وقوله عزّ وجلّ: ﴿فلمّا آتاهما صالحاً﴾ يـعني: فـلمّا آتـي الله آدم وحواء ولداً صالحاً ﴿جعلا له شركاء﴾ واختلفوا في الكناية إلى من ترجع في قوله: ﴿جعلا﴾: فقال قموم: همي راجعة إلى الذكور والإناث من أولادهما أو إلى جنسين ممّن أشرك من نسلهما، وإن كانت الأدلّة تتعلّق بهما. ويكون تقدير الكلام: فلمّا آتى الله آدم وحوّاء الولد الصالح الّـذي تمنّياه وطلباه جعل كفّار أولادهما ذلك مضافاً إلى غير الله، ويقوّى ذلك قوله تعالى: ﴿فتعالى الله عمّا يشركون﴾ فلو كانت الكناية عن آدم وحوّاء لقال: عمّا يشركان، وإنّما أراد تعالى الله: عمّا يشـرك هـذان النـوعان أو الجنسان، وجمعه على المعنى، وقد ينتقل الفصيح من خِطَاب مخاطَب إلى خِطَابِ غيرِه، ومن كناية إلى غيرِها، قال الله تعالى: ﴿إِنَّا أُرسِلناك شاهداً ومبشّراً ونذيراً لتؤمنوا بالله ورسوله﴾ (١) فانصرف من مخاطبة الرسـول إلى مخاطبة المؤسّل [إليهم] ثمّ قـال: ﴿وتعزّروه وتـوقّروه﴾ (٢) يعني: الرسول، ثمّ قال: ﴿وتسبُّحوه﴾ يعني: الله تعالى قال الهُذَلِي:

<sup>(</sup>۱) و (۲) الفتح: ۸ و ۹.

يالَهْفَ نَفْسي كانَ جِـدَةُ خـالدِ وبَياضُ وجْهِكَ للتُرابِ الأَعْفَرِ (١) ولم يقل: وبياض وجهه، وقال كُثيّر:

اسميئي بِمنا أو أُحْسِني لا مَـلُومَةً

لديــــنا ولا مَـــڤْلِيّةً إنْ تَــقَلّتِ<sup>(٢)</sup>

فخاطبها ثمّ ترك الخطاب. وقال الآخر:

فدى لك ناقتي وجميع أهالي ومالي أنّه منه آتاني ولم يقل: منك آتاني. وليس لأحد أن يقول: كيف يكنّى؟ عمّن لم يجز له ذِكْر، وذلك أنّ لنا عنه جوابَيْن:

أحدهما: أنّه يجوز ذلك إذا دلّ الدليل عليه. كما قال: ﴿حتّىٰ توارت بالحِجاب﴾ <sup>(٣)</sup> ولم يتقدّم للشمس ذِكْر. وقال الشاعر:

لَىعَمْرُكَ مِا يُغْنِي الثَراءُ عِن الفَتَي

إذا حَشْرَجَت يوماً وضاق بها الصَدْرُ (٤)

ولم يتقدّم للنفس ذِكْر. والجواب الثاني: أنّه تقدّم ذكر ولد آدم في توله: ﴿هُو الّذِي خلقكم من نفس واحدة﴾ وأراد بذلك جميع ولد آدم، ويتقدّم أيضاً في قوله: ﴿فلمّا آتاهما صالحاً ﴾ لأنّ معناه: ولداً صالحاً ويريد بذلك: الجنس وإن كان لفظه واحداً، وإذا تقدّم مذكوران وعقبًا بأمر لا يليق بأحدهما وجب أن يضاف إلى الآخر و «الشرك» لا يليق بآدم، لأنّه نبيّ نزّهه الله عن ذلك وعن جميع القبائح، ويليق بكفّار ولده ونسله فوجب أن نردة إليهم.

<sup>(</sup>١) لأبي كثير الهذلي، تقدّم ذكره عند تفسير الآية: ٤ من الفاتحة.

<sup>(</sup>٢) من قصيدةٍ يمدح صاحبته. راجع ديوان كثير عزّة: ص ٥٧.

<sup>(</sup>٣) ص: ٣٢. (٤) أنشده في اللسان: مادّة «حشر» ولم ينسبه لأحد.

وقال الزجّاج وابن الأخشاد: جعل من كلّ نفس زوجها، كأنّه قـال: وجعل من النفس زوجها على طريق الجنس وأضمر لتقدّم الذِكْر.

وقال أبو مسلم محمد بن بحر الإصفهاني: الكناية في جميع ذلك غير متعلّقة بآدم وحوّاء، وجعل الهاء في ﴿تغشّاها﴾ والكناية في ﴿دعوا الله ربّهما﴾ و ﴿ آتاهما صالحاً ﴾ راجعين إلى من أشرك، ولم يتعلّق بآدم وحوّاء إلا قوله: ﴿خلقكم من نفس واحدة ﴾ والإشارة بذلك إلى جميع الخلق. وكذلك قوله: ﴿وجعل منها زوجها ﴾ ثمّ خصّ بها بعضهم، كما قال: ﴿هو الّذي يسيِّركم في البرّ والبحر حتى إذا كنتم في الفُلك وجَريْن بهم بريح طيبّة ﴾ (١) فخاطب الجماعة ثمّ خصّ راكب البحر، فكذلك أخبر الله تعالى عن جملة أمر البشر بأنّهم مخلوقون من نفس واحدة وزوجها وهما آدم وحوّاء، ثمّ عاد الذكر إلى الذي سأل الله تعالى ما سأل، فلمّا أعطاه إيّاه ادعى له الشركاء في عطيبته.

وقال قوم: يجوز أن يكون عنى بقوله ﴿ هو الّذي خلقكم من نفس واحدة ﴾ المشركين خصوصاً، إذ كان كلّ بني آدم مخلوقون من نفس واحدة ، كأنّه قال: خلق كلّ أحد من نفس واحدة ، خلق من النفس الواحدة زوجها، ومثله كثير، نحو: قوله عزّ وجلّ: ﴿ فاجْلِدُوهم ثمانين جلدةً ﴾ (٢) والمعنى فاجلدوا كلّ واحد منهم وقالقوم: إنّ الهاء في قوله جعلا له شركاء راجعة إلى «الولد» لا إلى «الله» ويكون المعنى: أنّهما طلبا من الله تعالى أمثالاً للولد الصالح فأشركا بين الطلبتين، كما يقول القائل: طلبت منّي درهماً فلمّا أعطيت شركته بآخر، أي: طلبت آخر مضافاً إليه، فعلى هذا

يجوز أن تكون الكناية من أوّل الكلام إلى آخره راجعة إلى آدم وحوّاء. فإن قيل: فعلى هذا فأيّ تعلّق لقوله: ﴿فـتعالى الله عـمّا يشـركون﴾ بذلك، وكيف ينزّه نفسه عن أن يطلب منه ولداً آخر؟!

قلنا: لم ينزِّه نفسه عن ذلك، وإنِّما نزِّهها عن الإشراك به، وليس يمتنع أن يقطع هذا الكلام عن حكم الأوّل، لأنّه قال بعد ذلك: ﴿ أَيشر كون ما لا يخلُقُ شيئاً وهم يُخْلَقون﴾ (١) فنزّه نفسه عن هذا الشرك دون ما تقدّم. فأمّا الخبر (٢) المدّعي في هذا الباب فلا يلتفت إليه، لأنّ الأخبار تبني على أدلَّة العقول، فإذا علمنا بدليل العقل أنَّ الأنبياء لا يجوز عليهم المعاصى تأوّلنا كلّ خبر يتضمّن خلافه أو أبطلناه، كما نفعل ذلك بأخبار الجبر والتشبيه. على أنّ هذا الخبر مطعون في سنده، لأنَّه يرويه قَتادَة عن الحسن عن سَمُرَة، وهو مرسل، لأنَّ الحسن لم يسمع من سَمُرَة شيئاً ـ في قول البغداديّين \_ ولأنّ الحسن قال بخلاف ذلك فيما روى عنه عُرْوَة في قوله عزّ وجلّ: ﴿فلمّا آتاهما صالحاً جعلا له شركاء فيما آتاهما﴾ قال: هم المشركون. ويعارض ذلك ما رُوي عن سعيد بن جُبَيْر وعِكْرِمَة والحسن وغيرهم من: أنَّ الشرك غير منسوب إلى آدم وزوجته، وأنَّ المراد به غير هما.

على أنّ في الخبر: أنّهما أشركا إبليس اللعين فيما ولد لهما بأن سمّياه عبد الحارث. والآية تقتضى أنّهم أشركوا الأصنام الّـتي لا تَـخُلُقُ وهـي.

<sup>(</sup>١) الآية: ١٩١ التالية.

 <sup>(</sup>٢) الخبر أخرجه الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ٩٩ بسنده عن قتادة عن الحسن عن سعرة بن جندب عن النبئ ﷺ قال: كانت حوّاء لا يعيش لها ولد، فنذرت لئن عاش لها ولد لتسمّينَه عبد الحارث، فعاش لها ولد فسمّته عبد الحارث، وإنّما كان ذلك عن وحى الشيطان.

تُخْلَقُ. والَّتي لا تستطيع ضرّاً ولا نفعاً وليس لإبليس في الآية ذِكْر. ولو كان له ذِكْر لقال: «أتشركون من ...» وقال في آخر القصّة: ﴿أَلَهم أَرجل يمشون بها...﴾ أو كذا، ولا يليق ذلك بابليس.

ويقوّي أنّ الآية مصروفة عن آدم إلى ولده أنّه قال: ﴿فلمّا تغشّاها﴾ ولو كان منسوقاً على النفس الواحدة لقال: «فلمّا تغشّتها» لأنّ ذلك هـو الأجْوَد والأقْصح وإن جاز خلافه.

وحكى البلخي عن قومٍ أنّهم قالوا: لو صعّ الخبر لم يكن في ذلك إلّا إشراكاً في التسمية، وليس ذلك بكفر ولا معصية كبيرة. وذهب إليه كثير من المفسّرين وإختاره الطبرى.

قوله عزّ وجلّ:

أَيُشْرِكُونَ مَالَايَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ۞ وَلَايَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَاَ أَنْهُسَهُمْ يَنصُرُونَ۞ وَإِنْ تَدْعُوهُمْ إِلَى اَلْهُدَى لَايَتَّبِعُوكُمْ سَوَآءَ عَلَيْكُمْ أَدْعَوْنُمُوهُمْ أَمْ أَنتُمْ صَـْحِتُونَ۞ ثلاث آيات بلا خلاف.

أقول: قرأ نافع: ﴿لاَيَتْبعوكم﴾ وفي الشعراء(١٠): ﴿يَتْبعهم﴾ بالتخفيف. الباقون بالتشديد. وهما لغتان. وبالتشديد أكثر.

قال أبو زيد: تقول: «رأيتُ القومَ فأتْبَغْتُهم إِتْباعاً» إذا سَبَقُوك فأسرعت نحوهم، و «مرُّوا عليّ فاتَبَعْتُهم اتّباعاً» إذا ذهبت معهم ولم يسبقوك، قال: وتَبِعْتُهم أَتْبَعُهم تَبَعاً مثل ذلك.

في الآية توبيخ من الله وتعنيف للمشركين وإن خرج مخرج الاستفهام، بأنّهم يعبدون مع الله جماداً لا يخلق شيئاً من الأجسام

<sup>(</sup>١) الآية: ٢٢٤.

ولا ما يستحقّ بهالعبادة، وهم معذلك مخلُوقون مُخدَثُون ولهمخالقخَلَقَهم. ونتههم بذلك على أنّه لا ينبغي أن يُعبّد إلّا من يقدر على إنشاء الأجسام واختراعها. وخلق أصول النِعَم الّتي يستحقّ بها العبادة، وأنّ ذلك لا يقدر عليه إلّا الله تعالى الذي ليس بجسم، والقادر لنفسه.

ثمّ بين: أنّ هذه الأشياء الّتي يعبدونها ويتخذونها آلهةً وأشركوا بها مع الله تعالى لا تقدر لمن عبدها واتخذها إلهاً على نفع ولا على ضرَّ ولا أن ينصروهم، ولا أن ينصروا أنفسهم إن أراد بهم غيرهم سوءاً، ومَن هذه صورته فهو على غاية العجز، ولا يجوز أن يكون إلهاً، وإنّما يجب أن يكون كذلك من يقدر على الضرّ والنفع ونصرة أوليائه.

وقوله تعالى: ﴿وإن تدعوهم إلى الهدى لا يتبعوكم﴾ معناه: أنّ الأصنام والأوثان الّتي كانوا يعبدونها ويتخذونها آلهةً إن دعوها إلى الهدى والرشد لم يستمعوا ذلك، ولا تمكّنوا من اتّباعهم، لأنّها جمادات لا تفقه ولا تعقل، فى قول أبى علىّ وغيره.

وقال الحسن: إنَّ ذلك راجع إلى قومٍ من المشركين قد عموا بـالكفر فهم لا يعلمون.

ثمّ قال: ﴿ سواء عليكم أَدَّعَوْتُموهم أَم أنتم صامتون ﴾ يعني: سواء عندها دعاؤها والسكوت عنها لكونها جماداً لا تعقل، وإنّما قال: ﴿ أَم أنتم صامتون ﴾ ولم يقل: «أم صَمَتُهُم اليكون في مقابلة ﴿ أَدَّعَوْتُموهم ﴾ فيفيد الماضي والحال، لأنّ المقابلة دلّت على معنى الماضي، واللفظ يدلّ على معنى الحال، وعليه أكثر الكلام، يقولون: سواء عليّ أقمت أم قعدت، ولا يقولون: أقمت أم أنت قاعد، قال الشاعر:

علينا أدَثْرُ مالُهُم أم أصَارِمُ (١)

سواء إذا ما أَصَلَحَ الله أَمرَهُم وأنشد الكسائى:

بأهْلِ القِبابِ من نَمير بن عامِرِ (٢)

ســواءٌ عـليك الفَـقْرُ أم بِتَ لَـيْلةً وأنشده بعضهم: «أم أنْتَ بائتُ».

قوله عزّ وجلّ:

إِنَّ اَلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اَللَّهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ إِنْ كَنْتُمْ صَـْدِقِينَ (إِنَّيُّ آية بلا خلاف.

أقول: إنّما قال: ﴿إِنّ اللّذِينِ ﴾ وهو يريد: الأصنام، لأنّها لمّا كانت عندهم معبودة تنفع وتضرّ جاز أن يكنّى عنها بما يكنّى عن الحيّ، كما قال في موضع آخر: ﴿بل فعله كبيرهم هذا فاسألوهم ﴾ (٢) ولم يقل: فعله كبيرها فاسألوهم لي ساجدين ﴾ (١٤ لمّا أضاف السجود إليهما جمعها بالواو والنون الّتي تختص العقلاء.

<sup>(</sup>١) أنشده الفرّاء في المعاني: ج ١ ص ٤٠ ٤ ولم ينسبه لأحد. في المعاني: النفر، وفي الحجريّة: القفر.

<sup>(</sup>٢) أنشده الفرّاء في المعانيّ آج ١ ص ٤٠١ ولم ينسبه لأحدّ. في المعاني: النَّفر، وفي الحجريّة: القفر. (٣) الأنبياء: ٦٣. (٤) يوسف: ٤. (٥) الشعراء: ٢٢.

ضروباً من الخدم.

وقال الجُبّائي وغيره: معنى ﴿عباد﴾ أي: أملاك لربّهم كما أنتم عبيد له، فإن كنتم صادقين في ادّعائكم أنّها آلهة فادعوهم فليستجيبوا لدعائكم، وهذه لام الأمر على معنى التهجين، كما قال: ﴿هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين﴾ (١) فإذا لم يستجيبوا لكم \_ لأنّها لا تسمع دعاءكم \_ فاعلموا أنّها لا تنفع ولا تضرّ ولا تستحق العبادة.

فأمًا مَن قال: إنَّ الأصنام تعبد الله على الحقيقة كما يعبد العقلاء وإن كنّا لا نفقه ذلك فقد تجاهل، لأنَّ العبادة ضَرَّبٌ من الشكر، والشكر هـو الاعتراف بالنعمة مع ضَرْبٍ من التعظيم، والعبادة وإن كانت شكراً فائّه يقارنها خضوع وتذلّل، وكلَّ ذلك يستحيل من الجماد.

ويحتمل من حيث إنّهم توهموا أنّها تضرّ وتنفع، فقيل لهم: ليس يخرج [هؤلاء] بذلك عن حكمالله تعالى. وقال الحسن: معناه: أنّها مخلوقة أمثالكم. والعبد المملوك من جنس ما يعقل، لأنّ الثوب مملوك ولا يستى عبداً.

وقيل: الدعاء الأوّل في الآية تسميتهم الأصنام آلهة، كأنّه <sup>(٢)</sup> قال: إنّ الّذين تدعون آلهة من دون الله فاطلبوا منهم المنافع وكشف المضارّ، فإذا كان ذلك مأيوساً منها فعبادتها جهل وسخف.

> وقوله: ﴿إن كنتم صادقين﴾ قال الحسن: معناه: في أنّهم آلهة. قوله عزّ وجلّ:

أَلَهُمْ أَرْجُلُ يَنشُونَ بِهَآ أَمْ لَهُمْ أَنْدِ يَبْطِشُونَ بِهَاۤ أَمْ لَهُمْ أَغَيْنُ يُبْصِرُونَ بِهَآ أَمْ لَهُمْ ءَاذَانَ يَسْمَعُونَ بِهَا قُلِ آدْعُواْ شُرَكَآءَكُمْ ثُمَّ كِيدُونِ فَلاتُنظِرُونِ۞ٓ[يةبلاخلاف. أقول: قرأ أبوجعفر: ﴿يبطُشون﴾ و﴿يبطُش﴾ (١) بضمّ الطاء حيث وقع، الباقون بكسرها، وهما لغتان، والكسر أفصح وأكثر. و [قرأ] ﴿كيدوني﴾ بياء في الحالين الوقف والوصل الحَلْوَاني عن هشام ويعقوب، وافقهما في الوصل أبو عمرو وأبو جعفر وإسماعيل و الداجُوني عن هشام، الباقون بغير ياء في الحالين عن يعقوب.

قال أبو عليّ الفارسي: الفواصل وما أشبهها من الكلام التـامّ تـجري مجرى القوافي، لاجتماعهما في أنّ الفاصلة آخر الآية، كما أنّ القافية آخر البيت، وقد ألزموا الحذف في هذا الباب في القوافي، كقوله:

فَهلْ يَمْنَعَنَّ ارتيادِي البـلادَ من قَدَرِ الموتِ أن يأْتِيَنُ<sup>(١</sup>) والياء الّتي هي لام [الكلمة} كذلك، نحو قوله:

يَلْمَسُ الأحلاسَ في منزلِهِ بيدَيْهِ كاليهوديّ المُصَلِّ (٣)

أكّد الله تعالى في هذه الآية الحجّة على المشركين في أنّه لا ينبغي لهم أن يعبدوا هذه الأصنام ولا يتخذوها آلهة، فقال: ﴿أَلَهُم أُرجل يمشون بها ﴾ لأنّ لفظه وإن كان لفظ الاستفهام فالمراد به الإنكار، أي: ليس لهم أرجل يمشون بها ولا أعين يبصرون بها ولا آذان يسمعون بها، فعرّفهم بذلك أنّهم دون منزلتهم، وأنّ الكفّار مفضّلون عليهم بما أنعم الله عليهم من هذه الحواسّ الّتي لم تُونَ الأصنام، وإذا كنتم مفضّلين عليها وكنتم أقدر على الأشياء وأعلم فكيف يجوز لكم أن

<sup>(</sup>١) القصص: ١٩.

 <sup>(</sup>۲) للأعشى من قصيدة بمدح قيس بن معد يكرب الكندي. راجع ديوان الأعشى: ص ۲۰۷ وفيه: «حذر الموت».

<sup>(</sup>٣) قائله لَبيد بن ربيعة من قصيدة يذكر فيها مآثره. راجع ديوان لَبيد: ص ١٤٢.

#### تتّخذوها مع ذلك آلهةً لأنفسكم؟!

وقوله تعالى: ﴿قل ادعوا شركاءكم ثمّ كيدون فلا تنظرون﴾ معناه: ادعوا هذه الأوثان والأصنام الّتي تزعمون أنّها آلهة، وتشركونها في أموالكم فتجعلون لها حظاً من الأموال والمواشي، وتـوجّهون عبادتكم إليها إشراكاً بالله لها، واسألوهم أن يضرّوني وأن يكيدوني معكم، ولا تؤخّروا ذلك إن قدروا عليه، ومتى لم يتمكّنوا من ذلك فتبيّنوا أنّها لا تستحقّ العبادة، لأنّها في غاية الضعف والعجز.

### قوله عزّ وجلّ:

إِنَّ وَلِتِى اللَّهُ الَّذِى نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَتَوَلَّى الصَّلِحِينَ ﴿ آلَهُ بلاخلاف. أقول: رَوَى ابن خُنيْس عن السُوسِي: ﴿ إِنَّ وليَّ الله ﴾ بياء مشددة مفتوحة، الباقون بثلاث ياءات: الأولى ساكنة والثانية مكسورة والشالثة مفتوحة على الإضافة.

ومَن قرأ مشدّداً حذف الوسطى وأدغم الأولى في الثالثة. ولا يـجوز إدغام الثانية في الثالثة. لأنّها متحرّكة وقبلها ساكن لا يمكن الإدغام.

أمر الله تعالى نبيد ﷺ أن يقول للمشركين: ﴿إِنَّ وليِّي الله الَّذي ﴾ يحفظني وينصرني ويحوطني ويدفع شَرَّ كم عتي، هوالله الذي خلقني وإيّا كم جميعاً، ويملكني ويملككم ﴿الَّذِي نَزَّلَ ﴾ القرآن، وهو ينصر الصالحين الله فين عظيعونه ويجتنبون معاصيه تارةً بالحجّة وأخرى بالدفع عنهم.

# قوله عزّ وجلّ:

وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِۥ لاَيَشْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلاَ أَنفُسُهُمْ يَنصُرُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: هذا عطف على الآية الأولى، فكأنَّه قال: قل وليِّي الله القــادر

على نصرتي عليكم وعلى من أراد بي ضرّاً، والذين تتُخذونهم أنتم آلهةً لايقدرون على أن ينصروكم ولا أن يدفعوا عنكم ضرراً، ولا يقدرون أن ينصروا أنفسهم أيضاً لو أنّ إنساناً أراد بهم سوءاً من كسرٍ أو غيره.

وإنّما كرّر هذا المعنى لأنّه ذكره في الآية الّتي قبلها على وجه التقريع، وذكره هاهنا على وجه الفرق بين صفة مَن تجوز له العبادة ممّن لا تجوز، كأنّه قال: إنّ ناصرى الله ولا ناصر لكم ممّن تعبدون.

وإنّما قال: ﴿تدعون من دونه﴾ وهم يدعونه معه، لأنّ معنى «من دونه»: من غيره، ومع ذلك فإنّه بمنزلة من أفرد غيره بالعبادة في عِظَمِ الكفر والشرك.

قوله عزّ وجلّ:

وَإِنْ تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱ لَهُدَى لاَيَشْمَعُواْ وَتَرَىٰهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لاَيُبْصِرُونَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قال الفرّاء والزجّاج: المعنى: إن دعوتم هؤلاء الّذين تعبدونهم من الأصنام إلى صلاح ومنافع لا يسمعوا دعاءكم، وتراهم فاتحة أعينهم نحوكم على ما صوّرتموهم عليه من الصُور، وهم مع ذلك لا يبصرونكم.

قال الجُبّائي: جعل الله أنفتاح عيونهم في مقابلتهم نظراً منهم إليهم مجازاً، لأنّ النظر حقيقةً: تقليب الحدقة الصحيحة نحو المرئيّ طلباً لرؤيته، وذلك لا يتأتى في الجماد، ويُقال في اللغة: «تناظر الحائطان» إذا تقابلا، وكلّ شيء قابَل غيره يُقال: نظر إليه.

وقال الحسن: المعنى: وإن تدع يا محمّد المشركين، فلم يجعل الكناية عن الأوثان. وقال الرُمّاني: الكناية عن الأوثان لأنّهم جعلوها تضرّ وتنفع. كما يكون ذلك فيما يعقل. وفي الآية دلالة على أنّ النظر غير الرؤية. لأنّه تعالى أثـبت النـظر ونَفَى الرؤية.

وقوله: ﴿وتراهم ينظرون إليك وهم لا يبصرون﴾ وجه الخطاب إلى النبيّ ﷺ ولا كان أمره بخطاب المشركين بمعنى: قبل لهم، لقال: وترونهم. وقال السّدّي ومجاهد: أراد به المشركين. فعلى هذا يكون قوله: ﴿وإن تدعوهم﴾ خطاباً للنبيّ ﷺ أنّه إن دعا المشركين إلى الهدى لا يسمعوا، بمعنى: لا يقبلوا وهم يرونه ولا ينتفعون برؤيته.

قوله عزّ وجلّ:

خُذِ ٱ لْعَفْوَ وَأَمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱ لْجَـٰهِلِينَ ۞ آية بلا خلاف.

أقول: أمر الله تعالى نبيّه أن يأخذ مع الناس بالعفو، وهو التساهل فيما بينه وبينهم، وقبول البسير منهم الذي سهله عليهم ويشر فعله لهم، وأن يترك الاستقصاء عليهم في ذلك، وهذا يكون في مطالبة الحقوق الواجبة لله تعالى وللناس وفي غيرها، وهو في معنى الخبر عن النبي المشترضية والمناس وفي غيرها، وهو في معنى الخبر عن النبي المشترضية والنبي ولا ينافي ذلك أن لصاحب الحق والديون وغيرها استيفاء الحق وملازمة صاحبه حتى يستوفيه، لأنّ ذلك مندوب إليه دون أن يكون واجباً، وقد يكون العفو في قبول العذر من المعتذر وترك المؤاخذة بالإساءة.

وقوله: ﴿وأمر بالعرف﴾ يعني: بالمعروف، وهو كلّ ما حَسُنَ في العقل فعله أو في الشرع، ولم يكن منكراً ولا قبيحاً عند العقلاء.

وقولة عزّوجلّ: ﴿وَأَعرض عن الجاهلين﴾ أمر بالإعراض عن الجاهل: السفيه الذي إن كلّمه سَفِهَ عليه وآذاه بكلامه، وأمره إذا أقام عليهم الحجّة وبيّن بطلان ماهم عليه من الكفر والمعاصي أن يعرض عنهم ولا يجاوبهم

في مكروه يسمعه، صيانةً لنفسه عنهم. وقال عطاء: ﴿العفو﴾ الفضل. وقال مجاهد: العفو من أخـلاق النـاس. وعـفو أمـوالهـم مـن غـير

وقال مجاهد: العقو من احملاق النياس، وعمقو اموالهم من عمير تجسُّسٍ<sup>(١)</sup> عليهم، وقال: ما عفا لك من أموالهم. وذلك قبل فرض الزكاة.

وقًال السُدِّي: نسخ ذلك بآية الزكاة. وقال ابن زيد: أمره بـالإعراض عنهم ثمَّ نُسِخَ بقوله: ﴿واغَلُظ عليهم﴾ (٢).

وروي<sup>(٣)</sup> عن النبيّ ﷺ في قوله: ﴿وأَمر بالعرف﴾: أنّ جبرائيل قال له: معناه: تَصِلُ مِن قطعك، وتعطي من حرمك، وتعفو عمّن ظلمك.

قوله عزّوجلّ:

تعالى: ﴿نَزَغَ الشيطان بيني وبين إِخوتي﴾ (<sup>4)</sup> ونَزَغَ يَـنْزَغُ ونَـغَزَ يَـنْغَزُ: إذا أفسد.

وموضع ﴿ ينز عَنَّك ﴾ جزم بران التي للجزاء إلا أنه لا يبين فيه الإعراب، لأنه مبني مع نون التأكيد على الفتح، إذا كانت مشددة ولابد من تحريك ما قبلها في الجزم لالتقاء الساكنين.

<sup>(</sup>١) وكذا في تفسير مجاهد: ص ٣٤٩، وفي نسخة: «تحسَّس» بالحاء المهملة.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٧٣، والتحريم: ٩.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ١٠٥ بسنده عن سفيان عن أُبَيٍّ. (٤) يوسف: ١٠٠.

و «النَزْغ»: الإزعاج بالإغواء. وأكثر مــا يكــون ذلك عــند الغـضب. وأصل [«النَزْغ»] الإزعاج بالحركة. نَزَغْتُه أَنْزَغُه نَزْغًاً.

قوله عزّوجلّ:

إِنَّ اَلَّذِينَ اَتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَنِّهِكُ مِّنَ الشَّيْطَـٰنِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُبْصِرُونَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ ابن كثير وأهل البصرة والكسائي ﴿طيف﴾ بغير ألف وبغير همز، الباقون بألف بعدها همزة.

قال الحسن: «الطيف» في كلام العرب أكثر من «طائف». وقال أبو زيد: طاف الرجل يطُوفُ طَوْفاً إذا أقبل وأدبر، وأطاف يطوُفُ طَوْفاً إذا جعل يستدير القوم ويأتيهم من نواحيهم، وطاف الخيال طَيْفاً إذا ألّم في المنام. وقال أبو عُبَيْدة: طَيْف من الشيطان بأن يلم به لمّاً، يُقال (١٠؛ منه: طِفْتُ أَطِيف طَيْفاً، وقال قوم (٢٠؛ الطائف ما أطاف بك من وسوسة الباطل. والطَيْف: اللّمَمُ والمَسَّ. وقال أبو عمرو بن العلاء: الطَيْف: الوَسْوَسة.

وحكى الرمّاني: أنّ «الطيف» أصله: «طَيّف» من الواو. مثل: «سـيّد» و «ميّت» فخُفّف. وأنشد أبو عُبَيْدة للأَعشى في الإلمام:

وتُصِبحُ عن غِبّ السُرَى وكأنّما الْكَمّ بها من طائِفِ الجنّ أوْلقُ (٣)

وكان معنى الآية: إذا مسهم من ينظر لهم نظرة من الشيطان، ويكون «طائف» مثل: «العاقبة» و «العافية» مما جاء المصدر منه على: «فاعل» و «فاعلة» فالطيف أكثر لأنّ المصدر على هذا الوزن أكثر منه على وزن

<sup>(</sup>١) وهو ما قاله الزجّاج في معانيه: ج ٢ ص ٣٩٦ أيضاً.

<sup>(</sup>٢) منهم الطبري في تفسيره: ج ٩ ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن: ج ١ ص ٢٣٦، وراجع ديوان الأعشى: ص ١٢٣.

«فاعل» و «الطائف» كـ «الخاطر». وقال الحسن: معناه: يطوف عـليهم الشيطان بوساوسه، فيقبل بعض وحيه من يعصى الله.

وقوله ﴿تذكّروا﴾ أي: تذكّروا ما عندهم من المخرج والتوبة ﴿فإذا هم مبصرون﴾ قد تابوا. وقال مجاهد: هـم المـؤمنون إذا مسّهم طيف أي: غضب.

وقال سعيد بن جُبَيْر: هو الرجل يغضب الغضب فيذكر فيكظم غيظه. وقال مجاهد: هو الرجل يهمّ بالذنب فيذكر الله تعالى فيتركه.

أخبر الله تعالى بأنّ الذين يتّقون الله باجتناب معاصيه إذا وسوس إليهم الشيطان وأغراهم بمعاصيه تذكّروا، فعرفوا ما عليهم من العقاب بـذلك فيجتنبونه ويتركونه. وقال مجاهد وسعيد بن جُبَيْر: «الطـيف»: الغـضب. وقال ابن عبّاس والسّدّي: هي الزلّة الّتي إن ارتكبها تاب منها.

و ﴿إذا﴾ الأولى بمنزلة الجزاء ولها جواب، والثانية بمعنى المـفاجأة. كقولك: خرجت فإذا زيد.

وقال ابن عبّاس: «الطيف»: النـزغ. وقـال أبـو عـمرو بـن العـلاء: الوَسُوَسة. وقال غيره (١): هو اللَمَم.

قوله عزّوجلّ:

وَإِخْوَانُهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فِي ٱلْغَيِّ ثُمَّ لَايُقْصِرُونَ ﴿ آية بلا خلاف.

أقول: قرأ: ﴿يُمِدّونهم﴾ بضمّ الياء وكسر الميم نافع، الباقون بفتح الياء وضمّ الميم.

معنى الآية: أنَّ إخوان الشياطين من الكفَّار يمدُّهم الشياطين في الغيَّ،

<sup>(</sup>١) كأبي عُبَيْدة في مجاز القرآن: ج ١ ص ٢٣٦.

ومعناه: يزيدونهم في الغَواية والإضلال، ويزيّنون لهم ما هم فيه.

ثمّ أخبر: أنّ هؤلاء مع ذلك ﴿لا يُقْصِرون﴾ كما يقصر الّذين اتقوا إذا مسّهم طيف من الشيطان. وهو قول ابن عبّاس والسّدّي وابن جُريْج وأبي عليّ وأكثر المفسّرين.

وقال مجاهد: وإخوان المشركين من الشياطين. وقال قَتادَة: قـوله: ﴿ثُمّ لايقصرون﴾ يعني: الشياطين لايقصرون عناستغوائهم ولايرحمونهم.

و «قَصَرت» و «أقصَرت» لغتان، والقراءة على لغة: أقصَرت. ومَن ضمّ
الياء فلقوله تعالى: ﴿إنّما نُودُهم به من مال وبنين﴾ (١) وقوله عزّ وجـلّ:
﴿وَأَمْدَدناهم بفاكهة﴾ (٢) وقوله: ﴿أَتُمِدُّونَني بمالٍ﴾ (١) ومَن فتح الياء فلقوله تعالى: ﴿ويَمُدُّهم في طُغيانهم يعمهون﴾ (٤) و «أمْدَدْت» فيما يكره. قال أبو زيد: أمْدَدت القائد بالجند، وأمددت القائد بالجند،

وقال أبو عُبَيْدَة: ﴿يمدُّونهم في الغيِّ﴾ أي: بزيّنون لهم، يُقال: مدّ له في غيّه. هكذا يتكلّمون به، ووجه قراءة نافع: قـوله تـعالى: ﴿فبشّرهم بعذاب أليم﴾.

قوله عزّوجلّ:

وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِمْ بِــَاتِهِ قَالُواْ لَوَلاَ اَجْتَبَيْتَهَا قُلْ إِنَّمَا أَنَّبِعُ مَايُوحَى إِلَىَّ مِن رَّبِى هَــذَا بَصَابِرُ من رَبِّكُمْ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ۞ۚ آية بلا خلاف.

أقول: معنى الآية: أنّك يا محمّد إَذا لم تأتهم بآية يقترحونها قالوا: لِمَ لا تطلبها من الله فيأتينا بها؟

<sup>(</sup>١) المؤمنون: ٥٥.(٣) الطور: ٢٢.

وقوله: ﴿لُولا﴾ معناه: هلّا ﴿اجتبيتها﴾ معناه: اختلقتها وافتعلتها من قِبَل نفسك، في قول الزجّاج والفرّاء والحسن والضحّاك وقَـتادَة وابـن جُريْج وابن زيد وابن عبّاس.

وفي رواية أخرى عن ابن عبّاس وقَتادَة: معناه: هلّا أخذتها من ربّك وتقبّلتها منه. ويكون «الاجتباء» بمعنى «الاختيار».

وقال الفرّاء: اجتبيت الكلام واختلقته وارتجلته إذا افتعلته مـن قِـبَل نفسك. وقال أبو عُبَيْدَة: اخترعته مثل ذلك.

وقال أبوزيد: هذه الحروف تقولها العرب للكلام يبتدئه الرجل لم يكن أعدّه قبل ذلك في نفسه.

وقوله: ﴿هذا بصائر من ربّكم﴾ يعني: هذا القرآن حجج وبراهين وأدلّة من ربّكم، و «البصائر» جمع «بصيرة» وهي البراهين الواضحة والحجج النيّرة، وتكون «البصائر» جمع «بَصِيرة» وهي طريق الدم، و «البَصِيرة» (١٠٠؛ التُرْس أيضاً وجمعها بصائر، ومعناها كلّها: ظهور الشيء وبيانه.

وإنّما قال: ﴿هـذا﴾ فـوحد لأنّ المراد بـه: القرآن، وقـوله تـعالى: ﴿وهدىً عِنْي: بيان وحجة ﴿ورحمة لقوم يؤمنون ﴾ فأضافه إليهم لأنهم المنتفعون بها دون غيرهم من الكفّار وإن كان بياناً للكلّ. وقال الجُبّائي: قوله: ﴿هذا بصائر ﴾ إشارة إلى الأدلّة الدالّة على التوحيد وصفاته وعدله

<sup>(</sup>١) كذا، وفي اللسان: البَصِرَة: التُرُس.

وحكمته وصحّة نبوّة النبيّ وصحّة ما أتى به النبيُّ لللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قوله عزّوجلّ:

وَإِذَا قُرِئَ اَلْقُرْءَانُ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُواْ لَقَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ آية بلا خلاف. أقول: أمر الله تعالى المكلفين بأنّه إذا قُرِئ القرآن أن يستمعوا له ويصغوا إليه ليفهموا معانيه ويعتبروا بمواعظه، وأن ينصتوا لتلاوته ويتدبّروه ولا يلغوا فيه، ليرحمهم بذلك ربّهم وباعتبارهم به وإتّعاضهم بمواعظه.

واختلفوا في الوقت الّذي أمِرُوا بالإنصات والاستماع، فقال قوم: أمروا حال كون المصلّي في الصلاة خلف الإمام الّذي يأتمّ به، وهو يسمع قراءة الإمام، فعليه أن ينصت ولا يقرأ ويتسمّع لقراءته.

ومنهم من قال: لأنّهم كانوا يتكلّمون في صلاتهم ويسلّم بعضهم على بعض، وإذا دخل داخل وهم في الصلاة قال لهم: كم صلّيتم؟ فيخبرونه، وكان مباحاً فنسخ ذلك، ذهب إليه عبدالله بن مسعود وأبو هُرَيْرة والزُهْري وعطاء وعُبَيْد الله بن أبي عُمَيْر ومجاهد وقَتادَة وسعيد بن المسيّب وسعيد ابن جُبَيْر والضحّاك وإبراهيم وعامر الشعبي وابن عبّاس وابن زيد واختاره الجُبّائي.

وقال قوم: هو أمر بالإنصات للإمام إذا قرأ القرآن في خطبته، رُوِي ذلك عن مجاهد. وقال قوم: هو أمر بذلك في الصلاة والخطبة، رُوِي ذلك عن مجاهد أيضاً والحسن.

وأقوى الأقوال الأوّل. لأنّه لا حال يجب فيها الإنصات لقراءة القرآن إلّا حال قراءة الإمام فـي الصــلاة. فــإنّ عــلى المأمــوم الإنــصات لذلك والاستماع له. فأمّا خارج الصلاة فــلا فــلاف أنّــه لا يـجب الإنــصات والاستماع، وعن أبي عبدالله الله الله في حال الصلاة وغيرها (١). وذلك على وجه الاستحباب.

وقال الجُبّائي: يحتمل أن يكون أراد بالاستماع إذا قرأ النبيّ ﷺ عليهم ذلك، فإنّه كان فيهم من المنافقين من لايستمع لذلك والأوّل أكثر فائدة وأعمّ.

وقال الزئجاج: يجوز أن يكون الأمر بالاستماع للقرآن للعمل بما فيه. وأن لا يتجاوزه، كما تقول: «سمع الله لمن حمده» بمعنى: أجاب الله دعاه. لأنّ الله سميع عليم.

والإنصات: السكـوت مع الاسـتماع، قـال الطُـرُمّاح يـصف وحشاً وحذرها الصيادين:

يُخافِتْنَ بعضَ المَضْغِ من خَشْيةِ الرَدَى

ويُـنْصِتْنَ للسَـمْعِ إنْـصاتَ القَـناقِنِ<sup>(٢)</sup>

والقَناقِن: عرّاف الماء (٣).

قوله عزّوجلّ:

وَٱذْكُر رَّبَّكَ فِى نَفْسِكَ تَصَوُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلْجَهْرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ بِالْغُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ وَلاَتَكُن مِّنَ ٱلْغَنفِلِينَ۞ آية بلا خلاف.

أقول: أمر الله عزّوجل نبيّه ﷺ أن يذكره عملى حمال التنضرّع، والمراد به: الأمّة، ونصب ﴿تضرّعاً﴾ على الحال، وعلى وجه الخوف من عذابه، و «الخيفة» هو الخوف، ويكون دعاؤه خالصاً لله، ويفعل هذا الدعاء ﴿بالغُدُو﴾ وهو أوّل النهار ﴿والآصال﴾ وهو جمع «أصُـل» و «الأصُـل»

<sup>(</sup>١) رواه العيّاشي في تفسيره: ج ٢ ص ٤٤ ح ١٣٢ عن زرارة.

<sup>(</sup>٢) أنشده في اللسان: مادّتي «نصت» و «قنن» وفيهما: «انتصات». في الحجريّة: العياقن عرّاف [عذاف] الماء. (٣) أي: الذي يعرف مواضع الماء تحت الأرض (اللسان).

جمع «الأصيل» فالآصال جمع الجمع، وتصغيره: «أصَيْلال» على بدل النون. وقال قوم (١١: هو جمع «أصُل». و «الأصُل» ينقع على الواحد والجمع، ومعناه: العَشِيّات، وهو ما بين العصر إلى غروب الشمس.

وقال ابن زيد: الخطاب متوجّه إلى المستمع للقرآن إذا تُلِيَ. ثمّ أكّد توصية له في الدعاء بقوله: ﴿ ولا تكن من الغافلين ﴾ والمعنى: لا تكن من الغافلين عمّا أمرتك به من الدعاء له والذكر لله.

وقال الجُبّائي: في الآية دليل على أنّ الّذين يرفعون أصواتهم بالدعاء ويجهرون بها مخطئون، على خلاف الصواب.

ومن قرأ: ﴿خُفْية﴾ أراد: إخْفِ الدعاء واتْركِ الإجهار، وهو تأكيد لِمَا أمر به من الدعاء إخفاءً.

وقوله: ﴿ودون الجهر﴾ يعني: دعاء باللسان في خفاء الإجهار.

أحدهما: أنّ المرادبه التعرّض للذكر من جهة الفكر، وهذا في «الذكر» المضاد للسهو. الثاني: أنّدأمر بالذكرالذي هوالقول فيما يخفى، كحديث النفس. قوله عرّوجلّ:

إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَايَشْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ. وَيُسَيِّحُونَهُ وَلَهُ يَشْجُدُونَ۞ آية بلا خلاف.

<sup>(</sup>١) منهم الفرّاء، نسبه إليه النِّحّاس في إعراب القرآن: ج٢ ص١٧٣ ولم نجده في معاني الفرّاء.

أقول: بين الله تعالى أنّ الذين عنده، وهم الملائكة، ومعناه: أنّهم عنده بالمنزلة الجليلة لا بِقُرْبِ المسافة، لأنّه تعالى ليس في مكانٍ ولا جهةٍ فيقرب غيره منه، لأنّ ذلك من صفات الأجسام، وهـذا حثَّ منه عـلى الطاعة والاستكانة والخضوع له، لأنّ الملائكة مع فضلها وارتفاع منزلتها إذا كانت لا تستكبر عن عبادته بل تسبّحه دائماً وتسجد مثل ذلك فبنو آدم بذلك أولى وأحقّ ولهم أؤجّب وألْزَم.

قال الجُبّائي: معنى ﴿عند ربّك﴾: أنّهم في المكان الّذي لا يملك فيه الحكم بين الخلق سواه، لأنّه ملّك عباده الحكم في الأرض على وجه حسن، قال: ويجوز أن يكون المراد بذلك أنّهم رسله الّذين يبعثهم في أمور الإنس، وإذا كانوا رسله جاز أن ينسبهم إلى نفسه فيقول: إنّهم عنده، كما يقال: عند الخليفة جيش كثير، ولا يراد به في مكانه ولا بالقرب منه، وإنّما يراد: أنّهم أصحابه وإن كانوا متفرّقين في البلاد.

وقال الزجّاج: مَن قَرُبَ من رحمة الله وفضّله فهو عند الله، أي: قريب من تفضّله واحسانه.

وهذه أوّل سجدات القرآن، وهي عندنا مستحبّة غير واجبة، وفي ذلك خلاف بين الفقهاء ذكرناه في الخلاف<sup>(١)</sup>.

وسبب نزول الآية: أنّ قريشاً لمّا قالت: وما الرحمن؟ أنسجد لما تأمرنا؟! نزلت هذه الآية.

<sup>(</sup>١) كتاب الخلاف: ج ١ ص ٤٢٧ المسألة ١٧٦.

## الفهارس

فهرس الآيات المستشهد بها فهرس الأحاديث فهرس أساء المعصومين المُهَلِّكُ فهرس الأعلام فهرس الأشعار والأرجاز

فهرس المباحث العامة

### فهرس الآيات

| الصفحة     |                                             | رقم الآية |
|------------|---------------------------------------------|-----------|
| البقرة (٢) |                                             |           |
| ۱۷۵ و ۲۱۲  | هدئً للمتّقين                               | ۲         |
| ٦.٧        | الله يستهزئ بهم                             | ١٥        |
| 745        | ويَمُدُّهم في طُغيانهم يعمهون               | ١٥        |
| ٦٩ و ٢٣٢   | وما يُضلّ به إلّا الفسقين                   | 77        |
| 118        | فأزلّه الشيطان منها                         | ٣٦        |
| ££V        | وأُنِّي فضَّلتكم على العالمين               | ٤٧ و ١٢٢  |
| 114        | واتَّقُوا يوماً لا تَجزي نفسٌ عن نفسٍ شيئاً | ٤٨        |
| ٥٣٦        | لن نؤمن لك حتّىٰ نرى الله جهرةً             | ٥٥        |
| ٤٨٢        | ثمّ بعثناكم من بعد مو تكم                   | 70        |
| ٤٤١        | وباءوا بغضب من الله                         | 11        |
| O£         | ولاخوف عليهم ولاهم يحزنون                   | 75, 777   |
| 220        | وإذ أخذنا ميثاقكم ورفعنا فوقكم الطُور       | ٦٣ و٩٣    |
| ٣٨٢        | كونوا قردةً خاسئين                          | ٥٦        |
| ٥٨٤        | فويل للّذين يكتبون الكتاب بأيديهم ثمّ       | ٧٩        |
|            |                                             |           |

| 754        |                                              | فهرس الأيات ـ |
|------------|----------------------------------------------|---------------|
| ٤٤١        | فباءوا بغضب على غضب                          | ٩.            |
| ٥٣٧        | ولن يتمنُّوه أبدأ                            | 90            |
| 115        | لا يقبل منها عدل                             | ۱۲۳           |
| 7.9        | وإذ ابتليٰ إبراهيم ربّه بكلماتٍ فأتمّهنّ     | ۱۲٤           |
| ۸۸۲        | فاذكُروني أَذكُركم                           | ١٢٥           |
| 777        | قد نَري تقلُّب وجهك في السماء                | ١٤٤           |
| ٥٩         | ولئن أتيت الّذين أوتوا الكتب بكلّ            | ١٤٥           |
| ٣٠٨        | اتّبعوا ما أنزل                              | ١٧٠           |
| ٤٦٩        | فمن عفي له من أخيه شيء                       | ۱۷۸           |
| 707        | نساؤُ كم حرثٌ لكم                            | 777           |
| ۲۸٥        | فإمساك بمعروف                                | 779           |
| T+0        | من ذا الّذي يقرض الله قرضاً حسناً فيضاعفه له | 720           |
| <b>٣91</b> | ولو شاء الله ما اقتتلوا                      | 707           |
| ١٨٢        | لا تأخذه سِنَة ولا نوم                       | 700           |
| 777        | خاوية على عُرُوشها                           | 709           |
| ٥٣٧        | ربّ أرني كيف تحيي الموتي                     | ۲٦.           |
| ٣٠٥        | مثل الّذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل  | 771           |
| ۲۵۸ و ۲۵۸  | <br>فمن جآءه موعظة                           | 770           |
| ٣٢٥        | لا تحمل علينا إصرأ                           | 7.7.7         |
|            |                                              |               |

| ران (ج ٦)   | التبيان في تفسير القر                            | 137     |
|-------------|--------------------------------------------------|---------|
| ۸۲۳         | قد كان لكم آية في فئتين التقتا فئة تقاتل في      | ١٣      |
| ۳۸۷         | فبشّرهم بعذاب أليم                               | ۲۱      |
| ۸۸۹         | هب لي من لدنك ذُرّيّةَ فنادته                    | ۲۸ و ۳۹ |
| ٦٠٧         | والله خير الماكرين                               | ٥٤      |
| 90          | إنّ هذا لَهُو القَصَص                            | 77      |
| ٤٢٣         | وما من إله إلّا اللهُ                            | 77      |
| ٣٨٠         | يوم تبيضٌّ وجوه وتسودُّ وجوه فأمّا الّذين اسودّت | ١٠٦     |
| ۱۸٥         | ضُربت عليهم الذَّلة أينما ثقفوا إلّا             | 117     |
| ٤٤١         | وباءوا بغضب من الله                              | ١١٢     |
| ۲۸٥         | و تؤمنون بالكتاب كلّه                            | 119     |
| ٤٩          | ولقد كنتم تمنّون الموت من قبل أن                 | 128     |
| ۱۱٤         | إنّما استزلّهم الشيطان                           | 100     |
| 1.1         | إنّما نملي لهم ليز دادوا إيْماً                  | 147     |
|             | النساء (٤)                                       |         |
| ٥٤٣         | فإن آنستم منهم رُشداً                            | ٦       |
| ٤٤٨         | للذكر مثل حظّ الأُنثيين                          | 11      |
| <b>70</b> A | ونُدخلكم مُدخلاً كريماً                          | ٣.      |
| 7 2 1       | إنّ الله لا يغفر أن يُشرك به                     | ٤٨و١١٦  |
| ٦٠٢         | وما أرسلنا من رسول إلّا ليُطاع                   | ٦٤      |
| ٧٩          | أَن اقتلوا                                       | 77      |
| ١١.         | إنَّكم إذاً مثلُهم                               | ١٤٠     |

| 750  |                                           | فهرس الآيات |
|------|-------------------------------------------|-------------|
| ٣.٣  | إنّكم إذاً مثلُهم                         | ١٤.         |
| ٧٠٢  | يخادعون الله وهو خادعهم                   | 127         |
| ٤٧٨  | بكفرهم فلا يؤمنون إلّا قليلاً             | 100         |
| ۰۲۰  | إنِ امْرُوُّ هلك                          | ۲۷۱         |
| ١٨٧  | يبيّن الله لكم أن تصلّوا                  | ١٧٦         |
|      | المائدة (٥)                               |             |
| 418  | وإذا حللتُم فاصطادوا                      | ۲           |
| 717  | حُرّمت عليكم الميتة والدم                 | ۲           |
| 7.40 | فكُلُوا ممّا أمسكن                        | ٤           |
| ١    | وما علّمتم من الجَوارح مُكلّبين           | ٤           |
| 77.  | وطعام الّذين أُوتوا الكتاب حِلّ لكم       | ٥           |
| ٨٩   | لهم مغفرة وأجر عظيم                       | ٩           |
| ٣٥   | وجعلنا قلوبهم قاسيةً                      | ۱۲          |
| ۲۳۲  | يهدي به الله مَن اتّبع رضوانه             | ١٦          |
| 79   | يهدي به الله من اتّبع رضوانهُ سبل السّلام | ١٦          |
| 777  | إنّ الله يحبّ المقسطين                    | ٤٢          |
| 277  | يا أيّها الرسول بلّغ                      | ٦٧          |
| ۸۹   | ومن عادَ فينتقم الله منه                  | ٩٨          |
|      |                                           |             |

الأنعام (٦)

قضي أجلاً وأجل مسمّى عنده

۱۲

| ٦٤٦التبيان في تفسير القرآن (ج ٦) |                                                  |          |
|----------------------------------|--------------------------------------------------|----------|
| ۵۸۰ و ۵۸۰                        | ولو رُدُّوا لعادوا لما نهوا عنه                  | 7.7      |
| 1.1                              | كُذّبت رسل من قبلك                               | ٣٤       |
| ***                              | ألم يأتكم رسل                                    | 14.      |
|                                  | الأعراف (٧)                                      |          |
| ۱۹۵ و ۲۸۲                        | ما منعك ألّا تسجد                                | ۱۲       |
| 77                               | ربّنا ظلمنا أنفسنا                               | 78       |
| 170                              | فريقاً هدي وفريقاً حقّ عليهم الضلالة             | 44       |
| 90                               | نفصّل الآيات                                     | ۳۲ و ۱۷٤ |
| ٣١.                              | حتّى إذا ادّاركوا فيها                           | ٣٨       |
| 777                              | الحمد لله الّذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتدي لو لا | ٤٣       |
| 1.4                              | فأنجيناه والذين معه                              | ۲۶ و ۷۲  |
| 77                               | أإنّكم لتأتون الرجال                             | ۸۱و۱۱۳   |
| VV                               | لفتّحنا                                          | 97       |
| 1.1                              | جاءتهم رسلهم بالبيّنات                           | 1.1      |
| ٤٩٣                              | سحروا أعيُن الناس                                | 110      |
| 97                               | وإن يروا سبيل الرشد لا يتّخذوه سبيلاً            | 187      |
| 7.9                              | وتمّت كلمة ربّك الحسني على بنيإسرائيل            | ١٣٧      |
| 19                               | -<br>سبحانك تُبتُ إليك وأَنا أوّل المؤمنين       | 128      |
| ١٨٧                              | ودرسُوا ما فيه                                   | 179      |
| ۳۷۸                              | أخلد إلى الأرض                                   | 771      |
| Y1Y                              | واتّبع هواه                                      | 77/      |

| 7.57            | ··-                                             | فهرس الآيات |
|-----------------|-------------------------------------------------|-------------|
| ٥٠              | سآء مثلًا القومُ                                | ۱۷۷         |
| 099             | وإن تدعوهم إلى الهدى لايتّبعوكم سواءٌ عليكم     | 198         |
| 7.47            | إذا مسّهم طائف من الشيطان تذكّروا               | 7.1         |
| 1.0             | تضرّعاً وخيفةً                                  | Y • 0       |
|                 | الأنفال (٨)                                     |             |
| ۲۳۰ و ۳۰۰       | وما رميتَ إذ رميتَ ولكنّ الله رميٰ              | ١٧          |
| 101             | لو نشاء لقُلنا مثل هذا إن هذا إلّا              | ٣١          |
| 777             | ويجعل الخبيث بعضه على بعض                       | ٣٧          |
|                 | التوبة (٩)                                      |             |
| ۱۸۹ و۳۰۳        | اقتلوا المشركين                                 | ٥           |
| ٤٣٣             | ثمّ أبلغه مأمنه                                 | ٦           |
| ١٢٣             | إنّما المشركُون نجسٌ                            | 44          |
| ۳۸۷             | فبشرهم بعذاب أليم                               | ٣٤          |
| ٩.              | ألم يعلموا أنَّه مَن يحادد الله ورسوله فأنَّ له | 75          |
| ٥٠١             | المؤ تفكات                                      | ٧٠          |
| 771             | واغلُظ عليهم                                    | ٧٣          |
| ٦.٧             | سخر الله منهم                                   | ٧٩          |
| ۳٤۲ و ٤٧٩ و ٥٦١ | فزادتهم رجساً إلى رجسهم                         | ١٢٥         |
| ٠٢٥             | أولا يرون أنّهم يفتنون في كلّ عام مرّةً أو      | 177         |
|                 | يونس (۱۰)                                       |             |
| 797             | وآخر دعواهم أنِ الحمد لله ربّ العالمين          | ١.          |

| ير القران (ج ١) | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ         | 127      |
|-----------------|------------------------------------------------|----------|
| 1.1             | جاءتهُم رُسُلهم بالبيّنات                      | ۱۳       |
| ١.              | حتّى إذا كنتم في الفُلك وجرين بهم بريح طيّبةٍ  | **       |
| ٧٤              | وجاءهم الموج مِن كلِّ مكانٍ وظنُّوا            | **       |
| 175             | هو الّذي يسيّركم في البرّ والبّحر حتّى         | 77       |
| ۳۷۲             | والّذين كسبوا السيّئات جزاءُ سيّئة بمثلها      | **       |
| 220             | ثمّ الله شهيد على ما تعملون                    | ٤٦       |
| 7 £ 9           | قد جاءتكم موعظة من ربّكم                       | ٥٧       |
| ٦٨              | ولا أصغر من ذلك ولا أكبر                       | 11       |
| ۲.۹             | لا تبديل لكلمات الله                           | ٦٤       |
| ٤٩٣             | ما جئتم به السحرُ                              | ۸۱       |
| ۲۰۱             | ربّنا إنِّك آتيت فرعون وملأه زينةً وأموالاً في | ٨٨       |
| ١٨٢             | <br>حتّى إذا أدركه الغرق                       | ٩.       |
| 081             | نُنجّيك ببدنك                                  | 9.7      |
|                 | هود (۱۱)                                       |          |
| ۲.۸             | آلر کتابٌ احکمت                                | ١        |
| 90              | أحكمت آياته ثمّ فصّل                           | ١        |
| ۲۳٦             | ٩٠ استغفروا ربّكم ثمّ توبوا إليه               | ۳ و ۵۲ و |
| ٤٥٢             | یا نوح إنّه لیس من أهلك                        | ٤٦       |
| ٤٧١             | يرسل السماء عليكم مدراراً                      | ٥٢       |
| ٤٢٧             | فإن تولّوا فقد أبلغتكم                         | ٥٧       |
| Y0A.Y0.         | . أ نذ الذي خال الله حدُّ                      | ٦٧       |

| 789      |                                              | فهرس الآيات |
|----------|----------------------------------------------|-------------|
| ٤٣٩      | ألا إنّ ثمودَ كفروا ربّهم ألا بعداً لثمود    | ٨٢          |
| ٤٩       | ياويلتي ءألدُ وأنا عجوز                      | ٧٢          |
| ٤٥١      | إنّه مصيبها ما أصابهم                        | ۸۱          |
| ۳۸۲      | وإلى مدين أخاهم شعيباً                       | ٨٤          |
| 720      | وماكان ربّك ليهلك القُرى بظلمٍ وأهلها مصلحون | 117         |
|          | يوسف (۱۲)                                    |             |
| 90       | نقصّ عليك أحسنَ القَصَ                       | ٤           |
| 770      | والشمس والقمر رأيتهم لي ساجدين               | ٤           |
| 1.1      | وقال نسوة في المدينة                         | ٣.          |
| ۷۷ و ۲۳۵ | وسئل القرية                                  | ٨٢          |
| 77       | أإنّك لأنت يوسف                              | ٩.          |
| 175      | نزغ الشيطان بيني وبين إخوتي                  | ١           |
| 97       | قل هذه سبیلی                                 | ۱۰۸         |
| 90       | لقد كان في قصصهم عبرة لأُولي الألباب ما      | 111         |
|          | إبراهيم (١٤)                                 |             |
| ٥٧٧      | من عذابِ شديدٍ                               | ۲           |
| 1.1      | قالت رسلُهم                                  | ١.          |
| ٦٩ و ٢٣٢ | ويُضلّ الله الظالمين                         | **          |
| ٤١٠      | وتغشى وجوههم النار                           | ۰۰          |
| 101      | هذا بلاغ للناس ولينذروا به                   | ٥٢          |

| ن في تفسير القرآن (ج ٦)  | التبيان | 70 |
|--------------------------|---------|----|
| ن فی نفسیر انفران (ج ۱ ) | البيار  |    |

| E       | <b>y</b>                                         |     |
|---------|--------------------------------------------------|-----|
|         | الحجر (١٥)                                       |     |
| 108     | ذرهم يأكلوا ويتمتّعوا                            | ٣   |
| ٤١٦     | وأرسلنا الرياح لواقح                             | **  |
| ٥٤      | ولاتحزن عليهم                                    | ٨٨  |
|         |                                                  |     |
|         | النحل (١٦)                                       |     |
| 777     | أمواتٌ غير أُحياءٍ وما يشعرون أيّان يبعثون       | ۲۱  |
| ١٨٨     | أساطير الأوّلين                                  | 45  |
| ٥٧٩     | إنّما قولنا لشيءٍ إذا أردناه أن نقول له كن فيكون | ٤٠  |
| 171     | ويجعلون لله البنات                               | ٥٧  |
| 171     | ومن ثمرات النخيل والأعناب                        | ٧٢  |
| ۳۱۹و۳۱۳ | وما أمر الساعة إلّاكلمح البصر أو هو أقرب         | YY  |
| ٥٩٤     | والله أخرجكم منبطون أُمّهاتكم لا تعلمون شيئاً    | ٧٨  |
| ٥٢٤     | كالَّتي نقضت غزلها من بعد قوَّة أنكاثاً          | 9.4 |
| ۲٦.     | فأذاقها الله لباس الجوع والخوف                   | ١٢٢ |
| ٤٢      | وإنّ ربّك ليحكم بينهم يوم القيامة                | 178 |
| ٥٤      | ولاتحزن عليهم                                    | ١٢٧ |
|         |                                                  |     |
|         | الإسراء (۱۷)                                     |     |
| ٥٨٩     | ذرّيّة مَن حملنا مع نوح                          | ٣   |
| ١٢      | وقضينا إلى بني إسرائيلً                          | ٤   |
| ٤٤      | وماكنّا معذّبين حتّى نبعث رسولاً                 | ١٥  |
|         |                                                  |     |

| ٦٥١   |                                                  | بهرس الآيات |
|-------|--------------------------------------------------|-------------|
| ٤٨٤   | فحقّ عليها القول                                 | ١٦          |
| 75    | وما منعنا أن نّرسل بالأيات إلاّ أن كذّب بها      | ٥٩          |
| ٧٣    | أرءيتك هذا الّذي كرّمت عليّ                      | 7.7         |
| ۲٠٤   | ۔<br>واستفزز                                     | ٦٤          |
| 197   | كتاباً نقرُؤُه                                   | ۹۰ و ۹۳     |
| 199   | أو تأتى بالله والملائكة قبيلاً                   | 9.7         |
| 377   | -<br>وما منع الناس أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى      | 98          |
| 418   | قل ادعوا الله أو ادعوا الرحمن أيّاً ما تدعوا فله | ١١.         |
| ٤     | الحمد لله الّذي لم يتّخذ ولداً ولم يكن           | 111         |
|       | الكهف (۱۸)                                       |             |
| ٣١٩   | فلعلُّك باخع نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا   | ٦           |
| ۲۱۳   | لنعلم أيّ الحزبين                                | 11          |
| ٤٢    | وكلبهم باسطٌ ذراعيه                              | ١٨          |
| ۳۸۹   | سيقولُون ثلاثةٌ رابعهم كلبهم                     | **          |
| * \ Y | واتّبع هواه                                      | 47          |
| 777   | خاوية على عُرُوشها                               | 2.7         |
| ٥٩٠   | تذروه الرياحُ                                    | ٤٥          |
| ۲۳۸   | وحَشَرناهم فلم نغادِرْ منهم أحداً                | ٤٧          |
| ۳٦٤   | أفتتّخذونه وذرّيته أولياء من دوني وهم لكم عدوّ   | ٥٠          |
| ۲.,   | العذابُ قُبُلاً                                  | ٥٥          |
| 377   | وما منع الناس أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى           | ٥٥          |

| ي تفسير القرآن (ج ٦) | , 0440.                                            | 701      |
|----------------------|----------------------------------------------------|----------|
| ٥٤٣                  | على أن تُعلّمن ممّا علّمت رشداً                    | ٦-       |
| 101                  | هذا فراق بيني وبينك                                | ٧/       |
|                      |                                                    |          |
|                      | مریم (۱۹)                                          |          |
| 010                  | فهب لي من لدنك وليّاً يرثني                        | (        |
| ٩٨٥                  | يا زكريّا إنّا نبشّرك بغلام اسمه يحييٰ             | \        |
| ٤٤٤                  | وقد بلغت من الكبر عتياً                            | /        |
| ٥٨٣                  | فخلف مِن بعدهم خلفٌ أضاعوا الصلاة                  | ٥٥       |
| ٣٤٣                  | فسوف يلقون غيّاً                                   | ٥٠       |
| ۲۳                   | أإذا ما متّ                                        | 7        |
| 444                  | أولا يذكر الإنسان                                  | 77       |
| ٥٨١                  | أَنَّا أرسلنا الشياطين على الكافرين تؤُزَّهم أزًّا | ۸۱       |
|                      | طه (۲۰)                                            |          |
| ٧٨                   | الرحمن على العرش استوى                             | (        |
| ۰                    | واجعل لَّى وزيراً مِن أهلى * هارون أخي             | ۲۰ و ۳۰  |
| ٧٦                   | لعلّه يتذكّر أو يخشى                               | ٤١       |
| ٥٣                   | لأولى النُهي                                       | ۵۱ و ۱۲۸ |
| ٧٨                   | ولقد أريناه ءاياتنا كلّها                          | ٥٠       |
|                      | (Y.) . 1 :\$1                                      |          |

بل تأتيهم بغتةً فتبهتهم فلا يستطيعون ردّها

| 7 | ۰۳    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      | هرس الآيات |
|---|-------|--------------------------------------------|------------|
| ١ | ٥٤    | إنّما أنذرُكم بالوحي                       | ٤          |
| ٦ | ۲٥    | <br>بل فعله كبيرهم هذا فاسألوهم            | ٦٠         |
| ٦ | ۲٠    | وجعلناهم أئمّة يهدون بأمرنا                | ۷'         |
| ١ | 90    | وحرامٌ على قريةٍ أهلكناها أنّهم لا يَرجعون | ٩          |
| ٤ | 11    | ربّ احكم بالحقّ                            | 11         |
|   |       | الحج (۲۲)                                  |            |
| ٣ | ٧٧    | يوم ترونها تذهلُ كلّ مرضعة عمّا أرضعت وتضع | ,          |
| ٥ | ۹۰و۹۹ | كُتب عليه أنّه من تولّاه فأنّه يضلّه       | ;          |
| ٧ |       | يا أيها النّاس إن كنتم في ريب من البعث     |            |
| ٣ | ٣١    | ذلك بأنَّ الله هو الحقّ                    | و ۲۲       |
| ۲ | 77    | خاوية على عُرُوشها                         | ٤          |
| ٩ | ٦     | ويستعجلونك بالعذاب                         | ٤٠         |
| ٤ | 00    | النار وعدها الله الّذين كفروا              | ۸,         |
|   |       | المؤمنون (23)                              |            |
| ۲ | ٦     | الّذين يرثون الفردوس                       | 1          |
| ٣ | ٥٩    | أنكم مخرجون                                | ٣          |
| ٩ | •     | أيعدكم أنّكم إذا متّم وكنتم تراباً وعظاماً | ٣          |
| ۲ | ٤٩    | فأخذتهم الصيحة                             | ٤٠         |
| ۲ | 7 £   | كلّ حزبِ بما لديهم فرحون                   | 0 1        |
| ٦ | ٣٤    | إِنَّما نمدَّهُم به من مال وبنين           | ٥٥         |
|   |       |                                            |            |

| التبيان في تفسير القرآن (ج ٦) |                                               | 10£     |
|-------------------------------|-----------------------------------------------|---------|
| 141                           | ما اتّخذ الله من ولد وما كان معه من إله       | 9.7     |
| ۳۲۸                           | فلا أنساب بينهم يومئذٍ ولا يتساءلون           | ١.١     |
| ***                           | ألم تكن آياتي تتلى عليكم                      | 1.0     |
| ٣٢                            | ربّنا غلبت علينا شقوتنا                       | 1.7     |
|                               | النور (٢٤)                                    |         |
| 175                           | فاجلدوهم ثمانين جلدةً                         | ٤       |
| 700                           | يسبّح له فيها بالغدوّ والآصال * رجال          | ۳۷و۳۳   |
|                               | الفرقان (٢٥)                                  |         |
| ١٨٧                           | إن هذا إلّا إفك افتراه وأعانه عليه قوم آخرون  | ٤       |
| ١٨٧                           | وقالوا أساطير الأوّلين اكتتبها فهي تُملي      | ٥       |
| Y0Y                           | -<br>حجراً محجوراً                            | ۲۲ و ۵۳ |
| ۰۰                            | وجعلنا معهُ أخاهُ هارون وزيراً                | ٣٥      |
| 170                           | وكلًّا ضربنا له الأمثال وكلًّا تبّرنا تتبيراً | 44      |
| ۲١                            | أهذا الّذي بعث الله رسولاً                    | ٤١      |
| ٦٠٣                           | ولقد صرّفناه بينهم ليذّكّروا                  | ٥٠      |
| PAY                           | والنهار خلفةً لمن أراد أن يذّكّر              | ٦٢      |
| 107                           | وعباد الرحمن الّذين يمشون على الأرض هوناً     | 78      |
|                               |                                               |         |

## الشعراء (٢٦)

إن نَّشأ ننزِّل عليهم مّن السَّمآء ءاية ...

| 700      |                                                | فهرس الآيات |
|----------|------------------------------------------------|-------------|
| ۹۵ و ۲۲۵ | وتلك نعمة تمنّها عليّ أن عبّدتّ بني إسرائيل    | **          |
| ٤٩٣      | ة<br>فألقى السحرة ساجدين                       | ٤٦          |
| 19       | إنّا نطّمع أن يغفر لنا ربّنا خطايانا أن كنّا   | ٥١          |
| ١٨٢      | فلمّا تراء الجمعان قال أصحاب موسى إنّا لمدركون | 77          |
| 49       | والّذي أطمع أن يغفر لي خطيئتي يوم الدين        | ۸۳          |
| 445      | واجعل لي لسان صدق فيالآخرين                    | ٨٤          |
| ٤٨٩      | إنّما أنت من المسحّرين                         | ۱۸۵ و ۱۸۵   |
| ٦.٧      | فيأتيهم بغتةً وهم لا يشعرون                    | 7 - 7       |
|          | النمل (۲۷)                                     |             |
| 444      | نودي أن بورك مَن في النار ومن حولها            | ٨           |
| ٤٨٨      | بيضاء من غير سوء                               | ١٢          |
| ۷۷ و ۱۷۹ | وأوتيت من كلّ شيءٍ                             | 78          |
| ٦٣٤      | ۔<br>أتمدّونني بمال                            | ٣٦          |
| 71       | سلام على عباده الّذين اصطفى الله               | ٥٩          |
| 777      | هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين                   | ٦٤          |
| ٥٤       | ولاتحزن عليهم                                  | ٧٠          |
| ۸۵۸      | ردف لكم                                        | ٧٢          |
| ٤١٨      | صنع الله                                       | ۸۸          |
|          |                                                |             |

ونُريد أن نمنٌ على الّذين استضعفوا ... ٢٠٩

| نسير القران (ج ٦) | التبيان في تا                               | 101 |
|-------------------|---------------------------------------------|-----|
| ۸۷ و ۱۸۸ و ۲۰۶    | فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدوًّا وحزناً    | ٨   |
| ۲۲ و ۲۵۵ و ۲۰۱    | فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدوّاً وحزناً ٥  | ٨   |
| 7.1               | قرّة عين لي ولك لا تقتلوه عسى أن ينفعنا أو  | •   |
| ٤٧٩               | قالت لأُخته قصّيه                           | 11  |
| 775               | فلمّا أراد أن يَبْطش                        | 19  |
| ٧٩                | فخسفنا به وبداره                            | ۸۱  |
|                   | العنكبوت (٢٩)                               |     |
| ٥٦٠               | ألَّم * أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا      | ۱و۲ |
| ٥٢٠               | فأخذهم الطوفان وهم ظالمون                   | ١٤  |
| ١ - ٤             | فأنجاه الله من النار                        | 45  |
| 7.7               | إئتنا بعذاب الله                            | **  |
| ۲۳                | أئنّكم لتأتون الرجال                        | **  |
| ۳۸۲               | وإلى مدين أخاهم شعيباً                      | ٣٦  |
| 74                | أولم يكفهم أنّا أنزلنا عليك الكتاب          | ٥١  |
| ٥٢                | وارجوا اليوم الآخر                          | ۲٥  |
| ٥١                | وإنّ الدار الأخرة لهي الحيوان               | 3.5 |
| ***               | والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا           | 79  |
|                   | الروم (۳۰)                                  |     |
| 717               | لله الأمر من قبلُ ومن بعدُ                  | ٤   |
| 809               | ثمّ إذا دعاكم دعوةً منالأرض إذا أنتم تخرجون | 40  |

| <b>707</b> _ |                                                       | فهرس الآيات . |
|--------------|-------------------------------------------------------|---------------|
| ٥٤٢          | وهو أهون عليه                                         | **            |
| 277          | كلّ حزب بما لديهم فرحون                               | ٣٢            |
| ٥٢٤          | وإن تصبهًم سيّئة بما قدّمت أيديهم إذا هم يقنطون       | ٣٦            |
| ٤١٦          | ومن آیاته أن يُرسِل الرياح مبشّرات                    | ٤٦            |
| ٤١٨          | يرسل الرياح مبشّرات                                   | ٤٦            |
| ٤١٦          | الله الّذي يرسل الرياح فتثير سحاباً فيبسطه في السماء  | ٤٨            |
|              | لقمان (۳۱)                                            |               |
| ١٤١          | إنّ الشِرك لظلمٌ عظيمٌ                                | ١٣            |
| ٥١٠          | واصبر على ما أصابك إنّ ذلك من عزم الأُمور             | ١٧            |
| ٥٤٠          | إنّ أنكر الأصوات لصوت الحمير                          | ١٩            |
| ۲۳۱          | ذلك بأنَّ الله هو الحقّ                               | ٣.            |
| 718          | إنّ الله عنده علم الساعة                              | ٣٤            |
|              | السجدة (٣٢)                                           |               |
| ٤٧٣          | ألَّم * تنزيل الكتاب لا ريب فيه من ربِّ العالمين * أم | ٣_١           |
|              | الأحزاب (٣٣)                                          |               |
| ۳۸۳          | يضاعف لها العذاب ضعفين                                | ٣.            |
| ۲۸٥          | أمسك عليك زوجك                                        | ٣٧            |
| ۳.,          | إنّ الّذين يؤذون الله ورسوله                          | ٥٧            |
|              | سبأ (٣٣)                                              |               |
| ۳٤٥          | ولقد صدّق عليهم إبليس ظنّه                            | ۲.            |
|              |                                                       |               |

| ير القران (ج ٦) | التبيان في تفسر                              |     |
|-----------------|----------------------------------------------|-----|
| ۳۲۹             | أنحن صددناكم عن الهدى بعد إذ جاءكم           | ٣٢  |
|                 | فاطر (۳۵)                                    |     |
| ٤٢٤             | هل من خالقٍ غير الله                         | ۲   |
| ٧٢              | وإن من أمّة إُلّا خلا فيها نذيرٌ             | ۲٤  |
| ۸۰۲             | أولم نُعمّركم ما يتذكّر فيه من تذكّر         | ٣٧  |
| ٤٣٤             | هو الّذي جعلكم خلائف                         | 89  |
| 1.1             | كذّبت رسل من قبلك                            | ٤.  |
| ١٥              | ولا يحيق المكر السيّئ إلّا بأهله             | 2.7 |
|                 | یس (۳٦)                                      |     |
| ٤١١             | فأغشيناهم فهم لا يبصرون                      | ٩   |
| ١٩              | ومالي لا أعبد الّذي فطرني وإليه ترجعون       | 77  |
| ٤٩              | <br>يحسرة على العباد                         | ٣.  |
| 177             | وكلّ في فلك يسبحون                           | ٤.  |
| 190             | <br>فلا يستطيعون توصيةً ولا إلى أهلهم يرجعون | ٥٠  |
| ٤٩              | یا ویلنا من بعثنا من مّرقدنا هذا             | ٥١  |
| <b>r</b>        | ألم أعهد إليكم                               | ٦.  |
| ۳۲٥             | أولم ير الإنسان أنّا خلقناه من نطفةٍ فإذا    | ٧\  |
|                 | الصافات (۳۷)                                 |     |

فحقّ علينا قول ربّنا

| 704       |                                                | فهرس الآيات |
|-----------|------------------------------------------------|-------------|
| 171       | وجعلوا بينه وبين الجنّة نسبأ                   | 101         |
|           | ص (۳۸)                                         |             |
| 114       | وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما باطلاً      | **          |
|           | الزمر (۳۹)                                     |             |
| 77        | الّذين خسروا أنفسهم وأهليهم                    | ١٥          |
|           | غافر (٤٠)                                      |             |
| 17.       | لمن الملك اليوم لله الواحد القهّار             | 17          |
|           | فصّلت (٤١)                                     |             |
| ١٥٨       | ومن بیننا وبینك حجابٌ                          | ٥           |
| ۱۱۸ و ۸۸۰ | ائتيا طوعاً أو كرهاً                           | 11          |
| 1.1       | إذ جاءتهم الرسل من بين أيديهم                  | ١٤          |
| 777       | وأمّا ثمود فهديناهم فاستحبّوا العمي على الهُدي | ۱۷          |
| ١٠٤       | ونجّينا الّذين                                 | ١٨          |
| ٣٢        | ربّنا أرنا الّذين أضلّانا من الجنّ             | 79          |
| ۲۰۳ و ۲۰۰ | اعملوا ما شئتم                                 | ٤٠          |
|           |                                                |             |
|           | الشوري (٤٢)                                    |             |

ولولاكلمة سبقت من ربّك إلى أجل مسمّى ...

| ير القرآن (ج ٦) | التبيان في تفس                                | フフ  |
|-----------------|-----------------------------------------------|-----|
| ٤٠٥             | وجزاء سيّئة سيّئةٌ مثلها                      | ٤٠  |
| 77              | الَّذين خسروا أنفسهم                          | ٤٥  |
| 111             | إن عليك إلّا البلاغ                           | ٤١  |
|                 | الزخرف (٤٣)                                   |     |
| ۱۷٦ و ۲۳۱       | وجعلوا الملائكة الّذين هم عباد الرحمن إناثاً  | ١٩  |
| AIF             | لولا نزّل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم | ۳   |
| 19              | قل إن كان للرحمن ولد فأنا أوّل العابدين       | ٧,  |
| ٨               | وهو الّذي في السماء إله وفي الأرض إله         | ٨٤  |
| 17              | ولئن سألتهم مَن خلقهم ليقولنّ الله            | ۸۱  |
|                 | الدخان (٤٤)                                   |     |
| 7.7             | إنّا أنزلناه في ليلة مباركة                   | 1   |
| ٥٩٧             | ولقد اخترناهم على علمٍ على العالمين           | ٣١  |
| **              | ذق إنّك أنت العزيز الكريّم                    | ٤٩  |
|                 | الجاثية (٤٥)                                  |     |
| 7.7             | تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم            | 1   |
| -777            | ماكان حجّتهم إلّا أن قالوا                    | 7 8 |
|                 | الأحقاف (٤٦)                                  |     |
| 7.7             | تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم            | ۲   |

|           |                                                        | فهرس الآيات |
|-----------|--------------------------------------------------------|-------------|
| ٤١٧       | بل هو ما استعجلتم به ريحٌ فيها عذاب أليم               | 7 £         |
| 179       | تُدمّر کلّ شیء بأمر ربّها                              | 70          |
| 727       | <br>ولّو إلى قومهم منذرين                              | 79          |
|           | محمّد (٤٧)                                             |             |
| بدیهم ۲۳۲ | والَّذين قُتِلوا في سبيل الله فلن يُضلُّ أعمالهم * سيه | ٤ و ٥       |
| 79        | والّذين اهتدوا زادهم هدى                               | ١٧          |
| 272       | لا إله إلّا الله                                       | ١٩          |
| ٥١٤       | ولنبلونكم حتى نعلم المجاهدين منكم والصابرين            | ۳۱          |
|           | الفتح (٤٨)                                             |             |
| ٦٠٣ و ١٩٦ | إنّا أرسلناك شاهداً ومبشّراً ونذيراً * لتؤمنوا         | ۸و۹         |
| 719       | و تعزّروه و توقّروه                                    | ٩           |
| 1.1       | يد الله فوق أيديهم                                     | ١.          |
| ٣٠٨       | ويهديك صراطأ مستقيمأ                                   | ۲.          |
| 7.9       | كلمة التقوى                                            | 77          |
|           | الحُجرات (٤٩)                                          |             |
| 411       | إنَّ الله بحبِّ المقسطين.                              | ٩           |
| ٤٩٣       | ءِ<br>إنّما المؤمنون إخْوةٌ                            | ١.          |
|           | ق (۵۰)                                                 |             |
| 37        | أءذا متنا                                              | ۲           |

#### الذاريات (٥١)

| ۲۸.         | قتل الخرّاصون                         | ١.      |
|-------------|---------------------------------------|---------|
| <b>TV</b> 1 | إنّ المتّقين فيجنّات وعيون * آخذين    | ۱۵ و ۱۹ |
| 113         | وفي عادٍ إذ أرسلنا عليهم الريح العقيم | ٤١      |
| ۲۲۵ و ۲۰۳   | ما خلقت الجنّ والإنس إلّا ليعبدون     | ۲٥      |
|             |                                       |         |

### الطور (٥٢)

| ٦٣٤ | وأمددناهم بفاكهةٍ            | 27 |
|-----|------------------------------|----|
| ٣٢٨ | وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون | ۲٥ |

#### النجم (٥٣)

| 118 | والمؤ تفكة أهوى | ٥٣ |
|-----|-----------------|----|
| ٤١١ | فغشّاها ما غشّی | ٥٤ |

#### القمر (٤٥)

| 475 | اقتربت الساعة              | ١       |
|-----|----------------------------|---------|
| 777 | هل من مدّکر                | ۱۵ و ۱۷ |
| ٣٢٢ | إنّا كلّ شيءٍ خلقناه بقدرٍ | ٤٩      |

#### الرحمن (٥٥)

| 177 | والشمس والقمر بحسبان                           | ٥     |
|-----|------------------------------------------------|-------|
| 727 | يخرج منهما اللهُ لهُ والمرحان الله مرح البحرين | 77.19 |

| ٦٦٢_ |                                              | فهرس الآيات |
|------|----------------------------------------------|-------------|
| ۳۲۷  | فيومئذٍ لا يسئل عن ذنبه إنس ولا جانّ         | ٣٩          |
|      | الواقعة (٥٦)                                 |             |
| 77   | أإنّا لِمغرمون                               | 77          |
| 441  | فلا أُقسم بمواقع النجوم                      | ٧٥          |
|      | الحديد (٥٧)                                  |             |
| ***  | يسعى نورهم بين أيديهم                        | ١٢          |
| ***  | يوم يقول المنافقون والمنافقات للَّذين آمنوا  | ١٣          |
| ٩٨   | ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم      | **          |
|      | الحشر (٥٩)                                   |             |
| 77   | وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا | ٧           |
| ٣٤.  | الجبّار المتكبّر                             | ۲۳          |
|      | الممتحنة (٦٠)                                |             |
| ٢٦٦  | إنَّ الله يحبِّ المقسطين                     | ٨           |
|      | الجُمعة (٦١)                                 |             |
| 418  | فإذا قُضيت الصلوة فانتشروا في الأرض          | ١.          |
|      | المنافقون (٦٢)                               |             |
| 141  | كأنّهم خشبٌ مسنّدة                           | ٤           |

| ب تفسير القران (ج ٦) | التبيان في                               | 175     |
|----------------------|------------------------------------------|---------|
| ۲۷۰و۲۱۲              | لولا أخّر تنى إلى أجلٍ قريبٍ             | ١.      |
|                      | التغابن (٦٣)                             |         |
| ۲۳۲                  | ومن يؤمن بالله يهد قلبه                  | 11      |
|                      | التحريم (٦٤)                             |         |
| ٤٠١                  | يوم لايخزي الله النبيّ والّذين آمنوا معه | ٨       |
| 771                  | واغلُظ عليهم                             | ٩       |
| 7.9                  | وصدّقت بكلمات ربّها                      | ١٢      |
|                      | الملك (٥٥)                               |         |
| ٧٨                   | ءأمنتم مّن في السّمآء                    | ۱۷ و ۱۷ |
|                      | القلم (۲۲)                               |         |
| ٣٢٨                  | فأقبل بعضهم على بعض يتلاومون             | ٣.      |
|                      | الحاقّة (٧٦)                             |         |
| ٤١٧                  | وأمّا عادٌ فأهلكوا بريحٍ صرصرٍ           | ٦       |
| 0 • \                | المؤتفكات                                | ٩       |
| 000                  | وحملت الأرض والجبال فدكّتا دكّةً واحدةً  | ١٤      |
|                      | نوح (۱۸)                                 |         |
| ٤٧١                  | يرسل السماء عليكم مدراراً                | 11      |

| 170        |                                           | فهرس الآيات |
|------------|-------------------------------------------|-------------|
| P7c        | ولا تزد الظالمين إلّا تبارأ               | ۲۸          |
|            | الجن (٦٩)                                 |             |
| 779        | وأنّه كان رجالٌ من الإنس يعوذون برجالٍ من | ٦           |
| ١٦٠        | وإنّا منّا الصالحون ومنّا دون ذلك         | 11          |
| <b>777</b> | وأمّا القاسطون فكانوا لجهنّم حطباً        | ١٥          |
| ۲۳.        | يسلكه عذاباً صعداً                        | 14          |
|            | القيامة ( ٧٠)                             |             |
| 441        | لا أُقسمُ بيوم القيامة                    | ١           |
| ٣١٢        | کلّا لا وزر                               | 11          |
| ١٨٣        | وجوه يومئذٍ ناضرة * إلى ربّها ناظرة       | ۲۲ و ۲۳     |
|            | الإنسان (٧١)                              |             |
| ۲۷۷ و ۷۷٤  | ولا تطع منهم آثماً أو كفوراً              | 7 £         |
| ۱٦٥ و ٢٦٨  | يدخل من يشاء في رحمته والظالمين           | ۲۱          |
|            | النبأ (۲۷)                                |             |
| ٦٧         | يا ليتني كنتُ تراباً                      | ٤٠          |
|            | النازعات (۷۳)                             |             |
| ٥١٠        | أنا ربّكم الأعلى                          | 7 £         |

| ي تفسير القرآن (ج ٦) | التبيان فر                                 |       |
|----------------------|--------------------------------------------|-------|
| 108                  | إنَّما أنت منذرُ من يخشاها                 | ٤٥    |
|                      | الانفطار (٧٤)                              |       |
| 19                   | إذا السماء انفطرت                          | ١     |
|                      | الانشقاق (٧٥)                              |       |
| ۳۸۷                  | فبشّرهم بعذاب أليم                         | 7 £   |
|                      | الطارق (٧٦)                                |       |
| 90                   | إنّه لقول فصل                              | 14    |
|                      | الغاشية (٧٧)                               |       |
| اً * عاملةٌ ١٩٧      | هل أتاك حديث الغاشية ﴿ وجوهٌ يومئذٍ خاشعةً | ٤ _ ١ |
|                      | الفجر (٧٨)                                 |       |
| ٥٣٥                  | كلّا إذا دكّت الأرض دكّاً دكّاً            | ۲١    |
| ۷۸ و ۳۰۰             | وجاًء ربّك                                 | 77    |
|                      | البلد (۷۹)                                 |       |
| ۲۳٤                  | وهديناه النجدين فلا اقتحم العقبة           | ۱۱و۱۱ |
| 770                  | ثمّ كان من الّذين آمنوا                    | ۱۷    |
|                      | ائليل (٨٠)                                 |       |
| 700                  | وما يُغني عنه ماله إذا تردّى               | 11    |

| ٦٦٧         |                                                      | فهرس الآيات |
|-------------|------------------------------------------------------|-------------|
| ۳۸۰         | فأنذر تكم ناراً تلظّى * لا يصلاها إلّا الأشقى * الذي | 17_18       |
| ٥١          | الضحى (٨١)<br>وللأخرةُ خيرٌ لّك من الأُولى           | ٤           |
| <b>٣</b> 1٣ | الشرح (۸۲)<br>ووضعنا عنك وزرك                        | ۲           |
| ۳.٧         | البينة (٨٣)<br>وذلك دين القيّمة                      | ٥           |
|             | العصر ( ٨٤)                                          |             |
| ١٤٥٥٤       | إنّ الإنسان لفي خُسر ٦                               | ۲           |
| ٤١٦         | إِلَّا الَّذِينَ آمنوا                               | ٣           |
|             | الفيل (٨٥)                                           |             |
| ٥٣٧         | ألم تر كيف فعل ربّك بأصحاب الفيل                     | ١           |

# فهرس الأحاديث

|           | النبيّ ﷺ:                                                         |
|-----------|-------------------------------------------------------------------|
| 778       | ابدأ بمَن تَعُول                                                  |
| ۲۱3       | اللَّهمّ اجعلها رياحاً ولا تجعلها ريحاً                           |
| <b>YY</b> | إنّ الله نهى عن قيلٍ وقالٍ                                        |
| ٥٢٢       | إنّ الله يسأل كلّ أحًد بكلّامه له،                                |
| 910       | إنّ من البيان لسحراً                                              |
| ٤٢٥       | اُولئك الملأ من قريش                                              |
| ١٥١       | أليس في التوراة: أنَّ الله يبغض الحَبْر السمين؟                   |
| ۳.,       | <br>بادروا بالأعمال ستّاً: طلوع الشمس من مغربها،                  |
| ۳٥٤       | خاصفُ النَعْل في الحجرة                                           |
| ۱۳۰       | رحم الله سَهلَ القضاء سَهل الاقتضاء                               |
| ١٢١       | كيف أنْعُمُ وقدالتَقَمَ صاحِبُ القَرْنِ القَرْنَ وحَنَى جبينه     |
| ٤٦        | ما بال أهل النار عملوا في عمر قصير بعمل أهل النار                 |
| Ĺ         | ما نزل عليَّ سورة من القرآن جملة غير سورة الأنعام                 |
| 47        | مفاتح الغيب خمسٌ، لا يعلمها إلَّا الله: إنَّ الله عنده علم الساعة |
| 10        | مَن بَلَغه أَنَّى أَدعه الى لا اله الَّا الله فقد بَلَغَه         |

| 774_  | فهرس الأحاديثفهرس الأحاديث                                          |
|-------|---------------------------------------------------------------------|
| ۱۲۳   | نقلني الله من أصلاب الطاهرين إلى أرحام الطاهرات،                    |
| ۳۹۸   | يا عليّ، كأنّى بك يوم القيامة وبيدكَ عصا عَوْسَج،                   |
| ١١.   | يكفيك آية الصيف                                                     |
|       | الإمام علىّ بن أبيطالب أميرالمؤمنين ﷺ:                              |
| ٥١    | ِ<br>ٳڒڿؚۼ۫ڹۘ۫ مَوْزُورات غيرَ مَأْجۇرات                            |
| 127   | إنّ الآية مخصوصة بإبراهيم                                           |
| ۳۰۱   | ء<br>فارقوا، في قوله تعالى: ﴿فَرُقوا دينهم﴾                         |
| ١٠٣   | كيف يحاسب الله الخَلْقَ وهم لا يرونه؟                               |
| ٥٤    | ﴿لا يَكْذِبُونَكَ﴾: بسكون الكاف وتخفيف الذال                        |
|       | الإمام محمّد الباقر «أبو جعفر»،ﷺ:                                   |
| ۲۰۲   | مُ الآية في أُمّة محمّد اللهِ الشِّينَةِ وهو مثل قوله تعالى         |
| 7.4.7 | أدنى الشِرْك الرياء                                                 |
| ٥٨٠   | أراد به أُمَّة محمَّد تَلَالِيُّكِلَّةِ يأخذون منهم الجزْيَة        |
| ٥٦٤   | أنّه منسوب إلى مكّة، وهي أمّ القرى                                  |
| ٣٤0   | ﴿ ثُمَّ لاَّتِينَّهُم مَن بين أيديهم﴾ معناه: أهوّن عليهم أمر الآخرة |
| ٥٩٧   | في الأصل «بلعم» ثمّ ضرب مثلاً لكلّ مؤثرٍ هواه على هدى               |
| ٣٧٠   | ﴿ عند كلِّ مسجد ﴾: في الجُمُعات والأعياد ۗ                          |
| ٥٣٣   | كان أوّل ما قال لهم: إنّي أتأخّر عنكم ثلاثين يوماً                  |
| ٤٣٥   | ﴿وزادكم في الخلق بسطة﴾: كانوا كأنَّهم النحل الطوال                  |
| ١٢٥   | ﴿وكذلك نُرِّي إبراهيم﴾: كَشَطَ الله له الأرضَ حتّى رآهنّ            |
|       | لمّا نزلت ﴿ فلا تقعد بعد الذكري مع القوم الظالمين ﴾ قال المسلمون:   |
| 111   | کنف نصنع                                                            |

| ۲۸۷ | ما ظهر: هو الزنا، وما بطن: المخالّة                                            |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|
| 297 | ﴿ وَعَلَىٰ الْأَعْرَافَ رَجَالَ ﴾ : وهم الأَثْمَة، ومنهم النبيُّ تَلَاثِيَكُمُ |
| ۳.۲ | ﴿إِنَّ الَّذِينِ فَرِّقُوا دينهم﴾: هم أهل الضلالة والبِدَع من هذه الاُمَّة     |
|     | ﴿ ومن قوم موسى أُمَّة يهدون بالحقَّ ﴾: هم قوم خلف الرمل، لم يغيّروا            |
| ۲۲٥ | ولم يبدّلوا                                                                    |
|     |                                                                                |
|     | <b>الإم</b> ام جعفر بن محمّد الصادق «أبو عبدالله» ؛                            |
| 397 | الأعراف: كثبان بين الجنّة والنار،                                              |
| ٤٧٧ | العلماء وَرَثَةُ الأنبياء                                                      |
| 177 | إنّ « آزَر» كان جدّه لأُمّه أو كان عمّه                                        |
| ٥٥  | ﴿لايكذبونك﴾: لا يأتون بحقٌّ يبطلون به حقّك                                     |
|     |                                                                                |

\_\_\_\_\_التبيان في تفسير القرآن (ج ٦)

# فهرس أسهاء المعصومين المبيلا

نوح علي: ١٤٥، ١٤٦، ٢٦٤، ٢٧٤، ٢٨٨، ٥٣٠، ٢٧٢، ٥٣٠.

إسحاق على ٢٩٤، ١٤٥.

داودىڭ: ١٣، ٩٥، ١٤٥، ٥١٥، ٥٢٦.

سليمان النُّلْإ: ١٤٥، ٥١٥، ٥٢٧، ٥٩٤.

موسى للنَّلِهِ \*: ورد هذا الاسم المبارك في صفحات تجاوز ٥٥ مورداً.

المسيح (عيسى) 變: ٧١، ٨٢، ١٧٥، ٢٧١، ١٧٨، ٢١٥، ٢٢٥، ٢٢٥، ٢٥، ٥٦٠، ٥٨٠. ٢٨٥، ٨٥٥. ٨٥٥.

 <sup>(\*)</sup> إذا كان اسم من الأسماء المقدّسة أو عَلَم من الأعلام ممّا كثر ورودها في الصفحات فالظفر
 بها بالتورّق أسهل من المراجعة إلى الفهرس، فرأينا فيما زاد على خمسين مورداً أن نكتفي
 بذكر عدد الصفحات الّتي ورد الاسم فيها.

مريم بنت عمران المؤلمات ٢٣، ١٧٨، ٢٨٩، ٣٤٣، ٤٤٤، ٥٨١، ٥٨٨، ٥٨٩، ٥٨٩.
 محمد بن عبدالله \_رسول الله \_النبي عَلَيْنَا أَنْهُ : ورد هذا الاسم المقدّس في أكثر من ٨٠.

الإمام على ﷺ: ٥١، ٥٥، ١٤٢، ٢٠١، ٣٩٨.

الإمام محمّد بن عليّ الباقر (أبو جعفر) لليّلا: ١٦٢، ١٢٥، ٢٨٦، ٢٨٧، ٣٠٢. ٥٣٥. ٣٩٧. ٤٣٥، ٥٣٥، ٢٥٥، ٥٦٥، ٥٨٠، ٥٩٧.

الإمام جعفر بن محمّد الصادق (أبو عبدالله) للنَّلا: ٥٥، ١٢٢، ٢٠٦، ٢٧٤، ٢٨١.

#### فهرس الأعلام

أبان: ٢٦٦.

إيليس: ۲۷۲،۱۷۷، ۲۲۱، ۲۳۷، ۲۳۸، ۴۳۳، ۲۵۰، ۲۵۳، ۵۵۰، ۵۵۰، ۲۵۰، ۲۵۱، ۲۵۰، ۲۵۰، ۲۵۰، ۲۵۰، ۲۵۰، ۲۵۰،

ر ۱۳۰۰ - ۲۰۰۰ این اسحاق: ۲۲۲، ۱٤۰، ۱۶۵، ۵۵، ۲۵، ۲۶۵، ۹۷، ۵۵۹.

ابن زید: ورد فی أكثر من ٦٠ صفحة.

ادر شاهدر: ۲۹.

ابن عمر: ٩٧، ٩١٥.

ابن عامر: ورد في صفحات تناهز ٥٠.

ابن عبّاس: ورد في صفحات تناهز ١٢٠.

ابن کثیر: ۲۹، ۲۲، ۱۵۰، ۱۸۸، ۱۸۸، ۱۹۳، ۲۰۸، ۲۲۲، ۲۲۸، ۲۸۸، ۲۲۰، ۲۲۲،

٠٠٠ - ١٠٠٠ / ١٣٦، ١٣٦، ٢١٥، ١١٦، ٥٠٠، ٥٠٠، ١٧٥، ١٨٥، ١٣٢.

ابن مسعود: ۸۵، ۹۲، ۱۲۵، ۱۷۰، ۱۸۷، ۲۲۵، ۳۰۰، ۳۹۹.

أبو بكر (ابن أبي قحافة): ٢٤. ٢٩، ١٠٣، ١١٦، ١٢٢، ١٢٧، ١٢٩، ١٥٨، ١٥٣٠.

791. F17. A77. P37. A07. AA7. 7A7. 3A7. 713. F70. • 00. FV0. AV0.

0A0, VIF.

أبو بكر الرازى: ٢٦٦.

أبوبكر(أحمدبن عليّ الأخشيد): ٣٥٠، ٣٤١، ٣٥٠، ٣٥٧، ٣٦٤، ٣٧٥، ٣٧٥. ٥٥١. أبو بكر الُهذلي: ٥٣٥.

أبو حمزة: ٥، ٢١٦.

أبو جعفر: ۷۷، ۱۰۳، ۱۵۷، ۲۵۸، ۲۲۱، ۲۲۳، ۲۹۱، ۹۲۷.

أبو جهل: ٢٢٣.

أب داود: ٣٣، ١٩٥، ١٩٥.

أبو ذؤيب: ١٧٥.

أبو ربيعة: ١٣٤، ١٣٥.

أبو سعيد: ۱۲۱، ۳۰۱، ۳۰۳.

أبو صالح: ٣٥٧.

أبو طالب: ٣٩، ٥٦.

أبو العالبة: ٩٤، ٢٦٤، ٣٥٨، ٥٥٣.

أبو العبّاس: ٢٥٥.

أبو عبيد: ۱۹، ۶۹، ۷۷، ۱۰۰، ۱۱۳، ۱۷۷، ۲۰۵، ۴۵۷.

أبو عبيدة: ٤٩، ٧٧، ١٠٠، ١١٣، ١٧٤، ٢٠٥، ٢٥٧، ٥٨٧.

أبو عثمان: ۲٦٧، ۲٦٨.

أبو عليّ: ورد في ٧٦ صفحة.

أبو عليّ الفارسي: ٥٤، ٧٣. ٨٥. ٨٩، ١٢٧، ١٤٨، ١٩٩، ١٢٢. ٢٠٩، ٢٧٢. ٢٠٣. ٢٢٣. ٤٩٤. ١٤٥. ٣٥. ١٧٦. ١٧٢.

أبو عليّ الجُبّائي: ٤٢، ٤٥، ٨٧، ١٤٥، ١٤٦، ١٩٧، ٢٠٠، ٢٣٢، ٢٧٥، ٢٧٨، ٣٣٥.

فهرس الأعلام \_\_\_\_\_\_\_ 170

VOT, OVT, VPT, . . 3, . P 3, PTO.

أبو عليّ النحوي: ١٦٧، ١٨٧، ٢٢٨.

أبو عمرو: ۲۶، ۲۹، ۶۱، ۶۷، ۶۳، ۹۵، ۹۵، ۱۲۰، ۱۲۲، ۱۲۷، ۱۵۰، ۱۲۸، ۱۸۸،

791, 017, 573, 783, 383, 0.0, . 70, 840, . 80, 775.

أبو عمرو بن العلاء: ٣٣٧، ٤٣٧، ٤٥٠، ٥٤٣، ٥٤٣. ٦٣٣.

أبو القاسم: ٤٦.

أبو مالك: ١٦٣، ٥٧٩.

أبو محمّد الفَقْعَسى: ٥٧٧.

أبو مسلم: ۲۹٤، ۸۸۹، ۹۷۷.

أبو مسلم محمّد بن بحر الإصفهاني: ٦٢١.

أبو وائل: ٢٥٦.

أبو هريرة: ٣٠٠، ٣٠١، ٣٠٢.

أبو يزيد المَدَني: ١٢٢.

اًبيّ بن كعب: ١٤١.

أحمد: ٣٨٤، ٥٩٣.

أحمد بن يحيى: ٧١، ١٧٥.

الأخفش (أبو الحسن): ٧٩، ٢٦٧، ٣٠٧، ٧٢٥، ٥٣٤، ٢١٧.

الأزهري: ۱۸، ۱۰۸، ۱۶۲، ۱۲۰، ۱۸۰، ۱۸۸، ۴۸۹، ۵۹۵، ۲۱۸.

الأعشى: ٥٤، ١٢٧، ١٧١، ٤٤٠، ٢٤٠، ٣٠٧، ٣٠٧، ٩٤٩، ٣٥٢، ٣٥٣، ٣٩٣، ١٧٤،

A13, 073, 103, 170, .30, VTF, 77F.

امرؤ القيس: ١٨، ١٦٠، ١٨٠، ٤١٩، ٤٤٣، ٤٦٧.

أنس بن مالك: ٤.

البلخي: ورد في صفحات تناهز ٦٥.

ثابت بن شمّاس: ٢٦٤.

جابر: ۱۳۸، ۳۲۷.

جابر بن عبدالله: ٢٦٣.

الجُبّائي (أبو على): ورد في ١١٣ صفحة.

جبرائيل: ٤، ١٣، ٢٤، ١٨٤، ٥٤٨، ٦٣١.

جرير: ٣٠. ١٥٨، ٢٦٥، ٢٩٨، ٢٢٧، ٨٥٨، ٢٦٨، ٤٤٥، ٢٥٤، ٢٨٤.

جعفر بن مبشّر: ۱۱۰.

الحجّاج: ٥٥٠، ٤٩٨.

الحسن (البصري): ورد في ١٦٣ صفحة.

حسّان بن ثابت: ٥٨٣.

الحسين: ٥٦٩، ٥٧١.

الحسين بن عليّ المغربي: ٦٥، ١٠٠، ١٦٨، ١٨٧، ١٩٨، ٣٤٣، ٢٩٠، ٢٩٤، ٣٦٢، ٣٦٢. ٣٦٧.

الحسس النجّار: ٤٠٨.

حفص: ۲۹، ۲۰، ۵۱، ۱۰۸، ۲۰۵، ۲۱۵، ۲۱۵، ۲۲۲، ۳۲۰، ۱۶۵، ۵۷۵.

حمّاد بن عثمان: ۲۷٤.

حمّاد بن زید: ۱٤۱.

حسزة: ۲۹، ۶۰، ۱۰۱، ۱۰۳، ۱۰۶، ۱۱۶، ۱۱۸، ۱۲۸، ۱۲۷، ۱۲۷، ۱۳۲، ۱۶۵، ۱۱۸، ۱۲۷ ۱۷۱، ۱۶۵، ۱۲۷، ۱۶۹، ۲۷۷، ۲۲۲، ۱۹۹، ۱۰۳، ۲۳، ۱۳۹، ۱۸۳، ۱۴۳، ۱۵۵، ۱۲۵، ۱۶۵، ۲۶۱، ۲۶۱، ۲۰۵، ۱۲۵، ۱۲۵، ۱۲۵، ۱۵۰، ۱۰۲.

خالد بن زهير: ٣٥٢.

الخليل (الفراهيدي): ٥٤، ٥٥، ٨٦، ١٩٤، ٤٧٥، ٤٧٦، ٥١٨.

داود: ۱۳، ۹۰، ۱٤۵، ۱۵، ۲۲۵.

فهرس الأعلام \_\_\_\_\_\_\_\_\_فهرس الأعلام \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الربيع: ١٦٦، ٢٦٥، ٢٩٤، ٣٣٥، ٣٦٧، ٣٨٠.

الربيع بن أنس: ٢١٨، ٢٦٣.

ربيعة: ۲۹۰.

الرمّاني (على بن عيسيٰ): ٦٣٢.

رؤبة: ٢٠٥.

الزجّاج: ورد في ١١٦ صفحة.

زيد بن أسلم: ٢٦٣، ٢٩٠، ٥٢١.

زید بن ثابت: ۲٤۸.

السُدّى: ورد في ٧٧ صفحة.

سعد بن أبي سرخ: ١٥٥.

سعدين الضياب: ٣٨٠.

سعد بن معاد: ٥٨٣.

سعيد: ٢١٥.

سعید بن جبیر: ۲، ۱۰۹، ۱۱۰، ۱۲۲، ۱۲۹، ۱۸۸، ۲۱۹، ۲۲۱، ۲۳۳، ۲۲۳، ۲۷۵،

TY7, -17, 057, -77, 170, 770, 700.

سعيد بن المستب: ١٤١، ٢٦٣، ٦٣٦.

سعيد بن عبدالعزيز: ١٢٣.

سعيد الجهني: ٣٦١.

سلمان: ۱۲۱، ۱٤۱.

سلىمان: ١٤٥، ١٤٥، ٢٢٥، ٩٣٥، ٧٩٥.

سليمان بن بشار الجهني: ٥٩٢.

سماعة بن مهران: ۲۷٤.

سيبويه: ٤٩، ٥٥، ٥٥، ٥٥، ٥٦، ٧٦، ٨٥، ٨٦، ٩٨، ١٠٥، ١٣٤، ١٣٨، ١٨٨، ٩٥١، ١٥٩،

XF1, 171, 177, 307, 1F7, 7F7, 477, 7X7, XX7, PX7, -17, 377, 337,

۱۲٦، ٤٢٣، ٠٨٦، ٤٨٦، ٧٨٦، ٢٢٩، ٣٢٦، ٤٧٤، ٣١٥، ٧٧٥، ٨٧٥.

الشافعي: ١٦ ٤.

الشعبي (عامر): ١٨٤، ٦٣٦.

شهر آشوب: ۳۵۲، ۳۹۸.

صالح: ٣٣٧، ٤٤٠، ٤٤٠، ٤٤١، ٤٧١.

صفوان بن عسّال: ۳۰۱.

الضحّاك: ٦، ٨٥، ١١٣، ١٢٥، ١٤٧، ١٥٧، ١٦٣، ١٦٥، ١٦٦، ١٧٠، ١٧٣.

P/ ۲, ۳۲۲, ۳37, ۳۲7, ۵۲7, ۷۸7, ۹۲, ۹۲۰, ۵۳۳, ۲۷۳, 3۷۳, ۹۸۳, ۵۳۶.

۲۳۲.

طاووس: ۲٦٣.

, الطبري (ابن جرير): ورد في صفحات تناهز ٩٠.

الطرمّاح: ٤٨٧.

عائشة: ١٨٤، ٣٠٢.

عاصم: ۲۹،۸۸، ۹۶، ۲۵،۸۷، ۲۲۱، ۲۵۳، ۳۸۳، ۹۳، ۲۱۵، ۸۱۵، ۶۹۰، ۵۰۰

۲۲۵، ٤٣٥، ٥٧٥، ۸٧٥.

عامر: راجع «الشعبي».

عبدالله بن زید: ۱۹۹.

عبدالله بن عمر: ٣٠٦، ٣٣٠، ٥٩٦.

عبدالله بن عمرو: ٥٩٦.

عبدالله بن سعد بن أبي سرح: ١٢٢.

عبدالله بن كثير: راجع «ابن كثير».

عبدالله بن مسعود: راجع «ابن مسعود».

فهرس الأعلام \_\_\_\_\_\_\_ 179

عبدالرحمن بن أبيبكر: ١١٦.

عُتَيْبَة بن شهاب اليَربُوعي: ٥١١

العجّاج: ٣٥، ٥٣، ٣٢٧، ٥٥٩، ٥٨٧.

عدىّ بن زيد العبادي: ١٩٤.

عليّ: ٤٧، ٥٠.

عليّ بن إبراهيم القمي: ٥٥، ١٥٦، ٣٩٧.

ت علیّ بن أبیطلحة: ۱۲۱، ۹۹۳.

عليّ بن عيسيٰ: راجع: «الرمّاني».

عليّ بن الإخشاذ: ٣٢.

عمّار بن ايمن: ٥٣.

عمّار بن ياسر: ٢٢٣.

عمر بن الخطّاب: ٢٢٣، ٢٣٠، ٣٣٣، ٥٩٣.

عمر بن شيبة: ٣٩٨.

عمرو بن شاش: ۲۸۹

عنترة: ۲۹۱، ۲۹۱.

الفتح بن يزيد الجرجاني: ٢٧٥.

الفرّاء: ورد في ٨٥ صفحة.

الفراهيدي: راجع «الخليل».

الفرزدق: ۳۰، ۱۵۸، ۲۹۸، ۳۲۲، ۳۵۸، ۳۸۲، ۴۸۸، ۴۹۸، ۵۵۸.

فرعون: ٣٦٣، ٤٩٥، ٤٩٧، ٥٢٧، ٦٠١.

قتادة: ٤٤، ١٥٥، ٣٨٠، ٢٢٢.

الكسائي: ورد في صفحات تناهز ٥٠.

كليب الصيداوي: ٣٠١.

لييد بن ربيعة: ٣٣٩، ٤٦٩، ٥٨٣، ٦٢٧.

لدُوَيْد بن زيد القضاعي: ٢٩.

مالك: ۲۹۰.

المبرّد: ٣٦٢، ٢٦٦.

مجاهد: ورد في صفحات تناهز ١١٠.

محمّد بن أبينصر: ٢٧٤.

محمد بن إسحاق: ١٢٣.

محمّد بن كعب القرظي: ١٥١، ٣٨٧، ٥٢١.

محمّد بن الحنفيّة: ٢٦٣، ٥٦٩.

محمّد بن يزيد: ٩١.

مسروق: ۵۳۲، ۹۹۸.

معاوية بن أبي سفيان: ١٦٥.

المعتمر بن سليمان: ٥٩٧.

المؤرّج: ٤٣١.

النابغة الذبياني: ١٧، ١٤٢، ١٦١، ٤٦٤، ٥٨٧.

نافع: ۲۹، ۵۵، ۷۰، ۷۷، ۷۷، ۸۷۱، ۹۹۱، ۲۰۰، ۲۱۵، ۲۷۳، ۹۳۱، ۹۳۳، ۲۵،

773, 373, 383, 170, 440, 775, 375.

الواقدى: ٤.

الوليد بن يزيد الأموى: ١٤٤.

وهب بن منبّه: ٣٦٣.

الهذلي: ٢٥٢، ٦٢٠.

هشام: ۲۶، ۱۰۳، ۲۵۸، ۲۲۷، ۲۵۸، ۹۰۹، ۹۶۵، ۲۷۵، ۲۲۳.

ىحىي: ٩٩، ١٢٧، ١٢٩، ١٩٣، ٤٩٠.

فهرس الأعلام \_\_\_\_\_\_ ١٨١

يحيى بن آدم: ١٢٦.

يحيى بن يَعْمُر: ١٧٦.

یحیی بن کثیر: ۳٤٩.

يحيى بن معين: ٥٩٣.

يحيى بن وَثّاب: ٩٣.

یزید: ۲٦۳.

یزید بن رومان: ۳.

يزيد بن ضَبّة الثقفي: ٤٧٠.

يزيد بن عبدالملك: ٢٦٥، ٢٨٦.

يزيد النهشلي: ٢٥٤.

يزيد بن مسهر الشيباني: ٢٤٠، ٢٤٥، ٣٤٩، ٣٩٣، ٤٠٤.

يزيد بن معاوية: ١٧٤.

# فهرس الأشعار والأرجاز

القافية

ماتا

ورمحا

أخمرا

ينعَا

مُخَلّدا

صدر البيت

هَوْناً

يُهِينُ ورأيتُ

فَأَنَّتْ

في قِبابٍ

الشاعر

الصفحة

107

107

۱۷۳

۱۷٤

198

|     | [الألف]  |           |                |
|-----|----------|-----------|----------------|
| ٦٥  | سيبويه   | السَرِيحا | فَطِوْتُ       |
| ٧١  | الراجز   | البُروُدا | أريْتَ         |
| ١٠٥ |          | وخِيَفَا  | فلا تَقْعُدَنّ |
| ١-٥ |          | أشْنَعا   | بنيأسَدٍ       |
| ١٣٤ | الأخْطَل | خَيالا    | كَذَّبَتْكَ    |
| ١٤٨ |          | يمانيا    | فَجالَ         |

امرؤ القَيْس

دُرِيْد بن الصِمّة

| ٦٨٢          |                  |              | فهرس الأشعار          |
|--------------|------------------|--------------|-----------------------|
| 717          | حاتم الطائي      | خُذُلاً      | <u>ف</u> َحَالَفَتْ   |
| 770          | - ·              | مُولِعَا     | إنّ الأحامِرَةَ       |
| 770          |                  | مردّعا       | الخَمْرَ              |
| 700          |                  | كِسايا       | إذا الثُريّا          |
| 777          | سيبويه           | عاديا        | بَنَيْتُهُ            |
| ۸۶۲          | ذي الرُمّة       | يُثِوُها     | إذا                   |
| ۸۶۲          | أبي ذُوَّيْب     | وانْبِتارُها | وعادِيَةٍ             |
| 779          | َلبِيد<br>لَبِيد | وَقِرَامُها  | مِن کلَّ              |
| <b>Y A Y</b> |                  | أحَدا        | حَجٌ                  |
| ۲۸۸          |                  | هَديلا       | حَجٌ<br>يُذَكّرُنِيكِ |
| 444          | •••              | وأعمامها     | تَذَكّرتُ             |
| ٣.٧          | الأعشى           | الشَعيرا     | جِيادُكَ              |
| 717          |                  | ألافا        | ناًدَوْهُم            |
| 479          |                  | طَمّا        | فأصْبَحْتُ            |
| ٣٣٢          |                  | يَقومُها     | وإنّى لَفَوّامٌ       |
| ٣٤٢          |                  | لائِما       | ءَ ي<br>فَمَن         |
| ٣٤٦          |                  | أذِيمُها     | صَحِبْتُك             |
| 807          | الهُذَلِيّ       | نَشُورُها    | وقاسمها               |
| 307          | الأعشى           | صَنَعا       | قَالَتْأُري           |
| 771          | _                | مُوَشَّما    | فَلَمّا               |
| ۲۲۱          | سيبويه           | لِمَامَا     | وَرِيشي               |
| ٣٨٦          | الفَرَزْدَق      | وَرَائِيا    | فَنَفُّسْتُ           |
| ٤١٥          | دُو الرُّمَّة    | هُبوبُها     | إذا هَبّتِ            |
| ٤١٥          |                  | سوداً        | فیها                  |
|              |                  | •            | <b>V</b>              |

| ٤١٦ | المراد الفَقْعَسي            | نَسِيمُها   | وهَبّت              |
|-----|------------------------------|-------------|---------------------|
| ٤٢١ |                              | نَكِداً     | لا تُنْجِز          |
| ٤٣٤ |                              | λĺ          | '<br>بیضُ           |
| ٤٤٠ |                              | مُبَوِّؤُها | يُوِّئَت            |
| ٤٥٧ |                              | أغْضَبا     | ُبَنِي حَنيفَةَ     |
| 297 | الراجِزِ                     | أفْسَدا     | ئحى                 |
| ٤٩٥ |                              | نَبَلا      | أفْر حُ             |
| ٤٩٨ |                              | فَنَعْذَرا  | <u>ن</u> َقُلْت     |
| ٤٩٨ | ذو الرُمّة                   | اندمالُها   | نكيف                |
| ٥١١ | عُتَيْبَة بن شهاب اليَربُوعي | تَؤُوبا     | نَرَوّ <b>ح</b> ْنا |
| 010 |                              | سِنيناً     | كأنّ الناسَ         |
| 710 |                              | السيّدا     | ولَقَد              |
| ٥١٧ |                              | اجتنابها    | زَجَرْتُ            |
| ٥٢٠ | أبو النَجْم                  | بَرَدا      | نَد مدّ             |
| ٥٢١ | الأعشى                       | مُؤْصَدَا   | فوماً               |
| ٥٣٨ |                              | نائيا       | نجَلّى              |
| ٥٥٧ | أبو النَجْم                  | يَصِيحا     | وهَمّتِ             |
| ۸٥٥ | غَيْلان                      | الحَيَا     | فقلتُ<br>           |
| ۸۷۵ | •••                          | القَوْنَسا  | كِلَاهُما           |
| ۸۹٥ | مالِك بن نُوَيْرَة           | فأخْلَدوا   | إنباءِ              |
| 7.5 | •••                          | نَبنيها     | موالنا              |
| 7.7 | مسكين الدارمي                | أذِنُوا     | عُبمٌ               |
| 715 | "<br>الراجز                  | إبّانا      | ِیّان<br>'یّان      |
|     |                              |             |                     |

| ٦٨٥ | <br>فهرس الأشعار |
|-----|------------------|
|     |                  |

|     | [الهمزة]                |            |                     |
|-----|-------------------------|------------|---------------------|
| 4.5 |                         | إضغاء      | تَرَى               |
| 777 | ابن الرَعْلاء الغَسّاني | الأحياء    | ليس                 |
| ۲۹٦ |                         | واٺثيناءِ  | قِفَا               |
| 079 | كُثيّر                  | خَفَاءُ    | عليُّ               |
|     | [الباء]                 |            |                     |
| ٣٣  |                         | وتُخْلَبُ  | كَذَبْتُم           |
| ٣9  |                         | اللَزَب    | جَعَلْتَنٰي         |
| ٥٧  | الكُمَيْت               | ومُذْنِّبُ | <b>فَطَ</b> ائِفَةٌ |
| ١٠٥ | ***                     | أشْهَبُ    | فِدَىً              |
| ١٣٠ | عَبيد                   | مَرهُوب    | وَخَرْقٍ            |
| ١٣٤ | ابنُ أبي ربيعة          | والتُرابِ  | ثمّ ۗ               |
| ١٤٨ | *                       | ذِيبُ      | هذا                 |
| 711 |                         | الشَواطِب  | تَرَى               |
| 722 |                         | الثعلبُ    | لَدْنُ              |
| ٣٤٤ |                         | يَصُوبُ    | کأٽي                |
| 201 |                         | الكَرْبِ   | ا <b>ُق</b> اتِلُ   |
| ۲۸٦ |                         | الحَليب    | إذا                 |
| ٤٥٨ |                         | ذنوبَ      | لَئِن               |
| ٤٦٠ |                         | الحليب     | إذا                 |
| ٤٧٥ | ذو الرُمّة              | والقَصَبُ  | ء<br>عَجْزَاءُ      |
| ٥٠٧ |                         | والعَصَبُ  | عَجْزَاءُ           |
| 007 |                         | مُجابِ     | ياابْنَ             |

| ي تفسير القرآن (ج ٦)                  | التبيان في                                                    |                                                                      |                                                          |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| 0AT<br>7+1                            | لَبيد                                                         | الأُجْرَبِ<br>ذهاب                                                   | ذَهَبَ<br>لِدُوا                                         |
| £9<br>109<br>170<br>£77<br>££9<br>77. | [التاء]<br><br>کُشَیَر                                        | البَغْثُ<br>خَوّاتِ<br>راصِدَة<br>النّاتِ<br>واشبَكَرّتِ<br>تَقَلّتِ | ولكنّهم<br>مِن<br>فَأُقسِمُ<br>ألّا<br>وأشْعَثَ<br>اسيئي |
| 77<br>A9<br>702<br>77V<br>21V         | [الحاء]<br>أبو داود الأزدي<br>ابن مُقْبِلٍ                    | بَرَخ<br>جامحُ<br>الطَوانِحُ<br>رَاحِ<br>وأستريخُ                    | قُلتُ<br>وأنّي<br>(لِيُنكَ<br>أَلسْتُم<br>إنّي           |
| 1<br>171<br>192<br>707<br>TT9         | [الدال]<br><br>نابِغَة بني ذُبُيان<br>عَدِيّ بن زيد<br>الراجز | أَسَّدُ<br>الفَّرِدِ<br>الغَّدِ<br>بالتشدّدِ<br>العَدَدِ             | اِِنّ<br>من وَحْش<br>أعاذِلُ<br>وقَد<br>كلُّ             |

| ٦٨٧          |                            | فهرس الأشعار    |
|--------------|----------------------------|-----------------|
| بن حِزام ٤١٤ | بعيدُ عُرْوَة              | عَشِيّة         |
| ٤٢٢          | والنّاكِدِ                 | وأغطِ           |
| ٤٣٢          | المُسَرّدِ                 | <u>فَ</u> قلتُ  |
| ل            | مَهدودُ الأخْطَ            | ما              |
| ٤٦٤          | وتَوَدُّدِ النابغة         | ِما<br>غَنِيَتْ |
| 019          | المتجرّد                   | وحَديثُها       |
| ٥٢٠          | والزُؤُدُ الراعي           | نَضْحِي         |
| 007          |                            | <br>با ابْنَ    |
| ۸۹۸          | شديدِ<br>المُخْلِدِ زُهَير | لِمَنِ          |
| ٦٠٤          | لأحَد                      | بيسُ            |
|              |                            |                 |
|              | [الراء]                    | -               |
| ٥٥           | طائِرِ                     | فَلَو           |
| 111          | الصُورُ                    | لولا            |
| بن حَجَر ١٣٤ |                            | لَعَمْرُكَ      |
| 17.          | جَرُوْرُ مُهَلْهِل         | کأنّ            |
| 721          | الصِغَارُ نُصَيْب          | ولولا           |
| Y0Y          | مَحْجُورُ رُؤْبة           | فَبِتُّ         |
| YV           | مِنْقَر سيبوي              | فُو الله        |
| 740          | وَحافِرِ                   | فما             |
| لقَيْس ٣٨٠   | سَكِرْ امرؤا               | سَماحَةَ        |
| 799          | البَصَرْ                   | غُلامٌ          |
| ٤١٢          | ۔<br>الفِرارُ              | ولا يُنْجى      |
| بَيْدَة ٤١٨  | النَّاشِرِ أبي عُ          | حتّی            |

| سير القرآن (ج ٦) | التسان في تف     |          | ٦٨٨   |
|------------------|------------------|----------|-------|
| ٤١٩              | امرؤ القَيْس     | القُطُو  | کأنّ  |
| ٤٥١              | الأعشى<br>الأعشى | الغابِرِ | عَضّ  |
| ٤٥١              | الأعشى           | الغَابرِ | وأببي |

٤٦٥ حاتَمُ طيِّ الدَهْرُ عُنِينا كَأَنْ سامِرُ ٤٦٥ فألْقَت المُسافِرُ ٤٨٧ وأصْبَحْتُ مُضَر 290 أنْتَ الساجرُ 0.1 الذكور 010

سنيني . فقلتُ والزَجْر 017 الحسن بن عُرْ فُطّة المَطَ غَيّرَ 01. وأنتَ الأباعر ٥٥٨ غَيْلان

وإنّ تَعَلّمْ العَشْرِ ۰۷٥ ٥٨٠ رُ زُ هَيْر يَسارُ مِذْكارِ النابغة ٥٨٧

7.1 مسكين الدارمي الخِدْرُ يالَهْفَ الهُذَلِي الأعْفَر 77. لَعَمْرُكَ ٦٢. الصَدْرُ

الكسائي 770 عامِر سواة

وظَلَّتْ

[الزاي] الشمّاخ راكِزُ 297 بالرجز

٤٣٧ رُؤْبَة

|       | سین ]            | n]             |                |
|-------|------------------|----------------|----------------|
| VV    | <b>رُ</b> ؤُبة   | وإبْلاش        | وحَضَرَتْ      |
| Y0V   | المتَلَمّس       | الدَّهَاريسُ   | حَنّت          |
| ٥٧٧   | الفَقْعَسي       | بَئِيس         | أشْعَث         |
|       |                  |                |                |
|       | لعين ]<br>ئ ر ر  |                | . 4.           |
| 14    | أبو ذُوَّيْب     | _              | وعَلَيهِما     |
| 14    | النابغة          | واسغ           | فإنّك          |
| 90    | الهُذَلِي        | تُبَعُ         | وعليهما        |
|       |                  |                |                |
|       | الفاء ]          | -              |                |
| 77    |                  | الزّغايِفُ[ئب] | وَطِيرِي<br>رم |
| ١٦٥   | ميسون بنت بحدل   | الشُفُوفِ      | لَلَبْسُ       |
| Y • 0 | رؤبة             | العَفيفِ       | أغيا           |
| 770   |                  | سَرَفُ         | أغطَوا         |
| 307   |                  | خصَافُ         | وأسعى          |
| 797   | الشمّاخ          | الأعراف        | کلّ            |
|       |                  |                |                |
|       | لقاف ]           |                |                |
| 115   |                  | مُراقِ         | وإبسالي        |
| ١٨٧   | ابن ميّادَةَ     | مِخْراقِ       | یَکْفیكَ       |
| 729   | رُ وَّٰ بَة      | العُقُقْ       | وَسُوَسَ       |
| 707   | أعْشَى بني ثعلبة | لا تَنَفَرّقُ  | رَضِيعَيْ      |
| ٤١٠   | البُغَيْثُ       | مُهْراقِ       | ثمّ "          |
|       |                  |                |                |

|  | ي تفسير القرآن (ج ٦) | التبيان في | 79+ |
|--|----------------------|------------|-----|
|--|----------------------|------------|-----|

| ٤٨٧  |                      | مُشَبْرَقُ  | <u>ف</u> َجاءَت |
|------|----------------------|-------------|-----------------|
| ٥٧٠  | الفرّاء              | شِرقُ       | يَكادُ          |
| ٥٨٥  | بعض الطائيين         | المياثيقِ   | حِمْئ           |
| 777  | أبو عُبَيْدة للأَعشى | أوْلقُ      | و تُصِبحُ       |
|      |                      |             |                 |
|      | [الكاف]              |             |                 |
| 14.  | ذو الرُمّة           | الدَوَالِكِ | مَصابيحُ        |
|      |                      |             |                 |
|      | [اللام]              |             |                 |
| ٣٠   |                      | الباطلِ     | ذاك             |
| 711  |                      | سبيلِ       | أريدُ           |
| 1751 | أبي النَجْم          | المخَوّلِ   | أعطى            |
| 720  |                      | ويَنْتَعِلُ | في              |
| PAY  | أبو زيد              | بتَضْلالِ   | تَذَّكّرتُ      |
| ٣٣٧  |                      | وفُيولُ     | ما              |
| 456  |                      | زَجِلُ      | تَسْمَعُ        |
| 377  | ابن الأنباري         | بالرجال     | شَرِبتُ         |
| 494  | الأعشى               | ويَنْتَعِلُ | في فِتْيةٍ      |
| ٤٣٩  |                      | أوقالِ      | لمّ             |
| ٤٦٤  | النابغة              | وَوِصَالِ   | ولَقَد          |
| ٤٦٧  | امرؤ القَيْس         | وتَجمّلِ    | وقُوفاً         |
| ٤٨٦  |                      | الصَيْقَلِ  | تَصِفُ          |
| 297  | الراجِزِ             | بالطُوَلَ   | لَسْتُ          |
| 777  | أبو عُلِيّ الفارسي   | المُصَلِّ   | يَلْمَسُ        |
|      |                      |             |                 |

|       | [الميم]                |             |            |
|-------|------------------------|-------------|------------|
| ١٨    | عَلْقَمة بن عبدة       | مَحْرومُ    | ومُطْعَمُ  |
| ٣٣    |                        | قائمُ       | كَذَبْتُم  |
| ٣٥    | •••                    | صَمَم       | وكلامٌ ٰ   |
| ١٣٠   | الهُذَلِيّ             | الأدْهَٰمُ  | وماءٍ      |
| 150   | الطبري                 | هُمُ؟       | رَفَوْنَي  |
| 190   | دُرِيْد بن الصِمّة     | الخيام      | <br>هل     |
| 78.   | •••                    | سائِمُ      | لَقَد      |
| ۲۸۳   | الأعشى                 | صُرِمْ      | وكازَ      |
| 790   | الكسائي                | العَلَم     | إنّ        |
| 487   | •••                    | العَوّام    | لَو        |
| ٤٤٥   | جَرير                  | الجُثُوَم   | عَرفْتُ    |
| ٤٦٩   |                        | کُوم ؑ      | ولكنّا     |
| 713   | •••                    | سَنامَ      | وأنا       |
| ٤٨٩   | ذو الرُمّة             | الأزُوَمُ   | وساحِرَةِ  |
| 0 7 0 | •••                    | الرُومُ     | دُوّيّة    |
| ٥٤٠   | الأعشى                 | العَجَمْ    | مَقَادَكَ  |
| 770   |                        | أصَادِمُ    | سواء       |
|       | [النون]                |             |            |
| ۱۳۰   |                        | مځتَرسان    | فلمّا      |
| ١٣٤   | <br>الأخْطَل           | بِثَمانِ    | لَعَمْرُكَ |
| 104   | ذو الإصْبع العَدْوانِي | اَلهُونَ    | اذْهَب     |
| 277   |                        | فَيَهُو ٰنُ | وإنْ       |

| فسير القرآن (ج ٦) | التبيان في تا    |              | 797          |
|-------------------|------------------|--------------|--------------|
| ٣٣٠               | الأخْطَل         | الميزان      | وإذا         |
| T01               |                  | لا حين       | وما          |
| 017               |                  | تَريانِ      | فَإِنْ       |
| 010               |                  | والسِنُونُ   | وأموال       |
| ٥١٧               | الأعرابي         | الثَمينُ     | وإنّى        |
| 715               |                  | مُتَواسِنُ   | سُؤالَ       |
| 775               | أبو عليّ الفارسي | ؠٲ۫ؾؚؽڹ۠     | فَهلْ        |
| 777               | الطُوُمّاح       | القَناقِنِ   | يُخافِتْنَ   |
|                   | [الهاء]          |              |              |
| ١٨                | امرؤ القَيْس     | کِبَرِه      | مُطْعَم      |
| ٥٧                |                  | ومَلَاعِبُهُ | وأسقيه       |
| ۸٧                |                  | الوالده      | فأُمّ        |
| 179               | الأخْطَل         | وجداولُه     | إذا          |
| 188               |                  | كاهِلُهُ     | وَجَدْنا     |
| 171               |                  | صَواهِلُه    | تَرَى        |
| 190               | أبو النَجْم      | شِوائِدِ     | قُلتُ        |
| 408               | أبو الحسن        | مَزَادَهْ    | فَزَجَجْتُها |
| ٣٣٦               |                  | لِمَهْ       | سألُّتُ      |
| 808               |                  | تَكْلُبُهْ   | کأُنّ        |
| 777               |                  | الرَجُلَهْ   | خَرّقُوا     |
| 770               | العامريّة        | ٱحِلُّه      | اليومَ       |
| ٤٦٧               |                  | المُحَلَّة   | كَلَمُوٰن    |
| ٤٧٤               | رُ وُّبَة        | ضَحَاؤُه     | الحمدلله     |
|                   |                  |              |              |

| 798 |             |              | فهرس الأشعار  |
|-----|-------------|--------------|---------------|
| ٥٣٥ | حميد        | بُهَمُهُ     | يَدُكُ        |
| ٥٨٠ | زُهَيْر     | قَاتِلُهْ    | فَقُلتُ       |
| 7.7 |             | الوالِدَهْ   | وَأُمّ        |
|     | [الياء]     |              |               |
| 17  |             | تُنادي       | لقد           |
| ١٣٨ |             | <br>مالي     | لَيْتى        |
| 189 |             | تُخوٌ فِيني  | ً<br>أبالموتِ |
| ١٨٥ | •••         | وَأَي        | جاءوا         |
| 717 | الخنساء     | تَسْري       | القَوْمُ      |
| 777 | الفَرَزْدَق | ء<br>عِشارِي | کَمْ          |
| ٣٤٣ |             | غُوَى        | مُعَطَّفةُ    |
| 277 |             | غَنِيٌ       | ÌÈ            |
| ٤٩٠ | عَنْتَرَةَ  | <br>دَمِي    | الشاتِمَيْ    |
| 011 | الراجز      | ظَهْرَ تي    | یا مُضَرَ     |
| ۸۰۲ |             | <br>مُماتِني | عَدَلْن       |
|     |             |              |               |
|     |             |              |               |

## فهرس المباحث العامّة "

1.511-

|    | سوره ۱۱ تعام                                                           |
|----|------------------------------------------------------------------------|
| ٦  | تحقيق في معنى «الأجل» وأنّ المقدّر لايكون أجلاً                        |
| ١. | معنى «قَرْن» من أُمّة، وذكر الأقوال في مداه                            |
| ۱۲ | بطلان قول من قال: اللطف ليس بواجب                                      |
| ۱۳ | تصوّرُ المَلَك بصورة البشر للأنبياء والأولياء المَيْكِيْ               |
| ۱٩ | معنی «فاطر» وسائر مشتقّاتها                                            |
| ۲۳ | اختلافهم في الهمزتين إذا كانت الأولى مفتوحة والثانية مكسورة، نحو: أإذا |
| ۲٤ | صحّة توصيفه تعالى بأنّه شيء                                            |
| 27 | كيف يصحّ أن يكون الكفّار عارفين بالله وبنبيّه، ثمّ يموتون على الكفر؟   |
| ٣١ | ها يصدر الكذب أو سائر القيائه من أها الآخرة؟                           |

٣٣

30

٣٩

٤.

بطلان قول من قال: معرفة الله ضرورة

بطلان قول من قال: المعارف ضروريّة

معنى: أسطورة، إسطارة، أساطير

إيمان أبي طالب للطلخ

<sup>(\*)</sup> أي: المباحث غير المختصّة بالتفسير.

| 790 | - <u></u> | العامة | المياحث | س | نهر |
|-----|-----------|--------|---------|---|-----|
|     |           |        |         | _ | ••  |

| يف يصحّ من أهل العذاب تمنّي الردّ إلى الدنيا مع علمهم بأنّهم لا يردّون؟             | ٤٢  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| يف يصحّ الخلود في النار بذنوب محدودة في عمر قصير؟                                   | ٤٦  |
| منى النداء في مثل قولهم: يا حسر تنا! يا ويلتنا! يا عجباه!                           | ٤٩  |
| عقل، والحِجيٰ، والنُهي                                                              | ٥٣  |
| ي النبيّ عن الجهل والشرك لا يدلّ على جواز صدورهما منه، بل يدلّ                      |     |
| لمي قدر ته عليهما                                                                   | ٦.  |
| ليلزم إظهار المعجزات بحسب اقتراح المقترحين                                          | 75  |
| ستدلال قوم من التناسخيّة بالآية على أنّ البهائم والطيور مكلّفة                      | ٦٧  |
| فرق بين قولهم: «أرأيت» وقولهم: «أرأيتك»                                             | ٧١  |
| ستدلالاللجُبّائي والبلخي وغيرهما بالآيةعلى أنّ الملائكة أفضل من الأنبياء            | ۸۳  |
|                                                                                     | ٩١  |
| ستدلال الجُبّائي بالآية على أنّه لايجوز على الأئمّة التقيّة                         | ١١. |
| مواز السهو والنسيان على الأنبياء المُنكِلُثُم في غير ما يؤدّونه عن الله تعالى ﴿     | 111 |
| يقدر أحد من الشياطين على إذهاب عقل أحد                                              | ۱۱٥ |
|                                                                                     | ١٢. |
| سم أبي «إبراهيم لليُّلْإِ»: تارخ والبحث في معنى «آزر»                               | ١٢٢ |
| ~ J-17- ~                                                                           | ۱۲۳ |
| "<br>لأقوال في معنى «الملكوت»                                                       | ۱۲٤ |
| جوه أربعة حول ما قاله إبراهيماكِلا عند رؤية الكوكب والقمر والشمس                    | ۱۳۱ |
| ساد قول من يقول بالتقليد و تحريم النظر والحِجاج في الدين                            | ١٤. |
| ستدلال قوم بقول تعالى:﴿ فبهداهم اقتده﴾ على أنّ النبيُّ عَلِيْوَاللّٰهُ كان متعبّداً |     |
|                                                                                     | ١٤٩ |

| ۲) | القرآن (ج | في تفسير | التبيان |  | ٦٩ | ٦ |
|----|-----------|----------|---------|--|----|---|
|----|-----------|----------|---------|--|----|---|

| المراد بإخراج الحيّ من الميّت                                      | 175 |
|--------------------------------------------------------------------|-----|
| بطلان قول من قال: إنَّ الله تعالى يحول بين العبد وبين ما دعاه إليه | ۱٦٤ |
| المستقرّ والمستودع                                                 | 179 |
| الفرق بين الابتداع والاختراع                                       | ۱۷۷ |
| إنّه تعالى لا يُدرَك بالأبصار                                      | ۱۸۰ |
| إنّه تعالى إذا تمدّح بنفي شيء عن نفسه فإثباته له يكون نقصاً        | ۱۸۲ |
| الفرق بين «الحفيظ» و «الوكيل»                                      | ۱۹۱ |
| أقوال أربعة حول تزيين الله تعالى لكلّ أمّة عملهم                   | 197 |
| دلالة الآية على أنّ إرادة الله محدثة                               | ۲٠١ |
| كيف يصحّ وصف الكفّار بأنّهم يعلمون الحقّ؟                          | ۲٠٧ |
| توصيفه تعالى كلامَه بالتمام والعدل يدلُّ على أنَّ كلامه تعالى محدث | ۲۱. |
| الفرق بين الأكثر والأعظم                                           | (11 |
| دلالة الآية على أنّ ذبائح الكفّار لايجوز أكلها                     | 110 |
| اختلافهم في مقدار ما يجوز تناوله من الميتة عند الاضطرار            | 117 |
| وجوب التسمية على الذبيحة                                           | 119 |
| معنى الهداية والإضلال                                              | ۲۳۱ |
| ما معنى ضيق قلب الكافر وانشراح صدر المؤمن؟                         | ۲۳٤ |
| وجه استمتاع الجنّ بالإنس                                           | 139 |
| الفرق بين «ذلك» و«ذاك»                                             | 127 |
| إنّ السَرَف يكون في التقصير كما يكون في الزيادة                    | ۲٦٤ |
| استدلال قوم بآية ﴿قل لا أجد في ما أُوحِيَ إليّ محرّماً﴾ على إباحة  |     |
| _                                                                  | ۲۷٤ |

| 797_  | فهرس المباحث العامّة فهرس المباحث العامّة                        |
|-------|------------------------------------------------------------------|
| ۲۸.   | إنّ الله تعالى لا يشاء المعاصي والكفر                            |
| 3 7 7 | وجوه اتّخاذ الهوى مذهباً                                         |
| 440   | دلالة الآية على فساد التقليد                                     |
| ۲9.   | اختلافهم في حدّ الأُشُدّ                                         |
| ٣٠٤   | كلّ ما لم يتميّز بالصورة، جمعه يدلّ على الاختلاف، مثل رمال ومياه |
|       | كيف يُجمع بين قوله تعالى: ﴿ فله عشر أمثالها ﴾ وبين قوله: ﴿ كمثل  |
| ٣٠٥   | حبّة أنبتت سبع سنابل في كُل سنبلة مائة حبّة﴾؟                    |
|       | or for                                                           |
|       | سورة الأعراف                                                     |

|      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                          |
|------|----------------------------------------------------------------|
|      | سورة الأعراف                                                   |
| ۳۱۷  | و.<br>الكلام في الحروف المقطَّعة الواقعة في أوائل السُّور      |
| 475  | <br>«الدعوى» و«الدعاء» واحد، وفرّق قوم بينهما                  |
| 444  | السؤال في اللغة على أربعة أقسام                                |
| ٣٣.  | ما قيل في معنى «الوزن»                                         |
| ٣٣١  | ما يُهمز من الجموع مثل «مدائن، مسائل» وما لا يُهمز مثل «معايش» |
| ٣٣٤  | الفرق بين «الشكر» و«الحمد»                                     |
| 440  | معنى سجود الملائكة لآدم                                        |
| ٣٣٩  | فرق بين «الهبوط» و«النزول»                                     |
| ٣٤ ٠ | الوجه في مسألة إبليس الإنظار                                   |
| 251  | هل يجوز إجابة دعاء الكافر؟                                     |
| ٣٤٨  | عندنا: الأكل من الشجرة لم يكن محرّماً على آدم وزوجه            |
| ٣0.  | فرق بين «وسوس إليه» و «سوس له»                                 |
| 801  | الشجرة الّتي نُهي عنها آدم                                     |
|      |                                                                |

| ـ التبيان في تفسير القرآن (ج ٦) | ٦٩٨ |
|---------------------------------|-----|
|---------------------------------|-----|

| إنّ آدم لم ير تكب قبيحاً محرّماً                                              | 800         |
|-------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| هل الجنّ قابل للرؤية؟                                                         | 478         |
| وجه تعرّيهم في الطواف                                                         | ٣٧٠         |
| معنى التحريم والتحليل                                                         | 272         |
| فرق بين أن تقول: «لكلّ أمّة أجل» وبين «لكلّ أحد أجل»                          | <b>TV</b> 0 |
| لفظة «اتّقى» لا تُطلق إلّا للمؤمن                                             | ۲۷۸         |
| الفرق بين «الضِعف» و«المضاعف»                                                 | ٣٨٣         |
| لفظة «أفْعَل» على ثلاثة أوجه                                                  | ٣٨٣         |
| الفرق بین «أنّ» و «إنّ»                                                       | ٣٩٣         |
| الأقوال في الّذين هم على الأعراف                                              | 898         |
| وجه توعّد الله تعالى بالعقاب بالنار، دون غيرها من الآلام                      | ٤٠٣         |
| بطلان مذهب المجبّرة في تكليف أهل الآخرة                                       | ٤٠٨         |
| ما قيل من الوجوه في خُلق السماوات والأرض في ستّة أيّام                        | ٤٠٩         |
| تجاهل من استدلَّ بقوله تعالى: ﴿ أَلاله الخلق والأمر ﴾ على أنَّ كلام الله قديم | ٤١١         |
| عامّة ما جاء بلفظ «الرياح»: السقيا والرحمة، وما جاء بخلاف ذلك جاء             |             |
| بلفظ «الريح»                                                                  | ٤١٦         |
| للإنسان أن يزكّي نفسه عند الحـاجة إليـه، لقـول هـود لليُّلاِ: ﴿وأنــالكم      |             |
| ناصح أمين﴾                                                                    | ٤٣٣         |
| ما قيل في الفرق بين «قالوا» و«تكلّموا» وبين «المجيء» و«الإتيان»               | ٤٣٥         |
| عدم جواز دعاء المسلم للكافر بالخير لقول شعيب الثُّلِا: ﴿فَكَيْفُ آسَىٰ        |             |
| على قوم كافرين﴾                                                               | ٤٦٧         |
| معنی «لوً» و «لولا»                                                           | ٤٧٠         |

| 199_ | فهرس المباحث العامّة فهرس المباحث العامّة                                               |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧١  | المقتول ظلماً لو لم يُقتل لم تجب إماتته                                                 |
| ٤٨٩  | معنی «السِحْر»                                                                          |
| 99   | عنی مورد.<br>الفرق بین «لو» و «إن»                                                      |
| ٥٠٤  | رق بين حر ر مي<br>ردّ ما قاله الرتماني: من جواز نبيِّين في وقت وعدم جواز إمامَين في وقت |
| ۰۹   | ر عن «النقمة» و «الإساءة»<br>الفرق بين «النقمة» و «الإساءة»                             |
| ۱٤   | رف<br>الفرق بين «الآل» و«الأهل»                                                         |
| 710  | رف<br>دلالةالآية ﴿ ولقد أخذنا آل فرعون بالسنين ﴾ على بطلان مذهب المجبّرة                |
| ۸۱۵  | الفرق بين «ما» و«مهما»                                                                  |
| 77   | رف بين «البلوغ» و «الوصول»                                                              |
| 070  | رف<br>كيف جاء الوعيد على «الغفلة» وليست من فعل البشر؟                                   |
| 77   | <br>الفرق بين «الميقات» و«الوقت»                                                        |
| 070  | وجه مسألة موسى المنظِ الرؤية، مع أنّ الرؤية بالحاسّه في حقّه تعالى محال                 |
| ۹۳٥  | ما وجهقول موسى النُّلاِ:﴿سبحانك تُبت إليك﴾ إنكان سؤال الرؤية جائزاً؟                    |
| 730  | الفرق بين «الرُشد» و«الرَشَد»                                                           |
| ٩٤٥  | بطلان قول من يقول: لا محجوج إلّا عارف                                                   |
| ١٥٥  | الفرق بين «العجلة» و «السرعة»                                                           |
| 376  | معنى «الاُميِّ»                                                                         |
| rre  | لا نحكم بكفر قوم لم تبلغهم دعوة النبيُّ عَلِيُّوالهُ                                    |
| 770  | بطلان قول من قال: لا يهدي إلى الحقّ إلّا الله تعالى                                     |
| ٥٧٥  | وجوب النهي عن القبيح وإن علم الناهي أنّ المنهيّ لا ينزجر                                |
| ۱۸۵  | دلالة الآية على أنّ اليهود لايكون لهم دولة إلى يوم القيامة ولا عزّ لهم أيضاً            |
| ٥٩٠  | اختلاف المفسّرين في معنى «الأخذ» و«الإشهاد» في آية الذرّيّة                             |

| تفسير القرآن (ج ٦) | التبيان في | ٧٠٠ |
|--------------------|------------|-----|
| . 6.03             | ŷ ·        |     |

| ردّ ماروي: أنَّ الله تعالى أخرج ذرّية آدم من ظهره وهم كالذرّ ٢             | ۲۹٥ |
|----------------------------------------------------------------------------|-----|
| نحقيق في معنى ﴿ولقد ذرأنا لجهنّم﴾                                          | 1.1 |
| نسمية الله بما لم يسمّ به نفسه                                             | ٦٠٥ |
| دلالة الآية على وجوب النظر وفساد التقليد                                   | 111 |
| ردّ ما ادّعاه الجُبّائي من دلالة قوله تعالى: ﴿قل إِنَّما علمها عند ربّـي﴾  |     |
| على بطلان قول الرافضة: من أنّ الأئمّة معصومون منصوص عـــليهم إلى           |     |
| بوم القيامة                                                                | 317 |
| ذا علمنا بدليل العقل أنّ الأنبياء لايجوز عــليهم المــعاصي تأوّلنــا كــلّ |     |
| خبر يتضمّن خلافه أو أبطلناه                                                | 777 |
| ختلافهم في الوقت الّذي أمروا بالانصات والاستماع ﴿إذا قُرِيُ القرآن﴾      ا | 777 |