

مجلة تراثية فصلية محكمة

المجلد التاسع عشر العدد الثاني ١٤١٠ مل - ١٩٩٠م

تأريخ الفن الأسلامي

الطبري تحصياء الثقافي

# WWW.ATTAWEEL.COM



اسطال المرابع المالية المالية

# تَّالَيْخُ الْفُزَلْلِ سِلَّالُامِي فَجَالِيَّتُهُ عَبِّ الْفُرِلْلِ سِلْلُامِي فَجَالِيَّتُهُ عَبِّ الْفُرَلُ الْمُعْلِمِ الْفُرَادُ عَامَ ٢٥٦ه م ١٢٥٨م يَعِمَدُ الْمُعَامِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعِمِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعِمِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعَامِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمُعُمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمُعُمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعُمِمُ الْمُعُمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعُمِمُ الْ

دِکَامِیَّۃ شاکرمیسیکآل سکمیڈ دائرۃ الفنون ۔ مرکز صدام

> وان الاسلام، وهو في اصله بعفون شك جعزيرة صربية صحراوية، تعبرها القوائل، ووراؤها ماض وطويل، الا ان على وجه الحصوص هو البلدان التي متفطيها فتوحات الفرسان والجمالين العرب بسهولة مفرطة. صوديا ومصر والمراق وايران والمريقيا الشمالية. ان الأسلام يناكد قبل كل شيّ وريشا للنسرق الأبن، ولسلسلة باكملها من

المطالمات والاقتصاديات والعلوم الخلاية. وقلب الأسلام ، حبر الفضاء الغبيل المستد بين مكنة والضاعرة ودمشق وبغداد. كثيراً ما يقتل بأن الاسلام حبو المشرق الامن، المشيخ الدي يضيف الميه كعبة صائلة من الشركسات من الفرون بالتالي. ٥.

فرنان بروبيل

### ملنعة :

لم يكن التاريخ المربي في الشرق الادنى ليمثل وجهاً من لموجه تاريخ حضارة البحر المتوسط لمو لم يبنّ حصيلة تراكم كل تلك المخبرات التي تتقاسمها ثلاثة محاور هي بالضبط الثقافة الاسبوية والثقافة الاوربية والثقافة الافريقية. الأمهما كنا لنكتشف هُويتنا العربية (ومن ثم الاسلامية) فيه وهي تنهل من معين تاريخها المحلي: - تاريخ الوطن العسربي، سواء في العصور القديمة أو الوسطى أو الحديثة، قائما هو كذلك اكتشاف له (منحني) تاريخ الثقافة التي ظلت (منعني أبدون القاعينها، وفق مبدأ تجاور الثقافات. وبمعني أخر فأن (شمولية) الفكر الأسلامي هو (هويته) التي وبمعني تطالها كل تقاطعات المحاور والمنغيرات، وحركات

تواريخها سواد اكانت بطيئة الايقاع ام سريعت . فما تتعرض له بيئة مفتوحة نحو الشرق والشمال والغرب نظل مستندة الى قاعدتها المغلقة في الجنوب . . . وإذا كانت شبه الجزيرة العربية (رَحْمُ) كل الموجات التي اندفعت منها نحو الشمال الشرقي والشمال الغربي فأن (ولادة) حضارتها في المصر الاسلامي ، مهما كانت ولادة مشفوعة بآلام مخاص جانبية ، في منبت تربتها التي تحددها فرات ومالها البكر : . إيقاع الحركة الدائبة والسكون المطبق مماء ما بين صحاربها مداحاتها

وما وادي الرافدين او وادي الأردن او وادي النيل سوى (واحات) تاريخها الماضوي الطويل. لكن الفكر الاسلامي الالهي بشكل رسالة منزلة على الني العربي محمد ( ﷺ ) يظل، بالطبع، المؤثر الفعال في حياة ثقافاتها في اطار (اقليمية) حوض البحر المتوسط، و (عالمية) الكرة الارضية على السواد.

لقد استطاع التاريخ الطريل النَّفْسُ " ان يحدثنا عن حكايات تجدُّد نفسها بنفسها عبر العصسور ويأيشاع يكاد ان يكنون مستعاداً. ذلك ان منا اقتصبر على احتنوائيه الفكبر الرافديني في امبراطورية أشور مثلًا من مستوى شمولي للفكر العربي في العراق لما قبل الاسلام (باعتبار ان الاشوريين موجة هربية كالموجات الاخرى التي انداحت ملأ الجزيبرة العربية) يتفق (ايقاعه المحلي) ويرتبط بنياط آسيوية وافريقية [كنابة عن ترامي حدود تلك الامبراطورية خارج المراق شمالا وشرقاً وخرباً وحتى جنوباً. اي نحو ايران وآسيا الصغرى وصوريّة ومصر والخليج العربي] وسيصبح نفس هذا الأيقاع في المصور الوسطى عبر المغلافة الأسلامية العباسية وما يعدها من خلافات إو (سلطنات على الاقل)، نابضاً بما هو اكشر رئيناً، وفي نفس المناطق وما هو أوسع منها، وبشكل هو أعلى مستوى وأكثر تمحوراً. (كناية عن ترامي رقمة الخلافة الاسلامية، طوال صمودها، ولوكسلطة روحية، اي قبل منتل أخر خليقة هباسي بيد هولاكو (١٢٥٨)، حتى أواسط آسياء وجنوب غربي اوربناء وجنوب شبرقها وكبل شمال افريتها واجزاه من شرقها]. وهكذا فان الاقتصار على دراسة ثقافة فن الرسم وجماليته من مثل هذا المنظور الذي يلبل مبدأ (تجاور التفافات واتصالها بمضها بالبعض الأخرع ويصورة بديهية ، او حوارها الازليّ ما بين محورين على الأقل الاول تطوري إكان قد أصبح ماضياً) والآخر آني (كحاضر مستمر). يظل بمثابة التعرّف على جدوى الصلاقة بين (آن زماني) و (استقرار مكانيٍّ)، ويمثل معنى إحداثية لنَّغُم ما بين مُلَّمَس الوتر وإعتزازه عند لمسة بطارف الأصبع. فنحن مالم نكتشف عند البحث هذا (المفصل) الأساس بين كل من (طبيعة الثقافة) و (صيرورتها)، في هذا الرئين بالذات، من خلال فنّ المنسسات أو رسوم المخطوطات، من حيث انبثاقه من (واقع مرحلي) يمثله، كان من نتاجه طبيعة الشكل الفني الممشل

لتنك المرحلة ، نكون قد اكتفينا بالوقوف عند (عُبّة) المسرب التفافي دون ان نتجراً في سبر هور مجاهل ركامه لما دون الشعور . وهكفا فأن من المهم كل الاهمية أن تنوه بأن ما يمثله الشكل الفني هو ذلك التبدل الذي طرأ هليه على مدى ثلاثة قرون . . المتبدل في طريقة التلوين ومعاملة المناصر الشكلية الاخسري من خط ودرجة لمونية وشكل ومنظر جوي المعمليات المغمل الفني خلاله . على أنه في الواقع لم يكن ليمثل ايضاً المعمل الفني خلاله . على أنه في الواقع لم يكن ليمثل ايضاً مسموى (مغزى) النقاء كل تلك المقافات وهي في حالة صيرورة مستمرة . . . المقافات المتجاورة التي تلاحمت شداتها ولحماتها في (لحم) هوية الفن الأسلامي في الوطن العربي . واحدماتها في (لحم) هوية الفن الأسلامي في الوطن العربي . وانه لمغزى حافل وثر كان ولايزال حتى اليوم يعاني (الصراع) القائم بين ثوابته ومتغيراته . أو (هويته) و (مدخولاتها) التقافية الجديدة والمتجددة باستمرار .

على أن دراسة هذه الحقب الشلات لما بعد انهيار الخلافة المباسية عام (١٩٥٦هـ، ١٢٥٨م) وهو تاريخ سقوط بغداد بأيدي المغول واستشهاد آخر الخلفاء العباسيين الخليفة المستعميم بنافه، كما سبق أن ذكرته، لن تعيد لنه كيل (إشكالبات) السرد التاريخي السياسي (كحالة) حيادية ما بين انفراد السلطة الدنيوية من غير العرب بالحكم في الوطن المربي وشعورها بأهمية الانطواء تنحت السلطة النروحية للاسلام، بل وتعيد لنا ايضاً اهمية الموقف المثقاني نفسه وهو يسرد لنا تاريخه الخاص من خلال العمل الفنيّ. فنحن في جلبة الأمر ما بين تاريخين الأول، وهو سريع يمثل الشاريخ السياسي و الثاني بطل ويمثل التاريخ الثقاني. وهكذا فأن ثمة (قطيعة) لابد لنا من أن تحسب حسابها عند تحليلنا العمل الفنيُّ وهو ما يتعلق بـاختلاف الايشـاهين السريــع والبطق. فليس كل ما يحدثه لنا المضمون الفنيّ بمثله الشكل الفنيّ. او ان احتساد الفنان على اختيبار مخطوطةٍ ما كمخطوطة (مغامات الحريري) ١٠٠ لأبي الفاسم الحريري بمحتواها الأدبي الحكمائي أو الروائي هنو البذي يمشل منطقة الحيناد بين .

تراكمات وتحريات)، تكتسب هيئة مدارس او اساليب فنية ازدهرت طوال عدة قرون بعد انهيار (الأحترام الرسمي للفكر الاسلامي، عبر اندثار الخلافة نفسها (اي تعرّض مبدأ التجريد الذي كانت تمثله المخلافة رميز سلطة الدين الاسسلامي)... تعرضه للاندئار . . . وهو في رأيي ما اتاح الفرصة لتسلط مبدأ التشخيص المتكامل لوحده في ظاهرة رمسوم المخطوطات الفارسية التي تجرأت على تشخيص رسول الاسلام محمد (海). ائي خلاف ما يراه الاستاذ الكسندر بابا دويولر في ومسالته حبول جمالية البرسم في الفن الامسلامي في (إن السمات الموضوعية . . والتي تمينز كل الاحسال في جميع الامصار الاسلامية بين القرنين الثالث حشر والسابع عشر لم تكن سوى مؤشرات خارجية لثورة اكثر عمقاً عرفتها جمالية الرسم. وتنجه هذه المؤشرات الى العامة للتدوليل هاجلا على جسواز السرسم وصدم منخسألفشته للشحسريمسات المعروفة. . . والله وهذه الثورة الاكثر عمقاً هي التي يعني بها و... بجمالية الغموض المرتكزة على ازدواجية العمل الفش وهو ما يشكل بالذات، الباطنية الوضعية للفن. باطنية لأن متمتها مخصصة لفلة من المربدين ووضعية لأن اسرارها ماثلة في العمل الغني لذاته، ويمكن لأي احدٍ مراجعتها اذا كان قبادراً على الاحساس بمنبطق الاشكال و الالبوان المستقل. وعلى اكتشاف الهياكل الرياضية الكبرى التي تنظم صالمها بواسطة الوجوه والايدي، ٣٠ ان ما تلعبه اذن هذه المبادي الفنية والجمالية من خلال (تزحزحها) عن مواضعها أو (وجودها فيها) على السواء، يظل اساساً لانتظام ثلك (الانساق) من المدارس أو الاساليب أو الاتجاهات الفنية هبر العصور. وقد اشرنا مسبغاً الى العلاقة بين الثقافة الاشورية والاسلامية من خلال طبيعة الأيقاع بسبب تجاوز الطافات، ونشير الأن الى (مغزى) ما تلعبه المبادئ الفنية والجمالية في مثال أخبر من تاريخ وادي الرافدين الثقافة ايضاً. فمنذ العصر السومسري بحقبه الثلاثة السومري الاول وفترة الاحتلال الاكدي والغزو الكوتي ثم السوسري الاخير (٢٩٠٠-٢٠٠٣ ق.م) ينظل والنمل) التجريدي Abstract action في الفن وكأنه السمة او

التاريخين. اما في حالة مخطوطة (كليلة ودمنة) ١٠ فان الابقاع السياسي للمحتوى يظل بدوره ايقاعاً (حيادياً) من خلال تبادل المواقع بين الانسان والحيوان في صلب الوقائع المدوشة، ومن ثم المرسومة (" ولنقل ان احتواء الفارق بين (منهجيتي) حركة التاريخ السريع (السياسي والعسكري والاقتصادي، والبطل (الثقاني والاناسي) هو الذي سيصنع لنا الامثلة الفنية موضع التساؤل فيما اذا كانت الوقائع التاريخية قد حورت الى وقائع لاتناريخية (ادبيبة او هلمية او ضرائبيه كمنا هو شنأت المواضيع المؤلفة، ومن ثم المرسومة في المخطوطات) وفيما اذا كانت قد مُثّلت بحق مبدأي التجريد Abstraction والتعبير التشخيصي Expressionism وهما يستأثمان وجودهما باستمرار غي (ايقونة) (الشخصية المركبة) Collective personality ، تلك الشخصية المظهرية المعبرة هن عبدأ الموضع الأمثل او عبداً (تبغير الاوضاع المثالية) Examplerity كما في فنون المصور القديمة في العراق وغير العراق، وفي موضوح الشخصية المركبة بالذات كأن يتم اختراع شكل (الحيوان/ النبات) او (الانسان/ الحيوان) او (الانسان/ الحيوان الاليف/ الحيوان المفترس/ الطائئ. [وهذا المشال الاخير هو الذي عرف بشخصية (الثور المجنع) عند الاشوريين]. فنحن هنا، اي هند (تأويلنا) مدى تمفصل حركة التاريخ السريح والتاريخ السطيء مماً في فكرة الشخصية المسركبة، نحاول ان نقرأ التمشلات Representations الإسلامية في صورة اسسلافها الاشورية، بالقياس مع الفارق. او انشا نحاول ان نكتشف مدى اقتران النزعة التجريدية بالنزعة التشخيصية Figuration من خلال التكامل. وهنا يصبح بامكاننا أن نوضح الخطوط العامة المنهجنا في البحث. فما سيمثل لنا (تباريخ الفكر الشاني التشكيلي) للفن العربي لرسوم المخطوطات في مرحلة ما بعد سقوط الخلافة المساسية لم يعدد أن يصبح واستثنافاً) لعملية تكوين (الشخصية المركبة) او الخليفة ولكن بمواصفات جديدة. كما أن تحديد هيئاتُ هذه المبادي الثلاثة وهي (التجريدية والتشخيصية والتكاملية) من ثقافتنا الفنية (ونبعن نتحراها عند فهمنا المسار التاريخي وهو على شكل

الملامة الفارقة لتاريخ فن النحت وهمو في حالمة تعبيره عن الفكر السومري في علم (مراقف) مختلفة. ومعنى ذلك ان الأستعراض المتاريخي عند وصف الظواهر الفنية يخفى تحته (بُنيُّ) متراشجة لمعوامل اقتصادية وانسانية واجتماعية وفكرية سأهمت في تنويع تلك الظواهر بهذه الصيغة التجريدية في المصر السومري الأول (٢٩٠٠ .. ٢٢٥٠ ق.م) او تلك في العصر السومـري الأخير (٢١١٦ ـ ٢٠٠٣ ق.م). ومكـذا فنحن حينما نصفء تأريخياء الشكل التجريدي انما نصف ضَمَناً واقماً معيناً مدوناً بلغة غير مشخصنة، يكون معبراً عن ممنى (اقتصاديات) مجتمع المدول المدينية او حكومات المدن المرتبط بظهور سلالات متعددة حاكمة زعصر فجر السلالات السوري) مثلما تعشل (انسانياته) بشكيل يختلف نيه عن العصر السومري الاخير السومرية والاكدية معاً. كما اثنا حينما نسلاحظ فياب الجانب التعبيس Expressional في الفن السومري عموماً في كلا العصرين ندرك فيه (لا مشروثية) الفكر الانسائي المذي اصبح كلاسيكيا بعد ظهرر الاكديين على مسرح الحياة في المراق. . . والذي اربد أن أوضحه في هـذا كله هو أن ظهـور (الشخصية المـركبة) أو الازدواجية التكاملية التي يمثلها (تخير الاوضاع المثالية) جاء مطابقاً لما في رسوم الفخار القرمزي (فخار ديالي القرمزي) في العصر الأخيس. . . الذي يدل على مدى تصابش عقليتين مع ان جَلُورِهِ الْأُولِي لَاتُمثِلُ ذَلَكَ. ومعنى ذَلَكَ انْ تُشَافَةُ فَنَّ غَيْسِ متجانس الصفات ينبِّل بواقع تباريخي يختلف عن واتع متجانس الصفات. . فالشخصية المركبة يستطاع دراسة واقعها طوال آلاف الاعوام في العراق وغير العراق كتساريخ (محكيّ) اذا صح التعبيره يمثل فكراً الإيحكمه تجاور الاقوام وبالنالي الثقافات، بل وايضاً تجاور المجتمعات، بصاداتها وتغاليليها وتعلد الأطر السياسية واقتصادياتهاء ولكن الماسل الاساس مع ذلك يظل شكل العلاقة بين الانسان والمحيط الذي يحتويه في البيئة الواحدة. وهنا يتضبع لنا اخيراً ان سرد الوقائع او تمثيلها في العمل الفني لايقف عند (سذاجة) مرور الواقعة التاريخية عبر تاريخها السريع وانسا هوينتشر بكل ثقله

الوثائق الممكن استقصاؤه عبر تاريخها البيطيه. اي اله يتجاوز القشرة المظاهرية للتاريخ نحو اعماق منطقها الاثنولوجي. فهو تاريخ الثقافة التي تكونت ببطه طوال الحقب الماضية مضافاً البها ما استجد منه شيئاً فشيئاً لتؤول المقب الماضية النهائية حيث يتكامل فيها المظهر والجوهر مماً. الجوهر الأني والمظهر التطوري، وهكذا، سيبدو مغزى الواقعة الثقافية اذن بمثابة الشرة الناضجة التي لم بعد غصن شجرتها ليقوى على حملها فتسقط على الارض بكل ثقلها المخصوبي وحلاوتها لتصبح اهلا للقطاف السهل. لكن المخصوبي وحلاوتها لتصبح اهلا للقطاف السهل. لكن المخدمنا لكلمة (مغزى) لايعنى بالضبط ما يعنيه (التاريخ) باعتباره اثراً تشترك فيه عدة مؤثرات (وان كان المؤثر الاوضح باعتباره اثراً تشترك فيه عدة مؤثرات (وان كان المؤثر الاوضح فيه هو المؤثر الانساني) وهذا ما يوضحه الاقتبلس التاتي من فكر فرنانذ بورديل المؤرخ المذ:...

والانسان منذ قسرون، سجين المناحسات والنباتات. سجين حيوانات تساكنه وزراهات، وتوازن شيد ببطه. توازن لايمكنه الابتعاد عنه دون ان يعيد النظر في كل ثبيّ. فلنظر الى موقع الانتجاع من الحياة الجبلية واستمرار بعض القطاعات من الحياة الجبلية المتغرسة في تلك الشقط المستسازة من (التحقيصالات) الساحلية. ولننظر الى انغراس المدى المستديم واستمرار الطرق والتنقلات، بل وثبات الاطار الجغرافي للحضارات ثباتاً يثير العجب،

اڏڻ،

قنحن في دراستنا تاريخ وادي الرافدين النقافي التشكيلي والمغرب الاسلامي في سورية ومصر في اطار الفن الاسلامي عامة، عبر ثلاث قرون ما بعد سقوط بغداد بايدي المغول عام الما نحاول ان نستقريء الوقائع (المظاهر) الفنية في تاريخها الداخلي العلويل نفسه. وما استعراضنا لنشأة المدرسة العربية على رأي ابتنجماوزن مثلاً، وما مناقشتنا لاراء بابا دوبولو أو بركهارت او سواهما من المؤرخين وجمالي الفن

الاسلامي سوى المساهمة في هذا الاستقراء من نقاط نظر مختلفة. وعلى كل حال فان البحث الذي نحن بصدده سياخذ بنظر الاعتبار الكيان التاريخاني من خلال (شرائح) من الوقائع الغابلة لأن تستقمن في اعماقها وهي في سياق صيرورتها. انها في الواقع (رصد) للسيرورة وتوثيق جسدي ودوحي معالها في أن واحد، وهو ما بيح لنا (الاستشهاد) ببعض الجوانب الجمالية او الثقافية البحنة من اجل رصد تلك الصيرورة.

المتاريخ المتنافي الفني لرسوم المخطوطات (المقرن ١٣ ، ١٤ ، ١٠٥) :

١ \_ تهدو لنا بعض المتعنصات في نهايسة القرن (١٣) المهلادي، حتى ولو كانت محسوبة لحساب فترات تاريخية ذات سيافات غير وافلهنيه (كونها منسوبة لأقطار اشحرى). . تبدو بمثابة استمرار راسخ لفن وادي الرافدين. هذا فيما اذا كان تاريخها الداخلي ينص علينا حقاً قصة (الهوية) الجمالية له بالذات. ومن هذه الرسوم المصغرة ما تتضمته مخطرطة (كتاب منافع الحيوان) لأبن بختيشوع، والذي يعتبر من قبل المتخصصين بالغن الاسلامي من معالم الفترة المغولية ٦٢٠٠ Mongol period . أن هذا المخطوط باللفات مصور من قبل عدة رسامين. فهو اذن يبلغ مبلغ ايّ سفر (تجميعي) حدث بصورة مفصودة . وفي هذا دليل على ضلوع المنزعة التجريبية في رسم المنمنمات برخبة عارمة للبحث، أو لبده فترة جديدة حقاً في اكتساب هوية لها صفاتها الجديدة في ألفن (وهو ما يفسره حرص للنول عل توظيف الفنون الحرفية ، لصالحهم لابسبب حاجتهم الى مثل هلم الفنون بسل لأن الفنون الحسرفية ذات منلاقة جوهرية بالشعوب الاقصى اسيوبة ادعلى الأقل بشعوب أوامط أمينا . . . بسالارض والحيناة السزراعينة ، وباختصار احتكام الانسان فيها الى البيئة في تفكيره. ) والذي يهمناهن الامرهوأن تكون بعض رسوم هقه المخطوطة ممثلة لأسلوب مدرسة بغداد. ثلك العدرسة التي نشأت في العراق منيذ منطلع القيرن ١٣ ، ويلغت فروتها في رسيوم ينحق

الواسطي لمقامات الحريري . يقول المؤرخ تألبوت رأيس في موضوع هذه الرسوم : . و. . . وواحد منهم على الأقل (أي من الرسامين) كان يرسم بأسلوب قريب جداً من مدرسة بغداد القديمة. ولابد انه كان قد تتلمذ على استاذ له في وادي الرافلين، وهاش بعد المذبحة التي ثلت الغزو المغولي . . وذلك لأن رسومه كانت مرسومة ببعدين، وأثر ريشته صلب وثقيل والاشجار المرسومة كانت على نمط أشجار مخطوطة دوسكيوريدوس. في حين كانت الالوان مشبرقة ومتصارضة contrasting في ايقاعها؟ ومثل هذا التعليق يبرر بالطبع لنا الموقائع الناويسخية المتي وانفقت المغزو المغولي المعروف والتى ادت الى هجرة كثير من المحترفين ممن لم يتعرضوا الى نقمة المغول، حيث ولم ينج منهم من الموت الا الصناع الدين يحناج اليهم الفاتحون على ان يكونوا اسرى ا<sup>١٠١</sup> على حمد تحليل بارتولد. بينمنا سيستنتج اسمناعيل عبلام وهو مؤوخ عربي معاصر دان مدرسة التصوير التي وجدت في ايران في اواثل العصر المغولي (تبعث) في أول الأمر المدرسة العربية التي نشأت في العراق وسورية والله الله مهتم بالاشارة الى اهمية تغلغل اسلوب مدرسة بغداد بتغاليد الفن الاسلامي في نهاية القرن ١٣ . عامة. وعلم اشارة مهمة اذا ما علمنا أن الفن في العصر الايلخاني ومن ثم العصور التالية في ايران نشأ معتمداً على اقتياس المؤثرات (البغذادية والصينية) معناً بالإضافة الى المؤثرات المحلية الاخرى. اسا دكتور زكي محمد حسنء وهو المعروف كمؤرخ هري كالأسيكي فلك ساهم في نقل أراء المؤرخين الأوربيين في النصف الأول من القرن العشرين الى العربية وكأن يرى أن وثمة مخطوطات أيرانية في نهاية القرن السابع الهجري (١٣م) يمكن اعتبارها حلفة اتصال بين الاساليب الفنية في المدرسة السلجوقية وفي المدرسة الايرانية ـ المغولية التي خلفتها. ومن اعظم هــذه المخطوطات شأناً كتاب منافع الحيوان البن بختيشوع. من مكتبة بيرنت مورغان. وقد كتب في مراغه للسلطان خازان سنة ٩٩٩هـ (٩٩٩٩م) ١٩٦٩ فهوء اي زكي محملاحسن، يميل الى تسمية مدرسة بغداد بالمدرسة السلجوقية هنا لأنه كما يبسدو

يحاول ان يتصور الفن الاسلامي هموماً من منظور تناريخي واسيموي لاعربي. لكنشا سنرى ان منا وقع فينه المؤرخون الكلاسيكيون (أو ممن كتب في سياق البحث الاستشراقي في الفن الاسلامي) امثال توماس ارتولد وينبون وويلكنسن وبازل جراي، سرمان ما يجري تصحيحه او نقده في مؤلفات تالية. من ذلك اراء بابا دوبولو او ريتشارد ايتنجهاوزن، لمنتضيات تتملق بمنطوراتهم في البحث او لمحاولتهم الانعساف في مناقشة الفن الأسلامي ١٦٠ من هنا فان من الواضع اليوم ان من رسوم كتاب منافع الحيران المذكور ماله تسب واضبع بأسلوب مدرسة بغداد بدلالة الوقائع التحليلية او جماليات تلك الرسوم عند مقارئتها ببعضها البعض ومن ثم اكتشاف الملامح المشتركة فيها.

يرى ايتنجهاوزن مثلاء الذي يستهل دراسته لموضوع (انجاز بغداد) وهو مُثلِّب مؤلفه (فن التصوير عند العرب) ، انه وعل الرغم من أن تحليل تصاوير خطوطة ما باسأليبها الحضارية المتنوحة التي تحويها، مهمة وشاقة فأن مؤرخ الفن يدرك جيداً ان القيمة تعود الى الأسلوب الناضج للتكامل، الذي يستطيع به الفنان، حتى وان استوحى بعض المفاهيم السابلة في هذا الشأن، أن يعيد تشكيلها بطريقة تصبح فيه شيشاً جليداً واصيلًا. وحسبها نعرفه فأن التصوير العربي بلغ قوة تكامله التام بعد سنة • ١٢٠ ميلادية لفترة قصيرة في هاصمة الخلافة العباسية ، وبلغ عِنه الكامل هناك في الربع الثاني من ذلك الغرن، (١١٠٠. ثم يرى بعد ذلك ان تأثير الغزو المغولي ساهم بالفعل في نقل معالم هذا المجد مثلها ادخل تباثيرات الفن الصيني في كتباب متباقع الحيوان. . اي في الفن الايلخان. وهنو يقنول في فلنك: ـ ووصور الفصول الاولى التي تتناول الانسان ومعظم البهائم، الما هي استمرار للتغليد العربي في التصوير الذي سبق العصر المغول. ويخلاف هذه الصور فان بقية المخطوطة تضم انتاج جملة من الرسامين الذين ناثروا على درجات متفاونة بمختلف اساليب التصوير الصيني. ومن هذا التراصف بين الاساليب تستطيع ان نفترض بأن فنائين من غتلف الاصول قد الجهوا الى هذا الركز المغولي (يقصد مدينة مراغة بشمالي خبري أيران)

لأنتاج للخطوطات الممورة، والى هند الطائفة في الفنانين ينتمى رمسام من جنوبي المعراق ظل يدواصل السرمسم حسب التقليد الذي تعود عليه وصف. ويستمر الباحث في وصف الرسوم عللًا ايساهما من حيث الاسلوب لا التكسوين الموضسوعي Composition ومؤكداً عبل صبورة باللذات هي (موضوع فيلان ٢٠٠ (انظر شكل (١)). وفيها اراه ان النزمة التفصيلية في رسم هذه الصورة، كما يرى الباحث ايضاً، تدل عل انتمائها الاسلوبي لمفرسة بغداد بل ولتأثيرات معينة من اسلوب يحيى الواسطي بالذات. الى ان طبيعة الارضية Background الني تتَّالَفَ فيها من الاشجار المشمرة ومنا عليها من طينور تذكرنا بموضوع الجزيرة الشرقية (المفامة التاسعة والثلاثون) للواسطى (٩) (الشكل ١٦٥) ومواضيع اخرى ايضاً. كيا ان حركة قدم احد الفيلين المرفوعة (الفيل الرمادي اللون عل يمين الموضوع) في مرسومة غيطوط كتاب منافيع الحيوان تشبيه الى حدّ بعيماد حركات اقبدام الحيوانيات التي يرسمهنا الواسيطي في عبدة مواضيع ١١٠ منهما (موضوع نقاش هيل مقربة من قرية) و [موضوع فرسان ينتظرون المشاركة في استعراض] (انظر شكل و٣٥ و شكل ٤٤٥). بل ان طريقة التلاحم بين اعضاء الجسم أو بين الجسمين، كالذي يبدو في الحوار الجسدي لكل من القيلين تكناد ان تكون مي نفسهما طريقية التلاحم بمين الاجسام و الاعضاء في موضوع [ساعة الولادة] او للقامة الشامعة والثلاثون للواسطي (شكل ٥٥٠٠).. لما بين المرأة والغابلة ومساعدتها ١٠٠٠. ونحن نستتج هنا ان التاريخ الداخل الذي تسرده لنا هذه العلاقة بين رسوم المخطوطات (وما بين خطوطي منافع الحيوان ومقامات الحريري .. مجموعة شعر، مؤرخ بعام ١٩٣٧م (٩٣٤)هـ. ومن مقتنيات المكتبة الوطنية في باريس) لا يبدل مسل مسرحيلة الششيار الرعى (اللارحدوي) او ضد الحلافري، بعد سقوط بضداد

فحسب بل وعل هجرة (فكرة وحدة المتعندات) تلك الفكرة التي حافظت عليها الخلافة باستمرار طوال فترة الحكم العباسي بعصوره الحبس، ثم يقيت راسخة في طابع التأليف والتقنية للرسوم ، وهي التي يسعيها بركهاوت بأسم (لمكوة الوحدة)\*\*\*.

شك تاثيرات الفن الهلنسق والبيزنطي المسيحي معاً بتقاليدها المعروفة من حيث استخدام المنظور الجوي والهالات المحيطة برؤوس الاشخاص والالوان اللهيئة. الله انها، اي رسوم رسائل اخوان الصفا تمتلك (مبدأ التماثل)، وهو مبدأ نشأ في وادي الرافدين كها هو مصروف منذ رسسوم مواضيع الاختام الاسطوانية المممولة باسلوب النحت البارزا الإعانول الهمية خاصة لحط الارض برسم الاشخاص يوضعهة الجلوس عبل خط الارض هذاء ولرسم خط آخير في الأصل (لبو صبحًا التحليل) وهو الذي يمثل الطابق العلوي من البيت. وهذا ما يظهر بوضوح تام في موضوع(المؤلفون بملون عبل المستمعين) (مكتبة جامع السلطان سليمان/ استانبول) (انظر الشكل ١٥٥). من هنا فان مثل هذه القيم مجتمعة لاتنقل لنا بلاشك مؤثرات ما ضويه مستعادة بمقدار ما ترسخ أنا مؤشرات محلبة راسخة فالتماثل والابقاء على رسم خط الارض المغترن بمبدأ التسطيح في رسم خلفية اللوحة همو من تقاليمد فنون وادي الرافدين منذ المصور القديمة ولكنه ايضاً تعبير عن منطلبات فكرية في عصرها. ومثل هذا يصدق على المخطوطة الاخرى (مجاتب المخلوفات للفزويق) فهي كذلك كيا في سوضوع (ملكان يدونان) لاتزال زاخرة بمبدأ التماثل والتسطيع بشكل يلفت النظر عل الرخم من ملامع الاشخاص المغولية والالوان للوحدة وطبيعة الزخارف القماشية وهالات الرؤوس والشكل (27). وباختصار فان هذه الرسوم التي استمرت تحافظ عبل (مويتها) المحلية في اواخر القرن الثالث هشر، رضم النحمار سلطة الخلافة وتسلط المغول تسرد لنا الواقع المثقاني الذي ريما كان يمثل التعويض السايكلوجي للمجتمع والفكر العربي اللي لم ينفرط حقده بعد رضم ما حلت به من كارثة. واذن فأن (وحدة الاسلوب) الفني الآن (حتى مع تلك الرسوم التي رسمت في مراغه (يخطوطة منافع الحيوان المرسومة هام ١٩٩٩م/تعلن لنا عن (تمحور) قيم جمالية اساسية تبلورت في العصر الاسلامي (تغلل ممثلة للبيئة المسحراوية والسهلية بدلالية تمسكها (بخط الارض) كما تظل معبرة عن مفاهيم نحت لدى تلك الشعوب المربية الق خرجت كهجرات متسالية الى شبرق شبه

فنحن هنا ازاء اسلوب في التعبير، ربحا كان صورة مطابقة لأنتماش مكانة الخلافة العباسية في ايام الخليفة الناصرلدين الله (الغرن الثاني عشر) ثم استطاع الرسام العراقي ان يمثل تلك المكانة، ويكل مجدها التراش، في رسومه كما حدث لبحي الوسطى، باعتبارها معبرةً عن معنى جوهري من معاني الفكر الاسلامي، وهو تكافل كل المسلمين والمساواة فيها بينهم بغض النظر عن قومياتهم او منزلتهم الدنيوية. . المكانة التي كانت الحلافة البرمز البروحي لها والتي تحفظ للمسلمين وحدتهم. وسرهان ما استؤنف هذا المدلول في رسبوم المخطوطيات هبر المجموعات البشرية التي يخاطبها زعيم او بطل قصصي مثل ابي زيد السروجي. لم هاجرت ماهاجرت من افكار خارج المراق سواد الى جهة المشرق او المغرب. ثمة اذن تاريخان بمروان هذا الومي المتكامل. تاريخ بمثل استمرار (لومي الاوحدوي) او تاريخ اسلطة السياسية الطامعة في تحدي الخلافة ومن ثم الاطباحية بهما وتساريسخ (وحيدة المنتبعبددات) او التساريسخ الشقساني السذي كسان يتسجسدد وفق ابنقساع بسطن منسلال مصسور القسديسة في السئسرق الأدن. هناك مخطوط آخر ظهر على مسوح الغرن الثالث عشر الميلادي، واحتوى على مرسومات مهمة هو غطوط (عجالب المخلوقات) للغزويني (١٢٨٠) الى جانب مخطوطة (رسائيل اخوان الصفاه) (١٣٨٧). وكلاهما يشل ملاسح اخرى من مدرسة بغداد التي التي بلغت اوج عزها وقنتذ، والتي لم تغف عن التبطور بعد الغزو المغولي للميراق. ذلك أن العشامسو الجمالة فيهما كانت لاترال تؤكد صل مبدأي (النماتل) Symmetry و (التسطيح) Fletting ، أو التماثل المقترن بالتعبير من (المنظور الجوي) Prespective والتسطيح المستند عادة الى رسم (خط الارض) Bea - ان رسائل اخوان الصفاء التي سينعتها اسماعيل علام بكونها وتوضح . . اسلوب مدرسة بنداد العربي الذي تميز بالواقعية والدقة في تسجيل التفاصيل الدقيفة ١٣٠١ والمذي يستبعد عنها ابتنجهاوزن ان تكون قد استعبارت عناصبر قبادمة من فنبون الشبرق الاقصى، وتلك العناصر التي اخذت تغدو واضحة فيها بعده السمعينة لنا بلا

الجزيرةوفربها الشماليين.).. وهي بذلك تبقى محافظة على المتطور الاسلامي الحنيف قبل ان يتشوه في ايبران من خلال (عرفان) ادابيا وفنونها البياطني كها آل اليه الأمر في المسلوسة التيمورية والصفوية في الفرون (١٣، ١٤، ١٥، ١٩م او ما يسمى هموماً بالفن الفارسي فيها بعد.

وفي رأبي ان آراء مؤرخي الشن الاسسلامي من المستشرقين (اي من حيث مفاصدهم وحتى نزواتهم غيسر المتصودة) يخطئون دائماً في تفسير موقف الدين الاسلامي من فنون التصوير في الكتب (وهو ما يتطبق بالذات على رسوم هذه الفترة اي قبل ان يحدث التحول في اسلوب رسوم المخطوطات في المدرسة الفارسية التي يمثلها (بهزاد) اوضح تمثيل.) انهم يسلمون مبدئياً بأن التعامل مع الرسوم ضرب . من سخالفة روح الاسلام في حين يتجاهلون أن الاسلام لم يرفض بثاتاً الاسلوب التجريدي في الرسم وهو الذي يقئل من قيسة النزعة التشخيصية. بيل انه لم يترفض حتى الفن التشخيصي الذي يظل فير مكتمل الملامح على الأقل حينما تنتفي فيه النية في الخلق او مضاهاة المخالق عز وجل من خلال مبدأ المحاكاة وحينما يصبح ذلك الفن التشخيصي داخلا ضمن صناعة يدوية او حرفة، او موضوعاً يلهو به الاطفال، كما في فنون الدمي مثلًا. وهكذا فأن (اشكالية) استقصباه القيم الجمالية الممثلة للأسلام لدي المؤرخين الاوربيين ومن سار على الرهم تنتفي حينما ينجح البعض منهم في الاهتداء الى حلَّ يفسر لديهم قبول الاسلام (لمبدأ النشخيص) في الفن كما هو في حالة الاستباذ بابنا دوبولنو في نظريت، عن (الهباكل المستقلة). ولهذا السبب ضأن تجاهل الروح التجريدية للفن الاسلامي في رسوم المخطوطات وما تمثله من قيم أو باعتبارها مؤثرات من ثقافات مجاورة وليست محلية تحقق لديهم القناعة دائماً بأن الاسلام لايستسيخ الرسم او الفنّ عموماً وذلك لقصور في تكوين العرب الذين ظهر بينهم الاسلام اول ما ظهر.

... Y

بحلول القرن الرابع عشر الميلادي، اي بعد ان أصبح

المغول في المشرق الاسلامي وحريصين على الاتصال بين بني حمومتهم من المغول في اسبا الوسطى والصين، كان المطراز الاسلامي الذي قام على ايسديهم متأثراً بالاساليب الصينية الى حد بعيده الله .

وبعسد أن أزدهـ والسطواز المملوكي في المغـرب الأسلامي. . . في مصر والشام (٢٠٠ محافظاً على قيمه الاولى ومرسخاً أياها حيث كانت قد ظهرت في مدرسة بغداد... اضحى المفن الاسلامي ممبراً عن نزعتين، الاولى وهي التي صوف تقترب من (التشخيصية) محورة اياها الى نـوع من [النجريدية الحافلة برمزية التشخيص في جوهمرها]، والتي تبدو فيها المشاهد مرسومة وكأنها منظورة من عالم. اي ونق منظور استشراقي Panaromical كما لو ان الناظر يحدق الي السهول المترامية املمه من قمة جبل. ولما النزعة الثانية نفد ظلت تجريدينها منعثلة Represented في التشخيص المذي يتضمنه هذا التجريد (تشخيصية ما بعد التجريد) فكأنها تمثل نظرة ساكن السهل الى الأفاق البعيدة، وهي تكاد ان تكون بمستوى خط الارض. وقد تطورت هاتان النزعتان بمقدار ما تطورت المواقف الفكرية ما بين كل من المشرق والمغرب الاسلامي، وذلك من حيث صلتها بالاسلام، او بالنشافات المحلبة التي سبقت ظهور الاسلام.

كان الغزو المغولي قد احدث (قطيعة) اساسية بين كل من المشرق والمغرب الاسلاميين، ولصدى الروح الاسلامية وهي تتطلع عبر المثقافة العربية في حدوض البحر المتوسط... قطيعة عن اصولها الغربية من شبه المجزيسة، اي عن روح البداوة المتأقلعة في الواحة... وذلك بدخولها في المناخ العسوفي والمثالي وحتى الباطني للثقافة.... وكان هذا هو واقع الحال في ثقافة اواسط اسيا وغربها الايراني. وقد اعتبر مؤرخو الفن الاسلامي عسوماً ان هذا المتطور في الشرق (اي التطور في هوية الفن الباطنية) هو المعمثل الاكثر شرعية من التطور في هوية الفن الباطنية) هو المعمثل الاكثر شرعية من سواه، بدليل ان كثير منهم يطلقون على الفن الاسلامي اسم الفن الغارسي، وهذا خطأ، كما احتبروا إيضاً ان التبداعي

اجل.

السياسي في الامبراطورية الاسلامية التي اسسها العرب كان قد ادى الى الانحلال الثقاني والفنيّ، وهذا خطأ ايضاً. فهم يرون وان الفن الاسلامي لم يكد بيلغ سن النفيج والكمل حتى بدأ بالانحدار تبعأ لانحدار الحضارة الاسلامية خصوما (حيث) ظهرت عليها في الوقت نفسه بوادر (الجمود الفكري) والتحجر الديني والانحطاط السياسي والاقتصادي فتوقف كل حلق و ابداع فنيّ وسارت الفنون في الانقلاق النفسي ألذي آل البه الفكر الاسلامي عامة ١٠٠٠. بيد ان هذا الرأي ينجاهل بالطبع اشتلاف سرحة التاريخين السياسي والتقافي ، وأنَّ الْقَنَّ الاسلامي صورة للفكر الاسلامي نفسه، او على الأقل، الفكر الذي تكون لدى الانسبان في المناطق السدارية من المالم حيث النزعة الانسانية لاتمثل تسلط الانسان او تواكله، على السواء، ازاء المحيط بل تمثل (تعاونه) وأياء. بعل أنه يتجاهل ال الفن الاسلامي بشقيه المشترقي والمغربي هنو حصيلة التقاعل بين الفكر الالهي الديني والثقافة (الدنيوية ـ البشرية)؛ ويعبارة انترى الفكر الاسلامي والثقافات المحلية والسجاورة، والتي سبقت في ظهورهـا الاسلام. فهيهـات ميهات، اذن، او يتوقف الأبداع فيه الا اذا كنان مضطرع الجذور أو عديم الأصالة.

ومهما يكن، فنحن الآن بازاه اتجاهين لابد لنا من استعراضهما بسرعة أو ببطء بمقدار ما يتعلق الامر بالبحث. أما بالنسبة للفن الفارسي، وهو الاتجاه الأول فقد تطود في ظهور المدرسة المغولية فالابلخانية فالعصر التيموري ومدرسة هراة فالصفوية . . . الحن .

ان النماذج الفنية المثلة للفن القارسي تمثل في الواقع الموقف المثالي والصوفي والباطني للفن الاسلامي، وهي عموماً ذات تقنية واسلوب على مستوى عالى من الجودة. وقد بلغت المفروة في اعمال (بهزاد) (١٤٥٥ - ١٤٥٥/٣٦) وكسان قد رسم (البستسان) دينوان معسدي الشيسرازي و (حماسيات) نظامي وديوان حافظ (انظر شكل ٢٧١). كما ان مواضيع عدًا الاتجاد تدور عموماً حول النصوص الادبية من اشعار وحكايات تنسجم واجواد المرسوم التي يتشرحها

الرسامون. واما بالنسبة للفن العربي وهو الاتجاه الثاني، فانها بدورها بلغت اللروة في اعمال يحيى الواسطي ابن محسود كواريها (عاش في الفرن ١٩٩٩) والذي كما هو معروف رسام مقلمات الحربري بلا منازع. والواسطي هذا ينفق كل المالم على الاعجاب بفنه. . بواقعيته ووعيه الثاقب وملاحظاته اللقيقة عن سيكلوجية الانسان ومجتمعه على حد قول بابا دوبولوان لكن تطور المدرسة البغدادية التي كان ابرز معثليها بحيى الواسطي هي التي تمثل هذا الاتجاه الثاني في القرن الرابع عشو. فلنتأمل اذن بشي من التفصيل اهم رسوم هذا الاتجاه الثاني في القرن الاتجاه الثاني في القرن الاتجاه الثاني في القرن

لدينا اولًا مخطوطة (كتاب منافع الحيوان) لناسخه ابن الدريهم الموصلي ٣٠٠ وهي غير مخطوطة مناقع الحيوان التي كتبت في مراغة في الغرن ١٣ بامر السلطان خازان. وصورة هذا المخطوط الذي نخن بصديه محضوظة الأن في مكتبة الاسكوريال، ففي مرسومة من مرسوماته نرى طائراً من الطيور المائية هوطائر الكركي محوراً بتأثير الفن الصيني. فقد تغلفت هل التأثيرات بعد الغزو المغولي للشعرق الاعني حتى في العصر الاتابكي، الا انها الآن تبدو محورة لحساب العالم النبائي بمعيث يحتل فيها شكل (الايكنج) الحلزوني، رمز الفلسفة المبينة بمكانته بموضوح.. في الشوآت الاعتباق والاسواج واوراق الاشجار مسا يضغي على الرسم مسحة شيرق. اقصوبة. ومع ذلك فأن هله المرسومة تحتفظ بالمسقط العمودي في النظر تحو المشاهد( أو حضبور خط الارض ومشهد الشعوص منظورين من الجانب على ارضية مسطحة ذات لمون واحد هـ واللون الذهبي) وحبشذ تبقي بملامحها الفنية (الشرق - اوسطية). (الشكل ١٨٥) وسنرى ان مسور جمالية علم المدرسة هو في ايصال هذا النكامل ما بين المشهد الجاني (الواقعي) للمرئيسات المشخصنة والمشهد الممودي (المجرد) للارضية غير المشخصنة الى القصى حدّ. وهو ما اسميناه بمبدأ التعبير عن (تخير الوضح الامثل) فهنو يعمّ الآن اللوحية باجمعها وليس الشكل

لمشخصن فحسب، وربما سيئول عقيف بهنسي عن نفس هذه الغيمة من منظوره هو: ولقد فرضت العقيقة الراسخة في روحية الانسان المربي مبدأبن. الاول، وهو تصحيف او تحرير الراقع. أي تحوير ممالمه الخاصة وتعديل نسبه وابماده وفق مشيشة المفنان والانسارة الآن الى التشخيص بـواسـعلة الاشكال) والمبدأ الشائي هو تجريد الشكيل والواقع، اي الابتعاد عن تشبيه الشئ بـ قاته. . ٥٠٠٠ (والاشــارة الأن الى الأرضية). ومع أن الذكتور بهنسي هنا 💎 يفسر لنا الروح العربية لا الروح الاسلامية فأن معنى هذا التفسير يتطابق وما اردنا ان نجد فيه مبدأ جمالياً سيمثل الفكر الاسلامي، إذ انه سوف يتحقق بدوره في الفن الزخوفي العربي او فن الرقش. والذي يعزى ظهوره بأسره الى المصر الاسلامي دون منازع. ففي فن الرقش او العربسة، يتناوب هنصران متكاملان على الظهور وهما ما يسميهما بشر فارس في مؤلفاته بأسم (الخيط) و (الرمي). وما الخيط و الرمى سوى المنصرين المتكاملين تكامل الحركة والسكون واللفونة واليبس.

يقول بشر فارس: وان لب الزخرفة المعربية كمامن في طيأت ما يسميه علماء الأثار ـ الارابسك ـ واعبر عنه في بغب الاجتهاد بكلمة الرقش. من الممكن ان نتين في الرقش عنصرين ثابتين، تمدهما الطبيعة خفيةً ويليم الاعتدال بينهما احساس بالمناسبة دلين، رهيف، ثم يحوّل من اوضاعهما اختلاف الامكنة والعهبود بفضل ارتضاء متصل في جبانب الحجم وفي جانب الشكل. وأما العنصران: قمن جهة تأويل النبات ولاسيما الورقة والساق تأويلًا كله هزة، ومن جهـة، استغلال الخطوط استضلالاً يجريه التصور. ومن وراء المنصرين مبدآن الأول يظهر كأنه العبث والثاني بيوزني هيئة التدقيق الهندسي. ومن هنا تخرج طريقتان المرميّ والخيط على حد تمبير المعاصرين من أهل المستاعة في ممشق سامية (كأنما يد الصناع تنظم الخطوط بخيط او تفرش الورقة والساق من طريق الرمي). وهذان المبدآن يتنافران في الظاهر على حين انهمها يلتقهان في انفهاق هجيب يضم النمثيل الى الشعور، بل ها يلتثيان حتى النمانق والملابسة، ٣٠٠. اذن،

فنحن الآن، في سياق تطور مدرسة بغداد في القرن الـ ١٤ ازاه مبدأ يضم نفس هذا التمثيل الرقشيّ ولكن بـوسـالـل تصويرية لازخرفية.

وفي مخطوطة اخرى لهذا العصر لنسخة ما من معامات الحريري نجد نفس المبدأ متحققاً. مثلما نكتشف بالأضافة الى ذلك ان مرسوماتها متأثرة برسوم مخطوطة (رسالة دعوة الاطباء)، ثاليف المختار بن الحسن بن بطلان عام ١٩٧٣م. ذلك أن التاليف الموضوعي يكاد أن يكون منطابقاً معها من حبث التقنية رهم انه ينهل من رسوم يحيى الواسطي زخاصة موضوع المقامة الثامنة والعشرين وتمثل ابا زيد السروجي يعظ في مسجد سمرقند) مع بعض الاختلاف البسيط. فهنا اي في مقامات الحريري للقون نتبين ابا زبد السروجي معتلياً المنبر ودونته ثلاثة اشخاص. اسا في مقاسات الواسطى، اهتى مرسومة الواسطي، فهناك خبسة اشخاص. وفي كبلا المرسومتين يظل الهيكل المعماري للمسجد هو هو . حيث تتدلى أواني وضع الشموع من سقوف الاقواس بنفس الهيئة تقريباً، لـولا أن القوس الـذي يعلو شخص السروجي، أي قوس المنبر بالذات في المقامة المتأخرة، يستعاض فيه عن أنية الشموع بعلمين اسودين من حيث اللون. وثمة اختلاف آخر أة أن رؤوس الأشخاص في مرسومة الواسطي لاتحيط بها الهالات الذهبية في حين تظهر هذه الهالات مرسومة في المرسومة الاغرى. هذا ما صدا وضعية الجلوس وحبركة الرؤوس والايادي في كلا المرسومتين فانهما مختلفة بعض الشيّ (الشكل ١٠ ، ١٠).

نحن عند أنه موضوع جديد، مرسوم بروح جديدة ومؤثرات جديدة. ذلك أن نزعة التسطيع التي تنظهر في مرسومات الواسطي وكانها هي الورقة التي دون عليها المخطوط بالذات (بل هي كذلك بالذات) تبدو الإن ملونة بكل بساطة. وأما طيات الملابس ذات الملمع الواقعي نوها ما فهي تغلى مبدأ التسطيع بما تحور اليه من اشكال زغرفية. وستختفي الى حدّ ما الايماآت الاشارية بواسطة الايدي لتحل محلها نزعة (تحديثية) بواسطة العيون وباختصار فان هذه تبدو

بمثابة التعبير عن انصهار كل تقاليد القرن ١٣م في أسلوب جديد محور هو الذي ينسب الأن الى الموصل او سوريه. فهي تقاليد ومنتفاق وبالنظر الى حفيفة ابرازها اشكال تجمع الديدان لطيات الملابس، يمكن القول عنها باتها تضم صناصر من كل المدارس العربية التي ظهرت في بغداد والمسوصل وسوريه قبيل الغزو المغولي: ٣٠٠. وسنرى ايضماً أن استمواد عذه المدرسة يصبح اكثر وضوحاً في مخطوطة اشرى لمقامات الحريري ايضاً، تعلونة ومرسومة صام ١٣٣٤م، وهي من مجموعة المكتبة الوطنية في فينا. . . أي بعد اكثر من ست وسيمين عاماً من الغزو المغولي للعراق اذليس هناك من قووق بين رسوم مخطوطة مقامات المعريري المدونة عام ١٣٠٠م وهذه المخطوطة المدونة في حام ١٣٣٤، فالنزعة التسطيحية تظل هي الميزة البرئيسية لهما وكذلك أهمية خط الأرض. ومجمل القول ان قضية التكامل تكرر الأن بمنا بمثل روح الاسلام، فقد تحررت كما يبدو قليلًا من النزعة الواقعية لرسوم الواسطي تلك النزعة التي جنامت عن طريق الفننان العراقي للمنحوتات البارزة الأشورية. فلربما لاحظها الرسام في بعض اسفاره وتأثر بها دون ان يدرك اهميتها في حصره، فهي الآن، اي رسوم مخطوطة منتصف القرن الرابع عشر، تبدو وكأن الرسام كان يعبر فيها عن الملامح المتجريدية الاقل واقمية للفنون الفرعونية او فنون الحضارات القديمة في

ولعل خير ما انتهت اليه مزايا هذا الاسلوب ما تمثله مرسومة معينة من مخطوط لمقامات المحريس ايضاً مؤرخاً بعام ١٩٣٧. م انها موضوع ابي زيد السووجي يساهد الحارث بن همام على امتعادة بعيره المسسروق (المقامة السابعة والعشوون). لهذه المرسومة تجمع بوضوح بين المناصر التي حقلت بها رسوم (حريري) الواسطي و (كتاب البيطرة) تأليف احمد بن حسين بن الاحنف عام (١٢١٩م)، ورسوم (حريريات) القرن ١٤. ويسملن ايتنجهاوزن على هذه المرسومة بان ولها علاقة مباشرة بالقن المملوكي السمي المرسومة بان ولها علاقة مباشرة بالقن المملوكي السمي للبلاطوس واسلوبها نستطيع

المقول انها قريبة جداً من مرسومة (المقامة الثالثة والعشرين) على موضوع حديث الحارث بن همام وابي زيد السروجي وابنه وذلك من حيث التكوين الموضوعي بواسطة عدد الاشمغاص وطبيعة الحوار الإشاري وجمالية التماثل. هذا مع العلم أن المرسومة الاولى تمثل الاشخياص الثلاثة: النان منهم يمنطيان الدواب واما الثانية فتلاثتهم واقفون. (الشكل ١١، ١٢). في حين نستطيع كذلك أن نتأمل فيها أيضاً قيمة جمالية هامة، طالما، فسرت على انها تمثل (اشكالية) مل المَتراغ (\* المَرْع من المَراغ) المنسوبة للمَن الاسلامي ، وهي مختلطة بتأمل الطبيعة والزهود والزروع ، كمزية مشتركة مأ بين المؤثرات البيزنطية (تحوير النباتات الى زخارف) ١٩٠٠ والعبينية (بسبب الاحتكاك بين الفكر الاسبوي المستورد من الشعوب الطورانية اثنياء احتلالهما لأقسام من الشسرق الادني والفكر الإسلامي اللي يتقبل رسوم ماليس له روح من المخلوفات). وهكذا فأن هيله المرسومة تعنى، ففسلًا عن الاشكال العيوانية والانسانية، باشكال نباتية (نبتسان خريبشا الشكل) تملأن بحركتهما الرقشية (او العربسيه) اوضية الملوحة ذات اللون اللَّميُّ وكأنها تعبُّر من رغبة الفنان (بل الفكر والثقافة الفنية) في هضم مبدأ الانتفال من اهمية (خط الارض) الى (مساحة الارض) وهي منظورة في ايران خلال المدارس التيمورية وما بعدها.

صلة بعامل تجاور الثقافات المتنوعة، تحت لواء الاسلام، نحن افذ اخيراً هند مبدأ (وحدة المتعددات) وهو برمز لنا الى معنى مطابقة السلطة الدنيوية للسلطة الدينية، على علاف مبدأ (اللا محدودية) أو تمرد السلطة الدنيوية على السلطة الدينية (اعني الخلافة التي ترمز اليها). وهكذا فنحن اذن نقرأ المدونة في التدوين، بل نترجم من خلال ذلك عن معانيها الداخلية.

ان مرسومة الحارث بن همام وابنه يساهدها ابو زيبد على استعادة البعير المسروق وسواها، قد تبدو بوجوه ذات منحات مغولية، لكن لاعبرة بالملاميح. ذلك انهيا ستبقى مطموسة تحت طائل من النزعة الاشارية (التحديقية) أو معنى الجدل الاسلامي، الذي لم يجد الفن التشكيلي للتعبير عنه سوى هذه النزعة، وهي تحيل وجودها الانساني التلقائي الى وجود قصدي يتبوأ من (الانسان ـ الموضوع) متبره الذاتي. فما الاشارة باليد وما التحديق بالعين الَّا (استطالة) ايمائيـــة (تتجاوز) حدّ الخطاب المحكيّ الى الخطاب المدوّن بواسطة جسم الأنسان نفسه، وليس بمجرد (الكتابة) التي تحيل البورق الى مخطوطة. على ان كل من فنّ المخيطوطات والرسم عليها وحتى تعثيل الانسان في هله الرسوم مستخدما حيتيه ويديه واصابعه و التفات رأسه كوسائل شبطابية سبوى تعبير عن المغزى المصرفيّ للفنّ الذي لم يعد في الاسلام مفصوداً لذاته كـ (حالة) من حالات تمثيل معنى (الخلق الالهيّ) في (التسأليف) البشريّ (...في المصنسوعسات البشرية) بل التأليف و المنساحة التي هي حكسر على

وهكذا. فإن لمخطوطات اخرى مرسومة لمواضيع تمثل الحيوانيات، اهميتها الخطابية ايضاً. لامن حيث استخدام القيم الاشارية للأنسان بل بتحويل هذه القيم الى (رمز) جديد لايعني الأنسان فحسب بل والكاتنات المخليقية (وبالاخص الحيوانية والنباتية) جمعاء. فأن المرسومات على موضوع كليئة ودعنه تأليف بيديا وترجمة عبدالله ابن المقفع (مخطوطة عام 1708) وكتاب المحيوان للجاحظ (الربع الثاني

من الغرن 11) وكتاب كشف الاسوار لابن فانم المقدسي (مخطوطة أواسط الفرن 12)، قيمها من هذه الناحية المجديدة، لأنها تؤلف محوراً مهماً في تمثيل الكائنات في الرسم، أي ضمن اسلوب تمثيلها، ليس من اجل الانسان (كما في موضوع كليلة ودمنه) بل ومن اجل الحيوان ايضاً (كما هو في موضوع كتاب الحيوان وكتاب كشف الاصرار).

وفي مخطوطة كليلة ودمنة مثلاً نشاهد بموضوح ذلك (التقمُص) الحيواني للانسان من خلال (التقاء) صامسر الطبيعة مثل السماء والقمر والنباتات مع بعضها البعض في ارضية المرسومة المخلفية في حين يؤلف شكيل المحيبوان والانسان أن وجد المظهر التشخيصيّ للتصص المروية. أي ان هناك قطيعة ما بين الخلفية والشخوس. فالخلفية (الارضية) مرسومة بسروح تجديستية خليقية المشرب، اسا الشخوص قهم يمثلون جانب التشخيص ولكن على اساس رمزيّ. وما بين هـذا وذاك سيتم المعنى الاشاري لمفهـوم (التقمص) على أتم وجه (انظر الشكل ١٣٥ه) الذي يمشل صوضوع الارنب وملك الفيلة. مسوريها ١٣٥٤م) مكتب بمودليان. اكسفورد). والواقع ان هذه الشزهة تنجل الآن كاستمرار لما حققته مختطوطة كليلة ودمنية لعام (١٣٠٠ او ١٢٢٠م) المعرسومة في سوريسة والتي كانت تعنى بخصبوبة المالم النباتي (لاحظ ايضاً مرسومة مجلس ملك الغربان. (شكل ١٤). مجموعة المكتبة البوطنية ببناريس. ومن (التغريب) حند الجمع ما بين النبات والطائر ، كدلالة مضاعفة للمفهوم الاشاري القصصي وكاستقصاه للجلور الحضارية (من حيث الاهتمام بالعبالم النبائي). . ذلك العالم اللذي كمانت له الحفسوة في الديمانات السورية القديمة.. في شخصية (ادونيس) والامساطيسر الاولى المصاصسرة لهـذا الاله . . . ما يضطع الشك في أن المؤثرات البيزنطية في الزخرفة النباتية هي الاساس في مثل هذا التمثيل٥٠٠.

أما في مخطوطة كتاب المعيوان للجاحظ، كما في موضوع مرسومة تمثل نعامة حاضنة لبيضها (سورية، مكتبة المبروزياتا، ميلان) فنجد نفس المصطيات (التضريبية)

والاشبارية معنا ولكن بشكل يمشل الحيوان ضمن مملكته (المعيوانية ـ النباتية). ائي ان هدوه النعامة وهي على بيضها، يفترب بنا من (سكونية) النباتات المحيطة بها والتي حسركها الفنان ليوحي بعاطفة الحنان، فهي تشارك الحيوان غريزته، ووظيفته الأمومينة (الشكل 14). بينمنا يعمل الأمبر برمسام مخطوطة (كشف الاسرار) (مكتبة. جامع السلطان سليمان. اسطنبول)، الى الحدّ الذي يعشل فيه (السطة السابحة في البركة) وكأنها حبيسة (ديكور) مسرحي، يذكرنا بسرسوم مسا تحت الزجاج Sousvare التي شاعت في الماثين سنة الأخيرة من حصرنا في تركيا ومستعمراتها. ان حناية الرسام، بموضوع (البطة) الآن (شكيل ١٦٥ه) تنصب على تمثيل (العالم الانتقالي) الذي يهيؤه الفنان: - بيت الطائس، المزهريات -اجواء الاقفاص. . النخ ، نهو عالم (تصنيعي) يمثل هناية الانسان بالبطائر الحبيس وليس بحرية البطائر في حياته الطبرية. وأذا لردنا التوخل اكثر فاكثر في استفصاء الموضوع قلنا إن مثل هله المواضيع وعناية الانسان يسرسمها تنم عن شعوره الذائي بالمشاركة الوجدانية لهلم المخلوقات، وكأنه يشيـر الى (سجن) هـو في حياتـه أو كأنـه يستمرض مكـانة الإنسان في عصر المماليك،

وكَفَّلَكَ الأمر في موضوع شجرة اللبان رَّهي لمرسومة من نفس مخطوطة (كشف الاسرار). فهو بدوره يطلعنا على العلاقة بين (انسان يشير الى شبيرة) و (شبيرة زمي في مكانها من الإناء التي زرعت فيه). والعملية باجمعها كما ارى تقلموً أنا عله المخطوطة باعتبارها وسيلة ايضاح كمخطط تعليمي او وثائلي في مجال حواة المخلوقات الداخلية ومنهما حهاة النباتات والاشبطر النادرة. فعثل هذه الرسوم تبدو (تصميمية) اذن الى حد كبير. (شكل ١٩/ب).

هنا نستطيع ان نقارن سا بين الليم الواقعية للرسم البندادي في القرن ١٣ كأفي العراق وهذه القيم العشائية في المدرسة المصرية، السورية في العصر المملوكي في القرن \$ أُرُ وذلك في تشخيص (التشيع) اخيراً بمبادئ الجلل وعلم الكلام والتأويل الذي سينعكس في لمن الرسوم المصغرة. أي

. الكر هنين أل سمية \_\_\_\_ في فنَّ (تصطنع) فيه العلاقة بين الخطاب اللَّغوي العقروهِ و﴿ محسوسية) الخطاب التشكيلي المدرك بصرياً [من خملال الالوان والعناصر الاخرى]. فهل ستصل الرقية الفنية حدِّها في التمحور مبر (هـامشية) المشهـد المسـرحيّ الى حـدّ التلولب والجمود في تقنيات.النزعة الزعوفية (التزويفية)؟ اننا في واقع الحال امام او عند لحظة حاسمة يمانيها فن المنمنات ني المنرب الاسلامي (سورية/ مصر) في عصر المساليك يصبح عندها التعبير الفني مجرد (ايفونة) ذات مدلول تعثيلي يبعور فيه الانسان او سواه الى مجرد (عنصر تأويلي) كالذي يمارسه لمن (الغرقون) أو التمثيل المسرحي بواسطة الدمن. والا رسموم مخطوطة كشف الاسسرار من حيث دورهما (التصميمي) تصل بنا مع ذلك الى مستوى رفيع من مستويات مذا الدور حيث (النص اللغري) المدون يكاد أن يتطابق تعامأً مع (النص المرسوم). وكما سبق ان قلنا، لمنحن نقراً هــذا المنصر (الاشاري - الايمائي - التحديثي) معماً في كل من الانسان والحيوان وربسا النبات (الانسان... البطة... الـزعور. ، النبشات الخ . . ) ويغض السطر عن التضـيـرات الكـلامـيكية التي تقتصر على ذكر (المؤلـرات) الاسلوبيـة وتنتهي عندها فان مرسومات مخطوطة (كشف الاسرار) هي بناء يعتمد على جماليات التعاثل (السيمتري) والذي هو الآن البديل لجماليات (التكامل) أو (تخير الأوضاع المثالية) في اسلوب القرن الثالث عشر قبله. ومن هنا فيان تبصديشا ال نظریات کل من ایتنجهارزن ویابا دوپولو تتناول (مغبة) الفکر التفسيسري من جهة والفكس الشأويلي من جهمة اخسرى في الانتقاص من الفكر الاسلامي واصوله العربية في (طريقة) ممالجتها ظاهرة الفن الاسلامي في الرسوم المصغرة حموماً والذي تتناول منه في بحثنا ثلاثة قرون فقط من مسيرته هي القرن (١٢، ١٤، ١٥م)، ولتسائل عند هذا الحد مع الدكتور عبدالعزيز الدولاش في بحثه حن مناهج المستشرقين في مراسة الفنون الاسلامية وأذن. أنَّ لم يكن القنَّ الاسلامي عربي الاصل لأن العرب لم تكن لهم فنون متطودة (حلى وأي المستشرقين) فما حسى ان تكون أصوله ٢٠٠٠.

.. T

اصبح الفكر التشكيلي في القرن الخامس عشر اكثر تبلوراً منه فهما مضي، في مجال تطور (خط الارض) ليصبح بشكل علفية (أو ارضية) العمل الفني، بدلاً من أن تبغي السماء زاو لون الدورقة المرسوم عليها او الملونة بباللون الذهبي) هي الخلفية. ولعل هذا التحول الجديد الذي اصبح مألوفاً لذى الرسامين في المشرق الاسلامي قبل هذا القرن يعبّر عن رسوخ التصور التشكيلي في فنون الكناب وانحسار التصور التدويني في نفس الوقت. وبمعنى آخر ان رمسوم المخطوطات في القرن ١٤، ١٤ كانت تابعة من جرهر النزعة التدوينية. فلون الورقة التي هي لون السماء في المرسوسة تظل (العلاقة) بين فن الرسم وفن التدوين اما الأن يعـد ان اصبحت البخلفية مستقلة عن معنى لون (الورقة ـ السماء) فإن فن التصوير غدا مستقلًا عن التدوين. ولعلُّ تجارب (جنيد البغدادي) لرسم سوضوع شلانة قمسائد تخواجو كرماني (١٣٩٦م) وهو الرائد الأول لهذا التحول، ورسوم مخطوطة الشاعنامه للفردوسي (حوالي ١٣٤٠) ورسوم مخطوطة عجائب المخلوقات للقزويني (١٣٧٠) كانت بمثابة النماذج الاولية لرسوخ هذه المدرسة فيما بعد. على أن لمخطوطة كتاب البلهان، بما تحتويه من رسومات توضيحية تظل بمثابة نقطة انتقال حاسمة تجمع ما بين الفكرين الاسلامي المغربي (سوريا، مصر، في الغرن ١٤) والاسلامي المشرقيّ (ايران) لهذا التحرل (١٣٩٩).

ان رسوم مخطوطة كتاب البلهان المنسوبة لبغداد هذه تعتم بمزايا هامة تمثل (النزعة التوفيقية) في الجمع ما بين النسطيح، وهو ما امتازت به المدرسة المغربية للغن الاسلامي ومدرسة بغداد في اللرن ١٢م على السواء والقيم الجمالية الصينية من استخدام التكوينات الملزونية لغصون النباتات وشيوع التطنية الاصطلاحية اي اختزال المتمثيل الواقعي الى تمثيل مثالي كالذي ساد في رسوم سورية ومصسر في القرن تمثل العالم الانساني والنبائي في حالة تواشيج مكين (الشكل العالم الانساني والنبائي في حالة تواشيج مكين (الشكل

و١٧٥) بيد اننا نستطيع كذلك ان نكتشف في بعض حركات الاشمغامس ما يمثل لنا (الهيكل التكاملي) وهـ والذي مساد زخارف الخط الكوفي في المربع. أنَّ هذا الهيكل يختلف عن (الهيكل اللولي) الذي اكتشفه بابادو بولو في بحثه في الفن الاسلامي فهذا يتعلق بترتيب الشخوص في الموضوع الراحد اما الهيكل التكاملي فاته يتعلق بترتيب اعضاء جسد الشخص الواحد. ذلك انه مشنق من شكل الصليب المعقوف الذي ظهر على تخاريات وادي الرافدين منذ عصر سا قبل السلالات في حدود (٥٠٠٠ ق م) وظل مأخوذاً بـه في الزخارف الاسلامية ( الميلم ) (نهزي كما ان له ملاقة وليفية بالأوفاق (الجداول السحرية)، وبالذات الوفق الثلاثي على فلك زحل ١٠٠٠. وفي رأيي ان الوضعية التغليدية التي تمثل الملك او السلطان وهو يحمل كأساً للشراب (انظر الشكيل و١٨٥) وقد ساد في كثير من رسوم المخطوطات، بعد ان كان سائداً ايضاً في النحوت البارزة السومرية. . اقول: ان هذه الوضعية بالذات هي التي تمثل (الهبكل المتكامل). وقد احتوت مخطوطة كتاب البلهان على امثلة عديدة في رسومها لهذا الهبكل. (انظر الشكل ١٩٩٥) حيث (يتكور ني هبئة الشخص لمرسومة (شاب بعمل كاساً بيده وهنو جالس في حديلة وفي مرسومة اخرى لموضوع (بناء معماري وصلامة زودياك) اعني في الرجل الذي يمثل العلامة. كذلك موسومة (ملك وصحيفة) إ. وهي امثلة اختبرتهما لاعلى التعيين من شواهد مطبوعة عن مخطوطة كتاب البلهان المذكبورة وقد اخترنا ايضاً من احدى همله المرسومات الاشكمال التالبة لتوضيح اصلوب اقتياس الهيكل.



ففي هذه الاشكال نستطيع ان تتصور كيف ان الشكل الانساني بحوكسات يديسه ورجليه وراسسه وكأن مكون في مجزوئي صليبين معقوفين الاول يسدور بحركة دائرية نحو

اليسار والثاني ينفور بحركة نحو اليمين. وما الصليب الممتوف سوى هيكل الونق الثلاثي نفسه. مهما يكن من امر فأن مرسومات القرن الخامس عشر للمبلاد، تنظورت في المشرق الاسلامي، كما صبق أن نوهت في أطار ترميخ (العمورة) في فن الكتاب، وقد بلغ (بهزاد) خايته في أرساء هله (الصورة) على قواعدها الراسخة المعهودة في رسومه وكانت مدرسته في الرمسم موازية لمدرستي (هرأة) و (شيراز). وتمتمد في جوهرها جميماً بلا شك على التعبير عن قناعدة (تخير الارضاع المثالية) ولكن بشكل يوفق ما بين (المسقط المسودي للارض) التي تمتليء بالاشكال الانسانية وغيسر الانسانية المرسومة بواسطة (المسقط الافلي). وهي عن هنا الاستناف عن نفس الضاعدة التي رسخت بهما الاشكال في مدارس المغرب الاسلامي ماعدا هلاقتها بورقة الندوين الني كانت بدورها قد اظهرت الرسوم على الرهم من واقعيتها او مثاليتها عل اختلاف التقنيات والاساليب وهرذات صلة ولبقة بظاهرة الخط والتدوين اللغوي.

ويرى ذوو الاختصاص في الفن الاسلامي ان القرن الشغامس حشر لم يكن عصر أبداع الآ في المشرق الاسلامي . اما في المغرب فقد كان حصر حقم وتدعور. . وهم يعزون ذلك لأسباب تتعلق بطبيعة الحياة السهاسية والثقافية التي كأن فيها العرب قد خضموا لسيطرة حكام اجانب لكن الاسباب قد تكون اعمل من ذلك، ربما لأن العصر لم يكن عصر ازدهار القنون المكاتبة بل للفنون الزمنية الاقرب الى مثالية السوعي الانسائي المزدهر بظروف المجتمع العربي في حوض البحر المتوسط. فنحن اذن عند مشارف (حالة) تصعيد جديد لفنون اخرى غير تشكيلية، ربما ساعدت في ظهورها تلك التبدلات السياسية التي قلبت موازين الامور، اهمها نزعة صلم الاستغرار وأنتفاء الحاجة الى الاعلام بواسطة المفنون كالذي حدث في فترة الصراع بين الصفويين ومسواهم. وسواء في العراق او سورية او مصر فأن استخدام المخطوطات لأحتضان الرسم لم يعد ليقوم بوظيفته الاعلامية. ذلك ان مركز الثغل انتقل الآن الى مناخ (باطني ـ مثائي) في المشرق الاسلامي

بينما بني في المغرب الاسلامي مناخاً (ظاهرياً) يمالوه الفكر الاسلامي الشعبي والسلطوي معاً و الذي لم يكن يحيله الى المعالمة الباطنية ـ المشالية بنضائم العمراع بين المتسازمين، وحيث لم يكن هناك من صراع مذهبي بين السلطات. وماهدا كتاب البلهان الذي مر ذكره فان مخطوطة (ضائون الدنيا وعجائب) لمؤلفه الشيخ احمد المصري (لما بعد القرن ١٦م) أر عام (١٩٦٣م) وكتاب (هجائب المخلوقات للقرويني) (القرن الثامن عشر م) (الايمثلان شيئاً من البراعة في تصعيد الفكر التشكيلي باعتباره صورة مطابقة لمعطباته الثقافية المسئلة في الاسلام المعلوكي وما بعده إلا بعقدار ما يعمقان، المنافرة في الاعتزالية في حالة (قانون الدنيا وعجائيه) النزعة التشخيصية في حالة (هجائب المخلوقات للقزويني). مهما يبدوان غير مطابقين كما أ (الملايقاع) الثقافي السوي يبدوان غير مطابقين كما أ (الملايقاع) الثقافي السوي

ويهذا المعنى يتسامل انتجهاوزن في كتابه فن التصوير مند العرب:

ولماذا انفرض التصوير العربي قبل اوانه بفترة طويلة سبقت تلف الحروف العربية الاسلامية الاخرى؟ هناك ثلاثة اسباب رئيسة يبدو انها كانت المسؤولة عن هذا النطور. واول هذه الاسباب او العوامل هي السيطرة الاجنية (...) والعامل الشاتي هو الانحطاط الاقتصادي والاجتماعي في سلطنة المماليك في القرن الرابع عشر وما بعده (...) والعمامل الثالث هو انتصار المتمكين باهداب الدين. وهذا العامل الايمني ظهور موقف لايحتمل في فن الاشخاص حسب بل ولايحتمل وجود الفن، وأي فن الاشخاص حسب بل ولايحتمل وجود الفن، وأي فن، على هذه الشاكلة واللهم. ولايري لم كان يعزو الى الدين الاسلامي كل هذه الشخوط مع ولايري لم كان يعزو الى الدين الاسلامي كل هذه الضغوط مع انه اله الدين، لم يكن عائقاً دون رسوم المخطوطات فيما مضي؟.

النظريات الجمالية في الفن الاسلامي وعلاقتها برسوم هذه الحقية.

تهدف (اشكالية) تقصي المؤثرات في تحديد بنية

العمل الفني بالنسبة لفن المنتمات او الصور المصغرة، المعروفة في فنون الكتاب وتدوين المخطوطات في المصر الاسلامي... تهدفه، من قبسل المؤرخين والجماليين الاوربيين ومن سار في اثرهم الى اعتبار الفن الاسلامي ظاهرة سائرة في وكاب الثقافات المجاورة. ومثل هذا (المنظور) في البحث لم يعد مجدياً لانه لابتوفل الى استكناه العمل الفني البحث لم يعد مجدياً لانه لابتوفل الى استكناه العمل الفني البحث لم يعد محدياً لانه لابتوفل الى استكناه العمل الفني متى جموهره. ومن هنا ظهرت محاولات المتأخرين من الباحثين تحت منحى تصحيح تلك السوافف القديمة. محجج أن اي نتاج فني لا يخلو من المؤثرات لكن حقيقته الجمالية أو (هويت)، لا يمكنها أن تفف عند تلك المؤثرات، المعملية أو (هويت)، لا يمكنها أن تفف عند تلك المؤثرات، عليها ما أضافت من نسيج هويتها وحدها لا فير.

ومن هذا المنظور الجديد يمكننا ان نساقش بعض النظريات المتأخرة في جمالية الفن الاسلامي. واهمها نظرية كل من الاستأذين ريشارد النجهاوزن والكسندر بابا دوبولو من الاوربيين.

١ ـ يرى انتجهاوزن أن للفن العربي شخصيته العتميارة في الفن الاسلامي وهوما ظهرت به مدرسة بغداد التي كان يسعي الواسطي ممثلها الشرعيّ. وقد سار على منوال ايتنجهاوزن د. عقبق بهنسي ني رقض (مقهوم) القن الاسلامي معتبراً اياه ظاهرة من ظواهر الفن العربي. ﴿وقد اوضح ذلك كل من هلى اللواتي و د. عبد العزيز الدولاتلي في مناقشتهما لاراه البهنسيّ). وايتنجهاوزن اذن يرى ان الفن الاسلامي على المرغم من المؤثرات المبيزنطية والمسيحية والفارسية التي ساهمت في تأسيسه فاته استطاع ان يمثل الروح العربية في فترة مهمة من فترات ظهوره وهي تلك الفترة التي رسمت فيها مقامات الحريري لابي قاسم الحريري. وهو يقول عن ذلك وبلغ فن التصوير العربي ذروته في رسبوم المقاسات التي انجزت في بضداد بالجهند الكبيس والمتشوع الذي ببذل فيها. . وهو يقول في هذا الممنى في نهساية مؤلف وفن التصوير عن العرب) بلهجة تتم عن ايمانه بأهمية هذا الفن: وهنا تتحدث الرمسوم نفسها بنفسها . ونحن لانستطيع مسوى ان

نؤيد كل ما يقال عنها او ان نقول بان الغنان بالطربقة المهيأة التي استطاع بها ان يترجم الموضوعات الملكية والسباسهة والعلمية والشعرية الى اشكال مرثية، وبمهارته في استيعاب العنساصير الاجتبيسة، وفي قندرتنه على تساليف الصسور الاخلاة. . ١٠٠٠ لكنه مع ذلك بيدو متردداً (او على الاقل حيادياً ان لم يكن متراجعاً) في ان يؤمن بان هناك فناً عربياً في الفن الاسلامي، وبالمقابل فهشاك ايضاً فنَّ غارسيٌّ تو هندي او تركي . . . أي على عدد تعدد المجتمعات (وثقافاتها) الاصلامية. وفيما اراه، أنه كان مؤمناً بفضل النفافات الاجنبية على صهير مقومات كل فنّ محلي على حدد (ومنها الفن العربي) وهذا ما اواد أن يبرهن عليه حينما ناقش ظهور مدرسة بغيداد في الغرن ١٦٪ (على الاقبل لم يسميها ببالمبدرسة السلجوقية كما اسماها د. زكي محمد حسن) وأن لم يؤكد كل التأكيد على اهمية الثقافات المحلية في حوض البحر المتنوسط. . ثقافية سومنز واكند والاشتوريين والكنصائيين والفراعنة الخ . . معتبراً اياها مؤثرات اساسية في ظاهرة فن التصوير عند الموب.

# ٢ - نظرية بابادوبولو ـ

من رجاحة الحراي ان تسلم ان حضارة مشتركة ما تبلورت قيمها في اقليم البحر المتوسط، فهي رضاً عنها ذات محاور متعددة لاتسلم من التأثر ببعضها البعض، ومن وجوه هذه الحضارة الحضارة الاسلامية. ذلك ان الاسلام اذا كان قد جاء بفكر الهي منزل وهو حق فأن (ثقافات) البيئات التي اتشر فيها الاسلام في هذا الاقليم او ذاك ثم تكن قبل ذلك اسلامية بشعولينها. لقد كانت وافدينيه وسوريه وفلسطينيه اسلامية وشمال افريقية الخ... كما كانت ايضاً برنانية ورومانية واندلسية. من هنا فمن المسلم به ان شوجد اذن ورومانية واندلسية. من هنا فمن المسلم به ان شوجد اذن مؤشرات عديدة مشتركة في الفن الاسلامي شخصيته المستقلة. المسلم به ايضاً ان يكون للفن الاسلامي شخصيته المستقلة. وهذا الجانب الاخر هو موضوع الهوية الجمالية التي حاول الكسندر بابا دوبولو اكتشافهانه.

وينطلق بالمادربولو في التمهيد لنظريته عن (واقعية المائم الممثل او عالم الهياكل المستغلة) من علم العبارة:

الناسات الموضوعة التي عرضناها وهي التي تميز كل الاعمال في جميع الامصار الاسلامية بين الفرنين الثالث عشر والسابع عشر ـ لم تكن سوى مؤثرات خارجية لثورة اكثر عمقاً عرفتها جمالية الرسم. وتتجه هذه المؤشرات العامة للتغليل عاجلا أم آجلا عسل جواز السرسم وعسلم مضالفته للتحسريمسات المعروفة ... الاله.

ومن هنا يتضح لنا ان تحليله، من وجهة نظره، للفن الامسلامي سينصب على التفسيس البناطني للعصل الفنيء باعتبار أن هذا التفسير هو ما يمثل الواقع الحقيقي له كفنّ اسلامي. ونحن هنا نشم والحة من التحامل الاستشراقي ذي العلاقة باراء عنري كوربان، التي ضمنتها مؤلفاته، واخصها بالذكر تاريخ الفلسفة الاسلامية ١٠٠١٠. ذلك ان ما يفترضه في هذا التفسير الباطني يجعل من كل تلك الرؤى الجمالية التي حفلت بها مدرسة بغداد في القرن الـ ١٣م، وما ثلتها من تطورات اسلوبية (التسطيخ م الجمع بين المسقط الأفغي والعمودي وتخير الاوضاع المثالية، مبدأ الحركة والايقاعية الغ . . ) مجرد وسائل تمهيدية لمعنى التكوين الموضوعي وفق تنظرية تعنى بشرتيب الشخوص figures على مخطط حلزوني او لوليي شكل (٢٠) يحقق وجهاً من اوجه العلاقة بين الشخص المواحد (الامسام - القساضي - البسطل التصمي . . . الخ) والجماعة. وهذا الاخير هوعبدا معروف لبدى ارباب جمياليات الفن الاستلامي واخصهم يسألمذكبر بركهارت T.Busteur . . تلك النظرية التي تصدق على ظاهرة الفن الفارسي ، أو الذي تطور في أيران وتأثيراته فيما بعد على الفن في الهند و تركيا العثمانية. أما بالنسبة للفن العربي الذي نشا في العراق وتعلور في سورية ومصر فلا. وانه اذا ما انطبق فمن قبيل (الهاجس) الذي لم يكتمل بعد.

وفي رأي ان بابادوبولو، الذي نجع في تفسير الفن الاسلامي مثل هذا التفسير المعتمد على (اوضاع الاسخاص) يبونق حفاً ما بين النزهة التشخيصية المظاهرية والنزهة التبعريدية الباطنية. بحيث تحي نظريته استعراداً للروح الاسيوية في تعثيل معنى الوحدة الكونية، وهو في ذلك لايفسر المن الاسلامي بمعناه الاساس كفكر يحاول ان يعبر عن معنى المطلق والشعولية شأنه في العربسة، بل يفسر (حالة) من حالات التطور (او النحول) الذي طرأ عليه فاحاله الى حركة باطنية.

ومن منا فاته اذا كان (مبدأ التواصل) و (مبدأ التضامن) وهما من المبادئ الفنية والجمالية التي يحددها بوركهارت في ارائه في الفن المعماري، يصحّ تطبيقها على نظرية بابالوبولو فان هناك مبادئ جمالية اخرى مثل (مبدأ الـوحدة) و (مبـدأ المركزية) لاتستنيم تماساً معها. . ذلك ان فكرة الوحدة ووحدة المخالق والامة والعقيدة ولامركزية الكعبة والمسجد والمحراب، ٥١٠ تفقد دلالاتها في خصوصية الهبكل البابا دوبولويّ الذي هو اقرب الى مفهوم التكامل الكونفوشيسوى منه الى مفهوم البلاتشيه والتنوحيد الاستلامي. فالتجنوبة الأسلامي يعتمد على التوجه نحو الفكر اللاتحديدي في الْفَنَّ عبر رموز مطلقة ذات ابشاع (آني) لاتحدده (تصافية) ابــة سيرورن، على خلاف (التوجه) الذي يمثله مخطط بابا دوبولو والذي بقبل التحديد (اي النشخيص) وسيرورته التعاقبية. على كل حال فان الاستاذ بابادوبولو تقسه يعترف بأن واللولب يرمز الى فكرة هرمسية بعينها، الى الحقيقة الباطنية التي نصل البها مروراً من حلقات المربدين الذين يصبحون اقل فناقل عدداً، ويشير مركز اللولب، وهو القطب الى هـذه الحقيقة تقسها التي تمثل الخلاص واكسير الحياة بالنسبة لكل اشكال الذكر الباطني عبر العصورة"!" وسواه اكان هذا المبدأ هرمسي او كونفشيوسي فهو مبدأ لااسلاميّ ومن هنا قصوره في تمثيل الفن الاسلامي في جوهره التوحيدي واللاتشبيهي.

ولنتساءل الأن

٤ ... خاتمة :

الى اي حدّ تنطبق نظرية بابادوبولو على رسوم المرحلة التي تحن بصددها؟ لما في ايران او المشرق الاسلامي فهي تنطبق عليه بلا شك الى حدّ بعيد وذلك لأن المتزعة الماورائية للفكر هناك تسميح بيظهور فن المنتمات، هذا المظهر (التشخيصين / الباطلي) عبر فلسفة الغموض والنسق اللولي، شكل (٢١) واما بالنسبة للمغرب الاسلامي او الوطن العربي في المشرق الادن والاوسط فمع انسطباق شظريته عبل بمض الامثلة فانها تبدو (متراجعة) امام الفيم الجمالية الممثلة (لتخير الوضع الامثل) وفي التعبير عن (التسطيح)، ورسم الشخوص عند حضور (خط الارض) الذي يبدو وكأنه منطابق مع خط عند حضور (خط الارض) الذي يبدو وكأنه منطابق مع خط الافن. . . وهاماسيق ان اوضحناه في ما مضن . . .

عكذا اذن. نستطيع اخيراً ان نستشف من خلال النظريات الجسالية في الفن الاسلامي، ومن استعراضنا للتطور الفني الناريخي عبر شلالة قرون، ان سقوط بضداد هام ١٥٦هـ

(٢٥٨ م) كان حدثاً حاسماً في تحول الفن في المشرق الاسلامي. الى آماق جديدة بقيت من حيث جوهرها حافلة بالتعبير عن مبدأ رغير الاوضاع المثالية) كقيمة جالية شأنها في ذلك شأن المغرب الاسلامي. الا ان هذا السقوط لم يكن بطبيعة الحال سـوى سبب (آنِّ) بحمل في طياته كل تلك المعاني التي سببتها قبل ذلك ستوطات سابقة في ايدي قوى غازية قادمة من الشرق على الاغلب، كيا هو الشأن بالنسبة (لبابل) او (نينوي). [سقطت بابل بايدي كروش الفارسي عام ٥٣٩ ق. م وسقطت نينوي بابدي الماذيين عام ٦١٣ ق. م]. ذلك ان مسيرة التاريخ البطيّ في اقليم البحر للتوسط تنظل تحمل معنى ايضاعها المتكسامل الملامع منظورة ملامنع ثقافية تشكيلينة اكتسبت (هنويتها) الاسلامية ما بين فكر الحيّ منزل يجهد فيه الغن ان يعبر عن معنى للطِّلَقُ بِنَّوْمًا حِنْودِ وليس كمثله شيُّ وهو السميع البصيرة""، وحضارة ذات جذور راسخة تعود نشأتها الى فجر التاريخ . . الى وادي المرافدين ووادي النهل وسواهما من الوديان التي انتجت حضارات لازالت حية في وطنها.

## الحواشي والموامش والمصادر:

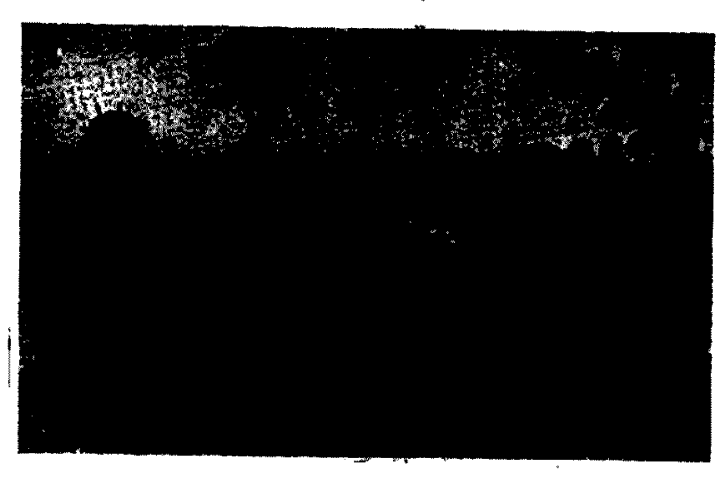
(١) القول بوجود تاريخ قصير (نو المسرد السريع والفرامي) وتاريخ طويل وسعته تشميل قرناً باكسله : واق المتاريخ تو المئة الطويلة بل تو المئة الطويلة بحداً؛ منسوب الل المؤرخ المضرنسي فرضان بروبيسل (١٩٠٧ - ١٩٠٥) . راجع عبلة بيت الحكمة العدد (٥) لعام ١٩٨٧ وملف (٥) فرنان بروديل والتاريخ الجديد؛ حس (١) حن مقال (التاريخ والعلوم الاجتماحية ـ المئة العليلة) الموليات عدد (٤) اكتوبر ١٩٥٨ ، تقاشات وصراحات حس ٧٤٥ صده

(٣) كتساب مقامسات الحريسري. لمؤلفه ايسو القياسم الحسريسري (٣) كتساب مقياسات الحريسري. لمؤلفة من طبين مقامة على فرار مقامات بديع الزمان الفيلاني، يطلها ايو زيد السروجي وراوينها الحارث بن هام، ومصورها يحيى بن عمود الواسطي. وقد كتب الحريري هذه المقامات للوزير ايو شروان بن خالد صاحب تاريخ المسلاجقة المتوقى ١٩٣٨م. ترجها اكثر من عشرين مستشرقاً الى معظم اللغات طبعت بالانكليزية في لهذاسنة المعرف من قبل الجمعية الاسبوية الملكية وباللاتينية في هيسبرغ ١٨٣٧م.

طبعت ببالفارسية سنة ١٣٦٦ ويسالتوكية، ودوست في جامعات اوديا بالشرخ الذي وضعه لها المستشرق سلفستر دي ساسي حيث اعرجها في طبعة ائيلة في باريس سنة ١٨٦٩م، انظر: ايتنجهاوزن: فن التصوير حند المرب). بالمفاد ١٩٧٤/ شرجة د. حيس سلمسان وسليم طه الكريقي حرصه.

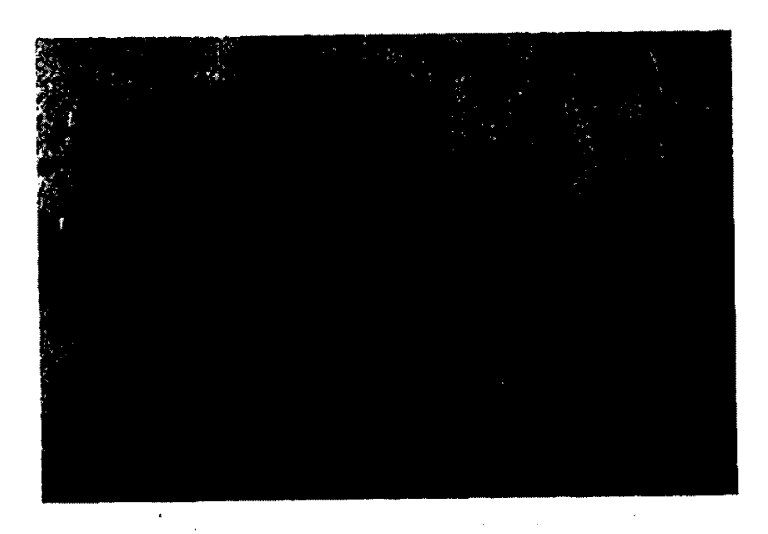
(٣) كليلة ودمنة: يذكر اينتجهاوزن في حاشية كتابه فن التعسوير حشد العرب عن هذا المكتاب ما يلي ديمول باسم اساطير بيديا ابضاً. وصدا المكتاب منشي في الاصل حرف باسم بنجه تاينزا. اي المكتاب المنحس. ولم يترجم حله الكتاب عن الملئة الاصلية التي وضع بها وهي السنسكرينية الل العربية والحاكزجم الأولى مرة الى الملغة الفهلوية اي المغارسية الملدية وقد قام بالترجة حبدالة بن المتضع بنقل المكتاب عن المفهلوية الى العربية. وقد ضاع الاصل السنسكريني والمفارسي لمكتاب عليلة ودمنة ولم قبق منه سوى ترجت العربية وترجة سريائية وضعها المفاحية المنسطوري (بود) سنة ١٠٥٩م. وقد تشرب علم المتربة عند 104م. وقد

ा हो हो





77

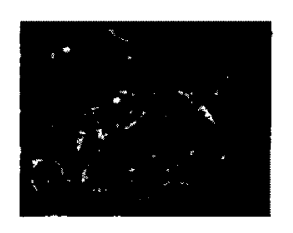








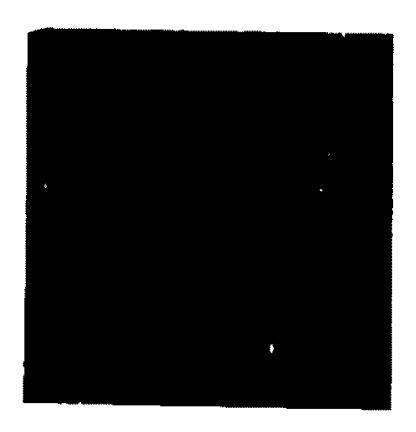


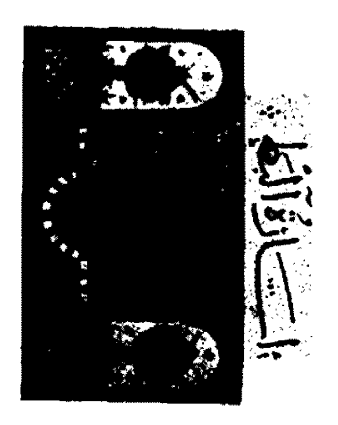






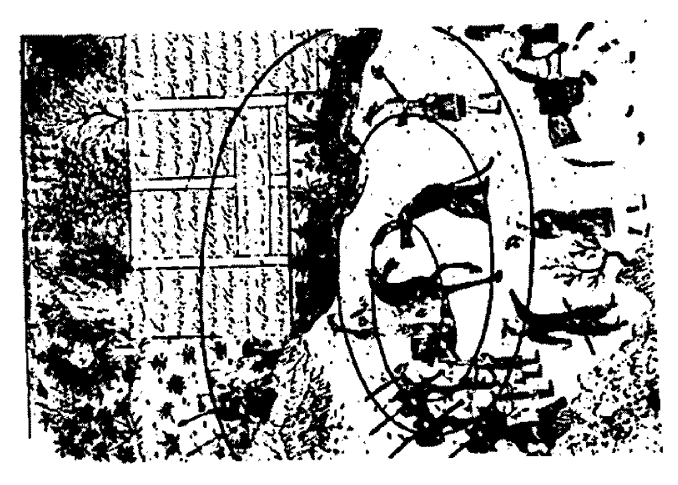
















(1) من هطوطات كايلة ودمنة المرسومة ما بل: -

١ . غيطوطة الكتبة الوطنية بباريس. سبودية صلى الأكثر.
 ١٢٠٠ ـ ١٢٢٠م.

؟ . خطوطة جمعومة المكتبة الوطنية بباريس ايضاً (جمعومة بوكوك) سوريا مل الإكثر ١٣٥١م.

ج \_ هطوطة مكتبة بودليان باكسفورد.

عبغوطة المكتبة الوطنية بياريس (جموحة حرب) - سورية الحربع
 الثاني من المقرن ١٤٥ - المصلو المسابق ص ٣٧٧ -

(a) (غير الاوضاع المثالية) مصطلح جاتي يستخدم حامة في تحليل وسوم الاطفال من منظور (نفسي/ تربوي) الى جانب مصطلحات اخرى مثل (عيط الارض والنسطيح والتمثيل الزماي والمكاني والحيل والشفائية والغمية والتكرار الالى والمصلمية والتضعيف أو المرص والتصافيل والتوجيسه واستخدام الكتابة) ومعناه أن ويتغير الطفل احسن الاوضاع أني تظهر فها الاشهاد اكثر وضوحاً ويرسمها فيهاه.

اي أنه يتنبر الرضع الذي يكن أن يكون لونجاً **متهسسة**.

يستطيع من علاله أن يوضع مزايا الجسم المراد سمة كأن ترى الانسان مرسوماً يوجد من البعائب و جسم من الامام ثم يقدمين من البعائب. هذا بالنسبة للاطفال الذين يرسمون كما يتصورون في فعنهم (حليلة الاشياء) عند رؤيتها وليس ليرسموا (ما يرونه لمسلا) من زاوية نظر واحده. وقلك يسبب طيعة المرحفة المرزئة التي يمسرون بها قبل أن يكتمل تصوهم البسدي والمعلي والنفسي. ولكن مارسعه الانسان في المعسور القديمة والوسطى لايمكننا أن تمزوه لنفس الاسباب واتما لاسباب كتملق بعلاقته والمعنية) بالمعلم والمينافيزيلها أي تماماً لنفس الاسباب التي يلجأ فيها الفنان المعديث المنحافة الاشكال الطبيعية وتحويم ما وتجريدها في الرسم. انظر: د. محمود بسوني: سيكلوجية رسوم الاطفال مريها، يواا الرسم. انظر: د. محمود بسوني: سيكلوجية رسوم الاطفال مريها، يواا ونرس المهار فرحمة وتقديم على اللواني)

(٧) نفس المصادر السابق ١١٠٦.

(A) لرئائد بورديل: التاريخ والعلوم الاجتماعية: المعلة الطويلة (مقال منشور في المحوليسائي Annelse Esc صعد (٤) ١٩٥٨، تفسائسات وصراعات من ١٩٥٨ مترجم من قبل مصطفى كماؤومنشور في مجلة بهت المحكمة العدد (٥) ١٩٨٧/ ملف قرنائد بورديل والتاريخ الجديد. ص٠٣.

(۱) مبلة المخطوط من ملتهات مكتبة صورفان يستبدوري Morgan ومن المحتصل أنه خط وصحت وصومه في سرافه هاغ Bedlory ومن المحتصل أنه خط وصحت وصومه في سرافه هاغ (DAVID TAL- والبع والمدتقبوت وايس: النن الإسلامي] . - BOY POBE ISLAMIC ARTE: LONDON 1964 Pg: 114] وأجع كفلك نعمت اسعاعيل جلام: فتون الشرق الاوسط: القاهرة وأجع كفلك نعمت اسعاعيل جلام: فتون الشرق الاوسط: القاهرة واجع 1974 ص 197

(١٠) بارتولد: المضارة الإسلامية (ترجة حزة طاعس) القاصرة ١٩٥٧ ص٩٢.

 (11) تمنت استاهیل خلام: قنون الشرق الاوسط: القامرة 1978/ مر167.

(١٧) د. زكي عبد حسن: فتون الأسلام، القامرة ط/١٩٩٨/١/ص

(١٢) راجع (مناهج المستشرقين في الفواسات المربية الاسلامية (جـ؟) الفصل الثالث حشر (المفن العربي الاسلامي تاليفُ المدكنور حيدالمزيمة المنولاتل) ص117 - 1980 .

 (18) ريتشارد ايتنجهاوزن: قن المصوير حند المرب (تعريب كل من الذكتور عيس مسلمان وصليم طه التكريتي. بنداد ۱۹۷۱. ص۹۷.

(١٥) تقس العصدر السابق ص١٣٧.

(١٦) ليلان: وسم في مراخة ايران بين ستي ١٣٩٤م وسنة ٢٣٩٩م (ضمن اطار عاشلي) ١٨٦ × ٢٢٥ملم/ مجموعة ٥٠٠ ورقة ١٣ الصفحة اليمنى مكتبة بيريون قورخان. تهويورك (مخطوطة كتاب متالع الحوان) بالفارسية لابي سعيد حييد كل بن بختيشوع، داجيع المصفر السابق مر٢٢٠.

(١٧) يبدو ان يعين الواسطي شاعد بعض الاحمال الالرية قرب مدينة العملة أو قرب المدوصل وتأكر بما قيها من نحوت بارزة. وديما كان يتمتع باحساس موسيقي زين له استخدام حركنة المدام المعيوانات (كنايقاع) مترجم بواسطة اشكال الاقدام الالوان...

(14) أنظر . شاكر حسن ال سعيد: الخصائص الفتية والأجتماعية لرسوم الواسطى بقداد 1972 .

(١٩) وأجع كتاب مناهج المستشرقين في المداسات العربية الاسلامية (ج.) الموضوع الشامل بالفنون الاسلامية (المفصل المثالث عشو) تالحف د. حبدالعزيمة الدولاتلي (انسطر ما كتبه حن يركهبارت سلخصاً أداءه حر١١٨).

(٢٠) تعبث استاعيل علام: فتون الشرق الأوسط ص١٣٤ ، ١٣٤.

(٣١) اينجهاورن فن اقتصوير عند العرب المصدر السابق من ١٠٠.
(٣١) ظهر التماثل في الفق كأول انطباع عن شكل الاتسان ومن وضعية المواجهة، فشكل الانسان من الامام بيدو متماثل الجزأين، وربما وكز من قيمته (شكل الشجرة) بصورة عامة، اي ان حلول المصر الحجري البعديد منذ بداية الالف الماشر قبل الميلاد تاريبا وهو ابضا عصر ظهور الزراعة اكذ على اهمية التماثل باعتباره انطباعاً مؤثراً مأهوداً من اهمية الزراعة ورسوعها في ذهبية الانسان ومن قيمة (المواجهة) كفعل السائل مشجوناً بمعنى والانتاج) الذي رائق اكتشاف الزراعة من قبل الانسان وبمني البلة باللفت وكانت الشكل أنهة المنصوبة في مصر ما قبل وبعدني البلة باللفت. وكانت الشكال أنهة المنصوبة في مصر ما قبل

(۳۳) د. زکی محمد حسن: اطلس الفتون الزعرفیة. القاهره ۱۹۵۹ ص(ی) همود (۱).

السلالات (دور الميد حرالي ٢٠٠٠) ق. م) اشكالًا متماللة . ولعلها هي

(٢٤) نفس النصدر السابق مرزك) مبود (١).

التمانج الأولى للتماثل في الناريخ.

- (19) مناهج المستشرقين (حـ٧)، المصدر السابق ص١٧٣.
- AlexanndrePaPedopoulo, Esthetique De L'Art Musui- (11) men (Peinture) Tome K, 1871 Peg. 724.

(٧٧) ابن الدريهم الموصلي هو علي بن محمد بن عبدالمزيز بن الدريهم الموصل من القرن الرابع عشر . (راجع الموصل في القرن الرابع عشر . (راجع ايتنجهاوزن فن التصوير عند المرب ص١٤١) راجع كذلك ص(١٤١) في نفس المصدر .

- (٣٨) د. عليف بهنس: جمالية الفن العربي، الكويت، (عي٧٥).
- (٢٩) يشر قارس : سر الزعرقة الاسلامية. القاهرة ١٩٥٢. ص18.
  - (٣٠) والبيع التبعياوزن: المصدر السابق ص110.
    - (٢١) نفس المصدر السابل ص197.
- (٣٣) ترد الاشارة الى هذا طبعتى في اراء المستشرقين ممن كتب عن النف الاسلامي ، انظر (منامج المستشرقين) المصدر السابق ص١٧٣. (٣٣) هناك فارق بين معنى (الخلق) و (الثالث) فالخلق هو ما يوصف به استحداث (شيّ من لاشيّ) او هو المخلق الالهي: ويلول له كن فيكون، فأنه من وجل مو (الخالق) فوحده لاغير . نما (التالث) فهو ما يوازي معنى (المستح) في تكوين (شيّ من شيّ أعمر). وكلاهما مخلوقات للمؤلف هو (بالكسر) والمؤلف (بالفتح) . . اذن فيالضائل هو اله والمؤلف هو

الانسان.

(44) يذكر يوسف المتوارثي في كتاب والبنة اللعنية المعضارية في الشرق البتوسطي الاسيوي القليم ييروت ١٩٥٨ ، الا (يعل) لتى الكنماتيين حو البديل ليعوزايلي العراق، وكلامسا رمز للنعصوبة في النبات .

- (٣٥) انظر منامع المستشرقين (العصدر السابق ص١٧٢.
- (۱۲۹) انظر كتابنا الإصول البعضارية والجمالية للنفط العربي، العصفر المسابق، الفصل التاتي من القسم الثالث (۲۰۲-۲۱) وملحق الكتاب مى (۲۲۲-۲۱۷).

(۱۷) لم ينسنُ لنا مراسة علم الفكرة في اكثر من مثال واحد في القن الاسلامي. لكن مناك ما يستطاع اكتشائه في عقا العجال. أذ أن رسومات يعيى الواسطي يعيركة المدام العيوانيات في رسومه تؤلف وحدة من وحدات على المعلوف ناسه. فهو وحدات على المعلوف ناسه. فهو يرسم بهذه الهيئة الإراق التلاثي على قلك زحل كما هو معروف في علم علم الارائق فيها.



ومن السعروف ايضاً لدى ارباب الأرفاق ان من مفاتيح الأرفاق هند عوزيع البعروف تو الإحداد عو ان توزع تلك المعروف (الاحداد) وقل تنظام (نقلة الفرس) في لعبة الشطرنج. حيث ان تلك الثقلة تعثل حركة (مجزود) الحركة الكاملة للصلب المعقوف (خاتنان الى الامام ثم خاتة الى الميين او البسار، وقس على مَلك).

(۲۸) انظر اینتیمهارزد: قن اقتصاریر هند همرب، المصادر السایق ص۱۸۲۰.

- ﴿٣٩) تُلَسَ الْمَصَدَرِ السَّائِنُ صِ ١٠٤.
- (• \$) تقس المصدر السابل ص١٧٨.
- (4) انظر كتاب پايادوبنولو: جمالية البرسم الاسلامي (تبرجمة على اللوجي) وكتابه الاعر (L'Yolom ot L'ART MUBULMAN).
- (٢٤) انظر ايضاً الصفحة (٦٢) في نفس المصدر السابق وكذلك حاشية الصفحة رقم (٣٨) .
  - (11)، (11) مناهج المستشرقين، المصدر السابق مر١٨٨.
    - (14) جمالية الرسم الأسلامي المصدر السابق مر٧٧.