



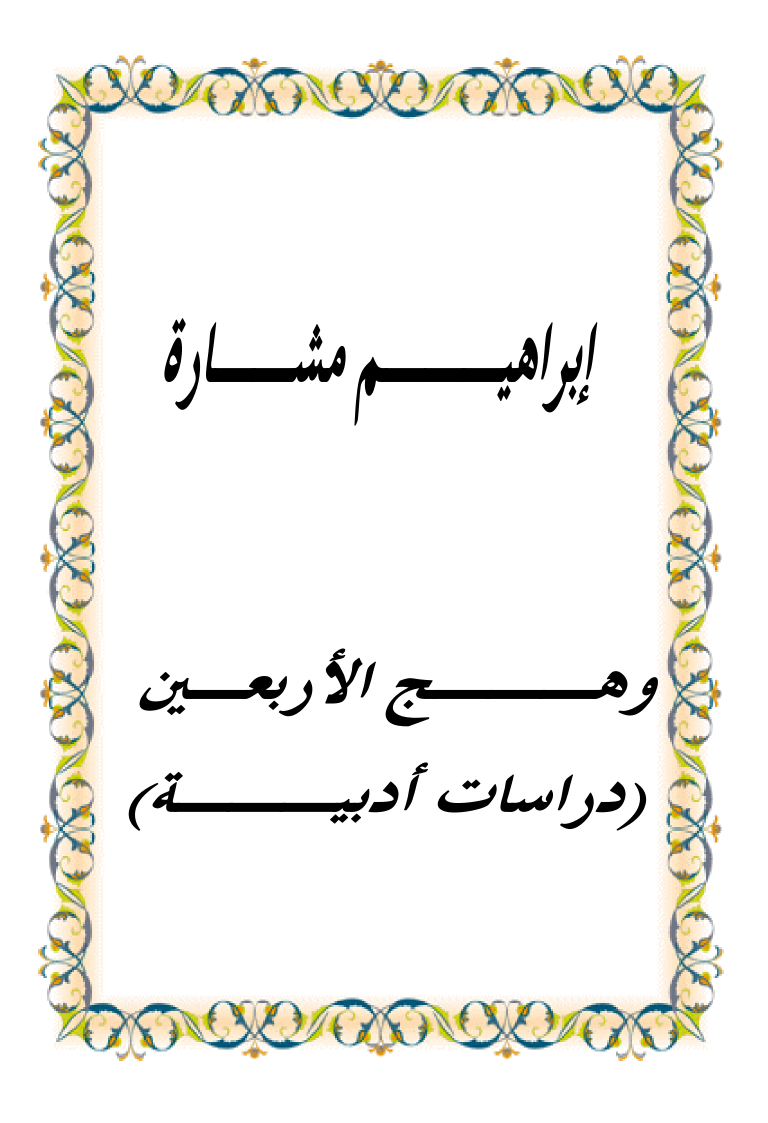


# © حقوق النشر الإلكتروني محفوظة لدار ناشري للنشر الإلكتروني www.Nashiri.Net

© حقوق الملكية الفكرية محفوظة للكاتب. نشر إلكترونيا في شوال ١٤٣٢، سبتمبر/أيلول ٢٠١١.

يمنع منعا باتاً نقل أية مادة من المواد المنشورة في ناشري دون إذن كتابي من الموقع. جميع الكتابات المنشورة في موقع دار ناشري للنشر الإلكتروني تمثل رأي كاتبيها، ولا تتحمل دار ناشري أية مسؤولية قانونية أو أدبية عن محتواها.

التدقيق اللغوي: سمير بلكفيف الإخراج الفني: سارة عبد الله السندان تصميم الغلاف: أسماء الصياح



### الفهـــرس

| (٤)      | ١- إهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                         |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (°)      | ٢- تـــوطئــــة                                                                                   |
| (^)      | ٣- أبو العلاء فلكيا                                                                               |
| (١٨)     | ٤- حكايــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                       |
| (Yo)     | <ul> <li>هـ شعرنا بین مد التجدید وجزر التقلیـد</li> </ul>                                         |
| (٣١)     | ٦- النزعة الإنسانية في الأدب المهجري                                                              |
| (٤٩)     | ٧- أغار على شمسي أو الحنين إلى الأوطان في أدب المهجريين                                           |
| (۲۸)     | <ul> <li>٨ـ المعاناة الخالدة أو الإبداع في حضرة الألـــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul> |
| (۲۸)     | ٩- مي زيـــــادة وصالونهـــا الأدبي                                                               |
| (۲۸)     | ١٠- زكي نجيب محمود وإخفاقات النهضة العربية                                                        |
| (9٣)     | ١١ موسى الأحمدي نويـــوات سيرة وتحيــة                                                            |
| (1 • • ) | ١٢ـ بيدي لا بيدك عمرو ظاهرة الانتحار عند أدبائنا                                                  |
| (١٠٨)    | ١٣ـ تأملات في عــــــالم حنـــا مينه الروائي                                                      |
| (۱۱٦)    | ١٤ قصتي مع السماء وأجرامه                                                                         |
| (۱۲۸)    | ١٥ - الجــــواهري شـــاعر الرفض والإباء                                                           |
| (۱۳۲)    | ١٦- النهر الخالد تأملات في شعر ميخائيل نعيمــة                                                    |
| (1 £ £ ) | ١٧ ـ رومنطيقية القلب الحزين الوصف عند خليل مطران                                                  |
| 107)     | ١٨ ـ شاعر الجلال عباس محمود العقاد                                                                |
| 175)     | ١٩ ملاك لبنان الحزين فيوزي المعلوف                                                                |
| (۱٧٤)    | ٢٠۔ بشــــــارة الخوري نشوة الفرح وحسرة الزوال                                                    |
| (118)    | ٢١ عراف البراري أو الصورة السلبية للمثقف في الشعر الحديث                                          |
| 191)     | <ul><li>٢٢ قدم وس ثائرا أو جبران ونزعة التمرد</li></ul>                                           |
| (۲۰۲)    | ٢٣ - الرف حص في الشعر الحديث                                                                      |
| (۲۱۲)    | ٢٤ـ رباعيات الخيام نشوة الفرح وحسرة الزوال                                                        |
| (۲۳۱)    | ٢٥ ـ زمن السأم تأملات في قصيدة الظل والصليب                                                       |
| (٢٤٧)    | ٢٦۔ بين ضفتين الإحساس بالرحيل المبكر عند الشابي والسياب                                           |
| (٢٥٩)    | ٢٧ - ابن الـــــرومي باكيـــا                                                                     |
| (۲۷۰)    | ٢٨- نزعة الحرية عند شعراء العراق المحدثين                                                         |

## إهداء

إلى والدي السيد عمر مشارة أنفقت عمرك متعلما ومعلما، عابدا وزاهدا، حببت إلى العلم والأدب وزاهدا، حببت إلى العلم والأدب وزينتهما في قلبي ولكم كنت تسرّ حين ينشر لي مقال بمبلة تسألني المزيد، وترجم لي في قرارة نفسك النباح فاسمح لي سيدي الأستاذ فاسمح لي سيدي الأستاذ أن أرفع إليك هذا الكتاب تحية خالصة وعرفانا كبيرا من ولد يحملك في قلبه وقيدت نفسي في هواك محبة ومن وجد الإحسان قيدا تقيدا ومن وجد الإحسان قيدا تقيدا

#### توطئة

إن فن المقال فن حديث في أدبنا العربي ارتبط ظهوره وتطوره بالصحافة العربية فكلاهما له على صاحبه دالة، فظهور الصحف بعد الوقائع المصرية دفع الكتاب إلى التسابق في هذا المضمار وإلى إنتاج وفير، ووجود الكتاب ووفرة ما يكتبونه أخصب الحركة الصحفية فتعددت الصحف الأدبية والسياسية والعلمية، ونظرة واحدة على قائمة الصحف الصادرة في القرن التاسع عشر في المنجد في اللغة والأعلام لصاحبه الأب لويس معلوف تؤكد صحة ما ذهبنا إليه من رأى، غير أننا لا نسرف على أنفسنا فنقطع صلة المقال بعصورنا الأدبية الزاهرة، ونرى أنه ابن الصحافة والتواصل مع الغرب بعد رحلة رفاعة رافع الطهطاوي إلى باريس، وما أدت إليه تلك الرحلة من فتوحات علمية وأدبية، فالواقع أن أسلافنا عرفوا شيئا يشبه المقال في نهاية الدولة الأموية وفي العصر العباسي، و لعل أول من مارس ما يشبه المقال هو عبد الحميد الكاتب، فلقد كانت كتاباته عن الصيد والشطرنج توطئة لفن المقال، غير أن هذا النشاط الأدبي عرف أوجه في العصر العباسي مع ابن المقفع، والجاحظ، وأبي حيان التوحيدي، والرازي، والبيروني وغيرهم، ذلك أن النثر والمقال تحديدا هو سبيل الكاتب إلى الشرح والإفاضة والاستدلال والحجاج، وقد كان العصر العباسى خير العصور الأدبية فكرا وأدبا، عاشت في كنفه عقول عربية كبيرة أنتجت أدبا وعلما أثرت بهما الثقافة الإنسانية، وقد كان التوحيدي يكتب في شؤون الفكر والجاحظ في شؤون الأدب والنقد والبيروني في مجال الفلك والرازي في مجال الطب و غيرهم، وما يلاحظ على تلك المحاولات من نقائص أن غياب الصحافة جعل تلك المقالات مشوبة بجملة من النقائص لعل أهمها الإفاضة حد إملال القارئ ثم الخروج عن الموضوع كما هو الشأن عند الجاحظ الذي تعلل لذلك بدفع الملل عن القارئ، ثم غياب المنهجية الصارمة أحيانا، وربما التكلف أحيانا أخرى أي مراعاة الشكل أكثر من المضمون، ولكنها تبقى محاولات لتأسيس فن المقال في الأدب العربي، ولا ريب أن كل بداية محكوم عليها بالتعثر والقصور، وأن الرقى والنضج والاستواء إنما يحصل مع كر الأيام وإنتاج القرائح،وذلك ما

حدث مع المقال فقد أحدثت الوقائع المصرية رجة في صفحة سكوننا الراكد أيقظتنا من غفوتنا وأسلمتنا إلى نشاط كبير في حقول الأدب والعلم والدين والفلسفة ، فتسابق الكتاب يدبجون المقالات في صحف ومجلات سيارة مخلصين مقالاتهم من عيوب أسلافهم يحترمون الحجم ويراعون المنهجية ويراعون التخصص كذلك ولا يسمح أحدهم لنفسه بالخروج عن الموضوع ، فكانت مقالات محمد عبده الدينية، وإبراهيم اليازجي اللغوية، ويعقوب صروف العلمية وغيرهم ثم مقالات العقاد وطه حسين ومصطفى صادق الرافعي، وهي مقالات أدبية. ثم مقالات زكي نجيب محمود و محمود شلتوت وأحمد زكي وهي مقالات فلسفية ودينية وعلمية، وقد جرت العادة أن يجمع الأدباء مقالاتهم في مؤلف خاص فالرافعي جمع تلك المقالات في كتاب مشهور هو(وحي القلم)، وأحمد أمين جمعها في (فيض الخاطر)، وأحمد حسن الزيات في (وحي الرسالة) ومحمد البشير الإبراهيمي في (عيون البصائر) والدكتور أحمد زكي في كتابه المشهور (في سبيل موسوعة علمية)،وهذه مقالات كتبها صاحبها في السنتين الأخيرتين ونشرها في مختلف مجلات المشرق والخليج والمهجر الأمريكي، والحق أن عهده بكتابة المقالات قديم، فقد كتب أول مقال أدبي وهو طالب بالجامعة ولم يتم العشرين ونشر ذلك المقال بجريدة الشرق الأوسط اللندنية وكان ذلك المقال سجالا بينه وبين المرحوم حمد الجاسر عن العقاد وطه حسين وتوسعت دائرة النقاش لينظم إليه عبد الله باجبير صاحب عمود قهوة الصباح، و تلقى كاتب المقال رسالة من مدير التحرير الأستاذ محمد خليفة التونسي يرحب فيها بمقاله ويسأله كتابات أخرى، وكانت تلك البداية، أما هذه المقالات فلها قصة فقد صيف كاتبها في باريس عام ٢٠٠٣، وكان الصيف حارا وباريس مدينة تكاد تخلو من أهلها، فلم يجد صاحب هذه المقالات وسيلة لدفع الملل والإحساس بالوحشة إلا تنظيم وقته بين التردد على معهد العالم العربي والمكتبة الوطنية والمركز الثقافي جورج بومبيدو ومتحف اللوفر في الأحاد،على أنه جلس في أحد الأيام على ضفاف السين وكان حينها مشغوفا بلزوميات أبي العلاء يقلب فيها النظر واسترعته ظاهرة هي كثرة المسميات الفلكية في شعره وكان يحفظ من لزومياته

الكثير، فأمسك بالورقة والقلم وكتب أول مقال من هذه المقالات "أبو العلاء فلكيا" وأرسله من باريس إلى مجلة العربي الكويتية فنشرته في أحد أعدادها، وكتب مذكرات "حكاية جدى " على قارعة الطريق في الدائرة السابعة من باريس، ونشره في الجيل اللبنانية، وتوالت المقالات تباعا، بعضها دراسات في الشعر الحديث كالرفض في الشعر الحديث، وزمن السأم، و نزعة الحرية عند شعراء العراق المحدثين، وبعضها جمع بين النظر في حياة الأديب وشعره، كبشارة الخوري "نشرة الفرح وحسرة الزوال" و"ملاك لبنان" الحزين فوزي المعلوف وتأملات في شعر ميخائيل نعيمة ومي زيادة وصالونها الأدبي وغيرها، أما النشر فما تعلق بالأدب المهجري فكان ينشره بمجلة المغترب العربي في كندا وصوت العروبة في أمريكا وأما المقالات الأخرى فكان ينشرها بمجلات الخليج والشام، ثم نشرها جملة في ديوان العرب الإلكترونية لصاحبها عادل سالم، كما نشر جزءا آخر منها في مجلات أخرى كصهيل و"أنهار الكويتية" و "أقلام ثقافية الفلسطينية " وضفاف الإبداع الجزائرية وغيرها، وقد أشار إلى ذلك في موضعه من الكتاب الذي أسماه "وهج الأربعين" وقد رغب صاحبها في أن يستفيد منها جمهور القراء المهتمين وطلاب الجامعة وأساتذتها، فرغب في إصدارها مجموعة في كتاب حتى تعم الفائدة، وإنه ليأمل أن يكون الكتاب إضافة حقيقية إلى المكتبة العربية، وأن يكون هذا الكتاب باكورة إنتاج أدبى يأمل له النجاح والتوفيق.

إبراهيم مشارة برج بوعريريج - الجزائر يونيو ٢٠٠٩

### أبو العلاء المعري فلكيا (١)

أبو العلاء المعري شاعر الفلاسفة وفيلسوف الشعراء، وأحد كبار الشعراء العرب وأعمقهم ثقافة وأرسخهم قدما في علوم العربية والمنطق والفلسفة، وأحد القلائل الذين لهم خبرة بالنفس الإنسانية و تقلباتها، ويزيد إعجابنا بسعة ثقافته إذا تقصينا شيئا من ثقافته الفلكية.

يبهر أبو العلاء المعري من له دراية بالفلك، ويتعجب في الدقة التي يصف بها الشاعر المجموعات النجمية طلوعها وشروقها الواحدة تلو الأخرى وهو الضرير الذي حرم من متعة النظر إلى السماء! ولقد أكثر المعري من ذكر النجوم والكواكب، ولا جرم أنه كان يعظم شأنها وهو القائل عن زحل:

زحل أشرف الكواكب دارا من لقاء الردى على ميعاد

والمعري كغيره من المثقفين في العصر العباسي الأول والثاني الذين اطلعوا ولا ريب على مؤلفات أفلاطون وأرسطو وبطليموس، والإشارة هنا بقوله "أشرف الكواكب دارا" إلى كون زحل الكوكب الأبعد مدارا حول الأرض لا حول الشمس لأن النظرية البطليموسية وفحواها أن مجلة العربي، الكويتية العدد ٥٤٨، يوليو، ٢٠٠٤.

(الأرض مركز الكون) سادت حتى عصر كوبرنيكوس، ولهذا وقف الإنسان القديم في تعرفه على الكواكب عند زحل لأن الكواكب الأخرى (أورانوس ونبتون وبلوتو) لا ترى إلا بالمناظير القوية، وقد كان المعري مؤمنا بفناء المادة وانحلال الكون من حيث هو نجوم وكواكب فيقول مباشرة بعد البيت السابق:

ولنار المريخ من حدثان الددهر مطف وإن علت في اتقاد والثريا رهينة بافتراق الشمطمل حتى تعد في الأفسراد واللبيب اللبيب من ليس يغتر ربكون مصيره للفسلد

### اقتران الكواكب

وفي لزوميات المعري إشارات فلكية تخفى على كثير من المثقفين في عصره و في غيره من العصور. كإشارته إلى اقتران الكواكب، وهو من الناحية الفلكية اجتماع كوكبين أو أكثر في برج من البروج في أقرب مساحة ممكنة، وإذا علمنا أن بعض الكواكب لا يتم دورة واحدة حول الشمس إلا خلال عشرات السنين اتضح لنا أن هذا الأمر نادر الحدوث

ومن الاقتران الذي تناوله المعري ما تعلق بكوكبي المشتري وزحل وقد كان القدماء يتفاءلون خيرا بهذا الاقتران، على العكس من تشاؤمهم من ظهور المذنبات، يقول المعري:

# قران المشتري زحلا يرجى لإيقاظ النواظر من كراها

غير أن المعري يخونه التوفيق في بيت من هذه القصيدة حين يؤكد ثبات مواقع النجوم:

# تقضى الناس جيلا بعد جيل وخلفت النجوم كما تراها

فالذي هو ثابت اليوم أن النجوم في حالة حركة، وأن كثيرا منها سيغير موقعه بعد آلاف السنين، فمجموعة "الدب الأكبر" لن يكون شكلها كما نراها اليوم بل سيتغير نتيجة لحركة نجومها!

وفي قصيدة "عللاني"، وهي قصيدة نظمها الشاعر في عهد الشباب حاول فيها أن يحاكي المبصرين في دقة الوصف، متعاليا على عاهته، وقد نجح في ذلك إلى حد الإعجاز، وأدعو القارئ إلى قراءة هذه الأبيات ومراجعة ذاكرته حول أسماء النجوم الواردة في هذه القصيدة، وعن الفصل الذي تشرق فيه وتغرب إن كان من الملمين بالفلك ، يقول أبو العلاء:

ليلتي هذه عروس من الزنج عليها قلائد من جمان وكأن الهلال يهوى الثريا فهما للوداع معتنصان

والمؤكد أن الشاعر نظم هذه القصيدة في أواخر الربيع، لأن برج الثور حيث توجد مجموعة "الثريا" لا يكون بالأفق الغربي إلا في أواخر هذا الفصل حيث تنزله الشمس في شهر مايو فتنحجب عن الأبصار.

فإذا كان الهلال ابن أيام قليلة في أواخر الربيع نزل في برج الثور فيرى بعد مغيب الشمس في هذا البرج، وقبل هذا البيت يقول المعري:

وكأني ما قلت والبدر طفل وشباب الظلماء في العنفوان

#### نجم سهيل

وقد أولع المعري بذكر نجم "سهيل" وهو نجم عملاق أحمر يبعد عن الأرض بحوالي أربعمئة سنة ضوئية وهو جد مهم في الملاحة الفضائية لأنه يستخدم كنقطة مرجعية في توجيه السفن الفضائية في رحلاتها ما بين الكواكب، ويقع هذا النجم في كوكبة (الجؤجؤ) التي تشكل جزءا من المجموعة النجمية العملاقة "السفينة" فماذا يقول الشاعر عن هذا النجم ؟

وسهيل كوجنة الحب في اللو ن وقلب المحب في الخفقان ضرجته دما سيوف الأعادي فبكت رحمة له الشعريان

ولن نخوض في الجمال الأدبي الأخاذ الكائن في هذا الوصف، ولكن ينبغي أن نشير هنا إلى أن هذا النجم لا يرى من العروض الشمالية "كسورية" حيث عاش الشاعر بسبب وجوده تحت خط الأفق وهو في جنوب الكرة السماوية. ولا تتأتى رؤيته إلا من جنوب الأرض (إفريقيا الجنوبية ، أستراليا ، أمريكا الجنوبية )، والشاعر قد أراد أن يدلل على سعة ثقافته الفلكية ولو لم يشاهد هذه النجوم!

ويختم المعري قصيدته بالإشارة إلى شروق كوكبة "النسر الواقع" وفيها النجم اللامع "vega" وهي كوكبة تشرق في أواخر الربيع قبل الفجر ثم تتقدم غرب السماء يوما بعد يوم، وبالتالي تكون محتلة للسمت في فصل الصيف، والعارف بالفلك يحار في دقة المعري في تقصي هذه المجموعات النجمية وهو الضرير، يقول عن هذه المجموعة:

ونضا فجره على نسره الوا قع سيفا فهم بالطيران

ومن النجوم التي أشار المعري إليها في لزومياته وسائر شعره: الشعري اليمانية والشعرى الشامية ، فأما الأولى فقد عبدتها العرب القدماء ، وقد فند القرآن الكريم هذه الأباطيل والوثنيات فقال تعالى مخاطبا العرب في سورة النجم: "وأنه هو رب الشعرى"، والشعرى اليمانية نجم يبعد عنا بحوالى ثمانى سنوات ضوئية وهو من ألمع النجوم ويستأثر بليلنا طوال ليالى الشتاء ويوجد قريبا من مجموعة الجبار "orion" أو الجوزاء كما أسمتها العرب، وحول هذين النجمين للعرب أسطورة جميلة فحواها أن الشعرى اليمانية هربت مع حبيبها نجم سهيل وعبرت نهر المجرة أي "درب التبان" ولهذا تسمى أيضا بالشعرى العبور، وظلت أختها الشعرى الشامية تبكى على فراقها دون أن تتمكن من عبور نهر المجرة، ولهذا تسمى أيضا بـ"الغميصاء" أي في عينيها تقرح من شدة البكاء، يقول المعري مخاطبا أحد أخواله المكثرين للسفر:

### إذا الشعرى اليمانية استنارت

### فجدد للشآمية الـــودادا

شاعر الفرقدين: وفي قصيدة المعري المشهورة "ألا في سبيل المجد" وهي التي نظمها في عهد الشباب وافتخر فيها بمركزه الأدبي وأخلاقه العالية يذكر نجما هو "السها"، وهو نجم خفي في كوكبة الدب الأكبر في

الذيل ، كانت العرب تمتحن به قوة البصر وقالت في المثل: "أريها السها وتريني القمر"، وهو مثل يضرب للشخص تريه الأمر الخفي فيضرب عنه صفحا ويتحدث عن الواضح الجلى، يقول المعري مشيرا إلى هذا النجم:

# وقالت السها للشمس أنت خفية وقال الدجى يا صبح لونك حائل

وهو يشير من خلال ذكر هذا النجم إلى فساد القيم وانقلاب الأوضاع ، إلى درجة أن الحقير الصغير يطاول الشريف الكبير، وكما ذكر المعري الكواكب وأولع بذكر المريخ و زحل (كيوان)، وذكر النجوم البعيدة وفي لزومياته يتردد ذكر الفراقد أو الفرقدين كما في رثائه لأبي حمزة الفقيه، والفرقدان نجمان نيران في كوكبة الدب الأصغر أشد إضاءة من النجم القطبي الذي يشير إلى القطب الشمالي، ومن أسمائهما "حارسا القطب" لأنهما يدلان على النجم القطبي لمن لا يعرفه، يقول شاعرنا مشيرا إليهما:

وكم رأت الفراقد والثريا قبائل ثم أضحت في ثراها

وفي مرثيته لأبي حمزة الفقيه يشير كذلك إليهما:

كم أقاما على زوال نهار وأنارا لمدلج في سسواد ولم يغفل المعري الإشارة إلى السماكين وهما نجمان عملاقان أحدهما هو "السماك الرامح "في كوكبة " العواء" أو الراعي والآخر هو "السماك الأعزل" في كوكبة " العذراء البروجية "، والسماك الرامح ألمع من السماك الأعزل وقد تردد ذكر هما كثيرا في شعر العرب، أما شاعرنا فقد رأى منزلته الأدبية سامية بين السماكين :

# ولي منطق لم يرض لي كنه منزلي على أنني بين السماكين نــــازل

وهي قصيدة نظمها الشاعر في عهد الشباب وقد آلمه حسد البعض ومحاولتهم النيل من الشاعر، يصر حكيم المعرة على أن منزلته في الجوزاء، وفي هذه الكوكبة التي ذكرها الشاعر خلط كبير فالعرب قد تطلقها على مجموعة الجبار "orion" بدليل أن أحد نجومها وهو من النجوم المصنفة كألمع النجوم تسميه العرب "إبط الجوزاء" وبهذا الاسم عرفه الفلكيون الغربيون "Bételgeuse" على أن الجوزاء الحقيقية كوكبة بروجية بين الثور والسرطان تنزلها الشمس بين (٢٢) يونيو و(٢١) يوليو وصارت تقع في السمت في العروض الشمالية بدل كوكبة السرطان بسبب مبادرة الاعتدالين وترنح محور دوران الأرض، ولا نعلم هل كان المعري

يقصد بالجوزاء برج الجوزاء هذا كما شرحناه، أم جرى على إلف العرب في إطلاقهم هذا الاسم على الجبار؟ المهم أنه يقول:

# أفوق البدر يوضع لي مهاد أم الجوزاء تحت يدي وساد؟

أما الشمس نجمنا الذي يبدد سواد الفضاء ووحشة الكون فقد شغل هذا النجم عقل المعري الجبار وتساءل عن زمن مولد الشمس وأدرك أنه قديم:

### ومولد هذي الشمس أعياك حده

### وخبر لب أنه متقــــادم

واستأثر الزمن بفكر الشاعر الفيلسوف كما استأثر بعقول الفلاسفة الإغريق وبعقل نيوتن وأينشتين، وإن كانت نظرية النسبية قد فصلت في نسبية الفضاء والزمن فالمعري يرى أن تيار الزمن ينساب في الكون ويملؤه ولا توجد نقطة في الكون بلا زمن!

هذه لمحة وجيزة عن ثقافة المعري الفلكية ، فدارس شعره يقف على كثير من الإحالات في قصائده، وهي كثيرة تستغرق مؤلفا مفصلا، ولا يزعم كاتب هذا المقال أن الشاعر كان فلكيا، وإن كان عنوان المقال يوحي بشيء من ذلك فالشاعر كان عقلا فذا استوعب ثقافة عصره واطلع على شيء من الثقافة الإغريقية وربما الهندية والفارسية، ولهذا جاء شعره

ممثلا لسعة اطلاعه و حيرته الفلسفية، كما جاء ممثلا لطهارة نفسه ونقاوة ضميره من رذائل الكذب والنفاق والأنانية وهو القائل:

ولو أني حبيت الخلد فردا لما أحببت بالخلد انسفرادا فلا هطلت علي ولا بأرضي سحائب ليس تنتظم البلادا

حقا إن المعري مفخرة من مفاخر الثقافة العربية وشاعر عظيم من أساطين الشعر و فرسانه الكبار.

### حكاية جدي (١)

في الثالث من شهر تشرين الثاني عام (١٩٨٩) وصل أبي تلغراف من باريس مفاده أن والده قد توفي، وحيدا في غرفته رقم (٢١) بالفندق الكائن بـ(١٠) شارع شان دو مارس بالدائرة السابعة من باريس.

كان وقع الخبر علينا عظيما زلزل القلوب وأقض المضاجع واعتصر المآقي دموعا سخاما، وشاء القدر الذي كنا نأمل فيه الخير ونتوسم فيه العطف أن يجمعنا بجدي -نحن أحفاده- بعد أن حرمنا منه سنين طويلة يضاحكنا ويعابثنا ويقص علينا طرفا من سيرته وحياته في عاصمة النور، على عادة الأجداد في جمع الأحفاد حولهم يوجهون ويروون وعيون الأحفاد إليهم مشدودة كأنهم آلهة الإغريق.

سافر أبي إلى باريس في الغد لإحضار التابوت وقد استغرق ذلك أسبوعا واستدعى نفقات باهظة وفي يوم (١٢) تشرين الثاني كانت الجنازة رهيبة بمسقط رأسه وببلدتنا زمورة ناحية برج بوعريريج إلى الشرق من الجزائر العاصمة، حضر الناس من كل حدب وصوب فقد صار الرجل حكاية تروى وأسطورة تستوحى غاب عن بلده خمسا وخمسين عاما واستقر في باريس عاملا بشركة "سيمكا" لصناعة السيارات، ترك الجزائر عام (١٩٣٧) وإلى عام (١٩٦٣) لم يزرها غير مرتين إحداهما بسبب الحرب العالمية الثانية وسقوط باريس والثانية ليتزوج، بعد أن طلق زوجته الأولى -أم والدي- ولكن زواجه باء بالفشل وعاد إلى باريس يرضى من الغنيمة بالإياب وكانت تلك آخر مرة زار فيها الجزائر وأقام (١) مجلة الجيل اللبنانية، العدد ٨، المجلد ،٢٦٠ أغسطس ٢٠٠٥.

قليلا بمسقط رأسه زمورة ومن عام (١٩٦٣) إلى تاريخ وفاته عام (١٩٨٩) عاش في عزلة تامة بالدائرة السابعة -لايزور ولايزار- ولسان حاله يقول مع المعري:

# وز هدني في الخلق معرفتي بهم لعلمي بأن العالمين هب

مات بسكتة قلبية واكتشفت جثته يوم (٣) تشرين الثاني وأكد الأطباء بعد تشريح الجثة أن وفاته كانت يوم الفاتح من نوفمبر، ولأنه يعيش وحيدا لم يكتشف أمره، لولا أن تفطنت السيدة غارسيا روز لغيابه، وهي سيدة إسبانية تعيش مع زوجها وأمها وولديها في نفس الفندق وترعى شؤونه، وكانت تكن لجدي محبة وتقديرا فأخطرت سلطات الدائرة السابعة ليجدوا الرجل جثة هامدة.

ولد جدي بزمورة وهي بلدة صغيرة تقع إلى الشمال من برج بوعريريج (ولاية من ولايات شرق الجزائر) عام (١٩١٥) في ظروف تذيب الحجر الصلد وتصيب الإنسان باليأس، كان البلد واقعا تحت الاحتلال الفرنسي ورحم الاحتلال لا تنسل إلا ثلاثة أبناء شرعيين الفقر والمرض والجهل فحبل البلد السري كان موصولا بالعدمية والعبثية والعماء وإذ تفشت البطالة ولاقى الناس العنت وأصابتهم سنون كسني يوسف أذابت اللحم والعظم معا، فكان لابد أن يهاجر من كل أسرة فردا للعمل في فرنسا في مصانع الفحم أو السيارات وما شئت من الأشغال الشاقة التي يعافها الفرنسيون ولو كانت تدر ذهبا، لإعالة الأسرة وهذا هو السبب الذي جعل الجالية الجزائرية في فرنسا أكبر جالية، إنها تكونت أساسا من الطبقة العاملة الكادحة، وكان جدي واحدا منهم عمل بدون كال أو ملل حتى أحيل العاملة الكادحة، وكان جدي واحدا منهم عمل بدون كال أو ملل حتى أحيل

على المعاش وكان مثلا للصرامة والإخلاص والتفاني في العمل، كان بينه وبين عمله عشق أشبه بالوجد الصوفي ولقد كرمته إدارة المصنع يوم أحيل على المعاش بشهادة وميدالية نقش عليها اسمه وكان مما قيل في تقديره "إنه العامل الذي لم يغب يوما واحدا عن عمله ولم يتأخر عن الالتحاق بالمعمل خمس دقائق".

كان جدي -رحمه الله- سريع البديهة وأذكر هنا نادرة تدل على سرعة بديهته، وهي واقعة تشبه ما وقع للأستاذ مالك بن نبي -رحمه الله- فقد كان يومها طالبا ودخل مطعما باريسيا لتناول الغداء ولما كان وحده على المائدة حن إلى الأكل مع أهله في قسنطينة وإلى تقاليدهم في تناول الطعام فشرع يأكل بيديه، والحظته سيدة فرنسية كانت مع ضيوفها على المائدة المجاورة فأرادت إحراجه والتنكيت عليه:

- سيدي من يراك تأكل بيديك في عصر صنعت فيه الشوكة والملعقة يقول إنك رجل بدائي خرجت للتو من الكهف، فرد عليها الأستاذ مالك على الفور: أعتقد يا سيدتي أن الملعقة والشوكة صنعتا لمن يده قذرة أما أنا فيدي جد نظيفة آكل بها مباشرة.

أما جدي فتكريمه يوم أحيل على المعاش أغاظ أحد الفرنسيين فأراد السخرية منه فطلب من جدي أمام جمع من الفرنسيين أن يقدر عمره، هنا فتح جدي فم ذلك الفرنسي لملاحظة أسنانه و أضراسه وقال له أن عمرك كذا... ثم علق: - هذا يا سيدي ما نفعله مع المواشى في بلدنا.

عاش جدي في باريس خمسا وخمسين عاما كادحا في النهار وقارئا في الليل لم تكن باريس عنده حانات وملاهي وأماكن الروليت، اختار حيا أنيقا هادئا من الدائرة السابعة شارع شان دو مارس بين الأنفاليد والمدرسة

العسكرية وبرج إيفل، كان لا يحب الهذر ولا يفتح قلبه لكل إنسان، صعب المراس، قوي الشكيمة، صادق القول والوعد يتحاشى مخالطة الناس لأن فيهم الأثر والوغد والأفاك والجاهل ولسان حاله يقول:

وقد يخطئ الإنسان ظن عشيره وإن راق منه منظير ورواء

حينما زرت باريس عام (١٩٨٩) بعد شهرين من وفاة جدي ذهبت إلى الفندق الذي أقام به جدي، وبقيت في نفس الحجرة رقم (٢١) التي أقام بها شهرا كاملا قالت لي السيدة "غارسيا روز": لا أقول إني أحببت جدك فقط وإنما عبدته، فهو مختلف جدا عن كل العرب الموجودين هنا في باريس. كان يعمل في مصنع السيارات ولم يشتر سيارة على الرغم من التخفيضات التي تقدم لأمثاله ، فالسيارة عنده ليست مقياسا للحضارة، ولم يكن يكلمنا بالهاتف لأنه في كثير من الأحيان وجد للغو الكلام، فالرسالة هي الرسول بيننا، ولم يكن يمتلك جهاز تلفزيون لأن وقته قبل النوم مخصص للقراءة واكتفى بمذياع للاستماع لأخبار الدنيا .

وكان -رحمه الله- ينظر إلى الدنيا بعين الريبة فهي كما قال الخيام:

على نطع هذا الكون قد لعبت بنا وعدنا لصندوق الفنا بالتعاقب

ولذا كان كريما سخيا ما قصده صاحب حاجة من البلد -وما أكثرهم- إلا حقق حاجته بلا حساب وكثير منهم -سامحهم الله- كانوا يستغلونه وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا.

كانت فلسفته في المال قول الفرنسيين: " المال خادم مطيع وسيد شرير" ظل طول عمره أنيقا مهندما، وكان شديد التدين يحرص على أداء

الصلوات في أوقاتها ويقصد مسجد باريس لأداء صلاة الجمعة، والأعياد وتدينه هذا سبب لي مرة معه مشكلة: فقد كتبت إليه رسالة بدون بسملة، وإذا بالرد يكون عنيفا والتقريع قاسيا واللوم جارحا وقد اعتبرها نقيصة بل مثلبة أن أنسى البسملة.

كان جدي عاملا بسيطا ولكنه كان قارئا نهما يغشى مكتبات باريس ويقتني الكتب الغالية الثمن دون أن يحسب للمال كما يحسب له غيره حينما يكد سونه للتباهي والغطرسة أو شراء المتاع فوق الحاجة، ومن الكتب التي اشتراها وقرأها وأرسلها إلينا متحملا مصاريف الإرسال: الأغاني والعقد الفريد وتاريخ ابن خلدون، وحياة الصحابة وأدب الكاتب وسير الخلفاء الراشدين وتفاسير كثيرة للقرآن الكريم وصحيح البخاري ومسلم وتاريخ ابن الأثير، ومؤلفات أخرى قيمة وفي كل كتاب تجد تعليقا له بخط يده أو هذه العبارة "قف فائدة عظيمة" إذا تعلق الأمر بمعنى جليل أو قول سديد يريدنا التركيز عليه واستيعابه.

في صيف عام (٢٠٠٣) زرت باريس لأكثر من ثلاثة أشهر باحثا في مكتباتها وزائرا عاشقا لمتاحفها ومتعبدا في مغانيها ومحاريبها الفنية والثقافية وتلفتت عيني إلى الدائرة السابعة فتلفت القلب كما يقول شاعرنا الشريف الرضى.

وأسلمت القياد إلى خطواتي تقودني إلى شارع شان دو مارس والقلب خفاق والكبد حرى والنفس حسيرة والدمعة حبيسة، وقفت أمام دار الحبيب لا كما يقف شعراؤنا على الأطلال، ففي باريس لا توجد أطلال بل تجديد وإعادة بناء وتصميم حتى لتخال أنك أخطأت العنوان جلست على قارعة الطريق -ولا أحد يبالى بى- وكتبت أسطرا أعود إليها الآن، دونتها في

مذكراتي الباريسية هكذا: "اليوم الاثنين ١١ من أغسطس (٢٠٠٣) وفي هذا المساء الحار عدت إلى الدائرة السابعة إلى شارع شان دو مارس حيث عاش جدي عشرات السنين وحيث قضى في الفندق المواجه لي والذي صار اسمه Hôtel Du Cadran يبدو لي أنه تغير عن التسعينات حيث أقمت شهرا هنا، فكثير من المحلات تغيرت، وإني أنظر في كل اتجاه وأتخيل جدي داخلا إلى هنا أو خارجا من هناك FRANPRIX, LA TEINTURERIE,CANTIN

وأرفع رأسي صوب الحجرة التي شغلها رقم (٢١) تأخذني رعدة كلما زرت هذا الحي، وكأني أسعى إلى حرم مقدس، كم يعز علي هذا المكان وأشعر أنه لي من دون الناس وأنهم غرباء يندسون في متاهات مخيلتي وسراديب روحي ،ولكم قسا علي الزمن وآلمني منه هذا الظلم حين حرمني من رؤية جدي وسماع صوته ورؤية طلعته، لهو الحزن العميق والإبحار في أوقيانوس الكآبة، مرارتك يا زمن حنظل في فمي، لا تفارقني إلا حين أفارق الحياة.

وأنت يا جدي ما أقسى فعلك! وما أشد جرمك! حين حرمتنا من دقائق في حضرتك:

## ظعنت لتستفيد جديدا وضيعت القديم المستفادا

وأنت يا باريس تختصرين الوجود وأنت مثله: مثلما تعطين تسلبين، وها قد سلبت جدي منا ذللت له الطريق إلى النسيان حتى احتوته هاوية العدم. لئن آب إلى السماوات العلى نافضا يديه من وخز الضمير، ومرارة الغربة، ووحشة الأهل، وتصاريف الحياة، ولئن يشفع له تدين خالص،

وتعفف أسطوري وكبرياء هرقلي، فقد انتهى "سيزيف" من دفع الصخرة، ارتدت عليه وألقته في سفح الوجود ثم دفعته إلى الظلمة الأولى، وها أنا ذا مازلت أدفع الصخرة كما دفعتها يا جدي بقلب متقطع، وكبد حرى مقل من متاع الدنيا كأنما هذه الدنيا التي قلت فيها أنا:

ما أنت يا دنيا سوى مومس في برقع العذراء لاحت لنا رفست عاشقا رقيق الهوى مشرعة فخذيك لابن الخنا

لاتريد إلا مزيدا من الأوصاب والمتاعب، فلا علينا كل إلى زوال، نم يا جدي هناك في زمورة التي هجرتها ستا وعشرين عاما بعد أن قضيت هنا أكثر من خمسين عاما إلى جوار أبيك وأكرم به من جوار! واترك لي معضلة الوجود وتصاريف الحياة وألم الصقر الذي تعاف نفسه الجيف. لك في قلبي الخلود وفي نفسي الشوق وفي ضميري الوفاء الصادق. باريس شارع شان دو مارس

شعرنا بين مدّ التجديد وجزر التقليد (۱)
الا ياط الراحمن شكري الشعر وجدان (عبد الرحمن شكري)
إن الشعر صورة من الحياة ونسل من رحمها، وهو ترجمان الشعور، وفيض من توتر الروح وسبحات الوجدان، وكل موضوع من مواضيع الحياة سما أو انحّط مثاليا كان أو واقعيا، وكل همسة أو خفقة قلب أو شرارة انقدحت في الوجدان هي مجالات الشعر، وليس يعني الشاعر في شعره بالمثل والقيم العليا فما هو بفيلسوف ولا داعية ولا مصلح إنساني، وإذا جاء شيء من هذا في شعره فهو من طريق غير مباشر وإلا فسدت رسالة الشعر، ورسالته تجمل في كلمة فحواها أن الشعر تعبير عن

إن الشاعر الحقيقي صنو للإنسان الحقيقي فكما لا يكون الشاعر شاعرا الا إذا امتلك زمام اللغة وتبحر في بلاغتها وعرف أوزان الشعر وقواعده فليس هو بشاعر إن خلا قلبه من الحب -حب الكائنات والطبيعة- والسعي إلى إضافة شيء في المعمار الإنساني، ومن ثمة تسقط الدعوة التي يروج لها بعض الناس وهي أن الشعر لا يكون شعرا إلا إذا تضمن الأشياء العظيمة وحلق في سماء الفضيلة وما عداه ففحش ومجون،

الو جدان.

وفي الواقع فشاعرية الشاعر لا تقاس بنوع الموضوع الذي يتطرق إليه في شعره ومن ثمة الحكم بالإبداع أو الرداءة، وإنما بطريقة الأداء وكيفية التصوير ودلالة اللفظ على المعنى وتدفق الشعور كتيار مصاحب للصور الشعرية، وهي وحدها العناصر التي يحاسب عليها الشاعر.

إننا نجد في تراثنا الشعري القديم كثير من المنظوم الذي ليس بشعر، فمنه ما يخلو من صدق الشعور وأكثر شعر المديح من هذا القبيل، وفي دواوين الشعراء الكبار كالمتنبى وأبي تمام والبحتري كثير من هذه السقطات التي

ابتغى بها هؤلاء الشعراء حطام الدنيا مقابل التزييف والقفز على قناعات عقولهم وأحاسيس وجدانهم فالمتنبى الذي يقول في كافور:

(١) مجلة تعابير، المملكة العربية السعودية، يناير ٢٠٠٨.

قواصد كافور توارك غييره ومن قصد البحر استقل السواقيا

ويعود ليقول فيه:

ومثلك يؤتى من بلاد بعيدة ليضحك ربات الحداد البواكيا! ليضحك ربات الحداد البواكيا! ولا لشيء إلا لكونه انتظر إمارة من كافور ولم ينلها: أبا المسك هل في الكأس فضل أناله فإنى منذ حين أغنى وتيشرب ؟

فأين هو صدق الشعور الذي انقلب من الضد إلى الضد في أمد قصير؟ ولم يسلم شعراء الجاهلية على علو كعبهم في الشاعرية من آفة تسيء إلى الشعر، وهي آفة التقليد، فإذا كان امرؤ القيس قد وقف على الديار فبكى واستبكى حسب غيره من الشعراء أن عليهم سداد دين لآلهة الشعر ليترصدن خطى الملك الضليل حتى ولو لم يكن لأحدهم في سوق الهوى الذيوع وما وقف حقيقة على طلل، ولذا عد أبو نواس شاعرا بحق لأنه قال:

عاج الشقي عن رسم يسائله وعجت أسأل عن خمارة البلد

لقد جعل الشعر ترجمانا عن وجدانه ولسانا يبين عن حاله، وقد كان أبو نواس رجلا غاص في الرذيلة إلى الأذقان، ولم تكن حياته إلا السكر والإمعان في الفجور وهو يبدع حين يصف عربدته ودعارته وليس أبدع في وصف الخمرة وتأثيرها من قوله:

#### صفراء لا تنزل الأحزان ساحتها

#### إن مسها حجر مسته ســـراء

وحياة أبى نواس لا ترضي المثل ولا يرضى عنها أهل المروءة، ولكن شعر أبي نواس هو في القمة من حيث استيفائه على عناصر الشعر ومكوناته.

والشعر إذا تخلى عن جوهره وساير مجالا غير مجاله فقد صفة الشاعرية وتحول إلى نظم، وقل مثل هذا عن الشعر الأخلاقي والوعظي المباشر وديوان الشافعي ولامية ابن الوردي خير مثال على هذا.

إن الشعر موسيقي في الصميم فهو على حدّ تعريف القدماء له الكلام الجميل الموزون المقفى، وقد حافظ الشعر العربي على نسقه العمودي أحقابا طويلة، واقتضت ضرورة الحياة وتطوراتها وتباين البيئة من إحداث تجديد فيه دون التخلي عن الأوزان الخليلية، وأفضل مثال على ذلك الموشحات الأندلسية واستعمال الأبحر المجزوءة واستحداث التغيير في بحر بعينه كمخلع البسيط، وقد نظم علية ابن الرومي هجائيته المشهورة:

وجهك يا عمرو فيه طول

### وفي وجوه الكلاب طول

ولكن في العصر الحديث ونتيجة لاحتكاك الشعراء بالثقافة الغربية الوافدة وبتأثير من الشاعر الإنجليزي توماس إليوت، ثار لفيف من الشعراء

العرب على عمود الشعر، ذلك أنهم رأوا فيه إكراهات وقيود تعيق حرية الشاعر، ولعل أهمها تبعية الشاعر للغة قصد الاستجابة لدواعي الوزن، وعلى الرغم من أن هؤلاء الشعراء بإمكانهم تنويع القافية كسرا لهذا الغلو، إلا أن هذه الحرية في معتقدهم لا تشفى الغليل، فالشعر تيار نفسى مسكون بالهواجس والانفعالات ومسكوب في قوالب لفظية، ودرجة الانفعال وحدته هي التي تتحكم في طول وقصر البيت، وهو ما يسمونه بالسطر، ولقد كان السياب ونازك الملائكة والبياتي وصلاح عبد الصبور وخليل حاوي وأمل دنقل ونزار قباني خير من يمثل هذه الحركة التجديدية، التي لاقت معارضة شرسة من قبل المحافظين على عمود الشعر، ولعل أبرز المعارضين العقاد، وله في ذلك حجة ذكية تستحق النظر وفحواها أن الشعر حركة ومناورة في فن محكوم بالقيود(الوزن والقافية) والشاعر الحقيقى هو الذي يتحرك بخفة ورشاقة دون أن تحدّ تلك القيود من مرونة حركته، فهو يعبر مشاعره وبنات أفكاره بأتم تعبير وأكمل تصوير، وكأن تلك القيود غير موجودة أصلا، وله في ذلك قصيدة طريفة بعنوان " حانوت القيود".

لا ريب أن العقاد قد غالى في حملته على الشعر الجديد، وقد جانب الصواب حين أحاله على لجنة النثر للاختصاص، فالبحور الشعرية وشكل القصيدة العربية المتوارثة ليست وحيا منزلا وما على الخلف إلا الإتباع، فلأبناء هذا العصر ثقافتهم وظروف حياة تختلف عن حياة آبائهم، وعالم يعيشون فيه يمتلأ حركة ونموا ومرونة فمن السخف غض النظر عن كل هذه الأشياء والركون إلى ميراث الأجداد لاستهلاكه دون أن يضيف إليه الأبناء شيئا جديدا.

إن في الشعر الحديث إنجازات شعرية كبيرة هي ترجمان الشاعر والعصر على السواء، وهي قصائد تستحق البقاء حتى وإن كانت الذاكرة قد ألفت حفظ الشعر العمودي وترديد حكم المتنبي وغزليات امرئ القيس وخمريات الأعشى ومواجد ابن الفارض.

إن القارئ الحصيف الحي الضمير والمرهف الإحساس وغني العقل ليجد في قصائد من مثل"دار جدي" و"أنشودة المطر" للسياب و"الظل والصليب" لصلاح عبد الصبور الفن الكبير الذي يغذي العقل والوجدان على السواء، ولا أدل على ذلك من هذا المقطع لخليل حاوي من ديوان "نهر الرماد":

خلني للبحر، للريسح، للموت ينشر الأكفان زرقا للغريق مبحر ماتت بعينيه منارات الطريق مات ذاك الضوء في عينيه مسات لا البطولات تنجيه ولا ذل الصلاة!

إنه مقطع قد تكاثفت فيه الروح الشعرية، وتعددت فيه صور الضياع ومشاعر الكآبة والانسحاق، وموسيقاه مناسبة تماما لهذا الغرض؛ أي للأزمة الوجودية الخانقة التي يحياها الشاعر، ونجد الشاعر يعتمد تكرار (فاعلاتن) من بحر الرمل في كل سطر حسب حاجته النفسية:

فاعلات فاعلات فعلات فاعلات فاعلات فاعلات فاعلات فاعلات فاعلات فعلات فاعلن فاعلن فاعلات فاعلت فاعلت فاعلات فاعلات

#### فاعلاتن فعلاتن فعلاتن فاعلن

من غير المقبول اعتبار هذا الإبداع الشعري المحكم البنيان، الغني بالصور الشعرية، والطاقة الشعورية المتدفقة من وجدان الشاعر محالا على لجنة النثر للاختصاص.

إن أزمة الشعر الحديث -حسب رأينا- تأتي من كون الجيل اللاحق لجيل الكبار (السياب، الملائكة، البياتي، دنقل، عبد الصبور) لم تستقم له الملكة الشعرية ولا تهيأت له أسباب السيطرة على اللغة العربية ولا تعمق في دراسة الشعر العربي الكلاسيكي، ولا تمرس بدراسة المذاهب والنظريات النقدية الغربية والشرقية على السواء، ناهيك عن الجهل التام بالعروض وقواعده والقافية وأصولها، وأغلبهم يعجز عن إنشاء قصيدة عمودية، ولذا تراه تحت دعاوى التجديد والحداثة وما بعد الحداثة يحاول إخفاء عورته والتستر على فقره بهذه الرطانات التي يسميها صاحبها شعرا حديثا، وفي الواقع هي مؤشر الأنيميا الشعرية والسقوط الفاضح، وما نحسب أن هؤلاء الكبار الذين أشرنا إليهم كانوا يعجزون عن النظم حسب أصول القصيدة العمودية، وللملائكة والسياب بل ولعبد الصبور قصائد عمودية، تدل على تمكن هؤلاء الشعراء من القصيدة العمودية، ولكنها الروح التجديدية الوثابة هي التي حدت بهؤلاء الكبار إلى إنتاج شعري جديد شكلا ومضمونا.

### النرعة الإنسانية في الأدب المهجري (١)

حظى الأدب المهجري بعناية الدارسين ونقاد الأدب ومازال كذلك، ولهذا الأدب محبوه ومتذوقوه، فقد كان فتحا في أدبنا الحديث، فتح عيوننا على مباهج الحياة، وروعة المغامرة وإغراء الحرية، بعد أن ظل أدبنا أحقابا طويلة نائما في مغارة التاريخ مغمضا عينيه على مستجدات الحياة مكتفيا بالاجترار من الكتب القديمة، وكد الذهن لا في توليد المعانى البكر، بل في تنميق الكلام والولوع بالأسجاع واللهاث وراء التورية وفي مباركة الأوضاع القائمة وهي أوضاع مزرية تميزت بالركود الاجتماعي والتأسن الثقافي والاستبداد السياسي وكانت غاية الأدب أن يصل إلى البلاط مسبحا بحمد الحاكم آناء الليل وأطراف النهار لتحقيق مآرب شخصية مضحيا بمصلحة الجماعة لحساب المصلحة الشخصية . خرج الأدب المهجري إذا من رحم المعاناة مبشرا بعصر الخصوبة وبقيام طائر العنقاء من رماده صحيحا معافى و هو يحمل معول الهدم منقضا على سفاسف الماضى معليا صرحا جديدا من الأدب الخلاق المتميز بصدق الشعور ونزعة التجديد والغيرة على حاضر الأمة ومستقبلها متزودا من الثقافة العربية الأصيلة والغربية

البناءة ، مستفيدا من أرض ترعرع فيها هي الأرض الجديدة -أمريكا الشمالية والجنوبية -حيث للفرد قيمة وللعلم المكانة الأولى- إنها مجتمع الصناعة والتقدم والإبداع والرفاه المادي والمعنوي وكل هذه العوامل مجتمعة وجدت صداها في عقول وضمائر وإنتاج أدباء المهجر الأدبي والفكري.

ونحن في هذا المقال راصدون لقيم إنسانية تضمنها الأدب المهجري تاركين القيم الأخرى كالجمالية والفكرية لمقالات أخرى وإنه لحقيق بنا نحن ورثة هذا التراث الأدبي الضخم أن نتمثله كما يتمثل الجسم الغذاء صانعا منه نسغ الحياة وأسباب الحصانة وعوامل القوة خاصة ونحن نعيش في عصر تميز بالتطرف الديني والنزاع الطائفي وسيطرة الفكر العبثي السلفي أو العدمي التغريبي خاصة ومجتمعنا العربي يحمل في ثناياه اختلافات مذهبية هي في الأصل مصدر ثراء له ولو أنه يراد لها أن تكون عوامل تصدع و فرقة،

(١) مجلة الواشنطوني العربي، العدد٣٣.

أضف إلى ذلك انفتاح العالم وتطور المعلوماتية في أرقى تجلياتها -أي الثورة الرقمية- وسيطرة المؤسسات الاقتصادية العابرة للقارات والتي غزت أسواقنا بمنتجاتها الغثة والسمينة وما نحن في حاجة إليه وما نحن في غنى عنه والتي أدت في النهاية إلى تسطيح الفكر والشعور والجري وراء بريق الألفاظ دون أن نكلف أنفسنا عناء البحث عن المضمون،إنها عولمة حولتنا إلى كائنات طفيلية مستقبلة ومستجيبة لكل المثيرات الواردة من الضفة الأخرى ، وكأن صرخة المهجريين في النصف الأول من القرن الماضي ذهبت أدراج الرياح فقد عدنا إلى الدجل على حساب العقلانية وإلى الطائفية على حساب العقلانية وإلى الطائفية على حساب المضمون، وما أحرانا اليوم أن نعود إلى تلك القيم الإنسانية التي تضمنها المضمون، وما أحرانا اليوم أن نعود إلى تلك القيم الإنسانية التي تضمنها

الأدب المهجري وصدع بها وعاش لأجلها فهي التي ستعصمنا من الغرق في خضم الحضارة الحديثة فما مجمل القيم الإنسانية التي تضمنها هذا الأدب ؟

لعل أول قيمة من قيم الأدب المهجري هي التسامح الديني ولقد عبر عن هذا المعنى أبلغ تعبير الأديب اللبناني الكبير مارون عبود، وهو إن لم يكن مهجريا فقد تميز في حياته وفي فكره بهذه الخصيصة، خصيصة التسامح الديني قال عبود: "سميت ابني محمدا نكالا في أبي الذي أسماني مارون". وإن كان فحوى هذه المقولة التأكيد على مبدأ العروبة فاسم محمد ألصق بالفكر والانتماء العربيين من اسم مارون، إلا أن العروبة الإسلام لصيقان ببعضهما لا يمكن الفصل بينهما وهذا ما عناه كاتب عربي ماروني هو الأستاذ مارون عبود، وهو بذلك يؤكد انتماءه لحضارة الإسلام، لقد كان شعراء المهجر وجلهم من المسيحيين يعتبرون الإسلام بعدا روحانيا وفكريا مهما في تكوينهم النفسي والعقلي فضلا عن كونه رابطة قومية لذا تراهم يذكرون الإنجيل إلى جانب القرآن ومحمدا إلى جانب يسوع في تألف ومودة . قال الشاعر رياض المعلوف وقد كان مغتربا في البرازيل من قصيدة "الله والشاعر":

يا صاحب الملك الذي لا ينتهي أبدا وسدته الملأ والسر مسد فالشعسر في إنجيلنا وكتابنا والشاعران هما المسيح و أحمد

و تأمل أيها القارئ استخدام الشاعر لضمير الجماعة في قوله" كتابنا "وهو يقصد القرآن الكريم مؤكدا انتماء المسيحيين العرب لحضارة الإسلام.

وأما الشاعر القروي رشيد سليم الخوري المغترب في البرازيل والذي عرف بنزعته القومية الحارة وغيرته على الأمة العربية وقد كرس شعره داعيا إلى الحرية والعزة، هاهو في صرخته ضد الباطل يدعو إلى الأخذ بأسباب القوة والتضحية في سبيل عزة الوطن مقتبسا عن القرآن الكريم معنى الآية الكريمة: "وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل"ولم تثنه مسيحيته عن الانتصار لهذا المبدأ القرآني يقول القروي:

أحبوا بعضكم بعضا وعظنا بها ذئب فما نجت قطيعا إذا حاولت رفع الضيم فاضرب بسيف محمد واهجر يسوعا

وتراه في قصيدة أخرى بمناسبة عيد الفطر يمتدح النبي محمدا -عليه السلام- ويفرح لرؤية الهلال يعانق الصليب بعد أن تنجلي غاشية الاستبداد والاستعمار:

أكرم هذا العيد تكريم شاعر يتيه بآيات النبي المعظر ولكنني أصبو إلى عيد أمرة محررة الأعناق من رق أعجمي إلى علم من نسج عيسى و أحمد وآمنة في ظله أخت مرير

و يصر الشاعر إلياس فرحات المغترب في البرازيل على انتمائه العربي فوطنه هو الشام والعراق وأرض الكنانة وأرض الجزيرة التي توحي في

الوجدان العربي بظهور الدعوة الإسلامية وانتشار الإسلام وهذا المقطع من أشهر ما انتشر من شعر المهجريين:

إنا وإن تكن الشآم ديارنكا فقلوبنا للعرب بالإجمال نهوى العراق ورافديه وما على أرض الجزيرة من حصا و رمال وإذا ذكرت لنا الكنانة خلتنا نروى بسائغ نيلها السلسال بنا ومازلنا نشاطر أهلها

وكذلك كان الشاعر السوري ميشال مغربي المغترب في ساو باولو بالبرازيل فهو أيضا يحلم بغد عربي مشرق يتعانق فيه الصليب والهلال ويعمل العرب جميعهم -مسلمون ومسيحيون- لما فيه خير الأمة العربية:

الأم تجمل في عين وليدها حتى ولو في أخلق الأسمال حي الحيا دون المواطن موطنا فيه أرى داري و أنظر آلي ويظلني علمي الذي في قلبه يثوي صليبي في جوار هلالي

أما زعيم أدباء المهجر وكبيرهم الذي علمهم السحر جبران خليل جبران فقد تميز بتسامح ديني ظاهر في كتاباته وهو كصحبه يعتبر الاختلاف

المذهبي في الشرق مصدر غنى وما ذكر المعبد في كتاباته إلا ذكر الجامع وما ذكر الهيكل إلا ذكر المحراب ولو أن فلسفة جبران وموقفه من الأديان يختلف عن موقف صحبه إلا أن الجامع بينهم جميعا هو نبذ العصبية الطائفية والفرقة على أساس اختلاف الدين، فالدين شه والوطن للجميع. وتسلمنا قراءة آثار المهجريين إلى اكتشاف خصيصة ثانية تنم عن نزعة إنسانية مكينة في أدبهم أصيلة في أنفسهم وهي الصفح حين الخطأ في

حقهم مع الحب الخالص ولسان حالهم يقول مع المثل العربي: "إذا عز

يقول الشاعر زكي قنصل المغترب في الأرجنتين:

أخوك فهن".

أنا إن شكوت فدمعتي من جفنكم وإذا شدوت فصوتكم قيثاري مرحى بني أمي لأنتم مفزعي في النائبات وأنتم أظفاري في ظلكم نبتت خوافي شهرتي وزها جناحي واستطار غباري

واقرأ هذه الأبيات للشاعر ندرة حداد المغترب في أمريكا وتأمل ما احتوت عليه من تسامح ومغفرة وإنها لكنوز أخلاقية حقيق بنا أن نتمثلها في الحياة أحسن تمثيل:

أنا راض بالعصا يا أيها الحامل رمحك وسأرضى خبزك الا أسود في الحب وملحك وسأنسى جرح قلبي كلما شاهدت جرحك وإذا أخطات نحوي فأنا أطلب صفحك

ونفس النزعة نزعة التسامح تطالعك وأنت تطالع الشاعر مسعود سماحة المغترب في أمريكا تصدر عن الحب المحض للإنسانية:

كأني لم أترك للغير شؤونك كأني عالجت غير شرووني وكم من صديق لم أخنه فخانني ومؤتمن قد بات غير أمير إذا جزت سهلا في الزمان فإنما ستسري بوديان به وحرون

ولإيليا أبي ماضي صاحب "الجداول" و"الخمائل" في هذا المضمار صولات وجولات وهو صاحب القصائد البديعة الداعية إلى الحب الإنساني والتحلي بآداب الاختلاف والاعتصام بمبدأ التسامح وهذه الأبيات خير ما ندلل به على هذه النزعة:

# وألوم نفسي قبله إن أخطات و ألوم نفسي قبله إن أحتب وإذا أسلم

ولا يمكن أن نغفل "ناسك الشخروب" ميخائيل نعيمة المغترب في أمريكا قبل التوحد في مغارة بمسقط رأسه "بسكنتا" وله قصيدة رائعة طافحة بالمعاني الإنسانية النابذة للحرب الداعية إلى الأخوة والتسامح وهي من قبيل الشعر المهموس كما وصف هذا اللون من الأدب الناقد الكبير المرحوم الدكتور محمد مندور، ذلك الأدب الخافت الصوت الذي يلج إلى القلب مباشرة ويستقر في قراراته محولا سلوك الإنسان إلى سعي حثيث نحو معارج الإنسانية الحقة يقول نعيمة:

أخي إن ضج بعد الحرب غربي بأعماله وقدس ذكر من ماتوا وعظم بطش أبطاله فلا تهزج لمن سادوا ولا تشمت بمن دانا بل اركع صامتا مثلي بقلب خاشع دام

لنبكي حظ موتانا

وتأمل أيها القارئ استهلال المقطع بكلمة " أخي" وهي كلمة استهل بها الشاعر كل مقطع من مقاطع القصيدة، وما تفعله في القلب- قلب القارئ- عربيا أو أعجميا كان!

وأما الثورة على الظلم والتنديد بالطبقية واستغلال الإنسان لأخيه الإنسان فالشعر المهجري خير شعر جاهر بذلك وقد هرب أولئك المهجريون من بطش العثمانيين وآلمهم ما تركوا فيه أوطانهم من جور وفساد وامتصاص الأقوياء لدماء الضعفاء واستشراء الفساد والإقطاع وقد أمدهم وجودهم في العالم الجديد بمعانى العدالة الاجتماعية والمساواة والكرامة الإنسانية وبزاد

وفير منها بل امتد نقدهم حتى إلى المجتمع الأمريكي ذاته، وخير أديب ندد بذلك هو فيلسوف "الفريكة" أمين الريحاني حين فضح استغلال البيض للسود وتردي إنسانية الإنسان بهذا الانتهاك الصارخ للكرامة البشرية في بلد تغنى بالحرية واتخذ لها النصب.

وفي مطولة "على بساط الريح" للشاعر الشاب فوزي المعلوف الذي قضى في ريعان العمر تنديد بهذه المظالم يقول فوزي:

أنا عبد الحياة والموت أمشي مكرها من مهودها لقبوره عبد ما ضمت الشرائع من جور يخط القوي كرال سطوره بيراع، دم الضعياف له حبر ونوح المظاوم صوت صريره

وشارك الشاعر شفيق المعلوف أخاه فوزي هذه الخصيصة فامتد حدبه حتى على الفلاح ورأى على جيبنه النور ولم يره على جبين السلطان:

وفی الحیاة دیونها کرما وما وفیت دیونه عرق الجهاد همی علی عینیه فانطبقت جفونه هلا نظرت جبینه کم فیه لؤلؤة تزینه ضنت علیه بالدموع عیونه فبکی جبینه

وتعتبر قصيدة "المواكب" لجبران إنجيل الثورة ضد تردي القيم وميوعة الإنسان وتحلل القيم ونشاز النفس الإنسانية فيصير الاستغلال قيمة والظلم مبدأ إنسانيا يقول جبران:

والعدل في الأرض يبكي الجن لوسمعوا به ويستضحك الأمروات لو نظروا فالسجن والموت للجانين إن صغروا والمرحد والفخر والإثراء إن كبروا فسرارق الزهر مذمروم ومحتقر وسرارق الحقل يدعى الباسل الخطر

وأما الحرية تلك الحورية التي لهج بذكرها الشعراء وضحى في سبيلها الأعيان والعلماء والتي هي الغاية والمبتغى من الوجود الإنساني والتي يؤدي غيابها إلى عبثية الوجود بل عدميته، وهل الإنسان إلا ذلك الكائن الذي يتميز عن غيره من الموجودات بالنزوع إلى الحرية والوعي بها؟، فهي قيمة إنسانية تستحق أن يضحي لأجلها الإنسان، وقد أخذت من اهتمام أدباء المهجر الكثير، وما لجأوا إلى العالم الجديد إلا سعيا لأجلها وهروبا من أغلال الاستبداد وقيود الحاجة التي تحيل الكائن البشري إلى ورقة ذاوية تتقاذفها الرياح ذات اليمين وذات الشمال، بعد أن كان برعما في فنن الوجود يبشر بالإثمار والإيناع.

وكما قال نعمة قازان المغترب في البرازيل:

هي النفس تحيا بإحساسها وليس على الحس من قدرة ربيت طليقا على فطرتى

### ومـــا أحيلي طفولتي!

ويستثنى من شعراء المهجر هذا الشاعر الذي تجد في شعره قلقا في التعبير ولغة شعرية ساذجة وأخيلة مبتذلة إلا في القليل النادر.

وإذ يتأمل الأديب المهجري من موقعه الجديد في واقع عالمه العربي المتردي في دركات الجهالة، المتخبط في غياهب الاستبداد، يحزنه غياب الحرية فتراه يثور في أدبه محولا شعره أو نثره إلى شواظ من جمر ولهيب من نار عسى أن ينتفض الشعب في سبيل نيل حريته واقرأ هذين البيتين للشاعر السوري نسيب عريضة المغترب في أمريكا يخاطب وطنه:

مشت القرون وكل شعب قد مشى

معا وقومك واقفون ونـــوم! لم تـرتفع كـف لـصفعة غاشم فيهم ولم ينطق بتهديد فــــم

واقرأ الشاعر القروي تلقه نفسا ثائرة وضميرا معذبا وعقلا حرنا على شيء واحد هو الحرية:

أنت حر فاستوطن البلد الحر وصاحب من أهله إخوانا مثلك الكون والزمان فلا تلح مكانا ولا تسب زمانا ليس في قضمك الحديد هوان إن في بثك الشكاة هوانات

ويلفت نظرنا الشاعر الدمشقي جورج صيدح المقيم في الأرجنتين إلى مفهوم أوسع للحرية يتجاوز المفهوم المألوف الساذج يقول صيدح: غير أني عشت عمري في الشذا فعرفت الفرق مابين السورود إنما الشعر انطسلاق للذرى واندفاق نحو أغوار وبيد إنه البحر الذي أمواجه تتتالى حرة ضمن الحدود

وهذه حرية الإبداع والتصور والفكر والشعور!

ولا يمكننا أن نغفل شاعرا كبيرا ونعني الدكتور أحمد زكي أبا شادي فما كانت هجرته إلى أمريكا إلا رحلة بحث عن الحرية في وطن جديد اتخذ للحرية تمثالا ضخما في مرفأ مدينة نيويورك:

لجات إليك يا وطنا تغنى به الأحرار واعتز النشيد فإنك منبري الحر المرجى وبدء نهاري بل عمر جديد

كما يعتذر إيليا أبو ماضي لوطنه لبنان حين هجره لا ملالة بل بحثا عن الحرية و هروبا من الفساد والقمع:

لبنان لا تعذل بنيك إذا هم ركبوا إلى العلياء كل سفين لم يهجروك ملالة لكنهم خلقوا لصيد اللؤلؤ المكنون لما ولدتهم نسورا حلقوا لا يقنعون من العلا بالدون

ولا ننسى جبران فهو كعادته يتجاوز في فهمه وإدراكه لحقائق الوجود المألوف والعادي فهو زلزال يهدم يقينيات القارئ وإعصار يجتث جذور المعاني الهرمة في عقولنا ونفوسنا ولعله يبالغ أحيانا إلى درجة بث الفوضى العقلية والحياتية حين يحمل معول الهدم منقضا على البنى الاجتماعية والتاريخية غير عابئ بالمعطيات الأنثروبولوجية والسوسيولوجية والتي لا شك يجهل الكثير منها غير أن غيرته على الشرف الإنساني

واستماتته في الدفاع عن حرية الإنسان المغيبة أحقابا هي ما يشفع له تطرفه، يقول جبران بعقل فلسفي ثاقب ونفس بحاثة شكاكة: "إن بلية الأبناء في هبات الآباء ومن لا يحرم نفسه من عطايا آبائه و أجداده يظل عبد الأموات حتى يصير من الأموات".

ويقول أيضا: "أنت تنظر بعين الوهم فترى الناس يرتعشون أمام عاصفة الحياة فتظنهم أحياء وهم أموات منذ الولادة ، ولكنهم لم يجدوا من يدفنهم فظلوا منطرحين فوق الثرى ورائحة النتن تنبعث منهم".

ونختم هذا المقال بذكر قيمة إنسانية أخرى حوم حولها الأدب المهجري وما كان له أن يغفلها وهو الأدب الباحث عن دروب الحرية والكادح في سبيل كمال الإنسان ونعني بها نزعة التأمل تلك النزعة التي تنتهي بصاحبها إلى رمي القشور والاكتفاء باللباب ولا تقنع بالألفاظ وأكثرها براق ورصيدها من الحقيقة الإنسانية قليل، وقد حوم الأدب المهجري حول مفهوم السعادة ونسبيتها وركز على ما هو جوهري في الوجود الإنساني وما الرفاه المادي إلا وسيلة يفترض أن تزيد من سعادة الإنسانية ككل لا أن تتحول إلى غاية وامتياز للبعض دون الآخر ومظهر من مظاهر الطبقية

والاستغلال إذا فقد حوم الأدب المهجري حول هذه المعاني وامتد حومانه الى الميتافيزيقا ووقف أمام الموت وقفة الخاشع لمواجهة هذا المصير الحتمي لا على أنه عدمية بل رحلة إلى عالم آخر وليس شرطا أن تكون هذه الرحلة متفقة مع المفاهيم الدينية بل بعضها مستمد من الفلسفة الإشراقية والهندية وكالقول بوحدة الوجود أوالفيض أوتناسخ الأرواح وكلها بهدف تفسير الوجود الإنساني والموت وبث السكينة في النفس الإنسانية الحائرة المعذبة القلقة من مواجهة الموت، وقد قال إيليا أبو ماضى متعمدا الإحالة العلمية والفنية:

إن الحياة قصيدة أعمارنا أبياتها والموت فيها القافيه متع لحاظك في النجوم وحسنها فلسوف تمضي والكواكب باقيه

وهي دعوة إنسانية إلى الاستمتاع ببهاء الكون والاندغام في مظاهر الوجود وتذوق حلاوة الحياة تناسيا للموت والعدمية، غير أن جورج صوايا المغترب في الأرجنتين تراه في تأمله الإنساني يذهب مذهب أبي العلاء ويتفلسف على شاكلته ناصحا إيانا بنشدان الراحة في الهجوع الأبدي مادامت الدنيا دار أوصاب ومظاهر خادعة وسرابا مضللا وفناء حتميا:

أيها الواجف من طيف الممات ينشد الغبطة في طول البقاء ليس لولا الموت في الكون حياة فتوجه صامتانحو السكون! أيها الهاجع في الوادي الظليل حاضرا كالحلم في فكر الدهور بدد الحلم انقضى الليل الطويل فمتى اليقظة من هنذا الهجوع يذوي المرء ويذبل كالزهسور هل ترى ينعشه ظل الدمسوع ؟

وندرة حداد الحمصي المغترب في أمريكا ينتهي في تأملاته الإنسانية إلى الإقرار بالحياة الاضطرارية وهاهو ينصحنا بالعيش لأنه لا خيار إلا ذلك متحملين أخف الأضرار:

كم تمنينا صغارا أن نرى يوما كبارا ثم صرنا نتمنى اليوم لوعدنا صغارا هي دنيا كيفما دا رت عليها المرء دارا وكما سن لنا نحيا ولم نعط الخيارا

واقرأ هذه التأملات الشعرية وما تنطوي عليه من معاني إنسانية تبحث عن الحرية الكاملة ونبالة الحس ستجزم أنها ثمرة فكر وقاد وبصيرة ثاقبة وسوف يأخذك العجب لو علمت أنها لشاب مات يافعا في حدود الثلاثين من عمره وأظنك تعرفه هو فوزي المعلوف:

بين روحي و بين جسمي الأسير كــــان بعد ذقت مــــره

أنا في التراب وهي فوق الأثير أنسا عبد وهي حسرة عبد عصر من التمدن نله عبد ظلة عن لبابه بقشوره عبد مسالي أسعى إليه فأحظى بعد طسول العنا بوطأة نيرة عبد اسمي أذيب نفسي وجسمي عبد اسمي أذيب نفسي وجسمي عبد حبي جعلت قلبي مسأوا ه فأضرمت أضلعي بسعيره

واقرأ إيليا أبا ماضي ثانية تراه ينصحنا بالحياة والاستمتاع بها ولو في أخلق الأسمال، ذلك أن السعادة ليست في القصور والرياش، بل إنها شعور نفسي غامر يفيض من القلب على المحيا مشعا إشعاعا نورانيا:

أيها الشاكي اللياليون المسالة فكره المناوطنت الكوخ وربما استوطنت الكوخ كسره وملات منها القصور وخلت منها القصور العاليات المشمخري تلمس الغصن المعرى فإذا في الغصن نضره وإذا رفت على القفر

استوی ماء وخضره و المست حصره و إذا مست حصره صقات حصولة

وما أروع قول القروي على لسان الطبيعة -وقد انتهى في تأملاته الإنسانية الي أن الإنسان الحقيقي لم يولد بعد- وكأن رحم الغيب مازالت تحتبل به مؤجلة ميلاده إلى أمد مازال بعيدا حتى تكدح الإنسانية وتجاهد في سبيل الحق والخير والعدل فحينها تستولده من تلك الرحم يقول القروي:

مررت بـــائرابي التاجرين فلم ألق إلا العبوس الــوقورا فملت إلى الحقل حيث الصغار تناغي الطيور وتجني الزهورا فهل صار كل رفاقي كهــولا وهل أنا وحدي ظللت صغيرا؟ فأسمعني الطير عند الصباح فأسمعني الطبيعة لي تنشـــد جواب الطبيعة لي تنشـــد بني ولدتك طفلا جديــدا فقل للرفاق الألى تعهــدا لقــد ملأ الأرض أولادكم وأنتم إلى الآن لم تولــدوا

والخلاصة أن هذا الأدب كان إذا فتحا جديدا في حياتنا الأدبية والفكرية وهو ميراث فني وفكري وإنساني نعتز به ، فقد خرج من رحم المعاناة وجمر الغربة وكدح المعرفة، وقد جدد وجه أدبنا ونفض عنه غبار

الماضي وحقنه بمصل الحيوية والقوة فاستوى يافعا، جلدا، زخارا بالقيم الجمالية والشعورية والإنسانية ، لم تكن لغته لغة القواميس بل تتبنى البساطة فوجد فيها الإيحاء والجمال، وصان عرضه عن التكلف والرياء والمديح الزائف، والتزم بغير رعونة الإيديولوجيا وخطابية المنابر وحماسة الصالونات بقضية النهضة والكرامة العربية والإخلاص للأمة والوفاء لماضيها العريق، ولئن عرف عن بعض أدبائه تساهل في اللغة عن عدم معرفة وخروج على قواعد العروض أحيانا، ولئن شاع عن البعض الآخر تمرد حد الانحراف والمبالغة المضللة فيشفع لهم جميعا حرصهم على غد عربى مشرق ومودة إنسانية خالصة متسامحة، متضامنة مستمسكة بالسلم، نابذة للحرب معتصمة بالحرية ، عاشقة للفن ، متذوقة للجمال ، آخذه بسبب القوة والرفاه؛ أي العلم، فحسبهم ذلك وحسبنا أن نتمثل هذه القيم في حياتنا ونغرسها في أجيالنا الشابة في وطننا العربي من المحيط إلى الخليج متجاوزين قيود العصبية الدينية والمذهبية، ساعين إلى نهضة أوطاننا وإلى إمداد العالم بالقيم الإنسانية الخالدة، وهي لباب الحياة، تلك القيم التي طفح بها الأدب المهجري وعاش لأجلها وهي كذلك لباب هذا الأدب بل لباب الوجود الإنساني .

## أغار على شمسي أو الحنين إلى الأوطان في شعر المهجريين (1)

إذا كان لمصر فضل السبق في تجديد أدبنا العربي وبعثه في حلة قشيبة، موفور الصحة، تام العافية، فقد كانت أرض الكنانة منذ عصر الفاطميين قبلة العالم العربي الثقافية والدينية، فإن أدباء الشام وجدوا فيها الحرية والمناخ الملائم للإبداع والنشاط الخصب ونذكر على سبيل المثال-لا المصر- جرجي زيدان ويعقوب صروف ومي زيادة وغيرهم، ولمطبعة بولاق فضل لا ينكر ومزية لا تجحد في نشر الأدب والثقافة وتعميم نورهما على العالم العربي الخارج لتوه من ظلمات العصور الوسطى، المستفيق من سبات عميق حجب عنه نور العلم وثمرة الفكر وإشعاع الحرية، وكيف يجحد فضل مصر وثلاثة من كبار شعرائها هم الذين أحيوا الشعر العربي؟ ونقصد البارودي وشوقي وحافظ، وثلاثة من كبار كتابها هم الذين بينوا الطريق الصحيح للأدب ووجهوا الناشئة إلى دروب الإبداع حسب المقاييس الفنية ؟ ونقصد العقاد وطه حسين وإبراهيم عبد القادر المازني.

على أن مصر لم تكن في المضمار فريدة فالشام رديفها وصنوها في التجديد والإحياء ورسم معالم النهضة الأدبية الحديثة، ولعل هذا ماعناه شاعر النيل- حافظ إبر هيم- حين قال:

لمصر أم لربوع الشام \* هنا العلا وهناك المجد تنتسب والحسب ركنان للشرق لازالت \* قلب الهلال عليهما خافق

ربوعهما يجب خدران للضاد لم تهتك \* ولا تحول عن مغناهما الأدب أيرغبان عن الحسنى \* في رائعات المعالي ذلك وبينهما

فأدباء الشام -سورية ولبنان- لهم في التجديد اليد الطولى وتحديدا أولئك الذين قست عليهم الحياة في وطنهم وشظف عيشهم بعد أن جف الضرع واستعصت سبل الرزق، وتأسن الوضع السياسي بفعل البطش العثماني، فلم يكن أمامهم من باب يطرقونه غير باب الهجرة، ولا من سبيل يلوذون بها غير سبيل الفراق أملا في عيش رغيد وحرية يتعشقونها ومناخ رياحه لواقح وتربته بليلة تستنبت بذور الفكر والأدب.

وإنها لمنة نحمدها للأقدار ورب ضارة نافعة، فقد كانت تلك الهجرة فأل خير وبشرى بأدب حي وفكر صحيح وضمير صاح، ولسنا في حاجة إلى أن نذكر بقول شاعرنا أبي تمام:

وطول مقام المرء بالحي مخلق \* لديباجتيه فاغترب تتجـــدد

فإني رأيت الشمس زيدت محبة \* إلى الناس أن ليست عليهم بسرمد

فهذان البيتان من محفوظاتنا المدرسية أتينا على ذكر هما لمجرد التذكير -والذكرى تنفع المؤمنين-

وإذا ذكر أدب المهجر تبادرت إلى الذهن جماعة الرابطة القلمية في المهجر الشمالي -أمريكا-

(1) مجلة المغترب العربي، كندا، ٢٠٠٧.

والعصبة الأندلسية في المهجر الجنوبي -البرازيل والأرجنتين- وأهل الشام أحفاد الفنيقيين معرفون بارتياد البحار واصطياد الشمس والكمون للقمر تجري المغامرة في عروقهم مجرى الدم أو كما قال شاعر النيل عنهم:

بأرض "كولمب" أبطال \* أسد جياع إذا ما وثبوا غطارفة

رادوا المناهل في الدنيا ولو \* إلى المجرة ركبا صاعدا وجدوا

أو قيل في الشمس للراجين \* مدوا لها سببا في الجو منتجع وانتدبوا

سعوا إلى الكسب محمودا وما \* أم اللغات بذاك السعي فتئت تكتسب

ولقد اغتنت أم اللغات بتلك الهجرة الميمونة بالشعر الصافى السلس المنبجس من الوجدان ومن الفكر الحي الصحيح الملقح بالتجارب الغربية حيث الصناعة والعلم والديمقراطية والحرية ودور المرأة الحي الفاعل في المجتمع، وهذا ما نجد صداه في أدب جبران خليل جبران وميخائيل نعيمة وآل المعلوف وجورج صيدح وأمين مشرق وميشال مغربي وعبد المسيح حداد وجورج صوايا وغيرهم ممن يضيق هذا المقال عن حصرهم. إنما الذي يعنينا في هذا المقال كيف كان الحنين إلى الوطن وإلى الأم وإلى الحبيبة وإلى الشلة وإلى ذكريات العيد، ومرابع زحلة وشواهق صنين ونواعير حماة وخرير بردي سببا في هذا الإبداع الخالد المستل من الوجدان، المكتوب بدم الفؤاد، الممهور بشهقة الروح الفاعلة الخلاقة ؟ إن الإنسان حين يهاجر يصاب بالفصام كل حسب استعداداته النفسية وطاقاته الروحية فقد تكونت شخصية المهاجر في وطنه، وتلونت روحه بأطياف الوطن من دين ولغة وعادات وطرائق معيشة بل ومناخ وتضاريس، فجاء فكره انعكاسا لمحيطه، ثم ترك وطنه للأسباب التي ذكرناها آنفا فإذا به فسيلة أو شجرة تزرع في تربة غير تربتها الأولى، إنها عادات جديدة وطرائق حياة مستحدثة وفلسفة في الحياة غير الأولى، والمهاجر مجبر على هضم هذا الموضوع وتقبله لينجح في حياته-المادية على الأقل- ولكنه في الواقع وفي غياهب اللاوعي تكمن عادات ولغة وأسلوب معيشته الأول في الوطن الأم، هنا تتجلى المعاناة وتتضخم المأساة، وتتشظى الروح فنجد أشلاءها فيما أنتجه أولئك المهاجرون من شعر ونثر هو الدم والدمع بالنسبة لأصحابه وإكسير البهاء والنقاء لأدبنا الذي غفا في كهف السجع والتورية وشعر المناسبات، وأدب الرسائل

الإخوانية المتسمة بالرياء المتسربل بالوقار والكذب المتشح بوشاح الوفاء بالعهد، إنها معاناة روحية وجودية وضعت صاحبها بين مطرقة الضرورة وسندان الحبيب الأول(الوطن)، على حدّ قول شاعرنا:

## كم من منزل في الأرض يألفه الفتى \* وحنينه أبدا لأول منزل

ونحن في هذا المقال راصدون أشتاتا من تلك المعاناة المتجلية في الحنين اللي مرابع الصبا وحضن الأم وسماء الوطن فيما أنتجه أدباء المهجرين الشمالي والجنوبي لنرى كيف كان التجديد في الشكل حين ذابت الأصباغ وتلاشت المساحيق وفي المضمون حين قبر الرياء الماكر والتقليد الأعجم، والانصراف عن الحياة وهموم الناس، وتطليق المسؤولية الأخلاقية للأديب في مغالبة الفساد ومصارعة الاستبداد وقهر الرجعية وقهر نزعة الردة إلى عصر المغارة.

إن حب الوطن والحنين إليه والوفاء له هو المطهر من الإثم الذي يشعر به الأديب إن أصاب حظا من النجاح المادي والمكانة المرموقة في مجتمعه الجديد، إنه اللاوعي يتخلص من عقدة الذنب التي تسللت إلى نفس الأديب لرهافة حسه ونبل ضميره وصفاء فكره.

وهاهو زكي قنصل الأديب السوري الذي ولد بيبرود عام (١٩١٧)م وهاجر إلى الأرجنتين، فهو من جماعة العصبة الأندلسية يحن إلى مرابع الصبا وأماكن اللهو في نضارة الطفولة اقرأ هذا المقطع وتذوق جماله الفنى واستشعر شيئا من الأسى وقدر هذا الحنين من الشاعر إلى وطنه:

أيها العائدون للشام \* نفحة من شميم أرض النبوه هلا علم الله كم صبونا \* واشتهينا تحت العريشة غفوه إليها

وتحسس ألم الضلوع، وانظر عبرة الشوق تتحدر من المآقي، وقدر ما في هذا القلب من شوق ومن حنين:

يا عائدين إلى الربوع \* قلبي تحرق للرجوع نهنهته فازداد تحنانا \* وعربد في الضلوع يا عائدين إلى الحمى \* قلبي به عطش وجوع بالله هل في المركب \* متسع لملهوف ولوع ؟ وحزمت أمتعتي فيا \* قلب ارتقب يوم الرجوع!

وهو يحسن وصف أوجاع الغربة وألم البعاد ومكابدة السهاد واسمعه يقول:

ويح الغريب على الأشواك \* وخبزه من عجين الهم مضجعه والتعب والتعب عن ربعه بالجسم \* وقلبه وهواه غيرب مغترب مغترب يستقبل الليل لا تغفو \* ويوقظ الفجر في ليل من هواجسه الكرب يعلل النفس بالرجعي \* فهل تحقق بالرجعي

ويخدعها أمانيه؟

أما نعمة قازان المولود في لبنان عام (١٩٠٨)م والذي استقر في البرازيل وكان من جماعة

العصبة الأنداسية فهو كصاحبه يذكر التحنان ويقاسي وجع الغربة ويتعشق عهد الطفولة ويتمنى لو تطأ قدمه أرض وطنه لبنان:

بلادي أأستطيع نكراهـــا \* إذن فاقلعوا الحب من بزرتي

ولبنان أمي به حفن ــــــة \* سقتك السموات يـــا حفنتي

وأهلي وما أقول بـــاهلي \* ومــاذا أقول بمحبوبتي؟

أقول بقاع الدنيا حـــلوة \* وأحلى بقاع الــدنيا بقعتي

وكنت مع الله في قــريتي \* فصرت بــلا الله في غربتي

وكنت غنيامع القلة \* فصرت فقيرا مع الكثرة

ولولا الحبيب وعودي الرطيب \* رماني اللهيب إلى الشهوة

ولولا الرجاء بعود الرجاء \* قذفت بنفسي إلى السهوة

وفي شعر هذا الشاعر بعض الركاكة اللغوية والفقر الفني كقوله: وماذا أقول بأهلى، وماذا أقول بمحبوبتى؟

وفي شعر المهجريين وأدبهم بعض الإسفاف والكثير من ركاكة التعبير والخروج على قواعد اللغة عن غير علم وبصيرة وهو ما أخذه عميد الأدب العربي الدكتور طه حسين على كبيرهم الذي علمهم السحر إيليا أبي ماضي، ولكن يشفع لهم أنهم لم يتخرجوا من جامعة ولا ترددوا على حلقات اللغة والأدب، وزد على ذلك حياتهم خارج أوطانهم يتكلمون بغير لغتهم وحسب المرء أن ينتج شيئا من هذا الشعر السلس الراقي ولسانه تعود على الكلام بغير لغته الشعرية.

إنما هي الموهبة والسليقة والكد الشخصي والعصامية والتعلق باللغة العربية والقدرة على قرض الشعر والاسترسال في النثر كانت العوامل الداخلية، زد عليها هم الغربة ونكدها وحال الشرق وسباته هي التي حدت بهؤلاء إلى البروز في فن القول شعرا ونثرا.

وهاهو الشاعر حسني غراب الحمصي المولود عام (١٨٩٩)م يتحدث عن وطنه أجمل حديث كأنه كلام منتزع من سويداء القلب ومن بؤبؤ العين:

أبعد حمص لنا دمع يراق على \* منازل أم بنا من حادثات هلع؟

دار نحن إليها كلهما ذكرت \* كأنما هي من أكبادنا قطع

وملعب للصبا نأسى لفرقته \* كأنه من سواد العين منتزع

وهذا شاعر آخر من فتوح كسروان اللبنانية شكر الله الجر والمقيم بالبرازيل والعضو في العصبة الأندلسية لا يخفي تحنانه ولله ما أحلى ذكره لكلمتي الشيح والعرار وهما موحيتان بخصائص الريف الشامي وبلاد العرب عامة ، اقرأ معي قوله:

ذكـــر الأرز بعد شط مزاره \* أي جرح يسيل من تذكاره ؟ ليس أشهى على القلوب وأندى \* من شذا شيحه ونفح عراره

واقرأ معي هذا البيت الذي يذيب القلب ويقطع الكبد تحسرا فلئن يئس الشاعر من الأوبة إلى بلده فرجاؤه الوحيد أن يدفن في أرضه:

إن حرمنا من نعمة العيش فيه \* ما حرمنا من مرقد في جواره

أما قصة هجرته وما لاقى في سبيلها من لجاج النفس وشك الضمير وتردد العقل فقد وصفها أبدع وصف نكتفي منها بهذا المقطع:

ركبنا من اليم طودا يقل الـ \* عباد فكل إلى رغبته

فيا له من مشهد للـــوداع \* يذيب الحديد على قسوته

فأم تضم إلى قلبه الله عليه الله وحيدا يسير الأمنيت الله فالم

وأخ يكفكف دمع أختـــه \* وزوج يرفه عن زوجتـه

فيا ليت شعري أيحظى المهاجر \* فيما يرجيه من هجرته

ويا ليت شعري أيلقى المسافر \* يوما سبيلا إلى أوبته ؟ أم أن الليالي تزري بـــه \* فتذرو الفتى الحر في تربته ؟ فلا أم تبكي على قبــره \* ولا أخت تسقي ثرى حفرته ؟

وأما نعمة الحاج من غرزوز بلبنان والمقيم بالولايات المتحدة فيزيد على أصحابه السابقين في ذكر الحنين والوفاء للأهل والوطن هم الصحوة والبعث والتجديد في الحياة العربية أدبا وفكرا وأسلوب معاش:

ما نسينا ويشهد الله أنا تنصن بالروح حيث كنا ومنا إن بعدنا وإن قربنا فلبنا تنصن في الأرض أنجم ونسور تنصن العاليات برجا ووكنا ها في الأرض أنجم ونسور تنصن في الأرض أنجم ونسور تنصن العاليات برجا ووكنا ها في النهضة الحديثة منكم تنصن تنزيم والعيون إذ ذاك وسنى قد نفحنا ببوقها وأثرنا تنزيم تالها والعيون إذ ذاك وسنى أيقظتكم من الملكرى فهبتم تواجدتم تجديدها فهي أسنى وازدهى العمران والعلم والفن تراه العيون أكمل حسنا

أما شفيق المعلوف شقيق فوزي المعلوف الزحلاوي والمولود عام (١٩٠٥)م والمستقر في البرازيل ففي قصيدته "بين شاطئين" استهلال لموضوع الحنين بالحديث عن الوداع والعبرات وخفق الفؤاد:

ذراع ملاق إثر كف مــودع \* تلوحان لي كلتاهما خلف مدمعي

مناديل من ودعت يخفقن فوقهم \* فــــلا ترهقيهم يا سفين واقلعي بعدن فغشـــاهن معي كأنني \* أراهن من خلف الزجاج المصدع

ويزيد في هذه القصيدة وصفه لانبهاره بالعمران في أمريكا وبحضارتها:

خليلي بدت جبارة المدن \* بأعظم ما ازدانت به الأرض تزدهي الدرت على الآفاق مشعل \* ومدت إلى الشمس كف عزها يسوشع وأعلت بروجا في الغمام \* فما تظفر الحدثان منها رؤوسها بمطمع بمدينة جن جود الإنس \* بأزميل جبار وحكمة نحتها

ثم اسمعه يقول صادقا عن التحنان والوفاء:

أطل عليكم والمنى تزحم المنى \* بصدري وأنتم ملء قلبي ومسمعي لئن تسألوا ما في الجنوب فإنني \* حملت إليكم قلبه خافقال

ويختم ذلك كله بالمهمة الموكلة إلى أصحابه في بعث الأدب العربي وإحياء لغته:

وإن لواء نحن قمنا \* خفوقا على حصن البيان نهزه الممنع الممنع لواء ظفرتم أنتم \* ونحن ركزناه باكتسابه موضع

ولا شك أنه يعني بقوله "ظفرتم أنتم" أدباء مصر وهو ما أشرنا إليه في بداية المقال.

وأما مسعود سماحة المولود في لبنان عام (١٨٨٢)م والمستقر في أمريكا فإن حنينه لوطنه ووفاءه له أنطقه بهذين البيتين وهما دعوة إلى الثورة ومقاومة الاستبداد، اسمعه يخاطب أهل لبنان:

مشت القرون وكل شعب قد \* معها وقومك واقفون ونوم مشى

لم ترتفع كف لصفعة \* فيهم ولم ينطق بتهديد فم غاشم

وأما رشيد أيوب المعروف بالدرويش والمولود في نفس قرية ميخائيل نعيمة "بسكنتا" بلبنان عام (١٨٧٢)م والذي استقر في الولايات المتحدة ففي قصيدته المسافر يذكر المخاطرة والهجرة والآمال:

دعته الأماني فخلى الربوع \* وصار وفي النفس شيء كثير وفي الصدر بين حنايا الضلوع \* لنيل الأماني فؤاد كبير فحث المطايا وخاض \* ومرت ليال وكرت سنون البحار

#### ولم يرجع

ويعد الشاعر القروي رشيد سليم الخوري المولود ببربارة بلبنان عام (١٨٨٧) م والذي عاش في البرازيل أمتن شعراء الجنوب لغة وأقدرهم على التصرف في القريض وأجودهم في تخير اللفظ الموحي بمرارة الغربة ووحشة الأمل وأمل العودة واقرأ معي هذا المقطع من قصيدة عند الرحيل لترى ذلك حقا:

نصحتك يسا نفس لا تطمعي فإن كنت تستسهلين السوداع خرجت أجرك جسر الكسيح ولما غدونسا بنصف الطريق كفاك اضطرابا كصدر المحيط سأقضي بنفسي حقوق العلى

\* وقلت حــذار فلم تسمعي

\* كمـــا تدعين إذا ودعي!

\* تئنين في صدري الموجع

\* رجعت وليتك لـم ترجعي

\* قفي حيث أنت ولا تجزعي

\* وأرجع فانتظري مــرجعي

وما أجمله من إيحاء حين يذكر تركه لروحه في وطنه الأم وحمل جثته إلى المهجر!

ويأتي بعد القروي في متانة اللغة وجودة السبك والتصرف في القول إلياس فرحات من كفرشيما في لبنان والمولود عام (١٨٩٣)م والذي أقام في البرازيل ولعل هذا المقطع هو من أشهر أشعاره تغنى بها المشرق والمغرب عن وحدة العرب:

إنا وإن تكن الشآم ديـــارنا \* فقلوبنا للعرب بالإجمــال

نهوى العراق ورافديه وما على \* أرض الجزيرة من حصا ورمال

وإذا ذكرت لنا الكنانة خلتنا \* نروى بسائغ نيلها السلسال

بنا ومازلنا نشاطر أهلها \* مر الأسى وحلاوة الآمال

أما جورج صيدح الدمشقي والذي أقام في الأرجنتين فلله ما أحلى حديثه عن حنينه إلى دمشق ووفائه لها وألم البعاد عنها!:

أنا وليدك يا أمـاه كم \* ذكراك نفسي وكم ناجاك

ملكت وجدان!
منذ افترقنا نعيم العيش \* والهم والغم أشكال
فـارقني وألـوان
عهد الشباب وعهد الشام إن \* فكل ما أعطت الأيام
مضيا

وفي قصيدته "المهاجر" وصف للمعاناة النفسية وتباريح الجوى:

كيف يرتاح وتذكار \* كلما أقعده الجهد الحمى أقامـــه؟ برجه العاجي من \* إنه يقطن بالروح خيامــه

برجه العاجي من أبه يفطن بالروح خيامـــه يقطنه

ويبعث المال سلاما \* فالحمى بلا مال يأبى السلامه للحمى

قل لمن يحميه في \* إن من أعدائه الله غرامه غربته

أما ما يلاقيه الفذ من ازدراء في وطنه وتقدير في غيره فقد عبر عنه أجمل تعبير:

رب أحجار بها الشرق \* أصبحت في حائط الغرب ازدرى دعامه

أما الشاعر المصري الكبير أحمد زكي أبو شادي (١٨٩٢-١٩٥٥م) والذي استقر في أمريكا وكان من مؤسسي جماعة أبولو التي جددت في الأدب خاصة الشعر منه وعرفت هذه المدرسة برومنطيقيتها فقد خاطب أمريكا – وطن الحرية - قائلا:

لجأت إليك يا وطنا \* به الأحرار واعتز النشيد تغنى فإنك منبري الحر \* وبدء نهاري بل عمر المرجى جديد

وقد كان نزوح أحمد زكي أبي شادي إلى أمريكا هروبا من استشراء الفساد وتعفن الوضع السياسي وانعدام الحرية ولكنه في غربته في العالم الجديد يحن إلى وطنه فاسمعه يقول:

بكى الربيع طروب في \* وقد بكيت أنا حبي مباهجـه وأوطـــاني وأوطـــاني أنا الغريب وروحي شاركت \* هذا العذاب بأشواقي بدني وأحـــزاني لي في ثرى مصر دمع نائح \* أذيب من مهجتي اللهفى ودم ونــيراني ونــيراني ودم ونــيراني روح

ذبلت لهفـــان أشمهـا في اغترابي حين \* ذكرى الشباب وذكرى عمري تلذعني الفاني

واسمع معي ميشال مغربي المغترب في ساو باولو يتأسف على عمره الضائع هدرا في بلاد الغربة وينصح شباب العرب بالبقاء في أوطانهم:

وأنا الذي باع الشبيبة \* بجلاده وجهاده المتوالي أثر النضال على الجبين \* ما الاغتراب سوى حياة نضال ترونه شطر المهاجر لا تولوا \* كالخاسرين ربوعهم أمثسالي أو جها أوطانكم أولى بكم \* وبما ملكتم من كريم خصال وبسعيكم ولأنتمو أولى بطيب \* وجمالها المزري بكل هوائها جمال

ويأتي إيليا أبو ماضي المولود بقرية "المحيدثة" بلبنان عام (١٨٨٩)م والذي استقر بأمريكا وكان من الأعضاء المؤسسين للرابطة القلمية في طليعة الشعراء الذين تغنوا بالأوطان ووصفوا الحنين إليها ولوعة البعد عن الخلان، واستذكروا عهد الصبا واقرأ معي هذا المقطع يخاطب لبنان ويناجيه لتقدر ألم الغربة:

وطن النجوم أنا هنا \* حدق أتذكر من أنا؟ أنا ذلك السولد الذي \* دنياه كانت هاهنا أنا من مياهك قطرة \* فاضت جداول من سنا كم عانقت روحي رباك \* وصفقت في المنحنى

وما أجمل قوله لوطنه لبنان يعتذر له فيه عن البعد عنه ويتعلل لذلك بركوب الأخطار والطموح إلى المعالى والنزوع إلى الأمجاد:

لبنان لا تعدل بنيك إذا هم \* ركبوا إلى العلياء كل سفين لم يهجروك ملالة لكنهم \* خلقوا لصيد اللؤلؤ المكنون لما ولدتهم نسورا حلقوا \* لا يقنعون من العلا بالدون

إذا فقد كانت الغربة وتباريحها مهمازا للقريحة وجناحا للتحليق في سماء الخلق الفني وقد استفاد أدبنا العربي من هذه الغربة فتجدد وجهه وازدان بهاء ورونقا، وأصبح الشعر على يد هذا اللفيف من الشعراء تعبيرا عن الوجدان، ووصفا لخلجات النفس وخفقات الفؤاد، بلغة صافية رقراقة متخلصة من أصباغ التكلف وطلاء التصنع، متعالية على الحذلقة البيانية والبهلوانية الإنشائية، وفي هذا الأدب كثير من السقطات وسفاسف القول

ولكنها لا تلغي أهمية هذا الأدب بل تجعل أدباءه في الطليعة، مع أدباء المشرق الذين تعاونوا يدا بيد ويراعا بيراع وتزاوجت خفقات قلب بقلب، وخلجات نفس بنفس، وطموح روح بروح على إخراج أدبنا من سبات الكهوف ونفض غبار القرون الوسطى عن حروفه حتى يصير كآداب الدنيا، أدب الحياة بما فيها من صخب ونشاط وهم وترح وفرح وما شئت من أطياف الحياة.

## المعاناة الخالدة أو الإبداع في حضرة الألم (1)

## لاشئ يجعلنا عظماء غير ألم عظيم "ألفريد دي موسيه"

الألم كظاهرة جسمانية أو نفسية مظهر من مظاهر النقص في الكائن البشري وآية عدم سويته، إنه يصيب الإنسان بالعجز ويحسسه بانسحاقه وبعدم قدرته على مزاولة حياته اليومية كغيره من بنى جنسه.

وسواء أكان الألم جسديا أم نفسيا فإنه يلقي بظلاله الشاحبة على عالم اللاوعي ويمسح بكآبته على سراديب الروح فيحس الفرد بنقصه وربما عدم كفاءته -على الأقل- في ممارسة الحياة العادية كعامة الناس، ولأن الإنسان أناني بطبعه، وغريزة البقاء متأصلة فيه، تأصل خلاياه وأنسجته ولأن الموت والنسيان هما خصماه اللدودان، فإنه يسعى لاستكمال ذلك النقص المتجلي في المعاناة بضربيها الجسدي والنفسي بالتطلع إلى عوالم لا يرقى إليها الأشخاص العاديون وبالتحليق في سماوات تقصر مدارك الناس عنها إنه اللاوعي يقاوم الفناء ويؤكد خصوصية الذات ويستنبت بذور البقاء، ويشفي الغليل عليل نفس مهما كانت إنسانية فهي حاقدة على الصحة الموفورة والاتزان النفسي للجماعة القطيع ولهذا كان شاعرنا الكبير المتنبى على حق حين قال:

## ذو العقل يشقى في النعيم بعقله وأخو الجهالة في الشقاوة ينعم

وإذا كان فرويد يفسر الإبداع على أنه التحول في اللبيدو فإن كارل جوستاف يونغ السويسري يفسره على أنه إحساس بالدونية ومن ثمة التسامي -عن طريق الإبداع- بهذه الذات إلى الظهور في مستوى الناس العاديين بله والتفوق عليهم والاستعلاء على مداركهم وطموحاتهم.

وقد كانت العرب على حق حين قالت: "كل ذي عاهة جبار" وهو قول علمي أكثر منه أدبي مضمونه جمع بين الفلسفة والعلم، وترك لعقل القارئ تحليل هذا القول واستقصاء جزئياته لإدراك مراميه البعيدة التي شرحناها من الوجهة النفسية والوجودية في بداية المقال.

وفي أدبنا العربي قديمه وحديثه مبدعون كبار لثار وشعراء ينسحب عليهم هذا القول وذلك التحليل المقدم آنفا.

لقد كان الألم مهمازا للقريحة، ووقودا للسير في طريق الإبداع والخلود وأجنحة حلق بها أصحابها في عوالم الفكر والشعور، ومعارج عرجت بهم إلى قمة الأولمب بين أقدام أبولون فباركها بأن منحها الخلود ومنح إبداعها إكسير البهاء والبقاء.

والعجيب في أدبائنا الشعراء والكتاب المتألمين كانوا كالشهب في سماء الخلق الفني أضاءوا إضاءات سريعة واختفوا عن الوجود لم يثبتوا ثبات النجوم حتى ليملها الرائي، فقد كانت حياتهم قصيرة ، كان الألم والنشيج والأنين حجر الزاوية فيها، وأشد ما يلفت النظر في الشهاب سرعة حركته واندفاعه في السماء وشدة ضيائه الذي يكاد يخطف الأبصار ويكسف ما حوله من نجوم

(١) مجلة الرافد الإماراتية، العدد ١٣٢، أغسطس٢٠٠٨.

#### عتيقة

وكذلك كانت حياة هذا النفر من الأدباء ولعل شاعرنا الصداح فوزي المعلوف (١٩٣٠- ١٩٣٠) خير من يمثل هذه الفئة وهو إن لم يصبه الداء العياء في صدر شبابه، بل كان مثالا للصناعي الناجح في البرازيل والغني المتألق الوسيم، ولكن معاناته كانت نفسية وجودية رأت الحياة بمنظار أبي العلاء، وتشربت معاني رباعيات الخيام فبدا لها الوجود غفوة والموت صحوة والمال والبنون والصحة والوسامة مظاهر خداعة تتستر على هاوية العدم وقاع الفناء، وعانى هذا الشاعر من النفاق والرياء والكذب والغرور والحسد تلك الصفات المميزة للإنسانية في ملمحها العام اسمعه يقول:

من يمت ألف مرة كل \* وهو حي يستهون الموت مره يوم يوم تعب كلها الحياة \* كل ما قال فيلسوف المعره وهـــــذا

واقرأ معي هذا المقطع الذي تجد فيه الشاعر قد نفذ الى لباب الوجود -حسب رأيه- فإذا هو الزوال والفناء:

نظرت وردة إلي \* أنت مثلي في الكون للكون وقـــالت كاره

ويح نفسي من \* أجتنى بين آسه الربيع ففيه وبهاره

ومن الصيف فهو يحرق \* على رغمها بلفحة أكمامي

والنسيم البليل هــل \* قاتلي بين وصله هو إلا

يتصابى حتى أسلمه \* فيجفو والعطر ملء نفسي

وكان آخر ما نظم هذا الشاعر:

مرحبا بالعذاب يلتهم \* التهاما وينهش القلب العين نهشا

مشبعا نهمة إلى الدم \* ناقعا غلة إلى الدم حرى

وقد خاطب قلمه أجمل خطاب مرة:

یا یراعی مازلت خیر \* لی منذ امتزجت بی صدیق

باسما من سعادتي حين \* باكيا من تعاستي حين أهنا

وأما الشاعر اللبناني الآخر إلياس أبو شبكة (١٩٠٣-١٩٤٧) بودلير الشرق هذا الشاعر الذي أبدع في وصف الغواية، وتتبع العورة والسقطة، فقد كان الألم دافعه في الإبداع وحاديه في الكتابة اسمعه يقول:

من لم يذق في الخبر طعم \* ولم ينكر وجنتيه الألم الســـقم من لم يغمس في هواه \* من يمنع الأهوال أن دمــه تطعمه من ليس يرقى ذروة \* ومن لم يسمر في الهوى الجلجله أنمله لن يعرف العمر شعاع \* ولن يرى أمـــاله في الإلــه رؤاه

وفي البيت الثالث استلهم الشاعر قصة صلب المسيح أجمل استلهام واللافت في هذا الشاعر البارع في وصف الغواية والمدرك لحقيقة الشعر والحياة معا وهي قول وليم بليك "اذهب وطور قابليتك على رؤية الرؤى حتى تصل بها إلى أفضل ما يمكن أن تكون عليه" أنه عانى ألما جسديا ونفسيا معا عجلا به إلى هاوية العدم وما أجمل قوله:

إن الشقا سلم إلى السما \* فعدن ميراث لمن تألما

وأجمل منه هذا المقطع الظاهر فيه التأثر بالرومنطيقية الفرنسية الحزينة:

اجرح القلب واسق شعرك \* فدم القلب خمرة الأقلم منه

وإذا أنت لم تعذب \* قلـــما في قرارة الآلام وتغمـس

واشق ما شئت فالشقا \* صعدت من مذابح الأرحام محرقات

رب جرح صار ينبوع \* تلتقي عنده النفوس الظوامي شعر

وزفير أمسى إن قدسته \* ضربا من أقدس الأنعام الروح

وعذاب قد فاح منه \* خالد في مجامر الأحــــلام بــــخور

وكذلك كان شاعر مصري الذي لا يعرفه إلا القليل صالح الشرنوبي (١٩٢٤-١٩٥١) رفيق صالح جودت، جرته كآبته ومعاناته النفسية وقلقه الوجودي إلى الموت تحت عجلة القطار وهو القائل:

غدا يا خيالي تنتهي \* وآمالنا تفنى وتفنى وتفنى ضحكاتنا المشاعــر وتسلمنا أيدي الحياة إلى \* ويحكم فينا الموت والموت البلى

وقد كان الشاعر خليل شيبوب(١٨٩١-١٩٥١) صريع الداء مكدود البدن تساقط نفسه أنفسا على حد وصف امرئ القيس لعلته، وزاده الألم النفسي قهرا وعذابا فانفجر يقول:

أنا بين الأمراض \* ذهبت صبوتي وضاعت حياتي والحسرات كم دعوت السماء دعوة \* عالما أن راحتي في يأس مماتي مماتي حبذا الموت يا ظلام \* تاعس الحظ قد سئمت فياني

وأما الشاعر السوداني التيجاني بشيريوسف (١٩١٢-١٩٣٧) فقد كان الألم هو الآخر - وألمه هنا نفسي- كألم صاحبه دافعه إلى الإبداع وسلمه إلى التحليق في سماء الابتكار، وقد كان كسابقيه شهابا خطف الأبصار سناه ثم انتهى رمادا، اقرأ معي هذا المقطع الدال على معاناته:

ثم ماذا جد \* بعد خلوصي مسن وصفائي؟ اظلمت روحي \* أرى ما أنسا ماعدت راء العثير \* في صحو أيهذا العثير \* في صحو الغائم سمائي المنايا السود \* وللموت أمالي رجائي

وفي قصيدته قلب الفيلسوف يقدم لنا الشاعر ملامح شخص مرهف الحس، شديد الألم، تغطيه أسمال بالية على هيكل مكدود وهو يعني نفسه ومن على شاكلته:

أطل من جبل الأحقاب \* سفر الحياة على مكدود سيماه محتملا

عاري المناكب في أعطافه \* من العطاف قضى إلا بقاياه خلق

مشى على الجبل المرهوب \* يكاد يلمس مهوى الأرض مرقاه جانبه

هنا الحقيقة في جنبي ، هنا \* من السموات في قلبي ، هنا الله قبس أما شاعر العربية الكبير وبلبلها الصداح ونسمتها المنعشة وعبيرها الفواح ، شاعر تونس الخضراء أبو القاسم الشابي (١٩٠٦-١٩٣٤) فالألم الجسدي وقصور قلبه كانا سبب نكبته ومعراجه إلى سماء الخلود وطريقه إلى الشعر بعد أن امتلك أسبابه وتهيأت له فواتحه، ولسنا نتحدث عن الشابي المجدد والرومانسي وصاحب رائعتي إلى الطغاة وإرادة الحياة وإنما نتحدث عن الشابي المكدود العليل الصارخ من الألم المستشعر نهايته القريبة في شرخ الشباب ونضارة العمر ونكتفي بمقطعين يعبران عن معاناته الجسدية والنفسية من قصيدته "الصباح الجديد" وكأنه يؤمن في هذه القصيدة بتناسخ الأرواح، أو بفكرة البعث بعد الموت واستمرار الحياة إلى الأبد في أطوار وحيوات مختلفة، ولكنها حيلة اللاوعي وغريزة البقاء تسكن لوعته وتهدأ من روعه حتى تحين القاضية ، اسمعه يقول مخاطبا آلامه و جراحه:

أسكني ياجراح \* واسكتي يا شجون مات عهد النواح \* وزمان الجنون وأطل الصباح \* من وراء القرون في فجاج الردى \* قد دفنت الألمون ونثرت الدموع \* لرياح العدم واتخذت الحياة \* معزفا للنغم أتغنى عليه \* في رحاب الزمان

أما شاعر العراق الكبير ورائد شعر التفعيلة بدر شاكر السياب (١٩٦٦ - ١٩٦٥) فكانت معاناته جسدية، جسد ذاوي كأوراق الخريف ونشاز خلقي سبب له الألم وهو الشاعر المفتون بالنساء العاشق للمرأة الراغب في امتلاكها الساعي إلى مواقعتها نزولا عند رغبتها واستجابة لاستعطافها، لقد كان السياب ظاهرة فريدة طواه الموت قبل الأربعين وأخرس صوت الألم فيه ولكن الألم خالد في شعره يصيبنا بفيروسه كلما قرأنا شعره وإن كنا لسنا كالقابض على الجمر، وفي قصيدة" دار جدي" وهي من أجمل قصائده التي توحي بهيبة صاحب الجلالة – الزمن- وتشعرنا بتفاهتنا وتفاهة الموجودات أمام عرشه الأزلي الأبدي، في هذه القصيدة إشارة إلى مرضه وألمه وآهته وإنه ليؤثر تأثيرا بالغا في وجدان قارئه حين يقول:

وفي ليالي الصيف حين ينعس القمر وتذبل النجوم في أوائل السحر أفيق أجمع الندى من الشجرفي في قدح ليقتل السعال والهرزال

ولما استبد بالشاعر الألم وأعياه الصراخ وجفاه النوم وانتحرت خلاياه يأسا وسكن الموت في سراديب روحه وتلافيف مخه، ورأى هاوية العدم تنفتح لتبتلعه لم يجد غير الله يلوذ به ولربما أدركه اليأس حتى من الله ولكنها حيلة اللاوعي وغريزة البقاء تعمل عملها وتحيي سنتها في مخلوقاتها اقرأ معى قوله:

شهور طوال وهذي الجراح تمزق جنبي مثل المردى ولا يهدأ الداء عند الصباح ولا يمسح الليل أوجاعه بالردى

وقد جاءه الردى أخيرا فمسح الأوجاع وطوى الآهات وأخرس الأنات ولكنها خالدة في دواوين الشاعر.

هذه لمحة عجلى عن الألم -النفسي والجسدي- وعلاقتهما بالإبداع، استقصيناها عند بعض شعرائنا المحدثين، وإن كانت ثنائية الألم والإبداع ظاهرة موجودة في كل آداب الدنيا قديما وحديثا، وسيظل الألم هو الطريق إلى ذروة الجلجلة على حد وصف شاعرنا إلياس أبي شبكة، ولكن المشكلة أنه ليس في مقدور أي إنسان أن يخلد معاناته ويؤبد ألمه ويفرض على الزمان اسمه وإبداعه وبذلك ينفلت من هاوية النسيان، فالإبداع في الأصل موهبة لها ملكاتها الفطرية في وجدان صاحبها ويكون الألم عند البعض الوقود الذي يلهب مشاعر الأديب فيسابق الريح ويحرق المراحل ويخلد في شرخ الشباب وفي نضارة الصبا.

### (1)مي زيادة وصالونها الأدبي

لقد وجدت دعوة الإمام محمد عبده وتلميذه قاسم أمين وغيرهما من المصلحين آذانا صاغية في المجتمع العربي، وهو يدبّ نحو الرقي ويسعى نحو النهضة في نهاية القرن التاسع عشر ومطلع القرن العشرين، وفحوى تلك الدعوة أن لا رقي ولا نهضة بغير إصلاح وضع المرأة التي هي نصف المجتمع، وإصلاح وضعها يعني القضاء على عهد الحريم وإتاحة الفرصة لها بأن تتعلم وتنال كامل حقوقها التي أعطاها إياها الشرع والفلسفة الوضعية الإنسانية، تلك الدعوة المباركة التي صدع بها الشعراء العرب الكبار مزكين إياها ومباركين مضمونها، وعلى رأسهم أمير الشعراء أحمد شوقي حيث يقول:

وإذا النساء نشأن في أميـــة رضع الرجال جهالة وخمو لا وحافظ إبراهيم الذي صدع بقصيدته في فضل تربية النساء:

من لي بتربية النساء فإنها في الشرق علة ذلك الإخفاق ؟ الأم مدرسة إذا أعددتها أعددت شعبا طيب الأعراق

هكذا دخلت المرأة قاعات الدرس وأسفرت بعضهن إمعانا في الدفاع عن كرامتهن وتعبيرا عن مساواتهن بالرجل، فالمرأة ليست كائنا جنسيا وظيفته إمتاع الرجل وإنجاب الأولاد بل إنسانا حيا فاعلا خلاقا، وليست موضوعا غزليا يتغنى بالقد المياس والعين النجلاء والخد الأسيل فقط.

وقد أثمرت هذه الدعوة المباركة ثمارا طيبة تجلت في ظهور نساء وقفن

<sup>(1)</sup> مجلة ديوان العرب شباط ٢٠٠٧.

ندا للرجل في السياسة والفكر والفن والأدب، وكان منهن لبيبة هاشم وملك حفني ناصف وعائشة التيمورية وهدى شعراوي ومي زيادة وصولا إلى مفيدة عبد الرحمن وعائشة عبد الرحمن ونعمات فؤاد وفدوى طوقان ونازك الملائكة وسهير القلماوي وغيرهن.

لا ريب أن الأنسة مي زيادة كانت أكثر هن شهرة وشغلا للرأي العام وإثارة لطبقة المثقفين ورجال السياسة والأدب، فقد جمعت بين جمال الروح والجسد في تناغم عجيب، وألمت بالثقافة العربية والغربية إلماما مدهشا. كما أتقنت اللغات الأجنبية وفضلا عن ذلك كان جمالها الروحي والجسدي مغريا للأدباء بحبها والتعلق بها، وقد اشتهر بحبها مصطفى صادق الرافعي وعباس محمود العقاد وجبران خليل جبران الذي عرفها عن بعد وهو في المهجر الأمريكي واقتصرت العلاقة بينهما على تبادل الرسائل، ولا شك أن صالونها الأدبي الذي كان يجتمع فيه كبار مثقفي العصر، زادها شهرة وتقديرا فالصالون الأدبى فكرة غربية محضة اشتهرت به بعض كاتبات الغرب، فضلاً عن كتابه وإنشاؤه وترسيخه في المجتمع العربي الخارج لتوه من عصر الظلمات، وهي فكرة خلاقة مدهشة تؤكد أن المرأة ليست مجرد وجه جميل ورحم ولود، هذا الصالون الذي أنشأته الآنسة مي زيادة زاد في شهرتها وفي تقدير المجتمع لها، خاصة طبقة المثقفين

والآنسة مي زيادة هي ماري بنت إلياس زيادة المعروفة بمي لبنانية الأصل من أهل كسروان، أقام والدها في الناصرة بفلسطين حيث ولدت مي عام (١٨٨٦م) وتعلمت في إحدى مدارسها ثم بمدرسة عين طورة

بلبنان، وأقامت بمصر مع والديها حيث كتبت في مجلة " المحروسة " ثم في "الزهور" وأحسنت مع العربية الفرنسية والإنجليزية والإيطالية والألمانية.

مات أبوها ثم أمها فشعرت بمرارة الحياة واستسلمت لكآبة اليأس، وقد قررت عدم الزواج على الرغم من تعلق الكثيرين بها وقد خطبوا ودها وذابوا شوقا وهياما في حضرتها، ولربما صح ما زعمه البعض في أن الآنسة مي أحبت جبران خليل جبران المعروف برومانسيته الجارفة وأفكاره الجريئة وعباراته الرشيقة ونزعة الحرية القارة في حياته وفي فنه وأدبه، ولكنه كان مقيما بأمريكا واقتصرت علاقته بالأنسة مي على الإعجاب والتقدير المتبادل يبعث إليها برسائله من أمريكا وترد عليه برسائلها إليه من مصر وكانت وفاته عام (١٩٣١م) صدمة نفسية وجرحا عميقا في روحها زادها تصميما على العزوبية وتفضيل العيش وحيدة بلا زوج تسكن إليه ويسكن إليها، ولربما توطدت قناعة مي بعدم الزواج نتيجة لمزاج وفلسفة ذاتية تخرج بها عن المألوف، فإذا كان الزواج والإنجاب وتبعاته قدر المرأة حتى ليزهدها في الإبداع ويشلها عن الإنتاج الفني والفكري، فقد ضحت به في سبيل إخلاصها لذاتها وفلسفتها الشخصية، حتى تعطى المثل والعبرة في كون المرأة تماما كالرجل تقدر على العزوبية وتبعاتها، فلن تكون ظل الرجل ولا قاصرة تستكمل قصورها بالركون إليه والارتماء في أحضانه، وتؤثر الجانب الروحي والإنساني والعقلاني فيها على الجانب الغريزي والجسدي والجنسي، وفي الرجال من كانت هذه فلسفته فميخائيل نعيمة عميد أدباء المهجر آثر العزوبية والتنسك في" الشخروب " وقال جملته المشهورة : " خلقت لأكون أخا للمرأة لا بعلا لها "، والآنسة مي معروفة بحساسيتها الشديدة كونها امرأة من جهة ، وفنانة شاعرة من جهة أخرى، وهذه الحساسية المضاعفة هدت عافيتها الجسدية وتوازنها النفسي خاصة حين تعرضت لأزمات الحياة التي قصمت ظهرها بدءا بوفاة والديها ووفاة صديقها جبران خليل جبران، وازدادت حالة المرض سوءا عليها عام (١٩٣٦م)، وانتابها الاضطراب العقلي تبل منه قليلا ثم يعاودها حتى توفيت في مستشفى المعادي، ودفنت في القاهرة عام (١٩٤١م).

لقد قالت السيدة هدى شعراوي في تأبينها: "كانت مي المثل الأعلى للفتاة الشرقية المثقفة "، وقال فيها شيخ فلاسفة العرب في العصر الحديث مصطفى عبد الرازق: " أديبة جيل، كتبت في الجرائد والمجلات، وألفت الكتب والرسائل، وألقت الخطب والمحاضرات، وجاش صدرها بالشعر أحيانا، وكانت نصيرة ممتازة للأدب تعقد للأدباء في دارها مجلسا أسبوعيا، لا لغو فيه ولا تأثيم ولكن حديث مفيد وسمر حلو وحوار تتبادل فيه الأراء في غير جدل ولا مراء ".

للآنسة مي عدة مؤلفات منها " باحثة البادية " و" بين المد والجزر " و"سوانح فتاة " و" كلمات وإشارات " و"ظلمات وأشعة " و"ابتسامات ودموع "، ولها ديوان شعر بالفرنسية بعنوان "أزاهير حلم".

لقد كانت مي زيادة محبة للعروبة ملمة بالأدب العربي وعلومه إلماما أدهش الرواد من أدباء مصر وحبها للعربية، وتعلقها بالعروبة دفعها إلى نحت اسم لها عربي خالص من اسم "ماري" وهو الذي عرفت به، وإن كان "مية" اسم عربي تردد في شعر النابغة:

يا دار مية بالعلياء فالسند أقوت وطال عليها سالف الأمد وكانت مية هي حبيبة الشاعر ذي الرمة التي تغني بها في شعره.

إن صالون الآنسة مي كان فتحا جديدا في الثقافة العربية وتنويرا للمجتمع وتغييرا من سلوكياته البائدة وأعرافه الرثة، خاصة عرف الحريم وإيحاءاته برجعية المرأة واستبداد الرجل.

لقد كان مجلس مي يعقد يوم الثلاثاء وكان يحضره عمالقة الأدب ورواد السياسة ومشاهير العلماء وأعيان البلد كمحمد عبده، ومصطفى عبد الرازق، وأحمد لطفي السيد، وقاسم أمين، وطه حسين، ومصطفى صادق الرافعي، وخليل مطران وإسماعيل صبري وعباس محمود العقاد وغيرهم. هكذا اجتمع أعلام الدين وأقطاب السياسة ورواد النثر وفرسان الشعر في صالون الأنسة مي، وهذا تقدير للمرأة العربية التي استطاعت جمع الرجال من حولها يتناقشون فيما بينهم نقاشا حرا في السياسة والأدب والدين والثقافة العالمية، وكان جمال مي الروحي والجسدي وكلامها الحلو ونبرتها الهادئة، وثقافتها الكبيرة، كان كل ذلك يضفي على المجلس بهاء ورقيا وإحساسا راقيا بالجمال في أرقى تجلياته، ولم يكن أحد يغيب عن المجلس إلا لظرف قاهر، حتى غيب الموت صاحبة الصالون، تاركة وهج الذكرى وبريق الماضي وأصالة الفكرة وروعة المغامرة والتحدي والخروج عن الرتابة المملة والمألوف المقرف.

ولصالون مي في شعرنا الحديث حضور، فقد ذكره الشعراء في أشعارهم والكتاب في مقالاتهم، وكان الشاعر إسماعيل صبري يقول عن صالون مي يوم الثلاثاء:

روحى على بعض دور الحي حائمة

كظامئ الطير تواقا إلى المكامئ الطير تواقا إلى المامئ عدا إن لم أمتاع بمي ناظري غدا لا كان صبحك يا يوم الثلاثاء!

أما الشاعر شفيق المعلوف شقيق شاعر الطيارة فوزي المعلوف فقد قال عن الأنسة مي:

بنت الجبال ربيبة الهرم هيهات يجهل اسماحي لم نلق سحرا سال من قلم إلا هتفا هاده ملى

وقد كان رحيل مي وانفضاض مجلسها وغياب نبرتها الموسيقية وملامحها الهادئة الرشيقة، وكلماتها العذبة المليئة بالأفكار الخلاقة والمعاني البكر، كان ذلك حدثا مؤلما لشاعر القطرين خليل مطران الذي أقضته الذكرى، وأبكته حسرة الرحيل ومرارة الفراق وغياب اللحظات الجميلة، وهو الشاعر المرهف الحس الرقيق الكلمة، الرحب الخيال ، الصادق القول فقد قال في رحيل مي:

أقفر البيت أين ناديك يــا مي إليـه الوفود يختلفونــا؟ في مجال السبق آل إليك السبق في المنشئينـات والمنشئينـا نعمة ما سخا بـها الدهر حتى آب كالـعهد سالبا وضنينـا أيـهذا الـثرى ظفرت بحسن أيـهذا الـثرى ظفرت بحسن

كان بالطهر والعفاف مصونا لهف نفسي عل حجى عبقري كان ذخرا فصار كنزا دفينا

وما أوجع الحزن، وما أشد الغصة، غصة الرحيل التي فعلت فعلها في نفس الشاعر كما يوحى بها البيتان الأخيران.

لقد كانت الآنسة مي بأدبها وبثقافتها، وبجمالها الروحي والجسدي رمزا للمرأة العربية الطامحة إلى عصر غير عصر الحريم، وإلى شعر لا يكتفي منها بوصف النهود والأرداف والخدود، بل يشيد بعبقريتها وإنسانيتها وعطائها وإنتاجها العلمي والأدبي.

لقد كان صالونها حدثا فريدا في تاريخ المجتمع العربي، وإن كانت له سوابق في تراثنا فالسيدة سكينة بنت الحسين، وهي شاعرة وناقدة كانت تستقبل الشعراء في بيتها وتكلمهم ولكن من وراء حجاب، وحدث مرة أن استمعت إلى راوية جرير ينشدها:

طرقتك صائدة القلوب وليس ذا حين الزيارة فارجعي بسلام

فقالت له قبح الله صاحبك وقبح شعره أما كان أحلى لو قال:

طرقتك صائدة القلوب وليس ذا

حين الزيارة فادخلي بسلام

غير أن مجلس الآنسة مي يختلف عن مجلس السيدة سكينة فقد كانت مي مجتمعة بالرجال مسفرة كالبدر، ومن حولها أقطاب السياسة وأعلام الأدب وأعيان البلد تناقشهم وتدلي بآرائها التي بهرت الجميع، وكان يوم الثلاثاء من كل أسبوع عيد الأدباء والمفكرين والعشاق يتأنقون ويتعطرون ويخفون

إلى المجلس بهمة ووجد وهيام عجيب، وكلهم يريد أن يكون فارس الندوة ورائد المجلس لعله يحظى بقلب مي وحبها، فيجمع بين الثقافة في أرقى تجلياتها والجمال في أكمل صوره.

# (1)زكي نجيب محمود وإخفاقات النهضة العربية

إن المأزق الحضاري الذي وقعت فيه الأمة العربية منذ سقوط بغداد على يد المغول سنة ٦٥٦ هـ/١٢٥٨م ودخول الأمة عصر الظلمات وما نتج عن ذلك من تردي الأوضاع السياسية، وتقهقر الحياة الاجتماعية، وأكثر النواحي التي تتجلى فيها الأزمة هي الناحية الثقافية، لقد كفت الأمة عن الإبداع واكتفت بثقافة الاجترار وشاعت ثقافة المتون والحواشي والتعليقات، وفي خضم هذه الأزمة غيب العقل وكف عن أداء مهامه، واكتفى المسلمون بالتقليد في حياتهم الدينية، وكفوا عن النظر إلى الطبيعة لإدراك أسرارها واستجلاء نواميسها وترويضها لمصلحتهم واستعاضوا عن ذلك كله بالنظر في الكتب القديمة وكأنها الكلام الذي لا يعلى عليه، والثقافة الحقة، وترتب على ذلك أن لازمتهم عقدة نقص إزاء الماضي ورموزه فهو الكمال وهم النقص وهو الحقيقة وهم الباطل، وحتى الأدب الذي هو مظهر من مظاهر النشاط الفردي البحت حيث يعبر الإنسان -خاصة في الشعر- عن "أناه" دخل في الركاكة والإسفاف في القول، وأهمل المضمون لحساب الشكل، وأصبحت الكلمة المأثورة عن ابن العميد في التزامه السجع، وهي لو أنه رأى سجعة تنمق كلامه للازمها ولو تزلزل المشرق والمغرب أصبحت هذه الكلمة مثار إعجاب الناس وتقدير هم، وهي لعمري ميزة من ميزات الرداءة وسمة من سمات الانحطاط ، وزاد الطين بلة انتصار الغزالي في سجاله وجداله مع ابن رشد - وهو انتصار موهوم - صنعته الدهماء والعامة، إن هذا النصر الزائف قضى على روح الإبداع وألجم العقل ، وجعل ثقافتنا ثقافة كلام وأسجاع وولوع بالغيبيات أكثر من اللازم ، وإهمال تام للطبيعة وديناميكيتها بكشف أسرارها واستجلاء غوامضها وتجذرت في الأمة روح الزهد فالدنيا دار خسار وتباب، والعاقل هو الذي يدير ظهره لدنياه مقبلا على آخرته ووجدت هذه الأفكار المريضة ترجمتها وتجسدها في تجذر التصوف وشيوع طرقه وتأله رموزه عند العامة، وأصبح شعرهم (1)جائزة الاستحقاق من دار ناجي نعمان، بيروت، أيار،٢٠٠٨.

وكلامهم حجة الله البالغة وأفعالهم آية الرشد والكمال، ونظرة واحدة على تراث هذا العصر تؤكد أن العصر هو عصر الكلام والأسجاع والولوع بالماضي لا عصر الأفعال والمضمون والتعلق بالحاضر ولعل الاستثناء الوحيد في هذا العصر هو ظهور مفكر واحد من طراز ابن خلدون ولعل الأثر الوحيد الخليق بالنظر الجدير بالاعتبار هو مقدمته وأما ما سوى ذلك فاجترار وكلام في كلام.

ولقد دام هذا العصر إلى الحملة الفرنسية على مصر ١٧٩٨-١٨٠١م بقيادة نابليون بونابرت الذي جلب العلماء والمهندسين والأطباء وعلماء الكيمياء، ولقد قارن بعضهم بين ما وصل إليه الفرنسيون من نظافة بدن وهندام وما أحرزوه من علم (كحيل الكيمياء وتجاربها التي كان يجريها العلماء أمام الملأ) وبين ما يميز حياتهم من ضعف ووسخ وجهالة وعماء فأدركوا الفرق ومما يبعث على الأسى ويحز في النفس اشتغال البعض الآخر بالبحث في اسم نابليون أهو معرب أم مبنى ؟

في هذا التاريخ أي عام ١٧٩٨م دخلنا عصر بحث المشكلة بإدراك نقصنا وتخلفنا بعد أن ظننا أننا الكمال والنهضة وبفضل مطبعة "بولاق" التي جلبها نابليون وبفضل البعثات العلمية إلى الغرب خاصة فرنسا ظهر

لأول مرة جيل من المفكرين المعنيين بهم النهضة ومشكلة التخلف من طراز رفاعة رافع الطهطاوي ويعقوب صروف وعلي مبارك وخير الدين باشا وصولا إلى طه حسين وعلى عبد الرازق وسلامة موسى.

وفي هذا الجيل عاش واجتهد وفكر وقدر الدكتور زكي نجيب محمود الذي ولد عام ١٩٠٥م، ولقد كانت صحبته للعقاد ودراسته في إنجلترا (قسم الفلسفة) حيث نال الدكتوراه أضف إلى ذلك الهم الذي لازمه والمشكلة التي عني بها وهي مشكلة التخلف المتجلية في الرجعية، والتقليد وإهمال العقل والولوع بالكلام على حساب الفعل، واستبداد السياسة وغياب الحريات، وإهمال الطبيعة ومباهجها ومجاهلها بالركون إلى الزهد والولوع بالتصوف، والميل إلى الجانب الديني على حساب الجانب الدنيوي، وترك روح المغامرة وبهجة الاكتشاف لحساب روح الجمود والاكتفاء بالاجترار من الكتب القديمة، كل هذه التجليات لمشكلة التخلف كانت في صميم تفكير الدكتور زكي نجيب محمود.

لقد اعتنق هذا المفكر الوضعية المنطقية ، وهي مجال تخصصه وكانت أطروحته لنيل الدكتوراه عن المنطق الوضعي وتتلخص فلسفة الدكتور زكي نجيب محمود في كون مشكلة التخلف التي يعاني منها المجتمع العربي سببها الرئيسي هو إهمال العلم -ونقول العلم بالمفهوم الكونتي- أي العلم كما مارسه جاليليو ونيوتن وكبلر، وهو العلم الذي يقصر نشاطه الغالب على الطبيعة حيث يحيا الإنسان وحيث يجب عليه فهم آلية عمل الطبيعة بنواميسها الخالدة ومن ثمة الاستفادة من تلك القوانين في اختراع ما ييسر حياة الإنسان ويجعلها حياة رخية ميسورة، وهي ميزة مرحلة الوضعية في تاريخ الفكر البشري كما شرح ذلك أو جست كونت.

لقد كان عصر الأنوار في أروبا بداية لنهاية مرحلة من مراحل التاريخ البشري، وتجد هذه النهاية دلالتها في نظرية كوبرنيك (الهليوسنترزم) أي مركزية الشمس لا مركزية الأرض للكون (الجيوسنترزم) وكان هذا انقلابا معرفيا جعل الإنسان محورا للكون وسيدا على الطبيعة يستخدم عقله وحده في اكتشاف مناهج البحث العلمي ومن ثمة تطبيق هذه المناهج على الطبيعة والإنسان والتراث، والعقل هنا حر، مرن، خلاق لا حد لقدراته ولا رادع لأفاقه، يكتشف ويصل إلى الحقيقة بحرية وديناميكية لا نظير لهما وبلا وصاية كهنوتية، إن هذا العلم كما عرفته أروبا ومارسته هو الذي أخرجها من الظلمات إلى النور ويسر حياتها، بأن قضى على الكهنوت واستأصل الاستبداد السياسي والقهر الفكري وأصبح كل موضوع قابلا للبحث وللمتابعة العقلية بموضوعية وأمانة فكرية ليس في الطبيعة وحدها بل وفي الإنسان وتراثه القديم (المقدس والوضعي) معا.

وولع الأستاذ الدكتور زكي نجيب محمود بالعلم لا حد له فهو حاضر في مقابلاته ودروسه ومؤلفاته العلم كما شرحناه سابقا فغيابه حسب رأيه أدى إلى الكارثة والعلم كما تفهمه الوضعية المنطقية وكما يفهمه زكي نجيب محمود كل لا يتجزأ، ففي الطبيعة علم ،وفي التاريخ علم وفي دراسة نصوص الأدب وتحقيقها علم ،وفي السياسة علم وفي دراسة الحياة الاجتماعية علم،لأن العلم هو النظر إلى الشيء كما هو بموضوعية لكشف غامضه وفهم آلية عمله، فتحقيق نص أدبي قديم هو علم تماما كدراسة ظاهرة طبيعية فالروح العلمية في كليهما واحدة وإنما تتباين المناهج والطرائق.

ونظرة على قائمة مؤلفاته تؤكد هذه الحقيقة: مجتمع جديد أو الكارثة ، تجديد الفكر العربي، في حياتنا العقلية، المعقول واللامعقول في تراثنا الفكري، عن الحرية أتحدث، المنطق الوضعي...الخ.

وقد نجح زكي نجيب محمود في أسلوب كتابته فهو من السهل الممتنع قوامه الألفاظ الدقيقة المعنى ، والبعد عن الحشو والإطناب وتجدر الإشارة إلى أن الوضعية المنطقية ترى في اللغة خادما للفكر، وأن اللغة السليمة هي التي تعبر عن المعنى بمفردات قليلة، وهذه ميزة أسلوب فيلسوفنا وكاتبنا، فما عرف في أسلوبه حشو أو إطناب أو خروج عن الموضوع وما عرف عنه التكلف والاهتمام بجودة الصياغة وأناقة التعبير، فهمه كان منصبا على المعنى لا الشكل والمعنى هو القول الثقيل الذي أراد إيصاله إلينا، على أن هذا لا يعني إهمال اللغة بالخروج على قواعدها- جهلا أو تعمدا- وإنما لكل مقام مقال.

وهو في دراساته النقدية لأدبنا الحديث يكشف عن ذوق فني كما لا يخفي إعجابه بشعر النابغة الذبياني، وهو أول من أطلق على العقاد لقب شاعر الجلال، ولا يخفي إعجابه بالنزعة التجديدية في شعراء الرومانسية الشباب كالهمشري والشابي والتيجاني بشير يوسف، وهو لا يجاري بعض النقاد أو الشعراء في التخلي عن الوزن، فالشعر موسيقي في الصميم وهو يأخذ على أحمد عبد المعطي حجازي إهماله الوزن في بعض قصائده في ديوانه الأول، وقد اعتبرها خسارة كأن المعنى سكب على الأرض سكبا بغير قالب يحفظه، وهو مع شعر التفعيلة ولكن كما مارسه الكبار السياب، والملائكة وعبد الصبور وغيرهم وكل هذه الأراء في كتابه القيم "مع الشعراء".

وفي كتابه المعقول واللامعقول في تراثنا الفكري عاد الدكتور زكي نجيب محمود إلى دراسة التراث العربي فوجد أنه تراث مطبوع بطابع اللامعقول، موسوم بسمة التنجيم، روحه روح الاجترار لا روح الابتكار وميزته ميزة التقليد لا التجديد إنه تراث عمي عن رؤية الكون والتأمل في الطبيعة بحرية وروح مغامرة واكتفى بتوليد الكلام من الكلام في شكل حواشي وتعليقات يحتل الجانب الديني- فقها وتصوفا- الحيز الأكبر، وتغيب الدنيا بأسرارها ومجاهلها ومباهجها عن أبصار أسلافنا، وانتقلت عدواهم إلينا، فواصلنا السبات وأسلمنا قيادنا لغيرنا يمارس البحث والتفكير والن تلبة عنا مع أننا نحن الذين أعطينا العالم ابن رشد والبيروني وابن الهيثم وابن سينا والتوحيدي وابن خلدون.

لقد كان الدكتور زكي نجيب محمود مفكرا تصدى لمشكلة التخلف والرجعية، وكان عمله أشبه بالطبيب الذي أجرى الفحوص وقام بالتحاليل واستقصى الأعراض فعزل الداء وسمى الميكروب وأوصى بنوع العلاج الذي يستأصل الداء ويجلب العافية، كان كذلك في عمله الأكاديمي بالجامعة وفي محاضراته وفي مقالاته وفي مؤلفاته، وهو نموذج للمثقف الملتزم بقضية الشعب والوطن المخلص في العمل بلا محاباة أو رياء.

ومما يؤسف له أعمق الأسف أننا مازلنا في موقعنا من خط سير التاريخ نقدم رجلا ونؤخر أخرى ، ضعفت ثقتنا بأنفسنا إزاء أسلافنا، وعدنا إلى الدجل، والولوع بالكلام والجري وراء السراب، وإطلاق لقب العالم على من لا يستحقه، وفي الطبع اللامنتهي لكتب السحر والشعوذة وتفسير الأحلام.

وكان مما آلم الدكتور زكي نجيب محمود رسالة وصلته من طالب سفه فيها فلسفته ووضعيته المنطقية لأنه نجح بفضل حرز كتبه له أحد الشيوخ، ومرة أخرى حين تمنى لو يقدر فيقوم ليغرس الأشجار حتى يرى سريعا ثمرة عمله فتقر عينه بعد عمر قضاه باحثا وعالما وكاتبا مخلصا لعقيدته وأمته فعزل الداء ولكن الأمة لم تلق بالا لنصيحته مصرة على غيها مدعية أن الداء هو غير الذي عزل الكاتب مواصلة تمددها على خط الزوال كما قال الشاعر صلاح عبد الصبور.

## موسى الأحمدي نويوات (١) ســــيرة وتحيـــة

(١) مجلة المنار العربي، الجزائر، العدد ٥، يناير ٢٠٠٥.

في ١٧ فيفري (٩٩٩) أفضى الشيخ موسى الأحمدي نويوات إلى جوار ربه بعد عمر حافل بالعطاء، معلما للعربية وناشرا لكنوزها في بلد تكالبت عليه المحن أيام الاستعمار البغيض من (١٨٣٠) إلى (١٩٦٢)، وأيام الاستقلال يوم هبت شرذمة من بني جلدتنا محسوبة علينا تحط من قدر العربية وتنظر إليها بعين الريبة وتعتبرها آية التخلف وسمة الرجعية.

أما معرفتي بالشيخ فترجع إلى أيام الدراسة الجامعية، وكنت حينها طالبا بكلية الآداب سعيت إليه رفقة والدي في منزله وكان ذلك عام (١٩٨٦) وكنت حينها الطالب المفتون بالعقاد أرى ما يراه وأسبح بحمده آناء الليل وأطراف النهار، أحب ما يحب وأكره ما يكره، وكلما عرفت أديبا التقيت به أو قرأت له قارنته بالعقاد فإذا الفرق شاسع وشتان بين الشمس والفرقد.

لقد كان الشيخ وقد ناهز حينها الثمانين بشوشا ودودا مرحا على الرغم من مرضه، وسأل والدي عني وعن دراستي فعرف أني طالب بكلية الأداب وناقشني في مسائل أدبية، وانتهزت الفرصة فسألته عن شعر التفعيلة هذا الشعر الذي يكتبه نزار قباني وأحمد عبد المعطي حجازي والملائكة وغيرهم، فأبدى الشيخ نفوره منه وعرفت أنه من المحافظين يؤمن بالشعر العمودي الكلاسيكي كما أبدعه أصحاب المعلقات والمتنبي والمعري وشوقي وحافظ وهكذا نظمه هو.

ومن ذلك اليوم توثقت الصلة بيني وبين الشيخ أسعى إليه بدون موعد وأزوره في الأعياد نتناقش، ويسمح لى بالاطلاع على مكتبته الضخمة

وفيها من أمهات كتب الأدب القديم الكثير، كالأمالي وأدب الكاتب وصبح الأعشى والأغانى وشرح مقامات الهمذانى وغيرها.

وكنت آخذ من الكتب ما أراه مهما للاطلاع عليه، وفي مكتبته قرأت كثيرا من كتب الجيب، وأغلبها من القصص الغربي المترجم .

وازدادت العلاقة بيننا توطدا حتى صار الشيخ يهتف إلي طالبا حضوري لتصحيح كتاب صدر حديثا له كثرت فيه الأخطاء المطبعية، وكان والدي- عمر مشارة- وهو

مفتش اللغة العربية وشاعر مطبوع- يزوره معي ونقرأ سويا بعض نصوص الكتاب ونصحح الخطأ الذي وقع فيه الناشر في جو حميم، وعلى الرغم مما شاع عن حرص الشيخ فلربما كان كسهل بن هارون مع الغير، ولكنه معنا كان كمعن بن زائدة يدعونا إلى ارتشاف فناجين القهوة أو إلى العشاء ونادرا ما يفعل ذلك مع غيرنا.

إن الشيخ موسى الأحمدي نويوات أديب متمكن من اللغة العربية مهره السهاد فأسلمت له القياد، وعالم متمكن في الفرائض وله في هذا العلم كتابن وهو من رجال الجزائر الأفذاذ كعبد الحميد بن باديس والطيب العقبي والعربي التبسي ومحمد البشير الإبراهيمين هذا الجيل الذي أسس جمعية العلماء المسلمين الجزائريين للدفاع عن عروبة الجزائر وإسلامهان وكان شعارها قول ابن باديس: " الجزائر وطننا والعربية لغتنا والإسلام ديننا "، وعلى ضوء هذا الشعار وهديه عملت الجمعية فعلمت العربية الصافية المشارب للناشئة وحفظتهم القرآن الكريم لأنه ثقاف ألسنتهم وفتحت الكتاتيب والمدارس وكونت معلمي اللغة العربية ليضطلعوا بمهمة التدريس لناشئه الغد.

وقد ولد الشيخ موسى بن محمد الملياني المعروف بموسى الأحمدي نويوات حوالي عام (١٣٢٠) هجرية الموافق لـ (١٩٠٣) ميلادية بناحية المسيلة (ولاية تقع شرق الجزائر) قرأ القرآن الكريم بجامع عقبة بن نافع وأتم حفظه، ثم انتقل إلى قسنطينة وانخرط في سلك الإمام عبد الحميد بن باديس، ودرس بالجامع الأخضر حيث كان يدرس ابن باديس عامين باديس، و (١٩٢٧) ثم التحق بجامعة الزيتونة ومكث بها أربع سنوات حيث تبحر في علوم اللغة، نحوها وصرفها ، عروضها وبلاغتها وتذوق

الشعر القديم كما نظمه أساطينه، واستجاد النثر الفني في عصره الزاهر، كما تبحر في علوم الدين من فقه وأصول فقه وتوحيد وتفسير وعلم الفرائض، وقد وصفه صديقه المرحوم الصديق سعدي بأنه "كان حرا غير مقيد يتخير أستاذه الذي يراه كفؤا والمؤلف الذي يقع من قلبه موقع القبول"، وهي لعمري سمة من سمات أهل النباهة والفطنة ولقد تخرج الشيخ من الزيتونة عام (١٩٣٠) وفي هذه الجامعة كان شاعرنا الأثير وبلبل العربية الصداح، وصرخة الحرية وآهات الألم الشاعر أبو القاسم الشابي يدرس وتخرج في نفس العشرية لولا أن عصفت به ريح المنون في ميعة العمر ونضارة الشباب لأمتعنا بشعر مستل من أعماق الروح متسربل بسربال الوجدان الحي الشاعر على الرغم من ديوانه "أغاني متسربل بسربال الوجدان الحي الشاعر على الرغم من ديوانه "أغاني

والشيخ موسى الأحمدي نويوات يرى أن لوطنه عليه حقا فلم يهاجر كشرذمة ممن فضلوا الخلاص الفردي على الخلاص الجمعي يكدحون في الأرض طلبا للقوت متناسين قضية وطنهم الواقع في براثين الاستعمار المتخبط في دياجير الجهالة والعماء، ولكنه أبى إلا أن يعود إلى الوطن معلما وهاديا ومكافحا إلى جانب قادة الإصلاح والنهضة، فعلم في السنوات الأولى بقلعة بني حماد (ناحية المسيلة) وعلى يده تخرج الشاعر الشهيد عيسى معتوقى.

ثم أمره رائد النهضة الجزائرية وزعيم الإصلاح في الجزائر بالتوجه إلى برج بوعريريج (شرق الجزائر) للتدريس بمدرسة التهذيب دفاعا عن العربية ومحاربة لسياسة الفرنسة، وأشار عليه بعدها الشيخ محمد البشير الإبراهيمي بالتوجه إلى قلعة بني عباس (بين بجاية وبرج بوعريريج)،

وكانت من أعظم قلاع النهضة والإصلاح علم العربية الصافية المشارب ودرّس الدين القويم .

وأخيرا حط الشيخ عصا الترحال بمدينة برج بوعريريج مدرسا بمدرسة التهذيب ومديرا لها إلى أن أحيل على المعاش.

عمل الشيخ موسى الأحمدي بالصحافة يوم كانت فرنسا تحضر العربية وتغرم من يعلمها وتسجنه وتحضر الصحف العربية، فنشر إنتاجه الشعري- الفصيح والعامي- ومقالاته في مجلة "الشهاب" التي أسستها جمعية العلماء المسلمين، ثم في مجلة "البصائر" التي أسسها فقيد العروبة والإسلام محمد البشير الإبراهيمي، ثم في جريدة "الشعلة" بقسنطينة وكانت حربا على الفساد والاستكانة والكسل والخمول وصرخة في وجه الظلم والطغيان الفرنسي، وفي هذه الجريدة كان يكتب الأديب الشهيد أحمد رضا حوحو أول قصصي جزائري بالعربية ومن مجموعاته القصصية" غادة أم القرى"

و" صاحبة الوحي ".

قال في الشيخ موسى الأحمدي نويوات الشيخ الراحل أحمد حماني رئيس المجلس الإسلامي الأعلى: "موسى الأحمدي من ألمع شخصياتنا الأدبية وأوسعهم اطلاعا وأمتنهم ثقافة وأكثرهم نشاطا وأوفرهم تحصيلا وأجرأهم على الإنتاج".

كما قال فيه مبارك الميلي-طيب الله ثراه- " موسى الأحمدي ممن جمع بين المواهب الفطرية والمعارف الكسبية له وثبات في ميدان صالح الأعمال، ولم يضعف إيمانه أمام العراقيل وكان مثالا صالحا وقدوة حسنة وحجة ناهضة للمتفائلين".

ولقد تنبهت الدولة الجزائرية لقدر هذا الشيخ الجليل تلميذ ابن باديس، وزميل الإبراهيمي رائد الإصلاح، ومعلم العربية الصافية المناهل في بلد عاث فيه المستعمر كما عاث فيه أذنابه فسادا، ولله در الجواهري حين يقول:

ولقد رأى المستعمرون منا فرائسا وألفوا كلب صيد سائبسا فتعهدوه فراح طوع بنانهم يبرون أنيابا له ومخالبسا مستأجرين يخربون ديارهم ويكافأون على الخراب رواتسبا!

فكرمه رئيس الجمهورية عام (١٩٨٧م) بوسام وشهادة عرفانا بجهوده وفضله في إلحاق الجزائر بركاب القومية العربية، بإصلاح لسانها والعودة بها إلى لغة عدنان وإلى آداب لغة عدنان.

لم يكن الشيخ موسى الأحمدي كثير التأليف ولعل شغله بإعداد الرجال شغله عن إعداد الكتب.

نظم الشعر الفصيح على النسق العمودي كما نظم الشعر العامي، وأصدر كتابا في علم الفرائض ومعجما للأفعال المتعدية بحرف (طبعة دار العلم للملايين).

أما كتابه الموسوم " المتوسط الكافي في علمي العروض والقوافي " فهو درة في هذا الباب ومرجع للطلاب في المشرق والمغرب نسقه أحسن تنسيق وبسط فيه علم العروض أحسن تبسيط وأخرجه آية في الكمال والإتقان، فاستفاد منه ومازال يستفيد الأساتذة والطلاب في المشرق

والمغرب ولا تخلو جامعة عربية من الرباط إلى المنامة من هذا الكتاب الذي بذبه الأقران وشهد له بذلك الحدثان.

حينما رزقني الله بمولودة عام (١٩٩٧) سميتها نور الهدى نظم فيها شاعرنا قصيدة منها هذه الأبيات:

نور الهدى يافتاتى ياشدن طبى الفلاة يا أجمل الفتيات عشت وعاش أبوك فأنت أبهي فتاة بنت الحماة الكماة جمعت عز الصفات ذات القوام البديع یامن کرمت نجــارا أشعلت في القلب نارا منها أخو العلم صارا لا ينظرن لسواك نور الهدى أنت ورد في الروض فاح شذاه

وهي قصيدة طويلة ذيلها بإهداء وكتبها بيده الكريمة ووضعها في إطار بهي فجزاه الله أحسن الجزاء.

#### بيدي لا بيـــدك عمرو (١) ظاهرة الانتحار عند أدبائنا

وأما العنوان فهو مثل أطلقته ابنة الزباء ملكة الجزيرة وقنسرين لما وقعت في أيدي قصير وعمرو وكان لها خاتم فيه سم فمصته مفضلة أن تقتل نفسها قبل أن يقتلها عمرو.

هكذا يخبرنا صاحب فرائد الأدب في الأمثال والأقوال السائرة عند العرب. وأما عمرو الذي نعنيه هنا في هذا المقال فهو القضاء أو القدر ويكون المثل بعد التحوير بيدي لا بيدك أيها القضاء، وهكذا ينجلي المعنى ويتضح المقصد أي ظاهرة انتحار بعض أدبائنا، وهي ظاهرة تستحق الالتفات إليها والكتابة عنها لأن الأديب أو المفكر هو صوت الأمة ولسانها وضميرها وعقلها وذهابه خسارة تصيب الأدب والفكر.

لقد كان ميشال فوكو معنيا بالوضعيات الصعبة كالجنون وقد استمعنا اليه في حديث خاص مسجل عبر الفيديو وهو من أرشيف المركز الثقافي جورج بومبيدو في باريس يركز على هذه الوضعيات الصعبة لفهم العقل الإنساني وآلية تصرفه في خضم الحياة الاجتماعية والسياسية المعقدة.

وكان أستاذنا الكبير الدكتور عبد الرحمن بدوي الذي رحل عن دنيانا منذ عهد قريب معنيا بهذه المآزق والوضعيات الحرجة فكتب "شخصيات قلقة" و"من تاريخ الإلحاد في الإسلام" إسهاما منه في كشف وتجلية المواقف الصعبة والحرجة بل والشاذة في تاريخ الفكر إنصافا للحق وأمانة في ذمة التاريخ.

أما ظاهرة الانتحار عند أدباء الغرب فهي ظاهرة مألوفة يعرفها قارئ العربية جيدا وليس في حاجة إلى أن أذكره بانتحار كوستلر، وهمنغواي،

ويسنين وماياكوفسكي، وكاواباتا، وفرجينيا وولف، وجاك لندن وغيرهم، إنما تجدر الإشارة إلى انتحار الأدباء اليابانيين ذي الطقوس المعروفة بـ"الهاراكيري" ولقد نقل التلفزيون الياباني في

(١) مجلة العالمية، المركز العربي الأمريكي للدراسات والأبحاث والنشر، ٢٠٠٨

السبعينات على المباشر انتحار الأديب مشيما بأن غرس السيف في صدره بينما تولى شخص أخر قطع رأسه والعجيب أن ذلك كان على المباشر وقد كتب عن هذا الحدث في إحدى مقالاته الأستاذ أحمد بهاء الدين الذي تصادفت زيارته إلى اليابان مع حدث الانتحار هذا.

وللانتحار أسبابه والسبل المؤدية إليه، فقد يكون الداء وأوجاعه واستحالة البرء منه ذريعة للعبور إلى ضفة العدم، ولكن الشائع في الانتحار عند الأدباء هو رفض المجتمع وقيمه واستحالة التكيف مع نواميسه فيلغي الأديب ذاته ويشطب نفسه من قائمة الأحياء بعد أن يدب اليأس في قلبه ويسكن في سراديب روحه وتلافيف مخه، وعند بعض الأدباء والمفكرين حالة خاصة تصل بهم إلى الاعتقاد بعبثية الوجود الإنساني وبعماء الكون وانتفاء القصدية في الطبيعة والبشر وهذا يستلزم الوحدة والكآبة وتخلخل التوازن الذهني والنفسي يعجل بصاحبه إلى قعر الهاوية.

على أن الفشل والخيبة وعدم إدراك النجاح المتوخى والشهرة الكاسحة بعد عمل أو عملين أدبيين أو فنيين يصيب صاحبه باليأس وينتهي به إلى الموت الإرادي وهذا ما حدث بالتحديد للأديب الألماني هينرش فون

كلايست الذي عاش في زمن غوته ففشل مسرحيته "الإبريق المكسور" عجل به إلى الموت الإرادى .

وكان المعري كعادته في طرق المسكوت عنه والإفصاح عن المكبوت قد تناول ظاهرة الانتحار في لزومياته ورأى بأنها حيلة الأنا في إنقاذ نفسها من تصاريف الحياة لولا الخوف من المجهول وهو خوف لا شعوري، يقول المعري:

لو لم تكن طرق هذا الموت موحشة مخشية لاعتراها الناس أفواجا وكل من ألقت الدنيا عليه أذى يؤمها تاركا للعيش أمواجا كأس المنية أولى بي وأروح لي من أن أعالج إثراء وإحواجا

وأغرب حادثة انتحار في أدبنا الحديث ما رواه الأديب الأستاذ إدوارد الخراط عن الشاعر الشاب المصري منير رمزي وهو من جيل الأستاذ الخراط وكان حينها أي في الأربعينات طالبا جامعيا، رهيف الحس، رحب الخيال، سيال القلم، آنس من نفسه القدرة على كتابة الشعر فاستجاب لمواهبه فنظم الشعر ولا شك أنه كان شعرا رومانسيا ، يصف خفقات القلوب ولواعج الهوى وألم السهاد والبعاد، وكان ذلك عهد صعود "أبولو" وشعراء الرومنطيقية الكبار رامي وناجي وصالح جودت وأبي شادي وغيرهم وكان منهم منير رمزي الذي أحب فتاة جامعية ونظم فيها الشعر ولما كان حييا خجولا لم يجد القدرة على الحديث معها حتى شجعه الأصدقاء ولعل الأستاذ الخراط واحد منهم فلما لم تأبه الفتاة لكلامه ولا

وضعت لحبه اعتبارا ولا لشعره قيمة قضى على نفسه ومات في ميعة الصبا.

أما الشاعر أنور عاصى وأحسب أن مجلة الفيصل السعودية وفي عدد من أعدادها الصادرة في الثمانينات تناولت قصة حياته وتفاصيل موته منتحرا. وكان أنور عاصى كئيب النفس يحمل في وجدانه معاناة الوجود واليأس من الحياة وتباريحها، ولربما لم يحقق أنور عاصى ما طمح إليه من شهرة كاسحة ودوي يخترق الآذان، خاصة والإنسان في حياته الأولى وفي صدر شبابه يتعشق الشهرة تعشق الفراش للنور ويسعى لشيوع الذكر سعيا غير كليل، فقد يكون ذلك سببا لاختيار الشاعر الموت مختنقا، بعد أن اكترى غرفة في أحد الفنادق وفي ليلة الرحيل تناول مخدرا أو منوما بعد أن فتح أنبوب الغاز يتسرب بهدوء وهكذا مات هذا الشاعر الشاب مختنقا بالغاز ويقص علينا الأستاذ صالح جودت في كتابه الصادر عن دار المعارف في سلسلة "اقرأ" وأذكر أن عنوان الكتيب هو "بلابل من الشرق" والأستاذ صالح جودت شاعر معروف كان من جماعة "أبولو" وكان صديقا لناجى وعلى محمود طه ،أقول يقص علينا قصة الشاعر صالح الشرنوبي (١٩٢٤-١٩٥١) وكان شاعرا نزح من قرية من قرى مصر إلى القاهرة، وعرف هذا الشاعر بليونته وتسامحه حتى أنه كان يتأبط ذراع راهب من ر هبان الكنيسة وهما يمشيان سويا في شوارع القاهرة وهو القائل:

> غدا يا خيالي تنتهي ضحكاتنا وآمالنا تفنى وتفنى المشاعر وتسلمنا أيدي الحياة إلى البلى ويحكم فينا الموت والموت قادر

وقد كان شاعرا يائسا من الحياة ، يحمل هم الوجود وتصاريف الفكر وأعبائه فضل إنهاء حياته بإلقاء نفسه تحت عجلة القطار على طريقة الشاعر التشيكي جوزيف أتيلا بعد أن ترك في جيبه ورقة كتبها إلى أهله أوصاهم فيها بطبع ديوانه الشعري، هكذا يخبرنا صديقه الشاعر صالح جودت في كتابه الآنف الذكر.

أما الكاتب إسماعيل أحمد أدهم (١٩١١) فهو حالة خاصة، درس الرياضيات العليا في روسيا وجاء إلى مصر وهو من أصول تركية يعلم بالجامعة ويكتب في الأدب وعرف بخصومته الشديدة لعميد الأدب العربي الدكتور طه حسين، وربما أراد الشهرة لنفسه بافتعال الخصام ومعارضة النابهين والمشهورين، غير أن إسماعيل أدهم كان مضطرب الفكر متقلب النفس، ميالا إلى الإلحاد وربما كان إلحاده انتقاما من الله بنفي وجوده وانتهاك محرماته أكثر مما هو جدل عقلي واستدلال منطقي وهو ما ندعوه بالإلحاد النفسي، وقد كتب كتابا بعنوان "لماذا أنا ملحد؟"، وحاول النيل من طه حسين بالتشهير به وتسفيه آرائه في الشعر الجاهلي واتخاذه مطية للصعود، أضف إلى ذلك كله مرضه بالربو ومعاناته من هذا الداء العضال كل هذه الأسباب اجتمعت فأقنعته بالتخلص من حياته فأغرق نفسه في البحر في مدينة الإسكندرية.

ولازال قراء العربية وأنصار الشعر الحديث والمتحمسون للشاعر الأردني تيسير سبول وهو من رواد الشعر الحديث في الأردن أقول لازالوا يذكرون انتحاره يأسا من الحياة العربية وإخفاقات الواقع ونكد السياسة وعربدة إسرائيل بعد نكسة حزيران ٦٧ واحتلال الجولان والضفة الغربية وسيناء وهو الشاعر القومي الطموح المتغني بأمجاد قومه، المتوثب

لنهضة عربية تعيد بهاء صورة الأمس، وإلى حرب تستأصل فيها الصهيونية، ولكن الطموح الكامن في روح الشاعر لم يجد الواقع الذي يتجسد فيه هذا الطموح، فرحل تيسير سبول بيده لا بيد القضاء، ويأتى في قائمة المنتحرين الشاعر اللبناني الكبير خليل حاوي (١٩٢٥-١٩٨٢) الشاعر والأستاذ الجامعي، صاحب السمعة الذائعة والشهرة المدوية وهو شاعر كبير من رواد الشعر الحديث استملك أدواته وأتقن فنه فصار من الكبار من فئة صلاح عبد الصبور وأمل دنقل والسياب والملائكة والبياتي، واللافت في هذا الشاعر خريج الجامعة الإنجليزية والمتمكن من الثقافة العربية ميله إلى الوحدة والكآبة في سنى عمره الأخيرة وكأنه استشعر راحة اليأس واستلذ مرارة الكآبة بعد عمر حافل خفق فيه القلب للأمجاد القومية، وتوثبت الروح للنهضة المنشودة واستشرف الشاعر قيام طائر العنقاء من رماده صحيحا معافى، مبشرا بعصر الخصوبة والربيع ونهاية الكابوس باندحار العدو -إسرائيل- ولكن الأيام أظهرت للشاعر غير الذي تمثله في خاطره، وتمناه في حلمه، فانطوى على نفسه وكان آخر دواوينه الشعرية يومئ بهذه الكآبة والإخفاق واليأس الوجودي ولا أدل على ذلك من عنوان الديوان ذاته "نهر الرماد" وهو عنوان يوحى بالخيبة والعقم بعد أن تحولت الجذوة الملتهبة نورا ونارا رمادا واقرأ هذا المقطع من هذا الديوان لتستشعر اليأس وتعرف الكآبة وتقدر الإخفاق:

خلني للبحر للريح لموت ينشر الأكفان زرقا للغريق مبحر ماتت بعينيه منارات الطريق مات ذاك الضوء في عينيه مات

#### لا البطولات تنجيه ولا ذل الصلة

وأحص مفردات الكآبة واليأس والخيبة والقرف من الوجود في هذا المقطع من مثل:

( موت، الأكفان، الغريق، ماتت...) وأدرك هذا اليأس الذي سكن في روع الشاعر، بعد أن بدأ المشوار حاملا صليبه إلى ذروة الجلجلة، أو بدأ كأبطال السير الشعبية وانتهى كأبطال التراجيديا اليونانية إنه كملاح صلاح عبد الصبور في "الظل والصليب":

يا شجر الصفصاف إن ألف غصن من غصونك الكثيفة

تنبت في الصحراء لو سكبت دمعتين

تصلبنی یا شجر الصفصاف لو فکرت

تصلبنی یا شجر الصفصاف لو ذکرت

تصلبنی یا شجر الصفصاف لو حملت ظلی فوق کتفی

و انطلقت

ومن الواضح الجلي أن دلالة الصفصاف هنا هي الخصاء الذهني والعقم النفسي.

انتهى خليل حاوي كملاح عبد الصبور وهوى إلى قاع العدم ولكن ملاح عبد الصبور مات من غير جرح، من غير دم بينما مات حاوي منتحرا ببندقيته بعد أن ملأت الدماء غرفته، وهكذا أسدل الستار على حياة شاعر كبير مشى إلى النهاية بيديه وتحدى الموت الذي كان يدب نحوه بأن حث هو الخطى إليه!

وفي الواقع فإن القائمة لا تتسع للكثيرين من الأدباء الذين أنهوا حياتهم بإرادتهم ويضيق المقام كما لا يتسع المقال لذكر الجميع من شعرائنا وكتابنا الذين رحلوا بأيديهم لا بيد عمرو.

## (١) تأملات في عالم حنا مينه الروائي

لقد كان سوفوكليس عميد أدباء اليونان يقول أنه وصحبه كتاب الإغريق إنما يلتقطون ما يتساقط من فتاة مائدة هوميروس، ومعنى ذلك أن سوفوكليس ويوريبدس وإسخيلوس وهم كبار كتاب الإغريق يكتبون على هدي من أدب هوميروس ويتخذونه المثل الأعلى ويستوحون من آثاره الخالدة المعاني البكر والجمال الباقي على مر الزمان، وقياسا على قول سوفوكليس هذا فإنه يجوز لنا أن نقول أن كتاب الرواية عندنا وهم كثر لا يحصيهم عد ولا يشملهم حصر إنما يلتقطون ما يتساقط من مائدتين لا مائدة واحدة كمائدة هوميروس، وهاتان المائدتان إحداهما للأستاذ نجيب محفوظ والأخرى للأستاذ حنا مينه.

فهذان الكاتبان أخلصا لفنهما إخلاصا منقطع النظير ولم يخوضا في غيره بهمة ودأب عجيبين فكون كل منهما عالما روائيا متميزا شامخا يعلو على كل العوالم الروائية التي كونها كتاب آخرون- وما أكثر هم- ونحن في هذا المقال نقف متأملين في عالم حنا مينه الروائي مستكشفين آفاقه الرحبة ومعماره الفنى ونظرته الإنسانية التي تميز أدبه وحياته.

وفي آخر ما أدلى به الكاتب من تصريحات ذكر أنه إذا كان نزار قباني غزا البيوت العربية بشعره فإن ثمانين في المئة منها لا تخلو من رواية من رواياته.

ولهذا القول معنيان أولهما أن فن الرواية هو الفن الذي نشطت سوقه وراجت بضاعته واستولى على عقل ووجدان القارئ العربي بعكس الشعر الذي تراجع نفوذه وقل مقدروه ومتذوقوه لندرة مبدعيه وفشلهم في جذب القارئ ومد جسور التواصل معه.

وأما المعنى الثاني فيخص كاتبنا وهو تقدير من القارئ العربي لهذا الكاتب العربي و اهتمامه بما يكتب واطلاعه على ما يبدع وهو عرفان قلما حظي به كاتب عربى معاصر.

في رواية "الثلج يأتي من النافذة" يستبطن البطل فياض نفسه، وينزل إلى قرارة ضميره ليميز بين الغث والسمين وفي رحلة الكشف هذه التي بدأها بقناعته أن يكون حديدة تلقى

(١) مجلة المعرفة الدمشقية، التبيين مجلة الجاحظية- الجزائر، العدد ٢٨، ٢٠٠٧.

في المصهر ثم يطرقها الحداد، وهذا يعني مصارعة الحياة والكدح والنزول إلى قاع المجتمع ومزاولة الأشغال الشاقة لتتطهر اليد من نعومة القلم وحده ، ولتنجلي الغاشية عن البصيرة بعد أن أنعمت النظر في صفحات الكتب، غير أن النضال القسري والمفتعل سرعان ما يضمحل ويتلاشى تماما كالطلاء، إنما النضال فعل طبيعي إنساني تلقائي صادر عن ذات واعية ملتزمة لا تكلف ولا قسرية في تصرفاتها.

وفي حياة الأستاذ حنا مينه وفي أدبه من الوعي والاحترافية ما جنبه من الوقوع في هذا المأزق الوجودي ، فهو لم يكن كاتبا من كتاب الأبراج العاجية ولا مناضلا يتكلف النضال ويفتعل الكدح، وهو مدين للحياة القاسية الخشنة والمدمية التي عاشها والتي تضمنتها سيرته الذاتية "بقايا صور" و"المستنقع" بما حققه من إبداع اشتمل على المقومات الجمالية للفن الروائي والنظرة الواقعية والرؤية الإنسانية وهي ميزات جعلته من كبار كتاب العصر ومثقفيه.

لكأن هذه الحياة الخشنة كانت المشيمة التي تغذت منها خلايا روحه وعقله وحبله السري موصول دائما بالواقع وبالحياة الرحبة خاصة وهي في أشد حالاتها بؤسا وعدمية ولا إنسانية.

وهكذا تتظافر الرؤية الإنسانية والواقعية للحياة والثقافة النظرية واستملاك الأدوات الفنية في شخص الكاتب فتجعل منه روائيا قديرا وجديرا بأن يثير فضول القارئ ويستفزه ثم يضمن صداقته الدائمة لأن الفن عنده صار هو الحياة كما أن الحياة صارت هي المادة الخام لفنه.

ولا شك أن الأستاذ حنا مينه قد وقف في حياته وقفات للتأمل ، واستبطن الذات ووعى التاريخ في حاضره وماضيه ومستقبله وأدرك جدليته، ولا شك أنها كانت تجربة أشبه بتجارب المتصوفة في رحلتهم نحو التطهر والعرفان وإن كان هؤلاء ينتهون إلى هجرة الزمان والمكان ونبذ الحياة بينما انتهى هو إلى الاندغام في الزمان والمكان واحتضان الحياة وتمثل الهم الإنساني وتبنيه كقضية يعيش الكاتب لأجلها.

وعالم حنا مينه الروائي هو عالم الإنسان في صراعه مع الطبيعة، والإنسان في صراعه مع المجتمع، وفي صراعه مع التاريخ.

فإذا كان التاريخ هو صيرورة وتقدم فإنما ذلك بفضل الفعل الإنساني ووعيه لا منة غيبية وتكون حركة الجماعة هي تناغم وتناسق تستولد رحم التاريخ وتستنسل منها تاريخا جديدا متصلا منفصلا ومنفصلا متصلا، والكاتب يعي هذا جيدا وهو ذو نزعة يسارية قارة في أدبه وفي حياته.

غير أن الإنسان ثمرة الوجود وأثمن ما جادت به الحياة يجد ما يعرقل وعيه ويشل طاقاته ويجهز على روح التغيير الخبيئة في نفسه وفي سراديب الوعيه وأول المعيقات الطبيعة ذاتها وفي روايته " الشراع

والعاصفة" وهي رواية تمجد الفعل الإنساني وتبارك روح التحدي والمغامرة لأجل الآخرين الكامنة في شخص الطروسي، فالبحر إذا صار رمزا وواقعا مثار تحدي، ومصهرا تنصهر فيه الإرادة الإنسانية متخلصة من الأدران فتغدو أكثر قوة وديمومة والإنسان الحقيقي هو الذي يمارس إنسانيته بلا تكلف أو رياء فهو كالماء ينبجس تلقائيا من جوف الأرض، والاستجابة لنداء الضمير في مساعدة الآخرين وهم في لحظة حرجة حتى ولو كانوا من المسيئين إلينا- هي صفات الطروسي وحنا مينه من الذين يسمون بالجنس في أدبهم عن طريق الرؤية الإنسانية والطبيعية الذي تراه بها أبطاله بلا إسفاف أو بهيمية، فيغدو العمل الجنسي في أدبه فعلا تلقائيا طبيعيا تماما كارتواء الأرض من مطر السماء فتصبح ريانة خضراء ويانعة فالجنس والمطر كلاهما فعلان طبيعيان ذريعتان إلى النماء والخصب بلا كبت قاهر مرائي أو تهتك مخل بالشرف والإنسانية ، وأفضل الأعمال الأدبية التي تتجلى فيها هذه الخاصة ثلاثيته "حكاية بحار"

ولنا أن نفهم البحر في هذه الرواية على أنه البحر باصطخاب موجه ورائحة صخوره، ولنا أن نذوق ماءه الأجاج ونتعرف إلى الصاري والشراع والشختورة والكاتب ممن رسخوا أدب البحر في إنتاجنا الأدبي بعد أن اقتصر على البيداء في شعرنا القديم وعلى الريف والمدينة في رواياتنا الحديثة، ولنا أن نذهب بعيدا في فهم هذه الرواية فالبحر هو الطبيعة ككل في تحديها للإنسان وعرقلتها بحتمياتها ومفاجاءاتها للتطور الإنساني، وما الفعل الإنساني إلا مغازلة فمراودة فمواقعة للطبيعة بهتك مخاطرها وإزالة عراقيلها وما التقدم الحضاري إلا فعل الإنسان في

الطبيعة بروحه المتحدية وعمله الخلاق لتعود حياة البشر أكثر أمنا وسعادة وتطورا.

وأما المتحدي الثاني للإنسان والمعيق لصيرورة التاريخ وتطوره فهو المجتمع بأعرافه البالية ودجله المؤفين وانتهازية ساسته وإقطاعييه، إن هذا النوع من المجتمع يشكل تحديا للذات الواعية الطامحة إلى الحرية والعدالة والمساواة ومن ثمة يبدو الفعل في المجتمع أشبه بالحرث في الماء أو كما يقول المسيح إلقاء البذرة على الصخر لأن قوانين المجتمع الجائرة، وشلله الفكري وعطالته الروحية وتقاليده المؤفينة كل هذا يشكل تحديا لتطور التاريخ ربما أشد خطرا من تحدي الطبيعة ، ولكن لا يأس فالواحد يصير اثنين والاثنان ثلاثة وهلم جرا والتغيير في الأجيال يتم ببطء والصراع محتدم ومن جدل التاريخ وصراع المتناقضات تتولد الأفكار البكر وتتجسد المعاني التقدمية أفعالا ثورية خلاقة فتشمخر الحضارة وتتوطد دعائم المدنية الحقة.

ومن مؤلفات الأستاذ حنا مينه التي تتناول هذا الجانب "الثلج يأتي من النافذة" وقد تناولناها آنفا، ثم "الياطر" فالبطل الذي هرب الى الأدغال فرارا من جريمته ومن الناس وخوفا على نفسه بعد أن قتل اليوناني "زاخرياس"، هرب كأوديب فارا من قدره ثم لاقاه في النهاية، وكما يقول سارتر على لسان "أورست" في الذباب "إن أجبن القتلة من شعر بالندم"، والحياة التي عاشها وحيدا في الأدغال يأكل السمك ويتظلل الأشجار ويلتحف السماء وكأنه حي بن يقظان يكتشف ذاته لا السماء، إن هذه الحياة قد أشعرته بالملل وبالعدمية الوجودية فقد خلق من أجل أن يعطي، ومن ثمة سيعود إلى البلدة التي هجرها للدفاع عنها وحمايتها من الحوت العظيم

الذي يهددها وهي نهاية رمزية توحي بعودة القطرة إلى النهر وعودة الفرد إلى أحضان الجماعة للعمل سويا.

أما رواية "الشمس في يوم غائم" فهي رواية تصب في هذا المصب أي صراع الإنسان مع المجتمع البالي وأحكامه الجائرة وقوانينه اللاإنسانية، إنها رحلة كشف قام بها البطل مدركا في النهاية تفاهة الحياة الإقطاعية وعقمها وبلادة ناسها إضافة إلى انتهازيتها واستغلالها للتعساء والضعفاء الذين وجد في أحضانهم الأمان والفرح ومعنى الحياة الحقيقي ، وهذا المجتمع المنقسم الى فئتين، فئة الإقطاعيين وفئة الكادحين يمثل في النهاية المجتمع ككل ويمنع تقدمه والنضال إنما يسعى إلى توحيد الفئتين ليغدو المجتمع متجانسا.

وهذه الرواية من أمتع ما كتب الأستاذ حنا مينه والجانب الرمزي فيها لا يعاني إسفافا أو تهلهلا فرقص الفتى المستوحى من الصورة، صورة رمزية للواقع والمثال فيصير الواقع مثالا والمثال واقعا بالحركة والفعل الحي الذي تشارك فيه الأعضاء والوجدان، إنه عمل الروح والبدن معا، والخياط المقتول على يد الإقطاع ما هو إلا الحياة في نضارتها وعفويتها وطيبتها وعطائها اللامحدود إنه الإنسان الحقيقي المناضل بلا عنوان ولا نبرة خطابية، أو روح ثورية مفتعلة ومقتله على يد قوى الشر والظلام لن يطفئ الشمعة ولن يذهب ببصيص الأمل واليوم الغائم ستنقشع غيومه وما أشد عنوان الرواية إيحاء رمزيا بانتصار القيم الإنسانية على الرذائل والمظالم.

إن قارئ هذه الرواية ينجذب إليها انجذابا شديدا لأنه يحس بنبض قلب الكاتب وعرق أصابعه وخلجات نفسه بل بنبض قلوب شخصيات الرواية وخلجات نفوسهم، عكس رواية "الثلج يأتي من النافذة" التي يطغى عليها الطابع التجريدي والنبرة التعليمية مما يبعث بعض الملل في نفس القارئ في بعض صفحات الرواية، لقد كانت الإيديولوجيا طاغية في هذه الرواية على قيمها الجمالية ومعمارها الفني ولم تكن خبيئة فيهما أو على الأقل مسايرة لهما، وهو ما تفاداه الكاتب في روايته الرائعة "الشمس في يوم غائم".

وأما الصراع مع التاريخ فقد تضمنته رواية "المصابيح الزرق" وإذا كان الاستعمار هو قدر الشعوب العربية ، فهو في الواقع سرطان يفتك بالروح والبدن معا ، ويترك الأوطان في دياجير الجهالة والعماء، بل يعيدها إلى عصور ما قبل التاريخ والنضال ضد الاستعمار وتحدي وسائله القمعية وفلسفته العنصرية، وروحه التدميرية واجب الإنسانية وله الأسبقية والأولوية على صراع المجتمع و الطبيعة .

إن رواية " المصابيح الزرق"تعود بنا إلى البلد "سوريا" أثناء الحرب العالمية يوم كانت تحت الانتداب الفرنسي ، وما لاقاه الشعب من ضيم وهوان وماعاناه من مرض وفقر وجهالة ، وتنجح الرواية نجاحا منقطع النظير في جذب القارئ، لكأنه يعيش تلك المرحلة ويشترك مع ناسها الفقراء التعساء في جدهم وهزلهم ويشم رائحة العفن في الأقبية ورائحة الأبدان التي تزكم الأنوف، ويتقزز من بركه المنتنة، ومن معيشتها المضنية في ذلك الحي الفقير، لكن العبودية تنتهي حين يعي العبد وضعه كما يقول ماركس ويسعى للتخلص من نير الظلم بالكفاح ونشر الوعي

السياسي بين أبناء الشعب، وليتحمل المناضل السجن والمنفى والتشريد، فالوطن قضية والتضحية لأجله واجب، وهذا ما انبثق في وعي الفتى "فارس" الذي مات على يد الفرنسيين تعذيبا وتنكيلا، تاركا غصة في حلق والده سرعان ما تحولت إلى راحة وسلوى لأن شهادته حفل زفاف، ولأن فارس بفكرته الثورية وتضحيته زرع في رحم البلد آلاف الفتيان ممن يحملون لواءه ويواصلون رسالته حتى النصر.

هذا ما تقوله الرواية وهي رائعة حقا، لا تقع في فخ الخطابية ولا المباشرة، وبتركيزها على الحي الفقير واستقصاء مظاهر بؤسه واكتشاف قيمه الخالدة كالتعاون والفرح والتفاؤل وروح الدعابة تنجح في وصل القارئ بعقل الكاتب و وجدانه.

إن روايات الأستاذ حنا مينه شرائح من الحياة الإنسانية في سعيها الخالد نحو الحق والعدل والخير وتمجيد للفعل الإنساني الذي تكون تلك القيم هي غايته فالحياة أخذ وعطاء ولهي عند أستاذنا -الذي نتمنى له مزيدا من العمر الحي الفاعل الخلاق- عطاء متواصل لا محدود.

(۱) قصتى مع السماء وأجرامها

شغفت بالسماء منذ كنت صغيرا، ومازالت ذاكرتى تحتفظ بتلك الصورة المحببة إلى نفسى، صورة فتى صغير يقلب النظر في أجرام السماء في ليلة صافية الأديم غاب فيها القمر أولم يشرق بعد، كان قلبي يدق على إيقاع جريان الكواكب في أفلاكها والنجوم في حركتها الظاهرية، وكان المنظر يزداد بهاء خاصة وأنا أرقب السماء قرب بيتنا في بلدتي زمورة ذات الموقع الجبلي، وكان طابعها الريفي يضفي على المنظر مسحة رومانسية أخاذة يختلط فيها حفيف الشجر خاصة شجر السرو والصنوبر بصياح الديكة وبعبق الفجر المندى، وكانت السماء تبدو قريبة منى وأنى أوشك أن ألمسها، ويسرف بي الخيال ممعنا في الإبحار فأخال السماء لجة طفت على صفحتها بقع نورانية -هي النجوم والكواكب- وأزعم لنفسي أني أتدلى نحو قرار تلك اللجة، وأما القمر ذاته إن أشرق يسري الهويني كنت أحسبه راعى ذلك القطيع الضخم من النجوم يرعاها بصبر وأناة، وهي تمرح أمام عينيه على سطح تلك اللجة المدلهمة وتحضرني الأشعار -أشعار الجاهليين والإسلاميين- حول تلك القبة وبهجتها وأشد الأبيات تأثيرا في نفسى قول النابغة:

كليني لهم يا أميمة ناصب وليلل أقاسيه بطئ الكواكب تطاول حتى قلت ليس بمنقض وليس الذي يرعى النجوم بآيب

<sup>(</sup>١) مجلة ديوان العرب تشرين الأول٢٠٠٧

ويختلط في نفسي شعور حب الليل -لأنه الوقت الذي أخلو فيه إلى درري من فرائد السماء- بشعور الخوف منه، لأن فيه وحشة والناس نيام وأنا وحدي أسامر القمر وهو يرعى النجوم، كما كان ظلامه الدامس إن غاب القمر مرعبا، لأنه يذكرني بظلام اللحد، وكنت أحس ببيت النابغة إحساسا حين يقول للملك النعمان بن المنذر:

فإنك كالليل الذي هو مدركي وإن خلت أن المنتأى عنك واسع

وأما قصيدة المعري "عللاني" فكنت أتلوها على مسمعي بصوت متأني وأما أستعذب ألفاظها وأستمتع بجمال صورها، وأحار في هذا الشاعر الضرير أنى له هذه الدقة في استقصاء النجوم ومواقعها ؟ خاصة التشبيه في البيت الثاني وهو تشبيه مزدوج (اللون والحركة):

وكان الهلال يهوى الثريا فهما للسوداع معتنقان وسهيل كوجنة الحب في اللون وقلب المحب في الخفقان ضرجته دما سيوف الأعادي فبكت رحمة له الشعريان ونضا الفجر على نسره السوا قع سيفا فهسم بالطيران

وازداد تعلقي بالسماء ونجومها ، وقرأت كثيرا عن أساطير الإغريق حولها كأندروميدا، وهرقل والجوزاء والعقرب والجبار أوالصياد والملتهب وأساطير العرب كأسطورة الشعريين، تلك الأسطورة التي تزعم أن الشعرى اليمانية Sirius وهي من ألمع نجوم السماء في الشتاء، وقد ذكرها القرآن الكريم في سورة النجم في قوله تعالى:" وأنه هو رب الشعرى" فتزعم الأسطورة أن هذا النجم قد عبر نهر المجرة وهو المعروف بالطريق اللبني أو درب التبان مع الحبيب نجم سهيل Canopus ولهذا تسمى بالشعرى العبور، ولم تستطع أختها الشعرى الشامية Procyon اللحاق بها فبكت حتى تقرحت عيناها من فرط البكاء وبقيت على طرف المجرة، ولهذا تسمى بالغميصاء أي متقرحة العينين من البكاء فالشعرى العبور مالت نحو الجنوب من السماء أي جهة اليمن فهي اليمانية والغميصاء مالت نحو الشمال أي جهة الشام فهي الشامية.

وأما نجم سهيل Canopus أحد عمالقة النجوم الحمراء في السماء الجنوبية والذي يبعد عنا حوالي أربعمئة سنة ضوئية ويستفاد من موقعه باتخاذه نقطة مرجعية في توجيه السفن الفضائية في رحلاتها بين الكواكب إضافة إلى الشمس، كنت أذكره كلما نظرت إلى الثريا Pléides تلك النجوم المجتمعة قرب برج الثور في السماء الشمالية، وأتذكر قول الشاعر الأموي عمرو بن أبي ربيعة عن حبيبته الثريا بنت على بن عبد الله لما خطبت إلى سهيل بن عبد الرحمن وتزوجها:

أيها المنكح الثريا سهيلا عمرك الله كيف يلتقيان! هي شامية إذا ما استقلت وسهيل إذا ما استقل يمان

وذلك على سبيل التورية فالمعنى القريب للثريا تلك النجوم والمعنى المقصود هو الحبيبة، وكذلك سهيل إذ يتبادر إلى الذهن نجم سهيل غير أن

المقصود سهيل بن عبد الرحمن بن عوف العريس، وهي فلتة من فلتات العبقرية الشعرية، فقد زعم الشاعر أن الاجتماع والتآلف بين العريسين لن يتم لاختلاف موطنيهما تماما كاستحالة الاجتماع بين نجم سهيل وكوكبه الثريا!

كانت تلك نظرة إنسانية رومانسية حالمة لازمتنى في طفولتى ولازالت لأنى أحب الانغماس في الكون حتى أحسب أن قلبي مركزه وأن حفيف الشجر وهبات النسيم وتلألأ النجوم ما هي إلا أصداء لنبض قلبي، ثم قررت بدافع من فضولى أن أدرس علم الفلك وأعرف حقائق السماء وأجرامها معرفة علمية دقيقة أجمع بينها وبين النظرة الشعرية في تآلف ومودة، وهكذا أحضرت كتب الفلك وأنفقت الليالي في دراستها ولازلت أذكر ذلك القلق الذي كان ينتابني حين يستعصى على ويستغلق على فهمى موضوع دقيق من مواضيع هذا العلم وأحاول الكرة وأخيب ثم أحاول كرة أخرى حتى أوفق وتنفتح مغاليقه، ولقد بدأت في الدراسة لوحدي وكان ذلك دأبي بعصامية مستبسلة فقرأت الكتب المبسطة وتدرجت في الدراسة حتى الكتب المتخصصة ولم أستثن معارف القدماء كبطليموس والبتاني والبيروني وعبد الرحمن الصوفي وغيرهم، وقدرت أن معرفتي ستبقى شوهاء إذا لم أقرأ في تاريخ هذا العلم منذ البابليين وحتى فلكي العصر الحاضر، فالتهمت ما وقع في يدي من كتب في تاريخه لأعلامه كجورج سارتون، وكارلو نيللنو، وغوستاف لوبون والقفطى وطوقان وغيرهم. وهكذا اجتمع لى قدر مهم من تاريخ الفلك منذ البابليين والكلدانيين وحكاية البروج إلى طاليس وبطليموس إلى البيروني والصوفي والبوزجاني وابن الشاطر إلى كوبرنيكوس وكبلر وبراهى وجاليليو ونيوتن ثم إلى أينشتين

ونظرية النسبية العامة ثم فيزياء الكم وتطبيقاتها الفلكية عند فرمي وستيفن وينبرغ وستيفن هوكينغ وصولا إلى باتريك مور عالم الفلك المعاصر مؤلف كتاب "غينس في علم الفلك".

لقد صبار هذا العلم هوايتي المفضلة قراءة ورصدا للسماء وأجرامها وظواهرها، وأما البهجة التي كانت تغمرني حين أفهم موضوعا ما فهي لا تقدر بثمن، كأنى ملكت الدنيا، وكم طردت النعاس الذي هجم على ليدفعني إلى الفراش واستبسلت في دفعه بغسل الوجه بالماء البارد وشرب المنبهات حتى إذا لاح الصباح لم تستطع قدماي أن تحملني، ولازلت أذكر وأنا طالب بالمرحلة الثانوية كيف كنت أغشى المكتبات بحثا عن كتب جديدة فإن وقع بصري على مؤلف جديد بعت ملابسى لتوفير ثمنه، وأذكر مرة أنى مررت بمكتبة عرض في واجهتها كتاب عنوانه " المنهج الإيماني للدراسات الكونية في القرآن الكريم"، ومن العنوان عرفت أن المؤلف سيتناول حقائق الفلك مقارنا إياها بالآيات الكونية في القرآن وقلت لا بأس ربما أجد في الكتاب أشياء مهمة يجدر بي معرفتها وزاد من شوقى ولهفتى على الكتاب غلافه المتضمن سديم رأس الحصان وهو سديم مشهور لازال يتصدر أغلفة الأطالس والمجلات الفلكية والكتب، وأسقط في يدي ولم أعرف كيف أوفر ثمن الكتاب وكان حوالى مئة دينار وهو مبلغ مهم بل هو مصروف شهر وأهلى سيمانعون في شرائه لغلائه، وأذكر أنني ذهبت إلى جدي لأمى ورجوته بل توسلت إليه بما يضمره لى من محبة وحدب أن يقرضني المبلغ لأنتفع بالكتاب ثم أسدده ولو على أقساط، وكان جدي متقاعدا يعيش على منحة التقاعد وكانت لا تسد الحاجة ولا تدفع الخصاصة وقبل جدي، وأسرعت في طلب الكتاب ومن شوقى إليه

وفرحتى به فتحته في الطريق متصفحا، وقد انتفعت به في معرفة دورية الكسوف والخسوف وكيفية التنبؤ بهما وهو حدث جلل بالنسبة لفتي مثلي! وتاقت نفسى إلى رؤية أجرام السماء بالمنظار واحتلت في الحصول عليه غير أن ذلك كان دونه خرط القتاد، وكنت أعتقد أن جدي لأبي المقيم بباريس لا يحرمني منه إن طلبته غير أن إرساله في علبة بريدية ستنتهي به محجوزا لدى مصالح الجمارك لأن ذلك ممنوع، ثم أن جدي لا يزور البلد إطلاقا منذ أكثر من عشرين عاما وهكذا تخليت عن هذه الفكرة، حتى تعرفت إلى صديق من طلاب الثانوية واشتدت عرى الصداقة والزمالة بيننا وأخبرنى في يوم من الأيام أنه يملك منظارا مقربا ليس مخصصا للرصد السماوي، ولكنه يريك أشياء لا ترى بالعين المجردة كالنجوم المزدوجة وفوهات القمر الكبيرة، وطلبت منه المنظار على سبيل الإعارة، وأخذته منه وكان ثقيلا وأنفقت ليال عديدة أرصد أجرام السماء حتى مللت وتعبت قدماي من المشى وعيناي من النظر، واقترح على خالى وكان يكبرنى بخمس سنوات تغيير أبعاد العدسات ليكون المنظار قويا وبعد الفراغ من الرصد تعاد العدسات إلى سابق وضعها غير أن خالى كسر المنظار، ووجدتنى في حرج من صديقي وتمنعت وتعللت ثم كشفت له الحقيقة، وأبديت له استعدادي تعويض ثمنه، وكان حوالى أربعمئة دينار وهو مبلغ كبير إنه مصروف نصف سنوي بالنسبة لطالب مثلى واتفقنا أن يكون الدفع على أقساط، وأقسم صديقى أنه لو كان ملكه لما طالب بثمنه، وسواء أكذب الصديق أم صدق فهو صاحب فضل ومن الواجب تعويضه مع الشكر، ومرة أخرى بعت ملابسي الفرنسية الصنع والتي كان جدي يتكرم بإرسالها من باريس من حين لآخر لتسديد الدين.

لقد اتسعت معرفتي في هذا العلم ولم أعد أكتفي بالمطالعة فيه فقط بل صرت أقوم بالحساب وأخوض في المعادلات وأستطيع التنبؤ بتاريخ الكسوف ساعته وشهره وعامه ومكان حدوثه كما أستطيع تعيين تواريخ الكسوفات الشمسية والخسوفات القمرية لمئات السنين الماضية ومكان حدوثها وأقرأ الأزياج الفلكية وأفهمها ولا يقع حدث في السماء إلا وكنت على علم به، صرت أعرف النجوم في السماء نجمة فنجمة وأعرف بالتحديد المجموعة النجمية التي تنتمي إليها وبعدها عنا، ويحدث أن أسير في الليل فأحدث مرافقي عن مركز مجرتنا درب التبان ناحية برج القوس و أشير إليه، حتى ليأخذ مرافقي العجب وأعرف البروج بدقة ومواقع الكواكب فيها وأين سيكون كل كوكب بعد شهر أو عام أو أكثر مستعينا بقوانين كبلر ونظرية نيوتن وخضت في أعماق السماء دارسا الحشود النجمية والمجرات والعدسات التثاقلية والثقوب السوداء والكوازارات والمجموعات المجرية ومن حين لآخر أقرأ في النسبية العامة لزيادة معرفتي بهندسة الفضازمن ، ودفعني فضولي المعرفي إلى البحث في كيفية خلق الكون وكنت أقول لنفسى إذا قدر لى أن أموت فلأكن عارفا بالأمر أفضل من أكون جاهلا واستعنت بشروحات فيزياء الكم المبسطة فما أعقدها وأغربها

وأتساءل دائما وإلى الآن عن ما قبل ميلاد الكون ويأخذني الدوار وأحيانا قشعريرة وأنا أتذكر قول أينشتين أن الانفجار العظيم أنتج الزمان والمكان أما قبل الانفجار فلا جدوى ولا معنى للتساؤل، وإلى الآن لا يفوتني خسوف قمري دون رصده لرؤية بقعة مخروط ظل الأرض ودخول القمر فيه، وقد قادني رصد خسوف قمري في التاسع من جانفي عام (٢٠٠١)

إلى فهم ظاهرة فلكية شديدة الدقة، إنها مباكرة الاعتدالين، لقد كنت أسمع بها دون فهم، فقد قدرت يومها بل ليلتها أن ظل الأرض لابد أن يقع على برج السرطان، فإذا به يتقهقر واقعا على برج الجوزاء وأسقط في يدي وضربت الأخماس في الأسداس محاولا فك هذا اللغز حتى اهتديت إلى الحل في كتاب بعنوان " أفاق فلكية " ولقد شرعت في قراءته في الطريق لهفة وشوقا إلى مضمونه، وتصوروا فرحتى بفهم لغز حيرنى أياما وليال ولقد بقیت عشرین عاما أرقب حدوث كسوف شمسى بالجزائر یوم ۱۱ أغسطس عام ١٩٩٩، وأحسب الشهور وأستثقل السنين مستعجلا إياها حتى رصدته في ميعاده ولولا ضيق ذات اليد لطرت إلى بلدان العالم لمعاينة كسوفات كلية بلذة وبهجة غير آسف على إنفاق المال والوقت، ولكم غامرت بعيني في سبيل مشاهدة الكلف الشمسي، فكنت آخذ المنظار وأسير في الخلاء منتظرا غروب الشمس ومعتمدا على الغلاف الجوي وحده كمرشح، وأصوب المنظار نحو الشمس ألاحظ البقع السوداء على سطحها وأحصيها وأحدد موقعها ثم أعود إلى رصدها بعد أيام متأكدا من تحركها نحو الشرق من الشمس مستدلا بها على دوران نجمنا حول نفسه، آملا في الأخير أن لا تكون الأشعة المتسللة إلى عيني قد سببت لي أي أذى وكم أتعبني البحث عن كوكب عطارد ذلك أن رصده صعب بسبب قربه من الشمس وقصر المدة التي يمكثها في الأفق بعيد غروب الشمس جهة المغرب أو قبيل شروق الشمس جهة المشرق وأنفقت الشهور باحثا عنه متحملا في الشتاء زمهريره وفي الصيف قيظه حتى اكتشفته وميزته بالعين المجردة ولقد كان اكتشافه من قبل بطليموس في برج العقرب إحدى معجزات هذا الفلكي اليوناني العظيم.

ومن ذكرياتي التي لا تنسى والتي صارت مصدر متعة وبهجة كلما عدت اليها مستعيدا لحظاتها اشتراكي في أغسطس من عام (٢٠٠٣) م في رصد اقتران المريخ بالأرض مع جمعية " أطلس" الفرنسية قرب مطار شارل ديغول بضواحي باريس، قضيت ليلة بأكملها أرصد الكوكب الأحمر بمنظار قوي هو ملك للجمعية وكان تفاعلي مع الحدث قويا وتذكرت قول أبي العلاء:

ولنار المريخ من حدثان الد هر مطف وإن علت في اتقاد

لقد ميزت بوضوح القلنسوة الثلجية البيضاء، ذات الأصل الكربوني في القطب الجنوبي للكوكب، كما رأيت بوضوح فوهة كوبرنيكوس على سطح القمر وهي أكبر فوهة على سطحه وميزت بوضوح بعض النجوم المزدوجة والتي تبدو للعين المجردة نجوما منفردة، ولازلت أذكر تلك الجموع المحتشدة التي جاءت من باريس بعد الإعلان عن ليلة الرصد هذه على الصفحة الأولى لجريدة Le Parisien الشهيرة، شيوخ وعجائز وشباب فى مقتبل العمر يجمعهم فى العراء وفي غابة مدنية Villepinte هدف واحد هو اقتسام المتعة والاشتراك في اكتشاف غرائب السماء وبدائعها، وتأملت واقعنا وأحزنني الأمر إننا لا نعطى العلم قدره، ولا نتلهف على استجلاء عجائب الطبيعة ولا نغامر بحثا عن جديد من علم أو فن أو فكر، واختصرنا الحضارة الحديثة في استهلاك ما ينتجه الغرب بروح بدائية وأسلوب همجى في غالب الأحيان ولم نأخذ من منتجات الحضارة إلا ماله علاقة بالغريزة، أما ما يشحذ الذهن ويغذي الروح ويرهف الحس ويربى الذوق ويدخلنا في مدنية العصر فلا نلقى إليه بالا. ومن ذكرياتي التي لا تنسى اشتراكي في برنامج علمي على الأنترنت نظمته الوكالة الأمريكية للفضاء حول البحث عن الماء في المريخ وكنت قد قرأت عن هذا الكوكب كل ما وقع في يدي من كتب ودوريات ومجلات متخصصة، وكانت دهشتي عظيمة حين رأيت الوكالة تكرمني باقتراح تدوين اسمي على قرص مضغوط مع أسماء علماء ورؤساء دول سابقي وأثرياء ومشاهير ويرسل هذا القرص إلى المريخ على متن المركبة الفضائية غير المأهولة Mars Exploration Rover ليبقى هذا القرص هنالك المربد.

وأرسلت إلى الشهادة ممضاة من قبل البروفيسور E.Weiler مدير بحوث الفضاء في « NASA »، وسررت غاية السرور حين علمت أن من الأسماء المدونة على هذا القرص اسم الرئيس الأمريكي السابق بيل كلينتون والدكتور E.Weiler والعالم الكبير باتريك مور صاحب موسوعة غينس في علم الفلك وأسماء أخرى ثقيلة.

والآن صرت أكتب مقالات طويلة في الفلك وعلم الكونيات وتاريخ الفلك وأعلامه وأنشرها في مجلات ودوريات مختصة وأصبحت على صلة بجمعيات فلكية عديدة كاتحاد الفلك العربي في عمان ومرصد باريس الذي يمدني بالمعطيات العلمية الدقيقة كلما طلبت منه ذلك لتحقيق حدث فلكي جلل أستفيد منها فيما أكتبه من مقالات بغية إفادة القارئ العربي بما جد في هذا العلم الرحب.

لقد نظرت إلى السماء ذات مرة وأنا صغير فأسرتني القبة بجمالها وسكونها وكنت أحسب تلك الدرر -والزلت- عوالم تستفز العقل والوجدان للبحث والتأمل.

ترى كم هم الذين يعلمون أن كثيرا من هذه النجوم قد انتهت ولقيت حتفها ولم يعد لها وجود غير بقايا الضوء الذي مازال يصلنا ؟

وكم هم الذين يعلمون أن كثيرا من مواقع النجوم لن تبقى كذلك وأن كثيرا جدا من المواقع تغيرت غير أن الضوء مازال يصلنا وفقا للموقع القديم نظرا لشساعة الكون ؟ وأتذكر الآية الكريمة في سورة الواقعة: "فلا أقسم بمواقع النجوم وإنه لقسم لو تعلمون عظيم"، ثم أتساءل عن المغزى من استعمال الفعل المضارع "تعلمون" مكان الماضي علمتم، وأصل إلى الجواب بعد كد الذهن ذلك أن دلالة الزمن هنا تعني إمكانية المعرفة في المستقبل فضلا عن العرض، وذلك أن أجيال العلماء من طراز كبلر ونيوتن وهالي وأينشتين سوف تصل إلى الحقيقة وتطلع الإنسانية عليها، ولو استخدم الزمن الماضي لكان ذلك يعني استحالة العلم قياسا على "وما أدراك مالحاقة" أو "مالقارعة"ن وهنا يقع التناقض بين دلالة الآية وحقائق العلم والقرآن منزه عن الخطأ.

ولا أستطيع وأنا أتأمل السماء إلا أن أتذكر قول أبي العلاء:

قران المشتري زحلا يرجى لإيقاظ النواظر من كراها وهيهات البرية في ضلال وقد فطن اللبيب لما اعتراها تقضى الناس جيلا بعد جيل وخلفت النجوم كما تراها!

وأعذر رهين المحبسين لقوله " كما تراها " ذلك أن تغير موقع النجوم يحتاج إلى آلاف بل ملايين السنين لمعاينته وذلك ليس في متناول عمر الإنسان القصير، كما أتذكر قول لبيد بن ربيعة لنفس السبب حين يقول:

بلينا وما تبلى النجوم الطوالع وتبقى الديار بعدنا والمصانع

وأعذر لبيد فما كان في مقدور شاعر جاهلي أن يدرك ميلاد وموت النجوم!

وأنا الآن مازلت أتابع جديد هذا العلم بفضول لا ينتهي وأتهيأ للأرصاد الشخصية كلما كان ذلك ممكنا وأحاول إثارة اهتمام الناس كلما كان ذلك ممكنا أيضا، كما أسعى لنقل فضولي وحبي للسماء إلى أولادي وهكذا أخرج في أمسيات الربيع الدافئة خاصة إذا غاب القمر أو كان هلالا حتى لا يحجب ضوؤه النجوم إلى ظاهر المدينة في صحبة أولادي أو بالأحرى بناتي الصغيرات لنتأمل القبة السماوية وأخال نفسي سندباد ركبت الهلال مع أولادي زورقا وأبحرنا سويا في لجة السماء المدلهمة نستأنس بقطع النور المتناثرة على سطح تلك اللجة وأشير بأصبعي شارحا لهن هذا النجم القطبي وذاك كوكب المريخ وهذا زحل قرب المشتري وتلك النجمة النيرة هي الشعرى اليمانية .

### (١) الجواهري شاعر الرفض والإباء

مازلت أذكر ذلك الشهر شهر أغسطس من عام (١٩٩٧) حين نعت إلينا جريدة "الحياة" اللندنية رحيل شاعر العربية الكبير محمد مهدي الجواهري، وهكذا أسدل الستار برحيل الجواهري على آخر عمالقة الشعر الكلاسيكي من طراز بدوي الجبل وبشارة الخوري وعمر أبو ريشة وغيرهم.

كنت حينها بمدينة "جنيف" السويسرية ولم تستطع جنيف ببحيرتها الخلابة ولا بنهر "الرون" وجسوره الأخاذة ولا بجزيرة "روسو" الجميلة أن تبدد الحزن الذي غمر نفسي والأسى الذي سكن روحي وأنا أقرأ الخبر في جريدة الحياة.

عاد الجواهري إلى دمشق ليموت فيها بعد العاصمة التشيكية براغ وغيرها من المنافي، كما عاد البياتي من منافيه في "موسكو" أو" مدريد "وغيرهما ليرقد رقدته الأبدية إلى جوار الشيخ محي الدين بن عربي، وكأن "جلق"صارت بالنسبة إلى شعراء العراق جسر العبور إلى العالم الآخر، ينفحهم "بردى" و"الجامع الأموي" بنفحات العروبة ويسمح ما بأنفسهم من ألم الغربة وأوجاع المنافى الأروبية.

وفي أدباء العراق – كتابه وشعرائه- ميزة لا تخطئ العين رصدها وظاهرة لا يختلف بشأنها اثنان ألا وهي ظاهرة الرفض والتمرد وما ينجر عنهما من نفى وتشرد في بلاد الدنيا.

فالروائي العراقي غائب طعمة فرمان مات طريدا ودفن شريدا في موسكو، وفي أحد أعداد مجلة العربي الأخيرة حدثنا الدكتور محمد

(١) مجلة المنهل، المملكة العربية السعودية، العدد٥٩٦، أبريل ٢٠٠٥.

سليمان العسكري عن انتحار أديبة عراقية أجبرت على البقاء في العراق قبل سقوط بغداد وكانت تريد الخروج من العراق إلى بلاد الله فلما استعصى عليها ذلك خرجت هي من الدنيا بقتل نفسها! والعراق أو أرض السواد كما أسماه أسلافنا حالة فريدة بين بلداننا العربية، فبالرغم من كونه أرض الخصب والنماء وأرض الرافدين، والبلاد التي عرفت أقدم الحضارات وأعرق الشرائع، وما أرض السواد إلا دلالة على كثرة النخيل التي تظلل الأرض والأفق فحيثما امتد بصر الإنسان رأى سوادا وما ذاك إلا فأل خير وبشارة يمن.

لقد ظل البلد على الرغم من بوادر اليسر وسيمات اليمن أرض الفتن والخصومة والانقلابات، فالإمام على -كرم الله وجهه- قتل بالكوفة، وفي كربلاء سقط الإمام الحسين شهيدا، وفي العراق نبه ذكر الحجاج بن يوسف واستشاط أمره وتلطخ بالدماء سيفه بعد أن دوى بالتهديد لسانه، وسواء أكان العراق ملكيا أم جمهوريا في العصر الحديث فقد كان بلدا قائما على الرمضاء ومستقرا على بركان وما تهدأ فتنة حتى تقوم فتنة وإن هدأت فغفوهات البنادق وشفرات المقاصل.

والعراقيون مهما تعددت أطيافهم وتباينت نحلهم يميلون إلى الحرية ويأبون الضيم وتعاف نفوسهم الخسف فيثورون وفي كل ثورة تسيل الدماء وتقطع الرؤوس.

وفي هذا البلد وفي النجف الأشرف ولد محمد مهدي الجواهري عام (١٩٠٠) في بيت علم ودين وآل الجواهري أسرة عريقة نبغ فيها شعراء وأئمة وعلماء كلام، وفي بيت والده أتم حفظ القرآن وعلى يد مشايخ النجف النابهين أتم علوم اللغة والدين.

غير أنه آنس من نفسه القدرة على قرض الشعر، وتهيأت ملكاته الفطرية لذلك، فجادت قريحته بالشعر منذ عهد الصبا وفي عام (١٩٢٧) صدر الجزء الأول من ديوانه.

مارس الجواهري التعليم في الكاظمية، ولكنه تركه ليتفرغ للصحافة فأصدر جريدة "الفرات" عام (١٩٣٠)، ثم " الانقلاب" ولما عطلت هاتان الصحيفتان والقي الشاعر من الحكومة القهر والعنت عاد إلى التعليم وفي سنة (١٩٣٥) أصدر الجزء الثاني من ديوانه، وفي سنة (١٩٤٧) دخل المجلس النيابي نائبا عن كربلاء، وقام برحلة إلى فرنسا وبولونيا، ولا شك أن هذه الرحلة تركت في نفسه أعمق الأثر فلقد قارن بين ما ينعم به الأروبيون من عدل ومساواة وتقدم وحرية وعصر صناعى وبين يقاسيه الشعب العراقي من جور وطبقية ورجعية وعصر حجري ، وفي سنة (١٩٥٣) أصدر الجزء الثالث من ديوانه، ولما قامت الثورة وأنهيت الملكية في العراق طمح الشاعر إلى الحرية والديمقراطية والمساواة، ولم يستطع السكوت فأصدر جريدة "الرأي العام" ليجهر برأيه ويصدع بأفكاره التي تعارضت مع فلسفة الحكم والنظام القائم فاختار المنفى سبع سنوات في براغ بتشيكوسلوفاكيا وعاد بعدها إلى العراق، ولكنه كان كدأبه ناقما على الجور أبيا للخسف عصيا على الهوان متعطشا إلى الحرية،تواقا إلى العدل، شغوفا بالمساواة، طامحا إلى وثبة حضارية ونهضة علمية تدخل بلاده في ركاب الحضارة كغيرها من دول العالم المتمدن، فلاقى من كل الأنظمة الجهامة والتضييق على حريته وهو الشاعر الحر- الذي سجن في العهد الملكي جراء جهره بمعارضته وإبداء مخالفته لفلسفة الحكم القائم إلى أن رحل عن دنيانا نظيف اليد، صادق الوعد، سليم النية، مخلصا لعقيدته في الحياة .

فالجواهري من الشعراء الذين آمنوا برسالة الشعر وأمانة الشاعر التي استودعها عنده الشعب، ألا وهي اتخاذ الكلمة مصباحا يبدد الظلام، وسيفا في وجه الجور ومنجنيقا يحرق بنيرانه الظلم والظالمين، والشعر كما يصلح لوصف النهود والأرداف، وتباريح الجوى، ونشوة المدام يصلح معلما هاديا ومنارة حق، وسوطا يلهب حماسة الخانعين من أبناء الشعب، وسيفا يقطع رقاب الظالمين من الحاكم وحاشيته.

إنه ما يدعوه جون بول سارتر بالالتزام، وقد التزم الجواهري -وهو صاحب عقيدة اشتراكية- بقضية وطنه الراسف في أغلال الاستبداد، والنائم في مغارة التاريخ الساكت على نهب خيراته وتجفيف ضرعه. اسمعه يخاطب المستبدين من حكام بلده:

ما تشاؤون فاصنعوا فرصة لا تضيع فرصة لا تضيع في مرصة أن تحكموا وتحطوا وترفع والمقال والمقاب والمعطوا وتمنع والمكم الرافدان والمزاب ضرع فاضرع حامنعوا ما تشاؤون فاصنعوا الجماهير هطعع

# مسا الذي يستطيعه مستضامون جسوع ؟

فهي صيحة صريحة لا كناية فيها ولا تعمية لغتها مشبعة بالتحدي والرفض، لغتها شديدة الإيحاء بمعاني الجور والظلم والنهب لخيرات البلد من جهة الحكام، والخنوع والاستسلام من جهة المحكومين.

والجواهري يتصرف في اللغة تصرف الواثق من نفسه المطمئن إلى ملكاته فلا تعاني لغته الكلال أو الفتور، ونفسه طويل لا يعرف الإرهاق ولاغرو في ذلك فهو قد امتلك زمام اللغة فأسلست له القياد وتشبعت روحه بفلسفة الحداثة، وتعمقت ثقافته بالوعي التام بمعاني الحرية والعدالة الاجتماعية والديمقر اطية، وزادته قناعته اليسارية ثباتا على الموقف وحرنا على الفكرة فلم يعرف نضاله الكلال أو الاضطراب لكأنه الرصاصة تمشي إلى هدفها بنفس القوة وفي نفس الخط بغير نكوص أو فتور .

وهذا التصرف في اللغة تصرف الواثق من نفسه، والقدرة على إيصال الفكرة سليمة معافاة، وحسن اختيار اللفظ الموحي بالمعنى المقصود كل هذه العوامل أشعرت الشاعر بحريته التي زهت بها نفسه فلم يجد ما يدعوه إلى التخلي عن الشعر العمودي واللجوء إلى شعر التفعيلة استزادة من الحرية في القول و الأصالة في المعنى.

والجواهري شاعر من النسق الكرزماتي يشظي نفسه قنابل في وجه الظلم لا يهادن ولا يسالم، واقرأ له هذا المقطع يصف الخونة من أبناء البلد الذين كانوا خدما للاستعمار وأعوانا له:

ولقد رأى المستعمرون فرائسا منا وألفوا كلب صيد سائبا فتعهدوه فراح طوع بنانهم يبرون أنيابا لهم ومخالبا أعرفت مملكة يباح شهيدها للخائنين الخادمين أجانبا ؟ مستأجرين يخربون ديارهم ويكافأون على الخراب رواتبا ؟

وكما نعى الشاعر على الحاكم بغيه نعى على الرعية استسلامها وخنوعها، فقذفها بألسنة من نار ونخسها بمهماز من فولاذ علها تفيق من غفوتها، وتقهر خوفها ومسكنتها وهو في ذلك متفق مع قول أبي العلاء:

أعاذل قد ظلمتنا الملوك كالماك ونحن على ضعفنا أظلم

وذمه للشعب هو الذم البناء لا الهدام إنه الهجاء بغير حقد، الصادر عن حب وغيرة على الشرف والوطن، واقرأ له هذا المقطع يذم خنوع الشعب وهو ذم شديد اللهجة، قاسى النبرات:

أطبق دجى أطبق ضيباب أطبق جهاما يا سحاب أطبق دمار على حماة دمارهم، أطبق تباب أطبق على متبلدين شكا خمولهم الذباب

لم يعرفوا لون السماء لفرط ما انحنت الرقاب ولفرط ما ديست رؤوسهم كما ديست رؤوسهم أطبق على الموع احتلاب أطبق على هذي المسوخ أطبق على هذي المسوخ تعاف عيشتها الكلاب

وقد ردد الشاعر كلمة "أطبق" سبع مرات في هذا المقطع القصير وهو فعل يوحي بيأس الشاعر من خمول الشعب وبلادته، والألفاظ شديدة اللهجة دالة على الغضب العارم والثورة الجارفة التي تضطرم في نفس الشاعر. إن الذي يعرف الجواهري ويعرف ما جبلت عليه نفسه من تعطش للحرية وإلى العدالة وما لاقاه من وجع في المنافي وتضييق الحكام يستطيع أن ينسب إليه شعره فلا يختلط بأشعار غيره، فقد كان شعره نفته من روحه الناقمة وشواظا من لهيب نفسه أو كان كما يقال مرآة نفسه عكست ما فيها من إباء وكرامة وشرف وكبرياء.

وهناك ميزة في شعره ظاهرة للعيان مسفرة للقارئ وهي روح السخرية، وكأنها البلسم الذي يبلسم بها جراحه، والشهقة التي يجد فيها الراحة والعزاء، وهو يستخدمها في شعره طريقة من طرق التعبير عن تبلد الجماهير، ومهمازا يستنهض به العزائم ويستثير به الهمم.

وأكثر ما تتجلى هذه الميزة في قصيدته "تنويمة الجياع" وهي مطولة تنعي البينا بلادة الشعب وغفلة الرعية ولا أدل على ذلك من تكرار الفعل "نامى"

في القصيدة حوالي أربعا وخمسين مرة في قصيدة عدد أبياتها تسعة وتسعون بيتا، ونكتفي منها بهذه الأبيات حيث تتجلى روح السخرية المرة و التهكم اللاذع:

نامى جياع الشعب نامى حرستك آلهة الطعام نامي على زبد الوعود بداف في عسل الكلام نامى تصحى انعم نوم المرء في الكرب الجسام نامي إلى يوم النشور ويــوم يؤذن بالقيام نامى على نغم البعوض كـــأنه سجع الحمــــام نامى على البرص المبيض من سوادك والجسذام نامى فحرز المؤمنين يذب عنك على الـــدوام نـــامى فنومك فتنـــة إيـــقاظها شر الأثـــام إن التيقظ لو علمت طليعة المصموت الزؤام

وهي قصيدة كما أشرنا آنفا طويلة تتجلى فيها مرارة اليأس وروح التهكم وطابع السخرية.

لقد آمن الجواهري أن الشعب مصدر القوة ومنبع الحصانة وجرثومة النماء، وأدرك أن جبروت الحاكم يستمد بقاءه من جبن الشعب، ونهبه لخيراته من سكوت الرعية ولامبالاتها واستهتاره من بلادة الناس، فصك الشاعر الآذان بالكلمات القاسية، وزلزل القلوب الواجفة بالمعاني القارصة، وحرك النفوس الغافلة بالتهكم البناء والذم الصادر عن حب وإخلاص أملا في حرية غائبة، وعدالة أعز من الأبلق، ومساواة موءودة، ونهضة مؤجلة إلى يوم النشور.

## النهر الخالد: تأملات في شعر ميخائيل نعيمة (١)

يعتبر الأديب والكاتب والناقد والشاعر اللبناني ميخائيل نعيمة حالة فريدة في دنيا الأدب والثقافة العربية الحديثة ليس لغزارة إنتاجه فحسب، وإنما لعوامل شتى جعلت منه مثالا نادرا للأديب الفذ والمثقف الواعي والشاعر الحي الوجدان والإنسان الطافح بالمودة والتسامح والإخاء ولكأنه وعى في صدر شبابه مقولة أبى حيان التوحيدي:

"الإنسان أشكل عليه الإنسان" فاستبطن ذاته ونزل إلى قرارة نفسه بمبضع الفكر والضمير فاستأصل منها بذور الأنانية والحسد والشره المادي والغرور والكبرياء الزائف، وتعهد فيها بذور التضحية والشرف وصدق القول والفعل والتواضع والزهد في متاع الدنيا فأينعت تلك البذور دوحة استظل بها في صحراء الحياة القاحلة ودعا إلى ذلك الظل من تاقت نفسه إلى الحقيقة والجمال وكمال الخلق.

وفي حياة الأستاذ ميخائيل نعيمة هدوء وسلاسة وانسياب تلقائي فهو أشبه بالنهر يجري إلى المصب بلا ضوضاء ولا تيه ، وقد أدرك مصبه منذ فجر شبابه إنه مصب الوجود حيث تتوحد الموجودات وتتناغم فتكون وحدة في كثرة ولونا موحدا في أطياف شتى وحياة واحدة في حيوات متعددة وما الإنسان والدودة والحجر والودق إلا مظاهر للوجود الواحد الحي الفاعل. وبلا شك فمولده في بلد الأديان والتسامح ( بسكنتا) بلبنان ودراسته في الناصرة ثم في روسيا القيصرية وأخيرا في أمريكا كانت تلك الرحلة منافذ للروح والعقل والضمير حررته من عصبية الدين والقومية الرعناء بلا رقيب من الفكر والشعور وأدخلته في رحاب الإنسانية الخالدة فجاء أدبه

صورة لفكره ولوجدانه بلا تزويق أو أصباغ فهو الأديب المسئول والشاعر الهامس على حدّ وصف أستاذنا الدكتور محمد مندور لجماعته، ليس في حياته الخصام والنقد الجارح والكلام النابي على عادة كتابنا في ذلك العهد أو ليس هو القائل: "عجبت لمن يغسل وجهه كل يوم ولا يغسل قلبه مرة في السنة " ؟ بلى وأهميته الشعرية تكمن في تحرير الشعر العربي من الخطابية

(١) مجلة صوت العروبة أمريكا، ٢٠٠٧.

والحماسة الزائفة والرياء الماكر.

صحيح ففي النصف الأول من القرن العشرين ظهرت مدارس شعرية جددت الشعر العربي شكلا ومضمونا وتخلت عن طرائقه القديمة وقصرته على الوجدان وهموم الحياة الحديثة فجماعة "أبولو" و"جماعة الديوان" ولفيف آخر من الشعراء حقق هذا الإنجاز.

أما النتاج الشعري لجماعة "أبولو" فغلبت عليه الغنائية الحزينة وكثر فيه النحيب وطغت عليه السوداوية والاندفاع الصارخ وأما النتاج الشعري لجماعة الديوان -وأخص العقاد بالتحديد- فجاء في معظمه فلسفة وعمارة منطقية، وغير هاتين المدرستين ممن جرى مجرى حافظ وشوقي فوقع بين مطرقة التصنع والتحذلق البياني وسندان المناسبات.

أما شعر ميخائيل نعيمة فقد تخلص من هذا كله كان كالمنهل أو كانت نفسه غورا مسها بعصاه فانبجست منها عيون رقراقة سلسة تغذي العقل والوجدان توحى إليك كلماتها دون أن ينضب معينها ويهمس لك شاعرها

في أذنك حتى يكون قريبا من وجدانك وقلبك دون أن تذهب الكلمات أدراج الرياح إن اعتلى المنابر.

اقرأ معى هذا المقطع من قصيدته"أخى" تجده يقول:

أخي إن ضج بعد الحرب غربي بأعماله وقدس ذكر من ماتوا وعظم بطش أبطاله فلا تهزج لمن سادوا ولا تشمت بمن دانا بل اركع صامتا مثلي بقلب خاشع دام لنبكى حظ موتانا.

فهذا المقطع يستعلي على المنابر ويتجافى عن المجامع ، لا تجد فيه أثرا للخطابية ،إنه مقطع يخلو فيه الإنسان إلى نفسه ويقرؤه لنفسه يغذي به وجدانه وعقله، وفي هذا المقطع دلائل شتى لعل أهمها منزعها الإنساني المتجلي في كلمة "أخي" ونزوعها السلمي وعهدنا بشعرائنا القدامى يتحمسون لساحات الوغى ويهيبون بالمهند والرديني وقراع الكتائب.

إنه شعر يلج من الأذن ليستقر في القلب فيغير ما به وليس بالشعر الذي يردد في المناسبات بالتفخيم ومد الصوت فيلج إلى الأذن الأولى ليخرج من الأذن الثانية وفي قصيدته "صدى الأجراس" هنا نقبض على الخصائص الفنية التي تميز شعر ميخائيل نعيمة فالتصنع والتكلف وانتقاء اللفظ البراق والتفتيش في لسان العرب والقاموس المحيط عن اللفظ الدال على الملكة اللغوية أو كد الذهن في البحث عن استعارات رائعة أو تشبيهات غير مسبوقة والنزوع إلى الأبحر الطويلة النفس (الطويل، الكامل، البسيط) وحشد الشعر بالإحالات العلمية والفلسفية ليست من الخصائص الفنية لشعره.

فالشعر عنده سليقة والسليقة بنت الطبيعة والطبيعة أطياف وأحياء ومشاعر وأفكار قدد اقرأ معي هذا المقطع من قصيدته "صدى الأجراس" لتقع على صحة هذا الرأي:

بالأمس جلست وأفكاري سرحت تستفسر آثاري وترود الحاضر والماضي أملا أن تدرك أسراري وأفاق الشك وأنصاره آلام العيبش وأوزاره بالله شكوكي خليني وحدي ذا الصوت يناديني ذا صوت صباي يردده الوادي وشواهق صنيني العالم مملكتيي وأنا سلطان العالم والدهر الزهر يعطر أنفاسي والزهر يولد في رأسي أشباحا راقصة لخرير الماء وصوت الأجراس ما بال سكينتي اضطربت وجحافل أشباحي هربت؟ قد عاد الشك وأنصاره

#### آلام العيبش وأوزاره

وقد تصرفنا في هذه القصيدة الطويلة لندلل على صحة رأينا في شعره إنه الشعر الهادئ الذي يجد مصبه في وجدان القارئ لا في أذن السامع والشاعر هنا يتعبد في محراب الطبيعة بفرح طفولي ويستذكر شوامخ صنين ويعابث الزهر ويناغي النهر لولا تباريح الشك وتصاريف الحياة ونكد الفكر، وقد كان شعرنا العربي بحاجة إلى هذا النوع من الشعر -شعر القلب والعقل- شعر الاندغام في الطبيعة والوجدان ، فتصير الطبيعة والشاعر واحدا بعد أن كانت موضوعا.

فميخائيل نعيمة ليس الشعر عنده معرفة (أي علما) وليس الشاعر هو الذي يعدد لك الأشياء ويتلاعب بتشبيهاتها، ويقول لك ما هو ذلك الشيء بل الشعر عنده قبسة من نور الوجود ورشفة من محيط الحياة وحبل سري موصول بمشيمة الكون يحس من خلاله قارئ شعره بإنسانيته تفيض على الوجود وبأخوته حتى للدودة وقد خاطبها مرة في إحدى قصائده باياأختاه".

ومازلت أذكر أيام الصبا وأيام الدراسة الابتدائية حين كنا تلامذة في الصفوف الابتدائية كيف كنا نحفظ قصيدته " لست أخشى" ونرددها في الأزقة بل ويرددها كل لنفسه وأنا واحد منهم.

كيف استطاع هذا الرجل أن ينفذ إلى قلب الطفولة العميق الغامض وإلى نفسها العجيبة المتقلبة فتأبى الطفولة أن تنسى تلك القصيدة التي منها هذه الأبيات؟:

سقف بیتی حدید رکن بیتی حجرر

فاعصفی یا ریاح وانتحب يا شجر واسبحي يا غيروم واهطلي بالمطسر واقصفى يا رعــود لست أخشى خطـــر من سراجي الضئيل أستمد البصصر كلما الليل طلال والظلام انتسشر وإذا الفحر مات والنهار انتحر فاختفى يا نجــوم وانطفئ يا قمير باب قلبی حصیبین من صنوف الكسدر وازحفى يا نحــوس بالشقا والضجر لست أخشى العسذاب لست أخشى الضرر وحليفي القصطاء ورفيقي القسدر

وقد استخدم الشاعر مجزوء المتدارك، والشاعر معروف باستخدامه الأبحر النادرة لأنها تحقق مأربه في التجديد.

فلما كبرنا واتسعت مداركنا ودرسنا نظريات الفن والشعر وألممنا بالمذاهب الأدبية وبمستويات الدلالة وحفظنا عشرات القصائد القديمة والمحدثة أدركنا ما في هذه القصيدة من جمال فني، ففي عهد الطفولة الغض فهمنا مظاهر الطبيعة على حقيقتها المطر، الليل، الفجر، القمر، ركن البيت، سقف البيت، وهذه الدلالات تناسب عهد الطفولة وأما دلالاتها الأخرى فهي فلسفية عميقة إنها الحلولية الكونية، حيث تتماهى ذات الشاعر مع الموجودات الموحدة في كثرتها فتستمد من ذلك الوجود السكينة والوداعة والرضا بالقدر وتتنعم بإنسانيتها الواعية الخلاقة بلا كبرياء أو جبروت زائف إنها النهر يجري منسابا ثابت الخطى إلى مصب الوجود العظيم.

لهذا نفهم لماذا أعرض ميخائيل نعيمة عن الزواج والنسل والإغراق في المتع الحسية وتعبد في "الشخروب" فلقد وجد هناك بهجة الروح وسلوى الخاطر وتناغمت خفقات قلبه مع حفيف الشجر وانسجمت أنفاسه مع خرير الماء وجاء شعره تعبيرا عن هذا الموقف الفذ والحالة الإنسانية الفريدة التي أضافت إلى شعرنا ما كان ينقصه وسدت ثغرة كان من حق الغير أن يعتبرها مثلبة ونقيصة في أدبنا فتحية إلى ناسك "الشخروب" في رقدته الأبدية ولنا في شعره الغذاء للروح والفرح الطفولي والموقف الصوفي النبيل.

# رومنطيقية القلب الحزين (١) الوصف عند خليل مطران "قصيدة الأسد الباكي نموذجا"

أقحم شعر الوصف في أدبنا العربي ضمن الشعر الغنائي أو الوجداني أو الذاتي، وهو الشعر الذي يعبر فيه الشاعر عن ذاته أو "أناه" و بلفظ موجز رؤيا الذات أو موقفها من العالم والوجود بخلاف الشعر الموضوعي أو التمثيلي حيث يعبر فيه الشاعر عن ذات الأمة، غير أن شعر الوصف في أدبنا العربي القديم ظل وصفا ميكانيكيا لا تندغم الذات فيه في الموضوع أو لا تتصل وشائج القرابة بين الذات الشاعرة وموضوعها، فيظل الوصف خارجيا ترى فيه أثر كد الذهن في خلق القرائن أو إدراكها بين المقتبس منه (المشبه به) والمقتبس له (المشبه)عن طريق التشبيه الصريح أو الاستعارة، وترى التفنن في ذلك ومحاولة السبق في ابتكار التشبيهات والاستعارات، ولكن من غير أن يصير الشاعر قلب الوجود وروحه فلا يسع العالم حينها إلا أن يكون مظهرا لتلك الذات، ذلك أن الوصف بغير هذا المعنى يكون أقرب إلى العلم منه إلى الفن لأن ميكانيكيته تحيد به عن روح الشعر التي هي في الصميم رؤيا، وذلك لأنك في الشعر لا تطلب الحقائق الموضوعية وإنما تطلب كيانا شعريا في تفاعله مع الوجود ورؤيته له، وذلك الكيان الشعري هو أشبه بالبناء المشمخر الذي تدخله لأول مرة مكتشفا سراديبه وردهاته وغرفه متذوقا جماله واقعا على فرادته وأنت واثق أنك لم تقع على مثله من قبل على كثرة ما دخلت إلى الدور والقصور وبالمختصر فالشعر هو الرؤيا والفرادة معا لأن الروح الشعرية لا تقبل الاستنساخ ، والتقليد إعدام لها وتجنى على روح الشعر، وقد غاب (١) مجلة أنهار، الكويت، العدد ٧٣، ٢٠٠٦. هذا المفهوم العميق للشعر عن أذهان أسلافنا ونقادنا القدامي فانصرفوا إلى النقد الفقهي أو تتبع السرقات الأدبية واكتشاف مصادرها لولا محاولات من هنا ومن هناك تخرج من تلك الصحراء منقذة أناها ملقية بها في إصرار في مملكة الشعر المعروفة بحدودها المتعالية على سواها من الممالك ولعل امرأ القيس أفضل الشعراء الذين فروا بجلدهم من صحراء التيه لائذين بمملكة الشعر وترى الوصف عنده لصيقا في معظم الأحوال بذاته ويغدو الوجود بمظاهره ملونا بلون ذاته وخير مثال على ذلك هو وصفه لليل:

وليل كموج البحر أرخى سدوله علي بأنواع الهموم ليبتلي فقطي بصلبه فقطي بصلبه وأردف أعدجازا وناء بكلكل ألا أيها الليل الطويل ألا انجل بصبح وما الإصباح منك بأمثل

فالليل هنا ليس ليلي وليلك أو ليل الكائنات الذي تسكن فيه إلى بعضها البعض وليس بليل موضوعي نستمتع فيه بجمال النجوم وروعة السكون بل هو ليل خاص ملون بلون الذات الحزينة الخائفة منه والذي ترى فيه غولا يناور ويتهجم محاولا إزهاق روح الشاعر وسكينته وأنت إذا أردت مثلا للوصف الموضوعي أو الذي أسميناه ميكانيكيا فلن تعدمه لأنه الكثرة الطاغية في شعر الوصف في أدبنا القديم فمنه قول امرئ القيس في وصف سرعة جواده :

مکر مفر ، مقبل مدبر معــــــا

كجلمود صخر حطه السيل من عل أو قول طرفة في وصفه الطلل:

لخولة أطلال ببرقة ثهمـــــد تلوح كباقي الوشم في ظاهر اليد أو كقول الأعشى في وصف مشية حبيبته:

كأن مشيتها من بيت جارتها من بيت جارتها مر السحابة لا ريث ولا عجل أو كقول المتنبى في وصف جثث الأعداء:

نثرتـــهم فوق الأحيدب نثرة كما نثرت فوق العروس الدراهم

أو كقول أبي تمام في نفس الغرض:

تسعون ألفا كأساد الشرى نضجت جلودهم قبل نضج التين والعنب

وتستطيع أن تجد لذلك أمثلة كثيرة في شعر البارودي وإسماعيل صبري وحافظ وشوقي ولا يتسع المقام للاستطراد في ضرب الأمثلة.

غير أن الشعر الحديث وفي تأثره بالشعر الغربي الفرنسي والإنجليزي خاصة وفي العب من نظريات النقد عند أعلامه في الغرب تنبه إلى ذلك وأدرك بعض الشعراء أن الشعر في حقيقته رؤيا وكان هذا أهم مظهر من مظاهر التجديد قبل النظر في الأوزان والقوافي لا أثر فيه للتقليد أو الاستنساخ ولعل شاعرنا الكبير خليل مطران أبرز الشعراء المحدثين الذين أدركوا ذلك ونفذوا ببصيرتهم إلى حقيقة الشعر ولبابه.

وخليل مطران (١٨٧٢- ١٩٤٣) شاعر القطرين العربي الصميم سليل الغساسنة ملوك الشام وكان أخر ملك منهم جبلة بن الأيهم الذي أسلم وقد قال الشاعر مشيرا إلى نسبه العريق هذا:

ألا يا بني غسان من ولد يعرب وأجدادكم أجدادي العظماء

وبقيت بقية منهم لم تسلم محتفظة بنصرانيتها، ونزحت إلى لبنان بعض العائلات منها كعائلة مطران التي تمذهبت بالأرثوذكسية في البدء ثم تكثلكت وأما اللقب الذي لحق بهم فذلك أن أحد أجداد الشاعر كان مطران كنيسة ببعلبك، وقد تعرضت عائلة الشاعر للاضطهاد وإلى مصادرة الأملاك التابعة لهم في وادي البقاع من قبل الولاة التابعين للباب العالي في استانبول فنزحت إلى الإسكندرية ثم إلى القاهرة وفيها عاش الشاعر ونبه ذكره مشتغلا بالصحافة في جريدة " الأهرام" ثم أصدر عام (١٩٠٠)م المجلة العربية" وعام (١٩٠٠) أصدر "الجوائب".

والشاعر أحد أركان النهضة الشعرية في العصر الحديث جمع بين الملكة الشعرية والملكة اللغوية ودقة التصوير والدفق العاطفي والتمكن من الأدب العربي قديمه وحديثه إضافة إلى إتقانه اللغتين الفرنسية والإنجليزية ومطالعته للأدبين الفرنسي والإنجليزي خاصة الرومنطيقي منه كشعر ووردزورث وشلي وجون كيتس وبايرون وألفريد دي موسيه وفرلين ورامبو وهوغو ولامارتين وغيرهم ثم فوق ذلك كله حس إنساني رفيع ونبالة خلق وصفاء ضمير واستقامة نفس فلا يذكر غيره إلا بالخير كما ترفع عن النقد الجارح والقذف والحسد وأخلاقه شهد له بها معاصروه، ويكفى دليلا على رهافة حسه ووفائه أنه دخل مرة إلى حديقة في القاهرة

فلقي فتاة في عمر الزهور أعجب بها وخفق لها فؤاده بمشاعر الوداد فحام حولها حومان النحل حول الزهر من (١٨٩٧) إلى (١٩٠٣) غير أن الفتاة ماتت مصدورة، فحزن الشاعر لموتها وصمم على حياة العزوبية وكتب في رثاء الراحلة قصيدة يقول في مطلعها:

### سررت في العمر مره وكنت أنت المـــسره

فقد كان مطران إذا رجل عفة واستقامة عانى من شظف العيش وكدح بشرف مترفعا عن سفاسف الأمور وفي نظراته حزن تكشف عن ألم دفين وحسرة متمكنة من النفس لعلها حسرة الزوال وانفضاض المجالس وبطلان الحياة وتهافت ملذاتها ورغائبها ثم سلطة القدر وسيفه المسلط على الإنسان إذ لا يمكن الإنسان من نيل رغائبه ولعل موت حبيبته أسوأ مؤشر على ذلك. وفي شعر مطران هدوء وسلاسة فهو غير شوقي المقتفي اثر الشعراء الكبار كالمتنبي وأبي تمام والبحتري وهو غير حافظ صاحب المزاج الحاد وقد كانت كلماته المنتقاة موحية بذلك ، مجلجلة بتأثير من طفولته المشردة وكهولته التعيسة من غير زوج وولد وكأنه أراد للناس حياة غير حياته فثار على الخصاصة سليلة الفقر والطبقية.

أما خليل مطران فهو كالنهر إذ استوى في سهل يجري هادئا متمهلا بلا صخب أو ضوضاء متأملا الوجود بنظرة حانية لا يخفى على المتأمل انكسارها ونفس يغلفها شعور بالأسى ولكنها هادئة لا تثور كالبركان وتقذف بحممها في شعرها فتحرق القارئ معها.

لقد كان الشاعر الإنجليزي "ووردزورث" ينصح الشعراء أن يتمهلوا فلا ينبغى أن يمسك الشاعر بقلمه كلما خفق قلبه أو اضطرمت مشاعره، أي

أن يكون الشعر استجابة عارضة لمؤثر خارجي بل يجب عليه أن يتأنى ويترك المشاعر تهدأ والزمن يفعل فعله ليذهب الزبد جفاء وما ينفع الناس والفن يبقى وتنجلي الغاشية عن الأشياء لأن العاطفة القوية تلفها كالضباب، وهي قوية صاخبة معربدة تلمع كالشهاب فجأة ثم تخبو رويدا رويدا وتنتهى رمادا.

وقد سلم مطران من هذه الآفة التي تسئ إلى الشعر فصانه عن أن يكون زبدا أو رمادا.

وفي قصيدته" الأسد الباكي" وهي من عيون الشعر الحديث ولا تعني الحداثة أن يكون الشعر على نسق شعر التفعيلة والكثير منه رغاء، إنما الحداثة هي الوعي بالزمن والاندغام في العصر في علاقته الجدلية بالماضي منفصلا متصلا ومتصلا منفصلا وبإضافة شيء إلى المعمار الإنساني لا بكلمة تلوكها الألسن وتمجها القلوب الإنسانية الحقة.

ولقد كتب الشاعر هذه القصيدة إثر أزمة خانقة عاشها الشاعر وطوحت به ذلك أنه فشل في مشروع من مشاريع حياته حيث عمل من عام (١٩٠٩) إلى عام (١٩٠١) بالتجارة وربح وخسر ثم قام بصفقة مضاربة خسر فيها أمواله واعتزل بعين شمس يائسا ولم يعد إلى القاهرة إلا بعد توسل الأحباب والأصحاب.

والعنوان ذاته موحي بعمق الأزمة فالأسد على سبيل الاستعارة دال على معاني الرجولة وصفاتها الجوهرية كالقوة الروحية والشهامة والترفع عن الصغائر وتأتي الصفة لاحقة بالموصوف لتوحي بالعجز تحت وطأة الظروف وقسوة الزمن فيأبى الشاعر أن يريق ماء وجهه ويتزلف وينافق استجلابا للسلامة أو الرفاه ولا يسعفه غير الدمع أبلغ تعبير عن عمق

الجرح وهو في حد ذاته لغة قوامها كيمياء الجسد لا اللفظ السالك مجري الطعام وسخونته وشفافيته البلورية هما آية الصدق مع النفس والعالم ، والحق أن خصيصة الوصف الحلولي هذه لم يكن مطران وحده هو ممثلها في شعرنا الحديث فقد تخلص هذا الشعر في صيغته الحداثية من آفة الذات والموضوع فهما واحد وليس العالم إلا حلول الشاعر فيه وتلونه بلونه فهو ليس عالما حياديا بل مزاجيا وفي وسع علم النفس أن يمدنا بمفاتيح تفتح أبواب الفهم وتنير حلكات الطريق ولعل الإسقاط خير ما يسعفنا به هذا العلم من مكتشفاته في دنيا النفس القريبة البعيدة، ذلك أن عالم اللاوعي وعظمة خطره في الحياة الإنسانية واستعصائه على المراقبة والتحري فهو كالحزب السري ينشط في الخفاء ويجيد المكر والتلاعب ولا يحب العلن لتعوده على حياة الخفاء فيجئ الوصف أحيانا فيه إشارات من العقل الباطن بل هو كضربات الفرشاة التي تكمل رسم اللوحة وكثيرا ما تكون تلك الضربات حاسمة، وهنا تحديدا يتجلى معنى التمايه بين الذات والموضوع وهو ما عنيناه بالاندغام، ولا تقف الصورة الشعرية عند هذا الحد فالرؤيا الشعرية تتمرد على الواقع وتخرق المألوف ولا تساوم في حريتها وشفافيتها واندفاعها نحو الأفاق بقوة عجيبة يضفى عليها الحلم مسحة رومنطقية أو صوفية ويزيدها الرمز أحيانا إيحائية أو ضبابية تحافظ بها على رونقها، وخير مثال على هذا الوصف الذي أسميناه بالحلولي هذا المقطع للسياب في وصف مصباح الإضاءة الليلية في دروب المبغى البغدادي:

> وكأن مصباحيه من ضجر كفان مدهما لى العار

کفان بل ثغران قد صبغا بدم تدفق منه تیار

فإذا كان هذا المقطع يعكس حالة الشبقية التي كانت تعذب الشاعر حدّ الفناء، فإن الوصف هنا تجاوز الحدود المألوفة ففيه حركية الكفين والثغرين والتشبيه هنا خلاق فهو من قبيل تشبيه الجامد بالحي ثم تأتي دلالة العار وهي دلالة دينية أخلاقية في ذات الوقت موحية بالإحساس بالذنب وارتكاب المعصية، غير أن النزوة الجسدية والقوة الشهوانية أقوى وأغلب فتلون الوجود كله بلونها القاني.

وأما في قصيدة خليل مطران فكثيرا ما نقع على هذا الوصف الذي أسميناه بالوصف الحلولي حيث يتأنسن الوجود بفعل رؤية الشاعر التي ترى الوجود حيا، فاعلا ، ديناميكيا بمظاهره لا مجرد أحجام وكتل وأرقام فترى الشاعر يحاوره محاولا الوقوف على خفاياه كاشفا إياها كقوله:

شاك إلى البحر اضطراب خواطري فيجيبني برياحه الهوجـــاء

واللمسة الرومنطيقية واضحة هنا خاصة في قوله "برياحه الهوجاء" إلا أن البحر هنا صار يجسد جبروت الطبيعة وقهرها وهو موقف للذات المغلوبة التي صارت ترى الوجود وكأنه تآمر عليها، فلتحمل صليبها إلى ذروة الجلجلة وحيدة في معاناتها ولو كلفها ذلك حياتها!

ثم يأتي الوصف متتابعا متلاحقا فالشاعر ود لو أن قلبه كالصخر لا يتألم ولا ينزف وكأنه حسد الصخرة على بلادتها وعدم إحساسها ولو أن السقم والبرحاء نفذا إلى أعماقها فهدت صلادتها وخففت من غلواء الداء وتباريحه على الشاعر.

لقد غدت الطبيعة والشاعر هنا واحدا ولم تعد موضوعا وهذا ما يضفي على التشبيهات الكلاسيكية:

ثاو على صخر أصم وليت لي قلبا كهذي الصخرة الصماء! ينتابها موج كموج مكارهي ويافتها كالسقم في أعضائي

أما البحر ذاته فعاد إليه الشاعر ليضفي عليه سمة الإنسان فألحقه بزمرة اليائسين، وأي يأس؟ إنه يأس الشاعر ذاته الذي أسقطه على الوجود فتلون كله بلون أسود ، وكأن مفتاح الرؤيا تجلى في معنى لفظة " كن أيها الوجود" فكان كما أراده الشاعر وجودا ذاتيا لا حقيقة له إلا في قرارة نفس الشاعر.

ويمكن فهم ذلك كله بالعودة إلى علم النفس حيث تبحث الذات إذا وقعت في كمين عن نظراء لها أصيبوا بما أصيبت به لتخف الغلواء وهو ما يجسده القول المأثور "إذا عمت خفت" وقد عمت البلوى هنا الوجود كله فالصخرة بلواها في بلادتها والبحر في كمده والوجود كله سأمان والأفق معتكر:

والأفق معتكر قريح جفنه يغضى على الغمرات والأقذاء

ولن تجد في الشعر العربي قديمه وحديثه شاعرا أبدع في وصف الغروب شأن خليل مطران وفي الواقع فوصفه استبطان للذات وكشف لخفاياها بترصد عناصر اللوحة الطبيعية المتجلية في غروب الشمس ، ولقد رأى فيه الشاعر عبرة، وأي عبرة؟ لعلها عبرة الاضمحلال والزوال وقديما قال الشاعر:

منع البقاء تقلب الشمسس وطلوعها من حيث لا تمسي وطلوعها حمراء صافية وغروبها صفراء كالورس اليوم أعلم ما يجيء بسه ومضى بفصل قضائه أمس

غير أن الشاعر يرى الظلام طمسا لليقين وذهابا بالنور الذي تمثل جنازته، فالظلام يذكر بالهجوع الأبدي لولا أن الشمس تشرق غدا والحياة تبدأ دورتها من جديد لكن وحشة الروح وكآبة النفس ظلمة دامسة لن تشرق عليها شمس السرور وحق للشاعر أن يتألم لها:

يا للغروب وما به من عبرة للمستهام وعبرة للرائـــي! أوليس نزعا للنهار وصرعة للشمس بين جنازة الأضواء؟ أوليس طمسا لليقين ومبعثا للشك بين غلائل الظلماء؟ أوليس محوا للوجود إلى مدى أوليس محوا للوجود إلى مدى وإبادة لمعالم الأشيـــاء؟ حتى يكون النور تجديدا لــها ويكون شبه البعث عود ذكاء

ولا غرض للاستفهام هنا إلا الإثبات.

أما السحاب فقد تلون بلون الدم والدم في عرف الرومنطيقيين رمز المعاناة والتباريح فلا بأس أن يشبه به خواطره الحزينة مادام قد رأى الوجود كله بتأثير من نفسه كئيبا:

وخواطري تبدو تجاه ناظري كلمي كدامية السحاب إزائي

وولع الشاعر بالحمرة يمتد حتى إلى الدمعة وقد عهدناها بلورية شفافة عند الرومنطيقيين ولكنها عند الشاعر غدت حمراء:

والشمس في شفق يسيل نضاره فوق العقيق على ذرى سوداء مرت خلال غما متين تحدرا وتقطعت كالدمعة الحمراء

وقد خان الشاعر التوفيق هنا فكيف نسلم معه بحمرة الدمعة، هل نقول أنها اختلطت بالدم الذي كان الشاعر ينزف به مما به من تباريح ؟ وهو يريد وصف احتجاب جزء من قرص الشمس وراء السحاب الأحمر! وترى الشاعر في النهاية أقام مناحة وجودية وتأبينا كونيا له ، ومادام الشاعر هو قلب الوجود وإذا كان القلب تعيسا حزينا فلن يضخ إلى الوجود إلا الكآبة واليأس، فبكت الطبيعة لبكائه والزمن جسد للشاعر معنى الزوال بهذا المشهد الرومنطيقي الحزين الجامع بين لوعة المعنى ودلالة اللون:

فكأن آخر دمعة للكون قد مزجت بأدمعي لرثائي وكأني آنست يومي زائسلا

#### فرأيت في المرآة كيف مسائي!

وأما البحر الذي اختاره الشاعر لقصيدته فهو الكامل وهو يتسع بتفعيلاته الست المتكررة "متفاعلن" السباعية لتضمن المعنى والشجن والدفق العاطفي ويزيده إضمار "متفاعلن" جرسا موسيقيا عذبا تستلذه الأذن ويعلق بالقلب وأما الضرب بإضمار متفاعلن وحذف النون مع إسكان اللام لتغدو "مستفعل" فهو أعذب ما في الكامل على كثرة أعاريضه وأضربه وحتى البارودي في رثائه لزوجته تخير هذا الضرب.

لقد كنا نعد الوصف في الشعر مهارة ذهنية ولغوية معا تظهر براعة الشاعر فيه في تمثل المشبه به وكلما كان فريدا غير مسبوق وكانت علاقته بالمشبه وطيدة كلما كان الشاعر ذا عبقرية مفلقة فجاء مطران وزاد على هذا بأن أنسن الطبيعة واندغم فيها ووصفها من خلال وجدانه على سبيل التمايه أي أن تغدوا الذات والموضوع واحدا وهو بذلك مدين بلا شك للرومنطيقية الغربية التي اغتذى بلبانها وتمثل " الرؤيا" التي نص عليها وليم بليك، وقد ساعده على ذلك إضافة إلى الدفق الوجداني وقوة المخيلة وخصبها امتلاك الأداة أي اللغة التي طوعها لأغراضه البيانية ولا عجب فمن يزعم أن الغساسنة أجداده لا جرم أنه يمتلك ناصية اللغة وقد أفلح الشاعر في ذلك إلى حد بعيد وستبقى قصيدته "الأسد الباكي" خير ما يمثل مذهبه الجديد في فن الوصف على الرغم من مسحة الكآبة البادية عليها .

#### (۱) شاعر الجلال عباس محمود العقاد

يعتبر العقاد ظاهرة أدبية وفكرية خارقة في دنيا الفكر والأدب، فهو كالجاحظ أديب موسوعي لم يقصر نشاطه على حقل من حقول المعرفة، وإنما سعى إلى الثقافة ككل ونظر إليها على أنها كل لا يتجزأ، والذي يبهر في هذا الكاتب عصاميته فهو إن اكتفى في تعلمه النظامي بنيل الشهادة الابتدائية، فقد كدح في سبيل المعرفة كدحا وأخلص في طلبها مضحيا بالزوجة والولد ومتاع الدنيا مكتفيا بما يسد الرمق ويحفظ ماء الوجه، وأما الصفة الثانية الباهرة فيه فهي حبه للحرية وإيمانه بأنها أساس صلاح الفرد وتعلقه بالحرية دفعه إلى الذود عن كرامته والاعتزاز بنفسه حتى لكأنه أحد آلهة الإغريق، ولقد كان لويس عوض على حق حين قال:" صورة العقاد عندي لا تختلف عن صورة هرقل الجبار الذي يسحق بهراوته الأفاعي والتنانين والمردة وكل قوى الشرعن صورة هرقل الجبار الذي يسحق بهراوته الأفاعي والتنانين والمردة وكل قوى الشر

لقد مارس العقاد النقد والتراجم والمقال وأخرج كتبا آية في تحري الدقة العلمية والحقيقة مستعينا بقلمه السيال وبثقافته الجبارة في شتى شؤون المعرفة، وقد عُرف العقاد "بالعبقريات" وبقصة "سارة" و"بالديوان في الأدب والنقد" وبسيرته الذاتية "أنا"، وبهذه المؤلفات شاع بين الباحثين والأساتذة والطلبة.

غير أن الثابت أن الذي كان يحز في نفس الأستاذ العقاد- رحمه الله- أنه لم يشع كشاعر وأن شهرة حافظ وشوقي كانت تؤلمه أعمق الألم، ولاغرو في ذلك، فالعقاد يرى أن الشعر مقتبس من نفس الرحمن، وأن الشاعر الفذ بين الناس رحمن أو ليس هو القائل ؟:

والشعر من نفس الرحمن مقتبس والشاعر الفذ بين الناس رحمن

<sup>(</sup>١) مجلة ديوان العرب كانون الأول ٢٠٠٧

إن الشاعر تفضي إليه ألسنة الدنيا بأسرارها فهو روح الوجود وضميره، والشاعر أعلى درجة من غيره، ومن وصل إلى هذه المرتبة فقد حقق أعظم مأرب في الحياة.

ولقد أخرج العقاد عدة دواوين شعرية وأعطاها عناوين تتماشى وسني عمره "يقظة الصباح" و"وهج الظهيرة" و" أعاصير مغرب" و" أشجان الليل"، وديوان آخر رصد فيه وقائع الحياة اليومية على عادة شعراء الغرب جعل عنوانه " عابر سبيل"،

ويجدر بنا قبل التطرق إلى شعر العقاد أن نعرف موقفه من الشعر، فقد عُرف الكاتب الشاعر بخصومته العنيفة لأنصار شعر التفعيلة، ولما كان عضوا بالمجلس الأعلى للآداب والفنون ومقررا للجنة الشعر كان يحيل قصائد التفعيلة على لجنة النثر للاختصاص، فقد حارب هذا النوع من الشعر وكان يسميه الشعر السائب، على اعتباره من المحافظين على عمود الشعر دون الخروج على الأوزان الخليلية، فالوزن والقافية هما حدا الشعر وما يميزه عن النثر، والشاعر الفذ هو الذي يعبر عن أفكاره وأحاسيسه محافظا على الوزن والقافية دون أن يحد الوزن من قدرته التعبيرية.

إن الشعر عند العقاد فن محكوم بالقيود، ولم يقف العقاد عائقا أمام سنة التطور فالتجديد في الشعر ضرورة من ضرورات العصر، وقد مارسه أجدادنا فأبدعوا الموشحات والأزجال والمجزوء ومخلع البسيط ونوعوا القوافي حتى تتأتى المرونة في التعبير وتتحقق المتعة الفنية ويتحاشى السأم من الرتابة المملة في الوحدة، وهكذا مارس العقاد التجديد في الشعر بتنويع القافية واستعمال المجزوء والاستعانة بالبحور الخفيفة كالرمل والخفيف والمتقارب والمديد، وأضاف الى ذلك قصر الشعر على الوجدان وقد كان شعار مدرسة

الديوان بيت لعبد الرحمن شكري:

ألا يا طائر الفرود سردو س إن الشعر وجردان

وتحاشى المديح الزائف والرياء الكاذب والمبالغة الحمقاء وفي ديوان "عابر سبيل" قصر الشعر على هموم الحياة اليومية كقصيدة "الكواء ليلة العيد"، وفي هذا الديوان بالذات قصيدة في طفل صغير شرب على وجه الخطأ الجعة فاستمرأها واستحلاها، فيقول العقاد على لسان الطفل - وهو إمعان في الواقعية الشعرية والصدق الفني-:

(البيلا، البيلا) عوض البيرة البيرة لأن كثيرا من الصغار ينطقون الراء لاما، وهكذا فقارئ شعر العقاد يقف أمام عمارة نحتت أحجارها بأزميل وأحجارها من جرانيت أسوان لا يبهرك الجمال في تلك العمارة بقدر ما يبهرك الجلال.

إن العقاد كما يرى تلميذه زكي نجيب محمود شاعر الجلال، ولنا في تفسير نزوع الشاعر هذا المنزع رأي مستمد من التركيبة النفسية للعقاد المنبهرة بالبطولة الممجدة للأبطال، ولعل قامته الهرقلية وعصاميته الأسطورية زادتا في تقديره لنفسه ومواهبه ومن ثمة إعجابه بشخصه، وهو موقف يؤدي بصاحبه إلى العزلة في جبل الأولمب مع آلهة الإغريق ويصبح الجليل والعظيم هو ما ينزع إليه ذلك الشخص، ولسنا ننفي صفة الجمال الفني عن شعره ففي بعض قصائده لمحات فنية جميلة، اقرأ شعره في وصف الشاعر واكتناه أغوار نفسه واستمتع بكلماتها الفنية الجميلة:

يجني المودة مما لا حياة له الإذا جفاه من الأحياء خيوان ويحسب النجم ألحاظا تساهيره والودق يبكيه دمع منه هتان إذا تجهم وجه الناس ضاحك تغر الورود ومال السرو والبان تفضي له ألسن الدنيا بما علمت كأنما هو في الدنيا سليمان والشعر ألسنة تفضى الحياة بها

إلى الحياة بما يطويه كتمسان لولا القريض لكانت وهي فاتنسة خرساء ليس لها بالقول تبيسان مادام في الكون ركن في الحياة يرى ففي صحائفه للشعر ديسسوان

وفي قصيدة " العقاب الهرم "، وهي قصيدة موحية بمعاني العظمة المقهورة بالزمن، إنها قصة عقاب هرم فعجز عن الصيد وصارت فرائسه تمرح أمامه نظرا لعجزة، وينسحب هذا المعنى على الأشخاص العظماء والدول الكبرى إنه الجلال عندما يشيخ، يقول الشاعر عن العقاب:

يهم ويعييه النهوض فيجث ويعزم إلا ريشه ليس يع زم لقد رنق الصرصور وهو على الثرى مكب وصاح القطا وهو أبك ملمام حدباء القدام كأنها أضالع في أرماسها تتهش ويثقله حمل الجناحين بعدما أقلاه وهو الكاسر المتقح إذا أدفأته الشمس أغفى وربما توهمها صيدا له وهو هيث توهمها صيدا له وهو هيث يفر بغاث الطير عنها ويه إنما عجزت عنك المغداة وإنما كل شباب هيبة لا ته رم

وفي قصيدته عن "أسوان" وقصرها الفرعوني العتيق الذي زاره الشاعر هنا نقف أمام الجلالين جلال المعمار الهندسي وجلال التعبير الفني عند الشاعر يقول العقاد:

رعى الله من أسوان دارا سحيقة وخلد في أرجائها ذلك القصرا أقام مقام الطود فيها وحوله جبال على الشطين شامخة كبرا وليلة زرنا القصر يعلو وقاره وقار الدجى الساجي وقد أطلع البدرا قضى نحبه فيه الزمان الذي مضى فكان له رسما وكان له قبرا فياوجه "أوزيريس" هلا أضاتها فياوجه "أوزيريس" هلا أضاتها فما رفعت إلا إلي عرشك الشكرا ولا رفعت إلا إلى عرشك الشكرا ولست ضنينا بالضياء وإنما لكل إله ظلمة تحجب الفكرا

وأحص مفردات العظمة والجلال في هذا المقطع من مثل: الطود، شامخة ،كبرا، وقاره، قضى نحبه فيه الزمان، تجلة، رفعت، إله ...الخ، أما ناقدنا الكبير الدكتور شوقي ضيف يري أن العقاد أقحم الفكر والمنطق في الشعر فجاءت قصائده دلائل منطقية ومسائل عقلية لغلبة الفكر والحجاج على الكاتب الشاعر العقاد وأنت واجد مثل هذا في شعره.

اقرأ هذا المقطع لتقع على صحة هذا الرأي: وهذا إلى قيد المحبة شاخص

وفي الحب قيد الجامح المتوثب ينادي أنلني القيد يا من تصوغه ففي القيد من سجن الطلاقة مهربي أدره على لبي وروحي ومهجتي وطوق به كفي وجيدي ومنكبي ورب عقيم حطم العقم قيدد يحن إلى القيد الثقيل على الأب

إن هذه فلسفة عميقة تؤكد أن لا حياة بلا ضرورة، وأن القيود مهماز القريحة والإرادة الإنسانية .

أما هذا المقطع فهو زبدة التأمل والتفكير لا يتأتى إلا لأولى الفكر والحجاج:

والعقل من نسل الحياة وإنما قد شاب وهي صغيرة تتزين والطفل تصحبه الحياة وما له لب يصاحب نفسه ويلقنن إن العواطف كالزمام يقودنا منها دليل لا تراه الأعين

على أن في بعض قصائد العقاد غنائية شجية استلها من مكنون ضميره وسلخها من تباريح وجدانه وآهات نفسه، وقل في الشعر العربي من بلغ هذه الغنائية الحزينة حتى المتنبي الذي يقول:

يا ساقيي أخمر في كؤوسكما أم في كؤوسكما هم وتسهيد؟ إن طلبت كميت اللون صافية وجدتها وحبيب النفس مفقود

يقول العقاد:

ظمآن لا صوب الغمـــام ولا

عذب المدام ولا الأنداء تروييني حيران، حيران لا نجم السماء ولا معالم الأرض في الغماء تهدييني يقظان، يقظان لا طيب الرقاد يدا نيني ولا سحر السمار يلهيني غصان ،غصان لا الأوجاع تبليني ولا الكوارث والأشجان تبكيني سأمان، سأمان لا صفو الحياة ولا عجائب القدر المكنون تعنيني عجائب القدر المكنون تعنيني على الزمان ولا خل فيأسوني على الزمان ولا خل فيأسوني يديك فامح ضنى يا موت في كبدي فلست تمحوه إلا حين تمحوني

#### وبعد: فهل العقاد شاعر ؟ وجوابنا:

نعم إنه شاعر، ولئن طغت شهرته كناقد وقصصي وكاتب مقالات وباحث في سير العظماء فلن نبخسه حقه في إلحاقه بمملكة الشعر، ونزعم أن له في وادي عبقر الهاتف الذي يزين له زخرف القول، وفي تقديرنا أن الشعر الحديث الذي جدد بهاءه وأحيى مواته البارودي وحافظ وشوقي، ونفخت فيه روح الحياة جماعة "أبولو" برومانسيتها الحزينة والرابطة القلمية بانطلاقتها الوثابة، إن هذا الشعر بحاجة إلى دواوين العقاد وإن موقفه من الشعر صحيح سليم ولو أنه يفهمه كما فهمه كبار شعراء الإنجليز، وديوان "عابر سبيل" يعتبر فتحا في الشعر العربي بعد أن عفر جبينه أحقابا أمام قصور الخلفاء، فالشعر صورة من الحياة ونسل مبارك من رحمها وفي الحياة أطياف ومشاعر وطرائق قدد يتسع لها الشعر جميعا بما فيها الفكر وثمار العقل وهذه هي أهمية العقاد كشاعر، ولعل نقيصته الوحيدة

تحامله الشديد على شوقي لسبب نفسي أكثر منه فني ثم حملته الشعواء على شعر التفعيلة الذي توطدت دعائمه وبذخت صروحه وكان فتحا جديدا في حياتنا الأدبية.

#### ملاك لبنان الحزين... فوزى المعلوف (1)

في الحياة نصادف صنفا من الناس يبدو غريبا مختلفا عن غيره من الناس لا نملك إزاءهم إلا التأمل في خفايا سرائرهم والتفكير في مسارات حياتهم، وربما أسلمنا هذا التأمل والتفكير إلى الحيرة ثم التسليم بأن شه في خلقه شؤونا.

كذلك كان شاعر لبنان بل ملاكه فوزي بن عيسى اسكندر المعلوف (١٩٣١-١٨٩٩) شابا جمع بين وسامة الملمح، وأناقة المظهر، وتوقد البصيرة ورهافة الحس ويسر الحال والشائع أن كل من يجمع بين هذه الصفات الفريدة والامتيازات النادرة أن يقبل على الحياة إقبال المتفائل، ويسعى في دروبها سعي الواثق من نفسه بقلب ينضح سرورا ونفس مطمئنة إلى نجاحها فيما أقبلت عليه من علم أو عمل، ولكن شاعرنا ما نضجت نفسه سرورا ولا امتلأ قلبه بالثقة في الحياة والناس، بل أسلم نفسه إلى حزن غامض دفين وقلبه إلى بلبال وعقله إلى بحران، وكان شعره المرآة التي عكست تقلب هذه النفس المعذبة وهذا القلب الحزين، ولئن كانت زحلة التي ولد بها شاعرنا أواخر القرن التاسع عشر، مهوى الأفئدة ومهبط الإلهام للشعراء والفنانين بما أفاء الله عليها من جمال الطبيعة والوجوه، لم تستطع هذه الجنة الأرضية أن تثنى الشاعر عن حزنه العميق وسويدائه المعذبة، وهو مدين في عبقريته الشعرية لبلدته وأسرته معا، فوالده عيسى اسكندر المعلوف أديب مشهور وأخواه رياض وشفيق شاعران مطبوعان، وآل المعلوف في لبنان أسرة لامعة جمعت بين النجاح

<sup>(</sup>١) مجلة صوت العروبة أمريكا

في العلم والعمل معا، وقد خدمت هذه الأسرة الجليلة الأدب العربي خدمة لا سبيل إلى إنكارها أو التقليل منها، تماما كما تشهد الثقافة العربية بفضل آل اليازجي وآل البستاني وتراثهما الفكري والأدبي، خير ما تركت هاتين الأسرتين العربقتين للأدب والفكر العربيين.

لقد كان فوزي في صباه شعلة متوقدة من الذكاء، وحزمة حارة من المشاعر النبيلة، وميلا فطريا إلى الشعر تذوقا وقرضا، وأتاح له جو الأسرة الأدبى ومناخ زحلة الفكري، ثم تمكنه من الفرنسية انطلاقة أدبية وثابة وتحليقا فكريا شامخا يأخذ من الشعر القديم الزاد البياني الذوقي ويلقح ذلك كله بثمرات الثقافة الفرنسية في الشعر والفكر حتى استوى شاعرا قديرا حق للبنان أن يفاخر به شعراء مصر والعراق وسوريا الكبار، ولأن أهل لبنان أحفاد الفينيقيين سادة البحار، تعاف نفوسهم الركود، يسعون في الأرض كأنهم في وطنهم بلا خوف أو إحساس بالدونية فلا يلبثون أن يصبحوا سادة المجتمعات التي عاشوا في رحابها علما وعملا ويصبح سعيهم الناجح مضرب المثل، وهم إن اختلطوا بالمجتمعات الجديدة وتمكنوا من لغاتها وعاداتها وأساليب عملها وحياتها حتى لكأنهم أهلها الأقحاح لا ينسون وطنهم لبنان ولا لغتهم الأم -العربية-بل كانت تلك الهجرة فأل خير وبشارة يمن أكسبتهم تجارب ويسرا ماديا وخبرة عميقة بالحياة وبالنفس الإنسانية، فجاء أدبهم في لغته العربية أدب النضج والاستواء، كذلك كان شعر الشاعر القروي و إلياس فرحات وسعيد الشرتوني وشفيق المعلوف وغيرهم.

ولقد هاجر شاعرنا فوزي عام (١٩٢١) إلى البرازيل مع أسرته واستقر في مدينة "ريو دي جانيرو" حيث أنشأ مع أسرته معملا لإنتاج الحرير

من دودة القز، ويبدو أن طبيعة الشاعر فيه المنطوية على حب الحرية والنفور من الرتابة ومن أغلال الوظيفة قد انتصرت فيه فترك حينها الوظيفة كمدير لمدرسة المعلمين في دمشق ثم أمين سر عميد كلية الطب، ولبى نداء الغربة والمغامرة في المهجر الجنوبي.

ولقد أصاب الشاعر في البرازيل حظا عظيما من النجاح جعله من أعيان المدينة ونابهيها ورجال الأعمال فيها وكان في سيرته وعمله مضرب المثل لولا أن القدر شاء للشاعر مسارا أخر هو مسار العطب و الزوال في ميعة العمر ونضارة الشباب، فقد توفي متأثرا بإصابته بالحمى في مستشفى مدينة "ريو دي جانيرو"، وحزنت زحلة لفراق فتاها النابه وشاعرها الغريد.

لقد غلبت على شاعرنا إذا نزعة التشاؤم ومال إلى الحزن العميق الذي لا تتبينه عامة الناس، ذلك أن أثره لا يظهر على الوجه، وقد تقدم أن شاعرنا كان قسيم الملمح وسيم المظهر ولكن حزنه ظهر في شعره الذي احتوى على فلسفته في الحياة، لقد كان روحا شفافة تشبعت بفلسفة "رهين المحبسين " وصاحب "اللزوميات " أبى العلاء المعرى القائل:

أنا صائم طول دهري فطري الحمام ويوم ذاك أعسيد

كما تشبعت بأفكار ومعاني "رباعيات " الخيام الداعية إلى نهب اللذات قبل الموت وإلى التحسر على عطالة الحياة، وجريان الزمن في اتجاه إعطاب الإنسان وجعل لحظات المتعة مجرد ذكرى، ألم يقل الخيام:

غدونا لذي الأفلاك لعبة لاعب أقول مقالا لست فيه بكاذب

## على نطع هذا الكون قد لعبت بنا وعدنا لصندوق ألفنا بالتعاقب

إن فوزي المعلوف شاعر الرومنطيقية الحزينة، كان نفسا شفافة وروحا قلقة معذبة لم يجد في أطايب الحياة ومتعها إلا فخا يقود الإنسان -في غفلة منه- باتجاه العدم ومخدرا يخدر الإنسان عن معضلة الفناء، لذا لم ينخدع الشاعر بصحة أو وسامة أو غنى أو عبقرية وظل يقظ الحواس، قلق الضمير، شارد اللب كئيب النفس حتى وهو يتصنع الضحك أو وهو يظهر بمظهر المتفائل مراعاة لآداب اللياقة، حيث نقرأ له هذين البيتين نقع على أخص خبايا نفسه:

مرحبا بالعذاب يلتهم العين نهشا نهشا

مشبعا نهمة إلى الدم حرى ناقعا غلة إلى الدم عطشي

فتراه كشعراء الرومنطيقية يذكر العذاب كأنه يتعمد به ويتطهر من أوصاب الحياة و أمراضها، وهذان البيتان من آخر ما كتب الشاعر كما يروي كتاب سيرته، وأما تأثر شاعرنا بأبي العلاء المعري فظاهر لا يخفى وإنما الحيرة تأخذ صاحبها إن تساءل أكانت فلسفة فوزي تأثرا بفلسفة المعري، أم أن الشاعر جبل على الحزن ومال إلى التشاؤم ووجد في رفقة المعري ولزومياته خير جليس و أنيس ؟

من يمت ألف مرة كل يوم وهو حي يستهون الموت مرة تعب كلها الحياة وهندا كل ما قال فيلسوف المعره

لقد كان شاعرنا صاحب تفكير حر وعقل نفاذ وبصيرة حية لا يميل إلى التسليم بما ورث عن الآباء من نمط تفكير وفلسفة، بل ينفذ إلى أعماق المعنى كاشفا غثه من سمينه وصحيحه من زائفه، واقرأ له هذا المقطع الجميل، وهو إن يبدو لقارئه مقطعا رومنطيقيا حزينا إذ يذكر الورود والنسيم والبهار إلا أنها رومنطيقية مفكرة عميقة التأمل ترى في مظاهر الوجود مسارب إلى الفناء والعدمية:

نظرت إلي وردة وقــــالت أنت مثلي في الكون للكون كاره ويح نفسي من الربيع ففيـــه أجتنى بين آسه وبهـــاره ومن الصيف فهو يحرق أكمامي على رغمها بلفحة نـــاره والنسيم البلـــيل هل هو إلا قاتلي بين وصله ونــفاره ؟ فيجــفو والعطر ملء إزاره فيجــفو والعطر ملء إزاره ثم يرتد وهو ريــح فيرديني ويمشى مهيمنا لانتصــاره

بل ترى الشاعر وهو يكتب قصيدة عن قفاز عثر به ملقى على الثلج في يوم اشتد زمهريره سقط من غيداء، تراه دون أن يدري يذكر البعد والعذاب والذل والهجر، وهي مشاعر سكنت لاشعوريا واستوطنت سراديب روحه وتلافيف مخه، فتلون كل شيء كان يراه بلون واحد هو السواد يقول الشاعر عن القفاز اللقيط:

عثرت به في الأرض والثلج باسط عليها جناحيه النقيين كالطـــهر وقد بث فيه البرد والثلج رعشـــة كما انتفض العصفور بلله القطرر فساءلته عمن رماه فلم يجد جوابا بلى كان الجواب شذا العطـــر فيا لك قفازا طريحا على الثرى يعاني عذاب البرد والذل والهجر نعمت بيمناها وكم لك قبلـــــة على الثغر منها والغدائر والصدر وكم مـــرة منّت عليك بزفرة وكم مسحت دمعا على خدها يجري إلى أن قضى بالبعد دهري عليكما فلا حيلة في ما قضت حكمة الدهر

لا مناص من الإقرار إذن بأن شاعرنا كان شاعر الحزن العميق والكآبة الغامضة، قد انتهى في تفكيره إلى عقيدة راسخة وقناعة ثابتة مفادها أن كل سعادة ونجاح في الحياة، وكل عافية وغنى ووسامة ما هي إلا أعراض

خادعة وسراب مضلل يتستر على هاوية العدم وقرار الفناء وتلك هي حقيقة الوجود، ولا ريب أن شاعرنا أبا العلاء المعري هو فيلسوف هذا الاتجاه في الشعر العربي، وتجد لحزن الشاعر هذا نظيرا عند لفيف من شعراء الرومنطيقية العرب الشباب كأبي القاسم الشابي وصالح الشرنوبي وبشير يوسف التيجاني، بل وتجد له نظيرا عند شعراء الرومنطيقية في الأدب الغربي كجون كيتس "Keats" وشلي "Shelley" ولامارتين وليوباردي وألفريد دي موسيه "A.D.Musset وشاعر إيطاليا الكبير ليوباردي" Leopardi.

ولا شك أن هؤلاء جميعا قد أحسوا بالوحدة وبالغربة كأنهم ليسوا من طينة البشر، فصادقوا الطبيعة ووجدوا في القلم الخليل الودود وكأنهم يقولون جميعا بلسان فوزي:

یا یراعی مازلت خیر صدیق لی منذ امتزجت بی وستبقی باسما من تعاستی حین أهنا باکیا من تعاستی حین أشقی کم حبیب سلا و عهدك باق فهو أوفی من كل عهد وأبقی یا یراعی رافقت كل حیاتی فارو عنی ما كان حقا وصدقا

وقد اشتهر الشاعر بمطولة "على بساط الريح" ولقب من أجلها بشاعر "الطيارة"، وهي ملحمة شعرية تمجد الصفات الإنسانية النبيلة في الشاعر الحالم الوديع الذي يتنزه عن سفاسف الحياة وأدران الحياة الإنسانية، إنه

يسامر النجوم ويصادق الكواكب ويناغي القمر ويتعمد بالنور، ولا حدّ لأحلامه التي لا تشبه أحلام البشر في النجاح الدنيوي والرفاه المادي، ذلك أن الشاعر ينطوي على روح نورانية ونفس محصنة ضد المطامع البشرية الفانية، وفي القصيدة كعادة الشاعر تأمل في طبيعة العلاقات الاجتماعية بين البشر وثورة ضد الاستغلال والطبقية وحسب البشرية أن الفناء لها بالمرصاد:

أنا عبد الحياة والموت أمشي مكرها من مهودها لقصبوره عبد ما ضمت الشرائع من جور يخط القوى كل سطروه بيراع دم الضعيف له حسبر ونوح المظلوم صوت صريره أنا عبد القضاء تملل نفسي رهبة من بشيره ونذيره

وعلى الرغم من أن الشاعر عاش شابا ومات يافعا إلا أنه يتصنع أحيانا حكمة الشيوخ وخبرة من بلغوا من الكبر عتيا، غير أن حكمته تأتي مستساغة يتقبلها القارئ دون أن يرى فيها تكلفا، لأن نفس الشاعر مفطورة على التشاؤم والميل إلى الكآبة يقول حكيمنا الشاب:

بين أوجاع أمه دخل المهدد وبين الأوجاع يدخل قسبره إن من جاء مهده مكر ها يمضي إلى لحده غدا و هو مسكره

هكذا الزهر يسكب الدمع عند الفجر مستقبد للسنا أنواره

واقرأ له هذا المقطع يخاطب فؤاده وتأمل الحكمة الكامنة في البيت الأخير:

يا فؤادي وأنت مني كسلي ليت حكمي يوما عليك يصح فيك كنز لم تعط إلا قليسلا منه والحسن لا زال يلسح إن جود الفقير بالنزر جسود حيث جود الغني بالوفر شح

والذي لا خلاف فيه بين النقاد أن شاعرنا الشاب قد امتلك ناصية اللغة فلا تجد في شعره ركاكة أو إسفافا أو إخلالا بقواعد اللغة وقواعد الشعر، خاصة إذا عرفنا أنه سليل بيت تمرس بدراسة اللغة العربية وأتقنها خطابا وتأليفا، وشاعرية فوزي خلاقة لا تتكلف الشعر بل ترى الشعر ينبجس من نفسه بتلقائية تماما كما ينبجس الماء من النبع، وفي شعره حلاوة وطلاوة على الرغم من تضمنه فلسفة حامت حول مرارة الوجود ولوعة الفراق وفجيعة الموت، وقد عشق الشاعر الطبيعة وحسبه أنه ابن زحلة ملهمة الشعراء والفنانين لجمالها الفتان فاقتبس مفرداته من الطبيعة على عادة الشعراء الرومنطيقية إمعانا في الاندغام في الطبيعة والحلول فيها ولو عاش الشاعر طويلا لأمتعنا بالشعر الحي السلس ولو أمهله القدر حتى الأربعينات لركب موجة شعر التفعيلة، ذلك أن نفسه كانت بركانا مفطورة على الثورة والتمرد والتعلق بالحرية والبحث عن المعنى، وطرح القشور

حرصا على اللباب، وربما كان شعر التفعيلة الذي لو عاش له ومارسه أجود وأمتع من الشعر العمودي الذي تركه ميراثا أدبيا لنا، ومن يدري ربما كان في شعره الحديث في مستوى كبار الشعر الحديث ورواده كالسياب ونازك الملائكة وصلاح عبد الصبور.

#### بشسارة الخوري <sup>(١)</sup> نشوة الفرح وحسرة الزوال

ليس في أدباء لبنان المحدثين من مثل روح لبنان فكان صورته الصادقة مثل الشاعر الكبير بشارة الخوري أو الأخطل الصغير (١٨٨٥-١٩٦٨)، فقد كان نسمته المنعشة تهب على القارئ فتنفحه بأريج الخزامي والعرار، فشعره انعكاس لطبيعة لبنان وأطيافها الأخاذة المازجة بين بهرج الألوان وتناسقها في غير نشاز أو تكلف، إنه الصوت الذي يبرعم في وجدان القارئ وينشر أفنانه في روحه على مدى العمر مذكرا إياه بشواهق صنين ومرابع زحلة ودروب كفرشيما وسواحل صيدا وصور حيث زرقة البحر تلقي بأمواجها معانقة الشاطئ الذهبي وقد استلقت عليه الأبكار يتضاحكن ويتغامزن على المار قبالتهن شارد الذهن مفتونا بسحرهن، وقد أشعلن في القلب نارا وبثثن في الروح حنينا لمعانقة الجمال والإمساك به حتى لا تحجبه غيوم الزمن وعواديه.

كذلك كان بشارة الخوري شاعرا فذا أدرك طبيعة الشعر وسره فنزه شعره عن أن يكون نظما، وألقى به في أحضان الجمال متعبدا في محرابه، محرقا البخور بين أقدام " أبولون" لعله يبارك شعره ويمنحه إكسير البقاء.

وليس يعني هذا عند الأخطل الصغير التنكر للقضايا الوطنية والقومية وقصر الشعر على وصف لواعج الهوى ونشوة المدام مادام الشعر هو الإمساك باللحظة والإنقاذ لها من العدمية وإصباغ المعنى عليها تنزيها لها عن العبثية والعماء ،وليس الشعر ما يثير الغرائز فقد تتكفل بذلك أحط الصور وأحط أنواع الموسيقى وفي ذلك إهانة للشعر وتطاول على عصمة

الروح الشعرية المصونة عن الإسفاف والتردي ، وما خلق الله الشاعر ليكون شاعرا تحت الطلب يدبج القصائد إرضاء للحاكم وبطانته ويمجد الأيام والوقائع بناء على طلبات سياسية أو إيديولوجية فالشاعر قلب كبير يرفض الإكراهات والإملاءات ويتمرد عليهما ،وكما يفهم الشعر على أنه رؤيا تنزل منه منزلة اللحمة

(١) مجلة ديوان العرب، ٢٠٠٨.

وينزل الإيقاع منزلة السدا لا تفوته أبدا نكبات أمته وأفراحها وتعشق أبناء الوطن للرفاه والتقدم والحرية، فتراه يدلي بدلوه في القضايا الوطنية والقومية عن غيرة صادقة وود خالص وشهامة إنسانية بلا تكلف أو رياء حتى لا تسف به الإيديولوجيا وتقصيه عن مملكة الشعر.

وهو لم يطوف في العالم الجديد كما طوف شعراء الرابطة القلمية أو العصبة الأندلسية وأقام في لبنان إلى وفاته إلا أنه أدلى بدلوه في القضايا السياسية لوطنه الصغير لبنان ووطنه الكبير العالم العربي، يدفعه إلى ذلك حرصه على نهضة الأمة وتحطيم أغلال الاستعمار الأجنبي أوالاستبداد السياسي وإذ أصدر جريدة "البرق الأدبية" الأسبوعية ثم اليومية فقد كان حريصا على نشر الأدب الرفيع والارتقاء بالبيان العربي إلى عصره الزاهر ولم شمل أدباء لبنان لتكون البرق منبرهم الحر، وهو إن تردد على بغداد أو دمشق أو القاهرة وهي حواضر الثقافة العربية فلإلقاء قصيدة أو تأبين زعيم، يحدوه في ذلك الأمل في وحدة عربية يكون الشعر باني أساسها وموطد دعائمها:

فلولا خلال سنها الشعر ما درى بناة المعالى كيف تبنى المكارم

و إنه لحقيق بإمارة الشعر التي بويع أميرا عليها في بيروت عام (١٩٦١) فقد كان استمرارا لجيل الشعراء الكبار كالبارودي وشوقي وحافظ ومطران كما كان قلبا رؤوما تشغله قضايا أمته فيفرح لفرحها ويحزن لحزنها.

وها هو الشاعر في مرثاته لسعد زغلول (١٨٥٧-١٩٢٧) يكشف عن حس قومي ونبالة عروبية ونزعة إنسانية واقرأ له هذا المقطع يرثي زعيم مصر الكبير ومؤسس حزب الوفد لتقع على صحة هذا الرأي:

قالوا دهت مصر دهياء فقلت لهم هل غيض النيل أم زلزل الهرم ؟ قالوا أشد وأدهى قلت ويحكم إذن لقد مات سعد وانطوى العلم لم لا تقولون أن العرب قاطبة تيتموا كان زغلول أبا للهم لا تقولون أن الغرب مضطرب لم لا تقولون أن الغرب مضطرب لم لا تقولون أن الغرب مضطرب لم لا تقولون أن الشرق مضطرم ؟ لطف المسيح مذاب في حناجره وعزم أحمد في جنبيه يحستدم صلى عليه النصارى في كنائسهم والمسلمون سعوا للقبر واستلموا

وفي البيت الأخير ترى الشاعر يذكر النصرانية إلى جانب الإسلام كما كان ذلك دأبه مؤكدا الأخوة العربية حيث يتعانق الهلال والصليب، فلن يكون اختلاف الدين سببا في الخلاف والبغضاء والفرقة فالمسيحية والإسلام دوحتان وارفتان يستظل بهما أهل لبنان ومصر درأ لقيظ السياسة ووعثاء الطائفية في ود كبير وهما دوحتان نبتتا في تربة المشرق فكانتا من مآثره وآيات تفرده وفي ديوان الأستاذ بشارة الخوري "الهوى والشباب" قصائد كثيرة تميزها سلاسة اللغة مع حرية الشاعر وتمكنه من البيان العربي وأصالة الخيال الذي يتوكأ عليه الشاعر فيسعفه أحيانا بالصور الشعرية الفريدة وأما الموسيقي في ثنايا النص ذاته أو خارجه فهي روح شعره كأنها النخاع الذي يملأ تجويف العظم ويمده بأسباب القوة والبقاء.

ولا شك أن قارئ شعره يقف على حقيقة مفادها أن شعره يحوم حول الجمال أنى ترصده الشاعر في الوجوه أو في الموسيقى أو في النصوص الأدبية، ولا شك أن طبيعة لبنان قد أيقظت حواسه لتذوق الجمال كما أنه أفاد من إتقانه الفرنسية واطلاعه على عيون الأدب الفرنسي خاصة أدب هو غو ولامارتين، وألفريد دي موسيه وألفريد دي فينه، ورامبو وبودلير، وفي ديوانه بعض النصوص المعربة عن الشعر الفرنسي التي تكشف تأثره بالثقافة الفرنسية غير أن ميوله العربية أشد وأقوى .

لقد كانت حياة الأخطل الصغير كشاعر وإنسان تترنح بين ثنائية لامناص من الإفصاح عنها إنها ثنائية السرور والحسرة، فما ذكر الجمال والحب والخمرة والأنس والنشوة إلا أعقبه بذكر الخوف والزمن الحامل معوله لهدم الأحلام وإحراق الرؤى وإصابة الخلايا بالعجز والتلف، ويدفع الشاعر رغما عنه إلى الحنين إلى طفولته وشبابه حيث القوة و اللامبالاة وشرخ الشباب الفتان:

#### هل لى إلى تلك المناهل رجعة

فلقد سئمت الماء غير قراح ؟ رجعى يعود بي الزمان كأمسه صهباء صارخة وليل ضاحي أشف روحها وأعطي مثلها روحا وأسلم ليلتي لصباحي روح كما انحطم الغدير على الصفا شعبا مشعبة إلى أرواح للحب أكثرها وبعض كثيرها لرقى الجمال وبعضها للراح

ولعل الشاعر قد كفى القارئ والباحث كليهما مشقة البحث في خصائص شعره وسر حياته لما تلقب بالأخطل الصغير فهو قد طمح في حياته الأدبية إلى أن يضاهي شاعرية الأخطل ويمتلك رؤيته الشعرية وقدرته البيانية ولعل الأخطل الكبير كان قدوة الأخطل الصغير الذي يقول في الكأس والوتر داعيا إلى الصخب ودرء النوم الموحي بالهجوع:

يا صارف الكأس عنا لا تضن بها ويا أخا الوتر المكسال لا تنم أدر علينا من الصهباء أفتكها وخدر العصب المحموم بالنغم قد يشرب الخمر من تعلو الهموم به وقد يغني الفتى من شدة الألصم

و كأن الإنسان عند الأخطل الصغير لا يعيش إلا لأجل سويعات صفاء يمسح بها الكدر عن قلبه وينتشى بسرور يراه مهيمنا في مجلس أنس ولا

يذكر الشاعر الخمرة إلا قرنها بالنغم و كأن نشوة المدام لا تتأتى إلا بنشوة الإيقاع .

والأخطل الصغير شاعر غزلي وهل يغض الشاعر طرفه عن الجمال الكائن في الخد الأسيل والقد المياس والعين النجلاء والصدر المرمري ؟ والمرأة ملهمة الشعراء ودرة الوجود ومعقد السحر والفتنة والقرب منها من نعيم والبعد عنها من جحيم وفي غزل الشاعر كبرياء رجولة وشهامة نفس وأنفة لا ترضى التهتك والفحش، إنه غزل إنساني على الرغم من تصريحه بذكر النهود والصدور والقبلات، ولا يمكن للشاعر أن يسف بالهوى إلى دركات الغريزة، وفي ديوانه قصيدة تجري مجرى القصة الشعرية عن فتى عب من اللذة المحرمة وأكل من الشجرة الملعونة في أحضان ساقطة حتى أسلمته الفاحشة إلى الداء العياء و أسلمه هذا إلى ظلمات القبر.

ولم يكن الأخطل الصغير في غزله مثل جميل بن معمر أو قيس بن الملوح يكتفي بامرأة واحدة تختصر في وجدانه مملكة النساء يبثها هيامه ويشكوها سهاده ويستعطفها وصالا ويستجديها نظرة حانية ، بل كان فراشة حوامة تطير من روض إلى روض وتحط على زهرة وعينها على زهرة أخرى، مادامت الغاية الاستمتاع بفتنة القد وسحر الخد وسعار القبلة المجنونة، وتتولى الخمرة مباركة الوصال ومضاعفة النشوة :

فتن الجمال وثورة الأقسداح صبغت أساطير الهوى بجراحي ولد الهوى والخمر ليلة مولدي وسيحملان معى على ألواحي

یا ذابح العنقود خضب کفسه بدمائه بورکت من سفساح أنا لست أرضى للندامى أن أرى كسل الهوى وتثاؤب الأقسداح

وقارئ شعره لا تفوته ميزة تميز شعره وربما حياته، وما كان الشعر إلا مسفرا عنها وتلك هي أنة التحسر وهي حاضرة في جميع مجالس أنسه جنبا إلى جنب مع الفرح والانتشاء فمهما سعى الشاعر إلى الصفاء و أخلص في طلب السرور، فالزمن سيذرو ذلك حطاما ولن يجد الشاعر في يده غير الخواء ورماد الذكرى، وصاحب الجلالة الزمن سيقهر الشاعر بأن يعطب خلاياه ويثقل خطاه، ويتكفل المشيب ببقية الديكور الموحي بالعجز والضعف وما أحسن بلاغة الشاعر في الترميز له بالثلوج في قوله:

إلفان في صيف الهوى وخريفه عزا على غير الزمان الماحي دعني وما زرع الزمان بمفرقي ما كنت أدفن في الثلوج صداحي من كان من دنياه ينفض راحه فأنا على دنياي أقبض راحي إني أفدي كل شمس أصليلة حذر المغيب بألف شمس صباح

وقد كانت حسرة الزوال قاسما مشتركا بين كثير من الشعراء من طراز الأخطل الصغير ألم يقل امرؤ القيس:

كأني لم أركب جـــوادا للذة

ولم أتبطن كاعبا ذات خلخـــال ولم أسبأ الزق الروي مـــرة ولم أقل لخيلي كري كرة بعد إجفال

وبعده الشاعر الفارسي عمر الخيام:

فجدد مع الكأس عهد غرامك وحل مرارتها بابتسامك وعجل فجوقة هذي الطيور قد لا تطيل الطواف بجامك

فهؤلاء جميعا قد نهبوا اللذات نهبا وسابقوا سيف القضاء وفي النفس خوف من جبروت الزمن وتسليم فطري بانتصاره.

وقد جر صخب الحياة ونعيم الأنس وفتنة الجمال شاعرنا إلى النفور من النوم فعشاق الأنس يمقتونه لولا أنه ضرورة بيولوجية تجدد العافية ، ألم يقل الخيام:

فمـــا أطال النوم عمرا ولا قصر في الأعمار طول السهر؟

بلى فلا مناص من النفور من النوم لأنه يذكر بالهجوع الأبدي، ومحاكاة لعالم الموتى والشاعر يريد صخب الأنس وضجيج الحياة يقول الأخطل الصغير:

يا صارف الكأس عنا لا تضن بها ويا أخا الوتر المكسال لاتنم

وأما الملكة اللغوية وسلاسة التعبير وعذوبة الجرس وخصوبة الخيال فهي من خصائص شعر الأخطل الصغير لا تعانى لغته ضعفا أو قلقا في

التعبير، فقد كان الشعر ينبجس من نفسه بتلقائية كما ينبجس الماء من المنبع، وعلى الرغم من أن الشاعر مارس شعر التفعيلة ركوبا لموجة التجديد كما ركبها شعراء العراق الكبار ولفيف من شعراء مصر ولبنان إلا أن الأخطل الصغير ظل في شعره الكلاسيكي الأنضج والأكثر إغراء ،وأما شعر التفعيلة الذي مارسه فليس بذي بال بالقياس إلى شعره العمودي، تماما كما كانت قصائد صلاح عبد الصبور العمودية لا أهمية لها قياسا إلى شعره كما قرأناه في الظل و الصليب وغيره، فالأخطل الصغير مدين للبنان بالسحر الذي لف فيه شاعرنا مذ كان صبيا ويافعا وكهلا ثم هرما والشعر الحديث مدين لشاعرنا بعبقريته الشعرية التي أبدعت رؤى شعرية جميلة ولغة سلسة طيعة وصورا مبتكرة، تحاشت المديح الزائف، والتملق الكاذب والطابع النظمي الساذج والتقليد الأعمى، ولئن عانى الشاعر من فجيعة الزمن وحسرة الزوال -زوال ساعات الصفاء ولحظات الأنس- ثم زوال الشاعر نفسه فعزاؤه وعزاؤنا تلك الروح الشعرية الباقية والرؤى الخالدة والقصائد التي لا ينالها الزمن بسيفه المسلط على رقابنا جميعا.

عراف البراري أو: الصورة السلبية للمثقف في الشعر الحديث (١) لا نريد أن نخوض في المسؤولية الأخلاقية الملقاة على عاتق المثقف في بلده فهى مسؤولية مجمع الاتفاق بشأنها خاصة إذا كانت الشعوب متخلفة وفي مرحلة المنعطفات الكبرى، ذلك ما أسماه فيلسوف الوجودية الكبير "جون بول سارتر" بالالتزام أي التزام المثقف بقضايا شعبه وبالدفاع عن حريته وكرامته ولو اقتضى الأمر معارضة النظام السياسي القائم، وذلك ما حدث له بالضبط حين تظاهر مع المعارضين في حرب فرنسا في الجزائر وأصدر من أجل ذلك كتابا بعنوان" عارنا في الجزائر"، والتزام المثقف بقضايا أمته ونزاهة فعله وصدق قوله ليست بالقضايا المستحدثة في تاريخ الأمة العربية، فأبو حيان التوحيدي وهو من كبار الأدباء ومن مؤسسى النزعة الإنسانية في الفكر العربي أخذ على الوزيرين "الصاحب بن عباد" و"ابن العميد" مآخذ سجلها في كتابه "مثالب الوزيرين" فقد أخذ عليهما العيش الرغيد في قصور مترفة وقصر الثقافة على جمع لفيف من الفلاسفة والمناطقة وعلماء البيان والكلام والشعراء والنثار والتطرق في كل ليلة إلى موضوع من موضوعات الفلسفة أو الأدب أو الدين، في حين تعيش الرعية في الخارج في ظلام وتخبط في تيه عماء، وهو موقف للتوحيدي يجعله في قمة رواد المذهب الإنساني الذي عرف به كبار مفكري أروبا

ونحن في مقالنا هذا راصدون لخيبة المثقف العربي وردته وفي تخليه عن مهمته الرئيسية في تنوير الرعية في عصر عادت فيه الشعوب العربية إلى السبات بالحنين إلى الماضي ومحاولة إحيائه وبغلبة الفكر الفقهي على الفكر العلمي، وشيوع الدجل والشعوذة والبهلوانية الخطابية على التحليل العلمي، أضف إلى ذلك الهم السياسي المتمثل في استبداد الحاكم وحاشيته

وغياب الحريات والضوابط الأخلاقية والسياسية، وقد كان رهين المحبسين أكثر جرأة من كتابنا ومثقفينا وهو المتوحد في داره حين قال

## (١) مجلة ديوان العرب ٢٠٠٧

يسوسون الأمور بغير عقل فينفذ أمرهم ويقال ساسه فأف منهم ومني ومن ومن صارت رئاسته خساسه

أما مثقفنا في العصر الحديث الذي كان ينتظر منه أن يكون مسيحا يحمل صليبه إلى ذروة الجلجلة، أو صرخة مدوية في أذن الزمان تجد صداها في عقول الناس وقلوبهم، فتغير ما بأنفسهم وهكذا ندخل عصر الأنوار ونودع حياة الكهوف ونلغي ثقافة المتون ونستأصل الدجل والشعوذة من جذور هما بانتصار الفكر العلمي الصحيح، وسيادة الحياة السياسية السليمة فيجني المجتمع ثمار ذلك حياة اجتماعية عادلة ورخاء اقتصاديا وإبداعا علميا وأدبيا وفنيا وحضاريا يدخلنا في ركاب الحضارة كغيرنا من الأمم بعد أن خرجنا من السباق قرونا طويلة واكتفينا باستهلاك نفايات الصناعة الغربية من الناحية المادية، واستهلاك رطانات الماضي من الناحية العلمية والمعنوية.

إن صورة المثقف في عصرنا الحديث لا تخرج عن ثلاثة أطر: مثقف هو أشبه بعراف البراري كان كلامه أشبه ما يكون بالأحاجي والألغاز، وقد أخذ بنصيحة ابن باجة في " تدبير المتوحد" فطلق المجتمع والزمان

وانزوى في كهفه، ومثقف لزم التقية وأخذ بالحيطة وأتقن الرياء الماكر دفعا للضرر واستجلابا للعافية والسلامة، ومثقف غلبته نفسه الشهوانية فاتخذ من الثقافة مطية إلى قصر الحاكم ومن ثقافته وعلمه تسابيح يرددها على مسامع البلاط آناء الليل وأطراف النهار لعله يرضى، فيملأ الحاكم فمه ذهبا وصدره نياشين، ويدعوه إلى الولائم لأنه رمز الثقافة في البلد.

ويستثنى من ذلك كله القليل القليل الذي عاش فكرة أبي حيان عقلا ووجدانا، وكان صرخة مدوية في ضمير الزمان، وموقفا أبيا في لحظات التاريخ الحاسمة.

وفي قصيدة عبد الوهاب البياتي "مهرج الملك" صورة فنية للمثقف من الطراز الثالث وهو المثقف الذي غلبته نفسه الشهوانية فاتخذ العلم مطية لإشباع الغرائز يقول البياتي عن هذا الطراز من المثقفين:

يداعب الأوتار

يمشى فوق حد السيف والدخان

يرقص فوق الحبل

ينثنى مغنيا سكران

يقلد السعدان

يركب فوق متنه الأطفال في البستان

يخرج للشمس إذا مدت إليه يدها اللسان

يكلم النجوم والأموات

ينام في الساحات

فهي صورة لمثقف درويش يكلم النجوم والأموات وينام في الساحات، أو صورة لمثقف بهلوان يجيد تلفيق الكلام وإجادة الرياء ودلالتها هنا قول البياتى:

يمشى فوق حد السيف والدخان

يرقص فوق الحبل، يأكل الزجاج

وهي في النهاية صورة هزلية لمثقف مستعد لكل شيء حاضر لإجادة كل شيء في سبيل مرضاة الحاكم وبطانته:

يركب فوق متنه الأطفال في البستان

وهو في النهاية مصاب بالعته وبالبله مهما نال من مرضاة الحاكم ومهما أعطته الدنيا من متاع ورياش ومهما وصل إليه من دوي زائف أو شهرة كفقاقيع الصابون، وهل أشد من بلهه إخراجه اللسان للشمس وهي رمز الحرية والنور والعطاء ؟

يخرج للشمس إذا مدت إليه يدها اللسان

وهذا النوع من المثقفين هو الذي أشار إليه الشاعر اللبناني الكبير خليل خاوي، وتقريبا تأتي الدلالات متطابقة فنيا وفكريا مع دلالات نص "مهرج الملك" للبياتي يقول خليل حاوي:

أراك تستحيل لساحر يموه الأشياء في العيون

مهرج حزین

في مسرح الغجر

يروض الأفعى ويمشي حافيا

يمشى على الجمر، على الإبر

يعجن في أسنانه الزجاج والحجر يضم في كفيه و هج الشمس والظلال

ينسج منها هالة وشال

حورية تهبط من أكمامه الطوال

فهي صورة اختلط فيها الهزل بالجد والضحك بالبكاء إنه مثقف في شكل فقيه مستعد لإخراج فتاوى ترضي الحاكم أو خطيب مقوال أو شاعر بليغ يدبج القصائد ويبدع الأمثال لتخرج آية الزمان، إنها القدرة على التمويه كما يقول خليل حاوي، والقدرة على تجاوز وخز الضمير وعذاب النفس:

يمشي على الجمر على الإبر

وما أكثر ما خدعنا في حياتنا الثقافية بهذا النوع من المثقفين الذين زادوا في سبات الأمة ومدوا في عمر جبروت الحاكم، وفي ردة الجماهير إلى حياة الكهوف واجترار الماضي.

وأما الصورة الثانية للمثقف فهي صورة مثقف أكاديمي تخرج من جامعات الشرق أو الغرب وتخصص في حقل من حقول المعرفة، اتخذ من شهادته العليا مصدر استرزاق ولذا فلا علاقة له بالخارج -خارج الحرم الجامعي- وهو أشبه ما يكون بعراف البراري كلامه طلاسم ومصطلحات، وزادته الشهادة وربما الحياة الحرة التي عاشها في الغرب عقدة نفسية تستلزم محللا نفسيا، إنها عقدة الاستعلاء والنظر إلى الناس من قمة جبل الأولمب أو من البرج العاجي -وأعتذر لأستاذنا الكبير توفيق الحكيم في رقدته الأبدية على استخدام هذه الكلمة -البرج العاجي- فالحكيم لم يطلق الزمان والمكان وهو صاحب عودة الروح ويوميات نائب في الأرياف وعودة الوعي ...الخ.

إنما أستاذنا الجامعي لم يعرف بمساهمة علمية تنير البصائر ولا عمل يزلزل به العقول والقلوب ولا رفض يدوي به في سمع الزمان وضميره، ويتعلل لذلك بحمق الناس وغباء الشعب واستبداد السلطان،

وحاجة في النفس ما إن لها ثمن هي غريزة البقاء والاستمتاع بطيبات الحياة ومفاتن الدنيا وشعاره مع طلبته "بضاعتنا ترد إلينا "ولذا تحولت جامعاتنا إلى محاضن أو مداجن أو آلات رهيبة لتعليب المشاعر والأفكار ليكون المتخرج على المقاس في الخنوع وفي الولوع باللامعقول والجري وراء السراب، أو قل ما قاله أحد مفكرينا ولا يحضرنا اسمه عن الجامعات العربية إنها محتشدات، وكان الأجدر أن تكون الجامعة بوصلة المجتمع باتجاه الرقى والمدنية، وأن تؤثر في المجتمع لكن المضحك وكما يقول شاعرنا وشر البلية ما يضحك أن المجتمع بغوغائه ودهمائه هو الذي يؤثر في الجامعة ويجعلها على مقاسه، أما الصورة الثالثة فهي صورة المثقف الذي أصابه اليأس ودب الوهن في قلبه وسكن الخمول خلاياه فأصيب بخدر واليأس على حد قول بعضهم راحة ، لا أثر للمغالبة في روحه ولا للكفاح في حياته، تسلل الخوف إلى وجدانه إلى درجة الفوبيا من التغيير والانقلاب الجذري والوثبة الحضارية الخلاقة، ولهذا المثقف الطلائعي شكلا الرجعي مضمونا الساكن سكون الحجر صورة في قصيدة الظل والصليب لصلاح عبد الصبور، وهي من أجمل قصائد الشعر الحديث، لا تنتهى دلالاتها ولا مضامينها الفنية والفكرية إنها بورتريه الوجدان العربي، وفي هذا المقام يحضرنا هذا المقطع، وهو يرسم صورة لهذا النوع من المثقفين:

> ملاحنا هوى إلى قاع السفين واستكان وجاش بالبكاء بلا دمع بلا لسان ملاحنا مات قبيل الموت

حين ودّع الأصحاب والأحباب والزمان والمكان عادت إلى قمقمها حياته، وانكمشت أعضاؤه ومال ومدّ جسمه على خط الزوال

فهذا الطليعي هوى إلى القاع دلالة على النكوص والردة والقاع دلالة على التردي في هاوية الماضي وغور التاريخ، وهو لا يملك حتى الدمع لأن الدمع رديف الوجدان وصنو الإنسانية وهو مجرد منهما وكذا اللسان رمز الفعل بالقول في تحريك مسار التاريخ وهو خلو منه.

لقد خرج من التاريخ حين أبى في صلف أو حمق أن يعيش عصره وتمدد على خط الزوال، وعبد الصبور يبدع هنا إبداعا غير مسبوق في قوله "خط الزوال" فالمعلوم أن خط الزوال يمثل بداية السقوط والانحدار والتردي ويواصل صلاح عبد الصبور رسم صورة هذا المثقف والقائد الطلائعى:

ملاحنا أسلم سؤر الروح قبل أن نلامس الجبل وطار قلبه من الوجل

كان سليم الجسم دون جرح دون خدش دون دم

حين هوت حبالنا بجسمه الضئيل نحو القاع

ولم يعش لينتصر

ولم يعش لينهزم

وفي هذا المقطع الأخير تأتي دلالة الجبل الموحية بالنهضة والصعود والرقي، ولكن ملاحنا مات قبل معانقة الفعل الحضاري والوثبة التاريخية ولابد أن نشير إلى أن الملاح قال قبل هذا المقطع في إشارة إلى الجبل:

هذي جبال الملح والقصدير

وهو تمويه يوحي بالزهد في مغالبة الحياة ومعانقة أسرارها وترويضها والاستمتاع بطيبات الحضارة وتجد هذه المعاني كلها دلالتها في كلمتي " الملح " و "القصدير " وهما رمز التفاهة والقيمة البخسة.

لقد مات هذا القائد الطلائعي حتف الأنف من غير جراح ولا دماء ومن غير قراع ومغالبة خطوب الحياة ومن غير انهزام لأنه لم يصارع أصلا فهو الاستسلام للواقع الرديء والتكيف مع رداءته، والعيش في أحضانه بل وتزويق هذه الرداءة والادعاء بأنها أصالة ومدنية وتنخدع العامة بهذا القول مواصلة تمددها على خط الزوال.

## (۱) قدموس ثائرا أو جبران ونزعة التمرد

من غرائب هذه الدنيا التي لا تنتهي وأعاجيبها التي لا تني تفاجئ الإنسان أن بعض المناطق المعزولة في أعالي الجبال أو المشردة في الفيافي والتي لا تعدو أن تكون قرية صغيرة في أحسن الأحوال تصيب من الحظ ومن الشهرة ما لا تصيبه أكبر المدن في الدنيا، وذلك كله بفضل شخصية تولد في تلك المنطقة إذ تبدأ مغمورة في أسرة يائسة فقيرة، يتناوب عليها الفقر والجوع والداء العضال ثم تنتهي تلك الطفولة المشردة سليلة الجوع والعري والمرض إلى كهولة ناضجة تشع علما وعبقرية وعطاء يجتهد والدارسون في فهم أسرار عبقريتها وفي كيفية قهرها للظروف كما لا يفوتهم أن يدرسوا الظروف الحياتية التي أنتجت تلك العبقرية فتنال تلك المنطقة الشهرة ويقترن اسمها باسم ابنها الذي غدا شخصية من شخصيات التاريخ الكبيرة.

كذلك كان الشأن مع "بشري" إحدى قرى لبنان المعزولة وكذلك كان الشأن مع فتاها جبران خليل جبران الذي ملأ العالم العربي أدبا وتمردا وشغلا للناس لم ينته برحيله عن هذه الدنيا، وليس من شأن هذا المقال أن يهتم بالتأريخ لحياة جبران وقد أشبعها الباحثون درسا وتحليلا، ولم يعد فيها ما هو خاف على القارئ العربي، إنما يهدف إلى تسليط الضوء على جملة الظروف التي أحاطت بكاتبنا فأثرت فيه وأثرت فيها سلبا وإيجابا ووجدت صداها في كتاباته النثرية والشعرية على السواء، وإذا كان لابد من ذكر بعض التواريخ وتتبع مراحل حياة الكاتب فلخدمة غرض المقال، ذلك أن الإنسان ابن بيئته، وإذا كانت الهندسة التحليلية تعين كل نقطة في الفضاء

<sup>(</sup>١) مجلة المغترب العربي كندا ٢٠٠٧

بفاصلتها وترتيبها وذلك ما يسمونه بإحداثيات نقطة في مستوى، فكذلك الشأن مع الإنسان فاصلته الزمان وترتيبه المكان لتتشكل إحداثيات الكائن البشري وأما الفاصلة أي الزمان بالنسبة لكاتبنا فهي العام (١٨٨٣) وأما الترتيب أي المكان فقرية "بشري" من قرى الشمال اللبناني، وأما الظروف السياسية السائدة في لبنان في تلك الحقبة وفي الشام عموما فطغيان سورة الاستبداد العثمانى وقد خضع الشام لسلطة الأتراك الذين استبدوا به عن طريق ولاته، وقد كانت شمس الدولة العثمانية آيلة إلى أفول منذ انهزام أسطولها في معركة "نافرين" عام (١٨٢٧)، وقد كانت أوروبا الناهضة تتهيأ لاقتسام تركة الرجل المريض والحلول مكانه في شرق العالم العربي وفي غربه، ولم يبق من العثمانيين وشوكتهم آنذاك غير استبدادهم بالعرب وبطش ولاتهم بهم ومصادرة الحريات بل وإزهاق الأرواح و فرض الإتاوات والضرائب على السكان لدفع رواتب الجيش وإغراق ضباطه في النعيم حتى لا يثور الجيش على الباب العالى وينهى حكمه، وتحمل العرب ذل العثمانيين واضطهادهم بكبرياء وشموخ حتى إذا أشرقت شمس القرن العشرين رأيت العرب في الشام وفي لبنان خاصة يؤسسون حركة قومية تناهض الحكم العثماني واستبداده وتدعو إلى الاستقلال عنهم وتناضل في سبيل ذلك سرا وعلانية وقد انتهى شأن الكثيرين من أحرار لبنان والشام إلى الإعدام شنقا وجرائم السفاح جمال باشا في العالم العربي مشهورة ومدونة.

وما كان وجود العثمانيين في العالم العربي إلا نزولا به في دركات الجهالة والعماء وقد أدت تلك الحقبة المؤلمة إلى انحطاط اجتماعي تميز بالطبقية الجائرة ففئة من الانتهازيين ناصرت العثمانيين وشكلت طبقتها

البير وقراطية في الشام كما شكل لفيف من ضباط الجيش فئة مستفيدة من ريع الحكم الجائر ماديا واجتماعيا ولعامة الشعب العري والخصاصة والموت جوعا ومرضا وقد أزهقت الحريات وكممت الأفواه ونصبت المشانق عوض نشر العلم وطبع الكتب وجعل العالم العربي والإسلامي منارة علم وقطب إشعاع، والحق أن الحكم العسكري لا يجلب إلا الوباء الأخلاقي والفكري والاجتماعي لأن العسكر حزمة من الغرائز وقبضة حديدية لا تذيبها شمس أغسطس الحارة، وتلك هي ميزة الحكم العثماني الذي كان حكم سيف لا حكم شورى ودولة جهل لا دولة علم ومدنية ورقى وقد تسرطنت كل نواحى الحياة بهذا السرطان العام فلحق الحياة الاجتماعية المسخ والتشويه وانحطاط القيم وشيوع الدجل والشعوذة وروح السحر والخرافة وأخذت العلاقة بين الرجل والمرأة صيغة الحريم التي تنمى في الرجل الشبقية و تختصر المرأة إلى كائن ذي جاذبية جنسية، وتأمر الإقطاع الزراعي مع الكهنوت الديني ، فغدا الدين الرسمي مباركة للوضع القائم وترسيما له بالنصوص المقدسة وعملا بالقول المأثور "حاكم ظلوم خير من فتنة تدوم" و" ليس في الإمكان أبدع مما كان" إنها إذا حقبة مظلمة هيأت العالم العربي بعد قرون من السبات والتقليد والاجترار والاستبداد السياسي إلى الوقوع فريسة للمطامع الأوربية التي اقتسمت عالمنا العربي غنيمة مربحة وزادت من بلائنا وتخلفنا.

هذه هي الظروف السياسية والاجتماعية والفكرية التي ولد فيها جبران خليل جبران وقد ذاق ككل الأطفال العرب البؤس والخصاصة والعري في أسرة متواضعة فالأم معدمة مع طيبتها والأب سكير والإخوة فرائس لداء الصدر، غير أن نور العبقرية لا يلبث أن ينير الحلكات وترتيب الأقدار

سيقوى على الظروف فإذا العزيمة لا تهن وروح المغالبة لا تخمد، وهكذا سار الطفل جبران في طريق المعرفة فتعلم ببيروت وأقام أشهرا بباريس ولا شك أن إقامته تلك بباريس قد حسمت مسار حياته بتوجهه إلى الفن والأدب وباريس كعبتهما فهى موطن الإلهام وممكن الإبداع ومستودع العبقرية تعج أرضها بعرائس الشعر وحوريات الفن، فعلى أرضها يستقر اللوفر ويجري السين وفى حدائقها المنسقة والمزينة بالتماثيل كتب موسيه وفيني أشعارهما الخالدة، غير أن الفتى جبران هاجر مع أسرته إلى الولايات المتحدة شأن اللبنانيين في تلك الحقبة هربا من الاستبداد السياسي وقهر الحاجة و تفشى البطالة والجوع والمرض، بحثا عن ظروف حياة أفضل في بلد اتخذ للحرية تمثالا ضخما عند مرفأ مدينة نيويورك وهو بلد فتح ذراعيه للمهاجرين والمغامرين من كل حدب وصوب فلا مناص من النزوح إليه أملا في غد مشرق وقد استقر جبران مع أسرته في مدينة "بوسطن " أو " باريس أمريكا " كما تسمى وما أن طفق يكتب حتى أحس بالحاجة إلى التعمق في العربية ودراسة علومها والإحاطة بأسرارها لأنه أحس بضعف أداته، وعاد إلى لبنان ليقيم أربع سنوات في بيروت متفرغا لدراسة اللغة العربية والتمكن من اللسان العربي، وفي عام (١٩٠٨) عاد إلى باريس دارسا للفن على يد النحات الفرنسى الكبير" رودان " وقد حاز في آخر الأمر على إجازة في فن التصوير، وللسيدة الأمريكية " ماري هاسكل" فضل كبير عليه في تذليل دروب الإبداع له وذلك باحتضانه والتكفل به بالإنفاق عليه في أمريكا وفي باريس وفي تعريف الأمريكيين به وبفنه وبالمعارض التي أقامتها له ولا ربب أنها كانت تكن له حبا عميقا بدلیل مذاکرتها وما باحت به من حقائق وقد بلسمت هذه السیدة جراحه بعد

رحيل أخته وأخيه ثم أمه بداء الصدر فكانت " ماري هاسكل " الأم والأخت والزوجة والصديقة، أبدلته أمنا بعد خوف وسكينة بعد قلق وبلبال وعيشة لا بأس بها بعد خصاصة ومسغبة، فتفرغ لفنه وأدبه راسما وكاتبا إلى وفاته عام (١٩٣١) مخلفا دررا في العربية جددت وجه النثر العربي بتأجج المشاعر وانطلاق الخيال وحلاوة الأسلوب مع سلاسته وقد استعار جبران كثيرا من مفرداته من الطبيعة ففعلت فعلها في القلوب، بالوقوع على معاني بكر لم تتحقق لكاتب من قبل، وباقتباساته من العهدين القديم والجديد، كما أفاد تمكنه من اللغة الإنجليزية الاطلاع على عيون الأدب والنبي " و" السابق"، أما مؤلفاته بالعربية فأشهرها " دمعة وابتسامة " و"الأرواح المتمردة" و"الأجنحة المتكسرة" و"المواكب" و"العواصف" وغيرها.

ققد كانت حياة جبران إذا حياة اضطراب وترحال استهلها بطفولة بائسة معدمة في كنف أسرة يتناوب عليها الجوع والداء الذي ذهب بأفرادها وأما الأب فمدمن خمر تارك لواجباته، وحياة اجتماعية متفسخة تعفنت فيها جميع القيم وتنقل بين لبنان وفرنسا وأمريكا بحثا عن ظروف مثلى للعيش والإبداع، غير أن ترتيب الأقدار كان في صالح جبران فقيض له السيدة "ماري هاسكل" التي احتضنته واحتضنت فنه وأدبه ثم اشتراكه في تأسيس الرابطة القلمية عام (١٩٢٠) مع لفيف من أدباء المهجر كميخائيل نعيمة وعبد المسيح حداد ورشيد أيوب ووليم كاتسفليس وأمين مشرق وأمين الريحاني ونسيب عريضة وغيرهم، كانت تلك الرابطة تجدد في الأدب العربي شكلا ومضمونا وتكتسح العالم العربي حاصدة الإعجاب والتأييد

من جماهير القراء العرب، وفي مجلتها كتب جبران ونشر شعره ونثره، وبفضلها عرف في المشرق والمغرب.

لا يمكن فهم تمرد جبران بمعزل عن الظروف التاريخية التي نشأ فيها فقد كان روحا وثابة وعقلا بحاثا ونفسا طموحة غير أن بيئته تسعى لأن توثقه بوثاق الرجعية وتشده إلى عفونة الماضى وآصار الحاضر بحبال سميكة فتائلها الإقطاع الزراعي والسياسي والديني، ولهذا صبّ عليها جام غضبه فاضحا جبروت الحاكم ونفاق رجل الدين وبلادة ملاك الأراضى الذين اصطلحوا على البدن العربي كالسرطان ينهشون لحمه ويمتصون دمه ويجهزون على البقية الباقية فيه، ثم أن حياة أسرته ذاتها المترنحة بين انحراف الأب وعجز الأم ومرض الإخوة وقهر الظروف عمق في نفس جبران مشاعر الحقد والكراهية للظروف التي تحاول أن تغتال فيهم الروح الإنسانية والكرامة البشرية وهو نفسه في حياته كان مثالا للتذبذب والاضطراب فمن حياة من غير أسرة إلى عشرة بغير زواج مع "ماري هاسكل" إلى تناول المخدرات لتناسى الجرح وقهر الزمن وتسلط القدر الذي عمّق في نفسه مشاعر الإحساس باليتم، إلى الثورة على السماء التي لا تبالى بعذاب المعذبين والتى تتواطأ بالصمت واللامبالاة و كأنها بكماء خرساء، وقد تشفى جبران منها بإنكارها والتعالى عليها لأنها لا تفعل شيئا لتغيير الواقع فتفضح المتدين المنافق وتغتال السياسي المستبد وتصيب بالشلل الإقطاعي الذي ينمي ثروته من امتصاص دماء الفلاحين واستغلال عرق الجبين.

وهناك شيء لا يفوتنا إغفاله وهو نظرة جبران إلى المرأة تلك النظرة التي لا تختصر المرأة في مخدع الرجل

ولا يفوته أن يعيرها بقصورها وبحيضها وهي نظرة العربي اليوم إلى المرأة، فعلى الرغم من مشاعر الودّ التي احتفظ بها جبران لماري هاسكل التي وجد في أحضانها الدفء والرعاية والحب إلا أنه بعقله النافذ أدرك أنها ربما مودة أملتها ظروفه البائسة هو وإشفاق ماري عليه، وهذا ليس بحب حقيقى فاتجه بحبه نحو امرأة أخرى هي "ماري إلياس " أو " مي زيادة " تلك الفلسطينية ثم اللبنانية والمقيمة بمصر صاحبة الحسّ المرهف والخيال الجامح والقلم السيال والذكاء الخارق وصاحبة الصالون المشهور، وقد كانت تتألق فيه يوم الثلاثاء فتغدو أشبه بالمصباح يحوم حوله الفراش وما الفراش إلا نوابغ مصرفى ذلك الزمان كعباس محمود العقاد وأحمد لطفى السيد ومحمد حسين هيكل وقاسم أمين وطه حسين ومصطفى صادق الرافعي ومحمد عبده وغيرهم، وقد وجد فيها جبران المرأة الحقيقية التي ظل يبحث عنها ويهيم بها ، امرأة غير نساء الحريم بل إنسان من لحم ودم وروح و كيان متميز وفردية مستقلة، ليست ظلا للرجل ولا تابعا له، وقد بادلها مودة بمودة رغم البعد، فلم يرها ولم تره حتى فرق الموت بينهما برحيله هو ثم التحاقها بشاطئ العدمية بعده.

وربما أمعن جبران في ثورته وفي تمرده وربما بتأثير من المخدر فتوهم نفسه بوذا أو زرادشت يسوق الحكم ويلقي بالمعاني البكر فشط أحيانا عن الصواب وموقفه من الأسرة فيه شطط ومغالاة فهو يقول في العواصف " إنما الزواج عبودية الإنسان لقوة الاستمرار فإن شئت أن تتحرر طلق المرأتك وعش خاليا ".

وهو في بحثه عن المعاني ونبشه في بطون الألفاظ وبحثه عن اللباب يغالي في تمرده وفي مواقفه مسفها القيم والمثل العليا معتبرا إياها جسدا بغير

روح أو جثة محنطة من بقايا التاريخ فهو يقول في العواصف: "قلت أؤمن بالله وأكرم أنبياءه وأحب الفضيلة ولى رجاء بالآخرة فقال: هذه ألفاظ رتبتها الأجيال الغابرة ثم وضعها الاقتباس بين شفتيك، أما الحقيقة المجردة فهي أنك لا تؤمن بغير نفسك ولا تكرم سواها ولا تهوى غير أميالها ولا رجاء لك إلا بخلودها، منذ البدء والإنسان يعبد نفسه ولكنه يلقبها بأسماء مختلفة باختلاف أمياله وأمانيه فتارة يدعوها البعل وطورا المشتري وأخرى الله "، وليس من العسير دحض هذه المقولة التي ترمي إلى إنكار المطلق والمعياري، وبغيرهما يتسيب الوجود وتغدو الحياة الإنسانية هملا، وفي التاريخ من الشخصيات من أنكرت "أناها" وضحت بنفسها في سبيل نصرة الحق والانتصار للإنسانية وفضائلها، وجبران يعرف ذلك جيدا، إنما هي آثار الظروف وجراح الواقع التي لم تندمل حتى وهو في أمريكا. غير أن في بعض أفكار جبران معانى بكر تعزز الحرية الإنسانية وتستخلص اللباب من القشور وهي تستفز عقل القارئ وتدعوه للتأمل والتفكير في مسار حياته معتمدا على " أناه" باحثا عن حريته مثمنا قدراته الشخصية ونوازعه الذاتية، ولو استلزم ذلك إنكار الماضى والولوع بالحاضر: "إن بلية الأبناء في هبات الآباء ومن لا يحرم نفسه من عطايا آبائه و أجداده يظل عبد الأموات حتى يصير من الأموات ".

وأما الثورة التي أحدثها جبران في الأدب العربي فتكمن في أسلوبه الأدبي الذي تجاوز به مدرسة الإحياء في النثر العربي خاصة أسلوب المنفلوطي، وفي نثره شعرية وموسيقى داخلية وروح رومانسية حالمة ثائرة باحثة عن الحرية متعطشة إلى الكمال، أوهي ناسوت باحث عن اللاهوت، وهنا تكمن عظمة جبران ككاتب، وأي إنسان لا يقرأ هذه الكلمات ولا تحرك وجدانه

وتستفز عقله وتقع الألفاظ المستمدة من الطبيعة موقع الرضا والاستحسان من القارئ: " أنت تنظر بعين الوهم فترى الناس يرتعشون أمام عاصفة الحياة فتظنهم أحياء وهم أموات منذ الولادة ولكنهم لم يجدوا من يدفنهم فظلوا منطرحين فوق الثرى ورائحة النتن تنبعث منهم "، ولقد تأثر جبران بالشاعر الإنجليزي الرومنطيقي "وليام بليك" بعد أن قرأ شعره وتمثل روحه وهو القائل: "اذهب وطور قابليتك على رؤية الرؤى حتى تصل بها إلى أفضل ما يمكن أن تكون عليه"، فكان في أدبه صاحب رؤيا وكأنه عراف انسدل شعره، وعبثت الريح بأطراف ثوبه الأبيض وتحركت الطبيعة وهدر الوجود بحفيف شجره وخرير مائه ولمعان برقه وهزيم رعده و امتدت نظرة الشاعر وثابة نحو الآفاق لا تنكسر ولا تلين باحثة عن عالم تزداد فيه إنسانية وشهامة وعدلا، وأما جبران في شعره فكان ناظما أكثر منه شاعرا فلقد تكلف الوزن والقافية فوقع فيما أنكره على غيره، وفي شعره حاول أن يبدي موقفه من الوجود وجدية العلاقات الإنسانية ومضمونها، وهو متأثر بنيتشه وببوذا وزرادشت ومحى الدين بن عربى ويسوع، حيث اقتبس معانى كثيرة عنهم وسجنها بين حيطان البيت وسقف القافية فجاءت أدنى مستوى من نثره ذي الروح الشعرية واللمسة الإنسانية:

الخير في الناس مصنوع إذا جبروا والشر في الناس لا يفنى وإن قبروا وأكثر الناس آلات تحركه المابع الدهر يوما ثم تنكسر فأفضل الناس قطعان يسير بها

صوت الرعاة ومن لم يمش يندئــر والعدل في الأرض يبكي الجن لو سمعوا به ويستضحك الأموات لو نظــروا فالسجن والموت للجانين إن صغـروا والمجد والفخر والإثراء إن كــبروا فسارق الزهر مذموم ومحــتقر وسارق الحقل يدعى الباسل الخطــر والحق للعزم والأرواح إن قويــت سادت وإن ضعفت حلت به الغــير ففي العرينة ريح ليس يقربـــه بنو الثعالب غاب الأسد أم حضــروا بنو الثعالب غاب الأسد أم حضــروا

وتأثر جبران هنا بفيلسوف القوة "نيتشه" صاحب كتاب "هكذا تكلم زرادشت" واضح لا ينكر، وبعد فماذا يبقى من جبران وماذا يثمن من مواقفه ؟

لقد كان جبران ظاهرة أدبية حقيقة بالإعجاب والتقدير مستحقة للخلود الأدبي، تجاوزت شرطها الحياتي بفاصلته وترتيبه كما يقول علماء الرياضة وقهرت ظروفها بعبقريتها وعطائها ومعاناتها الإنسانية ولعل من أثمن مواقفه دفاعه عن الحرية الإنسانية وهي لباب الوجود الإنساني وحملته على التقليد ومقته للتعصب ودعوته إلى التسامح الديني وحربه الشعواء على الإقطاع السياسي والزراعي والديني وتنديده بالطبقية الجائرة تلك الموبقات التي هددت عافية العرب وأسلمتهم لقمة سائغة إلى القوى الإمبريالية الأوروبية ثم الأسلوب الساحر بروحه الشعرية وتراكيبه البديعة

وخياله الخلاق وإيقاعه الشعري، تلك الميزات التي تعرج بالقارئ إلى سماوات الفن والهيام على الرغم من بعض سقطاته اللغوية ويشفع له اضطراب حياته، ثم حياته فيما بعد في المهجر يتكلم بغير لغته الأم، وعلى الرغم من إسفافه أحيانا وتعاليه على قيم الدين والحياة وتسفيههما وهذا كله يفهم بالاستناد إلى الخلفية اللاشعورية فقد تركت ظروف القهر ندوبا في نفس نابغتنا لم تقوى أمريكا ولا الزمن على محو آثارها ولا بلسمة الجرح أو تضميده، لهذا كله حق لنابغة لبنان والعرب أن يخلد في دنيا الإبداع والأدب وحق لقريته " بشري" أن تنال حظها من الشهرة وهي تلك البلدة الصغيرة المعزولة في شمال لبنان.

## الرفض في الشعر الحديث (١)

إذا كان لا بد من كلمة تقال في شعر التفعيلة أو الشعر الحديث كما يحلو للبعض تسميته تكون مفتاحه أو تلخص مساره أو مضمونه فلن تكون تلك الكلمة غير كلمة الرفض، إنه شعر استهل مشواره الإبداعي بالتمرد على عمود الشعر الكلاسيكي، ولئن حاول بعض الشعراء المحدثين التجديد في الشعر باطراح التقليد والتكلف اللغوي بانتقاء اللفظ البراق والحرص على الصدق الفنى والتأكيد على التجربة الوجدانية شأن الرابطة القلمية وجماعة الديوان وجماعة أبولو، فإن رواد الشعر الحديث رفضوا هذا الموقف مصرين على الثورة حريصين على سلوك مسلك في الشعر فريد من نوعه لا يكتفى من التجديد بما سلف ذكره، بل يرفض عمود الشعر ويتمرد على القافية لأنها تخنق روح الإبداع وتؤكد تبعية الشاعر للغة فضلا على الإصرار على روح التقليد ورتابة الماضى، وهكذا فالشعر الحديث استهل رفضه بالثورة على القالب الشعري زاعما أن القالب التقليدي لا ينسجم مع روح العصر ولا يلبي الاحتياجات الفكرية والجمالية المستجدة خاصة وأن عصرنا هو عصر العلم والديمقراطية والحرية الإنسانية -حرية الفكر والمعتقد- وعصر حصلت فيه المرأة على حقوقها ناهيك عن تأثير الاحتكاك بالثقافة الأروبية التى تدمر روح الجمود لحساب روح الابتكار وتؤكد على المضمون الإنساني وتحرص على احترام فردية الإنسان وتميز كيانه الفكري والإيديولوجي والتي هي في النهاية خلاصة التجربة الديمقر اطية المنبثقة عن الثورة الفرنسية وإعلان حقوق الإنسان، إن هذه القيم التي تمثلها شعراؤنا المحدثون وتبنوها كقناعات فكرية ومن ثمة (١) مجلة ديوان العرب.

تبلور الرفض وتحتمت الثورة كصرخة عميقة تزلزل الروح موقظة إياها من سبات عميق وخدر فكري زين للإنسان العربي أوهام الماضي على أنها حقائق وفي مقدمتها فكرة تاريخية عميقة تداولتها الأجيال على أنها مسلمة لا يأتيها الباطل من بين يديها ولا من خلفها وهي فكرة المركزية ونعني بها اعتقاد العربي أنه مركز التاريخ ودرة الوجود وحامل لواء الحقيقة وما عداه فذيل أو هو على الهامش، لا هو في العير ولا هو في النفير، وقد انتهت تلك الأفكار بالعربي إلى إدانة العقل وتبني التقليد وانتشار الثقافة الفقهية على حساب الثقافة العلمية ووئدت الحرية وأجهز على الروح الإنسان وبالمال العام فعمت الجهالة وانتشرت الفوضى وترسخت وعبث بالإنسان وبالمال العام فعمت الجهالة وانتشرت الفوضى وترسخت الطبقية وأصبحت الحياة العربية إلى تاريخ الحملة الفرنسية على مصر عام (١٧٩٨) حياة عبثية مجردة من القصدية انتهت بالعالم العربي إلى الوقوع فريسة سهلة بين مخالب القوى الاستعمارية الفرنسية والإنجليزية خصة خاصة كنتيجة حتمية لتراكمات العصور السابقة بظلالها القاتمة.

فهذه الأفكار شكلت القناعة الراسخة لدى شعراء الرفض في شعرنا الحديث وحركت في نفوسهم وضمائرهم مشاعر السخط والتمرد بحثا عن حرية افتقدوها في رحاب مجتمع غارق في دياجير الجهالة والعماء، وكانت أولى بوادر هذا الرفض وإرهاصاته هي رفض القالب الشعري القديم لأنه اهتم بالقشور على حساب اللباب وبالزيف على حساب الحقيقة وبالمصلحة الفردية على حساب المصلحة الجماعية والتي تنأى بالشاعر عن دروب الحرية و تلقي به في قرار العبودية حارمة خلاياه من التجدد في رحاب الطبيعة والزمان، فرواد الشعر الحديث إذا أخرجوا الشعر من

القمقم الذي وضعه فيه الخليل منذ القرن الثاني الهجري واضعا عنه أغلال القافية هادما حيطان البيت ذي الشطرين المتساويين واضعا هندسة جديدة وتصميما آخر هو صنو الحرية وابن التلقائية لا ابن التكلف ينسجم مع الانفعال وزخم الأفكار وفردانية التأمل، إنه شعر هو الذي يضبط الموسيقى و يتحكم فيها و ليست هي بالمتحكمة فيه فالسطر يطول أو يقصر حسب حدة الشعور و أهمية اللحظة وموقف الشاعر منها، وفي الصميم يحتفي هذا الشعر بالموسيقي الداخلية لا بالموسيقي الخارجية ويكون النص الشعري في النهاية رؤيا وموقفا فردانيا للشاعر من الوجود في تداخل مظاهره وتفاعل عناصره وذلك ما يجعل من الشعر موقفا من العالم و إعادة صياغة له تتجاوز واقعه الموضوعي إلى علاقته الجدلية بالذات الشاعرة واندغام تلك الذات في هذا الواقع وفق صيغة إنسانية وليست ميكانيكية و في المحصلة أنسنة الوجود لا وصفه خارجيا وهذا هو الإنجاز الأول الذي حققه الشعر الحديث في رفضه لكل ما غدا دوغمائيا جاهزا أثر الماضى فيه أطغى من أثر الحاضر، ولا عجب أن يبدأ الرفض من القالب الشعري ذاته وفي رفض النموذج الخليلي باعتباره مرحلة من مراحل التاريخ الثقافي والجمالي للأمة العربية.

ولعل أكبر الرافضين في الشعر الحديث " أدونيس" ورفضه إنساني يشمل قيم الوجود وواقع الأمة في ماضيها وحاضرها وتجليات هذا الواقع في السياسة والفكر والدين والعلاقات الاجتماعية يقول الشاعر:

أفتت العالم كي أمنحه الوجود

ضاربا بعصاي الصخر

حيث ينبجس الرفض

يغسل جسد البسيطة معلنا طوفان الرفض معلنا سفر تكوينه

وللطوفان دلالة خاصة ذلك أنه مصطلح ديني تداولته الكتب السماوية وهو يعنى اجتثاث الواقع و سحقه إيذانا بميلاد عالم جديد لأن ذلك الواقع انتهى إلى العقم وإلى الجدب والتصالح معه لا يجدي، ثم يأتي المصطلح التوراتي الثاني "سفر التكوين" الذي يعنى البداية الأولى والخلق من جديد ، وكأنه الواقع الذي تدنس أخلاقيا بدليل كلمة "يغسل" في السطر الثالث والتي تعني عقم الواقع وعطالته وتجرده من القيم الإنسانية والحرية حجر الزاوية فيها والتي ابتذلتها المؤسسات الرسمية السياسية والدينية والثقافية، فغدا الإنسان رقما في العالم لا حزمة من المشاعر والرؤى والمواقف الفردية التي تتأكد بها أنيته ميزته عن باقى الموجودات وأدونيس (على أحمد سعيد) الشاعر السوري المعاصر أكثر الشعراء إثارة للجدل والاهتمام في ذات الوقت ذلك أنه شاعر ملغز، حلزوني الفكر لا يعطى سره للمراودة الأولى بل يظل محتفظا بسحره وبضبابيته في ذات الوقت مع الاحتفاظ بقيمته كشاعر صاحب رؤيا وموقف ذاتى من العالم يلخص الأزمة الوجودية لكل واحد منا إذا ضرب بعصاه الصخر حيث ينبجس الرفض وقرر أن يتمرد على الدوغمائيات الدينية و السياسية بالمعايير الأخلاقية بحثا عن عالم إنساني لا يكون الواحد منا فيه رقما بل ينطوي فيه العالم الأكبر.

من أنت ؟

من تختار یا مهیار ؟ أنی اتجهت

الله أو هاوية الشيطان هاوية تجئ والعالم اختيار لا الله أختار ولا الشيطان كلاهما يغلق عيني هل أبدل الجدار بالجدار

فإذا قيل: إن العالم اختيار فالشاعر يثور على هذه الكلمة الأنها تعنى الاختيار القسري الذي هو اضطرار مادام الاختيار يقود إلى مسلكين عالم الله وعالم الشيطان وفى النهاية يتقلص حجم الحرية الإنسانية ويصيب الإنسان مسخ فيصبح كأنه فأر تجارب لا يمكنه أن يسلك إلا أحد المسلكين مسلك الإيمان والتسليم والقول بأنه ليس في الإمكان أبدع مما كان، ومسلك التمرد والعصيان الذي غدا رتيبا تقليديا لأنه مسلك مرسم ومنظر له سياجاته وحدوده في الفكر والشعور وكلا المسلكين يرفضهما الشاعر لأنهما يحدان من نظرته الإنسانية وطابعه الفرداني وتأملاته في آفاق بكر وعوالم لم تطأها قدم إنسان من قبل وترى الشاعر في نظرته إلى الوجود يصر على المسلك الإنساني فهو يرفض الميتافيزيقا لأنها ارتبطت في اللاوعي بالقهر والرهاب وربما القمع المترسبة عواقبه في الوجدان من مغبة العصيان وارتكاب الخطيئة بالأكل من الشجرة المحرمة والخوف من فواجع القدر والباحث عن دروب الحرية وآفاق الإنسانية لابد له أن يرفض كرفض الشاعر البعد الرأسى ويصر على البعد الأفقى ليتأله الناسوت ويتأنس اللاهوت وهو ما توحى به كلمة "انحناء" في هذا المقطع:

مات إله كان من هناك
يهبط من جمجمة السماء
لربما في الذعر والهلاك
في اليأس والمتاه
يصعد من أعماق الإله
فالأرض لي سرير وزوجة
والعالم انحناء

وإذا كان الرفض في المقطع الأول هو رفض وجودي وفي الثاني ميتافيزيقي فهو في المقطع الثالث سياسي، والسياسة لها سياجها الدو غمائي وأطرها القهرية ومؤسساتها القمعية وآصارها اللإنسانية فتختصر الإنسان إلى حزمة من الغرائز أو تجعله ككلب"بافلوف" رهين المنعكسات الشرطية بين مؤثر واستجابة ولعل المثقف العربي أكثر المثقفين تحملا لأعباء السياسة وقهرها ولا إنسانيتها فهي هرم كبير يجثم على الصدر ويكتم الأنفاس حجارتها ازدادت صلادة مع كر الدهور منذ الأمويين وإلى الآن، ومؤسساتها أطر للتضليل والتدجين ولذا يرفضها الشاعر ويرفض دو غمائياتها مؤثرا دور المنبت الذي لا أرضا قطع و لا ظهرا أبقى! ولكن هذا المنبت وبحكم إنسانيته و طبعه الاجتماعي وروابطه الإنسانية أقوى من أن يظل من الأوابد فالانفصال عن المجموع ما هو إلا جري وراء السراب في الحقيقة، والإنسان يستمد بقاءه من الجماعة فهو يحيا فيها وبها وهى التى تلهمه الثورة والتمرد وتعزز فيه ذاتيته وتشحذ ذهنه للبحث عن اللباب والمضمون الإنساني في العلاقات الاجتماعية وفي أشكال

الإنتاج والرافض يظل يترنح بين قطبي الاتصال والانفصال أي هو المتصل المتصل المتصل:

تريد ونني أن أكون مثلكم

تطبخوننی فی قدر صلواتکم

تمزجونني بحساء العساكر وفلفل الطاغية

ثم تنصبونني خيمة للوالي

وترفعون جمجمتي بيرقا

آه يا موتى ؟ تعيشون كالبلاط

يفصلنى عنكم بعد بحجم السراب

لا أستطيع أن أحيا معكم

لا أستطيع أن أحيا إلا معكم

ويأتي كذلك في طليعة الشعراء المحدثين الرافضين الشاعر اللبناني خليل حاوي ولعل موته منتحرا بعد غزو إسرائيل للبنان واجتياح بيروت عام (١٩٨٢) تعبير عن رفضه السياسي ذلك الرفض الذي كان صرخة في وجه الأنظمة العربية القابلة للواقع المملى عليها الراضية بالتدجين القانعة من الصراع بالتطبيع، إنه رفض للهزيمة وعد م اعتراف بشرعية الواقع الذي صارت إسرائيل طرفا فاعلا فيه ورفض للأنظمة العربية الفاقدة للشرف وللعذرية والتي أسلمت فلسطين إلى مصيرها التراجيدي وتهاونت في قضية لبنان وسكتت عن احتلال الجولان وانتهت مصر لقمة سائغة بعد اتفاقيات كامب ديفيد، كل هذه الجروح لم تندمل في روح الشاعر وضميره الذي اقتنع بأن كل شيء في العالم العربي قد أجدب وأصيب بخصاء فكري وأخلاقي ووجداني بما فيه الحياة الثقافية ورأى أن المعادل الموضوعي

لهذا المأزق الوجودي هو الموت فرحل بإرادته تعبيرا عن حالة رفض كلاني للواقع وعدم اعتراف بشرعيته.

وفي شعر خليل حاوي نقع على هذا الرفض بغير عناء كبير ففي قصيدته "ضباب وبروق" نقع على حالة يأس تام استسلم لها الشاعر وحالة عطالة انتهى إليها ولا أدل على ذلك من استخدام كلمة "المقهى" الموحية بالعطالة وأما حالة الجدب والخصاء واليأس فعبر عنها في هذا المقطع كلمة "البوم" وأما لفظة "النسر" فدلالتها هي الشموخ و الكبرياء إنها كلمات مشبعة بالرفض ومضمخة باليأس:

ضجة المقهى ضباب التبغ مصباح وأشباح يغشيها الضباب ويغشى رعشة في شفتي السفلي

يغشى صمت وجهي ووجومه

أفرخ البوم

ومات النسر

في قلبي الذي اعتاد الهزيمة

والشاعر لا ينسى أن يذكرنا بأحلامه الماضية ولعلها الشبابية حين كان طالبا في جامعة كمبردج، وكيف كان الحلم ناصعا بغد عربي مشرق ووحدة عربية ونهضة فكرية وعلمية وأدبية واندحار للفكر الصهيوني المتطرف في بلادنا وتلاشي لكل التيارات العمياء المتطرفة الدينية والسياسية في عالمنا العربي وقد جد الشاعر واجتهد باحثا عن المعرفة التي سيوظفها في خدمة هذا الحلم وعن النور الذي سينير به حلكات الطريق مضحيا بمصلحته الشخصية لحساب مصلحة المجموع:

طالما جعت ،افتر ست الجمر

أتلفت الليالي

أتقى ما أشتهيه وأهاب

وأطيل الجوع حتى ينطوي الجوع

على موت الرغاب

ثم جاءت ساعة الحقيقة وانجلى الواقع على قبض الريح وحصاد الهشيم فلا الوطن تحرر ولا العدو اندحر ولا المجتمع تقدم وانتهى الشاعر نازفا بالدماء كأنه أحد أبطال التراجيديا الإغريقية، كأنه بروميثيوس بعد أن بدأ مشواره كأحد أبطال السير الشعبية وكأنه أبو زيد الهلالي، وهو في الأخير رفض لا يصنع شيئا ولا يغير واقعا غير حفظ الكرامة الإنسانية وصيانتها عن الابتذال لقاء أي عرض من أعراض السياسة أو الرفاه وإذا كان الأمر كذلك فلا جرم أن تدمر الذات إنقاذا لها من مزيد من المعاناة الصامتة:

في جبال من كوابيس التخلي والسهاد

حيث حطت بومة سوداء تجتر السواد

الصدى والظل والدمع جماد!

وأما الشاعر الكبير عبد الوهاب البياتي ذلك الشاعر الذي طوف في الدنيا منفيا ومشردا من موسكو إلى مدريد وإلى دمشق فقد جسد في شعره وفي حياته حالة الرفض للقهر السياسي واستبداد الحكام وحالة الرفض لكل السلطات الدنيوية والدينية كالإكليروس الديني والمؤسسات السياسية والثقافية الرسمية لأنها تمارس الإكراه على الحرية الإنسانية وتعتدي على الكرامة البشرية وقد امتد رفض البياتي هذا إلى الإعجاب برافضين من الكرامة البشري ومن العالم الغربي، فمحي الدين بن عربي الشاعر تاريخنا العربي ومن العالم الغربي، فمحي الدين بن عربي الشاعر

الأندلسي صاحب فلسفة وحدة الوجود والفتوحات الملكية كان في تصوفه وفي حبه رافضا للثقافة السائدة والتدين الساري متبنيا موقفا إنسانيا فريدا لا علاقة له بما هو جاري العمل به في الواقع ،وقد نال هذا الشاعر احترام وحب البياتي إلى درجة أنه أوصى أن يدفن إلى جواره في دمشق.

ويمتد إعجاب البياتي إلى شاعر كبير من إسبانيا هو غارسيا لورقا وهو في الشعر الإسباني شاعر رافض ورفضه أدى إلى موته مقتولا على أيدي قوات فرانكو ديكتاتور إسبانيا.

لقد رفض لورقا الثقافة الرسمية التي تنص على مركزية أوربا وهامشية العالم الأخر كما رفض النظرية التي تربط التفوق بلون البشرة والدم، وترجع تقهقر إسبانيا الصناعي والعلمي قياسا إلى فرنسا وألمانيا إلى الوجود العربي أيام الأندلس، فقد رفض هذا الشاعر البديع أن يعتبر الوجود العربي الإسلامي في إسبانيا احتلالا حال دون تقدم شبه الجزيرة الأيبيرية، بل اعتبره وجودا حضاريا أفاد اسبانيا عمرانيا وعلميا وفكريا وفنيا لم يحسن الأسبان فيما بعد احتضانه وتمثله فكانت همجية فردناند وإيزابيلا وجنودها التي صنعت فضائع يندى لها جبين الإنسانية وقد عبر لورقا عن مواقفه هذه شعرا وفي لقاءاته الصحفية إلى درجة إقلاق النظام الحاكم فأعدمته قوات فرانكو تخلصا منه ومن مواقفه.

إذا وجد البياتي في هذا الشاعر صديقا كما وجد ذلك في شاعر المتصوفة وصوفي الشعراء محي الدين بن عربي والبياتي يرفض تخاذل المثقف في السكوت على ظلم الحاكم والتعلل لذلك بقوة السلطان وجبروته وحاجات النفس والتمادي في هذا الموقف المتخاذل إلى درجة التحول من سيف

يناضل ضد القهر والعماء إلى مروحة تجلب للحاكم النسيم العليل لقاء اتقاء شره والظفر بمغانم الدنيا!

ولقد كان الشاعر مؤمنا أن الثقافة الحقة يجب أن يتحلى الموصوف بها بصفة النضال ضد الطبقية والرجعية والتخلف والقهر لحساب النهضة والحرية والكرامة خاصة والمجتمع العربي في المنعطف لم يخرج إلى أفاق العلم والحرية والإبداع الرحبة كغيره من شعوب العالم المتمدن.

إنه يرفض المثقف المتحول إلى حزمة من الغرائز تنشد الإشباع في البلاط ساكتة عن جرائم السلطان مؤثرة المصلحة الفردية على حساب مصلحة الجماعة فهو يقول عن المثقف:

يداعب الأوتار

يمشى فوق حد السيف والدخان

يرقص فوق الحبل

يأكل الزجاج

ينثنى مغنيا سكران

يقلد السعدان

يركب فوق متنه الأطفال في البستان

يخرج للشمس إذا مدت إليه يدها اللسان

يكلم النجوم والأموات

ينام في الساحات!

فهذا المثقف الذي كان يفترض فيه أن يكون طليعيا تحول إلى بهلوان يجيد الرياء والتلاعب بمشاعر الأمة وخداعها والتمويه عليها، لقد صار كالدرويش رمزا للسذاجة والغفلة وقد غدا الأمر هزأة فهو ينام في

الساحات ويكلم الأموات ويتعامل بغباء مع قيم الثورة والحرية والعطاء فيخرج للشمس إذا مدت إليه يدها اللسان!

ونأتى في خاتمة المقال إلى شاعر مثير للجدل لا تكف الألسن عن تداول اسمه وترديد شعره فهو في المحدثين كأبي الطيب في القدماء إنه الشاعر السوري نزار قباني فقد كانت حياته هو الآخر تجسيدا لمبدأ الرفض وكان شعره بلورة له وذهابا به إلى أقصى المعمورة صراخا وتشهيرا به، وأما رفضه فيتجلى في موقفه من المرأة ومن الحب حين رفض رواية المؤسسة الرسمية المليئة بالنفاق والتحايل والقهر والكذب والسادية واحتقار الكرامة الإنسانية المتجلية في الأنوثة وفي الحط من قدرها وتلخيصها في ميزاتها الجنسية لأنه مجتمع الكواليس، يبطن غير ما يظهر ويرى الحب جريرة والحديث عنه دعارة ولا يرى مانعا من ممارسته في الخفاء ، ألا إنه مجتمع منحط حين يأتي الرجل والمرأة كلاهما فعلا واحد فيرى الرجل بطلا والمرأة مومسا، وقد جسد هذا الرفض في انتقامه للأخت المنتحرة التي رفضت هي الأخرى زواجا قسريا مفضلة الموت عليه بالتشهير بالحب وبنعيمه وبالتغنى بمواطن الفتنة في المرأة وفي الإعلاء من شأن الأنوثة منذ صدور ديوانه الأول "طفولة نهد" الذي تحول تحت ضغط المؤسسات الرسمية الوصية إلى "طفولة نهر".

وأما الرفض السياسي فللشاعر فيه صولات وجولات منذ صدور"هوامش على دفتر النكسة"، وقد كان الشاعر فضاحا للمواقف المتخاذلة مشهرا بها لا يهادن ولا يسالم معتبرا جبن الساسة وتخاذلهم بل ونفاقهم هو الذي أسلم فلسطين إلى أعدائها ورهن مستقبل كامل البلاد

العربية وفي قصيدته المشهورة التي بعث بها إلى جامعة الدول العربية بتونس والتي عنوانها "أنا متعب بعروبتي" يتجلى هذا الرفض في حالة من الثورة العارمة والانفعالات الحادة المعبرة عن عمق الجرح ونزيفه ولقد كتبها الشاعر على الطريقة العمودية ليرد على مؤسسة رسمية بقالب شعري رسمي نظر له الخليل لا يعوزه التحكم فيه والسيطرة عليه وقد كان تأثير هذه القصيدة مدويا لأنها صادفت هوى جميع العرب وعبرت عن مكنون ضمائرهم فمن رفض طغيان الساسة:

من أين يأتي الشعر يا قرطاجة والله مات وعادت الأنصاب؟ من أين يأتي الشعر حين نهارها قمع وحين مساؤنا إرهاساب؟ سرقوا أصابعنا وعطر حروفنا فبأي شيء يكتب الكتاب والدحكم شرطي يسير وراءنا فنكهة خيزنا استجواب

إلى رفض استبداد المؤسسات الثقافية وممثليها من الشعراء خاصة:

من أين أدخل في القصيدة يا ترى وحدائق الشعر الجميل خراب؟ للسم يبق في دار البلابل بلبل لا البحتري هنا ولا زرياب شعراء هذا اليوم جنس ثالث السقول فوضى والكلام ضباب

## اللاهثون على هـوامش عمرنا سيان إن حضروا وإن هم غابوا

إذا لقد كان الشعر الحديث بتمثله لمبدأ الرفض شعرا تقدميا وإنسانيا وكان هؤلاء الشعراء الأعلام فرسان الكلمة ورجال الموقف نأوا بالشعر عن قصور الحكام ونزهوا الشعر عن تضمنه العربدة المحببة إلى قلوب الجماهير، لقد طوحوا به في أفاق الإنسانية الرحبة، والتزموا حقا- كما يلح جون بول سارتر على فكرة الالتزام في الأدب وعلى ضرورة تأميمه- بقضايا الوطن وتاريخه العريق وحاضره التعس ومستقبله المرهون بلا خطابية فجة أوإيديولوجية مقيتة فحافظ شعرهم على طراوته ونكهته الوجدانية ومضامينه الفكرية والإنسانية، وقد ساعدهم على ذلك نفس شعري قوي لا يخمد وروح تجديدية عنيدة لا تقهر ولا تخبو نارها، ووعى بالواقع في علاقاته المتشابكة خاصة مع الغرب سياسة وثقافة بل وقوتا، فجاء هذا الشعر في صيغته الحديثة شعرا إنسانيا -على الرغم من عثراته ونقائصه- وقد أثبت قوته وشبابه وحصانته وأنه قادر على اكتساح المنابر الثقافية وضم المريدين والأشياع رغم تمرده على الذاكرة والخطابية والترنم، وهو رد حاسم على كل المشككين في جدوى الشعر الحديث

### رباعيات الذيسام (١) روعة الانتشاء ولوعة الفناء

غدونا لذي الأفلاك لعبة لاعب القول مقالا لست فيه بكانب على نطع هذا الكون قد لعبت بنا وعدنا لصندوق الفنا بالتعاقب

عمر بن إبراهيم الخيام

إذا كان المعري في الشعر العربي هو "شاعر الفلاسفة وفيلسوف الشعراء" ذلك أنه ضمن شعره آراءه الفلسفية في الحياة وخلاصة تأملاته وقراءاته في الفكر الفلسفي وقد جمع ذلك كله في "اللزوميات"، فحق لشاعر نيسابور وعالمها عمر الخيام أن يدعى شاعر العلماء وعالم الشعراء، فقد جمع بين العلم الدقيق والفن الأصيل وزاوج بين التأمل في العدد والتأمل في الوجود، فجاء في شعره كما جاء في علمه فرادة إبداع وأصالة فكر وصدق فراسة وحرارة وجدان، وحق لزبدة إبداعه الشعري المعروفة بـ "الرباعيات" أن تنال مرتبة الخلود ومرتبة العالمية، ذلك أنها وصدق الشعور وحق لعمر الخيام أن يستوي بين شعراء فارس شاعرا فذا من كبار شعراء الإنسانية وأن تكون رباعياته زادا فكريا وجماليا وإنسانيا خير ما تهديه فارس إلى العالم .

وحياة الخيام غامضة لا نعرف عنها الكثير وأول شك ينتاب الباحث هو تحديد تاريخ ميلاده وقد تضاربت الروايات في ذلك ومن المرجح أنه ولد في النصف الثاني من القرن الخامس الهجري وقد عاش في زمن السلاجقة (١) بانوراما سورية، ٢٠٠٩.

وهو عصر تميز بالإحن والدسائس والاغتيالات، وأما لقب الخيام الذي اشتهر به فقيل أن والده كان صانع خيام، ولقد عرف الخيام منذ حداثة عهده بالألمعية والذكاء، فحفظ القرآن الكريم وأتقن علوم اللغة والدين وآنس من نفسه الميل إلى الرياضيات والفلك فأبدع فيهما وبهما طار ذكره في البلاد الإسلامية وقربه الملوك والرؤساء وكان السلطان ملك شاه السلجوقي ينزله منزلة الندماء والخاقان شمس الملوك ببخارى يعظمه ويجلسه معه على سريره، وأما أصدقاؤه في شبابه فهما "نظام الملك"و"حسن الصباح" الداعية الفاطمي الذي فر إلى "ألموت" وهي قلعة أسس فيها حكم" الإسماعيليين" الذين قضى عليهم "هو لاكو" عام (١٢٥٦)م ولما استوزر "نظام الملك" جعل لصديقه عمر عشرة آلاف دينارا من دخل نيسابور إجلالا لمقامه وتقديرا لعلمه، ووفاء لميثاق الصداقة بينهما، ثم اغتيل نظام الملك وانقطع دخل الخيام وقدحت العامة في دينه ورمته بالزندقة فلزم التقية، واختلف مؤرخو زمانه في عقيدته وسيرته قال فيه البيهقي: "أنه تلو ابن سينا في أجزاء علوم الحكمة وعرفه بالإمام وحجة الحق غير أنه أضاف أنه كان سيء الخلق ضيق العطن وكان يتخلل بخلال من ذهب، أما ابن الأثير في الكامل فذكر أنه أحد المنجمين عملوا الرصد للسلطان ملك شاه السلجوقي سنة (٤٦٧) هـ وقال عنه القفطى في تاريخ حكماء الإسلام: " إمام خراسان وعلامة الزمان يعلم علم يونان، ويحث على طلب الواحد الديان، بتطهير الحركات البدنية لتنزيه النفس الإنسانية" وأما وفاة الخيام فمنهم من يجعلها سنة (٥١٥) هـ الموافق لـ(١١٢١)م ومنهم من يجعلها سنة (٥٢٦)هـ الموافق لـ (١١٣٢)م

ومن مآثر الخيام العلمية "شرح ما يشكل من هندسة إقليدس" و"مقالة في الجبر والمقابلة"، إضافة إلى أرصاده وأزياجه الفلكية.

وقد قامت شهرة الخيام على الرباعيات وهي تلك المقطوعات الشعرية المقسمة إلى أربعة أبيات ضمنها فلسفته في الوجود والملاحظ في الرباعيات هو اتفاق البيت الأول والثاني والرابع في الروي واستقلال البيت الثالث برويه وهو ما يشبه كثيرا الدوبيت الرباعي الفارسي الأصل. ولئن اختلف نقاد الأدب ودارسو حياة الخيام في صحة نسبة الرباعيات إليه أو بعضها، فمن قائل أنها ليست لعمر الخيام الرياضي، وإنما لشاعر آخر بهذا الاسم، إلى ناقد آخر يزعم أن بعضها تصح نسبتها إليه، وبعضها الآخر مدسوس عليه خصوصا ما تعلق بالإشارة إلى الغيب والقدر والإيمان والبعث، وقد تعمد كثيرون تشويه صورة الخيام غيرة وحسدا فنظموا شعرا ونسبوه إليه حتى تثور عليه العامة وينتهى أمره إلى الحاكم الذي سيأمر بقتله رميا بالزندقة، وفي أدبنا نظير لذلك، فالمعري دس عليه الكثيرون شعرا لم يقله يثور فيه على الأديان بل يسفهها وينتقد الرسل ويشكك في عالم الغيب غير أن المعري برئ من ذلك، ومن قائل أن كثيرا من محبى الخيام والمتحمسين له كلما وجدوا شعرا على شاكلة الرباعيات وخفى عليهم قائله نسبوه إليه عن حسن نية.

ولاشك أن استقصاء الأمر صعب وتتبع مسارب التاريخ المظلمة في ظل غياب الوثائق التاريخية التي تنير حلكاته يجعل من الأمر شبه مستحيل!

ولقد رأى نقاد الأدب عندنا وشعراؤنا المحدثون الرأي الأول أي صحة نسبة بعض الرباعيات إلى الخيام وإنكار البعض الآخر وتحمسوا لها

تحمسا منقطع النظير، والحق أن الرباعيات تحفة فنية وكنز أدبى حقيق بالخلود وحقيق بالعالمية لأن مضمونها إنساني، على الرغم من تأخر اكتشاف ذلك ولـ"سكوت فيتزجر الد" "Scott Fitzgerald" الإنجليزي دالة على الخيام فهو الذي اكتشفها ودرسها وتحمس لها وترجمها إلى الإنجليزية فأحدثت دويا كبيرا تجاوز إنجلترا إلى أروبا وأمريكا، بل أسس فيتزجر الد ناديا في لندن سماه "نادي الخيام" ضم كل محبى الخيام وشعره، ولم يكتف بذلك بل سافر إلى مسقط رأس الخيام وزار قبره وأحضر معه زهرة من الزهور الحافة من حول القبر وغرسها في ناديه بلندن حتى تنفحهم بأريج الشاعر وأريج رباعياته، ودعك من الأسطورة التي روج لها الكثيرون من محبي الخيام والتي تزعم أن الخيام تنبأ في حياته بنمو نوع معين من الزهور حول قبره، وهذا اللون من القصص نعرف المغزى منه، فالشخصية التاريخية يخلق محبوها أساطير حولها حتى يستلوا مشاعر الإعجاب من الناس ويخلقوا هالة من القداسة لأن النفس المحبة تنزع إلى أن تشاركها الأنفس مشاعرها، غير أن الناقد الحصيف لا يفوته ذلك ،وباكتشاف فيتزجر الد للخيام وترجمته لرباعياته تنبه أدباؤنا ونقادنا إلى قيمة الرباعيات ومضمونها الإنساني وغناها الشعوري وقيمها الفنية والجمالية وتحمسوا لنقلها إلى لغة الضاد ومنهم من عربها عن الإنجليزية كمحمد السباعى ومنهم من عربها عن الفارسية كالشاعر المصري أحمد رامى الذي سافر إلى باريس لدراسة اللغة الفارسية عامين منقبا وباحثا في الأدب الفارسي ورباعيات الخيام تحديدا، وعقب عودته عين أمينا بدار الكتب المصرية وكان قد تهيأ له زاد أدبي فأسقط كثيرا من الرباعيات

وعرب ما وثق أنه تصح نسبته إلى الخيام وقد شاعت هذه الترجمة بعد أن غنت أم كلثوم بعضا منها.

وربما كان في ترجمة رامي بعض التصرف غير أنه سعى جهده حتى لا يتقول على الخيام ما لم يقله وأن يخرج عن روح الرباعيات ساعيا جهده في ذات الوقت أن تكون الرباعيات في العربية تحفة بيانية وإنسانية وغير السباعي ورامي من الذين ترجموا الرباعيات الشاعر العراقي جميل صدقي الزهاوي وأحمد الصافي النجفي وقد عرباها عن الفارسية، ووديع البستاني والشاعر البحريني إبراهيم العريض الذي توفي حديثا وقد عرباها عن الإنجليزية، وليست هذه هي كل الترجمات إنما المشهور منها وستبقى بسحرها ومضمونها الإنساني وحيرتها الوجودية مصدر إغراء للأدباء العرب على مر الأجيال وكر الدهور بنقلها كرة أخرى إلى العربية إمعانا في الدقة والقرب من روحها وروح مبتكرها.

إن رباعيات الخيام إذا ترنيمة حزينة تنعى إلينا زوال الإنسان وهيمنة الزمن وقهره للموجودات وانقلاب لحظات المتعة شقوة وهيمنة الزمن وقهره للموجودات وانقلاب لحظات الإنسان مجرد ذكرى شأن الجذوة تشع نارا ونورا ثم تخبو رمادا والإنسان لا حول له ولا قوة أمام هذا القهر الكوني المتجلي في الموت الذي يطال بسيفه الإنسان ثمرة الوجود ومكمن العبقرية وسر الحياة ومستودع المشاعر فيغدو ذلك الكائن رهين اللحد والدود والظلام الأبدي كأن لم يكن بالأمس ذلك الشاعر أو العالم أو الحاكم أو الفقيه أو الثري الذي ملأ الأسماع و الأبصار ، وتغدو لحظات صفوه وأسمه مجرد ذكرى، فما الذي ينقذ الإنسان من هذا المأزق الوجودي ؟ لا شيء غير طلب النشوة التي تهيؤها الخمرة والبهجة التي ينشرها مجلس

أنس وذلك عزاؤه وذريعته إلى تناسي فجيعة الموت مادام ليس في الإمكان تفادي قبضته، قال الخيام ( من ترجمة إبراهيم العريض من المتقارب ):

> فهات حبيبي لي الكأس هـات سأنسى لـها كل ماض وآت غـدا ويح نفسي غدا قد أعـود وأعرقهم في البلى من لداتـي

> > ويقول أيضا:

أفق يا نديم استهل الصباح و باكر صبوحك نخب الملاح فمكثك بين الندامي قليل ولا رجعة لك بعد السرواح

وليست فجيعة الزوال مشاعر حوم حولها الخيام لوحده فطرفة بن العبد الشاعر الجاهلي الذي قتل في سن السادسة والعشرين تناول ذلك في شعره:

ألا أيهذا الزاجري أن أحضر الوغى وأن أشهد اللذات هل أنت مخلدي ؟ فإن كنت لا تستطيع دفع منيتي فدعني أبادرها بما ملكت يدي

ويقول كذلك:

لعمرك إن الموت ما أخطأ الفتى لكالطول المرخى وثنياه باليد متى ما يشأ يوما يقده لحتفه

#### ومن يك في حبل المنية ينـــقد

غير أن الخيام يمتاز عن طرفة وغيره ممن تناولوا فجيعة الرحيل بإبداع معمار فني ضمنه فلسفته الوجودية من المقطع الأول إلى المقطع الأخير دون أن ينصرف إلى أشياء أخرى أو يتناقض مع نفسه وذلك هو امتيازه الكبير.

وللخمرة حضور قوي في الرباعيات بل هي محورها الأساسي أليست مهوى القلوب ومطلب الأنفس الشاعرة وملجأ المعذبين يتوسلون بها عرائس الشعر علها تجود عليهم بآيات العبقرية بل حتى المتصوفة وهم رهط من الناس انقطع إلى العبادة والتأمل والمجاهدة طلبا للعرفان وقد عرف هذا الرهط بالتقوى وقيام الليل وما ذاقوا خمرة في حياتهم قط، لم يجدوا غير الكرمة والخمرة والكأس يكنون بها عن الحب الإلهي والانتشاء به، متناسين دنياهم منقطعين عن العالم متوحدين في الأباطح والقال، ألم يقل ابن الفارض مكنيا بالخمرة عن الحب الإلهى:

شربنا على ذكر الحبيب مدامسة سكرنا بها من قبل أن تخلق الكرم صفاء ولا ماء ولطف ولا هسوا ونور ولا نسار وروح ولا جسم! وقالوا شربت الإثم كلا وإنمسا شربت التي في تركها عندي الإثم!

أما خمرة الخيام فهي بنت الكروم وقعيدة الدنان، هي خمرة حقيقية وليست مجازية هي سلوى الراحل وعزاؤه وذريعته إلى النسيان بها تقر

عينه وتنتشي نفسه، ويسكن رأسه فلا جرم أن يطلبها ملحا في طلبها قبل ساعة الرحيل:

سيحيا لحبك قلبي المصعني

لجورك مادام وعدك مــــنا لطرفك يسقى مع الخمر خـمرا

فييدع فينا وأبدع فنا

ثم يضيف:

ف جدد مع الكأس عهد غرامك
وحل مرارتها بابتسامك
وعجل فجوقة هذي الطيور

وأما المقاطع التي تغنت بها سيدة الغناء العربي وكوكب الشرق الراحلة السيدة أم كلثوم ومن ترجمة صديق عمرها الشاعر الكبير أحمد رامي فمن البيت الأول يبدأ حديث الخمرة والزوال غير أن أم كلثوم وصاحبة العصمة كما كانت تدعى، والتي كانت تتمنع عن الغناء في مكان تدور فيه الصهباء وهي المعروفة بعفافها وتقواها وحرصها على أداء الصلاة، وقد تميزت عن جل المغنيين في زمنها بثقافة أدبية عريقة، وذوق فني عالى غذته بقراءة دواوين فحول الشعراء وأمهات كتب الأدب كالأغاني والعقد الفريد وخزانة الأدب وغيرها من كتب الأدب، ولم تشأ أن تذكر الخمرة فيما تغنت به من شعر الخيام فغيرت كلمة" الحان" إلى كلمة "الغيب" وعدلت عن كلمة "الطلى" إلى "المنى" فغنته وفقا لسلوكها وشخصيتها.

قال الخيام من ترجمة رامي من بحر السريع كما تغنت به أم كلثوم:

سمعت صوتا هاتفا في السحر

نادى من الغيب غفاة البشر

هبوا املئوا كأس المنى قبل أن

تفعم كأس العصم كف القدر

جاءت هكذا ( من المتقارب ) :

لقد صاح بي هاتف في السبات أفيقوا لرشف الطلى ياغفاة فما حقق العلم مثل الحباب ولا جدد العمر مثل السطاة

وبين المقطعين اختلاف في إصابة المعنى الذي أراده الخيام والراجح أن رامي الأقرب إلى إصابة المعنى باعتباره عربه عن الفارسية رأسا، غير أن هذا يخلق إشكالية في الأدب تذهب حد اتهام الترجمة بالخيانة أي خيانة النص الأصلي والخروج عن معانيه الدقيقة وذلك راجع لاختلاف روح اللغة المترجم عنها والمترجم إليها، وقد كان الجاحظ يرى أن الشعر لا يترجم بهذا المعنى!

لقد كان الخيام إذا عقلا باحثا في علة الوجود ونفسا لا تركن إلى يقين، وأراد أن يتجاوز في فهمه للوجود النصوص الدينية معتمدا على تفكيره الحر وثقافته الفلسفية التي استمدها من الفكر اليوناني وربما الهندي وهو من الذين يحق عليهم قول أبي الطيب:

ذو العقل يشقى في النعيم بعقله وأخو الجهالة في الشقاوة ينعم

وفي الرباعيات إشارة إلى مكابدة المعرفة وجحيم الشك والمجاهدة في سبيل اليقين لولا أن العمر لا يفي بذلك (من السريع):

أحس في النفس دبيب الفين اله الشقاء وليم أجن من العيش إلا الشقاء يا حسرتا إن حان حيني ولم يتصح لعقلي حل ليستخز القضاء

وهو في شعره يسمح لعقله بأن يوغل في التفكير في مسائل الغيب وتقليب الأمر على وجوهه كمجيء الإنسان إلى الدنيا اضطرارا والغاية منه، لكن التفكير لا ينتهى بالشاعر إلى يقين:

قال الخيام (من ترجمة رامي من السريع):

لـــبست ثوب العيش لم أستــــشر وحرت فيه بــين شتى الفـــكر وسوف أنضو الثوب عني يوما ولــم أدرك لماذا جئت، أين الـــــمفر؟

فليطلب الشاعر شيئا من العزاء في حضرة الكأس ،ألا إن لحظات النشوة بدل من خلود فما أغلاها من بدل والخمرة تثير في النفس قابليات صوفية، فقد نص وليم جيمس على أن قوة الكحول راجعة بلا شك إلى قدرته على إثارة القابليات الصوفية وهي ذلك المد من الطوفان الذي ينبثق من الدفء الداخلي والنشاط الحي وهي مستعصية في أوقات الصحو لارتباطها بالمتطلبات والشكوك والانطباعات الذاتية وقوة الكحول تأتى من قدرته

على شل هذه الديدان الماصة للحيوية، تاركة الحرارة الحيوية لتتجمع وتشكل نوعا من الخزان الداخلي الذي هو في مضمونه تركيز للطاقات للوصول إلى لحظة "الذاتية الداخلية".

والخيام الشاعر كما يحتفي بالخمرة يحتفي بالجمال ذلك أن قدرة الخمرة في إحداث التركيز تتيح للشاعر طرح كل همومه وأحزانه ووساوسه والتأمل في الجمال والإحساس به وتذوقه في الطبيعة والإنسان، وقد عشق الخيام الفتاة" نسرين" والتي اقتبست من الزهر اسمه وشذاه وجماله لولا أن عصفت بها ريح المنون في مقتبل العمر فأورثت الشاعر حسرة وعمقت فيه الإحساس بجبروت القدر وقهره وعدم استجابته لرغائب النفس وأحلامها، وفي أحضان الجمال يسهو الشاعر قليلا عن لوعة الفناء ومن ترجمة العريض من (المتقارب) يقول الشاعر:

ويا ليت شعري أتلك الزهور عرائس نعمى جلتها الستور فمن قبلة الشمس هذا الحياء ومن لؤلؤ الطل ذاك السرور؟

وجوهر الجمال هو النزوع إليه وتعشقه تعشق الفراش للنور والهيام به لأن في الحب سلوى عن زوال الموجود:

قال الخيام من ترجمة رامي (من السريع):

أولى بهذا القلب أن يخصفقا وفي ضرام العشق أن يحرقا ما أضيع اليوم الذي مربي من غير أن أهوى وأن أعشقا!

وفي الرباعيات ظاهرة لا يمكن إغفالها تتعلق بنقد الناس والتنديد بالنفاق وتعلق الناس بالمظاهر مهملين الجوهر، ويبدو أن الشاعر عانى من ألسنة الناس وخاصة عوامهم كما عانى من مطاردة الفقهاء له الذين ربما رموه بالمروق عن الدين والفسق والعربدة، ولذا صب الخيام جام غضبه على

قال إني حـــقا كما قلت لكن أنت حقا كمـــا للناس تبدو؟

هؤلاء الناس متهما إياهم بالنفاق، واقرأ ذلك كله في هذين البيتين من ترجمة جميل صدقي الزهاوي (من الخفيف):

قال شيخ لمومس أنت سكرى

كل آن بصاحب لك وجسد قال إني حسقا كما قلت لكن

أنت حقا كما للناس تـــبدو؟

ومع تصريح الشاعر بطلب المتعة والنشوة تناسيا لأوصاب الوجود وجحيم الشك وعذاب الفكر وسلاطة ألسنة الناس ظل في عقله الباطن يحمل تبعة الإحساس بالذنب وهو المسلم الذي يتلو من القرآن آيات تنص على حرمة الخمر واعتبارها من الموبقات، وعن العذاب الذي أعده الله لمتعاطيها إن لم يكفوا عنها،غير أن الشاعر سيجازف بطلبها إلى آخر رمق من حياته معتمدا على إيمانه بالله وبوحدانيته وعلى فعله المعروف

وإحسانه إلى الفقراء ليسلم من النقمة وفوق ذلك كله ملتمسا عفو الله الذي أوصى عباده أن لا يسرفوا على أنفسهم لأن الله يغفر الذنوب جميعا. قال الخيام من ترجمة مصطفى وهبي التل (من الطويل):

السهي قل لي من خلا من خطيئة وكيف ترى عاش البرئ من الذنب ؟ إذا كنت تحزي الذنب بمصتله فما الفرق بينك وبيني يا ربي؟

فليسع الشاعر إلى الحان طالبا لحظات الصفو مع ندمائه، ملتمسا السعادة من دنان بنت الحان وليشفع له إيمانه بالله ووحدانيته، كما قال من ترجمة العريض(من المتقارب):

لئن قمت في البعث صفر اليدين وعطـــل سفري من كل زين فيشفع لي أنني لم أكـن لأشرك بالله طرفة عيـــن

وذلك ما حدا بالشاعر إلى اختتام رباعياته بتلك الأبيات التي تنم عن حرارة إيمانية وتسليم بوحدانية الله وأمل في عفوه متوسمة عطفه ورحمته: يا عــالم الأسرار علم اليقين يا كاشف الضر عن البائسين فئنا إلى ظلك فــاقبل عن فئنا إلى ظلك فــاقبل عن عـبـادك تـوبة التـائبين

وهي عودة إلى شاطئ الإيمان بعد التيه في أقيانوس التفكير وفيافي التأمل والبحران وما يلقى صاحبه من مكابدة ومجاهدة وعذاب نفسي كبير ولربما استعان الشاعر بيقين الرياضيات على شكوك الإنسانيات ولربما أعطته نتائج الرياضيات بعض الراحة والعزاء فأوغل في هذا العلم إيغالا

منقطع النظير فتوصل إلى نتائج قيدت باسمه كحل معادلة من الدرجة الثالثة بواسطة قطع المخروط، وطبق الرياضة على الفلك ذلك العلم الذي يعني في لاوعيه المطلق والسامي والعالم الحر بلا حدود وهي مفاهيم يتعشقها الخيام، وله في الفلك بحوث جديرة بالإعجاب والتقدير، ولربما استعان الشاعر بالخمرة كما يرى وليم جيمس حتى يصل إلى مرتبة الذاتية الداخلية ويشل في نفسه وعقله كل الديدان الماصة للحيوية فيندغم بنشوة الخمرة في الوجود فتصبح الذات والموضوع واحدا، خاصة إذا رأى الإنسان أن المعرفة لا تنتهي بالإنسان إلى معرفة كل ما يجهله لأن العمر ذاته قصير ألم يقل المتنبى ذات مرة:

# ومن تفكر في الدنيا ومهجته أقامه الفكر بين العجز والتعب!

ومن ثمة يغدو الإحساس بالوجود وبمحاولة الاندغام فيه ومعالجته بالذوق خير ما يسعف المتأمل إذا استعصى عليه تحويل الوجود إلى موضوع يشبعه بحثا ودرسا واستقصاء.

كذلك كان الخيام في علمه وفي شعره وفي سيرة حياته عقلا جبارا لايني يفكر ويدرس ويستقصي، وقلبا إنسانيا رقيقا انطوى على أنبل المشاعر، ونفسا إنسانية كذلك رهيفة نأت عن النفاق والأنانية والكذب والحسد والشره وهي من أرذل الصفات التي ندد الخيام بها.

لقد أهدى إلينا فتى نيسابور"الرباعيات"، وهي في رأينا أجود آثاره وأجل أعماله،ذلك أن العلم الرياضي والفلكي اللذين مارسهما الشاعر تجاوزهما العلم الحديث ولم تعد لهما من قيمة -اللهم إلا تتبع تاريخيهما وآلية تطوريهما- ولقد أهدى إلينا شعراؤنا وأدباؤنا رباعيات الخيام في حلة

عربية قشيبة فكانت في العربية كما كانت في الفارسية آية من آيات البيان والفكر والشعور.

## (١) زمــــن الســـام تـاملات في قصيدة " الظل والصليب "لصلاح عبد الصبور

لطالما اتهم شعرنا القديم بأنه شعر خالى من الفكرة قياسا إلى الشعر العالمي وتحديدا الشعر الأروبي، ذلك أن النقاد والدارسين خاصة المستشرقين أخذوا عليه مآخذ تلخص في كون شعرنا القديم سقط في فخ التقليد، فإذا كان امرؤ القيس قد وقف على الأطلال فبكى واستبكى حسب كثير من الشعراء أن هذا هو طريق الشعر وحده، وأن الشاعر الذي لا يبكى على الأطلال ليس بشاعر، وأن القصيدة التي لا تستهل بذكر الطلل ليست بقصيدة، حتى ولو كان الشاعر ما عرف طللا في حياته، وأخذ على شعرنا أنه شعر الانفعال الحاد والعاطفة المشبوبة كأنها فرس جموح لا تسلس القياد للعقل، وشأن العاطفة الحادة في الفن كشأن الشهاب يلمع فجأة نارا ونورا ثم يخبو ضوئه وينتهي رمادا، والشعر رؤيا ذاتية وصياغة جديدة للعالم قوامها العاطفة الهادئة والفكرة المتأملة بغير مبالغة تشط عن حقائق الوجود أو تنكر في صلف ما هو من يقينيات الطبيعة والحياة، وأما سقوط شعرنا في فخ الخطابية فذلك شأن لا ينكر ومن شأن الروح الخطابية أن تسطح الفكر والشعور وتجنح بصاحبها إلى الرياء، وتدفعه رغما عنه إلى كدّ الذهن في استقصاء الألفاظ المدوية والعبارات الرنانة والاستعارات البديعة والتشبيهات غير المسبوقة حتى يوصف صاحبها بالبليغ وبالشاعر المقوال ويستل من النفوس الإعجاب ومن القلوب المودة ومن خزائن

<sup>(</sup>۱) مجلة صهيل، ۲۰۰۷.

السلطان المال الوفير، غير أننا لا نسرف على أنفسنا بأن نتبنى وجهة النظر هذه جملة وتفصيلا دون أن نفهم البنى الاجتماعية والتاريخية للواقع الغربي القديم الذي أنتج هذا المفهوم للشعر وبغير هذا الفهم سنكون ظالمين لتراثنا متهمين بالتقصير في فهمه، وأول المفاتيح التي تفتح مغاليق الفهم الجغرافيا العربية ذاتها؛ ونعني بذلك الطبيعة الصحراوية التي قدرت على العرب الحل والترحال وتمزيق الكيان العربي إلى قبائل متحاربة بحثا عن الرزق وخوفا من فواجع القدر ، وقد جر ذلك العربي إلى تلمس القوة في سببين: السيف واللسان وليس العقل فالكلمة البراقة الحماسية من شأنها أن تلهب الحماسة إلى القتال ولو كان عدوانا أو تبعث في النفس الإعجاب ولو كان افتراء، ويلخص ذلك كله قول عمرو بن كلثوم:

ألا لا يجهلن أحد علينا فنجهل فوق جهل الجاهلينا ملأنا البر حتى ضاق عنا وظهر البحر نملؤه سفينا إذا بلغ الفطام لنا صبي تخر له الجبابر ساجدينا

إن غياب الأفكار الكبرى عن العالم العربي قبل الإسلام ذات الأصل الديني والتي هي وراء نشوء الحضارات الكبرى في التاريخ حتى حضارة روما وأثينا القديمتان إذ تبدوان وضعيتين وما ذلك بصحيح لأن الروح الوثنية المسلمة بكمال الآلهة في معتقدات وأساطير الحضارتين والتي هي دينية

في الصميم كانت الجامعة بين أفراد المجتمعين الإغريقي والروماني والباعث على الإبداع والإنتاج الفكري.

إن غياب هذه الأفكار عن العالم العربي هو الذي قضى على الاتحاد العربي وحكم بالفرقة وبالبغضاء، ولم يعرف للعرب من الإنتاج الأدبي والفكري إلا الأدب الحماسي في الشعر تحديدا ذلك أن الحياة العربية الفكرية كانت شفهية فالمعول على الحفظ والذاكرة والرواية وآليات ذلك كل الموسيقي الخارجية للنص وطلاوة اللفظ واندفاع العاطفة وبراعة الصور البيانية وفي النثر يزيد السجع ليحل محل الموسيقي الخارجية للنص في الشعر ، وهذا كله للتستر على فقر المعنى ، وذلك أن الهدف من النص الأدبي القديم هو إثارة الحماسة واستلال الإعجاب والإبهار ولو أن ذلك كله يخبو بعد الفراغ من سماع تلك النصوص الأدبية .

لقد كان شعرنا القديم في ملمحه العام إلا من استثناءات قليلة تتمرد على هذا الطابع العام القسري مشكلة جدولا صغيرا رقراقا يصب في محيط الشعر الإنساني العالمي، إلى أن جاء العصر الحديث فانفتح العالم العربي على الثقافة العالمية وعب منها مغذيا عقله ووجدانه بما فاته من ثقافة آبائه وأجداده، فكان إبداع الشعر الحديث، تداركا لنقائص الشعر القديم ومحاولة الاندغام في الشعر العالمي بتبني النظرية الشعرية الغربية والإبداع على ضوئها، فكان شعر السياب والملائكة والبياتي وصلاح عبد الصبور الذي سنقف متأملين في قصيدته الرائعة "الظل و الصليب ".

وستظل هذه القصيدة فاصلا بين عهدين من الشعر، عهد النبرة الخطابية واستظهار القدرات البلاغية وإثارة الانفعال، وعهد التأمل العميق يلفه شعور إنساني هادئ، وآية ذلك كله أن هذه القصيدة تتمرد على الذاكرة

وعهدنا بالشعر القديم يسعى إليها فتحتضنه أما هذه القصيدة وكثير من أمثالها في شعرنا الحديث فتغريك بالوحدة لتخلو إلى نفسك أو تراودك هي على الخلوة مغرية إياك بقراءتها وإعادة قراءتها لتغذي وجدانك وعقلك بمضمون إنساني رفيع يقصر عنه الشعر القديم، ذلك أن هذه القصيدة قد سلمت من عيوب الشعر القديم متنزهة عن النظمية والتكلف اللغوي والشطط البلاغي محتفية بالتجربة الإنسانية والمضمون الوجودي مشكلة لوحدها ساقية تصب في محيط الشعر الإنساني العالمي.

أما السأم فمضمون وجودي بل إنساني، إنه شعور برتابة الأشياء وتبلد نواميس الكون، وعطالة الحياة الإنسانية بل خصاء العقل وجدب النفس ولم تعد الميتافيزيقا بعوالمها الإنسانية وإغراءاتها الغيبية بقادرة على تدمير هذا الشعور في أنفس رهيفة جبلت على البحث العميق والاستقصاء الدقيق والتمرد على المألوف، مؤثرة كرامتها الإنسانية مضحية بنصيبها من الأمان في عالمي الغيب والشهادة تاركة ذلك لغيرها من عامة الناس. ولعل الفيلسوف الدانمركي الوجودي "كيرغارد" خير من عبر عن هذا المضمون الوجودي في قوله: " كانت الألهة ضجرين ولهذا خلقوا الإنسان، وكان آدم ضجرا لأنه كان وحيدا ولهذا خلقت حواء، وكان آدم ضجرا وحده، أما الآن فقد ضجر هو وحواء ثم شعر آدم بالضجر هو وحواء وقابيل وهابيل وازداد سكان العالم فصار الناس يضجرون ضجرا اجتماعيا، وشعروا بأن عليهم أن يمتعوا أنفسهم فبنوا برجا عاليا ليصلوا بواسطته إلى السماء، وكانت هذه الفكرة ذاتها تزداد إثارة لضجرهم كلما ازداد البرج ارتفاعا حتى أرعبهم أن يروا أن الضجر صار صاحب اليد الطولي في العالم". ولكن أترى سأم عبد الصبور سأما وجوديا يتماهى مع سأم كيركغارد وسأم الروائي ألبرتو مورافيا صاحب رواية السأم أم هو سأم خاص رهين الواقع العربي المتردي في دياجير الجهالة والعماء والاستبداد السياسي وتأسس الوضع الثقافي الذي استسلم للشعارات اليمينية واليسارية الجوفاء وإلى التقليد وانسحاب عفونة الماضي على طراوة الحاضر ؟ وفي القصيدة ما يؤكد هذا المنحى بدليل قوله:

هذا زمن السأم

نفخ الأراجيل سأم

دبیب فخذ امرأة ما بین ألیتی رجل

سأم

وفي السطر الثاني ما يؤكد خصوصية هذا السأم فنفخ الأراجيل عادة شرقية لولا أن الشاعر يعود فيقول:

لا عمق للألم

لأنه كالزيت فوق صفحة السأم

لا طعم للندم

لأنهم لا يحملون الوزر إلا لحظة

ويهبط السأم

يغسلهم من رأسهم إلى القدم

طهارة بيضاء تنبت في مغاور الندم

تدفن فيها جثث الأفكار والأحزان

ترابها

يقوم هيكل الإنسان

إنسان هذا العصر والأوان

وفي السطر الأخير ينجلي هذا السأم إنه سأم وجودي إنساني عام ينسحب حتى على حميميات الإنسان كممارسة الحب بدليل قوله:

إنسان هذا العصر والأوان.

فهذا السأم إذا حالة وجودية تتضمن القرف من الوجود والإحساس بعماء الكون وتبلد الموجودات تنسحب على الشرق كما تنسحب على الغرب وتتماهى مع سأم كيركغارد ومورافيا، والجلى أن عبد الصبور قد درس الوجودية السارترية وتمثلها أحسن تمثيل، ألم يقل ساتر على لسان أورست في الذباب"أن أجبن القتلة من شعر بالندم"، فهذا المقطع ينفذ إلى لباب الوجودية ويلخصها في التركيز على الشعور بالندم الذي يشظى ويسفه الفعل الإنساني ويرجعه حرثا في الماء أو إلقاء بذرة على الصخرةن ولأن الندم سليل الخوف الشرعى ترى الإنسان يلوذ به فارا من عذاب الخوف على حساب الحرية الإنسانية العميقة الشاملة، وحتى لا يضبط الإنسان متلبسا بجريمة الوزر، وأي وزر؟ لعله الوزر الذي ارتكبه آدم أول مرة حين أكل من الشجرة محاولا إثبات وجوده بتمرده، لكن آدم قد ندم وسنها شريعة في عقبه، فكل تفكير حر، وكل خروج عن السياج الدوغمائي وكل تمرد على الأعراف والرتابة في القوانين والأطر الاجتماعية والسياسية والدينية والثقافية هو "وزر" يحمله صاحبه لحظة ثم يهن عظمه وتثقل خطاه ويعيش رهابا نفسيا ذريعا ينتهي به إلى التطهر من هذا الدرن بالندم إنه زمن يرفضه عبد الصبور ويرفض الاندغام فيه بل يتأمله كموضوع مفضلا دور الراصد على الهامش مستخدما دلالة فنية أو ربما حيلة

لاشعورية باستخدام اسم الإشارة "هذا"، والتي تعني حالة الانفصال أو الطلاق بين الذات والموضوع (الزمن).

وفي تفكير عبد الصبور مرونة وحرص على الحرية في الفكر والتعبير فتراه يوظف مضامين إنجيلية، وهي خصيصة يشاركه فيها معظم رواد الشعر الحديث، فهو يستلهم قصة يسوع حين حمل صليبه ومشى إلى ذروة "الجلجلة" مؤثرا الحرن على أفكاره والدفاع عنها إلى آخر لحظة في حياته ولو اقتضى الأمر الموت في سبيل الموقف الحر.

إن عبد الصبور بهذه الرؤية المستلهمة قصة المسيح يؤكد بعدا مهما في الإنسان هو الحياة لأجل قضية أو موقف ولعل المثقف في طليعة المعنيين بذلك خاصة إذا تعفنت الحياة و أصابها الجدب والخصاء واستبد الإنسان بالإنسان، وهو ما يدعوه "سارتر" بالالتزام وما يعبر عنه عبد الصبور تعبيرا فنيا جميلا بالمجد والأمد، وأما "الظل" فدلالته رمزية إيحائية مضامينه الإنسانية والشعورية والفكرية لا تنتهي ، فالإنسان ليس كيس لحم كما يقول سارتر، بل هو صاحب قضية وموقف من الوجود والإنسان وإذا تنازل عن هذا الموقف فقد شرفه وإنسانيته وتحول إلى كيس لحم والموقف الفريد في الفكر والشعور و النضال من أجله هو ما يعبر عنه الشاعر تعبيرا فنيا ورمزيا بالظل و إذا تنازل عنه الإنسان لحساب الرفاه المادي أو الفرار من الخوف تنازل عن كرامته الإنسانية و إذا أصر عليه لقي حتفه حقيقة أو رمزا يقول الشاعر:

أنا الذي أحيا بلا أبعاد

أنا الذي أحيا بلا آماد

أنا الذي أحيا بلا ظل... بلا صليب

الظل لص يسرق السعادة ومن يعيش بظله يمشي إلى الصليب في نهاية الطريق.

وهناك ملاحظة لا ينبغي أن تفوتنا فإذا كان عبد الصبور الشاعر الذي أبى أن يساير التيار متحملا الوزر ذلك الإنسان الذي رافع ضد القهر السياسي والفكري الذي راح الحلاج ضحيته وحاول في مسرحيته أن ينتصر له، ترى لماذا إذا يصر على استخدام الضمير "أنا" إذ ينعى الجبن في مواجهة المصير وعدم الصمود على ذروة الجلجلة، وهو الذي انتهى كأبطال التراجيديا اليونانية، غير أن الشاعر يتميز بالصدق مع نفسه ومع القارئ مفضلا أن يعمم هذا الموقف المتخاذل على جيله غير مستثني ولو نفسه اقرأ قوله:

أنا رجعت من بحار الفكر دون فكر قابلني الفكر ولكني رجعت دون فكر أنا رجعت دون موت حين أتاني الموت لم يجد لدي ما يميته وعدت دون موت

وفي خاتمة المقطع الأول تأتي لفظة "الصفصاف" في محلها من القصيدة، دلالاتها الفكرية والفنية لا تنتهي ولعبد الصبور قدرة كبيرة في اقتناص هذا النوع من الألفاظ وتوظيفها في شعره، وفي عنق الحسناء يستحسن العقد كما يقول المتنبى.

فالصفصاف شجرة تتميز بالضخامة وكثرة الأغصان والتدافع إلى عنان السماء لتبدو أطول من غيرها على سبيل المباهاة لكنها غير مثمرة فهي رمز للجدب والخصاء وللشاعر القدرة على استنبات ألف غصن من غصونها الكثيفة في الصحراء وتأمل هذه اللفظة وما توحي به من عقم، فإذا كان في مقدور الشاعر أن يعيش كشجرة الصفصاف سامقة مشمخرة عن خواء، وكذلك كان له لو قبل بنمط الحياة والفكر واندمج فيهما إيثارا للسلامة غير أنه يأبى ذلك يقول الشاعر:

يا شجر الصفصاف إن ألف غصن من غصونك الكثيفة تنبت في الصحراء لو سكبت دمعتين تصلبني يا شجر الصفصاف لو فكرت تصلبني يا شجر الصفصاف لو ذكرت تصلبني يا شجر الصفصاف لو حملت ظلي فوق كتفي و انطلقت.

أما المقطع الثاني فقد تضمن أربعة أسطر تعمق فيها الشاعر مسألة الخصوصية الفردية ومسألة الالتزام وعلاقة الفرد بالمجتمع وهو صاحب ديوان" الناس في بلادي" ذلك أن الإنسان يعيش في بيئة اجتماعية وهو كائن اجتماعي بطبعه يعنيه تقدم المجتمع ورفاهه كما يعنيه تخلفه وعطالته، له ماله وعليه ما عليه، غير أن الأوامر والنواهي من لدن المؤسسات الرسمية (السياسية والدينية والثقافية) تشجب مبدأ التدخل في حياة الجماعة حفاظا على طابعها التدجيني مقهورة ومستعبدة بأفكارها كما يقول فوكو وهي إذ تشجب ذلك تعمد إلى انتهاك خصوصية الفرد بمحاولة تجريده حتى من وسائل الإدراك أي حواسه لكي يتم تدجينه وإدخاله إلى داخل السياج الدوغمائي رافضة تميزه وتمرده ولو بمقاييسه الذاتية وهو ما عبر عنه الشاعر بقوله"مرآتي"

يقول عبد الصبور:

قلتم لي لا تدسس أنفك فيما يعني جارك لكني أسألكم أن تعطوني أنفي وجهى في مرآتي مجدوع الأنف ؟

ويأتى المقطع الثالث في محله من القصيدة إنه مقطع يتعمق الذات العربية باحثا في سراديبها مكتشفا تضاريسها وهو ليس من قبيل السادية التي تستلذ جلد الآخرين بالتعالى عليهم وتتفيه حياتهم، بل هو ربما من قبيل المازوشية حيث تستمرأ النفس المرارة وتستلذ الألم يأسا وخيبة ، والشاعر يبادر بإعلان الهزيمة وخواء الروح وغياب الطموح و أول لفظة يجدر بنا الوقوف على دلالاتها الفنية والحضارية هي لفظة "الملاح" ذلك القائد الطليعي الذي يخوض بسفينته عباب البحار مصارعا موجها قاهرا رعبها سالكا مسالك النجاة بركابها، إنه السندباد الذي يكتشف العوالم مستحليا حلاوة الكشف مبتهجا بنشوة المعرفة ملبيا نداء إنسانيا عميقا فيه هو نداء المغامرة حتى لا تتأسن الذات وتركد الروح، وأما الملاح فهو كما أسلفنا القائد الطليعي لعله المثقف أو رجل الدولة أو الزعيم الذي في يده مفاتيح النصر وفي عقله مشروع الأمة ودستور الرقي والتمدن ، وأما البحر فهو الحياة الصاخبة أي الدنيا التي نعيش فيها مذللين صعابها بثمرات عقولنا وكدح سواعدنا غير أن ملاحنا وجد الراحة في اليأس وعاف دور السندباد وخاف من أن يكون بروميثيوس العربي الذي يسرق نار المعرفة وينير بها دنيانا حتى تنجلي الغاشية عن أمتنا ويجنح بنا إلى شاطئ الحضارة و الرقي.

فملاحنا مازال كائنا ميتافيزيقيا من العصر الوسيط يرفض تبني فلسفة العصر والدخول إلى ساحة أنواره، وهو في نظرته إلى السماء يعاني

ازدواجية فهي تارة في صفه إن توسم فيها الخير وتارة ضده إن ظن منها العسر، إنه موقف ميتافيزيقي ضبابي غير حاسم على العكس من المجتمعات الراقية التي جعلت الحضارة ذات بعد أفقي ومضمون إنساني خالص، أما ملاحنا فيكتفي بالبعد الرأسي متخليا عن دوره في الكشف والإبداع والجهد والمغامرة، مستسلما إلى أحلامه الميتافيزيقية، إنه مسكون بالخوف بل الرعب هاجسه الأساسي وهو الذي يمنعه من ارتكاب الوزر، مؤثرا السلامة، لائذا بالإحسان في صيغته الساذجة دفعا للإحساس بالذنب، مطلقا الزمان الذي يأبى في صلف أن يندغم فيه لحساب الماضي وما أشد إيحاء كلمة "الزوال" في هذا المقطع التي توحي بالتلاشي رويدا رويدا:

ملاحنا ينتف شعر الذقن في جنون

يدعو إله النقمة المجنون أن يلين قلبه، ولا يلين يدعو إله النعمة الأمين أن يرعاه حتى يؤدى الصلاة

حتى يؤتى الزكاة ، حتى ينحر القربان، حتى يبتنى

بحر ماله كنيسة ومسجدا وخان للفقراء التاعسين

من صعاليك الزمان.

وانظر إلى كلمة "الصعاليك" والتي تعني الشعب أو العوام فهم في وعي ولا وعي الملاح مجرد قطيع من الصعاليك الهمج الخارجين على القانون وهي نظرة استعلائية راصدة لهم من البرج العاجي، والإحسان إليهم إنما يكون بتأكيد قصورهم وتثبيت عطالتهم وذلك ببناء مسجد أو كنيسة أو خان أو إطعامهم إمعانا في إذلالهم احساسهم بالمسكنة لا الارتقاء بإنسانيتهم والدخول بهم إلى عصر الأنوار.

ومن العناصر الأساسية في استكمال صورة الوجدان العربي من الداخل

- وهذه القصيدة تعد "بورتريه" له- يأتي العنصر الجنسي، وللعربي حنين إليه وعذاب لأجله وفيه حدّ الشبقية تلك الأجواء التي رسمتها "ألف ليلة وليلة " و"الروض العاطر" وأشار إليه لفيف من الشعراء العرب والمرأة في الوجدان العربي مصدر متعة وفتنة ومبعث شرور اجتماعي كما أنها مصدر عذاب وحرمان جنسى وملاحنا المسكون برغائب جنسية شبقية يحب الجنس ويستقذره في ذات الوقت ، أي أنه يملك شخصية "الدون جوان" التي تهوى المغامرة وصيد النساء لمجرد الاستمتاع ثم تبعات ذلك من الإحساس بالذنب وارتكاب الدنس ثم محاولة التطهر منه بصيانة العرض فهو لا يفهم من الشرف غير غشاء البكارة، إنها شخصية السيد "أحمد عبد الجواد" في "ثلاثية" نجيب محفوظ، وهكذا وقع الملاح فريسة لعقدة " الفصام" وهي حالة مرضية في الوجدان العربي ناتجة عن ضبابية الموقف ولا علمية الفكرة وتعدي على قوانين الطبيعة وانتهاك نواميس الضبط البيولوجي في الجنسين وقد أدى هذا إلى الاعتداء على الأنوثة ذاتا ومعنى والاحتفاء بالرجولة ولو كانت فظة لا واعية، وأعطت للذكر سلطات واهمة في ممارسة قهره على الأنوثة أنى وجدها في الإنسان و الكائنات وإصباغ المعانى الموحية بالعجز والعطالة عليها وعلى كل ما لا يحب من مظاهر الطبيعة والحياة ، مكتفيا هو من الأنوثة المتجلية في المرأة بجانبها الجسدي مقتصرا في علاقته الشوهاء بها على الجانب الغريزي وهذا المفهوم المريض سيؤدي إلى حف الرجل نفسه بقافلة من النساء لإشباع نزواته

وتؤدي هذه الدلالات كلها في النص كلمة"البكر " وكلمة "حجاب" بالنسبة للبنت خضرة، وأما إيثار الذكورة على الأنوثة فهذه العقيدة تفصح عنها دلالات الأسماء، ولعله من عبث الأقدار أن يجنب الملاح ثلاثة ذكور مقابل بنت واحدة بل حتى الأسماء التي تسمى بها ذكوره لها خلفيات في قرارة اللاوعي فمحمد وأحمد أسماء ذات مضامين دينية وهي توحي بهيبة الدين وسلطانه القوي على العربي ولو كان مثقفا وتثير في النفس حنينا غامضا إلى معانقة الماضي واحتضانه، ولعلها تكفير عن عقدة الذنب، تلك العقدة التي يحسها الملاح مؤلمة نتيجة عيشه بطريقة مخالفة للنصوص الدينية وفي الصميم حالة الشبقية التي تطوح به ذات اليمين وذات الشمال ثم تأتي دلالة الاسم "سيد" وهي موحية بهيبة الرجولة وسلطانها المغري الخفي، وهي تصم المجتمع العربي عموما بالتحيز للذكورة وإضفاء السلطة والهيبة والجلال عليها مقابل إضفاء صفة العبودية والانحطاط والعجز البدني والدنس المتجلي خاصة في "العادة الشهرية" على الأنوثة لتتأكد على مر التاريخ تبعية المرأة للرجل وقصورها البدني والعقلي والنفسي يقول عبد الصبور:

ينشده أبناءه وأهله الأدنين

والوسادة التي لوى عليها فخذ زوجه أولدها محمد وأحمد وسيدا وخضرة البكر التي لم يفترع حجابها إنس ولا شيطان ثم إن الملاح مات رمزيا قبل الموت البيولوجي حين اكتفى من الدنيا بالاستسلام لواقعها، والإيمان بأنه ليس في الإمكان أبدع مما كان، حين رفض تميزه الإنساني بالوثبة الحضارية والفعل الخلاق بل نظر إلى ثمرات المعرفة وأطايب المدنية نظرة الثعلب إلى العنب فلما استعصى عليه ادعى أنه حصرم، وهي حيلة نفسية تجنح بصاحبها إلى إيثار السلامة

تعبيرا عن العجز بل وخداع النفس بتتفيه الأشياء، وهو ما عبر عنه الشاعر بالملح والقصدير:

أشار بالأصابع الملوية الأعناق نحو المشرق البعيد

ثم قال :

هذي جبال الملح والقصدير

فكل مركب تجيئها تدور

تحطمها الصخور

ملاحنا أسلم سؤر الروح قبل أن نلامس الجبل

وطار قلبه من الوجل

كان سليم الجسم دون جرح دون خدش

دون دم حين هوت حبالنا بجسمه الضئيل نحو القاع

ولم يعش لينتصر

ولم يعش لينهزم!

فهو ملاح زائف إذا لأن جسمه ضئيل والعادة في الملاح أن يكون قوي البنيان هرقلي القامة مفتول العضلات ومقابلاتها الحضارية الوعي الحضاري والالتزام والإخلاص للقضية والرغبة الملحة في خلاص الناس، مع الاستعداد للمغامرة، أما المشرق البعيد، فالموصوف هو النهضة والصفة هي الاستحالة أو الاستعصاء في أحسن الأحوال.

إذا مات الملاح حتف الأنف، من غير شهادة بمقارعة الخطوب وفضل خلاصه الفردي بالجنوح إلى السكينة والرتابة، ولقد تحول الخوف إلى مارد خرج من قمقمه وأدخل فيه ملاحنا ورماه إلى هاوية العدم حيث العماء والظلام.

ولما تخلى الملاح عن دوره الريادي ترك ركاب سفينته في فوضى وعبثية وجود وعماء مصير وانتفاء قصدية وأسلم مركبه لهبات الريح تتلاعب بها ذات اليمين وذات الشمال مكتفيا ربما بالتوسل إلى السماء أن تكتب له السلامة، فقد مسخت القيم إذا وحال الباطل حقا والقبح جمالا والجهل علما والتقليد شريعة والتخلف رقيا ومدنية ولم تعد الحياة إلا مسرحا للجثث العفنة، جثث الحيوانات والناس على السواء وهو تعبير رمزي يفصح عنه المثل القديم "اختلط الحابل بالنابل"

يقول عبد الصبور مختتما المقطع والقصيدة:

هذا زمن الحق الضائع

لا يعرف فيه مقتول من قاتله ومن قتله

ورؤوس الناس على جثث الحيوانات

ورؤوس الحيوانات على جثث الناس

فتحسس رأسك!

فتحسس رأسك!

وأما اللغة فجاءت بسيطة من المألوف المتداول غير أنها لا تفقد صفة الشاعرية والإيحاء وقد أفصح الشاعر عن موقفه من اللغة في ديوانه "الناس في بلادي" إصرارا منه على النزول إلى القاع محتفيا بهمومه متعاليا على البلاط وشعر المناسبات مصرا على أن الشاعر الذي هو في صميمه إنسان من نتاج القاع وليس القمة.

وأما الموسيقى الداخلية فتنمو متصاعدة بتأزم الموقف وحدة اللحظة ثم تخبو رويدا رويدا تاركة المجال للتأمل العميق ثم تتصاعد متسقة مع الموقف الجديد، فيطول السطر ويقصر، وأما المضمون الإنساني والوجودي فلا نعرف قصيدة حديثة نعت إلينا الواقع العربي بمثل هذه المرثية الحزينة، وستظل هذه القصيدة شاهدا فكريا وإنسانيا وفنيا ووجدانيا على نكبتنا الحضارية وعطالتنا الفكرية.

ولئن رحل "بروميثيوس" مصر في أوج العطاء مثخنا بالجراح، منهوش الكبد، مسمر الأنامل على قمة الجلجلة فقد برعمت هذه القصيدة في ضمائر بعضنا كما ستبرعم في ضمائر من هم في ضمير الغيب لعل الربيع في دورة من دوراته يعيد الجدب خصبا والصحراء جنة وشجرة الصفصاف شجرة خوخ وينقلب الملاح سندباد يخوض بنا آفاق البحار ويحلق بنا في أقطار السماوات لندخل التاريخ من جديد كغيرنا من أمم العالم الناهضة.

### بين ضفتين: الإحساس بالرحيل المبكر عند الشابي والسياب(١)

يمثل الشاعران الكبيران أبو القاسم الشابي وبدر شاكر السياب علامتين في أدبنا الحديث فقد حققا من النجاح وأحرزا من التفوق ما لم يحرزه شاعر آخر على الرغم من حياتهما القصيرة فقد ولد الشابي بقرية "الشابية" ناحية توزر عام (١٩٠٦) وتوفي عام (١٩٣٤)، بينما ولد بدر شاكر السياب في "جيكور" قرب البصرة عام (١٩٢٦) وتوفي بالكويت عام (١٩٦٤).

وكأن الرسالة التي بدأها الشابي منضويا تحت جناح جماعة "أبولو" التي أسسها الدكتور أحمد زكي أبو شادي، كانت تلك الرسالة تحمل هم التجديد وقلق الإحياء وهاجس البعث لأدبنا العربي بعد أن نام أحقابا طويلة في مغارات التاريخ مغمضا جفنيه عن مباهج الحياة، مخلصا ضميره من هم النهضة والتقدم مكتفيا بالاجترار والتقليد والرياء والتصنع وفي تصيد الولائم والمناسبات ومباركة السلاطين والأمراء.

كان شعر الشابي الذي يوحي عنوان ديوانه بالحركة والنماء والخصوبة "أغاني الحياة" كما يوحي بالبهجة والفرح والتبشير بقيام طائر العنقاء من رماده صحيحا معافى، فالشابي إذا شاعر رائد مجدد مطبوع على قول الشعر، رحب الخيال، حار العاطفة صادق النبرة، مستملك أدوات الشعر من سلامة المبنى وسلاسته ومستوفي عناصر ومقومات الصورة الشعرية، وهو إن لم يتثقف بثقافة أروبية عن طريق إتقان لغة أجنبية، لم يعقه ذلك عن الاطلاع على ما عرب من آداب الغرب وثقافته.

وإذ كان الشاعر يهم بمغادرة الدنيا في نضارة الصبا ويفاعة الشباب بعد أن أعجزه داء تضخم القلب، وعجزت خلايا جسده عن تجديد نفسها

ومواصلة مشوار الحياة الذي كان مليئا بالتوهج والبريق والطموح كان في جيكور يولد شاعر آخر هو السياب، جاء إلى الدنيا ليواصل البشارة وكأنه أحد حواريي المسيح، وفي إصحاحه وثبة جديدة وقفزة عملاقة، تجعل شعرنا الحديث كشعر الدنيا حيا فاعلا خليقا بأن يقرأ، وأن يؤثر

(١) مجلة ديوان العرب، ٢٠٠٨.

في الناس بمضامينه الفكرية وقيمه الجمالية.

لئن كان الشابي قد ألقى بالشعر في أحضان الحياة، بعد أن كان في أجداث الماضي، ولئن كانت نزعته الرومنطيقية برحابة خيالها واستلهامها من الطبيعة وروعة الجرس الموسيقي المنبعث من استخدام البحور القصيرة التفعيلات واستعمال المجزوء من تلك الأبحر إمعانا في الثورة على الماضي ونبذا لروح التقليد وتماشيا مع روح العصر وفلسفته، فقد دفع السياب بالشعر دفعة قوية هي أشبه بالطفرة التي يحدثنا عنها علماء الأحياء، فقد كان إبداعه شعر التفعيلة تذليلا لدروب الشعر واستئصالا لكل الفطريات التي تعيش على حساب الصورة الشعرية وتشوه معالمها، وقد ساعد السياب في ذلك انتماؤه لبلد معروف بروح الثورة والتمرد الكامنين في أبنائه من جهة وتأثره الواضح بالثقافة الغربية خاصة الإنجليزية حيث كان يقرأ بها مباشرة شعر إليوت، ولاشك أنه أدرك الفرق بين شعرنا وشعرهم ونمط تفكيرها، وهو فرق كبير يوضح حجم والمعاناة وجسامة المهمة، وثقل الرسالة.

وفي الواقع لم يكن الشابي وحده في حلبة الصراع فجماعة "الديوان"، وشعراء "أبولو" و"الرابطة القلمية" كلهم تعاونوا على إقامة صرح أدب جديد، وكذلك الشأن بالنسبة للسياب فقد كان إلى جانبه يؤدي نفس المهمة

نازك الملائكة وعبد الوهاب البياتي وأحمد عبد المعطي حجازي وصلاح عبد الصبور وغيرهم، ولكن ذلك لا يمنع من أن يكون الشابي رائدا والسياب كذلك وإنما هي مقارنة بينهما في أسلوب تصوير المعاناة وبناء الصورة الشعرية التي تسكنها روح الإحساس بالرحيل عن الدنيا، وانتهاء المهمة بعد أن جاء كل منهما بخيال شاعر وحلم طفل، وأن المشوار طويل وفي العمر ما يكفي للإبداع والتغني بمباهج الحياة والاستمتاع بطيبات الدنيا ولاشك أن المرأة درتها، غير أن القدر أطفأ جذوة الحياة في الشاعرين ، وحكم على خلايا جسديهما بالتلف والانحلال لولا أن شعرهما اكتسى برداء الخلود، وبريق البقاء، وإشعاع الدوام.

وفي قصيدة الشابي "الصباح الجديد" قناعة بالرحيل المبكر، واستشعار بالنهاية الوشيكة وليس لديه الكثير مما يريد أن يقوله لذا استخدم الشاعر هنا المجزوء، لتجئ الأبيات خطفات فكر وومضات نفس تستعد للعبور إلى شاطئ العدمية ولكن الأنا يسكن من روعها وهي مفطورة على حب البقاء ما في اللاوعي من إحساس باستمرار الحياة وتوالد الحياة من الموت وكأنها الفكرة القائلة بتناسخ الأرواح ولقد كان عنوان القصيدة رمزيا يوحى بالبدء فالصباح هو بداية اليوم:

وأطل الصباح من وراء القرون

وفي القصيدة ما يؤكد اطمئنان الشاعر إلى أن موته هو ميلاد جديد وحياة أخرى استنسلت من رحم الموت ذاته إلى الأبد:

إن سحر الحياة خالد لا يزول

فع للم الشكاة من ظلام يحول؟ ثم يأتي الصباح وتمر الفصول سوف يأتي ربيع إن تقضى ربيع

والشاعر كعادته في بناء صورته الشعرية يستلهم الطبيعة ويستوحي من عناصرها على عادة شعراء الرومنطيقية، فالصباح والفصول والربيع ما هي إلا إيحاءات بالبعث والميلاد من جديد، لأن الحياة في عقيدة الشاعر خالدة والإنسان يحياها في أشكال وألوان شتى ولكن من غير عدمية واضمحلال.

وفي هذه القصيدة حضور قوي لمعاناة الشاعر من المرض وتباريحه وأوجاع أعراضه وما يستتبع ذلك من سهاد وآهات وعذاب نفسي يشعر الأنا بالدونية:

أسكني يا جراح واسكتي يا شجون مات عهد النواح وزمان البخنون في فجاج الردى قد دفنت الألم ونثرت الدموع لرياح العدم

# وأذبت الأسي في جمال الوجود

والكلمات هنا على بساطتها وتلقائيتها موحية بمرارة الألم، وقسوة العذاب والصورة الشعرية تستكمل تفاصيلها بمفردات الطبيعة التي كان الشاعر يحاول الاندغام فيها اندغاما وليس جعلها موضوعا . وفي هذه القصيدة تأتي الصورة الشعرية فريدة دالة على عبقرية الشاعر في الخلق والابتكار وكونه يحرث في أرض بكر ويحلق في سماوات جديدة.

وخيال القارئ يستجيب هنا لخيال الشاعر ويمعن في الإبحار معه إلى ضفة الموت والصورة الشعرية هنا فيها الحركة كجري الزورق، ونشر القلاع، فضلا عن دلالة الخضم العظيم على رحابة الأفق -أفق الحياة والموت- على السواء:

من وراء الظلام وهدير المياه

قد دعاني الصباح وربيع الحياه قد جرى زورقي في الخضم العظيم ونشرت القلع

أما السياب ففي قصيدته "دار جدي" وهي من أجمل قصائده وأشدها إيحاء بسلطان صاحب الجلالة الزمن وما يفعله في الموجودات حية وجامدة فينخرها ويذروها هباء منثورا.

إنها قصيدة التذكار والحنين، وهي حالة سكنت في وعي الشاعر وفي لاوعيه وهو كصاحبه الشابي يعاني أوجاع الألم وتباريح الداء العضال، وشبح الفناء ماثل له في كل زاوية وحيثما قلب بصره، لقد كان الموت يسكن في روح الشاعر ولا شك أنه كان مدركا أن رحيله بات وشيكا، غير أن السياب يتميز عن الشابي بقلقه الوجودي واضطرابه العقائدي وتردده بين الشك واليقين ، والإيمان والإلحاد فقد بدأ شيوعيا وانتهى قوميا وقبل رحيله أسلم نفسه للوحدة يبكي شبابه ويرثي عمره الفاني كأنه بروميثيوس استخرجت كبده ينهشها النسر، وهو يتحسر على طيبات الدنيا وفي صميمها المرأة التي اشتهاها الشاعر وتمنى لو تشمم عطرها وسحقها بأسنانه أو مصها فذابت كلها في دمه، إنه الحب بالحواس الذي كان حاضرا في شعر الشاعر دائما.

وفي قصيدته "دار جدي" وهي قصيدة توحي بحنين الشاعر إلى طفولته وفي الصميم إلى صحته وعافيته حيث كان يلهو ويمرح في صحة وعافية، لا يتمثل له الموت في زاوية من زوايا دار جده، لكن القصيدة تبدأ موحية بالأسى وعطالة الحياة وتهدم حيويتها ورثاثة كينونتها، إنه الزمن قاهر الموجودات والذي سيقهر الشاعر بعد أن قهره الداء العضال:

مطفأة هي النوافذ الكثار

وباب جدي موصد وبيته انتظار وأطرق الباب فمن يجيب يفتح ؟

تجيبني الطفولة، الشباب منذ صار

تجيبني الجرار جف ماؤها فليس تنضح

"بويب" غير أنها تذرذر الغبار!

مطفأة هي الشموس فيه والنجوم

إنه مطلع يرثي بشكل غير مباشر الوجود الحي، وتأتي دلالة الغبار تثير في النفس الإحساس بالعبثية، فالزمن قاهر الوجود هو علة الفناء والسيف المسلط على رقاب الجميع:

فنحن لا نلم بالردى من القبور

فأوجه العجائز

أفصح في الحديث عن مناجل العصور

من القبور فيه والجنائز

وحين تقفر البيوت من بناتها

وساكنيها، من أغانيها ومن شكاتها

تحس كيف يسحق الزمان إذ يدور!

ولأن الشاعر على الرغم من تصارع الحياة والموت في بدنه وعلى الرغم من كونه يحس إحساسا غريزيا أن الموت هو المنتصر فإن غريزة البقاء وقلق الأنا وتشبث اللاوعي بالحياة حيث تقبع الشهوة، على الرغم من كل ذلك فإن الشاعر لديه ما يقوله ويتشبث به ولذا استخدم تفعيلة سباعية "مستفعلن"، وجاء السطر طويلا عكس قصيدة الصباح الجديد حيث استسلم الشاعر للموت لأنه نقلة إلى حياة جديدة وفجر ليوم جديد، فجاء البيت قصيرا جدا في القصيدة ومن المجزوء.

وفي قصيدة السياب حلولية كونية لقد حل هو في دار جده وأصبح الموضوع والذات واحدا فجسده متهدم كتهدم دار جده والفناء القار في تلك الدار قار في خلايا بدنه، وعفونة الزوايا ورائحة التراب في السقف وعلى الجدران لها ما يماثلها في بدن الشاعر من رائحة الدواء الذي لم يجد نفعا ورائحة المرض ذاته، إنه الفناء يستدرج الشاعر إلى قرار العدم:

وهل بكيت أن تضعضع البناء

وأقفر الفناء أم بكيت ساكنيه؟

أم أننى رأيت في خرابك الفناء

محدقا إلى منك، من دمي

مكشرا من الحجار؟ آه أي برعم

يرب فيك ؟ برعم الردى ،غدا أموت

ولن يظل من قواي ما يظل من خرائب البيوت

لا أنشق الضياء، لا أعضعض الهواء

لا أعصر النهار، أو يمصني المساء.

وكأن الشاعر بغريزة البقاء المتأصلة فيه وتشبث وعيه ولاوعيه بالوجود واشتهاء حواسه للحياة ولطيباتها وهو في طور الشباب لكأنه يحسد خرائب البيوت على ما تبقى منها من أطلال أما هو فسيتعفن ثم يتحلل بدنه ويصير هباء أو عدما ولا تبقى منه ذرة تستنشق الهواء أو ترى صخب الحياة.

وقد عرف ولع الشاعر بالأساطير خاصة الإغريقية التي قرأ عنها في الأدب الغربي ورأى كيف يوظفها شعراء الإنجليز لأنها تكثف المعنى ويظل إيحاؤها مستمرا فضلا عن فعلها في الوعي واللاوعي الإنسانيين،

والسياب في توظيفه أساطير الإغريق بين قدرة الشعر العربي الحديث على مواكبة الشعر الغربي، شكلا ومضمونا وعلى أن الأدب في النهاية تلاقح العقول وتماهي الأحاسيس، وهو موقف إنساني واحد على الرغم من اختلاف اللغة والحضارة، وهو يوظف تلك الأساطير بلا إسفاف أو حشو ليدلل على غزارة ثقافته، ولكن بوعي واقتصاد، وفي هذه القصيدة تحديدا وظف أسطورة من أساطير الإغريق أسطورة الشاعر الغنائي "أورفيوس" وهو من شعراء ملحمة هوميروس الذي نزل إلى عالم الموتى ليستعيد زوجته فسحر الآلهة بروعة إنشاده ولما فشل في تحقيق رغبات الآلهة فقد زوجته إلى الأبد.

غير أن السياب القلق الشاك يدرك أنه لن تحدث المعجزة التي تعيد إليه صحته وتستأصل مرضه ولكن الأنا قلقة خائفة واللاوعي مرعوب من فكرة الموت الحتمي لولا أن بعض هدوئه يعود إليه لأن عروسه التي افتقدها أورفيوس في عالم الموتى وفشل في استردادها على الرغم من روعة إنشاده سيظل هذا الإنشاد مقابلا موضوعيا للفناء وهو بديمومته وسرمديته يتعالى على الموت ذاته ويدحضه، وما عروس السياب إلا خلود فنه وبقاء اسمه، لئن قضى عليه الزمن وهم الموت بالإجهاز عليه ، فقد قضى هو على الزمن، وهزم الموت بخلود شعره الذي يبقى بقاء الكلمة وخلود الحرف:

وبالغناء يا صباي، يا عظام، يا رميم

كسوتك الرواء والضياء

وقد أمعن الشاعر في مخاصمة الزمن وانتهى إلى أنه مجرد ظاهرة شكلية وطلاء على حقيقة الوجود وماهية الموجودات، فالأرض لا تدور،

والشمس بغيابها تستريح فقط، والمرء لا يقتله الزمن، لأن الحس خالد والشعور أبدي والحياة وجدان حي وقلب مشبع برغبة الحياة والإحساس بها وهذه أشياء لا ينال منها الزمن:

وكل ضاحك فمن فؤاده، وكل ناطق فمن فؤاده

وكل نائح فمن فؤاده، والأرض لا تدور

والمرء لا يموت إن لم يفترسه في الظلام ذيب

أو يختطفه مارد، والمرء لا يشيب

فهكذا الشيوخ منذ يولدون

الشعر الأبيض والعصى والذقون

وإذا كانت هذه هي الصورة التي ينتهي إليها الوليد، الذي تمثله الشاعر شيخا بذقن وعصا وكانت حقيقة لا مراء فيها تشعرنا بسطوة الزمن وسلطانه، كان المعادل الموضوعي لهذا المأزق الوجودي هو الحياة الشاعرة المنفعلة التي تسري كالنهر خالدة وما الضحك والنواح إلا مظاهر لها وهذه لا تشيب ولا ينال منها الزمن.

وكأن الشاعر أقام القيامة على الزمن خصمه اللدود ، وأدخله قفص الاتهام ثم حكم عليه في النهاية بالبراءة لا بالإعدام فجريرته مفتعلة لا حقيقية والمقطع الأخير في القصيدة هو المؤثر وهو المقطع الذي يتقاطع مع بعض مقاطع " الصباح الجديد" لأبي القاسم الشابي، إنه مقطع عاد فيه الشاعر إلى الحديث عن علته ومعاناته وعجزه البدني وعطالته الحركية، وما أشد إيحاء " السعال" و"الهزال" بالضمور والدبيب نحو قعر الهاوية ، ولئن كان السهاد هو سهاد المرض وتباريح الداء، فإن خيال الشاعر مازال يعمل وغريزة البقاء فيه تصارع موج الفناء بجهد وإصرار عظيمين ولعله

آمن بمقولة أبقراط " الطبيعة هي الشافية من الأمراض" فلم لا يجمع قطرات الندى من أوراق الشجر ويشربها لتزيل السعال وتبعث الشاعر كطائر العنقاء من رماده صحيحا معافى بعد أن فشل الطب في مداواته؟:

وفي ليالي الصيف حين ينعس القمر

وتذبل النجوم في أوائل السحر

أفيق أجمع الندي من الشجر

في قدح ليقتل السعال والهزال

وها هو خيال الشاعر يجنح به إلى الآفاق وينسيه نوعا ما عاهته ويسكن من روع الأنا وفجيعة اللاوعي بالفناء، ها هو الشاعر قد صار سندباد في حل وترحال، ليس على الأرض وفي غياهب البحار ولكن في السماء وفي آفاق الفضاء الرحبة:

وفي المساء كنت أستحم بالنجوم

عيناي تلتقطاهن نجمة فنجمة وأركب الهلال

سفينة كأني سندباد في ارتحال

شراعى الغيوم ومرفئي المحال

وأخيرا سيستسلم الشاعر لحقيقته الموضوعية ويصدع بقرب موته، لقد صار كالشجرة التي ذبلت أوراقها وجفت أغصانها والميت فيها أكثر من الحي:

أهكذا السنون تذهب؟

أهكذا الحياة تنضب؟

أحس أننى أذوب، أتعب

أموت كالشجر!

إن في قصيدة الشابي اليقين والاطمئنان والتلقائية والمعاني الفطرية البسيطة كما فيها المعاناة والتباريح التي تؤثر في وجدان القارئ، وفي قصيدة السياب الثورة، والتردد والشك والمعاني الفلسفية المركبة، وفيها كذلك الحديث عن الداء وتباريحه والفرق بينهما هو الفرق في عمر الأدب العربي وفي نضجه بين عهد "أبولو" وعهد "شعر التفعيلة" وما أحدثه من ثورة في أدبنا الحديث.

## ابن الرومي باكيا (١) رثاؤه لولده

هو شاعر فذ من شعراء العصر العباسى لم ينل حقه من الإعجاب والتقدير حتى العصر الحديث حين قيضت له الأقدار عباس محمود العقاد، فكتب عنه كتابه المشهور "ابن الرومي حياته من شعره" واقفا على أسرار حياته، غائصا في أدق دقائق سريرته متحمسا لشعره، كاشفا عن مكامن الفن فيه وآيات التفرد، وللعقاد على ابن الرومي دالة بعد أن أنصفه كما أنصف غيره من الذين اعتقد أن الإجحاف والنكران لحقا بهم، وإذا كان ابن الرومى غريب الأطوار وأخص خصيصة فيه تشاؤمه وتطيره بالناس إلى الحدّ الذي كان يلازم فيه بيته أياما إذا تطير بشخص، كما عرف عنه الشره، ولئن كان في حياته قد عاني من إهمال نقاد الشعر له وعدم احتفاء البلاط به فقد آذته هذه المعاملة الماكرة في نفسه، وهو الذي كان يقدر مواهبه وعبقريته الشعرية التي بذت العرب في أخص خصيصة فيهم، وهي عبقرية البيان لا جرم أنه شعر بالضيم واجتر المرارة ونزف الجرح في أعماقه غير مندمل، فانقلب لسانه سوطا يسوم به خصومه سوء المقال تشفيا منهم ومن الزمن الذي غمطه حقه وبخسه ثوابه أوليس هو القائل:

نحن أحياء على الأرض وقد خسف بنا الدهر ثم خسف أصبح السافل منا عاليا وهوى أهل المعالي والشرف يسلفل الناس ويعلو معشر قارفوا الإقراف من كل طرف ولعمري لو تأملناهم ما علوا

## ولكن طفوا مثل الجيف

ولقد تحول الهجاء عنده إلى فن عرف به وصار وقفا عليه وهو الهجاء الساخر

(١) مجلة أقلام ثقافية، غزة، ٢٠٠٧.

والكاريكاتوري يبلسم به جراحه ويفكه به خاطره بعد أن يتردى خصمه في دركات النقص والجهالة والبلادة، ومن أمثلة ذلك قصيدته المشهورة في هجاء شخص يدعى عمرو من مخلع البسيط التي منها هذا البيت:

وجهك يا عمرو فيه طول وفي وجوه الكلاب طول

وسخريته من صاحب لحية طويلة ربما آذى شاعرنا فتهكم منه في مثل قوله:

# علق الله في عذاريك مخلا ولكنها بغير شعير

غير أن ابن الرومي كان شاعرا حقا فإذا نفر منه الخلفاء والأمراء وأفردته العامة إفراد البعير الأجرب عاد ذلك على الأدب بالخير العميم، فقد تنزه شعره عن أن يكون شعر المناسبات وقصائد المديح الرنانة الفارغة المضمون، وهو في وصفه لقالي الزلابية ووصفه لقرص الشمس وقت الأصيل وللأحدب أشعر منه من كبار الشعراء الذين وقفوا مواقف مخزية فرفعوا ممدوحيهم إلى مصاف الآلهة ووقعوا في مبالغات كاذبة واهية لا تمت إلى روح الفن بصلة طمعا في عرض ينالونه ولو أدى ذلك إلى الكذب و البهتان.

بل ترى في شعره فلتات إنسانية ونفسا مرهفة الحس ووجدانا متعاطفا مع مظاهر النقص في بني البشر كقصيدته في وصف "الحمال الأعمى" ذلك الذي مر به فقهاء ورجال دولة وشعراء وأعيان وعامة فلم يلتفت إليه أحد ولا أحس بمعاناته فرد إلا الشاعر الذي قال فيه:

رأيت حمالا مبين العمى يعثر بالأكم و في الوهد محتملا ثقلا على رأسه تصعف عنه قوة الجلد بين جمالات و أشباهها من بشر ناموا عن المجد والبائس المسكين مستسلم أذل للمكروه من عبد

إن الشعر عنده كما تراء للحياة، والشاعر هو قلبها لا يراعي إلا الصدق مع نفسه وفي فنه طارحا عنه التقليد نابذا التكلف واجدا الشعر في قرص الشمس وفي حجر يسقط في بركة ماء وفي وصف مائدة دسمة، وفي هجاء إنساني يخفف به الشاعر من غلواء الزمن وتباريح الحياة.

وقد مات للشاعر ولده الأوسط وكان صغير السن فرثاه رثاء إنسانيا حارا تحس فيه بشهقة الروح وسخونة الدمع والعجز أمام جبروت الموت، فكان في سائر شعره مبدعا، أصيل العبقرية مكين الأدوات الفنية.

والعجيب أن الشاعر اختار للقصيدة التي رثى بها ولده وهي من الطويل وقافيتها من المتواتر حرف "الدال"، وهو اختيار اتفق عليه كثير من

الشعراء الذين رثوا أحبابهم منذ الأدب الجاهلي إلى الأدب الحديث، فإحدى قصائد الخنساء الشهيرة في رثاء أخيها صخر دالية:

أعيني جـودا و لا تـجمدا ألا تبكيان لصخر الندى ؟!

وقصيدة حسان بن ثابت الأنصاري في رثاء النبي -عليه السلام - دالية كذلك:

بطيبة رسم للرسول ومعهد منبر وقد تعفو الرسوم وتهمد

أما قصيدة المعري المشهورة في رثاء صديقه "أبي حمزة الفقيه"، والتي هي في مضمونها رثاء للإنسانية جمعاء دالية أيضا:

غير مجد في ملتي واعتقادي

نوح باك ولا ترنم شاد

ومن الأدب الحديث قصيدة الشاعر محمود سامي البارودي في رثاء زوجته، وهي كذلك دالية:

لا لوعتى تدع الفؤاد ولا يدي

تقوى على رد الحبيب الغادي

وفقيد شاعرنا هو ولده "محمد" وقد صرح باسمه في قوله:

محمد ما شيء توهم سلوة

لقلبي إلا زاد قلبي من الوجد

وهو أوسط صبيته لقوله كذلك:

توخى حمام الموت أوسط صبيتي فلله كيف اختار واسطة العقد! وهو إن كان الأوسط فهو صغير وما أشد براعة الشاعر في الإشارة إلى ذلك بقوله:

لقد قل بين المهد واللحد مكثه فلم ينس عهد المهد إذ ضم في اللحد

ولقد مات الولد بنزيف حاد أبدله صفرة بعد حمرة الورد ونحولا وضعف قوى نتيجة لفقد الدماء:

الح عليه النزف حتى أحاله الله صفرة الجادي عن حمرة الورد وظل على الأيدي تساقط نفسه ويذوى كما يذوى القضيب من الرند

ونحتاج إلى طبيب أديب متذوق للشعر ليشخص لنا مرض الولد الذي أودى به، فقد اهتم في العصر الحديث فريق من الباحثين من ذوي الاختصاص وهواية الأدب والتاريخ بدراسة أفذاذ من الماضي بل تشخيص أدوائهم التي أسلمتهم إلى الموت، فنابليون بونابرت شخص دواؤه على أنه سرطان المعدة وابن سينا سرطان القولون بل وقرأنا لطبيب أديب يشخص الحمى التي ذكرها المتنبي في قصيدته المشهورة، والتي كان من أعراضها أنها لا تتتابه إلا ليلا وتصيبه بقشعريرة لا تدفعها عنه المطارف والحشايا:

وزائرتي كان بها حياء فليس تزور إلا في الظلام بذلت لها المطارف والحشايا فعافتها وباتت في عظامي يضيق الجلد عنى وعنها

فتوسعه بأنواع السقيام

وقد أصيب امرؤ القيس بمرض جنسي خطير لعله " الزهري" نتيجة شبقيته وعلاقاته الجنسية المتعددة حتى سمي بذي القروح لقوله:

وبدلت قرحا داميا بعد صحة

فيا لك نعمى قد تحول أبؤسا!

و أنت إذا قرأت قصيدة ابن الرومي هذه في رثاء ولده تقع على وصف جاء بتمامه في وصف امرئ القيس لعلته على الرغم من تباين الداء والأعراض والعمر:

فلو أنــها نفس تموت سويـــة

ولكنها نفس تساقط أنفسك

ويقول ابن الرومي في ولده:

فيا لك من نفس تساقط أنفسا

تساقط در من نظام بلا عقد

وأما داء الولد الذي أودى به فلا ترى فيه أثرا لذكر الحمى ولو اصطلحت على بدن الطفل ما أغفل الشاعر ذكرها وعهدنا بالصغار يقعون فرائس لها ولا إشارة لأي إسهال مميت وما أصيب الولد به أصلا، وما كان شاعر وصاف مستقص لدقائق الأشياء أن يغفل أشياء خطيرة كهذه لو انتابت ولده، إنما هو استمرار النزف والنحول وانحطاط القوى الذي أسلم الولد الرطب العود إلى يد المنون.

وما من إنسان قرأ هذه القصيدة إلا وتعاطف مع مصاب شاعرنا تعاطفا وجدانيا يمحو أثر الزمن الذي قيلت فيه، وكأن الولد مات لساعته والشاعر حديث عهد بإبداع هذه القصيدة المؤثرة، وترى كذلك الوالد حزينا ولكنه

الحزن الهادئ والنفس الراضية بالقدر، لأنه لا مردّ لقضاء الله، ولكن بغير عربدة وجموح، وما أبدع وصف الشاعر لهول المصاب بمثل قوله:

وما سرني أني بعته بثوابـــه

ولو أنه التخليد في جنة الخلد

وفي القصيدة بيت ذائع جرى مجرى الحكم وهو قوله:

وأولادنا مثل الجوارح أيها

فقدناه كان الفاجع البين الفقد

ثم يستدل الشاعر على ذلك بتشبيه الأولاد بالحواس وأن حاسة لا تغني عن حاسة

وكأنه يرد ضمنيا على الذين عزوه في ولده وذكروه أن في ولديه الباقيين سلوى

وعزاء له، إلا أن الشاعر في تشبيهه الأولاد بالحواس يصر على أن لكل مكانه

#### وموقعه:

لكل مكان لا يسد اختلاله

مكان أخيه من جزوع ولا جلد

هل العين بعد السمع تكفى مكانه

أم السمع بعد العين يهدي كما تهدي؟

وهناك ظاهرة ملفتة للنظر في شعر الشاعر إضافة إلى دقة التصوير، وتلك هي ملكة النفاذ إلى باطن المعنى والظفر بمكنونه فتراه يخرجه لنا وقد استوفى الدقائق فلا نطلب مزيدا وهي تشبه ما نعرفه في النثر تحت اسم "جوامع الكلم"، ويجوز لنا أن نسميها ملكة الإيجاز أو جوامع النظم

قياسا على جوامع الكلم، فهو بعدد محدود من الكلمات أو من الأبيات يقف على مضمون المعنى الذي يريد التعبير عنه ويترك الكلمات توحي، ودلالة تستنسل من دلالة دون أن يكلف نفسه عناء التطويل، واقرأ قوله في القصيدة ذاتها:

على حين شمت الخير من لمحاته و آنست من أفعاله آية الرشد طواه الردى عني فأمسى مزاره بعيدا على قرب قريبا على بعد

وهو أبدع وصف للقبر، أو كما يقول البلاغيون كناية عن موصوف فصاحبه قريب بجسده الذي فارقته الحياة بعيد بالروح التي عرجت إلى العالم الآخر، ولا تقرأ البيت الذي قبله إلا أوحى إليك بما كان الشاعر يأمله من الولد وما كان يتوسم فيه من خير ومن مستقبل زاهر، ولعله توسم فيه أن يكون خليفته في الشاعرية لولا خطفة الموت العاجلة ولم يشأ الشاعر أن يثقل قصيدته هذه بالتطرق إلى قضية المصير وجدوى الحياة ومعنى الوجود ولغز الموت كما فعل المعري في قصيدته المشهورة في رثاء صديقه أبي حمزة الفقيه، وقد أتينا بمطلعها لما كنا بصدد الحديث عن اشتراك كثير من قصائد الرثاء في روي واحد هو حرف "الدال" إنما حزن ابن الرومي حزن ذاتي نقي لا تخالطه شائبة الفلسفة ولا عكر الفكر، وهو أشبه بالحزن الطفولي في غضاضته وفي إبهامه وغموضه وأصالته التي هي سره فهو إذا البكاء المتجدد والحسرة الباقية، ولو أن الزمن سوف يجعل الأحزان أثرا بعد عين:

سأسقيك ماء العينين ما أسعدت به

وإن كانت السقيا من العين لا تجدي

والشاعر تراه عدل عن كلمة "أسعفت به" إلى أسعدت به عن قصد حتى تكون المسرة بالبكاء عنوان ذكرى دائمة ووفاء مستديم، وعهدنا بالشعراء شرقا وغربا يستجدون العبرات لأن البكاء آية وفاء وتجدد ذكرى ولا ينسى الوالد المفجوع أن ينعى على الزمن جبروته وإعصاره الذي يذرو اللحظات السعيدة هباء فتغدو كسراب مستقبل ومستدبر ألم يقل امرؤ القيس كذلك .

كاني لم أركب جسوادا للذة ولسم أتبطن كاعبا ذات خلخال ولم أسبأ الزق الروي مسرة ولم أقل لخيلي كري كرة بعد إجفال

وأما شاعرنا فيقول عن تلك الحسرة:

كأني ما استمتعت منك بضمة ولا شمة في ملعب لك أو مهد

وأما أبلغ الأبيات تأثيرا في وجدان القارئ فهي تلك الأبيات التي يتحدث الشاعر فيها عن حسرته إذا رأى ولديه المتبقيين يلعبان لأنهما يذكرانه بمحمد واسطة العقد كما وصفه وقد ذهب فأورث ولده غصة متجددة وكمدا دائما:

أرى أخويك الباقيين كليهم الزند يكونان لأحزان أورى من الزند إذا لعبا في ملعب لك لذع المالية

فؤادي بمثل النار عن غير قصد فما فيهما سلوة بل حصرارة يهيجانها دوني وأشقى بها وحدي

وفي قوله "عن غير قصد" يكشف الشاعر لمترصديه أحد أسرار عبقريته وهي استقصاء أدق الأشياء مع الاقتصاد في الكلمات حتى يسلم شعره من الحشو وآفة التكرار، فالولدان يلعبان وبمرحهما يثيران الشجن لوالدهما ولا قصد لهما أن يؤذياه أبدا وبعد أن قال القدر كلمته وسل الموت سيفه مغمدا إياه في قلب الولد مسلما إياه إلى وحشة القبر، لم يبق للوالد الذي لا حول ولا قوة له إلا تحمل شدائد الكمد وأهوال الجزع متعزيا بولديه المتبقيين وهما أيضا منبع حزن ومصدر جزع لأنهما يذكرانه بالفقيد العزيز، فلا كلمة أجدى إلا الدعاء له بالرحمة واحتسابه عند الله والصبر طريق إلى الجنة:

وأنت و إن أفردت في دار وحشه الفرد فإني في دار الإنس في وحشة الفرد عليك سلام الله مني تحسية ومن كل غيث صادق البرق والرعد

#### وبعد:

فلقد عهدنا ابن الرومي شاعرا محبا للحياة، شغوفا بلذاتها متمسكا بأطايبها وهو لم ينس الثمار حتى وهو يصف النساء في مثل قوله:

أجنت لي الوجد أغصان وكثبان فيهن نوعان تفاح ورمان وبين ذينك أعناب مهدلسة

### سود لهن من الظلماء ألــوان

كما عهدناه ساخرا مبتكرا لفن الهجاء الكاريكاتوري، فالدنيا التي تطاولت على عبقرية الشاعر ولم توفه حقه من الإكبار والتقدير شأنه شأن غيره من الشعراء الذين كانوا دونه عبقرية وملكة شعرية، فهذه الدنيا لا تستحق غير السخرية والقهقهة منها ومن قيمها وأعيانها ومراتبها.

وها نحن في هذه القصيدة نعهد ابن الرومي شاعرا باكيا من الطراز الأول، وصف حسرته أدق وصف بلا صخب أو ضوضاء كما فعلت الخنساء في رثاء صخر، ولم يشأ أن يضمن قصيدته فلسفة ولا تأملات في الحياة والموت كما شاء -رهين المحبسين- أبو العلاء المعري، فجاءت قصيدته نضاحة بالدلالات الحزينة فضاحة للكمد المعشش في قرارة نفسه كأنه لدد ا

ولئن رحل محمد ولم ينعم بالحياة كأخويه اللذين لا نعرف حتى اسميهما فقد عاش قرونا وسوف يعيش أخرى في قصيدة أبيه وحسبه أن يحيا حياة أدبية في ديوانه لا يناله كبر ولا يقوى عليه مرض ولا يمحو ذكره من الوجود زمن!

## نزعة الحرية عند شعراء العراق المحدثين (١)

لا يفوت قارئ الشعر الحديث في العراق أن يلاحظ ملاحظة هي غاية في الأهمية، تلك الظاهرة التي تستفزه وتثير انتباهه حتى وإن تغافل عنها هو، ألا وهي النزوع إلى الحرية، وإباء الضيم والثورة على الواقع المتردي وعلى نمط الفكر والحياة، إنها نفوس رهيفة الحس تنفجر منها براكين تململ وتمرد فتسيل حممها من كل بيت ومن كل سطر حتى لتهدد تلك الحمم بأن تحرق القارئ، وتكلفه من الأمر عنتا.

وفي ميل العراقيين إلى التمرد وإبائهم الجور ونزوعهم إلى الحرية سبب قوي، ويعود ذلك إلى تاريخ البلاد الذي أبى في ماضيه العريق الضيم منذ عهد البابليين وصراعهم ضد الفارسيين ثم العبرانيين وصولا إلى الإسلام، وما لاقاه الإمام على من تمرد لأسباب سياسية انتهت به مقتولا في الكوفة ثم تمرد العراقيين على دولة بني أمية وإشعالهم فتن الثورة هنا وهناك لولا حزم الحجاج وعزمه على إخماد تلك الفتن بحد السيف وأنهار الدم التي سفكت وقد حدثنا عنها التاريخ بإسهاب كبير.

ولا تختلف قصة العراق الحديث عن العراق القديم، فالبلد الذي أسماه أسلافنا "أرض السواد" على سبيل الكناية عن كثرة نخيله وكثرة رزقه، كان لا يعرف الاستقرار فمن اضطراب إلى آخر ومن ثورة إلى أخرى، سواء أكان البلد ملكيا أم جمهوريا، وقد انتهت الملكية ذاتها بنهر من الدم وأعلنت الجمهورية لتزداد الانقلابات والاضطرابات السياسية ومن اغتيال سياسي إلى آخر ومن فتنة إلى أخرى ولا يزال شأن العراق ذلك إلى اليوم. إن العراقيون على اختلاف نحلهم وأطيافهم السياسية يمقتون الضيم ويأبون الخسف ويثورون على الجور وينزعون إلى الحرية في الفكر

والحياة، وقد شاء حظهم التعس أن ينكبوا بالمتسلطين في الحكم وكأن قدر هم هو الهيمنة عليهم سواء

١- مجلة ديوان العرب، ٢٠٠٧.

من بني جلدتهم أو من الأجانب ولا يتخلصون من عدو بالدم والنار إلا نكبوا بآخر ولعل هذا ما عناه الشاعر محمد مهدي الجواهري:

ولقد رأى المستعمرون منا فرائسا
ورأوا كلب صيد سائب
فتعهدوه فراح طوع بنانهم
يبرون أنيابا له و مخالبا
أعرفت مملكة يباح شهيدها
للخائنين الخادمين أجانبا ؟
مستأجرين يخربون ديارهم

ولعل نزعة التمرد ونقمة الثورة أظهر ما تكون في هذا الشاعر بالذات الذي ذاق مرارة التشريد وألم المنافي، غير أن هذا كله لم يثنه عن النضال في سبيل حريته وحرية شعبه ألم يقل "الجواهري" منددا بسكوت الشعب منكرا عليه عبوديته ؟

لم يعرفوا لون السماء لفرط ما انحنت الرقاب ولفرط ماديست رؤوسهم كما ديسس التراب

وفي مطولته "تنويمه الجياع" صب جام غضبه على الرعية الساكتة على جبروت الحاكم المستسلمة لظلمه المفرطة في حريتها وكرامتهان وفي هذه القصيدة نزع الشاعر منزع السخرية تنفيسا عن غيظه وبلسمة لجرحه العميق:

نامي جياع الشعب نامي حرستك آلهة الطعام نامي فجدران السجون نامي فجدران السجون تعج بالموت السزؤام نامي على جوركما وقع الحسام على الحسام أعطي القيادة للقضاء وحكميه في الزمام واستسلمي للحادثات

وأما شعراء التفعيلة ورواد الشعر الحديث فقد تبنوا خطا عروبيا ومسارا قوميا نزعوا فيه إلى حرية بلدهم وحرية الوطن العربي وثورته على الاستعمار الأوروبي الذي اقتسم البلاد العربية ونهب خيراتها وتفرق أبناء الوطن -شذر مذر - أو ذهبوا -أيدي سبأ - وقد التزم هؤلاء الشعراء بقضية الحرية وتحديدا الحرية السياسية، وأشهر شعراء العراق في هذا المضمار "نازك الملائكة" و"عبد الوهاب البياتي" و"بدر شاكر السياب".

ولنازك الملائكة قصيدة "الشهيد" وهي من أجود شعرها تحي فيها روح البسالة في الشهيد والثبات على المبدأ والإصرار على الكرامة، إنها هبة الدم الزكي في سبيل حرية الوطن وعزة أبنائه:

حسبوا الإعصار يلوي وي الن تحاموه بستر أو جددا و رأوا أن يطفئوا ضوء النهار غير أن المجد أقومن القبر المعطوم القبر المعطوم الشهيد لم يزل منبعثا صوت الشهيد طيفه أثبت من جيش عنيد

وقد اشتهر "السياب" بقصائده المؤيدة للثورة الجزائرية، لأنها ثورة عربية في الأساس بل ثورة إنسانية، وكان "البياتي" كـ"السياب" في نصرة قضايا الحرية ليس في العراق وحده بل في العالمين العربي والأعجمي، وقصيدته عن "جميلة بوحيرد" مشهورة، وتنديده بالعدوان الثلاثي على مصر موقف شهم وإنساني وقومي مأثور، أما "السياب" فيقول في قصيدة "المغرب العربي" مباركا الثورة على الاستبداد والظلم:

وكان يطوف من جدي

مع المد

هتاف يملأ الشطآن يا ودياننا ثوري

أيا إرث الجماهير

تشظ الآن واسحق هذه الأغلال

وكالزلزال

تحدّ النير أو فأسحقه واسحقنا مع النير.

وأما "البياتي" فيقول في العدوان الثلاثي على مصر (البريطاني، الإسرائيلي، الفرنسي):

على جبين الشمس بورسعيد

مدينة شامخة الأسوار

شامخة كالنار كالإعصار

في أوجه اللصوص

لصوص أروبا من التجار، من مجرمي الحروب

وشاربي الدماء

وأما الحرية الفكرية فنجد لشعراء العراق قصب السبق في المطالبة بها، فلقد نعوا على الإنسان جموده وتقليده كما نددوا بالقهر الفكري ولعل الشاعر "جميل صدقي الزهاوي" خير من يمثل هذا الاتجاه وما نزع الشاعر إلى العلم إلا فرارا من الجهل وبعدا عن الخرافة وتشفيا في أمس عقيم سيطر فيه الجهل وحكم فيه الدجل وأظهر ما تظهر فيه هذه النزعة في مطولته "ثورة في الجحيم"، وهي مطولة تنحاز إلى الفكر الحر وتثور على ثقافة العامة وتنعى عليهم الاستسلام والخنوع، وإذا كان الفكر الحر ينتهي بصاحبه إلى الخروج على السائد والمألوف ويجعل منه مضغة في الأفواه ويرمي في دينه وعقله وعرضه، بل ربما يدفع حياته ثمنا لإصراره على حرية فكره حتى ينتهي به الأمر إلى الجحيم، فترى الشاعر يرحب بهذا المصير مادام في صحبة سقراط وديكارت ونيوتن وهوغو ولامارتين وأبي نواس وكل أفذاذ الإنسانية وأنصار الفكر الحر، وما ترجمة الزهاوي

"لرباعيات الخيام" إلا تأكيد على مبدأ الحرية الفكرية وقد كان الخيام من أكبر أنصارها وفي الرباعيات مقاطع تنتصر لهذا المبدأ على الرغم من تبعاته النفسية والاجتماعية والفكرية.

لقد دافع "الزهاوي" عن العقل في شعره دفاعا مستميتا على الرغم من وصمه بالزندقة والمروق عن الدين وما لاقاه من مضايقات العامة وعنتهم وأنصار الثقافة الرسمية إلى الحد الذي جعل شعره خاليا من الدفق العاطفي والحرارة الوجدانية وهو ما أخذه عليه نقاد الشعر، وتحيزه للعقل وللفكر الحر واضح جلى يعبر عنه هذان البيتان:

غير أني أرتاب من كل ما قد عجز العقل عنه والتفكير عجز العقل عنه والتفكير لم يكن في الكتاب من خطأ كلا ولكن قد أخطأ التفسير

والشاعر "معروف الرصافي" كان في شعره كما كان في حياته مثلا للاستبسال في الدفاع عن الحرية ضد القهر السياسي والفكري، وقد أعطى بحياته المستقيمة وخصاصته المثل للمثقف الذي يأبى أن يبتذل عرضه لقاء أي عرض من أعراض الدنيا وهو القائل:

كتبت لنفسي عهد تحريرها شعرا وأشهدت فيما كتبت لها الدهرا ومن بعد إتمامي كتابة عهدها جعلت الثريا فوق عنوانه طغرا وعلقته كيلا تتاله يسد بمنبعث الأنوار من ذروة الشعرى

### وقد خاطب الحرية أجمل خطاب:

أحريتي إنني اتخذتك قبلسة أوجه وجهي كل يوم لها عشرا وأمسك السركن مستسلم وفي ركنها استبدلت بالحجر الحجرا إذا كنت في قفر تخذتك مؤنسا وإن كنت في ليل جعلتك لي بسدرا وإن لامني خطب ضممتك لاثما فقبلت منك الصدر والنحر والثخرا وإن لامني قوم عليك فيانني الماتمس للقوم من جهله عذرا

واقرأ هذه الأبيات وقدر ما في نفس الشاعر من غضب، إنها صرخة في وجه الاستبداد الذي عات في البلد فسادا ودجّن الناس ونهب أرزاقهم وكمم أفواههم ولقد حالت الكلمات هنا حمما نارية تسفع الجلود وتلهب النفوس وتحرض الناس على الثورة لقاء حريتهم المهضومة:

أما أسد يحمي البلاد غضنفر فقد عاث فيها بالمظالم سيدها ؟ عجبت لقوم يخضعون لدولة يسوسهم بالموبقات عميدها وأعجب من ذا أنهم ير هبونها وأموالهم منها ومنهم جنودها!

لقد جرّ التحمس للعقل والإيمان بالفكر الحر الشاعر "أحمد الصافي النجفي" إلى الإقبال على كل فكر والاغتراف من كل نبع والأكل من كل مائدة فكرية ذلك أن القهر الفكري الذي عاناه أسلافه والسياج الدوغمائي الذي أجبروا على الإقامة داخله قرونا قد عفن نفوسهم وأصاب بالبلى عقولهم وبالصدأ قلوبهم فليتشف الشاعر من ذلك القهر بالإقبال على الأفكار الجديدة والعقائد الوافدة يحتضنها وينزلها من نفسه منزلة الحقائق حتى إذا شك عقله فيها اطرحها وطلب غيرها، وكأنه نحلة حوامة تطير من روض إلى روض وتشرب الرحيق من كل زهرة ولو أدى ذلك إلى عذاب الشك وجحيم التناقض ولكن لا بأس فالحرية أغلى مكسب:

تناقضت الأفكار عندي كأنما أنا جمع أشخاص وما أنا واحد أرى كل فكر حل عقلي بوقته صحيحا وفكر وقته مر فاسد فكم ذرة تفنى وتولسد ذرة بجسمي كما تحيا وتفنى العقائد فلي كل حين مأتسم وولادة وشخصى والد

ولا نعجب إذا رأينا شاعرا كبيرا بحجم "بدر شاكر السياب" يتبنى الشيوعية مسفها أحيانا الأديان ثائرا في وجه الحاكم، ناقما على الظروف قهرها وجبرها، فقد كانت تلك الثورة بحثا عن الحرية في الأساس، فالفقر والخصاصة قيدان يغلان الإنسان ويرهنان حريته وربما اضطراه إلى ابتذال كرامته وشرفه لقاء لقمة يتبلغ بها، لقد كانت يساريتة كما كانت

يسارية غيره المتطرفة ثأرا من الظروف وتنديدا بهذا القهر التاريخي الذي يحد من الحرية بل يشظيها، حتى إذا اكتشف الشاعر أن الشيوعية ذاتها لا تخلو من عيوب وأنها قهر آخر يمارسه الحزب عبر قادته و أمنائه، طلقها الشاعر إيثارا لمرونته الفكرية وتعطشه للحرية الإنسانية التي ظل يحلم بها و يبحث عنها كما ظل "أورفيوس" يبحث عن زوجته في عالم الموتى.

ليس أدل على نزوع شعراء العراق منزع الحرية وإيثار المرونة الفكرية وحرية المناورة من إحداثهم تلك الثورة في الشعر الحديث فقد ظل الشعر إلى الأربعينات من القرن الماضي شعرا كلاسيكيا في ملمحه العام يسير على طريقة القدماء ويسلك طريق المتنبى وأبى تمام والبحتري في توخى الألفاظ الفخمة والمدوية واقتناص الحكم والتشبيهات البديعة والاستعارات غير المسبوقة، ذلك ما عهدناه في شعر البارودي وشوقى وحافظ، غير أن شعراء العراق واستجابة لنداء المغامرة ودعوة الحرية في أنفسهم وهي دعوة فطرية كامنة فيها، ضاربة بجذورها في غور التاريخ و بتأثير من الثقافة الغربية التي تشجع على الحرية وتعضدها خالفوا المسلك المألوف وتبنوا شعرا جديدا يستجيب لروح العصر وثقافته وسواء أذهبنا مذهب من يضع السياب رائدا لهذا الشعر بعد صدور قصيدته "هل كان حبا" أو ذهبنا مذهب من يقدم عليه نازك الملائكة بصدور قصيدتها "الكوليرا" فكلا الشاعرين من العراق يؤكدان ما زعمنا أن التمرد والثورة كامنتان في أنفسهم و هو نفس النهج الذي سار فيه شعراء العراق الآخرون ك"عبد الوهاب البياتي" ثم "مظفر النواب" من بعده .

هذه هي الحركة الشعرية التي أتت أكلها فتجدد وجه شعرنا ليصبح شابا طافحا بالقوة والمناعة مستجيبا لروح العصر وفلسفته متخليا عن طرائق

الماضي وأشكاله التعبيرية شكلا ومضمونا وكانت تلك الثورة المستجيبة لنداء عميق في النفس العراقية هو نداء الحرية سببا قويا في استجابة شعراء العالم العربي لهذه الحركة فما هي إلا سنوات قلائل حتى صار شعر التفعيلة حدثا فكريا وفنيا وجماليا مشمخر الصروح وطيد الأركان، غالبا على أمره، له شعراؤه الكبار في العالم العربي ك"محمود درويش" و "سميح القاسم" و"أمل نقل" و"صلاح عبد الصبور" و"أحمد عبد المعطي حجازي" و"أدونيس" و"نزار قباني" وغيرهم.

حقيقة يحزّ في النفس ما آل إليه العراق اليوم عراق البابليين وحدائقهم المعلقة وعراق الرشيد، والأمين والمأمون، ودار الحكمة، وعراق "أرض السواد" وعراق الرافدين، وكان بود كل عربي أن يظل العراق في طليعة البلدان العربية حركة فكرية وشعرية وعلمية واصلا الحاضر الزاهر بالماضي التليد لولا نكد السياسة وتآمر المطامع الإمبريالية على حاضر ومستقبل هذا البلد الذي نأمل له الخير، بفضل وحدة ووعي ونضال الشعب العراقي الذي سيعيد وجه دار السلام الخالد الخلاق والمتألق كما عهدنا ذلك بالأمس القريب والبعيد.

#### سيرة



إبراهيم مشارة

تاريخ الميلاد: ٢١ شباط١٩٦٧

مكان الميلاد: برج زمورة

البلد: الجزائر

الوظيفة: مفتش التربية الوطنية

المستوى: الدراسات العليا/ قسم اللغة والأدب العربي

التخصص: قصة، شعر، دراسات نقدية

صدرت مقالاته ودراساته في:

\* الشروق اليومي: الجزائر

\* اليوم : الجزائر

\* الشهاب : الجزائر

\* التبيين : الجزائر (الجاحظية)

\* المنار العربي: الجزائر

\*العربي :الكويت

\*الجيل: بيروت

\* أخبار الأدب : القاهرة

\* المعرفة : دمشق

\*الشرق الأوسط: لندن

\* ديوان العرب

\*المغترب العربي: كندا

\* صوت العروبة : أمريكا

\*المنهل : السعودية

\*أقلام ثقافية : فلسطين

\*الرافد : فلسطين

\*العالمية : المركز العربي الأمريكي للدراسات والنشر

\*مجلة صهيل

\*صحيفة فضفضة

\*مجلة أنهار : الكويت

\*مجلة الفسطاط : الكويت

\*مجلة وقفات : السعودية

\* مجلة الساخر

\*جريدة العدالة العراقية

\* وكالة الأنباء العربية: عمان

\*الرافد : الشارقة

\*عضو دار ناجى نعمان للثقافة الفخرية

\*ناشط بملتقى الأدباء والمبدعين العرب

\* الرابطة العربية للثقافة

\*رابطة أدباء الشام

نشر شعره في:

\*بوابة الشعراء

\*موسوعة الشعر العربي بن زابن

\*أبيات كم الكويت

\*ضفاف

\*قصائد

جائزة القصة القصيرة اتحاد الكتاب العراقيين ٢٠٠٧

جائزة الاستحقاق ناجي نعمان الأدبية بيروت أيار ٢٠٠٨