

الوسائل إلى غوامض الرسائل

الظنّ (١)

### موضوعات أجزاء كتاب « الوسائل إلى غوامض الرسائل »

| العناوين العامّة                                              | العنوان الرئيسيّ | الجزء      |
|---------------------------------------------------------------|------------------|------------|
| أقسام القطع وأحكامه وتنبيهات أربع                             | القطع            | الأوّل     |
| حجّيّة ظواهر الكتاب وقول اللغويّ                              | الظن (١)         | الثاني     |
| حجّيّة الإجماع المنقول والشهرة وخبر الواحد (القسم الأوّل)     | الظنّ (٢)        | الثالث     |
| حجّيّة خبر الواحد ( القسم الثاني )                            | الظنّ (٣)        | الرابع     |
| حجّيّة مطلق الظنّ / دليل الانسداد ( القسم الأوّل )            | الظنّ (٤)        | الخامس     |
| حجّية مطلق الظنّ / دليل الانسداد ( القسم الثاني )             | الظنّ (٥)        | السادس     |
| الشكّ في التكليف (أدلّة القول بالإباحة والقول بوجوب الاحتياط) | البراءة (١)      | السابع     |
| الشكّ في التكليف ( تنبيهات البراءة و )                        | البراءة (٢)      | الثامن     |
| الشكّ في المكلّف به ( الشبهة المحصورة )                       | الاشتغال (١)     | التاسع     |
| الشكّ في المكلّف به (الشبهة غير المحصورة)                     | الاشتغال (٢)     | العاشر     |
| الخاتمة: في ما يعتبر في العمل بالاحتياط والبراءة              | الاشتغال (٣)     | الحادي عشر |
| أخبار الاستصحاب وأقوى الأقوال في حجّيّة الاستصحاب             | الاستصحاب (١)    | الثاني عشر |
| تنبيهات الاستصحاب                                             | الاستصحاب (٢)    | الثالث عشر |
| شرائط العمل بالاستصحاب                                        | الاستصحاب (٣)    | الرابع عشر |
| قاعدة الفراغ والتجاوز وأصالة الصخة وتعارض الاستصحابين         | الاستصحاب (٤)    | الخامس عشر |
| في المتكافئين والتراجيح وأخبار العلاجيّة                      | التعادل (١)      | السادس عشر |
| في المرجّحات الداخليّة والدلاليّة والخارجيّة و                | التعادل (٢)      | السابع عشر |



موسوی تهرانی، رسول، ۱۳۱۵ ـ شارح

الوسائل إلى غوامض الرسائل لأستاذ الفقهاء والمجتهدين الشيخ مرتضى الأنصاري / تأليف السيّد رسول الموسوي الطهراني، تحقيق وتبويب على أكبر الهلالي، قم: محلاتي، ١٤٣٧ ق ٣٠ ١٣٩٠ ش ...

ISBN 978 - 964 - 7455 - 68 - 8 ( • , • ) ...

ISBN 978 - 964 - 7455 - 72 - 5 (Y. ...).-

فهرست نویسی بر اساس اطلاعات فیپا.

كتابنامه.

۱ ـ انصاری ، مرتضی بن محمد امین ، ۱۲۱۵ ـ ۱۳۸۱ ق. فراند الأصول ـ نقد و تفسیر . ۲ ـ اصول فقه شیعه ـ قرن ۱۳ ق. الف . انصاری ، مرتضی بن محمد امین ، ۱۲۱۵ ـ ۱۳۸۱ ق. فراند الأصول . شر م . ب عنوان .

ج. عنوان: فرائد الأصول. شرح

14V/T17

۱۰۲۸ ف ۱۸لف/۱۰۹۸ BP

◙ اسم الكتاب: الوسائل إلى غوامض الرسائل / ٢

◙ المؤلّف: الطهراني الطهراني

◙ تحقيق وتبويب: على أكبر الهلالي

◙ الناشر: محلاتي

◙ الطبعة: الأولى ١٤٣٢ ق

◙ الفلم والالواح الحساسة: تيزهوش

◙ المطبعة: ستاره

◙ الكميّة: ٢٠٠٠ نسخة

◙ السعر: ٤٠٠٠٠ ريال



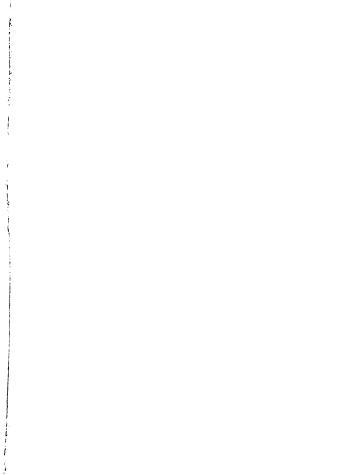
وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كَلِّ فِرْقَةٍ مِنْمُمْ كَانِفَةً لِيَتَفَقَّمُوا فِي الدِّينِ وَلِيَنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إذَا رَجْعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ

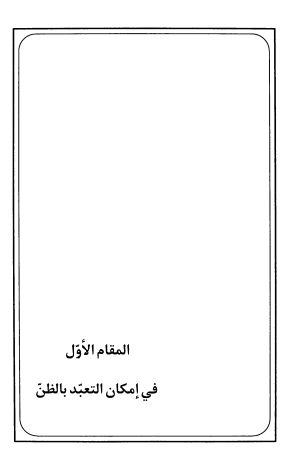
لتوبة : ١٢٢

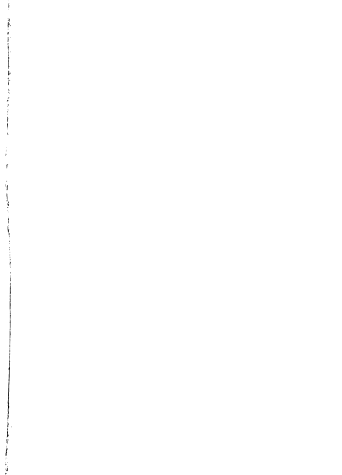
# المقصد الثاني

في الظنّ (1)

- إمكان التعبّد بالظنّ
- وقوع التعبّد بالظنّ
- حجّيّة ظواهر الكتاب
  - حجّيّة قول اللغويّ







### المدخل في موضوع البحث

[1] بعد ما فرغ المصنف الله من مبحث القطع في المقصد الأوّل شرع في مبحث الظنّ الصالح لتعلّق الجعل به إثباتاً حالظنّ الحاصل من خبر الثقة \_ونفياً حكالظنّ الحاصل من خبر الفاسق \_، قبال القطع والشكّ الغير الصالحين لتعلّق الجعل بهما أصلاً، لا إثباتاً ولا نفياً، فكما أنّ القطع حجّيته كانت ذاتيّة لا تناله يد الجعل التشريعيّ كالزوجيّة والإحراق بالنسبة إلى الأربعة والنار ، كذلك الشكّ لاحجّيته كانت ذاتيّة لا تناله يد الجعل أصلاً.

وبعبارةٍ أخرى: القطع فكانّه نظير واجب الوجـود مـن حـيث عـدم إمكـان التصرّف فيه ، والشكّ فكانّه نظير شريك الباري من حيث الامتناع وعدم الاعتناء به خارجاً ، والظنّ هو نظير الممكنات التي هي بذاتها ليس وبالعرض أيس(١).

ووجه كلَّ ذلك واضح؛ أمَّا القطع، فإنَّه لكاشفيَّته التامَّة عن الواقع كان حــجَّةً

 <sup>(</sup>١) أقول: إنّ لفظتي «ليس» و «أيس» استعملتا في الفلسفة هكذا: «ما كان ممكناً فهو ليس
 وما كان ذائياً فهو أيس». وقال العكيم السبزواري الله غي شرح المنظومة ١٠ ٢٤٦:
 ما ليس موجوداً يكون ليساً
 قد ساوق الشيء لدينا الأيسا

## والكلام فيه يقع في مقامين [١]:

\_\_\_\_\_

ذاتاً من دون احتياج إلى جعل جاعل أصلاً(١٠). بخلاف الظنّ: فان َكاشفيّته عـن الواقع حيث كانت ناقصة ـكما لا يخفى ـ، فلابدّ فيه من تتميم الكشف من قِـبَل الشارع الأقدس بأن يجعله حجّةً حتّى يُعامَل معه معاملة القطع تعبّداً(١٠).

وأمّا الشكّ، فحيث لا يكون فيه كشف أصلاً لا تامّاً ولا ناقصاً، فلا يعقل حجّيته والأخذ به في مقام العمل(٢٠).

### تحرير محلّ النزاع في الظنّ

[١] قبل البحث في الإمكان الوقوعي للتعبّد بالظنّ لابد أن نبحث عن إمكانه الذاتيّ بأنّه هل يمكن أن يُعبّدنا الشارع الأقدس بالأخذ بالظنّ والعمل عليه أو يمتنع ذلك عقلاً إمّا بالذات\_كامتناع اجتماع الضدّين وارتفاعهما \_ أو بالعرض

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول ١: ٢٩. حيت قال ﷺ: « لا إشكال في وجوب متابعة القبطع والعمل عليه مادام موجوداً: لأنه بنفسه طريق إلى الواقع، وليس طريقيته قابلة لجعل الشارع إنباتاً أو نفياً ». وقد مز توضيحه مفصلاً في الجزء الأوّل الصفحة ٦٥ وما بعدها . ذيل عنوان « وجه لزوم متابعة القطع وكون طريقيته ذاتيته ».

<sup>(</sup>٢) ولذا يقال: الظنّ المعتبر ملحق بالعلم والظنُّ الغير المعتبر صلحق بـالشكّ. كـما أشـار إليـه المصنّف على أوائل مبحث القطع عند قوله: «الظنّ المـعتبر طـريق بـجعل الشـارع ...» (فرائد الأصول ١: ٥٥)، وأيضاً في أوائل مبحث البراءة حيث قال: «الظنّ الغـير المـعتبر حكمه حكم الشكّ ...» (فرائد الأصول ٢: ١٤)، وراجم أيضاً فوائد الأصول ٣: ٤ و ٣١.

 <sup>(</sup>٣) قال المصنف ﷺ: « وأمّا الشكّ، فلمّا لم يكن فيه كشفّ أصلاً لم يعقل أن يعتبر ... » فرائد
 الأصول ٢٠٠٢.

ـكتفويت المصلحة والإلقاء في المفسدة ـ؟ فيه خلاف بين الأصحاب، وسيجيء توضيح كلّ ذلك نفياً وإثباتاً.

اعلم أنّ الإمكان (١٠ إمّا ذاتيَّ ، وهو ما لا يكون فيه ضرورة الوجود ولاضرورة العدم ـ كالإنسان ذي رأسّين مثلاً وكسائر الممكنات ــ ، وإمّا وقوعيُّ ، وهو ما لا يلزم من وقوعه خارجاً محذورٌ ومحالُ عقلاً ـ كالأفعال الصادرة عن الفـواعــل خارجاً ـ ، ومقابلهما الامتناع (١٦ الذاتيّ ـ كامتناع شريك الباري مـثلاً وكــامتناع اجتماع الضدّين ـ ، والامتناع الوقوعيّ ـ كامتناع صدور معلولٍ واحد عن علّتين

<sup>(</sup>١) «الإمكان» هو عبارة عن كون العاهيّة بحيث تتساوى نسبة الوجود والعدم إليها. وبعبارة أخرى: هو عدم اقتضاء الذات الوجود والعدم. قال المحقق الفتيّ ألله : «اعلم أنّ الإمكان الخاصّ ثلاثة أقسام: [القسم] الأوكان الذاتيّ، وهو كون العوضوع قابلاً للتحقق والوجود بالذات \_إلى أن قال \_: و [القسم] الثاني: الإمكان الوقوعيّ، وهو ما لم يكن محفوفاً بعانع مستمرّ الوجود \_إلى أن قال \_: و [القسم] الثاني: الإمكان الاستعداديّ، وهو الإمكان الاستعداديّ، وهو الإمكان الإستعداديّ، وهو أبساناً إ، والمشهور لم يغرّقوا بين الوقوعيّ والاستعداديّ...» (انظر رسائل العيرزا الفتيّ ١؛ إنساناً)، والمشهور لم يغرّقوا بين الوقوعيّ والاستعداديّ...» (انظر رسائل العيرزا الفتيّ ١؛ وانظر أيضاً كتاب التعريفات: ٩٣. مادّة «الإمكان». والمعجم الفلسفيّ ا: ١٣٤ مادّة «الإمكان». وشرح المصطلحات الكلاميّة: ٣٦ ـ ٢٣ مادّة (١٤٦٤)، الرقم (١٣٤) أرقم (١٦٤)، مادّة «الإمكان».

<sup>(</sup>۲) «الامتناع» وهو ضرورة اقتضاء الذات عدم الوجود الخارجيّ، وهو إمّا ذاتيّ، وهو ما يكون فيه ضرورة العدم، وإمّا وقوعيّ، بمعنى ما يلزم من وقوعه خارجاً محذور ومحال. (انظر كتاب التعريفات: ۹۳، مادة «الامتناع»، وضرح المصطلحات الكلاميّة: ۳۸ و ۳۹، الرقم (۱۸۵۸)، مادة «الامتناع»، ومعجم العناوين الكلاميّة: ۳۲ و ۳۳، مادة «الامكان» و «الامتناع».

مستقلّتين مثلاً؛ لأنّه يمتنع وقوعه خارجاً بمقتضى قانون: «الواحد لا يصدر إلّا عن الواحد»، وإلّا فمعلوم أنّه ليس بممتنع ذاتاً.

إذا عرفت ذلك ، فاعلم أنّ المتنازّع فيه في المقام من حيث إمكان التعبّد بالظنّ وعدمه هو خصوص الإمكان الوقوعيّ ، وإلّا فالإمكان الذاتيّ له لا ينكره أحـــد حتّى ابن قبة ﷺ(۱۰) . نعم ، هنا نزاع آخر بين المشهور ستعرفه مفصّلاً .

قال المحقّق الخراسانيّ \*: «فالذي يصلح أن يكون محلّاً للنزاع هو الإمكان بمعنى عدم لزوم محال من فرض وجوده-ويسمّى بالإمكان الوقوعيّ -، ويقابله الامتناع بمعنى لزومه(١٠)منه، كما يشهد به ما حكى عن ابن قبة ...»(١٠).

### مواضع البحث في الظنّ

اعلم أنَّه بعد الفراغ من الإمكان الذاتيِّ للتعبِّد بالظنِّ يُبحث:

تارةً: عن إمكانه الوقوعيّ وعدمه، واختار ابن قبة الثاني وغيره الأوّل،

<sup>(</sup>١) أقول: «الإمكان الذاتي» و «الإمكان الوقوعي» من مصطلحات الفلاسفة، وأمّا اصطلاح المولات فهو «الإمكان التشريعي» الأصولين فهو «الإمكان التشريعي» بدلاً عن «الإمكان الذاتي»، و «الإمكان السبحوث بدلاً عن «الإمكان الوقوعي»، قال المحقق التائيني الله «والمراد من الإمكان السبحوث عنه في المقام هو الإمكان التشريعي \_ إلى أن قال \_: وليس المراد من الإمكان هو الإمكان التكويني لا يتوقم البحث عنه في المقام، وذلك واضع ». (فوائد الأصول ٣٠٨).

<sup>(</sup>٢) أي المحال.

<sup>(</sup>٣) درر الفوائد: ٦٦.

وسيجيء توضيح ذلك عند ذكر أدلّتهم مفصّلاً.

وأخرى: عن أنّه وقع في الخارج أم لا؟

ذهب إلى الأوّل(١) جمهور المتأخّرين(٢) على ما سيوضح مفصّلاً في مبحث حجّيّة خبر الواحد(٢).

وأمّا الثاني <sup>(4)</sup>: فقد اختاره جمعٌ من القدماء كالسيّد المرتضى <sup>(٥)</sup> والقاضي <sup>(٦)</sup> وابن زهرة <sup>(٧)</sup> والطبرسيّ صاحب مسجمع البيان <sup>(٨)</sup> وابـن إدريس <sup>(١)</sup> ـ عـــلــــ مـــا

(١) أي الوقوع في الخارج.

<sup>(</sup>٢) راجع معالم الدين: ١٨٩، وزبدة الأصول: ٩١، وقوانين الأُصول ١: ٤٣٢.

<sup>(</sup>٣) ذيل قوله ﷺ : «وأمّا القائلون بالاعتبار ... » (فرائد الأُصول ١: ٢٤٠ و ٢٤١).

<sup>(</sup>٤) أي عدم الوقوع في الخارج.

 <sup>(</sup>٥) راجع رسائل الشريف العرتضى ١٠ ٢٠٢. جوابات العسائل السوصليات التالئة. عند قوله \$ : « وكذلك إذا أبطلنا العمل في الشريعة بأخبار الآحاد: لأتمها لا تسوجب علماً ولا عملاً... » وانظر أيضاً نفس المصدر ٣: ٣٠٩ ـ ٣١٢. والذريعة إلى أصول الشريعة: ٣٦٦ ـ ٣٧٢.

<sup>(</sup>٦) انظر العهذّب ٢: ٥٩٨ عند قوله ﷺ: «أمّا السنّة فيحتاج أن يعرف سنها شميئاً: الستواتـر والآحاد ليعمل بالعتواتر دون الآحاد...».

<sup>(</sup>٧) انظر غنية النزوع ٢: ٣٥٤\_ ٣٦٤.

 <sup>(</sup>A) انظر مجمع البيان (٩ ـ ١٠): ١٩٩. ذيل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آ صَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنْنَإِ فَتَنْبِقُوا﴾ (الحجرات: ٦)، قال ﷺ: « ... وفي هذا دلالةً على أنّ خبر الواحد لا يوجب العلم ولا العمل ... ».

 <sup>(</sup>٩) قال الله في السرائر ١: ٤٤ (مقدّمة المؤلّف): «قال محمّد بن إدريس: فعلى الأدلّة المتقدّمة أعمل، وبها آخذ وأفتي وأدين الله تعالى - إلى أن قال -: ولا أعرّج إلى أخبار

سيصرّح به المصنّف ﷺ في محلّه(١١).

وبالجملة: إنَّ هـؤلاء القدماء ﷺ بعد اعترافهم بوقوع التعبّد به ثبوتاً أنكروا وقوعه إثباتاً، لكنّ الحقّ الاعتراف بوقوعه مطلقاً ثبوتاً وإثباتاً، وهو المطلوب. قال صاحب الفصول ﷺ: «فصلُ: ثمّ اختلف القائلون بجواز التعبّد بخبر الواحد عقلاً في وقوعه شرعاً، فذهب السيّد المرتضى وجماعة من قدماء أصحابنا إلى عدم وقوع التعبّد به وصار الأكثرون إلى وقوع التعبّد به، وهـو الحقّ ...»(").

[۱] إشارة إلى مذهب المشهور القائلين بإمكان التعبّد بالظنّ عقلاً من دون أن يستلزم محذوراً أصلاً قبال قول ابن قبة القائل بامتناع التعبّد به؛ لقبح التعبّد بسما يحتمل فيه الخلاف واقعاً.

قال المحقّق القمّيّ \*: «والحقّ أنّه يجوز التعبّد به عقلاً ـ أي لا يلزم من تجويز العمل به محالٌ أو قبيحٌ ـ بلا خلاف فيه من أصحابنا إلّا ما نقل عن ابن قبة وتبعه جماعةٌ من الناس تمسّكاً بأنّه يؤدّي إلى تحليل الحرام وتحريم الحلال...»(٣).

<sup>─</sup> الآحاد، فهل هدم الإسلام إلا هي ؟ »، وفي موضع آخر أيضاً قال: «فعذهب أصحابنا لا يجوز العمل بها ولا يسوّغه، بل معلوم من مذهبهم ترك العمل بها ولا يسوّغه، بل معلوم من مذهبهم ترك العمل بها ولا يسوّغه، بل معلوم من مذهبنا ضرورة ... » انظر نفس المصدر: الآحاد لا تصر علماً ولا عملاً، وهذا يكاد يعلم من مذهبنا ضرورة ... » انظر نفس المصدر: ٢٢٥ و٣٣٥ و....

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول ١: ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) الفصول الغرويّة: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) قوانين الأصول ١: ٤٣٢.

والثاني : في وقوعه عقلاً أو شرعاً <sup>[١]</sup>. . . .

أمّا الأوّل [٢]

فاعلم أنّالمعروف هو إمكانه،ويظهر من الدليل المحكيّ [7] . . . . . . . . .

[۱] إشارة إلى الأدلة الأربعة الدالة على حجّية خبر الواحد ووقوع التعبّد به خارجاً على ماسيجيء توضيحها مفصّلاً في مبحث حجّية خبر الواحد (۱)، ومن المعلوم أن يثبت بها أيضاً إمكان التعبّد بالظنّ عقلاً وشرعاً، ولذا يقال: «الوقوع أخصّ من الامكان».

### الكلام في إمكان التعبّد بالظنّ وامتناعه

[۲] اعلم أنّ البحث في الظنّ يقع في مقامين، أمّا المقام الأوّل فيبتكفّل لردّ مذهب ابن قبة، كما قال المصنّف ﴿ هنا: ﴿ أَمّا الأوّل: فاعلم أنّ المعروف هو لمكانه ... »، وأمّا المقام الثاني فيتكفّل لردّ مذهب بعض القدماء، كما سيشير إليه المصنّف ﴿ في كلامه الآني عند قوله: ﴿ فيقع الكلام في المقام الثاني في وقوع التعبّد به في الأحكام الشرعيّة مطلقاً، أو في الجملة ﴾ "أ.

[٣] الحاكي عن ابن قِبَة هو المحقّق الله في المعارج حيث قال: «المسألة
 الثانية: يجوز التعبّد بخبر الواحد عقلاً، خلافاً لابن قبة من أصحابنا وجماعة من

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأُصول ١: ٢٥٤ ومابعده.

 <sup>(</sup>٢) فرائد الأصول ١: ١٢٥٥. وسيجيء الكلام عنه في الصفحة ١٥٥١. ذيل عنوان «البحث في وقوع التجد بالظنّ ».

عن ابن قِبَة [۱] \_ في استحالة العمل بخبر الواحد \_: عموم المنع [<sup>۲]</sup>لمطلق الظنَّ ؛ فإنّه استدلٌ على مذهبه بوجهين :

علماء الكلام (۱)...»(۲).

[١] قبة كعِدَة بكسر القاف وفتح الباء مخفّفةً كذا ضبطوه في كتب الرجال والتراجم، لكن ضبطه بعضٌ بضمّ القاف وفتح الباء مشدّدةً على وزن «جُبّة»<sup>(٣)</sup>، والأوّل أشهر (1).

### أدلّة ابن قبة على الامتناع

[۲] هذا فاعل قوله:« يظهر »، والمقصود أنّ ابن قبة ﴿ وإن كان مدّعاه خاصّاً \_ يعني أنكر حجّيّة خصوص خبر الواحد والتعبّد به في دليله الأوّل \_.، إلّا أنّه يظهر من عموم دليله الثاني أنّه أنكر الأمور الظنّيّة مطلقاً سواء كان خبراً أو إجماعاً أو

<sup>(</sup>١) قال السيّد المرتضى الله : «اعلم أنّ في المتكلّمين من يذهب إلى أنّ خبر الواحد لا يبجوز من جهة العقل ورود العبادة به ... » (الذريعة إلى أصول الشريعة : ٣٦٦)، وهو مذهب الجبّائيّ وجماعة من المتكلّمين كما في الإحكام للآمديّ (١-٢): ٢٨٥، ونسبه أبو إسحاق الشيرازيّ في التبصرة : ٢٠١ إلى بعض أهل البدع، ونسبه ابن السبكيّ في رفع الحاجب ٢: ٣٢١ إلى جمهور القدريّة ومن تابعهم من أهل الظاهر كالقاشائيّ وغيره.

<sup>(</sup>٢) معارج الأصول: ١٤١.

<sup>(</sup>٣) انظر إيضاح الاشتباه: ٢٥٨، الرقم ٦٥٤، وخلاصة الأقوال: ٢٤٣. الرقم ٨٣٠.

<sup>(</sup>٤) وكيف كان، فهو محمد بن عبدالرحمان بن قِيئة الرازيّ أبـوجعفر، مـتكلّم عـظيم القـدر. حسن العقيدة، قويّ في الكلام، كان قديماً من المعتزلة، وتبصّر وانتقل. له كتب في الكلام (راجع رجال النجاشيّ: ٣٧٥. الرقم ٢٠٢٣، وموسوعة طبقات الفـقهاء ٤: ٤٠٨. الرقـم ٥٩٥١).

الأوّل: أنّه لو جاز التعبّد بخبر الواحد في الإخبار عن النبيّ ﷺ لجاز التعبّد به في الإخبار عن الله تعالى [١].

استصحاباً (١) أو غيرها من الأمور الأخر المفيدة للظنّ كالشهرة الفتوائيّة مثلاً على مذهب بعض الأصحاب (١).

وبالجملة : إنّ ابن قبة -كأكثر القدماء -ذهب إلى اعتبار خصوص الأمارات العلميّة كالخبر المتواتر وخبر الواحد المحفوف بقرينة علميّة ، وأمّا غير الأمارات العلميّة فقد أنكر اعتبارها وإمكان وقوع التعبّد بها فضلاً عن وقوعه خارجاً.

[١] «الجواز» في كلا الموضعين بمعنى «الإمكان»، والجملة برمتها عبارة أخرى عن قولهم: «حكم الأمثال في ما يجوز وفي ما لا يجوز واحدٌ»، وملخّص كلامه دعوى التلازم بين جواز التعبّد بخبر الواحد في ما إذا كان المخبّر عنه هو الله تعالى وبين ماكان هو النبي ﷺ، وعليه فالالتزام بإمكان التعبّد بخبر الواحد في الإخبار عن المعصوم ﷺ - كما هو مذهب بحل الأصحاب، بـل كـلهم - لازمه الالتزام بإمكانه أيضاً في الإخبار عن الله تبارك وتعالى.

<sup>(</sup>١) اعلم أنّ عدّ الاستصحاب من الأمارات الظليّة مبنيَّ على مذهب أكثر القدماء المستقدين باعتباره من باب إفادته الظنّ، ولذا ذكروه في عداد سائر الأدلّة والأمارات وادّعوا أنّ الأدلّة خسمة: الكتاب والسنّة والعقل والإجماع والاستصحاب، منهم: المحقق أفي في المعتبر حدث قال: «الفصل الثالث في مستند الأحكام وهي عندنا خمسة ...» (المعتبر ١٠٨١)، وقد أشار إليه المصنّف ألله إجمالاً في أوائل مبحث الاستصحاب (انظر فرائد الأصول ٢: ١٩ و١٧).

### والتالي باطل إجماعاً [١].

فكما أنّ إخبار الثقة عن المعصوم ﷺ صحّ قبوله والتعبّد به \_ولو مع عدم القطع بصدقه \_، فكذلك صحّ قبوله إذا أخبر عن الله تعالى سواء كان إخباره عنه تعالى في الأصول أو الفروع بأن أخبر عن رسالته من قِببّل الله تعالى أو أخبر عن أحكامه تعالى ولو مع عدم القطع بصدقه، وحيث إنّ التالي باطل، فالمقدّم مثله.

اعلم أنّ هذا القياس بطلانه أظهر من الشمس وأبين من الأمس؛ لأنّه بالنسبة إلى الأصول قياس مع الفارق بعد كون القطع واليقين معتبراً ومأخوذاً فيها وبعد عدم كون الظنّ كافياً فيها، وأمّا بالنسبة إلى الفروع، فهو تامّ لا محذور فيه لو قام دليل معتبر عليه، ولذا قال المحقّق الخراسانيّ \*: «وذلك لأنّ التعبّد بالخبر الواحد عنه تعالى لو قام دليل عليه ـ كما إذا قال النبيّ المُثِيَّة : كلّ ما أخبر سلمان عنه تعالى فاعملوا به مثلاً فهو بمكان من الإمكان ... "(١).

[۱] إشارة إلى اتفاق العقلاء على بطلان التالي \_ أي إمكان التعبّد بالإخبار عن الله تبارك و تعالى \_ ، وليس المراد من الإجماع هنا الإجماع المصطلح ، فلا تغفل .
قال المحقق الخراساني \* : «إنّه لو قام الاتّفاق على ذلك لما كان وجة للبطلان؛ لعدم كون المسألة \_ أي جواز التعبّد وامتناعه \_ من الشرعيّات كي تصح التمسّك فيها بالإجماع المصطلح ، بل من العقليّات التي يكون المنبع فيها هو البرهان ... » (۱۲).

(۱ و ۲) درر الفوائد: ٦٦.

والثاني : أنَّ العمل به موجبُ لتحليل الحرام و تحريم الحلال [11] ؛ إذ لا يؤمن أن يكون ما أخبر بحليّته حراماً و بالعكس .

وهذا الوجه \_ كما ترى \_ جارٍ في مطلق الظنّ ، بل في مطلق الأمار ة الغير العلميّة وإن لم يفد الظنّ [<sup>7]</sup>.

[١] من هنا شرع في تقريب دليله الثاني العامّ الشامل لجميع أفراد الظنّ، ولا يخفى أنّ هذا مبنيًّ على مذهب المخطّنة والالتزام ببطلان مذهب المصوّبة كما هو الحقّ، ولذا قال المصنّف في في كلامه الآتي: «إلّا أن يقال: إنّ كلامه مسى الفراغ عن بطلان التصويب، كما هو ظاهر استدلاله من تحليل الحرام الواقعيّ "١٠١،

ثمّ لا يذهب عليك أنّ الإشكال الشاني (٢) منه الله قد أخذ فيه المحقّق الخراسانيّ الله نقلة أوسع وأضاف إلى محذور تحليل الحرام وتحريم الحلال محاذير أخر؛ كالإلقاء في المفسدة وتفويت المصلحة واجتماع الضدّين واجتماع الحدّ والبغض واجتماع المصلحة والمفسدة وهكذا (٢).

[۲] قد اعترض بعضُ على المصنّف ﴿ بأنّ الترقّي هنابكلمة «بل » خروجُ عن مفروض البحث بعد كون مفروضه في الأمارات المفيدة للظنّ، لكن يجاب عنه: بأنّ الخصم لم ينكر خصوص الأمارات الظنّيّة فحسب، بــل كــلامه أعــمّ مــن الأمارات المفيدة للظنّ وغير المفيدة له.

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ١١١.

<sup>(</sup>٢) أي ما يلزم من التعبّد بغير العلم التحليل والتحريم.

<sup>(</sup>٣) انظر كفاية الأصول: ٢٧٧.

وعليه فكأنّ ابن قبة ﴿ قال: المعتبر عندنا خصوص الأمارات المفيدة للعلم \_كالخبر المتواتر مثلاً .. وأمّا غير المفيدة له منها سواء كانت مفيدةً للظنّ \_كخبر الواحد والإجماع والاستصحاب \_ أو غير مفيدة له \_كالقرعة وأصالة البراءة وأصالة الصحّة في فعل المسلم مثلاً \_ فلا اعتبار لها، وعليه فلا يستمّ الاعتراض المذكور على المصنّف ﴿ ، وهو المطلوب (١٠).

والحاصل: أنّ غرض الخصم في استدلاله الثاني هو إبطال السعبّد والأخذ بغير العلم والاعتماد عليه والحكم ببطلانه عقلاً سواء كان مفيداً للظنّ كغبر الواحد الثقة مثلاً أو غير مفيدٍ له كالأمور التي حسجّيّتها مبنيّة على تعبّد محض، أصلاً كانت كالبراءة مثلاً ، أو أمارة كالقرعة مثلاً ، والتفصيل في محلّه (١).

وبعد ذلك كلّم إنّ الحقّ أن يؤتى الكلام هنا مثبتاً بأن يقال: «وإن أفاد الظنّ» بدل قوله ﷺ: «وإن لم يفد الظنّ».

<sup>(</sup>١) أقول: ما أوضحناه في المقام إشكالاً وجواباً جاه في كلام بعض تلامذة المستنف فله بتقريب آخر لا بأس بنقل نص كلامه ، فإنّه قال: «أقول: ربّما يورد عليه : بأنّه ليس هنا محلّ ذكر كلمة «بل» ! لأنّ دليله (أي دليل الخصم) إذا جرى في مطلق الظنّ وحصل منه المنع عن العمل به ، فمنعه عن العمل بالشكّ بطريق أولى ، فلا معنى للترقي الذي هو معنى «بل». ويمكن دفعه: بأنّ الترقي هنا إنّما هو بالنسبة إلى العموم؛ يعنى أنّ الدليل المزبور عام لمطلق الظنّ ، بل عمومه محيط بالنسبة إلى غير الظنّ أيضاً ، فتدبّر » (قلائد الفرائد ١١٤).

<sup>(</sup>٢) انظر على سبيل المثال: العدّة في أصول الفقه ١: ٩٧ ومابعده.

واستدل المشهور على الإمكان: بأنًا نقطع بأنّه لا يلزم من التعبّد به محال [1]. وفي هذا التقرير نظر؛ إذ القطع بعدم لزوم المحال في الواقع موقوف على إحاطة العقل بجميع الجهات المحسّنة والمقبِّحة وعلمه بانتفائها [1]، وهو غير حاصل في ما نحن فيه.

### استدلال المشهور على الإمكان والمناقشة فيه

[١] لعل مرجع هذا الاستدلال من المشهور إلى ما ذكرناه سابقاً من كون الوقوع أخصّ من الإمكان، وهذا تامّ جداً لا يرد عليه شيء أصلاً كما لا يخفى، ولكن ستعرف من المصنف الله الاعتراض عليهم بما ملخصه: أنّ العقول الناقصة والأفكار الفاترة تقصر عن إدراك الجهات الواقعيّة النفس الأمريّة والإحاطة بها محسنة كانت أو مقبّحة ، وعليه فادّعاء القطع منهم في غير محلّه، واعترض عليهم أيضاً المحقق الهمدائي الله بتقريب آخر، فقال: «لا يخفى أنّ دعوى القطع بالمدّعى خارجة عن طريقة الاستدلال؛ لما عرفت في ما سبق من أنّ الدليل ما يقع وسطاً لإثبات أحكام المتعلق، ولا يقع القطع وسطاً فلا يكون دليلاً، مع أنّ هذه الدعوى غير مُجدية إلّا لمدّعيها» (١٠).

[۲] الضمير المذكّر يعود إلى «العقل» والمؤنّث يعود إلى «الجهاتالمحسّنة والمقبّحة».

<sup>(</sup>١) حاشية فرائد الأصول: ٨٧.

فالأولى [١] أن يقرّر هكذا: إنّا لا نجد في عقولنا بعد التأمّل ما يوجب الاستحالة، وهذا طريق يسلكه العقلاء في الحكم بالإمكان [٢] ........

\_\_\_\_\_

[١] لفظة «أولى» هنا ليست للتفضيل، بل هي للتعيين(١) كقوله تعالى: ﴿أُولُوا
 الأرَّخام بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ﴾ (١).

### الاستدلال المتعيّن في المقام

[٢] إشارة إلى تأسيس أصلٍ عند الشكّ في إمكان وقوع شيءٍ في الخارج وعدمه، وهو أنّ العقلاء طريقتهم في أمثال هذه الموارد الحكم بإمكان الوقوع مادام لا يوجد وجه لامتناعه واستحالته، كما يشهد عليه كلام الشيخ الرئيس ابن سينا حيث قال: «كلُّ ما قرع سمعَك من الغرائب فذره في بقعة الإمكان ما لم يذك عنه قائم البرهان» (٣).

وكلُّ إلى ذاك الجمال يُشيرُ

عباراتناشتي و حُسنك واحدُ

<sup>(</sup>١) هذه عبارة أخرى لقولهم: إنَّ هذا ليس أفعل التفضيل. بل هو الأفعل الوصفيِّ.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٧٥.

<sup>(</sup>٣) الإشارات والتنبيهات: ٣٩١، النسط العاشر، وفي المصدر هكذا: «نصيحة: إيّاك أن يكون تكيّسك وتبرُّؤك عن العامّة هو أن تنبري مُنكِراً لكلّ شيء، فذلك طيش وعجز، وليس الحُرق في تكذيبك ما لم تستبن لك بعدُ جليّته، دون الخُرق في تصديقك بـما لم تقم بين يديك بيّته، با عليك الاعتصام بحبل التوقف. وإن أزعجك استنكار ما يُوعاه سمعك ما لم تتبر هن استحالته لك، فالصواب لك أن تُسرّح أمثال ذلك إلى بقعة الإمكان، ما لم يُذُدك عنها قائم البرهان ... . ثمّ اعلم أنّ بعضاً من علمائنا الأخيار قد تصرّفوا في الجملة الأخيرة وضبطها تارةً: «واضح البرهان»، وأخرى: «قاطع البرهان»، وثالثةً: «ساطع البرهان»، وهذا كلّم من قبيل قول الشاعر:

قال صاحب الأوثق \ : «ولعلَ هذا التقرير مأخوذ من المحكيّ عن ابن سينا من قوله : كلّ ما قرع سمعك وشككت في إمكانه واستناعه فـذره في بُـقعة الامكان...»(١).

وعلى أيّ حال ، الأصل المؤسَّس في المقام هو أنَّ عدم الوجدان وإن لم يدلّ على عدم الوجود \_ يعني مجرّد عدم وجدان الاستحالة وإن لم يكن دليلاً على عدمها \_ ، لكنّه يكفي في الحكم بالإمكان ، وعليه فعند الشكّ في إمكان شيءٍ واستحالته كان بناء المقلاء حمله على الإمكان .

والجدير بالذكر أنّ المحقّق الخراساني الله أنكر هذا الأصل وادّعى عدم جواز اتّباعه وحمل لفظة «الإمكان» في كلام الشيخ الرئيس ابن سينا على الاحتمال، فقال: «وليس الإمكان بهذا المعنى (٢)، بل مطلقاً (١٣ أصلاً متبعاً عند العقلاء في مقام احتمال ما يقابله من الامتناع - إلى أن قال -: والإمكان في كلام الشيخ الرئيس (كلّ ما ...) بمعنى الاحتمال المقابل للقطع ... (١٤).

وكيف كان ، فملخّص استدلال المصنّف الله هو التمسّك بالوجدان بأنّا بعد التأمّل والرجوع إلى وجداننا لا نجد استحالةً من وقوع التعبّد بالظنّ خارجاً وهو الأصل المؤسّس في المقام ، فافهم .

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) أي الإمكان الوقوعي .

<sup>(</sup>٣) أي الوقوعي والذاتي.

<sup>(</sup>٤) كفاية الأصول: ٢٧٦.

والجواب عن دليله الأوّل: أنّ الإجماع إنّما قام على عدم الوقوع، لا عملى الامتناع [١].

وبعد كلّ ذلك فاللازم جدّاً التأمّل والدقّة في الفرق بين استدلال المشهور واستدلال المصنّف هُمّ، فإنّ المشهور قد ادّعوا القطع بعدم الاستحالة في التعبّد بالظنّ، وأمّا المصنّف هُ قد ادّعى أنّ مجرّد عدم القطع بالاستحالة يكفى لإثبات المطلوب(١٠).

### المناقشة في الدليل الأوّل لابن قبة

[١] من هنا شرع ﴿ في التشكيك والنقاش في الدليل الأوّل بوجوو شلانة ، أحدها: ما أشار إليه هنا بقوله : «والجواب عن دليله الأوّل ... »، وثانيها: ما أشار إليه بقوله : «بعد تسليمه ... ». أو أمّا الوجه الأوّل؛ فملخّصه : عدم ثبوت الإجماع في التالي لِيُتعدّى عنه إلى المقدّم، وقد مرّ توضيحه عند نقل كلام المحقّق الخراساني ﴿ في ما تقدّم (٢٠).

توضيح ذلك: أنّ العقلاء لم يُعاملوا مع إخبار المخبِرين عن الله تعالى معاملة الحجّيّة، لا أنّه كان ممتنع الحجّيّة، وبعبارةٍ أخرى: إنّ هذا لم يـصل عـندهم إلى مستوى الوقوع خارجاً، ومن المعلوم أنّ عدم الوقوع خارجاً كان أعـمّ من الامتناع؛ فإنّ عدم وقوع شيءٍ خارجاً لا يدلّ على امتناعه واستحالته عقلاً.

<sup>(</sup>١) أي إمكان التعبّد بالظنّ.

 <sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٢٠. الرقم [١]. ذيل توضيح قوله ﷺ: «والتـالي بـاطل إجـماعاً». وانـظر
أيضاً درر الفوائد: ٦٦ عند قوله ﷺ: «وما ذكره في وجه البطلان. فيه مضافاً إلى أنّ دعوى
الإجـماع والاتفاق في مثل المسألة الغير المعنونة مجازفة ...».

# مع أنّ عدم الجواز [١] قياساً على الإخبار عن الله تعالى ـ بعد تسليمه [١] ـ . .

والمثال الواضح للامتناع عقلاً هو اجتماع الضدّين والنقيضين والمثال الواضح لعدم الوقوع خارجاً مع عدم امتناعه عقلاً هو جبلٌ من ذهب وبحرٌ من زيبق مثلاً. وبالجملة: معقد الإجماع المدّعي في كلام ابن قبة هو عدم الوقوع لا الامتناع كي يُتعدّى عن الإخبار عن الله إلى الإخبار عن النبيّ والإمام ﷺ.

[١] اعلم أنَّ عدم الجواز هو عبارة أخرى عن الامتناع، فلا تغفل.

[۲] هذا يستفاد منه كنايةً نفي التلازم بين التعبّد بـالإخبار عـن الله تـعالى والإخبار عـن الله تـعالى والإخبار عن المعصومين صلوات الله عليهم أجمعين، وعليه فتقدير الكلام فـي المقام هكذا: أوّلاً: لا نسلّم التلازم بينهما، وثانياً: على فرض التسليم فـهو إنّـما يكون في ما إذا بُني تأسيس الشريعة أصولاً وفروعاً على العمل بخبر الواحد.

 <sup>(</sup>١) المضبوط في نسخة الشيخ رحمة ألله الله عكدا: «بعد تسليم صحة السلازمة» (انظر الرسائل المعتنى: ٢٥).

# إنَّما هو في ما إذا بني تأسيس الشريعة أُصولاً وفروعاً على العمل بخبر الواحد [١].

إليها على وجه العلم لجميع المكلّفين، فلا مانع من تجويز الشارع بملاحظة هذا المُسر الغالب التعبُّد بخبر الواحد في الأحكام الفرعيّة مطلقاً حتّى في الموارد التي يتيسّر فيها

تحصيل العلم بها بأن يكون هذا الفسر حكمة في تشريع العمل بخبر الواحد»(١٠). وهذا قد أوضحه المحقق الهمداني ﴿ أيضاً بتقريب آخر فقال: «إنّ الإخبار عن الله تعالى يتضمن ادّعاء مرتبة الرسالة وصفاء النفس وكمالها، فدواعي الكذب فيها شديدة، بحيث لو بُني على تصديق كلّ من يدّعيه للزم الهرج والمرج، وهذا بخلاف الإخبار عن النبي ﷺ والأثمة ﷺ ...»(١٠).

[1] الضمير المرفوع<br/>المنفصل يعود إلى «عدم الجواز» ( $^{(7)}$ .

وعلى أيّ حال، فهذا آخر ما يُردّ به الدليل الأوّل لابن قبة. توضيحه: أنّا ولو سلّمنا للقياس المدّعى في كلامه ﴿ والالتزام بالملازمة اللـذين كـان نـتيجتهما ممنوعيّة العمل بخبر الواحد، لكن ندّعي اختصاصها (٤) بصورة تأسيس الشريعة مطلقاً \_أي أصولاً وفروعاً \_على العمل بخبر الواحد، وبحبارةٍ أخرى: معقد الإجماع في المسألة هو ممنوعيّة العمل بخبر الواحد أصولاً وفروعاً، وهذا غير ما نحن بصدد إثباته من العمل به في خصوص الفروع لا غيره حكالأصول.

<sup>(</sup>١) أو ثق الوسائل: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) حاشية فرائد الأصول: ٨٦.

<sup>(</sup>٣) أي الامتناع، ولا يخفى أنّ هذه الجملة يعتر عنها في الفارسيّة هكذا: «زير بناى اسلام را نميشود با امور غير علمي انبات نمود ».

<sup>(</sup>٤) أي الممنوعيّة.

أقول: والصواب أن يكون الجواب بنحو التفصيل وتوضيحه أن يقرَّر هكذا: أوّلاً: إنَّ معقد الإجماع كان على عدم الوقوع لا على الامتناع كي تصل النوبة إلى التعدّي عن ممنوعيّة العمل بخبر الواحد في الإخبار عن الله تبارك وتعالى إلى الإخبار عن النبئ ﷺ:

وثانياً: على فرض تسليم الامتناع في المقيس عليه كان القياس بينهما مع الفارق بالتقريب المذكور آنفاً عن حاشية الأوثق والمحقّق الهمدانيّ ﷺ(۱).

وثالثاً: على فرض تماميّة القياس والتسليم له باعتبار أنّ حكم الأمثال في ما يجوز وفي ما لا يجوز واحد، لا نسلّم الملازمة بينهما بعد قيام الدليل المعتبر كتاباً وسنّةً وعقلاً وإجماعاً على حجّيّة خبر الواحد في الإخبار عن النبيّ ﷺ، وانتفائه في الإخبار عن الله تعالى.

ورابعاً: على فرض صحّة الملازمة ، لابدّ من حمل الامتناع في كلام المجمِعين على خصوص صورة العمل بخبر الواحد في الدين أُصولاً وفروعاً لا مطلقاً.

وخامساً: أنّ مسألة الإمكان وعدمه هي مسألة عـقليّة لا يـنفع فـيها ادّعـا. الإجماع وعدمه، فلا تغفل.

ثمّ اعلم أنّ هذا الجواب الأخير من المصنّف الله في غاية المتانة جدّاً؛ إذ نحن بعد إثبات حقّانيّة الشريعة الإسلاميّة بإخبار أنبياء السلف وبـعد إثـبات كـمالها أصولاً وفروعاً بمقتضى قوله تعالى: ﴿النّيْرَمُ أَكُمْلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ﴾ (")نبحث عن أنّ

<sup>(</sup>١) تقدّم تخريجهما آنفاً.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٣.

لا مثل ما نحن فيه ممّا ثبت أصل الدين وجميع فروعه بالأدلّة القطعيّة <sup>[1]</sup>، لكن عرض اختفاؤها من جهة العوارض وإخفاء الظالمين للحقّ.

وأمّادليله الثاني ، فقد أُجيب عنه [٢]:

خبر الواحد في المسائل الفرعيّة العمليّة المختفية علينا بأيدي الظالمين والباغين، هل هو حجّةً أم لا؟ ومن الواضح أنّ هذا غير معقد الإجماع المدّعي في كلام ابن قبة \ بنافهم.

[۱] إشارة إجماليّة إلى أنّ أساس الدين أصولاً وفروعاً كالتوحيد والنبوّة والعدل والإمامة والمعاد وكالصوم والصلاة والحجّ والجهاد والخمس والزكاة قد تبت كلَّ منها بالأدلّة القطعيّة جزماً، إمّا عقلاً فقط وإمّا عقلاً ونقلاً. نعم، بعض خصوصيّات الفروع التي تزيد وتنقص بأيدي الظالمين، فهي لامحذور في إثباتها بالأدلّة الظنيّة كخبر الواحد مثلاً ع، وهو المطلوب (۱۰).

### جواب صاحب الفصول عن الدليل الثاني لابن قبة

[۲] المُجيب هو صاحب الفصول (۱٬۵۰۰)، وغرضه إيراد نقض عليه، وملخّصه:
 أنّ محذور تحريم الحلال و تحليل الحرام لا يختصّ بخبر الواحد فقط، بل يشمل

<sup>(</sup>٢) انظر الفصول الغرويّة: ٢٧١.

في إمكان التعبّد بالظنّ 1"

تارةً : بالنقض بالأُمور الكثيرة الغير المفيدة للعلم ، كالفتوى والبيّنة واليد ، بل القطع أيضاً <sup>[١]</sup> ؛ لأنّه قد يكون جهلاً مركبّاً .

جميع الأمارات والأصول الشرعيّة ـكاليد والبسيّة والفـتوى وأصـالة الإطـلاق وأصالة الحقيقة وغيرها من الأمور الغير العلميّة ـفيلزم الحكم بعدم حجّيّتها مع أنّ حجّيّتها ممّا لاخلاف فيها بعد وقوع التعبّد بها في الشريعة الإسلاميّة.

قال بعض المحشّين: «وقد وقع التعبّد بها في الشريعة إمّا في الأحكام \_ كفتوى المفتي للمقلّد .. وإمّا في الموضوعات \_ كالبيّة واليد والإقرار واليسمين .. وإمّا مطلقاً \_ كالأصول اللفظيّة؛ مثل أصالة الحقيقة، فإنّ الشارع قد اعتبر ظواهر الألفاظ إذا ساعد عليها فهم العرف ... »(١١).

[۱] غرضه ﴿ إيراد نقض آخر على ابن قبة ﴿ ، وملخّصه: أنّ محذور تحليل الحرام و تحريم الحلال يجري في القطع أيضاً. فإنّ مع القطع بحليّة التنن مثلاً إذا كان حراماً في الواقع يلزم منه أيضاً تحليل الحرام الواقعيّ، وعليه فاللازم الحكم بعدم اعتباره وعدم حجّيّته، وهو كما ترى باطل جداً بعد إثبات حجّيّة القطع ذاتاً ووجوب متابعته عقلاً مادام باقياً ( )، وهذا قد مرّ توضيحه في الجزء الأوّل عند قول المصتف ﴿ «لا إشكال في وجوب متابعة القطع والعمل عليه مادام موجوداً ... ( )").

<sup>(</sup>۱) تسديد القواعد: ۱۲۰.

 <sup>(</sup>٢) أقول: النقض الأخير \_ أعني النقض بالقطع \_ لعلّم لا يرد على ابن قبة \$ . كما سيجي.
 توضيح ذلك. نقلاً عن كلام صاحب الأوثق. ( انظر الصفحة ٤٥. ذيل الرقم [١]. وأوثـق الوسائل: ٢١).

<sup>(</sup>٣) انظر الجزء الأوَّل. الصفحة ٢٥. ذيل عنوان «وجمه لزوم ستابعة القبطع وكمون طبريقيّته ذائيّة ». وفرائد الأصول ١: ٢٩.

[۱] الجواب الحلّيّ لصاحب الفصول ﴿ قد أوضحه صاحب الأوثق ﴿ مفضلاً بقوله : « لا يخفى أنّ محتملات تحريم الحلال في كلام ابن قبة أربعة ـ إلى أن قال ــ: وممّا ذكرناه يظهر الكلام في محتملات تحليل الحرام، وحاصل الجواب منع الملازمة على الثلاثة الأوّل ومنع بطلان التالي على الرابع ... ، ۱٬۰٪

والمناسب هنا نقل كلام صاحب الفصول بعينه على قدر الحاجة منه ف إنّه هال : «فالمعروف بين أصحابنا جواز التعبّد به (۱۳ عـقلاً، وأنكره بعض قـدماء أصحابنا \_ كابن قبة \_ فمنع منه عقلاً \_ إلى أن قال \_: والجواب من وجهين: الأوّل: النقض بالفتوى بناءً على عدم التصويب (۱۳ كما هو الصواب أو بشهادة الشاهدين وما قام مقامهما (۱۴ وبالأصول المسلّمة كأصل البراءة وبالظنون اللفظيّة ونحو ذلك \_ إلى أن قال \_: وأمّا ثانياً: فبالحلّ، وهو أنّه إن أريد بتحليل الحرام و تحريم الحلال و تحليل ما هو حرام ظاهراً فالملازمة ممنوعة ألى أن قال \_: وإن أريد تحليل ما هو حرام واقعاً و تحريم ما هو حلال واقعاً فإن اعتبر التحليل والتحريم من حيث الواقع فالملازمة أيضاً ممنوعة وإن أعتبر من حيث الظاهر فبطلان التالي ممنوع ...» (۱۰).

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) أي بخبر الواحد.

<sup>(</sup>٣) أي بناءً على صحّة مذهب التخطئة.

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى اليد والإقرار واليمين.

<sup>(</sup>٥) الفصول الغرويّة: ٢٧١ و ٢٧٢.

أقول: ملخّص كلام صاحب الفصول ﴿ في مقام الردّ على ابن قبة هو أنه ﴿ إِنَّ المَّدِ اللهِ النَّاهِ وَيَكان حراماً أراد من قوله: «إِنَّ التعبّد بخبر الواحد يلزم منه ... » أنّ الحلال الظاهريّ كان حراماً ظاهراً أو عكسه \_ أي أراد أنّ الحرام الظاهريّ كان حلالاً ظاهراً \_فعينئذٍ الحقّ معه: لبطلان إجتماع الضدّين في شيءٍ واحد كالتتن في المثال، لكنّ هذا لم يلتزم به أحد أصلاً، بل لا مورد له في الخارج قطعاً.

وأمّا إن أراد أنّه يلزم منه أنّ الحرام الواقعيّ كان حلالاً ظاهراً أو عكسه \_أي أراد أنّ الحلال الواقعيّ صار حراماً ظاهراً حانّ هذا قد التزم به الأصحاب بلاشكّ وارتياب وليس بمحالٍ بعد فرض اختلاف الموضوع باختلاف الواقع والظاهر (١٠).

وعليه فما ادّعاه ابن قبة ﴿ من استحالة التعبّد بخبر الواحد عـقلاً ليس تــاتاً صحيحاً جدّاً، وهو المطلوب.

وبعبارةٍ أخرى: ما يُتصوّر فيه المحذور \_أي محذور اجتماع الضدّين \_، كما في الفرض الأوّل، فامتناعه وإن كان مسلّماً قطعيّاً، لكن لانسلّم لزومه خارجاً؛ إذ لا مورد حقيقةً يلزم فيه عند الأخذ بخبر الواحد والتعبّد به حليّة ظاهريّة لما هو الحرام الظاهريّ، كما لا مورد حقيقةً يلزم فيه عند الأخذ بخبر الواحد والتعبّد به حرمة ظاهريّة لما هو الحلال الظاهريّ، والوجه فيه ما عرفته آنفاً من استلزامه لاجتماع الضدّين في شيءٍ واحد.

 <sup>(</sup>١) أقول: هذه الصور الأربعة - أي الأصل والعكس في الموردين - ذكر المصتف في في
المتن ثلاثة منها ، وواحداً منها - أي الصورة الثالثة - لم يذكرها ، بل ولم يشـر إليـها أصـارً .
فلا تغفل.

بأنّه إن أريد تحريم الحلال الظاهريّ أو عكسه فلا نسلّم لزومــه [1] . وإن أُريــد تحريم الحلال الواقعيّ ظاهراً [<sup>7]</sup> فلا نسلّم امتناعه .

وأمّا الفرض الثاني، فهو وإن التزم به الأصحاب، لكنّه لا يتصوّر فيه ذاك المحذور بعد اختلاف الموضوع فيه بتقريب أنّ الحكم الواقعيّ موضوعه الذات اللابشرط عن العلم والجهل والحكم الظاهريّ موضوعه الذات بشرط الجهل؛ بمعنى أنّ اتّصاف التتن بذاته \_أي مع قطع النظر عن علم المكلّف وجهله بالحرمة مثلاً \_ لا يُنافى اتّصافه بالحليّة بلحاظ الجهل والشكّ فيه.

وبعبارةٍ أوضع: إنّ حُرمة التنن اللابشرط لا تنافي مع حليّة التنن بشرط كونه مشكوكاً، ولا يخفى أنّ مع هذا الاختلاف قد اختلف قهراً موضوع الحكمين ولا نعنى من عدم تصوّر المحذور فيه إلّا هذا، فلا تغفل.

[۱] هذه عبارة أخرى لقولنا آنفاً: ما يتصوّر فيه المحذور \_إلى قـولنا \_: لا نسلّم لزومه خارجاً؛ \_أي لا ملازمة بين جواز التعبّد بالخبر وبين تحريم الحلال الظاهريّ وبالعكس \_\'\.

[۲] اعلم أنّ هذا إشارة إلى إحدى محتملات تحريم الحلال الواقعيّ في كلام ابن قبة ويظهر منه إحدى محتملات تحليل الحرام الواقعيّ ظاهراً، وعليه فالأولى تكرار كلمة «أو عكسه» هنا أيضاً وقد عرفت من الأوثق الاحتمالات أربعة في كلا الطرفين (۲)، وعلى أيّ حال المتن هناكان عبارةً أخرى لقولنا أنفاً: أمّا الفرض

<sup>(</sup>۱) یعنی چیزی که حرام ظاهری است حلال ظاهری شود و چیزی که حلال ظاهری است حرام ظاهری شود.

<sup>(</sup>٢) راجع أوثق الوسائل: ٦٠.

في إمكان التعبّد بالظنّ ٣٥

والأولى أن يقال [١]: إنّه إن أرادامتناع التعبّدبالخبر [٢] . . . . . . . . . . .

\_\_\_\_\_

التاني فهو وإن التزم به الأصحاب. لكنّه لا يتصوّر فيه ذاك المحذور بعد اختلاف الموضوع فيه ....

[١] لفظة «أولى» هذا أيضاً للتعيين لاللتفضيل كما مرّ سابقاً\(\)، والوجه فيه ضعف كلام صاحب الفصول \(\) في جوابه الحلّي كما ستعرف أيضاً ضعف جوابه النقضي بالتقريب الآتي إن شاء الله(\(\)).

#### الامتناع وعدمه على فرضي انفتاح باب العلم وانسداده

[7] الضمير المنصوب يعود إلى «ابن قبة» والمقصود هـو الردّ عـليه، لكـن مشروطاً لا مطلقاً كما زعمه صاحب الفصول \$، فإنّه منع عن التالي المدّعى في كلام ابن قبة بلا تفصيل واشتراط فيه خلافاً للمصنّف \$، فإنّه أيضاً منع عنه (١٠ لكن مع التفصيل بين زمن الانسداد وزمن الانفتاح بـالردّ عـليه فـي الفرض الأوّل والتسليم له في الفرض الثاني.

توضيح ذلك: أنّ غير المتمكّن من تحصيل العلم كما هو المفروض في زمن الانسداد لابدّ له بحكم العقل المستقلّ الأخذ بالظنّ الذي هو دون العلم والوجه فيه هو أنّ العقل المستقلّ الحاكم بحجّية القطع ووجوب العمل به في زمان انفتاح باب العلم حكم بعينه مستقلّا بحجّية الظنّ في زمان انسداده.

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٢٤. الرقم [١]، ذيل توضيح قوله ﴿ : «فالأولى أن يقرّر ...».

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٢٢ ومابعدها ، ذيل عنوان «المناقشة في ما أفاده صاحب الفصول ﷺ ».

<sup>(</sup>٣) أي عن التالي.

وعليه فكأنّ المصنّف ١٠٠ قال: إنّ محذور استلزام تـحريم الحـلال وتـحليل الحرام من ناحية التعبّد بخبر الواحد يختصّ بصورة انفتاح بـاب العـلم وإمكـان الوصول إلى الواقعيّات علماً، وأمّا في صورة الانسداد له فلا يلزم من ناحية التعبّد به محذور أصلاً(١)؛ إذ بعد عدم إمكان إحراز الواقعيّات بالاحتياط التامّ(٢) خارجاً كان الأخذ بخبر الواحد الثقة هو خير الطرق للوصول إليها(٣) جدّاً ولو مع قلّة إصابته للواقع؛ إذ القليل منها أيضاً يفوت لولا التعبّد به(٤)، وبذلك صرّح المحقّق النائيني ﷺ في مطاوي كلماته المفصّلة فـقال: «الشالث: اخـتصاص المـحذور بصورة انفتاح باب العلم وإمكان الوصول إلى الواقعيّات، وأمّا فيي صورة الانسداد، فلا يلزم محذور التفويت، بل لابدّ من التعبّد به، فإنّ المكلّف لا يتمكّن من استيفاء المصالح في حال انسداد باب العلم إلّا بالاحتياط التامّ، و تقدير الكلام هكذا: وحيث إنّه ليس مبنى الشريعة على الاحتياط في جميع الأحكام، فالمقدار الذي تصيب الأمارة للواقع يكون خيراً جاء من قِبَل التعبّد بـالأمارة، ولو كـان مورد الإصابة أقلّ قليل، فإنّ ذلك القليل أيضاً كان يفوت لولا التعبّد، فلا يلزم من التعبد إلا الخير ... »(٥).

<sup>(</sup>١) والوجه فيه أنَّ المكلِّف في حال الانسداد لا يقدر على أكثر من اتَّباع الظنَّ.

 <sup>(</sup>٢) أي الاحتياط في جميع المسائل الشرعيّة «فعلاً» في الشبهات الوجوبيّة و «تركاً» في
 الشبهات التحريميّة .

<sup>(</sup>٣) أي إلى الواقعيّات.

<sup>(</sup>٤) أي بخبر الواحد الثقة.

<sup>(</sup>٥) فوائد الأصول ٣: ٩٠.

في المسألة التي انسدٌ فيها باب العلم بالواقع [1] ، فلا يعقل المنع عن العمل به ،

والحاصل: أنّ التعبّد بخبر الواحد الثقة في صورة انسداد باب العلم مضافاً إلى عدم امتناعه عقلاً كان حسناً، بل واجباً جدّاً، وإليه أشار المصنّف ﴿ بقوله: «فلا يُعقل المنم عن العمل به فضلاً عن امتناعه...».

نعم، في صورة انفتاح باب العلم والتمكّن من الوصول إلى الواقعيّات النفس الأمريّة كان الحقّ مع ابن قبة جداً؛ إذ المتمكّن منه لا يُعقل إلزامه بالأخذ بخبر الواحد المفيد للظنّ المحتمل قويّاً انحرافه عن تلك الواقعيّات، وهذا واضح ظاهر لا يخفى على المتأمّل.

[١] المسألة هنا في المحرّمات تنطبق مع شرب التتن مثلاً وفي الواجبات تنطبق مع الدعاء عند رؤية الهلال مثلاً، والوجه فيه صدق الانسداد في كلِّ منهما عقلاً وقد عرفت آنفاً عدم تعقّل المنع حينئذٍ عن العمل بخبر الواحد فيهما.

ثمّ لا يخفى أنّ مجرّد الجهل بالواقع في مسألةٍ أو مسألتين لا يعدّ مصداقــاً للانسداد المصطلح بين الأصحاب المحوّز للعمل بمطلق الظــنّ بعد تــماميّة المقدّمات الآتية مفصلاً في مبحث الانسداد (١١).

والوجه فيه أنّ إحدى تلك المقدّمات استلزام الاحتياط للعُسر والحرج ومن المعلوم انتفاء ذلك جدّاً في الاحتياط بالنسبة إلى مسألةٍ أو مسألتين، ولذا يقال:

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول ١: ٣٨٤ ومابعده، وقد تقدّم الإشارة إليها إجسالاً في الجزء الأول. الصفحة ٣٨٧ و٣٨٨، ذيل عنوان «الظنّ الخاصّ والعطلق ودليل اعتبارهما »، وسيجيء الإشارة إليها في المباحث الآتية أيضاً، انظر الصفحة ٣٦٥ و ٥٣٧، ذيل عنوان «مناط حجّية قول اللغوئ عند المشهور ومختار المصنّف الله في المقام ».

فضلاً عن امتناعه؛ إذ مع فرض عدم التمكّن من العلم بــالو اقــع إمّــا أن يكــون للمكلّف حكمٌ في تلك الو اقعة [1].......................

المجوّز للأخذ بمطلق الظنّ والعمل عليه هو الانسداد النوعيّ الأغلبيّ لا الانسداد الشخصيّ وفي بعض المسائل، ولذا قال صاحب الأوثق في في ضمن كلماته المفصّلة: «إذ المسلّم من عدم وجوبه (١١ إنّما هو في صورة الانسداد الأغلبيّ خلافاً للمحقّق القمّيّ في كما سيجيء في محلّه إن شاء الله تعالى، وممّا يدلّ على إرادته (١٦ ما ذكر ناه قوله في: [بل الظاهر أنّه (١٣) يدّعي ...]؛ لأنّ المدّعين للانفتاح لا ينكرون الانسداد في بعض الموارد وقد صرّح السيّد في بذلك في بعض كلماته »(١٤).

[۱] إشارة إلى واقعة التتن والدعاء وغيرهما من موارد عدم تمكّن المكلّف من العلم بها والوصول إليها، ولا يخفى أنّ الشارع الأقدس لابدّ له حينئذٍ من إرجاعه (۱۰) إلى العمل بغير العلم بعد أن لم يكن كالبهائم والمجانين من حيث عدم تكليفهما لا واقعاً ولا فعلاً.

وعلى أيّ حال غرضه التنبيه على فعليّة التكاليف الواقعيّة وتـوجّهها إلى المكلّفين بلا دخل العلم فيها (الككفين بلا دخل العلم فيها الككفية)

<sup>(</sup>١) أي الاحتياط.

<sup>(</sup>٢) أي إرادة المصنّف الله أ.

<sup>(</sup>٣) أي ابن قبة ﴿ أَنَّهُ .

<sup>(</sup>٤) أوثق الوسائل: ٦٠.

<sup>(</sup>٥) أي إرجاع المكلّف.

<sup>(</sup>٦) أي العلم بالتكاليف في فعليتها.

صاحب الأوثق الله حيث قال: «فيه تنبية على أنّ المراد ببقاء التكليف عند تقرير دليل الانسداد بانسداد باب العلم وبقاء التكليف بالضرورة كما هو الدائر على الأسنة ليس بقاء التكليف بالأحكام الواقعيّة على ما هي عليها في الواقع لاستحالة بقائه كذلك: لكونه تكليفاً بما لا يُطاق لفرض تعذّر العلم بها، بل المراد توجّه التكليف إلى المكلّف عند الانسداد في مقابل كونه كالبهائم والمجانين...» (11).

#### ملخّص ما يرد على ابن قبة على فرض انسداد باب العلم

اعلم أنّ ما يرد على ابن قبة قد أوضحه المصنّف هملخصاً في ثلاث صُور: أحدها: ثبوت التكليف واقعاً وظاهراً ٣١، وهذا سيشير إليه المصنّف ه عند قوله: «فعلى الأوّل، فلامناص عن إرجاعه إلى ما لا يفيد العلم...».

وثانيها: عدم ثبوت التكليف ظاهراً مع ثبوته واقعاً، وهذا سيشير إليه المصنّف الله عند قوله: «وعلى الثاني، يلزم ترخيص فعل الحرام الواقعيّ "ًا...».

وثالثها : عدم ثبوت التكليف واقعاً وظاهراً، وهذا سيشير إليه المصنّف ڜ عند قوله : «فإن التزم أنّ مع عدم التمكّن من العلم لا وجوب ولا تحريم ...».

وبعبارةٍ أوضح: إنَّ ابن قبة ﷺ إمّا التزم بوجود حكم واقعيٌّ ثابتٍ في اللـوح

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) أي فعلاً.

<sup>(</sup>٣) غرضه الله أنّ العمل بالظنّ أولى من ترخيص فعل الحرام الواقعيّ.

وإمّا أن لا يكون له فيها حكمٌ [١] ،كالبهائم والمجانين [٢].

فعلى الأوّل، فلا مناص عن إرجاعه إلى ما لا يفيد العلم من الأُصول <sup>[٣]</sup> أو الأمارات الظنيّة التي منها خبر الواحد.

<del>-</del>

المحفوظ، وإمّا أن لا يلتزم به (١٠)، وعلى الأوّل إمّا التزم بثبوت ذاك الحكم الثابت واقعاً للمكلّفين و توجّه الخطابات الواقعيّة إليهم، وإمّا أن لا يلتزم، فصور المسألة ثلاثة، وعلى أيّ تقدير لا يثبت مدّعاه ﴿ ، وهو المطلوب.

[۱] إشارة إلى الصورة الثانية للمسألة وقد أوضحها صاحب الأوتق ه بقوله: «يعني في الظاهر(٢) وإن ثبت في الواقع، وحينئذٍ لا يرد على قوله: [وعلى الثاني يلزم... ] منع اللزوم بعد فرض كونه كالبهائم...»(٢).

[۲] لا يذهب عليك أنّ التشبيه بالبهائم والمجانين يتوهّم من ظاهره عدم ثبوت الحكم الواقعيّ للمكلّفين، لكنّ هذا ليس بمراد قطعاً، والشاهد عليه قوله عن قريب: «فإن التزم أنّ مع عدم التمكّن من العلم...»، والشاهد الآخر تفسير صاحب الأوثق ﴿ آنفاً بقوله: « يعنى في الظاهر ... ».

[٣] إشارة إلى الأُصول العمليّة الأربعة.

<sup>(</sup>١) لا يذهب عليك أن عدم الالتزام بثبوت العكم الواقعي لازمه توقف إنشاء أحكام الله على العلم مع أن لله تبارك وتعالى أحكاماً يشترك فيها العالم والجاهل، والتفصيل في محله (تقدّست الإشارة إجمالاً حول هذا العوضوع في الجزء الأول، الصفحة ٨٤، الهامش ٢، وسيجيء تفصيل الكلام في الصفحة ٧٤، ذيل عنوان «الوجه الأول في سبيتة الأمارات (التصويب الأشعريّ)»).

<sup>(</sup>٣) أوثق الوسائل: ٦١.

وعلى الثاني ، يلزم ترخيص فعل الحرام الواقعيّ و ترك الواجب الواقعي ، وقد فرّ المستدلّ منهما .

فإن التزم أنَّ مع عدم التمكِّن من العلم لا وجـوب ولا تـحريم ؛ لأنَّ الواجب والحرام ما علم بطلب فعله أو تركه [1].

قلنا: فلا يلزم من التعبّد بالخبر تحليل حرام أو عكسه .

وكيف كان [Y]: فلا نظنّ بالمستدلّ [Y] إرادة الامتناع في هذا الفرض [A] بهل الظاهر أنّه يدّعي الانفتاح [A]! لأنّه أسبق من السيّد وأتباعه الذين ادّعوا انفتاح بابالعلم.

[۱] هذا بناءً على مذهب المصوّبة المدّعين بأخذ العلم في موضوع الحكم واختصاص الأحكام بالعالمين بها، فلا تففل.

[٢] قال صاحب الأوثق \(\pi: «هذا توجية لكلام المستدل ودفع لجملة من النقوض المتقدّمة التي أوردها صاحب الفصول ... \(\times\) ولا يخفى أن قوله \(\pi: \) (وكيف كان \(\times\) إلى الصور الثلاثة فى المسألة .

[٣] أي ابن قبة.

[٤] أي فرض الانسداد.

[6] إشارة إلى ما أوضحناه آنفاً من أنّ المحذور الناشئ من التعبّد بالظنّ
 كالخبر الواحد مثلاً \_ إنّما يختصّ بصورة زمان الانفتاح، وأمّا بالنسبة إلى

(١) أوثق الوسائل: ٦١.

# وممّا ذكرنا [١] ظهر: أنّه لا مجال للنقض عليه بمثل الفتوى ؛ ........

زمان الانسداد فلا محذور في التعبّد به بالتقريب المتقدّم من المحقّق النائينيّ ﷺ مفصّلاً (١١)

وعليه فما ادّعاه ابن قبة ﴿ من امتناع التعبّد به تام جدّاً بعد كونه ﴿ في عداد الانفتاحيّين ، بل هو في الصّف المقدّم لهم؛ لأنّه أسبق زماناً من السيّد المرتضى ﴿ المعروف بكونه انفتاحيّاً (۱).

#### المناقشة في ما أفاده صاحب الفصول 🏶

[۱] إشارة إلى حمل كلام ابن قبة \_أعني امتناع التعبّد بخبر الواحد \_على
 خصوص حال الانفتاح.

وعليه فلا يرد نقض صاحب الفصول في مقام الردّ بجواز التعبّد بفتوى المجتهد المفتي بالنسبة إلى العامّيّ المستفتي، والوجه فيه صدق الانسداد له (٢٠) وعدم صدقه للمفتي فإنّه (١٤) لمّا لم يصدق في حقّه الانسداد فلا يجوز له التعبّد بالظنّ \_ كالتقليد عن الغير حتّى بالنسبة إلى المسائل الغير المستنبطة.

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٣٥ و ٣٦، ذيل عنوان «الامتناع وعـدمه عـلى فـرضي انـفتاح بـاب العـلم
 وانسداده»، وفوائد الأصول ٣٠ . ٩٠ و ٩١.

 <sup>(</sup>٢) اعلم أن ابن قبة نئلًا قد عاش في زمن الغيبة الصغرى التي انتهت في سنة ٣٢٩ ه.
 والسيّد نئلًا قد ولد في سنة ٣٥٥ ه. ومن المعلوم أنّ السيّد إذا كان انفتاحيًا فابن قبة كـذلك
 بطريق أولى.

<sup>(</sup>٣) أي للعامّى المستفتى.

<sup>(</sup>٤) أي المفتى.

لأنّ المفروض انسداد باب العلم على المستفتي ، وليس له شيء [11] بعد من تحريم الحلال و تحليل الحرام من العمل بقول المفتى ، حتّى أنّه [7] .........

\_\_\_\_\_

وبالجملة : حرمة التعبّد بالظنّ على فرض الانفتاح ـكما في حقّ المفتي مثلاً ــ لا يُنافي جوازه على فرض الانسداد ـكما في حقّ المستفتي مثلاً ـ. فافهم .

وبعبارةٍ أخرى: نفي حجّية خبر الواحد عن ابن قبة ه بملاحظة زمان الانفتاح لا ينافي حجّية الفتوى بملاحظة زمان الانسداد، وعليه فصح من المصنف ه ادّعاء عدم ورود النقض عليه، وبعبارةٍ أوضح: أنّ مورد النفي (١١ في كلام ابن قبة غير مورد الإثبات (١٦ فلا يصحّ النقض عليه بمثل الفتوى، فلا تغفل.

[۱] لفظة «شيء» كناية عن الطريق، والضمير المجرور يعود إلى «المستفتي»، والمقصود أنّ الرجوع إلى المفتي أحسن طريق لاستخلاص المستفتي عن محذور تحليل الحرام و تحريم الحلال بالنسبة إلى القياس والاستحسان وغيرهما من الأمور الغير المعتبرة شرعاً.

[۲] الضمير المنصوب يعود إلى «المستفتي»، والمقصود منه هو المستفتي البالغ مرتبةً من العلم المعبّر عنه اصطلاحاً بالمتجزّي(٣)، والتفصيل في محلّه ٤٠٠٠.

<sup>(</sup>١) يعني امتناع التعبّد بالخبر .

<sup>(</sup>٢) يعني إمكان التعبّد بالفتوي.

 <sup>(</sup>٣) قال المحقق الفتي ﷺ في القوانين: «والمراد بالمتجزّي عالم حَصَل له ما هو مناط
 الاجتهاد في بعض المسائل فقط بحسب علمه أو بحسب ظنّه وإن لم يكن كذلك في نفس
 الأمر ... » (قوانين الأصول ٢: ١٥٢).

<sup>(</sup>٤) راجع معالم الدين: ٢٣٨ و ٢٣٩، وكفاية الأُصول: ٤٦٤ و٤٦٧.

# لو تمكّن من الظنّ الاجتهادي فالأكثر على عدم جواز العمل بفتوى الغير<sup>[1]</sup>.

والحاصل: أنّ النقض المذكور بعد اختلاف مورد النفي والإثبات لم يرد على ابن قبة أصلاً حيث إنّه الله ذهب إلى امتناع التعبّد بالخبر في حال الانفتاح ، وهذا لا ينافي مع ذهابه إلى إمكان التعبّد بالفتوى في حال الانسداد.

[١] غرضه الله أن المستفتي المتجرّي القادر على تحصيل الظنّ الاجـتهاديّ بالنسبة إلى بعض المسائل للشرعيّة حيث لا يجوز له العـمل بـفتوى الغير عـند الأكثر (١) فاللازم عليه شرعاً الأخذ بظنونه الاجـتهاديّة والعـمل بـها خـارجـاً،

(١) اختلف العلماء في حكم المتجزّى وأنه هل يجوز له العمل بنظنه أم لا؟ على قولين: أحدهما: الجواز وحجَّيَّة ظنَّه؛ بمعنى أنَّه يجوز له أن يعمل بظنَّه في المسألة التي اجتهد فيها ـ كما يجوز للمجتهد المطلق ـ ولا يجوز له الرجوع إلى الغير في ما استنبطه، وهــو مــذهب المشهور، بل صار إليه الأكثر. قال السيّد الطباطبائيّ الله في المفاتيح: «وهو ظاهر التهذيب (تهذيب الوصول: ٢٧٩ و ٢٨٠)، والمبادئ (مبادئ الوصول: ٢٤٦ ـ ٢٥٠)، والقواعد (قواعد الأحكام ٣: ٤٢٣)، والتحرير (تحرير الأحكام ٥: ١١١)، والذكري (ذكري الشيعة ١: ٤٣) ـ إلى أن قال ـ: والظاهر أنَّ القائلين بجواز التـجزَّى يـذهبون إلى وجـوب العمل بظنّه كما صرّح به جدّى ﴿ فليس المراد من الجواز مجرّد الرخصة » ( مفاتيح الأُصول: ٥٨٢ ـ ٥٨٨). وثانيهما: المنع وعدم حجّيّة ظنّه؛ بمعنى أنّه لا يجوز له العمل بظنّه \_كما لا يجوز للعامّي \_ويجوز له الرجوع إلى الغير . وهو ما ذهب إليه جماعة ، منهم: الشيخ حسن نجل الشهيد الثاني ظُمُّنا في المعالم: ٢٣٩، فإنَّه قال: «واعتماد المتجّزي عليه يفضى إلى الدور ... »، والمحقّق البهبهانيّ ﷺ في الرسائل الأصوليّة: ٦٦ ـ ٨٦، ذيـل عـنوان «ردّ التجزّي في الاجتهاد». قال المحقّق النراقيّ في أنيس المجتهدين ٢: ٩٢٢ ـ ٩٢٦: «المتجزّى المتنازع فيه هو التجزّي في الفروع، وأمّا التجزّي في الأُصول، فجائز إجماعاً: فإنَّهم أجمعوا على أنَّه يجوز لمن حصل له الظنَّ بمسألة أن يعمل بمقتضاه... »، وانظر أيـضاً تعليقة السيّد القزوينيّ ﷺ على المعالم ٧: ١٥٦ و١٥٧، والتنقيح ١: ٢١ و٢٢.

وكذلك نقضه بالقطع <sup>[1]</sup>مع احتمال كونه في الواقع جهلاً مركباً ؛ فإنّ باب هذا الاحتمال <sup>[7]</sup>منسدّ على القاطع .

والوجه فيه أنّ اجتهاده هذا كان أبعد له من تحريم الحلال وتحليل الحرام من العمل بقول المفتى.

وهذا أقوى شاهد على أنّ حجّيّة قول المفتي للمستفتي قـد اخــتصّ بــصورة انسداد باب العلم على المستفتي رأساً، ولا نعني من عــدم ورود النــقض عــلى ابن قبة إلّا هذا.

[۱] إشارة إلى عدم تماميّة النقض أيضاً بالنسبة إلى القطع، والوجه فيه هو أنّ العقل المستقلّ الحاكم بحجّيّة القطع حكم بها ولو مع كونه جهلاً مركّباً، فإنّ غير القاطع وإن احتمل عدم إصابة قطع القاطع مع الواقع، لكن نفس القاطع قد انسدّ عليه باب هذا الاحتمال جدّاً وإلّا لا يُعدّ قاطعاً كما لا يخفى، ولذا وجب عليه العمل على طبق قطعه ومتابعتُه عقلاً (۱۰).

[۲] إشارة إلى احتمال الجهل المركّب وعدم إصابة القطع مع الواقع الذي قد
 عرفت انسداد بابه بالنسبة إلى نفس القاطع وانفتاحه بالنسبة إلى غيره.

<sup>(</sup>۱) أقول: عدم ردّ المصنف الله لصاحب الفصول بالنسبة إلى انتقاض البيّنة والبد ظاهره التسليم من المصنف الله له له له له الدين صاحب الأرتق الله قد ردّ على صاحب النسوم من المصنف الله له المسلم الأمارات السرعيّة - إلى أن قال -: ولعل لأجل ذلك سكت المصنف الله عن دفع النقض بالأمارات المذكورة» (أو تق الوسائل: ۲۱).

وإن أرادالامتناع مع انفتاح بابالعلم <sup>[1]</sup>والتمكّن منه في مور دالعمل بالخبر . فنقول :

### الامتناع وعدمه على فرض الانفتاح بناءً على الطريقيّة والسببيّة

[١] اعلم أنّ المصنّف الله بعد أن أتبت إلى هنا تماميّة كلام ابن قبة الله بالنسبة الى زمان الانسداد بالتقريب الى زمان الانسداد بالتقريب المتقدّم توضيحه مفصّلاً، شرع من هنا في تقريب مذهبين مختلفين في باب الخبر من أنّ حجّيته هل هي من باب الطريقيّة والكاشفيّة ؛ بمعنى كون الخبر حاكياً وكشفاً ظنّيّاً عن الواقع بلا عروض مصلحة ومفسدة في مؤدّاه ومن دون تغيّر وتبدّل في الواقع عمّا هو عليه من المصلحة والمفسدة الواقعيّتين عند تغايره (١١) مع الواقع ، كما هو مذهب المشهور من الأصحاب، أو من باب السببيّة والموضوعيّة ؛ بمعنى كون الخبر سبباً لحدوث مصلحةٍ ومفسدةٍ جديدتين في مؤدّاه عند تغايره (١٦) مع الواقع ، كما هو مذهب غير المشهور (١٦) بالتقريب الآتي مفصّلاً (١٤).

أقول: المذهب الأوّل سيشير إليه المصنّف ﴿ عند قوله: «أحدهما: أن يجب العمل به؛ لمجرّد كونه طريقاً إلى الواقع .... »، والمذهب الثاني سيشير إليه عند قوله ﴿: «الثاني: أن يجب العمل به؛ لأجل أنّه يحدث فيه (٥٠)... ».

<sup>(</sup>١ و٢) أي تغاير الخبر .

 <sup>(</sup>٣) منهم: الشيخ الطوسي، والعلامة الحلَّى ظَثْمًا.

<sup>(</sup>٤) انظر الصفحة ٨٨، ذيل عنوان «الوجه الثالث في سببيّة الأمارات (المصلحة السلوكيّة).

 <sup>(</sup>٥) أى في المخبر به المعبر عنه اصطلاحاً بمؤدى الخبر .

ولا يخفى أنّ الحقّ هو الأوّل منهما بعد أنّ العقلاء همّهم وغرضهم من الأخذ بخبر الثقة العدل والاعتماد عليه هو إمكان الوصول به إلى الواقع والكشف عنه.

وبعبارةٍ أخرى: العقلاء الذين منهم الشارع الأقدس أقصى نظرهم النيل إلى الواقع لا مجرّد السلوك في أمرٍ تعبّداً، وستعرف توضيح ذلك مفصّلاً فـي ضـمن المثال الآتي الذي قد عرفته إجمالاً.

لا يذهب عليك أنّه بعد الدقّة والتأمّل في مـا ذكـرناه عـلم بـالوضوح ورود اعتراض ابن قبة على خصوص المذهب الأوّل في فرض انفتاح باب العلم.

والوجه فيه أنّه بناءً على انفتاح باب العلم وإمكان النيل إلى الواقع إن كانت الأخبار حجّة طريقاً فلا أثر للتعبّد بخبر الواحد إلّا البُعد عن الواقع وعدم الوصول إلى مطلوب الشارع غالباً، وهذا معنى قوله \* : «يلزم تحليل الحرام وتحريم الحلال»، وإليه سيشير المصنّف \* عند قوله: «أمّا إيجاب العمل بالخبر على الهحه الأولى...».

وأمّا بناءً على المذهب الثاني فلا يتمّ إيراده أصلاً كعدم تـماميّته في فرض انسداد باب العلم، والوجه فيه هو أنّ بعد إحداث المصلحة في مؤدّى الخبر ومطلوبيّة السلوك على طبق مقتضاه \_كما هو مقتضى السببيّة \_ فلا معنى لمخالفة الواقع وعدم الإصابة إليه، ولذا قال المحقّق النائينيّ في في عداد الأمور المتوقّفة عليها الإيراد المذكور: «الثانى: الالتزام بأنّ المجعول في باب الأمارات نـفس

إنّ التعبّدبالخبر حينئذٍ يتصوّر على وجهين [١]:

الطريقيّة المحضة ولم نقل بالمصلحة السلوكيّة، وإلّا لم يلزم تفويت المملاك من التعبّد بالظنّ، وسيأتي المراد من المصلحة السلوكيّة ...»(١١).

## وجه التعبّد بالخبر الظنّيّ بناءً على مذهب المشهور وغير المشهور

[۱] اعلم أنّ لفظة «حينئذٍ» التي كانت إشارة إلى الانفتاح لا يحتاج إلى ذكرها، بل هو لغو جداً بعد تصوّر الوجهين المذكورين في فرض كلً من الانفتاح والانسداد، ولذا قال أن : «كما قد يتّفق ذلك حين انسداد باب العلم ...»، فافهم.

[۲] أي «الكشف عن الواقع وعدم لحاظ مصلحة سواه»، وغرضه \$ بيان عدم اختصاص كاشفية الأمارة وطريقيتها بصورة الانفتاح، بل تتصور في كلل مورد تعلق غرض الشارع الأقدس بإصابة الواقع فقط.

[٣] الألف واللام هنا عوض عن المضاف إليه، والمقصود أنَّ غرض الشارع من إيجاب التعبّد بالخبر تعلَّق بكاشفيّته عن الواقع ولم يتعلَّق بنفس التعبّد بالخبر.

<sup>(</sup>١) فوائد الأصول ٣: ٨٩ و ٩٠.

فإنّ الأمر بالعمل بالظنّ <sup>[1]</sup>الخبري أو غيره <sup>[۲]</sup> لا يحتاج إلى مصلحةٍ سوى كونه كاشفاً ظنيّاً عن الواقع .

الثاني: أن يجب العمل به لأجل أنّه يحدث فيه \_ بسبب قيام تلك الأمارة \_ مصلحةً راجحة على المصلحة الواقعيّة التي تفوت عند مخالفة تـلك الأمارة للواقع، كأن يحدث في صلاة الجمعة \_ بسبب إخبار العادل بوجوبها \_مصلحةً راجحة على المفسدة في فعلها على تقدير حرمتها واقعاً.

- -

[۱] تعليلً لوجوب العمل بالخبر في حال الانفتاح والانسداد لأجل كاشفيّته عن الواقع.

 [۲] الضمير المجرور يعود إلى «الظنّ الخبريّ» ولفظة «غير» مصداقه فتوى المجتهد مثلاً<sup>(۱)</sup>.

تنبيكة : اعلم أنّ إيجاب الشارع الأقدس العمل بالظنّ الخبريّ بأن قال: «صدِّق العادل» مثلاً يعد واجباً إرشاديّاً مقدّميّاً طريقيّاً للموصول إلى الواقع والكشف عنه \_كما هو مقتضى مذهب المشهور \_نظير إيجاب الاحتياط في الشبهات مثلاً، وأمّا إيجابه (٢) لنفسه مستقلاً حكما هو مقتضى مذهب غير المشهور \_

<sup>(</sup>١) الأمر بالعمل بالظن الخبريّ مثاله الواضح قوله ﷺ: «العمريُّ يَقْتَى: فحا أدّى إليك عَشّى فَخْتَى يُؤدِّى. وما قال لَكَ عَتَى فعَتَى يَقولُ. قاسمَع لَهُ وَأَطِعْ: فإنّهُ التقة المأسونُ » (وسائل الشيعة ١٨٠ - ١٨، الباب ١٨ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤). والأمر بالعمل بالظنّ غير الخبريّ مثاله الواضح قوله ﷺ: « وأمّا الحدادث الواقعة فارجِموا فيها إلى رُواة حديثنا ... » (كمال الدين: ٥١١، أصن الحديث ٤، ووسائل الشيعة ١٨: ١٠١، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٩).

<sup>(</sup>٢) أي إيجاب العمل بالظنّ الخبريّ.

## أمّا إيجاب العمل بالخبر على الوجه الأوّل [١]، فهو وإن كان في نفسه [٢] . . . .

نظير إيجاب الصلاة مثلاً، فإنّ وجوبه(١٠-حينئذ يعدّ واجباً مولويّاً نفسيّاً ذاتياً بحيث أوجب مخالفته العقوبة كما في صورة ترك الصلاة بعينها، خلافاً للفرض الأوّل، فإنّه بناءً عليه فالمخالفة له لا توجب العقوبة كما في صورة ترك الاحتياط في الشبهات بعينها، والوجه فيه أنّ العقوبة كانت تابعةً لمخالفة الواقع وعدمها، فلا تغفل.

وبعبارةٍ أخرى: إنّ قول الشارع الأقدس: «صدَّق العادل» بناءً على مذهب المشهور كان بمنزلة قوله: «احتط لدينك»، فكما أنّ المصلحة في إيجاب الاحتياط هي مجرّد عدم وقوع المكلَف في خلاف الواقع لانفس العمل بالاحتياط بما هو هو ، كذلك المصلحة في إيجاب العمل بخبر العادل هي مجرّد الاصابة إلى الواقع بلاملاحظة شيء أخر غيرها .

خلافاً لمذهب غير المشهور، فإن قوله: «صدِّق العادل» عندهم كان بمنزلة قوله: «أقيموا الصلاة» من حيث وجود المصلحة في نفس العمل بالخبر بحيث أوجب المصلحة الراجحة في المخبر به والمؤدّى، والفرق بينهما ممّا لا يخفى جدًاً، فافهم و تأمّل جيداً.

[١] أي الطريقيّة والكاشفيّة.

[۲] يعني مع قطع النظر عمّا سيأتي من كون الخبر أغلب مطابقةً للواقع في نظر
 الشارع عن الأدلّة القطعيّة (۲).

<sup>(</sup>١) أي وجوب العمل بالظنّ الخبريّ.

<sup>(</sup>٢) أي كون الخبر أقلّ خطأً من القطع.

#### الضابطة الكلّيّة في المقام

[۲] شرع ﴿ في تقريب الردّ على ابن قبة ﴿، وملخّصه: أنّ لزوم المحذور المذكور وقبح التعبّد بالخبر الظنّيّ كان مشروطاً بثلاثة شروط:

أحدها: انفتاح باب العلم.

ثانيها:حجّيّة الأخبار طريقاً وكاشفاً عن الواقع.

وثالثها: فرضها(١) أقلّ مطابقةً للواقع(٢).

<sup>(</sup>١) أي الأخبار.

 <sup>(</sup>٢) أقول: ملاحظة كون الخبر أغلب مطابقة للواقع أو أقل مطابقة أو التساوي بينه وبين أسباب القطع سيأتي توضيحه من المصنف ﴿ في ما بعد عند قوله: «أما القسم الأول، فالوجه فيه لا

إِلَّا أَن يِقَالَ <sup>[1]</sup>: . . .

وبعبارةٍ أخرى: الأمور الثلاثة المذكورة بأجمعها توجب قبح التعبّد بخبر الواحد الظنّيّ، وأمّا مع انتفاء واحد منها كما هو المفروض فعلاً، فلا قبح فيه أصلاً، وعليه فصحّ منّا ادّعاء أنّه لا قبح أصلاً في التعبّد بخبر الواحد على فرض انسداد باب العلم، وأيضاً على فرض الانفتاح وكون حجّيّة الأخبار من باب السببيّة، وأيضاً على فرض الانفتاح وكون حجّيّة الأخبار من باب الكشف والطريقيّة إذا كانت هي أكثر مطابقةً للواقع على ما هو المفروض فعلاً.

أمّا الفرض الأوّل والثاني فوجه عدم القبح فيهما ظاهر، وأمّا الفرض الأخير فوجهه أنّ الشارع الأقدس حيث قد اطّلع بعلمه المحيط على أغلبيّة تطابق الخبر للواقع حتّى بالنسبة إلى الأسباب التي نحن نقطع بعقولنا القاصرة موصليّتها إلى الواقع، فأمرنا بالأخذ به والتعبّد له، ومن المعلوم أنّ معه لا محذور ولا قبح في حجيّة الخبر الواحد الظنّى شرعاً، وهو المطلوب.

#### دفاع ابن قبة 🏶 عن نفسه

[١] اعلم أنّ المصنّف الله في مقام الردّ على ابن قبة قد ادّعى الإمكان وعدم امتناع أغلبيّة تطابق الخبر الواحد الظنّيّ مع الواقع وأثبت بذلك جواز التعبّد بالخبر وعدم قبحه شرعاً حتّى في زمان انفتاح باب العلم، وعليه فيمكن لابن قبة الله أن

يخلو من أمور ... » (انظر الصفحة ٧٣، ذيل عنوان «وجوه التعبّد بالأمارات بناءً عملى
 الطريقيّة »).

يدافع عن نفسه ويدّعي استازام ذلك للخروج عمّا نحن فيه (١) والدخول في غيره (١). 
توضيح ذلك: أنّ الخبر الدالّ على وجوب صلاة الجمعة مثلاً لو قلنا بحجّيته 
وحكمنا بلزوم التعبّد به بحيث وجب على القاطع بخلافه أيضاً العمل على طبق 
مؤدّاه شرعاً فكأنّه قلنا: لمّا لم نتمكّن من النيل إلى الواقعيّات والوصول إليها 
فبالضرورة والاضطرار نرجع إلى ما هو الأغلب مطابقةً للواقع ونتعبّد بـه رجـاءً 
للوصول البها.

ولا يخفى أنّ هذا عين الانسداد. وعليه فيتمّ ما ادّعاه ابن قبة ﷺ من الخروج عن مفروض البحث والدخول في غيره.

وحيث يحتمل أن يرد عليه بأنّ مع فرض انفتاح باب القطع كما هو المفروض في المثال لا يلزم الخروج عن مفروض البحث فقد أجاب الله بأنّ المراد ليس انسداد باب القطع حتّى يُنقض بالمثال ويدّعى انفتاحه بالنسبة إلى القاطع له، بل المراد انسداد باب القطع وانسداد باب العلم، فإنّه لا منافاة بين فرض انفتاح باب القطع وانسداد باب العلم، ولذا في مقام التعليل على إثبات مدّعاه قال الله: «إذ ليس المراد انسداد باب الاعتقاد...».

والجواب المذكور مع تعليله قد أوضحه بعض تـلامذة المـصنّف الله فقال: «أقول: إنّ الكلام كما هو المفروض في المقام، إنّما هو في صورة انفتاح بـاب

<sup>(</sup>١) أي فرض الانفتاح.

<sup>(</sup>٢) أي فرض الانسداد.

إنّ هذا رجوع إلى فرض انسداد باب العلم والعجز عن الوصول إلى الواقع ؛ إذ ليس المراد انسداد باب الاعتقاد ولوكان جهلاً مركباً [١]، ........

\_\_\_\_\_

العلم، وفي الفرض العزبور \_ أعني إذاكان العمل بخبر الواحد أغلب مطابقة للواقع في نظر الشارع من القطع الذي حصل للقاطع \_ يكون باب العلم منسداً على القاطع وإن كان باب الاعتقاد له مفتوحاً. وبالجملة: فليس العراد انسداد باب الاعتقاد حتى يقال: إنّ باب الاعتقاد للقاطع المزبور مفتوح، بل المراد باب العلم، وهو منسد له، وهذا خلاف الفرض؛ لأنّ الكلام إنّما هو في صورة انفتاح باب العلم» (١٠٠٠).

[۱] المتن هناكما عرفت آنفاً تعليل لما ادّعاه ابن قبة الله من رجوع البحث إلى فرض انسداد باب العلم، ثمّ لا يخفى أنّ لفظة «لو» هنا وصليّة مفسّرة لشيءٍ مقدّر قبلها وهو «مطلقاً»، ولذا قال صاحب الأوثق الله: «المراد به انسداد باب الوصول إلى الواقع غالباً لا انسداد باب الاعتقاد مطلقاً...»(").

وعليه فتقدير الكلام في المقام هكذا: إذ ليس المراد انسداد باب القطع والاعتقاد مطلقاً \_ أي ولو كان جهلاً مركباً لم يطابق الواقع \_ حتى يُنقض بالمثال المذكور ويُدّعى انفتاحه للقاطع بخلاف الواقع، بل المراد انسداد باب العلم الذي يطابق الواقع، ولا نعني من خروج البحث عمّا نحن فيه والدخول في غيره إلّا هذا. ثمّ لا يذهب عليك أنّ الاعتقاد والقطع كانا مترادفين كالإنسان والبشر؛ إذ كلًّ منهما باعتبار علم مطابقته لله يسمّى علماً وباعتبار عدم مطابقته له يسمّى جهلاً

<sup>(</sup>١) قلائد الفرائد ١: ١١٨ و ١١٩.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٦٣.

كما تقدّم سابقاً [1].

مركّباً (١)، وقد ادّعي بعضٌ كونهما متغايرين \_كالإنسان والحجر \_بتقريب أنّ القطع صفة للقلب والاعتقاد فعل القلب(٢)، ولعلّ الحقّ ما ذكرناه، فلا تغفل.

[۱] إشارة إلى الإيراد النقضيّ من صاحب الفصول الله على ابن قبة من إمكان احتمال تخلّف القطع عن الواقع المعبّر عنه اصطلاحاً بالجهل المركّب (۲۰).

لكن قال بعض تلامذة المصنّف \ «لا يخفى أنّه لم يتقدّم في السابق إلا قوله \ [وكذلك نقضه بالقطع مع احتمال كونه في الواقع جهلاً مركّباً...]، وهو كما ترى غير هذا التفصيل ١٤٠٤.

<sup>(</sup>١) انظر نهج المسترشدين في أصول الدين: ٢٧، وإرشاد الطالبين: ٩٦ - ٩٨، ذيل عنوان «تعريف الاعتقاد»، وهو ما ذهب إليه السيّد العرتشى ﷺ حيث قبال في الذخيرة: ١٥٤ «العلم ما اقتضى سكون النفس إلى ما تناوله، غير أنّه لا يكون كذلك إلّا وهو اعتقاد يمتقد على ما هو واقع به \_إلى أن قال \_: والذي يدلّ على أنّ العلم من قبيل الاعتقاد ...»، وهكذا العلى ما لمو إلى أن الاعتقاد والعلم متفايرين: «وهو خطأ أمّا ألك أن فللزوم الدور، وأمّا تانياً: فلأنّ المعرفة والعلم لفظان مترادفان لمعنى واحد ...» (انظر نهاية الوصول ١٠٧١، وانظر أيضاً الذريعة: ٢٤).

<sup>(</sup>۲) نسب إلى بعض الحكماء، وهو ما ذهب إليه أبو علي الجبّائيّ وأتباعه. انظر إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين: ٩٧ - ١٠٤، وشرح المصطلحات الكلاميّة: ٧٧ و ٢٣٩، الرقم ( ١١١ و ٧٨٢)، مادّة « اعتقاد المقلّد» و «العلم»، ومعجم العناوين الكلاميّة: ٢١ و ٩٧، مادّة « الاعتقاد» و «العلم». ومعجم الفروق اللغويّة: ٥٧، ذيل «الفرق بين الاعتقاد والعلم».

 <sup>(</sup>٣) الجهل المركب هو اعتقاد جازم غير مطابق للواقع. يستى به: الأنه يعتقد الشيء على خلاف ما هو عليه. مقابل الجهل البسيط، وهو عدم العلم عثا من شأنه أن يكون علماً ( انظر كتاب النعريفات: ١٤٤٢، مادة « الجهل » ).

<sup>(</sup>٤) قلائد الفرائد ١: ١١٩.

# فالأولى: الاعتراف بالقبح مع فرض التمكّن من الواقع [١].

[۱] هذا تكرار لما تقدّم منه \$ آنفاً من تصديق ابن قبة \$ في اعتراضه عند فرض انفتاح باب العلم والتمكّن من الوصول إلى الواقع مع حجّية الأخبار من باب الطريقيّة خلافاً لفرض الانسداد مطلقاً وخلافاً لفرض الانفتاح مع حجّية الأخبار من باب السببيّة، فإنّ كلامه حينئذٍ لا يتمّ جدّاً، بل باطل رأساً.

وبالجملة: قبح التعبّد بخبر العدل الواحد إنّما هو مختصّ بزمان انفتاح بـاب العلم بناءً على القول بحجّيّته طريقاً، وأمّا بناءً على القول بحجّيّته سبباً فقد عرفت مفصّلاً أنّه لا قبح فيه أصلاً.

وبعبارةٍ أخرى: بعد تسليم انفتاح باب العلم وتسليم حجّية الأخبار من باب الطريقية لامحيص من الالتزام والاعتراف بصحّة مذهب ابن قبة \[
التعبّد بخبر الواحد \_وأمّا في غير هذا الفرض فلا قبح فيه أصلاً بالتقريب المتقدّم توضيحه تفصيلاً، وسيشير إليه إجمالاً عند قوله \[
التعبّد بخبر الثانى، فلا قبح فيه أصلاً...».

وبعد ذلك كلّه المناسب هو الرجوع إلى تقريرات المحقّق النائيني الله لتوضيح معنى الانفتاح وأنّه هو إمكان الوصول إلى الواقع بالسؤال عن المعصوم على الله ، فكان ملازمة بين الانفتاح وبين عدم الوقوع في خلاف الواقع (١٠٠).

<sup>(</sup>١) انظر فوائد الأصول ٣: ٩٠ و ٩١.

وأمّا وجوب العمل بالخبر على الوجه الثاني <sup>[١]</sup>، فلا قبح فيه أصــلاً ، كــما لا يخفى .

#### معنى حجّية الخبر من باب السببيّة

[١] أي بناءً على السببيّة والموضوعيّة.

[۲] اعلم أنّ للعلامة الشكتباً عديدة في علم الأصول: أحدها: ما هو المعروف والمشهور المستى بد «نهاية الوصول إلى علم الأصول». ثانيها: «تهذيب الوصول إلى علم الأصول». ثالثها: «مبادئ الوصول إلى علم الأصول» وهكذا (۱). والمراد من النهاية في المتن «نهاية الوصول إلى علم الأصول» (۱).

[٣] أي في مقام وجوب العمل بالخبر من باب السببيّة والموضوعيّة.

[3] إشارة إلى مذهب العدائية المدّعين لتبعيّة الأحكام للمصالح والصفاسد الواقعيّة النفس الأمريّة، وعليه فـتقدير الكلام هكـذا: إنّ الأفـعال الشـرعيّة \_كالصلوات اليوميّة مثلاً \_ تجب على المكلّفين لكونها ذات مصلحة واقعيّة ذاتيّة نفس الأمريّة.

 <sup>(</sup>١) ذكرها الله في ترجمة نفسه في كتابه «الخلاصة». سنها: «غاية الوصول» و «سنتهى
الوصول» و «نهج الوصول» (انظر خلاصة الأقوال: ١٠٩ ـ ١١٣.١ الرقم ٢٧٤).

<sup>(</sup>٢) راجع نهاية الوصول ٣: ٣٧٦.

قال بعض تلامذة المصنّف \(\tilde{s}: («ملخّص ما ذكره (١٠): هو أنّ الجهات الموجبة لجعل الأحكام الشرعيّة في الأفعال لا يلزم أن تكون ذاتيّة في جميعها ، بل يمكن أن تكون بالوجوه والاعتبارات التي منها أوصاف المكلّف التي كان منها (١٠) الظنّ ، الظنّ كالعلم له تعلّق بالظلّن و تعلّق بالظنون ، فمن الحييثيّة الأولى من الأوصاف ، ومن الشانية من الطرق والكواشف ، والغرض من الاستشهاد بكلامه ((١٠) أيّما هو مجرّد عدم امتناع إيجاب الظنّ لحدوث المصلحة في ما قام عليه (١٠).

ولا يخفى أنّ جُلّ الأحكام الشرعيّة لولاكلّها كانت كذلك(٥٠ جدّاً؛ بمعنى أنّ الواجبات منها الشأت من المصالح النفس الأمريّة والمحرّمات منها نشأت من المفاسد النفس الأمريّة أيضاً، وهو المتّفق عليه عند العدليّة، لكنّ بعضاً منها قد يكون بالوجه والاعتبار كالكذب مثلاً، فإنّه وإن كان قبيحاً عقلاً وحراماً شرعاً، لكن قد يكون حسناً، بل واجباً كما في موارد توقّف نجاة مؤمنٍ عليه، وهكذا ضرب اليتيم وغيره من الأحكام التي تختلف حكمها باختلاف الخصوصيّات زماناً

<sup>(</sup>١) أي العلَّامة الله في النهاية تبعاً للشيخ في العدَّة ١: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) أي من الأوصاف.

<sup>(</sup>٣) أي بكلام العلّامة ﷺ.

<sup>(</sup>٤) قلائد الفرائد ١:٩١٩.

<sup>(</sup>٥) أي ذات مصلحةٍ ذاتيّةٍ نفس أمريّة .

<sup>(</sup>٦) أي من الأحكام الشرعية.

ومكاناً ومورداً، والتفصيل في محلّه(١١).

وعليه فكما أنّ الصلوات اليوميّة مثلاً تجب على المكلّف لمصلحتها الذاتيّة، فكذلك صلاة الجمعة مثلاً وإن فرضنا حرمتها وأنّها ذات مفسدةٍ واقعاً، أمكن اتّصافها بالوجوب شرعاً عند قيام الخبر عليه، لكنّه لا مطلقاً، بل مشروطاً بوثاقة المُخبر والظنّ بصدقه في إخباره.

وبعبارةٍ أخرى: كما أنّ الكذب يمكن أن يكون ذامصلحةٍ مشروطاً بصدوره بعنوان نجاة المؤمن، كذلك صلاة الجمعة في الفرض المذكور يمكن أيضاً أن تكون ذات مصلحةٍ مشروطةً باتصاف المكلف بكونه ظائناً بصدق راويها، وعليه فالظنّ أيضلح لإحداث مصلحة غالبة على ترك الواقع على تقدير المخالفة (۱۲)، ومن المعلوم أنّ معه لا قبح أصلاً في أمر الشارع الأقدس إيّانا بالأخذ بالظنّ والعمل على طبق مؤدّاه ولو مع التمكّن من تحصيل الواقع، ولا نعني من الوجه والاعتبار إلّا هذا. ومخص الكرام: هو أنّ الأحكام الشرعيّة بناءً على مذهب العدليّة لابدّ من صدورها عن عليّة وجهةٍ؛ إمّا واقعيّة ذاتيّة وإمّا بالوجه والاعتبار، وأمّا غير ذلك المعتبر عنه اصطلاحاً بالحكم الاعتباطي (۱۳ فيمتنع عندهم قطعاً.

 <sup>(</sup>١) تقدّم تفصيل الكلام في هذا المقام في الجزء الأوّل، الصفحة ١٨٥ ومابعدها. ذيل عـنوان
 «وجوه اتّصاف الأفعال بالحسن والقبح».

<sup>(</sup>٢) أي مخالفة الظنّ مع الواقع .

<sup>(</sup>٣) اعلم أنَّ الاعتباطُ الذي معناه الحكم بلا علَّةٍ وجهةٍ كان مأخوذاً مـن الحــديث الوارد عــن

----

[۱] هذه عبارة أخرى لقولنا آنفاً: أمكن أيضاً أن تكون ذات مصلحةٍ مشروطةً باتّصاف المكلّف بكونه ظاناً بصدق راويها.

ثمّ لا يخفى أنّ «الواو» في قوله ﴿: «ونحن على صفةٍ ...» كانت حاليّة، فلا تغفل. وعلى أيّ حال غرضه ﴿ هو أنّ الواجب الشرعيّ لا يلزم أن يكون ذامصلحةٍ ذاتيّة، بل قد يكون ذامصلحةٍ عَرَضيّة وهي تكفي أيضاً لإيجابه، ولذا صلاة الجمعة في المثال في عين اشتمالها على المفسدة الواقعيّة قد صحّ ادّعاء وجوبها عند الإخبار عنه، وعليه فكأنّ الشارع الأقدس قال: المكلّف إذا اتّ صف بصفةٍ مخصوصة ـ ككونه ظائلً بصدق المُخبر \_ وجب عليه إقامة الجمعة شرعاً.

وبالجملة : الفعل الغير الواجب واقعاً يمكن أن يكون كونه ذامصلحةٍ عَرَضيّة بناءً على مذهب العلاّمة ۞ باعتبار عروض صفةٍ خاصّة للمكلّف. ولا نعني مـن حجّيّة الخبر سببيّاً إلاّ هذا.

[۲] هذهالجملةبأجمعهاكانت عطفاً تفسيريّاً لما قبلها ـ أعني «نحن على صفةٍ مخصوصة».

المعصوم الحيث هكذا: قال الباقر الحيث : «كان الناس يعتبطون اعتباطاً فـلمتاك ان زمن إبراهيم لليث قال: يا ربّ اجعل للموت علّة يؤجر بها الميّت ... » (انظر الكافي ٣: ١١١. باب علل الموت من كتاب الجنائز ، الحديث الأوّل ). قال في النهاية : «كلّ من مات بغير علّة فقد اعتبط » ( النهاية ٣: ١٥٥. مادة «عبط ») ، وانظر أيضاً بحار الأنوار ١٨١ ١٨٩٠ . ذيل الحديث

في إمكان التعبّد بالظنّ ا

فدخلت <sup>[١]</sup> في جملة أحوالنا التي يجوز كون الفعل عـندها مـصلحة <sup>[٢]</sup>، انـتهى موضع الحاجة .

[١] أي صفة الظنّ.

[۲] إشارة إلى الحالات الأخرى التي اتّصاف المكلّف بها لازم قطعاً، ككونه ظانّاً بضبط الراوي وأنّه لا يسهو في إخباره ، وككونه ظانّاً بعدم مخالفة الخبر مع الكتاب والسنّة القطعيّة ، وهكذا الأمور التي لها دخلٌ في صيرورة الفعل ذامصلحةٍ عَرّضاً.

#### الإشكال الوارد في المقام وجوابه

[٣] المشار إليه هنا حجّية الأخبار سببيّاً، وقد عرفت أنّ بهذا الاعتبار قد ردّ
 المصنف \( هند با بن قبة \( هند على الله عنه أصلاً ... \( الله عنه أسلاً ... \)

[3] التصويب هنا يُراد منه التصويب المنسوب إلى المعتزلة القائلين بإنشاء الأحكام واقعاً ومحوها عند قيام الخبر على خلافها، خلافاً للتصويب المنسوب إلى الأشاعرة القائلين بنفيها (٢) رأساً، وكلّ ذلك قبال التصويب المنسوب إلى بعض الإماميّة الذي حقيقته التخطئة (٢)كما ستعرف توضيحه مفصّلاً (١).

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) أي بنفي الأحكام.

 <sup>(</sup>٣) تقدّم البحث عن التخطئة والتصويب إجمالاً في الجزء الأوّل. الصفحة ٨٤ ومابعدها. ذيــل عنوان «بحث إجمالي حول المخطئة والمصوّبة ».

<sup>(</sup>٤) انظر الصفحة ٨٨، ذيل عنوان «الوجه الثالث في سببيّة الأمارات (المصلحة السلوكيّة)».

أقول: الإشكال هنا ملخصه: أنّ التصويب بعد بطلانه بضرورة المذهب وإجماع الأصحاب لا يصلح أن يُرك به استدلال الخصم -أعني ابن قبة الله منه الصواب في فرض اعتبار الخبر سبباً الاعتراف بقبح التعبّد بالخبر كالاعتراف به آنفاً في فرض اعتبار الخبر طريقاً، وسيأتي توضيح ذلك مفصّلاً.

[۱] إشارة إلى إمكان صيرورة صلاة الجمعة واجبةً ذات مصلحةٍ شرعاً بمجرّد قيام الخبر الظنّيّ على وجوبها ولو مع حرمتها واقعاً واشتمالها عملى المفسدة الواقعيّة.

وبعبارةٍ أخرى: المفسدة الواقعيّة للجمعة تبقى بحالها ما لم يرد دليل ظنّيّ على وجوبها، وإلا فبمجرّد وروده قد اضمحلّت مفسدتها بالمرّة وانقلبت بالمصلحة ومن المعلوم أنّ مع ارتفاع المقتضي \_أي المفسدة \_قد ارتفع المقتضى \_أي الحرمة \_ولا نعني من التصويب إلاّ هذا، وبذلك قد صرّح المستشكل عند قوله: «فلو ثبت مع هذا الوصف تحريمٌ ثبت بغير مفسدة توجبه ...».

والوجه في ذلك \_أي ارتفاع الحرمة تبعاً لارتفاع المفسدة \_ هو إجماع الإماميّة \_ بل المعتزلة من العامّة \_ على تبعيّة الأحكام الشرعيّة للمصالح والمفاسد الواقعيّة النفس الأمريّة ، ولا نعني بالتصويب إلّا تغيّر الحكم الواقعيّ بسبب قيام الظنّ على خلافه .

وبعد الإخبار يضمحل المفسدة ؛ لعروض المصلحة الراجحة ، فلو ثبت مع هذا الوصف <sup>[1]</sup> بكن الشرط في إيجاب المفسدة له خلوّها عن معارضة المصلحة الراجحة <sup>[7]</sup> ، فيكون إطلاق الحرام الواقعيّ حينئز <sup>[3]</sup> بمعنى أنّه حرامٌ لولا الإخبار ، لا أنّه حرام بالفعل <sup>[6]</sup> ومبغوض واقعاً ، فالموجود بالفعل في هذه الواقعة عند الشارع ليس إلاّ المحبوبيّة والوجوب ، فلا يصمّ إطلاق الحرام على ما فيه المفسدة المعارضة بالمصلحة الراجحة عليها .

[١] الوصف هنا يُراد منه اضمحلال المفسدة.

[٢] أي ثبت التحريم بغير مفسدةٍ موجبةٍ له.

[7] الضمير المذكّر يعود إلى «التحريم» والمؤنّث يعود إلى «المفسدة»، ولفظة «الإيجاب» معناه الاقتضاء، والمقصود أنّ اقتضاء المفسدة للتحريم ليس بنحو الإطلاق، بل كان مشروطاً بعدم معارضتها بالمصلحة الراجحة.

وبعبارةٍ أخرى: الالتزام بثبوت التحريم بعد اضمحلال المفسدة حين إخبار العدل بالوجوب لازمه بقاء المقتضى عند انتفاء المقتضى، وعليه فاللازم الالتزام بإزالة الحرمة الواقعيّة وتبدّلها بالوجوب، ولا نعني من التصويب إلّا هذا. وبكلّ ذلك سيصرّ المصنّف ألله في كلامه الآتي عند قوله: «الصفة المزاحَمة بصفةٍ أخرى لا تصير منشأً للحكم ... »(١).

- [1] أي حين إخبار العادل بوجوب الجمعة.
- [٥] اعلم أنّ هذا دفع إيرادٍ أورده المستشكل على نفسه.

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٨٦، ذيل الرقم [١]، وفرائد الأصول ١: ١١٤.

توضيحه: أنّ المستشكل بعد أن ادّعى انتفاء الحرمة الواقعيّة تبعاً لانتفاء المفسدة الواقعيّة وأثبت بذلك التصويب، أورد عليه بأنّ لازم ذلك عدم صحّة إطلاق الحرام على صلاة الجمعة في المثال مع أنّه صحيح قطعاً والشاهد عليه صحّة إطلاق كلّ من الحرام والواجب عليها بأن يقال: إنّ صلاة الجمعة محرّمة واقعاً وواجبة ظاهراً.

فأجاب عنه: بأنّ هذا صحيحٌ ، لكنّه بنحو التعليق دون التنجيز ، وبعبارةٍ أخرى: إنّ قولنا: «صلاة الجمعة محرّمةٌ واقعاً» ليس على حقيقته ، بل هو مجاز (١٠ بعلاقة ماكان ، كإطلاق الحاجّ مثلاً على من حجّ في سابق الأيّام.

وبالجملة: المستشكل يقول: بعد قيام الخبر على وجوب صلاة الجمعة \_على ما هو المفروض فعلاً \_أوّلاً: لا نسلم إطلاق الحرام عليها، و ثانياً: على فرض التسليم له فنقول: لا يُراد من الحرمة معناها الحقيقي \_أعني الحرمة الفعلية \_بعد كون حكمها الفعلي هو الوجوب ظاهراً، وعليه فإطلاق الحرام عليها مجازاً وباعتبار ماكان لا يدلّ على وجودها فعلاً حتّى يستشكل بمغاير نها لحكم جديد \_أعني الوجوب المسبّب عن المصلحة الراجحة \_، وبذلك كلّه أشار \$ بقوله: «فلا يسمح إطلاق الحرام على ما فيه المفسدة المعارضة بالمصلحة الراجحة عليها. ولو فرض صحّته الحرام على ما فيه المفسدة المعارضة بالمحلحة الراجحة عليها. ولو فرض صحّته فلا يوجب ثبوت حكم (") شرعيً مغاير للحكم المسبّب من المصلحة الراجحة ""...».

<sup>(</sup>١) والوجه فيه تجوز المشتق في ما انقضى عنه التلبّس بالمبدأ.

<sup>(</sup>٢) أي الحرمة.

<sup>(</sup>٣) أي الوجوب.

ولو فرض صحّته فلا يوجب ثبوت حكمٍ شرعيٍّ اللماعيِّ للحكم المسبَّب عن المصلحة الراجحة .

والتصويب وإن لم ينحصر في هذا المعنى [Y]. إلّا أنّ الظاهر بطلانه أيضاً ؛ كما اعترف به العلّامة في النهاية في مسألة التصويب، وأجاب به [Y] صاحبُ المعالم – في تعريف الفقه – عن قول العلّامة [X]: بأنّ ظنّية الطريق لا تنافي قطعيّة الحكم.

[١] قال بعض تلامذة المصنف \* «أقول: توضيحه: أنّه لو فرض صحّة إطلاق الحرام عليه، فلا يوجب هذا الإطلاق ثبوت حكم شرعي، وبعبارةٍ أخرى: إنّ الحكم الشرعي لا يدور مدار الإطلاق والتسمية "١٠).

[۲] إشارة إلى التصويب المعتزليّ الغير البالغ بطلانه إلى حـد التـصويب
 الأشعريّ، وستعرف بطلان كليهما مفصلاً (٢٠).

[٣] الضميران المجروران \_ أعني الضميرين في «بـه» في الموضعين \_
 يرجعان إلى «بطلان التصويب».

[٤] المستشكل المذكور غرضه تثبيت ما ادّعاه من ظهور كلام العلّامة لله في التصويب، ولذا قال صاحب الأوثق لله: «المقصود"، من نقل جـواب صـاحب

<sup>(</sup>۱) قلائد الفرائد ۱: ۱۱۹.

 <sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٧٩ و ٣٥ و ما بعدها . ذيل عنوان «الوجه الأوّل في سببيّة الأمارات
 (التصويب الأشعريّ)» و «الوجه الثاني في سببيّة الأمارات (التصويب المعتزليّ)».
 (٣) أى مقصود المستشكل.

المعالم هنا هو الانتصار بفهمه لكون ما ذكره(١) تصويباً...»(٦).

توضيح ذلك: أنّ صاحب المعالم ﴿ في مقام تعريف الفقه قال: «الفقه في اللغة: الفهم، وفي الاصطلاح هو: العلم بالأحكام الشرعيّة الفرعيّة عن أدلّتها التفصيليّة ...» (٣)، وهو ﴿ (٤) بعد ذكر التعريف المذكور نقل اعتراض البعض عليه به: «أنّ الفقه أكثره من باب الظنّ؛ لابتنائه غالباً على ما هو ظنّيّ الدلالة (٥) أو السند (١) فكيف أطلق عليه العلم ... » (٧).

وقد أجاب الله عنه مفصّلاً، وقال في آخر كلامه: «وأمّا عن سؤال الظنّ، فيحمل «العلم» على معناه الأعمّ؛ أعني ترجيح أحد الطرفين....» (٨)، وبعد عدّة كلام له مفصّلاً، أشار بما أجاب به العلامة الله فقال: «وما يقال في الجواب أيضاً

<sup>(</sup>١) أي العلامة في النص كلامه في النهاية هكذا: «إن المجتهد إذا غلب على ظنة شبوتُ الحكم بدليل ظنة شبوتُ الحكم بدليل ظنة فالحكم معلوم والظن وقع في طريقه. لا يقال: إذا كانت إحدى مقدمات الدليل ظنيّة كان ظنيّاً؛ لأنا نقول: هنا مقدمتان قطميّنان: إحداهما: أن الحكم مظنون، وهي وجدائية، والثانية: وجوبُ العلم بالظنّ، وهي إجماعيّة، فيحصل القطم بالحكم ...» (نهاية الوصول ١: ٢٥٠).

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٦٣.

<sup>(</sup>٣) معالم الدين: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) أي صاحب المعالم الله الله الله على الله الله على الله

<sup>(</sup>٥) كالكتاب.

<sup>(</sup>٦) كالسنّة.

<sup>(</sup>٧) معالم الدين: ٢٦.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق: ٢٧.

ـ من أنَّ الظنَّ في طريق الحكم، لا فيه نفسه، وظـنَّيَّة الطـريق لا تـنافي عـلميّة الحكم \_فضعفه ظاهر عندنا، وأمّا عند المصوّبة القائلين بأنّ كلّ مجتهد مصيب \_كماسياً تي الكلام فيه ، إن شاء الله تعالى ، في بحث الاجتهاد(١١) \_فله وجه ، وكأنَّه لهم، وتبعهم فيه مَن (٢) لا يوافقهم على هذا الأصل، غفلةً عن حقيقة الحال»(٢).

ولا يخفي أنّ قوله ﷺ (ع): « وكأنّه لهم ... » يعني هذا الجواب المنطبق كاملاً على التصويب كان بنفع المصوّبة الذين خالفهم العلّامة ﷺ قطعاً، وهذا يؤيّد به ما فهمه صاحب المعالم من جواب العلّامة ﷺ من ظهور كلامه في التصويب، فافهم.

وبالجملة : كأنّ صاحب المعالم ﴿ قَالَ فِي مقام الردّ على العلّامة \_أعلى الله مقامه \_: ما أجاب به العلّامة من أنّ ظنّيّة الطريق لا تنافي قطعيّة الحكم قاله سهواً وغفلةً عـن استلزامه التصويب الذي أبطل نفسه الشريفة ﴿ إيَّاه في موارد أُخر في كلامه .

تنبيك : لقائل أن يقول: إنّ ما فهمه صاحب المعالم الله من ظاهر كالام العلَّامة \_أعلى الله مقامه \_ لا يتمّ حتّى يؤيّد به ما ادّعاه المستشكل؛ إذ يحتمل أنّه(٥) أراد من الحكم الذي يعتقد بقطعيّته الحكم الظاهريّ الذي هو المقطوع به عند المجتهد ولو مع استفادته من الأدلّة الظنّيّة ، فافهم ولا تغفل.

<sup>(</sup>١) انظر معالم الدين: ٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) أي العلامة ﷺ. (٣) معالم الدين: ٢٧.

<sup>(</sup>٤) أي صاحب المعالم الله الله الله عليه الله عليه الله الله

<sup>(</sup>٥) أي العلّامة ﴿ أَنَّهُ .

[۱] ملخّص الجواب: أنّه أوّلاً: مجرّد الاعتراف بحدوث المصلحة بسبب قيام الخبر لا يستلزم التصويب، وثانياً: على فرض التسليم له فهو يكفي في الردّ على الخصم: بمعنى أنّ مجرّد إمكان جواز العمل بخبرٍ ظنّيّ والتعبّد به من باب السببيّة والموضوعيّة يكفي لدفع الاستحالة المدّعاة في كلام ابن قبة الله ولو قلنا باستلزام ذلك \_أى السببيّة والموضوعيّة \_التصويب الباطل، فافهم.

[٢] أي كون حدوث المصلحة في صلاة الجمعة عند قيام الخبر على وجوبها.

[٣] الفعل هنا تام بمعنى «ثبت» ويُعدّ جزاءً للشرط المتقدّم، والضمير المجرور في «به» يعود إلى «التصويب»، والمقصود كفاية التصويب في مقام الردّ على ابن قبة ولو مع عدم تماميّته عند الإماميّة كثرّ هم الله: يعني أنّ حدوث المصلحة بالخبر كان أمراً ممكناً يدفع به المحذور ولو مع بطلان التصويب عقلاً وشرعاً عند الإماميّة.

قال بعض تلامذة المصنف \ : « توضيح الجواب: أنّ الإيراد المزبور مدفوعٌ بوجهين : أحدهما: أنّ هذا ليس التصويب الذي قام الإجماع على بطلانه \_إلى أن قال \_: وثانيهما: أنّ هذا وإن كان تصويباً، لكنّه أمر ممكن غير مستحيل (١١)، وهذا القدر يكفى في مقام الردّ على ابن قبة حيث ادّعي محاليّته»(٢٠).

<sup>(</sup>١) والشاهد عليه وجود القائل به خارجاً.

<sup>(</sup>٢) قلائد الفرائد ١: ١١٩ و ١٢٠.

عن ابن قِبَة من جهة أنّه [1] أمر ممكن غير مستحيل ، وإن لم يكن واقعاً [7] لإجماعٍ أو غيره [7] ، وهذا المقدار يكفي في ردّه .

إلَّا أن يقال : إنَّ كلامه ﷺ بعد الفراغ عن بطلان التصويب [٤]، ......

[١] الضمير المنصوب يعود إلى «حدوثالمصلحة بالخبر ».

[٢] يعني وإن لم يكن التصويب واقعاً؛ للإجماع أو ضرورة من الدين.

[٣] الضمير يعود إلى «الإجماع»، وغرضه الشارة إلى قولهم: «أنّ لله تبارك وتعالى أحكاماً يشترك فيها العالم والجاهل (١١)، مضافاً إلى قيام الضرورة على بطلان التصويب وعدم صحّته عقلاً وشرعاً.

[3] استثناء عمّا تقدّم وملخّصه: أنّ ابن قبة بعد أن رأى بطلان التصويب عند الإماميّة حكم بامتناع التعبّد، وإلّا بناءً على صحّته شرعاً فهو أيضاً كان سوافقاً للمشهور في إمكانه وقوعاً، وعليه فلا يصحّ ردّه من طريق التمسّك بالتصويب المتدارّك به تحليل الحرام وتحريم الحلال.

قال صاحب الأوثق الله : « وحاصل الاستثناء: هو كون دعوى ابن قبة للاستحالة بعد الفراغ عن بطلان التصويب؛ بمعنى كون مراده دعوى الاستحالة من غير جهة التصويب ... "".

<sup>(</sup>١) جاءت الإشارة إجمالاً حول هذه القاعدة في الجزء الأوّل، الصفحة ٨٤، الهاءش ٢. وسيجيء التفصيل ذيل قوله ١٠٠ اللهاءش ٢. الإنسال والجماهل الأخبار والآثار ». انظر الصفحة ٨٤، ذيل الرقم [١]، وزائد الأصول ١٠٣٠١.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٦٣.

كما هو ظاهر استدلاله [١]: من تحليل الحرام الواقعيّ.

وحيث انجرّ الكلام <sup>[٢]</sup> إلى التعبّد بالأمارات الغير العلميّة ، فنقول في توضيح هذا المرام وإن كان خارجاً عن محلّ الكلام [<sup>٣]</sup>: ............

\_\_\_\_\_

[۱] الضمير المرفوع المنفصل يعود إلى «بطلان التصويب»، والمقصود أنّ ما استدلٌ به ابن قبة هن : تحليل الحرام و تحريم الحلال يُشعر بملاحظته الواقع، ومن المعلوم تناسب ذلك مع التخطئة دون التصويب: إذ بناءً عليه فالحلال والحرام هو خصوص مؤدّى الأمارة ورأى المجتهد من دون ملاحظة الواقع.

### التعبّد بالأمارات الغير العلميّة

[۲] إشارة إلى ما هو المبحوث عنه في المقام من جو از التعبّد بجميع الأمارات
 الظنّية لا خبر العدل وحده.

[7] لعلَّ وجهه أنَّ البحث عن الإمكان والامتناع يرتبط بعلم الكلام والفلسفة حيث إنَّه يبحث فيهما عن إمكان الأشياء واستحالتها، ومن المعلوم عدم فـائدة ذلك للأُصوليَّ الذي وظيفته البحث عن وقوع شيءٍ في الخارج.

اعلم أنّ علم الكلام يبحث فيه عن المبدأ والمعاد وأيضاً عن أفعال الله تبارك وتعالى مثل أنّه هل جاز له عقلاً أن يكلّف العباد على التعبّد بالظنّ والأخذ بـ والعمل على طبقه وأنّه هل جاز له أن يكلّف العباد بتكليف ما لا يطاق أم لا ؟(١)

 <sup>(</sup>١) راجع على سبيل المثال: كشف المراد في تجريد الاعتقاد: ٣٩٢ و٥٤٢، ذيـل عنوان
 «المقصد الثالث في إثبات الصائم تعالى »، و «المقصد السادس في المعاد».

في إمكان التعبّد بالظنّ ١

إنّ ذلك يتصوّر على وجهين [١]:

الأوّل <sup>[7]</sup>: أن يكون ذلك من باب مجرّد الكشف عن الواقع ، فلا يلاحظ في التعبّد بها إلّا الإيصال إلى الواقع ، فلا مصلحة في سلوك هذا الطريق وراء مصلحة الواقع ، كما لو أمر المولى عبده عند تحيّره في طريق بغداد بسؤال الأعراب عن الطريق ، غيرَ ملاحِظٍ في ذلك إلّا كون قول الأعراب موصِلاً إلى الواقع دائماً أو غالباً ، والأمر بالعمل في هذا القسم ليس إلّا للإرشاد .

11 -- NCII la 22 -- 11 -- NII -- 111 :: N

ولا يخفى أنّ البحث بهذا الاعتبار قد أدرج ما نحن فيه في علم الكلام وباعتبار أنّ الإمكان والامتناع كانا من الأحكام العقليّة قد أدرجه في علم الفلسفة ، وعليه فالمبحوث عنه في المقام ليس بحثاً مستقلاً في علم الأصول ، بل وقع فيه استطراداً وتطفّلاً.

[۱] أي التعبّد بالأمارات الغير العلميّة يتصوّر على نحو الطريقيّة والسببيّة ، وقد مرّ توضيحهما في ما تقدّم مفصّلدً<sup>(۱)</sup>.

## المراد من التعبّد بالأمارات على وجهي الطريقيّة والسببيّة

[۲] إشارة إلى أنّ الصورة الأولى من الوجهين هي التعبّد بالأمارات من باب الكشف والطريقيّة؛ بمعنى أنّ التعبّد بالأمارات الغير العلميّة كان كاشفاً طُنيّاً عن الواقع من دون تغيّرٍ وتبدّلٍ فيه أصلاً عـمّا هـو عـليه مـن المـصلحة والمـفسدة

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٤٦ ومابعدها. ذيل عنوان «الامتناع وعدمه على فرض الانفتاح بـناءً عــلى
 الطريقيّة والسببيّة ».

الثاني [١]: أن يكون ذلك لمدخليّة سلوك الأمارة في مصلحة العمل وإن خالف الواقع، فالغرض [<sup>1]</sup> إدراك مصلحة سلوك هذا الطريق التي هي مساويةٌ لمصلحة الواقع أو أرجع منها.

الواقعيتين، وهذا قد أشار إليه المصنف شسابقاً عند قوله: «أحدهما: أن يجب العمل به لمجرّد كونه طريقاً إلى الواقع ... »، وعليه فيكون التعبّد بالأمارات نظير أمر المولى عبده بالسؤال عن الأعراب الساكنين في الفلوات، ولا يخفى أنّ لزوم العمل بذلك حكم به العقل المستقل، وأمر الشارع بذلك يُعدّ إرشاداً إليه و تأكيداً له، وبعبارةٍ أخرى: الأمر هنا هو نظير أوامر الطبيب كان إرشادياً وليس مولوياً كالأمر بالصلاة مثلاً م، وعليه فلا يوجب مخالفته العقوبة.

[۱] إشارة إلى أنّ الصورة الثانية من الوجهين هي التعبّد بالأمارات من باب السببيّة والموضوعيّة؛ بمعنى أنّ التعبّد بالأمارات الغير العلميّة كان سبباً لحدوث مصلحةٍ ومفسدةٍ جديدتين في مؤدّاها عند تغاير الأمارات مع الواقع، وهذا قد أشار إليه أيضاً سابقاً عند قوله: «الثاني: أن يجب العمل به لأجل أنّه يحدث فيه ...».

 [۲] أي غرض الشارع من الأمر بالتعبّد بالأمارة الغير العلميّة هـ و مـ دخليّة سلوك الأمارة لحدوث مصلحة في نفس العمل بها وإدراك المكلّف إيّاها من هذا الطريق. أمَّا القسم الأوَّل ، فالوجه فيه لا يخلو من أُمور [١]:

أحدها :كون الشارع العالم بالغيب عالماً بدوام موافقة هذه الأمار ة للواقع رإن لم يعلم بذلك المكلّف <sup>[7]</sup>.

الثانى : كونها في نظر الشارع غالب المطابقة  $[^{n}]$ .

الثالث: كونها في نظره أغلب مطابقةً من العلوم الحاصلة للمكلُّف بالواقع ؛

وجوه التعبد بالأمارات بناءً على الطريقية

[١] إشارة إلى أنّ الأمارات الغير العلميّة بناءً على الطريقيّة يتصوّر فيها وجوه ثلاثة: في بعض منها وجب التعبّد بها وفي بعض آخر منها لا يجب، بل لا يجوز جدّاً بناءً على الانفتاح، وسيأتى توضيح كلّ ذلك عن قريب.

[۲] الوجه الأوّل منها: هو دوام توافق الأمارات وتطابقها للواقع. مع نـــدرة تطابق الأسباب المفيدة للقطع بهـ(۱) وإن لم يعلم المكلّف بذلك<sup>(۲)</sup>.

لا يخفى أنَّ هذا الفرض خلاف الواقع كما صرّح به بعض تلامذة المصنّف عند قوله: «إنَّ هذا مسلّم، ولكنّه خلاف الواقع؛ لأنَّه ليس لنا أمارة يكون دائم المطابقة للواقع» "".

[٣] الوجه الثاني منها: هو غلبة توافق الأمارات وتطابقها مع الواقع في نظر
 الشارع، قبال القطع؛ فإنّه دائم الموافقة في نظره.

<sup>(</sup>١) أي بالواقع.

<sup>(</sup>٢) أي بدوام الموافقة وتطابقها للواقع .

<sup>(</sup>٣) قلائد الفرائد ١: ١٢٠.

# لكون أكثرها [١] في نظر الشارع جهلاً مركباً [<sup>٢]</sup>.

[١] الضمير المؤنّث يعود إلى «العلوم».

[٢] الوجه التالت منها: هو أغلبيّة التوافق والتطابق لهابالنسبة إلى العلوم، فإنّ أكثرها لعلّه جهل مركّب غير مطابق للواقع. قال بعض تلامذة المصنّف \*: «غير خفيّ على الوفيّ: أنّ الوجه الثالث لا يمكن فرضه في صورة الانفتاح، بل إنّما هو في مقام الانسداد؛ لأنّ من حصل له القطع الذي يكون جهلاً مركّباً في الواقع، باب العلم منسدًّ عليه، كما اعترف به المصنّف العلّامة \* في السابق (١١)»(٣).

وبالجملة: كون الأمارات دائم المطابقة هو خلاف الواقع لم يـقل بــه أحــد، وكونها أغلب المطابقة وإن وافق الواقع، لكنّه خلاف المفروض، وعليه فالمتعيّن هو الغلبة ومن المعلوم أنّ معه كان الحقّ مع ابن قبة ﴿ فلا تغفل.

ومع ذلك كلّه فهذان الوجهان (٢٣ ممّا قد أوجب التعبّد بها شرعاً وعقلاً ولا يرد عليهما اعتراض ابن قبة أصلاً، بل لا يُعقل جدّاً، وإليه سيشير المصنّف الله بقوله؛ «الوجه الأوّل والثالث يوجبان الأمر بسلوك الأمارة ولو مع تمكّن المكلّف...».

وأمّا الوجه الثاني المقابل للوجه الأوّل، فهو كون الأمارات الظـنّيّة غـالب المطابقة للواقع في نظر الشارع كما قلنا، وفي هذا الوجه لا يجب، بل لا يجوز

<sup>(</sup>١) المراد من «المصنّف العلّزمة» هو الشيخ الأنصاريّ في ، وغرضه الإنسارة إلى ما يستفاد من مجموع كلام المصنّف في سابقاً من أنّ فرض الأغلبيّة سرجمه إلى الانسداد، فراجع قوله في : «إلّا أن يقال ...» (فرائد الأصول ١: ١٠٩).

<sup>(</sup>٢) قلائد الفرائد ١:٠١٠.

<sup>(</sup>٣) أي الوجه الأوّل والثالث.

والوجه الأوّل والثالث يوجبان الأمربسلوك الأمارة ولو مع تمكّن المكلّف من الأسباب المفيدة للقطع. والثاني لا يصحّ إلّا مع تعذّر باب العـلم: لأنّ تـفويت الواقع على المكلّف ـ ولو فى النادر \_من دون تداركه بشىءٍ، قبيح [١].

التعبّد بها شرعاً وعقلاً، وعليه فيرد عليه(١٠) الاعتراض(٢٣)، وإليـه سـيشير بـقوله: «والثاني لا يصحّ إلّا مع تعذّر باب العلم...»، وسيجيء تعليله.

ثمّ لا يذهب عليك أنّ بعض صور المسألة لا تفاوت فيها بين الانفتاح والانسداد،كما في تساوي الأمارات الظنّيّة مع الأسباب القطعيّة من حيث التطابق للواقع وعدمه، فافهم.

وبالجملة: بناءً على الانسداد يبطل كلام ابن قبة الله أن أساً في جميع الوجوه الثلاثة المذكورة، وأمًا بناءً على الانفتاح فيبطل كلامه في خصوص الوجه الأوّل والثالث مع صحّته في الوجه الثاني.

[١] من هنا شرع ﷺ في تقريب التعليل الموعود آنفاً.

توضيحه: أنّ غلبة تطابق الأمارات الظنّيّة للواقع\_كما هو المفروض في الوجه الثاني ـ لازمه ندرة عدم المطابقة له\_بمعنى أنّـه قـد يـتقّق قـليلاً عـدم إصابة الأمارات للواقع ـ فحينئذٍ تفوت مصلحة واقعيّة على المكلّف من قِـبَل الشـارع الذي أمرنا بالتعبّد بها، بل قد يلزم إلقاء المكلّف "" في المفسدة، ومن المعلوم قبح

<sup>(</sup>١) أي وعلى ما ذكرنا فيرد الاعتراض على هذا الوجه.

 <sup>(</sup>٢) هذا وجهه أنّ المكلف إذا أتبع الأسباب المفيدة للعلم والقطع وصل إلى الواقع صائة في
 المائة مع أنه إذا أتبع الأمارة وصل إلى الواقع ثمانين أو تسعين في المائة مثلاً.

<sup>(</sup>٣) أى إلقاء الشارع للمكلف.

# وأمّا القسم الثاني [١]، فهو على وجوه [٢]:

ذلك واستحالته عقلاً ولو بالنسبة إلى موردٍ واحد، وحينئذٍ فالحقّ مع ابن قبة، ولذا قلنا آنفاً: فير د عليه الاعتراض.

### وجوه التعبّد بالأمارات بناءً على السببيّة

[۱] إشارة إلى التعبّد بالأمارات الغير العلميّة من باب السببيّة بأن يكون التعبّد بالأمارات سبباً لحدوث المصلحة والمفسدة في مؤدّاها، والظاهر أنّ هذا القسم يرجع إلى التصويب المتصوّر فيه وجوهُ ومذاهب عديدة، كما سيوضح مفصّلاً.

#### التصويب وأقسامه

[٢] من هنا شرع الله في توضيح التصويب وانقسامه بأقسام ثلاثة:

أحدها: التصويب الأشعريّ.

و ثانيها: التصويب المعتزليّ.

وثالثها: تصويب الإماميّة(١).

وقبل الخوض في تبيين الأقسام لابد من ذكر مقدّمةٍ مختصرةٍ دخيلةٍ في فهم المراد على نحو الخُبروية والبصيرة، وهي أنّ للأحكام -شرعيّة كانت أو دُوليّة -

 <sup>(</sup>١) هذا القسم من التصويب كان في العقيقة هو التخطئة جداً، كما سيوضح مفصلاً. انظر
 الصفحة ٨٨ وما بعدها . ذيل عنوان «الوجه الثالث في سببيّة الأمارات (المصلحة السادكيّة)».

مراتب أربعة أشار إليها المحقّق الخراساني الله المحقّق الخراساني الله المحقّق محسّيها مفصّلاً، فقال ﴿: «للحكم مراتب أربع: الأولى: الاقتضاء، الشانية: الإنشاء، الثالثة : الفعليّة ، الرابعة : التنجّز ، والمراد بالاقتضاء شأنيّة الحكم للوجود ؛ بـمعنى وجود ملاكٍ يقتضي إنشاء الحكم له ـ كمعراج المؤمن (٢)، فإنّه يـ قتضي إنشاء الشارع وجوب الصلاة لاستيفاء ذلك الملاك(٢) م، والمراد بالإنشاء جعل الحكم مجرِّداً عن البعث والزجر، بأن تجاوز عن مرتبة الاقتضاء وبلغ هذه المرتبة، فالحكم موجود إنشاءً وقانوناً من دون بعثٍ للمولى أو زجرٍ فعلاً ـ كأكثر أحكام الشرع ممّا لم يؤمر الرسول ﷺ بتبليغه؛ لعدم استعداد المكلّفين لها، وكأحكام الدُوَل وقوانينها الكلّيّة التي يُنشِئها من بيده تأسيس القوانين من دون بعثٍ ولا زجر إلّا بعد حين \_، كما لا يخفى. والمراد بالفعليّة بعث المولى وزجره(٤)، بأن يقول: «افعل» أو «لا تفعل» ومع عدم وصوله إلى المكلّف بحجّةِ معتبرة من علم أو علميّ، فلا توجب مخالفته حينئذِ ذمّاً ولا عقاباً. والمراد بالتنجّز وصول هـذا

 <sup>(</sup>١) حيث قال الله على الله عليك أن التكليف ما لم يبلغ مرتبة البعث والزجر لم يـصر فعليًا . ومالم يصر فعليًا لم يكد يبلغ مرتبة التنجز ... » (كفاية الأصول : ٢٥٨).

<sup>(</sup>٢) قال رسول الله ﷺ: السلاة معراج المؤمن ». (راجع الاعتقادات للمجلسيّ ﷺ: ٣٩. ومستدرك سفينة البحار ٢: ٣٤٣).

 <sup>(</sup>٣) وكالانتهاء عن الفحشاء، كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الصَّلاَةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ﴾
 (العنكبوت: ٤٥).

<sup>(</sup>٤) أي الطلب في الواجبات، والنهى في المحرّمات.

الحكم البالغ مرتبة البعث أو الزجر إلى العبد بالحجّة الذاتية (١١) أو المجعولة (١٠). فتكون مخالفته حينتذ موجبةً لاستحقاق العقوبة ... (١٦).

ثمّ اعلم أنّ هذه المراتب كانت تدريجيّة: \_ أي كلّ مرتبةٍ منها مقدّمة على الأخرى \_، ولذا قال المحقّق الخراساني "ذ : «ثمّ لا يذهب عليك أنّ التكليف ما لم يبلغ مرتبة البعث والزجر لم يصر فعليّاً، وما لم يصر فعليّاً لم يكد يبلغ مرتبة التنجز، واستحقاق العقوبة على المخالفة ... "(1).

توضيح ذلك: أنّ صلاة الجمعة متلاً لها شأبيّة جعل الحكم وإنسائه أوّلاً في علمه تبارك وتعالى، فيكتب لها الوجوب ثانياً في اللوح المحفوظ، وفي هذه المرتبة لا يجب الامتنالها (٥) ولو مع العلم بها من طريق الإلهام وصفاء النفس مثلاً خلافاً للمرتبة الثالثة \_أي بلوغ الحكم إلى حدّ الفعليّة ووصوله بمرتبة الإعلام والإبلاغ من قبل الشارع الأقدس \_، فإنّ المكلّف لو علم بذلك لوجب عليه امتثاله، وأمّا المرتبة الرابعة، فحكمها واضح \_أي وجب امتثالها \_، والوجه فيه انقطاع العذر حيننز بسبب بلوغ الحكم من ناحية المكلّف وقدرة الامتثال من ناحية المكلّف وقدرة الامتثال من ناحية المكلّف. (٥).

<sup>(</sup>١) كالقطع.

<sup>(</sup>٢) كالأمارات.

<sup>(</sup>٣) منتهي الدراية ٤: ٢٩ و ٣٠. وراجع أيضاً عناية الأصول ٢: ٥٣ ــ ٥٦.

<sup>(</sup>٤) كفاية الأصول: ٢٥٨.

<sup>(</sup>٥) أي اتيان صلاة الجمعة.

<sup>(</sup>٦) أقول: إنَّ تلك المراتب لا تختصّ بقوانين الشرع فقط، بل القوانين المدنيَّة والدوليَّـة أيـضاً

في إمكان التعبّد بالظنّ ٧٩

. عن م اوادنید محصد کی اوالی که کلامین بها

إذا عرفت ذلك، فاعلم أنَّ الالتنزام بالمراتب الصدّكورة إنَّما يـختصّ بـغير الأشاعرة ـكالعدليّة والمعتزلة ـ.، وأمّا الأشاعرة فقد أنكروها رأساً، وعليه فـفي الالتزام بتلك المراتب وعدم الالتزام بها مذاهب ثلاثة بالتقريب الآتي.

# الوجه الأوّل في سببيّة الأمارات ( التصويب الأشعريّ )

[١] إشارة إلى مذهب الأشاعرة المنكرين لوجود الحكم الواقعي مطلقاً أي شأناً وإنشاءً وفعليَّة وتنجّزاً ولعلّ الوجه فيه إنكارهم للتحسين والتقبيح العقليين بحيث ادّعوا أنّ الحسن والقبيح ما حسّنه وقبّحه الشارع الأقدس(١١).

<sup>→</sup> كانت كذلك البتّه، ثمّ لا يخفى أنّ هنا تسامحاً ما في العرتبة الأولى والرابعة، فإنّ إطلاق الحكم على هاتين الهرتبتين لا يخلو عن إهمال ما جدّاً؛ لأنّ السراتب العقيقيّة للأحكام والقوانين \_ شرعيّة كانت أو دوليّة \_هي انتنان لا أربعة، وهما الإنشاء والفعليّة، فلا تففل. تمّ لا يخفى أنّ المرتبة الأولى يعيّر عنها تارةً؛ بالاقتضاء، وأخرى: بالشأن.

<sup>(</sup>١) انظر الإحكام للآمدي ( ١ ـ ٢ ): ٧٧. المسألة الأولى حيث قال: «مذهب أصحابنا وأكثر العقلاء أنّ الأفعال لا توصف بالحسن والقبح لذواتها ...». والصفحة ٨٨. المسألة الشالتة حيث قال: «مذهب الأشاعرة وأهل الحق أنّه لا حكم لأفعال المقلاء قبل ورود الشرع ...». و ( ٣ ـ ٤): ٣١٤. المسألة الخامسة حيث قال: «إنّ حكم الله فيها لا يكون واحداً، بل هو تابع لظنّ المجتهد. فحكم الله في حقّ كلّ مجتهد ما أذى إليه اجتهاده. وغلب على ظنّه ...». وانظر أيضاً إرشاد الفحول ١؛ ٤٥ و ٥٥. ذيل عنوان «البحث الثاني في الحاكم».

وعليه فوجوب صلاة الجمعة وهكذا حرمة شرب الخمر مثلاً يثبتان عندهم شرعاً بعد الاطلاع بهما من طريق قيام الأمارة ورأي المجتهد، وإلاّ فقبل ذلك لا حكم لهما أصلاً، لاشأناً ولا إنشاءً ولا فعليّةً ولا تنجّزاً.

وبعبارةٍ أخرى: الأمارة والفتوى عندهم كانا سببين لحدوث المصلحة والمفسدة بحيث لا يكون ورائهما (١) حكم ثابت في الواقع للمكلفين، ولذا قد التزموا باختصاص الأحكام الشرعية بالعالمين بها، وأمّا الجهّال بها فلا يكلفون أصلاً.

ولا يخفى أنّ هذا<sup>(٢)</sup> أؤلاً: مستلزم للدور<sup>(٣)</sup>. وثانياً: مـخالف لقـولهم: «إنّ لله تبارك وتعالى أحكاماً يشترك فيها العالم والجاهل».

أقول: هذا كلّه قد أشار إليه المحقّق النائيني ﴿ بقوله: «الأوّل: أن تكون الأمارة سبباً لحدوث مصلحةٍ في المؤدّى تستتبع الحكم على طبقها، بحيث لا يكون وراء المؤدّى حكمٌ في حقّ من قامت عنده الأمارة، فتكون الأحكام

<sup>(</sup>١) أي وراء الأمارة والفتوى.

<sup>(</sup>٢) أي اختصاص الأحكام الشرعيّة بالعالمين بها.

<sup>(</sup>٣) أقول: تقريب الدور على ما ذكره العصنف في في مبحث الاشتغال (راجع فرائد الأصول ٢٠٠) عن العكرمة في الواقع فلو تو ٢٠٠) عن العكرمة في الواقع فلو توقف تبوته على قيام الأمارة على فرض تبوتها لزم الدور العصر ع. ولا يخفى أنّ الدور هنا بالتقريب الدذكور نسبه العصنف في هناك إلى العكرمة في كتابه التحرير . مع أنّ الصواب هو الإرجاع إلى كتابه النهاية والمنتهى (انظر نهاية الوصول ٥: ٥٠٥ ومنتهى المطلب ٤: ٢٠٥).

في إمكان التعبّد بالظنّ \_\_\_\_\_\_ ال

\_\_\_\_\_

الواقعية (١) مختصة في حتى العالم بها ولا يكون في حتى الجاهل بها سوى مؤديات الطرق والأمارات، فتكون الأحكام الواقعية تابعة لآراء المجتهدين، وهذا هو «التصويب الأشعري» الذي قامت الضرورة على خلافه، وقد ادَّعي تواتر الأخبار على أنّ الأحكام الواقعية يشترك فيها العالم والجاهل، أصابها من أصاب وأخطأها من أخطأ» (١).

ولا يخفى أنّ التصويب الأشعريّ لا ينحصر في ذلك، فإنّ لهم أقوالاً أخر سيصرّ - المصنّف فلل ببعضٍ منها عند قوله: «محكومٌ...»، وأمّا صاحب الأوثق فلل فقد صرّح بها مفصّلاً (٢) وسنذكرها عن قريب إن شاء الله تعالى، وعليه فما ذكره المحقّق النائينيّ فلله هذا هو قول المشهور منهم الذين يدّعون اختصاص الأحكام الواقعيّة بالعالمين بها.

 [1] هذا خبر لقوله: «الجاهل»، والمقصود عدم جعل الأحكام الواقعيّة للجاهل حتى عند إصابة الأمارة الموافقة لها.

[۲] هذا مذهب آخر في التصويب ألحقه المصنف الله بتصويب الأشعري من حيث البطلان والفساد. وإن شئت توضيح جميع الأقوال في المسألة

<sup>(</sup>١) أي على فرض ثبوتها.

<sup>(</sup>٢) فوائد الأصول ٣: ٩٥.

<sup>(</sup>٣) انظر أوثق الوسائل: ٦٢.

وهذا تصويب باطل عند أهل الصواب من التخطئة ، وقد تواتر بموجود الحكم المشترك بين العالم والجاهل الأخبار والآثار [١].

وبالجملة : الجاهل عند الأشاعرة إنّا أن لا يكون له حكم أصلاً . وإمّا أن يكون محكوماً بما أدّى إليه ظنّه ، وقد عرفت بطلان وفساد كلّ ذلك ، كما أوضحه المحقّق الخراساني ﷺ (٢٠).

[١] قال المحقّق النائينيّ ﷺ: «وقد ادّعي تو اتر الأدلّة على اشتراك الأحكام في حقّ العالم والجاهل، ونحن وإن لم نعر على تلك الأدلّة سوى بعض أخبار الآحاد<sup>(٤)</sup>

<sup>(</sup>١) أي قهراً.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٦٢.

<sup>(</sup>٣) انظر كفاية الأُصول: ٤٦٨ و ٤٦٩.

<sup>(</sup>٤) انظر على سبيل المثال: وسائل الشيعة ١٨: ٩. الباب ٤ من أبواب صفات القاضي (باب عدم جواز القضاء والإفتاء بغير علم بورود الحكم عن المعصومين 經經)، و٥٥. الباب ٧٠ الحديث ١٧. و ٧٩. الحديث ١٣. والكافي ١: ٠٤. باب سؤال العالم وتذاكره، الحديث ٢.

في إمكان التعبّد بالظنّ ١٣

الثاني: أن يكون الحكم الفعلي تابعاً لهذه الأمارة [11] ، بمعنى: أنّ لله في كـلّ واقعةٍ حكماً يشترك فيه العالم والجاهل لولا قيام الأمارة عـلى خـلافه ، بـحيث يكون قيام الأمارة المخالفة مانعاً عن فعليّة ذلك الحكم ؛ .........

التي ذكرها صاحب الحدائق في مقدّمات كتابه(١)، إلّا أنّ الظاهر قيام الإجماع بل الضرورة على ذلك ... »(٢).

والجدير بالذكر أنّ العالم بالأحكام الواقعيّة ينطبق على الأنبياء والأولياء صلوات الله عليهم أجمعين وفي هذا الزمان مع الإمام الغائب وعبل له تال فرجه النريا، فإنّه على علم بالجزم واليقين أنّ صلاة الجمعة حكمه كذا وشرب التتن حكمه كذا خلافاً لغيره سواء كان مجتهداً أو عواماً، فإنّه لمّا لم يعلم كذلك فلا يثبت في حقّه حكم في الواقع أصلاً إلّا بعد قيام الأمارة الغير العلميّة فيثبت في حقّه مؤدّاها، فافهم و تأكّل في جميع ما أوضحناه.

### الوجه الثاني في سببيّة الأمارات ( التصويب المعتزليّ )

 [١] إشارة إلى مذهب المعتزلة القائلين بتبدّل الواقع عند قيام الأمارة على خلافه بعد الاعتراف باشتراك الجاهل مع العالم فـي مـر تبة الشأن والإنشاء (٣).

<sup>(</sup>١) راجع العدائق الناضرة ١: ٧٧ و ٧٨. المقدّمة الخامسة في حكم الجاهل بالأحكام.

<sup>(</sup>٢) فوائد الأصول ٣: ١٢.

 <sup>(</sup>٣) انظر كتاب المعتمد لأبي الحسين البصري المعتزليّ ١: ٣٣٤، ذيل عنوان «الكلام في
 الأفعال»، و٢: ٣٧٠، ذيل عنوان «باب القول في إصابة المجتهدين»، والإحكام للآمديّ

وبعبارةٍ أخرى: التابع للأمارة عندهم هو خصوص مرتبة الفعليّة والتنجّر للحكم وأمّا مرتبة الشأن والإنشاء فلا تبعيّة فيهما أصلاً، وإليه سيشير المصنّف الله عند قوله: «بحيث يكون قيام الأمارة المخالفة مانعاً عن فعليّة ذلك الحكم ...».

توضيح ذلك: أنك قد عرفت آنفاً اعتراف المعتزلة بالمراتب المذكورة للأحكام، وعليه فإنّ الوجوب والحرمة في المثال قد ثبتا عندهم واقعاً وأنشئا في اللاح المحفوظ شرعاً حتى في حقّ الجاهل بهما كما هو الحقّ إلاّ أنّهم يعتقدون بتبدّل الواقع بمجرّد قيام الأمارة الغير العلميّة على خلافه، ولذا قد التزموا بانقلاب التكليف الفعلى حينئذ على طبق مؤدّى تلك الأمارة.

وبعبارةٍ أخرى: قيام الأمارة على خلاف الواقع ـكعدم وجوب صلاة الجمعة وعدم حرمة شرب الخمر مثلاً ـكان عندهم من قبيل العناوين المغيِّرة للحكم والموضوع نظير «قاعدة الضرر والحرج».

وكلُّ ذلك قد صرّح به المحقّق النائيني ﷺ وقال: «الثاني: أن تكون الأمارة سبباً لحدوث مصلحة في المؤدّى أيضاً أقوى من مصلحة الواقع، بحيث يكون الحكم الفعليّ في حقّ من قامت عنده الأمارة هو المؤدّى، وإن كان في الواقع أحكامٌ ويشترك فيها العالم والجاهل على طبق المصالح والمفاسد النفس الأمريّة، إلّا أنَّ قيام الأمارة على الخلاف تكون من قبيل الطوارئ والعوارض

 <sup>(</sup>٢-١): ٧١ و ٨١، و (٣-٤): ١٣، وإرشاد الفحول ١: ٥٥ و ٥٥، ذيل عنوان «البحث الثاني في الحاكم».

لكون مصلحة سلوك هذه الأمارة غالبة على مصلحة الواقع [11]، فالحكم الواقعيّ فعليُّ [۲] في حقّ غير الظانّ بخلافه ، وشأنيٌّ في حقّه ، بمعنى وجود المقتضي لذلك الحكم [۳] لولا الظنّ على خلافه .

والعناوين التانوية اللاحقة للموضوعات الأولية المغيّرة لجهة حُسنها وقبحها، نظير الضرر والحرج \_إلى أن قال \_: وهذا الوجه هو «التصويب المعتزليّ» ويتلو الوجه السابق في الفساد والبطلان، فإنّ الإجماع انعقد على أنّ الأمارة لا تنغيّر الواقع...»(١٠).

[۱] إشارة إلى أمرٍ قد اعتبره المعتزليّ في تبدّل الواقع بمؤدّى الأمارة وقد أوضحه المحقق النائينيّ أنقلاً عنهم بقوله: «ولابدّ وأن تكون المصلحة الطارئة بسبب قيام الأمارة أقوى من مصلحة الواقع؛ إذ لوكانت مساويةً لها كان الحكم هو التخيير بين المؤدّى وبين الواقع، مع أنّ المفروض أنّ الحكم الفعليّ ليس إلاّ المؤدّى ...»(۱).

[۲] هذا قد أوضحناه عند التمثيل بوجوب صلاة الجمعة وحرمة شرب الخمر.
[۳] اعلم أنَّ المتن هنا يستفاد منه جواز التعبير عن المرتبة الأولى للأحكام بالشأن والاقتضاء معاً، وكيف كان، فالمراد من «الحكم» هو «الحكم الواقعي» (۳).

<sup>(</sup>١) فوائد الأصول ٣: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) أي الحكم المشترك.

وهذا أيضاً كالأوّل في عدم ثبوت الحكم الواقعيّ للظانّ بخلافه ؛ لأنّ الصفة المزاحَمة بصفةٍ أخرى لا تصير منشأً للحكم [1] ، فلا يقال للكذب النافع : إنّه قبيحٌ واقعاً .

والفرق بينه وبين الوجه الأوّل بعد اشتراكهما في عدم ثبوت الحكم الواقعيّ للظانّ بخلافه \_: أنّ العامل بالأمار ة المطابقة حكمه حكمُ العالم، ولم يحدث في حقّه بسبب ظنّه حكمُ [<sup>7]</sup>،

[۱] هذه عبارة أخرى لقول المستشكل سابقاً: «فالمفسدة الواقعيّة سليمة عن المعارض...» (۱)، والصفة المزاحّمة هنا هي المفسدة الواقعيّة لصلاة الظهر مثلاً على ما هو المفروض في المثال، وأمّا الصفة الأخرى فالمقصود منها المصلحة الظاهريّة لها، وغرضه الله من الحكم هو الحرمة، وعليه فكأنّه قال: إنّ مجرّد مفسدة صلاة الظهر على تقدير حرمتها واقعاً لا تصير منشأ للحرمة شرعاً؛ لوجود الأمارة على وجوبها ظاهراً وكونها ذات مصلحة، كما أنّ مجرّد مفسدة الكذب واقعاً لا تصير أيضاً منشأ للحرمة عند كونه نافعاً بحال المسلم المؤمن، فافهم.

### وجوه الاشتراك والافتراق بين التصويب الأشعريّ والمعتزليّ

[۲] غرضه الله الله الله الأمارة على مذهب المعتزليّ لم يحدث له حكم جديد عند قيام الأمارة على وفق الواقع ومطابقتها له؛ بمعنى أنّ الحكم الواقعيّ

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٦٢، ذيل الرقم [١]، وفرائد الأُصول ١: ١١٠.

على الوجه الثاني مشترك بين العالم والجاهل، ثمّ لا يخفى أنّ المراد مـن لفـظة «ظنّه» هنا وفي ماسيأتي هو الظنّ الموافق للواقع.

توضيح ذلك: أنّ المعتزليّ كما عرفت سابقاً هو كالأشعريّ من جهة اعتقاده بأنّ التكليف الفعليّ للجاهل \_ القائم له الأمارة على خلاف الحكم الواقعيّ \_ هـ هـ خصوص مؤدّاها دون الواقع مع تفاوت بينهما من جهة أنّ الأشعريّ من أول الأمر حكم بانتفاء الواقع في حقّ الجاهل وأمّا المعتزليّ فبعد قيام الأمارة المخالفة حكم بذلك، فهما يشتركان في نفي الواقع في الجملة .

وأمّا عند قيام الأمارة المطابقة للواقع - كالخبر الدالّ على حرمة صلاة الظهر مثلاً يوم الجمعة مع كونها حراماً واقعاً فيفتر قان من حيث النتيجة ؛ إذ بناءً على مذهب الأشعريّ حدث من الآن حكم جديد مماثل لحكم العالم بالواقع ، وأمّا بناءً على مذهب المعتزليّ فلا يكون كذلك ، بل الحكم الإنشائيّ الثابت في اللوح المحفوظ الذي يشترك فيه العالم والجاهل بعينه يصل إلى مرتبة الفعلية والتنجّز ، وعليه فصحّ من المصنف الله أدعاء الافتراق بينهما بعد اشتراكهما عند قيام أمارة الخلاف له .

فملخّص الفرق بين مذهب الأشعريّ والمعتزليّ هو: أنّ بناءً على الأوّل كان المؤدّى هو الواقع مطلقاً سواء كان مؤدّى الأمارة موافقاً للواقع أو مخالفاً له .. وأمّا بناءً على الثاني، كان المؤدّى هو الواقع مشروطاً بمخالفة الأمارة للواقع، وأمّا مع الموافقة له، فليس كذلك؛ لأنّ المأمور به حيننذٍ هو الواقع، وأمّا الأمارة فكانت تأكيداً وإرشاداً إليه. نعم [١]كان ظنّه مانعاً عن المانع ، وهو الظنّ بالخلاف [٢].

الثالث: أن لا يكون للأمار ة القائمة على الواقعة تأثيرٌ في الفعل [<sup>٣]</sup> . . . . . .

[١] استدراك عمّا ادّعاه آنفاً من أنه: «لم يحدث في حقّه ...».

 [۲] الضمير المرفوع المنفصل يعود إلى «المانع»؛ يعني المانع عن المانع عن الواقع يوجب فعليّة الواقع و تنجّزه شرعاً.

توضيح ذلك: أنّ قيام الأمارة المخالفة كما عرفته مكرّراً يمنع عند المعتزليّ عن فعليّة الحكم الواقعيّ و تنجّزه بالنسبة إلى الجاهل وأمّا مع قيام الأمارة الموافقة قد يرتفع هذا المانع ويمنع عن تحقّفه ولذا تنجّز في حقّه الواقع الشأنيّ الإنشائيّ، وعليه فصحّ أن يُدّعى أنّ الأمارة الموافقة تمنع عن الأمارة المخالفة التي هي تمنع عن تنجّز الأحكام الواقعيّة وفعليّها، فافهم.

#### الوجه الثالث في سببيّة الأمارات ( المصلحة السلوكيّة )

[٣] إشارة إلى مذهب بعض الإماميّة القائلين بمحجّيّة الأخبار من باب السببيّة (١) المتوهّم من ظاهره التصويب، لكن كما عرفته سابقاً لا يكون كذلك، بل هو عين التخطئة.

توضيح ذلك: أنَّ بعض الإماميَّة \_رضوان الله عليهم \_مضافاً إلى الاعتراف بتلك المراتب الأربع يعتقدون ببقاء الواقع على ما هو عليه من دون انقلابٍ وتبدّلٍ

 <sup>(</sup>١) المراد من البعض هو الشيخ الطوسي (الله العدة ١٠٥١)، والعلامة (انظر نبهاية الوصول ٢٠٣١)، كما مر سابقاً (انظر الصفحة ٥٧ ومابعدها، ذيل عنوان «معنى حجيئة الخبر من باب السبيئة»).

في إمكان التعبّد بالظنّ

فيه أصلاً، وعليه فعند قيام الأمارة على وجوب صلاة الظهر مثلاً في يوم الجمعة مع وجوب صلاة الظهر مثلاً في يوم الجمعة مع وجوب صلاة الجمعة فيها واقعاً، يُحكم على طبق مؤدّاها ظاهراً، فيرتب عليه أثره \_أعني وجوب الإتيان شرعاً بالظهر \_، وحينئذٍ فالمصلحة الفائتة من ناحية ترك صلاة الجمعة الواقعيّة تُتدارك شرعاً وهذا يعبّر عنه اصطلاحاً بالمصلحة السلوكيّة \_التي اختارها المصنف في لتصحيح جعل الأمارات \_، ولا يخفى أنّ هذا ليس بتصويب، بل كما عرفت آنفاً هو عين التخطئة جداً.

وهذا كلّه قد أشار إليه المحقق النائيني الله يقوله: «الشالث: أن تكون قيام الأمارة سبباً لحدوث مصلحة في السلوك مع بقاء الواقع والمؤدّى على ما هما عليه من المصلحة والمفسدة، من دون أن يحدث في المؤدّى مصلحة بسبب قيام الأمارة (١١) بل المصلحة إنما تكون في تطرّق

<sup>(</sup>١) لا يغفى أن هذا بظاهره - بل بصريحه - ينافي ما مرّ منّا سابقاً (انظر الصفحة ٤١ و ١٧). 
ذيل عنوان «الامتناع وعدمه على فرض الانفتاح بنناء على الطريقية والسببية ») عند 
توضيح مذهب غير المشهور من الأصحاب - كالشيخ الطوسيّ والعلّامة ظننا - من كون 
الأمارة كخبر الواحد سبباً لعدوت المصلحة في المؤدى، وعليه فاللازم حمل كلامهما ظننا 
على مذهب الصفف ظنج بأن يقال: إنّ مرادهما من المصلحة في المؤدى هي المصلحة 
السلوكيّة، وهذا قد صرّح به الشيخ المظفّر ظنى في كتابه «أصول الفقه » حيث قبال: « ذهب 
الشيخ الأنصاري ظنى إلى فرض المصلحة السلوكيّة في الأمارات: لتصحيح جعلها - كما 
تقدّمت الإشارة إلى ذلك في مبحث الإجزاء (راجع المقصد الثاني ٢٥٧ و ٢٥٨) -، وحَسَل 
عليه كلام الشيخ الطوسيّ في «المدّة» والملّامة في «النهاية»، وإنّما ذهب إلى هذا الفرض؛ 
لانّه لم يتم عنده تصحيح جعل الأمارة على نحو الطريقيّة المحضة، ووجد أيضاً أنّ القول

\_\_\_\_\_

الطريق وسلوك الأمارة وتطبيق العمل على مؤدّاها والبناء على أنّه هـ و الواقع بتر تّب الآثار المترتّبة على الواقع على المؤدّى، وبهذه المصلحة السلوكيّة يتدارك ما فات على المكلّف من مصلحة الواقع بسبب قيام الأمارة على خلافه \_ إلى أن قال \_: والسببيّة بهذا المعنى عين الطريقيّة التي توافق أصول المخطّئة، بل ينبغي عدّ هذا الوجه من وجوه الردّ على التصويب، بخلاف الوجه الثاني؛ فإنّه من أحد وجوه التصويب "\".

أقول: إلى هنا قد تمّ تقريب المذاهب الثلاثة في المقام تارةً بنحو الاختصار كما في المتن وأخرى بنحو التفصيل كما في الشرح، فافهم واغتنم.

السببيّة المحضة يستلزم القول بالتصويب المجمع على بطلانه عند الإماميّة ، فسلك طريقاً وسلاً ، لا يذهب به إلى الطريقيّة المحضة ، ولا إلى السببيّة المحضة ، وهو أن يفرض المصلحة في نفس سلوك الأمارة و تطبيق العمل على ما أدّت إليه ، وبهذه المصلحة يتدارك ما يفوت من مصلحة الواقع عند الخطأ ؛ فتكون الأمارة من ناحيةٍ لها شأن الطريقيّة إلى الواقع ، ومن ناحيةٍ أخرى لها شأن السببيّة ، وغرضه من فرض المصلحة السلوكيّة أنّ نفس سلوك طريق الأمارة مصلحة المسلوكيّة أنّ نفس سلوك طريق الأمارة مصلحة الواقع عند الخطأ ، من دون أن تحدث في نفس المؤدّى - أي في ذات الفعل والعمل مصلحة أد حتى تستلزم إنشاء حكم آخر غير الحكم الواقعيّ على طبق ما أدّت إليه الأمارة الذي هو نوعٌ من التصويب... » (أصول الفقه : ٢٠١ و ٢٠٤) المقصد الثالث : مباحث الحجة / المصلحة السلوكيّة )، وسيجيء معنى «السببيّة » نقلاً عن المحقق النائيني ﷺ ، انظر الصفحة 1.9 المصلحة السلوكيّة )، وسيجيء معنى «السببيّة » نقلاً عن المحقق النائيني ﷺ ، انظر الصفحة 1.9 المصلحة السلوكيّة )، وسيجيء معنى «السببيّة » نقلاً عن المحقق النائيني ألله ، انظر الصفحة 1.9 الهامش ٣.

<sup>(</sup>١) فوائد الأصول ٣: ٩٥ و٩٦.

قال صاحب الأوثق \$: «وحاصل الوجوه التلاثة: أنّ مقتضى الأوّل\(1) جعل مؤدّى الأمارة هو الحكم الواقعي الأوّلي مطلقاً \_طابق الواقع أو لا \_، ومقتضى الثاني(<sup>17)</sup> جعل مؤدّاها هو الحكم الواقعيّ مع المخالفة خاصّةً، ومقتضى الثالث(<sup>17)</sup> بقاء الواقع بحاله مع الموافقة والمخالفة ...»(<sup>11)</sup>.

تنبيسة: لا يخفى أنّ الاختلاف في التخطئة والتصويب ينحصر في الأحكام الشرعيّة وأمّا الأحكام العقليّة -كمسألة إعادة المعدوم أو مسألة جواز اجتماع الأمر والنهي في شيء واحد وغيرهما -فلا خلاف فيها أصلاً، بل التخطئة في الأحكام العقليّة ممّا اتفقت عليه الكلّ؛ بمعنى أنّ الأحكام العقليّة لعلّها تُصيب الواقع ولعلّها لا تُصيب، فراجم محلّه (٥٠).

قال المحقق الخراساني \* : « فصل التفقت الكلمة على التخطئة في العقليّات، واختلفت في العقليّات، واختلفت في السرعيّات، فقال أصحابنا بالتخطئة فيها أيضاً، وأنّ له تبارك و تعالى في كلّ مسألةٍ حكماً يؤدّي إليه الاجتهاد تارة وإلى غيره أخرى، وقال مخالفونا بالتصويب ... "١٠.

<sup>(</sup>١) إشارة إلى مذهب الأشعر ي.

<sup>(</sup>۲) إشارة إلى مذهب المعتزلي.

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى مذهب بعض الإمامية.

<sup>(</sup>٤) أو ثق الوسائل: ٦٣.

<sup>(</sup>٥) انظر على سبيل المثال: قوانين الأصول ٢: ٢١٢، وأنيس المجتهدين ٢: ٩٥٠.

<sup>(</sup>٦) كفاية الأصول: ٦٨.

الذي تضمّنت الأمارة حكمه ولا تحدث فيه [1<sup>1</sup>مصلحة ، إلاّ أنّ العمل على طبق تنك الأمارة والالتزام به [<sup>17</sup> في مقام العمل على أنّه هو الواقع وترتيب الآشار الشرعيّة [<sup>17</sup>المترتّبة عليه واقعاً ، يشتمل على مصلحةٍ [<sup>13</sup>] ، فأوجبه الشارع<sup>[0]</sup>.

ومعنى إيجاب العمل على الأمارة: وجوب تطبيق العمل عليها [٦] ، . . . . . .

\_\_\_\_

[١] الضمير المجرور في كلا الموضعين يعود إلى «الفعل».

[٢] الضمير المذكّر هنا وفي ما بعده \_أعني قوله: «على أنّه ... » \_ يعود إلى هضمون الأمارة »، وإن كان الصواب تأنيثه ليعود إلى نفس «الأمارة »، فلا تغفل.

[٣] هذا عطفٌ على قوله ﴿: «العمل ... »، وعليه فتقدير الكــــلام هكـــــذا: أنَّ ترتيب الآثار الشرعيّة ....

[3] خبر لقوله \$: «إلا أنّ العمل ...»، وغرضه \$ الإشارة إلى ما أوضحناه آنفاً من المصلحة السلوكيّة، ولعلّ المناسب هنا نقل كلام المحقق الهـ مدانيّ \$ بالمناسبة، فإنّه قال: «يعني أنّ المصلحة إنّما هي في نصب الطريق و تنزيل شيء منزلة العلم كالتسهيل على المكلّف ونحوه حمن غير أن يكون له دخلٌ في حُسن متعلّقه، كنفس العلم الذي هو طريقٌ عقليّ، وبهذا التقرير لا يبقى مجالٌ لتوهم رجوع هذا الوجه إلى الوجه التاني كما لا يخفى "(١).

[٥] إشارة إلى إيجاب الشارع الأقدس العمل بالأمارة الظاهرية.

[٦] المتن هنا وإن لم يُذكر في بعض النسخ (٢)، لكنّه بناءً على وجوده ـ كما في

<sup>(</sup>١) حاشية فرائد الأصول: ٩٤.

<sup>(</sup>٢) راجع فرائد الأصول ١: ١١٥، الهامش ٣.

لا وجوب إيجاد عملٍ على طبقها؛ إذ قد لا تتضمن الأمارة إلزاماً على المكلف، فإذا تضمنت استحباب شيءٍ أو وجوبه تخييراً أو لهاحته، وجب عليه إذا أراد الفعل أن يوقعه [1] على وجه الاستحباب أو الإباحة، بمعنى حرمة قصد غيرهما، كما لو قطع بهما [1].

\_

أكثر النسخالمصحّحة \_يكون جواباً عن إشكال مقدّر.

أمًا الإشكال،فملخّصه: هو أنّ الأمارة المعتبرة شرعاً قد تدلّ على الاستحباب أو الكراهة أو الإباحة فحينئذٍ لا معنى للالتزام بها والحكم بوجوب العمل على طبقها.

وأمّا الجواب، فملخّصه: هو أنّ إيجاب العمل هنا معناه تطبيق العمل خارجاً على الأمارة؛ مثلاً عند قيام خبر الثقة أو الفتوى على استحباب غسل الجمعة يجب على المكلّف الإتيان به بنيّة الاستحباب فقط، فلا يجوز له نيّة غيره، كما في صورة القطع بالاستحباب.

[١] هذا بعد تأويله بالمصدر فاعل لقوله ﷺ: «وجب ... ».

[٢] يعني كما يحرم قصد غير الاستحباب أو الإباحة عند القطع بهما، كذلك يحرم قصد غير هما عند قيام الأمارة عليهما، وهذا معنى قيام الأمارة مقام القطع الطريقي المحض، والتفصيل في محله (١).

 <sup>(</sup>١) تقدّم تفصيل البحث في الجزء الأوّل، الصفحة ١٠٩ ومابعدها. ذيل قبوله ﴿
 خواص القطع الذي هو طريق إلى الواقع: قيام الأمارات الشرعيّة وبعض الأصول العمليّة مقامه في العمل... » (فرائد الأصول ١: ٣٣).

وتلك المصلحة لا بدّ أن تكون ممّا يتدارك بها ما يفوت من مصلحة الواقع لو كان الأمر بالعمل به مع التمكّن من العلم [١]؛ وإلاّ كان تفويتاً لمصلحة الواقع، وهو قبيح، كما عرفت في كلام ابن قِبّة.

[1] الصواب هنا أيضاً تأنيث الضمير في قوله ﴿: «به »؛ لرجوعه إلى «الأمارة»، إلّا أن يُوبّه بإرجاعه إلى «مضمون الأمارة» كما قلنا آنفاً، وكيف كان، فغرضه ﴿ هو أنّ المصلحة الفائنة وجب على الشارع الأقدس تداركها في فرض انفتاح باب العلم وتمكّن المكلّف من الأخذ بالواقع، وإلّاً (١٠ فيلزم منه صدور القبيح جدًا وهو التفويت لها على المكلّف.

لا يخفى أنّ التقييد بصورة التمكّن وانفتاح باب العلم وجهه عدم صدق التفويت عند الانسداد؛ لعدم تمكّن المكلّف من الأخذ بالواقع، ولذا قال المحقّق النائينيّ م في مبحث الخبرين المتعارضين: « ... إنّ من التزم بالمصلحة السلوكيّة كالشيخ م لم يلتزم بها مطلقاً، بل إنّما يلتزم بها (٢٠) في خصوص انفتاح باب العلم و تمكّن المكلّف من تحصيل الواقع؛ لمكان قبح التعبّد بالأمارات مع تمكّن المكلّف من استيفاء المصلحة الواقعيّة ... »(٣).

ولعلّ المناسب للمقام توضيحاً للمرام نقل كلامٍ من المصنّف الله في مبحث الانسداد، فهو قال: «فإنّ غاية ما في نصب الطريق من المصلحة ما به يتدارك

 <sup>(</sup>١) أي وإن لم تكن تلك المصلحة بمقدار الندارك لزم تفويت المصلحة من قِبَل الشارع وهـو قبيم جدًا.

<sup>(</sup>٢) أي بالمصلحة السلوكيّة .

<sup>(</sup>٣) فوائد الأصول ٤: ٧٥٩.

فإن قلت [1] ما الفرق بين هذا الوجه الذي مرجعه إلى المصلحة في العمل بالأمارة وترتيب أحكام الواقع على مؤدّاها ، وبين الوجه السابق الراجع إلى كون قيام الأمارة سبباً لجعل مؤدّاها على المكلّف؟

المفسدة المترتبة على مخالفة الواقع اللازمة من العمل بـذلك الطريق، لا إدراك المصلحة الواقعيّة ...»(١).

## توهِّم انطباق المصلحة السلوكيّة على التصويب المعتزليّ

[۱] اعلم أنّ المصنّف الله بعد أن اعترف بأنّ العمل بمؤدّى الأمارة لابدّ أن تشتمل على مصلحة راجحة يتدارك بها ما فات عن المكلّف من المصلحة الواقعيّة قد اعترض عليه بعدم الفرق بين مذهب المعتزلة وما اختاره بعض الإماميّة (۱۲).

وملخّصه : هو أنّ في صورة قيام خبر النقة أو الفتوى على وجوب صلاة الجمعة مثلاً على تقدير حرمتها ووجوب صلاة الظهر واقعاً، هـل تـصير الجـمعة ذات مصلحةٍ بحيث لا يبقى مجال لمصلحة الظهر ووجوبه أم بقيت على مفسدتها الواقعيّة؟ فعلى الأوّل، يلزم التصويب المجمّع على بطلانه كالقسم الأوّل والثاني. وعلى الناني، يلزم تماميّة اعتراض ابن قبة، كما لا يخفى.

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ٤٥٠.

 <sup>(</sup>٢) المعترض هنا هو الذي اعترف سابقاً (انظر الصفحة ٢١، عند قوله ﷺ: «إن قلت: إنّ هذا إنّما يوجب التصويب»، وذيل عنوان «الإشكال الوارد في المقام وجوابه»).

مثلاً: إذا فرضنا قيام الأمارة على وجوب صلاة الجمعة مع كون الواجب في الواقع هي الظهر، فإن كان في فعل الجمعة مصلحة يتدارك بها ما يفوت بـ ترك صلاة الظهر، فصلاة الظهر في حق هذا الشخص [1] خالية عن المصلحة الملزمة، فلا صفة تقتضي وجوبها الواقعي [7]، فهنا وجوب واحد واقعاً وظاهراً معتعلَق بصلاة الجمعة . وإن لم تكن في فعل الجمعة صفة [7] كان الأصر بالعمل بـ تلك الأمارة قبيحاً [4]؛ لكونه مفوتاً للواجب مع التمكن من إدراكه بالعلم .

[١] أي مَن قامت الأمارة عنده على وجوب صلاة الجمعة.

[7] هذا جواب للشرط المتقدّم، والضمير المؤنّث يعود إلى «صلاة الظهر» التي وجب على المكلّف واقعاً المنتفية مصلحتها فعلاً بسبب قيام الأمارة على وجب صلاة الجمعة على ما هو المفروض في المثال، وعليه فالواجب الفعلي ظاهراً وواقعاً هو الجمعة، وليس وجوب الظهر إلا إنشاءً ولا يخفى أنّ هذا قد اعترف به المعتزليّ أيضاً.

ثمّ لا يخفي أنّ «الصفة » هنا وفي ما سيأتي يراد منها «المصلحة ».

[2] اللازم اقتران هذه الجملة بالفاء كما هو شأن كلّ جواب للشرط وعلى أيّ

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليها.

في إمكان التعبّد بالظنّ ٩٧

فالوجهان  $^{\{I\}}$ مشتركان في اختصاص الحكم الواقعيّ بغير من قام عنده الأمارة على وجوب صلاة الجمعة ، فيرجع الوجه الثالث إلى الوجه الثاني ، وهو  $^{\{Y\}}$ كون الأمارة سبباً لجعل مؤدّاها هو الحكم الواقعيّ Y غير  $^{\{Y\}}$  وانحصار الحكم  $^{\{1\}}$  في المثال بوجوب صلاة الجمعة ، وهو التصويب الباطل .

حال المقصود منها تماميّة اعتراض ابن قبة ، وعليه فكأنّه الله قال: بناءً على فرض وجود المصلحة في مؤدّى الأمارة \_كما هـو المـفروض فـي الجـملة الشرطيّة الأولى \_لزم التصويب ، وبناءً على فرض نفيها فيه \_كما هو المفروض في الجملة الشرطيّة الثانية \_لزم الاعتراف بتماميّة الاعتراض ، فافهم .

- [١] أي الوجه الثاني والثالث من السببيّة.
- [۲] الضمير هنا يعود إلى «الرجَوع»المستفاد من قوله ﷺ: «فيرجع»، وعليه فكأنّه قال: الرجوع هنا معناه هو كون الأمارة سبباً لجعل ....
- [٣] لفظة «لا غير » مفعول ثانٍ لـ «جعل »، والتقدير أنّه ليس الحكم الواقعيّ الفعليّ غير مؤدّى الأمارة، والمقصود انطباق تصويب الإماميّة على التصويب المعتزليّ بعد كون الحكم الواقعيّ الأوّلي عند المعتزليّ هـ و خـصوص المـؤدّى لا غير .
- [3] عطفٌ على «الجعل»؛ أي قيام الأمارة على خلاف الواقع كان سبباً لانحصار الحكم الفعليّ بوجوب صلاة الجمعة ، ولعلّ الأظهر كونه عطفاً على «كون الأمارة ...».

قلت [۱]: ..........قلت المالية

#### بيان بطلان التوهّم والفرق بين الوجهين

[١] ملخَّصه: الافتراق بين المذهبين المذكورين وقـد أوضـحه صـاحب الأو ثق الله مفصّلاً فقال: «حاصله: أنّ مقتضى الوجه الثاني هو جعل مؤدّي الأمارة \_بسبب ما يحدث في الفعل من المصلحة \_؛ بمعنى كون ذلك حكماً واقعيّاً في ، حقّ مَن قامت عنده بحيث لو انكشف خلافها بالعلم أو بأمارةِ أُخرى انـقلب حكـمه الواقعيّ بسبب انقلاب موضوعه الواقعيّ كصيرورة الحاضر مسافراً والصحيح مريضاً، فإذا قامت الأمارة على وجوب الجمعة وفر ض كون الواقع وجوب الظهر كان حكمه الواقعيّ وجوب الجمعة وإذا انكشف خلافها انقلب حكمه الواقعيّ إلى وجوب الظهر؛ لأجل تبدّل المصالح بانكشاف الخلاف، ومقتضى الوجه الشالث هي الرخصة في العمل بمؤدّى الأمارة وفرض مؤدّاها واقعاً لأجل ما لاحظه الشارع من المصلحة في سلوكها من دون أن تحدث بسبب قيامها مصلحة في نفس الفعل توجب جعل مؤدّاها في حقّ من قامت عنده، فإذا قامت الأمارة المخالفة، فغاية ما تقتضيه المصلحة الموجودة في سلوكها هي الرخصة في العمل بها وفرض مؤدّاها واقعاً، لا جعل مؤدّاها في حقّ مَن قامت عنده كما هـ و مقتضى الوجـ ه الثاني، فالواقع مع قيام الأمارة المخالفة باق على ما هو عليه وإن رخّص الشارع في مخالفته لأجل ما في سلوك هذه الأمارة منالمصلحة، ومع انكشاف الخلاف في إمكان التعبّد بالظنّ ٩٩

.....

علماً أو ظنّاً ينكشف الواقع كذلك(١٠)، لا أنّ الواقع يتبدّل بتبدّل الأمارة وانكشاف الخلاف كما هو مقتضى الوجه الثاني...»(٢٠.

والحاصل: أنّ القائل بالسببيّة من الإماميّة ﷺ مراده إحداث المصلحة في السلوك بالأمارة والعمل على طبقها، وأمّا القائل بالسببيّة من المعتزلة، فمراده إحداث المصلحة في مؤدّاها، وبينهما بونٌ بعيد جدّاً، فلا تغفل.

وبعبارةٍ أخرى: المؤدّى عند العامّة هو نفس الواقع وعند الإماميّة هو بـمنزلة الواقع، وكم فرق بينهما.

وإن شئت التوضيح أكثر من ذلك فراجع كلام المحقّق النائيني الله في مبحث الخبرين المتعارضين (٢٠).

(١) أي علماً وظناً.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٦٣ و ٦٤.

<sup>(</sup>٣) قال ﷺ في فوائد الأصول ٤: ٧٥٨ و ٧٥٩: «وتوضيح الكلام في ذلك: هـ وأنّ السببيّة تستعمل بمعنيين: أحدهما: ما ينسب إلى المعتزلة، وهو أنّ قيام الأمارة على وجوب شيء أو حرمته سبب لعدوت مصلحة أو مفسدة في المؤدّى غالبة على ما هو عليه تقضي وجوب المؤدّى أو حرمته، فيكون حال قيام الأمارة على الشيء حال تعلق النذر به، وهذا المعنى من السببيّة لا ينطبق على مذهب المخطئة: فيأنّه من أحد وجوه التصويب الذي استغرّ المذهب على بطلانه، تانهما: ما ينسب إلى بعض الإساميّة، وهو أنّ قيام الأمارة على وجوب الشيء أو حرمته وإن لم يكن من العناوين المغيّرة للمصلحة أو المفسدة ولا يقتضي وجوب المؤدّى أو حرمته، إلا أنّ في سلوك الأمارة والتطرق بها مصلحة يتدارك بها ما يغوت من مصلحة الواقع عند عدم إصابة الأمارة له، وهذا المعنى من السببيّة لا ينافي التخطئة، من مصلحة الواقع عند عدم إصابة الأمارة له، وهذا المعنى من السببيّة لا ينافي التخطئة،

.....

[١] أي في حقّ مَن قامت الأمارة عنده.

[٢] الموصول مع صلته صفة لقوله ﷺ: « جعل مدلول الأمارة ».

[٣] الجار يتعلق بقوله \( (ش) : «مرجع جعل ... ».

[3] والوجـــه فـــيه هــو أنّ الواجب واقـعاً حــينئذٍ هــو مـؤدّى الأمــارة.
 ليس إلّا.

[6] هذا قد مرّ توضيحه آنفاً عند نقل كلام صاحب الأوثق الله حيث قال: «لو انكشف خلافها بالعلم أو بأمارة أخرى (١١) انقلب حكمه الواقعيّ بسبب انقلاب موضوعه الواقعيّ كصيرورة الحاضر مسافراً...» (١٠) والمقصود أنّ انكشاف الخلاف بناءً على مذهب المعتزليّ ليس من باب انكشاف الواقع ، بل هو من باب تبدّل الموضوع ، فلا تغفل .

<sup>→</sup> فإنّ المصلحة السلوكية في طول الواقع لا في عرضه، فلم يجتمع في المؤدّى مصلحتان أو حكمان متماثلان أو متضادّان، بل المؤدّى بعد باي على ما هو عليه، غايته أنّ في سلوك الأمارة مصلحة تداركيّة، فالسببيّة بهذا المعنى لا ترجع إلى التصويب ولا تنافي الطريقيّة ... ».

<sup>(</sup>١) بأن علم أو قامت الأمارة على وجوب صلاة الظهر مثلاً.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٦٣.

اعلم أنّ تبدّل الموضوع في مثل صيرورة الحاضر مسافراً وبالعكس وصيرورة المريض صحيحاً وبالعكس كان ممّا لا يُنكَر، والشاهد عليه أنّ المسافر في أوّل الوقت هو موضوعٌ حكمه وجوب القصر واقعاً بحيث لو صلّى كذلك لأدّى وظيفته الواقعيّة وإذا لم يُصلّ في السفر حتّى صار حاضراً فهو موضوع آخر حكمه وجوب التمام واقعاً بحيث لو صلّى كذلك لأدّى وظيفته الواقعيّة.

إنّما الكلام في ما ادّعاه المعتزليّ الذي قد ادّعى ذلك (١) بالنسبة إلى قيام الأمارة في المثال.

ولا يخفى أنّ هذا المدّعى نتيجته أنّ المُصلّي للجمعة مثلاً على طبق أمارة دالّة عليها قد أدّى وظيفته الواقعيّة وأيضاً المُصلّي للظهر مثلاً على طبق أمارةٍ أخرى هو أيضاً قد أدّى وظيفته الواقعيّة وهكذا، وهذا كم فرقٍ بينه وبين مذهب بعض الإماميّة القائلين بأنّ العامل على طبق أمارةٍ قد أدّى وظيفته الظاهريّة بلا عروض تغيير في وظيفته الواقعيّة، فافهم.

وبالجملة: بناءً على مذهب المعتزليّ كان موضوع الوجـوب قـبل انكشـاف الخلاف هو الجمعة واقعاً وبعد الانكشاف هو الظهر واقعاً، وأمّا عـند الإماميّة فالموضوع مطلقاً \_أي قبل الانكشاف وبعده \_هو الظهر واقعاً، وإن شئت توضيح ذلك مفصّلاً فراجع ما أفاده المحقّق النائينيّ شنّ "".

<sup>(</sup>١) أي التبدّل.

<sup>(</sup>٢) انظر فوائد الأصول ٣: ٩٥ ـ ٩٧، وقد مرّ سابقاً نقل بعض كلامه (انظر الصفحة ٨٣، ذيــل

كما إذا صار المسافر بعد فعل صلاة القصر حاضراً إذا قلنا بكفاية السفر في أوّل الوقت لصحّة القصر واقعاً [1].

[۱] احترازٌ عن القول الآخر الذي ادّعى قائله أنّ السفر في أوّل الوقت لا يكفي لصحّة القصر واقعاً، بل يكفي ظاهراً، فأنكر تبدّل الموضوع رأساً؛ لأنّ صيرورته حاضراً قبل خروج الوقت تكشف عن كون الواجب عليه شرعاً هـو التمام لاالقصر.

توضيح ذلك: أنّ المسألة ذات قولين:

أحدهما: ما اختاره المشهور من الكفاية واقعاً، وثمرته أنّ المُسافر إذا صلّى صلاته قصراً في أوّل الوقت لا تجب عليه الإعادة والقضاء تماماً ولو مع صيرورته حاضراً قبل انقضاء الوقت، وأمّا إذا لم يصلّ وصار حاضراً والوقت بـــاتي فــعليه التمام(١١)، والوجه فيه هو تبدّل الموضوع.

وثانيهما: ما اختاره غير المشهور من الكفاية ظاهراً، فإنّ ثمرته وجوب الإعادة والقضاء تماماً عند صيرورة المسافر حاضراً؛ لأنّ حضوره قبل انقضاء الوقت يكشف عن أنّ حكمه واقعاً هو التمام (٢٠).

عنوان «الوجه التاني في سببيتة الأمارات (التصويب المعتزلي)», والصفحة ٨٨ ومابعدها.
 ذيل عنوان «الوجه التالث في سببيتة الأمارات (المصلحة السلوكية)».

<sup>(</sup>١) انظر نهاية الإحكام ٢: ١٦٥، وتذكرة الفقهاء ٤: ٣٥٤، وجامع المقاصد ٢: ٥٠٩. والدوس الشرعية ١: ٢١٦ و ٣١٢، ومسالك الأفهام ١: ٣١٨ و ٣١٣، ومسالك الأفهام ١: ٣٤٩. ومدارك الأحكام ٤: ٣٦٨، ومنتهى المطلب ٦: ٣٧٤، وجواهر الكلام ٤١: ٣٦٠ والمستند في شرح العروة الوثقى للسيد الخوش ٢: ٣٥٠ - ٣٥٠ و ....

<sup>(</sup>٢) لم نظفر بقائله ولعلَّه لا قائل به، والله العالم.

ومعنى وجوب العمل [<sup>۱]</sup>على طبق الأمارة: وجوب ترتيب أحكام الواقع على مؤدّاها من دون أن يحدث في الفعل مصلحةً على تقدير مخالفة الواقىع \_كـما يوهمه ظاهر عبارتى العدّة والنهاية <sup>[۲]</sup>المتقلّمتين \_..............

وبعبارةٍ أخرى: صحّة القصر عند غير المشهور مشروط بعدم كونه حاضراً في الوطن قبل انقضاء الوقت وحيث لم يتحقّق الشرط لم تتحقّق الصحّة ، ونتيجة ذلك وجوب إتيان فعل التمام أداءً في الوقت وقضاءً في خارجه ، والتفصيل في محلّة ١٠٠٠.

وعلى أيّ حال أنّ المصنّف ﴿ غرضه من الاستشهاد أنّ تبدّل الموضوع في بعض المسائل الشرعيّة ممّا لا يُنكّر ، لكن تبدّل الموضوع في أمثال هذه المسألة في الفقه لا يدلّ على صحّة الوجه الثاني وعدم الفرق بينه وبين الوجـــه الشالث، فنديّر ولا تغفل.

#### معنى المصلحة السلوكيّة والآثار الشرعيّة المتر تّبة عليها

[1] إشارة إلى مذهب بعض الإماميّة \_ رضوان الله عليهم \_ المعتقدين بعدم
 حدوث المصلحة في نفس المؤدّى، بل هي في السلوك فقط كما عرفته مفصّلاً (١٠).

أي قول الشيخ والعلامة ظا: بـ «أن الفعل الشرعي إنسا يحب لكونه مصلحة ... » (۱) الذي ظاهره يوهم حدوث المصلحة في نفس الفعل أي المؤدى.

 <sup>(</sup>١) انظر على سبيل المثال: الذريعة إلى أصول الشريعة: ١٢٨ ـ ١٣٧. ذيل عنوان «الفـصل
 الثامن عشر: في الأمر إذا تعلق لفظه بوقت».

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٨٨. ذيل عنوان «الوجه الثالث في سببيّة الأمارات (المصلحة السلوكيّة)».

<sup>(</sup>٣) انظر نهاية الوصول ٣: ٣٧٦، والعدَّة في أصول الفقه ١: ١٠٣، وفرائد الأصول ١: ١١٠.

[۱] عِدل هذا سيجيء عند قوله \$: «وإن كان في آخر وقـتها»، والضـمير المستتر في الفعل في كلا الموضعين يعود إلى «قيام الأمارة على وجوب صلاة

الجمعة »، وغرضه ﴿ الإشارة إلى بعض ثمرات مذهب بعض الإماميّة.

[٢] إشارة إلى جواز تأخير صلاة الجمعة إلى آخر وقتها الذي هـو(١٠ وقت فضيلة الظهر، كجواز المبادرة إليها في أوّل وقتها، ولذا قال السـيّد اليـزديّ رهي: «وقت الجمعة من الزوال إلى أن يصير الظلّ مثل الشاخص، فإن أخّر ها عن ذلك

مضى وقته ووجب عليه الإتيان بالظهر ...»(١٠) .

وبالجملة :كما أنّ في صورة القطع بوجوب الجمعة واقعاً جاز للمكلّف المبادرة بها في أوّل الوقت والتأخير لها عن أوّل الوقت، كذلك عند الظنّ بـوجوبها مـن ط بق الأمارة حاز له أيضاً المبادرة بها والتأخير لها.

[٣] لفظ «إن» هناكانت وصليّة ، وغرضه الله الإشارة إلى ثمرةٍ أخرى لوجوب الجمعة ظاهراً مع كون الواجب واقعاً هو الظهر .

والمقصود أنّ المصلّي للجمعة مثلاً على طبق أمارته الدالّة عليها جاز له الإقدام

<sup>(</sup>١) أي آخر وقت الجمعة.

<sup>(</sup>٢) عروة الوثقى ١: ١١٥، ذيل عنوان «فصل في أوقات اليوميّة ونوافلها».

بالتطوّع والصلوات النفليّة ولو في فرض عدم الإتيان بوظيفته الواقعيّة \_أعـني الظهر \_مع أنّها كانت محتمل الحرمة شرعاً على ما هو الظاهر من بعض الروايات الدالة على حرمة النافلة عند دخول وقت الفريضة وعدم الإتيان بها.

والمناسب هو الإشارة إلى بعض تـلك الروايــات فـفي الوســائل عــن أبــي عبدالله الله : « لا يتنقَّل الرجل إذا دخل وقت فريضة ... » (١١، وعنه الله : «إذا دخل وقت صلاة فريضة فلا تطوّع ... » (١٠).

وبالجملة: الإقدام بصلوات التطوّع والنوافل قبل إتيان الفريضة وإن كان حراماً بمقتضى هاتين الروايتين ، لكنّه مع ذلك لا مانع منه في ما نحن فيه بـعد تـنزيل مؤدّى الأمارة منزلة الواقع الذي أثره الظاهريّ الإقدام بها شرعاً ٣٠].

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ٣: ١٦٥، الباب ٣٥ من أبواب المواقيت، الحديث ٦.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ٣: ١٦٦، الباب ٣٥ من أبواب المواقيت، الحديث ٧.

<sup>(</sup>٣) أقول: إنّ معنوعيّة النوافل في وقت الفريضة هو مذهب بعض الأصحاب على منهم: الشيخ المفيد في المقتد 181، والشيخ الطوسي في السبسوط 1: ١١٧، والمحقّق الحمليّ في المعتبر ٢: ٥٩ و ٢٠، والمكّدة في نهاية الإحكام ١: ٣٦٧ و ٢٦٥، وإرشاد الأذهان ١: ٤٤٠. وقواعد الأحكام ١: ٣٤٧، والشهيد الماني في روض الجنان ٢: ٣٤١؛ لكنّ المشهور بين الأصحاب هو الجواز وحملوا الأخبار الدالة على النهي على الكراهة، جعماً بينها وبين ما دلّ على الجواز. قال صاحب الجواهر الله : «أمّا إذا دخل [أي وقت الفريضة ] فالأقوى في النظر جوازه أيضاً، وفاقاً للشهيد والمحقّق التاني والكاشانيّ والخراسانيّ وظاهر القاضي في ما حكي عنه والمدارك وربّما مال إليه في كشف اللتام، بل لعلّه مذهب الكلينيّ وغيره ...» (جواهر الكلام ٧: ٢٤١)، وانظر ذكرى الشيعة ٢: ٣٠٠، وجامع المقاصد ٢: ٣٢ و٤٢٤

المفروض <sup>[1]</sup>كونها في الواقع هي الظهر؛ لعدم <sup>[۲]</sup> وجـوب الظـهر عـليه فـعلاً ورخصته في تركها <sup>[۲]</sup>. وإن كان في آخر وقـتها حـرم تأخـيرها <sup>[1]</sup> والاشــتغال بغيرها.

-

[١] المضبوط في نسخة الشيخ رحمة الله ﷺ هو «المفروضة »(١).

[۲] تعليلً لقوله ﴿: «جاز له فعل النافلة »، وغرضه ﴿ هـو أنّ مـن قـام عنده أمارة على وجوب صلاة الجمعة حيث إنّ الواجب عليه هو ترتيب آشار الجمعة واقعاً جاز له الإقدام بالنافلة حتّى مع فرض وجوب صلاة الظهر عـليه واقعاً.

[٣] عطفٌ على ما قبله فيعدّ علّةً ثانية لجواز الإقدام بالنافلة؛ يعني الرخصة في ترك الظهر شرعاً يُجوّز الإقدام بالنوافل في وقت الفريضة الواقميّة.

وبالجملة : المكلّف بعد أن رخَّصه الشارع في ترك صلاة الظهر من ناحية إرجاعه إلى الأمارة الظنّيّة الدالّة على وجوب الجمعة رخّـص له قـطعاً الإتـيان بالنافلة بعدها .

[٤] هذا عِدل قوله \: «فإن كان في أوّل الوقت...»، وغرضه \ بيان ثمرة أخرى لوجوب صلاة الجمعة ظاهراً، وهي حرمة تأخير صلاة الجمعة والاشتغال بغيرها إن كان قيام الأمارة الدالّة على وجوبها في آخر وقتها.

ومفاتيح الشرائع ١: ٩٧. مفتاح ١١٠، والوافي ٧: ٣٦٥، باب ٤٨، ذيل الحديث ١١.
 وذخيرة المعاد: ٢٠٢ و ....

<sup>(</sup>١) انظر الرسائل المحشّى: ٢٨.

ثمّ إن استمرّ هذا الحكم الظاهريّ  $^{[1]}_{-}$  أعني الترخيص في ترك الظهر إلى آخر وقتها \_وجب كون الحكم الظاهريّ  $^{[1]}_{+}$  بكون  $^{[7]}_{-}$  ما فعله في أوّل الوقت هو الواقع \_ المستلزم  $^{[1]}_{-}$  لفوت الواقع على المكلّف \_مشتملاً على مصلحةٍ يتدارك بها ما فات لأجله من مصلحة الظهر؛ لئلّا يلزم  $^{[0]}_{-}$  تفويت الواجب الواقعيّ على المكلّف مع التمكّن من إتيانه بتحصيل العلم به  $^{[1]}_{-}$ .

-

[۱] من هنا شرع \$ في بيان ثمرة ترخيص الشارع في ترك الظهر مع كونها
 واجبة واقعاً.

[۲] هذا جوابٌ للشرط المتقدّم وخبره يأتي عند قـوله \$: «مشـتملاً عـلى
 مصلحة ...».

- [٣] الجارّ متعلّقب «الحكم».
- [٤] هذه صفة لـ «الحكم الظاهريّ».
- [٥] تعليلٌ لوجوب الاشتمال على المصلحة .
  - [٦] أي العلم بالواقع.
  - [٧] أي في بقيّة الوقت.
- [٨] الصواب تأنيث الضمير بعد إرجاعه إلى «صلاة الجمعة»، لكنّه يُـوجَّه بإرجاعه إلى «العمل بصلاة الجمعة».

لأنّ المفروض [1] عدم حدوث الوجوب النفس الأمري، وإنّما عمل على طبقه [7] ما دامت أمارة الوجوب قائمة ، فإذا فقدت بانكشاف وجوب الظهر وعدم وجوب الجمعة ، وجب حينئذ [7] ترتيب ما هو كبرى لهذا المعلوم [1] \_ أعني وجوب الإتيان بالظهر \_ونقض آثار وجوب صلاة الجمعة [6] إلّا ما فات منها ! .....

[۱] تعليلٌ لقوله \: «بطل وجوب العمل»، والمقصود عدم تحقّق الوجوب الواقعيّ خارجاً بسبب قيام الأمارة الدالّة على وجوب الجمعة.

[۲] أي وجوب العمل على طبق ما أدّى إلى وجوب صلاة الجمعة إنّما يختصّ بصورة وجود أمارتها، وأمّا بعد فقدها بانكشاف وجوب الظهر واقعاً فالواجب هو العمل على طبقها.

[٣] أي حين انكشاف وجوب الظهر وعدم وجوب الجمعة واقعاً.

[٤] المعلوم لنا بعد الانكشاف هو وجوب الظهر وعدم وجوب الجمعة \_ وهذا يعبّر عنه اصطلاحاً بالصغرى \_، ويُنضم إليه «كلّ معلوم الوجوب وجب الإتيان به » \_ وهذا يعبّر عنه اصطلاحاً بالكبرى \_ فيترتّب منهما القياس هكذا: وجوب الظهر معلوم لنا، وكلّ معلوم الوجوب وجب الإتيان به شرعاً، فوجب الإتيان بالظهر شرعاً.

[٥] النقض هنا يُراد منه الإبطال، والمقصود حرمة الاشتغال بالنوافـل قـبل إتيان الظهر المنكشف وجوبه واقعاًكما هو المفروض فعلاً.

وبالجملة: جواز الاشتغال بالنافلة حيث كان من الآثار الغير الفائتة فـيحكم بانتفائه(۱)، وأمّا وقت فضيلة الظهر فإنّها بعد صيرورة الشاخص مثل الظلّ حيث

<sup>(</sup>١) أي انتفاء الجواز .

فقد تقدّم  $^{\{1\}}$ أنّ مفسدة فو اته متداركةً $^{\{1\}}$ بالحكم الظاهريّ  $^{\{1\}}$ المتحقّق في زمان الفوت $^{\{2\}}$ .

يفوت بسبب الحكم الظاهريّ الدالّ على وجوب الجمعة، فللابدّ من الالترام بتدارك مفسدة فوتها واليه أشار بقوله: « إلاّ ما فات منها ... ».

[۱] إشارة إلى قوله الله الله الله الله المصلحة لابدً أن تكون ممّا يتدارك بها ما يفوت من مصلحة الواقع ...، ۱٬۷٪.

[۲] الضمير المجرور هنا يرجع إلى الواجب المنطبق مع الظهر في المثال الذي عرفت آنفاً لابدّية تدارك مفسدة فوات فضيلة أوّل الوقت، ولعلّ الأولى أن يقال: «إنّ المصلحة الفائتة من المكلّف متداركة»، وعليه فلا ضمير أصلاً حتّى يُـدّعى رجوعه إلى الواجب، فافهم.

[٣] الظاهر تعلَق الجارّ في المتن بقوله: «متداركة»، وعليه فـتقدير الكلام هكذا: متداركة بسبب المصلحة الموجودة في الحكم الظاهريّ، ولا يبعد تـعلّقه بقوله: «فواته» الغير المحتاج إلى التقدير المذكور، فافهم.

[3] هذه صفة لـ «الحكم الظاهريّ»، والمراد من زمان الفوت هو زمان قبل انكشاف الواقع، والمقصود منه ما عرفته مكرّراً من لزوم تدارك الآثار الفائتة قبل زمان الانكشاف بالمصلحة الثابتة في سلوك الأمارة، وإن شئت توضيح ذلك كلّه مفصّلاً، فراجع كلام المحقّق النائيني ﴿ فَإِنّه في تعقيب كلامه المذكور سابقاً قال:

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٩٤، ذيل الرقم [١]، وفرائد الأُصول ١: ١١٥.

«وبالجملة :المصلحة في الوجه الثالث: إنّما تكون في السلوك و تطبيق العمل على مؤدّى الأمارة لا في نفس المؤدّى، ولابذّ وأن تكون مصلحة السلوك بمقدار ما فات من المكلّف بسبب قيام الأمارة على خلاف الواقع، وهذا يختلف باختلاف مقدار السلوك، فلو قامت الأمارة على وجوب صلاة الجمعة في يومها وعمل المكلّف على طبقها ثمّ تبيّن مخالفة الأمارة للواقع وأنّ الواجب هو صلاة الظهر، فإن كان انكشاف الخلاف قبل مُضيّ وقت فضيلة الظهر فلا شيء للمكلّف؛ لأنّ قيام الأمارة على الخلاف ما توجب إيقاعه على خلاف ما يقتضيه الواقع من المحلّف عن استيفاء مصلحة الواقع بتمامها وكمالها حتى الفضيلة الوقتيّة، وإن كان انكشاف الخلاف بعد انقضاء وقت الفضيلة فبمقدار ما فات من المكلّف من فضل أوّل الوقت يجب أن يُتذارك، وإن كان انكشاف الخلاف بعد انقضاء تمام الوقت فاللازم هو تدارك ما فات منه من المصلحة الوقتيّة، وإن لم ينكشف الخلاف إلى الأبد، فالواجب هو تدارك ما فات منه من المصلحة الوقتيّة، وإن لم ينكشف الخلاف إلى الأبد، فالواجب هو تدارك ما فات منه من المصلحة أصل الصلاة...»(۱۰).

[۱] أي العلم بالخلاف. ولعلّ التعبير بالعلم باعتبار كون مفروض البحث هو انفتاح باب العلم والتمكّن من الوصول إلى الواقع.

[۲] إشارة إلى قوله \: «ثمّ إن استمرّ هذا الحكم الظاهريّ» إلى قوله : «وإن لم يستمرّ...».

(١) فوائد الأصول ٣: ٩٦ و٩٧.

\_ اللازم منه [1] ترخيص ترك الظهر في الجزء الأخير [7] \_ لا بـد أن يكـون [7] لمصلحةٍ يتدارك بها مفسدة ترك الظهر .

[١] هذا نعتُ لحكم الشارع، والضمير فيه يعود إليه.

[۲] إشارة إلى آخر وقت صلاة الظهر ، ولعل الأولى أن يقال بدلاً عنه : «اللازم منه ترخيص ترك الظهر في تمام الوقت حتى الجزء الأخير منه» ، وعلى أيّ حال المقصود انكشاف الخلاف بعد انقضاء تمام الوقت ، فلا تغفل .

[٣] هذا خبر لقوله \* : «أنّ حكم الشارع»، والضمير المستتر في الفعل يعود
 إلى «حكم الشارع».

#### بحث في وجوب القضاء

[3] توضيح المتن هنا يحتاج إلى تمهيد مقدّمةٍ مختصرة، وهي أنّ في باب قضاء الفوائت خلافاً كثيراً بين الأصحاب حيث إنّ جمعاً منهم ذهبوا إلى أنّ وجوب القضاء يحتاج إلى أمر جديد(١١)، وجمع آخر منهم قد أنكروه وادّعوا تبعيّنه

<sup>(</sup>١) منهم: الشريف العرتضى في الذريعة: ١٠٨، والشبيخ الطوسيّ في العدّة: ٢٠٩ و ٢٠٠٠. والمحقق الأردبيليّ في مجمع الفائدة والبرهان ٣: ٢٠٠٦، والمحقق الفتيّ في القوانسين ١: ٣٦٠، والمحقق الفتيّ في القوانسين ١: ٣٣٠، والمحقق النراقيّ في مناهج الأحكام: ٤٧، وانظر أيضاً فوائد الأصول للنائينيّ (١-٢): ٣٣٦ - ٢٣٦، وهـ أيضاً مختار أكثر علماء العامّة كالجويئيّ، والفترائيّ، والأمديّ، والرازيّ، والنيرازيّ، وإبن السبكيّ، وعامّة أصحاب الشافعيّ، وهـو مختار جمهور المعتزلة (راجع الإحكام للآمدي (١-٢): ٣٦٩، والمنخول: ٢٠٠، والمحصول ١: ١١٤٤ وشرح اللموخسيّ ١: ٥٤ و٤٤).

للأداء(١)، والتفصيل في محلّه(٢).

وبعبارةٍ أخرى: الطائفة الأولى قالوا: إنّ دليل وجوب قضاء الفوائت شرعاً أمرٌ جديد صدر من المعصوم ﷺ كقوله: «من فاتته فريضة فليقضها كما فاتته»<sup>(٣)</sup> فلو لم ير د هذا فلا دليل شرعاً على وجوبه .

وأمّا الطائفة الثانية فقد اكتفوا في ذلك بالأمر الأدائــيّ كــقوله تــعالى: ﴿أَقِـمِ الصَّـلاَةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلىٰ غَسَقِ اللَّيْلِ﴾ ('') بتقريب أنّه كما دلّ على وجوب صلاة الظهر في الوقت أداءً، كذلك دلّ على الوجوب في خارج الوقت قضاءً، وإن شئت توضيح ذلك مفصّلاً، فراجع مبحث البراءة (').

ثمّ لا يخفى أنّ الأمر الجديد تارةً: يترتّب عـلى عـنوان الفـوت؛كـالروايــة المذكورة، وأخرى: يترتّب على عنوان الترك على ما يستفاد من مـفهوم روايــة

<sup>(</sup>١) منهم: العلامة الحلّيّ في تذكرة الفقهاء ٢: ٣٤٩، ومنتهى المطلب ٧: ٩٥ و ١٩١٩، والفاضل الهنديّ في كشف اللتام ٤: ٣٤٨، وهو أيضاً مختار جمهور الأحناف والحنابلة والسالكيّة وعائد أصحاب الحديث وبعض المعتزلة. راجع المصادر المذكورة في الهامش السابق.

<sup>(</sup>۲) انظر على سبيل المثال: الذريعة إلى أصول الشريعة: ١٠٨. والعدَّة فسي أصبول الفقه ١: ٢٠٩. وقوانين الأصول ٢: ١٣٣.

 <sup>(</sup>٣) تهذيب الأحكام ٣: ١٧٩ و ١٨٠. باب أحكام فوائت الصلاة، العديث ١٠٤. وفيه هكذا:
 « يقضي ما فاته كما فاته »، ووسائل الشيعة ٥: ٣٤٨، الباب ١ من أبواب قضاء الصلوات،
 الحديث الأؤل, وفيه هكذا: « يقضيها إذا ذكرها ».

<sup>(</sup>٤) الإسراء: ٧٨.

<sup>(</sup>٥) انظر فرائد الأصول ٢: ١٧٤ ـ ١٧٦.

محمّد بن مسلم؛ فإنّه قال: قلت له ﷺ : رجلٌ مَر ض فتر ك النافلة ، قال : « يامحمّد، ليست بفريضةٍ ، إن قضاها فهو خيرٌ يفعله ، وإن لم يفعل فلا شيء عليه »(١).

إذا عرفت ذلك فاعلم أنّ الرواية الأولى (٢) مقتضاها عدم وجوب القضاء على التارك للظهر في ما نحن فيه؛ لعدم صدق عنوان الفوت عليه؛ لاختصاص إطلاق الفوت على الشيء المتروك بجميع مصالحه الواقعيّة الغير الشامل له (٢)؛ نظير ترك الحائض صلواتها اليوميّة، فإنّه أيضاً لا يصدق عليه عنوان الفوت بعد تدارك الشارع الأقدس جميع المصالح الفائتة عنها، ولذا لا يجب عليها القضاء.

وأمّا الرواية الثانية <sup>(1)</sup>فمقتضاها وجوب القضاء على التارك للظهر في ما نحن فيه ؛ لصدق عنوان الترك حينئذٍ عليه ولو مع التدارك لها.

فائدة: اعلم أنّه قد قرّر في محلّه تفصيلاً (٥) أنّ موضوع القضاء هل هو أمر وجوديّ كالفوت أو أمر عدميّ كالترك وعدم الإتيان بالمأمور به، وتوضيحه هنا إجمالاً أنّ الفوت معناه الوجوديّ هو ذهاب شيءٍ عن الكيس وتلفه من صاحبه بلا

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ٣: ٥٨، الباب ٢٠ من أبواب أعداد الفرائض ونوافلها، الحديث الأوّل.

<sup>(</sup>٢) أي قوله عاليه : « من فاتته فريضة فليقضها كما فاتته » .

<sup>(</sup>٣) أي لما نحن فيه.

<sup>(</sup>٤) أي قوله لمالي : « ... وإن لم يفعل فلا شيء عليه ».

<sup>(</sup>٥) انظر على سبيل المثال: فوائد الأصولُ (١ ـ ٣): ٣٣٩ و ٢٠٠. والمستند في شرح العروة الوثقى ٢١: ٦٧ عند قوله ﷺ: «المعروف بينهم أنّ القضاء إنّما هو بأمر جديد متعلّق بعنوان الله ت ... ».

المتوقّف على فوات الواجب من حيث إنّ فيه مصلحة [١] ، لم يجب في ما نحن فيه ؛ لأنّ الواجب وإن ترك إلّا أنّ مصلحته متداركة ، فلا يصدق على هذا الترك الفوت . وإن قلنا : إنّه متفرّع على مجرّد ترك الواجب ، وجب هنا [٢] ؛ لفرض العلم بترك صلاة الظهر مع وجوبها عليه [٢] واقعاً .

جبرانٍ وتداركٍ له ومعناه العدميّ هو مجرّد الترك وعدم الإتيان بشيءٍ في وقته(١٠). وعليه فالنسبة بين الفوت والترك عموم وخصوص مطلق لأخصّيّة الأوّل عن الثاني(١٠).

[۱] هذه الجملة بأسر ها صفة لـ «الفوت» وعبارة أخرى لقولنا آنفاً: «إطلاق الفوت على الشيء المتروك بجميع مصالحه الواقعيّة»، والضمير المجرور في «فيه» يعود إلى «فوات الواجب»، ولعلّ الأولى أن يقال: «الترك» بدلاً عن «الفوات»، وعلى أيّ حال لفظة «حيث» هنا يشير إلى حيثيّة تعليليّة لا تقييديّة (٣٠).

- [٢] أي وجب القضاء في ما نحن فيه.
- [٣] أي على من قامت الأمارة عنده على ترخيص ترك الظهر.
- [٤] استثناء عن قوله الله: «لم يجب في ما نحن فيه»، والمقصود تصحيح

<sup>(</sup>١) لا يذهب عليك أنّ ما أوضحناه في المقام استناداً إلى كلام المصنّف ﷺ مغاير لما سيذكره في مبحت البراءة حيت قال هناك: « المراد بالفوت مجرّد الترك كما بيّناً ه في الفقه » ( فرائمد الأصول ٢: ١٧٤، وانظر أيضاً الرسائل الفقهيّة للمصنّف ﷺ ٢٣٣ و ٢٢٤)، ولعلّه يشير إليه هنا عن قريب بقوله: « فافهم ».

<sup>(</sup>٢) يعني أنَّه كلَّما تحقَّق الفوت تحقَّق الترك و لا عكس؛ كترك الصلاة بالنسبة إلى الحائض.

<sup>(</sup>٣) يعني عدم تدارك المصلحة صار علَّة لإطلاق الفوت.

وجوب القضاء مطلقاً \_أي حتّى بناءً على تفرّع وجوب القضاء عـلى الفـوت \_، والوجه فيه الالتزام بما ذهب إليه الجُلّ \_لو لا الكـلّ \_ مـن الاكـتفاء بـالمصلحة النسهيليّة، وانكار المصلحة السلوكيّة.

اعلم أنّ المصلحة السلوكيّة يراد منها فائدة شخصيّة \_ أي يُراعى فيها مصلحة الشخص \_، ولذا التزام المصنّف فلله بتدارك المصلحة الفائتة بالنسبة إلى ترك الظهر الواقعيّ في المثال، وهذه هي المصلحة التي تمنع عن صدق الفوت \_ في ما نحن فيه \_ بالتقريب المتقدّم.

وأما المصلحة التسهيليّة ، فالمراد منها فائدة نوعيّة \_أي يُراعى فيها مصلحة النوع \_: بمعنى أنّ الشارع الأقدس حيث رأى أنّ تحصيل العلم واليقين بالأحكام الشرعيّة الواقعيّة يستلزم غالباً الحرج الشديد والعُسرَ الأكيد فأمر برجوع العباد إلى الأخذ بالأمارات الظنيّة \_كخبر الواحد الثقة وفتوى المجتهد في الأحكام وكيد المسلم وسوقه في الموضوعات \_، وهذا معنى قولهم: إنّ الحرج الغالبيّ صار حكمةً لجعل الشارع الأمارات الغير العلميّة حتّى بالنسبة إلى المتمكّن من تحصيل الواقع بالرجوع إلى الإمام علي والسؤال عنه.

وعليه فالأخذ بالأمارة الدالّة على وجوب الجمعة في المثال والعمل على طبقها مع وجوب الظهر واقعاً وإن أوجب للمكلّف تفويت المصلحة المترتبّة على الظهر، لكن رعاية المصلحة النوعيّة المترتّبة على الأخذ بالأمارة تُصحّح إيجاب الشارع الأقدس العمل على طبق الأمارة تسهيلاً على العباد، ولذا قال صاحب الأوثق \* : «إنّ باب العلم بالأحكام الشرعيّة لمّا كان منسداً أو كان تحصيله موجباً للحرج الشديد والعُسر الأكيد في حقّ أكثر الناس حتّى في زمن النبيّ ﷺ والأَمّة هي الله أن قال ـ: صار هذا الانسداد الغالبيّ أو الحرج النوعيّ حكمةً لوضع الأمارات الظليّة، فوضعها الشارع مطلقاً حتّى في حقّ من تمكن من تحصيل العلم بالأحكام بسؤال الإمام هي ونحوه تسهيلاً للطريق للعائمة...»(١).

قال المحقق النائيني ﷺ: «وهذه مصلحة نوعيّة يصحّ للشارع مراعاتها، وإن كان رعاية ذلك يوجب تفويت بعض المصالح الشخصيّة، وكم من مصلحةٍ نوعيّة قدّمت على المصلحة الشخصيّة! وليس ذلك بعزيز الوجود في الشرعيّات، بل في العرفيّات ... "(").

ملخّص الكلام: هو أنّ بناءً على الوجه الأوّل (٣) والثاني (١) من السببيّة لا ريب في إجزاء صلاة الجمعة وكفايتها لبراءة ذمّة المكلّف وعدم وجوب إعادة صلاة الظهر وقضائه كما هو شأن امتثال الأحكام الواقعيّة في جميع الموارد، وعليه فلامجال للبحث فيه عن لزوم القضاء وعدمه خلافاً للسببيّة على الوجه الثالث(٥)

١١) أؤثق الوسائل: ٦٤ و ٦٥.

<sup>(</sup>٢) فوائد الأصول ٣: ٩٣.

<sup>(</sup>٣) أي أن يكون الحكم \_ مطلقاً \_ تابعاً لتلك الأمارة (التصويب الأشعريّ).

<sup>(</sup>٤) أي أن يكون الحكم الفعليّ تابعاً لهذه الأمارة (التصويب المعتزليّ).

<sup>(</sup>٥) أي أن لا يكون للأمارة القائمة على الواقعة تأثيرٌ في الفعل الذي تضمّنت الأمارة حكمه.

في إمكان التعبّد بالظنّ ٧

..\_\_\_\_\_

فإنّ بناءً عليه كان مجال البحث عن لزوم القضاء وعدمه باقياً بحاله(١٠ بأن يقال: إنّ وجوب القضاء موضوعه:

إن كان مجرّد الترك \_ الذي معناه عدم الإتيان بالمكلّف به مطلقاً سواء يتدارك مصالحه الفائتة أم لا \_ فوجب القضاء: يعني المصلّي للجمعة والتارك للظهر بعد كشف الخلاف له وجب عليه قضاء الظهر ؛ لصدق الترك بالنسبة إليه كما لا يخفى ، و هذا أشار اليه المصنّف ﴿ آنفاً بقوله : « وجب هنا ... » .

وأمّا إن كان موضوعه الفوت:

فإن قلنا: إنّ حكمة تشريع الأمارات الغير العلميّة والأمر بالتعبّد بها لو كانت لتسهيل الأمر على العباد ـ المعبّر عنه اصطلاحاً بالمصلحة التسهيليّة ـ ، فوجب أيضاً القضاء ؛ لصدق الفوت بعد كون المفروض حينئذٍ عدم تدارك مصلحة الواقع . غاية الأمر أن يكون المكلّف معذوراً في ذلك بسبب حكم الشارع الأقدس الآمر بالعمل على طبق الأمارة الغير العلميّة ، وهذا سيشير إليه المصنّف ﷺ بقوله: « لا ينافى ذلك صدق الفوت ... » .

وأمًا إن قلنا: إنّ حكمة تشريعها هو حفظ المنافع والمصالح الواقعيّة الفــائتة عنهم بسبب العمل بتلك الأمارات ــ المعبّر عنه اصطلاحاًبالمصلحة الســلوكيّة ــ،

<sup>(</sup>١) لا يذهب عليك أنّ بناءً على الوجه الثالث مجال البحث بالنسبة إلى خصوص القضاء كان باقياً بحاله وإلاّ فبالنسبة إلى وجوب الإعادة عند كشف الخلاف قبل انقضاء وقت الظهر ليس للبحث عنه مجالٌ أصلاً. بل شكم بوجوبها بنحو الجزم والقطع.

\_\_\_\_\_

فلا يجب القضاء لانتفاء الموضوع فيه؛ أعني الفوت الذي معناه تـرك الإتـيان بالمكلّف به بلا تدارك مصالحه الفائنة ، وهذا أشار إليه المصنّف ﴿ آنفاً بقوله: «لم يجب في ما نحن فيه ... ».

[١] المراد من المقام هو الوجه النالث من السببيّة الموجب لحدوث المصلحة في الحكم الظاهريّ بالنسبة إلى من قامت عنده الأمارة ، وقد أوضحنا آنفاً تقريب المرام فيه عند قولنا: غاية الأمركان المكلّف معذوراً في ذلك ....

[٢] هذاأوضحناه أيضاً آنفاً عندقولنا: كانت لتسهيل الأمر على العباد....

ثمّ لا يخفى أنّ هذا المدّعى ـ الذي هـ و مختار المحقّق النـائينيّ ﴿ ، بـل المشهور ـ كان مؤيّداً بقوله ﷺ : «بعثُ بالحنيفيّة السمحة السهلة » (١٠).

اعلم أنّ المحقّق النائينيّ ؛ في مبحث تعارض الخبرين أشار إلى هذا المبحث فقال : « وقد تقدّم في مبحث الظنّ : أنّ من التزم بالمصلحة السلوكيّة \_كالشيخ شلام يلتزم بها مطلقاً ، بل إنّما يلتزم بها في خصوص انفتاح باب العلم وتمكّن المكلّف من تحصيل الواقع ؛ لمكان قبح التعبّد بالأمارات مع تمكّن المكلّف من استيفاء المصلحة الواقعيّة ، فلابد وأن يكون في سلوك الأمارات مصلحة تداركيّة ، ونت عن منعنا عن المصلحة السلوكيّة حتّى في صورة انفتاح باب العلم وقلنا

<sup>(</sup>۱) بحار الأنوار ۲:۱۹ / و ۷۲: ۳۲۶، ووسائل الشيعة ٥: ٢٤٦، الباب ١٤ من أبواب بـقيّة الصلوات المندوبة، الحديث الأوّل.

في إمكان التعبّد بالظنّ 119

ولا ينافي ذلك صدق الفوت [١]، فافهم [٢].

ثمّ إنّ هذاكلّه <sup>[٣]</sup> ........

بكفاية مصلحة التسهيل في صحّة التعبّد بالأمارات ولو مع تـمكّن المكـلّف مـن إدراك الواقع ... (١٠).

[١] لفظة «ذلك» إشارة إلى تسهيل الأمر على المكلّفين، والمقصود أنّ الالتزام بالمصلحة التسهيليّة وكون المكلّف معذوراً في ترك مصلحة الواقع لا يمنع من صدق الفوت والحكم بوجوب القضاء في ما نحن فيه بالتقريب المتقدّم.

[٢] لعلَّه إشارة إلى ضعف الالتزام بالمصلحة النوعيَّة العامَّة.

ولعلّ الأوضح كونه إشارة إلى اختصاص الخلاف في المصلحة \_ تسهيليّة (٢) كانت أو سلوكيّة (٣) \_بصورة اعتبار الخبر طريقاً مع أنّ المفروض صورة اعتباره سبباً، وهذا استفدناه من كلام بعض محشّي الكفاية حيث قال \*: « [وبالجملة : ] بعد القول بالطريقيّة في الأمارات يمكن القول فيها بأنّ في سلوكها مصلحة يتدارك بها ما يغوت من مصلحة الواقع ...» (١).

[٣] إشارة إلى التفصيل بين الوجه الثاني والثالث واختصاص ترتّب وجوب
 الإعادة والقضاء على الثالث دون الثاني، فلا تغفل.

<sup>(</sup>١) فوائد الأصول ٤: ٧٥٩.

<sup>(</sup>٢) أي المصلحة النوعيّة.

<sup>(</sup>٣) أي المصلحة الشخصيّة.

<sup>(</sup>٤) عناية الأصول ٣: ٨٩.

## على ما اخترناه من عدم اقتضاء الأمر الظاهريّ للإجزاء [١] ، واضحٌ .

[۱] إشارة إلى ما هوالمبحوث عنه في محلّه من اقتضاء امتثال الأمر الظاهريّ للإجزاء وعدمه(۱)، ولا يخفى أنّ التفصيل المتقدّم يستمّ بناءً على القول بعدم الإجزاء؛ إذ معه يبقى الحكم الواقعيّ النفس الأمريّ على ما هو عليه، فيجب إعادته في الوقت وقضائه في خارج الوقت بعد انكشاف الخلاف وإلّا فبناءً على القول بالإجزاء لا يتمّ جداً؛ إذ معه لا واقع أصلاً حتّى يجب تداركه قضاءً وأداءً ولو بعد انكشاف الخلاف كما هو مذهب المعتزلة القائلين بتبدّل الموضوع في أمثال المقام (۱)، ولذا قلنا سابقاً؛ إنّ انكشاف الخلاف عندهم كان من باب تبدّل الموضوع لا موضوع لا من باب انكشاف الواقع (۱).

وهذا كلّه سيشير إليه المصنّف الله عند قوله: «وأمّا على القول باقتضائه له، فقد يشكل الفرق ...».

<sup>(</sup>١) مورد البحث في هذه المسألة: هو أنه لو ثبت حكم بأمر ظاهري - كالأمارات؛ مثل خبر الواحد - ثم انكشف الخلاف بالعلم - كالخبر المتواتر - هـل الإتبيان بـالمأمور بـه بـالأمر الظاهري يوجب الإجزاء عن الأمر الواقعي إعادة وقضاء أو لا؟ وقد اختلفت الأقوال في هذه المسألة - أي كفاية امتنال الأمر الظاهري عن استنال الأمر الواقعي - وإن شست التفصيل، فراجع الذريعة: ١١٢، الفصل الرابع عشر، ونهاية الوصول ١٠ ٨٥٠، المبحث التالث، ومطارح الأنظار ١٠ ٩٠، الكلام في الإجزاء، وفوائد الأصول (١ - ٢): ٢٤٦ - ٢٥، والمحاضرات ٢٠ ٢٠، حيث عدّ فيه ستة أقوال.

 <sup>(</sup>٢) وبعبارة أخرى: المصلحة المدّعاة في المقام لا فرق فيها بين الالتزام بكونها فعي سؤدًى
 الأمارة أو في سلوكها ، فافهم .

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ٨٣، ذيل عنوان «الوجه الثاني في سببيَّة الأمارات (التصويب المعتزليّ )».

في إمكان التعبّد بالظنّ ٢١

وأمّا على القول باقتضائه له ، فقد يشكل الفرق بينه وبين القول بالتصويب [١] .

الفرق بين القول بالمصلحة السلوكيّة والتصويب المعتزليّ في مسألة الإجزاء

[۱] من هنا شرع الله في تقريب الفرق بين مذهب المعتزلي ومذهب الإمامية القائلين باقتضاء امتنال الأمر الظاهريّ للإجزاء كما عرفته آنفاً، وهنا نقول ثانياً: إنّ بناءً على المذهب المختار \_أعني عدم اقتضاء امتنال الأمر الظاهريّ للإجزاء (۱) \_الفرق بيننا وبين القول بالتصويب في غاية الوضوح.

وأمّا بناءً على المذهب الآخر - أعني الإجزاء - كما اختاره جمع من أعاظم الفقهاء (رضوان الله عليهم) (٢) فقد يشكل الفرق جدّاً، ولذا اعتُرض عليهم بنفي الشمرة عملاً بين رأيهم ورأي المصوّبة؛ إذ كما أنّهم يعملون بالأمارة الدالّة على الجمعة مثلاً ويكتفون بها ولو مع كشف الخلاف وإحراز وجوب الظهر واقعاً، كذلك هؤلاء يعملون أيضاً بتلك الأمارة ويكتفون بها ولو مع كشف الخلاف وإحراز وجوب الظهر واقعاً، نعم هؤلاء يدّعون امتثال الأمر الظاهريّ وأنّهم يدّعون امتثال الأمر الواقعيّ، ومن المعلوم عدم دخالة ذلك في الثمرة والفرق بين المذهبين المذهبين عملاً، وهو المطلوب.

<sup>(</sup>۱) هذا هو المعروف بين الستأخّرين. انـظر عـلى سـبيل السـتال: مـطارح الأنـظار ١: ١٢٧ ومابعده، وفوائد الأصول ( ١ ـ ٢): ٢٤٦ ـ ٢٥٥، والمحاضرات ٢: ٢٥٤ ـ ٢٥٥، و....

 <sup>(</sup>٢) منهم: السيّد السرتضى ﷺ في الذريعة: ١١٦، والسلّامة الحـلَّي في النهاية ١: ٨٥٨.
 والشيخ المفيد ﷺ في التذكرة: ٣٠. والشيخ الطوسيّ ﷺ في العدّة ١: ٢١٢ و ٢١٣. و ....

# وظاهر شيخنا في تمهيد القواعد [١] ............

قال بعض تلامذة المصنف \* : «أقول: كون القول بالإجزاء في الأمر الظاهريّ الشرعيّ ـ كما هو المفروض في المقام ـ مستلزماً للتصويب أمر ظاهر، ولذا اخترنا في مسألة الإجزاء عدم إفادته له، وجعلنا هذا من المحذورات الواردة على القائلين بالإجزاء، فراجع »(١).

وبالجملة: إنّ المصنّف الله لقل لم يقل بالإجزاء في ذلك المبحث الأصوليّ ففي المناه الله المناه الأصوليّ ففي المقام أيضاً عند كشف خلاف الأمارة الظنّية مع الواقع قد أوجب الإعادة والقضاء كما هو لازم مذهب التحويب هو المسافة بين المشرق والمغرب، فافهم.

لكن بعد كلّ ذلك المحقّق الهمدانيّ الله يسلّم الإشكال في المقام (١٦)، وهو الحقّ جدّاً.

إم غرضه \$ إثبات التلازم بين القول بالتخطئة وعدم الإجزاء، واستشهد له
 بكلام الشهيد الثاني \$ في كتابه تمهيد القواعد (٢٠).

أقول: التلازم المدّعي في كلام الشهيد الله لله يستم، ولذا قبال المحقّق الخراسانيّ الله: «التاني: لا يذهب عليك أنّ الإجزاء في بعض سوارد الأصول

<sup>(</sup>١) قلائد الفرائد ١: ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر حاشية فرائد الأصول: ٩٤.

<sup>(</sup>٣) انظر تمهيد القواعد: ٣٢٣ و٣٢٣. ولا يخفى أنَّ كتاب « تسهيد القواعد » يشــتمل عــلى جزئين: جزء منه فى القواعد الأصواية والفروع الفقهيّة وجزء منه فى القواعد العربيّة.

استلزام القول بالتخطئة لعدم الإجزاء [١] ، قال أله النصويب وروع مسألة التصويب والتخطئة ، لزوم الإعادة للصلاة بظنّ القبلة وعدمه [٢] . وإن كان تسمثيله لذلك بالموضوعات محلّ نظر [٢] .

3 0 3 3

والطرق والأمارات \_على ما عرفت تفصيله \_ لا يوجب التصويب المجمع عـلى بطلانه في تلك الموارد ... »(١).

[١] قال صاحب الأوثق \ : «الظاهر أنّ المرادكون القول بعدم الإجزاء لازماً مساوياً للقول بالتخطئة والقول بالإجزاء لازماً مساوياً للقول بالتصويب.... «٢٠).

[۲] توضيح ذلك: أنّ المصلّي إلى الجهة التي ظنّ بكونها قبلة المنكشف له الخلاف بعد صلاته، على القول بالتخطئة يجب عليه الإعادة في الوقت والقضاء في خارج الوقت وأمّا بناءً على القول بالتصويب فلا.

[٣] اعلم أنّ النظر هنا قد علّله صاحب الأو ثق \$ بقوله: «الاختصاص نزاعهم في مسألة التخطئة والتصويب بالأحكام الكلّية؛ بمعنى اتفاقهم على التخطئة في الموضوعات (٢). نعم، ربّما حُكي عن بعض أواخر المتأخّرين القول بالتصويب فيها... (١).

<sup>(</sup>١) كفاية الأصول: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٦٥.

 <sup>(</sup>٣) أقول: الأحكام الكلّية كصلاة الظهر والجمعة في المثال والموضوعات كاشتباه القبلة ونحوه, فافهم.

<sup>(</sup>٤) أوثق الوسائل: ٦٥.

فعلم من ذلك <sup>[۱]</sup>: أنّ ماذكره من وجوبكون فعل الجمعة مشتملاً على مصلحةٍ تتدارك مفسدة ترك الواجب ومعه يسقط عن الوجوب <sup>[۲]</sup>، ممنوع ؛ . . . . . . . . .

وقال بعض تلامذة المصنف \$ : «أقول: وجه النظر ما مضى: من أنّ بطلان التصويب في الموضوعات الصرفة بمحلّ الاتّفاق حتّى من القاتلين بالتصويب في الأحكام »(١٠).

وبالجملة : الأحكام العقليّة والموضوعات الصرفة ممّا اتّفق الكلّ فيها على التخطئة وبطلان التصويب، والخلاف هو في خصوص الأحكام الشرعيّة الكلّيّة. والتفصيل في محلّه(٢٠).

#### بيان الفرق بين الوجهين

[١] لفظة «فاء» للنتيجة؛ أي ما ذكرناه إلى هنا بعنوان «قلتُ» نتيجته بطلان ما ذكر ه الله من الفرق ذكره المستشكل بعنوان «إن قلت» ، ولفظة «ذلك» إشارة إلى ما ذكره الله من الفرق بين الوجه الثاني والثالث أي مذهب المعتزلتي وبعض الإماميّة بأن لازم الوجه الثالث نقض آثار العمل المنطبق على الأمارة كالجمعة في المثال ولازم الوجه الثاني عدم النقض لها عند كشف الخلاف.

[۲] الضمير المجرور يعود إلى «التدارك» المستفاد من «تتدارك»، والضمير المستتر في قوله \* : «يسقط» يعود إلى «الواجب الواقعيّ».

<sup>(</sup>١) قلائد الفرائد ١: ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر تمهيد القواعد: ٣٢١ و ٣٢٢، وكفاية الأصول: ٤٦٨ و ٤٦٩.

ولا يخفى أنّ هذا تكرار إشكال المستشكل كما أنّ قوله \*: «ممنوع» تكرار الجواب عنه مع الاختلاف في العبارة فيهما (١٠)، وعليه فاللازم توضيحهما ثانياً، فنقول: المستشكل توهّم في المقام ذهاب الإمامية ﷺ إلى المصلحة السلوكية مطلقاً \_أي سواء انكشف الخلاف بعد إنقضاء الوقت أو قبله \_وأيضاً توهّم أنّ الإمامية ﷺ قد اعتقدوا صلاحية المصلحة السلوكية لإسقاط الواجب الواقعيّ، مع أنّ كلاً منهما باطل رأساً.

أمّا أوّلاً: فلأنّ بعض الإماميّة قد التزمواب المصلحة في خصوص صورة انكشاف الخلاف بعد الانقضاء لا قبله ، ولذا أوجبوا الإعادة في الوقت عندكشف الخلاف فيه (٢) ، ففي المثال المذكور فائدة الأخذ بالأمارة الدالّة على وجوب الجمعة تنحصر بجواز الدخول فيها بقصد الوجوب وإتيان النافلة بعدها ، وإليه سيشير المصنف الله بقوله : «فعل الجمعة قد لا يستلزم إلا ترك الظهر في بعض أجزاء وقته ...».

وبالجملة: إنَّ مصلحة السلوك هي بمقدار ما فات من المكلَّف بسبب قيام الأمارة على خلاف الواقع، لا مطلقاً كما زعمه المستشكل .. وهذا قد مرّ

<sup>(</sup>٢) أي في الوقت.

# لأنَّ فعل الجمعة قد لا يستلزم إلَّا ترك الظهر في بعض أجزاء وقته [١].

توضيحه مفصّلاً سابقاً عند نقل كلام المحقّق النائيني ﴿ ١٠٠].

وأمًا ثانياً: فلأنّ المصلحة الثابتة بعد انقضاء الوقت عندهم لا يصلح لإسقاط الواجب الواقعيّ، بل هو باق بحاله كما هو شأن مذهب المخطّنة، وإليه أيضاً سيشير بقوله \* : «قد يترتّب على وجوبه واقعاً حكمٌ شرعيّ وإن تدارك مفسدة تركه ...» وبعد معرفة كلّ ذلك علم بطلان ما ادّعاه المستشكل سابقاً عند قوله: «فالوجهان مشتركان في اختصاص الحكم الواقعيّ ...» (٢٠).

[۱] إشارة إلى صورة انكشاف الخلاف في الأثناء وقبل انقضاء الوقت، وبعد حذف كلمتي النفي والاستثناء صار الكلام هكذا: إنّ فعل الجمعة والسلوك على طبق الأمارة الدالّة عليها قد يستلزم ترك الظهر في تمام الوقت كصورة انكشاف الخلاف بعد انقضاء الوقت، واللازم في هذا الفرض تدارك ما فات عن المكلّف من المصلحة الوقتيّة، وحينئذٍ الأمر بالعمل بالأمارة معناه الإذن لترك الظهر في تمام وقته.

وقد يستلزم ترك الظهر في بعض أجزاء وقته كصورة انكشاف الخلاف في الأثناء وقبل انقضاء الوقت، واللازم في هذا الفرض تدارك ما فات عن المكلّف من مصلحة فضيلة أوّل الوقت، وحينئذٍ الأمر بالعمل بالأمارة معناه الإذن لتفويت وقت الفضيلة والدخول في الجمعة بقصد الوجوب والشروع في النافلة بعدها من

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ١٠٩، ذيل الرقم [٤]، وفوائد الأصول ٣: ٩٦ و٩٧.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأصول ١: ١١٦.

فالعمل على الأمارة معناه : الإذن في الدخول فسيها عسلى قسمد الوجـوب ، والدخول في التطوّع بعدفعلها .

نعم [1]، يجب في الحكم بجواز فعل النافلة اشتماله على مصلحةٍ تـتدارك [٢]

دون احتياج إلى المصلحة المتدارّك بها الواقع على ما هو مذهب بعض الإماميّة المعتقدين بكون المصلحة بمقدار السلوك، كما عرفته آنفاً، خلافاً لمذهب المعتزلة المعتقدين بكون الواقع هو نفس المؤدّى، فإنّهم قد اعتقدوا بلزوم اشتمال فعل الجمعة على المصلحة المتدارك بها الواقع حين كشف الخلاف مطلقاً - أي سواء في صورة انكشاف الخلاف بعد الانقضاء أو قبله -، ولذا قلنا آنفاً المسافة بينهما هو المسافة بين المشرق والمغرب، فراجع ما تقدّم (١٠).

[۱] هذا استدارك عن قوله \( «ممنوعٌ»، وعليه فكأنّه \( قال: نحن وإن قلنا آتفاً بعدم اشتمال فعل الجمعة على مصلحةٍ يُتدارك بها مفسدة ترك الظهر، لكنّه يجب في الحكم بجواز فعل النافلة في وقت الفريضة كونه مشتملاً على مصلحةٍ يُتدارك بها مفسدة فعلها؛ لأنّ تجويز الشارع الأقدس فعل النافلة بلا تدارك لمفسدة فعلها في وقت الفريضة كان قبيحاً عليه ويُنافي لحكمته عقلاً.

 [۲] قوله : «اشتماله على مصلحةٍ» كان فاعلاً لقوله: «يجب»، والضمير المجرور يعود إلى «الحكم بجواز فعل النافلة»<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ١٢١ و١٣٢. ذيل عنوان «الفرق بين القول بالمصلحة الســلوكيّة والتــصويب المعتزليّ في مــألة الإجزاء ».

مفسدة فعل التطوّع [<sup>11]</sup> في وقت الفريضة لو شمل <sup>[17]</sup> دليله الفريضة الواقعيّة <sup>[17]</sup> المأذون في تركها ظاهراً ؛ وإلّا كان جواز التطوّع في تلك الحال حكماً واقعيّاً لا ظاهر يّاً .

[۱] هذه عبارة أخرى لفعل النافلة وإشارة إلى قوله ﷺ: «لا تطوّع في وقت الفريضة »۱۰.

[۲] أي دليل عدم جواز فعل النافلة في وقت الفريضة لو شـمل(۱۱ الفـريضة الواقعيّة بأن دل على عدم الجواز في وقت الفريضة ولو مع إذن الشارع في تركها ظاهراً فاللازم اشتماله على مصلحة يتدارك بها مفسدته.

[٣] الدليل يراد منه الرواية المذكورة، فإنّها وإن لم يعمل بها المشهور من الأصحاب، لكنّه قد أفتى بعضٌ منهم على طبقها فمنعوا عن الإتيان بالنوافل الابتدائيّة في وقت الفريضة(٣).

اعلم أنّ المستفاد من الرواية هو خصوص الفريضة الظاهريّة ـ كالجمعة في

الرسائل المحتى: ٢٩). ولا يذهب عليك أن هذه النسخة بناءً على صحتها كان اللازم فيه
 تأنيت الضمير الثاني لرجوعه إلى «المصلحة». فلا تغفل.

 <sup>(</sup>١) أقول: أصل الرواية على ما في الوسائل هكذا: «إذا دخلت الفريضة فلا تطوع» (وسائل الشيعة ٣: ١٦٥. الباب ٣٥ من أبواب المواقيت. الحديث ٣ و٧)، وقـد أشـرنا إليـها وإلى غيرها سابقاً (راجع الصفحة ١١١ ومابعدها. ذيل عنوان «بحث في وجوب القضاء»).

 <sup>(</sup>٢) المضبوط في نسخة الشيخ رحمة أله هملاً هكذا: «لو اشتمل دليله» (انظر الرسائل المعشى: ٢١)، ولعل الصواب النسخة العوجودة في ما بأيدينا.

<sup>(</sup>٣) كما ذهب إليه الشيخان والمحقّق وغيرهم. كما مرّ سابقاً (انـظر الصفحة ١٠٥، الهـامش

المثال \_، ولذا بعد الإتيان بها خارجاً حكم المصنّف الله بجواز الدخول في النافلة بلا وجودمفسدة فيها ليحتاج إلى التدارك، وإليه أشار بقوله الله: « وإلّا (١٠ كان جواز التطوّع في تلك الحال حكماً واقعيّاً (١) لا ظاهريّاً».

وأمّا بناءً على شمولها لوقت الفريضة الواقعيّة كالظهر في المثال، فحيث كانت فيها (أ) مفسدة قبل الإتيان به (أ) على مذهب بعض الأصحاب (أ) فلابدّ فيها من الالتزام بالمصلحة السلوكيّة المتدارّك بها مفسدتها، وإليه أشار بقوله \$: «نعم، يجب في الحكم بجواز فعل النافلة اشتماله على مصلحة...».

ملخّص الكلام: أنّ بناءً على شمول الرواية المذكورة وتعميم دلالتها على حرمة فعل النافلة في وقت الفريضة الواقعيّة -كصلاة الظهر -اللازم أن يكون في الحكم بجواز النافلة الالتزام باشتماله على مصلحةٍ يتدارك بها مفسدته، وأمّا بناءً على اختصاصها بالفريضة الظاهريّة ولالتها على خصوص حرمة فعل النافلة في وقت الفريضة الظاهريّة -كما هو الحقّ -ففي الإتيان بعد صلاة الجمعة لا مفسدة فيها أصلاً ليحتاج إلى التدارك.

<sup>(</sup>١) أي وإن لم يشمل دليله.

<sup>(</sup>٢) أي لا مفسدة فيها أصلاً كي يحتاج إلى التدارك، والوجه فيه أنّ المتطرّع لم يفعل النافلة في وقت الفريضة الظاهر يَهُ \_ أى صلاة الجمعة \_، بل فعلها بعد الجمعة كما هو المفروض.

<sup>(</sup>٣) أي في النوافل.

<sup>(</sup>٤) أي بالظهر.

<sup>(</sup>٥) انظر الصفحة ١٠٥، الهامش ٣.

وأمّاقولك: إنّه مع تدارك المفسدة بمصلحة الحكم الظاهريّ يسقط الوجوب، فممنوع أيضاً [١]؛ إذ قديترتّب [<sup>١]</sup>على وجوبه واقعاً حكم <sup>[٢]</sup>شرعيّ ......

\_\_\_\_\_\_

[۱] تقدير الكلام هكذا: يسقط الوجوب عن أثره الشرعيّ ـ كـالقضاء ـ....، وسيجيء توضيحه .

وكأنّ المستشكل بعد أن اعترف المصنّف الباشتمال فعل الجمعة على المصلحة بالنسبة إلى خصوص بعض الموارد \_ كصورة انكشاف الخلاف بعد انقضاء تمام الوقت \_ قد اغتنم الفرصة واستفاد منه سوءً وادّعى أنّ الالتزام بهذا المقدار من المصلحة والاعتراف به يستلزم أيضاً التصويب المعتزليّ، لكنّ المصنّف الله قد ردّه بقوله: «فممنوع أيضاً ...».

وملخّصه: أنّ المصلحة الثابتة عند بعض الإماميّة لا تكون في نفس المؤدّى ليسقط الوجوب الوقعيّ، والشاهد عليه حكمهم بوجوب القضاء بعد كشف الخلاف، وبعبارةٍ أخرى: مفسدة ترك الظهر في المثال وإن تتدارك بالمصلحة الثابتة في الجمعة إلّا أنها ليست بدرجةٍ ومر تبة بحيث يؤثّر في الواقع ويسقطه عن الوجوب كي يلزم ما ذكره المستشكل من التصويب، بل هو باقٍ على حاله، وهو المطلوب.

 [۲] اعلم أنّ جملة «قد يترتّب...» مقابلها جملة أخرى مقدّرة، وهي: «قد لا يترتّب» كما في صورة عدم انكشاف الخلاف إلى الأبد ... فافهم.

[٣] هذا فاعل لقوله \: «يترتّب»، وغرضه \ الإشارة إلى الأثر المترتّب على الوجوب الواقعيّ للظهر وهو وجوب قضائه بعد خروج الوقت بناءً على في إمكان التعبّد بالظنّ ٣١

وإن تدارك مفسدة تركه مصلحة فعل آخر <sup>[١]</sup> ،كوجوب قضائه إذا علم بعد خروج الوقت بوجوبه <sup>[٢]</sup> واقعاً .

وبالجملة: فحال الأمر بالعمل بالأمارة القائمة على حكم شرعيٍّ حال الأمر بالعمل بالأمارة القائمة على الموضوع الخارجي [<sup>٣]</sup>، كحياة زيدٍ وموت عسمرو، فكما أنَّ الأمر بالعمل في الموضوعات لا يوجب جعل نفس الموضوع . . . . . . . .

بوجوبه واقعاً...»، ولا يخفى أنّ قوله \:«كوجوب قضائه»كان مثالاً للحكم الذي يترتّب على وجوبه واقعاً، فلا تفلل.

وبالجملة: غرضه ﴿ هو أنّ ترتّب الحكم الشرعيّ على وجوب الظهر (١) عند كشف الخلاف يكشف عن عدم سقوطه واقعاً, وهو المطلوب.

[٢] الضمير المجرور في كلا الموضعين يعود إلى «الظهر ».

[٣] هذا قد مرّ توضيحه سابقاً في ضمن أمثلة أخرى، وملخّصه: هو أنّ إخبار البيّنة بموت عمر و مثلاً كما لا يجعله ميّناً واقعاً، بل يبقى على حاله ٣٠، كذلك إخبار العدل بوجوب الجمعة مثلاً لا يُصيّرها واجبةً واقعيّةً، بل تبقى على حالها.

<sup>(</sup>١) أي قضائه.

<sup>(</sup>٢) انظر الرسائل المحشى: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) أقول: الوجه في ذلك استحالة تعلِّق الجعل الشرعيّ بالموضوعات الخارجيّة.

وإنّما يوجب جعل أحكامه [1] فيترتّب عليه الحكم ما دامت الأمارة قائمةً عليه <sup>[7]</sup> . فإذا فقدت الأمارة وحصل العلم بعدم ذلك الموضوع ، ترتّب عليه في المستقبل جميع أحكام عدم ذلك <sup>[7]</sup> الموضوع من أوّل الأمر <sup>[1]</sup> ، فكذلك حال الأمر بالعمل على الأمارة القائمة على الحكم .

,

وأيضاً كما أنّه بعد كشف الخلاف وإحراز كون عمرهٍ حيّاً يُمحكم مـن الأوّل بارتفاع جميع الآثار الشرعيّة المترتّبة على مـوته ـمـن جـواز تـقسيم أمـواله والزواج مع عياله ونحوهما ـ، كذلك في ما نحن فيه بعد كشف الخـلاف يُـحكم بترتّب الآثار الشرعيّة المترتّبة على وجوب الظهر ، كالقضاء له ونحوه.

[۱] إشارة إلى تقسيم الأموال وصحّة الزواج اللذين قد عرفت آنفاً ارتفاعهما عندكشف الخلاف.

[٢] الضمير المجرور هنا وفي ما قبله يعود إلى «الموضوع».

[٣] هذه عبارة أخرى لقولنا آنفاً: بعدكشف الخلاف وإحراز كون عمروٍ حيّاً يُحكم من الأوّل بارتفاع جميع الآثار الشرعيّة ....

[3] أي لا من بعد كشف الخلاف، وغرضه الله وأنّ وجوب تسليم الأموال إلى عمر و وحرمة الزواج مع عياله لا يثبتان من حين كشف الخلاف، بل يثبتان من أوّل الأمر بحيث كأنّه لم تقم أمارةً على موته أصلاً، كما أنّ في ما نحن فيه أيضاً بعد كشف الخلاف ثبت عدم وجوب الجمعة ووجوب الظهر من أوّل الأمر لا من الآن، ولذا قاس المصنف الله الأمارة القائمة على الأحكام بالأمارة القائمة على الموضوعات، فافهم.

في إمكان التعبّد بالظنّ ٣٣

وحاصل الكلام: ثبوت الفرق الواضح بين جعل صدلول الأمارة حكماً واقعيًاً [١] والحكم بتحقّقه واقعاً عند قيام الأمارة [٢]، وبين الحكم واقعاً بتطبيق العمل على الحكم الواقعيّ المدلول عليه بالأمارة [٢]..............

قال بعض المحشّين: «الأمارات القائمة على الأحكام عند أهل الصواب من التخطئة يكون حالها حال الأمارة القائمة على الموضوع من دون فرق سنهما... \(^1\).

[١] إشارة إلى مذهب المعتزليّ، كما عرفته مفصّلاً.

[۲] هذا عطفٌ تفسيريّ لما قبله، والضمير المجرور فيه يعود إلى «مدلول الأمارة».

[٣] إشارة إلى مذهب بعض الإماميّة الذي مقتضاه وجوب تطبيق العمل على مفاد الأمارة بحيث يُعامَل معها معاملة الحكم الواقعيّ، ثمّ لا يخفى أنّ عبارة «الحكم الواقعيّ المدلول عليه بالأمارة ...» عبارة أخرى عن الواقع الواصل، وإن شئت التوضيح له فراجع مبحث البراءة، قال المصنّف ﴿ هناك بتوضيح منّا: «أنّ المكلّف به هو الواقع الواصل لا الواقع من حيث هو \_ ولو مع عدم وصوله \_ كي يجب الاحتياط في المشتبهات، ولا مؤدّى الأمارات من حيث هو \_ ولو مع عدم مطابقتها للواقع \_ كي يلزم التصويب الباطل »(").

<sup>(</sup>١) تسديد القواعد: ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأصول ٢: ٨٩.

كالحكم واقعاً بتطبيق العمل على طبق الموضوع الخارجي الذي قامت عليه الأمارة [1].

و أمّا قولك: إنّ مرجع تدارك مفسدة مخالفة الحكم الواقعيّ بالمصلحة الثابتة في العمل على طبق مؤدّى الأمارة إلى التصويب <sup>[٢]</sup>الباطل: نظراً إلى خلوّ الحكم الواقعيّ حينئذٍ عن المصلحة الملزمة التى تكون في فوتها المفسدة <sup>[٣]</sup>، ففيه:

[١] قد مرّ منه ﴿ أَمثلة ذلك عند قيام الأمارة على حياة زيد وموت عمر و(١٠).

[۲] الجارّ هنا يتعلّق بقوله: «مرجع».

#### توهّم عدم الفرق بين الوجهين والجواب عنه

[٣] هذا بعينه ذكره المستشكل سابقاً عند قوله ﴿: «فإن كان في فعل الجمعة مصلحةٌ يتدارك بها ما يفوت بترك صلاة الظهر، فصلاة الظهر في حقّ هذا الشخص خالية عن المصلحة الملزمة \_ إلى أن قال \_: فيرجع الوجم الشالث إلى الوجم الثانى ... »(٢).

ثمّ لا يخفى أنّ جملة: «تكون في فوتها المفسدة» هي عبارةٌ أخرى عن تفويت الواقع عن المكلّف وإلقائه في المفسدة وقد عرفت سابقاً استحالته عقلاً وقبحه بالنسبة إلى الشارع الأقدس ولو في موارد قليلة ، فراجع ما تقدّم (٣٠).

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ١٣١، ذيل الرقم [٣] ومابعده، وفرائد الأُصول ١: ١٢٠.

 <sup>(</sup>۲) انظر الصفحة ۹۰ ومابعدها. ذيل عنوان «توهم انطباق المصلحة السلوكية على التصويب المعتزليّ »، وفرائد الأصول ۱: ۱۱٦.

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ٧٥، ذيل الرقم [١].

[١] من هنا شرع \$ في تقريب الردّ على المستشكل، وملخّصه: تـوقف التصويب على عدم الالتفات وعدم التوجّه إلى الأحكام الواقعيّة، وهو منفيّ في المقام جدّاً بعد ملاحظة الإماميّة الله إيّاها دائماً، وبعبارةٍ أخرى: مجرّد لحاظ الواقع ينافي التصويب جدّاً، بل هو عين التخطئة حقيقةً، ولذا قال المصنّف الله في السطور الآتية: «بل التحقيق عدّ مثل هذا من وجوه الردّ على المصوّبة ...»، وقد أوضحنا ذلك سابقاً بنحو التفصيل نقلاً عن كلام المحقق النائينيّ \$(1).

[۲] أي عند «المصوّبة».

اعلم أنّ المخطّئة لو سُئلوا عن وجه الأخذ بالأمارة الدالّة على وجوب الجمعة مثلاً لأجابوا بأنّه للوصول إلى الواقع رجاءً، وعليه فالأمارة عندهم كانت بمنزلة الوصول إلى المطلوب حقيقةً، خلافاً للمصوّبة حتّى المعتزليّ منهم؛ فإنّهم حيث لا يعتقدون بالواقع، بل بعد قيام الأمارة لا يتصوّرون شيئاً آخر غير مؤدّاها فلا يفهمون ولا يتعقّلون الواقع أصلاً، ومن المعلوم أنّ مع هذا الفرق البين كيف يمكن الالتزام بما التزمه المستشكل من إرجاع الوجه الشالث إلى التاني ؟!

[٣] الموصول هنا مصداقه الأمارات المجعولة طريقاً إلى الواقع.

 <sup>(</sup>١) راجع الصفحة ٨٨ ومابعدها . ذيل عنوان «الوجه الثالث في سببيّة الأسارات (المصلحة السلوكيّة )» . وفوائد الأصول ٣: ٩٥ و ٩٦ .

جعل طريقاً إليه والتعبّد [1] بترتيب آثاره في الظاهر ، بل التحقيق عدّ مثل هذا [<sup>[۲]</sup> من وجوه الردّ على المصرّبة .

[١] عطف على «الإيجاب»، أي لا يُعقل عندهم التعبّد.

[٢] إشارة إلى الالتزام بالمصلحة السلوكية .

### إشكال اجتماع الحكم الواقعيّ والظاهريّ والجمع بينهما

[٣] هذه الجملة بمضمونها قد تكرّرت سابقاً في موضعين (١) والضمير المستتر في قوله: «بقي» يعود إلى «الحكم الواقعيّ»، والمقصود من الصفة هو المصلحة.

[٤] يعني: وإن لم يبق حكم في الواقع.

[٥] اعلم أنّ الأمارة القائمة على وجوب صلاة الجمعة ،كما هو المفروض في المثال السابق معناها المطابقيّ وإن كان وجوب صلاة الجمعة ،لكنّها بالالتزام تدلّ على حرمة صلاة الظهر في يوم الجمعة ،كما أنّ وجوب صلاة الظهر واقعاً يـدلّ بالالتزام على حرمة صلاة الجمعة ، وعليه فعند قيام الأمارة على وجوب صلاة

 <sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول ١: ١١٠ عند قوله: «فلو ثبت مع هذا الوصف تحريمُ ثبت بغير مفسدة توجيه...»، و ١: ١١٤ عند قوله: «الصفة العزاحمة بصفة أخرى لا تصير منشأ للحكم...».

إذا فرضنا الشيء في الواقع واجباً وقامت أمارة على تحريمه ، فإن لم يحرم ذلك الفعل [1] لزم اجستماع الفعل الأمارة ، وإن حرم ، فإن بقي الوجوب [1] لزم اجستماع الحكمين المتضادين ، وإن انتفى ثبت [1] انتفاء الحكمين المتضادين ، وإن انتفى ثبت [1] انتفاء الحكم الواقعيّ ، ففيه :

الجمعة لا يخلو الأمر عن ثلاث احتمالات(١١):

الأوّل: احتمال عدم حرمة صلاة الظهر.

الثاني: احتمال حرمة صلاة الظهر مع بقائها على وجوبها واقعاً.

الثالث: احتمال حرمة صلاة الظهر مع انتفاء وجوبها .

فعلى الأؤل يلزم طرح الأمارة الداللة على الحرمة وعزلها خارجاً؛ لأنّ وجوب العمل بها معناه ترتّب آثار الحرام الواقعيّ على ما أدّت إليه الأمارة، فإذا لم يترتّب عليه تلك الآثار علم أنّه لا يجب العمل بها مع أنّ المفروض وجوب الأخذ بها والعمل عليها شرعاً.

وعلى الثاني يلزم اجتماع الضدّين.

وعلى الثالث يلزم التصويب، والكلّ باطل كما لا يخفي.

[١] إشارة إلى الفعل الذي قامت الأمارة على تحريمه ـكالظهر في المثال.

 [۲] أي بقي الوجوب الواقعيّ مع كونه حراماً ظاهراً بعد قيام الأمارة على بريمه.

[٣] لعلّ الأولى أن يقال: «لزم» بدلاً عن قوله: «ثبت».

 <sup>(</sup>١) اعلم أنَّ هذه الاحتمالات الثلاثة قد أبدأها المصنّف الله من قِبَل نفسه وإلَّا فلم تــوجد فــي
 كلام المستشكل لا سابقاً ولا لاحقاً. فانتظر ردّها.

[۱] من هنا شرع الله في الردّ على الإشكال المذكور من طريق اختيار الشق الثاني من الاحتمالات الثلاثة مع المنع من اجتماع الضدّين، والوجه فيه تغاير الموضوع فيهما؛ أي حرمة الظهر ظاهراً مع بقائه على ما كان عليه واقعاً من الوجوب.

اعلم أنّ ما سنوضّحه في المقام لم يصرّح به المصنّف ﴿ في المتن هنا إلّا أنّه يستفاد من تضاعيف كلامه؛ فإنّ المصرّح به في كلامه هو خصوص تعريف الحكم الواقعيّ مع ذكر خصوصيّات له، على ما ستعرف توضيحه مفصّلاً(١) بالنقل عن كلام بعض المحشّين(٢).

توضيح ذلك: أنّ التناقض على ما يقرّر في محلّه لابدّ فيه من رعاية وَحَداتٍ ثمانية (٢)، منها: الوحدة في الموضوع المنتفية في المقام جدّاً؛ إذ الحكم الظاهريّ \_أي حرمة صلاة الظهر في المثال \_موضوعه هو الشكّ فيه، وأمّا الحكم الواقعيّ \_أي الوجوب له \_فلا يقيّد بالشكّ فيه.

وبعبارةٍ أخرى: إنّ موضوع الوجوب هو ذات الظهر من حيث هو هو \_أي مع قطع النظر عن كونه معلوماً أو مظنوناً أو مشكوكاً عند المكلّف \_المعبّر عنه

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ١٤٢، الرقم [٢]. ذيل توضيح قوله الله عنه المتعين المتعلق المتعلق المتعلق

<sup>(</sup>٢) انظر تسديد القواعد: ١٢٦ عند قوله في : «أَمَا الحكم الواقعيّ فيهو الحكم المجعول للموضوعات بالجعل الأولى الإبتدائيّ...».

<sup>(</sup>٣) انظر الحاشية على تهذيب المنطق: ٧١.

اصطلاحاً «اللابشرط» وأمّا موضوع الحرمة هو الظهر المشكوك المعبّر عنه اصطلاحاً «بشرط الشيء»، وعليه فصلاة الظهر بعد إمكان تصوّرها ذات موضوعين يمكن أن يحكم لها أيضاً بحكمين متغايرين بلا استلزامهما التناقض ومحذور اجتماع الضدّين(۱)، وهو المطلوب، وبذلك سيصرّح المصنّف الله في أوّل مبحث التعادل والتراجيح حيث يقول: «فلا يتحقّق(۱) إلّا بعد اتّحاد الموضوع وإلّا لم يعتنع اجتماعهما»(۱).

تنبيسة : إنّ محذور اجتماع الضدّين في المقام وإن دفعناه إلى هنا من طريق اختلاف الموضوع بالتقريب المذكور ، لكن له طريق آخر أيضاً وهو حمل الأحكام الواقعيّة على مرتبة الإنشاء والأحكام الظاهريّة على مرتبة الفعليّة.

ولا يخفى أنّ المصنّف ﴿ في مقام الجمع بين الحكم الظاهريّ والواقعيّ كان ذا طريقين كما صرّح به بعض الأكابر (١) إلّا أنّ مقصوده هنابخصوصه الأخذ بالطريق

<sup>(</sup>١) لا يغفى أنّ الشدّين في الاصطلاح أمران وجوديّان، والمتناقضين أمران أحدهما وجوديّ والآخر عدميّ، وأمّا في اللغة والعرف فلا فرق بينهما، بل هما مترادفان بمعنى الستنافيين. فافهم ولا تغفل. (انظر معجم الفروق اللغويّة: ٣٣١، الرقم ١٣٠٤، الفرق بين الضدّ والتقيض)، وكتاب التعريفات (الضدّ: ٢١١، والتقيض: ٣٣٧). وعلى أيّ حال إنّ اجتماع الضدّين فيه محذور خطابيّ ومحذور ملاكيّ، فلابدّ في دفعه من الالتزام بباحدى الطرق الآتة.

<sup>(</sup>٢) أي التعارض والتناقض.

<sup>(</sup>٣) فرائد الأصول ٤: ١١.

<sup>(</sup>٤) لم نعثر عليه.

الثاني له، ولذا قال المحقّق المشكينيّ "ف في حاشيته على الكفاية: «مراد الشيخ الله الإنشائيّ الصرف، بل الإنشائيّ المعلّق ...، ١١٠٠.

ثمّ اعلم أنّ الجمع بين الحكم الظاهريّ والواقعيّ في موضوع واحد له طرقٌ متعدّدة قد أوضحها بعض المحشّين مفصّلاً بحيث بيّن أموراً سبعة وقد أطال البحث عنه، ونسب الطريق السابعة منها إلى المصنّف ﴿ فقال: «إذا عرفت هذاكلّه فاعلم \_إلى أن قال \_: السابع: ما هو ظاهر كلام علم الهُدى شيخنا المحقّق المرتضى الأنصاريّ ﴿ في أوّل مبحث الظنّ ( ٢) وأوّل مبحث البراءة ( ٢) وأوّل مبحث التعادل والترجيح ( ٤) على بعض النسخ، وهو اختلاف الموضوع في الحكم الواقعيّ والظاهريّ ... » (٥٠).

تتميم : بعد ذلك كلّه لا يبعد نسبة كلا الطريقين المذكورين معاً إلى المصنف الله وأحدهما: اختلاف الموضوع بحمل موضوع الحكم الواقعيّ على

<sup>(</sup>١) كفاية الأصول مع حواشي المحقّق المشكينيّ ٣: ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) يريد منه ما نحن فيه أي قوله الله على المراد بالحكم الواقعي ... » .

 <sup>(</sup>٣) يريد منه ما ذكره المصتف الله هناك وقال: «ومتا ذكرنا من تأخّر مرتبة الحكم الظاهري عن الحكم الواقعين لأجل تقييد موضوعه بالشك في الحكم الواقعين ...» (فرائد الأصول ٢: ١١).

<sup>(</sup>٤) يريد منه ما ذكره المصتف الله هناك وقال: «الأنّ موضوع الحكم في الأصول الشيء بوصف أنّه مجهول الحكم، وفي الدليل نفس ذلك الشيء من دون ملاحظة ثبوت حكم له فضلاً عن الجهل بحكمه، فلا منافاة بين كون العصير المتصف بجهالة حكمه حلالاً على ما هو مقتضى الأصل، وبين كون نفس العصير حراماً كما هو مقتضى الدليل الدال على حرمته » (فرائد الأصول ٤: ١١ و ١٦).

<sup>(</sup>٥) تسديد القواعد: ١٥١.

اللابشرط وموضوع الحكم الظاهريّ على بشرط الشيء بمالتقريب المتقدّم توضيحه آنفاً، فكما لا تناقض في قولنا: «زيد كماتبٌ وعمروٌ ليس بكماتبٍ»، فكذلك لا تناقض في ما نحن فيه .

وثانيهما: اختلاف المرتبة بحمل الحكم الواقعيّ على مرتبة الإنشاء والحكم الظاهريّ على مرتبة الإنشاء والحكم الظاهريّ على مرتبة الفعليّة، فكما لا تناقض بين قولنا: «زيد مجتهدٌ» مثلاً بالنسبة إلى المرتبة العليا منه ـ المعتبر عنه اصطلاحاً بالمتجدّي \_ و «زيد ليس بمجتهد» مثلاً بالنسبة إلى المرتبة العليا منه ـ المعتبر عنه اصطلاحاً بالمجتهد المطلق(۱) ـ ، فكذلك لا تناقض في ما نحن فيه، فافهم و تأمّل في كلّ ما أوضحناه من الأوّل إلى هنا في مقام الردّ على إشكال اجتماع الضدّين، فبأنه وإن لم يصرّح به المصنّف \ ، لكن قد عرفت أنه يستفاد من أثناء كلامه؛ أمّا الطريق الأوّل، فيستفاد من قديله المكلفين...»،

<sup>(</sup>١) قال المحقق الخراساني ﷺ في كفاية الأصول: 3.13: «ينقسم الاجتهاد إلى مطلق وتجرّ. فالاجتهاد العطلق هو ما يقتدر به على استنباط الأحكام القعلية من أمارة معتبرة، أو أصل معتبر عقلاً أو نقلاً في الموارد التي لم يظفر فيها بها، والتجرّي هو يقتدر به على استنباط بعض الأحكام ... »، وقال السيّد الخوثيّ ﷺ في التنقيع ١: ١٦: « لا ريب ولا إشكال في أنّ المجتهد العطلق الذي قد استنبط جملة وافية من الأحكام يحرم عليه الرجوع إلى فتوى غيره، وبجوز أن يراجع إليه في التقليد وبتصدّى للقضاء ويتصرّف في أموال القصر ونحوه - إلى أن قال ..: وفي المتجرّي الذي يتمكّن من استنباط بعض الأحكام دون بعض إذا استبط جملة منها بالفعل، فالبحث يقع في مرحلتين ... »، وقد تقدّم البحث حول حكم المتجرّى، نظر الطفحة ٤٤. الهامش، ١٠

الذي يلزم بقاؤه <sup>[1]</sup>، هو الحكم المتعيّن المتعلّق بالعباد <sup>[1]</sup> الذي يحكي عنه الأمارة ويتعلّق به العلمُ أو الظنّ <sup>[1]</sup> وأمر السفراء بتبليغه، وإن لم يلزم امتثاله فعلاً في حقّ من قامت عنده أمارةً على خلافه <sup>[1]</sup>، إلّا أنّه يكفي في كونه حكمه الواقعيّ:

الله عليه عليه عليه المان عليه المان المان

وأمّا الطريق الثاني، فيستفاد من قوله \ : «نعم هذه ليست أحكاماً فعليّة بمجرّد و وجودها الواقعيّ ... ، (١٠).

[١] هذا ردُّ على المعتزليّ المعتقد بتغيّر الحكم الواقعيّ عند قيام الأمارة على خلافه، وغرضه الله هو أنّ الحكم الواقعيّ الذي وجب الالتزام ببقائه كي لا يملزم التصويب المعتزليّ هو الحكم الإنشائيّ المشترك فيه جميع العباد.

[۲] التعلّق يُراد منه التوجّه، وغرضه ﷺ بيان خصوصيّات الحكم الواقعميّ؛ أحدها: النبوت والبقاء من دون عُروض التغيّر عليه، وثانيها: توجّهه إلى جميع العباد، وثالثها: حكاية الأمارات عنه، ورابعها: تعلّق العلم والظنّ به، وخامسها: مأموريّة السفراء الإلهيّ بتبليغه، فافهم.

[٣] الأولى ضميمة الشكّ إليهما أيضاً، فلا تغفل.

[٤] الضمائر المجرورة في قوله \$: «عنه» و «به» و «بتبليغه» و «امتثاله» و «خلافه» تعود إلى «الحكم الواقعيّ».

 <sup>(</sup>١) أقول: هذا أورد عليه بأنّ الحكم الظاهريّ وإن كانت متأخّرة عن الواقع وليس في درجته
 ومرتبته. لكنّ الحكم الواقعيّ موجود في مرتبة الحكم الظاهريّ، والتفصيل في محله (انظر
 كفاية الأصول: ٢٧٩).

أنّه لا يعذر <sup>[۱]</sup> .......أنّه لا يعذر <sup>[۱]</sup> .....

[۱] الضمائر الثلاثة في المتن الأوّل للشأن والثاني يعود إلى «الحكم المتعلّق بالعباد» والثالث يعود إلى «المكلّف»، وقوله \*: «أنّه لا يـعذر» بـعد تأويــله بالمصدركان فاعلاً لقوله: «يكفي»، والجملة بأسرها جواب عن إشكال مقدّر.

أمّا الإشكال،فحاصله: هو أنّ بقاء الحكم الواقعيّ وجعل الشارع الأقدس إيّاه \_كوجوب صلاة الظهر في المثال \_بعد عدم وجوب امتثاله كان لغواً جدّاً.

أمّا الجواب عنه، فحاصله: كفاية وصول الواقع إلى مرتبة الفعليّة والتنجّز للمكلّف عند العلم به أحياناً ١٠٠، ولذا قال المحقّق الخراسانيّ \$: «لو علم بـه المكلّف لتنجّز عليه، كسائر التكاليف الفعليّة ... ١٠٠٠.

لا يقال: الحكم الواقعيّ الإنشائيّ خاصيّته عدم التنجّز على المكلّفين وأنّه لا يجب عليهم امتثاله ولو مع علمهم به من طريق الرياضة وتصفية النـفس مـثلاً، وعليه فلا يصحّ ما ادّعاه المصنّف الله من عدم معذوريّة العالم به .

فإنّه يقال: الحكم الواقعيّ هنا لا يُراد منه الإنشائيّ، بل المراد منه مرتبة أخرى من مراتب الحكم وهي التي تجاوز عن مرتبة الإنشاء ولم تصل إلى مرتبة الفعل<sup>(٣)</sup>.

وبعبارةٍ أخرى: الحكم الواقعيّ هنا يُراد منه مرتبةٌ بين مرتبة الإنشاء المحض ومرتبة الفعليّ المحض المعبّر عنها بالفعليّ من بعض الجهات، وإليه أشار المحقّق

<sup>(</sup>١) أي اتَّفاقاً وتصادفاً.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأصول: ٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) أي الفعليّ من جميع الجهات.

الفعلية.

فيه إذا كان عالماً به أو جاهلاً مقصّراً [1] ، والرخصة في تركه عقلاً [7] كما في الجاهل القاصر ، أو شرعاً [7] كمن قامت عنده أمار ةُمعتبرة على خلافه .

\_\_\_\_\_

الخراساني الله عند قوله: «يمكن أن يكون الحكم فعلياً؛ بمعنى أنّه لو تعلق به القطوا ١٠٠ على مخالفته العقوبة ... ١٥٠٠ القطو ١٠٠ على مخالفته العقوبة ... ١٥٠٠ [١] الجاهل المقصر هو الذي لا يكون جهله عذراً له ، خلافاً للجاهل القاصر الذي جهله كان عذراً له ، والمقصود إلحاق الجاهل المقصّر بالعالم الذي قد عرفت عدم معذوريّته في مخالفة الحكم الواقعيّ بعد تنجّز التكليف له ووصوله إلى مر تبة

وبالجملة: الجاهل المقصّر القادر على الفحص عن الواقع وتحصيل العلم به إذا أتى بالجمعة مثلاً مع احتمال وجوب صلاة الظهر واقعاً لا يُعذر في مخالفته كالعالم بوجوب الظهر بعينه، خلافاً للجاهل القاصر الغير المتوجّه إلى الواقع أصلاً؛ فإنّه معذور في المخالفة ومُرخصّ فيها عقلاً كمن قامت عنده الأمارة المعتبرة عملى وجوب صلاة الجمعة مثلاً، فإنّه أيضاً معذورٌ في المخالفة ومُرخّص فيها شرعاً.

[۲] «الرخصة» بعد كونها في قبال «لا يُعذر» كان معناها العُـذر، وعليه فكأنه في قال: كما يكفي عدم العذر لدفع اللغويّة بالنسبة إلى الجـاهل المـقصّر، كذلك يكفي العذر أيضاً لدفع اللغويّة بالنسبة إلى الجاهل الذي كان معذوراً عقلاً.

[٣] عطفٌ على قوله: «عقلاً»، والمقصود أنّ مَن قامت عنده الأمارة المعتبرة

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الفعليّ من بعض الجهات.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأصول: ٢٦٧.

في إمكان التعبّد بالظنّ ٤٥

وممّا [١] ذكرنا [<sup>٢]</sup> يظهر حال الأمارة على الموضوعات الخارجيّة : فإنّها من هذا القسم الثالث .

والحاصل: أنَّ المراد بالحكم الواقعيِّ، هي: مدلولات الخطابات الواقعيَّة <sup>[٣]</sup> الغير المقيَّدة بعلم المكلّفين ولا بعدم قيام الأمارة على خلافها <sup>[٤]</sup>، .......

الدالّة على وجوب صلاة الجمعة مثلاً كان مرخّصاً شرعاً في ترك الحكم الواقعيّ \_كوحوب صلاة الظهر مثلاً.

- [١] أي من عدم تأثير الأمارة في الحكم الواقعيّ بناءً على مذهبالمخطَّنة.
- [۲] لعل المناسب ذكر هذا المتن بعد توضيح متحصل المراد بقوله: «والحاصل: أنّ المراد بالحكم الواقعيّ...»، وعلى أيّ حال غرضه الإلحاق الموضوعات الخارجيّة (١٠ بالأحكام الشرعيّة واندراجها في الوجه الشالث من السببيّة بالتقريب المتقدّم توضيحه مفصّلاً، وهو لزوم تطبيق العمل على مؤدّى الأمارة و ترتيب آثار الواقع عليه بلا حدوث تغيّر في الواقع (١٦).
- [٣] اعلم أنّ لفظة «الواقعيّة» صفة لقوله: «مدلولات»، والمقصود منها الأحكام الواقعيّة.
- [3] اعلم أنّ هذه الجملة في عين دلالتها على الطريق الأوّل منه اللجمع بين
   الحكم الظاهريّ والواقعيّ، كانت ردّاً على مذهب الأشعريّ والمعتزليّ أيضاً.

 <sup>(</sup>١) قد مز منه الله توضيح ذلك سابقاً في ضمن المتئيل بحياة زيد وموت عسرو، انظر فـرائـد
 الأصول ٢٠٠١، وقد أوضحناه مفصلاً، فراجع الصفحة ٢٦١، ذيل الرقم [٣] ومابعده.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٩٨ ومابعدها، ذيل عنوان «بيان بطلان التوهّم والفرق بين الوجهين ».

وتمام الكلام هكذا: الغير المقيّدة بعلم المكلّفين ولا بجهلهم ولا بقيام الأمارة على وفاقها ولا على خلافها.

[۱] المضبوط في نسخة الشيخ رحمة الله الله هو «لها» بلا «واوٍ »(۱)، ولعل الصواب ذكرهاكما في النسخة الموجودة في مابأ يدينا ، فلا تغفل ، وعلى أيّ حال الضمير المؤنّث هنا وفي ما قبله وفي ما بعده يعود إلى «مدلولات الخطابات الواقعيّة » ، وغرضه الله الإشارة إلى الآثار المترتبّة على الحكم الواقعيّ عقلاً كوجوب الامتثال وشرعاً كجواز النافلة .

وبالجملة: الحكم الواقعيّ هو عبارةٌ عن المنشآت الأزليّة ومدلول الخطابات الواقعيّة التي لها آثار عقليّة وشرعيّة بحيث لا يلغو اعتباره من جانب الشارع الأقدس كما عرفت توضيحه آنفاً في مقام الردّ على المستشكل، فراجع هناك<sup>(۱۱)</sup>، وعليه فالمتن هنا تكرارٌ لما تقدّم، فلا تغفل.

 [۲] أي تترتّب تلك الآثار على المدلولات، ولا يخفى أنّ المضبوط في نسخة الشيخ رحمة الله هم تذكير الفعل هنا (۱۳)، والصواب تأنيثه.

[٣] أي عند قيام أمارة.

<sup>(</sup>١) انظر الرسائل المحشى: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ١٤٣ الرقم [١]، ذيل قولنا: «أمّا الإشكال ... ».

<sup>(</sup>٣) انظر الرسائل المحشى: ٣٠.

بوجوب البناء على كون مؤدّاها هو الواقع [١]، نعم هذه [<sup>٢]</sup>ليست أحكاماً فـ عليّة بمجرّد وجودهاالواقعيّ .

و تلخّص من جميع ما ذكرنا: أنَّ ما ذكره ابنُّ قبة \_ من استحالة التعبّد بخبر الواحد أو بمطلق الأمارة الغير العلميّة \_ممنوع على إطلاقه، وإنَّما يسقبح [<sup>17]</sup> إذا وردالتعبّد على بعض الوجوه، كما تقدّم تفصيل ذلك.

\_\_\_\_\_\_\_

[۱] هذه الجملة بأسرها كانت صفةً للأمارة، وتقدير الكلام هكذا: الأحكام الواقعيّة لها آثار تترتّب عليها عند قيام الأمارة التي حكم الشارع بوجوب العمل بها والبناء ....

[۲] إشارة إلى أنّ الأحكام الواقعيّة صارت فعليّة عند العلم بها أو قيام أمارةٍ
 عليها وإلّا عدّت إنشائيّة ولها آثار عقليّة وشرعيّة كما عرفته آنفاً.

## ملخّص الكلام في إمكان التعبّد بالأمارة الظنّيّة وامتناعه

[٣] المضبوط في أكثر النسخ المصحّحة هو «يقبح» كنسختنا هذه، لكنّ المضبوط في بعض منها هو «يصحّ »(۱)، وكلاهما صحيحان؛ إذ لا فرق بين أن يقال: «التعبّد بالأمارة يصحّ بالنسبة إلى بعض الموارد» وأن يقال: «التعبّد بالأمارة يقبح بالنسبة إلى بعض الموارد»، وقد عرفت سابقاً اشتراط قبحه بأمور ثلاثة (۱).

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليها.

<sup>(</sup>٢) راجع الصفحة ٧٣. ذيل عنوان «وجوه التعبّد بالأمارات بناءً على الطريقيّة ».

ثمّ إنّه ربما ينسب إلى بعضٍ <sup>[1]</sup>: إيجابُ التعبّد بخبر الواحد أو مطلق الأمارة على الله تعالى ،بمعنى قبح تركه منه ، في مقابل قول ابن قبة .

فإن أراد به <sup>[۲]</sup> وجوب إمضاء حكم العقل بالعمل به <sup>[۳]</sup> عند عدم التمكّن من العلم وبقاء التكليف، فحسن <sup>[1]</sup>.

[١] المقصود من البعض هو ثلاث من علماء العامّة وهُم القفّال (١) وابن الشريح وأبو الحسين البصريّ (٢).

والمناسب نقل كلام صاحب بحر الفوائد #لاشتماله على استدلال هؤلاء العامّة فقال: «أقول: ذلك البعض من العامّة كالعقّال وابن الشُريح وأبي الحسين البصريّ ومُستندهم على ما حكي وجهان: أحدهما: أنّ ترك العمل بخبر الواحد مظنّة للضرر ودفع الضرر المظنون واجبٌ عقلاً. ثانيهما: أنّه لو لم يجب العمل بخبر الواحد للزم خلوّ أكثر الوقائع عن الحكم (٣) واللازم قبيحٌ فكذا المقدّم، والقبيح محال على الحكيم تعالى ...» (1).

[٢] أي بإيجاب التعبّد.

[٣] أي بخبر الواحد وسائر الأمارات الغير العلميّة.

[3] الردّ على هؤلاء العامّة كان بعكس الردّ على ابن قبة بأن يقال: ما ادّعاه

<sup>(</sup>١) ضبطه المحقّق الآشتياني بـ «العقّال» (انظر بحر الفوائد ١: ٣٦٣).

<sup>(</sup>٢) راجـــع الإحكـام للآمـدي (١ ـ ٣): ٢٨٨. العسألة السـابعة. والمحتمد ٢: ٩٨ و١٠٠. وإرشاد الفحول ١: ٢٠٢. وإن شنت التفصيل انظر العدّة في أصول الفقه ١: ٩٧ ومابعده.

<sup>(</sup>٣) لعلّ الأولى أن يقال: «للزم تفويت الواقع ...».

<sup>(</sup>٤) بحر الفوائد ١: ٣٦٣ و ٣٦٤.

ابن قبة من استحالة التعبّد بخبر الواحدكان باطلاً إن أراد به في زمان الانســداد وبعض صور الانفتاح وما ادّعاه هؤلاء من إيجاب ذلك على الشارع كان باطلاً إن أراد به في زمان الانفتاح وبعض صُور الانسداد بالتقريب الآتي توضيحه مفصّلاً.

أقول: الشق الأوّل من المتن (١٠)كان عبارة أخرى عن التأكيد؛ بمعنى أنّه وجب على الشارع تأكيد حكم العقل الحاكم بحجّية الظنّ في فرض الانسداد و تمذّر تحصيل القطع بالأحكام الواقعيّة، وأمّا الشقّ الثاني (١٦ فكان عبارة أخرى عن التأسيس؛ بمعنى أنّ الشارع وجب عليه التصريح بحجّية الظنّ مع قطع النظر عن حكم العقل بها.

وعلى الأوّل، فلا مانع من الالتزام به، بل هو حسنٌ جدّاً، وأمّا على الشاني، فهو ممنوع. نعم، على فرض خصوصيّة بعض الظنون في نظر الشارع فهو أيضاً لا مانع منه على ما سيجيء توضيحه عن قريب عند قوله \* «إلّا أن يكون لبعض الظنون في نظره خصوصيّة ...»، ولتوضيح ذلك إثباتاً ونفياً قال بعض المحشّين: «إنّه إن أريد به وجوب إمضاء حكم العقل بالعمل به عند عدم التمكّن من العلم وبقاء التكليف فهو حسنٌ بناءً على تماميّة مقدّمات دليل الانسداد، ولكن الشأن في تماميّة تلك المقدّمات كما هو غير خفيّ على من راجع بحث دليل الانسداد، وإن أريد به وجوب الجعل بالخصوص في حال الانسداد فحمنوع؛

<sup>(</sup>١) أي قوله ﷺ : « فإن أراد به وجوب إمضاء حكم العقل بالعمل به ... » .

<sup>(</sup>٢) أي قوله ﷺ : «وإن أراد وجوب العمل بالخصوص في حال الانسداد ... ».

وإن أراد وجوب الجعل بالخصوص في حال الانسداد ، ف ممنوع ؛ إذ جعل الطريق بعد انسداد باب العلم إنّما يجب عليه إذا لم يكن هناك طريق عقلي وهو الطريق الله يكن هناك طريق عقلي وهو الظنون في نظره خصوصيّة [<sup>7]</sup> .

.

إذ جعل الطريق بعد انسداد باب العلم إنّما يجب عليه إذا لم يكن هناك طريق عقليً وهو الظنّ إلاّ أن يكون لبعض الظنون في نظره خصوصية، وإن أريد [به] حكم صورة الانفتاح، فإن أريد وجوب التعبّد العينيّ فهو غلط؛ لجواز (١١) تحصيل العلم معه قطعاً، وإن أريد وجوب التعبّد به تخييراً فهو ممّا لا يدركه العقل؛ إذ لا يعلم العقل بوجود مصلحةٍ في الأمارة يتدارك بها مصلحة الواقع التي تفوت بالعمل بالأمارة »(١).

تنبيسة : لا يذهب عليك أنّ الوجوب الإمضائيّ والتأكيديّ يُعدّ واجباً أخلاقيّاً عاطفيّاً امتنانيّاً، ومن المعلوم عدم كفاية ذلك لإثبات مطلوب المستدلّ، وعليه فلا يتمّ ما ادّعاه المصنّف ﷺ من تسليم كلامه بقوله: «فحسنٌ».

[۱] إشارة إلى طريقيّة الظنّ واعتباره عقلاً<sup>ا؟</sup> للوصول إلى الواقعيّات عند تعذّر تحصيل العلم، وعليه فلاحاجة إلى جعل الشارع، بل لعلّه كان لغواً، فافهم.

 [۲] تصحيحٌ منه \$ للشق الثاني، وغرضه \$ من الخصوصيّة لبعض الظنون هو أغلبيّة المطابقة أو دوام المطابقة \_ كخبر الثقة مثلاً \_، فإنّ له خصوصيّة عند الشارع

<sup>(</sup>١) أي الإمكان.

<sup>(</sup>٢) تسديد القواعد: ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) بمعنى أنّ العقل حكم بطريقيّة مطلق الظنّ.

وإن أراد حكم صور ةالانفتاح : فإن أراد وجوبالتعبّدالعينتيّ <sup>[١]</sup>فهو غلط ؛ .................

الأقدس بحيث لا يُدركه العقل أصلاً، والشاهد عليه الاهتمام جداً بالنسبة إلى بعض الرواة على: مثل قول الإمام الهادي على في حق العمري: «العمري تقتي، فما أدى إليك عتى فعني يؤدي، وما قال لك عني فعني يقول، فاسمع له وأطع، فإنه الثقة المأمون "(۱)، وأيضاً قال الإمام العسكري على الصادق على في عنى صق زرارة: إليك عني فعني يؤديان ... (۱)، وأيضاً قال الإمام الصادق على في عنى صق زرارة: «فإنه لا عذر لأحد من موالينا في التشكيك في ما يروي عنا ثقاتنا "۱)، وأيضاً قال الله في حق جماعة من أصحابه: «لولا هؤلاء انقطعت آثار النبوة واندرست "۱)، وبالجملة: فأمثال هذه الظنون الخاصة لا بأس بأن يُلتزم فيها بوجوب جعلها من ناحية الشارع ولو مع حكم العقل باعتبار الظن، ولا نعني من الخصوصية إلا من ناحية الشارع.

[۱] لعلّ الأولى التعبير بوجوب التعيّنيّ مقابل التخييريّ؛ لأنّ العينيّ مقابل الكفائيّ، وعلى أنّ العينيّ مقابل الكفائيّ، وعلى أيّ حال غرضه ﴿ وجوب الأخذ بالأمارة الظنّيّة معيّناً، لكن قد ردّه ﷺ بقوله: «فهو غلط ... »؛ أي مع انفتاح باب العلم وإمكان الوصول بالواقع لا معنى للزوم الأخذ بالظنّ والعمل عليه شرعاً.

<sup>(</sup>١ و ٢) وسائل الشيعة ١٨: ١٠٠، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي. الحديث ٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ١٨: ١٠٨، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤٠.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ١٨: ١٠٣، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، الحديث ١٤.

لجواز تحصيل العلم معه <sup>[١]</sup>قطعاً .

وإن أراد وجوب التعبّد به تخييراً ، فهو ممّا لا يدركه العقل <sup>[7]</sup>؛ إذ لا يعلم العقل بوجو دمصلحةٍ في الأمار ة يتدارك بهامصلحة الواقع التي تفوت بالعمل بالأمار ة .

وبعبارةٍ أخرى: لا وجه لإيجاب الشارع إيّاه تعيّناً مع التمكّن من تحصيل العلم بأن قال: اعملوا بالأمارة الظنيّة فقط دون العلم.

 [۱] الضمير هنا يعود إلى «الانفتاح»، و «الجواز» معناه «الإمكان»، فلاتغفل.

وملخّصه: هو أنّ العقل في صورة انفتاح باب العلم\_كما هو المفروض فعلاً \_لا يرى مصلحةً في الأخذ بغير العلم ولو مخيّراً(١١كي يُتدارك بها المصلحة الفـائتة عنه ، وهو واضح ظاهر جدًاً، فافهم .

وبالجملة : التخيير الشرعيّ يختصّ بموارد إدراك العقل إيّاه كالتخيير بين قراءة الحمد والتسبيحات في الركعة الثالثة والرابعة مثلاً ("")، فإنّه حيث علم أنّ وجهه تساوى المصلحتين فيهما فأمكن منه الالتزام بالتخيير بينهما.

وأمّا في المقام، فحيث لم يُدرَك فيه المصلحة السلوكيّة فلا يمكن للعقل الالتزام بالتخيير فيه، وهو واضح ظاهر جدًاً.

<sup>(</sup>١) بأن يقول الشارع: أنتم مخيّرون بالعمل بأيّهما شئتم.

<sup>(</sup>۲) وكالتخيير بين خبرين متعارضين متكافئين.

[۱] لعلّه تصحيحٌ للتخيير؛ أي من باب تسهيل الأمر على العباد ومن باب اللطف عليهم ورفع الحرج النوعيّ عنهم يتصوّر التخيير بأن قال الشارع الأقدس: «اعمل بالأمارة الظنّيّة أو حصّل العلم مخيّراً بينهما »، فافهم.

[٢] أي حينئذٍ حكم العقل برفع لزوم تحصيل العلم وإيجاب العمل به وأوجب على الشارع الأقدس جعل الأمارة الظنّيّة والأخذ بها مخيّراً بينهما.

[٣] الضمير هنا وإن كان مذكّراً في جميع النسخ المصحّحة حديثاً وقديماً، لكنّ الصواب تأنيثه كالضمير الأوّل بعد رجوعهما معاً إلى «الأمارة»، وعلى أيّ حال لفظة «غير» في كلا الموضعين مصداقها القطع الحاصل من طريق القياس والاستحسان وغيرهما من الأمور المفيدة للظنّ.

نمّ لا يخفى أنّ الجملة الأولى (١) من المتن هنا إشارة إلى حجّية الأمارات من باب الطريقيّة، والثانية منه (١٦) إشارة إلى حجّيتها من باب السببيّة، والشاهد عليه عطفها بكلمة «أو » المشعرة بالتنويع والترديد، فافهم.

 [3] غرضه الله الأمارة الظنّية التي لها خصوصيّة عند الشارع من جهة أقربيتها إلى الواقع أو بدليتها عنه، إن توجد خارجاً يجب على الشارع أن ينصبها

<sup>(</sup>١) أي قوله ﷺ : «هي أقرب من غيرها إلى الواقع ».

<sup>(</sup>٢) أي قوله ﷺ : «أصحّ في نظر الشارع من غيره ».

## وإلّا فيكفي إمضاؤه للعمل بمطلق الظنّ كصورة الانسداد [١].

ويعرّفها للمكلّفين تسهيلاً لأمرهم كما فعله الإمام ﷺ في حقّ العمريّ وزرارة. كما عرفته آنفاً.

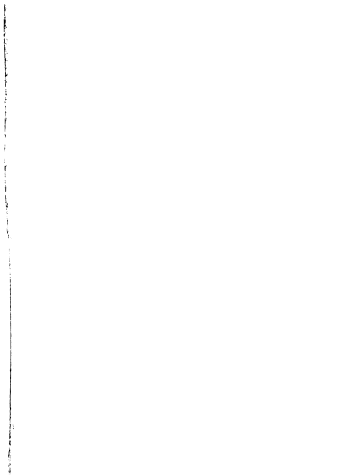
وأمّا إن لم تُوجد بهذه الخصوصيّة، فلا يجب عليه شيء سوى الإسضاء لها وعدم الردع عنها، كما سيشير إليه بـقوله \ : «وإلّا فـيكفي إمـضاؤه للـعمل بمطلق الظنّ...».

وبعبارةٍ أخرى: إن لم تُوجد الأقربيّة بين الطرق والأمارات الظنّيّة ، بل كان كلّها في عرضٍ واحد ، يكفي للشارع إمضاؤها والحكم بالعمل عليها كصورة الانسداد بعينه .

والحاصل: أنّ اللازم على الشارع الأقدس عقلاً تسهيل الأمر على العباد ورفع الحرج عنهم بنصب أمارةٍ خاصة - كخبر العدل مثلاً - إن كان له مزيّة عنده بالنسبة إلى غيره، وأمّا مع التساوي وعدم المزيّة له فاللازم عليه هو مجرّد الإمضاء وعدم الرع عنه، فافهم؛ فإنّ قوله: «وإلّا فيكفي إمضاؤه» يعني: وإن لم تكن الأمارة أقرب إلى الواقع وأصحّ فلا يجب على الشارع إيجاب التعبّد بالعمل بها، بل يكفي منه الإمضاء لحكم العقل بالعمل بعملان الظنّ كما في صورة الانسداد.

[۱] أي كما يكفي عند فرض الانسداد الإمضاء لها بالتقريب المتقدّم يكفي أيضاً عند فرض الانفتاح مشروطاً بانتفاء الخصوصيّة ، فلا يجب عليه حينئذٍ نصب شيءٍ بالخصوص، فافهم .





ثمّ إذا تبيّن عدم استحالة تعبّد الشارع بغير العلم ، وعدم القسبح فسيه و لا فسي تركه <sup>[١]</sup> ، فيقع الكلام في المقام الثاني في وقوع التعبّد به في الأحكام الشرعيّة <sup>[٢]</sup> مطلقاً ، أو في الجملة <sup>[٣]</sup> .

وقبل الخوض في ذلك ، لا بدّ مـن تأسـيس الأصـل الذي يكـون عـليه [1]

#### البحث في وقوع التعبّد بالظنّ

[١] الضمير في كلاالموضعين يعود إلى «التعبّد»، والمقصود هو الردّ على ابن قبة القائل بالقبح في التعبّد بالظنّ من قِبَل الشارع، وبعض علماء العامّة القائلين بالقبح في ترك التعبّد به من قِبَله.

 [۲] بعد الفراغ عن الرد على ابن قبة ﴿ وإثبات إمكان الوقوعي للتعبّد بالأمارات الغير العلميّة شرعاً ينجر الكلام في أنّه هل هو واقع خارجاً أم لا؟

[٣] قوله \$: «مطلقاً» إشارة إلى جميع الظنون وقوله: «في الجملة» إشارة إلى بعض الظنون \_كخبر الثقة مثلاً \_، وعليه فكأنّه \$ قال: هل وقع التعبّد بجميع الظنون أو ببعضها؟

[٤] الجارّ هنا يتعلّقبـ «المعوَّل».

المعوَّل [١] عند عدم الدليل على وقوع التعبّد بغير العلم مطلقاً أو في الجملة [٢]. فنقول:

التعبّد بالظنّ  $^{[7]}$  الذي لم يدلّ على التعبّد به دليل ، محرّمٌ بالأدلّة الأربعة  $^{[4]}$ .

## الأصل الأوّلي في التعبّد بالظنّ عند المصنّف ﷺ

- [۱] المعوَّل سواء كان مصدراً ميميًا أو اسم المفعول معناه المرجع ، وغرضه إثبات حرمة العمل بالظنّ بمقتضى الأصل الأولي (۱۱) إلاّ ما خرج بالدليل - كخبر العادل مثلاً .. وعليه فغيره .. أعني خبر الفاسق وخبر المشكوك فسقاً وعدلاً .. يُحكم بحرمة الأخذ به وعدم اعتباره (۱۱) ، وبذلك سيصرّ عن عند قوله : «محرّم بالأدلة الأربعة ...»(۱۲).
  - [٢] أي جميع الظنون أو بعضها \_ كخبر الثقة .
    - [٣] هذا مبتدءٌ خبره قوله الله: «محرّمٌ».
- [٤] لا يذهب عليك أنّ الأصل الذي أسّسه المصنّف الله \_ أعني الحرمة \_ يعبّر

<sup>(</sup>١) قال السيّد الخوثي ﷺ: « لابد لنا من البحث عن مقتضى الأصل عبند الشك في الحجّية ليكون هو المرجع على تقدير عدم الدليل على الحجّية، وليس المراد من الأصل في المقام هو خصوص الأصل العمليّ، بل المراد منه القاعدة الأوليّـة المستفادة من حكم العقل وعمومات النقل ... » (مصباح الأصول ٢: ١١١).

<sup>(</sup>٢) أمّا الأوّل \_أي خبر الفاسق \_. فلدلالة الدليل عليه. وأمّا الثاني \_أي خبر المشكوك فسقاً وعدلاً \_. فلاندراجه تحت الأصل المذكور \_أي حرمة العمل بالظنّ \_. وسيجيء توضيح كلّ ذلك في مبحث حجّة خبر الواحد (انظر فرائد الأصول ١: ٢٤٢).

<sup>(</sup>٣) فرائد الأصول ١: ١٢٥.

ويكفي من الكتاب: قوله تعالى: ﴿ قُلْ ءَآللَّهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴾ [١].

عنه اصطلاحاً بالأصل التكليفي مع أنّ المناسب - بل المهم - هو تأسيس الأصل الوضعي - أعني عدم الحجيّة - ، ولذا اعترض عليه بعض المحصّين وقال: «إنّ كلامه - طاب ثراه - إنّما هو في تأسيس الأصل بالنسبة إلى الحكم التكليفيّ والمهمّ إنّما هو تأسيس الأصل في الحكم الوضعيّ - أعني حجيّة الظرّ الذي لم يشبت اعتباره - وذلك لأنّ الغرض الأصليّ من اعتبار الأمارة هو تنجّز التكليف الواقعيّ بها إذا صادفته وصحة المؤاخذة على مخالفته ...» (١٠).

أقول: يؤيّد ذلك بما قاله المحقّق الخراسانيّ ﴿ من: «إِنّ الأُصل في ما لا يُعلم اعتباره بالخصوص شرعاً ولا يُحرّز التعبّد به واقعاً عدم حجّيته جزماً... (٢١).

## الاستدلال بالكتاب على حرمة التعبّد بالظنّ

[١] المقصود من الاستشهاد بالآية الشريفة (") دلالتها ظاهراً على حرمة التعبّد بأمرٍ ظنّي غير معلوم صدوره من الشارع، وعليه فالأخذ به يعدّ من موارد الافتراء على الله \_ المعبّر عنه اصطلاحاً بالتشريع \_، ثمّ لا يسخفى أنّ المصنّف الله نظره الشريف في المقام ليس إنبات حرمة العمل بالظنّ بما هو هو ، بل نظره إثباتها بما هو من مصاديق التشريع والشاهد عليه استشهاده الله بآية واحدة مشتملة على

<sup>(</sup>١) تسديد القواعد: ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأصول: ٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) يونس: ٥٩.

دلّ على أنّ ماليس بإذن من الله [١] من إسناد الحكم إلى الشارع ، فهو افتراء .

لفظة الافتراء، وإلّا فأدلّة حرمة العمل بالظنّ كتاباً وسنّةً لعلّها لا تحصى كــشرةً ١٠٠٠. وستعرف الاستشهاد ببعض منها بالتقريب الآتي في ما بعد ٢٠٠.

[۱] اعلم أنّ التشريع هو إدخال ما يُعلم خروجه من الدين في الدين، بل أعمّ منه: لشموله إدخال ما لا يُعلم كونه من الدين في الدين، ويـعبّر عـنه بــالافتراء أيضاً.

وعليه فنسبة حكمٍ إلى الشارع الأقدس من غير إذنٍ منه وبيانٍ قطعيّ عنه كما صحّ التعبير عنه بالتشريع ،كذلك صحّ أن يعبّر عنه بالافتراء ، ولذا قال المصنّف ﷺ: «ما ليس بإذن من الله من إسناد الحكم إلى الشارع ، فهو افتراء ... »، والنسبة بينه وبين الكذب عموم وخصوص مطلق (٣).

قال المحقّق النائيني ﷺ: «المبحث الثاني: في تأسيس الأصل عند الشكّ في التعبّد بالأمارة، ولا ينبغي التأمّل والإشكال في أنّ الأصل يقتضي حرمة التعبّد بكلّ أمارةٍ لم يُعلم التعبّد بها من قِبَل الشارع، ويدلّ على ذلك من الكتاب قوله تعالى: ﴿قُلْ عَلَى الشَّتَفْتُرُونَ ﴾ (الا على على شمول الافتراء لمطلق

 <sup>(</sup>١) قال هُمُ في أوثق الوسائل: ٦٦: «وقد ذكر بعض مشايخنا أنَّ بعضهم قد جمع فـي رسالة مفردة مائتي آية وخمس مائة حديث في حرمة العمل بالظنّ ».

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٢١٧، ذيل عنوان «الاستدلال على أصالة حرمة العمل بالظنّ ».

<sup>(</sup>٣) راجع معجم الفروق اللغويّة: ٤٤٩، الرقم ١٨٠١، الفرق بين الكذب والافتراء والبهتان.

<sup>(</sup>٤) يونس: ٥٩.

ومن السنّة : قوله لما الله في عداد القضاة من أهل النار : « ورجلٌ قضى بـالحقّ وهو لا يعلم » [١].

إسناد الشيء إليه تعالى ولو مع عدم العلم بأنّه منه تعالى، لا خصوص ما عُلم أنّه ليس منه تعالى كما قيل ...» ١٠٠.

### الاستدلال بالسنّة على حرمة التعبّد بالظنّ

[۱] تمام الحديث هكذا: «عن أبي عبدالله على قال: القضاة أربعة: ثلاثة في النار، وواحد في الجنة؛ رجلً قضى بجور وهو يعلم، فهو في النار، ورجلً قضى بجور وهو لا يعلم، فهو في النار، ورجل قضى بالحق وهو لا يعلم، فهو في النار، ورجل قضى بالحق وهو يعلم، فهو في النار،

ثمّ اعلم أنّ القضاء وإن كان قطع الخصومة ظاهراً في الموارد الجزئيّة إلّا أنّه في الواقع يتضمّن نسبة الحكم الكلّمّ إلى الشارع الأقدس من غير إذن منه.

<sup>(</sup>١) فوائد الأصول ٣: ١٩١٩. أقول: الجملة الأخيرة من كلام المحقق المذكور ردّ لمن عرف التشريع والافتراء بإدخال ما يعلم خروجه من الدين في الدين ، وعليه فالحق مع المحقق المذكور ، ولذا قال صاحب الأوثق فلهذا « دعوى اشتراط العلم في تحقق صوضوع التشريع فهي معنوعة ... » (أوثق الوسائل: ٢٦). ثمّ لا يخفى عليك أنّ منشأ هذا الاشتراط زعم أنّ الافتراء معناه خصوص الكذب عن عمد الذي هو أجنبيّ عن العقام ، بعد كون المبحوث عنه فعلاً هو الشكّ في التعبّد بالأمارة الغير العلميّة ، مع أنّه ليس كذلك ، فإنّ عنوان الافتراء لم يشعل صورة الشكّ في التعبّد به موضوعاً إلّا أنّه يشعله حكماً ولا نعني من شعول الافتراء لعطلق إسناد الشيء إلى الله تعالى إلا هذا .

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ١٨: ١١، الباب ٤ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٦.

# ومن الإجماع: ما ادّعاه الفريد البهبهاني [١] في بعض رسائله: .......

وبالجملة: إنّ استحقاق القاضي المذكور للعقوبة وكونه في عداد أهل النارسببه استناد حكمه إلى الله تعالى مع جهله بأنّه منه تبارك وتعالى ولا نعني من التشريع إلّا هذا، فيعاقب لأجل ذلك وهو المطلوب، وهذا كلّه قد أوضحه صاحب الأوثق ﴿ مفصّلاً (١٠).

قال بعض تلامذة المصنف \ : «الحديث الشريف لا يدل على حرمة العمل بغير العلم من حيث التدين والتشريع، بل الظاهر منه أنّ مجرّد العمل بغير العلم حرام ذاتاً وإن صادف الواقع، فتأمّل »(").

وعلى أيّ حال غرضه ﴿ هو أنّ الدخول في النار مناطه الأخذ بغير العلم سواء كان في القضاء أو في غيره، وعليه فدلالة الحديث الشريف على ما نـحن فـيه واضح جدّاً، فافهم؛ فإنّه كان من قبيل العلل المنصوصة في الأمور الجزئيّة.

#### الاستدلال بالإجماع على حرمة التعبّد بالظنّ

[١] الإجماع هنا لابدّ أن يُحمل على المُحصَّل، والوجه فيه عـدم اعـتبار الإجماع المنقول بخبر الواحد. نعم، المنقول بالمتواتر لا مـحذور فـي اعـتباره كالمُحصَّل (٣)، ولا يخفي أنّ الجارّ في قوله: «من الإجـماع» يـتعلّق بـقوله ؛

<sup>(</sup>١) انظر أوثق الوسائل: ٧٤.

<sup>(</sup>٢) قلائد الفرائد ١: ٥١٥.

<sup>(</sup>٣) اعلم أنَّ الإجماع إمّا محصَّل أو منقول، والمحصَّل هو الذي يحصّله الفقيه بنفسه بتنتِّع آراء

«يكفي»، وفاعله الموصول في قوله: «ما ادّعاه».

اعلم أنّ للمحقق البهبهانيّ عباراتٍ مختلفة في المقام لأنّه قال: تارةً: «عدم جو از بالعمل بالظنّ وأنّه إجماعيّ أيضاً عند جميع المسلمين فضلاً عن الشيعة »(١١، وأخرى: «أنّ الأصل عدم حجّية الظنّ، وهو محلّ اتّفاق جميع أرباب المعقول والمنقول »(١٦، وثالثةً: «إجماع جميع المسلمين على أنّه في نفسه ليس بحجّة »(١٦، ورابعةً: «العمل بالظنّ حرام إجماعاً»(١١).

ولا يخفى أنّ الاستدلال بالإجماع في ما نحن فيه لا يخفى ما فيه من الفساد. أوّلاً: من ناحية أنّه إجماع مدركيّ: لاحـتمال اسـتناد المـجمعين إلى الآيـات

<sup>→</sup> جميع الفقها، في جميع العصور بحيث يحصل منه القطع أو الظنّ المتأخم به، والإجماع المنقول فو الذي لم يحصّله الفقها، والمنقول إمّا منقول بالتواتر أو بالآحاد، وبالجملة: أنّ حجّية الإجماع المحصّل والمنقول بالتواتر ممّا لا خلاف فيه، وإنّما الخلاف في حجّية الإجماع المنقول بخبر الواحد، وقد وقع الخلاف في حجّية الإجماع المنقول بخبر الواحد، وقد وقع الخلاف في حجّيته على أقوال: الأوّل: إنّه حجّة مطلقاً، الثاني: إنّه ليس بحجّة مطلقاً، الثالث: التفصيل بمن نقل إجماع جميع الفقها، في جميع العصور الذي يعلم فيه من طريق الحدس قول المعصوم على المعموم على المعموم على المعموم على المعموم على المعموم على المعموم الإجماعات المنقولة التي يُستكنف منها بقاعدة اللطف أو نحوها قول المعموم نوضيحه مفصلاً في الجزء الثالث، مبحث الإجماع، إن شاء الله.

<sup>(</sup>١) الفوائد الحائريّة: ٢٠٣ و ٢٠٨ و ٤٦٩.

<sup>(</sup>٢) الرسائل الأصولية: ١٢.

<sup>(</sup>٣) الفوائد الحائريّة: ١٣٦ و ١٣٩ و ٤١٩، والرسائل الأصوليّة: ٧٨.

<sup>(</sup>٤) الفوائد الحائريّة: ٢٠٣ و ٤٥٢ و ٤٦٩.

من كون عدم الجواز <sup>[١]</sup>بديهيّاً عندالعوامّ فضلاً عنالعلماء . ومن العقل : تقبيح العقلاء من يتكلّف من قبل مولاه بما لا يعلم <sup>[٢]</sup> ......

و من العقل: تقبيح العقلاء من يتخلف مِن قِبل مولاه بما لا يعلم " ......

والروايات الناهية عن العمل بالظنّ والتعبّد به، وثانياً: المسألة الأصوليّة لا يصتّ في إثباته التمسّك بالإجماع بعد اختصاص اعتباره بالمسائل الفرعيّة، فافهم. [١] الألف واللام هنا عوض عن المضاف إليه: أي عدم جواز التعبّد بالظنّ.

### الاستدلال بالعقل على قبح التعبّد بالظنّ

[٢] لعلّ التعبير بـ « التعبّد » بدلاً عن « التكلّف » أولى ، فافهم .

قال المحقق النائيني ﷺ: «ومن العقل: إطباق العقلاء على تقبيح العبد و توبيخه على تشريعه وإسناده إلى المولى ما لا يعلم أنّه منه، فإنّ ذلك تصرّف في سلطنة المولى وخروج عمّا يقتضيه وظائف العبودية. وبالجملة: لا إشكال ولاكلام في قبح التشريع واستتباعه استحقاق العقوبة ...»(١٠).

والحاصل: إلى هنا ثبت حرمة الأخذ بالظنّ والاعتماد عليه بالأدلّة الأربعة كتاباً وسنّةً وعقلاً وإجماعاً، لكن حرمته كانت تشريعيّة \_كصلاة الحائض مثلاً \_ لا ذاتيّة \_كشرب الخمر مثلاً \_، فراجع محلّه (١٠).

<sup>(</sup>١) فوائد الأصول ٣: ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) قال المحقق الآشتيانيّ في بحر الفوائد ١: ٣٧٣ و ٣٧٤: «أقول: لا يحفى عمليك أنّه أراد (دام ظلّه) بذلك الكلام: بيان الحرمة الثابتة لفير العلم ما لم يقم دليل على ورود التعبّد به من الشارع. رداً على ما ربّما توهّم من كلام جماعة: من كون حرمة العمل بالظنّ ذاتيّة كسائر

في وقوع التعبّد بالظنّ ١٦٥

h 2 h 2 m h

[۱] المضبوط في نسخة الشيخ رحمة الله الله هذا: «ولو كان عن جهل» (۱۱) والمقصود من الجهل هنا ـ كما صرّح المصنف الله في مجلس درسه \_الجهل المركّب لا البسيط (۱۳)؛ لأنّ المتصوّر فيه التقصير هو خصوص الأوّل دون الشاني على ما صرّح به المحقّق الآشتياني (۱۳).

[7] الجاهل المقصّر -كما مرّ سابقاً - " قبال الجاهل القاصر الذي لا يحتمل فيه أصلاً قبح التشريع ، ولذا إنّ العقلاء لا يقبّحونه ، خلافاً للمقصّر ؛ فإنّهم يقبّحونه وقطعاً وبلا شكّ ، فافهم .

[٣] التوهّم هنا ملخّصه: عدم الفرق بين المحتاط والآخذ بالظنّ بـعد كـون
 المحتاط أيضاً لا يعلم بأنّ ما احتاط فيه هو من الدين أم لا.

<sup>→</sup> المحرّمات الذاتيّة فيلزمه عدم تحقّق الاحتياط فيه موضوعاً كما هو ظاهر ...». وانظر أيضاً أو ثق الوسائل: ۲۸. حيث قال: « ثم إنّه قد ظهر متا قدّمناه كون حرمة العمل بالظنّ تشريعيّة لا ذاتيّة وربّما يظهر من المحكيّ عن الوحيد البهبهائيّ وصاحب الرياض كون حرمته من حيث كونه عملاً بالظنّ ...».

<sup>(</sup>١) انظر الرسائل المحشى: ٣١.

 <sup>(</sup>٢) تقدّم تعريف الجهل البسيط والمركّب سابقاً (انـظر الصفحة ٥٥، الهـامش ٣)، نـقلاً عـن
 كتاب التعريفات: ١٤٤٣.

<sup>(</sup>٣) انظر بحر الفوائد ١: ٣٧٢ و٣٧٣.

<sup>(</sup>٤) انظر الصفحة ١٤٤، الرقم [١]. ذيل تـوضيح قـوله ﴿ ؛ ﴿إِذَا كَـانَ عـالماً بـه أو جـاهلاً مقصرًا...».

أنّ الاحتياط من هذا القبيل <sup>[١]</sup>.

وهو غلطُ واضح : إذ فرقُ بين الالتزام بشيءٍ <sup>[٢]</sup> من قِبل المولى على أنّه منه مع عدم العلم بأنّه منه <sup>[٣]</sup>، وبين الالتزام بإتيانه لاحتمال كونه منه أو رجاء كونه منه ، وشتّان <sup>[٤]</sup> مابينهما ؛ لأنّ العقل يستقلّ بقبح الأوّل وحسن الثاني .

والحاصل: أنّ المحرّم هو العمل بغير العلم متعبّداً بهو متديّداً به ، و أمّا العمل به من دون تعبّد بمقتضاه :

وأمّا الدفع، فملخّصه: أنّ المحتاط لا يلتزم بوجوب عمله شرعاً، بل أتى بــه احتياطاً ورجاءً لمطلوبيّته في الواقع عند المولى، وكم فــرقٍ بــينه وبــين الآخــذ بالظنّ، فلا تففل.

- أي من قبيل التشريع والتعبّد من حيث إنّه لا يعلم صدوره عن المولى.
   وعليه فالعمل المحتاط فيه تشمله أيضاً الأدلّة على قبح التشريع والتعبّد بغير العلم.
   [٢] لفظة «الشيء» هناكناية عن الحكم.
- [٣] الضمير المنصوب في قـوله \ : «أنّـه » فـي كـلا المـوضعين يـعود إلى «الشيء » ، كما أنّ الضمير المجرور في قوله «منه» في كلا الموضعين يـعود إلى «المولى » ، فلا تففل .
- [3] لفظة «شتّان» هو اسم الفعل بمعنى «بعُدّ»، والمقصود إبطال عدّ عنوان الاحتياط من أفراد التشريع بعد كونه رافعاً لموضوعه رأساً، بل كان ضدّاً له، كما لا يخفى.

فإن كان لرجاء إدراك الواقع ، فهو حسنٌ ما لم يعارضه احتياط آخر ولم يثبت من دليل آخر وجوب العمل على خلافه [١] ، كما لو ظنّ الوجوب واقـتضى الاستصحاب الحرمة : فإنّ الإتيان بالفعل محرّمٌ وإن لم يكن عملى وجمه التعبّد بوجو به والتديّن به .

## مقتضى العمل بالظنّ على غير وجه التعبّد

[۱] إشارة إلى أنّ حُسن الأخذ بالظنّ الغير المعلوم اعتباره كان مشروطاً بشرطين وقد أشار إليه في مبحث الانسداد أيضاً (۱)، ولعلّ الأولى نقل كلام صاحب الأوثق ﴿ حيث قال: «اعلم أنّ العمل بالظنّ على ما يظهر من كلامه (۱) على وجه التعبّد والتديّن به . و ثانيها: أن يعمل به على وجه التعبّد والتديّن به . و ثانيها: أن يعمل به على وجه التعبّد والتديّن به . و ثانيها: أن يعمل به معنى جعل الأفعال على طبقه من لرجاء مطابقته بالواقع . و ثالتها: أن يعمل به بمعنى جعل الأفعال على طبقه من دون تديّن به ولا بعنوان احتمال المطابقة للواقع ، بل من باب عدم المبالاة بالأحكام والاقتراح والتشهي فيها ، وهذه الأقسام مختلفة في الحكم: أمّا الأوّل، فهو حرام مطلقاً (۱) وهو مورد للأدلّة الأربعة التي أقامها لحرمة العمل بالظنّ؛ لعدم شمولها (۱) للقسمين الآخرين كما هو ظاهر كلامه أيضاً ، ووجهه واضح ؛

 <sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول ١: ٣٧٢ عند قوله ﴿
 المعتم ة بقيناً علم خلاف مؤدى هذا الظرّ ... ».

<sup>(</sup>٢) أي من كلام المصنّف الله أ.

<sup>(</sup>٣) أي سواء استلزم طرح الأصل المعتبر أم لا يستلزم.

<sup>(</sup>٤) أي الأدلة الأربعة التي استدلّ بها المصنّف الله عند تأسيس الأصل.

إذ غايتها(۱) إثبات حرمة التشريع وهو غير متحقق في الآخرين؛ لاختصاصه(۱) بصورة التديّن ـ إلى أن قال ـ : وأمّا الثاني، فلا إشكال في جوازه، بل ولا في خسنه ولكن بشرطين، أحدهما: عدم معارضته بالاحتياط من جهة أخرى كصلاة الحائض في أيّام الاستظهار بناءً على حرمة صلاتها ذاتاً لا تشريعاً؛ لأنّ الإتيان بها في أيّام الاستظهار برجاء وجوبها في الواقع منافٍ لاحتمال حرمتها الذاتية (۱) فلا إشكال في عدم حُسن الفعل حينئذٍ، وأمّا حرمته، فهي تابعة للواقع نعم، لو قلنا بحرمة التجرّي كان الفعل حراماً مطلقاً و ثانيهما : عدم مخالفته لمقتضى دليلٍ آخر كما مثل له المصنف في ولا إشكال في حرمة الفعل حينئذٍ لأجل مخالفة الدليل،

<sup>(</sup>١) أي الأدلة الأربعة التي استدل بها المصنف الله عند تأسيس الأصل.

<sup>(</sup>٢) أي اختصاص التشريع.

<sup>(</sup>٣) أقول: إنّ أيّام الاستظهار على قسمين: أحدهما: أنّها قد يجب على المرأة فيها ترك المبادة قطماً ليظهر حالها بعداً: كالمرأة المبتدئة الفير ذات العادة، فإنّها بمجرّد رؤية الدم لابدّ لها من ترك الصلاة ثلاثة أيّام، فإن استمر الدم في جميع هذه المدّة، فكانت حائضاً لا تقضي شيئاً من صلواتها، وأمّا إن انقطع قبلها فكانت مستحاصة وجب عليها قضاء ما فات منها فيها، وثانيهما: أيّام الاستظهار للمرأة ذات العادة، فإنّها إذا تجاوز دمها عن عادتها السابقة لابدّ لها أيضاً من ترك الصلاة شرعاً بناء على حرمتها تشريعاً كما هدو العق. مثالاً من ترك الصلاة شرعاً بناء على حرمتها الابتيان بالصلاة المنظهر حالها بعد، فإن انقطع الدم قبل العشرة فكانت محكومة بالعيض الكاشف عن عدم وجوب الصلاة عليها، وإن استمرّ بعد العشرة، فكانت محكومة بالاستعاضة التي يكشف عن وجوبها عليها، وبالجملة: فأيّام الاستظهار في الأوّل هو الأيّام الثلاثة الأولى، وفي الثاني هو الأيّام المتجاوزة عن يوم عادتها، وهو الذي أشار إليه صاحب الأوتى رفي ضمن كلماته.

في وقوع التعبّد بالظنّ 179

وأمّا الثالث: فلا ريب في تحقّق موضوعه في ما لا يعتبر فيه قصد القربة كالمعاملات؛ لاقتحام أكثر الناس من التجّار وغيرهم فيها وإنسائهم للنقل والانتقال من دون أخذ أحكامها من العارفين بها، بل وكذلك في ما يعتبر فيه قصد القربة أيضاً" كالعبادات \_؛ إذ العوام كثيراً ما يدخلون فيها ويقصدون بها القربة مع جهلهم بكثير من أحكامها وأجزائها وشرائطها وهو واضح لمن تنتجع طريقة الجهال والمسامحين في الأحكام »(").

ملخّص الكلام: هـو أنّ المـحرّم خـصوص الأخـذ بـالظنّ مـتعبّداً ومـتديّناً والاعتماد عليه تشريعاً ـأي استناداً إلى الظنّ ـسواء يستلزم منه طرح الأصل أم لا.

وأمّا العمل على طبقه والأخذ به احتياطاً وبرجاء إدراك الواقع، فإنّه مضافاً إلى عدم حرمته كان حسناً عقلاً وشرعاً.

وأمّا الأخذ به لا بعنوان التشريع ولا ببعنوان الاحتياط والرجاء، فمحكمه متوسّط بينهما \_أي لا يحرم ولا يحسن، بل الجواز المحض \_ مشروطاً بعدم استلزامه طرح الأصل المعتبر أو الدليل المعتبر الآخر وإلاّ فلا، فافهم.

 <sup>(</sup>١) أقول: غرضه ﷺ أنّ العمل في القسم التالث مع رعاية شرائطه جائز حتى في التعبّديّات مشروطاً بإمكان تعشّي قصد القربة فيها، وأمّا في التوضليّات ـ كالمعاملات مـثلاً ـ فـالأمر أوضع، فافهم.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٦٦ و ٦٧.

وإن لم يكن لرجاء إدراك الواقع :

فإن لزم منه طرح أصلٍ دل الدليل على وجوب الأخذ به حتّى يعلم خلافه [١]، كان محرّماً أيضاً ؛ لأنّ فيه طرحاً للأصل الواجب العمل ، كما في ما ذكر من مثال كون الظنّ بالوجوب على خلاف استصحاب التحريم.

وإن لم يلزم منه ذلك جاز العمل، كما لو ظنّ بوجوب ما تردّد بين الحرمة والوجوب الآ).

. 5.5

[۱] غرضه ﴿ هو أنّ المرأة الظائة بوجوب الصلاة في أيّام الاستظهار حيث يوجب الأخذُ بظنّها طرحَ الاستصحاب الذي دلّ الدليل \_أعني قوله ﷺ « لا تنقُض اليقين أبداً بالشكّ »(۱) \_على اعتباره ووجوب الأخذ به لا يجوز لها أيضاً العمل بالظنّ.

اعلم أنّ الظاهر من كلام المصنّف شه هنا \_ بل المصرّح في كلامه الآتي \_ هـو استلزام مخالفة الأصل للعقوبة مع أنّه ليس كذلك؛ لأنّ وجوب العمل بالأصل ليس واجباً ذاتيًا نفسيًا مولويّاً كي يلزم من مخالفته العقوبة ، بل يقرّر في محلّه أنّ وجوبه طريقيًا مقدّميًا إرشاديّاً لا يترتّب على مخالفته شيء سوى ما يترتّب عليه واقعاً. فافهم.

[۲] توضيح ذلك بالمثال: هو ذهاب بعض إلى وجوب دفن الميّت المنافق إلحاقاً له بالمسلم وذهاب بعض آخر إلى حرمته إلحاقاً له بالكافر، وحينئذِ المكلّف الظان بالوجوب مثلاً جاز له الأخذ بالأول والإقدام بدفنه.

(١) وسائل الشيعة ١: ١٧٥، الباب ١ من أبواب نواقض الوضوء، الحديث الأوّل.

فإنّ الالتزام بطرف الوجوب لا على أنّه حكم الله المعيّن جائزٌ. لكن في تسمية هذا عملاً بالظنّ مسامحةً <sup>[1]</sup>، وكذا في تسمية الأخذ به من باب الاحتياط <sup>[1]</sup>.

<u>-</u>

[١] إشارة إلى القسم الثالث، والوجه فيه ما سيذكره المصنف شج عند قبوله: «حقيقة العمل بالظن هو الاستناد إليه في العمل والالتزام بكون مؤدّاه حكم الله في حقّه ...»(١٠).

[۲] إشارة إلى القسم الثاني، والوجه فيه أيضاً ما سيذكره في كلامه الآتي، وعليه فكما أنَّ الأخذ بالظنّ في القسم الثالث لا يعدّ عملاً بالظنّ حقيقةً، كذلك في القسم الثاني أيضاً لا يعدّ عملاً بالظنّ؛ لعدم استناد العمل في كليهما إليه، فيندرجان في باب التسامح، فلا تغفل.

ثمّ لا يخفى أنّ هذين القسمين بعد اشتراكهما في عدم حرمة الأخذ بالظنّ فيهما قد اختلفا بعد رعاية الشرطين المذكورين؛ لأنّ القسم الثاني منهما كان متصفاً بالحُسن مضافاً إلى الجواز، وأمّا القسم الثالث فقد اتّصف بالجواز فقط، وعليه فيصحّ أن يقال: العمل بالظنّ حرامٌ تارةً، وحَسنٌ أخرى، وجائزٌ ثالثةً، فافهم.

قال صاحب الأوثق \( " ئم الظاهر من العمل بالظنّ هو ما كان على وجه الاستناد والتعبّد والتديّن لا على أحد الوجهين الآخرين من وجوه العمل به كما هو ظاهر [عبارة]المصنّف \( أيضاً ، وقد عرفت حرمة العمل به بهذا الوجه مطلقاً \_ سواء طابق الواقع أم خالفه \_، وحيننذٍ يصحّ إطلاق القول بحرمة العمل بالظنّ من دون تقييد . وبما ذكرناه يظهر أنّه لوكان العمل بالظنّ على وجه الاستناد والتعبّد

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ١٣١.

وبالجملة [1] : فالعمل بالظنّ إذا لم يصادف الاحتياط محرّم [1] إذا وقع على وجه التعبّد به والتديّن ، سواء استلزم طرح الأصل أو الدليل الموجود في مقابله أم لا ، وإذا وقع على غير وجه التعبّد به فهو محرّمٌ إذا استلزم طرح ما يقابله من الأصول و الأدلّة المعلوم وجوب العمل بها .

هذا[۲]،........................

مصادفاً لمخالفة الواقع تجتمع فيه جهتان للحرمة كما في سائر الموارد التي اجتمع فيها عنوانان من عناوين الحرام ـ كأكل النجس المغصوب والإفطار بالمحرّم في شهر رمضان ـ ... ، ۱٬۰۷.

[1] ملخّص الكلام في المقام: هو أنّ الأخذ بالظنّ الغير المصادف للواقع محرّمٌ مطلقاً إذا وقع على غير هذا الوجه محرّمٌ مطلقاً إذا وقع على غير هذا الوجه فحرمته لا تكون مطلقة، بل يتوقّف على استلزامه لطرح أصل أو دليل معتبرين، وإلى ذلك كلّه قد أشار المصنّف ﴿ بقوله: «فالعمل بالظنّ إذا لم يصادف الاحتاط (٢) محرّمٌ...».

- [٢] هذا وجهه واضح ظاهر ، وهو التشريع .
- [٣] أي خذ ما ذكرناه في مقام تأسيس الأصل.

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) أي لم يكن من باب الاحتياط ورجاء درك الواقع.

وقد يقرّر الأصل<sup>[١]</sup>هنا بوجوهٍ أخر :

منها : أنَّ الأصل عدم الحجّية <sup>[7]</sup> ، وعدم وقوع التعبّد به <sup>[7]</sup> وإيجاب العمل به <sup>[1]</sup> .

## تأسيس أصول أخر في التعبّد بالظنّ

قال بعض تلامذة المصنف \ : «قوله \ : [وقد يقرّر الأصل هنا بوجوهٍ أخر ...] أقول: لا يخفى عليك أنّ بعضاً من الوجوه المزبورة ما هو مطابق للمدّعى الذي اختاره المصنف \ في صدر الباب وبعضاً غير مطابق له ، وبعضها في موضعٍ مطابق وفي الآخر غير مطابق ١٠٠٠.

#### ١ ـ أصل عدم حجّيّة التعبّد بالظنّ والردّ عليه

[٢] الأصل هنا يُراد منه الاستصحاب؛ بمعنى أنّ الحجّيّة بعد كونها من الحوادث المسبوقة بالعدم يُستصحب عدمها بالنسبة إلى الظنون إلّا ما خرج بالدليل.

[٣] أي يستصحب عدم وقوع التعبّد بالظنّ من ناحية الشارع الأقدس.

[1] عطف على المتقدّم، \_ أي يستصحب عدم إيجاب الشارع العمل بالظنّ.

<sup>(</sup>١) قلائد الفرائد ١:١٢٦.

وفيه : أنّ الأصل وإن كان ذلك <sup>[١]</sup>، إلّا أنّه لا يترتّب على مقتضاه شــيء<sup>ً [٢]</sup>؛

[١] إشارة إلى كلِّ من الاستصحابات الثلاثة.

[٢] من هناشرع أفي تقريب الردّ على الأصل المذكور ، وملخّصه: أنّ حرمة العمل بالظنّ كان أثر الشكّ في الحجّيّة (١) لا أثر المشكوك كي يحتاج إلى الاستصحاب، وعليه فلا مجال لجريانه بالتقريب الآتي توضيحه.

والمناسب في المقام جداً نقل كلام المحقق النائيني ﴿ ، فإنّه قال: «قد يُمقرّر الأصل بوجهٍ آخر ، وهو استصحاب عدم الحجيّة ؛ لأنّ حجيّة الأمارة من الحوادث وكلّ حادث مسبوق بالعدم . وقد منع الشيخ ﴿ عن جريان استصحاب عدم الحجيّة ، وأفاد في وجهه بما حاصله : أنّه لا يترتّب على مقتضى الاستصحاب أثرُ عمليّ ، فإنّه يكفي في حرمة العمل والتعبّد نفس الشكّ في الحجيّة ، ولا يحتاج إلى إحراز عدم ورود التعبّد بالأمارة حتى يجري استصحاب العدم ؛ فإنّ الاستصحاب إنّما يجري في ما إذا كان الأثر مترتّباً على الواقع المشكوك فيه ، لا على نفس الشكّ"، هذا حاصل ما أفاده الشيخ ﴿ في وجه المنع عن جريان استصحاب عدم الشعوب عدم يان استصحاب عدم

 <sup>(</sup>١) ولذا يقال: الشكّ في الحجّيّة مساوق للعلم بعدم الحجّيّة. قبال المحقّق الخبراسانيّ ﷺ:
 «مع الشكّ في التعبّد به يقطع بعدم حجّيّته ... » (كفاية الأصول: ٢٨٠).

<sup>(</sup>٢) أقول: إنّ موضوع الحرمة هو نفس الشكّ وعدم العلم بالحجيّة لا عدم الحجيّة كي يحتاج في إحرازه إلى استصحاب عدم الحجيّة ليترتب عليه حكمه - أي الحرمة - نظير الشكّ في طهارة ماء هذا الإناء مثلاً، فإنّ مجرّد الشكّ في طهارته يكفي لإثبات الطبهارة من دون احتياج إلى استصحاب طهارته سابقاً والحكم ببقائها لاحقاً، وأيضاً نظير الشكّ في إتبان الصلاة مع بقاء الوقت والسعة لها، فإنّ مجرّد الشكّ فيه يكفي لإثبات الاستخال ووجوب الإنبان بها بلا احتياج إلى استصحاب بقاء الاشتغال الثابت في أوّل الوقت لها.

الحجّية، وردّه المحقّق الخراساني الله بما حاصله: أنّ الحاجة إلى الأثر في جريان الأصل إنّما هو في الأصول الجارية في الشبهات الموضوعية (۱۱، وأمّا الأصول الجارية في الشبهات الموضوعية (۱۱، وأمّا الأصول الجارية في الشبهات الحكميّة (۱۳ فلا يتوقّف جريان الأصل ثبوت نفس المؤدّى عمليّ ما وراء المؤدّى (۱۳)، بل يكفي في صحّة جريان الأصل ثبوت نفس المؤدّى بداهة أنّ وجوب الشيء أو عدم وجوبه بنفسه من الآثار التي يصحّ جريان الأصل بلحاظها، فلاحاجة إلى أثر آخر وراء ذلك، والحجّية وعدمها من جملة الأحكام، بلحاظها، فلاحاجة إلى أثر آخر وراء ذلك، والحجّية وعدمها من جملة الأحكام، فيجري استصحاب عدم الحجّية عند الشكّ فيها بلا انتظار أثر آخر وراء عدم الحجّية ما أنّه لا يتوقّف استصحاب عدم الوجوب؛ فكما أنّه لا يتوقّف استصحاب عدم الوجوب، فكما أنّه لا يتوقّف استصحاب عدم الوجوب، كذلك استصحاب عدم الوجوب، كذلك

اعلم أنّ صاحب الأوثق ﴿ قد أوضح ردّ الشيخ ﴿ بما حاصله: أنّه إن أردنا إثبات وجوب العمل بالظنّ والأمارات الغير العلميّة فنحتاج إلى العلم بالحجيّة وإحراز اعتباره شرعاً، وأمّا إثبات حرمة العمل به فغنيّ عن هذا التكلّف؛ إذ المحذور في التعبّد بالظنّ والعمل على طبقه هو التشريع -كما هـ و مفاد الأدلّة

<sup>(</sup>١) كما في المثال الآتي.

<sup>(</sup>٢) كما نحن فيه.

<sup>(</sup>٣) انظر كفاية الأصول: ٢٧٩ و ٢٨٠.

<sup>(</sup>٤) فوائد الأصول ٣: ١٢٦ و١٢٧.

والحاصل: أنَّ أصالة عدم الحادث [٢] .........

الأربعة \_، وهو ثابت بمجرّد عدم العلم بالحجّيّة من دون احتياج إلى إجراء الأصل المذكور ، وعليه فيندرج تحت عمومات الأدلّة ...(١).

والحاصل: أن الأصل الجاري في ما نحن فيه، وإن كان تاماً صحيحاً يتر تب عليه حرمة العمل بالظنّ، لكنّ هذا الأثر حيث يتر تب من دون احتياج إلى إجراء الأصل المذكور، فالأخذ به يلزم منه اللغويّة جدّاً وعدم الاحتياج إليه رأساً<sup>(۱۷)</sup> وبذلك سيصرّح ﴿ في كلامه الآتي مكرّراً، منها في مبحث الاستصحاب حيث قال: «يظهر أيضاً فساد التمسّك باستصحاب البراءة والاشتغال الثابتين بقاعدتي البراءة والاشتغال الثابتين بقاعدتي

- [١] أي في إثبات الحرمة.
- [٢] أي أصالة عدم حجّيّة الظنّ في ما نحن فيه.

 <sup>(</sup>١) انظر أو ثق الوسائل: ٧٢. أقول: إنّ المحتّمي المذكور وإن قرّر في المقام مراد المستنف الله الله الله الله المستوان عليه في مقام آخر وادّعى ممنوعيّة الأصل المذكور رأساً. لا لمجرّد اللغويّة وعدم الاحتياج كما هو ظاهر كلام المصنّف الله ، بل صريحه.

<sup>(</sup>٢) أقول: ما ادعاه المصنف ﷺ من لزوم التأثير في جريان الأصول قد اعترض عليه المحقق الخراساني ﷺ \_ على ما في بعض نسخ الكفاية \_ فقال: «والتحقيق في جريانها اعتبار شيء في ذلك عدا قابليّة المورد للحكم إنهاناً ونفياً... » (انظر كفاية الأصول: ٣١٠، الهمامش ١٠ «طبعة مؤسسة النشر الإسلاميّ ». ومنتهى الدراية ٤: ٣٤٠، ذيل علامة «×»).

<sup>(</sup>٣) فرائد الأصول ٣: ٢١٩.

إنَّما يحتاج إليها في الأحكام المترتّبة على عدم ذلك الحادث[١]، وأمَّا الحكم المترتّب على عدم العلم بذلك الحادث فيكفى فيه الشكّ فيه ، ولا يحتاج إلى احراز عدمه بحكم الأصل.

[١] المناسب هنا تقدير كلمة «واقعاً»، وعليه فكأنّه ﴿ قال: الأصل المذكور إنَّما يحتاج إليه في الحكم المتر تَّب على عدم ذلك الحادث واقعاً، وأمَّا الحكم في

ما نحن فيه \_أى الحرمة \_حيث يترتّب على عدم العلم بذلك الحادث فيكفي فيه نفس الشكّ ومجرّد عدم العلم به.

وبعبارةِ أُخرى: كان فرقٌ بين الأثر المترتّب على عدم حدوث شميءٍ واقمعاً والأثر المترتّب على عدم العلم بحدوثه، من جهة الاحتياج إلى الأصل في الأوّل وعدمه في الثاني، والوجه فيه أنّ نفس الشكّ كافٍ في نفي الحكم المترتّب عليه بحيث يكون الأخذ بالأصل لغواً جداً وقد يقرّر في محلّه أنّ الأصول لابـدّ فـي جريانها من ترتّب الأثر الشرعيّ كما عرفته آنفاً، وهذا هو السرّ في الحكم بلغويّة استصحاب الاشتغال بالتقريب الآتى في مبحث الاستصحاب مفصلاً (١١)، وملخَّصه: عدم احتياج الشاكِّ في براءة ذمَّته عن الصلاة فيي الوقت إلى الأخــذ بالاستصحاب \_أي استصحاب بقاء اشتغال الذمّة \_والحكم بـوجوب إتـيان

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول ٣: ٢١٩، وملخّص الكلام: هو أنّ ما نحن فيه من قبيل الصلاة في المثالين المذكورين آنفاً، فكما أنّ موضوع وجوب الإتيان بالصلاة فيهما هـو مجرّد الشكّ ـ أي الشكِّ في فراغ الذمّة ـ فيحكم بوجوب الإتيان بلا احتياج إلى استصحاب المشكوك ـ أي بقاء الاشتغال ـ فكذلك موضوع حرمة العمل بالظنّ هو مـجرّد الشكّ ـ أي الشكّ فــى الحجّيّة ـ لا المشكوك ـ أي بقاء عدم الحجّيّة ـ، فافهم واغتنم ما أو ضحناه إلى هنا.

# وهذا نظير [١]قاعدة الاشتغال الحاكمة بوجوب اليقين بالفراغ ؛ . . . . . . . .

الصلاة، والوجه فيه عدم وصول النوبة إليه مع وجود نفس قاعدة الاشتغال الثابتة في أوّل الوقت بحكم العقل المستقلّ، وهكذا الآتي بالصلاة إلى بعض الجهات عند اشتباه القبلة، وهذا كم له من نظير.

نعم، في فرض ترتب الأثر على العلم بالعدم ف اللازم جريان الأصل أوّلاً والحكم عليه ثانياً؛ كنذر إعطاء الصدقة بشرط أن لم يجعل الشارع الحجّيّة للظنّ ولم يوجب الأخذ به والعمل عليه مثلاً، فإنّ الناذر عند الشكّ في ذلك إثباتاً ونفياً جاز له إجراء الأصلواستصحاب عدم الجعل وعدم الإيجاب ليترتب عليه الوفاء بنذره وإعطاء الصدقة للفقير.

وبالجملة: فرق بين كون موضوع الحكم(١) هو عدم العلم به والعلم بعدمه من حيث جريان الأصل في الثاني وعدمه في الأول(١) احترازاً عن اللغويّة.

[1] لفظة «هذا» إشارة إلى النصتك بأصالة عدم الحجّيّة في المقام وتشبيهه بقاعدة الاشتغال، لكنّه يحتمل عدوله في عن هذا التشبيه بقوله: «فافهم »؛ بمعنى أنّ الحاجة إلى الأثر تعتبر في الشبهات الموضوعيّة فقط \_كالصلاة في المثال المذكور \_، وأمّا في الشبهات الحكميّة \_كالمقام \_فلا حاجة إليه أصلاً كما عرفته آنفاً.

<sup>(</sup>١) أي حرمة العمل بالظنّ .

 <sup>(</sup>٢) وبعبارة أخرى: فرق بين كون موضوع الحكم هو الشكة أو المشكوك من حيث جريان
 الأصل في التاني وعدمه في الأول.

فإنّه لا يحتاج في إجرائها [1] إلى إجراء أصالة عدم فراغ الذمّة ، بل يكفي فيها عدم العلم بالفراغ ، فافهم [17] .

[١] الضمير المؤنَّث هنا وفي ما بعده يعود إلى «قاعدة الاشتغال».

[۲] المضبوط في بعض النسخ القديمة هو «فتأمل»، والفرق بينهما هو أنّ بناءً على الأوّل(١٠) أشار المصنّف الله بذلك إلى تماميّة ما ادّعاه في تقريب بطلان تأسيس الأصل المذكور وبناءً على تلك النسخة القديمة أشار بذلك إلى العدول عمّا ادّعاه إلى هنا المعبّر عنه اصطلاحاً بالتمريض \_أي بطلان ما ادّعاه في المقام(١٠).

### ٢ ـ أصل إباحة العمل بالظنّ والمناقشة فيه

[٣] اعلم أنّ الأصل المتقدّم آنفاً في عين مغايرته مع الأصل المقرّر عند المصنّف \ قد اتّحد معه في النتيجة \_أي حرمة الأخذ بالظنّ وممنوعيّة التعبّدبه \_، وأمّا الأصل هنا الذي قرّره المحقّق الكاظميّ \ على ما قيل (١٣) فهو مغايرٌ له بالمرّة جدّاً بعد ما كان نتيجته الترخيص وجواز التعبّد به شرعاً.

<sup>(</sup>١) أي قوله ﷺ : «فافهم ».

<sup>(</sup>٢) أقول: الشيخ رحمة الله ﷺ بعد أن كانت النسخة الموجودة في اختياره هي بعينه النسخة الموجودة في اختياره هي بعينه النسخة الموجودة في ما بأيدينا قبال في الحماشية: «قوله ۞: [فافهم] أقول: ولَيتُه أمر [المصنف ۞ ] بالتأكل الصريح في التمريض بحسب الاصطلاح \_ إلى أن قبال \_: فأصل عدم العجيّة في محلة » (الرسائل المحتى: ٣١).

 <sup>(</sup>٣) حكاه عنه السيد المجاهد في مفاتيح الأصول: ٥٤٢. وانظر الوافي في شرح الوافية
 للمحقق الكاظمي (مغطوط): الورقة ٢٩، نقلاً عن فرائد الأصول ١: ١٢٨. الهامش ١.

لأنّها الأصل في الأشياء [١]، ......

\_\_\_\_\_

وبعبارةٍ أخرى: الأصل المؤسَّس عند المصنّف ﴿ حرمة العمل بالظنّ والمنع عنه إلى أن يثبت جوازه شرعاً، وأمّا عند المحقّق الكاظميّ ﴿ فبالعكس \_ أي الجوازله \_إلى أن يثبت منعه شرعاً، والفرق بينهما في غاية الوضوح.

[۱] إشارة إلى مبنى المشهور من: «أنّ الأصل في الأشياء الإباحة حتى يثبت حرمتها»، وهذا مضافاً إلى حكم العقل وبناء العقلاء عليه يُؤيّد بالكتاب والسستة \_ كقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ (١)، وكقوله على : « كلّ شيءٍ مطلق حتى ير د فيه نهي » (١) \_. كما يؤيّد أيضاً بكلام الصدوق على حيث ادّعى أنّ من دين الإماميّة «أنّ الأصل في الأشياء الإباحة حتى يثبت الحَظر ... » (١) . هذا نقله المصنّف عنه في مبحث البراءة (١)، ولا يخفى أنّ من جملة الأشياء العمل بالظنّ فكان محكوماً بالجواز .

ومقابل ذلك مبنى غير المشهور ، فإنّ الأصل في الأشياء عندهم الحَظر حتّى يثبت إباحتها ، وستعرف توضيحه مفصّلاً في مبحث البراءة(٠٠).

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ١٨: ١٢٧، الباب ١٢ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٦٠.

<sup>(</sup>٣) انظر الاعتقادات للشيخ الصدوق (العطبوع ضمن مصنّفات الشيخ المفيد ٥): ١٩٠٤. الرقم [٤٣] باب الاعتقاد في العظر والإباحة عند قوله هُنَّةً: «اعتقادنا في ذلك أنّ الأشياء كلّها مطلقة حتى يرد في شيء منها نهي ». واستظهر المحقّق القتيّ في القوانين ٢: ١٦ من عبارته هذه: أنّه من دين الإماميّة.

<sup>(</sup>٤) انظر فرائد الأصول ٢: ٤٣ و٥٢.

 <sup>(</sup>٥) انظر فرائد الأصول ٢: ٩٠. حيث قبال فيُّخا: «أنّ الأصل في الأفحال الغير الضروريّة العظر، كما نسب إلى طائقة من الإماميّة ... »، نسبه إليهم المحقّق في المعارج: ٢٠٣.

حكاه بعضٌ [١] عن السيّد المحقّق الكاظمي [٢].

وفيه \_ على تقدير صدق النسبة \_:

أُوَّلاً : أنَّ إباحة التعبّد بالظنّ غير معقول [٣] ؛

[١] المقصود من «بعض» هو السيّدالمجاهد ﴿ في المفاتيح (١).

[۲] الأصل المذكور وإن نسبه بعض إلى المحقق الكاظمي (10 بكته غير معلوم عند المصتف (10 بكته عليه قوله )
 معلوم عند المصتف (10 بالشاهد عليه قوله )

[٣] لا يذهب عليك أنّ عدم التعقّل هنا معناه عدم التصوّر.

اعلم أنّ الإباحة معناها الترخيص في الفعل والترك وتساويهما شرعاً كالسفر مثلاً، فإنّه كما جاز الإقدام به شرعاً ،كذلك جاز تركه بلا لزوم الإقدام بشيءٍ آخر بدلاً عنه \_كالتصدّق مثلاً \_كما هو شأن جميع المباحات، وبعبارةٍ أخرى: التارك لأمرٍ مباح كالسفر لا يجب عليه الإتيان بأمرٍ آخر بدلاً عنه \_كالتصدّق.

وبعد معرفة ذلك، عُلم كاملاً عدم انطباق أصالة الإباحة على ما نحن فيه ، بل لا يتصوّر ذلك جدّاً للظانّ بوجوب صلاة الجمعة مثلاً، فإنّ جواز ترك التعبّد بالظنّ

<sup>(</sup>١) انظر مفاتيح الأصول: ٤٥٢.

<sup>(</sup>٢) أقول: المحقق المذكور قد يطلق عليه أيضاً المحقق البغدادي إلاّ أنّ المشهور هو الإطلاق الأوّل - أي المحقق الكاظميّ -، كما عبّر عنه المصنّف هُمُّ هنا وأيضاً في سبحت البراءة (انظر فرائد الأصول ٢: ٢٠٠)، وفي موضع آخر عبّر عنه ببعض السادة الأجلّة في شرحه على الوافية (انظر فرائد الأصول ١: ٢٠٠)، وعلى أيّ حال، إنّ له مُثُى كُتباً عديدة في الفقه والأصول؛ فأتا كتابه في الفقه يُسمّى بـ «وسائل الشيعة »، وأمّا في الأصول، فلم كتابان: أحدهما: المستقلّ ويُسمى بـ «المحصول»، وتانيهما: شرح على الوافية للفاضل التونيّ هُمُّ الديخفي أنه هُمُّ في زمان حياته كان معروفاً بالسيّد الأعرجيّ.

إذ لامعنى لجواز التعبّد و تركه لا إلى بدل ، غاية الأمر التخيير بين التعبّد بـــالظنّ والتعبّد بــــالظنّ والتعبّد بالأصل أو الدليل الموجود هناك في مقابله [١]

التعبد بالأصل أو الدليل الموجود هناك في مقابله ......

هنا يتوقّف ويستلزم الإقدام بشيء آخر وهو الأخذ بالطريق المقابل له، أصلاً كان كاستصحاب وجوب الظهر مثلاً الثابت في جميع أيّام الأسبوع -أو دليلاً كإخبار الثقة عن وجوب الظهر مثلاً -مع أنّ المباح -كما عرفت آنفاً -جواز تركه لا يستلزم الإقدام بشيء آخر بدلاً عنه.

وبالجملة: الظانّ في المثال بعد إحراز كونه مكلّفاً بالأحكام الشرعيّة الفرعيّة دار أمره بين وجوب إقامة الجمعة بناءً على اعتبار ظنّه واقعاً وبين حرمتها بناءً على عدم اعتباره واعتبار مقابله المخالف لمؤدّى ظنّه، ومن المعلوم أنّ هذا حكمه التخيير بينهما، لا الترخيص فيهما \_كما هو لازم كلام المحقّق المذكور ﴿ هُ \_، ولذا قد ردّه المصنّف ﴿ فقال: «غاية الأمر التخيير بين التعبّد بالظنّ...».

ثمّ لا يخفى أنّ الاعتراف بالتخيير من المصنف ا والتسليم له كمان لمجرّد المماشاة مع الخصم وإلّا فلا معنى له واقعاً بعد وجود الأصل والدليل الاجتهاديّ المعتبرين شرعاً وتقنّمهما قطعاً على أمرٍ شُكّ في اعتباره رأساً ـ كما هو المفروض فعلاً \_، فلا تغفل، والشاهد على ما ادّعيناه لفظة «غاية الأمر» الكاشفة عن عدم تسليمه الله فافهم.

[١] الضمير المجرور يعود إلى «الظنّ»، وغرضه ﴿ من التقييدبـ «مقابله» هو أنّ مفاد كلَّ من الأصل والدليل لابدّ أن يكون مخالفاً لمفاد مؤدّى الظنّ وإلّا فبناءً على موافقتهما له يلزم اللغويّة كما لا يخفى، ولذا قال صاحب الأوثق ﴿\* : « وإنّما الذي يتعيّن الرجوع إليه <sup>[1]</sup> لولا الظنّ ، فغاية الأمر وجوب التعبّد به <sup>[1]</sup> أو بالظنّ تخييراً ، فلامعني للإباحة <sup>[1]</sup>التي هي الأصل في الأشياء .

وثانياً : أنّ أصالة الإباحة إنّما هي في ما لا يستقلّ العقل بقبحه ، وقد عــرفت استقلال العقل بقبح التعبّد بالظنّ <sup>[1]</sup> من دون العلم بوروده من الشارع .

ستقلال العقل بقبح التعبد بالطن من دون العلم بوروده من السارع.

قيدكون الأصل أو الدليل في قبال الظنّ الظاهر في اعتباركونه مخالفاً لهما؛ لكون التخيير بين الظنّ والأصل أو الدليل الموافقين له لغواً؛ لكون العمل بأحدهما محصّلاً للعمل بالآخر ...»(١٠).

[1] اعلم أنّ هذه الجملة بأسرها صفة لـ«الأصل أو الدليل»، والضمير فيها يعود إلى «كلّ من الأصل والدليل» اللـذين لولا الظـنّ المـذكور لوجب شـرعاً الرجوع إليهما متعيّناً، لكن مع وجوده (١٠٠ - كما هو المفروض - وجب الرجوع إليه أو إلى الدليل أو الأصل مخيّراً، وقد عرفت أنّ هذا (١٠٠ غاية ما في الباب، وكـيف كان، فلا معنى للإباحة، وهو المطلوب.

[۲] الضمير هنا أيضاً يعود إلى «كـلّ مـن الأصـل والدليـل»، الذي وجب الرجوع إليهما على سبيل البدليّة من الرجوع إلى الظنّ.

[٣] هذا قد مرّ توضيحه آنفاً عند قولنا: ومن المعلوم أنّ حكمه التخيير بينهما
 لا الترخيص فيهما ....

[٤] إشارة إلى قوله الله الله الله الله العقل تقبيح العقلاء ... »، وملخَّصه على ما

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل: ٧٣.

<sup>(</sup>٢) أي الظنّ .

<sup>(</sup>٣) أي التخيير .

ومنها: أنّ الأمر في المقام [١] دائر بين الوجو بو التحريم ، . . . . . . .

أوضحه صاحب الأوثق ﴿ هو : أنَّ الاختلاف في كون الأصل في الأشياء هل هو الحَظر أو الإباحة قد اختصّ بموارد الخلوّ عن المفسدة كأكل التفّاح وشمّ الطيب وأمثال ذلك، فلا يشمل لما نحن فيه الموجودة فيه المفسدة من ناحية حكم العقل ...(١١).

اعلم أنّ هنا اشكالاً آخر على المحقّق الكاظميّ الله يذكر ه المصنّف الله وهو عدم ثبوت الحكم الوضعيّ \_أعنى الحجّيّة \_بالحكم التكليفيّ \_أعنى الإباحة \_، وهذا قد صرّح به صاحب الأوثق ، كما تقدّم نصّ كلامه .

وأضف إلى ذلك كلَّه أنَّ بعد ورود الأدلَّة الأربعة الدالَّة على الحَظر \_ أعنى حرمة العمل بالظنّ ـ لا مجال للاستدلال بقانون أصالة الإباحة في الأشياء، فلا تغفل.

#### ٣ \_ أصل التخيير أو ترجيح الحرمة والمناقشة فيه

[١] الضمير المؤنِّث في المتن هنا يعود إلى «الوجوه»، والمراد من «المقام» العمل بالظنِّ؛ وغرضه ١ الإشارة إلى تقريب أصلِ آخر في المقام مغايرِ للأصلين المذكورين.

وملخَّصه: أنَّ الأمارة المشكوك اعتبارها(٢) بناءً على حجَّيَّتها واقعاً وجب التعبّد بها شرعاً وبناءً على عدم حجّيّتها واقعاً يـحرم التـعبّد بـها شـرعاً

<sup>(</sup>١) انظر أوثق الوسائل: ٧٣.

<sup>(</sup>٢) كالإجماع مثلاً.

ومقتضاه [<sup>۱۱</sup>]التخيير أو ترجيح جانب التحريم ؛ بناءً على أنَّ دفع المفسدة أولى من جلب المنفعة [<sup>۲]</sup>.

بمقتضى الأدلّة الأربعة ، وعليه فأمرها يدور بين المحذورين ومقتضاه إمّا التخيير بينهما -كما هو مذهب المشهور -، وإمّا ترجيح جانب الحرمة -كما هو مـذهب العلّامة هيّا.

[۱] أي مقتضى دوران الأمر بين المحذورين إمّا التخيير وإمّا ترجيح جانب
 الحرمة.

[۲] هذه القاعدة صرّح بها العلّامة \_ أعلى الله مقامه \_ في كتاب النهاية (١) على ما ادّعاه المصنّف الله في مبحث البراءة والاشتغال عند البحث عن دوران الأمر بين المحذورين (٢), وقد أشار إليها الله أيضاً بالمناسبة في ذلك المبحث (٢).

وبالجملة: إنّ حرمة الأخذ بالأمارة المشكوك اعتبارها عند المصنّف ﴿ وجهه التشريع وعند المستدلّ ترجيح جانب الحرمة بعد دوران أمرها بين الوجوب والحرمة، والحقّ مع المصنّف ﴿ ولذا قبال في مقام الردّ عبليه: «عدم العبلم بالوجوب كافٍ في ثبوت التحريم؛ لما عرفت من إطباق الأدلّة الأربعة ... ».

وهذا قد أوضحناه سابقاً في تقريب الأصل المتقدّم، وقلنا هناك: فيكفي فـيه نفس الشكّ وعدم العلم به ...(٤).

<sup>(</sup>١) انظر نهاية الوصول ٥: ٣٢٤\_٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأُصول ٢: ١٨٥ و١٨٦.

<sup>(</sup>٣) انظر فرائد الأصول ٢: ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) انظر الصفحة ١٧٣ ومابعدها، ذيل عنوان « ١ ــأصل عدم حجّيّة التعبّد بالظنّ والردّ عليه».

وفيه [1]: منع الدوران؛ لأنّ عدم العلم بالوجوب كافٍ في ثبوت التحريم؛ لما عرفت: من إطباق الأدلّة الأربعة على عدم جواز التعبّد بما لم يعلم وجوب التعبّد به من الشارع؛ ألا ترى: أنّه إذا دار الأمر بين رجحان عبادة وحرمتها، كفى عدم ثبوت الرجحان في ثبوت حرمتها [7].

[۱] ملخّص الردّ عليه هو أنّه بعد تعميم التشريع وشموله لإدخال ما لا يُعلم من الدين في الدين بالتقريب المتقدّم سابقاً توضيحه (۱)، عُلم كاملاً اندراج ما نحن فيه - أي الأمارة المشكوك اعتبارها - في الأدلّة الأربعة المتقدّمة، فيحرم الأخذ بها ؛ لكفاية نفس الشكّ وعدم العلم باعتبارها، مضافاً إلى اختصاص الحكم بالتخيير أو الترجيح لجانب الحرمة بالواجب والحرام الذاتيين دون ما نحن فيه الذي كان دوران أمره بينهما في الواجب والحرام الذاتيين دون ما نحن فيه الذي كان دوران أمره بينهما في الواجب والحرام التشريعيين، فافهم.

[٢] اعلم أنّ ظاهر كلامه الله الدعاء الحرمة التشريعيّة لعبادةٍ يُشكّ في عباديّتها وفي ورُود الأمر بها شرعاً (١) ولو مع الإتيان بها احتياطاً مع أنّه ليس بصحيح جدّاً، والشاهد عليه قوله الله في مبحث البراءة والاشتغال: «بناءً على أنّ هذا المقدار من الحُسن العقليّ يكفي في العبادة ومنع توقّفها على ورود أمرٍ بها، بل يكفي الإتيان به لاحتمال كونه مطلوباً... (١).

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ١٦٠، الرقم [١]. ذيل توضيح قوله ﷺ : «دلّ على أنّ ما ليس بإذن من الله ...».

 <sup>(</sup>٢) كالصلاة في أيّام الاستظهار بالتقريب الستقدّم تـوضيحه مفصلاً (انـظر الصفحة ١٦٨٠)
 الهامش ٣).

<sup>(</sup>٣) فرائد الأصول ٢: ١٥١.

وعلى أيّ حالٍ ففي المقام فكأنّه الله قال: كما أنّ مجرّد الشكّ في رجعان صلاة الحائض في أيّام الاستظهار يكفي في الحكم بحر متها شرعاً بلا حاجة إلى توقف العلم بعدم كونها راجحة ، كذلك في ما نحن فيه أيضاً لا حاجة إلى العلم بورود النهي عن التعبّد بالظنّ ، بل مجرّد الشكّ في جواز التعبّد به يكفي في الحكم بحرمته ، وهو المطلوب .

#### ٤ \_ أصل لزوم رعاية جانب التعيين

[١] المستدلّ بهذا الأصل كالمستدلّ بالأصل الأوّل أيضاً يوافق مع المصنّف الله من حيث حرمة الأخذ بالظنّ والعمل عليه مع مخالفته له من حيث الاستدلال وكيفيّته.

توضيحه: أنّ المستدلّ المذكور بعد إرجاع الشكّ في المثال الآتي بالشكّ في المكلّف به الممنوع فيه عقلاً المخالفة الاحتماليّة، حكم بحرمة ما أوجبها(١) كالأخذ بالظنّ، وأمّا المصنّف في فسير دّه مفصّلاً وبعد ذلك يقول: «هذا أشبه شيءٍ بالأكل من القفا...».

[٢] أي العمل بالظنّ والتعبّد به.

 <sup>(</sup>١) الضمير هسنا يعود إلى «المخالفة الاحتمالية» الحاصلة من ناحية الأخذ بالظن والعمل به.

دائرٌ بين وجوب تحصيل مطلق الاعتقاد [1] بالأحكام الشرعية المعلومة إجمالاً، وبين وجوب تحصيل خصوص الاعتقاد القطعي، فيرجع إلى الشكّ في المكلّف به وتردّده بين التخيير والتعيين، فيحكم بتعيين تحصيل خصوص الاعتقاد القطعي؛ تحصيلاً لليقين بالبراءة، خلافاً لمن لم يوجب ذلك في مثل المقام.

[١] لا يذهب عليك أنّ تحصيل مطلق الاعتقاد يشمل الأخذ بالقطع والظنّ والعمل بهما، والمقصود اندراج ما نحن فيه (١) في باب دوران الأمر بين التعيين والتخيير وعدّه من صغريات ذاك الباب الذي مقتضاه الاحتياط عقلاً ولزوم رعاية جانب التعيين (١) تحصيلاً للبراءة اليقينيّة عن الاشتغال اليقينيّ نظير مسألة التقليد الدائر أمره بين الأعلم وغيره، فإنّ العقل الحاكم بتحصيل البراءة اليقينيّة عن الاشتغال اليقينيّ حكم هنا أيضاً بلزوم ترجيح الأوّل على الثاني، والوجمه فيه رجوع المسألة حينئذٍ إلى الشكّ في المكلّف به، ولذا قال المصنّف الله في مبحث الاشتغال: «والمسألة في غاية الإشكال؛ لعدم الجزم باستقلال العقل بالبراءة عن التعيين - إلى أن قال -: فلعلّ الحكم بوجوب الاحتياط وإلحاقه بالمتباينين (١) لا يخلو عن قوّة ...) (١).

والحاصل: أنّ أصل التكليف\_أعني وجوب التقليد للعوامّ ـ لاشبهة ولا شكّ فيه أصلاً. بل الشكّ كان في متعلّقه وأنّ المكلّف به هل هو التعيين أو التخيير ،

<sup>(</sup>١) أي مسألة العمل بالظنّ .

<sup>(</sup>٢) بل محتمل التعيين.

<sup>(</sup>٣) كالظهر والجمعة مثلاً.

<sup>(</sup>٤) فرائد الأصول ٢: ٣٥٨.

ومن المقرّر في محلّه حكم العقل بأصالة الاشتغال والأخذ بالمتيقن، ففي ما نحن فيه أيضاً وجوب تحصيل المعرفة بالأحكام الشرعيّة ولزوم الاعتقاد بها لاشبهة ولا شكّ فيه أصلاً، بل الشكّ كان في متعلّقه وأنّ المكلّف به هل هو تحصيلها على نحو الجزم والقطع بخصوصه أو التخيير بينه وبين الظنّ بها، فالحاكم بأصالة الاشتغال هنا كالمستدل حكم بالأوّل بمقتضى القاعدة العقليّة المتقدّمة، وأمّا الحاكم بأصالة البراءة عن تلك الخصوصيّة كالمحقّق السبز واريّ الله فقد حكم بكفاية مطلق تحصيل المعرفة سواء كان جزميّاً علميّاً أو ظنّياً تخمينيّاً.

وبالجملة: بناءً على فرض مسألة ما نحن فيه من صغريات ذلك الباب فالحق مع المستدل، وأمّا بناءً على عدم فرضه كذلك فالحق مع المحقق السيزواري ﴿ ، فافهم . وبعد توضيح المرام كاملاً لا بأس بنقل كلام بعض المحشّين مزيداً للتوضيح . قال صاحب الأوثق ﴿ : «حاصله : أنّ معرفة الأحكام الشرعيّة واجبة إمّا نفساً \_ كما يراه جماعة \_ أو من باب المقدّمة والتوصّل إلى امتثال الأحكام الواقعيّة (١٠) \_ كما هو الحقّ \_ وعلى كلّ تقدير فالتكليف ثابت والشكّ إنّما هو في كون المكلّف

<sup>(</sup>١) أقول: إنّ القائل بوجوب معرفة الأحكام الشرعيّة نفساً هو المحقق الأردبيليّ (انظر مجمع الفائدة والبرهان ٢: ١٦٠) وتلميذه صاحب السدارك (انظر مدارك الأحكام ٢: ٣٤٤ و ٣٤٥)، كما سيجيء توضيحه في محلّه مفضلاً، وأمّا القائل بوجوب المعرفة لها من باب المقدّمة -أي الوجوب الغيريّ - فهو المشهور، وستعرف في محلّه أنّه الحقّ جداً، فانتظر توضيحه في مبحت البراءة ضمن قوله لألله إلا الكنّ الإنصاف: ظهور أدلّة وجوب العملم في كونه وجوباً غيريًا ... » (فرائد الأصول ٢: ٢٤٤).

وفيه:

أوّلاً: أنّ وجوب تحصيل الاعتقاد بالأحكام مقدّمة عقليّة للعمل بها [1] وامتثالها، .....

به تحصيل الاعتقاد الجزميّ المانع من النقيض أو مطلق الاعتقاد، فيكون من قبيل ما أحرز الوجوب وشكّ في متعلّقه تعييناً أو تخييراً، فمن قال بالاحتياط والأخذ بالمتيقّن في مثل المقام -كما سيأتي في مسألة البراءة -فلابد له من الالتزام بوجوب الأخذ بالاعتقاد الجزميّ وعدم جواز العمل بالظنّ نعم، من قال بالتخيير في تلك المسألة يجوز له العمل بالظنّ هنا؛ لكون المقام من جزئيّات تلك المسألة يكرك من هزئيّات المكون المذكور (٢٠).

## المناقشة الأولى في الأصل الأخير

[۱] ردُّ لمدّعي وجوب تحصيل العلم بالوجوب النفسيّ الذاتيّ مع أنّ الحقّ كونه واجباً بالوجوب المقدّميّ الغيريّ؛ لأنّ المقصود من تحصيل الأحكام ولزوم الاعتقاد بها هو مجرّد الامتثال والوصول إلى الواقع، على ما سيجيء توضيحه مفصّلاً في محلّه (۲۰).

إذا عرفت ذلك، فاعلم أنَّ وجوب المقدَّمة كان عقليًّا دائماً نظير نصب السُّلُّم

<sup>(</sup>١) أو ثق الوسائل: ٧٣.

<sup>(</sup>٢) أي أصل دوران الأمر بين التعيين والتخيير .

<sup>(</sup>٣) انظر فرائد الأُصول ٢: ٤٢١ و٤٢٢.

فالحاكم بوجوبه [1] هو العقل ، ولا معنى لتردّد العقل في موضوع حكمه ، و [1] أنّ الذي حكم هو بوجوبه تحصيل مطلق الاعتقاد أو خصوص العلم ، بل إمّا أن يستقلّ بوجوب تحصيل خصوص الاعتقاد القطعي ـ على ما هو التحقيق ـ ، وإمّا أن يحكم بكفاية مطلق الاعتقاد . ولا يتصوّر الإجمال في موضوع الحكم العقلي [1] ؛ . . . .

الحاكم بوجوب تحصيله ولزوم تهيئته هو العقل بعد أمر الممولي بالكون عملي السطح فإنّ المأمور به لا يتحقّق ولا يُوصل إليه خارجـاً إلّا بـذلك، ولذا عُـرُف

المقدّمة بـ «ما لا يتمّ الشيء إلّابه»، فراجع محلّه(١١).

وبعد كون الوجوب في ما نحن فيه مقدّميّاً حكم به العقل ثبت بطلان تـقريب الأصل المذكور؛ لعدم تصوّر الدوران والترديد في الأحكام العقليّة أصلاً حـتّى يرجع الشكّ فيه إلى الشكّ في المكلّف به و تصل النوبة إلى جريان أصالة الاشتغال والحكم بوجوب تحصيل القطع واليقين وحرمة الأخذ بالظنّ وغير العلم كما زعمه المستداً.

[١] أي بوجوب تحصيل الاعتقاد.

[۲] توضيح لقوله \$ : « لا معنى » و يعبّر عنه اصطلاحاً بالعطف التفسيريّ ،
 و يُفسَّر به تر دد العقل في موضوع حكمه .

[٣] هذه عبارة أخرى لقولهم: إنّ الأحكام العقليّة لا ينتطرّق فيها الإبهام
 والترديد، والوجه فيه عدم تردّد العقل في موضوع حكمه، وهـذا قـد أوضـحه

<sup>(</sup>١) انظر معالم الدين: ٦٠.

لأنّ التردّد في الموضوع يستلزم التردّد في الحكم [١]،

المصنّف الله إجمالاً في مبحث الاستصحاب(١١)، ونحن أوضحناه مفصّلاً في ذيل كلامه هناك.

[١] غرضه الله هو أنّ ترديد العقل في أنّ موضوع حكمه هل هو مطلق الاعتقاد(٢) أو خصوص الاعتقاد الجزميّ يسري قهراً إلى الترديد في حكمه مع أنَّه قد عرفت أنَّ الأحكام العقليَّة لا يتطرَّق فيها الإبهام والترديد. وبعبارةٍ أُخرى: الحاكم المتردّد في حكمه ليس بحاكم أصلاً كي تصل النوبة إلى تردّده فيه، وهذا واضح ظاهر جدّاً.

لا يذهب عليك أنَّ هذا قد أورد عليه الشيخ رحمة الله ﴿ فِي الحاشية وقال: « لقائلٍ أن يقول: إنّ العقل يحكم صريحاً بوجوب تحصيل مطلق الاعتقاد، وإنّما نشأ التردد له بملاحظة احتمال المنع الشرعيّ ... »(٣).

والحاصل: أنَّ الموضوع في الأحكام العقليَّة المستقلَّة كان علَّةً تامَّة لحكمه وهو معلول له(٤)، ومن المقرّر في محلّه عدم إمكان انفكاك العلّه عـن المـعلول،

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول ٣: ٣٧، حيث قال الله : «إنّ الأحكام العقليّة كلّها مبيَّنة صفصَّلة ... »، وقال المحقّق الخراسانيّ بالله : « لعدم تطرق الإهمال والإجمال في حكم العقل » (كفاية الأُصول: ٣٢٢)، وقال المحقّق النائينيّ ﷺ: «الأحكام العقليّة لا يكاد يـتطرّق الإهـمال والإجمال فيها، فإنّ العقل لا يستقلّ بقبح شيء أو حسنه إلّا بعد الالتـفات إلى المـوضوع» (فوائد الأصول ٤: ٣٢٠، الأمر الخامس).

<sup>(</sup>٢) الشامل للعلم والظن .

<sup>(</sup>٣) الرسائل المحشى: ٣٢.

<sup>(</sup>٤) أي الحكم معلول للموضوع.

وهو لا يتصوّر من نفس الحاكم <sup>(١)</sup>، وسيجيء الإشارة إلى هذا <sup>[١] ف</sup>ي ردّ من زعم أنّ نتيجة دليل الانسداد مهملةٌ مجملة ، مع عدّه <sup>[٣]</sup> دليلَ الانســداد دليــلاً عــقليّاً وحكماً يستقلّ به العقل .

وعليه فالترديد في كلِّ منهما يسري إلى الآخر(١)، وحسينتُذٍ قـد تـمّ مـا ادّعـاه المصنّف & من استلزام الترديد في أحدهما الترديد في الآخر.

[۱] إشارة إلى ما ذكرناه من عدم تصوّر الترديد من العقل في أحكامه، وغرضه الاحتراز عن غير الحاكم كالمكلّفين المتصوّر فيهم الترديد والشكّ في الأحكام الشرعيّة، ولذا قال المحقّق المشكيني الله في حاشيته على الكفاية بالمناسبة: «الشكّ يتصوّر من غير الحاكم والمفروض أنّ الحاكم في المقام هو العقل، فكيف يمكن أن يشكّ في حكمه ...»(").

[٢] أي عدم تصوّر الترديد من العقل.

[٣] الضمير المجرور يعود إلى الموصول الذي مصداقه القائل بالحكومة في باب الانسداد مع اعتقاده بإهمال النتيجة فيه وإجمالها ٢١١.

 <sup>(</sup>١) وجه سراية الترديد في الموضوع إلى العكم سيأتي توضيحه مفصلاً في مبحث الاستصحاب (انظر فرائد الأصول ٣: ٣٧ و٣٨).

<sup>(</sup>٢) كفاية الأصول مع حواشي المحقّق المشكيني ٣: ٥١١.

<sup>(</sup>٣) أقول: الغرق بين الإهمال والإجمال هو أنّ الأوّل في مقام التبوت \_ أي الواقع \_ والشاني في مقام الإنبات \_ أي الدلالة \_. وبعبارةٍ أخرى: الكلام الذي لا يُحلم المراد منه إن كان للمتكلم داعٍ في ذلك يُعَبِّر عنه بالمجمل وأمّا إن لم يكن له داع به فيُعَبِّر عنه بالمهمل. فافهم.

اعلم أنّ القائلين بالانسداد الذين أقاموا المقدّمات الأربعة أو الخمسة لإثبات حجّية مطلق الظنّ (۱) قد اختلفوا في الكشف والحكومة، واختار بعضهم الأوّل فادّعوا أنّ تلك المقدّمات يُكشف منها حجّية الظنّ شرعاً، فكأنّ الشارع الأقدس أمرنا باتّباعه والاعتماد عليه في مقام العمل، واختار الآخرون الشاني فادّعوا حكومة العقل بحجّيّته، وسيشير إليه المصنّف الهناك فيقول: «إنّ مقدّمات دليل الانسداد، إمّا أن تُجعل كاشفةً عن كون الظنّ في الجملة حجّةً علينا بحكم الشارع (۱) \_ إلى أن قال \_: وإمّا أن تُجعل منشأ لحكم العقل بتعيّن إطاعة الله سبحانه حين الانسداد على وجه الظنّ (۱) ... (١).

فعلى الأوّل(°)، نتيجة دليل الانسداد كانت مهملة مجملة؛ بمعنى أنّ تلك المقدّمات تدلّ على حجّيّة الظنّ في الجملة لامطلقاً.

وأمّا على الثاني(١٦)، فالنتيجة مُطلقة مرسلة ؛ بمعنى أنَّها تدلّ على حجّيّته مطلقاً،

 <sup>(</sup>١) القائل بالمقدّمات الأربعة هو المصنّف فلله عند قوله: «فلنشرع في الأدلّمة التي أقساموها
على حجيّة الظنّ \_ إلى أن قال \_: وهمي أربعة ... » (فرائد الأصول ١: ٣٦٧)، والقسائل
بالمقدّمات الخمسة هو المحقّق الخراساني (انظر كفاية الأصول ١: ٣١١).

<sup>(</sup>٢) لا يخفى أنّ الكشف أيضاً كان بحكم العقل كما لا يخفى.

 <sup>(</sup>٣) أقول: إن مقدّمات الانسداد نتيجتها التبعيض في الاحتياط فقط دون حجّية الظنّ حكومةً
 أو كشفاً. وتفصيل ذلك يقرّر في محلّه.

<sup>(</sup>٤) فرائد الأصول ١: ٤٧٩ و ٤٨٠.

<sup>(</sup>٥) أي على القول بالكشف.

<sup>(</sup>٦) أي على القول بالحكومة.

وهذا سيشير إليه المصنّف الله هناك فيقول: «ثمّ على تقدير صحّة تـقرير دليـل الانسداد على وجه الكشف، فالذي ينبغي أن يقال: إنّ اللازم على هذا - أوّلاً حهو الاقتصار على المتيقّن من الظنون - إلى أن قال -: وأمّا على ما هو المختار من كونه حاكماً فسيجىء الكلام فيه (١٠) ... (١٣).

توضيح ذلك: أنّ بناءً على الكشف يحكم بحجّيّة القدر المتيقّن منه \_كـالظنّ القويّ الحاصل من طريق متعارف في خصوص مسائل غير مهمّة.

وأمّا بناءً على الحكومة فيحكم بحجّيّة الظنّ مطلقاً أي سواء حصل من طريق متعارف \_ كالظنّ الحاصل من خبر الثقة مثلاً \_ أو من طريق غير متعارف \_ كالظنّ الحاصل من طيران الغراب وجريان الميزاب \_ وسواء كان الظنّ الحاصل قويّاً أو ضعيفاً وسواء تعلّق الظنّ بأمرٍ مهمّ \_ كالأعراض والأموال والدماء \_ أو بأمرٍ غير مهمّ \_ كمسألة الطهارة والنجاسة مثلاً \_ ، ولذا قال المحقق الخراساني \* : «وعليها فلا إهمال في النتيجة أصلاً ، سبباً (٢) ومورداً (١) ومر تبةً (٥)؛ لعدم تطرّق الإهمال والإجمال في حكم العقل . . ، (١).

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول ١: ٥٠٢.

<sup>(</sup>۲) فائد الأصول ۱: ٤٩٠ ـ ٤٩٢.

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الطريق المتعارف وغيره.

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى المسألة المهمّة وغيرها.

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الظنّ القويّ وغيره.

<sup>(</sup>٦) كفاية الأصول: ٣٢٢.

وأمّا ثانياً [١]: ...

وبعد معرفة ذلك كلّه علم كاملاً أنَّ الحقّ مع المصنّف ﷺ في الرّد على القائل بالحكومة في باب الانسداد المعتقد بإهمال النتيجة مع أنَّ الإهمال لابدَّ أن يعتقد به القائل بالكشف لا غير .

## المناقشة الثانية في الأصل الأخير

[۱] بعد الفراغ عن تقريب الإيراد الأوّل على المستدلّ بالأصل المذكور في ما نحن فيه شرع شن هنا في تقريب الإيراد الثاني عليه ، وملخّصه على ما سيصرّح به المصنّف شي عن قريب: استلزام هذا الاستدلال الأكل عن القفا بالتقريب الآتي توضيحه .

وهنا لا بأس بنقل كلام صاحب الأوثق الله لتوضيح كلٍّ من الإيراد الأول والثاني وإن أوضحنا الأول منهما مفصلاً، فإنّه قال: «فقد أجاب عنه المصنف الأولاً؛ بأنّ ما ذكر من القولين من الأخذ بالمتيقن \_ لقاعدة الاشتغال \_ أو الحكم بالتخيير \_ لقاعدة البراءة في ما دار الأمر فيه بين التعيين والتخيير \_ إنّما هو في الاحكام التعبدية دون العقلية؛ لأنّ الأولى هي التي يمكن فيها حصول الشكّ ودوران الأمر بين الأمرين بخلاف الثانية؛ لأنّ الحاكم فيها حيث كان هو العقل فلا يمكن الإجمال في موضوع حكمه حتى يحصل بسببه التردّد في حكمه كما أشار إليه في مسألة البراءة والاستصحاب \_ إلى أن قال \_: و ثانياً: بما حاصله: أنّ الكلام في المقام إنّما هو في ما كان الظنّ مخالفاً للأصول والقواعد المعتبرة شرعاً؛ إذ لا

### فلأنّ العملَ بالظنّ [١] في مور دمخالفته للأُصول والقواعد

أثر للخلاف في الموافق للأصل؛ لكون العمل بالظنّ حيننذٍ عملاً بالأصل (١١). وحينئذٍ فالتمسك في إثبات حرمة العمل بالظنّ المخالف للأصل بقاعدة الاستغال المبنيّة على حرمة المخالفة الاحتمائية للتكليف الثابت يقيناً وترك التمسّك بكون العمل بالظنّ مخالفة قطعيّة للأصل الجاري في مورده أشبه شيءٍ بالأكل من القفا...» (١٦).

اعلم أنّ الجواب الأوّل، ملخّصه: إنكار عدّ ما نحن فيه صغرى لتلك الكبرى. والوجه فيه كون الحاكم له هو العقل الغير المتصوّر فيه الإهمال والترديد.

أمّا الجواب الثاني، فملخّصه: هو أنّا بعد تسليم عَدّه صغرى لها لا نحتاج إلى الأصل المذكور الموجب للتكلّف، والوجه فيه أنّ غاية ما في الاستدلال هو حرمة المخالفة الاحتماليّة مع أنّ اللازم من العمل بالظنّ المخالف للأصل المعتبر هو المخالفة القطعيّة لحكم الشارع الأقدس (٣).

[١] المقصود منه هنا هو العمل بالظنّ بلا تعبّدٍ وتديّنٍ، وأمّا مع التـعبّد فـقد
 عر فت حر مته مطلقاً<sup>(1)</sup>.

 <sup>(</sup>١) يعني لا أثر للبحث والنزاع في العمل بالظنّ الموافق للأصل؛ لأنّ العمل بالظنّ الموافق له
 حقيقته العمل بالأصل.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) أقول: وبعد ذلك كلّه لقائلٍ أن يقول العبحوث عنه من أوّل الأمر هو بيان حكم العمل بالظنّ سواء كان في مقابله أصل معتبر أم لا. وعليه فلعلّه لا يتم الجواب الشاني عن الاستدلال المذكور. فافهم.

<sup>(</sup>٤) انظر الصفحة ١٦٧، ذيل عنوان «مقتضى العمل بالظنّ على غير وجه التعبّد ».

الذي هو محلّ الكلام مخالفة قطعيّة لحكم الشارع بـوجوب الأخـذ بـتلك الأصول حتّى يعلم خلافها ، فلا حاجة في ردّه إلى مخالفته [1] لقاعدة الاشـتغال الراجعة إلى قدح المخالفة الاحتماليّة للتكليف المتيةّن .

والغرض أنّ الظنّ المبحوث عنه في المقام المحكوم بحرمة الأخذ به هو خصوص الظنّ المخالف للأصل أو الدليل ـ كالمثال السابق ـ: أي الظنّ بوجوب الدعاء مع اقتضاء الاستصحاب الحرمة له أو بالعكس مثلاً، وهكذا الظنّ بوجوب الصلاة في أيّام الاستظهار مثلاً بالتقريب المتقدّم (١٠).

وأمّا الموافق لهما فلا يكون محلّ البحث، بل ولا معنى لدخوله في البحث عن حرمة الأخذ به أو جوازه، وعليه فالواجب حينئذ على المكلّف ترك الدعاء مثلاً عملاً بما<sup>(٢)</sup> وجب الأخذ به شرعاً حتّى يعلم بالقطع واليقين على خلافه، فلو أتى به عملاً بظنّه لخالف أمرّ الشارع الأقدس بقوله ﷺ: «لا تَنقُض اليقين أبداً بالشكّ» العدم القطع واليقين على خلاف الاستصحاب.

[١] الضمير في كلا الموضعين يعود إلى «العمل بالظنّ».

وغرضه الله أنّ مع فرض انفتاح باب العلميّ والتمكّن من الوصول إلى الواقع ـ ولو من طريق الأصول والقواعد المعتبرة شرعاً ـ لاشبهة في حرمة الأخذ بما يقابلها شرعاً ١٤، ومن المعلوم أنّ معه لاحاجة ـ بل ولا وجه أصلاً ـ

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ١٦٧، ذيل عنوان «مقتضى العمل بالظنّ على غير وجه التعبّد».

<sup>(</sup>٢) الموصول هنا مصداقه الأصل والدليل.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ١: ١٧٥، الباب ١ من أبواب نواقض الوضوء، الحديث الأوّل.

<sup>(</sup>٤) أي الأخذ بالظنّ المقابل للأصول والقواعد المعتبرة شرعاً.

إلى إعمال التكلّف بإرجاع الشكّ فيه إلى الشكّ في المكلّف به وإثبات الحرمة من طريق بقاء اشتغال الذمّة وارتكاب الصخالفة الاحتماليّة كما فعله المستدلّ.

وبعبارةٍ أخرى: بعد كون البحث في الظنون المخالفة للأصول والأدلة المعتبرة \_كما هو المفروض فعلا \_ لتَبتَ حرمة الأخذ بالظنّ المشكوك اعتباره من جهة كونه مخالفة قطعيّة لحكم الشارع الموجب لحكم العقل أيضاً بحرمته، ومعه فلا يحتاج أصلاً إلى الأخذ بقاعدة الاشتغال وإثبات كون المخالفة فيه مخالفة احتماليّة، وعليه فصحّ منه؛ جدّاً ادّعاء أنّ ما ارتكبه المستدلّ هو من مصاديق الأكل من القفا، فافهم.

- [١] أي حين كون الاستصحاب يقتضي الوجوب.
- [۲] يعني أنّ إثبات حرمة العمل بالظنّ لا يحتاج إلى مشقةٍ تَحمَّلها المستدلّ في تقريب الأصل المذكور الدالّ على حرمة تحصيل المعرفة الظنّيّة لمخالفتها \_ولو احتمالاً\_مع قاعدة الاشتغال.
  - [٣] هذه عبارة أخرى لقوله الله أنفاً: « تحصيل مطلق الاعتقاد ... » .

أو وجوب تحصيل الاعتقاد القطعيّ و [<sup>11</sup>] أنّ في تحصيل الاعتقاد الراجع مخالفةً احتماليّةًللتكليف المتيقّن ، فلا يجوز <sup>[1]</sup> ، فهذا أشبه شيءِ بالأكل من القفا .

فقد تبيّن ممّا ذكرنا [<sup>٣]</sup>؛ أنّ ما ذكرنا في بيان الأصل هو الذي ينبغي أن يعتمد عليه ، وحاصله:

.....

[١] هذا عطف تفسيريّ لما قبله ، والتقدير هكذا: لا يحتاج إلى تكلّف أنّ في تحصيل الاعتقاد الراجح مخالفة احتماليّة ....

[٢] الضمير المستتر في الفعل يعود إلى «تحصيل الاعتقاد الراجح».

#### التشريع وطرح الأصل المعتبر جهتان لحرمة العمل بالظنّ

[٣] إشارة إلى الرّد على الوجوه الأربعة المتقدّمة لتأسيس الأصل الأوّلي.

[3] هذه عبارة أخرى لقوله شفي مبحث البراءة: «ثمّ إنّ الظنّ الغير المعتبر
 حكمُه حكمُ الشك ...»(١٠).

وبالجملة : التعبّد والتديّن بالشكّ وما في حكمه \_كالظنّ الغير المعتبر \_باطل عقلاً وشرعاً، وهو المطلوب.

[٥] إشارة إلى الأخذ بالظنّ والعمل عليه بناءً على الوجه الثاني والثالث من

(١) فرائد الأصول ٢: ١١.

أو العمليّة [١] الدالّة على وجوب الأخذ بمضمونها حتّى يعلم الواقع .

فالعمل بالظنّ قد تجتمع فيه جهتان للحرمة ، كما إذا عمل به ملتزماً أنّه حكم الله وكان العمل مخالفاً لمقتضى الأصول .

الوجوه الثلاثة المتقدّمة (١١)، وعليه فتقدير الكلام كان هكذا: أنَّ مجرّد العمل على طبق الظنّ بما هو هو لا يحرم ما دام لم يكن على وجه التشريع بأن عمل به رجاءً واحتياطاً أو تَشهّياً واقتراحاً. نعم، عند استلزامه لطرح دليل أو أصل معتبرين شرعاً فإنّه كان محرّماً أيضاً كما في صورة العمل به تشريعاً (١).

[١] الأصل العمليّ قد مرّ توضيحه مكرّراً في ضمن التمثيل بالاستصحاب.

وأمّا الأصل اللفظيّ، فمثاله الواضح قول الثقة: «صلّ الجمعة »مثلاً، و «لا تقرأ الدعاء عند رؤية الهلال» مثلاً، فإنّ الأمر والنهي بعد ظهورهما في الوجـوب والحرمة قد أوجبا على المكلّف إتيان الصلاة وترك الدعاء ولو مع الظنّ بخلافهما، والوجه فيه هو أنّ العمل بالظنّ ") حينةٍ يلزم منه طرح الأصل اللفظيّ \_أعـني

<sup>(</sup>١) الوجوه الثلاثة قد مرّ توضيحها سابقاً بنحو التفصيل نقلاً عن كلام صاحب الأوثق في (انظر النظر الصفحة ١٦٧ ـ ١٩٦٩ . ذيل عنوان «مقتضى العمل بالظنّ على غير وجه التعبّد ». وانظر أيضاً أوثق الوسائل: ٦٦ و ٧٧). ولا يخفى أنّ قول المصنّف في « «التعبّد بالظنّ مع الشكّ في رضا الشارع ... » إشارة إلى الوجه الأوّل منها. وقوله : «أمّا مجرّد العمل على طبقه ... » إشارة إلى الوجه النائب والثالت منها.

<sup>(</sup>٢) أقول: فغي الحرمة في كلامنا هذا لا ينافي إثباتها في المتن؛ فـــإنّ كــلامنا نـــاظر إلى الذات والمتن ناظر إلى التشريع. فلا تغفل.

<sup>(</sup>٣) أي الظنّ الحاصل من طُرق غير معتبرة كالشهرة مثلاً بعدم وجــوب صــلاة الجــمعة وعــدم حـرمة الدعاء مثلاً.

وقد تتحقّق فيه جهة واحدة [<sup>11]</sup>، كما إذا خالف الأصل ولم يلتزم بكونه حكم الله ، أو التزم ولم يخالف مقتضى الأصول.

وقد لا يكون فيه عقابُ أصلاً ، كما إذا لم يلتزم [<sup>٢]</sup> بكونه حكم الله ولم يخالف أصلاً ، وحينئذٍ قد يستحقّ عليه الثواب ، كما إذا عمل به على وجه الاحتياط <sup>[٣]</sup> .

, ......

أصالة الظهور وأصالةالحقيقة \_، وهو محرّم شرعاً.

[١] المضبوط في بعض النسخ هو « يجتمع » بدلاً عن قوله « تتحقّق »(١).

[۲] نفي العقوبة من العمل بالظنّ في الفرض المذكور مفهومه إثباته في سائر الفروض مع أنّه ليس بصحيح بعد كون وجوب العمل بالأصل أو الدليل واجباً غيريّاً إرشاديّاً حال كون العقوبة تترتّب على مخالفة الوجوب النفسيّ المولويّ، والتفصيل في محلّه.

[٣] إشارة إلى صورة العمل بالظنّ لرجاء إدراك الواقع.

[3] إشارة إلى ما ادّعاه سابقاً من تسامح إطلاق العمل بالظن على العمل به
 احتياطاً أو تشهّياً؛ يعني العمل بالظنّ حقيقةً هو ما كان العمل مستنداً إليه .

[6] الضميران في المتن هنا، الأوّل منهما يعود إلى «الظنّ»، والثاني منهما يعود إلى «العامل» المستفاد من سياق الكلام، وغرضه ﴿ الإشارة إلى أثر محرّم

<sup>(</sup>١) منها نسخة رحمة الله ، انظر الرسائل المحشى: ٣٢.

فالعمل على ما يطابقه بلا استناد إليه ليس عملاً به [1]، فصح أن يقال: إنّ العمل بالظنّ والتعبّد به حرام مطلقاً، وافق الأصول أو خالفها، غاية الأمر أنّه إذا خالف الأصول يستحقّ العقاب من جهتين: من جهة الالتزام والتشريع، ومن جهة طرح الأصل المأمور بالعمل به حتّى يعلم بخلافه.

وقد أُشير في الكتاب والسنّة [٢] إلى الجهتين [٣].

آخر وهو الالتزام بكون مؤدّى الظنّ هو حكم الله الواقعيّ في حقّ العامل به ، وهو حرام أيضاً كحرمة الاستناد إليه في مقام العمل'').

[١] توضيحه: هو أنّ الظانّ بوجوب الدعاء عند رؤيـة الهـلال إذا أتـى بــه احتياطاً ورجاءً لدرك الواقع بلا استنادٍ إليه في مقام العمل لا يُعدّ عاملاً بالظنّ. بل يُعدّ عاملاً بما يوافق الظنّ.

[٢] أي مضافاً إلى دلالة الإجماع والعقل على حرمة الجهتين المذكورتين.

[٣] إشارة إلى حرمة الالتزام بما لا يعلم كونه من الشارع وحرمة طرح الأصل
 المعتبر الذي يجب العمل به حتى يعلم بخلافه ـ كالاستصحاب مثلاً.

<sup>(</sup>١) أقول: إنّ هذين الأثرين \_ أي صحّة إسناد مؤدى الأمارة إلى الشارع وصحّة الاستناد إليها في مقام العمل \_ متنفيان بالنسبة إلى الظنّ الذي دلّ الدليل الخياص عملى اعتباره. تم لا يخفى عليك أنّ هذين الأثرين قد ردّ عليهما المحقّق الخيراسانيّ ﷺ بقوله: «فعليسا من آثارها...» (كفاية الأصل: ٢٨٠).

فسمقا أنسير فيه إلى الأولى قوله تعالى: ﴿قُلْ ءَانَهُ أَنِهُ أَنِهُ أَمْ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلمُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وممّا أُشير فيه إلى الثانية <sup>[٧]</sup>قو له تعالى : ﴿إِنَّ الظَّنَّ لا يُغْني مِنَ الحَقَّ شَيْئاً﴾ . وقو له ﷺ : « من أفتى الناس بغير علم كان ما يفسده أكثر ممّا يصلحه » . . . . . .

#### الاستدلال بالكتاب والسنّة على حرمة التشريع

[۱] إشارة إلى الآية المذكورة سابقاً (۱۱ المستشهد بها لحرمة العمل بالظنّ على وجه التشريع والإسناد إلى الله بناءً على كون الافتراء بمعنى التشريع والاستناد بلا إذن، فراجع ما تقدّم توضيحه مفصّلاً آيةً وروايةً (۱۲).

## الاستدلال بالكتاب والسنّة على حرمة طرح الأصل المعتبر

[۲] إشارة إلى حرمة العمل بالظنّ الموجب لطرح دليلٍ أو أصلٍ معتبرين وهذه الجهة وإن صرّح بها سابقاً ۲۳ ، لكنّه حيث لم يستشهد لإثباتها بالآية والرواية قد ذكرها هنا مستشهداً بهما: أمّا الآية ، فكقوله تعالى : ﴿ إِنَّ الظَّنَّ لا يُغْنِي مِنَ الحَقِّ

<sup>(</sup>۱) يونس: ۹ه.

<sup>(</sup>۲) انظر الصفحة ۱۵۹ و ۱۹۱ ومابعدهما. ذيل عنوان «الاستدلال بالكتاب على حرمة التعبّد بالظنّ » و «الاستدلال بالسنّة على حرمة التعبّد بالظنّ ».

<sup>(</sup>٣) عند قوله ﷺ: «وإذا وقع على غير وجه التعبّد به فهو محرّمُ إذا استلزم طرح ما يقابله سن الأصول والأدلّة المعلوم وجوب العمل بها » (فرائد الأصول ١: ١٢٧).

شَيْئنًا﴾(۱)، وأمّا الرواية، فكقوله الله : «من أفتى الناس بغير علم، كان ما يفسده أكثر ممّا يصلحه»(۱).

توضيح الاستدلال بهما هو أنّ العامل بالظنّ المخالف للدليل أو الأصل المعتبرين شرعاً فكانّه رفع اليد عن الحقّ ظاهراً، فأخذه بالظنّ يعدّ باطلاً بتقريب أنّ كلّ ما ليس بحقً كان باطلاً قطعاً، لأنّه ليس بينهما واسطة خارجاً، كما أنّ رفع اليد عن العلم الظاهريّ المُنزّل عند الشارع منزلة العلم الواقعيّ تبعيّة عن الجهل، ومن المعلوم أنّ التبعيّة عن الجهل نتيجته الفساد والإفساد في الدين المنتهيان إلى العقوبة.

ولا يذهب عليك أن الحق لم ينحصر بما هو المطابق للواقع ، بل هو أعمّ منه وممّا ثبت اعتباره عقلاً أو شرعاً أو عرفاً كالأصول العمليّة واللفظيّة .. ف إنّها بعد كون مؤدّاها بمنزلة الواقع مادام لم ينكشف خلافها خارجاً فرفع اليد عنها يُعدّ طرحاً للواقع و تفويتاً للحقّ فيشمله الذمّ الوارد في الآية الشريفة ، وبعبارةٍ أخرى : الذمّ الوارد على طرح الواقع بشمل أيضاً طرح الأصل الذي مؤدّاه بمنزلة الواقع ، ولا نعنى من دلالة الآية الشريفة على حرمة العمل بالظنّ الموجب للطرح إلا هذا .

وبما ذكرناه في المقام ثبت شمول الذمّ الوارد في الرواية المذكورة للعمل بالظنّ المستلزم لطرح الأصول، فإنّها أيضاً بعد فرض مؤدّاها منزلة العلم عند الثسارع

<sup>(</sup>۱) يونس: ٣٦.

 <sup>(</sup>٢) لا يخفى أنَّ العضبوط في البحار هكذا: «ما يفسده من الدين أكثر مما يصلحه». انظر بحار الأنوار ٢: ١٢١. الحديث ٣٥. وأيضاً مستدرك الوسائل ١٧: ٢٤٨. الباب ٤ من أبواب صفات القاضى، الحديث ١٤.

ونفس أدلّة الأُصول [١].

ثمّ إنّ ماذكرنا من الحرمة من جهتين [٢]

فرفع اليد عنها والإفتاء على طبق الظنّ الواقع على خلافها يصدق عليه الإفـتاء بغير علم، وهو المطلوب.

[١] عطفٌ على قوله: «منا أشير فيه إلى الثانية »، والمقصود من أدلة الأصول هو قوله على اعتبار الاستصحاب، هو قوله على : «لا تنقض اليقين أبداً بالشك »(١) الذي دلّ على اعتبار الاستصحاب، وقوله على اعتبار أصالة البراءة وهكذا، وعليه فحرمة طرح الأصول تثبت بوجوو ثلاثة: أحدها: الآية، وثانها: المسأدة الأصول ".

## وجه اعتبار الأصول وما يقتضيه التحقيق في المقام

 [۲] إشارة إلى حرمة العمل بالظنّ إمّا من جهة التشريع والالتزام بكون مؤدّاه هو حكم الله وإمّا من جهة طرح الأصل أو الدليل المعتبرين.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ١: ١٧٥، الباب ١ من أبواب نواقض الوضوء، الحديث الأوّل.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ١٨: ١٢٧ و ١٢٨، الباب ١٢ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٦٠.

<sup>(</sup>٣) اعلم أن بعض الأصول العملية كالاستصحاب يُحرز به الواقع ولذا كثيراً سا - بـل دائـماً ـ يمتر عنه بالأصل المحرز قبال أصالة البراءة مثلاً، فإنها كانت ناظرة إلى الظاهر فقط لا غير. لكمّة حيث ثبت اعتبارها عقلاً وشرعاً فلا يجوز العمل بالظنّ المحوجب لطرحها؛ وبعبارة أخرى: الأصول العمليّة محرزة كانت \_ كالاستصحاب \_ أو غير محرزة \_ كـالبراءة \_ حيث دلّ الدليل المعتبر على وجوب الأخذ بها والعمل عليها فلا يجوز طرحها ورضع اليد عنها بسبب الأخذ بالظنّ المشكوك اعتباره \_ كما هو العفروض فعلاً.

[١] إشارة إلى ما هو التحقيق عند المشهور.

توضيحه: أنّه وقع الخلاف بين الأصحاب في وجه اعتبار الأُصول، فذكروا فيه وجوهاً عديدة:

الأولى: اعتبارها مشروطاً بعدم الظنّ على خلافها بحيث إذا ظُنّ بالخلاف \_ ولو ظنّاً غير معتبر شرعاً أو عقلاً \_ لا يجوز الأخذ بمتلك الأصول والاعتماد عليها؛ لعدم اعتبارها حين عدم إحراز شرطها \_ وهو انتفاء الظنّ على خلافها \_، وعليه فجريان الاستصحاب يختصّ بموارد الشكّ فقط لا غير، وهذا القول وإن اختاره جمعٌ من الأصحاب، لكنّه ضعيف جدّاً.

ولا يذهب عليك أنّ مع وجود الظنّ المعتبر الذي هو بمنزلة العلم والقطع لا خلاف ولا إشكال في عدم جريان الأصل أصلاً؛ لارتفاع موضوعه رأساً، وعليه ففي صورة اليقين بطهارة شيءٍ سابقاً مع الشكّ في بقائها لاحقاً إذا قامت البيئة الشرعيّة على نجاسته لا يجري قطعاً استصحاب الطهارة كما هو مقتضى قاعدة: «الأصل أصيل حيث لادليل».

فعلم اختصاص النزاع والخلاف بصورة الظنّ الغير المعتبر على خلاف الأصل، فلا تغفل، وهذا سيصرّح به المصنّف الله في مبحث الاستصحاب ضمن قوله «والتحقيق ...»(١).

وبالجملة: إنّ غير المشهور من الأصحاب لا يتفاوت عندهم قيام الظنّ المعتبر

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ٣: ٤٦.

أو غير المعتبر على خلاف الأصل، ولذا حكموا بعدم اعتبار الأصول حين وجود الظنّ على خلافها مطلقاً.

الثانية: اعتبارها مطلقاً \_أي بلا اشتراطٍ له بشيءٍ أصلاً \_؛ بمعنى أنّ الأصول وجب الأخذ بها والعمل عليها سواء ظنّ بخلافها من طريق غير معتبر أو لم يُظنّ، وهو الصواب جدّاً المختار عند المشهور من الأصحاب قبال الوجه الأوّل الذي اختاره جمع منهم ، لكنّه قد عرفت ضعفه آنفاً.

اعلم أنّ الوجه الثاني يُعبّر عنه اصطلاحاً بالتعبّد المحض - أي بلا ملاحظة ظنَّ أو غيره - مقابل الوجه الأوّل الملحوظ فيه الظنّ، ويُعبّر عنه اصطلاحاً بالسببيّة المقيّدة - أي الحجيّة المقيّدة بعدم حصول الظنّ الشخصيّ بالخلاف - مقابل الظنّ النوعيّ - أي الالتزام بالحجيّة عند إفادة الظنّ النوعيّ - الذي هو الوجه الثالث في المسألة كما سيوضح إن شاء الله(١٠).

وعليه فالوجوه في المسألة ثلاثة:

الأوّل: الالتزام بالتعبّدالمحض.

الثاني: الالتزام بالسببيّة المقيّدة أي مقيّداً بعدم حصول الظنّ الشخصيّ على الخلاف. الثالث: الالتزام بالحجّيّة عند إفادة الظنّ النوعيّ.

وكلّ ذلك أوضحه بعض تلامذة المصنّف ﷺ (٢).

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٤٨٨ و ٤٨٨ و مابعدها ، الرقم [١] . ذيل قولنا : «أقول : طرح النزاع المذكور يمكن تقريبه هكذا :...».

<sup>(</sup>۲) انظر قلائد الفرائد ۱: ۱۲۷.

إذا عرفت ذلك فاعلم أنّ الصواب بين تلك الوجوه في وجه اعتبار الأصول هو الوجه الأوّل وهو الالتزام بالتعبّد المحض، وثمر ته جريان الاستصحاب مطلقاً للشاكّ في بقاء الطهارة في المثال؛ بمعنى أنّه جاز فيه التمسّك بالاستصحاب والحكم ببقاء الطهارة حتّى مع الظنّ بالخلاف لها.

وبعد هذا الوجه الصواب بين الوجهين الثاني والنالث، همو الالترام بالظنّ النوعيّ كما هو مختار أكثر القدماء، وأمّا الظنّ الشخصيّ المستفاد من ظاهر بعض كلمات شيخنا البهائم، هُذا الله فهو باطل جدّاً.

وإن شئت توضيح كلّ ذلك مفصّلاً، فراجع مبحث الاستصحاب حيث قال المصنّف ﷺ هناك: «الرابع: أنّ المناط في اعتبار الاستصحاب على القول بكونه من باب التعبّد الظاهريّ، هو مجرّد عدم العلم بزوال الحالة السابقة، وأمّا على القول بكونه من باب الظنّ، فالمعهود من طريقة الفقهاء عدم اعتبار إفادة الظنّ في خصوص المقام (٢٠) - إلى أن قال -: نعم، ذكر شيخنا البهائيّ ﷺ في الحبل المتين - إلى أن قال -: ما يظهر منه اعتبار الظنّ الشخصيّ حيث قال ...» (٢٠).

ثمّ لا يخفى عليك أنّ محلّ الخلاف في اشتراط اعتبار الأصول بشيءٍ أو عدمه هو خصوص الظنّ الغير المعتبر الذي هو المبحوث عنه في المـقام، وإلّا فـالظنّ

<sup>(</sup>١) انظر الحبل المتين ١: ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الظنّ الشخصيّ.

<sup>(</sup>٣) فرائد الأصول ٣: ٢١.

من أنّ اعتبار الأصول ـ لفظيّةً <sup>[1]</sup>كانت أو عمليّة ـ غير مقيّد بصورة عدم الظنّ على خلافها <sup>[۲]</sup>، وأمّا إذا قلنا باشتراط عدم كون الظنّ على خلافها، فـلقائلٍ أن يمنع أصالة حرمة العمل بالظنّ مطلقاً، لا على وجه الالتزام ولا على غيره <sup>[۳]</sup>.

المعتبر -كخبر الشقة وغيره من الظنون الخاصّة الدالَ على اعتبارها أدلّة مخصوصة ـ لا خلاف في تقدّمه على الأصول كما هو مقتضى قاعدة «الأصل أصيل حيث لا دليل».

إذا عرفت ذلك كلّه ، اعلم أنّ ما ادّعاه المصنّف الله من حرمة العمل بالظنّ من جهتين مبناه هو الوجه الثاني \_ أعني عدم الاشتراط \_ ، وأمّا بناءً على الوجه الأوّل \_ . أعني الاشتراط \_ ، فلا حُرمة أصلاً ، بل ولا يُتصوّر الحرمة جدّاً ، والوجه فيه ما عرفته آنفاً من عدم اعتبار الأصول عقلاً وشرعاً حين عدم إحراز شرطها .

- [۱] لا يخفى أنّ الأصل اللفظيّ كأصالة الحقيقة مثلاً بعد كونه في عداد الأمارات والأدلّة الاجتهاديّة المعتبرة من باب الظهور العرفيّ لعلّه لا يناسب الحاقه بالأصل العمليّ كالاستصحاب مثلاً الذي اعتباره من باب التعبّد المحض، فافهم.
- [۲] إشارة إلى مذهب المشهور من الأصحاب الذي قد عرفت أنه التحقيق جدًا.
- [٣] اعلم أنّ الجملة الأخيرة من المتن هنا توضيحٌ وتفسير لقوله \$: «مطلقاً» وكانت هذه عبارة أخرى لقولنا آنفاً: فلا حرمة أصلاً، بل ولا يتصوّر الحرمة جدّاً، والوجه فيه عدم اعتبار الأصول حين عدم إحراز شرطها.

أمّا مع عدم تيسّر العلم في المسألة [<sup>1]</sup>؛ فلدوران الأمر فيها بين العمل بالظنّ وبين الرجوع إلى الأصل الموجود في تلك المسألة على خلاف الظنّ ، وكما لا دليل على التعبّد بذلك الأصل [<sup>17]</sup>؛ .......

ولا يخفى أنّ لفظة «عــلى غــيره» إشــارة إلى العــمل بــالظنّ تشــهَــاً.قــبال «الالتزام»، فإنّه إشارة إلى العمل بالظنّ تديّناً، والكلّ قد أوضحناه سابقاً بالنقل عن حاشمة الأوثة (٢٠٪١.

#### المنع عن حرمة العمل بالظنّ وعدم الرجوع إلى الأصل مع انسداد باب العلم

[۱] إشارة إلى زمان انسداد باب العلم (۳) كما أنّ قوله في ما بعد: «أمّا صع التمكّن من العلم» إشارة إلى زمان انفتاحه، والمقصود تفصيل صُور المنع عن حرمة العمل بالظنّ.

[٢] أمَّا الأوَّل(١٠) فلأنَّ المبحوث عنه من ابتداء البحث هو الظنَّ الغير المعتبر ،

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ١٦٧. ذيل عنوان «مقتضى العمل بالظنّ عملى غير وجمه التعبّد»، وأوثـق الوسائل: ٦٦.

<sup>(</sup>٢) لا يذهب عليك أنّ المتن هنا قاصر عن إثبات مراده . وضيحه: أنّ السعتقد باعتبار الأصول مشروطاً بعدم الظنّ على خلافها قد اعتقد بحرمة العمل بالظنّ في خصوص صورة التعبّد والتديّن به، وأمّا في غير هذه الصورة فقد أنكرها ومنع عنها سواء خالف بذلك أصلاً عمليًا أو لفظياً أم لا؟ وهذا معنى إنكاره لحرمة العمل بالظنّ مطلقاً، لا ما هو الظاهر من المتن من الإنكار لها رأساً، فافهم.

<sup>(</sup>٣) بل انسداد باب العلمي \_ كخبر الثقة .

<sup>(</sup>٤) أي نفى الدليل على التعبّد بالظنّ .

## لأنّه المفروض [١]، فغاية الأمر التخيير بينهما [٢]، أو تقديم الظنّ ؛ . . . . . . . . .

وأمّا الثاني(١) فلانتفاء اشتراط اعتبار الأُصول عمليّةً كانت أو لفظيّةً.

أقول: لابد لتوضيح المرام في المقام بحيث لا يبقى الترديد والإبهام أن نقول: إنّ المكلّف في صورة الظنّ بوجوب شيء كصلاة الجمعة مثلاً واقتضاء الاستصحاب حرمتها، لمّا لم يتمكّن من تشخيص وظيفته علماً كما هو المفروض في زمان الانسداد \_يدور أمره بين العمل بظنّه وإتيان الجمعة وبين الأخذ بالاستصحاب وتركها وحيث لا دليل على اعتبارهما شرعاً وعقلاً فيتساقطان فيرجع إلى التخيير بينهما، ولا نعني من عدم حرمة العمل بالظنّ إلا فلذا.

[1] إشارة إلى فرض حجّية الأصل مشروطة بعدم الظن على خلافه ونـفي
 الدليل على اعتباره.

[۲] يعني أوّلاً: إنّ مقتضى القاعدة تساقط الكلّ رأساً، بعدكونهماكالعدم جدّاً من ناحية فقد الدليل على اعتبارهما \_كما هو المفروض \_، وثانياً: على فـرض اعتبارهما حكمه التخيير بين العمل بالظنّ والأصل.

لكنّ هذا قد اعترض عليه المحقّق الهمدانيّ ﴿ بقوله: «ليس مقتضى المقدّمات (٢٠) التي ربّبها جواز الالتزام والتعبّد بالظنّ في الفرض ولو على سبيل التخيير ... »(٣٠).

<sup>(</sup>١) أي نفى الدليل على التعبّد بالأصل.

<sup>(</sup>٢) أي مقدّمات الانسداد.

<sup>(</sup>٣) حاشة فرائد الأصول: ٩٥.

## لكونه أقرب إلى الواقع [١]، فيتعيّن بحكم العقل [٢].

[۱] إشارة إلى أرجحيّة الظنّ من الأصل \_ ولو مع كونه مشكوك الاعتبار \_. والوجه فيه طريقيّته إلى الواقع وكاشفيّته عنه \_ ولو ناقصاً \_كما هو شأن الأمارات بأجمعها سواء كانت معتبرة أو غيرها.

وبعبارةٍ أخرى: الأمارة شأنها إراءة الواقع، ولذا الظان بشيءٍ \_ ولو من طريق غير المعتبر \_ يكشف له الواقع حقيقة خلافاً للأصول، فإنّها إمّا أن لا تنظر إلى الواقع أصلاً ولا إراءة لها رأساً \_ كأصالة البراءة \_، وإمّا أن تنظر إليه، لكن جهة الكشف فيها مُلغاة \_ كالاستصحاب، على ما هو المقرّر في محلّه مفصّلاً \_ ١٠٠٠ وعليه فصحّ منه الله الأعاء الأقربيّة للظن بالنسبة إلى الأصل، فافهم.

قال المصنّف ﴿ في مبحث الاستصحاب: «ثمّ العراد بالدليل الاجتهاديّ: كلّ أمارةٍ اعتبر ها الشارع من حيث إنّها تحكي عن الواقع وتكشف عنه بالقوّة - إلى أن قال -: فما كان ممّا نصبه الشارع غير ناظر إلى الواقع ، أو كان ناظراً لكن فرض أنّ الشارع اعتبره لا من هذه الحيثيّة (٢) ، بل من حيث مجرّد احتمال مطابقته للواقع ...» (٢).

[۲] إشارة إلى حكم العقل المستقل بالعمل بالظن متعيّناً في الفرض المذكور
 أعنى تسليم مذهب غير التحقيق وعدم تيسّر تحصيل العلم في المسألة .. فافهم.

 <sup>(</sup>١) ولعزيد الاطلاع راجع الجزء الأول. الصفحة ١١٠. ذيـل عـنوان «الفـر ق بـين الدليـل والأصل ». وانظر أيضاً فواند الأصول ٤٠٢:٤.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى قولنا: لكن جهة الكشف فيها ملغاة.

<sup>(</sup>٣) فرائد الأصول ٣: ٣١٨.

# وأمّا مع التمكّن من العلم في المسألة [١]؛ فعدم جواز الاكتفاء فيها [٢]

فائدة: اعلم أنّ تعين العمل بالظنّ وجهه هو أنّ الظنّ لأجل كاشفيته عن الواقع \_ ولو ناقصاً \_ صار محتمل التعيّن بحيث كان العمل به مُبر ناً للذمّة قطعاً خلافاً للعمل بالأصل الذي مع وجود الظنّ كان مشكوك الإبراء كما لا يمخفى، وعليه فكأنّ المقام صار من صغريات باب دوران الأمر بين محتمل التعيين والتخيير الذي لابدّ فيه من الأخذ بمحتمل التعيين عقلاً.

## وجوب الأخذ بالأصل وحرمة العمل بالظنّ مع انفتاح باب العلم

[١] إشارة إلى زمان الانفتاح وتيسّر تحصيل العلم في المسألة.

[۲] المضبوط في نسخة الشيخ رحمة الله الله على القول بانفتاء واز الاكتفاء فيها «١١، وهو الصواب جدّاً ١١، وعلى أيّ حال ، بناءً على القول بانفتاح باب العلم والعلميّ وتمكّن المكلّف من الوصول إلى الواقع الحقيقيّ أو التعبّديّ صارت المسألة ذات وجهين:

أحدهما: للمشهور وهو لزوم تحصيل الطريق العلميّ وطرح الطريق الظنّيّ، والوجه فيه: أوّلاً: لأنّه القدر المتيقّن المُبرئ للذمّة يقيناً، وثانياً: لوجـوب دفـع الضرر عقلاً المحتمل وجوده في الأخذ بالظنّ.

<sup>(</sup>١) الرسائل المحشّى: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) ولعل الأصوب منه أن يقال: « فلعدم جواز الاكتفاء فيها » ، فافهم .

وثانيهما: للمحقق السبزواري الله وهو جواز طرح طريق العلم أو العلمي والاكتفاء بالظن والاعتماد عليه شرعاً (١) والوجه فيه أولاً: تكلّف تحصيل طريق خاص مُتعيّناً، وثانياً: عدم وجوب دفع الضرر المحتمل فضلاً عن الموهوم مبعد حكم العقل بكفاية الطريق الظنّي وعدم وجوب تحصيل الأزيد منه في مقام الامتثال، فافهم.

والحاصل: أنّ المشهور في مقام الرّد على المحقّق السبز واريّ ﴿ فكانّهم قالوا: إنّه على فرض تسليم عدم حرمة العمل بالظنّ المستلزم لطرح الأصل في صورة الانسداد لانسلّم ذلك في صورة الانفتاح؛ إذ مع التمكّن عن تحصيل المعرفة علماً وحكم العقل بتحصيل البراءة اليقينيّة ووجوب دفع الضرر المحتمل لا مجال للالتزام بجواز العمل بالظنّ الكذائيّ.

وأمّا المحقّق المذكور في مقام الردّ عليهم فيدّعي عدم حكم العقل بأزيد من تحصيل المعرفة ظنّاً وعدم وجوب دفع الضرر المحتمل، ولذا جوّز العمل بالظنّ مطلقاً \_أي حتّى في زمان الانفتاح \_فضلاً عن الانسداد الموجب للأخذ بجميع الظنون المعبّر عنها بالظنّ المطلق.

وبالجملة : العمل بالظنّ عنده \$ ليس فيه محذور مطلقاً، لا في زمان الانفتاح ولا في زمان الانسداد ولا من ناحية التشريع ، بعد فرض كون العقل حاكماً بكفاية

 <sup>(</sup>١) قال هُكُل في كفاية الأحكام ١٠ ٤٥: «والأقوى عندي عدم التعويل على الظنّ مطلقاً، لكن في صورة إخبار العدلين بالنجاسة تردّد».

بتحصيل الظنّ ووجوب تحصيل اليقين ، مبنيّ [1] على القول بوجوب تحصيل الواقع علماً [1] ، أمّا إذا ادّعي [1] أنّ العقل لا يحكم بأزيد من وجوب تحصيل الظنّ ، وأنّ الضرر الموهوم لا يجب دفعه ، فلا دليل على لزوم تحصيل العلم مع التمكن [1].

الظنّ في مقام الامتثال ولا من ناحية طرح الأصل بعد فرض مناط اعتباره نفي الظنّ على خلافه.

- [۱] هذا خبر لقوله ﷺ: «فعدم جواز الاكتفاء».
- [۲] القائل بذلك هو المشهور لأجل قاعدة أنّ: «الاشتغال اليقينيّ يـقتضي البراءة اليقينيّة».

وقد عرفت ابتناء المسألة على قاعدتي الاشتغال والبراءة عند دوران الأمر بين التعيين والتخيير، والأوّل مختار المشهور، والثاني مختار المحقّق السبزواري \$. وبالجملة: بناءً على مذهب أكثر القدماء في باب اعتبار الاستصحاب يجوز للظان بخلاف الحالة السابقة الأخذ بظنّه والعمل على طبقه ولو يطرح به الاستصحاب، سواء كان في زمان الانسداد لكاشفيّته عن الواقع - أو في زمان الانشتاح بناءً على مذهب الفاضل السبزواري \$.

[٤] لعلّ الأولى أن يقال: حتّى مع التمكّن منه.

<sup>(</sup>١) انظر أو ثق الوسائل: ٧٤.

ثمّ إنّه ربما يستدلّ على أصالة حرمة العمل بالظنّ بالآيات الناهية [١] عن العمل بالظنّ ، وقد أطالو االكلام في النقض و الإبرام [٢] ...........

## الاستدلال على أصالة حرمة العمل بالظنّ

[١] إشارة إلى قوله تعالى: ﴿لا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ ('') وقوله تعالى: ﴿ مِنْ يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِلَّهُ الظَّنَّ وَإِلَى اللَّهُمْ إِلاَ يَظْنُونَ ﴾ ('')، وقوله تعالى: ﴿ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَ وَإِنْ هُمْ إِلاَ يَخْرُصُونَ ﴾ ('')، والأولى ضميمة الأخبار الناهية إليها كقوله ﷺ: «إيّاكم والظنّ، فإنّ الظنّ أكذب الكذب » ('') إلى غير ذلك من الآيات والأخبار (''). الأخر الكثيرة جدّاً بحيث يُدّعى بلوغها إلى عشرات آيات ومآت أخبار ('').

### أقسام صور الأخذ بالظنّ

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) الجاثية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ١١٦.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ١٨: ٣٨، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤٢.

 <sup>(</sup>٥) لا يخفى أنّ المستدلّ بها هو السيّد عبدالله الشيّر مؤلّف كتاب مصابيح الأنوار ، ولذا قال
بعض المحشّين : «الاستدلال بالآيات والأخبار الناهية منسوب إلى السيّد عبدالله
الشيّر الله الله القواعد : ١٩٨٦).

<sup>(</sup>٦) انظر قوانين الأُصول ١: ٤٥٣.

<sup>(</sup>٧) انظر قوانين الأصول ٢: ١٠٩.

في هذا المقام بما لا ثمرة مهمّة في ذكره بعد ما عرفت [1].

لأنّه إن أريد الاستدلال بها على حرمة التعبّد والالترزام والتسديّن بسمؤدّى الظنّ [<sup>7]</sup>، فقد عرفت أنّه من ضروريّات العقل، فضلاً عن تطابق الأدلّة الشلافة الثقليّة عليه [<sup>7]</sup>.

وإن أريد دلالتها على حرمة العمل المطابق للظنَّ <sup>[1]</sup> وإن لم يكن عن استنادٍ إليه :

 [١] إشارة إلى أقسام صور الأخذ بالظنّ والعمل به التي قد مرّ توضيحها وبيان أحكام كلَّ منها مفصّلاً(١١، وملخصه: أنّ الأخذ بالظنّ والعمل عليه يـتصوّر فـيه احتمالان.

[۲] إشارة إلى الاحتمال الأوّل في المسألة، وهو الأخذ بالظنّ على وجه الاستئاد إليه والتعبّد به تشريعاً، وقد عرفت آنفاً ضرورة حرمته وأنّ وجه حرمة الأخذ به التشريع المحرّم بالأدلّة الأربعة المتقدّمة هناك، وعليه فلا يحتاج إثبات ذلك إلى الاستدلال بتلك الآيات والروايات بعد كونها إرشاداً إلى الحرمة التي حكم بها العقل، فافهم.

[٣] إشارة إلى الكتاب والسنّة والإجماع، ولا يخفى أنّ الأولى ـ بل الصواب ـ تأنيث الضمير في كلا الموضعين ـ أعني قوله ﴿ : « أنّه » و «عليه » ـ : لرجوعهما إلى «حرمة التعبّد»، والأمر سهل جدّاً بعد إمكان تأويل الحرمة بالتحريم، فلا تغفل.

[٤] إشارة إلى الاحتمال الثاني في المسألة، وهو الأخذ بالظنّ على غير وجه

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ١٦٧ ومابعدها، ذيل عنوان «مقتضى العمل بالظن على غير وجمه التحبّد».
 وفراند الأصول ١: ١٢٦.

فإن أريد حرمته إذا خالف الواقع مع التمكن من العلم [١] بمه ، فيكفي في ذلك [٢] الأدلة الواقعية .

وإن أُريدحرمته إذا خالف الأُصول مع عدمالتمكّن منالعلم <sup>[٣]</sup>، . . . . . . .

الاستناد سواء أخذ به احتياطاً ورجاءً أو تشهّياً واقتراحاً، فإنّه على ثلاثة شقوق بالتقريب الآتي عن قريب: الأولى والثانية منها وإن توجبان الحرمة قطعاً، لكنّها كانت هي بمقتضى الأدلّة الواقعيّة والأصول العمليّة من دون احتياج إلى تملك الآيات، وأمّا الشق الثالث، فلا دليل على حرمته أصلاً لا بتلك الآيات ولا بغيرها، وستعرف الآن حكم الكلّ واحداً بعد واحد، فانظر.

[1] من هنا شرع شخ في تقريب حكم الشق الأوّل من الشقوق الشلاتة المتصوّرة في الاحتمال الثاني، وملخّصه: عدم الاحتياج إلى تلك الآيات بعد وجود نفس الدليل الواقعي، والوجه فيه هو أنّ المكلّف الظانّ بوجوب الدعاء ولاحة استعمال التن مثلاً مع كونهما محرّمين في الواقع، لو عَمِلَ على طبق ظنّه وطرح الأخذ بالواقع مع تمكّنه من تحصيل العلم به لار تكب الحرام قطعاً وكان عاصياً عقلاً وشرعاً؛ لصدق المخالفة للواقع عمداً ولو مع عدم الاستناد إلى الظنّ م، وإليه أشار المصنّف شج بقوله: «فيكفي في ذلك الأدلة الواقعيّة»، ولعلل الأولة الواقعيّة»، ولعلل الأولة الواقعيّة».

[٢] أي في حرمة العمل بالظنّ.

[٣] من هنا شرع \$ في تقريب حكم الشق الشاني من الشقوق الشلائة
 المتصوّرة في الاحتمال الثاني، وملخّصه: عدم الاحتياج أيضاً بتلك الآيات بعد

# فيكفي فيه \_ أيضاً \_أدلّة الأُصول ؛ بناءً على ما هو التحقيق [<sup>1]</sup>: . . . . . . . . .

وجود الأصول العمليّة كالاستصحاب مثلاً .. والوجه فيه أنّ المكلّف الظان بوجوب الدعاء في صورة اقتضاء الاستصحاب الحرمة له مثلاً لو عمل على طبق ظنّه وطرح الأصل الذي وظيفته الرجوع إليه ـ لانسداد باب العلم عليه ـ لارتكب الحرام وكان عاصياً عقلاً وشرعاً؛ لصدق المخالفة عمداً حينئذٍ كما في النسقّ الاتول.

وبالجملة: الدليل الواقعيّ في الشقّ الأوّل والاستصحاب في الشقّ الثاني قد يُنادي بأعلى صوته: أيهاالمكلّف، لا تقرء الدعاء عند رؤية الهلال وهولتمكّنه من الإجابة لهما عرفاً لو قرء الدعاء لَصَدقَ عليه المخالفة عقلاً وشرعاً، فيستحقّ العقوبة ولو لم يكن مُشرّعاً، وإليه أشار المصنّف شي بقوله: «فيكفي فيه (١١) - أيضاً - أدلة الأصول ... ».

[۱] إشارة إلى أنّ المانع عن جريان الأصول هو خصوص العلم والقطع على خلافها ، وأمّا الظنّ بالخلاف ، فالتحقيق عدم مانعيّنه عنها ، وعليه فيُحكم بجريان الاستصحاب في المثال وطرح الظنّ على خلافه مشروطاً بعدم اعتباره كما مرّ آنفاً<sup>(۱۷)</sup>

وبعبارةٍ أخرى: بناءً على القول بكون مجاري الأصول هـ و خـصوص الشكّ \_كما هو مذهب جمع من الأصحاب \_فاللازم الالتزام بعدم حجّية الأصول عند

 <sup>(</sup>١) الضمير هنا بعد رجوعه إلى «الحرمة» لابد من تأنيته إلا أن يدّعى رجوعه إلى «عدم الجواز» ـ أي عدم جواز العمل بالظن.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٢٠٦ ومابعدها. ذيل عنوان «وجه اعتبار الأصول وما يقتضيه التحقيق فسي المقام».

من أنّ مجاريها صور عدم العلم الشامل للظنّ <sup>[1]</sup>.

وإن أريد حرمة العمل المطابق للظنّ (<sup>٢١)</sup> من دون استنادٍ إليه و تديّنٍ به ، وعدم مخالفة العمل للواقع مع التمكّن منه والالمقتضى الأصول مع العجز عن الواقع ، فلا دلالة فيها ولا في غيرها على حرمة ذلك ، ولا وجه لحرمته أيضاً .

والظاهر: أنَّ مضمون الآيات هو التعبّد بالظنَّ والتديّن به، وقد عرفت أنَّـه ضروريّ التحريم، فلامهمّ في إطالة الكلام في دلالة الآيات وعدمها.

حصول الظنّ بخلافها، وأمّا بناءً على القول بالأعمّ \_أي فرض المجاري لها هو عدم العلم الشامل للظنّ كما هو مذهب الآخـرين ومـنهم المـصنّف \ \_فنقول بحجّيتها ولو مع الظنّ بخلافها مشروطاً بعدم اعتباره.

[١] لعلّ الأولى أن يقال: الشامل للشكّ والظنّ، فلا تغفل.

[7] من هنا شرع ﴿ فِي تقريب حكم الشقّ الشالث من النسقوق الشلاتة المتصوّرة في الاحتمال الثاني، وملخّصه: عدم دلالة تلك الآيات على الحرمة أصلاً كما لادلالة لغير ها عليها، والوجه فيه انتفاء محذور التشريع بعد العمل بالظنّ احتياطاً وعدم استلزامه لطرح دليلٍ أو أصلٍ معتبرين كما هو المفروض فعلاً، وإليه أشار بقوله ﴿: «فلا دلالة فيها ولا في غيرها ١٦٠على حرمة ذلك ...».

والحاصل: أنّ الآيات المذكورة التي قد استدلّ بها بـعض(٢) لإثبات حـرمة الأخذ بالظنّ كانت منصرفةً جدّاً عن الاحتمال الثاني مع جــميع شـقوقه الشلاثة

<sup>(</sup>١) أي وغيرها من الأدلَّة الأخر الدالَّة على حرمة التعبُّد بالظنُّ .

<sup>(</sup>٢) قد عرفت سابقاً أنَّ المراد به هو السيَّد عبدالله الشبّر (انظر الصفحة ٢١٧، الهامش ٥).

و تختص بالاحتمال الأوّل \_ أي الأخذ بالظنّ \_ والعمل عليه من بـاب التـعبّد والاستناد، وقد عرفت أنّ حرمته ضروريّ الثبوت عقلاً من دون احتياحٍ إلى تلك الآيات، وإليه أشار بقوله: «قد عرفت أنّه ضروريّ التحريم ...».

وبعد معرفة ذلك كلّه عُلم أنَّ حرمة العمل بالظنَّ ليست ذاتيَّة كـحرمة شـرب الخمر مثلاً، بل كانت عَرَضيَّة من ناحية التشريع أو مخالفة الواقع أو مخالفة أصلٍ معتبر ، فعند انتفاء هذه المحاذير العَرَضيَّة \_كما هو المفروض في الشقّ الثالث \_لا مجال للحكم بحرمته ، وهو المطلوب .

### الأصل الثانوي في التعبّد بالظنّ

[1] لفظة «الموضوع» صفة لقوله: «المهمّ»، والمقصود المهمّ الذي وضعت هذه الرسالة لأجله هو بيان ما خرج عن الأصل الأولي المؤسّس لإثبات حرمة الأخذ بالظنّ<sup>(١)</sup>.

اعلم أنّ خروج بعض الظنون من الأصل المذكور قد اتّفق عـليه الأُصـوليّون حتّى السيّد المرتضي ﴿؛ كالظنّ الحاصل من طريق ظواهر الألفاظ المعبّر عـنها

<sup>(</sup>١) المتن هنا بعينه ذكره المحقق الخراساني في الكفاية. انظر كفاية الأصول: ٢٨٠ حيث قال في : «إنّ الصواب في ما هو المهم في الباب ما ذكرنا في تقرير الأصل، فتديّر جيّداً. إذا عرفت ذلك فما خرج موضوعاً عن تحت هذا الأصل أو قبيل بمخروجه يذكر فمي ذيل فصول».

من الأمور الغير العلميّة [1] التي أقيم الدليل على اعتبارها مع قسطع النسظر عسن انسداد باب العلم [1]............

اصطلاحاً بالأصول اللفظية \_ كأصالة العموم والإطلاق وأصالة عدم القرينة وأصالة الحقيقة(١٠).

وأمّا بعض آخر منها، فخروجه عنه كان محلّ الكلام بين الأعلام \_كالظنّ الحاصل من إجماع العلماء وشهر تهم وسير تهم \_، وستعرف مفصّلاً عدم اعتباره عند المصنّف \( الله ومن تبعه (٢٠) وعليه فقوله \( الله : «ما خرج » إشارة إلى القسم الأنى، فلا تغفل.

- [١] بيان للموصول في قوله ﷺ: «ما خرج أو قيل بخروجه».
- [٢] هذه عبارة أخرى عن الظنّ الخاصّ.

توضيح ذلك: أنَّ الأدلَّة المُستَدَلُّ بها على اعتبار الظنَّ على قسمين:

أحدها: ما تدلّ على اعتباره مطلقاً سواء قلنا بانفتاح باب العلم والعملميّ أو انسدادهما، وهذا يُعبّر عنه بالظنّ الخاصّ؛ كخبر الواحد العدل الشقة مـثلاً الدالّ

<sup>(</sup>١) اعترض عليه بعض المحشين فقال: « لا يخفى أنّ حجّية ظواهر الألفاظ ليست من حيث حصول الظنّ، بل من جهة بناء المقلاء والظهور العرفيّ، وستسعع من العتن أنّه لا فرق بين إفادتها الظنّ بالمراد وعدمها ولا بين وجود الظنّ الغير المعتبر على خلافها وعدمه، فلا وجه لإخراج الأصول اللفظيّة ... » ( تسديد القواعد: ١٩٤).

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأصول ٢: ٢١٢ و٢١٣، عند قوله ﷺ: «حاصل الكلام من أوّل ما ذكـرنا إلى هنا...».

<sup>(</sup>٣) انظر فوائد الأصول ٣: ١٤٦ - ١٥٠، وأصول الفقه للمُظلَّر: ٤٥٩ - ٤٦٧، ذيـل عـــنوان «الإجماع عند الإماميّة»، وسيجيء توضيحه في الجزء النالث إن شاء الله .

# الذي جعلوه موجباً للرجوع إلى الظنّ [١] مطلقاً أو في الجملة [٢]، ......

على اعتباره الأدلّة الخاصّة كتاباً وسنّةً وعقلاً وإجماعاً (١).

وثانيها: ما تدلّ على اعتباره في خصوص صورة الانسداد، وهذا يعبّر عنه بالظنّ المطلق؛ كالظنّ الحاصل من المقدّمات الأربعة أو الخمسة على ما ستعرفها مفصّلاً في محلّه(٢٠).

[۱] هذه الجملة صفة لانسداد باب العلم، والضمير المنصوب يعود إلى «الانسداد».

[٢] قوله: «مطلقاً» إشارة إلى أنّ اعتبار الظنّ في زمن الانسداد كان مطلقاً مرسلاً بلاملاحظة خصوصيّةٍ فيه بناءً على الحكومة ، وقوله: «في الجملة» إشارة إلى أنّ اعتباره كان مجملاً مهملاً بناءً على الكشف كما مرّ سابقاً"ً.

توضيح ذلك: أنّ القائلين بالانسداد المشهور منهم ذهبوا إلى الحكومة ؛ بمعنى أنّه بعد تماميّة مقدّمات الأربعة أو الخمسة لانسداد باب العلم حكم العقل المستقلّ بحجيّة الظنّ مطلقاً - أي سبباً ومورداً ومرتبةً -؛ يعني أنّ الظنّ حجّة سواء حصل من طريق المتعارف أو غير المتعارف وسواء حصل في أمور مهمّة حالاً عراض والأموال والدماء - أو غير مهمّة -كالطهارة والنجاسة مشلاً -

 <sup>(</sup>١) أقول: الخبر العدل الثقة في الأحكام قيد دلّ الدليل الخياص عبلى اعتباره، وأمّا في
 الموضوعات ـ كاليّنة وسوق المسلم ويده ـ قد دلّ على اعتباره أيضاً الدليل الخاص.

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأصول ١: ٣٨٤. وكفاية الأصول: ٣١١.

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ١٩٤٣ و ١٩٤٨ ومابعدها ، ذيل توضيح قىولد ﷺ : « سن زعم أنّ نـتيجة دليــل الانسداد مهملة مجملة ... » ، وذيل قولنا : « اعلم أنّ القائلين بالانسداد ... » .

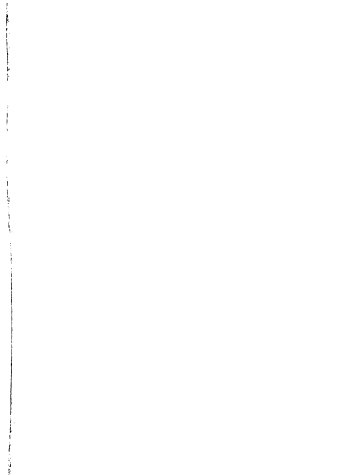
وهي <sup>[۱]</sup> أمور:......

وسواء كان الظنّ قويّاً أو ضعيفاً، وهذا معنى قولهم: الأحكام العقليّة لا إهمال فيها ولا إجمال.

وأمّا غير المشهور منهم فقد ذهبوا إلى الكشف؛ بمعنى أنّه بعد تماميّة تلك المقدّمات يكشف العقل عن أنّ الشارع حكم بحجّيّة الظنّ، وحيث إنّ هذا بنحو الإجمال والإبهام فاللازم الأخذ بقدر المتيقّن منه؛ بمعنى حجّيّة الظنّ الحاصل من خصوص الطريق المتعارف لا غير، وأيضاً الحاصل في الأمور المهمّة لا غير، وأيضاً خصوص الظنّ القويّ لا غير، وبذلك كلّه قد أشار المحقق الخراسانيّ شق في الكفاية بنحو الإجمال فقال: «فانقدح بذلك عدم صحّة تقرير المقدّمات إلّا على نحو الحكومة دون الكشف، وعليها فلا إهمال في النتيجة أصلاً، سبباً ومورداً ومرتبةً؛ لعدم تطرق الإهمال والإجمال في حكم العقل، كما لا يخفي »(١).

[١] الضمير هنا يعود إلى «الأمور الغير العلميّة ».

<sup>(</sup>١) كفاية الأصول: ٣٢٢.

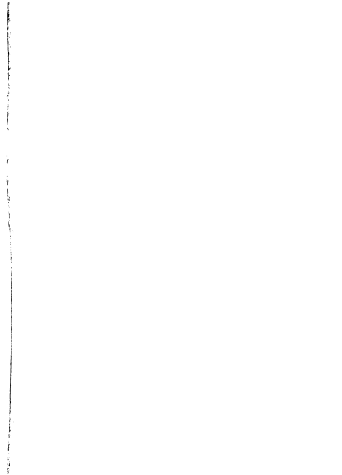


# الظنون المعتبرة



الظنّ الحاصل من ألفاظ الكتاب والسنّة

وهو على قسمين



منها [١]: الأمارات المعمولة في استنباط الأحكام الشرعيّة من ألفاظ الكتاب و السنّة [٢].

#### تحديد موضوع البحث

[۱] أي من الظنون التي أقيم الدليل على اعتبارها شرعاً أو عقلاً أو عرفاً المعبّر عنها بالظنّ الخاص \_ التي قد عرفت آنفاً اعتبارها حتّى في زمن انفتاح باب العلم والتمكّن من الوصول إلى الواقع علماً، والمبحوث عنه فعلاً هو الظنّ الحاصل من ظواهر الكتاب والسنّة والإجماع المنقول والشهرة الفتوائيّة على قولٍ وخبر الواحد الثقة.

#### الأصول المعمولة لاستنباط الأحكام من ألفاظ الكتاب والسنّة

[۲] من هنا شرع \$ في تقريب البحث عن الظنّ الخاصّ الحاصل من ظهور
 الألفاظ (۱) المستنبط به الحكم الشرعيّ من الكتاب والسنّة ، وهو على قسمين :

<sup>(</sup>١) المعبّر عنها اصطلاحاً بـ «الظهورات».

الأوّل: الظنون التي وجب اتّباعها في تشخيص وتعيين مراد المتكلّم \_ شارعاًكان أو غيره \_: كالظنّ الحاصل من أصالة العموم والإطلاق وأصالة عدم القرينة وغيرها لاستنباط وجوب الصلاة والزكاة مشلاً من صيغة الأمر في قوله تعالى: ﴿ أَقِيمُوا الصَّلاَةُ وَآتُوا الرَّكَاةُ ﴾ (١) الظاهرة في الوجوب لغة وعرفاً ما لم ينصب على خلافه (٢) قرينة كما هو مقتضى أصالة عدم القرينة بالتقريب الآتى.

الثاني: الظنون التي وجب اتباعها في تشخيص وتعيين أوضاع الألفاظ المستعملة في لسان المتكلّم \_ شارعاً كان أو غيره \_؛ كالظنّ الحاصل من قول اللغويّ مثلاً لاستنباط جواز التيمّم على مطلق وجه الأرض المستفاد من حمل الصعيد في قوله تعالى: ﴿فَتَيَمُّمُوا صَعِيداً طَيِّباً ﴾ (٢) عليه (١) لغةً بالتقريب الآتى (٥).

<sup>(</sup>١) البقرة: ٤٣ و ٨٣ و ١١٠، والنور: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) أي خلاف الوجوب.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٤٣، والمائدة: ٦.

<sup>(</sup>٤) أي على مطلق وجه الأرض.

 <sup>(</sup>٥) انظر الصفحة ٢٤٧، ذيل عنوان «القسم الشاني: الأسارات المعمولة لتتشخيص أوضاع
 الألفاظ».

#### و هي على قسمين :

القسم الأوّل: ما يُعمل لتشخيص مرادالمتكلّم [1] عند احتمال إرادته خلاف ذلك [٢] ، كانت المادية عند احتمال إرادة المجاز [٢] ، ............

### القسم الأوّل: الأصول المعمولة لتشخيص المراد(١١)

[۱] إشارة إلى الأصول المعمولة لتشخيص مراد المتكلّم(۲)، ولا يخفى أنّ المقصود هو تشخيص المراد بمقتضى ظاهر اللفظ لا مراده واقعاً كما صرّح بــه صاحب الأوثق ((3):

[٢] أي احتمال المكلّف أنّ المتكلّم أراد خلاف الظاهر من كلامه.

#### منها: أصالة الحقيقة والعموم والإطلاق

[٣] توضيح ذلك: أنَّ المولى لو أمر عبده بمجيئه بالأسد مثلاً بلا نصب قرينةٍ على إرادة المعنى المجازيّ له \_كالرجل الشجاع \_، لَما جاز للعبد حمله على هذا

<sup>(</sup>١) ويسمى هذا القسم به «الدلالة النصديقية» والممتكلًا لإثباته قد يعير عنه تارة: به «الأصول المعمولة لتشخيص مراد الممتكلّم» كما عبر به المصلّف الله أ، وأخرى: به «الظهورات»، وثالثة : به «الأصول اللفظية»، وإن شئت التوضيح، فراجع فوائد الأصول ٣: ١٤٠ و ١٤١، وأصول الفقه للمُظلّم : ٤٦.

 <sup>(</sup>٢) قال بعض محشّي الكفاية: « وقد عَبر الشيخ \_ أعلى الله مقامه \_ عن الظهورات بالأصول
 المعمولة لتشخيص مراد المتكلّم ... » (عناية الأصول ٣: ١١١).

<sup>(</sup>٣) راجع أوثق الوسائل: ٧٤.

المعنى (١٠) استناداً إلى احتمال غفلة المولى عن نصب القرينة ، بل اللازم عليه بمقتضى أصالة الحقيقة حمله على معناه الحقيقي (٢).

وهكذا لو أمره بـ «إكرام العلماء» و «عتق الرقبة» مثلاً بلا نصب قرينة على إرادة خصوصيةٍ فيهما كالعدالة في الأوّل والإيمان في الثاني لَما جاز له أيضاً التصرّف فيهما وحملهما على التخصيص والتقييد استناداً إلى احتمال إرادة المولى خصوصيةٍ ما فيهما مع غفلته عن ذكرها، بل اللازم عليه بمقتضى أصالتي العموم والإطلاق حملهما على ظاهرهما والحكم بوجوب إكرام كلّ عالم عادلاً وفاسقاً وأيضاً الحكم بكفاية عتق مطلق الرقبة مؤمناً وكافراً، ولا نعني من تشخيص مراد المتكلّم ـ شارعاً كان أو غيره ـ إلّا هذا.

<sup>(</sup>١) أي على المعنى المجازيّ.

<sup>(</sup>٢) أي الحيوان المفترس.

<sup>(</sup>٣) أي أصالة الحقيقة والعموم والإطلاق.

<sup>(</sup>٤) كفاية الأصول: ٢٨١.

وبعد ذلك كلّه المناسب نقل كلام المحقق النائيني تتخبمقدار الحاجة، فإنّه \_ على ما في التقريرات \_قال: «لا إشكال في أنّ بناء العقلاء على ذلك (١١ في الجملة، بل عليه يدور رحى معاشهم ونظامهم، فإنّه لو لا اعتبار الظهور والبناء على أنّ الظاهر هو المراد، لاختلّ النظام ولما قام للعقلاء سوقٌ؛ ومن المعلوم: أنّه ليس في طريقة العقلاء ما يقتضي التعبّد بذلك، بل لمكان أنهم لا يعتنون باحتمال عدم إرادة المتكلّم ما يكون الكلام ظاهراً فيه؛ لأنّ احتمال إرادة خلاف الظاهر إنّما ينشأ من احتمال عنم المدتكلّم من نصب قرينة الخلاف، أو احتمال عدم إرادة المتكلّم ظاهر الكلام، ونحو ذلك ممّا يوجب انقداح احتمال عدم إرادة المتكلّم ظاهر الكلام، وكلّ هذه الاحتمالات منفيّة بالأصول العقلائيّة التي جرت عليها طريقتهم، والشارع وكلّ هذه الاحتمالات منفيّة بالأصول العقلائيّة التي جرت عليها طريقتهم، والشارع قرّرهم عليها ولم يردع عنها، بل اتّخذها طريقة له أيضاً؛ لأنّه أحدهم (١٠)، فإنّه ليس للشارع طريق خاصّ في بيان مراداته، بل يتكلّم على طبق تكلّم العقلاء ... »(١٠). المناس

ثمّ لا يخفى أنّ الأصلين الأخيرين (٤)كانا من مصاديق أصالة الحقيقة ، ولذا قال المصنّف \* : « ومرجع الكلّ إلى أصالة عدم القرينة ... » وقال صاحب الأوتق \* أيضاً : « هُما من جزئيّات ذاك الأصل(٥) ، والوجمه في إفسرادهما بالذكر همو

<sup>(</sup>١) أي على الأخذ بالظاهر .

<sup>(</sup>۲) بل رئيسهم.

<sup>(</sup>٣) فوائد الأصول ٣: ١٣٥.

<sup>(</sup>٤) أي أصالة العموم والإطلاق.

<sup>(</sup>٥) أي أصالة الحقيقة.

الاهتمام بشأنهما؛ لكثرة موردهما كأنّهما صارا أصلين مستقلّين في قبال أصالة الحقفة »(١٠).

تنبيسة : الأولى في المتن التعبير بأصالة الظهور بدلاً عن أصالة الحقيقة وأصالة العموم والإطلاق، والوجه فيه شمولها<sup>(۱)</sup> للكلّ بنحو الاختصار، وبذلك صرّح بعض محشّي الكفاية حيث قال: «ولو عُبَّر<sup>(۱)</sup> \_أعلى الله مقامه \_بدلاً عن أصالة الطهور كان أخصر وأجمع ...»<sup>(1)</sup>.

ثمّ لا يخفى أنّ وجه التعبير عن هذه الأُصول بــالأمارة كــونها مــن الأدلّـة الاجتهاديّة، ولذا قد يقال: الأُصول اللفظيّة تُعَدّ أمارات وأدلّة شرعيّة.

[1] هذا بظاهره - بل صريحه - يشمل كُلاً من السعنى الحقيقيّ والعموم والإطلاق: بمعنى أنّ في فرض احتمال المجاز كان مرجع أصالة الحقيقة إلى أصالة عدم قرينةٍ صارفةٍ عن المعنى الحقيقيّ، وفي فرض احتمال التخصيص كان مرجع أصالة العموم إلى عدم قرينةٍ صارفةٍ عن العموم، وفي فرض احتمال التقييد كان مرجع أصالة الإطلاق إلى عدم قرينةٍ صارفةٍ عن الإطلاق.

<sup>(</sup>١) أو ثق الوسائل: ٧٥.

<sup>(</sup>٢) أي أصالة الظهور.

<sup>(</sup>٣) أي المصنّف للله .

<sup>(</sup>٤) عنابة الأصول ٣: ١١٢.

[۱] المقصود من المتكلّم الحكيم هو المتكلّم القاصد لإفهام المخاطب بنحو الجدّ، والضمير المجرور في «له» يعود إلى «المعنى».

إذا عرفت ذلك فاعلم أنّ هذاكلة إشارة إلى ما أوضحناه آنفاً في الأمثلة الثلاثة؛ أعني لزوم حمل اللفظ بلا قرينة على معناه الحقيقيّ ولزوم إرادة العموم والإطلاق من العامّ والمطلق، فكما أنّ في تلك الأمثلة عند القطع واليقين بعدم إرادة المتكلّم المجاز والتخصيص والتقييد يُحكم بـوجوب المجيء بالحيوان المفترس ولزوم إكرام العلماء عادلاً وفاسقاً وجواز عتق الرقبة مؤمناً وكافراً، كذلك يُحكم أيضاً بحميع تلك الأحكام عند الشكّ فيها بـمقتضى الأصول المذكورة، وإليه أشار \* عند قوله: «لو حصل القطع بعدم القرينة ».

والحاصل: أنَّ أصالة عدم القرينة كانت نتيجتها نتيجة القطع بعدم القرينة ؛ بمعنى أنَّه كما في صورة القطع بعدم القرينة في مثل: «رأيت أسداً» مثلاً يُحكم بأنَّ مراد المتكلم من الأسد هو الحيوان المفترس، كذلك عند الشكَّ في وجود القرينة يُحكم أيضاً بذلك استناداً إلى أصالة عدم القرينة ، وهكذا المثالان الآخران.

#### منها: غلبة الاستعمال

[۲] عطف على قوله «كأصالة الحقيقة ...»، وعليه فغلبة استعمال المطلق في
 الفرد الشائع البارز تُعدَّ من الأمور الغير العلميّة الخارجة عن الأصل الأولى.

\_\_\_\_\_

ولا يخفى أنّها كانت من مصاديق القرائن المُفهِمة مـقابل القـرائـن الصــارفة والمعيّنة .

توضيح ذلك: أنَّ القرينة اللفظيَّة على ثلاثة أقسام:

أحدها: القرينة الصارفة، كما في الحقيقة والمجاز؛ كلفظ «يرمي» مثلاً في كلام المولى: «جئني بأسدٍ يرمي»، فإنّ اختصاص الرمي بالإنسان صارَفَنا عن إرادة الحيوان المفترس، بحيث لابدّ من حمله على الرجل الشجاع.

و ثانيها: القرينة المُعيَّة، كما في المشترك اللفظيّ (١٠)؛ كلفظة «الجارية» مثلاً في كلام مَن أخبر عن رؤية عينٍ جاريةٍ، فإنّ العين مع سعة معناها المـتجاوز عـن سبعين، يُتعيَّن حمله هنا على النهر، ولذا يقال لها(٢) القرينة المعيَّة.

و ثالثها: القرينة المُنهمة ، كما في المشترك المعنويّ (٢٠)؛ كصيغة فعل الماضي مثلاً في كلام مَن قال: « جائني رجلٌ » ، فإنّ لفظة «الرجل» وإن دلّت بحسب الوضع على الجنس المعهود المقابل للمرأة ، لكنّها تختصّ هنا برجلٍ معيّنٍ بحيث نفهم من إخبار مجيئه شخصاً خاصًا منطبقاً على فرد واحد دون غيره ، ولذا مجرّد صيغة

 <sup>(</sup>١) المشترك اللفظي: هو ما ؤخيم اللفظ للدلالة على معاني متعددة بأوضاع عديدة ككسلمة
 «العثين» مثلاً ويستمى بـ «المشترك اللغويّ» أيضاً. راجع كـتاب التـعريفات: ٣٠٠. مادة
 «المشترك اللفظيّ».

<sup>(</sup>٢) أي للفظة «الجارية ».

 <sup>(</sup>٣) المشترك المعنوي: هو ما وُضِع لمفهرم مشترك بين معنيين فصاعداً، ثم يستعمل لكلً منهما على جهة الاستقلال كلفظ «القُرء» مثلاً، راجع كتاب التعريفات: ٣٠٠، مادة «المشترك المعنوي».

الفعل بلفظ الماضي صمّ إطلاق القرينة المُفهمة عليها، وما نحن فيه من هذا القبيل ولذا قال صاحب الأوثق ﴿: «وهذه الغلبة من القرائن المُفهمة ... »(١).

توضيحه: أنّ كثرة استعمال لفظ وغلبته في معنى خاص كلفظ الماء مثلاً المستعمل غالباً في الماء العذب المقابل لماء الزاج والكبريت وغيرهما من المياه المعدنيّة، تُفهمنا أنّ المولى الآمر بمجيء الماء مراده العذب منه لا غير، والوجه فيه انصراف الماء إليه بمعونة غلبة استعماله فيه (١٦)، وعليه فيصح ادّعاء أنّ الغلبة أيضاً ممّا يتشخّص بها مراد المتكلّم، وهو العطلوب (١٦).

قال بعض تلامذة المصنف \( الله الله الله الله عليه أنّ مرجع التمسك بغلبة استعمال المطلق والقرائن المقامية أيضاً إلى التمسك بأصالة عدم القرينة الصارفة عن ظاهر اللفظ ، إلّا أنه \( أواد بذكره ثانياً الإشارة إلى أنّ ظهور اللفظ بالنسبة إلى معناه \_ بحيث لو أراد غيره من دون نصب قرينة مع تعلق غرض المتكلم بإفهامه ،

<sup>(</sup>١) أو ثق الوسائل: ٧٥.

 <sup>(</sup>٢) اعلم أنّ العاء بعد وضعه لمعنى واحد عام \_ وهو الجسم السيّال الشامل لجميع العياء \_ يُعدّ
مشتركاً معنويًا. خلافاً للعين مثلاً: فإنها حيث وضعت بأوضاع عديدة لمعانٍ متعددة فـيُعدّ
مشتركاً لفظتاً.

<sup>(</sup>٣) أي الغلبة أيضاً كانت من الأمارات المشخصة الدالة على أنّ مراد المتكلم من السطلق هو الفرد الشائم. تم لا يخفى أنّ غلبة الاستعمال التي يعتر عنها كثيراً ما به «كثرة الاستعمال» مقابل غلبة الوجود وكثرته، والصالح للانصراف هو خصوص الأوّل دون الثاني، كما صرّح به الشيخ الأنصاري هلى فرض تسليم كون مدالتيخ الأنصاري هلى فرض تسليم كون مجرد غلبة الوجود من دون غلبة الاستعمال منشأ للانصراف».

بناءً على عدم وصوله <sup>[۱]</sup> إلى حدّ الوضع <sup>[۲]</sup>، ............

\_\_\_\_

عدّ ذلك منه قبيحاً ـ لا يفرّق فيه بين ما إذا حصل الظهور المزبور من طرف الوضع أو غيره »(١).

[١] أي عدم وصول استعمال المطلق في الفرد الشائع إلى حدّ الوضع التعيّني.

[۲] احترازٌ عن الغلبة البالغة حد الوضع، والوجه فيه خروج مثل هذه الغلبة
 عن تحت الأمارة الغير العلميّة بحيث يُنتفى فيها احتمال الخلاف.

توضيح ذلك: أنّ الماء في عين شموله للمياه المعدنيّة \_مثل ماء الزاج والكبريت \_بحسب الوضع، كان معناه المتعارف عند أبناء المحاورة هو الساء العذب المعبّر عنه في زماننا هذا بالماء الجاري في شَبّكاتِ المياه \_، فصار حيننذٍ بحيث وصل إلى حدّ الوضع التعيّني، وعليه فأمرُ المولى بمجيء العبد بالماء لابد وأن يُحمل على هذا المعنى بمقتضى أصالة الحقيقة، والوجه فيه إلغاء الغلبة حيننذٍ.

ولذا قال صاحب الأوثق ﴿ : «والوجه في ما قيّد به المصنّف ﴿ هو إلغاء الغلبة بناءً على وصول الاستعمال إلى حدّ الوضع ... »(١٦).

ملخّص الكلام: أنّ غلبة استعمال الماء في العذب إن لم تصل إلى حدّ الوضع التعيّني فإرادة العذب منه كانت من باب الغلبة، وأمّا إن وصلت إليه فكانت من باب استعمال اللفظ في معناه الحقيقيّ الثانويّ بلا احتمال إرادة خلاف الظاهر فيه أصلاً كي تحتاج إرادة معناه إلى الغلبة، فافهم.

<sup>(</sup>١) قلائد الفرائد ١: ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٧٥.

# وكالقرائن المقاميّة <sup>[١]</sup>التي يعتمدها أهل اللسان في محاوراتهم، ........

ثمّ لا يخفى عليك أنّ ما أوضحناه هنا في كيفيّة دلالة المطلق على الفرد الشائع له هو أحد الأقوال في المسألة، وفيه أقوال خمسة أخر، وعليه فالمسألة ذات أقوال ستّة قد أوضحها صاحب الأو ثق الله مفصّلاً فقال: «أحدها: كونها لأجل النقل بأن كانت المطلقات لأجل كثرة استعمالها في تلك الأفراد منقولة عرفاً عن الطبيعة إلى تلك الأفراد، وثانيها: كونها لأجل الاشتراك بأن بلغت لكثرة استعمالها في تلك الأفراد إلى مرتبة الاشتراك بينهما وبين الطبيعة، لكنّ الشهرة قرينة معينة لإرادة خصوص تلك الأفراد، وثالثها: كونها لأجل صيرورة المطلقات مجازات مشهورة في تلك الأفراد، ورابعها: كون العمل بالأفراد الشائعة من باب القدر المتيقّن وقاعدة الاستغال؛ لأنها متيقنة الإرادة من بين أفراد الطبيعة كما يظهر من المحقق القمّي الله، وخامسها كونها من باب تعدّد الدال والمدلول بأن كان المطلق دالاً على الطبيعة وشيوع تلك كونها من باب تعدّد الدال والمدلول بأن كان المطلق دالاً على الطبيعة وشيوع تلك

#### منها: القرائن المقاميّة

[١] هذا أيضاً عطفٌ على قوله الله : «كأصالة الحقيقة ...».

اعلم أنّ القرينة في الكلام قـد تكـون «حـاليّةً»، وقـد تكـون «مـقاليّة»، والأولى منهما يُعبّر عنها تارةً:بـ «العقليّة» ـكما سيجيء من المصنّف ١٤٠٣-،

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل: ٧٥.

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأُصول ١: ١٦٣.

# كوقوع الأمر عقيب توهّم الحظر [١]، .......

\_\_\_\_\_

وبالجملة: القرينة الغير الدخيل فيها اللفظ صـــة إطــلاق الحــاليّـة والعــقليّـة والمقاميّة والعامّة عليها، كما أنّ الدخيل فيها اللفظ صحّ إطلاق النقليّـة واللـفظيّـة والمقاليّة والخاصة عليها، فافهم.

[۱] المتن هنا وفي ماسيأتي في القسم الثاني ناقص حيث اكتفي فيهما بالأمر الواقع عقيب توهّم الحظر بلا إشارة إلى الأمر الواقع عقيب الحظر ، فلابدّ من تكميله بذكر التمثيل المناسب لهما معاً فنقول: الأمر الواقع عقيب الحظر مثاله الواضح: قول الطبيب للمريض: «من هذا اليوم كُل الحوامض» بعد نهيه عنها قبل اليوم ، فإنّ أمر هبأ كل الحوامض من هذا اليوم معناه مجرّد رفع المنع الثابت سابقاً لا يجابه عليه ، ومثاله الشرعي قوله تعالى : ﴿إِذَا حَلَلْتُمْ قَاصْطَادُوا﴾ (٣) عقيب قوله تعالى : ﴿إِذَا حَلَلْتُمْ قَاصْطَادُوا﴾ (٣) عقيب قوله تعالى : ﴿إِذَا حَلَلْتُمْ قَاصْطَادُوا﴾ (٣) عقيب قوله تعالى : ﴿إِذَا حَلَلْتُمْ قَاصْطَادُوا﴾

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) انظر فوائد الأصول ٣: ١٤١.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٢.

<sup>(</sup>٤) المائدة: ٩٥.

والأمر الواقع عقيب توهم الحظر مثاله الواضح: أن يسأل العبد عن مولاه عن حلّية الشيء الفلاني وحُرمته فأجاب له المولى: افعله، فإنّ الأمر هنا أيضاً معناه مجرّد رفع المنع لا الإيجاب، ولذا في كلا الموضعين ذهب المشهور من الإماميّة الله إلى دلالة صيغة الأمر حينئذٍ على الإباحة، وهو المطلوب، وضمناً لا يخفى أنّ في المسألة أقوالاً أخر، فراجع محلّه(١).

قال صاحب الكفاية ﴿: «إِنّه اختلف القائلون بظهور صيغة الأمر في الوجوب وضعاً أو إطلاقاً في ما إذا وقع عقيب الحظر أو في مقام توهّمه على أقوال: نسب إلى المشهور ظهورها في الإباحة (٢)، وإلى بعض العائمة ظهورها في الوجوب (٢)، وإلى بعضِ تبعيّه لما قبل النهى (١) إن علّق الأمر بزوال علّة النهى،

 <sup>(</sup>١) انظر الفصول الغرويّة: ٧٠، وبدائع الأفكار: ٢٩٤، وهداية المسترشدين ١: ٦٦٣. وأصول الفقه للمُظفَّة : ٨٣.

<sup>(</sup>٢) قال الشيخ محمد تقي الإصفهائي في هداية المسترشدين ١: ٦: «وقد صرح بعض الأفاضل بتفسير الإباحة هنا بمعنى الرخصة في الفسل». وعليه فهذا القول منسوب إلى أكثر الفقهاء. راجع العدة ١: ٨٠٣، وهد مختار الشيخ السفيد في القرائين ١: ٨٠، وهد مختار الشيخ السفيد في التخرق: ٣٠، وقاله الآمدي في الإحكام (١- ٢): ٣٩٨، وابن الحاجب في منتهى الوصول: ٨٠. (٣) وهو مختار العلائمة في تهذيب الوصول: ١٠٠، والشهيد الثاني في تسمهيد القواعد: ١٢٠ قاعدة ٣٠، وذهب إليه بعض العائمة منهم: الرازي في المسحسول ٢: ٩٠. والسحسري في المعتمد ١: ٧٠، وباب في صيفة الأمر الواردة بعد حظر، والبيضاوي وغيره، راجع الإبهاج في شرم المنهاج للسبكي ٢: ٣٠.

<sup>(</sup>٤) اختاره السيّد المرتضى في الذريعة: ٧٩، والشيخ الطوسيّ فــي عــدّة الأُصــول ١: ١٨٣.

إلى غير ذلك<sup>(١)</sup>»<sup>(٢)</sup>.

والمناسب للمقام نقل كلام المحقّق النائيني على بمقدار الحاجة ، فإنه الله قال : «وهي (") قد تكون من القرائن العامة المضبوطة ؛ كوقوع الأمر عقيب الحظر أو توهم الحظر وكالاستثناء [الواقع] عقيب الجمل المتعدّدة وكتعقيب العامّ بضمير يرجع إلى بعض أفراده ، ونحو ذلك من القرائن العامة التي ادَّعي أنها توجب انعقاد الظهور للكلام على خلاف ما يقتضيه لولا احتفافه بتلك القرينة \_إلى أن قال \_: وقد تكون من القرائن الخاصة في الموارد الجزئية ، وهي ليست تحت ضابطة كلّى ، بل تختلف باختلاف الخصوصيّات والحالات والمتكلّمين ... " (1).

ملخّص الكلام في المقام: هو أنّ صيغة «افعل» بحسب وضعها اللغويّ، وإن أفادت الوجوب \_كما هو مذهب المشهور(٥٠ ـ أو مشتركة بين الوجوب والندب

والعلامة الحلّي في نهاية الوصول ١: ٣٣٦، والعضدي ( انظر شرح مختصر الأصول: ٢٠٥.
 في مسألة وقوع صيغة الأمر بعد العظر ).

 <sup>(</sup>١) كالندب (حكاء الأسنويّ عن القاضيّ حسين في التمهيد: ٢٧١) والوقف (حكاء الآصديّ في الإحكام (١- ٢): ٣٩٨)، انظر أيضاً هداية المسترشدين ١: ٦٦٣، وأنيس المجتهدين ٢: ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأصول: ٧٦ و٧٧.

<sup>(</sup>٣) أي القرائن.

<sup>(</sup>٤) فوائد الأصول ٣: ١٤١.

 <sup>(</sup>٥) منهم صاحب المعالم: ٤٦. حيث قال نكئ: «صيغة «افعل» وما في معناها حقيقة في
 الوجوب فقط بحسب اللغة على الأقوى وفاقاً لجمهور الأصولتين...».

ــكما هو مذهب السيّد المرتضى ﷺ (١٠٠ ـ إلّا أنّهم قد اتّفقوا في الجملة في إفادتها الاباحة عند وقوعها بعد الحظر أو توهّمه بقرينةٍ عامّة مقاميّة.

فائدة: اعلم أنّ القرائن المقاميّة وإن شملت غلبة الاستعمال، لكنّ المصنّف ﴿ جاء بها على حدة وذكرها مستقلّاً، ولذا قال صاحب الأوثق ﴿ : «ثمّ إنّ إفراد الغلبة بالذكر مع شمول قرائن المقام لها إنّما هو لكون المراد بقرائن المقام هي قرائن المعار فلا تشمل الغلبة التي هي من القرائن المنفهمة، وتخصيص القرائن المقاميّة بالذكر إنّما هو لعدم وجود قرينة عامّة في القرائن المقاليّة بحيث ترجع إلى قاعدة، ومقصود المصنّف ﴿ هي الإشارة إلى القرائن الكلّيّة. نعم، ما ذكره من الكلّيّة يشمل جميع القرائن، وهو واضح» (").

تنبيسة : اعلم أنّ هنا إشكالاً وهو عدم تناسب ذكر «الغلبة» و «وقوع الأمر عقيب توهّم الحظر» في القسم الأول؛ لأنّ محلّه المناسب هو القسم الثاني حيث إنهما (٣) كانا من أسباب تشخيص أصل الظهور لا من أسباب حجّية الظهور! يعني لابد أوّلاً: من تشخيص معنى الأمر الواقع عقيب توهّم الحظر مثلاً وإحراز كونه ظاهراً لغة في الإباحة لا الوجوب، وثانياً: بعد الفراغ عنه والشكّ في أنّ الطبيب ماذا أراد من قوله للمريض: «اشرب الماء» بعد منعه من شرب الماء وعندما

<sup>(</sup>١) انظر الذريعة إلى أصول الشريعة: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) أو ثق الوسائل: ٧٥.

<sup>(</sup>٣) أي «الغلبة » و «وقوع الأمر عقيب توهم الحظر ».

يتوهّم المريض أنّه ممنوع منه ومحظور عليه شربه ،فلتشخيص المراد منه لابدّ من حمله على ظاهره\_أي الإباحة \_، وهكذا.

والشاهدعليه أنّ المصنّف الله ذكر الأمر عقيب توهّم الحظر في القسم الثاني أيضاً. لكنّه يُجاب عنه بأنّ هذا الإشكال منتفٍ بعد إحراز صلاحيّة ذكره(١١) في كـلا سمين.

وبعبارةٍ أخرى: الأمر الواقع عقيب توهّم الحظر له جهتان، فمن جهةٍ يُبحث عنه في القسم الأوّل، ومن جهة أخرى يُبحث عنه في القسم الشاني، وسياً تي توضيح كلّ ذلك في القسم الثاني.

وهذا سيصرّح به بعض تلامذة المصنّف الشهر حيث قال: «أقول: غير خفيّ على الوفيّ أنّ للأمر الواقع عقيب توهّم الحظر جهتين من الكلام؛ حيث إنّ الكلام تارةً: يقع في أنّ وقوع الأمر عقيب توهّم الحظر هل يوجب ظهوره في الإباحة المطلقة أم لا؟ ومن هذه الجهة مثال للقسم الثاني، وأخرى: بعد ثبوت ظهوره في الإباحة المطلقة يقع الكلام في أنّ المتكلّم هل أراد هذا الظهور أم غيره؟ ومن هذه الجهة مثال للقسم الأوّل»(1).

[١] إشارة إلى الأمارات الأخرى المستفاد منها مراد المتكلّم، منها: أنّ رجلاً من أهل الكوفة مثلاً سئل الصادق ﷺ في المدينة عن مقدار الكرّ فقال ﷺ:

<sup>(</sup>١) أي الأمر الواقع عقيب توهم الحظر.

<sup>(</sup>٢) قلائد الفرائد ١: ١٣٠.

ألفٌ ومائتا رطلٍ، فإنّ كون السائل من أهل الكوفة يُعدّ قرينةً على أنّ مراده على الله من أهل الكوفة يُعدّ قرينةً على أنّ مراده على من الرطل هو خصوص الرطل العراقيّ لا المدنيّ (١٠، ومنها: أنّ ضمير جمع المؤنّث في قوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَدَرَبَّصْنَ المُطلقّات الرَّعيّة، فإنّ بعولتهنّ كانوا أحق وأولى من غيرهم، وأمّا بُعولة المُطلقات الرَّعيّة، فإنّ بعولتهنّ كانوا أحق وأولى من غيرهم، وأمّا بُعولة المُطلقات البائنات فليس لهم الأولويّة بحيث جاز لهم الرجوع إليهن من دون احتياج إلى عقد جديد، بل هم مساوون شرعاً مع سائر الرجال الأجنبيّين في الاحتياج إلى عقد جديد، والتفصيل في محلّه (١٠).

## وجه اعتبار أصول القسم الأوّل

[١] أي ملخّص الكلام: أنّ الأمور المتقدّمة كانت معتبرةً عند أهل اللسان في مُحاوراتهم العرفيّة بحيث إنّ المتكلّم الحكيم القـاصد للإفهام والتـفهيم لو أراد خلاف مقتضى تلك الأمور بلا نصب قرينةٍ معتبرة لقدّم تكبأ للقبيح جدّاً.

<sup>(</sup>١) انظر إشارات الأصول للمحقق الكلباسيّ ﷺ: ٣٩ و ٤٠ عند قوله: «لو كان للفظ اصطلاح خاصّ كما يكون لبلد المتكلّم، أو المخاطب، أو بلد المؤال اصطلاح \_ إلى أن قال \_: فالذي يظهر منهم في اعتبار الرطل في الكرّ ... ».

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٢٨.

 <sup>(</sup>٣) انظر قوانين الأصول ١: ٣٠٠. ذيل قوله: «إذا تعقب العام ضمير يسرجع إلى بعض ما يتناوله ... ».

الأمور المعتبرة عند أهل اللسان في محاوراتهم بحيث [1] لو أراد المتكلّم القاصد للتفهيم خلاف مقتضاها من دون نصب قرينةٍ معتبرة، عُدّ ذلك منه قبيحاً.

وبعبارةٍ أوضح: المتكلّم الغير اللاهي الغير المازح في تكلّمه لو أراد من مثل «رأيت أسداً» الرجل الشجاع، ومن «أكرم العلماء» خصوص العدول منهم، ومن «أعتق رقبةً» خصوص المؤمنة بلا نصب قرينةٍ صارفةٍ على مراده، لكان هذا منه (۱۱) أمراً قبيحاً جداً، والوجه فيه صدق الإغراء بالجهل عليه قطعاً، وعليه فلإخراج كلام المتكلّم عن هذا العنوان (۱۱) لابدّ في تعيين مراده وتشخيص مرامه من إعمال تلك الأمارات، وعليه فاللازم إمّا إرادة المعنى الحقيقيّ منها أو المعنى المجازيّ مع نصب القرينة، وهذا كلّه واضح ظاهر لا يخفى على أحدٍ جدّاً بعد التأكّل في ما ذكرناه.

[۱] الجارّ هنا يتعلّق بعاملٍ مقدّر هو خبر لقوله: «الأمور» وهو لفظة «كانت»، وعليه فالتقدير هكذا: وبالجملة: هذه الأمور المذكورة المعتبرة عند أهل اللسان في محاوراتهم كانت بحيث لو أراد المتكلّم القاصد للتفهيم خلاف مقتضاها من دون نصب قرينةٍ معتبرة، عُدّ ذلك منه قبيحاً....

<sup>(</sup>١) أي من المتكلّم الغير اللاهي.

<sup>(</sup>٢) أي الإغراء بالجهل.

## القسم الثاني : الأمارات المعمولة لتشخيص أوضاع الألفاظ(١٠)

[١] إشارة إلى الأمارات المعمولة لتشخيص وضع الألفاظ، وبعبارةٍ أخرى: الأمارات المأخوذة في القسم الثاني هي طرقٌ غير علميّة تبدل على تبعيين الموضوع له للألفاظ وتشخيص مجازاتها من حقائقها.

والمناسب لتوضيح المقام جداً نقل كلام المحقق النائيني الله ككن بتوضيح وتصرّف منّا في بعض كلماته، فإنّه على ما في التقريرات قال: «خلاصة الكلام هو أنّ كلّ كلامٍ متضمّنٍ للنسبة التامّة الخبريّة \_كقولنا: «رأيت أسداً» \_والنسبة التامّة الإنشائيّة \_كقولنا: «جنني بأسدٍ» \_له دلالة تصوّريّة ودلالة تصديقيّة، ونعني بالدلالة التصوّريّة دلالة مفردات الكلام على معانيها اللغويّة والعرفيّة \_كالرؤية وحدها وكالأسد وحده \_ونعني بالدلالة التصديقيّة دلالة مجموع الكلام على المعنى المستفاد منه \_كرؤية الأسد وتحقّها خارجاً.

ومتى لم يحتفّ الكلام بقرينة المجاز توافق دلالة التصديقيّة \_ أي دلالة مجموع الكلام \_مع الدلالة التصوّريّة \_ أي دلالة المفر دات \_، وأصّا إذا احـتفّ بـالقرينة العامّة أو الخاصّة \_كقولنا: « يَرمي » مثلاً \_، فيحكم بتغاير الدلالتين ، ولذا الدلالة

<sup>(</sup>١) ويسسمى هذا القسم به «الدلالة التصورية» والمستكفل لإنباته قد يعبر عنه تبارةً: به «الأصول المعمولة لتشخيص أوضاع الألفاظ» كما عبر به المصنف في وأخرى: به «علامات الحقيقة والمجاز»، وإن شئت التوضيح مفضلاً فراجع هداية المسترشدين ١٠ ٢١٣، الفائدة التاسعة، وفوائد الأصول ٣٠ ٤٠٠ و ١٤١، وأصول الفقه للظظرة ٤٠٠.

\_\_\_\_\_\_

التصديقيّة تتوقّف على فراغ المتكلّم عن كلامه، فإنّ لكلّ متكلّم أن يُلحِق بكلامه ما التصديقيّة ، ما شاء من القرائن، فما دام متشاغلاً بالكلام لا ينعقد لكلامه الدلالة التصديقيّة ، فإنّه لا يصحّ الإخبار بما قال ونقل كلامه بالمعنى إلّا بعد الفراغ من الكلام، فبمجرّد قول المتكلّم: «رأيت أسداً» لا يصحّ الإخبار عنه بأنّه أخبر عن رؤية حيوانٍ مفترس إلّا إذا سكت ولم يضمّ إليه لفظة «يرمى».

وبعبارةٍ أخرى: مقام التصديق والإخبار عن مراد المتكلّم يتوقّف على انعقاد الظهور للكلام، وهو لا يمكن إلّا بعد فراغه عن التكلّم، خلافاً لمقام التصوّر؛ فإنّه لا يتوقّف على ذلك، فإنّ السامع العارف بأوضاع اللغة انستقل ذهسنه بالمعاني المفردة حتّى حين اشتغاله بالتكلّم.

والحاصل: أنّه عند عدم احتفاف الكلام بالقرينة القطعيّة لا يمكن افتراق الدلالة التصديقيّة والتصوريّة، فعلى هذا في مثل: «رأيت أسداً» لا يجوز للسامع رفع اليد عن معناه الحقيقيّ - أعني تحقّق رؤية حيوان المفترس - ولا يجوز له حمله على معناه المجازيّ - أعني رؤية الرجل الشجاع - بمجرّد احتمال غفلة المتكلّم من نصب القرينة كما هو طريق العقلاء ودَيدَنهم (١١) في محاوراتهم الاجتماعيّة ومنهم - بل أكملهم - الشارع الأقدس الذي ليس له طريق خاصّ في بيان مراداته ...» (١٦).

<sup>(</sup>١) يعني عادتهم، ثمّ لا يخفي أنّ ضمير الجمع المذكّر هنا وفي ما سيأتي يعود إلى «العقلاء ».

<sup>(</sup>٢) انظر قوائد الأصول ٣: ١٣٩ ـ ١٤٠.

### طرق تشخيص أوضاع الألفاظ

[١] اعلم أنَّ طريق التعيين والتشخيص في باب أوضاع الألفاظ:

قد يكون علميّة ـكإخبار الواضع بنفسه عن ذلك؛ بمعنى أنَّ واضع اللـغة قـد صرّح بأن هذا اللفظ كالأسد مثلاً وضعته لذاك المعنى كالحيوان المفترس مثلاً ـ.، وهذا خارج عمّا نحن بصدد البحث عنه فعلاً(١٠).

وقد يكون غير علميّة وهو محطّ البحث، وهذا القسم على ما عـدّه المحقّق الخراسانيّ ﷺ ثلاثة:

أحدها: التبادر ، ولذا قال: «لا يخفى أنّ تبادر المعنى من اللفظ وانسباقه إلى الذهن من نفسه وبلا قرينة علامة كونه حقيقة فيه ...».

وثانيها: عدم صحة السلب، ولذا قال: «ثمّ إنّ عدم صحة سلب اللفظ بمعناه المعلوم المرتكز في الذهن إجمالاً كذلك عن معنى تكون علامة كونه حقيقة فيه...». وثالثها: الاطّراد، ولذا قال: «ثمّ إنّه قد ذكر الاطّراد وعدمه علامة للحقيقة والمجاز أيضاً...»(")، وهذا كلّه قد أوضحه المحقّق القمّيّ الله مفصلاً مع زيادة طريق آخر كتصريح اللغويّ بأنّ هذا اللفظ معناه ذاك المعنى(").

<sup>(</sup>١) وسيجيء الكلام حول دلالة اللفظ على المعنى والإشارة إلى الأقوال في وضع اللخات. والفرق بين واضع اللغة وقول اللغوي. انظر الصفحة ٥٢٦. ذيل عنوان «بحث إجماليّ حول وضع الألفاظ والفرق بين الواضع واللغوي».

<sup>(</sup>٢) كفاية الأصول: ١٨ ـ ٢٠.

<sup>(</sup>٣) انظر قوانين الأصول ١: ١٣ ـ ٢٩.

[۱] هذا عطفٌ تفسيري لما قبله، والوجه فيه هو أنّ اتّصاف اللفظ بالحقيقة والمجاز يُعدّ أيضاً من أوضاع اللفظ وأحواله، والضمير المؤنّث في الموضعين يعود إلى «الألفاظ»، ثمّ لا يخفى أنّ المضبوط في نسخة الشيخ رحمة الله الله عن « تميز "١١، والأمر سهل كما لا يخفى.

[٢] قال صاحب الأوثق \$: «قوله \$: [وظواهرها عن خلافها ...] من قبيل عطف الأعمّ على الأخصّ؛ لعدم اختصاص الكلام بتشخيص الحقائق عن مجازاتها كما يظهر من ذكر الأمثلة »(٢).

أقول: الفرق بين هذه الأمارة والأمارة المتقدّمة ممّا لا ينخفى، فإنّ هذه (٢) يتشخّص بها الظواهر عن خلافها بعد العلم بالمعنى الحقيقيّ والوضع اللغويّ، بخلاف تلك الأمارة؛ فإنّها تكون لتشخيص أصل المعنى الحقيقيّ والوضع اللغويّ.

[٣] لا يخفى أنَّ لفظة « تشخيص » هنا بيانُ لتشخيص أوضاع الألفاظ.

[٤] إنّ لفظة « تعيين » هنا بيانٌ لتمييز الظواهر عن خلافها .

<sup>(</sup>١) انظر الرسائل المحشى: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٧٦.

<sup>(</sup>٣) أي الأمارة المستعملة لتشخيص الظواهر عن خلافها.

هل يوجب ظهوره في الإباحة المطلقة ؟ <sup>[1]</sup> وأنَّ <sup>[1]</sup> الشهرة في المجاز المشهور هل توجب احتياج الحقيقة إلى القرينة الصارفة <sup>[1]</sup> عن الظهور العرضي المسبّب من الشهرة <sup>[1]</sup>.

[1] «الإباحة المطلقة» يُعبّر عنها اصطلاحاً بـ «الجواز بالمعنى الأعمّ»
 الشامل لجميع الأحكام التكليفيّة إلّا الحرمة ، فافهم .

[٧] هذا عطفٌ على قوله: «أنّ وقوع الأمر ...»؛ أي كتعيين أنّ الشهرة ....

[٣] قد عرفت سابقاً بالمناسبة أنَّ صبغة «افعل» عند المشهور حقيقة في الوجوب ومجاز في الندب، وأمَّا عند السيّد \* فكانت مشتركة بينهما(١٠).

إذا عرفت ذلك، فاعلم أنّ لصاحب المعالم شه هنا مبنى آخر وهو كون الصيغة حقيقة في الوجوب، لكنّها صارت بالعرض مجازاً مشهوراً في الندب<sup>(٦)</sup>، وعليه فاللازم حينئذٍ تعيين أنّ هذه الشهرة العرضيّة هل توجب ظهورها في الندب بحيت كانت إرادة معناها الحقيقيّ تحتاج إلى القرينة الصارفة أم لا؟ فبناءً على الأوّل (٣)، الشهرة تُعدّ من الأمارات التي يُحرز بها ظهور الصيغة بيل صريحها في معناها المجازيّ وانصرافها عن معناها الحقيقيّ الموضوع له أوّلاً، وأمّا بناءً على الثاني (١٤) فلا تُعدّ من تلك الأمارات، فافهم.

[٤] إشارة إلى الظهور الحاصل من ناحية الشهرة لصيغة الأمر مثلاً.

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٢٤٢، ذيل قولنا: ملخّص الكلام في المقام ....

<sup>(</sup>٢) انظر معالم الدين: ٦ ٤ و ٥٣.

<sup>(</sup>٣) أي أن توجب ظهورها في الندب

<sup>(</sup>٤) أي أن لا توجب ظهورها في الندب.

نظير احتياج المطلق المنصرف إلى بعض أفراده ؟ [١]

وبالجملة :فالمطلوب في هذا القسم <sup>[٢]</sup> أنّ اللفظ ظاهرٌ في هـذاالمـعنى أو غير ظاهر ؟ وفي القسم الأوّل <sup>[٣]</sup> أنّ الظاهر المـفروغ عـن كـونه ظـاهراً مـرادٌ أو لا؟

والشكّ في الأرّل <sup>[1]</sup>مسبّب عن الأوضاع اللغوية والعرفية ، وفي الثاني عن اعتمادالمتكلّم على القرينة وعدمه .

....

[۱] مثاله الواضح : الماء الذي قد عرفت غلبة استعماله في العذب بحيث كانت إرادة معناه الحقيقيّ العامّ الشامل لجميع المياه تحتاج إلى القرينة (۱).

- [٢] أي الأمارة المستعملة لتشخيص أوضاع الألفاظ.
  - [٣] أي الأمارة المستعملة لتشخيص مراد المتكلّم.

### الفرق بين القسم الأوّل والثاني

 [3] المقصود من الأول هنا هو القسم الثاني والتعبير عنه بـ «الأول» كـان باعتبار ذكره هنا أولاً، فلا تغفل.

أقول: إلى هنا عُلم كاملاً الفرق بين القسم الأوّل والثاني في المقام، وملخّصه: هو أنّ الأمارات المبحوث عنها في القسم الثاني هي عبارة عمّا يُحرز به أصل الظهور -كإخبار اللغويّ عن وضع لفظ الأسد مثلاً للحيوان المفترس وكونه مجازاً في الرجل الشجاع م، وأمّا في القسم الأوّل، فهي عبارة عمّا يُحرز به المراد منه

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٢٣٥، ذيل عنوان «منها: غلبة الاستعمال ».

# فالقسمان من قبيل الصغرى والكبرى لتشخيص المراد [١].

\_كأصالة الحقيقة مثلاً، المحرز بها إرادة المتكلّم المعنى الحقيقيّ له عند احــتمال إرادته المعنى المجازيّ بلانصب قرينة في البين \_، فافهم .

وبالجملة: الشاكّ في أحد القسمين المذكورين نشأ من ناحية أنّ لفظة «الأسد» مثلاً معناه لغةً وعرفاً هذا أو ذاك، وفي الآخر منهما نشأ من ناحية أنّ المتكلّم -أي الآمر بالمجيء بالأسد مثلاً -هل اعتمد على القرينة -كـ«يرمي» -ليُعلم أنّ مراده معناه المجازيّ أو لم يعتمد عليها ليُعلم أنّ مراده معناه الحقيقيّ، وإليه أشار بقوله: «وفي الثاني عن اعتماد المتكلّم ...».

### الصواب في بيان القسمين هو التعاكس

[۱] اعلم أنّ القسم الأوّل يُعدّ كبرى والقسم الثاني يُعدّ صغرى له، وعليه فالمناسب ذكر الأوّل ثانياً والثاني أوّلاً.

توضيح ذلك: إنّ اللازم علينا أوّلاً: تشخيص معنى «الصعيد»(١) مثلاً وأنّه ظاهر لغةً في مطلق وجه الأرض \_حتّى أرض الجصّ مثلاً \_لاخصوص التراب الخالص(٢). و ثانياً: بعد الفراغ عنه والشكّ في أنّ الله تعالى ماذا أراد بـقوله: ﴿فَتَيَمُّمُوا صَعِيداً طَيْباً﴾(٣)، فلابدّ لتشخيص المراد منه من حمله على مطلق وجه الأرض

<sup>(</sup>١) في قوله تعالى: ﴿ فَتَيَمُّمُوا صَعِيداً طَيِّباً ﴾ النساء: ٤٣.

 <sup>(</sup>٢) اعلم أنَّ الصعيد معناه العقيقيّ لفةً هو التراب الخالص، وأمَّا مطلق وجه الأرض فهو معناه
 المجازيّ (انظر مجمع البحرين، مادة « صع د »).

<sup>(</sup>T) النساء: 23, والمائدة: ٦.

فيُحكم بجواز التيمّم مطلقاً ـ سواء كان على التراب أو الحجر أو المدّر أو الرمل ـ وهكذا.

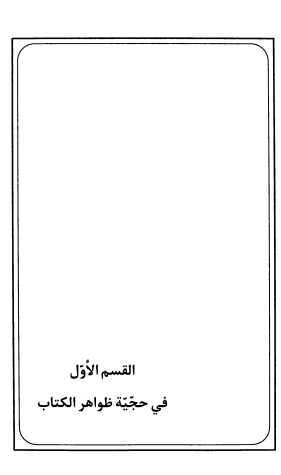
وأيضاً اللازم علينا أوّلاً: تشخيص معنى الأمر الواقع عقيب الحظر أو تموهم الحظر مثلاً وأنّه ظاهر لغة في الإباحة لا الوجوب، وثانياً: بعد الفراغ عنه والشكّ في أنّ الله تعالى ماذا أراد من قوله: ﴿إِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَانُوا﴾(١) عقيب قوله: ﴿لاَ تَقْتُلُوا الصَّيْدُ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ﴾(١) فلتشخيص المراد منه لابدّ من حمله على الإباحة، وهكذا.

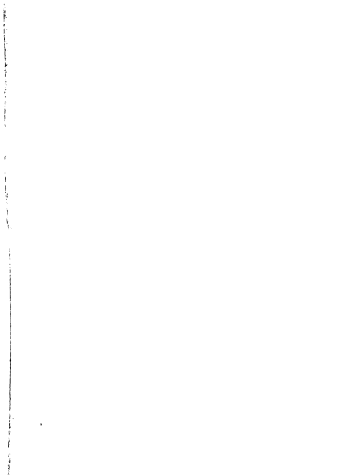
قال صاحب الأوثق \* : «ثمّ إنّ مقتضى الترتيب الطبعيّ هو تعاكس القسمين بجعل القسم الثاني أوّ لاً ؛ لأنّ الكلام في القسم الثاني كما سيشير إليه في إشبات الظهور وفي هذا القسم في إثبات كون الظاهر المفروغ من ظهوره مراداً للمتكلّم، فالقسم الثاني بمنزلة المقدّمة لإثبات القسم الأوّل، فهو أولى بالتقديم، إلاّ أنّ المصنّف \* قدّمه اهتماماً بشأنه ؛ لكثرة ما يتعلق به من الكلام ولكونه من أوضح أفراد الظنون الخاصّة ؛ لعدم مخالفة أحدٍ في اعتبار الظواهر وعليه إجماع أهل اللسان في كلّ زمان ... (٣).

<sup>(</sup>١) المائدة: ٢.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٩٥.

<sup>(</sup>٣) أوثق الوسائل: ٧٤ و ٧٥.





أمّا القسم الأوّل [١]:

فاعتباره في الجملة ممّا لا إشكال فيه [٢] ولا خلاف ؛ لأنّ المفروض كـون

# البحث في اعتبار القسم الأوّل

[1] من هنا شرع \$ في بيان حكم قسم الأوّل من الأمارات المعمولة
 لتشخيص مرادات المتكلّمين \_ كأصالة الحقيقة وغيرها .

وملخّصه: اعتبار الظنّ الحاصل من تلك الأمارات إجمالاً مع قطع النظر عن التفاصيل والاختلافات الآتية، وبعبارةٍ أخرى: اعتبار الظهورات ولزوم التبعيّة عنها بنحو الإيجاب الجزئيّ ممّا اتّفق عليه الكلّ جدّاً، وإن كان في إيجابه الكلّي خلاف وإشكال على ماسيجيء توضيحه مفصّلاً.

[۲] اعلم أنّ لفظة «في الجملة» إشارة إلى مخالفة بعض الأصحاب بالنسبة إلى بعض الظواهر \_كالأخباريّين الذين أنكروا حجّيّة الظواهر القرآنيّة وقيّدوها بغير الكتاب(۱)، والمحقّق القمّيّ ﷺ الذي قيّد حجّيّة الظواهر بالمقصودين بالإفهام(۱)،

<sup>(</sup>۱) انظر على سبيل المثال: الفوائد المدنيّة: ١٠٤ و ٢٦٩ و ٢٦٩، ووسائل الشيعة ١٠٩ ١٢٩. و ١٥٠ الياب ١٣ و ١٤. والحدائق الناضرة ١٠ ٢٦ و ٢٧. ذيل «المقدّمة الثالثة».

<sup>(</sup>٢) انظر قوانين الأُصول ١: ٣٩٨ و٤٠٣، و٢: ١٠٣.

تلك الأمور معتبرةً عند أهل اللسان <sup>(1)</sup> في محاوراتهم المقصود بها التفهيم ، ومن المعلوم بديهةً أنّ طريق محاورات الشارع في تفهيم مقاصده للمخاطبين لم يكن طريقاً مخترعاً مغايراً لطريق محاورات أهل اللسان في تفهيم مقاصدهم .

\_\_\_\_\_

وتفاصيل أخر(١١)، وسيجيء توضيح كلّ ذلك مفصّلاً مع بيان الفرق بينها في الأبحاث الآتية إن شاء الله تعالى(٢).

قال المحقق الخراساني #: « فصل: لاشبهة في لزوم اتباع ظاهر كلام الشارع في تعيين مراده في الجملة: لاستقرار طريقة العقلاء على اتّباع الظهورات في تعيين المرادات...» (٣).

وهذا قد أوضحه بعض محشّى الكفاية بقوله \$: « إنّ عدم الشبهة في لزوم اتّباع الظواهر إنّما هو بنحو الإيجاب الجزئيّ في قبال التفاصيل الآتية ... »(<sup>4)</sup>.

[١] إشارة إلى اعتبار أصالة الحقيقة وأصالة العسوم والإطلاق بـالإجماع الثابت عند أهل اللسان وأبناء المحاورة، ومن المعلوم أنّ الشـارع الأقـدس

 <sup>(</sup>١) كالتفصيل المنسوب إلى الشيخ محمّد تقي الإصفهائيّ في هداية المسترشدين ١: ٢١٢ و٢١٣. وأيضاً التفصيل المنسوب إلى السيّد المجاهد في مفاتيح الأصول: ٣٥ و٣٠. وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٢٥٠، ٣٦٥، ٤٥٧، ٥٠٣، و٥٥٥، ذيل العناوين التالية: «عدم حجّية ظواهر الكتاب عند الأخباريّين»، «تفصيل المحقّق القميّيّ بيين المقصودين وغير المقصودين بالإنهام»، «نظريّة المحقّق الكلباسيّ في المقام والمناقشة فيها»، «تفصيل صاحب هداية المسترشدين في المقام» و «تفصيل خامس في المسألة والمناقشة فيه».

<sup>(</sup>٣) كفاية الأصول: ٢٨١.

<sup>(</sup>٤) منتهى الدراية ٤: ٢٧٧.

وإنّما الخلاف والإشكال وقع في موضعين [1]. أحدهما: جو از العمل بظو اهر الكتاب.

لا يكون له طريقاً آخر مغايراً لطريقتهم، والشاهد عليه قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ ﴾(١) وقوله ﷺ: «إِنّا معاشر الأنبياء أمرنا أن نكـلّم الناس على قدر عقولهم »(٢) كما تقدّم أنفاً(٢).

# وقوع الخلاف في القسم الأوّل في موضعين

[١] اعلم أنّ الخلاف هنا الواقع بين الأصحاب ﷺ صغرويٌ لاكبرويّ على ما
 سيصرّح به المصنّف ﷺ عن قريب ، وهو في موضعين :

أحدهما: للأخباريّين المنكرين للأخذ بظواهر القرآن لا بمعنى أنّ له ظاهراً لكن لا يجوز الأخذبه، بل بمعنى إنكاره رأساً الله لأجل دلالة بعض الروايات على اختصاص فهم القرآن بالنبيّ وأوصيائه الله كقوله الله : «... إنّما يعرف القرآن من خُوطب به »(٥) وكقوله الله في (١٠) وكقوله الله : «... أنّ القرآن لا يكون حبّة ألا بقيّم ... »(١)

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ٤.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ١: ٨٥، الحديث ٧.

 <sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ٢٣١. ذيل عنوان «منها: أصالة الحقيقة والعموم والإطلاق». نقلاً عن فوائد
 الأصول ٣: ١٣٥.

 <sup>(</sup>٤) سنذكر بعض آرائهم حول هذه النسبة في الأبحاث الآتية (انظر الصفحة ٢٦٥، ذيل عنوان «عدم حجّية ظواهر الكتاب عند الأخياريين»).

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة ١٨: ١٣٦، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٢٥.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة ١٨: ١٢٩ و ١٣٠، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي. الحديث الأوّل.

وغيرهما من الروايات الآتيه عن قريب (١١)، وهذا الخلاف سيشير إليه المصنّف بقوله: «الخلاف الأوّل ناظرٌ إلى عدم كون المقصود بالخطاب استفادة المطلب منه مستقلاً...».

قال المحقّق القمّيّ \ : «قانون: الحقّ جواز العمل بمحكمات الكتاب نصّاً كان أو ظاهراً، خلافاً للأخباريّين حيث قالوا بمنع الاستدلال بكلّه على ما نسب إليهم بعضهم، وقال: إنّ مذهبهم: إنّ كلّ القرآن متشابه بالنسبة إلينا ولا يجوز أخذ حكم منه إلّا من دلالة الأخبار على بيانه (٣٠...» (٣٠).

ثانيهما :للمحقق القمّي الله المنكر للأخذ بالظواهر مطلقاً كتاباً وغيره للا المنطقة المنطقة القمّي لكن لا يقصد إفهامه، لا بمعنى أن غير المقصود بالإفهام انعقد له ظهور كلامي لكن لا يجوز له الأخذ به ، بل بمعنى إنكار انعقاد الظهور له (١٠)؛ لأجل اختصاص بناء أهل اللسان وأبناء المحاورة برعاية حال المقصودين بالإفهام لا غير (٥٠).

التفسير بالرأي»، وفرائد الأُصول ١: ١٣٩ ـ ١٤٢.

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٢٦٨ ومابعدها، ذيل عنوان «الدليل الأوّل: تواتر الأخبار الناهية عن

<sup>(</sup>٢) الناسب هو السيّد نعمة الله الجزائري ﴿ فَي الأنوار النعمانيّة ١ : ٣٠٨.

<sup>(</sup>٣) قوانين الأصول ١: ٣٩٣.

<sup>(</sup>٤) أي غير المقصود بالإفهام.

 <sup>(</sup>٥) انظر قوانين الأصول ١: ٣٩٨ ـ ٣٠٤، و١: ١٠٢٠ وسيجي. توضيح مذهبه. انظر الصفحة
 ٢٤٦. ذيل عنوان « تفصيل المحقق القتميّ بين المقصودين وغير المقصودين بالإقهام ».
 وفرائد الأصول ١: ١٦٠.

والثاني : أنّ العمل بالظو اهر مطلقاً في حقّ غير المخاطب بها قام الدليل عليه بالخصوص [١]

[۱] الأولى \_ بل الصواب \_ضميمة كلمة «هل» إلى المتن هنا، وبعد تلك الضميمة تُعدّ جملة: «قام الدليل عليه بالخصوص» خبراً لقوله: «إنّ العمل بالظواهر ...»، وغرضه الله الإشارة إلى الخلاف الواقع في أنّ العمل بالظواهر مطلقاً \_ أي كتاباً وغيره (۱۱ \_ هل قام على حجّيتها دليل بالخصوص بحيث تكون حجّةً من باب الظنّ الخاص مع قطع النظر عن دليل الانسداد، أم لم يقم دليل عليها بالخصوص، بل إثبات حجّيتها قد احتاج إلى إثبات انسداد الكبير \_ أي انسداد باب العلم في الأحكام الشرعية.

وبعبارةٍ أخرى: مسؤوليّة المتكلّم بالنسبة إلى مخاطبه المقصود بالإفهام قد أوجب عليه رعاية ما وجب على كلّ متكلّم حكيم في قبال مخاطبه من نصب قرينة وغيرها، وأمّا في مقابل غير المخاطب له، فلا يجب عليه تلك الرعاية، بل لا يعدّ نفسه مسؤولاً بالنسبة إليه أصلاً، ومن المعلوم أنّ معه لا مجال له (٢١) الأخذ بظاهر كلامه، وعليه ففي صورة إخبار المتكلّم عن رؤية الأسد بلا نصب قرينة لا يصحّ لغير المخاطب له الأخذ بظاهره والحكم بتحقّق الرؤية للحيوان المفترس بعد احتمال إرادته الرجل الشجاع استناداً إلى قرينة حاليّة أو مقاميّة بين المتكلّم ومخاطبه، وهذا الخلاف الناني ناظرٌ إلى

<sup>(</sup>١) كالوصايا والأقارير مثلاً.

<sup>(</sup>٢) أي لغير المخاطب.

\_\_\_\_\_

منع كون المتعارف بين أهل اللسان اعتماد غير من قصد إفهامه بالخطاب على ما يستفيده من الخطاب بو اسطة أصالة عدم القرينة عند التخاطب».

هذا كلّه إجمال من التفصيل الآتي من المصنّف ﴿ بالنسبة إلى الموضعين المذكورين، وسيجيء توضيحهما منه ﴿ بنحو التفصيل إن شاء الله(١٠).

#### فائدتان

الأولى: النسبة بين الخلاف الأول والثاني عموم وخصوص من وجه، كما أوضحه صاحب الأوتق الله حيث قال: «النسبة بين الخلافين عموم من وجه؛ لاختصاص الخلاف الأول بالكتاب (٢٠) وعمومه للمخاطبين الحاضرين في مجلس الوحي ولغيرهم - سوى النبيّ ﷺ والأنمّة الله على - واختصاص الشاني بغير المضافهين وعمومه للكتاب والسُنّة (٢٠).

الثانية : الخلاف الأخير \_ أي الخلاف في اعتبار الظواهر وعدمه بالنسبة إلى غير المقصود بالإفهام \_كان بملاحظة الظنّ الخاصّ ، وأمّا بملاحظة مطلق الظـنّ الذي دلّ عليه مقدّمات الانسداد فلا خلاف فيه أصلاً ، بل اعـتبره الكـلّ حـتّى

<sup>(</sup>١) ذيل قوله ﷺ: «أتا الكلام في الخلاف الأول...». وقوله: «وأتا التفصيل الآخر...» (انظر الصفحة ٢٦٤ و و ١٥٤، ذيل عنوان «الخلاف الأول في حجية ظواهر الكتاب» و «الخلاف الثاني في حجية ظواهر الكتاب والسنة بالنسبة إلى غير المقصودين بها»).

<sup>(</sup>٢) أقولُ: إنَّ حجَيَّة ظواهر الكتاب بالنسبة إلى غير السقصودين بـالإفهام بـناءُ عـلـى سـذهـب المحقّق القتى ﷺ كانت من باب الظنّ المطلق لا من باب الظنّ الخاصّ.

<sup>(</sup>٣) أوثق الوسائل: ٧٦.

- بحيث لا يحتاج إلى إثبات انسداد باب العلم في الأحكام الشرعيّة - أم لا ؟ [1] و الخلاف الأوّل [1] نظر الى عدم كون المقصود بالخطاب استفادة المطلب منه مستقلاً.

والخلاف الثاني ناظرٌ إلى منع كون المتعارف بين أهل اللسان اعتماد غير من قصد إفهامه بالخطاب على [<sup>٢]</sup> ما يستفيده من الخطاب بو اسطة أصالة عدم القرينة عند التخاطب.

المحقّق القمّيّ ﴿، فافهم. وكلتا الملاحظتين قد أشار إليهما ﴿ بقوله: «قام الدليل عليه بالخصوص بحيث لا يحتاج إلى إثبات انسداد باب العلم...».

[۱] تقدير الكلام هكذا: اعتبار الظواهر وحجّيتها بالنسبة إلى غير المقصود بالإفهام هل قام عليه الدليل الخاصّ\_كما هو مذهبالمشهور \_أم لم يقم\_كما هو مذهب المحقّق القمّى \?

[۲] إشارة إلى نفي كون القرآن من قبيل المحاورات العرفيّة ، وعليه فلا ظهور
 له أصلاً كي يؤخذ به مستقلاً بلاضميمة تفسير أهل البيت ﷺ .

[٣] الجارّ هنا يتعلَق بـ «الاعتماد» وملخّصه: اختصاص حبجّيّة الظواهـ بالنسبة إلى المخاطبين بها، وأمّا غيرهم فلا يصحّ لهم الأخذ بها والاعتماد عليها لتشخيص مرادالمتكلّم.

<sup>(</sup>١) أي غير المقصودين بالإفهام.

فمرجع كلا الخلافين إلى منع الصغرى . وأمّا الكبرى [١] \_ أعنى كون الحكم [٢] عند الشارع في استنباط مراداته من خطاباته المقصود بها التفهيم، ما هو المتعارف [٣] عند أهل اللسان في الاستفادة \_فممّا لا خلاف فيه و لا إشكال . أمّاالكلام في الخلاف الأوّل [1]، فتفصيله:

[١] جواب «أمّا» يأتي عند قوله ﷺ: «فممّا لا خلاف فيه ...».

[٢] هذا اسم «كون» وخبره سيأتي عند قوله ﷺ: «ما هو المتعارف».

[٣] لا يخفي أنّ لفظة «الحكم» معناها «الطريق»، وعليه فكأنّـه ﴿ قال: الطريق عند الشارع هو الطريق المتعارف عند أهل اللسان، والمقصود هو أنّ الشارع الأقدس بعد أن لم يكن له طريق خاصّ مخترع في محاوراته غير الطريق المتعارف عند العقلاء في محاوراتهم فجاز لنا في استفادة مراده ومرامه الاعتماد على أصالة عدم القرينة إلّا أنّ خصوص القرآن وخمصوص غير المقصودين بالإفهام كانا مستثنى من هذه الطريقة، وعليه فلا يجوز لنا في استفادة مراد الشارع ومرامه الاعتماد على أصالة عدم القرينة.

#### الخلاف الأوّل في حجّيّة ظواهر الكتاب

[2] من هنا شرع الله في تبيين الخلاف الأوّل الناظر إلى مسألة جواز العمل بظواهر الكتاب، وسيجيء الكلام في الخلاف الثاني عند قوله ﷺ: « وأمّا التفصيل الآخر ...»(١).

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ١٦٠، وانظر الصفحة ٤٢٥، ذيل عـنوان «الخـلاف الثـاني فــي حــجّيّة ظواهر الكتاب والسنّة بالنسبة إلى غير المقصودين بها ».

# أنّه ذهب جماعةٌ من الأخباريّين إلى المنع [١] ...........

# عدم حجّيّة ظواهر الكتاب عند الأخباريّين

[۱] هذه النسبة من المصنف الله إلى جمع من الأخباريين تامّة جدّاً (۱) والدليل عليه عقد بعضهم باباً في ذلك ، منهم: صاحب الوسائل في فإنّه عقد باباً تحت عنوان: «باب عدم جواز استنباط الأحكام النظريّة من ظواهر القرآن إلاّ بعد معرفة تفسيرها من الأثمّة هي (۱۱) بل عقد في موضع آخر باباً آخر تحت عنوان: «باب عدم جواز استنباط الأحكام النظريّة من ظواهر كلام النبي الشي المرويً المرويً

(٢) راجع وسائل الشيعة ١٨: ١٢٩، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي.

<sup>(</sup>١) اعلم أن الأخبار تين \_ على ما صرح به المحدّث البحرائي هي الحدائق الناضرة ١٠٦١ و ٧٧، والدرر النجفيّة ، ١٩٦٩ و في مسألة ظواهر الكتاب بين إفراط و تغريط، ف منهم: سن ذهب إلى عدم حجيّة القرآن كلّه، وهو الذي نقله المحدّث السيّد نعمة الله الجزائري من في الأنوار النعمائية ١٠١٨ حيث قال: «ومن هذا ذهب بعض منسايخنا المحقّقين إلى أنّ القرآن كلّه متشابه بالنسبة إلينا لا يجوز أن نتكلّم في محكمه على ما هو الظاهر منه ...»، ومنهم: من ذهب إلى عدم حجيّة ظواهر الكتاب، بل ظواهر السنّة المرويّة عن النبيّ فللنُّكُّةُ أن يَقال: «لا يجوز استنباط الأحكام النظريّة أينا أن فقد نقل عن المحدّث الأسترآبادي فل أنّة قال: «لا يجوز استنباط الأحكام النظريّة (انظر الفوائد المدنيّة: ١٤٠ و ٢٦٩ و ٢٧١)، ومنهم: من ذهب إلى التفصيل بمين النصوص والظواهر وهو السيّد الصدر في (انظر حاشية الوافية: ١٤٠)، وسيجيء نقل كلامه (انظر الصفحة ٤٤٣، ذيل عنوان «كلام السيّد الصدر و تفصيله بين حجيّة ظواهر الكتاب والسنّة »، وفرائد الأصول ١٠١٥)، ومنهم: من قال: إنّ النزاع في عدم حجيّة الظواهر إنّسا هو في الظواهر المتعلّقة بالأحكام الفرعيّة لا مطلقاً وهو المستفاد من بعض المفصّلين هو حي الظواهر المعاني في النظرا الحدائق الناضرة ١٠٦١، وهناك نفاصيل أخر.

من غير جهة الأثمّة الله علم يعلم تفسيره منهم الله الله المناد. (١).

والشاهد الآخر على صحّة هذه النسبة أنّ صاحب الوسائل الله قد ادّعى ذلك في كتابه الموسوم بـ «الفوائد الطوسيّة» فقال بـما حـاصله: أنّ الأحـاديث المتواترة دالّة على عدم جواز استنباط الأحكام النظريّة من ظواهر القرآن إلاّ بعد معرفة تفسيرها عن الأثمّة بهي ، وتلك الأحـاديث تـزيد عـلى مـائة وعشـرين حديثاً ٢٠٠.

وبالجملة: بناءً على مذهب الشيخ الحر العاملي ﴿ لا يجوز استنباط حُرمة الغيبة من النهي في قوله تعالى: ﴿لاَ يَغْتَبْ بَغْضُكُمْ بَعْضاً ﴾ (أ)، وهكذا لا يجوز استنباط حرمة أكل غير المذكّى من النهي في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَأْكُلُوا مِثَا لَمْ يُذْكّرِ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ ﴾ (أ)، وهكذا لا يجوز استنباط وجوب الحجّ والصلاة والزكاة من قوله تعالى: ﴿ وَلِلّٰهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ ﴾ (أ)، وقوله تعالى: ﴿ أَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَآتُوا الرُّكَاةَ ﴾ (أ) وما ورد بهذا المضمون في آيات أُخرى، مع أنّ الاصوليين قد استنبطوا جميع تلك الأحكام منها، بل ألفوا في هذا الباب

<sup>(</sup>١) راجع وسائل الشيعة ١٨: ١٥٢، الباب ١٤ من أبواب صفات القاضي.

<sup>(</sup>٢) انظر الفوائد الطوسيّة: ١٦٩ و ١٩١، وفيه: « تزيد على مأتين وعشرين ».

<sup>(</sup>٣) الحجرات: ١٢.

<sup>(</sup>٤) الأنعام: ١٢١.

<sup>(</sup>٥) آل عمران: ٩٧.

<sup>(</sup>٦) البقرة: ٤٣ و ٨٣ و ....

عن العمل بظواهر الكتاب من دون ما يردالتفسير [١] وكشف المراد عن الحجج المعصومين صلوات الله عليهم .

وأقوى ما يُتمسَّك لهم على ذلك وجهان [٢]:

\_\_\_\_\_

كُتباً متعدّدة وسمّوها بآيات الأحكام المعدود فيها خمسمائة آيةً(١)، والتفصيل في محلّد".

[١] لفظة «ما» هنا مصدرية ، فلا تغفل .

### استدلال الأخباريّين على منع العمل بظواهر الكتاب

[۲] هذان الوجهان يستفاد منهما وجهان آخران، بل ومع زيادة وجه آخر تصير وجوه الاستدلال خمسة (٣) والكلّ قد أوضحه المحقّق الخراسانيّ \$ بقوله: «ذهب بعض الأصحاب إلى عدم حجّية ظاهر الكتاب، امّا بدعوى ... »(٤).

 <sup>(</sup>١) صنها: كتاب «زبدة البيان» للمحقق الأردبيليّ هُثّى. و «فقه القرآن» لقطب الدين الراونديّ هُنْ . و «كنز العرفان» للفاضل المقداد هُنْ و ....

<sup>(</sup>٢) انظر زبدة البيان: ٦، المقدّمة.

<sup>(</sup>٣) قال السيّد الخونيّ ﷺ: «وقد خالف جماعة من المحدّثين، فأنكروا حجّية ظواهر الكتاب ومنعوا عن العمل به واستدلّوا على ذلك بأمور: ١ ـ اختصاص فهم القرآن.... ٢ ـ النسهي عسن التفسير بالرأي...، ٣ ـ غموض معاني القرآن...، ٤ ـ العلم بارادة خلاف الظاهر...، ٥ ـ المنع عن اتباع المنتابه...، ٦ ـ وقوع النحريف في القرآن...» (انظر البيان في تفسير القرآن: ٢٦٥ ـ ٢٧١، ذيل عنوان «أدلّة إسقاط حجّية ظواهر الكتاب...».

<sup>(</sup>٤) كفاية الأصول: ٢٨١ و٢٨٢.

أحدهما: الأخبار المتواترة [١] المدّعي ظهورها في المنع عن ذلك:

مثل النبوي ﷺ: «من فسّر القرآن برأيه فليتبوّأ مقعده من النار» [<sup>۲]</sup>.

# الدليل الأوّل: تواتر الأخبار الناهية عن التفسير بالرأي

[1] الوجه الأوّل هو ادّعاء تواتر الأخبار الدالة على عدم حـجّية ظواهر الكتاب (١١)، ثمّ لا يخفى أنّ التواتر المدّعى في الأخبار المذكورة يشمل التواتر اللفظى والتواتر المعنوى والتواتر الإجمالي (١٦)، فلا تغفل.

والوجه الآخر سيُذكر في ما بعد عند قوله \ : «الثاني من وجهي المنع ... ، ٢٦، وانتظر توضيحه مفصّلًا ٤٠٠.

[7] هذا الحديث بعينه ذكره ابن أبي جمهور الاحسائي ﴿ في عوالي اللَّالي (٥)،

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) المدّعي هو الشيخ الحرّ العامليّ في وسائل الشيعة ١٥: ١٥١ و ١٥٦، الباب ١٣ سن أبواب صفات القاضي، ذيل الحديث ٥٠ و ٨٥، والفـوائـد الطـوسيّة: ١٦٩، كـما حكما المصنّف في عند قوله: «ممّا ادّعي في الوسائل ...» (فرائـد الأصـول ١: ١٤٢)، وسيأتي توضيح ذلك في الصفحة ٢٧٤، ذيل الرقم [٣].

 <sup>(</sup>٢) سيأتي توضيح الخبر المتواتر وأقسامه الشلائة ذيل قبوله \$ : «ما ورد في الأخبار معنئ...»، انظر الصفحة ٤٦٥، ذيل الرقم [١]. والهامش ٢.

<sup>(</sup>٣) فرائد الأصول ١: ١٤٩.

<sup>(</sup>٤) انظر الصفحة ٣٢٩. ذيل عنوان «الدليل الشاني: عـروض الإجــمال المــانع عــن الأخــذ بظواهر الكتاب».

<sup>(</sup>٥) عوالي اللآلي ٤: ١٠٤، الحديث ١٥٤.

وفي رواية أُخرى : « من قال في القرآن بغير علمٍ فليتبوّأ ... » [١].

وفي نبويٍّ ثالث: «من فسّر القرآن برأيه فقد افترَّى على الله الكذب » [٢]. وعن أبي عبد الله ﷺ: «من فسّر القرآن برأيه إن أصاب لم يؤجر، وإن أخطأ

وعن ابي عبد الله عليه . " من فسر العراق براية إن الحاب لم يوجر ، وإن الحط سقط أبعد من السماء » [7] .

ومعناه أنّ المفسِّر بالرأي هيّأ منزله في النار(١١).

قال صاحب الأوثق \ الله : «سُمّي المنزل مبائة لكون صاحبه يرجع إليه إذا خرج منه » وقال أيضاً: «وأصله الرجوع من «باء » إذا رجع ... »(١٠).

- [١] تتمّة الحديث هكذا: «... مقعده من النار »(٣).
  - [٢] ذكره صاحب الوسائل(١٤).
- [٣] هذا أيضاً ذكره صاحب الوسائل الله إلّا أنّ المضبوط فيه «خرّ» بدلاً عن «سقط»(٥).

وأمّا العيّاشي فقد ذكره في تفسيره هكذا: «إن أخطأ ، فهو أبعد من السماء»(٦).

<sup>(</sup>١) هذا التعبير صدر عن المعصوم على أيضاً بالنسبة إلى مدّعي الرئاسة الاجتماعيّة مع وجود الأعلم منه، وإن شنت توضيحه، فراجع بحار الأنوار ٢: ١١٠. الحديث ١٦٠ قـ ال رسول الله تلافظيّ: «من تعلّم علماً ليماري به السفهاء أو ليباهي به العلماء أو يصرف به الناس إلى نفسه يقول: «أنا رئيسكم» فليتبوأ مقعده من النار، إنّ الرئاسة لا تصلح إلّا لأهلها، فسمن دعى الناس إلى نفسه وفيهم من هو أعلم منه لم ينظر الله إليه يوم القيامة».

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٨٠.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ١٨: ١٤٠، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٣٥.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ١٨: ١٤٠ و ١٤١، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٣٧.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة ١٨: ١٤٩، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي. الحديث ٦٦.

<sup>(</sup>٦) تفسير العيّاشي ١: ١٧، الحديث ٤.

وفي النبويّ العامّي : « من فسّر القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ » [١].

[١] أي أخطأ عن الطريق، والمضبوط في الوسائل «فأصاب الحقّ» (١٠).

[٢] الفرق الأول بين القرآن والحديث القدسيّ \_ بعد اشتراكهما في كونهما كلام الله تبارك و تعالى \_ هو: أنّ القرآن هو المنزل للتحدّي والإعجاز، بـ خلاف الحديث القدسيّ (٢).

والفرق الثاني: أنّ القرآن عَرَفه النبيّ ﷺ بالاستماع والحديث القدسيّ بالإلهام. قال الطريحيّ ﴿ فِي مجمع البحرين: «القرآن مختصّ بالسماع من الروح الأمين، والحديث القدسيّ قد يكون إلهاماً أو نَفَثاً في الروح أو نحو ذلك، وإنّ القرآن مسموعٌ بعبارةٍ بعينها وهي المشتملة على الإعجاز بخلاف الحديث القدسيّ ""،

[٣] المضبوط في الوسائل والبحار هكذا: «مَن فَسَّر برأيـه كـلامي...»(٤)، والأمر سهل.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ١٨: ١٥١، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٧٩.

<sup>(</sup>٢) قاله المحقّق القمّيّ ﷺ في القوانين (انظر قوانين الأصول ١: ٤٠٩).

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين ٢: ٥٩٠، ذيل الفوائد المذكورة في خاتمة الكتاب، الفائدة ١.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ١٨. ٢٨، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٢٢، وبحار الأنـوار ٢: ٢٩٧، الحديث ١٧.

وعن تفسير العياشي ، عن أبي عبد الله ﷺ قال : « من حكم برأيه بين اثنين فقد كفر <sup>[۱]</sup> ، ومن فسّر برأيه آيةً من كتاب الله فقد كفر » <sup>[۲]</sup> .

وعن مجمع البيان: أنّه قد صحّ عن النبيّ ﷺ <sup>[18]</sup> وعن الأثمة القائمين مقامه: أنّ تفسير القرآن لا يجوز إلّا بالأثر الصحيح والنصّ الصريح.

- [١] أي من حيث العمل.
- [٢] أي من حيث الاعتقاد، راجع الوسائل(١١).
- [٣] غرضه ﷺ أنّ الطبرسيّ ۞ صاحب مجمع البيان قد روى عن النبيّ ﷺ والاُتُمّة ﷺ بطريق صحيح أنّه قال: «إنّ تفسير القرآن لا يجوز إلّا بالأثر الصحيح والنصّ الصريح»(٢).
- [4] المضبوط في الوسائل هكذا: «كلام متصرّف على وجوهٍ» (٣)؛ أي له معان متعدّدة.
- [٥] هذا مطابق لما هو المضبوط في الوسائل (٤٠)، وأيضاً لما هو المضبوط في

 <sup>(</sup>١) تفسير العياشي ١: ١٨. الحديث ٦. ووسائل الشيعة ١٨: ٣٩. الباب ٦ من أبواب صفات القاضي. الحديث ٤٥.

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان (١ ـ ٢): ٨٠. الفنّ الثالث، ووسائل الشيعة ١٨: ١٥١. الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٧٨.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ١٨: ١٤٢ و ١٥٠، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤١ و ٧٤.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ١٨: ٢٩ و ٣٠، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٢٧.

عن أبي عبد الله ﷺ ، أنّه قال لأبي حنيفة : «أنت فقيه أهل العراق ؟ قال : نعم ، قال : فيعم ، قال : فيغة ، قال : فيغة ، قال : فيغة ، قال : فيغة ، تعرف كتاب الله حقّ معرفته ، و تعرف الناسخ من المنسوخ ؟ قال : نعم ، قال ﷺ : يا أبا حنيفة ، لقد ادّ عيت علماً أ [ آ ] و يلك ، ما جعل الله ذلك إلاّ عند أهل الكتاب الذين أنزل عليهم ، و يلك ، و لا هو إلاّ عند الخاصّ من ذرّية نبيّتا محمّد ﷺ ، و ما و رّثك الله من كتابه حرفاً » .

\_\_\_\_

بعض النسخ المصحّحة للفرائد، وأمّا المضبوط في البحار هو «شعيب» بدلاً عن «شبيب»(١٠).

[١] المضبوط في الوسائل هكذا: «فبم تفتيهم ... »(١).

[۲] أي علماً كثيراً، وعليه فالتنكير هنا فائدته التكثير والتفخيم فكأنّه المُؤلِّقال: ادّعيت أمراً عظيماً.

[٣] المضبوط في الوسائل هكذا: عن زيد الشحّام، قال: دخــل قـتادة بـن
 دعامة على أبي جعفر ﷺ ... ٣٠].

<sup>(</sup>١) انظر بحار الأنوار ٢: ٢٩٢، الحديث ١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر وسائل الشيعة ١٨: ٢٩ و ٣٠، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٢٧.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ١٨: ١٣٦، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٢٥.

« يا قتادة ، إن كنت قد فسَّر ت القرآن من تلقاء نفسك <sup>[۱]</sup> فقد هلكت و أهلكت <sup>[۲]</sup>، و إن كنت قد فسّر ته من الرجال <sup>[۳]</sup> فقد هلكت و أهلكت ، و يحك <sup>[1]</sup> يا قتادة ، إنّما يعرف القرآن من خوطب به » .

[١] أي من عندنفسك.

[۲] هذان الفعلان هنا وفي ما سيأتي يُستعملان في من ارتكب أمراً عظيماً.
 والصحيح قراءة الأوّل منهما بالتشديدكما هو في بعض كتب اللغة (۱۱).

[٣] أي من أفواه الرجال الذين لم يأخذوا العلم من الحجج المنصوبين من قِبَل الله تعالى، وعليه فكأنّه قال ﷺ: التفسير الصادر من غيرنا قد أوجب الهلاكة والإهلاك سواء تفسّره من قبل نفسك أو من قبل رجال آخرين، وفي بعض الروايات ورد أنّ: «كلّ شيءٍ لم يخرج من هذا البيت فهو وبال "" و «كلّ ما لم يخرج من هذا البيت فهو الطلب" فهو الطلب" عنه و الطلب "".

[3] اعلم أنّ هذه الكلمة فيها خلاف من حيث المعنى، فإنّ بعضاً كالطريحيّ قد ادّعى أنّها كلمة «الرحمة» مقابل «الويـل» التـي كـلمة «العـذاب» (أنا، وعـليه فهي اسم فعل معناه الترحّم للضعيف، وأمّا سيبويه فقد ادّعى أنّهما بمعنى واحد إلّا أنّ «الويل» يقال لمن وقع فـي الهـلكة، و «الويـح» يـقال لمـن كـان مُشـرفاً

<sup>(</sup>١) انظر المنجد في اللغة: مادّة «هلك».

<sup>(</sup>٢) الاختصاص: ٣١.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢: ٩٤، الحديث ٣٢.

<sup>(£)</sup> انظر مجمع البحرين ، مادّة «ويح».

إلى غير ذلك <sup>[١]</sup> ممّا ادّعى في الوسائل ـ في كتاب القضاء ـ تجاوزها عن حدّ التواتر <sup>[٧]</sup>.

بالهلكة (١٠) ، ولعلّه الصواب بقرينة المقام ، وعليه فكلٌ من الخبيثين المذكورين قد ذمّهما الإمام على إلّا أنّ ذمّ قتادة كان أخفّ من ذمّ أبي حنيفة بلحاظ رعايته الأدب لمحضره على .

[١] مثل قوله ﷺ: «... أنّ القرآن لا يكون حجّة إلّا بقيّم »(٣).

[۲] إشارة إلى كلام صاحب الوسائل \$, حيث قال: «وإنّما اقتصرت على ما ذكرت؛ لتجاوزه حدّ التواتر "(")، لكنّ المدّعى في كلام صاحب الوسائل \$ في موضع آخر هو مجرّد التواتر لا التجاوز عنه؛ فإنّه \$ بعد نقل روايات عديدة تتجاوز عن ثمانين عدداً في مقام الردّ على القائلين بجواز الأخذ بظواهر الكتاب قال: «إنّ ما يُتخيّل معارضته هنا ظاهر ظنّيّ الدلالة، لا يعارض النصّ المتواتر القطعيّ الدلالة "، "، وهذا الباب قد أشرنا إليه إجمالاً (").

بين ويح و ويل ».

 <sup>(</sup>١) انظر الكتاب ٢١ ١٨٦ و ٣٩٥ . ٩٦٠ . وغ : ٥١٦ . وتهذيب اللغة ٥: ٢٩٤ . سادة «ويح»
 (ونسبه إلى إسحاق الفرج والخليل والبزيدي) ، والغريبين في القرآن والحديث ٢٠٤٢ . ٢٠٤٢ مادة «ويح» و «ويل» ، ومعجم الفروق اللغويّة: ٧٥٩ . الرقم ٢٣٤٥ . ذيل عنوان «الفرق

 <sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ١٨: ١٢٩ و ١٣٠، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضى ، الحديث الأوّل.

 <sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ١٨: ١٥١، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضى، ذيل الحديث ٨٠.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ١٨: ١٥٢، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، ذيل الحديث ٨٢.

<sup>(</sup>٥) انظر الصفحة ٢٦٥. ذيل عنوان «عدم حجّيّة ظواهر الكتاب عند الأخباريّين ».

### محصَّل الدليل الأوِّل ومرجعه

[١] أي ملخّص الوجه الأوّل(١٠ عدم انعقاد ظهورٍ للقرآن أصلاً وخروجه عن تحت المحاورات العرفيّة رأساً المعبّر عنه اصطلاحاً بالنزاع الصغرويّ.

لا يخفى أنّ مرجع الخلاف بالنسبة إلى هذه الطائفة من الروايات لا يكون إلى منع الصغرى، كما هو مدّعى المصنف \$ أنفأ "، بل مرجعها إلى منع الكبرى؛ لدلالتها على عدم حجّية ظواهر الكتاب. نعم، يتمّ ما ادّعاه بالنسبة إلى طائفة أخرى من الروايات كما ستعرف بعداً "، وعليه فالأولى ما ادّعاه صاحب الكفاية \$ حيث قال: «ولا يخفى أنّ النزاع يختلف صغرويّاً وكبرويّاً بحسب الوجوه ... "...

وقد صرّح بذلك بعض تـ لامذة المصنّف الله فقال: «أقول: إنّ الفرق بين الوجهين: أنّ الثاني راجعٌ إلى منع الصغرى؛ بمعنى أنّه ليس للقرآن ظواهر؛ للعلم الإجماليّ بطروّ التقييد والتخصيص إلى آخره، والأوّل راجع إلى صنع الكبرى؛ بمعنى أنّ للقرآن ظواهر، لكنّها ليست بحجّة؛ للأخبار المزبورة سابقاً»(٥).

<sup>(</sup>١) أي تواتر الأخبار.

 <sup>(</sup>۲) عند قوله ﷺ: «فعرجع كلا الخلافين إلى منع الصغرى...»، انظر الصفحة ٢٦٤، وفرائد
 الأصول ١: ١٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ٢٩٤، ذيل عنوان «الأخبار الدالَّة على جواز التمسَّك بظواهر الكتاب».

<sup>(</sup>٤) كفاية الأصول: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٥) قلائد الفرائد ١: ١٣٣ و ١٣٤.

أنّ منع الشارع عن ذلك <sup>[١]</sup> يكشف عن أنّ مقصو دالمتكلّم ليس تـفهيم مـطالبه بنفس هذا الكلام <sup>[٢]</sup>، فليس من قبيل المحاورات العرفيّة . ...

والجواب عن الاستدلال بها[٣]:

[١] لفظة «ذلك» إشارة إلى العمل بظواهر القرآن(١٠).

[۲] المراد من الكلام هو القرآن المجيد، وغرضه أنَّ الشارع الأقـدس لا
 ير يد تفهيم مطالبه إلا بضميمة تفسير أهل البيت هي .

# الجواب الحلّي عن الدليل الأوّل ( الاستدلال بالأخبار )

[٣] ملخّصه: هو أنّ الأخذ بظواهر الكلمات الواضحة المعنى بعد الفحص واليأس عن مخصّصها ومقيّدها وبعد تمييز ناسخها عن منسوخها وبعد عدم وجود قرينةٍ على إرادة خلاف ظاهرها لا يُعدّ تفسيراً أصلاً كي يشمله الروايات الناهية عنه ، بل يُعدّ ترجمةً"، كما لا يخفى ٣، ولذا العبد العامل بظواهر كتاب مولاه وامتثال أوامره

<sup>(</sup>١) أقول: إنّ هنا إشكالاً وهو أنّ النزاع بين الأصوليّ والأخباريّ كان لفظيًا بعد ورود الروايات المتعدّدة في تفسير كلّ آيه آية من القرآن، وانتظر توضيحه مفضّلاً مع الجـواب عـنه فـي التنبيه الأوّل من التنبيهات الآتية. انظر الصفحة ٣٧٠. ذيل عنوان «الأوّل: توهّم عدم ترتّب الثمرة على النزاع في حجّيّة ظواهر الكتاب».

<sup>(</sup>٢) ترجمة القرآن الكريم: هي الترجمة التنفسيرية المعنوية لا الحرفية اللفظية المستحيلة التي إن قدر لها تطمس معجزة القرآن اللغوية ومعالم البلاغة الرفيعة فيه ... (انظر كتاب التعريفات: ٢٠٠، مادة « ترجمة القرآن الكريم »).

 <sup>(</sup>٣) أقول: الردّ على الأخباري كان أكثر ممّا ذكره السصنف ﷺ. منها: الدور وسلخَصه: أنّ
 اعتبار قول النبيّ والأئمة الميثيّ مستفاد من قوله تعالى: ﴿وَهَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ﴾ (النجم: ٣)

الموجودة فيه لا يُعدِّ عند العرف مفسّراً له بعد كون التفسير معناه إظهار ما خُفي (١٠)، ومن المعلوم أنَّ ما كان ظاهراً بنفسه لا خفاء فيه ليصدق عليه الإظهار، والشاهد عليه كون «التفسير» مشتقاً بالاشتقاق الكبير (١٠) من الشّفر الذي معناه الظهور والكشف كقوله تعالى : ﴿ وَالصَّبْعِ إِذَا أَسْفَرَ ﴾ (١٠)؛ أي أقسم بالصبح عند ظهوره وكشفه (١٠)، ولعـلَّ

ومن قوله تعالى: ﴿ وَهَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَا كَافَقُهُ ﴿ (السبأ: ٢٨) . وعليه فالالتزام بتوقف اعتبار
ظاهر الكتاب على بيانهم ﴿ الله على التعقل
والتفكّر كقوله تعالى: ﴿ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ (البقرة: ١٦٤، الرعد: ٤، النحل: ٢٦، العنكبوت:
7٥. الروم: ٢٤، الرام: ٢٤، الرام: ٢٤، الرعد: ٣، النحل: ١٦ .
 واح، الروم: ٢١، الزمر: ٢٤، الجائية: ٣/)، فافهم.

<sup>(</sup>١) قاله الطريحيّ في مجمع البحرين، ذيل مادّة «سفر »، كما سيجيء نقل كلامه.

<sup>(</sup>٢) لا يغفى أنَّ «الاعتقاق» في اللغة بمعنى نرع لفظ من آخر بشرط مناسبتهما معنى وتركيباً ومغايرتهما في الصيغة. وهو على أقسام ثلاثة: ١) «الاشتقاق الصغير»: وهو أن يكون بين اللفظين تناسب في الحروف والترتيب، نحو: ضَرَب، من الضرب: ٢) «الاشتقاق الأكبر»: وهو أن يكون بين اللفظين تناسب في المسخرج، نحو: نَمَق، من النهق: ٣) «الاشتقاق الكبير»: وهو أن يكون بين اللفظين تناسب من اللفظ والمعنى دون الترتيب، نحو: جبذ، من الجذب (انظر كتاب التعريفات: ٨٤، مادة «الاشتقاق»، وهذا كم له من نظير، كلفظة «جاه» مثلاً المشتقة من «الوجه»، وكلفظة «نساء» أيضاً المشتقة من «الانس»، ولذا في حديث طويل قال أبو عبدالله ظافيلاً: «شمّي النساء نساء لاته لم يكن لآدم أنسٌ غير حوّاء» (بحار الانوار ١١): ١٩٠٩، الحديث ٢٠).

<sup>(</sup>٣) المدّثر: ٣٤.

 <sup>(</sup>٤) قال الطريحيّ في مجمع البحرين: «التفسير في اللغة كشف معنى اللفظ وإظهاره، مأخوذ
 من الفّشر، وهو مقلوب الشفر، يقال: أشفَرَتِ العرأةُ عن وجهها إذا كشفته، وأشفَرَ الصبح إذا ظهر...» (انظر مادة «سفر»).

أنها لا تدل على المنع عن العمل بالظواهر الواضحة المعنى بعد الفحص عن نسخها و تخصيصها وإرادة خلاف ظاهرها في الأخبار ؛ إذ من المعلوم أنّ هذا لا يسمّى تفسيراً ؛ فإنّ أحداً من العقلاء إذا رأى في كتاب مولاه أنّـ ه أصره بشيء بلسانه المتعارف في مخاطبته له عربياً أو فارسياً أو غيرهما فعمل به وامتثله ، لم يُعدّ هذا تفسيراً ؛ إذ التفسير كشف القناع [1].

إطلاق المُسافر كان من هذا القبيل؛ لظهور حاله لرفقائه المصاحبين له، وهكذا إطلاق السفير على مَن أرسل من ناحية دولةٍ مثلاً إلى مملكةٍ أخرى، فإنّه بعد طول بقائه في تلك المملكة ظهر له حال نوع أفرادها من حيث العادات والرسوم وغيرها.

[۱] هذا أحد تعاريف التنفسير ومعناه: «رفع الستر»(۱)، وعرّفه بعض بد «كشف الغطاء»(۱)، وعرّفه الآخرون بد «كشف المراد عن الألفاظ المُشكلة»(۱) كالمجملات والمتشابهات من ومن المعلوم أنّ الأخذ بالظاهر لا يمندرج في التفسير بجميع معانيه الثلاثة، وهو العطلوب.

قال المحقّق القمّيّ ﴿: «إنّ المراد بالنفسير كما ذكره المحقّق الطبرسيّ ﴿ أيضاً كشف المراد من اللفظ المشكل، وقيل: النفسير : كشف الغطاء »( أ).

 <sup>(</sup>١) ذكره السيد الخوثي في البيان: ٢٦٦ و٢٦٦، ذيل عنوان «أدلة إسقاط حجّية ظواهر الكتاب (١ - اختصاص فهم القرآن)».

<sup>(</sup>٢) أي كشف الفُقطَّى، ونقل ذلك تعلب عن الأعرابيّ [الفَسْرُ: كشفُ ما عُطِّيَ ]، (انظر تهذيب اللغة ١٢: ٢٠ ك. مادّة «فسر »).

<sup>(</sup>٣) انظر مجمع البيان (١ ـ ٢ ): ٨٠. ولسان العرب ٥: ٥٥، منادَّة «فسـر »، والفـريبين فــي القرآن والحديث ٥: ١٤٤٧، مادّة «فسر ».

<sup>(</sup>٤) قوانين الأصول ١: ٣٩٨.

ثمّ لو سلّم كون مطلق حمل اللفظ على معناه تفسيراً ، لكن الظاهر أنّ المراد بالرأي هو الاعتبار العقليّ الظنّي [١] الراجع إلى الاستحسان ، ..........

قال المحقق الخراساني الله : «فبمنع كون حمل الظاهر على ظاهره من التفسير، فإنّه كشف القناع ولا قناع للظاهر ... »(١).

وأيضاً قال المحقّق النائينيّ ۞: «العمل بالظاهر لا يندرج في التفسير؛ لأنّـه عبارة عن «كشف القناع»، فلا يعمّ الظاهر الذي لا قناع عليه ... »(١).

[۱] أي الرأي المنهيّ عنه في الروايات المـذكورة ظـاهره إعـمال السـليقة والأخذبالاستحسانات والاعتبارات العقليّة<sup>(۲)</sup>، وعليه فالعمل بظواهر الكـلمات

<sup>(</sup>١) كفاية الأصول: ٢٨٤.

<sup>(</sup>۲) فوائد الأصول ۳: ۱۳۲ و ۱۳۷.

<sup>(</sup>٣) اعلم أنّه قد وردت أخبار كثيرة عن أهل البيت الليميّة في العنع عن التنفسير بالرأي ذكرها المولى الفيض الكاشانيّ فيُّ حيث عقد المقدّمة الخاصة تحت عنوان «في نبذ ممّا جاء في المنع من تفسير بالرأي والسرّ فيه » ومن جملة كلامه أنّه قال: «فلابدّ من تعزيل التفسير المنهيّ عنه على أحد الوجهين: الوجه الأوّل: أن يكون للمفسّر في الشيء رأي إليه ميل من طبعه، وهواه فيتأوّل القرآن على وفق رأيه وهواه ليحتج على تصحيح غرضه ومدّعاه... فيكون قد فسّر القرآن برأيه، أي رأيه هو الذي حمله على ذلك التفسير ولولا رأيه لما كمان يترجّح عنده ذلك الوجه \_ إلى أن قال \_: الوجه الثاني: أن يتسارع إلى تفسير القرآن بيظاهر العربية من غير استظهار بالمسلمع والنقل في ما يتعلّق بغرائب القرآن... » (تفسير الصافي ١: ٣). وقال العلامة الطباطبائي تُثَمَّا: «فالتفسير بالرأي المنهيّ عنه أمر راجع إلى طريق الكشف دون المكتوف \_ إلى أن قال \_: والمحصّل: أنّ المنهيّ عنه أمر راجع إلى طريق تفسير القرآن واعتماد المفشر على نفسه من غير رجوع إلى غيره، و لازمه وجوب

فلا يشمل [١] حمل ظو اهر الكتاب على معانيهااللغويّة والعرفيّة .

وحينئذٍ <sup>[۲]</sup>:فالمرادبالتفسيربالرأي<sup>[۳]</sup>: ..............

الواضحة المعنى وحملها على معانيها اللغويّة والعرفيّة لا يصدق عليه الرأي أصلاً حتّى يُعدّ منهيّاً عنه، فافهم.

- [١] الضمير المستتر يعود إلى «التفسير بالرأي».
- [٢] أي حين عدم شمول التفسير بالرأي لما نحن فيه .

# أنحاء التفسير بالرأي وخروج الأخذ بالظاهر عن الأدلّة الناهية عنه

(۱) التفسير بالرأي له معنيان (۱):

أحدهما: أشار إليه ﷺ عند قوله: «إمّا حمل اللفظ على خلاف ظاهره...».

و ثانيهما: سيشير إليه ﷺ عند قوله: «وإمّا الحمل على ما يظهر له فـي بـادئ الرأي...»، والتفصيل في محلّه (٢).

الاستعداد من الغير بالرجوع إليه، وهذا الغير لا محالة إمّا هو الكتاب أو السنّة ...» (المعيزان
في تفسير القرآن ٣: ٢٦ و ٧٧، ذيل الآيات ٧ ـ ٩ من سورة آل عمران، تحت عنوان «في
المراد من تفسير القرآن بالرأي ...»).

<sup>(</sup>١) أقول: ولعلَّ هنا معنى ثالث للتفسير بالرأي وهو أنَّ أحداً قبل الرجوع إلى السعارف والقوانسين الإسلاميّة يسلك مسلكاً ويعتقد به كمذهب الاشتراكيّة مشلاً في بناب الاقتصاد. لكنَّه حفظاً لوجاهته بين الناس يتمسّك بقوله تعالى: ﴿وَإَنْ لَيْسَ لِلإِنْسَانِ إِلاَّ مَا شَعَى ﴾ (النجم: ٣٦). (٢) قال العلامة الطباطبائيّ تثمُّك: «ومن هنا يظهر حال ما فشروا به حديث التفسير بالرأي. فقد تشتّنوا في معناه على أقوال: أحدها: أنَّ العراد به النفسير من غير حصول العلوم التي يجوز

إمّا حمل اللفظ على خلاف ظاهره أو أحداحتماليه [١٦]؛ لرجحان ذلك فـي نـظره القاصر وعقله الفاتر .

وعلى أيّ حال، الأخذ بالظاهر والعمل عليه خرج تخصّصاً عن تحت الأدلّة الناهية عن التفسير بالرأي بحيث لا تشمله (١) أصلاً. نعم، إنّ للمحقّق الخراساني الشهر المخصه: خروجه (٢) عنها (٣) تخصيصاً، فقال: «هذا مع أنّه لا محيص عن حمل هذه الروايات الناهية عن التفسير به على ذلك ...» (١).

[١] إشارة إلى المعنى الأوّل للتفسير بالرأي المنقسم إلى قسمين:

أحدهما: حمل اللفظ على خلاف ظاهره؛كحمل العذاب مثلاً في قوله تعالى:

<sup>-</sup> معها التفسير ... التاني: أنّ المراد به تفسير المتشابه الذي لا يعلمه إلّا الله ، التالت: التفسير المقرّر للمذهب الفاسد بأن يجعل المذهب أصلاً والتفسير تبعاً فيرد إليه بأيّ طريق أمكن وإن كان ضعيفاً ، الرابع: التفسير بأنّ مراد الله تعالى كذا على القطع من غير دليل ، الخامس: التفسير بالاستحسان والهوى ، وهذه الوجوه الخمسة نقلها ابن النقيب على ما ذكره السيوطيّ في الإتقان ، وهنا وجوه أخر نتبهها بها ، السادس: أنّ المراد بعد و القول في مشكل القرآن ... السابع: القول في القرآن بما يعلم أنّ الحقّ غيره ، نقلها ابن الأنباريّ ، التامن : أنّ المراد به القول في القرآن بغير علم و تتبّت ، سواء علم أنّ الحقّ خلافه أم لا ، التاسع : هو الأخذ بظاهر القرآن بناءً على أنّه لا ظهور له ... ، العامر : أنّه الأخذ بظاهر القرآن بناءً على أنّه لا ظهور ألا تفهمه ، بل المئتم في تفسير القرآن ؟ ٧٧ و ٧٨ ، ذيل الآيات ٧ ـ ٩ من سورة آل عمران).

<sup>(</sup>١) أي العمل بالظاهر .

<sup>(</sup>٢) أي خروج العمل بالظاهر .

<sup>(</sup>٣) أي عن الأدلة الناهية.

<sup>(</sup>٤) كفاية الأصول: ٢٨٤.

﴿وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ﴾(١) على العذب(٢) على ما نُسب إلى بعض المتصوّفة كـمحي الدين العربيّ<sup>(٣)</sup> وغيره<sup>(١)</sup>.

وثانيهما: حمل اللفظ المشترك على أحد معانيه بخصوصه: كـحمل «القُرء» مثلاً في قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطْلَقَاتُ يَـتَرَبُّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ شَلاْئَةَ قُدُوءٍ ﴾ (٥) عملى الحيض فقط (١٦) مع أنّه مشترك بين الحيض والطهر (٧)، فافهم.

\_\_\_\_\_

(٣) قال في فصو ص الحكم: ٩٤:

«وإن دخـــلوا دار الشــقاء فــإنهم عــــلى لذّة فـــها نــعيم مـــباين نعيم جنان الخــلد، فــالأمر واحــد يســقى عذابــاً مـن عــذوبة طعمه وذاك له كالقشر، والقشر صائن».

(٤) مثل: القيصريّ وصدر المتآلهين (انظر مطلع خصوص الكلم في معاني فـصوص الحكم
 (شرح فصوص الحكم) ١: ٣٦١ ـ ٤٣٦. فضّ إسماعيليّة، والحكمة الستعالية ٩: ٥٠٨.
 فصل [٢٨] في كيفيّة خلود أهل النار في النار).

(٥) البقرة: ٢٢٨.

(٦) وهو قول أبي حنيفة وأصحابه (انظر الموسوعة الفقهيّة الكويتيّة ٣٣: ٢٧. مـادّة «قُـرْء».
 وزاد المسير في علم النفسير ١: ٥٩٦ و ٢٦٠.

(٧) انظر مفردات ألفاظ القرآن: ٦٦٨، مادة «قرأ»، فإنه قال: «والشرء في الحقيقة: اسم للدخول في الحيض عن طهر، ولما كان اسماً جامعاً للأمرين الطهر والحيض والشعقب له أطلق على كل واحد منهما \_ إلى أن قال \_: وليس اللهرء اسماً للطهر مجرّداً، ولا للمحيض مجرّداً...»، وانظر أيضاً مجمع البحرين: مادة «قرأ»، وجمهرة اللغة ٣: ١٠٦، مادة «قرأ»، وكتاب الأضداد: ٢٧، الرقم ٨، مادة «الشرء».

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٧٤ و ....

<sup>(</sup>٢) المعبّر عنه بالفارسيّة بـ «گوارا» و «لذيذ».

تنبيسة : لا يذهب عليك أنّ أمثلة حمل اللفظ على خلاف ظاهر ه لا تنحصر في ما ذكرناه آنفاً من العذب، بل هي كثيرة جدّاً وكلّها قد صدر من العرفاء الذين قد أوّلوا لفظ الجنّة والنار والحور والقصور والفواكم والأشجار وغيرها باللذّات والآلام الروحانيّة الحاصلة للنفس(١١ بسبب تذكّر النفس إيّاها عند تذكّرها الأعمال الحسنة والسيّة(٣)، لكن أهل الحقّ الذين أخذوا دينهم عن المعصومين هيّ قد ردّوا هذه التأويلات الواهية مفصّلاً(٣)، والتفصيل في محلّه (١).

<sup>(</sup>١) قال صاحب الأوتى الله تقلاً عن كتاب الإتقان للسيوطي (انظر الإتقان في علوم القرآن: ٨٥٤، النوع التامن والسبعون، ذيل عنوان «فصل في تفسير الصوفية»): «أن رجمالاً مستن يدّعي الباطن قال في قوله تعالى: ﴿مَنْ ذَا اللَّذِي يَتَشْفُعُ عِنْدُهُ إِلّا بِإِلْذِيهِ﴾ (البقرة: ٢٥٥): إنّ معناه «من ذلّ » أي من الذلّ، «ذي » إشارة إلى النفس، «يشف» من الشفاء جواب من، و «ع» أمرً من الوغي...» (أوقى الوسائل: ٨٠).

<sup>(</sup>٢) أنظر العكمة المتعالية ٩: ٣٩٥، فإنّه قال: «الذّات الآخرة وآلامها ليست من مقولة الذّات الدنيا وآلامها حتى يكون الدّاتها دفع الآلام كما في الدنيا \_ إلى أن قال \_: بخلاف اللـذّات الأخرويّة، فإنّها ابتهاجات للنفس بذاتها ... »، وفي موضع آخر: ٢١٥ قال: «إنّ صورة جهنّم في الآخرة هي صورة الآلام التي هي أعدام ونقائص حاصلة للنفس ... »، وانظر أيضاً الكلمات المكنونة: ٣٤٠، ذيل عنوان «كلمة فيها إشارة إلى حقيقة جهنّم وأنّها مخلوقة بالعرض».

 <sup>(</sup>٤) انظر على سبيل المثال: الميزان في تفسير القرآن ٣: ١٠ ـ ١٥. ذيـل الآيـات ١ ـ ٦ مـن سورة آل عمران. تحت عنوان «كلام في معنى العذاب في القرآن».

ويرشد إليه [١٦] :المرويّ عن مولانا الصادق ﷺ ، قال فـي حـديثٍ طـويل : « و إِنّما هلك الناس في المتشابه ؛ لأنّهم لم يقفوا على معناه [٢٦] ولم يعرفو احقيقته ،

والحاصل: أنّ حمل اللفظ الواحد المعنى على خلاف ظاهره كالمثال الأوّل وأيضاً حمل اللفظ المتعدد المعنى - المعتبر عنه اصطلاحاً بالمتشابه (١٠ - كالمثال الشاني، على أحد محتملاته بمجرّد رجحان عقليّ واستحسان ذوقيّ من دون رجوع إلى المعصومين على كانا قطعاً مشمولين للروايات المتقدّمة (١١ مضافاً إلى كونهما مشمولين أيضاً للرواية الآتية عن قريب (١٣)، خلافاً لحمل اللفظ على معناه الظاهر الواضح عند العرف واللغة: فإنّه لا يشمله الروايات الماضية ولا الرواية الآتية، وهو المطلوب. [١] الضمير المجرور يعود إلى «حمل اللفظ على خلاف ظاهره أو على أحد احتماله».

[٢] قوله \*: «لم يقفوا» أي لم يطلّعوا، ولا يخفى أنّ هذه الجملة كانت في ذيل حديث طويل ذكره الشيخ الحرّ العامليّ \* بتمامه(١٠).

<sup>(</sup>١) قال الشيخ الطوسيّ في تفسيره: «والمتشابه ما كان المراد بـ لا يـعرف بـظاهره، بـل يحتاج إلى دليل وذلك ما كان محتملاً لأمور كثيرة أو أمرين ولا يـجوز أن يكون الجميع مراداً. فإنّه من باب المتشابه، وإنّما سئي متشابهاً لاشتباه المراد منه بـما ليس بـمراد ... » (التيبان في تفسير القرآن ١٠٠١).

 <sup>(</sup>٢) مثل النبوّي تَلْكُثُلُثُة : « من فسر القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار ». تقدّم تخريجه، انتظر
 الصفحة ٢٦٨ . ذيل عنوان «الدليل الأول: تواتر الأخبار الناهية عن التفسير بالرأي ».

<sup>(</sup>٣) يعنى قوله المنظل : « إنَّما هلك الناس في المتشابه ... ».

 <sup>(</sup>٤) انظر وسائل الشيعة ١٨٠ : ١٤٧ و ١٤٨، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ١٦٠.
 وليس فيه: « فيهر ثونهم ».

فوضعوا له تأويلاً من عند أنفسهم بآرائهم ، واستغنوا بـذلك [١] عـن مسألة الأوصياء هي فيعرّفونهم »[٢].

وإمّا الحمل على ما يظهر له في بادىء الرأي [٣] من المعاني العرفيّة واللغويّة ،

[١] أي بسبب حمل اللفظ على خلاف الظاهر أو على أحد معانيه.

[۲] المضبوط في الوسائل هكذا: «واستغنوا بذلك عن مسألة الأوصياء ونبذوا قول رسول الله ﷺ وراء ظهورهم »(۱).

ملخّص الكلام: هو أنّ بعد كون المراد من الرأي الاعتبار الظنّيّ الراجع إلى الاستحسان، صار المراد من التفسير بالرأي أيضاً إمّا حمل اللفظ الواحد المعنى على خلاف ظاهره وإمّا حمل اللفظ المتعدّد المعنى على أحد احتماليه الذي قد عرفت إرشاد الرواية الطويلة إليه، وحيث لا يندرج ما نحن فيه \_أي حمل اللفظ على معناه الظاهر الواضح \_فيهما فلا يشمله الروايات أصلاً، وكلُّ ذلك قد صرّح به المحقّق الخراسانيّ الله أيضاً حيث قال: «إذ الظاهر أنّ المراد بالرأي هو الاعتبار الظنّيّ الذي لا اعتبار به، وإنّما كان منه حمل اللفظ على خلاف ظاهره لرجحانه بنظره، أو حمل المجمل على محتمله بمجرّد مساعدته ذاك الاعتبار، من دون السؤال عن الأوصياء، وفي بعض الأخبار: «إنّما هلك الناس في المتشابه، لا يقفوا على معناه ...»(").

[٣] هذا عِدلٌ لقوله ﴿: «إمّا حمل اللفظ على خلاف ظاهره أو أحد احتماليه».

<sup>(</sup>١) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأصول: ٢٨٤.

وغرضه الإشارة إلى معنى آخر للتفسير بالرأي، وأمثلة ذلك في الآيات والروايات كثيرة جداً؛ كقوله تعالى: ﴿ الرَّحْمُنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّتَوى ﴾ (١١٢١) وكقوله: ﴿ وَجُوهُ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةً \* إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةً ﴾ (١١٤) وكقوله: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلُكُ صَفًا صَفَاً ﴾ (٥٠ وغيرها من الآيات الأخر الدالة بظاهرها على التجسّم وأنّ الله تعالى متحيّز شاغل للمكان (١١).

فإنّ المفسّر بالرأي يحمل الآيات على ما يظهر في بادئ الرأي من دون تأمّل في الأدلّة العقليّة الدالّة على نفي التجسّم قطعاً ومن دون تتبّع في الآيات النافية

قد استوى بشرٌ على العراق من غير سيفٍ ودم مُهراق »

بحار الأنوار ٣: ٣٣٧. ذيل الحديث ٤٧، وانظر أيضاً مجمع البيان فَحي تـفسير القـرآن (٣ـ ٤): ٣٨٤. ذيل الآية ١٠٠ من سورة العائدة.

<sup>(</sup>١) أقول: الاستواء في الآية الشريفة يُراد منه الاستيلاء، انظر على سبيل المثال: الميزان في تفسير القرآن ٨: ١٥٣ ـ ١٥٥ ، ذيل تفسير الآيات ٤٥ ـ ٥٥ ، من سورة الأعراف ، ذيل عنوان «كلام في معنى المرش»، وكتاب التوحيد: ٢٠٠٧، باب ٨٤ ، باب معنى قول الله عتروجلً: ﴿الرَّحْمَثُنُ عَلَى الْمَرْشِ السَّتُوى ﴾. قال المحدّث المجلسيّ ﷺ: «اعلم أنّ الاستواء يطلق على معاني: الأول: على الاستقرار والنمكن على الشيء . التاني: قصد الشيء والإقبال إليه. الثالث: الاستيلاء على الشيء . وقال الشاعر:

<sup>(</sup>٢) طه: ٥.

 <sup>(</sup>٣) قال الطبرسي الله في تفسيره: «اختلف فيه على وجهين: أحدهما: أنّ معناه نـظر العـين.
 والناني: أنّه الإنتظار ... » (مجمع البيان ( ٩ ـ ١٠): ١٠٦ ذيل الآية ٣٣ من سورة القيامة ).

<sup>(</sup>٤) القيامة: ٢٢ و٢٣.

<sup>(</sup>٥) الفجر: ٢٢.

<sup>(</sup>٦) انظر سورة البقرة: ٢١٠، والمائدة: ٦٤، والنور: ٣٥، والزمر: ٦٧.

من دون تأمّلٍ في الأدلّة العقليّة ومن دون تتبّعٍ في القرائن النقليّة ، مثل الآيات الأخر الدالّة على خلاف هذا المعنى [1] ، والأخبار الواردة في بيان المراد مسنها وتعيين [7] ناسخها من منسوخها .

....

لتلك الدالة صريحاً على خلاف ذاك المعنى المستفاد من ظاهرها؛ كقوله تعالى: ﴿ لَنَّ ( ْ اَ تَدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ﴾ ( ا وقوله تعالى: ﴿ لَنَّ ( ْ اَ تَدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ﴾ ( ا وقوله تعالى: ﴿ لَنَّ ( ا اَ تَدَانِي ﴾ ( ا وغيرهما من الآيات الأخر ( ا ا ومن دون الرجوع إلى الأخبار الواردة في بيان المراد، منها: عن علي بن فضّال، عن أبيه، قال: سألت الرضا على عن علي بن فضّال، عن أبيه، قال: سألت الرضا على عن عدو جل لا عرّوجل : ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفّاً صَفّاً ﴾ . فقال على بذلك وجاء أمر ربّك يُوصف بالمجيء والذهاب، تعالى الله عن الانتقال، إنّما يعني بذلك وجاء أمر ربّك والملك صفّاً صفّاً » ( ا) .

- [١] إشارة إلى المعنى المستفاد من ظاهر اللفظ بالنظر البدويّ.
- [۲] عطفٌ على قوله \$: «بيان»، أي من دون بيان المراد من الآيات ومن دون تتبّع في الأخبار الواردة في تعيين الآيات الناسخة والمنسوخة بأن يُعيّن أنّ أيّا منها منسوخة.

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) اعلم أنّ لفظة «لن» للنفي الأبديّ، فتدلّ على عـدم رؤيـته تـعالى لا فـي الدنـيا ولا فـي الآخرة.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) انظر سورة البقرة: ٥٥، والنساء: ١٥٣.

<sup>(</sup>٥) البرهان في تفسير القرآن ٨: ٢٨٢، الحديث ١٢، وعيون أخبار الرضا ﷺ ١: ١٦٥. الباب ١١، الحديث ١٩، وبحار الأنوار ٣: ٣١٨، الحديث ١٥.

وممّا يقرّب هذا المعنى الثاني [<sup>1]</sup> وإن كان الأوّل أقرب عرفاً <sup>[1]</sup>: أنّ المنهيّ في تلك الأخبار <sup>[7]</sup> المخالفون الذين يستغنون بكتاب الله تعالى عن أهل البيت هيم بالميخطّنونهم به <sup>[1]</sup>، ومن المعلوم ضرورةً من مذهبنا تقديم نصّ الإمام على ظاهر القرآن <sup>[0]</sup>، كما أنّ المعلوم ضرورةً من مذهبهم العكس.

[۱] استشهاد منه الله لظهور التفسير بالرأي في المعنى الأخير منه؛ أعني حمل اللفظ على ما يظهر في بادئ الرأي، من دون تتبّع و تأمّل في سائر الأدلّة.

[۲] هذه الجملة معترضة بين المبتداء والخبر ، وغرضه الله أن المتبادر عند
 العرف من التفسير بالرأى هو المعنى الأوّل بكلاقسميه .

[٣] إشارة إلى الأخبار الناهية عن التفسير بالرأي.

[3] إشارة إلى تخطئة مخالفي أنمّة أهل البيت الله بسبب كتاب الله حيث أخذوا بظاهره وعملوا به ، بل خطّأوا لعنهم الله - إيّاهم الله في جميع أفعالهم وأقوالهم، والشاهد عليه مخالفة أبي حنيفة لمولانا الصادق الله في غمض العين وفتحها في حال الركوع والسجود (١١) كما سيذكره المصنّف الله تارةً: في مبحث الظرن (١١)، وأخرى: في مبحث التعادل والتراجيح (١٢).

[٥] إشارة إلى ما قد قُرِّر في محلِّه عند علماء الإماميّة \_رضوان الله عليهم أجمعين \_

<sup>(</sup>١) حكاه المحدّث الجزائريّ في زهر الربيع: ٥٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأُصول ١: ٦١٥.

 <sup>(</sup>٣) راجع فرائد الأصول ٤: ١٢٤ و ١٢٥. عند قوله ﴿ : «ما حكي عن أبي حنيفة من قبوله:
 [خالفتُ جعفراً في كلّ ما يقول. إلّا أنّي لا أدري أنّه يغمض عينيه في الركوع والسجود أو يفتحهما ]...».

ويرشدك إلى هذا: ما تقدّم في ردّ الإمام ﷺ على أبي حنيفة [١] حيث إنّه يعمل بكتاب الله ، ومن المعلوم أنّه إنّما كان يعمل بظو اهره ، لا أنّه كان يؤوّله [٢] بالرأي ؛ إذ لا عبرة بالرأي عندهم مع الكتاب والسنّة [٣].

من: «تقديم المخصّصات والمقيّدات الروائية على العمومات والإطلاقات الكتابيّة (١١)»، فإنّ أخذهم بظاهر كتاب الله عموماً وإطلاقاً كان بعد الرجوع إلى السنّة واليأس عن التخصيص والتقييد، خلافاً لعلماء العامّة؛ فإنّهم ـ هداهُم الله ـ أخذوا بظواهر الكتاب بلا فحصٍ ورجوعٍ إليها أصلاً كعدم رجوعهم إلى الأدلّة العقليّة بالنسبة إلى الآيات الدالّة بظواهرها على التجسّم، كما عرفته آنفاً.

[۱] إشارة إلى مقرَّبٍ آخر يؤيَّد به إرادة المعنى الثاني من التفسير بالرأي وهو ردّ الإمام ﷺ على أبي حنيفة العامل بالكتاب على ما يظهر منه في بادئ الرأي بلا فحص ورجوع إلى أدلّةٍ أخرى كتاباً وسنةً وعقلاً.

[٢] الضمير المنصوب بالفعل يعود إلى «ظاهر الكتاب».

[٣] غرضه ﴿ أَنَّ أَبَا حَنِيفَة وإن كان من أصحاب الرأي والقياس، لكنّ هذا بالنسبة إلى خصوص موارد فقد دليلٍ ظاهر كتاباً وسنّةً، فإنّه \_لعنه الله \_ حيننذٍ وإن لم يكن مؤوَّلًا لظاهر الكتاب برأيه \_بل هو عاملٌ به \_إلا أنّه حيث

<sup>(</sup>١) لا يخفى أنّ هذه القاعدة قد يعبّر عنها تارةً: بـ « لا يجوز العمل بالعام قبل الفحص عن المخصّص»، وتالئةً: المخصّص »، وتالئةً: بـ « الله المخصّص » وتالئةً: بـ « الفحص عن المخصّص » وإن شنت التوضيح مفصلاً فراجع على سبيل المثال: فـوائـد الأصول ( ١ - ٢): ٥٦٩ ـ ٥٤٨. ومحاضرات في أصول الفقه ٥: ٢٤٨ ـ ٢٤٨. وأصول الفقه للمئلمً نـ ٢٧٠. و....

ويرشد إلى هذا <sup>[1]</sup>: قول أبي عبد الله ﷺ في ذمّ المخالفين : « إنّــهم ضــربوا القرآن بعضه ببعض<sup>[۲]</sup>، واحتجّو ابالمنسوخ وهم يظنّون أنّه الناسخ<sup>[۲]</sup>، .....

\_\_\_\_\_

كان بلا رجوع إلى الأدلّة العقليّة والنقليّة فـردّه الإمـام ﷺ جـدّاً وذمّـه عـلى فعله شديداً.

- [١] إشارة إلى مقرِّبٍ آخر لإرادة المعنى الثاني للتفسير بالرأي.
- [۲] هذه من فقرات الرواية المتقدّمة التي ذكر المصنّف الله فقرة أخرى
   نها(۱).

ويهذا المضمون ورد روايات أخرى دالّةً على النهي عن ضرب القرآن بـعضه ببعض<sup>(۱۲)</sup>؛ كقول عليّ ﷺ: «ما ضرب رجلُ القرآن بعضه ببعض إلّا كفر »<sup>(۱۲)</sup>.

[٣] شرع الله في التوضيح لضرب القرآن بعضه ببعض والتمثيل له وإن كان فيه

(١) وسائل الشيعة ١٤: ١٤٧ و ١٤٨، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٦٢.

<sup>(</sup>٢) أقول: ضرب القرآن بعضه ببعض عبارة عن تفسير الآيات بـالآيات. لكنة بـلا مـلاحظة الروايات وإلا فمع تلك الملاحظة لا يُنهى عنه. بل ورد في بعض الروايات: «القرآن يفـــر بعضه بعضاً». انظر تفسير الصافي ١: ٢٩ و٥٧. ذيــل المــقدّمة الخــامسة والشانية عشــرة. والميزان في تفسير القرآن ٣: ٣٢\_٥٠. وبحار الأنوار ٥٠١. ٢١٨.

<sup>(</sup>٣) انظر الكافي ٢: ٦٣٢، العديت ١٧، وثبواب الأعمال: ٣٢٩. وسعاني الأخبار: ١٩٠٠ العديت الأول، قال المحدّث المجلسي شخ في البحار (٩٣: ٣٩. ذيل العديث الأول) «قال الصدوق شخ: وسألت ابن الوليد عن معنى هذا الحديث نقال: هو أن تجيب الرجل في تفسير آية بتفسير آية أخرى »، وقال المحدّث الفيض شخ في كتاب الوافي ٩: ١٧٨٣، باب النوادر: «لعل العراد بضرب بعضه ببعض تأويل بمض متشابها ته إلى بعض بمقتضى الهوى من دون سماع من أهله أو نورٍ وهدى من اش تعالى ».

و احتجِّو ابالخاصِّ [١] و هم يظنُّون أنَّه العامِّ [٢]،

بحث وكلام على ما ستعرف مفصّلاً (١)، لكنّه صحّ الاستشهاد به في الجملة للأخذ بالمنسوخ بزعم أنّه الناسخ.

[١] المراد منه هو الخاصّ واقعاً؛ بمعنى أنَّهم احتجّوا واستدلّوا بعامٌّ مخصَّص واقعاً بحيث لم يبق على عمومه ظنّاً منهم أنّه عامّ غير مخصَّص باق على عمومه \_كاستدلالهم بقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ (٢) \_. فحكموا بإباحة جميع الأشياءالمشكوكة مع خروج أمور كثيرة منه لايعلمه إلّا الله وحججه المعصومين عليه كالعصير العنبيّ المغليّ مثلاً الدالّ على حرمته قوله عليه: «العصير العنبيّ إذا غلى يحرم »(٣)، مع أنّهم إذا رجعوا إليهم اللِّي الرُّرشدوهم إلى الحقّ وأبعدهم عن الباطل.

[٢] إشارة إلى ما فعله المخالفون غالباً من استدلالهم بالعامّ الكتابيّ بظنّ عدم عروض التخصيص له مع تخصيصه واقعاً في روايات أهل البيت اللِّيمُ ،كأخذهم بقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ (١)، فحكموا بحلَّيَّة النبيذ ولحم الأرنب والبيضتان وغيرها مع حرمتها جميعاً على ما في الروايات<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٣٠٧ و ٣٠٨، ذيل الرقم [١].

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ١٧: ٢٢٣، الباب ٢ من أبواب الأشربة المحرّمة، الحديث الأوّل، وفيه: «كلِّ عصير أصابته النار فهو حرام حتّى يذهب ثلثاه ويبقى ثلثه ».

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٩.

<sup>(</sup>٥) انظر وسائل الشبيعة ١٧: ٢٨٢، البياب ٢٤ (بياب تبحريم النبيذ) من أبواب الأشربة

## واحتجّوا بأوّل الآية و تركو االسنّة في تأويلها [١].

[١] المثال الموضح له الأخذ بقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُــول وَإِلَىٰ أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ (١) و ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَٱولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ (٢) فإنّ لفظة ﴿أُولِي الأَمْرِ ﴾ قد أطبقها العامّة عـلى غير المعصوم الله غفلةً منهم عن تأويله في الروايات على الأثمة المعصومين الله الله عليه عليه الله عن أولو الأمر الذين أسر الله عزّوجلّ بالردّ إلينا »(١) وقوله علي : «إيّانا عنى خاصّة ... »(٥)، والتفصيل في محلّه (١).

<sup>→</sup> المحرّمة ، و١٦: ٣١٧، الباب ٢ (باب تحريم لحوم المسوخ) من أبواب الأطعمة المحرَّمة ، الحديث ١٣ و١٤، و٣٥٩، الباب ٣١ (باب ما يحرم من الذبيحة) من أبواب الأطعمة المحرّمة. و١٧: ٢٢٣. الباب ٢ (باب تحريم العصير العنبيّ إذا غلا...) من أبواب الأشربة المحرَّمة.

<sup>(</sup>١) النساء: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٥٩.

<sup>(</sup>٣) قال الفيض الكاشانيّ ﷺ في تفسيره: «أقول: إنّه قد وردت أخبار جُمّة عن أهل البيت الجّيِّكمْ في تأويل كثير من آيات القرآن بهم وبأوليائهم وبأعدائهم حتّى أنّ جماعة من أصحابنا صنّفوا كنباً في تأويل القرآن على هذا النحو وجمعوا فيها ما ورد عنهم الجَلِيُّ في تأويل آية آية إمّا بهم. أو بشيعتهم، أو بعدوّهم على ترتيب القرآن...» (تفسير الصافي ١: ٢١. ذيل المقدّمة الثالثة)، ومن جملة الكتب التي أُلَّفت حول هذا الموضوع كتاب «تأويل الآيات الظـاهرة فـي فـضائل العـترة الطاهرة» للسيّد شرف الدين على الحسينيّ الأسترآباديّ ﷺ، وقد أُلِّف قبله وبمعده فعي ذلك مـا يتجاوز العشرات. ذكر جملة منها العلّامة الطهراني ﴿ فَي الدَّريعة ٣: ٣٠٢. ذيل مادَّة «التأويل».

<sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل ١٧: ٢٧١، الباب ٧ من أبواب صفات القاضي، الحديث [ ٢١٣١٤ ] ١٣.

<sup>(</sup>٥) الكافي ١: ٢٧٦، الحديث الأوّل، وتفسير العيّاشي ١: ٢٤٧، الحديث ١٥٣.

<sup>(</sup>٦) انظر تأويل الآيات الظاهرة في فضائل العـترة الطـاهرة ١: ١٢٩ ـ ١٤١ ( سـورة النسـاء

ولم ينظروا إلى ما ينفتح الكلام وإلى ما ينختمه [١]، ولم ينعرفوا منوارده ومصادره [٢]، إذ لم يأخذوه عن أهله فضلّو او أضلّوا» [٣].

[١] أي لم يفهموا ابتداء الكلام واختتامه.

[۲] هذا توضيح وتفسير للموارد، والمقصود عـدم مـعرفتهم بشأن النـزول
 المذكور في الروايات.

[٣] أي ضلّوا أنفسهم وأضلّوا الناس.

### الجواب النقضيّ عن الدليل الأوّل (الاستدلال بالأخبار)

[3] هذا جواب نقضيّ بعد تقريب الجواب الحلّيّ إلى هنا، ولعلّ الأولى - بل الصواب - بدلاً عن «أحاديث النبويّ»، أن يقال: «الأحاديث النبويّ»، وعلى أيّ حال، غرضه ﴿ عدم صحّة النفكيك بين الكتاب والسنّة، والشاهد عليه قوله ﷺ: « ... فإنّ أمر النبيّ ﷺ مثل القرآن .... ('').

 <sup>→</sup> ومافيها من الآيات في الأثنة الهداة). وانظر أيضاً الأحاديث الواردة ذيل أبواب كتاب
 الحجّة من الكافي ١: ٦٦٨ ومابعده.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ١٨: ١٥٣. الباب ١٤ من أبواب صفات القاضي، الحديث الأوّل.

ففي رواية سليم بن قيس الهلالي [1] ، عـن أصير المـؤمنين ﷺ : « إنّ أمـر النبيّ ﷺ مثل القرآن ، منه ناسخُ ومنسوخٌ ، وخاصٌ وعامٌ ، ومحكمٌ ومتشابهٌ ، وقد كان يكون من رسول الله ﷺ [1] الكلام له وجهان ، وكلامٌ عامٌ وكلامٌ خاصٌ ، مثل القرآن » .

#### الأخبار الدالة على جواز التمسّك بظواهر الكتاب

[١] هذه الرواية مفصّلة ذكرها الشيخ الحرّ العامليّ الله بحذف فقراتٍ منها(١)، وأمّا المحدّث المجلسيّ الله فذكرها بتمامها(١)، وعلى أيّ حال الصواب ظاهراً قراءة «سُليم» بضمّ السين لا فتحها كما زعمه بعضٌ.

[7] اعلم إحدى الكلمتين - أعني «كان» و «يكون» - هـنا حـملها بعض على الزيادة، لكنّه لا يصحّ بعد وجودهما معاً في جميع نسخ الروايات، وعـليه فاللازم حمل الثانية منهما على التامّة بمعنى الوقوع والصدور (٣)، والمقصود أنّ النبيّ 清營 كثيراً ما يصدر منه كلام ذو احتمالين كما فـي القرآن وهـذا معنى التشابه، فافهم.

<sup>(</sup>١) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) انظر بحار الأنوار ٢: ٢٢٨ و ٢٢٩، الحديث ١٣.

 <sup>(</sup>٣) لا يذهب عليك أنّ الأولى من هاتين الكلمتين - أعني «كان» - هي ناقصة السمها ضمير
 الشأن المستتر فيه وخبرها كلمة «يكون» مع فاعله التي هي تمائة لا يحتاج إلى الخبر،
 فلا تغفل.

وفي رواية ابن مسلم [١] : « إنّ الحديث يُنسَخ كما يُنسَخ القرآن » .

[١] المراد منه قطعاً هو «محمّد بن مسلم»، وعليه فالمضبوط في نسخة الشيخ رحمة الله ؟ (سلم بن مسلم)(١) وأيضاً المضبوط في نسخة أخرى (أسلم بسن مسلم)(١) هو غلط قطعاً، فراجع أصل الرواية(١،٠).

مضافاً إلى أنّ المصنّف الله أيضاً في موضع آخر من الكتاب ضبط «محمّد بن مسلم»(٤).

وعلى أيّ حال، غرضه الله أنّ السُنّة كالقرآن من حيث الجهات المذكورة بحيث إنّ الالتزام بعدم جواز العمل بظواهر الكتاب يوجب الالتزام بعدم جمواز العمل بظواهر السنّة، ولا نعني من الجواب النقضيّ إلّا هذا.

[٢] الأولى - بل الصواب - ادّعاء التواتر لخبر الثقلين، ولذا قال الشيخ الحرّ العامليّ \* : «أقول: وقد تواتر بين العامّة والخاصّة عن النبيّ ﷺ أنّه قال: « إِنّي تارك فيكم الثقلين (٥) ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا: كتاب الله وعترتي أهل بيتي

<sup>(</sup>١) انظر الرسائل المحشّى: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) لم نعثر عليها.

 <sup>(</sup>٣) انظر وسائل الشيعة ١/١: ٧٧. الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤، وبحار الأنوار ٢: ٢٢٨، الحديث ٩.

<sup>(</sup>٤) انظر فرائد الأصول ٤: ٦٧.

<sup>(</sup>٥) أقول: لفظة «الثقلين» جاز قرائتها بكسر الناء وسكـون القـاف، وحـينثذٍ تسـمية الكـتاب

وإنّهما لن يفتر قا حتّى ير دا عليَّ الحوض »(١).

وعلى أيّ حال، غرضه ﴿ الاستدلال بقوله ﷺ: «ما إن تمسّكتم بـهما لن تضلّوا...» حيث تدلّ على الأخذ بظواهر الكتاب ولو مع عـدم ورود نـصِّ لهـا كسائر الظواهر العرفيّة، وهو المطلوب.

قال المحقّق القمّيّ \*: «ومنها خبر الثقلين الذي ادّعوا تواتره بالخصوص، فإنّ الأمر بالتمسّك بالكتاب سيّما مع عطف أهل البيت ﷺ عليه صريح في كون كلًّ منهما مستقلاً بالإفادة، وعدمُ افتراقهما كما في بعض رواياته لا يدلُ على توقّف

والمترة بذلك وجهه يقل العمل بهما على المكلف، وجاز أيضاً قرائتها بفتحهما ويكون معناه متاع المسافر، وحينئة تسمية الكتاب والعترة بذلك وجهه كونهما متاع سفر الآخرة، وفي بعض الروايات في ذيل قوله تعالى: ﴿ ﴿ شَنَظُرُعُ لَكُمُ أَيُّهُ الشَّقَلانِ ﴾ (الرحمن: ٢٦) قال ﷺ : «نحن وكتاب الله ، والدليل على ذلك قول رسول الله ﷺ ﴿ ﴿ يَتَى تَارِكُ فَيكُم الشَّقَلِينَ كَتَابِ الله وعترتي أهل بيتي » ( تفسير الفتيّ : ٦٨٠ ). وكلّ ذلك أشار إليه صاحب حاشية الفلائد ( انظر قلائد الفرائد ( : ٢٢٢ ).

فهم جميع القرآن ببيان أهل البيت المِيُّ ... »(١).

اعلم أنَّ هنا إشكالاً أجاب عنه بعض المحشّين فقال: «لا يقال: إنَّه لا يدلّ على كون القر آن حجّةً بالاستقلال، بل مع الانضمام إلى التمسّك بالعترة، وهذا معنى عدم جواز التمسّك به إلاّ بتفسير منهم هي الآغان نقول: لو كان كذلك لزم والعياذ بالله أن لا يكون العترة أيضاً حجّةً إلاّ بالانضمام إلى الكتاب. والمراد كما هو الظاهر منه أن كلّ منهما حجّة بالاستقلال يجب التمسّك به إلى أن قال ـ: كما ورد بهذا المضمون أخبار كثيرة، ومنها: الأخبار الدالة على الأمر بالعمل بالكتاب ووجوب التمسّك به من غير أن يُذكر فيها العترة وهي كثيرة خارجة عن حدّ الإحصاء ... "(١).

تقسميسم: الخبر الصريح في وجوب التمسك بالقرآن الذي غفل عنه المحشّى المذكور هو قول علي على (والله الله في الْقُرْآنِ لا يَسْفِكُمُ بِالْعَمَلِ بِهِ غَيْرُكُمْ ...» (")، وقوله على الله الله الله والله عنه والله على الله والله والله عنه والله الله والله والله والله الله والله وا

<sup>(</sup>١) قوانين الأصول ١: ٣٩٤.

<sup>(</sup>۲) تسديد القواعد: ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: ٥٤٠، ٤٧ (ومن وصيّة له عليُّلا للحسن والحسين عليُّلا ).

<sup>(</sup>٤) أي فقر.

لاخبارالمتعارضة بلومطلق الاخبار <sup>دم</sup>عليه، ...........

وَاسْتَذِلُّوهُ<sup>(۱)</sup> عَلَىٰ رَبُّكُمْ. وَاسْتَنْصِحُوهُ عَـلَىٰ أَنْـفُسِكُمْ. وَاتَّـهِمُوا عَـلَيْهِ آرَاءَكُـمْ. وَاسْتَغِشُوا فِيهِ أَهْوَاءَكُمْ...»<sup>۱۱)</sup>.

- [١] الضمير يعود إلى «الأكثر»، والأولى تذكيره ليعود إلى «خبر الثقلين»، فافهم.
  - [٢] إشارة إلى ما أوضحناه آنفاً من كلام على ﷺ.
    - [٣] عطفٌ على قوله ﷺ: «الأمر ».

[3] الأخبار الدالّة على وجوب عرض الخبرين المتعارضين على الكتاب كثيرة، منها: ما ذكره صاحب الوسائل (٢)، وأكثر منها: الأخبار الدالّة على وجوب عرض كلّ خبر على القرآن ولو مع عدم التعارض، منها: ما ذكره أيضاً صاحب الوسائل \$(1).

أقول: هذا الاستشهاد وأيضاً الاستشهادات الآتية الدالّة على جواز الأخذ بظاهر الكتاب قد ذكره الشيخ الحرّ العامليّ هم الكتّه حيث كان على خلاف مبناه \_كما أشرنا إليه سابقاً (٥٠ \_فشرع في الردّ عليه في كتابه «الفوائد الطوسيّة» وأجاب عنه مفصّلاً (٥٠).

<sup>(</sup>١) أي القرآن.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٣٠٩\_ ٣١١، الخطبة ١٧٦.

<sup>(</sup>٣) انظر وسائل الشيعة ١٨: ٨١. ٨١. الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٢١ و ....

<sup>(</sup>٤) انظر وسائل الشيعة ١٨. ٧٥ و ٧٩. الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، الحديث ١٠ و ١١ و ١٢ و ١٤ و ١٥ و ٨٥ و ....

<sup>(</sup>٥) انظر الصفحة ٢٦٥، ذيل عنوان «عدم حجّية ظواهر الكتاب عند الأخباريّين ».

<sup>(</sup>٦) راجع الفوائد الطوسيّة: ١٦٣ ـ ١٩٥، فائدة ٤٨ ( في ظواهر القرآن ).

وردَ<sup>[١]</sup>الشروط المخالفة للكتاب في أبو اب العقود <sup>[٢]</sup>، والأخبار الدالّة <sup>[٣]</sup>ــ قولاً وفعلاً وتقريراً ــعلى جواز التمسّك بالكتاب .

فعار و نفريزا كناني جو آراسمسكاب منتاب .

ولا يخفى أنّ الطائفة الأولى من أخبار العرض سيذكرها المصنّف الله في مبحث التعادل والتراجيح(١١، وأمّا الطائفة الثانية منها فسيذكرها الله في مبحث حجّية الخبر الواحد(١٠).

والكلّ دالّ على المطلوب أعني حجّية ظواهر الكتاب .: إذ العرض عليه (٣) فرعٌ على حجّيّة ما هو الظاهر منه؛ إذ لا معنى للعرض عليه بلا حـجّيّة له، وهــو واضح ظاهر جدّاً.

[١] عطفٌ على قوله ١٠٠٠ «الأمر ».

[۲] إشارة إلى طائفة أخرى من الأخبار الدالة على حجّية ظواهر الكتاب؛
 كقوله ﷺ: «كل شرط خالف الكتاب باطل»<sup>(1)</sup>.

تقريب الاستدلال بها ما تقدّم آنفاً من التفرّع؛ إذ الردّ على الكتاب فرعٌ لحجّيّة ظاهر الكتاب واعتباره لنا شرعاً، وهو المطلوب.

[٣] عطفٌ على قوله ﷺ: «ممّا دلّ...» والتقدير هكذا: ممّا دلّ عــلى جــواز

 <sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول ٤: ٧٥ ـ ٦٨، ذيل قوله ﷺ: «المقام الثاني: في ذكر الأخسار الواردة في أحكام المتعارضين...».

 <sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأصول ١: ٢٤٣ و ٢٤٤، ذيل قوله الله الأخبار الدالة على عدم جواز العمل بالخبر المأثور ... ».

<sup>(</sup>٣) الضمير المجرور هنا وفي مابعد يعود إلى «الكتاب».

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ١٢: ٣٥٣، الباب ٦ من أبواب الخيار ، الحديث ٣.

[۱] هذه الرواية سأل فيها زرارة عن أبي جعفر على عن الفرق بين الوجه واليد اللذين وجب عَسل جميعهما والرأس والرجل اللذين وجب عَسل جميعهما لا جميعهما، وأجاب على عنه بوجود الباء التبعيضيّة في المسح - كقوله تعالى: ﴿وَامْسَحُوا بِرُوَّ سِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾ (۲) - وانتفائها (۲) في الغسل - كقوله تعالى: ﴿ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ ﴾ (۱) - والرواية بتمامها ذكرها المحدّث الكلينيّ والنوريّ كله (۵).

ثمّ لا يخفى أنّ المضبوط في الوسائل هكذا: «من أين علمت وقلت: إنّ المسح يبعض الرأس وبعض الرجلين؟ فضحك عليه فقال: يا زرارة...»(١٠).

 <sup>(</sup>١) انظر وسائل الشيعة ١: ٢٩١، الباب ٢٣ من أبواب الوضوء، الحديث الأوّل، و٨: ٢٦٠. الباب ١٦٤ من أبواب أحكام العشرة، الحديث ١٠، و١٣: ٢٣٠، الباب ٦ من أبواب أحكام الوديعة، الحديث الأوّل.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٦.

<sup>(</sup>٣) أي انتفاء الباء.

<sup>(</sup>٤) المائدة: ٦.

 <sup>(</sup>٥) انظر الكافي ٣: ٣٠، باب مسبح الرأس والقدمين، الحديث ٤، ومستدرك الوسائل ١: ٣١٤، الباب ٢١ من أبواب الوضوء، الحديث الأول.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة ١: ٢٩٠ و ٢٩١، الباب ٢٣ من أبواب الوضوء، الحديث الأوّل.

« لِمكان الباء » [١] ، فعرّفه ﷺ مورد استفادة الحكم من ظاهر الكتاب .

وقول الصادق ﷺ في مقام نهي الدوانيقيّ عن قبول خبر النمّام : « إنّه فاسق ؛

[۱] هذا محلّ الاستشهاد بالحديث المذكور؛ لدلالته على جواز الأخذ بالظاهر \_ أعني كون الباء للتبعيض \_ وإلّا فالواجب على الإمام ﷺ أن يجيب بأنّ حكم الله كذلك، لا أن يُعلّه بقوله ﷺ: «لمكان الباء»، وإليه أشار المصنّف ﷺ بقوله ﷺ مرد استفادة الحكم من ظاهر الكتاب ...»، ثمّ لا يخفى أنّ ذلك كلّه مبنيًّ على تسليم دلالة الباء للتبعيض (۱) وإلّا فعع إنكارها لا يدلّ على المطلوب. لا يذهب عليك أنّ بعض النحاة وإن أنكروا التبعيض للباء (۱)، لكنّه لا يضرّ بالاستدلال عليه بعد تصريح المعصوم ﷺ بذلك، هذا أوّلاً وثانياً: إنّه ﷺ عرب فصح، والشاهد عليه قوله ﷺ : «اعربوا حديثنا فإنّا قوم فصحاء» (۱۵)، وأيضاً فصح، والشاهد عليه قوله ﷺ : «اعربوا حديثنا فإنّا قوم فصحاء» (۱۵)، وأيضاً

<sup>(</sup>١) قال المحقق النراقي ﷺ: «الباء موضوعة لمعاني معروفة. وقد وقع الخلاف في كونها للتبعيض. وأنكره سيبويه في سبعة عشر موضوعاً من كتابه. وقد ورد به التص الصحيح عن الصادق للله في تفسير قوله تعالى: ﴿وَإَمْسَـحُوا بِرُؤْسِكُمْ ﴾. وعليه بهض المحققين من النحاة. فلا اعتداد بكلام سيبويه. ويظهر منه جواز المسح ببعض الرأس كما هو مذهبنا» (أنسيس المجتهدين ١١. ٨٨). ونظر أيضاً تمهيد القواعد: ١١٧عـ ١٤١٩. قاعدة ١٥٠، ونهاية الوصول ١١. ٣٣٩ و٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) كسما هو مذهب سيبويه (انظر الكتاب ١٠ ٤٧) و ١٤٨٠ و ١٤٣٦، ونسبه الرضي والدسوقي إلى ابن جنّي أيضاً (انظر شرح الرضيّ على الكافية ٤: ٢٨١، ومغني اللبيب عن كتب الأعاريب وبهامته «حاشية الدسوقيّ» ٢١ ٢٢٨، ذيل حرف «الباء»، وراجع أيضاً البحر المحيط في الغسير ٤: ١٩٠، والدرّ المصون في علوم الكتاب المكتُون ٢: ٤٩٣، ذيل الآية ٦ من سورة المائدة، والمحصول ١: ٢٧٩،

<sup>(</sup>٣) الكافي ١: ٥٢. العديت ١٦، ووسائل الشيعة ١٨: ٥٨. الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، العديت ٢٥.

وقال الله : ﴿إِن جَاءَكُم فَاسِقُ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا... ﴾ الآية [1]».

وقوله ﷺ لابنه إسماعيل: «إنّ الله عزّ وجلّ يـقول: ﴿ يُـوُمِنُ بِـاللهِ وَيُـؤْمِنُ لِلمُؤْمِنِينَ ﴾ [1]، فإذا شَهدَ عِندَكَ العُوْمِنُونَ فَصَدَّقُهُمْ ».

قوله ﷺ: «أنا أفصح العرب، بَيْدَ أنّي من قريش» (١١)، ومع قطع النظر عن ذلك قد سلّم بعض النحاة إيّاه، بل نسب ابن هشام إلى جماعة فقال: «الحادي عشر: التبعيض، أثبت ذلك الأصمعيّ والفارسيّ والقُتبيّ وابن مالك، قيل: والكوفيّون، وجعلوا منه ﴿عَيْنا يُشْرَبُ بِهَا عِبْلاً اللهِ ١٣٠٠...» (٣٣).

[۱] الشاهد فيه استدلاله على بظاهر الآية المباركة في مقابل أخبث الخبيثين، فيُعلم منه حجّية الظواهر بالنسبة إلى الكلّ، وهو المطلوب، والرواية هكذا: «فإنّ النمّام شاهد زُورٍ، وشريك إبليس في الإغراء بين الناس، فقد قال الله تعالى: ﴿ يَا النَّمَامِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّ

[٢] إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُمُ الَّذِينَ يُؤْذُونَ النَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ أُذُنُّ قُلْ

<sup>(</sup>١) سفينة البحار ٣٠٢، ١٠٥، مادة «فصح». والاختصاص: ١٨٧، حديث سقيفة بني ساعدة. وبحار الأنوار ١٧: ١٨٥، الحديث ٢. لا يخفى أنه ورد في الأخيرين هكذا: «أنا أفصح العرب. مَيْدُ أَنِي من قريش» قال الطريحيّ: «بَيْدُ بمعنى غير قاله الجوهريّ وغيره»، وقال في موضع آخر: «مَيْدُ لَفَة في بَيْدُ بمعنى غير» (مجمع البحرين، مادّة «بى د» و «مى د»).

<sup>(</sup>٢) تتمتها: ﴿ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيراً ﴾ الإنسان: ٦.

<sup>(</sup>٣) مغنى اللبيب: ١٤٢، الباب الأوّل، حرف الباء.

<sup>(</sup>٤) الحجرات: ٦.

 <sup>(</sup>٥) نقلها صاحب البحار في ضمن رواية مفضلة. انظر بحار الأنوار ٤٧، ١٦٧ و ١٦٨٠ الحديث
 ٩. وأيضاً نقلها صاحب الوسائل مختصرة، فراجع وسائل الشيعة ٨: ٦١٩، الباب ١٦٤ من
 أبواب أحكام العشرة، الحديث ١٠.

\_\_\_\_\_\_

أَذُنُ حَيْرٍ لَكُمْ يُؤْمِنُ بِاشِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١).

و «الاذن» هنا ليس معناه «العضو الخاص»، بل المراد منه هو «سريع القطع» (٢٠، و «الإيمان» معناه «التصديق»، والمقصود مدح النبي ﷺ بأنّه لا يسوء الظنّ بأحدٍ حتى المنافق المؤذي له، بل يُصدّق ربّه ويُصدّق أيضاً كلّ أفراد المجتمع الإنساني احتراماً لهم، ووجه استشهاد الإمام ﷺ بها هو أنّ: لابنه لسماعيل دنانير أعطاها لرجلٍ يتّجر له وهو الذي شهد الناس عليه وادّعوا أنّه شارب الخمر، وبعد تلف تلك الدنانير ذمّه الإمام ﷺ لعدم احترامه واعتنائه بشهادة الناس، والرواية بطولها ذكرها الشيخ الحرّ العاملي ﷺ في الوسائل.

وأصل الرواية هكذا: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، قال: كانت لإسماعيل بن أبي عبدالله على دنائير وأراد رجلٌ من قريش أن يخرج إلى اليمن فقال إسماعيل: يا أبت، إنّ فلاناً يريد الخروج إلى اليمن وعندي كذا وكذا ديناراً أفترى أن أدفعها إليه يستاع لي بها بضاعة من اليمن؟ فقال أبو عبدالله على « يا بنيّ أما بلغك أنّه يشر ب الخمر؟ » فقال إسماعيل : « يا بنيّ لا تفمل »، فعصى إسماعيل أباه ودفع إليه دنائير، فاستهلكها ولم يأته بشيء منها، فخص إسماعيل وقضى أنّ اباعبدالله على حجة وحج بسماعيل تلك السنة فجعل يطوف بالبيت ويقول: « اللهم أبا عبدالله على حدة وحرج إليماعيل وقول: « اللهم العبدالله الله على الموت بالبيت ويقول: « اللهم العبدالله الله السنة فجعل يطوف بالبيت ويقول: « اللهم العبدالله السنة فجعل يطوف بالبيت ويقول: « اللهم

<sup>(</sup>١) التوبة: ٦١.

<sup>(</sup>۲) المعبر عنه في الفارسيّة بـ «خوش باور».

## وقوله ﷺ لمن أطال الجلوس في بيت الخلاء [١]لاستماع الغناء، ......

أجرني واخلف عليّ » فلحقه أبو عبدالله على الله فيهزه بيده من خلفه فقال له : «مه يا بنيّ ، فلا والله ما لك على الله [هذا ] حجّة ولا لك أن يأجرك و لا يخلف عليك وقد بلغك أنّه يشرب الخمر فائتمنته » ، فقال إسماعيل : «يا أبت ، إنّي لم أره يشرب الخمر ، إنّما سمعت الناس يقولون ، فقال : «يا بنيّ إنّ الله عزّوجل يقول في كتابه : ﴿ يُكُومِنُ بِاللهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ... »(١).

وأنت إذا تأمّلت فيها اعترفت قطعاً بحجّيّة ظواهر الكتاب؛ إذ لو لم يكن حجّةً لما كان وجهٌ لذمّ الإمام على ابنه في عدم اعتنائه بشهادة الناس، وسيجيء في ما بعد من المصنّف \* الاستدلال بهذه الرواية والآية الشريفة لحجّيّة خبر الواحد فضلاً عن إخبار جماعة من الناس(٣).

[1] هذه الرواية ذكرها المحدّث الكاشاني 
في تفسيره نقلاً عن الكافي وتفسير العيّاشيّ ومن لا يحضره الفقيه هكذا: عن مسعدة بن زياد قال: كنت عند أبي عبدالله 
في عبدالله 
في ققال له رجلٌ: إنّ لي جيراناً ولهم جوارٍ يتغنّين ويضربن بالعود، فربّما دخلت المَخرج (٣ فأطيل الجلوس استماعاً منّي لهنّ، فقال الصادق 
في الله الفعل »، فقال: والله ما هو شيء آتيه برجلي، إنّما هو سماع لهنّ، فقال له الصادق 
الصادق 
الصادق 
الله النّه من قال: أما سمعت الله يقول: 
الله السّعث والنّه من قال المُوادّ كُلُّ

<sup>(</sup>١) الكافي ٥: ٢٩٩. كتاب المعيشة. الحديث الأوّل. ووسائل الشيعة ١٣. ٢٣٠. الباب ٦ من أبواب أحكام الوديعة. الحديث الأوّل. وبحار الأنوار ٢: ٢٧٣. الحديث ١٣.

<sup>(</sup>٢) راجع فرائد الأصول ١: ٢٩١ و٢٩٢.

<sup>(</sup>٣) أي بيت الخلاء.

اعتذاراً بأنّه لم يكن شيئاً أتاه برجله [11]: « أما سَمِعتَ قول الله عَـزّ وَجـلّ: ﴿إِنَّ السَّعْعَ وَالبَصَرَ وَالغُوَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسئولاً ﴾ ».

أُولِئِكَ كَانَ عَنهُ مَسئولاً﴾(١). فقال الرجل: كانّي لم أسمع بهذه الآية من كتاب الله من عربيّ ولا عجميّ. لاجرم أنّي قد تركتها وأنا أستغفر الله»(١).

[١] الضمير المنصوب البارز في قوله ﴿ : «بأنّه » والمرفوع المستتر في قوله : 
«لم يكن » يعود إلى «الاستماع »، وأمّا في قوله ﴿ «أتاه » فيعود إلى «الشيء »
المنطبق مع الاستماع وفي الأخير يعود إلى الموصول في قوله : «من أطال ...» :
يعني دخوله في بيت الخلاء لم يكن لاستماع التغنّي وضرب العود، بل أتى لمجرّد
التخلّى، والسماع والاستماع وقعا قهراً وتصادفاً.

[٢] هذا مقول قوله ﷺ.

[٣] إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ طَلَّقَهٰا فَلا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجاً
 غَيْرَهُ فَإِنْ طَلَّقَهٰا فَلا جُنْاحَ عَلَيْهِما أَنْ يَتَزاجَعا﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير الصافي ٢: ٣٥٥، ذيل الآية ٣٦ من سورة الإسراء، والكافي ٢: ٣٣٦، باب الغناء الحديث ١٠، وتفسير الميّاشي ٢: ٢٩٣، الحديث ٧٦، ومن لا يحضره الفقيه ١: ٥٥، باب الأغسال، الحديث ٦، ووسائل الشيعة ٢: ٩٥٧، الباب ١٨ من أبواب الأغسال المستونة، الحديث الأول.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٣٠.

وفي عدم تحليلها بالعقد المنقطع <sup>[١]</sup>: « إنّه تعالى قال : ﴿ فَإِنْ طَلَقَهُما فَـلاَ جُــنَاعَ عَلَيْهِمَا ﴾ <sup>[٢]</sup>».

اعلم أنّ السائل هنا وإن علم حرمة المطلّقة ثلاثاً وعدم حلّيتها شرعاً إلّا بعد أخذ المُحلَّل \_أي الزواج الجديد \_، لكنّه كان جاهلاً في أنّه هـل هـو مشروط بالحرّيّة أم لا، فأجاب الإمام ﷺ بأنّه زوج ، أي يكفي في صدق عنوان المُحلَّل الزواج مع العبد أيضاً ؛ لصدق لفظة ﴿زَوْجاً غَيْرَهُ ﴾ في الآية عليه ، كما لا يخفى . وأصل الحديث هكذا: عن إسحاق بن عمّار قال : سألتُ أبا عبدالله ﷺ عـن

رجلٍ طلّق امرأته طلاقاً لا تحلّ له حتّى تنكح زوجاً غيره، فتزوّجها عـبد، ثـمّ طلّقها، هل يهدم الطلاق؟ قال:«نعم، لقول الله: ﴿حَتّٰى تَنْكِحَ زَوْجاً غَيْرُهُ﴾، وهو أحد الأزواج»(١).

[١] إشارة إلى عدم كفاية العقد المنقطع في صدق عنوان المحلَّل ولزوم العقد الدائم (٣)، وعليه فكانَّه قال: المطلَّقة ثلاثاً لا تحلَّ بالمنتعة ، بل تحلَّ منحصراً بالعقد الدائم، لكنَّه عِلِي لم يقله بالصراحة ، بل قاله بالكناية كاعتبار الطلاق فقال: ﴿ فَإِنْ طلَّقُهَا فَلاْ جُنْاحَ عَلَيْهِما﴾ .

[۲] هذا ذيل الآية الشريفة المذكورة آنفاً. فلا تغفل. وهذاكله ذكره السيد
 هاشم البحرائي الله في التفسير وأصل الحديث هكذا: «عن الحسن الصيقل، عن

 <sup>(</sup>١) البرهان في تفسير القرآن ١: ٣٩٣، الحديث ١٤، ووسائل الشبيعة ١٥: ٣٧٠، البـاب ١٢ من أبواب أقسام الطلاق وأحكامه، الحديث الأول.

<sup>(</sup>٢) انظر على سبيل المثال: جواهر الكلام ٣٢: ١٦٢، والمهذّب البارع ٣: ٤٧٥.

أبي عبدالله الحِيدِ ، قال: قلت له: رجل طلق امرأته طلاقاً لا تحل له حتى تنكح زوجاً غيره فتزوّجها رجل مُنعة ، أتحل للأوّل ؟ قال: لا، لأنّ الله يتقول: ﴿ فَإِنْ طلَّقَهَا فَلاْ تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِعَ زَوْجاً غَيْرَهُ فَإِنْ طلَّقْهَا فَلاْ جُنَاعَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَاجَعَا إِنْ ظَنَا أَنْ يُقِيمًا حُدُودَ اللهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمٍ يَطْمُونَ ﴾ ، والمتعة لسن فيها طلاق ، (١٠).

ولا يخفى أنّ هذا مورد رابع لتمسّك الإمام ﷺ بظاهر الكتاب قولاً، وسيأتي عن قريب توضيح ذلك تقريراً وفعلاً.

لا يقال: إنَّ استشهاد الإمام ﷺ بظواهر الكتاب لعلَّه لم يمدلُ عملي جواز الاستشهاد بالنسبة إلينا.

لانًا نقول: دلالته على ذلك ممّا لاخفاء فيه بعد تمكّنه الله لجواب المسألة فقط بلااستشهاد بالآيات قولاً وفعلاً ، بل في صورة التقرير الأمر أوضح ، كما لا يخفى . وبالجملة : الاستشهاد منه الله بالآيات المذكورة لا داعي له إلّا الإرشاد بجواز ذلك بالنسبة إلينا أيضاً ، وإلّا فكان لغواً جدّاً .

[١] إشارة إلى قوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ أُجِلَّ لَكُمُ الطَّيِّنَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ جِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ جِلُّ لَهُمْ وَ الْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ

 <sup>(</sup>١) البرهان في تفسير القرآن ١٠ (١٩٤، الحديث ٥، ووسائل الشيعة ١٥، ٣٦٩، الباب ٩ من أبواب أقسام الطلاق وأحكامه الحديث ٤.

## وأنّه نُسِخَ بقوله تعالى : ﴿ وَلا تَنْكِحُواْ المُشْرِكاتِ ﴾ [١].

الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتْابَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ (١).

 [1] إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ وَ لا تَنْكِحُوا الْـمُشْرِكَاتِ حَـتَٰى يُـوُّمِنَّ وَلاَّمَةً مُؤْمِنةً خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ ﴾ (٢).

اعلم أنّ الآية الأولى نسخت بالثانية؛ يعني أنّ حليّة نكاح المحصنات من أهل الكتاب \_ أي العفائف من اليهود والنصارى \_ نسخت بقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَلْكِحُوا المُشْرِكَاتِ ﴾ ، كما صرّح به المصنّف ﴿ عند قوله : « وأنّه نُسِخَ ... » ، وأيضاً نُسخت بآية أخرى كقوله تعالى : ﴿ وَلاَ تُشْسِكُوا بِعِصَم الْكَوْافِر ﴾ (").

ولذا قال المحقّق الطبرسيّ صاحب تفسير مجمع البيان الله في تفسير آية المائدة الدالّة على حليّة النكاح مع غير المسلمة: «قد روى أبو الجارود عن أبي جعفر الله : أنّه منسوخ بقوله: ﴿ وَ لاَ تَتْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتّٰى يُؤْمِنَ ﴾ ، وبقوله ﴿ وَلاَ تَتْمَيكُوا بِحِصَم الْكَذَافِر ﴾ ... » (1).

ثمّ لا يخفي أنّ نسخ آية المائدة بآيةالممتحنة ورد فيه عن أبي جعفر الباقر ﷺ روايتان صريحتان ذكرهما السيّدهاشم البحرانيّ ﷺ في تفسير البرهان(٥٠).

<sup>(</sup>١) المائدة: ٥.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) الممتحنة: ١٠.

<sup>(</sup>٤) مجمع البيان (٣ ـ ٤): ٢٥١.

<sup>(</sup>٥) انظر البرهان في تفسير القرآن ٢: ٣٠٤ و ٤٠٤، الحديث ٧ و ١٢.

\_\_\_\_\_

فإلى هنا قد ثبت حرمة نكاح المسلم مع غير المسلمة دواماً ومتعةً كـما هـو مقتضى نسخ الآية الأولى بالثانية والثالثة .

تنبيسة : اكتفاء المصنف الله في النسخ بآية البقرة وجهه التناسب لما نحن بصدد إثباته وهو تقرير الإمام الله للمتمسك بظاهر القرآن من الحسن بن الجهم، فإنّه في محضر الإمام الرضا الله تمسك لإثبات حرمة النكاح مع غير المسلمة بقوله تعالى: ﴿ وَلا تَنْكِحُوا المُشْرِكَاتِ ﴾ ، والإمام الله قد قرّره ، بل صار مسروراً بذلك بعيث تبسّم الله وسكت ، والرواية ذكرها المفسّرون (١١) وأيضاً المحدّث المجلسيّ (١٦).

<sup>(</sup>١) انظر البرهان في تفسير القرآن ١: ٤٧٢، الحديث الأوّل.

<sup>(</sup>۲) انظر بحار الأنوار ۲: ۲۷۸، الحديث ۳۸، وفيه: «وعلى غير مسلمة» بدل «ولا غير مسلمة».

<sup>(</sup>٣) الكافي ٥: ٣٥٧، باب نكاح الذميّة، الحديث ٦، وتهذيب الأحكام ٧: ٣٤٨، باب ٥

أقول: بعد ذلك كلّه فليُعلَم أنّ الأمر عند المشهور هو العكس؛ يعني أنّ آية البقرة نسخت بآية المائدة لتأخّرها عنها نزولاً ولا معنى لنسخ المقدّم المؤخّر، ولذا قال صاحب الجواهر \*: «قال رسول الله ﷺ: إنّ سورة المائدة آخر القرآن نزولاً فأحلّوا حلالها وحرّموا حرامها(۱) - إلى أن قال في مطاوي كلماته المفصّلة -: وأمّا النسخ بقوله تعالى : ﴿وَلاَ تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ ﴾ ، فيتوجّه عليه منع دخول الكتابيّة في المشركة(۱)؛ لأنّ المتبادر من الشرك في إطلاق الشرع غير أهل الكتاب (۱)، كما يؤيّده عطف المشركين على أهل الكتاب وبالعكس في كثير من الآيات (١) - إلى أن قال -: ويمكن أن يكون تبسّمه ﷺ على اشتباهه (١٥) ، خصوصاً الآيات (١) الماله عن تزويج النصرانيّة على المسلمة الظاهر في المفروغيّة من

 <sup>→ (</sup>باب من يحرم نكاحهن بالأسباب دون الأنساب)، العديث (۲۰۰) الأوّل، ووسائل
 الشيعة ١٤: ١٠٤ و ٤١١، الباب ١ من أبواب ما يحرم بالكفر ونحوه، الحديث ٣.

<sup>(</sup>١) تفسير الصافي ١: ٣٩٤، ذيل الآية ٥ من سورة المائدة، والدرّ المنثور ٣: ٤.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الإشكال الوارد عليه.

<sup>(</sup>٣) أقول: إنّ المشرك في إطلاق الشرع هو خصوص عبّاد الأصنام، وعليه فلا يشمل الكتابيّ الموحّد ولو مع اعتقاد اليهود بأنّ عُزير هو ابن ألله، والنصارى بأنّ المسيح هو ابن الله، والتفصيل في محلّه (راجع على سبيل المثال: زبدة البيان: ٨٦ و ٢٦٦ - ٢٦٩، ومصباح الفقيه ٧: ٣٥ و ٢٣٦، وكتاب الطهارة ٥: ٠٠٠، والبيان: ٣٠٤ و ٣٠٥).

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ الْـمُشْوِكِينَ﴾ البيّنة: ١. وقوله تعالى: ﴿مَا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفُرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ لَا الْمُشْوِكِينَ﴾ (البقرة: ١٠٥).

<sup>(</sup>٥) أي لا على تقريره.

جواز نكاحها لا على مسلمة ... «١١، وبعد ذلك شرع ﴿ في نقل الأخبار المتواترة الدالّة على الجواز صريحاً ٢١.

وعليه فيحل نكاح غير المسلمة أيضاً، وبذلك قد أفتى من القدماء عليّ بن إبراهيم القمّي هذا "، ومن المتأخّرين المعاصرين السيّد الخوئي هذا ، والبحث فيه مفصّل جدّاً قد تصدّى له العكّرمة الطباطبائي هي في تفسيره، فإنّه أيضاً قد اختار الحليّة ولذا قال: «لمّا كانت الآية واقعةً موقع الامتنان والتخفيف لم تُعبل النسخ بمثل قوله تعالى: في تعالى: في تعالى: في تعالى: في تُعبُو المَعْشرِكاتِ حَتّى يُدُومِنَ المَعْشرِكاتِ حَتّى اللهُ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ ال

هذا كلّه، مع أنّ آية المائدة ناظرة إلى نكاح نساء أهل الكتاب المقرّات بالتوحيد والرسالة وهو أجنبيّ عن المشركات المنهيّ نكاحهنّ بمقتضى سورة البقرة والكافرات المنهيّ نكاحهنّ بمقتضى سورة الممتحنة، فافهم و تأمّل في ما

<sup>(</sup>١) جواهر الكلام ٣٠: ٣١ ـ ٣٥.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق، الصفحة ٣٦ ومابعدها.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القمّى: ١٥٦، ذيل الآية ٥ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤) قال الله على « أسباب التحريم: الكفر فيلا يجوز للمسلم أن ينكح غير الكتابية إجماعاً لا دواماً ولا انقطاعاً وفي الكتابية قولان أظهرهما الجواز في المنقطع. بل في الدائم أيضاً... » (منهاج الصالحين ٢٠٠٢، كتاب النكاح، أحكام الرضاع، مسألة ١٢٨٧).

<sup>(</sup>٥) البقرة: ٢٢١.

<sup>(</sup>٦) المتحنة: ١٠.

<sup>(</sup>٧) الميزان في تفسير القرآن ٥: ٢٠٥.

ذكرناه أوّلاً وآخراً، وستعرف في ما بعد عدم إطلاق المشرك في القرآن على أهل الكتاب(١).

ثمّ لا يخفى أنّ كلّ ما ادّعيناه إلى هنا من منسوخيّة سورة البقرة والممتحنة بالمائدة وفتوى القمّيّ ﴿ بالحليّة قد أوضحه المحدّث الكاشانيّ ﴿ مفصّلاً في تفسير ه(٢٠).

- [١] ذكرها المحدّث المجلسيّ، والشيخ الحرّ العامليّ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ ا
- [٢] أي من سقط على الأرض وجَرُحَ ظفرُه شديداً بحيث بان وقطع عن اللحم.
- [٣] «المرارة» هنا لا تكون في مقابل الحلاوة (١)، بل المقصود منها الخِرقة
   الملفوفة على الجراحة للالتيام، وقد أمر بذلك الإمام ﷺ للمسح عليها.

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٣٧٩، الهامش ١.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الصافي ١: ٣٩٣ ـ ٣٩٥.

<sup>(</sup>٣) انظر بحار الأنوار ٢: ٢٧٧، الحديث ٣٢، ووسائل الشيعة ١: ٣٢٧، الباب ٣٩ من أبواب الوضوء، الحديث ٥.

<sup>(</sup>٤) قال الطريعي: «النزازة بفتح العيم ضد الحالاوة، والنزازة التي تجمع الشرّة الصفراء معلّقة مع الكبد كالكيس فيها ماء أخضر، وهي لكلّ حيوان إلاّ البعير، فبأنه لا متزازة له، والجمع بزار ... » (مجمع البحرين، مادّة «مرر»). أقول: «المرارة» تـطلق همنا عـلى ما يُغطَى به الإصبع المجروح إذكما أنّ المرارة كالكيس يجمع الصفراء كذا المرارة التي يُغطَى به الإصبع أيضاً يجمع الإصبع المجروح ويحفظه عن إصابة الماء إليه، ويعبرُ عنه في الفارسيّة بـ «ضماد».

« إنّ هذا [1] وشبهه يعرف من كتاب الله ﴿ما جَعَلَ عَلَيْكُمْ في الدَّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ ، ثمّ قال : امستح عليه » [1] ، فأحال على إصعاد المُغطّى بالمرارة إلى المستح عليه » [1] ، مومياً إلى أنّ هذا لا يحتاج إلى السوّال : لوجوده في ظاهر القرآن .

.

[١] هذا مقول القول.

[۲] الضمير المجرور المذكّر يعود إلى ما هو المستفاد من سياق الكلام وهو الإصبع المُغطّى. نعم، لو كان مؤنّتاً يعود إلى «المرارة» بلا احتياج إلى التوجيه المذكور.

- [٣] هذا الجارّ يتعلّق بقوله ﷺ: «أحال».
- [2] أي المسح على الإصبع المغطّى بالمرارة.
- [٥] إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَج ﴾ (١).

اعلم أنّ الآية الشريفة تنفي خصوص الفعل الحرجيّ -أي المسح على البَشَرة -، وأمّا المسح على الإصبع المغطّى بإمرار اليد فحيث لا تكون فيه حرج فلا تنفيه أصلاً، فيجب فعله شرعاً، ولذا قال ﷺ: «امسّع عليه».

ثمّ اعلم أنّ هذا التقرير ستعرف اعتراض المصنّف ﴿ عليه بقوله: «فهو بظاهر ه لا يدلّ على ما حكم به الإمام ﷺ ...»، والوجه فيه ما هو المقرّر في محلّه من أنّ

(١) الحجّ: ٧٨.

# نظراً <sup>[1]</sup> إلى أنّ الآية الشريفة إنّما تدلّ على نفي وجوب الحرج <sup>[٢]</sup>، . . . . . . . .

أُدلّة «الضرر» (١) و «الحرج» (٢) تدلّ على النفي فقط \_ أي مجرّد نفي التكليف دون إثباته (٢) \_، لكن ستعرف عنه ﴿ توجيهه بلا فصلٍ بقوله : «لكن يُعلم عندالتأمّل ...».

[۱] تعليلُ لقوله ﷺ: «لا يظهر ».

[۲] الصواب أن يقال: الآية الشريفة إنّما تـدل عـلى نـفي وجـوب الفـعل
 الحرجيّ، فلا تغفل.

<sup>(</sup>١) إشارة إلى «قاعدة لا ضرر» وقد يعبر عنها أيضاً تارةً: بـ «قاعدة نفي الضرر»، وأخرى:
بـ «قاعدة الضرر والشرار»، وتالتةً: بـ «لا ضرر ولا ضرار في الإسلام»، وهذه القاعدة من
حيت نفي الضرر ناظرة إلى الأحكام الثابتة للأفعال بالأدلة الأوّلة من الصعومات والإطلاقات
الدالة على التكاليف التي قد تكون ضربة وقد لا تكون ضربة كالوضوء والفسل والصوم فتقيد
تلك الإطلاقات والمعومات بمقتضى أدلة هذه القاعدة بصورة عدم أزوم الشرر على المكلف من
ناحية هذه التكاليف كدليل «لا حرج» ومن حيث نفي الشراد فهي ناظرة إلى حرمة ضرار
المكلف بغيره فهي تتضمّن أمرين: الأوّل: معدودية الأحكام المجعولة في الشريعة المقدّسة
المكلف بغيره فهي تتضمّن أمرين: الأوّل: معدودية الأحكام المجعولة في الشريعة المقدّسة
إلى حدّ لا ينشأ منها أو من متعلقاتها ضرر على أفراد الأمّة، الثاني: النهي من كون الشخص
في مقام الإضرار بالغير، والتفصيل في محلّه (انظر على سبيل المثال: عوائد الأيّام: ٣٤ ٥٦، عائدة ٤، وفرائد الأصول ٢: ٧٥ ع. ٧٢ عنوان ١٠، وسالة الشيخ الأنصاري في قاعدة نـفي
الضرر، ومصباح الأصول ٢: ٨٠ ٥، والعناوين ٢ : ٣٠٤ عنوان ١٠، و...).

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى قاعدة «نفي الحرج والعسر والعشقة» وقد يعبّر عنها تـــارة: بــ « لا حــرج فـــي الدين »، وأخـرى: بــ « قاعدة نفي الحرج »، وثالثة: بــ « نفي العـــر والعـــرة والعــــةة فـــي الدين »، وهذه من القواعد الامتنائية المهمّة الني يتّكل الفقيه كثيراً عليها في مقام الاستنباط والفتوى وقد ذكرها النراقيّ في عوائده، فقال: « قد شاع وذاع بين الفقهاء استدلالهم بسفي العرج والعسر والمشقّة »، ولتوضيحها راجع المصادر التالية: عوائد الأيّــام: ١٧٣ - ٢٠٤٠ عائدة ١٩ را والعناوين ١٠ ٢٨ عنوان ٩٠ . و ...

<sup>(</sup>٣) راجع المصادر المذكورة في الهامشين السابقة .

أعني المسح على نفس الإصبع ، فيدور الأمر في بادىء النظر بين سقوط المسح رأساً [1] ، وبين بقائه [1] ، مع سقوط قيد «مباشرة الماسح للممسوح » [1] ، فهو بظاهره [1] لا يدل على ما حكم به الإمام ﷺ ، لكن يعلم عندالتأمل : .......

710

[۱] لعلّ وجه سقوط المسح رأساً ـ أي حتّى عــلى المــرارة ـــهـــو مــلاحظة القاعدة الأوّليّة الدالّة على انتفاء المركّب بانتفاء بعض أجزائه .

[٢] أي بقاء أصل المَسح.

[٣] هذا وجهه ملاحظة القاعدة النانوية: «الميسور لا يسقط بالمعسور» (١٠)، ولا يخفى أنّ القاعدة الأوليّة كانت عقليّة والنانويّة كانت شرعيّة ، ولا منافاة بين كون الشيء حكمه كذا عقلاً وحكمه كذا شرعاً، فافهم واغتنم (١٠).

[٤] الضمير المرفوع المنفصل يعود إلى «دليل نفي الحرج» المستفاد من سياق الكلام.

<sup>(</sup>١) هذا قد يعبر عنها تارة؛ بقاعدة «لا يسقط السيسور بالمعسور»، وأخرى؛ بقاعدة «سا لا «السيسور»، وهكذا: بقاعدة «سا لا «السيسور»، وهكذا: بقاعدة «سا لا يدرك كلّه لا يترك كلّه »، توضيحها: إذا أسر الشارع بمركّب له أجزاء وشرائط وموانع وتعذّر أحد الأجزاء أو بعض الشرائط أو تعشر عُسراً يُرفع التكليف، فلا يسقط التكليف بالمرّة، بل يَرتفع حكم خصوص ما تعذّر فيجب إتيان الباقيّ، ولعزيد الاطلاع راجع القواعد الفقهيّة للجنورديّ ٤: ١٢٧، وفوائد الأصول ٤: ١٥٤، ومصباح الأصول ٢: ٤٧٧، والعناوين ١:

<sup>(</sup>٢) لا يقال: إنّ ادّعاء التنافي بين حكم العقل والشرع يُنافي مع ما هو السعروف من قـاعدة التلازم بين العقل والشرع بحيث يقال: كلّ ما حكم به العقل حكم به الشرع. فإنّه يقال: هذه القاعدة تختص بالأحكام العقليّة المستقلّة \_ كقبع الظلم وحسن الإحسان \_ فــلا تشــمل مــا نحن فيه، فلا تففل.

أنّ الموجب للحرج هو اعتبار المباشرة [<sup>11</sup> في المسح؛ فهو الساقط دون أصل المسح، فيصير نفي الحرج دليلاً على سقوط اعتبار المباشرة في المسح، فيمسح على الإصبع المغطّى.

[۱] شروع في تقريب التوجيه الموعود، وملخّصه: هو أنّ ما هو المقرّر في محلّه وإن كان مقتضاه سقوط أصل المسح ونفيه رأساً إلّا أنّ المحوجب للحرج حيث كان خصوص المباشرة ومُلاقاة الماسح للممسوح، فهو الساقط متعيّناً؛ لاَنّه المتغذّر، كما لا يخفي.

وأمّا غيرها \_كإمرار الماسح على الإصبع المُعْطَى \_فلا وجه لسقوطه بعد عدم تعذّره خارجاً، وإليه سيشير المصنّف في مبحث الاستغال عند قوله: «ويمكن أن يُستدلّ على عدم سقوط المشروط بتعذّر شرطه برواية عبدالأعلى ...»(١).

وبعبارةٍ أخرى: نفي وجوب المسح على البشرة يستفاد من آية الحرج وإثبات وجوبه على الإصبع المُغطِّى يستفاد من آية الوضوء ومن قاعدة: «الميسور لا يسقط بالمعسور»، والتفصيل في محلّد<sup>(۱)</sup>.

وبالجملة: الحكم الثبوتيّ ـ أي وجوب المسح على المرارة ـ في ما نحن فيه لا يستفاد من الآية الشريفة ابتداءً كي يلزم مخالفته مع القاعدة المذكورة (٢٠)

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ٢: ٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب الطهارة ٢: ٣٧١ و٣٧٢.

<sup>(</sup>٣) أي أدلَّة الضرر والحرج التي شأنها النفي دون الإثبات.

## فإذا أحال الإمام ع الله استفادة مثل هذا الحكم إلى الكتاب [١]، .....

بل يستفاد بعد التأمّل في مضمونها وملاحظة أنّ الموجب للحرج هو خــصوص المباشرة لاغير، وهذا معنى عدم سقوط المشروط بتعذّر الشرط، فافهم.

ثمّ اعلم أنّ للمحقّق الهمدانيّ الله توجيهاً آخر لعلّه أولى من توجيه المصنّف الله قالد « الظاهر أنّه الله أحال معرفة سقوط المسح على البشرة على ظاهر الكتاب، وأمّا استفادة كفاية المسح على المرارة من ظاهر الكتاب كما هو ظاهر الرواية في المالية و المفروض في الأذهان من أنّ «الميسور لا يسقط بالمعسور »، فكأنّ السائل لم يكن تحيّره إلّا في كيفيّة وضوئه من حيث تعسّر المسح على البشرة، لا في أصل التكليف به، والله العالم » (١٠).

ملخّص الكلام: هو أنّ نفي الحرج في الآية الشريفة وإن لم يدلّ بظاهره على ما حكم به الإمام علي من وجوب المسح على المرارة تعيّناً لكونه عاماً يشمل سقوط أصل المسح رأساً وبقاء الأصل مع سقوط قيد المباشرة .. لكنّه بعد التأمّل والدقة في أنّ الموجب للحرج هو خصوص اعتبار المباشرة لا غير ، حكم بالسقوط له فقط ، فتعيّن وجوب المسح على الإصبع المُغطّى جمعاً بين قاعدتي: «الحرج» و «الميسور»، وهذا مستفاد من مجموع كلام المصنّف والهمداني ﷺ.

[1] غرضه الله الإشارة إلى الحكم المحتاج إلى التأمّل، وعليه فكأنّه الله التحكم المحتاج إلى التأمّل إذا جاز فيه الأخذ بظاهر الكتاب، فالحكم الفير المحتاج إليه كالعُسل والوضوء الحرجيّين مثلاً.. فبطريق أولى جاز فيه الأخذ

<sup>(</sup>١) حاشية فرائد الأصول: ١٠٠.

فكيف يحتاج نفي وجوب الغسل أو الوضوء عند الحرج الشديد المستفاد [<sup>11]</sup> من ظاهر الآية المذكورة ، أو غير ذلك <sup>[7]</sup> من الأحكام التي يعرفها كلَّ عارف باللسان من ظاهر القرآن ، إلى ورود <sup>[7]</sup>التفسير بذلك من أهل البيت هيه .

ومن ذلك <sup>[4]</sup>: ما ورد من أنّالمصلّي أربعاً في السفر إن قُرنت عليه آية القصر وجب عليه الإعادة ، وإلّا فلا <sup>[0]</sup> ........

بظاهر الكتاب كقوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾(١)، وإليه أشار المصنّف الله بقوله: «فكيف يحتاج نفي وجوب الغسل أو الوضوء عند الحرج ...».

[١] لفظة «المستفاد »صفة لقوله 🕸 : «نفي وجوب»، فلا تغفل.

[۲] أي غير نفي وجوب الغسل أو الوضوء من الأحكام الحرجيّة التي يعرفها كلّ عارف باللسان\_كالصوم للمريض والحجّ للعاجز عنه و ....

[٣] الجارّ هنا يتعلّق بقوله ﷺ: «كيف يحتاج ...».

[٤] أي من الأخبار الدالّة قولاً على حجّية ظواهر الكتاب.

[٥] المضبوط في مستدرك الوسائل هكذا: «مَن صلّى أربعاً في السفر أعاد، إلّا أن يكون لم يقرء الآية عليه ولم يعلمها، فلا إعادة عليه»(١٦).

أقول : هذه الرواية الشريفة تُعدّ من أدلّة معذوريّة الجاهل بالحكم.

توضيح ذلك : أنّ الجاهل بالحكم كان معذوراً في موضعين : أحــدهما : فــي مسألة القصر والإتمام ، وثانيهما : في مسألة الجهر والإخفات ، والمعذوريّة كانت

<sup>(</sup>١) الحجّ: ٧٨.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل ٦: ٥٣٩. الباب ١٢ من أبواب صلاة المسافر، الحديث الأوّل.

من حيث الحكم الوضعيّ ـ كالإعادة والقضاء ـ وإلّا فمن حيث الحكم التكليفيّ وتر تب العقوبة على المخالفة فليس بمعذور عقلاً وشرعاً. وهذا سيصرّح به المصنّف الله في محلّه فقال: «الآثار المترتّبة على ذلك الشيء في حقّ العالم لا ير تفع عن الجاهل لأجل جهله، وقد استثنى الأصحاب من ذلك: القصر والإتمام والجهر والإخفات، فحكموا بمعذوريّة الجاهل في هذين الموضعين (۱۱). وظاهر كلامهم إرادتهم العذر من حيث الحكم الوضعيّ ـ وهي الصحّة بمعنى سقوط الفعل ثانياً ـ دون المؤاخذة، وهـ و الذي يقتضيه دليل المعذوريّة في الموضعين أمناً ... (۱۲).

وعلى أيّ حال المرادبآية القصر هو قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلاَقِ ﴾ (٣)، والمقصود أنّ مَن صلّى صلاته في السفر تماماً إن قرئت عليه الآية الشريفة الدالّة على وجوب الصلاة على المسافر قصراً فكانت صلاته تماماً باطلة شرعاً وجب عليه الإعادة عقلاً، والوجه فيه أنّ المكلّف حينئذٍ كان من مصاديق العالم بالحكم وعمله من مصدايق كون المأتى به على خلاف المأمور به .

والحاصل: أنَّ ابتناء الإمام ﷺ وجوب الإعادة على قراءة آية القصر وابتناء

<sup>(</sup>١) انظر مفتاح الكرامة ٩: ٢٧٨ و ٢٧٩، و١٠: ٦١٧.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأصول ٢: ٤٣٧.

<sup>(</sup>٣) النساء: ١٠١.

#### وفي بعض الروايات : « إن قرئت عليه و فُسّرت له » [١].

عدم وجوبها على عدم قرائتها يُعدّ أقوى شاهدٍ على حجّيّة ظواهر الكتاب، وهو المطلوب.

ولا يخفى أنّ اشتمال هذه الرواية على لفظة «فُسّرت» لا يضرّ بما نحن بصدد إثباته \_ أعني حجّيّة ظهور الآية في المطلوب مستقلاً بلا احتياج إلى التفسير لها من ناحية المعصوم عليّة \_، لكنّ الأخباريّ بمقتضى قاعدة: «حمل المطلق على المقيّد")،"، قد أنكر ذلك جدًا وادّعي أنّ كلّاً من تلك الروايستين مستقلاً يُمعدّ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ٥: ٥٣١، الباب ١٧ من أبواب صلاة المسافر، الحديث ٤.

<sup>(</sup>٢) أي حمل الرواية الأولى على الرواية الثانية .

<sup>(</sup>٣) هذا قد يعبر عنها تارةً: بقاعدة «تقديم المقيد على المطلق». وأخرى: بـ «الجمع بـين المطلق والمقيد»، وثالثةً: بقاعدة «النقيبه» وتبوضيعها: إذا ورد مطلق ومقيد متنافيان. مثل: «أعتق رقبةً » و «لا تعنق الرقبة الكافرة»؛ حيث إنّ الأمر المطلق ظاهر في وجوب عتق أيّ رقبة ـ مؤمنة كانت أم كافرة ـ والنهي المقيد ظاهر في حرمة عنق الرقبة الكافرة، فإلّه على أساس هذه القاعدة يقدّم ظهور المقيد على ظهور المطلق، وهذا هو المسراد من «حمل المطلق على المقيد»، أي: رفع البد عن ظهور المطلق في الإطلاق وحمله على إرادة المقيّد، وتقييده به، والتفصيل في محلة (انظر على سبيل المثال: تمهيد القواعد: ٢٢٧٠ قاعدة ٨٣٠، ومالم الدين: ١٥٠، وهفاتيح الأصول: ١٩٨، ذيل عنوان «في بيان كيفيّة

### والظاهر\_ولوبحكم أصالة الإطلاق في باقي الروايات [١] \_: ......

أقوى شاهد وأظهر دليل على مدّعاه \_أعني عدم حجّيّة ظواهر الكـتاب ولزوم تفسير الأئمّة هيم لها.

أقول: ملخّص الردّ عليهم أنّه أوّلاً: «حمل المطلق على المقيد» ليس أمراً اتفاقيّاً مُجمعاً عليه عند الكلّ، بل مذهب بعض المحقّقين هو العكس \_ أي حمل المقيّد على المطلق (۱۱) \_، ولذا في مثل «أعتق رقبةً» و «أعتق رقبةً مؤمنة» حملوا الأخير على الأوّل فحكموا بكفاية مطلق العتق مع حملهم الإيمان على الرجحان دون الوجوب. وثانياً: على فرض تسليم لزوم حمل المطلق على المقيّد نقول: إنّ هذا يختصّ بالمقيّد المتعيّن للتقييد - كالمثال المذكور \_ وأمّا المقيّد في ما نحن فيه في كذلك بعد كون المراد من «التفسير» فيه هـو التبيين والتوضيح لإرادة وجوب القصر متعيّناً من الآية الشريفة بالتقريب الآتي توضيحه من المصتف ﷺ (۱۳).

[۱] المقصود من باقي الروايات هي الرواية الأُولى الغير المشتملة على كلمة «التفسير ».

 <sup>→</sup> الجمع بين المطلق والمقيد »، ومحاضرات في أصول الفقه ٥: ٣٧٤ ذيل عنوان « هل يحمل
 المطلق على المقيد » ، و .... .

<sup>(</sup>١) من أراد الخوض والتحقيق في ذلك فالمناسب هو الرجوع إلى حاشية سلطان العلماء على المعالم (الطبعة الحجريّة: ٥٥٠)، الحاشية المبدوّة بقوله: «الجمع بين الدليلين لا ينحصر ...» وأيضاً إلى تعليقة السيّد التروينيّ على المعالم (تعليقة على معالم الأصول ٤: ٨٣٣ ـ ٨٥٥، ذيل عنوان «المقام الثالث»، وانظر أيضاً فرائد الأصول ٢: ٣٥٤ ـ ٣٥٧، مضافاً إلى المصادر المذكورة في الهامش السابق).

<sup>(</sup>٢) عند قوله ﷺ: «والظاهر ... ».

أنّ المراد من تفسيرها له بيان أنّ المراد من قوله تعالى: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ تَقْصُرُوا ﴾ [١] بيان الترخيص في أصل تشريع القصر وكونه [١] مبنيّاً على التخفيف،

.

[1] إنسارة إلى الردّ الشاني، وملخّصه: أنّ المراد من «التفسير» في الرواية الثانية هو توضيح أنّ المراد من قوله تعالى: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنّاحُ أَنْ تَقْصُرُواً ﴾ (١) هو وجوب القصر متعيّناً لا ما هو المتبادر منه (١) ظاهراً أي ترخيص القصر شرعاً .. نعم، ترخيصه في أصل التشريع غير منافٍ لوجوبه و تعتبد (١) واقعاً.

[٢] الضمير هنا يعود إلى «تشريع القصر»، وغرضه الله توضيح الردّ المذكور. وملخصه: أنّ ذكر التفسير في بعض الأخبار ليس باعتبار كون الأخذ بالظاهر والعمل عليه مشروطاً بورود التفسير عن الأتقته الله بأن لا ينعقد للكلام ظهور أصلاً عند عدم وروده ولا يكون حجّة شرعاً، كما زعمه الأخباري، بل كان باعتبار إرادة خلاف الظاهر من قوله تعالى: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاعً ... ﴾ ؛ إذ الظاهر منه حيث هو الترخيص في القصر ـ المعتبر عنه اصطلاحاً بالجواز بالمعنى الأعتم الشامل لكلً من الواجب والمستحب والمكروه ... فإرادة الوجوب منه متعيّناً يحتاج إلى تفسير و تبيين من الأثمة الله الذين هم المفسرون لكتاب الله تبارك وتعالى،

<sup>(</sup>١) النساء: ١٠١.

<sup>(</sup>٢) أي من قوله تعالى.

<sup>(</sup>٣) الضمائر المجرورة في «ترخصيه » و «لوجوبه » و «تعيّنه » تعود إلى «القصر ».

وإليه سيشير المصنّف الله بقوله: «مثل هذه المخالفة للظاهر يحتاج إلى التفسير بلا شبهة ...».

ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿أَنَّ الْمَسْاحِدَ شِهُ اللهُ الظاهر منه هي الأمكنة المعهودة مع أنّ الإمام الجواد الله لإرادة مواضع السجود منها تمسّك به في سؤال المعتصم إيّاه (")، ولو لا هذا التمسّك منه الله الذي هو بمنزلة التفسير لما جاز إرادة ذلك المعنى شرعاً، وهذا كم له من نظير، فافهم.

وبالجملة: قوله تعالى: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاعُ أَنْ تَفْصُرُوا مِنَ الصَّلاَةِ ﴾ ("كحيث كان ظاهره الترخيص والتخيير بين القصر والإتمام، فلا شكّ في أنّ إرادة خلاف الظاهر منه \_كالوجوب مثلاً \_قد احتاج إلى التفسير، فعلم أنّ التفسير هنا كان لإرادة خلاف الظاهر لا لإرادة الظاهر، وبعبارةٍ أخرى: التفسير المعتبر في بعض روايات الباب كان لرفع اليد عن الظاهر لا لعدم انعقاد الظهور له بدونه،

قال صاحب الأوثق ﴿: «بل لمّاكان نفي الجناح ظاهراً في مجرّد الترخيص وكان المراد من الآية وجوب القصر ، فأشار المصنّف ﴿ ببيان الفرد الخفيّ أوّلاً: على وجه الاستظهار ، وثانياً: بمقتضى الأصل إلى كون المراد باعتبار التفسير هو

<sup>(</sup>١) الجنّ: ١٨.

<sup>(</sup>۲) انظر تفسير الميّاشي ١: ٣١٩ ـ ٣٢١. الحديث ١٠٩. والبرهان في تنفسير القرآن ٨:٣٢١. الحديث ١٦.

<sup>(</sup>۳) النساء: ۱۰۱.

فلا ينافي تعيّن القصر على المسافر <sup>[1]</sup> وعدم صحّة الإسمام سنه ، ومــثل هــذه المخالفة للظاهر <sup>[۲]</sup> يحتاج إلى التفسير بلا شبهة .

.....

اعتباره في استفادة ما هو خلاف الظاهر من الآية لا في العمل بظاهرها ...»(١).

[۱] أي لا تنافي بين كون مفاد الآية أوّلاً لمحض التشريع وثانياً لزوم القصر وعدم صحّة الإتمام بدليل خارجيّ خاصّ.

وبعبارةٍ أخرى: المسلمون في صدر الإسلام كان يأنس أذهانهم منحصراً بالصلاة تماماً واستبعدوا جداً قصرها بمجرد طيّ مسافةٍ مختصرة والآية الشريفة - أي قوله تعالى: ﴿فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنْاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلاَةِ ﴾ - نزلت لمجرّد رفع الاستبعاد منهم، وعليه فلا منافاة بينه (٢) وبين إرادة الوجوب منه بدليل خاصّ عبرٌ عنه في الرواية بـ «التفسير».

ونظير ذلك الطواف والسعي في الحبّ فإنّ المسلمين في صدر الإسلام أيضاً كان يأنس أذهانهم بحرمتهما شرعاً لشبهة الشرك فيهما باعتبار وجود الأصنام في الكعبة أو في الجبلين الصفا والمروة والآية الشريفة \_أي قوله تعالى: ﴿فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُوفَ بِهِمَا﴾ (٣) \_ نزلت لمجرّد رفع هذه الشبهة، وعليه فلا منافاة بينه وبين إرادة وجوب السعى والطواف منه بدليل خاص، فافهم.

[٢] أي إرادة الوجوب من التعبير بـ ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُناحُ ... ﴾ .

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل: ٨١.

<sup>(</sup>٢) أي بين التعبير بـ ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَّاحٌ... ﴾ .

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٥٨.

وقد ذكر زرار ةومحمّد بن مسلم للإمام ﷺ <sup>[۱]</sup>: « إنّ الله تعالى قال : ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُناحٌ ﴾ . ولم يقل :افعلوا ، فأجاب ﷺ بأنّه من قبيل قوله تعالى : ﴿ فَمَنْ حَجَّ النَّبِيْتُ أَنِّ ٱغْتَمَرَ فَلا جُناحَ عَلَيْهِ أَنْ يَعلَّوْفَ بِهِما ﴾ » .

إشارة إلى الرواية الثالثة في ما نحن فيه التي تدل على المطلوب تقريراً.
 وهذا لا يتضح إلا بنقل عينها بطولها فنقول:

قال صاحب الوسائل \* : «وبإسناده (الصدوق) عن زرارة ومحمد بن مسلم أنهما قالا: قلنا لأبي جعفر الله : ما تقول في الصلاة في السفر ، كيف هي ؟ وكم هي ؟ فقال الله : إن الله عرّوجل يقول : ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَاةِ ﴾ (أن فقار التقصير في السفر واجباً كوجوب التمام في الحضر . قالا: قلنا له : قال الله عرّوجل : ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاعُ ﴾ ولم يقل : افعلوا ، فكيف أوجب ذلك ؟ فقال الله عرّوجل في الصفا والمروة : ﴿ فَمَنْ حَجُ البَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلا جُنَاعَ عَلَيْهُ أَنْ يَطُوفَ بِهِمَا ﴾ (أن ألا ترون أن الطواف بهما واجب مفروض لأن الله عزّوجل ذكره في كتابه وصنعه نبيّه ، وذلك التقصير في السفر شيء صنعه النبي تشريق وذكر الله في كتابه ... » (""، وذكر ها أيضاً المحدّث المجلسي \* ("").

<sup>(</sup>۱) النساء: ۱۰۱.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ٥: ٥٣٨، الباب ٢٢ من أبواب صلاة المسافر، الحديث ٢.

<sup>(</sup>٤) انظر بحار الأنوار ٢: ٢٧٦، الحديث ٢٦.

ومن ذلك : استشهاد الإمام ﷺ بآياتٍ كثيرة [<sup>٢]</sup>، مثل الاستشهاد لحلية بعض النسوان بقوله تعالى : ﴿ وَأُجِلَّ لَكُمْ مَّا وَراءَ ذلِكُمْ ﴾ [<sup>7]</sup>، ..........

وبعد التأمّل فيها، تجد صدق ما ادّعيناه آنفاً من دلالة هذه الرواية على حجّيّة ظاهر الكتاب تقريراً، ولذا قال المصنّف ﷺ: «وهـذا أيـضاً يـدلّ عـلى تـقرير الامام ﷺ لهما...».

[۱] عطفٌ على «التعرّض».

[۲] لا يخفى أنَّ الآيات السابقة التي استشهد بها الإمام الله عند الجواب عن الأسئلة تندرج تحت عنوان «القول»، وأمّا الآيات المستشهد بها هنا فتندرج تحت عنوان «الفعل»، وبينهما عنوان «التقرير». فإلى هنا قد ثبت حجّية ظواهر الكتاب قولاً وفعلاً وتقريراً، وهو المطلوب، وعليه فتقدير الكلام هكذا: ممّا دلّ على جواز الرجوع إلى ظواهر الكتاب هو استشهاد الإمام على اليات كثيرة ....

[٣] إشارة إلى قوله تعالى: ﴿وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ النَّسَاءِ إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ
 كِتْابَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَأُجِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذٰلِكُمْ﴾ (١).

 (١) النساء: ٢٤. لا يخفى أنّ العراد من ﴿المُشخصناتُ مِنْ النَّسْاءِ﴾ هي السؤمنات ذوات الأزواج (راجع مجمع البيان في تفسير القرآن (٣-٤): ٥١. ذيل الآية العذكورة). وفي عدم جواز طلاق العبدبقوله : ﴿عَبْداً مَثلُوكاً لا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ ﴾ [١].

[1] إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً عَبْداً مَشْلُوكاً لا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾ (١). واستشهد الإمام ﷺ بظاهره على بطلان إيـقاع الطـلاق عـن العـبد لإوجته بلا إجازة مولاه.

 <sup>(</sup>١) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿حُرَّمَتْ عَلَيْكُمْ أَمُهَاتُكُمْ وَبِنَاتُكُمْ وَأَخْوَاتُكُمْ وَعَفَاتُكُمْ وَخَلَاتُكُمْ وَلِمَا اللَّهِ وَبِنَاتُ الأُخْتِ وَأَمُهَاتُكُمُ اللَّاتِي أَرْضَى عَنْكُمْ وَأَخْوَاتُكُمْ مِنَ الرُّضَى عَنْدُ...﴾
 (النساء: ٢٣).

<sup>(</sup>٢) النساء: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر وسائل الشيعة ١٤: ٣٧٧، الباب ٣٠ من أبواب ما يحرم بالمصاهرة، الحديث ١١.

<sup>(</sup>٤) النحل: ٧٥.

 <sup>(</sup>٥) انظر زبدة البيان: ٦٢١. والروضة البهيّة ٣: ٢٤٩. الفصل الخـامس من كـتاب النكـاح.
 والتنقيح في شرح العروة الوثقي ٣٣: ٣١ و ١٤. فصل في نكاح العبيد والإماء.

ومن ذلك : الاستشهاد لحلّية بعض الحيوانات بقوله تعالى : ﴿قُلْ لا أَجِدُ في ما أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّماً ...﴾ الآية [1]، إلى غير ذلك ممّا لا يُحصى [7].

\_\_\_\_\_\_

المعروف بين الأدباء من أنّ وقوع النكرة في سياق النفي يفيد العموم(١٠)، والرواية ذكرها الشيخ الحرّ العامليّ ﴿ في الوسائل(٢٠).

[1] إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ قُلْ لا أُجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّماً عَلَى طَاعِمٍ
يَطْعَمُهُ إِلاَ أَنْ يَكُونَ مَيْنَةً أَوْ دَماً مَسْفُوحاً أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقاً أُهِلَ
لِغَيْرِ اللهِ بِهِ ﴾ (٣) ، والشاهد فيه جملة ﴿ لا أُجِدُ... ﴾ الدالة بظاهرها على حلّية غير
المذكورات في الآية صريحاً، وهو المطلوب، والرواية ذكرها الشيخ الحرّ العاملي ﷺ في الوسائل (١٠).

ولا يذهب عليك أنّ هذه الآية الشريفة استشهد بها النبيّ ﷺ ردّاً على اليهود الذين حرّمو ابعض الأشياء من عند أنفسهم، فراجع محلّه (٥٠).

[۲] إشارة إلى روايات أخر دالةٍ على حجّية ظواهر الكتاب، وقد ذكرنا بعضاً
 منها سابقاً<sup>(۱۱)</sup>، وإن شئت توضيحاً أكثر من ذلك، فراجع كلام المحقق الفـتي

<sup>(</sup>١) انظر تمهيد القواعد: ١٦٠ ـ ١٦٤، قاعدة ٥٣.

<sup>(</sup>٢) انظر وسائل الشيعة ١٥: ٣٤١، الباب ٤٣ من أبواب مقدّمات الطلاق، الحديث ٢.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ١٤٥.

 <sup>(</sup>٤) انظر وسائل الشيعة ١٦: ٣٢٤، الباب ٤ من أبواب كراهة لحوم الخيل والسفال. الحديث

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير العيّاشي ١: ٣٨٢. الحديث ١١٨. وتفسير الصافي ١: ٥٠٨. ذيل الآيـة ١٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٦) انظر الصفحة ٢٩٤، ذيل عنوان «الأخبار الدالّة على جواز التمسّك بظواهر الكتاب».

الثاني من وجهي المنع [١]:

أنّا نعلم بطروّ التقييدو التخصيص والتجوّز في أكثر ظواهر الكتاب ، وذلك ممّا يُسقطُها عن الظهور .

وفيه:

أُوَّلاً : النقض بظو اهر السنَّة ؛ فإنَّا نقطع بطروٌ مخالفة الظاهر في أكثرها .

ضمن قوله: «قانون: الحقّ جـواز العـمل.محكمات الكـتاب نـصّاً كـان أو ظاهراً...»(١).

الدليل الثاني : عروض الإجمال المانع عن الأخذ بظواهر الكتاب

[1] من هناشرع \$ في تقريب الوجه الثاني لعدم جواز الأخذ بظاهر الكتاب.
 والوجه الأوّل تقدّم ذكره والجواب عنه مفصّلاً<sup>(۱)</sup>.

وملخّصه: علمنا إجمالاً بعروض التخصيص والتقييد والنسخ والتجوّز وغيرها في القرآن الكريم بحيث أوجب الإجمال فيه جدّاً، والوجه فيه هو أنّ كلّ عامٍ أو مطلقٍ صادفناه فيه، يُحتمل تخصيصه أو تقييده بما لم يَصل إلينا من جهة اختفاء الظالمين وبغيهم على المسلمين، ومن المعلوم أنّ مع هذا لا ينعقد له ظهور أصلاً كي تصل النوبة إلى الأخذ به، فيجب علينا التوقف فيه، وهو المطلوب، ولذا قلنا

<sup>(</sup>١) قوانين الأصول ١: ٣٩٣.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٢٦٨ و٢٧٦ ومابعدهما ، ذيل عنوان «الدليل الأوّل: تواتر الأخبار النــاهية عن التفسير بالرأى » و «الجواب الحلّي عن الدليل الأوّل (الاستدلال بالأخبار) » .

......

سابقاً: إنّ النزاع في المقام صغرويّ لاكبرويّ(١).

لا يخفى أنّ الدليلين المذكورين قد استدلّ بهما صاحب الوسائل ﴿ ، أمّا الدليل الأوّل ، فقد عرفته سابقاً (٢) ، وأمّا الدليل الأوّل ، فقد عرفته سابقاً (٢) عند ادّعائه التواتر للروايات الناهية (٢) ، وأمّا الدليل الثاني ، فقد صرّح به ﴿ عند قوله : « لا يجوز الجزم بإرادة الظاهر أيضاً ؛ لاحتمال النسخ والتخصيص والتأويل وغير ذلك ... » (١) .

#### الجواب عن الدليل الثاني

اعلم أنّ المصنّف الله كما ردّ مفصّلاً دليلهم الأوّل \_أي الروايات الناهية عن التفسير بالرأي المُدّعى دلالتها على عدم حجّية ظواهر الكتاب وعدم جواز الأخذ بها \_، كذلك قد ردّ هنا أيضاً دليلهم الثاني نقضاً وحلاً في ضمن قوله: «أوّلاً ...، و ثاناً...».

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٢٥٦. ذيل عنوان «وقوع الخلاف في القسم الأول في سوضعين »، وصرّح
په المصنّف ﷺ عند قوله: «فمرجع كلا الخلافين إلى منع الصغرى، وأمّـا الكبرى فـممّا لا
خلاف فيه ولا إشكال » (فرائد الأصول ١: ١٣٧).

 <sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٢٦٥ و ٢٦٨. ذيل عنوان «عدم حجّية ظواهر الكتاب عند الأخباريين» و
 «الدليل الأول: تواتر الأخبار الناهية عن النفسير بالرأي».

<sup>(</sup>٣) انظر الفوائد الطوسيّة: ١٦٩ ـ ١٩١، فائدة ٤٨ (في ظواهر القرآن). ووسائل الشيعة ١٨: ١٠١٠ الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي. ذيل الحديث ٨٠.

 <sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ١١٨ : ١٥٦، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، ذيل الحديث ٨٢.
 والغوائد الطوسيّة: ١٦٣ و ١٨٦٠.

نسخهاو تخصيصها ... »(۱).

وثانياً: أنّ هذا لا يوجب السقوط، وإنّما يوجب الفحص عمّا يوجب مـخالفة الظاهر [1].

[١] لا يخفى أنّ اعتبار الفحص قد صرّح به عند ردّ دليلهم الأوّل أيضاً فقال: «إنّها لا تدلّ على المنع عن العمل بالظواهر الواضحة المعنى بـعد الفـحص عـن

والوجه فيه هو أنّ الأصوليّين ﷺ القائلين بحجيّة ظواهر الكتاب لم يقولوا بذلك ابتداءً؛ لأنّه من مصاديق التفسير بالرأي قطعاً كما مرّ توضيحه مفصّلاً عند توضيح المعنى الثاني للتفسير بالرأي(٢٠٠)، ولذا أنّهم ﷺ بمجرّد ملاحظة العموم المستفاد من ظاهر: ﴿ هُمُ وَ اللَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾(٢) لم يفتوا بحليّة الأشياء المشكوكة، بل بعد الفحص عن المخصّص واليأس عنه قد أفتوا بها، والشاهد عليه حكمهم بحرمة البيضتان والعصير العنبيّ وغيرهما(١١) من الأمور الوارد عليها دليل الحرمة ولو كان خبراً واحداً، ولذا قد قرر في محلّه جواز تخصيص العمومات الكتابيّة بخبر الواحد العدل على ما هو الحق عند الإماميّة رخوا إن الله عليهم(١٠).

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) أي ما يظهر في بادئ الرأي. انظر الصفحة ٢٨٠ ومابعدها، ذيــل عــنوان «أنــحاء التـفـــير بالرأى وخروج الأخذ بالظاهر عن الأدلّة الناهية عنه ».

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٩.

<sup>(</sup>٤) كلحم الأرنب مثلاً.

<sup>(</sup>٥) انظر الصفحة ٢٨٨، ذيل الرقم [٥]، و ٢٨٩، الهامش ١.

وبعد ذلك كلّه فالدليل الثاني للأخباريّين يُنتقض بظواهر السُنّة بعد عـروض الإجمال واحتمال خلاف الظاهر فيها(١٠ أيضاً مع أنّهم ﷺ يقولون بحجّيّتها قطعاً(١٠). وعليه فكلّ ما أجابوا عنه في السنّة فنحن نُجيب عنه في الكتاب.

وأمّا الجواب الحلّيّ لهم فهو أنّ الاحتمال المذكور قـد أوجب الفـحص عـن القرينة المخالفة لها لاسقوطها رأساً.

أقول: الردّ الثالث عليهم الذي غفل عنه المصنّف ﷺ هو كون الشبهة فيه غير محصورة جدّاً لا يجب الاجتناب عنها شرعاً وعرفاً على ما صرّح به ﷺ في مبحث

<sup>(</sup>١) أقول: إرادة خلاف الظاهر في السُنة كثيرة جداً، منها قدوله ﷺ: «المدونين عند شروطهم » (تهذيب الأحكام ٧٠ ٤ ٢٩ ٤، الباب ١٠ ، باب المهور والأجور، الحديث ٤٠٠ . ٥٦ . وسائل الشيعة ١٥ . ٣٠ . الباب ٢٠ من أبواب المهور، الحديث ٤)، فإنّه يختص بالشروط الغير المخالف للكتاب، ولذا قال بعض تلامذة المصنف ﴿ : «أقول: وذلك كما في قوله ﷺ: «على البد ما أخذت حتى تؤدّي » ولا تأثير على البد ما أخذت حتى تؤدّي » (عوالي اللآلي ١ : ٢٤ م . الحديث ٢٠١٦). إلى غير ذلك : ضرورة أنّ طروّ مخالفة الظنّ في خطاب : ﴿ أَوْ قُولً بِالْمُقُورِ ﴾ (المائدة: ١) ليس بأكثر من الطروّ المنزبور في الخبرين المذكورين، مع أنّ الخص قد التزم بحجّية الأخبار » (قلاد الفرائد ١ : ١٤٢٤).

البراءة والاشتغال، ولذا قال الله هناك بالمناسبة: «إذا عُلم إجمالاً بوجود بعض القرائن الصارفة المُختفية لبعض ظواهر الكتاب والسُنة، أو حصول النقل في بعض الألفاظ إلى غير ذلك من الموارد التي لا يعتنى فيها بالعلوم الإجمالية المترتب عليها الآثار المتعلقة بالمعاش والمعاد في كلّ مقام...»(١).

#### الشبهة الواردة في المقام

[١] حاصله: الردّ على الجواب الحلّيّ الذي عبّر عنه ﴿ بقوله: «و ثانياً...».

توضيح ذلك: أنّ المصنّف ﴿ بعد تسليم العلم الإجماليّ بطرة احتمال إرادة خلاف الظاهر في الكتاب قد ادّعى وجوب الفحص وجواز الأخذ بالظاهر بعد اليأس عن القرينة الصارفة عنه في الروايات؛ لارتفاع أثر العلم الإجماليّ حينئذٍ، لكنّ المستشكل قد أنكر ذلك وادّعى بقاء أثره حتّى بعد الفحص، فيجب عنده التوقّف.

وبعبارةٍ أخرى: العلم الإجماليّ المذكور عند المصنّف ﴿ كان علّةٌ تامّة لوجوب الفحص بحيث يمنع عن الأخذ بالظاهر قبل الفحص فقط، وأمّا بعده فلا، لكنّه عند الخصم كان علّةً تامّة لوجوب التوقّف \_ أي التوقّف عن الأخذ بعمومات الكتاب ومطلقاته \_بلا فرقٍ بين قبل الفحص وبعده.

وبعبارةٍ أوضح: هذا العلم الإجماليّ أوسع دائرةً عند الخصم ممّا فرضه المصنّف ۞ بعيث لا ينحلّ بالفحص، ولذا قال صاحب الأوثـق ۞:

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ٢: ٢٧٢.

العلم الإجماليّ بوجود مخالفات الظواهر لا يرتفع أثره \_ وهو وجوب التـوقّف \_ بالفحص [1]؛

بالقحص ۱۰۰۰؛

«حاصل السؤال هو عدم ارتفاع أثر العملم الإجماليّ وهمو وجموب الفحص بالفحص عن الأخبار التي يمكن الفحص عنها ؛ لعدم ارتفاع العلم الإجماليّ بذلك؛ لأنّ أطراف الشبهة أوسع من ذلك؛ لاندراس كثير من الأخبار، ولعلّها أكثر ممّا بقي بأيدينا، ومجرّد الفحص عمّا يمكن الفحص عنها ووجدان مخصّصاتٍ ومقيِّداتٍ عديدة لا يجدى في ارتفاع العلم الإجماليّ ...»(١).

قال بعض تلامذة المصنّف ﴿ : ﴿ أقول: لا يخفى أنّ أثر العلم الإجــماليّ هــو الإجمال (٢٠ وأثر الإجمال هو وجوب التوقّف، فكون وجوب التوقّف أثراً للــعلم الإجماليّ إنّما هو مع الواسطة (٣٠)،(١٠).

وبالجملة: فكأنّ الخصم قال: كما أنّ في صورة اشتباه النجس بين الإناءين ـ المعبّر عنها بالشبهة المحصورة ـ قد وجب التوقّف والاجتناب عن جميع أطراف الشبهة ـ ولو بعد الفحص واليأس عن تعيين النجس فيها ـ كذلك في ما نحن فيه بعد الفحص أيضاً قد وجب الاحتياط والتوقّف عن الأخذ بجميع ظواهر الكتاب ـ كالمطلقات والعمومات وغيرهما ـ ، وهو المطلوب له .

[١] الجارّ يتعلّق بقوله ﷺ: «لا ير تفع».

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل: ٨١ و ٨٢.

<sup>(</sup>٢) أي صيرورة الكلام مجملاً.

 <sup>(</sup>٣) لعل إشارة إلى قياس المساواة؛ أعنى «أثر الأثر أثر».

<sup>(</sup>٤) قلائد الفرائد ١: ١٣٤.

[1] المثال الموضح له هو «الصعيد» في قوله تعالى: ﴿فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً ﴾ (١٠)؛ لأنه يُعلم إجمالاً بأنّ المراد منه إمّا هو التراب الخالص أو مطلق وجه الأرض، فبعد الفحص عن تعيينهما وعدم وجدان قرينة مُعيَّةٍ لأحدهما لا يرتفع أثر العلم الإجماليّ \_وهو وجوب التوقّف \_فيه.

والمثال الآخر هو «العين» في قول المولى: «جئني بعينٍ» مثلاً المردّدة بين المعاني العديدة التي يُعلم إجمالاً بإرادة واحدٍ منها لا بعينه بلاقرينة مُعيَّنة ، وهكذا. و هكذا.

[٢] المخالفة هنا معناها القرينيّة ، فلا تغفل.

[٣] إشارة إلى العموم والخصوص من وجه الذي له مادّة اجتماعٍ ومادّتي افتراق، ومثاله الواضح هـو «أكرم العـلماء» و «لا تكرم الشـعراء»، فـمادّة الافتراق في الأوّل هو العالم الغير الشاعر الذي يجب إكرامه بلامعارضة له من ناحية الدليل الثاني هو الشاعر الغير العالم الذي يحرم إكرامه بلامعارضةٍ له من ناحية الدليل الأوّل، خلافاً لمادّة الاجتماع وهو العالم الشاعر -، فإنّهما يتعارضان فيها؛ لدلالة الأوّل على وجوب إكرامه ودلالة الثاني على حرمته.

<sup>(</sup>١) النساء: ٣٤، والمائدة: ٦.

### وجبالتوقّف فيه <sup>[١]</sup>و لو بعدالفحص .

فهنا علم إجمالاً بقرينيّة أحد الظاهرين لرفع اليد عن ظاهر الآخر ،لكنّه لا يُعلم بعينه ، وبعد الفحص عمّا يصلح للتعيّن وعدم وجدانه خارجاً لا يرتفع أثر العملم الإجماليّ ـ وهو وجوب التوقّف ـ ، بل يبقى بحاله .

وبالجملة : كما أنّ الفحص هنا لا يُغني ولا يُسمن من جُوع أصلاً ، بـل وجب التوقّف في كلتا حالتي الفحص وعدمه، كذلك الفحص في ما نحن فيه ، فإنّه أيضاً لا ير تفع به أثر العلم .

[۱] الضمير المجرور المفرد يعود إلى كلَّ من الاُمور المتقدّمة الباقي فيها أثر العلم الإجماليّ بزعم المستشكل، وأمّا المجرور المثنّى قبله فهو يحتمل عوده إلى «العامّين من وجه» وأيضاً إلى الأمرين المذكورين \_أعني «تردّد اللفظ بسين معنيين» و «العامّين من وجه» ـ.، ولعلّ الأولى هو الأوّل.

وعلى أيّ حال، قد صحَّ انطباق لفظة «شبههما» بأمثلة متعدّدة، منها: قـولنا: 
«لا تكـرم الفسّـــاق» وقـولنا: «أكرم عـالماً»، ولا يخفى أنّ الأوّل منهما 
بمقتضى اشتماله على الجمع المحلّى بـاللام أفـاد العموم الدالّ عـلى حـرمة 
إكرام الفسقة بأجمعهم عالماً وجـاهلاً بحيث يـوجب رفع اليـد عـن إطلاق 
الثاني وحمله على وجوب إكرام العالم العـادل فقط لا غـير، كـما أنّ الشاني 
بمقتضى إطلاقه دلّ على وجوب إكرام واحدٍ واحدٍ من العلماء بحيث يُـوجب 
رفع اليد عن عموم الأوّل وحمله على حرمة إكرام الفاسق الغـير العالم فقط

قلت[۱]:

لاغير(١٠)، فيدور الأمر بين تحقّظ عموم العامّ ورفع اليد عن إطلاق المطلق وتقيّده بالعامّ وبين تحقّظ إطلاق المطلق ورفع اليد عن عموم العامّ وتخصيصه بالمطلق، فحينئذٍ علم إجمالاً وجوب تحفّظ أحدهما لابعينه(١٠).

ومن المعلوم أنّ مع الفحص عمّا يصلح لتعيّنه وعدم وجدان القرينة عليه (٣) لا يرتفع أثر العلم الإجماليّ. نعم، إذا ثبت بدليل خارجيّ وجوب تحقّظ أحدهما بعينه وتقديمه على الآخر فهو خارج عن محلّ البحث.

### تقرير ثانٍ للشبهة

[١] لا يذهب عليك أنّ هذا ليس بجواب عن الشبهة ، بل هو تقرير آخر للشبهة والجواب عنها سيجيء عن قريب إن شاء الله عند قوله لله: « تندفع هذه الشبهة ...».

<sup>(</sup>١) أقول: الفرق بين العام والمطلق \_ بعد اشتراكهما في سريان الحكم وتوسعته \_ هـ وأن العموم يستفاد من الأداة العوضوعة في اللغة لإفادة العموم \_ مثل لفظة «كلّ» و «الجمع المحلى باللام» وغيرهما \_. وأنما الإطلاق فيستفاد من مقدّمات الحكمة التي أحدها: كون المتكلم في مقام البيان بلا ذكر قيد في كلامه . وإن شتت التفصيل فراجع أصول اللقة للمظفّر: ١٩٦٥ و ١٥٦٨ . ذيل عنوان «ألفاظ العموم» و «المسألة الخامسة : مقدّمات الحكمة».

<sup>(</sup>٢) أقول: إنّ المصنّف الله تبعاً لسلطان العلماء الله (انظر معالم الأصول [الطبعة الحجريّة] الصغريّة على المعلق والمقيّد، الحاشية العبدوّة بقوله: «الجمع بين الدليلين...») قد اختار في محلّة ترجيح التقييد على التخصيص ولزوم تحفّظ العامّ على عمومه، وإن شئت توضيحه مفصلاً، فراجع فرائد الأصول ٤: ٩٧ و ٩٨.

<sup>(</sup>٣) أي على أحدهما لا بعينه.

هذه شبهةً ربما تورد على من استدلّ على وجوب الفحص عن السخصُّص في العمومات بثيرت [1] العلم الإجماليّ [7] العمومات بثيرت أرداً العلم الإجماليّ بوجود المخصَّصات : فإنّ العلم الإجماليّ [7] إمّا أن يبقى أثره [7] ولو بعد العلم التفصيليّ بوجود عدّة مخصّصات [1] . . . . . . .

\_\_\_\_\_

[١] الجارّ هنا يتعلّق بقوله \$: «استدلّ»، والمقصود تعميم الإشكال ووروده على المستدلّ على وجوب الفحص عن المخصّص بالعلم الإجماليّ بالمخصّصات في مبحث العامّ والخاصّ أيضاً، وسيأتي توضيحه مفصّلاً.

[٢] تقرير وتوضيحٌ للشبهة المذكورة.

[٣] اعلم أنّ هذا كما ادّعى صاحب الأوثى ﴿(١) تقريرُ ثانٍ للشبهة المتقدّمة، لكن ببيانٍ وتقريب آخر ؛ بمعنى أنّ الشبهة الواردة من جانب المستشكل آنفاً كرّرها المصنّف ﴿ ببيان آخر وأجاب عنه عن قريب بقوله: «تندفع هذه الشبهة ...»، و تقريبه هو: أنّ العلم الإجماليّ بوجود تلك المخصّصات هل يقتضي صير ورة العمومات مُجملةً بحيث أوجب إجمالها التوقّف فيها أو لا يقتضي ذلك؟ فبناءً على الأوّل يبقى الإجمال بعد الفحص أيضاً بحاله؛ إذ المجمل لا يخرج عن إجماله بسبب الفحص عن المخصّصات خارجاً، وبناءً على الثاني فلا إجمال في البين أصلاً حتى وجب التوقّف الموجب للفحص من أوّل الأمر.

[٤] المخصّصات هنا مصداقها الواضح هو العصير العنبي المغليّ ولحم الأرنب والبيضتان والتراب، والمقصود عدم انحلال العلم الإجماليّ المذكور بمجرّد وجدان هذه الأمور بعدالفحص، ولا نعني من بقاء أثره إلاّ هذا.

<sup>(</sup>١) انظر أوثق الوسائل: ٨٢.

وإمّـــا أن لا يـبقى، فــإن بــقي فــلا يــر تفع بــالفحص، وإلاّ [١] فــلا مــقتضي للفحص [٢].

\_\_\_\_\_

وعليه فكانّه \$ قال: إنّ مجرّد وجدان بعض المحرّمات تفصيلاً ببركة الفحص في السُنّة لا يُصحّع الأخذ بظاهر الكتاب في مثل: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمُ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ (١) والحكم بحلّيّة ما عداها، والوجه فيه ما أشرنا إليه سابقاً عن كلام الأوثى \$ من أوسعيّة العلم الإجماليّ (١٦).

[١] أي وإن لم يبق أثر العلم الإجماليّ.

اعلم أنّ المصنّف الله والمستدلّ المتقدّم، وإن كان كلَّ منهما مشمولاً لتوجّه الإيراد المذكور تحت عنوان «إن قلت ... » إلّا أنّ المصنّف الله احترازاً عن التفسير بالرأي بالمعنى الثاني (٢٠ قد ادّعى عدم جواز الأخذ بعمومات الكتاب إلّا بعد الفحص عن مخصّصاتها، وأمّا المستدلّ فقد ادّعى ذلك أيضاً في مبحث العامّ والخاصّ مطلقاً سواء كان في عموم الكتاب أو غيره م، فاشترط في الأخذ بالعمومات مطلقاً الفحص عن مخصّصاتها استناداً إلى العلم الإجماليّ بعدم إرادة العموم في كثير من العمومات الصادرة عن المولى.

[٢] أي من أوّل الأمر.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٣٣٣، ذيل عنوان «الشبهة الواردة في المقام»، وأوثى الوسائل: ٨١.٨٢٠.

<sup>(</sup>٣) أي ما يظهر في بادئ الرأي.

تقريب دفع الشبهة

[١] من هنا شرع الله في تقريب الردّ على الشبهة من طريق منع توسعة العلم الإجماليّ وبقائه بحاله بعد الفحص، ووجهه (١) على ما صرّح به الأوثق الله ملخصاً احتمال أنّ الأخبار المندرسة الغير الواصلة إلينا بسبب اختفاء الظالمين هي ممّا لا دخل لها في الأحكام حالمواعظ والقصص والحكايات وفضائل أمير المؤمنين الله ومطاعن أعدائه لعنهم الله \_، وعليه فبمجرّد الفحص ووجدان بعض المخصّصات واحتمال انطباقها (١) مع ما هو المعلوم بالإجمال قد انحل العلم الإجماليّ الثابت قبل الفحص بحيث يشك جدّاً بالنسبة إلى غيرها \_ المعبّر عنه اصطلاحاً بالانحلال الحكميّ ـ؛ لانحلال العلم الإجماليّ حيننذٍ بالعلم التفصيليّ بالنسبة إلى المخصّصات الحاصلة بالفحص، والشكّ البدويّ بالنسبة إلى غيرها، فراجع عين كلامه و تمامه (٣).

وبالجملة: الثابت قبل الفحص هو العلم وبعد الفحص هو مجرّد الاحتمال، ومن المعلوم أنّ المضرَّ بالاستدلال هو العلم دون الاحتمال، وبعبارةٍ أُخرى: العلم الإجماليّ حدوثاً وبقاءً كان له أثر عقلاً وشرعاً وحيث إنّه بعد الفحص لابقاء له بعد ضيق دائر ته فلا مجال للشبهة المذكورة، وهو المطلوب.

<sup>(</sup>١) أي وجه منع التوسعة .

<sup>(</sup>٢) الضمير المؤنّث يعود إلى «المخصّصات».

<sup>(</sup>٣) انظر أوثق الوسائل: ٨١ و ٨٢.

قال المحقق الخراساني ﴿ في مطاوي كلما ته المفصّلة: «قلت: إنّما يلزم ذلك لو لم يكن الفحص موجباً لانحلال العلم الإجماليّ إلى التفصيليّ والشكّ البدويّ لا في ما يوجب ذلك أيضاً، كما هو الحال هاهنا؛ لعدم بقاء الاحتمال حينئذٍ بعده (١) على ما هو عليه قبله، بل هو غيره ... »(١).

اعلم أنّ النزاع هنا لعلّم لفظيّ بعد احتمال أنّ الانتحلال المدّعي في كلام المصنّف الله حكميّاً وفي كلام الخصم حقيقيّاً.

توضيح ذلك: أنّ الانحلال على قسمين: حكميّ وحقيقيّ، مثلاً الإناءان المشتبهان بالنجس اللذان وجب الاجتناب عنهما معاً عقلاً وشرعاً بمقتضى العلم الإجماليّ بوقوع النجس في أحدهما لا بعينه، إذا تعين النجس منهما بالقطع واليقين ينحلّ العلم الإجماليّ فيهما حقيقةٌ، وأمّا إذا قيام البيئة الشرعيّة كإخبار العدلين مثلاً على نجاسة أحدهما المعيّن واحتمل انطباقه مع المعلوم بالإجمال ينحلّ هنا العلم الإجماليّ فيهما حكماً، وفي كلِّ منهما يكفي عند المصنّف الإوالمحقق الخراسانيّ الاجتناب عن أحدهما المعلوم نجاسته، إمّا العدل العلم الأوّل -، وإمّا تعبّداً كالفرض الشاني -، والوجه فيه انحلال العلم الإجماليّ حقيقةً في الأوّل وحكماً في الثاني، وعليه فجاز عنده الخلال العلم الإجماليّ حقيقةً في الأوّل وحكماً في الثاني، وعليه فجاز عنده المحلال العلم الإجماليّ حقيقةً في الأوّل وحكماً في الثاني، وعليه فجاز عنده المحلال العلم الإجماليّ حقيقةً في الأوّل وحكماً في الثاني، وعليه فجاز عنده المحلال العلم الإجماليّ حقيقةً في الأوّل وحكماً في الثاني، وعليه فجاز عنده المحلول العلم الإجماليّ حقيقةً في الأوّل وحكماً في الثاني، وعليه فجاز عنده المحليّ العلم الإجماليّ حقيقةً في الأوّل وحكماً في الثاني، وعليه فجاز عنده المحلّ العلم الإجماليّ حقيقةً في الأوّل وحكماً في الثاني، وعليه فجاز عنده العلم الإجماليّ حقيقةً في الأوّل وحكماً في الثاني، وعليه فجاز عنده المحلّ العلم الإجماليّ حقيقةً في الأوّل وحكماً في الثاني، وعليه فجاز عنده المعلم الإجماليّ حقيقةً في المؤوّل وحكماً في المؤلّ و

<sup>(</sup>١) أي بعد الفحص.

<sup>(</sup>۲) درر الفوائد: ۹۰.

<sup>(</sup>٣) انظر كفاية الأصول: ٢٨٣.

\_\_\_\_

أيضاً في ما نحن فيه الأخذ بعمومات الكتابيّة بعدالفحص عن مخصّصاته الروائيّة ، وهو المطلوب(١٠).

وبالجملة: العلم الإجماليّ بوجود صوارف ومخالفات لعمومات الكتاب قد أوجب الفحص في خصوص الأخبار الموجودة في ما بأيدينا \_كالكتب الأربعة مثلاً \_، وعليه فبمجرّد اليأس عنها رأساً أو وجدان بعضٍ منها لا مانع شرعاً من الأخذ بها؛ إذ بالنسبة إلى غير الموجود منها صار الشكّ فيه بدوياً مجرىً للأصل ولو مع احتمال صارفٍ آخر لها، وإليه سيشير ﴿ بقوله: ﴿ وأمّا وجود مخالفاتٍ في الواقع زائداً على ذلك فغير معلوم ... ».

أقول : ملخّص التوهّم في المقام هو : ادّعاء العلم الإجماليّ الكبير الغير المرتفع إلّا بالانحلال الحقيقيّ.

وملخّص الدفع عنه هو: ادّعاء العلم الإجماليّ الصغير المرتفع حتّى بالانحلال الحكميّ، ولعلّه الحقّ، ولذا قال المحقّق الخراسانيّ \*: «مع أنّ دعوى اختصاص أطرافه (") بما إذا تفحّص عمّا يخالفه لظفر به غير بعيدة ...»(").

 <sup>(</sup>١) أقول: قال بعض محشّي الكفاية في توضيح ذلك: «إذا تفحّصنا في خـصوص ظـاهم مـن
 الظواهر ولم نظفر فيه بشيء جاز العمل به وإن كان العلم الإجماليّ بالنسبة إلى سائر الظواهر
 باقياً على حاله ...» (عناية الأصول ٣: ١٢٧).

<sup>(</sup>٢) أي العلم الإجماليّ.

<sup>(</sup>٣) كفاية الأصول: ٢٨٣.

[١] المقصود منها هو المقيِّداتوالمخصَّصات.

 [۲] تقدير الكلام هكذا: تلك المخصّصات والمقيّدات المعلوم وجودها في الأخبار الموجودة في ما بأيدينا كانت بحيث لو ثبتت لظهر ت لنا بالفحص.

[٣] أي زائداً على المقدار الذي وجدناه في الأخبار الموجودة في مابأ يدينا.

 [2] أي حين علمنا بوجود المخصّصات والمقيّدات في الأخبار الموجودة في ما بأيدينا.

[٥] هذه عبارةُ أخرى لقوله الله الله الله الله الله عبد الفحص عمّا يوجب مخالفة الظاهر ...».

[٦] إشارة إلى ما سيُقرّر في مبحث البراءة والاشتغال من عدم جريان الأصل في أطراف العلم الإجماليّ واختصاصه بالشبهات البدويّة(١).

[٧] هذه صفة للأصل، وغرضه ﴿ ادَّعاء صيرورة الشبهة حينئذٍ بدويّةً.

[٨] ردّ على الأخباريّ المفصّل بين الكتاب والسُنّة بجواز الأخذ بالظاهر في

(١) انظر فرائد الأُصول ٢: ٢٨٣ و ٢٨٤.

لا قبل الفحص و لا بعده <sup>[1]</sup>.

الثاني وعدمه في الأوّل.

قال بعض تلامذة المصنّف \( الله : [والحاصل: أنّ المُنصف لا يجد فرقاً...] أقول: لا يخفى عليك أنّ هذا حاصل الجواب الأوّل لا الثاني، فلا ير تبط بالمقام (١١)، لكنّه لا بأس بحمل كلام المصنّف \( الله على كونه محصّلاً للجواب النقضيّ، فلا تغفل.

[۱] يعني كما لا يجوز الأخذ بظاهر الكتاب قبل الفحص عن قرينة الخلاف له ، كذلك لا يجوز أيضاً الأخذ بظاهر السُنّة قبله ، وهكذاكما يجوز الأخذ بظاهر السُنّة بعد الفحص عن قرينة الخلاف له ، كذلك يجوز أيضاً الأخذ بظاهر الكتاب بعده ، وعليه فلا وجه للتفصيل في المقام ، كما فعله الأخباريّ وسيصرّح بـذلك السيّد الصدر الله في كلماته الآتية .

### كلام السيّد الصدر وتفصيله بين حجّيّة ظواهر الكتاب والسنّة

[۲] السيّد الصدر ﴿ كان أحد أكابر العلماء الأخباريّين القائل بالتفصيل بين الكتاب والسُنّة، ولا يذهب عليك أنّه ﴿ لإثبات حرمة الأخذ بظاهر الكتاب سلك

<sup>(</sup>١) قلائد الفرائد ١: ١٣٥.

في آخر كلامه: أنّ المنع عن العمل بطو اهر الكتاب هو مقتضى الأصل [1] و العمل بطو اهر الأخبار خرج بالدليل ؛ حيث قال [1] \_ بعد إثبات أنّ في القرآن محكمات وظو اهر [1] .

طريقاً آخر وهو تأسيس الأصل الأوّلي الخارج عنه السُنّة بدليل خاصّ (١)، وانتظر توضيحه إثباتاً ونفياً.

[۱] «الأصل» هنا يُراد منه القاعدة المستفادة من أدلّة حرمة العمل بالظنّ (۱۳) لا الأصل العمليّ ، وعليه فالأصل هنا هو عبارة أخرى عن الأصل الذي أسسه المصنّف شسابقاً (۱۳) ، فحينتذ فكأنّ السيّد الصدر شقال: أصالة حرمة العمل بالظنّ تشمل ظواهر الكتاب ، وأمّا ظواهر الشنّة فتخرج عنه بأدلّة خاصّة ، وعليه فالإنصاف التفكيك بينهما ، كما هو مذهب بعض الأخباريّين .

[٢] مقول القول يأتي عند قوله ﷺ: «ما خلاصته...».

 <sup>(</sup>١) ذكره في حاشية الوافية ( مغطوط): ١٤٠ ـ ١٤٢، ولا يحفى أنّ الوافية كتاب أصولي
 نفيس للفاضل التوني الله وقد شرحها السيّد الصدر الأخباريّ كما شرحها أيضاً المحقّق
 الكاظميّ الأصوليّ الله.

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأُصول ١: ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ١٥٨، ذيل عنوان «الأصل الأوّلي في التعبّد بالظنّ عند المصنّف للله \*».

<sup>(</sup>٤) قال المحقّق النراقيّ ﷺ: «في القرآن محكم ومتشابه، ونصّ وظاهر، ومؤوّل ومجمل، قـد عُرّف المحكم بتعريفات كنيرة وأصحّها: أنّه ما اتّضح معناه، والمتشابه خلافه، والنصّ: ما لم يحتمل غير ما يفهم منه لغةً. والظاهر: ما دلّ على أحد محتملاته دلالةً مساوية...»، وفـي

# وأنّه [١]ممتا لا يصحّ إنكاره،...........

فلا نزاع أصلاً في وجوب العمل بالنسبة إلى الأول وحُرمته بالنسبة إلى الشاني، وأمّا الثالث ففيه نزاع بين الأصوليّ والأخباريّ، وقد عرفت إلى هنا مفصلاً أنّ الحقّ مع الأصوليّ، لكنّ السيّد الصدر الله قد حكم بالعكس وقال: «ينبغي النزاع في جواز العمل بالظواهر وأنّ الحقّ مع الأخباريّين ...».

[۱] الضمير المنصوب يعود إلى المحكم المستفاد من «المحكمات»، وغرضه الإشارة إلى ما ذكرناه آنفاً من وجوب العمل بالنسبة إلى الأوّل ولعلّ الأولى ضميمة الثاني إليه.

→ موضع آخر قال: «اعلم أنّ «الظاهر» في اللغة: الواضع. وفي الاصطلاح: قبل: ما دلّ على معنع دلالةً ظئيّة. وقبل: دلالةً واضحة ... » (أنيس المجتهدين ١: ١٩٥٥، و٢: ١٨٤٧). أقول: المحكم في الاصطلاح هو ما يتضع معناه وعلم المراد منه لكلّ عالم باللغة حكوله تعالى: ﴿إنَّ الله كَنْ يَظْلِمُ النَّاسُ شَيْئاً﴾ (يونس: ٤٤) ـ قبل المتشابه الغير المعلوم المراد منه ـ كاللّم، في قوله تعالى: ﴿فَلْأَلَةٌ قُرُوعٍ﴾ ( البقرة: ٢٢٨) ـ هذا في مصطلح القرآن، وأتما في مصطلح الحديث فالمحكم هو الذي وجب الإيمان والتديّن به والمعمل على طبقه، والمتشابه هو الذي وجب الإيمان والتديّن به والمعمل على طبقه، والمتشابه هو الذي الميزان في تفسير القرآن ٣: ٣٦، ذيل الآيات ٧ ـ ٩ من سورة آل عمران: ذيل عنوان «كلام من سورة آل عمران: فيل عنوان «كلام من سورة آل عمران: ومجمع البحرين: مادّة « حكم »، ومغردات ألفاظ القرآن: مادّة « شبه »، وكتاب التعريفات: ٢٠٦٠ و ٢٨٨ م ١٨٥٪ « المتشابه » و « المحكم »، وقوانين الأصول المدخم والمتشابه»، وأمّا معنى «المحكم » وهوانن «القرق بين المحكم والمتشابه»، وأمّا معنى «المحكم» و «المتشابه » في مصطلح الحديث ورد في بحار الأنوار ٢٠٤؛ ١٨٠ الحديث ورد في بحار الأنوار ٢٠٤؛ ١٨٠ الحديث ١٠٠. ال. الأنوار ٢٠٤؛ ١٨٠ الخديث ١٠٠.

وينبغي النزاع في جواز العمل بالظواهر [1]، وأنّ الحـقّ مـع الأخـباريّين ـمـا خلاصته:

أنّ التوضيح يظهر بعد مقدّمتين [٢]:

الأولى [<sup>٣]</sup>: أنّ بقاء التكليف منّا لا شكّ فيه ، ولزوم العمل بمقتضاه مــوقوفٌ على الإفهام ، وهو يكون في الأكثر بالقول ، ودلالته في الأكثر تكون ظنّية ؛ ...

[۱] في قبال «المحكم»، فإنّه لا ينبغي النزاع في جواز العمل بــه، بــل فــي وجوبه.

[۲] لا يذهب عليك أنّ المقدّمة الأولى بمنزلة الكبرى الغير الصالح لوقوع الخلاف فيها، وبعبارة الخلاف فيها، وأمّا الثانية فهي بمنزلة الصغرى الصالح لوقوع الخلاف فيها، وبعبارة أخرى: السيّد الصدر الأخباريّ في يسلِّم أيضاً حجّية ظواهر المحاورات العرفيّة كالأصوليّين إلاّ أنّه يدّعي خروج الكتاب عن تحتها، وإليه قد أشار المصنّف في سابقاً فقال: «فمرجع كلا الخلافين إلى منع الصغرى، وأمّا الكبرى فممّا لا خلاف فيه ولا إشكال ...»(۱).

[٣] اعلم أنّ هذه المقدّمة تشتمل على أمور أربعة:

الأُولى: بقاء التكليف وجوباً وحرمةً علينا إلى يوم القيامة ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول ١: ١٣٧.

 <sup>(</sup>٢) إشارة إلى قوله كلي : «حلال محتد 就營營 حلال أبداً إلى يوم القيامة ، وحرائم حرائم أبداً
 إلى يوم القيامة » (الكافي ١: ٨٥، العديث ١٩، ووسائل الشيعة ١٨: ١٢٤، الباب ١٢ من أبواب صفات القاضى ، الحديث ٤٧).

الثانية: أنّ العمل بالتكليف موقوف على إفهام المكلّف وتفهيمه من قِبَل الشارع الأقدس .

الثالثة: وقوع الإفهام في الخارج غالباً بسبب اللفظ والقول(١).

الرابعة: كونهما "اظنتين جداً باعتبار احتمال خفاء القرائن وبعض أمور أخر، وإلى ذلك كلّه قد أشار بقوله في « إنّ بقاء التكليف ممّا لا شكّ فيه، ولزوم العمل بمقتضاه موقوفٌ على الإفهام، وهو يكون في الأكثر بالقول، ودلالته في الأكثر تكون ظنّية ...».

[١] تعليلُ لظنيّة دلالة القول غالباً، والمقصود أنّ المتداول بين الناس في مُحاوراتهم العرفيّة إرادة معانٍ ظاهريّة متبادرة من اللفظ ابتداءً ولذا إذا أخبر المتكلّم عن رؤية الأسد مثلاً بلا ذكر أوصافه الشائعة له \_كالأبخريّة والجُرءة والحمّى وغيرها من الأمور المختصة به \_حملو اكلامه على ما هو الظاهر المتبادر منه أي الحيوان المفترس \_مع احتمال إرادة المتكلّم معناه المجازيّ \_أي الرجل الشجاع \_وغفلته عن نصب القرينة له .

والوجه فيه: أوّلاً: اعتماد المتكلّم على فهم المخاطبين ـكـما صـرّح بـه السيّد الصدر ﴾.

<sup>(</sup>١) أقول: إفهام التكليف خارجاً باللفظ والقول في الغالب احتراز عن إفسهامه أحساناً بالفعل. ومثاله الواضع قوله ﷺ: « خذوا متّى مناسككم » (مستدرك الوسائل ١٠ ٤٠٠. الباب ٤٥ من أبواب الطواف، الحديث ٤) وأيضاً قوله ﷺ: « صلّوا كسما رأيتموني أصلّي » ( عوالي اللآلي ١٠ ١٥٨٠ الحديث ٨).

<sup>(</sup>٢) أي اللفظ والقول.

وعلى ما يفهمون <sup>[1]</sup>، وإن كان احتمال التجوّز وخفاء القرينة باقياً .

وثانياً: عدم اعتناء العقلاء بأمثال هذه الاحتمالات \_كما صرّح بـــه المــحقّق النائينيّ \(الله (١١).

وعلى أيّ حال دلالة الأسد على الحيوان المفترس في المثال كانت ظـنّيّة لاحتمال التجرّز وخفاء القرينة، فافهم.

[١] أي المتكلّم قد اعتمد في إفادة مقاصده على فهم المخاطبين.

[۲] أي المقدّمة الثانية ، فإنّها أيضاً تشتمل على أمور أربعة ذكرها صاحب الأوثق الله مقطلاً (۱۲).

أحدها: نزول القرآن على أسلوب خاصّ؛ لاشتماله على كــلماتٍ لا يــعرفها العرب.

ثانيها: الذمّ على اتبّاع المتشابه في قوله تعالى: ﴿فَأَمُّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْنٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ ﴾ (٣).

ثالثها: نهي النبيِّ ﷺ عن التفسير بالآراء.

رابعها: أصالة حرمة العمل بالظنّ عند العلماء إلّا ما أخرجه الدليل.

<sup>(</sup>١) انظر فوائد الأصول ٣: ١٣٥ حيث قال في « ومن المعلوم: أنّه ليس في طريقة العقلاء ما يقتضي التعبّد بذلك ، بل لمكان أنّهم لا يعتنون باحتمال عدم إرادة المتكلّم ما يكون الكلام ظاهراً فيه ... ».

<sup>(</sup>٢) انظر أوثق الوسائل: ٨٣.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ٧.

## أنّالمتشابه كما يكون في أصل اللغة كذلك يكون بحسب الاصطلاح [١] . . . . .

ولا يذهب عليك أنّ المقدّمة الأولى مقتضاها جواز الأخذ بظاهر القرآن الشريف والعمل عليه كسائر الكتب، خلافاً للمقدّمة الثانية التي سيأتي توضيحها؛ فإنّها تمنع عن ذلك ونتيجتها عدم جوازه، ومن المعلوم أنّ مع وجود المانع لا أثر لوجود المقتضى.

[۱] التشابه الشامل لكلُّ من اللغويّ والاصطلاحيّ قد عبّر عنه المصنّف ﴿ في مبحث التعادل والتراجيح بالمجمل والمؤوّل وقال: «المتشابه إمّا المجمل وإمّا المؤوّل... »(۱).

والتشابه اللغويّ عبارة أخرى عن التشابه الذاتيّ كـ «القُرء» في قوله تعالى: ﴿ ثَلاَثَةَ قُرُوءٍ ﴾ (٢) وكـ «العين»، وغيرها من الألفاظ المشــتركة الغير المعلوم معناها أصلاً بلاقرينة مُعيّنة.

وأمّا التشابه الاصطلاحيّ، فهو عبارة أخرى عن التشابه العرضيّ (")، فإنّه على ماادّعاه السيّد الصدر ﴿ وإن لم يشتمل على لفظٍ مجملٍ مبهم ذاتاً، لكنّه عرض عليه الإجمال من ناحية خصوصيّات توجب استيازه عن سائر المحاورات العرفيّة ؛ كالخطاب إلى شخص مثل النبيّ ﷺ وإرادة أشخاص أخر كالأمّة مثلاً،

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ٤: ٧٢.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٢٨.

 <sup>(</sup>٣) قال صاحب الأوثق ألله : « وحاصل ما ذكره: كون مراد الأخباريين من تشابه القمرآن هـو
 التشابه الذاتئ مثل الإلغاز والتعمية ، لا العرضيّ التناشئ من احتمال التخصيص والتنقيد
 والنسخ وغيرها ... » (أوثق الوسائل: ٧٧) .

مثل أن يقول أحدٌ: أناأستعمل العمومات، وكثيراً ما أريد الخصوص من غير قرينة، وربّما أخاطب أحداً وأريد غيره، ونحو ذلك، فحينئذٍ [١] لا يسجوز لنا القطع بمراده، ولا يحصل لنا الظنّ به، والقرآن من هذا القبيل؛ لأنّه نزل على اصطلاح خاصّ،

كقوله تعالى: ﴿ وَاسْتَغْفِرْ لِدَنْبِكَ ﴾ (١)، فكأنّه قيل: أيّها المسلمون، استغفروا لذنوبكم، ولذا في حديثٍ قال الإمام الصادق ﷺ: «نزل القرآن بـإيّاك أعـني واسمعي يا جارة »(١)، وهكذا خصوصيّات أخر سيصرّح بها السيّد ﷺ في ضمن كلماته الآتية.

والحاصل: أنّ المتكلّم المصرّح بأنّي ربّما أخاطب أحداً وأريد غيره أو أنّي ربّما أستعمل العموم مثلاً وأريد الخصوص بلا قرينة أو أنّي ربّما أستعمل المطلق مثلاً وأريد المقيّد بلا قرينة وهكذا، ليس كلامه من قبيل المحاورات العرفيّة حتّى يجوز الأخذ بظاهره والعمل على طبقه، وهو المطلوب.

 أي حين اشتمال الكلام على التشابه الاصطلاحي لا يمكن للمخاطب القطع \_ بل الظنّ \_ بمراد المتكلّم ، ولذا قلنا بخر وجه عن تحت المحاورات العرفيّة .

<sup>(</sup>١) الغافر: ٥٥. ومحمّد ﷺ: ١٩.

<sup>(</sup>۲) انظر تفسير الصافي ۱: ۲۵ ، المقدّمة الرابعة ، والبرهان في تنفسير القرآن ۱: ۵۰ ، أقول: « إيّاك أعني واسمعي ياجارة» أصله: صدر من عاشق كانت معشوقته في فسطاط خاص، فإنّه في الظاهر وإن خاطب وعاشق مع النسطاط فقال: « إيّاك أعني » . لكن في الحقيقة كان قصده تلك المعشوقة التي هي جار الفسطاط ولذا أنّت الفعل فقال: «اسمعي ياجاره» أي يا جار الفسطاط . مثل: يُشرب لمن يتكلم بكلام ويريد به شيئاً غيره » . وهذا نظيره في الفارسيّة يقال: «به در ميكم ديوار تو گوش كُن».

[١] كاستعمال النهار وإرادة الليل مثلاً.

[۲] لفظة «ذلك» إشارة إلى وضع جديد، وغرضه المستعمل من التعميم هو أنّ القرآن، كما يشتمل على التراكيب والأساليب المعهودة المطابقة للقواعد المتداولة عند أهل المحاورة، كذلك يشتمل على التراكيب والأساليب الغير المعهودة عندهم(۱۱) التي بها يمتاز عن محاوراتهم العرفيّة.

[٣] أي الامتياز الآخر للقرآن أنّه يكون فيه مجازات لا يعرفها حتّى أهل اللسان في زمان صدوره؛ كالصلاة والزكاة والحجّ وغيرها من ألفاظ العبادات المستعملة لمعانٍ مستحدثه بناءً على القول بعدم ثبوت الحقيقة الشرعيّة (٣٠، كما أوضحه صاحب الأوثق (٣٠).

وكلفظة «جزء» في قوله تعالى: ﴿فَخُذَّ أَرْبَعَةُ مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَىٰ كُلَّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءاً﴾ (<sup>13)</sup>، فإنّ العامّة فسّروه بـالرُّبع اسـتناداً إلى الطـيور الأربعة (<sup>6)</sup>، وأمّا الإمام ﷺ فقد فسّره بالعُشر استناداً إلى الجبال العشرة في تلك

<sup>(</sup>١) كاشتماله على الناسخ والمنسوخ والمحكم والمتشابه وغيرها.

 <sup>(</sup>٢) أي بأن يُدَعى أنَّ الشارع الأقدس لم ينقلها من المعنى اللغويّ إلى معناها الاصطلاحيّ
 يعرفها أهل اللسان، وإن شئت التوضيح فراجع تهذيب الوصول: ٦٥ و ٦٦، ومعالم الدين:
 ٣٤ ـ ٣٨، وهداية المستر شدين ١: ٥٠٤ ـ ٣٤٣.

<sup>(</sup>٣) انظر أوثق الوسائل: ٨٣.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٦٠.

<sup>(</sup>٥) انظر الدرّ المنثور ٢: ٣٤، ذيل الآية ٢٦٠ من سورة البقرة.

ومع ذلك [١] قد وجدت فيه كلماتٌ لا يعلم المراد منهاكالمقطَّعات .

ثمّ قال :

القصّة، ولذا المرأة المتوفّاة التي أوصت في مالها جزءً لشخصٍ حمله الإمام ﷺ على عُشر الثلث لها(١٠)واستدلّ بالآية الشريفة المذكورة(٢٠).

هذا كلّه مضافاً إلى اشتماله على أسرارٍ ورموزٍ لا يطّلع عليها أحدٌ مثل: ﴿الم﴾(٣)، ﴿حم \* عسق﴾(١)، ﴿كهيعص﴾(٥) وغيرها من الكلمات المقطّعة المرموزة(٢) بحيث يقال في حقّها:

«بين المحبّين سِرُّ ليس يُعشيه قولُ ولا قلمُ للخلق يحكيه »(۱) فبذلك كلّه علم أنَّ القرآن لم ينزل لغرض الإفهام والتفهيم حتّى صحَّ الأخذ بظواهره. [١] أى مع أنَّه ليس على وضع جديد.

[۲] إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ
 هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتُ فَأَمًّا الَّذِينَ فِى قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشْسَابَهَ

<sup>(</sup>١) أي للوصيّة.

<sup>(</sup>٢) انظر وسائل الشيعة ١٣: ٤٤٣، الباب ٥٤ من أبواب الوصايا، الحديث ٢.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١، آل عمران: ١، العنكبوت: ١، الروم: ١، لقمان: ١، السجدة: ١.

<sup>(</sup>٤) الشورى: ١ و ٢ .

<sup>(</sup>٥) مريم: ١.

<sup>(</sup>٦) مثل ﴿المص﴾ (الأعراف: ١)، و ﴿ص﴾ (ص: ١)، و ﴿حم﴾ (غافر: ١، وفصّلت: ١).

<sup>(</sup>٧) انظر تفسير الصافي ١: ٦٨، ذيل الآية ١ من سورة البقرة.

\_\_\_\_\_\_

مِنْهُ ابْتِغاءَ الْـقِتْنَةِ وَابْتِغاءَ تَـأُولِيهِ وَضا يَـعْلَمُ تَـأُولِيلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِـخُونَ فِي الْعِلْمِ﴾(١)، ولا يخفى أنَّ هذا هو الأمر الثاني من الأمور الأربعة للمقدّمة الثانية.

[۱] يعني المتشابه الممنوع اتباعه بمقتضى الآية الشريفة حيث لم يُبيّن المراد منه يحتمل شموله للظاهر فهو أيضاً يُمنع عن اتباعه، وبعبارة أخرى: الجائز عند السيد الصدر الله الأخذبالمحكم، وأمّا غيره سواء كان ظاهراً أو متشابهاً فلا يجوز الأخذ به والاعتماد عليه: لاحتمال شمول المتشابه إيّاه واندراجه فيه، وإليه أشار المحقق الخراسانيّ الله عند قوله: «أو بدعوى شمول المتشابه الممنوع عن اتباعه للظاهر لا أقلّ من احتمال شموله لتشابه المتشابه وإجماله ...»(").

وبالجملة: بعد العلم بحرمة الأخذ بالمتشابه في الآية الشريفة وجب الاحتراز عن الأخذبمحتمل التشابه أيضاً؛ ليقطع بامتثالها، وعليه فلا يجوز الأخذ بالظاهر كعدم جواز الأخذ بالمتشابه المقطوع به، وهو المطلوب.

[۲] إشارة إلى احتمال اندراج الظواهر في المتشابهات؛ لأنها لم يُبيّن عددها
 ومقدارها.

 [٣] إشارة إلى أن لفظة «المتشابهات» أيضاً عُدّت متشابهاً. ولذا قال المحقّق المذكور \(\frac{\psi}{2}\): «لتشابه المتشابه وإجماله ...».

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٧.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأصول: ٢٨٢.

وجعل البيان موكولاً إلى خلفائه ، والنبيّ ﷺ نهى الناس عن التفسير بالآراء [١] . وجعلوا الأصل عدم العمل بالظنّ <sup>[١]</sup> إلّا ما أخرجه الدليل .

إذا تمهدت المقدّمتان، فنقول: مقتضى الأولى العمل بالظواهر، ومقتضى الثانية عدم العمل الطنّ المراد منه، وما بقى الثانية عدم العمل [<sup>7]</sup>؛ لأنّ ما صار متشابهاً لا يحصل الظنّ بالمراد منه، وما بقى ظهوره مندرجٌ في الأصل المذكور، فنطالب بدليل جواز العمل؛ لأنّ الأصل الثابت عندالخاصّة هو عدم جواز العمل بالظنّ إلاّ ما أخرجه الدليل.

[۱] الفاعل في قوله هذا «جعل» هو الله تبارك وتعالى ، والفاعل في قوله: «نهى» الضمير الراجع إلى النبيّ و الفاعل في قوله «جعلوا» هو العلماء ، فلا تغفل .
[۲] إشارة إلى الأصل المؤسّس في أوائل مبحث الظنّ الذي قد عرفت هناك دلالة الأدلّة الأربعة عليه عند الأصوليّ والأخباريّ (۱۱).

[٣] أي المقدّمة الأولى وإن دلّت على جواز الأخذ بظاهر الكتاب، لكن بمقتضى المقدّمة الثانية لمّا عُدّ «الظاهر » من مصاديق المتشابه الممنوع اتّباعه فلا يجوز الأخذ به إلّا ما دلّ عليه دليل خاصّ، وبعبارةٍ أخرى: بعد عروض التشابه في القرآن الشريف بالتقريب المتقدّم في المقدّمة الثانية ـ لا مجال لحصول الظنّ بالمراد منه أصلاً بالنسبة إلى ظواهره كما هي خصوصيّة المتشابه، وعلى فرض تسليم حصوله يندرج تحت الأصل الأولي المعتبر عند الكلّ، وإليه أشار بقوله ﷺ: «ما صار متشابهاً لا يحصل الظنّ بالمراد منه، وما بقي ظهوره مندرجٌ في الأصل...».

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ١٥٨. ذيل عنوان «الأصل الأوّلي في التعبّد بالظنّ عند المصنّف ﷺ ».

لا يقال : إنّ الظاهر من المحكم ، ووجوب العمل بالمحكم إجماعيّ [١].

#### الإشكال الوارد على كلام شارح الوافية والجواب عنه

[۱] هذا الإيراد المركّب من صغرى وكبرى الشكل الأوّل أورده بعضٌ على السيّد الصدر (۱)، و تقريبه هكذا: «الظاهر » يُعدّ من المحكم، والمحكم وجب العمل به إجماعاً. وبالجملة: «الظاهر » بعد عدّه من المحكم لا يشمله الأدلّة الناهية عن الأخذ بالمتشابه.

اعلم أنّ «المحكم» عند الأصوليّين مشترك بين النصّ والظاهر (٢)، وأمّا عـند الأخباريّين فهو عبارة عن النصّ فقط (٣) ولذلك ألحقوا الظاهر بالمتشابه والمقتضى

<sup>(</sup>١) لم نعثر على مَن أورده.

<sup>(</sup>٢) قال العلامة فلى في تهذيب الوصول: ٤٩: «اللفظ السفيد إن لم يحتمل غير معناه فهو النص، وهو الراجع العانم من النقيض، وإن احتمل وكان راجعاً فهو الظاهر، والمسترك بينهما [أي بين النص والظاهر] \_ وهو مطلق الرجعان \_: المحكم، وإن تساويا فهو المجمل، والمرجوح الظاهر الموؤل والمشترك بينه وبين المجمل - وهو الرجعان \_: المجمل، وانظر أيضاً زيدة الأصول: ٥٥، وقوانين الأصول ١٦٣، وأنيس المجتهدين ١٩٥٠.

<sup>(</sup>٣) هذا صرّح به السيّد الصدر ﴿ حيث قال: «إذ المعلوم عندنا مساواة المحكم للنصّ، وأتا شموله للظاهر فلا، كيف وهم قد عرّفوه بتعريفات مختلفة ولم يقيموا دليلاً عملى أنّ المعنى الشامل به للظاهر هو المراد منه في القرآن والأخبار ولا يظهر أيضاً من الأحاديث الواردة في تفسيره هذا الشعول، بل ادعى الشيخ الفاضل المحدّث حسين بن شهاب الدين الما ملي ﴿ فَي كتابه أيضاً أنّ الذي يظهر من الأخبار مساواة المحكم للنصّ ... » (حاشية الواقية: (١٤٤٠).

لأنّا نمنع الصغرى ، إذ المعلوم عندنا مساواة المحكم للنصّ ، وأمّا شموله للظاهر فلا .

إلى أن قال<sup>[١]</sup>:

لا يقال: إنّ ما ذكرتم - لو تمّ - لدلّ على عدم جواز العمل بظواهر الأخبار أيضاً [<sup>17]</sup>؛ لما فيها من الناسخ والمنسوخ ، والمحكم والمتشابه ، والعامّ المخصَّص، والمطلق المقيّد.

\_\_\_\_\_

للأخذ به وإن كان عندهم موجوداً بعد تماميّة المقدّمة الأولى ، لكنّ المانع منه ليس مفقوداً ، بل هو موجود بعد تماميّة المقدّمة الثانية .

ولذا قد ردّ السيّد الله الإشكال من طريق منع الصغرى؛ إذ المحكم عنده أيضاً عبارة عن النصّ ومساوله، فكما لا يشمل النصّ للظاهر، كذلك المحكم أيضاً لا يشمله، فيندرج في المتشابه، وبعبارةٍ أخرى: بعد تساوي المحكم مع النصّ ومغايرة النصّ مع الظاهر ثبت بقياس المساواة مغايرة المحكم مع الظاهر، وعليه فيلحق بالمتشابه الممنوع اتّباعه، وهو المطلوب.

[١] أي السيّد الصدر ﷺ.

[۲] هذا إيراد آخر أورده المستشكل على السيّد \$، وملخّصه: أنّ المقدّمة الثانية وإن اختصّ بعض موادّها بظاهر الكتاب كالنهي عن اتبّاع المتشابه والنهي عن التفسير بالرأي \_إلاّ أنّ بعضاً آخر منها قد اشترك فيه الكتاب والسنّة \_كأصالة حرمة العمل بالظنّ والوضع والأسلوب الجديد \_بعد اشتمال السُنّة أيضاً على

لأتّانقول: إنّالوخُليّناو أنفسَنا [١] العملنا بظواهر الكتاب والسنّة مع عدم نصب القرينة على خلافها ، ولكن مُنعنا من ذلك في القرآن ؛ للمنع من اتباع المستشابه وعدم بيان حقيقته [٢] ، ومَنعَنا رسول الله ﷺ عن تفسير القرآن ، ولا ريب في أنّ غير النصّ [٢] محتاج إلى النفسير .

الناسخ والمنسوخ والمحكم والمتشابه والعامّ والخاصّ (١١) وغيرها كالقرآن بعينه، وعليه فلا وجه للتفكيك بينهما بجواز الأخذ بالظاهر في السُنّة وعدمه في القرآن، فإن قلنا بالجواز فيها فلابدّ من القول بالجواز فيه؛ إذ حكم الأمثال في ما يجوز وفي ما لا يجوز واحد.

وهذا الإشكال أيضاً قد ردّه السيّد الله مفصّلاً، وملخّصه: أنّ اختصاص بعض تلك الموادّ أعني النهي عن المتشابه والنهي عن التفسير بالرأي بالكتاب يكفي في الحكم بالتفكيك بينهما، وبعبارةٍ أخرى: النهيان المذكوران في المقدّمة الثانية بعد اختصاصهما بالكتاب يوجب امتيازه عن غيره ولو لا ذلك لَعملنا بنظاهر الكتاب أيضاً كالسنّة بمقتضى المقدّمة الأولى، وإليه أشار الله بقوله: «لكن مُنعنا من ذلك في القرآن؛ للمنع من اتبّاع المتشابه وعدم بيان حقيقته، ومَنعَنا رسول الله تشير القرآن...».

[١] أي لو بقينا على الطبع الأوّلي.

[٢] هذه عبارة أُخرى لقوله ﴿ آنفاً: «لم يُبيّن لهم المتشابهات ... ».

[٣] أي سواء كان ظاهراً أو متشابهاً.

<sup>(</sup>١) أضف إليه وجود احتمال التقيّة في السنّة.

وأيضاً : ذمّ الله تعالى على اتباع الظنّ <sup>[١]</sup> وكذا الرسول ﷺ وأوصياؤه ﷺ . ولم يستثنوا ظواهر القرآن .

إلى أن قال:

وأمّا الأخبار ، فقد سبق أنّ أصحاب الأثمّة هي كانوا عاملين بأخبار الآحاد من غير فحصٍ عن مخصّصٍ أو معارضٍ ناسخٍ أو مقيدٍ ، ولو لا هذا [<sup>17</sup>أنكنًا في العمل بظواهر الأخبار أيضاً من المتوقّبين ، انتهى [<sup>17]</sup>.

[١] إشارة إلى المانع الثالث، وهو أصالة حرمة العمل بالظنّ الدالّ عليه آيات

عديدة كقوله تعالى: ﴿إِنْ يَتَبِعُونَ إِلَّا الطُّنَّ ﴾ [١١]، وقوله تعالى: ﴿لاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ [١٧] وهكذا أخبار عديدة كقوله ﷺ: «إيّاكم والظنّ، فإنّ الظنّ أكذب الكذب »(١٦).

لا يذهب عليك أنّ الآيات الدالّة على حرمة العمل بالظنّ لعلّها تبلغ المائة وأيضاً الأخبار الدالّة عليها لعلّها تبلغ خمس مائة ، وكلّ ذلك قد ادّعاه صاحب الأوثق ﴿\*أنا،

[7] أي لولا إجماع أصحاب الأثمة ﷺ.

[٣] أي انتهى كلام السيّد الصدر ﴿ (٥).

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٣٦.

 <sup>(</sup>٣) قرب الإسناد: ٢٩. الحديث ٩٤. ووسائل الشيعة ١٨: ٣٨. بـاب ٦ مـن أبـواب صـفات القاضى، الحديث ٤٢.

 <sup>(</sup>٤) قال رضي أوثق الوسائل: ٦٦: «وقد ذكر بعض مشايخنا أنّ بعضهم قد جمع في رسالة مفردة مائتى آية وخمس مائة حديث في حرمة العمل بالظنّ ».

<sup>(</sup>٥) انظر حاشية الوافية (مخطوط): ١٤٠\_١٤٦.

أقول: وفيه مواقع للنظر [11] ، سيّما في جعل العمل بظو اهر الأخبار من جهة قيام الإجماع العمليّ، ولولاه اتوقف في العمل بهاأيضاً: إذ لا يخفى أنّ عمل أصحاب الأثمّة هي بظو اهر الأخبار لم يكن لدليلٍ شرعيِّ خاصٍّ وصل إليهم من أنمّتهم، وإنّما كان أمراً مركوزاً في أذهانهم بالنسبة إلى مطلق الكلام الصادر من المتكلّم لأجل الإفادة والاستفادة [17] ، سواء كان من الشارع أم غيره، وهذا المعنى جارٍ في القرآن أيضاً على تقدير كونه ملقى للإفادة والاستفادة ، على ما هو الأصل في خطاب كلّ متكلّم.

### مواقع النظر في كلام السيّد الصدر 🏶

[۱] المذكور في المتن بيان موقعين منها، ولعلّه الله الحال غير هما إلى وُضوحه أو إلى ما ذكره سابقاً، كما ادّعاه صاحب الأوثق الله الله الله الله الله عنه الله المالة الله الله الله الله الله

[٢] ملخّص الردّ عليه هو: أنّ الأخذ بالظنّ والاعتماد عليه وإن كان محرّماً بالأدلّة الأربعة المتقدّمة سابقاً ٢٠٠١، لكنّ الظنّ الحاصل من ظواهر الكلمات الصادرة عن المتكلّمين في مقام الإفادة والاستفادة كان خارجاً عن تلك الأدلّة، والمُخرج ٣٠٠ ليس له دليل خاصّ مقيّد، بل هو أمر مركوز ثابت عند العقلاء ٢٠٠

<sup>(</sup>١) انظر أوثق الوسائل: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأُصول ١: ١٢٥ و١٢٦.

<sup>(</sup>٣) أي عمل الأصحاب بظواهر الأخبار.

<sup>(</sup>٤) أُقُول: الارتكاز المدّعى في كلام المصنّف ﴿ هَنا لعلَّه يؤيَّد بما سيذكر في مبحث حسجّيَّة

نعم، الأصل الأوّلي هي حرمة العمل بالظنّ، على ما عـرفت مـفصّلاً، لكـنّ الخارج منه ليس خصوص ظواهر الأخبار حتّى يبقى الباقي <sup>(١)</sup>، بل الخارج منه هو مطلق الظهور الناشىء عن كلام كلّ متكلّم الُقى إلى غيره للإفهام.

بأجمعهم من دون فرقٍ في ذلك بين الكتاب والسنّة والمحاورات العرفيّة، وعليه فما ادّعاه السيّد الصدر ﴿ من: أنّه لو لا عمل الأصحاب بظواهر الأخبار لكنّا من المتوقّفين فيها كالتوقّف في ظواهر الكتاب، ادّعاءٌ باطل وكلام بلاطائل جدّاً.

وبالجملة : الأصل الأولى وإن كان حرمة العمل بالظنّ والتعبّد به ، لكن خسرج منه مطلق الظواهر كتاباً أوسنّةً أو غير هما بالأصل الثانويّ وهو بناء العقلاء ، وعليه فلا مجال للتفصيل بين هذا وذاك ، وهو المطلوب .

أضف إلى ذلك كلّه الأدلّة النقليّة التي ذكر هاالمصنّف ﷺ سابقاً الدالّة على جواز الاعتماد بالظواهر قولاً وفعلاً وتقريراً ١٠١، وأضف إليها أيضاً الآيات الكريمة الدالّة على التدبّر في القرآن والتذكّر به ١٠٠.

[١] أي حتّى يبقى الكتاب تحت الأصل.

خبر الواحد من سؤال بعض الرواة \_ عن الابام ﷺ \_ عن الصغرى بقوله: «أفيونس بن
عبدالرحمن ثقة آخذ عنه ما أحتاج إليه من معالم ديني؟» (وسائل الشيعة ١٨: ١٠٧، الباب ١٨
من أبواب صفات القاضي. الحديث ٣٣. ورجال النجاشي: ٤٤٦ و٤٤٧. الرقم ١٢٠٨)، والوجه
فيه مُسلَميّة الكبرى عند السائل: أعني حجيّة خبر الواحد الثقة، انظر فرائد الأصول ٢٠٠١.

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٢٩٤، ذيل عنوان «الأخبار الدالة على جواز التمشك بظواهر الكتاب».
 (٢) أقول: تلك الآيات كثيرة متعددة جدًاً. منها: قوله تعالى: ﴿أَ فَلاَ يَتَدَبُّونَ القُوْلَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهُا﴾ (محمد ﷺ : ٢٤). ومنها: قوله تعالى: ﴿كِبَتَابُ أَشْرَلْنَاهُ إِلَيْكُ صُبَارَكُ لِيَئِبُ رُولًا الأَلْبَابِ﴾ (ص: ٢٩).

ثمّ إنّ ما ذكره \_ من عدم العلم بكون الظواهر من المحكمات واحتمال كونها من المتشابهات [1] مصنوعٌ:

أَوَّلاً: بأنَّالمتشابه لا يصدق على الظواهر لا لغةً ولا عرفاً <sup>[٧]</sup>، ......

[١] إشارة إلى موقعٍ آخر من مواقع النظر في كلام السيّد الصدر \$، وانتظر
 توضيحه.

ثمّ لا يخفى أنّ الصواب المنطبق مع كلام السيّد ﴿ هو «عدم الشمول » بدلاً عن «عدم العلم ... » حيث إنّه ﴿ قال : «أمّا شموله للظاهر فلا » ، وعليه فالمراد هـو: عدم الشمول لا عدم العلم ، وعلى أيّ حال ، إنّ هذا الإيراد لعلّه لا يتوجّه عـلى السيّد الصدر ﴿ ، كما صرّح به المحقّق الخراساني ﴿ في الحاشية (١).

[۲] اعلم أنّ «المتشابه» معناه في اللغة تارةً: الأمر المجمل المبهم، وأخرى: الشبيد (٢).

<sup>(</sup>١) انظر درر الفواند: ٩٠. حيث قال هي : « تم لا يخفى أنّ ما أورده هي عليه في السقام بقوله هي : [تم إنّ ما ذكره من عدم العلم بكون الظواهر من المحكمات ... ] لا يتوجّه عمليه أصلاً... ».

<sup>(</sup>٢) أقول: النشابه بكلا معنيه قد استعمل في القرآن النسريف. أشا الأول، فكقوله تعالى: ﴿مِنْهُ آياتُ مُحْكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ الكِتابِ وَالْحُرُ مُتَشَابِهاتُ ﴾ (آل عمران: ٧). وأشا الناني، فكقوله تعالى: ﴿وَهُنَ النِّي أَنْشَأَ جُنَّاتٍ مَعْرُوشَاتٍ وَغَيْرٌ مَعْرُوشَاتٍ وَالشَّخْلُ وَالرُّرْعَ مُخْتَلِها أَكُلُهُ وَالرُّيْتُونَ وَالرُّحْنَانُ مُتَشَابِها وَغَيْرٌ مَتَشَابِهِ كُلُوا مِنْ ثَمْرِهِ﴾ (الأنعام: ١٤١). انظر مجمع البيان (١- ٢): ٦٩٩ و ٢٠٠٠ ذيل الآية ٧ من سورة آل عمران، و (٣- ٤): ٨٥٨ . ذيل الآية «حكم»، ومفردات ألفاظ القرآن: بادة «حكم»، ومفردات ألفاظ القرآن: بادة «حكم»، ومغردات ألفاظ القرآن: بادة «شبه».

وأمّا عند العرف، فهو مساوٍ للمعنى الأوّل في اللغة \_أي الشيء المجمل الغير الواضح معناه \_، ومن المعلوم عدم صدق ذلك على الظواهر الواضحة المعنى؛ كصيغة «افعل» مثلاً التي كانت ظاهرةً في الوجوب، وكلفظة «كلّ» مثلاً التي كانت ظاهرة في العموم، وهكذا.

[۱] الضمير الأوّل يعود إلى «المتشابه»، والشاني يعود إلى «الظاهر»، والمقصود صحّة سلب المتشابه عن مثل صيغة «افعل» ولفظة «كلّ» في المثال، وقد قرّر في محلّه أنّ صحّة السلب علامة التجوّز \_كصحّة سلب الأسد عن الرجل الشجاع \_(1)، فافهم.

[٢] أي قوله تعالى: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهُ منه ﴾ ٢١، لا يمنع عن الأخذ بالظاهر والعمل عليه، والوجه فيه ما ذكرناه آنفاً من عدم صدق المتشابه على الظاهر.

[٣] إشارة إلى قول السيّد \(\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tiilie{\tilde{\tilde{\tiii}}}}}}}}} \\ \tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\

<sup>(</sup>١) انظر قوانين الأصول ١: ١٧.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ٧.

<sup>(</sup>٣) أي المقدّمة الأولى.

من أنّ مقتضى القاعدة [١] وجوب العمل بالظواهر .

ر نانياً : بأنّ احتمال كونها من المتشابه لا ينفع في الخروج عن الأصل <sup>[17</sup>الذي اعترف به .

[١] إشارة إلى القاعدة المستفادة من المقدّمة الأولى الدالّة على جواز الأخذ،

\_بل وجوبه \_بظاهر صيغة «افعل» في مثل ﴿فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيْكُمْ إِلَى الْمَزافِق﴾ (١)، والحكم بوجوب غَسل الوجوه والأيدي إلى المرافق.

[۲] إشارة إلى الأصل العقلائيّ الذي أشسه السيّد ﴿ في المقدّمة الأولى، وهو جواز الأخذ بالظاهر \_ بل وجوبه \_ كما في الآية المذكورة، وغـرضه ﴿ هـو أنّ مجرّد الشكّ في المانع بعد إحراز المقتضي له لا ينفع في الحكم بخروج الظاهر عن الأصل استناداً إلى احتمال اندراجه في المتشابه: نظير محتمل الخمريّة مثلاً، فإنّ مجرّد الاحتمال فيه لا ينفع في خروجه عن تحت أصالة الحليّة، فكما أنّ النهي عن الخمر في الكتاب والسنة لا يكفي في حرمة المائع المحتمل الخمريّة (٢٠)، كـذلك النهي عن المتشابه في الكتاب والسنّة أيضاً لا يكفي في حرمة محتمل التشابه، فافهم.

<sup>(</sup>١) المائدة: ٦

<sup>(</sup>۲) أقول: عدم كفاية النهي عن الخمر في: « حُـرَمت عليكم الخــم » ـ المستفاد من قوله تعالى: 
تعالى: ﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَ الْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمُ كَبِيرُ ﴾ (البقرة: ۲۱۹) وقوله تعالى: 
﴿ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَالِ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجَتَبْبِهُ وَ لَـعَلَّكُمْ 
تَظْلِحُونَ ﴾ (المائدة: ۹۰) ـ لاتبات حرمة المائع المحتمل الخمريّة صرّح به المصقف الله في مبحث البراءة (انظر فرائد الأصول ۲: ۲۱۱) عند الردّ على من توهم كفايته، وملخقه : هو أنّ بيان الكبرى من جانب الشارع الأقدس وإحراز الصغرى من جانب المكلف قد أوجبا الاجتناب، وأمّا محتمل الخمريّة فحيث لا يحرز خمريّته فلا يجب الاجتناب عنه.

قال صاحب الأوثق \ الكون المقام حينئذٍ من قبيل الشك في مانعيّة الآية من العمل بالظواهر بعد إحراز المقتضي للعمل بها، وهو غير صالح لرفع اليد عنها؛ إذكما أنّه مع الشكّ في وجود القرينة أو المعارض لا يجوز رفع اليد عن الظواهر كذلك مع الشكّ في كون الموجود قرينةً أو معارضاً...» (١١).

والحاصل: أنّ «الظاهر » في ما نحن فيه أوّلاً: لا نحتمل كونه من المتشابه بعد صحّة سلبه عنه، وثانياً: على فرض احتماله لا يترتّب عليه حكمه بعد إحراز المقتضى للعمل به (۱۲).

وبعبارةٍ أخرى: إنّ مجرّد احتمال كون الظاهر من المتشابه لا يكفي لإنبات ممنوعيّة العمل به والردع عنه شرعاً، بل لابدّ من إحراز ذلك خارجاً؛ لعدم كفاية بيان الكبرى لإثبات الحكم ما لم يُحرِز المكلّف الصغرى، فكما أنّ عند الشكّ في مائع محتمل الخمريّة تمسّكنا بأصالة الإباحة كذلك عند الشكّ في الظاهر المحتمل دخوله في المتشابه تمسّكنا بأصالة حجيّة الظواهر، وهو المطلوب.

ملخّص الكلام: أنّ الشبهة الحكميّة \_كحرمة شرب التتن \_وإن كان مختلفاً فيه بين الأصوليّ والأخباريّ من حيث جريان أصالة البراءة وعدمه (٢٠)، وأمّا الشبهة

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) أي للعمل بالظاهر.

 <sup>(</sup>٣) قال العصنف ﷺ: «الأولى ما لا نص فيه، وقد اختلف فيه عملى ما يعرجع إلى قـولين:
 أحدهما: إباحة الفعل شرعاً وعدم وجوب الاحتياط بالترك. والتاني: وجوب الترك، ويعبر عنه بالاحتياط. والأول منسوب إلى المجتهدين، والثاني إلى معظم الأخبارتين ... » (فرائمد

الموضوعيّة حكالمائع المحتمل الخمريّة مثلاً قد اتّفق الكلّ في جريان أصالة البراءة فيها(١٠، وعليه فالظاهر في ما نحن فيه بعد كونها شبهة موضوعيّة لا وجه للحكم بالاحتياط فيه والالتزام بحرمة العمل به كما ذهب إليه السيّد الصدر همّن.

تنبيسة : الأعجب من ذهاب السيد الله إلى الاحتياط ذهاب بعض الأصوليّين إلى الاحتياط في المائع المحتمل الخمريّة (١٦)، فإنّه مع كونه في ما نحن فيه من المعتقدين بالبراءة في الشبهات الحكميّة ذهب إلى الاحتياط في الشبهة الموضوعيّة كالمائع المذكور وحكم بوجوب الاجتناب عنه ليحصل العلم واليقين بالاجتناب عن الخمر المحرّم المنهى عنه قطعاً.

أقول: بعد ذلك كلّه فإنّ هنا بحثاً مفصّلاً في الشبهة الموضوعيّة وقد فـصّل المحقّق الخراسانيّ في فيها بين موارد تعلّق النهي بالطبيعة وبين موارد تعلّقه بالأفراد وذهب في بوجوب الاحتياط في الأوّل والبراءة في الثاني "".

 <sup>◄</sup> الأصول ٢: ٢٠)، وانظر أيضاً قوانين الأصول ٢: ١٦، والفصول الغروية: ٣٥٢، والغوائد
 الجائريّة: ٢٤٠، والرسائل الأصوليّة: ٤٦٩ و ٣٥٠، والغوائد المدنيّة: ٣٢٥، ذيل عنوان
 «السؤال الرابع»، والحدائق الناضرة ١: ٤٤، ذيل المقدّمة الثالثة.

<sup>(</sup>١) قال الوحيد الهيهاني \$ : « وصرّح بعضهم: بأنَّ هذه المذاهب في ما إذا احتمل الحرمة وغيرها من الأحكام، وأمّا إذا احتمل الوجوب وغيره سوى الحرمة، فهم مثل المجتهدين يقولون بالبراءة، هذا في ما لا نصّ فيه، وأمّا في الشبهة في موضوع الحكم فهم مثل المجتهدين يقولون بالبراءة... » ( الفوائد الحائريّة: ٢٤٠) وانظر أيضاً فرائد الأصول ٢: ١٩٨/ والرسائل الأصوليّة: ٢٩٧، والحدائق الناضرة ٢: ٤٣، ذيل المقدّمة الثالثة.

<sup>(</sup>٢) لم نعثر على قائله.

<sup>(</sup>٣) انظر كفاية الأصول: ٣٥٣ و ٣٥٤.

ودعوى اعتبار العلم بكونها من المحكم [1] هدمٌ لما اعترف به من أصالة حجّيّة الظواهر؛ لأنّ مقتضى ذلك الأصل جواز العمل إلّا أن يعلم كونه ممّا نهى الشارع عنه [1]

[١] تقدير الكلام هكذا: إنّ السيّد الله إن ادّعى اشتراط العمل بالظواهر بالعلم باندراجها في المحكم فنقول له: إنّ هذا بمنزلة أن يُدّعى اشتراط إباحة الأشسياء بالعلم بحليّتها، فكما لا يصحّ هذا، كذلك لا يصحّ ذاك.

توضيح ذلك: أنّ حرمة الأخذ بالظواهر يحتاج إلى إحراز دخولها في المتشابهات، وأمّا جوازه فلا يحتاج إلى إحراز دخولها في المحكمات (١٠) وكذا حرمة شرب مائع خارجيّ يحتاج إلى إحراز خمريّته، وأمّا جوازه فلا يحتاج إلى إحراز مائيّته، والوجه فيه على ما يُقرّر في محلّه مفصّلاً هو كفاية الشكّ لجريان الأصل(١٢) فافهم.

[۲] إشارة إلى أنّ الأصل العقلانيّ المؤسّس في المقدّمة الأولى مـقتضاه أنّ جواز الأخذ بالظواهر كان مغتىً بالعلم بالنهى عنه ومجرّد احتماله لا يكفي فــي

<sup>(</sup>١) أقول: هذا وجهه ما هو المعروف عند الجل \_ لولا الكل \_ من أن الأصل في الأضياء هـ و الاباحة، والعنع عنها يحتاج إلى الدليل، وإن نسب إلى طائفة من الإسامية ﷺ المكس. فذهبوا إلى المنع حتى يتبت بالدليل إباحته، بل نسب الصدوق ﷺ هذا إلى دين الإسامية، كما نقل عنه المصتف ﷺ في مبحث البراءة (انظر فرائد الأصول ٢: ٣٤ و٥٥)، وقد سرّ التوضيح حول هذا الموضوع سابقاً، انظر الصفحة ١٧٩ و١٨٠، ذيل عنوان «٢ - أصل إباحة العمل بالظرّ والمناقشة فيه ».

 <sup>(</sup>٢) قال العصنف الله في بيان مجاري الأصول العمليّة: «فإن حصل له [أي العكلّف] الشك.
 فالعرجع فيه هي القواعد الشرعيّة الثابتة للشاكّ في مقام العمل، وتسمّى بـ «الأصول العمليّة» ... » (فرائد الأصول ١: ٢٥).

وبالجملة : فالحقّ ما اعترف به ﷺ ، من أنّا لو خُلّينا وأنفسَنالع ملنا بـظواهـر الكتاب ، ولا بدّللمانع من إثبات المنع .

ثم إنّك قد عرفت ممّاذكرنا [1]: أنّ خلاف الأخباريين في ظواهر الكتاب ليس في الوجه الذي ذكرنا ، من اعتبار الظواهر اللفظيّة في الكلمات الصادرة الإفادة المطالب واستفادتها ، وإنّما يكون خلافهم في أنّ خطابات الكتاب لم يقصد بها استفادة المراد من أنفسها ، بل بضميمة تفسير أهل الذكر ، أو أنّها ليست بظواهر [1] بعد احتمال كون محكمها من المتشابه [1] ، كما عرفت من كلام السيّد المتقدّم .

رفع اليدعنه، كجريان أصالة الحليّة مثلاً، فإنّه أيضاً كان مغيّعً بالعلم بالحرمة، كما سيجيء توضيحه مفصّلاً في مبحث البراءة(١)، وإليه أشار ﷺ بقوله: «هدمٌ لما اعترف به ...».

[۱] إشارة إلى قوله شسابقاً: أن خلاف الأخباريين كان في الصغرى دون الكبرى (۲).

[٢] عطف على قوله ﷺ: «خطابات الكتاب...»، والضمير المؤنّث يعود إليها.

[٣] الضمير المؤنّث يعود إلى «الظواهر»، ولا يخفى أنّ لفظة «المحكم» هنا زائدة قطعاً قد غفل عنها المصنّف \( ولذا قال صاحب الأوثق \( : «قوله \( : [بعد احتمال كون محكمها ... ] الأولى أن يقول: «كونها»؛ يعنى الظواهر »(٣).

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول ٢: ١٥٠ ـ ٥٠.

 <sup>(</sup>۲) حيث قال ألله : « فمرجع كلا الخلافين إلى منع الصغرى وأمّا الكبرى قممًا لا خلاف فيه ولا إشكال » (فرائد الأصول ١: ١٣٧٧).

<sup>(</sup>٣) أوثق الوسائل: ٨٣.

### وينبغي التنبيه على أمور :[١]

اعلم أنّ هنا توجيها آخر، وهو كون «المحكم» في خصوص المقام معناه «الظاهر» وفي غيره معناه النصّ، والشاهد عليه كلام الطريحيّ \$، فإنّه \$ قال: «وينقسم المُحْكم إلى «النصّ» \_ وهو الراجح المانع من النقيض، كقوله تعالى: 

﴿ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (١) \_ و «الظاهر» \_ وهو الراجح الغير المانع من النقيض، كقوله تعالى: 
كقوله تعالى: ﴿ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ ﴾ (١) ونحوه \_ ...» (١).

وعليه فلفظة «محكم» في المتن هنا معناها «الظاهر»، وبعد إرجاع ضمير المؤنّث فيها إلى «خطابات الكتاب» يصير تقدير الكلام هكذا: بعد احتمال كون ظاهر خطابات الكتاب من المتشابه ... ، والوجه فيه أنّ السيّد الصدر الله لم يدّع في كلامه المتقدّم كون المحكم من المتشابه ، بل ادّعى كون الظاهر داخلاً في المتشابه وخارجاً عن المحكم (1) ، فافهم .

#### تنبيهات أربع

[۱] من هنا شرع الله في ذكر التنبيهات الأربعة النافعة جدّاً لما تـقدّم ولما سيأتي.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٥.

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين: مادّة «حكم».

 <sup>(</sup>٤) حيث قال \$ : «إذ المعلوم عندنا مساواة المحكم للنص ، وأمّا شموله للظاهر فلا » (فرائد الأصول ١: ١٥٣).

الأوّل: أنّه ربما يتوهم بعضُ : [1] أنّ الخلاف في اعتبار ظواهر الكتاب قليل الجدوى : إذ ليست آيةٌ متعلّقةٌ بالفروع أو الأُصول إلاّ وورد فسي بسيانها أو فسي الحكم الموافق لها خبرُ أو أخبارٌ كثيرة ، بل انعقد الإجماع على أكثرها [17]. ....

### الأوّل: توهّم عدم ترتّب الثمرة على النزاع في حجّيّة ظواهر الكتاب

[۱] المتوهم هو الفاضل النراقي ﴿ ، وملخّص كلامه: عدم ترتّب الثمرة على النزاع الموجود في المقام بين الأصوليّ والأخباريّ بعد ورود أخبار كثيرة مفسَّرة لكلّ آية آية من آيات الكتاب أصولاً وفروعاً (١١، وعليه فالنزاع في المقام كان لفظياً قليل الجدوى.

[۲] الضمير المؤنّث هنا وفي ما قبله يعود إلى «الآيات»، والمقصود هو أنّه على فرض عدم ورود الخبر في تفسير آيةٍ من آيات الكتاب قد انعقد الإجماع على معناها وقد يقرّر في محلّه اعتبار الإجماع الكاشف عن رضا الأثمّة هي (۱۲) وعليه فلا يمكن لأحدٍ أن يدّعي جواز العمل بظواهر الكتاب من دون ورود تفسيرٍ عنهم هي الله فلا بعنى من كون البحث هنا قليل الجدوى إلاّ هذا.

وبالجملة: الآيات المتمسَّك بها في الأُصول والفروع على طوائف ثلاثة:

<sup>(</sup>١) قال ألا في كتابه مناهج الأصول: ١٥٥ : «التالثة: اعلم أنّ الظاهر أنّ هـذه المسألة قبليلة الجدوى \_إلى أن قال \_: إذ ليست آية متعلّقة بالفروع أو الأصول إلّا وورد في بيانها أو في الحكم الموافق لها خبرأ أو أخباراً كثيرة، بل انعقد الإجماع على أكثرها ».

 <sup>(</sup>۲) انظر فراند الأصول ۱: ۱۸۵، حيث قال الله : «ثم آنه لمّا كان وجه حـجّة الإجـماع عـند
 الإمامية اشتماله على قول الإمام للله : «كانت الحجّة دائرة مدار وجوده لله ...».

مع أنَّ جُلَّ آيات الأُصول والفروع <sup>[1]</sup> ـ بل كلّها ـ ممّا تعلَّق الحكم فـيها بـــأمورٍ مجملةٍ لا يمكن العمل بها إلاّ بعد أخذ تفصيلها من الأخبار ، انتهى .

بعض منها ورد في تفسيرها وتوضيحها أخبار عديدة عن الأثمّة ﷺ .

وبعض آخر من تلك الآيات كان مفادها موافقاً للأخبار الكثيرة وإن لم يرد في تفسيرها بالخصوص خبرٌ عنهم ﷺ .

وثالثة منها كان مفادها مطابقاً للإجماع الكاشف عن رضاهم ﷺ.

ومن المعلوم أنّ مع هذا، فالبحث عن حجّيّة ظواهر الكتاب وعدمها كان قليل الجدوى، بل هو لغوٌ لا طائل تحته أصلاً.

[1] تشديد وتأكيد من المتوهم 

 لعدم ترتّب الثمرة على النزاع المذكور،
 وعلى فرض الترتّب لعلّ الحقّ مع الأخباريّ جدّاً.

توضيح ذلك: أنّ الحكم في كثير من الآيات قد تعلّق بالأمور المجملة \_ كقطع يد السارق وفعل الحجّ وأداء الخمس وإيتاء الزكاة وإقامة الصلاة (١٠) وغيرها من الأحكام الأخر \_ فإنّ الأخذ بها والعمل عليها لا يمكن إلّا بعد أخذ تفسيرها وتفصيلها شرطاً وشطراً من الأسمة هيا الهجه، والوجه فيه اعتراف الكلّ \_ حتّى

<sup>(</sup>١) هذا كلّه تعثيل للفروع الفقهية المجملة الغير الصعلوم حقيقتها شهر عاً من حيث الأجزاء والشرائط والموانع ، وأمّا الأصول الاعتفاديّة فهي أيضاً أمثلتها كثيرة جداً ، منها : قوله تعالى : ﴿الْهُونَا الصَّمْزَاهَا الْمُسْتَقِيمَ﴾ (الفاتحة : ٢) ، فإنّ الطباقه على أمير المؤمنين ﷺ لا يستفاد إلاّ من طريق الأخبار الواردة فيه ، ومنها : قوله تعالى : ﴿كُونُوا مَعْ الصَّالِقِينَ﴾ (الشوبة: ١١٩) ، فإنّ انطباقه على الأئمّة المعصومين - صلوات ألله عليهم أجمعين - لا يستفاد إلاّ من طريق الأخبار الواردة فيه . (انظر البرهان في تفسير القرآن ١ : ١١٨٨، الحديث ٢٠ و ٢٣٠ و و٣: ٥١٥ ما حديث ١٠ و٣٠).

أقول: ولعلّه قصّر نظره على الآيات الواردة في العبادات؛ فإنّ أغلبها من قبيل ماذكره [1] من الماذكره المانية الم

الأُصوليّين \_بعدم اعتبار المجملات \_بل حرمة الأخذ بها \_بعد كونها(١١ من المتشابهات المنهيّ عنها شرعاً بمقتضى قوله تعالى: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رَبُّغُ فَيَتَّمُعُونَ مَا تَشَابَهَ مَنْهُ ١٩٠٤.

وبعد معرفة ذلك كلَّه عُلم كاملاً عدم ترتّب الأثر على النزاع في المقام المعبّر عنه اصطلاحاً بالنزاع اللفظيّ.

وبالجملة : كأنّ الفاضل النراقيّ ﴿ أورد إشكالين على النـزاع بـين الأُصـوليّ والأخباريّ في حجّية ظواهر الكتاب وعدمها.

أحدهما: ورود أخبار كثيرة وإجماعاتٍ عديدة في تفسير الآيــات وتـبيينها أصولاً وفروعاً بحيث تُغنينا عن الاحتياج إلى العمل بظواهر الكتاب.

ثانيهما: إجمال الآيات أصولاً وفروعاً بحيث لا يمكن الأخذ بشيءٍ منها عقلاً وشرعاً بعد كونها من مصاديق المتشابهات المنهيّ عـنها، ولا نـعني مـن النـزاع اللفظيّ إلّا هذا.

### تصحيح النزاع وإثبات ترتّب الثمرة عليه

[۱] اعلم أنَّ ما ادَّعاه المتوهّم من عدم ترتّب الثمرة هو كلام تامَّ بالنسبة إلى خصوص آيات الأحكام سيّما العباديّة منها \_كالأمثلة المذكورة \_، لكن ظواهر

<sup>(</sup>١) أي المجملات.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ٧.

القرآن لا تنحصر في تلك، بل فيها ما يستفاد من العمومات والإطلاقات الواردة فيه. وأمثلة ذلك كتيرة، منها: بيع المعاطاة مثلاً الذي دلّ على صحّته عموم ﴿أَوْفُوا بِالْمُقُودِ ﴾ (١/ وإطلاق ﴿أحَلَّ التُهُ النِّيْمَ ﴾ (١/).

ومنها: جواز دفع الأفسد بالفاسد فإنّه مضافاً إلى حكم العقل بذلك يستفاد من قوله تعالى: ﴿ أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسْاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرَدْتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَزاءَهُمْ مَلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْباً ﴾ (٣) ، وفي حديث مفصّل قال الصادق على خطاباً لزرارة: «فإنّما أعيبك لأنّك رجلٌ استهرت بنا وبميلك إلينا» - إلى أن قال على ح: «يقول الله جلّ وعزّ: ﴿ أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسْاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرْدُتُ أَنْ سَفِينَةٍ غَصْباً ﴾ ... »(١٤).

ولا يخفى أنَّ هذا وحده يكفي في تصحيح النزاع وإثبات ترتّب الثمرة عمليه فضلاً عن تعدّده وكثرته، وإليه أشار المصنّف ﷺ في مقام الردّ عليه بقوله: «لعلّه قصّر نظره على الآيات الواردة في العبادات ... ».

[١] أي الفاضل النراقي \$ إن لم يقصر النظر إلى خصوص الآيات الواردة في باب العبادة ونظر إلى غيرها \_كالآيات الواردة في باب المعاملات \_أيضاً فقد اعترف قطعاً ببطلان مختاره في المقام.

<sup>(</sup>١) المائدة: ١.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) الكهف: ٧٩.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢: ٢٤٦ و٢٤٧، الباب ٢٩ من كتاب العلم، الحديث ٥٩.

[۱] مثاله الواضح ما ذكرناه آنفاً من جواز بيع المعاطاة الغير المنصوص عليه في الروايات مع دلالة ظاهر الكتاب عليه كعموم: ﴿أَوْفُواْ بِالغُقُودِ ﴾ (١) وإطلاق ﴿أَحَلُّ اللهُ البَيْعَ ﴾ (١) و ﴿تِجارَةً عَنْ تَراضٍ ﴾ (١)، وقد عرفت كفاية موردٍ واحد في تصحيح النزاع فضلاً عن تعدّده وكثرته.

[۲] إشارة إلى الخبرين المتعارضين المتكافئين بناءً على تساقطهما رأساً والرجوع إلى العمومات والإطلاقات الواردة في الكتاب، وإلا فبناءً على ترجيح الموافق منهما مع تلك العمومات والإطلاقات(٤٠ كما هو مذهب المشهور -خرج عمّا نحر، فعه(٥٠).

وعليه فإذا دلَّ خبرُ على اعتبار العربيّة والماضويّة في صيغ العقود وبطلانها فارسيّاً وخبر آخر دلَّ على عدم اعتبارهما فبناءً على الفرض المذكور يُحكم بتساقطهما رأساً ويُرجع في تصحيح البيع الفارسيّة مثلاً بـقوله تـعالى: ﴿أَوْفُـواْ بِالعُقُودِ﴾ مثلاً وهكذا.

<sup>(</sup>١) المائدة: ١.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٢٩.

<sup>(</sup>٤) انظر فرائد الأصول ٤: ٣٣ ــ ٤٦. ذيل قوله الله الله المقام الأوّل: في المتكافئين ». ومعالم الدين: ٢٥٠. ومفاتيح الأصول: ٦٨٣.

<sup>(</sup>٥) أي التكافؤ.

وبالجملة: على فرض تسليم الإجماعات العديدة وورود الروايات الكثيرة عن الأثمّة هيم في تفسير آيات العبادة وعدم ترتب الثمرة فيها يوجد في آيات المعاملات ما يتمسّك بها في الفروع الغير المنصوصة أو المنصوصة الغير السليم عن التعارض، وأمثلته لا تنحصر بما ذكرناه، بل كانت كثيرة كالبيع بالصيغة الفارسيّة وبيع الدم كما أفتى به السيّد الخوئي هذا المحكمسألة التلقيح والسرقفليّة والتأمين وغيرها من المسائل المستحدثة.

[۱] هذا خبر لقوله ﷺ: «الإطلاقات».

[۲] اعلم أنّ المصنّف الله من هنا ذكر اثنا عشر آية من القرآن للتمسّك في باب المعاملات \_ أي المعاملات بمعنى الأعمّ الشاملة للنكاح وغيره \_، والمناسب هنا تقريب تلك الآيات و تطبيقها على موضوعاتها شرعاً.

كقوله تعالى: ﴿أَوْفُواْ بِالغُقُودِ﴾ (٢)، فإنّه يدلّ بعمومه على الوفاء بجميع العقود فارسيّاً وغيره معاطاةً وغيرها.

<sup>(</sup>١) انظر موسوعة إحياء آثار الإمام الخوئميّ: ٣٥ (مصباح الفقاهة ١: ٨٥. ذيل عنوان «جواز بيم الدم نجساً كان أم طاهراً»).

<sup>(</sup>٢) المائدة: ١.

وقوله تعالى: ﴿أَحَلُّ اللهُ البَيْعَ﴾ (١٠) فإنّه يدلّ بعمومه على صحّة البيوع الغـير المذكورة في الروايات\_كبيع الدم مثلاً لقصدٍ عقلائيّ.

وقوله تعالى: ﴿تِجارَةُ عَنْ تَراضٍ﴾ (١٦)، فإنّه يدلّ على صحّة كلّ ما يتراضى به المتعاقدان من النكاح وغيره.

وقوله تعالى: ﴿ فَوِهَانُ مَقْبُوضَةً ﴾ (٣)، فإنّه يدلّ على اعتبار القبض في الرهان منقولاً أو غيره، فإنّه ورد في روايةٍ ذكرها العيّاشيّ في تفسيره عن أبي جعفر ﷺ قال: «لا رهن إلاّ مقبوضاً »(٤).

وقوله تعالى: ﴿لا تُؤتُواْ السُّفَهَاءَ أَحْوالْكُمُ (٥) ٩(١)، فإنِّه يبدلُّ بمقتضى ظاهر صيغة النهي على حرمة إيتاء المال على السفيه المحجور عن التصرّف، سواء كان ذاك المال قليلاً، أو كثيراً، وسواء كان منقولاً أو غير منقول.

وقوله تعالى: ﴿لا تَقْرَبُوا مالَ اليَتيمِ﴾ (٧) الدالّ بإطلاقه على حرمة التـصرّف قليلاً أو كثيراً بالنسبة إلى أموال الأيتام.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٨٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير العيّاشيّ ١: ١٥٦، الحديث ٥٢٥.

<sup>(</sup>٥) المراد هو أموالهم. فراجع مجمع البيان (٣ ـ ٤): ١٣ و ١٤. والبرهان في تفسير القرآن ٢: ١٦٨. الحدث ١١.

<sup>(</sup>٦) النساء: ٥.

<sup>(</sup>٧) الأنعام: ١٥٢، والإسراء: ٣٤.

وقوله تعالى: ﴿وَأُجِلَّ لَكُمْ مًّا وَراءَ ذلِكُمْ ﴾ (١) الدالَّ على جواز النكاح لجميع النساء (٢) الغير المذكورة في صدر الآية.

وقوله تعالى: ﴿إِنْ جَآءَكُمْ فاسِقٌ بِنَبَإ فَتَبَيَّنُوا﴾ (٣) الدالّ على اعتبار خبر العدل وحجّيّته بلابيّة سواء علم بصدقه أم لا.

وقوله تعالى: ﴿ فَلَوْلا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ ﴾ (<sup>4)</sup> الدالَّ على وجوب تحصيل علم الدين كفايةٌ سواء رضى الوالدان أم لا.

وقوله تعالى: ﴿ فَسُنَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ ﴾ (٥) الدالَّ على حجَيّة الفتوى وجواز التقليد على ماسيصرّح به المصنّف ﴿ في ما بعد (١٦). وبعبارةٍ أُخرى: الآية الشريفة مفادها اعتبار قول المسؤول عنه وحجّيّته مطلقاً \_ أي سواء كان مجتهداً بالنسبة إلى المقلّد أو غير مجتهد بالنسبة إلى مطلق الجاهل \_، والتفصيل في محلّه (١٠).

<sup>(</sup>١) النساء: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) أي سواء كانت مسلمة أو غير مسلمة .

<sup>(</sup>٣) الحجرات: ٦.

<sup>(</sup>٤) التوبة: ١٢٢.

<sup>(</sup>٥) النحل: ٤٣، والأنبياء: ٧.

<sup>(</sup>٦) انظر فرائد الأصول ٢٠٠١ عند قوله ه في « فينحصر مدلول الآية في التقليد، ولذا تمتك به جماعةً على وجوب التقليد على العاميّ ( منهم: الشهيد الثاني في تمهيد القواعد: ٢١٩، قاعدة ١٠٠٠، والمحقق القتيّ في القوانين ٢: ١٦١، وصاحب الفصول في الفصول: ١٤١٠).

<sup>(</sup>٧) انظر قوانين الأصول ٢: ١٩١ و ١٩٢.

وغير ذلك ممّا لا يحصي [١].

بل وفي العبادات أيضاً [٢]كثيرةً، مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا المُشْرِكُونَ نَجَسُ

وقوله تعالى: ﴿ عَبْداً مَمْلُوكاً لا يَقْدِرُ عَلَى شَـيْءٍ ﴾ (١١), ف إنّه بـمقتضى وقـوع النكرة في سياق النفي يدلّ على بطلان تطليق العبد زوجته بلا إذن مولاه وهكذا تزويجه ، كما صرّح به المصنّف ﷺ سابقاً (١١).

وقوله تعالى: ﴿ما عَلى المحْسِنِينَ مِنْ سَبِيلٍ﴾ (٢) الدالَّ على عدم ضمان الودعيّ الأمين (٤) الغير المفرط في التحفّظ على الوديعة، سواء كان ذاك المال المودوع عنده أغلى أو أسفل (٥).

- [١] هذاكنايةٌ عن الكثرة.
- [۲] تشديد و تأكيد منه ﴿ فِي الردّ على المتوهّم حيث إنّ في باب العبادات أيضاً أحكام يُتمسّك فيها بظاهر الكتاب من دون ورود رواية عليها؛ كحرمة دخول المشرك في المسجد الحرام الدال عليها قوله تعالى: ﴿إِنَّهَا المُشْرِكُونَ نَجَسُ فَلا يَقْرُبُوا المَسْجِدَ الحَرامُ ﴾ (٢٠).

<sup>(</sup>١) النحل: ٧٥.

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأصول ١: ٩٤٩.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ٩١.

<sup>(</sup>٤) والشاهد عليه ما ورد في بعض الأخبار: سئل الصادق عليه عن العودع إذا كان غير ثقة هل يقبل قوله؟ قال: «نعم ولا يمين عليه» (وسائل الشيعة ١٣: ٢٢٨. الباب ٤ من أبواب أحكام الوديعة ، العديت ٧).

<sup>(</sup>٥) انظر الروضة البهيّة ٢: ٤٧٥، كتاب الوديعة.

<sup>(</sup>٦) التوبة: ٢٨.

فَلا يَقْرَبُوا المَسْجِدَ الحَرامَ﴾ ، و آيتي [١] التيمّم و الوضوء و الغسل [٢].

ثمّ لا يخفى أنّ المشرك المحكوم بالنجاسة في القرآن لا يشمل أهل الكتاب \_كاليهودوالنصاري \_. بل المراد منه خصوص عُبّاد الأصنام(١٠).

أقول: الآية الشريفة كانت أجنبيّة عن المقام؛ لأنّ الحكم بعدم جو از قربهم إلى المسجد ليس حكماً عباديّاً كما لا يخفي، فافهم.

وعلى أيّ حال، الآية الشريفة بإطلاقها تدلّ على حرمة قـرب المشـرك إلى المسجد الحرام، سواء عبد الأصنام المعروفة المشهورة -كاللات والعزّى مثلاً ـأو غيرها ـكفرعون ونمرود مثلاً ـ، والتفصيل في محلّه ('').

[١] المضبوط في نسخة الشيخ رحمة الله على: « آيات » بدلاً عن « آيتي »(٣).

[۲] إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ - إلى قوله تعالى -: وَإِنْ كُنْتُمْ جُنْباً فَاطَّهُرُوا وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدُ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجَدُوا مَاءُ فَتَيْمَمُوا صَعِيداً طَيْباً ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) أقول: اليهود والنصارى باعتبار كونهم معتقدين بكون «تُمزير » و «عيسى» هما ابني الله تـبارك وتعالى (إشارة إلى قوله تعالى: ﴿وَقَالَتِ النَّبِهُودُ عُزَيْرُ ابْنُ اللهِ وَقَالَتِ النَّصَارِى الْمُسبِيحُ ابْنُ اللهِ ـ إلى قوله تعالى ـ: عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ (التوبة: ٣٠)) لعلّه صحَّ إطلاق المشرك عليهم (انظر كتاب الطهارة للمصفّد ﷺ ٥: ١٠٠)، لكن في لسان الشرع سيّما القرآن الكريم المراد من المشرك هو خصوص عبّاد الأصنام. وقد نقلنا إجماله سابقاً (انظر الصفحة ٣٠٠، الهامش ٣).

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب الطهارة ٥: ٩٩ ـ ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) انظر الرسائل المحشى: ٤٠.

<sup>(£)</sup> المائدة: ٦، والنساء: ٣٤.

وهذه العمومات وإن ورد فيها أخبارٌ في الجملة ، إلّا أنّه ليس كلّ فـرع مـــّـا يتمسك فيه بالآية ورد فيه <sup>[1]</sup>خبر سليم عن المكافىء ، فلاحظ و تتبّع .

الثاني:

أنّه إذا اختلفت القراءة في الكتاب <sup>(٢]</sup> ............

لا يذهب عليك أنّ هذه الآية \_الدالّة صريحاً على وجوب الوضوء للـحدث الأصغر والغُسل للحدث الأكبر والتيمّم لكلًّ منهما عند عروض العُدر \_كانت من الأمثلة الواردة في الفروع المنصوصة بالنصوص المتعارضة المتكافئة .

وبعبارةٍ أخرى: الآية الشريفة وإن ورد فيها النصوص الكثيرة، لكنّها لا تسلم عن التعارض، فبمقتضى قاعدة التعارض والتساقط يرجع إلى ظاهرها و يحكم بوجوب تحصيل الطهارة على المحدث مطلقاً ولو مع استلزامه لبذل المال الكثير مثلاً .. ولذا قال المصنف \( \tilde{\*\*}: «ليس كلّ فرع ممّا يتمسّك فيه بالآية ورد فيه خبر سليم عن المكافئ»؛ يعني في مورد كلّ فرعٍ ممّا يتمسّك فيه بالآية لم يرد عن المعصومين \( \tilde{\*\*} كالله خبر سليم عن المعارض كي يُعدّ البحث عن حجّية ظواهر الكتاب لغواً لا طائل تحته، بل في بعض الفروع ينحصر الدليل بالآية فقط، فافهم.

[١] الضمير المجرور في كلا الموضعين يعود إلى «الفرع».

الثاني: توهّم أنّ اختلاف القراءات يمنع من التمسّك بظواهر الكتاب [٢] اعلم أنّ القرّاء المعروفين هم سبعة: أوّلهم: ابن عامر المتوفّى سنة ١١٨ه، وثانيهم: ابن كثير المتوفّى سنة ١٢٧ه، وثالثهم: عاصم المتوفّى سنة ١٢٧ه أو ١٢٨ هـ، ورابعهم: أبوعمرو المتوفّى سنة ١٥٤ هـ، وخامسهم: حمزة المـتوفّى سنة ١٥٦ هـ، وسادسهم: نافع المتوفّى سنة ١٦٩ هـ، وسابعهم: الكسائي المتوفّى سنة ١٨٩ هـ (١).

ولا يخفى أنّ بعضاً من الفقهاء (٢) زادوا على هؤلاء القرّاء ثلاثة أخرى فهم أبو جعفر المتوفّى سنة ١٣٠ هـ، ويعقوب المتوفّى سنة ٢٠٥ هـ، وخلف المتوفّى سنة ٢٨٦ هـ، وعليه المحتف \$ عند قوله \$: «فلا إشكال في جواز الاعتماد على إخبار الشهيد \$ بتواتر القراءات الشلاث، أعني قراءة أبي جعفر وأخويه (١)...» (٥).

<sup>(</sup>١) أقول: ما ذكرناه في تاريخ وفاتهم أخذناه من كلام مفصل للسيّد الخوني في وقد اختلف بينه في وين غيره - كالسيّد الحكيم في احتلف المبد في المحتلف الحي المدارك والعصادر، فراجع (البيان في تفسير القرآن: ٢١١ - ١٤٦، ذيل عنوان «أضواء على القرآه»، والمستمسك ٢: ٢٤٢، ذيل عنوان «حكم اختلاف القراءات»، وانظر أييضاً كتاب السبعة في القراءات: ٥٣، ذيل عنوان «أئمة القرآه وأنسابهم ...»، ومعجم القراءات القرآنية ١٤٠ / ٢٩، ذيل عنوان «تراجم موجزة للقُراه السبعة »).

<sup>(</sup>٢) كالشهيد الأوّل ﷺ في الذكرى ٣: ٣٠٥. والمحقّق الكركيّ فـي جــامع المــقاصد ٢: ٢٤٥ و ٢٤٦، والمحقّق الأردبيليّ في مجمع الفائدة ٢: ٢١٧ و٢١٨.

 <sup>(</sup>٣) لاحظ تراجمهم في كتاب معجم القراءات القرآئية ١: ٩١ ـ ٩٤. ذيـل عـنوان «القـراءات الثلاث المكملة للمشر ».

 <sup>(</sup>٤) الأخ هنا معناه «المثل»، لا ما هو العتبادر منها من النسب، نظير قولهم: كان وأخـواتـها
 أى أمثالها \_. فلا تففل.

<sup>(</sup>٥) فرائد الأصول ١: ٢٢٨ و٢٢٩.

سىعةُ.

# 

أقسول: إنّ بسعضاً آخر من العلماء زادوا عليهم أربعة أخرى وهم: الحسن البصريّ المتوفّى سنة ١١٠ ه، وابن محيصن المتوفّى سنة ١٢٣ ه، واليزيديّ المتوفّى سنة ٢٠٢ ه، والأعمش المتوفّى سنة ١٤٠٨ ه، وعليه فصار عددهم أربعة عشر(١)، لكنّ الحقّ في المقام قول المشهور من أنّ عددهم

وعلى أيّ حال حاصل التوهّم هو: أنّ اختلاف القراءة في الكتاب خصوصاً القراءات المختلفة المؤدّية إلى اختلاف المعنى ـ تـمنع من التـمسّك بـظواهـر الكتاب.

[١] المقصود من المؤدّى هـو المـفاد والمـعنى، وغـرضه الله الإشـارة إلى القراءات المختلفة المؤدّية إلى اختلاف المعنى (١)؛ كقوله تـعالى: ﴿ وَيَسْــنَّلُونَكَ

<sup>(</sup>١) قد أشار صاحب الإتحاف في مقدّمة كتابه إلى هذه القراءات من حيت السند والرواية ، فقال: «والحاصل: أنّ السبع متواترة اتّفاقاً، وكذا الثلاثة: أبو جعفر، ويعقوب، وخلف على الأصحّ. بل الصحيح المختار، وأنّ الأربعة بعدها: ابن محيصن، واليزيدي، والحسن، والأعمش شاذة اتّفاقاً...» (إتحاف فضلاء البسر في القراءات الأربعة عسر: ٧، نقلاً عن معجم القراءات الأربعة الأربع الزائدة على عن معجم القراءات الأربع الزائدة على العشر»).

 <sup>(</sup>٢) قــال الســيّد عـلي القـرويني الله في تعليقته عـلى مـعالم الأصول ١٣١٠ و١٣٢:
 «إذا اخـــتلفت القــراءة فـي لفــظ الكـتاب فـهو عـلى قـــمين: أحـدهما: أن لا يـوجب
 اختلافها اختلافاً في المؤدّى بحيث لزم منه اخـتلاف الحكـم الشـرعيّ المستفاد منها،

عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَنَى قَاعْتَزِلُوا النَّسْاءَ فِي الْمَحِيضِ وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطَهُرُنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأَتُوهُمَّ ﴾ (١).

والشاهد هنا في قوله: ﴿ حَتَّى يَـطُهُرُنَ ﴾ ، فـإنّ القـرّاء السبعة قـرأه بـعض بالتخفيف (٢) \_كما هو المضبوط فعلاً في القرآن المنتشر في العالم \_وبعض آخـر قرأه بالتشديد (٢).

فعلى الأؤل. معناه جواز الوطي بمجرّد طهارة الرحم وانقطاع الدم عنه ولو مع عدم الاغتسال خارجاً. وأمّا على الثاني. فلا يجوز إلّا بعد الاغتسال وإن طُهُر

وفائدة الاختلاف تظهر في حلّ الوطئ بعد النقاء وقبل الاغتسال وعدمه على ما هــو مــفاد

كما في قوله: ﴿إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا فَتَبَيْتُوا﴾ (العجرات: ٢) كما في الأكثر، أو « فتتبتوا» كما في كما نهم مكان « فتتبتوا» كما عن بعضهم، وصودًاهما واحد، ولذا يعتبر كثيراً في كما نهم مكان « التين» بالتبت ، وهذا متا لا كلام لنا فيه هنا. والقسم الآخر: ما يختلف المودّى بسبب اختلاف القراءة بحيث [لزم منه] اختلاف الحكم الشرعي، كما في قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَقْرَبُوهُمْنُ حَتّى يَمْلُهُرَنَ﴾ (البقرة: ٢٢٢) حيث قرئ تارة: بالتخفيف من الظهر الظاهر في القاء عن الحيض، وأخرى: بالتشديد من النطق الظاهر في القاء عن الحيض، وأخرى: بالتشديد من النطق الظاهر في الاغتسال.

الغاية ... ». (١) البقرة: ٢٢٢.

 <sup>(</sup>٢) أي ﴿ حَتْمَى يَطْهُرْنَ ﴾ وهي قراءة ابن كثير، ونافع، وأبو عمرو، وابن عامر، انظر كتاب السبعة في القراءات: ١٨٢، الرقم ٧٤، والحجّة للقرّاء السبعة ٢: ٣٢١، والحجّة في القراءات السبع: ٩٦، ذيل الآية ٣٢٢ من سورة البقرة.

 <sup>(</sup>٣) أي ﴿حَنْمَى يَشَلَقُونَ ﴾ وهي قراءة حمزة، والكسائيّ، وعاصم في رواية أبي بكر والمفضّل.
 انظر المصادر السابقة.

كما في قوله تعالى: ﴿ حَتَّى يَطهرُنَ ﴾ ، حيث قرىءبالتشديد منالتطهّر الظاهر في الاغتسال [<sup>1]</sup> من الحيض، الاغتسال <sup>[1]</sup> ، وبالتخفيف من الطهارة الظاهرة في النَّقاء <sup>[1]</sup> من الحيض، فلا يخلو:

للا يحلو: .......

الرحم وانقطع الدم عنه ، والتفصيل في محلَّه (١).

وبالجملة: فبناءً على قراءة التخفيف صار الفعل مستقاً من الطهارة وبناءً على قراءة التشديد صار مستقاً من التطهر، ولذا عبرنا عنه آنـفاً بالقراءات المختلفة المؤدّية إلى اختلاف المعنى، ولتوضيح ذلك كلّه مفصّلاً راجع كلام المحقّق الخراساني الشراساني المساني الشراساني الشرا

[۱] ذكر الطريحيّ: « ﴿ حَتَّى يَطْهُرْنَ ﴾ ؛ أي ينقطع الدم عنهنّ ويطهرن يغتسلن بالماء، وأصله « يَتَطُهَّر نَ » فأدغمت التاء بالطاء » (٣)، فعلى هذه القراءة تدلّ الآية على حرمة المقاربة قبل الاغتسال.

[٢] «النقاء» معناه الطهارة والنظافة مشتقّاً من النقي (٤).

 <sup>(</sup>١) انظر عملى سبيل المثال: التبيان في تفسير القرآن ٢: ٢١٩ - ٢٢٢، ومجمع البيان
 (١-٢): ٥٦٣، وتفسير الطبريّ ٣: ٧٣١ و ٧٣٢، والبحر المحيط في التفسير ٢: ٤٢٤، ذيل
 الآية ٢٢٢ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>۲) انظر درر الفوائد: ۹۲.

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين: مادّة «طهر ».

<sup>(</sup>٤) انظر مجمع البحرين ، والمصباح المنير : مادّة «نقى ».

#### دفع التوهّم بناءً على تواتر القراءات وعدمه

[1] من المقرّر في محلّه لزوم التواتر في ثبوت القرآنية (١٠)، خلافاً للسنة الكافي في ثبوتها الخبر الواحد أيضاً، وعليه ففي اختلاف مشايخ القراءة المعروفين بالقرّاء السبعة أو العشرة في كثير من الآيات هل يُعدّ قراءة كلَّ منهم قرآناً متواتراً بحيث كلّ قراءة يترتب عليه حكم القرآن ظاهراً وواقعاً، أو لا يكون كذك ؟ وبعبارةٍ أخرى: إنّ اعتبار التواتر في إثبات القرآنيّة ممّا لا خلاف فيه جداً، وإنّما الخلاف في أنّ قراءة السبعة عند اختلافهم في القراءة هل يصحّ الالتزام

<sup>(</sup>١) انظر على سبيل المثال: رسالة في الاعتقادات للشيخ الصدوق (المطبوع ضمن مصنّفات الشيخ المغيد ٥): ٨٦ و ٨٥، الرقم [ ٣٦ و ٣٦]، باب الاعتقاد في القرآن، وباب الاعتقاد في القرآن، وباب الاعتقاد في القرآن، وكتاب تمهيد الأصول في علم الكلام للشيخ الطوسيّ: ٣٢٥، والأنوار النعمائية أطبق العسره (البيان: ٣٢١): «قد أطبق العسلمون بجميع نحلهم ومذهبهم على أنّ ثبوت القرآن ينحصر طريقه بالتواتر والاستدلال كثير من علماء السنّة والشيعة على ذلك: بأنّ القرآن تتوافر الدواعي لتقله ـ إلى أن قال أن تالو ـ: وعلى كلّ حال فلم يختلف المسلمون في أنّ القرآن ينحصر طريق ثبوته والحكم بأنّه كلام إلهيّ بالخبر المتواتر »، وقال تُنجَّف في موضع آخر (البيان: ١٤٤): «إنّ المسلمين قد أطبقوا على تواتر القرآن نفسه »، ثم لا يخفى عليك أنّ المتنازع فيه في السقام هو تواتر ولذا قال السيد الخوثي في تفسيره (البيان: ١٤٤): «إنّه ليست بين تواتر القرآن، وبين عدم تواتر القرآمات أية ملازمة ... »، وقال في موضع آخر (البيان: ١٥٠): «إنّ تواتر القرآن، وبين عدم يستلزم تواتر القرآمات ... »، وقال في موضع آخر (البيان: ١٥٠): «إنّ تواتر القرآن العرامات ... »، وقال الني موضع آخر (البيان: ١٥٠): «إنّ تواتر القرآن العمائية منايرتان ... » (البرهان في علوم القرآن ١٠١٢).

بتواترها والحكم بقرآنيّة كلِّ منها أم لا؟ ففيه بحثٌ وكلام بين العلماء الأعلام من الشيعة والسنّة(١).

ولقد اختلفت الآراء حول تواتر القراءات وعدمها، فذهب جمع غفير من أصحاب الإماميّة (٢)، وأكثر علماء العامّة (٢) إلى تواتر القراءات السبع المشهورة واستدلوا لإثبات مدّعاهم بوجوه (٤): منها: ما ورد في الأخبار

 <sup>(</sup>١) انظر على سبيل المثال: مغاتيج الأصول: ٢٢٦\_ ٣٣٧. ومناهج الأحكام: ١٥٢ و ١٥٥٠.
 وقوانين الأصول ١: ٤٠٦ ـ ٤٠٩، والبحر المحيط في أصول الفقه ١: ٤٦٦، والبرهان في علوم القرآن ١: ٣٦٨، ومعترك الأقران في إعجاز القرآن ١: ٢١١، و....

<sup>(</sup>٢) منهم: الشهيد الأوّل في ذكرى النسيعة ٣: ٣٠٥. والشهيد الناني في روض الجنان ٢: ٧٠٠. ومقاصد العليّة : ٤٦٥ و ٥٣٥. والعلّامة الحليّ في تذكرة الفقهاء ٣: ١٤١. ونهاية الإحكام ١: ٢٥٥. ومنتهى العطلب ٥: ٢٠ .ونهاية الوصول ١: ٣٣١. والمحقّق الثاني في جامع المقاصد ٢: ٢٤٥ و ٢٤٥. والمحدّث الكاشائيّ في مقدّمات تفسيره الصافي ١: ٧٤ ـ ٤١ .وفير هم من علماء الخاصة.

 <sup>(</sup>٣) كابن حاجب في منتهى الوصول: ٤٦. والعضدي في شرح المختصر: ١١١، والسبكيّ في
 رفع العاجب ٢: ٩١. وانظر أيضاً البحر المعيط في أصول الفقه ١: ٤٦٦. وغيرهم من علماء العاقة.

<sup>(</sup>٤) منها: دعوى قيام الإجماع عليه كادّعاء الشهيد الناني في روض الجنان ٢٠٠٠. وفيه: «قد أجمع العلماء على تواتر السبعة ». والمحقق الثاني في جامع العقاصد ٢: ٢٤٥٠. وفيه: «فقد اتّفقوا على تواتر السبع». وغيرهما. ومنها: ما نقل عن العلامة في نهاية الوصول ١: ٢٣٠. والحاجبيّ في منتهى الوصول ٤٦١ (انظر بيان المختصر ١: ٤٧١، وشرح المختصر للعضديّ: ١١١ و١١٦، ورفع الحاجب ٢: ٩٦) من: «أنّ القراءات السبع لو لم تكن متواترةً لخرج بعض القرآن عن كونه متواتراً كـ «مالك» و «ملك» وأشباههما، والتالي باطل

من «أنّ القرآن نزل على سبعة أحرف »(١) بناءً على ما عليه بعضهم من: أنّ المراد بالأحرف السبعة القراءات السبع(٣)، وذهب بعض إلى تواتر العشر(٣)، لكنّ الحقّ هو القول بعدم تواتر القراءات كلّها وهـو الذي ذهب إليه الأكثر(١)،

<sup>(</sup>١) روته العائة عن النبي ﷺ وادّعى بعضهم تواتره قال الطبريّ في تفسيره: «الأخبار قـد تظاهَرت عـلى سبعة أحـرف...» تظاهَرت عـلى سبعة أحـرف...» ( نفسير الطبريّ ١٠: ٢١ ــ ٤٢). وانظر أيضاً الخصال: ٣٠٦، بـاب السبعة. الحـديث ٤٤. ووسائل الشيعة ٤: ٨٢٢. الباب ٧٤ من أبواب القراءة في الصلاة، الحديث ٢١.

 <sup>(</sup>٢) قال الزركشيّ في البرهان: «والثاني \_ وهو أضفها \_ أنَّ المراد سبع قراءات، حكي عن
 الخليل بن أحمد والحرف هاهنا القراءة ... » ( انظر البرهان في علوم القرآن ١: ٢١٤).

 <sup>(</sup>٣) كالشهيد الأوّل في ذكرى الشيعة ٣: ٥٠٥، والمحقّق الثاني في جامع المقاصد ٢: ٢٤٥ و ٢٤٨ و ٢٤٨، وانظر أيضاً إتحاف فـضلاء
 البشر: ٧، و....

<sup>(</sup>٤) مثل الطبرسيّ في مجمع البيان (١- ٢): ١٨، الفنّ التاني، والشيخ الطوسيّ في التبيان ١: ٧، ونجم الأنتة الرضيّ في شرح الكافية ٢: ٣٣٦، والسيّد ابن طاوس في سعد السعود: ٣٦٦ و٣٦٦، والسيّد الجزائريّ في نور البراهين ١: ٣١٥ عند قوله: «ويظهر من هذا الكلام كلّه القدح في تواتر القراءات السبع لوجوه، والمحقّق النراقيّ في أنيس المجتهدين ١: ١٨٨، وفيه: «والحقّ أنّ تواترها لم يثبت، لأنّ خلافه كماد أن يكون إجماعاً»، والسيّد الخونيّ في تفسيره البيان: ١٣٣ عند قوله: «والمعروف عند الشيعة أنّها غير متواترة...».

\_\_\_\_\_

بل المشهور (١١) ولذا قال السيّد الخوئي الله في تفسيره: «والمعروف عند الشيعة أنها غير متواترة، بل القراءات بين ما هو اجتهاد من القارئ وبين ما هو منقول بخبر الواحد \_ إلى أن قال \_: وهذا القول هو الصحيح، ولتحقيق هذه النتيجة لابدّ لنا من ذكر أمرين: الأوّل: قد أطبق المسلمون بجميع نحلهم ومذاهبهم على أنّ ثبوت القرآن ينحصر طريقه بالتواتر \_ إلى أن قال \_: وعلى كلّ حال فلم يختلف المسلمون في أنّ القرآن ينحصر طريق ثبوته والحكم بأنّه كلام إلهي بالخبر المتواتر \_ إلى أن قال \_: الثاني: أنّ الطريق الأفضل إلى إثبات عدم تواتر القراءات هو معرفة القرّاء أنفسهم، وطريق رواتهم، وهم سبعة قرّاء وهناك ثلاثة آخرون تتم بهم العشرة ...» (١٠).

ثمّ لا يذهب عليك أنّ التواتر المبحوث عنه هنا نفياً وإثباتاً هو التواتـر عـن

<sup>(</sup>۱) اعلم أنَّ القاتلين بعدم تواتر القراءات استدلوا بوجوه ذكرها السيّد الخوئي ﷺ في تفسيره البيان: ١٤٩ عند قوله: «والآن نبدأ بالاستدلال على ما اخترناه من عدم تواترها بأمور ... ». وأيضاً راجع كلام الشيخ الطوسيّ في النبيان ١: ٧، وكلام السيّد الجزائريّ في نور البراهمين ١: ١٥٠ ومفاتيح الأصول: ٣٢٢ و٣٣٣، وأنيس الصجتهدين ١: ١٨٩ و ١٩٠، ومناهج الأحكام: ١٥ و ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) البيان في تفسير القرآن: ١٢٣ و ١٢٤.

النبي 雅營(۱۱ دون التواتر عن القرّاء كما زعمه بعض (۱۱) إذ هو لا فائدة فيه أصلاً، ولذا قال صاحب الأوثق 第: «وليس المراد من تواتر السبع أو العشر تواتر ها عن مشايخها إلينا، كما توهّمه بعض من لاحظ له في العلم ...»(۱۱) وبعض آخر ادّعى أنّ المقصود من تواتر القراءات الترخيص في القراءة بمجميعها(۱۱)، وإليه أشار الإمام ﷺ: «اقرأ القرآن كما يقرأ الناس»(٥).

أقول :الحقّ كما عرفته في صدر البحث هو إنكار تواتر القراءات وبطلان القول بتواترها والشاهد على بطلانه هو :

<sup>(</sup>١) بعنى أنّ القراء يُسندون قراءتهم إلى النبيّ 議營 ، وأنّ الاختلاف قد ينشأ من ذلك ، فبإنّه نقل أن عاصم الكوفيّ قرأ القراءة على جماعةٍ منهم: أبو عبدالله عبدالرحمان ، وهـو أخـذها من من مولانا أمير المؤمنين ﷺ ، وهو من النبيّ 議營 ، وأنّ حمزة الكوفيّ أخذها من جماعةٍ منهم: مولانا الصادق ﷺ ، وهم يوصلون سندها إلى النبيّ ﷺ ، وهكذا سائر القراء (انظر مصباح الفقيه ١٢ ؛ ١١٤).

<sup>(</sup>۲) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٣) أوثق الوسائل: ٨٤.

<sup>(</sup>٤) انظر قوانين الأصول ٢: ١٠ ٤، حيث قال ﷺ: «كان مرادهم تبواته ها عن الأشتة ﷺ بنظم المعنى المشاهدة الأحكام: بمعنى تجويزهم بالله على مقتضاها... »، وأيضاً قال في صناهج الأحكام: ٢٤١ « ويمكن ـ بعد إثبات رخصة العمل على قراءة القراء من الشارع ـ الاكتفاء بنقل التواتر أيضاً... ».

<sup>(</sup>٥) الكافي ٢: ٣٣٣، الحديث ٢٢، ووسائل الشيعة ٤: ٢٨٨، الباب ٧٤ من أبواب القراءة في الصلاة. الحديث الأول. وأصل الرواية هكذا: عن سالم بن سلمة قال: قرأ رجل عملى أبسي عبدالله عليه وأنا أستمع حروفاً من القران ليس على ما يقرؤها الناس. فقال أبو عبدالله عليه : «كل عن هذه القراءة، اقرأ كما يقرأ الناس حكر يقوم القائم عليه ...».

أَوّلاً: أنّ هؤلاء القرّاء لم يدركوا أصلاً النبيّ ﷺ، بل كان ولادتهم بعد مضيّ سنوات عن هجرته ﷺ، وهذا أقوى دليل على بطلان القول بتواتر قراءتهم عنه ﷺ، ولذا في مقام الردّ عليه قال السبّد الحكيم ﴿: «إنّه خلاف المقطوع به من سيرة المسلمين في الصدر الأوّل، لتأخّر أزمنة القرّاء السبعة كما يظهر من تراجمهم وتاريخ وفاتهم ...»(۱).

وثانياً: تخطئة كلِّ من القرّاء السبع الآخرين منهم مع أنّ القراءات لو وصلت اليهم عن النبي الشيَّة لما أمكن ذلك بعد عدم جواز تخطئة القرآن الحقيقيّ، بل اختلافهم مستند إلى اجتهاداتهم المبنيّة على القواعد العربيّة والاستحسانات الاعتبار تق<sup>(۱۲)</sup>.

وثالثاً: وردت روايات متعدّدة بمضمون: «أنّ القرآن نـزل مـن عـند واحـد بحرفِ واحد»(")، وفي حديث آخر قال: قـلت لأبـي عـبدالله عليه: إنّ النـاس

 <sup>(</sup>١) المستمسك ٦: ٢٤٤، وانظر أيضاً كتاب السبعة في القراءات: ٥٣. ذيل عنوان «أئمةة القراء وأنسابهم ...»، ومعجم القراءات القرآنيّة ١: ٧٩ ـ ٩١. ذيل عنوان «تراجم موجزة للقراء السبعة ».

 <sup>(</sup>٢) قال المحقق الهمداني \$ : «فالذي يغلب على الظن أنّ عمدة الاختلاف بين القرآء نشأ من
 الاجتهاد والرأي والاختلاف في قراءة المصاحف العثمائية العارية من الإعراب والنقط »
 (مصباح الفقيه ٢٠: ١١٤).

 <sup>(</sup>٣) انظر الكافي ٢: ٣٠٠، الحديث ١٢ و ١٣. قال الشيخ الطوسي ﷺ: « واعلموا أنّ العرف من مذهب أصحابنا والشائع من أخبارهم ورواياتهم أنّ القرآن نزل بحرف واحد، عملى نسبيً واحد... » (النبيان في تفسير القرآن ١: ٧).

.....

يقولون: إنّ القرآن نزل على سبعة أحرف، فقال ﷺ: «كذبوا أعداء الله ولكنّه نزل على حرف واحد من عند الواحد، ولكنّ الاختلاف يجيء من قبل الرواة »(١).

ورابعاً: لم يثبت أنّ المراد من سبعة أحرف القراءات السبع، بل اختلفوا في تأويل الخبر وقد ذكروا في توجيه نزول القرآن على سبعة أحرف وجوهاً كثيرة (٢٠): منها: أنّ بعض أهل اللغة فسر سبعة أحرف بسبعة لغات لسبع قبائل من العرب وهي لغات: «قريش»، و «هذيل»، و «تميم»، و «هوازن»، و «يمن»، و «قيس»، و «أسد»<sup>(٢)</sup>.

ومنها : أنّ المرادسبعة أوجه من المعاني المتقاربة بألفاظ مختلفة نحو «عجّل». و «أسرغ»، و «إشعّ»، وهكذا<sup>(4)</sup>.

ومنها: «البطن»، وهذا يؤيَّد بالروايات الدالَّة عـلى أنَّ للـقرآن ظـهراً وبـطناً ولبطنه بطناً إلى سبعة أبطن (٥٠).

ومنها: «القِسم»، وهذا يُؤيّد بكلام عليّ عليه : «إنّ الله تعالى أنزل القرآن على

<sup>(</sup>١) انظر الكافي ٢: ٦٣٠، الحديث ١٣، وذكره السيّد الحكيم في المستمسك ٦: ٢٤٤.

 <sup>(</sup>٢) قال المحقّق القمّي ﷺ: «وقد ادّعى بعض العامّة تواترها. وأختلفوا في معناه على ما يقرب من أربعين قولاً ... » (قوانين الأصول ١: ٤٠٤). وانظر أيضاً تفسير الصافي ١: ٤٧٠)

المقدّمة الثامنة.

<sup>(</sup>٣) فسّر بذلك ابن الأثير في النهاية في غريب الحديث ١: ٣٥٥، مادّة « ح ر ف »، وانظر أيضاً القاموس المحيط ٣: ١٢٧، ومجمع البحرين ، مادّة « حر ر ف ».

<sup>(</sup>٤) انظر البرهان في علوم القرآن ١: ٢٢٠، ذيل عنوان «الخامس».

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير الصافي ١: ٤٧، وعوالي اللآلي ٤: ١٠٧، الحديث ١٥٩.

......

سبعة أقسام كلّها شافٍ كافٍ: «أمــُر» و «زَجــُر» و «تــرغيب» و «تــرهيب» و «جدل» و «مثل» و «قصص»»(۱، وهكذا، والتفصيل في محلّه(۱۰.

تنبيسه : قال المحدّث المجلسيّ \ : «المشهور بين الأصحاب عدم جواز قراءة الشواذُ (٢) في الصلاة (٤) ، بل في غيرها أيضاً ، ولا خلاف في جواز قراءة أيّ

(٤) اعلم أنَّ الفقهاء من الخاصَّة والعامَّة متَّفقون على عدم جواز العمل بـالقراءة الشــاذَّة ومــن

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٩٣: ٩٧.

<sup>(</sup>٢) قال السيّد الخوتيّ في تفسيره: «قد يتخيّل أنّ الأخرف السبعة التي نـزل بـها القرآن هـي القرآن الله التراق هـي القراءات السبع، فيتمسّك لاتباتها كونها من القرآن بالروايات التي دلّت على أنّ القرآن نـزل على سبعة أحرف على سبعة أحرف العلماء المحققين ـ إلى أن قال ـ: وقد ذكروا في توجيه نزول القرآن عـلى سبعة أحـرف وجوها كثيرة نتعرّض للمهمّ منها مع مناقشتها وبيان فسادها...» (البيان في تفسير القرآن: ٥٩ و ١٥٨ د فيل عنوان «وجوه الأحرف السبعة»)، ولمزيد الاطلاع راجع: مجمع البيان في تفسير القرآن (١ ـ ٢): ٧٨ - ٨٠، الفنّ الثاني، والتبيان في تفسير القرآن (١ ٤ و ٥٨، وقوانين الأصول ١٤٠١ - ٩٥، ومفاتيح الأصول: ٣٢٧ ـ ٧٣، ومناهج الأحكام: ١٥٣ و ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) ذكر للقراءة الشادّة عدّة معان: منها: «العراد بها هو غير القراءات السبع المشهورة» قاله العدّرة». والله العدّرة في نهاية الإحكام ١٠ ٥٦، ومنتهى العطلب ٥: ٢٤ ومنها: «ما زاد على العشرة». قاله قاله الشهيد الأوّل في ذكرى الشبعة ٣: ٥٠٥، والشهيد الثاني في المنقاصد العليّة: ٣٤٠ وروض الجنان ٢: ١٠٠، والزركشيّ في البحر المحيط ١: ٤٧٤، ومنها: «ما نقل آحاداً وما لم يكن متواتراً»، ذهب إليه العلاّمة في نهاية الإحكام ١: ٤٦٥، ومنتهى السطلب ٥: ٦٤، والأسدي في الإحكام ١ - ٢٠)؛ ١٩٨٨، والمضدي والشهيد الثاني في المقاصد العليّة: ٢٤٠، والآمدي في الإحكام (١ ـ ٢)؛ ١٩٨٨، والمضدي في شرح المختصر: ١٩٨٧، والسري في رفع في شرح المختصر: ٢٠١، وادر ما نقل آحاداً مثل ما نقله ابن مسسعود في مصحفه»، و ...

السبع شاء ، واختلفوا في بقيّة العشر (١) ، ورجّح في الذكرى جوازها مُدّعياً تواترها كالسبع (٢) ، والأحوط الاقتصار على السبع ...» (٢).

وأيضاً قال ﷺ في موضع آخر : «قد صحّ عن أنمّتنا ﷺ أنّهم أمـروا بــقراءة ما بين الدفّتين وأن لا نتعدّاه بلا زيادة فيه ولا نقصان منه، حــتّى يــقوم القــائم

<sup>─</sup> الخاصة مثل: العلامة في نهاية الإحكام ١: ٢٥٥، ومنتهى المطلب ٥: ٦٤، وتذكرة الفقها، ٣٠ ١٤١، والشهيد التأول في ذكرى الشيعة ٣: ٢٠٥، والشهيد التأني في المقاصد العليّة: ٢٤٦، وروض الجنان ٢: ٧٠٠، والمحقق التأني في جامع المقاصد ٢: ٢٤٥، والعضديّ في شرح كالزركشيّ في البرهان ١: ٤٦٧، وابن حاجب في منتهى الوصول: ٣٤، والعضديّ في شرح المختصر: ١١٢، و....

<sup>(</sup>١) انقسم علماء المسلمين من الفريقين الخاصة والعائة في ما بينهم في مسألة ما ينبغي الأخذ به من القراءات وبالخصوص في مواضع الابتلاء كالصلاة التي هي عمود الدين على أقوال متعددة: فعنهم: من ذهب إلى وجوب الأخذ بالقراءات السبع المشهورة وعدم جواز الأخذ بغيرها وهو ما ذهب إليه العلامة في نهاية الإحكام ١: ٢٥٥، وسنتهى السطلب ٥: ٦٤، وتذكرة الفقهاء ٣: ١٤١، ومنهم: من ذهب إلى جواز القراءة بالعشرة قاله الشهيد الأوّل في ذكرى الشيعة ٣: ٢٠٥، والشهيد الثاني في المقاصد العلية: ٢٤٦، وروض الجنان ٢: ٧٠٠ والمحقق الثاني في جامع المقاصد ٢: ٢٤١، والزركشيق في البحر المحيط ١: ٤٧٤، والسيوطيّ في معترك الأوّان ١: ٢٥٠، وذهب العلامة الحليّ إلى عدم جواز القراءات التلات المكلة للعشر (انظر نهاية الإحكام ١: ٢٥٠، وتذكرة الفقهاء ٣: ١٤١)، ومن أواد التفصيل فليراجع على سبيل العثال: مفتاح الكرامة ٧: ٢٠٤، ذيل عنوان «وظيفة العشير النبع أو العشر»، وجواهر الكلام ١: ٢٠١، ومغاتبع الأصول: ٣٢٦. وأتحاف الفقهاء ١: ٨٠٠.

<sup>(</sup>٢) انظر ذكرى الشيعة ٣: ٣٠٥.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٨٥: ٢٣.

- إلى أن قال -: وإنّما نهونا للله عن قراءة ما وردت به الأخبار من أحرفٍ يزيد على النابت في المصحف؛ لأنّها لم يأت على التواتر وإنّما جاء بالآحاد - إلى أن قال -: فإن قال قائل: كيف يصح القول بأنّ الذي بين الدفّتين هو كلام الله تعالى على الحقيقة من غير زيادةٍ ولا نقصان وأنتم تروون عن الأثمّة لله أنّهم قرؤوا - إلى أن قال -: قيل له: قد مضى الجواب عن هذا وهو أنّ الأخبار التي جاءت بذلك أخبار آحاد لا يقطع على الله تعالى بصحتها ...»(١).

[۱] النسبة إلى المشهور أخذها ﴿ من القوانين (٢)، لكنّها باطلة جدّاً، ولذا قال المحقّق الخراسانيّ ﴿: «وإن نُسب إلى المشهور تواترها، لكنّه ممّا لا أصل له ... »(٣).

لا يخفى أنّ ما ادّعاه المحقّق المذكور من إنكار التواتر لا ينافي مع تجويز الائمّة هي تلك تلك القراءات السبع في الصلاة بقولهم هي : «الأحروا القرآن كما يقرأ الناس »(٤)، ولذا قال صاحب العروة الوثقى : «الأحروط القراءة بإحدى القراءات السبعة وإن كان الأقوى عدم وجوبها ...»(٥).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٩٢: ٧٤ و ٧٥.

 <sup>(</sup>٢) انظر قوانين الأصول ١: ٤٠٦ عند قوله ﷺ: «وادّعى على تواترها الإجماع، جماعة من أصحابنا...».

<sup>(</sup>٣) كفاية الأصول: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) تقدّم تخريجه أنفأ.

<sup>(</sup>٥) العروة الوثقي ١: ٦٥٥، في أحكام القراءة، مسألة ٥٠.

## خصوصاً في ماكان الاختلاف في المادّة [١]، ...........

[۱] إشارة إلى الاختلاف بين القائلين بتواتر القراءات السبع حيث إنَّ بعضاً منهم قد ادّعى تواترها من جميع الجهات - أي مادّةً وهيئةً(۱) - ومنهم من ادّعى التواتر في خصوص المادّة(۱)، وعليه فالتواتر في المادّة مسلّمٌ عند كلَّ منهم، وإليه أشار المصنّف ﷺ بكلمة «خصوصاً ...»، والتفصيل في محلّه(۱).

اعلم أنّ اختلاف القراءة، تارةً: يعرض على الهميئة وكسيفيّة السلفّط والأداء. وأخرى: على المادّة وجوهر اللفظ، وهذا ينقسم إلى قسمين:

أحدهما: يسري الاختلاف فيها إلى اختلاف المعنى والمفاد ــكقراءة التشديد والتخفيف في مثل «يطهرن» ــ، بالتقريب المتقدّم آنفاً.

وثانيهما: لا يسري إليه \_مثل «السراط» و «الصراط»، و «مَلِك» و «مالك» '''. وأمّا الاختلاف في الهيئة، فهو كالقصر والمدّ والإدغـام والإخـفاء والإمـالة والإشباع وغيرها من موارد الاختلاف في كيفيّة التلفّظ والأداء.

 <sup>(</sup>١) نقله المحقق النراقيّ في مناهج الأحكام: ١٥٦ عند قوله: «وقيل بتواترها مطلقاً». وانتظر
 أيضاً مغانيم الأصول: ٢٣٣. ولكن نحن لم نظفر على القائل به حسب تنتمنا.

 <sup>(</sup>٢) ذهب إليه الفاضل البهائي في زبدة الأصول: ٨٦. والحاجبي في سنتهى الوصول: ٤٦
 (انظر بيان المختصر ١: ٤٦٩)، والعضدي في شرح المختصر: ١١١ و١١٢.

 <sup>(</sup>٣) قال المحقق القمتي هم القوانين ١٠ ٤٠٠: «ثم إنّ ظاهر الأكثر أنّها متواترة إن كانت جوهريّة \_إلى أن قال \_: وأمّا إن كانت أدائيّة. فلا...». وانظر أيضاً مفاتيح الأصول: ٣٢٢. وأنيس المجتهدين ١: ١٨٩. ومناهج الأحكام: ١٥٢. و....

 <sup>(</sup>٤) أقول: أمثلة ذلك كثيرة كقراءة «بصطة » في قبوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ بِسُسَطَةٌ فِي الْعِلْمِ
 والجشم﴾ (البقرة: ٢٤٧) وكقراءة «فتتبتوا» في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَئْلٍ فَتَنْبَيْدًا ﴾ (العجرات: ٦).

وإمّا أن لا نقول كما هو مذهب جماعةٍ [١].

فعلى الأوّل: فهما [<sup>٧٧]</sup> بمنزلة آيتين تعارضتا [<sup>١٧]</sup>، لا بدّ من الجمع بينهما بحمل الظاهر على النصّ أو على الأظهر ، ومع التكافؤ لا بدّ من الحكم بالتوقّف و الرجوع إلى غيرهما .

وعليه فالأقسام في المقام ثلاثة والمبحوث عنه في ما نحن فيه هو خصوص القسم الثاني، أي الاختلاف في المادّة الساري إلى اختلاف المعنى، والتفصيل في محلّه (١١) [١] بعد التأمّل في ما أوضحناه آنفاً علم أنّ الصواب نسبة هذا القول إلى

### الجمع بين القراءات المختلفة بناءً على القول بتواترها

[٢] أي القراء تان المختلفان في المعنى.

المشهور لا إلى الجماعة.

[٣] أي القول بالتواتر لازمه قرآنيّة جميع تلك القراءات، وعليه فيحصل التضادّ والتعارض بين آيتين من القرآن الواقعيّ لدلالة إحديهما مثلاً على جواز الوطي والمقاربة بعد حصول النقاء والأخرى على الحرمة، وحيننذٍ فكما وجب

(١) قال السيّد القرويني هي تعلق على المعالم ( ١٥: ١٣٤): «المراد بالجوهريّة ما يتعلّق بأصل الكلمة وحروفها كما في «مالك» بإثبات الألف وإسقاطه، و «يطهرن» و «يطهرن» و «يطهرن» و «يطهرن» و «يطهرن» و المنطق بكيفيّة أداء حروف الكلمة كالمدّ والإمالة واللين فهي من قبيل صفات الكلمة وحروفها ... »، وقال المحقّق النزاقي هي نفتر الجوهريّة بأنّها ما يختلف اللفظ باختلافه بحسب السادّة ويقابلها الأدائية وهي ماكان من قبيل الهيئة ... » (مناهج الأحكام: ١٥٢).

الجمع بين الخبرين المتعارضين ، كذلك هنا أيضاً وجب الجمع بين الآيـتين مـع تفاوتٍ ما بينهما، وهو أنَّ الجمع بين الآيتين وترجيح إحــديهما عــلي الأخــري ينحصر في الترجيح الدلاليّ بعد تكافؤهما سنداً وصدوراً على ما هو شأن القرآن، خلافاً للجمع بين الخبرين؛ فإنّ الترجيح فيهما كان أوّلاً من حيث السند والصدور \_كالأعدليّة والأشهريّة ومخالفة العامّة وغيرها \_وبعد التكافؤ من هـذه الحـيثيّة تصل النوبة إلى الترجيح الدلاليّ؛ كتقدّم الأظهر والنصّ منهما على الظاهر! مثل «لا تكرم الفسّاق من العلماء» مثلاً، فإنّه بالنسبة إلى «أكرم العلماء» يعدّ أظهر دلالةً. وعليه فيُرفع اليد عن ظهور الثاني ـ أعنى وجوب إكرام العــلماء عــدولاً وفسّاقاً \_و يُخصَّص بالأوّل ، فيحكم بوجوب إكرام خصوص العدول منهم وهكذا قولنا : « يحرم إكرام الفسّاق من العلماء »؛ فإنّه بالنسبة إلى « أكرم العلماء » يُعدّ نصّاً من حيث الدلالة فيُرفع اليد عن ظهور الثاني ويُخصَّص بالأوّل، فيحكم بوجوب إكرام خصوص العدول منهم.

وبالجملة: كلُّ من النصّ والأظهر في المثالين كان قرينةً لرفع اليد عن الظاهر فيهما ، فيحكم بأنّ المراد الجدّي فيهما هو مؤدّى النصّ والأظهر لا الظاهر على ما سيجيء توضيحه مفصّلاً في مبحث التعادل والتراجيح'').

 <sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول ٤: ٩٣ و ١١٤، ذيل عنوان «المرجّحات الدلاليّة» و «السرجّحات السندتة».

أقول: هذاكله في صورة اختلاف الآيتين الشريفين من حيث الدلالة وإلّا ففي صورة التساوي وتكافؤهما بأن تكونا نصّين أو ظاهر تين فاللازم الالتزام بالتوقف عملاً والرجوع إلى غيرهما من الأدلّة والأصول العمليّة المناسبة للمقام.

قال بعض تلامذة المصنف \( ان المرجّحات السنديّة والصدوريّة مـمّا لا مجال لجريانها في الكتاب، كما تجري في السنّة في صورة التعارض، كيف والكتاب قطعيّ السند ولا يمكن فيه فرض الصدور لأجل التقيّة حتّى يجري فيه المرجّحات الصدوريّة ... (١٠).

لا يذهب عليك أنّ الآية الشريفة \_ أعني قوله تعالى: ﴿ حَتّٰى يَطْهُرْنَ ﴾ \_ يُدّعى فيه ترجيح قراءة التشديد على التخفيف (٣) ويُدّعى العكس فلأنّ قوله تعالى: ﴿ حَتّٰى يَطْهُرْنَ ﴾ يُعدّ تأكيداً لقوله: ﴿ فَاعْتُزِلُوا النَّسَاءَ فِي الْمَجِيضِ ﴾ الظاهر في وجوب الاعتزال في أيّام الحيض، وأمّا الأصل أوّلاً: لوجود قرينة داخلية - كـ « تـطهّرهنّ » \_ بـعد قوله تـعالى: ﴿ يُطُهُرُنَ ﴾ فــى قوله تـعالى:

<sup>(</sup>١) قلائد الفرائد ١: ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) أي ﴿حَتَّى يَطَّهُونَ﴾ وهي \_كما مرّ سابقاً (انظر الصفحة ٣٨٣، الهمامش ٣) \_قراءة حمزة، والكمائيّ، وعاصم في رواية أبي بكر والمفضّل، هذا ما رجّحه العلامة الحملّية في منتهى المطلب ٥: ١٤، والفاضل التونيّ في الوافية: ١٤٩، والطبريّ فـي تـفسيره ٣: ٧٣١ و ٣٣٠، ذيل الآية ٢٢٢ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) أي ﴿حَتَّىٰ يَشْلُهُوْنَ﴾ وهي ـكما مرّ سابقاً (انظر الصفحة ٣٨٣. الهامش ٢) ـ قـراءة ابـن كتير . ونافع. وأبو عمرو . وابن عامر . وهذا ما ويجمعه الفارسيّ في كتاب الحجّة للقُرّاء السبعة ٢: ٣٢١ـ٣٣١ . ذيل الآيّة ٢٢ من سورة البقرة .

﴿لاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ فَإِذَا تَطَهَّرَنَ فَأَتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللهُ (١١)، فإنّ قوله: ﴿فَإِذَا تَطَهَّرْنَ ﴾ يؤيَّد به التطهير المستفاد من قراءة التشديد، وثانياً: فلوجود قرينة خارجيّة وهي: «أنّ التأسيس خير من التأكيد».

والمناسب هنا نقل كلام بعض المحتمين المؤيد لبعض ما ذكر ناه فإنّه قال: 
«التطهّر ظاهر في الاغتسال والطهارة ظاهرة في النظافة والتقاوة، والأوّل وإن لم 
يكن نصّاً، فهو أظهر من الثاني مضافاً إلى ما يقال من: أنّ الصنع المستفاد مىن 
المقاربة قبل الغسل على قراءة التشديد يكون بالمنطوق والجواز المستفاد على 
التخفيف من جهة مفهوم الغاية والمنطوق مطلقاً أقوى دلالة من المفهوم نوعاً وإن 
كان المفهوم في بعض الموارد الخاصّة أقوى دلالةً من المنطوق. وقد يقال بوجود 
الترجيح لقراءة التخفيف؛ لأنّ قوله تعالى: ﴿لا تَقْرُبُوهُنَ حَتِّى يَطْهُرنَ ﴾ في مقام 
التأكيد لقوله تعالى: ﴿ فَا تَقْرُبُوهُنَ حَتِّى يَطْهُرنَ ﴾ في مقام 
التأكيد لقوله تعالى: ﴿ فَا تَقْرُبُوهُنَ حَتِّى يَطْهُرنَ ﴾ في مقام 
وجوب الاعتزال في زمان الدم، وفيه ما لا يخفى، بل هذا من وجوه الترجيع 
للحمل على ما يستفاد من قراءة التشديد؛ لوضوح أنّ التأسيس أولى من 
التأكيد ... »(۱).

قال بعض تلامذة المصنّف \: «أقول: لا يخفى عليك أنّ ما نحن فيه \_أعني الآية المزبورة \_من قبيل حمل الظاهر على الأظهر، وذلك لأنّ دلالتها على عدم

<sup>(</sup>١) القرة: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) تسديد القواعد: ١٩٧ و ١٩٨.

# وعلى الثاني لا ا:...........

جواز المقاربة في أيّام النقاء بناءً على القراءة الأولى (١) إنّما هو بحسب المنطوق، وعلى القراءة الثانية (١) يكون بحسب المفهوم \_ أعني مفهوم الغاية \_، ولا ريب أنّ المنطوق أظهر من المفهوم »(٩).

ملخّص الكلام: هو أنّه بعد الالتزام بتواتر القراءات وتعارض الآيتين في المقام، فبناءً على وجود الترجيح لإحديهما على الأخرى بالتقريب المتقدّم فلابد من الأخذ به والعمل على طبق ذي المرجّح منهما، وأمّا بناءً على التساوي وعدم الرجحان بينهما، فلابد من التوقف وطرحهما معاً والرجوع إلى غيرهما من الأصل أو الدليل (١) بالتقريب الآتي كما هو شأن كلّ متعارضين، وإليه أشار المصنّف \$
بقوله: «ومع التكافؤ لابد من الحكم بالتوقّف والرجوع إلى غيرهما».

#### وجوب التوقّف والرجوع إلى قواعد التعارض بناءً على إنكار تواتر القراءات

[١] إشارة إلى الاختلاف بين القائلين بمعدم تواتر القراءات حيث إنّ بعضاً منهم قد ادّعي جواز الاستدلال بها ادّعاءً للملازمة بينه وبين رخصة

<sup>(</sup>١) أي التشديد.

<sup>(</sup>٢) أي التخفيف.

<sup>(</sup>٣) قلائد الفرائد ١: ١٣٧.

<sup>(</sup>٤) أقول: الرجوع إلى الأصل والدليل مبنيً على وجودهما كما في ما نحن فيه على ما ستعرف توضيحه مفشلاً، وأمّا بناءً على عدمهما، فالحكم فيه التخيير الذي حكم به المقل في جميع موارد دوران الأمر بين المحذورين، فافهم.

### فإن ثبت جواز الاستدلال بكلّ قراءة ـ كما ثبت بالإجماع جواز القراءة [١] . . . . .

القراءة لها(١) وأنكره الآخرون إنكاراً للملازمة بينهما(١) ، ولعلّه الحقّ ، ولذا قال المحقّق الخراسانيّ \ : «وإنّما الثابت جواز القراءة بها ، ولا ملازمة بينهما ... »(١) . [١] لا يخفى أنّ ادّعاء الإجماع في المتن ناظرٌ إلى جواز القراءة (١) ، ولذا قال

<sup>(</sup>١) ومنا يشير إليه ما قاله العائدة البهبهائي الله في حناشية السدارك ١: ٢٦١: «... لأنّ الشرع أمضى كلّ هذه القراءات مع أنّ الحقّ واحد منها ، بل ربّما كان الحقّ القراءة المنسوبة إلى أهل البيت اللهبيّة . فالشرع جعل هذه القراءات منا يجوز لنا التمتك به ، فالمبرة بتجويز الشرع لا بكونها موافقة للواقع ... » ، وانظر أيضاً نفى المصدر ٣: ٢٠ و ٢١ ، ومحمع البيان إليه أيضاً كلام الشبيان ١: ٧٠ ومجمع البيان (١- ٢) ؛ ٧٠ ومجمع البيان (١- ٢) ؛ ٧٠ .

<sup>(</sup>٢) ومنا يشير إليه ما قاله المصنف الله في كتاب الطهارة ٢٠٠١ع و ٤٠٠١: «إنّ وجوب الجمع بينهما فرع ثبوت تواتر كلَّ من القراء تين بناءً على تواتر جميع القراءات السبع. أو تبوت الإجماع على جواز العمل بكلّ واحد منهما. ومن كلا الأحرين تأمّل. بل منع كما سيجي. في قراءة الصلاة (انظر كتاب الصلاة ١٠٢٦- ٢٣٦. ١٤٦٣)...». وقال السيّد اليزدي الله في حاشيته على الفرائد ١١: ٣٢٦: «... وما ورد من قوله على : «اقرأوا القرآن كما يقرأ الناس، إنّما يثبت به جواز القراءة لا العمل به وهمو إجماعي، وانظر أيضاً بحر الفوائد ١١ ٤٤٤. وفيه: «الظاهر عدم التلازم بين جواز القراءة والناراء والبناء على القرآنيّة بالنسبة إلى سائر الآثار والأحكام...».

<sup>(</sup>٣) كفاية الأصول: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) انظر التبيان في تفسير القرآن ١: ٧، وفيه: «إنهم أجمعوا على جواز القراءة بما يتداوله القراء وأن الإنسان مغيّر بأيّ قراءة شاء قرأ ... »، وقال الطبر سيّ في في تفسيره مجمع البيان (١ ـ ٢): ٧٩: «الظاهر من مذهب الإماميّة أنهم أجمعوا على جواز القراءة بما تتداوله القراء »، وانظر أيضاً مفتاح الكرامة ٧: ٢٢١، وفيه: «اتّفاق المسلمين عملى جواز الأخذ بها ...».

بكلّ قراءة \_كان الحكم كما تقدّم [١]،

المحقّق الخراساني الله: «كما نقل الإجماع على جواز القراءة بكلّ قراءة ... ١٠٠٠). وبالجملة: كما أنّ المثبتين للتواتر قد اختلفوا من حيث وقوعه مادّةً فـقط أو مادةً وهيئةً، كذلك المنكر ون له قد اختلفوا أيضاً من حيث جواز الاستدلال وعدمه. وعليه فالنزاع المتصوّر في المقام هكذا: التواتر هل هـو واقـع أم لا؟ الحـقّ عدمه، وبناءً على إنكار التواتر، هل الاستدلال بكلّ قراءة جائز أم لا؟ الحقّ فيه أيضاً عدمه.

ولذا قال بعض محشّى الكفاية: « ثمّ إنّ المصنّف الله اختار من التشقيق الأوّل عدم القول بتواتر القراءات \_ إلى أن قال \_: واختار من التشقيق الثاني عدم جواز الاستدلال بكلّ قراءة ... »(٣).

[١] أي بناءً على القول بالتلازم بين ترخيص القراءات المختلفة وبين تجويز الاستدلال بها كالقرآن الحقيقيّ يجب الجمع بين الآينين إن أمكن والتوقّف فيهما إن لم يمكن بالتقريب المتقدّم والرجوع إلى غيرهما من الأصل أو الدليل بالتقريب الآتي. قال بعض تلامذة المصنّف \: «قوله \: [كان الحكم كما تـقدّم] أقـول: يعني إذا ثبت جواز الاستدلال بكلِّ قراءة فتصيرا بمنزلة الآيتين المتعارضتين، فلابدٌ من الرجوع إلى المرجّحات الدلاليّة، ومع فقدها وحصول التكافؤ يـتوقّف

<sup>(</sup>۱) درر الفوائد: ۹۲.

<sup>(</sup>٢) أي المحقّق الخراساني الله على الله

<sup>(</sup>٣) عناية الأصول ٣: ١٣٤، وانظر أيضاً كفاية الأصول: ٢٨٥ عند قوله الله الله عنه إن التحقيق أنّ الاختلاف في القراءة ... ».

ويرجع إلى غيرهما، كما تقدّم. فإن قلت: إذا ثبت جواز الاستدلال بكلِّ منهما بالدليل، فلابد من التخيير بينهما فمن أين التوقّف؟! قلت: إنَّ غاية ما يدلَّ عليه الدليل إنّما هو جواز الاستدلال بكلِّ منهما في غير صورة التعارض، وأمّا في صورة التعارض، فلم يعلم دلالته "(١).

[۱] أي وإن لم نقل بجواز الاستدلال بالقراءات الغير المتواترة وحصرناه في المتواتر فل المتواترة وحصرناه في المتواتر فالتوقف مطلقاً أي سواء أمكن الجمع بينها أم لم يمكن .. والوجه فيه وقوع التعارض هنا بين غير حجّتين . لكن لا يخفى أنّ الحقّ أنّه كان من باب المتعارض بين غير حجّتين .

[۲] اعلم أن الترجيح هنا يُراد منه الدلاليّ والسنديّ معاً، خلافاً للـترجـيح
 المتقدّم آنفاً الذي عرفت اختصاصه بالدلاليّ فقط.

والوجه فيه هو أنّ هناك حيث فرغنا عن تماميّة السند والصدور لتلك القراءات كما هو خاصيّة القول بالتواتر فينحصر الترجيح فيه بالدلاليّ، وكذلك على القول بعدم التواتر والالتزام بجواز الاستدلال، فإنّه حينتُذ وإن لم يثبت القرآنيّة لجميع تلك القراءات إلّا أنّ ترخيص القراءة بها من ناحية الأسمّة بهي قد دل بالملازمة أي بدلالة الالتزاميّة على تماميّة صدورها وسندها بحيث صار المجموع قرآناً تعبّداً.

<sup>(</sup>١) قلائد الفرائد ١: ١٣٨.

## 

وأمّا هنا، فحيث لا يتمّ سندها ولا صدورها ـ لا بـالمطابقة ولا بــالملازمة ـ فلابدّ فيه من الترجيح بينها سنداً ودلالةً ؛ لصير ورتها حينتنزٍ كالأدلّة الظنّيّة ، فيُرجّح القراءة المشهورة على غيرها وقراءة المخالف للعامّة مثلاً على غيرها.

قال بعض تلامذة المصنّف الله في مطاوي كملماته: «فهما حينئذٍ (١٠ بـمنزلة الخبرين الظنّيّين فيجري فيهما غير المرجّحات الدلاليّة أيضاً من سائر المرجّحات مثل أعدليّة القارئ وأضبطيّته ، إلى غير ذلك »(١٠).

[١] أي حتّى مع وجود المرجّح.

[۲] إشارة إلى ما هو المقرر في محلًه من اختصاص إعمال الترجيح بالمتعارضين من الأخبار لا غيرها \_كالآيتين المتعارضتين أو الإجماعين المتعارضين وغيرهما.

والوجه فيه هو أنّ بناءً على حجّية الأمارات الشرعية طريقياً كما هو مذهب الحقّ فعند التعارض بينها مقتضى القاعدة الأوليّة التساقط في مؤدّاها، وعليه فإعمال الترجيح بينها والحكم بوجوب الأخذ بذي الراجح من المتعارضين يُعدّ حكماً على خلاف القاعدة الذي ثبت في محلّه أنّ الحكم على خلاف القاعدة لابدّ فيه من الاقتصار على مورده، وحينئذٍ، فأدلّة الترجيح بين الخبرين المتعارضين لا يشمل الآيتين المتعارضين، ولذا قال المحقّق الخراساني " « : «فلا وجه لملاحظة يشمل الآيتين المتعارضين بهذا المحقق الخراساني " « : «فلا وجه لملاحظة

<sup>(</sup>١) أي حين عدم جواز الاستدلال بكلّ قراءة.

<sup>(</sup>٢) قلائد الفرائد ١: ١٣٨ و ١٣٩.

## فيحكم باستصحاب الحرمة قبل الاغتسال ؛ إذ لم يثبت تو اتر التخفيف [١]، ....

الترجيح بينها بعد كون الأصل في تعارض الأمارات هو سقوطها عن الحجّيّة في خصوص المؤدّى، بناءً على اعتبارها من بابالطريقيّة...»(١١).

وبالجملة: إلى هنا علم ثلاثة أمور:

الأوّل والثاني منها، هو أنّ بناءً على القول بتواتر القراءات وجواز الاستدلال بها فلابد من الجمع بين القراء تين وإعمال الترجيح الدلاليّ بينهما بحمل الظاهر منهما على النصّ والأظهر، وعلى فرض التكافؤ يحب التوقّف والرجوع إلى القواعد والأصول العمليّة، والوجه فيه تعارض الحجّين المستكافئتين الموجب للإجمال وهما يمكن أن تكونا قرآنين حقيقةً أو تعبّداً.

والتالث منها ، هو أنّ بناءً على القول بانكار التواتر وبطلان الاستدلال بالقراءات وجب التوقّف فيها والرجوع إلى القواعد والأصول الآتية مطلقاً \_أي حتى بناءً على وجود المرجّح فيها \_والوجه فيه فقد الدليل الموجب للرجوع إلى الأصول بمقتضى قاعدة: «الأصل أصيل حيث لا دليل»، ولذا قال المحقّق الخراسانيّ شي في تعقيب كلامه المنقدم: «فلابدّ من الرجوع حيننذ إلى الأصل أو العموم...» (17).

[۱] إشارة إلى فقد الدليل في الفرض الأخير حيث إنَّ مع ثبوت القراءة الدالّة على جواز الوطي قبل الاغتسال لا تصل النوبة أصلاً إلى جريان الأصل بمقتضى القاعدة المتقدّمة، فيُرجع حينئذٍ إمّا إلى الاستصحاب \_أي استصحاب الحرمة

<sup>(</sup>١) كفاية الأُصول: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأصول: ٢٨٥.

أو بالجواز [١] بناءً على عموم قوله تعالى: ﴿ فَأَتُوا حَرْثَكُمُ أَنَّى شِنْتُمُ ﴾ من حيث الزمان خرج منه أيّام الحيض على الوجهين في كون المقام من استصحاب حكم المخصّص أو العمل بالعموم الزمانيّ [٢].

الثابتة شرعاً من حين عروض الدم \_وإمّا إلى العموم \_أي عموم الحلّية في كلّ زمان الثابتة شرعاً بقوله تعالى: ﴿ نِسْماؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَثُوا حَرْثُكُمْ أَنِّي شِمْئُتُمْ ﴾ (١٠).

أمّاالاستصحاب، فالوجه فيه مسبوقيّة الوطي بالحرمة شرعاً"، وأمّا العموم، فالوجه فيه وجودكلمة ﴿أَنَى﴾ في الآية التي تدلّ بعمومها على جواز الوطي في كلِّ من الأزمنة إلّا ما خرج بالدليل -وهو خصوص زمان خروج الدم المنتفي في الفرض -، كما لا يخفى "".

[١] شروع في تقريب القواعد والأُصول الموعودة آنفاً.

[۲] غرضه \$ اندراج هذا البحث تحت قاعدة كلّية مقرّرة في مبحث الاستصحاب مفصلاً<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) أقول: القائل بالاستصحاب في المقام يقول به مطلقاً وهكذا القائل بالعموم، لكنه ستمر ف مفضلاً في مبحث الاستصحاب أنّ الزمان إن فرضناه قميداً ومُشَرِّداً، فالحق الرجوع إلى العموم، وإن فرضناه ظرفاً، فالحق الرجوع إلى الاستصحاب، وانتظر توضيحه ذيل قوله ﷺ: «إن أخذ فيه عموم الأزمان أفرادياً \_ إلى أن قال ..: فحينئذٍ يعمل عند الشك بالعموم \_ إلى أن قال \_: فانظاهر جريان الاستصحاب ... » (فرائد الأصول ٣: ٢٧٤).

<sup>(</sup>٣) أقول: هذا مبني على تسليم كلمة ﴿أَنَّى﴾ في الآية «زمانيّة» ـ أي بمعنى «متى» ـ . وإلا فبناء على كونها «مكانيّة» ـ كما هو المشهور عند الإماميّة ـ فلا ربط للاستدلال بها لما نحن فيه . فافهم . (انظر مجمع البيان (١-٢): ٥٦٤ و ٥٦٥ . ذيل الآية ٢٢٣ من سورة البقرة).

<sup>(</sup>٤) انظر فرائد الأصول ٣: ٢٧٣ ـ ٢٧٨، ذيل «الأمر العاشر ».

توضيح ذلك مختصراً: أنّ ما نحن فيه -أي صورة انقطاع الدم وعدم الاغتسال ــ الذي يُشكّ فيه في حرمة الوطي وعدمها كان من صغريات الكبرى الكلّيّة التي يبحث فيها عن أنّ موارد الشكّ هل يؤخذ فيها باستصحاب حكم المُخصَّص أو يُرجَع فيها إلى عموم العامّ: مثلاً إذا قال المولى: «أكرم كلّ عالم» وبعد ذلك خَصَّصه ببعض الأفراد وبعض الأزمنة، فقال: «لا تكرم زيداً العالم يوم الجمعة» في صورة الشكّ \_أعني إكرام زيد في يوم السبت \_ذهب بعض إلى الاستصحاب فادّعى حرمة إكرامه في يوم السبت وذهب آخرون إلى العموم فادّعى وجوب إكرامه فيه.

وهذا له أمثلة كثيرة في الفقه منها: خيار الغبن على ما أوضحه المصنّف ه مفصّلاً في مبحث خيارات المكاسب، ومجملاً في مبحث الاستصحاب(١٠).

وملخّصه: أنّ المغبون الذي لم يستفد من حقّه في أوّل زمن اطّلاعه على الغبن إذا شكّ في بقاء حقّه وعدمه. فهل له الخيار أم لا؟ ذهب بعض<sup>(١٦)</sup> إلى الأوّل استناداً إلى الاستصحاب \_أي استصحاب الخيار الثابت له بالأدلّة الشرعيّة \_وذهب آخرون<sup>(١٦)</sup> إلى الثانى؛ استناداً إلى عموم: ﴿أَوْقُوا بِالْمُقُودِ﴾ (١)، والتفصيل في محلّه (٥).

<sup>(</sup>١) انظر كتاب المكاسب ٥: ٢٠٦ ـ ٢١٢، وفرائد الأصول ٣: ٢٧٣ ـ ٢٧٨، ذيل «الأمر العاشر».

<sup>(</sup>٣) منهم: المحقّق الثاني الله في جامع المقاصد ٤: ٣٨.

<sup>(</sup>٤) المائدة: ١.

<sup>(</sup>٥) انظر على سبيل المثال: مفتاح الكرامة ١٤: ٢٤٢.

الثالث:

أنَّ وقوع التحريف في القرآن <sup>[١]</sup> على القول بـــه ـــلا يــمنع مـــن التـــمسّك بالظواهر <sup>[۲]</sup>؛ .................

#### الثالث: توهّم أنّ وقوع التحريف في القرآن يمنع من التمسّك بالظواهر

[١] الغرض من عنوان هذه المسألة بيان أنّ التحريف على تقدير وقوعه في القرآن هل يمنع من العمل بظواهره أو لا؟ والحقّ العدم، خلافاً لمن توهّمه كـما ستعرف توضيحه.

[٢] «التحريف في القرآن» معناه: «الزيادة» و «النقيصة »(١) إلّا أنّ التحريف

(١) قال السيّد الخوتي هي با حاصله: «يطلق لفظ التحريف ويراد منه عدة معان على سبيل الاشتراك: الأوّل: «نقل الشيء عن موضعه وتحويله إلى غيره» [ويعتر عنه بالتحريف المعنوي] ولا خلاف بين المسلمين في وقوع مثل هذا التحريف في كتاب الله. التاني: «النقص أو الزيادة في الحروف أو الحركات، مع حفظ القرآن وعدم ضياعه» والتحريف بهذا المعنى واقع في القرآن قطعاً. الثالث: «النقص أو الزيادة بكلمة أو كلمتين، مع التحقظ على نفس القرآن المنزل» والتحريف بهذا المعنى قد وقع في الإسلام، وفي زمان الصحابة قطعاً. الرابع: «التحريف بالزيادة والنقيصة في الآية والسورة، مع التحقظ على بالزيادة، بمعنى أنّ بعض المصحف الذي بأيدينا ليس من الكلام المنزل» والتحريف بهذا المعنى باطل بإجماع المسلمين، بل هو منا علم بطلائه بالشرورة، السادس: التحريف بهذا البعني من الكلام المنزل» والتحريف بنزل من بالنقيصة، بمعنى أنّ المصحف الذي بأيدينا لا يشتمل على جميع القرآن الذي نزل من السعاء، فقد ضاع بعضه على الناس» والتحريف بهذا المعنى هو الذي وقع فيه الخلاف فأتبته قوم ونفاه آخرون...» (البيان في تفسير القرآن: ١٩٧٧ - ٢٠٠)، وانظر أيضاً مجمع البحرين، ماذة «حروف».

بالزيادة قد انعقد الإجماع على عدمه في القرآن الشريف(١).

وأمّا التحريف بالنقيصة ، فهو محلّ الكلام بين الأعلام من الشيعة والسنّة (١٠). والحقّ فيه أيضاً عدمه (١٠) كما هو مذهب الأصوليّين من الإماميّة رضوان الله عليهم (١٤).

(١) قال الشيخ الطوسي \$ في تفسيره التيبان ١: ٣: «إنّ الزيادة فيه مجمع على بطلانها ... ». وقد صرّح بذلك أيضاً الطبرسي \$ في تفسيره مجمع البيان (١- ٢): ٨٣ الفن الخامس. حيث قال: «أمّا الزيادة فيه فمجمع على بطلانه ... »، وقال الشيخ جعفر كاشف الفطاء \$: « لا زيادة فيه ، من سورة، ولا آية ، من بسملة ، وغيرها . لا كلمة ، ولا حرف ، وجميع ما بين الدئين منا يُتلى كلام الله تعالى بالضرورة من المذهب ، بل الدين ، وإجماع المسلمين ... »
(كشف الفطاء ٣: ٥٤ ٤ كتاب القرآن ، المبحث السابع ).

(۲) انظر على سبيل المثال: التبيان في تنفسير القرآن ١: ٣. ومجمع السيان (١- ٢): ٨٨.
 وقوانين الأصول ١: ٤٠٣. وأنيس المجتهدين ١: ١٩٣. ومناهج الأحكام: ٥٠٢ و ١٥٤.

(٣) قال السيّد الخوني هي العروف بين المسلمين عدم وقوع التحريف في القرآن، وأنّ الموجود بأيدينا هو جميع القرآن المنزل على النبيّ الأعظم كلي في قد صرّح بدلك كثير من الأعلام منهم: رئيس المحدّئين الصدوق محمّد بن بابويه، وقد عدّ القول بعدم التحريف من معتقدات الإماميّة [انظر الاعتقادات للشيخ الصدوق، وتصحيح اعتقادات الإساميّة للشيخ المفيد (المطبوع ضمن مصنّفات الشيخ العفيد ه): ٨٢ و ٢٨٢]، ومنهم شيخ الطائفة أبو جمفر محمّد بن الحسن الطوسيّ، وقد صرّح بذلك في أول تفسيره التبيان [ ٢ : ٦]، ونقل القول بذلك أيضاً عن شيخه علم الهدى السيّد المرتضى، ومنهم المفسّر الشهير الطبرسيّ في مقدّمة تفسيره مجمع البيان [ (١ - ٢): ٨٣ و ١٨٤ الفنّ الخامس]، ومنهم: شيخ الفنقهاء الشيخ جعفر في يحت القرآن من كتابه كشف الفطاء، وادّعى الإجماع على ذلك [ انظر كشف الفطاء، وادّعى الإجماع على ذلك [ انظر كشف الفطاء ، وادّعى الإجماع على ذلك [ انظر كشف الفطاء ، وادّعى الإجماع على ذلك [ انظر كشف المعلم بينهم هو القول بعدم التحريف...» (البيان في تفسير القرآن: ٢٠٠ و ١٠٨٠). الوقم المنابذ السيخ المفيد ٥): ٨- ٢٨٠ الرقم (٤) منهم: الشيخ المفيد ٥): ٨- ٢٨٠ المراقم المنابذ المنتبخ المفيد ٥): ٨- ٢٨٠ الرقم المنابذ الشيخ المفيد ٤): ٨- ٢٨٠ الرقم المنابذ المفيد الشيخ في أوائل المقالات (مصنّفات الشيخ المفيد ٥): ٨- ٢٨٠ الرقم المنابذ الشيخ المفيد ٥): ٨- ٢٨٠ الرقم المنابذ المنبغ المفيد ٥): ٨- ٢٨٠ الرقم المنابذ الشيخ المفيد ٥): ٨- ٢٨٠ الرقم المنابذ الشيخ المفيد ١٠ - ٢٠٠ المنابذ الشيخ المفيد ٢٠٠ المنابذ ١٠ المنابذ الشيخ المفيد ٥ المنابذ الشيخ المفيد ١٠ المنابذ ١٠ منهم: الشيخ المفيد ١٠ - ١٨ الرقم المنابذ ١٠ المنابذ ١١ المنابذ ١٠ المنابذ ١٠ المنابذ ١١ المنابذ ١١ المنابذ ١٠ المنابذ ١٠ المنابذ ١٠ المنابذ ١١ المنابذ ١٠ المنابذ ١١ المنابذ ١١ المنابذ ١٠ المنابذ ١٠ المنابذ ١٠ المنابذ ١٠ المنابذ ١١ المنابذ ١٠ المنابذ ١٠ الم

وأمًا الأخباريّون من الإماميّة، وأيضاً الأخباريّون من العامّة المسمّون بالحشويّة، فذهبوا إلى وقوعه(١٠) واستدلّوا لإثبات مدّعاهم بـوجووٍ(١٠): الأوّل: الأخبار الدالة على وقوع التحريف والزيادة في القرآن(٢٠):

منها: قوله على الله على القرآن كما أنزل لألفيتنا فيه مسمّين »(٤).

ومنها: قول على ﷺ: «إنّه قد سقط أكثر من ثلث القرآن فـي قـوله تـعالى:

 <sup>◄</sup> ١٥ (القول في تأليف القرآن وما ذكر قوم من الزيادة فيه والنقصان، وانظر أيسطأ نفس
 المصدر: ١٨٦ و١٨٨ ديل عنوان «تعليقة على القول ٥٩»، والشيخ البهائي \$ في الزبدة:
 ٨٦ ـ ٨٦ . والفاضل التوني \$ في الوافية: ١٤٧، وكثير من الأعاظم، ونسبه المحقق القمي \$ الله عليه المحقق القمي \$ الله عليه وللمجتهدين (انظر قوانين الأصول ٤٠٣١).

<sup>(</sup>١) منهم: السيد نعمة الله الجزائري الله فقد صرح بذلك في كتابه «نور البراهين» حيث قال: «إن القرآن قد عرض له التحريف وكثير من النقصان وبعض الزيادة ...» (نور البراهين ١: ٢٦٥) وانظر أيضاً البرهان في تفسير القرآن (المقدّمة): ٦٢ - ٨٧ (المقدّمة التانية). قال الطبرسي الله في تفسيره: «وأمّا النقصان فيه فقد روى جماعة من أصحابنا، وقوم من حشويّة العامّة أنّ في القرآن تغييراً ونقصاناً...» (انظر مجمع البيان (١- ٢): ٨٣. الفرّ الخامس).

 <sup>(</sup>٢) قال المحقق القتيّ في القوانين ١: ٣٠٤: «والأدلّة على الأوّل [أي وقوع التحريف في القرآن] على ما ذكره الفاضل السيّد نعمة الله في أن رسالته «سنيم الحياة» وجموه...». وانظر أيضاً أنيس المجتهدين ١: ١٩٣ و ١٠٤٥، ومناهج الأحكام: ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) قال السيّد الجزائري الله في نور البراهين ١: ٥٢٦: «روى أصحابنا ومشايخنا في كتب الأصول من الحديث وغيرها أخباراً كثيرة بلغت حدّ التواتر في أنّ القرآن قد عرض له التحريف وكثير من النقصان وبعض الزيادة ... ».

<sup>(</sup>٤) تفسير العيّاشيّ ١: ١٣، الحديث ٤، وتفسير الصافي ١: ٣٣ (المقدّمة السادسة).

﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا تُفْسِطُوا فِي الْيَتَامَى فَانْكِحُوا ﴾ (١٠)... » (٢٠) ، وغير ذلك من الروايات البائعة إلى حدود ألف عدداً على ما ادّعاه المحدّث النوريّ ﴿ في فيصل الخطاب (٢٠) ، وإن شئت توضيح الردّ عليه ، فعليك بالرجوع إلى المقدّمة السادسة من تفسير الصافي للمحدّث الكاشانيّ ﴿ ، فإنّه ﴿ بعد نقل كثير منها قال : «أقول : ويرد على هذا كلّه إشكال ، وهو أنّه على هذا التقدير لم يبق لنا اعتماد على شيءٍ من القرآن \_ إلى أن قال \_ : لا يبعد أيضاً أن يقال : إنّ بعض المحذوفات كان من قبيل التفسير والبيان ولم يكن من أجزاء القرآن ، فيكون التبديل من حيث المعنى ؛ أي حرّفوه وغيّروه في تنفسيره و تأويله » (١) ، وقد أوضحه مجملاً المحدّث الصدوق ﴿ في اعتقاداته (٥) فراجع إليه تجده نافعاً إن شاء الله .

هذا كلَّه مضافاً إلى ضعف تلك الأخبار (٦)، وأضف إلى ذلك مخالفتها لصريح

<sup>(</sup>١) النساء: ٣.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ١: ٤٣٨، الحديث ٣٤.

<sup>(</sup>٣) لا يوجد لدينا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) تفسير الصافي ١: ١١ و ٤٢.

 <sup>(</sup>٥) انظر الاعتقادات للشيخ الصدوق (العطبوع ضمن مصنّفات الشيخ السفيد ٥٠): ٨٤ ـ ٨٨.
 الرقم ٣٣. باب الاعتقاد في مبلغ القرآن، وانظر أيضاً البيان في تفسير القرآن: ٢٢٠ ـ ٣٣٤.
 ذيل عنوان «شبهات القائلين بالتحريف».

 <sup>(</sup>٦) قال السيّد الخوئي ﷺ في تفسيره: «إنّ هذه الروايات لا دلالة فيها على وقـوع التـحريف
في القرآن بالمعنى المتنازع فيه ، وتوضيح ذلك: إنّ كثيراً من الروايات ، وإن كمانت ضميفة
السند ، فإنّ جملة منها نقلت من كتاب أحمد بن محمّد السيّاري ، الذي اتّفق علماء الرجمال

الآيات كقوله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَخَافِظُونَ ﴾ (١) وقوله تعالى: ﴿لاَ يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ ﴾ (١) وأضف إلى ذلك كـلّه اهـتمام النبي ﷺ بحفظ القرآن بحيث حكم ﷺ بمهدوريّة دم من بدّل بعض كـلمات القرآن بأن قرء «عزيز عليم» بدلاً عن «عزيز حكيم»، وأيضاً اهتمام المسلمين بذلك بحيث جعلوا تعليم القرآن صداقاً لنكاح أزواجهم، والتفصيل في محلّه.

وبعد ذلك كلّه، فالحقّ جدّاً ما ادّعاه المحدّث المجلسيّ ﴿ في البحار (٣ من حمل الأخبار الدالّة على التحريف على كونها آحاداً لا اعتبار بها (٤) مضافاً إلى

حلى فساد مذهبه ، وأنّه يقول بالتناسخ ، ومن عليّ بن أحمد الكوفي الذي ذكر علماء الرجال
 أنّه كذّاب ، وأنّه فاسد المذهب ... » (البيان في تفسير القرآن : ٢٢٥).

<sup>(</sup>١) الحجر : ٩.

<sup>(</sup>٢) فصّلت: ٤٢.

<sup>(</sup>٣) انظر بحار الأنوار: ٩٢: ٧٥. وانظر أيضاً التبيان في تفسير القرآن ١: ٣ حيث قال: «طريقها الآحاد التي لا توجب علماً ولا عملاً... ».

<sup>(</sup>٤) أقول: إنّ بعد إنبات عدم التحريف في القرآن نقلاً عن كلام المحدّت المجلسيّ الله المحدّت المجلسيّ الله المحدّث الصحلحيّ الله أن الله قد أنبت فيه التحريف، فأنه الله في ذيل رواية عن الصادق الحليّة: «أنّ القرآن الذي جاء به جبرئيل الحليّة إلى محمّد الله الله عشر ألف آية » (الكافي ٢: ٦٢٤. الحديث ٢٨) قال: «فالخبر صحيح، ولا يخفى أنّ هذا الخبر وكثير من الأخبار الصحيحة صريحة في نقص القرآن وتغييره وعندي أنّ الأخبار في هذا اللباب متواترة معنى، وطرح جميعها يوجب رفع الاعتماد عن الأخبار رأساً، بل ظنيّ أنّ الأخبار في هذا اللباب لا يقصر عن أخبار الإمامة فكيف يثبتونها بالخبر. فإن قبل: إنّه يوجب رفع الاعتماد على القرآن؛ للأنه إذا ثبت تحريفه ففي كلّ آية يحتمل ذلك ونجويزهم المليّة على قراءة هذا القرآن والعمل

انتساب أكثرها ـ التسعين في المائة (٩٠٪) ـ إلى السيّاريّ الذي اعتقد الرجاليّون بأجمعهم أنّه كذّاب وضّاع ضالً ١١٠.

أقول: واللازم علينا فعلاً الرجوع إلى البحث الأصوليّ فيه بأن يبحث عن أنّ القول بالتحريف هل يمنع عن الأخذ بظواهر القرآن أم لا؟ ولعلّ الحقّ هو الأوّل جدّاً كما صرّح به شريف العلماء (١٦)، لكنّ المصنّف ﴿ قد اختار الثاني فقال: «على القول به لا يمنع من التمسك بالظواهر ... » وتبعه في ذلك المحقّق الخراسانيّ ﴿ حيث قال: «دعوى العلم الإجماليّ بوقوع التحريف فيه بنحوٍ \_ إمّا باسقاط، أو بتصحيف \_ وإن كانت غير بعيدةٍ ، كما يشهد به بعض الأخبار، ويساعده الاعتبار، إلا يمنع عن حجّية ظواهر ه ... » (٢).

والحاصل: أنّ المصنّف ﷺ فكانّه قال: أوّلاً: القول بالتحريف زيادةً ونـقصاناً باطل جدّاً، وثانياً: على فرض التسليم له والالتزام بوقوعه في القرآن بـمقتضى

<sup>◄</sup> به متواتر معلوم...» (مرآة العقول ١٠٤ ، ٥٢٥ ، كتاب فضل القرآن ، باب النوادر ، ذيل الحديث ٢٨) ، والشاهد على حقائية ما في البحار وبطلان ما في غيره هو أنّ عليًا ﷺ بعد غصب حقّه لم يستشهد في قبال الفاصبين \_ عليهم لعائن الله \_ حتّى في مورد واحد بالآيات المستعملة على ذكر اسمه الشريف في القرآن صريحاً مع استشهاده على ذكر اسمه الشريف في القرآن صريحاً مع استشهاده على بحديث الغدير ونصب النبئ ﷺ إيّاه ، والتفصيل في محلّة .

 <sup>(</sup>١) قال العلامة الحلّي \$ : «أحمد بن محمد بن سيّار \_ يعرف بالسيّاري \_ ضعيف الحديث،
 فاسد العذهب» (إيضاح الاشتباه: ٩٨. الرقم ٥٢) وانظر أيضاً اختيار معرفة الرجال:
 ٤٩٩، الرقم ٤٠٥، ومعجم رجال الحديث ٣: ١٤. الرقم ٧٩٤.

<sup>(</sup>٢) انظر مفاتيح الأُصول: ٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) كفاية الأصول: ٢٨٤ و ٢٨٥.

# 

ظواهر بعض الأخبار لا يمنع عن الأخذ بظاهره، وعليه فلا يصح ما ادّعاه الأخباريّ من الإصرار في التحريف، وأيضاً ما ادّعاه شريف العلماء ﷺ من الإصرار على مانعيّته له، وبعد ذلك قد عرفت آنفاً صحّة مذهب الشريف جدّاً بحيث ينبغي للأخباريّين الاستدلال بذلك(١) لإثبات مدّعاهم(١)، لكنّهم قد غفلوا عنه بحمدالله والمنة.

قال بعض محشّي الكفاية: «وهو (٢) من أقوى دليل صحّ للأخباريّين أن يستدلّوا به للمنع عن العمل بظواهر الكتاب غير أنّهم غفلوا عنه ولم يستدلّوا به، (وعلى كلّ حال) حاصل الدعوى أنّا نعلم إجمالاً بوقوع التحريف في القرآن المجيد فهو ممّا يمنع عن التمسّك بظواهره...» (١).

[۱] تعليلُ لقوله \$: «لا يمنع ...»، وغرضه \$ الردّ على مدّعي التحريف إجمالاً الموجب للاختلال بالظواهر جدّاً، وله تعليلُ آخر ستعرف توضيحه.

مُلخّص الردّ الأوّل على الأخباريّ هو: إنكار الاختلال بسبب وقوع التحريف بعد احتمال كون المحرّفات والمحذوفات من قبيل التفسير والبيان ومن قبيل مثالب المنافقين وفضائل الأثمّة الطاهرين عيم هكان الأمور الأخر الغير المخلّة بالظواهر، ولعلّه لهذه الجهة لم يستدلّ الأخباريّ بذلك لمنع الأخذ بظواهر الكتاب.

<sup>(</sup>١) أي القول بالتحريف.

<sup>(</sup>٢) من عدم جواز الأخذ بظواهر القرآن.

<sup>(</sup>٣) أي التحريف.

<sup>(</sup>٤) عناية الأصول ٣: ١٣١.

[١] أي وقوع التحريف.

[۲] هذا ردّ آخر عليهم، وملخّصه: إلحاق ما نحن فيه بموارد القليل في الكثير المعبّر عنه اصطلاحاً بالشبهة الغير المحصورة، كالعلم الإجماليّ بنجاسة إناء واحدٍ من آلاف إناءٍ مثلاً، فكما لا اعتبار بهذا العلم عرفاً وعقلاً على ما سيجيء توضيحه مفصّلاً في مبحث البراءة والاشتغال (۱٬) كذلك لا اعتبار بالعلم الإجماليّ باختلال بعض ظواهر الكتاب.

وبالجملة : العلم الإجماليّ في كلا الموردين عند العرف والعقلاء كان كلا علم جدّاً، وقد أوضحه المصنّف ﷺ هناك بـذكر تـمثيل له كـما أنَّ ضـابطة الشـبهة المحصورة والغير المحصورة قد أوضحه هناك مفصّلًاً".

[٣] هذا ردِّ تالت على الأخباريّ، وملخّصه: أن الشبهة هنا كالعلم الإجماليّ باختلال عُشر ظواهر الكتاب مثلاً لو كانت ملحقةً بموارد القليل في القليل أو الكثير في الكثير المعبّر عنه اصطلاحاً بالشبهة المحصورة، لكبّها مع ذلك لا تضرّ بالمقصود - أي الأخذ بالظواهر بعد احتمال كون الظاهر المصروف عنه هو من الطواهر الغير المتعلّقة بالأحكام الشرعيّة، ومن المعلوم أنّه حينئذٍ لا تأثير للعلم الإجماليّ، مع أنّ المقرّر في محلّه اعتبار التأثير فيه بحيث لو لم يؤثّر في التكليف ـ بل وجوده وعدمه سيّان \_ لا يلزم رعايته.

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول ٢: ٢٧١ و ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأصول ٢: ٢٦٩ و ٢٧٠.

لا يخفى أنّ هذا قد اعترض عليه بعض محشّي الكفاية بقوله: «إنّ مجرّد احتمال كون الظاهر المصروف عن ظاهره هو غير الظواهر المتعلّقة بالأحكام ممّا لا يخرج الظواهر المتعلّقة بالأحكام عن كونها طرفاً للعلم الإجماليّ، ولعلّ الشيخ إليه أشار أخيراً بقوله ﷺ: (فافهم ]...»(١).

توضيح ذلك: أنّ تنجّز التكليف بالعلم الإجماليّ ووجوب رعايته عقلاً وشرعاً كان مشروطاً بشرائط متعدّدة سيذكرها المصنّف ﴿ في مبحث البراءة والاشتغال مفصّلاً. منها ابتلاء جميع أطراف الشبهة، ولذا عند العلم الإجماليّ بنجاسة هذا الإناء أو الإناء الموجود عندسلطان الهند مثلاً لا يجب الاجتناب عن هذا الإناء، والوجه فيه سلامة الأصل الجاري فيه عن المعارض كما أوضحه المصنّف ﴿ هناك مفصّلاً " المعارض كما أوضحه المصنّف ﴿ هناك مفصّلاً " المعارض كما أوضحه المصنّف ﴿ هناك مفصّلاً الله المعارض كما أوضحه المصنّف ﴿

قال بعض تلامذة المصنف ﴿ في مطاوي كلما ته المفصلة : «وأمّا ثالتاً : فلو سلّم كون الشبهة محصورة ، لكن نقول بعدم قدح العلم الإجماليّ بعد خروج بعض أطرافها عن محلّ الابتلاء ؛ لاحتمال كون التحريف في ما لا يتعلّق بالعمل، وقد تقرّر في مسألة العلم الإجماليّ في باب الشكّ في المكلّف به أنّ العلم الإجماليّ المورث لتنجّز التكليف وطرح الأصول في الشبهة المحصورة ، هو ما كان جميع أطرافه محلاً لابتلاء المكلّف . اللّهمّ إلاّ أن يقال: إنّ ذلك إنّما هو بالنسبة إلى الأصول العمليّة لا الأصول اللفظية التي تدور مدار الظهور العرفيّ؛ لدعوى أنّ

<sup>(</sup>١) عناية الأُصول ٣: ١٣١.

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأصول ٢: ٢٣٢ \_ ٢٣٨ (التنبيه الثالث).

لاحتمال كون الظاهر المصروف عن ظاهره [11] من الظواهر الغير المتعلّقة بالأحكام الشرعيّة العمليّة التي أمرنا بالرجوع فيها [<sup>7]</sup> إلى ظاهر الكتاب، فافهم [<sup>7]</sup>.

اللفظ يحصل فيه الإجمال بالعلم الإجماليّ بالخلاف \_ ولو كان بـعض أطرافــه خارجاً عن محلّ الابتلاء \_وأنت خبير بما فيه من السخافة كما يأتي في محلّه»(١٠.

وفي ما نحن فيه أيضاً حيث كان محل ابتلاء الفقيه خصوص آيات الأحكام لا غير ، فشرط تأثير العلم الإجماليّ فيه منتف أيضاً كالمثال ، وعليه فلا بأس لإهماله والحكم بعدم وجوب رعايته بحيث جاز الأخذ بجميع ظواهر القرآن ، والوجه فيه أيضاً سلامة الأصل الجاري فيه عن المعارض ، فافهم ، ولذا قال بعض المحشين في تضاعيف كلما ته المفصلة : «وعليه تكون أصالة الظهور في آيات الأحكام حجّة بلا معارض؛ لعدم كون سائر الظواهر محلاً للإبتلاء بأجمعها حتّى يكون الأصل المذكور معارضاً بالمثل ...»(۱).

- [١] إشارة إلى الظاهر المختلّ ظهوره إجمالاً.
  - [٢] الضمير المؤنّث يعود إلى «الأحكام».

[٣] لعلّ غرضه \$ التشكيك في الجواب الأخير، وهو الحقّ جداً؛ لِبُعد صدور مثل هذا الجواب عن مثل المصنّف \ ، بل لا يبعد أن غرضه \ التشكيك في الكلّ لبطلان جميع أجوبته الثلاثة، ولذا قال صاحب الأوثق \: «لا يذهب عليك أنّ هذه الأجوبة عليلة ... »(٣).

<sup>(</sup>١) قلائد الفرائد ١:٠١٤٠.

<sup>(</sup>٢) تسديد القواعد: ١٩٨.

<sup>(</sup>٣) أوثق الوسائل: ٩٢.

الرابع :

قد يتوهّم [<sup>11]</sup>: أنّ وجوب العمل بظواهر الكتاب بالإجماع مستلزمٌ لعدم جواز العمل بظواهره ؛ لأنّ من تلك الظواهر ظاهر الآيات الناهية عن العمل بالظنّ مطلقاً حتّى ظواهر الكتاب .

اعلم أنّ الجواب الصحيح ردّاً للأخباريّ ما ذكره السيّد الخوتيّ هي ، فإنّه قال: «التحريف على تقدير تسليم وقوعه لا يقدح في الظهور؛ للروايات الدالّة على وجوب عرض الأخبار المتعارضة لم على ملق الأخبار العلى كتاب الله ، وعلى ردّ الشروط المخالفة للكتاب والسنّة ، فإنّ هذه الروايات قد صدرت عن الصادقين على بعد التحريف على تقدير وقوعه غير قادح في الظهور «٢٠) .

#### الرابع: توهّم عدم اعتبار الظنّ الحاصل من ظواهر الكتاب

[۱] المتوهّم هنا هو المحقّق القمّيّ ﷺ"، وملخّص كلامه هو: أنّ ظواهر بعض الآيات الشريفة تدلّ على حرمة العمل بظواهر الكتاب، وهذا يُعبّر عنه اصطلاحاً

<sup>(</sup>١) أي بعد تقدير تسليم وقوعه.

<sup>(</sup>٢) مصباح الأصول ٢: ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) أقول: كلام المحقق الفتخ هكذا: «إنّه مستلزم لحجيّة الظنّ الحاصل من قبوله تحالى: ﴿لأَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ (الإسراء: ٣٦) \_ إلى أن قال \_: فالإجماع على حجّة الظواهر حتى الظاهر الدال على حرمة العمل بالظنّ عموماً يثبت عدم حجيّة الظنّ الحاصل من القرآن، وما يثبت من وجوده عدمه فهو محال...» (قوانين الأصول ٢: ١٠٩.)

وفيه : أنَّ فرض وجود الدليل <sup>[١]</sup>على حجَيّة الظواهـر مـوجبٌ لعـدم ظـهور الآيات الناهية في حرمة العمل بالظواهر .

•

بدليل يلزم من وجوده عدمه. وبعبارةٍ أخرى: إنّ إثبات حجّية ظواهر الكتاب بالإجماع يلزم منه عدم حجّيتها، فإنّ مثل قوله تعالى: ﴿لا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾(١) وأيضاً قوله تعالى: ﴿إِنَّ الظَنَّ لا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئاً﴾(١) وغيرهما من الآيات الأخر الظاهر دلالتها على حرمة العمل بغير العلم مطلقاً \_كتاباً كان أو غيره(٣) \_ والأخذ بالظاهر حيث لا يفيد العلم \_كما لا يخفى \_فيحرم شرعاً، ويصدق أنه يلزم من وجوده عدمه، وما كان كذلك فهو باطل، فافهم.

#### الإجماع على حجّيّة الظواهر وجواز الأخذبها

[۱] المقصود من الدليل هنا الإجماع والاتفاق من أهل اللسان على حجّية الظواهر وجواز الأخذ بها والعمل عليها، وهذا مع عدم الردّع عنه شرعاً يُعدّ دليلاً شرعيًا على المطلوب، وعليه فلا مجال لشمول تلك الآيات لما نحن فيه، مضافاً إلى روايات متواترة دالّةٍ على ذلك كما مرّ منه ﴿ سابقاً الله عليه فاللازم حمل

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) يونس: ٣٦، والنجم: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ١٥٩. ذيل عنوان «الاستدلال بالكتاب على حرمة التعبّد بـالظنّ ». وانـظر أيضاً الصفحة ٢٥٩. ذيل الرقم [١].

 <sup>(</sup>٤) انظر الصفحة ۲۹٤، ذيل عنوان «الأخبار الدالة على جواز النمشك بـظواهـر الكـتاب».
 وفراند الأصول ١: ١٤٤.

مع أنَّ ظواهر الآيات الناهية لو نهضت للمنع عن ظواهر الكتاب لمنعت عن حجيِّة أنفسها ، إلاَّ أن يقال: إنَّها لا تشمل [1]

تلك الآيات على حرمة الأخذ بالظنّ الحاصل من غير الظواهر ، وحينئذٍ يُخصَّص عمومها بالإجماع ، وإلّا تشمل نفسها أيضاً فيلزم ثانياً من وجوده عـدمه فـيعود المحذور ، وإليه سيشير ﴿ بقوله : «لو نهضت للمنع ...» .

وبالجملة : أوّلاً : بعد ورود الأدلّة المعتبرة الدّالة على حجّيّة الظواهر المعبّر عنها اصطلاحاً بالظنون الخاصّة لا دلالة لظهور تلك الآيات على ما ادّعاء المتوّهم من عدم اعتبار الظنّ الحاصل من ظواهر الكتاب.

وثانياً: على فرض التسليم لها تشمل أنفسها أيضاً فيعود المحذور، وعليه فاللازم الالتزام بكون الإجماع مُخصِّصاً لعموم الآيات المذكورة ومقيَّداً لإطلاقها، وهو المطلوب.

[۱] إشارة إلى انصراف تلك الآيات عن أنفسها ؛ بمعنى أنّها وإن كانت من الظواهر لكنّ المتبادر منها حرمة العمل بظواهر آياتٍ أخرى غيرها.

[۲] الضمير المؤنّث في كلاالموضعين يعود إلى «الآيات الناهية»، وغرضه الإشارة إلى عدم جواز فرعيّة الحكم للموضوع المعبّر عنه اصطلاحاً بـ «ثبوت شيءٍ لشيء فرع ثبوت المثبت له »(۱)، ولذا في مثل «كلّ خبري كاذب» مثلاً يُدّعى عدم شموله لنفسه وانصرافه من نفس هذا الخبر؛ لاستلزامه الدور.

 <sup>(</sup>١) ويقال في الفارسيّة: «حكم موضوع درست كن نيست، بلكه موضوع قبل از حكم بـايد
 بنفسه موجود باشد».

أقول: لعلّ المناسب تكرار كلٍّ من التوهّم ودفعه ثانياً، أمّا التوهّم، فملخّصه هو: أنّ الإجماع التابت به حجّية ظواهر الكتاب يثبت به أيضاً حجّية ظواهر الآيات الناهيّة عن العمل بالظنّ الدالّة بطاهرها العمام على حرمة الأخذ به والاعتماد عليه، وحيث إنّ الظواهر شأنها إفادة الظنّ فتشملها(۱) قهراً الآيات المذكورة؛ إذ العمل بالظواهر هو من صغريات العمل بالظنّ فتدلّ على عدم حجّيتها(۱)، بل على حرمتها، وعليه فكأنّ ظاهر القرآن ينادي بأعلى صوته: يا أيّها المسلمون، لا يجوز عليكم العمل بظاهر القرآن شرعاً، ولا نعني من استلزام وجود الدليل لعدمه إلا هذا.

وأمّا الدفع ، فملخّصه : أوّلاً : أنّ الآيات الناهية لا تشمل الظواهر بعد خروجها بالإجماع ، فيُخصَّص به عموم تلك الآيات بحيث صار مفادها حرمة العمل بالظنّ الحاصل من غير الظواهر ، وأمّا الحاصل من الظواهر فلا تدلّ الآيات على حرمة الأخذ به والعمل عليه .

وثانياً: الآيات الناهية لو بقيت على عمومها التحريميّ ولم تُخصَّص بالإجماع وتدلّ على حرمة مطلق الظنّ لدلّت على عدم حجّية أنفسها أيضاً بعد كونها من الظواهر الظنّيّة كما لا يخفى ، إلّا أن يُدّعى عدم جواز شمول الدليل نفسه نظير «كلّ خبري كاذب» الغير الشامل لنفسه؛ لأجل استلزامه الدور ، والتفصيل في محلّه (٣)

<sup>(</sup>١ و٢) أي الظواهر .

<sup>(</sup>٣) انظر فرائد الأصول ١: ٢٦٧ ـ ٢٧٠.

#### فتأمّل <sup>[١]</sup>.

[۱] تشكيك في ما ادّعاه الله أخيراً من عدم شمول تلك الآيات لنفسها، وملخّصه: أنّ عدم الشمول هو من ناحية القصور لفظاً، وأمّا مناطاً فلا مانع من الالتزام بشمولها لنفسها بأن يقال: الظنّ الذي ليس بحجّة في نفسه يشمل الظاهر أيضاً، وهذا قد مرّ توضيحه بالمناسبة في مبحث كتاب القطع (۱۱).

قال صاحب الأوثق \ : «لعلّ الأمر بالتأمّل إشارة إلى أنّ الآيات الناهيّة وإن لم تشمل أنفسها لقصور اللفظ عن الدلالة عليه إلّا أنّه يعلم ثبوت الحكم لهذا الفرد أيضاً للعلم بعدم خصوصيّة مخرجة له من هذا الحكم ... "(").

قال بعض المحشّين: «لعلّ وجهه أنّ كون هذا الموضوع لا يُوجد إلّا بعد ثبوت الحكم لا يضرّ إذا علم المناط الملحوظ في حكم العامّ، بـل يـمكن أن يكون المحمول في القضيّة وصف لازم لطبيعة الموضوع والقضيّة تكون طبعتةً »(٣).

أقول: المحشّي المذكور أخذ كلامه هذا من المصنّف؛ في مبحث حجّية خبر الواحد حيث قال: «لا قصور في العبارة بعد ما فهم منها أنّ هذا المحمول وصف لازم لطبيعة الموضوع ولا ينفكّ عن مصاديقها ...»(١)، وعلى أيّ حال المقصود هو

 <sup>(</sup>١) انظر الجزء الأول، الصفحة ٢٢٠، الرقم [١]، ذيـل تـوضيح قـوله ألله : «ولمـله لتـنقيح المناط...»، (فراند الأصول ١: ٤٨).

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٩٢.

<sup>(</sup>٣) تسديد القواعد: ١٩٨.

<sup>(</sup>٤) فرائد الأصول ١: ٢٦٩ و ٢٧٠.

وبإزاء هذا التوهّم توهّم: أنّ خروج ظواهر الكتاب عن الآيات [١] الناهية ليس من باب التخصيص، بل من باب التخصّص؛ لأنّ وجود القاطع على حجيّتها يخرجها عن غير العلم إلى العلم.

أنّ النهي في تلك الآيات بعد كون مناطه عدم الوصول إلى الحقّ بالظنّ. فلا مانع عن الالتزام بشمول أنفسها أيضاً، فافهم.

### توهّمٌ آخر ودفعه

[۱] أقول: المتوهم هنا هو الفاضل النراقي الله في كتابه المناهج (۱۱، والتوهم المتقدّم آنفاً كان إفراطاً في البحث، قبال التوهم هنا فابّه يكون تفريطاً فيه، وملخّصه: عدم شمول الآيات الناهية للأخذ بالظواهر والعمل عليها؛ لأنّ موضوعها الظنّ الغير الشامل للظواهر رأساً بعد ورود دليل قطعيّ على اعتبارها عقلاً وشرعاً، وإليه أشار الشاهل للظواهر رأساً بعد ورود على التخصيص، بل من باب التخصيص، بل من باب التخصص؛ لأنّ وجود القاطع (۱۲) على حجّيّتها يخرجها عن غير العلم إلى العلم».

توضيح ذلك: أنّ المصنّف ﴿ بعد تأسيس الأصل الأوّلي على حرمة العـمل بالظنّ بالأدلّة الأربعة المتقدّمة سابقاً<sup>(٣)</sup> قد أسّس أصلاً ثانويّاً لخروج بعض الظنون

 <sup>(</sup>١) انظر مناهج الأحكام: ١٥٨ حيث قال فتلًا : «الثانية ... هذه الظنون ثابت الحجيَّة بـالأدلّة القطعيّة فهى مخرجة أولاً بالقطم عن تحت عموم كلّ ناء عن الظنّ ... ».

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الدليل القطعيّ على حجّيّة ظواهر الكتاب.

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ١٥٨. ذيل عنوان «الأصل الأوّلي في التعبّد بالظنّ عند المصنّف ﷺ ».

بخصوصه (١٠) \_كالظنّ الحاصل من الظواهر الدالّ على اعتباره دليلٌ خاصّ قطعيً معتبر عقلاً وشرعاً .، وعليه فالأخذ بالظواهر عنده ﴿ في عين كونه عملاً بالظنّ خرج عن تحت الأصل الأوّلي حكماً المعبر عنه اصطلاحاً بالتخصيص، وهو الحقّ جداً. وأمّا المتوهّم هنا، فإنّه بملاحظة قطعيّة الأدلّة الدالّة على الأخذ بالظواهر قد ادّعى العلم والقطع بجواز ذلك، وعليه فالأخذ بالظواهر عنده خرج عن تحت الآيات الناهية رأساً المعبر عنه اصطلاحاً بالتخصّص (١٦)، وبعبارةٍ أخرى: إنّ ظواهر الكتاب ليست داخلةً تحت الآيات الناهية أصلاً كي يخرج عنها بدليل آخر \_كالإجماع وغيره \_، وكم فرقٍ بينه وبين المتوهّم السابق وإن ذهب كلًّ منهما إلى الباطل، أمّا الأوّل، فقد عرفت توضيحه مفصّلاً، وأمّا الثاني، فلأنّ قيام دليل علميّ على حجّية ظنَّ خاصّ لا يخرجه عن كونه عملاً بالظنّ كما أوضحه صاحب الأوْق ﷺ مفصّلاً (١٠).

<sup>(</sup>١) انظ الصفحة ٢٢٢، ذيل عنوان «الأصل الثانويّ في التعبّد الظنّ ».

<sup>(</sup>٢) أقول: التخصيص معناه خروج فرد عن الحكم مع حفظ فرديته لموضوع الحكم، والذا يُعتر عنه بالخروج الحكميّ كقولنا: «لا تكرم النحويين» مثلاً بعد ورود «أكرم العلماء»، وأمّا التخصّص، فهو عبارة عن خروج فرد عن تحت موضوع الحكم رأساً كقوله: «لا تكرم الجاهل» مثلاً بعد ورود «أكرم العلماء»، ولذا يُعتر عنه بالخروج العوضوعيّ، والنفصيل في محلّه (انظر على سبيل المثال: فرائد الأصول ٤: ١٣ ـ ١٦، وفوائد الأصول ٤: ٧١٤ عند قوله: «وإجمال الفرق بين هذه العناوين...»، وانظر أيضاً مصباح الأصول ٢: ٣٤٦

<sup>(</sup>٣) انظر أوثق الوسائل: ٩٢.

وفيه ما لا يخفى <sup>[١]</sup>. وأمّاالتفصيل الآخر : <sup>[٢]</sup>

[۱] عدم التصريح بالردّ عليه كنايةٌ عن عدم قابليّة الطرح له جدّاً؛ لما عرفت آنفاً من أنّ قطعيّة الدليل لا يخرج الظنّ عن كونه عملاً بالظنّ.

والحاصل: أنّ الظواهر باعتبار قطعيّة أدلّة اعتبارها لا تُعدّ علماً ولا تخرج عن كونها مفيدةً للظنّ بحيث لا تشملها الآيات الناهية عن العمل بالظنّ، وعليه فالحقّ شمولها للظواهر أيضاً، لكنّها تخرج عن تحتها بدليل خاصّ \_كالإجماع وغيره \_. ولا نعني من التخصيص إلّا هذا.

الخلاف الثاني في حجّية ظواهر الكتاب والسنّة بالنسبة إلى غير المقصودين بها [٢] هذا عدلُ لقوله سابقاً: «أمّا الكلام في الخلاف الأوّل ...»(١٠)، ولذا قـال صاحب الأوثق ۞: «حقّ العبارة أن يقال: وأمّا الكلام في الخلاف الثاني»(١٠).

اعلم أنّ ما ادّعاه صاحب الأوثق في وإن كان تامّاً صحيحاً من حيث رعاية تشابه ظاهر المتن إلّا أنّ ما عبر عنه المصنّف في أيضاً كان تامّاً صحيحاً من حيث رعاية تشابه البحث؛ لأنّ التفصيل الآتي من صاحب القوانين في هو في قبال التفصيل المتقدّم من الأخباريّين الذين حكموا بحجيّة الظواهر في غير الكتاب وعدمها في الكتاب.

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٢٦٤، ذيل عنوان «الخلاف الأوّل في حجّية ظواهر الكتاب».

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٩٢.

#### تفصيل المحقّق القمّيّ بين المقصودين وغير المقصودين بالإفهام

[۱] قال المحقّق القتّي \*: «ولمّا كان الأخبار أيضاً من بـاب الخطابات الشفاهيّة فكون دلالتها على حجّيّة الكتاب معلوم الحجّيّة إنّما هو للمشافهين بتلك الأخبار ، وطروّ حكمها بالنسبة إلينا أيضاً لم يعلم دليل عليه بالخصوص»(١٠).

وقال أيضاً في موضع آخر من كتابه: «والحاصل أنّ دعوى العلم بأنّ وضع الكتاب العزيز إنّما هو على وضع تأليف المصنّفين سيّما في الأحكام الفرعيّة دعوى لا يفي بإثباتها بيّمة ... (٢٠).

 [۲] إشارة إلى حجّية الظواهر بالنسبة إلى غير المقصودين بالإفهام من باب الظنّ المطلق.

[٣] غرضه التعميم للمقصودين بالإفهام، فإنهم تارةً: كانوا مخاطبين كالعبد الذي تكلّمه المولى مشافهةً، وأخرى: كانوا غائبين كالناظر في كتب المؤلّفين، فما فهمه العبد في المشافهة والناظر إلى الكتاب في المطالعة كان حجّةً لهما من باب

<sup>(</sup>١) قوانين الأصول ١: ٤٠٣.

<sup>(</sup>٢) قوانين الأصول ٢: ١٠٤.

لرجوع [1<sup>1</sup>كلّ من ينظر إليها \_وبين من لم يقصد إفهامه بالخطاب ، كأمثالنا بالنسبة إلى أخبار الأثمّة هي الصادرة عنهم في مقام الجواب عن سؤال السائلين ، وبالنسبة إلى الكتاب العزيز بناءً على عدم كون خطاباته موجّهة إلينا [1] .....

الظن الخاص. نعم، كانت حجّة من باب الظن المطلق، فعلم أن المسألة عند المحقق القمّي \* ذات تفصيل، كما سيجيء توضيحه مفصلاً في الأبحاث اللاحقة. لا يخفى أن صاحب الأوثق \* قد أنكر نسبة هذا التفصيل إلى المحقق المذكور وادّعى عدم استفادة ذلك من ظاهر كلامه، فقال \*: «هذا التفصيل غير ظاهر من كلام المحقق القمّي \* ؛ لأن ظاهره عند بيان حجيّة الكتاب وفي مبحث الاجتهاد والتقليد هو التفصيل بين الخطابات الشفاهيّة بالنسبة إلى المخاطبين مطلقاً سواء كانوا مقصودين بالإفهام أم لا، كما عرفت وتأليفات المصنّفين وبين ما لم يكن من أحد القبيلين كظواهر الأخبار بالنسبة إلينا» (١).

[١] الجارّ هنا يتعلّق بقوله ۞ :«المصنَّفة ».

[۲] احتراز عن البناء الآخر وهو كون خطابات الكتاب موجّهة إليمنا، ولا يخفى أنّ بناءً عليه لا تفصيل في المسألة على ما سيصرّح به المصنّف \$ في ما بعد عند قوله: «فتر تفع ثمرة التفصيل المذكور ...»(١٠).

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل: ٩٢.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٤٥٦، ذيل الرقم [١]، وفرائد الأصول ١: ١٦٥.

وعدم كونه من باب تأليف المصنّفين <sup>[1]</sup>، فالظهور اللفظيّ ليس حجّةً حينئذٍ لنا ، إلّا من باب الظنّ المطلق الثابت حجّيته عند انسداد باب العلم .

[۱] عطفٌ على ما قبله ، ولعلّ الأولى أن يقال : «من باب تأليف المؤلّفين ... » أو «من باب تصنيف المصنّفين ... » ، والأمر سهلٌ كما لا يخفى .

والمهم جداً بطلان أصل المدّعى من عدم توجّه خطابات الكتاب إلينا وعدم كونه كسائر الكتب المصنّفة، والوجه فيه أوّلاً: ظهور القضايا الواقعة في كلام المتكلّمين في القضايا الحقيقيّة كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْرِ﴾(١) وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ لَيَطْعَىٰ ﴾ أَنْ رَآهُ اسْتَقْنى ﴾(١) مثلاً دون الخارجيّة كقولنا: «جاء الكوفيّون» و «ذهب البصريّون» مثلاً.

وثـانياً: ورود بـعض الروايـات فـي «أنّ القـرآن يـجري مـجرى الشـمس و القم »(٣).

وعليه فالحقّ شمول جميع الخطابات \_كتاباً كانت أو سنّةً \_لجميع المكلّفين سواء كانوا معدومين عند النزول \_كالمسلمين في زماننا هذا \_أو موجودين \_كالمسلمين في الصدر الأوّل \_وهم أيضاً سواء كانوا حاضرين في مجلس النزول أو غائبين عنه ، وهو المطلوب ، فافهم واغتنم .

<sup>(</sup>١) العصر: ٢.

<sup>(</sup>٢) علق: ٦ و٧.

<sup>(</sup>٣) انظر البرهان في تفسير القرآن (المقدّمة): ٩.

ويمكن توجيه هذاالتفصيل [١]: .............

### توضيح التفصيل المذكور وتوجيهه

[١] غرضه \$ توضيح ما احتمله المحقق القمّي \$ من التفصيل بين المقصود
 بالإفهام وغيره أؤلا والرد عليه ثانياً ١٠١.

قال بعض تلامذة المصنّف ﷺ : « أقول : لمّا كان التفصيل المزبور مشتملاً على دعويين بلادليل، فاحتيج إلى التوجيه المزبور حتّى يثبتهما عن دليل »(٢).

أقول: لعلّ المناسب نقل كلام السيّد الخونيّ \* في المقام ، فإنّه قال \* : « وأمّا الأمر الثاني ، فذهب المحقّق القمّيّ \* إلى اختصاص حجّية الظواهر بمن قصد إفهامه ، وعليه رتّب انسداد باب العلم والعلميّ في معظم الأحكام ، باعتبار أنّ الأخبار المرويّة عن الأثقّة \* لم يقصد منها إلّا إفهام خصوص المشافهين فتختصّ حجّية ظواهرها بهم ، وغاية ما يمكن أن يقال في تقريب هذا القول وجهان ، ذكر هما شيخنا الأتصاري \* : الوجه الأوّل: راجع إلى منع الكبرى ، وأنّه لا ينعقد ظهور للأخبار بالنسبة إلى غير المقصودين راجع إلى منع الصغرى ، وأنّه لا ينعقد ظهور للأخبار بالنسبة إلى غير المقصودين راجع إلى منع العقودين راجع إلى منع العقد عدم الغفلة ؛

 <sup>(</sup>١) اعلم أنّ هذا التفصيل ردة المحقق الخراساني في ضريحاً بقوله: «الظاهر عدم اختصاص
 ذلك - أى حجيّة الظواهر - بعن قصد إفهامه » (كفاية الأصول: ٢٨١).

<sup>(</sup>٢) قلائد الفرائد ١٤١:١٤١.

إذ بعد كون المتكلّم في مقام البيان كان احتمال إرادة خلاف الظاهر مستنداً إلى احتمال غفلة المتكلِّم عن نصب القرينة ، أو غفلة السامع عـن الالتـفات إليـها ، والأصل عدم الغفلة في كلِّ منهما. وأمّا احتمال تعمّد المتكلّم في عدم نصب القرينة ، فهو مدفوعٌ بأنَّه خلاف الفرض؛ إذ المفروض كونه في مقام البيان، فـلا منشأ لاحتمال إرادة خلاف الظاهر إلّا احتمال الغفلة من المتكلّم أو من السامع، وهو مدفوع بالأصل المتحقّق عليه بناء العقلاء، وهذا الأصل لا يجري بالنسبة إلى من لم يكن مقصوداً بالإفهام؛ لعدم انحصار الوجه لاحتمال إرادة خلاف الظاهر بالنسبة إليه في احتمال الغفلة ليُدفع بأصالة عدم الغفلة؛ إذ يحتمل اتَّكال المتكلِّم في ذلك على قرينة منفصلة ، أو قرينة حاليّة كانت معهودة بينهما ، وقد خفيت على من لم يكن مقصوداً بالإفهام، فلا تُجديه أصالة عدم الغفلة، ولا يجوز له التمسّك بالظواهر. ثمّ إنّه على تقدير تسليم جريان أصالة الظهور ـ ولو لم يكن احتمال إرادة خلاف الظاهر مستنداً إلى احتمال الغفلة \_، إنّما تجري أصالة الظهور في ما إذا لم يُعلم أنَّ دَيدَن (١١) المتكلِّم قد جرى على الاتّكال على القرائن المنفصلة، وأمّا مع العلم بذلك فلا تجري أصالة الظهور ولا يجوز الأخذ بظاهر كلامه لغير المقصود بالإفهام. ومن الواضح أنّ الأثمّة الله كثيراً ما كانوا يعتمدون على القرائس المنفصلة، وربّما كانوا يؤخّرون البيان عن وقت الخطاب ـ بل عن وقت الحاجة \_

<sup>(</sup>١) أي الطريقة والأسلوب.

لمصلحة مقتضية لذلك (١٠) فكيف يمكن الأخذ بظاهر كلامهم هي الغير المشافهين المقصودين بالإفهام. أمّا الوجه الثاني، فهو أنّ الأخبار المروية عن الأَمْمَة هي المقصودين بالإفهام. أمّا الوجه الثاني، فهو أنّ الأخبار المروية عن الأَمْمَة هي تصل إليناكما صدرت عنهم هي ، بل وصلت إلينا مقطّعة ونحتمل وجود قرينة على خلاف ما نفهمه من الكلام، وقد خفيت علينا من جهة التقطيع، فلم ينعقد للكلام ظهور مع هذا الاحتمال، وليس المقام من باب احتمال وجود القرينة ليدفع بأصالة عدم عما القرينة، بل من باب احتمال قرينية الموجود، وفي مثله لا تجري أصالة عدم القرينة، فلا ظهور للكلام بالنسبة إلى من لم يكن مقصوداً بالإفهام. هذا ملخص ما ذكره الشيخ في من الوجهين بتوضيح منّا، ولا يتمّ شيء منهما، أمّا ما ذكره في منع الكبرى ...» (١٠).

قال المحقّق الخراسانيّ \* : «فإن كان لأجل احتمال وجود قرينة فلا خلاف في أنّ الأصل عدمها - إلى أن قال - : وإن كان لاحتمال قرينيّة الموجود، فهو ... » (").

والحاصل: أنّ مناط حجّية الظواهر \_وهو حصول الظنّ بالمراد \_ثابت في حقّ المقصود بالإفهام فقط لا في حقّ غيره، وهذا سيصرّح به المصنّف الله عند قوله: «فليس هنا شيء يوجب بنفسه الظنّ بالمراد حتّى لو فرضنا الفحص، فاحتمال

 <sup>(</sup>١) أقول: إنّ جواز تأخير البيان عن وقت الحاجة لمصلحة سيصرّح به المصلّف الله في مبحث الاشتفال. (انظر فراند الأصول ٢: ٢٨٦ و ٢٨٦ و ٢٩٦ و ٢٩٦).

<sup>(</sup>٢) مصباح الأصول ٢: ١١٨ ـ ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) كفاية الأصول: ٢٨٦.

# بأنَّ الظهور اللفظيّ ليس حجّةً إلّا من باب الظنّ النوعيّ <sup>[١]</sup>، ......

وجود القرينة حين الخطاب واختفائه علينا(١)...»، كما سيجيء توضيحه مفصّلاً عن قريب.

[۱] إشارة إلى ما هو المقرر في محلّه من أنّ العقلاء وأهل اللسان في مُحاوراتهم الاجتماعيّة قد حكموا بحجّيّة الظواهر ، لكنّه لا من باب التعبّد (٢) عما هو مختار السيّد المرتضى ﷺ (٣) من باب إفادة الظنّ الشخصي كما هو مختار الكلباسيّ (١) م، بل بمناط إفادة الظنّ النوعيّ (٥)، كما هو مختار المشهور على ماسياً تى تفصيله (٢).

ولا يخفى أنّ القدر المتيقّن من ذلك هو المخاطب المقصود بـالإفهام لا مطلقاً \_كالمسترق للسمع مثلاً \_وأيضاً القدر المتيقّن منه هو ما إذاكان المتكلّم والمخاطب

<sup>(</sup>١) يعني في مورد احتمال خفاء القرينة ليس أصلٌ يوجب الظنّ بالمراد.

 <sup>(</sup>٢) أي من باب السببية ، ولا يخفى أنّ حجيّة الظهورات من بـاب التـعبّد أشــار إليــه المــحقق الخراساني ﷺ بلا ذكر القائل له فقال: «بناءً على حجيّة أصالة الحقيقة من باب التــعبّد ...»
 (كفاية الأصول: ٢٨٦).

 <sup>(</sup>٣) انظر الذريعة إلى أصول الشريعة: ٣٧ و ٣٥. كما سيشير إليه العصنف ﷺ في ما بعد عند قوله: «إلا أن يثبت كون أصالة عدم القرينة حجّة من باب التعدّ...». فرائد الأصول ١٠٣٢.

 <sup>(</sup>٤) انظر إشارات الأصول: ٣٠ ـ ٣٤ و ٣٥ و ١٥ و ٧٠ ـ ٧٨. وسيشير إليه المستقف الله عند
 قوله: « رتمها يجري علمي لسان بعض متأخّري العتأخّرين من المعاصرين ». فرائد الأصول
 ١٠٠٠ ـ ١٠٠٠

<sup>(</sup>٥) أي من باب الطريقيّة.

 <sup>(</sup>٦) انظر الصفحة ٤٨٩ ومابعدها، ذيل قولنا: «أقبول: طرح النزاع المذكور يمكن تـقريبه
 هكذا...».

وهو كون اللفظ بنفسه - لو خُلِّي وَطَبَعَهُ -مفيداً للظنّ بالمراد ، فإذا كان مقصود المتكلّم من الكلام إفهام من [1] يقصد إفهامُه ، فيجب عليه إلقاء الكلام على وجهٍ لا يقع معه [1] الملقى إليه [1] في خلاف المراد ، بحيث لو فرض وقوعه في خلاف المقصود كان إمّا لغفلة منه في الالتفات إلى ما اكتنف [1] به الكلام الملقى إليه ، وإمّا لغفلة من المتكلّم في إلقاء الكلام على وجهٍ يفي بالمراد ، ومعلومُ أنّ احتمال الغفلة من المتكلّم أو السامع احتمال مرجوحٌ في نفسه ، مع انعقاد الإجماع من العقلاء والعلماء على عدم الاعتناء باحتمال الغفلة في جميع أمور العقلاء ، أقو الهم وأفعالهم .

عالمين بأن لا يكون للمتكلّم طريق خاصّ في التكلّم مثلاً وأن لا يكون المخاطب

عالمين بان لا يكون المتكلم طريق خاص في التكلم مثلا وان لا يكون المخاطب مبتلى بالوسواس مثلاً، والسرّ فيه على ما يستفاد من مجموع كلام المصنّف فله هو أن المقصودين بالإفهام بعد أن اطمأنوا وأحرزوا مسؤوليّة المستكلّم في قبالهم وجداناً من حيث عدم تعتده لإيقاعهم في الغلط والاشتباه، حصل لهم الظنّ النوعيّ بالمراد، خلافاً لغيرهم؛ فإنهم حيث لا يطمئنّون بذلك، بل كثيراً ما يرون المتكلّم غافلاً عنهم بالمرّة، فلا يحصل لهم الظنّ بالمراد، وهذا وجه التفصيل بين المقصود بالإفهام وغيره من جهة وجوب الأخذ بظاهر الكلام في الأوّل وعدمه في الثاني.

- [١] الموصول هنا مصداقه شخص خاصّ أراد المتكلّم إفهامه بالخصوص.
- [۲] الضمير يعود إلى «الوجه»، أي الوجه الذي ذكره المتكلّم لإفهام مراده.
   [۳] المقصود هو المخاطب الذي ألقى إليه الكلام، فلا تغفل.
- [٤] الموصول هنا يراد منه القرينة \_أي القرينة التي أحاطت بالكلام المُلقى
   إلى المخاطب \_، و «الاكتناف» معناه الاحاطة و الاحتفاف.

وأمّا إذا لم يكن الشخص مقصوداً بالإفهام ، فوقوعه في خلاف المقصود لا ينحصر سببه في الغفلة ؛ فإنّا إذا [1] لم نجد في آيةٍ أو روايةٍ ما [1] يكون صارفاً عن ظاهرها [1] ، واحتملنا أن يكون المخاطب قد فهم المراد بقرينةٍ قد اختفت علينا [1] ، فلا يكون هذا الاحتمال لأجل غفلة من المتكلّم أو منّا ؛ إذ لا يجب على المتكلّم الآنصب القرينة لمن يقصد افهامه .

[١] غرضه الله المقصود بالإفهام في الاشتباه وخلاف الواقع لا ينحصر في الغفلة حتّى يجري أصالة عدمها، والشرط هنا سيأتي جوابه عند قوله الله : «فلا يكون ...».

[٢] الموصول هنا مصداقه قرينة صارفة للّفظ عن ظاهره.

[٣] تقدير الكلام هكذا: إنّا إذا لم نجد في آية أو رواية قرينةً صارفة عن ظاهر الكلام، لكن احتملنا إرادة خلاف الظاهر من المتكلّم بقرينة بينه وبين المخاطب المقصود بالإفهام، فلا يجوز لنا الأخذ بظاهر كلامه، والوجه فيه أرجحيّة هذا الاحتمال عقلاً وعرفاً، فافهم.

[3] المضبوط في بعض النسخ «أخفيت» بدلاً عن قوله الله المختفت» (١٠)، وكيف كان فقوله الله بعد ذلك: «إذ لا يجب على المتكلّم إلا نصب القرينة لمن يقصد إفهامه ... » كان علّة لعدم جريان أصالة عدم القرينة بالنسبة إلى غير المقصود بالافهام.

<sup>(</sup>١) انظر الرسائل المحشّى: ٤١.

[۱] إشارة إلى عدم تصور الغفلة في ما نحن فيه ، والوجه فيه هو أنّ مفروض البحث من حيث الحجّية وعدمها هو ظواهر الكتاب والسنّة ، ومن المعلوم انسداد باب احتمال الغفلة فيهما رأساً بعد كون المتكلّم فيهما هو الله تعالى أو المعصوم على ، وعليه فالسبب الواقع في الخلاف ينحصر في اختفاء القرينة بالنسبة الى غير المقصود بالافهام.

وحيث إنَّ المتكلِّم كانت وظيفته منحصراً رعاية حال مخاطبه المقصود بالإفهام ومن المحتمل ـ بل المقطوع به ـ أنّه عمل بوظيفته ، وأيضاً بمقتضى قول الشاعر : بين المحبّين سِرَّ ليس يُفشيه قولٌ ولا قلمُ للخلق يحكيه (١)

قد استفاد المخاطب مراد المتكلّم من القرينة المعهودة بسينهما ، وعمليه فمغير المقصود بالإفهام لا يحصل له الظنّ النوعيّ حتّى يشمله بناء العقلاء واتّفاق أهل المحاورة ، ولا يخفي أنّ هذاكلّه واضح ظاهر بزعم المحقّق القمّي ﷺ.

 [۲] اعلم أن لفظة «الخارجة» كانت صفة لـ «دواعي»، والمقصود بيان أسباب اختفاء القرينة، وهي عديدة كثيرة:

منها: ما عرفت من احتمال الغفلة،

<sup>(</sup>۱) تفسير الصافي ١: ٦٨. ذيل قوله تعالى: ﴿الم ۞ ذٰلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ﴾ (البقرة: ١ و ٢).

عن مدخليّة المتكلّم ومن ألقى إليه الكلام [١].

فليس هنا شيء [<sup>17</sup>] يوجب بنفسه الظنّ بالمراد حتى لو فرضنا الفحص [<sup>17</sup>]. فاحتمال وجود القرينة حين الخطاب واختفائه <sup>[1]</sup> علينا، ليس هنا ما يوجب مرجو حيّته حتى لو تفحّصنا عنها ولم نجدها؛ إذ<sup>[6]</sup> لا يحكم العادة \_ ولو ظـناً \_ بأنّها لو كانت لظفرنا بها؛ إذكثيرٌ من الأمور قد اختفت علينا، بل لا يبعد دعوى العلم بأنّ ما اختفى علينا من الأخبار والقرائن أكثر ممّا ظفرنا بها.

1 . \$11 t -. 1 .

ومنها: تقطيع الأخبار ،

ومنها: اندراس أكثر الأخبار وعدم وصولها إلينا رأساً بغياً من الظلمة ،

ومنها: خصوصيّات السائل والمسؤول عنه الموجبة لزوال القرائـن الحــاليّة والمقاليّة، وهكذا.

 [١] الموصول هنا مصداقه المخاطب، وغرضه \$ أنّ اختفاء القرينة قد يكون لأمرٍ خارج عن دائرة التكلّم \_ أي لامدخليّة لففلة المتكلّم ولاالمخاطب.

[۲] أي في مورد احتمال خفاء القرينة لأجل الدواعي الخــارجــيّة، ولفـظة «شىء»كناية عن الأصل، فلا تغفل.

[٣] أي عن القرينة.

[3] الأولى بل الصواب تأنيث الضمير هنا؛ لرجوعه إلى القرينة، وإن أمكن توجيهه بالرجوع إلى وجود القرينة أي احتمال اختفاء وجود القرينة ... فلا تغفل.

[٥] تعليلٌ لعدم مرجوحيّة احتمال اختفاء القرينة.

مع أنّا لو سلّمنا حصول الظنّ بانتفاء القرائن المتّصلة ، لكنّ <sup>[1]</sup> القرائن الحاليّة وما اعتمد عليه المتكلّم من الأمور العقليّة أو النقليّة الكليّة أو الجزئيّة <sup>[1]</sup> المعلومة عند المخاطب الصارفة لظاهر الكلام ، ليست ممّا يحصل الظنّ بانتفائها بعد البحث و الفحص .

\_\_\_\_\_

[١] لفظة «لكنّ» خبرها يأتي عند قوله فله: «ليست ممّا يحصل الظنّ بانتفائها». [٢] هذا توضيح وتفسير لـ «القرائن الحاليّة» المعبّر عنه اصطلاحاً بـالعطف التفسيريّ.

ثمّ لا يخفى أنّ لفظة «من الأمور» التي هي بيانُ للموصول قبلها يُراد منها القرائن، وعليه فالموصول المذكور مصداقه القرائن، وحينئذٍ فكأنّم هي قال: القرائن الحاليّة إمّا عقليّة أو نقليّة (١٠)، وكلَّ منهما إمّا كليّة أو جـز ئيّة، والمناسب توضيح الكلَّ بذكر أمثلةٍ مناسبة لها.

أمّا العقليّ الكلّيّ فكأمر الإمام على البعض خواصّه في وسط النهار بتحصيل النور، فإنّ العقل بعد أن التنفت إلى أنّ المتكلّم الحكيم مطلقاً ولو لم يكن معصوماً لا يأمر بتحصيل الحاصل والطلب لما هو الموجود خارجاً، علم (١١) أنّ مراده من طلب النور هو تحصيل العلم مثلاً لا ما هو الظاهر منه \_أعني تحصيل السراج.

 <sup>(</sup>١) أقول: لا يذهب عليك أنّ عد النقلية هنا من أقسام القرائن الحالية شنافي لما أوضحناه سابقاً
 من عدّ النقلية من أقسام القرائن المقالية. انظر الصفحة ٢٣٩. ذيل عنوان «سنها: القرائن
 المقاميّة ».

<sup>(</sup>٢) أي بدلالة الاقتضاء صوناً لكلام الحكيم عن اللغويّة .

ولو فرض حصول الظنّ من الخارج بإرادة الظاهر من الكلام لم يكن ذلك ظنًّا مستنداً إلى الكلام [1]، كما نبّهنا عليه في أوّل المبحث [1].

وأمّا النقليّ الكلّيّ فكوقوع الأمر عقيب الحظر؛ نظير قوله تعالى: ﴿إِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا﴾(١/ فإنّه علم أنّ المراد منه هو مجرّد الإباحة ورفع المنع بــالتقريب المنقدّم مفصّلًا(۱٪).

وأمّا العقليّ الجزئيّ فكأمر المولى بإكرام العلماء، فإنّ العبد بعد أن جَرّبَ أحـوال مولاه في مبغوضيّة العالم الفاسق علم أنّ مراده هو خصوص العلماء العدول لا مطلقاً. وأمّا النقليّ الجزئيّ فكأمره بإكرام العلماء مع الإشارة والرمز باستثناء الفسّاق منهم.

[١] يعنى: أوّلاً: لا يحصل الظنّ بأنّ القرينة لوكانت لظفرنا بها.

وثانياً: على فرض حصوله قد تمّ بالنسبة إلى القرينة المتّصلة لامطلقاً.

و ثالثاً: على فرض حصوله كذلك من الخارج لخرج عمّا هو المبعوث عـنه ـ أعني الظنّ بالمراد من حاق اللفظ لا من خارجه.

[۲] إشارة إلى قوله \$: «كون اللفظ بنفسه ...»؛ بمعنى أن المبحوث عنه هو
 إفادة اللفظ بنفسه الظن لا بدليل خارجيّ.

[٣] هذا يتمّ بماسيأتي عند قوله ١٤ : «إذاكان منشأ ذلك ...» ، والمقصود تكرار

<sup>(</sup>١) المائدة: ٢.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٢٤٠، ذيل الرقم [١].

بمعنى عدم الاعتناء باحتمال إرادة خلافها \_ إذا كان منشأ ذلك الاحتمال غفلة المتكلّم في كيفيّة الإفادة أو المخاطب في كيفيّة الاستفادة: لأنّ احتمال العفلة ممّا هو مرجوحٌ في نفسه ومتّفقٌ على عدم الاعتناء به في جميع الأمور، دون ما إذا كان الاحتمال [<sup>7]</sup>مسببًا عن اختفاء أمورٍ لم تجر العادة القطعيّة أو الظنيّة بأنّها لو كانت لوصلت إلينا.

ومن هنا [<sup>77]</sup>ظهر: أنَّ ماذكر ناسابقاً <sup>[3]</sup> من اتّفاق العقلاء والعلماء على العمل بظواهر الكلام <sup>[0]</sup> في الدعاوى ، والأقارير ، والشهادات ، والوصايا ، والمكاتبات \_

توجيه كلام المحقق القمّي ملخصاً، وهو: أنّ اتفاق العقلاء وأهل اللسان على حجّية الظواهر وعدم اعتنائهم باحتمال إرادة الخلاف ثابت في حقّ المقصود بالإفهام؛ لثبوت مناط الحجّية \_أعني الظنّ بالمراد \_ في حقّه دون غيره، والوجه فيه ما عرفته مكرّراً من حصول الاطمئنان للمقصود بالإفهام برعاية المتكلّم إيّاه في عدم وقوعه في خلاف الواقع، وأمّا غيره فلا يحصل له ذلك.

- [١] أي منشأ احتمال إرادة الخلاف.
- [٢] إشارة إلى احتمال إرادة خلاف الظاهر.
- [٣] يعني من اختصاص حجّية الظواهر بالمقصود بالإفهام سواء كان مخاطباً أو غيره -كالناظر في الكتبالمصنفة ..
  - [٤] هذا مبتدأ ، وخبره يأتي عند قوله \: « لا ينفع في ردّ هذاالتفصيل » .
- [٥] لا يذهب عليك أنّ المذكور سابقاً هو هذا المقدار فقط، حيث قـــال\$: «فاعتباره في الجملة ممّا لا إشكال فيه ولا خلاف؛ لأنّ المــفروض كــون تــلك

الأمور معتبرة عند أهـل اللسـان ...» (١/ وأمّـا غـيره ـكالدعاوي والأقـارير والشهادات والوصايا والمكاتبات \_لعلّم يستفاد من جملة «أقوالهم وأفعالهم»، وإلّا فلم يسبق منه ﷺ تلك العبارات صريحاً.

ولذا قال صاحب الأوثق \: «لا يخفى أنّه لم يسبق ذكرٌ لذلك في كلامه. نعم، قد سبقت عند عنوان المبحث دعوى الاتّفاق على اعتبار الظواهر ولكن مطلقاً لا في خصوص الدعاوي والأقارير والشهادات...»(٢).

#### إيراد صاحب الفصول على التفصيل المذكور

[١] تعريضٌ على صاحب الفصول ﴿.

توضيح ذلك: أنّ المحقّق القمّيّ ﴿ بعد أن ادّعى التفصيل بين المقصود بالإفهام وغيره من حيث اختصاص جواز الأخذ بالظواهر في الأوّل وعدمه في الثاني قد ردّ عليه صاحب الفصول ﴿ استشهاداً بالإجماع الثابت من العلماء لجواز الأخذ بظواهر الأقارير والشهادات والوصايا والمكاتبات وصحّة العمل على طبقها لكلً من المقصود بالإفهام وغيره.

والمناسب هنا نقل عين كلام صاحب الفصول ١٠٠ فإنّه قال: «إنّ الإجماع منعقد على حجّية ظواهر الألفاظ السالمة عن المعارض والاعتماد عليها في الكشف بها

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٩٣.

عن مراد المتكلّم من غير فرق في ذلك بين المخاطب وغيره بدليل أنّ السامع يشهد على ظاهر الإقرار والوصيّة والعقد والإيقاع وغير ذلك وإن لم يكن مخاطباً بها»(١٠).

وهكذا قال: «فلأنّ الفرق في حجّية ظواهر الألفاظ في حقّ السامعين بين المخاطبين منهم وغير المخاطبين أمرٌ متضح الفساد منحرف عن منهج السداد؛ للإجماع ظاهراً على حجّية ظواهر الألفاظ في حقّ السامعين لهما مطلقاً، ولولا ذلك لم يعتبر ظواهر الأقارير والوصايا والعقود والشهادات ونحو ذلك(٢) في حقّ غيد المخاطبة: بها...،١٦٧.

ولا يخفى أنّ كلامه الأخير كان أقوى شاهد على بطلان التفصيل بين المقصود بالإنهام وغيره، لكنّ المصنّف الله يُدافع عن القمّي الله وأدّعى أنّ هذا لا ينفع في الرق عليه، والوجه فيه تسليم القمّي الله أيضاً للأخذ بتلك الظهورات بعد كونها من قبيل الكتب المصنفة، ولذا قال بعض تلامذة المصنّف الله: «قوله الله: [لا ينفع في ردّ هذا التفصيل ...] أقول: وجهه أنّ ما ذكر من قبيل الكتب المصنّفة واعتبار الكتب المصنّفة واعتبار الكتب المصنّفة من باب الظنّ الخاصّ مسلّم عند هذا المفصّل الله...).

وبالجملة: إنّ زيداً مثلاً، إذا أقرّ في محضر البكر بكونه مديوناً لعمر و بكذا فجاز للبكر أن يشهد بذلك عند حاكم الشرع سواء كان مقصوداً بـالإفهام أم لم يكـن

<sup>(</sup>١) الفصول الغرويّة: ٣٩٠.

<sup>(</sup>٢) كالمكاتبات.

<sup>(</sup>٣) الفصول الغرويّة: ١٨٤.

<sup>(</sup>٤) قلائد الفرائد ١: ١٤٢.

## إلّا أن يثبت كون أصالة عدم القرينة حجّة من باب التعبّد [١]، . . . . . . . . . . .

مقصوداً به ، بل جاز له ذلك حتّى عندكونه مقصوداً بعدم الإفهام ، وبذلك قد صرّح المحقّق الخراسانيّ ﴿ فقال: «كما تشهد به صحّة الشهادة بالإقرار من كـلّ مـن سمعه ولو قصد عدم إفهامه ، فضلاً عمّا إذا لم يكن بصدد إفهامه »(١).

[۱] إشارة إلى مذهب السيّد المرتضى \$ المدّعي أنّ حجيّة الظهورات كانت من باب التعبّد، فإنّه \$ جوّز إجراء أصالة الحقيقة مثلاً عند الشكّ في إرادة المعنى الحقيقيّ وعدمها مطلقاً ولو مع الظنّ الغير المعتبر على عدم إرادة المعنى الحقيقيّ (۲) \_. وهذا أشار إليه المحقّق الخراسانيّ \$ أيضاً بلا ذكر اسمٍ له \$ حيث قال: «بناءً على حجيّة أصالة الحقيقة من باب التعبّد ... »(۳).

والحاصل: أنّ بناءً على مذهب المشهور \_ المُدّعين لحجّية الظهورات من باب إفادتها للظنّ بالمراد نوعاً \_ صحّ التفصيل بين المقصود بالإفهام وغيره خارجاً؛ لإمكان حصول الظنّ بالمراد في الأوّل وعدمه في الثاني بالتقريب المتقدّم، وأمّا بناءً على مذهب السيّد هي، فحيث إنّ كلاً من المقصود بالإفهام وغيره لا امتياز بينهما من حيث جريان الأصل (4) عند إخبار المتكلّم برؤية الأسد مثلاً، فلا يبقى مجالً أصلاً لتفصيل بنهما.

<sup>(</sup>١) كفاية الأصول: ٢٨١.

<sup>(</sup>٢) انظر الذريعة إلى أصول الشريعة: ٣٧ و ٣٨.

<sup>(</sup>٣) كفاية الأصول: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) أي أصالة الحقيقة.

----

وعليه فالردّ على التفصيل بينهما ينحصر طريقه في المبنى الأخير (١٠، وإلّا فبناءً على المبنى الأوّل لا مجال للرّد عليه ، كما زعمه صاحب الفصول ﴿، فافهم ولا تففل.

أقول: ملخّص الكلام في المقام: أنّ صاحب الفصول ﷺ أورد على القمّيّ ﷺ إيرادين:

أحدهما: إنكار أصل التفصيل بين المقصود بالإفهام وغيره، وبعبارةٍ أخرى: `` فكانّه قال: بعد حجّيّة الظواهر إجماعاً فلا وجه لادّعاء الامتياز بـين المـقصود بالإفهام وغيره حتّى يفصّل بينهما.

ثانيهما: انعقاد الإجماع على جواز الأخـذ بـتلك الظـواهـر \_أي الدعـاوي وغيرها ـلكلِّ من المقصود بالإفهام وغيره.

وأمّا المصنّف ﴿ دفاعاً عن القمّيّ، فقد ردّ الأوّل وأثبت الامتياز بينهما من طريق حصول الظنّ بالمراد لخصوص المقصود بالإفهام دون غيره. نعم، بناءً على القول بحجّيّة الظهورات تعبّداً قد تمّ الاعتراض؛ إذ مع الالتزام بـذلك قـد انـتفى الامتياز بينهما، كما لا يخفى.

وأيضاً قد ردّ الثاني منهما من طريق حمل الظهورات المذكورة على الكتب المصنَّفة التي قد عرفت اعتراف القمّى ﴿ أيضاً بحجّيتها عند قوله: «سـواء كـان

<sup>(</sup>١) أي الردّ بين المقصود بالإفهام وغير. ينحصر طريقه على القول باعتبار الأصــل مــن بــاب التعـّد

مخاطباً كما في الخطابات الشفاهية \_ أم لا \_كما في الناظر في الكتب المصنَّة \_... \( )\).

[۱] القتاد \_ بفتح القاف \_ هي شجرة ذات شُوكٍ شديد خطير جداً بحيث يستحيل خرطه من أعلاه إلى أسفله ، وهذا صار مثلاً لركوب الأمور الساقة (۱۱، والمقصود أنّ خرط القتاد كان أسهل من إثبات دعوى حجّية الظهورات من باب التعتد.

#### الإشكال الوارد في المقام ودفعه

[۲] اعلم أنّ هذا إيرادٌ وإشكال على ما ادّعاه المصنّف ﴿ آنفاً عند قوله ﴿: «مع أنّا لوسلّمنا حصول الظنّ بانتفاء القرائن المتصلة، لكنّ القرائن الحاليّة ... (۲۰)، توضيح ذلك: أنّ المصنّف ﴿ بعد أن ادّعى من جانب القمّي ﴿ إمكان حصول الظنّ بالنّسبة إلى انتفاء القرائن المتصّلة وعدم حصوله بالنسبة إلى القرائن

 <sup>(</sup>١) أقول: هذه الجملة ليست نص كلام المحقق القتي رهم من كلام الشيخ الأنصاري
 (انظر فرائد الأصول ١: ١٦٠) أخذها من مضمون كلامه الله في قوانين الأصول ١: ٣٩٨ ٣٠٤، و٢: ٢٠٠٢ ونقله بمعناه.

<sup>(</sup>٢) كما في المعجم الوسيط ١: ٢٧٧، مادّة «خرط»، وفيه: «يــــــــــــــ للأمــر دونـه مـــانع»، «يضــرب للشيء لا يُنال إلاّ بمشقّةٍ عظيمة».

<sup>(</sup>٣) فرائد الأصول ١: ١٦٢.

أنّ الغالب اتّصال القرائن ، فاحتمال اعتمادالمتكلّم على القرينة المنفصلة مرجوح لندر ته<sup>[1]</sup>.

المنفصلة (١) ولأجل هذا أمكن له (١) إثبات عدم جريان أصالة عدم القرينة لغير المقصود بالإفهام وفصّل بينه وبين غيره، قد ردّ عليه المدّعي هنا وادّعي بطلان التفصيل بينهما وإثبات تساويهما بعد كون أكثر القرائن خارجاً من القرائن المتصلة، وأمّا المنفصلة منها فكانت نادرة جدّاً بحيث لا يُعتنى باحتمال اختفائها، وبعبارةٍ أخرى: فكأنّ المستشكل المذكور قال: القرائن المنفصلة كانت مرجوحة منتفية بنفسها خارجاً، وأمّا المتصلة منها، فهي باعتراف المصنّف الله كانت معدومة منتفية بعد الفحص عنها واليأس منها، ومن المعلوم أنّ معه قد ثبت المطلوب \_ وهو التساوى بين المقصود بالافهام وغيره.

[۱] الضمير يعود إلى «اعتماد المتكلّم على القرينة المنفصلة »، والمقصود عدم الاعتناء باحتمال اختفائها بالنسبة إلينا.

[۲] هذا تقريب الردّ على الإشكال المذكور، وملخّصه: ادّعاء كثرة القرائن المنفصلة، بل أكثر يَتها جدّاً بالنسبة إلى المتصّلة منها، والشاهد عليه عروض التقييد والتخصيص و تطرّقهما في أكثر العمومات والمطلقات.

 <sup>(</sup>١) أفول: القرينة الغير المتصلة باللفظ المعبّر عنها بـ «المنفصلة» تشـمل القرينة الحاليّة والمقاميّة. كما سيوضح كلَّ منهما في ضمن الأمثلة الآتية. فلا تففل.

<sup>(</sup>٢) أي للمحقّق القمّي الله الله الله عليه الله عليه الله

بأنَّ من المشاهد المحسوس تـطرَّق التـقييدو التخصيص إلى أكمرُ العـمومات و الإطلاقات مع عدم وجوده (١٦ في الكلام ، وليس إلَّا لكون الاعتماد فـي ذلك كلّه (٢٢ على القرائن المنفصلة ، سواء كانت منفصلةً عند الاعتماد (٢٣ كالقرائن العـقليّة

توضيح ذلك: أنّا نشاهد بالعيان ورود العمومات الكثيرة في الأحكام بلا إرادة ظهورها شرعاً مع انتفاء مخصِّص لها في جنبها؛ كقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ (١٠)، فإنّ هذا عامٌّ لا يراد ظاهره قطعاً بشهادة حرمة لحم الأرنب والبيضتين والعصير العنبيّ المغليّ والتراب وغيرها من المحرّمات الأخر المنفصلة عن العامّ التي اعتمد عليها المتكلّم حين التكلّم بالعامّ.

[۱] الضمير المجرور يعود إلى كلِّ من «التقييد» و «التخصيص»، والمقصود إثبات إمكان خلوً العامّ والمطلق عن التخصيص والتقييد لهما في الكلام متّصلاً مع إرادتهما منهماً ۲۰۰.

[۲] الضمير المستتر في «ليس» يعود إلى « تطرّق (۱۱ التقييد والتخصيص»،
 ولفظة «ذلك» إشارة إلى مورد التقييد والتخصيص.

[٣] يعني عند اعتماد المتكلّم على القرينة المنفصلة ، ولعلّ الصواب أن يقال : «حين التكلّم» بدلاً عن قوله : «عند الاعتماد» .

وعلى أيّ حال، هذه الجملة ومابعدها لادخل لها في الردّ على الإشكال المذكور.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) أي مع إرادة التخصيص والتقييد من العام والمطلق.

<sup>(</sup>٣) يعنى عروض.

والنقليّة الخارجيّة [١]، أم كانت مقاليّةً متصّلة لكن عرض لها الانفصال بعد ذلك [٢]؛

·

وبعبارةٍ أخرى: بعد الردّ عليه بالتقريب المتقدّم وإثبات كثرة القرائن المنفصلة تصدّى الله من هنا الإثبات التعميم لها(١٠ وادّعاء أنّ الانفصال قد يكون ذاتيّاً وقد يكون عرضيّاً.

أمًا الذاتيّ، فمثاله الواضح هو العامّ المذكور الخالي عن المخصِّص المـتّصل، وأمّا العرضيّ فسيأتي مثاله عن قريب.

[۱] إشارة إلى قسمين من القرائن الحالية المنقسمة إلى الأربعة التي أوضحناها مع ذكر الأمثلة لها سابقاً ٢٠٠/.

وبالجملة: إنّ النبيّ ﷺ بعد ذكر معرّمات كثيرة لأصحابه إذا قال: ﴿ هُوَ الّذي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأرْضِ جَمِيعاً ﴾ (٣) علم بحكم العقل تخصيصه بغير تلك المحرّمات، وعليه فالمحرّمات المذكورة صارت من القرائن المنفصلة العقليّة.

وأمّا النقليّة الخارجيّة (1)، فمثاله الواضح ما ذكرناه سابقاً من وقوع الأمر عقيب الحظر، فإنّ دلالته على الإباحة ليست داخليّة ، بل عُلم بها من خارج اللفظ. وعلى أيّ حال ، كلّ منهما يُعدّ مثالاً للقرينة المنفصلة عن الكلام من أوّل الأمر الذي عبّرنا عنه آنفاً بالمنفصل الذاتيّ، فافهم .

[٢] أي القرينة صارت منفصلة بعد كونها متصلة حين الاعتماد عليها.

<sup>(</sup>١) أي للقرائن المنفصلة.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٤٣٧ و ٤٣٨، ذيل الرقم [٢].

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٩.

<sup>(</sup>٤) أي الخارجة عن ظاهر اللفظ.

# 

[1] إشارة إلى أحد أقسام المنفصل العرضيّ، والمثال الموضح له قوله ﷺ مثلاً: «اغتسل للجمعة والجنابة»، فإنّ صيغة الأمر، وإن تصلح لإرادة كلَّ من الوجوب والندب منها، لكنّه هنا تتعين للوجوب؛ لأنّ وجوب غسل الجنابة بعد كونه ضروريّ المذهب يُرشدنا \_ بمعونة وحدة السياق \_ إلى وجوب غسل الجمعة كما لا يخفى، لكنّ الراوي إذا قطّعه فقال: قال ﷺ: «اغتسل للجنابة»، وقال ﷺ: «اغتسل للجمعة» يُتنفى قطعاً تلك القرينة المتصلة بحيث إنّ إثبات الوجوب لغسل الجمعة يحتاج إلى قرينة منفصلة خارجيّة، وهو واضح ظاهر لا غنار علم حداً.

أقول: التقطيع في الأخبار كم له من نظير جدّاً، وعلى سبيل المثال نرى أنّ الشيخ الحرّ العامليّ في كتابه «الوسائل» قد قطّع بعض الروايات المشتملة على أحكام عديدة كالخمس والزكاة والصلاة والحجّ وغيرها وذكر كلاَّ منها في بابه المناسب له بحيث اضمحلّ بذلك أكثر القرائن الموجودة فيها(١)، وعليه فكأنّ المحقّق القمّيّ في قال: ومع هذا الحال كيف تكون السنة بالنسبة إلى أمثالنا حجّة من باب الظنّ الخاصّ ؟ فاللازم علينا الالترزام بحجّيتها من باب الظنّ العطلق.

<sup>(</sup>١) قال العَلَامة البهبهاني الله في فوائده الحائريّة: ١١٩. ذيل الفائدة السادسة: « ... وأيضاً أحاديثنا لم تكن في الأصول هكذا، بل تقطعت تقطّعاً كشيراً، وهـذا يـوجب الشغيير، وقـد وجدنا من الشيخ أنّه قطّع بعض الأحاديث من الكافي. فتغيّر الحكم من جهته، وأيضاً كشيراً ما كان الرواة ينظون بالمعنى، فلعل في النقل بالمعنى يتحقّق التفاوت ... ».

أو حصول التفاوت من جهة التقل بالمعنى <sup>[١]</sup>، أو غير ذلك <sup>[٢]</sup>، فجميع ذلك <sup>[٣]</sup> ممّا لا يحصل الظنّ بأنّها لو كانت لوصلت إلينا .

مع إمكان أن يقال : [1] إنّه لو حصل الظنّ لم يكن على اعتبار ه دليلٌ خاصّ [6].

[۱] توضيح ذلك: أنّ الرواة وإن كان شأنهم غالباً نقل نصّ كلام المعصوم ﷺ ولكن أحياناً نقلوه بالمعنى (۱) وغيّروه إلى لفظ آخر ، وهذا أيضاً كم له من نظير ، منها: قوله ﷺ: «المسلمون عند شروطهم » مع أنّ بعض الرواة نقله بعبارةٍ أخرى وهو قوله ﷺ: «المؤمنون عند شروطهم » (۱) ، وعند ذلك قد يسقط بعض القرائن المتصلة به .

[۲] بأن فرضنا إخبار الراوي عن المعصوم الله عن وجوب إكرام العلماء مع نسيانه عن ذكر مخصّصه كأن قال الله : «أكرم العلماء» مثلاً، وهو نسي قوله الله : «إلّا الفساق منهم» مثلاً.

- [٣] إشارة إلى المخصِّصات المنفصلة بأجمعها \_ ذاتيّةً كانت أو عرضيّة.
- [3] شروع في تقريب الجواب التاني عن الإشكال المذكور المعبّر عنه بالكبرى قبال ما تقدّم المعبّر عنه بالصغرى.
- [٥] إلى هنا قد تمّ ما ادّعيناه آنفاً من أنّ الردّ عليه ملخّصه: أوّلاً: عدم تسليم

<sup>(</sup>١) اعلم أنّ النقل بالمعنى أجازه المعصوم لحلي على ما في بعض الروايات مشروطاً بعدم الاختلال في مقصوده لحلي منها: عن محمّد بن مسلم قال: قلت لأبي عبدالله لحلي أ: أسمع العديت منك فأزيد وأنقص. قال للحلي : «إن كنت تريد معانيه فلا بأس» (الكافي ١: ٥١. العديت ٢. ووسائل الشيعة ١٥: ١٤، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، العديث ٢). (٢) وسائل الشيعة ١٥: ٢٠. الباب ٢٠ من أبواب المهور، ضمن العديث ٤.

نعم ، الظنّ الحاصل في مقابل احتمال الغفلة <sup>[1]</sup>الحاصلة للمخاطب أو المتكلّم ممّا أطبق عليه العقلاء في جميع أقو الهمو أفعالهم .

هذا غاية ما يمكن من التوجيه لهذا التفصيل [٢].

ندرة القرائن المنفصلة ، وإليه أشار ﴿ بقوله : «تطرّق التقييد والتخصيص إلى أكثر العمومات والإطلاقات مع عدم وجوده في الكلام ...».

وثانياً: عدم حصول الظنّ بالمراد، وإليه أشار ﴿ بقوله: «لا يحصل الظنّ بانّها لوكانت ... ».

و ثالثاً: عدم الدليل على اعتبار الظنّ على فرض حصوله، وإليه أشار الله بقوله: «لو حصل الظنّ لم يكن على اعتباره دليلٌ خاصّ...».

[۱] إشارة إلى الظنّ الحاصل من أصالة عدم الغفلة التي قد عرفت اختصاصها بالمقصود بالإفهام الدالّ على اعتباره إطباق العقلاء وإجماعهم في جميع أمورهم أقوالاً وأفعالاً المعبّر عنه اصطلاحاً بالظنّ الخاصّ.

اعلم أنّ الظنّ هنا كان مقابلاً للظنّ الحاصل في مورد احتمال خفاء القرينة الجاري في حقّ الغير المقصود بالإفهام، ثمّ لا يخفى أنّ لفظة «مقابل» معناها «مورد»، وعليه فتقدير الكلام هكذا: الظنّ بعدم القرينة في مورد احتمال غفلة المتكلّم أو المخاطب بالنسبة إلى المقصود بالإفهام هو ظنَّ معتبر عند العقلاء، خلافاً للظنّ بعدم القرينة في مورد احتمال خفاء القرينة بالنسبة إلى غير المقصود بالإفهام، فإنّه لا دليل على اعتباره عندهم.

[٢] ملخّصه: أنّ حجّية الظواهر بالنسبة إلى المقصود بالإفهام إنّما هي لأجل

ولكنّ الإنصاف <sup>[1]</sup>: أنّه لا فرق في العمل بالظهور اللفظيّ وأصالة عدم الصارف عن الظاهر <sup>[۲]</sup> بين من تُصد إفهامه ومَن لم يتصد ؛ فإنّ جميع ما دلّ من إجماع العلماء وأهل اللسان على حجّيّة الظاهر بالنسبة إلى مَن قُصد إفهامُه جارٍ في من لم يتُصد ؛ لأنّ أهل اللسان إذا نظروا إلى كلامٍ صادرٍ من مستكلّمٍ إلى مخاطب ، يحكمون بإرادة ظاهره منه <sup>[7]</sup> إذا لم يجدوا قرينةً صارفةً بعد الفحص في مظان وجودها ، ولا يفرّقون في استخراج مرادات المتكلّمين بين كونهم [1] مقصو دين بالخطاب وعدمه ، فإذا وقع المكتوب الموجّه من شخص إلى شخص بيد ثالث ، فلا يتأمّل [6]

جريان أصالة عدم الغفلة وأصالة عدم الخطأ، والوجه فيه ما عرفته مفضلاً من اختصاص استقرار السيرة العقلائيّة عليهما بالنسبة إليهم الغير الجارية بالنسبة إلى غيرهم.

#### المناقشة الظنّيّة في التفصيل ( اتّفاق العلماء وأهل اللسان )

- [١] تشكيك ورد منه \$ لما ذكره من الأوّل إلى هنا تصحيحاً لتفصيل المحقّق القمّى \$ بين المقصود بالإفهام وغيره.
- [۲] إشارة إلى جريان أصالة عدم التخصيص والتقييد وغيرهما من القرائن
   الصارفة حتّى بالنسبة إلى غير المقصود بالإفهام.
  - [٣] الضمير الأوّل يعود إلى «الكلام» والثاني إلى «المتكلّم».
  - [1] الضمير الجمع يعود إلى «المستخرجين» المستفاد من السياق.
    - [٥] الضمير المستتر فيه يعود إلى «ثالث».

في استخراج مرادات المتكلّم من الخطاب الموجَّه إلى المكتوب إليسه [1] . فإذا فرضنا اشتراك هذا الثالث مع المكتوب إليه في ما أراد المولى منه ، ف لا يجوز له [1] الاعتذار في ترك الامتثال بعدم الاطلّاع على مراد المولى ، وهذا واضحً لمن راجع الأمثلة العرفيّة .

[۱] المقصود منه هو المخاطب الذي كتب اليه المولى ولم يصل اليه الكتاب.

[٢] الضمير المجرور هنا يعود إلى «الثالث» الذي لا يُسمع منه الاعتذار في ترك الامتثال، وإليه أشار المحقق الخراساني ﴿ بقوله: «ولذا لا يُسمع اعتذار من لا يقصد إفهامه إذا خالف ما تضمنه ظاهر كلام المولى من تكليف يعمّه أو يخصه، ويصحّ به الاحتجاج لدى المخاصمة واللجاج ...»(١٠).

لا يقال: إنّ ما ذكره المصنّف ﴿ في المثال هنا وما بعده ردّاً على المحقّق المتدّي ﴿ مع أنّ المَّميّ ﴾ هو بعينه ما ذكره صاحب الفصول ﴿ ردّاً على المحقّق المذكور ﴿ مع أنّ المصنّف ﴿ قد ردّ عليه بقوله: «لا ينفع ...».

لاَنَا نقول: إنّ جملة «لا ينفع ... » فكأنّه كلام المحقّق القمّيّ ﴿ لاكلام المصنّف ﴿ كي ير دالنقض عليه ، ونظير ها قاله المحقّق القمّيّ ﴿ أيضاً في مقام الردّ على المصنّف ﴿ ، وانتظر توضيحه عن قريب عند قوله ﴿ : «دعوى ... ».

والحاصل: أنّ العبد الواصل إليه كتاب من جانب مولاه مـخـاطباً فــيه لعـبده الآخر: «افعل كذا» (٢٠ لا يجوز له ترك الامتثال بحمل صيغة «افعل» على غير ظاهرها

<sup>(</sup>١) كفاية الأصول: ٢٨١.

<sup>(</sup>٢) مثلاً نظف البيت.

هذا حال أهل اللسان في الكلمات الواردة إليهم، وأمّا العلماء فلا خلاف بينهم في الرجوع إلى أصالة الحقيقة في الألفاظ المجرّدة عن القرائن الموجّهة [1] من متكلّم إلى مخاطب، سواء كان ذلك في الأحكام الجزئيّة، كالوصايا الصادرة عن الموصي المعيّن إلى شخص معيّن، ثمّ مسّت [1] الحاجة إلى العمل بها مع فقد الموصي إليه [1]؛ فإنّ العلماء لا يتأمّلون في الإفتاء بوجوب العمل بظاهر ذلك الكلام الموجّة إلى الموصى إليه المفقود [1]. وكذا في الأثارير [10].

ـكالندب مثلاً ـ. استناداً إلى عدم كونه مقصوداً بـالإفهام، بـل وجب عـليه الأخـذ بظاهرها والامتثال به، وهذا واضح جدّاً لاخفاء فيه لمن راجع إلى وجدانه حقيقةً.

[۱] هذه صفة ثانية للألفاظ ، كما أنّ «المجرّدة عن القرائن » صفتها الأولى ،
 فافهم . والمقصود من القرائن هي القرائن على خلاف الظاهر .

[٢] الصواب قرائته بالتشديد.

[٣] الصواب قراءة لفظة «الموصى إليه» هنا وفي ما بعده بصيغة اسم المفعول والمقصود هو الوصىّ الذي هو المقصود بالإفهام.

[1] المضبوط في بعض النسخ «المقصود» (١) بدلاً عن « المفقود » $^{(1)}$ .

[٥] هذا قد صرّح به أيضاً المحقّق الخراسانيّ الله فقال: «كما تشهد به صحّة الشهادة بالإقرار من كلّ من سمعه ولو قصد عدم إفهامه، فضلاً عمّا إذا لم يكن بصدد افهامه ...»(٣).

<sup>(</sup>١) أي المقصود بالإفهام.

<sup>(</sup>٢) انظر الرسائل المحشى: ٤٢.

<sup>(</sup>٣) كفاية الأصول: ٢٨١.

أم كان في الأحكام الكلية ، كالأخبار الصادرة عن الأشمة هذا مع كون المقصود منها تفهيم مخاطبيهم لا غير ؛ فإنّه لم يتأمّل أحدٌ من العلماء في استفادة الأحكام من ظواهرها معتذراً [1] بعدم الدليل على صجيّة أصالة عدم القرينة بالنسبة إلى غير المخاطب ومن قصد إفهامه .

وعليه فالحاكم الشرعيّ أيضاً إذا سمع في الخفاء إقرار أحدٍ على نفسه مثلاً، جاز له أخذ الحقّ منه وردّه إلى صاحبه ولو لم يكن مقصوداً بالإفهام، والوجه فيه شمول قوله عليه: « إقرار العقلاء على أنفسهم جائز » (١٠).

[۱] النصب هناكان بناءً على الحاليّة، أي لفظة «معتذراً» حال لقوله \ : «أحدٌ من العلماء ...»، والمقصود أنّهم لا يعتذرون لتأمّلهم في استفادة الأحكام من الظواهر بأنّه لا دليل على حجّيّة أصالة عدم القرينة بالنسبة إلى غير المخاطب وغير من قصد إفهامه.

[۲] إشارة إلى أنّ عمل العلماء بظواهر الأخبار واستفادة الأحكام منها لعلّه من جهة عدّهم إيّاها من قبيل الكتب المصنَّفة المقصود إفهامها لكلّ من راجع إليها، وعليه فكلّ مُراجع إليها يُعدِّ مقصوداً بالإفهام، فعَمَلُهم بظواهر الأخبار لا يدلّ على حجّية الظواهر بالنسبة إلى غير المقصود بالإفهام.

<sup>(</sup>١) عوالي اللآلي ١: ٢٢٣٣، الحديث ١٠٤، ووسائل الشيعة ١٦: ١١١، البــاب ٣ مـن كــتاب الاقرار، الحديث ٢.

واضحةُ الفساد <sup>[١]</sup>.

مع أنّها لو صحّت لجرت في الكتاب العزيز [<sup>۲]</sup>؛ .........

أقول: المدّعي هنا فكأنّه المحقق القتي الله الذي قد عرفت سابقاً أنه سلّم عدم الفرق بين المقصود بالإفهام وغيره بالنسبة إلى الكتب المصنفّة ، وعليه فالأخبار الصادرة عن الأُمّة هي الوفرضناها من قبيل تلك الكتب لجاز عنده أيضاً الأخذ بظاهرها مطلقاً بلا تفصيل بين المقصود بالإفهام وغيره -، ولذا في مقام تحكيم مدّعاه - أعني التفصيل بينهما - فكأنّه الله قال: لعلّ سيرة العلماء عملاً واتّمفاقهم قولاً على استفادة الأحكام الكلّية من الأخبار والروايات كانت من باب عدّهم إيّاها من قبيل الكتب المصنفّة ، وعليه فما ذهبوا الله إليه لا ينافي مع ما ذهبنا إليه من التفصيل المبتنى على عدم عدّها من ذاك القبيل، فافهم.

[۱] والوجه فيه استناد العمل بها إلى مجرّد الظهور النوعيّ والأصل العقلائيّ لا إلى عدّها من قبيل الكتب المصنّقة ، فافهم .

[۲] الضمائر المؤنّنة منصوبةً ومرفوعةً تعود إلى «الدعوى»، وغرضه الإيراد الثاني على الدعوى، وملخّصه: جريان الدعوى في الكتاب أيضاً، فاإنّه كان كالأخبار جداً من هذه الحيثيّة، بل كما ادّعاه المصنّف ﴿ هو أولى بذلك بعد كونه الطريق والمنهج العمليّ لكلّ مسلمٍ ومسلمة إلى انقراض العالم سواء كانوا شيعيّاً أو سُنيّاً، ومن المعلوم أنّ مع هذا الفرض لا ثمرة في التفصيل رأساً؛ إذ كلّ من الكتاب والسُنّة حينئذٍ صار حجّة لكلّ أحدٍ من باب الظنّ الخاصّ، وهو المطلوب. فإنّه أولى بأن يكون من هذا القبيل ، فتر تفع ثمر ة التفصيل المذكور ؛ لأنّ المفصّل معترفٌ بأنّ ظاهر الكلام الذي هو من قبيل تأليف المؤلّفين حجّة بالخصوص [١٦] . لا لدخوله في مطلق الظنّ ، وإنّما كلامه [٢٦] في اعتبار ظهور الكلام الموجّّه إلى مخاطب خاصّ بالنسبة إلى غيره .

والحاصل [٣]: أنّ القطع حاصلٌ لكلّ متتبّعٍ في طريقة فقهاءالمسلمين .....

....

[۱] أي حجّيّته يكون من بـاب الظـنّ الخــاصّ ــ الذي قــام عــليها الدليــل بالخصوص ــ لالدخوله في مطلق الظنّ كي يكون حجّيّته من باب الانسداد.

[۲] الضمير المجرور يعود إلى «المفصّل» - أي المحقّق القمّي ش - ، والكلام في الموضع الأوّل كناية عن تفصيله ش بين المقصود بالإفهام وغيره ، وعليه فكأنّ المصنّف ش قال: بعد فرض القرآن كالكتب المصنّفة وارتفاع الثمرة فيه ينحصر النزاع بين المفصّل وغيره في الكلام الغير القرآنيّ بأنّه هل اعتبر ظهوره بالنسبة إلى غير المخاطب الغير المقصود بالإفهام أم لا؟

### المناقشة القطعيّة في التفصيل ( سيرة أصحاب الأئمّة ﷺ )

[٣] من هنا شرع ﴿ فِي ردِّ قطعيّ يقينيّ على المحقّق القمّيّ ﴿ بعد ردّه أوّلاً من طريق ظنّيّ ـكالاتفاق قولاً والسيرة عملاً.

أقول: المناسب هنا نقل كلام صاحب الأوثق الله مع طوله لاشتماله على فائدة مهمّة جدّاً، فانّه الله في مقام توضيح المتن قال: «هذا توطئةٌ لدفع ما يممكن أن يورد به على ما تمسّك به من إجماع العلماء على العمل بالظواهر من كون ذلك لتابته بدليل الا تسداد ، بل يعمل بها من يدعي الا نفتاح

إجماعاً عملياً ووجه عملهم مجمل، فلعلهم عملوا بها من باب الظنون المطلقة - لانسداد باب العلم بمرادات الشارع غالباً -، فلا يمكن إثبات حجيّة الظواهر من باب الظنون الخاصّة بمثل هذا الإجماع. وحاصل الدفع هو دعوى القطع بكون عملهم بها من باب الظنون الخاصّة دون المطلقة: لأنّ عملهم بها من حيث كونها ظواهر لا من حيث كونها من جملة أفراد الظنون المطلقة، ويشهد به أوّلاً: أنّا نرى بالعيان عملهم بالظواهر على كثرتها كتاباً وسنتةً من دون تفاوت بسنها - إلى أن قال -: وثانياً: أنّ اعتبارها من باب الظنون المطلقة خلاف ما استقرّت عليه طريقتهم من تقديمها على سائر الأمارات الظنيّة التي لم يشبت اعتبارها بالخصوص - إلى أن قال -: وثالثاً: ما أشار إليه المصنّف همن أنّه قد عمل بها من يدّعى انفتاح باب العلم - كالسيّد وأتباعه -...» (10.

[١] أي عملهم بالظواهر.

[۲] هذه صفة لـ «حجّيّة الظنّ المطلق» وحقّ الكلام في المقام ضميمة جملة أخرى إليها بأن يقال: وأيضاً من دون ابتناء على كونهم مقصودين بالإفهام.

[٣] إشارة إلى ما ذهب إليه السيّد المرتضى وأتباعه ﷺ (٢).

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل: ٩٣.

 <sup>(</sup>٢) انظر رسائل الشريف المرتضى ٣: ٣١٢، ولمزيد الاطلاع عن هذا البحث راجع الجزء الأوّل، الصفحة ٣٦٠، ذيل عنوان «ذكر المذاهب في انسداد باب العلم وانتقاحها في الأحكام الشرعية ».

وينكر العمل بأخبار الآحاد <sup>[١]</sup>؛ مدّعياً كون معظم الفقه معلوماً بالإجماع والأخبار المتواترة.

ويدل على ذلك <sup>[۲]</sup>أيضاً : سيرة أصحاب الأئمّة هي : فإنّهم كانوا يعملون بظواهر الأخبار <sup>[7]</sup> الواردة إليهم من الأثمّة الماضين هي . كما يعملون بظواهر الأقوال التي يسمعونها من أئمّتهم هي ، لا يفرّقون بينهما إلاّ بالفحص وعدمه ، كما سيأتي .

[١] اعلم أنّ إنكار العمل بخبر الواحد من حيث السند لا ينافي الأخذ بظاهره من حيث الدلالة ، ولذا قال بعض تلامذة المصنف \* : «أقول: وذلك لأنّ إنكار العمل بخبر الواحد إنّما هو من جهة السند لا الدلالة ، وإلاّ فهو مسلّم عنده »(١٠).

وعليه فإذا ورد خبر واحد هكذا: «اغتسل يوم الجمعة» فـإنّ السـيّد وإن لم يعمل به من حيث كونه خبراً واحداً، لكنّه سلّم ظهوره في الوجوب.

[۲] لفظة «ذلك» إشارة إلى حجّية الظواهر وجواز الأخذ بها والعمل عـلـها
 حتّى بالنسبة إلى غير المقصود بالإفهام.

(١) قلائد الفرائد ١: ١٤٢.

والحاصل: أنّ الفرق في حجّيّة أصالة الحقيقة وعدم القرينة بسين المخاطب وغير ومخالفٌ للسير ةالقطعيّة من العلماء وأصحاب الأثمّة ﷺ.

هذاكلَّه، مع أنَّ التوجيه المذكور [١] لذلك التفصيل ...........

وعليه فثبت المطلوب ـ وهو حجّيّة الظواهر وجواز الأخذبها ـ.، وإليه أشــار \$ بقوله : «لا يفرّقون بينهما إلّا بالفحص وعدمه ، كما سيأتي(١٠)».

لا يقال: إنّ مجرّد الفحص في الأخير وعدمه في الأوّل يُعدّ أقوى دليل على التفصيل بين المقصود بالإفهام وغيره كما ادّعاه المحقّق القمّي ﷺ<sup>(١)</sup>.

لائاً نقول: المقصود الأصليّ هنا إثبات عمل الأصحاب بالظواهر في كلتا الصورتين بحمل لفظة «افعل» على الوجوب، وهذا كافٍ للاستشهاد لما نحن فيه، وأمّا لزوم الفحص في إحداهما، فهو خارج عنه كما لا يخفى (٣).

#### إيراد آخر على تفصيل صاحب القوانين

[۱] من هناشرع ﴿ في تقريب إيراد آخر على المحقّق القمّي ﴿ (١) زيادةً على ما مرّ ، والمقصود من التوجيه هو ما ذكر ه المصنّف ﴿ تصحيحاً للتفصيل المنسوب إليه بالتقريب المتقدّم مفصلاً (١٠).

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول ١: ٣٤٦ و٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) انظر قوانين الأصول ١: ٣٩٨\_٣٠٣.

 <sup>(</sup>٣) أقول: إنّ لزوم الفحص كان لأجل حصول القطع بعدم صدور الرواية تقيّةً أو عدم وقـوعها
 عقيب الحظر أو غيرهما من الأمور الأخر.

<sup>(</sup>٤) وبعبارةٍ أخرى: هذا ردّ آخر عليه لتفصيل آخر في المقام.

<sup>(</sup>٥) انظر الصفحة ٤٢٩، ذيل عنوان « توضيح التفصيل المذكور وتوجيهه ».

واللازم هنا قبل الشروع في توضيح المتن ذكر بعض أُمورٍ لازمة دخيلة في فهم المراد منه ، وعليه فنقول:

أوّلاً: ذاك التوجيه يستفاد منه أنّ حجّية الظواهر من باب الظنّ الخاصّ مناطها ومعيارها جريان أصالة عدم الغفلة، ولذا المخاطب المقصود بالإنهام الذي احتمل إرادة خلاف الظاهر في كلام المتكلّم استناداً إلى غفلته عن نصب القرينة بعد مرجوحيّة احتمال خفاء القرينة عند العقل والعقلاء صار أصالة عدم الغفلة في حقّه راجعاً بحيث جريانها يوجب الظنّ بالمراد، ومن المعلوم أنّ معه تحقق شرط الحجّيّة الظواهر من باب الظنّ الخاصّ -، وحيث لا يجري هذا الأصل في حقّ غير المخاطب فليس الظواهر حجّة له من هذا الباب.

وثانياً: جريان أصالة عدم الغفلة يختصّ بالحاضرين في مجلس المشافهة والمكالمة، وأمّا الغائب فلا يجري في حقّه الأصل المذكور بالتقريب الآتي من المحقّق الهمدانيّ \.

وثالثاً: إنّ المسلمين على قسمين: أحدهما: الموجودون في صدر الإسلام المدرِكون محضر النبيّ ﷺ عسلمان وأبي ذرّ الله مثلاً من وثانيهما: المعدومون \_\_\_\_كأمثالنا في هذه الأزمنة \_، ولا يخفى أنّ الموجودين تارةً: كانوا حاضرين عند النبيّ ﷺ وقت نزول الآيات وأخرى: كانوا غائبين عنه.

إذا عرفت ذلك كلّه، فاعلم أنّ المحقّق القمّيّ ﴿ بالنسبة إلى المعدومين حكم بنحو الجزم والقطع بعدم حجّيّة ظواهر الكتاب لهم، وبالنسبة إلى الموجودين \_ لابتنائه [1] على الفرق بين أصالة عدم الغفلة والخطأ في فهم المراد ، وبين مطلق أصالة عدم القرن المخصوصة أصالة عدم القلون المخصوصة وإن قلنا بشمول الخطاب للغائبين ؛ لعدم [1] جريان أصالة عدم الغفلة في حقّهم مطلقاً 13].

الحاضرين حكم بنحو الجزم والقطع بحجّيتها لهم، وأمّا بالنسبة إلى الغائبين منهم حكم بالحجّيّة مشروطاً ومعلّقاً بشمول خطابات الكتاب إيّاهم وعـدم الحجيّة مشروطاً ومعلّقاً بعدم شمولها إيّاهم، وبعد الدقّة والتأمّل في ما أوضحناه ظهر كاملاً صحّة ما سيدّعيه المصنّف ﴿ في قوله: ﴿ فما ذكره - من ابتناء كون ظواهر الكتاب ظنو نأمخصوصة على شمول الخطاب للغائبين \_غير سديد... ».

[۱] الضمير المجرور يعود إلى «التوجيه»، والمقصود عدم تحقّق الغفلة من المتكلّم في صدور كلامه وعدم الخطأ من المخاطب في فهم المراد.

[۲] خبر لقوله ﷺ: «أنّ التوجيه ...».

[٣] تعليلٌ لقوله ﷺ : «التوجيه المذكور يوجب...».

[3] قوله \( المعلقاً ) يعني سواء قلنا بشمول الخطاب للغائبين أم لم نقل به ، وغرضه \( الغائبين أم لم نقل به ، وغرضه \( الغليل لقوله : «يوجب ... ) ، وهذا قد أوضحه المحقق الهمداني \( الغلاء : «وجهه واضح ؛ إذ لا شك في غفلتهم (١) حين صدور الكلام عن أصل الخطاب ، فضلاً عمّا اكتنف به من القرائن الحالية أو المقالية . نعم ، ربّه ما يجري في حقهم أيضاً إذا نقل إليهم الخطاب بواسطة أو وسائط ، فعرضهم

<sup>(</sup>١) أي الغائبين.

\_\_\_\_\_

الشكّ في غفلة الوسائط، أو غفلتهم عمّا نقل إليهم الواسطة من القرائس، لكن لا يتمشّى هذا في مثل القرآن المعلوم انحصاره في ما بين الدقّين، كما أنّـه قـد يشكّ في غفلتهم عن الخصوصيّات المحفوفة بالكلام ممّا يؤثّر في اختلاف المفاد \_ كتقديم ما يستحقّ التأخير ونحوه \_، ولكن هذا أجنبيّ عـمّا تـعلّق بـه غـرض المفصّل ...» (١).

وملخّص كلام هذا المحقّق ﴿ هو كون هذا النزاع سالبةً بانتفاء السوضوع بالنسبة إلى الغائب؛ إذ لا يصدر في محضره كلام مشافهة حتى يشكّ في صدوره خطأً أو صواباً ليجري في حقّه أصالة عدم الخطأ والغفلة، فراجع عين كلامه، وتمامه في حاشيته (٢٠).

وبالجملة: بعد تسليم أنّ مناط حجّية الظواهر وعدمها هـو جريان الأصل المذكور (<sup>٣)</sup> وعدمه \_كما هو ظاهر التوجيه المذكور \_فلا يصحّ الالتنزام بحجيّة الظواهر للغائب الغير الملتفت الغافل عن أصل الخطاب رأساً ولو مع القول بشموله له، فلا تغفل.

أقول: إلى هنا عُلم كاملاً بطلان أصل التفصيل المنسوب إلى المحقّق القتي الله السار له عنا عُلم كاملاً بطلان أسارً لمخالفته مع السيرة القطعيّة من أصحاب الأسمّة على وأيضاً بطلان

<sup>(</sup>١) حاشية فرائد الأصول: ١٠١.

<sup>(</sup>٢) انظر حاشية فرائد الأُصول: ١٠١ و١٠٢.

<sup>(</sup>٣) أي أصالة عدم الغفلة.

فما ذكره \_ من ابتناء كون ظواهر الكتاب ظنوناً مخصوصة على شمول الخطاب للغائبين \_ غير سديد ؛ لأنّ الظنّ المخصوص إن كان هو الحاصل من المشافهة [1] الناشئ [7] عن ظنّ عدم الغفلة والخطأ ، فلا يجري في حقّ الغائبين وإن قلنا بشمول الخطاب لهم ، وإن كان هو الحاصل من أصالة عدم القرينة فهو جار في الغائبين وإن لم يشملهم الخطاب .

• \*

التوجيه المذكور؛ لأنّ مقتضاه التفصيل بين الغائب والحـاضر لا بـين المـقصود بالإفهام وغيره.

[۱] توضيحه: أنّ الظنّ الخاصّ إن حصل من ناحية المشافهة ونشأ من قِبَل الظنّ بعدم الغفلة ، فلا يُتصوّر أصلاً في حقّ الغائبين عن محضر نزول القرآن حتّى مع شمول خطاباته إليهم، والوجه فيه تنافي الغيبة مع المشافهة وعدم اجتماعهما خارجاً في الشخص الواحد، وهو واضح ظاهر جدّاً لاخفاء فيه أصلاً.

وإن حصل من ناحية أصالة عدم القرينة ، فلابدّ من الالتزام بكون حجّية ظواهر الكتاب للغائبين أيضاً حتّى مع عدم شمول خطاباته إليهم ، والوجه فيه جريان الأصل المذكور في حقّهم كجريانه في حقّ المقصودين بالإفهام وعدم انحصاره واختصاصه بشخص دون شخص ، وهذا أيضاً واضح ظاهر جداً لا خفاء فيه أصلاً ، فلا تغفل.

وعلى أيّ حال لا يتمّ التفصيل بالتوجيه المذكور ، وهو المطلوب .

[٢] أي الظنّ الناشئ، وتقدير الكلام هكذا: لأنّ الظنّ المخصوص الناشئ عن ظنّ عدم الغفلة والخطأ إن كان هو الحاصل للمقصود بالإفهام من طريق المشافهة والمكالمة فلا يجرى.... [١] الموصول هنا خبر مقدّم لما سيأتي عند قوله ﷺ : «ما ورد في الأخبار ».

[٢] بيان للموصول في ما قبله أي قوله ﷺ: «على ما مرّ».

دلالة الأخبار المتواترة على وجوب الرجوع إلى الكتاب وعرض الأخبار عليه [٣] لفظة «من» هنا أيضاً بيانيّة، أي بيان لأدلّة حجّيّة الظواهر.

وهذا يُعبّر عنه اصطلاحاً ببيان البيان، والوجه فيه كون إجماع العلماء وأهل اللسان هو عبارة أخرى عن أدلّة حجّية الظواهر، والمقصود اشتراك الغائبين والمخاطبين في معقد الإجماع المذكور بالتقريب المتقدّم آنفاً عند الردّ على المحقق القمّي هذا، مضافاً إلى الأخبار الكثيرة المتواترة الدالّة قولاً وفعلاً وتقريراً على وجوب رجوع المكلّف مطلقاً إلى ظاهر الكتاب وعرض الأخبار عليه، وهذا قد أشار ه إليه سابقاً في مقام الردّ على الأخباريين (٢) ونحن أوضحناه هناك مفصلاً (١).

تنبيكة : اعلم أنّ المحقّق القمّيّ ﴿ والأخباريّين مشاركون في عدم حجّية ظواهر الكتاب بالنسبة إلينا، لكن مع الاختلاف في المبنى. أمّا المحقّق القمّيّ ﴿،

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٤٥١ ومابعدها، ذيل عنوان «المناقشة الظنّيّة في التفصيل ».

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأُصول ١: ١٤٢ ـ ١٤٤.

 <sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ٢٧٦ و ٢٧٤. ذيل عنوان «الجواب الحملي عن الدليسل الأوّل (الاستدلال بالأخبار)» و «الأخبار الدالة على جواز النمسك بظواهر الكتاب».

### 

فمبناه عدم كوننا مقصو دين بالإفهام، وأمّا الأخباريّون، فمبناهم اختصاص معرفة فهم القرآن بالمعصومين ﷺ كما مرّ توضيحه سابقاً(١١)

[١] اعلم أنّ التواتر على أقسام (٢):

إحداها:اللفظيّ،كقصّة يوم الغدير ونصب عليٌّ للبُّلا فيه للخلافة والولاية.

وثانيها: المعنويّ، كقصّة الزهد والشجاعة مثلاً له ﷺ الثابتتان بألفاظ مختلفة في مواردمختلفة .

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٢٦٥ و٢٦٦. ذيل عنوان «عدم حجّية ظواهر الكتاب عند الأخباريين» و
 « تفصيل المحقق القمّيّ بين المقصودين وغير المقصودين بالإفهام».

<sup>(</sup>٢) اعلم أنّ الخبر المتواتر عزفه الأكثرون بأنّه خبر جماعة يفيد بنفسه القطع بصدقه \_كسا في القوانين (١٠٠). الزيدة: (١٠٠). والمعالم: (١٨٠) \_، ولا يخفى أنّ التواتر يتصوّر على وجوه ثلاثة: الأوّل: التواتر اللفظيّ، وهو أن يتواتر الأخبار باللفظ واتّحدت ألفاظ المخبرين في أخبارهم. كقوله ﷺ: «من كنت مولاه فعليّ مولاه»، وقوله ﷺ: «إنّي تارك فيكم التقلين»، والثاني: التواتر المعنويّ، وهو ما إذا تكثّرت الأخبار في الوقائع وتعدّدت ألفاظ المخبرين في أخبارهم، لكن اشتمل كلّ منها على معنى مشترك بينها بالتضمّن أو الالتزام، وحصل العلم بذلك القدر المشترك بسبب كثرة الأخبار، وذلك كشجاعة علي ﷺ، فإنّه قد نقل منه لملي وقائع مختلفة من الغزوات يدلّ كلّ واحدة منها على شجاعته، كغزوة خبير، وأحد، وبدر، وغيرها. والثالث: الثواتر الإجماليّ، وهو ما إذا وردت أخبار متضافرة تبلغ حدّ الدواتر في موضوع واحد تختلف دلالتها سمةً وضيقاً، ولكن يوجد بينها قدر مشترك يتفق الجميع عليه، فيؤخذ به، ومثل لذلك بالأخبار الواردة حول حجيّة خبر الواحد، وإن شئت تفصيل البحث فراجع قوانين الأصول ١: ٢٠١ـ ٤٢٤، وأنيس المجتهدين ١؛ ٢٢٢ ـ ٢٢٤، وأنيس المجتهدين ١؛

وثالثها: الإجمالي، الذي معناه القطع بالصدور، كما ادّعاه المحقّق الخراساني ﴿ بالنسبة إلى حديث «لا ضرر »(١) وقاعدته(١)، فقال ﴿: «قد ادّعي(١) تواترها، مع اختلافها لفظاً ومورداً، فليكن المراد به تواترها إجمالاً؛ بمعنى القطع بصدور بعضها ... »(١).

وبالجملة : التواتر المدّعى في ما نحن فيه هو التواتر المعنويّ حيث إنّ الأخبار الدالّة على الرجوع إلى الكتاب وعرض الأخبار عليه وردت بألفاظ متفاوته مختلفة مع اتحاد مضمونها ـ كالزهد والشجاعة في المثال.

والحاصل: أنَّ المُنصف بعد ملاحظة كلام المعصوم على على مع الحسن بن الجهم في مورد النكاح مع غير المسلمة(٥)، ومع زرارة في مورد المسـح عـلى الرأس(١)،

 <sup>(</sup>١) إشارة إلى موقفة زرارة ، العنصئنة لقضية شئرة ابن مجنذب (انظر الكافي ٥: ٢٩١٠)
 العديث ٢ من باب الضرار ، وتهذيب الأحكام ٧: ١٧٤ ، الحديث ( ٦٥١) ٣١، ووسائل الشيعة ١٧: ٣٤١، الياب ١٢ من أبواب إحياء العوات ، الحديث ٣.

<sup>(</sup>٢) مرّ توضيح هذه القاعدة سابقاً. (انظر الصفحة ٣١٤، الهامش ١).

 <sup>(</sup>٣) قال هُ كُل في فرائد الأصول ٢: ٤٥٧: «وقد ادّعى فخر الدين في الإيضاح \_ في باب الرهن \_: تواتر الأخبار على نفي الشرر والضرار ... » (انظر إيضاح الفوائد ٢: ٤٨. كتاب الدين، فصل التنازع).

<sup>(</sup>٤) كفاية الأصول: ٣٨٠ و ٣٨١.

 <sup>(</sup>٥) انظر البرهان في تنفسير القرآن ١: ٧٧٤، الصديت الأول. ووسائل الشبيعة ١٤: ١٤٠. الباب الأول من أبواب ما يحرم بالكفر ونحوه، الحديث ٣.

 <sup>(</sup>٦) انظر الكافي ٣: ٣٠. باب مسح الرأس والقدمين. الحديث ٤. ووسائل الشبيعة ١: ٢٩١.
 الباب ٢٣ من أبواب الوضوء. الحديث الأول.

من الأمر بالرجوع إلى الكتاب وعرض الأخبار عليه (١٠)؛ ضإنَّ هـذه الظواهر المتواترة حجّةٌ للمشافهين بها، فيشترك غير المشافهين (٢١) ويتمّ المطلوب، كما لا يخفى.

وأيضاً مع عبد الأعلى حيث قال له ﷺ : «هذا وأشباهه يعرف من كتاب الله »(١). وغير ذلك في موارد أخر المذكورة سابقاً ١١١). يقطع بجواز الرجـوع إلى ظـواهـر الكتاب، بل وجوبه شرعاً.

[۱] هذا قد أوضحه سابقاً عند قوله : «عرض الأخبار المتعارضة ، بل ومطلق الأخبار عليه ...» (۳).

[۲] الأخبار المدّعى تواترها في المقام حيث لا شبهة في اعتبارها سنداً قد أوردوا عليها دلالة ، إلا أنّ المصنّف \$ قد اندفعه أيضاً فقال: «فإنّ هذه الظواهر المتواترة حجّة ... ».

قال صاحب الأوثق \( قوله \( قار قال هذه الظواهر ... ) دفعٌ لما يمكن أن يُتوهّم من كون التمسك بهذه الأخبار لإثبات كون حجيّة ظواهر الكتاب من باب الظنّ الخاص غير صحيح لكون هذه الأخبار أيضاً ظواهر كظواهر الكتاب ولم يُعلم شمولها للغائبين ( أ) ووجه الدفع أنّ تمسكنا بها إنّما هو باعتبار القطع بفهم

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ١: ٣٢٧، الباب ٣٩ من أبواب الوضوء، الحديث ٥.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٢٩٤، ذيل عنوان «الأخبار الدالَّة على جواز التمسُّك بظواهر الكتاب».

<sup>(</sup>٣) فرائد الأصول ١: ١٤٥، وانظر الصفحة ٢٩٨، ذيل الرقم [٤].

 <sup>(</sup>٤) مضافاً إلى أنّ المسألة الأصواتية \_أعني حجّية ظواهر الكتاب \_ لا تثبت بالظنّ \_أي الظنّ الحاصل من الشنّة \_، فافهم.

المشافهين من هذه الظواهر حجّية الكتاب ولا ريب في كونها حجّة لهم من باب الظنّ الخاصّ، فإذا ثبت كون الكتاب حجّة لهم تثبت حـجّيته لنا أيـضاً بـدليل الاشتراك في التكليف ...»(١).

والمناسب هنا توضيح ما ذكره صاحب الأوتق الشكالاً وجواباً في ضمن المثال. أما الإشكال، فملخصه: أنّ من الأخبار الواردة في لزوم عرض كلمات المعصومين المي على الكتاب هو قولهم الله عند السؤال عنهم عن الخبرين المتعارضين: «اعرضوهما على كتاب الله، فإن وافقه فخذوه، وإن خالفه فدعوه» (۱)، فإنّ دلالة «اعرضوا» على وجوب العرض على الكتاب كانت بالظهور لا بالنص، فيلزم منه إثبات حجيّة ظواهر الكتاب بظواهر الأخبار المعبّر عنه اصطلاحاً بالمصادرة على المطلوب.

وأمّا الجواب، فملخّصه: أنّ السائل بمجرّد أمر الإمام على لله بالعرض على الكتاب أقدم عليه وعمل به خارجاً عندمواجهته بالمتعارضين، فإذا ثبت في حقّه حجّيّة ظواهر الكتاب من باب الظنّ الخاصّ ووجب عليه العمل بها شرعاً، فنبت لنا أيضاً بالقطع واليقين ذلك بمقتضى أدلّة اشتراك المسلمين في التكليف، فافهم.

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل: ٩٤.

<sup>(</sup>٣) انظر الكافي ١: ٨ في ديباجة الكافي. ووسائل الشيعة ١٤: ٣٥٦. الباب ٢٠ من أبواب ما يحرم بالمصاهرة. الحديث ٤، وأصل الرواية هكذا: «روي عن النبئ تشكيل والأثبئة للميلا أنهم قالوا: «إذا جاءكم عنا حديث فاعرضوه على كتاب الله فعا وفق كتاب الله فخذوه. وما خالفة فاطرحوه أو ردّوه إلينا ... ».

وممّا ذكرنا [<sup>11</sup> تعرف النظر <sup>[7]</sup> في ما ذكره المحقّق القمّي ﴿ ـ بعد ما ذكر من عدم حجّيّة ظو اهر الكتاب بالنسبة إلينا بالخصوص \_ بقو له :

فإن قلت <sup>٢٦]</sup>: إنّ أخبار الثقلين تدلّ عـلى كـون ظـاهر الكـتاب حـجّةً لغـير المشافهينبالخصوص.

[۱] إشارة إلى ما ادّعاه الله آنفاً من تواتر أخبار الباب (۱۰ وسيرة الأصحاب التي تفيد جداً القطع بحجّية الظواهر، وهذا يُردّ به ما سيدّعيه المحقّق القمّي الله من أنّ تلك الأخبار ظاهرة في الحجّية وليست بنصَّ صريح في ذلك كي تفيد القطع. [۲] المضبوط في نسخة الشيخ رحمة الله تشهي هكذا: «يعرف النظر ١٠٥»، والأمر

سهل.

### كلام المحقّق القمّيّ في دفع إشكالٍ أورده على نفسه

[٣] توضيح ذلك: أنّ المحقق الله بعد أن ادّعى عدم حجّية طواهر الكتاب والسُنة من باب الظنّ الخاصّ بالنسبة إلى أمثالنا الغير الموجودين عند النزول الغير المسافهين حين التكلّم، فكأنّه قد اعترض عليه بعضٌ بخبر الشقلين الدالَّ على حجّيتهما شرعاً حيث قال اللهذ : «إنّي تارك فيكم الثقلين، ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا: كتاب الله وعترتى أهل بيتى، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض» "".

 <sup>(</sup>١) المقصود من أخبار الباب هو الأخبار المتواترة الداللة على عرض الأخبار المعارضة ـ بـل غيرها ـ على ظواهر الكتاب.

<sup>(</sup>٢) انظر الرسائل المحشّى: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) تقدّم تخريجه سابقاً (انظر الصفحة ٢٩٦، الهامش ١).

فأجاب عنه : بأنّ رواية الثقلين ظاهرةٌ في ذلك [١]؛ لاحتمال كون المراد التمسّك بالكتاب بعد ورود تفسيره عن الأثمّة عليهم المستك الكتاب بعد ورود تفسيره عن الأثمّة عليهم المستك

تقريب الاستدلال هو أنّ ظواهر الكتاب لو لم يكن حجّة علينا بالخصوص، لم يأمر النبي ﷺ إيّانا بالتمسّك بها؛ لأنّ غير الحجّة لا وجه لوجوب العمل بها، فلا تفغا ..

وقد أجاب الله عنه بما ملخّصه: أنّ خبر الثقلين لا صراحة ولا هو نصّ على الحجّيّة، بل هو مجرّد الظهور وهو أوّل الكلام، وعليه فالاستدلال به للحجّيّة يُعدّ اصطلاحاً مصادرةً على المطلوب.

[۱] إشارة إلى أنّ رواية الثقلين ليست بنصٍّ صريح في حجّية ظواهر الكتاب، بل هو مجرّد الظهور؛ لاحتمال أنّ النبيّ ﷺ مراده من حجّية ظواهـر الكـتاب ووجوب العمل بها أنّها كـانت حـجّة بشـرط ورود تـفسيرها مـن قِـبَل أولاده المعصومين ﷺ لا مطلقاً، ومن المعلوم أنّ إثبات حجّية الظاهر بالظاهر مستلزم للدور مضافاً إلى أنّه مصادرة بالمطلوب.

أقول: بعد ذلك كلّه المتن الصحيح هو النسخة الموجودة في ما بأيدينا أي: «رواية التقلين ظاهرةً في ذلك» لكن المضبوط في بعض النسخ القديمة هكذا: «رواية التقلين غير ظاهرة في ذلك ...»، ولا يخفى أنّ هذا المتن وإن كان مناسباً للتعليل الآتي، لكن المناسب لما نحن فيه لعلّها النسخة الموجودة في ما بأيدينا، وعليه فالتقدير هكذا: «رواية التقلين ظاهرة في حجّية ظواهر الكتاب لا نصّ عليها».

كما يقوله الأخباريّون [١]، ......

قال بعض تلامذة المصنف \ : «قوله \: [بأنّ رواية الثقلين ظاهرة ...]. أقول: إنّ مراده بالظاهر مقابل النصّ أي ليس بنصّ في ذلك، كما يستفاد من عبارته \ في القوانين (١)»(٢).

[۱] هذا صرّح به الأخباريون لإثبات مدّعاهم \_أعني عدم حجّية ظـواهـر
 الكتاب \_وقد أوضحناه في ما تقدّم إثباتاً ونفياً

أقول: إلى هنا قد تم تقريب الإشكال والردّ عليه، لكن بعد الرجوع إلى كلام المحقّق القمّيّ ، عُلم كاملاً عدم مناسبة كلامه مع التوهّم المتقدّم منه آنفاً، والإنبات ذلك لا بأس بنقل عين ذاك الإشكال والردّ عليه.

قال المحقق المذكور \ : «والحاصل: أنّ دعوى العلم بأنّ وضع الكتاب العزيز إنّما هو على وضع تأليف المصنّفين سيّما في الأحكام الفرعيّة ، دعوى لا تنفي بإنباتها بيّئةً. فإن قلت: إنّ أخبار التقلين وما دلّ على عرض الأخبار على الكتاب يدلّ على أنّ الكتاب من هذا القبيل ، قلت: بعد قبول علميّة تلك الأخبار صدوراً "" كما هو ظاهر بعضها نمنع أوّلاً: دلالتها على التمسّك بمتفاهم اللفظ \_ إلى أن قال \_:

<sup>(</sup>١) انظر قوانين الأصول ٢: ١٠٤.

<sup>(</sup>۲) قلائد الفرائد ۱: ۱٤٣.

 <sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ٢٦٨، ذيل عنوان «الدليل الأوّل: تواتر الأخبار الناهية عن التفسير بالرأي».

 <sup>(</sup>٤) يعني لا نقبل أؤلاً علميتها من حيث الصدور ونقول: إنها ظنتية الصدور من بهاب الظن المطلق فيكون هذا تمشكاً بالظن المطلق.

وحجّيةُ ظاهر رواية الثقلين بالنسبة إلينا مصادر ةُ<sup>[1]</sup>؛ إذ لا فــرق بــين ظــواهــر الكتاب والسنّة فى حقّ غير المشافهين بها .

وثانياً: بعد تسليم ذلك، فنقول إنّ دلالتها على التمسّك بالألفاظ (۱۱) والعرض عليها \_ يعني بظواهرها وعلى ظواهرها \_ظنيّة؛ إذ ذهب جماعة من الأخباريّين إلى أنّ المراد التمسّك بما فسّرها الأَتمّة الله الله بها والعرض على ما فسّروه به وإن كان خلاف الظاهر ...»(۱۲).

[١] هذه الجملة المركّبة من المبتدأ والخبر لا توجد في القوانين، وعلى أيّ حال المقصود من قوله: «إلينا» هو نحن معاشر الغائبين الغير المشافهين.

والحاصل: أنّ الإشكال الموجود في ظواهر الكتاب قد جرى حرفاً بحرف في ظهور رواية الثقلين من الحجّيّة وعدمها .

[۲] ما سيذكره المصنف ﴿ هنا لتقريب النظر في كلام القمّي ﴿ لعلّه لا يخلو عن تشويش واضطراب ، والصحيح ما ذكرناه آنفاً (٢) النقل عن صاحب الأوثق ﴿ عند قوله: «إنّ تمسّكنا بها إنّما هو باعتبار القطع ...» ، والشاهد على ما ادّعيناه كلام آخر من صاحب الأوثق ﴿ فإنّه قال: «العبارة لا تخلو من اختلال؛ لأنّ مقتضى قوله ﴿ : [وممّاذكرنا يُعرف النظر ... ]كون وجه النظر في ما ذكره المحقّق القمّي ﴿

<sup>(</sup>١) كما في حديث الثقلين.

<sup>(</sup>٢) قوانين الأُصول ٢: ١٠٤ و ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ٤٦٧، ذيل الرقم [٢].

أنّ العمدة في حجيّة ظواهر الكتاب غيرُ خبر الشقلين من الأخبار الستواترة الآمرة باستنباط الأحكام من ظواهر الكتاب (11 ، وهذه الأخبار تفيد القطع بعدم إرادة الاستدلال بظواهر الكتاب بعد ورود تنفسيرها من الأنسقة صلوات الله عليهم ، وليست ظاهرةً في ذلك حتى يكون التمسّك بظاهرها لغير المشافهين بها مصادرة .

هو ما ذكرناه، ومقتضى ما ذكره في توضيح النظر هو كون وجهه حصول القطع لنا بكون العراد من غير أخبار الثقلين هي حجيّة الكتاب مع قطع النظر عن ورود تفسير من أهل البيت عليه ، ولا ريب في اختلاف الوجهين وعدم إمكان استفادة أحدهما من الآخر ... "\".

[۱] إشارة إلى الأخبار المتواترة معنى الدالة عملى الرجوع إلى الكستاب وعرض الأخبار عليه، فإنّها تُرشدنا إلى حجّية ظواهر الكتاب مستقلاً مع قطع النظر عن ورود التفسير من قِبَل المعصومين الله . ( هو المطلوب ( ۲۰ ).

أقول: ملخّص الردّ على القتيّ ﷺ هو وُرود أخبار متواترة صريحة لإئبات المدّعى \_أعني حجّية ظواهر الكتاب \_ ولا ينحصر الدليل عليه في خبر الثقلين حتّى يورد عليه بظئيّته وعدم كفايته لذلك، بل هو لا يكون من أدلّة حجّية الظواهر رأساً كي يجري البحث فيه إنباتاً ونفياً؛ لأنّ له معنى آخر أجنبيّ جدّاً عمّا نحن فيه على ما سيوضح عن قريب عند قوله ﷺ: «بل يمكن أن يقال ...».

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل: ٩٤.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٢٩٤، ذيل عنوان «الأخبار الدالّة على جواز التمسّك بظواهر الكتاب».

## بل يمكن أن يقال : إنّ خبر الثقلين ليس له ظهورٌ [١] إلّا في وجوب إطاعتهما [١]

[١] قال صاحب الأوثق \* : «هذا تشنيعٌ على المحقق القمّي \* في تركه التمسّك بسائر الأخبار الصريحة في المُدّعى و تمسّكه بأخبار الثقلين وأخبار المربح على الكتاب مع إمكان منع ظهور هذه الأخبار في المدّعى؛ لكون أخبار الثقلين واردة في أصل حجّية العترة والكتاب مع السكوت عن كيفيّة حجّيتهما...» (١٠) توضيح ذلك: أنّ المصنف \* في قوله: «العمدة في حجيّة ظواهر الكتاب غير خبر الثقلين في المدّعى، لكنّه \* في قوله: «بل يمكن ...» قد أنكر ذلك رأساً بحيث شنّع وقبّح من يدّعيه، وعليه فما طَرَحه المحقق \* سؤ الأ وجواباً ففي غاية الفساد جدًا، فافهم ولا تغفل.

[۲] تقدير الكلام هكذا: إنّ خبر الثقلين ليس له ظهور إلّا في أمر آخر وهو وجوب إطاعتهما، ثمّ لا يخفى أنّ المضبوط في بعض النسخ هكذا: «وأمّا خبر الثقلين فيمكن منع ظهوره إلّا في وجوب إطاعتهما وحرمة مخالفتهما وليس في مقام اعتبار الظنّ ... "".

وعلى أيّ حال غرضه ﴿ هو أنّ حديث الثقلين قد دلّ على وجوب الامتثال وحرمة المخالفة بالنسبة إلى الأحكام الثابتة في الكتاب والسُنة، وأمّا بالنسبة إلى المظنون منها فيهما فلا دلالة له أصلاً، وعليه فلا يتمّ الالتزام بنظهور الحديث الشريف في اعتبار مظنونات الكتاب والسُنة كما التزم به المحقّق القمّيّ ﴿ ، فتأمّل.

<sup>(</sup>١) أوثق الوسائل: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) راجع فرائد الأصول ١: ١٦٨، الهامش ١.

وحرمة مخالفتهما ، وليس في مقام اعتبار الظنّ الحـاصل بـهما فـي تشـخيص الإطاعةوالمعصية ، فافهم <sup>[1]</sup>.

ثم إن لصاحب المعالم ﴿ في هذا المقام كلاماً يحتمل التفصيل المستقدّم [7] . لا بأس بالإشارة إليه ، قال \_ في الدليل الرابع من أدلّة حجّية خبر الواحد . . . . .

[١] لعلَّه إشارة إلى التشكيك في دلالة الأخبار بعد تسليم تواتر هاسنداً.

قال الشيخ رحمة الله ﷺ: «قـوله: [فـافهم]، لعـلّه للإنسارة إلى أنّ الأخـبار المتواترة معنىّ، غايتها قطعيّة صدورها ودلالتها على اعتبار الكتاب، وأمّا دلالتها على اعتبار ظواهره من غير احتياجها إلى ورود التفسير، فظاهرة ... »(١).

أقول: لعلُّ له وجهاً آخر غير ما ذكرناه، والله أعلم بحقائق الأمور.

#### احتمال التفصيل المتقدّم في كلام صاحب المعالم

[٢] يعني في مقام البحث عن حجّية الظواهر ذكر صاحب المعالم الله كلاماً يُحتمل فيه التفصيل المذكور عن المحقّق القتي ش، والمناسب نقل كلامه ش الذي يُحتمل فيه التفصيل المذكور عن المحجّية خبر الواحد فقال: «الرابع: أنّ باب العلم القطعي بالأحكام الشرعية التي لم تُعلم بالضرورة من الدين أو من مذهب أهل البيت الله في نحو زماننا هذا مُسدً قطعاً؛ إذ الموجود من أدلتها لا يفيد غير الظنّ؛ لفقد السنة المتواترة وانقطاع طريق الاطلاع على الإجماع من غير جهة النقل بخبر الواحد، ووضوح كون أصالة البراءة لا يفيد غير الظنّ وكون الكتاب

<sup>(</sup>١) الرسائل المحشى: ٤٢، رقم الحاشية ٦.

ظتيّ الدلالة \_ إلى أن قال \_: لا يقال: الحكم المستفاد من ظاهر الكتاب معلوم لا مظنون وذلك بو اسطة ضميمة مقدّمة خارجيّة ، وهي قبح خطاب الحكيم بـ ما له ظاهر ، وهو يُريد خلافه ، من غير دلالة تصرفه عن ذلك الظاهر ... »(١).

ئمّ لا يذهب عليك أنّ التعبير بـ «الاحتمال» من المصنّف ﴿ في المتن هذا دون التعبير بـ «الجزم واليقين» وجهه هو أنّ صاحب المعالم ﷺ يحتمل في كلامه تفصيل آخر غير التفصيل المذكور من المحقّق القمّي ﴿ وهو حجّية الظواهر من باب الظنّ الخاصّ بالنسبة إلى خصوص المخاطبين المشافهين دون غيرهم ـ ولو مع كونهم مقصودين بالإفهام .. فافهم وتدبّر .

أقول: الاحتمال المذكور في المتن المنطبق مع التفصيل المتقدّم محلّ استظهاره موردان في ما سيأتي عن قريب، أحدهما: قوله \( الآنا نقول ... )، و شانيهما: قوله \( الله : « يستوى حينئذ ... ).

ولتوضيح ذلك يناسب نقل كلام بعض المحشّين \$، ف إنّه ق ال: «قوله \$: [يحتمل التفصيل المتقدّم] أقول: وذلك لما يظهر في طيّ كلماته الآتية من أنّ خطابات الكتاب مختصة بالموجودين في زمن الخطاب دون من تأخّر عنهم، فلا يجوز لهم إجراء أصالة الحقيقة وعدم القرينة؛ لأنّهم غير مقصودين بالخطابات المزبورة، وثبوت الحكم لهم إنّما هو بالإجماع والضرورة؛ فتدبّر في قوله \$:

<sup>(</sup>١) المعالم: ١٩٢ و١٩٣.

بعد ذكر انسداد باب العلم في غير الضروري [١] من الأحكام ؛ لفقد الإجماع والسنة المتواترة ، ووضوح كون أصل البراءة لا يفيد غير الظنّ ، وكونِ الكتاب ظنّى الدلالة حما لفظه :

[لانًا نقول أحكام الكتاب كلّها من قبيل خطابات المشافهة ...]، وقوله \*: [ويستوي حينئذ الظنّ المستفاد من ظاهر الكتاب والحاصل من غيره]، فإنّهما محلّن لاستظهار التفصيل المزبور منهما »(١).

ثمّ لا يخفى أنّ كلا المحتملين في كلام المصنّف الله يُغايران مذهب المشهور الذين حكمو ابحجيّة الظواهر بالنسبة إلى الكلّ سواء كانوا مقصودين بالإفهام أم لا \_ بل حتّى المقصود بعدم الإفهام \_كما عرفت سابقاً التصريح بذلك من المحقّق الخراساني الشراساني الشراساني الشريع بذلك من المحقّق الخراساني الشراساني الشراسان

[1] إشارة إلى القول بانفتاح باب العلم بالنسبة إلى ضروريّات الأحكام المالصوم والصلاة وغيرهما من الأحكام المعلوم الثبوت بالقطع واليقين .. وأيضاً إلى القول بانسداد باب العلم بالنسبة إلى غيرها - كحكم المعاطاة في البيع والمسائل المستحدثة كالتلقيح والسرقفليّة والتأمين وغيرها من الأحكام الأخر الغير الوارد فيه الخبر الواحد المحفوف بالقرينة والأخبار المتواترة وأيضاً الغير المنقد عليه الإجماع.

<sup>(</sup>١) قلائد الفرائد ١: ١٤٣.

 <sup>(</sup>٢) انظر كفاية الأصول: ٢٨١ حيث قال: «كما أنّ الظاهر عدم اختصاص ذلك \_ أي حجيّة الظواهر \_ بعن قصد افهامه ... ».

وحينئذٍ فاللازم علينا الأخذ بالأدلّة الظنّيّة والعمل بها وهي إمّا الأصل (1) أو الكتاب الذي هو ظنّي الدلالة ، أو الخبر الذي هو ظنّي السند، ومن المسلّم أقوائيّة الظنّ المستفاد من ظاهر الأخبار بالنسبة إلى غيره فيجب العمل بها وتقديمها على غيرها حتّى الكتاب، والشاهد عليه ذهاب المشهور ﷺ إلى تخصيص عمومات الكتاب بالأخبار (٢)، ولذا حكموا بحرمة أكل البيضتين وحرمة شرب العصير العنبيّ المغليّ استناداً إلى وُرود خبر واحدٍ (٢) عليهما مع دلالة عموم الكتاب كقوله تعالى: ﴿ هُوَ الّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ (١) عليهما، فافهم.

<sup>(</sup>١) أقول: كون الأصل من الأدلّة الظنّيّة هو بناءً على مذهب صاحب المعالم وإلاّ فبناءً على مذهب المصنّف هي مبحث البراءة فقال: «ينظهر من جماعة كونه - أي أصل البراءة - من الأدلّة الظنّيّة منهم: صاحب المعالم هي عند دفع الاعتراض من بعض مقدّمات الدليل الرابع الذي ذكره لعجيّة خبر الواحد (انظر المعالم: ١٩٢ - ١٩٤)... » (فرائد الأصول ٢: ٩٩).

 <sup>(</sup>٢) قال المحقق النائيني ﷺ: «إنّد لا ينبغي الإشكال في جواز تخصيص العام الكتابي
 بالخاص الخبري. ومجرد كون الكتاب قطمي الصدور لا يمنع عن ذلك ... » ( فواند الأصول
 (١ ـ ٢): ٥٦١ . ذيل عنوان «المبحث التامن في تخصيص العام الكتابي بالخاص
 الخبري ». وانظر أيضاً الصفحة ٢٨٩ . الهامش ١.

 <sup>(</sup>٣) اعلم أن هذه الأخبار وإن كانت نصاً من حيث الدلالة، لكن لكونها خبر الواحد تعد ظئيًا
 من حيث السند، ولا نعني من تقدم الظن الخبري على الظن الكتابي إلا هذا.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٩.

لا يقال: إنَّ الحكم المستفاد من ظاهر الكتاب مقطوعٌ لا مظنون؛ وذلك بضميمة مقدَّمةٍ خارجيّة، وهي قبح خطاب الحكيم بما له ظاهرٌ وهو يريد خلافه من غير دلالة تصرف [١] عن ذلك الظاهر.

سلّمنا، ولكن ذلك ظنُّ مخصوص [<sup>٢]</sup>، فهو من قبيل الشهادة لا يُعدل عنه إلى غيره الابدليل <sup>[٣]</sup>.

[۱] المضبوط في المعالم كما ذكر ته آنفاً هو «تصرفه» مع الضمير (۱) ، وعلى أيّ حال لفظة «دلالة» معناها القرينة ، وعليه فكانّه قال : من غير قرينة صارفة عن الظاهر .

[٢] تقدير الكلام هكذا: أوّلاً: دلالة الكتاب قطعيّة كما هـو لازم خطاب المتكلّم الحكيم في مقام الإفادة وتبيين الأحكام، وعليه فلا يصحّ عـدّها ظـنيّة حتّى تُجعل في عرض الأخبار ويدّعي تقدّمها عليه.

وثانياً: على فرض تسليم كون دلالته مظنونة من جهة احتمال اختفاء بعض القرائن عنّا، لكنّه هو ظنّ خاصّ دلّ على اعتباره بناء العقلاء وأهل اللسان كما هو شأن جميع الكتب المصنفّة، وعليه فلا معنى للحكم بتأخّرها عنها(١٠٠، بمل اللازم الأخذ بدلالة الكتاب والعمل عليها إلى أن قام الدليل القطعيّ - كخبر المتواتر مثلاً على خلافها، وهو المطلوب.

[٣] الضمير المرفوع المنفصل والمجرور المتّصل في الموضعين يعودان إلى

<sup>(</sup>١) انظر المعالم: ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) أي تأخّر الدلالة الظنّيّة من الكتاب عن الأخبار الآحاد.

لأنّا نقول: أحكام الكتاب \_ كلّها \_ من قبيل خطاب المشافهة [1] ، وقد مـرّ أنّه [14] مخصوصٌ بالموجودين في زمن الخطاب ، ...........

"طهر الكتاب" ؛ يعني عاهر الكتاب في الاختام من قبيل السهادة وي الموضوعات ، فكما لا يجوز العدول من الشهادة وإخبار العدلين عن شيء إلاّ عند قيام الدليل المعتبر القطعيّ على خلافه ، كذلك الظنّ الكتابيّ لا يجوز العدول عنه إلاّ عند قيام الدليل المعتبر القطعيّ على خلافه ، ومن المعلوم أنّه ليس إلاّ الخبر المتواتر ، فافهم .

[۱] أي بعد كون خطابات القرآن الكريم شفاهيّة ولا تكون من قبيل الكتب المصنَّقة لا يحصل لنا القطع بمرادات ظواهرها، بل ولا يُعدّ ظناً خاصاً في حقّنا بعد أن كان المشافهة يقصد بها غالباً إفهام المخاطبين المشافهين، فثبت المطلوب، وهو الفرق بين المشافهين وغيرهم من المعدومين كأمثالنا في هذا الزمان ومن الغائبين عن مجلس النزول بالتقريب المتقدّم توضيحه مفصّلاً عند توجيه كلام المحقّق القمّي هذا الرام.

وبالجملة: ملخّص الردّ على المستشكل هو أنّ المقدّمة الخارجيّة (٢) تتمّ في حقّ المشافهين، وأمّا في حقّ غيرهم فلا، وهو المطلوب.

[٢] الضمير يعود إلى «خطاب المشافهة».

<sup>(</sup>١) أقول: لا يبعد عود الضميرين المجرورين المتّصلين إلى «الظنّ المخصوص».

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٤٢٩، ذيل عنوان « توضيح التفصيل المذكور وتوجيهه ».

 <sup>(</sup>٣) وهي قبح خطاب الحكيم بما له ظاهر وهو يريد خلافه من غير دلالة تـصرف عـن ذلك
 الظاهر.

[۱] هذا عطفٌ تفسيريٌ لما قبله \_أعني قوله \$: «قـد مـرٌ أنّـه مـخصوص بالموجودين».

- [٢] يعنى بحكم الضرورة.
- [٣] أي حين كون الخطاب من قبيل المشافهة المختصّة بالموجودين.
  - [٤] أي فمن المحتمل.
- [٥] الموصول هنا مصداقه القرينة ، وهو فاعل لقوله : « اقترن » ، ومرجع لضمير الفاعل المستتر في قوله : « يدلّهم » .
  - [٦] أي إرادة خلاف الظاهر.
- [٧] المراد من قوله \$: «نحوه »(١) هو القرينة العقليّة \_ أي الحاليّة \_مثلاً الدالّة على إرادة خلاف الظاهر من الخطاب.

أقول: ولعلَ هذا إشارة إلى ما مرّ في تـوجيه كـلام المـحقّق القـمّيّ \$ مـن القطع بتطرّق التخصيص والتقييد وعروضهما في عمومات الكتاب وإطلاقاته(٣٠). فافهم.

<sup>(</sup>١) أي بنحو الإجماع.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٤٢٩ ومابعدها، ذيل عنوان « توضيح التفصيل المذكور وتوجيهه ».

فيحتمل الاعتماد في تعريفنا لسائرها [١<sup>١]</sup> على الأمارات الصفيدة للسظنّ القـويّ ، وخبر الواحد من جملتها ، ومع قيام هذا الاحتمال <sup>٢١]</sup> ينفى القطع بالحكم <sup>[٣]</sup>. ويستوى حينئذِ <sup>13]</sup> : الظنّ المستفاد من ظاهر الكتاب والحاصل من غـيره <sup>[6]</sup>

· -

[1] الضمير المؤنّث هنا وفي ما قبله يعود إلى «المواضع»، و «السائر» معناه هنا البقيّة، و «التعريف» معناه المعرفة، وغرضه الله احتمال اعتماد الشارع الأقدس في معرفتنا للأحكام وتفهيم أحكامه لنا في بقيّة المواضع التي لا نعلمها على الأمارات والقرائن المخفيّة علينا بمرور الأيّام، وهذا قد مرّ أيضاً نظيره سابقاً عند قوله الله : «عند الاعتماد ...»(١٠).

[٢] غرضه الله هو أنّ مع احتمال اعتماد المتكلّم على الأمارات والقرائن المخفيّة علينا يُعدّ خطابات الكتاب بالنسبة إلى غير المشافهين ظناً مطلقاً، فلا تكون من قبيل الشهادة في الموضوعات فضلاً عن كونها علميّة قطعيّة \_كما توهمه المستشكل.
[٣] المضبوط في المعالم هكذا: «ينتفى القطع بالحكم...»(١٠).

ولا يخفى أنَّ هذا جواب صريح لما ادّعاه المستشكل من كون الأحكام المستفادة من ظواهر الكتاب مقطوعة لامظنونة.

- [٤] أي حين احتمال اعتماد المتكلّم على القرائن المخفيّة الغير الواصلة إلينا.
- [٥] الضمير المجرور يعود إلى «ظاهر الكتاب»، والتساكل في العبارة اقتضى أن يقال: «المستفاد» بدلاً عن قوله: «الحاصل» أو أن يقال في ما قبله:

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٤٤٦، ذيل الرقم [٣].

<sup>(</sup>٢) انظر المعالم: ١٩٤.

# بالنظر <sup>[۱]</sup> إلى إناطةالتكليف به <sup>[۲]</sup>؛لابتناء <sup>[۳]</sup> . .

«الحاصل» بدلاً عن قوله: «المستفاد»، وعلى أيّ حال غرضه الله الستواء الظنّ الحاصل من ظاهر الكتاب مع الظنّ الحاصل من الإجماع مثلاً بلا فرقٍ بينهما، والوجه فيه إناطة التكليف بالظنّ عقلاً عند انسداد باب العلم، فافهم.

- [۱] الجارّ هنا يتعلّق بقوله ﷺ: « يستوي... ».
  - [۲] الضمير المجرور يعود إلى «الظنّ».

[٣] تعليلٌ لما ادّعاء ﴿ آنفاً من عدم الفرق وثبوت الاستواء بين الظنّ الحاصل من الكتاب وغيره، وملخّصه: إنكار ما ادّعاه المستشكل من أنّ ظاهر الكـتاب حجّة بالنسبة إلينا من باب الظنّ الخاصّ وتقدّمه عـلى غـيره اسـتناداً إلى كـون الكتاب من قبيل الكتب المُصنَّقة وكوننا مقصودين بالإفهام أيضاً.

توضيح ذلك: أنّ قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ (١٠) الدالّ بعمومه على حلّيّة جميع الأشياء قد اختصّ حجّيّته بالمسافهين واستراكنا معهم في ذلك إنّما هو مختصّ بصورة عدم وجود خبر مخالف له ١٦٠، وإلّا فمع وجوده - كقوله ﷺ: «يحرم العصير العنبيّ » مثلاً - لَسنا مثلهم في العمل بظاهر العموم، بل نلتزم حينئذ بعدمه ونحكم بحرمة العصير في حقّنا، كما هو شأن كلّ خاصّ بالنسبة إلى العامّ.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) الضمير المفرد المجرور هنا وفي ما قبله يعود إلى «العموم».

الفرق بينهما [١] على كون الخطاب متوجّهاً إلينا، وقد تبيّن خلافه. ولظ هور [٢] اختصاص الإجماعوالضرورة .........

[١] الضمير التننية يعود إلى الظنّ المستفاد من ظاهر الكتاب والحاصل من غيره كالإجماع مثلاً.

[٢] عطفٌ على ما قبله فكان تعليلاً ثانياً لإنكار مدّعى المستشكل، وبعبارةٍ أخرى: إنّه يكون دليلاً ثانياً على اختصاص حجيّة الظواهر بالمخاطبين المشافهين، وملخّصه: ادّعاء اختصاص الإجماع والضرورة بموردٍ خاصّ، وهو صورة عدم معارضة ظاهر الكتاب لخبر الواحد الجامع للشرائط ـ كخبر الشقة مثلاً ـ، فالإجماع والضرورة في المقام في عين تماميّتهما لا يكونان مطلقاً كما زعم المستشكل كي يثبت الفرق بحيث يمتاز الكتاب عن الخبر ويقدّم عليه، والشاهد عليه ما أوضحناه آنفاً في مثل قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي المغليّ » و«يحرم البيضتان» مثلاً لا يصمّ الأخذ به والاعتماد عليه، وإلى هنا علم كاملاً امتياز الخبر الجامع للشرائط وتقدّمه على ظواهر الكتاب لا العكس، فغاية الأمر التساوى بينهما، وهو المطلوب.

وبالجملة: قد تساوى الظنّ الحاصل من الكتاب والسُنّة، وتقديم السُنّة \_كحرمة العصير العنبيّ مثلاً \_على الحلّية المستفادة من عموم الآية المذكورة كما هو شأن كلّ خاصّ بالنسبة إلى العامّ، وأمّا الإشكال باشتراكنا في التكليف مع الموجودين فيّندفع باختصاص ذلك بغير صورة تعارض ظاهر السنّة بظاهر الكتاب. الدالين على المشاركة في التكليف المستفاد من ظاهر الكتاب ببغير صورة وجود الخبر الجامع للشرائط الآتية المفيدة [١] للظنّ، انتهى كلامه، رفع مقامه.

أقول: ملخّص الكلام: هو أنّا وإن سلّمنا دلالة الإجماع والضرورة على مشاركة أمثالنا مع المشافهين في وجوب العمل بظواهر الكتاب إلاّ أنّ الإجماع والضرورة حيث كانا من الأدلّة اللّبتيّة التي لابدّ فيها من الأخذ بالقدر المتيقّن منهما فيدلان على اختصاص ذلك (١١ بصورة انتفاء خبر على خلاف ظواهره، وعليه ففي صورة وجود الخبر على خلافه لسنا شرعاً مكلّفين بالعمل بظواهر الكتاب؛ لعدم قيام الإجماع والضرورة حيننذٍ على الاشتراك في التكليف، وهو المطلوب (١١).

[1] الصواب\_كما هو المضبوط في المعالم \_هو « المفيد » $^{(7)}$  V « المفيدة » $^{(4)}$ .

<sup>(</sup>١) أي وجوب العمل بظواهر الكتاب.

<sup>(</sup>٢) أقول: ما أوضحناً ه هنا في تقريب التساوي قد أوضحه بعض المحشّين مع تقريب احتمال آخر لا بأس بنقل عين كلامه. فإنّه قال: « الظاهر أنّه عطف على قوله: لابتناء الغرق، و يكون الغر التنات الغرق إثبات تساوي ظاهر الكتاب وغيره بالنسبة إلى إفادة الظنّ ودفع كون ظاهر الكتاب ظنّاً مخصوصاً فهو من قبيل الشهادة، ويُحتمل أن يكون هذا الكلام دفع اعتراض آخر، وهو: أنّا سلّمنا أنّ الحكم المستفاد من ظاهر الكتاب في زماننا ظئّي إلاّ أنّ قاعدة الاشتراك الثابت بالإجماع والضرورة مقتضية لصيرورة الحكم المستفاد من ظاهر الكتاب قطعناً بالنسبة النيا، وحاصل الدفع دعوى اختصاص أدلّة الاشتراك بغير صورة معارضة الكتاب بالخبر الجامع للشروط» (تسديد القواعد: ٢٠٠).

<sup>(</sup>٣) لأنه صفة لـ «الخبر».

<sup>(</sup>٤) انظر المعالم: ١٩٤.

ولا يخفى: أنّ في كلامه أله على إجماله واشتباه المراد منه [1] ؛ كما يظهر من المحسّين [1] مواقع للنظر والتأمّل [7] .

[۱] هذا تفسير «الإجمال» المعبّر عنه بالعطف التفسيريّ، وغرضه الله أن كلام صاحب المعالم مجمل يتصوّر فيه أمور عديدة كثيرة، ولذا عند الشروع في نقله قال المصنّف الله : « يحتمل التفصيل المتقدّم ... ».

[۲] إشارة إلى إيراداتٍ أورده سلطان العلماء(١) وملّا صالح المازندرانيّ<sup>(١)</sup> على صاحب المعالم ﴿ على ما أوضحها صاحب الأوثق ﴿(٣).

[٣] موارد النظر والتأمّل قد أوضحها بعض المحشّين بقوله: «منها: أنّ إثبات حجّيّة خبر الواحد من باب الظنّ المطلق ليس مبنيّاً على انسداد باب العلم والعلميّ في جميع الأحكام، بل يكفي الانسداد في مقدار كثير نعلم إجمالاً ثبوته، فالإشكال بقطعيّة ظاهر الكتاب أو بأنّه ظنّ مخصوص في غير محلّه، فإنّ ذلك لا يوجب انفتاح باب العلم مطلقاً \_ إلى أن قال \_: ومنها: أنّه كيف يكون أحكام الكتاب كلّها من قبيل خطاب المشافهة مع ظهور كثير من الآيات في غير ذلك \_ كقوله تعالى: ﴿ وَلِلْهِ عَلَى النّاسِ حِجُّ الْبَيْبِ ﴾ (١٠) \_... (٥٠).

<sup>(</sup>١) انظر المعالم المحشّى (نسخة عبدالرحيم): ١٩٢ و١٩٣.

<sup>(</sup>٢) انظر حاشيته على السعالم: ٢٣١، ذيل قوله ﷺ: «أجاب على المنع بتمهيد ثلاث مقدّمات...».

<sup>(</sup>٣) انظر أوثق الوسائل: ٩٥.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ٩٧.

<sup>(</sup>٥) تسديد القواعد: ٢٠٠، وأيضاً انظر أوثق الوسائل: ٩٦.

ثمّ إنّك قدعرفت: <sup>[۱]</sup> ...............

### الحقّ في المقام ( عدم الفرق في حجّيّة الظواهر )

[١] إحالة إلى ما أوضحه ﴿ عند الشروع في توجيه كلام المحقّق القمّي ﴿ (١). قال بعض تلامذة المصنّف ﴿: «قوله ﴿: [ثمّ إنّك قد عرفت أنّ مناط الحجّيّة والاعتبار في دلالة الألفاظ ... ] أقول: بعد الفراغ عن دفع ما ذهب إليه المحقّق القمّي ﴿ من التفصيل، فاعلم أنّ هنا نزاعاً آخر، وهو أنّ حجّيّة الظواهر هل هو من باب السببيّة (٢) أو الطريقيّة (٣)؟ و تقريب الأوّل أن يقال: إنّ العقلاء من أهل اللسان بنوا على التعبّد بظاهر الكلام الصادر عن كلّ متكلّم والالتزام بـ لكـيلا يـلزم الاختلال في نظام مكالماتهم ويكون ذلك قاطعاً للعذر بين مواليهم وعبيدهم، ومستند ذلك البناء والالتزام إنّما هو واضع اللغة بأن بني ببعد وضع الألفاظ للمعاني \_، على حمل اللفظ على ظاهره، وتبعه في ذلك عقلاء أهل اللسان لتلك المصلحة، ولا يخفي ما فيه؛ لبُعد حُدوث البناء المزبور من الواضع، أو من أهل اللسان تبعاً له. وتقريب الثاني أن يقال: إنّ المبنى في العمل بالظواهر هو الكشف عن المرادات؛ لكون اللفظ مفيداً للظنِّ النوعيِّ بالمراد، والفرق بين الوجهين: عدم ابتناء الأوّل على إفادة الظنّ النوعيّ ـ بل مبناه هو التعبّد ـ.، وابتناء الثاني عليها.

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٤٣٦، ذيل الرقم [١]. ذيل توضيح قوله ﷺ: «إنّ الظهور اللفظيّ ليس حجّةً
 إلّا من باب الظنّ النوعيّ ... ».

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى مذهب السيد المرتضى الله أ.

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى مذهب المشهور.

# أنَّ مناط الحجّية والاعتبار في دلالة الألفاظ هو الظهور العرفيَّ [١]، ......

وعلى الوجهين لا ينبغي الإشكال في عدم اعتبار حصول الظن الشخصي (۱۱) بالمراد في حجّية الظواهر؛ لما نرى من بناء أهل اللسان والعلماء على العمل بالظواهر وإن لم يحصل منها الظن بالمراد، كما أنّه لا يقدح في حجّيتها حصول الظن بالخلاف؛ للسيرة المستمرّة من العلماء وأهل اللسان على العمل بالظواهر ولو حصل الظنّ على الخلاف» (۱۲).

[۱] الظهور العرفيّ هنا عبارة أخرى عن الظنّ النوعيّ هناك<sup>(۱)</sup>، فافهم، وراجع حاشية الشيخ رحمة الله ﷺ<sup>(1)</sup>.

ملخّص الكلام هنا وهناك هو: أنّ الظهور اللفظيّ يكفي في اعتباره عند العقلاء شأنيّة إفادته الظنّ ولو مع عدم الوصول إلى الفعليّة له المعبّر عنه بالظنّ الشخصيّ. ولا يخفى أنّ الوجه في اعتبار الظنّ في باب الألفاظ هو أنّ العقلاء بما هُم عقلاء لا يتحمّلون التعبّد والتحكّم في محاوراتهم العرفيّة وأمورهم الاجتماعيّة. نعم، لا يعتبر عندهم الظنّ الشخصيّ المعبّر عنه اصطلاحاً بالظنّ الفعليّ ، بل اكتفوا

 <sup>(</sup>١) إشارة إلى مذهب الكلباسيّ، لا يخفى أنّ هذه المذاهب الثلاثة قد أشرنا إليها سابقاً (انظر الصفحة ٤٣٢. ذيل الرقم [١]) وسنشير إليها أيضاً في الصفحة الآتية.

<sup>(</sup>٢) قلائد الفرائد ١: ٥٤٥ و ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) حيث قالﷺ: «إنّ الظهور اللفظيّ ليس حجّةُ إلّا من باب الظنّ النوعيّ...» (انظر الصفحة ٤٣٢. ذيل الرقم [ ١ ]. وفرائد الأصول ١٠. ١٦٠).

<sup>(</sup>٤) الرسائل المحتنى: ٤٤، رقم الحاشية ٧. حيث قال ثلثًا: «الظاهر أن الظهور العرفتي والظن النوعيّ متصادقان كلّيّاً وإن اختلفا مفهوماً ومن أصرّ من الأساتيد على افتراقهما لم يقدر على اثباته».

بالنوعيّ منه ، وهو كون الكلام بحيث يظنّ عرفاً المعنى الكذائيّ للَـفظ \_كـحمل صيغة «افعل» مثلاً على الوجوب \_، وإليه سيشير المصنّف ﷺ بقوله: «وهو كون الكلام بحيث يحمل عرفاً على ذلك المعنى ...».

أقول: طرح النزاع المذكور يمكن تقريبه هكذا: وقع الخلاف في أن حجيّة الظواهر هل هي من باب التعبّد المحض \_ أي بلا مناطٍ \_كما هو مذهب السيد المرتضى \( \frac{1}{2} \) أو لها مناط وهو حصول الظنّ كما هو مذهب غيره \_? وبناءً على القول الأخير ، هل هو بمناط حصول الظنّ النوعيّ \_كما هو مذهب المشهور \_، أو بمناط حصول الظنّ النوعيّ \_كما هو مذهب الكلباسيّ \( \frac{1}{2} \) والسيّد المجاهد \( \frac{1}{2} \) بمناط خصول الظنّ النوعيّ : "المجاهد \( \frac{1}{2} \) والسيّد المجاهد \( \frac{1}{2} \) أن الظهور اللفظيّ ليس حجّة ألا من باب الظنّ النوعيّ ... "أ، وسيقول في مبحث الانسداد بالمناسبة : «لأجل إفادته الظنّ النوعيّ ؛ أي لكون نوعه \_ لو خُليّ وطبعة \_ مفيداً للظنّ ، وإن لم يكن مفيداً له في المقام الخاصّ \_ إلى أن قال \_: ولو كان من باب التعبّد ، فالأمر أوضح ... " (10)

<sup>(</sup>١) انظر الذريعة : ٣٧ و٣٨.

<sup>(</sup>٢) انظر إشارات الأصول: ٣٠ ـ ٣٤ عند قوله: «وهي منا يكفي في تحيينها الظنّ ». و٦٣ و ١٣ عند قوله: «في ما به يثبت اللغات ويتميّز حقايقها عن مجازاتها ـ إلى أن قال ـ: هـل يعتبر في ذلك العلم. أو يكفي الظنّ. الأشهر الأظهر الناني لإطباق العلماء كافّة بأصنافهم على انتقطاع التشاجر والتنازع في الأوضاع اللغويّة بتنصيص واحد منهم عليها ... ».

<sup>(</sup>٣) انظر مفاتيح الأصول: ٣٤.

<sup>(</sup>٤) انظر الصفحة ٤٣٢، ذيل الرقم [١]، وفرائد الأصول ١: ١٦٠.

<sup>(</sup>٥) فرائد الأصول ١: ٥٩١.

والحاصل: أنّ ما ذكره في من اعتبار الظنّ النوعيّ هو المذهب الحقّ جدّاً واختاره المشهور، وأمّا بعض آخر منهم -كالسيّد المرتضى في -فقد عرفت أنّه اختار التعبّد، ولذا يُنسب إليه أنّ أصالة الحقيقة وغيرها من الأصول اللفظيّة كانت معتبرة تعبّداً كالأصول العمليّة بعينها، كما أنّ بعضاً آخر منهم فقد اعتبر الظنّ الشخصيّ فيها، وبعد ذلك كلّه عُلم أنّ المسألة ذات أقوالٍ ثلاثة: قولٍ بالإفراط وقولٍ بالتفريط وقولٍ متوسّطٍ بينهما، ولا يخفى أنّ خير الأمور أوسطها،

قال السيّد الخوئي ﴿ على ما في مصباح الأصول: «نعم، في خصوص ما إذا كان الكلام محتفاً بما يصلح للقرينيّة على المجاز (١) بأن يكون الأمر دائراً بين المعنى الحقيقيّ والمجازيّ. إن قلنا بأنّ أصالة الحقيقة بنفسها حجّة بلا حاجة إلى انعقاد الظهور \_ كما نسب إلى السيّد المرتضى ﴿ فيؤخذ بها، وإن لم نقل بذلك \_ كما هو الصحيح؛ إذ النابت ببناء العقلاء هو الأخذ بالظاهر لا العمل بأصالة الحقيقة مع عدم انعقاد الظهور \_ .... (٣).

قال بعض المحشّين: «إنّما الإشكال في أنّ حجّية هذا الأصل - أي أصالة عدم القرينة ها هي من باب التعبّد الصرف أو من باب وصف حصول الظنّ النوعيّ أو الشخصيّ أو من باب الظهور العرفيّ، وعلى التقديرين الأوّلين هل يكون الأصل

<sup>(</sup>١) كقولنا: « رأيت أسداً في الحمّام » مثلاً.

<sup>(</sup>٢) مصباح الأصول ٢: ١٢٨.

وهو كون الكلام بحيث يحمل عرفاً عملى ذلك المسعنى ولو بسواسطة القرائس المقاميّة [۱] المكتنفة بالكلام، فلا فرق بين إفادته [۲] الظنّ بالمراد وعدمها، ولا بين وجود الظنّ الغير المعتبر على خلافه وعدمه؛

حجّةً مطلقاً ـ سواء حصل الظنّ بالخلاف أو لم يحصل \_أو يكون حجّيته مقيّدةً بما إذا لم يحصل الظنّ بالخلاف ...»(١).

[۱] مثاله الواضح دلالة صيغة الأمر على الإباحة عند وقوعها عقيب الحظر أو توهُّبه بالتقريب المتقدّم توضيحه مفصّلاً<sup>(۱)</sup>.

[٢] اعلم أنّ الضمير هنا وإن صح ادّعاء رجوعه إلى الظهور اللفظيّ المستفاد من سياق الكلام، لكنّ الأولى، بل الصواب تأنيثه ليرجع إلى الظـواهـر، وعـليه فكأنّه ﴿ قال: الظواهر لا فرق في حجّيتها بين إفادتها الظنّ الشـخصيّ بـالمراد وعدم إفادتها له، وعلى أيّ حـالٍ غـرضه ﴿ الرّ عـلى القـائل بـاعتبار الظلنّ الشخصيّ (٢) وهذا قد صرّح به المحقّق الخراسانيّ ﴿ حيث قـال: «والظـاهر أنّ سيرتهم (١) على اتّباعها، من غير تقييد بإفادتها للظنّ فعلاً، ولا بعدم الظنّ كذلك (١٥) على خلافها قطعاً...» (١٦).

<sup>(</sup>١) تسديد القواعد: ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) راجع الصفحة ٢٣٩ ومابعدها ، ذيل عنوان «منها: القرائن المقاميّة » .

<sup>(</sup>٣) أي الفعليّ.

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى السيرة العقلائية.

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الظنّ فعلاً أي الظنّ الشخصيّ.

<sup>(</sup>٦) كفاية الأصول: ٢٨١.

لأنّ ما ذكرنا من الحجّة [<sup>11]</sup> على العمل بها جارٍ في جميع الصور المذكورة . [2]

وقد أوضحه المحقق المشكيني الله بقوله: «واستدلّ الأستاذ عليه (١٠ بانّه لو كان الحجيّة مشروطاً بالظنّ الشخصيّ أو بعدمه على الخلاف لانسدّ باب الاحتجاج للموالي على العبيد؛ لأنّ الظنّ أمر وجدانيّ لاسبيل إلى إثباته، فلهم (١٠ أن يدّعوا أنّه لم يحصل لهم ظنّ بالوفاق أو حصل على الخلاف ... »(١٠).

[۱] إشارة إلى الدليل الذي استدل به الله على إثبات مدّعاه وهو اتفاق أهل اللسان واستقرار طريقة العقلاء على اعتبار الظهورات وعدم اعتنائهم بـاحتمال إرادة خلافها.

### التوهّم ودفعه

[٢] هذا مبتدأ يأتي خبره عند قوله ﷺ : «فليس من جهة ...».

[٣] لفظة «من» هنا بيانيّة، وغرضه الله توضيح ما يظهر من العلماء، وبسعبارةٍ أخرى: إنّ هنا توهّماً سيدفعه المصنّف الله بقوله: «فليس من جهة ...».

أمّا التوهّم، فهو تنافي ما ذهب إليه العلماء من تـوقّفهم فـي العـمل بـالخبر المخالف للشهرة ـ بل طرحهم إيّاه رأساً ـ مع ما ادّعاه المصنّف ﷺ أنـفاً مـن أنّ

<sup>(</sup>١) أي على عدم التقييد.

<sup>(</sup>٢) أي للعبيد.

<sup>(</sup>٣) كفاية الأصول مع حواشي المحقّق المشكينيّ ٣: ١٩٩.

في العمل بالخبر الصحيح المخالف لفتوى المشهور أو طرحه ، مع اعترافهم بعدم حجّية الشهرة [<sup>17]</sup>، فليس من جهة مزاحمة الشهرة [<sup>17]</sup>لدلالة الخبر الصحيح من عموم أو إطلاق ، بل من جهة مزاحمتهاللخبر من حيث الصدور ؛ .........

المناط في باب دلالة الألفاظ حصول الظنّ بها عرفاً<sup>(١١</sup> سواء كان في مقابله ظنّ آخر غير معتبر ـكالشهرة ـأم لا.

وبعبارةٍ أخرى: كأنّ المتوهّم ﴿ قال: بعد اعتراف العلماء صريحاً بعدم اعتبار الشهرة الفتوائيّة وبعد توقّفهم في العمل بالخبر المخالف لها خارجاً، استفدنا اشتراط حجّيّة الظواهر بعدم حصول الظنّ على خلافها -حتّى الغير المعتبر منه ..، ومن المعلوم تنافي ذلك جدّاً مع ما ادّعاه المصنّف ﴿ آنفاً من عدم الفرق بين وجود الظنّ الغير المعتبر على خلافه وعدمه ...، وانتظر توضيح دفعه عن قريب.

[۱] اعلم أنّ الشهرة كما ستعرف في محلّه (۱) عـلى ثـلاتة أقسـام: الأولى: الشهرة الفتوائيّة، وهي لا دليل على اعـتبارها عـند الأكـثر، والثـانية: الشهرة الروائيّة، وهي حجّة دلّ الدليل على اعتبارها عند ورود الخبرين المـتعارضين \_\_كقوله ﷺ: «خُذ بما اشتهر بين أصحابك» (۱)، والثالثة: الشهرة العـمليّة، وهـي مختلف فيه ومحلّ الكلام بين الأعلام.

[٢] شروع منه ﷺ في دفع التوهّم المذكور ، وملخّصه: إنكار التـنافي رأســاً،

<sup>(</sup>۱) أي نوعاً.

<sup>(</sup>٢) سيجيء البحث عنها في الجزء الثالث إن شاء الله.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل ١٧: ٣٠٣، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٢.

والوجه فيه عدم استناد توقّف العلماء وطرحهم الخبر المخالف لفتوى المشهور إلى صلاحيّة تزاحم الشهرة له حتّى يتوهّم منه اشتراط حـجّيّته بـعدم الظـنّ عـلى الخلاف.

توضيح ذلك: أنّ لكلّ خبرٍ حيثيّتين: الأولى: حيثيّة صدوره عن المعصوم على المعبّر عنه اصطلاحاً بالسنّة، والشانية: حيثيّة ظهوره في المراد المعبّر عنه اصطلاحاً بالدلالة.

إذا عرفت ذلك، فاعلم أنّ اتّفاق العقلاء وأهل اللسان على حجّيّة الظواهر بنحو الإطلاق يُلزمنا أن نحمل توقّفهم في الخبر وطرحهم له عند مخالفته للشهرة على خصوص الحيثيّة الأولى لا الثانية التي زعمها المتوهّم.

وبعبارةٍ أخرى: إذا كان الخبر الصحيح الجامع للشرائط مخالفاً للشهرة الفتوائية عرض الشكّ فيه من حيث السند فقط، وإلاّ من حيث الدلالة \_كما هو المبحوث عنه فعلاً \_ لا مجال لعروض الشكّ فيه أصلاً، ولذا عند قيام خبر دالً على وجوب إكرام العلماء إذا قامت الشهرة مثلاً على وجوب إكرام خصوص الفقهاء منهم أو حرمة إكرام الفسّاق منهم، لا يجوز لنا تصوّر التزاحم والتعارض بينهما والحكم بتقدّم الخاص منهما على العامّ كما هو شأن العام والخاص في جميع الموارد، بل الأمر بالعكس جداً؛ إذ العقلاء وأهل اللسان حكموا بوجوب الأخذ بظاهر اللفظ ودلالته على العموم، والوجه فيه ما أوضحناه آنفاً من عدم صلاحيّة تزاحم الشهرة للدلالة وصلاحيّة تزاحمها للسند فقط،

بناءً على أنَّ ما دلَّ [1] من الدليل على حجّيّة الخبر صن حيث السند لا يشمل المخالف للمشهور ؛ ولذا لا يتأمّلون في العمل بظواهر الكتاب والسنّة المتواترة إذا عارضها الشهرة.

وبعبارةٍ أوضح: الشهرة على الخلاف تكشف عن عدم صدور الخبر رأساً، ولذا عند إعراض المشهور عن خبر صحيح يـقال:كـلّما ازداد صـحّةً ازداد سُـقماً، فراجع محلّه.

وبالجملة: المشروط بعدم وجود الظنّ على الخلاف هـو خـصوص السـند والصدور لا الدلالة والظهور الغير المشروط بشيء أصلاً، ومن المعلوم أنّ مع هذا الحال عُلم كاملاً عدم تنافي توقّف العلماء وطرحهم لخبر صحيحٍ مخالفٍ للشهرة مع حجّية ظهوره مطلقاً، وهو المطلوب.

[۱] إشارة إلى آية النبأ وغيرها من الآيات والروايات المتواترة الدالة على حجّية خبر الواحد الغير المخالف للشهرة، وأمّا المخالف لها فلا يشمله تلك الأدلّة؛ لانصرافها عنه عرفاً، ولا نعني من مزاحمة الشهرة للخبر من حيث الصدور إلّا هذا، فلا تغفل.

أقول: هذا البناء (أي عدم الشمول) مجرّد فرضٍ من المصنّف الله لاحقيقة له جدّاً، وبعبارةٍ أخرى: وإن كان بناءً على محدوديّة الأدلّة (١١) واختصاصها بالخبر الغير المخالف للشهرة تصدق المزاحمة من الحيثيّة الأولى، وأمّا بناءً على عدم المحدوديّة وشمولها لكلّ خبر جامع للشرائط ـكما هو الحقّ على ما

<sup>(</sup>١) أي أدلَّة حجَّيَّة خبر الواحد.

فالتأمّل في الخبر المخالف للمشهور إنّما هو إذا خالفت الشهرةُ نفسَ الخبر ، لا عسمومه أو إطلاقه [1] ، فسلا يستأمّلون فسي عسمومه إذا كسانت الشسهرة عسلى التخصيص [٢].

سيقرّر في محلّه م، فالمزاحمة من هذه الحيثيّة أيضاً كانت مردودة كالمزاحمة من الحيثيّة النانية.

فكما يبطل اشتراط حجّية الظواهر بإفادة الظنّ الشخصيّ بالمراد، كذلك يبطل أيضاً اشتراطها بعدم الظنّ الغير المعتبر على خلافها، فئبت إلى هنا بطلان التفصيلين المذكورين، وهو المطلوب.

قال بعض محشّي الكفاية: «فالشيخ - أعلى الله مقامه - كما ترى قد استدلّ على بطلان التفصيلين (١) بجريان الحجّة وهي سيرة العقلاء وطريقة أرباب اللسان في جميع الصور المذكورة - أي سواء كان الظهور مفيداً للظنّ بالمراد أم لا، وسواء كان الظنّ الغير المعتبر على خلافه أم لا .... ، (١٠).

[١] إشارة إلى ما أوضحناه بنحو التفصيل آنفاً من الحيثيّة الأولى والثانية.

[۲] هذا أيضاً قد أوضحناه آنفاً في ضمن التمثيل بقيام الخبر على وجـوب
 الإكرام عموماً واختصاص الشهرة بالفقهاء.

<sup>(</sup>١) أي الظنّ بالوفاق وعدم الظنّ بالخلاف.

<sup>(</sup>٢) عناية الأصول ٣: ١١٤.

نعم ، ربما يجري على لسان بعض متأخّري المتأخّرين [1] من المعاصرين ، عدمُ الدليل على حجّيّة الظواهر إذا لم تفد الظنّ ، أو إذا حصل الظنّ الغير المعتبر على خلافها .

### نظريّة المحقّق الكلباسيّ في المقام والمناقشة فيها

[١] البعض هنا وإن ادَّعي انطباقه على الفاضل النراقيّ في المناهج ، لكنّ الحقّ انطباقه على المحقّق الكلباسيّ ﴿ مُؤلّف كتاب إشارات الأُصول عـلى مـا هـو المصرّح في بعض الحواشي(١٠).

وكيف كان، المقصود وجود قائل باشتراط حجّية الظواهر بحصول الظنّ الشخصيّ بالوفاق وانتفاء الظنّ بالخلاف لها ولو ظنّاً غير معتبر، وهذا الاشتراط سيجيء ذكره في أواخر مبحث الانسداد<sup>7)</sup>.

[۲] إشارة إلى طريقتهم المستمرّة على العمل بالظواهر مطلقاً \_ أي سواء تفيد
 الظنّ بالمراد أم لا ، وسواء حصل الظنّ الغير المعتبر على خلافها أم لا .

[٣] المراد منه هو المحدّث البحراني الله صاحب الحدائق(٢)، وتطبيقه على

<sup>(</sup>١) انظر قلائد الفرائد ١: ٦٤٦.

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأصول ١: ٥٩١.

<sup>(</sup>٣) انظر الحدائق الناضرة ١: ٥٢، والدرر النجفيّة: ٣٤.

# استصحاب حكم العامّو المطلق حتّى يثبت [١] المخصّص و المقيّد [٢] . . . . . . .

المحدّث الأمين الأستر آبادي ١٠٥ عما فعله بعض المحشّين (١) \_ باطل جدّاً.

[١] أي بالقطع واليقين.

[۲] الاستصحاب المذكور وإن كان أمراً وجوديّاً. لكنّه يمكن إرجاعه إلى
 العدميّ-كاستصحاب عدم المخصّص والمقيّد ـ <sup>(۱)</sup> أيضاً.

أقول :الاستصحاب العدميّ وإن كان محلّ الخلاف من حيث الحجّيّة وعدمها إلّا أنّ القسمين منه ممّا اتّفق الكلّ عليهما ، أحدهما :استصحاب عـدم النسخ، فإنّه لا خلاف في اعتباره ، بل هــو مـن ضـروريّات الديس، ـكـما صـرّح بــه

<sup>(</sup>١) انظر قلائد الفرائد ١:٦٤٦.

<sup>(</sup>٣) قال المصنّف هما المستصحب قد يكون أمراً وجودياً - كوجوب شيء أو طهارة شيء أو رطوبة ثوب أو نحو ذلك - وقد يكون عدمياً، وهو على قسمين: أحدهما: عدم المستغال الذئة بتكليف شرعي، ويسمّى عند بعضهم (مثل المحقّق في المعتبر ١: ٣٢، والشهيد الأوّل في القواعد والغوائد ١ ٣٧، والشهيد الثاني في تمهيد القواعد: ١٧١، قاعدة « ٩٦ » و ...) بـ: «البـــراءة الأصـــائية » و «أصـــاللة النـــفي ». والتــاني: غـــيره، كـعدم نقل النظ عن معناه، وعدم القرينة - إلى أن قال -: ولا خلاف في كون الوجودي محلّ النزاع. وأمّا المدميّ، فقد مال الأستاذ (أي شيريف المعلماء المازندراني تأثي انظر تقريرات درسه في ضوابط الأصول: ٥٠٥) إلى عدم الخلاف فيه ــ إلى أن قال -: وصمّن أنكر الاستصحاب في موابط الأكثر لنجاسة البعلد المطروح (انظر مدارك الأحكام ٢: ١٨٨)، التذكية الذي تمتك به الأكثر لنجاسة البعلد المطروح (انظر مدارك الأحكام ٢: ١٨٨)، بال سيجيء ــ عند بيان أدلة الأقوال - أنّ القدميّات ليست خارجة عن محلّ النزاع، بالسيجيء ــ عند بيان أدلة الأقوال - أنّ القول بالتفصيل بين العدميّ والوجوديّ ... » (فرائد الأصول ٢: ٢٦ ـ ٢١، وانظر أيضاً نفس المصدر، الصفحة ١٠٢ ـ ١١٠، ذيل عنوان «حجّة القول الناك »).

المحدّث الأمين الأستر آباديّ (١).

وثانيهما: استصحاب عدم المخصّص والمقيّد، فإنّه أيضاً لاخلاف في اعتباره، بل هو ملحق بالأوّل أيضاً من حيث كونه ضروريّاً كما ادّعاه المحدّث البحرانيّ هي المعرانيّ هي مبحث الاستصحاب عند قوله: «الإطباق على العمل عليه . وكاستصحاب عدم النسخ ، فإنّ المصرَّح به في كلام غير واحدٍ كالمحدّث الأستر آباديّ والمحدّث البحرانيّ \_ عدمُ الخلاف فيه ، بل مال الأوّل ألى كونه من ضروريّات الدين وألحق الثاني (1) بذلك استصحاب عدم المخصّص والمقيّد ... »(٥).

ثمّ لا يخفي أنّ الأخباريّين إنّماكان مذهبهم حجّيّة الاستصحاب في خصوص

 <sup>(</sup>١) انظر الفوائد المدنية: ٢٨٨ عند قوله: «ثم أقول: اعلم أنّ للاستصحاب صورتين معتبرتين باتفاق الأتمة. بل أقول: اعتبارهما من ضروريّات الدين: إحداهـما: أنّ الصحابة وغيرهم كانوا يستصحبون ما جاء به نبيّنا تَألَّشُكُم إلى أن يجيء تَللَّشُكُ بنسخه ... ».

<sup>(</sup>٢) انظر الحدائق الناضرة ١: ٥١ و ٥٦ عند قوله: «اعلم أقهم صرّحوا بأنّ الاستصحاب يقع على أقسام أربعة: - إلى أن قال -: وشانيهما: استصحاب حكم العموم إلى أن يقوم المختص، وحكم النصّ إلى أن يرد الناسخ. وثالثها: استصحاب إطلاق النصّ إلى أن يتبت المقيد - إلى أن قال -: إذا عرفت ذلك فاعلم أنّه لا خلاف ولا إشكال في حجّيته بالمعنى التاني والثالت، لأنّ مرجعهما إلى الاستدلال بعموم النصّ وإطلاقه ... »، وانظر أيضاً الدرر النجقية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) أي المحدّث الأسترآبادي.

<sup>(</sup>٤) أي المحدّث البحرانيّ.

<sup>(</sup>٥) فرائد الأصول ٣: ٣١ و٣٢.

باب الطهارة من الحدث وأيضاً في الموضوعات الجزئيّة الخارجيّة (١٠ استناداً إلى الروايات الواردة فيها(٢)، وأمّا في سائر الأبواب فقد أنكروه رأساً ٣٠.

لكنّه ستعرف في محلّه إبطال ذلك مفصّلاً (أ) وإثبات حجّيته في جميع الأبواب من أوّل كتاب الطهارة إلى آخر كتاب الديات استناداً إلى التعليل الوارد في روايات الباب(٥).

<sup>(</sup>١) انظر الفوائد المدنية: ٢٨٨ عند قوله: «ونانيهما: أنّا نستصحب كلّ أمر من الأمور الشرعيّة مثل كون رجل مالك أرض، وكنونه ولم إمارة، وكونه عبد رجل آخر، وكنونه على وضوه ... »، وانظر أيضاً الفوائد الطوسيّة: ٢٠٨ ذيل فائدة « ٤١ »، والفصول المهتمّة في أصول الأنتمّة ١: ١٦٧٧، ذيل باب ٢٩ (عدم جواز العمل بالاستصحاب في نفس الأحكام الشرعيّة)، ووائد الأصول ٣: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) منها: صحيحة زرارة (انظر تهذيب الأحكام ١: ٧ و ٨، الحديث ١١، ووسائل الشيعة ١: ١٧٤ وسائل الشيعة ١: ١٧٤ وسها: صحيحة أخرى ١٧٤ الباب الأول من أبواب نواقض الوضوء، الحديث الأول)، ومنها: صحيحة أخرى لزرارة (انظر تهذيب الأحكام ١: ٤٤٦، الباب ٢٢، الحديث ١٣٢٥، وأورده في الوسائل ٢: ١٠٦٣ الباب ٤٢ من أبواب النجاسات، الحديث ٢)، وغيرها، استدل بها المحدّث الأستر آبادي، انظر الفوائد المدتة: ٢٩٠ - ٢٩٥ عند قوله: «وأمّا الأمثلة الموعودة للصورة الثانية من صورتي الاستصحاب المعتبرتين، فمنها: صحيحة زرارة...».

<sup>(</sup>٣) قال المحدّث الأسترآبادي في الفوائد المدنية: ٤٠٨: «وأمّا السمستك باستصحاب حكم شرعي \_ إلى أن قال \_: فقد قال به الشافعية وبعض أهل الاستنباط من أصحابنا كالعلامة الحلّي هي أحد قوليه ، والشيخ العفيد ، وأنكره الحنفيّة وأكثر أهل الاستنباط من أصحابنا . والحق عندى قول الأكثر ... » .

 <sup>(</sup>٤) انظر فرائد الأصول ٣: ١١٦ ـ ١٢٠. ذيل عنوان «حجّة القول الخامس»، والرسائل الأصوليّة: ٤٢٤.

<sup>(</sup>٥) انظر فرائد الأصول ٣: ٥٥ ـ ٧٧، ذيل قوله: «الثالث: الأخبار المستفيضة ... ».

من الاستصحابات [11] المجمع عليها، وهذا وإن لم يرجع إلى الاستصحاب المصطلح إلابالتوجيه [17]، .........

وبالجملة: إنّهم على وإن كانوا يختلفون مع الأصولتين في جريان الاستصحاب وحجّيته ولكنّهم قد سلّموا حجّيته في باب استصحاب حكم العام والمطلق، بل عدّوه من الاستصحابات المُجمَع عليها، بل من ضروريّات الدين، والتفصيل في محلّه(١٠).

وبعبارةٍ أخرى: بعد كون استصحاب حكم العام والمطلق مرجعه إلى استصحاب عدم النسخ (٢) قد صحّ عدّه من الاستصحابات المجمع عليها \_ بل من الاستصحابات الضرورية \_، وعليه فتبت اعتبار الظواهر كالعام والمطلق ووجوب الأخذ بهما شرعاً وعقلاً حتّى علمنا بالمخصّص والمقيد لهما بنحو القطع واليقين، وهو المطلوب.

[١] الجارّ هنا يتعلّق بقوله ﷺ: «عدّ».

[۲] المضبوط في بعض النسخ القديمة «التأويل» بدلاً عن «التوجيه» (۱۳) و الأمر سهل ، والمقصود عدم صدق الاستصحاب الاصطلاحيّ على ما نحن فيه ، وهذا قد علّله صاحب الأوثق ﴿ بقوله: «لأنّ المراد بقولهم استصحاب حكم العامّ والمطلق حتّى يثبت المخصّص والمقيّد هو استصحاب ظهورهما في العموم

 <sup>(</sup>١) انظر تمهيد القواعد: ٢٧١، قاعدة ٩٦، والقواعد والفوائد ١: ١٣٢ و ١٣٣، القاعدة الثالثة:
 قاعدة اللقب.

<sup>(</sup>٢) أي عدم نسخ العموم والإطلاق.

<sup>(</sup>٣) انظر أوثق الوسائل: ٩٩.

والإطلاق حتى يثبت المخصّص والمقيّد، ولا ريب أنّ ظهور الألفاظ ليس قابلاً للاستصحاب؛ لكونه من الأمور العرفيّة الوجدانيّة (1)، فإن ثبت الظهور يُعمل بالظاهر وإلّا ينتفي مناط العمل به، وبمجرّد استصحاب الظهور لا يثبت للفظ ظهور د اللّهمّ إلّا أن يكون مرادهم باستصحاب حكم العامّ استصحاب عدم المخصّص؛ لانّه منشأ الظهور أو استصحاب الحكم المستفاد من الكلام المتضمّن للعامّ، ولعلّ أحد هذين الوجهين مراد المصنّف \$ بالتأويل ...» (1).

قال بعض تلامذة المصنف \( الله : (قوله \( الله : (قان لم يسرجع إلى الاستصحاب الطنّ ؛ لأنّه المصطلح إلّا بالتوجيه ... ] أقول : إنّ السرّ فيه أنّه لا معنى لاستصحاب الطنّ ؛ لأنّه كلّ ما لُوحظ بالنسبة إلى الظنّ في الزمان السابق ، فهو ملحوظ في الزمان اللاحق ، والظهور موجود دائماً ، والاستصحاب إنّما هو في ما إذا حصل الشكّ . اللّهمّ إلاّ أن يُوجّه بإرجاع الاستصحاب المزبور إلى استصحاب عدم المخصّص »(٣).

وقد علّله أيضاً بعض المحشّين بقوله ﴿: « لأنّ قوام الاستصحاب بـإحراز اليقين السابق والشكّ اللاحق وهذا المعنى مفقود في المقام، فـإنّ شـمول العـامّ و ثبوت حكمه للفرد المشكوك في تخصيصه به مشكوك الابتداء، إلّا أن يُوجّه بأنّ الحكم المستفاد من الظاهر بدواً كان واجب العمل بحكم العرف فيستصحب حين

<sup>(</sup>١) أقول: التوجيه المذكور ملخّصه هو: أنّا بعد ورود «أكرم العلماء» مثلاً الذي ظاهره العموم في بدو الأمر . إذا شككنا في عُروض مخصّص عليه من قبل المولى نستصحب عدمه .

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ٩٩.

<sup>(</sup>٣) قلائد الفرائد ١: ١٤٧.

إلّا أنّ الغرض من الاستشهاد به [١] بيان كون هذه القاعدة إجماعيّة.

وربما فصّل بعضٌ من المعاصرين [٢] تفصيلاً يرجع حاصله إلى: ......

الشكّ، وهذا هو المراد من استصحاب الظاهر حتّى يثبت التأويل لا أنّ المستصحب هو الظهور حتّى يستشكل بأنّ الظهور أمر وجدانيّ لا واقعيّ فلا يجري فيدالاستصحاب أو يرجع الاستصحاب إلى أصالة عدم التخصيص»(١٠).

[۱] أي الاستصحاب في المقام وإن لم يكن اصطلاحيّاً بالتقريب المتقدّم إلّا أنّ اعتراف الأخباريّين باعتباره بالضرورة والإجماع يكفي للردّ على مقولة الكلباسيّ \*: إذ عُلم منه انعقاد الإجماع على اعتبار الظنّ الحاصل من العامّ والمطلق وعدم الاعتناء بخلافهما إلاّ مع المخصّص والمقيّد القطعيّين.

وبالجملة: العامّ والمطلق وجب الأخذ بهما عقلاً ولا يرفع اليد عنهما بمجرّد الظنّ على خلافهما، وهذه قاعدة كلّيّة قد اعترف بها الكلّ، وهو المطلوب.

#### تفصيل صاحب هداية المسترشدين في المقام

[۲] المقصود منه هو الشيخ محمّد تقيّ الله مؤلّف كتاب «هداية المسترشدين في شرح معالم الدين» وهو أخو صاحب الفصول يُثنّاً "ا.

<sup>(</sup>١) تسديد القواعد: ٢٠٦. أقول: عدم جريان الاستصحاب في الأمر الوجدائيّ وجهه هو أتمه إمّا مقطوع البقاء أو مقطوع الارتفاع ومعه لا شكّ كي يجري فيه الاستصحاب، ولذا لا يجري في مثل الجوع والعطش وغيرهما من الأمور الوجدائيّة. وهذا معنى قولهم: الوجدائيّات لا يخفى في زمانٍ حتى تصل النوبة فيها إلى الاستصحاب.

<sup>(</sup>٢) انظر هداية المسترشدين ١: ٢٠٧ ـ ٢١٣.

أنّ الكلام إن كان مقروناً بحالٍ أو مقالٍ يصلح أن يكون صارفاً عن المعنى الحقيقيّ [1].

اعلم أنّ المصنّف ﷺ بعد توضيح التـفاصيل المـذكورة مـن بـعض مـتأخّري المتأخّرين والمحقّق القمّيّ والأخباريّين وإبطالها مفصّلاً شرع من هنا في توضيح تفصيلين آخرين مع تسليم الأوّل منهما بقوله : «هذا تفصيلٌ حسن متين ... »، وأمّا الثاني منهما ، فقد ضعّفه بقوله : « تفصيل آخر ضعيف ... » ، وانتظر توضيح الكلّ.

الثاني منهما، فقد ضعفه بقوله: «تفصيل اخرضعيف ...»، وانتظر توضيح الحل.

[1] اعلم أنّ لفظتي الحال والمقال قد صحّ التعبير عنهما أيضاً بالمقام واللفظ كما في الأو ثق (١١)، والمهمّ فعلاً ذكر الأمثلة لهما وهذه الأمثلة سيذكر هاالمصنّف الله عن قريب، لكنّها حيث كانت صعبةً جدّاً تحتاج إلى التوضيح والتفصيل، وعليه فالأنسب هنا نقل بعض أمثلة أخرى واضحة ليوضح بها تلك الأمثلة هناك فنقول: الكلام المقرون بحالٍ يصلح للقرينيّة مثاله الواضح قول المولى المبتلى بحرض الزكام لعبده: «جنني بماء لأنظف به وجهي ويدي»، فإنّ الماء ظاهره المتبادر عرفاً وإن كان البارد منه إلا أنّ حالة الابتلاء بالمرض تصلح للقرينيّة على إرادته الماء الحارة، وحينئذٍ صار الكلام مجملاً؛ لأنّه لا يعلم واقعاً أنّ مراده خصوص الماء الحارة أو أعمّ منه ومن البارد.

وأمّا الكلام المقرون بمقالٍ يصلح للقرينيّة، فمثاله الواضح إخبار متكلّمٍ عـن رؤية الأسد في الحمّام، فإنّه حيث لا يبعد دخول الحيوان المفترس في الحـمّام كدخول الرجل الشجاع فيه، فصار الكلام مجملاً؛ لأنّه لا يُعلم أنّ المرئيّ أيّهما واقعاً. فلا يصحّ الحكم الجزميّ بإرادة المتكلّم هذا أو ذاك، خلافاً للإخبار عن رؤية

(١) انظر أوثق الوسائل: ١٠٠.

الأسد الرامي، فإنّ الرمي بالأصالة حيث كان من شؤونات الإنسان ومن مختصّاته فذكره هنا يوجب انصراف الأسد إلى معناه المجازيّ \_أي الرجل الشجاع \_بلاشكّ. توضيح ذلك: أنّه كما في صورة الإخبار عن رؤية مطلق الأسد بلا ذكر شيء

توضيح دلك: انه ذما في صورة الإخبار عن رؤيه مطلق الاسد بلا دكر شيء معه ينصر ف اللفظ إلى معناه الحقيقيّ فيتمسّك فيه بأصالة الحقيقة والحكم برؤية الحيوان المفترس بلا خلاف ولو مع احتمال وجود القرينة الصارفة واقعاً المختفية ظاهراً، كذلك في صورة الإخبار عن الأسد الرامي أيضاً بلا خلاف لا يتمسّك فيه بأصالة الحقيقة، بل يُحمل على معناه المجازيّ \_أي الرجل الشجاع \_ في مقابل الإخبار عن الأسد في الحمام، فإنّه حيث لا ظهور له في أيًّ منهما فصار مجملاً جدّاً بحيث لا يصح الأخذ به والحكم القطعيّ بإرادة أيّ من معنييه مجازاً أو حقيقة، كما هو شأن المجمل في جميع الموارد.

وكلّ ما أوضحناه إلى هنا مفصّلاً قد أوضحه مجملاً المحقّق الخراساني شحيث قال: «إن كان (١) لأجل احتمال وجود قرينة فلا خلاف في أنّ الأصل عدمها \_إلى أن قال \_: وإن كان لاحتمال قرينيّة الموجود، فهو وإن لم يكن بخالٍ عن الإشكال \_بناءً على حجّيّة أصالة الحقيقة من باب التعبّد \_ إلّا أنّ الظاهر أن يعامل معه (١) معاملة المجمل , (١).

<sup>(</sup>١) أى الشك في تعيين مراد المتكلّم.

<sup>(</sup>٢) أي مع الكلام المحفوف بما يصلح للقرينيّة.

<sup>(</sup>٣) كفاية الأصول: ٢٨٦.

نعم، بناءً على مذهب السيّد المرتضى المُدّعي لحجّيّة أصالة الحقيقة تعبّداً فلابدّ من الحاقه بالأسد المطلق والحكم بإرادة معناه الحقيقيّ ما لم يُعلم إرادة معناه المجازيّ بالجزم واليقين، وهذا قد عرفت توضيحه إجمالاً"،

و تفصيله: عدم جريان الأصل - أي أصالة الحقيقة - في الكلام المقرون بسا يصلح للقرينيّة كالمثالين المذكورين أوّلاً المعبّر عنهما اصطلاحاً بالشكّ في صارفيّة الموجود المتصل حالاً كان - كالمثال الأوّل - أو مقالاً - كالمثال الثاني. قال بعض محشّي الكفاية: «التفصيل المذكور حسنٌ متينٌ إلاّ أنّه لا يختصّ بأصالة الحقيقة فقط، بل يجري حتّى في أصالة العموم والإطلاق، فإذا اقترن بالكلام ما يصلح للمخصّية أو المقيديّة على نحوٍ أخلّ بظهور العام في العموم أو بظهور المطلق في الإطلاق فلا يتمسّك بأصالة العموم أو الإطلاق، بخلاف ما إذا شكّ في وجود المخصّص أو المقيّد أو في مخصّصيّة الأمر المنفصل أو مقيّديّته، فيتمسّك حيننذ بأصالة العموم أو الإطلاق، ومقيّديّته،

أقول: هذا في قبال المثالين الآتيين الجاري فيهما الأصل المعبّر عنهما الصطلاحاً بالشك في أصل وجود المنفصل. أمّا الأوّل، فمثاله الواضح ما أشرنا إليه آنفاً بالمناسبة \_أعني الإخبار عن رؤية مطلق الأسد الذي قد عرف جريان الأصل فيه بلاخلاف والحكم بكون المرئي

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٤٤٢، ذيل الرقم [١].

<sup>(</sup>٢) عناية الأصول ٣: ١١٥.

هو الحيوان المفترس،كما هو شأن الشكّ في وجود الصارف في جميع الموارد.

وأمّا الثاني، فمثاله الواضح ما سيجيء من المصنّف \$ ، وهو أنّ المولى الآمر بإكرام العلماء أوّلاً : إذا نهى عن إكرام زيد، ثانياً : وشككنا في أنّ مُراده هل هو زيد العالم حتّى يخصّص به العموم فيراد معناه المجازيّ الفير الظاهر أو زيد الجاهل حتّى يبقى العامّ على ظاهره \_ أعني وجوب إكرام العلماء بأجمعهم ، كما هو شأن الجمع المحلّى باللام في جميع الموارد، فاللازم حيننذ الأخذ بالعموم \_ الذي هو عبارة أخرى عن أصالة الحقيقة وأصالة عدم القرينة (١٠ \_ بلا اعتناء باحتمال عروض التخصيص عليه ، بل بمقتضى قاعدة تقدّم المُبينن على المجمل يُرفّع اليد عن إجمال زيد من طريق الأصل وإبقاء العامّ على عمومه ، وكل ذلك سيصرّح به المصنّف \$ عند قوله : « فلا يرفع اليد عن العموم بمجرّد الاحتمال ، بل يرفعون الإجمال بواسطة العموم ، فيحكمون بإرادة زيد الجاهل من النهى » .

ولا ينذهب عليك أنّ لزوم الأخذ بالعموم بلا اعتناء احتمال عروض التخصيص (٢) مشروط بانفصال النهي عن إكرام زيد عن الأمر الأوّل ـ كـما هـو المفروض في المثال المذكور ـ ، وإلّا فمع الاتّصال به بأن قال: أكرم العـلماء إلّا زيداً واشترك زيد بين العالم والجاهل الموجب لإجمال الدليل فلا يجوز الرجوع

 <sup>(</sup>١) أقول: هذا قد صرّح به المصنّف الله سابقاً عند قوله: «مرجع الكلّ إلى أصالة عدم القسرينة الصارفة ...». فرائد الأصول ١: ٣٥٥، وأيضاً أنظر الصفحة ٣٤٣. ذيل الرقم [١].

 <sup>(</sup>٢) اعلم أنّ هذا وإن اعترض عليه بأنّه من موارد النمتك بالعامّ في الشبهة المصداقيّة للعامّ.
 لكنّه ليس كذلك بعد انعقاد الظهور للعامّ خارجاً, فافهم.

فلا يتمسّك فيه بأصالة الحقيقة ، وإن كان <sup>[١]</sup> الشكّ في أصل وجود الصــارف أو كان هنا أمرً منفصلٌ يصلح لكو نه صار فاً <sup>[٢]</sup> ،فيعمل على أصالة الحقيقة .

إلى العموم قطعاً، بل حكمه حينئذ حكم المثالين المذكورين سابقاً \_ أعني « رأيت أسداً في الحمّام » و « جئني بماءٍ » الذي قاله المولى المُبتلى بالمرض \_، فلا تغفل . [١] الشرط هنا جوابه سيأتى عند قوله \* : « فيعمل على أصالة الحقيقة » .

 [۲] إشارة إلى القسمين الجاري فيهما الأصل الذي عرفت توضيحه إجمالاً مع ذكر مثالين لهما أخيراً.

والمناسب هنا توضيح جميع الصور المذكورة من الأوّل إلى هنا بنحو الإجمال وملخّصه: أنّ الشكّ تارةً: في وجود الصارف، وأخرى: في صارفيّة الموجود، وهي تنقسم بصارفيّة الموجود المتصّل وصارفيّة الموجود المنفصل، فالأقسام ثلاثة وبعد ملاحظة الحال والمقال في الموجود المتصّل صارت الأقسام أربعة يجري الأصل في قسمين منها \_ وهما الشكّ في وجود الصارف وصارفيّة الموجود المنفصل \_ ولا يجري في قسمين منها \_ وهما الشكّ في صارفيّة المتصّل حالاً والمتصّل مقالاً \_، فلا تغفل.

#### رأي المصنّف 🕸 حول هذا التفصيل

 [٣] تقدير الكلام هكذا: التفصيل المنسوب إلى الشيخ محمد تقي الإصفهاني حسنٌ ومتين جدًا إلا أنه خارج عنا يُبحث عنه وهو حجّية الظواهر .... تفصيلٌ في العمل بأصالة الحقيقة عند الشكّ في الصارف <sup>[1]</sup>، لا في حجّيّة الظهور اللفظيّ <sup>[1]</sup>، بل مرجعه إلى تعيين الظهور العرفيّ و تعييزه عن موارد الإجمال <sup>[7]</sup>؛ فإنّ اللفظ في القسم الأوّل <sup>[1]</sup> يخرج عن الظهور إلى الإجمال <sup>[6]</sup> بشهادة العرف؛ ولذا<sup>[7]</sup>

نط في الفسم الأول " " يحرج عن الطهور إلى الأبِجمال " "بشهاده العرف ؛ ولدا " "

وبعبارةٍ أخرى: إنه الله لله يُناقش في حجّية الظواهر كالمحقق القمّيّ وبعض متأخّري المتأخّرين (١١) بل أصل الحجّية قد سلّمها كبرويّاً وشكّك فيها صغرويّاً؛ بمعنى أنّ الشكّ في أيّ لفظ يوجب صيرورته مجملاً، وأنّ في أيّ لفظ يوجب صيرورته باقياً على ظهوره.

- [١] المقصود منه الشكّ في صارفيّة الموجود، فلا تغفل.
  - [٢] إشارة إلى كبرويّة البحث في المقام.
- [٣] إشارة إلى صغرويّة البحث في المقام، والضمير المجرور في الأوّل يعود إلى «التفصيل»، وفي الثاني إلى «الظهور»، أي تمييز موارد ظهور اللفظ عن موارد إجماله.
- أي صورة اقتران اللفظ بحالٍ أو مقالٍ يصلح للقرينيّة وقد عرفت آنفاً أنّه
   يوجب صيرورة الكلام مجملاً.
- [٥] شروع في تقريب موارد عدم جريان الأصل لاقتران الكلام بشيء يصلح للصارفيّة عن معناه الحقيقيّ، إمّا حالاً ومقاماً، وإمّا لفظاً ومقالاً، ولكـلَّ منهما سيذكر مثالان، وانتظر التوضيح لها.
- أي ولأجل صيرورة الكلام مُجملاً من ناحية اقترانه بما يصلح للقرينية كذا وكذا.

<sup>(</sup>١) أي المحقّق الكلباسيّ للله أ.

# 

[١] لا يذهب عليك أنّ هذا وما سيذكر بعده يكونان مثالين لاقتران الكلام بما يصلح للقرينيَّة حالاً والمثالان المذكوران بعدهما يكونان مثالين لاقتران الكلام بما يصلح للقرينيَّة مقالاً، وانتظر توضيح الكلِّ مفصّلاً.

وضمناً لا يخفى أنّ ما ارتكبناه آنفاً في مقام الشرح من الاكتفاء بمثالين لعلّه كان أولى ممّاسير تكبه المصنّف في من ذكر الأمثلة الأربعة ، أوّلاً : من ناحية تقليل المثال، وثانياً : من ناحية أصل المثال سهولةً وصعوبةً ، فراجع ما تقدّم من ذكر الأسد في الحمّام ، وقول المولى المبتلى بالمرض، وعلى أيّ حال اللازم علينا فعلاً توضيح المتن هنا فنقول :

إنّ صيغة الأمر معناها الحقيقيّ عرفاً ولغةً وإن كان هو الوجوب إلّا أنّ شهرتها في الندب واستعمالها كثيراً ما في ذلك توجب صيرورتها مجملةً بحيث عند إطلاقها وخلوّها عن القرينة لا يُعلم المراد منها وأن المستكلّم بها هل أراد معناها الحقيقيّ المرجوح أو المجازيّ الراجح، ولذا جماعة من الأصحاب لم يأخذوا بظاهرها، بل عاملوا معه معاملة المجمل (١١) \_الذي عبّر عنه المصنّف الله قف.

والحاصل: أنّ جماعة من الأصحاب لأجل احتمال كون الشهرة قرينة صارفة عن ظاهر اللفظ قد توقّفوا في حمل صيغة الأمر على معناه الحقيقيّ والوجه فيه

 <sup>(</sup>١) أقول: المقرّر في محلّه أنّ المجمل حكمه الرجوع إلى الأصول العمليّة، وهي في ما نحن فيه أصالة البراءة من الوجوب.

# والعامّالمتعقّببضميرٍ يرجع إلى بعض أفراده [١] ، . . . . . . . . . . . . . . . .

اقترانها بالشهرة المعبّر عنها اصطلاحاً بما يصلح للقرينيّة والصارفيّة بحيث يوجب التوقّف، وهو المطلوب.

[۱] المثال الموضح لذلك المعروف عند الكلّ هو قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطْلَقْاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءٍ وَلاَ يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكُثُمْنَ مَا خَلقَ الله فِي أَرْخامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُورِّقَ هِنَّ المُطلَقات إِنْ كُنَّ يُورِدَهِنَّ المُطلَقات بظاهرها العامّ وإن تشمل البائنات والرجعيّات جميعاً وتوجب حرمة معاشرة المرأة المُطلَقةة قبل ثلاثة قُروء مع كلّ الرجال أجنبيّا كانوا أو زوجاً إلا أنّ ضمير «هُنّ» في الموضعين (٢٠ حيث يعود إلى بعض المطلقات \_ المعبّر عنه اصطلاحاً بالاستخدام (٣٠ ـ . فلا يبقى العامّ على عمومه \_ أي تختصّ المطلقات بالرجعيّات فقط ولا تشمل البائنات.

وبالجملة: العامّ في الآية الشريفة شكّ في أنّه هل يُخصّص عمومه بالمطلّقات الرجعيّة أو يبقى على عمومه الشامل للرجعيّات والبائنات، فتوقّف فيه جماعة من الأصحاب استناداً إلى الإجمال العارض للعموم من ناحية الشكّ في

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) أي في جملة «بعولتهنّ » و «بردّهنّ ».

<sup>(</sup>٣) قال التفتازاني: « [الاستخدام وهو أن يراد بلفظ له معنيان أحدهما ثم يراد بضميره ] أي بالشمير العائد إلى ذلك اللفظ معناه [الآخر، أو يبراد بأحد ضميريه أحدهما ] أي أحد المعنيين [ثم بالآخر ] أي بضميره الآخر سعناه [الآخر] وفي كمليهما يجوز أن يكون المعنيان حقيقين ، وأن يكونا مجازئين، وأن يكونا مختلفين ... » (شرح المختصر: ٢٢٤، الفن الثالث: علم البديم).

التخصيص وعدمه، ولذا لم يحكموا فيه بشيءٍ أصلاً ـ لاالتخصيص ولاعدمه ـ.، مع أنّ الصواب جدّاً الالتزام بتخصيصه بالضمير في كلا الموضعين، والتـفصيل في محلّه.

أقول: هذا هو المشهور عند المفسّرين في الآية الشريفة بلا عروض إجمالًا عليها، لكن فيها احتمالً آخر الذي تصير الآية باعتباره مجملة وهو الإضمار، والتقدير هكذا: المطلّقات البائنة وجب عليهن التربّص ثلاثة قروءٍ عن كلّ الرجال بلا فرق بينهم، وأمّا المطلّقات الرجعيّة فلا منع فيهنّ شرعاً، بل عند رجوع بعولتهن جاز لهنّ المعاشرة معهم بلا احتياج إلى عقد جديد، وعليه فالآية الشريفة تمدل على حكمين مستقلّين: أحدهما: حرمة المعاشرة على المطلّقات البائنات إلا مع إجراء صيغة العقد بعد التربّص مع أيّ رجل. وثانيهما: الجواز لها بالنسبة إلى خصوص بعولتهن في زمن التربّص من دون احتياج إلى عقد مجدد.

فعلى الاحتمال الأوّل - أعني الاستخدام في مرجع الضمير - لا يبقى العامّ بعمومه، وأمّا على الاحتمال الثاني - أعني الإضمار والتقدير - يبقى العامّ بعمومه؛ بمعنى أنّ المطلّقات بأجمعهن رجعيّة وبائنة وجب عليهن التربّص إلاّ أنّ البائنة لا يجوز للرجال زوجاً كانوا أو أجنبيّاً الرجوع إليهنّ بلا عقد، وأمّا الرجعيّة فيجوز لزوجها الرجوع إليها بلا احتياج إلى عقد جديد، وعليه فالآية يدور أمرها بين التخصيص بالضمير وانتفاء العموم فيها وبين عدمه وبقاء العامّ بحاله، ولا نعني من الإجمال إلّا هذا، فتأمّل.

[۱] هذا مثال آخر من أمثلة الشكّ في صارفيّة الموجود المتصل مقالاً الغير الجاري فيه الأصل؛ كقولنا: «أكرم العلماء والهاسميّين والقمّين إلاّ الفسّاق منهم»، و تقريب الاستدلال به هو أنّ احتمال تعلّق الاستثناء بكلّ واحد من

الجموع الثلاثة يمنع عن الأخذ بظاهرها، وهو المطلوب عند الجماعة.

[٢] هذا مثال آخر للكلام المقرون بحالٍ يصلح للقرينية كالأمر الواقع عقيب الحظر ؛ كقول الطبيب «كُل الحامض» بعد النهي عنه أوّلاً وكالنهي الواقع عقيب الإيجاب بأن قال المولى أوّلاً: «افعل كذا»، وقال ثانياً: «لا تفعل كذا»، فإنّ الأمر والنهي وإن كانا ظاهرين في الوجوب والحرمة . لكنّه اقترانهما هنا بما يصلح للقرينية توجب إجمالهما ويمنع عن الأخذ بظاهرهما، وهو المطلوب أيضاً عند الحماعة(١).

وكل تلك الأمثلة المذكورة قد أوضحها صاحب الأوثق الله فقال: «قد يُعلم بوجوده (١) ويشك في صلاحيّته للصرف، وله أمثلة، منها: المخصّص المتعقّب بجملٍ متعدّدة بناءً على حصول الشكّ في عوده إلى ما عدا الأخير، ومنها: المجاز المشهور بناءً على حصول الشكّ في كون الشهوة قرينةً صارفة له عن الحقيقة،

 <sup>(</sup>١) لا يخفى أنَّ الأمر والنهي المذكورين هنا فيهما أقوال خسسة ذكرت في محلم مفصلاً.
 أحدهما: ما اختاره الجماعة (انظر على سبيل المثال: هفاتيم الأصول: ١١٦٦).

<sup>(</sup>٢) أي كلُّ من الحال والمقال.

إلى غير ذلك [1] متا احتف اللفظ بحالٍ أو مقالٍ يصلح لكونه صارفاً ، ولم يتوقف أحدُ في عام [1] بمجرّد احتمال دليلٍ منفصلٍ يحتمل كونه مخصصاً له ، بىل ربسما يعكسون الأمر فيحكمون بنفي ذلك الاحتمال وارتفاع الإجسمال لأجل ظهور العام : ولذا لو قال المولى : أكرم العلماء ، ثم ورد قول آخر من المولى : إنّه لا تكرم ريداً ، واشترك زيدٌ بين عالمٍ وجاهل ، فلا يرفع اليد عن العموم بسمجرّد الاحتمال [1] ، بل يرفعون الإجمال بو اسطة العموم ، فيحكمون بإرادة زيد الجاهل من النهى .

ومنها: الضمير العائد إلى بعض مدلول العام بناءً على الشك في كونه مخصصاً للعام ودوران الأمر بينه وبين الإضمار (١١)، ومنها: الأمر الواقع عقيب وهم (١٦) الحظر على القول بالتوقّف ...»(١٠).

[۱] لفظة «غير ذلك» مصداقها المثالان المذكوران في كلامنا آنفاً أعني الأسد في الحمام وأمر المولى بمجىء الماء.

[٢] هذا مقابل لقوله ﷺ: «توقّف جماعة ...»، وقد عرفت توضيحه مفصّلاً.

[٣] أي احتمال التخصيص.

 <sup>(</sup>١) لا يخفى أنَّ قولد هَيُّة: «دوران الأمر بينه وبين الإضمار» كان عبارة أخرى لقولنا سابقاً:
 « يدور أمر ها بين التخصيص بالضمير وانتفاء العام فيها وعدمه »، فلا تفغل.

<sup>(</sup>٢) أي التوهّم.

<sup>(</sup>٣) أوثق الوسائل: ١٠٠.

#### تفصيل خامس في المسألة والمناقشة فيه

إنارة إلى تفصيل الشيخ محمدتقي الإصفهائي الله صاحب هداية المستر شدين.

[٢] المفصّل هنا هو اُستاذ المصنّف على أي السيّد محمّد المجاهد \_ في كتابه

مفاتيح الأصول (١٠)، فإنّه الله الله المحقق الكلباسي الكان من المعتقدين باعتبار الطنّ الشخصيّ في حجيّة الظهورات، ولذا بلا ذكر اسم أحد في كلامه قد ردّ على السيّد المرتضى المعتقد بحجيّة الظواهر تعبّداً، وهذا كلّه قد أوضحناه سابقاً (١٠). والتحقيق والمناسب نقل كلام السيّد المجاهد الله بقدر الحاجة، فإنّه قبال: «والتحقيق أنّ الذي يقتضيه الأصل هو لزوم العمل بظواهر الألفاظ إذا حصل هناك الظنن بالواقع وبإرادة المتكلّم منها ظاهرها، وأمّا إذا حصل الشكّ في ذلك فلا يجوز التعويل من باب التعبّد؛ لأنّ ذلك طريقة أهل اللسان إلّا أن يقوم دليل على لزوم

العمل بها تعبّداً، والقدر الذي ثبت إنّما هو في ما إذا عارضها ما يــوجب الشكّ

<sup>(</sup>١) انظر مفاتيح الأصول: ٣٥ و٣٦.

<sup>(</sup>۲) انظر الصفحة ٤٨٩، ذيل قولنا: «أقول: طرح النزاع المذكور يمكن تقريبه هكذا...».

أو الظنّ بخلافها ولم يقم من الشرع دليل على حجّيته، وأمّا إذا حصل الشكّ أو الظنّ ممّا قام الشرع على حجّيته كما إذا ورد من السنّة المتواترة - إلى أن قال -: ولم يقم دليل على لزوم العمل بالأصل تعبّداً ولا يمكن أن يُدّعى الإجماع (١١ على كلّية لزوم العمل بالظواهر ووجوب حمل اللفظ على حقيقته مطلقاً - ولو لم يحصل الظنّ بعدم القرينة -: لأنّ ذلك ممنوع، فإنّ أكثر المحققين توقّفوا في ما إذا تعارض المجاز الراجح مع الحقيقة المرجوحة - إلى أن قال -: وبالجملة : ما ذكرناه هو الذي يقتضيه الأصل حتى يقوم دليل على خلافه »(١١).

إذا عرفت ذلك، فاعلم أنّ المفصّل المتقدّم - أعني الشيخ محمد تقيّ الإصفهانيّ الله في المثال المذكور أخيراً - أعني العامّ المتعقّب بد «لا تكرم زيداً» المشترك بين العالم والجاهل - قد جوّز إجراء الأصل والحكم ببقاء العامّ مطلقاً المشترك بين اعتبار دليل النهي وعدمه -؛ بمعنى أنّ قوله: «لا تكرم زيداً» لا فرق فيه بين أن ثبت بدليلٍ معتبر قطعيّ - كالتواتر - وبين أن ثبت بدليلٍ ضعيف غير معتبر - كخبر الواحد المعرض عنه الأصحاب مثلاً -، خلافاً للمفصّل المذكور هنا - أعني السيّد المجاهد الله - ، فإنّه فصّل فيه اللهي المعتبر وغيره بأن جوّز إجراء الأصل وبقاء العامّ على عمومه مشر وطاً بعدم اعتبار دليل النهي وإلا فمع

<sup>(</sup>١) هذا رد صريح على السيد المرتضى المدّعي للإجماع في ذلك.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الأصول: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) أي في ما يصلح للقرينيّة.

اعتباره لا يُجوّز ذلك أصلاً، والوجه فيه صيرورة العامّ حينئذٍ مجملاً.

لكنّ الصواب هو الأوّل كما ادّعاه الشيخ ﴿ ، والوجه فيه أنّ الإجمال عرض عند اتّصال دليل النهي بالعامّ بأن اتّصل «لا تكرم زيداً» بالعامّ فيقال: أكرم العلماء ولا تكرم زيداً، وأمّا عند انفصاله -كما هو المفروض في المثال - فلا يعرض عليه إجمالٌ كي يمنع عن إجراء الأصل فيه ، وعليه فالحقّ جواز إجراء الأصل والأخذ بظاهر العامّ مطلقاً بلا فرق بين ثبوت النهي بدليل معتبر أو بدليل ضعيف.

وبعبارةٍ أخرى: إنّ محتمل المخصّصيّة \_ أي الدليل الدالّ على حرمة إكرام زيد \_عند الاتصال بالعامّ يوجب الإجمال مطلقاً \_ أي سواء كان معتبراً أو ضعيفاً \_ وعند الانفصال \_كما هو المفروض في المثال \_لا يوجب الإجمال مطلقاً \_ أي سواء كان معتبراً أو ضعيفاً \_، وبعبارةٍ أوضح: إنّ مناط البحث في أمثال المقام هو الاتضال والانفصال لا الاعتبار وعدمه، ولا نعني من ضعف بطلان التفصيل المذكور إلّا هذا.

اعلم أنّ هذا التفصيل مع الردّ عليه قد أوضحه صاحب الأوثق الله فقال: «حاصله: التفصيل في الأمر الموجود الذي يُشكّ في كونه قرينةً بين المعتبر منه وغيره بالقول بالإجمال في الأوّل دون الثاني سواء كان متّصلاً أو منفصلاً، وهو في الحقيقة تفصيل في بعض شقوق التفصيل المتقدّم، وحاصل ما أجاب به المصنّف الله تسليم الإجمال في المتصل مطلقاً ومنعه في غيره كذلك(١٠٠،..،١٥٠٠).

<sup>(</sup>١) أي منع الإجمال في غير المتَّصل مطلقاً.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ١٠٠.

وورد فيها أيضاً خطابٌ مجملُ [١] يوجب الإجمال في ذلك العامّ ولا يوجب الظنّ بالواقع [٢]. قال: فلا دليل على لزوم العمل بالأصل تعبّداً. ثمّ قال:

ولا يمكن دعوى الإجماع على لزوم العمل بأصالة الحقيقة تعبّداً ؛ فإنّ أكثر المحقّقين توقّفوا في ما إذا تعارض الحقيقة المرجوحة مع المجاز الراجع [<sup>7]</sup> انتهى.

[١] الضمير المستتر في قوله الله الله الله الله الله الله المفصّل »، والضمير المذكّر يعود إلى « مصول احتمال إرادة خلاف الظاهر من أمارةٍ معتبرة »، والضمير المؤنّث المجرور يعود إلى « السُنّة المتواترة »، والمقصود ذكر التمثيل لمورد حصول احتمال إرادة خلاف ظاهر مقتضى اللفظ من طريق معتبر، والمثال الموضح له هو المثال المتقدّم سابقاً وهو العامّ المتعقّب بـ « لا تكرم زيداً ».

وعليه فإذا ورد «أكرم العلماء» متواتراً ثمّ ورد «لا تكرم زيداً» متواتراً فحينئذٍ إجمال محتمل المخصّصيّة يوجب إجمال العامّ، فلا يجوز معه الأخذ بأصالة الحقيقة والحكم ببقاء العامّ على عمومه، بخلاف ما لو ورد «لا تكرم زيداً» بخبرٍ ضعيف، فإنّ إجماله لا يوجب إجمال العامّ فيحكم ببقائه، والوجه فيه هو أنّ مع احتمال كون زيد هو زيد العالم لا يحصل الظنّ ببقاء العامّ على عمومه في الأوّل وحصوله بذلك في الثاني، لكنّه قد عرفت آنفاً أنّ مناط البحث هو الاتّصال والانفصال لا الاعتبار وعدمه، فلا تغفل.

[٧] أي العامّ حينئذٍ لا يوجب الظنّ الشخصيّ بالمرادكما أوضحناه آنفاً.

[٣] هذا قد مرّ توضيحه مفصّلاً عند توقّف جماعةٍ في المجاز المشهور(١١)،

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٥١٠، ذيل الرقم [١].

ووجه ضعفه يظهر ممّا ذُكر؛ فإنّ التوقّف في ظاهر خطابٍ لأجــل إجــمال [١] خطاب آخر <sup>[۲]</sup>\_ لكونهمعارضاً <sup>[۲]</sup> ــممّا لم يُعهد من أحدٍ من العلماء،.....

والمقصود قياس ما نحن فيه \_ أعني الشكّ في صارفيّة الموجودالمنفصل \_بالشكّ في صارفيّة الموجود المتّصل، وعليه فكأنّ المفصّل قال: «كما لا يجري هـناك الأصل ويتوقّف عن الأخذ به كذلك هنا لا يجري الأصل المذكور ويتوقّف فيه»، وهو المطلوب.

وبالجملة: المفصَّل المذكور ملخّص كلامه أخيراً هو: أنّه بعد بـطلان صدهب السيّد المرتضى وعدم جريان الأصل تعبّداً واعتبار الظنّ الشخصيّ بـالمراد في باب الأصول اللفظيّة، لا وجه للأخذ بالظواهر كالعام في المثال عند ورود خبرٍ معتبرٍ منفصلٍ على خلافه كما لا وجه للأخذ بها عند تعارض الحقيقة المرجوحة مع المجاز الراجح.

- [١] المضبوط في نسخة الشيخ رحمة الله الله عن «احتمال» بـدلاً عـن «إجمال» (١)، ولعلّ الصواب هو المضبوط في نسختنا هذه، فلا تغفل.
- [۲] الخطاب الأوّل ينطبق على «أكرم العلماء» في المثال، والخطاب الثاني ينطبق على «لا تكرم زيداً» فيه.
- [٣] الجارّ هنا يتعلّق بـ «التوقّف»، والضمير فيه يعود إلى «خطاب آخـر»، وقوله \$: «ممّا لم يعهد» خبر لقوله \$: «فإنّ التـوقّف»، والمـقصود أنّ مـجرّد احتمال كون زيد في مثل: «لا تكرم زيداً» هو زيد العالم وأنّه كان معارضاً لظاهر

<sup>(</sup>١) انظر الرسائل المحشى: ٤٥.

بل لا يبعد ما تقدّم [1]: من حمل المجمل في أحد الخطابين على السبيّن في الخطاب الآخر.

وأمّا قياس ذلك <sup>[٢]</sup>على مسألة تعارض الحقيقة المرجوحة مع المجاز الراجح <sup>[٣]</sup>،

«أكرم العلماء» لا يُصحّح التوقّف عن الأخذ بظاهر عموم العامَ كما زعمه السيّد المجاهد ﴿ عند ضعف الدليل في الخطاب الآخر .

[١] إشارة إلى العكس المُدّعى آنفاً، أي يلتزم بارتفاع الإجمال العوجود في «لا تكرم زيداً» لأجل ظهور «أكرم العلماء» بحيث جعل العام بياناً للخاص ورافعاً لإجماله، فيحكم بأنّ المراد من زيد هنا هو زيد الجاهل، فلا تغفل.

[۲] إشارة إلى قياس السيّد المجاهد الله الذي قاس مسألة ما نحن فيه على
 المسألة المتقدّمة سابقاً.

[٣] الحقيقة المرجوحة يُراد منها الوجوب الذي هـ و مـعنىً حـقيقيّ لصـيغة «افعل» والمجاز الراجح يُراد منه الندب الذي اشتهر فـيه الصـيغة، وغـرضه الإشارة إلى فساد القياس وأنّه مع الفارق جدّاً (() بعد كون الشهرة في الندب من القرائن المتّصلة الغير المنفكّة عن صيغة الأمر، ولذا يُعامل معها معاملة المجمل فجرى فيها الأصل العمليّ فقط \_أي البراءة عن الوجوب \_دون الأصل اللفظيّ \_أي أصالة الحقيقة.

<sup>(</sup>١) الوجه في كون القياس هنا مع الغارق هو أنّ التقيس هو الشكّ في أصل وجود القرينة والمقيس عليه هو الشكّ في قريئيّة الموجود، وبعبارةٍ أخرى: الشكّ في المقيس كمان شكّاً في صارفيّة الموجود المنفصل والشكّ في المقيس عليه كمان شكّاً في صارفيّة الموجود المنّصل، ومن الواضح جداً جريان أصالة الحقيقة في الأوّل وعدم جريانه في التاني.

فعلم فساده ممّا ذكرنا في التفصيل المتقدّم: من أنّ الكلام المكتنف  $^{(1)}$  بما يصلح أن يكون صارفاً قد اعتمد عليه  $^{(1)}$  المتكلّم في إرادة خلاف الحقيقة لا يعدّ سن الظواهر  $^{(7)}$ ، بل من المجملات، وكذلك  $^{(1)}$  المتعقّبُ بلفظٍ يصلح للصارفيّة، كالعامّ المتعقّبُ سالضمس، وشبهه  $^{(0)}$  ممّا تقدّم.

\_\_\_\_\_

[۱] الاكتناف هنا عبارة أخرى عن الاحتفاف، وغرضه الإشارة إلى
 الصيغة المحفوفة بالشهرة في المجاز الصالحة لصارفيتها عن معناها الحقيقيّ.

- [۲] الضمير المجرور هنا يعود إلى الموصول قبله المنطبق مع الشهرة في المجاز المجؤزة لإرادة معنى الندب من الصيغة.
- [٣] لا يذهب عليك أن جملة «لا يعد من الظواهر ...» خبر لقوله \*: «أنّ الكلام ...» ، والمقصود أنّه لا يُعدّ من الظواهر مطلقاً \_ أي سواء كان مقر وناً بحالٍ أو متصلاً بمقال.
- [3] إشارة إلى بطلان قياس ما نحن فيه أيضاً بسائر الأمثلة المتقدّمة المحفوفة بما يصلح للصارفيّة.
- [٥] العام المتعقّب بالضمير مثلنا له سابقاً بقوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبُّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ فَلَاثَةَ قُرُوءٍ ﴾ (١) وأيضاً بقولنا: أكرم العلماء والها شميّين والقميّين إلا الفشاق منهم (١٠)، ولا يخفى أنّ كلاً منهما كان أجنبيّاً عن المبحوث عنه في المقام المنكور م، والوجه فيه اقترانه بما يصلح للقرينيّة الموجب لإجمال

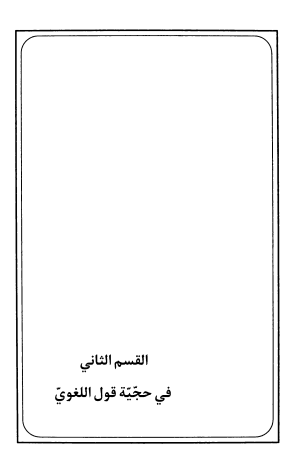
(١) البقرة: ٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ٥١١، ذيل الرقم [١].

العام الغير الجاري فيه أصالة الحقيقة كمسألة تعارض الحقيقة المرجوحة مع المجاز الراجح بعينها، وعليه فالخارج عن المبحوث عنه في المقام هي ثـلاث مسائل، أحدها: المجاز الراجح، وثانيها: المتعقّب بالضمير، وثـالثها: المتعقّب بالظاهر، فلا تغفل.

أقول: إلى هنا قد تمّ نقل التفاصيل الأربعة ـ بل الخمسة \_ في البحث عن حجّيّة الظواهر، وقد عرفت بطلان كلِّ منها بعد أن أثبت ﴿ حجّيّة الظواهر مطلقاً بلا فرق بين ظواهر الكتاب وغيره وبلا فرق بين إفادة الظنّ الشخصيّ بالمراد وعدمها، وهكذا.

نعم، بعضٌ منها كان تامّاً صحيحاً إلّا أنّه تفصيل في العمل بأصالة الحقيقة لا في حجّية الظهور، ولذا قال المصنّف ﴿ سابقاً: «وهذا تفصيلُ حسن متين، لكنّه ...».



### الكلام في الأصول المعمولة لتشخيص أوضاع الألفاظ

[١] إشارة إلى الأُصولالمستعملة لتشخيص الظهورات الخارجة عن الأُصل الأوّلي(١).

توضيح ذلك: أنّ المصنّف الله في أو ائل مبحث الظنّ قد أسس أصلاً أساسيّاً وهو حرمة التعبّد بالظنّ وممنوعيّة الاعتماد عليه شرعاً وعقلاً (۱۱) لكته البحث عن ذلك مفصّلاً قد استتنى بعض الظنون الخارجة عن هذا الأصل ، منها: الأصول المعمولة لاستنباط الأحكام من الكتاب والسنّة ، فقال: «وهي على قسمين: القسم الأوّل: ما يُعمل لتشخيص مراد المتكلّم إلى أن قال ـ: والقسم الثاني: ما يُعمل لتشخيص أوضاع الألفاظ إلى أن قال ـ: أمّا القسم الأوّل: فاعتباره في الجملة ممتالا إلى أن كال إلى أن المتباره في الجملة ممتالا إلى الشكال فيه ...» (۱۱).

<sup>(</sup>١) أي حرمة التعبّد بالظنّ والعمل على طبقه.

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأُصول ١: ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) فرائد الأُصول ١: ١٣٥ ـ ١٣٧.

فإلى هنا حيث تم البحث عن القسم الأوّل من الظنون والالتزام بحجّيتها وخروجها قطعاً عن الأصل الأوّلي شرع هن هنا في توضيح القسم الثاني منها \_ أي الظنون المستعملة لتشخيص ظهور هذا اللفظ في هذا المعنى \_المعبّر عنه اصطلاحاً بمبحث حجّية قول اللغويّ.

#### بحث إجماليّ حول وضع الألفاظ والفرق بين الواضع واللغويّ

وقبل الشروع في البحث عن طرق تشخيص ظهور الألفاظ لابدٌ من توضيح دلالة اللفظ على المعنى فنقول:

إنَّ دلالة اللفظ على المعنى قد اختلف في وجهها، فذهب عبّاد بن سليمان الصيمريّ إلى أنّها « ذاتيّة »(١٠)؛ لاستحالة ترجيح أحد طرفي الجائز على الآخر من غير مرجِّح.

وهذا قد أطبق الأكثرون على بطلانه، فجعلوا الدلالة وضعيّةً، ثمّ القائلين بأنّ دلالة اللفظ على المعنى بالوضع اختلفوا في تعيين الواضع.

فذهب المحقّقون إلى أنّ الواضع الحقيقيّ هو الله تعالى، وأنّ دلالة الألفاظ

<sup>(</sup>١) معنى أنّها ذاتية: هو أنّ الألفاظ لا تحتاج إلى وضع. بل تدلّ بذاتها: لما بينها وبين معانيها من المناسبة الطبيعية، كذا نقله الرازيّ في المحصول ١: ١٨١ ـ ١٨٣. ومقتضى كلام الآمديّ في النقل عنه في الإحكام (١ - ٢): ٦٦. لكن أطبق الأصحاب وغيرهم من المحققين على بطلان هذا القول (انظر تعليقة القزوينيّ على معالم الأصول ١: ٢٥٨ ـ ٢٦٩. وإرشاد الفحول ١: ٢٥٨ ـ ٢٥٩. ذيل عنوان «البحث الثاني في الواضع»).

على معانيها « تــوقيفيّة »(١١) . واســتشهدوا بــقوله تــعالى : ﴿وَعَـــلَّمُ آدَمُ الأَشْــفاءَ كُلَّهَا﴾(٢) . وأيضاً برواية تدلّ على تكلّم آدم وحوّاء في الجنّة باللغة العربيّة(٣).

وذهب المشهور إلى أنّ الواضع هو البشر وأنّ دلالة الألفاظ على معانيها «اصطلاحيَّة»(٤)، واستشهدوا بقوله تعالى: ﴿ وَهَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ ﴾ (١٠)، وادّعوا أنّ واضع اللغة هو « يَعرب بن قحطان ١٦٠، لكن نـقول: أوّلاً:

<sup>(</sup>١) يعني أنّ الله تعالى وضعها ووقفنا عليه. أي أعلمنا بها. وذهب إليه أبو الحسن الأشـمري. والرحكام وابن فُوزَك. وعليه الآمديّ. وابن الحاجب و ... (انظر المحصول ١٠١١. ١٨١ - ١٠١٠ والإحكام ( ١ ـ ٢): ٢٦ ـ ٧٠١ وإرشاد الفحول ١: ١٨ ـ ٨١٠)، وهو مختار بعض الأعلام منهم: المحقق الكاظميّ هُيُّة حيث قال: «الحقّ أنّ أصل اللغات توقيفيّ لبمد اهتداء العقول إلى مثل هذا الاختراع المشتمل على دقايق الحكم ولطائف البدّع ولعد اختلاف اللغات في الآيات كغيرها من عجائب المخلوقات ... » (الوافى في شرح الوافية ١: ١٨).

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٣١.

 <sup>(</sup>٣) انظر الاختصاص: ٢٦٤. وفيه: «وكان لسان آدم لما الله العربيّة وهو لسان أهل اللجنّة ...».
 ويحار الأنوار ٢١: ٥٦. كتاب النبوّة. باب ١ (معنى النبوّة وعلّة بعثة الأنبياء ...)، الحديث
 ٥٧.

 <sup>(3)</sup> أي هو بوضع البشر . وذهب إليه أبو هاشم من المعتزلة وأتباعه . انظر المصادر التي ذكرناها ذيل مذهب التوقيف .

<sup>(</sup>٥) إبراهيم: ٤.

<sup>(</sup>٦) انظر لسان العرب ١٠ ٥٨٥، مادّة «عرب» وفيه: «قال بعضهم: أوّل من أنطق الله لسانه بلغة العرب يعرب بن قحطان ...»، وتاج العروس ١٠ ٤٥، العقصد الأوّل: في بيان أنّ اللغة هل هي توقيقيّة أو اصطلاحيّة، وفيه: «سني يعرب بن قحطان؛ لأنّه أوّل من انعدل لسانه عن الشريائيّة إلى العربيّة وهذا معنى قول الجوهريّ في الصحاح: أوّل من تكلّم العربيّة يعرب بن قحطان».

الصحيح هو « يارح بن قحطان »(١١ لا « يَعرب بن قحطان »، و ثانياً : أنّه كان مصلحٌ لألفاظ العرب ومكمّل لها لامؤسّسها وواضعها .

وكلّ ذلك صرّح به العلّامة الحلّيّ الله في كتبه الأُصوليّة (٢)، والشهيد الثاني الله في تمهيده (٢)، وغير هما (٤).

والفرق بين «اللغويّ» و «واضع اللغة» ممّا لا يخفى على المتأمّل، فإنّ إخبار الواضع يفيد العلم والقطع بالوضع بأن يقول: إنّي وضعت الأسد مثلاً للحيوان المفترس، ولذا نقول بخروجه عمّا نحن فيه، وأمّا إخبار اللغويّ، فهو يفيد الظنّ به الذي هو المبحوث عنه فعلاً والوجه فيه أنّ اللغويّ شأنه معرفة موارد الاستعمالات لا غير، ولذا قال المحقّق الخراسانيّ الله في مبحث قول اللغويّ: «لا يكون اللغويّ من أهل خبرة موارد الاستعمال...» (٥٠)

 <sup>(</sup>١) لم نعتر عليه في كتب الفتيّة، والعضبوط فيها هو «يعرب بن قحطان»، كما تقدّم في الهامش السابق.

 <sup>(</sup>٢) انظر تهذيب الوصول إلى علم الأصول: ٦٦ و ٦٦، ومبادئ الوصول إلى عـلم الأصول:
 ٨٥ ، وغاية الوصول وإيضاح السبل ١: ٢٠٤ ـ ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر تمهيد القواعد: ٨١ ـ ٨٤، القاعدة ١٨.

<sup>(</sup>٤) لا يخفى أنّ الاختلاف في تعيين الواضع ذكره بعض الأعلام مفشلاً في كتبهم الأصوليّة. منهم: صاحب الفصول الله في الفصول: ٣٣، والسيّد المجاهد ألله في المفاتيح: ٢ ـ ٤، وانظر أيضاً تعليقة على معالم الأصول للسيّد القروبنيّ ألى ١٣٥٨ ـ ٣٥٨، وأنيس المجتهدين ١٠. ٢٧ ـ ١٠، ومحاضرات في أصول اللقة ١: ٣٢.

<sup>(</sup>٥) كفاية الأصول: ٢٨٧.

الطرق الظنّيّة لتشخيص ظهور الألفاظ

اعلم أنّ تشخيص الظهور له طريقان:

الأوّل: الطريق العلميّ؛ وهو تصريح واضع اللغة وتنصيصه بالوضع بأن قال: وضعت لفظة «صعيد» مثلاً لمطلق وجه الأرض وصيغة «افعل» مثلاً للوجوب و «الجملة الشرطيّة» مثلاً للانتفاء عند الانتفاء، وهكذا الألفاظ الأخر الموضوعة لمعناها العتبادر.

ولا يخفى أنّ تصريح واضع اللغة خارج عمّا نحن فيه \_أعني مبحث الظنّ \_: لإفادته القطع الذي كانت حجّيّته ذاتيّة، كما لا يخفى.

الثاني: الطريق الظنّيّ؛ وعليه فالمناسب طرح البحث هنا عن الطرق الظـنّيّة لذلك، فنقول:

إنّ لتشخيص الظهور ظنّاً طرقاً عديدة(١):

أوّلها: إخبار اللغويّ بأن ادّعى مثلاً ظهور «الصعيد» في مطلق وجــه الأرض وظهور «افعل» في الوجوب وظهور «الجملة الشرطيّة» في الانتفاء عند الانتفاء، و هكذا.

ثانيها: التبادر بأن يتبادر من صيغة «افعل» مثلاً الوجوب.

 <sup>(</sup>١) المعتبر عنها بـ «طرق معرفة الحقيقة والمجاز». انظر قنوانين الأصنول ١٠ ٣٠ ـ ٢٩.
 وهداية المسترشدين ١: ٢١٣ ـ ٢٨٩، الفائدة التاسعة.

وهو الظنّ الذي يُعمل لتشخيص الظواهر ،كتشخيص أنَّ اللفظ المفرد الفلانيّ كلفظ « الصعيد » أو صيغة « افعل » ، أو أنَّ المركّب الفلانيّ كالجملة الشــرطيّة ، ظاهرً ١١]

\_\_\_\_\_

ثالثها : الاطِّراد بأن شاع استعمال صيغة « افعل » مثلاً في الوجوب.

ورابعها : عدم صحّة السلب بأن لا يصحّ سلب الوجوب عن صيغة «افعل» أو سلب الأسد عن الحيوان المفترس ، وهكذا .

ولا يخفى أنّ هذاكله وإن أفاد الظنّ بالوضع، لكنّه إذا ثبت حجّيته شرعاً أو عقلاً بالتقريب الآتي(١)، صار من الظنون الخاصّة الخارجة عن تـحت الأصل الأوّلي، وستعرف خلاف المشهور مع المصنّف الله من حيث الحجّيّة وعـدمها(١) وانظر توضيحه مفصّلاً ١٩.

[١] هذا خبر لقوله \: «أنّ اللفظ المفرد ...».

 <sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٥٣٦. ذيل عنوان «سناط حجّية قبول اللغويّ عند المشهور وسختار المصنّف في في العقام».

<sup>(</sup>٢) قال السيّد القروبنيّ في تعليقته على المعالم ٢: ١٨ و ١٩: « ... ولأجل ذا اختلفت الأنظار واضطربت الآراء في حجّبته [أي قول اللغويّ] وعدمها، حتّى حصلت بينهم أقوال مختلفة، على ما عثرنا عليه من المحقِّق والمحكيّ، فقيل: بكونه حجّة وإن لم يفد الظنّ، وقيل: بعدم كونه حجّة وإن أفاد الظنّ، وقيل: بعدم كونه حجّة إن أفاد الظنّ، وقيل: بعدم كونه حجّة إلّا إذا انسدّ باب العلم - إلى أن قال ... وكيف كان، فالأقوى وفاقاً ليمض مشايخنا العظام [السراد هو الشيخ الأعظم الأنصاريّ ﷺ] هو القني، وعليه الفاضل النراقيّ في مناهجه، وإن كان القول الثاني، وعليه الفاضل النراقيّ في مناهجه، وإن كان القول الثالث هو المشهور المدّعى عليه الإجماع على حدّ الاستفاضة ...».

 <sup>(</sup>٣) انظر الصفحة ٥٣٦ ومابعدها. ذيل عنوان «مناط حجّية قول اللغويّ عند العشهور ومختار المصنّف في في المقام».

\_\_\_\_\_

[۱] المعنى الفلانيّ ينطبق مع «مطلق وجه الأرض والوجوب والانتفاء عند الانتفاء».

[٢] عطفٌ على المقدّم؛ أي: وكتشخيص أنّ الأمر الواقع عقيب الحظر ...، وهذا \_ أي وقوع الأمر عقيب الحظر \_ أيضاً من مصاديق تشخيص الظهور المعبّر عنه اصطلاحاً بالقرينة المقاميّة؛ بمعنى أنّ صيغة «افعل» مثلاً التي كان المستبادر منها الوجوب ظنّاً إذا وقعت عقيب الحظر يُظنّ بدلالتها على الإباحة ويتشخّص بها (۱) الظهور \_ أي ظهورها في الإباحة \_ ، والفرق بينه وبين ما قبله من الأمثلة التلاثة المذكورة هو أنّ ظهور اللفظ في المعنى في تلك الأمثلة وغيرها من سائر الألفاظ الأخر في معانيها مستند إلى الوضع الشخصيّ ، وأمّا فيه فمستند إلى الوضع الشخصيّ ، وأمّا فيه فمستند إلى الوضع النوعيّ ، واتفصيل في محلّه .

[٣] الجار هنا يتعلق بقوله \$: «ظاهر»، والمجموع هو عبارة أخرى عن:
 الإباحة قبال قوله \$: «الإلزام».

[٤] إنّ لفظة «الظنّ هنا» في المقام وأيضاً في ما سيأتي بعده إشارة إلى الظنّ المستعمل لتشخيص الظواهر .

<sup>(</sup>١) أي بالقرينة المقاميّة.

يرجع إلى الظنّ بالوضع اللغويّ أو الانفهام العرفيّ [1]، والأوفق بالقو اعد [1] عدم ححّة الظرّ هنا !

\_\_\_\_\_

#### قول اللغويّ ومرجعيّته في الظنّ بالظهور

[١] اعلم أنّ الفقرة الأخيرة من المتن هنا \_ يعني قوله \$: «أو الانفهام العرفيّ» \_إشارة إلى الأمر الواقع عقيب الحظر والفقرة الأولى منه \_ يعني قوله \$: «يرجع إلى الظنّ بالوضع اللغويّ» \_إشارة إلى الأمثلة الثلاثة المتقدّمة ، والمقصود أنّ الظنّ الحاصل من طريق التبادر مثلاً بالنسبة إلى ظهور صيغة «افعل» في الوجوب مرجعه الظنّ بأنّ الواضع وضعها لذلك لغة ١١٠، والظنّ الحاصل من القرينة المقاميّة بالنسبة إلى الأمر الواقع عقيب الحظر مرجعه الظنّ بأنّ الإباحة كان بحسب ما هو المفهوم عرفاً، وبعبارةٍ أخرى: الأمر الواقع عقيب الحظر يظنّ منه بحسب فهم العرف ظهوره في الإباحة ، وعليه فالطرق الظنّية بأجمعها مرجعها إلى أحد الأمرين: إمّا الظنّ بالوضع اللغويّ ، وإمّا الظنّ بالانفهام العرفيّ .

[۲] المرادب «القواعد» هي الأدلة الأربعة كتاباً وسنة وعقلاً وإجماعاً الدالة على عدم حجّية الظنّ ، بل على حرمة التعبّد به التي قد مرّ توضيحها مفصّلاً عند تأسيس الأصل الأولى (۲).

<sup>(</sup>١) وهكذا إخبار اللغوي العارف بعوارد الاستعمال عن وضع صيغة «افعل» للوجوب. وهكذا اطراد استعمال «الجملة الشرطيّة» في الانتفاء عند الانتفاء، وكلَّ ذلك يفيد الظنّ بأنّ الواضع وضع لذلك لفةً.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحة ١٥٨. ذيل عنوان «الأصل الأوّلي في التعبّد بالظنّ عند المصنّف الله الله ».

# 

\_\_\_\_\_

[١] إشارة إلى القسم الأؤل من الظنّ الذي قد عرفت خروجه بالقطع واليقين عن تحت الأصل الأؤلي، خلافاً للقسم الثاني منه الذي عرفت إجمالاً الخلاف في حجّيته بين المصنف \( المشهور .

وعلى أيّ حال، غرضه أن من «حجّية الظواهر» هو الكبرى المقطوعة \_أعني «كلّ ظاهر حجّة» \_المترتبة على إحراز الصغرى والعلم بالأوضاع اللغويّة والمفاهيم العرفيّة، وبعبارةٍ أخرى: بعد إحراز الصغرى والعلم بنظهور «الأسد» مثلاً في الحيوان المفترس إذا أخبر مخبرٌ عن رؤيته للأسد فلابد من حمله على ظاهره المحرز به، وأمّا مع عدم الإحراز له بأن ظنّ بالظهور من طريق التبادر مثلاً فلا دليل على اعتباره ولزوم حمل «الأسد» في المثال على ظاهره استناداً إلى أصالة الحقيقة، والوجه فيه عدم الدليل على اعتبار هذا الظنّ بالخصوص.

وبالجملة : الظهور شيء والظنّ بالظهور شيء آخر ، والذي دلّ الدليل الخاصّ على اعتباره هو الأوّل دون الثاني .

ولذا قال المحقّق الخراسانيّ \ : «فالأصل يقتضي عدم حجّيّة الظنّ فـيه<sup>(١)</sup>. فإنّه<sup>(۱)</sup> ظنَّ فى أنّه ظاهرً<sup>(۱)</sup>، ولا دليل إلّا على حجّيّة الظواهر ...»<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) أي في الظهور .

 <sup>(</sup>٢) أي الظنّ بالظهور.

<sup>(</sup>٣) أي أنَّ اللفظ ظاهر في المعنى.

<sup>(</sup>٤) كفاية الأصول: ٢٨٦.

إبات برتي

 [1] إشارة إلى الظن الحاصل من طريق التبادر مثلاً بأن هذا اللفظ ظاهر في هذا المعنى، وقد عرفت أنه لا دليل على اعتبارها.

[۲] الأولى ـ بل الصواب ـ تأنيث الضمير؛ لرجوعه إلى «الحجّيّة»، ويمكن تأويله هكذا: فلا دليل على أنّ الظنّ بظهور اللفظ حجّة ....

#### خلاصة أدلّة حجّيّة الظنّ بالظهور الحاصل من قول اللغويّ

[٣] إشارة إلى الأدلة الأربعة أو الخمسة التي استدل بها المشهور لإثبات مدّعاهم
 أيحجّيّة الظنّ بالظهور \_وسيذكرها المصنّف ﷺ عن قريب مع الردّ عليها مفصّلاً ١٠٠.

لا يخفى أنّ تلك الأدلّة ذكرها صاحب الأوثق ﴿ فقال: «هذه الوجوه على ما يظهر في طيّ كلما ته ﴿ أَأَ أُربِعة : أحدها : الإجماع قولاً وعملاً ، الثاني : بناء العقلاء على العمل بقول اللغويّين \_ إلى أن قال \_ : الثالث: مسيس الحاجة إلى اعتباره ، وإلّا انسدّ باب الاستنباط عن الأدلّة اللفظيّة ، الرابع : انسداد باب العلم بالأحكام الشرعيّة المستلزم لاعتبار قول اللغويّين بتقريب ما ذكره المصنّف ﴿ ، وهنا وجه خامس ، وهو تقرير الأثمّة ﷺ لعمل بما في كتب اللغة كما سنُشير إليه » (").

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٥٤٣ و٤٤٥، ذيل عنوان «تقريب أدلّة المشهور على اعتبار قول اللغويّ» و «المناقشة في الأدلّة المذكورة».

<sup>(</sup>٢) أي المصنّف ﷺ.

<sup>(</sup>٣) أوثق الوسائل: ١٠١.

من جزئيّات هذهالمسألة [١]،

من جزیبات هده المساله ، .....

ولا يذهب عليك أنّ الدليل الأخير ينسب إلى بحر العلوم \$ ، فإنّه قال في بعض كلماته: «مع أنّ تدوين اللغة بعد تحصيل المائة الثانية من الهجرة في زمان الصادق والكاظم والرضا هيم (١٠) وقد شاع غاية الشيوع في المائة الثالثة ولم ينقل عن الأئمة ولا غيرهم من التابعين إنكار ذلك أصلاً، بل ورد عنهم هم التابعين إنكار ذلك أصلاً، بل ورد عنهم هم التابعين إنكار ذلك أسلاً، بل ورد عنهم الأخبار» (٢٠٠٠).

تمّ اعلم أنّ الظنّ بالظهور إذا حصل خارجاً ـ من أيّ طريق من الطرق المتقدّمة ـ كان عند المشهور محكوماً بالحجّيّة بلا فرق بينها أصلاً ، وقد استدلّوا في مقام إنبات مُدّعاهم بأدلّة اعتبار الظنّ الحاصل من قول اللغويّ وسكتوا عن إقامة أدلّة الظنّ الحاصل من غيره ، ولعلّ وجه السكوت عنها الإيرادات التي يرد عليها كالدور وغيره ، والتفصيل في محلّه .

[۱] غرضه الله الله الكلّية المبحوث عنها فعلاً \_أعني الظنّ المستعمل لتشخيص الظواهر \_ وإن لم يدلّ دليل على حجّيته بهذه الكلّية، لكنّ

<sup>(</sup>١) لا يخفى أنّ اوّل من صنّف في علم اللغة هو خليل بن أحمد المتوفّى سنة ١٧٠ الهجريّة وسمّى كتابه بـ «العين»، والوجه فيه الابتداء بلفظ أوّله العبين وبـعد ذلك لفنظة أوّله الحـاء والخاء والفين والقاف والكاف والجيم والشين والصاد والضاد ومكذا.

<sup>(</sup>٣) قاله ألى في شرح الوافية على ما نقل عنه صاحب الأوتئ ألى ثم شرع في الرد عليه مفصلاً (انظر أوثق الوسائل: ١٠١)، ونقله عنه أيضاً السيّد محمّد التنكابني في إيضاح الفرائد ١٠ / ٢٣٧، ونسبه السيّد المجاهد ألى بعض المحقّين، وأيضاً السيّد القرويني ألى إلى بعض المحقّين، وأيضاً السيّد القرويني ألى إلى بعض الأجلّد (انظر مفاتيح الأصول: ٣٢، وتعليقة على معالم الأصول ٢: ٣٤، وإشارات الأصول: ٧٧ و٧٧).

وهي حجّيّة قول اللغويّين [١] في الأوضاع .

فإنَّ المشهوركونه من الظنون الخاصَّة [٢] . . . . . . . . .

الأصحاب ﷺ ذكروا وجوهاً لإثبات حجّيّة جزئيّ من جـزئيّات هـذه المسألة الكلّيّة وهو قول اللغويّ.

[١] الضمير المنفصل يعود إلى «جزئيّ»، وتأنيثه كان باعتبار تأنيث خبره.

#### مناط حجّيّة قول اللغويّ عند المشهور ومختار المصنّف ﷺ في المقام

 [۲] إشارة إلى ما عرفت من حجّية قول اللغويّ عند المشهور من باب الظنّ الخاص كحجّية خبر الثقة والفتوى وغيرهما من الظنون التي دل على اعـتبارها أدلّة خاصّة (۱).

اعلم أنّ الظنّ الخاصّ الثابت اعتباره بأدلّة خاصّة مستقلّة معتبرة عقلاً أو شرعاً يكون في مقابله الظنّ المطلق الذي لم يدلّ على اعـتباره دليـل خـاصّ مـعتبر ـكالظنّ الحاصل بوجوب شيء من طريق الرؤيا مثلاً.

فإنّ المحقّق القتيّ \$ المعتقد بانسداد باب العلم في الأحكام الشرعيّة حكم باعتبار أمثال هذه الظنون من طريق المقدّمات الأربعة أو الخمسة (٢) التي سيوضحها

 <sup>(</sup>١) قال المحقق الخراساني ﴿ « نسب إلى المشهور حجّية قول اللغويّ بالخصوص في تحيين الأوضاع ... » (كفاية الأصول: ٢٨٦).

 <sup>(</sup>٢) هذه المعقد مات بعضاً منها ذكرها المحقق الفتري الله في القوانين. فإنّه في القانون المحدّر
 بقوله: « لا يشترط مشافهة المفتي في العمل بقوله » قال: « فالحق أن يقال: نحن مكلفون في

المصنّف الله مفصّلاً في مبحث الانسداد (١١)، وتوضيح تلك المقدّمات ملخّصاً هو: أوّلاً: العلم بوجود أحكام شرعيّة قطعاً في اللوح المحفوظ.

وثانياً: كوننا مكلّفين بالعمل بها .

و ثالثاً: انسداد باب العلم بها علينا.

ورابعاً: استلزام الاحتياط التام فيها العسر والحرج ، بل هو تكليف بما لايطاق. وخامساً: تقبيح العقل الأخذ بالمرجوح \_أي الشكّ والوهم \_مع وجود الراجح \_أي الظنّ \_، ومن المعلوم أنّ بعد ذلك كلّه حكم العقل مستقلاً بوجوب الأخذ بالظنّ ولزوم العمل على طبقه من أيّ طريق حصل كالرؤيا في المنام وغيره.

وبعد معرفة ذلك علم الفرق بين الظنّ الخاصّ والظنّ المطلق بأنّ الأوّل كان معتبراً مطلقاً \_ أي سواء حصل في زمن انسداد باب العلم كزماننا هذا أو في زمن انفتاح باب العلم \_ خلافاً للثاني، فإنّ اعتباره كان مختصاً بزمان الانسداد، ولذا بمجرّد انفتاح باب العلم والتمكّن من الأخذ بالأحكام علماً \_كزمن الظهور \_ قد ارتفع اعتباره رأساً؛ لانهدام مقدّمته الثالثة \_ وهو انسداد باب العلم \_كما لا يخفى.

أمثال زماننا، وسبيل العلم بالأحكام منسدٌ، والتكليف بما لا يطاق قبيح (إشارة إلى احتياط
التام)، فليس لنا إلا تحصيل الظنّ بحكم الله الواقعيّ ...» (قوانين الأصول ٢: ٢٦٦) وأيضاً
انظر نفس المصدر ١: ٤٤٠.

 <sup>(</sup>١) فرائد الأصول ١: ٣٨٤ و ٣٨٥، ولا يخفى أنّ الموجود في فرائد الأصول أربعة سقدمات.
 وخامس المقدّمات يوجد في كلام المحقّق الخراسانيّ ﷺ، انظر كفاية الأصول: ٣١١.

التي ثبتت حجّيتها مع قطع النظر عن انسداد باب العلم في الأحكام الشرعيّة وإن كانت الحكمة في اعتبارها انسداد باب العلم <sup>[1]</sup> في غالب مو اردها:

33. 9 , . . . . . 9

وبالجملة: الظنّ المعتبر بسبب هذه المقدّمات يُسمّى الظنّ المطلق، وأمّا الظنّ المعتبر بسبب أدلّة خاصّة فيسمّى الظنّ الخاصّ، وعليه فعلم ضمناً عدم دخل الانسداد ومقدّماته في اعتبار الظنّ الخاصّ، وبذلك قد صرّح المصنّف ﴿ عند قوله: « ثبتت حجّيتها مع قطع النظر عن انسداد باب العلم في الأحكام الشرعية ...».

أقول: ملخّص الكلام في المقام: هو أنّ قول اللغويّ عند المشهور كان من قبيل القسم الأوّل فيُعدّ من الظنون الخاصّة المعتبرة بلا دخل الانسداد في اعتباره، وأمّا عند المصنّف الله فكان من قبيل القسم الثاني فيُعدّ من الظنون المطلقة المعتبرة ببركة المقدّمات المذكورة الدخيلة في اعتباره.

[١] الضمير المؤنَّث هنا وما بعده يعود إلى «الظنون الخاصّة».

اعلم أن المصنف الله بعد أن نفى آنفاً دخل الانسداد في اعتبار الظنّ الخاصّ قد اعترف هنا بدخله فيه ، لكن بعنوان الحكمة لا مطلقاً كي ينافي النفي المتقدّم . وبعبارةٍ أخرى: النفي آنفاً هو بعنوان «الحكمة»، والإثبات لاحقاً هو بعنوان «الحكمة»، وكم فرقٍ بين العنوانين على ماسيجيء توضيحهما عن قريب في ضمن التمثيل لهما . وبذلك صرّح المحقق الخراسانيّ الله في مطاوي كلماته فقال: «موجباً له على نحو الحكمة لا الملّة ...»(١٠).

(١) كفاية الأصول: ٢٨٧.

ثمّ لا يخفى أنّ عدم تنافي الانسداد مع الظنّ الخاصّ بعنوان الحكمة يراد منه الانسداد الصغير وإلّا فالانسداد الكبير ينافيه حتى بعنوان الحكمة فضلاً عن غيره. أقول: علم من جميع ما أوضحناه أنّ كلاً من الانسداد والانفتاح على قسمين: الصغير والكبير.

بمعنى أنّ الانسداد إن لوحظ بالنسبة إلى معظم الأحكام الشرعيّة \_كما هو مذهب المحقّق القتيّ شيء الأحكام مذهب المحقّق القتيّ شيء الأحكام وإن لوحظ بالنسبة إلى غير الأحكام \_كانسداد باب العلم غالباً بتفاصيل معاني اللغات سعةً وضيقاً وكانسداد باب العلم غالباً بمرادات المتكلّمين غالباً بأحوال الرواة جَرحاً وتعديلاً وكانسداد باب العلم غالباً بمرادات المتكلّمين حقيةً ومجازاً \_ يعدّ صغيراً.

وأيضاً الانفتاح إن لوحظ بالنسبة إلى معظم الأحكام الشرعية \_كما هو مذهب السيّد المرتضى هذا \_يُعدّ كبيراً، وإن لوحظ بالنسبة إلى غير الأحكام \_كالأمثلة المذكورة آنفاً \_فيعد صغيراً.

وبعد معرفة ذلك عُلم كاملاً أنّ المنافي للظنّ الخاصّ هو دخل الانسداد الكبير مطلقاً في اعتبار قول اللغويّ، وأمّا الصغير فلا ينافي دخله فيه بـعنوان الحكـمة بالتقريب المذكور.

<sup>(</sup>١) انظر قوانين الأصول ٢: ١١٣ و١٤٣.

 <sup>(</sup>٢) انظر رسائل الشريف العرتضى ٣: ٣٠٦، حيث قبال \$\$: «واعلم أنَّ معظم الفقه نعلم ضرورة مذاهب أنكتنا فيه بالأخيار المتواترة ...».

والمناسب هنا ذكر الفرق بين العلّة والحكمة ، فنقول : «العلّة » هي ما يـدور الحكم وجوداً وعدماً مدارها ؛ كقولنا : «أكرم زيداً ؛ لأنّه عادل » فما دامت العدالة باقية يبقى وجوب الإكرام ، وإذا ار تفعت ارتفع الحكم .

وأمّا «الحكمة»، فهي ما يدور الحكم مدارها وجوداً فقط لا عدماً؛ كما لو أمر المولى مثلاً: «اغتسل يوم الجمعة للنظافة»، فإنّ هذا ظاهره رجحان العُسل واستحبابه شرعاً حتّى مع حصول النظافة وتحقّفها في يوم الخميس.

وبالجملة: إنّ حرف اللام في المثال الأوّل (١١) للعلّة وفي الشاني (١٣) للحكمة، فلتطبيق ذلك على ما نحن فيه (١٣) نقول: إنّ قول اللغويّ بعد إثبات اعتباره التشخيص الظواهر بالأدلّة الآتية عقلاً وشرعاً إذا سُئل عن حكمة اعتباره وأنّه لِمَ اعتبره الشرع والعقل؟ يُجاب عنه: أنّ حكمته انسداد باب العلم غالباً بتفاصيل معاني اللغات سعة وضيقاً كما أنّ أصالة الحقيقة أيضاً بعد إثبات اعتبارها لتشخيص المراد ببناء العقلاء إذا سُئل عن حكمة اعتبارها وأنّه لِم اعتبروها العقلاء؟ يُجاب عنه: أنّ حكمتها انسداد باب العلم غالباً بمرادات المتكلّمين، وأيضاً كإخبار الرجاليّ عن وثاقة زيد وعدالة عمرو وفسق بكر مثلاً، فائة بعد إثبات اعتبار كلامه لتشخيص حال الرواة بأدلّة مذكورة في محلّه إذا سُئل عن

<sup>(</sup>١) أي «أكرم زيداً؛ لأنَّه عادل ».

<sup>(</sup>٢) أي «اغتسل يوم الجمعة للنظافة ».

<sup>(</sup>٣) أي عدم تنافي الانسداد الصغير مع الظنّ الخاصّ بعنوان الحكمة.

حكمة اعتباره يُجاب عنه: أنّ حكمته انسداد باب العلم غالباً بأحوال الرواة، وهكذا سائر الظنون الخاصة الأخرى كحجيّة خبر الثقة وفنوى المجتهد (١٠ وغيرهما ـ وعليه فتمّ ما ادّعيناه آنفاً من عدم تنافي الانسداد الصغير مع الظنّ الخاصّ بعنوان الحكمة.

وأمّا تنافيه مع الانسداد الكبير، فهو واضح؛ إذ الظنّ حينئذٍ يـلاحظ فـيه الانسداد الكبير - أعني انسداد باب العلم بمعظم الأحكام الشرعيّة - فهو ليس بظنّ خاصّ، بل هو ظنّ مطلق خارج رأساً عمّا كنّا بصدد البحث عنه فعلاً - أعني حجّيّة الظنّ الحاصل من قول اللغويّ من باب الظنّ الخاصّ -، فافهم.

[۱] هذا خبره يأتي عند قوله مله عن قريب: «انسداد باب العلم في غالب مواردها...» والضمير المؤنّث فيه قد عرفت أنّه يعود إلى «الظنون الخاصّة »، وقد مرّ آنفاً بنحو التفصيل توضيح دخل الانسداد بعنوان الحكمة في الظنون الخاصّة كأصالة الحقيقة وغيرها من موارد انسداد الصغير.

[٢] الضمير المؤنّث في كلا الموضعين هنا يعود إلى «أصالة الحقيقة»، ولفظة «غير»مصداقها أمثلة انسداد الصغير \_كإخبار اللغويّ عن أوضاع الألفاظ وإخبار الرجاليّ عن أحوال الرواة وكخبر الثقة والفتوى.

<sup>(</sup>١) المناسب توضيح حكمة اعتبار خبر التقة والفتوى، فنقول: إنّ خبر الشقة والفتوى الدالّ على العبار هما وأنّه لِمَ اعتبرهما على اعتبرهما الأدلّة الخاصة المعتبرة إذا سئل عن حكمة اعتبرهما الشارع! يجاب عنه: بأنّ حكمتهما انسداد باب العلم غالباً بالأحكام الواقعيّة، فتشريعهما كان للوصول إليها تسهيلاً لأمر العباد، والنفصيل في محلّه.

# انسدادُ باب العلم في غالب مو اردها من العرفيّات و الشرعيّات [١].

\_\_\_\_\_\_

[۱] بيانٌ لموارد الظنون الخاصة؛ أمّا الأوّل (۱۱ فمثاله الواضح عمل العرف وأخذهم بمضامين المكاتبات والمكالمات والوصايا والأقارير والشهادات وغيرها من موارد اعتماد عرف العقلاء بالظنّ الحاصل منها ولو مع تمكّنهم من تحصيل العلم بها، وأمّا الثاني (۱۲ فمثاله الواضح جواز الأخذ بالظنّ الحاصل من قول المرأة شرعاً بالنسبة إلى الإخبار عمّا في رحمها (۱۳ مثلاً ولو مع التمكّن من تحصيل العلم به.

وبالجملة: اعتبار الظنّ في الموارد المذكورة وجهه انسداد باب العــلم غــالباً بالواقع ونفس الأمر ، ولا نعني من الحكمة إلّا هذا.

والمناسب لتوضيح ما أوضحناه من الأوّل إلى هنا نقل كلام بمعض تلامذة المصنّف ﴿ ، فإنّه قال : « توضيحه : أنّ مجرّد انسداد باب العلم ( أ ) في غالب موارد الظنون الخاصّة لا يصير سبباً لكونها في عداد الظنون المطلقة ، بل المناط في الظنّ الخاصّ والمطلق أنّه إن كان علّة اعتبار الظنّ ومناطه جعله حجّة انسداد باب العلم في الأحكام الشرعيّة ، فهو ظنّ مطلق ، وإن لم يكن علّة اعتباره انسداد باب العلم، فهو ظنّ مطلق ، وإن لم يكن علّة اعتباره انسداد باب العلم،

<sup>(</sup>١) أي العرفيّات.

<sup>(</sup>٢) أي الشرعيّات.

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿لاَ يَجِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَـلَقَ الله فِـي أَرْخـاهِـهِنَّ﴾ (البـغرة: ٢٢٨).

<sup>(</sup>٤) المراد منه هو انسداد الصغير.

<sup>(</sup>٥) قلائد الفرائد ١٤٨:١.

و [<sup>11</sup> المراد بالظنّ المطلق ما ثبت اعتباره من أجل انسداد باب العلم بخصوص الأحكام الشرعيّة ، و بالظنّ الخاصّ ما ثبت اعتباره ، لا لأجل الاضطرار إلى اعتبار مطلق الظنّ بعد تعذّر العلم .

[١] الأنسب والأولى استعمال «الفاء» هنا بدلاً عن «الواو»، وعلى أيّ حال غرضه الله تعريف كلّ من الظنّ المطلق والظنّ الخاصّ وقد عرفت توضيح الكـلّ مفصّلاً (١٠).

### تقريب أدلّة المشهور على اعتبار قول اللغويّ

- [٢] أي سواء قلنا باعتبار قول اللغويّ من باب الظنّ الخاصّ أو الظنّ المطلق.
- [٣] شرع الله من هنا في تقريب الأدلّة الموعودة للمشهور المدّعين لحجّية الظنّ الحاصل من قول اللغويّ من باب الظنّ الخاصّ؛ أحدها الإجماع عملاً قبال الإجماع قولاً على ما سيجيء توضيحهما مفصّلاً.
- [٤] توضيح للدليل الأوّل المعبّر عنه تمارةً: بمالسيرة وأخرى: بمالإجماع العمليّ، وملخّصه: أنّ المتخاصمين في المحاورات العمليّة بمجرّد استشهاد

(١) انظر الجزء الأوّل، الصفحة ٣٨٧، ذيل عنوان «الظنّ الخاصّ والمطلق ودليل اعتبارهما».

# ولم ينكر ذلك أحدٌ على أحد [١]، وقد حكي عن السيّد ۞ [٢] في بعض كـــلماته :

\_\_\_\_\_

أحدهما بقول اللغويّ سكت الآخر ورفع اليد عن مخاصمته (۱۰؛ كما فـي تـفسير «الصعيد» مثلاً بمطلق وجه الأرض وتفسير «الكـعب» مـثلاً بـقبّة القـدمين(۱۰). وهكذا.

- [١] أي لم يقل الخصم: إنّ قول اللغويّ ليس بحجّة.
- [۲] إشارة إلى الدليل الثاني، والمراد من السيّد هو السـيّد المـر تضى <sup>((3)</sup>)
   والحاكي عنه تلميذه الأكبر الشيخ الطوسيّ ((1))

<sup>(</sup>١) قال المحقق الكلباسي هجني : «إنّ كلامهم [أي أهل اللغة] هل هو حجّة في ما ذكروه في معاني الألفاظ والمطالب اللغويّة ؟ تتبعُ كلام المصفترين والفقهاء والأصوليّين والنحويّين والسوفيّين وغيرهم في جميع موارد حاجاتهم وتنازعهم في العطالب اللغويّة يكشف عن وقوع الإجماع على العجيّة حيث نرى أنّه ينقطع جميع المشاجرات والمنازعات بإبداء كلام واحد منهم ولا يختلفون في قبوله إذ خلا عن المعارض مع اختلاف مشاربهم ومداهبهم وذلك كان طريقة مستمرّة بينهم من قديم الأيّام إلى عصرنا هذا وذلك يقرب إلى ألف سنة أو يزيد مع عدم إنكار أحد من الرجوع إلى كلامهم في تلك المدّة فلو لا يحصل الإجماع من مثله لما يحصل في شيء من النظريّات أبدأ... » (انظر إشارات الأصول : ٧٧ و ٧٨ ، ذيل عنوان «إشارة: في ما لو تعارض كلام أهل اللغة ويتم الكلام فيه برسم أمور: الأوّل»).

<sup>(</sup>٢) قال المحقق الكاظميّ في حاشية الوافية ١: ٥٩: «ما زال العلماء من العفشرين والمحدّثين والأصوليّين والفقهاء والأدباء متمشكون بأقوال أهل اللغة ويستندون إلى كتبهم المدوّنة من غير نكير حتى أنَّ أحدهما ليتعلّق بها في مقام المخاصمة ... »، ولتفصيل ذلك فراجع مفاتيح الأصول: ٦١ و ٢٠.

<sup>(</sup>٣) لم نعثر عليه في كلمات السيّد المرتضى الله عُ.

 <sup>(</sup>٤) لم نعتر عليه في كتب الشيخ ألله ، نعم ، حكاه السيّد المجاهد عن السيّد الأستاذ (انظر مفاتيع الأصول: ٦١).

دعوى الإِجماع على ذلك <sup>[1]</sup>، بل ظاهر كلامه المحكيّ اتّفاق المسلمين <sup>[7]</sup>. قال الفاضل السبزواريّ \_ في ما حكى عنه في هذا المقام <sup>[7]</sup> \_ ما هذا لفظه:

[۱] هذا يعبر عنه اصطلاحاً بالإجماع القوليّ: أي العلماء بأجمعهم صرّحوا في كتبهم بحجيّة قول اللغويّ (۱). بل لا يبعد ادّعاء اتّفاق المسلمين من غير العلماء أيضاً على ذلك، ولذا قال المصنّف \*: «بل ظاهر كلامه المحكيّ اتّنفاق المسلمين...».

[٢] أي أعمّ من العلماء وغيرهم.

<sup>(</sup>١) قال المعقق الكاظميّ في حاشية الوافية ١٠ ٥٥: «ومنا يدلّ [على] حجيّة الظنّ في اللغات إجماع العلماء على اعتبار الظنّ في موضوعات الأحكام واتفاق كلمتهم على قيام اللغات إجماع العلماء عند تعذّره...». وقال السيّد المجاهد في في المفاتيح: «الشاني: الإجماع وإطباق العلماء في جميع الأعصار على حجيّة قول اللغويّ واعتباره من غير توقّف ولا إنكار...» (انظر مفاتيح الأصول: ٦١).

<sup>(</sup>٢) انظر رسالة في تحريم الغناء (المطبوعة في موسوعة الغناء والموسيقيّ ١: ٤٦).

 <sup>(</sup>٣) قال السيّد بحر العلوم ١٠٠٠ : «وأمّا السوضوعات فبالطنّ فيها سعتبرة ، ولذا ترى الفقهاء
 يرجعون إلى غير الشرع في اللغة والعرف والطبّ وأهـل الخبيرة من أرباب الستاجر
 والصنايع .. » (الفوائد الأصوليّة : ٢٨ . فائدة ١٠).

1.

وبالجملة: رجوع العقلاء إلى الطبيب المتخصّص لتشخيص المرض وإلى المعمار والمهندس لتشخيص قيمة الدار وسائر خصوصيّاتها وإلى الخبرة لبيع السيّارة مثلاً كان ممّا لا يُنكر جدّاً، وحيث إنّ اللغويّ أيضاً كان متخصّصاً وخبرةً لتشخيص معاني اللغات فلابدّ من الرجوع إليه في تنفسير معاني اللغات وتوضيحها، وهو المطلوب.

أقول: إلى هنا قد تمّ تقريب أدلّة ثلاثة للمشهور على حجّيّة قول اللغويّ من باب الظنّ الخاصّ (١٠):

أحدها: إجماع العلماء عملاً على التمسّك بقول اللغويّ في مقام المخاصمة والاحتجاج .

ثانيها: إجماع العلماء قولاً في كتبهم العلميّة.

و ثالثها : اتّفاق العقلاء وبنائهم على الرجوع إلى المتخصّص في أمورهم العاديّة بأجمعها التي منها قول اللغويّ وإخبارهم عن وضع الألفاظ لمعانيها ، لكنّه ستعر ف الردّ عليها مفصّلاً .

[۱] إنّ لفظة «البارزين» مشتقّ من «برز» بـمعنى «فــاق»، وأيــضاً لفـظة «البارعين» مشتقّ من «برع» بمعنى «فاق»، وعليه فكلتا لفظتي «البــارزين»

 <sup>(</sup>١) وإن شئت مزيداً من التوضيع فراجع مفاتيع الأصول: ٦١ - ٦٣، وتعليقة الفنزويني عملى
 معالم الأصول ٢: ١١ - ٣٢، وإيضاح الفرائد ١: ٣٣٠ - ٢٤٠.

في ما اختصّ <sup>[١]</sup>بصناعتهم ، ممّا اتفق عليه العقلاء في كلّ عصرٍ وزمان ، انتهى . وفيه : أنّ المتيقّن من هذا الاتّفاق <sup>[٢]</sup> ...........

و «البارعين» كانتا مترادفتين فكأنّه الله قال: أصحاب الصناعات الفائقين على أصحابهم وأقرانهم.

[۱] الجارّ هنا يتعلّقب «المراجعة».

### المناقشة في الأدلّة المذكورة

[۲] من هنا شرع \$ في تقريب الردّ على الأدلّة الثلاثة المذكورة، وملخّصه: أنّ الإجماع بعد كونه من الأدلّة اللبّيّة والمجملة لابدّ من الأخذ بقدر المتيقّن منه قبال الأدلّة اللفظيّة التي لابدّ من الأخذ بعمومها وإطلاقها، والتفصيل في محلّه.

اعلم أنّ الاستدلالات الثلاثة إثباتاً ونفياً قد ذكرها المحقّق الخراساني الله معلم أنّ الاستدلالات الثلاثة إثباتاً ونفياً قد ذكرها المحقّق الخراساني الله من أحد على ذلك، حيث لا يزالون يستشهدون بقوله في مقام الاحتجاج بلا إنكار من أحد ولو مع المخاصمة واللجاج، وعن بعض دعوى الإجماع على ذلك، وفيه: أنّ الاتفاق لوسلم تحقّقه خارجاً فغير مفيد، مع أنّ المتيقّن منه هو الرجوع إليه مع اجتماع شرائط الشهادة من العدد والعدالة، والإجماع المحصّل غير حاصل، والمنقول منه غير مقبول، خصوصاً في مثل المسألة ممّا احتمل قريباً أن يكون وجه ذهاب الجلّ لولا الكلّ ، هو اعتقاد أنّه ممّا اتّفق عليه العقلاء (أن

<sup>(</sup>١) إشارة إلى أنَّ الإجماع المنسوب إلى السيِّد ﴿ هُ هُو مُحتمَلُ الْمُدْرُكُ.

من الرجوع إلى أهل الخبرة من كلّ صنعة في ما اختصّ بها ... »(١).

أقول: الإيراد المهمّ على الاستدلال بالإجماع في ما نحن فيد ("االذي غفل عنه المصنّف والمحقّق رائله هو عدم اعتبار الإجماع في المسألة الأصوليّة واختصاصه بالفروع فقط، والتفصيل في محلّه (").

وعلى أيّ حال، الإيراد الوارد من المصنّف الله على الاستدلال المذكور يمتمّ بالنسبة إلى خصوص الإجماع العمليّ؛ لأنّه المحمل اللازم فيه الأخـذ بـالقدر المتيقّن منه، وأمّا الإجماع القوليّ فلم يرد عليه ما أورده ألله.

نعم، يرد عليه ما ادّعاه المحقّق الخراسانيّ الله في كلامه المتقدّم آنـفاً بـقوله: «الإجماع المحصّل غير حاصل، والمنقول منه غير مقبول...»(٤).

[١] تبيينٌ وتوضيحٌ لشرائط الشهادة؛ أحدها: التعدّد، وثمانيها: العدالة، وثالثها: كونها عن حسِّ الذي أشار إليه بقوله \*: «نحو ذلك »، وقد قرّر في محلّه عدم اعتبار الشهادة عن حدسِ<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) كفاية الأصول: ٢٨٦ و٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) أي حجّية قول اللغويّ.

<sup>(</sup>٣) انظر كفاية الأصول: ٢٨٦ و ٢٨٧.

<sup>(</sup>٤) كفاية الأصول: ٢٨٦.

 <sup>(</sup>٥) انظر الروضة الهيئة ٢: ١١١ ـ ١٢١. لا يخفى أنّ اعتبار الشهادة عن حسّ وعدم اعتبارها
 عن حدس صرّح به المصنّف ﴿ في أوائل مبحث القطع. وأيضاً سيصرّح به في أوائل مبحث

ألا ترى أنَّ أكثر علمائنا [١] على اعتبار العدالة فيمن يُرجع إليه من أهل الرجال [٢]. بل وبعضهم على اعتبار التعدّد، .......

وغرضه ﴿ هو أنّ قول اللغوي لا يعتبر بما هو هو، بل يقيّد اعتباره بصورة اجتماع شرائط الشهادة، لكنّ المحقّق النائيني ﴿ قد ردّ ذلك مفصّلاً ودافع فيه عن ساحة المشهور، فقال: «الرجوع إلى أهل الخبرة والاعتماد على قولهم ممّا قد استقرّت عليه طريقة العقلاء واستمرّت عليه السيرة ولم يردع عنها الشارع، ولا يعتبر في الرجوع إلى قولهم شرائط الشهادة من التعدّد والعدالة، بل ولا الإسلام، فإنّ اعتبار قولهم ليس من باب الشهادة حتى يحتاج إلى ذلك؛ لأنّ الشهادة هي الإخبار عن حسَّ، وقول أهل الخبرة يتضمّن إعمال الرأي والحدس، فهو باب آخر غير باب الشهادة، ولكنّ القدر المتيقّن من بناء العقلاء هو ما إذا حصل من قولهم الوثوق لا مطلقاً؛ إذ ليس بناء العقلاء على التعبّد ...»(۱).

أقول: الصواب رعاية القدر المتيقّن في كلام المحقّق النـائينيّ ﴿ لا القـدر المتيقّن في كلام المصنّف ﴿، فافهم ولا تغفل عن الفرق بينهما.

[١] استشهاد منه الله لعدم حجّيّة إخبار أرباب الصناعات بما هو هو .

[٢] لفظة «مِن» أخيراً بيان للفظة «مَن» أوّلاً، والمراد منهم هو علماء الرجال الذين يذكرون في كتبهم أحوال الرواة جَرحاً وتعديلاً، فإنّ أكثر علمائنا قد قيدوا

الإجماع . (انظر فرائد الأصول ١٠٣١ و ٣٤ و ١٨١ ـ ١٨٣ ، وقد تقدّم البحث عنه إجمالاً في
 الجزء الأول ، الصفحة ١٠٠٧ و ١٠٠٠) .

<sup>(</sup>١) فوائد الأصول ٣: ١٤٢.

والظاهر اتفاقهم على اشتراط التعدّدوالعدالة في أهل الخبرة في مسألة التـقويم وغيرها[١].

في اعتبار إخبارهم بذلك \_أي في الجَرح والتعديل \_الوثاقة والعدالة (١١) إدخالاً له تحت عنوان حجّية خبر الواحد، بل بعضٌ آخر منهم قد قيدوا التعدّد أيضاً ٢١)؛ إدخالاً له تحت عنوان البيّة والشهادة، ولا يخفى أنّ التقيّد بهذين القيدين لا وجه له إلاّ ما ذكرناه من عدم اعتبار إخبار أرباب الصناعات بما هو هو.

[۱] الضمير المؤنّث يعود إلى «مسألة التقويم» أي تقويم المتلّفات، وغرضه الإشارة إلى لزوم رعاية شرائط الشهادة والبيّنة بالاتّفاق في مُقوّم المتلفات ومعيّن أرش الجنايات وأيضاً في تشخيص المبيع الصحيح والمعيب، ثمّ لا يخفى أنّ المُقوّم العارف بالقيمة يتصوّر على ثلاث صور أوضحها المصنّف الله عبدت غيارات المكاسب (۳).

<sup>(</sup>١) انظر معالم الدين: ١٩١٩ ومابعده، عند قوله: «أصل: وللعمل بخبر الواحد شرائط، كملّها يتعلّق بالراوي ... »، ونهاية الوصول ٢: ٤١٤، ذيل عنوان «في شرائط الراوي»، وضرائد الأصول ٤: ١١٤ وه١١، ذيل عنوان «المرجّحات السنديّة، وإن شنت التنفصيل ضراجع مفاتيم الأصول: ١٩٥٠، ١٨٥ عنوان «في بيان الرجوع إلى المرجّحات السنديّة».

<sup>(</sup>٢) منهم: الشيخ حسن نجل الشهيد الثاني كلئتك في معالم الدين: ٢٠٦. فإنّه قال: «اعـلم أنّ طريق معرفة الجرح كالتعديل. والخلاف في الاكتفاء بالواحد. واشتراط التعدّد جار فيه. والمختار في العقامين واحد... ». وقال السيّد الطباطبائيّ للله في مفاتيح الأصول: ١٩٥٠: «ومنها [أي من المرجّعات السنديّة] كون أحد الخيرين مروياً بطرق متعدّدة ـ إلى أن قال ـ: وقد صرّح بهذا المرجّع في الاستبصار، والعدّة، والتهذيب... ».

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب المكاسب ٥: ٤٠٣.

هذا ، مع أنّه لا يُعرف الحقيقةُ عن المجاز بمجرّد قول اللغويّ [1] \_ كما اعترف به المستدلّ <sup>[۲]</sup> في بعض كلماته \_ فلا ينفع في تشخيص الظو اهر [<sup>7]</sup> .

[۱] الوجه فيه عدم كون اللغويّ من أهل خبرة الأوضاع رأساً، بل هو من أهل خبرة موارد الاستعمال بأن علم استعمال «الأسد» مثلاً في الحيوان المفترس والرجل الشجاع، وأمّا أنّه في أيِّ منهما حقيقة أو مجاز، فلا علم له بذلك أصلاً.

قال المحقّق الخراسانيّ #: «ولا يكاد يمحصل من قول اللغويّ وثوق بالأوضاع، بل لا يكون اللغويّ من أهل خبرة ذلك، بل إنّما هو من أهل خبرة موارد الاستعمال...»(١٠

وبالجملة : غاية ما يثبت بقول اللغوي هو مجرّد ظهور هذا اللفظ في ذاك المعنى بلا تعيين الحقيقة والمجاز بحيث عند إطلاق ذاك اللفظ يحمل على معناه الحقيقيّ، وبذلك اعترف المستدلّ الأخير \_أعني الفاضل السبزواريّ \* \_ في بعض كلماته(٢).

[٢] هذا في الحقيقة إبرادٌ على الفاضل السبز واريّ ﷺ حيث إنّه تارةً: قد ادّعي حجيّة قول اللغويّين من باب الظنّ الخاصّ، وأُخرى: قد اعتر ف بأنّ قولهم لا ينفع في تشخيص الظواهر، وهذا تناقض في الكلام، كما لا يخفي.

[٣] الضمير المستتر في الفعل هنا يعود إلى «قول اللغويّ»، والمقصود أنّ الظهور بعنوان الحقيقة لا يستفاد من الرجوع إلى اللغة، وأمّا بعنوان مطلق الظهور

<sup>(</sup>١) كفاية الأصول: ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) انظر رسالة في تحريم الغناء (المطبوعة في موسوعة الغناء والموسيقي ١: ٤٦).

فالإنصاف [1]: أنّ الرجوع إلى أهل اللغة مع عدم اجتماع شروط الشهادة [<sup>7]</sup>: إمّا في مقاماتٍ يحصل العلم، المستعمل فيه من مجرّد ذكر لغويّ واحدٍ أو أزيد [<sup>7]</sup>.....

فهو مما لا يكاد يصحّ إنكاره ، ولذا المحقّق الخراسانيّ ﷺ بعد إنكار كون اللغويّ من أهل الخبرة قد اعترف بذلك وادّعي أنّه : «يكفي في الفتوي...»(١).

#### عدم حجّيّة قول اللغويّ عند المصنّف 🏶

[١] غرضه الله هو أنّ الرجوع إلى قول اللغويّ الفاقد لشرائط الشهادة تنحصر
 في إحدى الموارد الثلاثة الآتية:

أ) صورة حصول القطع من قول اللغويّ.

ب) صورة غير التكاليف الواجبة المعبّر عنها في المتن بمقامات يُتسامح فيها.

ج) صورة انسداد باب العلم ببعض معاني اللغوي مع الاضطرار إلى العمل به
 شرعاً ، وانتظر توضيح الكل مفصلاً.

[۲] من التعدّدوالعدالة.

[٣] هذا صرّح به المحقّق الخراسانيّ ﴿ أيضاً عند قوله: «فإنّه (٢٠) ربّما يوجب القطع بالمعني (٢٠)... (١٠)، ومن المعلوم أنّ حجيّة القطع ذاتيّة .

<sup>(</sup>١) كفاية الأصول: ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) أي الرجوع إلى اللغويّ.

<sup>(</sup>٣) أي المعنى الحقيقيّ .

<sup>(</sup>٤) كفاية الأصول: ٢٨٧.

له [1] على وجدٍ يعلم كونه من المسلّمات عند أهل اللغة [1]، كما قد يحصل العلم بالمسألة الفقهيّة من إرسال جماعة لها إرسال المسلّمات [1].

وإمّا في مقاماتٍ يُتسامح فيها <sup>[3]</sup>؛ لعدم التكىليف الشــرعيّ بــتحصيل العــلم بالمعنى اللغويّ ، كما إذا أريد تفسير خطبةٍ أو روايةٍ لا تتعلّق بتكليفٍ شرعيّ .

[۱] الجارّ يتعلّقبـ «يحصل»؛ أي: يىحصل العـلم للـمُراجـع بــالنسبة إلى المستعمّل فيه من قول اللغويّ.

[۲] مثاله الواضح اتّفاق أهل اللغة في أنّ «الصعيد» سعناه: «مـطلق وجــه الأرض».

[٣] الضمير المؤنّث يعود إلى «المسألة»، وقوله \*: «إرسال» مفعول المطلق لقوله: «إرسال جماعة»: يعني تلك المسألة الفقهيّة قد أطلقوها جماعة بنحو إرسال المسلّمات بلا احتمال الخلاف فيها أصلاً من ناحية أحدٍ، ومن المعلوم أنّ الرجوع إلى قول اللغويّ حينئذٍ كان رجوعاً إلى العلم حقيقةٌ لا إلى قول اللغويّ بما هو أهل الخبرة كما زعمه المستدلّ المذكور، أي الفاضل السبزواريّ \*.

[3] إشارة إلى الأمور المرتبطة بالموعظة والأخلاق أو الأحكام الشرعيّة المندوبة والمكروهة وغيرها من موارد إمكان التسامح فيها؛ مثلاً ورد في بعض الروايات استحباب أكل «العَلس»(١) الذي فسّره اللغويّون بضربٍ من البُرّ تكون حبّنان أو ثلاث في قشر(١).

<sup>(</sup>١) لم نعثر على هذا المضمون في المجاميع الحديثيّة.

 <sup>(</sup>٢) وقيل: هو طعام صنعاة، وقيل: هو حبّة سوداء تُؤكل في الجدب، راجع أقـر ب السوارد:
 مادة « علس ».

وإمّا في مقام انسدّ فيه طريق العلم ولا بدّ من العمل [1] ، فيعمل بالظنّ بالحكم الشرعيّ المستند بقول أهل اللغة .

ولا يتوهّم: أنّ طرح قول اللغويّ الغير المفيد للعلم في ألفاظ الكتاب والسنّة مستلزمٌ لانسداد طريق الاستنباط <sup>[۲]</sup> في غالب الأحكام .

\_\_\_\_\_

[۱] المثال الواضح له هو الألفاظ المجملة المتعلّقة بالتكليف الشرعيّ اللازم على المكلّف العمل به شرعاً كلفظ «الصعيد» المردّد بين التراب الخالص ومطلق وجه الأرض وكلفظ «الكعب» المردّد بين مفصل السّاق وقُبّة القَدَمَين، فراجع الفقه(۱).

[۲] هذا التوهّم كأنّه دليلٌ رابعٍ للمشهور<sup>(۲)</sup> لكنّ المصنّف ﷺ قد اندفعه بقوله: «لا يتوهّم...» وعلّله ﷺ بعد ذلك بقوله: «لاندفاع...».

أقول: الدليل المذكور مع الردّ عليه قد أوضحه بعض محشّي الكفاية بقوله \$: «(وحاصل التوهّم) ولو بملاحظة ما يظهر من الشيخ في دفعه أنّ موارد الحاجة إلى قول اللغوي الغير المفيد للعلم كثيرة وذلك ممّا يوجب الحكم باعتباره وإلّا لزم انسداد طريق الاستنباط في غالب الأحكام، ومرجعه لدى الحقيقة إلى شبه انسداد في اللغات فيكون دليلاً رابعاً في المسألة \_ إلى أن قال \_: (ومحصّل الجواب) بعد التدبّر التام في عبارة الشيخ أمران: (أحدهما:) أن أكثر مواد اللغات وهكذا الهيآت إلا ما شذ وندر معلوم من العرف واللغة فلا يكون موارد الحاجة

<sup>(</sup>١) انظر جواهر الكلام ٥: ١٢٠ ـ ١٢٩ و٢: ٢١٥ ـ ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) لا يخفى أنّ هذا لعله ليس دليلاً مستقلاً ، بل كان متمّماً لأدلّتهم الثلاثة المتقدّمة ، فافهم .

إلى قول اللغوي الغير الصفيد للعلم إلا قليلاً، فلا صوجب للحكم باعتباره. (ثانيهما:) أنّ العبرة في الانسداد هو انسداد باب العلم (۱) في معظم الأحكام، (فإن قلنا به) كان مطلق الظنّ حجّة ومنه الظنّ بالحكم الحاصل من قول اللغويّ بأنّ الصعيد مثلاً لمطلق وجه الأرض، ولو كان باب العلم في اللغة نوعاً مفتوحاً في ما عدا هذا المورد؛ إذ لو كان باب العلم مفتوحاً حتى في هذا المورد لكان باب العلم بالحكم الشرعيّ فيه مفتوحاً ومع انفتاحه لم يجز العمل بالظنّ المطلق قطعاً، (وإن بلم نقل) بانسداد باب العلم في معظم الأحكام لم يكن مطلق الظنّ حجّة وإن فرض انسداد باب العلم في اللغات غالباً؛ إذ لو توقّفنا فيها لم يلزم منه محذور (۱۳) بعد فرض انفتاح باب العلم بمعظم الأحكام الشرعيّة ... (۱۳).

أقول : الدليل الرابع للمشهور (<sup>1)</sup>، وإن أوضحناه آنـفاً نـقلاً عـن كـلام بـعض

 <sup>(</sup>١) إشارة إلى الانسداد الكبير ، وستعرف التصريح بذلك وتوضيحه بنحو الإجسال في كلام المصنف في عند قوله : « لا يحتاج إلى دعوى انسداد باب العلم في اللغات ... » ( فرائد الأصول ١٠٧١).

<sup>(</sup>٢) أي محذور تعطيل الأحكام.

<sup>(</sup>٣) عنابة الأصول ٣: ١٤٤.

<sup>(</sup>٤) لا يخفى أنّ الدليل الرابع عبر عنه المحقق النائيني للله في كلماته بانسداد الصغير باعتبار الجهل بمعاني اللغات تفصيلاً (انظر فوائد الأصول ٢: ١٤٢ و ١٤٤٤)، وقد أوضحه المحقق الخراساني للله بالنقل عن كلام المشهور هكذا: «وكون موارد الحاجة إلى قول اللغويّ أكثر من أن يحصى؛ لانسداد باب العلم بتفاصيل المعاني غالباً بحيث يُعلم بدخول الشرد المشكوك \_إشارة إلى الماء المخلوط بالطين \_أو خروجه، وإن كان المعنى معلوماً في

المحشّين، لكن مع ذلك لا بأس بتوضيحه ثانياً مضافاً إلى ذكر بعض الأمثلة له لتوضيح الإيراد عليه كاملاً.

فنقول: إنّ المستدلّ فكأنّه قال: الألفاظ المفردة في عين وضوح معانيها إجمالاً قد انسدّ علينا باب العلم بها تفصيلاً؛ مثلاً الماء مع كونه من أوضح المفاهيم حتى عند الصبيان، لكن تفصيله سعة وضيقاً غير معلوم لنا جدّاً، وبعبارة أخرى: كون الماء هو جسمٌ سيّال واضح عند الكلّ وأمّا تفصيله سعة وضيقاً فليس كذلك، والشاهد عليه أنّه عند اختلاطه بالطين الكثير لا يُعلم دخوله في مفهوم الماء بحيث جاز به رفع الخبث والحدث أو خروجه عنه بحيث لا يجوز فيه ذلك، ومن المعلوم أنّ مع الحال هذه، لو لم نقل باعتبار قول اللغويّ لزم تعطيل باب الاجتهاد وسدّ استنباط الأحكام الشرعيّة المترتّبة على الألفاظ الغير المعلوم معناها تفصيلاً، وهذا لا يخفى ما فيه من المحذور شرعاً كما أنّ إجراء الأصل فيها أيضاً لا يخلو عن المحذور؛ أمّا أصالة البراءة، فلاستلزامها المخالفة العمليّة القطعيّة (١٠) في يخلو عن المحذور؛ أمّا أصالة البراءة، فلاستلزامها المخالفة العمليّة القطعيّة (١٠) في مورد العلم الإجماليّ بالتكاليف الإلزاميّة واقعاً، وأمّا أصالة الاحتياط،

الجملة ... » (كفاية الأصول: ٢٨٧). وعلى أيّ حال، هذا الدليل الرابع للمشهور في عين
 كونه انسداداً لا ينافي اعتبار قول اللغويّ من باب الظنّ الخاصّ: إذ المنافي له هو الانسداد
 الكبير لا الصغير الذي هو مفاد هذا الدليل، فلا تغفل عنّا أوضحناه سابقاً. (انظر الصفحة ٣٦٥ ومابعدها، ذيل عنوان «مناط حجّيّة قول اللغويّ عند المشهور و مسختار المستق المقام »).

<sup>(</sup>١) الموجبة للخروج عن الدين.

فلاستلزامها العُسر والحرج، وعليه فلاسبيل لنا إلّا الرجوع إلى قــول اللـغويّ. وهو المطلوب.

أمّا الجواب عنه ، فملخّصه: أنّ الألفاظ المجملة بعد ندرتها خارجاً كانت بحيث لا يلزم محذور العُسر والحرج عند الاحتياط فيها؛ كالتيمّم مع التراب الخالص والمسح إلى مفصل الرّجل وكالاجتناب عمّا هو المحتمل كونه من مصاديق الغناء المحرّم ، وهكذا وهكذا.

[۱] المضبوط في بعض النسخ هو «موارد» بدلاً عن «مواد»، ولعلّه الحقّ؛ وعلى الحقّ؛ وعلى الحقّ؛ وعلى أيّ حال المقصود معلوميّة الألفاظ المفردة المستعملة في الكتاب والسنّة (۱۱) [۲] لفظة «نحو» تنطبق على «الكعب» في قوله تعالى: ﴿وَاسْسَحُوا بِرُؤُسِكُمْ وَأَرْجُلُكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنَ ﴾ (۱) وأيضاً على «الغناء» وبعض الألفاظ الشاذة النادرة (۱۳)

<sup>(</sup>١) وبه عبارت فارسى مقصود أن است كه مواد خام غير تركيبى معنايش كماملاً روشن و آشكار است: مثل اين كه عرب زبان \_ بدون رجوع به كتاب قاموس وسائر كتب لغوي ً \_ مى فهمد كه معناى « حمار » حيوان دراز گوش ومعناى «أسد » حيوان درنده مىباشد.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٦.

<sup>(</sup>٣) أقول: الغرق بين الشاذّ والنادر هو أنّ الأوّل هو أمرٌ على خلاف القاعدة وغير منطبق على الموازين. وأمّا الثاني. فالمراد منه هو الأمر المنطبق على الموازين والقواعد، لكنّه يمندر ويقلّ استعماله خارجاً. قيل: «الشاذّ: ما يكون مخالفاً للقياس من غير نظرٍ إلى قلّة وجوده وكثرته. أو هو الذي يكون في كلام المرب كثيراً. لكن يُمخالف القياس، والسادر: ما قـلً

# معلومٌ من العرف واللغة <sup>[١]</sup>، كما لا يخفى . والمتبّع في الهيئات هي القواعد العربيّة <sup>[٢]</sup>

المعلِّق عليها التكليف وجوباً وحُرمةً.

[1] هذا خبر قوله \( ابن أكثر موادّ اللغات »، واللغة هنا لا يُراد منها قول اللغويّ، بل كانت مرادفةً للعرف، وغرضه \( معلوميّة معاني أكثر الألفاظ المفردة من طريق استعمال لغة العرب وغير العرب من أهل اللسان.

توضيحه: أنّ العائش مدّةً في الحجاز مثلاً علم بالتدريج أنّ الماء معناه كذا والأسدكذا والحمار كذا و... بلا مراجعة إلى كتب اللغة.

[٢] هذا جواب عن اشكال مقدّر.

أمّا الإشكال،فملخّصه: أوّلاً: أنّا لا نسلّم معلوميّة معاني أكثر الألفاظ المفردة الغير التركيبيّة.

وثانياً: على فرض التسليم لها(١) في الألفاظ المفردة، لكن لا نسلّم معلوميّتها في الهيآت المركّبة من تلك الألفاظ ،كالجمل الشرطيّة والوصفيّة .

وبعبارةٍ أخرى: معلوميّة المفردات وانفتاح باب العلم فيها لا يوجب انفتاح باب العلم فيها لا يوجب انفتاح باب العلم بالنسبة إلى الهيآت التركيبيّة كقولنا: إن جاء زيد فأكرمه، وقوله ﷺ: «في الغنم السائمة الزكاة»(") وغيرهما من الهيآت الأخر المحتاج في تفسيرها

 <sup>→</sup> وجوده وإن لم يخالف القياس أو هو الذي يكون وجوده قليلاً ، لكن يكون على القياس »)
 راجع كتاب التعريفات للجرجائي: مادة « الشاذ » و « النادر ».

<sup>(</sup>١) أي معلوميّة المعاني.

<sup>(</sup>٢) عوالي اللَّالي ١: ٣٩٩، الحديث ٥٠، ومستدرك الوسائل ٧: ٦٣، الباب ٦ من أبواب زكاة

و توضيحها إلى الرجوع بقول اللغويّ. وهو الانتفاء عند الانتفاء؛ أي انتفاء وجوب الإكرام والزكاة عند انتفاء المجيء والسوم.

وأمّا الجواب، فملخّصه: معلوميّة تلك الهيآت أيضاً من طريق الرجوع إلى القواعد العربيّة المستفادة من استقراء الموارد القطعيّة النابتة عند أهل العربيّة الذين كانوا من أهل الأدب والفصاحة والبلاغة، وبمعبارةٍ أخسرى: الجملة الشرطيّة والوصفيّة في المثالين أيضاً بعد الرجوع إلى أهل اللسان عُلم أنّ مفادها الانتفاء عند الانتفاء بلا احتياج إلى الرجوع بقول اللغويّ(١٠)، وهو المطلوب.

[1] عطفٌ على «القواعد»، والمقصود معلوميّة معنى الهيآت من طريق آخر
 أيضاً، وهو التبادر المنضمٌ بأصالة عدم القرينة.

توضيح ذلك بالمثال هو: أناً نفرض شخصاً جاهلاً بلسان العرب غير عارف بخصوصيّة صيغة «افعل» مثلاً، فإنّه بعد سكونته في بلاد العربيّة إذا رأى أنّ أهل اللسان هناك قد استعملوا في ما بينهم كثيراً تلك الصيغة بلا قرينة وأرادوا منها الوجوب، علم أنّ المتبادر من الصيغة هو الوجوب، لكنّه شكّ في أنّ هذا التبادر حاقىً أم غير حاقىً ؛ بمعنى أنّ الوجوب المتبادر منها هل يستفاد من حاق اللفظ

الأنمام، الحديث الأول. ولا يخفى أن المقصود من السائمة في الفارسية «حيوان بيابان جُر»
 في مقابل المعلوفة فإنها في الفارسية «حيواني كه صاحبش هزينة علوفة آن را تأمين مي كند و
 در بيابان نمي جُرد ».

<sup>(</sup>١) وهذا معنى حجّيّة فهم أهل اللسان.

و هو المطلو ب.

فإنّه قد يثبت به الوضع الأصليّ <sup>[١]</sup>الموجود في الحقائق ، كما في صيغة « إفعل » أو الجملة الشرطيّة أو الوصفيّة ؛ ومن هنا <sup>[١]</sup> ................

كي يكون علامةً للحقيقة أو يستفاد من اللفظ منضماً بالقرينة الحاليّة المختفية عنده كي يكون علامةً للتجوّز ، فاللازم عليه حيننذ بمقتضى أصالة عدم القرينة الحمل على الأوّل بأن يعتقد أنّ التبادر المعلوم له وجداناً في تلك المدّة منضماً بأصالة عدم القرينة قد دلّ على وضع الصيغة حقيقةً للوجوب وعلم أنّها كانت موضوعةً له ، وهذا معنى معلوميّة الهيآت من طريق التبادر المنضم بالأصل ، وبعد ذلك كلّه

[۱] الضمير المنصوب للشأن والمجرور يعود إلى «التبادر المنضمّ بالأصل»، و «الوضع الأصليّ» هي عبارة أخرى لقولنا آنـفاً: «وضع الصيغة حـقيقةً للوجوب».

ثبت معلوميّة جميع المعاني مفردةً ومركّبةً من دون احتياج إلى الرجوع بـاللغة،

[۲] أي لأجل التبادر المنضم بالأصل وحجّية فهم أهل اللسان في تشخيص المرام في المقام قد تمسّك العلماء لإثبات حجّية مفهوم الوصف بفهم أبي عبيدة، والتفصيل في محلّه(١).

والمقصود أنَّ تمسّك الفقهاء لإثبات مفهوم الوصف وإفتاءهم بوجوب الزكماة في المثال المذكور وجهه فهم بعض أهل اللسان ـكأبي عبيدة ـ في حديث «ليّ الواجد...».

<sup>(</sup>١) انظر مطارح الأنظار ٢: ٨٨ ـ ٩١. وأصول الفقه للمُظفَّر: ١٣٣ ـ ١٣٣.

وبعبارةٍ أخرى: أنّ أبا عبيدة الذي كان عاميّاً خالي الذهن جدّاً عن الاصطلاحات والاحتمالات الموجودة في أذهان أهل العلم، بمجرّد استماع لفظة «الواجد» المترتّب عليها حكم خاصّ علم انتفاء ذاك الحكم عند انتفاء ذاك الوصف، وهذا صار منشأ أنّ الفقهاء أيضاً بمجرّد استماع لفظة «السائمة» في الحديث المترتّب عليها حكم خاصّ حكموا بانتفائه عند انتفاء السوم.

[۱] إشارة إلى حديث نبوي تمامه هكذا: «لَيّ الواجد يبحلٌ عقوبته وعرضه (۱۱)، وله ذيلٌ وهو قوله ﷺ: «ما لم يكن دينه في ما يكره الله عرّوجلّ » (۱۱). أقول: لفظة «لَيّ» أصلها «لَوي»، فأبدلت الواو ياءٌ وأدغمت فيها، ومعناها المسامحة والمماطلة، وغرضه تألي هو جواز إيقاع المديون الواجد للمال في المضيقة من طريق حبسه وعقوبته وإذهاب عرضه عند الناس، فإنّ أبا عبيدة استفاد بذهنه الصافي الخالي عن الأوهام والشبهات عدم جواز ذلك بالنسبة إلى فاقد المال، وهذا معنى حجّية فهم أهل اللسان الذي أدرك المعاني من دون رجوع إلى كلام اللغويين، وهو المطلوب في مقام الجواب عن الاستدلال الرابع للمشهه ،

<sup>(</sup>١) عوالي اللآلي ٤: ٧٢، الحديث ٤٤.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ١٠٠٣. ١٤٦، الحديث ٤. ووسائل الشيعة ١٦٠. ٩٠. الباب ٨ من أبواب الدين والقرض. الحديث ٤.

[1] تقدير الكلام هكذا: ومثل التمسك بفهم أبي عبيدة في غير هذا المورد من
 الموارد الأخر المتمسك فيها بفهم أهل اللسان.

[۲] هذا مقابل لقوله \$: «قد ثبت به الوضع الأصلي»، والمقصود أنّ التبادر المنضم بالأصل كما ثبت به الوضع الحقيقيّ، كذلك ثبت به الوضع الأعمّ من الحقيقيّ والمجازيّ، أمّا الأوّل فقد عرفت توضيحه مفصّلاً في ضمن التمثيل بصيغة «افعل»، وأمّا الثاني فمثاله الواضح هو صيغة «افعل» أيضاً مشروطاً بوقوعها عقيب الحظر أو توهّمه، فإنّ المتبادر منها حينئذٍ هو مجرّد الإباحة ورفع الحظر أعمّ من أن يكون اللفظ حقيقةً أو مجازاً محفوفاً بالقرينة الكليّة العامّة.

ولا يخفى أنّ هنا أيضاً لو شكّ أحد في أنّ الإباحة المتبادرة من الصيغة هل هي بقر ينة خاصّة أو بقرينة عامّة للزم عليه حملها على الأوّل بمعونة أصالة عدم القرينة الخاصّة فبذلك \_أي بالتبادر المنضم بالأصل \_أيضاً يتشخّص له ظهور الصيغة في الإباحة وثبت أنّها كانت موضوعة لها، لكن لا بعنوان الحقيقة، بل بالعنوان الأعمّ منها، وبعبارةٍ أخرى: صيغة الأمر التي عند الإطلاق ثبت لها من طريق التبادر المنضم بالأصل ظهور أوّلي في الوجوب وأنّها موضوعة له بالتقريب المتقدّم، فعند وقوعها عقيب الحظر ثبت بعين ذلك الطريق أيضاً لها ظهور ثانويً في الإباحة وأنّها موضوعة له.

# الثابت في المجازات المكتنفة بالقرائن المقاميّة [١] . .

أقول: وملخّص الكلام في المقام هو أنّ المعنى المتبادر من الهيآت التركيبيّة بعد الرجوع إلى أهل اللسان والعربيّة ، إن استفيد من حاقّ اللفظ وبنفسه - أي بلا مساعدة قرينة خاصّة أو عامّة حكصيغة «افعل» و «الجملة الشرطيّة» و «الجملة الوصفيّة» فيعبّر عنه اصطلاحاً بالظهور الأوّلي والمعنى الحقيقيّ، وإن استفيد ذلك بانضمام القرينة ومساعدتها، فهي إن كانت خاصّة كما في «رأيت أسداً يسرمي» مثلاً فيعبّر عنه اصطلاحاً بالمجاز، وأمّا إن كانت عامّة كصيغة «افعل» المسبوقة بالحظر فيعبّر عنه بالظهور التانويّ أعمّ من الحقيقة والمجاز، وعليه فصور المسألة ثلاثة ، فلا تغفا..

[۱] القرينة المقاميّة قد يعبّر عنها بالقرينة الحاليّة (۱۰ المنطبقة هنا على صيغة «افعل» الواقعة عقيب الحظر في المثال المذكور، فإنّ استعمالها في الإباحة في عين مجازيّتها بالنسبة إلى معناها الأصليّ الأوّلي حيث كان ذلك بقرينة مقاميّة كليّة يوجد لها معنى وضعيّاً.

وبعبارةٍ أخرى: إنّ استعمال اللفظ في المعنى المجازيّ بقرينة مقاميّة كليّة يكون أيضاً بوضع الواضع ، خلافاً لاستعماله فيه بقرينة خاصّة جـزيّة ، فإنّه لا يكون بوضع الواضع ، بل يُستعمل فيه اللفظ على خلاف ما وُضع له(٢)، وهـذا سيشير إليه عند قوله \* : «فيشت بذلك ظهورٌ ثانويّ ...».

<sup>(</sup>١) وأيضاً بالقرينة العامّة والكلّيّة.

<sup>(</sup>٢) كاستعمال «الأسد » في الرجل الشجاع بقرينة « يرمى » مثلاً.

كما يدّعى أنّ الأمر عقيب الحظر بنفسه مجرّداً عن القرينة [١] يتبادر منه مجرّد رفع المخطر [٢] دون الإيجاب والإلزام . واحتمال كونه لأجل قرينة خاصّة ، يُدفع بالأصل ، فيثبت به كونه لأجل القرينة العامّة [٣] ، وهي الوقوع في مقام رفع الحظر ؛ فيثبت بذلك [٤] ظهورٌ ثانويُّ الصيغة «إفعّل» بواسطة القرينة الكليّة .

وبالجملة [٥]: فالحاجة إلى قول اللغويّ الذي لا يحصل العلم بقوله [٦] . . . . .

[١] المراد منه القرينة الخاصة لا مطلق القرينة التي ثبت بها الوضع بالمعنى
 الأعمّ بالتقريب المتقدّم.

 [۲] إشارة إلى التبادر المنضم بالأصل؛ أي: أصالة عدم قرينة خاصة ثبت به ظهور ثانوى، وهو الإباحة لصيغة «افعل».

[٣] الضمير المجرور بالإضافة في كلا الموضعين \_ أي لفظة «كونه» \_ يعود إلى « تبادر رفع الحظر »، وأمّا المجرور بالحرف \_ أعني لفظة «به» \_ يعود إلى « الأصل »، والمقصود منه الردّ على منكر الوضع بالمعنى الأعمّ المدّعي احتمال استناد التبادر إلى القرينة الخاصّة التي توجب استعمال اللفظ في خلاف الموضوع له.

[٤] إشارة إلى التبادر المنضم بالأصل.

[٥] هذا ردُّ ثانٍ لدليلهم الرابع ملخّصاً، وهو أنّه بعد ثبوت قلّة الجهل بمعاني اللغات مفردةً ومركّبةً وبعد إثبات عدم الاحتياج إلى قول اللغويّ فيها لا مجال للمشهور في ادّعاء اعتبار قول اللغويّ من باب الظنّ الخاصّ، وهو المطلوب.

[7] إشارة إلى ظنّيّة قول اللغويّ وعدم إفادته العلم.

\_ لقلة مواردها [1] \_ لا تصلح سبباً للحكم باعتباره لأجل الحاجة .

نعم [<sup>۲]</sup>، سيجيء [<sup>۳]</sup>: أنّ كلّ من عمل بالظنّ <sup>[4]</sup> في مطلق الأحكام الشرعيّة الفرعيّة يلزمه العمل بالظنّ بالحكم الناشيء من الظنّ بقرل اللغويّ، .......

[۱] الضمير المؤنّث هنا يعود إلى «الحاجة»، والجار \_أعني قوله: «لقلّة» \_
 يتعلّق بقوله \* : « لا تصلح» الذي هو خبر للحاجة.

ملخّص الكلام في المقام هو : إنكار انسداد باب العلم في اللغة في غير موارد «الصعيد» و «الكعب» و «الغناء» التي قد عرفت إمكان الاحـتياط فـيها بـلا عروض العسر والحرج، فراجع ما تقدّم(١٠).

[۲] استدراك عمّا ادّعاه من عدم الدليل على اعتبار قول اللغويّ، وملخّصه:
 وجود الدليل عليه من باب مطلق الظنّ.

[٣] إشارة إلى ماسيأتي في مبحث الانسداد عند قوله \*: «الظاهر حجّيتها عند كلّ من قال بحجّية مطلق الظنّ لأجل الانسداد لا يحتاج إثبات ذلك إلى إعمال دليل الانسداد ...» (٣).

[3] الموصول هنا مصداقه المحقق القمّي \$ المعتقد بالانسداد الكبير (٣) الذي لازمه اعتبار جميع الظنون المطلقة ، منها الظنّ الحاصل من قول اللغويّ بالتقريب المتقدّم توضيحه مفصّلاً (١).

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة ٥٥٧، ذيل قولنا: «أمّا الجواب عنه، فملخّصه ... ».

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول ١: ٥٣٨.

<sup>(</sup>٣ و٤) انظر الصفحة ٥٣٦ و٥٣٥. ذيل عنوان «سناط حجيّة قبول اللـغويّ عـند المشــهور ومختار المصنّف ﷺ في المقام ». وانظر أيضاً قوانين الأصول ٢: ١١٣.

لكنّه [<sup>1]</sup> لا يحتاج إلى دعوى انسداد باب العلم في اللغات ، .........

[۱] الضمير المنصوب يعود إلى «اعتبار قول اللغوي»، وغرضه \$ ادّعاء عدم تأثير انسداد باب العلم في اللغات بعد فرض الانسداد بالنسبة إلى معظم الأحكام. وبعبارةٍ أخرى: إن قلنا بمقولة المحقق القمي \$ (١) ثبت اعتبار قول اللغوي والظن الحاصل من كلامه حتى بناءً على انفتاح باب العلم في اللغة عدا مورد الابتلاء منهاك «الصعيد» وك «الكعب» مشلاً، وأمّا إن قلنا بمقولة السيد المرتضى \$ المعتقد بانفتاح باب العلم بالأحكام (١)، فلا يجوز الرجوع إلى العمل بالظن سواء حصل من ناحية قول اللغوي أو غيره، ولا يلزم حينئذٍ محذور سد باب استباط الأحكام وتعطيلها بعد وضوح معظم الأحكام واقعاً.

وهذاكله صرّح به المحقق الخراساني الله حيث قال: «وكون (٢٠) موارد الحاجة إلى قول اللغوي أكثر من أن يحصى ـ الانسداد باب العلم بتفاصيل المعاني غالباً بحيث يعلم بدخول الفرد المشكوك أو خروجه، وإن كان المعنى معلوماً في الجملة ـ لا يوجب اعتبار قوله، مادام انفتاح باب العلم بالأحكام، كما لا يخفى، ومع الانسداد (١٠) كان قوله معتبراً إذا أفاد الظنّ، من باب حـجيّة مطلق الظنّ، وإن فرض انفتاح باب العلم باللغات بتفاصيلها في ما عدا المورد ... (٥٠)، وراجع

<sup>(</sup>١) المعتقد بالانسداد الكبير (انظر قوانين الأصول ٢: ١١٣ و١٤٣).

<sup>(</sup>٢) انظر رسائل الشريف المرتضى ٣: ٣١٢.

<sup>(</sup>٣) خبر هذا يأتي عند قوله الله : « لا يوجب ».

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الانسداد الكبير.

<sup>(</sup>٥) كفاية الأصول: ٢٨٧.

بل العبرة عنده بانسداد باب العلم في معظم الأحكام [1]؛ فإنّه يوجب الرجوع إلى

ما تقدّم من كلام بعض محشّي الكفاية(١).

أقول: الكلام المذكور من المحقق الخراسانيّ الله هنا وإن صحّ الاستشهاد به من جهةٍ ، لكنّه كان ردّاً لماسياً تي من المصنّف الله من التزامه بعداً بحجّيّة الظنّ الحاصل من قول اللغويّ عند قوله الله : « لكنّ الإيصاف ... » .

وبعبارةٍ أخرى: المحقق المذكور قد وافق مع المصنّف ﴿ في ادّعاء الإنصاف السابق، وأمّا بالنسبة إلى ادّعاء الإنصاف اللاحق فلا يوافقه، بل يخالفه جدّاً، ولذا عُدَّ ﴾ من المخالفين للمشهور في باب حجّية قول اللغوى، فلا تغفل.

اعلم أنّ الردّ على المشهور هنا قد أوضحه صاحب الأوثق الله بتقريب آخر لا بأس بنقله ، فإنّه قال : «التمسك بهذا الدليل خروج من موضوع الكلام في المقام ؛ لأنّ الكلام إنّما هو في إخراج قول اللغويّ من تحت أصالة حرمة العمل بالظنّ من حيث كونه قول لغويّ ، وعلى تقدير تسليم انسداد باب العلم بالأحكام تنقلب أصالة الحرمة إلى أصالة الجواز ، فلا يبقى مجال لدعوى خروج قول اللغويّ من تحت الأصل أصلاً» (1).

[١] الضمير المجرور يعود إلى الموصول المتقدّم الذي كان مصداقه المحقّق القمّي الله ومن تبعه، وقد عرفت أنّ العمل بالظنّ في الأحكام الشرعيّة مناطه عنده هو مجرّد انسداد باب العلم بالأحكام لا غير، وبعبارةٍ أخرى: الأخذ بالظنّ مناطه

<sup>(</sup>١) انظر عناية الأصول ٣: ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ١٠٢.

الظنّ بالحكم الحاصل من الظنّ باللغة وإن فرض انفتاح باب العلم في ما عدا هذا المورد [١] من اللغات ، وسيتّضح هذا زيادةً على هذا إن شاء الله تعالى .

\_\_\_\_\_

عند المحقّق المذكور هو الانسداد الكبير دون الصغير .

أقول: المقدّمات الأربعة أو الخمسة الموجبة لإثبات حجّية مطلق الظنّ في الأحكام الشرعيّة عند القائل بانسداد الكبير يمكن إجرائها في المقام بعينها لإثبات حجّية قول اللغويّ أيضاً من باب مطلق الظنّ، فنقول:

أَوَّلاً: الألفاظ كلُّها لها معانٍ واقعيَّة مجهولة عندنا.

وثانياً: قد انسدّ علينا باب العلم بمعانيها تفصيلاً،

وثالثاً: التمسك بأصالة البراءة بحمل كلّ لفظٍ على معناه الأسهل يسلزم منه الخروج من الدين؛ لاستلزامه المخالفة الواقعيّة قطعاً كما لا يخفي،

ورابعاً: الرجوع إلى أصالة الاحتياط بحمل كلّ لفظٍ على معناه الأصعب يلزم منه العُسر والحرج، بل أحياناً الاختلال بالنظام،

وخامساً: الأخذ بالشك والوهم والعمل عليهما مع وجود الظن الحاصل من قول اللغوي يُعد أمراً مرجوحاً عرفاً، وعليه فاللازم الأخذ به والعمل عليه خلافاً لأن يلتزم بانفتاح باب العلم بالأحكام، فإنّه حينئذ حيث لا يتم معه المقدّمة الثالثة والرابعة - أعني الخروج من الدين عند إجراء أصالة البراءة والعُسر والحرج عند إجراء أصالة الاحتياط - فلا مجال فيه لادّعاء لزوم الأخذ بالظنّ الحاصل من قول اللغوي والعمل عليه، فافهم واغتنم.

[١] هذا مثّلنا له آنفاً بكلمتى الصعيد والكعب.

هذا، ولكنّ الإنصاف<sup>[1]</sup>: أنّ مورد الحاجة إلى قول اللـغويّين أكـشر مـن أن يحصى في تفاصيل المعاني بحيث يُقهم دخولُ الأفراد المشكوكة أو خروجُها <sup>[7]</sup>،

عدول المصنّف ﴿ عمّا اختاره أوّلاً

[١] إنّ المصنّف ﴿ بعد مضيّ مدّة طويلة ممّا ذهب إليه من عدم حجّيّة قول اللغويّ من باب الظنّ الخاصّ قد عدل عنه هنا وسلّم لما ذهب إليه المشهور، وملخّصه: التسليم لما حمله أوّلاً على التوهّم في الردّ على الدليل الرابع لهم من

انسداد طريق الاستنباط في غالب الأحكام بناءً على عدم الالتزام بالحجّية.

قال صاحب الأوثق \( الله : «كأنّ المصنّف \( الله قبل الدورة الأخيرة من مباحثته التي لم تتمّ له وأدركه هادم اللذات (١) في أثنائها مقوّياً لعدم حجّية قول اللغويّ وعدل عنه في الدورة الأخيرة فأضاف قوله: [هذا، ولكنّ الإنصاف ... ]...»(٢).

 [۲] أي: العلم بتفاصيل المعاني بحيث يعرف دخول الأفراد المشكوكة فيها أو خروجها عنها منا لا يمكن جداً بلا رجوع إلى أهله.

توضيح ذلك: أنّه لا يُعلم أنّ «الماء المعدنيّ» مثلاً (" داخل في مفهوم «الماء المطلق» كي يكون مُطهّراً من الحدث والخبث، أم خارج كي لا يكون مُطهّراً، وأيضاً «أرض الجصّ» مثلاً داخل في مفهوم «الصعيد» كي يجوز التيمّم بـه، أم خارج كي لا يجوز.

<sup>(</sup>١) أي الموت.

<sup>(</sup>٢) أوثق الوسائل: ١٠٢ و١٠٣.

<sup>(</sup>٣) أو الماء المخلوط بالطين.

[١] «الوطن» في اللغة محل إقامة الإنسان ومقرّه بلا اعتبار التولّد وعدمه فيه (١)، لكنّ القدر المتيقّن منه في اصطلاح المتشرّعة هو محلّ يتولّد ويُقيم فيه إلى آخر العمر (٢).

وأمّا إذا لم يُقم فيه وخرج عنه إلى مكان آخر، هل يخرج محلّ الولادة مـن مفهوم الوطن أم لا؟ وهل يدخل مسكنه الفعليّ في مـفهوم الوطـن أم لا؟ كــان مشكوكاً فيه شرعاً من حيث تكاليفه الشرعيّة صوماً وصلاةً.

وبالجملة الفظة «الوطن» في عين وضوح معناها إجمالاً قد احتاج تـوضيح معناها تفصيلاً ـ بأنّه هل هو خصوص مسقط الرأس أو الأعمّ منه ومن المحلّ الذي اتّخذه عرفاً لمعيشه وسكناه \_ إلى قول اللغوى.

[۲] القدر المتيقن منها هي الأراضي الخالية عن الماء والكلأ، فإذا أحيط بها الماء هل تخرج عن كونها مفازة أم لا؟ وأيضاً إذا جفّ ماء بحرٍ<sup>(٣)</sup> مثلاً بحيث صارت مواتاً هل يدخل في المفازة أم لا؟ فهو مشكوك.

<sup>(</sup>١) انظر مجمع البحرين، مادّة «وطن». وفيه: «الوّطَن بالتحريك: مكان الإنسان ومحلّه».

<sup>(</sup>٢) انظر الحدائق الناضرة ١١: ٣٧٠ ـ ٣٧٩، وكتاب الصلاة للشيخ الأنصاري ٨: ٢٦ ـ ٢٩.

<sup>(</sup>٣) اعلم أن تسعية النجف الأشرف بـ «النجف» وجهها هو أنّه كان بحراً عميقاً في الابتداء وبعد ذلك جفّ \_أن يبس \_ ماؤه وصار أرضاً خالياً من العاء، ثمّ لا يخفي أنّ النجف مركّب من الاسم والفعل الماضي: إذ ذاك البحر كان اسمه في الأصل «ني» وبعد صيرورته أرضاً بلا ماء قال الناس: «ني جَفّ» وبعد ذلك لأجل كثرة الاستعمال يقال: «نجف». (انظر بحار الأنوار ١١١، ٢٢١، كتاب النبوة، باب ٣، الحديث ٢٩).

[۱] فإنّه في باب ما يتعلّق به الزكاة مثلاً هل يشمل الحشف مضافاً إلى الرطب أم لا، فهو مشكوك.

[۲] القدر المتيقّن منها هـ و «التقّاح» و «الكُمتَّترى» و «المسمشة» (۱) و «البجّاص» (۱) وغيرها، وأمّا «الجوز» و «اللوز» وأمثالهما فمشكوك الدخول في «الفاكهة» جدّاً.

[٣] القدر المتيقن من «الكنز» هو المال المذخور تحت الأرض قصداً، وأمّا المذخور تحت الأرض قصداً، وأمّا لا المذخور تحتها من طريق الرياح والزلازل الشديدة هل هو داخل في مفهومه أم لا ؟ فمشكوك فيه، وأمّا «المعبن» - بكسر الدال فالقدر المتيقن منه ما يستخرج منه «الذهب» و «الفضّة» و «الياقوت» و «الفيروزج» و «النفط» وغيرها، وأمّا ما يستخرج منه الملح والبحض وأمثالهما هل هو داخل في مفهومه أم لا ؟ فمشكوك فيه، وأمّا الغوص فالقدر المتيقن منه ما أخرج بسببه اللؤلؤ والمرجان، وأمّا لو أخذ شيء منهما من ساحل البحر مثلاً هل هو داخل في مفهوم الغوص أم لا ؟ فمشكوك فيه من حيث تعلّق الخمس وعدمه وبالجملة: فكلّ من المذكورات من الأوّل إلى هنا لا بد لتوضيح معناها تفصيلاً من الرجوع إلى أهل اللغة وإلاّ ينسد باب استنباط الأحكام الشرعية المتعلّقة بها، وهو العطلوب.

<sup>(</sup>١) في الفارسيّة يعني «زردآلو ».

<sup>(</sup>۲) في الفارسيّة يعنى « الوزرد».

وإن لم تكن الكثر ة بحيث يوجب التوقّفُ فيها محذوراً [1] ، ولعلّ هذا المقدار [1] مع الاتفاقات المستفيضة كافٍ في المطلب [2] ، فتأمّل .

ولا يذهب عليك أنّ الشهيد ﴿ قد صرّح في الروضة البهيّة بدخول الملح والبصّ في مفهوم المعدِن، وأيضاً بدخول المأخوذ من ساحل البحر في مفهوم الغوص(١٠٠

[1] إشارة إلى أن كثرة الجهل بالمعاني التفصيليّة ليست بمثابة ومر تبة لزم من عدم الرجوع إليهم محذور العُسر والحرج وأيضاً محذور انسداد الاستنباط في الأحكام الشرعيّة، ولا يخفى أنّ هذا المدّعى منه \$كأنّه تأييد لما قاله في مقام الردّ على المشهور آنفاً عند قوله \$: «لقلّة مواردها لا تصلح سبباً للحكم باعتباره لأجل الحاجة ... "").

[٢] من الاحتياج إلى الرجوع إلى قول اللغويّ.

[٣] تأييد للمشهور ثانياً! يعني أنّ هذا المقدار من الحاجة منضمّة بالإجماعات المتقدّمة من العلماء والعقلاء يكفي لإثبات المدّعى \_ أي حجّيّة قول اللغويّ من باب الظنّ الخاصّ.

ثمّ لا يخفى أنّ الإجماع المستفيض كان مقابلاً للإجماع المنقول بخبر الواحد، وستعرف أنّ المعتبر عند المصنّف ﷺ خصوص نقل الإجماع متواتراً ومستفيضاً دون نقله واحداً ٣٠.

<sup>(</sup>١) الروضة البهيّة ١: ٣٦٨.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأصول ١: ١٧٦.

<sup>(</sup>٣) انظر فرائد الأصول ١: ٢٢٥ ـ ٢٢٨.

وبعبارةٍ أخرى: الحاجة إلى كتب اللغة بالنسبة إلى تفاصيل المعاني للألفاظ والإجماعات المستفيضة وإن لم يكن كلّ واحدٍ منهما حجّة مستقلّاً، لكنّه بـعد انضمامهما لايبعد صلاحيّهما لإثبات المدّعى، وعليه فئبت المطلوب.

أقول: ما ادّعاه المصنّف فله من صلاحيّة الانضمام للاستدلال يعبّر عنه اصطلاحاً بالتعاضد والتجابر، ولذا في مبحث الاستصحاب عند الفراغ عن الاستدلال بالروايات لإثبات حجّية للاستصحاب قال فله: «فلعلّ الاستدلال بالمجموع باعتبار التجابر والتعاضد...»(١).

أقول: هذا لا يخلو عن التسامح؛ إذ بعد عدم تأثير كلّ منهما مستقلاً لا معنى للالتزام بالتأثير عند الانضمام كعدم تأثير الاصغار المتعددة مثلاً في تشكيل العدد، ولعلّ إليه أشار الشهوله: «فتأمّل»، وبذلك قد صرّح بعض محشّي الكفاية فقال الله إنّ موارد الحاجة إذا لم تكن هي بحد لو توقّفنا فيها لزم المحذور وهكذا الاتفاقات المستفيضة إذا لم تكن بإطلاقاتها مسلّمة مقبولة مرضيّة، بل كان المتيقن منها هو الرجوع إليهم مع اجتماع شرائط الشهادة من العدد والعدالة ـ كما تقدم من الشيخ ـ فكيف حينئذ إذا انضم أحدهما إلى الآخر يكفي في المطلب ويحكم باعتبار قول اللغوي، والظاهر أنّه إليه أشار أخيراً بقوله: « [فتأمّل ...]، هذا كلّه حاصل الكلام في المقدّمين» (<sup>17)</sup>.

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول ٣: ٧١.

<sup>(</sup>٢) عناية الأصول ٣: ١٤٥.

أقول: المناسب في المقام ختاماً للبحث والكلام وتوضيحاً للمرام بنقل بعض كلام المحقق النائيني في فإنّه في آخر مبحث قول اللغوي قال: « ينبغي البحث عن أنّ انسداد باب العلم بتفاصيل اللغات هل يوجب انسداد باب العلم بمعظم الفقه أو لا؟ الإنصاف: أنه لا يوجب ذلك؛ لأنّ الحاجة إلى قول اللغوي أقلّ قليل، فإنّ الغالب انفتاح باب العلم بمعاني الألفاظ، فعدم العمل بالظنّ فيما لا يعلم والأخذ بالاحتياط لا يوجب المحذور المذكور، والألفاظ التي ذكرها الشيخ هم من انسداد باب العلم فيها ـ مع أنها ليست بتلك المنابة من الكثرة -أغلبها يكون لمعانيها قدر متعين معلوم، والزائد المشكوك ليس بشيء يقتضي انسداد باب العلم بمعظم الفقه، وسيأتي لذلك لمزيد توضيح في مبحث الانسداد ...»(١٠).

قد تمّ إلى هنا بعون الله تعالى المجلّد الثاني من شرح الفرائد بيد الأقلّ السيّد رسول الموسويّ الطهرانيّ عفي عنه ويتلوه إن شاء الله المجلّد الثالث منه ، فانتظر .

<sup>(</sup>١) فوائد الأصول ٣: ١٤٤ و٣٢٣ و٣٢٤.

## الفهارس العامّة

١ \_ فهرس الآيات الكريمة

٢\_فهرس الأحاديث الشريفة

٣ \_فهرس مصادر التحقيق

٤ \_فهرس الاصطلاحات الواردة

٥ \_فهرس الفوائد والقواعد الواردة

٦ \_فهرس الأقوال الواردة

٧ \_فهرس محتوى الهوامش الهامّة

٨ \_فهرس محتوى الكتاب

## ١ \_فهرس الآيات الكريمة

| ۳۷۳ و ۳۷۶ و ۳۷۸ و ۳۷۲         | ﴿ أَحَلَ اللَّهُ البَّيْعَ ﴾                                                |
|-------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ۲۶۰ و ۲۵۲ و ۲۳۸               | ﴿ إِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا ﴾                                           |
| ۲۹۲                           | ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾     |
| ۳٦١                           | ﴿ أَ فَلاْ يَتَدَبَّرُونَ الْقُوْ آنَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾    |
| 117                           | ﴿ أَقِمِ الصَّلاٰةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ اللَّيْلِ ﴾           |
| ۲۳۰ و ۲۲۲                     | ﴿ أَقِيمُوا الصَّلاٰةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾                                 |
| ۲۸۳                           | ﴿ أَكُلُهٰا ذَائِمٌ ﴾                                                       |
| ۳۵۳ و ۳۳۵                     | ﴿ الم * ذٰلِكَ الْكِتَابُ لاْ رَيْبَ فِيهِ ﴾                                |
| ٣٥٣                           | ﴿ المص ﴾                                                                    |
| ٣٧٣                           | ﴿ أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسْاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ ﴾ .  |
| . ۲۰۲ و ۳۷۵ و ۳۷۷ و ۳۸۳ و ۳۹۵ | ﴿ إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّتُوا ﴾                           |
|                               | ﴿ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾        |
| ٤٢٨                           | ﴿ إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾                                          |
| £YA                           | ﴿ إِنَّ الإِنْسَانَ لَيَطْغَىٰ ۞ أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَىٰ ﴾                   |
| ﴾ ٢٠٥و ٣٠٥                    | ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالبَصَرَ وَالفُؤادَ كُلُّ أُولئِكَ كَانَ عَنهُ مَسئولاً |
|                               | ﴿ إِنَّ الصَّلاٰةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ ﴾               |
| ۲۰۶ و ۲۰۹                     | ﴿ إِنَّ الظَّنَّ لاٰ يُغْنِي مِنَ الْحَقُّ شَيْنًا ﴾                        |

| re7                               | ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْعًا ﴾                            |
|-----------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| ٠٢٣                               | ﴿ أَنَّ الْمَسْاجِدَ شِهِ ﴾                                               |
| ٤١٢                               | ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّ لْنَا الذُّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحْافِظُونَ ﴾        |
| سٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ ﴾ ٣٦٤ | ﴿ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالأَزْلامُ رِجْمُ     |
| اِمَ ﴾                            | ﴿ إِنَّمَا المُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلا يَقْرَبُوا المَسْجِدَ الحَر          |
| ۳۷۱                               | ﴿ اَهْدِنَا الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾                                   |
| ۳۲۲ و ۳۷۳ و ۳۷۵ و ۳۷۵ و ۴۰۷       | ﴿ أَوْنُوا بِالْمُقُودِ ﴾                                                 |
| r£                                | ﴿ أُولُوا الأَرْحٰامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ ﴾                      |
| ۲۷۱ و ۳۷۵ و ۳۷۱                   | ﴿ تِجارَةً عَنْ تَراضٍ ﴾                                                  |
| زَعَمَّا تُكُمْ ﴾ ٢٢٧ ٢٢٧         | ﴿ حُرَّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا تُكُمْ وَبَنَا تُكُمْ وَأَخَوَا تُكُمْ وَ |
| ٣٥٣                               | ﴿ حم ۞ عسق ﴾                                                              |
|                                   | ﴿ الرَّحْمٰنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوىٰ ﴾                                  |
| ٢٩٥                               | ﴿ زَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمُ وَالْجِسْمِ ﴾                            |
|                                   | ﴿ سَنَفْرُغُ لَكُمْ أَيُّهَ الثَّقَلَانِ ﴾                                |
| ۳٥٣                               | ﴿ ص ﴾                                                                     |
| ۲۲۷ و ۳۷۸ و ۳۷۸                   | ﴿ عَبْداً مَمْلُوكاً لا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ ﴾                           |
| ۳۰۲                               | ﴿ عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ ﴾                                  |
| ٤٠٦                               | ﴿ فَأَ تُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ ﴾                                  |
| ۳۹۸ و ۳۹۸ و ۳۹۹                   | ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُنَّ ﴾                                      |
| ۸۳۳ و ۹۹۳                         | ﴿ فَا عُتَزِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ ﴾                              |
| ۳۰۰ و ۲۳۳                         | ﴿ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾             |
| ۳٦٩                               | ﴿ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ ﴾                                            |

| ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ﴾ ٣٤٩ و٣٦٣ و٧٧٣                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلاَ تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَثْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ﴾ ٣٠٥ و ٣٠٦ و٣٠٧              |
| ﴿ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلا جُنَاحَ عَلَنِهِمَا أَنْ يَتَرَاجَعَا إِنْ ظُنَّا أَنْ يُقِيمًا حُدُودَ اللهِ ﴾ ٣٠٦ و٣٠٧ |
| ﴿ فَتَيَمَّتُوا صَعِيداً طَيِّباً ﴾                                                                               |
| ﴿ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءاً ﴾ ٥٣  |
| ﴿ فَرِهانٌ مَقْبُوضَةٌ ﴾                                                                                          |
| ﴿ فَشَنَالُوا أَهْلَ الذَّكْرِ ﴾                                                                                  |
| ﴿ فَلاْ جُنْاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطَّوْفَ بِهِمَا ﴾                                                                 |
| ﴿ فَلَوْلا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ ﴾                                                                           |
| ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاءٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلاٰةِ ﴾ ٣٢٢ و٣٢٣ و ٣٢٣ و ٣٢                               |
| ﴿ فَمَنْ حَجَّ البَّيْتَ أُوا عَتَمَرَ فَلا جُناحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطَّوُّفَ بِهِما ﴾                              |
| ﴿ قُلْ ءَآللَٰہُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴾                                                   |
| ﴿ قُلْ لاَ أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّماً عَلَىٰ طَاعِمٍ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ ﴾                         |
| ﴿ كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِيَدَّبُّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرُّ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾         |
| ﴿كهيعص﴾                                                                                                           |
| ﴿كُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾                                                                                     |
| ﴿ لاَ تُدْرِكُهُ الأَبْضارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْضارَ ﴾                                                          |
| ﴿ لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَٱنْتُمْ حُرُمٌ ﴾                                                                     |
| ﴿ لاَ تَقْرَبُوا مالَ اليَّتِيمِ ﴾                                                                                |
| ﴿ لَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطُهُونَ ﴾                                                                           |
| ﴿ لَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ ٢١٧ و ٣٥٩ و ٤١٨ و ٤١٩                                                  |
| ﴿ لاٰ تُؤْتُواْ السُّفَهَاءَ أَمُوالَكُمُ ﴾                                                                       |

| ﴿ لاَ يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ ﴾                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ لاَ يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي أَرْخَامِهِنَّ ﴾                              |
| ﴿ لاَ يَغْتَبُ بَعْضُكُمْ بَعْضاً ﴾                                                                      |
| ﴿لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾٧٧٪                                                                            |
| ﴿لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾                                                                                  |
| ﴿ لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ ٢٠                           |
| ﴿ لَنْ تَرَانِي ﴾                                                                                        |
| ﴿ مَا عَلَى المحْسِنينَ مِنْ سَبيلٍ ﴾                                                                    |
| ﴿ مَا لَهُمْ بِذَٰلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ اَلِّا يَظُنُّونَ ﴾                                         |
| ﴿ مَا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ لاَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ ٢٠                       |
| ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾                                                 |
| ﴿ الْمُحْصَنَاتُ مِنَ النِّسَاءِ ﴾                                                                       |
| ﴿ مِنْهُ آياتُ مُحْكَماتُ هُنَّ أُمُّ الكِتابِ وَأُخَرُ مُتَشابِهاتُ ﴾ ٣٥٣ و٢٦٢                          |
| ﴿نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْتَكُمْ أَنِّي شِئْتُمْ ﴾                                         |
| ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ الْعِلْمِ ﴾ ٣٥٣                     |
| ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ ١٨٠ و ٢٩١ و ٣٣١ و ٣٣٩ و ٤٤٦ و٤٧.                 |
| و ۲۷۸ و ۴۸۳ و ۴۸۸ و ۴۸۸ و ۴۸۸ و                                                                          |
| ﴿ وَاُحِلَّ لَكُمْ مَّا وَراءَ ذَلِكُمْ ﴾                                                                |
| ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَاةِ ﴾ ٣١٩ و ٢٥ |
| ﴿ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ ﴾                                                                             |
| ﴿ وَالصُّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ ﴾                                                                           |
| ﴿ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتابَ ﴾                                                    |

| ٠٢٦                                | ﴿ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ النَّسَاءِ إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾                    |
|------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ْحَقُّ بِرَدِّهِنَّ﴾ ٢٤٥ و ١١٥     | ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَ بُعُولَتُهُنَّ أَ |
| ۲۸۲ و ۳۶۳ و ۳۵۰ و ۱۱۱ و ۲۱۰        | ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاثَةَ قُرُوءٍ ﴾ ٢٤٥ و '              |
| ۳۰۰ و ۳۰۱ و ۷۵۷                    | ﴿ وَامْسَحُوا بِرُؤُسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾                                               |
|                                    | ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تُقْسِطُوا فِي الْيَتَامَىٰ فَانْكِحُوا ﴾                        |
| ۲۷۹                                | ﴿ وَ إِنْ كُنْتُمْ جُنُباً ﴾                                                              |
| ۲۸۰                                | ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِلإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾                                          |
| ۲۸۷ و ۲۸۲                          | ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفّاً صَفّاً ﴾                                             |
|                                    | ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ * إِلَىٰ رَبُّهَا نَاظِرَةٌ ﴾                              |
| ٠٢٧                                | ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَشْمَاءَ كُلُّهَا ﴾                                                  |
| ئُ اللهِ ﴾ ٢٧٩                     | ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّصَارِيٰ الْمَسِيحُ ابْر      |
| r17                                | ﴿ وَلاٰ تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكَرِ اشْمُ اللهِ عَلَيْهِ ﴾                            |
| ۳۸۳ و ۸۶۳                          | ﴿ وَلاٰ تَقْرَبُوهُنَّ حَتّٰى يَطْهُرْنَ ﴾                                                |
| ۲۰۸ و ۲۱۱                          | ﴿ وَلاٰ تُمْسِكُوا بِعِصَمِ الْكَوْافِرِ ﴾                                                |
| ۳۰۸ و ۳۰۹ و ۳۱۰ و ۳۱۱              | ﴿ وَ لاَ تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ ﴾                                                      |
| ۲٦٠ و ٢٨٦                          | ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ ﴾                                              |
| ۲۸۲                                | ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾                                                              |
| نَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾٢٩٢ | ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَىٰ أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِير  |
| YVV                                | ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَّةً ﴾                                                   |
| ۲۵۹ و ۲۷ ه                         | ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ ﴾                              |
| ۳۱۸ و ۳۱۸                          | ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرِّجٍ ﴾                                     |
| ۲۷٦                                | ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوِيٰ ﴾                                                         |

| ۳۰۲             | ﴿ وَمِنْهُمُ الَّذِينَ يُؤْذُونَ النَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ أُذُنُّ ﴾           |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٦٢             | ﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَ جَنَّاتٍ مَعْرُوشَاتٍ﴾                                  |
| ٣٦٩             | ﴿ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾                                                 |
| ۲۸۳ و ۳۸۳       | ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ ﴾                                               |
| rv9             | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاٰةِ ﴾                |
| ۱۵ و ۳۰۲        | ﴿ يُنا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّتُوا ﴾ |
| r18             | ﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَ الْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ ﴾      |
| ۳۰۲             | ﴿ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيراً ﴾                                                    |
| ۳۰۲ و ۳۰۳ و ۳۰۶ | ﴿ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾                                 |
| ۳۰٧             | ﴿ الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ ﴾                                        |
| ۲۹              | ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾                                         |

## ٢ \_فهرس الأحاديث الشريفة

| عنّا حديث فا عرضوه على كتاب الله                      |                |
|-------------------------------------------------------|----------------|
| كما يقرأ الناس                                        | إذا دخل و      |
| ء على أنفسهم جائز                                     | اعربوا حد      |
|                                                       | اقرأ القرآن    |
|                                                       | إقرار العقلا   |
| عرب، بَيْدَ أَنِي من قريش                             | أنا أفصح ال    |
| عُوب، مَيْدَ أَنِّي مِن قريش                          | أنا أفصح ال    |
| لذي جاء به جُبرئيل ﷺ إلى محمّد ﷺ سبعة عشر ألف آية ١٢. | أنَّ القرآن ا  |
| لا يكون حجَّةً إلَّا بقيِّم                           |                |
| زل على سبعة أحرف                                      | أنّ القرآن ن   |
| زل من عند واحد بحرفٍ واحدزل من عند واحد بحرفٍ واحد    | أنَّ القرآن ذ  |
| يجري مجرى الشمس والقمر                                | أنّ القرآن ي   |
| ت عليه آية التقصير وفسّرت له فصلّى أربعاًأ عاد٣٢٠     | إن كان قُر أ   |
| يد معانيه فلا بأس                                     | إن كنت تر      |
| ، يُنسَخ كما يُنسَخ القرآن                            | إنّ الحديث     |
| ى أنزل القرآن على سبعة أقسام كلّها شافٍ كافٍ٣٩١ و٣٩٢  | إنّ الله تعالم |
| ِجلً لا يُوصف بالمجيء والذهاب٢٨٧                      | إنّ الله عزّ و |
| حِ ﷺ مثل القرآن                                       | انّ أمر النبيّ |

| للصريح                   | إنّ تفسير القرآن لا يجوز إلّا بالأثر الصحيح والنصّ          |
|--------------------------|-------------------------------------------------------------|
| وحرّموا حرامها           | إنَّ سورة المائدة آخر القرآن نزولاً فأحلُّوا حلالها و       |
| قولهم ٢٥٩                | إنّا معاشر الأنبياء أمرنا أن نكلّم الناس على قدر عن         |
| Y9V                      | انْتَفَعُوا بِبَيَانِ اللهِ وَاتَّعِظُوا بِمَوَا عِظِ اللهِ |
| ٣٨٧                      | أنزل القرآن على سبعة أحرف                                   |
| ٤٨٢ و ٨٨٧                | إنّما هلك الناس في المتشابه                                 |
| ۲۵۹ و ۲۷۳                | إنَّما يعرف القرآن من خُوطب به                              |
| ٤١٠                      | إنّه قد سقط أكثر من ثلث القرآن                              |
| ۲۹۰                      | إنَّهم ضربوا القرآن بعضه ببعض                               |
| ه ۲۹ و ۲۹ و ۲۹ و ۲۹ و ۲۹ | إنّي تارك فيكم الثقلين                                      |
| ٣٢٥                      | أَوَ ليس قد قال الله عزّوجلّ في الصفا والمروة               |
| ۲۱۷ و ۴۵۳                | إيّاكم والظنّ، فإنّ الظنّ أكذب الكذب                        |
| 797                      | إيّانا عنى خاصّة                                            |
| ١١٨                      | بعثتُ بالحنيفيّة السمحة السهلة                              |
| ٣٤٧                      | حلالُ محمّد ﷺ حلالُ أبداً إلى يوم القيامة                   |
| ٤٩٣                      | خذ بما اشتهر بين أصحابك                                     |
| ٣٤٨                      | خذوا منّي مناسككم                                           |
| YVV                      | سُمّي النساء نساءً لأنّه لم يكن لآدم أنسٌ غير حوّا          |
|                          | الصلاة معراج المؤمن                                         |
| ۳٤۸                      | صلُّوا كما رأيتموني أصلِّي                                  |
| ٣٣٢                      | على اليد ما أخذت حتّى تؤدّي                                 |
| 101929                   | العمديُّ ثقَت ؛ فما أدّى البك عَنَّه فَعَنِّه بُوَ دِّي     |

| ٥١              | العمري وابنه ثقتان، فما أدّيا إليك عنّي فعنّي يؤدّيان                   |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ·· Y            | فإنّ النمام شاهد زور ، وشريك إبليس                                      |
| ٧٣              | فإنّماأ عيبك لأنّك رجلٌ اشتهرت بنا وبميلك إلينا                         |
| ۹۳              | فإنَّ أمر النبيَّ ﷺ مثل القرآن                                          |
| تنا۱۰۰          | فإنّه لا عذر لأحدٍ من موالينا في التشكيك في ما يروي عنّا ثقا            |
| ۸۲.             | فما وافق كتاب الله فخذوه                                                |
| ۰۵۸             | في الغنم السائمة الزكاة                                                 |
| ۹۰              | القرآن يفسر بعضه بعضاً                                                  |
|                 | القضاة أربعة: ثلاثة في النار ، وواحد في الجنّة                          |
| ٠               | كان الناس يعتبطون اعتباطاً                                              |
| ۹۱              | كذبواأ عداء الله ولكنّه نزل على حرف واحد                                |
| 'ለባ             | كفّ عن هذه القراءة ، اقرأ كما يقرأ الناس حتّى يقوم القائم لمُثِيِّلاً . |
| ٠٩٩             | كلّ شرطٍ خالف الكتاب باطل                                               |
| ٧٣٣٧            | كلَّ شيءٍ لم يخرج من هذا البيت فهو وبال                                 |
| ۱۸۰ و ۲۰۲       | كلّ شيءٍ مطلق حتّى يرد فيه نهيّ                                         |
| (91             | كلّ عصير أصابته النار فهو حرام حتّى يذهب ثلثاه ويبقى ثلثه.              |
| (VT             | كلُّ ما لم يخرج من هذا البيت فهو باطل                                   |
| ۱۷۰ و ۱۹۸ و ۲۰۰ | لا تَنقُض اليقين أبداً بالشكّ                                           |
| ۳۲٦۲۳           | لا رهن إلّا مقبوضاً                                                     |
| ٠٠٥             | لا يتنفَّل الرجل إذا دخل وقت فريضة                                      |
| ٠٠٠             | لو قرئ القرآن كما أنزل لألفيتنا فيه مسمّين                              |
| ١٥١             | له لا هؤ لاء انقطعت آثار النبوّة واندر ست                               |

| ۰۰۰ ۱۰ و ۲۱ه | لَيِّ الواجد يحلُّ عقوبته و عرضه                      |
|--------------|-------------------------------------------------------|
| ۲۷۱          | ليس شيءٌ أبعد من عقول الرجال من تفسير القرآن          |
| ۲۳۲ و ٤٤٩    | المؤمنون عند شروطهم                                   |
| ۲۷۰          | ما آمن بي من فسّر كلامي برأيه                         |
| ۲۹۰          | ما ضرب رجلٌ القرآن بعضه ببعض إلّا كفر                 |
|              | ما لم يكن دينه في ما يكره الله عزّوجلّ                |
| YYY          | ما ورّثك الله من كتابه حرفاً                          |
| ٤٠٠ و ٢٠٥    | من أفتى الناس بغير علم،كان ما يفسده أكثر ممّا يصلحه   |
| ٣٠٠          | مِن أين علمتَ أنّ المسحَ ببعض الرأس؟                  |
|              | من تعلّم علماً ليماري به السفهاء أو ليباهي به العلماء |
| ٢٧١          | من حكم برأيه بين اثنين فقد كفر                        |
| ٣١٨          | مَن صلَّى أربعاً في السفر أعاد                        |
| ۱۱۲ و۱۱۳     | من فاتته فريضة فليقضها كما فاتته                      |
|              | من فشر القرآن برأيه إن أصاب لم يؤجر                   |
| ۲۷۰          | من فسّر القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ                   |
|              | من فسّر القرآن برأيه فقد افترى على الله الكذب         |
| ۸۲۲ و ۱۸۶    | من فسّر القرآن برأيه فليتبوّأ مقعده من النار          |
|              | من قال في القرآن بغير علم فليتبوّأ                    |
| ٤٦٥          | من كنت مولاه فعليّ مولاه ً                            |
| <b>TAT</b>   |                                                       |
|              | نزل القرآن بإيّاك أعني واسمعي يا جارة                 |
|              | نعم ولا يمين عليه                                     |

| ٤٦٧      | هذا وأشباهه يعرف من كتاب الله                                                  |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------|
| Y9V      | وَاللَّهُ اللَّهُ فِي الْقُرْآنِ لَا يَشْبِقُكُمْ بِالْعَمَلِ بِهِ غَيْرٌ كُمْ |
| ۳٠٧      | والمتعة ليس فيها طلاق                                                          |
| ٤٩       | وأمّا الحوادث الواقعة فارجِعوا فيها إلى رُواة حديثنا                           |
| 117      | وإن لم يفعل فلا شيء عليه                                                       |
| ۵۲۷      | وكان لسان آدم ﷺ العربيّة وهو لسان أهل الجنّة                                   |
| ٤٦٨      | وما خالفه فاطرحوه أو ردّوه إلينا                                               |
| ۲۷۰      | وما عرفني من شبّهني بخلقي                                                      |
| ۲۷۰      | وما على ديني من استعمل القياس في ديني                                          |
| ۲۷۱      | ومن فسّر برأيه آيةً من كتاب الله فقد كفر                                       |
| ٣٠٦      | وهو أحد الأزواج                                                                |
| ٢٧٢      | يا أبا حنيفة ، لقد ادّعيت علماً !                                              |
| ٣٠٣      | يا بنيَّ أما بلغك أنَّه يشرب الخمر ؟                                           |
| ٦٠       | يا ربّ اجعل للموت علَّة يؤجر بها الميّت                                        |
| ت وأهلكت | يا قتادة ، إن كنت قد فسَّرت القرآن من تلقاء نفسك فقد هلك                       |
| 117      | يقضي ما فاته كما فاته                                                          |
| 117      | يقضيها إذا ذكرها                                                               |

## ٣ \_فهرس مصادر التحقيق

- ١ \_ القرآن الكريم.
- ٢ إبهاج في شرح المنهاج: للسبكيّ ، ط / درا الكتب العلميّة ، بيروت ، الطبعة الأولى .
   ١٤١٦ ق .
  - ٣ \_ إتحاف فضلاء البشر: للدمياطيّ الشهير بالبناء، ط / مطبعة المشهد الحسينيّ.
  - ٤ \_ إتحاف الفقهاء: لآل عصفور ، ط / مكتبة العزيزيّ ، قم ، الطبعة الأولى ، ١٤١٠ ق .
- ٥ ـ الاتقان في علوم القرآن: للسيوطيّ، ط /دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الثانية.
   ١٤٢٨ ...
  - ٦ ـ الاحتجاج: لأبي منصور الطبرسيّ، ط /أسوة، قم، الطبعة الثالثة، ١٤٢٢ ق.
- ٧ ـ إحقاق الحقّ: لنور الله الحسيني المرعشيّ النستريّ، مع تعليقات المرعشيّ النجفيّ،
   ط / مكتبة آية الله المرعشيّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ ق.
- ٨ ـ الإحكام في أصول الأحكام: للآمديّ. ط / دار الكتب العــلميّة، بــيروت، الطــبعة
   الأولى، ١٤٠٥ق.
- ٩ ـ الاختصاص: للشيخ العفيد، ط/مؤسسة النشر الإسلامي، قـم، الطبعة الشامنة،
   ١٤٢٧ ...
- ١٠ ـ اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّي): للشيخ الطوسيّ، ط / مؤسّسة النشر
   الإسلامق، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٧ ق.

- ١١ ـ إرشاد الأذهان: للعلامة الحلّي، ط/مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، الطبعة الأولى.
   ١٤١٠ ق.
- ١٢ ـ إرشاد الفحول: للشوكانيّ، ط / دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأُولى، ١٤١٩ ق.
- ١٣ ـ إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين: للسيوريّ الحـلّيّ، ط / مكـتبة آيـة الله
   المرعشي النجفيّ، قم.
- ١٤ ـ الأربعين: للعلّامة المجلسيّ، ط/دار الكتب العلميّة إسما عيليان، قم، ١٣٥٨ ش.
- ٥١ ـ الاستبصار: للشيخ الطوسيّ، ط / دار الكتب الإسلاميّة، طهران، الطبعة الخامسة.
   ١٣٨٣ ش.
  - ١٦ \_إشارات الأصول: للشيخ محمّد إبراهيم الكلباسي، ط/الحجريّة.
- الإشارات والتنبيهات: للشيخ الرئيس ابن سينا، ط/مكتب الإعلام الإسلامي، قم،
   الطبعة الأولى، ١٤٣٧ ق.
  - ١٨ ـ أُصول الفقه: للسرخسيّ، ط / دارالمعرفة، بيروت.
- ١٩ ـ أصول الفقه: للشيخ محمد رضا المظفّر، ط/مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم، الطبعة
   السادسة . ١٤٣٠ ق.
  - ٢٠ \_ الاعتقادات: للشيخ الصدوق ( راجع مصنّفات الشيخ المفيد ).
- ٢١-الاعتقادات: للشيخ محمد باقر المجلسيّ ، ط /مكتبة العلّامة المجلسيّ ، قم ، الطبعة
   الأولى ، ١٤٠٩ ق .
  - ٢٢ \_أقرب الموارد: للشرتونيّ، ط/مكتبة آية المرعشيّ النجفيّ، قم، ١٤٠٣ هـ.
- ٢٣ ـ الأمالي: للشيخ المفيد، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة السادسة، ١٤٢٩ق.
- ٢٤ ـ الأمالي: للشيخ الصدوق، ط / مؤسّسة الأعلميّ، بيروت، الطبعة الخامسة، ١٤١٠ق.
- ٢٥ ـ الأنوار النعمائية: للسيّد نعمة الله الجزائريّ، ط / مكتبة شركة الطباعة، تـبريز ـ
   ايران.

- ٢٦ أنيس المجتهدين: للمولى محمّدمهدي النراقيّ، ط/مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم،
   الطبعة الأولى، ١٤٣٠ ق.
  - ٢٧ \_أوائل المقالات: للشيخ المفيد (راجع مصنّفات الشيخ المفيد).
  - ٢٨ \_أوثق الوسائل في شرح الرسائل: للشيخ موسى التبريزي، ط /الحجرية.
- ٢٩ إيضاح الاشتباه: للعلّامة الحلّيّ، ط / مكتبة آية الله العظمى المرعشيّ النجفيّ، قم،
   الطبعة الأولى، ١٤٢٥ق.
  - ٣٠ \_ إيضاح الفرائد: للمحقّق التنكابنيّ، ط / الحجريّة.
- ٣١ ــ إيضاح الفوائد: لفخر المحقّقين، ط/بنياد كوشانبور، طهران، الطبعة الأولى، ١٣٨٧ ق.
  - ٣٢\_بحار الأنوار: للعلّامة المجلسيّ، ط/دار الكتب الإسلاميّة، طهران.
- ٣٣ـ بحر الفوائد: للميرزا محمّد حسن الآشتيانيّ، ط/ ذوي القربي، قم، الطبعة الأولى. ١٤٣٠ ق.
- ٣٤ ـ البحر المحيط في التفسير: لإبي حيّان الأندلسيّ، ط / دار الفكر ، بيروت، الطبعة الأولى ، ١٤٢٥ ق.
- ٣٥ ـ البحر المحيط في أصول الفقه: للزركشيّ، ط / دار الصفوة. الكويت، الطبعة
   الثانية، ١٤١٣ ق.
  - ٣٦ ـ بدائع الأفكار: للميرزا حبيب الله الرشتيّ، ط /الحجريّة.
- ٣٧ ـ البرهان في تفسير القرآن: للسيّد هاشم البحرانيّ، ط/مؤسّسة الأعلميّ، بيروت،
   الطبعة الثانية، ١٤٢٧ ق.
- ٣٨ ــ البرهان في علوم القرآن: للزركشيّ، ط / دار المعرفة، بيروت، الطبعة الشانية. ١٣٩١ ق.
- ٣٩-بهجة الخاطر ونُزهة الناظر: للشيخ يحيى البحرانيّ، ط /مجمع البحوث الإسلاميّة. مشهد، الطبعة النالثة، ١٤٣٠ ق.

- ٤٠ ـ البهجة المرضية على ألفية ابن مالك: لجلال الدين السيوطي، ط / دار الكتب
   العلمية إسما عيليان. قم، الطبعة السابعة عشرة، ١٤٢٧ق.
- ٤١ ـ البيان في تفسير القرآن: للسيّد الخوئيّ، ط/مؤسّسة إحياء آثار الإمام الخوئيّ، قم.
- ٤٢ بيان المختصر: لشمس الدين أبوالثناء الإصفهائيّ، ط/مرك البحث العلميّ وإحياء التراث الإسلاميّ، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٦ ق.
- 28 ـ تأويل الآيات الظاهرة في فضائل العترة الطاهرة: للسيّد شرف الدين عليّ الحسينيّ الأسترآباديّ، ط/مدرسة الإمام المهديّ ﷺ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٧ ق.
  - ٤٤ ـ تاج العروس: للزبيديّ، ط / دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٢٤ ق.
  - 20 \_ التبصرة في أصول الفقه: لأبي إسحاق الشيرازي، ط/دار الفكر، دمشق.
  - ٤٦ ـ التبيان في تفسير القرآن: للشيخ الطوسيّ، ط / دار إحياء التراث العربيّ، بيروت.
- ٧٤ تحرير الأحكام: للعلامة الحلّي، ط/مؤسّسة الإمام الصادق الله قدم، الطبعة
   الأولى، ١٤٢٠ق.
  - ٤٨ ـ التذكرة بأصول الفقه: للشيخ المفيد (راجع مصنّفات الشيخ المفيد).
- ٩٩ ـ تذكرة الفقهاء: للعلامة الحليّ، ط /مؤسسة آل البيت الله الإحياء النراث، قسم،
   الطبعة الأولى، ١٤١٤ق.
  - ٥٠ \_ تسديد القواعد: للشيخ محمّد الإماميّ النجفيّ الخوانساريّ، ط/الحجريّة.
    - ٥١ \_ تصحيح اعتقادات الإماميّة: للشيخ المفيد (راجع مصنّفات الشيخ المفيد).
- 7 ـ تعليقة على معالم الأصول: للسيّد القزوينيّ، ط / مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم.
   الطبعة الأولى ، ١٤٢٧ ق.
- **٥٣ ـ تف**سير الصافي : للفيض الكاشانيّ ، ط /مؤسّسة الأعلميّ ، بيروت ، الطبعة الأُولى . ١٤٢٩ ق .
- ٥٤ \_تفسير الطبريّ: للطبريّ، ط / دار عالم الكتب، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٤ ق.

- ٥٥ \_ تفسير العيّاشى: لأبي نضر السمر قنديّ، ط / المكتبة العلميّة الإسلاميّة، طهران.
- ٥٦ ــ تفسير القمّيّ: لعليّ بن إبراهيم القمّيّ، ط / مؤسّسة الأعـــلميّ، بــيروت، الطــبعة الأولى، ١٤٢٨ ق.
  - ٥٧ \_ تفسير الكبير: للرازي، ط / \_\_\_ ، الطبعة الثالثة.
  - ٥٨ \_ تفسير نور الثقلين: للحويزي، ط/المطبعة العلميّة، قم، الطبعة الثانية.
- ٥٩ ـ تمهيد الأصول: للشيخ الطوسيّ، ط / جامعة الطهران، طهران، الطبعة الأولى، ١٣٦٢ ش.
- ٦٠ تمهيد القواعد: للشهيد الثاني، ط / مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى.
   ١٤١٦ ق.
- ٦١ ـ تنزيه الأنبياء والأثقة: للشريف المرتضى علم الهدى، ط/مركز الأبحاث والدراسات الإسلاميّة، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٢ ق.
- ٦٣ ــ التنقيح في شرح العروة الوثقى (موسوعة الإمام الخوئق): للسيّد الخوئتي، ط / مؤسّسة إحياء آثار الإمام الخوئق، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٨ ق.
- ٦٣ ـ التوحيد: للشيخ الصدوق، ط /مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة التاسعة.
   ١٤٢٧ ق.
- ٦٤ تهذيب الأحكام: للشيخ الطوسيّ، ط/دار الكتب الإسلاميّة، طهران، ١٣٨٦ ش.
   ٦٥ تهذيب اللغة: للأزهريّ، ط/الدار المصريّة للتأليف والترجمة.
- ٦٦ تهذيب الوصول إلى علم الأصول: للعلامة الحلّي، ط / ذوي القربي، قم، الطبعة
   الأولى.
  - ٦٧ ـ ثواب الأعمال: للشيخ الصدوق، ط / مكتبة الصدوق، قم.
- ٦٨ ـ جامع المقاصد: للمحقّق الثاني، ط / مؤسّسة آل البيت اللِّمَثِّ لإحياء التراث، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ ق.

- ٦٩ ـ جامع المقدّمات: جمع من العلماء، ط / مؤسّسة الهجرة، قـم، الطبعة الرابـعة. ١٣٧٠ ش.
- ٧٠ جمهرة اللغة: لابن دُريد الأزديّ، ط / مجمع البحوث الإسلاميّة، مشهد، الطبعة
   الأولى، ١٤٢٨ ق.
  - ٧١ ـ جواهر الكلام: للشيخ محمّد حسن النجفيّ، ط/ دار الكتب الإسلاميّة، طهران.
- ٧٢ ـ الحاشية على تهذيب المنطق: للمولى عبدالله بن شهاب الدين الحسيني اليزدي،
   ط/مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ١٤٠٥ ق.
- ٧٣ ـ حاشية فرائد الأصول: للشيخ آغارضا الهمدانيّ، ط /مهديّ الموعود ( عجّل الله فرجه)، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢١ق.
- ٧٤ ـ حاشية فرائد الأصول: للسيّد اليزديّ، ط / دارالهدى، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٦ ق.
- 8-حاشية المدارك: للعلّامة البهبهائيّ، ط/مؤسّسة آل البيت ﷺ لإحياء التراث، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٩ق.
  - ٧٦ ـ حاشية المعالم: لملّا محمّد صالح المازندرانيّ، ط /الحجريّة.
    - ٧٧ ـ حاشية الوافية: للسيّد الصدر، ط/الحجريّة.
- ٧٨ ـ الحبل المتين: للشيخ البهائي، ط / الآستان الرضويّة المقدّسة، مشهد، الطبعة
   الأولى، ١٤٢٤ق.
- ٧٩\_ الحجّة للقُرّاء السبعة: للفارسيّ، ط / دار المأمون للتراث، بيروت، الطبعة الأولى. ١٤٠٤ ق.
- ٨٠ الحجّة في القراءات السبعة: لابن خالويه، ط / مؤسّسة الرسالة، بيروت، الطبعة
   السادسة، ١٤١٧ ق.
- ٨١ الحدائق الناضرة: للمحدّث البحراني، ط/مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، ١٣٦٣ ش.

- ٨٢ ـ الحكمة المتعالية: لصدر الدين محمد الشيرازي (ملاصدرا = صدر المتألهين).
  ط/بنياد الحكمة الإسلامي صدرا، طهران، الطبعة الأولى، ١٣٨٢ ق.
- ٨٣\_الخصال: للشيخ الصدوق، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الثامنة، ١٤٢٩ق.
- ٨٤ ـ خلاصة الأقوال في معرفة الرجال: للعلّامة الحلّيّ، ط /مؤسّسة نشر الفقاهة، قم، الطبعة الثانية، ١٤٢٢ ق.
- ٨٥ ـ الخلاف: للشيخ الطوسيّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة السابعة، ١٤٢٩ ق.
- ٨٦\_الدرّ المصُون في علوم الكتاب المكنُون: للسمين الحلبيّ، ط/دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٤ ق.
  - ٨٧ ـ الدرّ المنثور: للسيوطيّ، ط/ دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٩ ق.
- ٨٨ ـ درر الفوائد: للآخوند محمد كاظم الخراساني، ط/مؤسسة الطبع والنشر التابعة
   لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، طهران، الطبعة الأولى، ١٤١٠ ق.
- ٨٩ ـ الدرر النجفيّة: للمحدّث البحرانيّ، ط / الحجريّة، من منشورات مؤسّسة
   آل البيت الليّك.
- ٩- الدروس الشرعيّة: للشهيد الأوّل، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الثانية،
   ١٤١٧ ق.
- ٩١ الذريعة إلى أصول الشريعة: للسيّد المرتضى، ط/مؤسّسة الإمام الصادق على الله ما المادق على الله على المادة الماد
- ٩٢ ـ الذريعة إلى تصانيف الشريعة: للشيخ آقا بزرك الطهرانيّ، ط / دار الأضواء،
   بيروت.
- 97 ـ الذخيرة في علم الكلام: للسيّد المرتضى، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٦ق.

- ٩٤ ـ ذخيرة المعاد: للمحقّق السبزواريّ، ط / الحجريّة، من منشورات مؤسّسة آل الست اللّيكا.
- ٥٥ ـ ذكرى الشيعة: للشهيد الأوّل، ط /مؤسّسة آل البيت المِثْثِ الإحياء التراث، قـم،
   الطبعة الأولى، ١٤١٩ ق.
- ٩٦ ـ رجال النجاشي : لأحمد بن عليّ النجاشيّ ، ط /مؤسّسة النشر الإسلاميّ ، قم ، الطبعة التاسعة ، ١٤٢٩ ق .
  - ٩٧ ـ الرسائل الأصوليّة: للعلّامة البهبهانيّ، ط/مؤسّسة العلّامة الوحيد البهبهانيّ، قم،
     الطبعة الأولى، ١٤١٦ ق.
- ٩٨ ـ رسائل الشريف المرتضى: للسيّد مرتضى، ط/دار القرآن الكريم، قم، ١٤٠٥ ق.
- ٩٩ ـ رسائل فقهيّة : للشيخ مرتضى الأنصاريّ، ط / مجمع الفكر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٦ ق.
  - ١٠٠ ـ الرسائل المحشّى: للشيخ المرتضى الأنصاريّ، ط / مكتبة المصطفوي، قم.
- ١٠١ ـ رسائل الميرزا القتيّ : للمحقّق الميرزا أبوالقاسم القـتيّ ، ط / مكـتب الإعـلام
   الإسلاميّ ، قم ، الطبعة الأولى ، ١٤٢٨ ق .
  - ١٠٢ ـ رسالة ضوابط الرضاع: (راجع كتاب كلمات المحقّقين).
- ١٠٣ ـ رسالة في تحريم الغناء: للفاضل السبزواريّ ( راجع موسو عة الغناء والموسيقيّ )، ط/مرصاد، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٨ ق.
  - ١٠٤ ـ رسالة في الاعتقادات: للشيخ الصدوق، ط مركز نشر الكتاب، ١٣٧٠ ق.
- ١٠٥ ـ روض الجنان: للشهيد الثاني، ط/مكتب الإعلام الإسلامي، قم، الطبعة الأولى،
   ١٤٢٢ ق.
- ١٠٦ ـ الروضة البهيّة في شرح اللمعة الدمشقيّة: للشيخ زين الدين العامليّ (الشهيد
   الثانى)، ط/مجمع الفكر الإسلاميّ، قم، الطبعة الثالثة ، ١٤٢٧ ق.

- ١٠٧ ــروضة المتَّقين: للمولى محمّد تقيّ المجلسيّ، ط /كوشانپور.
- ١٠٨ ـ رفع الحاجب: للسبكيّ، ط / عالم الكتب، بيروت، الطبعة الأُولى، ١٤١٩ ق.
- 1.9 مرياض المسائل: للسيّد عليّ الطباطبائيّ، ط / مؤسّسة آل البيت اللَّيمَ الاحمياء التراث، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٨ق.
- ١١٠ ـزاد المسير في علم التفسير: للقرشيّ البغداديّ، ط / المكتب الإسلاميّ، بيروت.
   الطبعة الرابعة ، ١٤٠٧ ق.
  - ١١١ ـ زبدة الأصول: للشيخ البهائي، ط/مرصاد، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٣ ق.
- ١١٢ ـ زبدة البيان: للمحقّق الأردبيليّ، ط/مطبعة المؤمنين، قم، الطبعة الثانية، ١٤٢١ ق.
- ۱۱۳ ـ زهر الربيع: للسيّد نعمة الله الجزائريّ. ط / دار جنان، بيروت. الطبعة الأولى.
  ۱٤١٤.
  - ١١٤ ـ السبعة في القراءات: لابن المجاهد، ط / دار المعارف، بيروت، الطبعة الثانية.
- ١١٥ ـ السرائر: لابن إدريس الحلّي، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الخامسة،
   ١٤٢٨ ق.
- ١١٦ ـ سعد السعود للنفوس: لرضيّ الدين السيّد عليّ بن موسى بن طاوس الحسنيّ. ط/
  مكتب الإعلام الإسلاميّ. قم، الطبعة الأولى ، ١٤٢٧ق.
- ١١٧ ـ سفينة البحار : للشيخ عبّاس القتيّ ، ط /مجمع البحوث الإسلاميّة ، مشهد ، الطبعة الأولى ، ١٤١٨ ق .
- ١١٨ ـالسنن الكبرى: لأحمد بن شعيب النسائيّ، ط/دار الكتب العلميّة ، بيروت ، الطبعة
   الأولى ، ١٤١١ق.
- ١١٩ ـشرائع الإسلام: للمحقّق الحلّيّ, ط/منشورات دار الأضواء، بـيروت، الطبعة
   الثانية، ١٤٠٣ق.

- ١٢٠ ـ شرح التهذيب: للسيّد نعمة الله الجزائريّ، من مخطوطات مكتبة آية الله المرعشيّ،
   تحت الرقم ٢٦٩٠.
- ١٣١ ـشرح فصوص الحكم (مطلع خصوص الكلم في معاني فصول الحكم): للقيصريّ ، ط/منشورات أنوار الهدى، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٦ ق.
- ۱۳۲ ـشرح القواعد: لكاشف الغطاء ، من مخطوطات مكتبة آية الله المر عشيّ ، تحت الرقم ٤٩٩٦ .
  - ١٢٣ \_شرح الكافية: للرضيّ، ط/المكتبة المرتضويّة لإحياء الآثار الجعفريّة.
- ١٧٤ ـ شرح اللُّمع: للشيرازيّ، ط / دار الغرب الإسلاميّ، بـيروت، الطبعة الأولى.
   ١٤٠٨ ق.
- ١٢٥ ـ شرح المختصر: لسعد الدين التفتازانيّ، ط /إسما عيليان، قم، الطبعة الشالثة.
   ١٤٢٨ ق.
  - ١٢٦ ـ شرح مختصر الأصول: للعضديّ، ط/حسن حلميّ، ١٣٠٧ ق.
- ١٣٧ ـشرح المصطلحات الكلاميّة : مجمع البحوث الإسلاميّ ، ط/مؤسّسة الطبع والنشر في الآستانة الرضويّة المقدّسة ، مشهد ، الطبعة الأولى ، ١٤١٥ ق .
- ۱۲۸ ــ شرح المنظومة: للمولى هاديّ السبزواريّ، ط / منشورات بيدار، قــم، الطـبعة الأولى، ۱٤۲۸ق.
- ١٣٩ ـ ضوابط الأصول: للسيّد إبراهيم القزوينيّ، ط / تقريرات دروس شريف العلماء، ط /الحجريّة، ١٢٧٥ ق.
- ١٣٠ ـ العدّة في أُصول الفقه: للشيخ الطوسيّ، ط / مطبعة ستاره، قم، الطبعة الأولى. ١٤١٧ ق.
- ١٣١ ـ العروة الوثقى: للسيّد محمّد كاظم الطباطبائيّ، ط/ المكتبة العلميّة الإسلاميّة،
   طهران.

- ١٣٢ ـ العناوين: للسيّد مير عبدالفتّاح المراغيّ ، ط /مؤسّسة النشر الإسلاميّ ، قم ، الطبعة الثالثة ، ١٤٢٩ ق .
- ١٣٣ \_عناية الأصول: للسيّد الفيروز آباديّ، ط/منشورات فيروز آباديّ، قم، الطبعة الأولى، ١٣٨٧ ش.
- ١٣٤ \_عوائد الأيّام: للنقراقيّ، ط/مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٧ ق.
- ١٣٥ ـ عوالي اللآلي: لابن جمهور الأحسائي، ط / مطبعة سيد الشهداء، قم. الطبعة الأولى. ١٤٠٣ ق.
- ١٣٦ عيون أخبار الرضا اللَّهِ : للشيخ الصدوق ، ط / المكتبة الحيدريّة ، قم ، الطبعة الأولى ،
  ١٤٢٦ ق .
- ١٣٨ ـ الغريبين في القرآن والحديث: لأبي عبيد الهرويّ، ط / المكتبة العصريّة، بيروت،
   الطبعة الأولى، ١٤١٩ ق.
- ١٣٩ ـغنية النزوع: لابن زهرة، ط /مؤسّسة الإمام الصادق ﷺ، قم، الطبعة الأولى. ١٤١٧ ق.
- 18- فرائد الأصول: للشيخ مرتضى الأنصاري، ط/مجمع الفكر الإسلامي، قم، الطبعة الثانية، ١٤٢٧ ق.
- ١٤١ ـ فصوص الحكم: لمحي الدين ابن عربيّ، ط / الزهراء، طهران، الطبعة الشالثة،
   ١٣٧٥ ش.
- ١٤٢ ـ الفصول الغرويّة: للشيخ محمّد حسين الإصفهانيّ، ط/الحجريّة، من منشورات دار إحياء العلوم الإسلاميّة، ١٤٠٤ ق.

- ١٤٣ ـ الفصول المهمّة في الأصول الأثمّة: للشيخ الحرّ العامليّ، ط /مؤسّسة المعارف الإسلاميّة الإمام الرضا لمالليّة، قم ، الطبعة الأولى، ١٤١٨ ق.
- 182 فوائد الأصول: للشيخ محمد علي الكاظميّ، تقريرات أبحاث الميرز النائينيّ، ط/
   مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الخامسة، ١٤١٦ق.
  - ١٤٥ \_ الفوائد الأصوليّة: للسيّد بحر العلوم، ط/الحجريّة، ١٢٧١ ق.
- 127 ـ الفوائد الحائريّة: للوحيد البهبهانيّ، ط/مجمع الفكر الإسلاميّ، قم، الطبعة الثانية. ١٤٢٤ ق.
- ١٤٧ \_ الفوائد الطوسيّة: للشيخ الحرّ العامليّ، ط/مكتبة المحلّاتيّ، قم، الأولى، ١٤٢٣ ق.
- ١٤٨ ـ الفوائد المدنيّة: للمحدّث محمّد أمين الأستر آباديّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ،
   قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٤ ق.
  - ١٤٩ ـ القاموس المحيط: للفيروزآباديّ، ط/دار الفكر، بيروت، ١٤٠٣ ق.
- ١٥٠ ـ القبسات: للسيّد باقر الداماد الحسينيّ (ميرداماد)، ط/مطبعة جامعة طهران،
   ١٣٦٧ ش.
- 101 ـ قرب الإسناد: لعبدالله بن جعفر الحميريّ القمّيّ، ط /مؤسّسة آل البيت ﷺ ، قم، الطبعة الأولى ، ١٤١٣ ق.
- ١٥٢ -قلائد الفرائد: للشيخ غلام رضا القتيّ، ط/مؤسّسة ميراث النبوّة، قم، الطبعة
   الأولى، ١٤٢٨ق.
- ١٥٣ ـ قواعد الأحكام: للعلامة الحلّي، ط/مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، الطبعة الثانية،
   ١٤٢٧ ق.
- ١٥٤ \_ قواعد الأحكام في مصالح الأنام: لعبد العزيز ابن عبدالسلام السلميّ، ط/ دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ق.
  - ١٥٥ \_ القواعد الفقهيّة: للبجنورديّ، ط/مطبعة النجف الأشرف، ١٣٨٩ ق.

- ١٥٦ \_ القواعد والفوائد: للشهيد الأوّل، من منشورات مكتبة المفيد، قم.
- ١٥٧ ـ قوانين الأصول: للمحقّق القمّيّ، ط/الحجريّة، المجلّد الأوّل: ط/المكتبة العلميّة الإسلاميّة، طهران، ١٣٧٨ ق: والمجلّد التاني: ط/دار الخلافة، طهران.
- ١٥٨ ـ الكافي: للشيخ الكلينيّ الرازيّ ، ط/دار الكتب الإسلاميّة ، طهران ، الطبعة السابعة ، ١٣٨٣ ش.
- ١٥٩ ـ الكافي في الفقه : لأبي الصلاح الحلبيّ ، من منشورات مكتبة الإمام أمير المؤمنين ﷺ . إصفهان .
  - ١٦٠ ـ الكتاب: للسيبويه، ط / دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ ق.
    - ١٦١ ـكتاب الأضداد: لمحمّد بن القاسم الأنباريّ، ط/التراث العربيّ، الكويت.
- ١٦٢ ـكتاب التعريفات: للجرجانيّ ، ط /دار النفائس ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ١٤٢٤ ق .
- ١٦٣ ـ كتاب تمهيد الأصول في علم الكلام: للشيخ الطوسيَّ ، ط/مطبعة جامعة الطهران ، طهران ، ١٣٦٧ ش.
- ١٦٤ ـ كتاب الصلاة: للشيخ مرتضى الأنصاريّ، ط/مجمع الفكر الإسلاميّ، قم، الطبعة
   الأولر، ١٤١٥ ق..
- 170 ـكتاب الطهارة: للشيخ مر تضى الأنصاريّ، ط/مجمع الفكر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٥ق.
- ١٦٦ ـ كتاب المكاسب: للشيخ مر تضى الأنصاريّ ، ط /مجمع الفكر الإسلاميّ ، قم ، الطبعة السادسة ، ١٤٢٣ ق .
- ١٦٧ ـكشف الفطاء: لكاشف الفطاء ، ط /مكتب الإعلام الإسلاميّ ، قم ، الطبعة الأولى . ١٤٢٢ ق .
- ١٦٨ ـ كشف اللثام: للفاضل الهنديّ، ط /مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى. ١٤١٨ ق.

- ١٦٩ كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد: للمعلّامة الحلّي، ط/ مؤسسة النشر
   الاسلام، قبى الطبعة الحادية عشرة، ١٤٢٧ق.
- ١٧٠ ـ كفاية الأحكام (الفقه): للمحقق السبزواريّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم،
   الطبعة الأولى، ١٤٢٣ ق.
- ١٧١ \_كفاية الأصول: للآخوند محمّد كاظم الخراسانيّ، ط /مؤسسة آل البيت 생활 لاحياء التراث، قم، الطبعة الرابعة، ١٤٢٧ ق.
- ١٧٢ ـ كفاية الأصول مع حواشي المشكينيّ: للميرزا أبي الحسن المشكينيّ، ط/
   منشورات الحكمة، قم، الطبعة الثالثة، ١٤٦٧ ق.
- ١٧٣ \_ كلمات المحقّقين: تحتوي على ثلاثين رسالة ، ط / منشورات مكتبة المفيد ، قم ،
   ١٤٠٢ ق .
- ١٧٤ ـ الكلمات المكنونة: للفيض الكاشانيّ، ط/مؤسّسة التاريخ العربيّ، قم، الطبعة
   الأولى، ١٤٢٦ق.
- ١٧٥ ـ كمال الدين: للشيخ الصدوق، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الخامسة،
   ١٤٢٩ ق.
- ١٧٦ كنز الدقائق: للميرزا محمد المشهديّ، ط/مؤسسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة
   الأولى، ١٤١٥ ق.
- ١٧٧ ــ لسان العرب: لابن منظور ، ط / نشر أدب الحوزة ، قم ، الطبعة الأُولى ، ١٤٠٥ ق .
- ١٧٨ مبادئ الوصول إلى علم الأصول: للعلامة الحلّي، ط / دار الأضواء، بيروت،
   الطبعة النانية . ١٤٠٦ ق.
- 1۷۹ ــ المبسوط: للشيخ الطوسيّ ، ط / مؤسّسة النشر الإسلاميّ ، قم ، الطبعة الأولى ، ۱٤۲٥ ق .
  - ١٨٠ \_مجمع الأمثال: للميدانيّ، ط / دالر الجيل، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٧ ق.

- ۱۸۱ \_ مجمع البحرين: للطريحيّ، ط / مكتب نشر الثقافة الإسلاميّة، طهران، الطبعة الرابعة، ١٣٨٥ ش.
- ١٨٢ ـ مجمع البيان في تفسير القرآن: للشيخ الطبر سيّ ، ط /دار المعرفة ، بيروت ، الطبعة التانية ، ١٤٠٨ ق .
- ١٨٣ مجمع الغائدة والبرهان: للمحقّق الأردبيليّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم.
   الطبعة الأولى. ١٤٠٣ ق.
  - ١٨٤ \_ المحاسن: للبرقيّ، ط/ دار الكتب الإسلاميّة، قم، الطبعة الثانية.
- ١٨٥ ـ المحاضرات في أصول الفقه: للسيّد الخوئيّ، ط/دار الهادي، قم، الطبعة الثالثة.
   ١٤١٠ ق.
- ١٨٦ ـ المحصول في علم أصول الفقه: للرازي، ط / مؤسّسة الرسالة، بيروت، الطبعة
   الثانية، ١٤١٧ ق.
- ١٨٧ مختصر الأصول: لابن الحاجب، العطبوع ضمن شرح مختصر الأصول للعضديّ، وبيان مختصر الأصول لأبي الثناء الإصفهانيّ.
- ١٨٨ ـ مدارك الأحكام: للسيّد محمّد بن عليّ الموسويّ العـامليّ. ط/مـؤسّسة آل
   البيت ﷺ لإحياء التراث، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٠ ق.
- ١٨٩ ــمرآة العقول: للعلّامة المجلسيّ ، ط/دار الكتب الإسلاميّة ، طهران ، الطبعة الثانية ، ١٤٠٤ ق .
- ١٩٠ ـ مسالك الأفهام: للشهيد الثاني، ط /مؤسّسة المعارف الإسلاميّة، قـم، الطبعة
   الأولى، ١٤١٤ ق.
- ١٩١ ـ المستدرك سفينة البحار: للشيخ علي النمازيّ، ط/مؤسسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٨ ق.

- ۱۹۲ ـ المستدرك على الصحيحين: للحاكم النيسابوريّ، ط/دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٩ ق.
- ١٩٣ مستدرك الوسائل: للميرزاالنوريّ ، ط/مؤسّسة آل البيت الليم الله الترات ، قم، الطبعة الأولى ، ١٤٠٧ ق .
- ١٩٤ \_ المستصفى: للغزاليّ، ط/شركة المدينة المنوّرة للطباعة والنشر، جدّة، ١٤١٣ ق.
- ١٩٥ مستمسك العروة الوثقى: للسيّد الحكيم، ط/دار إحياء التراث العربيّ، بيروت.
   الطبعة الثالثة، ١٩٨٨ق.
- ١٩٦ \_المستند في شرح العروة الوثقى (موسوعة الإمام الخوئي): للسيد الخوئي، ط / مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢١ ق.
- ۱۹۷ ــمسند أحمد: لأحمد بن محمّد بن حنبل، ط /دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى. ۱۶۲۹ ق.
- ١٩٨ مشارق الشموس: للآغا حسين الخوانساريّ، ط/الحجريّة، من منشورات مؤسسة
   آل البيت الميثيّة.
- ١٩٩ مصباح الأصول: للسيّد محمّد سرور، تقريرات أبحاث السيّد الخوئيّ، ط/مكتبة الداوريّ، قم، الطبعة الثانية، ١٤١٦ق.
  - ٢٠٠ \_مصباح الفقاهة: للسيّد الخوئيّ (راجع موسوعة الإمام الخوئيّ).
- ٢٠١ ـ مصباح الفقيه: للمحقّق الهمدانيّ ، ط/مؤسّسة الجعفريّة لإحياء التراث، قم، الطبعة الأولى ، ١٤١٧ ق.
- ٢٠٢ \_ المصباح المنير: للفيّوميّ، ط/مؤسّسة دار الهجرة، الطبعة الأولى، قم، ١٤٠٥ ق.
- ٢٠٣ ـ مصنّفات الشيخ المفيد: ط /المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد، قم، الطبعة
   الأولى، ١٤١٣ق.

- ٢٠٤ مطارح الأنظار: للشيخ أبي القاسم الكلائتر، تقريرات الشيخ الأعظم الأنصاري،
   ط/مجمع الفكر الإسلامي، قم، الطبعة الثانية، ١٤٢٨ ق.
- ٢٠٥ مطلع خصوص الكلم في معاني فصوص الحكم (شرح فحصوص الحكم):
   للقيصرئ، ط/منشورات أنوار الهدى، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٦ق.
- ٣٠٦ \_معارج الأصول: للمحقّق الحلّيّ، ط/مؤسّسة آل البيت الثيرة ، قم، الطبعة الأولى ، ١٤٠٣ ق.
- ٢٠٧ ـ معالم الدين في الأصول: للشيخ حسن نجل الشهيد التاني، ط / مؤسّسة النشر
   الإسلامي، قيم، ١٤٠٦ ق.
- ٢٠٨ ــالمطوّل: للتفتازانيّ، ط / دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٥ ق.
- ٢٠٩ \_معالم الدين في الأصول المحشّى بحواشي سلطان العلماء (عبدالرحيم): للشيخ حسن نجل الشهيد الثاني، ط /مكتبة الإسلاميّة (أفست)، طهران.
- ٢١٠ معاني الأخبار: للشيخ الصدوق، ط /مؤسّسة الأعلميّ، بيروت، الطبعة الأولى.
   ١٤١٠.
  - ٢١١ ـ المعتبر: للمحقّق الحلّيّ، ط/مؤسّسة سيّد الشهداء، قم.
- ٢١٢ \_ معترك الأقران في إعجاز القرآن: للسيوطيّ، ط / دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى. ١٤٥٨ ق.
- ٢١٣ ـ المعتمد: لأبي الحسين البصري المعتزليّ، ط/دار الكتب العلميّة ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ١٤٠٣ ق.
- ٢١٤ ـ معجم رجال الحديث: للسيّد الخوئيّ، ط / نشر الثقافة الإسلاميّة، قم، الطبعة
   الخامسة، ١٤١٣ ق.
- ٢١٥ ـ المعجم الفلسفيّ : لجميل صليبا ، ط / ذوي القربي ، قم ، الطبعة الأولى ، ١٣٨٥ ش .

- ٣١٦ ـ معجم القراءات القرآنية: لأحمد مختار عمر ، و عبدالعال سالم مكرم ، ط / مطبعة أسوة ، الطبعة الأولى ، ١٤١٧ ق .
  - ٢١٧ \_ المعجم الكبير: للطبراني، ط/ دار إحياء التراث العربي، القاهرة.
- ٢١٨ ـ المعجم العناوين الكلاميّة والفلسفيّة: تحقيق مجمع البحوث الإسلاميّة ، ط /مجمع البحوث الإسلاميّة ، مشهد ، الطبعة الأولى ، ١٤١٥ ق .
- ٢١٩ معجم الفروق اللغويّة: لأبي هلال العسكريّ. ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ. قم.
   الطبعة الرابعة ، ١٤٢٩ ق.
- ٢٢٠ معجم مقاييس اللغة: الأحمد بن فارس، ط /مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم، ١٤٠٤ ق.
- ٢٢١ ـ المعجم الوسيط: مجمع اللغة العربيّة، ط / مطبعة ناصر خسرو، طهران، الطبعة
   الثانية.
- ٢٢٢ ـ مغني اللبيب: لابن هشام الأنصاريّ ، ط / \_\_\_. بيروت، الطبعة الخامسة، ١٩٧٩ م.
- ٣٢٣ مغني اللبيب عن كتب الأعاريب وبهامشه «حاشية الدُسوقيّ»: ط /دار السلام.
  القاهرة، الطبعة الأولى. ٢٢٢ ق.
- ٣٢٤ مفاتيح الأصول: للسيد المجاهد، ط / الحجريّة، من منشورات مؤسّسة آل البيت ﷺ.
  - ٢٢٥ \_مفاتيح الشرائع: للكاشانيّ، ط/مجمع الذخائر الإسلاميّة، ١٤٠١ ق.
- ۲۲٦ \_ مفاتيح الغيب: لصدر المتألهين، ط / مؤسّسة الدراسات والتحقيقات الشقافيّة، طهران، الطبعة الأولى، ١٣٦٣ ش.
- ۲۲۷ مفتاح الكرامة: للسيّد محمّد جواد الحسينيّ العامليّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٩ق.
- ٢٢٨ \_ مفردات ألفاظ القرآن: للراغب الإصفهائيّ ، ط/دار القلم، دمشق ، الطبعة الرابعة ،
  ١٤٢٩ ق..

- ٧٣٩ ـ المقاصد العليّة: للشهيد الثاني ، ط /مكتب الإعلام الإسلاميّ ، قم ، الطبعة الأُولى ، ١٤٢٠ ق. .
- ٢٣٠ ـ المقنعة: للشيخ المفيد، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الخامسة، ١٤٣٠ ق.
- ٣٣١ مناهج الأحكام: للمحقّق القمّيّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأولى،
- ۲۳۲ منتقى الأصول: للسيّد عبدالصاحب الحكيم، تقريرات أبحاث السيّد محمد الروحانني، ط/الهادي، قم، الطبعة الثانية، ١٤١٦ق.
- ٣٣٣ ـ منتهى الدراية: للسيّد محمّد جعفر الجزائريّ المروّج، ط / الأمير، قم، الطبعة الرابعة.
- ٣٣٤ ـ منتهى المطلب: للعلامة الحلّي، ط / مجمع البحوث الإسلاميّة، مشهد، الطبعة الثالثة، ١٤٢٩ ق.
- **٣٣٥ ـ منتهى الوصول: لابن الحاجب، ط** /دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى. ١٤٠٥ ق.
- ٢٣٦ ـ المنجد في اللغة والأعلام: جمع من أهل الفنّ، ط / دار المشرق. بيروت، الطبعة الثالثة والثلاثون، ١٩٩٢ م.
  - ٣٣٧ ـ المنخول: للغزاليّ، ط / دار الفكر، دمشق، الطبعة الثانية، ١٤٠٠ ق.
- ۲۳۸ منهاج الصالحين: للسيّد الخوئيّ، ط/مدينة العلم، قم، الطبعة الثامنة والعشرون،
   ۱٤١٠ ق.
- ۲۳۹ ـ من لا يحضره الفقيه: للشيخ الصدوق، ط / دار الكتب الإسلاميّة، طهران، الطبعة السادسة، ۱۳۸۳ ش.
  - ٢٤٠ \_منهاج الأحكام والأصول: للفاضل النراقيّ، ط/الحجريّة، طهران.

- ٣٤١ ـ موسوعة الإمام الخوئيّ: للسيّد الخوئيّ، ط/مؤسّسة إحياء آثار الإمام الخوئيّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٧ ق.
- ٣٤٢ موسوعة طبقات الفقهاء: للسبحانيّ، ط/مؤسّسة الإمام الصادق على . قم، الطبعة الأولى، ١٤١٨ ق.
- ٣٤٣ ـ الموسوعة الفقهيّة الكويتيّة: ط/وزارة الأوقاف والشئون الإسلاميّة، الكويت، الطبعة الأولى، ١٤١٦ ق.
- ٢٤٤ ـ الموسوعة الفقهيّة الميسّرة: للشيخ محمّد عليّ الأنصاريّ، ط/مجمع الفكر الإسلاميّ، قم، الطبعة الثالثة، ١٤٢٤ق.
- ٣٤٥ ـ موسوعة الغناء والموسيقي : لجنة تحقيق مدرسة ولي العصر ( عجّل الله تعالى فرجه الشريف). ط / مكتب الإعلام الإسلامي، قم، الطبعة الأولى، ١٤١٨ ق.
- ٣٤٦ ــالمهذَّب: للقاضيّ ابن البرّاج ، ط /مؤسّسة النشر الإسلاميّ ، قم ، الطبعة الأُولى ، ١٤٠٦ ق .
- ٢٤٧ ـ المهذَّب البارع: لابن فهد الحلِّيّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، ١٤٠٧ ق.
- ٣٤٨ ــ الميزان في تفسير القرآن: للعلّامة الطباطبائيّ، ط / مؤسّسة الأعلميّ. بيروت. الطبعة الثانية. ١٣٩٠ ق.
- ٣٤٩ ـ نور البراهين: للسيّد الجزائريّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الأُولى، ١٤١٧ ق.
  - ٢٥٠ ـ النهاية: لابن الأثير ، ط / دار الكتب العلميّة ، بيروت ، الطبعة الثانية ، ١٤٢٣ ق.
- ٢٥١ ـنهاية الإحكام في معرفة الأحكام: للعلّامة الحلّيّ. ط/دار الأضواء. بيروت. الطبعة الأولى. ١٤٠٦ ق.
- ٢٥٢ ـ نهاية الأفكار: للآغا ضياء الدين العراقيّ ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ ، قم ، الطبعة الرابعة ، ١٤٢٣ ق .

- ٣٥٣ ـ نهاية الوصول إلى علم الأصول: للعلّامة الحلّيّ، ط/مؤسّسة الإمام الصادق لِمُثِلًا، قد، الطبعة الأولى، ١٤٢٥ ق.
- ٢٥٤ \_نهج البلاغة: تحقيق الدكتور صبحي الصالح، ط/مؤسّسة دار الهجرة، قم، الطبعة الثالثة، ١٣٢٥ ق.
- ٣٥٥ ـ نهج المسترشدين في أُصول الدين: للعلّامة الحلّيّ ، ط/مجمع الذخائر الإسلاميّة . قم.
- **٢٥٦ ـ الوافي:** للفيض الكاشانيّ ، ط / مكتبة الإمام أمير المؤمنين لم<sup>ين</sup>يّ ، إصفهان ، الطبعة الأولى ، ١٤٠٦ ق .
  - ٢٥٧ ـ الوافي في شرح الوافية: للمحقّق الكاظميّ، ط /الحجريّة.
- ٢٥٨ ـ الوافية : للفاضل التونيّ ، ط /مجمع الفكر الإسلاميّ ، قم ، الطبعة الأولى ، ١٤١٢ ق .
- ۲۵۹ ـ وسائل الشيعة: للمحدّث الحرّ العامليّ، ط / دار إحياء التراث العربيّ. بيروت.
  الطبعة الخامسة ، ١٤٠٣ ق.
- ٢٦٠ \_الرسيلة إلى نيل الفضيلة: لابن حمزة، ط/مكتبة آية الله المرعشيّ، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ق.
- ٢٦١ عداية المسترشدين: للشيخ محمّد تقيّ الإصفهانيّ، ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم، الطبعة الثانية ، ١٤٢٩ ق.



## ٤\_فهرس الاصطلاحات الواردة

[الإباحة] الترخيص في الفعل والترك وتساويهما شرعاً كالسفر. ١٨١

[الإباحة المطلقة] أي الجواز بالمعنى الأعمّ الشامل لجميع الأحكام التكليفيّة إلّا الحرمة. ٢٥١ [إجزاء الأمر الظاهريّ] هو لو ثبت حكم بأمر ظاهريّ ظنّيّ \_كخبر الواحد ـ ثـمّ انكشف

الخلاف بالعلم \_كخبر المتواتر \_ هل أنّ الإتيان بالمأمور به بـالأمر

الظاهريّ يوجب الإجزاء وكفايته عن الأمر الواقعيّ أو لا؟ ١٢٠ [الإجماع العمليّ] أي عمل الأصحاب، أو حصول الاتفاق في الفعل والعمل بين الفقهاء على

حکم ما. ویعبّر عنه بـ « السیرة ». ۳٦٠ و ٣٦١ و ٥٣٤ و ٥٤٣ و ٥٤٤

[الإجماع القوليّ] أي تصريح العلماء بالإجماع والاتفاق قولاً في كتبهم العلميّة. أو حصول الاتفاق في القول بين الفقهاء على حكم ما. ٥٣٤ و٥٤٥ و٥٤٥ و٥٤٥

[الإجماع المحصَّل] الذي يحصّله الفقيه بنفسه بتنتِم آراء جميع الفقهاء فـي جـميع العـصور

بحيث يحصل منه القطع أو الظنَّ المتأخم به. ١٦٢ و١٦٣

[الإجماع المنقول] الذي لم يحصّله الفقيه بنفسه، وإنّما ينقله له من حصّله من الفقهاء. ٦٦٣

[الاحتياط التام] الاحتياط في جميع المسائل الشرعيّة. ٣٦ [اختلاف القراءة في الكتاب] وهي على قسمين: أحدهما: ما يعرض على الهميئة وكيفيّة

التلفظ وأداء حروف الكلمة كالمدّ والإمالة واللين والقصر و.... وثانيهما: ما يعرض على المادّة وجوهر اللفظ وأصل الكلمة وحروفها وهو تارةً: يسرى إلى اختلاف المعنى والمفاد بحيث يلزم منه اختلاف الحكم الشرعيّ، كقراءة التشديد والتخفيف في مثل «يطهرن». وأخرى: لا يسري إلى اختلاف السعنى والمقاد بحيث لا يلزم منه اختلاف الحكم النسرعيّ كما في «مالك» و «ملك». ٨٣٦ و٣٨٦ و ٣٩٥ و٣٩٦

[اختلاف القراءة مادَّةً] ما يتملّى بجوهر اللفظ وأصل الكلمة وحروفها وهذا تارةً: يسري الاختلاف المعنى والمفاد، كقراءة التشديد والتخفيف في مثل «يطهرن» وأخرى: لا يسري إليه كما في «مالك» ، «ملك» ، ٣٩٥،٣٩٥

[اختلاف القراءة هيئةً] ما يتعلَق بكيفيّة التلفّظ وأداء حروف الكلمة. كالمدّ والإمالة واللين والقصر والإدغام والإخفاء والإشباع و.... ٢٩٥ و٣٦٦

[الأدلّة الاجتهاديّة] راجع: «الدليل الاجتهاديّ». ٢٣٤

[الأدلّة اللبّيّة ] الدليل اللّبي هو الدليل الذي لا لسان له تعرف بواسطته سعة دائرة مدلوله أو ضيقها. يعني أنّ المعصوم لا لفظ خاص ومعيّن له في بيانه للحكم الشرعيّ، فهو من قبيل الإجماعات والدليل العقليّ، ويعتر عنه بـ«الدليل المجمل» ولذا يقال: ان دليليّة الأدلّة اللّبيّة متمخضة في المقدار المتيقّن من مدلولها. ١٥٤٧

[الأدلّة اللفظيّة ] الدليل اللفظيّ هو الدليل الذي يمكن التعرُّف بواسطة ألفاظه عملى حدود مدلوله من حيث السعة والضيق. يعني أنّ المعصوم قد تلفّظ بملفظ خماص معيّن في بيانه للحكم الشرعيّ ولذا يقال: إنّ الأدلّة اللفظيّة تـقتضي الشمول. أي ازوم الأخذ بعمومها وإطلاقها. ٥٤٧

[الأدلّة المجملة] راجع: «الأدلّة اللبّيّة». ٧٤٥

[الاستخدام] هو أن يذكر بلفظ له معنيان فَيُرادُ به أحدهما، ثمّ يُراد بالضمير الراجع إلى ذلك اللفظ معناه الآخر ، أو يُرادُ بأحد ضميريه أحد معنييه ، ثمّ بالآخر معناه الآخر. [الاستواء] الاستقرار والتمكّن على الشيء، قصد الشيء والإقبال إليه، الاستيلاء عملى الشيء. ٢٨٦

[الاشتقاق الأكبر] أن يكون بين اللفظين تناسب في المخرج نحو نَعَقَ من النهق. ٢٧٧

[الاشتقاق الكبير] أن يكون بين اللفظين تناسب من اللفظ والمعنى دون الترتيب نحو جبذ من الحذب. ۲۷۷

[الاشتقاق الصغير] أن يكون بين اللفظين تناسب في الحروف والنـر تيب نـحو ضَـرَب مـن الضرب. ۲۷۷

[أصالة الإطلاق] تعدّ من الأصول اللفظيّة المعمولة لتشخيص وتعيين مراد المتكلّم وحـمله على معناه المطلق عند احتمال التقييد . ٢٣١ ـ ٢٣٥

[أصالة الحقيقة] تعدّ من الأصول اللفظيّة المعمولة لتشخيص وتعبين مراد المستكلّم وحمله على معناه الحقيقيّ عند احتمال إرادة المجاز . ٢٣١ ـ ٢٣٥

[أصالة العموم] تعدّ من الأصول اللفظيّة المعمولة لتشخيص وتعيين سراد الستكلّم وحسمله على معناه العامّ عند احتمال ارادة التخصيص. ٢٣١ ـ ٢٣٥ ـ ٢٣٥

[أصالة الظهور] تطلق على أصالة الحقيقة والعموم والإطلاق جمعاً التي تُستعمل لتشخيص وتعبين مراد العتكلَم بـمقتضى ظـاهر اللـفظ وتـعدّ مـن الأصـول اللـفظية المعتبرة مناء العقلاء. ٢٣٤

[أصالة عدم القرينة] تعدّ من الأصول اللفظيّة المعمولة لتشخيص وتعيين مراد المتكلّم وهي إذا شككنا في وجود قرينة على خلاف ظاهر الكلام بعيث تمنع من إرادة ظاهره، فالأصل يقتضي عدم وجودها. 3٣٤ و٣٣٥

[اصطلاحيَّة دلالة اللفظ على المعنى ] بمعنى أنَّ دلالة الألفاظ على معانيها كان بوضع البشر، وادّعوا أنَّ واضع اللغة هو «يَعرب بن

قحطان ». ۲۷ ٥

[الأصول العقلائيّة] ٢٣٢

[الأُصول العمليّة] هي الفواعد الشرعيّة التابتة للشاك في مقام العمل وأهمّها: أصالة البراءة والاحتياط والتخيير والاستصحاب الذي يكون مؤدّاهـا بمعزلة الواقـم مادام لم ينكشف خلافها خارجاً. ٢٠١ و ٢٠٥ و ٢٠٦ و٣٦٩

[الأصول اللفظيّة] هي الأصول التي يرجع إليها عند الشكّ في مراد المتكلّم وتستعمل لتشخيص مراد المستكلّم بسمة عنى شاهر اللفظ وأهمتها: أصالة اللهور الحقيقة والمموم والإطلاق وأصالة عدم الفرينة وأصالة الظهور و... وإن كانت من الأمور الفير العلميّة، لكنّها تعدّ من الأسارات والأدلّـة الاجستهاديّة المسعتبرة ببناء العقلاء والظهور العرفيّ، أي تدور مدار الظهور العرفيّ الفياتم على النمتك بهذه الأصول في المسعاورات، والنسارع لم تُستتن مسعاورات، عن المحاورات العسرفيّة، فلذا يعدّ مؤدّاها بمنزلة الواقع عند الشارع مادام لم ينكشف خلافه خارجاً. ٢٠٠ و ٢٠١ و ٢٠٢ و ٢٢٣ و ٢٢٣ و ٢٢٣

[الأصل العمليّ] راجع: «الأصول العمليّة». ٢٠١

[الأصل اللفظيّ ] راجع: «الأصول اللفظيّة ». ٢٠١

وعدمه علامة المحاز. ٢٤٩

[الأصل الأوّلي ] هو القاعدة المستفادة من حكم العقل أو النقل، الدالّة على حكمٍ ما في بدو الأمر . ١٥٨

[الأصل الثانوي] هو القاعدة المستفادة من الأدلّة الدالّة على خلاف مــا دلّ عــليه الأصــل الأوّلرّ، غالباً. ٣٢٢

[الاطّراد] من طرق معرفة الحقيقة والمجاز وهو: كترة استعمال لفظٍ في محنئ بـدون قـرينة حاليّة أو مقاليّة. بحيث يكشف عن كون اللفظ حقيقة فيه. فالاطّراد علامة الحقيقة [الاعتباط] كلِّ من مات بغير علَّة فقد اعتبط. ٥٩ و٦٠

[الاعتقاد] العلم الجازم المطابق للواقع. ٤٥

[الافتراء] إسناد الحكم إلى الشارع من غير إذن منه ولو مع عدم العلم بأنَّه منه. ١٦٠ و ١٦١

[الاقتضاء] المرتبة الأولى من مراتب الأحكام الشرعيّة والمراد منه شأنيّة الحكم للموجود

بمعنى وجود ملاكٍ يقتضي إنشاء الحكم له. ٧٧ و٧٨

[الأَمَارَة] لفذَ: الملامة، واصطلاحاً: هي التي يلزم من العلم بها الظنّ بوجود المدلول، وإنّ ما مدلول الأمارة الحقيقيّ هو: «كلّ شيء اعتبره الشارع لأجل أنّه يكون سبباً للظنّ » والجمع: «الأمارات» وهي تارةً: علميّة، وأخرى: غير علميّة، راجع: «الأمارات الغير العلميّة» و «الأمارات الغير العلميّة» . ٧٠

[الأمارات العلميّة] الأمارات المفيدة للعلم، كالخبر المتواتر وخبر الواحد المحفوف بقرينة علميّة. ٢٢,٥٢٥

[الأمارات الغير العلميّة] الأمارات الغير العفيدة للعلم التي أقيم الدليل على اعتبارها مع قطع النظر من انسداد باب العلم. منها: مفيدة للظنّ. كخبر الواحد والإجماع والاستصحاب. ومنها: غير مفيدة له. كالفرعة وأصالة البراءة وأصالة الصحّة. ٩ ٩ و ٢ ٢ و ٢ ٢ و ٢ ٢

[الأمارات الظنّيّة] راجع: «الأمارات الغير العلميّة ». ٧٠

[الامتناع] ضرورة اقتضاء الذات عدم الوجود الخارجيّ. ١٣

[الامتناع الذاتيّ ] ما يكون فيه ضرورة العدم. ١٣

[الامتناع الوقوعيّ ] ما يلزم من وقوعه خارجاً محذور ومحال. ١٣ و ١٤

[الأمر الارشاديّ] الأمر الذي لا مخالفته توجب العقوبة ولا موافقته توجب المثوبة والحاكم بلزوم العمل به هو العقل المستقلّ، كالأمر ببلزوم العمل بدخبر الشقة. [الأمر المولويّ] الأمر الذي مخالفته توجب لاستحقاق العقوبة وموافـقته تــوجب المـــثوبة. كالأمر بالصلاة. ٧٠ و١٧٠

[الامكان] عدم اقتضاء الذات الوجود والعدم. ١٣

[الإمكان الذاتيّ] ما لا يكون فيه ضرورة الوجود ولا ضرورة العدم، أي كون الموضوع قابلاً للتحقّق والوجود بالذات. ١٣

[الإمكان الوقوعيّ] ما لا يلزم من وقوعه خارجاً محذور ومحال عقلاً. أي كون الموضوع لم يكن محقوفاً بمانع مستمرً الوجود. ١٣ و ١٤

[الإمكان الاستعداديّ] هو الإمكان بشرط زوال المانع وحصول الشرائط بالفعل أو بـالفؤة القريبة له (المترادف للإمكان الوقوعيّ). ١٣

[الإمكان التشريعيّ] اصطلاح أصوليّ يستعمل بدلاً عن «الإمكان الوقوعيّ» في اصطلاح الفلسفة (راجم: «الإمكان الوقوع»). ١٤

[الإمكان التكوينيّ] اصطلاح أصوليّ يُستعمل بدلاً عن «الإمكان الذاتيّ» في اصطلاح الفلسفة (راجع: «الإمكان الذاتيّ»). ١٤

[انحلال العلم الإجماليّ] بمعنى تبدّل العلم الإجماليّ إلى علم تفصيليّ وشكَّ بدويَّ بحيث يفقد العلم الإجماليّ خصائصه. ٢٤٠ و ٣٤١

[الانحلال الحقيقيّ] هو زوال العلم الإجماليّ وجداناً وحقيقةً بعيث لو راجع المكلَّف نفسه لوجد أنَّ العلم الإجماليّ قد زال. ٣٤١

[الانحلال التعبّدي ] راجع: «الانحلال الحكميّ ». ٣٤٠ و ٣٤١

[انسداد باب العلم] العجز عن الوصول إلى الواقع، أي غير المتمكّن من تـحصيل العـلم.

ه ۳ و ۳۷ و ۳۸ و ۵۶ و ۹۲ و ۵۳۱ و ۹۷ ه

[انسداد باب العلم حكومةً] بمعنى أنَّ بعد تماميّة مقدّمات الأربعة أو الخمسة لانسداد باب العلم حكم العقل المستقلّ بحجيّة الظنّ مطلقاً. أي سواء حصل من طيق المتعارف أو غير المتعارف، وسسواء حصل في الأمور المهنة عالم على المعنة عالم على الأمول والدماء أو غير المهنة عالمهارة والنجاسة .. وسواء كان الظنّ قريّاً أو ضعيفاً. 3۲۲ و ۲۲۵

[انسداد باب العلم كشفاً] بمعنى أنّ بعد تماميّة مقدّمات الأربعة أو الخمسة يكشف العقل عن أنّ الشارع حكم بحجّيّة الظنّ، وعليه فاللازم حينئذ الأخذ بقدر المتيفّن منه ، أي الظنّ العاصل من خصوص الطريق الممتعارف وفي الأمور المهمّة والظنّ القرئ لا غير . ٣٢٥

[الانسداد الكبير] الانسداد إن لوحظ بالنسبة إلى معظم الأحكام الشرعيّة يُمعدّ كبير الذي لازمه اعتبار جميع الظنون المطلقة. ٦٦١ و٣٦٦ و٣٩٥ و٤٥٠ و٥٥٥ و٥٥٠

[الانسداد الصغير] الانسداد إن لوحظ بالنسبة إلى غير الأحكام الشرعية ـ كانسداد باب العلم بمعاني اللغات سعةً وضيقاً و... ـ يُعدّ صغيراً. ٥٣٩ و٥٥٥

[الانسداد النوعي ] عدم التمكّن من تحصيل العلم في جميع المسائل. ٣٨

[الانسداد الشخصيّ ] عدم التمكّن من تحصيل العلم في بعض المسائل. ٣٨

[الانسداد الغالبي] راجع: «الانسداد النوعي». ٣٨

[انفتاح باب العلم] النمكّن من الوصول إلى الواقع علماً وحقيقتاً بالرجوع إلى المعصوم ﷺ والسؤال عنه. ٣٦ و٣٥ و٤٦ و٤٥ و ٩٢ و٩٤ و١٨ و١٨ و ١٨ و ١٨ و ١٨٥

و ۲۱۶ و ۲۲۹ و ۵۳۷ و ۲۲۹

[انقتاح باب العلميّ ] التمكّن من الوصول إلى الواقع تعبّداً بالرجوع إلى الأصول والقواعـد المعتبرة شرعاً. ٩٦٨ و ٢١٤

[الانفتاح الكبير] الانفتاح إن لوحـظ بـالنسبة إلى مـعظم الأحكـام الشـرعيّة يُـعدّ كـبيراً.

[الانفتاح الصغير] الانفتاح إن لوحظ بالنسبة إلى غير الأحكام الشرعيّة يُعدّ صغيراً. ٣٩ه

[الإنشاء] المرتبة الثانية من مراتب الأحكام الشرعيّة والمراد منه جعل الحكم مجرّداً عن

البعث والزجر. ٧٧ و٧٨

[الانفصال الذاتيّ ] ٤٤٧

[الانفصال العرضيّ ] ٤٤٧ و ٤٤٨

[«أيس» في اصطلاح الفسلفة] بمعنى ماكان ذاتياً. ١١

[التبادر] من طرق معرفة الحقيقة والمجاز وهو: انسباق المعنى من اللفظ إلى الذهن من نفس

اللفظ وبلا قرينة. فالتبادر علامة للحقيقة وعدمه علامة للمجاز. ٢٤٩

[التحريف في القرآن] معناه «الزيادة» و «النقيصة». ٤٠٨

[التحريف اللفظي] النقص أو الزيادة في الحروف أو الحركات، والنقص أو الزيادة بكلمة أو كلمتين و .... ٤٠٨

[التحريف المعنويّ] نقل الشيء عن موضعه وتحويله إلى غيره. ٤٠٨

[التخصّص] خروج فردٍ عن تحت موضوع الحكم رأساً ولذا يعبّر عنه بـ «الخروج

الموضوعيّ ». ٤٢٤

[التخصيص] خروج فردٍ عن الحكم مع حفظ فـرديّته لمـوضوع العكـم ولذا يـعبّر عـنه

بـ «الخروج الحكميّ ». ٤٢٤

[التخطئة] جعل الحكم الواقعيّ بملاحظة الواقع. ٧٠

[الترك] عدم الإتيان بشيء (بالمأمور به) في وقته. ١١٤

[التشابه اللغويّ] أي الألفاظ المشتركة الغير المعلوم معناها أصلاً بلا قرينة معيّنة كـ «القُر.»

و «العين». ۳۵۰

[التشابه الاصطلاحيّ ] الناشئ من احتمال التخصيص والتقييد والنسخ وغيرها ويـعبّر عـنه

بـ «التشابه العرضيّ ». ٣٥٠

[التشابه الذاتيّ] ما اشتمل على لفظٍ مجمل مبهم ذانـاً مـثل الإلغـاز والنــعمية وبــعتر عــنه بــ«النشابه اللغويّ». ٣٥٠

[التشابه العرضيّ] ما عرض عليه الإجمال من ناحية خصوصيّات توجب امتيازه عن سانر المحاورات العرفيّة. ٢٥٥ و ٣٥١

[التشريع ] إدخال ما يُعلم خروجه من الدين في الدين، بل إدخال ما لا يُعلم كونه من الدين في الدين. ١٦٠٠ و١٦١ و ١٨٦

[التصويب] جعل الحكم الواقعيّ بملاحظة مؤدّى الأمارة ورأي المجتهد من دون مـلاحظة الواقع. ٧٠

[التصويب الأشعريّ] بمعنى أن تكون الأمارة سبباً لعدوت مصلحةٍ في السؤدى تستنبع الحكم على طبقها، بحيث لا يكون وراء المؤدى حكمٌ في حقّ من قامت عنده الأمارة، وعليه فيكون مؤدى الأمارة هو الواقع مطلقاً لحسواه كان مؤداها موافقاً للمواقع أو سخالفاً له .. وعليه فتكون الأحكام الواقعيّة مختصة في حقّ العالم بها ولا يكون في حقّ الجاهل بها سمى مؤديات الطرق والأمارات، فتكون الأحكام الواقعيّة تابعةً لإراء المجتهدين. ٧٩ و ٨٥ و ٨٥ و ٩١ و

[التصويب المعتزليّ] بمعنى أن تكون الأمارة سبباً لحدوث مصلحة في المؤدّى أقوى من مصلحة الواقع، بحيث يكون الحكم الفعليّ في حقّ من قامت عنده الأمارة هو المؤدّى وعليه فيكون مؤدّى الأمارة هو الواقع مشروطاً بمخالفة الأمارة للواقع، وأمّا مع الموافقة له، فليس كذلك، وحيننذٍ يتبدّل الواقع، وعليه فتكون الأحكام الواقعيّة عندهم تبابعة للأسارة في خصوص مرتبة الفعليّة والتنجّز وأمّا في مرتبة الشأن والإنشاء في مشتركة بين العالم والجاهل فلا تبعيّة فيهما أصلاً. ٨٣ و ٨٤ و٨٨

[التعبّد الظاهريّ ] الملحوظ فيه مجرّد عدم العلم. ٢٠٩

[التعبّد المحض] المفيد للعلم والغير الملحوظ فيه الظنّ. ٢٠٨

[التفسير] الظهور والكشف (أي إظهار ما خُمني)، كشف معنى اللفظ وإظهاره، كشف الفناع (أي رفع الستر)، كشف الغطاء (أي كشف المُنقَطَّى، كشف المراد من الألفاظ المشكلة». ۲۷۷،۲۷۷،۲۷۷

[التفسير بالرأي] حمل اللفظ على خلاف ظاهره، أو حمل اللفظ المتعدّد المعنى (المشترك)
على أحد معانيه بخصوصه، أو حمل اللفظ على ما يظهر له في بادئ الرأي
من المعاني العرفيّة واللغويّة، من دون تأكّل في الأوكّة العقليّة والقرائن
النقليّة، أو الأخذ بالاستحسانات والاعتبارات العقليّة، أو تأويل القرآن
علم وفق رأيه، و ... " ۲۷۵ - ۲۷۷

[التنجّز] العرتبة الرابعة من مراتب الأحكام الشرعيّة والعراد منه وصول الحكم إلى المكلّف بالحجّة الذائيّة، كالقطم أو المجمولة، كالظنّ المعتبر. ٧٧ و٧٨

[التواتر اللفظيّ] هو أنّ يتواتر الأخبار باللفظ واتحدت ألفاظ المخبرين في أخبارهم. ٤٦٥ [التواتر المعنويّ] هو ما إذا تكثّرت الأخبار في الوقائع وتعدّدت ألفاظ المخبرين في أخبارهم. ٤٦٥ و٢٦٩

[التواتر الإجماليّ] هو ما إذا وردت أخبار متضافرة تبلغ حدّ التواتـر فــي مــوضوع واحــد تختلف دلالتها سعة وضيقاً، ولكن يوجد بينها قدر مشترك يتّفق الجميع علم. 233،510

[تواتر القراءات على النبعيّ] بمعنى أنّ القرّاء يُسندون قراءتهم إلى النبعيّ ﷺ وأنّ الاختلاف في القراءة قد ينشأ من ذلك. ٢٨٩

[تواتر القراءة عن الأثمّة] بمعنى تجويزهم الله الله قراءتها والعمل على مقتضاها. ٣٨٩ [توقيفيّة دلالة اللفظ على المعنى] بمعنى أنّ الواضع الحقيقيّ هو الله تعالى وأنّ الله تعالى وضعها ووقفنا عليه .أى أعلمنا بها ... ٧٢٥ [الجاهل بالحكم] الجهل وعدم العلم بالنسبة إلى الحكم الشرعيّ كالجهل بـوجوب قـراءة السورة في الصلاة، مقابل الجاهل بالموضوع الذي جهله كان بالنسبة إلى موضوع الحكم الشرعيّ كالجهل بنجاسة الثوب في الصلاة. ١٦٨ و٢١٩٩

[الجاهل القاصر] الغير المتوجّه إلى الواقع أصلاً فلذا جمهله كـان عـذراً له عـقلاً وشــرعاً. ١٦٢٠ و١٦٨

[الجاهل المقصر] القادر على الفحص عن الواقع وتحصيل العلم بـه فـلذا لا يكـون جـهله عذراً له. ١٤٠, ١٦٥

[الجواز بالمعنى الأعمّ] الشامل لكلّ من الواجب والمستحبّ والمكروه. ٣٢٢

[الجهل] عدم العلم. ٥٥

[الجهل البسيط] عدم العلم عمّا من شأنه أن يكون علماً. ٥٥

[الجهل المركّب] الاعتقاد الجازم الغير المطابق للواقع. ٥٥

[الحجّيّة المقيّدة] أي الحجّيّة الملحوظ فيها الظنّ. ٢٠٨

[الحرام الشرعيّ] ما يكون ذا مفسدة واقعيّة ذاتيّة، ويعبّر عنه بـ «الحرمة الواقعيّة ».

و «الحرمة الذاتيّة ». ٦٠ و ٦٤

[الحرام الظاهريّ ] ٦٤

[الحرام الواقعيّ ] راجع: «الحرام الشرعيّ ». ٦٤

[الحرمة التشريعيّة ] راجع: «الحرام الشرعيّ ». ١٦٤ و ١٦٥ و ١٨٦

[الحرمة الذاتيّة] راجع: «الحرام الشرعيّ». ١٦٤ و ١٦٥ و ١٨٦

[الحرمة العَرَضيّة ] الناشئ عن مفسدة في ما يقترن بمتعلّقه وإلّا فالمتعلّق في حدّ ذاته غير واجد للمفسحة ، بل قد يكون واجداً للمصلحة لو خلّى ونفسه . كـالسفر

للمعصية . ٢٢٢

[الحقيقة الشرعيّة] هي اللفظ المستعمل في معناه الشرعيّ. كالصلاة والحجّ والزكاة والصيام للعبادات والأركان المخصوصة. ٣٥٢ [الحكم الاعتباطيّ] معناه الحكم بلا علَّةٍ وجهةٍ. ٥٩ و ٦٠

[الحكم التكليفي] وهو ما يقتضي طلب الفعل أو الكفّ عنه أو التخيير بين الفعل والترك وهو خمسة أقسام: الواجب، السندوب (المستحب)، الحرام، المكروه

والمباح. ٣١٩

[الحكم الوضعيّ] (أي بوضع من الشارع وبجعل منه) وهو ما يقتضي جمعل شييءٍ سبباً لشيءٍ آخر ، أو شرطاً له ، أو مانعاً عنه ، فهو إذاً تـلاتة أقســـام: الســب.

والشرط والمانع، فلا يفيد شيئاً من طلب فعل شيءٍ أو تركه. ٣١٩ [الحكم المواقعتيّ] الحكم المجعول للموضوعات بالجعل الأولى الإبتدائيّ أو «الحكم المتعيّن

المتعلق بالعباد » أو «مدلولات الخطابات الواقعيّة الغير السقيّدة بعلم المتكلّفين » المستفاد من الأدلّة الاجتهاديّة الظنّيّة، ولذا الدليل الدالّ عليه يستى بـ « الدليل الاجتهاديّ » مقابل الحكم الظاهريّ الشابت بالأصول العمليّة والدليل الدالّ عليه يسمّى بـ « الدليل الفقاهتيّ »، أو « الأصل العمليّة ، ٣٦١ و ١٣٦٨ و ١٤٢ و ١٤٤ و ١٤٤

[الحكم الظاهريّ] هو كلّ حكم أخذ في موضوعه النك في الحكم الواقعيّ وبهذا فيختص بما ثبت بالأصول العمليّة. أو كلّ حكم ثبت ظاهراً عند الجهل بالحكم الواقعيّ، وعليه فتكون تمام الأحكام المستفادة من الأدلّة الاجتهاديّة الظيّة أحكاماً ظاهريّة. ٣٠ و١٠٠ و١٠٠ و١٣٦

[الحكمة] ما يدور الحكم مدارها وجوداً فقط لا عدماً. ٥٤٠

[الحيثيّة التعليليّة ] العناوين المترتبّة على الموضوعات في لسان الأدلّـة ـكـما فـي الساء المتغيّر الزائل تغيّره من قبل نفسه ـقد يؤخذ بنحو العلّـة وحينئذٍ يقال لها «العناوين التعلمائة». ١١٤

[الحيثيّة التقييديّة] العناوين المترتبة على الموضوعات في لسان الأدلّة \_كما في الماء

المتغيّر الزائل تغيّره من قبل نـفسه ـقد يـؤخذ بـنحو القـيد والشـرط

وحينئذٍ يقال لها «العناوين التقييديَّة ». ١١٤

[الخبر المتواتر] خبر جماعة يفيد بنفسه القطع بصدقة. ٤٦٥

[الدلالة التصديقيّة] دلالة مجموع الكلام على المعنى المستفاد منه. ٢٤٧

[الدلالة التصوّريّة] دلالة مفردات الكلام على معانيها اللغويّة والعرفيّة المستكفّلة لإشبات

ولتشخيص أوضاع الألفاظ، ويعبّر عنها بـ «عـلامات الحـقيقة

والمجاز». ۲٤٧

الظنتة ٢١٣

[الدليل الاجتهادي] النابت به «العكم الواقعيّ » وهو كلّ أمارةٍ اعتبرها الشارع من حيث إنّها تحكي عن الواقع و تكشف عنه بالقرّة، كالأصول اللفظيّة والأسارات

[دليل الانسداد] التابت به حجّية الظنّ العطلق، وهو ما يتألّف من مقدّمات أربع، إذا تستت يترتّب عليها حكم العقل بلزوم العمل بما قام عليه الظنّ في الأحكام، أيّ ظنّ كان، عدا الظنّ التابت فيه عدم جواز العمل به كالقياس مشلاً. راجع:

«مقدّمات دليل الانسداد» و «الظنّ المطلق». ١٩٣ و١٩٤ و٤٥٧

[ذاتيّة دلالة اللفظ على المعنى] بمعنى أنّ الألفاظ في دلالتها على المعاني لا تحتاج إلى وضع, بل تدلّ بذاتها؛ لما بينها وبين معانيها من المناسبة

الطبيعيّة .... ٢٦٥

[سببيَّة الأخبار] بمعنى كون الخبر سبباً لحدوث مصلحةٍ ومفسدةٍ جديدتين في مـؤداه عـند

تغايره مع الواقع .... ٤٦

[سببيّة الأمارات الظنّيّة ] بمعنى أنّ النعبّد بالأمارات الغير العلميّة كان سبباً لحدوث مصلحةٍ ومفسدة جديدتين في مؤدّاها عند تغاير الأسارات مع الواقع. [السببيَّة المقيِّدة] أي الحجَّيَّة الملحوظ فيها الظنِّ. ٢٠٨

[الشاذَّ] ماكان على خلاف القاعدة وغير منطبق على الموازين. ٥٥٧

[الشكّ في وجود الصارف] ٥٠٨ و٥٠٨

[الشكّ في صارفيّة الموجود المتّصل] ٥٠٨ و٥٠٨

[الشكّ في صارفيّة الموجود المنفصل] ٥٠٨ و٥٠٨

[الشهرة الروائيّة] المقصود منها نقل الرواية في المجاميع الروائيّة، كالكتب الأربعة وكتاب

قرب الاسناد وغيرها من الكتب المتصدّية لنقل الروايات. ٤٩٣

[الشهرة الفتوائية] المقصود منها اشتهار الفتوى بحكم من الأحكام. ٤٩٣

[الضدّان] في الاصطلاح أمران وجوديّان بحيث يمكن ارتفاعهما ويمتنع اجتماعهما. كالسواد والساض. ١٣٩

[طريقيّة الأخبار] بمعنى كون الخبر حاكياً وكاشفاً طنّيًا عن الواقع من دون تغيّر في الواقع عمّا هو عليه من المصلحة والمفسدة الواقعيّين عند تغايره مع الواقع ... ٤٦.

[طريقيَّة الأمارات الظنَّيَّة ] بمعنى أنَّ التعبَّد بالأمارات الغير العلميَّة كان كاشفاً ظنَّيًّا عن الواقع

من دون تغيّرٍ وتبدّلٍ فيه أصلاً عمدًا هو عليه من المصلحة والمفسدة الواقعتين. ٧١ و٧٢

[الظاهر] في اللغة: الواضع وفي الاصطلاح: ما دلّ على أحد محتملاته دلالة مساوية، أو ما دلّ على معنى دلالة ظيّة، وقيل: دلالة واضحة وهو الراجع الغير المانع من النقيض. ٢٤٦ و٢٥٦ و٣٦٦

[الظنّ الاجتهاديّ] الظنّ الحاصل من الأدلّة الاجتهاديّة الظنّيّة وهو كلّ أمارةٍ اعتبرها الشارع من حيث إنّها تحكى عن الواقع وتكشف عنه بالقرّة، كالأمارات الظنّيّة. 2٣ [الظنّ الخاص] كلّ ظنَّ قام دليل قطعيّ على حجيّته واعتباره بمخصوصه الذي كان معتبراً مطلقاً \_ سواء قلنا بانفتاح باب العلم والعلميّ أو انسدادهما كخبر الواحد العدل الثقة وفتوى المجتهد في الأحكام، والبيّنة وسوق المسلم ويده في الموضوعات \_ فهو بمنزلة العلم والقطع في كاشفيّته عن الواقع. المعتبر عنه بالظنّ المعتبر. ٢٠٧ و ٢١٠ و ٢٢٣ و ٢٢٩ و ٢٥٩ و ٤٥٧ و ٥٣٦ و ٢٥٩ و ٤٥٧ و ٥٣٠ و ٥٣٠

[الظنّ المطلق] كلُ ظنّ قام دليل الانسداد الكبير على حجّيته واعتباره، أي العاصل من ترتب مقدّمات دليل الانسداد، وعليه فيكون اعتباره مختصاً بانسداد باب العلم. راجع: «مقدّمات دليل الانسداد». ٢٢٣ و ٢٢٤ و ٤٢٨ و ٤٥٦ و ٤٥٧ و ٤٥٧ و ٤٥٠ و ٤٥٠ و ٤٥٠ و ٤٥٠ و ٤٥٠ و ٥٣٠ و ٤٥٠ و ١٣٠ و ٤٥٠ و ٥٣٠ و ٤٥٠ و ٥٣٠ و ١٩٠ و ١٩٠

[الظنّ المعتبر ] ما دلّ على اعتباره دليل خاصّ. وحكمه أنّه ملحق بالعلم. إلّا أنّ طـريقيّته وكاشفيّته عن الواقع بجعل الشارع. راجع: «الظنّ الخاصّ». ١٢

[الظنّ الغير المعتبر] الذي لم يدلُ على اعتباره دليل خاصّ. وحكمه حكم الشكّ. أي لا كاشفيّة له عن الواقع أصلًا. ٢٠ و٢٠٧

[الظنّ النوعيّ] ما يوجب بنفسه الظنّ بالعراد عند غـالب النـاس. أي كـون اللـفظ بـنفسه ـ لو خُلِّيّ وطَبعهُ ـ مفيداً للظنّ بالعراد. ويعيّر عـنه بـ «الظـهور العـرفيّ ». ٢٠٨ و ٢٠٩ و ٢٢٦ و ٢٣٦ و ٢٦٦ و ٢٦٦ و ٤٨٨ و ٤٨٨ و ٤٨٨ و ٤٨٨

[الظنّ الشخصيّ ] الظنّ الفعليّ الحاصل لدى الشخص. ويعبّر عنه بـ «الظنّ الفعليّ ». ٤٨٠,٤٣٢,٦٠٩,٢٠٨

[الظنّ الفعليّ] راجع: «الظنّ الشخصيّ». ٤٨٨

[الظواهر] الكلمات الواضحة المعنى عند العرف واللغة. ٢٧٦ و٢٧٨ و٢٧٩ و٢٨٠ و٢٨٤

و ۳۲۱ و ۳۲۳

[الظهورات] الظنون التي وجب اتباعها في تشخيص وتعيين مراد المتكلّم وأوضاع الألفاظ المستعملة في لسان المتكلّم ــ شارعاً كان أو غيره ــ كالظنّ الحاصل من أصالة

العموم والإطلاق وأصالة عدم القرينة وقول اللغويّ. ٢٢٩ و٢٣٠

[الظهور الأوّلي] المعنى المتبادر من الهيآت التركيبيّة المستفاد من حــاق اللـفظ. ويـعبّر عنه بـ «المعنى الحقيقيّ ». ٥٦٢ و٥٣٣

[الظهور الثانويّ] المعنى العتبادر المستفاد بانضمام القرينة العامّة ومساعدتها. ٥٦٣ و ٥٦٣ [الظهور العرفيّ] راجع: «الظنّ النوعيّ». ٤٨٨

[الظهور اللفظيّ ] المعنى المستفاد من حاق اللفظ بلا مساعدة القرائــن الحــاليّة والمـقاميّة .

٤٨٨ و ٤٣٢

[عدم صحّة السلب] من طرق معرفة الحقيقة والمجاز وهو: صحّة سلب اللفظ عن المعنى الذي يُشكُ في وضعه له، فعدم صحّة السلب عـلامة الحـقيقة وصحّة السلب علامة المجاز. ٢٤٩

[علامات الحقيقة والمجاز] المتكفّلة لإنبات أصل الظهور وتعييز مجازتها عن حقائقها. وظواهرها عن خلافها، كالتبادر وعدم صحّة السلب والاطّراد واخبار اللغويّ و .... ۲۲۷، ۲۰۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰۰

[العلم] الاعتقاد الجازم المطابق للواقع. ٥٤

[العلم الإجماليّ الكبير] هو العلم الإجماليّ بثبوت الأحكام في ما بأيدينا من الأخبار والأمارات الظنّيّة، الفير العرتفع إلّا بالانحلال العقيقيّ. ٣٤٢

[العلم الإجماليّ الصغير] هو العلم الإجماليّ بثبوت الأحكام في ما بأيدينا من الأخبار، المرتفع بالانحلال العقيقيّ والحكميّ (التبتديّ). ٣٤٢

[العلَّة] ما يدور الحكم وجوداً وعدماً مدارها. ٥٤٠

[غلبة الاستعمال] تعدّ من الأصول اللفظيّة المعمولة لتشخيص وتعيين مراد المتكلّم والدالّـة

على أنّ مراد المتكلّم من المطلق هو الفرد الشائع، ويعبّر عنها بـ «كــشرة الاستعمال». ٢٣٥ ــ ٢٣٩

[غلبة الوجود] ٢٣٧

[الفريضة الظاهريّة] راجع: «الحكم الظاهريّ». ١٢٨

[الفريضة الواقعيّة] راجع: «الحكم الواقعيّ ». ١٠٦ و ١٢٨

[الفعليّة] المرتبة الثالثة من مراتب الأحكام الشرعيّة والمراد منها بعث المولى وزجره مع عدم و صول الحكم الى المكلّف بحجّة معتبره. ٧٨,٧٧

[الفقه] العلم بالأحكام الشرعيّة الفرعيّة عن أدلّتها التفصيليّة. ٦٦

[القوت] معناه الوجوديّ هو ذهاب شيء عن الكيس وتلفه من صاحبه بلا تداركٍ له (الشيء المتروك بجميع مصالحة الواقعيّة ) ومعناه العدميّ هو مجرّد النبرك وعمدم الإنسيان بشيء في وقته. ١١٣ و ١١٤ و١١٨ و١٨٤

[قاعدة التقييد] على أساسها يقدّم ظهور المقيّد على ظهور الطلق. أي رفع اليد عن ظهور المطلق في الاطلاق وحمله على إرادة المقيّد وتقييده به. ٣٢٠

[قاعدة الحرج] الدالّة على خصوص نفي التكاليف والأحكام الحرجيّة. ٣١٤

[قاعدة الضرر] الدالَّة على خصوص نفي التكاليف والأحكام الضرريَّة. ٣١٤

[قاعدة الميسور] الدالة على رفع التكليف في خصوص ما تعذَّر. ٣١٥ [القراءة] هي ما ينسب إلى القرّاء السبعة أو القرّاء العشرة. ٣٨٠

[القرّاء السبعة] ابن عامر وابن كثير وعاصم وأبو عمر وحـمزة ونـافع. والكسـائي. وعـليه فتكون القراءات سبعة. ٣٨٠ و٣٨١

[القرّاء الثلاثة] أبوجعفر ويعقوب وخلف، وعليه فـتكون عـدد الفـرّاء والفـراءات عشـرة. ۳۸۲٫۳۸۱

[القرّاء الأربعة] الحسن البصريّ وابن محيصن واليزيديّ والأعمش، وعليه فيكون القرّاء عددهم أربعة عشر. ٣٨٢

- [القِراءات السبع] وهي قراءة القرّاء السبعة. راجع: «القرّاء السبعة». ٣٨٠ و ٣٨١ و ٣٨٦ و ٣٨٨
- [القِراءات العَشْر] وهي قراءة القزاء السبعة مع قراءة القزاء الثلاث المكملة للعشر. راجع: «القزاء السبعة» و «القزاء الثلاثة». ٢٨٠ ٢٨٥
- [القراءة الشاذَّة] قيل: غير القراءات السبع المشهورة، وقيل: مازاد على العشرة، وقيل: مــا نقل آحاداً وما لم يكن متواتراً. ٣٩٢
- [القرينة] هي العلامة الصالحة للدلالة على عدم إرادة المعنى الحقيقيّ للفظ من قبل المتكلّم. وإنّما أراد المعنى المجازئ، وهي أنواع.... ٢٣٦\_ ٢٤٨
- [القرينة اللفظيّة] الدخيل فيها اللفظ المنقسة إلى القرينة «الصارفة» و «المُعيِّنة» و «المُعيِّنة» و «الخاصّة». «المُنفهمة»، ويسعير عنها بـ «النقليّة» و «المقاليّة» و «الخاصّة». ٢٤٠ . ٢٢٠
- [القرينة الصارفة] تعدّ من الأصول اللفظية والأمارات التي يُحرز بها الظهور وانصراف معنى اللفظ من معناه الحقيق الموضوع له إلى معناه المجازئ. ٢٣٦ و ٢٥٦
- [القرينة المُعيَّنة] تعدّ من الأصول اللفظيّة والأمارات التي يُحرز بها الظهور فـي المشــترك اللفظيّ. ٢٣٦
- [القرينة المُفهِمة] تدّ من الأصول اللفظيّة والأمارات التي يُحرز بها الظهور في المشترك المعنويّ. ٢٣٦
- [القرينة الحالية] الغير الدخيل فيها اللفظ التي يعتمدها أهل اللسان في محاوراتهم التي أنها توجب انعقاد الظهور للكلام على خلاف ما يقتضيه لو لا احتفافه بالقرينة والمضبوطة كوقوع الأمر عقيب الحظر أو توهمه ويعتر عنها تارة؛ بـ «القرينة المقلية» وأخرى: بـ «المقامية» وثالثة؛ بـ «العامة» 287، 287

[القرينة العقليّة ] راجع: «القرينة الحاليّة ». ٢٣٩ و ٢٤٠ و ٢٤٢

[القرينة المقاميّة] راجع: «القرينة الحاليّة ». ٢٤٠

[القرينة العامّة] راجع: «القرينة الحاليّة ». ٢٣٩ و ٢٤٠ و ٢٤٢

[القرينة المقاليّة ] الدخيل فيها اللفظ المستعملة فـي المـوارد الجـزئيّة وتـختلف بـاختلاف

الخصوصيّات والحالات والمتكلِّمين والغير المضبوطة تحت ضابطة كلّيّة.

ويعبّر عنها تارةً: بـ «القرينة النقليّة» وأخرى: بـ «اللفظيّة» وثالثة:

بـ «الخاصّة». ٢٣٩ و٢٤٠ و٢٤٢

[القرينة النقليّة] راجع: «القرينة المقاليّة ». ٢٤٠

[القرينة الخاصة] راجع: «القرينة المقالية ». ٢٤٠ و ٢٤٢

[القرينة القطعيّة] أي القرينة المنصوصة في تعيين مراد المتكلّم التي توجب القطع بـمراده الحدّي، مقامل القرينة الطنّتة، ٢٤٨

[القرينة المتَّصلة] المراد هو كلَّ ما يتَصل بالكلام من لفظ أو غير، فيتحدّد به المراد الجدّي

للمتكلُّم. ٢٣٧و٤٤١و٥٤١و٢٤٦و٢٤١٩و٤٤٩

[القرينة المنفصلة ] المراد هو كلّ ما لم يتَصل بالكلام من لفظ أو غيره وقع في خطاب أو مقام آخر، فالخطاب الثاني يكون قرينة منفصلة يتحدّد بها المراد الجدّي من

الخطاب الأوّل. ٤٣٠ و ٤٤٥ و ٤٤٦ و ٤٤٧ و ٤٤٩

[القطع] راجع: «العلم». ٥٤

[كاشفيّة الأخبار] راجع: «طريقيّة الأخبار». ٤٦

[كاشفيّة الأمارات الظنّيّة] راجع: «طريقيّة الأمارات الظنّيّة ». ٧١

[كثرة الاستعمال] كثرة استعمال لفظٍ وغلبته في معنىٌ خاصّ كلفظ الماء المستعمل غالباً في

الماء العذب، ويعبّر عنها بـ « غلبة الاستعمال ». ٢٣٧

[كثرة الوجود] راجع: «غلبة الوجود». ٢٣٧

[الكنز] المال المذخور تحت الأرض قصداً. ٧١ه

[«ليس» في اصطلاح الفلسفة] بمعنى ماكان ممكناً. ١١

[المتشابه لغةً] يطلق تارةً: على الأمر المجمل المبهم، وأخرى: على الشبيه. ٣٦٢

[المتشابه في مصلطح القرآن] المتعدّد المعنى، أو ما كان المراد به لا يعرف بـظاهره، بـل

يحتاج إلى دليل وذلك ماكان محتملاً لأمور كثيرة أو أمرين

ولا يجوز أن يكون الجميع مراداً، وقيل: الشيء المجمل

الغير الواضح معناه، المعنوع الاتّباع. 3 × و ٣٤٥ و ٣٤٦ و ٣٤٠

[المتشابه في مصطلح الحديث] الذي وجب الإيمان والنديّن به بلا لزوم العمل عليه. ٣٤٦ [المجتهد المطلق] القادر على تحصيل الظنّ الاجتهاديّ بالنسبة إلى جميع المسائل الفرعيّة (ما يقدر به على استنباط الفعليّة من أسارة معتبرة أو أصل. معتبر

عقلاً...). ١٤١

[المجتهد المتجزّي] القادر على تحصيل الظنّ الاجتهاديّ في بـعض المسائل الشـرعيّة. ١٤١،٤٤،٤٣

[المحكم عند الأصوليّين] يطلقونه على النصّ والظاهر مشتركاً وهـ عندهم مطلق الرجحان. ٣٥٦

[المحكم عند الأخباريّين] يطلقونه على خصوص النصّ وهو عـندهم الرجـحان خــاصّةً. ٣٥٧,٣٥٦

[المحكم في مصطلح القرآن] ما اتّضع معناه وعـلم المـراد مـنه لكـلُ عـالم بـاللغة. ٣٤٥ و٣٤٦ و٣٥٦

[المحكم في مصطلح الحديث] الذي وجب الإيمان والتديّن به والعمل على طبقه. ٣٤٦ [مراتب الأحكام الشرعيّة] الاقتضاء والإنشاء والنمايّة والتنجّز. ٧٧ [المشترك اللفظيّ] ما وُضِعَ اللفظ للدلالة على معانٍ متعدّدة بأوضاع عديدة ككلمة «النّين» ويسمّى بـ «المشترك اللغوى». ٢٣٦

[المشترك المعنويّ] ما وُضِعَ اللفظ لعفهوم مشترك بين معنيين فصاعداً، ثمّ يستعمل لكلٍّ منهما على جهة الاستقلال كلفظ «الثّر» ». ٢٣٦ و ٢٣٧

[المشترك اللغويّ] راجع: «المشترك اللفظيّ ». ٢٣٦ و٢٣٧

[المصلحة الواقعيّة] المصلحة الذاتيّة النفس الأمريّة التي تنشأ منها الواجبات الشرعيّة. كوجوب الصلوات اليوميّة: لكونها ذات مصلحةٍ واقعاً. ٥٧ و٥٨ و٥٩

[المصلحة القَرَضيّة] المصلحة التي تكون بالوجه والاعتبار وقد ينشأ منها بعض الواجبات الشرعيّة، كالكذب المتوقّف عليه نجاة مؤمن. ٥٨ و٥٩ و ٦٠ و ٦١

[المصلحة التسهيليّة] ما يراعي فيها مصلحة النوع ولذا يعبّر عنها «المصلحة النوعيّة»:

بعضى أنّ الشارع الأقدس حيث رأى أنّ تحصيل العلم والبقين

بالأحكام الشرعيّة الواقعيّة يستلزم غالباً الحرج الشديد والمُسرّ

الأكيد فأمر برجوع العباد إلى الأخذ بالأمارات الظنيّة، كغير الواحد

الشقة وفتوى المجهد في الأحكام وكيد المسلم وسوقه في

الموضوعات، ١١٦و١١٥

[المصلحة الشخصيّة] ما يراعي فيها مصلحة الشخص، ويعبّر عنها بـ «المصلحة السلوكيّة». ١١٥

[المصلحة الظاهريّة] ٨٦

[المصلحة النوعيّة] راجع: «المصلحة التسهيليّة ». ١١٥ و١١٦

[المعنى الحقيقيّ] راجع: «الظهور الأوّلي». ٥٦٢ و٥٦٣

[المعنى المجازي] المعنى المتبادر المستفاد بانضمام القرينة الخاصة. ٣٦٥

[المفازة] الأراضي الخالية عن الماء والكلأ. ٧٠ه

[المفسدة الواقعيّة] المفسدة الذاتية النفس الأمريّة التي تنشأ منها المحرّمات الشرعيّة كحرمة شرب الخمر؛ لكونه ذات مفسدة واقعاً، ٥٨ و٥٩ و ٦٩ و ٦٦

[المفسدة الذاتيّة] راجع: «المفسدة الواقعيّة». ٥٩ و ٦٠

[مقدّمات دليل الانسداد] النابت بها حجّية الظنون المطلقة وهي أربعة. وقيل: إنّها خمسة: ١) العلم بوجود أحكام شرعية قطعاً في اللــوح السحفوظ. ٢) كوننا

مكلّفين بالعمل بها، ٣) انسداد باب العلم بها علينا، ٤) استلزام الاحتياط التامّ فيها العسر والحرج، ٥) تقبيح العقل الأخذ بالمرجوح

أي الشك والوهم ـ مع وجود الراجح ـ أي الظن ـ وإذا تقت يعترتب
 عليها حكم العقل المستقل بلزوم الأخذ بالظن والعمل على طبقه

. في الأحكام مطلقاً، أي من أيّ طريق حصل وأيّ ظنَّ كان، عدا الظنّ

الثابت فيه عدم جواز العمل به، كالقياس مثلاً. ويعبّر عـنها بـ «دليــل

الانسداد». ٥٣٦ و٥٣٧

[موضوعيّة الأخبار] راجع: «سببيّة الأخبار». ٤٦

[موضوعيّة الأمارات الظنّيّة ] راجع: «سببيّة الأمارات الظنّيّة ». ٧٢ و٧٦

[النادر] هو الأمر المنطبق على الموازين والقواعد، لكنّه يندر ويقلّ استعماله خارجاً. ٥٥٧

[النزاع اللفظيّ ] الذي لم يترتّب عليه أثر وثمرة عقلاً وشرعاً. ٣٧٠ و ٣٧٣

[النصّ] ما لم يحتمل غير ما يفهم منه لغةً وهو الراجح العانع من النقيض. ٣٤٥ و٣٥٦ و٣٦٦ و٣٦٦ [النقيضان] في الاصطلاح أمران أحدهما وجودئ والآخر عدمتي. ١٣٩ [الواجب الإرشادي ] راجع: «الأمر الإرشادي ». ٤٩ و ١٧٠ و ٢٠٢

[الواجب التشريعي ] راجع: «الواجب الشرعي ». ١٨٦

[الواجب الذاتيّ] راجع: «الواجب النفسيّ » و «الأمر المولويّ ». ٥٠ و ١٧٠ و ١٨٦

[الواجب الشرعيّ ] ما يكون ذا مصلحةٍ واقعيّة ذاتيّة أو عَـرَضيّة ، ويـعبّر عــنه بــ «الواجب

الواقعيّ ». ٦٠ و ٦١ و ٦٢ و ٦٤

[الواجب الطريقيّ] ما وجب للوصول إلى الواقع، كوجوب العمل بالأمارات الظَّيّة. ويعبّر

عنه بـ «الواجب الإرشادي». ١٩ و ١٧٠

[الواجب الظاهري ] راجع: «الحكم الظاهري ». ٦٤

[الواجب الغيريّ] ما وجب لواجب آخر ، كالوضوء بالنسبة إلى الصلاة الواجبة . ١٨٩ و٢٠٢

[الواجب المقدّميّ ] راجع: «الواجب الغيريّ ». ٤٩ و١٧٠

[الواجب المولويّ] راجع: «الأمر المولويّ». ٥٠ و١٧٠ و٢٠٢

[الواجب النفسيّ] ما وجب لنفسه لا لواجب آخر . كالصلاة اليوميّة . ويعبّر عنه بـ «الواجب

والأمر المولويّ ». ٥٠ و١٧٠ و٢٠٢

[الواجب الواقعيّ ] راجع: «الواجب الشرعيّ ». ٦٤

[الوطن] في اللغة محلّ إقامة الإنسان، وفي اصطلاح المتشرّعة هو محلّ يتولّد ويُقيم فيه إلى

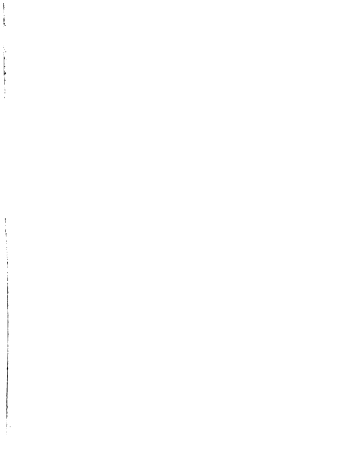
آخر العمر . ٧٠ه

[الوظيفة الظاهريّة] راجع: «الحكم الظاهريّ». ١٠١

[الوظيفة الواقعيّة] راجع: «الحكم الواقعيّ ». ١٠١ و١٠٥

[الويح] يقال لمن كان مُشرفاً بالهلكة. ٢٧٣ و ٢٧٤

[الويل] يقال لمن وقع في الهلكة. ٢٧٣



## ٥ \_فهرس الفوائد والقواعد الواردة

- الأحكام العقليّة كلّها مبيّنة مفصّلة لا يتطّرق فيها الإهمال والإجمال. ١٩١ و ٢٢٥
  - اختصاص احراء الأصول بموارد الشكّ فقط. ٢٠٧
- اختصاص اعتبار وصحّة التمسّك بالإجماع بالمسائل الفرعيّة. ٢٩ و ١٦٤ و ٥٤٨ و ٥٤٨
  - اختصاص إعمال الترجيح بالمتعارضين من الأخبار لا غيرها. ٤٠٤
    - اختصاص جريان الأصل بالشبهات البدويّة. ٣٤٢ و٣٤٣
- اختصاص الحكم بالتخيير أو ترجيح لجانب الحرمة بالواجب والحرام الذاتيين. ١٨٦
  - اختصاص حمل المطلق على المقيّد بالمقيّد المتعيّن للتقييد.
  - اختصاص قاعدة التلازم بين العقل والشرع بالأحكام العقليّة المستقلّة. ٣١٥
  - اختصاص النزاع في التخطئة والتصويب بالأحكام الشر عيّة والكلّية. ٩١ و١٢٣ و١٢٣
- الاستصحاب إنّما يجري في ما إذا كان الأثر متر تّباً على الواقع المشكوك فيه. ١٧٤
  - استصحاب حكم المخصص عند الشك. ٤٠٦ و٤٠٧
    - استصحاب عدم المخصّص والمقيّد. ٤٩٨ و ٤٩٩
      - استصحاب عدم النسخ. ٤٩٨
        - الاستصحاب العدمى. ٤٩٨
          - ٠.
      - الاستصحابالوجوديّ. ٤٩٨
  - اشتراك الأحكام بين العالم والجاهل. ٤٠ و ٦٩ و ٨١ و ٨١
  - الاشتغال اليقيني يقتضى البراءة اليقينية (قاعدة الاشتغال). ١٨٨ و٢١٦ و٢١٦
    - الأصل أصيل حيث لا دليل. ٢٠٧ و ٢١٠ و ٤٠٥

- الأصل حرمة التعبّد بالظنّ والعمل به. ١٥٨ و١٦٣
  - الأصل عدم حجّية الظنّ. ١٥٩ و١٦٣
- الأصل في الأشياء الإباحة حتّى يثبت حرمتها. ١٨٠ و٣٦٧
  - الأصل في الأشياء الحظر حتّى يثبت إباحتها. ١٨٠ و٣٦٧
    - الأصل المحرز (الاستصحاب) وإحرازيته للواقع. ٢٠٦
      - إعادة المعدوم. ٩١
      - اعتبار الأصل اللفظي من باب الظهور العرفي. ٢١٠
- اعتبار الأصول من باب التعبّد المحض، أي بلا ملاحظة ظنِّ أو غيره. ٢٠٨ و ٢٠٨
  - اعتبار الأصول من باب السببيّة والحجّيّة المقيّدة. ٢٠٨
  - اعتبار الأصول من باب الظنّ الشخصيّ (الوصفيّة الخاصّة). ٢٠٨
    - اعتبار الأصول من باب الظنّ النوعيّ. ٢٠٨
    - اعتبار الظنّ الخاصّ حتّى في زمن انفتاح باب العلم. ٢٢٩
  - اعتبار الظهورات ولزوم التبعيّة عنها في تعيين المرادات. ٢٣٢ و٢٣٣ و٢٥٧
    - إقرار العقلاء على أنفسهم جائز. ٤٥٤
    - أقسام القرينة اللفظيّة: الصارفة، المُعيّنة، المُفهمة. ٢٣٦
  - الأقوال في حجّية الإجماع المنقول بخبر الواحدو عدم حجّيته. ١٦٢ و١٦٣
    - الإمكان الذاتيّ (التكوينيّ) للتعبّد بالظنّ. ١٤
      - انتفاء المركّب بانتفاء بعض أجزائه. ٣١٥
    - انطباق العالمين بالأحكام الواقعيّة على الأنبياء والأولياء. ٨٣
      - أن لله أحكاماً يشترك فيها العالم والجاهل. ٤٠ و ٦٩ و ٨٠ م.
        - ◄ بطلان اجتماع الضدين في شيءِ واحد. ٣٣
        - تأخير البيان عن وقت الحاجة (الخطاب). ٤٣٠ و ٤٣١
          - التأسيس أولى من التأكيد. ٣٩٩

- ◄ تبدّل الموضوع في بعض المسائل الشرعيّة. ١٠٠ و ١٠١ و ١٠١ و ١٠٣
- تبعيّة الأحكام للمصالح والمفاسد الواقعيّة الذاتيّة النفس الأمريّة. ٥٧ و ٦٢
  - تخصيص العام الكتابي بالخاص الخبري. ٣٣١ و ٤٧٨
    - تدريجيّة مراتب الأحكام الشرعيّة الأربع. ٧٨
- تساقط الخبرين المتعارضين المتكافئين والرجـوع إلى العـمومات والإطـلاقات
   الكتاب. ٣٧٤
  - تعقيب العامّ بضمير يرجع إلى بعض أفرادة. ٢٤٧ و ٢٤٥
    - تقدّم الظنّ الخبريّ على الظنّ الكتابيّ. ٤٧٨
      - تقدّم المُبيّن على المجمل. ٥٠٧
  - تقدّم المصلحة النوعيّة (التسهيليّة) على المصلحة التشخصيّة (السلوكيّة). ١١٦
    - تقديم الظن المعتبر على الأصول. ٢٠٩ و٢١٠
- تقديم المخصَّصات والمقيَّدات الروائيّة على العمومات والإطلاقات الكتابيّة ». ٢٨٩
  - التمسّك بالعامّ في الشبهة المصداقيّة. ٥٠٧
  - تنجّز التكليف بالعلم الإجماليّ ووجوبرعايته عقلاً وشرعاً. ٤١٦
    - пред транительный пред транительн
  - ◄ جعل مؤدّى الأمارة بمنزلة الواقع مع بقاء الواقع بحاله (المصلحة السلوكيّة). ٨٩
    - الجمع بين الحكم الظاهريّ والحكم الواقعيّ. ١٣٩ و١٤٠
      - الجمع المحلِّي باللام يفيد العموم. ٣٣٦
      - ◄ جواز اجتماع الأمر والنهي في شيءٍ واحد. ٩١
        - جواز دفع الأفسد بالفاسد. ٣٧٣
- الحاكم بحجّية الظنّ في زمان انسداد باب العلم هو العقل المستقلّ. ٣٥ و ١٤٩ و ٥٣٧
  - الحاكم بحجّية القطع في زمان انفتاح باب العلم هو العقل المستقل. ٣٥ و ٤٥
    - ◄ حجّية الأخبار من باب السببيّة والموضوعيّة. ٤٦

- حجّية الأخبار من باب الطريقيّة والكاشفيّة. ٤٦
- حجّية الأمارات الظنّية من باب السببيّة والموضوعيّة. ٧٢ و١٥٣
- ◄ حجّية الأمارات الظنّية من باب الطريقيّة والكاشفيّة. ٧١ و ٤٠٤
  - حجّية ظواهر الألفاظ ببناء العقلاء والظهور العرفي. ٢٢٣
- حجّية الظهور اللفظي من باب الظنّ النوعيّ. ٤٣٢ و ٤٨٨ و ٤٨٩
  - حرمة طرح الأصول العمليّة. ٢٠٦
- حكم الأمثال في ما يجوز وفي ما لا يجوز واحد. ١٩ و ٢٩ و ٣٥٨
  - الحكم الظاهريّ موضوعه الذات بشرط الجهل.
  - الحكم الواقعيّ موضوعه الذات اللا بشرط عن العلم والجهل. ٣٤
- الحكم على خلاف القاعدة لابد فيه من الاقتصار على موردة.
  - حكمة حجّية واعتبار الظنون الخاصة. ٥٤٠ و ٥٤١
- حمل الأخبار الدالة على وقوع التحريف في القرآن على كونها آحاد لا اعتبار بها. ٤١٢
- خصوصيّات الحكم الواقعيّ: ١) الثبوت والبقاء؛ ٢) توجّهه إلى جميع العباد؛ ٣) حكاية
   الأمارات عنه؛ ٤) تعلّق العلم والظنّ به؛ ٥) مأموريّة السفراء الإلهيّ بتبليغه. ١٤٢
  - دفع المفسدة أولى من جلب المنفعة. ١٨٥
- دلالة أدلة قاعدتي «الضرر» و «الحرج» على مجرّد نفي التكليف دون إثباته أي نفي خصوص الفعل الضرري والحرجيّ. ٣١٣ و٣١٤
  - دلالة الباء للتبعيض. ٣٠١ و٣٠٢
  - دلالة الدليل الخاص على اعتبار الظهور. ٥٣٣
    - دلالة صيغة الأمر. ٢٤٢ و ٢٥١
  - دلالة صيغة الأمر الواردة بعد الحظر أو توهمه. ٢٤١ و ٢٤٤
    - دلالة المطلق على الفرد الشائع. ٢٣٩
    - الرجوع إلى عموم العام الزماني عند الشك. ٤٠٦ و٤٠٧

- شرائط الشهادة: ١) التعدّد، ٢) العدالة، ٣) كونها عن حسّ. ٥٤٨ و٥٤٩
  - الشكّ في الحجّية مساوق للعلم بعدم الحجّية. ١٧٤
  - الشك لا حجّيته ذاتية ولاكاشفية له عن الواقع أصلاً. ١١ و١٢
- الطرق الظنيّة لتشخيص ظهور الألفاظ: إخبار اللغويّ، التبادر، الاطراد، عدم صحّة
   السلف، و.... ٢٩٥, ٥٣٠ ٥٣٠
- طرق معرفة الحقيقة والمجاز: إخبار اللغوي، التبادر، الاطراد، عدم صحة السلب، و....
   ٧٤٧ و ٢٤٩ و ٢٤٥ و ٥٣٠.
- الطريق الأوّل في الجمع بين الحكم الظاهريّ والواقعيّ هو: حمل موضوع الحكم الواقعيّ على اللابشرط وحمل موضوع الحكم الظاهريّ على بشرط الشيء. ١٣٩ و ١٤٠ و ١٤١٠
- الطريق الثاني في الجمع بين الحكم الظاهريّ والواقعيّ هو: حمل موضوع الحكم
   الواقعيّ على مرتبة الإنشاء وحمل موضوع الحكم الظاهريّ على مرتبة الفعليّة.
   ١٣٩ ١٤١ , ١٤٠ , ١٤٠ على موضوع الحكم الظاهريّ على مرتبة الفعليّة.
  - الطريق العلمي لتشخيص ظهور الألفاظ: تصريح واضع اللغة وتنصيصه. ٥٢٩
    - الظنّ حجّيته ناقصة وكاشفيته عن الواقع تشريعيّة.
    - الظنّ الغير المعتبر ملحق بالشكّ وحكمه حكم الشكّ. ١٢ و٢٠٠
      - الظنّ المعتبر ملحق بالعلم، إلّا أنّ طريقيّته بجعل الشارع. ١٢
      - ظنّية الطريق لا تنافى قطعيّة (علميّة) الحكم. ٦٥ و ٦٦ و ٦٧
    - عدم إطلاق المشرك في القرآن على أهل الكتاب. ٣١٠ و٣١٦ و٣٧٩
      - عدم إعمال الترجيح بالآيتين والإجماعين المتعارضتين. ٤٠٤
        - عدم إمكان انفكاك العلّة عن المعلول. ١٩٢
  - عدم تصور الترديد والإجمال في الأحكام العقليّة. ١٩١١ و١٩٢ و١٩٣ و١٩٧٠
    - عدم التلازم بين تواتر القرآن وبين عدم تواتر القراءات. ٣٨٥

- عدم تنجّز الحكم الواقعي الإنشائي على المكلّفين.
- عدم جريان الأصل في أطراف العلم الإجماليّ واختصاصه بالشبهات البدويّة. ٣٤٣
  - عدم جريان الأصول العمليّة مع وجود الظنّ المعتبر. ٢٠٧ و ٢١٠
    - عدم جواز العمل بالظنّ الموجب لطرح الأُصول العمليّة. ٢٠٦
  - عدم جواز العمل بظواهر السنّة قبل الفحص والتتبّع في سائر الأدلّة. ٢٩٣ و٢٩٥
- عدم جواز العمل بظواهر العمومات والإطلاقات الكتابيّة قبل الفحص والرجوع إلى
   الأدلّة العقليّة والنقليّة . ٢٨٩ و ٢٩٠ و ٢٩٠
  - عدم الخلاف في حجّية الإجماع المحصّل والمنقول بالتواتر. ١٦٢ و١٦٣
    - عدم الدليل على اعتبار الظنّ بالظهور. ٣٣٥ و ٥٣٥
  - عدم صحّة التمسّك بالإجماع في المسائل العقليّة والأصوليّة. ٢٩ و١٦٤ و ٥٤٨
    - عدم كفاية العقد المنقطع في صدق عنوان المحلِّل. ٣٠٦
      - عدم مانعيّة الظنّ بالخلاف من جريان الأصول. ٢٢٠
        - عدم الوجدان لا يدلّ على عدم الوجود. ٢٥
    - عدم وجوب الاجتناب عن الشبهة الغير المحصورة شرعاً وعرفاً. ٣٣٢
      - عدم وقوع شيءٍ في الخارج لا يدل على استحالته عقلاً.
        - العمل بالظن أولى من ترخيص فعل الحرام الواقعي. ٣٩
- العمل بالظنّ بعنوان الاحتياط وبرجاء إدراك الواقع حُسنٌ عقلاً وشرعاً مشروطاً بعدم
   معارضته باحتياط وعدم مخالفته بدليل آخر. ١٦٦ ـ ١٧٢
- العمل بالظنّ بعنوان التشريع حرامٌ مطلقاً (سواء استلزم طرح أصلٍ معتبر أم لا وسواء طابق الواقع أم خالفه). ١٦٦ - ١٧٢
- العمل بالظن لا بعنوان التشريع ولا بعنوان الاحتياط جائزٌ ما لم يلزم طرح أصل أو
   دليل معتبرين. ١٦٦ ١٧٧
  - العموم والخصوص من وجه. ٣٣٥

- الفرق بين الأثر المترتب على عدم حدوث شيء واقعاً والأثر المترتب على عدم العلم
   بحدوثه. ۱۷۷
  - الفرق بين التشريع والافتراء والنسبة بينهما.
  - الفرق بين الجاهل المقصّر والجاهل القاصر . ١٤٤
- الفرق بين حجّية مطلق الظن بناء على الكشف وبناء على الحكومة. ١٩٤ و ١٩٥,
   ٢٢٢ و ٢٢٧ و ٢٢٥
  - الفرق بين الظنّ الخاصّ والظنّ المطلق. ٥٣٧ و ٥٣٨
    - الفرق بين العام والمطلق. ٣٣٧
    - الفرق بين «العلَّة» و «الحكمة». 0٤٠
    - الفرق بين القرآن والحديث القدسيّ. ٢٧٠
- الفرق بين كون موضوع الحكم هو الشكّ أو المشكوك من حيث جريان أصل
   الاستصحاب في الثاني, وعدمه في الأوّل. ١٧٨
- الفرق بين كون موضوع الحكم هو عدم العلم بالموضوع والعلم بعدم الموضوع. ١٧٨
  - الفرق بين «اللغويّ» و «واضع اللغة ». ٢٨٥
  - الفرق بين وجوب الجمع بين الخبرين المتعارضين والآيتين المتعارضين. ٣٩٧
    - قاعدة «الاستخدام». ٥١١ و٥١٢
    - قاعدة «التعارض والتساقط». ٣٨٠
    - قاعدة «تقديم المقيّد على المطلق». ٣٢٠
      - قاعدة «التقييد». ٣٢٠
    - قاعدة «التلازم بين العقل والشرع ». ٣١٥
    - قاعدة «الجمع بين المطلق والمقيّد ». ٣٢٠
      - قاعدة «الحرج». ٣١٤ و٣١٧
    - قاعدة «حمل مطلق على المقيّد». ٣٢٠ و ٣٢١

- قاعدة «الضرر». ٣١٤
- قاعدة «الضرر والضرار». ٣١٤
- قاعدة « عدم سقوط الميسور بالمعسور ». ٣١٥
  - قاعدة «الفحص عن المخصّص». ٢٨٩
    - قاعدة «لا حرج في الدين». ٣١٤
      - قاعدة «لاضرر». ٣١٤
  - قاعدة «لا ضرر ولا ضرار في الإسلام». ٣١٤
- قاعدة «لا يجوز العمل بالعامّ قبل الفحص عن المخصّص ». ٢٨٩
  - قاعدة «لا يسقط الميسور بالمعسور». ٣١٥
  - قاعدة «ما لا يدرك كلّه لا يترك كلّه». ٣١٥
  - قاعدة «الميسور لا يسقط بالمعسور». ٣١٥ و٣١٦ و٣١٧
    - قاعدة «الميسور». ٢١٥ و٣١٧
      - قاعدة «نفي الحرج». ٣١٤
    - قاعدة «نفي الحرج والعسر والمشتقّة». ٣١٤
      - قاعدة «نفي الضرر». ٣١٤
- قاعدة «نفي العسر والحرج والمشتقّة في الدين». ٣١٤
- قاعدة «هل يجوز العمل بالعامّ قبل الفحص عن المخصّص». ٢٨٩
- القرائن المقاميّة: كوقوع الأمر الواقع عقيب الحظر أو توهّمه .... ٢٣٩ \_ ٢٤٥
- القرّاء الأربع المكملة لأربعة عشر: الحسن البصريّ، وابـن مـحيصن، واليـزيديّ،
   والأعمش. ٣٨٢
  - القرّاء الثلاث المكملة للعشر: أبوجعفر، ويعقوب، وخلف. ٣٨١
- القرّاء السبعة: ابن عامر ، وابن كثير ، و عاصم ، وأبو عمر و ، وحمزة ، ونافع ، والكسائيّ .
  - ۲۸۱ و ۲۸۱

- القطع حجّيته ذاتيّة وكاشفيّته عن الواقع تامّة.
- كفاية امتثال الأمر الظاهريّ عن امتثال الأمر الواقعيّ (قا عدة الإجزاء). ١٢٠
  - كفاية حصول الظن في باب دلالة الألفاظ (الظهور اللفظي). ٤٨٨ و٤٩٣
    - کفایة خبر الواحد فی ثبوت السنّة. ۳۸٥
      - كفاية الشك لجريان الأصل. ٣٦٧
- كفاية المصلحة التسهيليّة (النو عيّة) في صحّة التعبّد بالأمارات الظنّيّة. ١١٩
  - كلّ ما قرع سمعَك من الغرائب فذره في بقعة الإمكان. ٢٤ و ٢٥
    - لزوم الأخذ بالعموم والإطلاق في الأدلّة اللفظيّة. ٤٤٧
    - لزوم الأخذ بقدر المتيقن في الأدلة اللبيّة والمجملة.
      - لزوم التواتر في ثبوت القرآنيّة. ٣٨٥ و ٣٨٨
      - لزوم العقد الدائم في صدق عنوان المحلّل. ٣٠٦
  - لزوم العمل بمطلق الظواهر كتاباً وسنّة وغيرهما ببناء العقلاء. ٣٦١
    - ما لا يتم الشيء إلابه. ١٩١
  - المانع عن جريان الأصول هو خصوص العلم والقطع على خلافها.
- مراتب الأحكام الشرعيّة أربعة: الاقتضاء، الإنشاء، الفعليّة والتنجّز. ٧٧ و١٥٣
  - مسلميّة التخطئة والتصويب في العقليّات والموضو عات. ٩٢ و١٢٣ و١٢٤ و
    - معذوريّة الجاهل بالحكم. ٣١٨ و٣١٩
      - مفهوم الوصف. ٥٦٠ و٥٦١
    - مقدّمات الانسداد لإثبات حجّية الظنّ المطلق. ٣٧٥
    - مقدّمات الانسداد لإثبات حجّية قول اللغويّ. ٦٨٥
      - ممنو عيّة الحكم الاعتباطيّ عند العدليّة. ٥٩
- ممنوعيّة الحكم بالتخيير أو ترجيح لجانب الحرمة بالواجب والحرام التشريعيّين. ١٨٦
- مناط حجّية الظواهر إفادة الظنّ النوعيّ أي حصول الظنّ بالمراد. ٤٣٢ و٤٣٠ و٤٦٠

- المناط في اعتبار الاستصحاب. ٢٠٩
  - الواحد لا يصدر إلّا عن الواحد. ١٤
- وجوب الأخذ الأصول العمليّة عقلاً وشر عاً وحرمة طرحها. ٢٠٦
- الوجوب الإمضائي والتأكيدي يعد واجباً أخلاقياً عاطفياً امتنانياً.
  - وجوب تحصيل الاعتقاد بالأحكام الشرعيّة. ١٨٩ و ١٩٠ و ١٩١
    - وجوب دفع الضرر المحتمل عقلاً. ٢١٤ و٢١٥
    - وجوب عرض الخبرين المتعارضين على الكتاب. ٢٩٨
      - وجوب عرض كلّ خبر على الكتاب. ٢٩٨
        - وجه تسمية «المتشابه» بالمتشابه. ٢٨٤
          - وجه تسمية «النساء» بالنساء. ۲۷۷
- وقوع إفهام التكليف خارجاً غالباً يكون باللفظ والقول وأحياناً بالفعل. ٣٤٨
  - الوقوع أخص من الإمكان. ١٧ و٢٣
  - وقوع النكرة في سياق النفي يفيد العموم. ٣٢٨ و ٣٧٨

## ٦ \_فهرس الأقوال الواردة

- القول بـ « إباحة الفعل شر عاً في الشبهة الحكميّة ». ٣٦٥
- القول بـ «إجماع العلماء على اعتبار الظنّ في موضو عات الأحكام». ٥٤٥
  - القول بـ «اختصاص اعتبار الظنّ المطلق بزمان الانسداد». ٥٣٧
  - القول بـ «اختصاص الأحكام الشرعيّة بالعالمين بها». ٤١ و ٨٠ و ٨١
- القول بـ «اختصاص انعقاد الظهور بالمقصودين بالافهام لا غير ». ٢٦٠ و٢٦٣
- القول بـ «اختصاص جريان أصالة عدم الغفلة وعدم الخطأ بالمقصودين بالإفهام».

## ٥٥٠ و ٢٦٠

- القول بـ «اختصاص حجّية الظواهر بمن قصد إفهامه لا غير ». ٤٢٩ و ٤٣٩
- القول بـ «اختصاص حجّية قول المفتى للمستفتى بانسداد باب العلم». ٤٥
- القول بــ «اختصاص حرمة فعل النافلة في وقت الفريضة بالظاهريَّة ». ١٢٨ و ١٢٩
  - القول بـ «اختصاص حرمة فعل النافلة في وقت الفريضة بالواقعيّة ». ١٠٥
    - القول بـ «اختصاص فهم القرآن بالنبئ وأوصيائه ﷺ». ٢٥٩ و٤٦٥
  - القول بـ «اختصاص قبح التعبّد بالخبر الواحد بزمان انفتاح باب العلم». ٥٦
  - القول بـ «استحالة التعبّد بخبر الواحد أو بمطلق الأمارة الغير العلميّة». ١٨ و٣٣
    - القول بـ «استصحاب حكم المخصص عند الشك ». ٤٠٦ و٤٠٧
- القول بـ «اشتراك الأحكام الواقعيّة بين العالم والجاهل». ٤٠ و ٦٩ و ٨١ و ٨٨ و ٨٨ و ٨٨

- القول بـ «اشتراك الأحكام الواقعية بين العالم والجاهل مطلقاً \_ قامت الأمارة أم لم
   تقم (مذهب الامامية)». ٨٨ \_ ٩١ و ٩٥ \_ ٩٧
- القول بـ «اشتراك الأحكام الواقعيّة بين العالم والجاهل في خصوص مرتبة الشأن
   والانشاء (مذهب الأشاء ة)». ٨٣٠ ٤٨٥ ٨٧
- القول بـ «اشتراك الأحكام الواقعيّة بين العالم والجاهل عند قيام الأمارة الموافقة
   للواقع (مذهب المعتزلة)». ٨٨-٨٥ و ٩٥-٩٧
- القول بـ «اشتراط حجّية الظواهر بعصول الظنّ الشخصيّ بـ الوفاق وانـتفاء الظـنّ
   بالخلاف لها ولو ظنّاً غير معتبر ». ٤٩٧
  - القول بـ «اعتبار الاستصحاب من باب إفادة الظنّ ». ١٩ و ٢٠٩
  - القول بـ «اعتبار الاستصحاب من باب التعبّد الظاهريّ ». ٢٠٩
    - القول بـ «اعتبار الأصول من باب التعبّد المحض ». ٢٠٨
  - القول بـ «اعتبار الأصول مطلقاً (سواء ظنّ بخلافها أو لم يُظنّ)». ٢٠٨
    - القول بـ «اعتبار الأُصول من باب الظنّ النوعيّ ». ٢٠٨
    - القول بـ «اعتبار الأصول مشروطاً بعدم الظنّ بخلافها ». ۲۰۷ و ۲۰۸
      - القول بـ «اعتبار الأصول من باب السببيّة والحجّيّة المقيّدة ». ٢٠٨
        - القول بـ «اعتبار الأصول من باب الظنّ الشخصيّ ». ٢٠٨
      - القول بـ «اعتبار الأمارات العلميّة (المفيدة للعلم)». ١٩ و ٢١ و ٢٢
        - القول بـ «اعتبار التعدّد في الجرح والتعديل ». ٩٤٥ و٥٥٠
    - القول بــ «اعتبار الوثاقة والعدالة في الجرح والتعديل ». ٩٤٥ و٥٥٠
      - القول بـ «اعتبار الشهادة عن حس ». ٥٤٨ و٥٤٩
      - القول بـ «اعتبار الظنّ الشخصيّ في حجّيّة الظهورات». ٥١٥
        - القول بـ «اعتبار العربيّة والماضويّة في صيغ العقود». ٣٧٤

- القول بـ«اقتضاء امتثال الأمر الظاهريّ للإجزاء». ۱۲۰ و ۱۲۱
  - القول بـ «الالتزام بالمراتب الأحكام الشرعيّة الأربعة ». ٧٩
    - القول بـ «إلحاق الظاهر بالمحكم ». ٣٥٦
    - القول بـ « إلحاق الظاهر بالمتشابه ». ٣٥٦ و٣٥٧
- القول بـ «امتناع التعبّد بالخبر الظنّئ بناءً على الانفتاح والسببيّة ». ٤٦ و ٤٩
- القول بـ «امتناع التعبّد بالخبر الظنّيّ بناءً على الانفتاح والطريقيّة ». ٤٦ و٤٧
  - القول بـ «امتناع التعبّد بالخبر الظنّى بناءً على الانسداد والطريقيّة ». ٥٦
  - القول بـ «امتناع التعبّد بالخبر الظنّى بناءً على الانسداد والسببيّة ». ٥٦
    - القول بـ «إمكان الوقوعي للتعبّد بالظنّ عقلاً». ١٤ و١٦ و١٧
      - القول بـ «امتناع الوقو عيّ للتعبّد بالظنّ ». ١٤ و ١٦ و ١٨
        - القول بـ «انتفاء الواقع في حقّ الجاهل مطلقاً». ٨٧
- القول بـ «انتفاء الواقع في حقّ الجاهل عند قيام الأمارة المخالفة للواقع ». ٨٧
  - القول بـ «انحصار طريق ثبوت القرآن بالتواتر ». ٣٨٥ و ٣٨٨
- القول بـ «انحلال وارتفاع أثر العلم الإجماليّ بعد الفحص». ٣٣٣ و ٣٣٤ و ٣٤٠
- القول بـ «انسداد باب العلم في الأحكام الشرعيّة». ١١ و ٤٢ و ٤٥٧ و ٥٣٦ و ٥٣٥
  - القول بـ «انسداد باب العلم بالنسبة إلى غير ضروريّات الأحكام». ٤٧٧
- القول بـ «انفتاح باب العلم في الأحكام الشرعيّة». ٤١ و٤١ و٤٥٧ و٥٣٩ و٥٦٦
  - القول بـ «انفتاح باب العلم بالنسبة إلى ضروريّات الأحكام». ٤٧٧
    - القول بــ «إنكار التبعيض للباء ». ٣٠١ و٣٠٢
    - القول بـ «إنكار وجود الحكم الواقعيّ بمراتبه الأربعة ».
  - القول بـ «إيجاب التعبّد بمطلق الأمارة على الله تعالى وقبح تركه منه». ١٤٨
- القول بـ «إيجاب العمل بالظنّ الخبريّ بوجوب الإرشاديّ المقدّميّ الطريقيّ ». ٤٩

- القول بــ «إيجاب العمل بالظنّ الخبريّ بوجوب المولويّ النفسيّ الذاتيّ ». ٥٠
- القول بـ «أخذ العلم في موضوع الحكم واختصاص الأحكام بالعالمين بها ». ٤١
  - القول بـ «أنّ اختلاف القراءات يمنع من التمسّك بظواهر الكتاب». ٣٨٠ و٣٨٢
    - القول بـ «أنّ أدلّة ومستند الأحكام خمسة ». ١٩
    - القول بـ «أنّ الأصل إباحة وجواز العمل بالظنّ شرعاً ». ١٧٩
    - القول بـ «أنّ الأصل استصحاب عدم حجّية الظنّ ». ١٧٣ و ١٧٤
    - القول بـ «أنّ الأصل ترجيح جانب حرمة العمل بالظنّ ». ١٨٤ و ١٨٥
      - القول بـ «أنّ الأصل حرمة التعبّد بالظنّ عقلاً وشرعاً ». ١٥٨ و١٦٣
        - القول بـ «أنّ الأصل عدم حجّية بالظنّ ». ١٥٨ و١٥٩ و١٦٣
    - القول بـ «أنّ الأصل في الأشياء الإباحة حتّى يثبت حرمتها». ١٨٠ و٣٦٧
      - القول بـ «أنّ الأصل في الأشياء الحظر حتّى يثبت إباحتها». ١٨٠
      - القول بـ «أنّ الأصل في العمل بالظنّ وجوب الاحتياط ». ١٨٧ و ١٨٨
        - القول بـ «أنّ الأصل في العمل بالظنّ هو التخيير ». ١٨٤ و ١٨٥
        - القول بـ «أنّ الأفعال لا توصف بالحسن والقبح لذاوتها ». ٧٩
        - القول بـ «أنّ الإمكان الذاتيّ للتعبّد بالظنّ ممّا لا ينكره أحد ». ١٤
    - القول بـ «أنّ حرمة الصلاة على المرأة في أيّام الاستظهار تشريعيّة ». ١٦٨
      - القول بـ «أنّ حرمة الصلاة على المرأة في أيّام الاستظهار ذاتيّة ». ١٦٨
      - القول بـ «أنّ حرمة العمل بالظنّ تشريعيّة كصلاة الحائض». ١٦٤ و ١٦٥
        - القول بـ «أنّ حرمة العمل بالظنّ ذاتيّة كشرب الخمر ». ١٦٤ و ١٦٥
          - القول بـ «أنّ حرمة العمل بالظنّ عَرَضيّة ». ٢٢٢
        - القول بـ «أنّ الحسن ما حسّنه الشارع والقبيح ما قبّحه الشارع ». ٧٩
          - القول بـ «أنّ حكم الله تابع لظنّ المجتهد». ٧٩ و ٨١

- القول بـ «أنّ حكمة تشريع الأمارات الظنّية من باب المصلحة التسهيليّة والانسداد
   الغالبيّ أو الحرج النوعيّ ». ١١٥ و١١٦ و١١٧
  - القول بـ «أنّ حكمة تشريع الأمارات الظنّية من باب المصلحة السلوكيّة ». ١١٧
    - القول بـ «أنّ حكمة تشريع جواز العمل بخبر الواحد هو العُسر الغالب». ٢٨
- القول بـ «أنّ خروج الأخذ بالظواهر عن تحت الأدلة الناهية عن التفسير بالرأي من
   باب التخصّص ». ۲۸۱
- القول بـ «أنّ خروج الأخذ بالظواهر عن تحت الأدلّة الناهية عن التفسير بالرأي من
   باب التخصيص ». ۲۸۱
  - القول بـ «أنّ دلالة اللفظ على المعنى ذاتيّة ». ٥٢٦
  - القول بـ «أنّ دلالة اللفظ على المعنى وضعيّة ». ٥٢٦
  - القول بـ «أنّ دلالة اللفظ على المعنى توقيفيّة ». ٥٢٦ و ٢٧٥
    - القول بـ «أنّ دلالة اللفظ على المعنى اصطلاحيّة ». ٧٢٧
- القول بـ «أنّ الظهور العرفي والظنّ النوعي متصادقان كلّيّاً ومختلفان مفهوماً ». ٤٨٨
  - القول بـ «أنّ العلم الإجماليّ علّة تامّة لوجوب النوقف». ٣٣٣ و ٣٣٤ و ٣٣٨
  - القول بـ «أنّ العلم الإجماليّ علّة تامّة لوجوب الفحص». ٣٣٣ و ٣٣٤ و ٣٣٨ و ٣٣٨
  - القول بـ «أنّ عمدة الاختلاف بين القرّاء نشأ من الاجتهاد والرأي. ..». ٣٩٠
- القول بـ«أنّ القرآن كلّه متشابه لا يجوز أخذ حكم منه إلّا من دلالة الأخبار». ٢٦٠
  - القول بـ «أنّ القرآن لا ظهور له واختصاصه لغيره». ٢٥٩
  - القول بــ «أنّ القرآن نزل بحرف واحد على نبيٌّ واحد ». ٣٩١ و٣٩٦
  - القول بـ «أنّ القرّاء المعروفين هم سبعة ». ۳۸۰ و ۳۸۱ و ۳۸۲ و ۳۸۸
    - القول بـ«أنّ القرّاء عددهم أربعة عشر». ٣٨٢
      - القول بـ «أنّ القرّاء عددهم عشرة». ٣٨١

- القول بـ «أنّ وقوع التحريف في القرآن لا يمنع من التمسّك بالظواهر ». ٤١٣
  - القول بـ «أنّ كلّ مجتهد مصيب». ٦٧
- القول بـ «أنّ لا انعقاد للظهور لغيره المقصودين بالإفهام». ٢٦٠ و٢٦٩ و٤٣١
  - القول بـ «أنّ للقرآن ظواهر ، لكنّها ليست بحجّة ». ٢٧٥
  - القول بـ «أنّ للقرآن ظهوراً، لكن لا نفهمه». ٢٥٩ و ٢٧٥
  - القول بـ «أنّ لله أحكاماً يشترك فيها العالم والجاهل». ٤٠ و ٦٩ و ٨٠
- القول بـ «أنّ المتبادر من الشرك في إطلاق الشرع هو خصوص عبّاد الأصنام فـ لا
   يشمل الكتابي». ٦٠١٠ و٣٧٩
  - القول بـ «أنّ المتشابه لا يصدق على الظواهر لا لغةً ولا عرفاً». ٣٦٣ و٣٦٣
  - القول بـ «أنّ المجتهد المطلق يحرم عليه الرجوع إلى فتوى غيره. ..». ١٤١
- القول بـ «أنّ المجتهد المتجّزي لا يجوز له أن يعمل بظنّه ، ويـجوز له الرجـوع إلى
   الغم ». ١٤٤ / ١٤١
- القول بـ «أنّ المجتهد المتجزّي يجوز له أن يعمل بظنّه و لا يجوز له الرجوع إلى الغير
   في ما استنبطه ». ٤٤ و ١٤١
  - القول بـ «أنّ المجوّز للأخذ بمطلق الظنّ هو الانسدادالنو عي لا الشخصيّ ». ٣٨
    - القول بـ «أنّ المراد بالأحرف السبعة ، القراءات السبع». ٣٨٧ و ٣٩١ و٣٩٢
      - القول بـ «أنّ المراد من سبعة أحرف، سبعة أبطن». ٣٩١
      - القول بـ «أنّ المراد من سبعة أحرف، سبعة أقسام». ٣٩١ و٣٩٢
        - القول بـ «أنّ المراد من سبعة أحرف، سبعة أوجه». ٣٩١
        - القول بـ «أنّ المراد من سبعة أحرف، سبعة لغات ». ٣٩١
    - القول بـ «أنّ المراد من تواتر القراءات تواتر ها عن النبيّ 環境學 ». ۳۸۷ و ۳۸۹
      - القول بـ «أنّ المراد من تواتر القراءات تواتر ها عن الأئمّة إيك ». ٣٨٩ .

- القول بـ «أنّ المراد من تواتر القراءات تواتر ها عن القرّاء».
- القول بـ «أنّ المراد من تواتر القراءات الترخيص في القراءة ». ٣٨٩
- القول بـ «أنّ المراد من التفسير بالرأي هو الأخذ بظاهر القرآن بناءً على أنّ له ظهوراً لا
   نفهه ... ». ۲۸۱
- القول بـ «أنّ المراد من التفسير بالرأي هو الأخذ بظاهر القرآن بناءً على أنّه لا ظهور
   له ... ». ۲۸۱
- القول بـ «أنّ المراد من التفسير بالرأي هو التفسير المقرّر للمذهب الفاسد بأن يجعل
   المذهب أصلاً والتفسير تبعاً في ذاليه بأيّ طريق أمكن وإن كان ضعيفاً». ٢٨١
  - القول بـ «أنَّ المراد من التفسير بالرأى هو التفسير بالاستحسان والهوى ». ٢٨١
- القول بـ «أنّ العراد من التفسير بالرأي هو التفسير بأنّ مراد الله كذا على القطع من غير
   دليا.». ۲۸۱
- القول بـ «أنّ المراد من التفسير بالرأي هو التفسير من غير حصول العلوم التي يجوز
   معها التفسير . ..» . ۲۸۰ و ۲۸۱
- القول بـ «أنّ المراد من التفسير بالرأي هو القول في القرآن بغير علم و تثبّت ، سواء علم
   أنّ الحقّ خلافه أم لا». ٢٨١
- القول بـ «أنّ العراد من التفسير بالرأي هو القول في القرآن بما يعلم أنّ الحقّ غيره». ٢٨١
  - القول بـ «أنّ المراد من التفسير بالرأي هو القول في مشكل القرآن». ٢٨١
  - القول بـ «أنّ المراد من التفسير بالرأي هو تفسير المتشابه الذي لا يعلمه إلّا الله». ٢٨١
- القول بـ«أنّ المراد من «ضرب القرآن بعضه ببعض» هو تأويل بعض متشابها ته إلى
   بعض بمقتضى الهوى من دون سماع من أهله ...». ۲۹۰
- القول بـ «أنّ مناط حجّية الظواهر هو حصول الظنّ بالمراد أي الظنّ النوعيّ ». ٤٣١

- القول بـ «أنّ مناط حجّية دلالة الألفاظ هو الظهور العرفيّ ». ٤٨٨
- القول بـ «أنّ موضوع وجوب القضاء هو الفوت من باب المصلحة التسهيليّة ». ١١٧
- القول بـ «أنّ موضوع وجوب القضاء هو الفوت من باب المصلحة السلوكيّة ». ١١٧
  - القول بـ «أنّ موضوع وجوب القضاء هو الترك و عدم الإتيان بالمكلّف به ». ١١٧
    - القول بـ «أنّ وجوب العمل بالأصل واجباً ذاتياً نفسياً مولوياً ».
    - القول بـ «أنّ وجوب العمل بالأصل واجباً طريقياً مقدّميّاً إرشاديّاً».
      - القول بـ«أنّ وجوب القضاء يحتاج إلى أمر جديد».
        - القول بـ «أنّ وجوب القضاء يتّبع للأداء». ١١١ و١١٢
    - القول بـ «أنّ وقوع التحريف في القران يمنع من التمسّك بالظواهر ». ٤٠٨
- القول بـ «بطلان وقوع التحريف بالزيادة في القرآن، بمعنى أنّ بعض المصحف الذي
   بأيدينا ليس من الكلام المنزل». ١٩٠٨ و ٤٠٩
- القول بـ «بطلان وقوع التحريف بالنقيصة في القرآن . بمعنى أنّ المصحف الذي بأيدينا
   لا يشتمل على جميع القرآن الذي نزل من السماء . فقد ضاع بعضه على
  - الناس». ۲۰۸ و ۶۰۹ • القول بــ « تبدّل الواقع عند قيام الأمارة على خلافه». ۸۳ و ۸۵ و ۹۹
  - القول بـ « تبعية الأحكام للمصالح والمفاسد الواقعية الذاتية النفس الأمرية ». ٥٧
    - القول بـ« تبعيّة الواقع لمؤدّى الأمارة عند مخالفتها له ». ۸۷
    - القول ب« تبعيّة الواقع لمؤدّى الأمارة مطلقاً (طابقت الواقع أو لا)». ٨٧
      - القول بـ « ترادف الاعتقاد والقطع (العلم)». 30
    - القول بـ « ترتب الأمر الجديد بوجوب القضاء على عنوان الترك». ١١٢
    - القول بـ « ترتّب الأمر الجديد بوجوب القضاء على عنوان الفوت ». ١١٢
  - القول بـ « ترجيح التقييد على التخصيص ولزوم تحفّظ العامّ على عمومه ». ٣٣٧

- القول بـ « ترجيح الخبر الموافق من الخبرين المتعارضين المتكافئين إلى العمومات
   والاطلاقات الكتاب». ٣٧٤
  - والإطلاقات الكتاب». ٤٧١
- القول بـ « تساقط الخبرين المتعارضين المتكافئين والرجوع إلى العمومات
   والاطلاقات الكتاب». ٣٧٤
  - القول بـ «التصويب الأشعريّ في سببيّة الأمارات ». ٧٩
  - القول بـ «التصويب المعتزليّ في سببيّة الأمارات ». ٨٣
    - القول بـ « تغاير الاعتقاد والقطع (العلم)». ٥٥
  - القول بـ « تفرّع وجوب القضاء على عنوان الفوت من باب المصلحة التسهيليّة». ١١٥
- القول بـ « تفرّع وجوب القضاء على عنوان الفوت من باب المصلحة السلوكيّة ». ١١٥
  - القول بـ «التفصيل بين ظواهر الكتاب وظواهر السنّة ». ٢٦٥
  - القول بـ «التلازم بين جواز الاستدلال بالقراءات وبين رخصة العمل بها ».
    - القول بــ «التوقّف في المجاز المشهور ». ١٠٠
- القول بـ « تقديم المخصّصات والمقيّدات الروائيّة عـلى العـمومات والإطـلاقات

### الكتابيّة». ٢٨٩

- القول بـ « تواتر القراءات السبع المشهور ». ٣٨٦
- القول بـ « تواتر القراءات السبع في خصوص المادة ». ٣٩٥
- القول بـ « تواتر القراءات السبع من جميع الجهات مادّةً وهيئةً ». ٣٩٥
  - القول بـ « تواتر القراءات العشر ». ٣٨٧ و٣٩٣
- القول بـ « ثبوت مناط حجّية الظواهر في خصوص المقصودين بالإفهام ». ٤٣١
- القول بـ « جريان القرائن الصارفة بالنسبة إلى غير المقصودين بالإفهام ». ٤٥١
  - القول بـ « جريان أصالة البراءة في الشبهة الموضوعيّة ». ٣٦٥ و٣٦٦

- القول بـ «جعل مؤدّى الأمارة بمنزلة الواقع مع بقاء الواقع بـحاله مـع مـوافـقتها له
   ومخالفتها » (المصلحة السلوكيّة)». ٩١٠ و ٩٩٠ و ٩٩٠
- القول بـ «جعل مؤدّى الأمارة نفس الواقع ومؤدّاها هو الحكم الواقعيّ الأوّلي طابق
   الواقع أو لا (التصويب الأشعريّ)». ٩١
- القول بـ « جعل مؤدّى الأمارة نفس الواقع ومؤدّاها هو الحكم الواقعيّ مع مخالفتها له
   خاصة (التصويب المعتزلق)». ٩١ و ٩٨ و ٩٧ و ١٢٧
- القول بـ «الجمع بين الآيتين المتعارضتين المتكافئتين بوجوب التوقف والرجوع إلى
   القواعد والأصول العمليّة (بناءً عـلى القـول بـتواتـر القـراءات وجـواز
   الاستدلال بها)». ٣٩٨ و ٢٠٠٠ و ٢٠٠٠ و ٤٠٠٠
- - القول بــ «جواز الإتيان بالنوافل في وقت الفريضة الواقعيَّة ». ١٠٥ و١٢٨ و١٢٩
- القول بـ «جواز الأخذ بظاهر عمومات الكتاب ومطلقاته بعد الفحص واليأس عن
   المخصّصات الروائية ». ٣٣٣ و ٣٣٣ و ٣٤٢
- القول بـ «جواز العمل بظواهر العمومات والإطلاقات الكتابيّة بـ لا فحص عـ ن
   المخصّصات والمقبّدات الروائيّة ». ٢٨٩ و ٢٩٠ و ٢٩١
  - القول بـ «جواز العمل والأخذ بظواهر الكتاب». ٢٥٩ و ٢٦٤
    - القول بـ «جواز القراءة بالعشرة». ٣٩٣
    - القول بـ « جواز بيع الدم نجساً كان أم طاهراً ». ٣٧٥
    - القول بـ «جواز تأخير البيان عن وقت الحاجة ». ٤٣١
  - القول بـ «جواز تخصيص العام الكتابيّ بالخاصّ الخبريّ ». ٣٣١ و ٤٧٨

- القول بـ «جواز ووجوب الأخذ بالقراءات السبع المشهورة ». ٣٩٣
- القول بـ «حجّيّة استصحاب عدم المخصّص والمقيّد». ٤٩٨ و ٤٩٩
- القول بـ «حجّية الإجماع المنقول بخبر الواحد الكاشف عن قول المعصوم عليه من طريق الحدس». ٦٦٢ و ٣٣٠
- - القول بـ «حجّية الإجماع المنقول بخبر الواحد مطلقاً ». ١٦٢ و١٦٣
    - القول بـ «حجّية الإجماع متواتراً ومستفيضاً». ٧٧٢
    - القول بـ «حجّية الأخبار من السببيّة والموضوعيّة ». ٤٦
    - القول بـ «حجّية الأخبار من باب الطريقية والكاشفية». ٤٦
      - القول بـ « حجَّيَّة الأُصول اللفظيَّة من باب التعبِّد ». ٤٩٠
    - القول بـ « حجّيّة الأُصول اللفظيّة من باب الظنّ الشخصيّ ». ٤٩٠
      - القول بـ «حجّيّة الأصول اللفظيّة من باب الظنّ النوعيّ ». ٤٩٠
      - القول بـ «حجّيّة الأصول اللفظيّة من باب الظهور العرفيّ ». ٤٩٠
  - القول بـ «حجّية الأمارات الظنّية من باب السببيّة والموضوعيّة ». ٧٢
  - القول بـ «حجّية الأمارات الظنّية من باب الطريقيّة والكاشفيّة ». ٧١ و ٤٠٤
    - القول بـ «حجّية الظنّ بالظهور الحاصل من قول اللغويّ ». ٥٣٤ و ٥٣٥
  - القول بـ «حجّية الظواهر (الظهورات) بمناط إفادة الظنّ الشخصيّ ». ٤٣٢ و ٤٨٨
    - القول بـ «حجّية الظواهر (الظهورات) بمناط إفادة الظنّ النوعيّ ». ٤٣٢ و٤٨٧
- القول بـ «حجّيّة الظواهر (الظهورات) من باب التعبّد». ٤٣٢ و٤٨٧ و٤٩٠ و٤٩٠
  - القول بـ «حجّيّة الظواهر (الظهورات) من باب السببيّة ». ٤٣٢ و٤٨٧

- القول بـ «حجّية الظواهر (الظهورات) من باب الطريقيّة ». ٤٨٧
- القول بـ «حجّية الظواهر في خصوص غير الكتاب». ٢٥٧ و ٢٥٥
- القول بـ «حجّية الظواهر مطلقاً (سواء تفيد الظنّ بالمراد أم لا، وسواء حصل الظنّ الغير المعتبر على خلافها أم لا)». ٤٩٧
- القول بـ «حجّية الظواهر مطلقاً (كتاباً وغيره)، بـ النسبة إلى المقصودين وغير
   المقصودين بالإفهام) من باب الظنّ الخاصّ». ١٩١٩ و ٤٢٠ و ٤٥٩
- القول بـ «حجّية الظواهر مطلقاً (كتاباً وغيره) بالنسبة إلى غير المقصودين بالإفهام
   من باب الظن المطلق». ٢٦١ و ٢٦٦ و ٢٦٢ و ٢٦٢ ع ٤٢٦ و ٤٢٨ و ٤٢٨ و ٤٤٨ مديرة
- القول بـ «حجّية الظواهر مطلقاً (كتاباً وغيره) بالنسبة إلى غير المقصوديين بالإفهام من باب الظن الخاص». ٢٦١ و ٢٦٦ و ٢٦٣ و ٢٦٣ و ٤٢٧ و ٤٢٧ و ٤٢٥ و ٤٤٨ و ٤٥٥ و
- القول بـ «حجّية ظواهر الكتاب والسنّة في خصوص المقصودين بالإفهام». ٢٥٧
   ٢٥٣ , ٢٦٣ ,
- القول بـ «حجّية ظواهر الكتاب والسنّة من باب الظنّ الخاصّ ». 600 و 607 و 60٧
  - القول بـ «حجّية الظهور اللفظيّ من باب الظنّ المطلق ».
  - القول بـ «حجّية الظهور اللفظي من باب الظن النوعي». ٤٣٢ و ٤٨٨ و ٤٨٩
    - القول بـ «حجّية قول اللغويّ من باب الظنّ الخاصّ ». ٥٣٦ و٥٤٣
      - القول بـ « حجّية قول اللغويّ من باب الظنّ المطلق ». ٥٣٨
        - القول بـ «حجّية قول اللغويّ إن أفاد الظنّ ». ٥٣٠
        - القول بـ «حجّيّة قول اللغويّ وإن لم يفد الظنّ ». ٥٣٠
    - القول بـ «حجّيّة قول اللغويّ في خصوص انسداد باب العلم». ٥٣٠

- القول بـ «حجّية مطلق الظنّ شرعاً من باب الكشف». ١٩٤ و ٢٢٤ و ٢٢٥
- القول بـ «حجّية مطلق الظنّ عقلاً من باب الحكومة ». ١٩٤ و ٢٢٤ و ٢٢٥
- القول بـ «حرمة الإتيان بالنوافل في وقت الفريضة الواقعيّة ». ١٠٥ و ١٢٨ و ١٢٩
  - القول بـ « حرمة الإتيان بالنوافل في وقت الفريضة الظاهريّة ». ١٢٨ و ١٢٩
    - القول بـ « حرمة التعبّد بالظنّ على فرض انسداد باب العلم ». ٤٣
    - القول بـ « حرمة التعبّد بالظنّ على فرض انفتاح باب العلم ». ٤٣
      - القول بـ «حلّية نكاح الكتابيّة دواماً وانقطاعاً ». ٣١١
- القول بـ «حمل الأخبار الدالة على وقوع التحريف في القرآن على كونها آحــاد لا
   اعتبار بها». ٤١٢
- القول بـ «حمل «العذاب » في قوله تعالى : ﴿ وَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ على العذب ». ٢٨٢
- القول بـ «حمل «القُرء» في قوله تعالى: ﴿ ثَلَاثَةَ قُـرُوءٍ ﴾ عـلى الطُهر والحـيض مشتركاً». ٢٨٢
- القول بـ «حمل «القُرء» في قوله تعالى: ﴿ثَلَاثَةَ قُرُوءٍ ﴾ على خصوص الحيض». ٢٨٢
  - القول بـ «حمل المطلق على المقيّد ». ٣٢٠ و ٣٢١
    - القول بـ « حمل المقيّد على المطلق ». ٣٢١
- القول بـ «خروج الظنّ الحاصل من الظواهر عن تحت أصل حرمة العمل بالظنّ من
   باب التخصّص». ٣٦٦ و ٤٢٤
- القول بـ « خروج الظنّ الحاصل من الظواهر عن تحت أصل حرمة العمل بالظنّ من
   باب التخصيص». ٣١٤ و ٤٢٤
  - القول بـ « دخول الملح والجصّ في مفهوم المعدِن ». ٧٧٢
    - القول بـ « دلالة الباء للتبعيض ». ٣٠١ و٣٠٢

- القول بـ « دلالة المطلق على الفرد الشائع من باب الاشتراك ». ٢٣٩
- القول بـ «دلالة المطلق على الفرد الشائع من باب التفصيل بين أقسام التشكيك». ٢٣٩
- القول بـ «دلالة المطلق على الفرد الشائع من باب القدر المتيقن وقاعدة الاشتغال». ٢٣٩
  - القول بـ « دلالة المطلق على الفرد الشائع من باب المجازات المشهورة ». ٢٣٩
  - القول بـ « دلالة المطلق على الفرد الشائع من باب تعدّد الدالّ والمدلول ». ٢٣٩
    - القول بـ « دلالة المطلق على الفرد الشائع من باب كثرة الاستعمال ». ٢٣٩
- القول بـ «دلالة أدلة قاعدتي «الضرر» و «الحرج» على مجرّد نفي التكليف دون
   إثباته أى نفى خصوص الفعل الضرريّ والحرجيّ». ٣١٤و٣١٤
  - القول بـ «الرجوع والعمل بالعموم العامّ الزمانيّ عند الشكّ ». ٢٠٦ و٤٠٧
    - القول بـ « صحّة القصر في أوّل الوقت بالكفاية الظاهريّة ».
      - القول بـ « صحّة القصر في أوّل الوقت بالكفاية الواقعيّة ». ١٠٢
- القول بـ «ظهور تبعيّة صيغة الأمر الواقع عقيب الحظر أو توهّمه لما قبل النهي». ٢٤١
- القول بـ «ظهور صيغة الأمر الواقع عقيب الحظر أو توهمه في الإباحة ». ٢٤١ و٣٤٣
  - القول بـ « ظهور صيغة الأمر الواقع عقيب الحظر أو توهمه في الوجوب». ٢٤١
  - القول بـ «ظهور صيغة الأمر في الاشتراك بين الوجوب والندب». ٢٤٢ و٢٤٣
    - القول بـ «ظهور صيغة الأمر في الوجوب». ٢٤٢ و ٢٥١
    - القول بـ « عدم استحالة تعبّد الشارع بغير العلم و عدم القبح فيه ». ١٥٧
  - القول بـ « عدم اعتبار الأصول مع وجود الظنّ على خلافها مطلقاً ». ٢٠٧ و ٢٠٨
    - القولب« عدم اعتبار الأمارات الغير العلميّة (المفيدة للظنّ)». ١٩ و ٢١ و ٢٢ و ٢٢
      - القولب « عدم اعتبار الشهادة عن حدس ». ٥٤٨ و ٥٤٩
      - القول بـ « عدم اعتبار العربيّة والماضويّة في صيغ العقود ». ٣٧٤

- القولب« عدم اقتضاء امتثال الأمر الظاهري للإجزاء». ١٢٠ و ١٢١
  - القول. « عدم الالتزام بالمراتب الأحكام الشرعيّة الأربعة ». ٧٩
- القول بـ « عدم التلازم بين جواز الاستدلال بالقراءات وبين رخصة العمل بها ». ٤٠٠
  - القولب« عدم الخلاف في حجّية الإجماع المحصّل والمنقول بالتواتر». ١٦٢
  - القول بـ « عدم انحلال وارتفاع أثره العلم الإجماليّ قبل وبعض الفحص ».
    - القول بـ « عدم ترتّب الثمرة على النزاع في حجّية ظواهر الكتاب ». ٣٧٠
      - القولب « عدم تواتر القراءات كلّها ». ٣٨٧ و ٣٨٨ و ٣٨٩
- القولب« عدم ثبوت مناط حجّية الظواهر في حقّ غير المقصودين بالإفهام». ٤٣١
- القول بـ « عدم جريان أصالة عدم الغفلة و عدم الخطأ بالنسبة إلى غير المقصودين
   بالافهام». ٤٥٠ ـ ٤٠٠
  - القولب « عدم جريان الاستصحاب في الأمور الوجدانيّة ». ٥٠٣
- القول بـ «عدم جواز استنباط الأحكام النظريّة من ظواهر كلام النبيّ 議營 ». ٢٦٥
   و ٢٦٦ و ٣٣٢
- القولب« عدم جواز الأخذ بعمومات الكتاب إلا بعد الفحص عن مخصّصاتها». ٣٣٩
  - القولب« عدم جواز الأخذ بغير القراءات السبع المشهورة». ٣٩٣
    - القولبـ « عدم جواز العمل بأخبار الآحاد». ١٥ و١٦ و٤٥٨
- القول بـ « عدم جواز العمل بظواهر العمومات والإطلاقات الكتابيّة قبل الفحص عن
   المخصّصات والمقيّدات الروائيّة ». ٢٨٩ و ٣٣١
  - القول بـ « عدم جواز القراءات الثلاثة المكملة للعشر ». ٣٩٣

- القولب« عدم جواز القراءة الشاذّة في الصلاة وغيرها». ٣٩٢
- القول بـ « عدم جواز نكاح غير الكتابيّة إجماعاً لا دواماً ولاانقطاعاً ». ٣١١
  - القول بـ « عدم جواز ورود العبادة بخبر الواحد ». ١٨
  - القولب « عدم حجّية الإجماع المنقول بخبر الواحد ». ٧٧٢
  - القول بـ « عدم حجّية الإجماع المنقول بخبر الواحد مطلقاً ». ١٦٢ و١٦٣
- القولب « عدم حجّية الظنّ الحاصل من الوضع اللغويّ أو الانفهام العرفيّ ». ٥٣٢
  - القول بـ « عدم حجّية القول اللغوى وإن لم أفاد الظنّ ». ٥٣٠
  - القول بـ « عدم حجّية ظواهر التاب في خصوص الأحكام الفر عيّة ». ٢٦٥
- القول بـ « عدم حجّية ظواهر الكتاب والسنّة بالنسبة إلى غير المقصودين بالإفهام ».

#### ۲٦٠ و٢٦٣ و ٤٤٩ و ٤٤٠ و ٢٦٥

- القول بـ « عدم حجّية ظواهر الكتاب والسنّة ». ٢٦٥ و ٣٣٢
- القول بـ « عدم حجّية ظواهر الكتاب ». ۲۵۷ و ۲۵۹ و ۲۹۵ و ۲۹۷ و ۲۹۸ و ۳۲۹ و ۳۲۹ و ۳۲۹ و ۳۲۹ و ۳۲۹ و ۳۲۹ و ۲۸۸
- القولب« عدم ضمان الودعيّ الأمين الغير المفرط في التحفّظ على الوديعة ». ٣٧٨
  - القولب« عدم قبح التعبد بالخبر الظنّى في زمان الانسداد وبناءً على السببيّة ». ٥٦
- القولب« عدم قبح التعبّد بالخبر الظنّيّ في زمان الانسداد وبناءً على الطريقيّة ». ٥٦
  - القول بـ « عدم قبح التعبّد بالخبر الظنّيّ في زمان الانفتاح وبناءً على السببيّة ». ٥٦
    - القولب« عدم كفاية العقد المنقطع في صدق عنوان المحلّل». ٣٠٦
- القولب « عدم وجوب الاجتناب عن الشبهة الغير المحصورة شرعاً وعرفاً ». ٣٣٢
  - القولب« عدم وجوب الأخذ بالقراءات السبع». ٣٩٤
    - القول بـ « عدم وجوب دفع الضرر المحتمل ». ٢١٥

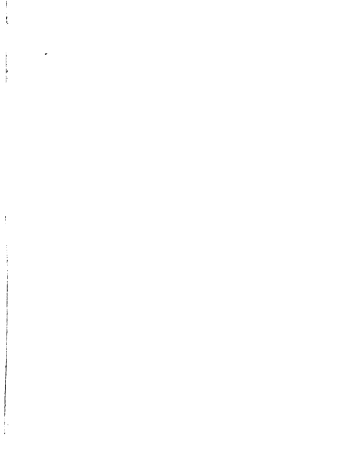
- القولب. « عدم وصول استعمال المطلق في الفرد الشائع إلى حدّ الوضع التعيّنيّ ». ٢٣٨
  - القول بـ « عدم وقوع التعبّد بالظنّ خارجاً ». ١٥ و ١٦
- القول بـ «قراءة ﴿حَتُّى يَطْهُرْنَ﴾ بالتخفيف وعليه جواز الوطي بمجرّد طهارة الرحم
   وانقطاع الدم عنه وعدم الاغتسال خارجاً». ٣٨٣ و٣٩٥ و٣٩٩
- القول بـ «قراءة ﴿حَتْنَى يَطْهُرْنَ﴾ بالتشديد وعليه عدم جواز الوطي إلا بعد
   الاغتسال». ٨٨٣ و ٣٨٤ و ٣٩٩ و ٣٩٩
- القول بـ «كفاية الطريق الظنّيّ وعدم لزوم تحصيل الطريق العلميّ مع انتفتاح بـاب
   العلم». ٢١٥
  - القول بـ «كفاية المصلحة التسهيليّة في صحّة التعبّد بالأمارات الظنّيّة ». ١١٩
    - القول بـ «كفاية خبر الواحد في ثبوت السنّة ». ٣٨٥
      - القول بـ «كون أصالة البراءة أصلاً تعبّديّاً ». ٤١٨
    - القول بـ «كون أصالة البراءة من الأدلّة الظنّيّة ». ٤٧٨
    - القول بـ «كون موضوع مجاري الأصول هو خصوص الشكّ ». ٢٢٠
      - القول بـ «كون موضوع مجارى الأصول هو عدم العلم ». ٢٢١
        - القول بـ « لزوم العقد الدائم في صدق عنوان المحلِّل ». ٣٠٦
- القول بـ «لزوم تحصيل الطريق العلمي وطرح الطريق الظنّي مع انفتاح باب العلم». ٢١٤
- القول بـ «معذوريّة الجاهل بالحكم في مسألة القصر والإتمام والجهر والإخفات».

#### ۳۱۹و۳۱۸

- القول بـ «المصلحة السلوكيّة في سببيّة الأمارات». ٨٨ و ٨٩ و ٩٠ و ١٣٣٠
  - القول بـ «مقدّمات الانسداد لحجّيّة مطلق الظنّ ». ١٩٤
    - القولب«ممنوعيّة الحكم الاعتباطيّ». ٥٩

- القول بـ «المنع عن العمل بظواهر الكتاب وجواز العمل بظواهر السنّة ». ٣٤٥ و ٣٤٥
  - القول بـ «منع دخول الكتابيّة في المشركة ». ٣١٠
  - القول بـ «وجوب الاحتياط في الشبهة الموضوعيّة ». ٣٦٦
  - القول بـ « وجوب الاحتياط والترك في الشبهة الحكميّة ». ٣٦٥
- القول بـ «وجوب الاحتياط والتوقف عن جميع أطراف الشبهة المحصورة حتى بعد
   الفحص». ٣٣٤ و ٣٣٥ و ٣٣٦
  - القول بـ « وجوب التعبّد بالخبر الظنّيّ بناءً على الانسداد والسببيّة ». ٥٦
  - القول بـ « وجوب التعبّد بالخبر الظنّيّ بناءً على الانسداد والطريقيّة ». ٥٦
- القول بـ «وجوب التعبّد بالخبر الظنّيّ بناءً على الانفتاح والسببيّة ». ٤٦ و ٤٨ و ٤٩
  - القول بـ « وجوب التعبّد بالخبر الظنّيّ بناءً على الانفتاح والطريقيّة ». ٤٦ و ٤٨
    - القول بـ « وجوب التعبّد بالخبر الظنّي على فرض انسداد باب العلم ». ٥٢
- القول بـ « وجوب التوقّف والرجوع إلى قواعد التعارض في الآيتين المتعارضتين
  - مطلقاً \_ سواء أمكن الجمع بينهما أم لم يمكن \_». ٤٠٥ و ٤٠٥
- القول بـ «وجوب التوقف والمنع عن الأخذ بالظاهر عمومات الكتاب ومطلقاته قبل
   الفحص وبعده». ٣٣٣ و ٣٣٤
  - القول بـ « وجوب الفحص عن المخصّص بالعلم الإجماليّ بالمخصّصات ».
    - القول بـ « وجوب دفع الضرر المحتمل ». ٢١٥
- القول بـ « وجوب معرفة الأحكام الشرعيّة بالوجوب المقدّميّ الغيريّ ». ١٩٩ و ١٩٠٠
- القول بـ « وجوب معرفة الأحكام الشرعيّة بالوجوب النفسيّ الذاتيّ ». ١٨٩ و ١٩٠
  - القول ب« وصول استعمال المطلق في الفرد الشائع إلى حدّ الوضع التعيّنيّ ». ٢٣٨

- القول بـ « وقوع التحريف بالزيادة والنقيصة في الآية والسورة في القرآن». ٤٠٨
- القول بـ « وقوع التحريف بالنقص أو الزيادة بكلمة أو كلمتين في القرآن ». ٤٠٨
  - القول بــ « وقوع التحريف بالنقص أو الزيادة في الحروف في القرآن ». ٤٠٨
  - القول بـ «وقوع التحريف في القران تغييراً وزيادةً ونقصاناً ». ٤١٠ و٤١٠
    - القول بـ « وقوع التعبد بالظنّ ثبو تأ وإثبا تاً ». ١٦
    - القول بــ « وقوع التعبّد بالظنّ ثبو تاً وإنكار وقو عه إثباتاً ». ١٦
    - القول بـ « وقوع التعبّد بالظنّ في الخارج عقلاً وشرعاً ». ١٥ و ١٦ و ١٧



### ٧ \_فهرس محتوى الهوامش الهامّة

| • |
|---|
| ✓ |
| ✓ |
| ✓ |
| ✓ |
| ✓ |
| ✓ |
| ✓ |
| ✓ |
| ✓ |
| ✓ |
| ✓ |
| ✓ |
| ✓ |
| ✓ |
| ✓ |
| ✓ |
|   |

| لمحقّق النائينيّ في معنى «سببيّة الأمارات» (٣) ٩.                    | ما أفاده ال | ✓        |
|----------------------------------------------------------------------|-------------|----------|
| اء في حرمة وجواز الإتيان بالنوافل في وقت الفريضة الواقعيَّة (٣) ٠٥   | آراء الفقه  | ✓        |
| اختار بأنَّ وجوب القضاء يحتاج إلى أمر جديد (١) ١١                    | حول مَن     | ✓        |
| اختار تبعيّة وجوب القضاء للأداء١٢ (١) ١٢                             | حول مَن     | ✓        |
| إجزاء» وكفاية امتثال الأمر الظاهريّ عن الأمر الواقعيّ ( ١ ) ٢٠       | معنى «الإ   | ✓        |
| حكم الواقعيّ »                                                       | معنى « ال   | ✓        |
| ضدّين » و «المتناقضين » في الاصطلاح (١) ٣٩                           | معنى « الع  | ✓        |
| ام الاجتهاد وحكم المجتهد المطلق ٤١ (١)                               | بيان أقسا   | ✓        |
| لسيّد الخوئيّ في مقتضى الأصل عند الشكّ في الحجّيّة ( ١ ) ٥٨          | ما أفاده ال | ✓        |
| نشريع» و «الافتراء»(١) ٦١                                            | معنى « الت  | ✓        |
| م الإجماع وتبيين محطَّ النزاع في حجَّيَّته                           | بيان أقسا   | ✓        |
| صب بحر الفوائد في كون حرمة العمل بالظنّ تشريعيّة لا ذاتيّة ٪ ( ٢) ٦٤ | کلام صا۔    | ✓        |
| نظهار وحكم الصلاة فيها (٣) ٦٨                                        | أيّام الاست | <b>~</b> |
| الأثر المرتّب على عدم العلم بالحجّيّة والعلم بعدم الحجّيّة ( ٢ ) ٧٤  | الفرق بين   | ✓        |
| حرمة العمل بالظنّ هو مجرّد الشكّ في الحجّيّة لا في المشكوك. (١) ٧٧   | موضوع -     | ✓        |
| كون موضوع الحكم هو الشكّ أو المشكوك ( ٢ ) ٧٨                         | الفرق بين   | ~        |
| مرفة الأحكام الشر عيّة هل أنّه بوجوب النفسيّ أو الغيريّ ؟ ( ١ ) ٨٩   | وجوب ما     | ~        |
| ص الأحكام العقليّة                                                   |             | <b>~</b> |
| الإهمال والإجمال (٣) ٩٣                                              | الفرق بين   | <b>~</b> |
| الاستصحاب وسائر الأصول العمليّة (٣) ٠٦٪                              | الفرق بين   | ~        |
| إهر الألفاظ ببناء العقلاء والظهور العرفيّ لا حصول الظنّ ( ١ ) ٣٣٪    | حجّيّة ظو   | ~        |
| مختلفة حمل «الأصمل المعمملة لتشخيص مراد المتكلِّم» ( ١ ) ٣٦          |             | ~        |

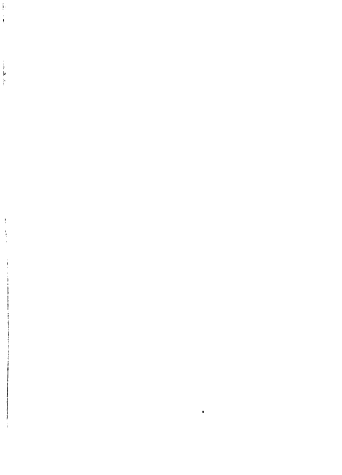
| معنى «المشترك اللفظيّ »                                                           | ✓ |
|-----------------------------------------------------------------------------------|---|
| معنى «المشترك المعنويّ »                                                          | ✓ |
| الفرق ين المشترك اللفظيّ والمشترك المعنويّ (٢) ٢٣٧                                | ✓ |
| حول « غلبة الاستعمال » و « غلبة الوجود » والفرق بينهما                            | ✓ |
| التعابير المختلفة حول «الأصول المعمولة لتشخيص أوضاع الألفاظ » . ( ١ ) ٢٤٧         | ✓ |
| آراء علماء الأخباريّين في مسألة ظواهر الكتاب والسنّة (١) ٢٦٥                      | ✓ |
| ما أفاده السيّد الخوئيّ في نقل أدّلة القائلين بإسقاط حجّيّة ظواهر الكتاب (٣) ٢٦٧  | ✓ |
| حول « ترجمة القرآن الكريم »                                                       | ✓ |
| معنى «الاشتقاق» وبيان أقسامه                                                      | ✓ |
| كلام الطريحيّ في معنى «التفسير » ( £ ) ٢٧٧                                        | ✓ |
| المراد من التفسير بالرأي المنهيّ عنه في الروايات (٣) ٢٧٩                          | ✓ |
| ما أفاده العلّامة الطباطبائيّ في ذكر الأقوال في معنى «التفسير بالرأى» . ( ٢ ) ٢٨٠ | ✓ |
| معنى «المتشابه» ووجه تسميته بـ «المتشابه» (١) ٢٨٤                                 | ✓ |
| معنى «الاستواء» في الآية الشريفة٢٨٦                                               | ✓ |
| حول قاعدة « تقديم المخصَّصات والمقيَّدات الروائيَّة على العمومات                  | ✓ |
| والإطلاقات الكتابيّة »                                                            |   |
| المراد بــ « ضرب القرآن بعضه ببعض » و «القرآن يفسّر بعضه بعضاً» ( ٢ و ٣) ٢٩٠      | ✓ |
| حول تأويل الآيات الظاهرة في فضائل العترة الطاهرة (٣) ٢٩٢                          | ✓ |
| وجه تسمية الكتاب والعترة بــ «الثِقْلين» أو «الثَقَلين»                           | ✓ |
| في معنى «الباء» في قوله تعالى: ﴿ وَ امْسَحُوا بِرُؤُسِكُمْ ﴾ ( ١ و ٢ ) ٣٠١        | ✓ |
| «المشرك» في إطلاق الشرع٣١٠ (٣)                                                    | ✓ |
| كلام الطريحيّ في معنى «المّرَارّة»٣١٢ (٤)                                         | ✓ |

| إشارة إجماليّة إلى «قاعدة الضرر »                                              | ✓ |
|--------------------------------------------------------------------------------|---|
| إشارة إجماليّة إلى «قاعدة الحرج» (٢) ٢٤                                        | ✓ |
| إشارة إجماليّة إلى «قاعدة الميسور»                                             | ✓ |
| اختصاص قا عدة التلازم بين العقل والشرع بالأحكام العقليَّة المستقلَّة ( ٢) ٢٥٥  | ✓ |
| إشارة إجماليَّة إلى «قاعدة حمل المطلق على المقيَّد» (٣) ٣٠٠                    | ✓ |
| حول إراده خلاف الظاهر في السنّة                                                | ✓ |
| ذهاب بعض الأخباريّين إلى عدم حجّيّة ظواهر السنّة (٢) ٣٢                        | ✓ |
| الفرق بين العامّ والمطلق واشتراكهما في سريان الحكم وتوسعته (١) ٣٧              | ✓ |
| معنى «المحكم» و «المتشابه» و «الظاهر» في مصطلح القرآنيّ والروائيّ . (٤) ٤٥     | ✓ |
| أمثلة إفهام التكليف بالفعل                                                     | ✓ |
| معنى «التشابه الذاتيّ » و «التشابه العرضيّ » (٣) ٥٠                            | ✓ |
| معنى «الحقيقة الشر عيّة »                                                      | ✓ |
| المراد بـ «المحكم» عند الأصوليّين (٢) ٥٦                                       | ✓ |
| المراد بـ «المحكم» عند الأخباريّين (٣) ٥٦ "                                    | ✓ |
| استعمال «المتشابه» بكلا معينيه اللغويّة «المجمل» و «الشبيه» في القرآن. (٢) ٣٦٣ | ✓ |
| اختلاف الأصوليّ والأخباريّ في الشبهة الحكميّة يرجع إلى قولين (٣) ٦٥٣           | ✓ |
| ذهاب الأُصوليّ والأخباريّ إلى جريان أصالة البراءة في الشبهة الموضوعيّة (١) ٣٦  | ✓ |
| حول أنّ الأصل في الأشياء هو الإباحة                                            | ✓ |
| مناط حجّيّة الإجماع عند الإماميّة                                              | ✓ |
| حول انطباق بعض الآيات على أمير المؤمنين والأئمّة المعصومين ﷺ . (١) ٧١٣         | ✓ |
| في إطلاق المشرك في الشرع                                                       | ✓ |
| "AY (Y)                                                                        | , |

| القول بقراءة: ﴿حَتُّى يَطْهُرْنَ﴾ بالتخفيف (٢) ٣٨٣                             | ✓ |
|--------------------------------------------------------------------------------|---|
| القول بقراءة: ﴿حَتُّى يَطَّهُّرْنَ﴾ بالتشديد(٣) ٣٨٣                            | ✓ |
| في لزوم التواتر في ثبوت القرآنيّة                                              | ✓ |
| جملة من القائلين بتواتر القراءات السبع المشهورة (٢ و٣) ٣٨٦                     | ✓ |
| بعض وجوه استدلال القائلين بتواتر القراءات السبعة                               | ✓ |
| حمل «الأحرف السبعة » في الحديث على «القراءات السبع » ( ١ و ٢) ٣٨٧              | ✓ |
| القائلين بتواتر القراءات العشرة (٣) ٣٨٧                                        | ✓ |
| المشهور عند الشيعة عدم تواتر القراءات كلّها (٤) ٣٨٧                            | ✓ |
| حول أدلَّة القائلين بعدم تواتر القراءات (١) ٣٨٨                                | ✓ |
| في معنى تواتر القراءات عن النبيّ ﷺ                                             | ✓ |
| العراد بـ « تواتر القراءات » عن الأئقة ﷺ ( ٤) ٣٨٩                              | ✓ |
| ما أفاده المحقّق الهمدانيّ حول منشأ الاختلاف بين القرّاء (٢) ٣٩٠               | ✓ |
| كلام الشيخ الطوسيّ بأنّ مذهب أصحابنا «أنّ القرآن نزل بحرف واحد» (٣٠ ٣٩٠        | ✓ |
| كلام المحقّق القمّيّ حول معنى «الأحرف السبعة » في الحديث (٢) ٣٩١               | ✓ |
| ما أفاده السيّد الخوثيّ في توجيه نزول القرآن على سبعة أحرف مع مناقشتها (٢) ٣٩٢ | ✓ |
| حول المراد بـ «القراءة الشاذّة» (٣) ٣٩٢                                        | ✓ |
| حول عدم جواز العمل بالقراءة الشاذَّة في الصلاة وغيرها ( ٤ ) ٣٩٢                | ✓ |
| اختلاف الفقهاء في جواز و عدم جواز الأخذ بالقراءات العشرة                       | ✓ |
| معنى اختلاف القراءة في مادّة الكتاب وبيان أقسامها (١) ٣٩٦                      | ✓ |
| ترجيح قراءة التشديد على التخفيف أي ﴿حَتُّى يَطَّهَّرْنَ﴾ (٢) ٣٩٨               | ✓ |
| ترجيح قراءة التخفيف على التشديد أي ﴿حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ﴾ (٣) ٣٩٨                | ✓ |
| ادّعاء الملازمة بين حواز الاستدلال بتواتر القراءات وبين خصة العمل بها (١) ٤٠١  | ✓ |

| <ul> <li>إنكار الملازمة بين جواز الاستدلال بتواتر القراءات وبين رخصة العمل بها . (٢) ٤٠١</li> </ul> |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧   ادّعاء الإجماع على جواز القراءة بما يتداوله القرّاء ( ٤ ) ٤٠١                                   |
| <ul> <li>ما أفاده السيّد الخوئيّ في معنى «التحريف في القرآن»</li></ul>                              |
| ٧   الإجماعات الدالَّة على عدم وقوع التحريف في القرآن                                               |
| ٧   المعروف بين المسلين عدم وقوع التحريف في القرآن (٣) ٢٠٩                                          |
| ٧ مناقشة السيّد الخوئيّ في الأخبار الدالّة على وقوع التحريف في القرآن (٦) ٤١١                       |
| <ul> <li>كلام المحدّث المجلسيّ حول وقوع التحريف في القرآن و عدمه (٤) ١٢٤</li> </ul>                 |
| <ul> <li>في معنى «التخصيص» و «التخصص»</li></ul>                                                     |
| <ul> <li>كلام العلّامة البهبهانيّ حول التقطيع في الأخبار</li></ul>                                  |
| ٠ الأخبار الدالَّة على جواز النقل بالمعنى (١) ٤٩                                                    |
| <ul> <li>معنى «الخبر المتواتر» وأقسامه الثلاثة: اللفظيّ والمعنويّ والإجماليّ ( ٢) ٦٥.</li> </ul>    |
| ·  ما أفاده المحقّق النائينيّ في جواز التخصيص العامّ الكتابيّ بالخاصّ الخبريّ (٢) ٧٨                |
| ٠ ما أفاده المحقّق الكلباسيّ في حجّيّة الظواهر (٢) ٨٩                                               |
| ٠ في معنى أنَّ المستصحب قد يكون أمراً وجوديًّا وقد يكون عدميًّا ( ٢ ) ٩٨ ٤                          |
| ١ اعتبار صورتين من الاستصحاب عند المحدّث الأسترآباديّ (١) ٩٩                                        |
| ٠ كلام المحدّث البحرانيّ في أقسام الاستصحاب وحجّيّة قسمين منهما ( ٢) ٩٩٩                            |
| ٠ عدم جريان الاستصحاب في الأمور الوجدانيّة٠٠٠ ٥٠٣(١)                                                |
| ·   ما قاله التفتازانيّ في توضيح قا عدة: «الاستخدام» (٣) ٥١١                                        |
| ١    الفرق بين الشكّ في وجود القرينة وقرينيّة الموجود (١) ٥٢٠                                       |
| ٠   معنى «الذاتيّة » دلالة اللفظ على المعنى                                                         |
| · معنى « توقيفيَّة » دلالة اللفظ على المعنى                                                         |
| ر معند «اصطلاحيَّة» دلالة اللفظ على المعنى                                                          |

| حول أوّل مَن تكلّم بالعربيّة                                                     | . 🗸        |
|----------------------------------------------------------------------------------|------------|
| الآراء والأقوال المذكورة في حجّيّة قول اللغويّ                                   | ✓          |
| حول أوّل مَن صنّف في علم اللغة (١) ٥٣٥                                           | . 🗸        |
| في بيان حكمة اعتبار خبر الثقة والفتوى                                            | ✓          |
| لاجما عات العمليّة الدالّة على حجّيّة قول اللغويّ (١ و٢) ٥٤٤                     | 1 🗸        |
| الإجماعات القوليّة الدالّة على حجّيّة قول اللغويّ                                | ✓          |
| ما أفاده السيّد بحر العلوم في اعتبار الظنّ في الموضو عات ببناء العقلاء . (٣) ٥٤٥ | . ✓        |
| في اعتبار العدالة والتعدُّد في المرجِّحات السنديَّة (١) ٥٥٠                      | . ✓        |
| في معنى «انسداد الصغير »                                                         | , <b>√</b> |
| لفرق بين الشاذّ والنادر                                                          | 1 🗸        |
| وجه تسمية النجف الأشر ف بـ «النجف» (٣) ٥٧٠                                       | , <b>~</b> |



### ٨ \_فهرس محتوى الكتاب

### المقصد الثاني: في الظنّ

### المقام الأوّل في إمكان التعبّد بالظنّ

| 11            |                                         |
|---------------|-----------------------------------------|
| ١٢            | حرير محلّ النزاع في الظنّ               |
| ١٤            | واضع البحث في الظنّ                     |
| ١٧            | لكلام في إمكان التعبّد بالظنّ وامتنا عه |
| ١٨            | دلَّة ابن قبة على الامتناع              |
| يه            | ستدلال المشهور على الإمكان والمناقشة ف  |
| ۲٤            |                                         |
| ٠, ٢٦         | لمناقشة في الدليل الأوّل لابن قبة       |
| ن قبة         | بعواب صاحب الفصول عن الدليل الثاني لاب  |
| م وانسداده ٣٥ | لامتناع وعدمه على فرضي انفتاح باب العل  |
| اد باب العلم  | لخّص ما يرد على ابن قبة على فرض انسد    |
| 5 Y           | لمناقشة في ما أفاده صاحب الفصم الملاه   |

| الامتناع و عدمه على فرض الانفتاح بناءً على الطريقيَّة والسببيَّة ٤٦       |
|---------------------------------------------------------------------------|
| وجه التعبّد بالخبر الظنّيّ بناءً على مذهب المشهور وغير المشهور ٤٨         |
| الضابطة الكلّيّة في المقام                                                |
| دفاع ابن قبة ﷺ عن نفسه                                                    |
| معنى حجّيّة الخبر من باب السببيّة                                         |
| الإشكال الوارد في المقام وجوابه                                           |
| التعبّد بالأمارات الغير العلميّة                                          |
| المراد من التعبّد بالأمارات على وجهي الطريقيّة والسببيّة                  |
| وجوه التعبّد بالأمارات بناءً على الطريقيّة٧٣                              |
| وجوه التعبّد بالأمارات بناءً على السببيّة                                 |
| التصويب وأقسامه                                                           |
| الوجه الأوّل في سببيّة الأمارات (التصويب الأشعريّ)                        |
| الوجه الثاني في سببيَّة الأمارات (التصويب المعتزليُّ )                    |
| وجوه الاشتراك والافتراق بين التصويب الأشعريّ والمعتزليّ                   |
| الوجه الثالث في سببيّة الأمارات (المصلحة السلوكيّة )                      |
| توهّم انطباق المصلحة السلوكيّة على التصويب المعتزليّ ٩٥                   |
| بيان بطلان التوهّم والفرق بين الوجهين                                     |
| معنى المصلحة السلوكيّة والآثار الشرعيّة المترتّبة عليها                   |
| بحث في وجوب القضاء                                                        |
| الفرق بين القول بالمصلحة السلوكيّة والتصويب المعتزليّ في مسألة الإجزاء١٢١ |
| بيان الفرق بين الوجهين                                                    |

| الكتاب | محتوي | _فهرس | ۸. |
|--------|-------|-------|----|
|        |       |       |    |

| ١٣٤ | توهّم عدم الفرق بين الوجهين والجواب عنه                      |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| ٠٣٦ | إشكال اجتماع الحكم الواقعيّ والظاهريّ والجمع بينهما          |
| ١٤٧ | ملخِّص الكلام في امكان التعبِّد بالأمارة الظنِّيَّة وامتناعه |

# المقام الثاني في وقوع التعبّد بالظنّ

| ۱۵۷ | لبحث في وقوع التعبّد بالظنّ                                                                         |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٥٨ | الأصل الأوّلي في التعبّد بالظنّ عند المصنّف ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ |
| ۴۵۱ | الاستدلال بالكتاب على حرمة التعبّد بالظنّ                                                           |
| ٠٦١ | الاستدلال بالسنّة على حرمة التعبّد بالظنّ                                                           |
| ۲۲  | الاستدلال بالإجماع على حرمة التعبّد بالظنّ                                                          |
| ١٦٤ | الاستدلال بالعقل على قبح التعبّد بالظنّ                                                             |
| ۱٦٧ | مقتضى العمل بالظنّ على غير وجه التعبّد                                                              |
| ١٧٣ | تأسيس أصول أخر في التعبّد بالظنّ                                                                    |
| ١٧٣ | ١ _أصل عدم حجّيّة التعبّد بالظنّ والردّ عليه                                                        |
| ١٧٩ | ٢ _أصل إباحة العمل بالظنّ والمناقشة فيه                                                             |
| ١٨٤ | ٣_أصل التخيير أو ترجيح الحرمة والمناقشة فيه                                                         |
| ١٨٧ | ٤ _أصل لزوم رعاية جانب التعيين                                                                      |
| ١٩٠ | المناقشة الأولى في الأصل الأخير                                                                     |
| ١٩٦ | المناقشة الثانية في الأصل الأخير                                                                    |
| ۲۰۰ | لتشريع وطرح الأصل المعتبر جهتان لحرمة العمل بالظنّ                                                  |
| ۲۰۶ | ٧ ١٧ . ١١ كتاب والسنّة على حرمة التشريع                                                             |

| الاستدلال بالكتاب والسنّة على حرمة طرح الأصل المعتبر                      |
|---------------------------------------------------------------------------|
| وجدا عتبار الأصول وما يقتضيه التحقيق في المقام                            |
| المنع عن حرمة العمل بالظنّ و عدم الرجوع إلى الأصل مع انسداد باب العلم ٢١١ |
| وجوب الأخذ بالأصل وحرمة العمل بالظنّ مع انفتاح باب العلم                  |
| الاستدلال على أصالة حرمة العمل بالظنّ                                     |
| أقسام صور الأخذ بالظنّ                                                    |
| الأصل الثانوي في التعبّد بالظنّ                                           |
|                                                                           |
| الظنونالمعتبرة                                                            |
| الظنّ الحاصل من ألفاظ الكتاب والسنّة                                      |
| تحديد موضوع البحث                                                         |
| الأصول المعمولة لاستنباط الأحكام من ألفاظ الكتاب والسنّة                  |
| <ul> <li>القسم الأوّل: الأصول المعمولة لتشخيص المراد</li> </ul>           |
| منها: أصالة العقيقة والعموم والإطلاق٢٣١                                   |
| منها: غلبة الاستعمال                                                      |
| منها: القرائن المقاميّة                                                   |
| وجه اعتبار أصول القسم الأوّل                                              |
| <ul> <li>القسم الثاني: الأمارات المعمولة لتشخيص أوضاع الألفاظ</li></ul>   |
| طرق تشخيص أوضاع الألفاظ                                                   |
| الفرق بين القسم الأوّل والثاني                                            |
| الصواب في بيان القسمين هو التعاكس                                         |

# القسم الأوّل في حجّيّة ظواهر الكتاب

| نت في أعتبار الفسم ألا ول                                                                                      | البح |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ع الخلاف في القسم الأوّل في موضعين                                                                             | وقو  |
| . تان                                                                                                          | فائد |
| الخلاف الأوّل في حجّيّة ظواهر الكتاب                                                                           | ١ .  |
| م حجّيّة ظواهر الكتاب عند الأخباريّين                                                                          | عد   |
| دلال الأخباريّين على منع العمل بظواهر الكتاب٧                                                                  | استا |
| يل الأوَّل: تواتر الأخبار الناهية عن التفسير بالرأي ٨                                                          | الدل |
| صَّل الدليل الأوّل ومرجعه                                                                                      | محد  |
| راب الحلّي عن الدليل الأوّل (الاستدلال بالأخبار)                                                               | الجو |
| اء التفسير بالرأي وخروج الأخذ بالظاهر عن الأدلّة الناهية عنه                                                   |      |
| _<br>واب النقضيّ عن الدليل الأوّل ( الاستدلال بالأخبار )                                                       | الجو |
| فبار الدالّة على جواز التمسّك بظواهر الكتاب ٤                                                                  |      |
| يل الثاني: عروض الإجمال المانع عن الأخذ بظواهر الكتاب                                                          | الدل |
| واب عن الدليل الثاني                                                                                           |      |
| بهة الواردة في المقام                                                                                          | الشب |
| -<br>ير ثانٍ للشبهة                                                                                            |      |
| يب دفع الشبهة                                                                                                  | تقري |
| -<br>م السيّد الصدر و تفصيله بين حجّيّة ظواهر الكتاب والسنّة ٤                                                 |      |
| اکالا المام کا المام |      |

| مواقع النظر في كلام السيّد الصدر الله الله الله الله الله الله الله الل |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| • تنبيهات أربع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الأوّل: توهّم عدم ترتّب الثمرة على النزاع في حجّيّة ظواهر الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| تصحيح النزاع وإثبات ترتّب الثمرة عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الثاني: توهّم أنّ اختلاف القراءات يمنع من التمسّك بظواهر الكتاب٣٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| دفع التوهّم بناءً على تواتر القراءات و عدمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الجمع بين القراءات المختلفة بناءً على القول بتواتر ها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| وجوب التوقُّف والرجوع إلى قوا عد التعارض بناءٌ على إنكار تواتر القراءات ٤٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الثالث: توهّم أنّ وقوع التحريف في القرآن يمنع من التمسّك بالظواهر ٤٠٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الرابع: توهّم عدم اعتبار الظنّ الحاصل من ظواهر الكتاب ٤١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الإجماع على حجّيّة الظواهر وجواز الأخذ بها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| توهّمُ آخر ودفعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <ul> <li>الخلاف الثاني في حجّية ظواهر الكتاب والسنّة بالنسبة إلى غير المقصودين بها. ٤٢٥</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| تفصيل المحقّق القمّيّ بين المقصودين وغير المقصودين بالإفهام ٤٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| توضيح التفصيل المذكور وتوجيهه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| إيراد صاحب الفصول على التفصيل المذكور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الإشكال الوارد في المقام ودفعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| المناقشة الظنّيّة في التفصيل (اتّفاق العلماء وأهل اللسان) ٤٥١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| المناقشة القطعيّة في التفصيل (سيرة أصحاب الأثمّة 생활 ) ٤٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| إيراد آخر على تفصيل صاحب القوانين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| دلالة الأخيار المته اترة على وجوب الرجوع إلى الكتاب وعرض الأخبار عليه ٤٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| الكتاب | <br>_فهرس | ٨ |
|--------|-----------|---|
|        |           |   |

| كلام المحقّق القمّيّ في دفع إشكالٍ أورده على نفسه |
|---------------------------------------------------|
| احتمال التفصيل المتقدّم في كلام صاحب المعالم٧٥    |
| الحقّ في المقام( عدم الفرق في حجّيّة الظواهر )    |
| التوهّم ودفعه                                     |
| نظريّة المحقّق الكلباسيّ في المقام والمناقشة فيها |
| تفصيل صاحب هداية المسترشدين في المقام             |
| رأي المصنّف ﷺ حول هذا التفصيل                     |
| تفصيل خامس في المسألة والمناقشة فيه               |
|                                                   |

# القسم الثاني في حجّيّة قول اللغويّ

| 0 7 0        | الكلام في الاصول المعمولة لتشخيص اوضاع الالفاظ          |
|--------------|---------------------------------------------------------|
|              | بحث إجماليّ حول وضع الألفاظ والفرق بين الواضع واللغويّ  |
|              | الطرق الظنّيّة لتشخيص ظهور الألفاظ                      |
| ٠٣٢          | قول اللغويّ ومرجعيّته في الظنّ بالظهور                  |
| ٠٣٤          | خلاصة أدلّة حجّيّة الظنّ بالظهور الحاصل من قول اللغويّ  |
| ، المقام ٣٦٠ | مناط حجّيّة قول اللغويّ عند المشهور ومختار المصنّف ﷺ في |
| ٠٤٣          | تقريب أدلَّة المشهور على اعتبار قول اللغويِّ            |
| ΣΕΥ          | المناقشة في الأدلّة المذكورة                            |
| 007          | عدم حجّيّة قول اللغويّ عند المصنّف ﴿                    |
| 119          | مرياله من الله منالة منالية المارية                     |

### الفهار سالعامّة

| هرس الآيات الكريمة            | ۱ _فه   |
|-------------------------------|---------|
| ہر س الأحاديث الشريفة         | ۲ _ فھ  |
| ہرس مصادر التحقیق۸۹           | ۳_فه    |
| هرس الاصطلاحات الواردة        | ٤ _ فه  |
| ېرس الفوائد والقوا عد الواردة |         |
| هرس الأقوال الواردة           | ٦ _ فه  |
| ېرس محتوى الهوامش الهامّة     | ۷ _ فه  |
| پر س محتو ي الكتاب٧٣          | ۸ ــ فه |