



مَجُلِّةُ غِلَمْيَةٌ فَصِّلِيَةٌ مُحَكِّمَةُ مَحَكِّمَةُ مُحَكِّمَةُ مُحَكِّمَةُ الْعِلْمَيَةِ فَعَنَى بِالدِّرُاسَاتِ وَالبُحُونِ عَنَ حَوْزَةُ الْخِلْفِيَةِ الْعِلْمَيَةِ مُعَمَّدُة لاغْراضُ التَوْيَةُ الْعِلْمَيَةِ مُعَمَّدُة لاغْراضُ التَوْيَةُ الْعِلْمَيَةِ

تَصَدُرُعَنَ مِنْ ﴿ لَهِ الْمِنْ اللَّهِ الْمَالِكُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّالِي اللَّهِ الللَّهِ الللّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

السنة الثالثة/ المجلد الثالث العدد الخامس ١٤٤٠هـ - ٢٠١٨م



#### التَّفْسِيرُ الْفِقْهِيِّ عِنْدَ ابْنِ الْعَتَائِقِيِّ الحِلِّيِّ وَيَّكُّ قِرَاءَةٌ نَقْدِيَّةٌ فِي فِقْهِ الْعَبَادَاتِ فِي مُخْتَصَرِ تَفْسِيرِ الْقُمِيِّ

أ. مر. د. سكينة عَزِيز عَبَّاس الْفَتْلِي كُلِّيَةُ المُلومِ الإسلاميَّة - جَامِعَةُ بَابِلَ

#### الملاحض ألما

الكَلماتُ التَّعريفيَّة:

(التَّفسير، فِقْه، عِبَادات، قِراءَة، نَقْد)

ركَّ زْتُ فِي هذا البَحث على التَّفسير الَّذي مدارُهُ فِقْهُ العِباداتِ مِن النَّصِّ الفُّر آنِيِّ فِي هُذَا البَحث على التَّفسير القُمِيِّ لا بْنِ العَتَائِقِيِّ، وقَد اقْتَصَرْتُ فِيهِ على مَا جَاءَ مُتَنَاوِلًا فِقْهُ العِبَادَاتِ. وَلَمَّا كَانَ البَحْثُ فِي إطارِ نَقْدِ التَّفْسيرِ الفِقْهِيِّ، اقْتَضَى الأَمْرُ أَنْ أُوْرِدَ تفسيرَ صَاحِبِ المَّنْ (القُمِيِّ)، وتفسيرَ صاحِب مُخْتَصرِ المَّننِ (القُمِيِّ)، وتفسيرَ صاحِب مُخْتَصرِ المَّننِ (الثَّمِيِّ)، وتفسيرَ صاحِب مُخْتَصرِ المَّننِ (البُنِ العَتَائِقِيِّ) الَّذِي جاءَ نَقْدًا، ثُمَّ وشَّحْتُهُ بِمَا يُسَمَّى بـ (نَقْدُ النَّقْدِ)، كُلَّها وجدْتُ إلى ذَلكَ سَبيلًا.



# jurisprudence Interpretation of Ibn al-Ataiqi A critical reading of the jurisprudence of worship of Al-Qomi explanation precis

Assistant Professor Dr. Sukina Aziz Abbas Al - Fattaly . College of Quranic Studies / Babylon University

In this research, the writer focused on the interpretation of the jurisprudence of worship from the Qur'anic text in Al-Qomi explanation précis by Ibn Al-Atiaqi. »ince the researcher has dealt with jurisprudence within the framework of critique of the jurisprudence interpretation, presenting Al-Qomi and the interpretation of Ibn al-Atiaqi, which came in criticism, and then the so-called criticism of the criticism, whenever there is a way to do that.





#### بِسْ ﴿ أَلْلَّهِ ٱلرِّحْمَرِ ٱلرِّحِهِ

#### المُقَدِّمَة

الحمدُ لله رَبِّ العَالَم بن والصَّلاةُ والسَّلامُ على أشرف الخَلق أجمعينَ، محمَّد النَّبيِّ الأمين ﷺ، وعلى أهل بيته الطَّيِّبينَ الطَّاهرينَ المَّكِيُّ.

إنِّي تأمَّلْتُ في (مختصر تفسير القُميِّ) لابن العَتَائقيِّ الحلِّيِّ: كمال الدِّين عبد الرَّحمن بن محمَّد (ت/٩٠٠هـ)، فوجدْتُ أَنَّ مُصَنِّفَهُ لم يكتف بالاختصار الحَرْفِيّ، وَإِنَّما كانَ يدوِّنُ رَأيهُ في المسائل الَّتي يرى أَنَّها تتطلَّبُ تعليقًا، وغالبًا ما يُصَدِّرُ إضافتَـهُ الجَديدة بما يُشْعرُ بذلك، نحـو قوله: ((أقولُ))، وقولُـهُ المضاف في المختصر هو نَقْدٌ على مَثْن التَّفسير المُخْتَصَر للشَّيخ الْقُميّ: أبي الحَسَن، عليّ بن إبراهيم (حيّ/٣٠٧هـ)، وَقَدْ شَغَلَتْنِي – حاليًّا – تعليقاتُهُ في باب التَّفسير الفِقْهيّ، فطفقْتُ أُفَتِّشُ في مُخْتَصَر تَفْسير الْقُميّ لابن العَتَائقيِّ عن التَّفسير الفقْهيّ الَّذي أوردَهُ الشَّيخُ الْقُميّ، ونقلَهُ ابنُ العَتائقيّ ضِمْنَ الْمَثْن في مُخْتَصَرِهِ، وَبَعْدَ أَنْ وُفِّقْتُ لِلْعُثُور على مواضعَ جيِّدةِ من المواردِ، فرَّقْتُ بينَ تفسير صاحب المَثن - صاحب التَّفسير الأصليّ - وتعليق صاحب الاختصار على الْمَثْن الأصلِّي في المُخْتَصَر. وقد جعلْتُ دائرةَ بحثي مُخْتَصَّةً بِما جِاءَ مُنْدَرِجًا تَحْتَ (فقْه الْعِبَادَات)؛ لأَقَدِّمَ دراسةً نَقْديَّةً في مدار فقه الْعِباداتِ تُمثِّلُ نَقْدَ ابن الْعَتاتَقيّ - نَقْدًا ، وَتَفْسِيرًا - لِتَفْسير الشَّيخ الْقُمِيّ في هــذا الباب؛ لذا سمَّيْتُهُ بـ (التَّفسير الفِقْهيّ عِنْدَ ابن الْعَتَائِقِيّ؛ قِرَاءَةٌ نَقْدِيَّةٌ فِي فِقْهِ الْعِبَادَاتِ فِي مُخْتَصَر تَفْسِيرِ الْقُمِيّ).

وَتَأْتَ مِ أَهُميَّ قَ البحثَ فِي كَشْفِهِ عن تفسير فِقْهِيٍّ فِي إطار نَقْدِيٍّ جاءَ مُقْتَرِنًا باسم فقيه مِنْ فُقَهاءِ مَدْرَسَةِ الْحِلَّةِ الْفِقْهِيَّةِ، وهو الشَّيخُ ابنُ الْعَتَاتِقِيِّ



77



في تعليقِهِ على مُخْتَصَر تَفْسِير الشَّيْخ الْقُمِيِّ.

والبَحَثُ يهدفُ إلَى أمور عدَّة ، أَحَدُهَا: تسليطُ الضَّوء على نوع مِنَ المُخْتَصَراتِ هي المُخْتَصَراتُ النَّقْديَّةُ ، والثَّاني: تقديمُ مختصر تفسير الْقُمِيِّ المُخْتَصَراتِ هي المُخْتَصَراتُ النَّقْسير الْقُمْةِ واضَحَ المعالم ، والثَّالثُ: إظهارُ التَّفسير الْفَقْهِيِّ في أحضانِ التَّفسيرِ ، والرَّابعُ: بيانُ التَّواصلِ المعرفيِّ بينَ مَدْرَسَتَي (قُمْ ، وَالْحِلَّة ) ، والخامسُ: كَشْفُ النِّقابِ عَنْ سَعَة اطلاعِ ابنِ الْعَتائقيِّ وَعُمْقِ ثقافتَه ، والسَّادسُ: إعطاءُ صورة واضحة عَنْ مقدرة ابنِ الْعَتائقيِّ على النَّقْد. وَقَدُ قامَتْ خُطَّةُ الْبَحْثِ على مقدَّمة وأربعة مباحث ، أمَّا المُبْحَثُ الأَوَّلُ فَقَدْ كانَ بعنوان: ( فقْهُ الطَّهَارَة ) ، وتضَمَّنَ مَطْلَبَيْنِ ، المَطْلَبُ الأَوَّلُ: عَسْلُ المُرْفَقَيْنِ في الْوُسُوء ، والمَطْلَبُ الثَّاني: وَطْءُ الْحَائِضِ في القُبُلِ ، وأمَّا المَبْحَثُ الثَّاني فقدْ كانَ بعنوان: ( فقْهُ الصَّلَاةِ ) ، وتضمَّنَ مَطْلَبَيْن ؛ المَطْلَبُ الأَوَّلُ: بَيَانُ الصَّلَاةِ الوَّسُكَةُ مِنْ سُورَةِ الفَاتِحَة ، وأمَّا المَبْحَثُ الثَّانِي الوُسُطَى ، والمَطْلَبُ الثَّانِي: البَسْمَلَةُ مِنْ سُورَةِ الفَاتِحَة ، وأمَّا المَبْحَثُ الثَّانِي فقد دُكانَ بعنوان: ( فقْهُ الصَّلَاة ) ، وتضمَّنَ مَطْلَبَيْن: المَطْلَبُ الأَوَّلُ: نَسُعُ أَلَةُ الثَّانِي المَسْمَلَةُ مِنْ سُورَةِ الفَاتِحَة ، وأمَّا المَبْحَثُ الثَّانِي فقد دُكانَ بعنوان: ( فقْهُ الْجِهَاد ) ، وتضمَّنَ مَطْلَبَيْن: المَطْلَبُ الأَوَّلُ: نَسُعُ آيةِ الْإِعْرَاضِ عَنِ المُشْرِكِينَ ، والمَطْلَبُ الثَّانِي: نَصِيبُ الأَعْرَابِ مِنَ الغَنَائِمِ.

#### الْمَبْحَثُ الأَوَّلُ: فَقْهُ الطَّهَارَة

يَنْدَرِجُ تَحْتَ هذَا الْمَبْحَثِ مطلبانِ هما: غَسْلُ الْمِرْفَقَيْنِ فِي الوُضُوءِ، وَوَطْءُ الحَائِضِ في الْقُبْلِ.

# المَطْلَبُ الأَوَّلُ: غَسْلُ الْلِرْفَقَيْنِ فِي الوُضُوءِ

غَسْلُ الْرْفَقَيْنِ يَنْدَرِجُ تحتَ فِقْهِ الطَّهارةِ ؛ لأَنَّ غسلَهما جزءٌ مِنَ غَسْلِ اليَدينِ ، والنِّسْل ، واليدانِ جُزْءٌ مِنَ الوضوءِ ، الَّذي هو أحدُ الطَّهَاراتِ الثَّلاثِ (الوُضُوء ، والنُسْل ، والتَّيمُّ م) (۱) ؛ ولبيانِ حُكْم هذه المسألة نثبتُ الأَصْلَ القرآنيَّ لها ، ثُمَّ نشرعُ في



سان الآراء.

الأَصْلُ القُرْآنيُّ: قَالَ تَعَالَى:

#### ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا قُمَّتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوةِ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ ... ﴿ (٢)

# الفَرْعُ الأَوَّلُ: رَأْيُ (القُميِّ)

ذَهَبَ القُمِيّ إلى أنَّ غَسْلَ الْيَدين يَبْدأُ مِنَ المِرْفَقَين، وَقَدْ أَفادَ ذلكَ مِنَ النَّصِّ القُرآنيِّ اسْتِنَادًا إِلَى أَنَّ (إِلَى) بِمَعْنَى (مِنْ)؛ وَمِمَّا يُؤَيِّدُ ذلكَ قولُهُ: « يَعْنِي : مِنَ المَرَافق »<sup>(۲)</sup>.

#### الفَرْعُ الثَّاني: رَأْيُ (ابْن العَتَائقيّ)

انْتَقَدَ ابنُ العَتائقِيّ تَحْدِيدَ دَلَالَة (إلَى) بِمَعْنَى (منْ) في النَّصّ القُرْآنيّ الّذي تَبَنَّاهُ القُمِّيِّ، وصحَّحه مُبَيِّنًا أَنَّ (إلَّي) بِمَعْنَى (مَعَ)؛ وَمِمَّا يُؤَيِّدُ ذلكَ قَولُهُ: «أَقُولُ: الصَّحِيحُ: أنَّ (مِنْ) بِمَعْنَى (مَعَ)، أي: مَعَ المَرَافِق»(٤٠).

#### الْفَرْعُ الثَّالثُ: الرَّأْيُ التَّحْليليُّ:

إنَّ تفسير القُميّ تفسيرٌ أشريُّ استند في مسألة البدء بالمِرْفق إلى أصل روائيّ فَسَّرَ به النّصّ، إذ أفاد البدء بالمرْفق من دلالة (إلى) في النّص القرآنيّ؛ لأنَّها عنده بمعنى: (من) استنادًا إلى القراءة القرآنيّة التي تضمّنها الأصل الرّوائيِّ اللَّذي تمسّك به. فهو استند في رأيه إلى الأصل التَّفسيري الثّاني (الرّوائيّ)، وإلى قاعدة تفسيريَّة هي: (تفسير القرآن بالسُّنَّة)، وبعبارة أخرى: أفاد القُميّ البدء بالمرْفَق في الغَسْل من النّص القرآنيّ، بتوسّط الأثر؛ استنادًا إلــى قراءة وردتْ فــي متن الحديث الّذي استند إليــه، أي: إنَّ الإفادة حاصلةٌ من النّصِّ؛ استنادًا إلى قراءةٍ وردتْ في أصل روائيّ ظاهرُها أنَّ (إلى) بمعنى:





(مـن)، والاستعمال اللّغـوي ربما لا يأبى ذلك، إلّا أنّ استعماله يكون في غير هذا الموضع. فَالشّيخ القُمِيّ أفادَ البدءَ بالغَسْلُ بالمَرَافق من داخلِ النّصِّ، استنادًا إلى قراءة قرآنيَّة، وردَتْ في قالب روائيٍّ عن أحدِ المعصومين المِيْكِ، والرِّواية الصَّادرة عن المعصومين المِيْكِيُّ أصلُ من أصولِ التَّفسيرِ. وإنَّهُ أفادَ دخولَ المَرَافق في الغَسْل على اعتبار أنَّ ابتداءَ الغاية داخلٌ فيها.

في حين أنَّ ابْسنَ العتائقيِّ أهاد غَسْل المَرافق من دلالـة (إلى) بمعنى (مَعَ) في النَّصِّ القرآنيِّ. أَمَّا البَدْءُ بالمَرافِق فَهُو آمُرٌ مستفادٌ من خارج النصِّ. وبهذا يتَضِحُ أَنَّ مختصر تفسير القُمِّي لابن العتائقيِّ الحلّيِّ هُو تفسيرٌ تضمّنَ نقدًا فائمًا على الاجتهاد أحدث تغييرًا في منهج تفسير القُمِيِّ عند اختصاره من البين العتائقيِّ، فالأخيرُ غيَّر وجهة المنهج الَّذي كانَ يقومُ عليه التَّفسير قبل اختصاره من الأثريّ الرّوائي إلى الاجتهاديّ النقديّ، وبعبارة أخرى: إنَّه غيَّر المنهج من (أثري: روائي) إلى (نقدي) على مستوى التفسير الفقهيّ ببعديه (الفقهيّ)، و(التفسيريّ). فضلًا عن تجاوزه الاختصار الحرفيّ السّائد قبله—كاذتصار إبين إدريس الحلِّيّ: أبي عبد الله، محمَّد بين منصور بن أحمد العجليّ (ت/٩٥٨) للتّبيان للشَّيخ الطُّوسيّ: أبي جعفر، شيخ الطَّائفة محمَّد بين الحسَن (ت/٢٠٤هـ) في مَدْرَسة الحِلَّة إلَى الاختصار النقديّ. فمختصرُهُ بين الحسَن (ت/٢٠٤هـ) في مَدْرَسة الحِلَّة إلى الاختصار النقديّ. فمختصرُهُ وقد اقترن النقد باسم ابن العتائقيّ. وبيَّن ابن العتائقيّ في نقده حصولَ (قم)، وقد اقترن النقد باسم ابن العتائقيّ. وبيَّن ابن العتائقيّ في نقده حصولَ التّواصل بين مَدْرَسة (قم)، ومَدْرَسة (الحلَّة)(٥).

ويتَّضَ حُ للباحث ممَّا تقدَّم: أنَّ المحصِّل النِّهائيَّة عند الشَّيخ القُمِيّ وابن العتائق عند الشَّيخ القُميّ وابن العتائق في واحدة ، فالمَرَافقُ داخلة في الغَسْل وهو رأيٌ تَسَالَ مَ عليه فقهاء مَدْرَسة أهل البيت المِيُلُونُ ، وبه قال فقهاء مَدْرَسة الصَّحابة (٧) ، ما عدا (زُفَر:





أبا الهذيل، زُفَر بن الهذيل البصريّ (ت/٥٨هـ) (١)، مَالك: أبا عبد الله، مالك بن أنس الأصبحيّ المدنيّ (ت/١٧٩هـ)<sup>(١)</sup> ، بَعْض أصحاب مَالك<sup>(١٠)</sup> ، دَاوُد الظَّاهريِّ: أبا سليمان، داود بن عليّ (ت/٢٧٠هـ)(١١١)، وابنه: أبا بكر، محمَّد بن داود الظُّاهريّ (ت/٢٩٧هـ)(١٢) - لا خارجـة عنها ، إلَّا أَنَّهم اختلفُوا فيما أدَّى إلى هذه النَّتيجة، وممَّا اختلفُوا فيه: أصول التَّفسير، وقواعد التَّفسير، فالشّيخ ابن العتائقيّ رجع إلى غير ما رجع إليه الشّيخ القُمِيّ من أصول وقواعد، وفي هذا إثراءٌ نافعٌ طالما أنَّ النَّتيجةَ واحدةٌ.

### المَطْلَبُ الثَّاني: وَطْءُ الحَائِضِ فِي القُّبُل

إِنَّ غُسْلَ الحَيْضِ يندرجُ تحتَ الطُّهارةِ؛ فالحَيْضُ نَجسٌ، ودمُهُ مِنَ الأَحْدَاثِ المُوْجبَـة للغُسْل الوَاجب (١٣)؛ لذا فهو أَحَدُ أَنـواع الطَّهارة الكُبْرَى، وَقَد اعْتَادَ الفُقَهَاءُ أَنْ يدرسُوا في هذا البَابِ ما يتعلَّقُ بالحَيْض، ومنه مُجَامَعَةُ الأَهْل فِي المحيض في القُبُل (١٤).

الأَصْلُ القُرْآنيِّ: قَالَ تَعَالَى:

﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضَ قُلْ هُوَ أَذَى فَأَعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضَ وَلَا نَقُرَنُوهُنّ حَتَّى يَطْهُرْنَ ۚ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرينَ ﴾(١٥).

#### الفَرْعُ الأُوَّلُ: رَأْيُ (القُميِّ)

بَيَّنَ القُمِيُّ في تفسير الآيةِ القُرْآنيَّةِ المذكورةِ آنفًا: أَنَّ الرَّجُلَ لا يجوزُ لهُ أَنْ يُجَامِعَ أَهْلَهُ فِي المَحِيضِ فِي الفَرْجِ، فَإِنْ جَامَعَهَا فَعَلَيْهِ كَفَّارَةٌ قدرُهَا (دينارٌ)، إِنْ كَانَتِ الْمُجَامَعَةُ فِي أَوَّل أَيَّامِ الحَيْضِ، وقدرُهَا (نصْفُ دينار) إِنْ كَانَتْ في وَسْطِ أَيَّام الحَيْضِ، وقدرُهَا (رُبْعُ) دينار إِنْ كانَتْ في آخر أَيَّام الحَيْضِ (١٦).





لهجلد الثالث - العدد الخامس ١٤٤٠هـ - ٢٠١٨م

وحريٌّ بي أَنْ أُنوِّهَ أَنَّ المذكور في تفسير القُمِيِّ الواصل إلينا دينار كفَّارة الوطء في أوَّل أيَّام الحيض، ونصفه كفَّارة الوطء في آخر أيَّام الحيض (۱۷)، وهو يختلف عن الرَّأي الَّذي أوردَهُ ابْنُ العتائقيِّ في المختصر، فهما متَّفقانِ على أَنَّ الدِّينار كفَّارة الوطء في أوَّل أيَّام الحيض، ومختلفانِ في النِّصف والربع أمَّا النِّصفُ فهو كفارةُ آخر أيَّام الحيض في تفسير القُميِّ، ولا ذِكرَ للربع، فيه، في حين أنَّ النِّصفَ كفَّارةُ الوَطْء في وسط أيَّام الحيض، والربع كفَّارة الوطء في آخر أيَّام الحيض في المختصر. وهذا يقوِّي ما ذهبْتُ إليه من أنَّ تفسير القُمِيِّ الَّذي اختصره ابن العتائقيِّ يختلف عن تفسير القُمِيِّ الله الواصل إلينا.

#### الفَرْعُ الثَّانِي: رَأْيُ (ابْن العَتَائِقِيّ)

أَقَرَّ ابْنُ العَتَائِقِيّ رَأْيَ القُمِيِّ في مُجَامَعَةِ الحَائِض، فالحُّحُمُ: عدمُ الجَوازِ، وَمَنْ يَفْعَلْ فَعَلَيْهِ كَفَّارَةٌ يتصَـدَّقُ بِها، وَحَدُّهَا الأَعْلَى (دينارٌ)، والأَدْنَى (رَبْعُ) دينار، والوَسَطُ (نِصْفُ) دينار، وهذه الحُدُودُ بلِحَاظ زَمَنِ أَيَّامِ الحَيْضِ (الأُوْلَى، والأَخِيرَة، وَالوَسَط)، إلَّا أَنَّهُ اسْتَدْرَكَ عَلَى القُمِيِّ، فَأَضَافَ أَمْرَيْن، والأَوْلَى، والأَخِيرَة، وَالوَسَط)، إلَّا أَنَّهُ اسْتَدْرَكَ عَلَى القُمِيِّ، فَأَضَافَ أَمْرَيْن، أَمَّا الأَوَّلُ فَهُوَ بَيَانُ نَوْعِ الكَفَّارَة، أَ وَاجِبَةٌ هِيَ أَمْ مَنْدُوبَةٌ؟، أي: مُسْتَحَبَّةٌ – وَبَيَّنَ أَنَّهَا مَحَلُّ خِلَافَ عَنْد الفُقَهَاء، وَأَمَّا الثَّانِي فَهُو بَيَانُ رَأْيِهِ في الكَفَّارَة، فَقَد أَنَّهَا مَحَلُّ خِلَافَ عَنْد الفُقَهَاء، وَأَمَّا الثَّانِي فَهُو بَيَانُ رَأْيِهِ في الكَفَّارَة، فَقَد اخْتَارَ الاسْتَحْبَاب؛ اسْتَنَادًا إلَى (أَصْل لَفْظِيٍّ = عدم الوُجُوبِ)؛ وممَّا يؤيِّدُ ذلك قُولُهُ: « أَقُولُ: وَهَلْ هذه الكَفَّارَةُ وَاجِبَةٌ أَوْ مَنْدُوبَةٌ؟ خِلَافٌ، والحقُّ الاسْتِحْبَابُ؛ لَاسْتِحْبَابُ؛ الْمُنْ عَدَمُ الوُجُوبِ» (١٨).

#### الفَرْعُ الثَّالِثُ: الرَّأْيُ التَّحْلِيلِيُّ

في كفَّارة وَطْء الحَائِض - في المَحيض قَبْلَ الطُّهْر، إِنْ كَانَ عالمًا بِالحَيْضِ أَوِ الحُكْمِ، وَكَذَا إِنْ بِالحَيْضِ أَوِ الحُكْمِ، وَكَذَا إِنْ



كانَ نَاسيًا فَلَا شَيْءَ عَلَيْه (١٩) - خللَفٌ بينَ الفُقَهاء في ترتُّب الكفَّارة على الوَاطئ، وعدمُ ترتُّبهَا عليه، فَقَدِ انْقَسَمُوا على فريقين، على التَّفصيل الآتي: أَمَّا الفريقُ الأَوَّلُ فَهُوَ فريقُ القَائلينَ بترتُّب الكفَّارة ، وأصحابُ هذا الفريق هم: فُقَهاءُ الإمَاميَّة - أَكْثَرُهُمْ (٢٠) - وَتَابَعَتْهُمْ فِرْقَةٌ مِنْ أَهْلِ الْحَدِيثِ (٢١)، وَالْأَوْزَاعِيُّ: أَبُو عَمْرُو، عبدُ الرَّحمٰن بْنُ عَمْرو بن يُحْمَد (ت/١٥٧هـ)، وأَحْمَد بن حَنْبَل: أَبُو عبدِ اللهِ (ت/٢٤١هـ) مِنْ فُقَهاء المَذَاهِب الإسْلاميَّة (٢٢)، وَأَمَّا فريـقُ القَائلينَ بعدم ترتُّب الكفَّارِةِ، فهم: أَبُو حنيفة (٢٣)، النُّعمانُ بْنُ ثَابِت الكُوفِيِّ (ت/١٥٠هـ)، ومالك (٢٤)، والشَّافعيِّ (٢٥): أَبُو عبد الله، محمَّد بْنُ إدريس المُطَّلبِّي القَرَشِيِّ (ت/٢٠٤هـ)؛ إذْ قالُوا: إنَّ الوَاطِئَ لا شَيْءَ عليهِ سِوَى الاسْتغْفَار (٢٦)، وَأَمَّا القَائِلونَ بالكَفَّارة فَقَد اخْتَلفُوا في أَمْرين، أَمَّا الأَوَّلُ فَهُوَ (المقْدَارُ)، وَأَمَّا الأَمْرُ الثَّاني فَهُوَ (الحُكْمُ)، على التَّفصيل الآتي:

#### أُوَّلًا: الاخْتِلَافُ في المِقْدَارِ

الْمَشْهُ ورُ عنْدَ فُقَهَاء الإمَاميَّة أَنَّ مقْدَارَ الكَفَّارَة مُصَنَّفُ على ثلاثة مستوياتٍ؛ بلحاظٍ أيَّام الحَيْض (أَوَّله، وَسَطه، آخره)، وَمِقْدَارُ الكفَّارةِ على التَّوالي: (دينار، نِصْف، ورُبْع)(٢٧)، أَمَّا بَعْضُ أَهْل الحَديثِ فَقَدْ ذَهَبُوا إِلَى أَنَّ مقْدَارَ كُفَّارة الوَطْء (قَبْلَ الطُّهْر) - أي: قَبْلَ انْقطَاع الدَّم (دينار)، في حين أَنَّ مقْدَارَهَا (النِّصْفُ) إنْ وَقَعَ الوَطْءُ (بَعْدَ الطُّهْر)(٢٨)، أَي: إنَّهُمْ فَرَّقُوا بَيْنَ الــوَطْء (قَبْلَ الطُّهْر)، والــوَطْء (بَعْدَ الطُّهْر)، فَقَالُــوا بمقْدَار وَاحد، لا بمقْدَارِين بَيْنَهُمَا تَخْيِيرٌ، وَأَمَّا الأَوْزَاعِيُّ فَقَدْ ذَهَبَ إِلَى أَنَّ الكِفَّارةُ مُقَدَّرَةٌ ب (خُمْسَي دينار (٢٩)، وَأَمَّا أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَل فَقَدْ ذَهَبَ إِلَى أَنَّ الكَفَّارَةَ مُخَيَّرَةٌ بَيْنَ (الدِّينار)، وَ(النِّصْفِ) (٢٠) مِنْ دُونِ النَّظَرِ إِلَى وُقُوعِ الجمَاعِ قَبْلَ الطَّهْرِ، أَوْ بَعْدَهُ. ويمكنُ للباحثة أَنْ تقولَ: إنَّ (الدِّينار) ، و(النِّصف) مَحَلَّ اتَّفَاق عِنْدَ



الإماميَّة، وبعض أَهْل الحديث، وأحمد بن حنبل، إلَّا أنَّ الإماميَّة انفردَتْ بتخصيص الدِّينار بأوَّل أيَّام الحَيْض، وتخصيص النِّصْف بوَسَط أيَّام الحَيْض، وانفرَدَتْ بـ (الرُّبْع) - فَلَمْ يَقُلْ بهِ غَيْرُهُمْ - وخصَّصَتْهُ بآخر أيَّام الحَيْض، أَمَّا الوَطْءُ بَعْدَ انقطاع الحَيْض - أي: بعدَ تحقُّق الطَّهْرِ وَقَبْلَ الاغْتِسَال - فَلَا شَيْءَ عليه عنْدَهُمْ إطلاقًا؛ لأَنَّ الوَطْءَ في هذا الحَال جائزٌ إلَّا أنَّهُ مَكْرُوهٌ، في حين أنَّ بعضَ أَهْلِ الحَديث خَصَّصُوا الدِّينارَ بالوَطْء قبل انقطاع الدَّم، وخصَّصُوا النِّصْفَ بِالوطْء بَعْدَ انقطاع الدَّم، أَمَّا أَحمدُ بْنُ حَنْبَل فقالَ بِتخيير الكفَّارة بِينَ الدِّينارِ، والنِّصفِ مطلقًا منْ دُونِ النَّظرِ إِلَى وُقُوعِ الجمَاعِ قَبْلَ الطُّهْرِ، أَوْ بَعْدَهُ، أَمَّا (خُمْسَا دينار)، فقدْ تفرَّدَ بهِ الأَوْزَاعِيُّ، فرأيُّهُ مَوْقُوفٌ عليه؛ لأَنَّهُ لَمْ يَقُلُ بِهِ غَيْرُهُ.

ويبدُو للباحثةِ: أَنَّ بعضَ أَهْل الحديثِ، وأَحمدَ بنَ حَنْبَل لَمْ يَصِحْ عِنْدَهُمْ إلَّا طائفتان، إحداهُمَا: قَدَّرَتِ الكفَّارةَ بدينار، والثَّانية: قَدَّرَتِ الكفَّارةَ بـنِصْفِ دينار، ومالُوا إلَى الجَمْع بينَهُمَا، إمَّا بالتَّخصيص، أي: جعلُوا الأحاديثَ الَّتي قَدَّرَت الْكَفَّارةَ بِنصْفَ دينار مُخَصِّصَةً للأَحاديث التي قَدَّرَت الْكَفَّارةَ بدينار، أي: خَصَّصَتِ الدِّينارَ كَفَّارَةً لجمَاع وقعَ قَبْلَ الطَّهْر، أَمَّا ما وقعَ بعد الطَّهْرِ فَكُفَّارَتُهُ نِصْفُ دينار، كما هو الحَّالُ عِنْدَ بَعْض أَهْل الحَديث، أَوْ بالتَّخيير، كما هو الحالُ عِنْدَ أَحمد بْن حَنْبَل، إلَّا أَنَّ التَّخييرَ عِنْدَ أَحْمَد يَعْنِي تخفيفًا في كفَّارَةِ الوَاطِئ مِنْ دُونِ أَيِّ دَليلِ.

#### ثَانِيًا: الاخْتِلَافُ في الحُكْم

وقعَ خلافٌ بينَ المتقدِّمينَ، والمتأخِّرينَ مِنْ فُقَهاءِ الإماميَّة في حُكم الكَفَّارَة، فقدْ ذهبَ المتقدِّمونَ إلَى أَنَّها وَاجبَة، وَادَّعَوا عليه الإجْمَاع، في حين أَنَّ الْمُتَأَخِّرينَ منهم ذهبُوا إِلَى أَنَّها مُسْتَحَبَّةٌ، وهو الرَّاأْيُ المشهورُ عندَهُمْ.



ومنشاً الخلَاف بينَ المتقدِّمينَ والمتأخِّرينَ في الكفَّارة على نَحْو الوُجُوب هي أَمْ على نَحْو الاستحباب الاختلافُ في الرِّوايات، وسُبُلُ علَاجهَا (٢١). وبمثْل ما قَالَ بِـه المَتأَخِّرونَ، قَالَ بِعِضُ أَهْلِ الحَديث، والأَوْزَاعتُّي، وَأَحْمَدُ بْنُ حَنْبِل، فهي عندهم جميعًا مُسْتَحَبَّةٌ. ومنشأُ الخلاف بيَن القائلينَ بترتُّب الكفَّارة، وعدمها مَرَدُّهُ الاختلافُ في صحَّة الرِّوايات الواردة في هذا الباب، فَمَنْ لَمْ تَصِحْ عِنْدَهُ الرِّوَايَاتُ الَّتِي نصَّتْ على الكفَّارة ، قال: لا كَفَّارَةَ عَلَى الوَاطئ؛ اسْتنَادًا إِلَى الأَصْل (سقوط الحُكم حَتَّى يَثْبُتَ بدليل)(٢٢)، وَمَنْ صَحَّتْ عنده الرِّواياتُ الَّتِي نَصَّت على الكفَّارة ، قالَ: عليه كَفَّارَةٌ ، وأمَّا القائلونَ بترتُّب الكفَّارة فَهُمْ ناظرونَ إِلَى أيَّام الحَيْض، الأُوْلَى، والوُّسْطَى، والأَخيرَة. الَّتي وردَتْ في روايةِ ابن فَرْقَد بَعْدَ حَمْل سائر الرِّوايات عليها(٢٣).

#### الْمُبْحَثُ الثَّانِي : فِقْهُ الصَّلَاة

#### المَطْلَبُ الأُوَّلُ: بَيَانُ الصَّلَاة الوُسْطَى

الأصل القرآني: قالَ تَعَالَى:

#### ﴿ كَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَاوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِيتِينَ ﴾ (٢١) الفَرْعُ الأُوَّلُ: رَأَيُ (القُمِيِّ)

ذكرَ القُميُّ أَنَّ الصَّلاةَ الوُسْطَى في قولهِ تعالى: هي صلاةُ العَصْر عَن الإمَام الصَّادق على (ت/١٤٨هـ) (٢٥٠). ولعلَّ أوَّل من تبنَّى ذلكَ مِن الْإِمَامِيَّة هُوَ الشَّيخُ القُميِّ - بحسب تتبُّعي - وتبنَّى الشَّريف المرتضى: أبو القاسم، علم الهدى علىّ بن الحسين (ت/٤٣٦هـ) ما تبنَّاه الشَّيخ القُميّ، واستدلَّ على مبناه بالإجماع. وقراءة ابن مسعود (٢٦) - أبي عبد الرَّحمن، عبد الله بن مسعود الهُذليّ (ت/٣٢هـ) - ((حَافِظُ وا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الوُسْطَى صَلَاةِ العَصْر))(٢٧)،





وبه قال: أبو هُرَيْرَة: عبد الرَّحمن بن صَخْر الدَّوُسِيّ (ت/٥ه)، وأبو أيَّوب: خالد بن زيد الأنصاريّ (ت/٥٢ه)، وأبو سعيد الخُدْرِيّ: سعد بن مالك (ت/٤٧ه)، وعبيدة السَّلْمانيّ: أبو عمرو، عبيدة بن عمرو الكوفيّ (ت/٧٢ه)، والحسن البصريّ: أبو سعيد، الحسن بن يسار (ت/١١ه)، والضَّحَّاك: أبو القاسم، الضَّحَّاك بن مزاحم الهلاليّ (ت/١٠ه)، وابن المُنْذِر: أبو بكر، الحافظ محمَّد بن إبراهيم (ت/٣٩ه) الَّذي حكاهُ عن أمير المؤمنينَ عليّ بن أبي طالب عِيْ (ت/٤٠٠ه)، وبه قالَ أبو حنيفة (عن وأصحابه (الله) وأحمد بن حنبل: أبو عبد الله، أحمد بن محمَّد الشَّيبانيّ الهذليّ (ت/٤٢ه) (الله) من المذاهب الإسلاميَّة، وهو المرويّ عن أمير المؤمنينَ عليّ بن أبي طالب عِيْ عن طريق مَدْرَسة الصَّحابة (١٤٠٠).

وَمُمَّا يَجِدُرُ ذَكِرِهُ أَنَّ مُسْتَنَدَ رَأْيِ الشَّيْخِ القُمِيِّ قِرَاءَةٌ مَنْسُوبَةٌ إِلَى الإِمَامِ الصَّادِقِ عِلِي عَلَى وَفْقِ مَا رَوَاهُ هُو نَفْسُهُ - أَي: القَّمِيُّ - عَنْ أَبِيه، عَنِ النَّضْرِ بُنِ سِنَانِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَٰهِ الإِمَامِ الصَّادِقِ عِلَيْ أَنَّهُ بَنِ سِنَانِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَٰهِ الإِمَامِ الصَّادِقِ عِلَيْ أَنَّهُ قَرَرَةَ: ((حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الوُسْطَى، صَلَاةِ الْعَصْرِ وَقُومُوا لللهِ قَانِتِينَ)) (نَنْ). وهذه القراءة من دون (واو)، ونجد هذه القراءة نفسها - لكنَّها عن محمَّد بن مسلم عن أبي جعفر الإمام الباقر عِلَيْ (ت/١٤٨ه) قال: قلت له الصَّلاة الوسطى، فقال: ((حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاة الوسطى، فقال: ((حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاة الوسطى، وَصَلاة المَّعْرِ وَقُومُوا لللهِ قَانِتِينَ))، والوسطى هي الظُّهْرُ ، وَكَذَلِكَ كَانَ يَقْرَوُهُا العَصْرِ وَقُومُوا لللهِ قَانِتِينَ))، والوسُطى هي الظُّهْرُ ، وَكَذَلِكَ كَانَ يَقْرَوُهَا رَسُولُ اللهِ (مَنْ)، وَهِي تُولُوقُ قَرَاءَةً رَوَتُهَا مَدْرَسَةُ الصَّحَابَة، إِذْ رَوَى أَبُو دَاوُد: مَلَى المَّلُونِ بَنْ مَالُونِ بَلُ اللهِ الْمُرَّدِيِّ السِّجستانيِّ (ت/٢٧٥ه)، وَالتَّرْمِذَيُّ: أبو عيسى، محمَّد بن عيسى بن سَوْرة (ت/٢٧٩ه)، عَنْ عَائِشَة بنِت أبي بكر التَّيميَّة محمَّد بن عيسى بن سَوْرة (ت/٢٧٩ه)، عَنْ عَائِشَة بنِت أبي بكر التَّيميَّة محمَّد بن عيسى بن سَوْرة (ت/٢٧٩ه)، عَنْ عَائِشَة بنِت أبي بكر التَّيميَّة





(ت/٥٥٨) عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ (ت/١١ه) أَنَّهُ قَرَأَ: ((حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الوَّسُطَى وَصَلَاةِ العَصْرِ وَقُومُ وا للهِ قَانتِينَ))(٢١)، وَرُويَتِ الرِّوَايَةُ نَفْسُهَا عَنْ طَرِيقِ ابْنِ عَبَّاس: أبي العبَّاس، عبد الله بن عبَّاس بن عبد المطَّلب فَسُهُا عَنْ طَرِيقِ ابْنِ عَبَّاس: أبي العبَّاس، عبد الله بن عبد المطَّلب - ابن عمِّ النَّبِي ﷺ - (ت/٦٩ه)(١٤).

وَهَذه القرَاءَةُ شَاذَّةٌ شَاذَّةٌ لا يُعْتَدُّ بهَا ، وَقَدْ نَقَدَ ابْنُ طَاوُس الحلِّيِّ: أبو القاسم، رضيُّ الدِّين عليُّ بنُ طاوُس(ت/٦٦٤هـ) الاستنادَ إلى هذه القراءة في إثبات كون الصَّلة الوُسْطَى صلاة العَصْر؛ لأَنَّها تُثْبتُ صلاةً أُخْرَى غيرَ صلاة العَصْــر استنادًا إلى العَطفِ الوَارد في الرِّوايــة ، وَمَفَادُ نَقْده: لمَّا كانَتْ صلاةً العَصـر معطوفةً على الصَّــلاةِ الوُسْطَى؛ لذا فَهي غيرهــا(١٤٩)، وتابَعَهُ المُحَقِّقُ الحلِّكِيُّ: أبو القاسم، جعفر بن الحَسَن (ت/٦٧٦هـ) في هذا النَّقد، وأُعادَ صياغتَـهُ منْ وجهة نظر لُغَويَّـة - نَحْويَّة - وَخُلَاصَةُ نَقْده: الوَاو - في (وَصَلَاة العَصْــر) - للعَطْف ، والعطفُ يقتضى المغايــرةَ ، وَرفضَ أَنْ يُقَالَ: إنَّها زائدةٌ؛ لْأَنَّ الزِّيادةَ منافيةٌ للأَصْل، فَلَا يُصَارُ إِلَيْهَا إِلَّا لموجب (٥٠)، وَهُوَ مُنْتَف، وتابَعَهُ العَلَّامَـُة الحلِّيُّ: أبو منصور، الحَسَن بن يُوسُف بن المُطَهَّر (ت/٧٢٦هـ) فيمَا نَقَدَ، وانتهى إلَى أَنَّ الواو للعطفِ عَلَى بَابِهَا (١٥)، وَثُبُوتُ الوَاو للعطف لازمُهُ أَنْ تَكُونَ الصَّلاةُ الوسطى صلاةً أخرى غير صلاة العَصر، فمَنْ تَمَسَّكَ بكونهَا صلاةَ العصر، لا يصحُّ له الاستدلالُ بهذه القراءة، ويُطالبُ بدليل آخر. الفَرْعُ الثَّاني : رَأْيُ (ابْن العَتَائقيِّ)

ذَكَرَ ابْنُ الْعَتَائِقِيِّ خَمْسَةَ أَقْوَالَ فِي تَفْسِيرِ الصَّلَاةِ الوُسْطَى، أَحَدُهَا: قَيلَ: الْمَغْرِبُ، وَالثَّانِصِ: قَيلَ: الْعِشَاءُ الآخِرَةُ، وَالثَّالِثُ: قِيلَ: الصُّبْحُ، وَالرَّابِعُ: قَيلَ: الغَشَاءُ الآخِرَةُ، وَالثَّالِثُ: قِيلَ: الصُّبْحُ، وَالرَّابِعُ: قَيلَ: الغَصْرُ (٢٥٠). وَبَعْدَ أَنْ عَرَضَ الْآرَاءَ الْخَمْسَةَ أَعْطَى رَأْيَهُ، الظُّهْرُ، وَالخَامِسُ: قَيلَ: الْعَصْرُ (٢٥٠). وَبَعْدَ أَنْ عَرَضَ الْآرَاءَ الْخَمْسَةَ أَعْطَى رَأْيَهُ، إِذْ قَالَ: ((وَالْأَشْبَهُ أَنَّهَا إِمَّا المَغْرِبُ، وَإِمَّا الظُّهْرُر))(٥٠)، وَحَرِيُّ بِي أَنْ أَنَوِّهَ أَنَّ





(الأَشْبَهَ) مُصْطَلَحٌ فِقْهِيُّ يرادُ به: ما دَلَّ عليه أُصُولُ المَذهب مِنَ العُمُومات، أو الإَطْلاقاتِ فِي الأَدلَّةِ ((وَإِنَّمَا لَإِطلاقاتِ فِي الأَدلَّةِ ((فَاللَّهُ عَدَمَ تَسْمِيةِ الصَّلَاةِ الْوُسُطَى بِقَوْلِهِ: ((وَإِنَّمَا لَا طَلاقاتِ فِي الأَدلَّةِ الْوُسُطَى بِقَوْلِهِ: ((وَإِنَّمَا لَا طَلاقاتِ فِي الأَدلَّةِ الصَّلَةِ الصَّلَةِ الصَّلَةِ الصَّلَةِ الصَّلَةِ مِنَ اللّهِ لَكُلِّ يُعَيِّنْهَا حَتَّى لَا تُهْمَلَ بَاقِي الصَّلَوَاتِ، بَلْ يُحَافَظ عَلَى الْكُلِّ عِنَايَةً مِنَ اللّهِ تَعَالَى بِخَلْقه))(٥٥).

وواضحٌ مِنْ رأي ابن العتائقيّ الحلِّيِّ أَنَّهُ تردَّد بين (المغرب)، و(الظُّهر)، أَمَّا المغربُ فَلَمْ يقلْ بهَا أحدٌ من فقهاء الإماميَّة - بحَسَب تَتَبُّعي - ، وَإنَّمَا قالَ بها قَبيصة بن ذؤيب: أبو إسحاق الخزاعيّ الدِّمشقيّ (ت/٨٦هـ) (٥٠)، وأُمَّا الظُّهر فهو الرَّأي المشهورُ عندَ الإماميَّةِ على ما يَبْدُو(٥٠). وبه قال: زيد بن ثابت (ت/٥٤ه)، وعائشة، وأَبُو الوَليبِ عبدُ الله بْنُ شَدَّاد اللَّيْثي الْمَدنيّ (ت/٨١هـ)(١٥)، وابن عُمَر: أبو عبد الرَّحمن، عبد الله بن عمر بن الخطَّاب (ت/٧٣هـ) (٥٩)، وأبو سعيد الخدريّ، وأسامة بن زيد: أبو محمَّد، أسامة بن زيد بن حارثة الكلبيّ (ت/٥٤هـ) (١٠٠)، وحُكيَ عن أبي حنيفة وأصحابه (١١٠)، وهو المُرْويّ عن الإمامين الباقر والصَّادق عليم المناس ومنْ رأى ابْن العَتَائقيّ الحلِّيّ يتبِينَ لَنَا عَدَمُ صحَّة مَنْ ذَهَبَ إِلَى أَنَّ الإمَاميَّةَ لم يقولُوا بغير الظَّهْر والعَصْر، إِذْ قَالَ: ((وَقَدْ قَالَ بتعيين كُلِّ منَ الصَّلوات الخَمْس قومٌ، إلَّا أَنَّ أَصحابَنا لم يقولُوا بغير الظُّهْر وَالعَصْر))(٦٢). في عَصْر العَلَّامَة الحلِّيّ (٦٤)، ومردُّ ذلكَ الاستقراء النَّاقص فهُوَ لَمْ يَقفْ على غير طائفتين من أقوال الإماميَّة، أو رُبِّمَا كانَ استقراؤه تامًّا ، إلَّا أَنَّ الرّوايات المصرّحة بكون الصَّلاة الوسطى هي صلاة أخرى غير (الظُّهْر، والعصر) لم تكُنْ ناهضةً عنده؛ أو لم يتبنَّاها فقيه من فقهاء الإماميَّة؛ لذا لم يذكرها ، وإنْ وردَتْ عن طريق الإماميَّة ، وَقَدْ زَادَ المَجْلسيُّ: المولى محمَّد باقر (ت/١١١هـ) الجمعةَ إلى الظَّهْر؛ إذْ قالَ: ((والظَّاهِرِ أَنَّها الجمعةُ والظَّهرُ))(١٥٠).





#### الفَرْعُ الثَّالثُ: الرَّأْيُ التَّحْليليُّ

اختلف العلماءُ في تعيين الصَّلاةِ الوُسْطَى عَلَى أَقُوال عِدَّةٍ، أَقَلُهَا: خمسةُ أقوال، وأكثرُهَا تسعةَ عشرَ قَوْلا (١٦٠). أَمَّا مدارُ الأقوالِ الخَمسة فهي الصَّلواتُ اليوميَّة المفروضة (الصُّبح، والظُّهران، والعشَاءان)، وَمَا تَبَنَّاهُ الفُقَهَاءُ مِنْ أَصْحَابِ المَّدْرَسَةَ المفروضة (الصُّبح، والظُّهران، والعشَاءان)، وَمَا تَبَنَّاهُ الفُقَهَاءُ مِنْ أَصْحَابِ المَّدْرَسَةَ الصَّحابة لا يتعدَّى هذهِ المُقوالَ الخَمْسَة. أَمَّا فقهاءُ الإماميَّة فقد تردَّدتْ أقوالُهم بَيْنَ (الظُّهر، والعَصْر، والغَصْر، أو (الجُمُعَة)، أو (الظُّهر) – أَمَّا والغَرب)، أو (الجُمُعَة)، أو (الظُّهر، والعَصْر)، فَهُو كلامٌ يصحُّ في عَصْرِ العَلَّامَة الحِلِّي، ولا يصحُّ بعدَ عَصْرِه؛ لأَنَّ ابن العتائقيِّ الحِلِّي أضاف صلاة العَرب) – في إحدى تردُّداته – وزاد المجلسيّ صلاة الجمعة.

وَقَدْ تبنّى الشّيخ القُمِيّ والشّريف المرتضى أنّها صلاة العصر، ومستند الأوّل الرِّواية، والتَّانِي الإجماع، وقراءة ابن مسعود في حين أَنَّ الشّيخ الطُّوسِيَّ تَبنّى أَنّها صلاة الظُّهِرِ(٢٧) – ويبدُو أَنّه المشهورُ عند الإماميّة بلاماميّة على آرائهِم على ذلك بالإجماع، وتابعَه أغلبُ فقهاء الإماميّة، وممّن وقفْتُ على آرائهِم الكراجكي به في رسالته إلى ولده في فَضْل صلاة الظُّهر من يوم الجمعة الكراجكي به ويرسالته اليوم شرفٌ عظيمٌ، وهي أوَّلُ صلاة فُرضَتْ على قالَ: ((لصلاة الظُّهر من هذا اليوم شرفٌ عظيمٌ، وهي أوَّلُ صلاة فُرضَتْ على سيّدنا رسولِ الله عَلَى الصَّلاة الوسطى الَّتي ميَّزها الله تعالى في الأَمْر بالمحافظة على الصَّلوات) (١٠٠٠)، وابن طاوُس إذ قالَ: ((إنَّ الَّذي رويْنَاهُ في صَلَاة فُرضَتْ على الصَّلاة الوسطى الَّتي ميَّزها الله وَرَبُّ وَلَكَ مَلاة فُرضَتُ على الصَّلاة الوسطى الَّتي ميَّزها الله وَرَبَّ أَوَّلَ مَلاة فُرضَتْ على الصَّلاة الطَّهْر، وَأَنَّهَا الصَّلاة الوُسْطَى)) (١٠٠١)، ورَجَّح صَلَاة فُرضَتْ على الطَّهْر، إذ قالَ: (والتَّرجيئ بأَنَّها أَشَـقُ الصَّلوات فِعْلا؛ المُحقِّدُ قَلْ الطَّهْر، إذ قالَ: (والتَّرجيئ بأَنَّها أَشَـقُ الصَّلوات فِعْلا؛ المُحقِّدُ في وَقْتٍ يَنازعُ الإِنْسِانُ إِلَى النَّومِ والرَّاحَةِ، وليسَ كذلك الإِنْقَاعِها فِي الهَاجِرَةِ فِي وَقْتٍ يَنازعُ الإِنْسِانُ إِلَى النَّومِ والرَّاحَةِ، وليسَ كذلك





العَصْرُ فكانَتْ بِالتَّأْكِيدِ أَوْلَى (((), وتبنَّى العَلَّامَةُ الحِلِّيُّ أَنَّ الوسطى صلاةُ الظُّهر؛ لأَنَّه الظُّهر، وممَّا يؤيِّدُ ذلك قوله: ((والأقربُ الأَوَّلُ))(()) أَي: صلاةُ الظُّهر؛ لأَنَّه ذكرَها في الرَّأِي الأَوَّلُ())).

أمَّا ابْنُ الْعَتَاتِقِيِّ الحِلِّيِّ فقد تردَّدَ بينَ (الظُّهر، والمغرب)، في حين اكْتَفَى السُّيُورِيُّ الحِلِّيُّ بَذَكِر الآراءِ الخمسةِ مِنْ دونِ أَنْ يُرَجِّحَ أَحَدَهَا، كَأَنَّهُ قالَ بالتَّوَقُّفُ (٥٧).

أَمَّا فقهاء المذاهب الإسلاميَّة فيبدو أنَّ المشهور عندهم أنَّها صلاةُ العَصْر، وهو قول أبى حنيفة (٧٦) ، وأصحابه (٧٧) ، وأحمد بن حنبل (٧٨) ، في حين ذهبَ مالك(٢٩)، والشَّافعيّ (٨٠) إلى أنَّها صلاةُ الصُّبح، وهو المنسوب إلى ابن عبَّاس (١١). ويبدو لي ممَّا تقدَّم أنَّ الرَّاجح هو رأي ابن العتائقيّ في تردُّده أنَّها صلاةً الظُّهِ رِ الَّذِي وافق فيه رأي مشهور الإماميَّة ، لا أنَّها صلاةُ المغرب الَّذي وافق فيــه أبا حنيفــة وأصحابه، وأحمد بن حنبل. ولعلُّ المرجِّحــات على أنَّها صلاةً الظُّهـر لا سواها عدّة، أحدهـا: إنَّها أَوَّلُ صلاة فُرضَـتْ (٨٢)، فصلَّاها رسولُ اللَّهِ ﷺ (٨٢)، والثَّاني: إنَّ الجمعة المفروضة تقع فيها (١٨)، والثالث: إنَّ السَّاعة المتضمِّنة للدُّعاءِ فيها (٥٠) ، والرَّابع: إنَّها وقتُ فتح أَبْواب السَّماءِ (٢٦) ، والخامس: إنَّها وقت صلاة الأَوَّابينَ (١٨٧)، والسَّادس: مَنْ ذهبَ إلَى أَنَّها صلاةُ العَصر تمسَّك بالرِّواية، وصلاةُ العَصر في الرِّواية وردَتْ معطوفةً على الصَّلاةِ الوُّسْطَى، وهــذا يعنى أَنَّها غيرها (٨٨), فقــراءة حَفْصَة (ت/٤١هـ) من دون (واو)، وقراءة عائشة، وابن عبَّاس بـــ(واو)(٨٩)، وعلى القراءة الأخيـرة يكونُ التَّخصيصُ لصلاتين، إحداهما: الصَّلاة الوسطى، والأخرى: صلاة العَصْر، وَتَرَدُّدُوا في الوسطى بَيْنَ (الظُّهر، والفَجْر، والمَغْرب) (١٠)، وهم وافقُوا الإماميَّة في التَّردُّد الأوَّل، والسَّابعُ: إنَّ رواية (وصلاة العَصر) بواو، أو من دون (واو) المرويَّة عن



طريق مَدْرَسَةِ أَهْل البيتِ الواردة بأحدِ الطُّرق عن الإمام البّاقر الله ، وبالآخر عن الإمَام الصَّادق ﷺ، فالرِّواية الَّتي وردَتْ من دون (واو) يُمْكنُ حَمْلُهَا عَلَى التَّقِيَّـة (١١)، وَالرِّواية الَّتِي وردَتْ بـ(واو) يُمْكِنُن حَمْلُهَا عَلَى أَنَّ الإمامَ أوردَهَا تَأْييدًا على أَنَّ الوسطى صلاةٌ أُخْرى غير العصر (٩٢)، وفي الوقتِ نفسِهِ هي معارضة بروايات صحيحة عن الإمامين البَاقر والصَّادق اللَّه اللَّه الوُّسْطَى هِيَ الظَّهْرِ (٩٢)، والثَّامن: إنَّ تعيينَ الصَّلاةِ الوُّسْطَى بالظُّهر جاءَ مرويًّا عن طريق المَدْرَسَتين: مَدْرَسَة أَهل البَيت البَيِّكُ، ومَدْرَسَة الصَّحابة (٩٤)، والتَّاسع: إنَّ الواقعةَ الَّتَ ي تعلَّق بها سببُ نزول هذهِ الآية هي صلاةُ الظُّهر، فقدْ رَوَوا أَنَّ رسولَ الله عَيْدُ كَانَ يُصَلِّي الظُّهر لهاجرة، فاشتدَّ ذلك على أصحابه، فنزلَت الْآية (١٥٠)؛ وممَّا يؤيِّدُ ذلكَ أَنَّهم روَوا عَنْ زيد بن ثابت أَنَّه قالَ: كانَ رسولُ الله ﷺ يُصَلِّي الظُّهْ رَ بالهاجرةِ، ولم يكنْ يصلِّي صلاةً أَشَدَّ على أصحاب رسول الله ﷺ منها (٩٦) والعَاشر: إنَّها وسطُ النَّهار (٩٧) ، والحادي عشر: إنَّهَا بينَ البردين: صلاة الصُّبح، وصلاةِ العَصْر (٩٨)، وهُوَ المَنقولُ عَن ابْن عُمَر أَنَّهُ عَلَّكَ بِهِ (٩٩)، والتَّاني عشر: إنَّهَا بينَ نافلتين متساويتين، وهُوَ المَنقولُ عَن ابْن الجُنيْد البَغداديّ: أبي عليّ، محمَّد بن أحمد الإسكافيّ (ت/٣٨١هـ) أَنَّهُ عَلَّلَ بهِ (١٠٠٠)، والثَّالث عشر: إنَّها بينَ صلاتين بالنَّهار (١٠٠١)، والرَّابع عشر: إنَّ روايةَ (وَصَلاة الْعَصْر) عند مَدْرَسَـة الصَّحَابَة جاءَتْ مَرْويَّةً عَنْ عَائشة، وقدْ عملَتْ بخلاف مَا رَوَتْ، فقدْ رُويَ أَنَّهَا تبنَّتْ أَنَّ الصَّلاةَ الوسطى صلاةُ الظُّهْر (١٠٢)، وعملُ الرَّاوي بخلاف روايته يُضَعِّفُ الرِّوايةَ.

وَيُمْكِنُ حَمْلِ الوُسْطَى عَلَى أَنَّهَا بمعنى الفُضْلَى، من قولهم للأَفضل الأُوسِط (١٠٢)، وَإِنَّما أُفْرِدَتْ وَعُطِفَتْ عَلَى الصَّلَواتِ؛ لانْفِرَادِهَا بالفَضْل (١٠٤)،





وبعبارة أُخْرَى: إنَّ الصَّــلاة الوُسْطَى خُصِّصَتْ بالأَمر بالمحافظة معَ أنَّها داخلةٌ في الصلوات، وممَّا يؤيِّد ذلكَ أَنَّ اللَّامَ في الصَّلوات للاستغراق؛ لاختصاصها بمزيد فضل يقتضي رفعَ شأنها ، وإفرادَها بالذِّكر(١٠٥)؛ أَوْ بِمَعْنَى الغُظْمَى، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ... ﴿(١٠١)(١٠٦)، والتَّخصيصُ في النَّصِّ القرآنيِّ يشكِّلُ ظاهرةً، فالله جَلَّ جَلالُهُ خصَّ الصَّلاةَ الوسطى بالذِّكر تفخيمًا لها، فقال: ﴿ وَالصَّكَاوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾، أي: والصَّلاة الوسطى خاصَّةً فداومُوا عليها(١٠٨)، وما التَّخصيصُ بعدَ التَّعميم إلَّا لشدَّة الاهتمام لمزيد الفَضل؛ وبالإضافةِ إلى أنَّـهُ خَصَّهَا بالذِّكر، فهو لَـم يعيِّنْهَا وَأَخْفَاهَا في جملة الصَّلوات المكتوبة؛ ليحافظُوا على جميعها (١٠٩)، وبعبارة أُخرى: إنَّ السِّرَّ في إخفائها لئَّلا يتطَّرق التَّساهل إلَى غيرها، بل يُهْتَمُّ غايةُ الاهتمام بكلِّ منها، فَيُدْرَكُ كمالُ الفَضْل في الكلِّ (١١٠)، فالوُّسْطَى أُبْهمَتْ بعضَ الإبهام؛ للفائدةِ النَّتي قِيلَتْ في إخفائِها (١١١١)، كما أَخفى ليلةَ القَدْر في ليالى شهر رمضان المبارك، والاسم الأعظم في جميع الأسماء، وساعة الإجابة في ساعاتِ الجُمعةِ (١١٢)، وَقَدْ خُصَّت الْوُسْطَى بِالذِّكرِ، كَمَا خُصَّ غيرها، قال تعالى: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِتَّهِ وَمَلَتَهِ كَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَنلَ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَدُقُ لِّلْكَسِٰرِينَ ﴾(١١٢)، فَخَصَّ الله جَلَّ جَلَالُهُ (جبريل وميكال) بالذِّكْر من جملة الملائكة مع دخولهما فِي قَوْلِهِ (وَمَلائِكَتِه)، تَفْضِيًلا وَتَخْصِيصًا، وَالْوَاوُ فيهمَا بِمَعْنَى( أَو)، يَعْني: مَنْ كَانَ عَدُوًّا لأَحَد هَؤُلَاء، فَإِنَّـهُ عَدُوٌّ للْكُلِّ، لْأَنَّ الْكَافِرَ بِالْوَاحِد كَافِرٌ بِالْكُلِّ، ﴿فَإِنَّ ٱللَّهَ عَدُوٌّ لِلْكَفِرِينَ ﴾، ومثلهما قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فِيهِمَا فَكِكُهَ أُونَعُلُ وَرُمَّانُ ﴾ (١١٤) خَصَّ الله جَلَّ جَلَالُهُ (النَّحْلَ وَالرُّمَّانَ) بالذِّكْرِ مَعَ دُخُولِهِمَا فِي ذِكْرِ (الفاكهة)، للتفضيل (١١٥). ولعلَّ حَمْلَ الوُّسْطَى





على الفُضْلَى لِمَا فيها مِنْ مَشَقَّة تَنْطَبِقُ عَلَى الظُّهْرِ؛ لأُمورِ عدَّة، أحدُهَا: إِنَّها وَسَطُ صلواتِ النَّهار، وهي مشقَّة؛ لأَنَّها في شدَّة الحَّر ووقتِ القيلولة (١١٢)؛ وممَّا يؤيِّد ذلك أَنَّ الأَمْر بمحافظة مَا كَانَ أَشَ قَ أَنْسَبُ وَأَهَمُّ (١١٧)، والثَّانِي: وممَّا يؤيِّد ذلك أَنَّ الأَمْر بمحافظة مَا كَانَ أَشَ قَ أَنْسَبُ وَأَهَمُّ (١١٧)، والثَّانِي: إنَّها تقعُ في شدَّة الحرِّ والهَاجرة وقتَ تنازع الإنسانِ إلى النَّوم والرَّاحة (١١٨) فَكَانَتُ أَشَقَ؛ لذَا فَهِيَ الأَفْضَلُ (١١٩)؛ وممَّا يؤيِّد ذلك قوله عَلَيْ ((أَفْضَلُ العباداتِ أَحْمَزُهَا)) (١٢٠)، والتَّالثُ: مَا رُويَ عَنْ أَمِير المؤمنينَ عليّ بن أبي طالب اللهِ أَنَّهُ قَال: ((إنَّ لله في السَّماء الدُّنيا حلقةً تزولُ فيها الشَّمْسُ، فَإِذا زالَتِ الشَّمْسُ سَبَّحَ كُلُّ شَيْء لَرَبِّنَا، فَأَمَر اللهُ سُبْحَانَهُ بالصَّلاة في تلَك السَّاعة، وَهِي سَبَّح كُلُّ شَيْء لَربِّنَا، فَأَمَر اللهُ سُبْحَانَهُ بالصَّلاة في تلك السَّاعة، وَهِي التَّي يتُعَتَّ فيها أَبُوابُ السَّماء، فَلَا تُغَلَّ مُ حَتَّى يُصَلِّي الظُّهْرَ، وَيُسْتَجَابُ فيها الشَّعْمَ اللَّهُ مَن النَّيْ ول يؤيِّد ذلك، فقد رُويَ أَنَّ النَّبيَ محمَّدًا الدُّعانَ يصلِي الظُّهْرَ بالهَاجرة، فَشَقَّ ذلك على أصحابِه، فنزلَ قُوله تعالى: على الطَّهرَ بالهَاجرة، فَشَقَّ ذلك على أصحابِه، فنزلَ قُوله تعالى:

﴿ كَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكُوةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَنتِينَ ﴾ (١٢٢)(١٢٢).

## المَطْلَبُ الثَّانِي: البَسْمَلَةُ مِنْ سُورَةِ الفَاتِحَةِ

الأصل القرآنيِّ: قال تعالى :

﴿ بِنَ إِللَّهِ الرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرَّ

الفَرْعُ الأَوَّلُ: رَأْيُ (القُميّ)

بيَّن القُمِيّ أَنَّ قوله تعالى: ﴿ بِنَ السَّمِ ٱلسَّمِ ٱلسَّمِ السَّمِ السَّ





بينَ يديه تفسير القُمِيِّ الأصل فاختصرَهُ، وهو يختلف - نوعًا ما - عن تفسير القُمِيِّ الأصل القُميِّ الأصل.

وعليه يمكن القول إنَّ الإشكالات التي أثيرَتْ أو تثار على تفسير القُمِيِّ هي عائدةٌ على التَّفسير التَّفسير الواصل المنسوب الى الشَّيخ القُمِيِّ ، لا على التَّفسير الأصل الَّذي هو مفقودٌ.

#### الفَرْعُ الثَّانِي: رَأْيُ (ابْن العَتَا ئِقِيّ)

زَادَ ابن العتائقيِّ أَنَّ الشَّافعيِّ قال برأي الإماميَّة، في حين أَنَّ ما عداه من فقهاء المذاهب الإسلاميَّة: أبي حنيفة، ومالك، وأحمد، قالُوا: إِنَّها ليسَتْ بآية؛ وممَّا يؤيِّد ذلك قوله: ((أقول: وبه قال الشَّافعيِّ، وقال باقي الفقهاء: إِنَّها ليسَتُ بآية))(۱۲۷).

#### الفَرْعُ الثَّالِثُ: الرَّأْيُ التَّحْلِيلِي



من كلِّ سورة في القرآن ما عدا سورةَ براءة (١٢٠)، أَمَّا الإماميَّة، فالمتقدِّمُونَ منهم تَنَاقَلُوا عبارةَ (اتَّفَقَ أَصْحَابُنَا) على أَنَّها آيةٌ من كلِّ سورة (١٣١)، أَي: هيَ آيةٌ من سورة الفاتحة، ومنْ كلِّ سورة ما عَدَا سورةَ التَّوبة. أمَّا المتأخِّرونَ فالمشهورُ عندهم أَنَّها آيـةٌ من سورة الفاتحة، ومنْ كلِّ سورة ما عَدَا سورةَ التَّوبة. أَمَّا المرجعُ الدِّينيّ الكبير السَّيِّد السِّيسْتَانيّ (دام ظلَّهُ الوارف)، فقدْ قالَ بخلافِ المشهور؛ إذْ ذَهَبَ إلَى أنَّها آيةٌ مِنْ سورةِ الفاتحةِ فقط، في حين أَنُّها ليست بآية من باقى السور، ولكنْ تجب قراءَتُها معها على الأحوط لزومًا ما عدا سورة براءة؛ فقد قال: ((تجبُ قراءةُ البسملة في سورة الفاتحة؛ لأنَّها جزءٌ منها - والأحوطُ لزومًا - الإتيانُ بها في سائر السُّور - غير سورةِ التَّوبةِ -مع عدم ترتيب آثار الجزئيَّة عليها ، كالاقتصار على قراءتها بعد الحمد في صلاة الآيات مثلًا))(١٢٢).

وبهذا يتضح أَنَّهُ لا خلافَ عند الإماميَّة بكون البسملة آية من سورة الفاتحة؛ لـذا تجب قراءتها معها، ولكنَّهـم اختلفُوا بكونِهَا آيةً من باقي السُّور- عدا سـورةَ براءة - فمَنْ قالَ إنَّها آيةٌ أوجبَ قراءتَهَا، ورتَّبَ عليها آثارًا، فيقتصرُ على قراءتها بعدَ الفاتحة في صلاة الآيات، وَهُوَ الرَّأْيُ الْشُهُور، وَمَنْ قالَ إنَّها ليسَـتُ بآيةٍ أوجبَ قراءتَهَا - على الأحوط لزومًا - ولمْ يُرتِّبْ عليها آثارًا ، فلا يُقْتَصَرُ على قراءتِهَا بعدَ الفاتحةِ في صلاةِ الآياتِ، وَهُوَ رأي السَّيِّد السِّيسْتَانيّ (دام ظلَّـهُ الوارف). أمَّا المنقولُ عن الشَّافعيِّ فقولان، وقد اختلفَ أصحابُهُ في حملهما، فكانوا طائفتين، أَمَّا الطَّائفة الأولى، فقد ذهبَتْ إِلَى أَنَّ القولين محمولان على (هل هي من القرآن أم لا؟) حيث كُتِبَتْ معَ القرآن بخطِّ القرآن، وأمَّا الطَّائفة الثَّانية، فقد ذهبَتْ إلَى أنَّهما محمولان على (هل هي آيـة برأسها أم هي بعض آيـة؟)، أي: بعض من الآية الأولى من كلَ سورة (١٢٣).



وقد تبنَّى الآمديّ: سيف الدِّين ، أبو الحسن عليّ بن محمَّد التغلبيّ الشَّافعيّ (ت/٦٣١هـ): أَنَّهَا آيةُ من كلِّ سورة. وعدَّه العَلَّامَة الحلِّيّ أصَحَّ الآراء فيما نقل عن الشَّافعي؛ إذ قال: ((وهو الأصحُّ))(١٣٤). وَهُوَ يُوَافِقُ رَأْيَ الإمامية ، وهذا ما عناهُ ابْنُ العتائقيِّ.

أمّا فقهاءُ المالكيّة فقد قالُوا: إنّها ليسَتْ آيةً من القرآن، وممّن وصلَتْ أقوالُهم مقترنةً بأسمائهمْ – منسوبةً إليهم – الباقلّانيّ: أبو بكر، محمّد بن الطّيّب القاضي البصريُّ (ت/٢٠٤ه) (مهراً)، وكذلك ابْنُ الحاجب: أبو عَمْرُو، عثمان بن عمر الدّوينيّ الأسنانيّ المالكيّ (ت/٢٤٦ه)، وقد صرَّحا: بأَنّها ليسَتْ آيةً من القرآن من غير تكفير؛ وقد عَلَّل ابن الحاجب عدم تكفير القائلينَ بأنَّ فِينِ بنانَ فِينِ المُوبِود القائلينَ بنانَ فِينَّ عندهم؛ وممَّا يؤيِّد ذلك قوله: ((وإنَّما لم يُكفَقُرْ أحدُ المخالفينَ في بنية من القرآن؛ بوجود في في المسألة اللَّذي يمثُّل رَأْيَ جُلِّ المالكيَّة مُبيئًا أنَّهُ الحَقُ فقد قال: ((والحقُّ أنّها ليسَتْ آيةً من القرآن في أوّل سورة أصلًا، وإنّما هي بعضُ آية في المنالة اللَّذي يمثُّل رَأْيَ جُلِّ المالكيَّة مُبيئًا أنّهُ بعضُ آية في المنالة المَّذي الدَّليل على قوله عدمُ نقلها بالتّواتر، بعضُ آية في المنالة الم يتواترُ أنّها قرآنٌ في المجال، فوجبَ القطع بالنّفي كغيرها))(١٣٠١)، وقوله: ((فَمَا لَمْ يُنْقَلْ متواترًا قُطِعَ بأنَّهُ ليسَ بقرآن))(١٣٠١)، وقوله: ((فَمَا لَمْ يُنْقَلْ متواترًا قُطِعَ بأنَّهُ ليسَ بقرآن))(١٣٠١)،

#### الْمَبْحَثُ الثَّالِثُ: فِقْهُ الجِهَادِ

المَطْلَبُ الأَوَّلُ: نَسْخُ آيَةِ الإِعْرَاضِ عَنِ المُشْرِكِينَ

الأصل القرآني: قال تعالى :

﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْرُ بِٱلْعُرُفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ (١٤٠)



العصنة الثالثة - الع

### الفَرْعُ الأَوَّلُ: رَأْيُ (القُمِيّ)

#### الفَرْعُ الثَّانِي: رَأْيُ (ابْنِ العَتَائِقِيّ)

في حين أنَّ ابْنَ العتائقيِّ ذهبَ إلى أنَّ قوله: ﴿ فَأُقُنُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ ناسخٌ لقطع واحدٍ من الآيةِ الكريمةِ المباركةِ هو ﴿ وَأُعْرِضْ عَنِ ٱلجَّهِلِينَ ﴾ ، أي: إنَّ القُمِيُّ وَسَّعَ الدَّائرةَ المنسوخة ، في حين أنَّ ابن العتائقي ضيَّق الدَّائرةَ المنسُوخة ، وقصرَهَا على الإعراض؛ وممَّا يؤيِّد ذلك قوله: ((أقول: المنسوخ: ﴿ وَأُعْرِضْ عَنِ الْجُهِلِينَ ﴾))(131).

#### الفَرْعُ الثَّالِثُ: الرَّأْيُ التَّحْلِيلِيِّ

إِنَّ القدرَ الَّذِي هو محلَّ توافق بين الشَّيخ القُمِيِّ، والشَّيخ ابْنِ العتائقيِّ هُوَ أَنَّ النَّصَّ القرآنيِّ ﴿ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجُهِلِينَ ﴾ منسوخٌ بالنَّصِّ القرآنيِّ : ﴿ فَٱقَنُلُوا الْمُشْرِكِينَ ﴾ ، وَإِنِ اخْتَلَفُ وا فِي غيرهِ ، وممَّا يجْدُرُ ذكرُهُ: أَنَّ ما توافقا عليه محلُّ خلاف عند الإماميَّة ، فهناك من يرى – ولعلَّهُ الأعلب – أَنَّ آية الإعراضِ عامَّةُ ، وآية القتالِ مخصِّصة لها ؛ لأنَّها قصرَتِ الإعراضَ على غيرِ المشركين ، فهم مشمولونَ بالقتالِ بدليلٍ ؛ وممَّا يؤيِّد ذلك ما قاله الطَّبْرَسِيُّ: المشركين ، فهم مشمولونَ بالقتالِ بدليلٍ ؛ وممَّا يؤيِّد ذلك ما قاله الطَّبْرَسِيُّ:







أبو عليّ، أمين الإسلام الفَضْلُ بن الحَسَن (ت/٥٤٨هـ): ((ولا يُقَالُ: هذهِ الآيةُ-يعني آية الإعراض- منسوخةٌ بآية القتال؛ لأَنَّهَا خُصَّ عَنْهَا الكَافِرُ الَّذي يَجِبُ قَتْلُـهُ بِدَليل)) (منا . وهذا هو الرَّأي الَّذي أميلُ إليه وأتبنَّاهُ، مع إمكانِ الجمع بينَ هذه الآراءِ إذا حُمِلَ النَّسْخُ على أنَّه تخصيصٌ؛ لأَنَّ التَّخصيصَ نسخٌ جزئيُّ.

# المَطْلَبُ الثَّانِي: نَصِيبُ الأَعْرَابِ مِنَ الغَنَائِم

الأصل القرآني: قال تعالى:

﴿... وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُمْ مِّن وَلَيْتِهِم مِّن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُواْ وَإِن السَّنَصَرُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ فَعَلَيْكُمُ ٱلنَّصَرُ إِلَّا عَلَىٰ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِّيثُقُّ وَٱللَّهُ بِمَا تَعُمُلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (١٤٦).

#### الفَرْعُ الأَوَّلُ: رَأْيُ (القُمِيّ)

ذَكَرَ القُمِيُّ في تفسيرِ الآية القرآنيَّة المذكورة آنفًا: أَنَّها نزلَتْ في الأَعْرَابِ، فالرَّسولُ الأعظمُ محمَّد عَلَى الماحَهُمْ على البقاءِ في ديارِهِمْ، وعدم الهجرة على أَنْ يحضرُوا الحربَ إِنِ احْتاجَ إِلَيْهِمْ، ولا نصيبَ لهم في غنائم الحربِ (١٤٧). الفَرْعُ الثَّانِي: رَأْيُ (ابْن العَتَائِقِيِّ)

انْتَقَدَ ابْنُ العتائقيِّ الشَّقَّ الثَّاني من شرط المصالحة ، وهو (لا نصيبَ للأعرابِ في غنائم الحرب) ، وقدَّم أمرين ليدلِّل على صحَّة ما ذهبَ إليه ، أمَّا الأمرُ الأوَّلُ ، فهو الخهو إنكارُ ابن إدريس الحلِّيّ لهذا الشَّرطِ (١٤٨) ، وأمَّا الأَمرُ الثَّاني ، فهو الإجماعُ المنعقدُ على أنَّ الغنائم تُقسَّمُ على المقاتلة من دونِ فرق بين الأعراب ، وسواهم (١٤٩) ؛ فقالَ: ((أقولُ: في هذا الحُصْمِ نَظَرٌ ، وكذلك أنكرَهُ ابنُ إدريس الحِلِّيّ رحمه الله ، فَإِنَّ الغنيمة تُقَسَّمُ في المقاتلة إجْمَاعًا))(١٥٠).



# الفَرْعُ الثَّالثُ: الرَّأْيُ التَّحْليليّ

وَالحَــقُّ - على ما يبــدُو - مع ابن العتائقيّ ؛ لأنَّه مُؤَيَّــدٌ بالإجماع ، وقوَّى الإجماعَ رأي ابن إدريس الجلِّي، إذ بيَّن - في كتاب (الجهاد)، باب (قسمة الفيء) - أَنَّ ما يغنمُهُ المسلمونَ مِنَ المشركينَ - بعد إخراج خُمُسِهِ - على ضربين، هما: ما كانَ (داخلَ العسكر)، فهو في مُ للمقاتلينَ خاصَّةً يقسَّم بينَهُمْ، أَمَّا ما كانَ (خارجَ العسكر) فهو فيءٌ للمسلمينَ يقسَّمُ بينَهُمْ الحاضر منهم والغائب سواء (١٥١). ثُمَّ فصَّل القولَ فيمَنْ يَلْحَقُ بهم، فمَنْ لحَقَهُمْ (فَبْلَ) القسمة، فلهُ نصيبٌ مِنَ الغنائم، ومَـنْ لَحِقَهُمْ (بعد) القسمةِ فلا نصيبَ لهم ممَّا غنمُوا(١٥٢)، فقالَ: ((فَإِنْ قاتلُوا وغنمُوا فلحقَهُمْ قومٌ آخرونَ لمعونتهمْ، أَوْ مَـدَدٌ لهم كانَ لَهُمْ مِنَ القِسْمَـةِ مثلُ ما لَهُمْ، يشاركونَهُم هذا إذا لحقُوا بهمْ قبلَ القسمة، فَأَمَّا إِذَا لحقُوا بعدَ القسمة، فلا نصيبَ لَهُمْ مَعَهُمْ))(١٥٢).

#### الخَاتِمَةُ وَنَتَائِجُ البَحْثِ

وَمَا خَلَصْتُ إِلَيْهِ مِنْ دِرَاسَتِي أُوْجِزُهُ ، بِمَا يَأْتِي:

أَوَّلًا: النَّتَائِجُ العَامَّة المتعلِّقةِ بمُجْمَل مُخْتَصَر تَفْسِير القُمِيِّ بـ (فِقْهِ العِبَادَاتِ) - إنَّ مختصر تفسير القُميّ لابن العتائقيّ الحلّيّ تفسير تضمّنَ نقدًا قائمًا على الاجتهاد أُحدثَ تغييرًا في منهج تفسير القُميّ عند اختصاره من ابن العتائقيّ، فالأخيرُ غيَّر وجهةَ المَنْهَج الَّذي كانَ يقومُ عليه التَّفسير قبل اختصاره من الأثريّ الرّوائيّ إلى الاجتهاديّ النّقديّ، وبعبارةِ أخرى: إنَّه غيَّر المنهج من (أثري: روائي) إلى (نقدي) على مستوى التّفسير الفقْهيّ ببُعديه (الفِقْهيِّ)، و(التَّفسيريِّ). وَتَجَاوَزَ الاختصار الحرفيِّ السّائد قبله في مَدْرَسة







الحلَّة - كاختصار ابن إدريس الحِلِّي لـ(التِّبيان في تفسير القرآن)، لشيخ الطَّائفة الشَّيخ الطُّوسِيّ - إلَى الاختصار النقديّ. فمختصرُهُ يعد كتابًا من كتب (نقد التّفسير) برّز النقد التّفسيريّ الحِلِّيّ لمُدْرَسة (قم)، المقترن باسم ابن العتائقيّ، وبيَّن حصولَ التّواصل بين مَدْرَسَتي (قم، والحلَّة).

-استدركَ ابن العتائقيّ الحِلِّيّ آراء فقهاء الإماميَّة في بعض المسائل الَّتي هي محلّ خلاف، وهو بهذا قدَّم تفسيرًا فقهيًّا مقارنًا - داخل المذهب (١٥٤) على غرارِ ما فعلَهُ العَلَّامَة الحِلِّيّ في (مُخْتَلَف الشِّيعة) (١٥٥)، وتعدُّ هذه القضيَّة خَصِيصَةً أولى مِنْ خصائص (تفسير مختصر القُمِيّ) لابْنِ العتائقيّ الحِلِّيّ.

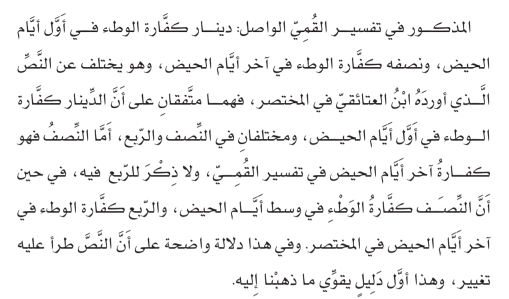
-إِنَّ الشَّيخ ابن العتائقيّ الحِلِّي في مختصره استدرك رأي فقهاء المذاهب الإسلاميَّة - في بعض المطالب - فتحوَّل التَّفسير الفِقْهِيّ من تفسير إماميّ إلى تفسير مُقَارَن، ضمَّ إلى رأي فقهاء الإماميَّة رأي مَنْ وافقَهم، ومَنْ خالفَهم من فقهاء المذاهب الإسلاميَّة، أي: إنَّهُ قدَّم تفسيرًا فقهيًّا مُقَارنًا - خارج المَذْهب الإسلاميَّة، أي: إنَّهُ قدَّم تفسيرًا فقهيًّا مُقَارنًا - خارج المَذْهب الإسلاميَّة، في إنَّهُ قدَّم تفسيرًا فقهيًّا مُقارنًا - خارج المَذْهب (مُنْتَهَى المَطْلَبِ) (۱۵۷)، وتعدُّ هذه القضيَّة خَصِيصَة ثانية مِنْ خصائص (تفسير مختصر القُميّ) لابْن العتائقيّ الحِلِّيّ.

-إِنَّ تفسير القُمِيّ الَّذي اختصره ابن العتائقيّ يختلف عن تفسير القُمِيّ الواصل، وبعبارة أخرى: يمكن القول: إِنَّ ابن العتائقيّ الحِلِّيّ وقع بين يديه تفسير القُمِيّ – الأصل – فاختصره، وهو مفقودٌ، أمَّا الواصلُ من تفسير القُمِيّ فهو يختلف عن الأصل المختصر؛ وممَّا يؤيِّد ذلك:

في (مسألة: وَطْءُ الحَائِض فِي القُبْل)







في مسألة: (البَّسْمَلَّةُ مِنْ سُورَةِ الفَاتِحَةِ)

المذكور في مختصر تفسير القُمِيّ: (( البسملةُ أوَّلُ آيةٍ من فاتحةِ الكَتَابِ)). وممَّا يجدرُ ذكره أَنَّ هذا القول إلى الشَّيخ القُمِيِّ الموجود في المختصر غير موجود في تفسير القُمِيِّ الواصل إلينا. وفي هذا دلالة واضحة على أَنَّ النَّصَ طرأ عليه تغيير. وهذا ثاني دليل يقوِّي ما ذهبْنا إليه.

وعليه يمكن القول: إِنَّ الإشكالات الَّتِي أُثِيرَتْ أَوْ تُثَار على تفسير القُمِيّ هي عائدةٌ على التَّفسير الواصل المنسوب للشَّيخ القُمِيّ لا على التَّفسير الأصل النسوب للشَّيخ القُمِيّ لا على التَّفسير الأصل النّدي وَقَفَ عليه ابْنُ العتائقيّ، ثمَّ اختصره، وهو مفقودٌ ،أو أَنَّهُ موجودٌ إِلَّا أَنَّ الأيادي لَمَّا تصلْ إليه بعدُ.

ثَانِيًا: النَّتَائِـجُ الخَاصَّةُ المتعلِّقةُ بِكُلِّ مسأَلة من مسائل (فِقْهِ العِبَادَاتِ) في لمُخْتَصَر:

-فِي دَلَالَةِ (إِلَى) فِي آيةِ الوُّضُوءِ ذَهَبَ الشَّيْخُ القُمِيُّ إِلَى أَنَّهَا بِمَعْنَى (مِنْ)،



فِي حين ذَهَبَ الشَّيْخُ ابْنُ العَتَائِقِيِّ إِلَى أَنَّها بِمَعْنَى (مَعَ). ويبدو لي بلحاظ المَبْنَى رجاحة رأي الشَّيخ ابن العتائقي الحِلِّي عند مقارنته برأي الشِّيخ القُمِيِّ - لا مطلقً اللَّهُ مَبْنَى الشَّيخ القُمِيِّ يكادُ يكونَ مقتصرًا عليه ، فلم يقلْ به غيره - بحسب تتبُّعِي - أمَّا بلحاظ المحصِّلة النِّهائيَّة فالنَّتيجة واحدةً ، فالمرَافقُ داخلةٌ في الغَسْل - وَإِنْ اختلفا فيما أدَّى إلى هذه النَّتيجة ، فالشَّيخ ابن العتائقي الحِلِّ يرجع إلى غير ما رجع إليه الشَّيخ اليه الشَّيخ القُمِي من أصول وقواعد ، وفي هذا إشراءٌ نافعٌ طالما أنَّ النَّتيجة واحدةٌ ، وهو رأي تُسَالَمَ عليه فقهاء مَدْرَسة أهل البيت البيلي ، وبه قال فقهاء مَدْرَسة الصَّحابة ، ما عدا نفرًا منهم.

- فِي وَطْءِ الحَائِضِ وَافَقَ الشَّيْخُ ابْنُ العَتَائِقِيِّ الشَّيْخَ القُمِيَّ فِي الحُّمْ، وَهُو عَدَمُ الجَوَاذِ، وَحُثَمُ مُرْتَكِبِهِ كَفَّارَةٌ لَهَا ثَلاَثَةٌ حُدُود بِلِحَاظِ الأَيَّامِ، إِلَّا أَنَّ القُمِيِّ سَكَتَ عَنْ نَوْعِ الكَفَّارَةِ، وَاسْتَدْرَكَهَا ابْنُ العَتَائِقِيِّ، فبيَّن أَنَّها محلُّ القُمِيِّ سَكَتَ عَنْ نَوْعِ الكَفَّارَةِ، وَاسْتَدْرَكَهَا ابْنُ العَتَائِقِيِّ، فبيَّن أَنَّها محلُّ خلافٍ عند فقهاء الإماميَّة، فالمتقدِّمونَ منهم قالُوا بالوجوب، في حين أَنَّ متأخِّري الإماميَّة قالوا بالاستحباب، ومنشأ الخلاف راجعٌ إلى الاختلاف في الروايات، وسُبل علاجها، واختار الشَّيخ ابْنُ العتائقيِّ الحِلِّيِّ رأي المتأخرين. وهـو الرَّاجـح - على ما يبـدو - لأَنَّه هو الرَّأي المشهـور، وبه قال بعض أهل الحديث، وبعض فقهاء مَدْرَسَة الصَّحَابَة.

- وفي كفَّارة وَطْء الحائض في المَحيض قبل الطُّهْر - مع العِلْم بالحَيْضِ والحُصْمِ - خِلَافٌ؛ قال أبو حنيفة، ومالك، والشَّافعيِّ بعدم ترتُّب الكفَّارة على الواطئ، في حين أنَّ الإماميَّة قالوا بترتُّب الكفَّارة عليه، وتابعَهم أحمد ابن حنبل.



وحـدَّد الإماميَّة ثلاثة مستويات لحدِّ الكفَّارة، هي: (دينار، نصْف، رُبْع)؛ لْأَنَّهم صحَّتْ عندهم ثلاثة مستوياتٍ مِنَ الرّوايات، ناظرة لأَيَّام الحيض (أوَّله، وسَطه، آخره)، أمَّا أحمد بن حنبل فقد جعلَها مخيَّرةً بين (الدِّينار، والنِّصف) مطلقًا - قبل الطُّهْر، أو بعده - لأنَّه لم تصحّ عنده - بحسب ما نرى - سوى طائفتين منَ الرّوايات صرَّحَتْ ب(الدِّينار)، و(النِّصف)، فمال إلى التَّخيير؛ لتحقيق التَّخفيف، إلَّا أَنَّهُ تخفيفٌ ينقصُهُ الدَّليل.

أَمَّا الوَطْء مع النِّسيان، أَو الجَهْل - بالحَيْض، أَو الحُكْم - فلا كفَّارةَ عليه بلا خلاف.

- فِي بَيَانِ الصَّلَةِ الوُّسْطَى ذَهَبَ الشَّيْخُ القُميُّ إِلَى أَنَّهَا صَلَاةُ العَصْرِ، وهـو أوَّل مَنْ قالَ بذلكَ من فقهاء الإماميَّة - بحسب تتبُّعي - وتابعَهُ على ذلك الشَّريف المرتضى، وبـه قالَ أبو حنيفة النُّعمان، وأحمـد بن حنبل من فقهاء مَدْرَسة الصَّحابة، في حين ذهب مالك، والشَّافعيِّ إلَى أَنَّها صلاة الصُّبح.

وَتَرَدَّدَ الشَّيْخُ ابْنُ العَتَائِقِيِّ بَيْنَ المَغْرب، وَالظُّهْر. أَمَّا المغرب فلم يقلْ به أحدٌ مِنْ فقهاء الإماميَّة غيره - بحسب تتبُّعي - وأَمَّا الظُّهر فهو يوافق الرَّأي المشهور عندهم، فأوَّل من قَالَ به الشَّيخ الطُّوسيّ - بحسب تتبُّعي - وتبعَهُ جماعةٌ مِنْ أصحابه الإماميَّة، ثمَّ أصبحَ مشهورًا. وأمَّا الجمعة فلم يقل به غير المجلسيّ، وهـو رأيٌ لا يخرج عـن رأي القائلين بأنَّ الصَّلاة الوسطـى صلاة الظُّهر؛ لأَنَّه نَظَرَ إلى أدائها في يوم الجمعة حصرًا، وهي مخيَّرةٌ بين الظُّهر والجُمُعَة، على وَفْق رأي المرجع الدِّينيّ الكبير السَّيِّد عليّ الحسينسّي السِّيسْتَانيِّ (دام ظلُّهُ الوارف)، وبهذا تظهر رجاحة رأي الشَّيخ ابن العتائقيّ الحِلِّي على رأي الشَّيخ





القُمِيّ؛ لأَنَّهُ وافقَ المشهور في إحدى تردُّداته.

إِنَّ تخصيص الصَّلاة الوسطى بالذِّكر باب من أبواب ظاهرة التَّخصيص في النَّصِّ القرآنيّ، كما خصَّ جبريل وميكال بالذِّكر من الملائكة، والنَّخل والرُّمَّان بالذِّكر من المفاكهة، والسِّرُّ في إخفائها؛ لئلَّا يتطرَّق التَساهل إلى غيرها، فيهتم بها جميعها غاية الاهتمام، فيدرك كمال فضلها كلها، كما أخفى ليلة القَدْر في ليالي شهر رمضان المبارك، والاسم الأعظم في أسمائه جميعها، وساعة الإجابة في ساعات الجمعة.

- فِي البَسْمَلَةِ ذَهَبَ الشَّيْخُ القُمِيُّ إِلَى أَنَّهَا آيَةٌ مِنْ سُـورَةِ الفَاتِحَةِ، وَإِلَى هَـدا ذَهَبَ الشَّيْخُ ابْنُ العَتَاتَقِيِّ الحِلِّيِّ - وهو رأيُّ تَسَالَمَ عليه فقهاء الإماميَّة، فلا خلافَ فيه عندهم - إِلَّا أَنَّهُ اسْتَدْرَكَ آرَاءَ المَذَاهِبِ الإِسْلَامِيَّةِ، وَبَيَّنَ أَنَّ فلا خلافَ فيه عندهم - إلَّا أَنَّهُ اسْتَدْرَكَ آرَاءَ المَذَاهِبِ الإِسْلَامِيَّةِ، وَبَيَّنَ أَنَّ الشَّافِعِيُّ وَافَقَ الإِمَامِيَّة، بكون البسملة آيةً من سورة الفاتحة، في حين أَنَّ الشَّافِعِيُّ وَافَقَ الإِمَامِيَّة، بكون البسملة آيةً من سورة الفاتحة، في حين أَنَّ أَبِيا حنيفة، ومالكًا، وأحمد بن حنبل خَالَفُوهُمْ، وَقَالُوا: إِنَّهَا لَيْسَتْ آيَةً مِنْ فَاتَحَة الكِتَاب.

أمَّا بكون البسملةِ آيةً مِنْ كلِّ سورةٍ - ما عدا سورة براءة - فالمسألة محل خلاف، فهي آية باتِّفاق متقدِّمي فقهاء الإماميَّة، وهو الرَّأي المشهور عند المتأخِّرينَ منهم، أمَّا المرجع الدِّينيّ الكبير السَّيد السِّيستانيّ (دام ظله الورف) فهي عنده ليست بآيةٍ، ولكنَّهُ أوْجَبَ قراءتها على الأحوط لُزُومًا، وتظهر ثمرة هذا الخلاف في ترتيب الآثار من عدمها على قراءتها. وقال الشَّافعيُّ بقول متقدِّمي فقهاء الإماميَّة، في حين أنَّها ليسَعْت بآيةٍ عند أبي حنيفة، ومالك، وأحمد بن حنبل.







- وفي نَصيب الأَعْرَاب منَ الغَنَائم ذَهَبَ الشَّيْخُ القُمِّيُ إِلَى أَنَّهُ لَا نَصيبَ لَهُمْ، وَخَالَفَهُ الشَّيْخُ ابْنُ العَتَاتِقِيِّ الحِلِّيِّ، فَذَهَبَ إِلَى شُمُولِهمْ بِالنَّصيب. وتبدو لي رجاحة رأي الشَّيخ ابن العتائقيّ الحِلِّيّ؛ لأنَّهُ مؤيَّدٌ بالإجماع، ويقوِّيه تفصيل ابن إدريس الحِلِّيّ لقسمة الفَيْء، فما كانَ داخل العسكر فه و للمقاتلينَ خاصَّةً يوزَّعُ عليهم، فَمَنْ لَحِقَ به م - قبل توزيع الغنائم - نالَ نصيبًا منها - ومَنْ لَحِقَ بهم بعد التَّوزيع لم يكن لَهُ مِنْ نصيب. أَمَّا ما كانَ خارج العسكر فهو للمسلمينَ عامَّتهم، يوزُّعُ على الحاضر والغائب منهم على حدِّ سَواء.





#### .117/1

- (۱۸) المصدر نفسه ۱/ ۸۳.
- (١٩) تَذْكرَةُ الفُقَهَاء ١ / ٢٦٦.
- (۲۰) المصدر نفسه ۱ / ۲۶۲.
- (۲۱) الاستذكار ٣/ ١٨٨، فتح المالك ١/ ٤٩٣، بداية المُجْتَهد ونهَايَةُ المُقْتَصد ١/ .177
  - (۲۲) المصدر نفسه ۱/ ۱۷۲.
  - (٢٣) يُنظر: مختصر اختلاف العلماء ١ / ١٨٦.
    - (٢٤) يُنظر: الاستذكار ٣/ ١٧٦.
    - (٢٥) يُنظر: الحاوي الكبير ١/ ١٧٣.
  - (٢٦) بداية المُجْتَهد ونهَايَةُ المُقْتَصد ١ / ١٧٦.
    - (٢٧) تَذْكرَةُ الفُقَهَاء ١ / ٢٦٧.
- (۲۸) الاستذكار ٣/ ١٨٨، فتح المالك، ١/
- ٤٩٣، بداية المُجْتَهد ونهَايَةُ المُقْتَصد ١/
  - . ۱۷٦

. 177

- (۲۹) الاستذكار ٣/ ١٨٨، فتح المالك ١/ ٤٩٣، بداية المُجْتَهد ونهَايَةُ المُقْتَصد ١/
- (٣٠) مسائل أحمد ١ / ٢٩، بداية المُجْتَهد ونهَايَةُ المُقْتَصِد ١ / ١٧٦ ، تذكرة الفُقَهَاء ١ / ٢٦٨ .
  - (٣١) يُنظر: جَواهر الكلام ٣/ ٢٣٠- ٢٣٣.

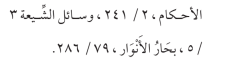
#### الهوامش:

- (١) يُنظر: شرائع الإسلام ١/٤.
  - (٢) المائدة / ٦.
- (٣) تفسير القُمِيّ ١ / ٢٤١ (تح: مؤسّسة الإمام المهدى) ، مختصر تفسير القُميّ / ١٣٩.
  - (٤) مختصر تفسير القمي / ١٣٩.
- (٥) يُنظر: دلالـة (إلى) في آيـة الوضـوء قـرَاءةٌ تحلىليَّة/ ٨٥ - ٨٦ .
- (٦) مَجْمَتُع البَيَان ٢ / ٢٠٦، فقه القرآن ١ / ١٤، منتهى المطلب ٢/ ٣٨، كنز العرفان ١ / ٥٤ .
  - (٧) الفقه على المذاهب الأربعة ١/ ٥٥.
    - (٨) المبسوط ١/ ١٨.
      - (٩) الموطأ ١ / ١٨.
    - (١٠) أحكام القرآن ٣/ ٣٤٤.
      - (١١) الكشَّاف ١ / ٦٤٤.
      - (۱۲) منتهى المطلب ١ / ٥٩.
        - (١٣) كنز العرفان ١ / ٨٧.
  - (١٤) شرائع الإسلام ١/ ٣٥ ٣٦.
    - (١٥) البقرة / ٢٢٢.
  - (١٦) مختصر تفسير القُميّ ١ / ٨٣ .
- (١٧) تفسير القميّ (تح: مؤسّسة الإمام المهدى)









- (٤٥) تفسير العيَّاشِيِّ ١/ ١٢٧ ، وسائل الشيعة ٤ / ٢٢ ، بحَارُ الأَنْوَار ٧٩ / ٢٨٨ .
- (٤٦) سنن أبي داؤد ١ / ١١٢، سنن التَّرْمِذِيّ ٥ / ٢١٧.
  - (٤٧) الكشَّاف (تح: . عبد الرَّزَّاق المهدي).
- (٤٨) يُنظر: بِحَارُ الأَنْوَارِ ٧٩ / ٢٨٥، معجم القراءات القرآنيَّة ١/ ١٨٥.
  - (٤٩) فلاحُ السَّائل/ ١٨٩.
  - (٥٠) المعتبر ٢ / ٥٢ ٥٣.
  - (٥١) منتهى المطلب ٣/ ١٨٥.
  - (٥٢) مختصر تفسير القمي ١ / ٨٨ .
    - (۵۳) المصدر نفسه ۱ / ۸۸.
    - (٥٤) المختصر النافع ١ / ٣٣.
      - (٥٥) المصدر نفسه ١/ ٨٨.
- (٥٦) الكشَّاف ١ / ٢٨٤، تذكرة الفقهاء ٢ /
  - . ۳۸۸
- (٥٧) المُجْمَلُ وَالمُفَصَّلُ في القرآن الكريم دراسةٌ موضوعيَّةٌ / ١٠٧.
- (٥٨) المعتبر ٢ / ٥٢، نيل الأوطار ١ / ٣٩٣.
  - (٥٩) الكشَّاف ١ / ٢٨٤.

- (٣٢) بداية المُجْتَهد ونهَايَةُ المُقْتَصِد ١ / ١٧٧.
- (٣٣) المصدر نفسه (الحاشية الَّتي تضمَّنت الُقَارِنة بآراء الإماميَّة) 1 / ١٧٦.
  - (٣٤) البقرة / ٢٣٨.
- (٣٥) تفسير القُمِيّ ١/ ١٢١ (تح: مؤسّسة الإمام المهدي)، مختصر تفسير القُمِّي / ٨٧/
- (٣٦) رسائل الشَّريف المرتضى (المجموعة الأولى) 1 / ٢٧٥.
  - (٣٧) وسائل الشِّيعة ٣ / ٦.
- (۳۸) الجامع لأحكام القرآن ۳/ ۲۱۰، منتهى المطلب ٤/ ۱۸۳.
  - (٣٩) تذكرة الفقهاء ٢ / ٣٨٨.
- (٤٠) المبسوط ١/ ١٤١، المعتبر ، ٢/ ٥٢، منتهى المطلب ٤/ ١٨٣.
- (٤١) الجامع لأحكام القرآن ٣/ ٢١٠، منتهى المطلب، ٤/ ١٨٣.
- (٤٢) الكافي ١ / ١٢١، المعتبر ٢ / ٥٢، منتهى المطلب ٤ / ١٨٣.
- (٤٣) السُّنن الكبرى ١ / ٤٦١، منتهى المطلب ٤ / ١٨٣.
- (٤٤) تفسير القُمِيّ ١ / ١٢١ ، تهذيب





(٦٠) مَجْمَعُ البَيَانَ ٢ / ٤٤٣.

(٦١) أحكام القرآن ١ / ٤٤٢، تذكرة الفقهاء ٢

. 444 /

(٦٢) مَجْمَعُ البَيَان ٢ / ٤٤٣.

(٦٣) بحار الأُنوار ٧٩ / ٢٧٩.

(٦٤) يُنظر: منتهى المطلب ٤ / ١٨٢ – ١٨٣.

(٦٥) بحار الأُنوار ٧٩/ ٢٨٠.

(٦٦) المُجْمَلُ وَالمُفَصَّلُ فِي القرآن الكريم دراسةٌ

موضوعيَّة / ١٠٧.

(٦٧) الخلاف ١ / ٩٧، المعتبر ٢ / ٥٢.

(٦٨) المُجْمَلُ وَالمُفَصَّلُ في القرآن الكريم دراسةً موضوعيَّة / ١٠٨.

(٦٩) فلاح السَّائل/ ١٨٧.

(۷۰) المصدر نفسه / ۱۸۷.

(۷۱) المصدر نفسه / ۱۸۲.

(۷۲) المعتبر ۲ / ۵۳.

(۷۳) منتهى المطلب ٣/ ١٨٤.

(۷٤) المصدر نفسه ۳/ ۱۸۲ – ۱۸۳.

(٧٥) كنز العرفان ١ / ٥٢.

(٧٦) المبسوط ١/ ١٤١، تَجْمَتُع البَيَان، ٢/

. 2 2 7

(۷۷) الجَامع لأحكام القرآن ٣/ ٢١٠، تَجْمَعُ

السَّان ٢ / ٣٤٤.

(۷۸) الكافي ١ / ١٢١، تَجْمَعُ البَيَان ٢ / ٤٤٣.

(٧٩) الموطَّأ ١ / ١٣٩، المعتبر ٢ / ٥٢.

(٨٠) الأُمُّ ١ / ٩٤، المعتبر ٢ / ٥٢.

(٨١) الموطَّأ ١ / ١٣٩.

(٨٢) مَجْمَتُ ع البَيان ٢ / ٤٣٣ ، فلاح السَّائل /

. 119

(۸۳) المعتبر ۲/ ۵۳.

(٨٤) فلاح السَّائل / ١٨٩

(۸۵) المصدر نفسه / ۱۸۹

(٨٦) مَجْمَتُع البَيان ٢ / ٤٣٣ ، فلاح السَّائل /

. 119

(۸۷) فلاح السَّائل / ۱۸۹.

(۸۸) المصدر نفسه / ۱۸۹

(٨٩) الكشَّاف ١ / ٢٨٣ - ٢٨٤.

(٩٠) المصدر نفسه ١ / ٢٨٤.

(٩١) وسائل الشِّيعة ومستدرَكُهَا ٤ / ٢٤، بحار

الأنوار ٧٩/ ٢٨٥.

(٩٢) بحار الأَنوار ٧٩/ ٢٨٥.

(٩٣) معاني الأخبار / ٣٣١ - ٣٣٢.

(٩٤) فلاح السَّائل / ١٨٧.

(٩٥) مَجْمَعُ البَيان ٢ / ٤٣٣ ، المعتبر ٢/ ٥٢.







الأُنوار ٧٩ / ١٨٠.

(١١٣) البقرة / ٩٨.

(١١٤) الرَّحْمَن/ ٦٨.

(١١٥) يُنظر: معالم التَّنزيل،٤/ ٣٤٤.

(١١٦) تذكرة الفقهاء ٢ / ٣٨٧.

(١١٧) بحار الأنوار ٧٩/ ٢٧٩.

(١١٨) مَجْمَعُ البَيان ٢ / ٤٣٣ .

(١١٩) كنز العرفان (تح: البَخْشايشي) ١ /

(١٢٠) النِّهاية ١ / ٤٤٠ ، (باختلاف يسر).

(١٢١) تَجْمَعُ البَيان ٢ / ٤٣٣.

(۱۲۲) البقرة / ۲۳۸.

(۱۲۳) سنن أبي داوُد ۱ / ۱۲۲، ٤١١، تذكرة

الفقهاء ٢ / ٣٨٧ – ٨٨٣

(١٢٤) الفاتحة / ١ .

(١٢٥) مختصر تفسير القُميّ / ٤٢.

(١٢٦) تفسير القُميّ ١ / ٥٢ (تح: مؤسّسة

الإمام المهدي).

(۱۲۷) المصدر نفسه / ۲۲.

(١٢٨) المصدر نفسه / ٤٢ ، البرهان في تفسير

القرآن ١ / ٩٧ .

(٩٦) بحار الأَنوار ٧٩/ ٢٧٩.

(٩٧) الكشَّاف ١ / ٢٨٤ ، نَجْمَتُع البَيان ٢ /

٤٣٣، فلاح السَّائل ١٨٨.

(٩٨) بحار الأُنوار ٧٩/ ٢٧٩.

(٩٩) الكشَّاف ١ / ٢٨٤.

(١٠٠) بحار الأُنوار ٧٩ / ٢٧٩.

(۱۰۱) فلاح السَّائل / ۱۸۸.

(١٠٢) مَجْمَتُع البَيان ٢ / ٤٣٣ ، منتهى المطلب

٤/ ١٨٣ ، نيل الأوطار ١/ ٣٩٣.

(١٠٣) الكشَّاف ١ / ٣١٥ ، بحار الأُنوار

. TV9 - TVA /V9

(١٠٤) الكشَّاف ١ / ٣١٥.

(١٠٥) كنـز العرفـان (تح: البخشـايشي) ١ /

. V •

(١٠٦) البقرة / ١٤٣.

(١٠٧) فلاح السائل / ١٨٨.

(١٠٨) تَجْمَعُ البَيَانَ ٢ / ٤٤٣ .

(۱۰۹) المصدر نفسه ۲ / ٤٤٣ .

(١١٠) بحار الأنوار ٧٩/ ٢٨٠.

(۱۱۱) المصدر نفسه ۷۹ / ۲۸۰.

(١١٢) أحكام القرآن ١ / ٣٠٠، تَجْمَعُ البَيَان

٢/ ٤٤٣ ، كنز العرفان ١/ ١٠٩ ، بحار (١٢٩) النَّمل / ٣٠ .

(١٤٧) مختصر تفسير القُمِيّ / ١٩١.

(١٤٨) السَّرائر ٢ / ١١ .

(١٤٩) مختصر تفسير القُميّ / ١٩١.

(١٥٠) المصدر نفسه / ١٩١.

(١٥١) السَّر ائر ٢ / ١٠.

(١٥٢) المصدر نفسه ٢/ ١٠.

(١٥٣) المصدر نفسه ٢/ ١٠.

(١٥٤) التَّأْصِيل والتَّجديد في مَدْرَسَة الحِلَّة الفِقْهيَّة ١٨٣ - ١٨٦.

(١٥٥) ينظر: مختلف الشِّيعة، تحقيق مؤسَّسة النَّشر الإسلاميّ، ط٢، مؤسَّسة النَّشر الإسلاميّ،قم المشرَّفة، ١٤٣٥هـ.

(١٥٦) التَّأْصِيل والتَّجديد في مَدْرَسَة الحِلَّة الفِقْهيَّة ١٨٠ - ١٨٣.

(١٥٧) ينظر: منتهى المطلب في تحقيق المَذْهَب، تحقيق قسم الفِقْه في مَجْمَع البحوث الإسلاميَّة، ط٥، مؤسَّسة الطَّبع والنَّشر، مشهد المقدَّسة، ١٤٣١١هـ.

(١٥٨) تذكرة الفقهاء، تحقيق: مؤسّسة آل البيت المهلم المسرّفة، ١٤١٤هـ. التُّراث، قم المشرَّفة، ١٤١٤هـ. (١٥٩) التَّوبة / ٥.

(١٦٠) الأعراف/ ١٩٩.

(١٣٠) نهاية الوصول إلى علم الأصول ١ / ٤٠٤.

(١٣١) الخلاف ١ / ٣٢٨، التَّبيان في تفسير القرآن ، ١ / ٢٤، مجمع البيان ١ / ١٨، ناية الوصول إلى علم الأصول ١ / ٤٠٥.

(١٣٢) المسائل المنتخبة/ ١٢٩.

(١٣٣) يُنظر: مفاتيح الغيب ١ / ٢٠٣، الإحكام في أصول الأحكام ١٤٠.

(١٣٤) نهاية الوصول ١ / ٤٠٤.

(١٣٥) المستصفى ٢/ ١٥، الإحكام في أصول الأحكام ١/ ١٤٠.

(۱۳۲) منتهي الوصول ۱ / ٤٦.

(۱۳۷) المصدر نفسه ۱ / ٤٦.

(۱۳۸) منتهي الوصول ۱ / ٤٦ .

(١٣٩) المصدر نفسه ١ / ٤٦.

(١٤٠) الأعراف/ ١٩٩.

(١٤١) الأعراف / ١٩٩.

(١٤٢) التَّوبة / ٥.

(١٤٣) مختصر تفسير القُمِيّ / ١٧٥.

(١٤٤) المصدر نفسه / ١٧٥.

(١٤٥) مَجْمَعُ البَيَانِ ٤ / ٦٣٤ .

(١٤٦) الأنفال / ٧٢.



# OV

#### العَرَبِيِّ/ بَيْرُوت، د.ت.

٧- بداية المجتهد ونهاية المقتصد: أبو الوليد،
 محمد بن محمد بن رشد القرطبي (ت
 ٥٩٥هـ) ، تحقيق ومقارنة بآراء الإمامية
 عبد الأمير الـورديّ و جاسم التميمي،
 مطبعة نكار ، المجمع العالمي للتقريب
 بين المذاهب الإسلاميَّة ، ١٤٣١هـ.

٨- البُرهان في تفسير القرآن: أبو المكارم هاشم بن سليمان الموسويّ البحرانيّ (ت نحـو /١٠٧هـــ) ، تحقيــق لجنة من العلماء والمحقّقين الاختصاصيّين / ط٢ ، مؤسّســة الأعلمي للمطبوعات ، بيروت ، ١٤٢٧هــ.

٩-التَّأْصِيلُ والتَّجديد في مَدْرَسَة الحِلَّة الفِقْهِيَّة ،د . جَبَّار كَاظِم المُلَّا، ط١، دار الكفيل للطِّباعة والنَّشر والتَّوزيع، منشورات: مركز تُراث الحِلَّة، العتبة العبَّاسيَّة المقدَّسة، الحلة المشرفة، ١٤٣٨هـ.

• ١ - تذكرة الفقهاء، تحقيق: مؤسّسة آل البيت المي لإحياء التُراث / قم المشرّفة، ١٤١٤هـ.

١١- تهذيب الأحكام: أبو جعفر، محمَّد

#### ثُبَتُ الْمَصَادِرِ وَالْمَرَاجِع

١- القرآنُ الكريمُ

٢- الإحكام في أصول الأحكام: الآمدي،
 أبو الحسن علي بن أبي علي بن محمد
 (ت ٣١٦هـ)، تحقيق عبد الرزاق
 عفيفي، المكتب الإسلامي، بيروت-دمشق، ١٤٠٢هـ

٣- أحكام القرآن: الجصَّاص ،أبو بكر،
 أحمد بن عليّ (ت ٣٧٠هـ) ، تحقيق
 محمد صادق القَحمَاويّ ، دار إحياء
 النراث العربيّ ، بيروت ، ١٤٠٥هـ

3- أحكام القرآن: ابن العربيّ، القاضي محمد بن عبد الله أبو بكر بن العربي المعافري الإشبيلي المالكي (ت 800هـ)، تحقيق محمَّد عبد القادر عطا، دار الكتب العلميَّة، بيروت، 1278هـ

٥- الأُمّ: أبو محمّد ، محمد بن إدريس بن
 العبّاس الشَّافعيّ (ت ٣٠٤هـ) ، دار
 المعرفة ، بيروت ، ١٤١٠هـ

آلاً أَنْ وَارِ الجَامِعَةُ لِـدُرَرِ أَخْبَارِ
 الأَئمَّةِ الأَطْهَارِ: المَجْلسِتي: محمَّد بَاقِر
 (ت/١١١هـ)/ط٣، دَارُ إحْيَاءِ التُّرَاثِ



بن الحسن الطوسيّ (ت/٤٦٠هـ)، تحقيق عليّ أكبر الغفّاريّ / ط١، مطبعة مروى، دار الكتب الإسلاميّة / طهران، ١٣٨٥هـ.

17 - تذكرة الفقهاء: الحسن بن يوسف بن المُطَهَّر المعروف بالعلَّامة الحلِّيّ (ت/٢٦٧هـ) ، تحقيق مؤسَّسة آل البيت التَّراث / ط١ ، مطبعة مهر، مؤسَّسة آل البيت التَّراث / ط١ ، مطبعة مهر، مؤسَّسة آل البيت المِثِلُ لإحياء التُّراث / قم المشرَّفة ، ١٤١٤هـ

17 - تفسير القُمِيّ: أبو الحسن عليّ بن إبراهيم بن هاشم القُميّ (حيّ / ٣٠٧هـ)، تحقيق مؤسّسة الإمام المهدي (عجَّل الله فرجه الشَّريف) / قم المشرَّفة ، ١٤٣٨هـ.

١٤ - تهذيب الأحكام: الشّيخ الطّوسيّ، تحقيق عليّ أكبر الغفّاريّ / ط١، مطبعة مروى، دار الكتب الإسلاميّة / طهران، ١٣٨٥هـ.

10- الجامع الكبير ، المعروف بـ (سـنن الترمـذي) : أبو عسيّـى محمد بن عيسّى بن سَورَة السلمـيّ (ت ٢٧٩هـ) ، تحقيق د. بشـار عـوّاد معـروف ، دار الغـرب الإسلاميّ، بيروت ، ١٩٩٦م.

١٦- الجامع لأُحكامِ القرآن ، المعروف

ب (تفسير القرطبي): تحقي أحمد البردونيّ و إبراهيم اطفيش، دار الكتب المصريّة، القاهرة، ١٣٨٤هـ.

۱۷ - جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام: محمد حسن النجفي ، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم المشرفة ، ۱٤٣٣هـ

۱۸- الحاوي الكبير في فقه الشافعيّ (شرح مختصر المزنيّ): أبو الحسن ، علي بن محمد الماوردي (ت ٤٥٠هـ) ، تحقيق عليّ محمَّد عوض و عادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلميَّة ، بيروت ، ١٤١هـ ١٩- الخلاف: أبو جعفر ، محمَّد بن الحسن الطوسيّ (ت/٢٠٤هـ)، تحقيق علي الخراسانيّ و جواد الشهرستاني ، و الخراسانيّ و جواد الشهرستاني ، و مهدي نجف ، مؤسَّسة النَّشر الإسلاميَّ، قم المشرفة ، ١٤٢٩هـ.

٢٠ السَّرائر الحاوي لتحرير الفتاوي: محمَّد ابن إدريس العجلي (ت/٥٩٨هـ) ، تحقيق مؤسَّسـة النَّشـر الإسلامـيّ / ط٦ ، قم المشرّفة ، ١٤١٠هـ.

٢١ سُنن أبي داود: أبو داود، سليمان
 بن الأشعث الأزديّ السجستانيّ (ت
 ٢٧٥هـ)، تحقيق محمّد محيي الدين عبد



الحميد ، المكتبة العصريَّة ، بيروت ،

٢٢ - سنن الدار قطني: أبو الحسن على بن عمر بن الدارقطني (ت ٣٨٥هـ)، حقَّقَــه وضبط نصه وعلـق عليه شعيب الأرنـؤوط وآخرون ، مؤسسة الرسالة ، ىيروت ، ط ١، ١٤٢٤ هـ.

٢٣ - السنن الكُبري ، المعروف بـ (سنن البيهقي): أحمد بن الحسين بن على بن موسى البيهقى (ت ٤٥٨هــ)، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ٣، ١٤٢٤هـ.

٢٤ - شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام: أبو القاسم ، نجم الدين جعفر بن الحسن المعروف بالمحقِّق الحلِّي (ت/١٧٦هــ)، تحقيق عبد الحسس محمَّد عليّ البَقَّال/ ط٣، مطبعة عترب، مؤسّسة المعارف الإسلاميّة/قم المشرَّفة، ١٤١٥هـ.

٢٥ - فقْـهُ القُـرْآن: أبو الحسن ، قطب الدّين ، سعيد بن هبة الله الراوندي (ت/٥٧٣هـ)، تحقيق أحمد الحسيني، ط٢ ، مطبعة الولاية ، مكتبة آية الله المرعشيّ النَّجفيّ

العامّة/ قم المشرَّفة، ١٤٠٥هـ .

٢٦ - فللاحُ السَّائل ونجاحُ المسائل في عمل اليَوْم وَاللَّيلة: أَبُو القَاسم، رضيُّ الدِّين عليُّ بْنُ موسى بن طاوس (ت/٦٦٤هـ)، تحقيق غلام حُسَسْن المجيديّ/ منشور ضمن موسوعة آل طاوس (مؤتمر آل طاوُس الحلِّيِّ) / د.ط / د.ت.

٢٧ - الكافي : أبو جعفر ، محمّد بن يعقوب الكلينيّ (ت/٣٢٩هـ) ، ط١ ، منشورات: الفجّر / بيروت ، ١٤٢٨هـ. ٢٨ - الكافي: أبو جعفر، محمّد بن يعقوب (ت/٣٢٩هـ) ، تحقيق على أكبر الْغَفّاري / ط٤ ، المطبعة حيدري ، دار الكتب الإسلاميّة / طهران ، ١٣٦٥ش. ٢٩ - الكافي في فقه الإمام أحمد : أبو محمَّد ، موفق الدِّين عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسيّ (ت ٦٢٠هـ) ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٤١٤هـ.

٣٠ الكشَّاف عن حَقَائق غَوامض التَّنْزيل وَعُيُون الأَفَاويل في وجُوهِ التَّأُويل: أَبِو القَاسم جَار الله مَحْمُود بْنُ عُمَر الزَّمخشريِّ (ت/٥٣٨هــ)، تحقيق محمَّد عبد السَّلام شاهين / ط٤، دار الكتب العلميَّة، بيروت، ١٤٢٧هـ



٣١- الكشَّاف عن حَقَائق غَوامِض التَّنْزِيلِ
وَعُيُونِ الأَقَاوِيلِ في وجُومِ التَّأْوِيلِ:
وَعُيُونِ الأَقَاسِم جَارِ اللهِ مَحْمُود بْنُ عُمَر
الزَّمخشريّ (ت/٥٣٨هـ)، تحقيق د.
عبد الرَّزَّاق المهدي / ط١، دار إحياء
التُّراث العربيّ / بيروت، ١٤٣٧هـ

٣٢ كنز العرفان في فِقْه القرآن: السُّيُورِيّ:
المقداد بن عبد الله السيوري الحِلِّيّ
(ت/٨٤٦هـ) ، تحقيق د . عبد الرَّحيم
العقيقي البَخْشَايشِي ، كتاب عقيقي ،
قم المشرَّفة ، ١٤٣٣هـ.

٣٣- كنز العرفان في فِقْه القرآن السُّيُورِي:
المقداد بن عبد الله السيوري الحِلِّيّ
(ت/٨٢٦هـ) ، تحقيق محمَّد القاضي /
ط١ ، دار الهدى المجمع العالمي للتقريب
بين المذاهب الإسلاميَّة / طهران ،

٣٤ المبسوط: شمس الأئمَّة ، محمَّد بن أبي سهل السَّرخسيّ (ت ٤٩٠هـ) ، دار المعرفة ، بيروت ، ١١٤هـ.

70- مسائل أحمد : أبو داود ، سليمان بن الأشعث الأزديّ السجستانيّ (ت ٢٧٥هـ)، تحقيق طارق بن عوض الله بن محمّد ، مكتبة ابن تيميّة ، القاهرة ،

. \_ ه ۱ ٤ ۲ ٠

٣٦ معالم التَّنزيل المعروف بـ (تفسير البغويّ): أبو محمد ركن الدين الحسين بن مسعود البغويّ (ت ٥١٦هـ) ، تحقيق محمد عبد الله النمر وآخرين ، دار طيبة ، الرياض، ١٤٠٩هـ.

٣٧ – معاني الأخبار:: أبو جعفر ، محَّمد بن عليّ بن الحسين بن بابويه الصدوق القُمِيّ (ت/٣٨١هـ)، تحقيق عليّ أكبر الغفَّاريّ ، مؤسسة الأعلميّ للمطبوعات، بيروت ، ١٤١٠هـ

٣٨ - مَجْمَع البيان في تفسير القرآن: أبو عليُّ ، أمينُ الإسلام الفَضْلُ بن الحَسَن الطَّبْرَسِيِّ (ت/٥٤٨هـ) ، تحقيق هاشم الطَّبْرَسِيِّ المحلَّلاتي / ط١ ، دار إحياء الرَّسولَي المحلَّلاتي / ط١ ، دار إحياء التراث العربي / بيروت ، ١٤٠٦هـ.

٣٩- المُجْمَلُ وَالْمُفَصَّلِ فِي القُرْآنِ الكَريمِ دِرَاسَةٌ مَوْضُوعِيَّةٌ: د. سكينة عزيز عبَّاسَ الفتليّ ، رسالة ماجستير كليَّة الفِقْه / جَامِعَةُ الكُوفَة، ٢٠٠٦هـ

٤٠ مجموع الفتاوى: تقيّ الدّين أحمد بن عبد الحليم بن تيميَّة الحرّانيّ (ت/٧٢٨هـ)،
 تحقيق عبد الرّحمن بن محمّد بن قاسم،
 مَجْمَع الملك فهد، المدينة المنوّرة،



.\_\_01217

٤١ - مختصر اختلاف العلماء: أبو جعفر، أحمد بن محمَّد الأزديّ الطحاويّ (ت ٣٢١هــ) ، تحقيق د. عبد الله نذير أحمد، دار البشائر الإسلاميّة، بيروت، ١٤١٧هـ.

٤٢ - مختصر تفسير القُمـيِّ : كمال الدِّين عبد الرَّحمن بن محمَّد بن إبراهيم المعروف بابن العتائقي الحلِّيّ (ت/٧٩٠هـ) ، تحقيق محمد جواد الحسيني الجلالي، ط١ ، مطبعة دار الحديث ، مركز بحوث دار الحديث، قم المشرَّفة ، ١٤٣٢هـ.

٤٣ - مختلف الشِّيعة : الحسن بن يوسف بن المُطَهَّر المعروف بالعلَّامة الحلِّي (ت/٧٢٦هـــ) ، تحقيق مؤسَّسة النَّشر الإسلاميّ ، قُم المشرّفة ، ١٤٣٥هـ

٤٤ - المستصفى: أبو حامد ، محمَّد بن محمَّد الغزالي (ت ٥٠٥هـ) ، تحقيق محمد عبد السلام عبد الشَّافي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٤١٣هـ.

٤٥ - معانى القرآن وإعرابه المسمَّى المختصر في إعراب القرآن ومعانيه: أبو اسحاق إبراهيم بن محمَّد بن الســريّ الزَّجاج

(ت/٣١١هـ)، تحقيق أحمد فتحى عبد الرّحمن / ط١ ، دار الكتب العلميّة / بيروت ، ١٤٢٨هـ.

٤٦ - المُعْتَبر في شرح المختصر: أبو القاسم، نجم الدين جعفر بن الحسن المعروف بالمحقِّق الحلِّيّ (ت/١٧٦هـــ)، ط١، مؤسّسة التَّاريخ العربيّ / بيروت، .\_21277

٤٧ - معجم القراءات القرآنيَّة : د. أحمد مختار عُمَار، د. عبد العال سالم مُكْرَم، ط٢، دار الأُسوة للطِّباعـة والنَّشر/ طهران، ١٤٢٦هـ

٤٨ - مُغْنَى اللَّبيب عن كتب الأعاريب: جمال الدّين عبد الله بن يوسف ابن هشام الأنصاريّ (ت/٧٦١هـ) ، تع: أبو عبد الله ، على عاشور الجَنوبي / بيروت ، ١٤٢٨هـ.

٤٩ مفاتيح الغيب ، المعروف بـ (تفسير الـرازي): أبو عبـد الله محمد بن عمر بن الحسن الملقب بفخر الدين الرازي (ت ٢٠٦هـ) ، دار الفكر ، بيروت ، .\_ 12.1

٥٠ منتهي الوصول والأمل في علمي الأصول والجدل: أبو عمرو عثمان بن







عمرو بن الحاجب المالكي (ت ٦٤٦هـ)، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٤٠٥هـ. ٥١ منتهـى المطلب في تحقيق المذهب: الحسن بن يوسف بن المُطَهَّر المعروف بالعلامة الحلِّي (ت/٢٦٧هـ)، تحقيق قسم الفِقْه في مَجْمَع البحوث الإسلاميَّة، ط٣ ، مَجْمَع البحوث الإسلاميَّة ، ط٣ ، مَجْمَع البحوث الإسلاميَّة / مَشْهَد المشرَّفة ، ٢٤١هـ.

٥٢ موسوعة ابن إدريس الحلي (ت/٥٩٨هـ)،
 تحقيق محمـد مهدي حسـن الخرسان،
 ط١، العتبـة العلويـة المقدسـة / النجف
 الأشرف ، ١٤٢٩هـ.

07 - النهاية في غريب الحديث والأثر: أبو السعادات مجد الدين المبارك بن محمد الجَزريّ (ت ٢٠٦هـ) ، تحقيق الطاهر أحمد الزّاوي ، المكتبة العلميَّة ، بيروت، ١٣٩٩هـ

٥٥- نهاية الوصول إلى علم الأصول: الحسن بن يوسف بن المُطَهَّر المعروف بالعلَّامة الحلِّبي (ت/٧٢٦هـ) ، تحقيق مؤسسة آل البيت المِيُّ لإحياء التراث ، ط١، مؤسسة آل البيت المِيُّ لإحياء التراث ، قم المشرَّفة ، ١٤٣١هـ.

٥٥- نيل الأوطار شرح ملتقى الأخبار: محمد

ابن عليّ الشوكاني (ت ١٢٥٠هـ)، تحقيق رائد بن صبري بن علفة ، بيت الأفكار الدوليَّة ، الرياض ، د. ت .

07 - وسائل الشِّيعة إلى تحصيل مسائل الشَّيعة : محمَّد بن الحسن بن عليّ الحَر العامليّ (ت/١٠٤هـ) / ط ، عين الدّولة / قم المشرَّفة ، ١٣٢٤هـ.

٥٧ - وسائل الشِّيعة ومستدرَكُهَا: حُسَيْن النُّوريّ الطَّبْرَسِيّ (ت/١٢٢٠هـ) / ط٢، مُؤَسَّسة النَّشر الإسلاميّ / قم المشرَّفة، 1٤٣٤هـ

#### الدوريات:

٥٨ مجلَّة (المحقِّق) ، العدد: ٤ ، الحِلَّةُ المُشَرَّفَتُ ، ١٤٣٩هـ /٢٠١٨م، دَلَالَةُ (إِلَى) في آية الوُضُوء قِرَاءَةٌ تَحْلِيليَّةٌ فِي مَبْنَى الشَّيخ القُمِيّ وَنَقْدِ الشَّيخ ابْنِ العَتَائِقِيّ لَهُ ، د. جَبَّار كَاظِم المُلَّد.

