

تمثال المؤلّف

الكتاب: مكيال المكارم في فوائد الدعاء للقائم على .

المؤلّف: السيّد محمّد تقي الموسوي الإصفهاني «الفقيه الاحمدآبادي».

التحقيق والنشر: مؤسسة الإمام المهدي على المعام المهدي

الطبعة الأولى: سنة ١٤٢٢هـ تمتاز بتحقيق جديد.

المطبعة: أمير - قم.

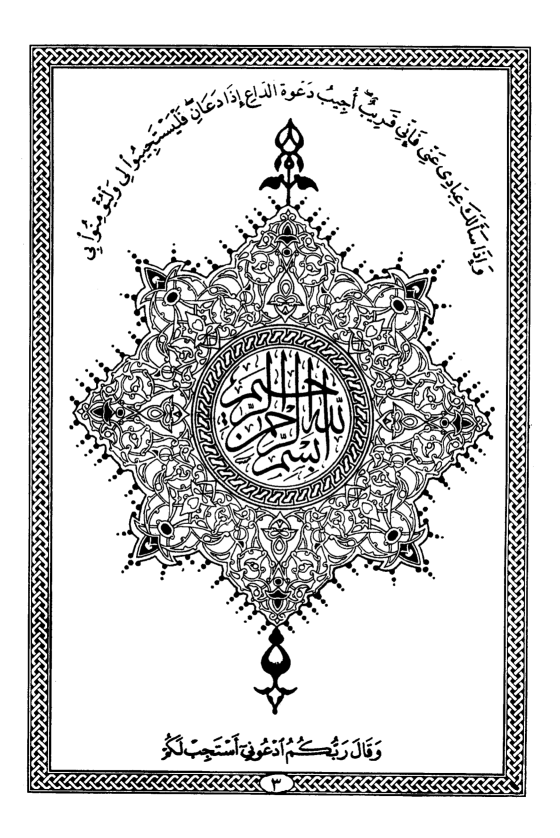
الكميّة: ٣٠٠٠ نسخة.

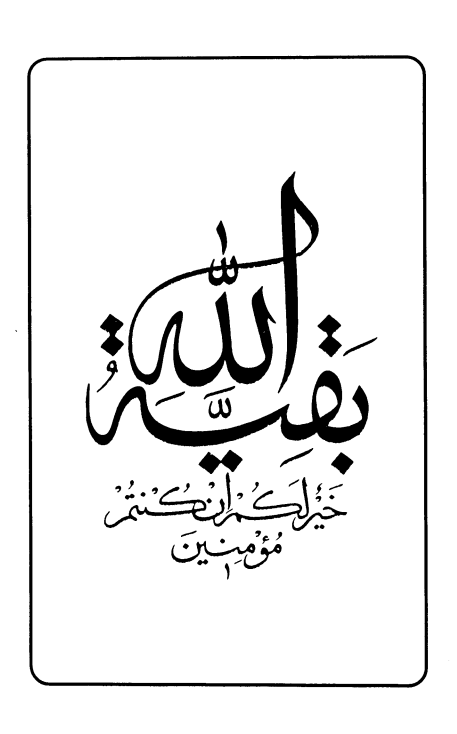
الناشر: حبلُ المتين.

شابك (الدورة): ٤ - ٤ - ٢٢٤٣٢ - ٦٦٤.

شابک (ج۲): ۵-۲-۹۳٤۲۲ - ۹۹۳

حقوق الطبع كلّها محفوظة لمؤسسة الإمام المهدي عليه \_ قم المقدسة





بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين

وصلّى الله على محمّد وآله الطاهرين

ولعنة الله على أعدائهم أجمعين

## الباب السادس

## «من كتاب مكيال المكارم»

في ذكر الأوقات والحالات الّتي يتأكّد فيها الدعاء لمولانا الغائب عن الأبصار ومسالة تعجيل فرجه من خالق الليل والنهار، وما يشهد لذلك من الآيات والاخبار ودليل العقل والإعتبار:

فمنها: بعد كلّ فريضة، ويشهد لذلك ذكر الدعاء لذلك الأمر في أدعية عديدة مأثورة عن الأئمّة الطاهرين:

الثاني ﷺ، ما روي في أصول الكافي مرسلاً عن أبي جعفر الثاني ﷺ، قال: إذا انصرفت من صلاة مكتوبة، فقل:

«رَضِيتُ بِاللهِ رَبّاً، وَبِمُحَمَّدٍ عَلَيْ نَبِيّاً، وَبِالْاسْلامِ دَبِناً، وَبِالْقُرْانِ كِتٰاباً، وَبِالْقُرْانِ كِتٰاباً، وَبِالْهُ رَبّاً، وَبِالْقُرْانِ كِتٰاباً، وَبِهُ وَمِنْ خَلْفِه، وَبِهُ لَانٍ» فَاحْفَظْهُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِه، وَمِنْ نَطْفِه، وَمِنْ تَحْتِه، وَامْدُدْ لَهُ في عُمْرِه، وَاجْعَلْهُ وَعَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِه، وَمِنْ فَوْقِه، وَمِنْ تَحْتِه، وَامْدُدْ لَهُ في عُمْرِه، وَاجْعَلْهُ الْقَائِمَ بِامْرِكَ، وَالْمُنْتَصِرَ لِدينِك، وَارِه مَا يُحِبُ، وَمَا تُقِرُّ بِهِ عَيْنَهُ في نَفْسِه الْقَائِمَ بِامْرِك، وَالْمُنْتَصِرَ لِدينِك، وَارِه مَا يُحِبُ، وَمَا تُقِرُّ بِهِ عَيْنَهُ في نَفْسِه

<sup>(</sup>١) أقول: ﴿ فَلَانَ ﴿ كَنَايَةَ عَنَ الْأَنْمُةُ الْمَاضِينَ ﷺ .

وَذُرِّيَّتِهِ، وَفَى اَهْلِهِ وَمَالِهِ، وَفَى شَيِعَتِهِ وَفَى عَدُوَّهِ، وَاَرِهِمْ مِنْهُ مَا يَـحْذَرُونَ، وَاَرِهِمْ مِنْهُ مَا يَـحْذَرُونَ، وَاَرْهِمْ مَا يُحِبُّ وَتُقِرُّ بِهِ عَيْنَهُ، وَاشْفِ صُدُورَ نَا، وَصُدُورَ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ». (١) وَارْدِهِ مَا يُحِبُّ وَتُقِرُّ بِهِ عَيْنَهُ، وَاشْفِ صُدُورَ نَا، وَصُدُورَ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ». (١) عنه عليه مرسلاً وهذا لفظه:

وقال ﷺ: إذا انصرفت من صلاة مكتوبة فقل:

«رَضيتُ بِاللهِ رَبّاً، وَبِالْإِسْلامِ دَيِناً، وَبِالْقُرْ أَنِ كِتَّاباً، وَبِمُحَمَّدٍ عَلَيًّ نَبِيّاً، وَبِعَليًّ وَبِعَليًّ وَلِيّاً، وَالْحُسَنِ وَالْحُسَيْنِ، وَمُحَمَّدِ بْنِ عَليًّ، وَجَعْفَرِ بْنِ وَلِيّاً، وَالْحُسَنِ وَالْحُسَنِ وَالْحُسَنِ وَالْحُسَنِ بْنِ عَليًّ، وَعَليًّ بْنِ مُوسى، وَمُحَمَّدِ بْنِ عَليًّ، وَعَليًّ بْنِ مُوسى، وَمُحَمَّدِ بْنِ عَليًّ، وَعَليًّ بْنِ مُوسى مُحَمَّدٍ، وَالْحَسَنِ بْنِ عَليًّ، وَالْحُجَّةِ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ عَليًّ، اَيْمَةً.

اَللّهُمَّ وَلِيَّكَ الْحُجَّةَ، فَاحْفَظْهُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِه، وَعَنْ يَمپنِهِ وَعَنْ شِمْالِه، وَمِنْ فَوْقِه، وَمِنْ تَحْتِه، وَامْدُدْ لَهُ في عُمْرِه، وَاجْعَلْهُ الْقَائِمَ بِاَمْرِكَ، شِمْالِه، وَمِنْ فَوْقِه، وَمِنْ تَحْتِه، وَامْدُدْ لَهُ في عُمْرِه، وَاجْعَلْهُ الْقَائِمَ بِاَمْرِكَ، وَالْمُنْتَصِرَ لِدينِك، وَأَرِه مَا يُحِبُّ، وَمَا تُقِرُّ بِهِ عَيْنَهُ، في نَفْسِه وَذُرَّ يَّتِه، وَفي اَهْلِه وَالْمُنْتَصِرَ لِدينِك، وَأَرِه مَا يُحِبُّ، وَمَا تُقِرُّ بِهِ عَيْنَهُ، في نَفْسِه وَذُرً يَّتِه، وَفي اَهْلِه وَمُالِه، وَفي شَهْعَ مَا يُحِبُ مَنْهُ مَا يَحْذَرُونَ، وَآرِه فيهِمْ مَا يُحِبُّ وَمُلُورَ قَوْم مُؤْمِنِينَ». (٢)

وقوله: اللَّهم وليَّك فلان كناية عن مولانا صاحب الزمان،

وقد صرّح الصدوق (ره) بأسمائهم الشريفة في روايته، وهذا الحديث يدلّ على تأكّد الدعاء لفرج مولانا الحجّة، بعد كلّ صلاة مكتوبة.

١٠٤٤ ويشهد لذلك أيضاً: ما روي في البحار، نقلاً من كتاب الإختيار
 للسيّد بن الباقي: عن الصادق بي أنه قال:

من قرأ بعد كل فريضة هذا الدعاء فإنه يرى الإمام «محمد» بن الحسن، عليه وعلى آبانه السلام، في اليقظة أو في المنام:

<sup>(</sup>١)الكافي: ٢/٨٤٥ ضمن ح٦، عنه البحار: ١٨٦/٨٦ ح٤٨.

<sup>(</sup>٢) الفقيه: ٢/٣٧ ح٩٦٠، وأوردناه في الصحيفة الرضويّة الجامعة: ١٥٦ د: ٣٩.

«بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ، اَللَّهُمَّ بَلِّغْ مَوْلانْا صَاحِبَ الزَّمْانِ اَيْنَمَاكُانَ وَحَنْ مُولانًا صَاحِبَ الزَّمْانِ اَيْنَمَاكُانَ وَحَنْ مُؤلانًا صَاحِبَ الزَّمْانِ اَيْنَمَاكُانَ وَحَنْ مُؤلدًا عَنْي وَعَنْ وَاللَّهُ مَا كَانَ، مِنْ مَشَارِقِ الْأَرْضِ وَمَغْارِبِهَا، سَهْلِهَا وَجَبَلِهَا، عَنْي وَعَنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اَحْطَاهُ كِتَابُهُ، وَاَخْاطَ بِهِ عِلْمُهُ وَالسَّلاَمَ، عَدَدَ خَلْقِ اللهِ وَزِنَةَ عَرْشِ اللهِ، وَمَا اَحْطَاهُ كِتَابُهُ، وَاَخْاطَ بِهِ عِلْمُهُ

اَللَّهُمَّ اِنّى اَجَدُدُ لَهُ فى صَبِيحةِ هٰذَا الْيَوْمِ وَمَا عِشْتُ فَيهِ مِنْ اَيُّامِ حَيَاتِي عَهْداً وَعَقْداً وَبَيْعَةً لَهُ فى عُنْقى، لااَحُولُ عَنْهَا وَلااَزُولُ، اللَّهُمَّ اجْعَلْنى مِنْ اَنْصارِهِ وَنُصَّارِهِ الذَّابِينَ عَنْهُ، وَالْمُمْتَثِلِينَ لِآوامِرِهِ وَنَوْاهِيهِ فَى اَيُّامِهِ، وَالْمُسْتَشْهَدِينَ بَيْنَ يَدَيْهِ

اَللَّهُمَّ فَإِنْ حٰالَ بَيْنِي وَبَيْنَهُ الْمَوْتُ الَّذِي جَعَلْتَهُ عَلَىٰ عِبَادِكَ حَتْماً مَقْضِيّاً فَاَخْرِجْنِي مِنْ قَبْرِي مَوْتَزِراً كَفَني، شاهِراً سَيْفي، مُجَرِّداً قَنَاتي، مُلَبِّياً دَعْوَةَ الدُّاعي فِي الْحاضِرِ وَالْبَادِي، اَللَّهُمَّ اَرِنِي الطَّلْعَةَ الرَّشيدَةَ، وَالْغُرَّةَ الْحَميدَةَ، وَاكْحُلْ بَصَرى بِنَظْرَةٍ مِنِّي اِلَيْهِ، وَعَجُلْ فَرَجَه، وَسَهِّلْ مَخْرَجَهُ

اللَّهُمَّ اشْدُدْ اَزْرَهُ، وَقَوِّ ظَهْرَهُ، وَطَوِّلْ عُمْرَهُ، اَللَّهُمَّ اعْمُرْ بِهِ بِلاَدَكَ، وَاَحْي بِهِ عِبادَكَ، فَإِنَّكَ قُلْتَ وَقَوْلُكَ الْحَقُّ ﴿ ظَهَرَ الْفَسادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ اَيْدِى عِبادَكَ، فَإِنَّكَ فَلِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ اَيْدِى النَّاسِ ﴾ فَاَظهِرِ اللَّهُمَّ لَنَا وَلِيَّكَ، وَابْنَ بِنْتِ نَبِيِّكَ، الْمُسَمِّىٰ بِاسْمِ رَسُولِكَ يَيِّكُ النَّاسِ ﴾ فَاَظهرِ اللَّهُمَّ لَنَا وَلِيَّكَ، وَابْنَ بِنْتِ نَبِيِّكَ، الْمُسَمِّىٰ بِاسْمِ رَسُولِكَ يَيِّكُ النَّاسِ ﴾ حَتَىٰ لا يَظْفَرَ بِشَيْءٍ مِنَ الْبَاطِلِ إللَّا مَزَّقَهُ، وَيُحِقُّ اللهُ الْحَقَّ بِكَلِماتِهِ وَيُحَقِّقُهُ، وَيُحِقُّ اللهُ الْحَقَّ بِكَلِماتِهِ وَيُحَقِّقُهُ، وَيُحِقُّ اللهُ الْحَقَّ بِكَلِماتِهِ وَيُحَقِّقُهُ، وَيُحِقُ اللهُ الْحَقَّ بِكَلِماتِهِ وَيُحَقِّقُهُ،

اَللَّهُمَّ واكْشِفْ هٰذِهِ الْغُمَّةَ، عَنْ هٰذِهِ الْأُمَّةِ بِظُهُورِه، اِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعيداً وَنَراهُ قَريباً، وَصَلَّى اللهُ عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَالِهِ». (١)

أقول: سيأتي نظير هذا الدعاء في الباب الثامن إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>۱)الإختيار للسيّد بن الباقي: مخطوط، رواه عنه البحار: ٦١/٨٦ ح٦٩، وأوردناه في الصحيفة الصادقيّة الجامعة: ص٧٠٣ د: ١٠٦٩.

1.20 \_ وممّا يشهد لتأكّد الدعاء لفرجه على بعد كلّ من الفرائض اليوميّة أيضاً ما روي في مكارم الاخلاق قال:

روي أنّ من دعا بهذا الدعاء عقيب كلّ فريضة، وواظب على ذلك، عاش حتى يملّ الحياة، ويتشرّف بلقاء صاحب الأمر عجل الله تعالى فرجه وهو:

«اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالِ مُحَمَّدٍ، اَللَّهُمَّ إِنَّ رَسُولَكَ الصَّادِقَ الْـمُصَدَّقَ صَلَوْاتُكَ عَلَيْهِ وَآلِهِ قَالَ: إِنَّكَ قُلْتَ: «مَا تَرَدَّدْتُ فَى شَيْءٍ أَنَا فَاعِلُهُ كَتَرَدُّدي في قَبْضِ رُوح عَبْدِيَ الْمُؤْمِنِ، يَكْرَهُ الْمَوْتَ، وَانَا أَكْرَهُ مَسْاءَتَهُ»

اَللَّهُمَّ فَصَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالِ مُحَمَّدٍ، وَعَجُلْ لِأَوْلِيائِكَ الْفَرَجَ، وَالنَّصْرَ وَالْعُافِيَة، وَلاَتَسُوْني في نَفْسي، وَلا في «فلان»، وتذكر من شئت»(١).

أقول: وروى العلاّمة المجلسي (ره) في صلاة البحار نقلاً عن كتاب فلاح السائل، للعالم الربّاني السيّد على بن طاووس (ره) قال:

ومن المهمَّات لمن يريد طول البقاء، أن يكون من تعقيبه بعد كلِّ صلاة:

المحمد بن يعقوب العجليّ الكسائيّ، عن عليّ بن الحسن بن فضّال، عن جعفر ابن محمد بن يعقوب العجليّ الكسائيّ، عن عليّ بن الحسن بن فضّال، عن جعفر ابن محمد بن حكيم، عن جميل بن درّاج، قال:

دخل رجل إلى أبي عبدالله ﷺ، فقال له: يا سيّدي، عَلَت سنّي ومات أقاربي، وأنا خائف أن يدركني الموت وليس لي من آنس به، وأرجع إليه.

فقال على الله الله الله الله المؤمنين من هو أقرب نسباً أو سبباً وأنسك به خير من أنسك بقريب، ومع هذا فعليك بالدعاء، وأن تقول عقيب كلّ صلاة:

«اَللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَال مُحَمَّدٍ، اَللَّهُمَّ إِنَّ الصَّادِقَ اللَّهِ قَالَ: إِنَّكَ قُلْتَ:

<sup>(</sup>١) مكارم الاخلاق: ٢٩٨، عنه البحار: ٨/٨٦ ذح٧، وفيه شرح مبسوط ذيل الحديث في معنى التردّد الوارد في الخبر، فراجع.

«مَا تَرَدَّدْتُ في شَيْءٍ أَنَا فَاعِلُهُ كَتَرَدُّدي في قَبْضِ رُوحِ عَبْدِيَ الْمُؤْمِنِ، يَكْرَهُ الْمَوْتَ، وَإِنَا أَكْرَهُ مَسْاءَتَهُ»

اَللّٰهُمَّ فَصَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَال مُحَمَّدٍ، وَعَجِّلْ لِوَلِيَّكَ الْفَرَجَ، وَالْعافِيَةَ، وَالنَّصْرَ، وَلاتَسُوْني في نَفْسي، وَلا في اَحَدٍ مِنْ اَحِبَّتي، إن شئت أن تسميهم والدَّ واحداً واحداً فافعل، وإن شئت متفرقين، وإن شئت مجتمعين». (١)

قال الرجل: والله لقد عشت حتّى سئمت الحياة.

قال أبو محمّد هارون بن موسى (ره): إنّ محمّد بن الحسن بن شمّون البصري كان يدعو بهذا الدعاء، فعاش مائة وثمان وعشرين سنة في خفض، إلى أن ملّ الحياة، فتركه فمات رحمه الله تعالى. (١)

1 • ٤٧ ـ وروى المجلسي أيضاً نقلاً عن دعوات الراوندي والمكارم ومصباح الشيخ وجنة الامان والبلد الامين، بهذا اللفظ: روي أنّه من دعا بهذا الدعاء عقيب كلّ فريضة، وواظب على ذلك عاش حتّى يملّ الحياة. (٢)

أقول: قد ذكرنا في المكرمة الثامنة والعشرين من الباب السابق وجه كون هذا الدعاء سؤالاً لتعجيل فرج مولانا الحجّة على وبيّنا ما سنح بالبال من الحجّة. (٢)

إيضاح: قوله: ما تردّدت في شيء أنا فاعله ... (إلخ).

فقد ورد مثله في روايات عديدة مرويّة في أصول الكافي وغيره. (١٠)

قال الشيخ البهائي (ره) في شرح الأربعين: ما تضمّنه هذا الحديث من نسبة التردّد إليه سبحانه يحتاج إلى التأويل، وفيه وجوه:

<sup>(</sup>۱) فلاح السائل: ٣٠٣ ح٣٦، عنه البحار: ٧٨١ ح٧، والمستدرك: ٥/٤٧ ح٩ أوردناه في الصحيفة الصادقية الجامعة: ص٥٥٠ د: ٧٥٩. (٢) الجنّة الواقية: ٣٤، مصباح المتهجّد: ٥١،

الدعوات: ح٣٢٩، البلد الأمين: ٢٦، عنهما البحار: ٨/٨٦ س٥.

<sup>(</sup>٣) تقدّم ج١/٥٠٠ ح٨٣٧. (٤) الكافي: ٢/٢٤٦ ح٦ و٢٥٦ ح٧و٨ و٢٥٥ ح١١.

الأوّل: أنّ في الكلام إضماراً، والتقدير: لو جاز عليّ التردّد ما تردّدت في شيء كتردّدي في وفاة المؤمن.

الثاني: أنّه لمّا جرت العادة بأن يتردّد الشخص في مساءة من يحترمه، ويوقّره كالصديق الوفيّ، والخلّ الصفيّ، وأن لا يتردّد في مساءة من ليس له عنده قدر ولا حرمة، كالعدوّ، والحيّة، والعقرب، بل إذا خطر بالبال مساءته أوقعها من غير تردّد ولاتأمّل، صحّ أن يعبّر بالتردّد والتأمّل في مساءة الشخص عن توقيره واحترامه، وبعدمهما عن إذلاله واحتقاره.

قوله سبحانه: ما ترددت في شيء أنا فاعله كترددي في وفاة المؤمن المراد به \_ والله أعلم \_ ليس لشيء من مخلوقاتي عندي قدر وحرمة كقدر عبدي المؤمن وحرمته، فالكلام من قبيل الإستعارة التمثيليّة.

الثالث: أنّه قد ورد في الحديث من طرق الخاصة(١) والعامّة:

أنّ الله سبحانه يظهر للعبد المؤمن عند الإحتضار من اللطف، والكرامة، والبشارة بالجنّة ما يزيل عنه كراهة الموت، ويوجب رغبته في الإنتقال إلى دار القرار، فيقلّ تأذّيه به، ويصير راضياً بنزوله، راغباً في حصوله، فاشبهت هذه المعاملة، معاملة من يريد أن يؤلم حبيبه ألماً يتعقّبه نفع عظيم، فهو يتردّد في أنّه كيف يوصل ذلك الالم إليه على وجه يقلّ تأذيه به، فلا يزال يظهر له ما يرغّبه فيما يتعقّبه من اللذّة الجسميّة، والراحة العظيمة، إلى أن يتلقّاه بالقبول، ويعدّه من الغنائم المؤدّية إلى إدراك المأمول. إنتهى كلامه رفع مقامه. (٢)

. ١٠٤٨ ويدل على المقصود أيضاً ماروي في كتاب جمال الصحالين عن مو لانا الصادق على أنه قال:

'إنّ من حقوقنا على شيعتنا أن يضعوا بعد كلّ فريضة أيديهم على أذقانهم ويقولوا ثلاث مرّات:

<sup>(</sup>۱) البحار: ۲۰۷/۸ ح ۲۰۰ . (۲) البحار: ۸/۸٦ س۱۱.

«يَا رَبَّ مُحَمَّدٍ، عَجِّلْ فَرَجَ اللَّ مُحَمَّدٍ، يَا رَبَّ مُحَمَّدٍ، إِحْفَظْ غَيْبَةَ مُحَمَّدٍ، يَا رَبُ مُحَمَّدٍ، الْتَقِمْ لِابْنَةِ مُحَمَّدٍ عِنِينًا ». (۱)

واعلم أنّه قد ذكر فضل الدعاء المذكور بالفارسيّة وقد نقلته إلى العربيّة.

تتميم نفعه عميم: إذا عرفت ما يدل على المقصود من الاخبار المروية عن الائمة الاطهار على فاعلم أن السر في ذلك أن حقيقة العبادة وأصلها وشرط قبولها هو معرفة الإمام، والتولي له، فينبغي للمؤمن أن يظهر حقيقة إيمانه، وصدق ولايته لمولاه، بعد كل صلاة بالدعاء له، ومسألة فرجه من الله عز وجل حتى تقترن صلاته بما يكون سبباً لقبوله، ويدل على ذلك ما رويناه في الباب الأول والخامس، ويأتي في الباب الثامن، مضافاً إلى الروايات الواردة في تفسير قوله تعالى: ﴿اليّومَ أكمَلتُ لَكُم دينكُم﴾ (٢).

وفي قوله تعالى: ﴿أَنْ تَقُولَ نَفُسٌ يَاحَسَرتَى عَلَىٰ مَافَرُطت في جَنْبِ اللّهِ ﴾<sup>(٣)</sup> وغيرهما ممّا يتعسّر أو يتعذّر جمعها، وضبطها من الاخبار الكثيرة،

١٠٤٩ ويعجبني هنا ذكر حديث شريف مروي في تفسير البرهان، في تفسير قوله تعالى: ﴿أَن تقولَ نَفْسَ يَا حَسرتَى على مافر طت في جَنْبِ الله﴾

بإسناده عن أبي جعفر الباقر على الله ، قال: نحن جنب الله ، ونحن صفوة الله ، ونحن خيرة الله ، ونحن مستودع مواريث الانبياء ، ونحن أمناء الله عز وجل ، ونحن حجج الله ، ونحن حبل الله ، ونحن رحمة الله على خلقه ، ونحن الذين بنا يفتح الله وبنا يختم ، ونحن أئمة الهدى ، ونحن مصابيح الدجى ، ونحن منار الهدى ، ونحن العلم المعروف (٥) لاهل الدنيا ، ونحن السابقون ، ونحن

<sup>(</sup>١) ١٤٢(، أوردناه في الصحيفة الصادقيّة: د: ١٠٧٧. (٢) المائدة: ٣. (٣) الزمر: ٥٦.

<sup>(</sup>٤) راجع إقبال الاعمال: ١٣٨/١، دعاء الافتتاح وص١٩١ (٥) المرفوع، خ.

الآخرون، من تمسَّك بنا لحق، ومن تخلُّف عنَّا غرق.

ونحن قادة الغرّ المحجّلين، ونحن حرم الله، ونحن الطريق والصراط المستقيم إلى الله عزّوجلّ، ونحن من نعم الله على خلقه، ونحن المنهاج، ونحن معدن النبوّة، ونحن موضع الرسالة.

ونحن أصول الدين، وإلينا تختلف الملائكة، ونحن السراج لمن استضاء بنا، ونحن السبيل لمن اقتدى بنا، ونحن الهداة إلى الجنة، ونحن عرى الإسلام، ونحن الجسور، ونحن القناطر، من مضى علينا سبق، ومن تخلّف عنّا محق، ونحن السنام الاعظم، ونحن الذين بنا تنزل الرحمة، وبنا تسقون الغيث، ونحن الذين بنا يصرف الله عزّ وجلّ عنكم العذاب،

فمن أبصرنا وعرفنا، وعرف حقّنا، وأخذ بأمرنا، فهو منّا وإلينا. (١١) تكميل:

وقد اختلج بالبال سرّ آخر، لتأكّد الدعاء في حقّه في تلك الحال وهو أنّه:

• ١٠٥٠ قد ورد في عدّة من الروايات: أنّ لكلّ مؤمن بعد كلّ صلاة فريضة دعوة مستجابة \_ وهي مذكورة في الوسائل، وغيره \_ (٢)

فينبغي للمؤمن الكامل الذي يكون مولاه في نظره أعز من نفسه، ومن أعز اهله، أن يجعل ذلك الدعاء في حقه.

ومن الاوقات الّتي يتأكّد فيها الدعاء بتعجيل فرج مولانا صاحب الزمان عجّل الله تعالى فرجه، بعد خصوص صلاة الظهر، ويدلّ على ذلك ويشهد له:

1001\_ ما روي في البحار، والمستدرك، وجمال الصالحين، عن الصادق على النهر : ان من قال بعد صلاة الفجر، وبعد صلاة الظهر:

اللَّهم صلَّ على محمَّد وآل محمّد وعجّل فرجهم، لم يمت حتّى يدرك

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسي: ٦٥٤ ح٤، عنه البرهان: ٧٢٠/٤ ح١١.

<sup>(</sup>٢)الوسائل: ١٠١٣/٤ باب إ وفيه خمسة عشر أحاديث.

القائم من آل محمّد عليه وقد مرّ في الباب السابق أيضاً . (١١)

ويدلّ على ذلك أيضاً ما روي في صلاة البحار، نقـلاً عن كتاب فلاح السائل للسيّد الاجلّ على بن طاووس (ره)؛

قال السيّد (ره): من المهمّات عقيب صلاة الظهر الإقتداء بالصادق في في الدعاء للمهدي في الذي بشّر به محمّد رسول الله في أمّته في صحيح الروايات ووعدهم أنّه يظهر في أواخر الأوقات.

ابن محمّد بن جمهور العميّ، عن أبيه، عن أبي عليّ محمّد بن الحسن ابن محمّد بن جمهور، عن أحمد ابن الحسين السكّري، عن عباد بن محمّد المدائني، قال:

دخلت على أبي عبدالله به بالمدينة حين فرغ من مكتوبة الظهر وقد رفع يديه إلى السماء وهو يقول:

«اَيْ سَامِعَ كُلِّ صَوْتٍ، اَيْ جَامِعَ كُلِّ فَوْتٍ، اَيْ بَارِئَ كُلِّ نَفْسِ بَعْدَ الْمَوْتِ، اَيْ بَارِئَ كُلِّ نَفْسِ بَعْدَ الْمَوْتِ، اَيْ بِنَاعِثُ، اَيْ وَارِثُ، اَيْ سَيِّدَ السَّادَاتِ، اَيْ إِلْمَ الْأَلِهَةِ، اَيْ جَبُارَ الْجَبَابِرَةِ، اَيْ بَطُّاشُ، اَيْ مَلِكَ الدُّنْ يَا وَالْأَخِرَةِ، اَيْ رَبَّ الْأَرْبَابِ، اَيْ مَلِكَ الْمُلُوكِ، اَيْ بَطُّاشُ، اَيْ مَلِكَ النَّمُلُوكِ، اَيْ بَطُّاشُ، اَيْ ذَا الْبَطْشِ الشَّدِيدِ، اَيْ فَعُالاً لِمَا يُرِيدُ، اَيْ مُحْصى عَدَدِ الْأَنْ فَاسِ وَنَقْلِ الْأَقْدَام، اَيْ مَن السِّرُ عِنْدَهُ عَلانِيَةً، اَيْ مُبْدِئ، اَيْ مُعيدُ

آسًا لَكَ بِحَقِّكَ عَلَىٰ خِيَرَتِكَ مِنْ خَلْقِكَ، وَبِحَقِّهِمُ الَّذَي اَوْجَبْتَهُ عَلَىٰ نَفْسِكَ، اَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَاَهْلِ بَيْتِه، وَاَنْ تَمُنَّ عَلَيَّ السَّاعَةَ بِفَكَاكِ رَقَبَتى مِنَ النَّارِ، وَاَنْ جِزْ -لِوَلِيِّكَ وَابْنِ نَبِيِّكَ، الدَّاعي النَّكَ بِاذْنِكَ، وَامْيِنِكَ فَي خَلْقِكَ مِنَ النَّارِ، وَاَنْجِزْ -لِوَلِيِّكَ وَابْنِ نَبِيِّكَ، الدَّاعي النَّكَ بِاذْنِكَ، وَامْيِنِكَ فَي خَلْقِكَ وَعَيْنِكَ فَي خَلْقِكَ عَلَىٰ خَلْقِكَ، عَلَيْهِ صَلَوْاتُكَ وَبَرَكَاتُكَ -وَعْدَهُ وَعَيْنِكَ فَي عِبْادِكَ، وَحُجَّتِكَ عَلَىٰ خَلْقِكَ، عَلَيْهِ صَلَوْاتُكَ وَبَرَكَاتُكَ -وَعْدَهُ

<sup>(</sup>١)الجنّة الواقيّة: ٦٥ هامش ٣، عنه البحار: ٧٧/٨٦ ح١١، والمستدرك: ٩٦/٥ ح٥، أوردناه في الصحيفة الصادقية: د: ٤٨٣، وتقدّم ج١/٧٥ ح٧٧٤.

اَللَّهُمَّ اَيَّدُهُ بِنَصْرِكَ، وَانْهُرْ غَبْدَكَ، وَقَوِّ اَصْحَابَهُ، وَصَبِّرْهُمْ، وَافْتَحْ لَهُمْ مِنْ لَدُنْكَ سُلْطَاناً نَصِيراً، وَعَجِّلْ فَرَجَهُ، وَامْكِنْهُ مِنْ اَعْدَائِكَ وَاَعْدَاءِ رَسُولِكَ، يَا اَرْحَمَ الرُّاحِمِينَ»(١)

قلت: أليس قد دعوت لنفسك جعلت فداك؟

قال: قد دعوت لنور آل محمّد، وسابقهم، والمنتقم بأمر الله من أعدائهم.

قلت: متى يكون خروجه، جعلني الله فداك؟

قال ﷺ: إذا شاء من له الخلق والأمر.

قلت: فله علامة قبل ذلك؟

قال على العم، علامات شتّى، قلت: مثل ماذا؟ قال: خروج راية من المشرق، وراية من المغرب، وفتنة تظلّ أهل الزوراء، وخروج رجل من ولل عمّى زيد باليمن، وانتهاب ستارة البيت، ويفعل الله ما يشاء، إنتهى. (١)

قال العلاّمة المجلسيّ (ره) في البحار: نقلاً عن مصباح الشيخ، والبلد الأمين، وجنّة الأمان، والإختيار: ممّا يختصّ عقيب الظهر: يا سامع كلّ صوت، «إلى آخر الدعاء»، وفي الجميع «يا» مكان «أي» في المواضع كلّها.

إنتهى كلامه، رفع في الخلد مقامه. (٢٠)

أقول: سند الحديث وإن كان ضعيفاً بحسب الإصطلاح، لكن لا بأس به بمقتضى قاعدة التسامح، المقررة المثبتة في أصول الفقه، ولذلك عوّل عليه مشايخ علمائنا الذين عرفت أسماءهم الشريفة، رحمهم الله تعالى.

وكيف كان، فيستفاد منه ومن الدعاء المذكور أمور: الأوّل: استحباب الدعاء في حقّ الحجّة على ومسألة تعجيل فرجه بعد صلاة الظهر.

<sup>(</sup>١) فلاح المسائل: ٣٠٩ ح ٢٠٩، عنه البحار: ٦٢/٨٦ ح١، والمستدرك: ٥٩٣، أوردناه في الصحيفة الصادقية: د: ٧٨٧.

<sup>(</sup>٢) المتهجّد: ٦٠، الجنّة الواقية: ٣٢، البلد الآمين: ٢٧، عنهما البحار: ٦٣/٨٦ ذح١.

الثاني: استحباب رفع اليدين حال الدعاء له على.

الثالث: استحباب الإستشفاع بهم، والمسألة بحقّهم، قبل طلب الحاجة.

الرابع: استحباب تقديم التحميد والثناء على الله عز وجل.

الخامس: استحباب تقديم الصلاة على محمّد وآله على على طلب الحاجة

السادس: تطهير النفس من الذنوب بالإستغفار ونحوه، ليكون نقيّاً مستعدّاً للإجابة، يدلّ على ذلك طلبه المغفرة، وفكاك الرقبة من النار.

وأمّا توجيه طلبهم على ذلك، مع أنّهم مطهّرون معصومون إجماعاً، وعقلاً ونقلاً، فقد قيل فيه وجوه ليس هنا محلّ ذكرها. (١)

السابع: أنّ المراد بالوليّ المطلق في السنتهم ودعواتهم هو مولانا صاحب الزمان ﷺ، وقد مرّ في الباب الخامس ما يدلّ عليه، وياتي ما يدلّ عليه أيضاً.

الثامن: استحباب الدعاء في حقّ أصحابه وأنصاره.

التاسع: كون الإمام شاهداً على أعمال العباد، مبصراً لهم ولافعالهم، في كلّ حال، يدلّ عليه قوله: وعينك في عبادك، وقد مرّ ما يدلّ عليه أيضاً.

العاشر: أنّ من ألقاب مولانا الحجّة على: نور آل محمّد،

وقد ورد في الروايات ما يشهد لذلك، وقد ذكر المحقّق النوري (ره) بعضها في كتابه المسمّى بالنجم الثاقب (٢).

الحادي عشر: كونه أفضل من سائر الأثمة هي بعد أمير المؤمنين، والحسنين صلوات الله عليهم اجمعين، ويؤيده بعض الروايات أيضاً. (٢)

الثاني عشر: أنّ اللّه عزّ اسمه قد ادّخره وأخّره للإنتقام من أعدائه وأعداء رسوله، والروايات بذلك متواترة.

الثالث عشر: أنّ زمان ظهوره من الأمور الخفيّة الّتي اقتضت المصلحة

<sup>(</sup>١)راجع إلى البحار: ٢٥/ ١٩١ باب عصمتهم ولزوم عصمة الإمام ﷺ. (٧) ٧٦.

<sup>(</sup>٣) راجع إلى البحار: ٣٧٣/٣٦ وفيه: تاسعهم قائمهم وهو أفضلهم.

الإلهيّة إخفاءَها، وقد تواترت الروايات في ذلك أيضاً.

الرابع عشر: أنّ تلك العلامات المذكورة ليست من العلائم المحتومة، لقوله على في آخر الكلام ويفعل الله ما يشاء.

ومن الأوقات المؤكّدة لذلك بالخصوص بعد صلاة العصر ويدلّ على ذلك: ما روي في فلاح السائل للسيّد الاجلّ على بن طاووس (ره) قال:

ومن المهمّات بعد صلاة العصر الإقتداء بمولانا موسى بن جعفر الكاظم عن في الدعاء لمولانا المهدي صلوات الله عليه كما رواه محمّد بن بشير الازدي عن أحمد بن عمر الكاتب، عن الحسن بن محمّد بن جمهور العمّي، عن أبيه محمّد ابن جمهور، عن يحيى بن الفضل النوفلي، قال:

دخلت على أبي الحسن موسى بن جعفر على البغداد، حين فرغ من صلاة العصر فرفع يديه إلى السماء، وسمعته يقول:

«اَنْتَ اللهُ لا اِلهَ اِلْا اَنْتَ اللهُ لا اِلهَ اِلْا اَنْتَ اللهُ لا اِلهَ اِلْهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ الل

اَسْأَلُكَ بِاسْمِكَ الْمَكْنُونِ الْمَخْزُونِ الْحَيِّ الْقَيُّومِ، الَّذِي لِايَحْيِبُ مَنْ سَأَلَكَ بِهِ: اَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ، وَاَنْ تُعَجِّلَ فَرَجَ الْمُنْتَقِمِ لَكَ مِنْ اَعْدَائِكَ، وَاَنْ تُعَجِّلَ فَرَجَ الْمُنْتَقِمِ لَكَ مِنْ اَعْدَائِكَ، وَاَنْ تُعَجِّلَ فَرَجَ الْمُنْتَقِمِ لَكَ مِنْ اَعْدَائِكَ، وَانْ جُولُالِ وَالْإِكْرَام». (١)

قال: قلت: من المدعو له؟ قال على ذاك المهدي من آل محمّد على .

ثم قال على المنتدح البطن، المقرون الحاجبين، أحمش الساقين، بعيد ما بين المنكبين، أسمر اللون، يعتاره مع سمرته صفرة من سهر الليل، بأبى من ليله يرعى النجوم ساجداً وراكعاً،

بأبي من لايأخذه في الله لومة لائم، مصباح الدجى، بأبي القائم بأمر الله.

قلت: متى خروجه؟ قال: إذا رأيت العساكر بالانبار على شاطئ الفرات والصراة، ودجلة، وهدم قنطرة الكوفة، فإذا رأيت ذلك فإن الله يفعل ما يشاء، لا غالب لامر الله، ولامعقب لحكمه. (١)

ومنها: بعد صلاة الصبح ويدلّ على ذلك مضافاً إلى مامرّ بعد صلاة الظهر:

١٠٥٤ ما رواه المجلسيّ (ره) في المقباس في تعقيب صلاة الصبح:

أَن يقول مائة مرّة قبل أَن يتكلّم: يَا رَبِّ صَلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَعَجِّلْ فَرَجَ آلِ مُحَمَّدٍ، وَأَعْتِقْ رَقَبَتي مِنَ النَّارِ. (٢)

ومنها: بعد كلّ ركعتين من صلاة الليل، ويشهد لذلك وروده بالخصوص في الدعاء المأثور، الّذي ذكره علماؤنا رحمهم الله تعالى، في علمّ من الكتب

<sup>(</sup>١) فلاح السائل: ٣٥٣ ح٦، عنه المستدرك: ١٢٠/٥ ح٢، والبحار: ٨٠/٨٦ ح٨، الجنّة الواقية: ٣٣، أوردناه في الصحيفة الكاظميّة: ١٣١ د: ١١٩.

<sup>(</sup>٢) ٢، واخرجه في البحار: ١٠٣/٨٦ ح١٠ (نحوه)، وذكره في تعقيبات العامة: ج٩/٥٥ س٩. وتقول: سبع مرآت وأنت آخذ بلحيتك بيدك اليمنى، ويدك اليسرى مبسوطة باطنها فيما يلي السماء: يا ربّ محمّد وآل محمّد صلّ على محمّد وآل محمّد، وعجّل فرج آل محمّد، وسبع مرّات مثل ذلك: يا ربّ محمّد وآل محمّد صلّ على محمّد وآل محمد أعتق رقبتي من النار.

المعتبرة.

من صلاة الليل وهو هذا: \_\_\_\_\_ من صلاة الليل وهو هذا:

اَللَّهُمَّ اِنِّي اَسْأَلُكَ وَلَمْ يُسْئَلْ مِثْلُكَ، آنْتَ مَوْضِعُ مَسْأَلَةِ السَّائِلِينَ، وَمُسَنَّتَهيٰ رَغْبَةِ الرُّاغِبِينَ، اَدْعُوكَ وَلَمْ يُدْعَ مِثْلُكَ، وَاَرْغَبُ النَّكَ وَلَمْ يُرْغَبُ اللَّ مِثْلِكَ، اَنْتَ مُجِيبُ دَعْوَةِ الْمُضْطَرِينَ وَارْحَمُ الرُّاحِمِينَ

آسُالُكَ بِاَفْضَلِ الْمَسْائِلِ وَانْجَحِهٰا وَاعْظَمِهٰا يَا الله يَا رَحْمَانُ يَا رَحيمُ، وَبِاَكْرَمِ اَسْمَائِكَ وَبِاَسْمَائِكَ الْعُلْيَا، وَنِعَمِكَ الَّتِي لِأَتُحْصَىٰ، وَبِاَكْرَمِ اَسْمَائِكَ عَلَيْكَ، وَاَحْبُهُا اِلنِّكَ، وَاَمْثُالِكَ الْعُلْيَا، وَنِعَمِكَ الَّتِي لِأَتُحْصَىٰ، وَبِاكْرَمِ اَسْمَائِكَ عَلَيْكَ، وَاَحْبُهُا اِلنِّكَ، وَاَمْرُنِهُا مِنْكَ وَسَيلَةً، وَاَشْرَفِهٰا عِنْدَكَ مَنْزِلَةً، وَاَجْزَلِهٰا لَكَنْكَ، وَاحْبُهُ اللَّمُورِ إِجْابَةً لَكَ مَنْذِلَةً مَا فَى الْأَمُورِ إِجْابَةً

وَبِاسْمِكَ الْمَكْنُونِ الْآكْبَرِ، الْآعَزُ الْآجَلُ الْآعْظَمِ الْآكْرَمِ، الَّذِي تُحِبُّهُ وَتَهُوٰاهُ وَتَرْضَىٰ بِهِ عَمَّنْ دَعٰاكَ بِه، فَاسْتَجَبْتَ لَهُ دُعْاءَهُ، وَحَقَّ عَلَيْكَ اَنْ لاتَحْرِمَ لَا يَكُلُ اِسْمٍ هُوَ لَكَ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالزَّبُورِ، وَالْقُرْآنِ سُائِلَكَ وَلاَتُرُدَّهُ، وَبِكُلِّ اِسْمٍ هُو لَكَ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالزَّبُورِ، وَالْقُرْآنِ سُائِلَكَ وَلاَتُرَدَّهُ، وَبِكُلِّ اِسْمٍ هُو لَكَ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالزَّبُورِ، وَالْقُرْآنِ الْعَظِيمِ، وَبِكُلِّ اِسْمٍ دَعٰاكَ بِهِ حَمَلَةُ عَرْشِكَ، وَمَلاَئِكَتُكَ وَانْبِياؤُكَ وَرُسُلُكَ، الْعَظِيمِ، وَبِكُلِّ اِسْمٍ دَعْاكَ بِهِ حَمَلَةُ عَرْشِكَ، وَمَلاَئِكَتُكَ وَالْبِياؤُكَ وَرُسُلُكَ، وَالْعَلِيمِ وَالْعَبِكُ مِنْ خَلْقِكَ، اَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ اللهِ مُحَمَّدٍ، وَ اَنْ تُعَجِّلَ فَرَجَ وَلِيكَ وَابْنِ وَلِيِّكَ ، وَتُعَجِّلَ خِرْيَ اَعْدَائِهِ. (١)

أقول: وجدت في كتاب جمال الصالحين زيادة في هذا الدعاء، وهي هذه وَتَجْعَلُنَا مِنْ أَصْحُابِه، وَأَنْصَارِه، وَتَرْزُقَنَا بِهِ رَجَائَنَا، وَتَسْتَجيبَ بِهِ دُعَائَنَا. (٢)

ومنها: في قنوت الصلوات. ويشهد لذلك دعاؤهم على لهذا الامر في جملة من القنوتات المأثورة عنهم، ونحن نذكر منها ما وصل إلينا والله الموفّق:

. 177(1)

<sup>(</sup>١)المتهجّد: ١٣٩، الجنّة الواقيّة: ٧٥.

1.07 ما ذكره السيّد الاجلّ عليّ بن طاووس (ره) في مهج الدعوات في حديث تركنا ذكره في هذا الكتاب، حذراً عن الإطناب، عن مولانا زين العابدين عليه :

اللهُمَّ إِنَّ جِبِلَّةَ الْبَشَرِيَّةِ، وَطِبْاعَ الْإِنْسَانِيَّةِ، وَمَا جَرَتْ عَلَيْهِ تَرْكَيِبَاتُ النَّفْسِيَّةِ، وَمَا جَرَتْ عَلَيْهِ تَرْكَيِبَاتُ النَّفْسِيَّةِ، وَانْعَقَدَتْ بِهِ عُقُودُ النَشْئِيَّةِ، تُعْجَزُ عَنْ حَمْلِ وَارِدَاتِ الْأَقْضِيَةِ، إِلاَّ مَا وَفَقْتَ لَهُ وَانْعَقَدَتْ بِهِ عُقُودُ النَشْئِيَّةِ، تُعْجَزُ عَنْ حَمْلِ وَارِدَاتِ الْأَقْضِيَةِ، إِلاَّ مَا وَفَقْتَ لَهُ الْاصْطِفَاءِ، وَاعَنْتَ عَلَيْهِ ذَوِى الْاجْتِبَاءِ

اللهُمَّ وَإِنَّ الْقُلُوبَ فَي قَبْضَتِكَ، وَالْمَشِيَّةُ لَكَ فَي مُلْكِكَ، وَقَدْتَعْلَمُ آيْ رَبِّ مَا الرَّغْبَةُ الِيْكَ فَي كَشْفِهِ وَاقِعَةٌ لِأَوْقَاتِهَا بِقُدْرَتِكَ، وَاقِفَةٌ بَحَدِّكَ مِنْ إِرَادَتِكَ وَإِنِّي لَاعْلَمُ اَنَّ لَكَ دَارَ جَزَاءٍ مِنَ الْخَيْرِ وَالشَّرِّ، مَثُوبَةً وَعُقُوبَةً، وَاَنَّ لَكَ يَوْماً تَاخُذُ لَاعْلَمُ اَنَّ لَكَ دَارَ جَزَاءٍ مِنَ الْخَيْرِ وَالشَّرِّ، مَثُوبَةً وَعُقُوبَةً، وَاَنَّ لَكَ يَوْماً تَاخُذُ فَيهِ بِالْحَقِّ، وَاَنَّ اَنْتَكَ اَشْبَهُ الْاَشْيَاءِ بِكَرَمِكَ، وَالْيَقُها بِمَا وَصَفْتَ بِهِ نَفْسَكَ فَي فَيهِ بِالْحَقِّ، وَاَنَّ اَنْتَ بِالْمِرْ صَادِ لِكُلِّ ظَالِمٍ فَي وَحِيمٍ عُقْبَاهُ، وَسُوءٍ مَثُواهُ عَطْفِكَ وَتَرَوَّ فِكَ، وَآنْتَ بِالْمِرْصَادِ لِكُلِّ ظَالِمٍ فَي وَحِيمٍ عُقْبَاهُ، وَسُوءٍ مَثُواهُ عَطْفِكَ وَتَرَوَّ فِكَ، وَآنْتَ بِالْمِرْصَادِ لِكُلِّ ظَالِمٍ فَي وَحِيمٍ عُقْبَاهُ، وَسُوءٍ مَثُواهُ اللهُمْ وَانَّكَ بَاللهُمَّ وَإِنَّكَ قَدْ اَوْسَعْتَ خَلْقَكَ رَحْمَةً وَحِلْماً، وَقَدْ بُدُلُتُ احْكَامُكَ، وَاسْتَبَاحُوا وَعُنْ اللهُمْ وَانَّكَ مَنْ اللهُ الْمُونَ عَلَى خُلِمَا اللهُ الْمُونَ عَلَى خُلَاكُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْعَلَى وَرَكِبُوا مَرَاكِبَ الْإِسْتِمْرَادِ عَلَى الْجُرْاةِ عَلَيْكَ وَرَكِبُوا مَرَاكِبَ الْإِسْتِمْرَادٍ عَلَى الْجُرْاةِ عَلَيْكَ

اَللَّهُمَّ فَبَادِرْ هُمْ بِقَوْاصِفِ سَخَطِكَ، وَعَوْاصِفِ تَنْكَيِلاَتِكَ وَاجْتِثَاثِ فَضَبِكَ، وَعَوْاصِفِ تَنْكَيِلاَتِكَ وَاجْتِثَاثِ غَضَبِكَ، وَطَهَّرِ الْبِلاَدَ مِنْهُمْ، وَاعْفُ عَنْها آثارَهُمْ، وَاحْطُطْ مِنْ قَاعَاتِها وَمَظَانِّها مَنْارَهُمْ، وَاصْطَلِمْهُمْ بِبَوْارِكَ حَتَىٰ لاَتُبْقِيَ مِنْهُمْ دِعَامَةً لِنَاجِمٍ، وَلاَعَلَما لِآمً، وَلا مَنْاصاً لِقَاصِدٍ وَلا رَائِداً لِمُرْتَادٍ

اَللَّهُمَّ امْحُ آثَارَهُمْ، وَاطْمِسْ عَلَىٰ اَمْ وَاللَّهِمْ وَدِيْ ارِهِمْ، وَامْحَقْ اَعْ قَابَهُمْ وَافْكِتْ اَمْدُابِكَ السَّرْمَدِ انْقِلاٰبَهُمْ، وَاقِمْ لِلْحَقِّ مَناصِبَهُ، وَاقْدَحْ لِلْحَقِّ مَناصِبَهُ، وَاقْدَحْ لِلرَّشَادِ زِنْادَهُ، وَاثِرْ لِلثَّارِ مُثْهِرَهُ، وَايِّدْ بِالْعَوْنِ مُرْتَادَهُ، وَوَفَّرْ مِنَ النَّصْرِ

زَادَهُ، حَتّىٰ يَعُودَ الْحَقُّ بِحِدَّتِهِ، وَيُنهِرَ مَعْالِمَ مَقْاصِدِه، وَيَسْلُكَهُ اَهْلُهُ بِالْأَمْنَةِ حَقَّ سُلُوكِهِ، إِنَّكَ عَلىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ(١).

أقول: غير خفّي على المتتبّع البصيرالعارف المستأنس بكلمات الائمة الاطهار أنَّ هذا دعاء لظهور مولانا الغائب عن الأبصار، وطلب فرجه من خالق الليل والنهار، وفيه قرائن عديدة قطعيّة يعرفها أهل الإعتبار.

فإن قلت: إنّ المراد بمن يثير الثار لعله المختار.

قلت: لا ريب في أنّ المراد به هو صاحب الدار، ويدلّ على ذلك عدّة من الادعية والاخبار، وسيأتي ذكره في القنوت المرويّ عنه عجّل الله تعالى فرجه.

١٠٥٧ الثاني: القنوت المروي في الحديث المذكور عن مولانا أبي جعفر الباقر على وهو هذا:

يا مَنْ يَعْلَمُ هَوَاجِسَ السَّرائِرِ، وَمَكَامِنَ الضَّمَائِرِ، وَحَقَائِقَ الْخَوَاطِرِ، يَا مَنْ هُوَ لِكُلِّ عَيْبٍ خَاضِرٌ، وَلِكُلِّ مَنْسِيٍّ ذَاكِرٌ، وَعَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَادِرٌ، وَإِلَى الْكُلِّ فَاظِرٌ، بَعُدَ الْمَهَلُ، وَقَرُبَ الْآجَلُ، وَضَعْفَ الْعَمَلُ، وَارْاَبَ (\*\*) الْآمَلُ، وَأَنْ الْأَمَلُ، وَأَنْ الْآمَلُ، وَأَنْ الْآمَلُ، وَأَنْ اللهُ الْأَخِرُ كَمَا أَنْتَ الْآوَلُ، مُبِيدُ مِنَ انْشَأْتَ، وَمُصَيِّرُهُمْ إِلَى الْهُ الْإِيلِ، وَمُقَلِّدُهُمْ أَعْمَالُهُمْ، وَمُحَمَّلُهَا ظُهُورَهُمْ إلىٰ وَقْتِ نُشُورِهِمْ مِنْ بَعْتَةِ الْبِلَىٰ، وَمُقَلِّدُهُمْ أَعْمَالُهُمْ، وَمُحَمَّلُهَا ظُهُورَهُمْ إلىٰ وَقْتِ نُشُورِهِمْ مِنْ بَعْتَةِ وَلَهُ وَمُعَمِّلُهُمْ أَلْكُمْ وَالْخُرُوجِ بِالْمَنْشَرِ إلىٰ وَقْتِ نُشُورِ إلىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ مَا الْمَنْشَرِ إلىٰ وَقْتِ نُشُورِ إلىٰ وَقَرْمَ بِالنُّورِ، وَالْخُرُوجِ بِالْمَنْشَرِ إلىٰ فَعْمَةُ اللهُ عَلَى مَا الْمَنْشَرِ الىٰ فَيْ وَمُعَمِّلُهُمْ هَوَاءٌ، مُتَرَاطِمِينَ في غُمَة مُعْلَا مُعْمَلُهُ اللهُ عَلَىٰ مَا الْوَتَكَبُوا. وَمُطَالَبِينَ بِمَا احْتَقَبُوا وَمُحاسَبِينَ هُنَاكُ عَلَىٰ مَا الْوَتَكَبُوا.

الصَّحٰائِفُ فِي الْأَعْنَاقِ مَنْشُورَةٌ، وَالْأَوْزَارُ عَلَى الظُّهُورِ مَأْزُورَةٌ، لاَ انْفِكَاكَ وَلاَ مَخْافَ وَكُلُوا في حَيْرَةِ وَلاَ مَنْاصَ وَلا مَحْبِصَ عَنِ الْقِصاصِ، قَدْ اَفْحَمَتْهُمُ الْحُجَّةُ، وَحَلُّوا في حَيْرَةِ

<sup>(</sup>١) ٢٩، البلد الامين: ٦٥٠، عنه البحار: ٨٥/ ٢١٥، أوردناه في الصحيفة السجاديّة: ٢٢٥ د٢٢٣.

١٠٥٨ - الثالث: القنوت المروي في الحديث الذي أشرنا إليه، عن مولانا
 أبي جعفر محمد بن علي الجواد صلوات الله عليه وعلى آبانه واولاده الامجاد:

اَللَّهُمَّ مَنْاثِحُكَ مُتَنَّابِعَةً، وَاَيَّادِبِكَ مُتَوْالِيَةٌ، وَنِعَمُكَ سَابِغَةٌ، وَشُكْرُنَا قَصِيرٌ، وَحَمْدُنَا يَسيِرٌ، وَاَنْتَ بِالتَّعَطُّفِ عَلَىٰ مَن اعْتَرَفَ جَدْيَرٌ

الله مَّ وَقَدْ غَصَّ اَهْلُ الْحَقِّ بِالرّبِقِ، وَارْتَبَكَ اَهْلُ الصَّدْقِ فِي الْمَضبِقِ، وَانْتَ الله مَّ بِعِبَادِكَ وَذَوى الرَّعْبَةِ النَّكَ شَفِيقٌ، وَبِ إِجَابَةِ دُعْانِهِمْ وَتَعْجِلِ وَانْتَ الله مُ حَقَيقٌ، الله مَّ فَصَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ، وَبَادِرْنَا مِنْكَ بِالْعَوْنِ الْفَرْجِ عَنْهُمْ حَقيقٌ، الله مَّ فَصَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ، وَبَادِرْنَا مِنْكَ بِالْعَوْنِ الْفَرَجِ عَنْهُمْ حَقيقٌ، الله مَ فَصَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ، وَالدَّرْنَا مِنْكَ بِالْعَوْنِ الله الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلَيْكَ، وَيَحْبِبُ فِيهِ عَدُولُكَ، وَتُقَامُ فيهِ مَعَالِمُكَ، وَتَظْهَرُ فيهِ فَيْاحاً وَامِرُكَ، وَتَقَامُ فيهِ مَعَالِمُكَ، وَتَظْهَرُ فيهِ الرَامِكَ، وَتَنْكَفُ فيهِ عَوْادي عِدَاتِكَ.

اللُّهُمَّ بادِرْنَا مِنْكَ بِذَارِ الرَّحْمَةِ، وَبَادِرْ اَعْدَاءَكَ مِنْ بَأْسِكَ بِذَارِ النَّقِمَةِ

<sup>(</sup>١)مهج الدعوات: ٧٧، البلد الامين: ٦٥١، أوردناه في الصحيفة الباقريّة: د: ١٨٠.

اَللُّهُم اَعِنا وَاغِثنا، وَارْفَعْ نَقِمَتكَ عَنَّا، وَاحِلَّها بِالْقَوْمِ الظَّالِمِينَ. (١)

أقول: إنّ الشاهد على ما ذكرناه من كون هذا الدعاء دعاء بتعجيل فرج مولانا صاحب الزمان، صلوات الله عليه وآله، أنّ الأمور المذكورة لا تصير ميسورة بمقتضى الأخبار المأثورة إلاّ بظهوره، وتجلّي نوره، فبه ترفع التقيّة، ويأمن الأولياء، ويخيب الاعداء، وتقام معالم دين الله، وتظهر أوامره.

1.09 ــ الرابع: قنوت آخر مروي عنه في الحديث المشار إليه، وهو مشتمل على الدعاء لمنتظري ظهور صاحب الأمر عجل الله تعالى فرجه وظهوره وأوليائه، والدّاعين له في ، وهو هذا:

اللهُمَّ أَدِلْ (١) لِأَوْلِيائِكَ مِنْ اَعْدَائِكَ الطَّالِمِينَ الْبَاغِينَ النَّاكِثِينَ الْقَاسِطينَ

<sup>(</sup>۱) مهج الدعوات: ٨٠، البلد الأمين: ٦٥٦، عنه البحار: ٢٢٥/٨٥، أوردناه في الصحيفة الرضويّة: ١٥٧ د: ٣٤.

الْمارِقِينَ، الَّذِينَ اَضَلُّوا عِبَادَكَ، وَحَرَّفُوا كِتَابَكَ، وَبَدَّلُوا اَحْكَامَكَ، وَجَحَدُوا حَقَّكَ، وَجَلَسُوا مَجَالِسَ اَوْلِيَائِكَ، جُوْأَةً مِنْهُمْ عَلَيْكَ، وَظُلْماً مِنْهُمْ لَا لَا يَئِتِ نَبِيِّكَ عَلَيْهِمْ سَلامُكَ وَصَلَواتُكَ وَرَحْمَتُكَ وَبَرَكَاتُكَ وَضَلُوا، وَاصَّلُوا تَكَ وَوَحْمَتُكَ وَبَرَكَاتُكَ وَضَلُوا، وَاصَّلُوا خَلْقَكَ، وَهَتَكُوا حِجَابَ سِتْرِكَ عَنْ عِبَادِكَ، وَاتَّخَذُوا اللَّهُمَّ مَالكَ وَاصَلُوا خَلْقَكَ، وَهَتَكُوا حِجَابَ سِتْرِكَ عَنْ عِبادِكَ، وَاتَّخَذُوا اللَّهُمَّ مَالكَ دُولاً، وَعِبَادَكَ خَولاً وَتَرَكُوا اللَّهُمَّ عَالِمَ اَرْضِكَ في بَكُمَاءَ، عَمْمَيْاءَ، ظَلْمَاءَ، مُدْلَهِمَّةً فَاعْيَنُهُمْ مَفْتُوحَةً وَقُلُوبُهُمْ عَمِيَّةً، وَلَمْ تَبْقَ لَهُمْ اللَّهُمَّ عَلَيْكَ مِنْ حُجَّةٍ مُدْلَةٍ هُمْ اللَّهُمَّ عَلَيْكَ مِنْ حُجَّةٍ لَقَدْ حَذَّرْتَ اللَّهُمَّ عَذَابَكَ، وَبَيَّنْتَ نَكَالَكَ، وَوَعْدَتَ الْمُطيعينَ إِحْسَانَكَ، وَقَدْدتَ الْمُطيعينَ إِحْسَانَكَ، وَقَدْدتَ الْمُطيعينَ إِحْسَانَكَ، وَقَدَّمْ اللَّهُمَّ عَلَيْكَ مِنْ عُجَدًّ وَقَدُّ وَعَدُولَ وَعَدُولَ وَعَدُولَ وَعَدُولَ وَعَدُولَ وَعَدُولَ وَعَدُولَ وَعَدُولَ وَعَدُولَ اللّهُمَّ عَلَيْ اللّهُمَّ اللّهُمَ عَلَيْ اللّهُمَّ عَلَيْ اللّهُمَّ اللّهُمَ عَلَى اللّهُمَّ عَلَيْ اللّهُمَّ عَلَى اللّهُمَّ اللّهُمَ عَلَى اللّهُمُ عَلَى اللّهُ اللهُ عِبْنَ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُمُ عَلَى اللّهُمُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ

وَشَدِّدِ اللَّهُمَّ رُكْنَهُمْ، وَسَدِّدِ اللَّهُمَّ لَهُمْ دينَهُمُ الَّذِى ارْتَضَيْتَهُ لَهُمْ، وَاتْمِمْ عَلَيْهِمْ نِعْمَتَكَ، وَخَلِّصْهُمْ وَاسْتَخْلِصْهُمْ، وَسُدَّ اللَّهُمَّ فَقْرَهُمْ، وَالْمُمِ اللَّهُمَّ فَعْمَتَكَ، وَخَلِصْهُمْ وَاسْتَخْلِصْهُمْ، وَسُدَّ اللَّهُمَّ فَقْرَهُمْ، وَالْمُمِ اللَّهُمَّ ذُنُوبَهُمْ وَخَطاياهُمْ، وَلاتُوغْ قُلُوبَهُمْ بَعْدَ إِذْ هَعْمُ فَاقْتِهِمْ، وَاغْفِرِ اللَّهُمَّ ذُنُوبَهُمْ بَعْصِيتِهِمْ، وَاحْفَظْ لَهُمْ ما مَنَحْتَهُمْ بِهِ مِنَ هَدَيْتَهُمْ، وَلاتُوبَهُمْ مَا مَنَحْتَهُمْ بِهِ مِنَ اللهُ هَدَيْتَهُمْ، وَلاَيُوبُهُمْ مَمْ مَنْ مَنْ اعْدَائِكَ، إِنَّكَ سَمِيعٌ مُجِيبٌ، وَصَلَّى اللهُ الطَّهْ رَبِي اللهُ عَلَيْ مُحَمِّدٍ وَالِهِ الطَّهْ وَبِينَ اجْمَعِينَ. (۱)

<sup>(</sup>۱) مهج الدعوات: ٨٠، البلد الأمين: ٦٥٦، عنه البحار: ٢٢٥/٨٥، أوردناه في الصحيفة الرضوية: ١٥٣ د: ٢٠

• ١٠٦٠ ـ الخامس: قنوت مولانا أبي الحسن عليّ بن محمّد الهادي، المروي في الحديث المذكور وهو هذا:

يًا مَنْ تَفَرَّدَ بِالرُّبُوبِيَّةِ، وَتَوَحَّدَ بِالْوَحْدَانِيَّةِ، يَا مَنْ أَضَاءَ بِاسْمِهِ النَّهَارُ وَأَشْرَقَتْ بِهِ الْأَنْوَارُ، وَأَظْلَمَ بِأَمْرِهِ حِنْدِسُ اللَّيْلِ أَ وَهَطَلَ بِغَيْثِهِ وَابِلُ السَّيْلِ، يًا مَنْ دَعَاهُ الْمُضْطَرُّونَ فَأَجَابَهُمْ، وَلَجَأَ إِلَيْهِ الْخَائِفُونَ فَأَمَنَهُمْ، وَعَبَدَهُ الطُّائِعُونَ فَشَكَرَهُمْ، وَحَمِدَهُ الشَّاكِرُونَ فَأَثْابَهُمْ، مَا أَجَلَّ شَأْنَكَ، وَأَعْلَىٰ سُلْطَانَكَ، وَأَنْفَذَ آحْكَامَكَ، أَنْتَ الْخَالِقُ بِغَيْرِ تَكَلُّفٍ، وَالْقَاضِي بِغَيْرِ تَحَيُّفٍ، حُـجَّتُكَ الْبالِغَةُ، وَ كَلِمَتُكَ الدَّامِغَةُ، بِكَ إِعْتَصَمْتُ، وَتَعَوَّذْتُ مِنْ نَفَثَاتِ الْعَنَدَةِ، وَرَصَـدَاتِ الْمُلْحِدَةِ، الَّذِينَ ٱلْحَدُوا في أَسْمَائِكَ، وَرَصَدُوا بِالْمَكَارِهِ لِأَوْلِيَائِكَ، وَأَعْانُوا عَلَىٰ قَتْلِ آنْبِيَائِكَ وَأَصْفِيَائِكَ، وَقَصَدُوا لِإطْفَاءِ نُورِكَ بِإِذَاعَةِ سِرِّكَ، وَ كَذَّبُوا رُسُلَكَ، وَصَدُّوا عَنْ أَيْ اتِكَ، وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِكَ وَدُونِ رَسُولِكَ وَدُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً رَغْبَةً عَنْكَ، وَعَبَدُوا طَوْاغِيتَهُمْ وَجَوْابِيتَهُمْ بَدَلاً مِنْكَ، فَمَنَنْتَ عَلَىٰ أَوْلِيٰائِكَ بِعَظِيم نَعْمَائِكَ، وَجُدْتَ عَلَيْهِمْ بِكَرِيمِ الْائِكَ، وَأَتْمَمْتَ لَهُمْ مَا أَوْلَيْتَهُمْ بِحُسْنِ جَزَائِكَ، حِفْظاً لَهُمْ مِن مُعَانَدَةِ الرُّسُلَ وَضَلالِ السُّبُل، وَصَدَقَتْ لَهُمْ بِالْعُهُودِ ٱلسِنَةُ الْإِجَابَةِ، وَخَشَعَتْ لَكَ بِالْعُقُودِ قُلُوبُ الْإِنْابَةِ أَسْأَلُكَ اللُّهُمَّ بِاسْمِكَ الَّذي خَشَعَتْ لَهُ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ، وَأَحْيَيْتَ بِهِ مَوْاتَ الْأَشْيَاءِ، وَإَمَتَّ بِهِ جَمِيعَ الْأَحْيَاءِ، وَجَمَعْتَ بِهِ كُلِّ مُتَفَرِّق، وَفَرَّقْتَ بِهِ كُلُّ مُجْتَمِع، وَٱتْمَمْتَ بِهِ الْكَلِمَاتِ، وَآرَيْتَ بِهِ كُبْرَى الْأَيْاتِ، وَتُبْتَ بِهِ عَلَى التُّوابينَ، وَأَخْسَرْتَ بِهِ عَمَلَ الْمُفْسِدينَ، فَجَعَلْتَ عَمَلَهُمْ هَباءً مَنْتُوراً، وَتَبَّرْتَهُمْ تَثْبِيراً، أَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ، وَأَنْ تَجْعَلَ شيعَتي مِنَ الَّذِينَ حُمِّلُوا فَصَدَقُوا، وَاسْتُنْطِقُوا فَنَطَقُوا، امِنينَ مَأْمُونينَ.

وَاعُوْذُ بِكَ مِنْ كُلِّ لَبْسِ مَلْبُوسٍ، وَمِنْ كُلِّ قَلْبٍ عَنْ مَعْرِ فَتِكَ مَحْبُوسٍ، وَمِنْ كُلِّ قَلْبٍ عَنْ مَعْرِ فَتِكَ مَحْبُوسٍ، وَمِنْ كُلِّ نَفْسِ تَكْفُرُ إِذَا اَصَابَهَا بُؤْسٌ، وَمِنْ وَاصِفِ عَدْلٍ عَمَلَهُ عَنِ الْعَدْلِ مَعْكُوسٍ، وَمِنْ طَالِبٍ لِلْحَقِّ وَهُوَ عَنْ صِفَاتِ الْحَقِّ مَنْكُوسٍ، وَمِنْ مُكْتَسِبِ مَعْكُوسٍ، وَمِنْ طَالِبٍ لِلْحَقِّ وَهُوَ عَنْ صِفَاتِ الْحَقِّ مَنْكُوسٍ، وَمِنْ مُكْتَسِبِ الْحَقِّ وَهُو عَنْ صِفَاتِ الْحَقِّ مَنْكُوسٍ، اَعُوذُ بِكَ مِنْ ذَلِكَ إِنْمِ مِنْ كُوسٍ وَمِنْ وَجْهٍ عِنْدَ تَتَابُعِ النِّعَمِ عَلَيْهِ عَبُوسٍ، اَعُوذُ بِكَ مِنْ ذَلِكَ كُلُّهُ، وَمِنْ نَظِيرِهِ وَاَشْكَالِهِ وَاَمْثَالِهِ، إِنَّكَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (۱).

<sup>(</sup>١) مهج الدعوات: ٨٣، البلد الأمين: ٦٥٨، عنه البحار: ٢٢٧/٨٥، أوردناه في الصحيفة الرضوية: ١٦٤ د: ٨.

السادس: قنوت مولانا أبي محمّد الحسن العسكري على المروي في الحديث المذكور، وقد ذكره الشيخ الطوسي (ره) فيما يستحبّ أن يزاد في قنوت الوتر، ويظهر من الرواية كونه من الدعوات المطلقة، الّتي لا تختصّ بوقت من الاوقات، وحال من الحالات،

قال السيّد في مهج الدعوات: ودعا ﷺ في قنوته، وامر اهل قم بذلك لمّا شكوا من موسى بن بغا، إنتهى. (١)

وسنذكره في الباب الآتي إن شاء الله تعالى شأنه.

1 • ٦٠ السابع: قنوت مولانا الحجّة، عجّل الله تعالى فرجه المروي في الحديث المذكور:

اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَال مُحَمَّدٍ، وَاكْرِمْ اَوْلِينَاءَكَ بِانْجَازِ وَعْدِكَ، وَبَلَّغْهُمْ وَلَكُ مَا يَأْمُلُونَهُ مِنْ نَصْرِكَ، وَاكْفُفْ عَنْهُمْ بَأْسَ مَنْ نَصَبَ الْخِلافَ عَلَيْكَ، وَتَمَرَّدَ بِمَنْعِكَ عَلَىٰ رُكُوبٍ مُخَالَفَتِكَ، وَاسْتَعَانَ بِرِفْدِكَ عَلَىٰ فَلَّ حَدِّكَ، وَقَصَدَ لِكَيْدِكَ بِاَيْدِكَ، وَوَسِعْتَهُ حِلْماً لِتَأْخُذَهُ عَلَىٰ جَهْرَةٍ، اَوْ تَسْتَأْصِلَهُ عَلَىٰ وَقَصَدَ لِكَيْدِكَ بِاَيْدِكَ، وَوَسِعْتَهُ حِلْماً لِتَأْخُذَهُ عَلَىٰ جَهْرَةٍ، اَوْ تَسْتَأْصِلَهُ عَلَىٰ عَرَّةٍ، فَوَاللّٰهُمُ قَلْدَ وَوَسِعْتَهُ حِلْماً لِتَأْخُذَهُ عَلَىٰ جَهْرَةٍ، اَوْ تَسْتَأْصِلَهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّٰهُمُ قَلْدَ وَوَسِعْتَهُ حِلْما لِتَأْخُونَ اللّٰهِ الْمُونَا لَيْلاً اَوْ نَهَاراً فَجَعَلْنَاها حَصِيداً كَانَ وَقَوْلُكَ الْمَاتِ لِقَوْم يَتَفَكُرُونَ ﴾ لَمْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

وَقُلْتَ: ﴿ فَلَمَّا أَسَفُونَا إِنْتَقَمْنَا مِنْهُمْ ﴾ قَإِنَّ الْغَايَةَ عِنْدَنَا قَدْ تَنَاهَتْ، وَإِنَّا لِغَضَبِكَ غَاضِبُونَ، وَإِلَىٰ وُرُودِ آمْرِكَ لِغَضَبِكَ غَاضِبُونَ، وَإِلَىٰ وُرُودِ آمْرِكَ مُشْتَاقُونَ، وَلِإِنْجَازِ وَعْدِكَ مُرْتَقِبُونَ، وَلِحُلُولِ وَعَيدِكَ بِأَعْدَائِكَ مُتَوَقِّعُونَ مُشْتَاقُونَ، وَلِحُلُولِ وَعَيدِكَ بِأَعْدَائِكَ مُتَوَقِّعُونَ مُشْتَاقُونَ، وَلِحُلُولِ وَعَيدِكَ بِأَعْدَائِكَ مُتَوَقِّعُونَ مَلْالِكَهُ، وَسَهِلْ خُرُوجَهُ، وَوَطِّئَ مَسْالِكَهُ، وَاللَّهُمَّ فَأَذَنْ بِذَٰلِكَ، وَافْتَحْ طُرُوقَاتِه، وَسَهِلْ خُرُوجَهُ، وَوَطِّئَ مَسْالِكَهُ،

<sup>(</sup>١)مهج الدعوات: ٨٥.

وَ اَشْرِعْ شَرَايِعَهُ، وَ اَيَّدْ جُنْدَهُ وَ اَعْوَانَهُ، وَبَادِرْ بَأْسَكَ الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ، وَ ابْسُطْ سَيْفَ نَقِمَتِكَ عَلَىٰ اَعْدَائِكَ الْمُعَانِدينَ، وخُذْ بِالثَّارِ، إِنَّكَ جَوَادٌ مَكَّارٌ. (١) سَيْفَ نَقِمَتِكَ عَلَىٰ اَعْدَائِكَ الْمُعَانِدينَ، وخُذْ بِالثَّارِ، إِنَّكَ جَوَادٌ مَكَّارٌ. (١) سَيْفَ نَقِمَتِكَ عَلَىٰ اَعْدَائِكَ الْمُعَانِدينَ الْمَسَارِ إِلَيه:

﴿ اَللّٰهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِى الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وتُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ وَتَغَرْعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ بِيَدِكَ الْحَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ ﴾ يَا مَاجِدُ يَا جَوادُ، يَا فَالْجَلَالِ مَنْ تَشَاءُ بِيَدِكَ الْحَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ ﴾ يَا مَاجِدُ يَا جَوادُ، يَا فَالْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ، يَا بَطُاشُ، يَاذَا الْبَطْشِ الشَّديدِ، يَا فَعَالاً لِمَا يُريدُ، يَا فَاالْقُوّةِ الْمُتَينِ، يَارَقُوفَ يَا رَحِيمٌ، يَا لَطِيفُ، يَا حَيُّ حِينَ لَا حَيَّ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ لَا حَيّ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

اَللهُ هُمَّ اَسْاَلُكَ بِاسْمِكَ الْمَخْزُونِ الْمَكْنُونِ، الْحَيِّ الْقَيُّومِ، الَّذِي اسْتَأْثَرْتَ بِهِ في عِلْم الْغَيْبِ عِنْدَكَ، وَلَمْ يَطَّلِعْ عَلَيْهِ اَحَدٌ مِنْ خَلْقِكَ

وَاَسْاَلُكَ بِاسْمِكَ الَّذِي تُصَوِّرُ بِهِ خَلْقَكَ فِى الْأَرْخَامِ كَيْفَ تَشَاءُ، وَبِهِ تَسُوقُ إِلَيْهِمْ اَرْزَاقَهُمْ في اَطْبَاقِ الظُّلُمَاتِ مِنْ بَيْنِ الْعُرُوقِ وَالْعِظَامِ، وَاَسْاَلُكَ بِسُوفُ النَّهُمُ وَالْنُارِ، لَا هَٰذَا بِاسْمِكَ الَّذِي اَلَّفْتَ بِيْنَ النَّلْجِ وَالنَّارِ، لَا هَٰذَا بِاسْمِكَ الَّذِي اَلَّفْتَ بَيْنَ النَّلْجِ وَالنَّارِ، لَا هَٰذَا يُطْفِئُ هٰذَا يَطْفِئُ هٰذَا

وَاَسْالُكَ بِاسْمِكَ الَّذِي كَوَّنْتَ بِهِ طَعْمَ الْمِيْاهِ وَاَسْالُكَ بِاسْمِكَ الَّذِي اَجْرَيْتَ بِهِ الْمَاءَ فِي عُرُوقِ الْأَشْعِلِ بِهِ الْمَاءَ الى عُرُوقِ الْأَشْعِلِ بِهِ الْمَاءَ الى عُرُوقِ الْأَشْعِلِ اللَّمَاءَ وَالْمَاءَ اللَّمَاءَ وَالْوَانَهَا بَيْنَ الصَّحْرَةِ الصَّمَّاءِ، وَاَسْالُكَ بِاسْمِكَ الَّذِي كَوَّنْتَ بِهِ طَعْمَ الثَّمَارِ وَالْوَانَهَا بَيْنَ الصَّحْرَةِ الصَّمَّاءِ، وَاَسْالُكَ بِاسْمِكَ الَّذِي كَوَّنْتَ بِهِ طَعْمَ الثَّمَارِ وَالْوَانَهَا

وَاَسْاَلُكَ بِاسْمِكَ الَّذِي بِهِ تُبْدِئُ وَتُعيدُ، وَاَسْاَلُكَ بِاسْمِكَ الْفَرْدِ الْواحِدِ الْمُتَفَرِّدِ بِالْوَحْدَانِيَّةِ، الْمُتَوَحِّدِ بِالصَّمَدَانِيَّةِ، وَاَسْاَلُكَ بِاسْمِكَ الَّذِي فَجَّرْتَ بِهِ الْمُاءَ مِنَ الصَّحْرَةِ الصَّمَّاءِ، وَسُقْتَهُ مِنْ حَيْثُ شِئْتَ، وَاَسْاَلُكَ بِاسْمِكَ الَّذِي الْمُعَلَى اللَّذِي الْمُعَلَى اللَّذِي

<sup>(</sup>۱) مهج الدعوات: ٩٠، البلد الامين: ٦٦٤، عنه البحار: ٢٣٣/٨٥، أوردناه في الصحيفة

خَلَقْتَ بِهِ خَلْقَكَ، وَرَزَقْتَهُمْ كَيْفَ شِئْتَ، وَكَيْفَ شَاؤُوا

يَا مَنْ لَا تَغَيِّرُهُ الْآيُّامُ وَاللَّيَالِي، اَدْعُوكَ بِمَا دَعَاكَ بِهِ نُوحٌ حِينَ نَادَاكَ فَانْجَيْتَهُ وَمَنْ مَعَهُ، وَاَهْلَكْتَ قَوْمَهُ، وَاَدْعُوكَ بِمَا دَعَاكَ بِهِ إِبْرَاهِيمُ خَلَيلُكَ حَيِنَ نَادَاكَ فَا نَجَيْتَهُ، وَجَعَلْتَ النَّارَ عَلَيْهِ بَرْداً وسَلاماً

وَ اَدْعُوكَ بِما دَعٰاكَ بِهِ مُوسىٰ كَلْمِمُكَ حَبِنَ نَادَاكَ، فَفَلَقْتَ لَهُ الْبَحْرَ فَاَ نَجَيْتَهُ وَبَنِي اِسْرَائِيلَ، وَاَغْرَقْتَ فِرْعَوْنَ وَقَومَهُ فِي الْيَمِّ

وَادْعُوكَ بِمَا دَعَاكَ بِهِ عَيْسَىٰ رُوحُكَ حَيْنَ نَادَاكَ، فَنَجَّيْتَهُ مِنْ اَعْدَائِهِ، و إِلَيْكَ رَفَعْتَهُ، وَاَدْعُوكَ بِمَا دَعَاكَ بِهِ حَبِيبُكَ وَصَفِيُّكَ وَنَبِيُّكَ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَالِهِ، فَاسْتَجَبْتَ لَهُ، وَمِنَ الْأَحْزَابِ نَجَيْتَهُ، وَعَلَىٰ اَعْدَائِكَ نَصَرْتَهُ

وَاَسْاَلُكَ بِاسْمِكَ الَّذَى إِذَا دُعَبَتَ بِهِ اَجَبْتَ ، يَا مَنْ لَهُ الْخَلْقُ وَالْاَمْرُ، يَا مَنْ الم أَنْ لَا تُغَيِّرُهُ الْاَيُّامُ وَاللَّيْالَي، اَحْاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَدَداً، يَا مَنْ لَا تُغَيِّرُهُ الْاَيُّامُ وَاللَّيْالَي، وَلا تَتَشَابَهُ عَلَيْهِ اللَّغَاتُ، وَلا يَبْرِمُهُ الْحَاحُ الْمُلِحِينَ، وَلا تَتَشَابَهُ عَلَيْهِ اللَّغَاتُ، وَلا يَبْرِمُهُ الْحَاحُ الْمُلِحِينَ، اَسْالُكَ اَنْ تُصلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَال مُحَمَّدٍ، خِيرَتِكَ مِنْ خَلْقِك، فَصلً اَسْالُكَ اَنْ تُصلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَال مُحَمَّدٍ، خِيرَتِكَ مِنْ خَلْقِك، فَصلً عَلَيْهِمْ بِاَفْضَلِ صَلَوْاتِكَ، وَصلً عَلَىٰ جَمِيعِ النَّبِيّينَ وَالْمُرْسَلِينَ، الَّذِينَ بَلَّغُوا عَنْكَ الْهُدىٰ، وَعَقَدُوا لَكَ الْمَوْاتِيقَ بِالطَّاعَةِ، وَصَلِّ عَلَىٰ عِبْادِكَ الصَّالِحِينَ. عَنْكَ الْهُدىٰ، وَعَقَدُوا لَكَ الْمَوْاتِيقَ بِالطَّاعَةِ، وَصَلِّ عَلَىٰ عِبْادِكَ الصَّالِحينَ.

يا مَنْ لايُخلِفُ الْميعاد، آنْجِزْ لي ما وَعَدْتَني، وَاجْمَعْ لي آصْحابي وَ صَبِّرْهُمْ، وَانْصُرْني عَلىٰ آعْدَائِكَ وَآعْدَاءِ رَسُولِكَ، وَلاتُخَيِّبْ دَعْوَتي، فَإِنّي عَبْدُكَ، إِبْنُ عَبْدِكَ، إِبْنُ آمَتِكَ، آسيرٌ بَيْنَ يَدَيْكَ، سَيِّدي آنْتَ الَّذي مَنَنْتَ عَلَيَّ عِبْدُكَ، إِبْنُ آمَتِكَ، آسيرٌ بَيْنَ يَدَيْكَ، سَيِّدي آنْتَ الَّذي مَنَنْتَ عَلَيَّ بِهٰذَا الْمَقْام، وَتَفَظَّلْتَ بِهِ عَلَيَّ دُونَ كَثيرٍ مِنْ خَلْقِكَ

أَسْأَلُكُ أَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَال مُحَمَّدٍ، وَأَنْ تُنْجِزَ لِي مَا وَعَـدْتَني، إنَّك

آنْتَ الصَّادِقُ، وَلاتُخْلِفُ الْميعادَ، وَآنْتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ. (١) التاسع: ما نقله صاحب المستدرك من كتاب الذكرى للشيخ الشهيد، قال:

واختار ابن أبي عقيل الدعاء بما روي عن أمير المؤمنين ﷺ في القنوت: اللهُمَّ النَّهُمَّ النَّهُمَّ النَّهُمَّ النَّهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ النَّهُمُ اللهُمَّ اللهُمَّ النَّهُمُ وَنَجُواهُمْ فِي الْأَيْدي، وَمُدَّتِ الْأَعْنَاقُ، وَأَنْتَ دُعيتَ بِالْأَلْسُنِ، وَالنَّكَ سِرُّهُمْ وَنَجُواهُمْ فِي الْأَعْمَالِ،

## ﴿ رَبُّنَا افْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ، وَٱنْتَ خَيْرُ الْفَاتِحينَ﴾

اللَّهُمَّ إِنَّا نَشْكُو اِلَيْكَ فَقْدَ نَبِيِّنَا، وَغَيْبَةَ اِمَامِنَا، وَقِلَّةَ عَدَدِنَا، وَكَثْرَةَ عَدُونَا وَتَطُهُمَّ اِللَّهُمَّ اِلْكُورَ اللَّهُمَّ بِعَدْلٍ تُظْهِرُهُ، وَإِمَامِ وَتَظَاهُرَ الْأَهُمَّ بِعَدْلٍ تُظْهِرُهُ، وَإِمَامِ حَقِّ تُعَرِّفُهُ، اللهَ الْحَقِّ الْمِينَ رَبَّ الْعَالَمينَ (''

قال: وبلغني أنّ الصادق على كان يأمر شيعته أن يقنتوا بهذا بعد كلمات الفرج. (٢)

المصباح، قال: ويستحبّ أن يقنت في الكتاب المذكور، عن الشيخ الطوسي (ره) في المصباح، قال: ويستحبّ أن يقنت في الفجر بعد القراءة وقبل الركوع، فيقول: لا إِلهُ اللهُ الْحَليمُ الْكَريمُ، وساق كلمات الفرج الى قوله: رَبِّ الْعُالَمينَ

يا اللهُ الَّذِي لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ، وَهُوَ السَّميعُ الْعَليمُ، اَسْأَلُكَ اَنْ تُصَلِّى عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ تُعَجِّلُ فَرَجَهُمْ

اَللّٰهُمَّ مَنْ كَانَ اَصْبَحَ ثِقَتُهُ وَرَجَاؤُهُ غَيْرُكَ، فَانْتَ ثِقَتى وَرَجَائى فِي الْأُمُورِ كُلُّها، يَا اَجْوَدَ مَنْ سُئِلَ، وَيَا اَرْحَمَ مَنِ اسْتُرْحِمَ، اِرْحَمْ ضَعْفى، وَقِلَّةِ حيلتى،

<sup>(</sup>۱) مهج الدعوات: ۹۱، البلد الأمين: ٦٦٥، عنه البحار: ٢٣٤/٨٥، أوردناه في الصحيفة الرضويّة: ٢٣٨ د: ٣٦٠ (٢) الذكرى: ١٨٤، عنه المستدرك: ٤٠٤/٤ ح٧، البحار: ٢٠٧/٨٥، أوردناه في الصحيفة العلويّة: ٤٨٤ د: ٢١١.

وَامْنُنْ عَلَيَّ بِالْجَنَّةِ طَوْلاً مِنْكَ، وَفُكَّ رَقَبَتِي مِنَ النَّارِ، وَعَافِني في نَفْسي، وَفي جَميع أَمُوري، بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمينَ (۱)

١٠٦٥ الحادي عشر: ما ذكره الصدوق في الفقيه: قال أبو جعفر على:

القنوت في يوم الجمعة: تمجيد الله والصلاة على نبيّ الله ﷺ، وكلمات الفرج، ثمّ هذا الدعاء(٢)

والقنوت في الوتر كقنوتك يوم الجمعة، ثمّ تقول قبل دعائك لنفسك:
1.77 ورواه السيّد الأجلّ عليّ بن طاووس بإسناده عن أبي جعفر ، في قنوت يوم الجمعة، تقول قبل دعائك لنفسك:

اللهم تَم نُورُكَ فَهَدَيْت، فَلَكَ الْحَمْدُ رَبَّنا، وَعَظُمَ حِلْمُكَ فَعَفَوْت، فَلَكَ الْحَمْدُ رَبَّنا، وَجُهُكَ اَكْرَمُ الْحَمْدُ رَبَّنا، وَجُهُكَ اَكْرَمُ الْجُوهِ وَجُاهُكَ اَكْرَمُ الْجُاهِ، وَجِهَتُكَ خَيْرُ الْجِهَاتِ، وَعَطِيّتُكَ اَفْضَلُ الْوَجُوهِ وَجُاهُكَ اَكْرَمُ الْجُاهِ، وَجِهَتُكَ خَيْرُ الْجِهَاتِ، وَعَطِيّتُكَ اَفْضَلُ الْعَطِيّاتِ وَاهْ نَاها، تُطاعُ رَبَّنا فَتَعْفِرُ وَتُعْصَىٰ رَبَّنا فَتَغْفِرُ لِمَنْ شِئْت، الْعَطِيّاتِ وَاهْ نَاها، تُطاعُ رَبَّنا فَتَشْكُر، وَتُعْصَىٰ رَبَّنا فَتَغْفِرُ لِمَنْ شِئْت، فَلَكَ الْحَمْدُ، تُحَيْبُ الْمُضْطَرَّ، وَتَعْشَفُ الضَّرَ، وَتُعْمَى مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيم، فَلَكَ الْحَمْدُ، تُحَيْبُ الْمُضْطَرَّ، وَتَعْفُو عَنِ الذَّنْبِ، لايَجْزى بِالأَئِكَ اَحَد، وَلاَيْبُهُ نَعْمَاءَكَ قَوْلُ قَائِلِ.

اَللَّهُمَّ اِلَيْكَ رُفِعَتِ الْاَصّْواتُ، وَنُقِلَتِ الْاَقْدَامُ، وَمُدَّتِ الْاَعْنَاقُ، وَرُفِعَتِ الْاَهْمَ اِلْلَهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَالِ، رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا، وَانْتَحْ بَيْنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ، وَاَنْتَ خَيْرُ الْفَاتِحِينَ ﴾ (٣).

اللُّهُمَّ إِنَّا نَشْكُو اللَّيْكَ فَقْدَ نَبِيِّنا، وَغَيْبَةَ وَلِيِّنا، وَشِدَّةَ الزَّمانِ عَلَيْنا، وَوُقُوعَ

٠ (١) المتهجّد: ٢٠٠، عنه المستدرك: ١٥٥/٤ ح٩.

<sup>(</sup>٢) اشارة إلى الدعاء المنقول عن النبي على: اللَّهم اهدني فيمن هديت ... (الفقيه: ١٤٠٧هـ ١٤٠٣) الاعراف: ٨٩.

الْفِتَنِ، وَ تَظَاهُرَ الْأَعْدَاءِ، وَ كَثْرَةَ عَدُونًا، وَقِلَّةَ عَدَدِنَا، فَافْرُجْ ذَلِكَ يَا رَبِّ عَنَا بِفَتْحٍ مِنْكَ تُعَجِّلُهُ، وَإِمَامٍ عَدْلٍ تُظْهِرُهُ، الله الْحَقِّ الْمِينَ.

ثمَّ تقول: أَسْتَغْفِرُ اللهَ وَ أَتُوبُ إِلَيْهِ، سبعين مرّة، وتعوذ من النار بالله كثيراً (۱). أقول: قد ذكرنا الدعاء برواية السيّد الأجل لكونه أتم وأكمل.

1.17 الثاني عشر: ما رواه السيّد الاجلّ في كتاب جمال الاسبوع بكمال العمل المشروع، عن مقاتل بن مقاتل (٢)، قال أبو الحسن الرضا عليه :

أيّ شيء تقولون في قنوت صلاة الجمعة؟ قال: قلت: ما يقول الناس، فقال عليه لي: لاتقل كما يقولون، ولكن قل:

اَللّٰهُمَّ اَصْلِحْ عَبْدَكَ وَخَلِيفَتَكَ، بِمَا اَصْلَحْتَ بِهِ اَنْبِيَاءَكَ وَرُسُلَكَ، وَحُفَّهُ بِمَلائِكَتِكَ، وَاللّٰهُمُّ اَصْدَا، وَاللّٰهُمُّ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ بِمَلائِكَتِكَ، وَاللّٰهُمُّ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَداً، يَحْفَظُونَهُ مِنْ كُلُّ سُوءٍ، وَابْدِلْهُ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِ اَمْناً، يَعْبُدُكَ لا يُشْرِكُ بِكَ رَصَداً، يَحْفَظُونَهُ مِنْ كُلُّ سُوءٍ، وَابْدِلْهُ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِ اَمْناً، وَأَذَنْ لَهُ فَي جِهَادِ شَيْئاً، وَلا تَجْعَلْ لِا حَدٍ مِنْ خَلْقِكَ عَلىٰ وَلِيّكَ سُلْطاناً، وَأَذَنْ لَهُ فَي جِهَادِ عَدُولًا وَعَدُورٌ، وَاجْعَلْنِي مِنْ انْصَارِه، إِنَّكَ عَلىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ. (٣).

أقول: قد ظهر من الروايات المذكورة تأكّد الدعاء لمولانا صاحب الزمان بين مطلق القنوتات، لكونها من الحالات الّتي يرجى فيها استجابة الدعوات، ولاسيّما قنوت الجمعة، والوتر، والفجر.

وفَّقنا اللَّه تعالى لذلك ورزقنا به عظيم الأجر.

<sup>(</sup>١) الفقيه: ١/٤٨٧ ح١٤٠٤، جمال الأسبوع: ٢٥٧، عنهما البحار: ١٩١/٨٩، أوردناه في الصحيفة الصادقيّة: د: ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) يستفاد من هذا الحديث أنّ مقاتل لم يكن واقفيّاً وقتئذ، ويدلُّ عليه أيضاً رواية أخرى مذكورة في كتاب الرجال الكبير، راجع معجم الرجال: ٣١٨\_٣١٨.

<sup>(</sup>٢) جمال الأسبوع: ٢٥٦، مصباح المتهجّد: ٣٢٦، الصحيفة الرضويّة: ٧٧ و١٠٠٠.

ومن الحالات الّتي يتأكّد فيها ذلك أيضاً، حال السجود للخالق المعبود، لانّها أقرب الحالات إلى قاضي الحاجات، كما نطقت به الروايات، عن الائمّة السادات، فينبغي للعبد أن يسأل فيها أهمّ المهمّات،

وينبغي الإهتمام بذلك في سجدة الشكر بالخصوص إلتفاتاً إلى ما أنعم الله به علينا ببركة مولاناصلوات الله عليه وعلى آباته الطاهرين ، ونظراً إلى أنّ الدعاء لوليّ النعم، والواسطة فيها، من أهمّ أصناف الشكر، كما بيّنًا في الباب السابق،

ويشهد لما قلناه ورود ذلك في خصوص سجدة الشكر:

اَللّٰهُمَّ اِلَيْكَ تَوَجَّهْتُ وَبِكَ اعْتَصَمْتُ وَعَلَيْكَ تَوَكَّلْتُ، اَللّٰهُمَّ اَنْتَ ثِقَتى وَرَجْائي، فَاكْفِني مَا اَهَمَّني وَمَا لأَيُهِمُّني، وَمَا اَنْتَ اَعْلَمُ بِهِ مِنِّي، عَزَّ جَارُكَ، وَرَجْائي، فَاكْفِني مَا اَهَمَّني وَمَا لأَيُهِمُّني، وَمَا اَنْتَ اَعْلَمُ بِهِ مِنِّي، عَزَّ جَارُكَ، وَرَجْائِكَ، وَلا اِللهَ غَيْرُكَ، صَلِّ عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَال مُحَمَّدٍ، وَعَجُّلْ فَرَجَهُمْ (''.

هذا مضافاً إلى التأسي به صلوات الله وسلامه علبه ، فقد ورد في صريح الاخبار أن مولانا الغائب عن الابصار ، دعا لهذا الامر في حال السجود ، حين ولادته ، وهذا ممّا يدلّ على أهميّته ، وتعليم لمحبّيه وشيعته :

1.79 ـ روى رئيس المحدّثين في كتاب إكمال الدين: بإسناده عن حكيمة \_ في حديث طويل \_ إلى أن قالت:

وإذا أنا بها وعليها من أثر النور ما غشى بصري، وإذا أنا بالصبّي عليه ساجداً لوجهه، جاثياً على ركبتيه، رافعاً سبّابتيه، وهو يقول:

أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلٰهَ اللهُ ، وَإَنَّ جَدّى مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ، وَإَنَّ أَبِي آمِيرُ الْمُؤمِنينَ

<sup>(</sup>١)أي في السجدة. (٢) المقنعة: ١٧.

- ثمّ عد إماماً إماماً إلى أن بلغ إلى نفسه - ثمّ قال: اَللُّهُمَّ اَنْجِزْ لَى وَعْدَى، وَاَتْمِمْ لَى اَمْرى، وَثَبَّتْ وَطْ اَتى، وَامْلاً الْأَرْضَ بِي عَدْلاً وَقِسْطاً، الخبر(١٠).

ومنها: في سجدة الشكر، بعد الركعة الرابعة من صلاة الليل:

١٠٧٠ ـ فقد ذكر بعض علمائنا في كتاب آداب صلاة الليل: من آدابها أن يقال في السجدة بعد الركعة الرابعة: «ما شاء الله مائة مرّة»، ثمّ يقال:

يَا رَبِّ أَنْتَ اللهُ مَا شِئْتَ مِنْ آمْرٍ يَكُونُ، فَصَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِهِ، وَاجْعَلْ لَي فيمًا تَشَاءُ، أَنْ تُعَجِّلَ فَرَجَ آلِ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ وَتَجْعَلَ فَرَجِي وَفَرَجَ إِخْوانِي مَقْرُوناً بِفَرَجِهِمْ، وَتَفْعَلِ بِي «كَذَا وَكَذَا»(٢)

ومنها: كلّ صباح ومساء، ويشهد لذلك العقل، والنقل،

أمّا الأوّل: فلا ريب عند العاقل العارف في حسن الإهتمام بذلك أداء لبعض ما يجب مراعاته من حقوقه عليه الصلاة والسلام، وليزيّن به صحيفة أعمال يومه وليلته الحفظة الكرام، ألا ترى العبيد والخدّام كيف يحضرون عند مواليهم وساداتهم، في كلّ صبيحة وعشيّة إظهاراً للخدمة، وشكراً للنعمة، فنحن أحق بذلك، لأنّا نعلم أنّ جميع ما أنعم اللّه عزّ وجلّ به علينا من أصناف النعم، وصنوف الإحسان، إنّما هو ببركة مولانا صاحب الزمان، كما أثبتنا لك ذلك بواضح البرهان، فينبغي لك أن تحضر نفسك بجميع أركان وجودك في كلّ صباح ومساء بحضرته، وتعلم أنّك بمرأى منه ومسمع، وهو يراك، وإن لم تكن تراه، ويهتم بأمر من يحبّه ويهواه،

١٠٧١ كما نطق بذلك كتابه إلى الشيخ المفيد (ره) حيث قال في جملة كلام له على: «إنّا غير مهملين لمراعاتكم، ولا ناسين لذكركم، ولولا ذلك لنزل

<sup>(</sup>١) كمال الدين: ٢/٢٨ ضمن ح٢، عنه البحار: ١٢/٥١ ضمن ح١٤، أوردناه في الصحيفة الرضوية: ٢٤٧ د: ٨٤١ و الصحيفة الصادقية: د: ٤١١.

<sup>(</sup>٢) المتهجّد: ١٤٥، عنه البحار: ٢٥٠/٨٧.

بكم اللأواء، واصطلمكم الأعداء ... " إلخ (۱) فافتح مسامع قلبك تهيّاً لخدمته، واطع امره الذي امرك به إجابة لدعوته، فقد امر أولياءه بذلك، فيما قدّمناه من الباب السابق بقوله على الفرج، فإنّ ذلك فرجكم ... " إلخ، وفيما ذكرناه كفاية والله تعالى وليّ الهداية.

الكافى بإسناده عن فرات بن الاحنف، عن أبي عبدالله عن أمال: في أصول الكافى بإسناده عن فرات بن الاحنف، عن أبي عبدالله

مهما تركت من شيء فلا تترك أن تقول في كلّ صباح ومساء:

اَلله هُمَّ اِنِّي اَصْبَحْتُ اَسْتَغْفِرُكَ في هٰذَا الصَّبْاحِ، وَفي هٰذَا الْيَوْمِ لِأَهْلِ رَحْمَتِكَ، وَابْرَأُ اِلَيْكَ مِنْ اَهْلِ لَعْنَتِكَ

اَللّٰهُمَّ اِنِّي اَصْبَحْتُ اَبْرَأُ اللّٰكِ في هٰذَا الْيَوْمِ وَفي هٰذَا الصَّبَاحِ مِمَّنْ نَحْنُ بَيْنَ ظَهْرَانيهِمْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَمِمَّا كَانُوا يَعْبُدُونَ، إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمَ سُوءٍ فَاسِقينَ

اَللُهُمَّ اجْعَلْ مَا اَنْزَلْتَ مِنَ السَّمَاءِ اِلَى الْأَرْضِ في هٰذَا الصَّبَاحِ وَفي هٰذَا اللهُمَّ الله الْيَوْمِ بَرَكَةً عَلَىٰ اَوْلِيَائِكَ، وَعَذَاباً عَلَىٰ اَعْدَائِكَ، اَللَّهُمَّ وَالِ مَنْ وَالأَكَ، وَعَادِ مَنْ عَادَاكَ، اَللَّهُمَّ اخْتِمْ لي بِالْآمْن وَالْإِمَانِ كُلَّمًا طَلَعَتْ شَمْسٌ اَوْ غَرُبَتْ

اَللّٰهُمَّ اغْفِرْ لَى وَلِوْ الِدَيَّ وَارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيَانَى صَغِيراً، اَللّٰهُمَّ اغْفِرْ لِللهُمُّ اغْفِرْ لِللهُمُّ اغْفِرْ لِللهُمُواتِ، وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ الْاَحْيَاءِ مِنْهُمْ وَالْاَمُواتِ،

اَللّٰهُمَّ إِنَّكَ تَعْلَمُ مُنْقَلَبَهُمْ وَمَثْوٰاهُمْ، اَللّٰهُمَّ احْفَظْ إِمَامَ الْـمُسْلِمِينَ بِحِفْظِ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَانِ، وَانْصُرْهُ نَصْراً عَزِيزاً، وَافْتَحْ لَهُ فَتْحاً يَسيراً، وَاجْعَلْ لَـهُ وَلَـنَا مِنْ لَدُنْكَ سُلْطَاناً نَصِيراً

اَللَّهُمَّ الْعَنْ «فُلاناً وَفُلاناً» وَالْفِرَقَ الْمُخْتَلِفَةَ عَلَىٰ رَسُولِكَ وَوُلاَةِ الْأَمْرِ بَعْدَ

<sup>(</sup>١)الإحتجاج: ٢٢٣/٢.

رَسُولِكَ وَالْأَئِمَّةِ مِنْ بَعْدِهِ وَشِيعَتِهِمْ، وَاَسْأَلْكَ الزِّيَادَةَ مِنْ فَضْلِكَ، وَالْإِقْرَارَ بِما جَاءَ مِنْ عِنْدِكَ وَالتَّسْلِيمَ، لِأَمْرِكَ، وَالْمُحْافَظَةَ عَلَىٰ مَا أَمَرْتَ بِهِ، لَا أَبْتَغَى بِهِ بَدَلاً وَلا أَشْتَرَى بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً، اللَّهُمَّ الْهُدِني فيمَنْ هَدَيْتَ، وَقِني شَرَّ مَا بَدَلاً وَلا أَشْتَرى بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً، اللَّهُمَّ الْهُدِني فيمَنْ هَدَيْتَ، وَقِني شَرَّ مَا قَضَيْتَ، اِنَّكَ تَقْضي وَلا يُقضى عَلَيْكَ، وَلا يَذِلُّ مَنْ وَالَيْتَ، تَبَارَكْتَ وَتَعَالَيْتَ، شَبْحَانَكَ رَبَّ الْبَيْتِ، تَقَبَّلْ مِنْ دُعائي، وَمَا تَقَرَّبْتُ بِهِ النَّيْكَ مِنْ خَيْرٍ فَضَاعِفْهُ لَى الْمُناعِفَةً كَثِيرَةً، وَ إِنِّا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَاجْراً عَظِيماً

رَبِّ مَا اَحْسَنَ مَا ابْتَلَيْتَنَى، وَاَعْظَمَ مَا اَعْطَيْتَنَى، وَاَطْوَلَ مَا عَافَيْتَنَى، وَاَكْثَرَ مَا سَتَرْتَ عَلَيْ، فَلَكَ الْحَمْدُ يَا اِلْهِي كَثْيِراً طَيِّباً مُبارَكاً عَلَيْهِ، مِلْ اَلسَّمَا وَاتِ مَتَرْتَ عَلَيْ، فَلَكَ الْحَمْدُ يَا اِلْهِي كَثْيِراً طَيِّباً مُبارَكاً عَلَيْهِ، مِلْ السَّمَا وَاتَعْمَ لَوَجْهِ رَبّى وَمِلْ اَلْاَرْضِ، وَمِلْ اَشَاءَ رَبّى، كَمَا يُحِبُّ وَيَرْضَىٰ، وَكَمَا يَنْبَغى لِوَجْهِ رَبّى فِي الْجَلَالِ وَالْإِكْرَام. (۱)

أقول: ويشهد لما ذكرنا أيضاً دعاء العهد، الذي يأتي إن شاء الله تعالى في الباب الثامن من هذا الكتاب، ويؤيده أيضاً ما مر من الدعاء للفرج بعد صلاة الصبح، فتدبر، ويؤيده أيضاً ما ورد من عرض الاعمال كل صباح ومساء على الائمة على، ودعائهم لشيعتهم في هذا الحال، فينبغي للمؤمن أيضاً الإشتغال بالدعاء في حق الإمام، والروايات كثيرة، مذكورة في الكافي والبصائر والبرهان، وغيرها من كتب علمائنا الاعلام. (٢)

ويؤيّده أيضاً ما ورد من الحثّ على الذكر والدعاء، عند الإصباح والإمساء فإنّ ذلك الدعاء، من أفضل أصناف الدعاء،

لما نبّهنا عليه فيما مضى من هذا الكتاب والله الهادي إلى نهج الصواب.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢٩/٢ - ٢٣، عنه البحار: ١٥١/٨٦ ح١٤، أوردناه في الصحيفة الصادقيّة: د: ٤١١

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢١٩/١ باب عرض الاعمال، بصائر الدرجات: ٤٢٤، البرهان: ٨٣٨/٢، ذيل الآية: ٥٠٠ من التوبة.

ومنها: الساعة الأخيرة من كلّ يوم، فإنّ النهار ينقسم إلى إثنتي عشر قسمة، وكلّ قسمة تسمّى ساعة، وكلّ ساعة منها منسوب إلى واحد من الأئمّة عليها

وفيه دعاء مختص بها، في التوسل والإستشفاع بالإمام الذي تنسب تلك الساعة إليه، وقد ذكرها علماؤنا الاخيار في كتبهم الموضوعة لذكر أعمال الليل والنهار، وذكروا أنّ الساعة الاخيرة مختصة بالإمام الغائب عن الابصار.

١٠٧٣ وذكروا لتلك الساعة هذا الدعاء:

يَا مَنْ تَوَحَّدَ بِنَفْسِهِ عَنْ خَلْقِهِ، يَا مَنْ غَنِيَ عَنْ خَلْقِهِ بِصُنْعِهِ، يَا مَنْ عَرَّفَ نَفْسَهُ خَلْقَهُ بِلُطْفِهِ، يَا مَنْ سَلَكَ بِاَهْلِ طَاعِتِهِ مَرْضَاتَهُ، يَا مَنْ اَعَانَ اَهْلَ مَحَبَّتِه عَلَىٰ شُكْرِه، يَا مَنْ مَنَّ عَلَيْهِمْ بِدِبِنِهِ وَلَطُفَ لَهُمْ بِنَائِلِهِ

آسْالُكَ بِحَقِّ وَلِيِّكَ الْخَلَفِ الصَّالِحِ بَـ قَيَّتِكَ فَى اَرْضِكَ، الْـمُنْتَقِمِ لَكَ مِنْ اَعْدَائِكَ وَاعْدَاءِ رَسُولِكَ، وَبَقِيَّةِ الْبَائِهِ الصَّالِحِينَ ، مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، وَاتَضَرَّعُ الْعُدَائِكَ وَاعْدُاءِ رَسُولِكَ، وَبَقِيَّةِ الْبَائِهِ الصَّالِحِينَ ، مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، وَاتَضَرَّعُ الْنَكَ بِه، وَاتَّذَمُهُ بَيْنَ يَدَيْ حَوائِجِي وَرَغْبَتِي النَّكَ، اَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالِ النَّكَ بِه، وَاتَنْجِيني مِمَّا اَخَافَهُ وَاحْذَرُهُ، مُحَمَّدٍ، وَانْ تَفْعَلَ بِي «كَذَا وَكَذَا» وَانْ تُذارِكني بِه وَتُنْجِيني مِمَّا اَخَافَهُ وَاحْذَرُهُ، وَالْبِسْني بِه غَافِيتَكَ وَعَفْوَكَ فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ،

وَكُنْ لَهُ وَلِيّاً وَخَافِظاً وَنَاصِراً وَقَائِداً وَكَالِياً وَسَاتِراً، حَتّىٰ تُسْكِنَهُ اَرْضَكَ طَوْعاً، وَتَمتِّعَهُ فِيها طَوِيلاً، يَا اَرْحَمَ الرَّاحِمينَ، وَلا حَوْلَ وَلا قُوّةَ الله بِاللهِ الْعَلِيمُ اللهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ \*

اَللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالِ مُحَمَّدٍ، الَّذِينَ اَمَرْتَ بِطاعَتِهِمْ، وَاولِي اللَّهُمَّ الْأَرْحَامِ الَّذَينَ اَمَرْتَ بِمَوَدَّتِهِمْ، وَذَوى القُرْبَى الَّذِينَ اَمَرْتَ بِمَوَدَّتِهِمْ، وَالْمُوالِي اللَّذِينَ اَمَرْتَ بِعِرْفَانِ حَقِّهِمْ، وَاَهْلِ الْبَيْتِ الَّذِينَ اَذْهَبْتَ عَنْهُمُ الرَّجْسَ وَطَهَّرْتَهُمْ تَطْهِيراً،

أَسْأَلُكَ بِهِمْ أَنْ تُصَلِّيَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَأَلِ مُحَمَّدٍ، وَأَنْ تَفْعَلَ بِي «كذا وكذا» (٢٠). ومنها: يوم الخميس:

المحاء لتعجيل فرج مولانا عليه الصلاة والسلام ما رواه السيّد في جمال الأسبوع قال: ومن وظائف يوم الخميس، انّه يستحبّ أن يصلّى فيه الإنسان على النبيّ صلوات الله عليه وعلى آله، ألف مرّة،

ويستحبّ أن يقول: للهم صلّ على محمّد وآل محمّد، وعجّل فرجهم. قال: 0.٧٥ وفي رواية أخرى يقول: مائة مرّة وفيه فضل كثير:

اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَعَجِّلْ فَرَجَهُمْ، وَاَهْلِكْ عَدُوَّهُمْ مِنَ الْأَوْلِينَ وَالْأَخِرِينَ. (٢)

ويشهد لما قلناه أيضاً ما ورد في الاخبار من أنّه يوم عرض الاعمال على النبيّ المختار، والائمّة الاظهار، وفي بعضها أنّ الإمام يدعو لمواليه.

أقول: فينبغي للمؤمن أن يكافئ مولاه، ويساعده في الدعاء تأسياً به، وموافقة له صلوات الله عليه وأخبار عرض الاعمال كثيرة، مذكورة في أصول الكافي والبصائر وتفسير البرهان وغيرها، تركنا ذكرها حذراً من الإطالة. (٣)

ومنها: ليلة الجمعة:

يستفاد التأكيد والإهتمام بالدعاء فيها للخلف المنتظر ﷺ من أمور:

أحدها: اختصاص يوم الجمعة به، لوجوه نشير إليها إن شاء الله تعالى، فينبغي في ليلتها الدعاء له صلوات الله عليه.

الثاني: أنّها ليلة عرض الاعمال، بناءً على رواية رواها صاحب كتاب لطائف المعارف.

<sup>(</sup>۱) البلد الأمين: ۲۱۱، المتهجّد: ۷۱۷، عنهما البحار: ۳۸/ ۳۵۶، أوردناه في الصحيفة الرضوية: 307 د: ۱۲۲. (۲) جمال الاسبوع: ۱۲۱، المتهجّد: ۲۵۷، عنهما البحار: ۳۶/ ۳۶۱ ح۷۰. (۳) تقدّم ص۷۷ هامش ۲.

1 • ٧٦ ـ الثالث: ما ورد في بعض الكتب المعتبرة الإماميّة ، أنّ من أعمال ليلة الجمعة أن يقال مائة مرّة:

اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ اَلِ مُحَمَّدٍ، وَعَجُّلْ فَرَجَهُمْ، وَاَهْلِكْ عَدُوَّهُمْ مِنَ الْجُنِّ وَالْإِنْسِ، مِنَ الْأَوَّلِينَ وَالْأَخِرِينَ. (١)

المصباح، عند ذكر وظائف ليلة الجمعة: وتقول في الصلاة على النبي على النبي الله المصباح، عند ذكر وظائف ليلة الجمعة المحبة على النبي الله المحبة المحبة

اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ وَعَجُّلْ فَرَجَهُمْ وَاَهْلِكْ عَـدُوَّهُمْ مِـنَ اللّٰهُمَّ وَالْاخِرِينَ. إمّا مائة مرّة، أو ما تمكّن منه. (١)

الرابع: ما نقله صاحب النجم الثاقب من استحباب قراءة دعاء الندبة في ليلة الجمعة، كاستحباب قراءته في يوم الجمعة. (٢)

الخامس: الاخبار الواردة بالحث والترغيب في الدعاء ليلة الجمعة (٢) بضميمة ما يدل على استحباب تقديم المؤمن الدعاء في حق مولاه على الدعاء في حقه.

السادس: فحوى ما ورد من الأمر بالدعاء للمؤمنين والمؤمنات في تلك الليلة، فإنّه على أحق بذلك من جميع المؤمنين.

ومنها: يوم الجمعة في جميع ساعاته عموماً، وخصوصاً بعد صلاة الغداة وعند الزوال، وعند الرواح إلى المسجد، وبعد صلاة العصر، وفي قنوت صلاة الظهر منه، وفي قنوت صلاة الجمعة، وفي خطبة صلاة الجمعة، وفي آخر ساعة من يوم الجمعة،

ويشهد لما ذكرناه ورود الدعاء في حقّه في تلك الاوقات عن الاثمّة الهداة: ١٠٧٨ أمّا بعد صلاة الغداة ، فقد روى في البحار دعاءً طويلاً قد ذكرناه في

<sup>(</sup>١) المتهجّد: ٢٦٥، عنه البحار: ٢٨٩/٨٩ ضمن ح٣. (٢)٥٥١.

<sup>(</sup>٣) روى السيّد (ره) في جمال الاسبوع: ١٢٣ باسناده عن الصادق ، قال: إنّ ليلة الجمعة مثل يومها فان استطعت أن تحييها بالصلاة والدعاء فافعل.

كتابنا المسمّى بابواب الجنّات في آداب الجمعات،

وهو دعاء شريف ينبغي المداومة عليه، ومحلّ الشاهد منه قوله:

الله مم كُنْ لِوَلِيّكَ في خَلْقِكَ وَلِيّا وَخَافِظاً وَقَائِداً وَنَاصِراً حَتّىٰ تُسْكِنَهُ ارْضَكَ طَوْعاً وَتُمتَّعَهُ فيها طَويلاً، وَتَجْعَلَهُ وَذُرِّيَّتَهُ فيها الْآئِمَّةَ الْوارِثينَ، وَاجْمَعْ لَهُ شَمْلَهُ، وَاكْمِلْ لَهُ اَمْرَهُ، وَاصْلِحْ لَهُ رَعْيَّتَهُ، وَثَبّتْ رُكْنَهُ، واَفْرِغِ الصَّبْرَ مِنْكَ عَلَيْهِ، حَتّىٰ يَنْتَقِمَ فَيَشْتَفي، وَيَشْفي حَزٰازٰاتِ قُلُوبٍ نَغِلَةٍ، وَحَرٰازٰاتِ مُلُومٍ مَعْمُوعَةٍ، وَارْحامٍ مَقْطُوعَةٍ، وَالْحامِ مَقْطُوعَةٍ، وَطَاعَةٍ مَجْهُولَةٍ، وَادْحامٍ مَقْطُوعَةٍ، وَطَاعَةٍ مَجْهُولَةٍ، وَادْحامٍ مَقْطُوعَةٍ، وَطَاعَةٍ مَجْهُولَةٍ، وَادْحَمَنْ الْجِفْظِ مِنْكَ لَهُ اللّهُ عَلَيْهِ الْإِلاءَ، وَوَسَّعْتَ عَلَيْهِ الْأَلاءَ، وَاتَّمَمْتَ عَلَيْهِ النَّعَمَاءَ في حُسْن الْجِفْظِ مِنْكَ لَهُ

اَللَّهُمَّ اكْفِهِ هَوْ لَ عَدُوِّهِ، وَانْسِهِمْ ذِكْرَهُ، وَارِدْ مَنْ اَرْادَهُ، وَكِدْ مَنْ كَادَهُ، وَامْكُرْ بِمَنْ مَكَرَ بِهِ، وَاجْعَل دَائِرَةَ السُّوءِ عَلَيْهِمْ - إلى آخر الدعاء، وفي آخره: اَللَّهُمَّ صَلِّ اعَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَعَجُّلْ فَرَجَهُمْ، تقول ذلك ألف مرة إن استطعت. (۱)

أقول: قد قد منا بشهادة الروايات، أنّ فرجهم على الله عليه الله بنا فرج جميع أولياء الله إنّما يكون بفرجه وظهوره، صلوات الله عليه، فيتمّ المطلوب، مضافاً إلى ماقدّمنا من استحباب أن يقال بعد صلاتي الصبح والظهر في كلّ يوم:

اللَّهم صلّ على محمّد وآل محمّد وعجّل فرجهم.

وأمّا عند الزوال: فيشهد له ما روينا في المكرمة الثالثة والعشرين وهو حديث شريف، يشتمل على دعاء خاتم النبيّن والائمّة المعصومين على الله المعصومين ا

وأمّا عند الرواح إلى المسجد، فورد فيه ما يستحبّ أن يقال في العيدين عند الرواح، وهو مشتمل على الدعاء لمولانا القائم صلوات الله عليه، وسنذكره في محلّه إن شاء الله تعالى في هذا الباب.

<sup>(</sup>١)البحار: ٣١٤/١٠٢، عنه أبواب الجنّات: ٢١٩.

١٠٧٩ ـ وأمّا بعد صلاة العصر، فقد روي في كتاب جمال الأسبوع:

بإسناده عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله عن قال: إذا كان يوم القيامة، بعث الله تعالى الايّام، ويبعث الجمعة أمامها كالعروس، ذات كمال وجمال، تهدى إلى ذي دين ومال، فتقف على باب الجنّة، والأيام خلفها، فيشفع لكلّ مَن أكثر الصلاة فيها على محمّد وآل محمّد على، قال ابن سنان:

فقلت: كم الكثير في هذا؟ وفي أيّ زمان أوقات الجمعة أفضل؟

قال ﷺ: مائة مرّة، وليكن ذلك بعد العصر.

قال: وكيف أقولها؟ قال ﷺ: تقول:

اللَّهم صلَّ على محمَّد وآل محمّد، وعجّل فرجهم ـ مائة مرّة. (١)

ويدل على ذلك أيضاً كلام السيد الأجل علي بن طاووس (ره) في جمال الاسبوع عند ذكر الدعاء المروي عن الشيخ الجليل المتقدم عثمان بن سعيد (ره) وسنذكره إن شاء الله تعالى في الباب الآتي والله المستعان، وهو الهادي.

وأمّا في قنوت الظهر والجمعة فقد مرّ ما يدلّ عليه في تأكيد ذلك في القنوت وأمّا في خطبة صلاة الجمعة، فتشهد لتأكّده رواية محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر المرويّة في الكافي والوافي(٢)، فراجع وتدبّر.

وأمّا آخر ساعة من يوم الجمعة، فيدلّ ورود ذلك بالخصوص في بعض الدعوات المذكورة بعد دعاء السمات، وهو ممّا يرجى فيه إجابة الدعوات:

١٠٨٠ عفى جمال الصالحين ذكر هذا الدعاء:

اَللَّهُمَّ إِنِّي اَسْالُكَ بِحُرْمَةِ هٰذَا الدُّعَاءِ، وَبِمَا فَاتَ مِنْهُ مِنَ الْأَسْمَاءِ، وَبِمَا فَاتَ مِنْهُ مِنَ الْأَسْمَاءِ، وَبِمَا فَاتَ مِنْهُ مِنَ التَّفْسِيرِ وَالتَّدبير الَّذي لأيْحيطُ بِهِ اللهُ آنْتَ، اَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ يَشْتَمِلُ عَلَيْهِ إِلاَّ آنْتَ، اَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ

<sup>(</sup>١)جمال الأسبوع: ٢٧٧، عنه البحار: ٩١/٩٠ ضمن ح٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٣/ ٤٣٢ ح٦، عنه الوافي: ٨/ ١١٥٠ ح١٢.

مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ، وَ أَنْ تَعَجِّلَ فَرَجَهُمْ في عَافِيَةٍ، وَتُهْلِكَ آعْدَاءَهُمْ في الدُّنْيَا وَالْاَخِرَةِ، وَ آلْ لِلْنَرْجُو، وَتَصْرِفَ بِهِمْ عَنَّا وَالْاَخِرَةِ، وَ أَنْ تَرْزُقَنَا بِهِمْ خَيْرَ مَا نَرْجُو، وَخَيْرَ مَا لأنَرْجُو، وَتَصْرِفَ بِهِمْ عَنَّا شَرًا مَانَحْذَرُ، وَشَرَّ مَا لأنَحْذَرُ، إنَّكَ عَلىٰ كَلِّ شَيْءٍ قَديرٌ، وَ أَنْتَ أَكْرَمُ الْأكْرَ مِينَ (١)

۱۰۸۱ وذكر في بعض الكتب المعتبرة دعاء آخر، يدعى به بعد دعاء السمات آخر يوم الجمعة، فيه دلالة على المطلوب، وهو هذا:

اللَّهُمَّ بِحَقِّ هٰذَاالدُّعٰاءِ، وَبِحَقِّ هٰذِهِ الْاَسْمٰاءِ، الَّتِي لأيَعْلَمُ تَفْسيرَهٰا وَلأَيعْلَمُ بُاطِنَهٰا غَيْرُكَ، إِفْعَلْ بِي مَا اَنْتَ اَهْلُهُ، وَلأَتَفْعَلْ بِي مَا اَنَا اَهْلُهُ، وَانْتَقِمْ لِي مِنْ ظَالِمي، وَعَجِّلْ فَرَجَ الِ مُحَمَّدٍ، وَهَلاكَ اَعْدائِهِمْ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ، وَاغْفِرْ لِي ظَالِمي، وَعَجِّلْ فَرَجَ اللهِ مُحَمَّدٍ، وَهَلاكَ اَعْدائِهِمْ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ، وَاغْفِرْ لِي ظَالِمي، وَعَجِّلْ فَرَجَ اللهِ مُحَمَّدٍ، وَهَلاكَ اَعْدائِهِمْ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ، وَاغْفِرْ لِي مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِي وَمَا تَا خَرَ، وَوَسِّعْ عَلَيَّ مِنْ حَلالِ رِزْقِكَ، وَاكْفِنِي مَوُّنَةَ إِنْسَانِ مَلْ وَقَعْنِي مَوْ نَقَ إِنْسَانِ مَنْ وَلَيْ اللهِ مِنْ الْعَلْمَ مِنْ ذَنْبِي وَمُا تَا خَلَى كَلَّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، وَالْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (اللهُ مَلْ اللهِ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، وَالْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْعَلْمَ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

ويدلّ على تأكّد الدعاء له على في يوم الجمعة ورود دعاء الندبة فيه، وفي العيدين، ونذكره إن شاء الله تعالى، في الباب الآتي(٢)،

ولعل المتتبّع في كتب الاخبار المرويّة عن الائمّة الاطياب، يطّلع على شواهد أخر لهذا الباب، والله الهادي إلى نهج الصواب.

تكميل: إعلم أنّ ليوم الجمعة اختصاصاً وانتساباً إلى مولانا الحجّة على من وجوه عديدة، تقتضي الإهتمام فيه بالدعاء له على قد ذكرناها في كتاب أبواب الجنّات في آداب الجمعات، ونشير إليها في هذا الكتاب، تذكرة لأولى الالباب:

الأوّل: وقوع ولادته فيه.

الثاني: فيه انتقال الإمامة إليه.

الثالث: وقوع ظهوره فيه.

<sup>(</sup>١) ١٧١، عدّة الداعى: ٧٦، عنه البحار: ٩٩/٩٠.

<sup>(</sup>٢) البلد الأمين: ١٤٠، المتهجّد: ٤٢٠. (٣) يأتي ص١١٠٠

الرابع: استيلاؤه فيه على أعدائه.

الخامس: أنَّه يوم أخذ العهد والميثاق له ولآبائه الأطهار.

السادس: أنّه يوم خصّه اللّه تعالى بلقب القائم على السادس:

السابع: أنّه من جملة القابه الشريفة،

وقد ذكرنا هناك وجوهاً أخرى، من أرادها فليرجع إلى ذلك الكتاب. (١١)

ومن الأوقات: الّتي يتأكّد فيها الدعاء له هي وطلب ظهوره وفرجه صلوات الله عليه يوم النيروز، ويدل عليه رواية المعلّى بن خنيس، المذكورة في البحار وزاد المعاد، ويستفاد تأكّد ذلك فيه من مواقع عديدة من الرواية المذكورة يعرفها المتفطّن إن شاء الله تعالى، فراجع وتدبّر. (٢)

ومنها: يوم عرفة، ويشهد لذلك دعاء سيّد الساجدين ، المذكور في الصحيفة (٢)، ودعاء مولانا الصادق ، المرويّ في الإقبال وزاد المعاد. (١)

ومنها: يوم الفطر، ويشهد لتأكّد هذا الدعاء فيه وروده في الدعاء المذكور في كتاب الإقبال عند إرادة الخروج إلى صلاة الفطر، أو الأضحى وسنذكره. (٥) ١٠٨٢ والدعاء الذي يدعى به في الطريق عند الخروج إلى صلاة الفطر قال رحمه الله تعالى: فصل: فيما نذكره من الدعاء في الطريق،

قال: استفتح خروجك بهذا الدعاء، إلى أن تدخل مع الإمام في الصلاة، فإن فاتك منه شيء فاقضه بعد الصلاة:

اَللّٰهُمَّ اِلنّٰكَ وَجَهْتُ وَجْهى - وساق الدعاء إلى قوله - اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ وَلِيلًكَ اللهُمَّ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُمُ اللهُمُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُلِمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُمُم

<sup>(</sup>١) أبواب الجنّات: ٣٤١. (٢) البحار: ٣٠٨/٥٣ ح٨٤، زاد المعاد: ٥٢٣.

<sup>(</sup>٣) الصحيفة السجاديّة الجامعة: ٣٢٣ ضمن الدعاء: ١٤٧.

<sup>(</sup>٤) الإقبال: ١٢٦/٢، زاد المعاد: ٢٧٥. (٥) الإقبال: ١/٢٧٦.

وَانْصُرْهُ بِالرُّعْبِ، وَقَوِّ نَاصِرَهُمْ، وَاخْذُلْ خَاذِلَهُمْ، وَدَمْدِمْ عَلَىٰ مَنْ نَصَبَ لَهُمْ، وَدَمِّرُ عَلَىٰ مَنْ نَصَبَ لَهُمْ، وَدَمِّرْ عَلَىٰ مَنْ غَشَّهُمْ - إلى آخر الدعاء \_(١)

واستحباب دعاء الندبة فيه أيضاً، واشتمال الدعاء الوارد حين الخروج إلى صلاة العيد عليه.

١٠٨٣ وما ورد عن الصادق ، أنّه ما من يوم عيد فطر ولا أضحى إلا ويتجدّد للائمة هي حزن، لانهم يرون حقهم في أيدي الغاصبين. (٢)

أقول: فينبغي للمؤمن أن يلح في طلب ظهور مولاه ونصرته لرفع حزن أئمته ومنها: يوم الاضحى، ويدل عليه تمام ما ذكرناه في عيد الفطر.

الماثور الذي يقال حين الخروج إلى صلاة العيد، فهو ما روي في كتاب الإقبال، بإسناده عن أبي حمزة الشمالي، عن أبي جعفر الله الله المائور الله المائورة الشمالي، عن أبي جعفر الله المائورة ا

اَللَّهُمَّ مَنْ تَهَيَّأُ في هٰذَا الْيَوْمِ، أَوْ تَعَبَّا، أَوْ اَعَدُّ وَاسْتَعَدُّ لِوِفَادَةٍ اِلىٰ مَخْلُوقٍ رَجُاءَ رِفْدِهِ وَجَائِزَتِهِ وَنَوْافِلِهِ، فَالَيْكَ يُاسَيِّدي كَانَتْ وِفَادَتي وَتَهْيِئَتي، وَجُاءَ رِفْدِكَ وَجَوْائِزِكَ، وَنَوْافِلِكَ

اللّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَبْدِكَ وَرَسُولِكَ، وَحِيَرَتِكَ مِنْ خَلْقِكَ، وَعَلَىٰ اَمْوُ مِنْ نَ الْحَسَنِ الْمُؤْمِنِينَ وَوَصِيِّ رَسُولِكَ، وَصَلِّ يَا رَبِّ عَلَىٰ اَثِمَّةِ الْمُؤْمِنِينَ: الْحَسَنِ وَالْحُسَيْنِ، وَعَلِيٍّ، وَمُحَمَّدٍ «وتُستيهم إلى آخرهم حتى تنتهي إلى صاحب الزمان الله وقل: اَللّهُمَّ افْتَحْ لَهُ فَتْحاً يَسِيراً، وَانْصُرْهُ نَصْراً عَزِيزاً، اَللّهُمَّ اَظْهِرْ بِه دينك، وَسُنَة رَسُولِكَ، حَتَىٰ لايَسْتَخْفِي بِشَيْءٍ مِنَ الْحَقِّ مَخَافَةَ اَحَدٍ مِنَ الْخَلْقِ.

اَللّٰهُمَّ إِنَّا نَوْغَبُ اِلَيْكَ في دَوْلَةٍ كَرِيمَةٍ، تُعِزُّ بِهَا الْإِسْلامَ وَاَهْلَهُ، وَتُلِالً بِهَا اللهُمُ اللهُمُ وَاَهْلَهُ، وَتُلِالً بِهَا اللّٰهُاقَ وَاهْلَهُ، وَتَجْعَلُنَا فيها مِنَ الدُّعْاةِ إلىٰ طَاعَتِكَ وَالْقَادَةِ إلىٰ سَبِيلِكَ، النُّفَاقَ وَاهْلَهُ، وَتَجْعَلُنَا فيها مِنَ الدُّعْاةِ إلىٰ طَاعَتِكَ وَالْقَادَةِ إلىٰ سَبِيلِكَ،

<sup>(</sup>۱) الإقبال: ۲/۲۷۱.(۲) الكافي: ١٦٩/٤ - ٢.

وَتَرْزُقُنَا بِهَا كَرَامَةَ الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ، اَللَّهُمَّ مِا أَنْكَـرْنَا مِنْ حَـقٌ فَـعَرَّفْناهُ، وَمِـا قَصُرْنَا عَنْهُ فَبَلِّغْناهُ، وتدعو الله له، وعلى عدوه، وتسأل حاجتك، ويكون أخركلامك:

اَللَّهُمَّ اسْتَجِبْ لَنا، اللَّهُمَّ اجْعَلْنا مِمَّنْ تَذَكَّر فَيُذَكَّر.

اَللَّهُمَّ مَا أَنْكُو نَا(١) مِنْ حَقٌّ فَعَرِّفْنَاهُ وَمَا قَصَوْنَا عَنْهُ فَبَلِّغْنَاهُ

وتدعو الله تعالى له، وعلى عدوه، وتسال حاجتك، ويكون آخر كلامك: اَللُّهُمَّ اسْتَجِبْ لَنَا، اَللّٰهُمَّ اجْعَلْنَا مِمَّنْ تَذَكَّرَ فَيُذَكِّرْ (٢)

ومنها: يوم دحو الارض، وهو اليوم الخامس والعشرون من شهر ذي القعدة ويدل على الإهتمام بالدعاء فيه لمولانا صاحب الزمان،

ومسالة تعجيل فرجه من الخالق المنّان، الدعاء المنقول في الإقبال، وزاد المعاد. (٢)

وقد اختلج بالفؤاد نكت شريفة لهذا الارتياد نذكرها تشويقاً للعباد:

منها: أنّه اليوم الّذي وعد في مثله ظهوره صلوات الله عليه، فإذا رأى المؤمن أنّ هذا اليوم من هذه السنة قد أتى، ولمّا يظهر إمامه على تجدّد حزنه، وعظم غمّه، وبعثه عقله وإيمانه على الدعاء له، وطلب تعجيل فرجه.

ومنها: أنّ في هذا اليوم تنشر الرحمة، وتستجاب الدعوة، كما ورد في الرواية، فالمؤمن الذي يكون إمامه أعز عليه من نفسه، وأهله وولده، وعشيرته يجعل خالص دعائه لكشف الكرب عن وجه مولاه.

ومنها: أنّ هذا يوم أنعم الله عليه، بأن دحى الأرض لتعيّشه، وسكناه، وتلذّذه، وانتفاعه بما يهواه من صنوف مايخرج من الأرض، وما ينزل إليها،

<sup>(</sup>١)اي مَا جهلناه ولم نعرفه، ونظير هذا الكلام كثير، منه رحمه الله.

<sup>(</sup>٢) الإقبال: ٢/٧٦/١، عنه البحار: ٦/٩١، أوردناه في الصحيفة الباقرية: د: ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) الإقبال: ٢/ ٢٩، مصباح المتهجّد: ٦٧٠، زاد المعاد: ٢٣٦.

ويعيش فيها (١) وإذا علم أنّ جميع ذلك إنّما هو ببركة مولاه كما نبّهنا عليه في الباب الثالث، حتم على نفسه التشكّر له بالدعاء، لأنّه الواسطة في تنعّمه بهذه النعماء، ولم يتسامح في ذلك.

ومنها: أنّه قد ورد الحثّ والترغيب في هذا اليوم على الإشتغال بذكر الله عزّ وجلّ، ولا ريب أنّ الإشتغال بالدعاء في حقّ مولانا صاحب الزمان من أفضل مصاديق ذلك العنوان.

## ومن الأوقات الَّتي يتأكَّد فيها ذلك، يوم عاشوراء:

1 • ٨٥ - ويدل عليه الدعاء المروي في الإقبال، والمزار، وزاد المعاد، عن الصادق عن المادة عبد الله بن سنان (ره) وأوّله:

اللَّهمّ عذَّب الَّذين حاربوا رسلك وشاقوك ... إلخ (٢)،

والسرّ في ذلك: أنّ في مثل هذا اليوم ورد ما ورد من المصائب والبلاء على مولانا سيّد الشهداء، وقد وعد الله عزّ وجلّ أن ينتقم من ظالميه بمولانا القائم عجّل الله فرجه، كما نطقت به الروايات (٢٠).

فإذا تذكّر المؤمن في هذا اليوم لمصائب الإمام المظلوم، وعلم أنّ اللّه تعالى قد قدّر لذلك منتقماً، بعثه إيمانه ووُدّه على الدعاء، وطلب ظهور ذلك المنتقم من سلطان السماء،

ولذا ورد هذا السؤال في الدعاء المذكور بهذا المنوال.

ومن هنا قلنا في الباب السابق: أنّ الداعي لهذا الامر الجليل يدرك به ما لا يحصى ثوابه إلاّ الله تعالى، وهو طلب ثار مولانا المظلوم الشهيد على الله الله على ال

<sup>(</sup>١) أقول: ولمّا كان هذا اليوم دحى الله الارض بيُمنه ويُمن آبائه هله لإكمال المادّيات كذلك في هذا اليوم بظهوره على يكمل المادّيات والمعنويّات، فللمؤمن أن يسأل في هذا اليوم تعجيل ظهوره من صاحب العنايات، ويجعله من الفائزين بأنواع السعادات،منه (ره).

<sup>(</sup>٢) أوردناه في الصحيفة الصادقيّة: د: ١٠٨٨.

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوسي: ٤١٨ ح ٨٩، عنه البحار: ٦٨/١١.

ومنها: ليلة النصف من شعبان، لانها مولد صاحب الزمان هي فينبغي أن يشتغل بالدعاء له أهل الإيمان، وقد ورد في الروايات أنّ هذه الليلة تستجاب فيها الدعوات. قلت:

قد بينا سابقاً أنّ ذلك الدعاء أهم الدعوات عند ذوي العقول، فينبغي لهم أن يقدّموه في أوقات الإجابة على كلّ مأمول، ويؤيّد ما قلناه أنّ صاحب جمال الصالحين ذكر في أدعية هذه الليلة الدعاء المأثور عن مولانا الحجّة، أوّله:

اللّهم صلّ على محمّد سيّد المرسلين، وخاتم النبيّين ... إلخ (١)، وهو دعاء شريف، سنذكره في صدر الباب السابع، ونبيّن الإهتمام به في جميع المواقع.

1 • ٨٦ ـ ويشهد لما ذكرناه أيضاً الدعاء المذكور في الإقبال، وزاد المعاد أوّله: اللّهمّ بحقّ ليلتنا هذه ومولودها ... إلخ (٢)،

ومن هذه العبارة تقدر على استفادة عظمة شأن تلك الليلة، فإيّاك أن يذهب عمرك فيها بالغفلة، وتترك فيها الخدمة، والدعوة للّذي حصل ببركة ولادته ذاك الشأن لتلك الليلة.

١٠٨٧ ـ وينبغى لك أن تذكر قول مولانا الصادق على في حقه:

ولو أدركته لخدمته أيّام حياتي، مضافاً إلى أنّ ذلك من أقسام الشكر لتلك النعمة السنيّة، أعني ولادة مولانا الحجّة، ومضافاً إلى أنّها ليلة عرض الاعمال، على ما ورد في بعض الروايات، وهو ما روى في مستدرك الوسائل. (٢)

ومنها: يوم النصف من شعبان، ويشهد للإهتمام فيه بذلك الدعاء جميع ما ذكرناه آنفاً، مضافاً إلى أنّ الإشتغال في هذا اليوم وتلك الليلة، أسوة به صلوات الله عليه، فإنّه قد دعا لذلك الأمر حين ولادته وهو ساجد، فقال:

<sup>(</sup>١)أوردناه في الصحيفة الرضوية: ٢٥١ د: ٢.

<sup>(</sup>٢) الإقبال: ٣/ ٣٣٠، المتهجّد: ٨٤٢، الجنّة الواقية: ٧٢٤.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات: ٤٢٤ ح١، عنه البحار: ٣٤٣/٢٣ ح٢٩.

اَلله مَ اَنْجِزْ لَى وَعْدى، وَاتْمِمْ لَى اَمْرى، وَثَبِّتْ وَطْ اَتَى، وَامْلاَ الْاَرْضَ بِي عَدْلاً وَقَسطاً. (۱)

ومنها: جميع شهر رمضان، خصوصاً لياليه، لأنّه شهر الدعاء وهذا الدعاء من أفضل الدعوات، ولذلك ورد الأمر والإهتمام منه، عجّل الله تعالى فرجه بدعاء الإفتتاح، في ليالي هذا الشهر، فلا تغفل منه،

فإنّه دعاء نفيس شريف جداً، جامع لمطالب الدنيا والآخرة. (٢)

1 • ١٠٨٨ ويؤيّد ذلك أيضاً ما رواه رئيس المحدّثين شيخنا الصدوق رحمة الله تعالى عليه، في كتاب فضائل شهر رمضان: بإسناده عن الرضا على الرضا على في ذكر فضائل شهر رمضان ـ قال: الحسنات في شهر رمضان: مقبولة، والسيّئات فيه مغفورة، من قرأ في شهر رمضان آية من كتاب الله عزّ وجلّ كان كمن ختم القرآن في غيره من الشهور، ومن ضحك فيه في وجه أخيه المؤمن لم يلقه يوم القيامة إلا ضحك في وجهه وبشره بالجنّة، ومن أعان فيه مؤمناً، أعانه الله تعالى على الجواز على الصراط يوم تزلّ فيه الاقدام، ومن كفّ فيه غضبه كفّ الله عنه غضبه يوم القيامة، ومن أغاث فيه ملهوفاً، آمنه الله من الفزع الاكبر يوم القيامة، ومن نصر فيه مظلوماً نصره الله على كلّ من عاداه في الدنيا، ونصره يوم القيامة عند، الحساب والميزان.

شهر رمضان: شهر البركة، وشهر الرحمة، وشهر المغفرة، وشهر التوبة والإنابة، ومن لم يغفر له في شهر رمضان ففي أيّ شيء يغفر له، فاسالوا الله ان يتقبّل منكم فيه الصيام، ولا يجعله آخر العهد منكم، وأن يوفّقكم فيه لطاعته، ويعصمكم من معصيته، إنّه خير مسؤول. (٢)

أقول: قد بيّنا في الباب الخامس: أنّ الدعاء بتعجيل فرج مولانا الحجّة

<sup>(</sup>١، ٢) أوردناه في الصحيفة الرضويّة: ٣٤٢ د: ٨٣، وص٣٠٠ د: ٢٦.

<sup>(</sup>٣) ٩٧، عنه البحار: ٣٤١/٩٦ ح٥.

عجّل الله تعالى فرجه، من أقسام الإعانة والنصرة،

وقد حثّ على ذلك في هذا الحديث الشريف، أن يعمل به في هذا الشهر المكرّم، وإعانة الإمام على أفضل من سائر أصنافه، وأتمّ.

الدعاء المروي في الإقبال، وزاد المعاد، عن سيّد العابدين، وابنه ابي جعفر الباقر هي ، أوّله: اَللَّهُمَّ هٰذَا شَهْرُ رَمَضَانَ، وفيه: اَسْأَلُكَ ... اَنْ تَنْصُرَ خَليفَةَ الباقر هي ، أوّله: اَللَّهُمَّ هٰذَا شَهْرُ رَمَضَانَ، وفيه: اَسْأَلُكَ ... اَنْ تَنْصُرَ خَليفَةَ مُحَمَّدٍ، وَوَصِيً مُحَمَّدٍ، وَالْقَائِمَ بِالْقِسْطِ مِنْ اَوْصِياءِ مُحَمَّدٍ صَلَوْاتُكَ عَلَيْهِ مُ نَصْرَكَ ... إلخ أنه وَعَلَيْهِ مُ اعْطِفْ عَلَيْهِمْ نَصْرَكَ ... إلخ (1)

(ره) في كتاب الصوم من فروع الكافي، عن محمّد بن يعقوب الكليني (ره) في كتاب الصوم من فروع الكافي، عن محمّد بن عيسى بإسناده عن الصالحين على قال: يكرّر في ليلة ثلاث وعشرين من شهر رمضان هذا الدعاء ساجداً وقائماً وقاعداً، وعلى كلّ حال، وفي الشهر كلّه، وكيف امكنك، ومتى حضرك من دهرك، تقول بعد تحميد اللّه تبارك وتعالى والصلاة على النبيّ على:

اَللَّهُمَّ كُنْ لِوَلِيَّكَ «فُلانِبْنِ فُلانِ» في هٰذِهِ السَّاعَةِ وَفي كُلِّ سَاعَةٍ، وَلِيّاً وَخافِظاً وَنَاصِراً وَدَليِلاً وَقَائِداً وَعَيْناً، حَتَّىٰ تُسْكِنَهُ اَرْضَكَ طَوْعاً، وَتُمَتَّعَهُ فيها طَويلاً<sup>(٢)</sup>

أقول: دلّ هذا الحديث الشريف على أنّ الدعاء لذاك الامر المنيف في الليلة الثالثة والعشرين من شهر رمضان أهمّ، وآكد من سائر الازمان، كما أنّه في شهر الصيام أهمّ، وآكد من سائر شهور العام،

ووجهه: اجتماع جهات الإجابة، والإنابة والإثابة في الليلة المزبورة، ونزول الملائكة والروح وانفتاح ما لا يفتح في غيرها من أبواب الفتوح بل يظهر

<sup>(</sup>١) الإقبال: ٢٠٢ ـ ٢٠٨، عنه البحار: ١٠١/٠٨ ـ ١٠٥، الصحيفة السجادية الجامعة: د: ١١٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ١٦٢/٤ ح٤، التهذيب: ١٠٣/٣.

من صريح بعض الروايات أنَّها ليلة القدَّر، الَّتي هي خير من ألف شهر:

الكافي، في باب النوادر \_ آخر أبواب كتاب فضل القرآن \_ بإسناده عن الصادق الكافي، في باب النوادر \_ آخر أبواب كتاب فضل القرآن \_ بإسناده عن الصادق عن النبي عن النبي عن النبي عن النبي الله قال: أنزل القرآن في ثلاث وعشرين من شهر رمضان. (۱) فهذا الحديث بضميمة قوله عز وجل: ﴿إِنّا أنزلناه في ليلة القدر﴾ يدل على أنها ليلة ثلاث وعشرين، وهذا واضح لأهل التبيين.

النجم الثاقب الدعاء المذكور بوجه أبسط نقلاً عن كتاب المضمار، تأليف سيّد العلماء الابرار الدعاء المذكور بوجه أبسط نقلاً عن كتاب المضمار، تأليف سيّد العلماء الابرار الذي ينبغي أن يقتدي به عامّة أولي الابصار، السيّد عليّ بن طاووس رحمة الله تعالى عليه وهو هذا:

اللهُمَّ كُنْ لِوَلِيًكَ الْقَائِمِ بِاَمْرِكَ، الْحُجَةِ بْنِ الْحَسَنِ الْمَهْدِي عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آبَانِهِ اَفَضَلُ الصَّلاَةِ وَالسَّلاَمِ، في هٰذِهِ السَّاعَةِ وَفي كُلِّ سَاعَةٍ، وَلِيًا وَخافِظاً، وَقَائِداً وَنُاصِراً وَدَلِيلاً وَمُوَيِّداً، حَتَىٰ تُسْكِنَهُ اَرْضَكَ طَوْعاً، وَتُمتَّعَهُ فيها طُولاً وَنُاصِراً وَدَلِيلاً وَمُوَيِّيَةُ مِنَ الْاَئِمَّةِ الْوَارِثِينَ، اللَّهُمَّ انْصُرْهُ وَانْتَصِرْ بِهِ، وَاجْعَلِ وَعَرْضاً وَتَجْعَلَهُ وَذُرَيَّتَهُ مِنَ الْاَئِمَّةِ الْوَارِثِينَ، اللَّهُمَّ انْصُرْهُ وَانْتَصِرْ بِهِ، وَاجْعَلِ النَّصْرَ لَهُ وَالْفَتْحَ عَلَىٰ وَجُهِهِ وَلا تُوجِهِ الْاَمْرَ اللَّهُ مَّ اللَّهُمَّ الْفُرْهِ وَالْفَتْحَ عَلَىٰ وَجُهِهِ وَلا تُوجِهِ الْاَمْرَ اللَّعْرِهِ، اللَّهُمَّ اَظُهِرْ بِهِ دِينَكَ وَسُنَّةَ نَبِيكَ، حَتَىٰ لا يَسْتَخْفِي بِشَيْءٍ مِنَ الْحَقَّ اللهُ عَيْرِهِ، اللَّهُمَّ الْفُهِرْ بِهِ دِينَكَ وَسُنَّةَ نَبِيكَ، حَتَىٰ لا يَسْتَخْفِي بِشَيْءٍ مِنَ الْحَقِّ اللهُ عَيْرِهِ، اللَّهُمَّ النَّهُ مَا أَنْ اللَّهُمَّ الْهُمَّ الْمُورِ بِهِ دِينَكَ وَسُنَّةَ نَبِيكَ، حَتَىٰ لا يَسْتَخْفِي بِشَيْءٍ مِنَ الْحَقَّ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱)الكافي: ۲/۹/۲ ح٦.

وَ يَدِكَ الْمَلِيءِ، فَإِنَّ كُلَّ مُعْطٍ يَنْقُصُ مِنْ مُلْكِهِ، وَعَطَاؤُكَ يَزِيدُ في مُلْكِكَ. (١) ومنها: الليلة السادسة من شهر الصيام،

١٠٩٣ ويستفاد ذلك من الدعاء المنقول في الإقبال من كتاب محمد بن أبي
 قرة:

اَللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ وَالَيْكَ الْمُشْتَكَىٰ، اَللَّهُمَّ اَنْتَ الْواحِدُ الْقَديم، وَالْاَحِرُ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اَنْتَ الْواحِدُ الْقَديم، وَالْاَحِرُ اللَّهُمُ وَالدَّيْنِ، تَفْعَلُ مَا تَشَاءُ بِلاَمُغَالَبَةٍ، وَتُعْطى الدُّينِ، تَفْعَلُ مَا تَشَاءُ بِلاَ مُنْ تَشَاءُ بِلاَ طُلْمٍ، وَتُذَاوِلَ الْآيَّامَ بَيْنَ النَّاسِ، يَرْ كَبُونَ طَبَقًا عَنْ طَبَقٍ، اَسْأَلُكَ يَا ذَا الْجَلالِ وَالْإِكْرَام، وَالْعِزَّةِ التِّي لاَتُرَامُ، طَبَقاً عَنْ طَبَقٍ، اَسْأَلُكَ يَا ذَا الْجَلالِ وَالْإِكْرَام، وَالْعِزَّةِ التِّي لاَتُرَامُ،

وَاَسْأَلُكَ يَا اَللهُ، وَاَسْأَلُكَ يَا رَحْمَانُ، اَسْأَلُكَ اَنْ تُصَلِّيَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالِ مُحَمَّدٍ، وَفَرَجَنَا بِفَرَجِهِمْ، وَتَقَبَّلْ صَوْمى

وَاسْالُكَ خَيْرَ مَا اَرْجُو مِنْكَ، وَاعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا اَحْذَرُ، إِنْ اَنْتَ خَذَلْتَ فَبَعْدَ الْحُجَّةِ، وَإِنْ اَنْتَ عَصَمْتَ فَبِتَمَامِ النِّعْمَةِ، يَا صَاحِبَ مُحَمَّدٍ يَوْمَ حُنَيْنٍ، وَصَاحِبَهُ وَمُؤَيِّدَهُ يَوْمَ بَدْرٍ وَخَيْبَرٍ، وَالْمَوْاطِنَ الَّتِي نَصَرْتَ فَيها نَبِيَّكَ عَلَيْهِ وَصَاحِبَهُ وَمُؤَيِّدَهُ يَوْمَ بَدْرٍ وَخَيْبَرٍ، وَالْمَوْاطِنَ الَّتِي نَصَرْتَ فَيها نَبِيَّكَ عَلَيْهِ وَالْمَوْاطِنَ اللَّهِ لَيْهِ السَّلام، يَا مُبِيرَ الْجَبُّارِينَ، وَيَا عَاصِمَ النَّبِيِّينَ،

اَسْأَلُكِ وَالْقَسِمُ عَلَيْكَ بِحَقِّ يُس، وَالْقُرْانِ الْحَكِيمِ، وَبِحَقِّ طَهْ، وَسَائِرِ الْقُرْانِ الْحَكيمِ، وَبِحَقِّ طَهْ، وَسَائِرِ الْقُرْانِ الْعَظيمِ، اَنْ تُصَلِّى عَنِ الذُّنُوبِ وَالْخَطَايَا وَانْ تَحْصُرَنِي عَنِ الذُّنُوبِ وَالْخَطَايَا وَانْ تَزْبِدَنِي فَي هٰذَا الشَّهْرِ الْعَظيمِ تَأْيِيداً تَرْبَطُ بِهِ عَلَىٰ جَأْشِي، وَتَسُدُّ بِهِ عَلَىٰ خَلْتَي، اَللَّهُمَّ اِنِّي اَذْرَءُ بِكَ فَي نُحُورِ اَعْدَائي، لاَاجِدُ لَي غَيْرَكَ، هَا اَنَا بَيْنَ يَدَيْكَ فَاصْنَعْ بَي مَاشِئْتَ، لاَيُصِبِبُنِي اللهُ مَاكَتَبْتَ لَي، اَنْتَ حَسْبِي وَنِعْمَ الْوَكِيلُ (٢) فَاصْنَعْ بَي مَاشِئْتَ، لاَيُصِبِبُنِي اللهُ مَاكَتَبْتَ لَي، اَنْتَ حَسْبِي وَنِعْمَ الْوَكِيلُ (٢)

<sup>(</sup>١) ١٠٠٤، أورده السيّد (ره) في الإقبال: ١٩١١، عنه البحار: ٣٤٩/٩٧.

<sup>(</sup>٢) الإقبال: ١/ ٢٦١، عنه البحار: ٢٤/٩٨.

ومنها: اليوم الثامن من شهر الصيام

١٠٩٤ ويستفاد الإهتمام بذلك من الدعاء المروي في الإقبال:

اللهُمَّ إِنِّي لاَآجِدُ مِنْ اَعْمالي عَمَلاً اَعْتَمِدُ عَلَيْهِ، وَاَتَقَرَّبُ بِهِ اِلَيْكَ، اَفْضَلَ مِنْ وِلاَيَتِكَ، وَولاَيَةِ رَسُولِكَ، وَآلِ رَسُولِكَ الطَّيِّبِينَ صَلَواتُكَ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ وَلاَيَتِكَ، وَولاَيَةِ رَسُولِكَ، وَآلِ رَسُولِكَ الطَّيِّبِينَ صَلَواتُكَ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ اَجْعَلني اَجْمَعِينَ، اَللَّهُمَّ إِنِّي اَتَقَرَّبُ بِمُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَاتَوَجَّهُ بِهِمْ اِلَيْكَ، فَاجْعَلني عِنْدَكَ يَا اللهم بِكَ وَبِهِمْ وَجِيها فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ، وَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ، فَانِي قَدْ عِنْدَكَ يَا الله مِنْ المُقَرَّبِينَ، فَانِي قَدْ وَمِنَ المُقَرَّبِينَ، فَالِنِي قَدْ وَضَا اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَالْعَرَةِ، وَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ، فَالنّي قَدْ وَكَرَامَةً وَلا كَرَامَةَ اَفْضَلَ مِنْ رِضُوانِكَ، وَالتَّنَعُم في ذَارِكَ مَعَ اَوْلِيانِكَ وَاهْلِ طَاعَتِكَ

اَللّٰهُمَّ اَكْرِمْنَى بِوِلاَيَتِكَ، وَاحْشُرْنَى فَى زُمْرَةِ اَهْلِ وِلاَيَتِكَ، اَللّٰهُمَّ اجْعَلْنَى فَى وَدَائِعَكَ اللّٰهَ اللّٰهُمَّ اجْعَلْنَى فَى وَدَائِعَكَ اللّٰتِى لاَتَضيعُ، وَلاَتَرُدَّنِى خَائِباً بِحَقِّكَ، وَحَقِّ مَنْ اَوْجَبْتَ حَقَّهُ عَلَيْكَ، وَاَسْآلُكَ اَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالِ مُحَمَّدٍ، وَتُعَجِّلَ فَرَجَ الله مُحَمَّدٍ، وَتُعَجِّلَ فَرَجَ الله مُحَمَّدٍ، وَقُومِنَةً، بِرَحْمَتِكَ يَا اَرْجَمَ الرّاحِمِينَ. (۱)

ومنها: الليلة الثانية عشرة منه

١٠٩٥ ويشهد للإهتمام به الدعاء المذكور في الكتاب المزبور:

اَللَّهُمَّ إِنَّى اَسْاَلُكَ بِمَعْاقِدِ الْعِزِّ مِنْ عَرْشِكَ، وَمُنْتَهَى الرَّحْمَةِ مِنْ كِتْابِك، وَمُنْتَهَى الرَّحْمَةِ مِنْ كِتْابِك، وَبِاسْمِكَ الْاَعْظَمِ، وَكَلِمَاتِكَ التَّامَّةِ الَّتِي لاَيُجْاوِزُهُنَّ بِرِّ وَلاَفَاجِرٌ، فَإِنَّكَ لاَتَبيدُ وَلاَتَنْفَدُ، اَنْ تُصَلِّي عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ، وَتَقَبَّلْ مِنِّي وَمِنْ جَميعِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِاتِ صِيامَ شَهْرِ رَمَضَانِ وَقِيامَهُ، وَتَفُكَّ رِقَابَنَا مِنَ النَّارِ.

اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَاجْعَلْ قَلْبِي بِارَّا، وَعَمَلِي سَارًا، وَرَزْقي دَارًا وَمُسْتَقَرًا، وَتُعَجِّلْ وَرِزْقي دَارًا وَمُسْتَقَرًا، وَتُعَجِّلْ

<sup>(</sup>١) الإقبال: ٢٦٩/١، عنه البحار: ٢٨/٩٨.

فَرَجَ آلِ مُحَمَّدٍ فَي عَافِيَةٍ، يَا أَرْحَمَ الرُّاحِمينَ. (١) ومنها: اليوم الثالث عشر منه، وهذا دعاؤه:

١٠٩٦- اللهُمُّ إِنِّي آدپنُكَ بِطاعَتِكَ وَوِلاَيَةِ الْحَسَنِ وَوِلاَيَةِ مُحَمَّدٍ نَبِيِّكَ، وَوِلاَيَةِ الْحَسَنِ وَالْحُسَيْنِ سِبْطَيْ نَبِيِّكَ وَلاَيَةِ الْحَسَنِ وَالْحُسَيْنِ سِبْطَيْ نَبِيِّكَ وَسَيَّدَيْ شَبْابِ آهْلِ جَنَّتِكَ، وَاَدبنُكَ يَا رَبِّ بِوِلاَيَةِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ، وَمُحَمَّدِ بُنِ عَلِيٍّ، وَجَعْفَرِ بْنِ مُوسَى، وَمُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، وَجَعْفَرِ بْنِ مُوسَى، وَمُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، وَجَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، وَالْحَسَنِ بْنِ جَعْفَرٍ، وَعَلِيٍّ بْنِ مُوسَى، وَمُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، وَعَلِيٍّ بْنِ مُوسَى، وَمُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، وَعَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ، وَالْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ، وَسَيِّدى وَمَوْلاَيَ صَاحِبِ الزَّمَانِ عَلِيٍّ، وَعَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ، وَالْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ، وَسَيِّدى وَمَوْلاَيَ صَاحِبِ الزَّمَانِ عَلِيٍّ، وَعَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ، وَالْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ، وَسَيِّدى وَمَوْلاَيَ صَاحِبِ الزَّمَانِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ، وَعِلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ، وَالْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ، وَسَيِّدى وَمَوْلاَيَ صَاحِبِ الزَّمَانِ الْمَانِ الْدَيْنَ الْعَلَى يُارَبِّ بِطَاعَتِهِمْ وَوِلاَيَتِهِمْ، وَبِالتَّسْلِيمِ بِمَا فَضَّلْتَهُمْ، رَاضِياً غَيْرَ مُنْكِمٍ وَلا مُسْتَكْبِر، عَلَىٰ (مُعْنَىٰ) مَا آنزَلْتَ في كِتَابِكَ

اللهم صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَال مُحَمَّدٍ، وَادْفَعْ عَنْ وَلِيُّكَ وَ خَلِيفَتِكَ وَلِسَانِكَ، وَالْفَاثِمِ بِقِسْطِكَ، وَالْمُعَظِّمِ لِحُوْمَتِكَ، وَالْمُعَبِّرِ عَنْكَ، وَالنَّاطِقِ بِحُكْمِكَ، وَالْفَاثِمِ بِقِسْطِكَ، وَالْمُعَظِّمِ لِحُوْمَتِكَ، وَالْمُعَبِّرِ عَنْكَ، وَالنَّاطِقِ بِحُكْمِكَ، وَعَيْنِكَ النَّاظِرَةِ، وَأَذُنِكَ السَّامِعةِ، وَشَاهِدِ عِبَادِكَ، وَحُجَّتِكَ عَلَىٰ خَلْقِكَ، وَالْمُجَاهِدِ فَي سَبِيلِكَ، وَالْمُجْتَهِدِ فَي طَاعَتِكَ، وَاجْعَلْهُ فَي وَديعَتِكَ الَّتِي وَالْمُخَاهِدِ فَي سَبِيلِكَ، وَالْمُجْتَهِدِ فَي طَاعَتِكَ، وَاجْعَلْهُ فَي وَديعَتِكَ الَّتِي وَالْمُخَاهِدِ فَي سَبِيلِكَ، وَالْمُجْتَهِدِ فَي طَاعَتِكَ، وَاجْعَلْهُ فَي وَديعَتِكَ اللَّتِي وَمَا وَلَذَا، لا تَصْبِعُ، وَايَّذُهُ بِجُنْدِكَ الْغَالِبِ، وَآعِنْهُ وَآعِنْ عَنْهُ، وَاجْعَلْنِي وَوْالِدَيَّ وَمَا وَلَذَا، وَوَلَدِي مِنَ اللَّذِينَ يَنْصُرُونَهُ وَيَنْتَصِرُونَ بِهِ فِي الدُّنْيا وَالْاجِرةِ، اشْعَبْ بِهِ وَوَلَدِي مِنَ اللَّذِينَ يَنْصُرُونَهُ وَيَنْتَصِرُونَ بِهِ فِي الدُّنْيا وَالْاجِرةِ، اشْعَبْ بِهِ وَوَلَدِي مِنَ اللَّذِينَ يَنْصُرُونَهُ وَيَنْتَصِرُونَ بِهِ فِي الدُّنْيا وَالْاجِرةِ، اشْعَبْ بِهِ الْجَوْرَ، وَدَمْدِمْ بِمَنْ نَصَبَ لَهُ، وَاقْصِمْ وَنَهُ وَاقْطِمْ وَلَهُ وَالْمَالِّ وَالْمَالِّ وَالْمُعْ اللهُ اللهُ اللهُ مُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُ اللَّهُ اللهُ اللهُ

ومنها: اليوم الثامن عشر، والليلة التاسعة عشر منه، ويستفاد الإهتمام به من ملاحظة الدعوات الواردة المنقولة في الإقبال(٢) والله المستعان في كلّ حال.

<sup>(</sup>١) الإقبال: ١/ ٢٨٢، عنه البحار: ٣٤/٩٨.

<sup>(</sup>٢) الإقبال: ١/٢٨٧، عنه البحار: ٣٧/٩٨. (٣) الإقبال: ٣١٠/١، عنه البحار: ٩٨/٩٨.

ومنها: اليوم الحادي والعشرون منه، خصوصاً بعد اداء فريضة الصبح؛ ١٠٩٧ ويدل على ذلك ما رواه السيّد الاجل على بن طاووس (ره) في الإقبال بالإسناد عن حمّاد بن عثمان، قال: دخلت على أبي عبدالله على ليلة إحدى وعشرين من شهر رمضان، فقال لي: يا حمّاد، اغتسلت؟ قلت: نعم، جعلت فداك، فدعا بحصير، ثمّ قال: إلى لزقي (۱)، فصلّ، فلم يزل يصلّي، وأنا أصلّي إلى لزقه، حتّى فرغنا من جميع صلاتنا، ثمّ أخذ يدعو، وأنا أؤمّن على دعائه، إلى أن اعترض الفجر، فأذن وأقام، ودعا بعض غلمانه، فقمنا خلفه، فتقدم، وصلّى بنا الغداة، فقرأ بفاتحة الكتاب، و «إنّا أنزلناه في ليلة القدر» في الأولى، وفي الركعة الثانية بفاتحة الكتاب، و «قل هو الله أحد».

فلمًا فرغنا من التسبيح والتحميد والتقديس والثناء على الله تعالى والصلاة على رسوله يَنْ والدعاء لجميع المؤمنين والمؤمنات، والمسلمين والمسلمات، الأولين والآخرين، خرّ ساجداً، لا أسمع منه إلاّ النفس، ساعة طويلة، ثمّ سمعته يقول:

<sup>(</sup>١)أي جانبي.

اَسْأَلُكَ بِاسْمِكَ الَّذِي سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ، آوِ اسْتَأْثَرْتَ بِهِ في عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ، وَاسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمِ سَمُّاكَ بِهِ آحَدٌ مِنْ خَلِقَكَ، مِنْ نَبِيٍّ آوْ صِدّيقٍ، آوْ شَهيدٍ آوْ آحَدٍ مِنْ مَلاٰئِكَتِكَ شَهيدٍ آوْ آحَدٍ مِنْ مَلاٰئِكَتِكَ

وَاسْالُكَ بِاسْمِكَ الَّذِي إِذَا دُعِيتَ بِهِ اَجَبْتَ، وَإِذَا سُئِلْتَ بِهِ اَعْطَيْتَ، وَاسْالُكَ بِحَقِّكَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَاهْلِ بَيْتِهِ صَلَوْاتُكَ عَلَيْهِمْ وَبَرَكَاتُكَ، وَبِحَقِّهِمُ الَّذِي اَوْجَبْتَهُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَاهْلِ بَيْتِهِ صَلَوْاتُكَ عَلَيْهِمْ وَبَرَكَاتُكَ، وَبِحَقِّهِمُ الَّذِي اَوْجَبْتَهُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَبْدِكَ اَوْجَبْتَهُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَبْدِكَ وَرَسُولِكَ، الدُّاعِي النَّكَ بِإِذْنِكَ، وَسِوْاجِكَ السَّاطِعِ بَيْنَ عِبْادِكَ في اَرْضِكَ وَرَسُولِكَ، الدُّاعِي النَّكَ بِإِذْنِكَ، وَسِوْاجِكَ السَّاطِعِ بَيْنَ عِبْادِكَ في اَرْضِكَ وَسَمُائِكَ، وَجَعَلْتَهُ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ، وَنُوراً اِسْتَضَاءَ بِهِ الْمُؤْمِنُونَ، فَبَشَرَنَا وَسُمَائِكَ، وَبَعْولِ ثَوْلِ اللهِ مَنْ عَذَابِكَ، اللهُ عَلَى مُحَمَّةً لِلْعَالَمِينَ، وَنُوراً اِسْتَضَاءَ بِهِ الْمُؤْمِنُونَ، فَبَشَرَنَا بِجَزِيلٍ ثَوْابِكَ، وَانْذَرَنَا الْآلِيمَ مِنْ عَذَابِكَ، اَشْهَدُ انَّهُ قَدْ جُاءَ بِالْحَقِّ مِنْ عِنْدِ بِجَزِيلٍ ثَوْابِكَ، وَانْذَرَنَا الْآلِيمَ مِنْ عَذَابِكَ، اللهُ عَلْ الْعَذَابَ الْآلِيمَ مِنْ عَذَابِكَ، اللهُ وَقَدْ الْعَذَابَ الْآلِيمَ مِنْ عَذَابِكَ، وَالْعَذَابَ الْآلِيمَ مِنْ عَذَابِكَ، اللهُ عَلَالْمَ مَنْ عَنْ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولُ اللهُ الل

آشَالُكَ يَا اللهُ يَا اللهُ يَا اللهُ يَا رَبُّاهُ يَا رَبُّاهُ يَا رَبُّاهُ، يَا سَيِّدَى يَا سَيِّدَى يَا سَيِّدى، يَا مَوْلاَيَ يَا مَوْلاَيَ يَا مَوْلاَيَ، اَسْالُكَ في هٰذِهِ الْغَذَاةِ اَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ، وَاَنْ تَجْعَلَني مِنْ اَوْفَرِ عِبَادِكَ وَسَائِليكَ نَصِيبًا، وَاَن تَـمُنَّ عَلَيً يِفَكَاكِ رَقَبَتي مِنَ النَّارِ، يَا اَرْحَمَ الرُّاحِمِينَ.

وَاَسْآلُكَ بِجَمِيعِ مَا سَآلُتُكَ وَمَالَمْ اَسْآلُكَ، مِنْ عَظِيمٍ جَلَالِكَ، مَا لَوْ عَلِمْتُهُ لَسَآلُتُكَ بِهِ، اَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَاَهْلِ بَيْتِهِ ، وَاَنْ تَأْذَنَ لِفَرَجِ مَنْ بِفَرَجِهِ فَرَجُ لَسَآلُتُكَ بِهِ، اَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَاَهْلِ بَيْتِهِ ، وَاَنْ تَأْذَنَ لِفَرَجِ مَنْ بِفَرَجِهِ فَرَجُ الطَّالِمِينَ وَتُهْلِكُهُمْ، عَجُّلْ ذَلِكَ يُا اَوْلِيْائِكَ وَاصْفِيائِكَ مِنْ خَلْقِكَ، وَبِهِ تُبِيدُ الظُّالِمِينَ وَتُهْلِكُهُمْ، عَجُّلْ ذَلِكَ يُا وَلِيْائِكَ وَالْإِكْرَامِ فَي جَميعِ مَا سَآلَتُكَ، وَبِهُ الْمُجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ في جَميعِ مَا سَآلَتُكَ، وَبِعُ الْمُجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ في جَميعِ مَا سَآلَتُكَ، لِغَاجِل الدُّنْيَا وَ أَجِلِ الْاجْرَةِ

يا مَنْ هُوَ اَقْرَبُ اِلَىًّ مِنْ حَبْلِ الْوَريدِ، اَقِلْني عَثْرَتي، وَاَقِلْني بِقَضَاءِ حَوانجِي، يَا خَالِقي وَيَا رَازِقي وَيَا بَاعِثي، وَيَا مُحْيى عِظَامي وَهِيَ رَمية، صَلِّ

عَلَىٰ مُحَمَّدِ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَاسْتَجِبْ لَى دُعَاثَى يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ.

فلمّا فرغ رفع راسه، قلت: جعلت فداك، سمعتك وأنت تدعو بفرج من بفرجه فرج أصفياء الله وأوليائه، أو لست أنت هو؟

قال عن: لا، ذاك قائم آل محمد الله الله الخروجه علامة؟ قال: نعم، كسوف الشمس عند طلوعها ثلثي ساعة من النهار، وخسوف القمر ثلاث وعشرين، وفتنة تظل (۱) أهل مصر البلاء، وقطع النيل (۱) إكتف بما بيّنت لك، وتوقع أمر صاحبك ليلك ونهارك، فإنّ الله كلّ يوم في شأن، لا يشغله شأن عن شأن، ذلك الله ربّ العالمين، وبه تحصين أوليائه وهم له خائفون. (۱)

ويؤيد ذلك ما ذكر بعض اصدقائي الصالحين، أنّه رأى مولانا الحجّة على المنام، فقال ما معناه: إنّي لادعو لمؤمن يذكر مصيبة جدّي الشهيد، ثمّ يدعو لي بتعجيل الفرج والتأييد.

ومنها: بعد زيارته، أي زيارة مولانا صاحب الزمان ﷺ، وقد صرّح بذلك الشهيد في الدروس.

أقول: ويشهد لذلك ورود الدعاء له بالخصوص بعد الزيارات الماثورة، المنقولة في الكتب المعمولة، وسنذكرها أو بعضها في الباب الثامن، إن شاء الله تعالى، ويشهد لذلك العقل والعرف أيضاً، فإن المتعارف بين الناس الدعاء للأكابر والأعاظم حين الحضور بين أيديهم، فينبغي للمؤمن العارف بما هو المتعارف أن لا يغفل عن ذلك حين يجعل نفسه حاضراً بين يدي مولاه لزيارته، خصوصاً إذا علم أن ذلك موافق لميل قلبه وإرادته بمقتضى ما قدّمنا رواية من التوقيع الماثور عن ناحيته حيث قال على المؤلفة عن الماثور عن ناحيته حيث قال

<sup>(</sup>١)يصل، خ. (٢)السبيل، خ. (٣) الإقبال: ٣٦٦/١. (٤)تقدّم ج ١/٥٤٩.

(وأكثروا الدعاء بتعجيل الفرج ... » إلخ . (١)

ومنها: عند البكاء من خشية الله تعالى، لأنّه أقرب الحالات، ومظنّة استجابة الدعوات، فينبغي للمؤمن أن يذكر مولاه بالدعاء له أداءً لبعض ما يجب عليه من حقوقه صلوات الله عليه.

۱۰۹۸ ویشهد لذلك ما روي في الوسائل، في أبواب قواطع الصلاة، عن محمّد بن علي بن الحسين، یعني الصدوق (ره)، بإسناده عن منصور بن یونس بزرج أنّه سأل الصادق عن الرجل یتباكی في الصلاة المفروضة حتّی یبكي، فقال عن قرة عین والله، وقال عنه : إذا كان ذلك فاذكرنی عنده. (۲)

أقول: لايخفى أنّ الامر بذلك لكونه إمام زمانه، وصاحب حقّ عليه، فينبغي لكلّ مؤمن ومؤمنه العمل بذلك بالنسبة إلى إمام زمانه، أداءً لحقّه بجنانه ولسانه.

ومنها: عند تجدّد كلّ نعمة وزوال كلّ محنة، لأنّه واسطة كلّ نعمة، وببركته يدفع عنّا كلّ محنة، وقد ذكرنا سابقاً أن الدعاء في حقّ واسطة النعم من أقسام الشكر المرغوب إليه، ومن هنا نقول برجحان الصلاة على محمّد وآل محمّد على عند تجدّد كلّ نعمة أيضاً ، فإنّهم أولياء النعم، كما في الزيارة الجامعة (٣) والروايات المستفيضة، بل المتواترة.

ومنها: عند عروض الهم والغم ، لأن من آثار الدعاء له على دعاؤه في حق الداعي كما مر ، فيكون دعاؤه سبباً لزوال غم الداعي ، ولما تقدم في عدة روايات أن الإمام عند ذلك ، كما أشير اليه في الرواية أيضاً (٥).

<sup>(</sup>١)الإحتجاج: ٢٨١/٢، عنه البحار: ١٨١/٥٣ ح١٠.

<sup>(</sup>٢) التهذيب: ٢/ ٣٢٣ ح ١٧٥ ، عنه الوسائل: ١٢٥٠/٤ ح١ .

<sup>(</sup>٣) الفقيه: ٢٠٩/٢ ح٢٠١٣، عيون أخبار الرضا ﷺ: ٢٧٧/٢ ح١، عنه البحار: ١٢٧/١٠٢ ح٤.

<sup>(</sup>٤ و٥) بصائر الدرجات: ٢٦٠ ح٢، عنه البحار: ٢٦/ ١٤٠ ح١٢.

فينبغي لأوليائه التاسيّ به في الدعاء لكشف همّه وغمّه، مضافاً إلى أنّه قد يكون همّه سبباً لهمّ أوليائه، كما في بعض الروايات، فيتأكّد لهم الدعاء له حينتذ

ويمكن التأييد لما ذكرناه بقوله في التوقيع الذي قدّمناه: « وأكثروا الدعاء بتعجيل الفرج، فإنّ ذلك فرجكم»، بناء على احتمال رجوع إسم الإشارة إلى الدعاء، يعني أنّ هذا الدعاء يكون سبباً لفرجكم، واستراحتكم عن كلّ شدّة وغمّ إن شاء الله تعالى.

ومنها: في الشدائد والبليّات:

فينبغي الإكثار ملُّ الدعاء بتعجيل فرجه عند ذلك لوجوه:

الأوّل: أنّه باعث لدعائه كما مرّ.

الثاني: دعاء الملائكة، فإنّهم يدعون لمن يدعو في حقّ المؤمن الغائب، كما مرّ، ودعاؤهم مستجاب إن شاء الله تعالى.

الثالث: قوله ﷺ: وأكثروا الدعاء بتعجيل الفرج، فإنّ ذلك فرجكم، بناء على ما ذكرناه آنفا.

الرابع: أنّ الدعاء له نحو من التوسّل به صلوات الله عليه، وهو وسيلة النجاة من الشدائد والبليّات.

ومنها: بعد صلاة التسبيح: يعني صلاة جعفر بن أبي طالب، خصوصاً إذا صلّيتها يوم الجمعة، ويشهد لذلك الدعاء المأثور عن مولانا الكاظم عليها المروي في كتاب جمال الاسبوع وغيره (۱).

وفَّقنا الله وسائر المؤمنين إن شاء الله تعالى.

ومنها: قبل الدعاء لنفسك وأهلك، ويدلّ على ذلك ما ذكرناه في المكرمة الرابعة عشرة فراجع، مضافاً إلى أنّ ذلك مقتضى حقيقة الإيمان.

<sup>(</sup>١)جمال الأسبوع: ١٨٦، عنه البحار: ١٩٧/٩١، وأورده الشيخ (ره) في المتهجّد: ٣١٠.

المؤمن لا يكون مؤمناً حتى يكون رسول الله على أعز عليه من نفسه، وأهله أعز عليه من أهله، وما أهمة عنده من مهمة (۱)، ولا ريب في أن الدعاء بتعجيل فرج مولانا صاحب الزمان من مهام الأمور، وبه يحصل شفاء الصدور، فينبغي للمؤمن أن يبتدئ به قبل الدعاء لنفسة، وأهله، رعاية لحق رسول الله على وأهله.

ومنها: يوم الغدير، لأنه اليوم الذي خص الله فيه أمير المؤمنين والائمة الطاهرين بالولاية على المؤمنين، وبخلافة خاتم النبيين على المؤمنين، وبخلافة خاتم النبيين على المؤمنين،

وهي الولاية التي يرثها مولانا صاحب الزمان عن آبائه المعصومين ، فإذا رأى المؤمن في هذا اليوم تسلّط الغاصبين، وتغلّب الظالمين، واختفاء حافظ الدين، بعثه إيمانه ووداده على الدعاء بتعجيل فرجه، ومسألة ظهوره، وسهولة مخرجه، ولانّه يوم تجديد العهد المأخوذ، والميثاق المشهود،

والدعاء لفرج صاحب الزمان ممّا يصدّق ذلك العنوان،

• ١١٠٠ ويشهد لتأكّد ذلك الدعاء في هذا اليوم لأهل الوداد، وروده بالخصوص في الدعاء المذكور في الإقبال، وزاد المعاد.

أوّله: اللّهم إنّي أسألك بحق محمّد نبيّك، وعليّ وليّك، والشأن والقدر الّذي خصصتهما به دون خلقك ....

وآخره: اللّهم فرّج عن أهل بيت محمّد نبيّك، واكشف عنهم، وبهم عن المؤمنين الكربات، اللّهم املاً الارض بهم عدلاً كما ملثت ظلماً وجوراً، وأنجز لهم ما وعدتهم إنّك لا تخلف الميعاد. (٢)

ويستحبّ أيضاً في هذا اليوم أن تسأل الله تعالى أن يجعلك من أنصاره عجّل الله تعالى فرجه وظهوره.

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق: ٤١٤ ح٤٥، عنه البحار: ٢٧/٧٧ ح٤.

<sup>(</sup>٢) الإقبال: ٢/ ٢٥٥، عنه البحار: ٣٢٠/٩٨، زاد المعاد: ٣٤٢.

وقد ورد قريب من هذه العبارة في الدعاء المذكور في زاد المعاد، وفيما ذكرناه كفاية لأهل البصيرة والإرتياد.

ومنها: مطلق الاوقات الشريفة، والليالي والايّام المتبرّكة،

المحمّد بن محمّد بن على ذلك ما في مزار البحار بإسناده عن على بن محمّد بن فيض بن مختار، عن أبيه عن سادس الاثمّة الاطهار، عليهم صلوات الملك النفار أنّه سئل عن زيارة أبي عبدالله الحسين على فقيل: هل في ذلك وقت هو أفضل من وقت؟ فقال على: زوروه صلى الله عليه في كلّ وقت، وفي كلّ حين،

فإن زيارته على خير موضوع، فمن أكثر منها فقد استكثر من الخير، ومن قلّل قلّل له، وتحرّوا بزيارتكم الاوقات الشريفة، فإن الاعمال الصالحة فيها مضاعفة، وهي أوقات مهبط الملائكة لزيارته، الحديث. (٢)

<sup>(</sup>١) الانعام: ٩٨. (٢) الإقبال: ٢٨٨٨ و ٢٨٩، عنه البحار: ٣٠٧/٩٨.

<sup>(</sup>٣) الإقبال: ١/٥٥، عنه البحار: ٩٨/١٠١ - ٢٩٠.

أقول: محل الشاهد قوله على: فإن الاعمال الصالحة فيها مضاعفة، إذ لا ريب في أن الدعاء من أفضل العبادات، ولا سيّما الدعاء المذكور، أعني مسألة تعجيل الفرج والظهور لإمامنا المظلوم المستور،

وما ذكرناه واضح كالنور، على شاهق الطور.

ومنها: إذا حضرت مجالس المخالفين، وغاصبي حقوق الائمة الطاهرين، الله الله المنه الطاهرين، الله المنه الله الزيارات على المنه المنه الله النهارات على المنه الله المنه الله النهارات المسين الله الله النهارات المسين الله الله النهارات المسين الله النهارات المسين الله الله النهارات المسين الله الله النهارات المنهارات ال

ان يونس بن ظبيان قال لابي عبدالله على: جعلت فداك، إنّي أحضر مجالس هؤلاء القوم \_ يعني ولد س ابع (١) \_ فما أقول؟

قال بي : إذا حضرتهم وذكرتنا فقل:

اللّهم النا الرخاء والسرور فإنّك تأتي على كلّ ما تريد ... إلخ (٢) إذ لا يخفى أنّ هذا دعاء لحصول الفرج، وظهور الدولة الحقة،

وهو دعاء جامع، كما نبّه عليه بقوله ﷺ: فإنّك تأتي على كلّ ما تريد.

ثم لا يخفى أن الدعاء بهذه العبارة لمكان التقية، فلا خصوصية لها، بل يستفاد منها محبوبية الدعاء لفرجهم، والإهتمام به عند حضور مجالس المخالفين بكل ما تيسر للمؤمن من كيفيّات الدعاء لحصول فرجهم، وظهور دولتهم الّتي وعدها الله عزّ وجلّ بمنّه وكرمه إنّه قريب مجيب.

ومنها: أن يداوم بالدعاء للفرج أربعين يوماً، فإنّ للمداومة بكلّ عبادة أربعين يوماً أثراً خاصاً، وفوائد مخصوصة، ولذلك ورد الترغيب بذلك في الاخبار المأثورة عن الأئمة الاطهار على عموماً وخصوصاً:

الكتب المعروف، المروي في عدّة من الكتب النبوي المعروف، المروي في عدّة من الكتب المعتبرة: ما أخلص عبد لله عزّ وجلّ أربعين صباحاً إلاّ جرت ينابيع الحكمة من

<sup>(</sup>١)هو مقلوب عبّاس، هكذا عبّر تقيّة.

<sup>(</sup>٢) كامل الزيارات: ٣٦ ٣٦٢-٢، عنه البحار: ١٥٢/١٠١.

قلبه على لسانه، إنتهي. (١)

وورد بهذا المضمون أو قريب منه روايات عديدة.

ابن أبي قرّة، قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: أوحى الله إلى إبراهيم:

إنّه سيولد لك، فقال لسارة، فقالت: ءالد وأنا عِجوز؟! فأوحى الله إليه:

إنّها ستلد، ويعذّب أولادها أربعمائة سنة بردّها الكلام عليّ، قال: فلمّا طال على بني إسرائيل العذاب ضجّوا وبكوا إلى الله أربعين صباحاً، فأوحى الله إلى موسى وهارون أن يخلّصهم من فرعون، فحطّ عنهم سبعين ومائة سنة.

قال: وقال أبو عبدالله ﷺ: وهكذا أنتم ، لو فعلتم لفرّج الله عنّا ، فأمّا إذا لم تكونوا، فإنّ الامر ينتهي إلى منتهاه. (٢)

أقول: قد مرّ ما يتعلّق بشرح هذا الحديث في الباب السابق (")،

ويدلّ على المقصود أيضاً الترغيب بقراءة دعاء العهد، المروي عن الصادق البعين صباحاً، فلا تغفل . (١٠)

ومنها: شهر المحرّم، وكلّ يوم وقع فيه ظلم من الاعداء على الائمة النقباء، فإنّ إيمان المؤمن وودّه لهم، وحزنه عليهم، يبعثه على المطالبة بذحولهم، وأوتارهم، وظلامتهم، وذلك لايتيسر في مثل هذه الازمان إلاّ بمسألة تعجيل ظهور مولانا صاحب الزمان، كما لايخفى.

تتميم نفعه عميم: إعلم أنّه كما يتأكّد الدعاء بتعجيل فرج مولانا الحجّة على أن أن منة مخصوصة كذلك يتأكّد في أمكنة مخصوصة، إمّا للتأسّي به على أو لرواية ذلك عن الائمّة الكرام، أو لإعتبارات عقليّة مقبولة عند أولى الافهام.

<sup>(</sup>١)عيون أخبار الرضا ﷺ: ٢٨/٢ ح٢٢١، عنه البحار: ٢٤٢/٧٠ ح١٠.

<sup>(</sup>٢) العيّاشي: ٢/ ٣١٥ ح ٤٩، عنه البحار: ١٤٠/١٣ ح ٥٧ وج ١٣١/٥٢ ح ٣٤.

<sup>(</sup>٣) تقدّم ج ٢/٧١٤. (٤) مصباح الزائر: ٥٤٦، عنه البحار: ١١١/١٠٢.

فمنها: المسجد الحرام، ويشهد لذلك مضافاً إلى أنّه من مظان الإجابة فينبغي الإهتمام فيه بما علم أهميته عند الله عز وجل وعند أوليائه، وعرف أعمية نفعه لاحبّائه دعاؤه (عجل الله تعالى فرجه) لذلك في ذاك المقام:

11.٦ فقد روى الشيخ الصدوق في إكمال الدين قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن المتوكّل قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحميري (رم) قال: سالت محمّد بن عثمان العمري (رم) فقلت له: أرأيت صاحب هذا الأمر؟ فقال: نعم، وآخر عهدي به عند بيت الله الحرام، وهو يقول: اللّهم أنجز لي ما وعدتني. (١)

۱۱۰۷ وقال الصدوق أيضاً: حدّثنا محمّد بن موسى بن المتوكّل قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحميري قال: سمعت محمّد بن عثمان العمري (ره) يقول: رأيته صلوات الله عليه متعلّقاً باستار الكعبة في المستجار، وهو يقول:

اللهم انتقم لي من أعدائي . (٢)

ومنها: العرفات، في محلَّ الوقوف:

ويدل على ذلك وروده في الدعاء المروي عن الصادق ، في ذلك المقام، والدعاء مذكور في زاد المعاد، فليرجع إليه أخيار العباد. (٣)

ومنها: السرداب، يعني سرداب الغيبة في سامر اء،

ويشهد للإهتمام بالدعاء هناك ما ورد في كتب الزيارات،

ولعلّنا نذكر بعضها في الباب الثامن إن شاء الله تعالى

ومنها: المقامات المنسوبة إليه، ومشاهده، ومواقفه المباركة بيمن وقوفه على المسجد الكوفة، ومسجد السهلة، ومسجد صعصعة، ومسجد جمكران

<sup>(</sup>١، ٢) إكمال الدين: ٢/ ٤٤٠ ح ٩و ١٠، عنه البحار: ٣٥/٥٢ ح ٢٣، أوردناه في الصحيفة الرضويّة: ٣٤٢ د: ٨٥ و ٨٥:

<sup>(</sup>٣) الإقبال: ١١٧/٢ أوَّل الدعاء: لا إله إلاَّ اللَّه الحليم الكريم، وآخره:

اللَّهمّ يـا ربّ نشكو غيبة نبيّنا عنّـا، وقلّة ناصرنا، وكثرة عدوّنا ...، عنه السبحار: ٢٣٨/٩٨ ـ ٢٥٥ ح ح٤، زاد المعاد: ٢٧٧، وأوردناه في الصحيفة الصادقيّة الجامعة.

وغيرها، لأنّ عادة أهل المودّة جارية على أنّهم إذا شهدوا موقفاً من مواقف محبوبهم تذكّروا لاخلاقه، وتألّموا لفراقه، ودعوا في حقّه، بل يأنسون بمواقفه، ومنزله حبّاً له، كما قيل:

أمر على الديار ديار ليلى فما حب الديار شغفن قلبي وقيل أيضاً في هذا المعنى:

أقبل ذا الجدار وذا الجدارا ولكن حب من سكن الديارا

ومن مذهبي حبّ الديار لاهلها وللناس فيما يعشقون مذاهب

فينبغي للمؤمن المخلص إذا دخل السرداب المباركة أوشهد موقفاً من مواقفه الكريمة المشرفة، أن يتذكّر صفات مولاه، من صفات الجمال والجلال، والكمال وما هو فيه من بغي أهل العناد والضلال، ويتفجّع غاية التفجّع من تصوّر تلك الأحوال، ويسأل من القادر المتعال أن يسهّل فرج مولاه، ويعطيه ما يتمنّاه، من دفع الأعداء ونصر الأولياء.

هذا، مضافاً إلى أنَّ المقامات المذكورة مواقف عبادته ودعائه هي .

فينبغي للمؤمن المحبّ التأسّي به في ذلك، فإنّ الدعاء بتعجيل فرجه، وكشف الكرب عن وجهه، من أفضل العبادات، وأهمّ الدعوات.

ومنها: حرم مولانا الشهيد المظلوم أبي عبدالله الحسين الله المؤمن إذا تصوّر في حرمه الشريف ما وقع عليه وعلى أهله، من أنواع الظلم والمصائب وعلم أنّ الطالب بدمه والمنتقم من أعدائه وظالميه، مولانا الصاحب، بعثه عقله وحبّه إلى الدعاء بتعجيل فرجه وظهوره، دعاء المحبّ الراغب،

الزيارات، في الباب التاسع والسبعين، عن الصادق على، حيث قال في موضع من تلك الزيارة بعد الصلاة على الحسين صلوات الله عليه:

وتصلّى على الائمة على كلّهم، كما صلّيت على الحسن والحسين على،

وتقول: اللهم اتمم بهم كلماتك، وانجز بهم وعدك ... إلخ. (١) وفي موضع آخرمنها قال عليه وتقول:

اللَّهمُّ ربِّ الحسين، اشف صدر الحسين،

اللَّهمّ ربّ الحسين، أطلب بدم الحسين ﷺ، إلخ. (٢٠)

ووجه الدلالة واضح، لان مولانا الحجّة على هو الذي يطلب بدم الحسين عيشفي صدره بالإنتقام من أعدائه.

ومنها: حرم مولانا الرضا على الورود ذلك في الزيارة المروية في كامل الزيارات:

١١٠٩ فيها: بعد الصلاة على كلِّ واحد من الأئمَّة على:

اللهم صلّ على حجّتك ووليّك ، والقائم في خلقك، صلاة نامية باقية، تعجّل بها فرجه، وتنصره بها ... إلخ. (٢)

ومنها: حرم العسكريّين عليه بسرّ من رأى،

1110 ويشهد له ما ورد في زيارة مذكورة لهما في الكتاب المذكور: اللّهم عجّل فرج وليّك وابن وليّك، واجعل فرجنا مع فرجهم، يا أرحم الراحمين.

ومنها: مشهد كلّ واحد من الائمّة عليها

لانه من افضل ما يتقرّب به إليهم ويسرّهم، ويزلف لديهم، ويشهد لـذلك ما ورد في كامل الزيارات(،) في باب الزيارة لجميع الائمة على فراجع،

بل يمكن أن يقال: إنّ هذا الدعاء من أهم وظائف الآنام، في كلّ مكان له خصوصية واحترام قال الله تعالى شأنه: ﴿ في بُيوت إذن الله أن تُرفع ويُذكر فيها اسمه... ﴾ الآية (٥)، فإنّ ذلك الدعاء من أفضل الاذكار، وأحبّها عند أولي الابصار وأهمها عند أهل الإعتبار، فينبغى الإهتمام به في آناء الليل وأطراف النهار.

<sup>(</sup>١، ٢) كامل الزيارات: ٤٠٥، ٤١٤، عنه البحار: ١٨٠/١٠١، ١٨٥.

<sup>(</sup>٣، ٤) كامل الزيارات: ٥١٧، ٥٢١، عنه البحار: ٤٦/١٠٢، ٦٣. (٥) النور: ٣٦.

## الباب السابع

«من الكتاب»

يشتمل على ثلاثة مقاصد:

## المقصد الأوّل:

في ذكر مطالب ينبغي التنبيه عليها قبل الشروع في المقصود وهي أمور:

الأوّل: إعلم أنّ الفوز بجميع الفوائد والمثوبات المذكورة في الباب الخامس يتوقّف على المداومة والإكثار من الدعاء بتعجيل فرج مولانا الغائب عن الابصار، لأنّ جملة من الفوائد المذكورة إنّما يترتّب على امتثال أمره المطاع الاعلى في التوقيع الشريف الذي مرّ ذكره:

﴿وأكثروا الدعاء بتعجيل الفرج ... ﴾ إلخ، فراجع وتدبّر.

الثاني: ينبغي ويؤكّد للداعي تهذيب النفس عمّا يمنع عن قبول العبادة من الصفات الرديّة، والملكات المردية، والاعمال الموبقة،

كحب الدنيا الدنية، والكبر، والحسد، والغيبة، والنميمة وغيرها، لأن الدعاء من أفضل العبادات الشرعية، خصوصاً الدعاء لمولانا الحجة بالفرج والظهور والعافية، ويجب أن تكون نيّته في الدعاء خالصة عن جميع الشوائب النفسانية، والاهوية الشيطانية،

فإنّ تخليص القصد من أهم مايجب على الإنسان مراعاته، كما دلّت على ذلك من القرآن آياته (١) وتواتر عليه من قول النبيّ ﷺ رواياته (١)، وققنا الله وسائر المؤمنين إن شاء الله تعالى.

الثالث: يتوقّف كمال المثوبات والمكارم المذكورة على تحصيل التقوى، لقوله تعالى: ﴿إِنّما يَتَقبّل اللّهُ مِن المُتقينَ ﴾ (٢)، فكما أنّ للتقوى درجات، فللقبول أيضاً درجات، فمن كانت التقوى فيه أقوى، فالمكارم الحاصلة له من ذلك الدعاء أكمل، وأجلى، وكذا الحال في سائر العبادات الشرعيّة، من أقسامها الفرضيّة، والنفليّة،

وإنّما قلنا: يتوقّف كمال المثوبات على ذلك، لأنّ الظاهر من جملة من الآيات كقوله تعالى: ﴿إِنَّا لانضُيع أجر من أحسَنَ عَملاً ﴾(١)

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ لايضيعُ أَجَرَ المحسِنينَ ﴿ أَنَّ اللَّهُ لايضيعُ أَجَرَ المحسِنينَ ﴾

وقوله تعالى: ﴿أنِّي لا أُضيعُ عَمَلَ عاملٍ مِنكم﴾(١)

وقوله تعالى: ﴿أُولئك الَّذِينَ نَتَقَبَّلَ عَنهُم أَحَسَنَ مَا عَمِلُوا وَنَتَجَاوِزَ عَنَ سَيِّئَاتِهِمِ في أصحاب الجنّة وَعدَ الصدقَ الّذي كانُوا يُوعَدُونَ﴾ (٧) ونحوها ــ

ترتّب الثواب على الأعمال الصالحة، وإن كان العامل مذنباً،

فمقتضى الجمع، بشهادة الروايات الكثيرة ترتّب كمال الثواب على التقوى، ولبسط الكلام مقام آخر.

الرابع: قد ظهر من مطاوي كلماتنا فيماسبق، ترتّب المثوبات والمكارم المذكورة على إكثار الدعاء له على المناعد الفرج والظهور، سواء كان بالفارسيّة

<sup>(</sup>١) الاعراف: ٧، ﴿وأقيموا وجوهكم عند كلّ مسجد وادعوه مخلصين له الدين﴾، وفي سورة البيّنة: ٥، ﴿وما أمروا إلاّ ليعبدوا الله مخلصين له الدين﴾.

<sup>(</sup>٢) قال ﷺ - البحار: فعليكم بالدعاء واخلصوا النيّة - البحار: ٢٨٨/٩٣ ذح١.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٢٧. (٤) الكهف: ٣٠. (٥) التوبة: ١٢٠. (٦) آل عمران: ١٩٥. (٧) الاحقاف: ١٦

أم بالعربية، أم غيرها من اللغات والالسنة، لإطلاق الأدلة والروايات المأثورة المذكورة، كقوله على: «وأكثروا الدعاء بتعجيل الفرج»، وقول العسكري على: «ووقّة للدعاء بتعجيل فرجه(۱)» وغيرها.

الخامس: أنّه لا فرق في ذلك بين النظم والنثر، وكذا لا فرق بين أن يكون عبارة الدعاء من منشآت الداعى أو غيره، لعين ما مرّ في الرابع آنفاً.

السادس: يجوز تاليف الدعاء باللغة العربيّة للعارف باللسان وبكيفيّة الدعاء للأصل، وللعمومات، والإطلاقات الآمرة بالدعاء، من غير تخصيص بلغة من اللغات، أو نحو من الانحاء.

المؤمنين عن خطّ الشهيد (ره): عن البحار، نقلاً عن خطّ الشهيد (ره): عن المؤمنين على قال: قال رسول الله على الله الله على الله على

فقال: أما إنّى سالت الصادق به نقال به : نعم،

أمّا دعاء الشيعة المستضغفين ففي كلّ علّه من العلل دعاء موقّت، وأمّا المستبصرون البالغون، فدعاؤهم لايحجب (إنتهى). (٢)

1117 ويشهد لما ذكرنا أيضاً ما روي في الكافي، والتهذيب والوسائل، مسنداً عن إسماعيل بن الفضل، قال: سالت أبا عبدالله على القنوت وما يقال فيه، قال: ما قضى الله على لسانك، ولا أعلم فيه شيئاً موقّتاً. (7)

إذ لا فرق بين القنوت وغيره، ويشهد لذلك روايات أخر تركناها اختصاراً.

القصير، عن عبدالرحيم القصير، عن عبدالرحيم القصير، قال: دخلت على أبي عبدالله على فقلت: جعلت فداك، إنّي اخترعت دعاء،

<sup>(</sup>١) كمال الدين: ٣٨٤ - ١، عنه البحار: ٢٤/٥٢ - ١٦.

<sup>(</sup>٢) مجموعة الشهيد: مخطوط، عنه البحار: ٨٩/٩٤ ح١، والمستدرك: ٥/٢٦٤ ح١.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٣٠٠/٣ ح٨، التهذيب: ٢/٣١٤ ح١٣٧، الوسائل: ٩٠٨/٤ ح١.

قال ﷺ: دعني من اختراعك، إذا نزل بك أمر فافزع إلى رسول الله ﷺ، فصل ركعتين تهديهما إلى رسول الله ﷺ ... الحديث(').

فقد أمر الصادق بي بترك الدعاء المخترع.

قلت: إنّ هذا الامر ليس على سبيل الحتم والإلزام، بقرينة ما تقدّم من الادلّة على جواز الدعاء بكلّ نحو من الكلام، بل المراد بيان الافضل، وهو ما أخذ عن الائمّة المعصومين على فإنّ افضليّة الدعوات الماثورة عنهم ممّا لاريب فيه، ولاكلام، لانّهم العارفون بصفات الخالق المتعال، وكيفيّة المسالة، والمناجاة والتذلّل له عزّ وجلّ، وما ورد عنهم آكد تاثيراً، وأسرع إجابة البتّة،

ومنهم تعلّمت الملائكة التسبيح والتقديس، كما ورد في الحديث. (۱) السابع: هل يكفي إخطار الدعاء بالجنان من دون إظهار باللسان؟ الظاهر عدم الكفاية، لعدم صدق العنوان عند أهل العرف واللسان.

١١١٤ فإن قلت: قد روي في أصول الكافي بسند صحيح، عن زرارة، عن أحدهما عن قال: لا يكتب الملك إلا ما سمع،

وقال الله عز وجل : ﴿ واذكر رَبُّك في نفسِكَ تضرّعاً وخيفَة ﴾ (٢) فلا يعلم ثواب ذلك الذكر في نفس الرجل غير الله عز وجل لعظمته، إنتهى . (٤)

فكما أنّ الذكر بالقلب يكون ذكراً ويثاب عليه، فكذلك الدعاء، لانّه من اقسام الذكر .

قلت: الدعاء اخص من الذكر، ولمّا كان الذكر مقابلاً للغفلة والذهول، صدق على الذاكر بالقلب، أنّه ذاكر لله تعالى، والدعاء مقابل للسكوت، فلا يصدق إلا بإجرائه على اللسان، كما نبّهنا عليه في أوّل العنوان.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٣/٢٧٦ ح١، الفقيه: ١/٥٥٩ ح١٥٤٨، عنهما الوسائل: ٩٥٨/٢ ح١.

<sup>(</sup>٢) البحار: ٨٨/٢٤ ح٤ وج٥٦/ ٢١ ح٣٤ وج٢٦/ ٣٢٥ و٣٤٦.

 <sup>(</sup>٣) الاعراف: ٢٠٥.
 (٤) الكافي: ٢/٢٠ ح٤، عنه الوسائل: ١١٨٨/٤ ح١.

الثامن: قال الشيخ الكبير في كشف الغطاء:

الدعاء قائماً أفضل من الجلوس، والجلوس من الإضطجاع.

التاسع: قد تقدّم أنّ الدعاء بما روي عن الأئمة المعصومين أفضل وأولى،

لما سبق في الأمر السادس، مضافاً إلى ما ورد في الآيات والروايات من الأمر باتباعهم، وأخذ العلم وكيفية الطاعة والعبادة عنهم،

كقول الله تعالى: ﴿قُلُ إِنَّ كُنتُم تُحبُّونَ اللَّهُ فَاتَّبِعُونِي﴾ (١)،

وقوله تعالى: ﴿فَسَئَلُوا أَهُلُ الذِّكُرِ﴾ (٢) لأنَّ الذِّكر هو رسول اللَّه ﷺ، لقوله تعالى شأنه: ﴿إِنَّا ارسَلنا إليكم رسُولاً شاهداً عَليكُم ... ﴾ (٢) إلخ.

فأهل بيته المعصومون هم أهل الذكر، كما ورد تفسيره بهم صلوات الله عليه أجمعين، في روايات عديدة، مذكورة في محلّها (١)

ومضافاً إلى الامر بقراءة الادعية المروية عنهم، والمثوبات الموعودة المتربّبة عليها المضبوطة في كتب الدعوات،

ومضافاً إلى ذكرهم، ونقلهم الادعية الواردة عن كل واحد، ليعرف المؤمنون، ويعملوا عليها، وغير ذلك من الشواهد التي توجب القطع بأفضلية الدعوات المأثورة عنهم على غيرها ، مضافاً إلى أن شرف الكلام بقدر شرف المتكلم، ولهذا قيل: إن كلام الملوك ملوك الكلام.

والحاصل: أنّ تقدّم إختيار ما ورد عنهم من الادعية على الدعاء الّذي يؤلّفه الشخص بسليقته ولسانه ممّاً لاريب فيه، ولا شبهة تعتريه،

لكن قد ورد حديثان يوهم ظاهرهما خلاف ذلك، فلا بد من توجيههما، رواهما المحدّث العاملي في الوسائل:

1110 أحدهما عن زرارة، قال: قلت لأبي عبدالله على علمني دعاءً،

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٣١. (٢) النحل: ٤٣. (٣) المزمّل: ١٥.

<sup>(</sup>٤) البحار: ١٧٣/٢٣ باب أنّهم على الذكر وأهل الذكر.

فقال على النصل الدعاء ما جرى على لسانك. (١١)

**أقول**: يحتمل أن يكون ذلك السائل زرارة، وهذا الراوي نقل سؤاله، وعلى كلّ حال يحتمل كلّ منهما وجوهاً:

أحدها: أن يكون المراد بما جرى على اللسان ذكر فضائل الأئمة، ورواية احاديثهم، ونشر أحكام الشريعة عنهم، ومجادلة أعدائهم والإحتجاج عليهم، فإنها أفضل من الدعاء، لما فيه من إبقاء آثار الدين وإعلاء أعلام اليقين، ودعوة الناس إلى اتباع سيّد المرسلين، ومنافع ذلك عامّة بالنسبة إلى سائر الخلق.

الناس، ويشدده في قلوبهم وقلوب شيعتكم، ولعل عابداً من شيعتكم ليست له هذه الرواية، أيهما أفضل؟ قال إلى الناس؟ قال الناس؟ ويشد الناس؟ ويشد الناس؟ قال الناس؟

الراوية لحديثنا، يشدّ به في قلوب شيعتنا، أفضل من ألف عابد، إنتهى. (<sup>٦)</sup> ولمّا كان زرارة أهلاً لذلك أمره به، وبيّن أنّه أفضل ممّا سأله،

والحاصل أنَّ الدعاء بالمعنى اللغوي قسمان:

أحدهما: نداء الله تعالى للسؤال منه عز وجلّ.

والثاني: نداء الخلق لدعوتهم، وهدايتهم إلى الله عز وجل، فهما فردان للدعاء، والراوي لمّا ساله على من القسم الأوّل، وكان من أهل القسم الثاني، حتّه عليه، وبيّن له أنّه أفضل بقوله على الفضل الدعاء ما جرى على لسانك، وهذا وجه لطيف يظهر للمتدرّب المأنوس بكلماتهم عليهم الصلاة والسلام

<sup>(</sup>١، ٢) الأمان: ١٩، عنه الوسائل: ١١٧١/٤ ح١، ٢.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٣/١٦ ح٩، عنه الوافي: ١/١٤٤ ح٥، والبحار: ٢/١٤٥ ح٨.

الوجه الثاني: أن يكون المراد بالدعاء ما هو المتداول المعهود، المروي عنهم عنهم الله عني أنّ الافضل إختيار ما جرى على لسانك من الدعوات المأثورة، لانّ ذلك إنّما يكون بسبب أمر قلبي زمامه بيد الله عزّ وجلّ.

الوجه الثالث: أن يكون المراد بماجرى من الدعاء على اللسان ما يكون مقترناً بالخضوع، وحضور القلب، فإنّه أفضل من الدعاء بغير هذا الحال، وإن كان مأثوراً عنهم عليها.

فالغرض من هذا الكلام: التنبيه على أنّ المهمّ حضور القلب، والتوجّه التامّ إلى الملك العلام، فإنّه المقصود الاصلى من الدعاء،

ولمّا كان الجريان على اللسان ناشياً عمّا في الجنان، بيّن المطلب بهذا العنوان، والحاصل أنّ النسبة بين الدعاء وحضور القلب عموم من وجه، فقد يجتمعان وقد يفترقان، والمطلوب هو الإجتماع، سواء كان في الدعاء بالمأثور أم بغير المأثور،

وهذا لا يدل على أفضليّة الدعاء بغير المأثور، بل يدل على أفضليّة الدعاء المقرون بالخضوع، وحضور القلب بأيّ لفظ كان.

الوجه الرابع: أنّه لمّا كان زرارة من خواصّهم ـ والعالم برموز اقوالهم واحاديثهم ولا يجري على لسانه إلاّ بمقتضى مرادهم ومفهوم كلامهم ـ

خصّه ﷺ بهذه الخصوصيّة وفضّله بتلك الفضيلة.

العاشر: يجب الترتيب في الادعية المنقولة عنهم ، لانها توقيفية كسائر العبادات، فمخالفة الترتيب الماثور عنهم بقصد الورود بدعة بلا شبهة،

لكن قراءة بعض فقراتها بقصد مطلق الدعاء لا ضير فيه،

للأصل، ولعمومات الامر بالدعاء كما لا يخفى .

الحادي عشر: قد ظهر ممّا ذكرنا آنفاً أنّه لا يجوز الزيادة في الدعوات المرويّة بقصد الورود لانّها تشريع، وأمّا الزيادة بقصد مطلق الذكر ففيها وجهان:

أحدهما: الجواز، لما ورد في روايات عديدة أنّ ذكر الله حسن في كلّ حال وقد جوّزوا ذلك في الصلاة أيضاً نظراً إلى ذلك، فالأمر في الدعاء أسهل.

والثاني: المنع، لما روي في أصول الكافي مسنداً:

١١١٨ بسند معتبر كالصحيح عن العلاء بن كامل قال:

سمعت أبا عبدالله على يقول: ﴿ واذكر ربّك في نفسك تَضرّعاً وخيفة ودون الجهرِ مِن القولِ ﴿ () عند المساء، لأ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرْبِكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْجَهْرِ مِن القولِ ﴾ () عند المساء، ويُحيى، وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ، قال: قلت: الْحَمْدُ، يُحْيى، وَيُميتُ وَيُحيى، وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ، قال: قلت: بيده الخير، قال الله بيده الخير ولكن قل كما أقول لك عشر مرّات، ﴿ وَاعُوذُ بِاللهِ السَّميع الْعَليم حينَ تَطْلُعُ الشَّمْسُ، وَحينَ تَعْرُبُ ﴾ عشر مرّات. ()

فإن ترك الاستفصال في هذا الحديث - خصوصاً بملاحظة ورود كلمة بيده الخير في ذلك التهليل في عدة روايات مروية في الكتاب المذكور - يدل على لزوم متابعتهم هي في الدعوات، والاذكار الماثورة عنهم، من غير زيادة ونقصان، فإنهم أهل الذكر، الذين أمرنا بالسؤال عنهم، واقتفاء آثارهم،

وهو ﷺ لم يستفصل بين أن يقوله بقصد الورود أو بقصد مطلق الذكر.

قَلت: كيف دعاء الغريق؟قال: يقول:

يا الله يا رَحْمٰنُ يا رَحِيمُ، يا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ، ثَبِّتْ قَلْبِي عَلَىٰ دَيِنِكَ، فقلت: «يا الله يا رحمان، يا رحيم، يامقلّب القلوب والأبصار ثبّت قلبي على دينك»، قال: إنّ الله عزّ وجلّ مقلّب القلوب والأبصار ولكن قل كما أقول لك:

<sup>(</sup>١)الأعراف: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/٧٧ ح١٧، عنه البحار: ٢٦١/٨٦ ح٣، والوسائل: ١٢٣٦/٤ ح٦.

# يا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ، ثبُّتْ قَلْبِي عَلَىٰ دينِكَ،

• ١١٢٠ وفي الوسائل، عن الخصال: بإسناده عن إسماعيل بن الفضل، قال: سالت أبا عبدالله عن قول الله عز وجل :

### ﴿ فَسَبِّح بِحمد ربِّك قَبلَ طُلوع الشَّمس وقبل غُروبها ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

فقال بين: فريضة على كلّ مسلم أن يقول قبل طلوع الشمس عشر مرّات، وقبل غروبها عشر مرّات: لا إله إلاّ الله وَحْدَهُ لا شَربكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، يُحْيى وَيُميتُ، وَهُوَ حَيِّ لا يَمُوتُ، بِيَدِهِ الْخَيْرُ، وَهُوَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءِ الْحَمْدُ، يُحْيى وَيُميتُ، وَهُوَ حَلَىٰ لا يَمُوتُ، بِيَدِهِ الْخَيْرُ، وَهُوَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءِ الْحَمْدُ، يُحْيى قَدبر، قال: فقلت: لا إله إلاَّ الله وَحْدَهُ لا شَربكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، يُحْيى وَيميت، ويميت ويميت، ويميت، ويميت، ويحيى، ولكن قل كما أقول. (٣)

أقول: يمكن الجمع بين الوجهين بأن يقال: إنّ لكلّ دعاء وذكر أثراً خاصّاً كالادوية والعقاقير، لكن لا يحصل الاثر المقصود منها إلاّ بالترتيب والتركيب المأخوذ عن الطبيب الحاذق، وإن كان لها أثر أيضاً بغير ذلك الترتيب،

فكذلك الدعوات والاذكار، لا يحصل الاثر الخاص منها إلا بمراعاة الكيفية الخاصة، المأثورة عن الائمة الطاهرين، الذين هم أطباء النفوس،

ولذلك قال ﷺ: إنّ الله مقلّب القلوب والابصار، ولكن قل كما أقول لك وعلى هذا يكون الأمر إرشادياً، فلا ينافي أدلّة الجواز فتدبّر، أو يحمل على الافضل، كما هو المقرّر في أدلّة المندوبات لوقلنا بكون الامر مولوياً.

الثاني عشر: يجوز التكلّم في أثناء الدعوات المأثورة للأصل، وهل ينافي ذلك الاثر المطلوب أم لا؟ الظاهر أنّه إذا كان بمقدار لا ينافي صدق الإشتغال عرفاً لم يضرّ بالمقصود، وإلاّ فالوجه الاستثناف، لأنّ الاوامر الواردة بالدعوات

(۲) طه : ۱۳۰

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٢/ ٣٥١ ح٥٠، عنه البحار: ١٤٨/٥٢ ح٧٣.

<sup>(</sup>٣) الخصال: ٢/ ٤٥٢ ح ٥٨، عنه الوسائل: ١٢٣٥/٤ ح٤.

المنقولة غير مقيدة بالسكوت، وعدم التكلم في أثنائها، فتحمل على ما هو المتعارف، لكن لا ريب في منافاته للكمال،

فينبغي مراعاة مايقتضيه في كلّ حال، ومن هنا ظهر أنّه لو نذر ترك التكلّم في اثناء الدعاء انعقد نذره لرجحان ذلك، كما لايخفي.

الثالث عشر: يجوز قطع الدعاء للأصل.

وإن قلت: إنّ قوله تعالى: ﴿لا تُبطِلوا أعمالكم﴾ (١) يدلّ على عدم الجواز، قلنا: يحتمل أن يكون المراد النهي عن إبطال العمل التامّ، بأن يأتي العامل بعد إتمام فعله بما يوجب فساده، كالعجب، والإيذاء، والشرك، وسائر ما يحبط أثر العبادة، ومن هذا القبيل قوله تعالى: ﴿لا تُبطلوا صَدَقاتكم بالمنّ والأذى ﴿ (١) ﴿ وَلَقَد أُوحَى إليك وإلى الّذينَ من قَبلكَ لئن اشركتَ لَيحبطنَّ عَملك ﴾ (١).

ويحتمل: أن يكون المراد النهي عن إيجاد العمل على وجه باطل، من قبيل: ضيِّق فم الركيّة، يعني أوجده ضيّقاً، وأجلسته أي جعلته جالساً، وأوسعت الدار أي بنيتها واسعة، ويحتمل أن يكون المراد: لا تقطعوا أعمالكم،

والظاهر كما ذكره بعض الاساطين هو الإحتمال الاوّل، وإن أبيت عن ذلك، وقلت بتساوي الإحتمالات سقط الإستدلال أيضاً، وبقي الاصل سليماً، فتدبّر.

الرابع عشر: يستحبّ رفع الصوت بالدعاء لتعجيل فرج خاتم الأوصياء على ولا سيّما في المجالس المعدّة للدعاء، لأنّ ذلك من تعظيم شعائر الله، وشعائر الله معالمه، وعلامات دينه، ﴿وَمَن يعظّم شعائرَ الله فإنّها من تقوى القلوب﴾ (١)

11۲۱ ولقول الإمام به في دعاء الندبة: إلى متى اجار فيك يا مولاي، وإلى متى، في القاموس: جار - كمنع - جاراً وجؤراً: رفع صوته بالدعاء، وتضرع واستغاث.

<sup>(</sup>١)محمَّد ﷺ: ٣٢. (٢) البقرة: ٢٦٤. (٣) الزمر: ٦٥. (٤) الحجّ: ٣٢.

وفي المجمع: قوله تعالى ﴿ فإليه تجارُونَ ﴾ (١): أي ترفعون أصواتكم بالدعاء يقال: جأر القوم إلى الله جؤراً: إذا دعوا إليه، وعجّوا برفع أصواتهم. (٢)

الله موسى الله المحديث: كأنّي أنظر إلى موسى الله حوّار إلى ربّه بالتلبية (٢) يريد الإستغاثة ورفع الصوت.

الكافي بإسناده عن أبي عبدالله على قال: ما من رهط أربعين رجلاً، اجتمعوا الكافي بإسناده عن أبي عبدالله على قال: ما من رهط أربعين رجلاً، اجتمعوا فدعوا الله عز وجل في الامر إلا استجاب الله لهم، فإن لم يكونوا أربعين فأربعة يدعون الله عز وجل عشر مرّات إلاّ استجاب الله لهم، فإن لم يكونوا أربعة فواحد يدعو الله أربعين مرّة، فيستجيب الله العزيز الجبّار له. (3)

النساء عن أبي عبدالله على قال: كان أبي إذا أحزنه أمر جمع النساء والصبيان ثمّ دعا وأمّنوا. (٥)

السادس عشر: يجوز بل يستحبّ إهداء ثواب الدعاء له إلى الأموات لعموم ما ورد في الإهداء إليهم، كما أنّه يجوز، بل يستحبّ النيابة عنهم في ذلك، كسائر الأعمال المندوبة، بأن يدعو المؤمن في حقّ مولاه صاحب الزمان إلى ويسأل من الله عزّ اسمه تعجيل فرجه وظهوره، بقصد النيابة عن والديه، أو سائر أمواته، بل أموات المؤمنين والمؤمنات.

ويدل على المقصود عموماً وخصوصاً عدة روايات:

١١٢٥ منها ما في الوسائل عن حمّاد بن عثمان، في كتابه قال:

قال أبو عبدالله على عن عمل من المؤمنين عن ميّت عملاً أضعف الله له أجره، وينعم به الميّت. (١)

 <sup>(</sup>١) النحل: ٥٣ . (٢) مجمع البحرين: ٢٦٣/١ باب الجيم.

<sup>(</sup>٣) النهاية: ٢/٢٢١. (٤) الكافي: ٢/٧٨٢ ح١، عنه الوسائل: ١١٤٣/٤ ح١.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٢٨٧/٢ ج٣، عنه البحار: ٢٩٧/٤٦ ح٢٨.

<sup>(</sup>٦) قبس من كتاب غيات سلطان الورى: ص٩، عنه الوسائل: ٣٦٩/٥ ح٢٢.

المؤمنين عمر بن يزيد قال: قال أبو عبدالله عن عمل من المؤمنين عن ميّت عملاً صالحاً أضعف الله أجره، وينعم به الميّت. (١)

١١٢٧ وعن حمّاد بن عثمان، عن الصادق على قال:

إنّ الصلاة والصوم والصدقة، والحجّ والعمرة، وكلّ عمل صالح ينفع الميّت، حتّى أنّ الميت ليكون في ضيق فيوسّع عليه، ويقال: هذا بعمل ابنك فلان، وبعمل أخيك فلان، أخوك في الدين. (٢)

۱۱۲۸ وعن هشام بن سالم في أصله وهو من رجال الصادق والكاظم الكاظم عن عند الله عند الكاظم ونحوها؟

قال: نعم، قلت: ويعلم من يصنع ذلك به؟ قال: نعم، ثمّ قال: يكون مسخوطاً عليه فرضي عنه. (٢)

١١٢٩ وعن العلاء بن رزين، عن الصادق على قال:

يقضى عن الميّت الحجّ والصوم والعتق، وفعال الخير . (؛)

١١٣٠ وعن البزنطى، عن الرضا علي قال:

يقضى عن الميّت الصوم، والحجّ، والعتق، وفعله الحسن. <sup>(ه)</sup>

1 ۱۳۱ ـ وعن صاحب الفاخرة، قال: ممّا أجمع عليه، وصح من قول الائمة على يقضى عن الميّت أعماله الحسنة كلّها (١).

إلى غير ذلك من الاخبار التي تركنا ذكرها للإختصار.

١٣٢ ١ ويشهد لذلك أيضاً ما ورد في الدعاء:

«اللّهم بلّغ مولاي صاحب الزمان على عن جميع المؤمنين والمؤمنات، في مشارق الأرض ومغاربها» إلى آخره. (٧)

<sup>(</sup>١)قبس من كتاب غياث سلطان الورى: ص٩، عنه الوسائل: ٣٦٩/٥ ح٢٤.

<sup>(</sup>٣، ٢) المصدر السابق: ص٥و٦، عنه الوسائل: ٣٦٨/٥ ح١٥ و٣٦٦ ح٧.

<sup>(</sup>٤ ـ ٦) المصدر السابق: ص٩، عنه الوسائل: ٣٦٩/٥ ح٢٠و٢١ و٢٢.

<sup>(</sup>٧) مصباح الزائر: ٥٤٦، عنه البحار: ١١/١٠٢.

السابع عشر: يجوز بل يستحبّ النيابة في ذلك العمل المبارك عن الاحياء ايضاً، خصوصاً الوالدين، وذوي القرابة،

ويدل على ذلك تصريحاً أو تلويحاً روايات:

11٣٣ منها ما في الوسائل: عن علي بن أبي حمزة، قال: قلت لابي إبراهيم على: أحج ، وأصلي، وأتصدق عن الاحياء والاموات من قرابتي وأصحابي؟ قال: نعم، تصدّق عنه وصل عنه، ولك أجر بصلتك إيّاه،

قال ابن طاووس (ره) فيما حكي عنه بعد نقل الحديث ـ :

يحمل في الحيّ على ما يصحّ فيه النيابة، إنتهى . (١)

١٣٤ ا ـ وعن محمّد بن مروان، قال: قال أبو عبدالله ﷺ:

ما يمنع الرجل منكم أن يبر والديه حيّن وميّتين؟ يصلّي عنهما، ويتصدّق عنهما، ويصوم عنهما، فيكون الّذي صنع لهما، وله مثل ذلك، فيزيده الله عز وجلّ ببره وصلته خيراً كثيراً، قال في الوسائل:

الصلاة عن الحيّ مخصوص بصلاة الطواف والزيارة لما يأتي . (٢)

١١٣٥ - أقول: الظاهر أنَّ غرضه ممّا يأتي خبرعبدالله بن جندب، قال:

كتبت إلى أبي الحسن على أسأله عن الرجل يريد أن يجعل أعماله من البر والصلاة والخير أثلاثاً، ثلثاً له، وثلثين لابويه، أويفردهما من أعماله بشيء ممّا يتطوع به، وإن كان أحدهما حيّاً والآخر ميّتاً، فكتب إلى ذ

أمَّا الميَّت فحسن جائز، وأمَّا الحيّ فلا، إلاّ البرّ والصلة، إنتهي. (٢)

وليس غرضنا الآن بيان جواز النيابة عن الاحياء في الصلوات المندوبة وعدمه، فإنّ لتحقيقه محلاً آخر، بل غرضنا الآن بيان رجحان النيابة عن أحياء

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص٥، عنه الوسائل: ٥/٣٦٧ -٩، والبحار: ٣١٠/٨٨.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/١٥٩ ح٧، عنه الوسائل: ٥/٣٦٥ ح١، والبحار: ٨٨/٣١٣.

<sup>(</sup>٣) قرب الإسناد: ١٢٩، عنه الوسائل: ٥/٣٦٨ ح١٦.

المؤمنين وأمواتهم في الدعاء في حقّ مولاناصاحب الزمان، وبتعجيل فرجه وظهوره، والحديث المذكور دال على ذلك، لأنّ الدعاء في حقّ مولانا على من افضل أفراد البرّ بلا كلام، وقد دلّ الخبر على حُسن النيابة ولو عن الحيّ في البرّ والصّلة، وكذا خبر محمّد بن مروان دلّ عل حسن برّ الوالدين حيّين أو ميّتين.

والظاهر أنَّ ذكر الصلاة والتصدَّق والحجَّ من باب المثال،

فمن ملاحظة جميع ماذكرناه \_ بضميمة قوله في دعاء العهد:

«اللّهم بلّغ مولاي صاحب الزمان على عن جميع المؤمنين والمؤمنات، في مشارق الارض ومغاربها، وبرّها وبحرها، وسهلها وجبلها حيّهم وميّتهم، وعن والديّ، وولدي، وعني من الصلوات، والتحيّات» إلى آخره، بضميمة ما ورد من النيابة عن الاحياء في الزيارات، ودعواتها، والحجّ، والطواف، ونحوها ـ

تحصل حسن النيابة في الدعاء لمولانا صاحب الزمان في وقراءة الدعوات الماثورة في حقّه، بل سائر أصناف الدعوات عن أحياء المؤمنين والمؤمنات، ولا سيّما ذوي الحقوق والقرابات، كما ثبت رجحان النيابة في ذلك كلّه عن الاموات، وبذلك يدرك الحيّ والميّت والنائب، والمنوب عنه أزواجاً من الفوائد والمثوبات.

فإن قلت: إنّ حديث عبدالله بن جندب ليس صريحاً في النيابة، بل يحتمل أن يكون المراد فيه إهداء ثواب البرّ، والصلة، والصلاة.

قلت: الظاهر أنّ صدر السؤال كان سؤالاً عن الإهداء، وقوله: أو يفردهما "إلخ» كان سؤالاً عن النيابة، وهذا واضح بأدنى تأمّل إن شاء الله تعالى.

الثامن عشر: قد تبيّن ممّا ذكرنا في الامرين السابقين:

ان الدعاء في حق مولانا صاحب الزمان، ومسالة تعجيل فرجه وظهوره نيابة عن أهل الإيمان، يوجب فوائد زائدة على ما قدّمناه (١) من صنوف الفائدة،

<sup>(</sup>۱) تقدّم ج۱/۳۸۲ ۲۸۳.

منها: تضاعف المكارم والفوائد المذكورة بمقتضى ما سمعت من الروايات المأثورة.

ومنها: أنَّه إحسان إليهم، ووسيلة لرفع العذاب عن موتاهم، أو زيادة الثواب لهم، كما عرفت.

ومنها: أنَّه آكد في استباق زمان فرجه وظهوره صلوات الله عليه،

لانَّه بمنزلة اتَّفاقهم في الدعاء لذلك، وقد تبين لك ممَّا اسلفناه أنَّ الإتَّفاق في ذلك الدعاء ممّا يوجب استباق الفرج والظهور إن شاء الله تعالى.

التاسع عشر: يستحبّ الدعاء لاوليائه وانصاره، لعموم ما ورد في الحثّ والترغيب إلى الدعاء للمؤمنين والمؤمنات، ولانّه إعانة على البرّ والتقوى، ولورود ذلك في الدعوات المأثورة عنهم عليه كما مرّ،

وسنذكر شطراً منها في المقصد الثالث إن شاء الله تعالى . (١)

المتمّم للعشرين: الدعاء لهلاك أعدائه، وطلب خذلانهم، كما ورد في الادعية المرويّة، واللعن عليهم لانّه مقتضى التبرّي منهم، وللتأسّي بالله تعالى، وبرسوله، وبالائمّة، ولما ورد في الروايات من الحثّ والترغيب إلى ذلك:

١١٣٦ منها: ما في البحار: نقلاً عن تفسير الإمام العسكري علي عن الصادق ﷺ - في حديث - أنّه قال حدّثني أبي، عن جدّي، عن رسول الله ﷺ قال: من ضعف عن نصرتنا أهل البيت، ولعن في خلواته أعداءنا، بلّغ الله صوته إلى جميع الاملاك من الثرى إلى العرش، فكلَّما لعن هذا الرجل اعداءنا لعناً ساعدوه، ولعنوا من يلعنه ثمّ ثنوًا فقالوا: اللّهمّ صلّ على عبدك هذا ، الّذي قد بذل ما في وسعه، ولو قدر على أكثر منه لفعل، فإذا النداء من قبل الله عزوجل : قد أجبت دعاءكم هذا وسمعت نداءكم، وصليت على روحه في الارواح، وجعلته عندي من المصطفين الاخيار. (٢)

<sup>(</sup>۱) ياتي ص ۸٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير الإمام العسكري ﷺ: ١٥ ـ١٦، عنه البحار: ٢٢٣/٢٧ ضمن ح١١ و ج١٩٢٠.

### المقصد الثاني:

في كيفيّة الدعاء بتعجيل فرجه وظهوره على تصريحاً وتلويحاً. إعلم ان هذا المقصد الاسنى والمطلب الاعلى يحصل بانحاء نشير إليها ليكون الناظر فيها على بصيرة، ويقدر على استخراج أمثالها بلطيف النظر، وحسن السريرة:

الاوّل: أن يسال الله تعالى ذلك مصرّحاً بالفارسيّة، أو العربيّة، أو غيرهما، مثل إن يقول: اللّه عجّل فرج مولانا صاحب الزمان عجّل الله تعالى فرجه وظهوره.

الثاني: أن يسال من الله عز اسمه تعجيل فرج آل محمد الله الله عز اسمه تعجيل فرج آل محمد الله الله الله فرجهم، كما ورد في الدعوات والروايات. (١)

الثالث: أن يسال تعجيل الفرج لجميع المؤمنين والمؤمنات أو لأولياء الله تعالى، فإنّ بفرجه فرج أولياء الله، كما في الرواية. (٢)

الرابع: أن يؤمّن على دعاء من دعا لذلك، لأنّ «آمين» بمعنى استجب، وهو دعاء أيضاً، ولأنّ الداعي والمؤمّن شريكان في الدعاء، كما ورد في الرواية. (٣)

الخامس: أن يسأل من الله عزّ وجلّ استجابة دعاء من يدعو بتعجيل فرج مولانا على والفرق بين هذا وسابقه، أنّ التأمين لا يكون إلاّ بمحضر من يدعو وهذا ليس من شرطه الحضور.

السادس: أن يسأل تهيئة أسباب توجب تعجيل فرجه.

السابع: أن يسال رفع ما يمنع من ظهوره على .

الثامن: أن يسأل مغفرة الذنوب الباعثة لتأخير فرجه، الصادرة من الداعى

<sup>(</sup>١) أوردناه في الصحيفة الرضويّة: ٣٥٢ د: ١٤٢ \_ ١٤٧.

 <sup>(</sup>۲) الإقبال: ۳۱۸/۱، الدعاء المختصّ بيوم الحادي والعشرين من شهر رمضان، وفيه:
 وأن تأذن لفرج من بفرجه فرج أوليائك وأصفيائك من خلقك.

<sup>(</sup>٣) مكارم الاخلاق: ٢٨٧، عنه البحار: ٣١٦/٩٣ س٨.

وغيره من أهل الإيمان.

التاسع: أن يسال الله تعالى العصمة والحفظ من أمثال تلك الذنوب فيما يأتى من الزمان.

العاشر: أن يطلب هلاك أعدائه الله الله يمنع وجودهم عن التعجيل في فرج أوليائه.

الحادي عشر: أن يسأل من الله رفع الظالمين عن جميع المؤمنين، فإنّ ذلك يحصل ببركة ظهور إمامهم المنتظر.

الثاني عشر: أن يسال بسط العدل في مشارق الارض ومغاربها، فإنّه لا يحصل إلا بظهوره على عسب وعد الله عزّ وجلّ وأنبيائه وأوليائه على الله عزّ وجلّ وأنبيائه وأوليائه الله عنه الله عزّ وجلّ وأنبيائه وأوليائه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه عنه ع

الثالث عشر: أن يقول: اللهم أرنا الرخاء والسرور ناوياً حصوله بذاك الظهور ، فإنّ الرخاء والسرور الكامل التام لا يحصل للمؤمن إلا بظهور الإمام الغائب عن أبصار الانام، وقد مر ما يدلّ على ورود الدعاء بهذا اللفظ بالخصوص في الباب السادس في أواخره، فراجع ولا تغفل. (۱)

الرابع عشر: أن يسال من الله عز وجل أن يجعل أجر عباداته وأعماله التعجيل في أمر فرج مولاه وظهوره على نحو يرضاه.

الخامس عشر: أن يطلب توفيق هذا الدعاء أي الدعاء لمولانا على ومسألة التعجيل في أمر فرجه لجميع المؤمنين والمؤمنات، لأنّا قد بيّنّا سابقاً أنّ في إتّفاق المؤمنين في ذلك تأثيراً خاصّاً، كما ورد في الرواية (٢) فإذا سأل المؤمن تسهيل مقدّمات مطلوبه فقد سعى في تحصيل المطلوب بنحو مرغوب.

السادس عشر: أن يسال من الله عز وجل أن يظهر دين الحق وأهل الإيمان على جميع الملل والاديان، فإن ذلك لا يحصل بحسب وعده إلا بظهور مولانا صاحب الزمان، كما وردت به الروايات في كتاب البرهان (٢).

<sup>(</sup>١) تقدّم ص ٢٦ ح ١١٠٣. (٢) الكافي: ٢/٤٨٧.

<sup>(</sup>٣) البرهان: ٢/ ٧٧٠ ذيل الآية ٣٣ من سورة التوبة.

السابع عشر: أن يسأل الله عز اسمه الإنتقام من أعداء الدين وظالمي أهل بيت سيّد المرسلين، لما ورد في الاخبار أنّه يحصل بظهور الإمام الغائب عن الابصار وخاتم الائمة الاطهار.

الثامن عشر: أن يصلّي عليه، ويريد بذلك طلب رحمة خاصّة إلهيّة يتيسّر بها استباق فرجه وظهوره.

ويستفاد هذا من العبارة المروية في الصلوات عليه وعلى آبائه على المذكورة في كامل الزيارات وغيره في باب زيارة مولانا الرضا على المنابق ال

١١٣٧ منهم : الصلاة على كلّ واحد منهم :

اللَّهُمّ صلّ على حجّتك، ووليّك، والقائم في خلقك، صلاة نامية باقية تعجّل بها فرجه، وتنصره بها ... إلخ.(١)

المكمّل للعشرين: أن يسأل الله تعالى التعجيل في طلب ثار مولانا الشهيد المظلوم أبي عبدالله الحسين على المغلوم أبي عبدالله الحسين المغلوم أبي عبدالله الحبّة، لانه الطالب بثاره، والمنتقم من قتلته.

#### المقصد الثالث:

في ذكر بعض الدعوات المرويّة عن الأئمّة الطاهرين على في هذا الباب غير ما تقدّم في الباب السادس من هذا الكتاب.

1 1٣٨ - فمنها: دعاء الصلوات المروي في كتاب الغيبة للشيخ الاجل أبي جعفر الطوسي (ره) عن صاحب الامر عليها

وله حكاية طويلة تركنا ذكرها روماً للإختصار:

<sup>(</sup>١)كامل الزيارات: ٥١٧، وأوردنا في الصحيفة الرضويّة الجامعة: ٣٥٠ د: ١٣٢ (نحوه).

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ

اللهم صلّ على مُحمّد سَيّد الْمُوْسَلِينَ وَخَاتَم النَّبِيّينَ، وحُجَّة رَبِّ الْعَالَمِينَ، الْمُشْطَعَى فِى الظَّلالِ، الْمُطَهَّرِ مِنْ كُلِّ افَةٍ، الْعَالَمِينَ، الْمُفْقَرِ مِنْ كُلِّ افَةٍ، الْعَالَمِينَ، الْمُفَوَّضِ إلَيْهِ دِينُ الْبَرَىءِ مِنْ كُلِّ عَيْبٍ، الْمُؤَمَّلِ لِلنَّجاةِ، الْمُوْتَجِى لِلشَّفَاعَةِ، الْمُفَوَّضِ إلَيْهِ دِينُ اللهِ، اللهُ مَنْ كُلِّ عَيْبٍ، الْمُؤَمَّلِ لِلنَّجاةِ، الْمُوْتَجِى لِلشَّفَاعَةِ، الْمُفَوَّضِ إلَيْهِ دِينُ اللهِ، اللهُ مَنْ كُلِّ عَيْبٍ، المُؤَمَّلِ لِلنَّجاةِ، وَافْلِح حُجَّتَهُ، وَارْفَع دَرَجَتَهُ، وَاضِئ نُورَه، وَبَيِّض وَجْهَه، وَاغْطِهِ الْفَضْلَ وَالْفَضِيلَة، وَالْوَسِيلَة وَالدَّرَجَة الرَّفِيعَة، وَابْعَثْهُ مَقَاماً مَحْمُوداً يَغْبِطُهُ بِهِ الْاَوَلُونَ وَالْأَخِرُونَ.

وَصَلَّ عَلَىٰ آمپرِالْمُؤْمِنِينَ، وَوَارِثِ الْـمُرْسَلِينَ، وَقَـاثِدِ الْـغُرِّ الْـمُحَجَّلِينَ، وَصَلَّ عَلَىٰ آمپرِالْمُؤْمِنِينَ، وَحُجَّةِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

وَصَلَّ عَلَى الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ إِمَامِ الْمُؤْمِنِينَ، وَوَارِثِ الْـمُوْسَلَيِنَ، وَحُـجَّةِ رَبِّ الْـمُؤْمِنِينَ، وَوَارِثِ الْـمُؤْمِنِينَ، وَوَارِثِ رَبِّ الْـعَالَمِينَ، وَصَلَّ عَـلَى الْـحُسَيْنِ بْنِ عَـلِيٍّ إِمْـامِ الْـمُؤْمِنِينَ، وَوَارِثِ الْمُؤْسَلِينَ، وَحُجَّةِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

وَصَلَّ عَلَىٰ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ إِمَّامِ الْمُؤْمِنِينَ، وَوَارِثِ الْمُرْسَلِينَ، وَحُجَّةِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَصَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ إِمَّامِ الْمُؤْمِنِينَ، وَوَارِثِ الْمُرْسَلِينَ، وَحُجَّةِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

وَصَلِّ عَلَىٰ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ إِمَّامِ الْمُؤْمِنِينَ، وَوَارِثِ الْـمُرْسَلِينَ، وَحُجَّةِ رَبِّ الْعُالَمِينَ، وَصَلِّ عَلَىٰ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ إِمَّامِ الْمُؤْمِنِينَ، وَوَارِثِ الْمُرْسَلِينَ وَحُجَّةِ رَبِّ الْعُالَمِينَ.

وَصَلَّ عَلَىٰ عَلِيِّ بْنِ مُوسَىٰ إِمَّامِ الْمُؤْمِنِينَ، وَوَارِثِ الْمُوْسَلِينَ، وَحُجَّةِ رَبِّ الْمُوْسَلِينَ، وَصَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ إِمَّامِ الْمُؤْمِنِينَ، وَوَارِثِ الْمُوْسَلِينَ، وَحَجَّةِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

وَصلَّ عَلَىٰ عَلِيً بن مُحَمَّدِ إِمَامِ الْـمُؤْمِنِينَ، وَوَارِثِ الْـمُوْسَلِينَ، وَ حَـجَّةٍ رَبُ الْعَالَمِينَ،

وَصَلِّ عَلَى الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ إِمَامِ الْمُؤْمِنِينَ، وَوَارِثِ الْمُوْسَلِينَ وَحُجَّةِ رَبُّ الْعَالَمينَ.

وَصَلِّ عَلَى الْخَلَفِ الْهَادِى الْمَهْدِيِّ، إِمَامِ الْمُؤْمِنِينَ، وَوَارِثِ الْمُرْسَلِينَ، وَصَلِّ عَلَى الْخَلَفِ الْهَادِي الْمَهْدِيِّ، إِمَامِ الْمُؤْمِنِينَ، وَوَارِثِ الْمُرْسَلِينَ، وَحَجَّةِ رَبِّ الْعُالَمِينَ.

اَللْهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَاَهْلِ بَيْتِهِ الْآئِمَّةِ الْهادِينَ، وَالْعُلَمَاءِ الصَّادِقينَ، الْآبُورُ الْهُادِينَ، وَالْعُلَمَاءِ الصَّادِقينَ، الْآبُورُ الْمُتَّقينَ، دَعُائِمِ دِينِكَ، وَاَرْكُانِ تَوْحيدِكَ (وَتَوْاجِمَةِ وَحْيِكَ) وَحُجَجِكَ عَلَىٰ خَلْقِكَ، وَخُلَفَائِكَ في اَرْضِكَ،

الَّذِينَ اخْتَرْتَهُمْ لِنَفْسِكَ، وَاصْطَفَيْتَهُمْ عَلَىٰ عِبَادِكَ، وَارْتَضَيْتَهُمْ لِدينِكَ، وَخَصَصْتَهُمْ بِمَعْرِفَتِكَ، وَجَلَّلْتَهُمْ بِكَرَامَتِكَ، وَغَشَّيْتَهُمْ بِرَحْمَتِكَ، وَرَبَّيْتَهُمْ بِرَحْمَتِكَ، وَرَبَّيْتَهُمْ بِنِعْمَتِكَ، وَغَذَيْتَهُمْ بِمِكَامَتِكَ، وَالْبَسْتَهُمْ نُورَكَ، وَرَفَعْتَهُمْ في مَلَكُوتِكَ، وَالْبَسْتَهُمْ نُورَكَ، وَرَفَعْتَهُمْ في مَلَكُوتِكَ، وَحَفَفْتَهُمْ بِمِكَانِكَ صَلَوْاتُكَ عَلَيْهِ وَالْهِ.

اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ، صَلاَةً كَثيرَةً دائِمَةً طَيِّبَةً، لا يُحيِطُ بِهَا اِلْا اَنْتَ، وَلا يَسَعُهَا اِلَّا عِلْمُكَ، وَلا يُحْصِيهَا اَحَدٌ غَيْرُكَ.

اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ وَلِيِّكَ، الْمُحْيِي سُنَّتَكَ، الْقَائِمِ بِاَمْرِكَ، الدُّاعِي اِلَيْكَ، الدَّلِيلِ عَلَيْكَ، حُجَّتِكَ عَلَىٰ خَلْقِكَ، وَخَلِيفَتِكَ في اَرْضِكَ، وَشَاهِدِكَ عَلَىٰ عِبَادِكَ اَللَّهُمَّ اَعِزَّ نَصْرَهُ، وَمُدَّ في عُمْرِه، وَزَيِّنِ الْأَرْضَ بِطُولِ بَقَاثِه،

اَللّٰهُمَّ اكْفِهِ بَغْيَ الْحاسِدينَ، وَاَعِذْهُ مِنْ شَرِّ الْكَائِدينَ، وَازْجُـرْ عَـنْهُ اِرْادَةَ الطُّالِمينَ، وَخَلِّصْهُ مِنْ اَيْدِي الْجَبُّارِينَ.

اَللَّهُمَّ اَعْطِهِ فَى نَفْسِهِ وَذُرِّيَّتِهِ، وَشَيِعَتِهِ وَرَعِيَّتِهِ، وَخَاصَّتِهِ وَعَامَّتِهِ وَعَـدُوَّهِ وَجَميعِ اَهْلِ الدُّنْيَا، مَا تُقِرُّ بِهِ عَيْنَهُ، وتَسُرُّ بِهِ نَفْسَهُ، وَبَلِّغْهُ اَفْضَلَ مَا اَمَّلْتَهُ فِى الدُّنْيَا وَالْاٰخِرَةِ، إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ.

اَللَّهُمَّ جَدِّدْ بِهِ مَاامْتَحِيٰ مِنْ دِينِكَ، وَاَحْيِ بِهِ مَا بُدِّلَ مِنْ كِتَٰابِكَ، وَاَظْهِرْ بِهِ مَا غُيِّرَ مِنْ حُكْمِكَ، حَتَّىٰ يَعُودَ دِينُكَ بِهِ وَعَلَىٰ يَـدَيْهِ غَـضًا جَـديداً خـالِصاً مُخْلَصاً لاشَكَ فيهِ، وَلا شُبْهَةَ مَعَهُ، وَلا بِاطِلَ عِنْدَهُ، وَلا بِدْعَةَ لَدَيْهِ.

اَللَّهُمَّ نَوِّرْ بِنُورِهِ كُلَّ ظُلْمَةٍ، وَهُدَّ بِرُكْنِهِ كُلَّ بِدْعَةٍ، وَاهْدِمْ بِعِزَّتِهِ كُلَّ ضَلاٰلَةٍ وَاقْصِمْ بِهَ كُلَّ جَبُّارٍ، وَاَخْمِدْ بِسَيْفِهِ كُلَّ نَارٍ، وَاَهْلِكْ بِعَدْلِهِ كُلَّ جَبُارٍ، وَاَجْرِ وَاَجْرِ وَاَهْلِكْ بِعَدْلِهِ كُلَّ جَائِرٍ، وَاَجْرِ وَاَجْرِ مَا عَلَىٰ كُلِّ جَبُارٍ، وَاَخْدِ بِسَيْفِهِ كُلَّ نَارٍ، وَاَهْلِكْ بِعَدْلِهِ كُلَّ جَائِرٍ، وَاَجْرِ وَاَجْرِ

اَللّٰهُمَّ اَذِلَّ كُلَّ مَنْ نَاوَاهُ، وَاَهْلِكْ كُلَّ مَنْ عَادَاهُ، وَامْكُرْ بِمَنْ كَادَهُ، وَاسْتَأْصِلْ مَنْ جَحَدَ حَقَّهُ، وَاسْتَهَانَ بِاَمْرِه، وَسَعىٰ في اِطْفَاءِ نُورِه، وَاَرْادَ اِخْمَادَ ذِكْرِه

الله م صلّ على مُحَمَّد الْمُصْطَفى، وَعَلِي الْمُرْتَضَى، وَفَاطِمَةَ الزَّهْ راء، وَالْحَسَنِ الرُّضا، وَالْحُسَيْنِ الْمُصَفّى، وَجَمِيعِ الْأَوْصِياءِ مَصابِيحِ الدُّجى، وَالْحَسَنِ الرُّصَفّى، وَالْعَرْوَةِ الْوُثْقَى، وَالْحَبْلِ الْمَتَينِ، وَالصِّراطِ وَالمُسْراطِ الْمُسْتَقِيم، وَصَلِّ عَلَىٰ وَلِيتِكَ وَوُلَاةٍ عَهْدِه، وَالْاَيْسَمَّةِ مِنْ وُلْدِه، وَمُدَّ فَى الْمُسْتَقِيم، وَصَلِّ عَلَىٰ وَلِيتِكَ وَوُلَاةٍ عَهْدِه، وَالْاَيْسَمَّةِ مِنْ وُلْدِه، وَمُدَّ فَى الْمُسْتَقِيم، وَرَدْ فَى الْجَالِهِم، وَبَلِّغُهُمْ اَقْصَىٰ المَالِهِمْ ديناً ودُنياً وَالْحِرَة، اِنَّكَ عَلَىٰ كُلُ شَيْءٍ قَديرٌ. (١)

<sup>(</sup>١)الصحيفة الرضويّة الجامعة: ص ٢٥١ د ٢.

أقول: هذا الدعاء الشريف من الدعوات الجليلة الّتي ينبغي أن يداوم بها، ويواظب عليها في كلّ وقت من الاوقات وكلّ حين من الاحيان، خصوصاً الاوقات الّتي لها مزيد اختصاص بمولانا صاحب الزمان عليه صلوات الله الملك المئان كليلة النصف من شعبان ويومه، وليلة الجمعة ويومها،

ولعلّه لهذا ذكره صاحب جمال الصالحين في أعمال تلك الليلة، مع أنّ الظاهر من الرواية الّتي نبّهنا عليها عدم اختصاصه بوقت من الاوقات، بل وروده لمطلق الاوقات،

وذكره السيّد الأجلّ عليّ بن طاووس (ره) في كتاب جمال الأسبوع، افي أعمال يوم الجمعة عند ذكر ما يدعى به بعد صلاة العصر من ذلك اليوم

فقال (ره): ذكر صلوات على النبيّ وآله صلوات الله عليه وعليهم، مرويّة عن مولانا المهدي صلوات الله عليه، وهي ما إذا تركت تعقيب عصر يوم الجمعة لعذر فلا تتركها أبداً، لأمر أطلعنا الله جلّ جلاله عليه،

ثم ذكر إسناده بطوله مع ذكر الحكاية الّتي تركنا ذكرها حذراً عن الإطالة، ويستفاد من قوله(ره): فلا تتركها أبداً لامر أطلعنا اللّه جلّ جلاله عليه: صدور أمر إليه من مولانا صاحب الزمان عجّل الله تعالى فرجه في ذلك،

فهو دليل لصحّة الرواية، والله وليّ النعمة والهداية . (١)

11٣٩ ـ ومن الدعوات المروية في هذا الباب ما رواه جمع من الاصحاب منهم: السيّد الأجلّ عليّ بن طاووس في ذلك الكتاب قال (ره):

ذكر الدعاء لصاحب الأمر على المروي عن الرضا على: حدّثني الجماعة «الذين قدّمت ذكرهم في عدّة مواضع من هذا الكتاب» بإسنادهم إلى جدّي أبي جعفر الطوسي تلقاه الله جلّ جلاله بالامان والرضوان بوم الحساب، قال: أخبرنا ابن أبي

<sup>(</sup>١)غيبة الطوسي: ٢٧٧ -٢٨٠، عنه البحار: ١٧/٥٢ ح١٤، ورواه السيّد (ره) في جمال الاسبوع: ٤٠٠، عنه البحار: ٨١/٩٤، وذكره الكفعمي في البلد: ٧٩، والطبري في دلائل الإمامة: ٣٠٢.

الجيد، عن محمد بن الحسن بن سعيد بن عبدالله، والحميري، وعلي بن إبراهيم، ومحمد بن الحسن الصفّار، كلّهم، عن إبراهيم بن هاشم، عن إسماعيل بن مولد، وصالح بن السندي، عن يونس بن عبدالرحمان.

قال السيّد (ره): ورواه جدّي أبو جعفر الطوسيّ فيما يرويه عن يونس بن عبدالرحمان بعدّة طرق، تركت ذكرها كراهية للاطالة في هذا المكان، يروي عن يونس بن عبدالرحمان، أنّ الرضا على كان يامر بالدعاء لصاحب الامر على بهذا:

اَللَّهُمَّ اذْفَعْ عَنْ وَلِيِّكَ وَخَلِيفَتِكَ، وَحُجَّتِكَ عَلَىٰ خَلْقِكَ، وَلِسْانِكَ الْمُعَبِّرِ عَنْكَ بِإِذْنِكَ، النَّاطِقِ بِحِكْمَتِكَ، وَعَيْنِكَ النَّاظِرَةِ في بَرِيَّتِكَ، وَشَاهِدِكَ عَسلىٰ عِبْادِكَ، الْجَحْجُاحِ الْمُجَاهِدِ، الْعَائِذِ بِكَ عِنْدَكَ، وَاَعِذْهُ مِنْ شَرِّ جَميعِ مَا خَلَقْتَ وَبَرَأْتَ، وَانْشَأْتَ وَصَوَّرْتَ

وَاحْفَظْهُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ، وَعَنْ يَمبِنِهِ وَعَنْ شِمالِهِ، وَمِنْ فَوْقِهِ وَمِنْ تَحْقِهُ، وَعَنْ يَمبِنِهِ وَعَنْ شِمالِهِ، وَمِنْ فَوْقِهِ وَمِنْ تَحْقِهُ، يِحِفْظِكَ الَّذِي لا يَضبعُ مَنْ حَفِظْتَهُ بِه، وَاحْفَظْ فيهِ رَسُولَكَ وَابْاءَهُ: اَئِمَّتَكَ، وَدَعٰائِمَ دينِكَ، وَاجْعَلْهُ في وَديعتِكَ الَّتِي لاتَضيعُ، وَفي جَوْارِكَ الَّذِي لا يُتْفَرَّهُ وَفي مَنْعِكَ وَعِزِّكَ الَّذِي لا يُقْهَرُ

وَاٰمِنْهُ بِاَمٰانِكَ الْوَثِيقِ الَّذِي لَا يُخْذَلُ مَنْ اٰمَنْتَهُ بِهِ، وَاجْعَلْهُ في كَنَفِكَ الَّذِي لَا يُؤامُ مَنْ كَانَ فيهِ، وَاجْعَلْهُ في كَنَفِكَ الَّذِي لَا يُؤامُ مَنْ كَانَ فيهِ، وَايَّدْهُ وَانْصُرْهُ بِنَصْرِكَ الْعَزيزِ، وَايِّدْهُ بِجُنْدِكَ الْغَالِبِ، وَقَوَّهِ بِقُوَّتِكَ، وَالْدِينَةُ بِمَلَائِكَتِكَ، وَوَالِ مَنْ وَالْاهُ، وَعَادِ مَنْ عَادَاهُ، وَالْبِسْهُ دِرْعَكَ الْحَصِينَةَ، وَحُفَّهُ بِالْمَلَائِكَةِ حَفَّا،

اللُّهُمُّ وَبَلُّغُهُ اَفْضَلَ مَا بَلُّغْتَ الْقَائِمِينَ بِقِسْطِكَ مِنْ اَتَّبَاعِ النَّبِيِّينَ،

اَلَّلْهُمَّ اشْعَبْ بِهِ الصَّدْعَ، وَارْتُقْ بِهِ الْفَتْقَ، وَاَمِتْ بِهِ الْجَوْرَ، وَاَظْهِرْ بِهِ الْعَدْلَ، وَزَيِّنْ بِطُولِ بَقَائِهِ الْاَرْضَ، وَايَّدْهُ بِالنَّصْرِ، وَانْصُرْهُ بِالرُّعْبِ، وَقَـوً نُاصِرَ بِهِ،

وَاخْذُلْ خَاذِلِيهِ، وَدَمْدِمْ عَلَىٰ مَنْ نَصَبَ لَهُ، وَدَمَّرْ مَنْ غَشَّهُ، وَاقْتُلْ بِهِ جَبَابِرَةَ الْكُفْرِ، وَعُمَدَهُ وَدَعَائِمَهُ، وَاقْصِمْ بِهِ رُوُّ وسَ الضَّلالَةِ، وَشَارِعَةَ الْبِدْعَةِ، وَمُميتَةَ الْكُفْرِ، وَعُمَدَهُ وَدَعَائِمَهُ، وَاقْصِمْ بِهِ رُوُّ وسَ الضَّلاَةِ، وَشَارِعَةَ الْبِدْعَةِ، وَمُميتَةَ السُّنَّةِ، وَمُقَوِّيَةَ الْبَاطِلِ، وَذَلِّلْ بِهِ الْحَبُارِينَ، وَآبِرْ بِهِ الْكَافِرِينَ، وَجَميعَ السُّنَّةِ، وَمُقَوِّيةَ الْبَاطِلِ، وَذَلِّلْ بِهِ الْحَبُارِينَ، وَآبِرْ بِهِ الْكَافِرِينَ، وَجَميعَ الشَّلْ وَمَعَارِيهِا، وَبَرِّهَا وَبَحْرِهَا، وَسَهْلِهَا وَجَبَلِهَا، المُلْحِدينَ في مَشَارِقِ الْأَرْضِ وَمَعَارِيهِا، وَبَرِّهَا وَبَحْرِهَا، وَسَهْلِهَا وَجَبَلِهَا، وَتَكْ لاتَدَعَ مِنْهُمْ دَيُّاراً، وَلا تُبْقِي لَهُمْ اثْاراً.

اللهم طَهُرْ مِنْهُمْ بِلاٰدَكَ، وَاشْفِ مِنْهُمْ عِبادَكَ، وَاَعِزَّ بِهِ الْمُؤْمِنِينَ، وَاَحْيِ بِهِ سُنَنَ الْمُرْسَلِينَ، وَدُارِسَ حِكْمَةِ النَّبِينِنَ، وَجَدَّدْ بِهِ مَا امْتَحَىٰ مِنْ دَبِنِكَ، وَبُدُّلَ مِنْ حُكْمِكَ، حَتَىٰ تُعيدَ دَبِنَكَ بِهِ، وَعَلَىٰ يَدَيْهِ جَدَيداً، غَضًا مَحْضاً صَحيحاً، مِنْ حُكْمِكَ، حَتَىٰ تُعيدَ دَبِنَكَ بِه، وَعَلَىٰ يَدَيْهِ جَديداً، غَضًا مَحْضاً صَحيحاً، لا عِوَجَ فَيهِ، وَلا بِدْعَةَ مَعَهُ، وَحَتَىٰ تُنهرَ بِعَدْلِهِ ظُلَمَ الْجَوْرِ، وَتُطْفِئَ بِه نيرانَ الْكُفْرِ، وَتُوضِحَ بِهِ مَعاقِدَ الْحَقِّ وَمَجْهُولَ الْعَدْلِ، فَإِنَّهُ عَبْدُكَ الَّذِي اسْتَخْلَصْتَهُ الْكُفْرِ، وَتُوضِحَ بِهِ مَعاقِدَ الْحَقِّ وَمَجْهُولَ الْعَدْلِ، فَإِنَّهُ عَبْدُكَ الَّذِي اسْتَخْلَصْتَهُ لِلْكُفْرِ، وَتُوضِحَ بِهِ مَعاقِدَ الْحَقِّ وَمَجْهُولَ الْعَدْلِ، فَإِنَّهُ عَبْدُكَ الَّذِي اسْتَخْلَصْتَهُ لِنَعْمُوبَ وَطَهَرْ تَهُ عِبْادِكَ، وَاثْتَمَنْتَهُ عَلَىٰ غَيْبِكَ، وَعَصَمْتَهُ مِنْ النَّذُوبِ، وَبَوَّ أَتَهُ مِنَ الْعُيُوبِ، وَطَهَرْ تَهُ مِنَ الرَّجْسِ، وَسَلَمْتَهُ عَلَىٰ عَيْرِكَ، وَالسَّمْ مَنْ النَّهُ عُلَى عَبْدَكَ، وَالْتَمَنْتَهُ عَلَىٰ عَيْبِكَ، وَعَصَمْتَهُ مِنَ الذُّنُوبِ، وَبَوَرَ أَتَهُ مِنَ الْعُيُوبِ، وَطَهَرْتَهُ مِنَ الدُّنُوسِ، وَبَرَّ أَتَهُ مِنَ الْعُيُوبِ، وَطَهَرْتَهُ مِنَ الدُّنُوسِ، وَاللَّهُمْ اللَّهُ مِنَ الدُّنُولِ اللَّهُ مِنَ الدُّنُولِ اللَّهُ مِنَ الدَّنَسِ

اللهُمَّ فَإِنَّا نَشْهَدُ لَهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ، وَيَوْمَ حُلُولِ الطَّامَّةِ، اَنَّهُ لَمْ يُذْنِبْ ذَنْباً وَلَمْ يَاْتِ حَوْباً، وَلَمْ يَهْتِكْ لَكَ حُرْمَةً، يَاْتِ حَوْباً، وَلَمْ يَهْتِكْ لَكَ حُرْمَةً، وَلَمْ يُبَدِّلُ لَكَ فَرِيَحَةً وَانَّهُ الْهَادِي الْمَهْدِيُّ، الطَّاهِرُ الْتَّقِيُ وَلَمْ يُبَدِّلُ لَكَ فَريضَةً، وَلَمْ يُغَيِّرُ لَكَ شَرِيعَةً وَانَّهُ الْهَادِي الْمَهْدِيُّ، الطَّاهِرُ الْتَّقِيُ النَّاقِيُّ، الرَّضِيُّ الزَّكِيُ

اَللَّهُمَّ اَعْطِهِ فَى نَفْسِهِ وَوَلَدِهِ وَاَهْلِهِ وَذُرِّيَّتِهِ وَاُمَّتِهِ وَجَمِيعِ رَعِيَّتِهِ، مَا تُقِرُّ بِهِ عَيْنَهُ، وَتَسُرُّ بِهِ نَفْسَهُ، وَتَجْمَعُ لَهُ مُلْكَ الْمُمْلَكُاتِ كُلِّهُا، قَريبِها وَبَعيدِها، وَعَزيزِها وَذَليلِها حَتَىٰ تُجْرِيَ حُكْمَهُ عَلَىٰ كُلِّ حُكْم، وَيَغْلِبَ بِحَقَّه كُلَّ بُاطِلٍ وَعَزيزِها وَذَليلِها حَتَىٰ تُجْرِيَ حُكْمَهُ عَلَىٰ كُلِّ حُكْم، وَيَغْلِبَ بِحَقَّه كُلَّ بُاطِلٍ

اللهُمَّ اسْلُكْ بِنَا عَلَىٰ يَدَيْهِ مِنْهَاجَ الْهُدَىٰ، وَالْمَحَجَّةَ الْعُظْمَىٰ وَالطَّرِبِقَةَ الْعُظْمَىٰ وَالطَّرِبِقَةَ الْعُظْمَىٰ وَالطَّرِبِقَةَ الْوُسْطَىٰ، الَّتِي يَرْجِعُ إِلَيْهَا الْغُالَى، وَيَلْحَقُ بِهَا التَّالَى، وَقَوِّنَا عَلَىٰ طَاعَتِه، وَتَبَّنْنَا عَلَىٰ مُشَايَعَتِه، وَامْنُنْ عَلَيْنَا بِمُتَابَعَتِه، وَاجْعَلْنَا في حِزْبِهِ، الْقَوُّامِبِنَ بِامْرِهِ، عَلَىٰ مُشَايَعَتِه، وَامْنُنْ عَلَيْنَا بِمُتَابَعَتِه، وَاجْعَلْنَا في حِزْبِهِ، الْقَوُّامِبِنَ بِامْرِهِ، الصَّالِمِينَ رِضَاكَ بِمُنَاصَحَتِه، حَتَّىٰ تَحْشُرَنَا يَوْمَ الْقِيلَمَةِ في الصَّالِمِ فَا عَوْانِه وَمُقَوِّيَةِ سُلْطَانِه

اللهُمَّ وَاجْعَلْ ذٰلِكَ لَنَا خَالِصاً مِنْ كُلِّ شَكِّ وَشَبْهَةٍ وَرِيْاءٍ وَسُمْعَةٍ، حَتَىٰ لَانَعْتَمِدَ بِهِ غَيْرَكَ، وَلا نَطْلُبَ بِهِ إِلَّا وَجْهَكَ، وَحَتَىٰ تُحِلَنَا مَحِلَّهُ، وَ تَجْعَلَنَا فِي لانَعْتَمِدَ بِهِ غَيْرَكَ، وَلا نَطْلُبَ بِهِ إِلَّا وَجْهَكَ، وَحَتَىٰ تُحِلَنا مَحِلَّهُ، وَتَجْعَلَنَا فِي الْخَنَّةِ مَعَهُ، وَاعِدْنَا مِنَ السَّلْمَةِ وَالْكَسَلِ وَالْفَتْرَةِ، وَاجْعَلْنَا مِمَّنْ تَنْتَصِرُ بِهِ الْجَنَّةِ مَعَهُ، وَاعِدْنَا مِنَ السَّلْمَةِ وَالْكَسِلِ وَالْفَتْرَةِ، وَاجْعَلْنَا مِمَّنْ تَنْتَصِرُ بِهُ لَكُمْ وَلا تَسْتَبْدِلْ بِنَا غَيْرَنَا، فَإِنَّ اسْتِبْدَاللَكَ بِنَا غَيْرَنَا عَدِيلًا عَيْرَنَا عَلَيْنَا عَسِرٌ.

اللهم صلّ على ولاة عهده، والآئِمة مِنْ بَعده، وبَلِغهم المالهم، وزِدْ في الْجَالِهِم، واَعِزَّ نَصْرَهُم، وَتَمَّم لَهُم ما اَسْنَدْتَ اِلَيْهِم مِنْ اَمْرِكَ لَهُم، وَثَبَّتْ الْجَالِهِم، وَاَعِزَّ نَصْرَهُم، وَتَمَّم لَهُم ما اَسْنَدْتَ اللهِم، مِنْ اَمْرِكَ لَهُم، وَثَبَّتْ دُعائِمَهُم، وَاجْعَلْنَا لَهُم اَعْواناً، وَعَلَىٰ دينِكَ انْصاراً، فَانَّهُم مَعادِنُ كَلِماتِكَ وَالْدُكُم وَاجْعَلْنَا لَهُم اَعْواناً، وَعَلَىٰ دينِكَ اَنْصاراً، فَانَّهُم مَعادِنُ كَلِماتِكَ وَاَرْكَانُ تَوْحيدِكَ، وَدَعائِمُ دينِكَ، وَوُلاة اَمْرِكَ، وَخالِصَتُكَ مِنْ عِبادِكَ، وَصَفْوَة اَوْلادِ رُسُلِكَ وَصَفْوَة اَوْلادِ رُسُلِكَ وَصَفْوَة اَوْلادِ رُسُلِكَ وَالسَّلامُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ وَرَحْمَة اللهِ وَبَرَكَاتُهُ. (١)

ثمّ قال السيّدرضي الله تعالى عنه: قد تضمّن هذا الدعاء قوله على: «اللّهمّ صلّ على ولاة عهده والأئمّة من بعده» ولعلّ المراد بذلك: أنّ الصلاة على الائمّة الذين يرتّبهم في أيّامه للصلاة بالعباد في البلاد، والائمّة في الأحكام في تلك

<sup>(</sup>۱)جمال الاسبوع: ۳۰۷، ورواه برواية أخرى ص٣١١، عنه البحار: ٣٣٠/٩٥ ح٤، أوردناه في الصحيفة الرضويّة الجامعة: ٧٣ د: ٩٩.

الآيّام، وأنّ الصلاة عليهم تكون بعد ذكر الصلاة عليه «صلوات الله عليه» بدليل قوله: ولاة عهده، لأنّ ولاة العهود يكونون في الحياة،

فكأن المراد: اللهم صل بعد الصلاة عليه على ولاة عهده والائمة من بعده وقد تقدم في الرواية عن مولانا الرضا على الوالده المرادة عن مولانا الرضا على الرفاء المرادة عن مولانا الرضاع المرادة على المرادة عن مولانا الرضاع المرادة على المرادة عن مولانا الرضاع المرادة على المرادة على المرادة المرادة

ولعل هذه قد كانت: صلّ على ولاة عهده والأئمة من ولده، فقد وجدت ذلك كما ذكرناه في نسخة غير ما رويناه، وقد روي أنّهم من أبرار العباد في حياته ووجدت رواية متّصلة الإسناد بأنّ للمهدي صلوات الله عليه أولاد جماعة ولاة في أطراف بلاد البحار، على غاية عظيمة من صفات الأبرار،

وروي تاويل غير ذلك مذكور في الاخبار.

وما ذكرها، لانها أتم في التفصيل، وهي ما حدّث به الشريف الجليل، أبو وما ذكرها، لانها أتم في التفصيل، وهي ما حدّث به الشريف الجليل، أبو الحسين زيد بن جعفر العلوي المحمّدي، قال: حدّثنا أبو الحسين إسحاق بن الحسن العفراني، قال: حدّثنا محمّد بن همام بن سهيل الكاتب، ومحمّد بن شعيب بن أحمد المالكي جميعاً عمّ شعيب بن أحمد المالكي عن يونس بن عبدالرحمان، عن مولانا أبي الحسن علي بن موسى الرضا على، أنّه كان يأمر بالدعاء للحجّة صاحب الزمان على فكان من دعائه له صلوات الله عليهما:

الله هُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ، وَادْفَعْ عَنْ وَلِيِّكَ وَخَلَيْفَتِكَ، وَحُجَّتِكَ عَلَىٰ خَلْقِكَ، وَلِسَانِكَ الْمُعَبِّرِ عَنْكَ بِإِذْنِكَ، النَّاطِقِ بِحِكْمَتِكَ، وَعَيْنِكَ النَّاظِرَةِ فَي بَرِيَّتِكَ، وَشَاهِداً عَلَىٰ عِبَادِكَ، الْجَحْجَاحِ الْمُجَاهِدِ، الْمُجْتَهِدِ، عَبْدِكَ الْعَائِذِ فَي بَرِيَّتِكَ، وَشَاهِداً عَلَىٰ عِبَادِكَ، الْجَحْجَاحِ الْمُجَاهِدِ، الْمُجْتَهِدِ، عَبْدِكَ الْعَائِذِ فَي بَرِيَّتِكَ، وَشَاهِداً عَلَىٰ عِبَادِكَ، الْجَحْجَاحِ الْمُجَاهِدِ، الْمُجْتَهِدِ، عَبْدِكَ الْعَائِذِ بِكَ، الله هُمَّ وَاعِدْهُ مِنْ شَرًا مَا خَلَقْتَ وَذَرَأَتَ وَبَرَأْتَ، وَانْشَأْتَ وَصَوَّرْتَ، وَاخْفَظْهُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ، وَمِنْ خَلْفِه، وَعَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِه، وَمِنْ فَوْقِهِ وَمِنْ تَحْفِهُ، وَعَنْ شِمَالِه، وَمِنْ فَوْقِهِ وَمِنْ تَحْفِهُ، وَعَنْ شِمَالِه، وَمِنْ فَوْقِهِ وَمِنْ تَحْفِظْ فَيهِ رَسُولَكَ وَوَصِيًّ تَحْتِه، بِحِفْظِكَ الَّذِي لَا يَضِيعُ مَنْ حَفِظْتَهُ بِه، وَاحْفَظْ فَيهِ رَسُولَكَ وَوَصِيً

رَسُولِكَ، وَأَبَا أَيْمَّتَكَ، وَدَعَائِمَ دينِكَ، صَلَوْاتُكَ عَلَيْهِمْ أَجْمَعينَ.

وَاجْعَلْهُ في وَدِيعَتِكَ الَّتِي لَا تَضيعُ، وَفي جِوْارِكَ الَّذي لَا يُخْفَرُ، وَفي مَنْعِكَ وَعِزِّكَ الَّذي لَا يُخْفَرُ، وَفي مَنْعِكَ وَعِزِّكَ الَّذي لَا يُقْهَرُ

اَللّٰهُمَّ وَأَمِنْهُ بِاَمَانِكَ الْوَثِيقِ الَّذِي لَا يُخْذَلُ مَنْ أَمَنْتَهُ بِهِ، وَاجْعَلْهُ في كَنَفِكَ الَّذِي لَا يُخْذَلُ مَنْ أَمَنْتَهُ بِهِ، وَاجْعَلْهُ في كَنَفِكَ الَّذِي لَا يُضْامُ مَنْ كَانَ فيهِ، وَانْصُرْهُ بِنَصْرِكَ الْعَزِيزِ، وَآيِّـدْهُ بِحُنْدِكَ الْعْالِبِ، وَقَوَّهِ بِقُوَّتِكَ، وَالْهُمَّ وَالْ مَنْ وَالْاهُ، وَعَادِ مَنْ عَادَاهُ، وَالْبِسْهُ وَقَوَّهِ بِقُوَّتِكَ، وَالْمُهُمَّ وَالْ مَنْ وَالْاهُ، وَعَادِ مَنْ عَادَاهُ، وَالْبِسْهُ دِرْعَكَ الْحَصِينَةَ وَحُفَّهُ بِمَلائِكَتِكَ حَفَّا

اَللَّهُمَّ وَبَلِّغُهُ اَفْضَلَ مَا بَلَّغْتَ الْقَائِمِينَ بِقِسْطِكَ مِنْ اَتْبَاعِ النَّبِيّينَ، اَلَّلَهُمَّ الشَّعَبْ بِهِ السَّعَبْ بِهِ الْجَوْرَ، وَاَظْهِرْ بِهِ الْبَعَدْلَ، وَزَيِّنْ الشَّهُ الشَّعَبْ بِهِ الْجَوْرَ، وَاَظْهِرْ بِهِ الْبَعَدْلَ، وَزَيِّنْ الشَّعْبُ بِهِ الْجَوْرَ، وَاَظْهِرْ بِهِ الْبَعَدُلَ، وَزَيِّنْ لِلسَّارَةُ بِالرَّعْبِ، وَافْتَحْ لَهُ فَتْحاً يَسبِراً، وَاجْعَلْ لَهُ مِنْ لَدُنْكَ عَلَىٰ عَدُولً وَعَدُوهِ سُلْطَاناً نَصِيراً

الله مَ اجْعَلْهُ الْقَائِمَ الْمُنْتَظَرَ، وَالْإِمَامَ الَّذِي بِهِ تَنْتَصِرُ، وَايِّدْهُ بِنَصْرِ عَزِيزٍ، وَفَتْحِ قَرِيبٍ، وَوَرِّثْهُ مَشَارِقَ الْأَرْضِ وَمَغَارِبَهَا اللَّاتِي بَارَكْتَ فَيهَا، وَاَحْيِ بِهِ سُنَّةَ نَبِيكَ صَلَوْاتُكَ عَلَيْهِ وَالِهِ، حَتّىٰ لَا يَسْتَخْفِيَ بِشَيْءٍ مِنَ الْحَقِّ مَخَافَةَ اَحَدٍ سُنَّةَ نَبِيكَ صَلَوْاتُكَ عَلَيْهِ وَالِهِ، حَتّىٰ لا يَسْتَخْفِيَ بِشَيْءٍ مِنَ الْحَقِّ مَخَافَةَ اَحَدٍ مِنَ الْحَقِّ مَخَافَة وَدَمُّ عَلَىٰ مَنْ نَصَبَ لَهُ، وَدَمِّ عَلَىٰ مَنْ نَصَبَ لَهُ ، وَدَمِّ عَلَىٰ مَنْ نَصَبَ لَهُ ، وَدَمِّ عَلَىٰ مَنْ نَصَبَ لَهُ ، وَدَمِّ عَلَىٰ مَنْ فَصَبَ لَهُ ، وَدَمِّ عَلَىٰ مَنْ فَصَلَىٰ مَنْ فَالْ عَرْفِي الْمَعْلَىٰ مَا الْعَلَىٰ مَنْ فَصَلَىٰ الْمَالِمُ الْمُعْلَىٰ مَنْ فَصَلَىٰ الْعَلَىٰ مَنْ فَالْمِ مَا عَلَىٰ مَنْ فَصَلَىٰ مَنْ فَصَلَىٰ مَنْ فَالْمَ عَلَىٰ مَا لَهُ عَلَىٰ مَنْ فَصَلَىٰ مَالَعُمْ عَلَىٰ مَا الْعَلَىٰ مَنْ فَعَلَىٰ مَا الْعَلَىٰ مَا الْعَلَىٰ مَالَعُ الْمُعْلَىٰ مَا عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَا عَلَىٰ عَلَىٰ مِنْ فَالْمَا عَلَىٰ عَلَى

اللهم وَاقْتُلْ بِهِ جَبَابِرَةَ الْكُفْرِ، وَعُمَدَهُ وَدَعَائِمَهُ (وَالْقُوامَ بِهِ)، وَاقْصِمْ بِهِ رُوُوسَ الضَّلالَةِ، وَشَارِعَةَ الْبِدْعَةِ وَمُمِيتَةَ السُّنَّةِ، وَمُقَوِّيَةَ الْبَاطِلِ، وَاذْلِلْ بِهِ الْجَبَارِينَ، وَآبِرْ بِهِ الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَجَمِيعَ الْمُلْحِدينَ، حَيثُ كَانُوا وَالْمُنَاوِقِينَ وَجَمِيعَ الْمُلْحِدينَ، حَيثُ كَانُوا وَايْنَ كَانُوا وَايْنَ كَانُوا مِنْ مَشَارِقِ الْأَرْضِ وَمَعَارِبِهَا، وَبَرِّهَا وَبَحْرِهَا وَسَهْلِهَا وَجَبَلِهَا، حَتَىٰ لاتَدَعَ مِنْهُمْ دَيُّاراً، وَلا تُبْقِى لَهُمْ أَثَاراً

الله مَّ وَطَهَّرْ مِنْهُمْ بِلاٰدَكَ، وَاشْفِ مِنْهُمْ عِبْادَكَ وَاَعِزَّ بِهِ الْمُؤْمِنِينَ، وَاَحْيِ بِهِ سُنَنَ الْمُرْسَلِينَ، وَدارِسَ حُكْمِ النَّبِيّينَ، وَجَدَّدْ بِهِ مَا مُحِيَ مِنْ دَينِكَ، وَبُدَّلً مِنْ حُكْمِكَ، حَتَّىٰ تُعيدَ دينَكَ بِهِ وَعَلَىٰ يَدَيْهِ غَضًا جَديداً صَحيحاً مَحْضاً، لا عِوَجَ فيهِ، وَلا بِدْعَةَ مَعَهُ، حَتَّىٰ تُنهِرَ بِعَدْلِهِ ظُلَمَ الْجَوْرِ، وَتُطْفِئَ بِهِ نَيِرانَ الْكُفْرِ وَتُظْهِرَ بِهِ مَعْاقِدَ الْحَقِّ، وَمَجْهُولَ الْعَدْلِ ، وَتُوضِحَ بِهِ مُشْكِلاتِ الْحُكْم

اَللَّهُمَّ فَالنَّهُ عَبُدُكَ الَّذِى اسْتَخْلَصْتَهُ لِنَفْسِكَ، وَاصْطَفَيْتَهُ مِنْ خَلْقِكَ، وَاصْطَفَيْتَهُ عِلَىٰ عِبُادِكَ، وَاثْتَمَنْتَهُ عَلَىٰ غَيْبِكَ، وَعَصَمْتَهُ مِنَ الذُّنُوبِ، وَبَرَّأْتَهُ مِنَ الْعُيُوبِ، وَطَهَرْتَهُ مِنَ الرَّجْسِ، وَصَرَّفْتَهُ عَنِ الدَّنَسِ، وَسَلَّمْتَهُ مِنَ الرَّيْبِ مِنَ النَّهُمَّ فَإِنَّا نَشْهَدُ لَهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ، وَيَوْمَ حُلُولِ الطَّامَّةِ، اَنَّهُ لَمْ يُدُنِبُ ذَنْباً، وَلا أَتَىٰ حَوْباً، وَلَمْ يَرْتِكَبْ (لَكَ) مَعْصِيَةً، وَلَمْ يُخَيِّرُ لَكَ طاعَةً، وَلَمْ يَهْتِكُ وَلا أَتَىٰ حَوْباً، وَلَمْ يَبَدُل لَكَ فَريضَةً، وَلَمْ يُغَيِّرُ لَكَ شَرِيعَةً، وَالنَّهُ الْإِمْامُ الْنَقِيُّ الْفَاقِيُ، الرَّضِى الزَّكِيُ

اَللهُمَّ فَصَلَّ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الْبَائِهِ، وَاعْطِهِ فَي نَفْسِهِ وَوَلَدِهِ وَاهْلِهِ وَذُرِّيَّتِهِ وَامَّتِهِ وَحَمِيعِ رَعِيَّتِه، مَا تُقِرُّ بِهِ عَيْنَهُ، وَتَسُرُّ بِهِ نَفْسَهُ، وَتَجْمَعُ لَهُ مُلْكَ الْمُمْلَكَاتِ كُلُّهِ، وَتَسُرُّ بِهِ نَفْسَهُ، وَتَجْمَعُ لَهُ مُلْكَ الْمُمْلَكَاتِ كُلُّهُ، وَتَسُرُّ بِهِ نَفْسَهُ، وَتَجْمَعُ لَهُ مُلْكَ الْمُمْلَكَاتِ كُلُّهُا، قَرَيِنِهَا وَبَعِيدِهَا، وَعَزِيزِهَا وَذَليلِهَا حَتَىٰ تُجْرِيَ حُكْمَهُ عَلَىٰ كُلِّ حُكْمٍ، وَيَغْلِبَ بِحَقِّهُ عَلَىٰ كُلِّ الطِل

اَللّٰهُمَّ وَاسْلُكْ بِنَا عَلَىٰ يَدَيْهِ مِنْهَاجَ الْهُدَىٰ، وَالْمَحَجَّةَ الْعُظْمَىٰ، وَالطَّرِيقَةَ الْكُوسُطَىٰ، النَّالِي التَّالِي الْمُعْلِي الْمُولِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُ

اَللَّهُمَّ وَقَوِّنَا عَلَىٰ طَاعَتِه، وَثَبَّتْنَا عَلَىٰ مُشَايَعَتِه، وَامْنَنْ عَلَيْنَا بِمُتَابَعَتِه وَاجْسَعَلْنَا فَي حِزْبِهِ، الْقَوَّامِينَ بِالْمُوهِ، الصَّابِرِينَ مَعَهُ، الطَّالِبِينَ رِضَاكَ بِمُنَاصَحَتِه، حَتَّىٰ تَحْشُرَنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَى آنْصَارِه، وَآعْوَانِهِ وَمُقَوِّيَةِ سُلْطَانِهِ

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ وَاجْعَلْ ذَٰلِكَ كُلَّهُ لَنَا مِنَّا لَكَ خَالِصاً مِنْ

كُلِّ شَكِّ وَشُبْهَةٍ وَرِيَاءٍ وَسُمْعَةٍ، حَتَّىٰ لَا نَعْتَمِدَ بِهِ غَيْرَكَ، وَلَا نَطْلُبَ بِهِ اللَّا عَلَىٰ وَشُبْهَةٍ وَرِيَاءٍ وَسُمْعَةٍ، حَتَّىٰ لَا نَعْتَمِدَ بِهِ غَيْرَكَ، وَلا نَطْلُبَ بِهِ اللَّهُ وَجُهَكَ، وَتَجْعَلَنَا فِي الْجَنَّةِ مَعَه، وَلا تَبْتَلِنَا فَي آمْرِهِ بِالسَّأَمَةِ وَالْعَسَلِ وَالْفَشَلِ، وَاجْعَلْنَا فِي الْجَنَّةِ مَعَه، وَلا تَبْتَلِنَا فَي آمْرِهِ بِالسَّأَمَةِ وَالْكَسَلِ وَالْفَشَلِ، وَاجْعَلْنَا مِمَّنْ تَنْتَصِرُ بِهِ لِلدينِكَ، وَتُعِزَّ بِهِ نَصْرَ وَالْكَسَلِ وَالْفَشَلِ، وَاجْعَلْنَا مِمَّنْ تَنْتَصِرُ بِهِ لِلدينِكَ، وَتُعِزَّ بِهِ نَصْرَ وَالْكَسَلِ وَالْفَشَلِ، وَاجْعَلْنَا مِمَّنْ تَنْتَصِرُ بِهِ لِلدينِكَ، وَتُعِزَّ بِهِ نَصْرَ وَلِي اللَّهُ عَلَىٰ كَلَّ شَيْءِ لَا غَيْرَنَا عَلَيْكَ يَسِيرٌ، وَهُو عَلَيْنَا وَلِي اللَّهُ مَلْ اللهُ عَلَيْنَا عَلَيْكَ يَسِيرٌ، وَهُو عَلَيْنَا كَبِيرٌ، إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ.

اللَّهُمَّ وَصَلَّ عَلَىٰ وُلَاةِ عَهْدِهِ، وَبَلِّغْهُمْ الْمَالَهُمْ، وَزِدْ فَي الْجَالِهِمْ وَانْـصُرْهُمْ، وَرَدْ فَي الْجَالِهِمْ وَانْـصُرْهُمْ، وَتَمَّمْ لَهُمْ اَعُواناً، وَعَلَىٰ دَينِكَ انْصاراً، وَصَلِّ عَلَىٰ الْبَائِهِ الطَّاهِرِينَ الْأَئِمَّةِ الرُّاشِدينَ.

اَللَّهُمَّ فَإِنَّهُمْ مَعَادِنُ كَلِمَاتِكَ، وَخُزُانُ عِلْمِكَ، وَوُلاَةُ اَمْرِكَ، وَخَالِصَتُكَ مِنْ عِبْادِكَ، وَخِيرَتُكَ مِنْ خَلْقِكَ، وَاوْلِيْاؤُكَ، وَسَلاٰئِلُ اَوْلِيْائِكَ، وَصَفْوَتُكَ مِ وَاوْلادُ اَصْفِيْائِكَ، صَلَوْاتُكَ وَرَحْمَتُكَ وَبَرَكَاتُكَ عَلَيْهِمْ اَجْمَعِينَ.

الله هم وشركاؤه في امره، ومعاونوه على طاعتِك، الذين جعلته محصنة وسيلاحة، ومفزعة وانسة، الذين سلواعن الاهل والاولاد وتجافوا الوطن، وعطلوا الوطن، وعطلوا الوشيرمن المهاد، قد رفضوا تجازاتهم، واضروا بمعايشهم، وفقدوا في الديتهم بغير غيبة عن مصرهم، وخالفوا البعيد مِمَّن عاضدهم على في الديتهم، وخالفوا البعيد مِمَّن عاضدهم على المرهم، وخالفوا التعبد مِمَّن عاضدهم على المرهم، وخالفوا القريب مِمَّن صدَّ عن وجهتهم، والمتتفوا بعد التدابر والتفاطع في دهرهم، وقطعوا الاسباب المتصلة بعاجل حطام مِن الدُّنيا فاجعلهم اللهم اللهم من قصد في حرور كا وفي ظل كنفك، وردَّ عنهم بأس من قصد

اِلَيْهِمْ بِالْعَدَاوَةِ مِنْ خَلْقِكَ، وَاَجْزِلْ لَهُمْ -مِنْ دَعْوَتِكَ -مِنْ كِفَايَتِكَ وَمَعَونَتِكَ لَهُمْ، وَتَأْيِيدِكَ وَنَصْرِكَ إِيَّاهُمْ -مَا تُعيِنُهُمْ بِهِ عَلَىٰ طَاعَتِكَ، وَاَزْهِقْ بِحَقِّهِمْ بُاطِلَ مَنْ اَرْادَ اِطْفَاءَ نُورِكَ

وَصَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالِهِ، وَامْلاً بِهِمْ كُلَّ اَفْتِ مِنَ الْافَاقِ، وَقُطْرٍ مِنَ الْاَفْطَارِ، وَصَلِّ عَلَىٰ مُحَدِّلًا وَرَحْمَةً وَفَضْلاً، وَاشْكُرْ لَهُمْ عَلَىٰ حَسَبِ كَرَمِكَ وَجُودِكَ، وَمَا مَنَنْتَ بِهِ عَلَى الْقَائِمِينَ بِالْقِسْطِ مِنْ عِبْادِكَ، وَاذْخُرْ لَهُمْ - مِنْ ثَوْابِكَ - صَاتَرْفَعُ لَهُمْ بِهِ الدَّرَجَاتِ،

إِنَّكَ تَفْعَلُ مَا تَشَاءُ، وَتَحْكُمُ مَا تُربِدُ، أَمِينَ رَبَّ الْعَالَمِينَ. (١)

المعاه الدين وتمام النعمة الصدوق في كتاب كمال الدين وتمام النعمة عن أبي محمد الحسين بن أحمد المكتب قال: حدّثنا أبو علي بن همام بهذا الدعاء، وذكر أنّ الشيخ العمري تدّس الله روحه أملاه عليه، وأمره أن يدعو به، وهو الدعاء في غيبة القائم عليه المعاد العمري عدد العمري الله وهو الدعاء في غيبة القائم عليه المعاد العمري المعاد العمري غيبة القائم المعلق المعاد العمري عدد العمري المعاد ا

ورواه السيّد الأجلّ عليّ بن طاووس في جمال الأسبوع بإسناده، عن الشيخ الطوسي (ره)، عن جماعة، عن أبي هارون بن موسى التلعكبري (ره).

أنّ أبا عليّ محمّد بن همام (ره) أخبره بهذا الدعاء، وذكر أنّ الشيخ أبا عمرو العمريّ قدّس الله روحه أملاه عليه، وأمره أن يدعو به،

وهو الدعاء في غيبة القائم من آل محمّد عليه وعليهم السلام:

ٱللَّهُمَّ عَرِّفْنِي نَفْسَكَ، فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي نَفْسَكَ لَمْ اَعْرِفْ نَبِيَّكَ، اَللَّهُمَّ عَرَّفْنِي نَبِيَّكَ، فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي نَبِيَّكَ لَمْ اَعْرِفْ حُجَّتَكَ، اَللَّهُمَّ عَرَّفْنِي حُجَّتَكَ، فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي حُجَّتَكَ ضَلَلْتُ عَنْ ديني

<sup>(</sup>١)أوردناه في الصحيفة الرضويّة الجامعة مع الرواية السابقة ضمن رواية واحدة (ص٧٢ د: ٩٩)، وذكرنا مواضع الاختلاف في الهامش.

اللُّهُمَّ لا تُمِثْني مِبِنَةً جاهِلِيَّةً، وَلا تُزِغْ قَلْبي بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَني

اللهم فَكَما هَذَيْتَنَى لِولايَةِ مَنْ فَرَضْتَ طَاعَتَهُ عَلَيّ، مِنْ وِلايَةِ وُلاةِ اَمْرِكَ بَعْدَ رَسُولِكَ صَلَواتُكَ عَلَيْهِ وَالله، حَتّىٰ والنّيْتُ وُلاةَ اَمْرِكَ: اَمپرَ الْمُؤْمِنِينَ، وَالْحُسَيْنَ، وَعَلِيّاً، وَمُحَمَّداً، وَجَعْفَراً وَمُوسَىٰ، وَعَلِيّاً، وَمُحَمَّداً، وَجَعْفَراً وَمُوسَىٰ، وَعَلِيّاً، وَمُحَمَّداً، وَعَلِيّاً، وَالْحُسَنَ، وَالْحُجَّةَ الْقَائِمَ الْمَهْدِيِّ صَلَواتُكَ عَلَيْهِمْ اَجْمَعينِ

الله مَّ فَنَبَتْنى عَلىٰ دبنِك، وَاسْتَعْمِلْنى بِطَاعَتِك، وَلَيِّنْ قَلْبى لِولِيَّ اَمْرِكَ الله مَّ فَنْبَ وَعَافِنى مِمًّا امْتَحَنْتَ بِهِ خَلْقَك، وَثَبَتْنى عَلىٰ طَاعَة وَلِيٍّ اَمْرِكَ الَّذى سَتَرْتَهُ عَنْ خَلْقِكَ، فَبِاذْنِكَ غَابَ عَنْ بَرِيَّتِك، وَاَمْرَكَ يَنْتَظِرُ، وَاَنْتَ الْعَالِمُ غَيْرُ عَنْ خَلْقِكَ، فَبِي الْإِذْنِ لَهُ بِإِظْهَارِ اَمْرِه، وَكَشْفِ مَعْلَم بِالْوَقْتِ اللّذى فيهِ صَلاحُ اَمْرِ وَلِيَّكَ، فِي الْإِذْنِ لَهُ بِإِظْهَارِ اَمْرِه، وَكَشْفِ مَعْلَم بِالْوَقْتِ اللّذى فيهِ صَلاحُ اَمْرِ وَلِيَّكَ، فِي الْإِذْنِ لَهُ بِإِظْهَارِ اَمْرِه، وَكَشْفِ مِتْرَه، وَصَبِّرْنى عَلىٰ ذٰلِكَ، حَتَىٰ لااحِبَّ تَعْجِيلَ مَا اَخَوْرَ، وَلا اَنْازِعَكَ في سِتْرِه، وَصَبِّرْنى عَلىٰ ذٰلِكَ، حَتَىٰ لااجِبَ تَعْجِيلَ مَا اَخَوْرَ، وَلَا اَنْازِعَكَ في عَمَّا سَتَرْتَهُ، ولا اَبْدَحَثُ عَمَّا كَتَمْتَهُ، ولا النَّازِعَكَ في عَمَّا سَتَرْتَهُ، ولا الله وَلِيَّ الْاَمْرِ لا يَظْهَرُ ؟ وَقَدِ امْتَلَاتِ الْاَرْضُ مِنَ الْجَوْرِ، وَافَقَضُ امُورى كُلَّهُ الله وَلِيُّ الْاَمْرِ لا يَظْهَرُ ؟ وَقَدِ امْتَلَاتِ الْاَرْضُ مِنَ الْجَوْرِ، وَافَقَضُ امُورى كُلَّهُ الِيُكَ

اَللَّهُمَّ إِنَّى اَسْاَلُكَ اَنْ تُرِيَنَى وَلِيَّ اَمْرِكَ ظَاهِراً، نَافِذَ الْاَمْرِ، مَعْ عِلْمَى بِاَنَّ لَكَ السَّلْطَانَ، وَالْقُرْدَةَ وَالْبُرْهَانَ، وَالْحُجَّةَ وَالْمَشِيَّةَ (وَالْإِرْادَةَ) وَالْحَوْلَ وَالْقُوَّةَ، السَّلْطَانَ، وَالْقُدْرَةَ وَالْبُرُهَانَ، وَالْحُجَّةَ وَالْمَشِيَّةَ (وَالْإِرْادَةَ) وَالْحَوْلَ وَالْقُوَّة، فَافْعَلْ ذَلِكَ بَى وَبِجَمِيعِ الْمُؤْمِنِينَ، حَتَّىٰ نَنْظُرَ اللَىٰ وَلِيَّكَ صَلَوْاتُكَ عَلَيْهِ وَ آلِهِ ظَاهِرَ الْمَقْالَةِ، وَاضِحَ الدَّلَالَةِ، هَادِياً مِنَ الضَّلالَةِ، شَافِياً مِنَ الْجَهْالَةِ

أَبْرِزْ يَا رَبِّ مُشَاهَدَتَهُ، وَثَبَّتْ قَوَاعِدَهُ، وَاجْعَلْنَا مِمَّنْ تُقِرُّ عَيْنَهُ بِرُؤْيَتِه، وَاجْعَلْنَا مِمَّنْ تُقِرُّ عَيْنَهُ بِرُؤْيَتِه، وَاجْشُرْنَا في زُمْرَتِه.

اللُّهُمَّ اعِذْهُ مِنْ شَرِّ جَميع ما خَلَقْتَ وَذَرَأْتَ وَبَرَأْتَ وَانْشَأْتَ وَصَوَّرْتَ،

وَاحْفَظْهُ مِنْ بَيْنَ يَدَيْهِ، وَمِنْ خَلْفِهِ وَعَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ، وَمِنْ فَوْقِهِ وَمِنْ تَحْتِه، بِحِفْظِكَ الَّذي لايَضيعُ مَنْ حَفِظْتَهُ بِه، وَاحْفَظْ فيهِ رَسُولَكَ وَوَصِيَّ رَسُولِكَ اللَّهِ

اَللّٰهُمَّ وَمُدَّ في عُمْرِه، وَزِدْ في اَجَلِه، وَاَعِنْهُ عَلَىٰ مَا اَوْلَيْتَهُ وَاسْتَرْعَيْتَهُ، وَزِدْ في كَرْامَتِكَ لَهُ، فَإِنَّهُ الْهُهْدِيُّ، وَالْقَائِمُ الْمُهْتَدي، اَلطُّاهِرُ التَّقِيُّ الزَّكِيُّ في كَرْامَتِكَ لَهُ، فَإِنَّهُ الْهُهْدِيُّ، وَالْقَائِمُ الْمُهْتَدي، اَلطُّاهِرُ التَّقِيُّ الزَّكِيُّ النَّاقِيُّ، الرَّضِيُّ المَرْضِيُّ الصَّابِرُ الشَّكُورُ الْمُجْتَهِدُ.

الله هُمَّ وَلا تَسْلَبْنَا الْيَقْبِنَ لِطُولِ الْاَمَدِ في غَيْبَتِه، وَانْقِطَاعِ خَبَرِهِ عَنَّا وَلا تُنْسِنَا فِي خَيْرَهُ وَانْقِطَاعِ خَبَرِهِ عَنَّا وَلا تُنْسِنَا فِي خَرْهُ وَانْقِطَارَهُ، وَالدَّعَاءَلَهُ، وَالصَّلاَةَ عَرْرُهُ وَانْتِظَارَهُ، وَالْأَعْاءَلَهُ، وَالصَّلاَةَ عَلَيْهِ، حَتَّىٰ لا يُقَنِّطَنَا طُولُ غَيْبَتِهِ مِنْ قِيامِه، وَ يَكُونَ يَقَيِنُنَا في ذَٰلِكَ كَيَقَبِنِنَا في قِيامَ رَسُولِكَ، وَمَا جُاءَ بِهِ مِنْ وَحْيِكَ وَتَنْزِيلِكَ

وَقَوِّ قُلُوبَنَا عَلَى الْايِمَانِ بِهِ حَتَىٰ تَسْلُكَ بِنَا عَلَىٰ يَدَيْهِ مِنْهَاجَ الْهُدَىٰ وَالْمَحَجَّةَ الْعُظْمَىٰ، وَالطَّرِيقَةَ الْوُسْطَىٰ، وَقَوَّنَا عَلَىٰ طَاعَتِه، وَثَبَّتُنَا عَلَىٰ مُتَابِعَتِه، وَالْجَالَٰ فَي حِزْبِهِ وَاعْوانِهِ وَانْصارِه، وَالرَّاضينَ بِفِعْلِهِ.

وَلَا تَسْلَبْنَا ذَٰلِكَ فِي حَيَاتِنَا، وَلَا عِنْدَ وَفَاتِنَا، حَتَّىٰ تَتَوَفَّانَا ونَحْنُ عَلَىٰ ذَٰلِكَ لَا شَاكَيِنَ، وَلَا نَاكِثيِنَ، وَلَا مُرْتَابِينَ وَلَا مُكَذِّبِينَ.

الله مَ عَجُلْ فَرَجَهُ، وَاتَدْهُ بِالنَّصْرِ، وَانْصُرْ نَاصِرِيهِ، وَاخْذُلْ خَاذِلِيهِ، وَدَمْدِمْ عَلَىٰ مَنْ نَصَبَ لَهُ، وَكَذَّبَ بِهِ، وَاَظْهِرْ بِهِ الْحَقَّ، وَاَمِتْ بِهِ الْجَوْرَ، وَاسْتَنْقِذْ بِهِ عَلَىٰ مَنْ نَصَبَ لَهُ، وَكَذَّبَ بِهِ، وَاَظْهِرْ بِهِ الْحَقَّ، وَاَقْتُلْ بِهِ جَبَابِرَةَ الْكُفْرِ، وَاقْصِمْ عِبَادَكَ الْمُؤْمِنِينَ مِنَ الذَّلِّ، وَانْعَشْ بِهِ الْبِلادَ، وَاقْتُلْ بِهِ جَبَابِرَةَ الْكُفْرِ، وَاقْصِمْ عِبَادَكَ الْمُؤْمِنِينَ مِنَ الذَّلِّ بِهِ الْمُنَافِقِينَ بِهِ رُوُوسَ الضَّلِالَةِ، وَذَلِّ لِبِهِ الْجَبُّارِينَ وَالْكَافِرِينَ، وَابِرْ بِهِ الْمُنَافِقِينَ وَالنَّاكِثِينَ، وَجَمِيعَ الْمُخَالِفِينَ وَالْمُلْحِدِينَ، فَي مَشَارِقِ الْأَرْضِ وَمَغَارِبِهَا، وَبَعْرِهُا، وَسَهْلِهَا وَجَبَلِهَا، حَتّىٰ لا تَدَعَ مِنْهُمْ دَيُّاراً، وَلا تُبْقِيَ لَهُمْ اثْاراً، وَلا تُبْقِي لَهُمْ اثْاراً،

وَطَهِّرْ مِنْهُمْ بِلادَكَ، واشْفِ مِنْهُمْ صُدُورَ عِبادِكَ.

وَجَدُّهْ بِهِ مَا امْتَحَىٰ مِنْ دِينِكَ، وَاصْلِحْ بِهِ مَا بُدِّلَ مِنْ حُكْمِكَ وَغُيرً مِنْ شُنَّتِكَ، حَتَىٰ يَعُودَ دِينُكَ بِهِ وَعَلَىٰ يَدَيْهِ غَضًا جَدِيداً صَحِيحاً لا عِوجَ فيهِ، وَلا شُنَّتِكَ، حَتَىٰ تُطْفِئ بِعَدْلِهِ نِيزانَ الْكَافِرِينَ، فَإِنَّهُ عَبْدُكَ الَّذِى اسْتَخْلَصْتَهُ لِنَعْسِكَ، وَارْ تَضَيْتَهُ لِنَصْرَةِ دينِكَ، وَاصْطَفَيْتَهُ بِعِلْمِكَ، وَعَصَمْتَهُ مِنَ الذُّنُوبِ، لِنَعْسِكَ، وَارْ تَضَيْتَهُ لِنُصْرَةِ دينِكَ، وَاصْطَفَيْتَهُ بِعِلْمِكَ، وَعَصَمْتَهُ مِنَ الذُّنُوبِ، وَالْمَعْتُهُ عَلَى الْغُيُوبِ، وَالْمَعْتَهُ عَلَى الْعُيُوبِ، وَالْمُعْتَهُ عَلَى الْعُنْ اللّهُ عَلَى الْعُيْهِ فَلَى اللّهُ عَلَى الْعُيْهِ فَعَلَى الْعُنْتُهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَى الْعُيْهِ فَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعُنْهُ عَلَى الْعُنْهُ عَلَى الْعُنْهُ عَلَى الْعُنْهُ اللّهُ عَلَى الْعُنْهُ عَلَى الْكُوبِ، وَاللّهُ عَلَى الْعُنْهُ عَلَى الْعُنْهُ عَلَى الْعُنْهُ عَلَى الْعُنْهُ عَلَى الْعُنْهُ عَلَى الْعَمْتَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عِنْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الْعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ ا

اَللّٰهُمَّ فَصَلَّ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الْبائِهِ الْائِمَّةِ الطُّاهِرِينَ، وَعَلَىٰ شَيِعَتِهِمُ الْمُنْتَجَبِينَ وَبَلِّغْهُمْ مِنْ الْمَالِهِمْ اَفْضَلَ مَا يَأْمُلُونَ، وَاجْعَلْ ذَٰلِكَ مِنَّا خَالِصاً مِنْ كُلِّ شَكَّ وَشُبْهَةٍ وَرِيْاءٍ وَسُمْعَةٍ، حَتَىٰ لانُريد بِهِ غَيْرَكَ، وَلا نَطْلُبَ بِهِ الله وَجْهَكَ.

وَارْمِهِمْ يَا رَبِّ بِحَجَرِكَ الدَّامِعِ، وَاضْرِبْهُمْ بِسَيْفِكَ الْقَاطِع، وَبَأْسِكَ الَّذِي لَا تَرُدُّهُ عَنِ الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ، وَعَذَبْ اَعْدَاءَكَ وَاَعْدَاءَ دينِكَ، وَاعْدَاءَ رَسُولِكَ، لِا تَرُدُّهُ عَنِ الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ، وَعَذَبْ اَعْدَاءَكَ وَاَعْدَاءَ دينِكَ، وَاعْدَاءَ رَسُولِكَ، لِا تَرُدُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ.

اللهمَّ اكْفِ وَلِيَّكَ وَحُجَّتَكَ فِي أَرْضِكَ هَوْلَ عَدُوٍّ هِ، وَكِذْ مَنْ كَادَهُ، وَامْكُرْ

بِمَنْ مَكَرَ بِهِ، وَاجْعَلْ دَائِرَةَ السَّوْءِ عَلَىٰ مَنْ اَزَادَ بِهِ سُوءً، وَاقْطَعْ عَنْهُ مَادَّتَهُم، وَأَرْعِبْ لَهُ قُلُوبَهُمْ، وَخُذْهُمْ جَهْرَةً وَبَغْتَةً، وَشَبَدُّدْ عَلَيْهِمْ عَذَابَكَ، وَاخْزِهِمْ في عِبْادِكَ، وَالْعَنْهُمْ في بِللاَدِكَ، وَاسْكِنْهُمْ اَسْفَلَ نُارِكِ، وَاسْكِنْهُمْ أَسْفَلَ نُارِكِ، وَاصْلِهِمْ نَاراً، وَاحْشُ قُبُورَ مَوْتَاهُمْ نَاراً، وَاصْلِهِمْ فَاراً، وَاحْشُ قُبُورَ مَوْتَاهُمْ نَاراً، وَاصْلِهِمْ عَلَادِكَ، وَاصْلِهِمْ عَلَادِكَ، وَاصْلِهِمْ عَلَادِكَ، وَاصْلِهِمْ عَلَالَهُمْ وَالسَّهَوَاتِ، وَاضَلُوا عِبَادَكَ حَرَّ نَارِكَ، فَإِنَّهُمْ الصَّلَاةَ، وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ، وَاضَلُوا عِبَادَكَ

اللّه هُمَّ وَاحْيِ بِوَلِيُكَ الْقُرْانَ، وَارِنَا نُورَهُ سَرْمَداً لَا ظُلْمَةَ فَيِهِ، وَاحْيِ بِهِ الْقُلُوبَ الْمُيْتَةَ، وَاشْفِ بِهِ الصُّدُورَ الْوَغِرَةَ، وَاجْمَعْ بِهِ الْأَهْوٰاءَ الْمُخْتَلِفَةَ عَلَى الْقُلُوبَ الْمُهْمَلَةَ، وَاشْفِ بِهِ الصَّدُورَ الْوَغِرَةَ، وَاجْمَعْ بِهِ الْأَهْوَاءَ الْمُخْتَلِفَةَ عَلَى الْحَقِّ، وَاقِمْ بِهِ الْحُدُودَ اللَّمُعَطَّلَةَ، وَالْاَحْكَامَ الْمُهْمَلَةَ، حَتَى لَا يَبْقَىٰ حَقِّ اللهُ الْحَقِّ، وَاقِمْ بِهِ الْحُدُودَ اللَّمُعَطَّلَةَ، وَالْاَحْكَامَ الْمُهْمَلَةَ، حَتَى لَا يَبْقَىٰ حَقِّ الله طَهَرَ، وَلَا عَدْلَ الله وَمُقَوِّيَةِ سُلْطَانِه، وَالْمُؤْتَورِبِنَ لِأَمْرِه، وَالرُّاضِينَ بِفِعْلِه، وَالْمُسَلِّمِينَ لِأَحْكَامِه، وَمِمَّنْ لَا خَاجَةَ وَالْمُالِقَيَّةِ مِنْ خَلْقِكَ.

َ أَنْتَ يَا رَبِّ الَّذِي تَكْشِفُ السُّوءَ، وَتُجِيبُ الْمُضْطَرَّ اِذَا دَعْاكَ، وَتُنْجِي مَنْ الْمُضْطَرَ الْأَدِي الْعُظِيمِ، فَاكْشِفِ الضَّرَّ عَنْ وَلِيَّكَ، وَاجْعَلْهُ خَلِيفَةً في اَرْضِكَ كَمَا ضَمنْتَ لَهُ.

اَللَّهُمَّ وَلا تَجْعَلْنَى مِنْ خُصَماءِ ال مُحَمَّدِ اللَّيْ ، وَلا تَجْعَلْنَى مِنْ اَعْداءِ الِ مُحَمَّدِ اللَّهُمَّ وَلا تَجْعَلْنَى مِنْ اَهْلِ الْحَنَقِ وَالْغَيْظِ عَلَىٰ اللِ مُحَمَّدٍ، فَإِنِّى اَعُوذُ بِكَ مَحَمَّدٍ اللَّهُ فَاعِدْنَى، وَاسْتَجيرُ بِكَ فَاجِرْنى.

اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَال مُحَمَّدٍ، وَاجْعَلْني بِهِمْ فَاثِزاً عِنْدَكَ فِي الدُّنْيا وَالْاجْرَةِ وَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ، أمينَ رَبَّ الْعَالَمِينَ. (١)

<sup>(</sup>١) كُمال الدين: ١٢/٢ ح ٤٢، ورواه السيّد (ره) في مصباح الزائر: ٢٢٠، وجمال الاسبوع: ٣١٥، عنه البحار: ٢٧٠، وأوردناه في الصحيفة الرضويّة الجامعة: ٣٢٠ د: ٢٩.

تنبيه: قال السيّد الأجل على بن طاووس في كتاب جمال الأسبوع عند ذكر الدعاء المذكور، وبيان الحضّ والترغيب عليه في يوم الجمعة بعد صلاة العصر ما هذا لفظه: «وهو ممّا ينبغي إذا كان لك عذر عن جميع ما ذكرناه من تعقيب العصر يوم الجمعة، فايّاك أن تهمل الدعاء به، فإنّنا عرفنا ذلك من فضل الله جلّ جلاله الّذي خصّنا به فاعتمد عليه».

ثمّ ذكر الدعاء المذكور، بالإسناد الّذي قدّمنا ذكره،

وهذا الكلام يدل على صدور أمر في ذلك عن مولانا صاحب الزمان عجل الله تعالى فرجه إليه، وهذا غير بعيد من مقامات السيّد وكراماته افاض الله عليه من سنيّ بركاته

ومن الدعوات الماثورة في طلب الفرج لمولانا القائم المهدي عجل الله تعالى فرجه وظهوره دعاء القنوت المرويّ عن مولانا الزكيّ الرضيّ، الحسن بن عليّ العسكريّ عليهما الصلاة والسلام، الّذي ذكره الشيخ الطوسيّ (ره) في المصباح ومختصر المصباح، في باب ادعيه قنوت صلاة الوتر، وذكره السيّد بن طاووس (ره) في مهج الدعوات، في باب قنوتات الائمة الاطهار على،

لكنّ الظاهر من بعض الروايات عدم اختصاصه بوقت من الأوقات، وإن كان الافضل أن يدعى به في أفضل الاوقات والحالات.

ويظهر من رواية السيّد وغيره، أنّ لهذا الدعاء تأثيراً تامّاً في دفع الظالم، والانتصار منه للمظلوم، بل يمكن أن يستفاد من ذلك أنّ من جملة فوائد الدعاء في فرج صاحب الزمان على وطلب ظهوره ونصرته دفع الظالم، والخلاص من باسه وسطوته، قال السيّد عند ذكر الدعاء المشار إليه:

ودعا على الإمام الزكيّ الحسن بن على العسكري في قنوته، وأمر أهل قم بذلك، لمّا شكوا من موسى بن بغا، إنتهى كلامه رفع مقامه.

١١٤٢ - وحكى صاحب كتاب منح البركات، وهو شرح لمهج الدعوات، عن كتاب إعلام الورى في تسمية القرى، تأليف أبي سعيد إسماعيل بن علي السمعاني الحنفيّ: أنّ موسى بن بغا بن كليب بن شمر بن مروان بن عمرو بن غطّه كان من أصحاب المتوكّل العبّاسي «لع» وأمرائه، وكان عاملاً له على بلدة قم، وهو الخبيث الّذي كان يحرّض المتوكّل على تخريب قبر مولانا المظلوم أبي عبدالله الحسين عله الصلاة والسلام، وحرثه، وكان ظالماً سفّاكاً هتّاكاً، وكان عاملاً على قم، حاكماً على أهله أكثر من عشر سنين، وكان أهل قم خائفين منه، لانّه كان شديد العناد للأثمة الأمجاد، وكان يلقي الفساد بينهم، ويهدّدهم بالقتل، وعزم عليهم، فشكوا ذلك إلى مولانا الحسن بن عليّ العسكري عليه،

فأمرهم بأن يصلّوا صلاة المظلوم، ويدعوا عليه بهذا الدعاء، فلمّا فعلوا ذلك أخذه الله في الحال أخذ عزيز مقتدر ولم يمهله طرفة عين.

أقول: هذا كلام صاحب كتاب منح البركات، قد نقلته بالمعنى، لأنّه كان باللغة الفارسيّة، ولم يذكر صفة صلاة المظلوم، ونحن نذكر ما وجدناه في كتاب مكارم الاخلاق عند ذكر جملة من الصلوات:

1127 ففي موضع منه: عن الصادق على خديث قال: إذا ظلمت فاغتسل، وصل ركعتين في موضع لا يحجبك عن السماء، ثم قل:

اَللّٰهُمَّ إِنَّ «فُلانَ بْنَ فُلانِ» قَدْ ظَلَمَني، وَلَيْسَ لِي اَحَدَّ اَصُولُ بِهِ غَيْرُكَ فَاسْتَوْفِ ظُلامَتِي اَللّٰهُمَّ إِنَّ «فُلانَ بْنِ الْمُضْطَرُّ فَكَشَفْتَ مَا بِهِ مِنْ ظُلامَتِي اللهُ عَلَيْ خَلْقِكَ، فَاسْأَلُكَ اَنْ ضُرَّ، وَمَكَّنْتَ لَهُ فِي الْارْضِ، وَجَعَلْتَهُ خَليفَتَكَ عَلىٰ خَلْقِكَ، فَاسْأَلُكَ اَنْ تُصَلِّي عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ، وَاَنْ تَسْتَوْفِيَ لِي ظُلامَتِي السَّاعَة السَّاعَة السَّاعَة السَّاعَة السَّاعَة السَّاعَة قال ﷺ: فإنَّكَ لا تلبث حتى ترى ما تحب". (١)

١٤٤ - وقال في المكارم في موضع آخر: صلاة المظلوم: تصلّي ركعتين
 بما شئت من القرآن، وتصلّي على محمّد وآله ما قدرت عليه، ثمّ تقول:

<sup>(</sup>١) المكارم: ١٢١/٢ ح١، عنه الوسائل: ٥/٢٤٦ ح١، الضحيفة الصادقيّة: د ٣٣٥.

اَللّٰهُمَّ إِنَّ لَكَ يَوْماً تَنْتَقِمُ فِيهِ لِلْمَظْلُومِ مِنَ الظَّالِمِ، لَكِنْ هَلَعِي وَجَزَعِي لَا يَبْلُغُانِيِيَ الصَّبْرَ عَلَىٰ اَنْاتِكَ وَحِلْمِكَ، وَقَدْعَلِمْتَ أَنَّ «فلانا» ظَلَمَني وَاعْتَدىٰ عَلَىٰ إِنَّا إِنَّ الْعِزَّةِ، وَفَاصِمِ الْجَبَابِرَةِ، وَنَاصِرِ عَلَىٰ ضَعْفي، فَاسْأَلُكَ يَا رَبُ الْعِزَّةِ، وَفَاصِمِ الْجَبَابِرَةِ، وَنَاصِرِ الْجَبَابِرَةِ، وَنَاصِرِ الْجَبَابِرَةِ، وَنَاصِرِ الْمَظْلُومِينَ اَنْ تُرِيَهُ قُدْرَتَكَ، اَقْسَمْتَ عَلَيْكَ يَارَبُ الْعِزَّةِ السَّاعَةَ السَّاعَةَ السَّاعَةَ (۱) صلاة أخرى:

1120 محمّد بن الحسن الصفّار \_ يرفعه \_ قال: قلت له:

إنّ «فلاناً »ظالم لي، فقال: اسبغ الوضوء، وصلّ ركعتين، وأثن على الله تعالى، وصلّ على محمّد وآله، ثمّ قل:

اللَّهمَّ إنَّ «فلاناً» ظلمني، وبغي عليَّ فأبله بفقر لا تجبره، وبسوء لاتستره.

قال: ففعلت، فأصابه الوضع. (٢)

١١٤٦ ـ وفي رواية أخرى، قال:

ما من مؤمن ظلم، فتوضّا وصلّى ركعتين، ثمّ قال:

«اللّهمّ إنّي مظلوم فانتصر» وسكت. إلاّ عجّل اللّه تعالى له النصر، إنتهى. (٣) ١١٤٧ وفي موضع آخر منه: عن يونس بن عمّار، قال: شكوت إلى أبي

عبدالله على رجلاً كان يؤذيني فقال على: أدع عليه، قلت: دعوت عليه، قال: ليس هكذا ولكن أقلع عن الذنوب، وصم، وصل، وتصدق، فإذا كان آخر الليل فاسبغ الوضوء، ثم قم فصل ركعتين، ثم قل: وأنت ساجد:

اَللَّهُمَّ اِنَّ «فُلانَ بْنَ فُلاَنِ» قَدْ آذاني، اَللَّهُمَّ اسْقُمْ بَدَنَهُ، وَاقْطَعْ آثَـرَهُ، وَانْـقُصْ اَجَلَهُ، وَعَجِّلْ لَهُ ذٰلِكَ في عامِهِ هٰذٰا. (٢)

قال: ففعلت، فما لبث أن هلك. (3)

<sup>(</sup>١) المكارم: ٢/ ١٣١٦ - ٤، عنه المستدرك: ٦/ ٣٢٣ - ٣، البحار: ٣٦٢/٩١ - ٢٢، الصادقيّة: د٣٥٥

<sup>(</sup>۲، ۳) المكارم: ۲/۱۳۲ ح ا و۲، عنه المستدرك: ٦/٣٢٦ ح ا و۲.

<sup>(</sup>٤) المكارم: ١٢١/٢ ح١، عنه الوسائل: ٥/ ٢٦٥ ح١، الصحيفة الصادقيّة: د ٢٣٥.

١١٤٨ ـ وفي موضع آخر قال: اغتسل وصل ركعتين، واكشف عن ركبتيك، واجعلهما ممّا يلي المصلّى، وقل مائة مرّة:

يا حَيُّ يَا قَيُّومُ، يَا حَيُّ لَا إِلٰهَ إِلاَ أَنْتَ، بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغيثُ، فَصَلَّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ، وَ أَغِثْني السَّاعَة السَّاعَة، فإذا فرغت من ذلك فقل:

اَسْالَكَ اَنْ تُصَلِّيَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ اَلِ مُحَمَّدٍ، وَ اَنْ تَلْطُفَ لَي، وَ اَنْ تَـغْلِبَ لي، وَ اَنْ تَـغْلِبَ لي، وَ اَنْ تَحْدَعَ لي، وَ اَنْ تَحْدَعَ لي، وَ اَنْ تَحْدِد لي، وَ اَنْ تَحْفِيني مَوُّ و نَةَ «فلانبن فلان»(١)

قال: فإنّ هذا كان دعاء النبيّ ﷺ يوم أحد. (١)

١١٤٩ أمّا الدعاء المشار إليه (٢) فهو هذا:

ٱلْحَمْدُ لِلهِ شُكْراً لِنَعْمَائِهِ، وَاسْتِدْعَاءً لِمَزيدِه، وَاسْتِخْلاصاً بِه دُونَ غَيْرِه، وَعَيْدِه، وَاسْتِخْلاصاً بِه دُونَ غَيْرِه، وَعِياداً بِه مِنْ كُفْرانِه، وَالْإِلْحَادِ في عَظَمَتِه وَكِبْرِيَائِه، حَمْدَ مَنْ يَعْلَمُ أَنَّ مَا بِه مِنْ وَعِياداً بِه مِنْ عَقُوبَةٍ فَيِسُوءِ جِنَايَةِ يَدِه،

وَصَلَّى اللهُ عَـلىٰ مُحَمَّدٍ عَبْدِهِ وَرَسُولِهِ، وَخِيرَتِهِ مِـنْ خَـلْقِهِ، وَذَريعةِ المُوْمِنينَ اللهُ عَـلىٰ اللهِ الطُّاهِرِينَ، وُلاَةِ آمْرِهِ.

اللهُمَّ إِنَّكَ نَدَبْتَ اللَىٰ فَضْلِكَ، وَامَرْتَ بِدُعَائِكَ، وَضَمِنْتَ الْإِجَابَةَ لِعِبَادِكَ، وَضَمِنْتَ الْإِجَابَةَ لِعِبَادِكَ، وَلَمْ تَوْجِعْ يَدَّ طَالِبَةً وَلَمْ تُوْجِعْ يَدَّ طَالِبَةً صِفْراً مِنْ عَطَائِكَ، وَلَا خَائِبَةً مِنْ نِحَلِ هِبَاتِكَ.

وَآيُّ رَاحِلٍ رَحَلَ اِلَيْكَ فَلَمْ يَجِدُكَ قَريباً؟ أَوْ آيُّ وَافِدٍ وَفَدَ عَلَيْكَ فَاقُ تَطَعَتْهُ عَوَائِقُ الرَّدُّ دُونَكَ؟ بَلْ آيُّ مُحْتَفِرٍ مِنْ فَضْلِكَ لَمْ يُمْهِهِ فَيْضُ

<sup>(</sup>١) المكارم: ٢/١٣٤ ح١، عنه المستدرك: ٢٢٢/٦ ح٢، الصحيفة الصادقيّة: د ٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) دعاء القنوت المروى عن الإمام العسكري ﷺ.

جُودِكَ؟ وَأَيُّ مُسْتَنْبِطٍ لِمَزيِدِكَ أَكْدىٰ دُونَ اسْتِمَاحَةِ سِجَالِ عَطِيَّتِكَ؟

اَللَّهُمَّ وَقَدْ قَصَدْتُ اِلَيْكَ بِرَغْبَتِي، وَقَرَعَتْ بْـابَ فَـضْلِكَ يَـدُ مَسْأَلَـتي، وَقَرَعَتْ بْـابَ فَـضْلِكَ يَـدُ مَسْأَلَـتي، وَقَـرَعَتْ بْـابَ فَـضْلِكَ يَـدُ مَسْأَلَـتي، وَنَاجُاكَ بِخُسُوعِ الْإِسْتِكَانَةِ قَلْبي، وَوَجَـدْتُكَ خَـيْرَ شَـفهِـع لِي اِلَـيْكَ، وَقَـدْ عَلِمْتَ مَا يَحْدُثُ مِنْ طَلِبَتي قَبْلَ اَنْ يَخْطُرَ بِفِكْري، اَوْيَقَعَ فَي خَلَدي، فَصِلِ عَلِمْتَ مَا يَحْدُثُ مِنْ طَلِبَتي، وَاشْفَعْ مَسْأَلَتي بِنُجْح طَلِبَتي

اَللّٰهُمَّ وَقَدْ شَمِلَنَا زَيْغُ الْفِتَنِ، وَاسْتَوْلَتْ عَلَيْنَا عَشْوَةُ الْحَيْرَةِ، وَقَارَعَنَا الذُّلُ وَالصَّغَارُ، وَحَكَمَ عَلَيْنَا غَيْرُ الْمَأْمُونِينَ في دينِكَ، وَابْتَزَّ ٱمُورَنَا مَعَادِنُ الْأَبَسِ مِمَّنَ عَطَّلَ حُكْمَكَ، وَسَعَىٰ في إِثْلافِ عِبَادِكَ وَإِفْسَادِ بِلادِكَ

إَللَّهُمَّ وَقَدْ عَادَ فَيْؤُنَا دُولَةً بَعْدَ الْقِسْمَةِ، وَإِمَارَتُنَا غَلَبَةً بَعْدَ الْمَشْوَرَةِ، وَعُدْنَا مِهِرَاثاً بَعْدَ الْمَشْوَرَةِ، وَعُدْنَا مِهْرَاثاً بَعْدَ الْاَحْمَالِ لِــُلُامَّةِ، وَاشْتُرِيَتِ الْـمَلاَهِي وَالْـمَعٰازِفُ بِسَـهُمِ الْـيَتِيمِ وَالْمَعْدَ وَوَلِيَّ الْقِيَامَ لِلْيَتِيمِ بِٱمُورِهِمْ وَالْأَرْمَلَةِ، وَوَلِيَّ الْقِيَامَ لِلْيَتِيمِ بِٱمُورِهِمْ فَاسِقُ كُلُّ قَبِيلَةٍ،

فَلا ذَائِدَ يَذُودُهُمْ عَنْ هَلَكَةٍ، وَلا رَاعٍ يَنْظُرُ اِلَيْهِمْ بِعَيْنِ الرَّحْمَةِ، وَلا ذُو شَفَقَةٍ يُشْبِعُ الْكَبِدَ الْحَرَىٰ مِنْ مَسْغَبَةٍ، فَهُمْ أُولُوا ضَرَعٍ بِذَارٍ مَضْيَعَةٍ، وَأُسَرَاءُ مَسْكَنَةٍ، وَخُلَفَاءُ كَأَبَةٍ وَذِلَّةٍ

اَللَّهُمَّ وَقَدِ اسْتَحْصَدَ زَرْعُ الْباطِلِ، وَبَلَغَ نِهايَتَهُ، وَاسْتَحْكَمَ عَـمُودُهُ، وَاسْتَحْكَمَ عَـمُودُهُ، وَاسْتَجْمَعَ طَرِيدُهُ، وَخَذْرَفَ وَلَيدُهُ، وَبَسَقَ فَرْعُهُ، وَضَرَبَ بِجِرَانِه،

اَللَّهُمَّ فَاتِحْ لَهُ مِنَ الْحَقِّ يَداً خاصِدَةً، تَصْرَعُ قَائِمَهُ وَتَهْشُمُ سُوقَهُ، وَتَحَدُّ سَنَامَهُ، وَتَجْدَعُ مَرَاغِمَهُ، لِيَسْتَخْفِيَ الْبَاطِلُ بِقُبْحِ صُورَتِه، وَيَطْهَرَ الْحَقُّ بِحُسْنِ حِلْيَتِه. اَللّٰهُمَّ وَلا تَدَعْ لِلْجَوْرِ دِعَامَةً اِللَّا قَصَمْتَهَا، وَلا جُنَّةً اِللَّا هَـتَكْتَهَا، وَلا كَلِمَةً مُجْتَمِعَةً اِللَّا فَرَّقْتَهَا، وَلا سَرِيَّةَ ثِقْلِ اللَّا خَفَّفْتَهَا، وَلا قائِمَةَ عُلُوِّ اللَّا حَطَطْتَهَا، وَلا رافِعَةَ عَلَم اللَّا نَكَّسْتَهَا، وَلا خَضْراءَ اللَّا اَبَرْتَهَا.

اَلله هُمَّ فَكَوِّرْ شَمْسَهُ، وَحُطَّ نُـورَهُ، وَاطْمِسْ ذِكْرَهُ، وَارْمِ بِالْحَقِّ رَأْسَهُ، وَفُضَّ جُيُوشَهُ، وَارْعِبْ قُلُوبَ اَهْلِهِ.

اَللّٰهُمَّ وَلاتَدَعْ مِنْهُ بَقِيَّةً اِلْا اَفْنَيْتَ، وَلا بَنِيَّةً اِلْا سَوَّيْتَ، وَلا حَلَقَةً اِلله فَصَمْتَ، وَلا سِلاحاً الله اَفْلَلْتَ، وَلا كُراعاً الله اجْتَحْتَ، وَلا خامِلَةَ عَلَم الله نَكَسْتَ.

اَللهُمَّ وَارِنَا اَنْصَارَهُ عَبَادِيدَ بَعْدَ الْأَلْفَةِ، وَشَتِّىٰ بَعْدَ اجْتِمَاعِ الْكَلِمَةِ، وَمَقْنِعِى الرُّؤُوسِ بَعْدَ الظُّهُورِ عَلَى الْأُمَّةِ، وَاَسْفِرْ لَنَا عَنْ نَهَارِ الْعَدْلِ، وَارِنْاهُ مَنْ مَدَا لَا ظُلْمَةَ فَيهِ، وَنُوراً لا شَوْبَ مَعَهُ، وَاَهْطِلْ عَلَيْنَا نَاشِئَتَهُ، وَاَنْزِلْ عَلَيْنَا نَاشِئَتَهُ، وَاَنْزِلْ عَلَيْنَا نَاشِئَتَهُ، وَاَنْرِلْ عَلَيْنَا نَاشِئَتَهُ، وَانْدِلْ عَلَيْنَا نَاشِئَتَهُ، وَانْدُلْ عَلَيْنَا نَاشِئَتَهُ، وَانْدُلْ عَلَيْنَا نَاشِئَتَهُ مَنْ غَاذَاهُ.

الله هُمَّ وَاَظْهِرْ بِهِ الْحَقَّ، وَاَصْبِحْ بِهِ فَي غَسَقِ الظُّلْمَةِ وَبُهَمِ الْحَيْرَةِ، وَاَحْيِ بِهِ الْعُدُودَ الْقُلُوبَ الْمَيِّتَةَ، وَاجْمَعْ بِهِ الْاهْواءَ الْمُتَفَرِّقَةَ وَالْأَرْاءَ الْمُخْتَلِفَةَ، وَاقِمْ بِهِ الْحُدُودَ الْمُعَطَّلَةَ، وَالْاَحْكُمْ الْمُهْمَلَةَ، وَاَشْبِعْ بِهِ الْجِماصَ السَّاغِبَة، وَارْحْ بِهِ الْاَبْدُانَ الله عَطَّلَةَ، وَالْاَحْكُمْ الْمُهْمَلَة، وَاَشْبِعْ بِهِ الْجِماصَ السَّاغِبَة، وَارْحْ بِهِ الْاَبْدُانَ الله عَطَّلَةَ، وَالْمُعَمَّلَة عَلَم الله عَلَيْهِ الله عَمَة وَالله عَمَا الله عَمَا الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَنْه، وَاسْكَنْتَ في قُلُوبِنَا مَحَبَّتَهُ وَالطَّمَعَ فيهِ، وَحُسْنَ الظَّنِّ بِكَ لِاقَامَةِ مَرَاسِمِه.

اَللَّهُمَّ فَأْتِ لَنَا مِنْهُ عَلَىٰ اَحْسَنِ يَقَينٍ، يَا مُحَقِّقَ الظُّنُونِ الْحَسَنَةِ، وَيَا مُصَدِّقَ الْأُمْالِ الْمُبْطِئَةِ،

اللَّهُمَّ وَاكْذِبْ بِهِ الْمُتَأَلِّينَ عَلَيْكَ فيهِ، وَأَخْلِفْ بِهِ ظُنُونَ الْقَانِطِينَ مِنْ

## رَحْمَتِكَ، وَالْأَيِسِينَ مِنْهُ

اَللّٰهُمَّ اجْعَلْنَا سَبَباً مِنْ اَسْبَابِهِ، وَعَلَماً مِنْ اَعْلاَمِهِ، وَمَعْقِلاً مِنْ مَعَاقِلِهِ، وَنَضُرْ وَجُوهَنَا بِتَجْلِيَتِهِ، وَالْمُتَرَتِهِ، وَاجْعَلْ فَيِنَا خَيْراً تُظْهِرُنَا لَهُ وَبِهِ، وَاجْعَلْ فَيِنَا خَيْراً تُظْهِرُنَا لَهُ وَبِهِ، وَلا تُشْمِتْ بِنَا حُلُولَ النَّدَم، وَنُزُولَ الْمُثَلِ.

فَقَدْ تَرِىٰ يَا رَبِّ بَرَاءَةَ سَاحَتِنَا، وَخُلُوَّ ذَرْعِنَا مِنَ الْإِضْمَارِ لَهُمْ عَلَىٰ إِحْنَةٍ، وَالتَّمَنِي لَهُمْ وَقُوعَ جَائِحَةٍ، وَمَا تَنَازَلَ مِنْ تَحْصِينِهِمْ بِالْعَافِيَةِ، وَمَا أَضْبَوُّا لَنَا مِنْ إِنْتِهَازِ الْفُرْصَةِ، وَمَا أَضْبَوُّا لَنَا مِنْ إِنْتِهَازِ الْفُرْصَةِ، وَطَلَبِ الْوُثُوبِ بِنَا عِنْدَ الْغَفْلَةِ.

الله هُمَّ وَقَدْ عَرَّفْتَنَا مِنْ اَنْفُسِنَا، وَبَصَّرْتَنَا مِنْ عُيُوبِنَا خِلالاً نَخْشَىٰ اَنْ تَقْعُدَ بِنَا عَنِ استيهالِ إِجَابَتِكَ،

وَآنْتَ الْـمُتَفَضِّلُ عَلَىٰ غَيْرِ الْـمُسْتَحِقِّينَ، وَالْـمُبْتَدِئُ بِـالْإِحْسَانِ غَيْرَ السَّائِلِينَ، فَأْتِ لَنَا مِنْ آمْرِنَا عَلَىٰ حَسَبِ كَرَمِكَ وَجُودِكَ وَفَصْلِكَ وَامْتِنَانِكَ، السَّائِلِينَ، فَأْتِ لَنَا مِنْ آمْرِنَا عَلَىٰ حَسَبِ كَرَمِكَ وَجُودِكَ وَفَصْلِكَ وَامْتِنَانِكَ، وَنَّ اللَّهُ تَلَيْكَ رَاعِبُونَ، وَمِنْ جَـميعِ ذُنُ وبِنَا اللَّكَ تَافِيدُونَ، وَمِنْ جَـميعِ ذُنُ وبِنَا تَائِبُونَ.

الله مَّ والدُّاعي إلَيْكَ، والقَائِمُ بِالْقِسْطِ مِنْ عِبْادِكَ، الْفقيرُ إلىٰ رَحْمَتِكَ، الْمُحْتَاجُ إلىٰ مَعُونَتِكَ عَلَىٰ طَاعَتِكَ، إِذِ ابْتَدَأْتَهُ بِنِعْمَتِكَ، وَالْبَسْتَهُ أَثُوابَ كَرَامَتِكَ، وَالْقَيْتَ عَلَيْهِ مَحَبَّةَ طَاعَتِكَ، وَثَبَّتَ وَطَأْتَهُ فِي الْقُلُوبِ مِنْ مَحَبَّتِكَ، وَوَفَقْتَهُ لِلْقِيْامِ بِمَا اَغْمَضَ فِيهِ اَهْلُ زَمَانِهِ مِنْ اَمْرِكَ، وَجَعَلْتَهُ مَفْزَعا لِمَظْلُومِ عِبْادِكَ، وَنُاصِراً لِمَنْ لَا يَجِدُ لَهُ نَاصِراً غَيْرَكَ، وَمُجَدِّداً لِمَا عُطِلَ مِنْ اَحْكَامِ عِبْادِكَ، وَمُجَدِّداً لِمَا عُطِلَ مِنْ اَحْكَامِ عِبْادِكَ، وَمُجَدِّداً لِمَا عُطلَ مِنْ اَحْكَامِ كِتَابِكَ، وَمُشَيِّداً لِمَا عُرْكَ وَصَلَواتُكَ وَصَلَواتُكَ وَرَحْمَتُكَ وَصَلَواتُكَ وَرَحْمَتُكَ وَصَلَواتُكَ

فَاجْعَلْهُ اللّٰهُمَّ في حَصٰانَةٍ مِنْ بَأْسِ الْمُعْتَدينَ، وَاَشْرِقْ بِهِ الْقُلُوبَ الْمُخْتَلِفَةِ مِنْ بُغْاةِ الدّينِ، وَبَلّغْ بِهِ اَفْضَلَ مَا بَلّغْتَ بِهِ الْقَائِمِينَ بِقِسْطِكَ مِنْ اَتْبَاعِ النّبِيّينَ. اللّٰهُمَّ وَاَذْلِلْ بِهِ مَنْ لَمْ تُسْهِمْ لَهُ فِي الرُّجُوعِ الىٰ مَحَبّتِكَ، وَمَنْ نَصَبَ لَهُ الْعَدَاوَة، وَارْمِ بِحَجَرِكَ الدَّامِعِ مَنْ اَرَادَ التَّأْلِيبَ عَلىٰ دينِكَ بِاذْلالِه، وتَشْتيتِ الْعَدَاوَة، وَارْمِ بِحَجَرِكَ الدَّامِعِ مَنْ اَرَادَ التَّأْلِيبَ عَلىٰ دينِكَ بِاذْلالِه، وتَشْتيتِ جَمْعِه، وَاعْضَبْ لِمَنْ لا تِرَةَ لَهُ، وَلا طَائِلَة، وَعَادَى الْاقْربينَ وَالْاَبْعَدينَ فيك، مَنْ أَمِنْ هُ عَلَيْك

الله مم فكما نصب نفسه فيك غرضا للا بعدين، وجاد بِبَذْلِ مُهجته لك في الذّب عَنْ حريم المُؤْمِنِين، وَرَدِّ شَرِّ بُغَاةِ الْمُوْتَدِينَ الْمُربين، حَتَّى الْخَفِي مَاكَانَ بَهَ الْكُلْمَاءُ وَرَاءَ ظَهُورِهِم، أَخْفِي مَاكَانَ نَبَذَهُ الْعُلَمَاءُ وَرَاءَ ظَهُورِهِم، وَخُه الْخُلُوانَ بَعِنْ الْمُورِيم، وَلا يَكْتُمُوه، وَدَعَا إِلَى الْإِقْرارِ لَكَ مِمًا اَخَذْتَ مِيثَاقُهُمْ عَلَىٰ أَنْ يُبَيِّنُوهُ لِلنَّاسِ، وَلا يَكْتُمُوه، وَدَعَا إِلَى الْإِقْرارِ لَكَ مِمًا اللَّاعَةِ، وَاللَّا يَجْعَلَ لَكَ شَرِيكاً مِنْ خَلْقِكَ يَعْلُو اَمْرُهُ عَلَىٰ اَمْرِكَ، مَعَ مَا يَتَجَرَّعُهُ فَيكَ مِنْ مَرَارَاتِ الْغَيْظِ الْجَارِحَةِ بِحَوْاسً الْقُلُوبِ، وَمَا يَعْتَورُهُ مِنَ يَتَجَرَّعُهُ فَيكَ مِنْ مَرَارَاتِ الْغَيْظِ الْجَارِحَةِ بِحَوْاسً الْقُلُوبِ، وَمَا يَعْتَورُهُ مِنَ الْغُصُصِ اللّه لا يَعْتَورُهُ مِنَ الْعُمُومِ، وَيُقْرَعُ عَلَيْهِ مِنْ اَحْدَاثِ الْخُطُوبِ، وَيَشْرَقُ بِهِ مِنَ الْغُصَصِ اللّه لا يَعْتَورُهُ مِنَ الْعُمُومِ، وَيُقْرَعُ عَلَيْهِ مِنْ اَحْداثِ الْخُطُوبِ، وَيَشْرَقُ بِهِ مِنَ الْغُصَصِ اللّه لا تَعْنُو مَا يَعْتَورُهُ مِنَ الْمُولُونَ ، وَلا تَحْنُو عَلَيْهَا الضَّلُوعُ، مِنْ نَظْرَةٍ إِلَىٰ اَمْرٍ مِنْ اَمْرِكَ، وَلا تَنْالُهُ يَتَعْيِرِهُ وَرَدِّهِ إِلَىٰ مَحَبَّتِكَ.

فَاشْدُدِ اللّٰهُمَّ اَزْرَهُ بِنَصْرِكَ، وَاطِلْ باعَهُ فيما قَصُرَ عَنْهُ مِنْ اِطْرادِ الرُّاتِعينَ في حِماك، وَزِدْهُ في قُوَّتِه بَسْطَةً مِنْ تَأْييدِكَ، وَلا تُوحِشْنا مِنْ ٱنْسِه، وَلا تَخْتَرِمْهُ دُونَ اَمَلِهِ مِنَ الصَّلاحِ الْفاشي في اَهْلِ مِلَّتِه، وَالْعَدْلِ الظَّاهِرِ في ٱمَّتِه.

اَللّٰهُم وَشَرِّفْ - بِمَا استَقْبَلَ بِهِ مِنَ الْقِيامِ بِأَمْرِكَ لَدَىٰ مَوْاقِفِ الْحِسَابِ مَقَامَهُ، وَسُرَّ نَبِيَّكَ مُحَمَّداً صَلَوْاتُكَ عَلَيْهِ وَالِهِ بِرُوْيَتِه، وَمَنْ تَبِعَهُ عَلَىٰ مَقَامَهُ، وَسُرَّ نَبِيَّكَ مُحَمَّداً صَلَوْاتُكَ عَلَيْهِ وَالِهِ بِرُوْيَتِه، وَمَنْ تَبِعَهُ عَلَىٰ

دَعْوَتِه، وَاَجْزِلْ لَهُ عَلَىٰ مَا رَأَيْتَهُ قَائِماً بِهِ مِنْ اَمْرِكَ ثَوْابَـهُ، وَاَبِـنْ قُـرْبَ دُنُـوَّهِ مِنْكَ في حَيَاتِه،

وَارْحَمِ اسْتِكَانَتَنَا مِنْ بَعْدِهِ وَاسْتِخْذَاءَنَالِمَنْ كُنَّا نَقْمَعُهُ بِهِ إِذْ اَفْقَدْ تَنَا وَجُهَهُ، وَبَسَطْتَ اَيْدي مَنْ كُنَّا نَبْسُطُ آيْدِينَا عَلَيْهِ لِنَرُدَّهُ عَنْ مَعْصِيَتِه، وَافْتِرَاقَنَا بَعْدَ الْفَقِ، وَالْإِجْتِمَاعِ تَحْتَ ظِلِّ كَنَفِه، وَتَلَهُّفَنَا عِنْدَ الْفَوْتِ عَلَىٰ مَا اَقْعَدْتَنَا عَنْهُ مِنْ نُصْرَتِه، وَطَلَبَنَا مِنَ الْقِيَامِ بِحَقِّ مَا لَا سَبِيلَ لَنَا إلىٰ رَجْعَتِه.

وَاجْعَلْهُ اللّٰهُمَّ في آمْنِ مِمَّا يُشْفَقُ عَلَيْهِ مِنْهُ، وَرُدَّ عَنْهُ مِنْ سِهَامِ الْمَكَائِدِ مَا يُوجِّهُهُ آهْلُ الشَّنْانِ الَيْهِ، وَ اللّٰهِ في آمْرِه، وَمُعَاوِنهِهِ عَلَىٰ طَاعَةِ رَبِّهِ، يُوجِّهُهُ آهْلُ الشَّنْانِ الَيْهِ، وَ اللهُ مَن كَائِهِ في آمْرِه، وَمُعَاوِنهِهِ عَلَىٰ طَاعَةِ رَبِّهِ، اللَّذِينَ جَعَلْتَهُمْ سِلاْحَهُ وَحِصْنَهُ وَمَفْزَعَهُ وَأَنْسَهُ، اللّذينَ سَلَوْا عَنِ الْأَهْلِ اللّهُ عَلْهُ وَالْالْوُطَنَ،

وَعَطَّلُوا الْوَثِيرَ مِنَ الْمِهَادِ، وَرَفَضُوا تِخَارَاتِهِمْ، وَاَضَرُّوا بِمَعَايِشِهِمْ، وَفَقَدُوا اَنْدِيتَهُمْ بِغَيْرِ غَيْبَةٍ عَنْ مِصْرِهِمْ، وَخَاللُوا الْبَعِيدَ مِمَّنْ عَاضَدَهُمْ عَلَىٰ اَمْرِهِمْ، وَقَلُوا الْبَعِيدَ مِمَّنْ عَاضَدَهُمْ عَلَىٰ اَمْرِهِمْ، وَقَلُوا الْقَرْبِبَ مِمَّنْ صَدَّ عَنْ وِجْهَتِهِمْ، فَائْتَلَفُوا بَعْدَ التَّذَابُرِ وَالتَّقَاطُعِ فَي دَهْرِهِمْ، وَقَطَعُوا الْأَسْبَابَ الْمُتَّصِلَةَ بِعَاجِلِ حُطَام الدُّنْيَا.

وَاجْعَلْهُمْ اللَّهُمَّ في آمْنِ حِرْزِكَ وَظِلِّ كَنَفِكَ، وَرُدَّ عَنْهُمْ بَأْسَ مَنْ قَصَدَ الَيْهِمْ بِالْعَدْاوَةِ مِنْ عِبْادِكَ، وَاَجْزِلْ لَهُمْ علىٰ دَعْوَتِهِمْ مِنْ كِفَايَتِكَ وَمَعُونَتِكَ، وَاَيَّذْهُمْ بِتَأْيِيدِكَ وَنَصْرِكَ، وَاَزْهِقْ بِحَقِّهِمْ بِاطِلَ مَنْ اَرْادَ اِطْفَاءَ نُورِكَ

اللَّهُمَّ وَامْلَا بِهِمْ كُلَّ اُفُقِ مِنَ الْأَفَاقِ، وَقُطْرٍ مِنَ الْاَقْطَارِ قِسْطاً وَعَدْلاً وَمَرْحَمةً وَفَضْلاً، وَاشْكُرْهُمْ عَلىٰ حَسَبِ كَرَمِكَ وَجُودِكَ، عَلَىٰ مَا مَنَنْتَ بِهِ عَلَى الْقَائِمِينَ بِالْقِسْطِ مِنْ عِبَادِكَ، وَادَّخَرْتَ لَهُمْ مِنْ ثَوَابِكَ مَا تَرْفَعُ لَهُمْ بِيهِ

الدَّرَجُاتِ، إِنَّكَ تَفْعَلُ مَا تَشَاءُ وَتَحْكُمُ مَا تُرِيدُ، وَصَلَّى اللهُ عَلَىٰ خِيرَتِهِ مِنْ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ وَالِهِ الْأَطْهَارِ.

اَللَّهُمَّ اِنِّى اَجِدُ هٰذِهِ النُّدْبَةَ امْتَحَتْ دَلاَلَتُها، وَدَرَسَتْ اَعْلاٰمُها، وَعَفَّتْ إلاَّ فِ ذِكْرُها، وَتِلاْوَةُ الْحُجَّةِ بِها

اَللّٰهُمَّ إِنِّي اَجِدُ بَيْنِي وَبَيْنَكَ مُشْتَبِهاتٍ تَقْطَعُني دُونَكَ، وَمُبْطِئاتٍ تَقْعُدُ بي عَنْ الجابَتِك، وَقَدْ عَلِمْتُ اَنِّي عَبْدُكَ، وَلا يُرْحَلُ الدَّك الله بِزادٍ، وَانَّك لا تَحْجُبُ عَنْ الجابَتِك، وَقَدْ عَلِمْتُ اَنَّ زادَ الرُّاحِلِ الدَّك عَنْ خَلْقِكَ الله اَنْ تَحْجُبَهُمُ الْأَعْمَالُ دُوْنَك، وَقَدْ عَلِمْتُ اَنَّ زَادَ الرُّاحِلِ الدَّك عَنْ خَلْقِكَ الله الله عَنْ مُ الرَّادَةِ يَخْتَارُكَ بِهَا، وَيَصِيرُ بِهَا الله مَا يُؤَدِّي النَّك،

› ٱللّٰهُمَّ وَقَدْ نَادَاكَ بِعَرْمِ الْإِرَادَةِ قَـلْبِي، فَاسْتَبْقِني نِـعْمَتَكَ بِـفَهْمِ حُجَّتِكَ لِسَاني، وَمَا تَيَسَّرَلي مِنْ إِرَادَتِكَ

ٱللُّهُمَّ فَلا أُخْتَزَلَنَّ عَنْكَ وَآنَا أُمُّكَ، وَلا أُخْتَلَجَنَّ عَنْكَ وَآنَا آتَحَرُّاكَ

الله مُ وَايِّدْنَا بِمَا نَسْتَخْرِجُ بِهِ فَاقَةَ الدُّنْيَا مِنْ قُلُوبِنَا، وَتَنْعَشَنَا مِنْ مَصَارِعِ هَوْانِهَا، وَتَسْقِينَا بِكَأْسِ السَّلُوَةِ عَنْهَا حَتَىٰ هَوْانِهَا، وَتَسْقِينَا بِكَأْسِ السَّلُوَةِ عَنْهَا حَتَىٰ تَخَلِّصَنَا لِعِبَادَتِكَ، وَتُورِثَنَا مَبِرَاثَ اَوْلِيَائِكَ، الَّذَبِنَ ضَرَبْتَ لَهُمُ الْمَنَازِلَ اللَيْ قَصْدِكَ، وَأَنَسْتَ وَحْشَتَهُمْ حَتَىٰ وَصَلُوا اِلَيْكَ

اَللّٰهُمَّ وَإِنْ كَانَ هَوى مِنْ هَوَى الدُّنْيَا، أَوْ فِتْنَةٌ مِنْ فِتَنِهَا عَلِقَ بِـقُلُوبِنَا حَتّىٰ قَطَعَنَا عَنْكَ، أَوْ حَجَبَنَا عَنْ رِضْوَانِكَ، وَقَعَدَ بِنَا عَنْ إِجَابَـتِكَ،

فَاقْطَعِ اللَّهُمَّ كُلَّ حَبْلٍ مِنْ حِبْالِهَا جَذَبَنَا عَنْ طَاعَتِكَ، وَاَعْرَضَ بِقُلُوبِنَا عَنْ اَذَاءِ فَرَائِضِكَ، وَاسْقِنَا عَنْ ذَٰلِكَ سَلْوَةً وَصَبْراً يُورِدُنَا عَلَىٰ عَفْوِكَ، وَيُقْدِمُنَا عَلَىٰ مَرْضَاتِكَ، إِنَّكَ وَلِيُّ ذَٰلِكَ الله مَ وَاجْعَلْنَا قَائِمِينَ عَلَىٰ الْفُسِنَا بِاَحْكَامِكَ حَتَىٰ تُسْقِطَ عَنَّا مَوُنَ الْمَعْاصِي، وَاقْمَعِ الْأَهْوَاءَ اَنْ تَكُونَ مُسْاوِرَةً، وَهَبْ لَنَا وَطْئَ اثَارِ مُحَمَّدٍ وَالِهِ صَلَوَاتُكَ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ، وَاللَّحُوقَ بِهِمْ حَتَّىٰ يَرْفَعَ الدِّينُ اَعلامَهُ ابْتِعْاءَ الْيَوْمِ صَلَوَاتُكَ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ، وَاللَّحُوقَ بِهِمْ حَتَّىٰ يَرْفَعَ الدِّينُ اَعلامَهُ ابْتِعْاءَ الْيَوْمِ اللَّذِي عِنْدَكَ

الله هُمَّ فَمُنَّ عَلَيْنَا بِوَطْئَ آثَارِ سَلَفِنَا، وَاجْعَلْنَا خَيْرَ فَرَطٍ لِمَنِ اثْتَمَّ بِنَا، فَاِنَّكَ عَلَىٰ خَلِنَ قَدِيرٌ، وَخَلِكَ عَلَيْكَ يَسِيرٌ، وَآنْتَ اَرْحَمُ الرُّاحِمِينَ، وَصَلَّى اللهُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ سَيِّدِنَا وَالِهِ الْآبْزارِ، وَسَلَّمَ.(١)

ومن الادعية الشريفة المروية في هذا الباب دعاء الندبة، المروي في زاد المعاد بحذف الإسناد عن سادس الائمة الأمجاد المؤكّد في أربعة أعياد، أعني الجمعة، والفطر، والأضحى، والغدير:

• ١١٥٠ ـ ورواه في مزار البحار نقلاً عن السيّد بن طاووس، عن بعض اصحابنا قال: قال محمّد بن على بن أبي قرّة:

نقلت من كتاب محمّد بن الحسين بن سفيان البزوفري رضي الله تعالى عنه دعاء الندبة، وذكر أنّه الدعاء لصاحب الزمان، صلوات الله عليه ويستحبّ أن يدعى به في الاعياد الاربعة،

ورواه العالم الأجلّ النوريّ (ره) في تحيّة الزائر من مصباح الزائر للسيّد بن طاووس، ومزار محمّد بن المشهدي، عن محمّد بن عليّ بن أبي قرّة، نقلاً عن كتاب البزوفري (ره)، ورواه النوري (ره) أيضاً عن كتاب المزار القديم،

وزاد استحبابه في ليلة الجمعة كاستحبابه في الأعياد الأربعة:

<sup>(</sup>١) مهج الدعوات: ٨٥، عنه البحار: ٢٢٩/٨٥، والصحيفة المباركة المهدية: ٥١٦، أوردناه في الصحيفة الرضويّة: ٢٢٩ د: ٢٠.

## بِسْم اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ

الْحَمْدُ بِنِهِ رَبِّ الْعٰالَمِينَ، وَصَلَّى اللهُ عَلَىٰ سَيِّدَنٰا مُحَمَّدٍ نَبِيّهِ وآلِه، وَسَلَّمَ تَسْلِيماً، اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ عَلَىٰ ما جَرىٰ بِهِ قَضَاوُكَ فَي اَوْلِينائِكَ، اللَّذِينَ الشَّخْطَصْتَهُمْ لِنَفْسِكَ وَدينِكَ، إِذِ اخْتَرْتَ لَهُمْ جَزِيلَ ما عِنْدَكَ، مِنَ النَّعِيمِ الشَّخْطَصْتَهُمْ لِنَفْسِكَ وَدينِكَ، إِذِ اخْتَرْتَ لَهُمْ جَزِيلَ ما عِنْدَكَ، مِنَ النَّعِيمِ النَّهُ الذَي لا زَوْالَ لَهُ وَلَا اضْمِحْلالَ، بَعْدَ اَنْ شَرَطْتَ عَلَيْهِمُ الزَّهْدَ في الْمُقيمِ، الَّذِي لا زَوْالَ لَهُ وَلَا اضْمِحْلالَ، بَعْدَ اَنْ شَرَطُوا لَكَ ذٰلِكَ، وَعَلِمْتَ دَرَجُاتِ هٰذِهِ الدُّنْيَا الدَّنِيَّةِ، وَزُخْرُفِهَا وَزِبْرِجِهَا، فَشَرَطُوا لَكَ ذٰلِكَ، وَعَلِمْتَ مَنْهُمُ الْوَفَاءَ بِهِ، فَقَبِلْتَهُمْ وَقَرَّبْتَهُمْ، وَقَدَّمْتَ لَهُمُ الذِّكْرَ الْعَلِيَّ، وَالثَّنَاءَ الْجَلِيَّ، وَالثَّنَاءَ الْجَلِيَّ، وَالثَّنَاءَ الْجَلِيَّ، وَالثَّنَاءَ الْجَلِيَّ، وَالثَّنَاءَ الْجَلِيَّ، وَالثَّنَاءَ الْجَلِيَّ، وَالْقَنَاءَ الْجَلِيَّ، وَالثَّنَاءَ الْجَلِيَّ، وَالْقَامَ اللَّهُ مُ الْوَلَاكَ، وَكَرَّمْتَهُمْ بِوَحْيِكَ، وَرَفَدْتَهُمْ بِعِلْمِكَ، وَجَعَلْتَهُمُ اللَّهُ اللَّهُ لَكُ وَالْوَسِيلَةَ إِلَىٰ رِضُوانِكَ الذَّرِيعَةَ اللَّذِكَ، وَالْوَسِيلَةَ إلَىٰ رِضُوانِكَ

فَبَعْضٌ اَسْكَنْتَهُ جَنَّتَكَ إلى اَنْ اَخْرَجْتَهُ مِنْهَا، وَبَعْضٌ حَمَلْتَهُ في فُلْكِكَ، وَنَجْيْتَهُ وَمَنْ اَمْنَ مَعَهُ مِنَ الْهَلَكَةِ بِرَحْمَتِكَ، وَبَعْضٌ اتَّخَذْتَهُ لِنَفْسِكَ خَلِيلاً، وَسَأَلَكَ لِسَانَ صِدْقٍ فِي الْأَخَرِينَ فَاجَبْتَهُ، وَجَعَلْتَ ذٰلِكَ عَلِيّاً، وَبَعْضٌ كَلَّمْتَهُ مِنْ شَجَرَةٍ تَكْلِيماً، وَجَعَلْتَ لَهُ مِنْ اَحْبِهِ رِدْءاً وَوَزَيراً، وَبَعْضٌ اَوْلَدْتَهُ مِنْ غَيْر اَب، وَاتَيْتَهُ الْبَيِّنَاتِ، وَايَّدْتَهُ بِرُوح الْقُدُسِ

وَكُلُّ شَرَعْتَ لَهُ شَرِيعَةً، وَنَهَجْتَ لَهُ مِنْهَاجاً، وَتَخَيَّرْتَ لَهُ أَوْصِياءَ مُسْتَحْفِظاً بَعْدَ مُسْتَحْفِظ، مِنْ مُدَّةٍ إلىٰ مُدَّةٍ، إقامَةً لِدينِكَ وَحُجَّةً عَلىٰ عِبَادِكَ، مُسْتَحْفِظاً بَعْدَ مُسْتَحْفِظ، مِنْ مُدَّةٍ إلىٰ مُدَّةٍ، إقامَةً لِدينِكَ وَحُجَّةً عَلىٰ عِبَادِكَ، وَلِيَهُ إِلَىٰ مُدَّةً عِلَىٰ اَهْلِه، وَلا يَقُولَ اَحَدٌ لَوْلا وَلِيَالا يَزُولَ الْحَقُّ عَنْ مَقَرً ه، وَيَغْلِبَ الْبَاطِلُ عَلىٰ اَهْلِه، وَلا يَقُولَ اَحَدٌ لَوْلا اَرْسَولا مُنْذِراً، وَاقَمْتَ لَنَا عَلَما هَادِياً، فَنَتَبِعَ أَيَاتِكَ مِنْ قَبْلِ اَنْ وَسَلْتَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا يَحُولُ مُنْ وَنَجِيبِكَ مُحَمَّدٍ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَالْهِ، فَكَانَ كَمَا انْتَجَبْتَهُ سَيَّدَ مَنْ خَلَقْتَهُ، وَصَفْوَةً مَنِ اصْطَفَيْتَهُ وَافْضَلَ مَن وَالِه، فَكَانَ كَمَا انْتَجَبْتَهُ سَيَّدَ مَنْ خَلَقْتَهُ، وَصَفْوَةً مَنِ اصْطَفَيْتَهُ وَافْضَلَ مَن

اجْتَبَيْتَهُ، وَاَكْرَمَ مَنِ اعْتَمَدْتَهُ، قَدَّمْتَهُ عَلَىٰ اَنْبِيٰائِكَ، وَبَعَثْتَهُ اِلَى الثَّقَلَيْنِ مِنْ عِبْادِكَ، وَاَوْطَأْتَهُ مَشْارِقَكَ وَمَغْارِبَكَ

وَسَخُوْتَ لَهُ الْبُرَاقَ، وَعَرَجْتَ بِهِ إلىٰ سَمَائِكَ، وَاوْدَعْتَهُ عِلْمَ مَاكُانَ وَمَا يَكُونُ إِلَى الْفَوْدَ وَيَنَهُ بِجَبْرَ ثَيْلَ وَمَيكُانَيْلَ يَكُونُ إِلَى الْقَضَاءِ خَلْقِكَ، ثُمَّ نَصَوْتَهُ بِالرُّعْبِ، وَحَفَفْتَهُ بِجَبْرَ ثَيْلَ وَمَيكُانَيْلَ وَالْمُسَوِّمِينَ مِنْ مَلاَئِكَتِكَ، وَوَعَدْتَهُ أَنْ تُظْهِرَ دَينَهُ عَلَى الدّينِ كُلّه وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ، وَذٰلِكَ بَعْدَ أَنْ بَوَأْتَهُ مُبَوًّا صِدْقٍ مَنْ أَهْلِهِ، وَجَعَلْتَ لَـهُ وَلَـهُمْ الْمُشْرِكُونَ، وَذٰلِكَ بَعْدَ أَنْ بَوَأْتَهُ مُبَوًّا صِدْقٍ مَنْ أَهْلِهِ، وَجَعَلْتَ لَـهُ وَلَـهُمْ ﴿ وَلَا لَهُ بِيَكُهُ مُبَوَّا صِدْقٍ مَنْ أَهْلِهِ، وَجَعَلْتَ لَـهُ وَلَـهُمْ ﴿ وَلَوْلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَةً مُبْارَكًا، وَهُدَى لِلْمَالَمِينَ، فيهِ أَيَاتُ بَيِّنَاتُ مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَنْ دَخَلَهُ كُانَ أَمِنًا ﴾ (١) وَقُلْتَ: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ آهُلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (١) وَقُلْتَ: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ آهُلَ الْبَيْتِ وَيُطَهَرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (١)

وَجَعَلْتَ آجْرَ مُحَمَّدِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَالِهِ مَوَدَّتَهُمْ فَي كِتَابِكَ، وَقُلْتَ: ﴿قُلْ لَا السَّالُكُمْ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ وَالِهِ مَوَدَّتَهُمْ فَي كِتَابِكَ، وَقُلْتَ: ﴿مَا سَٱلْتُكُمْ مِنْ آجْرٍ فَهُوَ اَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ آجْرٍ إِلَّا مَنْ شَاءَ أَنْ يَتَّخِذَ اللي رَبِّهِ سَبِيلاً﴾ (٥) لَكُمْ ﴾ (١) وَقُلْتَ: ﴿مَا اَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ آجْرٍ إِلَّا مَنْ شَاءَ أَنْ يَتَّخِذَ اللي رَبِّهِ سَبِيلاً﴾ (٥) فَكَانُوا هُمُ السَّبِيلَ النِّكَ، وَالْمَسْلَكَ إلى رِضْوَانِكَ

فَلَمَّا انْقَضَتْ آيُّامُهُ آقَامَ وَلِيَّهَ عَلِيَّ بْنَ آبِى طَالِبٍ صَلَوْاتُكَ عَلَيْهِمَا وَالْهِمَا هَادِياً، إِذْ كَانَ هُوَ الْمُنْذِرُ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ، فَقَالَ وَالْمَلَأُ آمَامَهُ: مَنْ كُنْتُ مَوْلاهُ فَعَلِيٍّ مَوْلاهُ، وَانْضُوْ مَنْ نَصَرَهُ، وَاخْذُلْ فَعَلِيٍّ مَوْلاهُ، اللَّهُمَّ وَالْ مَنْ وَالْاهُ، وَعَادِ مَنْ عَاداه، وَانْضُوْ مَنْ نَصَرَهُ، وَاخْذُلْ مَنْ خَذَلَهُ، وَقَالَ: آنَا وَعَلِيٍّ مِنْ شَجَرَةٍ مَنْ خَذَلَهُ، وَقَالَ: آنَا وَعَلِيٍّ مِنْ شَجَرَةٍ وَاحِدَةٍ، وَسَائِرُ النَّاسِ مِنْ شَجَرِ شَتَيْ، وَآحَلَّهُ مَحَلًّ هَارُونَ مِنْ مُوسِى، فَقَالَ:

<sup>(</sup>۱) آل عمران: ٩٦. (٢) الاحزاب: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) الشورى: ٣٣. (٤) سبآ: ٤٧. (٥) الفرقان: ٥٥.

أنْتَ مِنّى بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسىٰ إِلَّا أَنَّهُ لَا نَبِيَّ بَعْدى، وَزَوَّجَهُ ابْنَتَهُ سَيِّدَةَ
 نِساءِ الْعَالَمينَ، وَاحَلَّ لَهُ مِنْ مَسْجِدِهِ مَا حَلَّ لَهُ، وَسَدَّ الْاَبْوابَ إِلَّا بِابَهُ

ثُمَّ اَوْدَعَهُ عِلْمَهُ وَحِكْمَتَهُ، فَقَالَ: اَنَا مَديِنَةُ الْعِلْمِ وَعَلِيٍّ بْابُهَا، فَمَنْ اَرْادَ الْمَديِنَةَ وَالْحِكْمَةَ فَلْيَأْتِهَا مِنْ بْابِهَا، ثُمَّ قَالَ لَهُ: اَنْتَ اَحِي وَوَصِيّى وَوْارِثي، الْمَمْكَ مِنْ لَحْمِي، وَدَمُكَ مِنْ ذَمي، وَسِلْمُكَ سِلْمي، وَحَرْبُكَ حَرْبي، لَحُمُكَ مِنْ لَحْمي، وَدَمُكَ مِنْ ذَمي، وَسِلْمُكَ سِلْمي، وَحَرْبُكَ حَرْبي، وَالْإيمانُ مُخَالِطٌ لَحْمَكَ وَدَمَكَ كَمَا خَالَطَ لَحْمي وَدَمي، وَانْتَ غَداً عَلَى الْحَوْضِ خَليفَتي، وَانْتَ عَدا عَلى مَنابِرَ الْحَوْضِ خَليفَتي، وَانْتَ تَقْضي دَيْني، وَتُنْجِزُ عِلْاتي، وشيعَتُكَ عَلى مَنابِرَ مِنْ نُورِ مُبْيَضَةً وُجُوهُهُمْ حَوْلي فِي الْجَنَّةِ وَهُمْ جَيِراني

وَلَوْلا اَنْتَ يَا عَلِيُّ لَمْ يُعْرَفِ الْمُؤْمِنُونَ بَعْدَى، وَكَانَ بَعْدَهُ هُدى مِنَ الضَّلالِ، وَنُوراً مِنَ الْعَمَىٰ، وَحَبْلَ اللهِ الْمَتينِ، وصِراطَهُ الْمُسْتَقِيم، لايُسْبَقُ بِقَرابَةٍ فَى رَحِم، وَلا بِسَابِقَةٍ فَى دَبِنٍ، وَلا يُلْحَقُ فَى مَنْقَبَةٍ مِنْ مَنَاقِبِه، يَحْدُو بِقَرابَةٍ فَى رَحِم، وَلا بِسَابِقَةٍ فَى دَبِنٍ، وَلا يُلْحَقُ فَى مَنْقَبَةٍ مِنْ مَنَاقِبِه، يَحْدُو بِقَرابَةٍ فَى رَحِم، وَلا بِسَابِقَةٍ فَى دَبِنٍ، وَلا يُلْحَقُ فَى مَنْقَبَةٍ مِنْ مَنَاقِبِه، يَحْدُو كَذُو الرَّسُولِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَالِه، وَيُقَاتِلُ عَلَى التَّأُويلِ، وَلا تَأْخُدُهُ فِى اللهِ لَوْمَةُ لاَئِم، قَدْ وَتَرَ فَهِ صَنَّادِيدَ الْعَرَبِ، وَقَتَلَ اَبْطَالَهُمْ، وَنَاوَشَ ذُوْبِانَهُمْ، وَاوْدَعَ لَا عَلَى عَدَاوَتِه، قُلُوبَهُمْ اَحْقَاداً بَدْرِيَّةً وَخَيْبَرِيَّةً، وَخَيْبَرِيَّةً، وَخَيْبَرِيَّةً وَخَيْبَرِيَّةً وَخَيْبَرِيَّةً مَلَى عَدَاوَتِه، وَاكْتَبُ عَلَى مَنَابَذَتِه، حَتّى قَتَلَ النَّاكِثَينَ وَالْقَاسِطِينَ وَالْمَارِقِينَ

وَلَمُّا قَضَىٰ نَحْبَهُ، وَقَتَلَهُ اَشْقَى الْأَخِرِينَ، يَتْبَعُ اَشْقَى الْأَوَّلِينَ، لَمْ يُمْتَثَلُ اَمْرُ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَاللهِ فِى الْهَادِينَ بَعْدَ الْهَادِينَ، وَالْأُمَّةُ مُصِرَّةً عَلَىٰ مَعْقَبِهِ مَحْتَمِعَةً عَلَىٰ قَطِيعَةِ رَحِمِه، وَإِقْطاءِ وُلْدِه، إِلَّا الْقَلَيلَ مِمَّنْ وَفَىٰ لِرَعْايَةِ الْحَقِّ فِيهِمْ

فَقُتِلَ مَنْ قُتِلَ، وَسُبِيَ مَنْ سُبِيَ، وَأَقْصِيَ مَنْ أَقْصِيَ، وَجَرَى الْقَضَاءُ لَهُمْ بِمَا

<sup>(</sup>١)الإسراء: ١٠٨

يُرْجَىٰ لَهُ حُسْنُ الْمَثُوبَةِ، اِذْ كَانَتِ الْأَرْضُ لِلَهِ يُـورِثُهَا مَنْ يَشَاءُ مِـنْ عِبَادِهِ، وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقَيِنَ، وَ﴿ وَسُبْحَانَ رَبِّنَا إِنْ كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً ﴾ (١) وَلَنْ يُخْلِفَ اللهُ وَعْدَهُ، وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ

فَعَلَى الْأَطَايِبِ مِنْ اَهْلِ بَيْتِ مُحَمَّدٍ وَعَلِيًّ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِمَا وَالِهِمَا فَلْيَبْكِ الْبَاكُونَ، وَإِيتُاهُمْ فَلْتُذْرَفِ الدُّمُوعُ، وَلْيَصْرُخِ البُّاكُونَ، وَلِيصَلِّ النَّادِبُونَ، وَيَعِجُّ الْعَاجُونَ السَّارِ خُونَ، وَيَضِجُّ الضَّاجُونَ، ويَعِجُّ الْعَاجُونَ .

آيْنَ الْحَسَنُ، آيْنَ الْحُسَيْنُ، آيْنَ آبَنَاءُ الْحُسَيْنِ، صَالِحٌ بَعْدَ صَالِحٍ، وَصَادِقٌ بَعْدَ صَادِقٍ؟ آيْنَ السَّبِلِ؟ آيْنَ الْخِيَرَةُ بَعْدَ الْخِيَرَةِ؟ آيْنَ الشُّمُوسُ الطُّالِعَةُ؟ آيْنَ الْآفُمارُ الْمُنيرَةُ؟ آيْنَ الْانْجُمُ الزُّاهِرَةُ؟ آيْنَ الْعُلمُ الدِّينِ وَقَواعِدُ الْعِلْمِ؟ آيْنَ الْمُعَدُّ لِقَطْعِ ذَابِرِ الْعِلْمِ؟ آيْنَ الْمُعَدُّ لِقَطْعِ ذَابِرِ الطَّلَمِةِ؟ آيْنَ الْمُعَدُّ لِقَطْعِ ذَابِرِ الظَّلَمَةِ؟ آيْنَ الْمُوتَجَى لِإِزَالَةِ الْجَوْدِ الظَّلَمَةِ؟ آيْنَ الْمُتَظَرُ لِإِقَامَةِ الْاَمْتِ وَالْعِوَجِ؟ آيْنَ الْمُوتَجَى لِإِزَالَةِ الْجَوْدِ وَالْعُدَوانِ؟ آيْنَ الْمُدَّخَرُ لِتَجْدِيدِ الْفَرَائِضِ وَالسَّنَنِ؟

آيْنَ الْمُتَخَيَّرُ لِإِعْدَةِ الْمِلَّةِ وَالشَّرِبِعَةِ؟ آيْنَ الْمُؤَمَّلُ لِإِحْيَاءِ الْكِتَابِ وَحُدُودِهِ؟ آيْنَ قاصِمُ شَوْكَةِ الْمُعْتَدِبِنَ؟ آيْنَ قاصِمُ شَوْكَةِ الْمُعْتَدِبِنَ؟ آيْنَ هَادِمُ آبْنِيَةِ الشِّوْكِ وَالنِّفَاقِ؟ آيْنَ مُبِيدُ آهْلِ الْفُسُوقِ وَالْعِصْيَانِ وَالطُّغْيَانِ؟ آيْنَ هُادِمُ آبْنِيَةِ الشِّوْكِ وَالنِّفَاقِ؟ أَيْنَ مُبِيدُ آهْلِ الْفُسُوقِ وَالْعِصْيَانِ وَالطُّغْيَانِ؟ آيْنَ مُبِيدُ آهْلِ الْفُسُوقِ وَالْعِصْيَانِ وَالطُّغْيَانِ؟ آيْنَ خَصِدُ فُرُوعِ الْغَيِّ وَالشِّقَاقِ؟ خاصِدُ فُرُوعِ الْغَيِّ وَالشِّقَاقِ؟

آيْنَ طَامِسُ أَثَارِ الزَّيْغِ وَالْاَهْوَاءِ؟ آيْنَ قَاطِعُ حَبَائِلِ الْكِذْبِ وَالْإِفْتِرَاءِ؟ آيْنَ مُبيدُ الْعُتَاةِ وَالنَّضْلِيلِ وَالْإِلْحَادِ؟ آيْنَ مُعِزُّ مُبيدُ الْعُتَاةِ وَالتَّضْلِيلِ وَالْإِلْحَادِ؟ آيْنَ مُعِزُّ الْآوْلِيَاءِ، وَمُذِلُّ الْاَعْدَاءِ؟ آيْنَ جَامِعُ الْكَلِمَةِ عَلَى التَّقُوىٰ؟ آيْنَ بَابُ اللهِ الَّذي الْآوْلِيَاء، وَمُذِلُّ الْاَعْدَاءِ؟ آيْنَ جَامِعُ الْكَلِمَةِ عَلَى التَّقُوىٰ؟ آيْنَ بَابُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١)الإسراء: ١٠٨

اَيْنَ السَّبَبُ الْمُتَّصِلُ بَيْنَ الْأَرْضِ وَالسَّمَاءِ؟ اَيْنَ صَاحِبُ يَوْمِ الْفَتْحِ وَنَاشِيرُ رَايَةِ الْهُدَىٰ؟ اَيْنَ مُوَ لِّفُ شَمْلِ الصَّلاحِ وَالرِّضَا؟

آيْنَ الطُّالِبُ بِذُحُولِ الْأَنْبِياءِ وَآبَنَاءِ الْآنْبِياءِ؟ آيْنَ الطُّالِبُ بِدَمِ الْمَقْتُولِ بِكَوْبَلاءِ؟ آيْنَ الطُّالِبُ بِدَمِ الْمَقْتُولِ بِكَوْبَلاءِ؟ آيْنَ الطُّالِبُ بِدَمِ الْمَقْتُولِ بِكَوْبَلاءِ؟ آيْنَ الْمُضْطَوُّ الَّذِي بِكَوْبَلاءِ وَافْتَرَىٰ؟ آيْنَ الْمُضْطَفَىٰ، يُجابُ إِذَا دَعَا؟ آيْنَ صَدْرُ الْخَلائِقِ ذُو الْبِرِّ وَالتَّقُوىٰ؟ آيْنَ ابْنُ النَّبِيِّ الْمُصْطَفَىٰ، وَابْنُ خَديجة الْغَرُّاءِ، وَابْنُ فَاطِمَة الْكُبْرىٰ؟ وَابْنُ عَلِي الْمُرْتَضَىٰ، وَابْنُ خَديجة الْغَرُّاءِ، وَابْنُ فَاطِمَة الْكُبْرىٰ؟

بِابِي آنْتَ وَأُمِّي وَنَفْسِي لَكَ الْوِقَاءُ وَالْحِمِيٰ، يَابْنَ السَّاوَةِ الْمُقَرِّبِينَ، يَابْنَ النُّجَبَاءِ الْآكْرَمِينَ، يَابْنَ الْجَيرَةِ الْمُهَذَّبِينَ، يَابْنَ الْجَيرَةِ الْمُهَذَّبِينَ، يَابْنَ الْجَيرَةِ الْمُهَذَّبِينَ، يَابْنَ الْجَيرَةِ الْمُهَذِّبِينَ، يَابْنَ الْخَطارِفَةِ الْآكْدُومِ الْمُنْجَبِينَ، يَابْنَ الْشُرِجِ الْمُضيئَةِ، يَابْنَ السُّرِجِ الْمُضيئَةِ، يَابْنَ السُّرِجِ الْمُضيئَةِ، يَابْنَ الْمُنْجِرَةِ، يَابْنَ السُّبُلِ الْمُضيئَةِ، يَابْنَ السُّبُلِ الْمُضيئَةِ، يَابْنَ الْمُنْعِرِقِ يَابْنَ السُّبُلِ الْمُضيئةِ، يَابْنَ السُّبُلِ الْمُشْهُورَةِ، يَابْنَ الْمُخالِمِ الْمُعْجِزَاتِ الْمَوْجُودَةِ، يَابْنَ السَّبُلِ الْمَشْهُورَةِ، يَابْنَ الصَّراطِ الْمُشْتَقِيم، يَابْنَ النَّهَ عُودَةِ، يَابْنَ اللَّهُ لِأَيْلِ الْمَشْهُودَةِ، يَابْنَ الصَّراطِ الْمُشْهُودَةِ، يَابْنَ النَّالِ الْمُشْهُودَةِ، يَابْنَ الصَّراطِ الْمُشْهُودَةِ، يَابْنَ السَّنِ الْمُشْهُودَةِ، يَابْنَ الصَّراطِ الْمُشْهُودَةِ، يَابْنَ النَّالْمُ الْمُشْهُودَةِ، يَابْنَ السَّراطِ الْمُشْهُودَةِ، يَابْنَ الشَّالِعِلْ الْمُشْهُودَةِ، يَابْنَ السَّالِعُ الْمَشْهُودَةِ، يَابْنَ السَّالِعُلِ الْمُشْهُودَةِ، يَابْنَ السَّالِعُ الْمَشْهُودَةِ، يَابْنَ السَّالِعُ الْمُسْتَقِيمِ، يَابْنَ النَّبَا الْعُطِيمِ، يَابْنَ اللَّالِ الظَّاهِرَاتِ، يَابْنَ الْمُنْ الْمُشْهُودَةِ، يَابْنَ النَّالِ الطَّاهِرَاتِ، يَابْنَ الْمُشْهُودَةِ، يَابْنَ النَّالِعُلِ الْمُشْهُودَةِ، يَابْنَ النَّالِعُ الْمُسْتَقِيمِ، يَابْنَ النَّالِ الْمُسْلِقِ لِللْمُ الْمُسْلِقِ لَلْمُ اللَّهُ الْمُلْعِلِ الْمُسْلِقِ الْمُسْلِقِ الْمُسْلِقِ الْمُسْلِعِينِ الْمُلْعِلِ الْمُسْلِقِ الْمُسْلِقِ الْمُسْلِقِ الْمُسْلِقِ الْمُلْعِلِ الْمُسْلِقِ الْمُسْلِقُ الْمُسْلِقِ الْ

لَيْتَ شِعْرِي، أَيْنَ اسْتَقَرَّتْ بِكَ النَّوَىٰ ؟ بَلْ آيُّ اَرْضِ تُقِلُّكَ اَوْ ثَرىٰ ؟ النَّوَىٰ الْخَلْقَ وَلا تُرىٰ، وَلا اَسْمَعُ اَبِرَضُوىٰ اَمْ غَيْرِهَا اَمْ ذي طُوىٰ ؟ عَزِيزٌ عَلَيَّ اَنْ اَرَى الْخَلْقَ وَلا تُرىٰ، وَلا اَسْمَعُ

لَكَ حَسِيساً وَلَا نَجْوىٰ، عَزِيزٌ عَلَيَّ اَنْ تُحيطَ بِكَ دُونِيَ الْبَلُوىٰ، وَلَا يَـنَالُكَ مِنِّي ضَجيعٌ وَلَا شَكُوىٰ

بِنَفْسى آنْتَ مِنْ مُغَيَّبٍ لَمْ يَخْلُ مِنّا، بِنَفْسى آنْتَ مِنْ نَازِحٍ مَا نَزَحَ عَنّا، بِنَفْسى آنْتَ مِنْ نَازِحٍ مَا نَزَحَ عَنّا، بِنَفْسى آنْتَ مِنْ مَؤْمِنٍ وَمُؤْمِنَةٍ ذَكَراْ فَحَنّا، بِنَفْسى آنْتَ مِنْ عَقِيدِ عِزِّ لَا يُسامى، بِنَفْسى آنْتَ مِنْ آثيلِ مَجْدٍ لَا يُجازى، بِنَفْسى آنْتَ مِنْ آثيلِ مَجْدٍ لَا يُحاوى.

إلىٰ مَتىٰ اَحٰارُ فيكَ يَا مَوْلَايَ؟ وَإلَىٰ مَتىٰ وَاَيَّ خِطَابِ اَصِفُ فيكَ وَاَيَّ خِطَابِ اَصِفُ فيكَ وَاَيًّ خِطَابِ اَصِفُ فيكَ وَاَيْ خَدُلُكَ نَجُوىٰ؟ عَزيزٌ عَلَيَّ اَنْ اَبْكِيَكَ وَيَخْذُلُكَ لَجُوىٰ؟ عَزيزٌ عَلَيَّ اَنْ اَبْكِيَكَ وَيَخْذُلُكَ الْوَرَىٰ، عَزيزٌ عَلَيًّ اَنْ يَجْرِيَ عَلَيْكَ دُونَهُمْ مَا جَرَىٰ

هَلْ مِنْ مُعينٍ فَأَطيِلُ مَعَهُ الْعَويِلَ وَالْبُكَاءَ؟ هَلْ مِنْ جَزُوعِ فَأَسْاعِدَ جَزَعَهُ إِذَا خَلاً؟ هَلْ أَلَيْكَ يَابُنَ أَحْمَدَ \* فَلْ عَلْي الْقَذَىٰ؟ هَلْ النَّيْكَ يَابُنَ أَحْمَدَ \* سَبِيلٌ فَتُلْقَىٰ؟ هَلْ يَتَّصِلُ يَوْمُنَا مِنْكَ بِغَدِهٖ فَنَحْظیٰ؟

مَتىٰ نَرِدُ مَنْاهِلَكَ الرَّوِيَّةَ فَنَرُویٰ؟ مَتىٰ نَنْتَقِعُ مِنْ عَذْبِ مَائِكَ فَقَدْ طَالَ الصَّدیٰ؟ مَتیٰ تَرَانًا و نَراكَ وَقَدْ نَشَوْتَ الصَّدیٰ؟ مَتیٰ تَرَانًا و نَراكَ وَقَدْ نَشَوْتَ لِخَاءَ النَّصْرِ تُریٰ؟ اَتَرانًا نَحُفُّ بِكَ وَآنْتَ تَؤُمُّ الْمَلاَ، وَقَدْ مَلاَّتَ الْاَرْضَ عَدْلاً، وَاَذَقْتَ اَعْدُاءَكَ هَوْاناً وَعِقْاباً، وَآبَوْتَ الْعُنْاةَ وَجَحَدَةَ الْحَقِّ، وَقَعَطَعْتَ دابِرَ وَاذَقْتَ اَعْدُاءَكَ هَوْاناً وَعِقْاباً، وَآبَوْتَ الْعُنْاةَ وَجَحَدَةَ الْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعُالَمِينَ، وَنَحْنُ نَقُولُ: الْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعُالَمِينَ. الْمُتَكَبِّرِينَ، وَاجْتَثَنْتَ اصُولَ الظُّلِمِينَ، وَنَحْنُ نَقُولُ: الْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعُالَمِينَ. الْمُتَكَبِّرِينَ، وَاجْتَثَنْتَ الْعُلْویٰ، وَالْبَلُویٰ، وَالْدِیْ الْعَدْی فَعِنْدَكَ الْعَدُویٰ، وَالْدُویٰ، وَالْدِیْ اللّٰهُمُ اللّٰ عَنْدُكَ الْعَدُویٰ، وَالْمُسْتَعْبِيْنَ، عُبَيْدَكَ الْمُسْتَعْبِيْنَ، وَالْمُولُ الْعَلْمُ الْمُسْتَعْبِيْنَ، وَالْمَعْلُ اللّٰهُ الْمُسْتَعْبِيْنَ، وَالْمُسْتَعْبِيْنَ، عُبَيْدَكَ الْمُسْتَعْبِيْنَ، وَالْمُ لَكُورُ فِي وَالْوَلَىٰ، وَازِلْ عَنْهُ بِهِ الْاسَىٰ وَالْجُویٰ، وَالْمُعْتَعْبُلُهُ يَا مَنْ

عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوىٰ، وَمَنْ اِلَيْهِ الرُّجْعَىٰ وَالْمُنْتَهِىٰ

اَللَّهُمَّ وَنَحْنُ عَبِيدُكَ التَّانِقُونَ إلىٰ وَلِيَّكَ الْمُذَكِّرِ بِكَ وَبِنَبِيِّكَ خَلَقْتَهُ لَنْا عِصْمَةً وَمَلاٰذاً، وجَعَلْتَهُ لِلْمُؤْمِنِينَ مِنْا إِمْ اماً، فَبَلِّغْهُ مِنْا تَحِيَّةً وَمَلاٰذاً، وَإَذْنَا بِذٰلِكَ يُارَبِّ إِكْرَاماً، وَاجْعَلْ مُسْتَقَرَّهُ لَنْا مُسْتَقَرَّا مَنْا تَحِيَّةً وَسَلاٰماً، وَزِذْنَا بِذٰلِكَ يُارَبِّ إِكْرَاماً، وَاجْعَلْ مُسْتَقَرَّهُ لَنَا مُسْتَقَرَّا وَمُقَاماً، وَاتْمِمْ نِعْمَتَكَ بِتَقْدِيمِكَ إِيّاهُ اَمَامَنٰا، حَتَىٰ تُورِدَنٰا جِنْانَكَ، وَمُرافَعَةَ الشَّهَاءَ الشَّهَاءَ مِنْ خُلَصائِك.

ٱللُّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ حُجَّتِكَ وَوَلِيِّ آمْرِكَ، وَصَلِّ عَلَىٰ جَدِّهٖ مُحَمَّدٍ رَسُولِكَ السَّيِّدِ الْأَكْبَرِ، وَصَلِّ عَلَىٰ عَلِيِّ آبِيهِ السَّيِّدِ الْقَسْوَرِ، وَحُامِلِ اللَّوٰاءِ فِسى الْمَحْشَرِ، وَسَاقِي أَوْلِيَاثِهِ مِنْ نَهْرِ الْكَوْثَرِ، وَالْأَمِيرِ عَلَىٰ سَائِرِ الْبَشَرِ، الَّذي مَنْ أَمَنَ بِهِ فَقَدْ ظَفَرَ، وَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِهِ فَقَدْ خَطَرَ وَكَفَرَ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعُلىٰ أخيهِ وَعَلَىٰ نَجْلِهِمَا الْمَيامِينَ الْغُرَرِ ـ مَا طَلِعَتْ شَمْسٌ وَمَا أَضَاءَ قَمَرٌ ـ وَعَلَىٰ جَدَّتِهِ الصِّدّيقَةِ الْكُبْرِي فَاطِمَةَ الزَّهْزاءِ بِنْتِ مُحَمَّدِ الْمُصْطَفِي، وَعَلَىٰ مَن اصْطَفَيْتَ مِنْ أَبَائِهِ الْبَرَرَةِ، وَعَلَيْهِ أَفْضَلَ وَأَكْمَلَ وَأَتَمَّ وَأَدْوَمَ وَأَكْثَرَ وَأَوْفَرَ مَا صَلَّيْتَ عَلَىٰ أَحَدٍ مِنْ أَصْفِيائِكَ، وَخِيَرَتِكَ مِنْ خَلْقِكَ، وَصَلِّ عَلَيْهِ صَلاَّةً لا غَايَةً لِعَدَدِها، وَلا نِهايَةَ لِمَدَدِها، وَلا نَفادَ لِأَمَدِها، اللهُمَّ وَأَقِمْ بِهِ الْحَقَّ، وَأَدْحِضْ بِهِ الْباطِلَ، وَآدِنْ بِهِ أَوْلِينَاءَكَ، وَأَذْلِلْ بِهِ أَعْدَاءَكَ، وَصِلَ اللَّهُمَّ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُ وُصْلَةً تُؤَدّي إلىٰ مُرْافَقَةِ سَلَفِهِ، وَاجْعَلْنَا مِمَّنْ يَأْخُذُ بِحُجْزَتِهِمْ، وَيَمْكُثُ في ظِلِّهِمْ، وَآعِنّا عَلىٰ تَأْدِيَةِ حُقُوقِهِ اِلَيْهِ، وَالْإِجْتِهَادِ في طَاعَتِه، وَالْإِجْتِنَابِ عَنْ مَعْصِيَتِهِ وَامْنُنْ عَلَيْنَا بِرضاه، وَهَبْ لَنارَأْفَتَهُ وَرَحْمَتَهُ، وَدُعاءَهُ وَخَيْرَهُ، مَا نَنالُ بِهِ سَعَةً مِنْ رَحْمَتِك، وَفَوْزاً عِنْدَكَ

وَاجْعَلْ صَلاٰتَنا بِهِ مَقْبُولَةً، وَذُنُوبَنابِهِ مَغْفُورَةً، وَدُعَاءَنَا بِهِ مُسْتَجَاباً، وَاجْعَلْ اَرْزَاقَنَا بِهِ مَبْسُوطَةً، وَهُمُومَنَا بِهِ مَكْفِيَّةً، وَحَوْائِجَنَابِهِ مَقْضِيَّةً، وَاقْبِلْ اِلَيْنَا بِوَجْهِكَ الْكَرِيم، وَاقْبَلْ تَقَرُّبَنَا اِلَيْكَ،

وَانْظُوْ إِلَيْنَا نَظْرَةً رَحِيمَةً، نَسْتَكْمِلُ بِهَا الْكَرَامَةَ عِنْدَكَ، ثُمَّ لاتَصْرِفْهَا عَنَا بِجُودِكَ،

وَاسْقِنَا مِنْ حَوْضِ جَدِّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَالِهِ، بِكَأْسِهِ وَبِيَدِهِ، رَيَّا رَوِيًا هَنيئاً سٰاثِغاً، لا ظِمَا بَعْدَهُ يٰااَرْحَمَ الرُّاحِمِينَ.(١)

توضيح مقال لدفع إشكال: إعلم أنّ قوله: وعرجت به إليك، موافق للنسخة التي نقلها العالم الربّاني الحاج ميرزا حسين النوري (ره) في كتاب تحيّة الزائر عن كتاب المزار القديم، ومزار الشيخ محمّد بن المشهدي (ره)، ومصباح الزائر للسيّد بن طاووس (ره)، وماخذ الكلّ كتاب محمّد بن عليّ بن أبي قرّة، لكن قد وقعت في زاد المعاد: وعرجت بروحه إليك، والظاهر أنه تصحيف وقع في المصباح الذي نقل منه المجلسي (ره) ثمّ اشتهر وصار سبباً لشبهة بعض القاصرين والمعاندين، مع أنّ المعراج الجسمانيّ من ضروريّات المذهب بل الدين، وتواترت به الروايات عن الائمة الطاهرين، ونطق به القرآن المبين.

تنبيه نبيه:قد ألهمت عند تأمّلي في تلك العبارة أنّ هذا الدعاء بنفسه يشهد ويدلّ على أنّ الأصل الصحيح هو ما نقلناه وذكرناه، وأنّ في عبارة زاد المعاد تصحيفاً، لعلّه وقع من بعض أهل العناد، وجه الدلالة والاستشهاد أنّ اقتران كلمة وسَحّرت له البراق» بقوله: وعرجت به إليك، يظهر منه بالتأمّل التام لأولى الافهام، صحة ماقلنا لانّ عروج الروح لاحاجة به إلى البراق، ولا يخفى

<sup>(</sup>١) المزار الكبير: ٥٧٣، عنه البحار: ١١٠/١٠٢، رواه السيّد في مصباح الزائر: ٤٤٦، والإقبال: ١٠٤/١٠، وأورده المجلسي في البحار: ١٠٤/١٠٢، ذكرناه في الصحيفة الرضويّة: ٣١١ د: ٢٨

ذلك على من سلم قلبه من الشرك والنفاق.

وإن قيل: إنّ المقام مقام تعداد فضائل سيّد المرسلين، والعطف بالواو لا يقتضى كون العروج إلى السماء بتوسّط البراق.

قلنا: فالعبارة على فرض كونها «بروحه» لا تدلّ على نفي المعراج الجسماني لانه فضيلة لا ينافي ثبوتها ثبوت فضيلة أخرى لسيّد الورى.

ويمكن أن يقال بعدم منافاة هذه العبارة لمادل على كون العروج ببدنه الشريف لوجه آخر، وهو أن إطلاق الروح على البدن وارد في لغات العرب والعجم.

أمّا الأول: فكما ورد في الزيارة: وعلى الأرواح الّتي حلّت بفنائك إذ الظاهر أنّ أبدان الشهداء حلّت بفنائه وسكنت في جواره.

وأمَّا الثاني: فكقول أملح الشعراء وأفصحهم العارف السعدي.

جانا هزاران آفرین برجانت از سر تاقدم

صانع خدائي كاين وجود آورد بيرون از عدم الله المعوات التي تصلح لزمان الغيبة ما ذكره السيد بن طاووس (ره) في مهج الدعوات قال: رأيت أنا في المنام من يعلمني دعاء يصلح لايّام الغيبة وهذه الفاظه:

يٰامَنْ فَضَّلَ إِبْرَاهِيمَ وَ آلَ إِسْرَائِيلَ عَلَى الْعَالَمِينَ بِالْحَتِيٰارِهِ وَ اَظْهَرَ فَي مَلَكُوتِ السَّمَاوُاتِ وَ الْأَرْضِ عِزَّةَ اقْتِدَارِهِ، وَ اَوْدَعَ مُحَمَداً تَيَّالُهُ وَ اَهْلَ بَيْتِهِ غَرَائِبَ اَسْرَارِهِ صَلِّمَاوُاتِ وَ الْأَرْضِ عِزَّةَ اقْتِدَارِهِ، وَ اَوْدَعَ مُحَمَداً تَيَّالُهُ وَ اَهْلَ بَيْتِهِ غَرَائِبَ اَسْرَارِهِ صَلِّمَا وَ اللهِ مُحَمَّدٍ وَ اَلْهُ اللهِ وَ الْمُعَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ اللهِ ، وَ اجْعَلْني مِنْ اَعْوَانِ حُجَّتِكَ عَلَىٰ عِبَادِكَ وَ انْضَارِهِ (")

وقال السيّداره): حدّثني صدَّيقنا الملكُ مسعود ختم الله جلّ جلاله له بإنجاز الوعود: أنّه رأى في منامه شخصاً يكلّمه من وراء حائط، ولم ير وجهه، ويقول: يا صاحِبَ الْقَدَرِ وَالْاَقْدَارِ، وَالْهِمَم وَالْمَهَامُّ، عَجُّلْ فَرَجَ عَبْدِكَ وَوَلِيًّكَ يَا صَاحِبَ الْقَدَرِ وَالْاَقْدَارِ، وَالْهِمَم وَالْمَهَامُّ، عَجُّلْ فَرَجَ عَبْدِكَ وَوَلِيًّكَ

<sup>(</sup>١) المزار الكبير: ٤٨١ ح٧، المتهجد: ٧٧٤، عنه البحار: ١٠١ و٢٩٣. (٢) مهج الدعوات: ٢٩٦.

وَالْحُجَّةِ الْقَائِم بِأَمْرِكَ في خَلْقِكَ، وَاجْعَلْ لَنَا في ذَٰلِكَ الْخِيَرَةَ. (١)

المذكور، في المذكور، في الكتاب المذكور، في الكتاب المذكور، في حديث ذكر فيه غيبة المهدي على قلت: كيف تصنع شيعتك؟ قال: عليكم بالدعاء، وانتظار الفرج \_ إلى أن قال: قلت: فما ندعو به، قال: تقول:

اَللّٰهُمَّ اَنْتَ عَرَّفْتَنِي نَفْسَكَ وَعَرَّفْتَنِي رَسُولَكَ، وَعَرَّفْتَنِي مَلائِكَتَكَ، وَعَرَّفْتَنِي مَلائِكَتَكَ، وَعَرَّفْتَنِي وَلاَ اللهُمَّ لا آخِذَ اللهُ مَا اعْطَيْتَ، وَلا وَاقِيَ اللهُ مَا وَقَيْتَ، اَللّٰهُمَّ لا تُخِذِينَ عَنْ مَنازِلِ اَوْلِيَائِكَ، وَلا تُزِعْ قَلْبِي بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنِي مَا وَقَيْتَ، اللّٰهُمَّ اللهُمَّ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمَّ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُلِمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُلْمُ اللهُمُ اللهُمُلِمُ اللهُمُلْمُ اللهُمُمُلِمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللّهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُمُ المُلْمُ المُولِمُ المُلْمُ المُولِمُ اللهُمُ المُلْمُ المُلْم

110٣ ومن الدعوات الّتي ينبغي المواظبة عليها ما ذكره المحقّق المحدّث النوري (ره) في تحيّة الزائر، نقلاً عن كتاب مصباح الزائر للسيّد الأجلّ عليّ بن طاووس (ره) وهو هذا:

اَللهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَاَهْلِ بَيْتِهِ، وَصَلِّ عَلَىٰ وَلِيِّ الْحَسَنِ، وَوَصِيَّهِ وَلِيِّ الْمُنتَظِرِ لِإِذْنِكَ وَارِثِهِ، الْقَائِم بِاَمْرِكَ ، الْغَائِبِ في خَلْقِكَ، وَالْمُنتَظَرِ لِإِذْنِكَ

<sup>(</sup>١، ٢) مهج الدعوات: ٣٩٧ و٣٩٦.

آبَادَهُ، وَلا حِصْناً اِلا هَدَمَهُ، وَلا بَاباً اِلا رَدَمَهُ، وَلا قَصْراً اِلا اَخْرَبَهُ، وَلا مَسْكَناً الا فَتَّشَهُ، وَلا سَهْلاً اِلا وَطِئَهُ، وَلا جَبَلاً اِلا صَعَدَهُ، وَلا كَنْزاً اِلا اَخْرَجَهُ، بِرَحْمَتِكَ يا اَرْحَمَ الراحِمينَ(١)

110٤ ومن الأدعية المهمة المروية لقضاء الحاجة، المشتملة على الدعاء لتعجيل فرج خاتم الأئمة على والتوسل به لدفع كل ملمة، ما في كتاب جنة المأوى نقلاً عن كتاب كنوز النجاح للشيخ الطبرسي الفضل ابن الحسن صاحب التفسير، قال: دعاء علمه صاحب الزمان الله المئان، أبا الحسن محمد بن أحمد ابن أبي الليث - رحمه الله تعالى - في بلدة بغداد، في مقابر قريش، وكان أبو الحسن قد هرب إلى مقابر قريش، والتجأ إليه من خوف القتل، فنجي منه ببركة هذا الدعاء.

قال أبوالحسن المذكور: إنّه علّمني أنّ أقول:

اَللَّهُمَّ عَظُمَ الْبَلاَءُ، وبَرِحَ الْخَفَاءُ، وَانْقَطَعَ الرَّجْاءُ، وَانْكَشَفَ الْغِطَاءُ، وَضَاقَتِ الْأَرْضُ ومُنِعَتِ السَّمَاءُ، وَإِلَيْكَ يَارَبُّ الْمُشْتَكَىٰ، وَعَلَيْكَ الْمُعَوَّلُ فِي الشِّدَّةِ والرَّخَاءِ،

الله مَّ فَصَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالِ مُحَمَّدٍ، أُولِى الْأَمْرِ الَّذَبِنَ فَرَضْتَ عَلَيْنَا طَاعَتَهُمْ، فَعَرَّ فْتَنَا مَنْزِلَتَهُمْ، فَفَرِّجْ عَنَا بِحَقِّهِمْ فَرَجاً عَاجِلاً، كَلَمْحِ الْبَصَرِ اَوْ هُوَ طَاعَتَهُمْ، فَعَرَّ فْتَنَا مَنْزِلَتَهُمْ، فَفَرِّجْ عَنَا بِحَقِّهِمْ فَرَجاً عَاجِلاً، كَلَمْحِ الْبَصَرِ اَوْ هُو اَعْرَبُ، يَا مُحَمَّدُ يَا عَلِيٌ، إِكْفِيَانِي فَإِنَّ كُمَا كَافِيَايَ، وَانْصُرانِي فَإِنَّ كُمَا نَاصِرايَ اقْرَبُ، يَا مُحَمَّدُ يَا عَلِي الزَّمَانِ، الْغَوْثَ الْغَوْثَ الْغَوْثَ الْغَوْثَ، اَدْرِكُنِي اَدْرِكُني اَدْرِكُني اَدْرِكُني الْعَوْثَ الْغَوْثَ الْغَوْثَ، اَدْرِكُني اَدْرِكُني اَدْرِكُني اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

إنّه عند قوله: يا صاحب الزمان ـ كان يشير إلى صدره الشريف . (٢)

<sup>(</sup>١)مصباح الزائر: ٤٤٢، عنه تحفة الزائر: ٦. (٢)رواه الكفعمي (ره) في البلد: ٦٠٧، والجنّة: ٢٣٥ باختلاف يسير، وأخرجه المجلسي (ره) في البحار: ٢٧٥/٥٣ عن كتاب جنّة المأوى.

# البايد الثامن

في سائر ما يتقرّب به إليه ويسره ويزلف لديه من تكاليف العباد بالنسبة إليه صلوات الله وسلامه عليه وهي أمور:

#### الأوّل:

تحصيل معرفة صفاته، وآدابه، وخصائص جنابه، والمحتومات من علائم ظهوره، وهذا لازم بالعقل والنقل:

أمّا الأوّل: فلأنّه إمام يفترض طاعته، وكلّ من يفترض طاعته يجب معرفة صفاته لئلاّ يشتبه بغيره ممّن يدّعي مقامه كذباً وبغياً، فمولانا الحجّة على يجب معرفة صفاته، وليعلم أنّ اللازم من تحصيل المعرفة بصفاته الخاصّة ما يمتاز به عن غيره، بحيث يفرّق به بين المحقّ والمبطل في دعواه، كما لا يخفى، وسيجيء لهذا الدليل مزيد توضيح وتبيين في طيّ الكلام إن شاء الله تعالى.

1000 من أبي الحسن موسى الله عن أبي الحسن موسى الله قال: من شك في أربعة فقد كفر بجميع ما أنزل الله تبارك وتعالى، أحدها: معرفة الإمام في كل زمان وأوان بشخصه ونعته. (١)

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ١٣/٢ ع-١٤، عنه البحار: ٧٢/ ١٣٥ ج١٥٠.

1107 ويؤيده ما رواه أيضاً في كمال الدين: بإسناده عن الصادق، عن آبائه، عن على ها في خطبة له على منبر الكوفة:

اللّهم إنّه لابد لارضك من حجّة لك على خلقك، يهديهم إلى دينك يعلّمهم علمك، لئلا تبطل حجّتك ولا يضلّ أتباع أوليائك بعد إذ هديتهم به، إمّا ظاهر ليس بالمطاع، أو مكتتم مترقّب، إن غاب عن الناس شخصه في حال هدايتهم فإنّ علمه وآدابه في قلوب المؤمنين مثبتة، فهم بها عاملون. (١)

أقول: الآداب: جمع أدب، وهو كما في القاموس: الشأن والعادة، فالمعنى إمّا أن يكون ثبوت عاداته وأوصافه الرضية في قلوبهم سبباً لعملهم بما يرضيه، بناء على كون اللام تعليليّة، أو أنّ آدابه مثبتة في قلوبهم، وهم يعملون أعمالاً تماثل آدابه وأعماله الشريفة، فيكون «اللام» بمعنى الباء، كما في بعض الروايات، وأنّهم يعملون الاعمال الصالحة في زمان غيبته لكي يتأدّبوا بآدابه، ويتصفوا بصفاته، فيكون اللام للغاية، وأيّاً ما كان فيثبت المطلوب، وهو كون ثبوت آدابه وأخلاقه في القلب من صفات المؤمنين، ولوازم الإيمان.

ويشهد لما ذكرنا أيضاً شدّة اهتمام النبيّ والائمة على في كلّ زمان ببيان صفاته وخصائصه المميّزة له عن غيره من الائمة، فضلاً عن سائر الناس، كما لا يخفى على المتتبّع، وليس ذلك إلاّ للزوم معرفة صفاته، وخصائصه صلوات الله عليه على جميع الناس، والوجه فيه ظاهر، وهو توفّر دواعي طالبي الرئاسة على ادّعاء منصبه كذباً، وأدّل شيء على ذلك وقوعه،

فوجب على كل مؤمن أن يعرف إمام زمانه بصفاته الخاصة وآدابه المخصوصة حتى لا يختلج في قلبه شبهة بدعوى ملحد ما ليس أهلاً له، هذا.

وقد ذكرنا في هذا الكتاب ما فيه كفاية لأولى الألباب، في هذا الباب، فعليك بالنظر فيه باباً بعد باب، والله الهادي إلى نهج الصواب.

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٣٠٢/١ ح١١، عنه البحار: ٤٩/٢٣ ح٩٤.

تنبيه: قد عقدنا في صدر هذا الكتاب باباً في وجوب معرفته، والغرض ثمة وجوب معرفة الإمام هنه، وجوب معرفة شخصه باسمه ونسبه، وأنّ الاعمال لا تتمّ إلاّ بمعرفة الإمام في والغرض هنا إثبات وجوب معرفة صفاته وآدابه الخاصة في الجملة فلا تغفل هذا ويدلنّ على وجوب معرفة مولانا صلوات الله عليه بكلا الوجهين، مضافاً إلى ما مرّ أخبار كثيرة، منها:

اعرف إمامك، فإنّك إذا عرفت لم يضرّك تقدّم هذا الأمر أو تأخّر. (۱)

1 10 - وفيه: بإسناده عن فضيل بن يسار قال: سألت أبا عبدالله عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿يوم ندعو كلّ أناس بإمامهم﴾ (۱)، فقال:

يا فضيل اعرف إمامك ، فإنّك إذا عرفت إمامك لم يضرّك تقدّم هذا الامر أوتأخّر، ومن عرف إمامه ثمّ مات قبل أن يقوم صاحب هذا الامر كان بمنزلة من كان قاعداً في عسكره، لا، بل بمنزلة من قعد تحت لوائه، قال:

وقال بعض أصحابه: بمنزلة من استشهد مع رسول الله ﷺ. (\*\*) 109 ـ وفيه: بسند صحيح عن فضيل بن يسار قال:

سمعت أبا جعفر على يقول: من مات وليس له إمام فميتته ميتة جاهلية، ومن مات وهو عارف لإمامه لم يضره تقدّم هذا الامر أو تأخّر، ومن مات وهو عارف لإمامه كان كمن هو مع القائم في فسطاطه. (١)

١١٦٠ وفيه: في الصحيح، عن عمر بن أبان، قال:

سمعت أبا عبدالله علي يقول: اعرف العلامة، فإذا عرفته لم يضرَّك تقدُّم

<sup>(</sup>۱) الكافي: ١/ ٣٧١ ح ١، عنه البحار: ١٤١/٥٢ ح ٥٠، والوافي: ٢/ ٤٣٥ ح ١. (٢) الإسراء: ٧١

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/ ٣٧١ ح٢، والوافي: ٢/ ٤٣٥ ح٢، عنه البحار: ١٤١/٥٢ ح٥٣.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ١/ ٣٧١ ح٥، عنه الوافي: ٢/ ٤٣٦ ح٤، والبحار: ٢٥/ ١٤٢ ح٥،

أقول: قوله: اعرف العلامة، كلمة جامعة في معرفة الإمام، وكلام الملوك ملوك الكلام، بيان ذلك: أنّ المراد بالعلامة ما يمتاز به صاحبها عن غيره، بحيث لا يشتبه على من عرف علامته، وعلامة الإمام إمّا راجعة إلى نسبه، أو إلى بدنه، أو إلى علمه وأخلاقه، أو إلى خصائصه في حال ظهوره، والعلامات المحتومة التي أخبر بها الائمة الاطهار، ومن علامات الإمام أيضاً ظهور المعجزة على يده، والشخص الطالب السالك في طريق المعرفة إذا عُرف علامة الإمام لم يشتبه عليه إمامه، وإن كثر من يدّعى ذاك المقام، ولهذا قالوا:

١٦٦١ ـ إنّ أمرنا أبين من هذه الشمس (٢)، وإنّه كالصبح ليس به خفاء (٦).

فقد اتّضح بحمد اللّه وجوب معرفة صفاته وعلائمه، وأخلاقه ودلائله، لأنّ معرفته تحصل بذلك، إذا عرفت هذا، فنڤول:

لا ريب أنّ المقصود من المعرفة الّتي أمرنا أثمّتنا صلوات الله وسلامه عليم المعين بتحصيلها بالنسبة إلى إمام زماننا هو أن نعرفه على ما هو عليه،

بحيث يكون سبباً لسلامتنا من شبهات الملحدين، ونجاة لنا من إضلال المفترين المضلّين وذلك لا يحصل إلا بأمرين:

احدهما: معرفة شخص الإمام باسمه ونسبه.

والثاني: معرفة صفاته وخصائصه، وتحصيل هاتين المعرفتين من أهم الواجبات،

أمّا الأولى: فواضح، ويدلّ على وجوب تحصيلها، مضافاً إلى ما مرّ في الباب الأوّل:

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/ ٣٧٦ - ٧، عنه الوافي: ٢/ ٤٣٥ ح٣، والبحار: ٢٥/ ١٤٢ ح٥٠.

<sup>(</sup>٢، ٣) البحار: ٢٨٢/٥٢ ضمن ح٩ و ١٤٠ ضمن ح٤٩.

ابن أبي يعفور، قال: قلت لابي عبدالله على: رجل يتولاكم ويبرأ من عدوكم، ابن أبي يعفور، قال: قلت لابي عبدالله ويزعم أنّ الأمر فيكم لم يخرج منكم إلى ويحلّ حلالكم ويحرّم حرامكم، ويزعم أنّ الأمر فيكم لم يخرج منكم إلى غيركم، إلاّ أنّه يقول: إنّهم قد اختلفوا فيما بينهم، وهم الأثمّة القادة، فإذا اجتمعوا على رجل، فقالوا: هذا، قلنا: هذا،

فقال على الله الله على هذا فقد مات ميتة جاهليّة . (١)

وروي من طريق آخر، عن سماعة بن مهران، عن الصادق ﷺ (٢)

ومن طريق آخر، عن حمران بن أعين، عن الصادق على مثل هذا الكلام (٢٠)، فانظر كيف أوجب معرفة شخص الإمام باسمه ونسبه ولم يكتف بما دون ذلك، وما ذكرنا كاف للم تاد السالك.

وأمّا الثانية: فلأنّنا لأجل عدم تشرّفنا بلقاء مولانا وإمام زماننا، حرمنا عن معرفته بصورته، فلو ادّعى مدّع في هذا الزمان: إنّني صاحب الزمان، لم يعرف صدقه وكذبه إلاّ بأمرين: أحدهما ظهور المعجزة على يده، وآلتاني ظهور العلامات الّتي بيّنها الأئمة الطاهرون للإمام المنتظر القائم فيه،

فإذا عرف المؤمن تلك العلائم وفهم تلك المكارم لم يصغ إلى كلّ ناعق، وميّز بين الكاذب والصادق، ولهذا قال مولانا الصادق على لعمر بن أبان \_ وهو من أجلاء صحبه الكرام \_: اعرف العلامة ... إلخ.

لأنّه إذا عرف العلامة لم يضلّ بعد الهداية ولم يجنح إلى أهل الغواية.

والعجب: من بعض شرّاح الكافي حيث قال في معنى الحديث:

المراد بالعلامة « الإمام»، لأنّه علامة يعرف به أحوال المبدأ والمعاد، والقوانين الشرعيّة، وليت شعري أيّ شيء دعاه إلى هذا التوجيه، وصرف اللفظ

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ١٣٣ ح١٦، عنه البحار: ٧٩/٢٣ ح١٢.

<sup>(</sup>٢و٣) المصدر السابق: ١٣٤ ح١٧ و١٣٥ ح١٩.

عمًّا هو حقيقة فيه.

ولمّا كان أمر القائم على من أعظم الأمور وأعجبها، ومقامه من أرفع المقامات وأمنعها، بحيث افتخر النبيّ وأوصياؤه على في كثير من الروايات بقولهم: « منّا مهديّ هذه الأمّة»، وجب أن تكون خصائصه وعلائم ظهوره من أفضل الصفات وأبين العلامات، بحيث لا تخفى على أحد من الرجال والنساء وأهل البوادي والامصار، وأن تكون تلك العلائم والصفات خارقة لما جرت عليه العادات، مائزة بذلك بين الصادقة والكاذبة من الدعويات، مبيّنة في كلام الائمة السادة الهداة، وهذه الجملة التي بيّناها واضحة بحكم العقل والنقل، غير خفية على أولى النهى والفضل.

وحسبك شاهداً لما ادّعيناه، وموضّحاً لما دريناه، ما ورد عنهم في ذكر تلك العلائم، وبيان صفات القائم، من إشراق نوره في زمان ظهوره، والنداءات العامّة البيّنة، والصيحة الموحشة المعلنة، والغمامة المظلّة على رأسه، المعلنة بأنّ هذا المهدي خليفة الله فاتبعوه، وإجابة الشمس والقمر لدعوته، وكشف الألام والامراض عن المؤمنين ببركته، وظهور حجر موسى وعصاه على يده، وغيرها ممّا ذكرنا جلاً منه في الباب الرابع من هذا الكتاب، ورواه الأصحاب في كتبهم جزاهم الله عن الإسلام وأهله أفضل الجزاء. (۱)

المروي البحار، عن النعماني آنه قال: اسكنوا ما سكنت السماوات والارض - أي لا في البحار، عن النعماني آنه قال: اسكنوا ما سكنت السماوات والارض - أي لا تخرجوا على أحد ـ فإن أمركم ليس به خفاء، الا إنها آية من الله عز وجل، ليست من الناس، الا إنها أضوء من الشمس لا تخفى على بر ولا فاجر، اتعرفون الصبح؟ فإنه كالصبح ليس به خفاء (٢) إلى غير ذلك من الاخبار المروية عن الائمة الاخيار، ومما يدل صريحاً على وجوب تحصيل هاتين المعرفتين:

<sup>(</sup>١) تقدّم ج١/٢٢٦. (٢) غيبة النعماني: ٢٠٠ ح١٧، عنه البحار: ٢٥/١٣٩ ح٤٩.

قال: إنّ أفضل الفرائض وأوجبها على الإنسان معرفة الربّ، والإقرار له قال: إنّ أفضل الفرائض وأوجبها على الإنسان معرفة الربّ، والإقرار له بالعبوديّة، وحدّ المعرفة أن يعرف أنّه لا إله غيره، ولا شبه له ولا نظير، وأن يعرف أنّه قديم مثبت موجود غير فقيد، موصوف من غير شبيه له ولا نظير له، ولا مبطل، ليس كمثله شيء، وهو السميع البصير.

وبعده معرفة الرسول، والشهادة له بالنبوّة، وادنى معرفة الرسول الإقرار بنبوّته وأنّ ما أتى به من كتاب أو أمر أو نهي فذلك عن الله عزّ وجلّ، وبعده معرفة الإمام الذي به يأتمّ، بنعته وصفته واسمه في حال العسر واليسر.

ثمّ قال ﷺ: يا معاوية جعلت لك في هذا أصلاً فاعمل عليه، الخبر .(١)

#### الأمر الثاني:

رعاية الادب بالنسبة إلى ذكره، بأن لايذكره المؤمن إلا بالقابه الشريفة المباركة، مثل الحجّة، والقائم، والمهديّ، وصاحب الأمر، وصاحب الزمان، وغيرها، وترك التصريح باسمه الشريف الاصلي، وهو اسم رسول الله ﷺ

واختلف أصحابنا رحمهم الله تعالى في حكم تسمية مولانا المهدي بي باسمه الاصلى:

<sup>(</sup>١)كفاية الأثر: ٢٥٨، عنه البحار: ٤/٥٥ ضمن ح٣٤، والبرهان: ٢/٨٩ ضمن ح٣.

فمنهم من جوزه مطلقاً إلا في حال التقية، كالمحدّث العاملي في الوسائل<sup>(۱)</sup> ومنهم من منعه مطلقاً، وهو ظاهر المحكي عن الشيخين الاقدمين: المفيد والطبرسي (ره). (۲)

ومنهم من قال بالحرمة مطلقاً إلا في الادعية الواردة عن المعصومين على وهو إسماعيل بن أحمد العلوي العقيلي الطبرسي (ره) في كفاية الموحدين . (٢) ومنهم من جوزه على كراهة ، كالشيخ المحقق الانصاري (ره)

ومنهم من خص الحرمة بذكره في المحافل والمجامع دون غيرها، كالسيّد المحقّق الداماد، والعالم المدقّق النوري (ره). (١٤)

ومنهم من خص الحرمة بزمان الغيبة الصغرى دون غيره، ولا أعرف القائل بهذا القول، إلا أن الظاهر من كلام الفاضل المجلسي (ره) في البحار (٥) وجود قائل له، والله العالم.

ويمكن إرجاع هذا القول إلى القول الاوّل الآجل شدّة التقيّة في زمان الغيبة الصغرى كما لايخفى.

وكيف كان فتحقيق القول في هذا المقام:

ان ذكر اسمه الشريف المعهود على أقسام:

احدها: ذكره في الكتب، ولا ريب في جوازه للأصل، ولعدم شمول أدلة المنع لذلك، ولما نشاهده من استقرار سيرة سلفنا الصالحين، وعلمائنا الراشدين رضوان الله تعالى عليهم اجمعين، من زمن الكليني (ره) إلى زماننا هذا على ذكر اسمه على في كتبهم من غير نكير.

ثانيها: ذكره بالإشارة والكناية، كأن يقال: اسمه اسم رسول الله، وكنيته كنيته، وهذا جائز لما مرّ في القسم الأوّل.

<sup>(</sup>۱) ج ۱۱/ ۲۸۷ فرح ۷. (۲) إعلام الورى: ۲۱۳/۲. (۳) ج ۳/ ۳٤٥.

<sup>(</sup>۵) المستدرك: ۲۷۹/۱۲ باب۳۱. (۵) ج۲۱/۰۱۳.

1170 مضافاً إلى روايات عديدة من طرق الخاصة والعامّة: عن النبيّ ﷺ قد صرّح بأنّ المهديّ من ولدي، إسمه اسمي، وكنيته كنيتي.

وليعلم أنّ الجواز في هذا القسم والقسم الأوّل مخصوص بغير حال الخوف فإنّه من العناوين الطارية، الّتي توجب حرمة كلّ جائز، كما لا يخفي.

ثالثها: ذكره في الدعاء والمناجاة، بنحو لايصدق عليه التسمية في المحافل والمجامع، والظاهر هنا الجواز أيضاً، لجريان ما تسمعه من الادلة للجواز في القسم،

مضافاً إلى ورود ذلك في بعض الادعية والتعقيبات، لكنّ الاحوط الترك، إلاّ أن يكون في رواية صحيحة، فتامّل جيّداً.

رابعها: ذكره في المجامع أو غيرها في نفسه سرّاً، والحقّ فيه الجواز أيضاً، لانصراف أدلّة المنع عن هذا القسم، فيبقى الأصل وأدلّة الجواز سليمة عن المعارض، مضافاً إلى:

الله عن رسول الله في خبر في صفة المهدي الله عن اليمان، عن رسول الله في خبر في صفة المهدي الله عن وهو الذي لايسميه باسمه ظاهراً قبل قيامه إلا كافر به (۱)، ويؤيده أيضاً تخصيص الحرمة في عقد الإجماع الذي نقله المحقق الداماد (ره) بقوله معلناً مجاهراً، وسياتي كلامه.

خامسها: ذكر هذا الإسم الشريف في مواضع الخوف، كمحافل اعداء الدين ومجامعهم، الذين يجب التقيّة عنهم، ولا خلاف في حرمة ذلك من احد المتقدّمين والمتاخّرين،

ويدُلُّ عليهُ أيضاً جميع أدلَّة التقيَّة، وأحاديث المنع عن التسمية إتفاقاً.

سادسها: ذكره في سائر المحافل والمجامع الّتي لا خوف فيها ولا تقيّة، وهذا القسم قد صار معركة للآراء،

<sup>(</sup>۱) المستدرك: ۲۸/ ۲۸۰ ح۱۶، عن الهداية الكبرى لحسين بن حمدان: ٣٦٣.

والمختار عندي هو القول بالحرمة، وفاقاً للشيخ الصدوق، والمفيد، والطبرسي، والمحقق الداماد، والعلامة المجلسي، والعالم المحقق النوري، بل حكي الإجماع في ذلك في كلام المحقق الداماد، والشهرة في كلام بعض آخر للأخبار الصحيحة والمعتبرة المستفيضة، بل المتواترة معنى :

117٧ منها ما رواه الشيخ الصدوق بسند صحيح: عن أبي هاشم الجعفري (ره)، قال: سمعت أبا الحسن صاحب العسكر على يقول:

الخلف من بعدي ابني الحسن، فكيف لكم بالخلف من بعد الخلف قلت: ولم ، جعلني الله فداك؟ قال: لانكم لا ترون شخصه، ولايحل لكم ذكره باسمه، قلت: فكيف نذكره؟ قال على الله قلا المحمد المحمد المحمد الله الكليني (ره) في الكافي مرسلاً. (٢)

الم ١١٦٨ ومنها: ما رواه الصدوق بسند صحيح عن أبي عبدالله على قال: صاحب هذا الأمر رجل لايسميه باسمه إلا رجل كافر. (٣)

١١٦٩ ورواه الشيخ الكليني بسند صحيح أيضاً هكذا:

صاحب هذا الأمر لايسميه باسمه إلا كافر. (١)

الصلت، قال: سمعت أبا الحسن الرضا على يقول: وسئل عن الرّيان بن الصلت، قال: سمعت أبا الحسن الرضا على يقول: وسئل عن القائم على القائم الله يُرى جسمه، والايسمّى باسمه. (٥)

<sup>(</sup>۱)كمال الدين: ٣٨١/٢ ح٥، عنه البحار: ١٥٨/٥١ ح١، إثبات الوصيّة: ٢٥٤، عنه المستدرك: ٣٦٠ ح٩، ورواه الحضيني في الهداية الكبرى: ٣٦٠.

<sup>(</sup>٢)الكافي: ٢/٣٣٢ ح١، عنه الوافي: ٤٠٣/٢ ح١.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ١٤٨/٢ ح١، عنه البحار: ٣٣/٥١ ح١١.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ١/٣٣٣ ح٤، عنه الوافي: ٢/٤٠٤ ح٤.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ١/٣٣٣ ح٣، عنه الوافي: ٢/٤٠٤ ح٣، ورواه الصدوق (ره) في الإكمال: ٢/٦٤٨ ح٢

1 ۱۷۱ ـ ورواه في المستدرك: مسنداً عن الريّان بن الصلت، قال: سمعت الرضا على بن موسى على يقول:

القائم المهدي النه ابني الحسن، لا يرى جسمه، ولايسمى باسمه بعد غيبته أحد حتى يراه ويعلن باسمه، فليسميه كلّ خلق، الخبر. (١)

العدد الائمة، قال: هم إثنا عشر من آل محمد على: على، والحسن والحسين، عدد الائمة، قال: هم إثنا عشر من آل محمد على: على، والحسن والحسين، وعلى بن الحسين ومحمد بن على ، ومن شاء الله، قلت: جعلت فداك، إنما اسالك لتفتيني بالحق، قال على: أنا وإبني هذا وأوما إلى إبنه موسى -، والخامس من ولده، يَغيب شخصه ولا يَحلّ ذكره بإسمه.

11**٧٤\_ ومنها**: التوقيع الشريف: ملعون ملعون من سمّاني في محفل من الناس. (<sup>3)</sup>

11۷٥ ومنها: توقيع آخر: من سمّاني في مجمع من الناس بإسمي فعليه لعنة الله، رواهما الصدوق في كمال الدين. (٥)

١١٧٦ـ ومنها: ما رواه الصدوق بإسناده عن أبي جعفر ﷺ قال:

سال عمر أمير المؤمنين على عن المهدي، فقال: يا بن أبي طالب، أخبرني عن المهدي، ما اسمه؟

قال على الله الله الله الله الله على الله أحدَّث باسمه قال الله الله أحدَّث باسمه

<sup>(</sup>١، ٢) الهداية الكبرى: ٢٦٤، ٣٦٣، عنه المستدرك: ٢٨/ ٢٨٥ ح١٥ ، ١٤ .

<sup>(</sup>٣) مقتضب الأثر: ٤١، عنه المستدرك: ٢٨٦/١٢ ح١٧.

<sup>(</sup>٤) كمال الدين: ٢/ ٤٨٢ ح١، عنه البحار: ٥١ ٣٣/٥٦ ح٩ و٥٥ ١٨٤ ح١٠.

<sup>(</sup>٥) كمال الدين: ٢/٤٨٣ ح٣، عنه البحار: ٥١/٣٣ ح١٠ و٥٣/١٨٤ ح١٤.

حتى يبعثه الله عز وجل، وهو مما استودع الله عز وجل رسوله في علمه. (۱)

11۷۷ ـ ومنها: حديث الخضر، الذي رويناه في الباب الثاني، بسند صحيح وفيه: وأشهد على رجل من ولد الحسين لايكنّى ولايسمّى حتّى يظهر أمره، ... الخبر. (۱)

1 ۱۷۸ ومنها: ما رواه الصدوق بسند صحيح عن الصادق في قال: الخامس من ولد السابع، يَغيب عنكم شخصه، ولايحل لكم تَسميته. (۲) 1 ١٧٩ ومنها: ما رواه بسند صحيح عن أبي جعفر الثاني في قال في وصفه: هو الذي تخفى على الناس ولادته، ويغيب عنهم شخصه، ويحرم عليهم تسميته، الخبر. (٤)

وقد مرّ بطوله في الباب الرابع في حرف الغين، في إخبار الإمام الجواد ﷺ بغيبته . (°)

على أبي الحسن علي بن محمد العسكري على ، فعد الائمة إلى أبي الحسن عرض دينه على أبي الحسن علي بن محمد العسكري على ، فعد الائمة إلى أبي الحسن الله فقال فقال فقال فقال فقال الحسن ابني ، فكيف للناس بالخلف من بعده! قال : فقلت: وكيف ذاك يامولاي؟! قال في الله لا يرى شخصه ، ولايحل ذكره باسمه ، حتى يخرج فيملأ الارض قسطاً وعدلاً ... الخبر . (1)

11٨١ ـ ومنها ما رواه أيضاً في الصحيح، عن محمّد بن زياد الازدي، قال: سالتُ سيّدي موسى بن جعفر على عن قول الله عزّ وجلّ:

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٢٤٨/٢ ح٢، عنه البحار: ٢٣/٥١ ح١٢.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين: ٢/ ٦٤٨ ح٣، عنه البحار: ٣٥/ ٣٦ ح ١٦، غيبة الطوسي: ٤٧٠ ح ٤٨٠، عنه البحار: ٣٦/٥١ - ٢٦، الإرشاد: ٢/ ٢٨٢، عن كشف الغمّة: ٢/ ٤٦٤، اعلام الورى: ٢/ ٢٩٤.

<sup>(</sup>٣) علل الشرائع: ١/٩٦ ح٦، العيون: ١/٥٥ ح٣، الاحتجاج: ١/٥٩٦، عنهما البحار: ٢٦/١١٤ ح١ و٢٦/٦١ ح٨. (٤) كمال الدين: ٢/٣٣٣ ح١، عنه البحار: ٢٢/٥١ ح٤.

<sup>(</sup>٥) تقدّم ج١/١٧٨ ح٠٠٠. (٦) كمال الدين: ٢/٣٧٩ ح١، عنه البحار: ٢٣٩/٥٠ ح٣.

### ﴿واسبغ عليكم نعمه ظاهرةً وباطنة ﴾ (١)

فقال عِين النعمة الظاهرة: الإمام الظاهر، والباطنة: الإمام الغائب

فقلت له: ويكون في الأئمة من يغيب؟

قال على: نعم، يغيب عن أبصار الناس شخصه، ولايغيب عن قلوب المؤمنين ذكره، وهو الثاني عشر منّا، يسهّل الله له كلّ عسير، ويذلّل له كلّ صعب، ويظهر له كنوز الارض، ويقرّب له كلّ بعيد، ويبير به كلّ جبّار عنيد، ويهلك على يده كلّ شيطان مريد، ذلك ابن سيّدة الإماء، الّذي تخفّى على الناس ولادته، ولايحلّ لهم تسميته، حتّى يظهره الله عزّ وجلّ فيملأ الارض قسطاً وعدلاً، كما ملئت جوراً وظلماً. (٢)

القميّ في كتاب كفاية الأثر في النصوص على الائمة الإثني عشر على بإسناده عن القميّ في كتاب كفاية الأثر في النصوص على الائمة الإثني عشر على بإسناده عن جابر بن عبدالله الانصاري، قال: دخل جندل بن جنادة اليهودي من خيبر على رسول الله على فقال: يا محمّد على الله الله على الله على

أخبرني عمَّا ليس لله، وعمَّا ليس عند الله، وعمَّا لا يعلمه الله.

فقال رسول الله ﷺ: أمّا ما ليس لله، فليس لله شريك، وأمّا ما ليس عند الله فليس عند الله، والله لا يعلم أنّ له ولداً،

فقال جندل: أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنَّك رسول الله حقّاً.

ثمّ قال: يا رسول الله، إنّي رأيت البارحة في النوم موسى بن عمران على القال فقال لي: يا جندل، أسلم على يد محمّد، واستمسك بالأوصياء من بعده، فقد اسلمت ورزقني الله ذلك، فاخبرني بالأوصياء بعدك لأتمسّك بهم.

فقال: ياجندل، أوصيائي من بعدي بعدد نقباء بني إسرائيل،

<sup>(</sup>١)لقمان: ٢٠. (٢)كمال الدين: ٢٦٨/٢ ح٦، عنه البحار: ٢٤/٣٥ ح٨ و٥١/٥٠١ ح٢.

فقال: يا رسول الله، كلّهم في زمن واحد؟

قال ﷺ: لا، ولكنَّهم خَلَف بعد خَلَف، فإنَّك لن تدرك منهم إلاَّ ثلاثة.

قال: فسمهم لي يا رسول الله، قال ﷺ: نعم، إنّك تدرك سيّد الأوصياء ووارث الانبياء، وأبا الأئمة عليّ بن أبي طالب ﷺ بعدي، ثمّ ابنه الحسن، ثمّ الحسين، فاستمسك بهم من بعدي، ولايغرّنك جهل الجاهلين، فإذا كانت وقت ولادة ابنه عليّ بن الحسين، سيّد العابدين، يقضي الله عليك ويكون آخر زادك من الدنيا شربة من لبن.

فقال: يا رسول الله، هكذا وجدت في التوراة: «اليا يقطو شبراً وشبيراً» فلم أعرف أساميهم، فكم بعد الحسين من الأوصياء؟ وما أساميهم؟ فقال على: تسعة من صلب الحسين على والمهدي منهم،

فإذا انقضت مدة الحسين قام بالامر بعده علي ابنه ويلقب بزين العابدين، فإذا انقضت مدة علي، قام بالامر بعده محمد ابنه يدعى بالباقر فإذا انقضت مدة محمد، قام بالامر بعده ابنه جعفر يدعى بالصادق فإذا انقضت مدة جعفر، قام بالامر بعده ابنه موسى ويدعى بالكاظم فإذا انقضت مدة موسى هي قام بالامر بعده ابنه علي، ويُدعى بالرضا فإذا انقضت مدة علي في قام بالامر بعده ابنه محمد في يُدعى بالزكي، فإذا انقضت مدة علي في قام بالامر بعده ابنه محمد في يُدعى النقي، فإذا انقضت مدة علي أن قام بالامر بعده الحسن ابنه، ويدعى النقي، فإذا انقضت مدة علي، قام بالامر بعده الحسن ابنه، يدعى بالامين، فإذا انقضت مدة علي، قام بالامر بعده الحسن ابنه، يدعى بالامين، فإذا انقضت مدة علي، قام بالامر بعده الحسن ابنه، يدعى بالامين، فإذا انقضت مدة علي، قال إلى المول الله، هو الحسن يغيب عنهم، قال إلى المول الله، فما اسمه؟

قال ﷺ: لا يسمّى حتّى يظهره الله، قال جندل: يا رسول الله، قد و جدنا

ذكرهم في التوراة، وقد بشّرنا موسى بن عمران بك، وبالأوصياء بعدك من ذريّتك ثمّ تلا رسول الله: ﴿وعد الله الّذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكّنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدّلنّهم من بعد خوفهم أمناً ...﴾(١)

فقال جندل: يا رسول الله، فما خوفهم؟

قال ﷺ: يا جندل، في زمن كلّ واحد منهم مَن (٢) يعتريه ويؤذيه، فإذا عجّل اللّه خروج قائمنا يملأ الارض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً،

ثم قال ﷺ: طوبى للصابرين في غيبته، طوبى للمقيمين على محجّتهم، أولئك وصفهم الله في كتابه، وقال: ﴿الّذين يؤمنون بالغيب﴾(٢)

وقال: ﴿أُولِئِكُ حزبِ اللَّهِ أَلَا إِنَّ حزبِ اللَّهِ هِم المفلحون﴾ (١٠).

قال ابن الاسقع: ثمّ عاش جندل بن جنادة إلى أيّام الحسين بن عليّ هي، ثمّ خرج إلى الطائف، فحدّ ثني نعيم بن أبي قيس، قال: دخلت عليه بالطائف وهو عليل، ثمّ إنّه دعا بشربة من لبن فشربه، وقال:

هكذا عهد إلي رسول الله على: أنّه يكون آخر زادي من الدنيا شربة من لبن ثمّ مات رحمه الله تعالى ودفن بالطائف في الموضع المعروف بالكوراء. (٥٠).

2114 ومنها: ما رواه الفاضل المتبحّر النوري في مستدرك الوسائل عن كتاب الغيبة للشيخ الثقة الجليل فضل بن شاذان، عن محمّد بن عبدالجبّار قال: قلت لسيّدي الحسن بن علي عليه : يا بن رسول الله جعلت فداك، أحبّ أن أعلم من الإمام وحجّة الله على عباده من بعدك؟

قال ﷺ: إنّ الإمام والحجّة بعدي إبني، سمّي رسول الله ﷺ وكنيّه، الّذي هو خاتم حجج اللّه وخلفائه \_ إلى أن قال ﷺ: فلا يحلّ لاحد أن يُسمّيه أو

<sup>(</sup>١) النور: ٥٥. (٢) جبّار، ب. (٣) البقرة: ٣. (٤) المجادلة: ٢٢.

<sup>(</sup>٥) كفاية الاثر: ٥٦، عنه البحار: ٣٠٤/٣٦ ح١٤٤، والعوالم: ٣/١٥ ص١٢٠ ح٤٧.

يكنّيه باسمه وكنيته قبل خروجه صلوات الله عليه. (١)

ابن محمد بن فارس النيسابوري، قال: لمّا هم الوالي عمرو بن عوف بقتلي، وهو رجل شديد، وكان مولعاً بقتل الشيعة، فأخبرت بذلك، وغلب علي خوف عظيم، فودّعت أهلي وأحبّائي، وتوجّهت إلى دار أبي محمد الهر لأودّعه، وكنت أردت الهرب، فلّما دخلت عليه رأيت غلاماً جالساً في جنبه، كان وجهه مضيئاً كالقمر ليلة البدر، فتحيّرت من نوره وضيائه، وكاد أن أنسى ما كنت فيه من الخوف والهرب، فقال: يا إبراهيم، لا تهرب، فإنّ اللّه تبارك وتعالى سيكفيك شرّه فازداد تحيّري، فقلت لابي محمّد على الله الله على على ضميري!

فقال: هـو ابني وخليفـتي من بعدي، وهـو الّذي يغيب غـيبة طويلة، ويـظهر بعد امتلاء الارض جوراً وظلماً، فيملأها قسطاً وعدلاً.

أقول: هذه جملة من الاخبار الدالة على حرمة ذكر اسمه الشريف، وقد تركنا جملة منها حذراً عن الإطناب، وهذه الاخبار كما سمعت طائفتان:

فطائفة منها تدلّ على حرمة ذكر الإسم المعهود في المجامع وغيرها، سواء كان في حال التقية والخوف أم غير ذلك، وسواء كان في زمان الغيبة الصغرى أم الكبرى، والطائفة الأخرى خصّت الحرمة بالمجامع، وذكر اسمه الشريف

<sup>(</sup>١ و٣) الغيبة للفضل بن شاذان ... ، عنه المستدرك: ١٢/ ٢٨٠ ح٣، و٢٨١ ح٤.

<sup>(</sup>٢) مستعيناً . إ

المعهود ظاهراً مجاهراً، وهذه الطائفة مبيّنة للمراد من الطائفة السابقة، مقيّدة لإطلاقاتها،

ويشهد لذلك القرائن الآتية الّتي منها انعقاد الإجماع المنقول في كلام المحقّق الداماد (ره) على التحريم، في خصوص المجامع ظاهراً مجاهراً، فتدبّر. فإن قلت: يمكن أن تكون هذه الاخبار ناظرة إلى حال التقيّة والخوف بقرينة بعض الاخبار الأخر، فلا يجوز التعدّي إلى غيرها،

1100 مثل ما روي في أصول الكافي: عن علي بن محمد، عن أبي عبدالله الصالحي، قال: سالني أصحابنا بعد مضي أبي محمد على أن أسأل عن الإسم والمكان، فخرج الجواب: إن دللتهم على الإسم أذاعوه، وإن عرفوا المكان دلوا عليه. (۱)

۱۱۸٦ وفي كمال الدين (٢) عن عبدالله بن جعفر الحميري، عن محمّد بن عثمان العمري ـ في حديث ـ انّه قال له: انت رأيت الخلف من أبي محمّد عثمان العمري ـ

قال: إي والله ـ إلى أن قال: قلت: فالإسم؟ قال: محرّم عليكم أن تسالوا عن ذلك، ولا أقول هذا من عندي، وليس لي أن أحلّل وأحرّم، ولكن عنه عن ذلك، ولا أقول هذا من عندي، وليس لي أن أحلّل وأحرّم، إلى أن قال:

وإذا وقع الإسم وقع الطلب، فاتّقوا الله وأمسكوا عن ذلك. (٣)

قلت: إنّ ما ذكر في هذين الخبرين ونحوهما وجه لتشريع الحكم وحكمة للنهي عن التسمية، كما أنّ غسل الجمعة شرّع لئلاّ يتأذّى الناس بارياح آباط الانصار، كما روي في الفقيه وغيره (1)

فكما لا يرتفع حكم غسل الجمعة بسبب انتفاء تلك الحكمة، كذلك

<sup>(</sup>١)الكافي: ٣٣٣/١ ح٢، عنه الوافي: ٤٠٣/٢ ح٢.

<sup>(</sup>٢) بل الكافي، ولا يوجد في الإكمال. ﴿ (٣)الكافي: ٢/٣٢٩ ح١، عنه الوافي: ٢/٣٩٧ ح١.

<sup>(</sup>٤) الفقيد: ١١٢/١ ح ٢٣٠، عنه الوسائل: ٩٤٥/٢ ح١٥.

لايرتفع حكم التسمية بسبب انتفاء الحكمة المذكورة.

فإن قلت: الظاهر من التعليل في الرواية الثانية، كون الخوف علّة للتحريم فإذا ارتفع الخوف، ارتفع الحكم.

قلت: لا يجوز حمل ذلك على العلَّة الحقيقيَّة، لوجوه:

الاول: أنّ نظير هذه العبارة وقع في مواضع متعدّدة، وحملها الاصحاب على حكمة التشريع، فلا ظهور لها في المدّعي.

نعم، لو ورد النصّ بانحصار علّة تحريم شيء في امر مخصوص، جاز رفع اليد عن عموم التحريم، وهذا في المقام غير معلوم، لعدم الصراحة وعدم العلم بانحصار العلّة في ملاحظة الخوف، والتقيّة، لما ستعرف إن شاء الله تعالى.

الثاني: أنّ ذلك لو كان علّة، لما أبى النبيّ عن ذكر اسمه لجندل الخيبري، ولما نهى الصادق على اصحابه عن ذكر اسمه الشريف، إذ لم يكن تقيّة في هذا الامر في زمانهم، لعدم ولامة المهديّ عجّل الله تعالى فرجه.

وما قد يتخيّل من أنّ ما ورد عنهم في النهي عنه، والحكم بحرمته، وعدم حليته، إخبارعن حال الموجودين في زمان الحجّة على ـ بانّه يحرم عليهم تسميته للتقيّة والخوف ـ فبعيد في الغاية، وضعيف في النهاية،

لان الظاهر كونهم في مقام بيان الحكم، مضافاً إلى امتناع هذا التخيّل في بعض النصوص المذكورة، كقوله ﷺ: لا يسمّيه باسمه إلا كافر.

الثالث: أنّه لو كانت التقيّة علّة لهذا الحكم، لما جاز إظهار اسمه الشريف لهم أصلاً، مع أنّ الاخبار المتكثّرة من طرق الفريقين دلّت على تنصيص النبيّ على اللهم أسمه الشريف.

الرابع: أنّه لو كانت علّة النهي عن الإسم التقيّه والخوف لاغير، لوجب أن لا يذكر باسم ولالقب أصلاً، إذ يجب اطراد العلّة، ولئلاّ يعرفه الاعداء،

مع أنّه ﷺ كان معروفاً بالقابه أكثر من اسمه، خصوصاً لقبه المهدي ﷺ،

والعامّة كانوا يعرفونه بلقبه ونسبه، ولم ينقل خبر في النهي عن ذكر ما سوى هذا الإسم الشريف من القابه بل خصّ المنع في التوقيع الآتي، وغيره بذكر اسمه بخصوصه، فهذا دليل على أنّ العلّة في التحريم أمر خفي علينا، وإلى ذلك أشار أمير المؤمنين علينا في الخبر المروي عن كتاب كمال الدين. (1)

الخامس: أنّه لو كانت الحرمة دائرة مدار الخوف والتقيّة، لما صحّ جعل ظهوره غاية لذلك، لأنّ التقيّة قد تكون، وقد لاتكون.

السادس: ما عرفت من ترك الخضر على ذكر اسمه الشريف، مع أنّه لم يكن في ذلك المجلس خوف أصلاً.

السابع: ما ذكره المحقّق النوري، من أنّ في جملة من أخبار المنع، ومالم يذكر فيه اسمه، تصريحاً بأنّه سميّ النبيّ، فالسامع الراوي عرف اسمه، فإن كانت التقيّة منه فقد عرفه، وإن كان من غيره، فلا وجه لعدم ذكره في هذا المجلس، بل اللازم تنبيه الراوي بأن لايسميّه في مجلس آخر. (٢)

الثامن: أنّ المسمّى باسم محمّد على لم يكن منحصراً في القائم على حتى يكون ذكره به منهيّاً عنه لكي لا يعرفه الاعداء، بل لو كان العلّة الخوف، لوجب النهي عن ذكره بالحجّة، وصاحب الغيبة، ونحوهما، فإنّها ممّا لم يعهد تسمية غيره به، بل كان اللازم أن لا يعبّر عنه بابن العسكريّ أيضاً، لكونه صريحاً في حياته وبقائه على، فيطلبه الاعداء، ومن هنا ظهر ضعف القول باختصاص التحريم بزمان الغيبة الصغرى، إذ لو كان الخوف، والتقيّة هي العلّة، لزم النهي عن ذكر القابه المخصوصة أيضاً.

والحاصل: أنّ حرمة ذكر هذا الإسم الشريف ليست دائرة مدار الخوف وعدمه، بخلاف سائر اسمائه والقابه، فإنّ جواز ذكرها وعدمه دائر مدار الخوف والتقيّة، فيحرم عند التقيّة، ويجوز عند عدمها،

<sup>(</sup>۱)ج٢/٨٤٨ ح٣. (٢) المستدرك: ٢١/ ٢٨٨ س٧.

وكذا الحال في ذكر سائر الائمة على الله في هذا الحكم سواء، كما دلّت عليه الراويات، وهذا الوجه ممّا اختلج بالبال في هذا المقال، وسيجيء له زيادة تبيين وتوضيح إن شاء اللّه تعالى، فانتظر لتمام الكلام.

والوجوه السابقة قد ذكر بعضها المحقّق النوري (ره) فمن ملاحظة ذلك كلّه يحصل الجزم للفقيه الماهر، بكون الخوف المشار إليه في الخبرين المرقومين حكمة في جعل هذا الحكم لا علّة له.

مضافاً إلى أنّ حمل الكلام على التقيّة خلاف الاصل، لأنّ الظاهر من طريقة العقلاء وأهل اللسان، كونهم في محاورتهم في بيان مقام الحكم الواقعي، فصرف الكلام إلى غيره يحتاج إلى دليل صريح، يوجب رفع اليد عن العمومات الكثيرة، وهو مفقود في المقام.

وأيضاً القول بالتحريم مطلقاً هو مقتضى ظهور العام كما عرفت فتخصيص الحرمة ببعض الافراد إخراج للعام عن ظاهره من غير دليل، فتدبّر.

وأيضاً تخصيص الحرمة بحال الخوف والتقيّه يوجب إخراج الاكثر عن تحت العموم، وهو غير جائز كما لايخفي على من تدبّر.

إذا عرفت ذلك ، فنقول: إنّ ما اخترناه من القول بحرمة ذكر اسمه الشريف المعهود في المحافل والمجامع مؤيّد بأمور:

أحدها: أنّه لم ينقل في أحاديث المعراج خبر واحد صرّح فيه الربّ جلّ جلاله باسم المهديّ روحي فداه، كما لا يخفي على المتتبّع.

الثاني: أنّه لم ينقل في الاحاديث النبويّة مع كثرتها وتضافرها حديث صرّح النبيّ على الشريف، بل كان يذكره بالقابه، أو يقول على: إسمه إسمي، وكنيته كنيتي، وهذان الوجهان ذكرهما المحدّث النوريّ (ره)، وفي كليهما نظر.

الثالث: الإجماع المنقول في كلام السيّد المحقّق الداماد، ولا بأس بنقل كلامه على ما حكاه بعض الاوتاد، للتأييد والاستشهاد، قال رحمه الله تعالى في

كتابه «شرعة التسمية في زمان الغيبة»:

إنّ شرعة الدين، وسبيل المذهب، أنّه لايحلّ لاحد من الناس في زمننا هذا وأعني به زمان الغيبة \_ إلى أن يحين حين الفرج، وياذن الله سبحانه لوليّه وحجّته على خلقه، القائم بامره، والراصد لحكمه، بسطوع الظهور، وشروق المخرج، أن يسميّه ويكنيه صلوات الله عليه، وفي محفل مجمع، مجاهراً باسمه الكريم، معلناً بكنيته الكريمة، وإنّما الشريعة المشروعة المتلقّاة عن ساداتنا الشارعين صلوات الله عليهم اجمعين، في ذكرنا إيّاه ما دامت غيبته، الكناية عن ذاته القدسيّة بالقابه المقدّسة: كالخلف الصالح، والإمام القائم، والمهدي المنتظر، والحججة من آل محمّد على وغاية ما يجوز من ذكر الاسم والكنية أن يقال: سميّ رسول الله على وكنيّه.

وعلى ذلك إطباق أصحابنا السالفين وأشياخنا السابقين، الذين سبقونا بضبط مآثر الشرع، وحفظ شعائر الدين، رضوان الله تعالى عليهم اجمعين والروايات الناصة متضافرة بذلك عن أئمتنا المعصومين صلواته عليهم اجمعين، وليس يستنكره إلا ضعفاء التبصر بالاحكام والاخبار، وأطفاء (۱) الإطلاع على الدقائق والاسرار، وإلا القاصرون الذين درجتهم في الفقه ومبلغهم من العلم أن لا يكون لهم قسط من الخبرة بخفيات مراسم الشريعة ومعالم السنة، ولا نصيب من البصيرة في حقائق القرآن الحكيم، ولاحظ من تعرف الاسرار الخفية، التي مستودعها أحاديث مهابط الوحي، ومعادن الحكمة، ومواطن النور، وحفظة الدين، وحملة السرّ، وعيبة علم الله العزيز، إنتهى كلامه رفع مقامه. (۱)

الرابع: استقرار سيرة قاطبة أهل الإيمان في جميع الأمصار والبلدان، في كلّ زمان من الازمان، على ترك التصريح باسم مولانا صاحب الزمان على بحيث لم يعهد من أحد منهم، ولم يسمع التصريح باسمه الشريف في محفل من

(٢) شرعة التسمية: ٢٣ و٢٤.

<sup>(</sup>١)الاطفَّاء جمع الطفيف: وهو القليل.

المحافل، ومجمع من المجامع، وهذه الأمور بعد ضمّها إلى النصوص المذكورة الصحيحة توجب الإطمئنان بحرمة التصريح باسمه الشريف في مجمع من مجامع الناس، والله العالم وهوالعاصم.

سابعها: ذكر اسمه الشريف في غير المجامع للخواص، اعني الشيعة رضوان الله عليه ، والاقرب هنا الجو از ، لورود اخبار عديدة متعاضدة بذكر هذا الإسم الشريف فعلاً وتقريراً عن الائمة الاطهار عليه :

منها: حديث اللوح، المروي بسند معتبر في أصول الكافي وكمال الدين وغيرهما من الكتب المعتبرة:

۱۸۷ - ونحن نذكر ما رواه ثقة الإسلام في أصول الكافي: بإسناده عن ابي عبدالله الانصارى:

إنّ لي إليك حاجة فمتى يخف عليك ان أخلو بك، فأسالك عنها؟

فقال له جابر: أيّ الأوقات احببته، فخلا به في بعض الآيّام،

فقال له: يا جابر، اخبرني عن اللوح الذي رايته في يد أمّي فاطمة عن بنت رسول الله ﷺ، وما اخبرتك به أمّي أنّه في ذلك اللوح مكتوب .

فقال جابر: اشهد بالله انّي دخلت على أمّك فاطمة في حياة رسول الله في أمّن على أمّنها بولادة الحسين هيء فرأيت في يديها لوحاً اخضر، ظننت أنّه من زمرّد، ورأيت فيه كتاباً ابيض شبه لون الشمس، فقلت لها:

بابي وأُمِّي يا بنت رسول الله، ما هذا اللوح؟

فقالت: هذا لوح اهداه الله إلى رسول الله على فيه اسم ابي واسم بعلي واسم ابني، واسم الاوصياء من ولدي، واعطانيه ابي ليبشرني بذلك،

قال جابر: فأعطتنيه أمُّك فاطمة 🥮، فقرأته واستنسخته.

فقال له أبي على: فهل لك يا جابر أن تعرضه على ؟

قال: نعم، فمشى معه أبي إلى منزل جابر فأخرج صحيفة من رق (١)

<sup>(</sup>١)الرقّ ـ بالفتح والكسر ـ : الجلد الرقيق الّذي يكتب عليه.

فقال: يا جابر، أنظر في كتابك لأقرأ عليك، فنظر جابر في نسخته، فقرأه أبى فما خالف حرف حرفاً، فقال جابر:

فاشهد بالله أنّي هكذا رأيته في اللوح مكتوباً:

«بسم الله الرحمن الرحيم، هذا كتاب من الله العزيز الحكيم لمحمّد نبيّه، ونوره وسفيره، وحجابه ودليله، ونزل به الروح الأمين من عند ربّ العالمين:

عظم يا محمّد اسمائي، واشكر نعمائي، ولاتجحد آلائي، أنا الله لا إله إلا أنا قاصم الجبّارين، ومديل المظلومين، وديّان الدين، إنّي أنا الله لا إله إلا أنا، فمن رجا غير فضلي، أو خاف غير عدلي، عذّبته عذاباً لا أعذّبه أحداً من العالمين، فإيّاي فاعبد، وعلي قتوكل.

إنّي لم أبعث نبيّاً، فأكملت أيّامه، وانقضت مدّته، إلا جعلت له وصيّاً، وإنّي فضّلتك على الانبياء، وفضّلت وصيّك على الاوصياء، وأكرمتك بشبليك وسبطيك «حسن وحسين»، فجعلت حسناً معدن علمي بعد انقضاء مدّة أبيه، وجعلت حسيناً خازن وحيي، وأكرمته بالشهادة وختمت له بالسعادة،

فهو افضل من استشهد، وارفع الشهداء درجة، جعلت كلمتي التامة معه، وحجتى البالغة عنده، بعترته أثيب وأعاقب، اولهم:

عليّ سيّد العابدين وزين اوليائي الماضين، وابنه شبه جدّه المحمود محمّد، الباقر لعلمي (۱) والمعدن لحكمتي، سيهلك المرتابون في جعفر، الرادّ عليه كالرادّ عليّ، حقّ القول منّي: لأكرمن مثوى جعفر، ولأسرّ نّه في اشياعه وانصاره واوليائه، انتجبت بعده موسى فتنة عمياء حندس لأنّ خيط فرضي لاينقطع، وحجّتي لا تُخفى، وأنّ اوليائي يسقون بالكاس الأوفى، من جحد واحداً منهم فقد جحد نعمتى، ومن غيّر آية من كتابي فقد افترى عليّ.

ويل للمفترين الجاحدين عند انقضاء مدّة موسى عبدي وحبيبي وخيرتي في

<sup>(</sup>١)علمي، م.

عليّ، وليّي وناصري ومن أضع عليه أعباء النبوّة، وأمتحنه بالاضطلاع بها، يقتله عفريت مستكبر، يدفن في المدينة الّتي بناها العبد الصالح، إلى جنب شرّ خلقي، حقّ القول منّي: لأسرنّه بمحمّد ابنه وخليفته من بعده ووارث علمه، فهو معدن علمي وموضع سرّي، وحجّتي على خلقي، لا يؤمن عبد به إلا جعلت الجنّة مثواه، وشفّعته في سبعين من أهل بيته، كلّهم قد استوجبوا النار.

وأختم بالسعادة لابنه عليّ وليّي وناصري، والشاهد في خلقي، وأميني على وحيي، أخرج منه الداعي إلى سبيلي والخازن لعلمي، الحسن،

وأكمل ذلك بابنه «م ح م د» رحمة للعالمين.

عليه كمال موسى، وبهاء عيسى، وصبر أيّوب، فيذّل أوليائي في زمانه، وتتهادى رؤوسهم، كما تتهادى رؤوس الترك والديلم، فيُقتلون ويحرقون، ويكونون خائفين مرعوبين وجلين، تصبغ الارض بدمائهم، ويفشوا الويل والرنّة في نسائهم، أولئك أوليائي حقاً، بهم أدفع كلّ فتنة عمياء حندس، وبهم أكشف الزلازل، وأدفع الآصار والاغلال، أولئك عليهم صلوات من ربّهم ورحمة، وأولئك هم المهتدون،

قال عبدالرحمان بن سالم: قال أبو بصير:

لو لم تسمع في دهرك إلا هذا الحديث لكفاك، فصنه إلا عن أهله. (١)

1 ١٨٨ - ومنها: ما رواه الشيخ الصدوق في كمال الدين: عن محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطالقاني (ره) قال: حدّثنا الحسن بن إسماعيل قال: حدّثنا أبو عمرو سعيد بن محمّد بن نصر القطّان قال: حدّثنا عبدالله بن محمّد السلمي قال: حدّثنا محمّد بن سعيد قال: حدّثنا

<sup>(</sup>۱) الكافي: ١/٧١ ح٣، عنه الوافي: ٢٩٦/٢ ح١، كمال الدين: ٢٠٨/١ ح١، العيون: ٢٤/١ ح٢، الاحتجاج: ١/٤٨، الاختصاص: ٣٠٠، غيبة الطوسي: ١٤٣ ح٨٠١، عنهما البحار: ١٩٥/٣٦ ح٣.

العبّاس بن أبي عمرو، عن صدقة بن أبي موسى، عن أبي نضرة، قال:

لمّا احتضر أبو جعفر محمّد بن عليّ الباقر على على الباقر الوفاة دعا بابنه الصادق على المعهد إليه عهداً، فقال له أخوه زيد بن عليّ بن الحسين: لو امتثلت فيّ تمثال الحسن والحسين على الرجوت أن لا تكون أتيت منكراً،

فقال: يا أبا الحسن، إنّ الامانات ليست بالتمثال، ولا العهود بالرسوم، وإنّما هي أمور سابقة عن حجج اللّه تبارك وتعالى.

ثم دعا بجابر بن عبدالله، فقال له: يا جابر، حدّثنا بما عاينت في الصحيفة، فقال له جابر: نعم يا أبا جعفر، دخلت على مولاتي فاطمة الله المولود الحسن على فإذا هي بصحيفة بيدها من درّة بيضاء،

فقلت: يا سيّدة النسوان، ما هذه الصحيفة الّتي أراها معك؟ قالت:

فيها أسماء الائمّة من ولدي، فقلت لها: ناوليني لأنظر فيها، قالت:

يا جابر، لولا النهي لكنت افعل، لكنّه نهي أن يمسّهـا إلاّ نبيّ أو وصي، أو أهل بيت نبيّ، ولكنّه مأذون لك أن تنظر إلى باطنها من ظاهرها.

قال جابر: فقرات، فإذا فيها: أبو القاسم محمّد بن عبدالله المصطفى، أمّه آمنة بنت وهب، أبو الحسن عليّ بن أبي طالب المرتضى، أمّه فاطمة بنت أسد ابن هاشم بن عبد مناف، أبو محمّد الحسن بن عليّ البرّ، أبو عبدالله الحسين بن عليّ التقيّ، أمّهما فاطمة بنت محمّد ﷺ، أبو محمّد عليّ بن الحسين العدل، أمّه شهربانويه بنت يزدجرد بن شاهنشاه، أبو جعفر محمّد بن عليّ الباقر، أمّه أمّ عبدالله بنت الحسن بن عليّ بن أبي طالب،

أبو عبدالله جعفر بن محمد الصادق، أمّه أمّ فروة بنت القاسم بن محمد بن أبي بكر، أبو إبراهيم موسى بن جعفر الثقة، أمّه جارية، إسمها حميدة، أبو الحسن عليّ بن موسى الرضا، أمّه جارية، إسمها نجمة، أبو جعفر محمد بن على الزكى، أمّه جارية، إسمها خيزران، أبو الحسن عليّ بن محمد الأمين، أمّه

جارية، إسمها سوسن، أبو محمّد الحسن بن عليّ الرفيق، أمّه جارية، إسمها سمانة، وتكنّى بأمّ الحسن، أبو القاسم محمّد بن الحسن، هو حجّة اللّه تعالى على خلقه، القائم، أمّه جارية اسمها نرجس، صلوات الله عليهم اجمعين. (١)

قال الشيخ الصدوق (ره): جاء هذا الحديث هكذا بتسمية القائم ﷺ، والذي أذهب إليه ما روي في النهي من تسميته.

لمّا خلق الله إبراهيم الخليل على كشف الله عن بصره، فنظر إلى جانب العرش، فرأى نوراً، فقال: إلهي وسيّدي، ما هذا النور؟

قال: يا إبراهيم، هذا محمد صفيّي، فقال: إلهي وسيّدي، أرى جانبه نوراً آخر! فقال: يا إبراهيم، هذا عليّ ناصر ديني، فقال: إلهي وسيّدي، أرى إلى جانبهما نوراً ثالثاً! قال: يا إبراهيم هذه فاطمة، تلي أبيها وبعلها، فطمت محبّيها من النار.

قال: إلهي وسيّدي، أرى نورين يليان الثلاثة الانوار!

قال: يا إبراهيم، هذا الحسن والحسين يليان أباهما وجدّهما وأمّهما.

فقال: إلهي وسيدي، أرى تسعة أنوار أحدقوا بالخمسة الأنوار! قال: يا إبراهيم هؤلاء الأئمة من ولدهم، فقال: إلهي وسيدي، فبمن يعرَّفون؟ قال: يا إبراهيم، أوّلهم عليّ بن الحسين، ومحمّد ولد عليّ، وجعفر ولد محمّد، وموسى ولد جعفر، وعليّ ولد موسى، ومحمّد ولد عليّ، وعليّ ولد محمّد، والحسن ولد عليّ، ومحمّد ولد عليّ، وعليّ ولد محمّد،

قال: إلهي وسيّدي، أرى عدّة أنوار حولهم، لا يحصي عدّتهم إلاّ أنت! قال: يا إبراهيم هؤلاء شيعتهم، ومحبّوهم، قال: إلهي، وبما يعرفون شيعتهم

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ١/٣٠٥ ح١، عنه البحار: ١٩٣/٣٦ ح٢.

ومحبّوهم؟ قال: بصلاة الإحدى والخمسين، والجهر ببسم الله الرحمن الرحيم، والقنوت قبل الركوع، وسجدة الشكر، والتختم باليمين،

قال إبراهيم: اللهم اجعلني من شيعتهم ومحبّيهم، قال: قد جعلتك، فأنزل الله فيه: ﴿ وَإِنَّ مِن شَيْعِتِه لإبراهيم إذ جاء ربّه بقلب سليم (١٠). (٢)

فإذا حضرتك الوفاة فسلمها إلى ابنى الحسن، البر الوصول (٣)،

فإذا حضرته الوفاة فليسلّمها إلى ابني الحسين، الشهيد الزكيّ المقتول،

فإذا حضرته الوفاة فليسلمها إلى ابنه سيّد العابدين ذي الثفنات عليّ،

فإذا حضرته الوفاة فليسلمها إلى ابنه محمد، باقر العلم،

فإذا حضرته الوفاة فليسلّمها إلى ابنه جعفر الصادق، فإذا حضرته الوفاة فليسلّمها إلى ابنه موسى الكاظم،

فإذا حضرته الوفاة فليسلّمها إلى ابنه على الرضا،

فإذا حضرته الوفاة فليسلّمها إلى ابنه محمّد الثقة التقي.

فإذا حضرته الوفاة فليسلّمها إلى ابنه على الناصح،

فإذا حضرته الوفاة فليسلّمها إلى ابنه الحسن الفاضل،

فإذا حضرته الوفاة فليسلّمها إلى ابنه محمّد المستحفظ من آل محمّد، الخبر(٤)

1191 ومنها: ما في كفاية الاثر في النصوص على الائمة الإثني عشر

بإسناده عن أبي هريرة قال: قلت لرسول الله ﷺ: إنّ لكلّ نبيّ وصيّاً وسبطين، فمن وصيّك وسبطاك؟ فسكت، ولم يردّ عليَّ

<sup>(</sup>١)الصاقات: ٨٣. (٢) الفضائل: ٢١٥، الروضة: ٣٣، عنهما البحار: ٢١٣/٣٦ ح٨١.

<sup>(</sup>٣) : كثير الأعطاء. (٤)غيبة الطوسى: ١٥٠ ح١١١، عنه البحار: ٢٦/٢٦ ح٨١.

الجواب، فانصرفت حزيناً، فلمّا حان الظهر قال ﷺ: أدن يا أبا هريرة، فجعلت أدنو، وأقول: أعوذ بالله من غضب الله وغضب رسوله ﷺ.

ثمّ قال ﷺ: إنّ اللّه بعث أربعة الآف نبيّ، وكان لهم أربعة الآف وصيّ، وثمانية الآف سبط، فوالّذي نفسي بيده لانا خير النبيّين، ووصيّي خير الوصيّين، وأنّ سبطيّ خير الاسباط.

ثمّ قال على: سبطاي خير الاسباط، الحسن والحسين سبطا هذه الأمّة، وإنّ الاسباط كانوا من ولد يعقوب على وكانوا اثني عشر رجلاً، وإنّ الاثمّة بعدي اثنا عشر رجلاً من أهل بيتي، علي الله أولهم، وأوسطهم محمّد، وآخرهم محمّد، ومهديّ هذه الأمّة، الذي يصلّي عيسى خلفه، ألا إنّ من تمسّك بهم بعدي فقد تمسّك بحبل الله، ومن تخلّى منهم فقد تخلّى من حبل الله. (۱)

الصادق جعفر بن محمّد، عن ابيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين الصادق جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين عن أبيه، عن أمير المؤمنين على قال: قال رسول الله على المؤمنين الله عن أبيه، عن أمير المؤمنين الله عن أبيه، عن أمير المؤمنين الله على الله على الله على المؤمنين الله على الله على الله على المؤمنين الله على اله

لمَّا أسري بي إلى السماء أوحى إليَّ ربِّي جلَّ جلاله، فقال:

يا محمد، إنّي اطّلعت إلى الارض اطّلاعة فاخترتك منها، وجعلتك نبيّاً وشققت لك من اسمي إسماً، فأنا المحمود، وأنت محمد، ثمّ اطّلعت ثانية فاخترت منها عليّاً، وجعلته وصيّك وخليفتك، وزوج ابنتك، وشققت له إسماً من أسمائي فأنا العلي الاعلى وهو عليّ، وجعلت فاطمة والحسن والحسين من نوركما، ثمّ عرضت ولايتهم على الملائكة، فمن قبلها كان عندي من المقرّبين.

يا محمّد، لو أنّ عبداً عبدني حتّى ينقطع كالشنّ البالي، ثمّ اتاني جـاحداً لولايتهم، ما أسكنته جنّتي، ولا أظللته تحت عرشي.

يامحمد، أتحب أن تراهم؟ قلت: نعم يا ربّى، فقال عزّ وجلّ: ارفع رأسك

<sup>(</sup>١)كفاية الأثر: ٧٩، عنه البحار: ٣١٢/٣٦ ح١٥٧، والعوالم: ٣/١٥ ص١٦٠ ح١١٩.

فرفعت رأسي، فإذا بأنوار علي وفاطمة، والحسن، والحسين، وعلي "بن الحسين، وعلي "بن الحسين، ومحمد بن علي و وجعفر بن محمد، وموسى بن جعفر، وعلي بن موسى، ومحمد بن علي وعلي بن محمد، والحسن بن علي و «م ح م د» بن الحسن، القائم في وسطهم كانه كوكب دري يوقد.

فقلت: يا ربّ، من هؤلاء؟ قال: هؤلاء الأئمة، وهذاالقائم الذي يحلّ حلالي، ويحرّم حرامي، وبه أنتقم من أعدائي، وهو راحة لأوليائي، وهو الذي يشفى قلوب شيعتك من الظالمين والجاحدين والكافرين. (١)

1197 منها: ما رواه الصدوق (ره) في كمال الدين بسند معتبر، بل صحيح: أنّ أبا محمّد بلل بعث إلى بعض من سمّاه لي بشاة مذبوحة، وقال: هذه من عقيقة ابنى محمّد. (٢)

الصدوق، عن محمّد بن محمّد بن عصام، عن محمّد بن يعقوب الكليني (ره) عن علان الرازي، عن بعض أصحابنا، أنّه لمّا حملت جارية أبي محمّد الله عن علّان الرازي، عن بعض أصحابنا، أنّه لمّا حملت جارية أبي محمّد الله قال: ستحملين ولداً واسمه محمّد، وهو القائم من بعدي. (٣)

\_ في الخبر الّذي روى عن آبائه \_ أنّ الارض لا تخلو من حجّةاللّه على خلقه، وأنّ من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهليّة.

فقال: إنّ هذا حقّ كما أنّ النهار حقّ،

<sup>(</sup>١)كفاية الأثر: ١٥٢، عنه البحار: ٣٦/ ٢٤٥ ح٥٨.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين: ٢/٤٣٢ ح١٠، عنه البحار: ١٥/٥١ ح١٧.

<sup>(</sup>٣)كمال الدين: ٢٠٨/٢ ح٤، عنه البحار: ٢/٥١ ح٢، والوسائل: ٢١/ ٤٩٠ -١٧.

فقيل: يا بن رسول الله ﷺ فمن الحجّة والإمام بعدك؟ فقال: ابني محمّد هو الإمام والحجّة بعدي، فمن مات ولم يعرفه مات ميتة جاهليّة. (١)

1197 ومنها: ما رواه المجلسي في باب ولادته عمّل الله تعالى فرجه ، عن كشف الغمّة ، قال: قال ابن الخشّاب: حدّثني أبو القاسم طاهر بن هارون بن موسى العلوي، عن أبيه ، عن جدّه ، قال:

قال سيدي جعفر بن محمد: الخلف الصالح من ولدي، وهو المهدي، اسمه «م ح م د» وكنيته أبو القاسم يخرج في آخر الزمان، الخبر. (٢)

إذا عرفت ما ذكرنا، فنقول: إنّ مقتضى الجمع بين الدليلين أعني أخبار الحرمة والأخبار المجوزة، هو ما اخترناه من التفصيل بين مجامع الناس وغيرها فيقال: بالحرمة في المجامع، وبالجواز في غيرها، لأنّ أخبار الجواز كما ترى إمّا نقل فعل أوتقرير، وليس لها عموم، أو إطلاق يوجب رفع اليد عن الأخبار الناهية، فوجب الأخذ بالقدر المتيقّن، وتخصيص أدلّة الحرمة بهذا المقدار، وهو غير المجامع من الناس ويبقى ذكر اسمه الشريف في المجامع تحت عموم أدلّة الحرمة.

119۷ ويؤيد ما ذكرنا ويؤكده، التوقيعان المرويّان في كمال الدين، أحدهما: ملعون ملعون من سمّاني في محفل من الناس. (٢)

الم ١٩٩٨ والثاني: حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطالقاني رحمه الله فال: سمعت أبا علي محمّد بن همام، يقول: سمعت محمّد بن عثمان العمري فدّس الله روحه يقول: خرج توقيع بخطّ أعرفه:

من سمَّاني في مجمع من الناس باسمى فعليه لعنة الله. (١)

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٢/٤٠٩ ح٩، عنه البحار: ١٦/٥١ ح٧، والوسائل: ٤٩٢/١١ ح٣٠.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمّة: ٢/٥٧، عنه البحار: ٢٥/٥١ - ٣٧.

<sup>(</sup>٣ و٤) كمال الدين: ٢/ ٤٨٢ و ٤٨٣، عنه البحار: ٥١ / ٣٣ ح ٩ و١٠.

ويؤيّد ما ذكرنا أيضاً ما سمعته في كلام السيّد المحقّق الداماد رحمه الله، من إطباق العلماء السابقين على حرمة التصريح باسمه المبارك في مجمع من الناس.

ويؤيده أيضاً، الإعتبار العقلي والعرفي لأن في التعبير عن شخص جليل بالقابه في المجامع والمحافل وترك التصريح باسمه نوعاً من التعظيم والإحترام لا يخفى على أحد من العوام، فضلاً عن الخواص والاعلام، والله العالم بحقائق الاحكام.

ويؤيده أيضاً ما عرفت في حديث اللوح، أنّ أبا جعفر على طلب من جابر أن يلقاه في الخلوة فكان ذكر اسمه منهما في غير مجمع من الناس

ويؤيّده أيضاً لزوم تخصيص الأكثر لو قلنا بخروج غير مورد الخوف والتقيّة مطلقاً عن العمومات المذكورة، فتدبّر.

ويؤيده أيضاً حديث حذيفة بن اليمان الذي ذكرناه في القسم الرابع من ذلك العنوان.

فإن قلت: يمكن أن يقال بخروج غير موضع الخوف والتقيّة عن العمومات المذكورة السابقة مطلقاً، سواء كان في المجامع أم غيرها،

عن آبائه، قال: قال أمير المؤمنين على على المنبر: يخرج رجل من ولدى في على المنبر: يخرج رجل من ولدى في آبائه، قال: قال أمير المؤمنين على المنبر: يخرج رجل من ولدى في آخر الزمان وذكر صفة القائم ـ إلى ن قال: له إسمان: إسم يخفى واسم ين نن، فأمّا الّذي يخفى فأحمد، وأمّا الّذي يعلن فمحمّد، الحديث. (۱)

فإنّ هذا الحديث يدلّ على جواز التصريح بهذا الإسم الشريف، في مجامع الناس فعلاً وقولاً، لتصريح أمير المؤمنين على المنبر،

وقوله: وأمَّا الَّذي يعلن فمحمَّد ، ومن هنا يمكن أن يقال بأنَّ اسمه الَّذي

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٢/ ٦٥٣ ح١٧، عنه البحار: ٥١/ ٣٥ ح٤.

لايجوز التصريح به هو أحمد.

قلت: لا يجوز تخصيص عمومات الحرمة بمجرّد هذا الحديث لوجوه:

الأوّل: أنّه ضعيف السند لا شتماله على إسماعيل بن مالك المجهول، وأبي الجارود رئيس الزيديّة الجاروديّة، الّذي نقل عن ابن طاووس أنّه قال في حقّه: زياد بن المنذر أبوالجارود الاعمى السرحوب، مذموم لا شبهة في ذمّه، سمّي سرحوباً باسم شيطان أعمى يسكن البحر. (١)

وفي نقد الرجال ومنتهى المقال عن الكشّي (ره) في أبي الجارود الاعمى السرحوب: نسب إليه السرحوبيّة من الزيديّة، وسمّاه بذلك الباقر على السرحوبيّة من الزيديّة،

وذكر أنّ سرحوباً إسم شيطان أعمى يسكن البحر، وكان أبو الجارود مكفوفاً أعمى، أعمى القلب، ثمّ ذكر روايات متعدّدة في ذمّه ولعنه وكذبه. (٢)

وقال السيّد التفرشي (ره) في النقد: ثمّ فيه رواية تدلّ على كذبه وكفره إنتهى . (٢)

الثاني: أنّ تصريح أمير المؤمنين على باسمه على المنبر لا يكون دليلاً على الحواز لغيره، لإمكان اختصاص هذا الحكم به على، ونظير ذلك كثير، لا يخفى على الخبير، مثل جواز دخوله في مسجد النبي على جنباً، واختصاص لقب أمير المؤمنين به، وجواز الإيثار مع كون أهل بيته في حال الإضطرار، وغيرها مما لا يخفى على المتتبع في أخبار الائمة الاطهار.

الثالث: أنَّ قوله عِلَيْهِ وأمَّا الَّذي يعلن فمحمَّد، يحتمل أمرين:

أحدهما: أن يكون المراد أنّ له إسمين يعرف الناس واحداً منهما وهو محمّد ولا يعرفون الآخر وهو أحمد، وهذا أمر نشاهده بالعيان.

<sup>(</sup>١) تنقيح المقال: ١/٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) الكشّى: ٢٢٩ - ٢١٣، نقد الرجال: ٢٧٩/٢، منتهى المقال: ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) الكشّى: ٢٣٠ -٤١٦.

وثانيهما: أن يكون المراد الإعلان بهذا الإسم المبارك في حين ظهوره، فقد وردت أخبار بأنّه ينادى باسمه واسم أبيه في ذلك الزمان، وقد مرّ ما يدلّ على ذلك في الباب الرابع في حرف النون وغيره. (١)

وامّا احتمال كون المراد بالإسم الذي لا يجوز التصريح به هو إسمه «احمد» فلم يقل به أحد، بل لم يحتمله أحد من علمائنا، رضوان الله عليهم من الصدر الأوّل إلى زماننا، ولاحملة الاحاديث ورواتها، الّذين منهم وصلت إلينا، كما لا يخفى على المتتبّع. فإن قلت: يمكن أن يكون المراد بالناس في التوقيعين المذكورين خصوص العامّة فتكون قرينة على كون الحرمة مخصوصة بمورد الخوف والتقيّة، كما ذكره صاحب الوسائل مستشهداً بإطلاق الناس على خصوص العامّة في الروايات كثيراً. (٢)

قلت: قد أطلق الناس عليهم في الاحبار مع القرينة، وهي في المقام مفقودة، فلا يجوز رفع اليد عن الاحبار الصحيحة الصريحة بمجرد الإحتمال.

فإن قلت: قد روي في المستدرك عن حسين بن حمدان في كتابه رواية رضوية، مصرّحة بجواز ذكر اسمه الشريف المعهود وغيره عند الامن من الخوف، وأنّ العلّة في النهي ليست إلاّ الخوف والتقيّه،

• ١٢٠٠ وهي ما رواه عن علي بن الحسن بن فضال، عن الريّان بن الصلت، فال: سمعت الرضا علي بن موسى على يقول: القائم المهدي ابن ابني الحسن لا يرى جسمه ولا يسمّي باسمه بعد غيبته أحد، حتّى يراه ويعلن باسمه، فليسمّيه كلّ الخلق، فقلنا له: يا سيّدنا فإن قلنا: صاحب الغيبة، وصاحب الزمان، والمهدي، قال: هو كلّه جائز مطلقاً ، وإنّما نهيتكم عن التصريح باسمه الخفي عن أعدائنا فلا يعرفوه. (٢)

<sup>(</sup>١) تقدّم ج١/٢٥٢ ح٢٠٦. (٢) الوسائل: ٤٨٩/١١ ذح١٢.

<sup>(</sup>٣) الهداية الكبرى: ٣٦٤، عنه المستدرك: ٢٨٥/١٢.

قلت: لا يجوز التعويل على ذلك لوجوه:

إحدها: أنّ حسين بن حمدان ضعيف، كما في الوجيزة، وفي نقد الرجال عن النجاشي: حسين بن حمدان الحضيني الجنبلاني أبو عبدالله، كان فاسد المذهب، له كتب، وكذا في منتهى المقال. (١)

وفيه عن الخلاصة: الحسين بن حمدان الجنبلاني ـ بالجيم المضمومة، والنون الساكنة والموحدة ـ الحضيني بالمهملة المضمومة والمعجمة، والنون بعد الياء ـ أبو عبدالله، كان فاسد المذهب، كذاب، صاحب مقالة، ملعون، لا يلتفت إليه (۲)، ومثله عن رجال ابن داود (ره) لكن ضبط الخصيبي بالمعجمة والمهملة والمثناة تحت والمفردة. (۲)

وممّا يدلّ على عدم صحّة الإعتماد عليه، أنّ المحقّق العالم النوري (ره) لم يعتمد عليه في هذا المقام، مع أنّه رواه في باب القاب الحجّة عجّل الله تعالى فرجه وهذا العالم الجليل من أجلاء العارفين بأحوال الرواة، كما لايخفى على من نظر في كتبه جزاه الله تعالى عن الإسلام وأهله خير الجزاء، فكيف يجوز التمسّك بمثل هذا الحديث في صرف عمومات أدلّة التحريم عن ظواهرها.

والوجه الثاني: أنّ هذا الحديث على فرض صدوره ليس صريحاً في المدّعى فراجع، وتدبّر.

الثالث: أنّه على فرض دلالته لا يدلّ على انحصار علّة التحريم في ذلك كي يقتصر على مورد وجود العلّة، بل لا يمكن أن يكون ذلك علّة حقيقيّة لانّ الضمير في قوله: «فلا يعرفوه» إن كان راجعاً إلى الإسم، يعني لا يجوز ذكر هذا الإسم لشلاّ يعرفه الاعداء كان هذا خُلفاً، لانّهم عرفوه بالاخبار الكثيرة المرويّة عن النبيّ والائمة المصرّحة بانّ اسمه إسم رسول اللّه فقد عرفوا أنّ أسمه محمّد،

<sup>(</sup>۱) النجاشي: ۲۱/۹۷، نقد الرجال: ۷/۷۸ رقم ۳۹، مجمع الرجال: ۲/۱۷۲، الفهرست: ۲۱۱/۵۷. (۲) الخلاصة: ۲۱۷. (۳) رجال ابن داود: ٤٤٤ رقم ۱۳٦.

وإن كان الضمير راجعاً إلى القائم، يعني لايجوز ذكر هذا الإسم لئلا يعرفوا المقصود بهذا الإسم، فهذا غير سديد أيضاً لوجهين:

الأوّل: أنّ المسمّين بمحمّد كثيرون في كلّ زمان، فلو قال شيعيّ لشيعيّ أخر في مجلس الأعداء مثلاً: قال محمّد، أو رأيت محمّداً، وأراد به إمامه لم يعرف الأعداء من المراد عن الإسم، ولم يكن خوف ولا تقيّة كما لا يخفى.

الوجه الثاني: أنّ هذا لو كان هو السبب الحقيقي للتحريم لوجب النهي عن ذكره بي بالقابه المخصوصة به، كصاحب الغيبة، وصاحب الزمان، والحجّة من آل محمّد او قال شيعي لمثله في محفل الاعداء: رأيت صاحب الغيبة، او الحجّة من آل محمّد لعرف الاعداء أنّ مراده الشخص الخاص الخاص الذي لم يعهد تسمية احد بهذه الاسماء حتى يكون الذاكر لها في فسحة ومجال لان يقول: أردت به أحداً من الناس، بل لنهض العدو للفحص والتفتيش عن المسمّى بالإسم الخاص ، فيجب حمل الخبر على الحكمة أو حمله على نحو من التأويل.

فإن قلت: يمكن الجمع بين ادلّة الطرفين بوجه آخر، وهو حمل اخبار الحرمة على الكراهة، كما صنعه بعض المشايخ، وهذا الجمع كثير النظير في أبواب الفقه. قلت: إنّ هذا الجمع ليس مرضيّاً في هذا المقام، لوجوه:

الاوّل: أنّ أدلّة الحرمة كما عرفت آبية عن الحمل على الكراهة، وهذا واضع.

والثاني: أنَّ الامر دائر بين التخصيص والمجاز،

وقد تقرّر في محلّه أنّ التخصيص أولى منه.

والثالث: أنّ أدلّة الجواز لم يثبت بها إلاّ الجواز في غير المجامع كما أوضحناه، فكيف تقدّم على أدلّة الحرمة مطلقاً.

والرابع: أنَّه مخالف للإجماع المنقول والشهرة المتقدَّمة .

والخامس: أنّ حمل مثل هذه الاخبار على الكراهة إنّما يكون إذا كان دليل

معتبر بخلافها، فلا بدّ من تقديمه على ظواهر ادلّة المنع، وامّا ما نحن فيه فلا سبيل لصرف ادلّة المنع عن ظواهرها، إذ لاحجّة في قبالها، كما لايخفى على من راعى الإنصاف وجانب الاعتساف، فقد اتّضح - بعون اللّه تعالى وبركة أوليائه سلام الله عليهم اجمعين - تماميّة ما ادّعيناه، والحمد للّه أوّلاً وآخراً.

## تنبيهات:

الاول: قد ظهر من مطاوي ما ذكرنا الوجه في سائر الاقوال، والجواب عِنها فلا نطيل الكتاب بالإعادة.

الثاني: لا ريب في أنّ الأولى والأحوط في غير المجامع أيضاً ذكره هذه بالقابه الشريفة وترك التصريح باسمه المبارك المعهود خروجاً عن شبهة الخلاف ولما فيه من التعظيم والإحترام للإمام هذه المعهود المتعارف في كلام الائمة وأتباعهم هذه .

الثالث: قد ظهر من بعض الروايات السابقة أنّ من جملة أسمائه الشريفة، «أحمد»، فهل يحرم ذكره بهذا الإسم الشريف في المجامع أيضاً أم يختص المنع باسمه المعروف وهو محمد؟ صرّح صاحب كفاية الموحدين بعدم الفرق بينهما في الحرمة، ونسبه إلى المشهور، وفيه تأمّل، لانصراف الإسم إلى ما هو الشائع المعروف أعني محمداً، وكلام القائلين بالحرمة ليس نصاً، ولا ظاهراً في حرمة تسميته بغير «م ح م د» من الاسماء، بل لم أعرف أحداً منهم ذكر القول بمنع ذكر هذا الإسم أعني أحمداً ولو احتمالاً، لكن الإحتياط خير سبيل، والله تعالى خير دليل.

الرابع: هل يلحق بالإسم الشريف كنيته المباركة الّتي هو كنية جدّه رسول الله على موضوعاً، اوحكماً؟ الاحوط: نعم، والاقوى: العدم، لانصراف التسمية إلى غير اللقب والكنية، كما هو الظاهر من ملاحظة العرف العام الذي هو مبنى موضوعات الاحكام.

وما في حديث الخضر أنّه قال: «لا يسمّى ولايكنّى» لا يكتفى بمجرّده في إثبات التكليف، لتطرّق الاحتمالات فيه، فأصل البراءة سالم عمّا ينافيه،

وكذا الحال في الإجماع المنقول، فإنّه لا يكفي وحده عند الفحول، كما تبيّن في علم الأصول، ولذا خص مولانا المحقق النوري قس الله تعالى نفسه، وطيّب رسه، المنع بخصوص ذكر اسمه المبارك المعهود،

ومع ذلك كلّه فليس بناكب عن الصراط، من سلك سبيل الاحتياط، والله الهادي إلى الاحتياط، والخروج عن شبهة الخلاف مطلوب في كلّ حال، والله الهادي إلى أصوب الاقوال.

## الأمر الثالث:

من الأمور المتعلّقة به صلوات الله عليه من تكاليف العباد بالنسبة إليه، محبّته بالخصوص، ولازم ذلك شدّة الإهتمام فيما هو مقتضى الحبّ بالنسبة إليه

إعلم أنّه لا ريب في وجوب محبّة جميع الائمّة الطاهرين، سلام الله عليهم السعين، وأنّ حبّهم جزء الإيمان، وشرط قبول الاعمال، والاخبار في ذلك متواترة. وقد مرّ بعض منها في الباب الاوّل من هذا الكتاب، وبعضها في الامر الثاني من هذا الباب(۱)، لكنّ في الإهتمام بمحبّة مولانا الحجّة علي خصوصيّة اقتضت الامر به بالخصوص من وجهين:

الاوّل: العقل، بيانه: إنّ الطبائع مجبولة بحبّ من يحسن إليها، ومن يكون واسطة في الإحسان إليها.

الله تعالى أوحى إلى موسى: حبّبني إلى خلقي، وحبّب خلقي إليّ، قال: يا ربّ، كيف أفعل؟ قال: ذكّرهم آلائي ونعمائى ليحبّونى. (\*)

<sup>(</sup>١) تقدّم ج ١/ ٣٦٤ ـ ٣٦٨. (٢) تفسير الإمام العسكري ﷺ: ١١٦.

النبي ﷺ قال: قال الله عز وجل لداود ﷺ: أحببني، وحبّبني إلى خلقي، قال: يا ربّ أنا أحبّك، فكيف أحبّبك إلى خلقك؟

قال: أُذكر أيادي عندهم، فإنّك إذا ذكرت ذلك لهم أحبّوني. (١١)

١٢٠٣ وفي مجالس الصدوق (ره): بإسناده عن ابن عبّاس قال:

قال رسول الله ﷺ: احبّوا الله لمايغذوكم به من نعمه، واحبّوني لحبّ الله عزّ وجلّ، واحبّوا أهل بيتي لحبّي. (٢)

وإذ قدعرفت ممّا قدّمنا في أبواب هذا الكتاب نبذاً من إحسان مولانا الحجّة على الينا، وحقوقه علينا، وأنّ جميع ما نتقلّب فيه من نعم الله المتكاثرة، وآلائه المتواترة، إنّما هو ببركة مولانا على وبواسطته،

فالعقل يحكم بحبه، بل طبائعنا مجبولة على ذلك.

النعماني: النقل، فقد روى السيّد المحدّث البحرانيّ (ره) في غاية المرام عن النعماني: بإسناده عن رسول الله على أمّتك؟ وهواعلم بذلك، ليلة أسري بي: يا محمّد، من خلّفت في الارض على أمّتك؟ وهواعلم بذلك، قلت: يا ربّ، أخي، قال: يا محمّد، عليّ بن أبي طالب؟ قلت: نعم يا ربّ، قال: يا محمّد، إنّي اطّلعت إلى الارض اطّلاعة فاخترتك منها، فلا أذكر حتّى تذكر معي أنا المحمود وأنت محمّد، ثمّ إنّي اطّلعت إلى الأرض اطّلاعة أخرى فاخترت منها عليّ بن أبي طالب، فجعلته وصيّك، فأنت سيّد الانبياء وعليّ سيّد الأوصياء، ثمّ شققت له إسماً من أسمائي، فأنا الاعلى وهو عليّ.

يا محمّد، إنّي خلقت عليّاً وفاطمة والحسن والحسين والاثمّة من نور واحد، ثمّ عرضت ولايتكم على الملائكة، فمن قبلها كان من المؤمنين، ومن

<sup>(</sup>١)قصص الأنبياء: ١٢٩، عنه دار السلام: ٣/٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) أمالي الصدوق: ٤٤٦ ح٧، أمالي الطوسي: ٢٧٨ ح٥٣١، عنه البحار: ٧٦/٢٧ ح٥.

جحدها كان من الكافرين.

يا محمّد، لو ان عبداً من عبادي عبدني حتّى ينقطع، ثمّ يلقاني جاحداً لولايتكم أدخلته النار، ثمّ قال: يا محمّد أتحبّ أن تراهم؟ قلت: نعم، فقال: قم أمامك، فتقدّمت أمامي، فإذا عليّ بن أبي طالب، والحسن بن عليّ، والحسين بن عليّ، وجعفر بن محمّد، والحسين بن عليّ، وجعفر بن محمّد، وموسى بن جعفر، وعليّ بن موسى، ومحمّد بن عليّ، وعليّ بن محمّد، والحسن بن عليّ، والحجّة القائم، كأنّه الكوكب الدرّي في وسطهم.

فقلت: يا ربّ، ومن هؤلاء؟

قال: هؤلاء الاثمة، وهذا القائم يحلّ حلالي ويحرّم حرامي، وينتقم من اعدائي، يا محمّد أحبّه، فإنّي أحبّه، وأحبّ من يحبّه. (١)

أقول: إن هذا الحديث يدل على أن في حبّه على الله تعالى مع أن حبّ جميع الائمة على واجب،

والسرّ في ذلك أمور :

منها: أنّ حبّه ومعرفته لا تنفكّان عن حبّ سائر الائمّة ومعرفتهم، ولا عكس فإذا عرفه وأحبّه الإنسان كمل فيه حقيقة الإيمان.

١٢٠٥ ويشهد لهذا ما في تاسع البحار، عن الفضائل:

بالإسناد عن الرضا على عن آبائه، عن علي عن رسول الله على الله عن رسول الله على حديث ذكر فيه أسماء الائمة الله إلى أن قال الله ومَنْ أحب أن يلقى الله وقد كمل إيمانه، وحسن إسلامه، فليتولّ الحجّة، صاحب الزمان، المنتظر، فهؤلاء مصابيح الدجى، وأئمة الهدى، وأعلام التقى، من أحبّهم وتولّاهم كنت ضامناً له على الله بالجنّة.

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ٩٤ ح٢٤، عنه غاية المرام: ٢٤٠/٢ ح١٠٥.

<sup>(</sup>٢) الفضائل: ١٧٩، عنه البحار: ٢٩٦/٣٦ ح١٢٥ م

ومنها: إن ظهور الدين وغلبة المسلمين على الكافرين يجري على يده ويتكمّل بظهوره كما مر في الباب الرابع،

وهذا أمر يوجب حبّه بخصوصه عقلاً وشرعاً كما لا يخفى.

17.٦ وهو مارواه السيد البحراني في غاية المرام في الباب الثالث والعشرين عن النعماني باسناده عن أبي عبدالله عن آبائه عن قال:

قال رسول الله ﷺ: إنّ الله اختار من الايّام يوم الجمعة، ومن الشهور شهر رمضان، ومن الليالي ليلة القدر، واختار من الناس الانبياء، واختار من الانبياء الرسل، واختار من الرسل، واختار مني عليّاً، واختار من عليّ الحسن والحسين، واختار من الحسين الاوصياء ينفون من التنزيل تأويل القائلين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين، تاسعهم باطنهم ظاهرهم، وهو أفضلهم. (1)

ومر في حرف النون قول الصادق في حديث عبّاد بن محمّد المدائني: دعوت لنور آل محمّد على وسابقهم.

رياتي في فضل البكاء في فراقه ﷺ ما يؤيّد ذلك أيضاً. (٢٠)

١٢٠٨ فإن قلت: ينافي ذلك ما روي في تاسع البحار، عن النعماني: بإسناده عن زيد الشحّام، قال: قلت لابي عبدالله عن زيد الشحّام، قال: قلت لابي عبدالله عن زيد الشحّام، قال: إنّ فضل أوّلنا يلحق فضل آخرنا، وفضل آخرنا يلحق فضل أوّلنا،

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ٦٧ ح٧، عنه غاية المرام: ٢٣٩/٢ ح١٠١.

<sup>(</sup>٢) غيبة النعماني: ٢٤٥ -٤٦، عنه البحار: ١٤٨/٥١ -٢٢.

فكلّ له فضل، قال: فقلت له:

جعلت فداك، وسّع عليَّ في الجواب، والله ما أسالك إلاّ مرتاداً؟

خلقنا واحد، وعلمنا واحد، وفضلنا واحد، وكلّنا واحد عند الله عزّوجلّ.

فقلت: اخبرني بعدّتكم؟ فقال: نحن إثنا عشر، هكذا حول عرش ربّنا جلّ وعزّ في مبتدأ خلقنا، اوّلنا محمّد، وأوسطنا محمّد، وآخرنا محمّد. (١)

قلت: لا تنافي بين هذا الحديث وبين ما سبق، لان هذا في بيان اتحاد طينتهم وكونهم مخلوقين من نور واحد، وأنهم في العلم والفضل سواء، كما وردت به أخبار أخر أيضاً، وهذا لاينافي كون بعضهم أفضل من بعض، بملاحظة بعض الخصوصيّات، كما وردت روايات في أفضليّة مولانا أمير المؤمنين من سائر الائمة المعصومين على ومع ذلك كلّه فعلم هذا وأمثاله موكول إليهم، وليس علينا البحث عنه، واللّه تعالى العالم، وهو العاصم.

## الأمر الرابع: تحبيبه إلى الناس

ويدل عليه جميع ما ذكرنا في الامر الثالث، لدلالة العقل على أن من يحب ويحسن حبه يرجّح تحبيبه، ويدل عليه أيضاً فحوى قوله تعالى في حديث موسى: حبّني إلى خلقي الخ.

١٢٠٩ ويدل عليه صريحاً ما روي في روضة الكافي: بإسناده عن أبي عبدالله عبداً حبّبنا إلى الناس، ولم يبغضنا إليهم، أما والله

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ٨٥ -١٦، عنه البحار: ٣٩٩/٣٦ -٩.

لو يروون محاسن كلامنا لكانوا به أعزّ، وما استطاع أحد أن يتعلّق عليهم بشيء ولكن أحدهم يسمع الكلمة فيحطّ إليها عشراً. (١)

١٢١٠ وفي مجالس الصدوق (ره): بإسناده عن الصادق على قال: رحم الله عبداً اجتر مودة الناس إلينا، فحد ثهم بما يعرفون، وترك ما ينكرون. (٢)

## الأمر الخامس:

إنتظار فرجه وظهوره صلوات الله عليه ،

والكلام فيه في مقامات:

أحدها: فضل ذلك، وثواب المنتظر، وانتظار الانبياء والائمة لذلك ويكفي في ذلك صلوات سيّد الساجدين في دعاء عرفة على المنتظرين، ودعاؤه لهم بعد الدعاء لمولاهم صلوات الله عليه (٢)،

ويدلّ على المقصود مضافاً إلى ذلك الروايات المتضافرة:

ا ١٢١١ ففي إكمال الدين: عن أبي عبدالله على قال: من مات منكم على هذا الامر منتظراً له كان كمن كان في فسطاط القائم على (1)

1717 - وعن أبي الحسن الرضا على قال: ما أحسن الصبر وانتظار الفرج! أما سمعت قول الله عزّوجل ﴿ وارتقبوا إنّي معكم رقيب ﴾ (٥)

﴿ فَانتظروا إِنِّي معكم من المنتظرين ﴾ (١) فعليكم بالصبر، فإنّه إنما يجيء الفرج على الياس، فقد كان الّذين من قبلكم أصبر منكم. (٧)

<sup>(</sup>۱)الكافي: ۸/۲۹ ح۲۹۳.

<sup>(</sup>٢) أمالي الصدوق: ١٥٩ ح٧، عنه البحار: ٢/٦٥ ح٤، وعن الخصال: ٢٥/١ ح٨٩.

<sup>(</sup>٣) الإقبال: ٩٣/٢ س٤، أوردناه في الصحيفة السجّادية الجامعة: ٣٢٣ ضمن الدعاء: ١٤٧.

<sup>(</sup>٤) كمال الدين: ٢/٦٤٤ ح١، عنه البحار: ١٢٥/٥٢ ح١٠. (٥) هود: ٩٣. (٦) الاعراف: ٧١.

<sup>(</sup>٧) كمال الدين: ٢/ ٦٤٥ ح٥، العيّاشي: ٢/ ١٥٠ ح٥، بنقيصة، عنهما البحار: ١٢٩/٥٢ ح٢٣.

١٢١٣ ـ وفي بصائر الدرجات: بإسناده عن أبي عبدالله على ، قال:

خرج أمير المؤمنين على بالناس يريد صفين حتى عبر الفرات، فكان قريباً من الجبل بصفين إذ حضرت صلاة المغرب، فأمعن بعيداً ثمّ توضاً، وأذّن، فلما فرغ من الأذان، انفلق الجبل عن هامّة بيضاء بلحية بيضاء، ووجه أبيض، فقال:

السلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته، مرحباً بوصيّ خاتم النبيّين، وقائد الغرّ المحجّلين، والأعزّ المأثور، والفاضل والفائق بثواب الصدّيقين، وسيّد الوصيّين، قال له:

وعليك السلام يا أخي شمعون بن حمون وصي عيسى بن مريم روح القدس، كيف حالك؟

قال: بخير، يرحمك الله، أنا منتظر روح الله ينزل فلا أعلم أحداً أعظم في الله بلاء ولا أحسن غداً ثواباً ولا أرفع مكاناً منك، الخبر. (١)

أقول: وجه الإستشهاد بهذا الحديث، أنّه يدلّ على كون شمعون منتظراً لهذا الظهور المبارك الميمون، والتشبّه بأولياء اللّه والإقتداء بهم أمر محبوب عند اللّه عزّ وجلّ ، مضافاً إلى سائر ما ورد في فضيلة الإنتظار.

١٢١٥ وعن الصادق أيضاً قال:

طوبى لشيعة قائمنا المنتظرين لظهوره في غيبته، والمطيعين له في ظهوره، أولئك أولياء الله الذين لاخوف عليهم ولا هم لا يحزنون. (٢)

<sup>(</sup>١)بصائر الدرجات: ٢٨٠ تح١٦، عنه البحار: ٣٩/١٣٤ ح٧.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين: ٢/ ٦٤٥ ح٦، وفي الحديث الاربعمائة المروي في الخصال: ٦١٠ ح١٠، عن أمير المؤمنين ﷺ (مثله)، عنه البحار: ١٢٣/٥٢ ح٧، وتمامه في ج١٨٩/١٠ ح١.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٢/٧٥٧ ح٥٤، عنه البحار: ١٤٩/٥٢ ح٧٠.

١٢١٦ وعن سيّد العابدين على قال: إنتظار الفرج من أعظم الفرج. (١)

الحسين الحسين المابلي على المابلي قال: دخلت على سيّدي على بن الحسين زين العابدين في فقلت له: يا بن رسول الله في اخبرني بالذين فرض الله عز وجل طاعتهم ومودّتهم، وأوجب على عباده الإقتداء بهم بعد رسول الله في .

فقال لي: يا كنكر، إنّ أولي الأمر الذين جعلهم الله عزّ وجلّ أثمّة للناس، وأوجب عليهم طاعتهم، أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب، ثمّ الحسين، إبنا عليّ بن أبي طالب، ثمّ انتهى الامر إلينا، ثمّ سكت.

فقلت: يا سيّدي روي لنا عن أمير المؤمنين ﷺ: أنّ الارض لاتخلو من حجّة لله جلّ وعزّ على عباده، فمن الحجّة والإمام بعدك؟ فقال ﷺ:

إبني محمّد، واسمه في التوراة «باقر»، يبقر العلم بقراً، هو الحجّة والإمام بعدى، ومن بعد محمّد ابنه جعفر، واسمه عند أهل السماء «الصادق».

فقلت له: يا سيّدي، فكيف صار اسمه «الصادق» وكلّكم صادقون؟

فقال: حدّ ثني أبي، عن أبيه هذا ، أنّ رسول الله في قال: إذا ولد ابني جعفر بن محمّد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب في فسمّوه «الصادق»، فإنّ للخامس من ولده ولداً اسمه جعفر، يدّعي الإمامة اجتراءً على الله عزّ وجلّ وكذباً عليه، فهو عند الله جعفر الكذّاب، المفتري على الله عزّ وجلّ، والمدّعي لما ليس له بأهل، المخالف على أبيه، والحاسد لاخيه،

ذلك الّذي يروم كشف ستر الله عند غيبة وليّ الله عزّوجلّ.

ثمّ بكى عليّ بن الحسين على بكاءً شديداً، ثمّ قال: كأنّي بجعفر الكذّاب وقد حمل طاغية زمانه على تفتيش أمر وليّ الله، والمغيّب في حفظ الله، والتوكيل بحرم أبيه جهلاً منه بولادته، وحرصاً منه على قتله إن ظفر به، طمعاً في ميراثه حتى يأخذه بغير حقة.

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٢/ ٣٢٠ ضمن ح٢.

قال أبو خالد: فقلت له: يا بن رسول الله، وإنّ ذلك لكائن،

فقال: إي وربّي، إنّ ذلك لمكتوب عندنا في الصحيفة الّتي فيها ذكر المحن الّتي تجري علينا بعد رسول الله ﷺ.

قال أبو خالد: فقلت: يا بن رسول الله، ثمّ يكون ماذا؟

قال على الله عنه تمتد الغيبة بولى الله عز وجل، الثاني عشر من أوصياء رسول الله على، والأئمة بعده.

يا أبا خالد، إنّ أهل زمان غيبته القائلين بإمامته والمنتظرين لظهوره أفضل من أهل كلّ زمان، لأنّ الله تبارك وتعالى أعطاهم من العقول والأفهام والمعرفة ماصارت به الغيبة عندهم بمنزلة المشاهدة، وجعلهم في ذلك الزمان بمنزلة المجاهدين بين يدي رسول الله على السيف، أولئك المخلصون حقاً وشيعتنا صدقاً ، والدعاة إلى دين الله عز وجل سرا وجهراً. (١)

١٢١٨ وفي كتاب الغيبة للشيخ الطوسى (ره) عن كتاب الغيبة لفضل بن شاذان (ره): بإسناده عن المفضّل بن عمر قال:

ذكرنا القائم ﷺ، ومن مات من أصحابنا ينتظره، فقال لنا أبو عبدالله:

إذا قام أتى المؤمن في قبره، فيقال له: يا هذا إنّه قد ظهر صاحبك، فإن تشأ أن تلحق به فالحق، وإن تشأ أن تقيم في كرامة ربَّك فاقم. (٢)

١٩١٠ وفي كمال الدين بإسناده عن الصقر بن أبي دلف، قال:

سمعت أباجعفر محمّد بن على الرضا على يقول: إنّ الإمام بعدي إبني على"، أمره أمرى وقوله قولى، وطاعته طاعتى والإمام بعده ابنه الحسن، أمره امر ابيه، وقوله قول ابيه، وطاعته طاعة ابيه، ثمّ سكت.

<sup>(</sup>١) الاحتجاج: ٢٨/٢، عنه البحار: ٣٨٧/٣٦ - ١ و٥٩/١٢٢ - ٤ (قطعة).

<sup>(</sup>٢) غيبة الطوسى: ٤٥٥٨ ح ٤٧٠، عنه البحار: ٩١/٥٣ ح٩٨.

ثمّ قال: إنّ من بعد الحسن إبنه القائم بالحقّ المتنظر.

فقلت له: يا بن رسول الله ﷺ ولم سمّى القائم؟

قال: لانَّه يقوم بعد موت ذكره، وارتداد أكثر القائلين بإمامته.

فقلت له: ولم سمّي المنتظر؟ قال: لأنّ له غيبة تكثر أيّامها، ويطول أمدها، فينتظر خروجه المخلصون وينكره المرتابون، ويستهزئ بذكره الجاحدون، ويكذّب فيه الوقّاتون، ويهلك فيه المستعجلون، وينجو فيه المسلّمون. (١)

١٢٢٠ وعن على بن مهزيار، قال:

كتبت إلى أبي الحسن صاحب العسكر على اساله عن الفرج، فكتب إلى ": إذا غاب صاحبكم عن دار الظالمين فتوقعوا الفرج. (٢)

١٢٢١ وفي أصول الكافي: عن أبي بصير، قال:

قلت لابي عبدالله على جعلت فداك، متى الفرج؟ فقال: يا أبا بصير، وأنت ممن يريد الدنيا، من عرف هذا الامر فقد فرّج عنه لانتظاره. (٢)

أقول: الظاهر أنّه لمّا كان المقصود من الفرج النصرة للإمام، والجهاد بين يديه، بيّن بين الله المقصد حاصل للشيعة بانتظارهم للفرج، ونبّه على ان الحقيق عليهم أن يكون غرضهم من الإنتظار هذا المقصد الاسنى، لا الأصول من الشهوات النفسانيّة، واللّذات الجسمانيّة، كما هو دأب الاكثرين.

وسيأتي ما يؤيد ذلك في المقام الرابع.

1777 - وفي البحار: عن أمير المؤمنين على قال: إنتظروا الفرج ولا تياسوا من روح الله، فإن احب الاعمال إلى الله عز وجل انتظار الفرج. (١٠)

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٣٧٨/٢ ح٣، عنه البحار: ٣٠/٥١ ح٤.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين: ٢/ ٣٨٠ ح٢، عنه البحار: ١٥٩/٥١ ح٢. (٣) الكافي: ١/ ٣٧١ ح٣، عنه

الوافي: ٢٧/٢ ح٧، غيبة النعماني: ٣٣٠ ح٣، عنه البحار: ١٤٢/٥٢ ح٥٥.

<sup>(</sup>٤) الخصال: ٢١٦/٢ ٢٥٥ الحديث الأربعمائة، عنه البحار: ٢٥/٥٢ ح٧.

177٣ وعنه على قال: الآخذ بامرنا معنا غداً في حظيرة القدس، والمنتظر لأمرنا كالمتشحّط بدمه في سبيل الله. (١)

١٢٢٤ و عن الفيض بن المختار ، عن أبي عبدالله على قال:

من مات منكم وهو منتظر لهذا الأمر كمن هو مع القائم في فسطاطه،

قال: ثمّ مكث هنيئة، ثمّ قال: لا بل كمن قارع معه بسيفه،

ثمّ قال ﷺ: لا والله كمن استشهد مع رسول الله ﷺ. (٢)

١٢٢٥ وعن أبي عبدالله، عن آبائه، عن أمير المؤمنين على ، قال:

أفضل عبادة المؤمن إنتظار فرج الله. (٢)

١٢٢٦ وفي الكافي: بسند صحيح عن عبدالله بن المغيرة، قال:

فقال على عليكم بهذا البيت فحجّوه. فأعاد عليه الحديث،

فقال على عليكم بهذا البيت فحجّوه، أما يرضى أحدكم أن يكون في بيته، ينفق على عياله من طوله ينتظر أمرنا، فإن أدركه كان كمن شهد مع رسول الله بدراً، وإن مات منتظراً لامرنا كان كمن كان مع قائمنا هي هكذا في فسطاطه وجمع بين السبّابتين ولا أقول هكذا وجمع بين السبّابة والوسطى و فإنّ هذه أطول من هذه، فقال أبو الحسن على صدق. (3)

أقول: لا تنافي هذه الرواية ما ورد في الاخبار من استحباب المرابطة حتى في زمان الغيبة، فإنّ الظاهر أنّ غرض السائل الفوز بثواب الرباط والجهاد،

<sup>(</sup>١) الخصال: ٢١٦/٢ ٢٥ الحديث الأربعمائة، عنه البحار: ٢٥/١٢٣ ح٧.

<sup>(</sup>٢) المحاسن: ١/١٧٤ ح ١٥١، عنه البحار: ١٢٦/٥٢ ح ١٨٠

 <sup>(</sup>٣) المحاسن: ١٩١/١ ح ٤٤٠، عنه البحار: ١٣١/٥٢ ح ٣٣٠.

فدله على الحج والإنتظار، فيحصل له ثواب الجهاد والرباط والحج، جميعاً، وأمّا الرباط فلا يدرك به ثواب الحج.

ويؤيّد ما ذكرناه أنه على قال: عليكم بهذا البيت، إلخ، ولم يقل: لا ترابطوا، أو لايجوز، أو لايحلّ، ونحوها، والله العالم(١٠).

١٢٢٧ ـ وفي تفسير النعماني (ره): عن أمير المؤمنين على قال:

قال رسول الله على البا الحسن، حقيق على الله ان يدخل أهل الضلال الجنة، وإنّما عنى بهذا المؤمنين الذين قاموا في زمن الفتنة على الائتمام بالإمام، الخفي المكان، المستور عن الاعيان، فهم بإمامته مقرون، وبعروته مستمسكون، ولخروجه منتظرون، موقنون، غير شاكين، صابرون مسلمون، وإنّما ضلّوا عن مكان إمامهم وعن معرفة شخصه.

يدل على ذلك أن الله تعالى إذا حجب عن عباده عين الشمس التي جعلها دليلاً على أوقات الصلاة، فموسع عليهم تأخير الموقّت، ليتبيّن لهم الوقت بظهورها، ويستيقنوا أنّها قد زالت، فكذلك المنتظر لخروج الإمام، المتمسك بإمامته موسع عليه جميع فرائض الله الواجبة عليه، مقبولة منه بحدودها، غير خارج عن معنى مافرض عليه، فهو صاير محتسب، لا تضرّه غيبة إمامه. (٢)

١٢٢٨ وفي كمال الدين: عن محمّد بن النعمان، قال:

قال لي أبو عبدالله على: أقرب ما يكون العبد إلى الله عزّ وجلّ، وأرضى ما يكون عنه، إذا افتقدوا حجّة الله، فلم يظهر لهم، وحجب عنهم فلم يعلموا بمكانه، وهم في ذلك يعلمون أنّه لا تبطل حجج الله ولا بيّناته،

فعندها فليتوقّعوا الفرج صباحاً ومساءً، فإنّ أشدّ ما يكون غضباً على اعدائه إذا أفقدهم حجّته فلم يظهر لهم، وقد علم أنّ أولياءه لا يرتابون، ولو علم أنّهم يرتابون ما أفقدهم حجّته طرفة عين. (٢)

<sup>(</sup>١) الكافي: ٥/٢٢ ح٢. (٢) تفسير النعماني: ٢٠، عنه البحار: ١٤٣/٥٢ ح ٦١.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٢/ ٣٣٩ ح١٧، عنه البحار: ٩٤/٥٢ ح٩.

١٢٢٩ ـ و عنه على في قول الله عز وجل : ﴿ الم \* ذلك الكتاب لا ريب فيه والغيب هو الحجّة الغائب، وشاهد ذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ويقولون لو لا أنزل عليه آية من ربّه فقل إنّما الغيب لله فانتظروا انّي معكم من المنتظرين ﴿ (٢) . (٢)

١٢٣٠ وفي أصول الكافي: بإسناده عن أبي جعفر على قال: ما ضر من مات منتظراً لامرنا أن لا يموت في وسط فسطاط المهدي وعسكره. (١٠)

١٢٣١ وفي رواية عمّار الساباطيّ الآتية إن شاء الله تعالى، عن أبي عبدالله به قال: أما والله يا عمّار لا يموت منكم ميّت على الحال الّتي أنتم عليها إلاّ كان أفضل عند اللّه من كثير من شهداء بدر وأحد، فابشروا. (٥٠)

١٢٣٢ وفيه: عن أبي جعفر ﷺ ـ في حديث ـ قال:

واعلموا أنَّ المنتظر لهذا الأمر له مثل أجر الصائم القائم، ومن أدرك قائمنا فخرج معه، فقتل عدوّنا كان له مثل أجر عشرين شهيداً، ومن قتل مع قائمنا كان له مثل أجر خمسة وعشرين شهيداً. (١)

١٢٣٣ وفي مجمع البيان: عن الحارث بن المغيرة، قال:

كنّا عند أبى جعفر على، فقال: العارف منكم هذا الأمر، المنتظر له، المحتسب فيه الخير، كمن جاهد والله مع قائم آل محمّد على بسيفه،

ثمّ قال: بل والله كمن جاهد مع رسول الله ﷺ بسيفه،

ثمّ قال الثالثة: بل والله كمن استشهد مع رسول الله في فسطاطه. (٧)

<sup>(</sup>٢) يونس: ٢٠. (١) البقرة: ١-٣.

<sup>(</sup>٣)كمال الدين: ٢/ ٣٤٠ ح ٢٠، عنه البحار: ٥١/١٥ ح ٢٩ وج٢٥/١٢٤ ح١٠.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ١/٣٣٤ ح٢. (٤)الكافي: ٣٧٢/١ ح٦، عنه الوافي: ٤٣٦/٢ ح٥.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٢٢٢/٢ ضمن ح٤، عنه الوافي: ٩٩٨/٥ ح٤، والبحار: ٧٣/٧٥ ح٢١.

<sup>(</sup>٧) مجمع البيان: ٩/٨٣٨٦، عنه البحار: ١٤١/٦٨ ح٨، تقدّم ج١ /٦٠١ ح١٠١٠.

17٣٤ وفي تفسير البرهان: عن الحسن بن أبي حمزة، عن أبيه قال: قلت لابي عبدالله على: جعلت فداك، قد كبر سنّي، ودقّ عظمي، واقترب أجلي، وقد خفت أن يدركني قبل هذا الأمر الموت؟ قال: فقال لي:

يا ابا حمزة، من آمن بناً، وصدّق حديثنا، وانتظر أمرنا، كان كمن قتل تحت راية القائم، بل والله تحت راية رسول الله ﷺ. (۱)

١٢٣٥ وفي كمال الدين: عن المفضّل بن عمر قال:

سمعت الصادق ﷺ يقول: من مات منتظراً لهذا الامر كان كمن كان مع القائم في فسطاطه، لا بل كان كالضارب بين يدي رسول الله ﷺ بالسيف. (٢٠) 17٣٦ وفي البرهان: بإسناده عن مسعدة قال:

كنت عند الصادق به إذ أتاه شيخ كبير قد انحنى، متكناً على عصاه، فسلم فرد عليه أبو عبدالله به الجواب.

ثم قال: يا بن رسول الله ﷺ ناولني يدك لأقبلها، فاعطاه، فقبلها ثم بكى، ثم قال ابوعبدالله ﷺ: ما يبكيك يا شيخ؟ فقال: جعلت فداك اقمت على قائمكم منذ مائة سنة، اقول: هذا الشهر، وهذه السنة، وقد كبر سني، ورق جلدي، ودق عظمي، واقترب أجلي، ولا أرى فيكم ما أحب، أراكم مقتولين مشردين، وأرى أعداءكم يطيرون بالأجنحة، وكيف لا أبكي؟!

فدمعت عينا أبي عبدالله على، ثمّ قال: يا شيخ إن أبقاك الله حتّى ترى قائمنا، كنت في السنام الأعلى، وإن حلّت بك المنيّة جئت يوم القيامة مع ثقل محمّد على، ونحن ثقله،

فقال ﷺ: إنّي مخلف فيكم الثقلين، فتمسّكوا بهما لن تضلّوا: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فقال الشيخ: لا أبالي بعدما سمعت هذا الخبر.

<sup>(</sup>١)تاويل الآيات: ٢/ ٦٦٥ ح ٢١، عنه البرهان: ٥/ ٢٩١ ح٩، والبحار: ١٤١/٦٨ ح ٨٦.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين: ٣٨٨١ ح١١، عنه البحار: ١٤٦/٥٢ ح٦٩.

ثم قال على: يا شيخ!إعلم أن قائمنا يخرج من صلب الحسن العسكري، والحسن يخرج من صلب محمد، ومحمد يخرج من صلب محمد، ومحمد يخرج من صلب علي، وعلي يخرج من صلب موسى إبني هذا \_ وأشار إلى ابنه موسى وهذا خرج من صلبي، نحن إثنا عشر كلّنا معصومون مطهرون، الخبر. (1)

المجاد وفي روضة الكافي: بإسناده عن إسحاق بن عمّار قال: حدّثني رجل من اصحابنا، عن الحكم بن عتيبة، قال: بينا أنا مع أبي جعفر على والبيت غاص باهله إذ أقبل شيخ يتوكّا على عنزة (٢) له، حتّى وقف على باب البيت،

فقال: السلام عليك يا بن رسول الله ورحمة وبركاته، ثمّ سكت،

فقال أبو جعفر ﷺ: وعليك السلام ورحمة الله وبركاته،

ثم اقبل الشيخ بوجهه على اهل البيت، وقال: السلام عليكم، ثم سكت حتى اجابه القوم جميعاً، وردّوا عليه السلام.

ثم أقبل بوجهه على أبي جعفر هذا ثم قال: يا بن رسول الله ، أدنني منك جعلني الله فداك ، فوالله إنّي لأحبّكم وأحب من يحبّكم ، فوالله ما أحبّكم وأحب من يحبّكم لطمع في دنيا ، وإنّي لابغض عدوكم وأبرا منه ، ووالله ما أبغضه وأبرا منه لوتر كان بيني وبينه ، والله إنّي لأحلّ حلالكم ، وأحرّم حرامكم ، وأنتظر أمركم ، فهل ترجو لي جعلني الله فداك .

فقال أبو جعفر ﷺ: إليَّ، إليَّ، حتى اقعده إلى جنبه، ثمّ قال: أيّهاالشيخ، إنّ أبي عليّ بن الحسين ﷺ أتاه رجل فسأله عن مثل الّذي سألتني عنه،

فقال له ابني على: إن تمت ترد على رسول الله على وعلى على والحسن والحسن وعلى على الحسين، ويثلج قلبك، ويبرد فؤادك، وتقرّ عينك، وتستقبل بالروح والريحان مع الكرام الكاتبين، لو قد بلغت نفسك هاهنا و اهوى بيده إلى حلقه وإن تعش ترى ما يقرّ الله به عينك، وتكون معنا في السنام الاعلى.

<sup>(</sup>١)كفاية الأثر: ٢٦٤، عنه البرهان: ٢٢٦/٣ ح١ والبحار: ٤٠٨/٣٦. (٢): عصا في رأسها حديد.

قال الشيخ: كيف قلت يا أبا جعفر؟ فأعاد عليه الكلام،

فقال الشيخ: الله أكبريا أباجعفر، إن أنا مت ارد على رسول الله على وعلى على وعلى على وعلى على وعلى على والحسن، والحسين وعلى بن الحسين، وتقرّ عيني، ويثلج قلبي، ويبرد فؤادي، وأستقبل بالروح والريحان مع الكرام الكاتبين لو قد بلغت نفسي إلى هاهنا، وإن أعش أرى ما يقرّ الله به عيني، فأكون معكم في السنام الأعلى.

ثم اقبل الشيخ ينتحب، وينشج ها ها ها، حتّى لصق بالارض، وأقبل أهل البيت ينتحبون وينشجون لما يرون من حال الشيخ،

وأقبل أبو جعفر على يمسح بإصبعه الدموع من حماليق عينيه (١) وينفضها.

ثمّ رفع الشيخ رأسه فقال لابي جعفر على: يا بن رسول الله الله الله يدك جعلني الله فداك، فناوله يده فقبّلها، ووضعها على عينيه وخدّه، ثمّ حسر عن بطنه وصدره، فوضع يده على بطنه وصدره.

ثم قام فقال: السلام عليكم، واقبل أبو جعفر على ينظر في قفاه وهو مدبر ثم قام فقال: السلام عليكم، وأقبل أبو جعفر ألى رجل من أهل الجنة فم أقبل بوجهه على القوم، فقال: من أحب أن ينظر إلى هذا، فقال الحكم بن عتيبة: لم أر ماتماً قط يشبه ذلك المجلس. (٢)

المقام الثاني : في وجوب انتظار القائم على كلّ احد:

١٢٣٨ ويدل على ذلك ، مضافاً إلى بعض ما مر ، ما رواه ثقة الإسلام الكليني (ره) في أصول الكافي: بإسناده عن إسماعيل الجعفي، قال:

دخل رجل على أبي جعفر ﷺ ومعه صحيفة، فقال له أبو جعفر ﷺ:

هذه صحيفة مخاصم سأل عن الدين الذي يقبل فيه العمل، فقال: رحمك الله، هذا الذي أريد، فقال أبو جعفر على الله الله إلا الله وحده لا شريك له، وأنّ محمداً عبده ورسوله، وتقرّ بما جاء من عند الله والولاية لنا أهل

<sup>(</sup>١)حملاق العين: باطن اجفانها الّذي يسودها الكحل وجمعه حماليق.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٧٦/٨ ح٣٠، عنه البحار: ٣٦١/٤٦ ح٣.

البيت، والبراءة من عدوّنا، والتسليم لأمرنا، والورع، والتواضع وانتظار قائمنا، فإنّ لنا دولة، إذا شاء الله جاء بها. (١)

الله هل تعرف مودّتي لكم، وانقطاعي إليكم، وموالاتي إيّاكم؟ قال: فقال: الله هل تعرف مودّتي لكم، وانقطاعي إليكم، وموالاتي إيّاكم؟ قال: فقال: نعم، قال: فقلت: فانّي أسألك مسألة تجيبني فيها، فإنّي مكفوف البصر، قليل المشي، ولا أستطيع زيارتكم كلّ حين، قال: هات حاجتك، قلت: أخبرني بدينك الّذي تدين الله عزّ وجلّ به أنت وأهل بيتك لادين الله عزّ وجلّ به.

قال على إن كنت أقصرت الخطبة فقد أعظمت المسألة، والله لأعطينك ديني ودين آبائي الذي ندين الله عزّ وجلّ به: شهادة أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمّداً رسول الله على والإقرار بما جاء به من عند الله، والولاية لولينا، والبراءة من عدونا، والتسليم لامرنا، وانتظار قائمنا، والإجتهاد والورع. (٢)

انّه قال المعماني: بإسناده عن ابي بصير، عن ابي عبدالله به انّه قال ذات يوم: الا أخبركم بما لا يقبل اللّه عزّ وجلّ من العباد عملاً إلاّ به؟

فقلت: بلى، فقال: شهادة أن لا إله إلاّ اللّه، وأنّ محمّداً عبده، والإقرار بما أمر الله، والولاية لنا، والبراءة من أعدائنا \_ يعني الائمّة خاصّة \_ والتسليم لهم، والورع، والإجتهاد، والطمأنينة، والإنتظار للقائم عليها.

ثمّ قال ﷺ: إنّ لنا دولة يجيء اللهّ بها إذا شاء، ثمّ قال:

من سرّه أن يكون من أصحاب القائم، فلينتظر، وليعمل بالورع ومحاسن الاخلاق وهو منتظر، فإن مات وقام القائم بعده كان له من الاجر مثل أجر من أدركه، فجدّوا وانتظروا هنيئاً لكم أيّتها العصابة المرحومة. (٢)

<sup>(</sup>١)الكافي: ٢٢/٢ ح١٢، عنه البحار: ٢٦/١ ح٢، وعن أمالي الطوسي: ١٧٩ ح٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢١/٢ ح١٠، عنه البحار: ١٤/٦٩ ح١٠.

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني: ٢٠٠ - ١٦، عنه البحار: ١٤٠/٥٢ ح٥٠، منتخب الأثر: ٤٩٧ ح٩.

أقول: قوله: «يعني الاثمّة خاصّة» يحتمل أن يكون من كلام الإمام على ويحتمل أن يكون من كلام الإمام وليّاً له في أموره، مفروضاً عليه اتبّاعه، في وروده وصدوره، بيّن أنّ من تجب ولايته هو الذي خصّه الله عزّ وجلّ بالعصمة والإمامة، لا كلّ من ينتمي برسول الله على وينتسب إليه، وتجب المعاداة لمعاند الإمام سواء كان المعاند من ذريّة النبيّ على الم غيرهم.

1**٢٤١ ـ و**ممّا يدلّ على وجوب الإنتظار، ما رواه الشيخ الصدوق (ره) في كمال الدين: بإسناده عن عبدالعظيم الحسني، قال:

دخلت على سيّدي محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن البي طالب عليّ ، وأنا أريد أن أساله عن القائم، هو المهديّ أو غيره، فابتدأني فقال لي: يا أبا القاسم، إنّ القائم منّا هو المهديّ الذي يجب أن ينتظر في غيبته ويطاع في ظهوره، وهو الثالث من ولدي. (۱)

١٤٤٢ وفيه: بسندين صحيحين عن أبي عبدالله هي، قال:

أقرب ما يكون العباد من الله عز وجل، وأرضى ما يكون عنهم إذا فقدوا حجّة الله، فلم يظهر لهم ولم يعلموا بمكانه، وهم في ذلك يعلمون أنّه لم تبطل حجج الله عز وجل ولا بيّناته، فعندها فتوقّعوا الفرج صباحاً ومساءً،

وإن أشد مايكون غضب الله على أعدائه إذا افتقدوا حجّته، فلم يظهر لهم، وقد علم أن أولياءه لا يرتابون ولو علم أنهم يرتابون ما غيّب عنهم حجّته طرفة عين، ولا يكون ذلك إلا على رأس شرار الناس. (٢)

المقام الثالث: في معنى الإنتظار المأمور به في تلك الاخبار:

وهو كيفيّة نفسانيّة، ينبعث منها التهيّؤ لما تنتظره، وضدّه اليأس، فكلّما كان

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٢٧٧/٢ ح١، عنه البحار: ١٥٦/٥١ ح١.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين: ٢/ ٣٣٩ ح١٦ و١٧، عنه البحار: ١٤٥/٥٢ ح٦ وص٩٤ ح٩.

الإنتظار اشد كان التهيو آكد، الا ترى أنه إذا كان لك مسافر تتوقع قدومه إزداد تهيؤك لقدومه كلما قرب حينه، بل ربّما تبدّل رقادك بالسهاد لشدة الإنتظار، وكما تتفاوت مراتب الإنتظار من هذه الجهة، كذلك تتفاوت مراتبه من حيث حبّك لمن تنتظره، فكلما اشتد الحب ازداد التهيو للحبيب، وأوجع فراقه، بحيث يغفل المنتظر عن جميع ما يتعلق بحفظ نفسه، ولا يشعر بما يصيبه من الآلام الموجعة والشدائد المفظعة.

فالمؤمن المنتظر لقدوم مولاه كلّما اشتدّ انتظاره ازداد جهده في التهيّؤ لذلك بالورع والإجتهاد، وتهذيب نفسه عن الاخلاق الرذيلة، واقتناء الاخلاق الحميدة حتى يفوز بزيارة مولاه ومشاهدة جماله في زمن غيبته، كما اتّفق ذلك لجمع كثير من الصالحين الاخيار، ولذلك أمر الائمة الطاهرون على فيما سمعت من الروايات وغيرها بتهذيب الصفات، وملازمة الطاعات.

بل رواية أبي بصير السابقة مشعرة أو دالّة على توقّف الفوز بذلك الآجر على العمل بالورع ومحاسن الآخلاق، حيث قال على: من سرّه أن يكون من أصحاب القائم فلينتظر، وليعمل بالورع ومحاسن الآخلاق وهو منتظر، فإن مات وقام القائم بعده كان له من الاجر مثل من أدركه، إلخ. ولا ريب أنّه كلّما اشتد الإنتظار ازداد صاحبه مقاماً وثواباً عند اللّه عز وجلّ، جعلنا اللّه تعالى من المخلصين المنتظرين لمولانا صاحب الزمان، عجّل اللّه تعالى فرجه.

المقام الرابع: هل يعتبر في الإنتظار قصد القربة أم لا؟

وتوضيح الحال في المقال موقوف على مقدّمتين:

الأولى: في بيان ما يعتبر فيه النيّة

فنقول: إنَّ الأوامر الصادرة من الشارع على ثلاثة أقسام: أحدها:

ما علم انحصار المصلحة فيها في الإتيان بها على وجه التعبُّد كالصلاة.

وثانيها: ما علم عدم انحصار المصلحة فيها في الإتيان بها على وجه التعبّد، بل المقصود حصول المأمور به على أي وجه اتّفق، 172٣ - كقوله ﷺ: اغسل ثوبك من أبوال ما لايؤكل لحمه (١)

إذ نعلم أنَّ الغرض انغسال الثوب فقط من دون نظر إلى قصد الغاسل.

وثالثها: ما لم يعلم انحصار المصلحة فيها في الإتيان بها على وجه التعبّد، كزيارة المؤمن، ونحوها.

ولاريب في اعتبار النيّة في القسم الاوّل، لو اخلّ بها لم يسقط عنه التكليف كما أنّه لا ريب في عدم اعتبارها في القسم الثاني،

وأمّا القسم الثالث فإن أتى المكلّف بها بقصد التعبّد استحقّ الثواب، وإن أتى بها من دون قصد التعبّد لم يستوجب الثواب، ولم يستوجب العقاب،

والفرق بين هذا وبين المباحات الّتي يترتب عليها الثواب إذا صدر من المكلّف بقصد الطاعة، أنّ هذا تعلّق به الامر رأساً، والمباحات التّي يترتّب عليها الثواب لايتعلّق بها الامر رأساً، لأنّ المفروض كونها مباحة، بل يتعلّق بها الامر لكونها وصلة إلى أمر راجح في الشرع.

المقدّمة الثانية: في بيان المراد من قصد القربة المعتبر في العبادات

فنقول: المراد منها الإتيان بالمأمور به بقصد الإطاعة لله جلّ شأنّه، وامتثال أمره عزّ اسمه، سواء كان الداعي له إلى قصد الإطاعة أنّه وجده أهلاً لذلك، أم كان الداعي حبّه لله، أو الشكر له، أو التقرّب إليه، أو رجاء الثواب، أو خوف العقاب درجات بعضها فوق بعض، و كلّ يعمل على شاكلته (۱)، والدليل على اعتبار النيّة على النحو المذكور في العبادات مذكور في كتب الفقه من الإجماع، والآيات كقوله تعالى: هليعبدوا الله مخلصين له الدين (۱) وغيرها.

<sup>(</sup>١) الكافى: ٣/ ٧٥ ح٣. (٢) الإسراء: ٨٤. (٣) البيّنة: ٥.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢/ ٨٤ ح١، عنه البحار: ٧/ ١٨٥ ح١، والوسائل: ٣٣/١ ح١.

17٤٦ وفيه: عن الصادق على قال الله عز وجل : انا خير شريك، من اشرك معي غيري في عمل لم اقبله، إلا ما كان لي خالصاً،

إلى غير ذلك من الاحاديث المدوّنة في كتب علمائنا رحمهم الله. (٢٠)

إذا عرفت ما ذكرنا، فاعلم أنّ الاقرب كون الإنتظار المأمور به في الاخبار من القسم الثالث، فحينئذ يتصوّر فيه أقسام:

الاول: أن يكون غرض المنتظر إطاعة أمر الله، سواء كان الباعث له على الإطاعة رجاء الثواب الموعود أم لا.

الثاني: أن يكون الباعث له على الإنتظار إطاعة الأمر، والفوز بالثواب الدنيوي، أو الأخروي، ويكون قصد الثواب تبعاً، وقصد الإطاعة مستقلاً،

وهذان القسمان يوجبان الفوز بجميع ما ورد في الروايات من المثوبات والعطيّات، وينبغي للمؤمن أن يختار القسم الأوّل،

بل يختار أعلى أصنافه الّتي أشرنا إليها.

والقسم الثالث: أن يكون الإنتظار بقصد الفوز بالمثوبات، والمواهب الاخروية أو الدنيوية، لعلمه باجتماع لوازم التعيش، وطول العمر، وسعة الرزق وازدياد النعم وانكشاف الهم والغم والالم، في زمان ظهور مولانا صلوات الله عليه بحيث لا يريد بانتظاره سوى ذلك،

ولا يكون له نظر إلاّ الإطاعة لأمر الله.

<sup>(</sup>١)أمالي الطوسي: ١٠٨ ح١٠، عنه البحار: ٢١٢/٧٠ ح٣٨، والوسائل: ٢٤٣ ح١٠.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/ ٢٩٥ ح ٩، عنه البحار: ٢٤٣/٧٠ ح١٥، والوسائل: ٢/٤٤ ح ٩.

القسم الرابع: عكس القسم الثاني، والظاهر أنّه لا يستحق الثواب الموعود في الروايات \_ في هذين القسمين \_ لان استحقاق الثواب بالعبادة موقوف على قصد الإطاعة، كما سمعت في صريح الرواية.

والمفروض أنّه لم يأت بالمأمور به تعبّداً، فليس انتظاره عبادة، وكما لا يستحقّ الثواب، كذلك لا يستحقّ العقاب أيضاً، لانّا لم نعلم إنحصار المصلحة فيه في الإتيان به بقصد التعبّد فقط، بل الظاهر من الممارسة في أخبار المقام أنّ الغرض أن لا يياس المؤمن من ظهور الإمام عليه الصلاة والسلام.

ولذلك قال أمير المؤمنين على العديث الذي قدّمناه في المقام الاوّل: انتظروا الفرج، ولاتياسوا من روح الله ... إلخ،

فإنّ الظاهر أنّ قوله: لا تيأسوا، بيان لاوّل درجات الإنتظار،

ويومئ إلى ذلك أيضاً كلام مولانا الصادق في رواية أبي بصير السابقة: يا أبابصير، وأنت ممن يريد الدنيا ... إلخ (۱) ، معترضاً عليه بهذا القول، يعني إن الحقيقة على مثلك أن يكون منصرفاً عن إرادة النيل باللذات الدنيوية بانتظار الفرج، وهذا البيان يدل على ما ذكرنا من عدم استحقاق العقاب لو كان همة مقصوراً على نيل الثواب، ونظير ذلك كثير في الاعمال، كزيارة المؤمن، وعيادة المريض، وتشييع الجنائز، وقضاء حوائج الإخوان وغيرها، إذ لم يقل أحد بأن المؤمن إذا قضى حاجة لاخيه المؤمن لم يقصد بذلك التعبد يستوجب عقاباً بهذا العمل، نعم، استحقاق الثواب في هذا ونحوه موقوف على قصد التعبد، كما نبهنا عليه، فتدبر.

فإن قلت: يمكن القول بوجوب قصد التقرّب في الإنتظار وحرمة خلافه، ١٢٤٧ نظراً إلى الحديث المروي في تحف العقول عن المفضّل بن عمر (ره) عن أبى عبدالله على قال: إفترق الناس فينا على ثلاث فرق:

<sup>(</sup>١) تقدّم ص١٦٨ ح١٢٢١.

فرقة أحبّونا انتظار قائمنا ليصيبوا من دنيانا، فقالوا، وحفظوا كلامنا، وقصروا عن فعلنا فسيحشرهم الله إلى النار، الخبر. (١)

قلت: هذه صفة المنافقين، الذين اظهروا حبّ اهل البيت بالسنتهم، وتابى قلوبهم، وما ذكرناه ظاهر من قوله بين فقالوا إلى آخره، فالمقصود والله العالم، أن هؤلاء المنافقين أظهروا حبّنا بالسنتهم، ليصيبوا أغراضهم الدنية الدنيويّة إذا ظهر القائم بالسيف من أهل البيت، وفعلهم مخالف لقولهم، وهذا دليل نفاقهم، ومصيرهم إلى النار.

١٧٤٨ وهم الذين ورد في بعض الروايات، أنّ القائم عجل الله تعالى فرجه يأمر بضرب اعناقهم حال كونهم واقفين عنده، والله العالم.

المقام الخامس: في بيان حكم ضدّ الإنتظار وهو الياس،

فنقول: إنّه يتصوّر على أقسام:

الاوّل: الياس من أصل ظهور القائم بالكليّة، ولا شبهة في حرمة ذلك اتّفاقاً، لان ظهور القائم وقيامه من ضروريّات مذهب الإماميّه بأجمعهم، بل يحتمل أن يكون أصل ظهور القائم من ضروريّات دين الإسلام،

ويشهد لما ذكرنا ما حكاه المجلسي (ره) عن ابن أبي الحديد الذي هو من أعيان علماء العامة، أنّه قال: قد وقع اتّفاق الفرق من المسلمين على أنّ الدنيا والتكليف لاينقضي إلاّ على المهديّ، إنتهى. (٢)

القسم الثاني: الياس من ظهور القائم عليه في مدّة معينة بحسب الحدسيّات

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ٥١٤، عنه البحار: ٣٨٢/٧٨ ضمن ح١.

<sup>(</sup>٢) شرح النهج: ٩٦/١٠، عنه البحار: ١١٤/٥١.

والوهميّات، بأن يقال مثلاً: إنّ القائم صلوات الله عليه لايظهر إلى خمسين سنة، ولازم ذلك عدم الإنتظار في تلك المدّة، والظاهر من ملاحظة الاحاديث الآمرة بالإنتظار في كلّ صباح ومساء حرمة هذا القسم من الياس،

لظهور الأمر في الوجوب، وترك الواحب محرّم قطعاً.

وامّا الاحاديث الدالّة على المطلوب فقد مرّ جملة منها.

ومنها: رواية حمَّاد بن عثمان المرويَّة في الإقبال، عن الصادق ﷺ قال:

وتوقّع أمر صاحبك ليلك ونهارك، فإنّ الله كلّ يوم في شأن، لا يشغله شأن عن شأن، الخبر (١) وقد مرّ في الباب السادس(٢).

17٤٩ ومنها أيضاً: ما في البحار في حديث عن المفضّل، عن الصادق على قال: أقرب ما يكون عنهم إذا افتقدوا حجّة الله فلم يظهر لهم، ولم يعلموا بمكانه، وهم في ذلك يعلمون أنّه لم تبطل حجّة الله، فعندها فتوقّعوا الفرج كلّ صباح ومساء، الخبر. (٢)

• ١٢٥ ـ ومنها: ماروي فيه أيضاً عن القمّي ـ في حديث ـ رواه عن أبيه، عن محمّد بن الفضيل، عن أبيه، عن أبي جعفر ﷺ، إلى أن قال:

قلت: جعلت فداك، فمتى يكون ذلك؟

قال: أما إنّه لم يوقّت لنا فيه وقت، ولكن إذا حدّثناكم بشيء فكان كما نقول فقولوا: صدق الله نقول فقولوا: صدق الله ورسوله، وإن كان بخلاف ذلك، فقولوا: صدق الله ورسوله تؤجروا مرّتين، ولكن إذا اشتدّت الحاجة والفاقة، وأنكر الناس بعضهم بعضاً، فعند ذلك توقّعوا هذا الامر صباحاً ومساءً.

قلت: جُعلت فداك، والحاجة والفاقة قد عرفناها، فما إنكار الناس بعضهم بعضاً؟ قال: يأتي الرجل أخاه في حاجة فيلقاه بغير الوجه الذي كان يلقاه فيه،

<sup>(</sup>١) الإقبال: ١/٣٦٨. (٢) تقدّم ص٥٧ ح١٠٩٧.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٢/٣٣٩ ح١٦، عنه البحار: ١٥/٥١١ ح٦٧.

ويكلمه بغير الكلام الذي كان يكلمه. (١)

أقول: المقصود من توقع الفرج صباحاً ومساءً، هو الإنتظار للفرج الموعود في كلّ وقت يمكن فيه وقوع هذا الأمر المسعود، ولا ريب في إمكان وقوع ذلك في جميع الشهور والاعوام، بمقتضى أمر المدبّر العلاّم، فيجب الإنتظار له على الخاص والعام، ومنها الاحاديث المستفيضة الناهية عن التوقيت للظهور، وسنذكرها في طيّ تلك الأمور، لان مقتضى نفي الظهور في مدّة معيّنة من الاعوام والشهور هو التوقيت بمضيّ هذا المقدار من الدهور،

وهو محرم بنص الاخبار الواردة عن الائمة الصدور، ويشهد لما ذكرناه ويؤيده، طوائف من الاخبار المروية عن الصادقين الاطهار.

منها: ما دل على كون وقت ظهوره من الأمور البدائية القابلة للتقديم والتأخير بمقتضى حكمة العالم الخبير، كما أشار إليه مولانا الصادق في رواية حمّاد بن عثمان السابقة

وقد مرّ ما يدلّ على ذلك من الاحاديث اللائقة.

ومنها: الاحاديث الآمرة بإعداد السلاح، والمرابطة الدائمة، بحسب الحكمة اللازمة، إذ الامر بذلك مع اليأس عن الظهور في مدّة معيّنة لغو، لان ذلك ونحوه من آثار الإنتظار المأمور به في الاخبار.

1۲01\_ ومنها ما في أصول الكافي بإسناده في حديث أنه قال يقطين لابنه على بن يقطين: ما بالنا قيل لنا فكان، وقيل لكم فلم يكن؟! قال:

فقال له علي : إن الذي قيل لنا ولكم كان من مخرج واحد، غير أن أمركم حضر فأعطيتم محضه فكان كما قيل لكم، وإن أمرنا لم يحضر، فعللنا بالاماني، فلو قيل لنا: إن هذا الامر لا يكون إلى مائتي سنة، أو ثلاثمائة سنة لقست القلوب، ولرجع عامة الناس عن الإسلام، ولكن قالوا ما أسرعه، وما

<sup>(</sup>١) تفسير القمّيّ: ٢١١/١، عنه البحار: ١٨٤/٥٢ ح٩.

أقربه! تالُّفاً لقلوب الناس، وتقريباً للفرج.

وروي في البحار عن غيبتي النعماني والطوسي مثله .(١)

1۲۰۲ وعن العلل بإسناده ـ يرفعه ـ إلى عليّ بن يقطين، قال: قلت لابي الحسن موسى على الله ماروي فيكم من الملاحم ليس كما روي، وما روي في أعاديكم قد صحّ فقال على الذي خرج في أعدائنا كان من الحقّ، فكان كما قيل، وأنتم علّلتم بالأمانيّ، فخرج إليكم كما خرج. (٢)

1۲0٣ ومنها ما في غيبة النعماني (ره) مسنداً عن أبي المرهف، عن الصادق الله الله المحاضير؟

قال ﷺ: المستعجلون، ونجا المقرّبون، الخبر. (٢٠)

١٢٥٤ ـ وفيه أيضاً: مسنداً عن أبي جعفر الباقر ﷺ

قال ﷺ: هلك أصحاب المحاضير، ونجا المقرّبون، إلخ.

لان الظاهر كون «المقرّبون» بكسر الراء \_ يعني المؤمنون المنتظرين، الّذين يرون ظهوره على قريباً وينتظرونه دائماً. (ن)

٥٥٥ ١- ويؤيده ما رود في دعاء العهد المروي عن الصادق على:

«إنّهم يرونه بعيداً ونراه قريباً». (٥)

ومنها: أنّ من جملة حكم إخفاء وقت ظهوره به ان يكون المؤمنون منتظرين له في عامّة اوقاتهم، وجميع سنواتهم، كما أشير إليه في حديث ابن يقطين، فتدبّر.

<sup>(</sup>١) الكافي: ١ / ٣٦٩ ح٦، غيبة النعماني: ٢٩٥، غيبة الطوسي: ٣٤١ ح٢٩٢، عنهما البحار: ١٠٢/٥٢

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع: ٥٨١، عنه البحار: ١١١/٥٢ ح١٨.

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني: ١٩٦ ح٥، عنه البحار: ١٣٨/٥٢ ح٤٣.

<sup>(</sup>٤) غيبة النعماني: ١٩٨ ح١٠، عنه البحار: ١٣٩/٥٢ ح٤٧.

<sup>(</sup>٥)مصباح الزائر: ٤٥٥، عنه البحار: ١١١/١٠٢ س٣.

ومنها: ما دلّ على كون ظهوره صلوات الله عليه هو الساعة الّتي يختص العلم بوقتها بالله جلّ جلاله، كما مرّ.

1۲0٦\_ ومنها: ما دل على كون ظهوره ب بغتة، كقوله في التوقيع المروي في الإحتجاج: فإن أمرنا يبعثه فجاة حين لا تنفعه توبة، إلخ. (١)

١٢٥٧ والنبوي: المهديّ منّا أهل البيت يصلح الله له أمره في ليلة. (٢) منا ١٢٥٨ والنبويّ الآخر: إنّه يقبل كالشهاب الثاقب. (٢)

1709\_ والنبوي الآخر المروي \_ في حديث \_ عن الرضا في في كمال الدين: ان النبي في قيل له: يا رسول الله، متى يخرج القائم من ذريّتك؟

فقال ﷺ: مثله مثل الساعة الّتي ﴿لا يجلّيها لوقتها إلا هو ثقلت في السموات والارض، لا تاتيكم إلاّ بغتة ﴾ (٤). (٥)

١٢٦٠ وفي أصول الكافي: عن أبي الحسن الثالث عليه قال:

إذا رفع علمكم من بين أظهركم، فتوقّعوا الفرج من تحت أقدامكم. (١١)

أقول: الظاهر أنّ قوله على: فتوقعوا الفرج من تحت أقدامكم، كناية عن ظهوره بغتة، فيجب انتظاره زمان غيبته في كلّ حال يحتمل ظهوره بالنصر والإقبال، فإن قلت: إنّ ظهوره على بغتة ينافي ما ورد في الاحاديث المستفيضة، بل المتواترة (معنى) من أنّ له علامات محتومة لجميع الناس معلومة كالسفياني والصيحة السماوية وقتل النفس الزكية. قلت: أوّلاً: إنّ إنتظار لوازم ظهوره إنتظار له في الحقيقة، فإذا علمت صدقاً أنّ ظهوره يقع بعد ظهور علاماته، لاجرم تكون منتظراً لظهور تلك العلائم لكونها آية ظهور القائم.

<sup>(</sup>١) الاحتجاج: ٢/٢٤/٢. (٢) كمال الدين: ١/١٥٢ ح١٥ عنه البحار: ٢٥/ ٢٨٠ ح٧.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٢٨٧ ح٤، عنه البحار: ٧١/٥١ ح١٦. (٤) الأعراف: ١٨٧.

<sup>(</sup>٥) كماًل الدين: ٣٧٣ ح٦، عنه البحار: ١٥٤/٥١ ح٤. (٦) الكافي: ٢٤١/١ ٣٤٠ ح٢٤،

عنه الوافي: ٢/ ٤٦٥ ح ٢١، غيبة النعماني: ١٨٧ ح ٣٩، عنه البحار: ١٥٥/٥١ ح٨.

والحاصل، أنّ الإنتظار المأمور به في الاخبار هو انتظار مولاك بما يكون له من العلائم والآثار، وهذا واضح على أهل الإعتبار،

ونضرب لك مثلاً في هذا المقام حتّى يتّضح المرام، فنقول: إذا وعدك سلطان مقتدر بنزول منزلك في يوم من الأسبوع، الست تتوقّع نزوله بإعداد تشريف مجموع، وتزيين مطبوع وفرش مرفوع واثاث موضوع من ابتداء ذلك الأسبوع، بحيث لو نزل بك في كلّ من تلك الايّام كنت عاملاً بموجبات الإحترام، غير معدود في أهل الآثام؟! مع أنّك تعلم قطعاً بأنّ لنزوله امارات معلنة وعلامات مبيّنة، لكن لمّا كان ظهور تلك العلامات غير منفك عن نزوله، كنت منتظراً له بجميع ما يتقدّمه من اللوازم على حصوله.

وثانياً: أنّ الظاهر من عدّة من الاخبار المرويّة عن الائمّة الاطهار على وقوع تلك الآثار بأجمعها في سنة واحدة، فيجب أن يكون المؤمن المنتظر مستعدّاً لظهور مولاه في كلّ سنة، لاحتمال وقوع هذا الامر في تلك السنة، بل الظاهر من روايات عديدة كون ظهوره ووقوع تلك العلائم متقاربة.

ثم يخرج السفياني الملعون من الوادي اليابس، وهو من ولد عتبة بن أبي سفيان، فإذا ظهر السفياني اختفى المهدي على شم يخرج بعد ذلك. (١)

أقول: يستفاد من هذا الحديث كون ظهور القائم هي مقارناً لخروج السفياني أو قريباً منه، وذلك لا ينافي ما ورد في روايات عديدة من كون مدة ملك السفياني ثمانية أشهر، وكون خروج السفياني قبل قيام القائم هي لان

<sup>(</sup>١)غيبة الطوسي: ٤٤٣ ح٤٣٧، عنه البحار ٢١٣/٥٣ ح٦٥.

المراد بقيام القائم على فيها خروجه جهاراً علناً في بيت الله الحرام، وظهوره للخاص والعام، إذ قد وردت روايات دالة بأن له ظهورات متعددة قبل هذا الظهور التام، الكاشف للظلام، المنكشف لجميع الأنام، كما أشرنا إليه سابقاً في غير هذا المقام.

انّه المحمّد وامّا قتل النفس الزكيّة، ففي كمال الدين عن الصادق الله أنّه قال: ليس بين قائم آل محمّد وبين قتل النفس الزكيّة إلاّ خمسة عشر ليلة. (١)

وأمّا الصيحة السماويّة فهي من العلائم المقارنات، كما يظهر من ملاحظة الروايات (٢) وما ذكرنا كاف لأهل الدرايات.

القسم الثالث: اليأس من قرب زمان فرجه وظهوره عليه الصلاة والسلام بمعنى نفي احتمال قرب ذلك كما هو حال بعض أهل زماننا، أولئك الذين يبنون عقائدهم على الحدس والتخمين، والظاهر من الادلة حرمة هذا أيضاً، لعين ما سمعت من الادلة التي ذكرناها في القسم الثاني،

فإنّ المستفاد من الاخبار المرويّة عن الائمّة الاطهار هي، أنّه إنّما أخفي عن المؤمنين وقت الظهور ليكونوا منتظرين له في جميع الازمنة والدهور، وإن كان لذلك حكم آخر أيضاً، والله هو العالم بحقائق الأمور.

### الأمر السادس:

## إظهار الشوق إلى لقائه

وهو من علائم احبّائه وأهل ولائه، ولا ريب في رجحانه واستحبابه، لورود ذلك في الادعية المرويّة لجنابه، ونعم ماقيل:

قلبي إليك من الأشواق محترق ودمع عيني من الآماق مندفق الشوق يحرقني والدمع يغرقني فهل رأيت غريقاً وهومحترق

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٢٠٣/٥٢ ح٢، عنه البحار: ٢٠٣/٥٢ ح٣٠.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين: ١٩٢/٥١ ح١٦، عنه البحار: ١٩٢/٥٢ ح ٢٤.

ويدل على المقصود أن مولانا أمير المؤمنين على كان يظهر الشوق إلى رؤيته كما عرفت في الحديث المروي عنه في وصف المهدي في حرف العين المهملة، حيث قال بعد أن بين جملة من صفاته وعلاماته، وأمر ببيعته وإجابة دعوته : «هاه» وأومى بيده إلى صدره \_ شوقاً إلى رؤيته \_

وقد مر الخبر بطوله في علمه صلوات الله عليه . (١)

الكبير، بإسناده عن احمد بن إبراهيم، قال: شكوت إلى أبي جعفر محمد بن الكبير، بإسناده عن احمد بن إبراهيم، قال: شكوت إلى أبي جعفر محمد بن عثمان شوقي إلى رؤية مولانا على فقال لي: مع الشوق تشتهي أن تراه؟ فقلت له: نعم، فقال لي: شكر الله لك شوقك، وأراك وجهه في يسر وعافية، لا تلتمس يا أبا عبدالله أن تراه، فإن أيّام الغيبة تشتاق إليه، ولاتسال الإجتماع معه، إنّها عزائم الله، والتسليم لها أولى، ولكن توجّه إليه بالزيارة، الخبر. (٢)

أقول: حسن الشوق إليه أمر واضح لا سترة فيه، لأنّ ذلك من لوازم المحبّة التي لا تنفك عن الاحبّة، وقوله: شكر الله لك شوقك، فيه إيماء إلى ما يترتّب على ذلك من الثواب الجميل، كما يدلّ عليه قول الصادق على في الحديث الآتى مع ما فيه من التبجيل والتجليل.

وأمّا قوله: لاتلتمس يا أبا عبدالله أن تراه، إلخ، فالمراد رؤيته بنحو الأئمّة السابقين صلوات الله عليهم اجمعين، يعني رؤيته في كلّ وقت يراد لنيل هذا المراد،

وأمّا طلب رؤيته مطلقاً فهو أمر غير ممنوع، بل هو من وطائف أهل العمل المشروع، وفوزهم بذلك ليس بنادر الوقوع.

ويشهد لما دللنا عليه قوله: فإنّ آيّام الغيبة تشتاق إليه، ولا تسال الإجتماع معه بإنّه عزائم الله، إلخ، إذ لو كانت رؤيته والإجتماع معه ولو في بعض الاحيان من عزائم الله في صاحب الزمان لم يتّفق ذلك لاحد من أهل الإيمان وهذا

<sup>(</sup>۱) تقدّم ج١/ ١٦٥ ح ٢٦٦. (٢) الم

مخالف للعيان، لأنّ الروايات والحكايات في الفائزين بهذا المرام من المؤمنين يوجب اليقين لأهل اليقين. ثمّ لا يخفى أنّ قوله: تشتاق إليه، جملة خبريّة في مقام الإنشاء، مفادها الأمر بالشوق إليه صلوات الله وسلامه عليه.

1778 ويدل على فضل الشوق إليه لاهل الإخلاص ما روي في البحار، عن الإختصاص: بإسناده عن محمد بن مسلم قال:

خرجت إلى المدينة وأنا وجع، ثقيل، فقيل له: محمّد بن مسلم وجع فارسل إلي ابو جعفر بشراب مع الغلام مغطّى بمنديل، فناولنيه الغلام، وقال لي: اشربه، فإنّه قد أمرني أن لا أرجع حتّى تشربه، فتناولت فإذا رائحة المسك منه وإذا شراب طيّب الطعم بارد، فلمّا شربته قال لي الغلام: يقول لك إذا شربت فتعال، ففكّرت فيما قال لي، ولا أقدر على النهوض قبل ذلك على رجلي فلمّا استقر الشراب في جوفي فكأنّما أنشطت من عقال، فأتيت بابه، فاستأذنت عليه فصوّت بي: صحيح الجسم أدخل، فدخلت، وأنا باك، فسلمت وقبّلت يده ورأسه، فقال لي: وما يبكيك يا محمّد، فقلت: جعلت فداك أبكي على اغترابي وبعد الشقة وقلّة المقدرة على المقام عندك، والنظر إليك.

فقال على الما الله المقدرة فكذلك جعل الله اولياءنا وأهل مودّتنا، وجعل البلاء إليهم سريعاً، وأمّا ماذكرت من الغربة فلك بأبي عبدالله أسوة بارض ناء عنّا بالفرات، وأمّا ما ذكرت من بعد الشقّة فإنّ المؤمن في هذه الدنيا غريب، وفي هذا الخلق منكوس، حتّى يخرج من هذه الدار إلى رحمة الله،

وأمّا ما ذكرت من حبّك قربنا والنظر إلينا وأنّك لاتقدر على ذلك، فاللّه يعلم ما في قلبك وجزاؤك عليه. (١)

أقول: رواه في المزار عن كامل الزيارة، مع زيادات فيه متعلّقة بفضل التربة المباركة الحسينيّة صلوات الله وسلامه عليه. (٢)

(٢) كامل الزيارات: ٤٦٢ ح٧.

<sup>(</sup>١)الاختصاص: ٥٢، عنه البحار: ٣٣٣/٤٦ ح١٨.

## الأمر السابع: ذكر فضائله ومناقبه

ويدل على استحباب ذلك جميع الاخبار الواردة في الحث على ذكر فضائل الائمة الطاهرين على .

١٢٦٥ فمنها ما روي في أصول الكافي: عن أبي عبدالله ﷺ قال:

إنّ من الملائكة الذين في السماء ليطلعون إلى الواحد والاثنين والثلاثة، وهم يذكرون فضل آل محمد على قال: فتقول: أما ترون إلى هؤلاء في قلتهم وكثرة عدوهم يصفون فضل آل محمد؟ قال: فتقول الطائفة الأخرى من الملائكة: ﴿ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم﴾(۱). (۲)

1777 ـ وفيه: بإسناده عن ميسر، عن ابي جعفر على قال: قال لي: أتخلون وتتحدّثون وتقولون ماشئتم؟

فقلت: إي والله، إنّا لنخلو ونتحدّث ونقول ماشئنا، فقال على الله المواطن، أما والله التي لأحبّ ريحكم لوددت أنّي معكم في بعض تلك المواطن، أما والله إنّي لأحبّ ريحكم وأرواحكم، وإنّكم على دين الله ودين ملائكته، فأعينوا بورع واجتهاد. (٢)

۱۲۹۷ وفيه: عن ابي الحسن \_ يعني موسى ﷺ \_ يقول: ليس شيء انكى (١٠) لإبليس وجنوده من زيارة الإخوان في الله بعضهم لبعض.

قال: وإنّ المؤمنين يلتقيان فيذكران الله، ثمّ يذكران فضلنا أهل البيت، فلا يبقى على وجه إبليس مضغة لحم إلاّ تخدّد (٥) حتّى أن روحه تستغيث من شدّة ما يجد من الالم، فتحسّ ملائكة السماء وخزّان الجنان فيلعنونه، حتّى لايبقى ملك مقرّب إلاّ لعنه، فيقع خاسئاً حسيراً مدحوراً. (١)

<sup>(</sup>١) الحديد: ٢١. (٢) الكافي: ١٨٧/٢ ح٤، عنه البحار: ٧٤ / ٢٦٠ ح٥٨، والوافي: ٥/ ٦٥٠ ح٤.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ١٨٧/٢ ح٥، عنه البحار: ٢٤٠/٧٤ ح٥٩. (٤) أي أوجع وأضرّ.

 <sup>(</sup>٥) أي تشقّق، يقال: تخدّد لحمه أي هزل ونقص.
 (٦) الكافي: ٢/١٨٨١ ح٧.

١٢٦٨ـ ويدلّ على المقصود أيضاً ما ورد في مكافأة من أحسن إليك بالذكر الجميل، كقول مولانا سيّد العابدين في رسالة الحقوق المرويّة في المكارم وتحف العقول وغيرهما، قال:

وأمّا حقّ ذي المعروف عليك فأن تشكره وتذكر معروفه، وتنشر له المقالة الحسنة، وتخلص له الدعاء فيما بينك وبين الله سبحانه، فإنَّك إذا فعلت ذلك كنت قد شكرته سرّاً وعلانية، ثمّ إن أمكن مكافأته بالفعل كافأته، وإلاّ كنت مرصداً له، موطناً نفسك عليها. (١)

هذا وقد اسمعناك نبذة من حقوقه علينا ومراحمه إلينا، في الباب الثالث والرابع من هذا الكتاب المبارك، فإن أردتها فاطلبها هنالك، لشرح صدرك وإصلاح حالك،

> ويدلّ على المقصود أيضاً ماذكرناه في شواهد الحثّ على التحبيب، وما يأتي إن شاء الله في فضل دعوة الناس إلى هذا الحبيب.

ويشهد لذلك أيضاً ما يأتي من الروايات الآمرة بإظهار العالم علمه عند ظهور البدع، ويشهد له أيضاً جميع ما ورد في الترغيب والحثّ على ذكر الله تعالى، فإنّ ذكرهم من ذكر الله، كما ورد في الرواية،

وسياتي في الأمر التاسع إن شاء الله. (٢)

### الأمر الثامن:

## أن يكون المؤمن محزوناً مهموماً لفراقه

وهذا من علائم حبّه واشتياقه، وفي الديوان المنسوب إلى سيّدنا ومولانا أمير المؤمنين عليه الصلاة والسلام في بيان دلائل المحبّة الصادقة:

ومن الدلائل أن يرى من شوقه مثل السقيم وفي الفؤاد غلائل

<sup>(</sup>۲) يات*ي ح*۱۲۷٥. (١) تحف العقول: ٢٦٥ ح٢٧، المكارم: ٢٠٢/٢.

ومن الدلائل أن يرى من أنسه مستوحشاً من كلّ ما هو شاغل ومن الدلائل ضحكه بين الورى والقلب محزون كقلب الثاكل

والدليل على أن ذلك من علامات أهل الإيمان، وكونه في أعلى مراتب الحسن والرجحان، كثير من الاخبار المروية عن الائمة الاطهار:

فمنها: ما ورد أنّ من علامات الشيعة أن يكون محزوناً في حزن الائمة به ولا ريب في أنّ غيبة مولانا الحجّة، وما يرد عليه وعلى شيعته من أسباب الحزن والمحنة، من أعظم ما يكون سبباً لحزن الائمة كما يتبيّن لك بالحديث الآتي في فضل البكاء لفرقته وطول غيبته إن شاء الله تعالى. (١)

1779 ومنها: ما في كمال الدين: بإسناده عن مولانا أبي الحسن الرضايق قال: كم من حرّى (٢) مؤمنة، وكم من مؤمن متأسّف حيران حزين، عند فقدان الماء المعين، الخبر. (٢)

١٢٧٠ ـ ومنها ما روي في الكافي: عن أبي عبدَاللَّه ﷺ أنَّه قال:

نَفَسُ المهموم لنا، المغتمّ لظلمنا تسبيح، وهمّه لامرنا عبادة، وكتمانه لسرّنا جهاد في سبيل الله، قال لي محمّد بن سعيد «أحد رواة الحديث»:

اكتب هذا بالذهب، فما كتبت شيئاً أحسن منه. (١)

ومنها: ما مر في صدر الباب الرابع في حديث ابن أبي يعفور (٥٠) الظاهر منه أنّ أحد حقوق المؤمن على المؤمن أن يحزن لحزنه، إذ لا ريب في ثبوت هذا الحقّ لمولانا صاحب الزمان على جميع أهل الإيمان بالاولوية القطعيّة.

<sup>(</sup>١) ياتي ص٢٠٣ ح١٣٠١. (٢) الحرة: العطش، فالرجل: حران، والمرءة: حرّى.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٢/ ٢٧١ ح٣، عيون اخبار الرضا: ٢/٦ ح١٤، عنهما البحار: ١٥٢/٥١ ح٣.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢٢٦/٢ ح١٦، عنه الوافي: ٥/٤٠٠ ح١٦، والبحار: ٥٥/٨٨ ح٣٢.

<sup>(</sup>٥) تقدّم ج١/٨٨ ح٥٦.

قال: وإنّ الموجع قلبه لنا، ليفرح يوم يرانا عند موته فرحة لاتزال تلك الفرحة في قلبه حتّى يرد علينا الحوض، وإنّ الكوثر ليفرح بمحبّنا إذا ورد عليه حتّى أنّه ليذيقه من ضروب الطعام ما لا يشتهى أن يصدر عنه.

يا مسمع، من شرب منه شربة لم يظمأ بعدها أبداً، ولم يستق بعدها أبداً، وهو في برد الكافور، وريح المسك، وطعم زنجبيل، أحلى من العسل، والين من الزبد، وأصفى من الدمع، وأزكى من العنبر، يخرج من تسنيم ويمر بأنهار الجنان تجري على رضراض (۱۱) الدر والياقوت، فيه من القدحان أكثر من عدد نجوم السماء يوجد ريحه من مسيرة الف عام، قدحانه من الذهب والفضة، والوان الجوهر، يفوح في وجه الشارب منه كل فائحة حتى يقول الشارب منه: ليتنى تركت هاهنا، لا أبغى بهذا بدلاً ولا عنه تحويلاً،

أما إنَّك يابن كردين ممَّن تروى منه.

وما من عين بكت لنا إلا نعمت بالنظر إلى الكوثر، وسقيت منه من أحبّنا، وأنّ الشارب منه ليعطى من اللذّة والطعم والشهوة له أكثر ممّا يعطاه من هو دونه في حبّنا، إلى آخر الخبر. (٢)

# الأمر التاسع:

الحضور والجلوس في المجالس الّتي تذكر فيها فضائله ومناقبه وما يتعلّق به ويبدل على ذلك مضافاً إلى أنّه من لوازم المحبّة وعلائمها، وأنّه من الخيرات الّتي أمرنا بالإستباق إليها، قال اللّه: ﴿فاستبقوا الخيرات﴾ (٢)-

17٧٢ ـ قول مولانا الرضا على في الحديث المروي في عاشر البحار: من جلس مجلساً يحيى فيه أمرنا لم يمت قلبه يوم تموت القلوب. (1)

<sup>(</sup>١): الحصا أو صغارها.

<sup>(</sup>٢) كامل الزيارات: ٢٠٤ ح٧، عنه البحار: ٢٨/٨ ح١٧ و٢٤٩/٤٤ ح٣٦

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٤٨. (٤) أمالي الصدوق: ١٣١ ح٤، عنه البحار: ٢٧٨/٤٤ ح١٠.

17٧٣ - ويدلّ عليه أيضاً قول الصادق بي الفضيل ـ في الحديث المرويّ في البحار وغيره ـ: أتجلسون وتحدّثون؟ قال فضيل: نعم جعلت فداك،

قال ﷺ: إنّ تلك المجالس أحبّها، فأحيوا أمرنا يا فضيل، فرحم الله من أحيى أمرنا. (١)

الحضور في مجالس الذكر، كقول النبي ﷺ: إرتعوا في رياض الجنّة، قالوا: يا رسول الله، وما رياض الجنّة؟ قال ﷺ: مجالس الذكر، الخبر. (٢)

17۷٥ وقوله في حديث آخر: إنّ الله يغفر لمن يجلس في مجلس الذاكرين ويؤمنه ممّا يخافه، فتقول الملائكة: إنّ فيهم فلاناً وإنّه لم يذكرك، فيقول الله: قد غفرت له بمجالسته لهم فإنّ الذاكرين من لا يشقى بهم جليسهم. (")

قال: ما اجتمع في مجلس قوم لم يذكروا الله عزّوجلّ ولم يذكرونا إلاّ كان ذلك المجلس حسرة عليهم يوم القيامة، ثمّ قال أبو جعفر عليها:

إنّ ذكرنا من ذكر الله، وذكر عدوّنا من ذكر الشيطان. (١)

هذا المجلس لا يشقى به جليس، قال: فقال أبو عبدالله على:

هيهات هيهات، أخطأت أستاهم الحفرة (٥) إنّ لله ملائكة سيّاحين، سوى الكرام الكاتبين، فإذا مرّوا بقوم يذكرون محمّداً وآل محمّد، قالوا:

<sup>(</sup>۱) قرب الاسناد: ۱۸، عنه البحار: ۲۸۲/٤٤ ح۱۶. (۲، ۳)عدّة الداّعي: ۲۹۱ ح۱۷و۲۹۵س.۱ (٤) الكافي: ۲۹۲/۲ ح۲، عدّة الداعي: ۲۹۶. (٥) هذا كناية عن الخطأ في الكلام كما يخطئ المتغوّط على جانب الحفرة لا في داخلها، وفيه تشبيه لكلامهم بأقدر الاشياة.

قفوا فيجلسون فيتفقّهون معهم، فإذا قاموا عادوا مرضاهم وشهدوا جنائزهم وتعاهدوا غائبهم، فذلك المجلس الّذي لا يشقى به جليس، إنتهى. (١)

هذا مضافاً إلى أنّ الجلوس في تلك المجالس تكثير لسواد المحبّين والانصار، وهو محبوب عند الخالق الجبّار والائمة الابرار،

كما أنّ تكثير سواد المعاندين والأشرار، مبغوض عندهم.

17۷۸ يدل عليه ما في البحار من المناقب: سال عبدالله بن رباح القاضي الاعمى عن عمائه؟ فقال: كنت حضرت كربلاء وما قاتلت، فنمت، فرأيت شخصاً هائلاً قال لي: أجب رسول الله، فقلت: لا أطيق،

فجرّني إلى رسول الله فوجدته حزيناً، وفي يده حربة، وبسط قدّامه نطع، وملك قبله قائم في يده سيف من النار، يضرب أعناق القوم وتقع النار فيهم فتحرقهم، ثمّ يحيون ويقتلهم أيضاً هكذا، فقلت: السلام عليك يا رسول الله، والله ما ضربت بسيف، ولا طعنت برمح، ولارميت سهماً.

فقال النبي على الست كثرت السواد؟ فسلمني واخذ من طست فيه دم فكحلني من ذلك الدم فاحترقت عيناي، فلمّا انتبهت كنت اعمى. (٢)

### الأمر العاشر:

# إقامة المجالس التي يذكر فيها مولانا صاحب الزمان عليه

وينشر فيها مناقبه وفضائله، ويدعى له فيها وتبذل النفس والمال في ذلك، لانّه ترويج لدين الله، وإعلاء كلمة الله وإعانة على البرّ والتقوى، وتعظيم شعائر الله ونصرة وليّ الله.

1779 ويدل على ذلك مضافاً إلى اجتماع العناوين المذكورة وغيرها فيه، قول الصادق على في حديث مروي في الوسائل وغيره:

<sup>(</sup>١)الكافي: ١٨٦/٢ ح٣، عنه الوسائل: ١٨٦/١١ ح٢.

<sup>(</sup>٢) المناقب: ٥٨/٤، عنه البحار: ٣٠٣/٤٥ ذح٣٠

تزاوروا، فإنّ في زيارتكم إحياء لقلوبكم وذكراً لاحاديثنا، وأحاديثنا تعطف بعضكم على بعض، فإن أخذتم بها رشدتهم ونجوتم، وإن تركتموها ضللتم، وهلكتم، فخذوا بها وأنا بنجاتكم زعيم. (١)

وجه الدلالة: تعليله الامر بالتزاور بكونه سبباً ووسيلة لإحياء أمرهم، وذكر أحاديثهم، فإقامة مجالس التزاور الّتي يذكر فيها الإمام على ومناقبه، وما يتعلّق بأمره ممّا لا ريب في رجحانها واستحبابها عندهم.

• ١٢٨٠ ويدل على المقصود أيضاً: قول أمير المؤمنين على في حديث الاربعمائة: إنّ الله تبارك وتعالى اطلع إلى الارض فاختارنا، واختار لنا شيعة ينصروننا، ويفرحون لفرحنا، ويحزنون لحزننا، ويبذلون أموالهم وأنفسهم فينا أولئك منّا وإلينا، الخبر. (٢)

### مسألة فقهيّة:

الظاهر من الادلّة: جواز صرف الزكاة الواجبة في هذه الجهة الراجحة، فإنها من سبيل الله الذي جعله الله تعالى أحد مصارف الزكاة في آية ﴿إنّما الصدقات ... ﴾ (٢) إلخ، وبسط الكلام موكول إلى الفقه.

### إيقاظ وتنبيه:

يمكن القول بوجوب إقامة تلك المجالس في بعض الاحيان، كأن يكون الناس في معرض الإنحراف والضلال وتكون إقامة تلك المجالس سبباً لردعهم عن الردى وإرشاداً لهم إلى سبيل الهدى، نظراً إلى أدلة الامر بالمعروف، والنهي عن المنكر وإرشاد الضال، وردع أهل البدعة والضلال والله تعالى هو العاصم في كلّ حال.

<sup>(</sup>١)الكافي: ٢/١٨٦ ح٢، عنه البحار: ٢٥٨/٧٤ ح٥٦، والوسائل: ١١/٧٦٥ ح٣.

<sup>(</sup>٢) الخصال: ٢/ ٦٣٥ س.٢٠.

<sup>(</sup>٣)التوبة: ٦٠.

الأمر الحادي عشر والثاني عشر:

## إنشاء الشعر، وإنشاده في فضائله ومناقبه عليه الصلاة والسلام

لأنهما من أقسام النصرة للإمام.

المزار: مسنداً عن أخر كتاب المزار: مسنداً عن أبى عبدالله عن قال: من قال فينا بيت شعر بنى الله له بيتاً في الجنّة. (١)

١٢٨٢ ـ وعنه ﷺ : ما قال فينا قائل بيت شعر حتّى يؤيّد بروح القدس . (٢)

1۲۸۳ وعن الرضا على قال: ما قال فينا مؤمن شعراً يمدحنا به إلا بنى الله له [مدينة] في الجنّة، أوسع من الدنيا سبع مرّات، يزوره فيها كلّ ملك مقرّب، وكلّ نبى مرسل. (٢)

أقول: لعل الإختلاف في الثواب من جهة اختلاف مراتبهم في المعرفة والإيمان.

ما ١٢٨٤ وعن زرارة قال: دخل الكميت بن زيد على أبي جعفر ، وأنا عنده، فأنشده: من لقلب متيم مستهام. فلمّا فرغ منها قال الله للكميت:

لا تزال مؤيّداً بروح القدس ما دمت تقول فينا. (١٠)

١٢٨٥ وفي روضة الكافي: بإسناده عن الكميت بن زيد الأسدي، قال:
 دخلت على أبي جعفر هي فقال: والله ياكميت، لو كان عندنا ما لا لاعطيناك منه، ولكن لك ما قال رسول الله هي لحسّان بن ثابت:

لن يزال معك روح القدس ما ذببت عنّا، الخبر. (٥)

ويدل على المقصود أيضاً جميع ما ورد من إنشاء الشعراء في مدائحهم على وإنشادهم بمحضرهم، وإعطائهم العطايا الجزيلة، والمواهب الجسيمة، وهذه الوقائع كثيرة مذكورة في أبواب أخلاقهم وأحوالهم، صلوات الله عليهم اجمعين وفيما أشرنا إليه كفاية للمؤمنين.

<sup>(</sup>۱ ـ ٣) عيون أخبار الرضا ﷺ: ٢/١ ح١و٢، عنه الوسائل: ٢-١٧٤٠ ح١-٣.

<sup>(</sup>٤) الكشَّى: ٢٠٧ -٣٦٦، عنه الوسائل: ٢٠/١٠ ع. (٥) الكافي: ١٠٢/٨ ح٧٠.

# الأمر الثالث عشر: القيام عند ذكر اسمه أو ألقابه الشريفة

واستقر على ذلك سيرة الإمامية الإثني عشرية، ويشهد لذلك مضافاً إلى مافيه من التعظيم والإحترام المطلوب في كل مقام، ما رواه بعض الاعلام في النجم الثاقب، عن السيد عبدالله سبط السيد نعمة الله الجزائري (ره) أنّه وجد في بعض الروايات أنّه ذكر الصاحب على يوماً في مجلس الصادق على فقام عظيماً واحتراماً لإسمه الشريف. (١)

أقول: أمّا الإستحباب، فيكفي في إثباته هذا المقدار، نظراً إلى قاعدة التسامح المقررة عند العلماء الأخيار، ويمكن القول بالوجوب في بعض الاوقات، بملاحظة بعض الجهات، مثل أن يذكر اسمه الشريف أو بعض القابه المباركة في مجلس فيه جماعة فيقوم الجميع إحتراماً له، ففي تلك الحالة، إن لم يقم بعض أهل المجلس من غيرعذر كان عدم قيامه توهيناً وهتكاً لاحترامه ولاشك في حرمته، لانة توهين لله عز شأنه، كما لايخفى.

# الرابع عشر والخامس عشر والسادس عشر: البكاء والإبكاء والتباكي على فراقه

وما ورد عليه من المصائب والمحن والاحزان، ويدل على ذلك بالعموم والخصوص عدّة من النصوص:

١٢٨٦\_منها: في عاشر البحار وغيره، عن الرضا ﷺ قال:

من تذكّر مصابنا وبكي لما ارتكب منّا، كان معنا في درجتنا يوم القيامة،

<sup>(</sup>١) النجم الثاقب: ٥٢٣، الزام الناصب: ٢٧١/١، وفيه: سئل الصادق عن سبب القيام عند ذكر لفظ القائم من القاب الحجّة، قال على الأله غيبة طولانيّة، ومن شدّة الرافة إلى احبّته ينظر إلى كلّ من يذكره بهذا اللقب المشعر بدولته والحسرة بغربته، ومن تعظيمه أن يقوم العبد الخاضع لصاحبه عند نظر المولى الجليل إليه بعينه الشريفة، فَليَهَم وليطلب من الله جلّ ذكره تعجيل فرجه.

ومن ذكّر بمصابنا فبكي وأبكي، لم تبك عينه يوم تبكي العيون. (١)

الممادق هنه، فخرج عن الصادق هنه، قال: من ذكرنا، أو ذكرنا عنده، فخرج من عينه دمع مثل جناح بعوضة، غفر الله له ذنوبه، ولو كانت مثل زبد البحر. (۲) ومر في حديث مسمع عنه هنه أنه قال: ما من عين بكت لنا إلا نعمت بالنظر إلى الكوثر، وسقى منه من أحبّنا، إلخ. (۲)

١٢٨٨ ـ وفي حديث مسمع أيضاً أنّ الصادق على ، قال:

وما بكى أحد رحمة لنا، ولما لقينا، إلا رحمه الله قبل أن تخرج الدمعة من عينه، فإذا سالت دموعه على خده، فلو أنّ قطرة من دموعه سقطت في جهنّم لاطفأت حرّها، حتى لايوجد لها حرّ. (3)

## ١٢٨٩ وفي البحار عنه على قال:

من دمعت عينه فينا دمعة لدم سفك لنا أو حقّ لنا أنقصناه، أو عرض انتهك لنا، أو لاحد من شيعتنا، بوّاه الله تعالى بها في العجنة حقباً. (٥)

• ١٢٩٠ وفيه، عن كتابي الامالي للشيخ الطوسيّ وابنه: بالإسناد عن مولانا الحسين بن عليّ على قال: ما من عبد قطرت عيناه فينا قطرة، أو دمعت عيناه فينا دمعة إلا بوّاه الله تعالى بها في الجنّة حقباً.

قال أحمد بن يحيى الأودي: فرأيت الحسين بن على على المنام،

فقلت: حدّثني مخول بن إبراهيم، عن الربيع بن المنذر، عن أبيه، عنك، أنّك قلت: ما من عبد قطرت عيناه قطرة أو دمعت عيناه فينا دمعة إلا بوّاه الله تعالى بها في الجنّة حقباً، قال بين : نعم، قلت: سقط الإسناد بيني وبينك. (١)

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق: ١٣١ ح٤، عنه البحار: ٢٧٨/٤٤ ح١، وعن عيون أخبار الرضا: ٢٩٤/٦ح٨٤

<sup>(</sup>٢) تفسير القمّيّ: ٢/٢٦٦، عنه البحار: ٢٨١/٤٤ - ١٤. (٣) تقدّم ص١٩٢ - ١٢٧١.

<sup>(</sup>٤) كامل الزيارات: ٢٠٤ ح٧، عنه البحار: ٢٩٠/٤٤ ح٣١.

<sup>(</sup>٥) أمالي الطوسي: ١٩٤ - ٣٢، أمالي المفيد: ١٧٤ ح٥، عنهما البحار: ٢٧٩/٤٤ ح٧.

<sup>(</sup>٦) أمالي الطوسي: ١١٧ ح٣٥، أمالي المفيد: ٣٤٠ ح٦، عنهما البحار: ٢٧٩/٤٤ ح٨.

العابدين عن على بن الحسين زين العابدين عن على بن الحسين زين العابدين عن قال: ايّما مؤمن دمعت عيناه لقتل الحسين بن على على خدّه، بوّاه اللّه بها في الجنّة غرفاً يسكنها أحقاباً،

وأيّما مؤمن دمعت عيناه [دمعاً] حتّى تسيل على خدّه لاذى مسّنا من عدوّنا في الدنيا، بوّاه الله مبوّا صدق في الجنّة، وأيّما مؤمن مسّه أذى فينا، فدمعت عيناه حتّى يسيل دمعه على خدّه من مضاضة ما أوذي فينا، صرف الله عن وجهه الاذى، وآمنه يوم القيامة من سخطه والنار.(١)

١٢٩٢ وفي البحار: عن الصادق على أنَّه قال لفضيل:

يا فضيل، من ذكرنا أو ذكرنا عنده فخرج من عينه مثل جناح الذباب غفر الله له ذنوبه، ولو كانت أكثر من زبد البحر. (٢)

١٢٩٣\_وفي حديث آخر، عنه ﷺ قال:

من ذكرنا عنده ففاضت عيناه حرّم الله وجهه على النار . (٢)

١٢٩٤ وقال السيد ابن طاووس (ره) في اللهوف:

روي عن آل رسول الله ﷺ أنّهم قالوا: من بكى وأبكى فينا مائة فله الجنّة، ومن بكى وأبكى ثلاثين فله الجنّة، ومن بكى وأبكى ثلاثين فله الجنّة، ومن بكى وأبكى عشرين فله الجنّة، ومن بكى وأبكى عشرة فله الجنّة،

ومن بكي وأبكي واحداً فله الجنّة، ومن تباكي فله الجنّة. (١٠)

1790 وفي كتاب الروضة من الكافي: بإسناده عن عبدالحميد الوابشي، عن أبي جعفر ﷺ، قال: قلت له: إنّ لنا جاراً ينتهك المحارم كلّها، حتّى أنّه

<sup>(</sup>۱) تفسير القميّ: ٢/ ٢٦٥، كامل الزيارات: ٢٠١ ح١، ثنواب الاعمال: ١٠٨، عنها البحار: ١٠٨ ح١٤. (٢) قرب الإسناد: ١٨، عنه البحار: ٢٨٢/٤٤ - ١٤.

<sup>(</sup>٣) كامل الزيارات: ٢٠٧ ح١٢، عنه البحار: ٢٨٥/٤٤ ح٢٢.

<sup>(</sup>٤) اللهوف: ٥، عنه البحار: ٢٨٨/٤٤ س٤.

ليترك الصلاة فضلاً عن غيرها، فقال : سبحان الله، وأعظم ذلك، الا أخبركم بمن هو شرّ منه؟ قلت: بلى، قال عليه: الناصب لنا شرّ منه،

اما إنه ليس من عبد يذكر عنده اهل البيت فيرق لذكرنا إلا مسحت الملائكة ظهره، وغفر له ذنوبه كلّها، إلا أن يجيء بذنب يخرجه من الإيمان، وإنّ الشفاعة لمقبولة، وما تقبّل في ناصب، وإنّ المؤمن ليشفع لجاره وماله حسنة، فيقول: يا ربّ، جاري كان يكفّ عنّى الأذى، فيشفع فيه،

فيقول الله تبارك وتعالى: أنا ربّك، وأنا أحقّ من كافى عنك، فيدخله الجنّة وماله من حسنة، وإنّ أدنى المؤمنين شفاعة ليشفع لثلاثين إنساناً،

فعند ذلك يقول أهل النار: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافَعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴾ (١). (٢)

وارحم تلك الاعين الّـتي جرت دموعها رحمة لنا، وارحم تلك القلوب الّـتي جزعت واحترقت لنا، وارحم تلك الصرخة الّـتي كانت لنا. (٢)

وأمّا ما يدلّ على فضل البكاء في فراقه، وما يجري عليه من المحن بالخصوص، فمنه ما روي في الكافي والنعماني وكمال الدين عن المفضّل، عن أبى عبدالله على:

١٢٩٧ ففي الكافي: بإسناده عن المفضّل بن عمر، قال:

سمعت أبا عبدالله عليه يقول:

إيَّاكم والتِنويه(٤) أما واللَّه ليغيبنَّ إمامكم سنيناً من دهركم، ولتمحُّصنَّ حتَّى

<sup>(</sup>١) الشعراء: ١٠٠ و ١٠١. (٢) الكافي: ١٠١/٨ ح٧٢، عنه الوافي: ٢/٢٣ ح٤.

<sup>(</sup>٣)كامل الزيارات: ٢٢٩ ح٢، عنه البحار: ١٠١/١٠، و المستدرك: ٢٣٢/١٠.

<sup>(</sup>٤) : التشهير، أي لا تشهروا أنفسكم، أو لا تدعوا الناس إلى دينكم، أو لا تشهروا ما نقول لكم من أمر القائم و غيره ممّا يلزم اخفاؤه عن المخالفين.

يقال: مات، هلك، بأيّ واد سلك؟ ولتدمعنّ عليه عيون المؤمنين، ولتكفأنّ كما تكفأ السفن في أمواج البحر؛ فلا ينجو إلاّ من أخذ الله ميثاقه وكتب في قلبه الإيمان، وأيّده بروح منه، وليرفعنّ اثنتا عشرة راية مشتبهة لا يدري أيّ من أيّ

قال: فبكيت، ثمّ قلت: فكيف نصنع؟ فنظر إلى شمس داخلة في الصفّة، فقال: يا أبا عبدالله، ترى هذه الشمس؟ قلت: نعم،

فقال على الله الأمرنا أبين من هذه الشمس . (١)

١٢٩٨ وفي النعماني: عن المفضّل، قال:

سمعت الشيخ \_ يعني أبا عبدالله على \_ يقول: إيّاكم والتنويه، أما والله، ليغيبن سبتاً (٢) من دهركم، وليخملن (٦) حتى يقال: مات، هلك، باي واد سلك؟ ولتدمعن عليه عيون المؤمنين، الخبر. (١)

1799 \_ وفي كمال الدين: بإسناده عن المفضّل، عن ابي عبدالله ﷺ، قال: سمعته يقول: إيّاكم والتنويه، أما والله ليغيبن إمامكم سنيناً من دهركم، وليمحصن حتى يقال: مات أوهلك باي واد سلك، ولتدمعن عليه عيون المؤمنين ولتكفأن كما تكفأ السفن في أمواج البحر، ولا ينجو إلا من أخذ ميثاقه، وكتب في قلبه الإيمان، وأيّده بروح منه، الخبر. (٥)

المعت أبا عبدالله عن الطوسي في كتاب الغيبة: بإسناده عن المفضل، قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: إيّاكم والتنويه، أما والله ليغيبن إمامكم سنين من دهركم، وليمحصن حتى يقال: مات، قتل، (هلك) بأيّ واد سلك؟ ولتدمعن عليه عيون المؤمنين، ولتكفأن كما تكفأ السفن بأمواج البحر، فلا ينجو إلا من أخذ الله ميثاقه، وكتب في قلبه الإيمان، وأيّده بروح منه، الخبر. (1)

<sup>(</sup>۱) الكافي: ٢/ ٣٣٦ ح٣، غيبة النعماني: ١٥٢ ح ١٠ ، كمال الدين: ٣٤٧ ح ٣٦ ، عنها البحار: ٢٥/ ٢٥٨ ح ٩ . (١ و٥) متحد ما مع قبله . (٢) غيبة الطوسى: ٣٣٧ ح ٢٨٠ . (٢)

أقول: أنظر وتامّل كيف جعل البكاء عليه علامة الإيمان، أو دلّ على أمر لا ينكره الوجدان، بل يشهد له بالعيان، فإنّ البكاء عليه دليل المعرفة، والمحبّة الثابتة في الجنان، وهما جزء الإيمان، بل حقيقة لأهل الإيقان، فيبعثان صاحبه على البكاء في فراق مولانا صاحب الزمان، وما يرد عليه من المحن والاحزان. ولنعم ماقيل بالعربيّة:

قلبي إليك من الاشواق محترق ودمع عيني من الآماق مندفق الشوق يحرقني والدمع يغرقني فهل رأيت غريقاً وهو محترق وبالفارسيّة: (گواه عاشق صادق در آستين باشد)ولهذا ترى المحبّ الصادق

وبالفارسية . ركواه عاشق طنادق در المنتيق بالشنارولهما لرى المفعب الطنادق كلّما كانت معرفته وحبّه لمحبوبه أكثر وأعظم، كان بكاؤه أوفر وأدوم.

اسدير الصيرفي، قال: دخلت أنا والمفضّل بن عمر، وأبو بصير، وأبان بن عن سدير الصيرفي، قال: دخلت أنا والمفضّل بن عمر، وأبو بصير، وأبان بن تغلب، على مولانا أبي عبدالله الصادق في أو أيناه جالساً على التراب، وعليه مسح (المحتري مطوّق بلا جيب، مقصّر الكمّين، وهو يبكي بكاء الواله الثكلى ذات الكبد الحرّى، قد نال الحزن من وجنتيه، وشاع التغيير في عارضيه، وأبلى الدموع محجريه (الموقع يقول: سيّدي غيبتك نفت رُقادي (الموقت علي مهادي، وابتزّت أن مني راحة فؤادي، سيّدي غيبتك أوصلت مصابي بفجائع الأبد، وفقد الواحد بعد الواحد، يفني الجمع والعدد، فما أحس بدمعة ترقى (الم من عيني، وأنين يفتر من صدري عن دوارج الرزايا، وسوالف البلايا إلا مثل بعيني، عن غوابر أعظمها، وأفظعها، وبواقي (المده أنكرها ونوائب مخلوطة بغضبك،

(٢) محجر \_ كمجلس\_ ما يبدو من النقاب.

<sup>(</sup>١) المسح \_ بكسر الميم \_: الكساء من الشعر.

<sup>(</sup>٣) الرقاد \_ بالضم \_: النوم . (٤) : استلبت .

<sup>(</sup>٥) : انقطع بعد جريانه . (٦) أي يخرج بفتور و ضعف .

<sup>(</sup>٧) في البحار هكذا: إلا مثّل لعيني عن عواير أعظمها و أفظعها و تراقي.

ونوازل معجونة بسخطك.

قال سدير: فاستطارت عقولنا ولها، وتصدّعت قلوبنا جزعاً من ذلك الخطب الهائل، والحادث الغائل<sup>(۱)</sup> وظنّنا أنّه سمت<sup>(۱)</sup> لمكروهة قارعة، أو حلّت به من الدهر بائقة، فقلنا: لا أبكى الله يا بن خير الورى عينيك، من أيّة حادثة تستنزف<sup>(۱)</sup> دمعتك، وتستمطر عبرتك، وأيّة حالة حتمت عليك هذا الماتم؟

قال: فزفر الصادق ﷺ زفرة انتفخ منها جوفه، واشتدّ عنها خوفه، وقال:

ويلكم نظرت في كتاب الجفر صبيحة هذا اليوم، وهو الكتاب المشتمل على علم المنايا والبلايا والرزايا، وعلم ما كان وما يكون إلى يوم القيامة، الذي خص الله به محمداً والائمة من بعده في وتأمّلت مولد قائمنا وغيبته، وإبطاءه وطول عمره، وبلوى المؤمنين في ذلك الزمان، وتولّد الشكوك في قلوبهم من طول غيبته، وارتداد أكثرهم عن دينهم، وخلعهم ربقة الإسلام من أعناقهم التي قال الله جلّ ذكره: ﴿وكلّ إنسان الزمناه طائره في عنقه﴾(١) يعني الولاية،

فأخذتني الرقّة، واستولت عليّ الاحزان.

فقلنا: يا بن رسول الله، كرمنا وفضلنا بإشراكك إيّانا في بعض ما أنت تعلمه من علم ذلك، قال على: إنّ الله تبارك وتعالى أدار للقائم منّا ثلاثة أدارها للثلاثة أن من الرسل: قدّر مولده تقدير مولد موسى على، وقدّر غيبته تقدير غيبة عيسى عيسى عين، وقدّر إبطاء تقدير إبطاء نوح على وجعل من بعد ذلك عمر العبد الصالح \_ أعنى الخضر على \_ دليلاً على عمره.

فقلنا له: اكشف لنا يا بن رسول الله عن وجوه هذه المعاني.

قال ﷺ: أمّا مولد موسى فإنّ فرعون لمّا وقف على أنّ زوال ملكه على يده أمر بإحضار الكهنة، فدلّوه على نسبه، وأنّه يكون من بني إسرائيل، فلم يزل يأمر

<sup>(</sup>١)الغائل: المهلك، والغوائل: الدواهي.

<sup>(</sup>٢) سمت: هيّا. (٣) تستذرف، خ. (٤) الاسراء: ١٣. (٥) في ثلاثة، خ.

أصحابه بشقّ بطون الحوامل من نساء بني إسرائيل، حتّى قتل في طلبه نيّفاً وعشرين الف مولود، وتعذّر عليه الوصول إلى قتل موسى بين بحفظ الله تبارك وتعالى إيّاه وكذلك بنو أمّية وبنو العبّاس لمّا وقفوا على أنّ زوال ملكهم وملك الأمراء والجبابرة منهم على يد القائم منّا ناصبونا العداوة، ووضعوا سيوفهم في قتل آل الرسول ين وإبادة نسله طمعاً منهم في الوصول إلى قتل القائم، ويابى الله عزّ وجلّ أن يكشف أمره لواحد من الظلمة إلا أن يتم نوره ولو كره المشركون.

وامّا غيبة عيسى على فإنّ اليهود والنصارى اتّفقت على أنّه قتل فكذّبهم الله جلّ ذكره بقوله: ﴿وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبّة لهم﴾(١)

كذلك غيبة القائم، فإنّ الأمّة ستنكرها لطولها، فمن قائل يقول:

إنّه (٢) لم يولد، وقائل يقول (٢): إنّه ولد ومات، وقائل يكفر بقوله: إنّ حادي عشرنا كان عقيماً، وقائل يمرق بقوله: إنّه يتعدّى إلى ثالث عشر فصاعداً، وقائل يعصي الله عزّ وجلّ بقوله: إنّ روح القائم ينطق في هيكل غيره.

وأمّا إبطاء نوح على: فإنّه لمّا استنزل العقوبة على قومه من السماء بعث اللّه تبارك وتعالى الروح الأمين (على معه سبع نوايات، فقال: يا نبيّ اللّه، إنّ اللّه تبارك وتعالى يقول لك: إنّ هؤلاء خلائقي وعبادي لست أبيدهم بصاعقة من صواعقي إلاّ بعد تأكيد الدعوة وإلزام الحجّة، فعاود اجتهادك في الدعوة لقومك فإنّي مثيبك عليه، وأغرس هذا النوى، فإنّ لك في نباتها وبلوغها وإدراكها إذا أثمرت الفرج والخلاص، فبشر بذلك من اتبعك من المؤمنين.

فلمًا نبتت الاشجار وتأزّرت وتسوّقت وأغصنت (٥) وزها الثمر عليها بعد زمان طويل استنجز من الله العدة، فأمره الله تبارك وتعالى أن يغرس من نوى تلك الاشجار، ويعاود الصبر والإجتهاد، ويؤكّد الحجّة على قومه،

<sup>(</sup>١) النساء: ١٥٧. (٢) في الاكمال: ضمن قائل يهذي بانّه ، في البحار: قائل بغير هدى بانّه.

<sup>(</sup>٣) في غيبة الطوسي: و قائل يفتري بقوله. (٤) جبرئيل، خ. (٥)في المصدر: تغصّنت و اثمرت

فاخبر بذلك الطوائف الّتي آمنت به، فارتدّ منهم ثلاثمائة رجل، وقالوا: لو كان ما يدّعيه نوح حقّاً لما وقع في وعد ربّه خلف.

ثم إنّ الله تبارك وتعالى لم يزل يأمره عند كلّ مرّة بان يغرسها مرّة بعد أخرى إلى أن غرسها سبع مرّات، فما زالت تلك الطوائف من المؤمنين ترتد منه طائفة بعد طائفة إلى أن عاد إلى نيّف وسبعين رجلاً، فأوحى الله تبارك وتعالى عند ذلك إليه وقال: يا نوح الآن أسفر الصبح عن الليل لعينك حين صرّح الحق عن محضه وصفى [الامر و] الإيمان من الكدر، بارتداد كلّ من كانت طينته خبيثة،

فلو أنّي أهلكت الكفّار وأبقيت من قد ارتد من الطوائف الّتي كانت آمنت بك، لما كنت صدّقت وعدي السابق للمؤمنين، الّذين أخلصوا التوحيد من قومك، واعتصموا بحبل نبوتك بأن استخلفهم في الأرض وأمكن لهم دينهم، وأبدّل خوفهم بالأمن لكي تخلص العبادة لي بذهاب الشك من قلوبهم.

وكيف يكون الإستخلاف والتمكين وبدل الخوف بالامن منّي لهم مع ما كنت أعلم من ضعف يقين الذين ارتدّوا وخبث طيتنهم، وسوء سرائرهم الّتي كانت نتائج النفاق، وسنوح الضلالة(۱)، فلو أنّهم تنسّموا منّي(۱) الملك الّذي أوتي المؤمنين وقت الإستخلاف إذا أهلكت أعداءهم لنشقوا روائح صفاته، ولاستحكمت سرائر نفاقهم، وتأبّد خبال ضلالة قلوبهم، ولكاشفوا إخوانهم بالعداوة، وحاربوهم على طلب الرئاسة، والتفرّد بالأمر والنهي.

وكيف يكون التمكين في الدين وانتشار الامر في المؤمنين مع إثارة الفتن وإيقاع الحروب، كلا ﴿واصنع الفلك باعيننا ووحينا﴾(٢)

قال الصادق ﷺ: وكذلك القائم ﷺ، فإنّه تمتد أيّام غيبته ليصرّح الحق عن محضه، ويصفو الإيمان من الكدر بارتداد كلّ من كانت طينته خبيثة من

<sup>(</sup>١) أي ظهورها، وشيوعها. و في نسخة: شيوخ، وفي أخرى: شبوح، و لحلِّ الصواب.

<sup>(</sup>٢) تسنّموا من، خ. (٣) هود: ٣٧.

وأمّا العبد الصالح الخضر عليه، فإنّ اللّه تبارك وتعالى ما طوّل عمره لنبوّة قدّرها له، ولا لكتاب ينزله عليه، ولا لشريعة ينسخ بها شريعة من كان قبله من الانبياء عليه، ولا لإمامة يلزم عباده الإقتداء بها، ولا لطاعة يفرضها له، بلى إنّ اللّه تعالى لمّا كان في سابق علمه أن يقدّر من عمر القائم في أيّام غيبته ما يقدّره (٢) وعلم ما يكون من إنكار عباده بمقدارذلك العمر في الطول طوّل عمر العبد الصالح من غير سبب يوجب ذلك إلّا لعلّة الإستدلال به على عمر القائم، وليقطع بذلك حجّة المعاندين لئلا يكون للناس على اللّه الحجّة (٢). إنتهى الحديث الشريف. وقد أوردناه بطوله لاشتماله على فوائد جمّة وأمور مهمّة، فتدبّر فيه.

# الأمر السابع عشر: طلب معرفته من الله عزّ وجلّ

فإنّه ليس العلم بكثرة التعليم والتعلّم، بل هو نور يقذّفه الله في قلب من

<sup>(</sup>۱)يوسف: ۱۱۰. (۲)ما قدر ـ خ ل.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٢/٣٥٢ ح٥٠، عنه البحار: ٢١٩/٥١ ح٩.

يريد أن يهديه (١) ﴿ ومن يهد الله فهو المهتد ﴾ (٢).

17.۲ وفي الكافي: عن أبي بصير، عن أبي عبدالله على الله عن أبي عبدالله عن أبي أله الله عن وجل في قول الله عز وجل (أومن يؤت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً (١٣) فقال: طاعة الله ومعرفة الإمام. (١)

١٣٠٣ وفيه: عن أبي بصير، قال: قال لي أبوجعفر على عرفت إمامك؟ قال: قلت: إي والله، قبل أن أخرج من الكوفة، فقال على : حسبك إذاً. (٥) ١٣٠٤ وفيه: في الصحيح عن أبي جعفر على قال:

ذروة الأمر وسنامه ومفتاحه وباب الأشياء ورضا الرحمن تبارك وتعالى: الطاعة للإمام بعد معرفته. (١)

١٣٠٥ وفيه: عن أبي خالد الكابليّ، قال: سألت أبا جعفر عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿قَامَنُوا بِاللّهُ ورسوله والنور الّذي أنزلنا﴾ (٧) فقال:

يا أبا خالد النور والله الائمة من آل محمّد ﷺ إلى يوم القيامة، وهم والله نور الله الذي أنزل، وهم والله نور الله في السماوات وفي الارض،

والله يا أبا خالد لنور الإمام في قلوب المؤمنين أنور من الشمس المضيئة بالنهار، وهم والله ينورون قلوب المؤمنين، ويحجب الله عزّ وجلّ نورهم عمّن يشاء، فتظلم قلوبهم، والله يا أبا خالد، لا يحبّنا عبد ويتولانا حتى يطهّر الله قلبه، ولا يطهّر الله قلب عبد حتى يسلّم لنا، ويكون سلماً لنا، فإذا كان سلماً لناسلّمه الله من شديد الحساب، وآمنه من فزع يوم القيامة الاكبر. (٨)

تبيين وتوضيح: قد عرفت فيما سبق أنَّ أهمَّ الأمور وأوجبها بعد معرفة الله

<sup>(</sup>١)رواه الشهيد في منيةالمريد: ص٦٧ عن الصادق 🏨 . (٢) الأسراء: ٩٧ .

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٦٩. (٤) الكافي: ١/٥٨١ ح١١، عنه البحار: ٨٦/٢٤.

<sup>(</sup>٥، ٦) الكافي: ١/١٨٥ - ١٢، ١، عنه الوافي: ١٨٨/ ح١١، ٩٠ - ١٠. (٧) التغابن: ٨.

<sup>(</sup>٨)الكافي: ١٩٤/١ ح١، عنه البحار: ٣٠٨/٢٣ ح٥، و الوافي: ٣/٣٠٥ ح١.

ورسوله، معرفة ولي الامر، وصاحب الزمان، لانه ركن من أركان الإيمان، ومن مات ولا يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية، ومعرفته مفتاح جميع أبواب الخير والسعادة والرحمة، وقد أمر الله عباده بتحصيل معرفته، والدعاء من الابواب التي أمر الله تعالى أن يؤتى منها،

فقال: ﴿ أَدْعُونِي اسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ (١١) ، ﴿ وسَئُلُوا اللَّهُ مِنْ فَضِلُهُ ﴾ (١٠) ،

وقال تعالى أيضاً: ﴿إِنَّكَ لاتهدي من أحببت ولكنَّ اللَّه يهدي من يشاء ﴾ (").

١٣٠٦ وفي الكافي: بإسناده عن محمّد بن حكيم، قال:

قلت لابي عبدالله على: المعرفة من صنع من هي؟

قال: من صنع الله، ليس للعباد فيها صنع. (١٠)

والآيات والروايات الدالة على هذا المطلب كثيرة، فاللازم على العبد أن يسال الله تعالى أن يرزقه ويكمل له معرفة إمام زمانه، ويؤيد ما ذكرنا، ويدل عليه أيضاً ورود الدعاء لذلك بالخصوص،

كما سيأتي في الأمر الآتي إن شاء الله.

وهذا لا ينافي كون العبد مختاراً ومأموراً بالطلب والنظر في وسائل المعرفة، لانه نظير الرزق الذي أمر العباد بطلبه، والدعاء له أيضاً، والله هو الرازق جلّ شأنه، فإنّ المجاهدة والسعي وظيفة العبد، والإيصال وظيفة الخالق المتعال، قال تبارك وتعالى: ﴿والّذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا﴾ (٥) الآية،

كما أنّ الزرع والسقي ونحوهما وظيفة العباد لكونها تحت قدرتهم، والإنبات، والإنماء، والحفظ عن الآفات، إلى حصول النتيجة وبلوغ المراد، وظيفة الله لخروجها عن قدرة العباد، لكن عليهم الدعاء والمسألة لحصول النتجة المقصودة.

 <sup>(</sup>۱)غافر: ٦٠.
 (۲) النساء: ۳۲.
 (۳) القصص: ٥٦.

 <sup>(</sup>٤) الكافى: ١٦٣/١ ح٢، عنه الوافي: ١٠٥٥ ح١٠.
 (٥) العنكبوت: ٦٩.

وكذلك معرفة الإمام لها وسائل وأسباب، رتبها الله تعالى لعباده، وهي مقدورة لهم، مثل النظر في معجزاته، وأخلاقه، وإخبار الائمة السابقين به وبخصائصه، وبطول غيبته، وما يرد على المؤمنين في زمان غيبته، وبالشؤون التي خصة الله تعالى بها، والدلائل التي دل عليها، وغير ذلك ، فعليهم السعي في تحصيل معرفته بالاسباب المذكوة ونحوها،

ولكن لمّا كانت المعرفة من صنع الله عزّ وجلّ، وجب عليهم وتاكّد لهم بحكم العقل والنقل الدعاء، وطلب معرفته من الله تعالى، فإنّ:

﴿ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها وما يمسك فلا مرسل له﴾ (١).

## الأمر الثامن عشر:

المداومة بالدعاء الذي رواه ثقة الإسلام الكليني والشيخ النعماني والطوسي (ره) بأسانيدهم عن زرارة، قال: سمعت أبا عبدالله عبد يقول: إنّ للغلام غيبة قبل أن يقوم، قال: قلت: ولم ؟ قال: يخاف \_ وأوما بيده إلى بطنه \_ ثمّ قال: يا زرارة وهو المنتظر، وهو الّذي يشك في ولادته، منهم من يقول: مات أبوه بلاخلف، ومنهم من يقول: حمل (٢)، ومنهم من يقول: إنّه ولد قبل موت أبيه بسنتين، وهو المنتظر غير أنّ اللّه عزّ وجلّ يحبّ أن يمتحن الشيعة، فعند ذلك يرتاب المبطلون، يا زرارة، إذا أدركت ذلك الزمان فادع بهذا الدعاء:

«اَللَّهُمَّ عَرِّفْنِي نَفْسَكَ، فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي نَفْسَكَ لَمْ اَعْرِفْ نَبِيَّكَ، اَللَّهُمَّ عَرِّفْنِي رَسُولَكَ لَمْ اَعْرِفْ حُجَّتَكَ، اَللَّهُمَّ عَرِّفْنِي رَسُولَكَ لَمْ اَعْرِفْ حُجَّتَكَ، اَللَّهُمَّ عَرِّفْنِي حُجَّتَكَ ضَلَلْتُ عَنْ دَبِنِي (۱) عَرِّفْنِي حُجَّتَكَ ضَلَلْتُ عَنْ دَبِنِي (۱)

<sup>(</sup>١)فاطر: ٢. (٢): جنين.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ١/٣٣٧ ح٥، غيبة النعماني: ١٦٦ ح٦، غيبة الطوسي: ٣٣٤ ح٢٧٩.

المحدّثين في كتاب كمال الدين: بإسناده عن زرارة قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: إنّ للقائم غيبة قبل أن يقوم، قلت له: ولم؟ قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: إنّ للقائم غيبة قبل أن يقوم، قلت له: ولم؟ قال عبدالله على يخاف و أوما بيده إلى بطنه ثم قال: يا زرارة، وهو المنتظر، وهو الدّي يشكّ الناس في ولادته، منهم من يقول: هو حمل، ومنهم من يقول: هو غائب، ومنهم من يقول: ما ولد، ومنهم من يقول: ولدّ قبل وفاة أبيه بسنتين غير أنّ اللّه تبارك وتعالى يحبّ أن يمتحن الشيعة، فعند ذلك يرتاب المبطلون.

قال زرارة: فقلت: جعلت فداك، فإن أدركت ذلك الزمان، فأيّ شيء أعمل؟ قال بين الإرارة، إن أدركت ذلك الزمان، فأدمْ هذا الدعاء:

اللَّهمّ عرّفني نفسك ... إلخ. (١)

### الأمر التاسع عشر:

۱۳۰۹ - الدعاء الذي رواه الشيخ الصدوق: بإسناده عن عبدالله بن سنان، قال: قال أبو عبدالله على الله على المستصيبكم شبهة، فتبقون بلا علم يرى ولا إمام هدى، ولا ينجو منها إلا من دعا دعاء الغريق، قلت: كيف دعاء الغريق؟

قال ﷺ: يقول: يُا الله يَا رَحْمٰنُ يَا رَحِيمُ، يَا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ، ثَبِّتْ قَلْبي، عَلَىٰ دينِكَ، فقلت: يا الله يا رحمان يا رحيم، يا مقلّب القلوب والابصار، ثبّت قلبي على دينك.

قال ﷺ: إنّ الله مقلّب القلوب والابصار، ولكن قل كما أقول لك: يا مقلّب القلوب ثبّت قلبي على دينك. (٢)

۱۳۱۰ وروى الشيخ النعماني (ره) في الغيبة: بإسناده عن حمّاد بن عيسى، عن عبدالله بن سنان قال: دخلت أنا وأبي على أبي عبدالله بن أنتم إذا صرتم في حال لا ترون فيها إمام هدى، ولاعلماً يرى، فلا

<sup>(</sup>١، ٢) كمال الدين: ٢/٢٤٢ - ٢٣، ٢٥١ ح٥٠، عنه البحار: ٢٥/١٤٦ ح٧٠، ١٤٨ - ٧٠.

ينجو من تلك الحيرة إلاّ من دعا بدعاء الغريق؟(١)

فقال أبي: هذا والله البلاء فكيف نصنع جعلت فداك حينئذ؟ قال على الأها البلاء فكيف نصنع جعلت فداك حينئذ؟ قال على الأمر. (٢)

## الأمر المتمّم للعشرين:

ا ۱۳۱۱ الدعاء الذي ذكره السيّد ابن طاووس (ره) في مهج الدعوات في حديث ذكر فيه غيبة المهدي عجّل الله تعالى فرجه، قال الراوي: قلت: كيف تصنع شيعتك؟ قال: عليكم بالدعاء وانتظار الفرج، إلى أن قال: قلت: فما ندعو به؟ قال عليه: تقول:

الله هُمَّ انْتَ عَرَّفْتني نَفْسَكَ، وَعَرَّفْتني رَسُولَكَ، وَعَرَّفْتني مَلائِكَتِكَ، وَعَرَّفْتني مَلائِكَتِكَ، وَعَرَّفْتني وَلا وَاقِيَ الله وَعَرَّفْتني نَبِيَّكَ، وَعَرَّفْتني وَلا وَاقِيَ الله مَا وَقَيْتَ، الله مَّ لا تُعَيِّني عَنْ مَنازِلِ اَوْلِيَائِكَ، وَلا تُزِغْ قَلْبي بَعْدَ إِذْ هَدَيْتني، الله مَّ الله مَّ الله مَّ الله مَ الله مَا الله مَ الله مَا الله مَ الله مَا المَا المَا ا

## الامرالواحد والعشرون: معرفة علامات ظهوره ﷺ

ولا سيّما العلامات الـمحتومة الّتي أخبر بها الائمّة الطاهرون على الدليل على ذلك العقل والنقل:

أمّا الأوّل: فلأنّك قد عرفت وجوب معرفته سلام الله عليه بشخصه ومعرفة العلائم المحتومة الّتي تقع مقارنة لظهوره، أوقريباً منه مقدّمة لمعرفته.

وإن قلت: يمكن معرفته بغير تلك العلامات أيضاً، فلا يكون طريق المعرفة منحصراً في ذلك. قلنا: قد ورد في الروايات الامر بالسعي إليه حين ظهوره.

<sup>(</sup>١)الحريق، ب.

<sup>(</sup>٢) غيبة النعماني: ١٥٩ ح٤، عنه البحار: ١٣٣/٥٢ ذح٣٧. (٣)مهج الدعوات: ٣٩٦.

النداء كما في رواية النعماني: بإسناده عن الباقر به بعد ذكر النداء والخسف بالبيداء: فاسعوا إليه ولوحبوا، والله كاني انظر إليه بين الركن والمقام يبايع الناس! ... إلخ .(١)

ولاريب أنّ السعي إليه حين ظهوره من البلاد لا يمكن إلا بعد العلم بظهوره بسبب ظهور العلامات المحتومة الموعودة،

وامّا معرفته بالمعجزات الصادرة منه فإنّه يحصل للمشاهدين، كما لا يخفى المسلم المسلم المسلم المرويّ في المرويّ في المحيح: «اعرف العلامة، فإذا عرفته لم يضرّك تقدّم هذا الأمر أو تأخّر» الخبر. (۱)

مضافاً إلى أن الائمة الطاهرين قد بينوا العلامات الّتي جعلها الله تعالى لظهور القائم بين ليتميّز المحق من المبطل،

وقد ذكروا في جملة من الروايات وقوع بعض ما يفتتن به أهل الضلال، وأنّ الذين رووا أحاديث الائمة والذين استمعوا وعرفوا الوقائع الني أخبر الائمة بي بوقوعها لا يفتتنون، ولا يضلّون وذلك لانهم عرفوا المحقّ من المبطل بسبب معرفة العلامات على حسب الروايات الماثورة عن أثمّتهم على الله الروايات الماثورة عن المتهم المنهم المنهم المنهورة عن المنهم ال

الا ترى أنّ كثيراً من الذين ارتدوا عن الدين واتبعوا المضلّين الملحدين في زماننا وما قبله إنّما ارتدوا وضلّوا ، بسبب جهلهم بعلامات ظهور صاحب الامر وخصائصه على فضلّوا واضلّوا . فلو أنّهم سعوا في طلب العلم وتحصيل المعرفة بما يجب عليهم من صفات صاحب الامر ، وعلائمه ودلائله وعلامات ظهوره ، كانوا من النّاجين ، ولم يرتدوا عن الدين ، نسأل الله عزّوجل أن يرزقنا العلم والعمل ، ويعصمنا من الخطاء والزلل ، إنّه سميع مجيب ،

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ٢٦٢ -٢٦٢، عنه البحار: ٢٥/٥٢ -٢٠٥٠.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/ ٣٧٢ - ٧، عنه الوافي: ٢/ ٤٣٥ - ٣.

وياتي في الامر الآتي مزيد توضيح وتبيين لذلك إن شاء الله تعالى.

ويدل على المقصود أيضاً أن إطاعة أوامره واجبة لقوله تعالى: ﴿ أطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولي الامر منكم﴾ (١) وحينئذ يجب على المؤمن معرفة علامات ظهوره، ليطبع أوامره إذا ظهر، وليتميّز الحقّ من الباطل، ونحن نذكر هنا بعض ما رواه الشيخ الأجلّ محمّد بن إبراهيم النعمانيّ (ره) في كتاب الغيبة:

١٣١٤ فمنها: بإسناده عن عمر بن حنظلة، عن أبي عبدالله على أنَّه قال:

للقائم على السنعات: السفياني ، واليماني ، والصيحة من السماء، وقتل النفس الزكية، والخسف بالبيداء. (٢)

١٣١٥ وفي خبر آخر عنه به أنه قال: العام الذي فيه الصيحة قبله الآية
 في رجب، قلت: وما هي؟ قال: وجه يطلع في القمر، ويد بارزة. (٦)

1۳۱٦ وعن عبدالله بن سنان، عنه الله النداء من المحتوم، والسفياني من المحتوم، واليماني من المحتوم، وقتل النفس الزكية من المحتوم، وكف يطلع من السماء من المحتوم، قال: وفزعة في شهر رمضان توقظ النائم، وتفزع اليقظان، وتخرج الفتاة من خدرها. (3)

1٣١٧ وعن البزنطي (ره)، عن الرضا في أنّه قال: قبل هذا الأمر السفياني، واليماني، والمرواني، وشعيب بن صالح، فكيف يقول هذا وهذا. (")
1٣١٨ وعن أبي بصير، عن أبي جعفر محمّد بن على في أنّه قال:

إذا رأيتم ناراً من (قبل) المشرق شبه الهردي (١) العظيم، تطلع ثلاثة أيّام أو سبعة، فتوقّعوا فرج آل محمّد على إن شاء الله عز وجلّ، إنّ الله عزيز حكيم.

 <sup>(</sup>۱) النساء: ٥٩.
 (۲)غيبة النعماني: ٢٥٢ ح٩، عنه البحار: ٢٥٢/٥٢ ح٩.

<sup>(</sup>٣\_ ٥) غيبة النعماني: ٢٥٢ ح١٠، ١١، ٢٥٣ ح١٢، عنه البحار: ٢٣/٥٢ ح٩٧، ٩٨، ٩٩.

<sup>(</sup>٦) الهردي \_ بضم الهاء \_ ككرسي: المصبوغ بالهرد \_ بالضم \_ و هو الكركم الاصفر، و طين أحمر، و عروق يصبغ بها، يعني ناراً يشبه الهردي من حيث اللون تكون أصفر أو أحمر.

ثم قال ﷺ: الصيحة لا تكون إلا في شهر رمضان الله والصيحة فيه هي صيحة جبرئيل ﷺ إلى هذا الخلق.

ثم قال: ينادي مناد من السماء باسم القائم على فيسمع من بالمشرق ومن بالمغرب، لا يبقى راقد إلا استيقظ، ولا قائم إلا قعد، ولا قاعد إلا قام على رجليه فزعاً من ذلك الصوت، فرحم الله من اعتبر بذلك الصوت فأجاب، فإن الصوت الاوّل هو صوت جبرئيل الروح الامين. ثم قال

يكون الصوت في شهر رمضان في ليلة جمعة، ليلة ثلاث وعشرين، فلا تشكّوا في ذلك، واسمعوا واطيعوا، وفي آخر النهار صوت الملعون إبليس ينادي: الا إنّ فلاناً قتل مظلوماً، ليشكّك الناس ويفتنهم، فكم في ذلك اليوم من شاكّ متحيّر قد هوى في التار، فإذا سمعتم الصوت في شهر رمضان فلا تشكّوا فيه، إنّه صوت جبرئيل، وعلامة ذلك أنّه ينادي باسم القائم، واسم أبيه على حتى تسمعه العذراء في خدرها، فتحرّض أباها وأخاها على الخروج.

١٣١٩ وعن غير واحد من أصحابه، عن أبي عبدالله عليه أنَّه قال:

قلنا له ﷺ: السفياني من المحتوم؟ فقال ﷺ: نعم، وقتل النفس الزكية من المحتوم، وكف تطلع من المحتوم، والقائم من المحتوم، والنداء [من السماء من المحتوم]

فقلت: وأيّ شيء النداء؟ فقال على الله الله عنادي باسم القائم واسم أبيه . (٢)

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ٢٥٣ -١٣٠ عنه البحار: ٢٣٠/٥٢ -٩٦٠.

<sup>(</sup>٢) غيبة النعماني: ٢٥٧ ح ١٥، إثبات الهداة: ٣٣٦/٣ -١٠٢.

• ١٣٢٠ وعن ابن ابي يعفور، قال: قال لي ابو عبدالله عنه المسك بيدك هلاك الفلاني، وخروج السفياني، وقتل النفس، وجيش الخسف، والصوت،

قلت: وما الصوت، أهو المنادي؟

فقال ﷺ: نعم، وبه يعرف صاحب هذا الأمر .(١)

١٣٢١ وعن زرارة قال: قلت لابي عبدالله على: النداء حقٌّ؟

قال ﷺ: إي والله، حتّى يسمعه كلّ قوم بلسانهم. (٢٠)

1٣٢٧ وعن عبدالله بن سنان: قال: كنت عند أبي عبد الله فله فسمعت رجلاً من همدان يقول له: إنّ هؤلاء العامّة يعيّرونا ويقولون لنا: إنّكم تزعمون أنّ منادياً ينادي من السماء باسم صاحب هذا الأمر،

الاإن الحق في علي بن أبي طالب على وشيعته، قال: فإذا كان من الغد، صعد إبليس في الهواء حتى يتوارى عن أهل الارض، ثم ينادي: ألا إن الحق في عثمان بن عفان وشيعته، فإنه قتل مظلوماً، فاطلبوا بدمه.

قال ﷺ: فـ ﴿ يثبّت الله الّذين آمنوا بالقول الثابت ﴾ (٤) على الحقّ، وهو النداء الأوّل، ويرتاب يومئذ الّذين في قلوبهم مرض، والمرض والله عداوتنا،

فعند ذلك يتبرُّؤون منَّا ويتناولونا، فيقولون:

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ٢٥٧ -١٦، عنه البحار: ٢٣٤/٥٢ -١٠٠.

<sup>(</sup>٢) غيبة النعماني: ٢٧٤ ح٥٥، عنه البحار: ٢٥/ ٢٤٤ ح١٢٠.

<sup>(</sup>٣) الشعراء: ٤. (٤) إبراهيم: ٧٧.

إنّ المنادي الأوّل سحر من سحر أهل هذا البيت، ثمّ تلا أبو عبدالله على قول الله عزّ وجلّ: ﴿وإن يروا آيةً يعرضوا ويقولوا سحر مستمر ﴿(١). (٢)

اسفياني، وقتل النفس الزكية، والخسف بالبيداء، والصوت من السماء،

فقلت: جعلت فداك، أخاف أن يطول هذا الامر،

فقال ﷺ: لا، إنّما هو كنظام الخرز يتبع بعضه بعضاً. (٦)

١٣٢٤ وعن حمران بن أعين، عن الصادق بي أنّه قال:

من المحتوم الذي لا بد أن يكون من قبل قيام القائم على خروج السفياني، وخسف بالبيداء، وقتل النفس الزكية، والمنادي من السماء. (١٠)

1870 وعن زرارة بن أعين قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: ينادي مناد من السماء: إنّ فلاناً هو الأمير، وينادي مناد: إنّ علياً وشيعته هم الفائزون،

قلت: فمن يقاتل المهدي عليه عد هذا؟

فقال ﷺ: إنّ الشيطان ينادي: إنّ فلاناً وشيعته هم الفائزون، يعني رجلاً من بني أمّية، قلت: فمن يعرف الصادق من الكاذب؟

قال ﷺ: يعرفه الذين كانوا يروون حديثنا، ويقولون: إنّه يكون قبل أن يكون، ويعلمون انّهم هم المحقّون الصادقون. (٥٠)

اصلحك الله، وانّي لاعجب من القائم على كيف يقاتل مع ما يرون من العجائب من خسف البيداء بالجيش، ومن النداء الذي يكون من السماء، فقال على المن خسف البيداء بالجيش، ومن النداء الذي يكون من السماء، فقال

<sup>(</sup>١) القمر: ٢. (٢) غيبة النعماني: ٢٦٠ ح١٩، عنه البحار: ٢٩٢/٥٢ ح٠٤.

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني: ٢٦٢ ح٢٦، عنه البحار: ٢٥/٥٢ ح٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) ٥) غيبة النعماني: ٢٦٤ ح٢٦، ٢٨، عنه البحار: ٢٩٤/٥٢ ح٤٤، ح٢٦.

إنّ الشيطان لا يدعهم حتّى ينادي كما نادى برسول الله على يوم العقبة. (١٠) 1٣٢٧ وعن هشام بن سالم، قال: سمعت أبا عبدالله على يقول:

هما صيحتان: صيحة في أوّل الليل، وصيحة في آخر الليلة الثانية، قال:

فقلت: كيف ذلك؟ قال: فقال: واحدة من السماء، وواحدة من إبليس،

فقلت: وكيف تعرف هذه من هذه؟

فقال: يعرفها من كان سمع بها قبل أن تكون. (٢٠)

١٣٢٨ وعن عبدالرحمان بن مسلمة قال: قلت لابي عبدالله على الله عبدالله

إنَّ الناس يوبَّخونا، ويقولون: من أين يعرف المحقِّ من المبطل إذا كانتا؟

فقال عليهم شيئاً، قال: فما نرد عليهم شيئاً، قال:

فقال عنى الله عن ولوا لهم يصدق بها إذا كانت من كان مؤمناً يؤمن بها قبل أن تكون، قال الله عن وجل : ﴿ أَفْمَن يَهِدِي إِلْى الْحَقّ أَحَقّ أَنْ يَتّبِع أَمّن لا يَهْدِي إِلاَّ أَنْ يَهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفُ تَحْكُمُونَ ﴾ (٢). (١)

١٣٢٩ وعن عبدالله بن سنان قال: سمعت أبا عبدالله بي يقول:

لا يكون هذا الامر الذي تمدّون إليه أعناقكم حتّى ينادي مناد من السماء: الا إنّ فلاناً صاحب الامر، فعلى مَ القتال؟! (٥)

١٣٣٠ وعن محمّد بن مسلم، عن ابي جعفر على ، قال:

السفيانيّ، والقائم ﷺ في سنة واحدة. (١)

١٣٣١ وعن بدر بن الخليل الأسدى، قال:

كنت عند أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر علي فذكر آيتين تكونان قبل قيام

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ٢٦٤ ح ٢٩، عنه البحار: ٢٩٥/٥٢ ح٤٧.

<sup>(</sup>٢) غيبة النعماني: ٢٦٥ ح٣١، عنه البحار: ٢٥/٥٢ ح٤٩. (٣) يونس: ٣٥.

<sup>(</sup>٤)، ٥) غيبة النعماني: ٢٦٦ ح٣٦، ح٣٤، عنه البحار: ٢٩٦/٥٢ ح٥٠، ح٥٠.

<sup>(</sup>٦) غيبة النعماني: ٢٦٧ ح٣٦، عنه البحار: ٢٣٩/٥٢ ح١٠٦.

القائم، لم تكونا منذ أهبط الله آدم على أبداً، وذلك أنّ الشمس تنكسف في النصف من شهر رمضان، والقمر في آخره، فقال رجل: يا بن رسول الله،

لا بل الشمس في آخر الشهر والقمر في النصف، فقال له أبو جعفر ﷺ: إنّي لاعلم بالّذي أقول، إنّهما آيتان لم تكونا منذ هبط آدم. (١)

١٣٣٢\_ وعن ورد أخى الكميت، عن أبي جعفر ﷺ أنّه قال:

إنّ بين يدي هذا الأمر انكساف القمر لخمس تبقى والشمس لخمس عشرة، وذلك في شهر رمضان وعنده يسقط حساب المنجّمين. (٢)

أقول: من هذا الحديث ظهر أن المراد بالآخر في الحديث السابق هو الآخر العرفي لا الحقيقي، فلا اختلاف بينهما، والحمد لله.

۱۳۳۳ وعن عبدالملك بن أعين، قال: كنت عند أبي جعفر، فجرى ذكر القائم، فقلت له: أرجو أن يكون عاجلاً، ولا يكون سفياني،

فقال: لا والله، إنَّه لمن المحتوم الَّذي لا بدُّ منه. (٦)

١٣٣٤ وعن حمران بن أعين، عن أبي جعفر ، في قوله تعالى: ﴿ثُمَّ قضى أَجِلاً وأَجِل مسمّى عنده﴾(١) فقال: إنَّهما أجلان: أجل محتوم، وأجل موقوف.

فقال له حمران: ما المحتوم؟ قال: الّذي لا يكون غيره،

قال: وما الموقوف؟ قال: الّذي لله فيه المشيّة.

قال حمران: إنّي لأرجو أن يكون أجل السفياني من الموقوف،

فقال أبو جعفر على: لا والله إنّه لمن المحتوم. (٥٠)

1۳۳0 و عن الفضيل بن يسار، عن أبي جعفر ، قال: إنّ من الأمور أموراً موقوفة، وأموراً محتومة، وإنّ السفياني من المحتوم الّذي لا بدّ منه. (١)

<sup>(</sup>١، ٢) غيبة النعماني: ٢٧١ ح ٤٥، ٤٦، عنه البحار: ٢١٤/٥٢ ح٢١، ٢٠٧ ح ٤١.

<sup>(</sup>٣ و٥ و ٦)غيبة النعماني: ٣٠١ ح٤و٥و٦، عنه البحار: ٣٤٩/٥٢ ح١٣٢و ١٣٣ و ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) الأنعام: ٢.

١٣٣٦ وعن خلاد الصائغ، عن أبي عبدالله على، أنَّه قال:

السفيانيّ لا بدّ منه، ولايخرج إلاّ في رجب، فقال له رجل:

يا أبا عبدالله، إذا خرج فما حالنا؟ قال: إذا كان ذلك فإلينا(١٠). (٢)

1۳۳۷ ـ وعن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر على قال: السفياني أحمر، أشقر، أزرق، لم يعبد الله قطّ، ولم ير مكّة ولا المدينة قطّ، يقول:

يا ربّ ثاري والنار، يا ربّ ثاري والنار. (٦)

1۳۳۸ وعن الصادق عليه الصلاة والسلام، قال: إذا قام المقائم بعث في أقاليم الأرض، في كلّ إقليم رجلاً يقول: عهدك في كفّك.

فإذا ورد عليك أمر لا تفهمه، ولاتعرف القضاء فيه، فانظر إلى كفّك واعمل بما فيها، قال على : ويبعث جنداً إلى القسطنطينيّة، فإذا بلغوا الخليج كتبوا على اقدامهم شيئاً، ومشوا على الماء، فإذا نظر إليهم الروم يمشون على الماء قالوا:

هؤلاء أصحابه يمشون على الماء، فكيف هو؟ فعند ذلك يفتحون لهم أبواب المدينة، فيدخلونها فيحكمون فيها ما يريدون. (1)

أقول: وجيش السفياني الذين يخسف بهم الأرض في البيداء ما بين مكة والمدينة قد ورد في حديث مفضل أنهم ثلاثمائة ألف، والحديث طويل مذكور في الأنوار النعمانية وبحار الأنوار. (٥)

١٣٣٩ ـ وقد ورد في بعض الروايات:

أنّهم إذا نزلوا بالبيداء نزل جبرئيل ﷺ فصاح يا بيداء أبيدي القوم. (١٠)

<sup>(</sup>١)أي اذهبوا إلى بلد يظهر منه القائم ﷺ فإنّه لا يصل إليه، أو توسّلوا بنا.

<sup>(</sup>٢) غيبة النعماني: ٣٠٦ ح٧، عنه البحار: ٢٤٩/٥٢ ح١٣٥.

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني: ٢٠٦ -١٨، عنه البحار: ٢٥٣/٥٢ -١٤٦.

<sup>(</sup>٤) غيبة النعماني: ٣١٩ ح٨، عنه البحار: ٣٦٥/٥٢ ح١٤٤.

<sup>(</sup>٥) الانوار النعمانيّة: ٢/٨٤، البحار: ١٠/٥٣ باب ٢٥. (٦) البحار: ٢٣٨/٥٢.

ونكتفي هنا بهذا المقدار، وفيه كفاية وغنى لأهل الإعتبار.

وروى الصدوق (ره) وغيره رحمهم الله كثيراً من تلك الأخبار .

• ١٣٤٠ وروى الصدوق: بإسناده عن عبدالله بن عجلان، قال: ذكرنا خروج القائم عند أبي عبدالله على فقلت له: كيف لنا أن نعلم ذلك ؟

فقال: يصبح أحدكم وتحت رأسه صحيفة عليها مكتوب: «طاعة معروفة». (١) تصديق فيه تشويق:

١٣٤١ قد روي في كتاب نور العيون في جملة علائم الظهور:

انّ الناس في آخر الزمان يتركون العمامة، ويبدّلونها بالقلنسوة. (٢)

۱۳٤۲ ـ وروي أيضاً فيها: أنّ الناس يفرحون بفقد الأولاد، ويتبشّر، ويتشكّر من لا ولد له.

أقول: قد ظهر صدق هاتين في هذه السنة وهي سنة ست واربعين وثلاثمائة بعد الف من الهجرة النبوية، فقد رأيت جمعاً من الناس تركوا العمامة، وبدّلوها بالقلنسوة، تشبّها بأهل الباطل، وتقرّباً إليهم، ورأيت الناس يفرحون بفقد الاولاد، ويتبشّر ويتشكّر من لا ولد له بسبب النظام الإجباري، وإلى الله تعالى نشكو غيبة وليّه، ونسأله أن يعجّل في فرجه ويجعلنا من أنصاره.

# الأمرالثاني والعشرون: التسليم، وترك الإستعجال

والكلام هنا في مقامين:

الأوّل: في ذكر جملة من الروايات الواردة عن الائمّة ﷺ: ١٣٤٣ في الكافى: بإسناده عن عبدالرحمان بن كثير، قال:

كنت عند أبي عبدالله على إذ دخل عليه مهزم، فقال له:

ذكرنا عنده ملوك آل فلان، فقال عنده الناس من استعجالهم لهذا الأمر، إن الله لا يعجل لعجلة العباد، إن لهذا الأمر غاية ينتهي إليها، فلو قد بلغوها لم يستقدموا ساعة ولم يستأخروا. (٢)

١٣٤٥ وعن منصور، قال: قال لى أبو عبدالله على:

يا منصور الله حتى تميزوا، ولا والله حتى تميزوا، ولا والله حتى تميزوا، ولا والله حتى تميزوا، ولا والله حتى يشقى من يشقى، ويسعد من يسعد. (٣)

١٣٤٦ وعن محمّد بن منصور الصيقل، عن أبيه، قال: كنت أنا والحارث ابن المغيرة وجماعة من أصحابنا جلوساً، وأبو عبدالله على يسمع كلامنا،

فقال لنا: في أيّ شيء أنتم؟ هيهات هيهات، لا والله لا يكون ماتمدّون إليه أعينكم حتّى تعربلوا، لا والله لايكون ما تمدّون إليه أعينكم حتّى تمدّون إليه والله لا يكون ما تمدّون إليه أعينكم حتّى تميّزوا، لا والله ما يكون ما تمدّون إليه أعينكم إلاّ بعد إياس، لا والله لا يكون ما تمدّون إليه أعينكم حتّى يشقى من يشقى عمن يسعد من يسعد من يسعد من يسعد.

١٣٤٧ـ وفي حديث آخر، عن ابي جعفر ﷺ قال:

إنّ حديثكم هذا لتشمئز منه قلوب الرجال، فمن أقرّ به فزيدوه، ومن أنكره فذروه، إنّه لا بدّ من أن تكون فتنة يسقط فيها كلّ بطانة ووليجة، حتّى يسقط فيها من يشقّ الشعرة بشعرتين، حتّى لا يبقى إلاّ نحن وشيعتنا. (٥)

<sup>(</sup>١) الكافي: ٣٦٨/١ ح٢، عنه البحار: ١٠٤/٥٢ ملحق ح٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ١/٣٦٩ -٧، عنه الوافي: ٢/٨/١ ح٧، عنه البحار: ١١٨/٥٢ -٤٦.

<sup>(</sup>٣، ٤) الكافي: ١/ ٣٧٠ ح٣، ٦، عنه الوافي: ٢/ ٤٣٣ ح٣، ٤، و البحار: ١١١/٥٢ ح٢٠، ٢٢.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ١/ ٣٧٠ ح٥، عنه البحار: ١١٥/٥٢ ح٣٦، و الوافي: ٢/ ٤٣٤ ح٤٦.

١٣٤٨ وفي الوافي، عن الكافي: بإسناده عن أبي المرهف، عن أبي جعفر على قال: الغبرة على من أثارها، هلك المحاضير،

قلت: جعلت فداك، وما المحاضير؟ قال على المستعجلون، الحديث. (۱) قال في الوافي: المحاضير، إمّا بالمهملات من الحصر، بمعنى ضيق الصدر، وإمّا بالمعجمة بين المهملتين من الحضر بمعنى العَدْو.

وقال المجلسي (ره) في البحار: المحاضير جمع المحضير: وهو الفرس الكثير العَدُو.

١٣٤٩ وفي غيبة النعماني : بإسناده عن أبي المرهف، قال :

قال أبو عبدالله على المحاضير، قال: قلت: وما المحاضير؟ قال: المستعجلون، ونجا المقرّبون، وثبت الحصن على أوتادها، الخبر. (٢) ما ١٣٥٠ وبإسناده عن عبدالرحمان بن كثير، قال: كنت عند أبي عبدالله على يوماً وعنده مهزم الاسدى، فقال:

جعلني الله فداك، متى هذا الامر، فقد طال علينا؟ فقال:

كذب المتمنّون، وهلك المستعجلون، ونجا المسلّمون، وإلينا يصيرون. (٣) 1٣٥١ و بإسناده عن أبى جعفر الباقر عليها أنّه قال:

هلك أصحاب المحاضير، ونجا المقرّبون، وثبت الحصن على أوتادها، إنّ بعد الغمّ فتحاً عجيباً. (١)

1۳0۲ ـ وبإسناده عن إبراهيم بن هليل، قال: قلت لابي الحسن على: جعلت فداك، مات أبي على هذا الامر، وقد بلغت من السنين ما قد ترى،

<sup>(</sup>١)الكافي: ٨/٢٧٣ ح٤١١، عنه الوافي: ٢١٩/٢ ح٨، والبحار: ٢٥٨/٥٢ ح٤٣.

<sup>(</sup>٢) غيبة النعماني: ١٩٦ ح٥، عنه البحار: ١٣٨/٥٢ ح٤٣.

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني: ١٩٧ ح٨، غيبة الطوسي: ٤٢٦ ح٤١٣، عنه البحار: ١٠٣/٥٢ خ٧.

<sup>(</sup>٤) غيبة النعماني: ١٨٩ ح١٠، عنه البحار: ١٣٩/٥٢ ح٤٧.

اموت ولا تخبرني بشيء؟ فقال: يا أبا إسحاق، أنت تعجل؟ فقلت:

إي والله أعجل، وما لي لا أعجل، وقد بلغت أنا من السنّ ما قد ترى؟!

فقال ﷺ: أما والله يا أبا إسحاق، ما يكون ذلك حتّى تميّزوا وتمحّصوا، وحتّى لايبقى منكم إلا الاقلّ. (١)

قال ﷺ: هو أمرنا أمر الله عزّ وجلّ ألاّ يستعجل به، حتّى يؤيّده بثلاثة أجناد: الملائكة، والمؤمنون، والرعب، وخروجه ﷺ كخروج رسول الله ﷺ وذلك قوله تعالى: ﴿كما أخرجك ربّك من بيتك بالحقّ﴾(١). (٤)

1**٣٥٤ ـ وروي** في البرهان والمحجّة (٥) عن غيبة المفيد بإسناده (مثله). (١٦)

إذا أراد الله قيام القائم على بعث جبرئيل في صورة طائر أبيض، فيضع إحدى رجليه على الكعبة، والأخرى على بيت المقدس.

ثمّ ينادي باعلى صوته: ﴿أَتَى أَمْرِ اللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجُلُوهُ ﴾ قال: فيحضر القائم فيصلّي عند مقام إبراهيم ركعتين.

ثم ينصرف وحواليه اصحابه وهم ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً، إن فيهم لمن يسرى عن فراشه ليلاً، فيخرج ومعه الحجر، فيلقيه فتعشب الارض. (٧)

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ٢٠٨ ح١٤، عنه البحار: ١١٣/٥٢ ح٢٩.

<sup>(</sup>٢) النحل: ١. (٣) الانفال: ٥.

<sup>(</sup>٤) غيبة النعماني: ١٩٨ ح٩، عنه البحار: ١٣٩/٥٢ ح٢٤. (٥) البرهان: ٤٠٣/٣ ح١٠

<sup>(</sup>٦) اخرجه في تأويل الآيات عن المفيد في الغيبة، والظاهر أنّ مراده من المفيد النعماني.

<sup>(</sup>٧) دلائل الامامة: ٤٧٢ ح٦٨، عنه البرهان: ٤٠٣/٣ ح٢، و المحجّة: ١١٥.

الصادق عن المحدّثين في كتاب كمال الدين: بإسناد صحيح عن الصادق هي قال: أوّل من يبايع القائم هي جبرئيل هي ، ينزل في صورة طير أبيض، فيبايعه، ثمّ يضع رجلاً على بيت الله الحرام، ورجلاً على بيت المقدس ثمّ ينادي بصوت طلق، تسمعه الخلائق: «أتى أمر الله لا تستعجلوه». (١)

أقول: هذان الحديثان يدلآن على أنّ المراد بأمر الله في الآية ظهور القائم عمّل الله تعالى فرجه وقراءة جبرئيل في تلك الحالة للدلالة على ذلك، وتعيير للمنكرين والمستعجلين، والله العالم.

اصحابنا، عن أبي عبدالله عن العيّاشيّ: عن هشام بن سالم، عن بعض اصحابنا، عن أبي عبدالله عن أبي قال: سألته عن قول الله تعالى: ﴿أَتَى أَمْرُ اللّهُ النّبِيّ عَلَيْ بشيءٍ إلى الوقت فهو قوله: ﴿أَتَى أَمْرُ اللّهُ فَلا تستعجلوه ﴾ حتى يأتى ذلك الوقت،

وقال: إنَّ اللَّه إذا أخبر أنَّ شيئاً كائن فكأنَّه قد كان. (٢)

۱۳٥٨ وفي كتاب حسين بن حمدان : بإسناده عن المفضّل ، عن الصادق على قوله تعالى في سورة حمعسق :

﴿ وما يدريك لعلّ الساعة قريب يستعجل بها الّذين لا يؤمنون بها والّذين آمنوا مشفقون منها ويعلمون أنّها الحقّ ألا إنّ الّذين يمارون في الساعة لفي ضلال بعيد ﴾ (٢).

إنّ المراد بالساعة وقت ظهور القائم، قلت: يا مولاي، ما معنى يمارون؟ قال: يقولون متى ولد؟! ومن ْرآه؟! وأين هو؟! وأين يكون؟! ومتى يظهر؟! كلّ ذلك استعجالاً لأمر الله، وشكّاً في قضائه، « أولئك الّذين خسروا أنفسهم في الدنيا والآخرة، وإنّ للكافرين لشرّ مآب». (3)

<sup>(</sup>١)كمال: ٢/١٧٢ ح١٨ (نحوه)، عنه البحار: ٢٨٥/٥٢ ح١٨، و عن العيّاشي: ٣/٣ ح٣.

<sup>(</sup>٢) العيَّاشي: ٣/٣ ح٢، عنه البرهان: ٣/٥٥ ح٦، و البحار: ١٠٩/٥٢ ح١٠.

<sup>(</sup>٣) الشوري: ١٨ ، ١٨ . (٤) الهداية الكبرى: ٣٩٢، عنه البحار: ١/٥٣ .

#### ١٣٥٩ وفي حديث الأربعمائة عن أمير المؤمنين على ، قال:

مزاولة قلع الجبال أيسر من مزاولة ملك مؤجّل، واستعينوا بالله واصبروا، في ﴿إِنَّ الأرض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتّقين ﴾ (١) لا تعاجلوا الامر قبل بلوغه فتندموا، ولا يطولن عليكم الامد فتقسوا قلوبكم. (١)

العمة البن بابويه: بإسناده إلى الصقر بن البي المعمة البن بابويه: بإسناده إلى الصقر بن أبي دلف، قال: سمعت أبا جعفر محمّد بن عليّ الرضا على يقول: إنّ الإمام بعده أبنه بعدي أبني عليّ، أمره أمري وقوله قولي، وطاعته طاعتي، والإمام بعده أبنه الحسن، أمره أمر أبيه، وقوله قول أبيه، وطاعته طاعة أبيه، ثمّ سكت، فقلت: يابن رسول الله على فمن الإمام بعد الحسن؟ فبكي على بكاءً شديداً.

ثمّ قال: إنّ من بعد الحسن ابنه القائم بالحقّ المنتظر،

فقلت له: يا بن رسول الله ﷺ ولم سمّى القائم؟

قال: لأنَّه يقوم بعد موت ذكره، وارتداد أكثر القائلين بإمامته،

فقلت له: ولم سمّى المنتظر؟

قال: لأنّ له غيبة يكثر أيّامها، ويطول أمدها، فينتظر خروجه المخلصون وينكره المرتابون، ويستهزئ بذكره الجاحدون، ويكذب فيها الوقّاتون، ويهلك فيها المستعجلون، وينجو فيها المسلّمون. (٢)

الارحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله (أ) وفينا أنزلت هذه الآية ﴿ وأولوا الارحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله ﴿ (أ) وفينا أنزلت هذه الآية: ﴿ وجعلها كلمة باقية في عقبه ﴾ (٥) والإمامة في عقب الحسين على إلى يوم القيامة ،

وإنّ للقائم منّا غيبتين إحداهما اطول من الأخرى، امّا الأولى: فستّة ايام، أو ستّة أشهر، أو ستّ سنين، وأمّا الأخرى: فيطول أمدها حتّى يرجع عن هذا

<sup>(</sup>١) الاعراف: ١٢٨. (٢) الخصال: ٦٢٢/٢.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٢٧٨/٢ ح٣، عنه البحار: ٣٠/٥١ ح٤. (٤) الانفال: ٧٥. (٥) الزخرف: ٢٨.

الامر أكثر من يقول به، فلا يثبت عليه إلا من قوي يقينه، وصحّت معرفته، ولم يجد في نفسه حرجاً ممّا قضينا، وسلّم لنا أهل البيت. (١)

1٣٦٢ وعنه عن قال: إن دين الله عز وجل لا يصاب بالعقول الناقصة، والآراء الباطلة، والمقائيس الفاسدة، ولا يصاب إلا بالتسليم،

فمن سلّم لنا سلم، ومن اقتدى بنا هدي، ومن كان يعمل بالقياس والرأي هلك، ومن وجد في نفسه شيئاً ممّا نقوله أو نقضي به حرجاً كفر بالّذي أنزل السبع المثاني والقرآن العظيم، وهو لا يعلم. (٢)

1٣٦٣ وفي كفاية الاثر للشيخ الاقدم علي بن محمّد بن علي الخزّاز الرازي، ويقال القمّي (ره) بإسناده عن مولانا الحسن المجتبى على قال:

خطب رسول الله ﷺ يوماً، فقال بعد ما حمد الله وأثنى عليه:

معاشر الناس، كانتي أدعى فأجيب، وإنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي اهل بيتي، ما إن تمسكتم بهما لن تضلّوا، فتعلّموا منهم، ولاتعلّموهم، فإنّهم أعلم منكم، لا تخلوا الارض منهم، ولو خلت إذاً لساخت بأهلها.

ثمّ قال ﷺ: اللّهمّ إنّي أعلم أنّ العلم لا يبيد ولا ينقطع، وأنّك لا تُخلي أرضك من حجّة لك على خلقك، ظاهر ليس بالمطاع، أو خائف مغمور لكيلا تبطل حجّتك، ولا يضلّ أولياؤك بعد إذ هديتهم، أولئك الاقلّون عدداً، الاعظمون قدراً عند الله، فلمّا نزل عن منبره،

قلت: يا رسول الله، أما أنت الحجّة على الخلق كلّهم؟ قال: يا حسن، إنّ الله يقول: ﴿إِنَّمَا أَنت منذر ولكلّ قوم هاد﴾ (٢)، فأنا المنذر وعليّ الهادي.

قلت: يا رسول الله، فقولك: إنّ الارض لا تخلو من حجّة؟

قال: نعم ، هو الإمام والحجّة بعدي، وأنت الحجّة والإمام بعده،

<sup>(</sup>١) كمال الدين: ١/ ٣٢٣ ح٨، عنه البحار: ١٣٤/٥١ ح١.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين: ٢/٣٢٤ - ٩، عنه البحار: ٢٠٣/٢ - ٤١.

والحسين الإمام والحجّة بعدك، ولقد نبّاني اللطيف الخبير أنّه يخرج من صلب الحسين ولد يقال له: عليّ، سميّ جدّه عليّ، فإذا مضى الحسين قام بالامر عليّ ابنه، وهو الحجّة والإمام، ويخرج اللّه من صلب عليّ ولداً سمييّ وأشبه الناس بي، علمه علمي وحكمه حكمي، وهو الإمام والحجّة بعد أبيه، ويخرج اللّه تعالى من صلبه مولوداً يقال له: جعفر، أصدق الناس قولاً وعملاً، وهو الإمام والحجّة بعد أبيه، ويخرج اللّه تعالى من صلب جعفر مولوداً سميّ موسى بن عمران، أشدّ الناس تعبّداً فهو الإمام والحجّة بعد أبيه،

ويخرج الله من صلب موسى ولداً، يقال له: علي ، معدن علم الله وموضع حكمه فهو الإمام والحجّة بعد أبيه.

ويخرج الله من صلب علي مولوداً، يقال له: محمد، فهو الإمام والحجة بعد أبيه، ويخرج الله من صلب محمد مولوداً يقال له: علي، فهو الإمام والحجة بعد أبيه، ويخرج الله تعالى من صلب علي مولوداً يقال له: الحسن، فهو الإمام والحجة بعد أبيه، ويخرج الله من صلب الحسن الحجة القائم، إمام زمانه، ومنقذ أوليائه، يغيب حتى لايرى، يرجع عن أمره قوم، ويثبت عليه آخرون: ﴿ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين﴾ (۱)

ولو لم يبق من الدنيا إلا يوم واحد لطوّل الله عزّ وجلّ ذلك اليوم حتّى يخرج قائمنا، فيملأها قسطاً وعدلاً، كما ملئت جوراً وظلماً،

فلا تخلو الأرض منكم، أعطاكم الله علمي وفهمي، ولقد دعوت الله أن يجعل العلم والفقه في عقبي وعقب عقبي، ومن زرعي وزرع زرعي . (٢)

المقام الثاني: في بيان أقسام العجلة المذمومة، وما يترتب عليها من الفساد، وسبيتها للكفر والإلحاد.

الاوّل: أنّه قد توجب العجله في ذلك الامر وعدم التحمّل والصبر، إتّباعَ

<sup>(</sup>١) يونس: ٤٨. (٢) كفاية الأثر: ١٦٣، عنه البحار: ٣٣٨/٣٦ - ٢٠١.

المضلّين، والملحدين، الله المنه الله الطهور، وأضلّوا العارين الغافلين عن أخبار الاثمّة الصدور، فقد موّهوا بتسويلاتهم ودعوا العوام إلى خرافاتهم وضلالاتهم فبعثتهم العجلة في هذا الامر إلى متابعتهم بلا بيّنة ولا برهان،

مع أنّ أئمّتنا على ذكروا وبيّنوا لنا علامات صاحب الزمان، والعلائم الحتمية التي تقع وتظهر عند ظهوره بأوضح بيان، وأمرونا بالتمسّك بالأمر الأوّل والثبات عليه، وترك النهوض إلى إجابة من يدّعي النيابة، أو الظهور قبل ظهور تلك العلامات، نسأل الله العصمة من تسويلات الشيطان.

الثاني: أنّه قد توجب العجلة في ذلك الياس عن وقوعه، فيكون ثمرة تلك العجلة تكذيب النبيّ والائمة على فيما ورد عنهم من الاخبار المتواترة والآثار المتكاثرة من الوعد بوقوعه، والامر بانتظاره،

وقد مرّ شطر ممّا يدلّ على ذلك فتدبّر.

الثالث: أنّه قد تكون العجلة في ذلك باعثة لإنكار صاحب الامر على وهذا أشد من سابقه، إذ يمكن أن يكون الشخص معتقداً بإمامة الثاني عشر، وبقائه، ويكون آيساً من ظهوره بسبب طول الغيبة، وكونه مستعجلاً، فيكون من الهالكين، وهذا القسم الثاني من أقسام العجلة التي توجب الهلاك والخسران،

والقسم الثالث أنّ العجلة تجرّه وتفضيه إلى إنكاره من أصله، فيقول بزعمه الفاسد: لو كان لظهر إلى الآن.

والرابع: أنّ العجلة توقعه في الشكّ والإرتياب، وهذا كسابقه يوجب الخروج عن الإيمان، والدخول في زمرة أولياءالشيطان.

1878 وقد قال أثمّتنا في جملة من الروايات: إنّ اللّه تعالى لو علم ان اولياء مرتابون ما غيّب عنهم حجّته طرفة عين، والروايات مذكورة في كمال الدين، وغيبة النعماني وغيرهما من كتب الاخبار. (١)

<sup>(</sup>١) كمال الدين: ٣٣٧/٢ ح١٠، غيبة النعماني: ١٦١ ح١، غيبة الطوسي: ٤٥٧ ح ٤٦٨، عنها البحار: ١٤٥/٥٢ ح ٢٨.

والخامس: ما يوجب الإعتراض على الله تعالى في قضائه وقدره، والإعتراض على الإمام في تأخيره للظهور، فيقول: لِمَ لا يظهر؟ ونحو ذلك، فيكون المستعجل فيه بسبب اعتراضه تابعاً للشيطان، حيث اعترض على أمر الله له بالسجود لآدم، فقال: ﴿وَأَسْجِدُ لَمَنْ خَلَقْتَ طَيْناً﴾(١)

وقد قال الله: ﴿ وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله ... ﴾ (٢) الآية استحد عن أبي عبدالله على قال: لو أن قوماً عبدوا الله وحده لا شريك له، وأقاموا الصلاة، وآتوا الزكاة، وحجّوا البيت، وصاموا شهر رمضان، ثمّ قالوا لشيء صنعه الله أو صنعه النبي على: الأصنع خلاف الذي صنع؟ ، أو وجدوا ذلك في قلوبهم، لكانوا بذلك مشركين،

ثم تلا على هذه الآية: ﴿فلا وربّك لا يؤمنون حتّى يحكّموك فيما شجر بينهم ثمّ لا يجدوا في أنفسهم حرجاً ممّا قضيت ويسلّموا تسليماً ﴾(٢)

ثمّ قال أبوعبدالله على: عليكم بالتسليم. (١)

والسادس: قد توجب العجلة نفي الحكمة عن الغيبة، وهذا في الحقيقة إنكار لعدل الله تعالى، ونسبة للقبيح إليه، تعالى الله عن ذلك علوا كبيراً

وقد مرّ بعض حكم الغيبة وطولها في حرف الغين من الباب الرابع فراجع (٥) وبعض أسرارها يظهر بظهوره صلوات الله عليه.

السابع: أنّه قد توجب العجلة وترك التسليم الإستخفاف باحاديث الائمة الأبرار، الآمرة بالإنتظار، لظهور الإمام الغائب عن الابصار،

فالعجول بسبب استعجاله يستخف بما ورد من الاخبار، فيدخل باستخفافه في زمرة الكفّار، لأنّ الإستخفاف بكلام الائمّة استخفاف بهم، والإستخفاف

<sup>(</sup>۱)الاسراء: ٦٦. (۲) الاحزاب: ٣٦. (٣) النساء: ٦٥.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢٩٨/٢ ح٦، المحاسن: ١/ ٢٧١ ح٣٦، عنه البحار: ٢٠٥/٢ ح٩٠.

<sup>(</sup>٥) تقدّم ج١/١٧٣ .

بهم استخفاف بالله عز وجل، والإستخفاف بالله عز وجل كفر بالله تعالى، نعوذ بالله تعالى من الغواية بعد الهداية.

الكفر الحفر عن الصادق عن الصادق العقول عن الصادق التحفر والإيمان، قال: وقد يخرج من الإيمان بخمس جهات من الفعل، كلّها متشابهات معروفات: الكفر، والشرك، والضلال، والفسق، وركوب الكبائر، فمعنى الكفر: كلّ معصية عصي اللّه بها بجهة الجحد، والإنكار، والإستخفاف، والتهاون في كلّ ما دقّ وجلّ، وفاعله كافر، ومعناه معنى كفر. الحديث. (1)

الثامن: قد توجب العجلة ردّ الاخبار المشتملة على أمر الفرج، وظهور مولانا على أبن العجول بسبب ضيق صدره وقلة صبره لمّا طال عليه الامد تسلّط عليه الشيطان، فقال: لعلّ هذه الاخبار لم تكن صادرة عن الائمّة الاطهار، ولعلّ المنتحلين لهذا المذهب، أو بعض رواتها وضعوها لبعض المصالح الراجعة إليهم، فيقوى في باله هذا الخيال حتّى يؤول أمره إلى ردّ الاخبار، ويرد دار البوار، جهنّم يصلونها وبئس القرار،

مع انّ ردّ ما يرويه ثقاتهم عنهم على ودّ عليهم وكفر بحقّهم.

١٣٦٧ كما في رواية عمر بن يزيد المرويّة في الوسائل وغيره، قال:

امّا إذا قامت عليه الحجّة ممّن يثق به في علمنا، فلم يثق به، فهو كافر. (٢) التاسع: قد تكون العجلة في بعض الاشخاص سبباً لتأويل الاخبار الواردة عن الائمّة عليه إلى ما يشتهيه، ممّا هو خلاف صريح الاخبار، أو ظاهرها،

فيقع بذلك في واذي الضلال، لانه يؤدي إلى نسبة الإضلال إلى حجج

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ٣٣٠، عنه الوسائل: ٢٤/١ ح١٥٠.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات: ٢٢٤ ح١٥، عنه الوسائل: ٢٦/١ ح١٩، و البحار: ٢١/٩٧ ح٤٦.

الخالق المتعال، الا ترى ان كثيراً من الضالين المضلين من الاولين والآخرين قد ضلّوا واضلّوا بسبب فتح باب التأويل في كلام الإله الجليل، ورسوله وخلفائه ولم يدروا ان التكلّم بكلام له ظاهر، وإرادة غيره من غير نصب دلالة ظاهرة وقرينة واضحة، إضلال للناس وقبيح عند العقلاء! وقد قال اللّه تعالى في خصوص متشابهات القرآن: ﴿ فَامّا الّذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تاويله وما يعلم تاويله إلاّ اللّه والراسخون في العلم ﴾ (١).

وهؤلاء الحمقاء يؤولون ظواهر الاخبار ونصوصها إلى ما تهواه انفسهم، بآرائهم الفاسدة، وتخيّلاتهم الكاسدة، من غير دليل يقتضيه، ولاشاهد يرتضيه، وذلك لضيق صدرهم، وقلّة صبرهم في طول الغيبة وشدّة المحنة.

اللّهم إنّا نعوذ بك من الضلالة بعد الهداية، فأعذنا يا ربّ بحق أوليائك المقرّبين آمين ربّ العالمين.

العاشر: قد يوجب قلة الصبر والعجلة في الأمر العزم القلبي بأنه لو لم يقع إلى الوقت الفلاني لانكره وكفر به وهذا يدخله في زمرة الشاكين الهالكين، فإن هذا ناشئ من أحد أمرين: إمّا الشك في صدق أقوال الائمة هي نعوذ بالله تعالى، وإمّا الشك في صدق الرواة الثقات، الّذين أمرنا الائمة هي بتصديقهم فيما أدّوا عن الائمة هي .

1٣٦٨ وقد ورد في التوقيع الشريف الوارد عن القاسم بن العلا المروي في جملة من الكتب المعتبرة، كالوسائل وغيره ما هذا لفظه:

لا عذر لاحد من موالينا في التشكيك فيما يرويه عنّا ثقاتنا، قد عرفوا بأنّا نفاوضهم سرّنا، ونحمّلهم إيّاه إليهم، الحديث، وفي معناه روايات كثيرة. (٢)

الحادي عشر: قد يوجب ذلك الشك في صدق سائر الاخبار المروية عن الائمة على أو ردّها، زعماً، من العجول الذي لم يبن اعتقاده على أساس قويم،

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٧. (٢) الكشّي: ٥٣٦ ج١٠٢٠، عنه الوسائل: ١٠٨/١٨ ح٠٤.

واصل ثابت، وأنّ الاخبار الصادرة في الوعد بالفرج والظهور غير صادقة، من حيث الشكّ في الراوي أو المروي عنه، ومقايسة لسائر الاخبار المروية عنهم في سائر الأمور من الثواب والعقاب، والوعد والوعيد، وغيرها على تلك الاخبار، فيدخل بذلك في زمرة الضالين والكفّار، نعوذ باللّه تعالى.

الثاني عشر: قد يستهزئ الشخص العجول بسبب عدم اعتقاده أوشكه، المسبّب عن قلّة صبره، وضيق صدره بالمؤمنين الموقنين المنتظرين للفرج والظهور، فيكون بذلك مستهزئاً بالله عزّ وجلّ، وباوليائه على الله عنه الله عزّ وجلّ، وباوليائه

ولا ريب في كفر هذا المستعجل، وعناده لله تعالى شانه، ﴿الله يستهزئ بهم ويمدّهم في طغيانهم يعمهون﴾(١)

وسبيله سبيل قوم نوح الكافرين الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿ويصنع الفلك وكلما مرّ عليه ملا من قومه سخروا منه قال إن تسخروا منّا فإنّا نسخر منكم كما تسخرون فسوف تعلمو من ياتيه عذاب يخزيه ويحلّ عليه عذاب مقيم﴾ (٢٠).

الثالث عشر: قد يوجب الإستعجال السخط على الخالق المتعال وعدم الرضا بقضائه، وهذه الصفة من الصفات الموبقة، والاخلاق المردية.

1879 ولهذا ورد في الدعاء المروي عن العمري رضي الله تعالى عنه، وهو مأخوذ عن صاحب الأمر عجّل الله تعالى فرجه: «وأنت العالم غير معلّم بالوقت الذي فيه صلاح أمر وليّك، في الإذن له بإظهار أمره، وكشف ستره، فصبّرني على ذلك حتّى لا أحبّ تعجيل ما أخرّت، ولا تأخير ما عجّلت، ولا أكشف عمّا سترته، ولا أبحث عمّا كتمته، ولا أنازعك في تدبيرك ... إلخ . (۲)

الرابع عشر: قد يوجب التعجيل وعدم الصبر في بعض الاشخاص ترك الدعاء بتعجيل فرج صاحب الزمان سلام الله عليه فيحرم من المكارم والفوائد

<sup>(</sup>١)البقرة: ١٥. (٢) هود: ٣٨، ٢٩.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٢/٢١٥ ح٤٣، عنه البحار: ٣٢٧/٩٥ ح٣.

المرتبة عليه: أي على الدعاء بتعجيل فرجه ، وذلك بسبب أنّه يدعو لذلك الامر مدّة من زمانه، وبرهة من أوانه، ويرى أهل الدعاء والولاء أيضاً مشتغلين بهذا الدعاء، ثم يرى تأخّر الفرج والظهور، وعدم نيله بالفرح والسرور، فيزعم بسبب عدم صبره واستعجاله في أمره أنّ تلك الدعوات غير مؤثّرة في حصول مطلوبه فيصير هذا سبباً لتركه الدعاء بتعجيل الفرج، غافلاً عن كون الدعاء ـ كسائر الدعوات ـ مشروطاً بشروط وصفات لا يظهر أثره إلا بعد حصولها فيه.

وهذا لا ينافي الأمر به وترتب الفوائد عليه، كما أنّ الصلاة مثلاً مأمور بها، وترتب عليها آثار جليلة ومثوبات جزيلة، لكن إذا أتى شخص بصورة الصلاة من دون اجتماع الشرائط فيها لم يكن ممتثلاً لامر مولاه، ولا يحصل له ما يتمنّاه من فوائد الصلاة، وآثارها، بل يكون معاقباً أيضاً، فاللازم على الداعي أن يجتهد في تحصيل شروط الدعاء حتى يفوز بما يلتمسه ويتمنّاه.

فإن قلت: قد ورد في الروايات أنّ النبيّ والائمة على يدعون بتعجيل ظهور صاحب الأمر على ولا ريب في أنّ دعاءهم جامع لجميع شرائط الصحّة والكمال، ومع ذلك لم يقع الظهور إلى الآن، مع أنّ استجابة دعواتهم ممّا لا ريب فيه عند أهل الإيمان. قلنا: الجواب عن ذلك من وجهين:

أحدهما: أنّ الأخبار ناطقة بأنّ ظهور صاحب الأمر على من الأمور البدائية التي تقبل التقديم والتأخير، وإن كان أصل وقوعه من الأمور المحتومة التي وعد الله تعالى بوقوعها ألبتة، وهو لايخلف الميعاد،

فيمكن أن يقع في وقت أسرع بسبب دعائهم على وهذا الوقت لم يأن إلى الآن، ولولا دعاؤهم لتأخّر عنه أيضاً.

والثاني: أنّ الأخبار ناطقة أيضاً بأنّ لتعجيل ظهوره موانع عديدة، سوى ترك الدعاء، وترك الدعاء أيضاً أحد الموانع، فإذا اهتمّ المؤمنون به إرتفع ذلك وتقدّم وقت الفرج بسبب الدعاء، فيجب الإهتمام أيضاً في رفع سائر الموانع،

وقد تقدّم ذكر تلك الموانع في حرف الغين المعجمة من الباب الرابع، فاغتنم وراجع، ولو ترك الدعاء لكان التاخير أكثر.

وممّا ذكرنا ظهر أنّه لا منافاة بين الأمر بالدعاء في تعجيل الفرج والظهور والاخبار الناهية عن الاستعجال، وأنّ العجلة المذمومة ما كانت من قبيل الاقسام المذكورة الّتي فصّلناها لك.

وأمّا الدعاء بتعجيل الفرج مع كون الداعي من أهل التسليم والرضا بما حتمه الله عزّ وجلّ في قضائه وقدره فهو ممّا أمر الله تعالى وأولياؤه به، وحثّوا عليه. فالداعي يفوز بإحدى الحسنيين: إمّا ظهور مولاه في زمانه، مع نيله بسائر فوائد الدعاء إن لم يكن التأخّر عن ذلك الزمان من المحتومات، الّتي لا أثر للوسائل في تبديلها، كما ورد في الدعاء عن سيّد الساجدين عليه :

• ١٣٧٠ (ويا من لا تبدّل حكمته الوسائل»(١) فيكون ذلك نظير طول العمر الموقوف على صلة الأرحام مثلاً إذا لم يكن غيره محتوماً، وإمّا فوزه بسائر الفوائد، ودخوله في زمرة الداعين والمنتظرين، فالدعاء بتعجيل الفرج على كلّ حال مأمور به، ومرغوب فيه، ولا تنافي بينه وبين النهي عن العجلة.

والحاصل: إنّ العجلة المذمومة ضدّ الصبر والتسليم، وجميع الاقسام الّتي فصّ لناها يدخل تحت هذا العنوان، ولا ريب أنّ الدعاء ومسألة تعجيل فرج صاحب الزمان على من الخالق المنّان خارج عن ذلك العنوان، بل هو إظهار يقين وإيمان بأنّ ظهوره وتهيئة أسباب فرجه خارج عن قدرة كلّ أحد إلاّ الله تعالى، وامتثال لامره بالدعاء، فلذلك يسأله العبد من الله تعالى.

وبتقرير آخر نقول: إنّ التعجيل من العبد إظهار للإختيار، وترك للتسليم ومعاجلة للأمر قبل بلوغه، وهو يوجب الندامة،

كما سبق في كلام أمير المؤمنين على ومسالة التعجيل من الملك الجليل

<sup>(</sup>١) الصحيفة السجّادية الجامعة: ٨٤ د٣٩.

تعالى شانه، إعتراف بالعبوديّة، وإذعان لله عزّ وجلّ بالقدرة والمشيّة، والحول والقوّة، ولنفسه بالعجز، وبأن لا حول ولا قوّة ولا حيلة.

فحقيقة الدعاء الإنقطاع بكليّة وجوده إلى الله تعالى، واستجابة لأمره عزّ وجلّ، واعتراف من العبد لنفسه بالعجز والإنكسار، وأن لا حول ولا قوّة له، ولا اختيار، ولهذا ورد أنّ الدعاء مخ العبادة (١٠)، وفقنا الله تعالى وسائر المؤمنين للإهتمام بالدعاء، مع الرضا والتسليم، إنّه مجيب كريم.

#### الأمرالثالث والعشرون:

# التصدّق عنه نيابة وهذا من علامات مودّته، وولايته

ويدل على حسنه ورجحانه ما ورد في مدح التصدق عن سائر المؤمنين، والصلاة عنهم، كما مرّ، فإنّ مولاهم أفضلهم، والصدقة عنه أفضل من الصدقة عنهم، مضافاً إلى فحوى ما ورد في الحجّ، بنيابة الإمام، والطواف، والزيارة، وغيرها، فمن تتبّع ذلك ونحوه يعرف رجحان الإتيان بكلّ عمل صالح بنيابة عنه صلوات الله وسلامه عله.

وقد أوصى السيّد الاجلّ عليّ بن طاووسرضي الله تعالى عنه وأمر ولده في كتاب كشف المحجّة، في كيفيّة آدابه ووظائفه بالنسبة إلى مولانا صاحب الزمان على بأمور \_ إلى أن قال \_: فكن في موالاته، والوفاء له وتعلّق الخاطر به على قدر مراد الله ومراد رسوله على ومراد آبائه ومراده على منك، وقدم حوائجه على حوائجك، عند صلوات الحاجات، والصدقة عنه قبل الصدقة عنك وعمّن يعز عليك، والدعاء له قبل الدعاء لك، وقدّمه في كلّ خير يكون وفاء له، فإنّه يكون مقتضياً لإقباله عليك، وإحسانه إليك إلى آخر ما قال «اعلى الله تعالى شانه ومقامه، وزاد إكرامه، هذا مضافاً إلى أنّ ذلك من أقسام الصلة للإمام على،

ويأتي فضل الصلة إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) الدعوات: ١٨ ح٨، عنه البحار: ٣٠٠/٩٣ ذح٣٠.

۱۳۷۱ ويدل على المقصود وعلى كون التصدّق ونحوه صلة، خبر علي ابن أبى حمزة، المروى في الوسائل، والبحار وغيرهما، قال:

قلت لابي إبراهيم على الحج وأصلي، واتصدق عن الاحياء والاموات من قرابتي وأصحابي؟

قال ﷺ: نعم، تصدّق عنه، وصلّ عنه، ولك أجر بصلتك إيّاه، إنتهي. (١١)

أقول: لفظ السؤال وإن كان خصوص القرابة والاصحاب، لكن لا ريب في أنّ ذكرهما بالخصوص من جهة أنّ الغالب من حال الإنسان أنّه لا يحجّ ولا يتصدّق ولا يصلّي ولا يزور ولا يفعل فعلاً حسناً إلاّ عمّن كان له خصوصيّة وارتباط بينه وبين هذا النائب، الذي يفعل ذلك الفعل الحسن كما نرى بالعيان، من حال أفراد الإنسان، ولهذا ذكرهما في السؤال فتبيّن أنّ ذكرهما من باب المثال

والمراد هو السؤال عن جواز النيابة في الطاعات، والخيرات عن الاحياء والاموات، من المؤمنين والمؤمنات، فأجاب الإمام على عن سؤاله بنحو أبلغ واتم، حيث أنّه على بين للسائل جواز ذلك، بقوله: نعم، ثمّ أراد بيان حسنه واستحبابه، فأمر بذلك بعد أن بين له جوازه بقوله تصدّق عنه، وصلّ عنه، ثمّ أراد حضّه وترغيبه إلى هذا العمل، بيان فضله وثوابه، فقال على:

ولك أجر آخر، ثمّ أراد بيان وجه إستحقاقه الأجر والثواب فنبّه عليه بقوله: بصلتك إيّاه، فجمع له في هذا الكلام الحكم بالجواز بالمعنى الاعمّ والإستحباب والترغيب إليه بذكر الاجر والثواب، وأنّه بسبب كونه صلة للقرابة والاصحاب.

فانظر وتدبّر أيها العاقل المتفطّن، أنّه إذا كان الشخص يستحقّ الاجر لصلته أحداً من إخوانه المؤمنين بالتصدّق عنه، فكيف لا يستحقّ أعظم من ذلك بصلته صاحب الامر على بالتصدّق عنه، بلى يستحقّ ويفوز بأفضل ثواب المتصدّقين لصدور هذه العبادة نيابة عنه عن أفضل العالمين.

<sup>(</sup>١)الوسائل: ٥/٣٦٧ ح٩، البيحار: ٣١٠/٨٨ س٢٢.

ولا ريب أنّه كلّما كان الإرتباط والخصوصيّة بينه وبين إمامه سلام الله عليه اكمل وأتمّ، كان ثوابه في التصدّق عنه أوفى وأتمّ، نسأل الله تعالى أن يمنّ علينا وعلى سائر المؤمنين بكمال مودّته وخدمته، إنّه قريب مجيب.

ويشهد له ما ذكرنا من كون التصدّق عن الإمام الله افضل من الصدقة عن غيره، مضافاً إلى حكم العقل بذلك، ومضافاً إلى كونه من أقسام الصلة للإمام، وسيأتي ما يدلّ على فضله ما في تفسير العسكري

وسنذكره هناك إن شاء الله تعالى، فانتظر.(١١)

تنبيه وإرشاد للسالك المرتاد: إعلم أنّه يستفاد من خبر علي بن أبي حمزة المذكور (٢) جواز النيابة في الأعمال البريّة من الصلوات والصدقات وغيرها عن أحياء المؤمنين والمؤمنات.

وجه الدلالة أنّ الظاهر من سؤال الراوي وجواب الإمام على كون ذكر الحجّ والصلاة والصدقة من باب المثال، لا لخصوصيّة في المذكورات، والمراد السؤال عن جواز النيابة في جميع المندوبات والطاعات، وذلك من وجهين:

أحدهما: أنّ الإمام اقتصر في الجواب على ذكر الصدقة والصلاة وترك الحجّ، مع كون النيابة في الحجّ معروفاً ثابتاً بحسب الروايات والآثار، ولم ينقل الإشكال فيه عن العلماء الاخيار،

فيظهر من ذلك أنّ الإمام على فهم المثاليّة أيضاً من ذكر الصدقة والصلاة والحجّ في سؤاله، وهذا لم تكن حاجة إلى ذكر جميع ما سئل عنه.

والثاني: تعليله على الجواز بل الإستحباب بقوله: ولك أجر آخر بصلتك إيّاه، دلّ على كون النيابة في الطاعات والعبادات عن المؤمنين والمؤمنات صلة لهم وإحساناً إليهم، ولهذا استحقّ النائب أجراً آخر مضافاً إلى أجر أصل العبادة بسبب صلته لهم، وإحسانه إليهم.

<sup>(</sup>۱) یاتی ص ۳۱۲ ح ۱٤٥٨ . (۲) تقدّم ص ۲۳۷ ح ۱۳۷۱ .

أمّا العبادات الواجبة فقد ثبت بالدليل شرطيّة المباشرة فيها وعدم جواز النيابة عن الاحياء، إلاّ الحجّ، وبيان ذلك موكول إلى محله.

والخبر المذكور وإن كان ضعيفاً بعليّ بن أبي حمزة الواقفي،

لكن قد ثبت في موضعه الإكتفاء في المستحبّات بالخبر الضعيف أيضاً.

1۳۷۲ والدليل على ذلك عدة روايات مستفيضة مذكورة في الكافي والوافي وغيرهما من كتب الاخبار والفقه والأصول، دالة على أنّ من بلغه ثواب على شيء من الخير فعمله رجاء ذلك الثواب أوتيه، وإن لم يكن الحديث على ما لغه. (۱)

فهاهنا أمران ثابتان: أحدهما كون مطلق العبادات خيراً،

والثاني كون النيابة فيها إلا ما خرج عن الاحياء والاموات أمراً مرغوباً إليه، بمقتضى الخبر المذكور ولامانع فيه سوى تخيّل كونه تشريعاً، يدفعه الإتيان بها رجاء، نظراً إلى الخبر المذكور، وأخبار من بلغه ثواب على عمل.

ويمكن الإستدلال للمطلوب بوجه آخر، وهو أن يقال: قد ثبت بالخبر المذكور جواز النيابة، بل استحبابها عن الاحياء في الصلوات المندوبة، فيسري الحكم المذكور في سائر الطاعات والعبادات المرغوبة بعدم القول بالفصل، لأن من قال بالجواز في الصلاة قال في غيرها، ومن لم يقل فيها لم يقل في غيرها،

فالقول بالصلاة دون غيرها إحداث قول ثالث، وهو خرق للإجماع المركب وهذا الوجه ذكره الشيخ المحقّق الانصاري (ره) في بعض رسائله، وفيه نظر للتامّل في حجيّة الإجماع المنقول كماتقرّر في محلّه لكنّه يصلح للتاييد.

ويمكن الإستدلال للمطلوب أيضاً بالإستقراء، لأنّ عمدة العبادات المندوبة الصلاة والحج والصدقات والطواف والرباط والزيارات والاضحية،

وقد ثبت بالروايات جواز النيابة بل استحبابها فيها، فيتعدّى إلى غيرها.

<sup>(</sup>١)الكافي: ٢/٧٧ ح١و٢، عنه الوافي: ٢٩٩١ ح١٠، و البحار: ٢٥٦/٢ ح٣و٤.

ويمكن الخدشة في ذلك أيضاً، لانه استقراء ظنّي وليس حجّة عندنا، ولكن يمكن أن يستظهر من التعليلات الواردة في أخبار النيابة في الحجّ والطواف وغيرهما بكونها صلة للّذي يفعلها نيابة عنه،

ولذلك يضاعف للنائب الاجر إن فعل العبادات المستحبّة نيابة عن المؤمنين مطلقاً، صلة لهم، وإحساناً إليهم، ورجحان الصلة والإحسان إلى أهل الإيمان غير خفي على مستقيمي الاذهان، فتدبّر.

١٣٧٣ وقد يستدل لصحة النيابة في الصلاة عن الحي بخبر محمد بن
 مروان المروي في أصول الكافي قال: قال أبو عبدالله .

ما يمنع الرجل منكم أن يبر والديه حيّين وميّتين؟! أن يصلّي عنهما، ويتصدّق عنهما، ويحجّ عنهما، ويصوم عنهما فيكون الّذي صنع لهما، وله مثل ذلك، فيزيده الله عزّ وجلّ ببره وصلته خيراً كثيراً، إنتهى. (۱)

وجه الإستدلال ظهور قوله بي يصلّي عنهما إلى آخره، في بيان كيفيّة برّ الوالدين في حياتهما ومماتهما فقد فهم ذلك جمع من فقهاثنا رحمهم الله، وادّعوا ظهور هذا الكلام في ذلك المرام، لكن العلاّمة المجلسي الثاني في مرآة العقول جعله بياناً لكيفيّة البرّحال مماتهما(٢)، فتأمّل.

ويمكن الاستدلال للمقصود بقوله عزّ وجلّ: ﴿ وتعاونوا على البرّ والتقوى ﴾ (٢) فإنّ التعاون قد يستعمل في التظاهر على أمر يريده المتعاونون، وقد يستعمل في تحمّل شخص عن آخر أمراً فيه صلاحه وانتفاعه، والنيابة عن المؤمن في الطاعات من هذا القبيل، كما لا يخفى على من سلك سواء السبيل

والحاصل أنّ المستفاد من جميع ما ذكرنا \_ دليلاً وتاييداً \_ إستحباب النيابة في الطاعات المندوبة عن الميّت والحيّ من المؤمنين والمؤمنات.

<sup>(</sup>١)الكافي: ٢/١٥٩/ ح٧، عنه الوافي: ٥/٤٩٤ ح٢، و البحار: ٤٦/٧٤ ح٧.

<sup>(</sup>۲) مرآة العقول: ۲۱۸۸.(۳) المائدة: ۲.

وممّن يظهر منه الميل إلى ذلك الشيخ المحقّق الانصاري (ره) في رسالة القضاء عن الميّت، حيث أنّه بعد نقل خبر عليّ بن أبي حمزة (١)

قال: وظاهر الصلاة عن الغير النيابة عنه لا فعلها وإهداء الثواب إليه.

فيدل على جواز النيابة عن الحي في الصلاة، وإطلاق الصلة والبر على ذلك يشعر بعموم رجحان النيابة عن الحي في كل فعل حسن.

ثم إذا جاز الصلاة عنه جاز غيرها، لعدم القول بالفصل ـ ظاهراً ـ بينها وبين غيرها، بل قد روي جواز الاستنابة في الصوم الواجب بالنذر عن الحيّ، فقد روي في الفقيه عن عبدالله بن جبلة، عن إسحاق بن عمّار (٢) بل يمكن استفادة عموم النيابة في كلّ الاعمال الواجبة عدا ما دلّ الإجماع على عدمه، من الاخبار الدالّة على مشروعيّة قضاء دين اللّه عمّن هو عليه تبرّعاً، ثمّ إثبات مشروعيّة النيابة في المستحبّات بعدم القول بالفصل، فتأمّل إنتهى كلامه، رفع مقامه.

وممّن يظهر منه القول بذلك الشيخ المحقّق صاحب الجواهر في كتاب الوكالة، أنّه رض الله تعالى عنه بعد التصريح بجواز النيابة في صلاة الطواف والزيارة قال: وأمّا غيرهما من النوافل، ومطلق الصوم المندوب، ففي المسالك في جواز التوكيل فيه نظر، وإطلاق جماعة من الاصحاب المنع من الإستنابة في العبادات يشملها وإن تقيد الإطلاق في غيرها.

قلت: يستفاد من النصوص مشروعية إهداء الثواب في جميع المندوبات للحي والميت، بل قد يستفاد منها فعلها عنه على وجه يترتب الثواب له، كما أشرنا إليه سابقاً في العبادات، نعم، لا دليل على شرعية النيابة فيه على وجه يسقط خطاب الندب عن المكلف، بل هو باق على ندبيته له وإن ترتب ثواب له على فعل الغير بنية النيابة عنه، فلاحظ وتأمل.

<sup>(</sup>۱) تقدّم ص ۲۳۷ ح ۱۳۷۱.

<sup>(</sup>٢) الفقيه: ٣/٤/٣ ح٤٣١٤، عنه الوسائل: ١٩٥/١٦ ح١.

ومن ذلك يعلم الحال في إطلاق عدم جواز النيابة في العبادات حتى جعله في المسالك اصلاً وإن خرج منه ماخرج بالادلة الخاصة، وفيه أنه ليس في العبادات إلاّ الفعل بقصد القربة، وأنّ الشارع جعل ذلك سبباً لترتب الثواب عليه، وهو غير مناف للنيابة فيه، فيندرج في عمومها، الذي مقتضاه مشروعية جعل فعل الغير فعل الإنسان نفسه، بالإذن والتوكيل من الطرفين، وهذا أمر شامل للعبادة وغيرها، فتامل، فإنّه دقيق نافع، وإنّه من ثمرات الأصل الذي ذكرناه، وخصوصاً بعد التأمل، فما جاز من النيابة فيه حال الحياة، وبعد الموت وخصوصاً المالية منها، فتامل جيّداً، والله العالم. إنتهى كلامه رفع مقامه.

أقول: مراده بالاصل الذي أشار إليه أصالة جواز النيابة والوكالة في جميع الاشياء إلا ماعلم خروجه عن هذا الاصل بالدليل، وقد جعل (ره) هذا الاصل مرجعاً في كل ما شك في كونه قابلاً للنيابة وعدمه، لكن في ثبوت هذا الاصل نظر، وما ذكره مستنداً لا ينهض دليلاً، وتفصيل القول في ذلك موكول إلى محله وممن يظهر منه جواز النيابة في الصلوات المندوبة عن الاحياء المحقق (ره) في الشرائع، فإنّه خص المنع من النيابة في حال الحياة بالصلوات الواجبة، حيث قال: أمّا ما لا تدخله النيابة فضابطه ما تعلق قصد الشارع بإيقاعه من المكلف مباشرة كالطهارة مع القدرة، وإن جازت النيابة في غسل الاعضاء عند الضرورة، والصلاة الواجبة ما دام حياً، إلى آخر كلامه زيد في علو مقامه.

1772 وربّما يتوهّم التعارض بين خبر عليّ بن أبي حمزة السابق، وما روي عن عبدالله بن جندب، قال: كتبت إلى أبي الحسن السلام أساله عن الرجل يريد أن يجعل أعماله من البرّ والصلاة والخير أثلاثاً: ثلثاً له وثلثين لابويه، أو يفردهما من أعماله بشيء ممّا يتطوّع به وإن كان أحدهما حيّاً والآخر ميّتاً، فكتب إليّ: أمّا الميّت فحسن جَائز، وأمّا الحيّ فلا، إلاّ البرّ والصلة، إنتهى. (1)

<sup>(</sup>١)قرب الاسناد: ٣١١ ح١٢١٢، عنه الوسائل: ٥/٣٦٨ ح١٦، و البحار: ٣٧/٧٤ ح٣٩.

727

أقول: لامعارضة بينهما، لأنّ الظاهر من هذه المكاتبة السؤال عن الإهداء، لا النيابة، فيقع التعارض بينها وبين الاخبار الدالّة على جواز إهداء الاعمال وثوابها، المذكورة في محلّها، ولو سلّم كون المراد منها النيابة، فالجمع بينها وبين الخبر السابق المويّد بماعرفت: ماحكي عن السيّد بن طاووس رضي الله عنه من حمل الصلاة في المكاتبة على الصلاة الواجبة. (۱)

قال بعد نقل المكاتبة: لا يراد بهذه الصلاة المندوبة، لأنّ الظاهر جوازها عن الأحياء في الزيارات والحجّ وغيرهما، إنتهى كلامه رفع مقامه.

#### الأمرالرابع والعشرون: التصدّق بقصد سلامته

ولا ريب في رجحان ذلك واستحبابه، نظراً إلى أنّه من أقسام المودة في القربى الّتي أمر الله بها عباده في كتابه، ألا ترى أنّك إذا أحببت ولدك أو أحداً يعزّ عليك، وتحذر عليه، تتصدق بقصد سلامته، فمولاك أحق من كلّ أحد بذلك، مضافاً إلى أنّه من أقسام الصلة للإمام، وهذا واضح لاولي الافهام، كما أنّ الفرق بين هذا وسابقه واضح بأدنى تأمّل إن شاء الله.

1۳۷٥ وممًا يشهد لما ذكرناه من الإهتمام في التصدّق بنيابته أو بقصد سلامته ما رواه الصدوق (ره) في مجالسه بإسناده عن النبي بَيَنَيْم، قال:

لا يؤمن عبد حتّى أكون أحبّ إليه من نفسه، وأهلي أحبّ إليه من أهله، وعترتى أحبّ إليه من عترته، وذاتي أحبّ إليه من ذاته. (٢)

وقد مرّ هذا الخبر بطريق آخر ومقتضاه محبوبيّة إظهار المحبّة بالنسبة إليهم سلام الله عليهم بنحو ما يعمل المؤمن لنفسه، وأهله، وأولاده، وعترته،

وهذا باب واسع، يستفاد منه فوائد كثيرة، كما لا يخفى على أهل البصيرة، وسنشير إلى أصناف صلة الإمام عليه إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١)راجع إلى البحار: ٢١٣/٨٨. (٢) أمالي الصدوق: ٤١٤ ح٩، عنه البحار: ٧٧/ ٧٥ ح٤.

# الأمر الخامس والعشرون، والسادس والعشرون: الحج نيابة عنه صلوات الله عليه، وبعث النائب ليحج عنه

وهذا كان أمراً متداولاً ومعتاداً في الشيعة في قديم الازمان ويدل على حسنه ورجحانه، مضافاً إلى أنه صلة وبر ومودة من المؤمن إلى إمام زمانه على عدة روايات مروية في كتب أصحابنا رضي الله تعالى عنهم،

منها: ما ورد في استحباب الحجّ نيابة عن المؤمنين مطلقاً وفضل ذلك. (۱) منها: ما ورد في استحباب الحجّ نيابة عن المؤمنين مطلقاً وفضل ذلك. (۱۳۷٦ كرواية ابن مسكان المرويّة في الكافي عن أبي عبدالله على الله قال: قلت له على الرجل يحجّ عن آخر، ماله من الأجر والثواب؟ قال على الله عن رجل أجر وثواب عشر حجج. (۲)

السلاوق في الفقيه، عن الصادق عن الرجل عن الرجل يحج عن الرجل يحج عن الرجل المحر أنه من الأجر والثواب شيء؟ فقال على: للذي يحج عن الرجل أجر وثواب عشر حجج، ويغفر له، ولابيه، ولأمّه، ولابنه، ولابنته، ولاخيه، ولأخته، ولعمّه، ولعمّته، ولخاله، ولخالته، إنّ الله تعالى واسع كريم. (٢)

1۳۷۸ وفي الكافي: بإسناده عن أبي بصير، عن أبي عبدالله على قال: من حج فجعل حجّته عن ذي قرابته يصله بها، كانت حجّته كاملة، وكان للذي حج عنه مثل أجره، إنّ الله عزّ وجلّ واسع لذلك.

أقول: دلّ هذان الحديثان وغيرهما ممّا لم نذكره طلباً للإختصار على استحباب النيابة في الحجّ عن المؤمنين والمؤمنات، الاحياء منهم والاموات خصوصاً إذا كان من ذوي القرابات، فالنيابة فيه عن مولانا صاحب الزمان، أعظم قدراً، وأفضل أجراً، لانّه أعظم أهل الإيمان قدراً، وأفضلهم شأناً وأجراً

<sup>(</sup>١) الوسائل: ١٣٨/٨ باب ٢٥.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/٢١٤ ح٢، عنه الوسائل: ٨/١١٥ ح٣. (٣) الفقيه: ٢٢٢/٢ ح٢٢٣٠.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢١٦/٤ ذح٧، عنه الوسائل: ١٣٣/٨ ح٢، وج٩/٢٦١ ح٢.

خصوصاً بملاحظة ما قدّمناه من الروايات المصرّحة بأنّ رعاية قرابة الرسول ﷺ أهمّ وأفضل، وأعظم.

1۳۷۹ ومنها: الروايات الدالة على فضل تشريك المؤمنين مطلقاً في الحج المندوب، فإنّها تدلّ بفحاويها على استحباب الحج التام عن كلّ مؤمن، بطريق أولى، فيظهر منها استحباب الحج عن إمام المؤمنين، بنحو أولى فأولى،

كرواية محمّد بن الحسن المرويّة في الكافي وغيره: عن أبي الحسن ﷺ، قال: قال أبو عبدالله ﷺ: لو أشركت ألفاً في حجّتك، لكان لكلّ واحد حجّة، من غير أن تنقص حجّتك شيئاً. (١)

١٣٨٠ وفيه: بإسناده عن محمّد بن إسماعيل قال:

سالت أبا الحسن ﷺ كم أشرك في حجّتي؟ قال: كم شئت. (٢)

1۳۸۱ وفيه: عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله على قال: قلت له على الشرك أشرك أبوي في حجّتي؟ قال: نعم، أشرك أخوتي في حجّتي؟ قال: نعم، إنّ الله عزّ وجلّ جاعل لك حجّاً ولهم حجّاً، ولك أجر بصلتك إيّاهم،

قلت: فأطوف عن الرجل والمرأة وهم بالكوفة؟ فقال على: نعم،

تقول حين تفتتح الطواف: «اللُّهمّ تقبّل من فلان» الّذي تطوف عنه. (٣٠

أقول: ذيل الحديث مصرّح بأنّ المراد التشريك في الفعل من أوّل الأمر، لا التشريك في الثواب بعد فعله لنفسه، فتدبّر.

ومنها: ما دلّ على بعثهم النائب إلى مكة ليحج عنهم، وإعطائهم الأجرة، فيظهر من ذلك حسن النيابة فيه عن الإمام الحي سلام الله عليه، للجزم بعدم الخصوصية في بعضهم الله في هذا الحكم، وعدم خصوصيته في كون النيابة بأجرة، بل المتبرع بذلك أفضل قدراً واعظم أجراً، كما لا يخفى:

<sup>(</sup>١، ٢) الكافي: ٣١٧/٤ ح١٠، ٩، عنه الوسائل: ١٤٣/٨ ح٤، ١٤٢ ح١.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٣١٥/٤ ح١، عنه الوسائل: ١٣٢/٧ ح١.

١٣٨٢ ـ روي في الوسائل: عن تهذيب الشيخ بإسناده عن محمّد بن عيسى اليقطيني، قال: بعث إليَّ أبو الحسن الرضا ﷺ رزم ثياب، وغلماناً، وحجّة لي، وحجّة لاخي موسى بن عبيد، وحجّة ليونس بن عبدالرحمان، وأمرنا أنّ نحجّ عنه، فكانت بيننا مائة دينار أثلاثاً قيما بيننا، الحديث. (١)

المحمد ومنها ما في الكافي: بإسناده عن موسى بن القاسم البجلي، قال: قلت لابي جعفر على السيّدي إنّي أرجو أن أصوم في المدينة شهر رمضان، فقال: تصوم بها إن شاء الله، قلت: وأرجو أن يكون خروجنا في عشر من شوّال، وقد عوّد اللّه زيارة رسول الله على وأهل بيته، وزيارتك، فربّما حججت عن أبيك، وربما حججت عن أبي، وربّما حججت عن الرجل من إخواني، وربّما حججت عن نفسي، فكيف أصنع؟ فقال على تمتّع،

فقلت: إنّي مقيم بمكّة منذ عشر سنين؟ فقال على الله تمتّع . (٢)

أقول: محلّ الإستشهاد للمطلوب بهذا الحديث في موضعين:

أحدهما: قول الراوي: ربّما حججت عن أبيك، وتقرير الإمام له على ذلك بضميمة الإطلاقات الدالة على عدم الفرق في النيابة عن الحيّ والميّت،

فإذا تحقق رجحان النيابة في الحج عن الإمام الماضي، ثبت الرجحان للنيابة عن الإمام الحي صلوات الله عليه.

والثاني: تقرير الإمام لقول الراوي: ربّما حججت عن الرجل من إخواني، فإنّه يدلّ على رجحان هذا العمل إذا كان عن إمام زمانه بنحو أوفى، وطريق أولى ١٣٨٤ ومنها: ما ذكره القطب الراوندي رحمه الله في الخرائج والجرائح قال: إنّ أبا محمّد الدعلجي كان له ولدان، وكان من خيار أصحابنا وكان قد سمع الأحاديث، وكان أحد ولديه على الطريقة المستقيمة، وهو أبو الحسن وكان

<sup>(</sup>١)التهذيب: ٨/ ٤٠ ح ٤٠، عنه الوسائل: ٨/١٤٧ ح١.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٣١٤/٤ ح١، عنه الوسائل: ١٣٨/٨ ح١.

يغسّل الأموات، وولد آخر يسلك مسالك الاحداث في فعل الحرام، وكان قد دفع إلى أبي محمّد حجّة يحجّ بها عن صاحب الزمان على وكان ذلك عادة الشيعة يومئذ، فدفع إلى ولده المذكور بالفساد شيئاً منها وخرج إلى الحجّ، فلمّا عاد حكى أنّه كان واقفاً بالموقف فرأى إلى جانبه شابّاً حسن الوجه أسمر اللون بذؤابتين، مقبلاً على شأنه في الإبتهال، والدعاء، والتضرّع وحسن العمل.

فلمّا قرب نفر الناس التفت إليَّ، وقال: يا شيخ أما تستحيي؟!

فقلت: من أيّ شيء يا سيّدي؟ قال: يدفع إليك حجّة عمّن تعلم، فتدفع منها إلى فاسق يشرب الخمر، يوشك أن تذهب عينك هذه، وأومأ إلى عيني، وأنا من ذلك اليوم إلى الآن على وجل ومخافة، وسمع منه أبو عبدالله محمّد بن محمّد بن النعمان ذلك ، قال: فما مضى عليه أربعون يوماً بعد مورده حتّى خرج في عينه الّتي أوما إليها قرحة، فذهبت. (۱)

أقول: ينبغي التدبّر في هذا الحديث من أوّله إلى آخره ففيه فوائد جمّة ومطالب مهمّة، منها: إخباره بي بالغيب.

ومنها: الإهتمام في الوجوه الراجعة إلى الإمام، بأن لا يعطيها إلا الصالحين من الانام، فإنّ الظاهر من الحديث المذكور من بدئه إلى الختام، أنّ أبا محمّد أعطى من وجه الحجّة المذكورة شيئاً إلى ولده المقارف للآثام، لا أنّه أعطاه الحجّة، كما زعمه بعض الاعلام، فتدبّر فيه حتّى يتّضح لك المرام.

ومنها: سرعة عقوبة المؤمن على فعله ما لا ينبغي من الاعمال، وإنّ هذا لطف إليه من الخالق المتعال.

ومنها: تقريره عليه الصلاة والسلام نيابة عنه هي ، وكذا بعث النائب ليحج عنه عنه عليه الصلاة والسلام كما لايخفى. وممّا يستأنس منه استحباب النيابة في الحج عن الإمام هي ، وبعث النائب ليحج عنه الروايات الدالة على استحباب الطواف عنهم هي فاستمع لمايتلى عليك ، احسن الله تعالى إلينا وإليك .

<sup>(</sup>١)الخرائج: ١/ ٤٨٠ ح ٢١، عنه الوسائل: ٨/١٤٧ ح٢، و البحار: ٥٩/٥٢ ح٢٤.

# الامر السابع والعشرون، والثامن والعشرون:

طواف بيت الله الحرام نيابة عن الإمام عنه النائب ليطوف عنه بعد ما اثبتنا استحباب الطواف نيابة عنه، فاستحباب بعث النائب ليطوف عنه واضح، لانه مودة وإحسان، مضافاً إلى أنّه مقدّمة للطواف بنيابته فيحكم العقل بحسنه، ورجحانه للأنام، ويدلّ عليه أيضاً فحوى ما دلّ على استحباب بعث النائب ليحج عنه صلرات الله عليه، بل يمكن أن يقال: لمّا ثبتت رجحان أصل العمل، فشرطية المباشرة منفية بالأصل وإن كان لو باشره المؤمن بنفسه أدرك مرتبة عالية من الفضل.

1۳۸٥ وأمّا ما يدلّ على استحباب الطواف عن الإمام الحيّ خصوصاً، فما رواه ثقة الإسلام الكليني في الكافي: بإسناده عن موسى بن القاسم، قال: قلت لابي جعفر الثاني على : قد أردت أن أطوف عنك، وعن أبيك، فقيل لي:

إنَّ الاوصياء لا يطاف عنهم، فقال ﷺ لي: بل طف ما امكنك فإنَّه جائز .

فقال به : ثلاث مرّات: صلّى الله على رسول الله.

ثم اليوم الثاني عن أمير المؤمنين هي ، ثم طفت اليوم الثالث عن الحسن، والرابع عن الحسين، والحامس عن علي بن الحسين، والسادس عن أبي جعفر محمد بن علي، واليوم الشامن عن أبيك محمد بن علي، واليوم السابع عن جعفر بن محمد، واليوم الثامن عن أبيك موسى، واليوم التاسع عن أبيك علي، واليوم العاشر عنك يا سيدي، وهؤلاء الذين أدين الله بولايتهم، فقال: إذا والله تدين الله بالدين الذي لايقبل من العباد غيره. قلت: وربّما طفت عن أمّك فاطمة، وربّما لم أطف، فقال هي :

إستكثر من هذا، فإنّه أفضل ما أنت عامله إن شاء الله. (١)

<sup>(</sup>١)الكافي: ٣١٤/٤ ح٢، عنه الوسائل: ١٤١/٨ ح١.

١٣٨٦ و امّا ما يدل على استحباب الطواف عن عموم المؤمنين:

فمنه ما روي في الكافي: بإسناده عن أبي بصير، عن أبي عبدالله على قال: من وصل أباه أو ذا قرابة له، فطاف عنه، كان له أجره كـاملاً، وللّذي طاف عنه مثل أجره، ويفضل هو بصلته إيّاه بطواف آخر.(١)

# الأمر التاسع والعشرون: زيارة مشاهد رسول الله والأثمة المعصومين عليه نيابة عن مولانا صاحب الزمان عجّل الله تعالى فرجه

ويمكن الإستناد في ذلك \_ مضافاً إلى أنّه من أقسام صلة الإمام وسيأتي ما يدلّ على أنّه من مهمّات أعمال الانام \_ بما سبق في استحباب التصدّق عنه وبفحاوي ما دلّ على استحباب الحجّ، وطواف البيت الحرام نيابة عن الإمام على وبما ورد في زيارة المشاهد نيابة عن عامّة أهل الإيمان.

ابي الحسن موسى عن الكافي: عن علي بن إبراهيم الحضرمي، عن أبيه، عن أبيه عن ابيه الحسن موسى على و حديث إلى أن قال على الله و النبي الله عليك، فصل ركعتين، ثم قف عند رأس النبي الله الله من أبي وأمي وزوجتي وولدي، وجميع حامتي، ومن جميع أهل بلدي، حرّهم وعبدهم، وأبيضهم وأسودهم، فلا تشاء أن تقول للرجل: إنّي أقرأت رسول الله على السلام إلا كنت صادقاً، إنتهى.

وبان من الأمور المتداولة المتعارفة في خواص الشيعة وعوامهم في الأزمنة السالفة إلى زماننا هذا، النيابة في زيارة المشاهد الشريفة،

وقد ذكر أصحابنا رضي الله تعالى عنهم عنوانها وكيفيّتها في كتبهم المعدّة للزيارات وغيرها، والفرق في ذلك بين الإمام وسائر المؤمنين ممّا لا يرتضيه قلوب أهل

<sup>(</sup>١) الكافي: ٣١٦/٤ ح٧، عنه الوسائل: ١٣٣/٨ ح٢.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٣١٦/٤ ح٨، عنه الوسائل: ٨/١٤٤ ح١، والبحار: ٢٥٥/١٠٢ ح١.

الدين، وأهل البصيرة واليقين.

وبأنّا لمّا علمنا رجحان النيابة عنه في الحجّ والطواف، بسبب ما مرّ ونظرنا إلى ما ورد في أفضليّة زيارة مشاهدهم من الحجّ والعمرة والطواف، وإلى سرورهم بنيابة شيعتهم عنهم في الحجّ والطواف، جزمنا بأنّه أعظم سروراً إذا زار المؤمن مشاهد آبائه بنيابته، وهذا الوجه، وإن كان لا يتم على قواعد علم الأصول لكنّه قطعيّ عند أرباب العقول.

١٣٨٨ وبما حكاه العلاّمة المجلسي (ره) في مزار البحار عن مؤلّف المزار الكبير، وهذه عبارته المحكيّة عنه، قال: وقد أنفذ أبو الحسن العسكري وزائراً عنه إلى مشهد أبي عبدالله وقله الله مقال: إنّ لله مواطن يحبّ أن يدعى فيها فيجيب، وإنّ حائر الحسين على من تلك المواطن، إنتهى. (١)

أقول: إذا ثبت استحباب النيابة عنه في زيارة بعض مشاهدهم فلا شبهة في عدم الفرق بينه وبين سائر مشاهدهم صلوات الله عليهم اجمعين.

تنبيه: إعلم أنّه ممّن قد صرّح باستحباب زيارة مشاهد النبيّ والائمة المعصومين على المعصومين العالم المحدّث العاملي (ره) في كتاب الوسائل حيث قال:

باب استحباب الزيارة عن المؤمنين وعن المعصومين عليه.

1۳۸۹ ـ ثمّ ذكر رواية داود الصرميّ عن أبي الحسن العسكري على الله ، قال: قلت له: إنّى زرت أباك وجعلت ذلك لك ؛

فقال على الله بذلك من الله ثواب وأجر عظيم، ومنّا المحمدة. (١٠)

أقول: لا دلالة في هذا الحديث على المطلوب، لأنّ الظاهر منه إهداء الزيارة لا النيابة، وإن أبيت عن ذلك فلا أقلّ من الإحتمال وبه يسقط الإستدلال

<sup>(</sup>١)المزار الكبير: ٥٩٥ ح٢، عنه البحار: ٢٥٧/١٠٢.

<sup>(</sup>٢) التهذيب: ١٠٠/٦ ح٥، عنه الوسائل: ١٠/٤٦٤ ح١.

#### الأمر المتمم للثلاثين:

#### بعث النائب ليزور عنه عليه

ورجحان ذلك ظاهر بعد ثبوت استحباب النيابة لانه إعانة على البرّ والتقوى، ومودّة لذوى القربي، وصلةً للإمام،

بل يمكن الإستناد في رجحان ذلك بجميع ما مرّ في الحجّ والطواف، وبعث النائب ليحجّ وليطوف عنه، فتدبّر.

#### الأمر الواحد والثلاثون:

# السعى في خدمته

بما تيسر لك في ايّام حياتك الّتي تبيّن بمقتضى الروايات أنّها ببركته تاسيّاً بملائكة اللّه المأمورين بخدمته، والروايات - في أنّ الملائكة خدّامهم وأنّهم مؤتمرون بأوامرهم، وأنّهم لا يجلسون في محضرهم إلاّ بإذنهم - كثيرة لا نطوّل الكتاب بذكرها، وهي مذكورة في مظانّها، وحسبك شاهداً على ما دللنا عليه، وداعياً إلى ما دعونا إليه، قول الصادق على الحديث الّذي تقدّم في ذكر شرفه(۱)، حيث قال: ولو أدركته لخدمته أيّام حياتي. (۱)

أقول: تدبّر أيّها المحبّ اللّبيب في هذا الكلام أتزعم فيه إغراقاً أو خلاف واقع؟ حاشا، وكلاّ، بل هو عين الحقيقة، ودلالة إلى نكات دقيقة، منها: بيان فضل القائم بين وشرفه.

ومنها: الإشارة إلى أنّ خدمته أفضل العبادات، وأقرب الطاعات، لأنّ الإمام الصادق الذي لم يصرف عمره الشريف إلاّ في صنوف طاعة الله وعبادته في يومه وليلته بيّن أنّه لو أدرك القائم لصرف أيّام حياته في خدمته.

فظهر من هذا الكلام أنّ السعي في خدمة القائم به افضل الطاعات، وأشرف القربات، لترجيحه واختياره، خدمته على سائر أصناف الطاعة، وأقسام

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ٢٤٥ -٤٦، عنه البحار: ١٥٨/٥١ - ٢٢. (٢) تقدّم ج١/١٥٨ - ٢٤٧.

العبادة، ومنها: الإيماء إلى أنّ أتباعه أفضل الأتباع، ورعيّته أفضل من غيرهم، وأصحابه أشرف الأصحاب، كما أنّ أمّة خاتم النبيّين على أفضل الأمم، وأشرفهم، لأنّ مرتبة أهل كلّ شخص وأتباعه تتفاوت بحسب شرافة هذا الشخص وعلو قدره، فإذا تبيّن علو مقام مولانا صاحب الزمان ظهر علو مرتبة رعيّته، وأتباعه والمؤمنين الثابتين على ولايته، جعلنا اللّه تعالى منهم،

وهذا ظاهر لا سترة عليه، وله شواهد كثيرة من الروايات:

فقال: لا، إنّكم أصحابي، وإخواني قوم في آخر الزمان، آمنوا ولم يروني، لقد عرّفنيهم الله بأسمائهم وأسماء آبائهم، من قبل أن يخرجهم من أصلاب آبائهم وأرحام أمّهاتهم، لأحدهم أشدّ بقيّة على دينه من خرط القتاد في الليلة الظلماء، أو كالقابض على جمر الغضا(۱)، أولئك مصابيح الدجى، ينجّيهم الله من كلّ فتنة غبراء مظلمة. (۲)

العابدين، قال: يا أبا خالد، إنّ أهل زمان، ففي حديث أبي خالد، عن سيّد العابدين، قال: يا أبا خالد، إنّ أهل زمان غيبته القائلين بإمامته المنتظرين لظهوره أفضل من أهل كلّ زمان، لأنّ اللّه تعالى ذكره أعطاهم من العقول والأفهام والمعرفة ماصارت به الغيبة عندهم بمنزلة المشاهدة، وجعلهم في ذلك الزمان بمنزلة المجاهدين بين يدي رسول اللّه على بالسيف، أولئك المخلصون حقّاً، وشيعتنا صدقاً، والدعاة إلى دين الله سرّاً أو جهراً. (")

<sup>(</sup>١)الغضا: شجر عظيم وجمره يبقى زماناً طويلاً لا ينطفئ.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات: ٨٤ ح٤، عنه البحار: ١٢٣/٥٢ ح٨.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٣٢٠ -٢، الاحتجاج: ٤٨/٢، عنه البحار: ١٢٢/٥٢ -٤.

الصادق بين، قال: يا عمّار، الصدقة في السرّ واللّه أفضل من الصدقة في السرّ واللّه أفضل من الصدقة في العلانية، وكذلك عبادتكم في السرّ مع إمامك المستتر في دولة الباطل أفضل، لخوفكم من عدوكم في دولة البلطل وحال الهدنة، ممّن يعبد الله في ظهور الحقّ مع الإمام الظاهر في دولة الحقّ، وليس العبادة مع الخوف وفي دولة الباطل مثل العبادة مع الامن في دولة الحقّ،

إعلموا أنّ من صلّى منكم صلاة فريضة وحداناً مستتراً بها من عدوّه في وقتها فاتمها كتب الله عزّوجل له بها خمساً وعشرين صلاة فريضة وحدانية، ومن صلّى منكم صلاة نافلة في وقتها فاتمها كتب الله عز وجل له بها عشر صلوات نوافل، ومن عمل منكم حسنة كتب الله له بها عشرين حسنة، ويضاعف الله تعالى حسنات المؤمن منكم إذا أحسن أعماله، ودان الله بالتقية على دينه وعلى إمامه وعلى نفسه، وأمسك من لسانه، أضعافاً مضاعفة كثيرة الله عز وجل كريم، إلى آخر الحديث، وهو مذكور في الكافي وكمال الدين والبحار، وغيرها من كتب الأخبار. (۱)

الرابع: انهم اعظم يقيناً واعجب إيماناً، ففي كمال الدين: بإسناده عن النبي على الله قال في حديث طويل في وصيته لامير المؤمنين على الله قال في حديث طويل في وصيته لامير المؤمنين على الله و اعلم أنّ أعجب الناس إيماناً وأعظمهم يقيناً قوم يكونون في آخر الزمان، لم يلحقوا النبي وحجبتهم (٢) الحجة، فآمنوا بسواد على بياض . (٣)

<sup>(</sup>۱)الكافي: ٢/ ٣٣٢ ح٢، عنه الوافي: ٣٨/١ ح١، كمال الدين: ٢/ ٦٤٥ ح٧، عنه البحار: ٢٠/٥٢ ح٢٠. (٢)حجب عنهم، خ.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ١٨٨/١ ح٨، عنه البحار: ١٢٥/٥٢ ح١٢.

في غيبته قبل قيامه، ويتولّى أولياءه، ويعادي أعداءه، ذلك من رفقائي وذوي مودّتي، وأكرم أمّتي عليّ يوم القيامة. (١١)

سياتي قوم من بعدكم الرجل الواحد منهم له أجر خمسين منكم،

قالوا: يا رسول الله، نحن كنّا معك ببدر وأحد وحنين، ونزل فينا القرآن، فقال ﷺ: إنّكم لو تحمّلون لما حُمّلوا لم تصبروا صبرهم. (٢)

1٣٩٦ السابع: ما في غيبة الشيخ الطوسي وغيره من علمائنا، بأسانيدهم عن الصادق على قال: أقرب ما يكون العباد من الله، وأرضى ما يكون عنهم، إذا افتقدوا حجّة الله، فلم يظهر لهم، ولم يعلموا بمكانه، وهم في ذلك يعلمون أنّه لم تبطل حجّة الله ولا ميثاقه، فعندها توقّعوا الفرج صباحاً ومساء،

فإنّ أشدّ ما يكون غضب الله على أعدائه إذا افتقدوا حجّته فلم يظهر لهم، وقد علم أنّ أولياء للا يرتابون، ولوعلم أنّهم يرتابون ما غيّب عنهم حجّته طرفة عين، ولا يكون ذلك إلاّ على رأس أشرار الناس. (٢)

١٣٩٧ ـ الثامن: أنّ بهم يدفع البلاء، وينزل المطر من السماء،

ففي البحار وغيره، عن أبي عبدالله على قال: يأتي على الناس زمان يغيب عنهم إمامهم، فيا طوبى للثابتين على أمرنا في ذلك الزمان، إنّ أدنى ما يكون لهم من الثواب أن يناديهم الباري عزّ وجلّ:

عبادي آمنتم بسري، وصدّقتم بغيبي، فأبشروا بحسن الثواب منّي، فأنتم عبادي وإمائي حقّاً، منكم أتقبّل، وعنكم أعفو، ولكم أغفر، وبكم أسقي عبادي الغيث، وأدفع عنهم البلاء، ولولاكم لانزلت عليهم عذابي الخبر. (١)

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٢٨٦/١ ح٢، عنه البحار: ٧٢/٥١ ح١٤.

<sup>(</sup>٢، ٣) غيبة الطوسى: ٤٥٦ -٤٦٧، ص٤٥٧ -٤٦٨، عنه البحار: ١٣٠/٥٢ -٢٦، ص١٤٥ -٦٧.

<sup>(</sup>٤) كمال الدين: ١/ ٣٣٠ ح١٥، عنه البحار: ١٤٥/٥٢ ح٦٦.

أقول: يا إخواني، إذا عرفتم بما ذكرت لكم بعض ما فضّل الله به اتباع مولانا، والساعين في خدماته، فعليكم بالسعى والإجتهاد في طاعته، وخدمته، واشكروا تلك النعمة العظمي، والموهبة الكبرى، واستديموها بجدّكم واجتهادكم، ولا تنسوا ذكره بطول الامد، واعملوا لتحصيل السعادة، وتكميل الراحة إلى الابد، ولا تركنوا إلى الدنيا وأهلها، واصبروا على المحن في المدّة القليلة لتفوزوا براحة طويلة، جعلنا اللَّه تعالى وإيَّاكم من أهل ذلك بفضله وكرمه إنّه قريب مجبب.

وهاهنا أمور ينبغي التنبيه عليها والإشارة إليها: الاوّل: أنّه قد تجمّعت وتكمُّلت في سيَّدنا ومولانا صاحب الزمان عجِّل الله تعالى فرجه أمور، كلَّ واحد منها سبب مستقل يقتضي السعي في خدمته، والإجتهاد في طاعته.

منها: ولايته المطلقة، وخلافته للَّه ولرسوله ﷺ.

ومنها: حقّ العالم، فقد دلّ العقل والنقل على أنّه ينبغي خدمة العالم:

١٣٩٨ ففي الكافي: بإسناده عن محمّد بن سنان، رفعه، قال: قال عيسى ابن مريم بي العشر الحواريين لي إليكم حاجة، أقضوها لي، قالوا: قضيت حاجتك يا روح الله، فقام، فقبّل (١) أقدامهم فقالوا: كنّا نحن أحقّ بهذا يا روح الله، فقال: إنَّ أحقَّ الناس بالخدمة العالم، إنَّما تواضعت هكذا لكيما تتواضعوا بعدى في الناس كتواضعي لكم، ثمّ قال عيسي ه الله التواضع تعمر الحكمة لا بالتكبّر وكذلك في السهل ينبت الزرع لا في الجبل. (٢)

ومنها: حقّ الأبوّة، فإنّه الوالد الشفيق، كما في الرواية(٢)، ومرّ في الباب الثالث ما فيه غنية وكفاية إن شاء الله تعالى. (١٤)

١٣٩٩ ومنها: حقّ الإيمان والإسلام، ففي أصول الكافي في حديث

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٧/١٣ ح٦، عنه الوافي: ١/٥٥١ ح٦، و البحار: ٢/٢٢ ح٥. (١)فغسّل، خ.

<sup>(</sup>٤) تقدّم: ج١/ ٨٣. (٣) الكافى: ١/٢٠٠ .

مرفوع عن أبي المعتمر، قال: سمعت أمير المؤمنين عليه يقول:

قال رسول الله ﷺ: أيّما مسلم خدم قوماً من المسلمين إلا أعطاه الله تعالى مثل عددهم خدّاماً في الجنّة. (١)

أقول: لا ريب في أنّه لو وزن إيمان جميع المسلمين مع إيمان مولانا صلوات الله عليه لرجح إيمانه على إيمانهم،

وعلى هذا فقس فضل خدمته على خدمتهم، مضافاً إلى ما لا أقدر على وصفه من فضائله، فإن إحصاء ذلك خارج عن الطاقة البشريّة.

ومنها: أنّ منزلتنا بالنسبة إليه منزلة العبد بالنسبة إلى مولاه، فإنّ الناس عبيد الائمّة في الطاعة، كما دلّت عليه الرواية (٢٠) وشهدت به الدراية.

ومنها: قرابته من رسول الله على وقد نبهنا على ما ينفعك هنا في الباب الخامس عند ذكر المكرمة الثانية عشرة (٢) ، وإن شئت أن أذكر جميع الأمور المقتضية للسعي في خدمته على خرج عن طاقتي ، ولم تسعه كتابتي ، لانها أكثر من أن تحصى ، وأوسع من أن تستقصى ، ولما سبق ذكره من أن جميع ما نتقلب فيه من نعم الله الظاهرة والباطنة ليس إلا ببركة وجوده على ففي كل نعمة أحسن الله بها إلينا حق ثابت له علينا ، فيحق علينا أداء شكره ، كما يحق علينا شكر باريه تعالى شأنه ، وعظمت آلاؤه ،

فثبت أنّ الأمور المقتضية للسعي في خدمته أكثر من أن تحصى قوله تعالى: ﴿وإن تعدّوا نعمة الله لا تحصوها﴾(١).

الأمر الثاني: إعلم انّ الخدمة أخصّ من النصرة من جهتين:

إحداهما: أنّ الخدمة تحصل بالمباشرة، أعني مباشرة المخادم لما يفعله، والنصرة تحصل بغير المباشرة أيضاً.

<sup>(</sup>١)الكافي: ٢٠٧/٢ ح١، عنه الوافي: ٥/٨٤ ح٩، و البحار: ٧٤/٧٤ ح٣.

<sup>(</sup>٢) البحار: ٢٥/ ٢٧٩. (٣) تقدّم: ج١/ ٤٣٣. (٤) إبراهيم: ٣٤.

وثانيهما: أنّ الخدمة تشتمل على التواضع والتذلّل للمخدوم، بخلاف النصرة فكلّ خدمة نصرة، ولا عكس، كما لا يخفى.

الامرالثالث: أنّ خدمة مو لاناصاحب الزمان صلات الله عليه تحصل بمباشرة فعل أمر به على أو فعل فيه توقير وتجليل، أو نصرة له أو إحسان إليه سلام الله عليه، وإن لم يأمر به بالخصوص، وقد تجتمع هذه العناوين في بعض الاعمال الحسنة، كالدعاء بتعجيل فرجه، وإقامة المجالس المعدّة لذكره، وتأليف الكتب الراجعة إليه، ونشرها، ومدارستها، والصلاة والتسليم عليه، والإحسان إلى مواليه وشيعته إذا صدر بقصد خدمته، فإنّ الروايات تدلّ على أنّ الإحسان إلى شيعتهم ومواليهم، إحسان إليهم، وصلتهم بمنزلة صلتهم، والإستخفاف بهم، المتخفاف بهم، والعقل أيضاً قاض بذلك.

12.٠ فمن الاخبار الدالّة على ما ذكرنا ما في كامل الزيارة: بإسناده عن أبي الحسن الأوّل على، قال: من لم يقدر أن يزورنا فليزر صالحي موالينا، يكتب له ثواب زيارتنا، ومن لم يقدر على صلتنا فليصل على صالحي موالينا، يكتب له ثواب صلتنا. (١)

العالم المنها: ما في روضة الكافي: بإسناده عن أبي هارون، عن أبي عبدالله على الله على الله على الله على الله عنده، وأنا حاضر: مالكم تستخفّون بنا؟! قال: فقام إليه رجل من خراسان، فقال: معاذ لوجه الله أن نستخفّ بك،

أو بشيء من أمرك، فقال عليه: بلي، إنَّك أحد من استخفَّ بي،

فقال: معاذ لوجه الله أن أستخف بك، فقال الله له: ويحك أو لم تسمع فلاناً ونحن بقرب الجحفة، وهو يقول لك: احملني قدر ميل، فقد والله أعييت، والله ما رفعت به رأساً، ولقد استخففت به، ومن استخف بمؤمن فبنا استخف، وضيّع حرمة الله عز وجلّ. (٢)

<sup>(</sup>١)كامل الزيارات: ٥٢٨ ح١، عنه البحار: ٢٩٥/١٠٢.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ١٠٢/٨ ح٧٢، عنه الوافي: ٩٨٨/٥ ح٦، و الوسائل: ٩٢/٨ ح١.

# الأمر الثاني والثلاثون: الإهتمام في نصرته

فإنّ من نصره فقد نصر الله عزّ وجلّ،

قال الله تعالى: ﴿ولينصرنّ الله من ينصره إنّ الله لقويّ عزيز ﴾(١) وقال عزّ وجلّ: ﴿إن تنصروا الله ينصركم ويثبّت اقدامكم ﴾(١)، والكلام في هذا المقام يقع في ثلاثة مطالب:

أحدها: أنّه لا ريب في عدم حاجة القادر المتعال إلى نصرة أحد، فإنّه تعالى بوجوب وجوده غنيّ بالذات، والخلق محتاجون إليه، كما قال تعالى شأنه: ﴿واللّه الغنيّ وأنتم الفقراء﴾(٢)، فالمراد بنصرته كما ذكره المفسّرون، ودلّت عليه الاخبار: هو نصرة دينه، ونصرة النبيّ، والائمة الأطهار، والأولياء الابرار، وبعبارة أخرى: كلّ من يكون في نصرته أرضى الله تعالى، فنصرته نصرة الله، وهذا المطلب من غاية الوضوح بمكان لا يحتاج إلى شاهد وبرهان.

المطلب الثاني: إعلم أنّ المراد بنصرته هو الإقدام والمساعدة في كلّ أمر علم تعلّق غرضه بوقوعه، ولهذا تتفاوت كيفيّة النصرة بحسب تفاوت الازمان والاحوال والأمكنة، فالنصرة في زمان حضوره تحصل بوجه، وفي زمان غيبته بوجه آخر، فقد تكون النصرة بالتقيّة، وقد تكون بالدعوة إليه، وقد تكون بالجهاد بين يديه، وقد تكون بالدعاء في تعجيل فرجه، وقد تكون بذكر فضائله، وصفاته، ودلائله، وعلاماته، وقد تكون بنصرة أوليائه وأحبّائه، وقد تكون بتأليف الكتب ونشرها،

إلى غير ذلك من أصناف النصرة، وهي كثيرة لا يخفي على أهل البصيرة.

المطلب الثالث: في كيفيّة النصرة الإلهيّة، الّتي جعلها جزاء لنصرة العبد أولياء الله تعالى ودينه ورسله بحسب ما استفدناه من الروايات.

<sup>(</sup>١)الحج: ٤٠. (٢، ٣) محمّد: ٧، ٣٨.

فنقول: يمكن أن يكون المراد بهذه النصرة أن ينصر الله تعالى عبده في اليسر والعسر والسرّاء والضرّاء بأن يحفظه ممّا يبعده عن رحمته من الأشر، والبطر والطغيان، ونحوها من المهلكات والموبقات، الّتي تعرض للعبد في حال الرخاء، ومن الجزع والهلع والكسل والفشل، ونحوها ممّا يعرض للعبد في حال البلاء.

وأمّا النصرة على الاعداء في دار الفناء فهي تابعة للمصالح، والحكم الإلهيّة فإنّها تتفاوت بحسب المقتضيات والازمنة، فقد يكون أولياؤه في الدنيا غالبين، وقد يكونون مغلوبين، وذلك لحكم وعلل، قد ذكر بعضها في الأخبار المرويّة عن الائمّة الاطهار، وذكرها ينافى الإختصار.

وأمّا قوله تعالى: ﴿ويثبّت أقدامكم ﴿فيمكن أن يكون في الآخرة على الصراط، كما هو الظاهر من قضيّة ظهور العطف بالحروف في تغابر المعطوف عليه والمعطوف، ويحتمل بعيداً أن يكون عطف تفسير للأوّل،

فيكون المعنى تثبيت الاقدام في الدنيا وحفظها في مزال الاقدام، ممّا يكون سبباً لزللها من الموبقات والآثام.

تنبيه: إعلم أنّه قد اجتمع فيه صلوات الله عليه أمور ، كلّ واحد منها يقتضي الإهتمام في نصرته، فإنّ نصرته نصرة المظلوم، ونصرة الغريب، ونصرة العالم، ونصرة ذوي القربى، ونصرة وليّ النعمة، ونصرة واسطة النعم، ونصرة من ينصر الله، ونصرة الكريم، ونصرة الشريف، ونصرة الطريد، ونصرة الموتور، ونصرة المهجور، إلى غير ذلك من الأمور الّتي تتضح للمتدبّر الانيس بمولاه،

جعلنا الله تعالى من كلّ سوء وقاه. والعقل أدلّ شاهد على ما نبّهنا عليه.

ولو أردنا ذكر الشواهد النقليّة لصار كتاباً مستقلاً، ولمّا بلغ الكلام إلى هذا المقام، عزمت على أن أستخير اللّه تعالى شأنه في ذكر بعض ما ورد في الأخبار المرويّة عن أئمّة الأنام على أن شواهد هذا المرام،

ففتحت المصحف الكريم، فرأيت هذه الآية الشريفة:

﴿ولينصرنّ الله من ينصره إنّ الله لقويّ عزيز الّذين إن مكنّاهم في الأرض اقاموا الصلوة وآتوا الزكوة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الأمور﴾(١).

### الأمرالثالث والثلاثون:

العزم القلبي الجزمي على نصرته في زمان حضوره وظهور نوره ويدل على ذلك مضافاً إلى أنه من لوازم الإيمان وعلائم الإيقان، ما ورد في فضل نية الخير والعزم على العمل الصالح، وأن لكل إمرئ ما نوى (٢) وغير ذلك مما لا يخفى على المحب السالك.

المروي المؤمنين على المرام كلام مولى الانام امير المؤمنين على المروي المروي في نهج البلاغة: إلزموا الارض، واصبروا على البلاء، ولاتحركوا بايديكم وسيوفكم في هوى السنتكم، ولا تستعجلوا بما لم يعجّله الله لكم،

فإنّه من مات منكم على فراشه، وهو على معرفة حقّ ربّه وحقّ رسوله ﷺ وأهل بيته، مات شهيداً، ووقع أجره على الله، واستوجب ثواب ما نوى من صالح عمله، وقامت النيّة مقام إصلاته بسيفه، وإنّ لكلّ شيء مدّة وأجلاً. (")

الكليني (ره) عليه أيضاً ما رواه ثقة الإسلام محمّد بن يعقوب الكليني (ره) في روضة الكافي: بإسناده عن عبدالحميد الواسطي، عن أبي جعفر عليه الله المادية ا

قلت له: أصلحك الله لقد تركنا أسواقنا انتظاراً لهذا الأمر، حتّى ليوشك الرجل منّا أن يسال في يده.

فقال ﷺ: يا عبدالحميد، أترى من حبس نفسه على الله لا يجعل الله له مخرجاً؟ بلى والله، ليجعلن الله له مخرجاً، رحم الله عبداً أحيا أمرنا.

قلت: اصلحك الله، إنّ هؤلاء المرجئة يقولون: ما علينا أن نكون على الذي نحن عليه، حتّى إذا جاء ماتقولون كنّا نحن وأنتم سواء،

<sup>(</sup>١) الحج: ٤١. (٢) البحار: ٢١٠/٧٠ ح٣٢. (٢) نهج البلاغة: ٢٨٢ خطبة: ١٩٠.

فقال: يا عبدالحميد، صدقوا، من تاب تاب الله عليه، ومن أسر نفاقاً فلا يرغم الله إلا بأنفه، ومن أظهر أمرنا أهرق الله دمه، يذبحهم الله على الإسلام، كما يذبح القصاب شاته. قال: قلت: فنحن يومئذ والناس فيه سواء؟

قال ﷺ: لا، انتم يومئذ سنام الارض وحكّامها، لا يسعنا في ديننا إلا على ذلك، قلت: فإن متّ قبل أن أدرك القائم ﷺ؟

قال ﷺ: إنّ القائل منكم إذا قال: إن أدركت قائم آل محمّد ﷺ نصرته كالمقارع معه بسيفه، والشهادة معه شهادتان(١٠). (٢٠)

12.5 ـ مودل على المقصود أيضاً ما رواه السيّد نعمة الله الجزائري (ره) في شرح الصحيفة المباركة السجّاديّة مرسلاً، وهذه عبارته: قال:

قال الصادق على: إنّي لا أخرج نفسي من شهداء الطفوف، ولا أعد ثوابي أقل منهم، لان من نيّتي النصرة لو شهدت ذلك اليوم، وكذلك شيعتنا هم الشهداء، وإن ماتوا على فرشهم.

وكان على الشيعة على إلحاحهم الظهور صاحب الزمان واستكشاف أحواله، وكان يقول: إنّ لكم ثواب من استشهد معه بنيّاتكم وإن متم على فرشكم، إنتهى كلامه، رفع في الخلد مقامه.

<sup>(</sup>۱) أقول: هذا الكلام يحتمل معنيين، أحدهما: أنّ الشهيد معه يعطيه اللّه تعالى ثواب شهيدين، أحدهما ثواب الشهادة و الآخر ثواب العزم على نصرته. و الثاني: أنّ الشهيد معه أفضل من الشهيد مع غيره فيعطي اللّه الشهيد معه ثواب شهادتين مع غيره من الاثمة لحكم خفية و اللّه العالم، ولا ينا في ذلك ماسياتي في رواية أبي جعفر إذ يمكن أن يكون ما ذكر في هذا الحديث ثواب من شهد معه في معركة القتال، و إن لم يقتل و لم يقتل فتأمّل للمؤلّفة.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٨٠/٨ -٧٣، عنه الوافي: ٥/٨٣٨ -١.

<sup>(</sup>٣) أقول: يمكن أن يكون نهيه نظراً إلى كون إلحاحهم قبل بلوغ وقت الدعاء و الإلحاح لعدم ولادة الصاحب الله في زمان الصادق الله و يمكن أن يكون المراد بإلحاحهم الذي نهاهم عنه إلحاحهم على الائمة بالخروج بسبب عدم علمهم بأنّ الإمام الذي أمره الله بالخروج هو الثاني عشر الله على الائمة بالخروج بسبب عدم علمهم بأنّ الإمام الذي أمره الله بالخروج هو الثاني عشر الله المنابق المراد الله بالخروج الله على المنابق على الدي المراد الله بالخروج الله بالخروج المراد الله بالخروج هو الثاني عشر الله المراد الله بالخروج المراد الله بالخروج الله بالمراد الله بالخروج الله بالمراد الله بالخروج المراد الله بالمراد الله بالمراد الله بالخروج الله بالمراد الله بالحروج الله بالمراد المراد الله بالمراد المراد الله بالمراد الله بالمراد الله بالمراد الله بالمراد المراد الله بالمراد المراد المراد الله بالمراد المراد المراد الله بالمراد المراد المراد المراد الله بالمراد المراد المراد الله بالمراد المراد المراد

12.0 - وممّا يشهد لما ذكرناه، ويؤكّده ما رواه ثقة الإسلام الكليني (ره) في أصول الكافى: بسند صحيح عن الصادق ، قال:

إنّ العبد المؤمن الفقير ليقول: يا ربّ ارزقني حتّى أفعل كذا وكذا من البرّ ووجوه الخير، فإذا علم الله عزّ وجلّ ذلك منه بصدق نيّة، كتب الله له من الاجر مثل ما يكتب له لو عمله، إنّ الله واسع كريم. (١)

يقول مصنّف هذا الكتاب محمّد تقي الموسوي الإصفهاني جعله الله تعالى شأنه بفضله ومنّه من أنصار صاحب الزمان عجّل الله تعالى فرجه:

لا ريب أنّ المؤمن المخلص إذا سأل الله تعالى أن يعجّل فرج مولاه ليجاهد الكفّار بين يديه، وكان عازماً على ذلك، بصدق نيّته، أعطاه الله تعالى ثواب الجهاد بين يديه بمدلول تلك الروايات، وجعله من أهل العنايات،

وهذا واضح عند أهل الدرايات. وأمّا فضل الجهاد بين يديه:

١٤٠٦ ـ ففي أصول الكافي: عن أبي جعفر ﷺ، قال:

ومن أدرك قائمنا فخرج معه، فقتل عدوّنا كان له مثل أجر عشرين شهيداً، ومن قتل مع قائمنا كان له مثل أجر خمسة وعشرين شهيداً. (٢)

أقول: إذا كان من عزم المؤمن ونيّته ذلك، فاز بهذا الثواب الجزيل في زمن غيبة إمامه صلوات الله عليه، على حسب ما تقدّم من الروايات عن الائمّة الاطهار عليه.

## الأمر الرابع والثلاثون: تجديد البيعة له

بعد كلّ فريضة من الفرائض الخمس اليوميّة، أو في كلّ يوم، أو في كلّ جمعة، والكلام هنا تارة في معنى البيعة، وأخرى في حكمها فهاهنا بحثان، الأوّل: في معنى البيعة لغة وشرعاً،

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/٥٨ ح٣، عنه البحار: ١٩٩/٧٠ ح٤. (٢) الكافي: ٢٢٢/٢ ح٤.

فنقول: قد يطلق البيعة والمبايعة على المعاهدة والمعاقدة،

قال في مجمع البحرين: المبايعة: المعاقدة والمعاهدة، كأن كلاً منهما باع ما عنده من صاحبه، وأعطاه خالصة نفسه، ودخيلة أمره. (١)

وقال الشيخ أبو الحسن الشريف تلميذ المجلسي الثاني صاحب البحار في كتاب مرآة الانوار ومشكاة الاسرار: البيعة عبارة عن المعاقدة والمعاهدة، كأن كل واحد منهما باع ما عنده من صاحبه وأعطاه خالصة نفسه، إنتهى. (٢)

أقول: الحاصل من معنى المبايعة هو التزام المبايع، وعهده المؤكد، وميثاقه المسدد، بأن ينصر من يبايعه بنفسه وماله، ولا يبخل عنه بشيء من ذات يده، وما يتعلق به في نصرته، ويجعل نفسه وماله فداء ووقاء له.

والبيعة بهذا المعنى مذكورة في دعاء العهد المروي لكل يوم، وفي دعاء العهد المروي لأربعين صباحاً، وسنذكرهما إن شاء الله تعالى. (٢)

وقد أمر رسول الله على جميع الأمة بمبايعة الائمة على بهذه البيعة ، الشاهد منهم والغائب، في خطبة الغدير المروية في الإحتجاج (٤) ولا شك أن المبايعة بهذا المعنى من لوازم الإيمان وعلائمه بل لا يتحقق الإيمان بدونه ، فالمبايع هو المؤمن والمشتري هو الله عز جل ، ولذلك قال عز من قائل:

﴿إِنَّ اللَّه اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنّة ﴾ إلى آخر الآية . (٥) وقد بعث الله تعالى أنبياءه ورسله لتجديد تلك المبايعة وتأكيدها، فمن بايعهم فقد بايع الله، ومن تولّى عنهم فقد تولّى عن الله، ولهذا قال جلّ شأنه:

﴿إِنَّ الَّذِينِ يَبِايعُونَكَ إِنَّمَا يَبَايِعُونَ اللَّهِ يَدَ اللَّهِ فُوقَ أَيْدَيِهُمْ فَمَنْ نَكَثُ فَإِنَّمَا يَنَكُثُ عَلَى نَفْسَهُ وَمَنْ أُوفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللَّهِ فَسِيؤَتِيهِ أَجْراً عَظَيْماً ﴾(١).

<sup>(</sup>١)مجمع البحرين: ١/٢١٠ س٥.

<sup>(</sup>٢) مرآة الانوار: ص٩٩. (٣) ياتي ص٢٦٧ ح١٤١٢، و٢٦٨ ح١٤١٨. ٠

<sup>(</sup>٤) الاحتجاج: ٧٤/١ حديث احتجاج النبيّ ﷺ يوم الغدير. (٥) التوبة: ١١١. (٦)الفتح: ١٠.

وفي هذه الآية الشريفة أيضاً دلالة على كون المراد بالبيعة والمبايعة هو العهد المؤكّد، والميثاق المسدّد مع الله ورسوله، ووعد الموفين بتلك المعاهدة الأجر العظيم ، وهذه البيعة إنّما تتمّ بامرين:

أحدهما: العزم القلبيّ الثابت الراسخ على إطاعة أمر الإمام ونصرته ببذل النفس والمال، كما نبّه عليه في الآية الشريفة بقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللّه اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم﴾ الآية (١)، فإنّ الواجب على البائع تسليم مايبيعه إلى المشتري إذا طلب منه من دون تأمّل وتأخير، وتصديق ما عقد عليه الضمير.

والثاني: إظهار ما قصده وعزم عليه قلباً بلسانه مقترناً لهما عند إرادة البيعة فإذاً تمّت البيعة، كما أنّ عقد البيع لا يتحقّق في سائر الأمور إلا بشيئين:

أحدهما: قصد إنشاء البيع بمقتضى ما بنى عليه المتبايعان، والآخر: التلفّظ باللسان بما عقدا عليه ضميرهما، وبهما يتم البيع، وقد تطلق البيعة والمبايعة على المصافقة بالبد، كما كان متداولاً بين العرب في بعض الاحيان، عند تماميّة البيع أو المبايعة، ويستفاد هذا الإطلاق من قوله تعالى: ﴿إنّ الّذين يبايعونك إنّما يبايعون الله يد الله فوق أيديهم﴾ الآية (١)، لدلالة لفظة يد على ذلك،

مضافاً إلى ما ورد من أنهم كانوا يبايعون رسول الله ﷺ بايديهم، فراجع. (") المدين المحتجاج في قضية إكراه مولانا أمير المؤمنين على مبايعة الغاصب اللّعين الأوّل، قال: ثمّ مدّوا يده وهو يقبضها حتّى وضعوها فوق يد أبي بكر وقالوا: بايع بايع، وصيح في المسجد بايع أبو الحسن، الخبر.

قال اله على على الله : هذا ما ترى، قال له أسامة : فهل بايعته ؟ فقال : نعم، يا

<sup>(</sup>١)التوبة: ١١١. (٢) الفتح: ١٠. (٣)راجم إلى البحار: ٢١٧/٣٧.

أسامة، فقال: طائعاً أو كارهاً، فقال ﷺ: لا ، بل كارهاً، الخبر . (١٠)

فظهر ممّا ذكرنا وغيره أنّ إطلاق المبايعة والبيعة علي المِصافقة والصفقة كان متداولاً معروفاً، وكذا تطلق الصفقة على البيعة أيضاً، كما ذكره أهل اللغة، يقال: صفقة رابحة أو خاسرة أي: بيعة.

**١٤٠٩ وفي الحديث**: بارك الله في صفقة يمينك<sup>(٢)</sup> وقال الشاعر:

الدهر ساومني عمري فقلت له ما بعت عمري بالدنيا وما فيها ثم استراه بتدريج بلا ثمن تبت يدا صفقة قد خاب شاريها

181٠ وفي الكافي: عن أبي عبدالله عنى الله عنى الكافي: من فارق جماعة المسلمين ونكث صفقة الإمام جاء إلى الله عز وجل اجذماً، إنتهى. (٢)

هذا، ولكن لا يخفى عليك أنّ نفس المصافقة ليست بيعة حقيقة، بل هي علامة لوقوع البيعة وتماميّتها، والظاهر أنّ إطلاق المبايعة والبيعة على المصافقة من باب تسمية المسبّب باسم السبب، وأصل البيعة وحافّها كما حقّقنا: هو العهد، والميثاق المؤكّد، وبه يدخل الإنسان حقيقة في زمرة أهل الإيمان، المشترين للجنان، وإن لم يبايع الرسول أو الإمام بالمصافقة باليد، كما هو الحال في أكثر المؤمنين الحاضرين في زمن الائمة على، وسننبّهك على ما يشهد لهذا المرام، بعون الملك العلام، فانتظر لتمام الكلام، فإنّ هنا من مزال الاقدام، نسأل الله تعالى العصمة ببركة أهل بيت العصمة عليهم الصلاة والسلام.

البحث الثاني: في حكم البيعة، فنقول: إنّ البيعة بالمعنى الأوّل واجبة على كلّ أحد من ذكر وأنثى، وحرّ ومملوك، بل لا يتحقّق الإيمان بدونه لانّ حاق الإيمان هو الإلتزام قلباً ولساناً بإطاعة أمر النبيّ والإمام، والتسليم لهما،

<sup>(</sup>١)الاحتجاج: ١١٥/١، عنه البحار: ٩٣/٢٩.

<sup>(</sup>٢) سنن البيهقي: ٦/٢١٦، و مسند أحمد: ٣٧٦/٤.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ١/٥٠٥ ح٥، عنه الوافي: ١٠٣/٢ ح٥، و البحار: ٧٢/٢٧ ح٩.

والنصرة لهما ببذل النفس والمال، قال الله عزّوجلّ: ﴿النبيّ أولى بالمؤمنين من انفسهم﴾ (١) الآية، وقال تعالى: ﴿فلا وربّك لايؤمنون حتّى يحكّموك فيما شجر بينهم ثمّ لا يجدوا في انفسهم حرجاً ممّا قضيت ويسلّموا تسليماً﴾ (١) فالتسليم لامر النبيّ والإمام فيما يتعلّق بالنفس والاهل والمال علامة تحقّق الإيمان.

وممّا يدلّ على وجوب المبايعة لجميع الأئمّة على ما روي في الإحتجاج في خطبة يوم الغدير من أنّ رسول اللّه على أمر معاشر الناس بمبايعة أمير المؤمنين والحسن والحسين والأئمّة من ولد الحسين على ولقنهم العهد والميثاق بإطاعتهم، مع أنّهم على لم يكونوا معاصرين لاهل ذلك الزمان، وما هذا إلا لوجوب التزام الناس قلباً ولساناً وتعهدهم بالعهد المؤكّد والميثاق المسدّد بموالاتهم ونصرهم وبذل أنفسهم وأموالهم دونهم ولإطاعة أمرهم على المهدة المرهم هيل المؤلّد والميثاق المسدّد بموالاتهم ونصرهم وبذل أنفسهم وأموالهم دونهم ولإطاعة أمرهم هيل المؤلّد والميثاق المسدّد بموالاتهم ونصرهم وبذل أنفسهم وأموالهم دونهم ولإطاعة أمرهم الله المؤلّد والميثاق المسدّد بموالاتها ونصرهم وبذل أنفسهم وأموالهم دونهم ولإطاعة أمرهم المؤلّد وللهم المؤلّد وللهم المؤلّد وللهم المؤلّد وللهم ونصرهم وبذل أنفسهم وأموالهم دونهم ولإطاعة أمرهم المؤلّد وللهم المؤل

وإلى جميع ما نبهنا عليه يرشد قوله تعالى: ﴿قل إن كان آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم وأزواجكم وعشيرتكم وأموال اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها ومساكن ترضونها أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله فتربصوا حتى يأتي الله بأمره والله لا يهدي القوم الفاسقين﴾ (٢)

وهذا لكمال وضوحه لا يكاد يحتاج إلى إقامة دليل وبرهان.

1811 ويدل عليه من طرق العامة ما عن صحيحي مسلم، والبخاري، وربيع الأبرار للزمخشري، عن النبي ﷺ أنّه قال:

من مات وليس في عنقه لإمام المسلمين بيعة، فميتته ميتة جاهليّة. (١) فصل: إذا عرفت ما ذكرناه فنقول:

يستحب تجديد تلك البيعة في كل يوم، بما ذكره السيّد الاجل علي بن طاووس في كتاب مصباح الزائر، وذكره غيره أيضاً من علمائنا في كتبهم، حيث

<sup>(</sup>١) الاحزاب: ٣٣. (٢) النساء: ٦٥. (٣) التوبة: ٢٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح المسلم: ١٤٧٨/٣، ربيع الابرار: ٢٢١/٤.

المُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنَاتِ، في مَشْارِقِ الأَرْضِ وَمَغْارِبِهَا، وَبَرِّهَا وَبَحْدِهَا، وَسَعْلِهِا وَبَحْدِهَا، وَسَعْلِهَا وَبَحْدِهَا، وَسَعْلِهَا وَجَبَلِها، حَيِّهَمْ وَمَيْتِهِمْ، وَعَنْ وَالدَيَّ وَوَلَدى وَعَنّى، مِنَ الصَّلُواتِ وَسَعْلِهَا وَجَبَلِها، حَيِّهَمْ وَمَيِّتِهِمْ، وَعَنْ وَالدَيَّ وَوَلَدى وَعَنّى، مِنَ الصَّلُواتِ وَالتَّحِيَّاتِ زِنَةَ عَرْشِ اللهِ، وَمِذَادَ كَلِمَاتِهِ، وَمُنْتَهىٰ رِضَاهُ، وَعَدَدَ مَا أَحْصَاهُ كِتَابُهُ، وَاللّهُ عَلْمَهُ

الله مَّ أَجَدُدُ لَهُ في هٰذَا الْيَوْمِ وَفي كُلِّ يَوْمٍ عَهْداً وَعَقْداً وَبَيْعَهُ لَهُ في رَقَبَتي الله مَّ كَمَا شَرَّفْتني بِهٰذِهِ الْفَضيلةِ، وَحَصَّصْتني الله مَّ كَمَا شَرَّفْتني بِهٰذِهِ الْفَضيلةِ، وَحَصَّصْتني بِهٰذِهِ النَّعْمَةِ، فَصَلِّ عَلَىٰ مَوْ لأي وَسَيِّدي صاحِبَ الزَّمَانِ، وَاجْعَلْني مِنْ اَشْيَاعِه وَانْصارِه، وَالذَّابينَ عَنْهُ، وَاجْعَلْني مِنَ الْمُسْتَشْهَدينَ بَيْنَ يَدَيْهِ، طَائِعاً غَيْرَ وَانْصارِه، وَالذَّابينَ عَنْهُ، وَاجْعَلْني مِنَ الْمُسْتَشْهَدينَ بَيْنَ يَدَيْهِ، طَائِعاً غَيْرَ مُكْرَهٍ، فِي الصَّفِّ اللَّذي نَعَتَّ أَهْلَهُ في كِتَابِكَ فَقُلْتَ ﴿صَفّا كَأَنْهُ بُنْيَانٌ مُرصُوصٌ عَلَىٰ طَاعَتِكَ وَطَاعَةِ رَسُولِكَ وَآلِهِ عَلَيْهِمُ السَّلامُ.

اَللُّهُمَّ إِنَّ هٰذِهِ بَيْعَةً لَهُ في عُنُقي إلىٰ يَوْم الْقِيامَةِ. (١)

قال المولى المجلسيّ (ره) في مزار البحار بعد ذكر هذا العهد:

وجدت في بعض الكتب القديمة بعد ذلك (ويصفق بيده اليمنى على اليسرى) إنتهى كلامه ورفع مقامه.

فصل: ويستحبّ أيضاً تجديد هذه البيعة بعد كلّ فريضة بما روي عن الصادق على والرواية منقولة في صلاة البحار عن كتاب الإختيار للسيّد ابن الباقي (ره) وقد ذكرنا الزواية والدعاء في أوّل الباب السادس من هذا الكتاب. (٢)

<sup>(</sup>١) مصباح الزائر: ٥٤٥، عنه البحار: ١١٠/١٠٢، المزار الكبير: ٦٦٢.

<sup>(</sup>٢) تقدّم ص ٩ ح١٠٤٥.

#### فصل:

12 ۱۳ ومن الادعية الماثورة المشتملة على تجديد البيعة لصاحب الامر على المرافع السيّد وغيره بأسانيدهم إلى مولانا الصادق الله الله قال:

من دعا بهذا الدعاء أربعين صباحاً كان من أنصار القائم ، وإن مات قبل ظهوره أحياه الله تعالى، حتى يجاهد معه، ويكتب له بعدد كلّ كلمة منه الفحسنة، ويمحى عنه ألف سيّئة، وهو هذا:

## بِسْم اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ

اَللّٰهُمَّ رَبَّ النُّورِ الْعَظهِمِ، وَرَبَّ الْكُرْسِيِّ الرَّفهِيْعِ، وَرَبَّ الْبَحْرِ الْمَسْجُورِ، وَمُنْزِلَ النُّورِاءَ وَالْاَنْجِيلِ وَالزَّبُورِ، وَرَبَّ الظِّلِّ وَالْحَرُورِ، وَمُنْزِلَ الْفُرقانِ الْعُطهِمِ، وَرَبَّ الْمُلَّانِينَاءِ وَالْمُرْسَلينَ، اَللَّهُمَّ إنّى اَسْالُكَ الْعَظهم، وَرَبَّ الْمَلاَئِكَةِ الْمُقَرَّبِينَ، وَالْآنْبِياءِ وَالْمُرْسَلينَ، اَللَّهُمَّ إنّى اَسْالُكَ بِوَجْهِكَ الْمُنيرِ، وَمُلْكِكَ الْقَديم، يا حَيُّ ياقَيُّوم، بِوَجْهِكَ الْمُنيرِ، وَمُلْكِكَ الْقَديم، يا حَيُّ ياقَيُّوم،

اَسْأَلُك بِاسْمِكَ الَّذي اَشْرَقَتْ بِهِ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرَضُونَ، يَاحَيَّا قَبْلَ كُلِّ حَيًّ يَا حَيًا بَعْدَ كُلِّ حَيًّ ، يَا حَيَّا قَبْلَ كُلِّ حَيًّ وَيَا حَيًّا بَعْدَ كُلِّ حَيًّ ، يَا حَيًّا بَعْدَ كُلِّ حَيًّ ، يَا مُحْيِيَ الْمَوْتِي وَمُميتَ الْأَحْيَاءِ، يَا حَيُّ لَا اِلْهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ ال

اَللّهُمَّ بَلِّغْ مَوْلاَنَا الْإِمَامَ الْهَادِيَ الْمَهْدِيَّ الْقَائِمَ بِاَمْرِكَ، صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَىٰ الْبَائِهِ الطَّاهِرِينَ، عَنْ جَميعِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ، في مَشَارِقِ الْأَرْضِ وَمَغَارِبِهَا، سَهْلِهَا وَجَبَلِهَا، وَبَرِّهَا وَبَحْرِهَا، وَعَنَى وَعَنْ وَالِدَيَّ، مِنَ الصَّلَوَاتِ وَمَغَارِبِهَا، سَهْلِهَا وَجَبَلِهَا، وَبَرِّهَا وَبَحْرِهَا، وَعَنَى وَعَنْ وَالِدَيَّ، مِنَ الصَّلَوَاتِ زَنَةَ عَرْشِ اللهِ وَمِذَادَ كَلِمَاتِه، مَا أَخَاطَ بِه عِلْمُهُ، وَ أَحْصَاهُ كِتَابُهُ.

الله هُمَّ إِنِّي اَجَدُدُ لَهُ في صَبِيحَةِ يَوْمي هٰذَا وَمَا عِشْتُ فَهِهِ مِنْ اَيُـامِ حَيَاتِي عَهْداً وَعَقْداً وَبَيْعَةً لَهُ في عَنْقي، لا اَحُولُ عَنْها وَلا اَزُولُ اَبَداً، اللهمَّ اجْعَلْني مِنْ اَنْصَارِهِ وَاعْوانِه، وَالذَّابِينَ عَنْهُ، وَالْمُسَارِعِينَ اِلَيْهِ فِي قَضَاءِ حَواسُجِه،

وَالْـمُمْتَثِلبِنَ لِأَوْامِرِم وَنَـوْاهـبِهِ، وَالْـمُحامِينَ عَـنْهُ، وَالسَّـابِقينَ اِلىٰ اِرْادَتِـه، وَالْمُسْتَشْهَدينَ بَيْنَ يَدَيْهِ

اَللّٰهُمَّ فَاِنْ حٰالَ بَيْنِي وَبَيْنَهُ الْمَوْتُ الَّذِي جَعَلْتَهُ عَلَىٰ عِبَادِكَ حَتْماً مَقْضِيًا فَ فَاخْرِجْنِي مِنْ قَبْرِي، مُؤْتَزِراً كَفَني، شاهِراً سَيْفي مُجَرِّداً قَناتي، مُلَبِّياً دَعْوَةَ الدُّاعي فِي الْحاضِر وَالْبَادِي

الله هُمَّ أَرِنِى الطَّلْعَةَ الرَّشيدة، وَالْغُرَّةَ الْحَميدة، وَاكْحُلْ نَاظِرِي بِنَظْرَةٍ مِنِّي الْمُيه، وَعَجُلْ فَرَجَه، وَسَهِّل مَخْرَجَهُ وَاوْسِعْ مَنْهَجَه، وَاسْلُكْ بِي مَحَجَّتَه، وَانْفِذْ اَمْرَه، وَاشْلُدُ اَزْرَه، وَقَوَّ ظَهْرَه، وَاعْمُرِ اللَّهُمَّ بِه بِلاٰدَكَ، وَاَحْيِ بِه عِبادَكَ، فَإِنَّكَ الْمُرَه، وَاقْولُكَ الْحَقِّ: ﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ آيْدِى النَّاسِ ﴾ فَاظْهِرِ اللَّهُمَّ لَنَا وَلِيَّكَ، وَابْنَ بِنْتِ نَبِيِّكَ، الْمُسَمِّىٰ بِاسْمِ رَسُولِكَ حَتّىٰ لا يَظْفَرَ بِشَىءٍ مِنَ الْبَاطِلِ اللهُ مَزَّقَهُ، وَيُحِقَّ الْحَقَّ وَيُحَقِّقَهُ

وَاجْعَلْهُ اللّهُمَّ مَفْزَعاً لِمَظْلُومِ مِنْ عِبَادِكَ، وَنَاصِراً لِمَنْ لَا يَجِدُ لَهُ نَاصِراً غَيْرَكَ، وَمُجَدِّداً لِمَا عُطِّلَ مِنْ اَحْكَامِ كِتَابِكَ، وَمُشَيِّداً لِمَا وَرَدَ مِنْ اَعْلامِ دِينِكَ وَسُنَنِ نَبِيك صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَالْهِ، وَاجْعَلْهُ اللّهُمَّ مِمَّنْ حَصَّنْتَهُ مِنْ بَأْسِ الْمُعْتَدِينَ وَسُنَنِ نَبِيك صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَالْهِ بِرُؤْيَتِهِ، وَمَنْ تَبِعَهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَالْهِ بِرُؤْيَتِهِ، وَمَنْ تَبِعَهُ عَلَىٰ وَعُوتِهِ، وَارْحَمِ اسْتِكَانَتَنَا بَعْدَهُ، اللهُ مَا كُشِف هٰ ذِهِ الْعُمَّةَ عَنْ هٰ ذِهِ الْالْمَةِ عَلَىٰ هُورَهُ، إِنَّهُمْ يَرُونَهُ بَعِيداً، وَنَرِيْهُ قَرِيباً، بِرَحْمَتِكَ بِحُضُورِه، وَعَجِّلِ اللّهُمَّ ظُهُورَهُ، إِنَّهُمْ يَرُونَهُ بَعِيداً، وَنَرِيْهُ قَرِيباً، بِرَحْمَتِكَ بِحُضُورِه، وَعَجِّلِ اللّهُمَّ ظُهُورَهُ، إِنَّهُمْ يَرُونَهُ بَعِيداً، وَنَرِيْهُ قَرِيباً، بِرَحْمَتِكَ بِحُضُورِه، وَعَجِّلِ اللّهُمَّ ظُهُورَهُ، إِنَّهُمْ يَرُونَهُ بَعِيداً، وَنَرِيْهُ قَريباً، بِرَحْمَتِكَ يَعْفُورَه، وَعَجِّلِ اللّهُمَّ ظُهُورَهُ، إِنَّهُمْ يَرُونَهُ بَعِيداً، وَنَريْهُ قَريباً، بِرَحْمَتِكَ يَا مَوْلاَى يَا عَوْلاَى يَا مَوْلاَى يَا مَوْلاَ هُ يَا مَوْلاَى يَا مَوْلاَ عَمَلَ اللّهُ مَا اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ لَهُ عَمِل اللّهُ مَا مَوْلاَى يَا مَوْلاَ عَلَى الْمُولِ وَالْمَلِيْ اللّهُ مُلْهُ وَلَا عُلْمَا فِي اللّهُ اللّهُ مِنْ اللهُ عَمِل الللهُ عَلَى الللّهُ مَالِهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ مَا اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَى الللّهُ الللّهُ عَلَى ا

<sup>(</sup>١) مصباح الزائر: ٥٤٦، عنه البحار: ١١١/١٠٢، المزار الكبير: ٦٦٣، الصحيفة الرضويّة الجامعة: ٣٤٦ د١٠٣٠.

فصل: ويستحبّ تجديد العهد والبيعة له في كلّ جمعة،

نظراً إلى ما قدّمنا من الرواية، أنّ الملائكة يجتمعون في كلّ جمعة في البيت المعمور، ويجدّدون عهد ولاية الائمة على مضافاً إلى الدعاء المروي عن سيّد الساجدين على المشتمل على ذلك الّذي ذكرناه في كتاب «أبواب الجنّات في آداب الجمعات»، ومضافاً إلى أنّ يوم الجمعة يوم أخذ الله العهد والميثاق بولايتهم على من العالمين، كما ذكرنا الرواية في ذلك الكتاب المذكور(١)

ومضافاً إلى مزيد اختصاص ذلك اليوم به صلوات الله وسلامه عليه من وجوه قدّمنا ذكرها في الباب السادس من هذا الكتاب. (٢)

وينبغي مزيد الإهتمام بذلك في الجمعة أيضاً بسبب ما ورد من الروايات من تضاعف الحسنات في ذلك اليوم، ولاريب في أنّ هذه المبايعة من أفضل الحسنات وأهمها، وأكمل العبادات وأتمها كما لا يخفى على السالك في مسالك الإيمان، وأهل الرشد والإيقان.

فصل: وأمّا حكم البيعة بالمعنى الثاني، أعني المصافقة باليد،

فالكلام فيه تارة في حكم زمان حضور المعصوم، وأخرى في زمان غيبته.

أمّا في زمان حضوره، فلا ريب في وجوب البيعة بالمعنى المذكور، عند استدعاء الإمام وطلبه ذلك على من طلبه منه، ودعاه إليه، لأنّ أمره على يقتضي الوجوب، فإن أمر أحداً بمبايعته بنفسه أو مبايعة غيره النائب عنه بخصوصه وجب إجابته في ذلك، ولهذا لمّا دعا النبيّ على المسلمين إلى بيعته بالمعنى المذكور في يوم الغدير، وغيره،

كانوا يتسابقون ويتبادرون إلى إجابته صلوات الله عليه وهذا ممَّا لا شبهة فيه.

وامّا لو دعا في زمن حضور المعصوم غير المعصوم إلى بيعته فهل يجوز إجابته إلى ذلك أم لا؟ فنقول: إن كان ذلك الداعى منصوباً بخصوصه من قبل

<sup>(</sup>١) أبواب الجنّات: ص٧٧. (٢) تقدّم ص٤٣ ذ ح١٠٨١.

الإمام، وأمر الإمام بمبايعته، فيجب إجابته ومبايعته، لأنّ مبايعته مبايعة الإمام، وأمره على يقتضي الوجوب، وإن لم يكن منصوباً بخصوصه، ولم يأمر الإمام بمبايعته فمبايعته غير جائزة، سواء دعا الناس إلى بيعة نفسه لنفسه أم دعاهم إلى بيعته نفسه بعنوان النيابة عن الإمام، وأنّ مبايعته مبايعة الإمام.

والدليل على عدم الجواز مضافاً إلى أنّ أمور الشرع توقيفيّة، يجب تلقيها من الشارع، وأنّه لم يعهد في زمانهم مبايعة المؤمنين غير الأثمّة، نيابة عنهم، والنهي عن اتباع غيرهم ممّن كان يدعو الناس إلى البيعة أنّ تلك البيعة قد كانت من لوازم الرئاسة العامّة، وآثار السلطنة الكليّة، إذ قد عرفت أنّ حاق معناها التعهّد والإلتزام برئاسته، ولزوم مبايعته، ومحكوميّة المبايع ومرؤوسيّته، والإنقياد لأوامر الرئيس، وبذل المال والنفس في نصرته، ولا شبهة عندنا في أنّ الرئاسة العامّة والولاية المطلقة، والسلطنة الكليّة، مخصوصة من الله عز وجلّ بمحمّد رسوله على الأئمة الإثني عشر خلفائه صلوات الله عليهم اجمعين.

قال الله عز وجل : ﴿ النبي اولى بالمؤمنين من انفسهم ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ إِنَّمَا وَلِيَّكُمُ اللَّهُ ورسوله والَّذين آمنوا يقيمون الصلوة ويؤتون الزكوة وهم راكعون ﴾ (٢) ،

وقال عز وجل: ﴿يا أَيّها الّذين آمنوا أطيعوا اللّه وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم ﴿ '' والروايات الدالّة على هذا المدّعى أكثر من أن تحصى، بعضها مذكور في أصول الكافى وبصائر الدرجات. (٤)

١٤١٤ وفي دعاء سيّد الساجدين على البيعة والعيدين:

اللّهم إنّ هذا المقام لخلفائك وأصفيائك، ومواضع أمنائك، في الدرجة الرفيعة، الّتي اختصصتهم بها، قد ابتزوها، إلخ. (٥)

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٦. (٢) المائلة: ٥٥. (٣) النساء: ٥٩.

<sup>(</sup>٤)الكافي: ١/١٨٥ ح٧، و بصائر الدرجات: ٣٥ باب١٧.

<sup>(</sup>٥) الصحيفة السجادية الجامعة: ٣٥١ د١٥٠٠.

وعلى ما بيّنا ظهر أنّه لا يجوز مبايعة غير النبيّ والإمام، إذ لو بايع غيره جعل له شريكاً في المنصب الذي اختصّه الله تعالى به، ونازع الله في خيرته وسلطانه، قال الله عزّ وجل: ﴿وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله امراً أن يكون لهم الخيرة من أمرهم ومن يعص الله ورسوله فقد ضلّ ضلالاً مبيناً﴾(١).

1810 وقد ورد في تفسير قوله تعالى: ﴿ولقد أوحي إليك وإلى الذين من قبلك لئن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين﴾ (٢) ووايات بأن المراد: لئن أشركت في الولاية غير على معه، والروايات مذكورة في البرهان وغيره. (٢)

فصل: وقد تبين ممّا ذكرنا عدم جواز مبايعة احد من الناس، من العلماء وغيرهم، لا بالإستقلال، ولا بعنوان نيابتهم عن الإمام في زمان غيبته، لما قدّمناه آنفاً من أنّ ذلك من خصائصه ولوازم رئاسته العامّة وولايته المطلقة وسلطنته الكلّية، فإنّ بيعته بيعة الله:

١٤١٦ كما ورد في خطبة الغدير، وغيرها:(١٤)

فمن بايعه فقد بايع الله تعالى، ومن تولّى عنه فقد تولّى عن الله.

**١٤١٧ـ ويدلّ على** عدم جوازه ـ مضافاً إلى ما عرفت من كونه من خصائص الإمام، وكون أمور الشرع توقيفيّة ـ ما روي في البحار، ومرآة الانوار:

عن المفضل بن عمر، عن الصادق ﷺ، أنّه قال:

يا مفضّل، كلّ بيعة قبل ظهور القائم ب في فبيعة كفر ونفاق وخديعة، لعن الله المبايع بها (°) والمبايع له، الحديث. (٦)

وهذا كما ترى صريح في عدم جواز مبايعة غير الإمام، من غير فرق بين كون المبايع له فقيها أو غير فقيه، ومن غير فرق بين أن تكون البيعة لنفسه أو

الاحزاب: ٣٦.
 الزمر: ٦٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمّي: ٢٢٢/٢، عنه البرهان: ١٤٥٧٥ ح٢.

<sup>(</sup>٤) الاحتجاج: ٨٣/١. (٥) لها، خ. (٦) مرآة الأنوار: ٣٦١، البحار: ٨/٥٣.

بعنوان النيابة عن الإمام ﷺ.

ويؤيّد ما ذكرنا من كون المبايعة بالمعنى المذكور من خصائص الإمام، ولوازم رئاسته العامّة وولايته المطلقة وعدم جوازه لغيره أمور:

منها: أنّه لم يعهد ولم ينقل في زمان احد من الائمة على تداول المبايعة بين اصحابهم، وكذا سائر المؤمنين الموجودين في زمانهم.

ومنها: أنّه لم يرد منهم عليه إذن في مبايعة غيرهم من أصحابهم بنيابتهم.

ومنها: عدم معهوديّة ذلك في السنة العلماء، ولا في كتبهم، ولم ينقل في آدابهم، واحوالهم، وأفعالهم، بل لم يكن معهوداً في سائر المؤمنين من زمن الائمة عليه إلى زماننا أن يبايعوا أحداً بعنوان أنّ بيعته بيعة الإمام عليه .

ومنها: أنّ رسول الله على لمّا أراد أن ياخذ البيعة لامير المؤمنين ورأى أنّه يعسر على جميع المؤمنين أن يصافقوه بيده أمرهم بإظهار العهد والبيعة بالسنتهم ولم يأمرهم بأن يصافقوا غيره من صالحي أصحابه وخواصّهم نيابة عنه، مع أنّه كان ذلك ممكناً، والحديث مذكور في كتاب الإحتجاج للشيخ الطبرسي (ره) من أراده فلطلبه هناك. (۱)

ومنها: أنّه لمّا فتح رسول اللّه على مكّة، وبايع الرجال جاءته المؤمنات لمبايعته، فقال: إنّي لاأصافح النساء، فدعا بقدح من ماء، فأدخل يده، ثمّ أخرجها، فقال: أدخلن أيديكن في هذا الماء، فهي البيعة، وهذا الحديث وغيره بمضمونه مذكور في الكافي، والبرهان، وغيرهما (٢)

ووجه التأييد والإستشهاد أنه على للم يأذن لهن في مصافقة امرأة من المؤمنات الصالحات، ولا في مصافقة محارمهن من المؤمنين بعنوان أن مصافقة امرأة مصافقة رسول الله عنه.

<sup>(</sup>١)الاحتجاج: ٦٦/١، عنه البحار: ١٠٢/٣٧ ح٨٦، و غاية المرام: ٢٢٥/١ ح٠٤.

<sup>(</sup>۲) الكافي: ٥/٧٧٥ ح٥، عنه البرهان: ٥/٧٥٧ ح١.

ومنها: ما تقدّم من المجلسيّ (ره) في البحار، بعد ذكر دعاء تجديد العهد والبيعة في زمان الغيبة: أنّه قال: وجدت في بعض الكتب القديمة بعد ذلك (ويصفق بيده اليمنى على اليسرى)، إنتهى. (١)

فانظر كيف جوّزوا أن يصفق بيده على يده ولم يجوّزوا مصافقة الغير.

181٨ ومنها: ما في الإحتجاج عن مولانا الباقر بلل بعد ذكر وقعة الغدير، وخطبة البشير النذير، وأخذ البيعة للأمير بلله عنه، قال: وواصلوا البيعة والمصافقة ثلاثاً ورسول الله على على المسافقة على المسافقة سنة ورسما، وربّما يستعملها من ليس له حق فيه، إنتهى. (٢)

أقول: فمن جميع ما ذكرنا وغيره يحصل الجزم بأنّ المبايعة من خصائص النبيّ والإمام، ولايجوز لاحد التصدّي لذلك، إلاّ من جعله النبيّ أو الإمام نائباً له في ذلك، فيكون وكيلاً في هذا الامر، مثل الوكالة في سائر الأمور.

فإن قلت: بناء على القول بثبوت الولاية العامّة للفقيه، يمكن أن يقال بأنّ الفقهاء خلفاء الإمام على ونوّابه، فيجوز لهم أخذ البيعة من الناس نيابة عن الإمام ويجوز للناس مبايعتهم.

قلت: أمَّا أوَّلاً: فالولاية العامَّة غير ثابتة للفقيه.

وأمّا ثانياً: فعلى فرض ثبوت الولاية العامّة إنّما هي فيما لم يكن مختصاً بالنبيّ والإمام، وقد ظهر من الروايات دليلاً تأييداً كما ذكرنا اختصاص المبايعة بهما، فليس للنائب العامّ نيابة في هذا المقام، وهذا نظير الجهاد، حيث أنّه لا يجوز إلاّ في زمان حضور الإمام وبإذنه، ونظير وجوب إقامة صلاة العيدين على الإمام، ونظير كون سلوكهم في أكلهم، وشربهم، ومعاشهم، ولباسهم، عند بسط أيديهم، وظهور رئاستهم، بسيرة أمير المؤمنين على عدة روايات

<sup>(</sup>١) تقدّم ص ٢٦٧ ح ١٤١٢. (٢) الاحتجاج: ١٨٤/١.

وأمَّا ثالثاً: فعلى فرض عدم ثبوت الإختصاص نقول:

إنّما يجوز تصدّي الفقيه لما ثبت شرعيّته، وشرعيّة مبايعة غير المعصوم، أونائيه الخاص المأمور بأخذ البيعة من الناس للمعصوم غير ثابتة.

فإن قلت: يمكن إثبات شرعيّة ذلك بالآيات الدالّة على رجحان المتابعة والتأسّي بالنبيّ ﷺ كقوله تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنتُم تَحبُّونَ اللّه فَاتّبعوني﴾(١)

وقوله تعالى: ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة لمن كان يرجوا الله واليوم الآخر﴾(٢)ونحوها،

قلت: أوّلاً إنّ دلالة الآيات المذكورة على وجوب التأسي والإتباع في تمام الأفعال الصادرة عنه، أو استحبابه، غير ظاهرة، كما حققناه في محلّه، بل هي ظاهرة في وجوب الإيمان به، وامتثال أمره ونهيه،

وتفصيل الكلام في هذا المقام يوجب الخروج عمّا هو المقصود والمرام.

وثانياً: لو فرض ثبوت دلالتها على رجحان المتابعة مطلقاً، قلنا: إنّها إنّما تدلّ على رجحان الإتيان بالفعل الصادر عنه على النحو الّذي صدر عنه،

وذلك ممتنع فيما نحن فيه، لأنّ البيعة الصادرة في زمانه كانت مقيّدة بمصافقة يده الشريفة، أو كانت بأمره، كما أنّ مبايعة مسلم بن عقيل كانت بأمر مولانا الحسين عليها.

أمّا في مثل زماننا هذا فجواز المبايعة على وجه المصافقة ممّا لا دليل له، فهي من البدع المحرّمة الّتي توجب اللّعنة والندامة،

وبهذا يتبيّن لك وجه قول مولانا الصادق على في حديث مفضّل السابق: كلّ بيعة قبل ظهور القائم ... إلخ. (١)

وممّا ذكرنا لك يظهر فساد ما زعمه بعض العلماء الزنجانيّين في كتابه المعمول لصيغ العقود، حيث أنّه جزم باستحباب مبايعة الفقهاء، واخترع صيغة لعقد المبايعة وتكلّم في أنّه من العقود الجائزة، أو اللاّزمة،

وممّا يدلّ على فساد زعمه ما اعترف به في أوّل كلامه من أنّ عقد البيعة وصيغته ليس مذكوراً في كتب أحد من العلماء من المتقدّمين والمتاخّرين.

أقول: أنظر أيّها الفطن العاقل، هل يتصوّر عادة أن يغفل جميع العلماء من زمن الأئمّة المعصومين إلى زماننا هذا عن أمر شائع اسمه في القرآن المجيد، والاخبار العديدة، ويكون هذا الأمر ممّا يكلّف به الناس عموماً وجوباً أو استحباباً ولا يتعرّض أحد منهم لذكره، ولا يسمع منهم في محاوراتهم ومكالماتهم، ولا يعنون في محافلهم ومجالسهم؟!

أليس ذلك إلا لوضوح عدم مشروعيّة المصافقة بعنوان المبايعة إلا مع المعصوم أو نائبه الخاصّ، وتوافقهم على ذلك بحيث لم يذكر ذلك أحد منهم على سبيل الإحتمال كما هو دأبهم في كثير من المسائل الفقهيّة،

نسأل الله تعالى العصمة من الخطاء والخطل في القول والعمل.

ولمّا كان كتاب هذا الشخص فارسيّاً رأينا أن نذكر حاصل كلامه هنا بالعربيّة فنقول: إنّه قد استدلّ لاستحباب البيعة في هذا الزمان ونحوه بقوله تعالى: ﴿إنّ الّذين يبايعونك إنّما يبايعون اللّه يد اللّه فوق أيديهم فمن نكث فإنّما ينكث على نفسه ومن أوفى بماعاهد اللّه عليه اللّه فسيؤتيه أجراً عظيماً﴾

<sup>(</sup>١) تقدّم ص ٢٧٣ ح ١٤١٧.

فقال: معلوم أنّ ما وعد الله عليه أجراً عظيماً ويكون بمنزلة الوفاء بعهد الله فهو مستحبّ مؤكّد إن لم يكن واجباً.

ثمّ قال: إنّ الاصل في كلّ فعل وترك يكون مقدّمة لإطاعة النبيّ في رسالته الرجحان، ثمّ قال بعد كلام له: إذا ثبت الرجحان، فيكون راجحاً للإمام ونوّابه بدليل أصالة الإشتراك، هذا محصّل كلامه في إثبات مرامه، وأنت خبير بأنّ مثل هذا الكلام لاينبغي أن يصدر من العلماء الاعلام، لانّ الآية الشريفة إنّما دلّت على وجوب الوفاء بالمبايعة الّتي صدرت ممّن بايع رسول الله على، وإنّ من وفي فله أجر عظيم، ومن نكث فقد أضرّ بنفسه، وحاق به سوء علمه، وفساد ضميره، وخبث سريرته، ولادلالة لها على رجحان مبايعة غير النبي على، فإثبات مقصود هذا المستدلّ بهذه الآية دونه خرط القتاد.

## وأمَّا الأصل الَّذي ذكره ففيه أوَّلاً:

ان رجحان ما يتوقّف عليه إطاعة النبي الله أمر عقلي، لا يوصف بالإستحباب الشرعي الذي له أجر وثواب زائد على أصل العمل الذي أمر به النبي النبي الله على أصل العمل الله الشرعي بذلك ممّا يأباه أصاغر الطلبة فضلاً عن أكابر العلماء. وثانياً:

أنّه لا تتوقّف إطاعة النبي على في رسالته وأحكامه على المبايعة بالمعنى المذكور أصلاً، بل هي كسائر الافعال، ممّا يجب أخذ حكمها عن النبي على المفي كلّ مقام ثبت أمره أونهيه وجب امتثاله وإطاعته فعلاً أو تركاً، وفي كلّ مقام لم يثبت عنه أمر ولا نهي، فإن كان من الأمور العاديّة كالاكل والشرب وغيرهما من الافعال والعاديّات، فإن أتى به المكلّف بغيرعنوان التشريع، كان قد فعل مباحاً، وإن أتى به بعنوان أنّه من الشرع وجوباً أو استحباباً فهو بدعة محرّمة، وما نحن فيه من هذا القبيل، لانّ مبايعة غير النبيّ والإمام على نحو المصافقة ممّا لم يرد فيه عنهم على أمر أصلاً، بل ورد عنهم النهي، كما عرفت، فهي بدعة محرّمة

فإن قلت: يمكن أن يأتي بهذا الفعل رجاء كي يتخلّص من حرمة التشريع. قلت: أوّلاً: بعد ما أثبتنا كون ذلك من خصائص النبيّ والإمام، وبيّنا ورود النهى عن هذا الفعل عنهم عليه فلا مجال لرجاء المطلوبيّة واحتمال المحبوبيّة.

وثانياً: لو أغمضنا عن ذلك كلّه، وفرضنا عدم الإختصاص، وعدم ورود النهي قلنا: إنّ موضوع أخبار من بلغه ثواب على عمل فعمله رجاء ذلك الثواب هو أن يرد في فعل من الافعال حديث عنهم في فضله وثوابه بحسب الطرق المتعارفة، ويأتي به المؤمن رجاء ذلك الثواب، نظراً إلى بلوغ الخبر عنهم، فإن كان في الواقع غير صادر عنهم، وأتى به المؤمن رجاء، آتاه الله تعالى ذلك الثواب فضلاً وإحساناً.

فنقول لهذا القائل: أيّ خبر ضعيف دلّ على رجحان مبايعة غير الإمام بين؟ أم أيّ فقيه أفتى باستحبابه؟ أم أيّ عالم احتمل رجحان ذلك رجاء ثوابه مع أنّ هذا القائل اعترف في أوّل كلامه، كما عرفت، بأنّه لم يقف على أحد من العلماء المتقدّمين منهم والمتأخّرين ذكر ذلك،

نسأل الله تعالى العصمة من الزلّة بمنّه وكرمه.

وأمَّا مسألة إصالة الإشتراك في التكليف فنقول بعون الله تعالى وتأبيده:

إنّ مقتضى الادلّة، بل هومن الضروريّات الّتي يعرفها أهل الملّة المحمّدية ﷺ أنّ شريعته باقية إلى يوم القيامة، وجميع الناس من زمن بعثته إلى يوم القيامة مكلّفون باتباع شريعته، وموافقة أوامره ونواهيه وأحكامه،

وهذا مقتضى خاتميّته، وصريح كتاب الله العزيز في آيات عديدة، لكن لا ريب ولاخفاء في أنّ الاحكام تتفاوت موضوعاتها وشروطها، وفي كلّ واقعة حكم من الله عزّ وجلّ.

## وملخص القول في ذلك:

أنَّ الاحكام والافعال الصادرة عنه ﷺ على أربعة أقسام:

449

الثاني: ما دل الدليل على اشتراك الحاضرين والغائبين والموجودين في زمانه، والذين يأتون بعده فيه، كوجوب الصلوات المفروضات، واستحباب الصلوات المسنونات، ووجوب الزكاة، والحج ، وغيرها من الواجبات والسنن، وحرمة المحرّمات، وكثير من الاحكام الّتي دل الدليل على اشتراك الجميع فيها الثالث: ما دل الدليل على اختصاصه بالحاضرين في زمانهم كوجوب

المنالف. ما دن المدليل على الحلطناطة بالحاضرين في رهافهم للوجوب الجهاد ، ووجوب صلاة العيدين، ووجوب صلاة الجمعة عيناً، وغيرها.

الرابع: ما أمر به في واقعة، أو مورد يحتمل اختصاص ذلك الحكم بخصوص ذلك المورد، وتعلّق التكليف بخصوص الحاضرين في ذاك الزمان، لعدم قيام دليل على شموله للغائبين، وتعدية الحكم إلى غير ذاك المورد، كما في جملة من الاحكام الّتي وردت للرجل مثلاً، فتعديتها إلى غيره ممّا لا دليل له، وكما في مسالة البيعة الّتي أمر رسول الله على الحاضرين، لو فرضنا عدم الدليل على اختصاصها بالحاضرين، وأغمضنا عمّا ذكرنا من الدليل على الإختصاص، والمرجع في هذه المسألة وأمثالها أصل البراءة، لا أصل الإشتراك في التكليف، لان التكليف المشكوك منفى بالأصل عقلاً وشرعاً.

فالتمسّك باصالة الإشتراك في التكليف ـ كما صدر من هذا القائل ـ لا حجة له، كما لايخفى على أهل التحقيق، بل يمكن أن يقال: لو سلّمنا أصالة الإشتراك حتّى في مثل هذا المقام لم يكن ناهضاً لإثبات استحباب البيعة بنحو المصافقة في زمان الغيبة، لان جميع ما له دخل في توجّه الخطاب يجب أن يكون موجوداً في غير الحاضر وقت الخطاب حتّى يثبت توجّهه إليه أيضاً بإصالة الإشتراك، على مذاق هذا القائل، وهذا غير ممكن فيما نحن فيه، لأن المفروض وجوب مبايعة الحاضرين مع النبيّ والوصي على المفروض وجوب مبايعة الحاضرين مع النبيّ والوصي

وذلك في حقّ الغائبين مثل أهل الزمان مثلاً - سالبة بانتفاء الموضوع - فلا يمكن تكليفهم بذلك لوجه آخر، وهو أنّ النبيّ قد أمر الحاضرين في زمانه بالمصافقة في وقائع خاصّة، وزمان مخصوص، فلا يثبت تكليف الحاضرين بذلك الأمر بعد خروج ذاك الوقت، ومضيّ تلك الواقعة، فضلاً عن المعدومين في زمانه.

وذلك لانّا قد أثبتنا في محلّه أنّ القضاء بامر جديد، وأنّ الأمر بشيء في وقت معيّن لا يقتضي وجوبه بعد انقضاء ذلك الوقت، إلاّ أن يقوم دليل آخر عليه، والمفروض هنا العدم.

ويرد على هذا القائل نقض آخر على مذهبه، وهو أنّ مقتضى ما أقام من الدليل على مختاره لو تم لزوم القول بوجوب المبايعة بالمصافقة على جميع الناس في جميع الازمنة، لأنّ أمر النبيّ على كان على وجه الإيجاب على الحاضرين، فمقتضى أصالة الإشتراك في التكليف بزعمه يوجب القول بالوجوب على الغائبين والمعدومين في زمانه على

وهذا القائل غير ملتزم به كما عرفت كلامه.

تبصرة: قد اتضح بما ذكرناه فساد ما تداول في السنة بعض الصوفية، وتعارف بينهم من وجوب البيعة مع الشيخ، ومصافقة يده، وزعموا ان مبايعة الشيخ واجبة، وانها جزء الإيمان، والإيمان لا يتحقّق بدونه، وسمّوا هذه البيعة بالبيعة الولويّة، وبالبيعة الخاصة الإيمانيّة، وجعلوا الاخذ بالبيعة من خصائص مشايخ الصوفيّة ومناصبهم، وقالوا: إنّ الاخذ بالبيعة لا يجوز إلاّ لمن كان له إجازة ذلك من مشايخهم بطرقهم المقرّرة المثبتة عندهم، وهذا من أصولهم التي اتخذوها أساساً للرئاسة، وشبكة لاصطياد العوام، الذين هم كالانعام،

وقد تكرّر ذكر هذه البيعة، ووجوبها وعدم تحقّق الإيمان بدونها في كلام بعض رؤسائهم في تفسيره المسمّى ببيان السعادة،

ولاباس بنقل بعض كلماته، ثمّ التكلّم عليه بما سنح لنا بتأييد الله عزوجل، ليكون الناظر على بصيرة من أمرهم:

قال في تفسير سورة يونس في عدم جواز أخذ البيعة من غير إجازة من المشايخ، قال: كما اجترأ المتشبّهة المبطلة بالصوفيّة ، فدخلو في ذلك من غير إذن من مشايخ المعصومين \_ إلى أن قال \_: وكذا الصوفيّة المحقّة، لا يدخلون في الامر والنهي، وبيان الاحكام والإستغفار للخلق وأخذ البيعة منهم، إلاّ إذا أجيزوا، وسلاسل إجازاتهم مضبوطة عندهم.

وقال في تفسير سورة التوبة بعد كلام له في وجوب البيعة في كل زمان من الازمنة، ولزوم التعلق بيد الشيخ: إن تلك البيعة كانت سنة قائمة من لدن آدم إلى زمان ظهور دولة الخاتم على بحيث كان أهل كل دين لا يعدون من أهل الدين أحداً إلا بالبيعة مع صاحب ذلك الدين، أو مع من نصبه لاخذ البيعة من الناس، ولتلك كانت شرائط وآداب مقررة، مكتومة عندهم، ولشرافة تلك البيعة، والضنة بابتذالها عند من ليس لها باهل، كانت تختفي في كل دين بعد قوته، ورحلة صاحبه، إنتهى ما أردت نقله.

أقول: إنّ ما ذكر ادّعاء بلا دليل، ولا شاهد له من عقل ولا نقل، ولو كان له وجه ضعيف لذكره لحرصه على إثبات لزوم البيعة مع الشيخ، لأنّ ذلك مدار رئاستهم، كما أشرنا إلى ذلك، ويرد عليه مضافاً إلى ما ذكرنا سابقاً، أوّلاً:

أنّه لو كانت المبايعة بنحو المصافقة واجبة في الإسلام، أو الإيمان، لوجب على النبيّ والإمام وعلى اصحابهما بل على كلّ مؤمن، أن يأمروا من يدخل في الإسلام أو التشيّع بتلك البيعة، بل كان اللازم عليهم الأمر بذلك قبل الأمر بالصلاة وسائر الفرائض، لانّها جزء الإيمان بزعم هذا القائل، وللزومها في كلّ حين، وعدم توقيتها بوقت من الأوقات.

ونحن مع ما تيسّر لنا من الـتصفّح والتتبّع في الاخبار والروايات، لـم نظفر

بذلك، بل من الواضح أن هذا المدّعي أيضاً لم يظفر به، ولو ظفر به لـذكره في طيّ كلامه حرصاً على إثبات مرامه.

وثانياً: انه يلزم على طريقة هذا المدّعي ان يكون جميع المؤمنين من زمن المعصومين عن زماننا، علماؤهم وعوامّهم، خارجين عن زمرة اهل الإيمان، لعدم تداول تلك البيعة بينهم في زمن من الأزمان.

وثالثاً: انه قد ورد في عدّة من الاخبار، ان جمعاً من الابرار من اصحاب الائمة الاطهار على عرضوا إيمانهم، وما يجب عليهم في حقيقة إيمانهم على الائمة، وقررهم الائمة على ذلك، وقالوا بتمامية إيمانهم، ولم يكن في كلام السائل ولا الإمام ذكر للبيعة اصلاً، ولو كان للبيعة دخل في تحقّق الإيمان او كماله لنبهوا عليه، كما لا يخفى،

وبعض تلك الروايات مذكور في أصول الكافي. (١١)

ورابعاً: أنّه قد وردت أخبار كثيرة عن أثمّتنا على في بيان صفات المؤمنين وآدابهم، وأخلاقهم، وبيان علامات الإيمان، وذكر علامات تحققه وكماله، ولم يذكر في واحد منها اسم البيعة تصريحاً ولا تلويحاً.

وخامساً: أنَّ قُولُه «لشرافة تلك البيعة»، الخ، نعترض عليه فنقول:

أيّ مفسدة كانت تترتّب على إظهار المؤمنين بعضهم لبعض مصافقة رئيسهم للبيعة معه؟ وأيّ مفسدة كانت تترتّب على تلك المبايعة؟

ولا شك آن التعلق باليد أهون وأسهل على الطباع البشرية من بذل المال، وإنّا نرى بالعيان عدم مضايقة صالحي أهل الإيمان من بذل سهم الإمام روحي فدا في زمان غيبته للعلماء والأعلام، فكيف يتضايقون من مصافقة أيديهم لو علموا من شرعهم وجوب البيعة بهذه الكيفيّة أو استحبابها؟! وليس هذا إلا مثل المصافحة الشايعة المتداولة بينهم، ولا فرق إلاّ في القصد والعنوان.

<sup>(</sup>١)الكافي: ١٨٨/١ -١٣٠

وسابعاً: كيف خفي هذا العمل الواجب العظيم الذي يدّعي أنّ أحداً لا يكون من أهل الدين إلا به، على جميع المؤمنين وقاطبة أهل هذا الدين، إلا على طائفة الصوفيّة، إن هذا إلا إفك مبين، نسألهم فنقول:

هذا التقصير كان من النبيّ وخلفائه! العياذ باللّه، حيث حرّموا جميع الخلق من بيان هذا الحكم، أو كان من جميع المؤمنين حيث ستروا حكم اللّه من الظالمين! مع كمال اهتمامهم بنشر الاحكام وبيانها ، نعوذ باللّه تعالى من مضلاّت الفتن، والإبتلاء بالبلايا والمحن.

وثامناً: لو كان هذا الامر واجباً، وكان له دخل في تحقق الإيمان، لوجب أن ينقل، ويذكر في كتب العلماء، ويعنون بينهم، فكيف يدّعي ذلك مع عدم ذكر له في شيء من الاخبار والآثار، ولو قال هذا المدّعي بوجوده في كتاب من كتب أهل العلم فعليه البيان.

وتاسعاً: أنتم تدّعون أنّ هذا الامر من الاسرار الخفيّة الّتي كان الإهتمام بإخفائها، فكيف تخالفون السابقين بزعمكم، وتفشون هذاالسرّ المكتوم، وتعمدون بإظهاره في كتبكم والسنتكم،

وإن قلتم بزعمكم أنَّكم أصحاب الاسرار، والاسرار لا تكتم عن أهلها.

قلنا: أما كان في جميع المؤمنين وأصحاب النبيّ والأثمّة الراشدين صاحب سرّ ليبيّن له هذا السرّ مع وجود الخواص فيهم؟ بحيث كان لكلّ واحد منهم جمع من أهل السرّ والستر، ولم يذكر في حالاتهم وأقوالهم وأفعالهم هذا الأمر، فبأيّ وسيلة ، ومن أيّ طريق وصل هذا الأمر إلى الصوفيّة، واختصّوا

بهذا الحكم من بين جميع الأمّة؟!

وعاشراً: مع غمض العين عن جميع ما ذكرنا نقول:

إنّ ما تدّعونه من وجوب كون البيعة بيد الشيخ، وتخصّون شخصاً معيّناً لاخذ البيعة، هذا التعيّن، هل هو من باب النيابة الخاصّة أو العامّة؟

فإن قلتم: إنّه بسبب النيابة الخاصّة، قلنا: لا خلاف بين الإماميّة في انقطاع النيابة الخاصّة في زمن الغيبة الكبرى، مع أنّه دعوى بلا دليل كسائر مقالته،

وإن قلتم: بالنيابة العامة، فالتخصيص بشخص خاص لماذا؟

وإن قلت: إنّ تعيّن الشخص الخاصّ بتعيين الشيخ وإجازته له.

قلنا: يرد كلامنا على الشيخ فنقول:

أوّلاً: تعيّن الشيخ لماذا؟ وثانياً: تعيينه الشخص الخاص لماذا؟ لانّه لا حجيّة في قول غير المعصوم إلاّ أن ينتهي إلى المعصوم،

ومقايسة الإجازة المتداولة بينهم بالإجازة المتداولة بين الفقهاء، وحملة الاخبار فاسدة، لأنّ الإجازة المتداولة بين الفقهاء إنّما هي لاتّصال سند الحديث إلى المعصوم، واحتفاظه من الارسال، وهذه لا تثبت منصباً خاصاً لاحد، ولهذا لا اختصاص لتلك الإجازة بخصوص المجتهدين.

وامًا تصديق الإجتهاد، فهو امر لا ملازمة بينه وبين إجازة الرواية، وفائدته جواز رجوع غير المجتهد إليه في مسائله، وهذا بخلاف الإجازة المتداولة بين الصوفيّة كما عرفت في كلامه.

ثم إنّه يرد على قوله: وكذا الصوفية المحقة لا يدخلون في الامر والنهي وبيان الاحكام، والإستغفار للخلق، واخذ البيعة منهم إلا إذا أجيزوا، إلخ، إن ذلك خلاف مقتضى الآيات والروايات المروية عن الائمة السادات ، لان الامر بالمعروف والنهي عن المنكر، وبيان الاحكام، وظيفة كلّ مسلم عارف بالحكم والامر والنهي مع الامن من المفسدة، ولا اختصاص لها بشخص دون

آخر، وكذا الإستغفار فإنّه من اقسام الدعاء.

وقد ورد الترغيب والامر بالدعاء لعموم المؤمنين والمؤمنات، والدعاء للإخوان بظهر الغيب، والإستغفار للمؤمنين والمؤمنات، والدعاء والإستغفار لاهل الإيمان من وظائف جميع المؤمنين والمؤمنات،

وما ذكرنا واضح للمتتبّع في الآيات والروايات، ولو ذكرناها لطال الكتاب وأمّا أخذ البيعة فهو من خصائص النبيّ، والإمام، أو المنصوب من قبلهما بنصب خاصّ، ولا يجوز لغيرهما، وفيما ذكرناه كفاية وغنى لاهل الخلاص.

### الأمر الخامس والثلاثون:

### صلته بالمال

بان يجعل المؤمن بعض ماله هدية لإمام زمانه سلام الله عليه ، وأن يداوم بذلك العمل في كلّ سنة ، ويستوي في هذا العمل الشريف الغنيّ والفقير ، والوضيع والشريف والرجل والمرأة ، إلاّ أنّ الغنيّ يكلّف بحسب استطاعته ، والفقير بحسب استطاعته ، قال الله عزّ وجلّ : ﴿لايكلّف الله نفساً إلاّ ما آتيها﴾ (١٠) ، وقال تعالى شانه : ﴿لا يكلّف الله نفساً إلاّ ما آتيها﴾ (١٠) ولم يبيّن في الروايات مقدار خاص لصرف المال في تلك الجهة الشريفة ، لأنّ الظاهر كون ذلك من المستحبّات المؤكّدة ، التي يعبّر عنها في لسانهم بالفريضة .

1814 ويدل على ما ذكرناه مارواه الشيخ الكليني رض الله تعالى عنه في الكافي: بإسناده عن أبي عبدالله على ، قال: ما من شيء احب إلى الله من إخراج الدراهم إلى الإمام، وإن الله ليجعل له الدرهم في الجنة مثل جبل أحد،

ثم قال: إن الله تعالى يقول في كتابه: ﴿من ذا الّذي يقرض الله قرضاً حسناً فيضاعفه له أضعافاً كثيرة﴾(٢)، قال: هو والله في صلة الإمام خاصة. (٤)

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٨٦. (٢) الطلاق: ٧. (٣) البقرة: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) الكافى: ١/٣٥١ ح٢، عنه البحار: ٢٤/٢٧ ح٧، والوافى: ٣٦١/١٠ ح١.

١٤٢٠ وعنه في حديث آخر، قال: إنّ الله لم يسال خلقه ما في ايديهم قرضاً من حاجة به إلى ذلك، وما كان لله من حقّ فإنّما هو لوليه. (١)

ا ١٤٢١ وفيه: في الصحيح عن إسحاق بن عمّار، عن أبي إبراهيم هي، قال: سألته عن قول الله عز وجلّ: ﴿من ذا الّذي يقرض الله قرضاً حسناً فيضاعفه له وله أجر كريم﴾ (٢)، قال هي: نزلت في صلة الإمام. (٢)

18۲۲ وبإسناده عن الحسن بن ميّاح، عن أبيه قال: قال لي أبوعبدالله على: يا ميّاح، درهم يوصل به الإمام أعظم وزناً من أحد. (٤)

1277 وفيه: في المرسل كالصحيح، عن أبي عبدالله على قال: درهم يوصل به الإمام أفضل من ألفي ألف درهم فيما سواه من وجوه البرّ. (٥)

١٤٢٤ - وفي الصحيح، عن أبي عبدالله على في قوله تعالى:

﴿الَّذِين يصلون ما أمر الله به أن يوصل﴾ (١)، قال:

نزلت في رحم آل محمّد ﷺ، وقد يكون في قرابتك،

ثمّ قال ﷺ: فلا تكونن ممّن يقول للشيء إنّه في شيء واحد. (٧٠)

1870 وفي الموثّق عنه على قال: إنّي لآخذ من احدكم الدرهم وإنّي لمن أكثر أهل المدينة مالاً ما أريد بذلك إلا أن تطهر وا. (^)

١٤٢٦ وفيه: في حديث مرفوع قال:

قال أبوعبدالله بين : من زعم أنّ الإمام يحتاج إلى ما في أيدي الناس فهو كافر، إنّما الناس يحتاجون أن يقبل منهم الإمام،

<sup>(</sup>۱) الكافي: ١/ ٣٥ ح٣. (٢) الحديد: ١١.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٧/١/١ ح٤، عنه البرهان: ٥/٢٨٣ ح١.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢/٣٦١ ح٥، عنه البرهان: ٥/ ٢٨٤ ح٦، والوافي: ٣٦١/١٠ ح٢.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٨/ ٣٨ ح٦، عنه البرهان: ٥/ ٢٨٤ ح٧، والوافي: ٣٦٢/١٠ ح٣. (٦) الرعد: ٢١.

<sup>(</sup>٧) الكافي: ١٥٦/٢ -٢٨، عنه البحار: ١٣٠/٧٤ -٩٥. (٨) الكافي: ١/٥٣٨ -٧٠.

قال الله عزّ وجلّ : ﴿خذ من أموالهم صدقه تطهّرهم وتزكّيهم بها﴾(١). (٢)

187۸ وفيه في باب فضائل الحجّ، روي أنّ درهماً في الحجّ خير من ألف الف درهم في غيره، ودرهم يصل إلى الإمام مثل ألف ألف درهم في حجّ. (3) الف درهم في أنّ درهماً في الحجّ أفضل من ألفي ألف درهم فيما سواه في سبيل الله عزّ وجلّ. (9)

1270 وفي المجلّد العشرين من البحار، عن ثواب الاعمال: بإسناده عن إسحاق بن عمّار، قال: قلت للصادق على عنى قوله تبارك وتعالى: ﴿من ذا الّذي يقرض الله قرضاً حسناً فيضاعفه له أضاعفاً كثيرة ﴾، قال على صلة الإمام. (١)

1871 وفيه، عن بشارة المصطفى: بإسناده عن الصادق بين قال: لا تدعوا صلة آل محمد صلوات الله عليهم اجمعين من أموالكم، من كان غنياً فعلى قدر غناه، ومن كان فقيراً فعلى قدر فقره، ومن أراد أن يقضي الله أهم الحوائج إليه فليصل آل محمد صلوات الله عليهم اجمعين وشيعتهم بأحوج ما يكون إليه من ماله. (∨)

1877 وفي البحار والبرهان، عن تفسير العيّاشي: بإسناده عن مفضّل بن عمر، قال: دخلت على أبي عبدالله على أبي يديه، فقلت: هذه صلة مواليك وعبيدك، قال:

<sup>(</sup>۱) التوبة: : ۱۰۲. (۲) الكافي: ۱/۳۷ ح۱، عنه البرهان: ۲/۸۳٦ ح۲.

<sup>(</sup>٣) الفقيه: ٢/٢٧ ح ١٧٦٣. (٤، ٥) الفقيه: ٢/ ٢٢٥ ح ٢٢٤٨، ٢٢٤٩.

<sup>(</sup>٦) ثواب الاعمال: ١٢٤ ح١، عنه البحار: ٢١٥/٩٦ ح٣.

<sup>(</sup>٧) بشارة المصطفى: ص٧، عنه البحار: ٢١٦/٩٦ ح٦، والمستدرك: ٧/٢٥٤ ح٢.

فقال به لي: يا مفضل، إنّي لا أقبل (١) ذلك، وما أقبل من حاجة بي إليه، وما أقبل من حاجة بي إليه، وما قبله إلاّ ليزكّوا به، ثمّ قال بي المعت أبي يقول: من مله، قلّ أو كثر، لم ينظر الله إليه يوم القيامة إلاّ أن يعفو الله عنه. ثمّ قال:

يا مفضّل، إنّها فريضة فرضها اللّه تعالى على شيعتنا في كتابه: إذ يقول: ﴿ لَنْ تَنَالُوا البُرِّ حَتَى تَنفقوا ممّا تحبّون ﴿ لَن تَنالُوا البُرِّ والتقوى، وسبيل الهدى، وباب التقوى، لا يحجب دعاؤنا عن اللّه، اقتصروا على حلالكم وحرامكم فاسألوا عنه، وإيّاكم أن تسألوا أحداً من الفقهاء عمّا لا يعنيكم وعمّا ستر الله عنكم. (٣)

١٤٣٣ وعنه أيضاً عن الحسن بن موسى، قال:

روى أصحابنا: أنّه سئل أبو عبدالله عن قوله تعالى: ﴿الّذين يصلون ما أمر الله به أن يوصل﴾ ('')، قال على: هو صلة الإمام في كلّ سنة ممّا قلّ أوكثر، ثمّ قال أبو عبدالله على : وما أريد بذلك إلا تزكيتكم. ('')

المسلم ا

توضيح: قال في المجمع: القيراط نصف دانق،

وعن بعض أهل الحساب: القيراط في لغة اليونان حبّة خرنون، وأصله قراط بالتشديد، لأنّ جمعه قراريط فأبدل(››.

وفي القاموس: القيراط والقراط بكسرهما يختلف وزنه بحسب البلاد

<sup>(</sup>١) لاقبل، (البحار)، وفي البرهان: لا أقبله. (٢) آل عمران: ٩٢.

<sup>(</sup>٣) العيّاشي : ٢/١/١ ح٨٥، عنه البحار: ٢١٦/٩٦ ح٤، والبرهان: ١/٩٥٣ ح٤.

 <sup>(</sup>٤) الرعد: ٢١.
 (٥) العيّاشي: ٢١٧/٣ ح٣٣، عنه البحار: ٢١٦/٩٦ ح٥.

<sup>(</sup>٦) أمالي الصدوق: ٤٨٣ ح١٤، أمالي الطوسي: ٤٣٩ ح١٩٨٤، عنهما البحار: ٢١٥/٩٦ ح١.

<sup>(</sup>٧) مجمع البحرين: ٢/٤٦٧ (قرط).

فبمكّة ربع سدس دينار، وبالعراق نصف عشره.

وعن النهاية: القيراط جزء من أجزاء الدينار، وهو نصف عُشره في أكثر البلاد، وأهل الشام يجعلونه جزءاً من أربعة وعشرين. (١)

وفي القاموس: القنطار: وزن أربعين أُوقية من ذهب، أو ألف ومائتا دينار، أو ألف ومائتا أوقية، أو سبعون الف دينار، أو ثمانون الف درهم، أو مائة رطل من ذهب أو فضة، أو ألف دينار، أو ملاء مسك ثور ذهباً أو فضة.

وفي المجمع:قيل في تفسيره: هو الف ومائنا أوقية، وقيل: مائة وعشرون رطلاً، وقيل: هو ملء مسك الثور، وقيل: ليس له وزن عند العرب.

وعن تغلب: المعمول عليه عند العرب الأكثر أنّه أربعة الآف دينار، فإذا قالوا: قناطير مقنطرة، فهي إثنا عشر ألف دينار، وقيل: ثمانون ألفاً، والمقنطرة المكمّلة ،كما تقول: بدرة مبدّرة، وألف مؤلّف أي تامّ.

وعن الفرّاء: المقنطرة: المضعّفة، ككون القناطير ثلاثة، والمقنطرة تسعة. وفي الحديث: القنطار: خمسة (عشر) (٢) ألف مثقال من الذهب،

والمثقال: أربعة وعشرون قيراطاً، أصغرها مثل جبل أحد، وأكبرها ما بين السماء والأرض. (٢)

وفي معاني الأخبار: فسر القنطار من الحسنات بالف ومائتي أوقية، والأوقية اعظم من جبل أحد، إنتهى. (٤)

1570 وفي الإحتجاج للشيخ الطبرسي (ره): عن محمّد بن يعقوب، والظاهر أنّه نقل من كتاب الرسائل لمحمّد بن يعقوب الكليني (ره)، عن إسحاق ابن يعقوب، قال: سألت محمّد بن عثمان العمري (ره) أن يوصل لي كتاباً، قد سألت فيه عن مسائل أشكلت عليّ، فورد التوقيع بخطّ مولاناصاحب الزمان \_ إلى أن قال\_: وأمّا أموالكم فما نقبلها إلاّ لتطهّروا، فمن شاء فليصل، ومن شاء

<sup>(</sup>١)النهاية: ٤٢/٤. (٢) ليس في المعاني. (٣ و٤) معاني الأخبار: ١٤٧ ح١٥.

فليقطع، فما آتانا الله خير ممّا آتاكم ... إلخ(١١)، وفيما رويناه كفاية إن شاء الله.

وينبغي التنبيه على امرين: احدهما: ان صلة الإمام على مثل هذا الزمان افضل من الصلة في زمان ظهور الدولة الحقة وبسط يده.

18٣٦ ويشهد لذلك ما روي في الكافي وغيره: بالإسناد عن عمّار الساباطيّ، قال: قلت لابي عبدالله على: ايّما أفضل: العبادة في السرّ مع الإمام منكم منكم المستتر في دولة الباطل، أو العبادة في ظهور الحقّ ودولته مع الإمام منكم الظاهر؟ فقال: يا عمّار، الصدقة في السرّ أفضل من الصدقة في العلانيّة، وكذلك والله عبادتكم في السرّ مع إمامكم المستتر في دولة الباطل، وتخوُّفكم من عدوّكم في دولة الباطل وحال الهدنة، أفضل ممّن يعبد الله عزّوجلّ ذكره في ظهور الحقّ مع إمام الحق الظاهر في دولة الحقّ، وليست العبادة مع الخوف في دولة الباطل مثل العبادة والأمن في دولة الحقّ.

واعلموا أنّ من صلّى منكم اليوم صلاة فريضة في جماعة مستتراً بها من عدوه في وقتها فأتمها، كتب الله عزّوجل له خمسين صلاة فريضة في جماعة،

ومن صلّى منكم صلاة فريضة وحده، مستتراً بها من عدوّه في وقتها فاتمّها، كتب الله عزّ وجلّ بها له خمساً وعشرين صلاه فريضة وحدانيّة،

ومن صلّى منكم صلاة نافلة لوقتها فاتمّها، كتب الله له بها عشر صلوات نوافل، ومن عمل منكم حسنة، كتب الله له بها عشرين حسنة، ويضاعف الله عزّ وجلّ حسنات المؤمن منكم إذا أحسن أعماله، ودان بالتقيّة على دينه وإمامه ونفسه، وأمسك من لسانه أضعافاً مضاعفة، إنّ الله عزّ وجلّ كريم، الحديث.

ومن المؤيدات لما ذكرنا: أنّي رأيت في المنام في بعض تلك الاعوام شخصاً جليلاً من الكرام، فقال: إنّ المؤمن إذا بذل شيئاً من ماله لإمامه في زمان غيبته كان ثوابه كواحد والف مثله، يبذله له في زمان حضوره.

<sup>(</sup>١)الاحتجاج: ٢/ ٢٨١، عنه البحار: ٥٣/ ١٨٠.

أقول: يشهد لصدق تلك الرؤيا وحقية هذه المقالة قوله ب في خبر عمار: ويضاعف الله حسنات المؤمن منكم - إلى قوله -: أضعافاً مضاعفة ، ثم دفع الإستبعاد في ذلك بقوله ب إن الله عز وجل كريم .

الامر الثاني: أنّ صلة الإمام في في زمان الغيبة تحصل بصرف المال في المصارف الّتي يعلم رضاه بها، وحبّه لها، وبقصد صلته، مثل طبع الكتب المتعلّقة به، وإقامة مجالس ذكره، والدعوة إليه، وصلة شيعته ومحبّيه، خصوصاً الذريّة العلويّة، والعلماء المروّجين، ورواة أحاديث الائمة الطاهرين، ونحوها ممّا لا يخفى على أهله، وأسأل الله تعالى التوفيق لي ولسائر المؤمنين.

### الأمرالسادس والثلاثون:

### صلة الصالحين من شيعتهم ومواليهم بالمال

وإنّما أفردنا هذا العمل بالخصوص لوروده والترغيب إليه في بعض النصوص: 127٧ في الفقيه: قال الصادق عليه :

من لم يقدر على صلتنا فليصل صالحي شيعتنا (۱)يكتب له ثواب صلتنا، ومن لم يقدر على زيارتنا فليزر صالحي موالينا يكتب له ثواب زيارتنا . (۲)

١٤٣٨ ـ وفي كامل الزيارات: بإسناده عن أبي الحسن الأوّل عليه قال:

من لم يقدر أن يزورنا فليزر صالحي موالينا، يكتب له ثواب زيارتنا، ومن لم يقدر على صلتنا فليصل صالحي موالينا، يكتب له ثواب صلتنا (٢٠)

١٤٣٩ ـ وفي التهذيب: بإسناده عنه ﷺ، قال:

من لم يقدر على زيارتنا فليزر صالح (١) إخوانه، يكتب له ثواب زيارتنا، ومن لم يقدر أن يصلنا فليصل صالح إخوانه، يكتب له ثواب صلتنا. (٥)

<sup>(</sup>۱)موالينا، خ. (۲) الفقيه: ۷۳/۲ ح۱۷٦٥، عنه الوسائل: ۳۳۳۲ ح۳ و۲۰۱/۶۵ ح٥ (نحوه). (۳)كامل الزيارات: ۵۳۸ ح۱، عنه البحار: ۲۹۰/۱۰۲.

<sup>(</sup>٤) صالحي، خ، وكذا ما بعده. (٥) التهذيب: ١٠٤/٦ ح١، عنه الوسائل: ٥٠/١٠ ع.٠١ -

# الامر السابع والثلاثون: إدخال السرور على أهل الإيمان

فإنّه يوجب سرور مولانا صاحب الزمان، وإدخال السرور قد يكون بالإعانة بالمال، وقد يكون بإعانتهم بالأبدان، وقد يكون بقضاء حوائجهم، وتنفيس كربتهم، وقد يكون بالشفاعة، وقد يكون بالدعاء في حقّهم، وقد يكون بتبجيلهم والإحترام لهم، وقد يكون بإعانة أهلهم وذراريهم، وقد يكون بإقراضهم، أو التأخير في مطالبة ديونهم، وقد يكون بغير ذلك ممّا لا يخفى على السالك في تلك المسالك، فإذا قصد المؤمن المحبّ بهذه الأمور إدخال السرور على صاحب الأمر عليه فاز بثواب ذلك،

مضافاً إلى سائر المثوبات الجليلة المعدّة لإدخال السرور على المؤمنين . 
• ١٤٤٠ ويدلّ على ما نبّهنا عليه ما روي في الكافي: عن الصادق على ، 
• ١٤٤٠ ويدلّ على ما نبّه ما عليه ما روي في الكافي : عن الصادق على ، 
• ١٤٤٠ ويدلّ على ما نبّه ما عليه ما روي في الكافي : عن الصادق على ، 
• ١٤٤٠ ويدلّ على ما نبّه ما عليه ما روي في الكافي : عن الصادق على المنابع المنابع

قال: لا يرى أحدكم إذا أدخل على مؤمن سروراً أنّه عليه أدخله فقط، بل والله علينا ، بل والله على رسول الله ﷺ (١١)

العدا السرور على مؤمن فقد أدخل السرور على مؤمن فقد أدخله على رسول الله على أدخل عليه كرباً. (٢)

1821 - وفيه: في الصحيح عنه عنه قال: أوحى الله عز وجل إلى داود على: أنّ العبد من عبادي ليأتيني بالحسنة فأبيحه جنّتي، فقال داود:

يا ربّ، وما تلك الحسنة؟ قال: يدخل على عبدي المؤمن سروراً ولو بتمرة، قال داود: يا ربّ، حقّ لمن عرفك أن لا يقطع رجاءه منك<sup>(٢)</sup>.

والروايات في هذا الباب كثيرة، وفيما ذكرناه كفاية لاهل البصيرة.

<sup>(</sup>١)الكافي: ١٨٩/٢ ح٦، عنه الوافي: ٥/٥٤/ ح٦، والبحار: ٧٤/٢٥ ح١٩.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/١٩٢ ح١٤، عنه الوافي: ٥/٧٥٧ ح١٣، والبحار: ٢٩٧/٧٤ ح٢٧.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/١٨٩ ح٥، عنه الوافي: ٥/٦٥٤ ح٥، والبحار: ٢٨٩/٧٤ ح١٨.

### الأمر الثامن والثلاثون: النصيحة له على

188٣ ففي الكافي: بسند صحيح عن أبي جعفر على الله ، قال:

قال رسول الله على: ما نظر الله عز وجل إلى ولى له يجهد نفسه بالطاعة لإمامه والنصيحة، إلاّ كان معنا في الرفيق الاعلى. (١)

١٤٤٤ ـ وفيه: بإسناده الصحيح او الموتّق كالصحيح، عن ابي عبدالله عليه أنّ رسول الله على خطب الناس في مسجد الخيف، فقال:

نضّر الله عبداً سمع مقالتي فوعاها، وحفظها وبلّغها من لم يسمعها،

فربّ حامل فقه غير فقيه، وربّ حامل فقه إلى من هو أفقه منه،

ثلاث لا يغلّ عليهن قلب امرى مسلم: إخلاص العمل لله، والنصيحة لائمة المسلمين، واللزوم لجماعتهم، فإنّ دعوتهم محيطة من ورائهم،

المسلمون إخوة، تتكافى دماؤهم ويسعى بذمّتهم أدناهم. (٢)

1880 وفيه: في حديث مرسل عن رجل من قريش، قال: قال سفيان الثوري: اذهب بنا إلى جعفر بن محمّد عليه، قال: فذهبت معه إليه، فوجدناه قد ركب دابّته، فقال له سفيان:

يا أبا عبدالله، حدَّثنا بحديث خطبة رسول الله على في مسجد الخيف،

قال عنى حتى اذهب في حاجتي، فإنّي قد ركبت، فإذا جئت حدَّثتك، فقال: أسالك بقرابتك من رسول الله ﷺ لمَّا حدَّثتني، قال: فنزل، فقال له سفيان: مر لي بدواة وقرطاس حتّى أثبته فدعا به.

ثم قال: أكتب: "بسم الله الرحمن الرحيم" خطبة رسول الله على في مسجد الخيف: نضر الله عبداً سمع مقالتي فوعاها، وبلُّغها من لم تبلغه،

<sup>(</sup>١)الكافي: ١/٤٠٤ ح٣، عنه الوافي: ٢/١٠١ ح٣، والبحار: ٧٢/٢٧ ح٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/١٨ ح١، عنه الوافي: ٩٨/٢ ح١، والوسائل: ٦٣/١٨ ح٣٠.

يا أيّها الناس ليبلّغ الشاهد الغائب، فربّ حامل فقه ليس بفقيه، وربّ حامل فقه إلى من هو افقه منه، ثلاث لا يغلّ عليهنّ قلب امرئ مسلم:

إخلاص العمل لله، والنصيحة لائمة المسلمين، واللزوم لجماعتهم، فإن دعوتهم محيطة من ورائهم، المؤمنون إخوة، تتكافى دماؤهم، وهم يد على من سواهم، يسعى بذمتهم أدناهم.

فكتبه سفيان، ثمّ عرضه عليه، وركب أبو عبدالله عليه، وجثت أنا وسفيان فلمّا كنّا في بعض الطريق قال لي: كما أنت، حتّى أنظر في هذا الحديث،

فقلت له: قد والله الزم أبو عبدالله رقبتك شيئاً لا يذهب من رقبتك أبداً، فقال: أيّ شيء ذلك؟ فقلت له: ثلاث لا يغلّ عليهن قلب امرئ مسلم: إخلاص العمل لله، قد عرفناه، والنصيحة لائمة المسلمين، مَنْ هؤلاء الائمة الذين يجب علينا نصيحتهم؟ معاوية بن أبي سفيان، ويزيد بن معاوية، ومروان بن الحكم؟ وكلّ من لا يجوز شهادته عندنا، ولا يجوز الصلاة خلفهم.

وقولة: واللزوم لجماعتهم، فأي الجماعة؟ مرجئ يقول: من لم يصل ولم يصم ولم يغتسل من جنابة، وهدم الكعبة، ونكح أمّه، فهو على إيمان جبرئيل وميكائيل، أو قدري، يقول: لا يكون ما شاء الله عز وجل، ويكون ما شاء إبليس؟! أو حروري يتبرا من علي بن أبي طالب ، وشهد عليه بالكفر؟! أو جهمي يقول: إنّما هي معرفة الله وحده، ليس الإيمان شيء غيرها؟!

قال: ويحك، وأيّ شيء يقولون؟ فقلت: يقولون: إنّ عليّ بن أبي طالب والله الإمام الّذي يجب علينا نصيحته، ولزوم جماعتهم، أهل بيته، قال:

فأخذ الكتاب، فخرقه، ثمّ قال: لا تخبر بها أحداً. (١)

تذكرة: قد مر في المكرمة المكملة للأربعين، وفي المكرمة التاسعة

<sup>(</sup>١)الكافي: ٣٦٥/٤٧ ح٢، عنه الوافي: ٩٩/٢ ح٢، والبحار: ٣٦٥/٤٧ ح٨٢.

توضيح وتبيين: قوله بين : «ثلاث لا يغلّ عليهن قلب امرى مسلم» إلخ، يحتمل أن يكون يغلّ بفتح الياء من الغلول بمعنى الخيانة، وهو الظاهر، كما في قوله تعالى: ﴿وما كان لنبيّ أن يغلّ ومن يغلل يأت بما غلّ يوم القيمة﴾ (١١).

ويحتمل أن يكون من الغلّ بمعنى الحقد والشحناء، كما في قوله تعالى:

﴿ ونزعنا ما في صدورهم من غلّ ﴾ (٢) وعلى التقديرين يمكن أن يكون إخباراً، ويمكن أن يكون إخباراً، ويمكن أن يكون إنشاءً. ويحتمل أن يقرأ يغلّ بضم الياء من الغلّ، كما في قوله تعالى: ﴿ وقولهم تعالى: ﴿ وقولهم قلوبنا غلف بل طبع الله عليها بكفرهم ﴾ (١)

وعلى التقادير يمكن أن يكون «على» في عليهن للإستعلاء المعنوي، ويمكن أن يكون بمعنى «في» كقوله تعالى: ﴿ودخل المدينة على حين غفلة من أهلها﴾ (٥) ويمكن أن يكون بمعنى «مع» كقوله تعالى: ﴿وآتى المال على حبّه ﴾ (١) أي مع حبّه، وأن يكون للسببية، كقوله تعالى: ﴿ولتكبّروا الله على ما هداكم ﴾ (٧).

والمسلم: يحتمل أن يراد به الاعم من المؤمن، وأن يراد به الاخص، أي المؤمن الكامل.

والنصيحة: من النصح، وهو في الاصل الخلوص، وإنّما سمّيت النصيحة نصيحة للخلوص من شوائب الاغراض النفسانيّة، ثمّ إنّ النصيحة قد تستعمل في إرادة الخير للمنصوح له، وقد يستعمل في كلّ فعل أو قول يراد به الخير للمنصوح له،

واللزوم لجماعتهم: الظاهر أنّ المراد جماعة الائمّة على الله المؤمن من يعتقد ويقرّ بتمامهم، وأنّ من أنكر واحداً منهم كمن أنكر الجميع.

فإن دعوتهم محيطة من ورائهم: الظاهر أن الضمير الأول راجع إلى الائمة

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٦١. (٢) الأعراف: ٤٣. (٣) المائدة: ٦٤.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٨٨. (٥) القصص: ١٥. (٦، ٧) البقرة: ١٨٨.

والثاني راجع إلى المسلمين.

والدعوة: يحتمل أن تكون بمعنى الدعاء، ويحتمل أن يكون المراد دعوة الخلق إلى الإيمان، والمعرفة بدلائلهم الظاهرة، وآثارهم الباهرة، فإنهم الدعاة للخلق إلى الله، والادلاء على الله بالسنتهم، وأفعالهم، وأخلاقهم، وصفاتهم، ومعجزاتهم وكراماتهم.

والحاصل من الاحتمالات المذكورة في معنى الحديث وجوه:

أحدها: أنّ هذه الا مور الثلاثة أمور يجب أن لا يكون قلب مسلم خائناً فيها وهذا الوجه مبني على كون الجملة إنشائية، وتكون «على» بمعنى في، وأن تكون النصيحة بمعنى إرادة الخير للمنصوح.

وعلى هذا تكون الأمور الثلاثة أموراً قلبيّة، ويترتّب عليها وينبعث منها الاعمال القالبيّة، ويكون الحديث الشريف بصدد بيان التكاليف القلبيّة المتعلّقة بالمكلّف الراجعة إلى الله تعالى وإلى أوليائه عليها،

فالإخلاص في العمل راجع إلى الله عز وجل، وإرادة الخير لاوليائه، واللزوم لجميعهم، راجعان إلى رسوله وخلفائه، وهما يحصلان بأن يكون قلب المؤمن مهتماً بإرادة الخير لهم، والملازمة لهم بأجمعهم، ولا يقصد التوجّه والتشبّث بغيرهم، ممّن يدّعي مقامهم، وذلك تكليف إسلامي، متوجّه إلى الخلق كافّة، من غير فرق بين المسلم و الكافر، لانّ الكفّار أيضاً مكلّفون بذلك وبغيره من التكاليف الشرعية الإلهية.

وتخصيص المسلم بالذكر في هذا المقام وفي غيره من الاحكام، تشريف له بتوجيه الحكم والخطاب إليه بسبب توجّهه إلى الحقّ، وأخذ معالم الدين، وخذلان للكافر، وإعراض عنه بسب إعراضه عن الحقّ، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ويضلّ الله الظالمين ﴾(١)، وقال عزّ اسمه:

التوبة: ٦٧. (٢) إبراهيم: ٢٧.

﴿فاعرض عن من تولّى عن ذكرنا ولم يرد إلا الحيوة الدنيا ﴾(١).

الوجه الثاني: أنّ الأمور المذكورة أي الإخلاص، والنصيحة للأئمّة، والملازمة لهم، وسيلة وأسباب لحفظ القلب من الخيانة،

وهذا الوجه مبني على كون الجملة خبرية، ويكون «على» بمعنى مع، أو للسببية والنصيحة على هذا الوجه يمكن أن يراد بها النصيحة القلبية، وهي إرادة الخير للمنصوح في جميع ما يتعلّق به، أو النصيحة في الأعمال البدنية، والمصارف المالية، وهي كلّ فعل أو قول يراد به الخير للمنصوح، فتدبّر.

الوجه الثالث: أن تكون الجملة خبريّة، ويكون الحديث بصدد بيان علائم المؤمن وهو المسلم الواقعي المنعوت في القرآن المجيد بقوله عزّ وجلّ:

﴿ومن يسلم وجهه إلى الله وهو محسن فقد استمسك بالعروة الوثقى﴾(٢)

فإنّ حقيقة الإيمان معرفة الله عزّ وجلّ، وإخلاص العمل له، ومعرفة ولاة الامر: رسول الله والائمة الطاهرين على وملازمتهم، والنصيحة لهم،

وهذه أمور لا يغلّ عليهنّ قلب المسلم الواقعي، وهذا الوجه يلائم كون يغلّ من الغلول بمعنى الخيانة، وكونه من الغلّ ضدّ الإنشراح كما لايخفي.

الوجه الرابع: أن تكون الجملة خبرية، ويقرأ «يغلّ» بضمّ الياء مبنيّاً للمفعول ويكون «على» بمعنى مع، أو للسببية، ويكون المسلم بمعناه المعروف، وهو أعمّ من المؤمن، ويراد بأئمّة المسلمين أمير المؤمنين والأئمّة المعصومين من ولده على المعصومين من ولده المعصومين من المعص

وحاصل المعنى: أنّ كلّ مسلم اجتمع فيه تلك الأمور، وهي إخلاص العمل لله، والنصيحة لائمة المسلمين، واللزوم لجماعتهم، انشرح قلبه وسلم من طبع القلب، وكان ممّن شرح الله صدره للإسلام، فهو على نور من ربّه، وإذا لم تجتمع فيه تلك الأمور طبع الله على قلبه، وكان مصداقاً لقوله تعالى: ﴿وقولهم

<sup>(</sup>١) النجم: ٢٩. (٢) البقرة: ٢٥٦.

قلوبنا غلف بل طبع الله عليها بكفرهم ... ﴾(١) إلخ،

فإنّ للكفر مراتب ودرجات بعضها فوق بعض، ولكلّ مرتبة آثار خاصة، نعوذ بالله تعالى، كما أنّ للإيمان أيضاً مراتب ودرجات بعضها فوق بعض، ولكلّ مرتبة آثار خاصة، نسال الله تعالى أن يوققنا لتكميل مراتب الإيمان، والنصيحة لمولانا صاحب الزمان على الله .

تتميم فيه تنبيه: إعلم أنّ الناصح لإمام زمانه على ما ذكرنا وبينّا في هذا المقام: من يراقب حاله، ويواظب أعماله، بحيث تكون افعاله ونيّاته الراجعة إلى إمامه خالصة عمّا يسوء إمامه، ويهتك احترامه، ويلاحظ في كلّ مقام ما هو الخير لمولاه في وذلك المقصود لا يحصل للسالك إلا بمراقبة تامّة، ومواظبة مستدامة، وبصيرة في دين، ومجالسة لاهل التقوى واليقين، ومجانبة عن المرتابين والفاسقين، وإن لم يجد من يجالسه ممّن وصفناه اختفى في البيوت ولازم السكوت، وإن لم يجد بدّاً من مجالسة من لاينبغي مجالسته اكتفى بقدر الضرورة، وسنذكر ما يدلّ على هذه الجملة إن شاء الله.

# الأمر التاسع والثلاثون: زيارته بالتوجّه إليه، والتسليم عليه

في كلّ مكان، وفي كلّ زمان عموماًوفي بعض الامكنة والازمنة خصوصاً وسنذكر فضل ذلك، وكيفيّته في خاتمة الكتاب إن شاء الله تعالى شانه.

## الأمرالمتمم للأربعين:

## زيارة المؤمنين الصالحين، والتسليم عليهم

بقصد الفوز بفضل زيارته والتسليم عليه صلوات الله وسلامه عليه

وقد مر ما يدل على ذلك في الأمر السادس والثلاثين (٢)، وفيه بشارة وقرة عين لأهل الإخلاص واليقين.

<sup>(</sup>١) النساء: ١٥٥. (٢) تقدّم ص ٢٩١.

وقد مر ما يدل على ذلك في الامر السادس والثلاثين (٢)، وفيه بشارة وقرة عين لاهل الإخلاص واليقين.

# الأمر الواحد والأربعون:

### الصلاة عليه

والّذي يدلّ على فضل ذلك وتأكيده أمور:

منها: أنّه من اقسام الدعاء، فيشمله جميع ما ورد في فضل الدعاء له، فإنّ الصلاة منّا طلب الرحمة من اللّه عزّوجلّ، وبرحمته يصلح أمور الدنيا والآخرة، فإذا صلّينا على إمام زماننا على بقولنا: اللّهم صلّ على مولانا وسيّدنا صاحب الزمان ونحو ذلك كان ذلك طلب الرحمة له في في جميع ما يتعلّق به في الدارين، فسؤالنا هذا من اللّه عزّ اسمه يندرج فيه طلب حفظه وحفظ أنصاره وأوليائه، من جميع ما يسوؤه، وطلب كشف كلّ هم وغم عن قلبه وقلوب أوليائه، ومسألة تعجيل فرجه وظهوره وموجبات سروره، من الغلبة على أعداء الدين، وإقامة المعروف، وبسط العدل في الأرضين، وفوز أتباعه والمؤمنين به بجنّات النعيم، إلى غير ذلك من أقسام الرحمة الواسعة الإلهيّة الّتي خص بها أوليائه، الّتي لا يحصيها غيره،

نسال الله تعالى أن يجعلنا من أنصار مولانا صاحب الزمان به وأوليائه المخصوصين بكرامته في الدنيا والآخرة، إنّه قريب مجيب.

ومنها: جميع ما ورد في فضل الصلاة على أهل بيت النبوّة على،

وما ورد من عدم تمامية الصلاة على النبي الله بالصلاة عليهم، وهو كثير مذكور في كتب الروايات. ومنها: ورود الصلاة عليه بالخصوص في كثير من الدعوات الماثورة عنهم على وذلك غير خفى على من حام حول هذا المقام.

ومنها: ورود طلب التوفيق للصلاة عليه بخصوصه في الدعاء الـمرويّ عن ناحيته الشريفة، بتوسّط الشيخ الاجلّ أبي عمرو العمري تلنّس الله سرّه،

ومحلّ الشاهد منه هذه العبارة: ولا تنسنا ذكره، وانتظاره، والإيمان به، وقوّة اليقين في ظهوره، والدعاء له، والصلاة عليه، إلى آخر الدعاء.

ومنها: الأمر بالصلاة عليه بخصوصه في عدّة من الأخبار، ومن جملتها ما رواه السيّد الأجلّ عليّ بن طاووس (ره) في كتاب جمال الأسبوع. (١)

1887 ورواه غيره أيضاً مسنداً إلى مولانا الحسن بن علي العسكري على من ذكر الصلاة على كل واحد من الائمة على بالخصوص،

وفيها: الصلاة على وليّ الأمر المنتظر، الحجّة بن الحسن عِين ا

اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ وَلِيَّكَ وَابْنِ اَوْلِيَائِكَ، الَّذَبِنَ فَرَضْتَ طَاعَتَهُمْ وَاَوْجَبْتَ حَقَّهُمْ، وَاَذْهَبْتَ عَنْهُمُ الرِّجْسَ، وَطَهَّرْتَهُمْ تَطْهِبِراً، اَللَّهُمَّ انْصُرْهُ وَانْتَصِرْ بِهِ لِدَينِكَ، وَانْصُرْ بِهِ اَوْلِيَاءَكَ، وَاَوْلِيَاءَهُ وَشِيعَتَهُ وَانْصارَهُ، وَاجْعَلْنَا مِنْهُمْ

الله مَّ اعِدْهُ مِنْ شَرِّ كُلِّ طَاعٍ وَبَاعٍ ، وَمِنْ شَرِّ جَميعِ خَلْقِكَ، وَاحْفَظْهُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ، وَمِنْ خَلْفِهِ وَعَنْ يَمينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ، وَاحْرُسُهُ وَامْنَعْهُ اَنْ يُوصَلَ اِلَيْهِ بَيْنِ يَدَيْهِ، وَمِنْ خَلْفِهِ وَعَنْ يَمينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ، وَاحْرُسُهُ وَامْنَعْهُ اَنْ يُوصَلَ اِلَيْهِ بِسُوءٍ، وَاحْفَظْ فيهِ رَسُولَكَ وَالَ رَسُولِكَ، وَاظْهِرْ بِهِ الْعَدْلَ، وَايَّدُهُ بِالنَّصْرِ، وَاقْتُلْ بِهِ النَّعْدِ، وَاقْتُلْ بِهِ الْكُفُورِ، وَاقْتُلْ بِهِ الْكُفُارَ وَانْصُرْ نَاصِرِيهِ، وَاخْدُلْ خَاذِلِيهِ، وَاقْصِمْ بِهِ جَبَابِرَةَ الْكُفُورِ، وَاقْتُلْ بِهِ الْكُفُارَ وَانْصُرْ نَاصِرِيهِ، وَاخْدُلْ خَاذِلِيهِ، وَاقْصِمْ بِهِ جَبَابِرَةَ الْكُفُورِ، وَاقْتُلْ بِهِ الْكُفُارَ وَانْصُرْ نَاصِرِيهِ، وَاخْدُلْ خَاذِلِيهِ، وَاقْصِمْ بِهِ جَبَابِرَةَ الْكُفُورِ، وَاقْتُلْ بِهِ الْكُفُورَ وَافْتُلْ بِهِ الْكُفُورِ، وَاقْتُلْ بِهِ الْكُفُورِ وَمَعَارِ بِهَا، وَالْمُنْ مِنْ مَشَارِقِ الْاَرْضِ وَمَعَارِ بِهَا، وَالْمُنْ بِهِ الْكُورُ ضَ عَدْلاً، وَاظْهِرْ بِهِ دِينَ نَبِينَكَ وَالْهِ السَّلامُ،

وَاجْعَلْنِي اللَّهُمَّ مِنْ أَنْصَارِهِ وَأَعْوَانِهِ، وَأَتْبَاعِهِ وَشَيِعَتِهِ

وَاَرِنِي فِي أَلِ مُجَمَّدٍ عَلَيْهِمُ السَّلامُ مَا يَأْمُلُونَ، وَفِي عَدُوِّهِمْ مَا يَحْذَرُونَ، الْمُ الْ الْحَقِّ رَبَّ الْمُالَمِينَ أُمِينَ (٢٠).

<sup>(</sup>١) جمال الاسبوع: ٣٠٠. (٢) الصحيفة الرضويّة الجامعة: ٢١٩ د٤.

الباب الثامن: ما يتقرّب به إليه ويسرّه ويزلف لديه من تكاليف العباد إليه على الله الباب الثامن: ما يتقرّب به إليه ويسرّه ويزلف لديه من تكاليف العباد إليه المون وفي عدوّهم ما يحذرون إله الحقّ ربّ العالمين آمين. (١)

تذكرة: قد ذكرنا في آخر الباب السابع صلاة مشتملة على الدعاء له، مروية عن مصباح الزائر، فاغتنم وراجع. (٢)

### الثاني والأربعون:

إهداء ثواب الصلاة إليه سلام الله عليه

الأسبوع على ذلك: ما رواه السيّد ابن طاووس في جمال الأسبوع قال (ره): حدّث أبو محمّد الصيمريّ، قال: حدّثنا أبو عبدالله أحمد بن عبدالله البجلي بإسناد رفعه إليهم صلوات الله عليهم، قال:

من جعل ثواب صلاته لرسول الله على وأمير المؤمنين والاوصياء من بعده صلاات الله عليه اجمعين وسلّم أضعف الله له ثواب صلاته أضعافاً مضاعفة حتّى ينقطع النفس، ويقال له قبل أن تخرج روحه من جسده: يا فلان، هديّتك إلينا، والطافك لنا، فهذا يوم مجازاتك ومكافأتك فطب نفساً، وقرّ عيناً، بما اعدّ الله لك، وهنيئاً لك بما صرت إليه. قال: قلت: كيف يهدي صلاته ويقول؟

قال: ينوي ثواب صلاته لرسول الله ﷺ إلخ . 📆

يقول مصنّف هذا الكتاب محمّد تقيّ الموسويّ عفا الله تعالى عنه: مقتضى هذا الحديث الشريف استحباب إهداء ثواب الصلوات مطلقاً، واجبة كانت أم مندوبة، إلى رسول الله ﷺ، أو صاحب الدار<sup>(3)</sup>، أو سائر الائمّة الأطهار ﷺ ويشهد لذلك ما بعد هذا الكلام المذكور في الحديث المسطور.

#### الأمر الثالث والأربعون:

<sup>(</sup>٢) تقدّم ص١١١ ح ١١٥٠.(٢) جمال الأسبوع: ٢٩.

<sup>(</sup>٤) صاحب الدار من القاب مولانا المهدي عجل الله تعالى فرجه، منه (ره).

182۸ والدليل على ما ذكرنا ما رواه في الحديث المزبور (۱) بعد الكلام المذكور سابقاً قال: ولو أمكنه أن يزيد على صلاة الخمسين شيئاً، ولو ركعتين في كلّ يوم ويهديها إلى واحد منهم، يفتتح الصلاة في الركعة الأولى مثل افتتاح صلاة الفريضة بسبع تكبيرات أو ثلاث مرّات أو مرّة في كلّ ركعة،

ويقول بعد تسبيح الركوع والسجود ثلاث مرّات: صلّى اللّه على محمّد وآله الطيّبين الطاهرين في كلّ ركعة، فإذا شهد وسلّم قال:

اللهم آنت السّلام، ومِنْكَ السَّلام، يا ذا الجَلالِ وَالإكرام، صَل عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ الطَّيْبِينَ الطُّاهِرِينَ الْآخْيارِ، وَآبُلِغْهُمْ مِنِّي آفْضَلَ التَّحِيَّةَ وَالسَّلام، اللهُمَّ اِنَّ هٰذِهِ الرَّكَعٰاتِ هَدِيَّةٌ مِنْي إلىٰ عَبْدِكَ وَنَبِيِّكَ وَرَسُولِكَ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِاللهِ، خاتَم النَّبِيّينَ وَسَيِّدِ الْمُرْسَلِينَ، اللهُمَّ فَتَقَبَّلَها مِنِي، وَآبُلِغْهُ إِيُّاها عَنِي، وَآثِبْني عَلَيْها، اَفْضَلَ املي ورَجائي فيك، وفي نَبِيكَ يَبِيكَ يَبِيكَ مَلِيكَ نَبِيكَ وَوَصِي نَبِيكَ وَالْمُوسَيِّ نَبِيكَ وَالْمُوسَيِّ نَبِيكَ وَالْمُوسِيِّ نَبِيكَ وَالْمُوسِينَ وَالْحُسَيْنِ مِنْكَ اللهُ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْحُسَنِ وَالْحُسَيْنِ سِبْطَيْ نَبِيكَ، وَاوْلِيَائِكَ مِنْ وَالْحُسَيْنِ مِنْ الله وَالله وَالل

اللهُمَّ إِنَّ هَاتَيْنِ الرَّكْعَتَيْنِ هَدِيَّةٌ مِنَى إِلَىٰ عَبْدِكَ وَوَلِيًّكَ وَابْنِ عَمَّ نَبِيًكَ وَوَصِيًّهِ اَمْهُمَّ اللهُمَّ اللهُمُ اللهُم

ما يهديه إلى فاطمة عليما يقول:

اللهُمَّ إِنَّ هَاتَيْنِ الرَّكْعَتَيْنِ هَدِيَّةٌ مِنِّي إلىٰ الطُّاهِرَةِ الْمُطَهَّرَةِ الطَّيِّبَةِ الزَّكِيَّةِ، فاطِمَةَ بِنْتِ نَبِيًّكَ، اَللُّهُمَّ فَتَقَبَّلْهَا مِنِّي، وَ اَبْلِغْهُ إِيَّاهُمَا عَنِّي، وَ اَثِبْني عَلَيْهِمَا اَفْضَلَ

<sup>(</sup>١) تحت الرقم: ١٤٤٧.

امَلَى وَرَجَائِى فَيك، وَفَى نَبِيِّكَ عَلِيًّ وَوَصِيٍّ نَبِيِّكَ، وَالطَّيِّبَةِ الطُّاهِرَةِ فَاطِمَةَ بِنْتِ نَبِيًك، وَالطَّيِّبَةِ الطُّاهِرَةِ فَاطِمَةَ بِنْتِ نَبِيًك، وَالْحَسَنِ وَالْحُسَيْنِ سِبْطَيْ نَبِيًك، يُا وَلِيَّ الْمُؤْمِنِينَ، يُا وَلِيَّ الْمُؤْمِنِينَ، يُا وَلِيَّ الْمُؤْمِنِينَ.

ما يهديه إلى الحسن الله:

اَللَّهُمَّ اِنَّ هَاتَيْنِ الرَّكْعَتَيْنِ هَدِيَّةٌ مِنِّي إلى عَبْدِكَ وَابْنِ عَبْدِكَ، وَوَلِيِّكَ وَابْنِ وَلِيِّكَ وَابْنِ وَلِيِّكَ وَابْنِ وَلِيِّكَ، اللَّهُمَّ فَتَقَبَّلْهَا مِنِّي، وَاَبْلِغْهُ إِيْاهُمَا عَنِّي، وَلِيِّكَ، الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ [الرِّضا] المَيْ اللَّهُمَّ فَتَقَبَّلْها مِنِّي، وَابْلِغْهُ إِيْاهُمَا عَنِي، وَلِيِّكَ، وَفِي نَبِيكَ عَلَيْهِمَا اَفْضَلَ اَمَلَى وَرَجَائِي فَيك، وَفِي نَبِيكَ عَلِيُّ وَوَلِيَّكَ وَابْنِ وَلِيَّك، وَابْنِ وَلِيَّك، يَا وَلِيَّ الْمُؤْمِنِينَ. يَا وَلِيَّ الْمُؤْمِنِينَ.

ما يهديه إلى الحسين ﷺ:

اَللَّهُمَّ اِنَّ هَاتَيْنِ الرَّكْعَتَيْنِ هَدِيَّةٌ مِنّى اِلىٰ عَبْدِكَ وَابْنِ عَبْدِكَ، وَوَلِيَّكَ وَابْنِ وَلِنيَّكَ، سِبْطِ نَبِيِّكَ الطَّيِّبِ الطُّاهِرِ الزَّكِيِّ الرَّضِيِّ، ٱلْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ الْمُجْتَبِيِّ الْجَيْلِا، ـ ويأتى بالدعاء إلى آخره ـ يا وَلِيَّ الْمُؤْمِنِينَ، ـ ثلاثاً ـ

ما يهديه إلى علي بن الحسين المُتَلِّك:

اَللَّهُمَّ اِنَّ هَاتَيْنِ الرَّكْعَتَيْنِ هَدِيَّةٌ مِنِّى اِلىٰ عَبْدِكَ وَابْنِ عَبْدِكَ، وَوَلِيِّكَ وَابْنِ وَلِيِّكَ، سِبْطِ نَبِيِّكَ زَيْنِ الْعَابِدِينَ عَلِيِّ بْـنِ الْـحُسَيْنِ الْكِيْ، ـ ويأتى بالدعاء إلى آخره ـ يَا وَلِيَّ الْمُؤْمِنِينَ، ـ ثلاثاً \_.

ما يهديه إلى محمد بن على المناها

اَللَّهُمَّ إِنَّ هَاتَيْنِ الرَّكْعَتَيْنِ هَدِيَّةٌ مِنِّي إِلَىٰ عَبْدِكَ وَابْنِ عَبْدِكَ، وَوَلِيِّكَ وَابْنِ وَلِيِّكَ وَابْنِ وَلِيِّكَ، وَوَلِيِّكَ وَابْنِ وَلِيِّكَ، سِبْطِ نَبِيِّكَ، مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ الْبَاقِرِ عِلْمَكَ، ويأتى بالدعاء إلى آخره وليَّكَ، سِبْطِ نَبِيِّكَ، وثلاثاً ...

ما يهديه إلى جعفر بن محمّد اللَّهُ الله

اَللُّهُمَّ إِنَّ هَاتَيْنِ الرَّكْعَتَيْنِ هَدِيَّةٌ مِنِّي إِلَىٰ عَبْدِكَ وَابْنِ عَبْدِكَ، وَوَلِيُّكَ وَابْنِ

وَلِيًّكَ، سِبْطِ نَبِيِّكَ، جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ الصَّادِقِ المَّادِقِ المَّاتى بالدعاء إلى آخره ـ يا وَلِيً الْمُؤْمِنِينَ، - ثلاثاً -.

ما يهديه إلى موسى بن جعفر المنطاع

ما يهديه إلى الرضا على بن موسى التَّلِين:

اَللّٰهُمَّ اِنَّ هَاتَيْنِ الرَّكْعَتَيْنِ هَدِيَّةٌ مِنّى إلىٰ عَبْدِكَ وَابْنِ عَبْدِكَ، وَوَلِيَّكَ وَابْنِ وَلِيَّكَ، سِبْطِ نَبِيِّك، عَلِيًّ بْنِ مُوسَى الرِّضَا إِبْنِ الْمَرْضِيّينَ الْمَعْيِّ، ويأتى بالدعاء إلى آخره ويا وَلِيَّ الْمُؤْمِنِينَ، وثلاثاً و.

مايهديه إلى محمد بن علي وعلي بن محمد وحسن بن علي المنظ مثل ذلك حتى يصل إلى صاحب الزمان عليه فادع بالدعاء إلى قولك:

اَللّٰهُمَّ اِنَّ هَاتَيْنِ الرَّكْعَتَيْنِ هَدِيَّةٌ مِنِّى اِلىٰ عَبْدِكَ وَابْنِ عَبْدِكَ، وَوَلِيِّكَ وَابْنِ وَابْنِ عَبْدِكَ، وَوَلِيِّكَ وَابْنِ وَلِيًّا الْمُؤْمِنِينَ ـ ثلاثاً وَلِيًّاكَ، سِبْطِنَبِيَّكَ في اَرْضِكَ وَحُجَّتِكَ عَلَىٰ خَلْقِكَ، يَاوَلِيَّ الْمُؤْمِنِينَ ـ ثلاثاً

## قال السيّد الاجلّ على بن طاووس في جمال الأسبوع:

لعلّك لا تنشط لهذه الهدايا إمّا أنّك تقول: إنّ الهداة مستغنون عنها، أو لعلّك تستكثرها لتكرارها في كلّ يوم، فيميل طبعك إلى التفرّغ منها،

واعلم أنّ القوم صلوات الله عليهم مستغنون عن هديّتك، ولكن أنت غير مستغن عن الهديّة إليهم، وقرب مقولتك لديهم، كما أنّ الله جلّ جلاله مستغن عن هذه الاحوال، فيكن في نيّتك وسريرتك عند ابتدائه الهديّة لهذه الاعمال، أنّ المنّة لله جلّ جلاله، ولهم صلوات الله عليهم، كيف هداك الله جلّ جلاله، وهدوك به

جلّ جلاله إلى السعادة، والأمان، والخلود في كمال إحسان، ديار الرضوان: ﴿ يمنُّون عليك أن أسلموا قل لا تمنُّوا على إسلامكم بل اللَّه يمنُّ عليكم أن هداكم للإيمان (١٠). وأنت كما قال بعض أهل البيان:

أهدى لمجلسه الكريم وإنما أهدى له ما حزت من نعمائه كالبحر يمطره السحاب وماله من عليه لاته من ماته

وأمّا استكثارك لهديّتك، أو ميلك إلى تفرّغك من الصلاة التحصيل سعادتك فاعلم أنّ هذه الهداية إلى الهديّة إنّما حصلت لك بطريق عناية الله جلّ جلاله، بأولئك الصفوة المرضيّة، وإخلاصهم في معاملة الجلالة الإلهيّة، وخاصّة مفإنّك تقول: لولا حجج الله جلّ جلاله على العباد ما خلق الله جلّ جلاله أرضاً، ولا سماء، ولا أحداً في البلاد، ولا ناراً ولاجنة للمعاد، ولا شيئاً من النعيم والإرفاد، فهل ترى أعمالك جميعها إلا في ميزان مآبهم، وديار رضوان ثوابهم، لأنّ إخلاصهم في العبادة كان بفضل الله جلّ جلاله عليهم سبب ما يبلغ إليه من السعادة، فإذا كان في الحساب ولو دار على مال، ولا كنت تبلغه لولا عموم الكرم والإفضال، ولو كنت عارفاً بمقدار حقّ الله تعالى جلّ جلاله بهم، وحقّهم عليك بالله جلّ جلاله، ومايضيع من حقوقهم بالليل والنهار كنت قد رأيت ما تهديه يحتاج إلى اعتذار، وكنت قلت كقول بعض أهل الإعتبار:

فَإِنْ يقبلوا منّي هَديّة قاصر عدّدت لكم ذاك القَبولَ من الفضل وكانَ قبولٌ عندكم فَضلَ رحمة يَعزّ بها قلبُ الوليّ منَ الذلّ

ويُوجبُ شُكراً عندَه لمقامكُمْ وفرض حُقوق لا يقومُ لها مثلي

وقال لي بعض أصحابنا: إنّي استصغر نفسي وعملي، أن أهدي إليهم،

فقلت له: إذا كنت لا تستصغر نفسك عن خدمة الله جل جلاله، بحمده وشكره وسائر خدمته وهو أعظم من كلّ عظيم، فلا معنى لا ستصغار نفسك عن

<sup>(</sup>١) الحجرات: ١٧.

خدمة نوَّابه، لا سيَّما وقد رضوا هم خدمتك لهم، إنتهى كلامه رفع مقامه. (١)

### الأمر الرابع والأربعون:

## صلاة الهديّة إليه بنحو خاص في وقت خاص

1869 وقد روي ذلك في كتاب جمال الأسبوع أنّه قد يصلّي العبد في يوم الحمعة ثماني ركعات، اربعاً يهدي إلى رسول الله على واربعاً يهدي إلى فاطمة ها، ويوم السبت أربع ركعات يهدي إلى أمير المؤمنين ها،

ثم كذلك كل يوم إلى واحد من الاثمه ، إلى يوم التخميس، أربعً أَرَّ وَعَالَ يَهُمُ اللهُ عَلَى يُومُ النَّحَمَ ال

ثمّ الجمعة أيضاً ثماني ركعات، اربعاً يهدي إلى رسول الله ﷺ، وآربع ركعات يهدي إلى موسى بن ركعات يهدي إلى فاطمة ﷺ، ثمّ يوم السبت اربع ركعات يهدي إلى صاحب الزمان ﷺ جعفر ﷺ كذلك إلى يوم الخميس، اربع ركعات يهدي إلى صاحب الزمان ﷺ الدعاء بين كلّ ركعتين منها:

مِنْكَ بِالسَّلاْمِ، اَللَّهُمَّ اَنْتَ السَّلاْمُ، وَمِنْكَ السَّلاْمُ، وَإِلَيْكَ يَعُودُ السَّلاٰمُ، حَيَّنَا رَبُنَا مِنْكَ بِالسَّلاْمِ، اَللَّهُمَّ إِنَّ هٰذِهِ الرَّكَعَات هَديَّة مِنِّي إلى «فلان بن فلان» فَصَلِّ عَلَيْ مِنْكَ بِالسَّلاْمِ، اللَّهُمَّ إِنَّ هٰذِهِ الرَّكَعَات هَديَّة مِنِّي إلى «فلان بن فلان» فَصَلِّ عَلَيْ مَحَمَّدِ وَ الله مُحَمَّدِ، وَبَلَّعُهُ إِياهَا، وَاعْطِني اَفْضَل اَمَلي وَرَجْائي فيكُ وَرِقْي رَسُولِكَ صَلَوْاتُكَ عَلَيْهِ وَ آلِهِ، وتدعو بما أحببت إن شاء الله. (٢)

# الأمر الخامس والأربعون: المداء قراءة القرآن إليه عليها

1801 - ويدلّ على فضل ذلك واستحبابه ما رواه ثقة الإسلام محمّد بن يعقوب الكلينيّ (ره) في الكافي: عن عليّ بن المغيرة، عن أبي الحسن على قال:

<sup>(</sup>١)جمال الأسبوع: ٣٠\_٣٣، عنه البحار: ٢١/٢١٥/٩١.

<sup>(</sup>٢) جمال الأسبوع: ٣٤، عنه البحار: ٢١٧/٩١ و٢١٨.

قلت له: إنّ أبي سأل جدّك عن ختم القرآن في كلّ ليلة، فقال له جدّك: في كلّ ليلة؟ فقال له جدّك: في شهر رمضان؟ فقال له أبى: نعم، ما استطعت. فكان أبي يختمه أربعين ختمة في شهر رمضان.

ثمّ ختمته بعد أبي، فربّما زدت، وربّما نقصت على قدر فراغي وشغلي، ونشاطي وكسلي، فإذا كان في يوم الفطر جعلت لرسول الله على ختمةً، ولعلي الخرى، ولفاطمة الله أخرى، ثمّ للأئمة الله محتّى انتهيت إليك، فصيّرت لك واحدة منذ صرت في هذا الحال، فأيّ شيء لي بذلك،

قال ﷺ: لك بذلك أن تكون معهم يوم القيامة، قلت: الله أكبر، فلي بذلك؟! قال: نعم، ثلاث مرّات، إنتهى. (١)

أقول: وجه الإستدلال: أنّ الظاهر من كلام الإمام ترتّب الثواب على ذلك العمل لكونه إهداء إلى النبيّ والإمام وتقرّباً إليهم على ولا خصوصيّة للمذكورين منهم، بل الظاهر من كلام الراوي أنّه جعل ختمة لابي الحسن الكونه إمام زمانه، ولهذا قال: منذ صرت في هذا الحال، وقرّره الإمام على فعله واستحسنه والحاصل من ملاحظة الحديث، والتأمّل فيه، إستحباب إهداء قراءة القرآن

والحاصل من ملاحظه الحديث، والنامل فيه، إستحبب إهداء قراءه العرب مطلقاً إلى النبيّ، والصدّيقة، وكلّ واحد من الائمّة سلام الله عليهم اجمعين.

ويؤيده إهداء الصلاة إليهم كما سبق آنفاً، وله شواهد أخرى تظهر للمتتبع في رواياتهم، نسأل الله عز وجل أن يوفقنا وجميع المؤمنين لذلك، إن شاء الله بمحمد وآله الطاهرين.

### الأمر السادس والأربعون:

التوسيّل والإستشفاع به إلى الله عزّ وجلّ

فإنّه باب اللّه المأتيّ منه، والسبيل والمسلك إلى رضُوانه،

وهو الشفيع إلى الله تعالى، وهو اسم الله الَّذي أمر عباده بالتوسُّل إليه.

<sup>(</sup>١)الكافي: ٢١٨/٢ ح٤، عنه الوسائل: ٨٦٤/٤ ح١.

١٤٥٢ ـ كما ورد في الروايات، عنهم هي في قوله تعالى:

﴿ ولله الاسماء الحسنى فادعوه بها﴾ (١٠): نحن والله الاسماء الحسنى التي امر الله عباده أن يدعوه بها(٢)

والشواهد لهذا المطلب كثيرة، وهي واضحة لأهل البصيرة،

فلنكتف بهذا المقدار، روماً للإختصار.

١٤٥٣ وفي البحار، عن مولانا الرضا على، قال:

إذا نزلت بكم شدّة فاستعينوا بنا على الله عزّ وجلّ، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ولله الاسماء الحسني فادعوه بها﴾ . (٢)

1808 - وفيه: عن قبس المصباح في ذكر ادعية التوسل إلى الله تعالى بالاثمة على ذكر التوسل بمولانا صاحب الزمان بهذا العنوان:

اَللّٰهُمَّ إِنِّي اَسْأَلُكَ بِحَقِّ وَلِيَّكَ وَحُجَّتِكَ صَاحِبِ الزَّمَانِ اِلْا اَعَنْتَنَى بِهِ عَلَىٰ جَميعِ الدَّمَانِ اللهُ اَعَنْتَنَى بِهِ مَوْنَةَ كُلِّ مُوذٍ وَطَاعٍ وَبَاعٍ، وَاَعَنْتَنَى بِهِ ، فَ قَدْ بَلَغَ مَجْهُودي ، وَكَفَيْتَنَى كُلُّ عَدُوَّ، وَهَمِّ وَغَمَّ وَ ذَيْنٍ، وَوَلَدي وَجَميعَ اَهْلَى مَجْهُودي ، وَكَفَيْتَنَى كُلُّ عَدُوَّ، وَهَمِّ وَغَمَّ وَ ذَيْنٍ، وَوَلَدي وَجَميعَ اَهْلَى وَإِخْوانَى، وَمَنْ يَعْنَينِي اَمْرُهُ، وَخَاصَّتَى، آمينَ رَبَّ الْعَالَمينَ. (''

١٤٥٥ وفي البحار، عن عدّة الداعي: عن سلمان الفارسي، قال:

سنمعت محمداً على يقول: إنّ الله عزّ وجلّ يقول: يا عبادي، اوليس من له السكم حوائج كبار لا تجودون بها إلاّ أن يتحمّل عليكم باحبّ الخلق إليكم، تقضونها كرامة لشفيعهم؟ الا فاعلموا أنّ أكرم الخلق عليّ، وافضلهم لديّ محمّد على واخوه على، ومن بعده الاثمّة الذين هم الوسائل إليّ (٥)،

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٨٠. (٢) الكافي: ١٤٣/١ ح٤، عنه البرهان: ٦١٧/٢ ح٢.

<sup>(</sup>٣) الاختصاص: ٢٤٦، عنه البحار: ٢٢/٩٣ -١٧. (٤) البحار: ٣٥/٩٤.

<sup>(</sup>٥) عدّة الداعي: ١٩٧، عنه البحار: ٢٢/٩٤ ح.٢٠

الا فليدعني من همّته حاجة يريد نجحها، أودهته داهية يريد كشف ضررها، بمحمّد وآله الطيّبين الطاهرين،

أقضها له أحسن ما يقضيها من تستشفعون بأعز الخلق عليه. (١)

## الأمر السابع والأربعون:

## الإستغاثة به، والتوجّه إليه، وعرض الحاجة عليه

فإنّه الغوث، كما في الزيارة المرويّة عنه (٢) وغياث لمن استغاث به، كما في قضيّة أبي الوفاء المذكورة في البحار وغيره (٢) وهو الكهف الحصين، وغياث المضطرّ المستكين، وملجأ الهاربين، ومنجي الخائفين وعصمة المعتصمين، كما ورد في حقّه وفي حقّ آبائه الطاهرين في الدعاء المرويّ عن زين العابدين، في أيّام شهر شعبان المعظم (١)

وفي الزيارة الجامعة: «فاز من تمسّك بكم، وأمن من لجأ إليكم» (٥٠) إلى غير ذلك من الشواهد الكثيرة للمطلوب، بل يمكن أن يقال:

إنّ وظيفة الرعيّة، كما نشاهده في أحوال الناس عامّة، الرجوع في مهمّاتهم ودفع أعدائهم إلى رئيسهم، في كلّ زمان، كما كان ذلك عادة أهل الولاية والعرفان في جميع الأحيان، حيث كانوا يبتّون شكواهم ويرفعون حوائجهم إلى أثمتهم على كما هو واضح للمتتبّع في أخبارهم والعارف بآثارهم.

بل يمكن أن يقال: إنّ من جملة فوائد وجود الإمام ووظائفه وعاداته ومناصبه على ما يظهر من الروايات إعانة الملهوفين، وإغاثة المستغيثين، بل لا ريب في أنّ أحداً من الناس إذا كان من رعية رئيس قادر مطاع وبُغي عليه دله أحبّته إلى التظلّم لدى ذلك الرئيس، ولو ترك، ذمّه العقلاء بتركه عرض حاجته عليه.

<sup>(</sup>١) إلى الله، خ. (٢) البحار: ٩٣/١٠٢.

<sup>(</sup>٣) الدعوات: ١٩١ ح ٥٣٠، عنه البحار: ٣٦/٩٤ ذح٢٢.

<sup>(</sup>٤) الإقبال: ٣٠٠/٣. (٥) البحار: ١٣٠/١٠٢.

ومن هنا يمكن أن يقال: لو تركنا الإقبال على صاحبنا ومولانا هي في مهمّاتنا وحوائجنا، لم نامن من الخذلان، لأنّا تركنا وظيفتنا الّتي أمرنا الله تعالى بها كما يظهر ممّا ورد في قوله تعالى: ﴿فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله﴾(١) المفسّر في حديث جابر بالأوصياء على (٢)

فوظيفة كلّ أحد أن لا يلتجئ في أموره إلاّ إلى إمام زمانه وإن ترك ذلك وأصابه ما أصابه كان من الملومين الخاسرين، المخاطبين بقوله تعالى:

### ﴿الم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها﴾ (٢)

وأمرنا أيضاً بأن نأتي البيوت من أبوابها وجعل الإمام والحجّة في كلّ زمانه بابه الّذي يؤتى منه، وأمرنا بالتضرّع إليه بوسيلته،

فإذا عرفت ذلك ، فنقول: لا فرق بين حضور الإمام وغيبته ، فإنه صاحب المرأى والمسمع ، كما في زيارته المأثورة عنه ، ولا يخفى على الإمام شيء من أحوال الأنام ، كما هو المصرّح به في الروايات المستفيضة ، بل المتواترة معنى ، بل هو من القطعيّات عندنا ، وليست الجدران والجبال والستور حائلة بينه وبين أحد من الخلق ، كما ورد في الاخبار .

الدور السيّد الأجلّ عليّ بن الدور السيّد الأجلّ عليّ بن طاووس (ره) في كشف المحجّة، نقلاً عن كتاب الرسائل للشيخ الاقدم محمّد بن يعقوب الكليني (ره) عمّن سمّاه، قال: كتبت إلى أبي الحسن على العسن المحبّة عمّن سمّاه،

أنَّ الرجل يحبُّ أن يفضي إلى إمامه ما يحبُّ أن يفضي إلى ربَّه، قال:

فكتب على: إن كانت لك حاجة فحر"ك شفتيك، فإنّ الجواب يأتيك. (٤٠)

يقول مصنف هذا الكتاب محمد تقي الموسوي الإصفهاني ثبته الله تعالى بالفول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة: قد كثرت علي الديون، وضاقت بي الأحوال في بعض من السنين الماضية، فدخل شهر رمضان، فتوجّهت إليه، وعرضت

<sup>(</sup>۱) الجمعة: ۱۰. (۲) الإختصاص: ۱۲٤. (۳) النساء: ۹۷. (٤) كشف المحجّة: ۱۵۳.

حاجتي عليه صلوات الله وسلامه عليه في وقت السحر من بعض الليالي، فلمّا صلّيت الفجر في المسجد، ورجعت إلى منزلي نمت، فتشرّفت بلقائه في في المنام، فقال لي بالفارسية: «قدرى بايد صبر كنى، تا از مال خاص دوستان خاص خود بگيريم وبتو برسانيم»

فانتبهت من رقدتي، فوجدت الهواء طيّبة، وقد زال عنّي الهمّ والكرب، فما مضت إلاّ أشهر قليلة إذ جاءني بعض المتديّنين بوجوه قد أدّيت بها ديوني، وقال لي: هذا من سهم الإمام عليها، والحمد لله ربّ العالمين وليّ الانعام.

تنبيه: إعلم أنّ الإستغاثة به وعرض الحاجة عليه ليست مقيّدة بلسان خاصّ، وكيفيّة خاصّة، ووقت مخصوص، بل المهمّ في ذلك إصلاح القلب، والتوجّه التامّ، والتوبة عن الآثام، واليقين الثابت، والإعتقاد الراسخ،

ولكن قد ورد للإستغاثة وعرض الحاجة كيفيّات ودعوات ورقعات ينبغي استعمالها، منضمّة إلى مانبّهنا عليه، ليكون أبلغ في التقرّب إليه، وآكد في التحبّب لديه، سنذكرها في خاتمة الكتاب إن شاء الله تعالى.

# الأمرالثامن والاربعون: دعوة الناس إليه، ودلالتهم عليه

وهذا من أعظم الطاعات، وأوجب العبادات، ويدلّ على فضله تمام ما ورد في فضل الأمر بالمعروف من الآيات والروايات، وجميع ما ورد في فضل هداية العباد، وإرشادهم إلى سبيل الرشاد، مضافاً إلى أنّ أفضل الخلق بعدهم من أحبّهم، ودعا الناس إليهم، كما في الرواية.

وأنّ العالم الّذي يعلّم الناس معالم دينهم ويدعوهم إلى إمامهم ، أفضل من سبعين الف عابد . (١)

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ٧، عنه البحار: ١٨/٢ ح٤٥.

حث الله عز وجل على بر اليتامى لانقطاعهم عن آبائهم، فمن صانهم صانه الله، ومن أكرمهم أكرمه الله، ومن مسح يده برأس يتيم رفقاً به، جعل الله له في الجنّة بكلّ شعرة مرّت تحت يده قصراً أوسع من الدنيا بما فيها، وفيها ما تشتهى الانفس، وتلذّ الاعين، وهم فيها خالدون.

وقال الإمام: وأشد من يتم هذا اليتيم يتيم ينقطع عن إمامه، لا يقدر على الوصول إليه ولا يدري كيف حكمه فيما يبتلي به من شرائع دينه.

ألا فمن كان من شيعتنا عالماً بعلومنا، وهدى الجاهل بشريعتنا، المنقطع عن مشاهدتنا، يتيم في حجره، ألا فمن هداه وأرشده وعلمه شريعتنا كان معنا في الرفيق الأعلى، حدّثني بذلك أبي، عن آبائه، عن رسول الله ﷺ.

وقال علي بن أبي طالب على: من كان من شيعتنا، عالماً بشريعتنا، وأخرج ضعفاء شيعتنا من ظلمة جهلهم إلى نور العلم الذي حبوناه به، جاء يوم القيامة وعلى رأسه تاج من نور يضيء لاهل جميع تلك العرصات، وحلة لايقوم لاقل سلك منها الدنيا بحذافيرها.

<sup>(</sup>١)التحريم: ٦.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢١١/٢ ح١، عنه الوافي: ٥/ ٦٨٣ ح٨، والبحار: ٨٦/٧٤ ح١٠١.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٨٩٣.

ثمّ ينادي مناد: يا عباد الله، هذا عالم من تلامذة بعض آل محمّد على ألا فمن أخرجه في الدنيا من حيرة جهله، فليتشبّث بنوره، ليخرجه من حيرة ظلمة هذه العرصات إلى نزه الجنان، فيخرج كلّ من كان علّمه في الدنيا خيراً، أو فتح عن قلبه من الجهل قفلاً، أو أوضح له عن شبهة.

قال على المراة عند الصدّيقة فاطمة الزهراء هي، فقالت لها:

إنّ لي والدة ضعيفة وقد لبس عليها في أمر صلاتها شيء، وقد بعثتني إليك أسالك فأجابتها فاطمة عن ذلك فثنيت، فأجابتها، ثمّ ثلّتُت فأجابتها إلى أن عشرت، فأجابت، ثمّ خجلت من الكثرة،

فقالت: لا أشق عليك يابنت رسول الله على الله

قالت فاطمة ﷺ: هاتي وسلي عمّا بدا لك، أرأيت من اكترى يوماً يصعد إلى سطح بحمل ثقيل، وكراؤه مائة ألف دينار أيثقل عليه؟ فقالت: لا.

فقالت: اكتريت أنا لكلّ مسالة باكثر من ملء ما بين الثرى إلى العرش لؤلؤاً، فأحرى أن لا يثقل علي " سمعت أبي الله يقط يقول: إنّ علماء شيعتنا يحشرون فيخلع عليهم من خلع الكرامات على قدر كثرة علومهم، وجدّهم في إرشاد عباد الله، حتى يخلع على الواحد منهم ألف ألف حلّة من نور.

ثمّ ينادي منادي ربّنا عزّ وجلّ: أيهّا الكافلون لأيتام آل محمّد، الناعشون لهم عند انقطاعهم عن آبائهم الّذين هم أثمّتهم، هؤلاء تلامذتكم، والأيتام الّذين كفّ لتموهم ونعشتموهم (۱) فاخلعوا عليهم خلع العلوم في الدنيا، فيخلعون على كلّ واحد من أولئك الايتام على قدر ما أخذوا عنهم من العلوم، حتّى أن فيهم - يعني في الايتام - لمن يخلع عليه مائة الف خلعة (۱)، وكذلك يخلع هؤلاء الايتام على من تعلّم منهم.

ثمّ إنّ الله تعالى يقول: أعيدوا على هؤلاء العلماء، الكافلين للأيتام، حتّى

نعشه: رفعه. (۲)حلّة، خ.

تتموا لهم خلعهم، وتضعفوها، فيتم لهم ماكان لهم قبل أن يخلعوا عليهم، ويضاعف لهم، وكذلك من برتبتهم، ممّن يخلع عليه على مرتبتهم.

وقالت فاطمة ﷺ: يا أمة الله، إنّ سلكاً من تلك الخلع لأفضل ممّا طلعت عليه الشمس ألف ألف مرّة، وأفضل، فإنّه مشوب بالتنغيص (١) والكدر. (٢)

وقال الحسن بن علي على فضل كافل يتيم آل محمد، المنقطع عن مواليه، الناشب في تيه الجهل، يخرجه من جهله، ويوضّح له ما اشتبه عليه، على فضل كافل يتيم يطعمه ويسقيه، كفضل الشمس على السهى. (٢)

وقال الحسين بن علي على الله على الله عنا محنتنا باستتارنا فواساه من علومنا، التي سقطت إليه، حتى أرشده وهداه، إلا قال الله تعالى له: يا أيّها العبد الكريم المواسي، أنا أولى بهذا الكرم، اجعلوا له يا ملائكتي في الجنان بعدد كلّ حرف علّمه ألف ألف قصر، وضمّوا إليها مايليق من ساير النعم وقال علي بن الحسين على أوحى الله تعالى إلى موسى: حبّني إلى خلقي، وحبّب خلقى إلى " قال: يا رب"، كيف أفعل؟

قال: ذكّرهم الآئي ونعمائي ليحبّوني فلئن تردّن آبقاً عن بابي، أو ضالاً عن فنائى، أفضل لك من عبادة مائة (١٤) سنة، بصيام نهارها وقيام ليلها.

قال موسى: ومن هذا العبد الآبق منك؟ قال: العاصي المتمرّد، قال: فمن الضال عن فنائك؟ قال: الجاهل بإمام زمانه يعرّفه، والغائب عنه بعد ما عرّفه، الضال عن فنائك؟ قال: الجاهل بإمام زمانه يعرّفه شريعته، وما يعبد به ربّه، ويتوسّل به إلى مرضاته،

قال علي بن الحسين عليه الصلاة والسلام: فأبشروا معاشر علماء شيعتنا بالثواب الأعظم، والجزاء الأوفر. (٥)

<sup>(</sup>١) يقال: ينغّص الله عليه العيش تنغيصاً: أي كدره.

<sup>(</sup>٢) تفسير الإمام العسكري على: ٣٤٠ ح٢١٦، عنه البحار: ٣/٢ ح٣.

<sup>(</sup>٣) : هي كوكب خفيّ من بنات نعش الصغرى. (٤) مائة الف، خ.

<sup>(</sup>٥) تفسير الإمام ( ま: ۲۲۲ ح ۲۱۹ ، عنه البحار: ۲/۶ ح ٦ .

وقال محمّد بن علي على العالم كمن معه شمعة تضيء للناس، فكل من أبصر بشمعته دعا له بخير، وكذلك العالم معه شمعة تزيل ظلمة الجهل والحيرة، فكل من أضاءت له، فخرج بها من حيرة، أونجا بها من جهل، فهو من عتقائه من النار، والله يعوضه عن ذلك بكل شعرة لمن أعتقه ما هو أفضل له من الصدقة بمائة ألف قنطار على غير الوجه الذي أمر الله عز وجل به، بل تلك الصدقة وبال على صاحبها ، لكن يعطيه الله ما هو أفضل من مائة ألف ركعة بين يدى الكعبة . (۱)

وقال جعفر بن محمد على علماء شيعتنا مرابطون (٢٠ في الثغر ٢٠ الذي يلي إبليس وعفاريته، يمنعونهم عن الخروج على ضعفاء شيعتنا، وعن أن يسلط عليهم إبليس وشيعته النواصب، ألا فمن انتصب لذلك من شيعتنا كان أفضل ممّن جاهد الروم والترك، والخزر (١٠ ألف ألف مرّة، لانّه يدفع عن أديان محبينا وذلك يدفع عن أبدانهم. (٥)

وقال موسى بن جعفر على: فقيه واحد ينقذ يتيماً من أيتامنا المنقطعين عنا، وعن مشاهدتنا، بتعليم ما هو محتاج إليه، أشد على إبليس من الف عابد، لأن العابد همّه ذات نفسه فقط، وهذا همّه مع ذات نفسه ذات عباد الله وإمائه، لينقذهم من يد إبليس ومردته، فذلك هو أفضل عند الله من ألف ألف عابد. (1) وقال على بن موسى الرضا على يقال للعابد يوم القيامة:

نعم الرجل كنت همَّتك ذات نفسك وكفيت الناس مؤونتك، فادخل الجنّة.

<sup>(</sup>١)تفسير الإمام ﷺ: ٣٤٧ ح ٢٢٠، الإحتجاج: ٨/١، عنهما البحار: ٤/٢ ح٧.

<sup>(</sup>٢) المرابطة: ملازمة ثغر العدوّ. (٣): ما يلى دار الحرب وموضع المخافة من فروج البلدان.

<sup>(</sup>٤): اسم جبل، خزر العيون أي ضيّقها.

<sup>(</sup>٥) تفسير الإمام عنهما البحار: ٢/١ م ١٤٠٠ عنهما البحار: ٢/٥ ح٨٠

<sup>(</sup>٦) تفسير الإمام ﷺ: ٣٤٣ - ٢٢٢، الإحتجاج: ٨/١ س١٩، عنهما البحار: ٢/٥ ح٩.

ألا إنّ الفقيه من أفاض على الناس خيره، وأنقذهم من أعدائهم، ووفّر عليهم نعم جنان الله، وحصّل لهم رضوان الله تعالى.

ويقال للفقيه: يا أيها الكافل لايتام آل محمد، الهادي لضعفاء محبيه ومواليه، قف حتى تشفع لكل من اخذ عنك، أو تعلم منك، فيقف فيدخل الجنة، ومعه فئام وفئام (۱) حتى قال عشراً، وهم الذين أخذوا عنه علومه، وأخذوا عمن أخذ عنه إلى يوم القيامة، فانظروا كم فرق ما بين المنزلتين. (۱)

وقال محمد بن علي على إن من تكفّل بايتام آل محمد على المنقطعين عن إمامهم المتحيّرين في جهلهم، الأسراء في أيدي شياطينهم، وفي أيدي النواصب من أعدائنا، فاستنقذهم منهم، وأخرجهم من حيرتهم، وقهر الشياطين برد وساوسهم، وقهر الناصبين بحجج ربّهم، ودليل أثمّتهم، ليفضّلون عند الله على العباد بأفضل المواقع، بأكثر من فضل السماء على الأرض، والعرش والكرسي والحجب (على السماء) وفضلهم على هذا العابد كفضل القمر ليلة البدر على أخفى كوكب في السماء. (ث)

وقال عليّ بن محمّد على: لولا من يبقى بعد غيبة قائمكم أن من العلماء الداعين إليه، والدالين عليه، والذابين عن دينه بحجج الله، والمنقذين لضعفاء عباد الله من شباك إبليس ومردته، ومن فخاخ (أن النواصب، لما بقي أحد إلاّ ارتد عن دين الله، ولكنّهم الّذين يمسكون أزمّة قلوب ضعفاء الشيعة، كما يمسك صاحب السفينة سكّانها، أولئك هم الافضلون عند الله عزّ وجلّ. (1)

<sup>(</sup>١)الفثام: الجماعة من الناس، وفسّر من خطبة أمير المؤمنين ﷺ في يوم الغدير بمائة الف.

<sup>(</sup>٢) تفسير الإمام ﷺ: ٣٤٤ ح٢٢٢، الإحتجاج: ١/٩، عنهما البحار: ٢/٥ ح١٠ و٧/٢٢٥ ح١٤٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير الإمام ﷺ: ٣٤٤ - ٢٢٤، الإحتجاج: ٩/١، عنهما البحار: ٢/٢ - ١١٠.

<sup>(</sup>٤) قائمنا، ب. (٥) الفخ: المصيده.

<sup>(</sup>٦) تفسير الإمام على: ٣٤٤ - ٢٢٥، الإحتجاج: ٩/١، عنهما البحار: ٢/٢ -١١٢.

وقال الحسن بن علي على التي علماء شيعتنا القوامون بضعفاء محبينا وأهل ولايتنا يوم القيامة والانوار تسطع من تيجانهم، على رأس كل واحد منهم تاج بهاء قد انبثت (۱) تلك الانوار في عرصات القيامة ودورها مسيرة ثلاثمائة الف سنة، فشعاع تيجانهم ينبث فيها كلها،

فلا يبقى هناك يتيم قد كفّلوه، ومن ظلمة الجهل انقذوه، ومن حيرة التيه اخرجوه، إلا تعلّق بشعبة من انوارهم، فرفعتهم إلى العلوّ، حتّى تحاذي بهم فوق الجنان، ثمّ تنزلهم على منازلهم المعدّة في جوار اساتيذهم ومعلّميهم، وبحضرة اثمّتهم، الذين كانوا يدعون إليهم، ولايبقى ناصب من النواصب يصيبه من شعاع تلك التيجان إلاّ عميت عينه، واصمّت أذناه، وأخرس لسانه، وتحوّل عليه اشد من لهب النيران، فيحملهم حتّى يدفعهم إلى الزبانية، فيدعوهم إلى سواء الجحيم، إنتهى الحديث الشريف بطوله. (٢)

ويدل على المقصود قول الله عز وجل في سورة النحل: ﴿ ادع إلى سبيل ربَّك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي احسن الآية (٢٠).

والكلام في الإستشهاد بالآية الشريفة مبنى على ثلاثة أمور:

الأول: أنّ ظاهر الخطاب وإن كان متوجّها إلى رسول الله على ولكن مفاده تكليف عام لسائر أهل المعرفة والديانة، بشهادة الآيات والروايات الدالة على لزوم الدعوة والدلالة كقوله تعالى: ﴿إنّ الّذين يكتمون ما أنزلنا من البيّنات والهدى من بعد ما بيّناه للناس في الكتاب أولئك يلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون﴾(١)

وقوله تعالى: ﴿ولتكن منكم أمّة يدعون إلى الخير ويامرون بالمعروف ... ﴾ (٥) وقد ورد أنّ القرآن نزل بإيّاك اعني واسمعي يا جارة، مضافاً إلى دلالة

<sup>(</sup>١): انتشرت.

<sup>(</sup>٢): ٢٤٥ ح٢٢٦، الإحتجاج: ١٠/١، عنهما البحار: ٢/٢ ح١٣ و٧/٢٢٥ ضمن خ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) النحل: ١٢٥. (٤) البقرة: ١٥٩. (٥) آل عمران: ١٠٤.

العقل، من حيث أنّ الغرض من بعث الانبياء ونصب الاوصياء وجعل العلماء، وحثّهم على بثّ العلم ورواية الاحاديث، وترغيب الناس إليهم وأمرهم بسؤال أهل الذكر، إنّما هو لمعرفة سبيل الله، والوصول إلى طريق النجاة والسعادة،

فظهر أنَّ الدعوة إلى سبيل الربِّ وظيفة كلِّ مسلم عارف.

الامر الثاني: لا ريب في أنّ المراد بسبيل الربّ هو السبيل الذي يحصل بسلوكه رضى الله تعالى، كما أنّه لا ريب في كون ذلك السبيل معرفة الائمة، واتباعهم، فهي العلّة التامّة الّتي لا يحصل رضى اللّه تعالى عن العبد بدونها، وإن كان معتقداً بالتوحيد والنبوّة، كما أنّ معرفة مولانا صاحب الزمان عمّل الله تعالى فرجه وأتباعه، هي العلّة التامّة لرضى اللّه تعالى عن العبد، الّتي لا يحصل رضى اللّه تعالى عنه، ونجاته بدونها، وإن كان مقرآ معتقداً بسائر الائمة.

ولذلك اختص منصب الشفاعة بمولانا الحجّة في الحديث الذي قدّمناه أيضاً عن النبي على المناه أيضاً عن النبي على المناه أي المناه أي المناه أي المناه أي المناه أي المناه أي المناه أله المناه المناه أله المناه أله المناه المنا

وقد ورد في الزيارة الجامعة: أنتم السبيل الأعظم، والصراط الأقوم (٢) وهذا لا ينافي تفسير السبيل بدين الله، ونحوه، لما ذكرنا من أنّ كمال الدين ليس إلا بمعرفة الإمام على ولهذا نزل قوله تعالى: ﴿اليوم أكملت لكم دينكم ... ﴾(١)، بعد أن نصب النبي على أمير المؤمنين على للخلافة، ودلّ على معرفته ومعرفة الائمة من بعده على فتحصل ممّا ذكرنا حرمة الكتمان، ووجوب الدعوة إلى معرفة مولانا صاحب الزمان على، وإطاعته بحكم الآية الشريفة.

 <sup>(</sup>۱ و۲) تقدّم ج ۱/۱۰۱ ح ۲٤۲ و ۲٤۱.
 (۲) البحار: ۱۰۱/۱۰۲.
 (٤) المائدة: ٣.

الامر الثالث: أنّ للدعوة إليه كيفيّات ثلاث، بحسب اقتضاء الحال وتفاوت مراتب المدعويّن في النقص والكمال، فقد يجب إعمال جميع مراتب الدعوة، وقد يحصل الفرض بإعمال بعضها، فأوّل مراتب الدعوة بحسب الشأن والرتبة: الدعوة بالحكمة، ولهذا قدّم ذكرها على الموعظة والمجادلة.

وقد فُسرت الحكمة في بعض الروايات بطاعة الله ومعرفة الإمام، وفي بعضها بمعرفة الإمام واجتناب الكبائر التي أوجب الله عليها النار والعقاب، وفي بعضها بالمعرفة والتفقّه في الدين، وقد روي غير ذلك أيضاً.

والكلمة الجامعة لمعنى جميع ما ذكر في ذلك: العلم والعمل، وهو المناسب للمعنى اللغوي أيضاً، فإنها مستعارة من الحكمة بفتحتين: ما أحاط بحنكي الدابّة من لجامه، يمنعها من الخروج، وكذلك العلم والعمل يمنعان صاحبهما من الخروج عن طاعة الله عزّ وجلّ، والدخول في طاعة الشيطان، والورود في المزلات، والإقتحام في الهلكات، كما قال الله تعالى:

﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا إِذَا مُسَّهُمُ طَائَفُ مِنَ الشَّيْطَانُ تَذَكِّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ ﴾(١)

﴿ ومن يتَّق اللَّه يجعل له مخرجاً ﴾ (٢) ولذلك قال عزَّ من قائل:

﴿ومن يؤت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً وما يذكّر إلا أولُو الالباب ﴾ (٢)

فمن وفَّق للعلم والعمل فاز حقيقة بمعرفة الأئمَّة ﷺ وهي الخير الكثير.

180٩ ومن هنا يظهر لك معنى ما ورد من تفسير الخير الكثير بمعرفة أمير المؤمنين والأئمة (١٤ ومعنى قول الصادق على : نحن أصل الخير، وفروعه طاعة الله وعدونا أصل الشر، وفروعه معصية الله، الخبر (٥) فتدبّر في هذا المقام، ليتضح لك المرام وقد ظهر لك بما بيناه، أنّ طرق الدعوة إليه أربعة :

<sup>(</sup>١)الطلاق: ٢. (٢) الاعراف: ٢٠١. (٣) البقرة: ٢٦٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير القمّيّ: ٢/١١، عنه البرهان: ٢/٩٥ ح٨.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٨/ ٢٤٢ ح٣٣٦، عنه الوسائل: ١٨/٧٨ ح٢٤، والوافي: ١٠٦٧/٥ ح١٠.

الأولى: الدعوة إليه، باستعانة الحكمة العلمية.

والثانية: الدعوة بالحكمة العمليّة.

والثالثة: الدعوة بالموعظة الحسنة.

والرابعة: الدعوة بطريق المجادلة بالتي هي أحسن. إذا عرفت ما ذكرناه فنقول: إنّ الدعوة بالحكمة العلميّة تحصل ببيان وجوب معرفة المدعوّ إليه وكيفيّة المعرفة، ووسائل المعرفة، وبيان صفاته وخصائصه وفضائله ودلالاته، وبيان وظائف الناس بالنسبة إليه، وذكر ما يوجب الزلفة لديه ونحو ذلك.

والدعوة بطريق الحكمة العمليّة: تحصل بمواظبة الداعي، فيما هو وظيفته في كلّ مرتبة من المراتب المذكورة، واهتمامه فيما يبعث الناس على الرغبة في مراقبة حقوق الإمام، وتكميل معرفته ليتاسّى العارف به في الاعمال، ويتنبّه الجاهل للسؤال، ولهذا القسم من الدعوة تأثير خاص في القلوب، وامتياز تام لحصول المطلوب.

• 127- ولذاقال الصادق على: «كونوا دعاة للناس بغير السنتكم» الحديث. (١) وأمّا الدعوة بالموعظة الحسنة: فهي تحصل بالنصح، والترغيب، والترهيب، وبيان ما يترتّب على معرفة الحجّة، ومراقبة حقوقه من الثواب، وما يترتّب على الجهل به، وترك اتباعه، والمسامحة في أداء حقوقه، من النكال والعذاب، على حسب ما يقتضيه الحال، ويبعث على الإجابة والإمثتال.

1871 ـ وأمّا المجادلة بالّتي هي أحسن فعن الصادق ﷺ: يعني بالقرآن .(١٠) 187٢ ـ وعن العسكري ﷺ ما حاصله:

أنَّها المجادلة بالحجَّة والبرهان، من غير أن تردّ حقًّا أو تدَّعي باطلاً. (٦)

<sup>(</sup>١)الكافي: ٧٨/٢ ح١٤، عنه البحار: ٣٠٣/٧٠ ح١٣، والوسائل: ١٩٤/١١ ح١٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمّيّ: ٢/ ٣٩٢، عنه البرهان: ٤٦٣/٣ ح١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الإمام ﷺ: ٧٢٥ ح٣٢٢، عنه البرهان: ٣/٣٦٤ ح٣، والبحار: ٢/١٢٥ ح٢.

أقول: ولتفصيل الكلام في كلّ من الاقسام مقام آخر،

وفيما ذكرناه كفاية لأولي الافهام، ويأتي في الأمر الثاني والخمسين ما ينفعك في هذا الباب، إن شاء الله تعالى.

### الأمر التاسع والأربعون:

### مراقبة حقوقه سلام الله عليه والمواظبة على أدائها

ومراعاة الوظائف بالنسبة إليه، فإنّ الإمام أعظم حقّاً بعد الله ورسوله على جميع أهل العالم، نظراً إلى المراتب الّتي خصّه الله تعالى بها دون سائر الخلق، وانّه الواسطة في وصول كلّ فيض إليهم، ويرشد إلى ذلك أيضاً ما مرّ في الباب الخامس من أهمية حقّ قرابة النبيّ على من القربي النسبي. (۱)

١٤٦٣ وقد روي عنهم على: أنَّ ما كان للَّه تعالى من حقَّ فهو لنا.

1878 وقد روي أيضاً ما حاصله: إنّ قدر المؤمن عند الإمام بحسب قدر الإمام عنده، والشواهد لما ذكرناه كثيرة، وهي غير خفية على أهل البصيرة، وإذ قد تبيّن أنّ رعاية حقّ الله تعالى تحصل برعاية حقّه على فرعاية حقّه توجب القرب إلى الله والزلفى لديه، والإستخفاف بحقّه توجب البعد عن الله والتبغض إليه.

1870 ـ كما قال مولانا السجّاد على في دعاء أبي حمزة الثمالي: «أو لعلّك رايتني مستخفّاً بحقّك فأقصيتني» إلخ. (٢)

# الامرالمتمّم للخمسين: خشوع القلب لذكره

والإهتمام فيما يوجب الخشوع، بالمراقبة والحضور في مجالس أحبّائه، وتذكّر حقوقه ومصائبة، والإجتناب عمّا يوجب القسوة والتجافي عن المجالس، الموجبة للحسرة والندامة في قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) تقدّم ج١/٥٥٠ ح ٧٦٧ ـ ٧٦٨. (٢) الصحيفة السجاديّة الجامعة: ٢٢٢ دعاء ١١٦.

﴿ أَلَم يَأْنَ لَلَّذَيْنَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قَلُوبِهِمَ لَذَكُرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابِ مِنْ قَبَلَ فَطَالَ عليهم الأمد فقست قلوبهم وكثير منهم فاسقون ﴿ (١) كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابُ مِنْ قَبَلُ فَطَالًا عليهم الأمد فقست قلوبهم وكثير منهم فاسقون ﴿ (١) لَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

## الأمر الواحد والخمسون: أن يظهر العالم علمه

1877 ففي الكافي: قال النبي ﷺ: إذا ظهرت البدع في أمّتي، فليظهر العالم علمه، فمن لم يفعل فعليه لعنة الله. (٢)

١٤٦٧ وفيه: بسند صحيح عن الصادق على قال: قال رسول الله على:

إذا رأيتم أهل الريب والبدع من بعدي، فأظهروا البراءة منهم، وأكثروا من سبّهم والقول فيهم والوقيعة، وباهتوهم كي لا يطمعوا في الفساد في الإسلام ويحذرهم الناس ولا يتعلّمون من بدعهم، يكتب الله لكم بذلك الحسنات، ويرفع لكم به الدرجات في الآخرة. (٢)

أقول: هذا عند الأمن من الضرر، وإلاّ كان التكليف التقيّة، كما يظهر لك ممّا يتلى عليك، فتدبّر.

### الأمر الثاني والخمسون:

التقيّة عن الأشرار: وكتمان الأسرار عن الأغيار:

187۸ عنى الكافي بإسناد صحيح عن أبي عبدالله في قول الله عز وجل : ﴿ أُولئك يؤتون أجرهم مرّتين بما صبروا ﴾ (١) قال: بما صبروا على التقية ، ﴿ ويدرؤون بالحسنة السيّئة ﴾ ، قال: الحسنة التقيّة ، والسيّئة الإذاعة . (٥)

<sup>(</sup>۱) الحديد: 17. (۲) الكافي: 1/30-7، عنه الوافي: 1/257-7، والبحار: 1/77-07.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/ ٣٧٥ - ٤، عنه الوافي: ١/ ٢٤٥ ح٥، والبحار: ٢٠٢/٧٤ - ٤١.

<sup>(</sup>٤) القصص: ٥٤. (٥) الكافي: ٢١٧/٢ ح١، عنه البحار: ٤٢٢/٧٥ ح ٨١.

### ١٤٦٩ وفيه: في الصحيح عنه ﷺ، قال:

التقيّة ترس المؤمن، والتقيّة حرز المؤمن، ولا إيمان لمن لا تقيّة له، إنّ العبد ليقع إليه الحديث من حديثنا فيدين الله عزّوجل به فيما بينه وبينه، فيكون له عزا في الدنيا ونوراً في الآخرة، وإنّ العبد ليقع إليه الحديث من حديثنا فيذيعه، فيكون له ذلاً في الدنيا وينزع الله عزّ وجلّ ذلك النور منه. (۱)

• ١٤٧ ـ وفيه في الصحيح، عن هشام الكندي، قال:

سمعت أبا عبدالله عله الصلاة والسلام يقول: إيّاكم أن تعملوا عملاً يعيّرونا به، فإنّ ولد السوء يعيّر والده بعمله، كونوا لمن انقطعتم إليه زيناً، ولا تكونوا عليه شيناً صلّوا في عشائرهم، وعودوا مرضاهم، واشهدوا جنائزهم، ولا يسبقونكم إلى شيء من الخير، فأنتم أولى به منهم والله ما عبد الله بشيء أحب إليه من الخباء، قلت: وما الخباء؟ قال: التقيّة. (٢)

العدم المهموم لنا، المغتم تخر، عنه عنه قال: نفس المهموم لنا، المغتم لظلمنا تسبيح، وهمة لامرنا عبادة، وكتمانه لسرّنا جهاد في سبيل الله.

قال محمّد بن سعيد أحد رواة هذا الحديث:

أكتب هذا بالذهب، فما كتبت شيئاً احسن منه. (٦)

18۷۲ - وفي الإكمال عن الصادق على - وقد سئل عن أفضل ما يستعمله المؤمن في ذلك الزمان، يعني زمان غيبة الإمام -

قال 🕮 : حفظ اللسان، ولزوم البيت. 😘

١٤٧٣ وفي تفسير النيسابوري: أنّه قرئ عند ابن مسعود قوله تعالى:

<sup>(</sup>١)الكافي: ٢/ ٢٢١ ح٣٢، عنه الوافي: ٥/ ٦٩٤ ح٢١، والبحار: ٥٧/٧٥ ح١٠٣.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/٢١٩/ح١١، عنه الوافي: ٥/٦٨٩ ح١١، والبحار: ٢٥/٧٥ ح٩١.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢٢٦/٢ ح١٦، عنه الوافي: ٥/٤٠٥ ح١٦، والبحار: ٥٨/٧٥ ح٣٣.

<sup>(</sup>٤) كمال الدين: ١/ ٣٣٠ ح١٥، عنه البحار: ١٥/٥٢ ح ٦٦.

أقول: والروايات في هذا الباب كثيرة، تركنا ذكرها حذراً عن الإطالة، والمهم في هذا المقام دفع ما ربما يسبق إلى بعض الاوهام، من وقوع الاختلاف في الاخبار المروية عن الائمة الاطهار المن لم يمعن النظر فيها، ولم يتدبر حق التدبر فيوهمه في بادئ النظر تطرق التهافت بين الروايات، من حيث أمرهم في بعضها بالدعوة والاظهار، وفي بعضها بالكتمان والإستتار.

وتوضيح ذلك بحسب ما استفدنا من الاخبار ببركة الائمة الابرار على:

أنَّ الناس على قسمين: إمَّا عالم عارف بالحقِّ، أو غير عالم،

والقسم الثاني منهم على ثمانية أصناف:

الصنف الأوّل: العوام الجاهلون الّذين لا يأبون عن قبول الحقّ إذا عرفوه.

الصنف الثاني: أهل الشبهة والحيرة، الذين هم بصدد تحقيق الحقّ، ولكن وقعوا في الشبهة والحيرة بسبب من الاسباب.

الثالث: أهل الضلال، الذين وقعوا في ذلك من جهة مجالسة المضلّين، أو خطائهم في طريق تحصيل العلم والمعرفة أو نحوهما، وهؤلاء الثلاثة يجب على العالم إرشادهم، وهدايتهم ودعوتهم عقلاً ونقلاً.

١٤٧٤ وقد روى عن النبيّ ﷺ ما حاصله:

«لان يهدي الله بك أحداً خير لك ممّا طلعت عليه الشمس». (٣)

الصنف الرابع: الجاحدون المعاندون للحقّ، الذين إذا ذكر الحقّ عندهم استهزؤا به، وسخروا بالإمام، وبالداعي إلى الحقّ.

الصنف الخامس: الجاحدون المعاندون الذين يصير إظهار الحقّ عندهم سبباً للضرر على النفس أو العرض أو المال، وهذان الصنفان يجب التقيّة عنهم، وكفّ اللسان عندهم عقلاً ونقلاً، كما لا يخفى على البصير.

<sup>(</sup>۱) المائدة: ١٠٥. (٢) تفسير النيسابوري: ٢/ ٤٩ س٦. (٣) البحار: ٢٩ <del>١٦٧/٢٩ ح</del>١٤.

16۷٥ ففي الكافي: بإسناد صحيح عن عبدالاعلى، قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: إنّه ليس من احتمال أمرنا التصديق له والقبول فقط، من إحتمال أمرنا ستره وصيانته من غير أهله، فاقرأهم السلام وقل لهم:

رحم الله عبداً اجتر مودة الناس إلى نفسه، حدّثوهم بما يعرفون، واستروا عنهم ما ينكرون، ثم قال في : والله ما الناصب لنا حرباً باشد علينا مؤنة من الناطق علينا بما نكره، الخبر. (١)

1877. وفيه: في حديث آخرعنه على المذيع لامرنا كالجاحد له. (۲) المذيع لامرنا كالجاحد له. (۲) المنام ا

الصنف السادس: ضعفاء العقول والمعرفة من أهل الإيمان الذين لا طاقة لهم بتحمّل الاسرار وقبولها أو بحفظها وسترها، وهذا الصنف أيضاً يجب كتمان الاسرار عنهم عقلاً ونقلاً، كما ذكر في الاحاديث السابقة.

١٤٧٨ وفي الكافي: في الصحيح، عن أبي جعفر على قال:

والله إنّ أحبّ أصحابي إليّ أورعهم وأفقههم وأكتمهم لحديثنا، وإنّ أسوأهم عندي حالاً وأمقتهم الذي إذا سمع الحديث ينسب إلينا ويروى عنّا فلم يقبله، اشمأز منه وجحده، وكفّر من دان به، وهو لا يدري لعلّ الحديث من عندنا خرج، وإلينا أسند، فيكون بذلك خارجاً من ولايتنا. (3)

1879 وفي بصائر الدرجات: بإسناده عن أبي عبدالله على قال: خالطوا الناس بما يعرفون، ودعوهم ممّا ينكرون، ولاتحملوا على أنفسكم وعلينا، إنّ

<sup>(</sup>١)الكافي: ٢٢٢/٢ ح٥، عنه الوافي: ٥/ ٦٩٨ ح٥، والبحار: ٧٤/٧٥ ح٢٢.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/ ٢٢٤ ضمن ح٨، عنه الوافي: ٥/ ٧٠٠ ح٨، والوسائل: ١١/ ٤٨٥ ح٢.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/٧/٧ ح٢، عنهالوافي: ٥/٦٨٦ ح٣، والبحار: ٤٢٣/٧٥ ح٨٢.

 <sup>(</sup>٤) الكافي: ٢٢٣/٢ ح٧، عنه الوافي: ٥/٩٩٦ ح٧، والبحار: ٥٩/٧٥ ح٢٤.

أمرنا صعب مستصعب، لا يحتمله إلا ملك مقرّب، أو نبيّ مرسل، أو عبد مؤمن امتحن الله قلبه للإيمان. (١)

المادق عن أبيه عن أبيه عن التقيّة يوماً عن المادق عن الله عن الله عن الله عن الله عند على بن الحسين عنه الله عند على بن الحسين عنه الله عنه الله عنه عنه عنه عنه الله عنه الل

إن علم العالم صعب مستصعب، لا يحتمله إلا نبي مرسل، أو ملك مقرب، أو عبد مؤمن امتحن الله قلبه للإيمان، قال: وإنّما صار سلمان من العلماء لانه أمرؤ منّا أهل البيت على فلذلك نسبه إلينا. (٢)

1 ٤٨١ ـ و بإسناده عن الباقر على قال: حديثنا صعب مستصعب، لا يحتمله إلا ملك مقرّب، أو نبي مرسل أو مؤمن ممتحن، أو مدينة حصينة، فإذا وقع أمرنا وجاء مهديّنا كان الرجل من شيعتنا أجرى من ليث، وأمضى من سنان، يطأ عدوّنا برجليه ويضرب بكفيّه، وذلك عند نزول رحمة الله وفرجه على العباد. (٣)

الصنف السابع: هم الذين ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم، بسبب إعراضهم عن الحق، واختيارهم الباطل فلا يؤثّر فيهم الدعوة، ولا ينفعهم الموعظة وان كان ضررهم مأموناً، لكن لا رجحان في دعوتهم، وإظهار الحقّ عندهم، بل الراجح ترك دعائهم، وإظهار الحقّ لديهم لانّه لا فائدة فيه:

﴿سواء عليهم ءأنذرتهم أم لم تنذرهم لايؤمنون﴾ (٤)

ولذلك ورد الامر في الروايات بترك دعائهم.

18۸۲ ففي الكافي: بإسناده عن ثابت أبي سعيد، قال: قال أبو عبدالله عن الثابت، مالكم وللناس، كفّوا عن الناس، ولا تدعوا أحداً إلى أمركم فوالله لو

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ٢٦ ح٢، عنه البحار: ٧١/٢ ح٣٠.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات: ٢٥ ح ٢١، عنه البحار: ٢/ ١٩٠ ح٥.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات: ٢٤ ح١٧، عنه البحار: ٣١٨/٥٢ ح١٧. (٤) البقرة: ٦.

أنّ أهل السماء والأرض اجتمعوا على أن يضلّوا عبداً يريد الله هداه ما استطاعوا، كفّوا عن الناس ولا يقول احدكم: اخي وابن عمّي وجاري، فإنّ الله عزّ وجلّ إذا أراد بعبد خيراً طيّب روحه، فلا يسمع بمعروف إلاّ عرفه، ولا بمنكر إلاّ أنكره، ثمّ يقذف الله في قلبه كلمة يجمع بها أمره. (1)

18۸۳ - وفي تحف العقول في وصايا الصادق على المؤمن الطاق مثل ذلك الكلام. (۲)

18۸٤ - وفي الكافي أيضاً: في الصحيح، عن الفضيل قال: قلت لابي عبدالله على الناس إلى هذا الامر؟ فقال: يا فضيل، إنّ الله إذا أراد بعبد خيراً أمر ملكاً فأخذ بعنقه حتى أدخله في هذا الامر طائعاً أوكارهاً. (٢)

1٤٨٥ ـ وفيه: في حديث آخر، عن الصادق على قال: لا تخاصمو إبدينكم الناس فإنّ المخاصمة ممرضة للقلب، إنّ الله عزّ وجلّ قال لنبيّه على:

﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبُتُ وَلَكُنَّ اللَّهِ يَهْدِي مِنْ يَشَاءُ ﴾ (٤)

وقال: ﴿ أَفَانَتَ تَكُرُهُ النَّاسُ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ (٥) . (٦)

الصنف الثامن: مجهول الحال، والمرادبه من لا تَعرف أنّه من أهل الدعوة والقبول أو ليس كذلك، ووظيفة العالم بالنسبة إلى هذا الشخص:

١٤٨٦ ما رواه الشيخ الاقدم محمّد بن الحسن الصفّار (ره) في البصائر:

بإسناده عن الاصبع بن نباتة، عن أمير المؤمنين على قال: سمعته يقول:

إنّ حديثنا صعب مستصعب خشن مخشوش، فانبذوا إلى الناس نبذاً،

فمن عرف فزيدوه، ومن أنكر فأمسكوا، لا يحتمله إلاّ ثلاث:

ملك مقرّب، أو نبيّ مرسل، أو عبد مؤمن امتحن الله قلبه للإيمان. (٧٠)

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢١٣/٢ ح٢، المحاسن: ٢٠١/١ ذح٣٩. (٢) تحف العقول: ٣١٢.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢١٣/٢ ح٣، عنه البحار: ٢٠٨/٦٨ ح١٣. (٤) القصص: ٥٦.

<sup>(</sup>٥) يونس: ٩٩٠. (٦) الكافي: ٢١٣/٢ ح٤، عنه الوافي: ١/٢٥٥ ح٧.

<sup>(</sup>٧) بصائر الدرجات: ٢١ ح٥، عنه البحار: ١٩٢/٢ ح٣٥.

١٤٨٧ و وإسناده عن فرات بن أحمد قال: قال علي على الله

إنّ حديثنا تشمئز منه القلوب، فمن عرف فزيدوهم، ومن أنكر فذروهم. (۱)

18۸۸ وفيه في حديث مرفوع عن أبي جعفر على قال: إنّ حديثنا هذا تشمئز منه قلوب الرجال، فمن أقر به فزيدوه، ومن أنكره فذروه، أنّه لا بدّ من أن تكون فتنة يسقط فيها كلّ بطانة ووليجة، حتى يسقط فيها من كان يشق الشعر بشعر تين حتى لا يبقى إلا نحن وشيعتنا(۱)

ورواه النعماني في كتاب الغيبة، وفيه بعد قوله: «قلوب الرجال» فانبذوه إليهم نبذاً، من اقرّ به فزيدوه ومن انكر فذروه. (٢)

# الأمرالثالث والخمسون: الصبر على الأذى والتكذيب وسائر المحن

إعلم يا أخي أنّ اللّه تبارك وتعالى شأنه قد امتحن عباده في زمان غيبة وليّه سلام الله عليه بأنواع المحن والبلايا ليميز الخبيث من الطيّب، فيرفع درجات الطيّبين ويجعل الخبيث بعضه على بعض فيركمه جميعاً في جهنم وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ما كان اللّه ليذر المؤمنين على ما أنتم عليه حتّى يميز الخبيث من الطيب ﴾ الآية (٤) وهذه سنة اللّه في الماضين والتالين، كما قال تعالى: ﴿أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنًا وهم لا يفتنون ولقد فتنّا الّذين من قبلهم﴾ الآية (٥) .

1 ٤٨٩ ـ وقال أمير المؤمنين ﷺ: أيّها الناس إنّ الله تعالى قد أعاذكم من أن يجوزعليكم، ولم يعذكم من أن يبتليكم وقد قال جلّ من قائل:

﴿ إِنَّ فِي ذلك لآيات وإن كنَّا لمبتلين ﴾ (١). (٧)

<sup>(</sup>١، ٢) بصائر الدرجات: ٢٣ ح١٢، ١٤، عنه البحار: ١٩٣/٢ ح٣٧، ٣٩.

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني: ٢٠٢ ح٣، عنه البحار: ١١٥/٥٢ ح٣٦.

 <sup>(</sup>٤) آل عمران: ۱۷۹. (٥) العنكبوت: ٢و٣. (٦) المؤمنون: ٣٠.

<sup>(</sup>٧) نهج البلاغة: ١٥٠، عنه البحار: ٥/ ٢٢٠ ح١٦.

أقول: ومن جملة تلك المحن والبلايا أنّك ترى كثيراً من أهل الباطل يعيشون في سعة وثروة، وهم اصحاب شوكة وقوة، وترى كثيراً من أهل الحق يعيشون في ضيق ومسكنة ولا يعتنى بهم، ولايقبل قولهم ويؤذيهم أهل الباطل قولاً وفعلاً ويستُهزؤون بهم، ويكذّبون ما يعتقدونه في أمر إمامهم، وغيبته وظهور دولته، وفي هذا المقام يتنازع النفس والعقل،

فالنفس تأمر باتباع أهل الباطل لتعيش في سعتهم وتلتذ من دنياهم الفانية، والعقل يأمر بالصبر على أذاهم، وتكذيبهم ويرغب في اتباع أهل الحق، وانتظار الدولة الحقة للفوز بالنعم الأخروية الباقية،

فالطيّب الفطن من اختار العقبي وصبر على ذلك التكذيب والأذي.

• 189- أنظر إلى ما قال أبو عبدالله الصادق به في صحيح طويل مروي في رفحة الكافي لحمران لم سأله إلى متى هؤلاء يملكون؟ أو متى الراحة منهم؟ فقلت: اليس تعلم أن لكل شيءمدة؟ قال: بلى،

فقلت: هل ينفعك علمك أنّ هذا الأمر إذا جاء كان أسرع من طرفة عين؟ إنّك لو تعلم حالهم عند الله عز وجلّ، وكيف هي كنت لهم أشدّ بغضاً، ولو جهدت وجهد أهل الأرض أن يدخلوهم في أشدّ ممّا هم فيه من الإثم لم يقدروا، فلا يستفزنك الشيطان، فإنّ العزة لله ولرسوله على وللمؤمنين، ولكنّ المنافقين لا يعلمون، ألا تعلم أنّ من انتظر أمرنا وصبر على ما يرى من الأذى والخوف هو غداً في زمرتنا، الحديث. (۱)

١٤٩١ وفي تحف العقول: في وصايا الصادق ﷺ لمؤمن الطاق:

يا بن النعمان، لا يكون العبد مؤمناً حتى تكون فيه ثلاث سنن: سنة من الله وسنة من الله وسنة من الله وسنة من الإمام، فأمّا الّتي من الله جلّ وعزّ فهو أن يكون كتوماً للأسرار يقول الله جلّ ذكره: ﴿عالم الغيب فلايظهر على غيبه احداً ... ﴾ (٢)

(٢) الجن: ٢٦.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٨/٧٦ ح٧، عنه البحار: ٢٥٤/٥٢ ح١٤٧.

وأمّا السنّة من رسول الله فهو أن يداري الناس ويعاملهم بالأخلاق الحنيفيّة وأمّا الّتي من الإمام فالصبر في الباساء والضرّاء حتّى ياتيه الله بالفرج. (١)

1897 وفي روضة الكافي أيضاً: بإسناده عن الحسن بن شاذان الواسطي، قال: كتبت إلى أبي الحسن الرضا أشكو جفاء أهل واسط وحملهم علي، وكانت عصابة من العثمانية تؤذيني،

فوقع بخطّه: إنّ اللّه تبارك وتعالى ذكره اخذ ميثاق أوليائنا على الصبر في دولة الباطل، فاصبر لحكم ربّك، فلو قد قام سيّد الخلق<sup>(٢)</sup> لقالوا:

﴿ ياويلنا من بعثنا من مرقدنا هذا ما وعد الرحمن وصدق المرسلون ﴾ (٢). (٤)

أقول: قوله ﷺ: لقالوا: هذا ما وعد الرحمن «إلخ» إشارة إلى أنّه يحييهم بإذن الله تعالى وينتقم منهم كما في الروايات.

1٤٩٣ وفي أصول الكافي: عن الصادق ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ:

سيأتي على الناس زمان لا ينال الملك فيه إلا بالقتل والتجبّر، ولا الغنى إلا بالغصب والبخل، ولا المحبّة إلا باستخراج الدين واتّباع الهوى،

فمن أدرك ذلك الزمان فصبر على الفقر وهو يقدر على الغنى، وصبر على البغضة وهو يقدر على العرّ آتاه الله البغضة وهو يقدر على المحبّة، وصبر على الذلّ وهو يقدر على العرّ آتاه الله ثواب خمسين صدّيقاً ممّن صدّق بى . (٥)

#### ١٤٩٤ وفي الخرائج: قال رسول الله ﷺ:

سياتي قوم من بعدكم الواحد منهم له اجر خمسين منكم، قالوا: يا رسول الله، نحن كنّا معك ببدر وأحد وحنين، ونزل فينا القرآن، قال ﷺ: إنّكم لن تحملوا ما حملوا، ولن تصبروا صبرهم (١٠).

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ٣١٢. (٢) المراد منه المهدي به. (٣)يس: ٥٢.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٨/٧٦ ح٣٤٦، عنه الوافي: ٥/ ٧٦١ ح١٨، والبحار: ٥٩ / ٩٨ ح٨٨.

<sup>(</sup>٥) الكافى: ١٢/٦ ح١٢، عنه البحار: ٧٥/٧١ ح٩.

<sup>(</sup>٦) الخرائج: ٣/١١٤٩، غيبة الطوسي: ٤٥٦ ح٤٦٧، عنه البحار: ١٣٠/٥٢ ح٢٦

أقول: هذا إشارة إلى حال المؤمنين الصابرين في زمان غيبة الإمام المنتظر، كما يشهد له سائر الأخبار.

1890 ـ وفي البرهان: في تفسير قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنُوا اصبرُوا وصابرُوا ورابطُوا﴾ (١) عن الصادق ﷺ قال: اصبرُوا على الأذي فينا،

قلت: فصابروا قال ﷺ: على عدوكم مع وليّكم، ورابطوا؟ قال ﷺ: المقام مع إمامكم، الخبر. (٢)

وفي هذا المعنى روايات كثيرة لانطيل الكتاب بذكرها، هذا كلّه مضافاً إلى سائر ما ورد من الآيات والروايات في فضل الصبر، والأمر به، فإنّ الصبر على النوائب في زمان غيبة الإمام على من أعظم أقسام الصبر وأوضحها كما لا يخفى.

1897 روى ثقة الإسلام الكلينيّ (ره) في أصول الكافي أخباراً عديدة فيها الصحاح والحسان، عن الصادق عليها أنّه قال:

الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد، فإذا ذهب الرأس ذهب الجسد، وكذلك إذا ذهب الصبر ذهب الإيمان. (٣)

189٧ ـ وفيه: في حديث آخر، عن حفص بن غياث قال: قال أبو عبدالله ﷺ: إنّ من صبر صبر قليلاً، وإنّ من جزع جزع قليلاً، ثمّ قال: عليك بالصبر في جميع أمورك، فإنّ الله بعث محمّداً ﷺ فأمره بالصبر والرفق، فقال: ﴿واصبر على مايقولون واهجرهم هجراً جميلاً\* وذرني والمكذّبين أولى النعمة﴾ (١)

وقال تبارك وتعالى: ﴿ ادفع بالتي هي أحسن \_ السيّئة \_ فإذا الّذي بينك وبينه عداوة كأنّه ولي ّحميم \* وما يلقيّها إلاّ الّذين صبروا وما يلقيّها إلاّ ذو حظ عظيم ﴾ (٥) فصبر رسول الله، حتى نالوه بالعظائم، ورموه بها، فضاق صدره، فانزل الله عزّوجل : ﴿ ولقد نعلم أنّك يضيق صدرك بما يقولون \* فسبّح

 <sup>(</sup>۱) آل عمران: : ۲۰. (۲) العيّاشي: ١٣/١١ ح ٢٠، عنه البرهان: ٧٣٢/١ ح ١٠.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/٨٧ ح٢، عنه البحار: ١٧لا٨ ح١٠ (٤) المزمّل نا ١٠ و١١ . (٥) فصّلت: ٣٤ و٣٥

بحمد ربّك وكن من الساجدين (١٠) ثمّ كذّبوه ورموه فحزن لذلك، فانزل اللّه عزّ وجلّ: ﴿قد نعلم أنّه ليحزنك الّذي يقولون فإنّهم لا يكذّبونك ولكنّ الظالمين بآيات اللّه يجحدون \* ولقد كذّبت رسل من قبلك فصبروا على ما كذّبوا وأذوا حتّى أتاهم نصرنا (١٠) فالزم النبي على فضه الصبر، فتعدّوا فذكر اللّه تبارك وتعالى وكذّبوه،

فقال على فكر إلهي، فأنزل الله عز وجل في نفسي وأهلي وعرضي ولا صبر لي على ذكر إلهي، فأنزل الله عز وجل وجل في ستة أيام وما مسنا من لغوب \* فاصبر على مايقولون (٢) فصبر في في جميع أحواله، ثم بشر في عترته بالاثمة ، ووصفوا بالصبر، فقال جل ثناؤه:

﴿وجعلنا منهم أثمَّة يهدون بأمرنا لمَّا صبروا وكانوابآياتنا يوقنون﴾ (١)

فعند ذلك قال على الصبر من الإيمان كالرأس من الجسد، فشكر الله عزّ وجلّ ذلك له، فأنزل الله عزّ وجلّ : ﴿وتمّت كلمة ربّك الحسنى على بني إسرائيل بما صبروا ودمّرنا ما كان يصنع فرعون وقومه وما كانوا يعرشون ﴿ (٥)

فقال ﷺ: إنّه بشرى وانتقام، فأباح اللّه عزّ وجلّ قتال المشركين، فأنزل:

﴿ فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم وخذوهم واحصروهم واقعدوا لهم كلّ مرصد ﴾ (١) ﴿ واقتلوهم حيث ثقفتموهم ﴾ (١) فقتلهم الله على يدي رسوله ﷺ وأحبّائه وجعلٌ له ثواب صبره مع ما ادّخر له في الآخرة ، فمن صبر واحتسب لم يخرج من الدنيا حتّى يقرّ الله له عينه في أعدائه مع ما يدّخر له في الآخرة . (٨)

189٨\_ وفيه: في الصحيح، عن أبي الصباح الكناني قال:

<sup>(</sup>١)الحجر: ٩٧ و ٩٨.(٢) الانعام : ٣٢ و ٣٢.(٣) و ٣٨.

 <sup>(</sup>٤) السجدة: ٢٤. (٥) الأعراف: ١٣٧. (٦) التوبة: ٥. (٧) البقرة: ١٩١.

<sup>(</sup>٨) الكافي: ٨٨/٢ ح٣، عنه الوافي: ٣/٧٧، والبحار: ١٧/٧١ ح١.

فقال أبو عبدالله على: يا هذا، إنّ للحقّ دولة وللباطل دولة، وكلّ واحد منهما في دولة صاحبه ذليل، وإنّ أدنى ما يصيب المؤمن في دولة الباطل العقوق من ولده، والجفا من إخوانه،

وما من مؤمن يصيب شيئاً من الرفاهية في دولة الباطل إلا ابتلي قبل موته، إمّا في بدنه وإمّا في ولده وإمّا في ماله، حتّى يخلّصه الله ممّا اكتسب في دولة الباطل، ويوفّر له حظّه في دولة الحقّ، فاصبر وابشر. (١)

1894 وفيه: عن أبي جعفر على قال: لمّا حضرت أبي علي بن الحسين الوفاة ضمّني إلى صدره، وقال: يا بني أوصيك بما أوصاني به أبي حين حضرته الوفاة، وبما ذكر أنّ أباه أوصاه به، يا بنيّ أصبر على الحقّ وإن كان مرّاً. (٢)

• 100- وفي اكمال الدين: بإسناده عن البزنطي قال: قال الرضاﷺ: ما أحسن الصبر وانتظار الفرج، أما سمعت قول الله عزّ وجلّ: ﴿وارتقبوا إنّي معكم رقيب﴾ (٢) وقوله عزّ وجلّ: ﴿فانتظروا إنّي معكم من المنتظرين﴾ (٤) فعليكم بالصبر فإنّه إنّما يجيء الفرج على الياس وقد كان الّذين من قبلكم أصبر منكم. (٥)

١٥٠١ وفيه: بإسناده عن محمّد بن مسلم قال:

سمعت أبا عبدالله بي يقول: إن قدام (١٦) القائم عليه الصلاة والسلام علامات تكون من الله عز وجل للمؤمنين، قلت: وما هي جعلني الله فداك؟

قال: ذلك قول الله عزّ وجلّ:

﴿ولنبلونّكم \_ يعني المؤمنين قبل خروج القائم ﷺ \_ بشيء من الخوف والجوع ونقص من الأموال والانفس والثمرات وبشر الصابرين (٧)

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/٧٧ ح١٠، عنه الوافي: ٥/٣٦/ ح١٠.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ١٧/ ٩ ح١٣، عنه البحار: ٧٦/٧١ ح١٠. (٣) هود: ٩٣. (٤) الاعراف: ٧١.

<sup>(</sup>٥) كمال الدين: ٢/ ٦٤٥ ح٥، عنه البحار: ١٢٩/٥٢ ح٢٢.

<sup>(</sup>٦) لقيام القائم، ب. (٧) البقرة: ١٥٥.

قال: يبلوهم بشيء من الخوف من ملوك بني فلان في آخر سلطانهم، والجوع بغلاء اسعارهم، ونقص من الاموال، قال: كساد التجارات، وقلّة الفضل، ونقص من الانفس، قال: موت ذريع، ونقص من الثمرات، قال:

قلّة ريع ما يزرع، وبشّر الصابرين عند ذلك بتعجيل خروج القائم ﷺ،

ثمّ قال بي لي: يا محمّد، هذا تأويله، إنّ الله تعالى يقول:

﴿ وما يعلم تاويله إلاَّ اللَّه والراسخون في العلم﴾ (١). (٢)

١٥٠٢\_ وفي تفسير النيسابوري: عن النبيُّ ﷺ أنَّه قال:

ائتمروا بالمعروف، وتناهوا عن المنكر، حتى إذا ما رأيت شحاً مطاعاً، وهوى متبعاً، ودنياً مؤثرة، وإعجاب كل ذي رأي برأيه، فعليك نفسك، ودع أمر العوام، وإن من وراثكم أياماً، الصبر فيهن كقبض الجمر، للعامل منهم مثل أجر خمسين رجلاً يعملون مثل عمله.

١٥٠٣ وفي النعماني: بإسناده عن الصادق بي عن أبيه بي الله قال:

المؤمنون يبتلون، ثمّ يميّزهم الله عنده إنّ الله لم يؤمن المؤمنين من بلاء الدنيا ومراثرها، ولكن آمنهم فيها من العمى والشقاء في الآخرة، ثمّ قال:

كان علي بن الحسين بن علي علي يضع قتلاه بعضهم إلى بعض، ثم يقول: قتلانا قتلى النبيين. (٢)

١٥٠٤ وفيه: بإسناده عن زين العابدين على ، قال:

لوددت أنّي تركت (٤) فكلّمت الناس ثلاثاً، ثمّ قضى الله في ما أحبّ، ولكن عزمة من الله أن نصبر، ثمّ تلى هذه الآية: ﴿ولتعلمن نباه بعد حين﴾ (٥)

ثمّ تلا أيضاً قوله تعالى: ﴿ولتسمعن من الّذين أوتوا الكتاب من قبلكم ومن

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٧١. (٢) كمال الدين: ٢/ ٦٤٩ ح٣، عنه البحار: ٢٠٢/٥٢ ح٢٠٠ ح٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني: ٢١١ ح١٩، عنه البحار: ٨٠/٤٥ ح٥ وج٢٥/١١١ ح٣٩.

<sup>(</sup>٤) في العيّاشي: لوددت أنّه أذن لي. (٤) سورة ص: ٨٨.

الّذين أشركوا أذى كثيراً وإن تصبروا وتتّقوا فإنّ ذلك من عزم الأمور ﴾(١). (٢)

١٥٠٥ وفيه: عنه في خديث يأتي في المرابطة إن شاء الله \_ إلى أن قال:

ويرابط الذين آمنوا ويصبرون ويصابرون حتى يحكم الله وهو خير الحاكمين (٢) إلى غير ذلك من الروايات الكثيرة، المذكورة في محلها،

وبالجملة فحال المؤمن في البليّات ما ذكر في الديوان المنسوب إلى مولانا أمير المؤمنين عليه :

إذا زيد شراً زاد صبراً كأنّها هو المسك ما بين الصلابة والفهر لإن فتّيت المسك يزداد طيبة على السحق والحر إصطباراً على الشر

تنبيه: قد تبيّن ممّا ذكرنا أنّ الصبر في زمان غيبة الإمام على اقسام،

فمنها: الصبر على طول الغيبة بان لا يكون من المستعجلين، الذين يقسو قلوبهم بسبب طول الغيبة فيرتابون في أمر الإمام عليه الله المستعجلين،

وقد مرّ هذا العنوان في الامر الثاني والعشرين فراجع.

ومنها: الصبر على ما يصيب المؤمن من أذى المخالفين واستهزائهم وتحوها.

ومنها: الصبر على أقسام البلايا والمحن الواردة الَّتي ذكر بعضها في الآية الشريفة في قوله تعالى: ﴿ولنبلونكم بشيءٍ من الخوف والجوع﴾ الآية. (٤)

ومنها: الصبر على ما يرى من ابتلاء المؤمنين بالمعاندين وإيذاء المعاندين لهم إذا لم يتمكّن من استخلاصهم والمدافعة عنهم،

فإنّ وظيفته حينئذ الصبر والدعاء إلى غير ذلك من الاقسام الّتي يقف عليها المؤمن عند ابتلائه.

<sup>(</sup>١)آل عمران: ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) غيبة النعماني: ١٩٨ ح١١، ورواه في العيّاشي: ١/١١ ح١٧١، عنه البحار ٢٢٣/٦٨ ح١٠.

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني: ١٩٩ ح١٢، عنه البحار: ٢١٩/٢٤ ح١٥. (٤) البقرة: ١٥٥.

## الامرالرابع والخمسون: طلب الصبر من الله تعالى

يعني من وظائف المؤمن في زمان الغيبة أن يسال ربّه عز وجل ليوفّقه للصبر في مواقع يكون وظيفته ذلك، وذلك لوجوه:

منها: أنّه قد ورد في الأدعية المأثورة عنهم عليها:

١٥٠٦ ففي دعاء العمري (ره): وصبّرني على ذلك ... إلخ . (١)

ومنها: ما ورد من الأمر بمسالة كلّ شيء يحتاج إليه المؤمن لاستصلاح آخرته ودنياه من الله عزّ وجلّ، فإنّ بيده مفاتيح كلّ شيء،

ويشهد للمرام قوله تعالى مخاطباً لنبيه على: ﴿واصبر وما صبرك إلاّ بالله الآية. (٢) والباء للسبية، أو الاستعانة، وعلى كليهما يشهد للمقصود،

فالمؤمن ينبغي أن يطلب الصبر من الله عزّ وجلّ، ويجوز أن يكون الباء بمعنى من، وإن لم يذكره صاحب المغني، إذ لا عبرة بإنكاره شيئاً يوجد له شاهد في فصيح الكلام، كما أنّ جمعاً منهم أنكروا كون الباء للتبعيض، مع ورود النصّ به عن الائمة على، فتدبّر.

10.٧ ـ وعن النبي ﷺ: سلوا الله عز وجل ما بدالكم من حوائجكم، حتى شسع النعل، فإنه إن لم ييسره لم يتيسر. (٣)

١٥٠٨ وقال ﷺ: ليسال أحدكم ربّه حاجته كلّها، حتّى يسأله شسع نعله إذا انقطع (١٤)، والأخبار في هذا المعنى كثيرة،

ويدل على المقصود أيضاً إطلاق ما ورد في الآيات القرآنية من الامر بالدعاء، فينبغي للمؤمن الدعاء لإعطائه الصبر في مواقعه، فإنّه شيء يستصلح به أمر آخرته ودنياه، ويستجلب به محبّة مولاه وطاعته ورضاه.

<sup>(</sup>١)جمال الأسبوع: ٣١٦، الصحيفة الرضويّة الجامعة: ٣٢١ دعاء٢٩. (٢) النحل: ١٢٧.

<sup>(</sup>٣و ٤) مكارم الاخلاق: ٢/١٠ ج٢٢ و٢٣، عنه المستدرك: ٥/١٧٢ ح٢و٣، والبحار: ٩٣/٥٩٣.

ومنها: أنّه كثيراً ما يشتبه على الإنسان موارد الصبر بغيرها، فيصبر في غير مورد الصبر، ويتكلّم في موقع الصمت، ويصمت في موقع الكلام، والتوفيق لوضع كلّ شيء في موضعه إنّما هو من الله عزّ وجلّ، فوظيفة المؤمن الطالب لسلوك سبيل الهدى الدعاء والتضرع إلى الله تعالى ليوفقه للصبر في مواقع الصبر، والدعوة في مواقع الدعوة، والطيش في موارد الطيش، والبطش في مواقع البطش، والغضب في مواقع الغضب، وقس على ما ذكرنا غيره.

ومنها: أنَّه قد ورد في الروايات الامر بمسألة الصبر من اللَّه عزَّ وجلَّ:

9.01 فقد روي في الكافي: عن الصادق عليه الصلاة والسلام أنّه قال: إنّ اللّه عزّ وجلّ خصّ رسله بمكارم الأخلاق، فامتحنوا أنفسكم فإن كانت فيكم، فاحمدوا اللّه، واعلموا أنّ ذلك من خير، وإن لا تكن فيكم، فاسألوا اللّه، وارغبوا إليه فيها، قال: فذكر[ها] عشرة: اليقين، والقناعة، والصبر، والشكر، والحلم، وحسن الخلق، والسخاء، والغيرة، والشجاعة، والمروّة، قال:

وروى بعضهم بعد هذه الخصال العشرة، وزاد فيها الصدق وأداء الأمانة. (۱)

101-وفيه في حديث آخر، عنه على قال: إنّا لنحب من كان عاقلاً، فهماً، فقيهاً، حليماً، مدارياً، صبوراً، صدوقاً، وفياً، إنّ الله عزّ وجلّ خصّ الانبياء بمكارم الاخلاق، فمن كانت فيه فليحمد الله على ذلك، ومن لم تكن فيه فليتضرع إلى الله عزّ وجلّ، وليسأله إيّاها، قال: قلت: جعلت فداك، وما هنّ؟ قال: هنّ الورع، والقناعة، والصبر، والشكر، والحلم، والحياء، والسخاء، والشجاعة، والغيرة، والبرّ، وصدق الحديث، وأداء الأمانة. (۱)

#### الأمر الخامس والخمسون:

التواصي بالصبر في زمن غيبة القائم عليه

وهذا من الأمور المهمّة الّتي بنبغي الإهتمام بها، والمواظبة عِليها، ويدلّ

<sup>(</sup>١، ٢) الكافي: ٢/٢٥ ح٢و٣، عنه البحار: ٢٧١/٧٠ ح١٨ و١٩.

عليه وجوه: الاوّل: جميع أدلّة الامر بالمعروف.

الثاني: التاسي بالنبي على والائمة الاطهار كما يظهر لك من تتبّع الاخبار. ١٥١١ـ الثالث: خصوص ما رواه السيّد الاجلّ عليّ بن طاووس (ره) في كتاب الإقبال عن النبيّ على في خطبة يوم الغدير أنّه قال:

وفي علي نزلت «والعصر»، وتفسرها: ورب عصر القيامة إن الإنسان لفي خسر \_ أعداء آل محمد \_ إلا الذين آمنوا بولايتهم، وعملوا الصالحات \_ بمواساة إخوانهم \_ وتواصوا بالصبر في غيبة غائبهم، إلخ . (١)

أقول: المراد بالتواصي بالصبر: أن يوصي ويأمر المؤمن أولاده وأحفاده وأهله، وعياله، وعشيرته، وإخوانه، وأحبّاءه، وسائر المؤمنين بأمر القائم والصبر في غيبته على طول الغيبة، وعلى مايصيبهم من الفتن، والبليّات، والمحن والاذيّات، وما يرون من الاعداء، وجفاء الاخلاّء، وغيرها، بأن يذكر لهم فضائل الصبر وتعقّبه بالظفر والفرج، حتّى لا يياسوا بسبب طول الغيبة، ولا يرتابوا لمايرون أعداءهم في الراحة والسعة والنعمة، ويعلموا أنّ ذلك ممّا أخبر به الصادقون، فكما ظهر صدق ما قالوه من ابتلاء أهل الإيمان، وغلبة الاعداء، كذلك يظهر صدقهم في ظهور الفرج والرخاء لهم إن شاء الله تعالى.

وليعلموا أنّ من صبر وانتظر فاز بالفرج والظفر، إمّا بالفرج الاعظم، أو بما دونه من أقسام الفرج، بل نفس الإنتظار من أقسام الفرج،

الا ترى أنّه لو كان شخص مبتلى بديون كثيرة، لكن يعلم أنّه ياتيه السعة بعد مدّة من بعض النواحي، تسلّت نفسه بانتظار تلك السعة، وانقضاء تلك المدّة، ليستريح من مشقّة تحمّل ديونه، أو كان شخص مريضاً مبتلى بأمراض عديدة لكنّه يعلم أنّ في بعض النواحي طبيباً حاذقاً ياتيه بعد مدّة فيعالجه، ويستريح من تلك الامراض، كان انتظاره لا نقضاء هذا الامد، ومجىء ذلك الطبيب المعتمد

<sup>(</sup>١)الاقبال: ٢/٢٤٦.

تسليةً لنفسه، وتقويةً لقلبه، وتفريجاً لهمّه، وتسكيناً لغمّه.

١٥١٢ ولذلك قال الصادق علي الابي بصير ـ لمّا قال له:

جعلت فداك، متى الفرج؟! \_ يا أبا بصير، أنت ممّن يريد الدنيا، من عرف هذا الامر فقد فرّج عنه بانتظاره. (۱)

١٥١٣ وعن محمّد بن الفضيل، عن الرضا على قال:

سالته عن شيء من الفرج، فقال على الله الله الفرج من الفرج؟ إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ فَانتظروا إنَّى معكم من المنتظرين (٢٠). (٢٠)

الفرج، فقال: أو لست تعلم أنّ انتظار الفرج من الفرج؟

قلت: لا أدري إلا أن تعلّمني، فقال ﷺ: نعم، إنتظار الفرج من الفرج. ('') 1010 وفي النعماني: عن أبي جعفر الباقر ﷺ أنّه قال:

هلك أصحاب المحاضير، ونجا المقرّبون، وثبت الحصن على أوتادها، إنّ بعد الغمّ فتحاً عجيباً. (٥)

١٥١٦ وعن على بن يقطين قال: قال لى أبو الحسن على :

إنّ الشيعة تربّى بالامانيّ، منذ ماثتي سنة، وقال يقطين لابنه عليّ: ما بالنا قيل لنا فكان، وقيل لكم فلم يكن؟ فقال عليّ: إنّ الّذي قيل لكم ولنا من مخرج واحد، غير أنّ أمركم حضر وقته، فأعطيتم محضه، وكان كما قيل لكم، وإنّ أمرنا لم يحضر، فعلّلنا بالامانيّ، ولو قيل لنا: إنّ هذا الامر لا يكون إلى مائتي سنة، أو ثلاثمائة سنة لقست القلوب، ولرجعت عامّة الناس عن الإسلام، ولكن

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني : ٣٣٠ ح٣، ورواه في الكافي: ١/٣٧١ ح٣، عنه الوافي: ٢/٢٧ ح٧.

 <sup>(</sup>۲) الاعراف: ۷۱.
 (۳) كمال الدين: ۲/٥٤٥ ح٤، عنه البحار: ۲٥/٨٢١ ح٢٢.

<sup>(</sup>٤) غيبة الطوسى: ٢٧٦ ح ٤٧١، عنه البحار: ٢٩/٥٢ ح ٢٩.

<sup>(</sup>٥) غيبة النعماني: ١٩٨ ح١٠، عنه البحار: ١٣٩/٢ ح٤٧.

قالوا ما أسرعه، وما أقربه، تألَّفاً للقلوب وتقريباً للفرج. (١١)

#### الأمر السادس والخمسون:

#### الإحتراز والتجافي عن مجالس أهل البطالة والضلالة

اللذين يستهزؤون بذكر الإمام، أو يذكرونه بسوء ، أو يعيبون عليه، أو ينكرونه، أو يعرضون عن ذكره، أويستهزؤون بالمؤمنين المنتظرين له،

قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وقد نزّل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يكفر بها ويستهزأ بها فلا تقعدوا معهم حتّى يخوضوا في حديث غيره إنّكم إذاً مثلهم إنّ الله جامع المنافقين والكافرين في جهنّم جميعاً ﴾ (٢).

١٥١٧ وفي تفسير علي بن إبراهيم القمي (ره) قال:

آيات الله هم الائمة على (")

١٥١٨ وفي أصول الكافي بسند صحيح عن شعيب العقرقوفي، قال:

سألت أبا عبدالله عن قول الله عز وجل : ﴿وقد نزّل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يكفر بها ويستهزأ بها ﴾ إلى آخر الآية فقال :

إنّما عنى بهذا إذا سمعتم الرجل الّذي يجحد الحقّ، ويكذّب به، ويقع في الائمّة على فقم من عنده، ولا تقاعده كائناً من كان. (٤)

1019 وفيه: في الصحيح عنه عنه الله واليوم الماء الله واليوم الآخر فلا يجلس مجلساً ينتقص فيه إمام ، أو يعاب فيه مؤمن . (٥)

• ١٥٢٠ وفيه عنه على قال: ثلاثة مجالس يمقتها الله ويرسل نقمته على الله الله ويرسل نقمته على الملها فلا تقاعدوهم ولاتجالسوهم: مجلساً فيه من يصف لسانه كذباً في فتياه،

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ٢٩٥ -٤، عنه البحار: ١٠٢/٥٢ -٤. (٢) النساء: ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمّى : ١٦٣/١.

<sup>(</sup>٤)الكافي: ٢٧٧/٢ ح٨، عنه الوافي: ٥/١٠٤٦ ح٥، والبحار: ٢١٢/٧٤ ح٤، والبرهان: ١٨٩/٢

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٢٧٧/٢ - ٩، عنه الوافي: ٥/١٠٤٨ - ٧، والبحار: ٢١٣/٧٤ - ٤٦

ومجلساً ذكر اعدائنا فيه جديد، وذكرنا فيه رث (() ومجلساً فيه من يصدعنا وانت تعلم، قال: ثمّ تلا أبو عبدالله به ثلاث آيات من كتاب الله كانما كن في فيه، أوقال: في كفّه:

﴿ولا تسبّوا الّذين يدعون من دون الله فيسبّوا الله عدواً بغير علم ﴾ (٢) ﴿ وإذا رأيت الّذين يخوضون في آياتنا فاعرض عنهم حتّى يخوضوا في حديث غيره ﴾ (٣) ﴿ ولا تقولوا لما تصف السنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام لتفتروا على الله الكذب ﴾ (١٠). (٥)

ا ۱۵۲۱ وفيه: عنه على قال: إذا ابتليت بأهل النصب ومجالستهم فكن كأنّك على الرضف(٢) حتّى تقوم، فإنّ اللّه يمقتهم ويلعنهم ، فإذا رأيتهم يخوضون في ذكر إمام من الائمة فقم، فإنّ سخط اللّه ينزل هناك عليهم. (٧)

١٥٢٢ وفيه: في الصحيح عنه على قال:

من قعد عند سبّاب لأولياء الله فقد عصى الله. (^)

10٢٣ وفيه: عنه هي ، قال: من قعد في مجلس يسبّ فيه إمام من الائمة يقدر على الإنتصاف (١) فلم يفعل، البسه الله الذلّ في الدنيا، وعذّبه في الآخرة، وسلبه صالح ما منّ به عليه من معرفتنا. (١٠)

1078 وفي البرهان، عن الكشّي: بإسناده عن محمّد بن عاصم، قال: سمعت الرضا على يقول: يا محمّد بن عاصم، بلغني أنّك تجالس الواقفيّة (۱۱)

<sup>(</sup>١)الرتّ: الشيء البالي. (٢، ٣) الانعام: ١٠٨، ٨٦. (٤) النحل: ١١٦.

<sup>(</sup>٥) الكافى: ٢/٨٧٦ ح١٢، عنه البحار: ٢١٥/٧٤ ح٤٩.

<sup>(</sup>٦) الرضف: الحجارة المحماة على النار.

<sup>(</sup>٧ و٨) الكافي: ٢/٣٧٩ ح١٣ و١٤، عنه الوافي: ٢/٢٢٢ ح٦و٧، والبحار: ٢١٩/٧٤ ح٠٠ و٥١.

 <sup>(</sup>٩): الانتقام، وفي القاموس: انتصف منه: استوفى منه كاملاً حتّى صار كلّ على النصف سواء.
 وفي بعض النسخ: الإنصراف، وفي بعضها: الإنتصاب.

<sup>(</sup>١٠) الكافي: ٢٧٩/٢ ح١٥، عنه الوافي: ٢٣٣/٢ ح٩، والبحار: ٢٣٠/٧٤ ح٥٣.

<sup>(</sup>١١) في البرهان: : الواقفة، وكذا ما بعده.

قلت: نعم جعلت فداك، أجالسهم وأنا مخالف لهم، قال على الله

لا تجالسهم، قال الله عز وجل : ﴿وقد نزل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يكفر بها ويستهزأ بها فلا تقعدوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره إنّكم إذا مثلهم له يعني بالآيات: الاوصياء، والّذين كفروا: يعني الواقفيّة. (١) أ

أقول: ذكر الواقفيّة من باب ذكر أحد المصاديق، كما أنّ ذكر الأوصياء من باب ذكر أحد مصاديق آيات الله كما لا يخفى.

تنبيه: المستفاد من الآية الشريفة بضميمة ما ورد في تفسيرها، وبضميمة سائر الروايات حرمة الجلوس في مجالس أهل الضلالة الذين أشرنا إلى ذكر بعض أصنافهم في صدر العنوان للنهي الظاهر في التحريم، بل المستفاد من الآية الشريفة عدّه في الكبائر لقوله عزّ وجلّ: ﴿إنّكم إذاً مثلهم﴾ الدال على كون من يجالسهم مثلهم بل عبر عمّن يجالسهم بالمنافقين، ووعدهم نار جهنم، فقال:

﴿إِنَّ اللّه جامع المنافقين والكافرين في جهنّم جميعاً ﴾ فقد ظهر عظم ذلك، وكونه من جملة المعاصي الكبيرة، نسأل الله عز وجل أن يوفّقنا لمرضاته، ويحفظنا من موجبات سخطه ونقماته،

وفي الدعاء: أو لعلُّك رأيتني آلف مجالس البطَّالين فبيني وبينهم خلَّيتني. أقول: وكفي بذلك حسرة ونقمة، نعوذ باللّه من ذلك،

وسيأتي في الامر الثامن والخمسين مايدلٌ على المقصود إن شاء الله تعالى.

## الامرالسابع والخمسون: مصانعة أهل الجور والباطل

10۲٥ ففي البحار، عن كشف الغمّة: من طريق العامّة عن حذيفة قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: ويح هذه الأمّة من ملوك جبابرة كيف يقتلون،

<sup>(</sup>١) الكشّى: ٤٥٧، عنه البرهان: ٢/١٩٠ ح٤.

ويخيفون المطيعين إلا من أظهر طاعتهم، فالمؤمن التقي يصانعهم بلسانه، ويفر منهم بقلبه، فإذا أراد الله عز وجل أن يعيد الإسلام عزيزاً اقصم كل جبار عنيد وهو القادر على ما يشاء أن يصلح أمّة بعد فساد.

فقال ﷺ: يا حذيفة، لو لم يبق من الدنيا إلا يوم واحد لطوّل الله ذلك اليوم حتّى يملك رجل من أهل بيتي، يجري الملاحم على يديه، ويظهر الإسلام، لا يخلف وعده وهو سريع الحساب. (١)

١٥٢٦ وفي تحف العقول \_ في وصايا الصادق لمؤمن الطاق \_ قال على السادق المؤمن الطاق ـ قال الملك المادة ا

يابن النعمان، إذا كانت دولة الظلم فامش واستقبل من تتّقيه بالتحيّة، فإنّ المتعرّض للدولة قاتل نفسه وموبقها، إنّ الله يقول:

﴿ ولا تلقوا بايديكم إلى التهلكة ﴾ (٢). (٢)

١٥٢٧ وفي النعماني: بإسناده عن أمير المؤمنين على انه قال:

كونوا كالنحل في الطير، ليس شيء من الطير إلا وهو يستضعفها، ولو علمت الطير ما في أجوافها من البركة لم تفعل بها ذلك، خالطوا الناس بالسنتكم وأبدانكم، وزايلوهم بقلوبكم وأعمالكم.

فوالذي نفسي بيده ماترون ما تحبّون حتّى يتفل بعضكم في وجوه بعض، وحتّى يسمّي بعضكم بعضاً كذّابين، وحتّى لا يبقى منكم \_ أو قال: من شيعتي \_ كالكحل في العين، أو كالملح في الطعام، وساضرب لكم مثلاً، وهو مثل رجل كان له طعام فنقّاه وطيّبه، ثمّ أدخله بيتاً، وتركه فيه ما شاء الله، ثمّ عاد إليه فإذا هو أصابه السوس، فأخرجه ونقّاه وطيّبه، ثمّ أعاده إلى البيت، فتركه ما شاء الله ثمّ عاد إليه، فإذا هو قد أصابته طائفة من السوس، فأخرجه ونقّاه وطيّبه، وأعاده، ولم يزل كذلك حتّى بقيت منه رزمة كرزمة الاندر، لا يضرّه السوس

<sup>(</sup>١) كشف الغمّة: ٢/ ٤٧٢ ح ٢٨، عنه البحار: ١/ ٨٣ ح ٢٨.

شيئاً، وكذلك أنتم تميّزون، حتّى لا يبقى منكم إلاّ عصابة لا يضرّها الفتنة شيئاً. (١١

## الامر الثامن والخمسون: الإختفاء والتجافي عن الإشتهار

فإنّ الشهرة آفة، والخمول راحة.

١٥٢٨ وفي الكافي: عن الصادق على عديث ـ قال:

إن استطعت أن لا يعرفك أحد فافعل(٢)،

١٥٢٩ وفي كمال الدين: بسند صحيح عن الباقر على أنّه قال:

يأتي على الناس زمان يغيب عنهم إمامهم، يا طوبى للثابتين على أمرنا في ذلك الزمان، إنّ أدنى ما يكون لهم من الثواب أن يناد يهم الباري جلّ جلاله فيقول:

عبادي وإمائي آمنتم بسري، وصدقتم بغيبي، فابشروا بحسن الثواب مني، أي عبيدي وإمائي، حقاً منكم اتقبل، وعنكم أعفو، ولكم أغفر، وبكم أسقي عبادي الغيث وأدفع عنهم البلاء، لولاكم لأنزلت عليهم عذابي.

قال جابر: فقلت: يابن رسول الله، ما أفضل ما يستعمله المؤمن في ذلك الزمان؟

قال 🏨 : حفظ اللسان ولزوم البيت . 🗥

١٥٣٠ وفي نهج البلاغة: عن أمير المؤمنين على في بعض خطبه:

وذلك زمان لا ينجو فيه إلا كلّ مؤمن نُومَة، إن شهد لم يعرف، وإن غاب لم يفتقد، أولئك مصابيح الهدى، وأعلام السُّرى، ليسوا بالمساييح ولا المذاييع البذر، أولئك يفتح الله لهم أبواب رحمته ويكشف عنهم ضرّاء نقمته،

أيّها الناس سياتي عليكم زمان يكفأ فيه الإسلام، كما يكفأ الإناء بما فيه.

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ٢٠٩ -١١٥ عنه البحار: ١١٥/٥٢ -٣٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/ ٤٥٦ ح١٥ و٨/ ١٢٨ ح ٩٨.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٢/ ٣٣٠ ح١٥، عنه البحار: ١٤٥/٥٢ ح٦٦.

قال السيّد الرضيّ: قوله ﷺ: كلّ مؤمن نُو مَة ، فإنّما أراد الخامل الذكر القليل الشرّ، والمساييح جمع مسياح، وهو الذي إذا سمع لغيره بفاحشة أذاعها، ونوّه بها، والبذر جمع بذور، وهو الذي يكثر سفهه، ويلغو منطقه. (۱)

ا ۱۰۳۱ وفي النعماني: عن الصادق الله أنّه قال: خبر تدريه خير من عشر ترويه، إنّ لكلّ حقّ حقيقة، ولكلّ صواب نوراً، ثمّ قال: إنّا واللّه لا نعدّ الرجل من شيعتنا فقيهاً حتى يلحن له، فيعرف اللحن، إنّ أمير المؤمنين الله قال على منبر الكوفة: إنّ من ورائكم فتناً مظلمة عمياء منكسفة، لا ينجو منها إلاّ النومة، قيل: يا أمير المؤمنين الله وما النومة؟قال الله الذي يعرف الناس ولا يعرفونه

واعلموا أنّ الأرض لا تخلو من حجّة لله عزّ وجلّ، ولكنّ الله سيعمي خلقه عنها، بظلمهم وجورهم، وإسرافهم على أنفسهم، ولو خلت الأرض ساعة واحدة من حجّة لله لساخت بأهلها، ولكن الحجّة يعرف الناس ولا يعرفونه، كما كان يوسف يعرف الناس وهم له منكرون. (٢)

١٥٣٢ وفيه أيضاً: بإسناده أنّه دخل على الصادق على بعض أصحابه،

فقال له: جعلت فداك، إنّي والله أحبّك وأحبّ من يحبّك يا سيّدي، ما أكثر شيعتكم، فقال على له: أذكرهم، فقال: كثير، فقال على تحصيهم؟

فقال: هم أكثر من ذلك،

فقال أبو عبدالله على: أما لو كملت العدّة الموصوفة ثلاثمائة وبضعة عشر كان الّذي يريدون، ولكن شيعتنا من لا يعدو صوته سمعه، وشحناؤه بدنه (٢) ولا يمدح بنا معلناً (١) ولا يخاصم بنا قالياً (٥)، ولا يجالس لنا عائباً،

<sup>(</sup>١)نهج البلاغة: ص١٤٩ خطبة ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) غيبة النعماني: ١٤١٠ ح٢، عنه البحار: ١١٢/٥١ ح٨، وعوالم العلوم: ٣٦٦٣ ح٥٦.

<sup>(</sup>٣) الشحناء: الحقد، أي لا يضرّ شحناؤه غيره، ولا يتجاوز نفسه.

<sup>(</sup>٤) غالياً، خ. (٥) أي مبغضاً، وفي بعض النسخ: والياً.

ولا يحدّث لنا ثالباً (١) ولا يحبّ لنا مبغضاً، ولا يبغض لنا محبّاً.

فقلت: فكيف أصنع بهذه الشيعة المختلفة الَّذين يقولون إنَّهم يتشيَّعون؟

فقال على التمييز، وفيهم التمحيص، وفيهم التبديل، يأتي عليهم سنون تفنيهم وسيف يقتلهم، واختلاف يبددهم، إنّما شيعتنا من لا يهر هرير (١) الكلب، ولا يطمع طمع الغراب، ولا يسأل الناس بكفّه وإن مات جوعاً.

قلت: جعلت فداك، فأين أطلب هؤلاء الموصوفين بهذه الصفة؟

فقال عنه الله المنتقلة المناف الأرض، أولئك الخفيض عيشهم، المنتقلة دارهم، الذين إذا شهدوا لم يعرفوا، وإن غابوا لم يفتقدوا، وإن مرضوا لم يعادوا وإن خطبوا لم يزوّجوا، وإن ماتوا لم يشهدوا، أولئك الذين في أموالهم يتواسون وفي قبورهم يتزاورون، ولا تختلف أهواؤهم وإن اختلفت بهم البلدان.

ورواه بطريق آخر، وزاد فيه: وإن رأوا مؤمناً اكرموه، وإن رأوا منافقاً هجروه، وعند الموت لا يجزعون، وفي قبورهم يتزاورون، تمام الحديث: (٣)

أقول: محل الشاهد قوله على الذين إن شهدوا لم يعرفوا، وإن غابوا لم يفتقدوا. إلخ، فإنّه عليه الصلاه والسلام دلّ بهذاالكلام على حسن الإختفاء من الناس، وذمّ الإشتهار بينهم، وإنّما ذكرت الحديث بطوله لكثرة فوائده،

ومِمَّا يناسب ذلك الزمان هذه الأبيات:

خفيت عن العيون فانكرتني وأوحشني الأنيس فغبت عنه وكيف يروعني التفريد يوماً إذا ما استوحش الثقلان منّى

فكان به ظهوري للقلوب لتأنيسي بعلام الغيوب ومن أهوى لدي بلا رقيب آنست بخلوتي ومعي حبيبي

<sup>(</sup>١) أي لا يتحدّث مع الساب لنا. (٢) الهريرة: صوت الكلب بسبب قلّة صبره على البرد، والظاهر أنّ مراده هنا توصيف الشيعة بالصبر على النوائب والشدائد والاحتراز عن الجزع عند الناس.

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني: ٢٠٣ ح٤ و٥، عنه البحار: ٦٨/ ١٦٤ ح١٦.

#### الأمر التاسع والخمسون:

#### تهذيب النفس من الصفات الخبيثة وتحليتها بالأخلاق الحميدة

وهذا الأمر واجب في كلّ زمان، لكنّ تخصيصه بالذكر في وظائف زمن غيبة وليّ العصر عجّل الله تعالى فرجه لأجل أنّ درك فضيلة صحبته والكون في جملة أصحابه منوط بذلك،

١٥٣٣ لما رواه النعماني (ره): بإسناده عن الصادق على انه قال:

من سرّه أن يكون من أصحاب القائم فلينتظر، وليعمل بالورع ومحاسن الاخلاق، وهو منتظر، فإن مات وقام القائم على بعده، كان له من الأجر مثل أجر من أدركه، فجدّوا وانتظروا، هنيئاً لكم أيّتها العصابة المرحومة. (١)

أقول: في هذا الحديث دلالة على اشتراط الفوز بثواب الإنتظار بملازمة الورع ومحاسن الاخلاق، وقد مر في مامضي ما يؤيده.

# الامرالمكمّل للستّين: الإتفاق والإجتماع على نصرته

فإن في الإجتماع تأثيراً لا يكون في الإنفراد وإن كانت النصرة وظيفة لكل من الافراد، قال الله عز وجل: ﴿واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا﴾ (٢) الآية، فإن الإمام هو حبل الله المتين بين عباده في كل زمان من الازمنة، والإعتصام به لا يحصل إلا بموالاته ونصرته.

1076 وقال أمير المؤمنين في بعض خطبه: أيّهاالناس، لو لم تخاذلوا عن نصر الحقّ، ولم تهنوا عن توهين الباطل، لم يطمع فيكم من ليس مثلكم، ولم يقو من قوى عليكم، لكنّكم تهتم متاه بني إسرائيل، ولعمري ليضعّفن لكم التيه من بعدي أضعافاً بما خلّفتم الحقّ وراء ظهوركم، إلخ. (٢)

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ٢٠٠ ضمن ح١٦، عنه البحار: ١٤٠/٥٢ ح٥٠.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ١٠٣. (٣) نهج البلاغة: ٢٤١ خطبة ١٦٦.

10٣٥ وفي التوقيع الرفيع الصادر إلى الشيخ المفيد رحمه الله تعالى من الناحية المقدّسة: ولو أنّ أشياعنا وفقهم الله لطاعته، على اجتماع من القلوب في الوفاء بالعهد عليهم، لما تأخّر عنهم اليمن بلقائنا، ولتعجّلت لهم السعادة بمشاهدتنا على حقّ المعرفة وصدقها منهم بنا، إلخ. (١)

## الأمرالواحد والستّون:

## الإتَّفاق على التوبة الواقعيّة، وردّ الحقوق إلى أصحابها

إذ قد تقدّم سابقاً، أنّ من أسباب طول غيبة الإمام عليه وعلى آبائه التحيّة والسلام، ما يراه من آثام الانام، كما ورد عنه عليه الصلاة والسلام في التوقيع المشار إليه بعد العبارة المذكورة: فما يحبسنا عنهم إلاّ ما يتّصل بنا ممّا نكرهه، ولا نؤثره منهم، والله المستعان، وهو حسبنا ونعم الوكيل.

## الأمر الثاني والستّون، والثالث والستّون: مداومة ذكره، والعمل بآدابه

بيان ذلك ، أنّه لا ريب بدلالة الاخبار الكثيرة القطعيّة المرويّة عنهم في أنّ الإمام في ناظر إلينا، وشاهد علينا، ومطّلع على حالاتنا، في حركاتنا وسكناتنا، فأنت في كلّ حال وفي كلّ مكان نصب عينيه، فإنه عين الله الناظرة، وأذنه السامعة، فإذا علمت ذلك، وأيقنت أنّك نصب عينه، وحذاء وجهه، لا جرم جعلته نصب عينك، ونظرت إليه بعين قلبك، بل كونه نصب عينك لازم كونك نصب عينه، وغير متوقّف على جعلك،

وهذا ظاهر لا يخفى لمن لا تكون عين قلبه عمياء، ﴿فَإِنَّهَا لا تَعمى الابصار ولكن تَعمى القلوب الَّتِي في الصدور ﴾ (٢) وإذا علمت أنّه نصب عينك، فلا جرم كان همَّك في رعاية آدابه، ومراقبة الادب، والإتيان بما هو وظيفتك بالنسبة إليه،

<sup>(</sup>١)الاحتجاج: ٢/٣٢٤، عنه البحار: ٥٣/٧٧٣ ح٨. (٢) الحج: ٤٦.

بحسب مراتب معرفتك، وإن لم تره بعين رأسك.

مثال ذلك: أنّه لو حضر رجل أعمى في مجلس السلطان، وقام بين يديه، لرعى جميع الآداب الّتي ينبغي رعايتها بحضرة السلطان، كما يرعاها المبصرون، الناظرون إليه، القائمون بين يديه، مع أنّ الأعمى لا يراه، ولا يمكنه النظر إليه، وليس ذلك إلاّ بسبب علمه بكونه نصب عين السلطان، وكون السلطان نصب عينه وإن كان لا يبصره بعينه، وهذا حال المؤمن في زمان غيبة الإمام عن أعين الانام، لانّه لاجل إيمانه ويقينه يعلم علماً قطعياً بأنّه في جميع أحواله نصب لعين إمامه، فإمامه نصب لعينه، وإن كان لا يراه بعينه، في رعاية آدابه، ومراقبة وظائفه بالنسبة إلى جنابه.

10٣٦ وتبيّن ذلك كلّه في كلام مولانا أمير المؤمنين في حديث رواه رئيس المحدّثين الشيخ الصدوق في كتاب إكمال الدين: بإسناده عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبدالله عن آبائه، عن علي على قال في خطبة له على منبر الكوفة -: اللّهم إنّه لا بدّ لارضك من حجّة لك على خلقك، يهديهم إلى دينك، يعلّمهم علمك لئلا تبطل حجّتك، ولا يضّل أتباع أولئك بعد إذ هديتهم، إمّا ظاهر ليس بالمطاع أو مكتتم مترقب، إن غاب عن الناس شخصه في حال هدايتهم فإنّ علمه وآدابه في قلوب المؤمنين مثبتة فهم بها عاملون. (1)

أقول: هذا الحديث مشهور مروي عنه عنه في الكافي، والنعماني، وغيرهما بتفاوت يسير (٢) وفي هذا الكلام المبارك فنون من العلم، والمعرفة، والتنبيه والتذكرة، فعليك بالتأمّل التامّ، ليتّضح لك المرام إن شاء الله تعالى.

تذكرة وإرشاد للطالب المرتاد:

إعلم أنَّ المؤمنين في ذكر مولاهم عليه بمقتضى تفاوت درجات إيمانهم

<sup>(</sup>١)كمال الدين: ٢٠٢/١ ح١١.

<sup>(</sup>٢) الكافى: ١٩٨١ ح١٣، غيبة النعماني: ١٣٦ ح٢، عنه البحار؟ ٢٢/٥٥ ح١١٦.

ومراتب معرفتهم ويقينهم على درجات متفاوتة، ومراتب مختلفة:

فمنهم من يكون حاله في ذكر مولاه كما قال الشاعر:

الله يعلم أنّي لست أذكركم فكيف أذكركم إذ لست أنساكم أو كما قيل:

أما والذي لو شاء لم يخلق النوى لئن غبت عن عيني فماغبت عن قلبي فهو غير غافل عن مولاه، ولا ذاهل عمّا ينبغى مراعاته من آدابه في جميع

أوقاته وحالاته، فهنيئاً لهؤلاء القوم، ثم هنيئاً لهم على ما أوتوا من الحكمة، ورزقوا من العلم والعمل والمعرفة، أسأل الله تعالى أن يجعلني منهم بمنه وجوده وكرمه، فإنى كما قال الشاعر:

أحب الصالحين ولست منهم لعل الله يرزقني صلاحا

غير أنّي أذكر نبذاً ممّا ينبغي تذكّره، تذكرة لنفسي ولغيري من المؤمنين بحسب ما عرفته ببركة مولاي صلوات الله عليه ...

فاعلم أنّه يجب أن تستيقن أنّك بمرأى ومسمع من مولاك على يرى مكانك، ويعرف أحوالك، فإن كنت ممّن يواظب على مراعاة الآداب الّتي ينبغي لك مراعاتها بالنسبة إليه نلت بذلك كمال محبّته لك، ونظره إليك.

وإن كنت من أهل الغفلة والإعراض عنه، فوا أسفاً عليك،

قال الله عز وجل: ﴿ومن أعرض عن ذكري فإن له معيشة ضنكاً ونحشره يوم القيامة أعمى \* قال رب لم حشرتني أعمى وقد كنت بصيراً \* قال كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى ﴿(١) فأي ضنك وضيق أشد من ظلمة الغفلة والجهالة أم أي حسرة أعظم من العمى في يوم القيامة؟!أم أي فزع أفجع وأفظع من تلك الندامة عالها من مصيبة ما أعظمها وأفجعها، فالبدار البدار في استخلاص نفسك وفكاك رقبتك، وهذا لا يحصل لك إلا بذكر مولاك، لياخذ بيدك في أولاك

<sup>(</sup>۱)طه: ۱۲۵ ـ ۲۲۱ .

وأخراك، فإنّ الله تبارك وتعالى شأنه يقول: ﴿يوم ندعُوا كل أناس بإمامِهم﴾ (١) فكن وفّقك الله تعالى ممّن يذكر إمامه ليذكره.

فإذا أصبحت فاعلم أنّ حياتك الّتي أعطاك الله ببركته فاشكره، واشكر الله على نعمته، وراقب نفسك لئلاّ تصرف هذه النعمة في غير مرضاته، فتكون لك نكالاً وعليك وبالاً، فإن عرضت لك معصية فتذكّر أنّ مولاك يراك في هذه الحالة القبيحة والهيئة المنكرة فاتركها إجلالاً له، وإن عرضت لك حسنة فاستبق إليها، واعلم أنّها نعمة إلهيّة، أنعم الله تعالى عليك ببركة مولاك، فاشكر الله على ذلك، واجعلها هديّة إلى مولاك، وصاحب زمانك، وقل بلسان حالك، ومقالك: ﴿ وَا أَيّها العزيز مسّنا وأهلنا الضرّ وجئنا ببضاعة مزجية فاوف لنا الكيل وتصدق علينا إن الله يجزى المتصدقين ﴾ (١)

وكن في جميع أحوالك خاضعاً خاشعاً، كالعبد الذليل الواقف بين يدي مولاه الجليل، وسلّم عليه كلّ صباح ومساء، سلام عبد شائق للقائه، متالّم بفراقه، سلام مخلص يجري دموعه على خدّيه، موقن بأنّه واقف بين يديه.

وإذا حان وقت صلاتك فتذكّر حال مولاك حين وقوفه بين يدي الله جلّ جلاله وتأسّ به في إحضار قلبك، وخشوع اطرافك، وغمض العين عمّا سوى الله تعالى، واعلم أنّ توفيقك لها ليس إلاّ ببركة مولاك، وأنّها لاتقبل منك إلاّ بموالاته ومعرفته، وكلّما ازددت موالاة له، ومعرفة به وانقياداً لأمره، زادك الله تعالى درجة وأجراً وكرامة وفخراً، وإذا فرغت من صلاتك فاجعله وسيلة إلى الله عزّ وجلّ، وشفيعاً في قبولها منك، وابدأ بالدعاء له قبل الدعاء لكلّ أحد، لعظمة حقّه عليك وكثرة إحسانه إليك.

وإذا عرضت لك حاجة، أو دهتك شديدة فأعرضها عليه، وتضرّع إليه ليشفع إلى الله عزّ وجلّ، والباب

<sup>(</sup>١)الاسراء: ٧١. (٢) يوسف: ٨٨.

الَّذي يؤتى منه، وقد قال اللَّه عزَّ شأنه : ﴿ وَأَتُوا الْبِيوتِ مِن أَبُوابِها ﴾ (١).

ويشهد لذلك أخبار كثيرة، وقد الم بي في بعض ما مضى من الأعوام أمرٌ مهمٌ، شغل قلبي وأطال فكرَي، وسلبني بعض لبّي،

فرأيت في بعض الليالي في التمنام جدّي من طرف أُمّي، وكان من السادات الصلحاء رضي الله تعالى عنه فرأيت في بستان من أحسن ما يوصف من البساتين، على ما كان يتمّناه في زمان حياته، وهو في أحسن حال وأجمل هيئة، فسلمت عليه فأجابني، ووقع بيننا مكالمات: منها: أنّي قلت له:

أدع الله عزّ وجلّ في المهمّ الفلانيّ ليكفنيه، ويكشف عنّي همّه، فقال (ره) بالفارسيّة ما معناه بالعربيّة: إنّا لا ندعوا لشيء فوق دعاء إمام الزمان، فكلّما وقع أمر عرضناه عليه فإن أذن وأمضى دعونا لإصلاح ذلك، وإلاّ فلا، إلخ.

فقد تبيّن أنّه المفزع والمرجع في جميع الأمور فوظيفتك الرجوع إليه، والإستغاثة والإستشفاع به، فاجعله شفيعاً إلى الله عزّ وجلّ ليدعو لك، ويجعلك في همّه، فإنّ من وظائف الإمام ومراحمه في كلّ زمان بمقتضى ما ورد من الاخبار الدعاء للمؤمنين، كما أنّ من وظائف المؤمنين في كلّ زمان الدعاء لإمامهم، كما بيّناً لك في هذا الكتاب، بدلائل العقل والنقل.

وإذا عرضك غفلة أو نسيان عن ذكره في بعض الاحيان ـ كما هو الغالب في غالب أهل الزمان ـ فاعلم أنّه لمّة الشيطان، فابتهل وتضرّع إلى الله جلّ شأنه في صرف كيده عنك، واستغفر اللّه تعالى، وتب إليه توبة نصوحاً، ليكفّر عنك سيّئاتك، ويوفّقك لذكر مولاك في كلّ حال، إنّه جلّ ثناؤه لما يشاء فعّال، وعليك بإمعان النظر، وإجالته فيما ذكرناه، ونذكره من وظائفك وآدابك لمولاك، أسأل الله تعالى أن يوفّقنا وإيّاك للعلم والعمل، ويعصمنا من الخطأ والزلل، إنّه قريب مجيب.

<sup>(</sup>١)البقرة: ١٨٩.

## الامرالرابع والستون:

## أنّ تسال الله عز وجلّ ليحفظك من نسيان ذكره

والدليل على ذلك مضافاً إلى ما بيّنا لك آنفاً من أنّ الـلّه عزّ وجلّ جعل لك بالنسبة إليه وظائف، وآداباً لا تتاتّى منك إلاّ بدوام ذكره:

الله تعالى عنه به الله تعالى عنه الله تعالى عنه الله تعالى عنه عنه عنه الله تعالى عنه الله تعالى عنه عنه عال صحيح مروي، في اكمال الدين، وهو قوله:

ولا تنسنا ذكره (إلخ)(١) فتدبّر كيف جعل ذلك من الادعية المهمّة، الّتي أمر بها الشيعة في تلك المكالمات الشريفة، فلا تغفل عن ذلك، وتضرّع إلى الله تعالى في كلّ حين، لا سيمًا مواقع الإستجابة، لئلاّ تبتلي بنسيان ذكره على ولاتؤخّر الدعاء إلى حين الإبتلاء، فإنّه قد ورد في الروايات الماثورة عنهم في آداب الدعاء: أن يبادر المؤمن بالدعاء قبل نزول البلاء

واسال الله عزّ وجلّ ان يعصمك ويحفظك من الذنوب، الّتي تورث الإبتلاء بنسيان ذكر إمامك فإنّ هذا من اشدّ النقم وأعظمها.

١٥٣٨ وقد ورد في بعض ما روي عنهم من الدعوات:

«اللّهم اغفر لي الذنوب الّتي تنزل النقم» ولا ريب ان نسيان ذكر الإمام والغفلة عنه عنه الله نقمة شديدة، تترتّب عليها نقمات الدنيا والآخرة. (٢)

## الامر الخامس والستون: أن يكون بدنك خاشعاً له

10٣٩ والدليل على ذلك: ما رواه السيّد الأجلّ عليّ بن طاووس (ره) في جمال الأسبوع بإسناده عن محمّد بن سنان، عن الصادق في دعاء يوم الجمعة، وقد ذكرناه في كتاب أبواب الجنّات في آداب الجمعات:

<sup>(</sup>١) كمال الدين: ١٣/٢ ٥ ضمن ح٤٣. (٢) مصباح المتهجّد: ٥٨٧.

اللّهم إنّي أتقرّب إليك بقلب خاضع، وإلى وليّك ببدن خاشع، وإلى الأئمّة الراشدين بفؤاد متواضع ... إلخ. (١)

وإن قلت: يحتمل أن يكون المراد بالولي إمام كل زمان، أو المؤمن الكامل، قلنا: وإن كان هذا الإحتمال بعيداً لكن يثبت المقصود على كلا هذين التقديرين أيضاً، لان المؤمن الكامل الحقيقي منحصر فيه، كما لايخفي.

والمراد بخشوع البدن على ما يستفاد من التأمّل في كتب اللغة وموارد الإستعمال، ويستأنس به المتتبّع المتدبّر في الآيات والاخبار: أن تستعمل جوارحك في خدمة مولاك، وإقامة أمره وأنت مسكين متذلّل، تعرف عظمته واستعلاءه عليك، وترى في نفسك التذلّل له، ووجوب حقّه وإطاعته عليك، على ما هو حال العبد بالنسبة إلى مولاه.

فإنّ العبد العارف بمعنى العبوديّة والمولويّة يعلم أنّ من لوازم عبديّته استعمال جوارحه في خدمة مولاه وإطاعته وهو في ذلك لا يتصوّر أنّ له منّة أو يداً على مولاه، بل يعلم أنّه لو تهاون في خدمته أو إطاعة أوامره كان مقصراً، ولو استطال عليه أو استنكف كان عند العقلاء مذموماً مطروداً،

فإذا كان هذا حال العبد الذي اشتراه أحد من الناس بدراهم معدودة، وكان لذلك المولى عليه هذا المقدار من الحقّ والمولويّة، فكيف حال المولى الذي جعل الله تعالى له المولويّة التامّة؟ وقد أفصح عنه في كتابه العزيز بقوله تعالى: ﴿النبيّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم﴾ (٢) وجعل هذا المقام بعد النبيّ على للإمام على ومن كان من أهل التتبّع والتدبّر في أخبار فضلهم ومآثرهم لا يرتاب في شيء ممّا

<sup>(</sup>١)أبواب الجنّات: ٢١٢. ﴿ ٢) الاحزاب: ٦.

ذكرناه، ولو ذكرناها لطال الكتاب، وفيما ذكرناه عبرة وكفاية لأولي الألباب.

هر کس که زشهر آشنائی است داند که متاع ما کجائی است

## الأمرالسادس والستّون: أن تؤثر هواه ﷺ على هواك

بان تفكّر في كلّ أمر يرد عليك، وتريد الإقدام عليه، هل هو موافق لرضاه، أو مخالف له، فإن كان موافقاً لرضاه، أتيت به وأقدمت عليه، لا لهوى نفسك، بل لموافقته لرضاه، وإن كان مخالفاً لرضاه تركته وخالفت هوى نفسك، طلباً لمرضاته سلام الله عليه فإذا كنت كذلك كنت محبوباً له، محموداً على لسانه وعلى ألسنة آبائه الائمة البررة سلام الله عليهم اجمعين.

• ١٥٤٠ ويشهد لما ذكرنا ما رواه الفاضل المحدّث النوري (ره) في كتاب نفس الرحمان عن أمالي الشيخ الطوسي (ره): بإسناده عن منصور بزرج (١) قال:

قلت لابي عبدالله الصادق ﷺ: ما أكثر ما أسمع منك ياسيدي ذكر سلمان الفارسي ولكن قل: سلمان المحمدي، الفارسي فقال ﷺ: لاء قال ﷺ: لثلاث خصال (٢٠):

إحداها: إيثاره هوى أمير المؤمنين ﷺ على هوى نفسه.

والثانية: حبّه للفقراء، واختياره إيّاهم على أهل الثروة والعدد.

والثالثة: حبّ العلم والعلماء، إنّ سلّمان كان عبداً صالحاً حنيفاً مسلماً ، وما كان من المشركين. (٢)

أقول: تأمّل في هذه الصفات وما يترتّب عليها من الآثار الحسنة، ومن

<sup>(</sup>١) أقول هو منصور بن يونس، وبزرج معرّب بزرگ، والمحكيّ عن الشيخ والكشّي كونه واقفيّاً جحد النصّ على الرضا ، ولكن رواية الاجلاء عنه كابن أبي عمير وغيره ممّا يشهد بوثاقته، ولذا عدّه بعض أهل الرجال من الثقات والله تعالى هو العالم (لمؤلّفه عفى الله عنه).

<sup>(</sup>٢) خلال، خ. (٣) أمالي الطوسي: ١٣٣ ح٢٧؛ عنه نفس الرحمان: ص٤١.

جملتها محبّة الأثمّة على لصاحبها، ومدحهم وتمجيدهم له، واعمل بهذا الحديث الشريف حتّى تفوز بسعادة الدارين، وفّقنا الله وإيّاكم يا إخواني المؤمنين، إنّه قريب مجيب. (ياتي ص ٤٨٤رؤيا ما يناسب لهذا الباب)

# الامرالسابع والستّون: تعظيم من يتقرّب به، وينتسب إليه

بقرابة جسمانية أو روحانية، كالسادة العلوية، والعلماء الدينية، والإخوة الإيمانية، فإن توقيرهم وتبجيلهم تعظيم وتوقير له سلام الله عليه وهذا أمر مشاهد بالوجدان نراه من معاشرة العقلاء وآدابهم، فقد جرى ديدنهم على توقير أبناء العظماء وإخوانهم ومن يتقرّب بهم وينتسب إليهم، تعظيماً لهؤلاء، وتفاوت مراتب تعظيمهم وتوقيرهم بحسب تفاوت مراتب المنتسبين، ويرون التعظيم والتوقير لهم تعظيماً وتوقيراً لهؤلاء العظماء، ويرون ترك التعظيم والتوقير لهم استخفافاً بشأن هؤلاء وهذا مما لايرتاب فيه أحد من العقلاء، وقد دل أثمتنا الطاهرين على هذا الامر في عدة أحاديث مروية عنهم ، وقد ذكرنا بعضها في الأمر الواحد والثلاثين، والسابع والثلاثين، والثامن والاربعين وغيرها،

هذا مضافاً إلى ما ستسمع في الامر الثامن والستين، فإنّه يدلّ على هذا الامر أيضاً فحوى أو منطوقاً، فعليك بالرجوع، والتدبّر، والمراقبة على تعظيم المنسوبين إليه من السادات والعلماء والمؤمنين، وتوقيرهم وتبجيلهم على حسب شؤونهم ومراتبهم في العلم والتقوى والورع، وما يوجب الزلفي والتقرّب والتحبّب إلى مولاك صلوات الله عليه لكي تفوز بقربه، وتسعد بحبّه، أسأل الله تعالى أن يوفقني وجميع المحبّين بمنّه وكرمه.

# الامرالثامن والستّون: تعظيم مواقفه ومشاهده

كمسجد السهلة والمسجد الاعظم بالكوفة، والسرداب المبارك بسامر

ومسجد جمكران، وغيرها، من المواضع التي رآه فيها بعض الصالحين، أو ورد في الروايات وقوفه فيها كالمسجد الحرام، وتعظيم سائر ما يختص به وينتسب إليه، كاسمائه والقابه، وكلماته وتوقيعاته، وملابسه، والكتب المذكورة فيها أحواله، وما يتعلق به، ونحو ذلك.

والكلام أوّلاً في استحباب ذلك ورجحانه،

وثانياً: في بيان كيفيّة تعظيم تلك المشاهد وما يحصل التعظيم به.

أمّا المقام الأوّل: فنقول \_ وبالله التوفيق \_: إنّ الّذي يدلّ عليه أو يؤيّده أمور: منها: قوله عزّ وجلّ: ﴿ومن يعظم شعائر الله فإنّها من تقوى القلوب﴾(١) وتقرير ذلك من وجهين:

أحدهما: أنّ المراد بشعائر اللّه تعالى بحسب ما استفدناه من التدبّر في الآيات والروايات وملاحظة معنى الشعار والاشعار، وتتبّع موارد الاستعمال: كلّ شيء له انتساب خاص وإضافة خاصة إلى اللّه عز وجلّ، سواء كان بلا واسطة أم بواسطة، بحيث يعد تعظيمه تعظيماً لله، وتوهينه وتحقيره توهينا وتحقيراً للّه عز وجلّ، بحسب الشرع والعرف، كاسمائه وكتبه وأنبيائه وملائكته ومساجده وأوليائه وأهل الإيمان به، والازمنة المخصوصة الّتي أوجب احترامها والبيوت الّتي أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه، ومواقف أوليائه ومشاهدهم ومعابدهم، وأحكام اللّه تعالى من الفرائض، وغيرها، وحدوده، والحج ومناسكه، وأعماله، قال اللّه عز وجلّ: ﴿والبدن جعلناها لكم من شعائر اللّه﴾ (\*)

وفي هذه الآية دلالة على عدم انحصار الشعائر في البُدن ـ كما توهّمه بعض إلى غير ذلك من المصاديق الكثيرة الّتي يتعذّر أو يتعسّر إحصاؤها،

ولا يخفى أنّ مواقف الأئمّة ومشاهدهم ومعابدهم وملابسهم وذراريهم من تلك المصاديق، فإنّها منتسبة إلى الله تعالى بالواسطة، أو بوسائط عديدة، ألا

<sup>(</sup>١، ٢) الحجّ : ٣٢، ٣٦.

ترى أنّ الله تعالى قد جعل البدن من شعائر الله، مع أنّها تساق إلى البيت الحرام، الذي نسبه الله تعالى إليه، فأيّ فرق بينها وبين مشاهد الائمّة على ومواقفهم، وذراريهم وما ينتسب إليهم،

فإنّهم حجج الله وبيّناته، وهم أعزّ وأشرف من البيت الحرام.

1021 بل ورد في بعض الروايات: أنّ المؤمن أعزّ من الكعبة المشرّفة. (۱) ووجهه أنّ الإيمان بالله تعالى اعزّ الأمور وأشرفها، ولهذا قال الله تعالى:

ووجهه أن الإيمان بالله نعالى اعر الا مور واسرقها، وتهدا قان الله تعالى . ومن يعظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب في مقام بيان فضل تعظيم الشعائر، تنبيها على أن تقوى القلوب أعظم الأمور وأشرفها، وأنها ممّا يستغنى عن ذكر فضله وبيان علو مقامه وشرف منزلته عند الله عز وجل .

وبيان ذلك: أنّ الله تعالى بعد ما بيّن جملة من الاحكام في سورة الحجّ أمر بالتوحيد والإخلاص والتبرّي عن الشرك بقوله: ﴿حنفآء لله غير مشركين به﴾ (٢)

ثمّ نبّه على نتيجة الإشراك وعاقبته بقوله: ﴿ وَمِنْ يَشْرِكُ بِاللّه فَكَانَّمَا خُرّ مِنْ السّماء فتخطّفه الطير أو تهوي به الربح في مكان سحيق ﴾ (٢).

ثمّ نبّه على علامة التوحيد والإيمان بقوله:

ومن يعظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب تنبيها على أن علامة من خلص قلبه من الشرك، وتحلّى بزينة الإيمان واستنار بنور التوحيد، تعظيم شعائر الله، وذلك لان من أحب شيئاً أحب كلّما يختص به وينتسب إليه، وهذا أمر مشاهد بالوجدان، مؤيّد بالعقل والنقل، فالمؤمن بسبب معرفته باللّه تعالى وحبّه له، يحبّ كلّ شيء يضاف وينتسب إليه تعالى، بخصوصية يمتاز بها عمّا سواه، ولهذا يتفاوت مراتب إيمان المؤمن وحبّه وإخلاصه للّه عزّ وجلّ، وتفاوت مراتب الشيء المنتسب إلى اللّه تعالى في الخصوصيّات والاسباب التي أوجبت انتسابه إلى اللّه واختصاصه به.

<sup>(</sup>١) مشكاة الأنوار: ٧٨، عنه البحار: ٧١/١٧ ح ٣٩. (٢ و٣) الحجّ: ٣١.

فتحصّل ممّا ذكرناه أنّ كلّ ما كان له انتساب خاص ّ إلى الله تعالى أوجب شرفاً له، وكان من جملة شعائر الله، وكان تعظيمه تعظيم شعائر الله، سواء كان انتسابه بلا واسطة أو مع الواسطة، ومواقف الإمام ومشاهده من جملتها،

فهي نظير المساجد التي تنتسب إلى الله تعالى بسبب وضعها لعبادة الله عزّوجل لكن هذا لا يستلزم المشاركة مع المساجد في جميع الاحكام، لان الاحكام الخاصة التي وردت في الشرع لمكان خاص مخصوصة به، لا يتعدّى فيها إلى غيره إلا بدليل خاص، نعم يشتركان في كل ما يعد في العرف تعظيماً وتوقيراً للمكان، وسياتي بيان ذلك في المقام الثاني إن شاء الله. (۱)

ثم إنّه لا ينافي ما ذكرناه في بيان معنى الشعائر لماذكره بعض من التفسير بدين الله كلّه، وبعض آخر بمعالم دين الله، وبعض آخر بالاعلام الّتي نصبها لطاعته ، وبعض بحرمات الله ، وبعض بمناسك الحج ، وما سيأتي في قول أمير المؤمنين على: «نحن الشعائر»،

لأنّ الظاهر من ملاحظة الأشباه والنظائر أنّ كلاً منها ذكر لبعض المصاديق أو أظهرها، والكلّ يرجع إلى ما ذكرنا وبيّناه بتاييد الله وبركة أوليائه.

الله المؤمنين مرسلاً الله قال المؤمنين مرسلاً الانوار، عن امير المؤمنين مرسلاً الله قال: «نحن الشعائر، والاصحاب» ولا يخفى أنّ المراد بقوله: «نحن» إمّا رسول الله والائمة، أو الائمة، فإنّهم أعظم شعائر الله وأفضلها، ولا ريب في أنّ تعظيم ما ينتسب إليهم تعظيم لهم وهم شعائر الله، فتعظيم ما يختص بهم وينتسب إليهم تعظيم لهم وهم شعائر الله، وهذا واضح لاسترة فيه،

فقد ظهر بحمد الله رجحان تعظيم وتوقير كل ما ينتسب إلى مولانا الحجة ، وهكذا سائر الائمة ويضاف إليهم بإضافة خاصة ، من مواقفهم ومشاهدهم وضرائحهم، وخطوطهم وكتبهم، وملابسهم وأحاديثهم وكلماتهم وذراريهم

<sup>(</sup>۱) يأتي ص ٣٧١. (٢) مرآة الأنوار: ١٩٨.

وشيعتهم، وغير ذلك، واستحباب ذلك ممّا لامجال للتامّل فيه.

تنبيه وتحقيق في معنى قوله ﷺ: «نحن الشعائر والاصحاب»

إعلم أنّ هذا يحتمل وجوهاً: أحدها: أن يكون إشارة إلى ما ورد في دعاء ليلة النصف من شعبان «أنّهم أصحاب الحشر والنشر». (١)

الله، الخبر(")، ومرّ في شفاعته في حديث محكي عن البصائر: أنا الحاشر إلى الله، الخبر(")، ومرّ في شفاعته في الباب الرابع حديث يدلّ على ذلك أيضاً (")، ولا استبعاد فيه لانّهم محالّ مشيّة الله وأنّهم مناة وأذواد، كما ورد في دعاء رجب عن الحجّة هي (") وقد قال الله تعالى لعيسى: ﴿ وإذ تخرج الموتى بإذني ﴾ (") ولا شكّ أنّهم أفضل من عيسى ومن إسرافيل وصاحب الصور، وقد صدر منهم إحياء الموتى بإذن الله في دار الدنيا كراراً، بحيث بلغ حدّ التواتر،

ولهذا المطلب مؤيدات لايسع المقام ذكرها، ويحتمل أن يكون المراد بكونهم أصحاب الحشر والنشر في زمان الرجعة، والله العالم.

الوجه الثاني: أن يكون المراد بقوله (والاصحاب) أنّهم أصحاب السرّ والنجوي،

1028 ويؤيده ما ورد في الروايات: أنّ اللّه تعالى ناجى علياً يوم الطائف ويوم خيبر ويوم حنين وتبوك ، وهي مذكورة في البرهان وكتب عديدة معتبرة. (١)

1020ـ ويؤيّده أيضاً: ما روي عنهم في البصائر وغيره: إنّ أمرنا سرّ في سرّ، وسرّ مقنّع بسرّ. (٧)

١٥٤٦ وفي حديث آخر: إنّ أمرنا هو الحقّ وحقّ الحقّ، وهو الظاهر،

<sup>(</sup>١) الاقبال: ٣٣٠/٣ س١٤. (٢) مختصر البصائر: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) تقدّم ج١/١٥٦ - ٢٤١. (٤) الاقبال: ٣/٢١٤ س١٤. (٥) المائدة: ١١٠.

<sup>(</sup>٦) بصائر الدرجات: ٤١١ ح٥، عنه البحار: ٣٩/١٥٤ ح١١، نور الثقلين: ٣٧٣/٤ ح٩٤.

<sup>(</sup>٧) بصائر الدرجات: ٢٨ ح١، عنه البحار: ٧١/٢ ح٣١.

وباطن الظاهر، وباطن الباطن، وهو السرّ، وسرّ السرّ، وسرّ المستسرّ، وسرّ مقنّع بالسّر<sup>۱۱)</sup> وشرح هذا الكلام ممّا لا يتحمّله كثير من الأفهام،

10٤٧ كما روي عنهم على في كثير من الروايات: إنّ حديثنا صعب مستصعب، لا يحتمله إلاّ ملك مقرّب، أونبيّ مرسل، أو مؤمن امتحن الله قلبه للإيمان (٢) فلهذا رأينا الإجمال أولى، وطوينا عنه كشحاً.

ويؤيّد ماذكرنا أيضاً ما ورد في أبواب علومهم أنّ منها النقر في الآذان، وفيه روايات عديدة معتبرة مذكورة في الكافي والبصائر، وغيرهما. (٣)

105٨ ومنه ما روي في البصائر في وصف الإمام وبعض شؤونه عن مولانا الباقر على يسمع في بطن أمّه، فإذا وصل إلى الأرض كان على منكبه الايمن مكتوباً: ﴿وتمّت كلمة ربّك صدقاً وعدلاً لا مبدّل لكلماته وهو السميع العليم﴾(٤)

ثمّ يبعث أيضاً له عموداً من نور تحت بطنان العرش إلى الارض، يرى فيه أعمال الخلائق كلّها، ثمّ يتشعّب له عموداً آخر من عند الله إلى أذن الإمام، كلّما احتاج إلى مزيد أفرغ فيه إفراغاً. (٥)

1089\_الوجه الثالث: أن يكون قوله هي «والاصحاب» إشارة إلى ما روي عنهم: لنا مع الله حالات: هو فيها نحن، ونحن هو، وهو هو، ونحن نحن.

• 100 - وفي الدعاء المروي في الإقبال عن صاحب الأمر عجل الله تعالى فرجه بتوسط الشيخ الكبير أبي جعفر محمد بن عثمان (ره) لكل يوم من شهر رجب:

لا فرق بينك وبينهم إلا أنهم عبادك وخلقك، فتقها ورتقها بيدك، بدؤها منك، وعودها إليك ـ إلخ. (١)

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ٢٨ ح٤، عنه البحار: ٧١/٢ ح٣٠.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات: ٢٨ خ٩، عنه البحار: ١٨٣/٢ ح١.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢١٤/١ ح ٢٦، بصائر الدرجات: ٣١٦. (٤) الانعام: ١١٥.

<sup>(</sup>٥) بصائر الدرجات: ٤٤٢ ح٦، عنه البحار: ١٣٥/٢٦ ح١١٠.

<sup>(</sup>٦) الاقبال: ٣٩٣/٩٨، عنه البحار: ٣٩٣/٩٨.

وهذه المرتبة أعلى المراتب، وهي مرتبة لايمكن للممكن أعلى منها ، وهي مرتبة محمد والائمة الطاهرين ويسمّى بعالم الهاهوت، أي هاهو ، وهو عالم الوجه الأعلى من الفؤاد الذي هو الطرف الاعلى من الحقيقة المحمّدية مع قطع النظر إلى ماتحته ، وليس فوق هذا المقام مقام ، إلاّ عالم الازل الاصليّ ، أي عالم الذات البحت ، الباري الذي لا إسم له ولا رسم ، وهو غيب الغيوب ، وهو عالم الربوبيّة ، وهو في العالم وليس في العالم ، ليس في مكان ولا يخلو منه مكان ، لا يجري عليه الزمان ، ولا يخلو منه زمان ،

وإن شئت توضيح مقام الهاهوت فانظر إلى الحديدة المحماة، كيف صارت بمصاحبة النار ناراً وليست بنار، فهي هي وليست هي، والنار نار، والحديدة المحماة حديدة، فقوله: هو فيها نحن، ونحن هو، لظهور جميع آثار الواجب تعالى شأنه منهم وفيهم، وهو الواجب المنزّ، عن شبه المخلوقين ، فهو هو، ونحن عبيد مربوبون محتاجون إليه، فنحن نحن.

١٥٥١ـ وممّا ذكرناه ظهر معنى ما روي عنه:

يا سلمان، نزّلونا عن الربوبيّة وادفعوا عنّا حظوظ البشريّة، فإنّا عنها مبعدون وعمّا يجوز عليكم منزّهون، ثمّ قولوا فينا ما شئتم (إلخ). (١١)

1001 وقوله في زيارة أمير المؤمنين على السلام على نفس الله تعالى القائمة فيه بالسنن . (٢)

100٣ وفي زيارة أخرى له: السلام على نفس الله العليا.

١٥٥٤ ـ وما روي في تأويل ﴿تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك﴾ (٢) أنّ المراد بنفس الله أمير المؤمنين.

1000\_ومنه يظهر معنى قوله على في خطبته: «ينحدر عنّي السيل ولا يرقى إليّ الطير» إلخ . (١)

<sup>(</sup>١) مشارق الانوار: ٦٩، عنه القطرة: ١/١٥٦ ح٤٠. (٢) البحار: ٢٣١/١٠٠.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ص ١١٦. (٤) المائدة: ص ١١٦.

100٦ ومعنى ماروي عنهم: أنّ أحداً لا يقدر أن يصفهم، إلى غير ذلك، ومن هنا يظهر أنّه لا استبعاد في كون أمير المؤمنين حاشراً إلى اللّه ومقلّب الاحوال كما في زيارته، ولا تنافي بين كونه حاشراً ومحشوراً ومحشوراً إليه، ومحاسباً ومجازياً، كما ورد في روايات عديدة في معنى قوله تعالى:

﴿إِنَّ إلينا إيابهم ثم إنَّ علينا حسابهم ﴾ (١) فارجع إلى الكافي والبرهان وغيرهما(١) وهذه الوجوه الثلاثة مما اختلج بالبال في معنى هذا الكلام الشريف.

والوجه الرابع: ما احتمله صديقنا المسمّى باسم خامس الائمة هي (")
وهو أن يكون المراد بقوله هي: «نحن الشعائر والأصحاب» هم الائمّة هي ويكون معنى قوله: «والاصحاب» إشارة إلى ماروى عن النبيّ هي:

أصحابي كالنجوم بايهم اقتديتم اهتديتم، يعني أنّ مراده بشئ بالاصحاب هم الائمة الاطياب وشفعاء يوم الحساب، لا كلّ من صاحب النبيّ أيّاماً، واقترف في عمره آثاماً، كما يزعمه العامة العمياء، وقد ذكر صديقنا المذكور ورود حديث في تفسير قوله من الصحابي كالنجوم بما ذكر، والله العالم.

ابن عمّار، عن أبى عبدالله عن آبائه عن آبائه عن قال: قال رسول الله على:

ما وجدتم في كتاب الله عز وجل فالعمل لكم به لا عذر لكم في تركه، ومالم يكن في كتاب الله عز وجل وكانت فيه سنة مني فلاعذر لكم في ترك سنتي، وماليس لكم فيه سنة مني، فما قال اصحابي فقولوا به، فإنما مثل اصحابي فيكم كمثل النجوم، بايها أخذ اهتدي، وباي اقاويل اصحابي اخذتم اهتديتم، واختلاف اصحابي لكم رحمة،

<sup>(</sup>١) الغاشية: ٢٦. (٢) الكافي: ١٥١/٨، تأويل الآيات: ٢/٨٨٧ح، عنه البرهان: ٥/٦٤٦ح٩.

<sup>(</sup>٣) المراد منه الأغا ميرزا محمّد باقر الاصفهاني كما صرّح باسمه في ج ١ / ٢٩ عند نقل رؤياه للامام المجتبى هي .

فقيل: يا رسول الله من أصحابك؟ قال ﷺ: أهل بيتي. (١) ولنرجع إلى أصل المطلب فنقول: وممّا يدلّ على ذلك:

ما روي في رجال الكشّي، والبحار، بإسناد صحيح عن سليمان بن جعفر، قال: قال لي عليّ بن عبيدالله بن الحسين بن عليّ بن الحسين بن عليّ ابن أبي طالب عليه أسلّم عليه، الن أبي طالب على أبي الحسن الرضا على أسلّم عليه، قلت: فما يمنعك من ذلك؟ قال: الإجلال والهيبة له، وأتّقى عليه،

قال: فاعتل أبو الحسن على علّة خفيفة، وقد عاده الناس فلقيت عليّ بن عبيدالله، فقلت: قد جاءك ما تريد، قد اعتلّ أبو الحسن على علي عليه عليه عليه عليه عليه المعلمة المعلم

عاده الناس، فإن أردت الدخول عليه فاليوم،

قال: فجاء إلى أبي الحسن على عائداً، فلقيه أبو الحسن بكل ما يحب من التكرمة والتعظيم، ففرح بذلك على بن عبيدالله فرحاً شديداً.

ثم مرض علي بن عبيدالله فعاده ابو الحسن به وانا معه، فجلس حتى خرج من كان في البيت، فلما خرجنا اخبرتني مولاة لنا، أن أم سلمة إمراة علي ابن عبيدالله كانت من وراء الستر تنظر إليه، فلما خرج بخرجت، وانكبت على الموضع الذي كان أبوالحسن به فيه جالساً، تقبله وتتمسح به،

قال سليمان: ثمّ دخلت على عليّ بن عبيدالله فاخبرني بما فعلت أمّ سلمة، فخبّرت به أبا الحسن على قال: يا سليمان، إنّ عليّ بن عبيدالله وامرأته وولده من أهل الجنّة، يا سليمان، إنّ ولد عليّ وفاطمة الله على الله هذا الامر لم يكونوا كالناس. (٢)

أقول: الدليل على المطلوب تقريره على لفعلها، ثمّ التمجيد والمدح

<sup>(</sup>١) المعاني: ١٥٦ ح١، عنه البحار: ٣٠٧/٢٢ ح٨.

<sup>(</sup>٢) لم يكن للإمام الحسين به ولد ولا عقب من غير عليّ زين العابدين به.

<sup>(</sup>٣) الكشّى: ٩٣٥ - ١١٠٩ ، عنه البحار: ٢٢٢/٤٩ - ١٥.

لذلك بقوله: « إنّها من أهل الجنّة»، وبقوله إنّ ولد عليّ وفاطمة (إلخ) يعني أنّ تقبيلها موضع جلوسه على والتمسّع به من جهة معرفتها بحق الإمام وشأنه بخلاف أكثر الناس.

ومنها: قوله عزّ وجلّ: ﴿في بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه ﴿(١) بضميمة ما ورد في تفسيره وتبيين المراد منه،

100٩ ففي غاية المرام والبرهان وغيرهما من كتب الاعيان باسانيدهم المعتبرة من طرق العامّة والخاصّة: أنّ رسول الله قرأ ﴿في بيوت اذن الله أن ترفع﴾ الآية، فقام إليه رجل، فقال: أيّ بيوت هذه يا رسول الله؟

قال ﷺ: بيوت الانبياء، فقام إليه أبو بكر، فقال: يا رسول الله، هذا البيت منها؟ وأشار إلى بيت على وفاطمة ﷺ؟ قال ﷺ: نعم، من أفضلها. (٢٠)

• ١٥٦٠ وعن عيسى بن داود، عن موسى بن جعفر، عن أبيه على في قوله تعالى: ﴿ في بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه ﴾ الآية.

قال: بيوت آل محمد، بيت علي وفاطمة والحسن والحسين وحمزة وجعفر صلوات الله عليهم اجمعين (إلخ). (٢)

وفي هذا المعنى روايات عديدة تركناها اختصاراً.

وتقريب الإستدلال ان الاذن في هذا المقام، إمّا بمعنى الامر كقوله تعالى: ﴿وداعياً إلى الله بإذنه ﴾ (٤) أوبمعنى الإرادة كقوله تعالى: ﴿وإذ تخرج الموتى بإذني ﴾ (٥) وعلى كلا التقديرين ينتج أنّ بيوت آل محمّد ﷺ بيوت يحبّ الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه، ولو فرض كون الإذن بمعنى الإرادة التشريعيّة بقرينة قوله تعالى:

<sup>(</sup>١)النور: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) غاية المرام: ٣/٨٦٣ ح٦، تأويل الآيات: ٢/٣٦١ ح٨، عنه البحار: ٣٢٥/٢٣ ح١.

<sup>(</sup>٣) غاية المرام: ٣/٢٦٦ ح٨، تاويل الآيات: ٣٦٣/١ ح١، عنه البحار: ٣٢٦/٢٣ ح٤.

<sup>(</sup>٤) الاحزاب: ٤٦. (٥) المائدة: ١١٠.

# ﴿ويذكر فيها اسمه ﴾ ولا يجوز أن يكون الإذن هنا بمعنى الرخصة،

إذ لا ريب في رجحان ذكر الله واستحبابه، وإذا كان الإذن بمعنى الرخصة كان منافياً لذلك فتعيّن أن يكون الإذن بمعنى الأمر، فحاصل المعنى: "في بيوت أمر الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه" لا شتراك المعطوف عليه في الحكم، ومعنى الرفع التعظيم والإحترام، لا الرفع الحسيّ كما لا يخفى،

ولافرق في صدق البيوت بين ما يسكنه الشخص في بعض الاوقات وما يسكنه في جميع الاوقات، بحسب الصدق العرفي، فكل ما يصدق عليه أنه من بيوت آل محمد على دخل في رجحان التعظيم والإحترام، نعم كل ما كان وقوفهم فيه واختصاصهم به أكثر وأتم، كان تعظيمه واحترامه أحسن وأهم.

وممّا يعضد ما ذكرناه واقعة شريفة نذكرها في المقام الثاني إن شاء الله تعالى وإن نازع مكابر غير منصف، وجادل فقال: لا نسلّم صدق البيت على كلّ ما كان موقفاً للشخص في بعض الاحيان.

قلنا: أوّلاً: إنّ صدق ماقلناه مشاهد بالعيان.

وثانياً: لو لم تقبل ذلك حكمنا بتساويهما في ذلك بالفحوى، لأنّ الذي صار سبباً لاحترام البيوت التي سكنها آل محمد على انتساب تلك البيوت إليهم لوقوفهم فيها، وهذا موجود في كلّ مقام كان انتسابه بوقوفهم فيه كما لا يخفى.

ومنها: قوله عزّ وجلّ: ﴿فَاخْلُعُ نَعْلَيْكُ إِنَّكَ بِالْوَادُ الْمُقَدِّسُ طُوِّي﴾ (١)

فإنّ التوصيف بالمقدّس مشعر برجحان التعظيم والإحترام في كلّ مكان مقدّس، وقد اشتهر أنّ التقييد بالوصف مشعر بالعليّة ، كما لا يخفى.

ومنها: ما دل على حسن تعظيم الإمام، ورجحان ماتيسر له من التبجيل والإحترام، فإن من مصاديق تعظيمه وتكريمه تكريم ما ينتسب إليه، بسبب انتسابه إليه، وهذا الوجه إنّما يدل على تعظيم

<sup>(</sup>١)طه: ١٢.

مقاماته، وما ينتسب إليه بعنوان أنّه تعظيم الإمام وتكريمه، وتعظيمها بعنوان تعظيم شعائر الله عنوان آخر كما لا يخفى ، فلا اتّحاد ولا تكرار في ما بيّناه.

1071 ـ ومنها: ما في كتب المزار كمصباح السيّد والبحار في آداب ورود مسجد الكوفة: فإذا أتيته فقف على الباب المعروف بباب الفيل، وقل:

السلام على سيّدنا رسول الله محمّد بن عبدالله وآله الطاهرين، السلام على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ورحمة الله وبركاته، وعلى مجالسه، ومشاهده، ومقام حكمته، وآثار آبائه آدم ونوح وإبراهيم وإسماعيل، إلخ. (١)

وجه الإستشهاد: أنّ السلام على مشاهده ومواقفه يدلّ على أنّ كلّ مكان كان مشهداً وموقفاً له على يحصل له بذلك شرف ومزيّة يوجب التعظيم والإحترام، ولذلك يختص بالتحيّة والسلام.

وإذا ثبت ذلك لمواقف مولانا أمير المؤمنين على ومشاهده ومجالسه، ثبت لمواقف مولانا الحجّة وسائر الائمّة البررة عليهم الصلاة والسلام، لاشتراكهم في تلك الفضائل وأمثالها، الّتي اختصّهم اللّه عزّ وجلّ بها من بين خلقه كما لا يخفى.

ومن هنا يمكن أن يقال برجحان السلام والتحية لكل موقف ومشهد من مواقف الاثمة ومشاهدهم، وإن لم يرد في كل واحد منها نص خاص، نظراً إلى ما ثبت من رجحان تعظيم مشاهدهم ومجالسهم، ودلالة ما نقلناه من التحية والسلام على مواقف أمير المؤمنين على ومجالسه، على كون ذلك من أقسام التعظيم والإحترام، كما لايخفى على ذوي الافهام.

ومنها: ما دل على استحباب إظهار المحبّة لمن يحبّه المؤمن من أهل الإيمان، وكذا مادل على فضيلة التوادد والتحابب فإنّه غير المحبّة، لأنّ الحبّ

<sup>(</sup>۱) المزار الكبير: ١٦١، ورواه السيّد في مصباح الزائر: ٣٩، والشهيد في مزارة: ٣٦١، عنهما البحار: ٤٠٩/١٠٠.

والودّ أمر قلبيّ، وهو حقيقة الإيمان، والتوادد والتحابب إظهار الحبّ القلبيّ بوسيلة الاعمال، وهذا علامة الحبّ القلبيّ ومن ثمراته.

وإلى هذا ينظر ما ورد من الامر بحبّ الائمة على باليد واللسان، فإنّ معنى الحبّ باليد واللسان إظهار الحبّ القلبيّ بهما وبسائر الجوارح والاعمال والاموال وتخصيص اليد واللسان بالذكر، بملاحظة أنّ مايظهر من آثار الحبّ كلاً أوجلاً، عملاً أو مالاً، إنّما يظهر بهما دون سائر الاعضاء، فباليد واللسان يبذل الاموال، ويوجد الاعمال، وينصر الإخوان، ويدفع عنهم أهل البغي والعدوان، وقس هكذا.

ومن جملة اقسام التوادد وإظهار المحبّة تعظيم ما ينتسب إلى المحبوب من مجالسه ومواقفه والبسته وكتابته، وما يختص به وينتسب إليه، كما نرى من ملاحظة أحوال المحبّين وأعمالهم بالنسبة إلى حبيبهم كما قيل:

أمر على الديار ديار ليلى أقبل ذا الجدار وذا الجدارا فن الديارا فما حبّ الديار شغفن قلبى ولكن حبّ من سكن الديارا

١٥٦٢ ومنها: ما في مزار البحار وغيره عن الازدي، قال:

خرجنا من المدينة نريد منزل ابي عبدالله بي المحقنا ابو بصير خارجاً من زقاق من أزقة المدينة، وهو جنب، ونحن لا علم لنا حتى دخلنا على أبي عبدالله، فسلمنا عليه، فرفع راسه إلى أبي بصير، فقال: يا أبا بصير، أما تعلم أنّه لا ينبغي للجنب أن يدخل بيوت الانبياء، فرجع أبو بصير، ودخلنا. (٢)

<sup>(</sup>۱) الاحزاب: ٥٣. (٢) النور: ٣٦. (٣) قرب الاسناد: ٤٣ ح ١٤٠، عنه البحار: ٢٧/ ٢٥٠ ح ٣ و ١٢٦/ ٢٠٠ ح ٢٠٠.

أقول: وقد ورد في هذا المعنى روايات أخر أيضاً، وتخصيص المنع بصورة حضور الإمام في ذاك المكان ممنوع، لأنّ المورد لا يكون مخصصاً، بل هو من افراد العامّ، مضافاً إلى أنّ عموم العامّ افراديّ، وصورة حضور الإمام حال من الاحوال، فلا يجوز تنزيل العامّ على تلك الحال فقط، ودعوى انصراف العامّ إلى حال حضور الإمام لو ادّعاه مدّع ممنوعة بالدليل، فتدبّر.

١٥٦٣ ومنها: ما في البحار وغيره: عن عدّة من أصحابنا قال:

لمّا قبض أبو جعفر هي أمر أبو عبدالله هي بالسراج في البيت الّذي كان يسكنه، حتّى قبض أبو عبدالله هي، ثمّ أمر أبو الحسن هي بمثل ذلك في بيت أبى عبدالله هي حتّى خرج به إلى العراق ثمّ لا أدري ما كان. (١)

اقول: دلّ هذا الحديث على استحباب تعظيم مواقف الائمة ومساكنهم، وعلى أنّ الإسراج فيها من اقسام التعظيم والإحترام، فبهذا يمكن أن يستدلّ لاستحباب الإسراج في كلّ مكان يكون تعظيمه مصداقاً لتعظيم شعائر الله بلا واسطة، أومع الواسطة، وإن لم يكن في ذلك المكان من ينتفع بالسراج، لانّ الإحترام لمن ينتسب إليه المكان، وتعظيمه يحصل بالإسراج في المكان المنسوب إليه عرفاً، وإن لم يكن فيه من ينتفع به، أو كان فيه سرنج متعدّدة بحيث لا يحتاج إلى الإسراج، لانّ التعظيم والإحترام في نفسه غرض صحيح مرغوب إليه، والإنتفاع غرض آخر، فإذا اجتمع الغرضان ضوعف الاجر والثواب.

ومن هنا يتبعه القول باستحباب إيقاد السرج الكثيرة في المواضع الشريفة، كالمساجد والمنابر، ومجالس تعزية الائمة، والمشاهد والمعابد، ومقابر العلماء والصالحين وأولاد الائمة الراشدين، وفي الازمنة المنتسبة إليهم، كليالي ولادتهم، وهذا أصل شريف يتفرع عليه فروع كثيرة، وقد خفي على جمع ممن يدعي العلم والبصيرة.

<sup>(</sup>١)الكافي: ٣/ ٢٥١ ح٥، عنه البحار: ٧/٤٧ ح٢٢ و١٣٢/١٠٠ ح١٨.

ومنها: فحوى ما دل على فضيلة الارض التي دفن فيها الإمام وتجليلها، إذ لا ريب في أن تلك الفضيلة إنما هي بواسطة كون الارض موقفاً ومقراً لجسده الشريف بعد موته، وهذا السبب جار في كل مكان كان موقفاً، له في زمان حياته كما لايخفى.

ومنه فحوى ما دلّ على فضل ليلة ولادته عجّل الله تعالى فرجه، وما ورد في تعظيمها وتشريفها، لوضوح أنّ ذلك بسبب انتسابها إليه، لوقوع ولادته فيها، وهذا السبب أعني الإنتساب إليه موجود في مواقفه ومشاهده وسائر ما ينتسب إليه وممّا يؤيّد جميع ما ذكرناه ويؤكّده أنّه لا ريب في تساوي جميع الامكنة والاراضي بحسب الخلقة الاصليّة، ولا فضل لبعضها على بعض، إلاّ بسبب عروض شيء أوجب شرفه وفضله على غيره ، ولا شبهة في أنّ من أعظم الاسباب الموجبة لذلك أن يكون موقفاً لاحد من الاثمّة أومدفناً له، ولا ريب أيضاً في أنّ لابدانهم الشريفة آثاراً في كلّ ما له قابلية لظهور الآثار فيه.

ولهذا لم تؤثر النار في منديل مسح رسول الله ﷺ يده به إجلالاً له ﷺ ولا خفاء أيضاً في أن من تبرّك بذلك المنديل لانتسابه إليه ﷺ عد فعله في انظار المؤمنين تعظيماً لرسول الله ﷺ، وإن استشفى بالتمسّح به من بعض الاوجاع كان شفاءً له البتّة، كما أنّ من أساء الادب إليه عد مسيئاً لرسول الله ﷺ

وهذا جار في كلُّ شيء ينتسب إليه، أو إلى أحد مِن الأتَّمة الطاهرين.

ومن المؤيدات والمقربات للمطلب أيضاً، ما ظهر في بعض الاراضي من تأثير أيديهم هي بحيث صار ذهباً أو فضة، وفي بعض المياه بحيث انقلب ياقوتاً وزبرجداً، وأمثال ذلك كثيرة مذكورة في حالاتهم ومعجزاتهم،

وقد ورد اهتزاز الارض بسبب أقدام الرمكة (۱) الّتي ركبها جبرئيل على يوم غرق فرعون، ولذلك قال السامري:

<sup>(</sup>١)الرمك والرمكة ـ بالتحريك فيهما ـ الأنثى من البراذين.

﴿بصرت بما لم يبصروا به فقبضت قبضةً من أثر الرسول فنبذتها ﴾ الآية . (١) وفيما ذكرناه كفاية لاهل الدراية ، والله تعالى ولى التوفيق والهداية .

المقام الثاني: في بيان كيفية تعظيم تلك المواقف، والمشاهد، والإشارة إلى ما يحصل التعظيم به، فنقول: الضابطة في ذلك، أنّ ما صدق عليه تعظيم تلك المواقف والمشاهد ودخل تحت عنوان التجليل والتوقير والتكريم لصاحبها، كان راجحاً محبوباً شرعاً، بالادلة الّتي ذكرناها وبيّناها في المقام الأوّل، سواء علمنا كون ذلك الامر مصداقاً للتعظيم بحسب الشرع أم العرف.

فالأول: كالصلاة والذكر والدعاء، فإنّ الآيات والاخبار الدالّة على استحباب صلاة التحيّة، والذكر في المساجد يفهم منها حصول تعظيم المسجد بها وبأمثالها فتدلّ على استحبابها ﴿في بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه ﴾(١).

والثاني: كتزيينها وتقبيلها، والدخول فيها حافياً ونحوها، وظهر بما ذكرنا الله لو نذر شخص واحداً مما يصدق عليه تعظيم تلك المشاهد والمواقف، صح نذره، لثبوت رجحانه بما بيناه لك، وحرم مخالفته، ووجب عليه الكفارة إن تخلف عنه، فلا مجال للتامل في انعقاد نذر الإسراج في مواقفهم، والمجالس المنتسبة إليهم وعند المنابر التي يذكر عليها مناقبهم ومصائبهم، ونحو ذلك، كما صدر عن بعض الموسوسين أو القاصرين عن درجات التحصيل والله تعالى يقول الحق ، وهو يهدي السبيل، إذا عرفت ذلك،

فلنذكر بعض أفراد التعظيم والتجليل، تذكرة لنفسي ولإخواني المؤمنين:

فمنها: عمارتها والبناء عليها، وتزيينها وتقبيلها، وبسط الفرش والإسراج فيها، وتعاهدها، والإختلاف إليها، والدخول فيها حافياً متطهّراً متطبّباً، مقدّماً للرجل اليمنى بسكينة ووقار، والإشتغال بذكر الله تعالى وقراءة القرآن والدعاء والصلاة فيها، والسلام عليه وعلى آبائه وعلى مواقفه، والإحتراز عن تنجيسها،

وتطهيرها لو تنجّست، وكنسها، وأن لا يدخلها جنباً، ولا يدخل فيها نجساً ولا متنجّساً، ولا يبصق، ولا يتنخّع فيها، ولا يشتغل بأمور الدنيا، ولا يتكلّم بها، ولا تدخلها المرأة حائضاً ولا نفساء، وأن لا يكشف فيه العورة، ولا يدخلها إذا كان في فيه رائحة بصل أو ثوم ونحوهما، ولا ينشد فيها الشعر، وأن يجتنب فيها المحرّمات والمكروهات، ويجتنب المزاح والضحك والعبث والجدال والمراء ورفع الصوت ونحوها، ممّا ينافي التعظيم والتوقير.

هذا ما حضرني من الأمور الّتي يحصل بها تعظيم تلك المواقف والمشاهد بحسب التامّل والتدبّر في الأمور العرفيّة، والآداب الواردة لتعظيم المساجد وغيرها، ولانّها إنّما وردت بسبب كونها تعظيماً وتكريماً كما نبّهنا عليه، ولعلّك بالتامّل والتتبّع تطّلع على أزيد ممّا ذكرناه وأشرنا إليه، وهاهنا فروع:

الأوّل: الظاهر نظراً إلى رواية أبي بصير السابقة كراهة الدخول والمكث في مواقفهم ومشاهدهم جنباً، وذهب بعض الفقهاء إلى الحرمة، تمسّكاً بروايات لا دلالة لها على مطلوبهم، وإلحاقاً بالمساجد، وهو قياس لا نقول به، وتعظيماً لها وفيه تفصيل سنذكره في الفرع الآتي.

الثاني: لو فعل ماينافي التعظيم، فإن كان الفعل بمجرّده ممّا يحصل به الهتك كإدخال العذرة مثلاً فيها، كان حراماً بلا شبهة، وامّا إن لم يكن كذلك فإن فعله بقصد التهتّك والإهانة كان حراماً ايضاً، وإلاّ فلا.

الثالث: لو رأى من يفعل فيها ما ينافي التعظيم، فإن كان من القسم الأوّل أو الثاني وجب نهيه وردعه، وإن كان من القسم الثالث استحبّ نهيه.

الرابع: من سبق إلى مكان من تلك المواقف لاستيفاء المنفعة المقصودة المبعدة لها تلك المواقف و/لمشاهد كان أولى من غيره، وثبت له حقّ الاولويّة طول يومه أو ليلته ما لم يعرض عنه، سواء ارتحل عنه لحاجة أم لا وسواء بقي له رحل في ذلك الموضع أم لا، وسواء طال غيبته عنه أم لا.

107٤ والدليل على ذلك صحيحة محمّد بن إسماعيل بن بزيع، عن بعض أصحابه، عن أبى عبدالله على قال:

قلت له: نكون بمكة أو بالمدينة، أو بالحيرة، أو بالمواضع الّتي يرجى فيها الفضل، فربّما يخرج الرجل يتوضّأ ويجيء آخر فيصير مكانه،

قال ﷺ: من سبق إلى موضع فهو أحقّ به يومه وليلته. (١)

**أقول**: هذا الحديث وإن كان مرسلاً لكنّه مجبور بعمل الاصحاب (ره) واعتمادهم عليه، وتأيّده بالحديثين الآتيين،

مضافاً إلى كون المرسل من الاجلاء والتعبير عن المرسل عنه ببعض اصحابه، إذ فيه إشعار تام بالوثاقة ولا كذلك التعبير برجل ونحوه.

تنبيه:

1070\_ إحتمل بعض الأصحاب أن يكون الواو في الحديث المذكور بمعنى أو نظراً إلى رواية طلحة بن زيد، عن الصادق على قال:

قال أمير المؤمنين على: سوق المسلمين كمسجدهم، فمن سبق إلى مكان فهو أحق به إلى الليل. (٢)

١٥٦٦ وما روي مرسلاً عن النبيّ ﷺ:

إذا قام أحدكم من مجلسه في المسجد فهو أحقّ به إلى الليل. (٢)

أقول: لا حاجة إلى جعل الواو بمعنى أو، بل الواو لبيان اشتراك المعطوف والمعطوف عليه في الحكم، كما هو الاصل في ذلك، وهذا ما يعبّر عنه الأصوليّون بقولهم: الواو لمطلق الجمع، وفي هذا الحديث إن جعلنا مرجع الضمير السبق كان واضحاً، يعني من سبق إلى موضع فهو أحقّ به يوم السبق، وكذلك إن جعلنا المرجع الشخص، فالمعنى أنّ من سبق إلى موضع فهو أحقّ به

<sup>(</sup>١)الكافي: ٤٦/٤٥ ح٣٣، عنه الوسائل: ٦/٥٦٥ ح١.

<sup>(</sup>٢) الكافى: ٢/ ٦٦٢ ح٧، عنه البحار: ٣٦/٨٣ س١٥٠ . (٣) البحار: ٣٥٦/٨٣ س٢٠٠

في اليوم الّذي سبق فيه إن كان السبق في اليوم، وفي الليلة الّتي سبق فيها إن كان ليلاً، فتدبّر حتّى يتّضح لك ما ذكرناه،

وعلى ما ذكرناه لا تنافي بينه وبين الخبرين الآخرين، كما زعمه بعض فأوجب التكلّف للجمع بينهما ببعض الوجوه، واعلم أنّ كلمات القوم في هذه المسألة مختلفة، وأنا أصنّف فيها تصنيفاً مفرداً إن شاء الله تعالى.

### تذنیب:

العلماء: أنّه رأيت في بعض المواضع نقلاً عن خطّ الشيخ زين الدين علي بن العلماء: أنّه رأيت في بعض المواضع نقلاً عن خطّ الشيخ زين الدين علي بن الحسن بن محمّد الخازن الحائري (ره) تلميذ الشهيد (ره) أنّه قد رأى ابن أبي جواد النعماني مولانا المهدي على المقال له:

يا مولاي لك مقام بالنعمانيّة ومقام بالحلّة فأين تكون فيهما؟ فقال بي له:

أكون بالنعمانية ليلة الثلاثاء ويوم الثلاثاء ويوم الجمعة وليلة الجمعة أكون بالحلة، ولكن أهل الحلة ما يتأدّبون في مقامي،

وما من رجل دخل مقامي بالادب يتادّب ويسلّم عليّ وعلى الاثمّة على وصلّى على وعلى الاثمّة على وصلّى على وعليهم اثنى عشر مرّة،

ثم صلّى ركعتين بسورتين وناجى الله بهما المناجاة، إلا أعطاه الله تعالى ما يسأله، أحدها المغفرة.

فقلت: يا مولاي علّمني ذلك، فقال ﷺ: قل:

اللّهم قد أخذ التأديب منّي حتّى مسّني الضرّ وأنت أرحم الراحمين، وإن كان ما اقترفته من الذنوب أستحق به أضعاف ما أدّبتني به، وأنت حليم، ذو أناة، تعفو عن كثير، حتّى يسبق عفوك ورحمتك عذابك،

وكرّرها عليَّ ثلاثاً حتّى فهمتها. (١)

<sup>(</sup>١)البحار: ٥٣/ص٧٧٠ حكاية ٣٤، عن جنّة المأوى.

#### 200

# الأمر التاسع والستون والمتمم للسبعين: ترك التوقيت وتكذيب الموقتين

إعلم وفَّقك الله وإيَّانا أنَّ الحكمة الإلهيَّة اقتضت إخفاء وقت ظهور صاحب الامر عن عباده، قبل ظهوره، لأمور خفيت علينا، ويستفاد من أخبار الائمَّة الاطهار عليه الله عضها ـ وسنشير إليه إن شاء الله تعالى ـ لأنّ العلم بذلك من أسرار الله التي سترها عن خلقه، كما ورد في الدعاء المروى عنه على يد الشيخ العمري (ره): وأنت العالم غير معلّم بالوقت الّذي فيه صلاح أمر وليّك في الإذن له بإظهار امره، وكشف ستره، فصبّرني على ذلك حتّى لا أحبّ تعجيل ما أخّرت ولا تأخير ما عجّلت، ولا أكشف عمّا سترت ولا أبحث عمّا كتمت، ولا أنازعك في تدبيرك ... إلى آخر الدعاء، (١) وقد ذكرناه في الباب السابع.

107٨ وفي كتاب الحسين بن حمدان: بإسناده عن المفضّل قال: سالت سيّدي أبا عبدالله على المأمول المنتظر المهدي على من وقت موقّت تعلُّمه الناس؟ فقال على الله أن يوقَّت له وقتاً، [أو يوقَّت له شيعتنا]

قال: قلت: يا مولاى ولم ذلك؟

قال: أنَّه هو الساعة الَّتي قال الله تعالى:

﴿يسالونك عن الساعة أيَّان مرسيُّها قل إنَّما علمها عند ربِّي لا يجلِّيها لوقتها إلاَّ هو ثقلت في السموات والارض لا تأتيكم إلا بغتة يسالونك كأنَّك حفي عنهاقل إنَّما علمها عند الله ولكن أكثر الناس لا يعلمون (٢٠)

وقوله: ﴿ وعنده علم الساعة ﴾ (٢) ولم يقل عند أحد دونه. وقوله: ﴿ فهل ينظرون إلاّ الساعة أن تأتيهم بغتةً فقد جاء أشراطها فأنَّى لهم إذا جاءتهم ذكريهم﴾ (١٠) وقوله: ﴿اقتربت الساعة وانشق القمر﴾(٥) وقوله: ﴿ وما يدريك لعلّ الساعة

<sup>(</sup>١) الصحيفة الرضوية الجامعة: ٣٢١ دعاء ٢٩. (٢) الأعراف: ١٨٧.

<sup>(</sup>٣) الزخرف: ٨٥. (٥) القمر: ١. (٤) محمّد: ١٨.

قريب \* يستعجل بها الّذين لا يؤمنون بها والّذين آمنوا مشفقون منها ويعلمون أنّها الحقّ الا إنّ الّذين يمارون في الساعة لفي ضلال بعيد (١٠)

قلت: يا مولاي! ما معنى يمارون في الساعة؟

قال: يقولون متى ولد، ومن رآه، وأين هو، وأين يكون، ومتى يظهر؟ كلّ ذلك استعجالاً لامر الله، وشكّاً في قضائه وقدرته، وأولئك الذين خسروا أنفسهم في الدنيا والآخرة، وإنّ للكافرين لشرّ مآب.

قال المفضّل: قلت: يا مولاي، فلا يوقّت له وقتاً؟

قال: يامفضل، لا توقّت فإنّ من وقّت لمهديّنا وقتاً فقد شارك الله في علمه وادّعى انّه أظهره [الله تعالى] على سرّه، إنتهى موضع الحاجة والحديث طويل. (٢)

١٥٦٩ وفي النعماني: بإسناده عن محمّد بن مسلم، قال:

١٥٧٠ وعن أبي بكر الحضرمي قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول:

إنّا لا نوقت هذا الامر. (١)

۱۹۷۱ ـ وعن أبي بصير، عن أبي عبدالله هي، قال: قلت له: جعلت فداك، متى خروج القائم هي؟ فقال هي:

يا أبا محمّد، إنّا أهل بيت لا نوقّت، وقد قال محمّد ﷺ: كذب الوقّاتون، يا أبا محمّد، إنّ قدّام هذا الأمر خمس علامات:

أولاهن النداء في شهر رمضان، وخروج السفياني، وخروج الخراساني، وقتل النفس الزكية، وخسف بالبيداء.

ثمّ قال: يا أبا محمّد، إنّه لا بدّ أن يكون قدّام ذلك الطاعونان: الطاعون

<sup>(</sup>۱)الشورى: ۱۷ و ۱۸.(۲) الهداية الكبرى: ۳۹۲، عنه البحار: ۳۵/۱.

<sup>(</sup>٣، ٤) غيبة النعماني: ٢٨٩ ح٣، ٥، عنه البحار: ١١٧/٥٢ ح١١، ١١٨ ح٤٧.

الابيض، والطاعون الاحمر، قلت: جعلتْ فداك وأيّ شيء هما؟

فقال ﷺ: أمّا الطاعون الأبيض فالموت الجارف() وأمّا الطاعون الاحمر فالسيف، ولا يخرج القائم ﷺ حتّى ينادى باسمه من جوف السماء، في ليلة ثلاث وعشرين في شهر رمضان ليلة جمعة،

قلت: بم ينادى؟ قال: باسمه واسم أبيه، «ألا إنّ فلان بن فلان قائم آل محمّد على فاسمعوا له وأطبعوه فلا يبقى شيء من خلق الله فيه الروح إلا سمع الصيحة، فتوقظ النائم ويخرج إلى صحن داره، وتخرج العذراء من خدرها، ويخرج القائم ممّا يسمع، وهي صيحة جبرئيل على (٢)

فقال: يا مهزم، كذب الوقاتون وهلك المستعجلون، ونجا المسلمون. (٢٠ الموقاتون وهلك المستعجلون، ونجا المسلمون. (٢٠ الموقاتون، قال: سالته يعني أبا عبدالله عن القائم عليه القائم عن الموقاتون، إنّا أهل بيت لا نوقت.

١٥٧٤ وزاد النعماني (ره) في آخره:

أبى الله إلا أن يخلف وقت الموقّتين. (١)

١٥٧٥ وعن الفضيل بن يسار، عن أبي جعفر ﷺ، قال:

قلت له: لهذا الامر وقت؟ فقال: كذب الوقّاتون ،كذب الوقّانون. (٥٠)

<sup>(</sup>١): أي العامّ، وفي البحار: الجاذف، وقال: معناه الموت السريع.

<sup>(</sup>٢) غيبة النعماني: ٢٨٩ ح٦، عنه البحار: ١١٩/٥٢ ح٤٨.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٣٦٨/١ ح٢، عَنه الوافي: ٢٢٦/٢ ح٢، وغيبة النعماني: ٢٩٤ ح١١، ورواه الشيخ الطوسي (ره) في الغيبة: ٤٢٦ ح٤١٣، عنه البحار: ١٠٣/٥٢ ح٧.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢٩٨/١ ح٣، عنه الوافي: ٢٧٧/١ ح٣، وغيبة النعماني: ٢٩٤ ح٢١، عنه البحار: ٥٠) الكافي: ١١٨/٥٢ ح٤٠. (٥) غيبة النعماني: ٢٩٤ ح١٢، عنه البحار: ١١٨/٥٢ ح٥٥.

١٥٧٦ وفي الكافي: عن أحمد، بإسناده قال: قال:

أبى الله إلا أن يخالف وقت الموقّتين. (١)

١٥٧٧ وفيه: بإسناده عن أبي بصير، عن أبي عبدالله على قال:

سالته عن القائم ﷺ، فقال: كذب الوقّاتون، إنّا أهل بيت لا نوقّت. (٢)

١٥٧٨ وفي غيبة الشيخ الطوسي: بإسناده عن الفضل بن شاذان، بإسناده

عن الفضيل، قال: سالت أبا جعفر بشي هل لهذا الأمر وقت؟

فقال: كذب الوقّاتون، كذب الوقّاتون، كذب الوقّاتون. (٢٠)

١٥٧٩ وبإسناده عن أبي عبدالله على قال:

كذب الموقَّتون، ما وقَّتنا فيما مضي، ولا نوقَّت فيما يستقبل. (١٠)

١٥٨٠ وبإسناده عن عبدالرحمان بن كثير قال:

كنت عند أبي عبدالله عليه الله الله الله الله الله عليه مهزم الاسدي، فقال: أخبرني جعلت فداك، متى هذا الامر الذي تنتظرونه فقد طال؟

فقال على: يامهزم، كذب الوقّاتون، وهلك المستعجلون، ونجا المسلّمون، وإلينا يصيرون. (٥)

١٥٨١ وبإسناده الصحيح عن أبي عبدالله على قال:

من وقت لك من الناس شيئاً فلا تهابن أن تكذّبه ، فلسنا نوقت لاحد وقتاً. (١) من وقت للاحتجاج للشيخ الطبرسي (ره): عن محمّد بن يعقوب الكليني، عن إسحاق بن يعقوب، قال: سألت محمّد بن عثمان العمري (ره) أن يوصل لي كتاباً، قد سألت فيه عن مسائل أشكلت على ،

فورد التوقيع بخطّ مولانا صاحب الزمان على أن قال: -

<sup>(</sup>١) الكافي: ١/٣٦٨ ح٤، ٣، عنه الوافي: ٢٧/٢ ح٤، ٣.

<sup>(</sup>٣) غيبة الطوسي: ٤٢٥ - ٤١١، عنه البحار: ١٠٣/٥٢ ح٥.

<sup>(</sup>٤\_٢) غيبة الطوسي: ٢٦٦ ح٤١٦ ـ ٤١٤، عنه البحار: ١٠٣/٥٢ ح٧٠٦ وص١٠٤ ح٨٠

وأمّا ظهور الفرج، فإنّه إلى الله عزّ وجلّ، وكذب الوقّاتون ... إلخ . (۱) محمّد بن المسيخ الطوسيّ (ره): عن جماعة من مشايخه، عن جعفر بن محمّد بن قولويه، وأبي غالب الزراري، وغيرهما، عن محمّد بن يعقوب الكليني (ره)، عن إسحاق بن يعقوب، (مثله). (۲)

اقول: إسحاق بن يعقوب لم أر توثيقه فيما عندي من كتب الرجال، لكن يكفى في وثاقته وجلالته رواية الكليني عنه معتمداً عليه،

مضافاً إلى قرائن أخر كما لا يخفى على الفطن البصير ، فتدبّر.

تبيين: قد ظهر من جميع ما تلوناه عليك أنّ من الوظائف المهمّة ترك التوقيت، وتكذيب من وقّت ظهور حجّة الزمان كائناً من كان،

## وينبغى التنبيه على أمور:

١٥٨٤ أحدها: انه قد يتوهم التنافي بين ما ذكر ومارواه المشايخ الثلاثة (ره)
 باسانيدهم عن أبي حمزة الثمالي، قال: قلت لأبي جعفر على المنافقة الثمالي،

إنّ عليّاً ﷺ كان يقول: إلى السبعين بلاء، وكان يقول: بعد البلاء رخاء، وقد مضت السبعون ولم نر رخاء، فقال أبو جعفر ﷺ:

يا ثابت، إنّ الله تعالى كان وقت هذا الامر في السبعين، فلمّا قتل الحسين الشتدّ غضب الله على أهل الارض فأخّره إلى أربعين ومائة سنة، فحدّثناكم فأذعتم الحديث، وكشفتم قناع السرّ فأخّره الله ولم يجعل له بعد ذلك وقتاً عندنا (يمحوا الله ما يشاء ويثبت وعنده أمّ الكتاب) (٢)

قال أبو حمزة: وقلت ذلك لابي عبدالله ﷺ، فقال: قد كان ذاك. (١٠)

<sup>(</sup>١)الاحتجاج: ٢/ ٢٨١، عنه البحار: ١١١/٥٢ - ٨٩٨.

<sup>(</sup>٢) غيبة الطوسي: ٢٩١ ح٢٤٧. (٣)الرعد: ٣٩.

 <sup>(</sup>٤) غيبة الطوسي: ٢٨٨ ح٢١٤، عنه البحار: ١١٤/٤ ح٣٩، والمستدرك: ٢٤/١٢ ح٣٤،
 ورواه الكليني في الكافي: ٣٦٨/١ ح١، عنه النعماني: ٣٩٣ ح١٠.

10۸0 وروى الشيخ: بإسناده عن الفضل بن شاذان، بإسناده عن أبي بصير، قال: قلت له: الهذا الأمر أمد يريح أبداننا، وننتهي إليه؟ قال: بلى، ولكنّكم أذعتم فزاد الله فيه. (١)

١٥٨٦ وبإسناده عن الصادق عليه قال:

كان هذا الامر فيُّ فاخّره الله تعالى، ويفعل بعد في ذرّيتي ما يشاء. (٢)

١٥٨٧ ـ وروى النعماني: بإسناده عن إسحاق بن عمّار الصيرفيّ قال:

سمعت أبا عبدالله على يقول: قد كان لهذا الأمر وقت، وكان في سنة أربعين وماثة فحد تتهم به، وأذعتموه، فأخره الله عزّوجل (٢٠)

١٥٨٨ وفيه: في حديث آخر، عنه قال: قال أبو عبدالله ﷺ:

يا أبا إسحاق، إنّ هذا الأمر قد أُخّر مرّتين. (٤)

يقول مصنف هذا الكتاب، المعتصم بحبل الله المتين ولاية الاثمّة الطاهرين محمّد تقى الموسوي الإصفهانيّ عفي عنه:

لا تنافي بين هذه الأحاديث وما سبق، إذ لا صراحة ولا ظهور في هذه الأحاديث يكون المراد بهذا الأمر ظهور الإمام الثاني عشر عجّل الله تعالى نرجه بل لا يمكن أن يكون المراد به ظهوره بي الآن السبعين وأربعين ومائة كانتا قبل ولادته وهكذا الحديث الثالث نص على ما ذكرناه.

فالمراد به استيلاء الائمة على وظهور دولة الحق، وغلبة المؤمنين على المخالفين، وهذا غير مقيد بظهوره على المخالفين، وهذا غير مقيد بظهوره على المخالفين،

وليست منافية لترتيب الإمامة وكون عددهم إثني عشر.

والظاهر من هذه الأحاديث: أنَّ ظهور دولة الحقِّ وغلبة الائمَّة وشيعتهم،

<sup>(</sup>١)غيبة الطوسي: ٤٣١ ح٤٢٢، عنه البحار: ١٣/٤ اح٨٥ و٥١٥/٥١٠ ح١٠، والمستدرك: ٣٠٠/١٢

<sup>(</sup>٢) غيبة الطوسي: ٢٨٨ ح٤١٨، عنه البحار: ١١٤/٤ ح٤٠ و٢٥/٥٢ ح١١.

<sup>(</sup>٣ و٤)غيبة النعماني: ٢٩٢ ح٨ و٩، عنه البحار: ١١٧/٥٢ ح٤٢ و٤٣.

واستيلاءهم على أهل الباطل، وبسطهم العدل في الدنيا، كانت مقدرة في السبعين بشرط اتفاق الناس على نصرة الحسين على فإن ذلك كان تكليفاً على عامتهم، كما ورد في أحاديث سنذكر بعضها إن شاء الله تعالى،

فلمًا فسقوا عن أمر ربّهم، وقعدوا عن نصرة وليّهم، اشتدّ غضب الله تعالى عليهم، فاخّر نجاتهم واستخلاصهم من أيدي أعدائهم، وبسط العدل فيهم، إلى أربعين ومائة سنة، وهذا يوافق زمن الصادق عليه كما صرّح به في الرواية الثالثة.

فلمًا خالف الشيعة أمر الأئمّة في كتمان أسرارهم، وأذاعوا ما أمروا بكتمانه وستره، وكان هذا كفراناً لما أنعم الله به عليهم، جازاهم الله تعالى بتأخير نجاتهم وخلاصهم كما نطق به الحديث قال الله عز وجليّ:

﴿ذلك جزيناهم بما كفروا وهل جازي إلاّ الكفور ﴾ (١)

وأمَّا الأحاديث الَّتي وعدنا ذكرها:

10۸۹ فمنها: ما في عاشر البحار من كتاب النوادر لعلي بن اسباط: عن أعلية بن ميمون، عن الحسن بن زياد العطّار، قال: سالت أبا عبدالله عن قول الله عز وجل : ﴿ الم تر إلى الذين قيل لهم كفّوا أيديكم وأقيموا الصلاة ﴾ (٢)

قال ﷺ: نزلت في الحسن بن علي ﷺ أمره الله بالكف، قال:

قلت: ﴿ فلمّا كتب عليهم القتال﴾ (٣) قال ﷺ: نزلت في الحسين بن عليّ ﷺ كتب الله عليه وعلى أهل الارض أن يقاتلوا معه.

أقول: هؤلاء الثلاثة كلّهم ثقات أمناء إماميّون كما نصّ عليه علماء الفنّ فالحديث في غاية الصحّة، وفي معناه روايات عديدة تركنا ذكرها اختصاراً. وقد ظهر بما بيّنًا أنّه لا وجه لحمل الاخبار السابقة على كون النهي عن التوقيت على سبيل الحتم والصراحة، أو على تخصيص النهي بغير الائمّة، كما ارتكبه بعض العلماء، لانّك قد عرفت عدم دلالة الاخبار الخمسة المذكورة على

<sup>(</sup>۱)سبا: ۱۷. (۲) النساء: ۷۷.

توقيت زمان ظهور مولانا صاحب الزمان عجل الله تعالى فرجه أصلاً،

بل لا دلالة في الحديث الثاني والثالث على بيان وقت الفرج أيضاً، إذ لا يظهر منهما إلا كون الائمة عالمين بوقته، إلا أنّهم أعلموا غيرهم بذلك، هذا، مضافاً إلى أنّ التوجيه الذي ذكره ذلك البعض مخالف لصريح قولهم عليه:

إنّا أهل بيت لا نوقّت، وقولهم: ما وقّتنا فيما مضى، ولا نوقّت فيما يستقبل وقولهم: لسنا نوقّت لاحد وقتاً، وغير ذلك، فالروايات السابقة على صحّتها وصراحتها لا معارض لها حتّى نحتاج إلى توجيهها وتاويلها.

العيّاشي: عن أبي لبيد المخزومي، عن أبي جعفر ، قال: يا أبا لبيد، إنّ في حروف القرآن المقطّعة لعلماً جمّاً، إنّ الله تعالى أنزل: ﴿الم \* ذلك الكتاب﴾(١)

فقام محمّد ﷺ حتّى ظهر نوره، وثبتت كلمته، وولد يوم ولد، وقد مضى من الالف السابع مائة سنة وثلاث سنين. ثمّ قال:

وتبيانه في كتاب الله في الحروف المقطّعة، إذا عددتها من غير تكرار وليس من حروف مقطّعة حرف ينقضي إلا وقيام قائم من بني هاشم عند انقضائه،

1091 وفي البحار، وشرح الاربعين للمجلسيّ الثاني من كتاب المحتضر للحسن بن سليمان تلميذ الشهيد (ره) قال: روي أنّه وجد بخطّ مولانا أبي محمد العسكريّ على ماصورته: قد صعدنا ذرى الحقائق باقدام النبوّة والولاية وساقه

<sup>(</sup>١) البقرة: ١، ٢. (٢) آل عمران: ١، ٢.

<sup>(</sup>٣) العيّاشي: ١٣٦/٢ ح٣، عنه البرهان: ١٨٢/٥ ح٦، والبحار: ١٠٦/٥٢ ح٣٢ ح٣٢

قلت: إنّ هاتين الروايتين قاصرتان عن معارضة ما قدّمنا من الروايات سنداً ودلالة، لأنّ الرواية الأولى مرسلة إلى خثيمة بن عبدالرحمان الراوي، عن أبي لبيد، وخثيمة غير مذكور في الرجال، وأبو لبيد لم يتعرّضوا له بمدح أو قدح، فالرواية ضعيفة سنداً لا يعتمد عليها.

والثانية: مضافاً إلى كونها مرسلة وجادةً، لا روايةً، وهما مع ذلك كله من متشابهات الاخبار، فيرد علمها إليهم على هذا مضافاً إلى أنّ الثانية لم يذكر فيها ظهور القائم على أصلاً ، والله العالم بالمراد من ظهور ينابيع الحيوان.

والأولى لا صراحة فيها بأنّ المراد بقائمنا هو مولانا صاحب الزمان، لإطلاق القائم في جملة من الروايات على من يقوم بأمر الحقّ أو يقوم لنصرتهم، كما لا يخفى على المتتبّع في رواياتهم سلام الله عليهم اجمعين .

الصادق عن المؤمنين صلوات الله عليه حدّث عن أشياء تكون بعده السادة عن أشياء تكون بعده الله قيام القائم عجل الله فرجه ،

فقال الحسين عن المؤمنين، متى يطهر الله الارض من الظالمين؟ فقال أمير المؤمنين عن العلم الله الارض من الظالمين حتى يسفك الدم الحرام، ثم ذكر أمر بني أمية وبني العباس - في حديث طويل - ثم قال: إذا قام القائم بخراسان وغلب على أرض كوفان (٢) والملتان، وجاز جزيرة بني كاوان، وقام منا قائم بجيلان، وأجابته الآبر والديلم، وظهرت لولدي رايات

<sup>(</sup>١)رواه المجلسي (ره) في البحار: ٢٦٤/٢٦ ح٥٠ و١٢١/٥٢ ح٥٠ عن كتاب المحتضر، وفي ج٨/٧٨ عن الدرة الباهرة: ٥٠٤ وأورده المستنبط (ره) في كتابه «القطرة»: ١/٤٤٤ ح٩٩٤، وله بيان. (٢)كرمان، خ.

الترك (١١) متفرقات في الاقطار والجنّات(٢) وكانوا بين هنات وهنات،

إذا خربت البصرة وقام أمير الأمراء بمصر، فحكى 🏨 حكاية طويلة.

ثمّ قال: إذا جهّزت الألوف، وصفّت الصفوف، وقتل الكبش الخروف، هناك يقوم الآخر، ويثور الثائر، ويهلك الكافر،

ثم يقوم القائم المامول، والإمام المجهول له الشرف والفضل، وهو من ولدك يا حسين لا ابن مثله يظهر بين الركنين في دريسين باليين، يظهر على الثقلين ولا يترك في الأرض الأدنين،

طوبي لمن أدرك زمانه، ولحق أوانه، وشهد أيَّامه، إنتهي. (٣)

الامر الثاني: قد ظهر من جميع ما قدّمناه أنّ العلم بوقت ظهور مولانا صاحب الامر على من أسرار الله، الّتي سترها عن خلقه، ولم يظهرها لهم، وهو العالم بوجه ذلك ورسوله وحججه على العالم بوجه ذلك ورسوله وحججه الله العالم بوجه الله عنه الله عنه العالم بوجه الله عنه عنه الله عنه عنه عنه الله عنه الله

لكنّ الّذي استفدناه من كلماتهم وجوه:

أحدها: أنَّ العباد لا يقدرون على تحمُّله والصبر على كتمانه،

وهذا الوجه يستفاد من روايتي أبي حمزة وأبي بصير السابقتين.

وبيان ذلك: أنَّ المؤمنين على طبقات مختلفة:

فمنهم: من لا يقدر على تحمّل الأسرار لضعف إيمانه، فهو لا يحتمل العلم بها، بل لو ذكر له بعض الأسرار سبق إلى قلبه بعض الشكوك والشبهات، بسبب عدم طاقته، وضعف إيمانه.

109٣ كما ورد في بيان مراتب الإيمان: أنّه لو حمل على صاحب الإثنين الثلاثة، لانكسر كما تنكسر البيضة على الصفا. (١)

<sup>(</sup>١) الاتراك، خ. (٢) الحرامات، خ.

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني: ٢٧٤ -٥٥، عنه البحار: ٢٥/٥٢ -٢٠٥.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢/٤٤ ح٢، عنه البحار: ٦٩/٦٩ ح٤.

1098 وورد: لو علم أبو ذرّ ما في قلب سلمان لقتله، إلى غير ذلك. (١) ومنهم: من يكون إيمانه قويّاً ويقينه ثابتاً، ويقدر على احتمال بعض الاسرار، ولا يدخله خلل في ذلك، لكن لا طاقة له بالصبر على طول الزمان، فلو عيّن له الوقت من أوّل الأمر، وقيل له: إنّ الحجّة على لا يظهر مثلاً إلى الف سنة، لمات حزناً على طول المدّة، أو عرضه المرض والشدّة،

فالمصلحة في إخفاء الوقت عن هذا أيضاً.

ومنهم: من يكون أقوى منه، ولكن لا صبر له على كتمانه، فإذا أخبر بالسرّ اذاعه وأفشاه، فالمصلحة في إخفاء السرّ عنه أيضاً،

ولعلَّه ينظر إلى ما ذكرناه بتأييد اللَّه تعالى وبركة أوليائه عليها:

١٥٩٥ ما روي في البصائر: باسناده عن أبي الصامت قال:

سمعت أبا عبدالله على يقول: إن من حديثنا ما لا يحتمله ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل ولا عبد مؤمن، قلت: فمن يحتمله؟ قال على نحن نحتمله. (٢)

١٥٩٦\_وفيه: في حديث آخر، عنه ﷺ قال:

إنّ حديثنا صعب مستصعب شريف كريم ذكوان زكيّ، وعر، لا يحتمله ملك مقرّب، ولا نبيّ مرسل، ولا مؤمن ممتحن،

قلت: فمن يحتمله جعلت فداك؟ قال على الله من شننا، يا أبا الصامت،

قال أبو الصامت: فظننت أنّ لله عباداً هم أفضل من هؤلاء الثلاثة. (٦)

109٧\_وفي الكافي: عن بعض اصحابنا، قال: كتبت إلى أبي الحسن صاحب العسكر على: جعلت فداك، مامعنى قول الصادق على:

« حديثنا (صعب مستصعب)، لا يحتمله ملك مقرّب، ولا نبيّ مرسل، ولا مؤمن امتحن الله قلبه للإيمان، فجاء الجواب: إنّما معنى قول الصادق على اله

<sup>(</sup>١)الكافي: ١/١١ ح٢، عنه البحار: ٣٤٣/٢٢ ح٥٣، والوافي: ٦٤٦/٣ ح٢.

<sup>(</sup>٢، ٣) بصائر الدرجات: ٢٣ ح١١، ٢٢ ح١٠، عنه البحار: ١٩٣/٢ ح٣٦، ٣٤.

الوجه الثاني: أنّ الحكمة الإلهيّة اقتضت أن يكون المؤمنون في جميع الازمان منتظرين لظهور مولانا صاحب الزمان على المراد النه تعالى:

﴿ فقل إنَّما الغيب لله فانتظروا إنِّي معكم من المنتظرين ﴾ (٢)

ويدل عليه الاخبار الكثيرة، التي قدّمناها في بحث الإنتظار، فلو علموا وقت ظهوره انتقض الغرض، ويئسوا عن ظهوره قبل بلوغ الامد وحضور الوقت المعيّن، وفي ذلك تفويت لمصالح عديدة، فستر عنهم وقت ظهوره فبل حضور وقته، رعاية لتلك المصالح.

109۸\_وهذا الوجه يستفاد ممّا روي في الكافي، وغيره من كتب الاخبار، عن عليّ بن يقطين، قال: قال أبو الحسن على الشيعة تربّى بالامانيّ منذ مائة سنة، قال: وقال يقطين لابنه على : ما بالنا قيل لنا فكان، وقيل لكم فلم يكن؟

قال: فقال له عليّ: إنّ الّذي قيل لنا ولكم كان من مخرج واحد، غير أنّ أمركم حضر فأعطيتم محضه، فكان كما قيل لكم، وإنّ أمرنا لم يحضر، فعلّلنا بالامانيّ، فلو قيل لنا: إنّ هذا الامر لا يكون إلاّ إلى مائة سنة أو ثلاثمائة سنة لقست القلوب، ولرجع عامّة الناس عن الإسلام،

ولكن قالوا ما أسرعه، وما أقربه! تألّفاً لقلوب الناس، وتقريباً للفرج. (٦) تبيين: الّذي يقوى في نفسي لمعنى قوله ﷺ: « إنّ الشيعة تربّى بالأماني منذ مائة سنة» أنّه لمّا عظم المصاب بشهادة الحسين ﷺ واشتدّ جزع الأحباب لذلك، كان الائمة ﷺ يمنّونهم ويسلّونهم بظهور الفرج بظهور القائم عجّل الله

<sup>(</sup>١)الكافى: ١/١١ ح٤، عنه الوافى: ٣/ ٦٤٥ ح٤.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٧١. (٣) الكافي: ١/٣٦٩ ح٦، عنه الوافي: ٢/٨٢١ ح٦.

تعالى فرجه وكانت المدّة بين قتل مولانا المظلوم إلى إمامة القائم عليه مائتي سنة،

وقيل في معناه وجوه لا تخلو عن بعد وتكلّف، والله تعالى هو العالم ويحتمل أن يكون ابتداء المدّة المذكورة من زمن البعثة، فتكون إلى وقت صدور هذا الحديث قريباً من مائتين.

قال بعض اصحابنا: ويمكن تأييده بأنّ المؤمنين كانوا من أوّل زمان البعثة في المحنة والشدّة، وكذا بعد وفاة النبيّ في وفي زمان أمير المؤمنين والحسن في وكلّ منهم كانوا يسلّون شيعتهم بظهور الفرج، وسلطنة القائم في والله العالم.

الوجه الثالث: في سر إخفاء العلم بوقت الظهور عن الناس، أنّه لمّا كان احد الحكم المقتضية للغيبة تمحيص الناس وامتحانهم، اقتضت هذه الحكمة إخفاء العلم بوقت ظهور الحجّة عنهم، وإلاّلم يتم التمحيص والإمتحان لكثير ممّن يظهر الإيمان حتى يتبين المستعجلون عن غيرهم،

وهذا الوجه يستفاد من الأخبار الكثيرة الَّتي علَّل فيها غيبة القائم بذلك، وقد ذكرنا بعضها في هذا الكتاب، ومنها:

1099\_ ما في النعماني : عن عبدالله بن أبي يعفور، عن الصادق على قال : قلت : جعلت فداك، كم مع القائم على من العرب؟

وفي حديث آخر عن أبي بصير مثله. (٢)

• ١٦٠٠ وفيه: عن الحسن (٢) بن على قال: ي

<sup>(</sup>۱، ۲) غيبة النعماني: ۲۰۶ ح۷ و٦، عنه البحار: ١١٤/٥٢ ح٣١ وص٣٤٨ ح٩٨.

<sup>(</sup>٣) الحسين، خ.

لا يكون الامر الذي تنتظرونه حتى يبرأ بعضكم من بعض، ويتفل بعضكم في وجوه بعض، فيشهد بعضكم على بعض بالكفر، ويلعن بعضكم بعضاً، فقيل له: ما في ذلك الزمان من خير؟

قال ﷺ: الخير كلّه في ذلك الزمان، يقوم قائمنا، ويدفع ذلك كلّه. (۱)

17.۱ وفي حديث آخر، عن أمير المؤمنين ﷺ قال لمالك بن ضمرة:
كيف أنت إذا اختلفت الشيعة هكذا وشبّك أصابعه، وأدخل بعضها في بعض.

قال الراوي: فقلت: يا أمير المؤمنين، ما عند ذلك من خير؟

قال: الخير كلّه عند ذلك، يا مالك، عند ذلك يقوم قائمنا عند ذلك الخبر. (٢٠ عند الصادق عنه قال:

والله لتكسّرن تكسّر الزجاج، وإنّ الزجاج ليعاد فيعود، والله لتكسّرن تكسّر الفخّار، وإنّ الفخّار ليتكسّر ولايعود كما كان، ووالله لتغربلنّ، ووالله لتميّزنّ، ووالله لتمرّد كفّه (۲). (٤)

17.۳ ـ و عن موسى بن جعفر ﷺ: أما والله، يا أبا إسحاق مايكون ذلك حتى تميّزوا وتمحّصوا، وحتّى لا يبقى منكم إلاّ الاقلّ. (٥)

17.٤ - وعن الرضا ﷺ: والله لايكون ما تمدون إليه اعينكم حتى تمحصوا وتميزوا، وحتى لا يبقى منكم إلا الاندر فالاندر. (١)

17.0- وعن الباقر على قال: هيهات هيهات لا يكون الذي تمدون إليه أعناقكم حتى تميزوا، ولا يكون الذي تمدون إليه أعناقكم حتى تميزوا، ولا

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ٢٠٥ ح٩، عنه البحار: ١١٤/٥٢ ح٣٣.

<sup>(</sup>٢) غيبة النعماني: ٢٠٦ ح ١١، عنه البحار: ١١٥/٥٢ ح٣٤. (٣) إي أمالها تهاوناً بالناس.

<sup>(</sup>٤) غيبة النعماني: ٢٠٧ ح١٣، ورواه الطوسي (ره) في الغيبة: ٣٤٠ ح٢٨٩ باختلاف في آخره، عنه البحار: ١٠١/٥٢ ح٣.

<sup>(</sup>٥، ٦)غيبة النعماني: ٢٠٨ ح١٤، ١٥، عنه البحار: ١١٢/٥٢ ح٢٩، ١١٤ ح٣٠.

يكون الّذي تمدّون إليه أعناقكم حتّى تغربلوا، والله لا يكون الّذي تمدّون إليه أعناقكم إلا بعد إياس، ولا يكون الّذي تمدّون إليه اعناقكم حتّى يشقى من شقى، ويسعد من سعد. (۱)

وروي مثله عن محمّد بن يعقوب بإسناده'``.

وفيما ذكرناه غنى وكفاية لأهل الهداية والدراية.

الوجه الرابع: أنّ ذلك تفضّل كامل وعناية خاصّة على أهل الإيمان الموجودين في زمان غيبة صاحب الزمان، وبيان ذلك:

ان الظاهر من الروايات كما مر سابقاً ان وقت ظهور الفرج من الأمور البدائية، التي يمكن تقدّمها وتاخّرها بسبب بعض المصالح والحكم، وتحقّق بعض الشرائط أو عدمها من الأمور الخفيّة عن العباد، فلو أخبرهم الائمة بوقت ثمّ تأخّر لاجل بعض الاسباب والحكم ارتاب كثير من الخلق، لكون ذلك خلفاً لميعاد الله تعالى شانه في انظارهم، أو تطرّق الشكوك والشبهات في قلوبهم.

المروي هذا الوجه أشار مولانا أبوجعفر الباقر في الحديث المروي الكافي وغيره، عن فضيل بن يسار، قال: قلت: لهذا الامر وقت؟

فقال ﷺ: كذب الوقاتون، كذب الوقاتون، كذب الوقاتون،

إنّ موسى الله لمّ خرج وافداً إلى ربّه واعدهم ثلاثين يوماً، فلمّا زاده الله على الثلاثين عشراً، قال قومه: قد أخلفنا موسى، فصنعوا ماصنعوا، فإذا حدّثناكم الحديث فجاء على ما حدّثناكم به، فقولوا: صدق الله، وإذا حدّثناكم

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ٢٠٨ ح ١٦، عنه البحار: ١١٢/٥٢ ذح٣٣، ورواه الشيخ (ره) في الغيبة: ٣٣٥ ح ٢٨، عن الصادق هي، عنه البحار: ١١٢/٥٢ ح٣، ورواه الصدوق (ره) في كمال الدين: ٢٨٦ ح ٣٢ باختلاف يسير، عنه البحار: ١١١/٥٢ ح ٢٠.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ١/ ٣٧٠ ح٦، عنه الوافي: ٢/ ٤٣٣ ح٣.

الحديث فجاء على خلاف ماحد ثناكم به فقولوا: صدق الله، تؤجروا مرّتين. (۱) **اقول**: يحتمل أن يكونوا مأجورين مرّتين، مرّة لإيمانهم، وأخرى لصبرهم وتحمّل غير ذلك، والله العالم.

تنبيه: المراد بالبداء ظهور تقدير شيء على العباد بعد خفائه عنهم، لحكم إلهية ومصالح ربّانيّة، وهو عالم بما يخفى وما يبدو، وقد اشتبه معنى البداء على العامّة، فانكروه، زعماً منهم لزوم الجهل على الله تعالى شانه، وقد تقدّم منّا في ذكر المكرمة الثانية والعشرين من الباب الخامس ما ينفعك، فراجع. (٢)

تتميم وتبيين: إعلم أنّ الوجوه الثلاثة الأول من الوجوه الّتي استفدناها من كلمات أئمّتنا الأبرار على قد أوضحت سرّ إخفاء العلم بوقت ظهوره على مطلقاً، أعني الوقت الحتميّ والبدائي، فإنّها حكم ومصالح تقتضي ستر كلا الوقتين عن الناس، كما لا يخفى على من له خبرة واستئناس.

وأمَّا الوجه الرابع فهو ناظر إلى سرّ إخفاء الوقت البدائيّ عنهم فقط،

إذ لو أخبروا به ثمّ اقتضت الحكمة التأخير عنه إلى وقت آخر لارتاب أكثر الناس، ودخل في صدورهم الوسواس، ووقعوا في الحيرة والشبهة، كما اتّفق لبنى إسرائيل.

فإن قلت: فكيف أخبروا ببعض الأمور البدائية، ثمّ وقع خلافه لبعض المصالح، كما في قضية الشابّ الذي أخبر داود بموته، والمرأة الّتي أخبر عيسى بموتها، واليهودي الّذي أخبر نبيّنا على بموته، ثمّ لم يموتوا، وأخبروا بوقوع الفرج في زمان ولم يقع في ذلك الزمان، وتأخر لبعض الحكم والاسباب كما ذكر في رواية أبى حمزة السابقة،

وكيف لم يوجب ذلك ضلالة المؤمنين، ولم يقعوا في الحيرة والشبهة؟

<sup>(</sup>۱)الكافي: ١/٨٦١ ح٥، عنه الوافي: ٢٧/٧ ح٤، غيبة النعماني: ٢٩٤ ح١٣، عنه البحار: (١)الكافي: ١٨/٥٢ ح٥، عنه البحار: (٢)تقدّم ج١/٤٦٩.

قلت: إنّما كان ذلك بسبب حضور الحجج فيهم وتبيينهم سر البداء والتأخير لهم، وتيسر السؤال عنهم، والمؤمنون في زمان غيبة الإمام على محجوبون عن رؤيته، محرومون من لقائه واستكشاف المسائل عنه، فلو أخبروا بوقوع الظهور في وقت بدائي، ثمّ تأخّر عنه لمصلحة إلهيّة، ولم يكن فيهم الإمام والحجّة ليردّهم عن الحيرة والشبهة، ويبين لهم صدق الأخبار ووجه المصلحة، وقعوا في الحيرة والشبهة، وتاهوا في وادي الضلالة، فلذلك لم يوقّتوا لهم وقتاً حتميّاً ولا بدائيّا، أمّا الحتميّ فللوجوه السابقة، وأمّا البدائيّ فلهذا الوجه الذي بيّناه رأفة بهم وشفقة عليهم وحفظاً لهم من الزلّة والضلالة.

فإن قلت: إنّ المؤمنين إذا أيقنوا بصدق أئمّتهم، واعتقدوا وقوع البداء في المقدّرات الإلهيّة، والاخبارات الغيبيّة، لم يقعوا في الحيرة والضلالة ولم يتزلزلوا في عقائدهم الحقّة، سواء كان الإمام حاضراً فيهم أم غائباً عنهم.

قلت: هذا حال المؤمنين الكاملين، الذين رسخ في قلوبهم الإيمان ببينة وبرهان، وايدهم الله تعالى بروح منه، وهم قليل بالنسبة إلى ما سواهم،

وامّا الاكثرون فهم ضعفاء العقول والإيمان، كخامة الزرع يميل يميناً وشمالاً بهبوب الرياح، يسقط مرّة ويقوم أخرى، فأرادوا رعايتهم ومحافظتهم حتى تكمل قوّتهم، وتسلم عدّتهم ودفع ما يوجب السقوط والاضمحلال عنهم،

ولهذا كان الأئمّة على يسترون كثيراً من المطالب عن كثير من أصحابهم وشيعتهم، حفظاً لهم وشفقة عليهم، فإنّ الإمام هو الوالد الشفيق كما في حديث صفات الإمام وفضله المروي في الكافي وغيره. (١)

وقد ظهر ممّا ذكرنا أنّ إخبار موسى بني إسرائيل بالوقت البدائي لم يكن إضلالاً لهم، وتقصيراً في حقّهم، بل كان امتحاناً وتمحيصاً لهم بأمر الله عزّوجل لانّه استخلف عليم أخاه هارون حين أراد الغيبة عنهم، وجعله حجّة عليهم

<sup>(</sup>١) الكافي: ١/٢٠٠١ ح١، عنه البحار: ١٢٩/٢٥، وغاية المرام: ٣٣٢/٣ ذح٢.

فكانوا هم المقصرين في إعراضهم عن الحجّة وتركهم الرجوع إليه في كشف الحيرة والشبهة، بل أرادوا قتله كما قال:

﴿يا ابن أمَّ إنَّ القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني ﴾ (١) وقال تبارك وتعالى :

ولقد قال لهم هرون من قبل يا قوم إنّما فتنتم به وإنّ ربّكم الرحملٰ فاتّبعوني واطيعوا أمري قالوا لن نبرح عليه عاكفين حتّى يرجع إلينا موسى (٢٠).

17.۷ ـ فإن قلت: قد ورد عن الحجّة ﷺ: وأمّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا، فإنّهم حجّتي عليكم وأنا حجّة الله عليهم. (٣)

فجعل العلماء في زمان غيبته حجة على العباد ومرجعاً لهم، فكما أنّ المؤمنين الموجودين في زمن حضور الأئمة تمّت عليهم الحجة، ووضح لهم السبيل في كشف الحيرة والشبهة، ورفع مايوجب الزلّة والضلالة بالسؤال عن الأئمّة، وكذلك المؤمنون الموجودون في زمن الغيبة تمت عليهم الحجة، ووضح لهم السبيل بالرجوع إلى العلماء الابرار، الناقلين لآثار الاثمّة الاطهار، الحاملين لعلومهم في كلّ ما يرد عليهم ممّا لا يفهمون وجهه، ويختلج في صدورهم من الشبهة، فلا ضير في إخبارهم بالوقت البدائي للظهور المحتمل تأخيره لوجه من الحكمة والمصلحة.

قلت: أمّا أوّلاً: فإنّه قد يكون في بعض أزمنة الغيبة زمان يختفي العلم، إمّا بفقد العلماء، أو باختفائهم لغلبة الباطل وأهله، ويسمّى ذلك الزمان في الاخبار بزمان الفترة والسبطة، وحينئذ لا يجد المؤمن من يدفع عنه الشبهة والحيرة، ويبيّن له وجه المصلحة والحكمة.

١٦٠٨ ويدل على ماذكرناه مارواه الشيخ النعماني قس الله تعالى سرّ في كتاب الغيبة: بإسناده عن أبان بن تغلب (ره)، عن أبي عبدالله بي الله قال:

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٥٠.(٢) طه: ٩٠.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين : ٤٨٣/٢ ضمن ح٤، عنه العوالم: ٣/ ٤١٠ ح.١.

ياتي على الناس زمان يصيبهم فيها سبطة يارز العلم كما تارز الحيّة في جحرها، فبينما هم كذلك إذ طلع عليهم نجم،

قلت: فما السبطة؟ قال: الفترة، قلت: فكيف نصنع فيما بين ذلك؟ فقال على السبطة؟ قال: معليه، حتّى يطلع الله لكم نجمكم. (١)

توضيح: يارز على وزن ينضر ويضرب ويعلم بتقديم الراء المهملة على المعجمة أي يختفي.

وامّا ثانياً: فإنّ العلماء الابرار وإن كانوا نوّاباً عن الإمام في في زمان الغيبة ومراجع للعباد فيما يرد عليهم من القضايا والاحكام، وحجّة عليهم في مسائل الحلال والحرام، لكنّهم ليسوا عالمين بحكم التقديرات، ومصالح التغييرات، ووجوه البداء، واسباب القضاء، وكثيراً ما يكون انّه لاترفع الحيرة ولا تندفع الشبهة إلاّ ببيان وجه المصحلة، وتوضيح الحكمة، كما عرفت من حديث أبي حمزة حيث أنّه لم يتخلّص من الحيرة إلاّ بعد أن يبيّن له الإمام في وجه تأخير الفرج عن الوقت الذي أخبر به أمير المؤمنين في وهكذا في نظائره وأشباهه، كما لايخفي على المتبّع في الاخبار والسير، وذكرها خارج عمّا نحن بصدده في هذا الكتاب واللّه تعالى هو الهادي إلى نهج الصواب.

والحاصل أنّ كشف المعضلات وحلّ تلك المشكلات وأمثالها من وظائف الإمام وشؤونه، وعدم الكشف في زمان الغيبة مستند إلى الخلق، لانّهم السبب في خفائه، من الله تعالى علينا بتعجيل فرجه ولقائه، مع تيسير العافية لنا بمنّه وكرمه، إنّه قريب مجيب.

وأمَّا ثالثاً: فإنَّ اللَّه تعالى شانه لطيف بعباده، والطافه على قسمين:

قسم يجب عليه بحكم العقل والنقل، وهو ما يكون خلافه قبيحاً، والله لا يفعل القبيح اصلاً، فإنّه ممتنع على الله عزّ شانه وهذا هو الّذي تداول واشتهر

<sup>(</sup>١) غيبة النعماني: ١٥٩ ح٦، عنه البحار: ٥/١٣٤ ح٣٨.

في الألسن، من أنّ اللطف واجب على الله تعالى، ولا تفاوت في هذا القسم بين الازمان والاشخاص، مثل التكليف بغير المقدور، فإنّه قبيح ممتنع على الله تعالى والتكليف بما لا طريق للعباد إلى العلم به، ولهذا كان بعث الانبياء واجباً بقاعدة اللطف، وإعطاؤهم المعجزة واجباً بقاعدة اللطف،

وفي هذا القسم يستوي جميع أهل العالم في جميع الازمنة والأمكنة.

والقسم الثاني: ما لا يكون واجباً بحكم العقل، بل يكون تفضّلاً وإحساناً في حقّ من يشاء، لما يشاء، كيف يشاء، لا يُستَل عمّا يفعل وهم يستلون.

ومن هذا القسم، لطفه على الأمة المرحومة المحمدية على الشاقة عنهم، كما في الآية الشريفة: ﴿ ولا تحمل علينا إصراً كما حملته على الشاقة عنهم، كما في الآية الشريفة: ﴿ ولا تحمل علينا إصراً كما حملته على الذين من قبلنا ﴾ (١) ومن هذا القسم أيضاً ستر العلم بالوقت البدائي لظهور الإمام عن المؤمنين المحبّين له، فإنّه عزّ وجلّ وإن أتم عليهم الحجة وأوضح لهم المحجة بالعقل والنقل فبين لهم صدق أئمتهم وتمامية حجّتهم، بحيث لا يبقى لاحد عذر في تطرق الشبهة والتورط في الحيرة، لكنّه من عليهم نظراً إلى شان أئمتهم ورعاية أضعفهم وقلّة عدّتهم، فزوى عنهم الاخبار بوقت علم تأخير الظهور عنه، لحكمة ومصلحة لطفاً بهم وتفضّلاً وشفقة عليهم ومرحمة وإحساناً إليهم، كي لا يقعوا في الحيرة، ولا تختلج في صدورهم شبهة.

ومما ذكرنا \_ ولله الحمد وله المنة \_ تبين السر في كتمان العلم بوقت ظهور الإمام عن ساير الانام من الخاص والعام سواء كان حتميا أم بدائياً، وعليك بإمعان النظر فيما ذكرناه، والتامل التام ، فإنه ماخوذ من كلمات الائمة البررة الكرام، أسكننا الله تعالى في جوارهم في دار السلام.

الأمرالثالث: الظاهر من العمومات المتكثرة الواردة في الروايات المتضافرة الدالة على أنّ الائمة على عالمون بما كان وما يكون إلى يوم القيامة،

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٨٦.

وما ورد في وصف الإمام بأنّه عالم لا يجهل، وما ورد من أنّ علم كلّ شيء في القرآن لقوله تعالى فيه: ﴿تبياناً لكلّ شيءٍ﴾ (١) وأنّ الإمام يستخرجه منه،

وقوله تعالى: ﴿وما من غائبة في السماء والارض إلاّ في كتاب مبين﴾ (١).

وقوله عزّ وجلّ: ﴿ثمّ أورثنا الكتاب الّذين اصطفينا من عبادنا﴾ (\*\*) وهم الاثمّة كما في الرواية وقوله عزّ وجلّ: ﴿وكلّ شيء احصيناه في إمام مبين﴾ (\*) وهو أمير المؤمنين على انهم في العلم والشجاعة سواء وأنّ ما علمه أمير المؤمنين على علمه من بعده من الائمة.

## ١٦٠٩ و هكذا قول الصادق ﷺ:

إنَّ اللَّه لا يجعل حجَّة في أرضه يسأل عن شيء فيقول: لا أدري. (°)

• 171. وقول ابي جعفر على الله بقوم حيراً أوتينا تفسير القرآن واحكامه وعلم تغيير الزمان وحدثانه، إذا أراد الله بقوم خيراً أسمعهم، ولو أسمع من لم يسمع لولى معرضاً كأن لم يسمع (1)، ثمّ أمسك هنيئة، ثمّ قال:

ولو وجدنا أوعية أو مستراحاً لقلنا، والله المستعان. (٧)

وغير ذلك من الاحاديث الكثيرة المروية في البصائر والكافي وغيرهما: إنّ الإمام على يعلم وقت ظهوره، لكنّه لم يؤذن بإظهاره، كما أنّ الائمة الماضين لم يؤذنوا بإظهاره، لانّ الائمة على وإن كانوا عالمين بكلّ شيء، عدا ما استثني مثل الإسم الاعظم الذي ادّخره الله عزّ جلّ لنفسه، لم يطلع عليه احداً من خلقه،

لكنّهم ﴿عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وهم بامره يعملون (١٠٠ ولا يخبرون العباد إلا بما أمرهم الله تعالى بإظهاره لهم،

<sup>(</sup>۱، ۲) النمل: ۹۹، ۷۱. (۳) فاطر: ۳۲. (٤)يس: ۱۲.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٢/٧٧١ ضمن ح١، عنه البحار: ١١٤/٤٨ ح٢٠.

<sup>(</sup>٦) أي بمسامعهم الباطنية، ولو أسمع ظاهراً من لم يسمع باطناً لولّي معرضاً كان لم يسمع ظاهراً (في)

<sup>(</sup>٧) الكافي: ٢/٩/١ ح٣، عنه الوافي: ٣/٥٦٠ ح٣، والبحار: ١٩٤/٢٣ . (٨)الانبياء: ٢٧.

كما ورد ذلك في روايات عديدة مذكورة في البصائر وغيره. (١) وَحاصلها أنَّ اللَّه تعالى أمر العباد بأن يسألوا الائمَّة الامجاد، فقال تعالِي: ﴿فَسَنُلُوا أَهُلُ الذَّكُرُ إِنْ كُنْتُمُ لَاتَعْلَمُونَ﴾(٢) فعليهم السؤال، وليس الإمام ملزماً بالجواب، بل هو موكول إلى مشيّته، بحسب ما يراه من المصلحة، فإن شاء أجاب، وإن شاء أمسك، كما قال الله عزّ وجل: ﴿ هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب الله والكتمان والمصلحة من الجواب والتقيّة، والكتمان والتورية ولو أردنا ذكر الروايات الواردة في كلّ باب من هذه الابواب لطال الكتاب وخرج عمَّا هو المقصود، وأوجب الإطناب، والعارف يكفيه الإشارة،

ولم أجد في الاخبار الماثورة ما يتوهم منه المنافاة لما ذكرناه سوى تحديثين: ١٦١١ـ أحدهما: ما روي عن أمير المؤمنين عليه أنَّه قال:

لولا آية في كتاب الله لاخبرتكم بما يكون إلى يوم القيامة (١٠)،

والآية قوله تعالى: ﴿ يمحوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيَثْبِتُ وَعَنْدُهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ (٥) وروي نظيره عن غيره من الائمة عليه أيضاً.

والثاني: خبر أبي حمزة الثمالي المتقدّم في التنبيه الأوّل،

عن مولانا أبي جعفر على حيث قال في ذيل كلامه: ولم يجعل له بعد ذلك وقتاً عندنا: ﴿ يمحوا الله ما يشاء ويثبت وعنده أمّ الكتاب (٢) ولا دلالة فيهما عند التأمّل التامّ على نفي علم الإمام بوقت ظهوره عليه الصلاة والسلام.

أمَّا الأوَّل فلأنَّ معناه أنَّ قوله تعالى: ﴿ يمحوا اللَّه ما يشاء ... ﴾ مانع عن إخبار الناس بما يكون إلى يوم القيامة، لانه على لم يقل: لولا آية في كتاب الله لعلمت ما يكون، وإنّما قال لولا تلك الآية لاخبرتكم بما يكون، وكلمة لولا تدلُّ على امتناع الجملة الفعليّة، بسبب وجود الجملة الإسميّة، الواقعة بعد لولا وتسمّى لولا الإمتناعيّة.

(١) بصائر الدرجات: ٣٨.

<sup>(</sup>٣) ص: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٧.

<sup>(</sup>٦) تقدّم الحديث تحت الرقم : ١٥٨٦.

<sup>(</sup>٤) البحار: ٤/٧٧ -٤. (٥)الرعد: ٣٩.

وتحقيق الكلام في هذا المقام: أنّ الحكمة الإلهيّة اقتضت إخفاء كثير من الأمور عن العباد، وظهوره جملة منها لهم بعد خفائها عنهم، وجعل كثيراً من التقديرات موقوفة على وقوع أمور أو عدم أمور أخرى، وفيها يكون المحو والإثبات، وهو عالم بما يمحو وما يثبت في أزل الآزال، وعنده أمّ الكتاب، وهو اللوح المحفوظ، الذي جرى فيه القلم بامره عزّ وجلّ، بجميع ما يكون كما يكون، وإنّما أخبر عباده بوقوع المحو والإثبات لحكم كثيرة، ومصالح عديدة: منها: دلالتهم على عموم قدرته، ونفوذ مشيّتة لئلا يقولوا كما قالت اليهود

ومنها: أن يتعبدوا له ويتضرعواإليه، ويدعوه، فيفوز بإحدى الحسنيين: اعني نيل مقاصدهم في الدار العاجلة، إن كانت من الأمور الموقوفة، والفوز بثواب الدعاء والتعبد والتضرع في الدار الآخرة، إن كانت من الأمور المحتومة. ومنها: التمحيص لقوم والإمتحان لقوم آخرين، ليميز الله الخبيث من الطيّب، وهذا التمحيص والإمتحان قد يقع في أصل الإذعان للمحو والإثبات فيؤمن به قوم مؤمنون، وينكره قوم آخرون، كما زعمه قوم من الفلاسفة الزنادقة، وقلا يقع في تصديق الائمة الطاهرين، وحجج الله على العالمين، فيما أخبروا بوقوع البداء فيه، لكونه من الأمور الموقوفة، التي يجري فيها المحو والإثبات، فصدقهم المؤمنون لاعتقادهم به وبصدق أئمتهم، وإليه أشار مولانا الباقر في حديث فضيل بن يسار الذي مرّ في الوجه الرابع، فاغتنمه وراجع وزعموا أنّ ذلك ممّا وضعه الائمة في، ليكون مندوحة لهم فيما يخبرون به وزعموا أنّ ذلك ممّا وضعه الائمة في، ليكون مندوحة لهم فيما يخبرون به شيعتهم، ثمّ يقع على خلاف ما حدّثوهم به، فقد دلّ جلّ وعزّ في كتابه الكريم على وقوع المحو والإثبات تصديقاً لما يحدّث به ويبيّنه حججه وبيّناته، وينكره

والزنادقة ﴿ يدالله مغلولة ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) المائدة: ٦٤. (٢) راجع إلى الحديث: ١٦٠٨.

الجاهلون به وعصاته، تعالى الله عمّا يقول الظالمون علوّاً كبيراً

وقد يقع التمحيص والإمتحان في الآثار المتربّبة على الإعتقاد بوقوع المحو والإثبات، في مرحلة التوكّل والتعبّد، والتصدّق، والتضرّع، والدعاء، والإهتمام في الأمور الباعثة للتبديل والتغيير في التقديرات الموقوفة، القابلة للمحو والإثبات، وفي التمحيص والامتحان أيضاً، حكم كثيرة ومصالح خفية وجليّة، يظهر لاهلها بالتبّع والتدبّر في الآيات القرآنيّة، والروايات الماثورة عن أهل بيت العصمة عليه ، ولتحقيق القول فيها وبسطها مقام آخر.

والحاصل أنّ اللّه عزّ وجلّ قد أخبر بوقوع المحو والإثبات حفظاً لحكم كثيرة ومصالح خفية وجليّة قد أشرنا إلى بعضها، والمتدبّر في الآيات والروايات يطّلع على غير ما ذكرناه إن شاء الله تعالى فلو أخبر الإمام بما يؤول إليه أمر كلّ أحد، وبما يقع في العالم إلى الابد لا نتقض الغرض وبطلت الحكم الكثيرة الموجبة لجعل المحو والإثبات،

ولذا قال ﷺ: لولا تلك الآية لاخبرتكم بما يكون إلى يوم القيامة.

فتبيّن بما بيّناه أنّ آية المحو والإثبات إنّما تقتضي منعهم عليه عن الإخبار بما يكون إلى يوم القيامة لا نفي علمهم صلوات الله عليهم اجمعين.

تنبيه: إعلم أنّ الّذي يدلّ عليه الحديث المذكور وأمثاله أنّهم غير مأذونين في إخبار الناس بجميع ما يقع في العالم، وهو مقتضى الحكمة أيضاً،

ولكنَّهم أمروا بإظهار جملة ممَّا يحدث في العالم لحكم كثيرة أيضاً:

منها: الدلالة على صدقهم في ساير ما يحدّثون به من الحوادث والقضايا والاحكام ومسائل الحلال والحرام وغيرها.

ومنها: تكميل إيمان المؤمنين، وإتمام الحجّة على الكافرين.

ومنها: تسلية قلوب أهل الإيمان وحثّهم وبعثهم على انتظار صاحب الزمان عجّل الله تعالى فرجه وظهوره،

ولذلك قد أخبروا بكثير ممّا يقع في آخر الزمان قبل ظهور الحجّة على ورد وقد وقع منها أمور، ومن جملة ما وقع في زماننا هذا من العلائم الّتي ورد الإخبار بها عن النبي على أمران:

أحدهما: تبديل العمائم بالقلانس في هذه السنة بأمر السلطان.

والثاني: سرور العباد وتشكّرهم لفقد الأولاد، والسبب في ذلك أمر السلطان «...» باخذ الشبّان البالغين إحدى وعشرين سنة للنظام الإجباري منذ سنتين، وهذه السنة السابعة والاربعون بعد الف وثلاثمائة من الهجرة النبويّة على نسال الله تعالى أن يعجّل في ظهور وليّه صاحب الزمان على لهدم أساس الظلم والطغيان.

وقد روي في كتاب نور العيون المصنف بمائة وسبعين سنة تقريباً قبل هذا الزمان وقوع هذين الأمرين في آخر الزمان قبل ظهور القائم عن النبي عن النبي الزمان وقد شاع في هذا الزمان أيضاً تشبه الرجال بالنساء، والنساء بالرجال، في الملابس والزينة والتجمل وغيرها، وظهرت المنكرات وشاعت، ووضعت المعازف وآلات اللهو والمزامير على الشوارع والطرق علانية، وشاع الامر بالمنكر، والنهي عن المعروف، وترى الفاسق مكرماً عزيزاً، والمؤمن موهوناً ذليلاً، ويرى الناس الزكاة مغرماً، والإثم مغنماً.

وكلّ هذه ممّا أخبر به الصادق المصدّق وأوصياؤه على ونسأل الله تعالى التعجيل في ظهور وليّه، المفرّج عن المؤمنين، في خير وعافية،

وقد وقع جملة من العلامات الّتي أخبر بها في سنوات قبل هذا الزمان، ولا ريب انّ مشاهدة تلك الأمور توجب قوة يقين المؤمنين، وإتمام الحجة على الجاحدين والمرتابين والمكذّبين،

وأمّا الحديث الثاني وهو خبر أبي حمزة الثمالي فصدره وذيله يدلآن على أنّ غرض الإمام على إخفاء المطلب عنه، والحديث ينادي بأعلى صوته بأنّه أراد

الستر والكتمان، وبيّن وجهه في جواب السؤال.

وتوضيح الكلام: أنّ الله عزّ وجلّ خلق اللوح المحفوظ في السماء، وأثبت فيه جميع العلوم والوقائع والحوادث والقضايا والاحكام كما قال تعالى: ﴿وما من دابّة في الارض إلا على الله رزقها ويعلم مستقرّها ومستودعها كلّ في كتاب مبين (١٠) وفي سورة طه: ﴿قال علمها عند ربّي في كتاب (٢٠)

وفي سورة النمل: ﴿ وما من غائبة في السماء والارض إلا في كتاب مبين﴾ (٣). وفي سورة سبأ: ﴿لا يعزب عنه مثقال ذرّة في السموات ولا في الأرض ولا

أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين (1)

وفي الفاطر ؛ ﴿وما يعمر من معمّر ولا ينقص من عمره إلاّ في كتاب﴾ (٥) وفي سورة ق: ﴿وعندنا كتاب حفيظ﴾ (١)

وفي سورة الحديد : ﴿ ما أصاب من مصيبة في الارض ولا في انفسكم إلاّ في كتاب من قبل أن نبراها﴾ (٧)

وفي الواقعة: ﴿إِنَّه لقران كريم في كتاب مكنون لايمسَّه لأ المطهّرون﴾.

وخلق نظير اللوح المحفوظ السماوي في الارض وهو الإمام على فهو لوح عالم الملكوت، وقد أثبت فيه وأودعه جميع ما أودع اللوح السماوي وأثبت فيه، فقال تعالى:

﴿ وكلِّ شيءٍ أحصيناه في إمام مبين ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ حم والكتاب المبين ﴾ (١٠) فإنّه قد ورد في روايات عديدة أنّ أمير المؤمنين هو الإمام المبين. (١١)

الذي اسلم: ان الكافي: عن الكاظم في حديث النصراني الذي اسلم: ان الحم»: رسول الله على والكتاب المبين: على امير المؤمنين (١٦)، والروايات في

<sup>(</sup>۱)هود: ٦. (۲\_٨) الآية: ٥٢، ٥٧، ٣، ١١، ٤، ٢٢، ٨٧.

<sup>(</sup>٩) يس: ٦. (١٠)حم: ١. (١١)راجع البرهان: ٤/ ٦٩ه ح١٧ و ١٨ و ٢١ و ٢٢.

<sup>(</sup>١٢) الكافي: ٧٩٦/١ ح٤، عنه الوافي: ٧٩٦/٣ ح٤، والبحار: ٨٥/٤٨ ح١٠٦.

أبواب علوم الائمّة وكيفيّاتها أكثر من أن تحصى، إذا أردت الإطّلاع على جملةً منها فعليك بكتاب بصائر الدرجات (١)، جزى الله تعالى مصنّفه أحسن الجزاء.

وقد ورد في روايات مستفيضة ان جميع الائمة على في العلم سواء، وكذا في الشجاعة، وغيرهما من الصفات الحسنة،

وأنّ ما علمه أمير المؤمنين علمه الإمام بعده وهكذا،

إذا عرفت هذا فنقول: كما أنّ اللوح المحفوظ السماوي أثبت الله فيه علم كلّ شيء، لكن لا يظهر الله تعالى منه لاهل العالم، إلاّ ما كان الصلاح في إظهاره، ويستر عنهم ما دون ذلك بحسب اقتضاء أحوال الاشخاص والازمان،

كذلك اللوح المحفوظ الذي جعله في الأرض، وأثبت فيه كلّ علم أودعه في اللوح السماوي، لا يظهر منه لاهل العالم إلاّ ما كان الصلاح في إظهاره، ويستر عنهم ما دون ذلك كما قال عزّ وجلّ: ﴿ولكن ينزّل بقدر ما يشاء﴾(٢)،

وقال تعالى: ﴿مثلاً كلمةً طيبةً كشجرة طيّبة أصلها ثابت وفرعها في السماء \* تؤتي أكلها كلّ حين بإذن ربّها (٢)

فإنّ الإمام هو الشجرة الطيّبة كمافي روايات كثيرة، بل متواترة، وثمرها علمه، يفيض منه ما يشاء بإذن ربّه على من يشاء كيف يشاء،

وملخّص الكلام أنّ الإمام أراد ستر المطلب عن الراوي بذلك البيان،

ويشهد لذلك صدر الكلام من السؤال والجواب.

1717 ويشهد لما ذكرناه أيضاً قول الصادق به لابي جعفر محمد بن النعمان الاحول في حديث طويل شريف، مروي في تحف العقول وغيره:

يا بن النعمان، إنّ العالم لا يقدر ان يخبرك بكلّ ما يعلم لانه سرّ الله الّذي اسرّه إلى جبرئيل واسرّه جبرئيل إلى محمّد ﷺ، واسرّه محمّد إلى عليّ ﷺ،

 <sup>(</sup>۱) بصائر الدرجات: ۱۲۷.
 (۲) الشورى: ۲۷.
 (۳) إبراهيم: ۲۶ - ۲۰.

واسرة علي إلى الحسن هي واسرة الحسن إلى الحسين ، واسرة الحسين الحسين المحسين المحسين الله واسرة الحسين المحمد الله واسرة على الله على الله والله فلا تعجلوا، فوالله لقد قرب هذا الامر ثلاث مرّات فاذعتموه فاخره الله، والله ما لكم سرّ إلا وعدوكم أعلم به منكم، الحديث. (۱)

فانظر إلى هذا الكلام، وتأمّل فيه، فإنّه ينادي لمن له قلب بعلمهم على الفرج، ولكنّهم مأمورون من الله تعالى بكتمانة لعدم تحمّل الشيعة.

1712 قلت: قد روى الشيخ الأجلّ محمّد بن الحسن الصفّار في بصائر الدرجات: بإسناده الصحيح، عن أبي عبدالله على قال:

إنّي لاتكلّم بالكلمة بها سبعون وجهاً، لي من كلّها المخرج. (٢٠

فقلت أنا في نفسي: هذا ممّا أحمله إلى الشيعة، هذا والله حديث لم أسمع مثله قطّ، قال: فنظر على في وجهي، ثمّ قال: إنّي لاتكلّم بالحرف الواحد لي فيه سبعون وجهاً، إن شئت أخذت كذا، وإن شئت أخذت كذا. (٢)

1717 وبإسناده الصحيح عن أبي عبدالله، قال: أنتم أفقه الناس ما عرفتم معاني كلامنا، إنّ كلامنا لينصرف على سبعين وجها. "(١)

وفي معنى هذه الروايات روايات مستفيضة، بل متواترة، وهي تدلُّ على أنَّه

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ٣١٠، عنه البحار: ٢٨٦/٧٨ ح٢.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات: ٣٢٩ ح٤، عنه البحار: ١١٨/٢ ح٥٥.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات: ٣٢٩ ح٣، عنه البحار: ١٩٨/٢ ح٥١.

<sup>(</sup>٤) بصائر الدرجات: ٣٢٩ ح٦، عنه البحار: ١٩٩/٢ ح٥٧.

لو صدر عنهم على كلام يخالف بظاهره سائر أحاديثهم أو يتوهم من ظاهره الكذب أو نحو ذلك، فإنهم لم يريدوا ظاهره، ولهم المخرج منه،

فيجب علينا تصديقهم وإرجاع العلم به إليهم.

فربّما ينكرون شيئاً بحسب بعض الحكم والمصالح والتقيّة من بعض الحاضرين، وفي كلامهم تورية أو وجه من الوجوه لا نعرفها وهم العالمون بها، وانت إن كنت من أهل التتبّع والممارسة في كلماتهم وقفت على شواهد متكثّرة لصحّة ما ذكرناه بعون الله تعالى وبركة أوليائه.

171٧ ـ ومن جملة تلك الشواهد، ما في الكافي وغيره: عن سدير، قال: كنت أنا وأبو بصير ويحيى البزّاز وداود بن كثير في مجلس أبي عبدالله الذي خرج إلينا وهو مغضب، فلمّا أخذ مجلسه، قال:

يا عجباً لاقوام يزعمون أنّا نعلم الغيب، ما يعلم الغيب إلاّ الله عزّ وجلّ، لقد هممت بضرب جاريتي فلانة فهربت منّي، فما علمت في أيّ بيوت الدار هي قال سدير: فلمّا أن قام من مجلسه وصار في منزله، دخلت أنا وأبو بصير وميسر، وقلنا له: جعلنا فداك، سمعناك وأنت تقول: «كذا وكذا» في أمر جاريتك ونحن نعلم أنّك تعلم علماً كثيراً، ولا ننسبك إلى علم الغيب،

قال: فقال: يا سدير، الم تقرأ القرآن؟ قلت: بلى، قال: فهل وجدت فيما قرأت من كتاب الله عز وجل : ﴿قال الّذي عنده علم من الكتاب أنا آتيك به قبل أن يرتد إليك طرفك ﴾(١) قال: قلت: جعلت فداك، قد قرأته،

قال ﷺ: فهل عرفت الرجل، وهل علمت ما كان عنده من علم الكتاب؟ قال: قلت: أخبرني به، قال ﷺ: قدر قطرة من الماء في البحر الاخضر فما يكون ذلك من علم الكتاب؟ قال: قلت: جعلت فداك، ما أقلّ هذا؟! فقال ﷺ: يا سدير، ما أكثر هذا أن ينسبه اللّه عزّ وجلّ إلى العلم الّذي

<sup>(</sup>١) النمل: ٤٠.

أخبرك به، يا سدير، فهل وجدت فيما قرآت من كتاب الله عز وجل أيضاً: ﴿قُلْ كَفِّي بِاللَّهِ شَهِيداً بِينِي وبينكم ومن عنده علم الكتاب ﴾(١)؟

قال: قلت: قد قراته جعلت فداك، قال ﷺ: أف من عنده علم الكتاب كلّه أفهَمُ أم مَن عنده علم الكتاب كلّه، قلت: لا بل من عنده علم الكتاب كلّه، قال: فأومأ بيده إلى صدره، وقال:

علم الكتاب والله كله عندنا، علم الكتاب والله كله عندنا. (\*)

تنبيه وتتميم: أنظر إلى هذا الحديث الشريف، وتدبّر فيه من صدره إلى ذيله يظهر لك صحّة ما قلناه، من أنّ ما صدر منهم على ممّا يشتمل على سلب العلم عن أنفسهم ليس على ظاهره، بل صدر عنهم لنوع من المصلحة

كما أنّه على نفى عن نفسه العلم بمكان الجارية، إمّا لاشتمال المجلس على أهل النفاق أو الغلوّ، أو لغير ذلك من الجهات الّتي هوالعالم بها،

ثمّ لمّا ارتفع المانع أوضح على وفور علمه، وأنّه عالم بكلّ شيء، وأنّه علم الكتاب كله عنده، يعلم الغيب، حيث أنّه أقسم باسم الله جلّ جلاله بأنّ علم الكتاب كله عنده،

وهذا يدلّ على أنّه عالم بالغيب، وبما كان وما يكون، لما عرفت من الآيات الدالّة على أنّ اللّه عزّ وجلّ أثبت جميع ذلك في الكتاب، وهو اللوح المحفوظ، ولذلك وهذا الحديث كغيره دلّ على علمه بجميع ما في اللوح المحفوظ، ولذلك عبّر في عدّة من الزيارات والروايات عن الإمام عبّر في عدّة من الزيارات والروايات عن الإمام عبّر في كلماتهم عبي لتزداد إيماناً وتكمل يقيناً، ومن الله التوفيق.

تذييل فيه تأييد: قال الحافظ البرسي رحمه الله تعالى في كتاب مشارق أنوار اليقين: الإمام أفضل وأعلى من اللوح المحفوظ بوجوه:

الأوّل: أنّ اللوح وعاء الحفظ وظرف السطور، والإمام محيط بالسطور وأسرار السطور، فهو أفضل من اللوح.

<sup>(</sup>١) الرعد: ٤٣. (٢) الكافي: ٢/٧٥١ ح٣، عنه الوافي: ٣/ ٥٩١ ح٥، والبحار: ٢٦/ ١٧٠ ح٣٨.

الثاني: أنّ اللوح المحفوظ بوزن مفعول، والإمام المبين بوزن فعيل، وهو بمعنى فاعل، فهو عالم بأسرار اللوح، واسم الفاعل أشرف من اسم المفعول. الثالث: أنّ الوليّ المطلق ولايته شاملة للكلّ، ومحيط بالكلّ، واللوح داخل فيها، فهو دالّ على اللوح، وعال عليه، وعالم بما فيه، إنتهى كلامه (ره). (١)

#### الأمرالواحد والسبعون:

تكذيب من ادّعى الوكالة والنيابة الخاصة عنه بين في زمان الغيبة الكبرى إعلم انه اتفقت الإمامية على انقطاع الوكالة، واختتام النيابة الخاصة، بوفاة الشيخ الجليل علي بن محمد السمري (رض) وهو الرابع من النواب الاربعة، الذي كانوا مرجعاً للشيعة في زمان الغيبة الصغرى،

وأنّه ليس بعد وفاة السمريّ إلى زمان ظهور الحجّة عجّل الله فرجه الشريف نائب مخصوص عنه في شيعته،

وأنّ المرجع في زمان غيبته الكبرى هم العلماء العاملون، الحافظون لحدود الله، وأنّ من ادّعى النيابة الخاصّة فهو كاذب مردود،

بل يعدّ ذلك من ضروريّات مذهب الإماميّة الّتي يعرفون بها، ولم يخالف في ذلك أحد من علمائنا، وكفى بهذا حجّة وبرهاناً.

171۸ ويدل على المقصود أيضاً: ما رواه الشيخ الجليل رئيس المحدّثين المعروف بالصدوق الذي بشر بولادته سيّدنا ومولانا الحجّة في كتاب كمال الدين، قال: حدّثنا أبو محمّد الحسن بن أحمد المكتّب (ره) قال: كنت بمدينة السلام في السنة الّتي توفّي فيها الشيخ عليّ بن محمّد السمريّ (ره) فحضرته قبل وفاته بايّام، فأخرج إلى الناس توقيعاً نسخته:

بسم الله الرحمن الرحيم، يا علي بن محمّد السمري، أعظم الله أجر

<sup>(</sup>١)مشارق الأنوار: ص١٢٥.

إخوانك فيك، فإنّك ميّت مابينك وبين ستّة ايّام، فاجمع امرك، ولا توص إلى أحد يقوم مقامك بعد وفاتك، فقد وقعت الغيبة الثانية، فلا ظهور إلاّ بعد إذن الله عز وجلّ، وذلك بعد طول الامد، وقسوة القلوب، وامتلاء الارض جوراً، وسيأتي شيعتي من يدّعي المشاهدة، ألا فمن ادّعي المشاهدة قبل خروج السفياني والصيحة فهو كاذب(أمفتر، ولا حول ولاقوة إلاّ بالله العليّ العظيم.

قال: فنسخنا هـذا التوقيع، وخرجنا من عنده، فلمّا كـان اليوم السادس عدنا إليه، وهو يجود بنفسه، فقيل له من وصيّك من بعدك؟

فقال (ره): لله أمر هو بالغه، ومضى رضي الله تعالى عنه.

فهذا آخر كلام سمع منه [رحمة الله ورضوانه عليه]. (٢)

أقول: الكلام هنا في مقامين: أحدهما: في سند الحديث الشريف المذكور. والثاني: في دلالته على المقصد المزبور.

أمّا الأوّل: فاعلم أنّ هذا حديث صحيح اصطلاحاً، لأنّه مرويّ عن مولانا صاحب الزمان عجل الله فرجه بتوسّط ثلاثة أشخاص:

الأوّل: الشيخ الأجلّ أبو الحسن عليّ بن محمّد السمريّ، وهو لجلالته واشتهاره غنيّ عن البيان.

والثاني: الشيخ الصدوق، محمّد بن عليّ بن الحسين بن موسى بن بابويه القمّيّ، وهو أيضاً لاشتهاره واشتهار كتابه وجلالة قدره لايحتاج إلى التوضيح.

والثالث: أبو محمّد الحسن بن أحمد المكتّب،

وهو كما ذكره الفاضل الالمعي المولى عناية الله في مجمع الرجال: أبو محمّد الحسن بن الحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هشام المكتّب (")،

<sup>(</sup>۱) كذّاب، خ. (۲) كمال الدين: ۱۹/۲۰ ح٤٤، عنه البحار: ٣٦٠/٥١ ح٧ وج٣٥/١٥١ ح١، وأورده الشيخ الطوسي (ره) في الغيبة: ٣٩٥ ح٣٦٥.

<sup>(</sup>٣) مجمع الرجال: ٧/ ١٩٠.

ويروي عنه الصدوق مكرّراً مترضّياً مترحّماً، وهذا من إمارات الصحّة والوثاقة (۱)، كما نبّه على ذلك المولى المزبور في مجمعه، وذكر له شواهد عديدة، ليس هنا موضع ذكرها، والمكتّب بكسر التاء المشدّدة من يعلّم الكتابة.

تنبيه: قد وقع هنا سهوان في كتابين من كتب علمائنا رحمهم الله تعالى، ينبغى التنبيه عليهما:

الأوّل: في كتاب الغيبة للشيخ الأجلّ أبي جعفر محمّد بن الحسن الطوسي (ره) ففيه في النسخة الّتي عندي هكذا: أخبرنا جماعة، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ ابن الحسين بن بابويه، قال:

حدّثني أبو محمّد أحمد بن الحسن (٢) المكتّب، قال: كنت بمدينة السلام \_ وساق الحديث مثل ما نقلناه عن كمال الدين لابن بابويه (ره)(٢)

وقد عرفت أنّ الذي روى عنه ابن بابويه حسن بن أحمد، والظاهر أنّ السهو في كتاب الشيخ الطوسي وقع من النسّاخ، ويؤيّد وقوع السهو فيه من بعض النسّاخ أنّ الحاج ميرزا حسين النوري (ره) نقل هذا الحديث في جنّة المأوى، من غيبة الشيخ: عن الحسن بن أحمد المكتّب (3) واللّه تعالى هو العالم.

والثاني: في كتاب مستدرك الوسائل للعالم المحدّث المتتبّع الحاج ميرزا حسين النوري (ره) فإنّه مع سعة باعه، وكثرة اطّلاعه، واهتمامه في استقصاء أسماء مشايخ الصدوق، غفل عن ذكر هذا الشخص الجليل، الّذي روى عنه الصدوق مكرّراً مترضّياً مترحّماً، وأمثال هذه الأمور ممّا يبعث العالم على الفحص

<sup>(</sup>١) أي ذكر الصدوق أو غيره من الرواة أو علماء الرجال أحداً من الرواة معقباً بقوله: رحمه الله أورضي الله تعالى عنه من امارات الصحة والوثاقة، قال المولى عناية الله (ره) بعد قوله يروي عنه الصدوق مكرّراً مترضياً مترحماً: فيدل على الوثاقة. (لمؤلفه رحمه الله تعالى).

<sup>(</sup>٢) أقول: في النسخة الّتي عندنا: ١ الحسن بن احمد».

<sup>(</sup>٣) غيبة الطوسى: ٣٩٥ -٣٦٥. (٤) البحار: ٣١٨/٥٣ الفائدة الأولى.

والتتبّع، ويوجب له الظفر بما غفل عنه من قبله،

فعليكم يا إخواني بالسعي، والإجتهاد، فإنّ الله لا يحبّ كلّ طالب مرتاد. (۱) وممّا يدلّ أيضاً على وقوع السهو والإشتباه في كتاب الشيخ، وعلى غفلة صاحب المستدرك عن ذكر ذلك الشيخ (ره) أنّ المولى عناية الله المذكور نقل الحديث المسطور، عن كتاب ربيع الشيعة لابن طاووس، حاكياً عن «الحسن بن أحمد المكتّب» فتبيّن بحمد الله تعالى وعونه، أنّ الراوي عن أبي الحسن السمريّ (ره) هو الحسن بن أحمد الّذي روى عنه ابن بابويه (ره).

وممّا يدلّ على صحّه: هذا الحديث وصدوره عن الإمام أيضاً، أنّ الشيخ الطبرسيّ (ره) صاحب كتاب الإحتجاج ذكره مرسلاً، من دون ذكر السند، والتزم في أوّل الكتاب وصرّح بأنّه لا يذكر فيه سند الاحاديث الّتي لم يذكر أسانيدها، إمّا بسبب موافقتها للإجماع، أو اشتهارها بين المخالف والمؤالف، أو موافقتها لحكم العقل. فظهرأنّ الحديث المذكور أيضاً كان غنيّاً عن ذكر السند، إمّا لموافقة الإجماع أو لاشتهاره، أو لكليهماجميعاً.

وممّا يدلّ أيضاً على صحّته، أنّ علماءنا من زمن الصدوق (ره) إلى زماننا هذا استندوا إليه، واعتمدوا عليه، ولم يناقش ولم يتامّل أحد منهم في اعتباره، كما لا يخفى على من له أنس وتتبّع في كلماتهم ومصنّفاتهم، فتبيّن من جميع ما ذكرناه أنّ الحديث المذكور من الروايات القطعيّة الّتي لا ريب فيها، ولا شبهة تعتريها، وهو ممّا قال فيه الإمام على فإنّ المجمع عليه لا ريب فيه.

المقام الثاني: في دلالة الحديث المذكور على المطلب المزبور،

وتقرير ذلك أنّ قوله على: فقد وقعت الغيبة الثانية، تعليل لقوله: ولا توص إلى أحد يقوم مقامك، فيدلّ على أنّ الغيبة الكبرى هي الّتي انقطعت الوكالة والنيابة الخاصة فيها، ثمّ أكّد ذلك بقوله على:

<sup>(</sup>١)الاحتجاج: ٢٩٧/٢.

وسياتي شيعتي من يدّعي المشاهدة ... إلخ، ولا شبهة بقرينة صدر الكلام في أنّ المراد بدعوى المشاهدة هي المشاهدة على نحو ما وقع للسفراء الأربعة، المحمودين المعروفين في زمان الغيبة الأولى، وقد صرّح بأنّ من ادّعاها في الغيبة الكبرى فهو كذّاب مفتر، ولا حول ولا قوّة إلاّ بالله العظيم.

والحاصل أنّ المراد بالمشاهدة هي المشاهدة المقيّدة بكونها بعنوان البابيّة والنيابة الخاصة، مثل ما كان للسفراء الاربعة، الموجودين في زمان الغيبة الصغرى، لا مطلق المشاهدة، فهو من باب ذكر المطلق وإرادة المقيّد، أو ذكر العامّ وإرادة الخاص، وهذا النحو من الاستعمال كثير شائع في العرف واللغة، كما تقول: اشتريت اللحم أو اشتر اللحم وتريد لحم الغنم بخصوصه لا مطلق اللحم والقرينة في الكلام موجودة كما ذكرنا،

ومن هذا القبيل قوله عزّ وجلّ: ﴿قل آمنًا باللّه وما أنزل إلينا وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والاسباط﴾ (١) فإنّ الاسباط لفظ عام أريد به الخاصّ، لأنّ جميع الاسباط لم ينزل عليهم كتاب، ولا وحي ولا حكم، وإنّما نزل على بعض منهم، وكذلك في التوقيع الشريف أريد بالمشاهدة نحو خاصّ، كما بيّنًا لك بعون اللّه تعالى.

وبهذا الوجه يتبيّن انه لا تنافي بين هذا التوقيع الشريف وبين الوقائع الكثيرة المذكورة في كتب عديدة: كالبحار، والنجم الثاقب، ودار السلام للشيخ العراقي، وغيرها، الدالة على وقوع المشاهدة في زمان الغيبة الكبرى لكثير من المؤمنين، الذين فازوا بشرف لقائه عجل الله فرجه ورزقنا الله تعالى الفوز بلقائه وشفاعته، إنّه قريب مجيب.

هذا، وقد قيل في الجمع بينهما وجوه بعيدة، لا حاجة لنا في التعرّض لها، وردِّها، وأنّ ما ذكرناه واضح لاهله كالنور على شاهق الطور، والله الموفّق.

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٣٦.

وممّا يدلّ على انقطاع البابيّة والنيابة الخاصّة في الغيبة الثانية، أنّ هذه المسألة مع عموم الإبتلاء بها لجميع أهل الإيمان، والإهتمام بشأنها، لم ينقل أحد من علمائنا من زمان الأئمّة على إلى هذا الزمان خبراً واحداً يدلّ تصريحاً أو تلويحاً أو إشعاراً على وقوع النيابة الخاصّة في زمان الغيبة الثانية، مع كثرة تتبع العلماء وحفظة الحديث، واهتمامهم بنقل الأحاديث، وتدوينها وروايتها حتى ضبطوا الاخبار المشتملة على المطالب الجزئيّة، والآداب الّتي قلّما يتّفق ابتلاء الشخص بها مدّة عمره، والأخبار المشتملة على القصص والحكايات وغيرها، وحتى ضبطوا الأخبار الضعيفة والمشتملة على المجاهيل، إلى غير ذلك ما لا يخفى على المتبع في كتب الاحاديث والآثار،

وبملاحظة ذلك كلّه يحصل الإطمئنان بعدم وقوع الوكالة والنيابة الخاصة في زمان الغيبة الكبرى، بحيث لو لم يكن لنا دليل على هذا المدّعى، جاز لنا التعويل على هذا الوجه، وكفى.

والحاصل أنّ عدم الدليل فيما تعمّ به البلوى دليل على العدم،

وهذه قاعدة شريفة متينة، استند إليه وعوّل عليها جمع من الفحول من عليماء الأصول، وعليها بناء العقلاء في جميع أمورهم، ممّا يتعلّق بدنياهم وعقباهم ومعايشهم ومعاشراتهم في تمام الازمنة والاعصار، فإنّهم يحكمون في كلّ شيء يشكّون فيه بعدمه عند عدم الدليل عليه بعد الفحص والتفتيش عنه.

وبالجملة لايبقى ـ لذي مسكة بعد الفحص والتتبع التام في أمر تعم به البلوى لجميع الأنام، وعدم الظفر بشيء يدل على المرام ـ تامل وترديد في الحكم بالعدم خصوصاً مع اهتمام الائمة بينا ببيان ماتحتاج إليه الأمة واجتهاد العلماء واهتمامهم بنقل ما وصل إليهم من أئمتهم سلام الله عليهم اجمعين.

وبالتأمّل في هذا المطلب، والتدبّر في ذلك الاصل الاصيل يظهر لك فساد مايدّعيه الصوفيّة من وجوب البيعة مع الشيخ، والدخول في طاعة ذلك الشخص

113

بالخصوص، كما دلَّلنا عليه سابقاً. (١)

وكذا فساد ما يدّعيه الشيخيّة من وجوب اتّباع شخص خاصّ في كلّ زمان، يسمُّونه بالشيعة الخالص ويزعمون أنَّه مرآة صفات الإمام، وأنَّ معرفة ذلك الشخص هو الركن الرابع للإيمان، إذ لا دليل على هذه الاقاويل بل الدليل قائم على بطلانها، كما تبيّن في محلّه، نسأل الله تعالى أن يثبّنا على حقيقة الإيمان، ويحفظنا من هواجس الشيطان.

هذا، ويمكن الاستدلال والتأييد لما مرّ بروايات أُخر:

١٦١٩ منها: ما رواه الشيخ الثقة الجليل محمّد بن إبراهيم النعماني (ره) في كتاب الغيبة بسند صحيح عال عن عبدالله بن سنان (٢)، قال:

دخلت أنا وأبي على أبي عبدالله على، فقال: كيف أنتم إذا صرتم في حال لاترون فيها إمام هدي ولا علماً يرى؟ فلا ينجو من تلك الحيرة إلاّ من دعا بدعاء الغريق (٢) فقال أبي: هذا والله البلاء، فكيف نصنع جعلت فداك حينئذ؟ قال عليه المعالم المالك الم

إذا كان ذلك ولن تدركه فتمسَّكوا بما في أيديكم حتّى يصحّ لكم الأمر . (١٠)

<sup>(</sup>١) تقدّم ص ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) سند الحديث هكذا في غيبة الشيخ النعمانيّ: حدّثنا محمّد بن همام، قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحميري، عن محمّد بن عيسى والحسن بن ظريف جميعاً، عن حمّاد بن عيسى، عن عبدالله بن سنان، أقول: هؤلاء الرواة كلّهم اجلاء ثقات، فارجع إلى كتب الرجال ليتضح لك حقيقة الحال (لمؤلّفه رحمه الله).

<sup>(</sup>٣) روى الصدوق (ره) في الاكمال: ٢/ ٣٥١ ح.٥ عن عبدالله بن سنان قال: قال أبو عبدالله ﷺ: ستصيبكم شبهة فتبقون بلا علم يرى ولا إمام هدى ولا ينجو منها إلا من دعا بدعاء الغريق، قلت: كيف دعاء الغريق؟ قال: يقول: يا الله يا رحمان يا رحيم يا مقلّب القلوب ثبّت قلبي على دينك، فقلت: ياالله يا رحمان يا رحيم يا مقلّب القلوب والابصار ثبّت قلبي على دينك،

قال: إنّ اللّه عزّ وجلّ مقلّب القلوب والابصار، ولكن قل \_ كما أقول لك \_: «يا مقلّب القلوب ثبّت قلبي على دينك"، انتهى (لمؤلفه عفي عنه).

<sup>(</sup>٤) غيبة النعماني: ١٥٩ ح٤، عنه البحار: ١٣٣/٥٢ ذح٣٧.

ورواه الشيخ الصدوق في كمال الدين وتمام النعمة أيضاً وفيه: حتى يتضح لكم الامر. (١)

أقول: تأمّل في هذا الحديث الشريف، وفي إخبار الصادق به بغيبة الإمام وانقطاع السفير بينه وبين الانام في الغيبة الكبرى، وأمر المؤمنين بالتمسك بما في أيديهم إلى حين ظهور الإمام عجل الله تعالى فرجه.

والمراد بما في أيديهم: هو ما أمروا به من الأصول، والفروع، والسنن، ومتابعة العلماء العاملين وحفظة أخبار الائمة الطاهرين سلام الله عليهم اجمعين

وقد نبّه على هذا المرام الشيخ النعماني (ره) فقال بعد كلام له في ذلك المقام ، وفي حديث عبدالله بن سنان: كيف أنتم إذا صرتم في حال لا ترون فيها إمام هدى ولا علماً يرى، دلالة على ما جرى، وشهادة بما حدث من أمر السفراء الذين كانوا بين الإمام على وبين الشيعة من ارتفاع أعيانهم، وانقطاع نظامهم، لان السفير بين الإمام في حال غيبته وبين شيعته هو العلم،

فلمًا تمّت المحنة على الخلق، ارتفعت الاعلام ولا ترى حتّى يظهر صاحب الحق على الحيرة التي ذكرت، وآذننا بها أولياء الله.

وصح أمر الغيبة الثانية التي يأتي شرحها وتأويلها فيما يأتي من الاحاديث بعد هذا الفصل، نسأل الله أن يزيدنا بصيرة وهدى ويوفقنا لما يرضيه برحمته. إنتهى كلامه، رفع في الخلد مقامه. (٢)

• ١٦٢٠ ومن الأحاديث الدالة على المرام ما رواه الصدوق في كمال الدين بسند صحيح (٢) عن زرارة، عن أبي عبدالله عليه قال:

<sup>(</sup>١) كمال الدين: ٣٤٨ ح ٤٠. (٢) غيبة النعماني: ١٦١.

<sup>(</sup>٣) روى الصدوق (ره) عن أبيه قال: حدّثنا عبذالله بن جعفر الحميريّ ، عن أيّوب بن نوح ، عن محمّد بن أبي عمير ، عن جميل بن درّاج ، عن زرارة ، عن أبي عبدالله على وهؤلاء الرواة كلّهم أجلاء ثقات (لمؤلّفه رحمه الله تعالى).

يأتي على الناس زمان يغيب عنهم إمامهم، فقلت له: ما يصنع الناس في ذلك الزمان؟ قال: يتمسّكون بالأمر الّذي هم عليه، حتّى يتبيّن لهم. (١)

أقول: الضمير المستتر في قوله على: «حتّى يتبيّن لهم » راجع إلى الإمام، يعني أن تكليف الخلق في زمان الغيبة أن يكونوا على ماهم عليه، ولا يصدّقوا من يدّعي النيابة الخاصّة والوكالة عنه، حتّى يظهر إمامهم.

ومن هذا يعلم أنّ المراد بقوله في الحديث السابق: «حتّى يصح لكم الامر» هو أمر ظهور الإمام، فالواجب على الناس أن لا يتبعوا من يدّعي الإمامة أو النيابة الخاصة عنه في زمان الغيبة الثانية إلى زمان يصح ويتبيّن أمر ظهوره بالدلائل والعلامات المروية عن آبائه على وبالآثار والمعجزات المشهودة منه، مثل ما كان يظهر من آبائه الكرام.

١٦٢١ ويدل على ما ذكرناه أيضاً ما رواه الشيخ الصدوق (ره):

بإسناده عن أبان بن تغلب، قال: قال أبوعبدالله على:

يأتي على الناس زمان يصيبهم فيه سبطة -إلى أن قال -: قلت: وما السبطة؟ قال على: الفترة والغيبة لإمامكم، قال: قلت: فكيف نصنع فيما بين ذلك؟ فقال: كونوا على ما أنتم عليه، حتى يطلع الله لكم نجمكم. (٢)

أقول: المراد بطلوع النجم ظهور الإمام على الله المرام:

الصادق ﷺ، أنّه قال: يا أبان، يصيب العالم سبطة \_ إلى أن قال:

فقلت: جعلت فداك، فكيف نصنع وكيف يكون ما بين ذلك؟

قال: فقال بي لى: إلى ما أنتم عليه حتّى يأتيكم الله بصاحبها. (")

<sup>(</sup>١) كمال الدين: ٢/ ٣٥٠ ح ٤٤، عنه البحار: ١٤٩/٥٢ ح٧٠.

<sup>(</sup>٢)كمال الدين: ٢/٣٤٩ ح٤١، والنعمانيّ (ره) في الغيبة: ١٥٩ ح٦، عنه البحار: ٢٥/١٣٤ ح٣٨

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني: ١٦٣ ح٨.

(٢)غيبة النعماني: ١٥٦ ح١٧.

17۲۳ ـ وما رواه ثقة الإسلام محمّد بن يعقوب الكليني (ره): بسند صحيح عن مولانا أبي جعفر الباقر عليه قال:

إنّما نحن كنجوم السماء، كلّما غاب نجم طلع نجم، حتّى إذا أشرتم بأصابعكم، وملتم بأعناقكم، غيّب اللّه عنكم نجمكم، فاستوت بنو عبد المطّلب فلم يعرف أيّ من أيّ، فإذا طلع نجمكم فاحمدوا ربّكم. (١)

#### ١٦٢٤ ورواه النعماني هكذا:

إنّمانحن كنجوم السماء، كلّما غاب نجم طلع نجم، حتّى إذا أشرتم بأصابعكم، وملتم بحواجبكم، غيّب الله عنكم نجمكم فاستوت بنو عبدالمطّلب فلم يعرف أيّ من أيّ، فإذا طلع نجمكم فاحمدوا ربّكم. (٢)

المعماني أيضاً: بإسناده عن أبي عبدالله هذا ، عن آبائه هذا ، عن آبائه هذا قال: قال رسول الله عن أمثل أهل بيتي مثل نجوم السماء، كلما غاب نجم طلع نجم، حتى إذا نجم منها طلع، فرمقتموه بالأعين، وأشرتم إليه بالأصابع، أتاه ملك الموت فذهب به،

ثمّ لبثتم في ذلك سبتاً من دهركم، واستوت بنو عبدالمطّلب، ولم يدر أيّ من أيّ، فعند ذلك يبدو نجمكم، فاحمدوا الله واقبلوه، انتهى. (٢)

وقد ظهر بعون الله وببركة أوليائه من هذه الروايات الصحيحة المعتبرة أنّه لا يجوز لاحد تصديق من يدّعي النيابة الخاصّة في زمان الغيبة الكبرى.

17۲٦ ويشهد لذلك أيضاً ما رواه الشيخ الأجلّ الكليني (ره) بسند صحيح عن الصادق هي ، قال: للقائم هي غيبتان، إحداهما قصيرة، والأخرى طويلة، الغيبة الأولى لا يعلم بمكانه فيها إلا خاصة شيعته،

والأخرى لا يعلم بمكانه فيها إلاّ خاصّة مواليه. (١٠)

<sup>(</sup>١) الكافي: ٣٣٨/١ ح٨، عنه البحار: ١٣٨/٥١ ح٧.

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني: ١٥٥ -١٥٥ ، عنه البحار: ٢٢/٥١ -٣٣. (٤)الكافي: ٢١-٣٤٠ -١٩٩ .

قال صاحب الوافي (ره) بعد نقل هذا الحديث: كأنّه يريد بخاصة الموالي، الذين يخدمونه، أنّ ساير الشيعة ليس له فيها إليه سبيل، وأمّا الغيبة الأولى فكان له على فيها سفراء تخرج إلى شيعته بأيديهم توقيعات، وكان أوّلهم أبو عمرو عثمان بن سعيد العمري رضي الله عنه، فلمّا مات عثمان أوصى إلى ابنه أبي جعفر محمّد بن عثمان، وأوصى أبو جعفر إلى أبي القاسم الحسين بن روح، وأوصى أبو القاسم إلى أبي الحسن عليّ بن محمّد السمري رضي الله عنه فلمّا حضرت السمري رضي الله عنه فلمّا حضرت السمري رضي الله عنه الوفاة، سأل أن يوصي، فقال: للّه أمر هو بالغه،

فالغيبة الكبرى هي التي وقعت بعد مضي السمري رضي الله عنه (انتهي). (۱)

17۲۷ على المقصود ما رواه الصدوق: بإسناده، عن عمر بن عبدالعزيز، عن أبي عبدالله على قال: قال:

إذا أصبحت وأمسيت لا ترى إماماً تأتم به، فأحبب من كنت تحب، وأبغض من كنت تبغض، حتّى يظهره الله عزّ وجلّ. (٢)

17۲۸ وروى الكليني (ره) في أصول الكافي: بإسناده عن منصور، عمن ذكره، عن أبى عبدالله عنه قال:

قلت: إذا أصبحت وأمسيت لا أرى إماماً أئتم به ما أصنع؟ قال على الله عن وجل أنه فأحب من كنت تحب، وأبغض من كنت تبغض حتى يظهره الله عز وجل (٢)

1779 وروى النعمانيّ: بإسناده عن محمّد بن منصور الصيقل، عن أبيه منصور، قال: قال أبو عبدالله: إذا أصبحت وأمسيت يوماً لاترى فيه إماماً من المحمّد فأحبب من كنت تحبّ، وأبغض من كنت تبغض، ووال من كنت توالي، وانتظر الفرج صباحاً ومساءً. (3)

<sup>(</sup>١) الوافي: ٢/٤١٤ ذح١٤. (٢) كمال الدين: ٣٤٨/٢ ذح١٤.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ١/٣٤٢ ح ٢٨، عنه الوافي: ٢١٨/٢ ح ٢٦.

<sup>(</sup>٤) غيبة النعماني: ١٥٨ ح٣، عنه البحار: ١٣٢/٥٢ ذح٣٧.

أقول: هذه الروايات تأمرنا بأن لانتبع في زمان الغيبة أحداً يدّعي الإمامة أو البابيّة، والنيابة الخاصّة، إلى أن يظهر الله تعالى وليّه المنتظر عجل الله فرجه

فإنّ قوله على «فأحبب من كنت تحبّ، إلى آخره » كناية عن وجوب ترك المحبّة والمتابعة لمن يدّعي لنفسه مرتبة خاصّة من الإمامة، والنيابة الخاصّة، في زمن الغيبة التامّة، يعني إن ادّعى مدّع لنفسه مقاماً خاصّاً فلا تواله ولاتجبه إلى شيء، ومعنى هذا تكذيب دعواه كما لا يخفى على ذوي الافهام العارفين بأساليب الكلام.

ومن الأحاديث التي فيها دلالة وإشارة إلى انقطاع السفارة في الغيبة التامّة ما رواه النعماني(ره): بإسناده عن المفضّل بن عمر الجعفي، عن أبي عبدالله الصادق على قال: إنّ لصاحب هذاالامر غيبتين، إحداهما تطول حتى يقول بعضهم: مات، وبعضهم يقول: قتل، وبعضهم يقول: ذهب،

فلا يبقى على أمره من أصحابه إلا نفر يسير لا يطّلع على موضعه أحد من وليّ ولا غيره إلاّ المولى الّذي يلي أمره. (١)

قال النعماني رحمه الله تعالى: ولو لم يكن يروى في الغيبة إلا هذا الحديث لكان فيه كفاية لمن تأمّله، إنتهى.

تتميم نفعه عميم: قد عرفت أنّ الاشخاص الاربعة المذكورين رضي الله تعالى عنهم كانوا نوّاباً بالخصوص عن الصاحب عجّل الله تعالى فرجه في الغيبة الأولى، وكانت الشيعة يرجعون إليهم في أمورهم لما ثبت عندهم من نيابتهم بالخصوص عنه ووكالتهم، وقد ثبت ذلك بنص الإمام عليهم

كما وقع لعثمان بن سعيد، وابنه محمّد من نصّ العسكريّين عليهما، وبنصّ محمّد على أبي القاسم حسين بن روح بأمر الإمام على أبي الحسن على أبي الحسن على بن محمّد السمريّ بأمر الإمام، وقد ظهر المعجزات من هؤلاء

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ١٧١ ح٥، غيبة الطوسي: ١٦١ ح١٢٠، عنه البحار: ١٥٢/٥٢ ح٥.

النواب رحمهم الله تعالى كثيراً، وهي مذكورة في كتب الغيبة (١٠).

1780 موقد صرّح ابن طاووس في كتاب ربيع الشيعة على ما حكى عنه المولى عناية الله في مجمعه بظهور المعجزات منهم، وكذا غيره من علمائنا الاخيار رحمهم الله تعالى

ولاريب أنّ الوكالة والنيابة الخاصّة لا تثبت إلاّ بأحد من هذه الطرق الثلاثة: أعني نصّ الإمام، أو نائبه الخاصّ، أوظهور المعجزة على يد من يدّعي النيابة الخاصّة، ولو لم يكن كذلك لادّعي ذلك المقام كثير من عبدة الدنيا،

كما اتّفق لجماعة ظهر كذبهم، وخرج التوقيع عن الإمام بلعنهم، والبراءة منهم، كالنصيري والنميري، وغيرهما

وأسماؤهم مذكورة في كتب الغيبة، من أرادها فليرجع إليها.

وأمّا الغيبة الكبرى فقد انسد فيها باب الوكالة، والنيابة الخاصة،

ولكن ثبت النيابة العامّة بنصوص النبيّ والائمة هي ، والإجماع ، والسيرة المتصلة القطعية للعلماء العاملين ، والفقهاء الراشدين ، حماة الدين ، ورواة احاديث الائمة الطاهرين ، فيجب على كافّة المؤمنين الرجوع إليهم فيما يحتاجون إليه من أمر دينهم .

المجام وأمّا الروايات الواردة في حقّهم فهي مذكورة في كتب الفقه والحديث، كقول النبي على: اللهم ارحم خلفائي ـ ثلاثاً ـ فقيل: يا رسول الله، ومن خلفاؤك؟ فقال على: الذين يأتون من بعدي، ويروون حديثي وسنتي . (١)

17**٣٢ ـ وفي التوقيع الشريف**: وأمّا الحوادث الواقعة فـارجعوا فيها إلى رواة حديثنا، فإنّهم حجّتي عليكم، وأنا حجّة اللّه عليهم. (<sup>٢)</sup>

<sup>(</sup>١)غيبة الطوسي: ٣٩٤ ح٣٦٤، عنه البحار: ٥١/ ٣٦٠، وعن كمال الدين: ٥٠٢ ح٣٢.

 <sup>(</sup>۲) عيون أخبار الرضا (۲ ۲۲۲۳ ح ۹۶) عنه البحار: ۲/۱۶۶ ح٤، معاني الاخبار: ۳۷۶ ح١،
 عنه البحار: ۲/۱۶۵۲ ح٧.
 (۳) اكمال الدين: ٢/ ١٤٥ ح٤.

إلى غير ذلك من الأخبار المضبوطة في مظانّها.

وهاهنا أمران ينبغي التنبيه عليهما:

الأوّل: ذهب قوم من أصحابنا إلى ثبوت الولاية العامّة للفقهاء في زمان الغيبة، بمعنى أنّ لهم ما للإمام من المناصب والتصرّفات، إلاّ ما خرج بالدليل، فالأصل عند هؤلاء ثبوت النيابة العامّة، عدا ما استثنى بالادلّة،

ونفاه آخرون، وقالوا بثبوت النيابة لهم فيما دلّ عليه دليل خاصّ كالإفتاء، والحكم بين الناس في الترافع، وغيرها ممّا ذكر في محلّه،

وهو الحقّ، لضعف ما تمسّك به الأوّلون، كما بيّـنّاه في الفقه.

الثاني: لو ادّعى أحد من أهل مذهبنا لنفسه أو لغيره النيابة الخاصة عن الحجة عجل الله فرجه في زمان غيبته الثانية، فإن علم بأنّ انقطاع النيابة الخاصة في الغيبة الكبرى من ضروريّات المذهب، ومع ذلك ادّعى النيابة الخاصة حكم بكفره وارتداده لاستلزامه تكذيب الشارع في بعض أحكامه، وهو كفر بغير خلاف وإشكال.

وكذا إن علم بذلك بدليل خاص"، كالإجماع والاخبار ومع كونه عالماً به ادّعى النيابة الخاصة في هذه الغيبة، لاستلزامه أيضاً تكذيب النبي"، وأمّا إذا لم يعلم بكونه من ضروريّات المذهب، ولم يقطع به بسائر الادلّة، وحصلت له شبهة، فأنكر انقطاع النيابة الخاصة في تلك الغيبة وادّعاها لنفسه، أو لغيره، فلا ريب في ضلالته وغوايته، كسائر أهل الضلال، لكن في ثبوت ارتداده وخروجه بمحض ذلك عن الإسلام إشكال،

إذ لم يثبت من الادلة الشرعية كون إنكار الضروري عند أهل الإسلام سبباً مستقلاً للكفر والإرتداد فضلاً عن إنكار ضروري المذهب، بل إنكار الضروري يكون سبباً للكفر إن استلزم عدم تصديق النبي الله في بعض ما جاء به، ولذلك يحكم بإسلام أهل السنة مع إنكارهم ما هو ضروري عندنا، من كون أمير

المؤمنين على خليفة سيّد المرسلين بلا فصل.

وقد ذهب إلى هذا التفصيل الفقيه الكبير والمحقّق الجليل، مولانا المقدّس الاردبيلي على ما حكي عنه، وتبعه جمع من الفقهاء، وذهب قوم إلى أنّ إنكار ضروريّ الإسلام سبب مستقلّ للكفر، مثل إنكار إحدى الشهادتين، مستندين إلى أخبار قاصرة الدلالة على مدّعاهم، وتفصيل الكلام في هذا المقام موكول إلى محلّه، والله تعالى هو العالم، وهو الموفّق والعاصم.

## الأمرالثاني والسبعون:

أن تسأل الله عز وجل أن يرزقك لقاء مولانا صاحب الزمان

مقترناً بالعافية والإيمان، فهاهنا مطلبان:

أحدهما: استحباب طلب الفوز بلقائه على في زمان ظهوره من الخالق المنّان والثاني: أن تسأله تعالى اقتران ذلك لك بالعافية والإيمان. ويدلّ على الأوّل ما ورد عنهم على في الادعية الّتي علموها الشيعة لزمن الغيبة.

17٣٣ مني دعاء العهد المروي عن الصادق على: اللهم ارني الطلعة الرشيدة والغرّة الحميدة ... الحديث .(١)

١٦٣٤ وفي دعاء العمريّ المرويّ عن صاحب الأمر على:

اللَّهمّ إنّي أسالك أن تريني وليّ أمرك ظاهراً نافذ الأمر ... إلخ (٢)

إلى غير ذلك ممّا يوجب ذكره طول الكلام، هذا مضافاً إلى أنّه من لوازم الحبّ والإيمان، لأنّ كلّ محبّ يشتاق إلى لقاء حبيبه في كلّ أوان، ويتوسل في ذلك المقصد بما كان له في حيّز الإمكان، ومن جملة الوسائل الدعاء والمسالة، فإنّه مفتاح كلّ خير وبركة، والوسيلة إلى نيل كلّ مهم وحاجة.

ويدل على المقصود أيضاً جميع الادلة الآمرة بالدعاء لتعجيل فرجه وظهوره

<sup>(</sup>١)المزار الكبير: ٦٦٤، ورواه السيّد في مصباح الزائر: ٥٤٦، عنه البحار: ١١١/١٠٢.

<sup>(</sup>٢) الصحيفة الرضويّة الجامعة: ٣٢١ د: ٢٩.

لان الدعاء بأن يرزقك الله الفوز بلقائه وأنت حي عند ظهوره يتضمّن الدعاء بتعجيل فرجه وظهوره فيشمله الادلّة الدالّة على تأكّده ورجحانه.

ره) الكليني (ره) الثاني ما رواه ثقة الإسلام محمّد بن يعقوب الكليني (ره) بإسناده عن الصادق بين قال: إذا تمنّى أحدكم القائم بين فليتمنّه في عافية، فإنّ الله بعث محمّداً رحمة ويبعث القائم نقمة .(١)

أقول: توضيح المرام، أنّ اللّه لم يأمر نبيّه بالإنتقام من الكافرين والظالمين إذا لم يبدؤا بالقتال، وإنّما بعثه رحمة للعالمين، وقال له: ﴿فمهّل الكافرين أمه لمهم رويداً﴾ (٢) فأخّر الإنتقام إلى زمان ظهور القائم، وكلّما أتاه جبرئيل أمره بمداراة الناس، وأمر الإمام المنتظر بالإنتقام ليجزي قوماً بما كانوا يكسبون، فكلّ من يلقاه ليس لقاؤه له رحمة وبشارة ، بل يكون لاكثر الناس نقمة وعذاباً كما قال اللّه عزّ وجلّ: ﴿ولنذيقنّهم من العذاب الادنى دون العذاب الاكبر﴾ (٢)

والآيات والروايات في ذلك متضافرة، ولمّا كانت المحن والبليّات في آخر الزمان كثيرة متهاجمة، والناس بمعرض لها، ومزلّة منها، أمروا شيعتهم بأن يسألوا الله عزّ وجلّ العافية منها، والسلامة من مزالّها، ويفوزوا بلقاء إمامهم المنتظر، معافين سالمين مسلّمين، ليكونوا من المتنعّمين، المستبشرين بظهوره ولقائه، الآمنين في ظلّ كنفه، لا المنحرفين الشاكّين، ولا المغيّرين المبدّلين، ولا المغضوب عليهم، ولا الضالّين، الذين ينتقم القائم عليهم، ويخبطهم ويخبطهم بالسيف خبطاً، ويكون مصيرهم إلى دار البوار، جهنّم يصلونها وبئس القرار.

واعلم أنّ الفوز للسائلين والطالبين في زمان ظهوره، يمكن أن يقع على أحد وجهين: أحدهما: أن يقرّب الله تعالى ظهوره عليه فيدرك السائل لقاءه.

والثاني: أن يموت السائل فيجيبه الله عزّوجل في زمن ظهور القائم على ليفوز بلقائه إجابة لدعائه، وإثابة لرجائه، كما ورد في دعاء العهد المرويّ عن

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/ ٢٣٢ م ٢٠٦. (٢) الطارق: ١٧. (٣) السجدة: ٢١.

الصادق ﷺ وقد ذكرناه في الأمر الرابع والثلاثين ، فراجع . (١١)

تتميم نفعه عميم: كما أنه يستحب طلب الفوز بلقائه في زمان ظهوره، يستحب أيضاً طلب الفوز بلقائه في زمان غيبته في حال نوم السائل وفي يقظته، ويدل على ذلك وجوه:

الاوّل: جميع ما دلّ على استحباب الدعاء لكلّ امر مشروع، كقوله تعالى: ﴿وقال ربّكم ادعوني استجب لكم﴾ (٢)

وقوله تعالى: ﴿واسئلوا الله من فضله﴾ (٢)

﴿ وَإِذَا سَالُكَ عَبَادِي عَنِي فَإِنِّي قريب أُجِيب دعوة الدَّاع إذا دعان ﴿ (٤) وَ الرَّوايات في ذلك متواترة:

17٣٦ منها عن الصادق ﷺ: الدعاء هو العبادة الّتي قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ الّذِينِ يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنّم داخرين﴾ (٥٠).

(۱) عنه المطر. (۱۳ معنه المعناء كهف الإجابة ، كما أنّ السحاب كهف المطر. (۱ معناه معناه المعناء كهف الأجابة ، كما أنّ الله يحبّ من عباده المؤمنين أن يدعوه ، وقد وعد عباده المؤمنين الإستجابة ، والله مصيّر دعاء المؤمنين يوم القيامة لهم عملاً يزيدهم في الجنّة ، الخير . (۷)

آخر عنه على قال: فأكثر من الدعاء، فإنه مفتاح كل المحمة ونجاح كل حاجة، ولا ينال ما عند الله عزّوجل إلا بالدعاء، وإنّه ليس [من] باب يكثر قرعه إلا يوشك أن يفتح لصاحبه. (^)

<sup>(</sup>١) تقدّم ص٢٢٩. (٢) غافر: ٦٠. (٣) النساء: ٣٢. (٤) البقرة: ١٨٦.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٢/٢٧ ح٧، عنه الوسائل: ١٠٨٤/٤ ح٤.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٢/ ٤٧١ ح١، عنه الوسائل: ٤/٥/٥ ح٥.

<sup>(</sup>٧) الكافي: ١٠٨٦/٨، عنه الوسائل: ١٠٨٦/٤ ح٦.

<sup>(</sup>٨) الكافي: ٢/ ٤٧٠ ح٧، عنه الوسائل: ١٠٨٦/٤ ح٧.

• ١٦٤٠ و عن النبي على قال: وما من مسلم دعا الله بدعوة ليست فيها قطيعة رحم، ولا استجلاب إثم إلا أعطاه الله تعالى بها إحدى خصال ثلاث:

إمّا أن يعجّل له الدعوة، وإمّا أن يدّخرها في الآخرة،

وإمّا أن يرفع عنه مثلها من السوء. (١)

17٤١ و عنه على قال: الدعاء مخ العبادة، وما من مؤمن يدعو الله إلا استجاب فإمّا أن يعجّل له في الدنيا، أو يؤجّل له في الآخرة،

وإمّا أن يكفّر عنه من ذنوبه بقدر ما دعا، ما لم يدع بمأثم. (٢)

١٦٤٢ و عنه ﷺ: قال:

أعجز الناس من عجز عن الدعاء، وأبخل الناس من بخل بالسلام. (٦)

١٦٤٣ ـ وعن أمير المؤمنين على ، قال:

ما كان الله ليفتح باب الدعاء ويغلق عليه باب الإجابة . (١٠)

1782 و عن الصادق على عليكم بالدعاء، فإنّكم لاتقرّبون إلى الله بمثله. (٥) من المؤمنين على قال: أحبّ الاعمال إلى الله عزّ وجلّ في الارض الدعاء، وأفضل العبادة العفاف. (١)

١٦٤٦ ـ وعن فضيل بن عثمان، قال: قلت لابي عبدالله على: أوصني،

قال ﷺ: أوصيك بتقوى الله، وصدق الحديث، وأداء الأمانة، وحسن الصحابة لمن صحبك، وإذا كان قبل طلوع الشمس وقبل الغروب فعليك بالدعاء، واجتهد، لا تمتنع من شيء تطلبه من ربّك، ولا تقول هذا ما لا أعطاه،

<sup>(</sup>١)عدّة الداعي: ٣٩، عنه البحار: ٣٦٦/٩٣ ح١٦، والوسائل: ١٠٨٦/٤ ح٨.

<sup>(</sup>٢ و٣) عدّة الداعي: ٥١ ح٨ و٩، الوسائل: ١٠٨٦/٤ ح٩ و١٠.

<sup>(</sup>٤) عدّة الداعي: ٣٨، عنه الوسائل: ١٠٨٦/٤ ح١١، والبحار: ٣٦٦/٩٣.

<sup>(</sup>٥) عدّة الداعي: ١٦٦، الكافي: ٢/٧/١ ح٦، الامالي للمفيد: ٢٠ ح٩. (٦) مكارم الاخلاق: ٢/ ٩٠ ح١٠ عدّة الداعي: ٥٠، الكافي: ٢/٢١ ح٨٧، عنه الوسائل: ١٠٨٩/٤ ح٤.

وادع فإنّ اللّه يفعل ما يشاء<sup>(١)</sup> .

إلى غير ذلك من الأخبار المرويّة في كتب علمائنا الأخيار.

وحاصل الكلام أنّ التشرّف برؤية الإمام على أمر ممكن مشروع، وكلّ أمر ممكن مشروع يستحبّ الدعاء له.

والنتيجة: استحباب الدعاء للتشرّف بلقائه سلام الله تعالى عليه.

أمّا الكبرى: فهي ثابتة بالكتاب والسنّة والإجماع والعقل، ويكفي من الكتاب والسنّة ماتلونا عليك، والإجماع ظاهر على من له خبرة وأنس بكتب العلماء، وسيرة المسلمين، بل يمكن ادّعاء كون استحباب الدعاء من ضروريّات الدين، والعقل حاكم بحسن سؤال العبد مطالبه من ربّ العالمين.

وأمّا الصغرى: أعني إمكان التشرّف برؤية الإمام المنتظر، عجّل الله تعالى فرجه ومشروعيّة طلبه، فهو ظاهر لاهل الإيمان واليقين، وأدلّ شيء على إمكانه، وقوعه لكثير من الصالحين، ومن أراد الله به خيراً في الدنيا والدين، وقد ورد سؤاله في عدّة من الزيارات والأدعية الّتي نقلها سلفنا الصالحون في كتبهم.

١٦٤٧ ففي الدعاء المروي عنه بتوسط العمري:

واجعلنا ممّن تقرُّ عينه برؤيته . (٢)

**١٦٤٨ـ وفي دعاء العهد**: واكحل ناظري بنظرة منّي إليه. <sup>(٣)</sup>

١٦٤٩ وفي دعاء الندبة: وأره سيّده يا شديد القوى. (١)

• ١٦٥٠ وفي دعاء عقيب السلام عليه في السرداب المبارك «وأرنا وجهه» إلى غير ذلك ممّا هو مذكور في محلّه، وحمل ذلك كلّه على أنّ المراد طلب رؤيته في زمان ظهوره فقط ممّا لا شاهد له ولا داعى إليه.

<sup>(</sup>١) الزهد: ١٩ ح٤٢، عنه البحار: ٢٧/٧٨ ح٩٨. (٢) الصحيفة الرضوية الجامعة: ٣٢٣ د: ٢٩

<sup>(</sup>٣) مصباح الزائر: ٥٤٦، عنه البحار: ١١١/١٠٢. (٤) الصحيفة الرضويّة الجامعة: ٣١٩ د: ٢٨.

<sup>(</sup>٥) البحار: ١٠٢/٨٨.

1701 وقد ورد في بعض الاخبار أنّه ﷺ يتردّد بين الناس فيرونه، ولا يعرفونه، وقد اتّفق لي ولبعض الاخيار ما هو من الاسرار.

١٦٥٢ـ ومن الأخبار التي أشرت إليها ما رواه الكليني (ره) في أصول الكافي: بسند صحيح عال(١) عن سدير الصيرفي، قال:

وماينكر من ذلك هذه الأمّة اشباه الخنازير؟ إنّ إخوة يوسف على كانوًا اسباطاً اولاد الانبياء تاجروا يوسف، وبايعوه وخاطبوه وهم إخوته وهو اخوهم، فلم يعرفوه حتّى قال: أنا يوسف وهذا أخى.

فما تنكر هذه الأمّة الملعونة أن يفعل اللّه عزّ وجلّ بحجّته في وقت من الأوقات كما فعل بيوسف؟ إنّ يوسف على كان إليه ملك مصر وكان بينه وبين والده مسيرة ثمانية عشر يوماً، فلو أراد أن يعلمه لقدر على ذلك، لقد سار يعقوب على وولده عند البشارة تسعة أيّام من بدوهم إلى مصر.

فما تنكر هذه الأمّة أن يفعل الله جلّ وعزّ بحجّته كما فعل بيوسف، أن يمشي في أسواقهم، ويطأ بسطهم، حتّى يأذن الله في ذلك له كما أذن ليوسف، قالوا: ﴿أَنْنُكُ لأنت يوسف قال أنا يوسف﴾ (٢). (٢)

170٣ ـ وروى النعماني : بإسناده عن سدير الصيرفي، قال: سمعت أبا عبدالله الصادق على يقول: إنّ في صاحب هذا الأمر لسنّة من يوسف،

<sup>(</sup>۱) علي بن إبراهيم، عن محمّد بن الحسين، عن ابن أبي نجران، عن فضالة بن أيّوب، عن سدير الصيرفي . أقول: رواة الحديث كلّهم أجلاء ثقاة، ومحمّد بن الحسين هو محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب وابن أبي نجران هو عبدالرحمان، وفضالة قيل: إنّه من أصحاب الإجماع، وسدير يروى فيه مدح جليل، وهو كثير الرواية وقالوا في حقّه: إنّه كان مخلصاً (لمؤلّفه «ره»).

 <sup>(</sup>۲) يوسف: ۹۰.
 (۳) الكافي: ۲۲۲/۱ ح٤، كمال الدين: ۱٤٤/۱ ح١١ وص ٣٤١ ح٢١،
 علل الشرائع: ٢٤٤، الوافي: ٢١٢/٢ ح١٠.

فقلت: فكانَّك تخبرنا بغيبة أو حيرة؟ فقال ﷺ:

ما ينكر هذا الخلق الملعون أشباه الخنازير من ذلك؟

إنّ إخوة يوسف كانوا عقلاء البّاء أسباطاً أولاد أنبياء، دخلوا عليه فكلّموه وخاطبوه وتاجروه وراودوه، وكانوا إخوته وهو أخوهم، لم يعرفوه حتّى عرّفهم نفسه، وقال لهم: أنا يوسف، فعرفوه حينئذ.

فما تنكر هذه الأمّة المتحيّرة أن يكون الله جلّ وعزّ يريد في وقت من الاوقات أن يستر حجّته عنهم؟ لقد كان يوسف إليه ملك مصر، وكان بينه وبين أبيه مسيرة ثمانية عشر يوماً، فلو أراد أن يعلمه بمكانه لقدر على ذلك،

والله لقد سار يعقوب وولده عند البشارة تسعة أيَّام من بدوهم إلى مَصر.

فما تنكر هذه الأمّة أن يكون الله يفعل بحجّته مافعل بيوسف، وأن يكون صاحبكم المظلوم المجحود حقّه صاحب هذا الأمر يتردّد بينهم، ويمشي في أسواقهم، ويطأ فرشهم، ولايعرفونه حتّى يأذن الله له أن يعرّفهم نفسه ، كما أذن ليوسف حين قال له إخوته: ﴿أئنك لانت يوسف قال أنا يوسف﴾!!(١)

أقول: تأمّل أيّها المؤمن المستيقن في هذا الحديث الشريف، وتدبّر في تعريض الإمام وإنكاره على من يزعم أنّ الإمام لا يتردّد بين الانام، ولا يرونه، وانظر في تشبيهه من هذه الجهة بيوسف الصدّيق،

وفي هذا الحديث وما ذكرنا قبله كفاية وتصديق لاهل الإيمان والتحقيق، ولا أجد في الروايات ما يتوهم منه المنافاة لما ذكرناه سوى حديثين تبيّن عدم منافاتهما لما بيّناه لمن يأوي إلى ركن وثيق:

أحدهما: قوله في التوقيع الشريف المتقدّم:

فمن ادّعى المشاهدة قبل خروج السفياني والصيحة فهو كذّاب (إلخ). (٢) وقد بيّنًا في الأمر السابق عدم منافاته لما ذكرناه، فراجع.

<sup>(</sup>١)غيبة النعماني: ١٦٣ ح٤، عنه البحار: ١٥٤/٥٢ ح٩. (٢) تقدّم الحديث رقم: ١٦٢٠.

170٤ والثاني ما في مزار البحار عن بعض كتب المزار: بإسناده عن أحمد ابن إبراهيم، قال: شكوت إلى أبي جعفر محمّد بن عثمان شوقي إلى رؤية مولانا على فقال لي: مع الشوق تشتهي أن تراه، فقلت له: نعم،

فقال لي: شكر الله لك شوقك، وأراك وجهه في يسر وعافية، لاتلتمس يا أبا عبدالله أن تراه، فإن أيّام الغيبة تشتاق إليه ولا تسأل الإجتماع معه، إنّها عزائم الله والتسليم لها أولى، ولكن توجّه إليه بالزيارة. (١)

أقول: لا منافاة في هذا الحديث لما ذكرناه:

أمّا أوّلاً: فلأنّه دعا للسائل بقوله: أراك وجهه، ولو كان هذا غير ممكن، أو طلبه غير مشروع لما كان يدعو له بذلك.

وأمَّا ثانياً: فلأنَّ هذا السؤال والجواب كان في زمان الغيبة الأولى،

وفي ذلك الزمان قد وقع الفوز بلقائه على الكثير من أهل الإيمان، من السفراء وغيرهم كما يظهر من الاخبار

ولم نر في الروايات ما يدلّ على نفي المشاهدة مطلقاً في الغيبة الأولى.

وأمّا ثالثاً: فلأنّه يحتمل أن يكون في ذلك الوقت مانع بملاحظته، لم يصلح التشرّف بلقائه لأحد، وقد ورد نظير ذلك في منع الوكلاء عن ذكره:

1700 ففي أصول الكافي: عن الحسين بن الحسن العلوي، قال: كان رجل من ندماء روزحسني وآخر معه، فقال له: هوذا يجبي الأموال، وله وكلاء، وسموا جميع الوكلاء في النواحي، وأنهى ذلك إلى عبيدالله بن سليمان الوزير، فهم الوزير بالقبض عليهم، فقال السلطان: أطلبوا أين هذا الرجل، فإن هذا أمر غليظ، فقال عبيدالله بن سليمان: نقبض على الوكلاء، فقال السلطان: لا ولكن حسوا لهم قوماً لا يعرفون بالأموال، فمن قبض منهم شيئاً قبض عليه.

قال: فخرج بأن يتقدّم إلى جميع الوكلاء أن لا يأخذوا من أحد شيئاً، وأن

<sup>(</sup>١) المزار الكبير: ٥٨٥ ح٣، عنه البحار: ٩٧/١٠٢.

يمتنعوا من ذلك، ويتجاهلوا الأمر، فاندس لمحمّد بن أحمد رجل لا يعرفه، وخلا به، فقال: معى مال أريد أن أوصله، فقال له محمّد: غلطت،

أنا لا أعرف من هذا شيئاً، فلم يزل يتلطّفه ومحمّد يتجاهل عليه، وبثّوا الجواسيس، وامتنع الوكلاء كلّهم لما كان تقدّم إليهم. (١)

وأمّا رابعاً: فبأنّه لايمكن لأحد التشرّف برؤيته إلاّ بإذنه، ويمكن أن يكون منع أبي جعفر من ذلك بسبب عدم إذن الإمام له في تشرّف هذا الشخص بلقائه، إمّا بسبب عدم تحمّله لهذا السرّ وضعف طاقته ونشر الخبر وإذاعته، أولغير ذلك

1707 ويؤيد هذا الوجه ما في أصول الكافي: عن علي بن محمد، عن أبي عبدالله الصالحي، قال: سألني أصحابنا بعد مضي أبي محمد على أن أن أسأل عن الإسم والمكان، فخرج الجواب:

إن دللتهم على الإسم أذاعوه، وإن عرفوا المكان دلوا عليه. (٢)

وأمّا خامساً: فلعل السائل أراد مصاحبته، وملاز مته على نحو أصحاب سائر الائمّة على أبو جعفر فهم منه الائمّة على وذلك كان ممنوعاً في الغيبتين جميعاً، والشيخ أبو جعفر فهم منه ذلك أيضاً، ولهذا قال: لا تسأل الإجتماع معه.

170٧ ويؤيّد هذا الوجه ما رواه الكليني رحمه الله تعالى في الصحيح عن الصادق على قال: للقائم على غيبتان: إحداهما قصيرة، والأخرى طويلة،

الغيبة الأولى لا يعلم بمكانه فيها إلاّ خاصة شيعته،

والأخرى لا يعلم بمكانه فيها إلاّ خاصّة مواليه. (٣)

هذا، وقد مرّ في الأمر السابق ما يؤيّده أيضاً، فتدبّر.

<sup>(</sup>١) الكافي: ١/٥٢٥ ح٠٣، عنه الوافي أ ٣/ ٨٨٠ ح٢٧، والبحار: ٣١٠/٥١ ح٣٠.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/ ٣٣٣ ح٢، عنه الوافي: ٢/ ٤٠٣ ح٢، والوسائل: ٢١/ ٤٨٧ ح٧.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/ ٣٤٠ ح ١٩، عنه الوافي: ٢/ ٤١٥ ح ١٧٠ غيبة النعماني: ١٧٠ ح ١، عنه البحار: ١٧٥ ح ١٠.

الوجه الثاني: إنّ النظر إلى وجهه المنير عبادة، وطلب التوفيق للعبادة عبادة، فطلب التوفيق ل عبادة، وكلّ من المقدّمتين من الوضوح بمكان لا يحتاج إلى إقامة دليل وبرهان.

170٨ بل يشهد للأولى ما روي في مجالس الصدوق: عن مولانا الرضاي : المنظر إلى ذرّية النبي على عبادة، إماماً كان أو غير إمام. (١)

وللثانية: الدعوات المأثورة عن الاثمّة على، وأمرهم بطلب التوفيق للعبادة من الله عزّ وجلّ.

الوجه الثالث: قوله في دعاء العهد وغيره: اللهم ارني الطلعة الرشيدة، والغرة الحميدة، واكحل ناظري بنظرة منّي إليه ... إلخ، فإنّه يعم بإطلاقه زمان غيبته وحضوره ، كما لا يخفى على من استنار قلبه بنوره.

الوجه الرابع: فحوى ما ورد في فضل قراءة سورة بني إسرائيل في ليالي الجمعة:

1709 في تفسير البرهان عن العيّاشيّ والصدوق في كتابيهما: بإسنادهما عن الصادق القائم، ويكون من أصحابه. (٢)

177٠ وفحوى ما ورد في فضل قراءة دعاء العهد المروي في البحار عن كتاب الإختيار للسيّد ابن الباقي عن الصادق الله الله قال: من قرأ بعد كلّ فريضة هذا الدعاء فإنّه يرى الإمام «محمد» بن الحسن عليه وعلى آبائه السلام في اليقظة أوفي المنام (٢) وقد ذكرناه في أوّل الباب السادس. (١)

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق: ٣٦٩ ح٢، عنه البحار: ٢١٨/٩٦ ح٢، ٣.

 <sup>(</sup>۲) العيّاشي: ٣/ ٣٦ ح١، ثواب الاعمال: ١٣٢ ح١، عنه البحار: ٢٨١/٩٢ ح١، والبرهان: ٣/ ٤٧١ ح١ و٢.
 ح١ و٢.

<sup>(</sup>٤) تقدّم الحديث تحت الرقم: ١٠٤٤.

## ١٦٦١ وفحوى ما روي في مكارم الاخلاق في فضل قراءة:

اللّهم إن رسولك الصادق المصدّق \_ إلى آخره بعد كل فريضة، والمواظبة على هذا الدعاء \_ أنّه يتشرّف بلقاء صاحب الأمر عجّل الله تعالى فرجه (١)

وقد ذكرناه في الباب السادس أيضاً. (٢)

وجه الإستدلال أنّ الاخبار المذكورة تدلّ بدلالة التنبيه والإيماء على أنّ طلب التشرّف بلقائه على أمر محبوب عند الله تعالى،

وقد ندب إليه الائمة على، حتى أنّ الفوز بلقائه قد جعل ثواباً لمن تعبّد ببعض العبادات الّتي أمر الشارع بها، فتدبّر.

الوجه الخامس: ما نظمه العلامة الطباطبائي السيّد مهدي النجفي المشتهر ببحر العلوم في الغايات الّتي يستحبّ لها الغسل، حيث قال في درّته:

ورؤية الإمام في السمنام لدرك ما يقصد من مرام فلو لم يكن الإغتسال له مستحبّاً مرغوباً إليه لم يكن الإغتسال له مستحبّاً راجحاً، إذ لا يخفى أنّ استحباب الغسل إنّما هو لرجحان ما يغتسل له، وهذا ظاهر بالنظر إلى سائر موارده، فتدبّر.

الوجه السادس: إنّ طلب لقائه إنّما هو لمحبّته، والإشتياق والتحبّب إليه، ولا ريب أنّ التودّد والتحبّب إليه من أفضل العبادات وأهمّها لأنّه من آثار الولاية وعلائمها، فكلّما كان الحبّ أشدّ وأتمّ كان الإشتياق إلى لقاء المحبوب أكثر وأعظم، وقد مرّ في هذا الباب ما يدلّ على هذا المرام ويتذكّر به أولو الالباب. (")

الوجه السابع: ما روي في جنّة المأوى للعالم النوري رحمه الله تعالى عن كتاب الإختصاص للشيخ المفيد (ره) عن أبي المغرا (٤)، عن الإمام موسى بن

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق: ٢٥/٢ ح١، عنه المستدرك: ٥/٧٧ ح١١، والبحار: ٨/٨٦ س٦.

<sup>(</sup>٢) تقدّم الحديث تحت الرقم: ١٠٤٦ . (٣) راجع إلى الأمر السادس في هذا الباب ص١٨٧ .

<sup>(</sup>٤): حميد بن المثنّى، كوفي عربي عجليّ ، وثقة جليل له كتاب.

جعفر ، قال سمعته يقول: من كانت له إلى الله حاجة وأراد أن يرانا، وأن يعرف موضعه من الله، فليغتسل ثلاث ليال يناجى بنا،

فإنّه يرانا ويغفر له بنا، ولا يخفى عليه موضعه، الخبر.<sup>(١)</sup>

يناجي بنا أي يناجي الله تعالى بنا، ويعزم عليه ويتوسّل إليه بنا أن يرينا إيّاه، ويعرف موضعه عندنا، وقيل: أي يهتمّ برؤيتنا، ويحدّث نفسه بنا ورؤيتنا ومحبّتنا، فإنّه يراهم، أويسألنا ذلك، إنتهى كلامه.

أقول: يحتمل قوياً أن يكون المراد من قوله على: «يناجي بنا» أن يناجي المؤمن إمام زمانه ويذكر له حاله، ويبث إليه حزنه وشكواه، ويكلمه ويعرض عليه حوائجه ومناه، ويسأله الإهتمام بما يحتاج إليه ويتمنّاه،

كما يناجي ربّه ومولاه، فإنّ إمامه يسمع كلامه ويراه، فإنّه الّذي جعله اللّه تعالى غوثاً لمن فزع إليه وهواه، ومفزعاً لمن التجا إليه وناداه، ومعيناً لمن استعان به وناجاه، فيكون معنى يناجي بنا: يناجينا، ونظيره ماسيأتي في الأمر الآتي في الحديث: «أن ينادي بهم الباري» ومعناه يناديهم.

1771 وفي دعاء يوم العاشور: وجعلنا الله وإيّاكم من الطالبين بثاره أي من طالبي ثاره، ونظيره كثير كما لا يخفى على الخبير.

177٣ ويشهد لما ذكرناه السيّد الاجلّ عليّ بن طاووس في كشف المحجّة نقلاً عن كتاب الرسائل لمحمّد بن يعقوب الكليني، رحمه الله تعالى عمّن سماّه، قال: كتبت إلى أبي الحسن على : إنّ الرجل يحبّ أن يفضي إلى إمامه مايحبّ أن يفضى به إلى ربّه (٢) قال: فكتب على :

إن كانت لك حاجة فحرّك شفتيك، فإنّ الجواب يأتيك، إنتهى. (٦)

<sup>(</sup>۱) الاختصاص: ۸۷، عنه البحار: ۲۰۲/۲۹ ح۳۲. (۲) أي يعرض على إمامه في خلوة وسرّ من حواثجه ومطالبه ما يحبّ أن يعرض على ربّه في خلوة منه (ره).

<sup>(</sup>٣) كشف المحجّة: ١٥٣.

وعلى ماذكرناه فالباء في قوله على: «يناجي بنا» زائدة تقوية وتأكيداً للكلام، أو للملابسة والإلصاق المجازي، فتدبّر.

الوجه الثامن: عمل الصالحين من العلماء وغيرهم، واستقرار سيرتهم على مسألة التشرّف بلقائه على عن قديم الأيّام، بحيث كان جمع منهم يواظبون على البيتوتة، والتضرّع والعبادة أربعين ليلة جمعة في مسجد الكوفة، أو أربعين ليلة أربعاء في مسجد السهلة ، لينالوا بهذا الفوز العظيم.

وقد اتّفق الفوز بلقائه لكثير من الصالحين، ووقائعهم مذكورة في الكتب كالبحار والنجم الثاقب ودار السلام للشيخ محمود وغيرها. (١)

وقد سمعت من الثقاة وقائع غير مذكورة في تلك الكتب، لم يثبت في خاطري الآن كيفيّاتها لأثبتها في هذا المقام، والحاصل أن التشرّف برؤيته في زمان غيبته أمر ممكن، قد وقع لكثير من الانام من الخواص والعوام،

وبهذا يجاب عن بعض أهل الشبهة من العامّة وغيرهم الّذين يعترضون على الإماميّة بأنّه: أيّ فائدة في وجود الإمام الغائب عن الأبصار .

ويجاب عنهم أيضاً، بأنّ فوائد وجود الإمام ليست منحصرة في الفوائد الّتي تدرك بمشاهدته وظهوره بل فوائد وجوده المبارك كثيرة، تصل إلى جميع الممكنات وان كان غائباً عن أبصار البريّات،

ولذلك شبّه في عدّة من الروايات بالشمس، إذا كانت تحت السحاب. (٢) لمؤلّفه:

وإن غاب عن عيني كحين ظهوره إذا كان تحت الغيم حين عبوره

هو العلم الهادي بإشراق نوره ألم تر أنّ الشمس ينشر ضوءها

<sup>(</sup>١)البحار: ١/٥٢، النجم الثاقب: ٢٤١. (٢)كمال الدين: ١/٥٣ ح٣، عنه البحار:

٩٢/٥٢ ح٨، أمالي الصدوق: ٢٥٣ ح١٥، عنه البحار: ٩٢/٢٦ ح٦.

ونحن نذكرإن شاء الله تعالى شانه في خاتمة الكتاب وجوهاً كثيرة ممّا الهمنا الله تعالى ببركة أوليائه في تشبيه مولانا صاحب الزمان عجّل الله تعالى نرجه في زمان غيبته بالشمس إذا كانت تحت السحاب.

هذا وقد صرّح جمع من علمائنا في كتبهم بأنّه لا يمتنع في زمان الغيبة التشرّف بلقاء الحجّة على، وبوقوع ذلك لكثير من المؤمنين:

قال السيّد المرتضى رضي الله تعالى عنه في كتاب الغيبة

فإن قيل: فأيّ فرق بين وجوده غائباً لا يصل إليه أحد ولا ينقطع به بشر، وبين عدمه، وإلاّ جاز إعدامه إلى حين علم الله بتمكين الرعيّة له كما جاز إن يبيحه الإستتار حتّى يعلم التمكين له فيظهر؟ قيل له:

أوّلاً نحن نجوّز أن يصل إليه كثير من أوليائه والقائلون بإمامته فينتفعون به، ومن لا يصل إليه منهم ولا يلقاه من شيعته، ومعتقدي إمامته فهم ينتفعون به في حال الغيبة، النفع الّذي نقول إنّه لا بدّ في التكليف منه، إلى آخر ما قال. (١)

وقال السيّدرضي الدين عليّ بن طاووس(ره) في كشف المحجّة مخاطباً لولده (ره): والطريق مفتوحة إلى إمامك على لمن يريد الله جلّ شأنه عنايته به وتمام إحسانه إليه، إنتهى. (٢)

ومن العلماء المصرّحين بذلك العلاّمه المجلسيّ، وبحر العلوم والمحقّق الكاظميّ والشيخ الطوسيّ وغيرهم من أجلّة العلماء الابرار. (٢)

فقد ظهر بما تلوناه عليك ببركة أوليائه به إمكان رؤيته في اليقظة والمنام

<sup>(</sup>١) رسائل الشريف المرتضى: ٢٩٧/٢، المقنع في الغيبة: مخطوط، عنه تراثنا: ٢٠٣/٢٧ السنة السابعة. (٢) كشف المحجّة: ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) نقل العلاّمة المجلسي (ره) في البحار: ١٠٨/٥١ عن السيّد بن طاووس أنّه قال:

لقد لقي المهدي على كثير من الشيعة وغيرهم، وظهر لهم على يده من الدلائل ما ثبت عندهم أنه هو، وإذا كان على غير ظاهر لجميع شيعته، فلا يمتنع أن يكون جماعة منهم يلقونه وينتفعون بمقاله وفعاله، ويكتمونه.

في زمان الغيبة الكبرى، واستحباب مسالة هذا الشان من القادر المنّان، وهو الموفّق وعليه التكلان.

# الأمر الثالث والسبعون: الإقتداء والتأسي بأخلاقه وأعماله

فيما يقدر عليه المؤمن بحسب حاله وهذا معنى التشيّع وحقيقة الائتمام، وبه يحصل كمال الإيمان وتمام موالاة الإمام معه يوم القيام ومجاورته في دار السلام: ١٦٦٤ ففي كتاب امير المؤمنين على إلى عثمان بن حنيف عامله على البصرة قال ﷺ: الا وإنَّ لكلَّ ماموم إماماً يقتدي به ويستضيء بنور علمه، إلخ. (١) ١٦٦٥ ـ وفي روضة الكافي: عن زين العابدين ﷺ، قال: لا حسب لقرشيّ ولا لعربيّ إلاّ بـتواضع، ولا كـرم إلاّ بتقـوى، ولاعمـل إلاّ بالنيَّة، ولا عـبادة إلاّ بالتفقّه، الا وإنّ أبغض الناس إلى الله من يقتدي بسنّة الإمام ولا يقتدي بأعماله. (٢ توضيح:

١٦٦٦ قد ورد في الروايات: أنَّ الله تعالى قد يحبُّ عبداً ويبغض عمله، وقد يبغض عبداً ويحبّ عمله(٢)،

وهذا موافق للعقل والاعتبار، لانّ المحبوبيّة والمبغوضيّة عند اللّه إنّما يكون بسبب أمر الله ونهيه، على حسب ما يريده الله من العبد في اعتقاده وعمله فيمكن أن يكون العبد محبوباً عند الله بحسب الإعتقاد لكونه مؤمناً، ومبغوضاً عنده بحسب العمل لكونه مخالفاً لأمره أونهيه، وكذا العكس.

إذا عرفت هذا فنقول: الظاهر أنّ المراد من هذا الكلام أنّ أبغض الناس إلى الله من حيث العمل من يكون على طريقة الإمام أي يعتقد ويقرّ بإمامته وولايته

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ص٤١٦، عنه البحار: ٢٤٠/٤٠ ح٢٧.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: ٢١٦، عنه البحار: (٢) الكافي: ٨/ ٢٣٤ ح٣١٢، تنبيه الخواطر: ١٥٣/٢. ٣٦٧/٧١ ضمن ح١٧، أمالي الطوسي: ٤١١ ضمن ح٩٢٣، عنه البحار: ٢٣٤/٤٦ ضمن ح١.

وهو مع ذلك يخالفه في الأعمال والأخلاق، والسرّ في ذلك أنّ المؤمن إذا خالف إمامه في اعماله واخلاقه كان شيناً وعاراً على الإمام، وسبباً لطعن الاعداء وإزرائهم عليه، وهذا ذنب عظيم، وإذا اقتدى باعماله واخلاقه كان سبباً لعظمة وليّ الله في أعينهم، ورغبة المخالفين إلى طريقتهم، واهتداء الناس باعمالهم إلى إمامهم، فيحصل بذلك الغرض الإلهي من نصب الإمام بين الانام.

١٦٦٧ ولهذا قالوا: كونوا لنا زيناً ولا تكونوا علينا شيناً. (١)

١٦٦٨ وقالوا: كونوا دعاة للناس بغير السنتكم. (٢)

ألا وإن من اتباع أمرنا وارادته الورع، فتزيّنوا به يرحمكم الله، وكيدوا<sup>(١)</sup> أعداءنا به ينعشكم الله (١٠).

• ١٦٧٠ وفي روضة الكافي: بإسناده عن الصادق ﷺ، قال: مررت أنا وأبو جعفر ﷺ: جعفر ﷺ:

<sup>(</sup>١ و٢)روي في أصول الكافي (٧٨/٢ ح١٤): بإسناده الصحيح عن الصادق على قال: كونوا دعاة للناس بغير السنتكم ليروا منكم الورع والإجتهاد والصلاة والخير فإنّ ذلك داعية.

وفيه (٧٧/٢ ح٩): بإسناده الصحيح عنه على قال: عليك بتقوى الله والورع والإجتهاد وصدق الحديث وأداء الامانة وحسن الخلق وحسن الجوار، وكونوا دعاة إلى انفسكم بغير السنتكم، وكونوا زيناً ولا تكونوا شيناً وعليكم بطول الركوع والسجود (لمؤلفه ره).

<sup>(</sup>٣) رواه عن عليّ بن إبراهيم القمّيّ، عن ابيه، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رثاب كلّهم اجلاّء ثقاة إماميّون (لمؤلّفه).

<sup>(</sup>٤) في أكثر النسخ هكذا، أي حاربوهم بالورع لتغلبوا أو ادفعوا به كيدهم، وفي بعض النسخ: بالباء الموحّدة المشدّدة ، من الكبد بمعنى الشدّة والمشقّة، أي أوقعوهم في الالم والمشقّة، لانّه يصعب عليهم ورعكم. (٥) أي يرفعكم اللّه في الدنيا والآخرة.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٧٨/٢ ح٣، عنه الوافي: ٣٢٧/٤ ح٩، والبحار: ٣٠٢/٧٠ ح١٢.

شيعتك ومواليك جعلني الله فداك، قال: أين هم؟ قلت: أراهم ما بين القبر والمنبر، فقال: اذهب بي إليهم فذهب فسلّم عليهم، ثمّ قال:

والله إنّي لأحبّ ريحكم وأوراحكم، فأعينوا مع هذا بورع واجتهاد، إنّه لا ينال ما عند الله إلاّ بورع واجتهاد، وإذا ائتممتم بعبد فاقتدوا به، أما والله إنّكم لعلى ديني ودين آبائي إبراهيم وإسماعيل، وإن كان هؤلاء على دين أولئك فأعينوا على هذا بورع واجتهاد. (۱)

قال العلاّمة المجلسيّ (ره) في الشرح: إنّما خصّص من بين الآباء إبراهيم وإسماعيل لبيان أنّ جميع الانبياء مشاركون لنا في الدين،

ولمًا كان هذا التخصيص يوهم إمّا الحصر أوكونهم أفضل من آبائه الأكرمين محمّد وأهل بيته صلوات الله وسلامه عليهم استدرك ذلك بأنّ النبي على وأهل بيته هم الأصل في دين الحقّ وسائر الأنبياء على دينهم ومن أتباعهم.

فقوله ﷺ: «هؤلاء» إشارة إلى إبراهيم وإسماعيل وغيرهما من الأنبياء الماضين ﷺ و «أولئك» إشارة إلى آبائه الأقربين من النبي ﷺ والائمة الطاهرين صلوات الله وسلامه عليهم، إنتهى كلامه. (٢)

أقول: يحتمل أن يكون تخصيص إبراهيم وإسماعيل على بالذكر نظراً إلى قوله تعالى: ﴿ثُمَّ أُوحِينا إليك أن اتَّبِع ملّة إبراهيم حنيفاً ﴾(٢)

وقوله: ﴿ملَّة أبيكم إبراهيم هو سمَّاكم المسلمين من قبل﴾ (١٤)

وقوله تعالى: ﴿قُلْ إِنّني هداني ربّي إلى طراط مستقيم ديناً قيماً ملّة إبراهيم حنيفاً وما كان من المشركين ﴿ وتنبيها على أنّ الطريقة الحنيفيّة الحقّة الّتي أمر الله عزّ وجلّ نبيّه ﷺ طريقة الشيعة وإن كانوا هم الإقلين عدداً الاخفين عند الناس قدراً، وهي شريعة إبراهيم وحقيقة التوحيد.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٨/ ٢٤٠ ح ٣٢٨. (٢) مرآة العقول: ٣٥٤/٤ ح ٣٦٨.

<sup>(</sup>٣) النحل: ١٢٣. (٥) النساء: ٧٨. (٥) النساء: ١٢٥.

(٣) النساء: ٣٦.

1771 - والدليل على ما ذكرنا ما رواه ثقة الإسلام (ره) أيضاً في روضة الكافى: عن أبى جعفر على الكافى:

ما أحد من هذه الأمّة يدين بدين إبراهيم به إلاّ نحن وشيعتنا، وما هدي من هذه الأمّة الأبنا، ولا ضلّ من ضلّ من هذه الأمّة الأبنا، انتهى. (۱) وهذا الكلام منه به الله تسلية لقلوبهم وتشويق وتزكية لهم وتقرير وتثبيت لهم على طريقتهم، ولذلك أكّد كلامه بالقسم، وبحرف التحقيق، وبالجملة الإسميّة، ويكون قوله به (وإن كان هؤلاء) إشارة إلى العامّة العمياء وتعريضاً عليهم، و «أولئك» إشارة إلى رؤسائهم أئمّة الضلال لعنهم الله تعالى،

فإنّ الزمان كان زمان تقيّة والمكان مكان تقيّة.

والغرض من أوّل الكلام إلى آخره أن لا يحزنوا لما يرون في مخالفيهم من الكثرة والعزّة الظاهريّة، والتنعّم بالنعم الدنياويّة، والتقلّب في المشتهيات النفسانيّة من الاموال والزخارف والرئاسة، ويرون في أنفسهم أضدادها، ولا يتنافسوا في الاموال، ولا يرغبوا في الدنيا، وليفرحوا بما أنعم الله تعالى عليهم من دين الحقّ، الذي أمر نبيّه على وأثمتهم عليه،

قال الله عز وجل: ﴿لا يغرننك تقلّب الذين كفروا في البلاد متاع قليل ثمّ ماويهم جهنّم وبئس المهاد \* لكنّ الذين اتقوا ربّهم لهم جنّات تجري من تحتها الانهار خالدين فيها نزلاً من عند الله وما عند الله خير للابرار﴾ (٢٠).

ويحتمل أن يكون «أولئك» إشارة إلى المشركين، يعني أنّ العامّة العمياء وإن كانوا مسلمين موحّدين في الظاهر لكنّهم على دين المشركين باطناً، لانّهم أشركوا رؤساءهم وطواغيتهم في الإمامة الّتي جعلها اللّه لاهلها، كما أنّ المشركين أشركوا أصنامهم في العبادة الّتي جعلها اللّه تعالى لنفسه فقال:

<sup>﴿</sup>واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً﴾ (٢).

الكافي: ٨/ ٢٥٤ ح ٣٥٩.
 آل عمران: ١٩٦ ـ١٩٨.

ولا ريب أنّ من جعل لوليّ الله تعالى شريكاً فهو مشرك في الواقع، فإنّه شارك الله في أمره، والتعبير عن المخالفين بالمشركين في الاخبار على حدّ التضافر والتواتر.

١٦٧٢ وفي الزيارة الجامعة: ومن حاربكم مشرك. (١)

١٦٧٣ وفي خطبة الغدير: من أشرك بيعة على على الله كان مشركاً. (٢)

١٦٧٤ وفي مرآة الانوار عن معانى الاخبار - في حديث - عن النبي على:

أيّها الناس من اختار منكم على عليّ إماماً فقد اختار عليّ نبيّاً، ومن اختار عليّ نبيّاً، ومن اختار على نبيّاً فقد اختار على الله عزّ وجلّ ربّاً. (٢)

والاخبار في هذا المعنى كثيرة جدّاً.

والحاصل أن غرض الإمام تشويق المؤمنين، وبيان أنّهم على دين الإسلام والتوحيد الّذي اختاره الله لعباده، فقال تعالى: ﴿إنّ الدين عند الله الإسلام ﴾(١)

وقال عز وجل : ﴿ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه وهو في الآخره من الخاسرين ﴿ (٥) ﴿ ووصى بها إبراهيم بنيه ويعقوب يا بني إنّ الله اصطفى لكم الدين فلا تموتن إلا وأنتم مسلمون ﴾ (١)

وأنّ المخالفين لطريقة الاثمّة البررة الّذين جعلوا لاولياء الله تعالى شركاء على دين المشركين، الّذين اتّخذوا مع الله آلهة أخرى. وأنت إذا أمعنت النظر في الكلام، وتتبّعت في الآيات الشريفة، وتفاسيرها وتأويلاتها، وشروحها المرويّة عن الاثمّة عن الاثمّة بين أيقنت بصحّة المعنى الّذي ذكرته لكلام الإمام في هذا المقام.

وأعلم: أنَّ «إن» في قوله على «وإن كان هؤلاء» مخفَّفة من المشدّدة أتى بها

(٦) البقرة: ١٣٢.

<sup>(</sup>١)المزار الكبير: ٥٢٤، أورده الصدوق (ره) في الفقيه: ٢٠٩/٢، عنه البحار: ١٢٧/١٠٢.

<sup>(</sup>٢) الاحتجاج: ١/٦٦، عنه البحار: ٢٠٣/٣٧.

<sup>(</sup>٣) معاني الاخبار: ٣٧٣، عنه مرآة الانوار: ٢٤.

<sup>(</sup>٤، ٥) آل عمران: ١٩، ٨٥.

لتأكيد الكلام نحو قوله تعالى: ﴿وإن كادوا ليفتنونك﴾(١) و﴿إن كاد ليضلّنا عن المهتنا﴾(١) ﴿وإن كانت لكبيرة﴾(١) ﴿وإن وجدنا أكثرهم لفاسقين﴾(١)

إلى غير ذلك وعلى ما ذكره المجلسي رحمه الله تعالى تكون وصليّة، وهذا لا ينافى ما ذكرناه أيضاً، فتدبّر جيّداً.

لانَّ هذا إعانة لإمامهم من وجَّهين، وإعانة لانفسهم من وجهين:

أمَّا أنَّه إعانة لإمامهم فلأنَّ معنى الإعانة مساعدة الغير على أمر يريده،

ولا ريب أنّ مقصد الإمام ومرامه هو ترويج دين الله، وحصول طاعة الله من كلّ أحد من خلق الله، فإذا اجتهد المؤمن في طاعة الله، وتورّع عن معصية الله، فقد ساعد إمامه في مرامه، فيكون معيناً له، فيعينه الإمام جزاءً له.

والوجه الثاني: أنّ اجتهاد المؤمن في الطاعة وورعه عن المعصية، يوجب رغبة الناس في اتباع طريقته، وعلمهم بحقيّة إمامه (٥)،

<sup>(</sup>١)الاسراء: ٧٣. (٢) الفرقان: ٤٦. (٣) البقرة: ٤٣. (٤) الاعراف: ١٠٢.

<sup>(</sup>٥) في أصول الكافي(٢/ ٦٣٦ ح٤): بإسناد صحيح عن زيد الشحّام قال: قال لي أبو عبدالله:

إقرا - على من ترى أنّه يطيعني منهم فياخذ بقولي - السلام، وأوصيكم بتقوى الله عزّ وجلّ والورع في دينكم والإجتهاد لله وصدق الحديث واداء الامانة وطول السجود، وحسن الجوار، فبهذا جاء محمّد ﷺ: ادّوا الامانة إلى مَنْ التمنكم عليها برآ أو فاجراً فإنّ رسول الله ﷺ كان يامر باداء الخيط والمخيط، صلوا عشائركم واشهدوا جنائزهم وعودوا مرضاهم وادّوا حقوقهم

فإنّ الرجل منكم إذا ورع في دينه، وصدق الحديث وادّى الامانة وحسن خلقه مع الناس قيل: هذا جعفريّ فيسرّني ذلك ويدخل عليَّ منه السرور وقيل هذا: ادب جعفر

وإذا كان على غير ذلك دخل عليَّ بلاؤه وعاره قيل: هذَا أدب جعفر.

فوالله لحدّ تُني أبي بي ان الرجل كان يكون في القبيلة من شيعة علي في فيكون زينها آداهم للأمانة وأقضاهم للحقوق وأصدقهم للحديث، وإليه وصاياهم وودائعهم، تسأل العشيرة عنه فقول من مثل فلان إنّه لآدانا للأمانة وأصدقنا للحديث.

لأنّ ذلك دليل على أنّه أدّبه بذلك، فيصير سبباً لاتّباع الإمام، والإعتقاد والإقرار به، والإعراض عن أعدائه ومخالفيه، فبهذا يعين المؤمن إمامه، ويحارب به أعداءه كما قال على الحديث السابق: وكيدوا أعداءنا به.

وامّا أنّه إعانة لانفسهم، فلأنّ الإجتهاد في الطاعة والتورّع عن المعصية يكون سبباً لبقاء الإيمان وثباته، كما أنّ الإقتحام والإصرار في السيّئات قد يكون سبباً لزوال الإيمان، قال الله عزّ وجلّ شانه:

﴿ثُمَّ كَانَ عَاقبة الَّذِينَ أَسَاؤًا السَّوأَى أَنْ كَذَّبُوا بِآيَاتَ اللَّهُ وَكَانُوا بِهَا يَستهزؤن ﴿ (١).

والوجه الآخر: أنّ الإجتهاد في الطاعة والورع عن الآثام والإقتداء بالإمام، يكون سبباً لمجاورته في دار السلام، فهذا إعانة المؤمنين لانفسهم في الفوز بجوار الإمام في دار السلام ومقام الكرام، كما أنّ مخالفته في الاعمال يوجب الحرمان عن هذا الثواب، والبعد عن جوار الائمة الاطياب.

1700 من الله الكلف ما رواه ثقة الإسلام الكليني (ره) في روضة الكافى:

عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن عليّ، عن حمّاد اللحّام، عن أبي عبدالله في أنّ أباه قال: يا بنيّ إنّك إن خالفتني في العمل لم تنزل معي غداً في المنزل، ثمّ قال في: أبى الله عزّ وجلّ أن يتولّى قوم قوماً يخالفونهم في أعمالهم، ينزلون معهم يوم القيامة كلاّ وربّ الكعبة، إنتهى. (٢)

ولا بأس بأن نختم المقال في هذا المجال بتحقيق الحال في تعيين هؤلاء الرجال، والباعث لنا على هذا التنبيه خفاؤه على بعض الفحول،

فزعم في كتابه مرآة العقول(٢): أنّ هذا الحديث مجهول.

وفيه (٢/ ٦٣٦ ح٥): في الصحيح عن معاوية بن وهب قال: قلت له: كيف ينبغي لنا أن نصنع فيما بيننا وبين قومنا وبين خلطائنا من الناس ممن ليسوا على أمرنا؟ قال: تنظرون إلى أثمتكم الّذين تقتدون بهم، فتصنعون ما يصنعون، فوالله إنّهم ليعودون مرضاهم ويشهدون جنائزهم ويقيمون الشهادة لهم وعليهم، ويؤدّون الأمانة إليهم، إنتهى (لمؤلّفه رحمه الله تعالى).

<sup>(</sup>۱) الروم: ۱۰. (۲) الكافي: ۲۰۳/۸ ح۲۰۸. (۳) مرآة العقول: ۲۹۱۶ ح۲۵۸.

فأقول مستعيناً بالله تعالى ومستمداً من آل الرسول على: أنّ الحديث المذكور عندي معدود من الاحاديث الصحاح، وإن أردت الايضاح وهويت رفع الإجاح فاخفض الجناح، وأحضر قلبك لما قد ساح(۱)

واعلم أنّ محمّد بن يحيى العطّار هو محمّد بن يحيى الثقة الجليل،

ونعطيك قاعدة كلّيّة أنّه كلمّا وقع محمّد بن يحيى في أوّل سند الكافي فهو هذا الشخص الثقة الجليل.

وأمّا أحمد بن محمّد، الواقع في طريق هذا الحديث فهو أحمد بن محمّد ابن عيسى الاشعري، الثقة الجليل ، شيخ القميّين ووجههم وفقيههم.

وأمّا الحسن بن عليّ: فالّذي ظهر لنا من التتبّع في الاخبار وكتب الرجال، انّه الحسن بن على بن فضّال، وهو ثقة جليل، عابد ورع مفضال،

وقد ذكروا له مناقب جمّة، وعبادات مهمّة، ومقاماته عند الاسطوانة السابعة من مسجد الكوفة معروفة، وأيّامه بكثرة العبادة وطول السجود موصوفة،

وهو وإن كان في بعض عمره من الفطحيّة، ولكنّه رجع عن هذا الإعتقاد، وسلك سبيل الرشاد، ودان بدين الائمّة الامجاد اصلى الله تعالى عليهم إلى يوم التناد، وبعده أبداً لا أمد له ولا نفاد،

وأمّا حمّاد اللحّام فهو حمّاد بن واقد الكوفي اللحّام، وهو من الشيعة الكرام والثقات العارفين بأمر الاثمّة على وإن لم أقف على توثيق صريح له فيما حضرني الآن من كتب الرجال، إلا أنّ الّذي ظهر لي ويقوى في نفسي أنّه من أجلاء الثقات وألبّاء الرواة، والّذي يشهد لذلك وجوه:

أحدها: اعتماد القميين على روايته، خصوصاً احمد بن محمّد بن عيسى المذكور مع تثبّته وجلالته، فإنّ القميين كانوامحترزين عمّن يروي عن الضعفاء، بل قيل: إنّ عيسى المذكور بعّد أحمد بن محمّد بن خالد البرقي عن قم لهذه الجهة.

<sup>(</sup>١)ساح الماء: جرى على وجه الارض وهذا من باب الإستعارة التمثيلية، استعير الماء للعلم لأنّ به حياة القلب كما أنّ الماء حياة البدن، ثمّ أتى ببعض لوازم المستعار وهو الجريان (لمؤلّفه ره).

الوجه الثاني: رواية ابن فضّال عنه، مع كمال ورعه وتثبّته وتقواه،

فإنّ رواية الاجلاّء عن أحد من إمارات الوثوق ،كما تقرّر في محلّه.

17٧٦ الثالث: قول الإمام أبي محمد العسكري الله لمّا سئل عن كتب بنى فضّال: خذوا بما رووا وذروا ما رأوا. (١)

الرابع: رواية جعفر بن بشير البجليّ الثقة الجليل عنه،

وقد ذكروا في ترجمته أنّه روى عن الثقات. (٢٠)

(ره) المحامس: ما رواه الشيخ الصدوق (٢) محمّد بن يقعوب الكليني (ره) في أصول الكافي في باب التقيّة: عن محمّد بن يحيى العطّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن حمّاد بن واقد اللحّام،

قال: استقبلت أبا عبدالله في طريق فأعرضت عنه بوجهي ومضيت، فدخلت عليه بعد ذلك، فقلت: جعلت فداك، إنّي لالقاك فأصرف وجهي كراهة أن أشق عليك، فقال في لي: رحمك الله، ولكن رجلاً لقيني أمس في موضع كذا وكذا، فقال: عليك السلام يا أبا عبدالله، ما أحسن ولا أجمل (١٠). (٥٠)

وفي هذا الحديث الشريف دلالة على كون حمّاد من الشيعة الإماميّة، ومعرفته وبصيرته بموارد التقيّة، وكونه مهتمّاً بحفظ الإمام، وتحصيل رضاه بما يقتضيه المقام، ودعاء الإمام في حقّه بسبب رعاية هذا المرام.

وفيه أيضاً دلالة على وفور عقله وذكائه وفهمه،

وبما عيناه ظهر لك حال حمّاد في دينه ووثاقته وجلالته، وخرج عمّا زعمه مولانا المجلسي(ره) من الحكم بجهالته.

<sup>(</sup>١)غيبة الطوسي: ٣٩٠ -٣٥٥، عنه البحار: ٢٥٢/٢ -٧٧ و٥١/٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) راجع إلى معجم رجال الحديث للسيّد الخوثي (ره): ٢٤٠/٦.

<sup>(</sup>٣) إعلَم أنّه قد يطلق الصدوق في كلامهم على الشيخ الجليل محمّد بن يعقوب الكلينيّ رحمه الله والاكثر إطلاقه على الشيخ الجليل محمّد بن عليّ بن الحسين بن موسى بن بابويه القمّيّ منه(ره).

<sup>(</sup>٤) أي لم يفعل حسناً ولا جميلاً. (٥) الكافي: ٢١٨/٢ ح٩، عنه البحار: ٧٥/٢٩ ح٨٩.

# الأمرالرابع والسبعون: حفظ اللسان عن غير ذكر الخالق المنّان

وما يقرب من هذا العنوان، وذلك وإن كان راجحاً في كلّ زمان إلا أنّه لمّا كان الإنسان في زمان غيبة صاحب الزمان أكثر وقوعاً في معرض الخطر والخسران، والفتن والإمتحان، كان اهتمامه بهذا الشان آكد وأهم من سائر الازمان من ١٦٧٨ - روى الصدوق في كمال الدين: في الصحيح، عن جابر، عن مولانا أبي جعفر الباقر على أنّه قال: يأتى على الناس زمان يغيب عنهم إمامهم

فيا طوبى للثابتين على أمرنا في ذلك الزمان، إنّ أدنى ما يكون لهم من الثواب أن يناديهم الباري جلّ جلاله فيقول: عبادي وإمائي آمنتم بسري، وصدّقتم بغيبي، فأبشروا بحسن الثواب منّي، فأنتم عبادي وإمائي حقّاً، منكم أتقبّل، وعنكم أعفو، ولكم أغفر، وبكم أسقي عبادي الغيث، وأدفع عنهم البلاء، ولولاكم لأنزلت عليهم عذابي.

قال جابر: فقلت: يا بن رسول الله ﷺ، ما أفضل ما يستعمله المؤمن في ذلك الزمان؟

قال على البيت . (١) عفظ اللسان ولزوم البيت . (١)

1779 وفي مجالس الصدوق: بإسناده عن الصادق عن آبائه، قال:

قال رسول الله ﷺ: من عرف الله تعالى وعظمه منع فاه من الكلام، وبطنه من الطعام، وعنى نفسه بالصيام والقيام، قالوا: بآبائنا وأمّهاتنا يا رسول الله ﷺ هؤلاء أولياء الله،

قال ﷺ: إنّ أولياء الله سكتوا فكان سكوتهم فكراً، وتكلّموا فكان كلامهم ذكراً، ونظروا فكان نظرهم عبرة، ونطقوا فكان نطقهم حكمة، ومشوا فكان

<sup>(</sup>۱) كـ مال الـدين: ٢١/ ٣٣٠ ح ١٥، عنه البحار: ٢٥/ ١٤٥ ح ٦٦، أمالي الصدوق: ٣٧٩ ح ١ وص ١٤٧ ح ٦، عنه البحار: ٢٨٨/٦٩ ح ٢٢.

مشيهم بين الناس بركة ، لولا الآجال الّتي قد كتبت عليهم لم تستقر ارواحهم في الجسادهم خوفاً من العذاب وشوقاً إلى الثواب . (١)

توضيح: يستعمل السكوت غالباً في حفظ اللسان عن الكلام، إذا كان الإنسان في معرض التكلم، والصمت أعمّ منه،

ويستعمل النطق غالباً في التكلّم في مقام المخاطبة والتكلّم، أعمّ منه.

١٦٨٠ ـ وفي أصول الكافي: في الصحيح عن أبي جعفر عليه قال:

إنّما شيعتنا الخُرس. (٢)

17/۱-وفيه: عن الكاظم بي بسند موثق حين قال له رجل: أوصني، فقال له: احفظ لسانك تعزّ، ولا تمكّن الناس من قيادك فتذلّ رقبتك. (٣) 17/۲-وفيه: في الصحيح عن الرضا بي، قال:

من علامات النفقه الحلم والعلم والصمت، إنّ الصمت باب من أبواب الحكمة، إنّ الصمت يكسب المحبّة، إنّه دليل على كلّ خير. (١٠)

١٦٨٣ ـ وفيه: في الصحيح عن الصادق عليه، قال:

قال رسول الله ﷺ لرجل أتاه: ألا أدلّك على أمر يدخلك الله به الجنّة؟ قال: بلى يا رسول الله ﷺ، قال: أنل ممّا أنالك الله(٥)

قال: فإن كنت احوج ممّن أنيله، قال ﷺ: فانصر المظلوم، قال:

وإن كنت أضعف ممّن أنصره؟ قال: فاصنع للأخرق(٦) يعني أشر عليه،

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق: ٣٧٩ ح٧ و٦٤٧ ح٦، الكافي: ١٨٦/٢ ح٢٠، البحار: ٢٨٨/٦٩ ح٣٠.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ١١٣/٢ ح٢، عنه البحار: ٧١/ ٢٩٥ ح٦٧، والوسائل: ٨/٧٧ ح٣.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ١١٣/٢ ح٤، عنه البحار: ٢٩٦/٧١ ح٨٦، والوسائل: ٨/٣٣٥ ح٣.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ١١٣/٢ ح١، عنه البحار: ٢٩٤/٧١ ح٦٥، والوسائل: ٨/٢٧٥ ح١.

<sup>(</sup>٥) أي أعط المحتاجين ممّا أعطاك الله تعالى. (٦): الجاهل بما يجب أن يعلمه، ومن

لا يحسن التصرّف في الأمور، ولم يكن في يديه صنعة يكتسب بها (في).

قال: فإن كنت أخرق ممّن أصنع له؟ قال: فاصمت لسانك إلا من خير، أما يسرّك أن تكون فيك خصلة من هذه الخصال تجرّك إلى الجنّة؟!(١)

17٨٤ وفي الكافي: عن الصادق ﷺ، قال: لا يزال العبد المؤمن يكتب محسناً ما دام ساكتاً فإذا تكلّم كتب محسناً أومسيئاً.

وروى الصدوق في الفقيه عن أمير المؤمنين عليه نحوه. (٢)

وهذان الحديثان والذي قبلهما وحديث المجالس، تدل على أن السكوت من حيث هو عبادة مندوبة، وإن لم يشتمل على أمر راجح، كالتفكّر والتقيّة ونحوهما، ويدل على ذلك روايات عديدة ، سنذكرها إن شاء الله.

وتأمّل المجلسي رحمه الله تعالى في دلالة الحديث الثاني،

حيث قال في شرح قوله: « يكتب محسناً» إمّا لإيمانه أو لسكوته، فإنّه من الاعمال الصالحة كما ذكره الناظرون في هذا الخبر، ثمّ قال:

وأقول: الأوّل عندي أظهر، وان لم يتفطّن به الاكثر، لقوله ﷺ:

فإذا تكلّم كتب محسناً أو مسيئاً، لانّه على الإحتمال الثاني يبطل الحصر، لانّه يمكن أن يتكلّم بالمباح، فلا يكون محسناً ولامسيئاً، إلاّ أنّ يعمّ المسيء تجوّزاً بحيث يشتمل غير المحسن مطلقاً، وهو بعيد.

فإن قيل: يرد على ما اخترته أنّ في حال التكلّم بالحرام ثواب الإيمان حاصل له فيكتب محسناً ومسيئاً معاً، فلا يصح الترديد.

قلت: يمكن أن يكون المراد بالمحسن المحسن من غير إساءة، كما هو الظاهر فتصح ثواب المقابلة، مع أنّ بقاء ثواب استمرار الإيمان مع فعل المعصية في محل المنع، ويؤمئ إلى عدمه قولهم على :

<sup>(</sup>١)الكافي: ١١٣/٢ ح٥، عنه الوافي: ٤/٠٥٠ح٥، البحار: ٢٩٦/٧١ ح٦٩، والوسائل: ٨/٧٢٥

<sup>(</sup>۲) الكافي: ١١٦/٢ ح ٢١، الفقيه: ٣٩٦/٤ ح ٣٩٦/٢ م ٥٨٤٢، الوافي: ٤/٤٥٤ ح ٢٤، الوسائل: ٨/٢٥٥ ح ٢٠٠ الوسائل: ٨/٢٥٠ ح

١٦٨٥- «لا يزنى الزاني حين يزني وهو مؤمن»(١) وأمثاله، ممّا قد مرّ بعضها، ويمكن أن يكون هذا أحد محامل هذه الاخبار، وأحد علل ما ورد: أنّ نوم العالم عبادة، أي هو في حال النوم في حكم العبادة لاستمرار ثواب علمه وإيمانه، وعدم صدور شيء منه يبطله في تلك الحالة، إنتهى كلامه رفع مقامه . (٢) وفيه نظر وإشكال من وجوه:

الاول: أنّ ما جعله أظهر غير ظاهر، وتقييد الثواب بكونه لإيمانه لا دليل عليه، ولا شاهد يرشد إليه، بل الظاهر ما فهمه الناظرون في الخبر وهم الاكثر كما اعترف به. وقوله: «على الإحتمال الثاني يبطل الحصر ... إلخ» خطأ ، لأنّ المتكلِّم بالمباح أيضاً مسيء إلى نفسه، لانَّه ضيِّع راس ماله وفوَّته من غير عوض، إذ يمكنه أن يصرف هذا المقدار من عمره الذي يصرفه في التكلم بالمباح في ذكر أو دعاء أو قراءة أو نحوها، ويدرك به خيراً كثيراً، أوليس في ذلك تجوّز أصلاً، إذ لا يخفى أنّ كلّ شخص إمّا محسن إلى نفسه أو مسىء، والأوَّل من يجلب إلى نفسه نفعاً، والثاني: من يفوَّت النفع عن نفسه،

والمسيء على ضربين: أحدهما من يجرّ إلى نفسه عقاباً وصدمة أيضاً والآخر من يسيء إلى نفسه بتفويت النفع فقط ، وكلّ منهما مسيء إلى نفسه،

فإنَّ البطَّال المضيّع للعمر المتلف له في غير منفعة دنيويّة أو أخرويّة مسيء إلى نفسه عقلاً وعرفاً، وهذا ممّا لا يرتاب فيه أحد من العقلاء.

وبما ذكرنا يتبيّن لك وجه التعميم والحصر في قول الله عزّ وجلّ:

﴿والعصر \* إنَّ الإنسان لفي خسر \* إلاَّ الَّذين آمنوا وعملوا الصالحات ... ﴾(٢) لظهوره في أنّ كلّ فرد من أفراد الإنسان لا يصرف عمره في الاعمال الصالحة فهو من أهل الخسران وذلك بسبب أنَّه ضيَّع رأس ماله، ولو كان آناً من

<sup>(</sup>١)فقه الرضا ﷺ: ٢٧٥، عنه البحار: ٢٨/٧٩ ذح٣٦، والمستدرك: ١٢-٣٣٠ ح١٢.

<sup>(</sup>۲) مرآه العقول: ۱۲٦/۲.(۳) العصر: ۱-۳.

آنات عمره ، فتدبّر فيما قلناه ، ففيه فوائد كثيرة إن شاء الله تعالى ونعم ما قيل : الدهر ساومني عمري فقلت له مابعت عمري بالدنيا وما فيها ثمّ اشتراه بتدريج بلا ثمن تبّت يدا صفقة قد خاب شاريها

الثاني: أنّ قوله \_ في جواب قوله: إن قيل \_: "يمكن أن يكون المراد ... إلخ" لا أعرف له وجها، والظاهر من الرواية كون الساكت أو المتكلّم محسناً ومسيئاً بحسب عمله، فإن كان ساكتاً كان عمله هذا إحساناً إلى نفسه، وإن تكلّم بالحسن كان عمله هذا أيضاً إحساناً إلى نفسه، وإن تكلّم بالمباح كان عمله إساءة إلى نفسه بسبب تفويت ثواب السكوت عن نفسه، وإن تكلّم بالحرام كان عمله هذا إساءة إلى نفسه من وجهين: أحدهما تفويت نفع السكوت، والآخر استيجاب العقاب بسبب تكلّمه بالحرام.

الثالث: أنّ قوله: «مع أنّ بقاء ثواب استمرار الإيمان مع فعل المعصية في محلّ المنع» خطأ واضح، لأنّه ينافي العدل، إذ لا ريب بمقتضى الادلّة القويمة المبيّنة في محلّها أنّ الإيمان مركّب من الإعتقاد والإقرار.

وامّا الاعمال: فلا دخل لها في تحقّق أصل الإيمان، وإن كان لها في كمال الإيمان، فلو فرض أنّ المؤمن الزاني مات في حال اشتغاله بالزنا، لما كان مخلّداً في النار قطعاً، وإن كان معاقباً بفعله إن لم تدركه الشفاعة،

ولا شبهة عند الإماميّة في أنّ الإيمان سبب لدخول الجنّة.

ومقتضى كلام هذا الفاضل أن يكون ذلك الشخص من المخلّدين في النار وليت شعري كيف صدر هذا الكلام من ذلك الفاضل العلام، لكن الجواد قد يكبو، والصارم قد ينبو، والمعصوم من عصمه الله تعالى.

الرابع: أنّ قوله: «ويومئ إلى عدمه قولهم على الله الذاني حين يزني وهو مؤمن» أيضاً كلام عليل، ودعوى بلا دليل،

والحقّ أنّ للإيمان بحسب الكمال مراتب ودرجات متفاوتة، كما يظهر من

الروايات المتكاثرة، والمؤمن الكامل هو الذي يصدق عمله قوله، ولا شك أن العاصي في حال عصيانه عمله مخالف لا عتقاده وقوله، ومن ذلك يدخل النقص في إيمانه، لكن أصل الإيمان متحقق موجود فيه، لانه الإعتقاد والإقرار كما عرفت، وثوابه باق مستمر ما دام بقاء اعتقاده وإقراره،

وإلى ما ذكرنا يرشد كثير من الروايات والدعوات المروية عن الأئمة على:

17٨٦ منها: قوله في بعض الادعية: اللهم إن كنت عصيتك في أشياء أمرتني بها، وأشياء نهيتني عنها، فإنّي قد أطعتك في أحب الأشياء إليك، وهو الإيمان بك منا منك به علي لا منا به منّى عليك (إلخ). (١)

الخامس: أنّ قوله: «ويمكن أن يكون هذا أحد محامل هذه الأخبار وأحد علل ما ورد أنّ نوم العالم عبادة (إلخ)» أيضاً تأويل من غير دليل،

بل الأولى أن يبقى قولهم: «نوم العالم عبادة»، ونحوه على ظاهره، ولا نحتاج إلى تكلّف وتأويل، لأنّ تحصيل العلوم الشرعيّة الّتي ندب الشارع إليها له مثوبات جليلة، وفوائد كثيرة:

منها: أنّ الله تعالى يعطيه بنومه ثواب العبادة، والسرّ فيه أنّ طالب العلم أتعب نفسه في طلب مرضاة الله، وسلب الراحة عن بدنه لهداية عباد الله، فجزاه الله عزّ وجلّ بأن عوضه من نومه الذي فيه راحة نفسه وسكون بدنه، ثواب العبادة، الّتي هي استعمال البدن في مشقة الطاعة، فبكلّ نوم جديد يحصل له يتحقّق له ثواب جديد، جزاء لما أتعب نفسه في تحصيل العلم.

17۸۷ وهذا نظير ما ورد في ثواب زيارة قبر مولانا الشهيد أبي عبدالله الحسين عليه الصلاة والسلام، فإنّ الملائكة يعبدون الله تعالى وهو نائم، والثواب له. (٢)

وقد تحصّل ممّا ذكرناه أنّ السكوت عن غير كلام يحصل به رضي اللّه تعالى

<sup>(</sup>١)الصحيفة الرضويّة الجامعة: ٢٦٣ د: ١٠.

<sup>(</sup>٢) البحار: ١٠١/٥٥ ح١٥، عن كامل الزيارات: ٢٣٥ ح١.

أويدعو إليه ضرورة ممّا يحتاج إليه المؤمن في تعيّشه في هذه الدار الفانية، وتقلّبه بين أهل النشأة العاجلة، من حيث هو عبادة مندوبة، ولو مع قطع النظر عمّا يحصل فيه من التفكّر وغيره

ويشهد لذلك عدّة روايات مذكورة في اللئالي:

١٦٨٨ منها: عن النبي على أنَّه قال: يا ربّ، ما أوَّل العبادة؟

قال: الصمت والصوم. (١)

١٦٨٩ وفي خبر آخر: اربعة لا يصيبهن إلا مؤمن:

الصمت، وهو أوّل العبادة، الخبر. (٢٠)

• ١٦٩٠ وقال: يا أحمد! ليس شيء من العبادة أحب إلي من الصمت والصوم. (٢)

1791 وقال: علامات الفقه: العلم والحلم والصمت، إنّ الصمت باب من أبواب الحكمة فاصمت لسانك إلاّ من خير يجرّك إلى الجنّة. (١٠)

١٦٩٢ وقيل لعيسى على: دلّنا على عمل ندخل به الجنّة!

فقال ﷺ: لا تنطقوا أبداً. (٥)

١٦٩٣ وقال النبيُّ ﷺ:

الرفق والإقتصاد والصمت جزء من ستّة وعشرين جزءً من النبوّة. (١)

1798\_وقال لأبي ذرّ: ألا أعلمك عملاً ثقيلاً في الميزان خفيفاً على اللسان؟ قال: بلى، يا رسول الله، قال ﷺ:

الصمت، وحسن الخلق، وترك ما لا يعنيك. (٧)

١٦٩٥ وقال عيسى على: العبادة عشرة أجزاء: تسعة منها في الصمت،

<sup>(</sup>١ \_ ٣) لئالي الاخبار: ١٧٣/١. (٤) الكافي: ١١٣/٢ ح١، عنه الوافي: ٤/٤٤٩ ح١، والبحار: ٢٩٤/٧١ ح٦٥ وص٢٨٨ ح٥١ عن الاختصاص.

<sup>(</sup>٥ ٧٠) لثالي الأخبار: ١/١٧٤.

وجزء واحد في الفرار من الناس. (١)

١٦٩٦ وقال النبي على: من كف لسانه ستر الله عوراته . (٢)

الرواية: إنّ شابّاً من أصحاب الرسول على غزوة أحد قتل في حالة شدّ حجراً على بطنه من شدّة الجوع، فجاءت أمّه على نعشه ترفع التراب عن وجهه، وتقول: طيّباً لك الجنّة ياولدي، فقال لها رسول الله على من أين تعلمين أنّ الجنّة له طيّبة، لعلّه تكلّم بما لافائدة فيه. (٢)

179۸ وروي في القدسيّات: يا بن آدم، إذا وجدت قساوة في قلبك وحرماناً في رزقك، وسقماً في بدنك، فاعلم أنّك تكلّمت بما لا يعنيك. (٤)

ونقل أنّ الخواجة ربيع لم يتكلّم للدنيا، ولا عبث عشرين سنة، حتّى قتل مولانا الحسين بن علي على فقال جماعة: هو يتكلّم اليوم، فذهبوا إليه، وأخبروه بقتله، فقال: عظم الله أجورنا وأجوركم بقتل الحسين على ونظر إلى السماء وبكى، وقال: اللهم فاطر السماوات والارض، عالم الغيب والشهادة، أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون،

ثمّ رجع إلى معبده، ولم يتكلّم إلاّ بالحقّ حتّى مات. (٥)

1799 وفي تحف العقول ـ في وصايا الصادق على لعبد الله بن جندب ـ: وعليك بالصمت تعد حليماً، جاهلاً كنت أو عالماً،

فإنّ الصمت زين لك عند العلماء وستر لك عند الجهّال. (١)

أقول: وقد أجاد بعض الشعراء فقال:

الصمت زين والسكوت سلامة فإذا نطقت فلا تكن مكشاراً ما إن ندمت على سكوتي مرة ولقد ندمت على الكلام مراراً 1۷۰۰ وفي تحف العقول أيضاً: عن الصادق على وصيته لابي جعفر

<sup>(</sup>١\_٣) لئالي الأخبار: ١/١٧٤/١

<sup>(</sup>٥) لئالي الاخبار: ١/١٧٥، ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) الجواهر السنيّة: ٧٩.

<sup>(</sup>٦) تحف العقول: ٣٠٥.

محمّد بن النعمان - قال: إنّ من كان قبلكم كانوا يتعلّمون الصمت، وأنتم تتعلّمون الكلام، كان أحدهم إذا أراد التعبّد يتعلّم الصمت قبل ذلك بعشر سنين، فإن كان يحسنه ويصبر عليه تعبّد،

وإلاّ قال: ما أنا لما أروم بأهل، إلى آخر الحديث. (١)

والاخبار المروية عن الائمة الاطهار هي وكلمات الحكماء الابرار في هذا المضمار كثيرة.

١٧٠١ ويجمعها ما رواه الكلينيّ (ره) في أصول الكافي: بإسناده عن الصادق على قال: قال لقمان لابنه:

يا بني إن كنت زعمت أنّ الكلام من فضة، فإنّ السكوت من ذهب. (٢)

أقول: هذا الحديث يدل على أنّ السكوت من حيث هو خير من الكلام من حيث هو، يعني إذا لوحظ السكوت لو خلّي وطبعه، مع قطع النظر عن الجهات الطارئة ولوحظ الكلام لو خلّي وطبعه، مع قطع النظر عن الجهات العارضة، فالسكوت أفضل وأحسن، ووجهه ظاهر عند أهله،

لأنَّ فيه راحة البدن والقلب، وصيانة للعمر عن صرفه فيما لا يعني.

وفيه فوائد اُخر أيضاً تظهر للمتدبّر، فالقضيّة قضيّة طبيعيّة، ولا معارضة بينها وبين ما دلّ على رجحان الكلام في مقام، ووجوبه في مقام،

كما أنّ السكوت قد يكون واجباً، وقد يكون حراماً، وقد يكون مكروهاً،

ولكن لا يكون مباحاً بالنظر إلى الاخبار الدالّة على استحبابه من حيث هو واختلاف حكم السكوت والكلام في كلّ مقام إنّما هو بسبب جهة طارئة عرضت لكلّ واحد منهما، فأوجبت تبدّل حكمه الذاتيّ الطبيعي.

والعجب من العلامة المجلسي حيث قال في مرآة العقول بعد ذكر الحديث

<sup>(</sup>١)تحف العقول: ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/١١٤ ح٦، عنه الوافي: ٤٥٠/٤ ح٦، والبحار: ٢٩٧/٧١ ح٧٠.

المنقول: يدلّ على انّ السكوت أفضل من الكلام، وكانّه مبنيّ على الغالب، وإلاّ فظاهر أنّ الكلام خير من السكوت في كثير من الموارد، بل يجب الكلام ويحرم السكوت عند إظهار أصول الدين وفروعه، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ويستحبّ في المواعظ والنصائح، وإرشاد الناس إلى مصالحهم، وترويج العلوم الدينيّة، والشفاعة للمؤمنين، وقضاء حوائجهم، وأمثال ذلك، فتلك الاخبار مخصوصة بغير تلك الموارد، أو بأحوال عامّة الخلق، فإنّ غالب كلامهم إنّما هو فيما لا يعنيهم، أو هو مقصور على المباحات، إلى آخر كلامه. (1)

أقول: وأنت بعد التأمّل فيما بيّناه تعرف أنّه لا حاجة إلى هذه التوجيهات ولاداعي إلى صرف الكلام عن ظاهره، ويتّضح لك ما في كلامه زيد في علوّ مقامه كأنّه لكثرة أشغاله لم يعط النطر في حديث حقّه بكماله.

إيقاظ وإرشاد: قد عرفت أنّ مقتضى الاخبار المروية عن البررة الكرام، المؤيدة بحكم العقل السالم عن شوائب الاوهام، رجحان السكوت من حيث هو على الكلام، ولكنّه قد يكون معروضاً لسائر الاحكام، بسبب ورود الامر به، أو النهي عنه من الشارع، وكذا الكلام في حكم الكلام، بحسب توجّه الامر به، أو اللهي عنه في كلّ مقام، وهذا غير خفي على العلماء الكرام،

وإنّما الغرض هنا بيان مسألة يكثر بها ابتلاء الأنام ، ولم أر من تعرّض لها وحقّقها بما هو الحق الحقيق في هذا المقام ،

وهي أنّه هل يجب الإستماع والسكوت عند سماع قراءة القرآن أم لا؟ فنقول: إنّ في هذه المسألة مباحث ثلاثة:

الأوّل: في حكم المسألة في صلاة الجماعة.

الثاني: في حكمها حال اشتغال الإمام بخطبة صلاة الجمعة.

الثالث: في حكمها عند سماع قراءة القرآن في سائر الاوقات والحالات.

<sup>(</sup>١) مرآة العقول: ٢١٤/٨.

أمّا الأوّل: فقيل: يجب على المأموم المقتدي بالإمام المرضيّ في الصلاة الجهريّة الإستماع والإنصات لقراءته، إذا سمع قراءته، وقيل: بالإستحباب، والّذي جاءت به الروايات هو النهى عن القراءة في تلك الحالة.

وامّا وجوب السكوت حتّى عن التسبيح والذكر، فلم أعثر له على دليل بل الدليل على خلافه في الأخبار موجود، وتفصيل القول حقّقناه في الفقه.

وأمّا الثاني: فقيل: بوجوب الصمت والإستماع على الحاضرين، وقيل على المؤتمّين، وقيل: على العدد الّذين تنعقد بهم الجمعة، وقيل: على السامعين من المؤتمّين، وقيل بالاستحباب.

ثمّ الموجبون اختلفوا، فقال بعضهم: يجب الإنصات والإستماع للخطبتين من حين شروع الخطيب إلى فراغه منهما، وقال بعضهم: يجب الإنصات والإستماع لاقلّ الواجب من الخطبتين، وبعضهم: يجب الإستماع والإنصات لمواعظ الخطبتين، والقول بالاستحباب، وطريق الإحتياط واضح سويّ، وتفصيل الكلام خارج عن المرام في هذا المقام.

وأمّا الثالث: أعني وجوب الإنصات أو استحبابه عند سماع قراءة الآيات في مطلق الأوقات والحالات، وهو المقصود بالذكر في هذا المقام، لكونه غير مشروح كما هو حقّه في كتب علمائنا الاعلام، فالمحكيّ عن كثير من فقهاء العامّة القول بوجوب الإنصات، والإستماع عند سماع القرآن مطلقاً،

وذهب الإماميّة إلى نفي الوجوب وإثبات الإستحباب.

وحكي في كلام جمع منهم الإجماع على ذلك، وهو الحقّ، وتوقّف مولانا المجلسيّ رحمه الله في المسألة، حيث قال في صلاة البحار بعد ذكر قوله تعالى:

﴿وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا لعلَّكم ترحمون ﴾(١)

إنَّ الآية بعمومها تدلُّ على وجوب الإستماع، والسكوت عند قراءة كلُّ

<sup>(</sup>١)الأعراف: ٢٠٤.

قارئ في الصلاة وغيرها، بناء على كون الأمر مطلقاً أو أوامر القرآن للوجوب والمشهور الوجوب في قراءة الإمام، والإستحباب في غيره، مع أنّ ظاهر كثير من الاخبار المعتبرة الوجوب مطلقاً إلاّ صحيحة زرارة:

1۷۰۲\_عن ابي جعفر على قال: وإن كنت خلف إمام فلا تقرأنَّ شيئاً في الاوّلتين وانصت لقراءته، ولاتقرأنَّ شيئاً في الاخيرتين (۱)

فإنّ الله عزّ وجلّ يقول للمؤمنين: ﴿وإذا قرئ القرآن﴾ يعني في الفريضة خلف الإمام ﴿فاستمعوا له وأنصتوا لعلكم ترحمون﴾ والأخريان تبع للأوليين (٢) ويمكن حمله على أنّها نزلت في ذلك فلا ينافي عمومها

لكن نقلوا الإجماع على عدم وجوب الإنصات في غير قراءة الإمام.

وربّما يؤيّد ذلك بلزوم الحرج، والأمر بالقراءة خلف من لا يقتدى به، ويمكن دفع الحرج، بأنّه إنّما يلزم بترك الجماعة الشائعة في هذا الزمان.

وأمّا النوافل فكانوا يصلّونها في البيوت، والأمر بها خلف من لا يقتدى به للضرورة، لا يوجب عدم وجوب الإنصات في غيرها، مع أنّه قد وردت الرواية فيها أيضاً بالإنصات، وبالجملة المسألة لا تخلو من إشكال، والأحوط رعاية الإنصات مهما أمكن إنتهى كلامه، رفع في الخلد مقامه. (٢)

وستقف على ما يتوجّه عليه، بالنظر فيما نبيّنه لما ذهبنا إليه، فنقول:

<sup>(</sup>١)محمول على القراءة خلف أثمّة العامّة، فإنّهم يقرؤون في كلّ الركعات بفاتحة الكتاب.

<sup>(</sup>٢) في بعض نسخ الفقيه تبعاً بالنصب وفي بعضها تبع بالرفع، والتبع يكون واحد أو جماعة قال الله تعالى إنّا كنّا لكم تبعاً. واعلم آنه يمكن الإستناد إلى هذه الصحيحة لحمل الاخبار الناهية عن القراءة خلف الإمام على الكراهة لانّ الظاهر من قوله على والأخريان تبع للأوليين اتّحاد حكمها مع الأوليين في القراءة ولا ريب في جواز اختيار القراءة على التسبيح في الاخيرتين وإن كان التسبيح أفضل فيجوز في الاولين أيضاً ولعلّ القائلين بكراهة القراءة خلف الإمام كالمحقق والشهيد الثاني وغيرهما استندوا إلى هذا الوجه الذي اختلج بالبال في هذا المجال وليس ببعيد عن الصواب، والله العالم وهو الهادي (لمؤلّفه رحمه الله). (٣) البحار: ١١/٨٨)

مستندنا لنفي الوجوب الأصل بل الأصول، مؤيّداً بالاجماع المنقول، في كلام جمع من الفحول، والمراد بالأصول اصل البراءة عن وجوب الصمت والإستماع، وأصالة إباحة الكلام، واستصحاب العدم السابق على حال سماع القراءة، مع ما في الحكم بالوجوب من الحرج على عامّة المكلّفين، المنفيّ في الدين بنص القرآن المبين.

هذا كلّه مضافاً إلى الروايات المصرّحة أو الظاهرة في الندبيّة، وعدم معلوميّة الوجوب وظهوره بين الشيعة الإماميّة، في المسالة الّتي تعمّ بها البليّة، لكلّ عربيّة وعجميّة، في كلّ غداة وعشيّة، ويوم وليلة،

ولو كان ذلك واجباً لذكره العلماء في الرسائل العمليّة، ولانكروا على من يتكلّم حين قراءة غيره القرآن كإنكارهم على مرتكبي سائر المنكرات،

ولو كان كذلك لشاع وذاع، وقرع الاسماع وملا الاصقاع.

ودليل الإستحباب مطلقاً الشهرة المحققة والإجماع المنقول، بل حكي عن التنقيح الإجماع على استحباب الإنصات، حتى للماموم في الصلاة الجهرية خلف الإمام المرضيّ، وهذا لا ينافي ذهاب جمع من الاصحاب إلى حرمة القراءة حينئذ خلف الإمام، لانّ القراءة أخصّ من الكلام، فعلى هذا يجوز أو يستحبّ التسبيح حينئذ دون القراءة، فالإعتراض على التنقيح بأنّ التبع يشهد بخلافه غير وارد، لانّ التبع يشهد بوجود القائلين بحرمة القراءة.

وأمّا المصرّح بحرمة التسبيح فلم نعثر عليه، ولم يحكه المتعرّض، فتدبّر. وتحقيق الكلام في الفقه، وكفى بذلك دليلاً للاستحباب، هذا مضافاً إلى كون السكوت والإستماع تعظيماً للقرآن، وتعظيمه تعظيم الخالق المنّان.

1۷۰۳ وما رواه العالم النوري في مستدرك الوسائل عن كتاب العلاء عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر على قال:

يستحبُّ الإنصات والإستماع في الصلاة وغيرها للقرآن. (١١)

<sup>(</sup>١)كتاب العلاء بن رزين: ص١٥٣، عنه المستدرك: ٢٧٦/٤ ح٤.

१००

الله عن أمير المؤمنين هي انه قال في الموال المؤمنين الله قال في المؤمنين الله قال في المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمن المورة الفاتحة وإنّ الله خص بها محمّداً المؤمنية وشرّفه، ولم يشرك معه فيها أحداً من أنبيائه، ما خلا سليمان، فإنّه أعطاه منها بسم الله الرحمن الرحيم،

الا تراه أنّه يحكى عن بلقيس حين قالت:

﴿إِنِّي أَلقي إليَّ كتاب كريم \* إنّه من سليمان وإنّه بسم الله الرحمن الرحيم ﴾ (١)

الا فمن قرأها معتقداً لموالاة محمّد وآله الطيّبين، منقاداً لامرهم، مؤمناً
بظاهرهم وباطنهم، أعطاه الله عزّ وجلّ بكلّ حرف منها حسنة، كلّ حسنة منها

بعد مراحم وباطنهم، اعطاه المنه عروجل بدل عرف منها عسنه، قل عسنه منها أفضل له من الدنيا وما فيها، من أصناف أموالها وخيراتها (٢٠).

ومن استمع قارئاً يقرأها كان له قدر ثلث ما للقارئ، فليستكثر أحدكم من هذا الخير المعرض<sup>(۲)</sup> لكم، فإنّه غنيمة لكم لا يذهبن اوانه، فتبقى في قلوبكم الحسرة. (1)

أقول: يظهر من قوله على الفياد القراءة والإستماع لقراءة والإستماع لقراءة والإستماع لقراءة والإستماع لقراءة سورة الحمد، إذ لو كان واجباً لما كان موقع للأمر بالإكثار، لوضوح أنّ الواجب لابد من الإتيان به في كلّ حال، ولا فرق بين هذه السورة وغيرها في ذلك الحكم قطعاً.

1۷۰٥ وفي كنز العرفان للفاضل المقداد في ذيل قوله تعالى: ﴿وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا لعلكم ترحمون﴾(٥) قال: قال الصادق ﷺ:

المراد استحباب الإستماع في الصلاة وغيرها. (١)

1۷۰٦ وفي الوافي والبرهان عن تهذيب الشيخ: في الصحيح، عن معاوية ابن وهب، عن أبي عبدالله عليه قال:

<sup>(</sup>١) النمل: ٢٩، ٣٠. (٢) خزائنها، خ. (٣) المتعرّض، خ.

<sup>(</sup>٤) تفسير الإمام العسكريّ ﷺ: ٢٩ ح١٠. (٥) الاعراف: ٢٠٤. (٦) كنز العرفان: ص٩٢.

سالته عن الرجل يؤمّ القوم وأنت لا ترضى به في صلاة يجهر فيها؟

فقال ﷺ: إذا سمعت كتاب الله يتلى فأنصت له، فقلت: فإنّه يشهد عليّ

بالشرك، قال: إن عصى الله فاطع الله، فرددت عليه، فابى أن يرخص لي،

قال: فقلت له: أصلّي إذاً في بيتي، ثمّ اخرج إليه فقال: انت وذاك.

وقال: إنَّ عليّاً عليّاً الله كان في صلاة الصبح، فقرأ ابن الكوَّاء وهو خلفه:

﴿ولقد أوحي إليك وإلى الذين من قبلك لئن اشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين ﴿ (١) فانصت على ﷺ تعظيماً للقرآن حتّى فرغ من الآية ،

ثمّ عاد في قراءته ثمّ اعاد ابن الكوّاء الآية، فانصت علي بي ايضاً

ثم قرأ فأعاد ابن الكوّاء، وأنصت علي ه م قال له: ﴿فاصبر إن وعد الله حق ولا يستخفّنك الذين لا يوقنون﴾ (٢) ثم التم السورة ، ثم ركع . (٢)

أقول: يظهر من هذا الحديث الصحيح خمسة احكام:

أحدها: استحباب الإنصات لقراءة القرآن مطلقاً، ولو كان السامع في حال الصلاة، ولو كان القارئ غير إمام.

الثاني: أنّ هذا المقدار من السكوت لاينافي الموالاة المعتبرة في الصلاة بين الآيات.

الثالث: جواز قراءة القرآن مطلقاً في حال الصلاة.

الرابع: جواز إعلام الغير ومخاطبته وإفهامه بقراءة القرآن.

الخامس: عدم منافاة هذا المقدار من القراءة الموالاة المعتبرة، وقد ظهر بما ذكرناه استحباب الإنصات والإستماع لقراءة القرآن في كلّ حال ومكان وزمان من غير فرق بين خطبة الجمعة وصلاة الجماعة وخطبة صلاة العيدين وغيرها.

وأمّا قوله في هذا الحديث: «فرددت عليه فابى أن يرخّص لى القراءة الواجبة

<sup>(</sup>۱)الزمر: ٦٠. (٢)الروم: ٦٠.

<sup>(</sup>٣) التهذيب: ٣/ ٣٥ ح ٢٩، عنه البرهان: ٢/ ٢٢٧ ح٢.

في الصلاة» فإنّه كان اتقاءً عليه، كما لا يخفى على من تتبّع في أخبار الباب، مع أنّا قد ذكرنا أنّ النهي عن القراءة لا يدلّ على حرمة التكلّم بالذكر والتسبيح، إذ لا دلالة للخاص على العام كما لا يخفى على ذوي الافهام، وأمّا الروايات المصرّحة بوجوب الإنصات فهي إمّا محمولة على تأكّد الاستحباب جمعاً بينها وبين الاخبار الدالة على ذلك نظير الاخبار المصرّحة بوجوب غسل الجمعة \_ أو على التقية، لأنّ الوجوب مذهب العامّة والرشد في خلافهم.

1۷۰۷ وأمّا ما وقفت عليه من الاخبار المشار إليها فهو ما حكاه المجلسي في البحار عن خطّ بعض الافاضل، وهو عن جامع البزنطي، عن جميل، عن زرارة، قال: سألت أباعبدالله على عن الرجل يقرأ القرآن، يجب على من يسمعه الإنصات له، والإستماع له؟ قال على المناع اله المناع له المناع ل

نعم إذا قرئ القرآن عندك فقد وجب عليك الإستماع والإنصات. (١)

١٧٠٨ ـ وما رواه المجلسي أيضاً، عن تفسير العيّاشيّ: عن زرارة، قال:

سمعت أبا عبدالله على يقول: يجب الإنصات للقرآن في الصلاة وفي غيرها وإذا قُرئ عندك القرآن وجب عليك الإنصات والإستماع.

وروي في المستدرك والبرهان (مثله). (٢)

هذا ما وقفت عليه من الروايات الدالة على الوجوب ، وهي محمولة على التقيّة أو تاكّد الإستحباب، وبما ذكرنا يظهر لك تطرّق المناقشة فيما ذكره مولانا

<sup>(</sup>۱) البحار: ۲۲۲/۹۲ ح۷، عنه المستدرك: ٤/٥٧٥ ح٢. (٢) البحار: ۱۷۹/۲ ح١٢٣، عنه البحار: ۱۸۸۸۸ خ۲، والبرهان: ۲۸۸۲ ح٤.

<sup>(</sup>٣) مجمع البيان: ١٥١٥/٤، عنه البرهان: ٢٨٨/٢ ح٦، والوسائل: ٨٦١/٤ ح١.

المجلسي (ره) من وجوه:

الأوّل: قوله: إنّ ظاهر كثير من الأخبار المعتبرة الوجوب،

قلنا: أين هذه الأخبار الكثيرة؟ وهو لم يذكر في بحاره إلا ما حكيناه.

الثاني: معارضتها بما عرفت، والمقام مقام الجمع والجمع العرفي المقبول هو الحمل على الإستحباب ولا ريب أنّ الجمع مهما أمكن أولى،

ولو غضينا عن ذلك تعين الجمع بحمل الاخبار الموجبة على التقية، عملاً بالروايات العلاجية المذكورة في موقعها، وهذا يسمى بالجمع في جهة الصدور، ولو غضضنا عن ذلك كله وفرضنا كون المقام مقام الترجيح،

فلا ريب أن الترجيح لاخبار الإستحباب، فيجب تقديمها لتاييدها واعتضادها بما عرفت، من الإجماع والشهرة وغيرهما، كما لايخفى.

الثالث: أنّ الآية الشريفة مع قطع النظر عن الرواية الصحيحة الّتي ذكرها أيضاً لا تدلّ على وجوب السكوت عند سماع قراءة القرآن، ولو بناءً على كون الأمر للوجوب وكون الخطابات الشفاهيّة عامّة لسائر المكلّفين من حيث هي، أو بحسب أدلّة الإشتراك في التكليف،

لأنَّ المراد بالإنصات في الآية الشريفة غير معلوم.

فقد حكى النيسابوري في تفسيره: عن الواحدي، أنّه قال: الإنصات هو ترك الجهر عند العرب، وإن كان يقرأ في نفسه إذا لم يسمع أحد(١)

وعلى هذا يكون الدليل مجملاً لتردد المراد بين السكوت وترك الجهر، ولا شاهد لكون السكوت هو المعنى الحقيقي، كي يكون الاصل حمل اللفظ عليه،

فالمرجع حينئذ أصل البراءة عن الوجوب، ودعوى تبادر السكوت من الإنصات لو قيل دعوى بلا دليل، ومن هنا يمكن منع وجوب السكوت على المأموم المقتدي بالإمام المرضى في الصلاة الجهرية حال القراءة أيضاً،

<sup>(</sup>١)تفسير النيسابوري: ٢/ ٢٠٠.

ويؤيده الإجماع المحكي عن التنقيح، بل يدل على عدم الوجوب عدة روايات:

• ١٧١٠ منها: صحيحة أبي المغرا، قال: كنت عند أبي عبدالله على فسأله حفص الكلبي، فقال: أكون خلف الإمام وهو يجهر بالقراءة فأدعوا وأتعود؟

قال: نعم فادع (۱) والحمل على ما قبل شروع الإمام في القراءة أو على ما إذا لم يسمع المأموم قراءته غير سديد، لعدم معارض صالح يوجب حمل الصحيحة على خلاف الظاهر.

١٧١١ ومنها: صحيحة زرارة، عن أحدهما، قال:

إذا كنت خلف إمام تأتم به فأنصت، وسبّح في نفسك. (٢)

وهذا يدل على أن المراد بالإنصات في الآية والصحيحة المذكورة في كلام المجلسي رحمه الله تعالى ترك الجهر وإلا لم يامر بالتسبيح في نفسه،

وحمله على الذكر القلبيّ فقط، مضافاً إلى بعده لا داعي إليه ولا شاهد له.

1۷۱۲\_ومنها: رواية أبي خديجة سالم بن مكرّم، عن أبي عبدالله على قال: إذا كنت إمام قوم فعليك أن تقرأ في الركعتين الاوّلـتين، وعلى الّذين خلفك أن يقولوا : سبحان الله والحمد لله ولا إله إلاّ الله والله أكبر، وهم قيام، الخبر. (٣)

والأخبار الناهية عن القراءة خلف الإمام لا دلالة فيها على منع الكلام مطلقاً حتّى الذكر والتسبيح والدعاء،

ومن ذلك كلّه يظهر عدم وجوب السكوت على المؤتميّن حال خطبة الإمام يوم الجمعة، لأنّ عمدة أدلّة الموجبين تنزيل الخطبتين منزلة الركعتين من الصلاة في بعض الروايات، وإذا لم يثبت الوجوب في الصلاة لم يثبت فيهما، مضافاً

<sup>(</sup>١)الفقيه: ٧/١، ٢٥ ح ١٢٠٩، عنه الوسائل: ٥/٥٧ ح٢.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٣٧٧/٣ ح٣، عنه الوسائل: ٥/٤٢٣ ح٦، والتهذيب: ٣٢/٣ ح٢٨.

<sup>(</sup>٣) التهذيب: ٣/ ٢٧٥ ح ١٢٠، عنه البحار: ٥١/٨٨، والوسائل: ٧٩٣/٤ ح١٢.

إلى ما يرد عليهم من المناقشات الّتي ليس هنا محلّ ذكرها

فتحصّل من جميع ماذكرناه عدم وجوب السكوت عند سماع قراءة القرآن في حال من الاحوال إلا إذا كان ترك السكوت توهيناً له، ولو صدر ذلك من احد بقصد التوهين «العياذ بالله» فهو يوجب الكفر نعوذ بالله.

والغرض في المقام بيان حكم الكلام من حيث هو لو خلّي وطبعه، مع قطع النظر عن الجهات الخارجيّة الطارئة، وقد علم ممّا ذكرنا إمكان المناقشة في دلالة الأخبار الموجبة من جهة التأمّل في معنى الإنصات لو لا القرينة على إرادة السكوت منه، كما أنّ القرينة في الكلام دلّت على إرادة السكوت منه في صحيحة معاوية بن وهب، السابقة الحاكية لفعل أمير المؤمنين على المؤمنين المؤمنية الم

الرابع: أنّ قوله: «يمكن دفع الحرج بأنّه إنّما يلزم بترك الجماعة» إلخ، مدفوع بأنّ قراءة القرآن ليست منحصرة في الصلاة، ولا فرق بين المساجد والبيوت في تكليف المكلّف، عند سماع قراءة القرآن، وإقامة الجماعة في الصلوات اليومية سنة عند الشيعة لا فريضة، وإلزام القارئين للقرآن في النوافل وغيرها بالإخفات في القراءة مع أنّه حرجي لم يقل به أحد، وإيجاب السكوت عند السماع في كلّ حال يوجب الحرج بلا شبهة ولا إشكال،

وقد تبيّن بما بيّناه لك حقيقة الحال في هذا المجال، وأنّ الحقّ استحباب السكوت عند سماع القراءة، وأمّا الإستماع، فهو أيضاً مستحبّ مؤكّد، وتقرير الدليل فيه كسابقه أصلاً ورواية فارجع إليها، وتدبّر فيها بل يمكن أن يقال:

إنّ السكوت إنّما أمر بـه ليحصل الإستماع فهو يلازم السكوت دائماً أو غالباً فالحكم بوجوب الإستماع واستحباب السكوت بعيدجداً.

هذا ويمكن أن يقال: لو فرضنا كون الإنصات في الآية الشريفة بمعنى السكوت كان الأمر به للاستحباب، وكذلك الامر بالإستماع، بقرينة تعليل الإمام في صحيحة زرارة المرويّة في الفقيه الّتي حكاه المجلسي رحمه الله تعالى

في كلامه السابق فإنّه بعد النهي عن القراءة خلف الإمام في الأوليين، والامر بالإنصات والنهي عن القراءة في الاخيرتين أيضاً، علّل ذلك بقوله تعالى: (فاستمعوا له وانصتوا) (أثم قال على الأخريان تبع للأوّلتين. (٢)

ومنه ينقدح اتحاد الحكم من حيث القراءة في الأوليين والأخريين، ولما تبيّن جواز القراءة في الأخريين وإن كان الافضل اختيار التسبيح ظهر جواز القراءة في الأوليين خلف الإمام، لظهور اتحادهما في الحكم من ذلك الكلام،

فيكون النهي عن القراءة في الأوليين للكراهة، فلا جرم يكون الامر بالإنصات للاستحباب، ويؤيده الحديث الذي حكيناه عن كنز العرفان.

ومن هنا يمكن القول بحمل الاخبار الناهية عن القراءة خلف الإمام على الكراهة كما ذهب إليه المحقّق وتبعه جماعة.

ويمكن الخدشة فيه بأنّ حمل النهي على الكراهة بقرينة الإستدلال بالآية وإن كان ممكناً ، ولكن رفع اليد عن ظواهر سائر الروايات الناهية غير جائز ، إذ لا قرينة فيها ، وانثلام الظهور في رواية لجهة من الجهات لا يوجب انثلام ظهور غيرها فتامّل ، وتفصيل الكلام في الفقه ، وقد أطنبنا الكلام في هذا المقام وإن كان خارجاً عن المرام ، لأنّ الكلام يجرّ الكلام ، كما قد شاع بين الخواص والعوام .

وهاهنا مسالة أخرى مناسبة لاصل المقصد والعنوان، وهي ان الملائكة الكرام الكاتبين الذين يكتبون اعمال المكلفين واقوالهم هل يكتبون جميع ما يتلفظون به حتى الكلام المباح؟ اويكتبون الالفاظ التي يترتب عليها اثراً؟

أعني الالفاظ الواجبة والمحرّمة والمكروهة والمندوبة أصالة أوتسبيباً ولا يكتبون الالفاظ المباحة التي لا يترتّب عليها أثر شرعيّ، المسالة خلافيّة ؛

فذهب جمع إلى الأول وآخر إلى الثاني، واستند كلّ منهما إلى ما يوجب ذكره الطويل، ولا يشفى العليل، ولا يروي الغليل.

<sup>(</sup>۱) الاعراف: ٢٠٤. (٢) الزهد: ٢٧ ح٢، عنه البرهان: ٥/١٣٤ ح٦، والبحار: ٥/٣٢٢ ح٥.

المعتمد عند المصنف الذليل ما ورد عن أهل بيت الوحي والتنزيل وهو ما روي في تفسير البرهان عن كتاب الحسين بن سعيد: بإسناد صحيح عن الصادق عليها أنّه قال:

ما من عبد إلا وله ملكان يكتبان ما يلفظ ثمّ يرفعان ذلك إلى ملكين فوقهما فيثبّتان ما كان من خير وشرّ، ويلغيان ما سوى ذلك، إنتهى. (١)

ولم أعثر إلى الآن على معارض له والله خير دليل وهو حسبي ونعم الوكيل

#### الأمر الخامس والسبعون:

#### صلاته على

وهي مرويّة في كتب متعدّدة بطرق معتبرة:

1712 منها: في آخر الفصل التاسع والعشرين من جمال الأسبوع للسيد ابن طاووس رحمه الله قال: صلاة الحجّة القائم صلوات الله عليه ركعتان، تقرأ في كلّ ركعة الفاتحة إلى ﴿إِيّاكُ نعبد وإِيّاكُ نستعين﴾ ثمّ تقول مائة مرّة إيّاكُ نعبد: «وإيّاكُ نستعين»، ثمّ تتمّ قراءة الفاتحة، وتقرأ بعدها «الإخلاص» مرّة واحدة، وتدعو عقبيها فتقول:

الله مَّ عَظُمَ الْبَلاءُ، وبَرِحَ الْخَفَاءُ، وَانْكَشَفَ الْغِطَاءُ، وَضَاقَتِ الْأَرْضُ وَمُنِعَتِ السَّمَاءُ، وَإِلَيْكَ يُارَبُ الْمُشْتَكَىٰ، وَعَلَيْكَ الْمُعَوَّلُ فِي الشِّدَّةِ والرَّخَاءِ، اللهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالِ مُحَمَّدٍ، الَّذِينَ اَمَرْ تَنَا بِطَاعَتِهِمْ، وَعَجِّلِ اللهُمَّ اللهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالِ مُحَمَّدٍ، الَّذِينَ اَمَرْ تَنَا بِطَاعَتِهِمْ، وَعَجِّلِ اللهُمَّ وَاعْدُ اللهُمَّ مَلَ يَا مُحَمَّدُ يَا عَلِيُّ، يَا عَلِيُّ يَا مُحَمَّدُ، اِكْفِيانِي فَرَجَهُمْ بِقَائِمِهِمْ، وَاَظْهِرْ إعْزَازَهُ، يَا مُحَمَّدُ يَا عَلِيُّ، يَا عَلِيُّ يَا مُحَمَّدُ، الْمُحَمَّدُ الْعَلِيُّ يَا مُحَمَّدُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالْمُوانِي فَانَّكُمَا خَافِظَايَ اللهُ وَاللهِ فَانْكُمَا خَافِظَايَ الْمُحَمَّدُ الْعَلِيْ يَا مُحَمَّدُ اللهِ فَانْكُمَا خَافِظَايَ اللهُ عَلَى الْمُحَمَّدُ الْعَلِيُّ يَا مُحَمَّدُ اللهِ الْعَلِيُ الْمُحَمَّدُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) تفسير البرهان: ٢٢٠/٤ ح٦، عن كتاب الزهد: ٢٧ ب٨ ح٢.

يًا مَوْلَايَ يَا صَاحِبَ الزَّمَانِ (ثلاث مرّات) الْغَوْثَ، الْغَوْثَ، الْغَوْثَ الْغَوْثَ اَدْرِكْني، اَدْرِكْني، اَدْرِكْني، اَلْأَمَانَ، اَلْأَمَانَ، اَلْأَمَانَ. (١)

أقول: قد مرّ نحو هذا الدعاء بتغيير يسير في أواخر الباب السابع مرويّاً عنه سلام الله عليه. (٢)

1٧١٥ ومنها: في مكارم الاخلاق للحسن بن الفضل الطبرسي: عن أبي عبدالله الحسين بن محمّد البزوفري، مرفوعاً،

وفي النجم الثاقب، عن كنوز النجاح للفضل بن الحسن الطبرسي والد مصنف المكارم، عن أحمد بن الدربي، قال: من الناحية المقدّسة:

من كانت له حاجة إلى الله تعالى يغتسل ليلة الجمعة بعد نصف الليل، ويأتي مصلاه ويصلي ركعتين، يقرأ في الركعة الأولى: «الحمد» فإذا بلغ ﴿إيّاك نعبد وإيّاك نستعين كررها مائة مرّة، ويتم في المائة إلى آخرها، ويقرأ سورة التوحيد مرّة واحدة، ثمّ يركع ويسجد ويسبّح فيها سبعة سبعة، ويصلّي الركعة الثانية على هيئته، ويدعو بهذا الدعاء، فإذا فعل ذلك قضى الله حاجته البتّة، كائنة ما كانت، إلا أن تكون في قطعة رحم. والدعاء:

اَللّٰهُمَّ إِنْ اَطَعْتُكَ فَالْمَحْمَدَةُ لَكَ، وَإِنْ عَصَيْتُكَ فَالْحُجَّةُ لَكَ، مِنْكَ الرَّوْحُ، وَمِنْكَ الْفُرَجُ، سُبْحٰانَ مَنْ قَدَرَ وَغَفَرَ، اَللّٰهُمَّ إِنْ كُنْتُ وَمِنْكَ الْفَرَجُ، سُبْحٰانَ مَنْ قَدَرَ وَغَفَرَ، اَللّٰهُمَّ إِنْ كُنْتُ قَدْ عَصَيْتُكَ فَإِنّي قَدْ اَطَعْتُكَ فِي اَحَبُ الْأَشْيَاءِ الدَّكَ، وَهُوَ الْإيمانُ بِكَ، لَمْ قَدْ عَصَيْتُكَ فَإِنّي قَدْ اَطَعْتُكَ فِي اَحَبُ الْأَشْيَاءِ الدَّكَ، وَهُو الْإيمانُ بِكَ، لَمْ اتَّحِذْ لَكَ وَلَداً، وَلَمْ اَذْعُ لَكَ شَرِيكاً، مَنَا مِنْكَ بِهِ عَلَيًّ، لا مَنَا مِنْي بِهِ عَلَيْكَ، اللهَ مَنا مِنْي بِهِ عَلَيْكَ،

وَقَدْ عَصَيْتُكَ يَا اللهي عَلَىٰ غَيْرِ وَجْهِ الْمُكَابَرَةِ، ولَا الْخُرُوجِ عَنْ عُبُودِيَّ تِكَ، وَلَا الْجُحُودِ لِرُبُوبِيَّتِكَ، وَلٰكِنْ اَطَعْتُ هَوْايَ، وَازلَّنِي الشَّيْطانُ،

<sup>(</sup>١) جِمال الأسبوع: ١٨١، عنه الصحيفة الرضويّة الجامعة: ٢٩١ د : ١٥.

<sup>(</sup>٢) تقدّم ص ٣٢٠ ح١١٤٥.

فَلَكَ الْحُجَّةُ عَلَىَّ وَالْبَيْانُ

فَاِنْ تُعَذِّبْنِي فَبِذُنُوبِي غَيْرَ ظَالِمٍ، وَإِنْ تَغْفِرْ لَى وَتَرْحَمْنِي فَاِنَّكَ جَوْادٌكَرِيمٌ، يَا كَرِيمٌ يَا كَرِيمٌ -حتّىٰ ينقطع النفس، ثمّ يقول:

يا أمِناً مِنْ كُلِّ شَيْءٍ ، وَكُلُّ شَيْءٍ مِنْكَ خَائِفٌ حَذِرٌ ، اَسْالُكَ بِاَمْنِكَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ ، وَخَوْفِ كُلِّ شَيْءٍ مِنْكَ ، اَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ ، وَاَنْ تُعْطِينِهِ شَيْءٍ ، وَخَوْفِ كُلِّ شَيْءٍ مِنْكَ ، اَنْ تُصلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ ، وَاَنْ تُعْطِينِهِ اَمَاناً لِنَفْسَى وَاَهْلَى وَوُلْدى ، وَسَائِرِ مَا اَنْعَمْتَ بِهِ عَلَيَّ ، حَتَىٰ لا اَخَافَ اَحَداً ، وَلا اَخْذَرَ مِنْ شَيْءٍ اَبَداً ، إِنَّكَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَديرٌ ، وحَسْبُنَا الله ، وَنِعْمَ الْوَكِيلُ وَلا أَخْذَرَ مِنْ شَيْءٍ اَبَداً ، إِنَّكَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَديرٌ ، وحَسْبُنَا الله ، وَنِعْمَ الْوَكِيلُ لَا كَافِيَ مُوسَىٰ فِرْعَوْنَ ، اَسْالُكَ اَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ لَا كَافِيَ عَلَىٰ الله عَلَىٰ مُوسَىٰ فِرْعَوْنَ ، اَسْالُكَ اَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَالِ مُحَمَّدٍ وَالِ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ ، وَانْ تَكُفِينَى «فَلانِ بْنِ فُلانِ بْنِ فُلانِ » وَيَسْتَكُفْى شَرَّ مَنْ يَخَافُ شَرَّهُ ،

فإنّه يكفي بإذن الله تعالى.

(٢) في نسخة: أو ليلته.

ثمّ يسجد ويسال الله حاجته ويتضرّع إلى الله تعالى. (١)

١٧١٦ قال في المكارم: فإنه روي أنه ما من مؤمن ولا مؤمنة صلّى هذه
 الصلاة ودعا بهذا الدعاء خالصاً إلا فتحت له أبواب السماء للإجابة،

ويجاب في وقته (٢) كائناً ما كان وذلك من فضل الله علينا وعلى الناس، إنتهى. ﴿ وذكر في النجم الثاقب مثله عن كنوز النجاح. (٢)

يقول المصنّف الضعيف محمّد تقي الموسوي الإصفهاني عني الله تعالى عنه:

قد وقع لي مكرراً مهمّات، فصلّيت هذه الصلاة بهذه الكيفيّة، فكفاها الله تعالى بمنّه وكرمه وببركة مولانا صلوات الله عليه.

<sup>(</sup>١) مكارم الاخلاق: ٢/ ١٣٥ ح١، كنوز النجاح: مخطوط، عنه المستدرك: ٦/ ٧٥ ح١، مهج الدعوات ( ٢٩٤، عنه البحار: ٣٢٣ ح ٣٠٠، وفي الصحيفة الرضوية الجامعة: ٣٦٣ د: ١٠.

<sup>(</sup>٣) النجم الثاقب: ص٢٥٠ و٢٥١.

١٧١٧ ومنها: في النجم الثاقب حكى هذه الصلاة عن كتاب السيّد فضل الله الراوندي بعنوان صلاة مولانا المهديّ عجّل الله تعالى فرجه الشريف

وذكر بعد الفراغ الصلاة على محمد وآل محمد مائة مرة، ولم يذكر بعدها دعاء آخر ولم يذكر لها وقتاً مخصوصاً. (١)

1۷۱۸ ومنها: في كتاب جنة المأوى عن كتاب تاريخ قم، للشيخ الفاضل الحسن بن محمد القميّ، عن كتاب مونس الحزين في معرفة الحق واليقين، للشيخ أبي جعفر محمد بن بابويه (ره) في باب بناء مسجد جمكران، وذكر له حكاية طويلة، وقال هناك: إنّ الإمام المهديّ عجّل الله تعالى فرجه أمر بهذه الصلاة بكيفية خاصة، وهي أن يصلّي ركعتين، ويقرأ في كلّ ركعة فاتحة الكتاب، فإذا وصل إلى ﴿إيّاك نعبد وإيّاك نستعين ﴾ كرّره مائة مرّة، ثم يقرأها إلى آخرها، وهكذا يصنع في الركعة الثانية، ويسبّح في الركوع والسجود سبع مرّات، فإذا أتم الصلاه يهلّل، ويسبّح تسبيح فاطمة الزهراء عليه

فإذا فرغ من التسبيح يسجد ويصلّي على النبيّ وآله مائة مرّة. ثمّ قال: ما هذه حكاية لفظه: «فمن صلاّها فكأنّما صلّى في البيت العتيق»، إنتهى. قال العالم المحدّث النوري في الحاشية، عند قوله: «فإذا أتمّ الصلاة يهلّل» الظاهر أن يقول: لا إله إلاّ الله وحده وحده «إنتهى».

أقول: الإحتياط في العبادة، والإهتمام في قضاء الحاجة، يقتضيان الجمع بين الكيفيّات المذكورة، بأن يغتسل بعد النصف من ليلة الجمعة، ويصلّي تلك الصلاة، ويكرّر التسبيحة الكبرى في الركوع والسجود سبع مرّات، ويهلّل بعد الفراغ بما هلّل به رسول الله على وقال: إنّه دعائي ودعاء الانبياء قبلي:

«لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، يحيي ويميت، وهو حي لايموت بيده الخير، وهو على كلّ شيء قدير. (٢)

<sup>(</sup>۱)النجم الثاقب: ص٢٥٠ و ٢٥١.(۲) الاسم الاعظم: ١٩٦، البحار: ٢٦/٨٦ ح٢.

ثمّ يهلّل بما هلّل به رسول اللّه ﷺ يوم فتح مكّة، فقال: لا إله إلاّ اللّه وحده وحده، أنجز وعده، ونصر عبده، وهزم «غلب \_ خ ل» الأحزاب وحده، فله الملك، وله الحمد، يحيي ويميت، وهو على كلّ شيء قدير. (١)

ثمّ يسبّح تسبيحة الزهراء الواردة عقيب كلّ فريضة.

ثمّ يسبّح تسبيحها الوارد المعروف بعد صلاتها، وهو

شَبْحُانَ ذِى الْعِزِّ الشَّامِحِ الْمُنهِفِ، سُبْحُانَ ذِى الْجَلاْلِ الْبَاذِخِ الْعَظهِمِ، سُبْحُانَ ذِى الْجَلاْلِ الْبَاذِخِ الْعَظهِمِ، سُبْحُانَ مَنْ لَبِسَ الْبَهْجَةَ وَالْجَمْالَ، سُبْحُانَ مَنْ تَرَدّى الْمُلْكِ الْفَاخِرِ الْقَديم، سُبْحُانَ مَنْ يَرىٰ آثَرَ النَّمْلِ فِى الصَّفَا، سُبْحُانَ مَنْ يَرىٰ آثَرَ النَّمْلِ فِى الطَّيْرِ فِى الْهَوْاءِ، سُبْحُانَ مَنْ هُوَ هٰكَذَا، وَلَاهٰكَذَا غَيْرُهُ

ثم يصلّي على النبيّ وآله مائة مرّة، ثمّ يدعو بالدعاء المروي عن المكارم، ثمّ يدعو بالدعاء الذي ذكره ابن طاووس، فإذا عمل بما ذكرناه فقد أتى بجميع الإحتمالات وكان أسرع في إجابة الدعوات وقضاء الحاجات إن شاء الله.

وينبغي أن يطيل فيها القنوت، ويقرأ فيه كلمات الفرج كما أمر بذلك مولانا أمير المؤمنين بعض الصالحين، إذ رآه في المنام، وهي: لأ إله إلا الله الدخليم الْكريم، لا إله إلا الله الْعَليّ الْعَظيم، سُبْحانَ اللهِ رَبِّ السَّمَاوُاتِ السَّبْعِ، وَرَبِّ الْاَرْضِينَ السَّمْاءُ اللهِ وَبِّ الْعَرْشِ الْعَظيم. (4) الْاَرْضِينَ السَّبْعَ، وَمَا بَيْنَهُنَّ وَرَبِّ الْعَرْشِ الْعَظيم. (4)

تنبيه وتتميم نفعه عميم: قد ذكر السيد ابن طاووس (ره) في صلوات الحوائج ليلة الجمعة مسلاة تشبه تلك الصلاة، فقال: صلاة الحاجة في ليلة الجمعة، وليلة عيد الأضحى ركعتين، تقرأ فاتحة الكتاب إلى ﴿إِيّاكُ نعبد وإِيّاكُ نستعين﴾ وتكرّر ذلك مائة مرّة وتتمّ الحمد ثمّ تقرأ:

«قل هو الله أحد» مائتي مرّة في كلّ ركعة،

البحار: ٢٢/٨٦ ح ٢١، المستدرك: ٥/١٥ ح٣.

<sup>(</sup>٢) الصحيفة الفاطميّة الجامعة: ١٧ د : ١٠ (٣) الصحيفة العلويّة الجامعة: ٢٤٧ د: ١٥٦.

ثمّ تسلّم وتقول: «لا حول ولا قوّة إلاّ بالله العلي العظيم» سبعين مرّة وتسجد وتقول مائتي مرّة: «يا ربّ يا ربّ» وتسأل كلّ حاجة، إنتهى. (١)

#### الأمر السادس والسبعون:

البكاء في مصيبة مولانا الشهيد المظلوم أبي عبدالله الحسين على الله العسين المنطوع المناه مما يحصل به أداء حق الإمام، ولا ريب أن أداء حقه من أعظم ما يتقرّب به إليه وأهمة.

المحمّد بن محمّد بن قولويه القمّي (ره) في كتاب كامل الزيارات: بإسناده عن الصادق على عديث قولويه القمّي (به) في كتاب كامل الزيارات: بإسناده عن الصادق على الله ولاعبرة من طويل في فضل البكاء على الحسين على قال: وما من عين أحبّ إلى الله ولاعبرة من عين بكت ودمعت عليه، وما من باك يبكيه إلا وقد وصل فاطمة وأسعدها عليه، ووصل رسول الله على ، وأدى حقنا.

وما من عبد يحشر إلا وعيناه باكية إلا الباكين على جدي الحسين، فإنّه يحشر وعينه قريرة، والبشارة تلقاه، والسرور بيّن على وجهه، والخلق في الفزع وهم آمنون، والخلق يعرضون وهم حدّاث الحسين على تحت العرش وفي ظلّ العرش، لا يخافون سوء يوم الحساب يقال لهم:

ادخلوا الجنة، فيأبون، ويختارون مجلسه وحديثه، وإنّ الحور لترسل إليهم: إنا قد اشتقناكم مع الولدان المخلّدين، فما يرفعون رؤوسهم إليهم لما يرون في مجلسهم من السرور والكرامة. الحديث. (٢)

### والدليل على ما ذكرناه أنّ قوله ﷺ:

"وأدّى حقّنا" يفيد أنّ البكاء على الحسين على أداء حقّ صاحب الأمر وسائر الائمّة سلام الله عليهم اجمعين ، ولعلّ السرّ في ذلك أنّ تسلية المؤمنين أخلاف من

<sup>(</sup>١) جمال الأسبوع: ٨٩، عنه البحار: ١٢٢/٨٨ و٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) كامل الزيارات: ١٦٨ ضمن ح٨، عنه البحار: ٢٠٧/٤٥، والمستدرك: ٣١٣/١٠.

مضى منهم تكريم وتعظيم لهم، وتودد إليهم، ومساعدة معهم بالشركة في مصيبتهم، وهذه الجملة من حقوق المؤمنين بعضهم على بعض، فإنّ للمؤمن إذا مضى لسبيله آداباً، أمر الشرع بمراعاتها، وهي صنفان: صنف يؤدّى به حقّ الميّت وهو تشييعه، وزيارة قبره، والإستغفار له، والتصدّق عنه، والصلاة عليه وذكره بالخير، وأمثالها، وصنف يؤدّى به حقّ الاحياء الباقين بعده، وهو زيارتهم، وتعزيتهم، والدعاء لهم، وموافقتهم في الحزن والمصيبة، وبعث الطعام إليهم، وأمثالها ممّا هو صلة لهم وإحسان إليهم،

ولا ريب في أنّ حقّ الإمام في ذلك أعظم من سائر الانام.

فإذا بكى المؤمن في مصيبة مولانا المظلوم ابي عبدالله الحسين الدى حق الإمام الباقي بعده في تلك الواقعة الفاجعة، لائه موافقة له، ومساعدة معه، وتقرّب إليه، وتسلية لقلبه، لا أنّه ادّى حق الإمام من جميع الجهات في كلّ مقام فإنّ للإمام وكذا لسائر المؤمنين حقوقاً بحسب تفاوت مراتبهم وشؤونهم، يجب مراعاتها، والوفاء بها في كلّ مقام من المقامات، وفي كلّ حال من الحالات، وفي كلّ شيء من الاشياء، وقد نبّهوا عليها فيما روى عنهم، لو أردنا صرف العنان إليها صار كتاباً كبيراً،

وبهذا البيان ظهر معنى قوله ﷺ: وأدّى حقّنا، وبه يظهر معنى نظائره في سائر الموارد والعبارات فكن على بصيرة وتذكّر إن شاء الله تعالى.

## الامرالسابع والسبعون: زيارة قبر مولانا الحسين ﷺ

لانها صلة صاحب الزمان وبر به، وبسائر الائمة ويدخل السرور بها في قلب الإمام، ويدعو الإمام كسائر آبائه الكرام كل صباح ومساء لزوار قبر الحسين بي ١٧٢٠ وروى ابن قولويه (ره) في كامل الزيارات بإسناده عن ابان، عن الصادق بي، قال: من أتى قبر أبي فقد وصل رسول الله على ووصلنا،

وحرمت غيبته وحرم لحمه على النار، الخبر . (١)

١٧٢١ وفيه: بإسناده، عن عبدالله بن سنان، قال:

قلت لابي عبدالله على: جعلت فداك، إنّ اباك كان يقول في الحجّ : يحسب له بكلّ درهم أنفقه ألف درهم، فما لمن ينفق في المسير إلى أبيك الحسين على الله عنه الله الله عنه الله الله الله والله حتى عدّ عشرة، ويرفع له من الدرجات مثلها، ورضا الله تعالى خير له، ودعاء محمّد ﷺ ودعاء أمير المؤمنين والأئمة على خير له. (٢)

١٧٢٢ وفيه: بإسناده عن الصادق على ، قال: من أحبّ الأعمال إلى الله تعالى زيارة قبر الحسين على وافضل الاعمال عند الله إدخال السرور على المؤمن، وأقرب ما يكون العبد إلى الله وهو ساجد باك. (٢)

١٧٢٣ وبإسناده عن معاوية بن وهب أنّه سمع الصادق ﷺ يدعو ويناجي اللهِ ربّه، ويقول:

اغْفِرْ لِي وَلِإِخْوانِي وَلِزُوَّارِ قَبْرِ أَبِي الْحُسَيْنِ اللهِ الَّذِينَ أَنْفَقُوا أَمْ وَالَّهُمْ، وَٱشْخَصُوا ٱبْدَانَهُمْ رَغْبَةً في بِرِّنَا، وَرَجَاءً لِـمَا عِـنْدَكَ فـي صِـلَتِنَا، وَسُـرُوراً أَذْخَلُوهُ عَلَىٰ نَبِيُّكَ صَلَوْاتُكَ عَلَيْهِ وَاللهِ، وَإِجْابَةً مِنْهُمْ لِأَمْرِنَا، وَغَيْظاً أَذْخَلُوهُ عَلَىٰ عَدُوِّنَا، أَرَادُوا بِذَٰلِكَ رِضَاكَ، فَكَافِهِمْ عَنَّا بِالرِّضْوَانِ، وَاكْلُأُهُمْ بِاللَّيْل وَالنَّهَارِ، وَاخْلُفْ عَلَىٰ أَهَالِيهِمْ وَأَوْلَادِهِمُ الَّذِينَ خَلَّقُوا بِأَحْسَنِ الْخَلَفِ، وَأَصْحِبْهُمْ، وَاكْفِهِمْ شَرَّ كُلِّ جَبَّارِ عَنبِدٍ، وَكُلِّ ضَعيفٍ مِنْ خَلْقِكَ أَوْ شَديدٍ، وَشَرَّ شَياطِينَ الْإِنْسِ وَالْجِنِّ، وَأَعْطِهِمْ أَفْضَلَ مَا أَمَّلُوا مِنْكَ في غُرْبَتِهِمْ عَنْ أَوْطُانِهِمْ، وَمَا أَثَرُونًا بِهِ عَلَىٰ أَبْنَائِهِمْ وَأَهْاليهِمْ وَقَرْابَاتِهِمْ

<sup>(</sup>١)كامل الزيارات: ٢٤٥ ح١، عنه المستدرك: ٢٥٦/١٠.

<sup>(</sup>۲، ۳) كامل الزيارات: ۲٤٧ ح٥، ۲۷۷ ح٤، عنه البحار: ١٠١/٥٠، ٤٩.

اَللَّهُمَّ إِنَّ اَعْدَاءَنَا عَابُوا عَلَيْهِمْ خُرُوجَهُمْ، فَلَمْ يَنْهَهُمْ ذَٰلِكَ عَنِ الشَّخُوصِ

النَّيْنَا، وَخِلاٰفاً مِنْهُمْ عَلَىٰ مَنْ خَالَفَنَا، فَارْحَمْ تِلْكَ الْـوُجُوهَ الَّـتِي قَدْ خَيَّرَتْهَا
الشَّمْسُ، وَارْحَمْ تِلْكَ الْخُدُودَ الَّتِي تَقَلَّبَتْ عَلَىٰ حُفْرَةِ اَبِي عَبْدِاللهِ اللهِ وَارْحَمْ
تِلْكَ الْاَعْيُنَ الَّتِي جَرَتْ دُمُوعُهَا رَحْمَةً لَنَا، وَارْحَمْ تِلْكَ الْقُلُوبَ الَّتِي جَزَعْتُ وَاحْتَرَقَتْ لَنَا، وَارْحَمْ تِلْكَ الْقُلُوبَ الَّتِي جَزَعَتْ وَاحْتَرَقَتْ لَنَا، وَارْحَمْ الصَّرْخَةَ الَّتِي كَانَتْ لَنَا،

اَللّٰهُمَّ إِنِّي اَسْتَوْدِعُكَ تِلْكَ الْأَنْفُسَ وَتِلْكَ الْآبْـلْانَ حَتَّىٰ نُـوْافهِمِمْ عَـلىٰ الْحَوْضِ يَوْمَ الْعْطَشِ الْآكِبْرِ، فما زال ساجدٌ يدعو بهذا الدعاء.

\_الحديث\_ وهو طويل، أخذنا منه موضع الحاجة\_. (١)

وهو دليل على حصول السرور لصاحب الامر، وسائر الائمّة على العمل الشريف ، وأنّه صلة لهم، وإجابة لامرهم، ومعاداة لاعدائهم.

١٧٧٤ـ وفيه بإسناده إلى معاوية بن وهب (أيضاً) عن الصادق ﷺ، قال:

١٧٢٥ وبإسناده عن الحلبي، عن أبي عبدالله على عديث طويل:

قلت: جعلت فداك، ما تقول فيمن ترك زيارته وهو يقدر على ذلك؟

قَالَ ﷺ: أقول: إنّه قد عقّ رسول الله ﷺ، وعقّنا، واستخفّ بأمر هو له، ومن زاره كان الله له من وراء حوائجه، وكفى ما أهمّه من أمر دنياه، وإنّه ليجلب الرزق على العبد، ويخلف عليه ما أنفق، ويغفر له ذنوب خمسين سنة، ويرجع

<sup>(</sup>١)كامل الزيارات: ٢٢٨ ح٢، عنه المستدرك: ٢٣٢/١٠، والبحار: ٥١/١٠١.

<sup>(</sup>۲) كامل الزيارات: ۲۳۰ ح٤، عنه المستدرك: ۲۳۳/۱۰، والبحار: ٥٣/١٠١، ورواه الكليني في الكافي: ٩٣/١٠، والصدوق في ثواب الاعمال: ١٢٠.

إلى أهله وما عليه وزر ولاخطيئة إلاّ وقد محيت من صحيفته،

فإن هلك في سفره نزلت الملائكة فغسلته، وفتح له باب إلى الجنة (۱) يدخل عليه روحها حتى ينشر، وإن سلم فتح له الباب الذي ينزل منه الرزق، ويجعل له بكلّ درهم أنفقه عشرة ألف درهم، وذخر ذلك له، فإذا حشر قيل له:

لك بكلّ درهم عشرة الآف درهم، وإنّ الله نظر لك وذخرها لك عنده. (٢)

1۷۲٦ وفي حديث عبدالله بن حمّاد البصري، عن الصادق على \_ يذكر فيه فضل زائر قبر الحسين على إلى أن قال \_:

وامّا ما له عندنا فالترحّم عليه كلّ صباح ومساء ، الخبر . (٢٠)

الحسين ما يدخل على رسول الله على وما يصل إليه من الفرح، وإلى أمير الحسين ما يدخل على رسول الله على وما يصل إليه من الفرح، وإلى أمير المؤمنين، وإلى فاطمة، و[إلى] الائمة على والشهداء منّا أهل البيت، وماينقلب به من دعائهم له، وما له في ذلك من الثواب في العاجل والآجل، والمذخور له عند الله، لاحبّ أن يكون ما ثمّ داره ما بقى (3)، الخبر. (6)

### الأمرالثامن والسبعون: إكثار اللعن على بني أميّة

سراً وعلانية في المجالس وعلى المنابر، ما لم يكن خوف وتقيّة، ويدل على كون ذلك ممّا يتقرّب به إلى مولانا على مضافاً إلى أنّه من أفضل الأعمال واحبّها واهمّها:

<sup>(</sup>١)فتحت له أبواب الجنّة، خ.

<sup>(</sup>٢) كامل الزيارات: ٢٤٦ ح٣، عنه البحار: ٢/١٠١ ح٥.

<sup>(</sup>٣) كامل الزيارات: ٥٣٨ ضمن -١، عنه البحار: ٧٣/١٠١ -٢١، والمستدرك: ٢٥١/١٠.

<sup>(</sup>٤) أي يكون داره عنده ﷺ لا يفارقه . وفي بعض النسخ بالتاء المثنّاة أي ما تمّ وما استقرّ في داره .

<sup>(</sup>٥) كامل الزيارات: ٤٩٥ -١٧، عنه البحار: ١٤/١٠١ -١٤.

1۷۲۸ ما رواه الشيخ الصدوق (ره) في الخصال: عن أمير المؤمنين على المؤمنين المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين المؤ

فإنّي سمعت رسول الله ﷺ يقول: يا عليّ، سيلعنك بنو أميّة، ويردّ عليهم ملك بكلّ لعنة الف لعنة، فإذا قام القائم ﷺ لعنهم أربعين سنة، الخبر. (١)

أقول: لا يخفى عليك أنّ المراد باللعن أربعين سنة أمره على شيعته وأتباعه بلعن بني أميّة في جميع البلاد والقرى والأمصار على المنابر، وفي المجامع، وشيوع ذلك بين الناس في تلك المدّة، كمافعل ذلك بنو أميّة لعنهم الله تعالى في زمن استيلائهم معاندة لأمير المؤمنين على الله على المين المؤمنين المؤمني

ففعل القائم جزاء بما كسبوا في هذه الدنيا ولو كان المراد لعنه بني أميّة بنفسه فقط لما كان محدوداً بالمدّة المعيّنة، وما اختص بزمان ظهوره بي لانّه يلعنهم في جميع عمره.

والحاصل: أنّ هذا الحديث الشريف يدلّ على فضل كثير في الإهتمام بلعن بنى أُميّة وإكثاره وأنّه ممّا يتقرّب به إلى صاحب الأمرعج الله تعالى فرجه وظهوره

فينبغي للمؤمن الإهتمام والمواظبة عليه في سائر أوقاته وحالاته، خصوصاً في صباحه ومسائه، وأعقاب صلواته، ويشهد لما ذكرناه:

١٧٢٩\_ ما رواه الشيخ: بإسناده عن أبي جعفر الباقر ﷺ، قال:

إذا انحرفت عن صلاة مكتوبة، فلا تنحرف إلاّ بإنصراف لعن بني أميّة. (٢)

<sup>(</sup>١)الخصال: ٢/٥٧٩ س٣.

<sup>(</sup>٢) التهذيب: ٢/ ١٠٩ ح ١٧٩ ، عنه الوسائل: ١٠٢٨/٤ ح٢.

فقال له الصادق عن حدّثني أبي، عن أبيه، عن جدّه، عن رسول الله على الله على عن ضعف عن نصرتنا أهل البيت، ولعن في خلواته (۱) أعداءنا، بلّغ الله صوته جميع الأملاك من الثرى إلى العرش، فكلّما لعن هذا الرجل أعداءنا لعنا ساعدوه، فلعنوا من يلعنه، ثمّ ثنّوه، فقالوا: «اللّهم صلّ على عبدك هذا، الّذي قد بذل ما في وسعه، ولو قدر على أكثر منه لفعل».

فإذا النداء من قبل الله تعالى: قد أجبت دعاءكم وسمعت نداءكم، وصلّيت على روحه في الأرواح، وجعلته عندي من المصطفين الأخيار، إنتهي. (٢)

هذا كلّه مضافاً إلى أنّ موالاة الائمة لايتمّ إلاّ بالبراءة من أعدائهم، واللعن عليهم، ولا ريب أنّ بني أميّة من أعدائهم، وقد فعلوا بالائمّة وأوليائهم ما فعلوا من الظلم والقتل، وأنواع الإيذاء، فلعنة الله عليهم ما دامت الارض والسماء.

تنبيه: مقتضى ماعرفت ممّا ذكرنا، وما لم نذكر، كقوله على: "ولعن الله بني أميّة قاطبة " عموم اللعن على جميع بني أميّة، مع أنّ علماءنا ذكروا في أولياء أمير المؤمنين والائمّة وخواصّهم جماعة ينتهي نسبهم إليهم، ولا ريب في حرمة اللعن على المؤمنين الموالين للائمّة الطاهرين،

وقد قال الله عز وجل : ﴿ولا تزر وازرة وزر أخرى﴾ (٢) وقال تبارك وتعالى : ﴿كلّ امرئ بما كسب رهين﴾ (١)

وقد قيل في توجيه ذلك والجمع بين الدليلين وجوه غير نقية عن المناقشة والاظهر عندي في هذا المقام أن يقال: إنّ المراد من بني أميّة من يسلك مسلكهم ويحذو حذوهم في معاداة أمير المؤمنين والائمة الطاهرين وأوليائهم، سواء كان من هذا الحيّ، أم سائر الاحياء.

<sup>(</sup>١) في المستدرك: في صلاته.

<sup>(</sup>٢) تفسير الإمام العسكري به: ٤٧، عنه المستدرك: ١٠/٤ ح٣.

<sup>(</sup>٣) الانعام: ١٦٤، فاطر: ١٨. ﴿ ٤) الطور: ٢١.

فإنّ من سلك مسلكهم يعدّ منهم، وطينته من طينتهم، وإن لم يكن في النسب الظاهري معدوداً منهم، ومن كان موالياً لأمير المؤمنين والائمة الطاهرين فهو منهم، من أيّ حيّ كان،

والدليل على ماذكرناه قوله عزّ وجلّ: ﴿وقال نوح ربّ إنّ ابني من اهلي والدليل الحق وانت أحكم الحاكمين قال يا نوح إنّه ليس من أهلك الماكات الحكم الحاكمين قال يا نوح إنّه ليس من أهلك الماكات الحكم الحاكمين قال يا نوح إنّه ليس من أهلك الماكات الماكات

• ١٧٣٠ والنبوى على: سلمان منّا أهل البيت . (١)

١٧٣١ وقولهم على: شيعتنا منّا، وإلينا. (٦)

١٧٣٢ وفي البرهان وغيره: عن عمر بن يزيد الثقفي، قال:

قال أبو عبدالله على: يابن يزيد، أنت والله منّا أهل البيت،

قلت: جعلت فداك، من آل محمّد؟ قال على إلى والله،

قلت: من أنفسهم جعلت فداك؟ قال: إي والله من أنفسهم، يا عمر ،

أما تقرأ كتاب الله عز وجل : ﴿إِنَّ أُولَى النَّاسِ بِإبراهِيم للَّذين اتَّبعوه وهذا النبيّ والَّذين آمنوا والله وليّ المؤمنين ﴾ (٤) أما تقرأ قول الله عز اسمه:

﴿ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مَنِّي وَمَن عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٍ ﴾ (٥)

وفي هذا المعنى روايات كثيرة وما ذكرناه كاف لأهل البصيرة. (٢)

### الأمرالتاسع والسبعون:

### الإهتمام في أداء حقوق الاخوان

وممّا يتقرّب به إليه، ويسرّه، ويزلف لديه من الأمور المنتسبة إليه، الإهتمام في أداء حقوق الإخوان، فإنّه نصرة له، وتمسّك بحبل ولايته، وإدخال السرور عليه، وإحسان إليه، ويدلّ عليه طوائف من الاخبار:

<sup>(</sup>۱) هود: ۵۰. (۲) البحار: ۳۲۲/۲۲ - ۲۸.

<sup>(</sup>٣) البحار: ١٨/٦٨. (٤) آل عمران: ٦٨. (٥) إبراهيم: ٣٦.

<sup>(</sup>٦) أمالي الطوسي: ٤٥ ح٥٣، عنه البرهان: ١/٠١٠ ح٤.

ومنها: ما دلّ على أنّ الإمام بمنزلة الوالد للمؤمنين، وهم بمنزلة أولاده، ولا ريب أنّ الإحسان والتودّد إلى الأولاد أحسان وتودّد إلى والدهم، ولا سيّما إذا كان للولد مزيّة من حيث العلم، والمعرفة، والزهد، والعبادة، والنسب. (١)

سبعون حقّاً لا أخبرك إلا بسبعة، فإنّي عليك مشفق أخشى أن لاتحتمل، فقلت: بلي، إن شاء الله، فقال:

لا تشبع ويجوع، ولا تكتسي ويعرى، وتكون دليله وقميصه الذي يلبسه (۲) ولسانه الذي يتكلّم به، وتحبّ له ما تحبّ لنفسك، وإن كانت لك جارية بعثتها لتمهّد فراشه، وتسعى في حوائجه بالليل والنهار، فإذا فعلت ذلك وصلت ولايتك بولايتنا وولايتنا بولاية الله عزّ وجلّ. (۲)

١٧٣٤ وفيه: بإسناده عن مفضّل بن عمر، عن أبي عبدالله على ، قال:

لا يرى أحدكم إذا أدخل على مؤمن سروراً أنّه عليه أدخله فقط، بل واللّه على رسول الله ﷺ (١٤)

١٧٣٥ وفيه: بإسناده عن أبي الحسن على الله عن أبي

من أتاه أخوه المؤمن في حاجة فإنّما هي رحمة من الله تعالى ساقها إليه، فإن قبل ذلك فقد وصله بولايتنا وهو موصول بولاية الله، وإن ردّه عن حاجته وهو يقدر على قضائها سلّط الله عليه شجاعاً (٥) من نار، ينهشه في قبره إلى يوم

<sup>(</sup>١)البحار: ٢٥٧/٢٣.

<sup>(</sup>٢) أي تكون محرم أسراره ومختصاً به غاية الاختصاص، أو المعنى تكون ساتر عيوبه.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/ ١٧٤ ح١٤، عنه البحار: ٧٤/ ٢٥٥ ح٢٥، والوافي: ٥/ ٥٩/٥ ح٤.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ١٨٩/٢ ح٦، عنه البحار: ٧٤/٥٥ ح٥، والوافي: ٥/٥٥ ح٤.

<sup>(</sup>٥) الشجاع \_ كغراب وكتاب ...: الحيّة.

القيامة، مغفوراً له أومعذّباً، فإن عذره الطالب كان أسوأ حالاً. (١١)

١٧٣٦ وفي البحار: عن الكاظم علي عني حديث قال:

ومن قضى حاجة من أوليائنا، فكأنّما قضاها لجميعنا.(٢)

١٧٣٧ ـ وفي كامل الزيارة عن الرضا بي قال:

من لم يقدر على زيارتنا فليزر صالحي موالينا، يكتب له ثواب زيارتنا. (۲)
۱۷۳۸ و عن الكاظم نحوه بزيادة: ومن يقدر على صلتنا فليصل على صالحي موالينا يكتب له ثواب صلتنا. (۱)

أقول: الاحاديث الواردة في هذا الباب كثيرة جدًّا، والغرض الإشارة.

1۷۳۹ لكن يعجبني هنا ذكر رواية شريفة رواها زيد النرسي (٥) في أصله لاشتمالها على فوائد جمّة وأُمور مهمّة، قال:

قلت لابي عبدالله ﷺ: نخشى أن لانكون مؤمنين، قال ﷺ: ولم ذاك؟ فقلت : وذلك أنّا لانجد فينا من يكون أخوه آثر من درهمه وديناره، ونجد الدينار والدرهم آثر عنده من أخ قد جمع بيننا وبينه موالاة أمير المؤمنين ﷺ.

قال ﷺ: كلا إنّكم مؤمنون، ولكن لاتكمّلون إيمانكم حتّى يخرج قائمنا، فعندها يجمع الله أحلامكم فتكونون مؤمنين كاملين، ولو لم يكن في الأرض

<sup>(</sup>١)الكافي: ١٩٦/٢ ح١٢، عنه البحار: ٧٤٠/٢٠ ح١٠٢، والوسائل: ١١٠/٥٧٨ ح٩.

<sup>(</sup>٢) البحار: ١٢٢/١٠٠ ضمن ح٢٦.

<sup>(</sup>٣، ٤) كامل الزيارات: ٥٢٨ ح٢، ١، عنه البحار: ٢٩٥/١٠٢ ح٢، ١.

<sup>(</sup>٥) زيد النرسي ـ بالنون المفتوحة ـ منسوب إلى نرس بلدة بالعراق، من أصحاب الصادق والكاظم واختلف في أصله فقيل: إنّه موضوع، والاقوى وفاقاً لجمع من الفحول الإعتماد والقبول لقول النجاشي فيما حكي عنه: له كتاب يرويه جماعة. ثمّ قال:

أخبرنا علي بن أحمد بن علي بن نوح، قال: وحدّثنا محمّد بن أحمد الصفواني رحمه الله تعالى قال: حدّثنا علي بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن زيد النرسي بكتابه انتهى ولكتابه طرق غير هذا الطريق تنتهى إلى محمّد بن أبي عمير وغيره من الاجلّة، فتدبّر (لمؤلفه).

عنى بذلك صفرة وجوههم من سهر الليل، هم البررة بالإخوان في حال اليسر والعسر، المؤثرون على انفسهم في حال العسر، كذلك وصفهم الله فقال: ﴿ويؤثرون على انفسهم ولو كان بهم خصاصة ومن يوق شع نفسه فأولئك هم المفلحون﴾ (٥)، فازوا والله وافلحوا؛ إن راوا مؤمناً اكرموه، وإن راوا منافقاً هجروه، وإذا جنهم الليل اتخذوا ارض الله فراشاً، والتراب وساداً، واستقبلوا بجباههم الأرض يتضرّعون إلى ربّهم في فكاك رقابهم من النار.

فإذا أصبحوا اختلطوا بالناس لم يشار إليهم بالاصابع، تنكّبوا الطرق(1) واتّخذوا الماء طيباً وطهوراً، انفسهم متعوبة وأبدانهم مكدورة، والناس منهم في راحة، فهم عند الناس شرار الخلق، وعند الله خيار الخلق، إن حدّثوا لم

<sup>(</sup>١) أنكرتكم، خ وكذا ما بعده.

<sup>(</sup>٢)انكار الارض والسماء: أن يشاهدوا فيها آثاراً غريبة لم يروا فيها قبل ذلك.

<sup>(</sup>٣) أي يعيشون مختفين من الناس للخوف منهم، أو لعدم موافقة طريقتهم لهم.

<sup>(</sup>٤) الفتح: ٢٩. (٥) الحشر: ٩.

<sup>(</sup>٦) اي عدلوا عن الطرق العامرة لثلاّ يعرفهم الناس، أوعن طرقهم ومسالكهم وأطوارهم.

يصدّقوا، وإن خطبوا لم يزوّجوا، وإن شهدوا لم يعرفوا، وإن غابوا لم يفقدوا، قلوبهم خائفة وجلة من الله، السنتهم مسجونة، وصدورهم وعاء لسرّ الله، إن وجدوا له أهلاً نبذوه إليه نبذاً، وإن لم يجدوا له أهلاً القوا على السنتهم أقفالاً غيّبوا مفاتيحها، وجعلوا على أفواههم أوكية، صلب صلاب أصلب من الحبال، لا ينحت منهم شيء، خزّان العلم ومعدن الحلم والحكم وتباع النبيّين والصديّقين والشهداء والصالحين، أكياس يحسبهم المنافق خرساء وعمياء وبلهاء، وما بالقوم من خرس ولاعمى ولا بله؛

إنهم لاكياس فصحاء، حلماء حكماء، اتقياء بررة، صفوة الله، اسكنتهم (١) الخشية لله، وأعيتهم السنتهم خوفاً من الله وكتماناً لسرة.

فواشوقاه إلى مجالستهم ومحادثتهم، ياكرباه لفقدهم، وياكشف كرباه لمجالستهم، أطلبوهم فإن وجدتموهم واقتبستم من نورهم اهتديتم، وفزتم بهم في الدنيا والآخرة، هم أعز في الناس من الكبريت الاحمر، حليتهم طول السكوت بكتمان (١) السر والصلاة والزكاة، والحج والصوم، والمواساة للإخوان في حال اليسر والعسر فذلك حليتهم ومحبتهم، يا طوبي لهم وحسن مآب، هم وارثوا الفردوس خالدين فيها، ومثلهم في أهل الجنان، مثل الفردوس في الجنان وهم المطلوبون في النار المحبورون في الجنان، فذلك قول أهل الناس:

﴿ما لنا لا نرى رجالاً كنّا نعدهم من الاشرار ﴾(٢) فهم أشرار الخلق عندهم، فيرفع الله منازلهم حتّى يرونهم، فيكون ذلك حسرة لهم في النار. فيقولون:

﴿ ياليتنا نرد ﴾ (١) فنكون مثلهم، فلقد كانوا هم الاخيار، وكنّا نحن الاشرار، فذلك حسرة لأهل النار، إنتهى الحديث الشريف بطوله. (٥)

١٧٤٠ وفي البحار، عن امالي الشيخ: بإسناده عن جابر الجعفي، قال:

اسکتهم، ب. (۲) وکتمان، ب. (۳) ض: ٦٢.

<sup>(</sup>٤) الانعام: ۲۷. (٥) زيد الزراد: ٦، عنه البحار: ٦٩/ ٣٥٠ ح٥٤.

دخلنا على أبي جعفر محمّد بن علي على في ونحن جماعة بعد ما قضينا نسكنا، فودّعناه وقلنا له: أوصنا يا بن رسول الله ، فقال على :

ليعن قويّكم ضعيفكم، وليعطف غنيّكم على فقيركم، ولينصح الرجل أخاه كنصحه لنفسه، واكتموا أسرارنا ولا تحملوا الناس على أعناقنا، وانظروا أمرنا وما جاءكم عنّا، فإن وجدتموه في القرآن موافقاً فخذوا به، وإن لم تجدوه موافقاً فردّوه، وإن اشتبه الامر عليكم فقفوا عنده وردّوه إلينا حتّى نشرح لكم من ذلك ما شرح لنا، فإذا كنتم كما أوصيناكم ولم تعدوا إلى غيره فمات منكم ميّت قبل أن يخرج قائمنا كان شهيداً، ومن أدرك قائمنا فقتل معه كان له أجر شهيدين، ومن قتل بين يديه عدواً لنا كان له أجر عشرين شهيداً.

## الامرالمتمم للثمانين:

إعداد السلاح، ومرابطة الخيل انتظاراً لظهوره

لينصره ويتشرّف بحضوره، فهاهنا مطلبان:

الأوّل: ذكر مايدل على فضيلة الأوّل.

والثاني: بيان ما يدلّ على الثاني، وفيه ذكر معنى المرابطة وأقسامها.

ا ١٧٤١ أمّا الأوّل: فيدلّ عليه ما رواه النعماني: بإسناده عن الصادق هي، قال: ليعدّن أحدكم لخروج القائم هي ولو سهماً، فإنّ الله تعالى إذا علم ذلك من نيّته رجوت لأن ينسئ في عمره حتّى يدركه، ويكون من أعوانه وأنصاره. (٢)

أقول: الذي يختلج ببالي في معنى قوله على: «لأن ينسئ في عمره» أنّ الله تعالى يطول عمره بسبب هذا العمل سواء طال عمره حتّى يدرك زمان ظهور القائم أم لا، والإنساء في اللغة التاخير.

وروى الكليني (ره) في روضة الكافي: بإسناده عن أبي عبدالله الجعفي، قال:

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسي: ٢٣١ ح ٤١٠، عنه البحار: ١٢٢/٥٢ ح٥.

<sup>(</sup>٢)غيبة النعماني: ٣٢٠ -١٠، عنه البحار: ٣٦٦/٥٢ -١٤٦.

قال لي ابو جعفر محمّد بن علي على الرباط (۱) عندكم؟ قلت: أربعون قال الله الله و الله و الله و الله و و الله و الله و و الله و ال

فإنّما مثلنا ومثلكم مثل نبيّ كان في بني إسرائيل، فأوحى الله عزّ وجلّ إليه ان ادع قومك للقتال فإنّي سأنصرك، فجمعهم من رؤوس الجبال، ومن غير ذلك، ثمّ توجّه بهم فما ضربوا بسيف ولا طعنوا برمح حتّى انهزموا؛

ثمّ أوحى الله إليه أن ادع قومك إلى القتال فإنّي سأنصرك فدعاهم، فقالوا: وعدتنا النصر فما نصرنا، فأوحى الله تعالى إليه: إمّا أن يختاروا القتال أو النار، فقال: يا ربّ، القتال أحبّ إليّ من النار.

فدعاهم فأجابه منهم ثلاثمائة وثلاثة عشر عدّة أهل بدر، فتوجّه بهم، فما ضربوا بسيف ولا طعنوا برمح حتّى فتح الله عزّ وجلّ لهم. (٢)

قال المجلسي(ره) في شرح قوله: « رباطنا رباط الدهر» أي يجب على الشيعة أن يربطوا أنفسهم على طاعة إمام الحقّ، وانتظار فرجه، ويتهيّأوا لنصرته.

وقال (ره) في شرح قوله ﷺ: «كان له وزنها ... إلخ» أي كان له ثواب التصدّق بضعفي وزنها ذهباً وفضّة كلّ يوم ، ويحتمل أن يكون من قبيل تشبيه المعقول بالمحسوس أي له من الثواب مثلي وزن الدابّة، إنتهي.

المطلب الثاني: في بيان معنى المرابطة وفضلها، قال الله عز وجل : ﴿يا الَّذِينَ آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا واتّقوا الله لعلّكم تفلحون ﴿ نَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّ عَلَّ عَلْ

<sup>(</sup>١): ملازمة ثغر العدوّ.

<sup>(</sup>٢) أي لا تجزعوا من عدم نصرنا وغلبة العدو علينا مرة أو مرتين.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٨/ ٣٨١ ح ٥٧٦ ، عنه البحار: ٢١٨/١٩ ح٦٧، والوسائل: ١٠٦/١١ ح٣.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ٢٠٠.

إعلم أنّ المرابطة ماخوذة من الربط، بمعنى الشدّ، وأريد بها في الكتاب والسنّة أمور:

أحدها: ما ذكره الفقهاء في كتاب الجهاد من الفقه، وهو أن يقيم المؤمن ويربط دابّته في ثغر من الثغور، لحفظ بلاد الإسلام من تهاجم الكفّار، فيدفعهم إذا هجموا على المسلمين، وأقلّ زمان هذه المرابطة ثلاثة أيّام، وأكثره أربعون يوماً، فإذا تجاوز الاربعين كان ثوابه ثواب المجاهدين، ولا فرق في استحباب هذه المرابطة بين زمان حضور الإمام على وغيبته، وفيها فضل كثير؟

النبوي المحكي في الجواهر، عن المنتهى: عن النبي الله الله عن النبي الله الله عن النبي الله عن النبي الله عرى عليه الله عمله الذي كان يعمل، وأجري عليه رزقه (١) وامن الفتان. (١)

١٧٤٣ وفي نبوي آخر: كل ميت يختم على عمله إلا المرابط في سبيل الله
 فانه ينمو له عمله إلى يوم القيامة، ويؤمن من فتان القبر. (٢)

١٧٤٤ وفي نبوي ثالث: عينان لا تمسهما النار:

عين بكت من خشية الله، وعين باتت تحرس في سبيل الله. (١٠) وينبغي التنبيه لامرين:

أحدهما: أنَّ هذا القسم من المرابطة يقبل النيابة،

لما قدّمناه في استحباب النيابة عن الاحياء والاموات في سائر الاعمال الخيريّة والمستحبّات ولغير ذلك، ممّا هو مذكور في الفقه.

ثانيهما: أنّ استحبابها إنّما هو مع عدم الضرورة، ومعها فهي من الواجبات الكفائيّة، وتفصيل الكلام يوجب الخروج عن المرام.

<sup>(</sup>١) لعل المراد به في البرزخ، بقرينة بعض الأخبار وتفسير بعض الآيات كما لا يخفى على أهل العنايات وذوي الدرايات.

<sup>(</sup>٢ و٣) المنتهي: ٩٠٢/٢ ب ٢١٨ (٤) البحار: ٣٢٨/٩٣ ب١٩٠.

الثاني: أن يرابط المؤمن إمام زمانه، بأن يربط نفسه بحبل ولايته ويلتزم باتباعه وإعانته، وهذا القسم من المرابطة واجب عيني على كل أحد، ولا يقبل النيابة، وهو ركن من أركان الإيمان، ولا يقبل الله تعالى عملاً بدونه.

ويدل على ذلك مضافاً إلى مامر في وجوب الإنتظار وفي غير ذاك المقام - 1۷٤٥ ما رواه على بن إبراهيم القمي: بإسناد صحيح في تفسير تلك الآية عن الصادق على قال: اصبروا على المصائب، وصابروا على الفرائض، ورابطوا على الائمة. (١)

1٧٤٦ وفي البرهان وغيره: عن الباقر في في قول الله عز وجل : ﴿ الله عَلَمُ وَجُلِّ اللهِ عَلَمُ وَاللَّهُ عَلَمُ وَاللَّهُ عَلَّمُ وَاللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَّمُ وَاللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَّمُ وَاللَّهُ عَلَّمُ وَاللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَّمُ وَاللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّمُ عَلَّ عَلَّهُ عَ

اصبروا على أداء الفرائض وصابروا عدوكم، ورابطوا إمامكم المنتظر. (٣) ١٧٤٧ و فيه: بإسناد صحيح عن الصادق ﷺ قال:

اصبروا على الفرائض، وصابروا على المصائب، ورابطوا على الائمة. (')
1928- وعن الكاظم على قال: اصبروا على المصائب، وصابروهم على التقيّة، ورابطوا على ما تقتدون به ﴿واتّقوا الله لعلّكم تفلحون﴾. (')

1۷٤٩ و عن يعقوب السرّاج، عن أبي عبدالله على معنى الآية \_ قال: اصبروا على الاذى فينا، قلت: «فصابروا»؟

قال ﷺ: على عدوكم مع وليّكم، قلت: «ورابطوا»؟ قال: المقام مع إمامكم ﴿واتّقوا اللّه لعلّكم تفلحون﴾ قلت: تنزيل؟ قال ﷺ: نعم. (١)

<sup>(</sup>١) تفسير القمّيّ: ١٣٦/١، عنه البحار: ٢٠/٢٤ ح.٢٠ (٢) آل عمران: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) غيبة النعماني: ١٩٩ ح١٣، عنه البرهان: ٧٣٠/١ ح١٤، والبحار: ٢١٩/٢٤ ح١٤.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢٦/٢ ح٣، عنه البرهان: ٢٠٠/١ ح٢، والبحار: ٢٢١/٢٤ ح٢٢.

<sup>(</sup>٥) معاني الاخبار: ٣٦٩ ح١، عنه البرهان: ٧٣٠/١ ح٣، والبحار: ٢١٥/٢٤ ح٥ و٢٩٦/٧٥ ح١٨

<sup>(</sup>٦) العيَّاشي: ٢٥٩/١ ح٢٠٠، عنه البرهان: ٧٣٢/١ ح١١، والبحار: ٢١٧/٢٤ ح١١.

• ١٧٥- وفي حديث آخر قال: رابطوا إمامكم فيما أمركم وفرض عليكم. (١) أقول: وجوب المرابطة بهذا المعنى من ضروريّات المذهب، فنحن في غنى عن إقامة الدليل لهذا المطلب، مع أنّ دلالة الآيات والأخبار عليه كالشمس في رابعة النهار، فهي غير خفيّة على أولي الاسماع والابصار.

الثالث: أن يرتبط فرساً أونحوه، انتظاراً لظهور صاحب الأمر عجل الله فرجه ليركبه ويقاتل أعداءه، وهذا القسم من المرابطة من المندوبات المؤكّدة،

١٧٥١ ويدل على فضله \_ مضافاً إلى ما حكينا عن روضة الكافي \_ ما رواه
 في فروعه في كتاب الدواجن (٢): بإسناده عن ابن طيفور المتطبّب قال:

سالني ابو الحسن ﷺ: ايّ شيء تركب؟ قلت: حماراً،

فقال بي ابتعته على: بثلاث عشر ديناراً،

فقال ﷺ: إنّ هذا هو السرف، أن تشتري حماراً بثلاثة عشر ديناراً وتدع برذوناً.

قلت: يا سيَّدي إنَّ مؤونة البرذون أكثر من مؤونة الحمار، قال:

فقال: إنَّ الَّذي يموَّن الحمار يموَّن البرذون،

اما علمت أنّ من ارتبط دابّة متوقّعاً به امرنا ويغيظ به عدوّنا، وهـو منسوب إلينا، ادرّ اللّه رزقه، وشرح صدره، وبلّغه امله، وكان عوناً على حوائجه. (۲)

1۷۵۲ وفي البرهان وغيره، عن العيّاشي: بسنده عن الصادق على معنى آية المرابطة: ﴿ اصبروا ﴾ يقول: عن المعاصي،

﴿وصابروا﴾ على الفرائض،

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: ٨، عنه البرهان: ١/٧٣١ ح٨.

 <sup>(</sup>٢) الدواجن: جمع داجن، وهي الشاة التي يعلفها الناس في منازلهم وقد يطلق على غير الشاة من
 كلّ ما يالف البيوت، يقال: دجن بالمكان دجوناً أي اقام (لمؤلفه رحمه الله).

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٦/ ٥٣٥ ح ١، عنه البحار: ١٦٠/٦٤ ح٣، والوسائل: ٨/ ٣٤٠ ح٤.

﴿واتَّقُوا اللَّه ﴾ يقول: مروا بالمعروف وانهوا عن المنكر.

ثمّ قال ﷺ: وايّ منكر انكر من ظلم الأمّة لنا ، وقتلهم إيّانا؟

﴿ورابطوا﴾ يقول: في سبيل الله، ونحن السبيل فيما بين الله وخلقه، ونحن الرباط الادنى، فمن جاهد عنّا فقد جاهد عن النبي على وماجاء به من عند الله، الخبر . (١)

1۷۵۳ وفيه: عن أبي جعفر به في هذه الآية قال: نزلت فينا، ولم يكن الرباط الّذي أمرنا به بعد، وسيكون ذلك من نسلنا المرابط. (٢)

توضيح: المراد بالمرابط على ما ظهر لي من التأمّل في كلماتهم هو الإمام المنتظر عجّل الله تعالى فرجه، ووجه تسميته بهذا واضح،

تنبيه: المقصود الاصليّ في هذا المقام ذكر القسم الثاني والثالث من المرابطة، وقد ذكرنا القسم الاوّل تكثيراً للفائدة، وتكميلاً للعائدة؛

وقد عزمت في هذا الاوان وهو شهر جمادي الثانية من السنة الثامنة والاربعين بعد الالف وثلاثمائة من الهجرة المباركة النبوية على السفر إلى العراق، لزيارة مشاهد الاثمة الاطياب،

وأسال الله تعالى أن يوفّقني لما أريد على وجه الكمال، ويوفّقني بعد الإياب، لإتمام هذا الكتاب بمنّه وكرمه، إنّه عزيز وهّاب. (\*)

<sup>(</sup>١)العيّاشي: ١/٨٥٦ ح١٩٧، عنه البحار: ٢١٦/٢٤ ح٨، والبرهان: ٧٣٢/١ ح١٠.

<sup>(</sup>٢) العيّاشي: ١/٢٥٩ ح ٢٠١، عنه البحار: ٢١٨/٢٤ ح١٢، والبرهان: ١٢٣٧١ ح١٤.

<sup>(\*)</sup> أقول ـ وفاءً بما أشرنا سابقاً ووعدناكم ـ:

إنّي قد رأيته في المنام، وقلت له بالفارسيّة ما ترجمته: ماذا أفعل حتّى اتقرّب إلى الله وإليكم فقال هي ما ترجمته: اجعل عملك عمل إمام زمانك، وألهمت بانّه في اراد أن أعمل طبق ما يعمل به هو في الوظائف، وهذا معنى التشيّع فقلت له في بلا اختيار: بماذا أوفق؟ فاجابني في: بالإخلاص في العمل.

تم إلى هنا بيد مصنفه الضعيف الجاني محمد تقي الموسوي الإصفهاني عفا الله تعالى عنه، وجعله في كنف مولاه الحجة عجّل الله تعالى فرجه حامداً مستغفراً

يقول العبد محمد الموسوي الإصفهاني: وقد رجع والدي المصنف رحمه الله تعالى من هذا السفر في أواخر شهر شعبان من تلك السنة، ومات مسموماً في ليلة الخامس والعشرين من شهر رمضان، وأسال الله تعالى أن يوفقني لنشر مؤلفاته وآثاره، كما وفقني لنشرهذا الكتاب، والحمد لله كما هو أهله. يقول العبد القاصر محمد باقر بن السيّد مرتضى الموحد الابطحيّ عنى الله عنهما: إنّ المؤلّف الوافد إلى ربّه «في هذه الرحلة المؤسفة، الّتي حالت بينه وبين أن يأتي بما حتم على نفسه من خاتمة» قد جاد بنفسه، ولبّى دعوة ربّه، بعد رجوعه من المشاهد المشرّفة والاعتاب المقدّسة. فحق على الكريم أن يدخل عبده الوفيّ في رحمته الواسعة، في وجوه ناضرة، في عيشة راضية، في جنّة عالية، لها أبواب ثمانية (وفاءً بقوله): ﴿قل كلّ يعمل على شاكلته﴾.

وحق أن يقول المؤلّف الوافد إلى ربّه: ﴿يا أَيُّهَا الْعَزِيزِ مَسّنا واهلنا الضرّ وجئنا ببضاعة مزجاة فاوف لنا الكيل﴾ (وانت غاية رجائي في المكيال».

وأمّا هو (ره) في قصد تاليفه هذا الكتاب يقول للقرّاء الكرام «بلسان الحال»: هذا كتابي إليكم ولكم وصلة، فهاؤم اقرؤا كتابيه،

ها هو كجنّة الخلد واقية، لها أبواب ثمانية، لا ترون فيها خاتمة ولا باقية،

موسوعة كبيرة في معرفة الحجّة عجّل الله فرجه الشريف

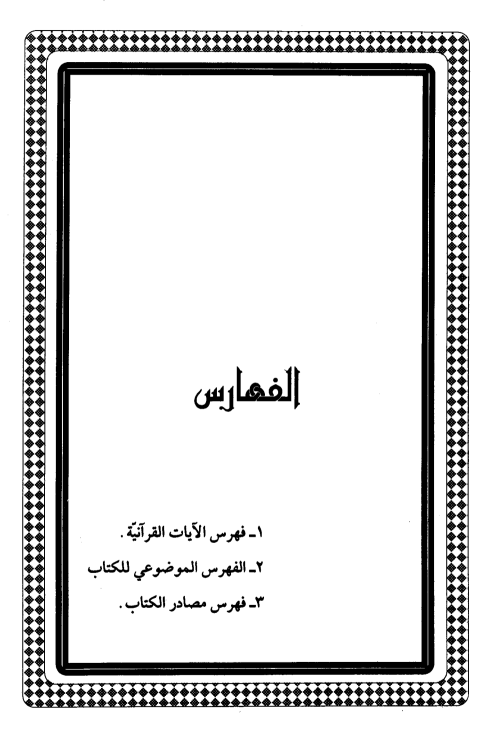
أو مكيال المكارم في فوائد الدعاء للقائم من ولد فاطمة

وأقول: أمّا بعد فقد دعت الضرورة «لكثرة الراغبين ونفاد نسخ الكتاب» في هذه الظروف القاسية إلى إعادة طبعه مع تحقيقه جديداً وإخراج مصادره بشكل أفضل تتميماً للفائدة. فعزمت «بعون الله» في مبتدأ مشاريعنا العلميّة الموسّعة على إخراج هذا السفر القيّم ابتغاء الوسيلة إليه تعالى ،

وليقوم الناس يدعون لفرج إمامهم الغائب عارفين بحقوقه.

فالحمد لله على ما أنعم علينا بطبع هذا الكتاب، وقد خرج على أحسن ممّا كان في صورة راقية، وشكر متواصل إلى هؤلاء الافاضل الذين وازرونا في إخراج هذا الاثر الدينيّ المبارك، وأخصّ بالذكر «الشيخ محمّد الظريف»

وآخر دعوانا: أن الحمد لله ربّ العالمين، وصلّى الله على محمّد وآله



# ١\_ فهرس الآيات القرانيّة

| رقم الصفحة        | رقم السورة                                 | الآية                                        |
|-------------------|--------------------------------------------|----------------------------------------------|
|                   | الفاتحة: ١                                 |                                              |
| , 773 , 673 , 773 | , ٤٦٢ ٥                                    | ﴿إِيَّاكُ نَعْبُدُ وَإِيَّاكُ نَسْتَعْيَنَ﴾  |
|                   | البقرة: ٢                                  |                                              |
| ٧٧١ ، ١٧١ ، ٢٨٢   | ب فيه هدى للمتّقين * الّذين يؤمنون ﴾ ٦-١   | ﴿الم * ذلك الكتاب لا ريه                     |
| 777               | لم تنذرهم لايؤمنون﴾                        | ﴿سواء عليهم ءانذرتهم ام                      |
| 777               | ، في طغيانهم يعمهون﴾ ١٥                    | ﴿الله يستهزئ بهم ويمدُّه،                    |
| 717               | اثيل لا تعبدون إلاّ اللّه وبالوالدين﴾ . ٨٣ | ﴿وإذا اخذنا ميثاق بني إسر                    |
| 790               | لمبع الله عليها بكفرهم﴾ ٨٨                 | ﴿وقولهم قلوبنا غلف بل و                      |
| £47               | يعقوب يا بنيّ إنّ اللّه اصطفى﴾ ١٣٢         | ﴿ ووصَّى بها إبراهيم بنيه و                  |
| ٤٠٩               | لينا وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل﴾ ١٣٦    | ﴿قُولُوا آمنًا باللَّهُ وَمَا أُنْزُلُ إِ    |
| ٣٨                | لميعُ العَليم﴾ ١٣٧                         | ﴿فَسَيَكَفِيكُهُم اللَّهُ وَهُوَ السَّ       |
| 873               | 127                                        | ﴿وإن كانت لكبيرة ﴾                           |
| ٣٣٣               | بوف والجوع ونقص من الأموال﴾                | ﴿ولنبلونَّكم بشيءٍ من الخ                    |
| 717               | ا من البينات﴾ ١٥٩                          | ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتَمُونَ مَا أَنْزَلَنَّ |
| 790               | 1VV                                        | ﴿وآتي المال على حبّه ﴾.                      |
| 173               | إنّي قريب أجيب دعوة الدّاع إذا دعان﴾ ١٨٦   | ﴿وإذا سالك عبادي عنّي فر                     |
| 404               | 1.49                                       | ﴿واتوا البيوت من ابوابها﴾                    |
| 277, 783          | م, ا                                       | ﴿واقتلوهم حيث ثقفتموهـ                       |
| 727               | هلکة ﴾                                     |                                              |
| ۲۸۲، ۷۸۲          | رضاً حسناً فيضاعفه له اضعافاً كثيرة﴾ ٢٤٥   | ﴿من ذا الَّذِي يقرض اللَّه ق                 |

| ۳۸۱            | ﴿فلمّا كتب عليهم القتال﴾ ٢٤٦                                                                            |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>٧</b> ٦     | ﴿لا تُبطلوا صَدَقاتكم بالمنّ والاذي﴾                                                                    |
| ۸۰۲، ۱۹۳       | ﴿وَمِن يَوْتَ الْحَكَمَةُ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثَيْرًا وَمَا يَذَّكُمْ إِلَّا أُولُو ﴾ . ٢٦٩         |
| ° 0 0 1 3 PT   | ﴿ولا تحمل علينا إصراً كما حملته على الَّذين من قبلنا﴾ ٢٨٦                                               |
|                | آل عمران: ٣                                                                                             |
| 777, 377, 077  | ﴿فَامَّا الَّذَينَ فِي قَلُوبُهُمْ زَيْغُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابُهُ مَنْهُ ابْتَغَاءُ الْفَتَنَةُ ﴾ ٧ |
| £47            | ﴿إِنَّ الدين عند اللَّه الإسلام﴾                                                                        |
| 79             | ﴿اللَّهُمُّ مالك الملك تؤتي الملك من تشاء وتنزع الملك ممَّن﴾ . ٢٦                                       |
| 1V0 (V1        | ﴿قُلْ إِنْ كَنْتُم تَحْبُونَ اللَّهِ فَاتَّبِعُونِي﴾ ٣١                                                 |
| ٤٧٤            | ﴿إِنْ أُولَى النَّاسُ بِإِبْرَاهِيمُ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهَذَا النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُوا﴾ ٦٨  |
| ٤٣٧            | ﴿وَمِن يَبْتُغُ غَيْرُ الْإِسْلَامُ دَيْنَا فَلْنَ يَقْبُلُ مِنْهُ وَهُو فِي الْآخِرَةُ مِنْ﴾ . ٨٥      |
| YAA            | ﴿لن تنالوا البرّ حتّى تنفقوا ممّا تحبّون﴾                                                               |
| 118            | ﴿أُولُ بيتُ وضع للناس للَّذي ببكَّة مباركاً وهدى للعالمين﴾ ٩٦                                           |
| 857            | ﴿واعتصموا بحبل اللَّه جميعاً ولا تفرُّقوا﴾                                                              |
| <b>T1V</b>     | ﴿ولتكن منكم أمّة يدعون إلى الخير ويامرون بالمعروف﴾ ١٠٤                                                  |
| £AY            | ﴿واتَّقُوا اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تَفْلُحُونَ﴾ ١٣٠                                                         |
| 790            | ﴿وَمَا كَانَ لَنْبِيَّ انْ يَغُلُّ وَمَنْ يَغُلُّلُ يَاتَ بِمَا غُلُّ يُومُ القَّيْمَةُ﴾ ١٦١            |
| ۳۲۸            | ﴿مَا كَانَ اللَّهُ لَيْذُرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهُ حَتَّى يَمِيزُ الْخَبِيثُ ﴿ ١٧٩  |
| 377            | ﴿ فَإِنَّ ذَلَكَ مِن عَزِمِ الْأُمُورِ﴾ ١٨٦                                                             |
| <b>YV</b>      | ﴿إِنَّكَ لَا تَخْلُفُ الْمِيعَادِ﴾                                                                      |
| ٦٨             | ﴿ انِّي لا أُضيعُ عَمَل عاملٍ مِنكم ﴾ ١٩٥                                                               |
| £ <b>77</b> 3  | ﴿لا يغرُنُّك تقلُّب الَّذين كُفروا في البلاد متاع قليل ثمَّ ﴾ 197_198                                   |
| 177, . 13, 713 | ﴿يَا أَيُّهَا الَّذَينَ آمَنُوا اصبروا وصابروا ورابطوا واتَّقُوا اللَّهُ ﴾ ٢٠٠                          |
|                | النساء: ٤                                                                                               |
| ۴۰۲، ۲۰۹       | ﴿واستلوا اللَّه من فضله﴾                                                                                |

| 2773         | ﴿واعبدوا اللَّه ولا تشركوا به شيئاً﴾                                                                |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 317, 177     | ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطْيَعُوا اللَّهُ وأَطْيَعُوا الرسولُ وأُولِي الْأَمْرِ﴾ . ٥٩       |
| ۲٦٦ ، ٢٢٠    | ﴿فلا وربَّك لا يؤمنون حتَّى يحكَّموك فيما شجر بينهم ثمَّ لا﴾ . ٦٥                                   |
| ۳۸۱          | ﴿الم تر إلى الَّذين قيل لهم كفُّوا أيديكم وأقيموا الصلاة ﴾ ٧٧                                       |
| ٣١.          | ﴿الم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها﴾                                                              |
| TEY . TE .   | ﴿وقد نزَّل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يكفر بها﴾ ١٤٠                                     |
| <b>Y9V</b>   | ﴿وقولهم قلوبنا غلف بل طبع الله عليها بكفرهم﴾ ١٥٥                                                    |
| Y.0          | ﴿وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبّة لهم﴾ ١٥٧                                                             |
|              | المائدة: ٥                                                                                          |
| 78.          | ﴿وتعاونوا على البرّ والتقوى﴾                                                                        |
| ۳۱۸،۱۳       | ﴿ الَّيومَ اكمَلتُ لَكُم دينَكُم ﴾                                                                  |
| ٨٨           | ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنِ المُتَّقِينَ﴾ ٢٧                                                 |
| 771          | ﴿إِنَّمَا وَلَيْكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يَقْيَمُونَ الصَّلُوةَ﴾ . ٥٥ |
| 0PY, VPY     | ﴿يد اللَّه مغلولة﴾                                                                                  |
| 377          | ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عِلْيَكُمُ أَنْفُسَكُمُ لَا يَضُرُّكُمُ مِنْ صَلَّ إِذَا ﴾ ١٠٥       |
| ۲۳، ۱۳۰      | ﴿وإِذْ تَخْرِجِ الْمُوتَى بِإِذْنِي﴾                                                                |
| 777          | ﴿تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك﴾ ١١٦٠                                                          |
|              | الانعام: ٦                                                                                          |
| Y19:         | ﴿ثُمَّ قضى أجلاً وأجل مسمَّى عنده﴾                                                                  |
| £VA          | ﴿ ﴿ يِالْيَتِنَا نُرِدٌ ﴾                                                                           |
| <b>TTY</b> . | ﴿قد نعلم أنَّه ليحزنك الَّذي يقولون فإنَّهم لا يكذَّبونك ولكنَّ ﴾ . ٣٣                              |
| 781          | ﴿ وإذا رأيت الَّذين يخوضون في آياتنا فاعرض عنهم حتَّى ﴾ ١٨٠                                         |
| 17           | ﴿فَمِسْتَقَرَ وَمُسْتُودَعِ﴾ ٠                                                                      |
| 781          | ﴿ولا تسبُّوا الَّذين يدعون من دون اللَّه فيسبُّوا اللَّه عدواً بغير﴾ ١٠٨                            |
| <b>**1</b>   | ﴿وتمت كلمة ربّك صدقاً وعدلاً لا مبدّل لكلماته وهو السميع﴾ ١١٥                                       |

| ,                  | •                                                                                                 |
|--------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 270                | ﴿قُلُ إِنَّنِي هَدَانِي رَبِّي إلى صراط مستقيم ديناً قيماً ملَّة إبراهيم﴾ ١٦١                     |
| ٤٧٣                | ﴿ولا تزر وازرة وزر أخرى﴾                                                                          |
|                    | الأعراف: ٧                                                                                        |
| <b>79</b> 0        | ﴿ونزعنا ما في صدورهم من غلَّ ﴾                                                                    |
| 371, 777, 877, 787 | ﴿فانتظروا إنّي معكم من المنتظرين﴾ ٧١ .                                                            |
| 77,77              | ﴿رَبُّنَا افْتَح بِيننا وبين قومِنا بالحقُّ وانتَ خيرُ الفاتِحينَ ﴾ ٨٩                            |
| ٤٣٨                | ﴿وإن وجدنا أكثرهم لفاسقين﴾                                                                        |
| 777                | ﴿إِنَّ الارض للَّه يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتَّقين﴾ . ١٢٨                              |
| ***                | ﴿وتمَّت كلمة ربَّك الحسني على بني إسرائيل بما صبروا ﴾ . ١٣٧                                       |
| 797                | ﴿قال ابن أمَّ إنَّ القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني﴾ ١٥٠                                           |
| ٣٠٨                | ﴿وللَّهِ الْاسماء الحسني فادعوه بها﴾١٨٠                                                           |
| ٥٨١، ٥٧٣           | ﴿يسالونك عن الساعة أيّان مرسيُّها قل إنَّما علمها عند ربِّي﴾ . ١٨٧                                |
| 719                | ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا إِذَا مُسَّهُمُ طَائفٌ مِنَ الشَّيْطَانُ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمُ ۗ ٢٠١ |
| 271,200,207,207    | ﴿وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا لعلَّكم ترحمون﴾ ٢٠٤                                          |
| ٧٤ ،٧٠             | ﴿واذكُر ربُّك في نفسِك تَضرَّعاً وخيفة وَدون الجَهرِ مِن القول﴾ ٢٠٥                               |
|                    | الأنفال: ٨                                                                                        |
| 377                | ﴿كما أخرجك ربُّك من بيتك بالحقَّ﴾٥                                                                |
| 777                | ﴿وأُولُوا الارحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله﴾ ٧٥                                                |
|                    | التوبة: ٩                                                                                         |
| ***                | ﴿فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم وخذوهم واحصروهم ﴾ ٥                                                |
| 777                | ﴿قُلُ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَابْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانِكُمْ وَازْوَاجِكُمْ وَعَشَيْرَتَكُمْ﴾ ٢٤    |
| 197                | ﴿﴿إِنَّمَا الصِدَقَاتِ﴾                                                                           |
| 797                | ﴿نسوا اللَّه فنسيهم﴾                                                                              |
| YAV                | ﴿خذ من أموالهم صدقه تطهّرهم وتزكّيهم بها﴾ ١٠٣                                                     |
| 777, 377           | ﴿إِنَّ اللَّهِ اشْتَرَى مِن المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأنَّ لهم الجنَّة﴾ ١١١                       |

| الآيات القرآنيّة الكريمة                                           | ř · <u>· · · · · · · · · · · · · · · · · ·</u> |
|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| لَّه لا يضيع أجر المحسنين﴾                                         |                                                |
| يونس: ۱۰                                                           |                                                |
| لون لو لا أنزل عليه آية من ربّه فقل إنّما الغيب للّه فانتظروا﴾ ٢٠  |                                                |
| إذا اخَذَت الارضُ زُخرُفها وازيّنت وَظَنَّ آهلُها أنّهم قادرون﴾ ٢٤ |                                                |
| يهدي إلى الحقّ احقّ أن يتبع امّن لا يهدّي إلاّ أن يهدى ♦ ٣٥        | <b>V</b>                                       |
| لون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين﴾                                  | <b>\</b>                                       |
| ې تکره الناس حتّی یکونوا مؤمنین﴾                                   | /                                              |
| هود: ۱۱                                                            |                                                |
| من دابَّة في الارض إلاّ على اللّه رزقها ويعلم مستقرّها﴾ ٦          |                                                |
| نع الفلك بأعيننا ووحينا﴾                                           | l                                              |
| نع الفلك وكلما مرّ عليه ملاً من قومه سخروا منه قال إن﴾ ٣٨          | •                                              |
| ربّ إنّ ابني من إهلي وإن وعدك الحقّ وانت أحكم ﴾ ٤٥                 |                                                |
| قبوا إنّي معكم رقيب﴾                                               | 3۲۱، ۳                                         |
| يوسف: ۱۲                                                           |                                                |
| ها العزيز مسّنا وأهلنا الضرّ وجئنا ببضاعة مزجاة فاوف﴾ . ٨٨         | ۱۰۳۰۱                                          |
| ه لانت يوسف قال أنا يوسف﴾ ٩٠                                       | 373,                                           |
| إذا استيئسَ الرسل وظنّوا أنّهم قد كذبوا﴾ ١١٠                       | <b>/</b> *                                     |
| الرعد: ١٣                                                          |                                                |
| انت منذر ولكلّ قوم هاد﴾ ٧                                          | /                                              |
| ين يصلون ما أمر اللُّه به أن يوصل﴾ ٢١                              | <b>\</b>                                       |
| وُون بالحسنة السيَّنة﴾                                             | ۲                                              |
| وا اللَّه ما يشاء ويثبت وعنده أمَّ الكتاب﴾                         | ۲۷۹، ا                                         |
| نفي بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب﴾ ٤٣               | ٤                                              |
| إبراهيم: ١٤                                                        |                                                |
| كلمةً طيبةً كشجرة طيّبة * تُوتي أكلها كُلّ حين﴾ ٢٤و٢٥              | ١                                              |

| easte (       | 3 & \( \sigma \)                                                            |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 797 ، 717     | ﴿ وَيَضِلُّ اللَّهِ الظَّالَمِينَ ﴾                                         |
| 707           | ﴿وإِن تعدوًا نعمة اللَّه لا تحصوها﴾                                         |
| £V£           | ﴿فَمَنَ تَبَعَنِي فَإِنَّهُ مَنِّي وَمَنَ عَصَانِي فَإِنْكَ غَفُورَ﴾ ٣٦     |
|               | الحجر: ١٥                                                                   |
| 771           | ﴿ولقد نعلم انَّك يضيق صدرك بما يقولون * فسبَّح بحمد ربَّك ﴾ ٩٧ و٩٨          |
|               | النحل: ١٦                                                                   |
| 377, 077      | ﴿ اتَّى امر اللَّه فلا تستعجلوه ﴾                                           |
| ٧١            | ﴿فَسْتَلُوا أَهُلُ الذِّكِرِ﴾                                               |
| VV            | ﴿فَإِلَيْهُ تَجَارُونَ﴾                                                     |
| 790           | ﴿تبياناً لكلّ شيء﴾                                                          |
| 781           | ﴿ولا تقولوا لما تصف السنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام﴾ ١١٦                   |
| 540           | ﴿﴿ثُمَّ أُوحِينَا إِلَيْكَ أَنْ اتَّبِعَ مُلَّةً إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا﴾ ١٢٣ |
| 717           | ﴿ادع إلى سبيل ربُّك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم﴾ . ١٢٥                  |
| 777           | ﴿واصبر وما صبرك إلاّ باللَّه﴾ ١٢٧                                           |
|               | الإسراء: ١٧                                                                 |
| 3.7           | ﴿وكلِّ إنسان الزمناه طائره في عنقه﴾ ١٣                                      |
| <b>YT</b> :   | ﴿ اسجد لمن خلقت طينا ﴾                                                      |
| 071, 771, 107 | ﴿يوم ندعو كلّ أناس بإمامهم﴾                                                 |
| 277           | ﴿ ﴿ وَإِنْ كَادُوا لِيفْتَنُونَكُ ﴾ ٧٣                                      |
| ۸٧١ ، ٢٨٤     | ﴿قُلْ كُلَّ يَعْمُلُ عَلَى شَاكِلَتُه﴾ ٨٤                                   |
| ۲٠٨           | ﴿ومن يهد الله فهو المهتد﴾                                                   |
| 110,          | ﴿سبحان ربّنا إن كان وعد ربّنا لمفعولاً﴾ ١٠٨                                 |
|               | الكهف: ١٨                                                                   |
| ٦٨            | ﴿إِنَّا لانضُيع اجر من احسَنَ عَملاً﴾                                       |
|               |                                                                             |

#### طه: ۲۰

| 777          | ﴿فاخلع نعليك إنَّك بالواد المقدِّس طويٌّ﴾ ١٢                                                           |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٠٠          | ﴿قال علمها عند ربِّي في كتابٍ ﴾ ٢٥                                                                     |
| 797          | ﴿وَلَقَدَ قَالَ لَهُمْ هُرُونَ مَنَ قَبَلَ يَا قَوْمُ إِنَّمَا فَتَنْتُمْ بِهُ وَإِنَّ رَبِّكُمْ﴾ . ٩٠ |
| <b>TV1</b>   | ﴿بصرت بما لم يبصروا به فقبضت قبضةً من أثر الرسول﴾ ٩٦                                                   |
| <b>To.</b>   | ﴿وَمِنَ أَعْرِضَ عَنَ ذَكْرِي فَإِنَّ لَهُ * قَالَ رَبِّي لَمْ حَشْرَتْنِي ﴾ ١٢٦_ ١٢٦                  |
| ٧٥           | ﴿وسبِّح بِحمدِ ربَّك قَبلَ طُلوعِ الشَّمسِ وقَبلِ غُروبِها﴾ ١٣٠                                        |
|              | الانبياء: ٢١                                                                                           |
| 797          | ﴿فسئلوا أهل الذكر إن كنتم لاتعلمون﴾ ∨                                                                  |
| 790          | ﴿عباد مكرمون * لا يسبقونه بالقول وهم بامره يعملون﴾ . ٢٦ و٢٧                                            |
|              | الحجّ: ٢٢                                                                                              |
| <b>۳۰</b> ۸  | ﴿ومن يشرك باللَّه فكانَّما خرَّ من السماء فتخطفه الطير أو تهوي﴾ ٣١                                     |
| ۲۷، ۷٥٦، ٨٥٣ | ﴿وَمِن يَعْظُم شَعَاثُر اللَّهَ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى القَلُوبِ﴾ ٣٢                                   |
| <b>ToV</b>   | ﴿والبدن جعلناها لكم من شعائر الله﴾                                                                     |
| 790          | ﴿لتكبّروا اللّه على ما هداكم﴾ ٣٧                                                                       |
| ۸۰۲، ۰۲۲     | ﴿ ولينصرنَّ اللَّه من ينصره إنَّ الله لقويَّ عزيز * الَّذين إن مكنَّاهم ﴾ ٤٠ و ٤                       |
| 787          | ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الابصار ولكن تعمى القلوب الَّتِي في الصدور ﴾ ٤٦                               |
| ٤٣٥          | ﴿مُلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمُ هُو سَمَّاكُمُ الْمُسْلَمِينَ مِنْ قَبْلُ﴾ ٧٨                          |
|              | المؤمنون: ٢٣                                                                                           |
| 777          | ﴿إِنَّ فِي ذَلَكَ لَآيَاتٍ وَإِنْ كُنَّا لَمُبْتَلِينَ﴾٣٠                                              |
|              | النور: ۲۶                                                                                              |
| 77, 177, 787 | ﴿ فِي بُيُوتَ إِذِنَ اللَّهَ أَن تُرفعَ ويُذكرَ فِيها اسمه ﴾                                           |
| 120          | ﴿وعد اللَّه الَّذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنُّهم ﴾ . ٥٥                                     |
|              | الفرقان: ٢٥                                                                                            |
| 277          | ﴿إِنْ كَادُ لِيضَلِّنَا عَنِ آلهَتِنا﴾ ٤٢                                                              |
|              |                                                                                                        |

| 115                  | ﴿مَا اسْتُلَكُمْ عَلَيْهُ مِنْ أَجْرِ إِلاَّ مِنْ شَاءَ أَنْ يَتَّخَذَ إِلَى رَبَّهُ سَبِيلاً ﴾ . ٥٧ |
|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                      | الشعراء: ٢٦                                                                                          |
| 717                  | ﴿إِن نشأ ننزَّل عليهم من السماء آية فظلَّت أعناقهم لها خاضعين ﴾ ٤                                    |
| Y•1                  | ﴿ فَمَا لَنَا مَنْ شَافِعِينَ * وَلَا صَدَيْقٍ حَمَيْمٍ ﴾ ١٠١و١٠١                                    |
|                      | ً النمل: ۲۷                                                                                          |
| ٤٥٥                  | ﴿إِنِّي أَلْقِي إِلَيَّ كتاب كريم * إنَّه من سليمان وإنَّه بسم اللَّه ﴾ ٢٩و٣٠                        |
| ٢٠٢                  | ﴿قال الَّذي عنده علم من الكتاب أنا آتيك به قبل أن يرتد إليك                                          |
| ٥٩٣، ٠٠٤             | ﴿وما من غائبة في السماء والارض إلاّ في كتاب مبين﴾ ٧٥                                                 |
|                      | القصص: ٢٨                                                                                            |
| <b>٢٩</b> 0          | ﴿ودخل المدينة على حين غفلةٍ من اهلها﴾ ١٥                                                             |
| ***                  | ﴿أُولَئِكَ يَوْتُونَ أَجِرَهُمْ مَرَّتِينَ بِمَا صِبْرُوا﴾                                           |
| <b>۲</b> ۲ ۲ , ۷ ۲ ۲ | ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مِن أَحْبَبِت وَلَكُنَّ اللَّهِ يَهْدِي مِن يَشَاءُ﴾ ٥٦                         |
| •                    | العنكبوت: ٢٩                                                                                         |
| ***                  | ﴿ احسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنًا وهم لا يفتنون ولقد﴾ ٢و٣                                       |
| Y • 9                | ﴿وَالَّذِينَ جَاهِدُوا فِينَا لِنهِدِينُّهُم سَبِلْنَا﴾                                              |
|                      | الروم: ۳۰                                                                                            |
| 279                  | ﴿ثُمْ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِينَ أَسَاؤًا السَّواَى أَنْ كَذَّبُوا بَآيَاتَ اللَّهُ وَكَانُوا﴾ ١٠     |
| 779 , 9              | ﴿ ظَهَرَ الفَسادُ في البَرِّ والبَحرِ بِما كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ﴾ ٤١                             |
| 503                  | ﴿ فَاصِبْرُ إِنَّ وَعَدَ اللَّهُ حَقَّ وَلَا يُسْتَخَفَّنَّكَ الَّذَينَ لَا يُوقَنُونَ ﴾ ٦٠          |
|                      | لقمان: ۳۱                                                                                            |
| 170                  | ﴿واسبغ عليكم نعمه ظاهرةً وباطنة﴾ ٢٠                                                                  |
| <b>79</b> V          | ﴿ومن يسلم وجهه إلى الله وهو محسن فقد استمسك بالعروة ﴾ ٢٢                                             |
|                      | السجدة: ۳۲                                                                                           |
| ٠٢3                  | ﴿ ولنذيقنّهم من العذاب الادني دون العذاب الاكبر ﴾ ٢١                                                 |
| 777                  | ﴿وجعلنا منهم أثمّة يهدون بأمرنا لمّا صبروا وكانوابآياتنا يوقنون﴾ ٢٤                                  |

### الاحزاب: ٣٣

| 708,177,177,307 | ﴿النبيِّ اولى بالمؤمنين من انفسهم﴾                                                       |
|-----------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 440             | ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة لمن كان يرجوا الله﴾ ٢١                               |
| 777, 777        | ﴿ وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً ﴾ ٣٦                                 |
| 770             | ﴿ وداعياً إلى الله بإذنه ﴾                                                               |
| <b>77</b> A     | ﴿يا أيُّها الَّذِينِ آمنوا لا تدخلوا بيوت النبيِّ إلاَّ أن يؤذن لكم﴾ ٥٣                  |
|                 | سبا: ۳٤                                                                                  |
| ٤٠٠             | ﴿لا يعزب عنه مثقال ذرّة في السموات ولا في الارض ولا أصغر ﴾ ٣                             |
| 441             | ﴿ذَلَكَ جَزِينَاهُم بِمَا كَفُرُوا وَهُلُ نَجَازِي إِلاَّ الْكَفُورِ﴾ ١٧                 |
| 114             | ﴿ماسالتكم من أُجرٍ فهو لكم﴾ ٤٧                                                           |
|                 | ۔ فاطر: ۳۵                                                                               |
| ۲1.             | ﴿مَا يَفْتُحُ اللَّهُ لَلنَّاسُ مِنْ رَحِمَةً فَلا مُمسَكُ لَهَا وَمَا يُمسَكُ فَلا ﴾ ٢. |
| ٤               | ﴿وما يعمر من معمّر ولا ينقصُ من عمره إلاّ في كتاب﴾ ١١                                    |
| 277             | ﴿ولا تزر وازرة وزر أخرى﴾                                                                 |
| T90             | ﴿ثُمَّ أُورِثْنَا الكِتَابِ الَّذِينِ اصطفينا مِن عبادنا﴾ ٣٢                             |
|                 | یس: ۳۹                                                                                   |
| ٤٠٠ ، ٣٩٥       | ﴿وكلُّ شيء أحصيناه في إمام مبينٍ﴾                                                        |
| <b>TT.</b>      | ﴿ ياويلنا من بعثنا من مرقدنا هذا ما وعد الرحمن وصدق﴾                                     |
|                 | الصافات: ۳۷                                                                              |
| 189             | ﴿ وَإِنَّ مِن شَيْعِتُهُ لَإِبْرَاهِيمِ * إِذْ جَاءَ رَبِّهُ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ ٣٨و٨٤    |
|                 | ص: ۳۸                                                                                    |
| 797             | ﴿هذا عطاؤنا فأمنن أو أمسك بغير حساب، ٢٩                                                  |
| £VA             | ﴿ما لنا لا نرى رجالاً كنّا نعدّهم من الاشرار ﴾                                           |
| 377             | ﴿ولتعلمنّ نباه بعد حين﴾                                                                  |
|                 | الزمر: ۳۹                                                                                |
| ١٣              | ﴿ أَنْ تَقُولُ نَفْسَ يَا حَسَرتَى عَلَى مَافَرٌ طَتْ فِي جَنَّبِ اللَّهِ ﴾ ٥٦           |
|                 |                                                                                          |

| / A W W L/W L/W |                                                                                                         |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| FV, YVY, F03    | ﴿ ولقد أُوحي إليك وإلى الَّذين من قبلك لئن أشركت ليحبطن ﴾ ٦٥                                            |
|                 | غافر: ٤٠                                                                                                |
| P.Y. 173        | ﴿ وقال ربِّكم ادعوني أستجب لكم ﴾                                                                        |
|                 | فصّلت: ٤١                                                                                               |
| **1             | ﴿ ادفع بالَّتِي هِي أحسن فإذا الَّذي بينك * وما يُلقها﴾ ٣٤ و٣٥                                          |
|                 | الشورى: ٤٢                                                                                              |
| 077, 577        | ﴿وما يدريك لعلّ الساعة قريب * يستعجل بها الّذين لا يؤمنون﴾ ١٧ و١٨                                       |
| ٤٠١             | ﴿ولكن ينزَّل بقدر ما يشاء﴾ ٢٧                                                                           |
| 115             | ﴿قُلُ لَا أَسْئُلُكُمْ عَلَيْهُ أَجْرًا إِلَّا الْمُودَّةُ فِي القربي﴾ ٢٣                               |
|                 | الزخرف: ٤٣                                                                                              |
| 777             | ﴿وجعلها كلمة باقية في عقبه﴾                                                                             |
| ٨٨              | ﴿ فلمَّا آسفونا انتقمنا منهُم﴾                                                                          |
| <b>TV</b> 0     | ﴿وعنده علم الساعة﴾                                                                                      |
|                 | الدخان: ٤٤                                                                                              |
| ٤               | ﴿حم * والكتاب المبين﴾                                                                                   |
|                 | الاحقاف: ٤٦                                                                                             |
| ٦٨ .            | ﴿أُولَئُكُ الَّذِينَ نَتَقَبِّل عَنهُم أَحَسَنَ مَا عَمِلُوا وَنَتَجَاوِزَ عَن سَيِّئَاتِهِم﴾ ١٦        |
|                 | محمّد: ۷۷                                                                                               |
| ۹۰۲، ۸۰۲        | ﴿إِن تنصروا اللَّه ينصركم ويثبَّت أقدامكم﴾ ٧                                                            |
| <b>TV</b> 0     | ﴿ فَهُلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةُ أَنْ تَأْتِيهُمْ بَغْتَةً فَقَدْ جَاءُ أَشْرَاطُهَا فَأَنِّي﴾ ١٨ |
| 77              | ﴿ولا تُبطِلوا أعمالكم﴾                                                                                  |
| 404             | ﴿واللَّهُ الْغَنِيُّ وَانْتُمَ الفَقْرَاءَ﴾                                                             |
|                 | الفتح: ٤٨                                                                                               |
| 777, 377, 777   | ﴿إِنَّ الَّذِينِ يبايعونِكَ إِنَّما يبايعونِ اللَّهِ يدِ اللَّهِ فوق أيديهم فمن﴾ ١٠                     |
| ٤٧٧             | ﴿سيماهم في وجوههم من أثر السجود ذلك مثلهم في التورية﴾ ٢٩                                                |
|                 |                                                                                                         |

|             | 6. A. e. a. a. N                                                                             |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣.0         | الحجرات: ٤٩                                                                                  |
| 1.0         | <ul> <li>﴿يمنّون عليك أن أسلموا قل لا تمنّوا عليّ إسلامكم بل الله</li> <li>١٧٠</li> </ul>    |
|             | ق: ٥٠                                                                                        |
| ٤٠٠         | ﴿وعندنا كتاب حفيظ﴾                                                                           |
| ٣٣٢         | ﴿إِنَّ ذَلَكَ لَذَكُرِي * وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَابِينَهُمَا ﴾٣٧ و٣٨ |
|             | الطور: ٥٢                                                                                    |
| 2743        | ﴿كُلِّ امْرِئْ بِمَا كُسِبِ رَهِينَ﴾ ٢١                                                      |
|             | النجم: ٥٣                                                                                    |
| <b>79</b> V | ﴿فاعرض عن من تولَّى عن ذكرنا ولم يرد إلاَّ الحيوة الدنيا﴾ ٢٩                                 |
|             | القمر : ٥٤                                                                                   |
| <b>T</b> V0 | ﴿اقتربت الساعة وانشقّ القمر﴾                                                                 |
| 717         | ﴿وإِن يروا آيةً يعرضوا ويقولوا سحر مستمرٌ ﴾ ٢                                                |
|             | الواقمة: ٥٦                                                                                  |
| ٤           | ﴿إِنَّهُ لَقُرَانَ كُرِيمِ ۗ فِي كَتَابِ مُكْنُونَ * لايمسَّهُ لاَّ المطهِّرُونَ ﴾ ٧٧ و٧٨و٧٩ |
|             | الحديد: ٥٧                                                                                   |
| ۵۸۲،۷۸۲     | ﴿من ذا الَّذي يقرض اللَّه قرضاً حسناً فيضاعفه له﴾ ١١                                         |
| 777         | ﴿ الم يان للَّذين آمنوا أن تخشع قلوبهم لذكر اللَّه وما نزل من﴾ ١٦٠                           |
| 19.         | ﴿ذَلَكَ فَصَلَ اللَّهَ يَوْتَيُهُ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الفَصْلُ العَظْيِم﴾ ٢١٠٠٠٠       |
| ٤           | ﴿ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلاّ في كتاب﴾ ٢٢                                    |
|             | المجادلة: ٥٨                                                                                 |
| 120         | ﴿أُولَٰتُكَ حَرْبِ اللَّهِ الا إِنَّ حَرْبِ اللَّهِ هُمُ الْمَفْلَحُونَ﴾ ٢٢٠٠٠٠٠             |
|             | الحشر: ٥٩                                                                                    |
| ٤٧٧         | ﴿ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ومن يوق شح ﴾ ٩٠                                        |
|             | الصف: ٦١                                                                                     |
| 777         | ﴿صَفّاً كَانَّهُم بنيان مرصوص﴾                                                               |

#### الجمعة: ٦٢

|           | •                                                                                            |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣١.       | ﴿ فَانْتَشْرُوا فِي الْأَرْضُ وَابْتَغُوا مِنْ فَصْلَ اللَّهِ ﴾                              |
|           | التغابن: ٦٤                                                                                  |
| ۲.۸       | ﴿فَآمَنُوا بِاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالنَّوْرِ الَّذِي أَنْزَلْنَا﴾                            |
|           | الطلاق: ٦٥                                                                                   |
| 719       | ﴿ومن يتَّق اللَّه يجعل له مخرجاً﴾ ٢                                                          |
| 440       | ﴿لاَّ يَكُلُّفُ الَّلَهُ نَفْساً إِلاَّ مَا آتِيها﴾ ٧                                        |
|           | التحريم: ٦٦                                                                                  |
| 717       | ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ﴾ ٦ |
|           | الجن: ٧٧                                                                                     |
| 779       | ﴿عالم الغيب فلايظهر على غيبه أحداً ﴾ ٢٦                                                      |
|           | المزمل: ٧٣                                                                                   |
| 771       | ﴿واصبر على مايقولون واهجرهم هجراً جميلاً* وذرني﴾ . ١٠ و ١١                                   |
| <b>V1</b> | ﴿ إِنَّا ارسَلنا إِلَيْكُم رَسُولاً شَاهِداً عَلَيكُم ﴾ ١٥                                   |
|           | الطارق: ٨٦                                                                                   |
| ٤٢٠       | ﴿فمهل الكافرين أمهلهم رويداً﴾ ١٧                                                             |
|           | الغاشية: ٨٨                                                                                  |
| 777       | ﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابِهِم * ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حَسَابِهِم ﴾ ٢٥ و٢٦                      |
|           | القدر: ۹۷                                                                                    |
| ٥١        | ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لِيلَةَ القدر﴾                                                     |
|           | البيّنة: ٩٨                                                                                  |
| ۱۷۸       | ﴿ليعبدوا اللَّه مخلصين له الدين﴾                                                             |
|           | العصر: ١٠٣                                                                                   |
| 220       | ﴿والعصر * إنَّ الإنسان لفي خسر * إلاَّ الَّذين آمنوا وعملوا﴾. ١ ـ٣                           |
|           |                                                                                              |

### الفهرس الموضوعي

## الباب السادس في ذكرالاوقات والحالات الّتي يتأكّد فيها الدعاء لمولانا الغائب عن الأبصار ومسألة تعجيل فرجه من خالق الليل والنهار وما يشهد لذلك من الآيات، والاخبار، ودليل العقل والإعتبار

| ٧.  | ٠ | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • |   | • | • | • | • | • | • | • | • | • |    | •  | •   | •   | • | •  |    | •   | •  |     |     | •   |          | •   | ټه  | ۻ   | ري  | ٔ ف      | ئل  | . ک | مد | . ب  | ١- |  |
|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|----|-----|-----|---|----|----|-----|----|-----|-----|-----|----------|-----|-----|-----|-----|----------|-----|-----|----|------|----|--|
| ۱٤  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |     |     |   |    |    |     |    |     |     |     |          |     |     |     |     |          |     |     |    |      |    |  |
| ۱۸  | • |   |   | • |   |   |   |   | • |   | • |   |   | • |   |   | • |   |   | • |   |   |   |    |    |     |     |   | •, |    |     |    |     |     |     |          | J   | ص   | لع  | 1 8 | 5        | ببا | ο,  | مد | ų.   | ٣_ |  |
| ۱۹  |   | • |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   | • | • | • |   | •  |    |     | •   |   |    |    |     |    |     |     |     | •        | ح   | ٠   | لص  | 1 2 | 5        | بيا | ο.  | مد | . ب  | ٤_ |  |
| ۱۹  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |     |     |   |    |    |     |    |     |     |     |          |     |     |     |     |          |     |     |    |      |    |  |
| ۲.  | • |   |   | • |   |   | • |   | • | • |   | • | • |   |   |   |   |   |   | • | • |   |   |    |    |     |     |   |    |    | •   | •  |     |     |     | ت        | راء | ملو | م   | 11  | ت        | ود  | قن  | ي  | . فر | ٦_ |  |
| ٣٣  | • | • | • |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   |   | • | • | • | •  |    |     |     | • | د  | بو | ٠   | لم | ا ر | الق | خ   | لل       | د   | بو  | ~   | ال  | ی ا      | عال | _   | ي  | . ف  | _٧ |  |
| ٥٣٥ |   |   |   | • |   |   | • | • |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   | • |   | • |   |    |    |     |     |   | •  |    |     |    |     |     |     |          | ئر  | یک  | الث | ة ا | بد       | ج   | س   | ي  | . فر | _^ |  |
| ٥٣  |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |     |     |   |    |    |     |    |     |     | ۶   | سا       | ۪مہ | , و | اح  | ٠٠٠ | 0        | لّ  | ک   | ی  | . ف  | _٩ |  |
| ٣٨  |   |   |   | • |   |   | • | • |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   | •  | •  | •   |     |   | (  | و• | ٍ ي | ل  | ک   | من  | · 5 | یر       | ÷   | Y   | ۽ ا | اء  | سا       | ال  | ي   | فح | ۱_   | ٠. |  |
| ۳۹  |   | • |   | • | • |   |   | • |   |   |   |   |   | • | • |   | • |   | • | • |   |   |   |    |    |     |     |   |    |    |     |    |     |     |     |          |     | ن   | يسر | نم  | ż        | از  | رم  | یو | ١-   | ١١ |  |
| ۳۹  | • | • | • | • | • |   |   |   | • | • |   | • |   | • |   | • |   |   |   |   | • | • |   |    |    |     |     | • |    |    |     |    |     |     |     |          |     |     | عة  | ٠.  | <u>ج</u> | ال  | لمة | لي | _'   | ۲۱ |  |
| ٤.  |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   | • |   | • | • |   |   |   |   | ل | وا | حو | - 5 | الا | , | ت  | ار | اء  | سا | ال  | بع  |     | <u>ج</u> | ي   | فو  | عة  | نم  | <u>ج</u> | 11  | رم  | یو | ۱-   | ۳  |  |
| 3 3 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |     |     |   |    |    |     |    |     |     |     |          |     |     |     |     |          |     |     |    |      |    |  |

| •••                                                            | مكيال المكارم في فوائد الدعاء للقائم 🏩 |     |
|----------------------------------------------------------------|----------------------------------------|-----|
| ۱۵_ يوم عرفة                                                   |                                        |     |
| ١٦_ يوم الفطر                                                  | ٤٤                                     | 3 3 |
| ١٧_ يوم الأضحى                                                 |                                        |     |
| ۱۸_يوم دحوالارض                                                |                                        |     |
| ۱۹_یوم عاشوراء                                                 |                                        |     |
| ٢٠ـ ليلة النصف من شعبان                                        |                                        |     |
| ٢١ يوم النصف من شعبان                                          |                                        |     |
| ۲۲ـ جميع شهر رمضان خصوصاً لياليه                               |                                        |     |
| <ul><li>٢٣ ليلة السادسة من شهر رمضان</li></ul>                 |                                        |     |
| ع۲ـ اليوم الثامن من شهر رمضان                                  |                                        |     |
| <ul><li>٢٥ الليلة الثانية عشرة من شهر رمضان</li></ul>          |                                        |     |
| <ul><li>٢٦ اليوم الثالث عشر من شهر رمضان</li></ul>             |                                        |     |
| <ul><li>٢٧ـ اليوم الثامن عشر، والليلة التاسعة عشر من</li></ul> |                                        |     |
| ٢٨ـ اليوم الحادي والعشرون منه                                  |                                        |     |
|                                                                |                                        |     |
| ۲۹ بعد ذكر مصيبة سيّد الشهداء بهد                              |                                        |     |
| ٣٠ـ بعد زيارة مولانا صاحب الزمان 🏨                             |                                        |     |
| ٣١_عند البكاء من خشية الله تعالى                               | ۰۸                                     | ٥٨  |
| ٣٢_عند تجدّد كلّ نعمة، وزوال كلّ محنة                          | ۰۸                                     | ٥٨  |
| ٣٣ عند عروض الهم والغم                                         | ٥٨                                     | ٥٨  |
| ٣٤ـ عند الشدائد والبليّات                                      | ٥٩                                     | ٥٩  |
| ٣٥_ بعد صلاة التسبيح "صلاة جعفر الطيّار" .                     |                                        |     |
| ٣٦ـ قبل الدعاء لنفسك وأهلك                                     |                                        |     |
| ٣٧ يوم الغدير                                                  |                                        |     |
|                                                                |                                        |     |
| ٣٨ـ في مطلق الأوقات الشريفة، والليالي والأ                     | ام المتبركة                            | 11  |

| ۰۰۳ - | الفهرس الموضوعي للكتاب                                        |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| ٠ ٢٢  | ٣٩_ في مجالس المخالفين وغاصبي حقوق الائمّة الطاهرين           |
|       | ٤٠_ في أربعين يوماً مداوماً                                   |
|       | ٤١_ في شهر المحرّم ، وكلّ يوم وقع فيه ظلم على الائمّة ﷺ       |
|       | الأمكنة الّتي يتأكد فيها الدعاء له ﷺ :                        |
| ٦٤    | ١_ المسجد الحرام                                              |
|       | ٢_ العرفات في محلّ الوقوف                                     |
|       | -<br>٣_ السرداب: «سرداب الغيبة»                               |
|       | ٤_ المقامات المنسوبة إليه ﷺ ومشاهده ومواقفه                   |
|       | ٥_ حرم مولانا الشهيد المظلوم أبي عبدالله الحسين على ١٠٠٠٠٠٠   |
|       | ٦_ حرم مولانا ابي الحسن الرضا بلي                             |
|       | ٧_ حرم الإمامين العسكريّين بلي الله المامين العسكريّين الله   |
|       | ٨_ مشهد كلّ واحد من الائمّة المعصومين 🏨                       |
|       |                                                               |
|       | الباب السابع                                                  |
|       | فيه ثلاثة مقاصد:                                              |
| ٠٠٠٠. | المقصد الاوَّل: في أمور ينبغي التنبيه عليها قبل الشروع        |
| ۸۲    | المقصد الثاني: في كيفيّة الدعاء لتعجيل فرجه، تصريحاً وتلويحاً |
|       | المقصد الثالث: في ذكر بعض الدعوات المأثورة عنهم على:          |
| ۸٤    | ١_ دعاء الصلوات                                               |
| ۸۸    | ٧_ دعاء السيّد الاجلّ عليّ بن طاووس عن الرضا ﷺ                |
| 1.1   | ٣_ دعاء القنوت المرويّ عن العسكريّ ﷺ وصلاة المظلوم            |
| 111   | ٤_ دعاء الندبة، وتوضيح مقال لدفع إشكال فيه                    |
| ١٢٠   | ٥_ذكر بعض الأدعية                                             |
|       |                                                               |

## الباب الثامن في سائر ما يتقرّب به إليه ويسرّه ويزلف لديه من تكاليف العباد بالنسبة إليه ﷺ وهي أمور:

| ۱۲۳   | ١ ـ تحصيل معرفة صفاته وآدابه وخصائصه، وعلائم ظهوره               |
|-------|------------------------------------------------------------------|
| 179   | ٢_ رعاية الأدب بالنسبة إلى ذكره، وأن لا يسمُّونه باسمه الخاصِّ   |
| 109   | ٣ـ محبّته 🕮 بالخصوص                                              |
| ۱٦٢   | ٤_ تحبيبه ب الناس                                                |
|       | ٥ـ انتظار فرجه وظهوره ﷺ، وفيه مقامات:                            |
| 178   | الاوّل: في فضل الإنتظار، وثواب المنتظرين، وانتظار الانبياء       |
| ۱۷٤   | الثاني: في وجوب انتظار القائم ﷺ على كلِّ أحد                     |
|       | الثالث: في معنى الإنتظار                                         |
|       | الرابع: هل يعتبر في الإنتظار قصد القربة أم لا؟ وبيان مايعتبر فيه |
|       | الخامس: في بيان حكم ضدّ الإنتظار، وأقسام الياس                   |
| ۱۸۸   | ٦ـ إظهار الشوق إلى لقائه ﷺ                                       |
| 19.   | ٧۔ ذكر فضائله ومناقبه ﷺ                                          |
| 191   | ٨ـ الحزن في فراقه                                                |
|       | ٩_ الحضور في مجالس ذكر فضائله ﷺ                                  |
| 190   | ١٠ ـ إقامة المجالس الَّتي يذكر فيها صاحب الزمان ﷺ                |
| 197   | ١ ١-٢ ١_ إنشاء الشعر، وإنشاده في فضائله ﷺ                        |
| 191   | ١٣ـ القيام عند ذكر إسمه وألقابه ﷺ                                |
| 191   | ١٤ـ١٦ـ البكاء والإبكاء والتباكي على فراقه 🏨                      |
| ۲.۷   | ١٧_ طلب معرفته ﷺ من اللّه عزّ وجلّ                               |
| ۲١.   | ١٨ـ المداومة بالدعاء الّذي رواه الكليني (ره)                     |
| Y 1 1 | ١٩_ و دعاء الفرية الَّذي . وإو الشيخ المروق (. و)                |

| ٢٠ والدعاء الّذي ذكره ابن طاووس (ره)                                   |
|------------------------------------------------------------------------|
| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                  |
| ٢٧_ التسليم وترك الإستعجال في ظهوره ﷺ، وفيه مقامان:                    |
| الاوّل: في ذكر جملة من الروايات الواردة ٢٢١                            |
| الثاني: في بيان أقسام العجلة المذمومة وما يترتّب عليها من الفساد ٢٢٨   |
| ٢٢_ التصدّق عنه نيابة ودليل صحّة النيابة عن الحيّ ٢٣٦                  |
| ٢٤_ التصدّق بقصد سلامته بي 🚉                                           |
| ٢٥ و٢٦_ الحجّ نيابة عنه ﷺ، وبعث النائب ليحجّ عنه ﷺ ٢٤٤                 |
| ٢١و٢٨_ طواف بيت اللَّه الحرام نيابة عنه ﷺ، وبعث النائب ليطوف عنه ﷺ ٢٤٨ |
| ٢٩_ زيارة مشاهد رسول الله والائمّة المعصومين نيابة عنه ﷺ ٢٤٩           |
| ٣٠_بعث النائب ليزور عنه ﷺ                                              |
| ٣١_السعي في خدمته بما تيسّر، وذكر ما يوجب السعي في خدمته ﷺ ٢٥١         |
| ٣٦_الإهتمام في نصرته ﷺ، وذكر ما يقتضي الاهتمام في نصرته ﷺ ٢٥٨          |
| ٣٣_ العزم القلبيّ على نصرته في زمان ظهوره                              |
| ٣٤_ تجديد البيعة له بعد كلّ فريضة من الفرائض اليوميّة، وفيه بحثان:     |
| الاوّل: في معنى البيعة لغة وشرعاً                                      |
| الثاني: في حكم البيعة والالتزام والميثاق بنصرة الإمام، ويتبعها فصول:   |
| أ: تجديد البيعة في كلّ يوم بدعاء العهد٢٦٦                              |
| ب: تجديد البيعة بعد كلّ فريضة بما روي عن الصادق ﷺ ٢٦٧                  |
| ج: الدعاء الماثور المشتمل على تجديد البيعة ٢٦٨                         |
| د: تجديد العهد والبيعة له في كلّ جمعة                                  |
| هـ: حكم البيعة بمعنى المصافقة باليد في الحضور والغيبة ٢٧٠              |
| و: هذه البيعة من خصائص النبيّ والإمام لا لغيرهما ٢٧٢                   |
| ز: ردّ قول بعض الصوفيّة بانّ مبايعة الشيخ واجبة ٢٨٠                    |

| 440 | ٣٥_ صلته ﷺ بالمال، وفيه أمران:                                                       |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٩. | <ul> <li>أ: أفضلية صلة الإمام ﷺ في مثل هذا الزمان من العلّة في زمان ظهوره</li> </ul> |
| 791 | ب: حصول صلة الإمام عليه في هذا الزمان بصرف المال فيما يرضاه                          |
| 791 | ٣٦_ صلة الصالحين من شيعتهم ومواليهم بالمال                                           |
| 797 | ٣٧_ إدخال السرور عَلَى أهل الإيمان٣٧                                                 |
| ۳۹۳ | ٣٨_ النصيحة له ﷺ                                                                     |
|     | قوله ﷺ: ثلاث لا يغلّ عليهن قلب امرء مسلم                                             |
|     | وذكر وجوه أربعة في معنى الحديث.                                                      |
| 191 | ٣٩_ زيارته ﷺ بالتوجّه إليه والتسليم عليه في كلّ مكان وزمان                           |
| 494 | ٠٤ ـ زيارة المؤمنين الصالحين بقصد الفوز بفضل زيارته على                              |
| 799 | ٤١ ـ ذكر الصلاة عليه، والدليل على فضله وتأكيده                                       |
| ۳.۱ | ٤٢_ إهداء ثواب الصلاة إليه عليه الله الله الله الله الله الله الله ا                 |
| ۲.۱ | 27_ إهداء صلاة مخصوصة إلى الإمام على وذكرما يهديه إلى علي وفاطمة والائمة             |
| ٣٠٦ | ٤٤_ إهداء صلاة الهديّة بنحو خاصّ في وقت خاصّ                                         |
| ۲۰٦ | ٥٥_ إهداء قراءة القرآن إليه عليه الله عليه الله الله الله الله الله الله الله ا      |
| ٣.٧ | ٤٦_التوسّل والاستشفاع به إلى اللّه عزّ وجلّ                                          |
| ٣.٩ | ٤٧_ الاستغاثة به والتوجّه إليه ﷺ وعرض الحاجّة عليه                                   |
|     | ٤٨ـ دعوة الناس إليه ﷺ فإنّه ﷺ سبيل الله الاعظم لقوله عزّوجلّ:                        |
| ۳۱۱ | ﴿ ادع إلى سبيل ربُّك ﴾ وهو السبيل الاعظم                                             |
| ۲۲۱ | ٤٩_ مراقبة حقوقه والمواظبة على أدائها                                                |
| ۲۲۱ | ٥٠ خشوع القلب لذكره، والاهتمام بما يوجبه                                             |
| ٣٢٢ | ٥١ - إظهار العالم علمه عند ظهور البدع                                                |
| ٣٢٢ | ٢٥_ التقيّة عن الأشرار، وكتمان الاسرار عن الاغيار                                    |
|     | علماً بأن أم دافي الداري في المالي في النات                                          |

| ۲۲۸   | ٥٣ـ الصبر على الاذي، والتكذيب، وساير المحن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | ٥٤_ طلب الصبر من الله في زمان الغيبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | ٥٥ ـ التواصي بالصبر في زمن غيبة القائم بلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       | ٥٦_الاحتراز والتجافي عن مجالس المستهزئين بذكر الإمام ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       | ٥٧_مصانعة أهل الجور والباطل باللسان، والفرار منهم بالقلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 337   | ٥٨ ــ الاختفاء والتجافي عن الاشتهار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣٤٧   | <ul> <li>٩٥ تهذيب النفس وتحليتها لمن يريد أن يكون من أصحاب القائم</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | ٠٠ـ الاتفاق والاجتماع على نصرته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٣٤٨   | <ul> <li>٦١ الاتفاق على التوبة الواقعيّة، وردّ الحقوق إلى أصحابها</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       | ۲۲و ۲۳ مداومة ذكره بي والعمل بآدابه وذكر درجات الذاكرين له                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       | <ul> <li>١٠٠٠ علي من الله تعالى دوام ذكرك إيّاه ، ﴿ وعدم نسيانه</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 707   | ٥٠ـ خشوعك ببدنك له بلاي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| T00   | <ul> <li>حسوت ببدت و بهی مواد</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣٥٦   | <ul> <li>٦٧ أينارك عنوان بهيهي على سورات المعاملة المعاملة المعاملية المعاملية المعاملية المعاملية المعاملة المعامل</li></ul> |
| ٣٥٦   | <ul> <li>١٦٠ تعظيم مواقفه ومشاهده كمسجد السهلة وسرداب الغيبة، ومسجد جمكران.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | وفيه مقامان:<br>الاوّل: فضل هذا التعظيم لانّه تعظيم شعائر اللّه عزّوجلّ: ﴿ومن يعظّم شعائر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣٦.   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | الله ﴾ وقول علي على «نحن الشعائر والأصحاب» مع ذكر وجوه أربعة فيه .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       | الثاني: بيان كيفيّة تعظيم تلك المواقف والمشاهد، وما به يعظّم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | ۲۹ و ۷۰ ترك التوقيت وتكذيب الموقّتين، وفيه التنبيه على أمور: ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| , , , | الاوّل: انّ نفي التوقيت لا ينافي الأخبار الموهمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ~ 4 2 | الثاني: أنَّ العلم بموقت ظهوره عليه من أسرار الله، وذكر أسباب خفائه،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | الفقهاء مراجع الدين في زمان الغيبة، لا لتعيين وقت الظهور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 172   | الثالث: أنَّ الإمام عالم بوقت الظهور ولكنَّه غيرماذون لكشفه وإظهاره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| ٧١ ـ تكذيب من ادّعى الوكالة بعد انقطاع النيابة الخاصّة عنه بي              |
|----------------------------------------------------------------------------|
| «بحث فقهي حول الولاية للفقهاء في زمان الغيبة، واختيار المؤلّف»             |
| ٧٧ الدعاء للفوز بلقاء صاحب الزمان عليه في زمان ظهوره مقترناً بالعافية ٤١٩  |
| الفوز بلقائه في النوم واليقظة في زمان غيبته بوجوه ثمانية                   |
| ٧٣ ـ الإقتداء والتأسّي بالإمام ﷺ في أعماله وأخلاقه                         |
| يأتي ص٤٨٤ ذكر رؤيا مناسبة لهذا الباب لسبط المؤلّف                          |
| ٧٤ حفظ اللسان ورجحان السكوت والصمت إلاّ في حقّ ٤٤٢                         |
| كلام المجلسي (ره) حول رواية الصادق ﷺ: «لا يزال العبد المؤمن يكتب           |
| محسناً ما دام ساكتاً » واشكال المؤلّف، وذكر وجوه خامسة فيه                 |
| بحث فقهي حول الإستماع والسكوت عند سماع قراءة القرآن في صلاة                |
| الجماعة، وحال اشتغال الإمام بخطبة صلاة الجمعة وفي سائر الاوقات ٤٥١         |
| مسألة أخرى في أنّ الملائكة الكرام الكاتبين هل يكتبون جميع ما يتلفّظون      |
| به أو يكتبون الألفاظ الّتي يترتّب عليها اثر                                |
| ٧٥ ـ صلاته ﷺ وكيفيِّتها المطلقة (بأقسامها)                                 |
| والخاصّة بليلة الجمعة، ومسجد جمكران ٢٦٤                                    |
| ٧٦ البكاء في مصائب الحسين الشهيد علي وهو ممّا يحصل به أداء حق الإمام . ٤٦٧ |
| ٧٧ــ زيارة قبر الحسين ﷺ وأنّها صلة بالإمام ﷺ٧٧                             |
| ٧٨_ إكثار اللعن على بني أُمّية، والدليل على أنّه ممّا يتقرّب به إليه ﷺ     |
| ومعنى قوله ﷺ: «لعن الله بني أميّة قاطبة» ٤٧١                               |
| ٧٩_ الإهتمام في أداء حقوق الإخوان فإنّه نصرة لصاحب الزمان ﷺ ٤٧٤            |
| ٨٠ اعداد السلاح، ومرابطة الخيار انتظاراً اظهره هيئية                       |

### ٣\_ فهرس مصادر الكتاب

## « القران الكريم »

| اسم الكتاب              | المؤلف                                  | الطبع          |
|-------------------------|-----------------------------------------|----------------|
| أبواب الجنّات           | ميرزا محمّد تقي الموسوي                 | قم، ۱٤٠٤ هـ    |
| إثبات الهداة            | محمّد بن الحسن الحرّ العاملي            | قم             |
| إثبات الوصيّة           | عليّ بن الحسين بن عليّ المسعودي         | قم             |
| الإحتجاج                | أحمد بن عليّ بن أبي طالب الطبرسي        | النجف، ١٩٦٦م   |
| الإختصاص                | محمّد بن محمّد بن النعمان، المفيد       | النجف ١٣٩٠ هـ  |
| الإرشاد                 | محمّد بن محمّد بن النعمان، المفيد       | النجف، ۱۳۹۲ هـ |
| إرشاد القلوب            | الحسن بن محمّد الديلمي                  | بیروت، ۱۳۹۸هـ  |
| الأصول الستّة عشر       | تحقيق حسن مصطفوي                        | طهران، ۱۳۷۱هـ  |
| اعلام الورى             | الفضل بن الحسن الطبرسي                  | النجف، ١٣٩٠هـ  |
| الإقبال                 | عليّ بن موسى بن طاووس                   | قم، ۱٤۱۸هـ     |
| الزام الناصب            | شبخ عليّ اليزدي الحائري                 | بیروت، ۱۳۹۷هـ  |
| الامالي                 | محمّد بن عليّ بن بابويه القمّي ، الصدوق | طهران، ۱٤۱۷هـ  |
| الامالي                 | محمّد بن محمّد بن النعمان، المفيد       | قم، ۱٤٠٣ هـ    |
| الامالي                 | محمّد بن الحسن الطوسي                   | قم، ۱٤۱٤ هـ    |
| الإمامة والتبصرة        | عليّ بن الحسين بابويه القمّيّ           | قم، ١٤٠٤هـ     |
| الانوار النعمانية       | نعمة الله الموسوي الجزائري              | تبريز          |
| الايقاظ من الهجعة       | محمّد بن الحسن العاملي                  | قم             |
| بحار الانوار            | محمد باقر المجلسي                       | طهران، ۱۳۹۱ هـ |
| البرهان في تفسير القرآن | السيّد هاشم البحراني                    | قم، ١٤١٥هـ     |
| بشارة المصطفى           | محمّد بن عليّ الطبري                    | النجف، ١٣٨٣ هـ |
| بصائر الدرجات           | محمّد بن الحسن الصفار                   | ۱۳۸۰ هـ        |
|                         |                                         |                |

البلد الأمين

تاويل الآيات

تبصرة الولى

تحف العقول

التفسير

التفسير

التفسير

التفسير

التوحيد

تنبيه الخواطر

ثاقب المناقب

ثواب الأعمال جمال الأسبوع

الجنّة الواقية

الجواهر السنية

حلية الأبرار

الخصال

الدعوات

الرجال

الرجال

دلائل الإمامة

الصحيفة العلوية الجامعة السيد محمد باقر الأبطحي الصحيفة الفاطمية الجامعة السيد محمد باقر الابطحي

إبراهيم بن عليّ بن الحسن الكفعمي شرف الدين على الحسيني النجفي السيد هاشم البحراني الحسن بن على الحراني المنسوب للإمام الحسن العسكري به محمّد بن مسعود؛ العيّاشي فرات بن إبراهيم الكوفي على بن إبراهيم القمّي ﴿ محمد بن الحسن النيسابوري تفسير النيسابوري ورام بن أبي فراس المالكي محمّد بن على بن الحسين، الصدوق محمد بن على الطوسي محمّد بن على بن الحسين على بن موسى بن طاووس إبراهيم بن على الكفعمي محمّد بن الحسن بن الجرّ العاملي السيد هاشم الحسيني البحراني قطب الدين الراوندي الخراثج والجراثح محمّد بن على بن الحسين، الصدوق قطب الدين الراوندي محمد بن جرير الطبري أحمد بن على النجاشي محمّد بن الحسن الطوسي شاذان بن جبرئيل القمي الروضة في الفضائل محمّد بن يعقوب الكليني الروضة من الكافي ابن أبي الحديد شرح نهج البلاغة

بیروت، ۱٤۱۸ هـ قم، ۱٤۰۷هـ قم، ۱٤۱۱هـ طهران، ١٣٧٦هـ قم، ١٤٠٩هـ قم، ١٤٠٩هـ طهران، ١٤١٠هـ بيروت، ١٤١٢هـ طبعة حجرية بيروت طهران، ۱۳۸۳ هـ بيروت، ١٤١١هـ طهران، ۱۳۷۱ ش

بيروت، ١٤١٤ هـ النجف، ١٣٨٤ هـ قم، ١٤١٣هـ قم، ١٤٠٩هـ قم، ١٤٠٣هـ قم، ۱٤٠٧هـ قم، ١٤١٣ هـ طهران، ۱٤۰۷ هـ النجف، ١٣٨١ هـ مخطوط طهران، ۱۳۷۷ هـ مصر، ۱۳۷۸ هـ قم، ١٤١٨هـ قم، ۱٤۲۱هـ

قم، ۱٤۱۸هـ الصحفة السجادية الجامعة السيد محمد باقر الأبطحي مخطوط الصحيفة الباقرية والصادقية الجامعة السيد محمد باقر الأبطحي قم، ۱٤۲۰ الصحيفة الرضوية الجامعة السيد محمد باقر الأبطحي قم، ١٤١٩ هـ الصحيفة المباركة المهدية السيد مرتضى المجتهدي بيروت، ١٤٢٠ هـ على بن موسى بن طاووس الطرائف قم، ۱٤۲۰هـ أحمد بن فهد الحلّي عدّة الداعي قم، ۱٤٠٨هـ على بن يوسف بن المطهر الحلى العدد القوية النجف، ١٣٨٥هـ محمّد بن على بن الحسين، الصدوق علل الشرائع عبدالله البحراني الاصفهاني قم عوالم العلوم 71917 ابن ابي جمهور عوالى اللئالي النجف، ١٣٩٠هـ محمّد بن على بن الحسين، الصدوق عيون اخبار الرضا 🏨 الشيخ حسين بن عبدالوهاب قم عيون المعجزات بيروت، ١٤٢٢هـ السيد هاشم البحراني غاية المرام محمدبن إبراهيم النعماني طهر ان الغيبة قم، ۱٤۱۱ هـ محمّد بن الحسن الطوسي الغيبة النجف، ١٣٨١هـ سديدالدين شاذان بن جبرئيل الفضائل قم، ۱٤۱۹هـ علیّ بن موسی بن طاووس فلاح السائل قم، ۱٤٠٨هـ قبس من غياث سلطان الورى عليّ بن محمّد بن طاووس قم، ١٤١٣هـ عبدالله بن جعفر الحميري قرب الاسناد قم، ۱٤۲۱هـ السيد احمد المستنبط القطرة طهران، ۱۳۷۷هـ محمد بن يعقوب الكليني الكافي قم، ۱٤۱۷هـ جعفر بن محمّد بن قولويه كامل الزيارات تبريز، ١٣٨١ هـ على بن عيسى الاربلي كشف الغمة السيد على بن موسى بن طاووس كشف المحجّة قم، ۱٤٠١هـ على بن محمّد الخزّاز القمّيّ كفاية الأثر طهران، ۱۳۹۰ هـ محمّد بن على بن بابويه، الصدوق كمال الدين بيروت، ١٤٠٥هـ محمّد بن عثمان الكراجكي كنز الفوائد محمّد نبي التوسيركاني قم لئالي الاخبار

قم، ۱٤۰۷هـ طَهران، ١٤١٦هـ طهران، ۱۳۸۰هـ طهران، ۱۳۷۰هـ بيروت، ١٤٠٣هـ النجف، ١٣٧٠هـ قم، ١٤١٣هـ طهر ان طهران قم، ١٤٠٩هـ قم، ۱٤۱۹هـ قم، ۱٤۰۷هـ بيروت النجف، ١٣٨٥ هـ قم، ١٤١٧هـ بيروت، ١٤١١هـ النجف، ١٣٧٠هـ قم، ١٤١٦هـ النجف، ١٩٦٥م قم، ١٤٢٠هـ طهران، ۱۳۹۲ هـ بيروت، ١٤١٤هـ بيروت بيروت، ١٩٦٧هـ بیروت، ۱٤٠٦هـ اصفهان، ١٤٠٦هـ طهران، ١٣٨٦هـ النجف، ١٣٦٩هـ

محمّد بن أحمد القمّي، ابن شاذان مائة منقبة فخر الدين الطريحي مجمع البحرين الفضل بن الحسن الطبرسي مجمع البيان أحمد بن محمد البرقي المحاسن السيد هاشم البحراني المحجة مختصر بصائر الدرجات حسن بن سليمان الحلي السيد هاسم البحراني مدينة المعاجز أبو الحسن العاملي مرآة الأنوار محمد باقر المجلسي مرآة العقول محمّد بن محمّد بن النعمان، المفيد المزار الشيخ محمّد بن جعفر المشهدي المزار الكبير حسين النوري الطبرسي مستذرك الوسائل مشارق أنوار اليقين رجب البرسي أبوالفضل على الطبرسي مشكاة الاثوار السيّد علىّ بن موسى بن طاووس مصباح الزائر محمّد بن الحسن الطوسي، ُ مصباح المتهجد السيّد أبو القاسم الخوئي معجم رجال الحديث الحسن بن فضل الطبرسي مكارم الاخلاق محمّد بن على بن شهر آشوب مناقب آل أبي طالب على بن عبدالكريم النيلي النجفي منتخب الأنوار المضيئة محمّد بن على بن الحسين، الصدوق من لا يحضره الفقيه علی بن موسی بن طاووس مهج الدعوات ابن الأثير النهاية صبحى الصالح نهج البلاغة الحسين بن حمدان الخصيبي الهداية الكبرى محمد محسن الكاشاني الوافي محمّد بن الحسن الحرّ العاملي وسائل الشيعة اليقين في امرة أمير المؤمنين على بن موسى بن طاووس

