

السروحة لنيل درجة الدكتوراه phd

تاريخ الاسلام

# جذورالتشيع في ايران و دورالعرب المنتقلة فيه

الاستاذ المشرف:

ا.د:محمد هادي اليوسفي الغروي

الاستاذ المساعدالاول:

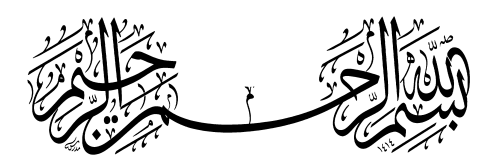
ا.د: محمد رضا جباري

الاستاذ المساعد الثاني:

ا.د :محمد دشتی

الطالب:

عدنان البطاط





# مدرست عالي فقه ومعارف اسلامي أطروحت لنيل درجت الدكتوراه phd أطروحت لنيل درجة الدكتوراه على المريخ إسلام

## جذور التشيع في ايران و دور العرب المنتقلة فيه

الاستاذ المشرف:

ا.د: محمد هادي اليوسفي الغروي

الاستاذ المساعد الاول:

ا.د: محمد رضا جباري

الاستاذ المساعد الثاني:

ا.د: محمد دشتی

الطالب:

عدنان البطاط

بهمن ۱۳۹۲

#### الإهداء

- إلى المبعوث رحمة للعالمين المالكية.
  - إلى الأئمة من بعده علالتَلِيهِ.
- إلى صاحب الطلعة الرشيدة والغرة الحميدة الله المادة الماد
- إلى العلماء الأعلام والشهداء الأبرار الذين حافظوا على التراث الإسلامي
  - إلى من ربياني صغيرا وتكفلاني كبيرا.

أهدي هذا الجهد المتواضع راجيا من الله العلي القدير أن يتقبله بأحسن القبول.

#### شكروتقدير

اتقدم بشكري الجزيل وامتناني الفائق إلى جميع العاملين في جامعة المصطفى العالمية، لإتاحتهم لنا هذه الفرصة الثمينة في إكمال الدراسات العليا في مقطع الدكتوراه، وأخص بالذكر منهم رئيس الجامعة حجة الإسلام الشيخ الدكتور الأعرافي (حفظه الله)، والاخوة العاملين معه.

كما أقدم شكري الخالص إلى مسؤولي مدرسة الفقه والمعارف العالية وقسم التاريخ الإسلامي، داعيا المولى القدير أن يسدد خطاهم أجمعين، وأن يوفقهم لخدمة الدين الإسلامي ومذهب أهل البيت عليها.

كما أتقدم بجزيل شكري وتقديري إلى أساتذتي في الإشراف، سماحة الأستاذ المشرف العلامة الاستاذ الدكتور الشيخ محمد هادي اليوسفي الغروي، وسماحة الأستاذ الدكتور الشيخ محمد رضا جباري، وسماحة الأستاذ الدكتور الشيخ محمد دشتي؛ لما قدموا لنا من مساعدات وإشارات كريمة خلصت بخروج هذه الإطروحة. كما أشكر جميع من أعانني فيها بتوفير مصدر أو إشارة علمية أو إلماح فكرة.

وأخيرا لا يسعني إلا أن ابتهل لهم بالدعاء من المولى العلي القدير أن يوفقهم ويسدد خطاهم لخدمة الدين والعلم.

#### خلاصتالأطروحت

لقد جاءت اطروحتنا تحمل عنوان (جذور التشيع في ايران ودور العرب المنتقلة فيه) وهي عبارة عن دراسة تاريخية تحليلية تهدف إلى بيان الجذور و العوامل المؤثرة في تشيع ايران ودور العرب المنتقلة فيه؛ وذلك لأهمية البحث ومدى خطورته في العصر الحاضر الذي باتت قوى الاستكبار العالمي تتحين الفرص في بث الفرقة والاختلاف بين المسلمين بشتى الوسائل المتاحة لها بما في ذلك العامل القومي ، من اجل أضعاف وحدة الصف الإسلامي؛ فكان من بين أهم الأهداف التي تتوخى تحقيقها أطروحتنا هو ان تتفهم السلطات وحكام البلاد الإسلامية ما للعرب من دور كبير في تشييع إيران ؛ ولذا تطلب البحث أولا أن نبين الجذور والعوامل التي اثرة في تشيع الايرانيين، التي هي من قبيل طبيعة الحضارة الإيرانية و العنصر الإيراني ، وسقوط الدولة الساسانية، مضافا إلى بيان دور أئمة أهل البيت عين وطبيعة التشيع ومظلومية الشيعة في ايران ، والعرب المنتقلة الى ايران، حيث تبين من خلال مجمل هذه البحوث ان هناك عدة جذور وعوامل ساعدة على سهولة تقبل المذهب الحق من خلال البحث انها قبل الايرانيين، منها العرب المنتقلة، ولكي نتعرف اكثر على دور العرب في تشيع ايران،انتقلنا إلى بيان ترجع إلى القبائل العربية الأصيلة كالقحطانية والعدنانية التي لها علاقة باهل البيت عين وأن من بين الأسباب التي ساهمت في انتقالهم إلى إيران، طلب الجهاد والمراعي الخصبة مضافا إلى التهجير القسرى والفرار من ظلم الحكام الجائرين وغيرها.

وعندما تعرضنا إلى طبيعة التوزيع الجغرافي للعرب في بلاد ايران وجدنا أنهم قد انتشروا في مدن مختلفة منها، بحيث ساهم انتشارهم هذا بدور كبير في تجذر التشيع فيها، كما اتضح أيضا من خلال بقية البحوث أن دورهم تمثل بإتخاذ الحواضر والمدن الشيعية كه (قم والري) التي كانتا مركزا لانتشار التشيع في ايران، بالإضافة إلى ان وجود هذه القبائل الموالية لأهل البيت عليه قد اسهم في بذر التشيع، وكان لاتساق الايرانيين في الجيوش الاسلامية التي اثر في تشيعهم نتيجة لاحتكاكهم بالشيعة منهم، كما ان للعلماء العرب و للمدارس الشيعية دور في نقل التشيع إلى إيران.

وقد كانت من بين كلمات البحث المفتاحية: التشيع، ايران، قبائل العرب، تشيع الايرانيين، جذور التشيع.

### فهرسالمحتويات

| 1  | المقدمة                                              |
|----|------------------------------------------------------|
| 1  | بيان المسالة وبيان السؤال الاصلي والاسئلة الفرعية    |
|    | مفاهيم وردت في البحث                                 |
| ٦  | جذور                                                 |
| ٦  | الشيعة                                               |
| ۸  | إيران                                                |
|    | العرب المنتقلة                                       |
| ١٠ | دور                                                  |
| ١٠ | المصادر والمراجع                                     |
|    | الفصل الأول                                          |
|    | جذور التشيع في إيران                                 |
| ۲٥ | تمهيد                                                |
| ۲٦ | المبحث الأول: طبيعة الحضارة الفارسية                 |
| ٣٢ | المبحث الثاني: العنصر الإيراني                       |
| ٣٥ | المطلب الأول: إيران والإيرانييون في الآيات القر آنية |
| ٣٨ | المطلب الثاني: إيران والإيرانيون في السنة            |
| ٣٩ | الطائفة الأولى: فارس عصبة أهل البيت الشَّلَا         |
| ٤٠ | الطائفة الثانية: جد الإيرانيين وهمتهم في طلب العلم   |
|    | الطائفة الثالثة: حرص الإيرانيين على الإسلام          |
|    | الطائفة الرابعة: طلب الإبرانس للدين والتدين به       |

| ٤٢                      | الطائفة الخامسة: طلب الإيرانيين للخير والبر . |
|-------------------------|-----------------------------------------------|
| ٤٢                      | الطائفة السادسة: إيمان الإيرانيين             |
| ٤٤                      | الطائفة السابعة: عظم نصيبهم في الإسلام        |
| ٤٦                      | المبحث الثالث: سقوط الدولة الساسانية          |
| ٤٧                      | أولا: الصراع الخارجي                          |
| ٤٨                      | ثانيا: الصراع الداخلي                         |
| ٤٩                      | ثالثا: النظام الطبقي الصارم                   |
| 01                      | المبحث الرابع: ائمة أهل البيت                 |
| 00                      | المبحث الخامس: طبيعة التشيع                   |
| ٥٧                      | المبحث السادس: مظلومية الشيعة والإيرانيين     |
| ٦٦                      | المبحث السابع: العرب المنتقلة إلى إيران       |
| الثاني                  | الفصل                                         |
| هوية وأسباب             | العرب المنتقلة                                |
| ٦٩                      | مدخلمدخل                                      |
| ٧٠                      | المبحث الأول: هوية العرب المنتقلة إلى إيران . |
| في اليمن وشبة الجزيرة٧٠ | المطلب الأول: أصل العرب ومناطق انتشارها       |
| ٧١                      | العرب القحطانية                               |
| ۸۱                      |                                               |
| ۸٩                      |                                               |
| ٩٠                      | المطلب الثاني : هوية العرب التي نزلت العراق   |
| شام                     | المطلب الثالث: هو ية العرب التي نزلت بلاد اا  |
|                         |                                               |

| ٩٨                                          | المبحث الثاني: أسباب انتقال العرب إلى إيران.                                                                                                        |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 99                                          | المطلب الأول: الجهاد عند ثغور المسلمين                                                                                                              |
| 1.1                                         | المطلب الثاني: طلب المراعي الخصبة                                                                                                                   |
| 1.1                                         | الأول: العنصر البشري                                                                                                                                |
| 1.7                                         | الثاني: وجود المراعي الخصبة                                                                                                                         |
| 1.4                                         | المطلب الثالث: الاتجار والتجوال في البلدان                                                                                                          |
| 1.0                                         | المطلب الرابع: نشر الدعوة وطلب العلم                                                                                                                |
| 1.7                                         | المطلب الخامس: الابعاد والتهجير القسري                                                                                                              |
| 1.9                                         | المطلب السادس: الفرار من جور الظالمين                                                                                                               |
| الثالث                                      | الفصل                                                                                                                                               |
|                                             |                                                                                                                                                     |
| رب في بلاد إيران                            | التوزيع الجغرافي للع                                                                                                                                |
| رب في بلاد إيران                            | التوزيع الجغرافي للع<br>تمهيد                                                                                                                       |
| 110                                         |                                                                                                                                                     |
| 110                                         | تمهيد                                                                                                                                               |
| 110                                         | تمهيد                                                                                                                                               |
| 110                                         | تمهيد الجغرافي للعرب في إيران بعد الإسلار المبحث الأول: شمال غرب إيران (أذربيجان)                                                                   |
| 110<br>117<br>11A<br>177                    | تمهيد التوزيع الجغرافي للعرب في إيران بعد الإسلام المبحث الأول: شمال غرب إيران (أذربيجان) المبحث الثاني: جنوب إيران (فارس) المبحث الثالث: وسط إيران |
| 110                                         | تمهيد                                                                                                                                               |
| ۱۱۵<br>۱۱۷<br>۱۲۲<br>۱۲۷<br>۱۳٤<br>۱۳۸ (۱۳۸ | تمهيد                                                                                                                                               |

## الفصل الرابع دور العرب المنتقلة في تشيع إيران

| 101 | تمهيد                                                  |
|-----|--------------------------------------------------------|
|     | المبحث الأول: وجود القبائل الموالية لأهل البيت عليهم   |
| 10V | سرد باسماء القبائل العربية التي انتقلت الى ايران       |
| ٠٢١ | المبحث الثاني: إتخاذ الحواضر الشيعية                   |
| 171 | أولا: قم                                               |
| ١٦٧ | ثانيا: الري                                            |
| ١٧٤ | المبحث الثالث: اتساق الإيرانيين في الجيوش الإسلامية    |
|     | المبحث الرابع: العلماء العرب في ايران                  |
|     | المبحث الخامس: المدارس الشيعية ودور العلماء العرب فيها |
|     | مدرسة الكوفة                                           |
| 1/4 | مدرسة قم                                               |
| 191 | مدرسة بغداد                                            |
| 197 | مدرسة النجف                                            |
| 194 | مدرسة الحلة                                            |
| 198 | مدرسة جبل عامل                                         |
|     | النتيجة                                                |
| Y   | التوصيات                                               |
| 7.1 | ملحق في مشجرات القبائل والخرائط                        |
| Y1V |                                                        |
| ۲۱۸ | مصادر الأطروحة                                         |

#### بيان المسالة وبيان السؤال الاصلى والاسئلة الفرعية

لايخفى على المطلع الكريم حساسية هذا النمط من الدراسات، إلا أن ما يرصد أهميتها، أنها جاءت في وقت عادت فيه الصراعات الاقليمية والدولية تحيط بمنطقتنا كسابق عهدها نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين الميلاديين، وكأن الزمن يعود القهقري، وأن أختيارنا البحث عن جذور التشيع في إيران والتركيز على دور العرب فيه، هو ما سيجعل الدراسة أكثر موضوعية، كونها تهدف إلى تسليط الضوء على أصالة التشيع في إيران وتحرص على بيان مدى تمسك الإيرانيين بالإسلام المحمدي الأصيل دون غيره.

ونحن بدراستنا هذه لا ننطلق من موروثات عفى عليها الزمن، إنما نحاول أن نتلمس الحقائق الموضوعية، والوقائع المتحركة، خلال هذه الدراسة، مسلطين الأضواء عليها، لكي نتجنب مؤثرات سلبياتها، ونتوخى تأثيرات إيجابياتها، في واقعنا المعاش، مصممين بهذا النهج، العمل بالايجابيات، رافضين التورط في السلبيات.

من هنا كان السؤال الاصلي، ما هي جذور التشيع في ايران وما هو دور العرب المنتقلة فيه؟

والاسئلة الفرعية بالشكل التالي:ما هي جذور التشيع في ايران؟ ومن هم العرب المنتقلة الى ايران؟ وماهي اسباب انتقالهم؟ واين استقر العرب في بلاد ايران؟ وماهو الدور الذي اضطلع به العرب في بذر التشيع في ايران؟

#### فرضيةالبحث

هي ان للتشيع في ايران جذور تعود للايام الاولى لدخول الاسلام الى ايران، وان العرب بعد فتح ايران انتقلت الى ايران، وان من بين العرب التي انتقلت الى ايران من كان يوالي اهل بيت

النبوة عليه العرب الموالون لاهل البيت عليه اثر واضح في بذرتشيع في نفوس الايرانين.

#### ضرورة البحث

تهدف الى الإجابة عن شبهة ان التشيع ليس له جذور إسلامية وان الذي ابتدعه إلايرانيون لاجل الانتقام من الاسلام والعرب.

#### هدفالبحث

أن إشكالية هذه الدراسة هو كيفية خلق علاقات متوازنة، في البلاد الإسلامية، بين الفسيفساء القومية التي يتكون منها المسلمون في البلاد الإسلامية وبالخصوص علاقتها مع القومية العربية واللغة العربية التي نزل بها القرآن حيث إن العرب ليسوا بني أمية وأتباعهم حصرا بل العرب هم النبي محمد والأئمة الأطهار من ولده عليه وثلة من الصحابة الذين استقاموا على الطريقة ولم يحدثوا بعد النبي ولم يبدلوا، بل هم الذين قاوموا ودافعوا وساحوا في البلاد لنشر الإسلام الصحيح وإيصال صوت الحق إلى أرجاء المعمورة.

فإذا كان الدافع الأول للخوض في هذا الموضوع على هذا المستوى من الأهمية والخطورة والمسؤولية، وعلى هذا المستوى من الفهم الواقعي، وكان الدافع الآخر هو أن تتفهم سلطة حكام البلاد الإسلامية ومن ورائها، حقائق غابت أو غيبت أو تعمدوا تغييبها في أذهانهم عن إيران والشيعة، وما للعرب في تاصيل الفكر الشيعي ودورهم الريادي فيه.

فالمطلوب إذن في هذا الظرف الحرج الدقيق والخطير، أن يدرك الجميع هذين الدافعين، ليس من أجل التشيع فحسب، بل من أجل البلاد الإسلامية بكل مكوناتها الأثنية والدينية والمذهبية.

#### منهج البحث

أما منهجية البحث وخطته المعتمدة لهذه الدراسة، فهي تقوم على منهجية (تأريخية - تحليلية)، من حيث إن هذه الدراسة تعتمد على الأحداث التأريخية، وما نتج عنها من افرازات

انعكست محصلتها على الوضع الاجتماعي في إيران، ومنهجية (سوسيولوجية)، من حيث إن مقطعا مهما من هذه الدراسة هو في صميم تحولات المجتمع في بلاد إيران.

ومهما يكن فإن هذه الدراسة تستمد أبعادها من الوقائع التأريخية، إضافة للملامح الاجتماعية للشعب الإيراني، عبر مسيرة الأحداث، مع عدم اغفال الجوانب التحليلية لبعض الظواهر ذات المساس بمفردات البحث، وعدم اغفال مناقشة بعض الأفكار والمعلومات التي أوردها الباحثون والكتاب.

#### معوقات البحث

ثم إننا لابد أن نعلم أن كتابة التاريخ عن القرون الأولى لدخول الإسلام إلى إيران أمر ليس بالسهل وخصوصا المرتبط بالتحول الاجتماعي لهذه البلاد وبالرغم من أن الإيرانيين قد حازوا قصب السبق في التدوين التاريخي، لكن أهم المصادر التي تعنى بالتحولات الاجتماعية أو التي نرجو أن نجد فيها إشارات إلى ذلك قد ضاعت أو تلفت، وبالخصوص تلك التي تتحدث عن العرب المسلمين وأماكن وجودهم.

#### سابقةالبحث

قد كتب غير باحث في جانب من الموضوع لكن لا على هذا النحو من الايعاب والشمول فممن كتب في هذا المجال وذكر جذور التشيع في ايران الاستاذ الدكتور الشيخ رسول جعفريان حيث امتازت آثاره التي كانت تتمحور حول تاريخ التشيع في ايران بحديثه عن العرب وقد افرد عنوانا في كتابه الموسوم بـ[الشيعة في ايران دراسة تاريخية من البداية حتى القرن التاسع الهجري] اشار فيه الى بواعث تغلل التشيع في صفوف الناس، لكن الملحوظ على هذا المبحث من هذا الكتاب أنه يتحدث عن البواعث بصورة عامة وبشكل عام ومجمل ومختصر.

وهناك ايضا بحث على مستوى الماجستير قدم الى جامعة الكوفة في النجف الاشرف يحمل عنوان [الاشعريون جذور التشيع العربي الاصيل في بلاد فارس] سنة ٢٠٠٩م وهو اثر قيم

قدم فيه مؤلفه عرضا تاريخيا للعرب من الاشعريين ودورهم في تشيع ايران ، الا إنه يتكلم عن فئة من العرب ولم يستوعب العرب المنتقلة ودورهم في تشيع ايران.

وممن كتب عن العلماء العرب المؤرخ الدكتور ناجي معروف البغدادي في كتابه الموسوم ب[العلماء العرب المنسوبون الى بلدان اعجمية] لكن الملحوظ على هذا الكتاب أنه لم يقتصر على بلاد ايران، بل شمل بحثه العلماء في سائر البلاد غير العربية مثل بلخ وبخارى وسمرقند والهند... وغيرها، وعلماء المسلمين عامة ولم يذكر مذاهبهم.

كما يلحظ عليه أنه لم يتعرض الى ذكر القبائل العربية في البلاد التي شملها بحثه ومتى انتقلت وماهية اسباب انتقالها، وقد اقتصر بحثه على ذكر اسماء العرب المنسوبين الى البلدان اعجمية مع ذكر ترجمة مبتسرة مما يجعله في عداد كتب التراجم.

وفي مايخص العرب والقبائل العربية في ايران، قد عرض للبحث الدكتور ناجي حسن في الفصل الخامس من كتابه الموسوم بـ[القبائل العربية في المشرق خلال العصر الاموي] بشكل مقتضب مبتسر مقتصرا على الدور العسكري ونزاعات القبائل آنذاك في خراسان وتوابعها، ولم يعم بحثه بلاد ايران مع خلوه عن ذكر تفاصيل مهمة حول هذه القبائل ونشاطها الاجتماعي.

وكذلك عرض للبحث الدكتور احمد صالح العلي في كتابه الموسوم بـ[امتداد العرب في صدر الاسلام] وتكلم عن امتداد القبائل العربية في صدر الاسلام الى خارج شبه الجزيرة بإتجاه الشرق والشمال والغرب، والملحوظ عليه انه اقتصر على الفعاليات العسكرية لهذه القبائل.

وهناك دراسات باللغة الفارسية امثال كتاب الدكتور عبد الله معصومي الموسوم بـ[قبيلة همدان ودورها في تاريخ الاسلام والتشيع في القرن الهجري الاول] حيث عرض الباحث الى دور هذه القبيلة في فتوحات الشرق بما فيها ايران، والملحوظ عليه كما تسري هذه الملاحظة على باقي الكتب التي تتحدث عن تاريخ القبائل التي كتبت انها تقتصر على بيان دور هذه القبيلة فقط.

وكتاب الدكتور ليلى خماسي بور الموسوم بـ[قبيلة الازد ودورهم في تاريخ الاسلام وايران] وهذا الكتاب قدم كاطروحة لنيل درجة الدكتوراء في جامعة اصفهان، الملحوظ عليه انه يعنى بتاريخ قبيلة الازد بصورة عامة دون الاختصاص بدورها في تشيع ايران.

وكتاب الدكتور مريم سعيديان الموسوم برقبيلة تميم ودرهم في تاريخ الاسلام وايران] وهو كالكتاب السابق يعنى بتاريخ قبيلة تميم بغض النظر عن انتمائها المذهبي لذا تشاهد عدم تغطيته لدورهم في تشيع ايران.

وهناك كتاب كتب تحت نظر الدكتور احمد رضا الخضري اسمه[تاريخ التشيع الدول، الاسر، والآثار الثقافية للشيعة] وهو كتاب يتعرض لتاريخ الشيعة بصورة عامة الا انه يمتاز بأن بذكره لبعض القبائل العربية في بلاد ايران كالاشعريين في قم والعلويين في طبرستان، والملحوظ عليه انه كتاب عام عرض لمسألتنا بشكل مقتضب ومبتسر.

وتختلف دراستنا عن الابحاث والمؤلفات الانفة الذكر هو اننا نقسم تاريخ التشيع في ايران الى مرحلتين الاولى تعنى في العوامل والبذور والجذور التي انطلق منها التشيع في ايران، والثانية تعنى في انتشار التشيع في ايران، ونحن نسلط الضوء على المرحلة الاولى وبالخصوص دور العرب المنتقلة الى ايران في تشيع ايران والايرانيين.

#### الجديد في البحث

هو تقسيم تاريخ التشيع في ايران الى مرحلتين الاولى مرحلة الوجود والثانية الانطلاق والانتشار، وهذا يكشف لنا عن العوامل المؤثرة في تشيع الايرانيين، حيث ان من عوامل تشيع الايرانيين العرب المنتقلة، حيث قمنا بتسليط الضوء على وجود العرب في ايران من الايام الاولى لدخول الاسلام الى جانب الايرانيين ودورهم في بذر التشيع في نفوسهم.

#### زمان ومكان وموضوع البحث

المكان ايران الحالية بحدودها الجغرافية المعروفة والزمان بداية دخول الاسلام الى ايران، الى انتشاره فيها والموضوع هو دور العرب في تشيع ايران.

كلمات البحث: : التشيع ، ايران، العرب،قبائل العرب،تشيع الايرانيين، جذور التشيع.

#### مفاهيم وردت في البحث:

#### ١ـ جذور:

جاء في اللغة أن (جذر كل شيء: أصله)<sup>(۱)</sup> ونحن إذ استخدمنا هذه اللفظة في البحث للاشارة إلى الاسباب والعوامل والبذور التي دعت الإيرانيين إلى تبني التشيع كمذهب من دون المذاهب الأخرى وهو وان كان لا ينطبق على المراد من اللغة انطباقا كليا الا انه لا يتعارض معها.

#### ٢ الشيعة:

قال الخليل الفراهيدي في كتاب العين (والمشايعة: متابعتك إنسانا على أمر) (٢)، وقال ابن منظور: (إن الشيعة القوم الذين يجتمعون على أمر، والشيعة أتباع الرجل وأنصاره). ثم أنه قال: (أصل الشيعة الفرقة من الناس وأنه يقع على الواحد والاثنين والجمع والمذكر والمؤنث وبلفظ واحد ومعنى واحد وقد غلب هذا الاسم على من يتولى عليا وأهل بيته (رضوان الله تعالى عليهم أجمعين) وأصل ذلك من المشايعة وهي المتابعة والمطاوعة، وقد نقل قول الازهري (والشيعة قوم يهوون هوى عترة النبي المشايعة ويوالونهم) وكذلك في القاموس (٥)، وفي تاج العروس كل قوم اجتمعوا على أمر فهم شيعة، وكل من عاون انسانا وتحزب له فهو شيعة،

<sup>(</sup>١) ابن منظور (توفي ٧١١لهجرية) لسان العرب، ج ٤ ص ١٢٣، نشر ادب حوزة سنة ١٤٠٥.

<sup>(</sup>٢) الفراهيدي، الخليل الفراهيدي (توفي ١٧٥الهجرية)، العين ج ٢ ص ١٩٠ تحقيق ،د: مهـدي المخزومي و د: ابراهيم السأمرائي، مؤسسة دار الهجرة ايران - قم طبعة سنة ١٤٠٩.

<sup>(</sup>٣) ابن منظور، لسان العرب ج ٨ ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٤) مصدر سابق.

<sup>(</sup>٥) الفيروز آبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي الشيرازي، (توفي ١٨١٧لهجرية) ،القاموس المحيط، مادة شاع ج ٣ ص ٤٦، الهيئة المصرية العامة للكتاب، نسخة مصورة عن الطبعة الثالثة للمطبعة الاميرية سنة ١٣٠١الهجرية.

وأصله من المشايعة وهي المتابعة والمطاوعة.(١)

إذن الشيعة لفظ يطلق في اللغة على الأتباع وهو ينصرف حين اطلاقه على من يهوى هوى عترة النبي عليماً الله الماء الماء النبي عليماً الله الماء ا

وفي الاصطلاح: - الشيعة هم المعروفون بانقطاعهم إلى الإمام أمير المؤمنين على الشكية في زمن النبي الشيئة وقد عد منهم المقداد بن الأسود وسلمان الفارسي وأبا ذر الغفاري وعمار بن ياسر ومن وافق مودة على الشيئة (٢).

ومن هذا يظهر أنه لابد أن نشير إلى أمر غاية في الاهمية يغنينا عن البحث في أصل نشوء التشيع وزمانه ألا وهو أن التشيع هو الإسلام المحمدي الأصيل الذي جاء به الخاتم عني ولكن عندما انشعبت من هذا الإسلام المحمدي الاصيل الفرق وتكونت المذاهب صار ينعت من كان يتبع خط العترة وعلى رأسهم الإمام امير المؤمنين علي الشيعة في مقابل من شايع واتبع غير العترة، وهذا لا شك ولا ريب لا يؤثر في الواقع الذي عجت به كتب الروايات للفرق الإسلامية والتي أشبعها متكلموا الشيعة بحثا وتحقيقا.

ولست في هذا البحث أريد أن أثبت أحقية التشيع، لكن فقط أريد أن أقول إنى في هذا البحث عندما أطلق كلمة شيعة فإني أريد ما هو الأعم من الشيعة الاثنى عشرية، وإن كنت أركز على الشيعة الاثني عشرية باعتبارهم الوجه الاكمل للشيعة في تاريخ الإسلام المحمدي الأصيل.

واستند في مذهبي هذا إلى أن الإسلام المحمدي هو خاتمة الرسالات، وإن من كان شأنه أن يكون خاتما للرسالات لابد أن يكون محفوظا ومصونا من الخطأ والزيغ والتحريف؛ ولذلك نجد النبي عَمَا الله كان شديد الحرص على تبليغ دعوته والتفكير بمستقبلها الذي وعده الله

-

<sup>(</sup>۱) الزبيدي، السيد محمد مرتضى الحسيني (توفي ١٢٠٥ الهجرية) ، تاج العروس من جواهر القاموس، مادة شيع ج٢١ص٣٠٦-٣٠٣ تحقيق عبد الستار احمد فرّاج، راجعته لجنة فنية من وزارة الارشاد والانباء، مطبعة الحكومة الكويت، سنة ١٣٨٥ الهجرية.

<sup>(</sup>٢) النوبختي، أبو محمد الحسن بن موسى، الفرق والمقالات ص ٤٣.

سبحانه وتعالى بأن يظهر هذه الرسالة على الدين كله ولو كره المشركون، فهو الذي حرص على أن يبلغ الأحكام حتى أرش الخدش، والذي ما كان يخرج من المدينة لأمر ما إلا ويخلف عليها من ينوب عنه فيها، فهل يعقل أن يترك الأمة بعده بلا خليفة، وإذا تنزلنا إلى أن الأمة وصلت إلى مرحلة من النضج لا تحتاج معه إلى الاستخلاف من قبل النبي محمد فكيف نفسر الاختلاف الذي وقع بعده وهل الخليفة الأول عصى الله ورسوله في تعيينه عمر بن الخطاب خليفة له، أو أنه كان أعلم من الرسول على الله وأنها لم تصل إلى المرحلة التي تختار فيها من يقودها؟! هذه أبسط الشواهد التي يمكن أن يتمسك بها في أن النبي الله الم يترك الأمة بلا وصي ولا خليفة، فإن كان القوم يدعون عدم وجود النص في كتبهم وهو موجود في القرآن وفي كتبهم في كتبهم في كتبهم وغيره من الموسوعات خير شاهد على هذه النصوص.

إذن نقصد بلفظ شيعة هو الإسلام المحمدي الأصيل الذي عليه النبي الخاتم مَنْ الله وأصحابه الكرام ممن آمن بالرسالة واتبع أهل البيت عليه وأحبهم ووالاهم في مقابل من لم يواليهم وخرج عن طاعتهم.

#### ٣ إيران:

ونقصد بها إيران الحالية على الرغم من أننا نعترف بأن حدود إيران أيام دخول الإسلام إليها كانت أوسع مما عليه الآن والسبب في اختيارنا ايران الحالية هو اننا نهدف من بحثنا دفع الشبهه عن التشيع في ايران الحالية.

#### عالعرب المنتقلة:

العرب اقوام تنحدر من الشعوب السامية التي سكنت اليمن ثم منها انتقلت الى الشمال والشرق والغرب عبر التاريخ بهجرات متعدد ولاسباب متنوعة، وفيما يخص اصل التسمية: فهناك عدة اراء منها ان لفظة[عرب] تعني البداوة، وذلك مرجعه الى ان اللغات السامية القديمة التي وصلت يد الباحثين بعض نقوشها كالنصوص الاشورية قصدت بها البدو عامة، واستعملت

في هذا المعنى عند غيرهم (١).

ثم لما توسعت مدارك الاعاجم وزاد اتصالهم واحتكاكهم بالعرب وبشبه الجزيرة العربية، توسعوا في استعمالها حتى اضحت تشمل اكثر العرب بوصفهم اهل بادية، وأن حياتهم حياة اعراب، من هنا غلبت على بلادهم فصارت عند اولئك الاعاجم، علم على بلاد العرب وعلى سكانها، ولذلك اطلق اليونان والرومان على بلاد العرب لفظة [Arabia] بمعنى بلاد العرب (۲).

ويرى قسم آخر بأن لفظة عرب استخدمت تأريخيا للدلالة على الاثنية العربية، وانتقدوا وجهة النظر المتقدمة التي كانت تقول ان اللفظة مستلة من نمط معيشة البدوي، وذلك لانها قد استخدمت تاريخيا لدى اليهود كمرادف لكلمة [اسماعيلي] ( $^{(n)}$ ) بالاضافة الى ان لفظة عرب لم تستخدم قديما في الاشارة الى أي امة اخرى غير العرب ( $^{(2)}$ )، بل الفحص الصحيح لكلمة [عرب] كصفة لمكان كان له عدة معان في اللغاة السامية من بينها الخصب والمياه ( $^{(0)}$ ).

وكان موطن العرب الاصلي هو شبه الجزيرة العربية وبعض انحاء الشام والعراق، وقد استمروا يعيشون في هذه الاقاليم حتى ما بعد بعثة النبي الخاتم محمد بن عبد الله وعندما انتشر الاسلام انتقلت اعداد منهم الى البلدان المفتوحة، وهم ما يطلق عليهم العرب المنتقلة في بحثنا هذا.

أي العرب التي انتقلت إلى إيران بعد الفتح واستقرت فيها وكان لها دور فعال في تحولاتها الاجتماعية.

\_\_\_

<sup>(</sup>١) طقوش، محمد سهيل، تاريخ العرب قبل الاسلام، ص٢٨، دار النفائس ، بيروت -لبنان، سنة ٢٠٠٩م.

<sup>(</sup>٢) معطي، علي، تاريخ العرب الاقتصادي قبل الاسلام، ج ١ص ٢٥-٢٦، دار المنهل اللبناني، مكتبة المدرسة، بيروت لبنان، سنة الطبع٢٠٠٣م.

<sup>(</sup>٣) فروخ، عمر، العرب في حضارتهم وثقافتهم، ص٣٠-٣٢.

<sup>(</sup>٤) برنارد لويس، العرب في التاريخ، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٥) الدواليبي، معروف، دراسات تأريخية عن اصل العرب وحضارتهم الانسانية، تلخيص فاروق بن زيمة، مجلة شعاع الاصل عدد٣٧/يونيو/٢٠٠٤م، وكذا العدد ٣٩/اغسطس/٢٠٠٤م.

#### ٥\_دور

قد لانجد في كتب اللغة المتقدمة مرادنا من لفظة دور؛ لانها من الالفاظ الحديثة، ومن اصطلاحات المتاخرين، وهذا لا يحط من تأثير استعمالها.

وقد جاء في المراد منها عند المتاخرين: أدوار جمع دور والمصدر دار وعندما تقول: انتهى دوري، أي عملي او ما يختص بي، او لا دور لك في هذا العمل أي لا شأن لك فيه، او قام بدور مهم لفك النزاع بينهما، أي بقسط، او بنصيب كبير، او انا بدوري ساهمت بهذا العمل، أي من جهتي ...(١).

من هنا ننطلق في مرادنا من لفظة دور التي نستخدمها في بحثنا حيث نريد بها سهم العرب المنتقلة في جذور وعوامل تشيع ايران.

#### المصادر والمراجع:

إن البحث في التحولات الاجتماعية في التاريخ الإسلامي يعتبر من أعقد الأبحاث وذلك لندرة المعلومة الاجتماعية؛ فلذلك يحتاج الباحث إلى أن يراجع مصادر علوم متعددة لها نحو الارتباط في التحولات الاجتماعية، لذ تجدنا في بحثنا هذا رجعنا الى مصادر متنوعة كمصادر التفسير والتاريخ العام والمحلي والانساب والجغرافيا والطبقات والوفيات ومصادر الحديث وغيرها، واهم المصادر التي تم الرجوع إليها تكون بالشكل التالي:

#### كتب تفسير القرآن:

وهنا عندنا مجموعة كبيرة من كتب التفسير التي اعتمدنا عليها في بيان تفسير الآيات

<sup>(</sup>١) ابو العزم، يسري عبد الغني، معجم الغني، مادة دور، دار الجيل ، بيروت – لبنان ، سنة الطبع ١٩٩١.

<sup>\*</sup>معجم الغني قاموس عربي عربي يحتوي على تعريف لـ ٣٠٠٠٠ مادة ومصطلح وفيه اكثر من ١٩٥٠٠٠ كلمة مشتقة وهـو مرتب على حسب الف باء.

القرآنية التي نزلت بحق الإيرانيين وبيان فضلهم وكيف أنهم سوف يستبدلهم الله بالاقوام التي حادت عن جادة الاسلام وهذه التفاسير هي:

جامع البيان في تفسير القرآن: ويسمى أيضا به (جامع البيان في تأويل آي القرآن) ويعرف بتفسير الطبري نسبة إلى مؤلفه المحدث الشهير أبي جعفر محمد بن جرير بن يزيد الطبري توفي سنة(٣١٠الهجرية) وللطبري الفضل على من تأخر عنه ، فإننا قل ما نجد من لم يرجع إلى تفسيره او تاريخه.

تفسير المقرآن العظيم مسندا عن رسول الله والصحابة والتعابعين، لمؤلفه عبد الرحمن بن إدريس بن أبي حاتم التميمي الحنظلي الرازي توفي سنة(٣٢٧لهجرية) وهو مفسر ومتكلم وفقيه ومحدث ويعرف هذا التفسير بـ (تفسير أبي حاتم).

تفسير بحر العلوم، لمؤلفه أبي الليث نصر بن محمد السمرقندي توفي سنة (٣٧٣لهجرية).

ونشاهد في هذه التفاسير نتاج العلماء في القرآن الرابع الهجري أما التفاسير التي ألفت في القرن الخامس الهجري، فهي:

**تفسير التبيان،** لمؤلفه شيخ الطائفة ابي جعفر محمد بن الحسن الطوسي المتوفى سنة (٤٦٠ الهجر بة).

تفسير القرآن، للسمعاني (۱) وهو منصور بن عبد الجبار بن الفضل بن الربيع بن مسلم بن عبد الله الله السمعاني التميمي، ولد في القرن الخامس الهجري في مدينة مرو الشاهجان كان حنفيا ثم تحول إلى الشافعية.

ومن تفاسير القرن السادس الهجري:

تفسير البغوي أو معالم التنزيل لمؤلفه أبي محمد الحسين بن مسعود بن محمد الفراء

\_

<sup>(</sup>۱) سمعان بطن من بطون قبيلة تميم. انظر: ابن خلكان، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، ج٣ص ١، تحقيق ، د:إحسان عباس، دار صادر بيروت؛ السبكي، عبد الوهاب بن تقي الدين، طبقات الشافعية الكبرى، ج٧ص ١٨١، تحقيق محمود محمد الطانجي، مصر.

والبغوي، والفراء نسبة إلى عمل الفراء وبيعها ، أما البغوي فهي نسبة إلى بلدة يقال لها (بغ) أو (بغشور) وهي بلدة في خراسان بين مرو وهراة.

المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لمؤلفه عبد الحق بن أبي بكر غالب بن عبد الرحمن بن غالب بن عبد الرووف بن تمام بن عبد الله بن تمام بن عطية بن خالد المحاربي من قبيلة قيس عيلان بن مضر، من أهل غرناطة المتوفى سنة (٤٦٥الهجرية).

تفسير زاد المسير في علم التفسير، لابن الجوزي أبي الفرج عبد الرحمن بن أبي الحسن على بن محمد القرشي التيمي البكري، فقيه حنبلي محدث ومؤرخ ومتكلم مولده تقديرا لا تحقيقا في سنة (١٠٥الهجرية) وتوفي سنة (١٩٥الهجرية) في بغداد.

وهناك تفاسير أخرى أخذنا عنها أمثال مفاتيح الغيب (التفسير الكبير) لأبي عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي البكري الرازي الملقب به (الفخر الرازي توفي ٢٠٦ الهجرية) والجامع لأحكام القرآن والمبين لما تضمن من السنة وأحكام الفرقان لمحمد بن أبي بكر القرطبي توفي سنة(١٧٦الهجرية) ، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل المعروف بتفسير البيضاوي، لمؤلفه ناصر الدين أبي سعيد عبد الله بن أبي القاسم عمر بن محمد البيضاوي الشيرازي الشافعي توفي سنة(١٨٥الهجرية).

والبحر المحيط، لمحمد بن يوسف بن علي بن حيان الأندلسي الغرناطي توفي سنة (١٧٤٥ لهجرية)، وتفسير القرآن العظيم لإسماعيل بن عمر البصراوي، ثم الدمشقي، القرشي المعروف بابن كثير(توفي ١٧٧٤ لهجرية)، وغيرهم ممن تلاهم من المفسرين.

#### كتبالتأريخ

وهي على قسمين منها ما كان عاما ومنها ما كان محليا وقد افدنا منها في رصد الوقائع التاريخية ورصد الاحداث التي جرت في تاريخ ايران والعرب المنتقلة واسباب انتقالهم واماكن وجودهم، ومتى فتحت المدن الايرانية وعلى يد من فتحت ومن هم العرب الفاتحين لها.

#### كتب التاريخ العامة

وهي تلك الكتب التي تعنى بتاريخ البشر من بداية الخلقة وتشمل تأريخ الملوك والأمم والأنبياء إلى ظهور الإسلام وما تلاه من أحداث:

منها: تأريخ اليعقوبي، وتأريخ الطبري، والأخبار الطوال، وتأريخ المسعودي، وتأريخ خليفة بن خياط، وتاريخ ابن خلدون، وأبرز هذه المصنفات كتب في العهد العباسي وفي الخصوص في عاصمة دولتهم بغداد في القرن الثالث الهجري وما تلاه.

تأريخ اليعقوبي: لمؤلفه ابن واضح أحمد بن أبي يعقوب المعروف بعباس الأصبهاني توفي سنة (١٨٨ الهجرية) حيث ذكر فيه تاريخ الأنبياء والأمم وأديان العرب وأيامهم.

وفيه سيرة النبي محمد عَلَيْكُ ونسبه وذكر فيه تاريخ من حكم بعد الرسول عَلَيْكُ إلى عصر المعتمد العباسي سنة (٢٥٩ الهجرية).

كما أنه ذكر نبذة عن حياة أئمة المسلمين من آل الرسول عَلَيْكُ ومنتخبا من خطبهم والثورات التي قاموا بها.

وكان أسلوبه ومنهجه وفقا لتسلسل المواضيع مع مراعاة الترتيب الزمني في وقوع الأحداث وقد أفادنا هذا المرجع في موضوع البلدان والأنساب ايضا.

التأريخ الكبير (تاريخ ابن أبي خثيمة) لمؤلفه زهير بن حرب بن شداد، ويقال له النسائي نسبة إلى نسا بخراسان، توفي سنة (١٣٤الهجرية)، وهذا الكتاب يروي مؤلفه عن جرير بن عبد الحميد، ويعقوب بن إبراهيم بن سعد، ومحمد بن فضيل ووكيع، وسفيان بن عيينة وإسماعيل بن عليه، ويزيد بن هارون الواسطى وغيرهم.

وهو أثر قيم استفاد من مادته العديد من المحدثين والمؤرخين، منهم البخاري، ومسلم في صحيحيهما، وأبو داود وابن ماجه في سننهما، وعباس الدوري وغيرهما.

تأريخ خليفة بن خياط لمؤلفه خليفة بن خياط بن أبي هبيرة الأخباري العصفوري يلقب بـ

(شباب) والعصفوري نسبة إلى العصفر حيث كان يتاجر به توفي سنة (١٢٤٠ الهجرية) ، صاحب (التأريخ) وكتاب (الطبقات) أخذ عن الكثير أمثال هشام بن محمد بن السائب الكلبي وعلي بن محمد المدائني وسفيان بن عيينة، ونقل عنه الكثير أيضا أمثال البخاري وابن حنبل وأبي يعلى الموصلي والصنعاني.

الأخبار الطوال، لمؤلفه أبي حنيفة أحمد بن داود الدينوري، توفي قبل سنة (٢٩٠الهجرية) وكتابه هذا يحتوي على تراجم الأنبياء والملوك أمثال ملوك: فارس، والروم، واليمن، وتأريخ فارس من العهد الأساطير حتى نهاية العصر الساساني.

وتأريخ الإسلام من فتح بلاد فارس وفيه شرح مفصل لعهد خلافة الإمامامير المؤمنين علي علي علي علي علي الله و و و و و و و و و و و و الإمام الحسين علي الله و فورة المختار وابن الزبير و أخبار الدولة الأموية والدولة العباسية إلى وفاة المعتصم عام (٢٢٧الهجرية).

ومنهج هذا التاريخ موضوعي بدون ذكر للإسناد والمصادر عدا واحدا وعشرين راويا ذكرهم بين مواضيع تأريخه.

تأريخ الطبري: واسمه تاريخ (الأمم والملوك) لمؤلفه الأديب المفسر والفقيه المؤرخ ابي جعفر محمد بن جرير الطبري توفي سنة (١٠١٠ الهجرية) وهو كتاب في تأريخ العالم العام من بداية الخلقة حتى نهاية عام (١٠٠٠ الهجرية) ذكر فيه بداية الخلقة وتأريخ الأنبياء، وتأريخ إيران، وتأريخ العرب قبل الأسلام، وسيرة الرسول وحروب الردة والفتوحات وعصر خلافة الإمام امير المؤمنين علي الشيخ والدولة الأموية والثورات الشيعية وأخبار الدولة العباسية حتى عام (١٠٠٠ الهجرية).

ومنهجه لتأريخ ما قبل الإسلام موضوعي وفي سيرة النبي مرتب على حسب السنين وسار على ذلك حتى عام (١٣٠٢لهجرية) وطريقة تدوينه كالمحدثين حيث جمع الروايات والأخبار مع أسانيدها إلا أنه يرد على هذا المؤرخ أنه أخذ عن سيف بن عمر (١) وهو مقدوح

<sup>(</sup>١) في الاخبار المتعلقة في الفتوحات وما تلاها الى حرب الجمل تجد الطبري نقل في تأريخه مئة وأربع عشرة رواية في

في علمه وأنه أدخل العديد من الشخصيات الأسطورية وبعض الأماكن الجغرافية المختلقة، وأيضا فيه من الأخبار ما هو أقرب إلى الخرافة من الحقيقة (١)، وأنه أسقط بعض الوقائع التأريخية مع علمه بها، لكننا مع هذا نعتمد على أخباره التي لم ينقلها عن سيف بن عمر، وهي مادة تأريخية قيمة تثري البحث وتكشف عن خفايا التأريخ.

البدء والمتأريخ، لمؤلفه ابن ابي زيد أحمد بن سهل البلخي المتوفى سنة (١٣٤٠ الإسلام ذكر فيه أديان أهل الأرض ونحلهم ومذاهبهم وآراءهم والأقاليم السبعة، وذكر بلاد الإسلام وأنساب العرب وأيامهم المشهورة، والسيرة النبوية والخلفاء من بعده والفتوح ودولة آل أمية وبني العباس من سنة (١٣٥٠ الهجرية) إلى سنة (١٣٥٠ لهجرية) وهو آخر فصول الكتاب وهو غريب إلا أن تكون الأحداث من بعد وفاة المؤلف أضيفت إلى الكتاب، أو تكون وفاته كما ذهب البعض سنة (١٣٥٥ لهجرية) فتكون الأحداث التي ذكرت في الفصل الأخير من أصل الكتاب.

الآثار الباقية في القرون الخالية، لمؤلفه أبي الريحان محمد بن أحمد البيروني من مواليد خوارزم توفي سنة (٤٤٠ الهجرية) يطلق عليه (بطليموس العرب) لأنه رائد في البحث التجريبي وكتابه مقسم بالشكل التالي:

فصول في ماهو اليوم بليلته ومجموعهما وابتدائهما وفيما يركب منها من الشهور والأعوام عند الأمم القديمة المختلفة ، وفي اختلاف الأمم حول شخصية ذي القرنين وأسماء الشهور واستحخراجها من بعضها وتاريخ الملوك وألقابهم وأسماء الكواكب والمتنبئين عند الأمم، كما ذكر الصوم ومنازل القمر والرياح وأسواق العرب ، واستفدنا منه في تأريخ إيران ومعرفة أسواق العرب.

#### التأريخ المحلى:

وتعد مكتبة التأريخ المحلي ثرية في كتب تأريخ المدن الإيرانية وذلك لاعتناء العلماء

حروب الردة والفتوحات وأواخر خلافة عثمان ومعركة الجمل منها خمس وسبعون رواية عن سيف بن عمر أي ما يقارب النصف.

<sup>(</sup>١) الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير، تأريخ الطبري ج٢، ص٥٢٦؛ ج٣، ص١٤، ص٥٦٢.

الإيرانيين وبالخصوص العرب المنتقلة بكتابة التأريخ، فنجد في هذا المجال مؤلفات مثل:

تأريخ اصفهان، لأبي عبد الله حمزة بن الحسن الأصفهاني كان حيا في سنة (١٥١الهجرية) وله أيضا كتاب (أصبهان وأخبارها) على ما جاء في ترجمته من معجم الادباء لياقوت، الترجمة (٤٣٦). ومادام الحديث في أصفهان ، فنذكر تواريخ أخرى ألفت في هذه المدينة، مثل (تأريخ أصفهان) للحافظ المحدث أحمد بن عبد الله الأصفهاني الشافعي المعروف بأبي نعيم المتوفى في سنة (٤٣٠الهجرية) وتأريخ أصبهان للحافظ أبي زكريا يحيى بن عبد الوهاب بن محمد بن إسحاق بن محمد بن يحيى بن منده العبدي الأصبهاني المتوفى سنة (١١٥الهجرية) ذكره صاحب (الذيل على طبقات الحنابلة) في ترجمة ابن منده.

تأريخ قم، للشيخ أبي علي الحسن بن محمد بن الحسن الشيباني القمي، وكان من أكابر قدماء علماء الأصحاب، ومن معاصري الشيخ الصدوق، كما ذكر العلامة الطهراني ألفه سنة (١٣٧٨لهجرية) للصاحب بن عباد باللغة العربية، ثم نقله إلى الفارسية الحسن بن علي بن الحسن بن عبد الملك القمي سنة (١٨٦٥لهجرية) والأصل العربي مفقود فعلا، وكان يحتوي على عشرين بابا، وقد ذكرت عناوين الأبواب في فهرس الترجمة المذكورة في أول الكتاب، ولكن لا يوجد في الترجمة الموجودة إلا خمسة أبواب.

**تأريخ همذان:** ويسمى أيضا (طبقات الهمذانيين) للحافظ المحدث أبي الفضل صالح بن أحمد بن محمد بن أحمد بن صالح بن عبدالله بن قيس بن الهذيل بن يزيد بن العباس بن الأحنف بن قيس التميمي الهمذاني (۱) المتوفى في سنة (۱۳۸٤لهجرية)(۲).

وهناك أيضا (تأريخ همذان) للحافظ أبي شجاع شيرويه بن شهر دار بن شيرويه بن فناخسرو

<sup>(</sup>١)كما ترجم له الحافظ البغدادي، ابو بكر احمد بن علي الخطيب البغدادي توفي(٦٣ كالهجرية) ،في تأريخ بغداد، الترجمة رقم ٤٨٧١،دراسة وتحقيق مصطفى عبد القادر عطا ، دار الكتب العلمية ، بيروت - لبنان.

<sup>(</sup>٢) ولعله اشتباه من الخطيب البغدادي لان الاحنف بن قيس التميمي لا عقب له. نعم هناك العباس بن الاحنف الشاعر الغزلي المشهور لكنه من بني حنيفة بن لجيم وهم بطن من بكر بن وائل كما في تاريخ بغداد للحافظ الخطيب البغدادي الترجمة رقم ٦٥٨٢، وهو من عرب خراسان.

الهمذاني الديلمي المتوفى في سنة (٩٠٥الهجرية) نقل عنه ياقوت الحموي.

تأريخ إسترآباذ، للحافظ أبي سعد عبد الرحمن بن محمد بن محمد بنعبد الله بن إدريس الأسترآباذي المعروف بالإدريسي المتوفى سنة (٠٥ الهجرية) في سمرقند وإسترآباد بلدة من بلاد مازندران بين سارية وجرجان.

تأريخ نيسابور، للحافظ المحدث الكبير أبي عبدالله محمد بن عبد الله بن محمد بن حمدويه الحاكم النيسابوري المعروف بابن البيع النيسابوري المتوفى سنة (١٥٠ الهجرية) ولم يبق منه إلا الترجمة الفارسية الملخصة بواسطة خليفة النيسابوري وقد طبع بطهران سنة (١٣٣٩ الهجرية. ش) بتحقيق الدكتور بهمن كريمي.

السياق لتأريخ نيسابور، للحافظ أبي الحسن عبد الغافر بن إسماعيل بن عبد الغافر الفاري ثم النيسابوري الخزاعي أبا القشيري أما المتوفى سنة (٢٩ الهجرية) ولم يبق من كتاب السياق الا منتخبات جمعها (فراى) فيما أسماه. (The Histories Of Nishapur) وهي التي انتخبها الحافظ تقي الدين أبو إسحاق إبراهيم السريفيني المتوفى سنة (١٦٤ لهجرية).

تأريخ نيسابور، للشيخ أبي الحسن علي بن زكريا النيسابوري.

**تأريخ الري،** لأبي سعيد منصور بن الحسين الآبي (الآوي) صاحب كتاب (نثر الدرر) المتوفى سنة (٢٢٤الهجرية).

تأريخ مرو، لأبي سعد عبد الكريم بن محمد بن أبي المظفر المنصور السمعاني التميمي المروزي المتوفى في سنة (٥٦٢ الهجرية) قال عنه ابن الأثير في اللباب أنه يزيد على عشرين مجلدا.

تأريخ مرو، للحافظ أبي صالح أحمد بن عبد الملك بن علي بن أحمد بن عبد الصمد بن بكر المؤذن النيسابوري المتوفى في سنة (٤٧٠الهجرية).

تأريخ شيراز، لهبة الله بن عبد الوراث أبي القاسم الشيرازي من أعلام القرن الخامس الهجري.

تأريخ أبيورد ونسا، لأبي المظفر محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن إسحاق الأبيوردي الكوفي المتوفى في سنة (١٠٠ الهجرية) في أصفهان وقد ساق نسبه الحموي في معجم الأدباء إلى عنبسة بن أبي سفيان ، أخي معاوية وقد ذكر أنه (رثى الإمام الحسين الشَّايَةِ بقصيدة) جاء فيها أنه يتبرأ من يزيد ومن زياد، وأبيورد من مدن خراسان ونسا كذلك.

تأريخ بيهق، لأبي الحسن علي بن زيد بن محمد بن الحسين بن سليمان المعروف بابن فندق البيهقي المتوفى في سنة (٥٦٥ الهجرية) وبيهق كانت قرى كثيرة قصبتها سبزوار. وهو من ذرية خزيمة بن ثابت الأوسي الانصاري ذي الشهادتين الصحابي المعروف.

تاريخ قزوين، المسمى بـ (التدوين في أخبار قزوين) لأبي القاسم عبد الكريم بن محمد بن عبد الكريم بن الفضل الرافعي القزويني المتوفى في حدود السنة (١٦٢٣لهجرية).

وهناك تاريخ طبرستان للسيد ظهير الدين بن نصر الدين الحسني، وتأريخ فارس للحافظ ابي عبد الله محمد بن عبدالعزيز الشيرازي القصار، وتأريخ جرجان للحافظ المحدث أبي القاسم حمزة بن يوسف السهمي الجرجاني، وتأريخ آذربيجان لابن أبي الهيجاء الروادي المروزي، والسياق لتاريخ نيشابور لعبد الغافر الفارسي (نسبة الى بلد فارس من شيراز) الخزاعي ابا القشيري اما النيسابوري بلدا.

من هذه الكتب التي ألفت في تأريخ المدن الإيرانية تشاهد مدى وجود العرب في أرض إيران حيث أن أغلب مؤلفي هذه الكتب التأريخية هم من العرب المنتقلة إلى إيران بعد الفتح الإسلامي.

#### كتب الجغرافيا:

يعتبر علم الجغرافيا من العلوم المهمة لمعرفة المواقع الجغرافية التي تقع عليها الأحداث التأريخية وقد ظهر العمل بهذا العلم منذ القرن الثاني الهجري في بحوث موسعة في آثار هشام بن محمد الكلبي في خصوص جغرافيا شبه الجزيرة ، ثم أخذ هذا العلم بالاتساع والتطور بين علماء المسلمين حتى كتبت دائرة معارف في هذا العلم ومن الآثار الجغرافية التي أصبح يستفاد

منها ، مثل: البلدان لليعقوبي، وصفة جزيرة العرب للهمذاني، ومعجم البلدان لياقوت الحموي، وصورة الأرض لابن حوقل، وصور الأقاليم للبلخي ، وغيرها، وقد استندنا الى كتب الجغرافيا في تحديد المواقع الجغرافية للعرب، بالاضافة الى اماكن وجودهم في ايران .

البلدان: لأحمد بن أبي يعقوب المشهور باليعقوبي المتوفى سنة (١٨٣الهجرية) وللأسف أن قسما من هذا الكتاب لم يصل إلينا، ويحتوي هذا الكتاب على المسافات والمنازل والتأريخ والثقافة والجغرافيا الطبيعية والإنسانية والاقتصادية لمدن: عراق العجم، وفارس وكرمان وسيستان، وخراسان وما وراء النهر وعراق العرب واليمن والحجاز والشام ومصر وشمال أفريقيا وآسيا الصغرى وأرمينيا.

صفة جزيرة العرب: لأبي محمد الحسن بن أحمد بن يعقوب الهمداني القحطاني المتوفى في سنة (١٣٣٤لهجرية) ويحتوي هذا الكتاب على بحوث كلية حول الجغرافيا ووصف بلاد ومدن اليمن ومحل استقرار القبائل والأسر اليمانية وأسواقهم والعمارات والبنايات والآثار القديمة والقصور والهضاب والنباتات والأنهار والعيون وفهرست للمخاليف والشعر وأنساب قبائل بلاد اليمن.

وقد استفدنا منه في معرفة أنساب العرب ومواقع استقرارهم قبل انتقالهم إلى إيران.

وله كتاب آخر (الإكليل) وهو يحتوي على أنساب حمير وهمدان والقبائل اليمنية والأخرى وأقسامها وأسرهم وعلاقة القبائل والأيام وتأريخ اليمن، وغيرها وقد أخذنا عنه ما يخص أنساب العرب اليمانية.

#### كتب الأنساب:

بما أن محور بحثنا هو عن العرب المنتقلة إلى إيران كان علينا أن نحدد هوية القبائل العربية المنتقلة ومعرفة أنسابها ، فرجعنا إلى الكتب التي تعنى بأنساب العرب، فقد كان العرب يهتمون بحفظ أصولهم وينقلونها إلى أبنائهم في إطار الشعر والرجز والروايات الشفاهية لتحفظ عبر الأجيال، ومن هنا نشأ علم النسب مع نشأة القبيلة فبرز مختصون بحفظ الأنساب ومعرفة القبيلة

وأصولها كانوا في السابق يعتمدون على قوة الحافظة في حفظ القصص والأشعار والأنساب حتى انتشر التدوين فظهرت الكتب والمشجرات التي تعنى بعلم الأنساب ومن هذه الكتب التي رجعنا إليها في بحثنا، هي:

جمهرة النسب لهشام بن محمد بن السائب الكلبي ، ونسب عدنان وقحطان للمبرد ونهاية الأرب للقلقشندي وأنساب الأشراف للبلاذري والأعلاق النفيسة لابن رسته والإنباه على قبائل الرواة، لابن عبد البر النمري والعقد الفريد وشبك الذهب في معرفة النسب والإكليل وجمهرة أنساب العرب لابن حزم الأندلسي واللباب في تهذيب الأنساب للسمعاني والاشتقاق لابن دريد وطرفة الأصحاب في معرفة الأنساب وروضة أولي الألباب في معرفة التواريخ والأنساب واهمها.

جمهرة النسب، لهشام بن محمد بن السائب الكلبي المتوفى في سنة (٢٠٤ أو ٢٠٦ الهجرية) حافظ ومفسر للقرآن ونسابة ومؤرخ وأديب<sup>(۱)</sup>.

درس عند الإمام الصادق الشُّلَّة وأخذ منه علمه، له كتب كثيرة في أنساب العرب.

يحتوي الكتاب على نسب قريش وبني هاشم وربيعة والقبائل القحطانية: كندة وطي ومذحج وهمدان وحمير والازد وخولان وخثعم وبجيلة.

ويحتوي الكتاب على معلومات تأريخية عن أيام العرب ومساكن القبائل العربية القديمة والجديدة، وتراجم لكبار القبائل وهجرة القبائل إلى البلدان المفتوحة ودورهم في الفتوحات ولصلته بالتشيع فهو يزودنا بتراجم لزعماء القبائل الشيعية وكذلك جمع أخبارا متفرقة عن الثورات الشيعية.

أنساب الأشراف: لمؤلفه أبي جعفر أحمد بن يحيى بن جابر البلاذري البغدادي، النسابة والمترجم الأديب عالم في الجغرفيا ومؤرخ إسلامي كبير يحتوي كتابه على أنساب قريش وقبائل مضر و تأريخ إسلام قبائل مضر، دون كتابه على حسب طبقات الأسر المؤثرة والحاكمة

.

<sup>(</sup>١) الدينوري، ابن قتيبة، المعارف، ص١٦١؛ الحموي البغدادي، أبو عبدالله، معجم الأدباء، ج١٩، ص٢٨٧.

في تأريخ الإسلام، وبيان أصولهم.

#### كتب الفتوحات:

تعتبر المصادر التي تعنى بالفتوحات من المصادر المهمة لبحثنا لأنها توضح لنا سير القبائل العربية داخل البلاد الإيرانية ، وأماكن انتشارها ومن بعد استقرارها سواء في الحاميات أو التي اتخذت لها مواطن دائمية من خلال إسكانهم فيها.

فتوح البلدان، لمؤلفه أحمد بن يحيى بن جابر البلاذري المتوفى في سنة (٢٧٩الهجرية) يحتوي الكتاب على فتح مناطق جزيرة العرب في عهد الرسول في وفتح بلاد الشام ومصر والعراق في عهد الخلفاء والعصر الأموي وبني العباس، وأوضح فيه كيفية فتح المدن صلحا أو عنوة وأشار فيه للأحداث والنزاعات وتغير القادة الفاتحين من العرب.

ويرفدنا هذا الكتاب بمعلومات قيمة عن التكوين العسكري والإدراي للمسلمين أمثال: أسماء القادة والأمراء والقضاة وهجرة القبائل العربية إلى المدن المفتوحة.

الفتوح: لأبي محمد أحمد بن علي بن أعثم الكندي المعروف بابن أعثم المتوفى سنة (١٣١٤ لهجرية محدث ومؤرخ وأديب اشتمل كتابه على الأحداث التأريخية الإسلامية بعد رحلة الرسول على التداء من حادثة السقيفة ، وحروب الردة وفتوحات الشام والعراق وبلاد فارس وأرمينيا وبداية الأحداث من أيام خلافة الإمام امير المؤمنين علي التي وخلافة الإمام الحسن التي وملك معاوية بن أبي سفيان ، وثورة الإمام الحسين التي وأحداث الزبير ومروان وثورة العباسين حتى عصر المعتصم العباسي، وترجم هذا الكتاب إلى الفارسية على يد محمد بن أحمد المستوفى في نهاية القرن السادس الهجري.

وأسلوبه روائي يحوي الأخبار الطوال والقصار وقد رتب الأحداث على أساس الترتب الزمني لوقوعها. وإن يؤخذ عليه في بعض الأحيان انه كان لا يراعي ذلك في بعض ما سطره قلمه مثل نقله لحرب النهروان بعد الغارات، وجعل واقعة شوشتر ونهاوند متتابعة.



المبحث الأول: طبيعة الحضارة الفارسية

المبحث الثاني: العنصر الإيراني

المبحث الثالث: سقوط الدولة الساسانية وانتشار الاسلام

المبحث الرابع: ائمة الشيعة

المبحث الخامس: طبيعة التشيع

المبحث السادس: مظلومية الشيعة والايرانيين

المبحث السابع: العرب المنتقلة إلى إيران

بعد مطالعة حثيثة حول (تاريخ التشيع في إيران)، توصلنا إلى أن هناك أمران لهما مدخلية في تاريخ تشيع ايران، أحدهما تندرج تحته جذور وعوامل ورود التشيع الى إيران، والآخر تندرج تحته عوامل انتشار التشيع في إيران، فلأجل ذلك حاولنا تسليط الضوء بشكل أساس على الأمر الأول، وقد قمنا بحصر هذه الجذور في سبعة هي: طبيعة الحضارة الفارسية، و العنصر الإيراني، وسقوط الدولة الساسانية وانتشار الاسلام، و ائمة الشيعة، وطبيعة التشيع، ومظلومية الشيعة والايرانيين، والعرب المنتقلة إلى إيران، وان كان هناك من الباحثين المعاصرين في التاريخ التحليلي من يشاطرنا الرأي، في دخالة بعض هذه العوامل في تشيع ايران، كما يظهر من بحوث ودراسات سماحة الدكتور الشيخ رسول جعفريان في كتابه (تاريخ التشيع في إيران) حيث ذهب إلى أن من بين أهم العوامل التي أدت إلى تغلل التشيع في نفوس الإيرانيين : (حب الناس للعلويين وانشدادهم الى اهل البيت عليه وتدين الشيعة من العرب والسادات العلويين، والظلامة التي تعرض لها الشيعة والعلويين، والانتفاضات الشيعية واتجاهها الايجابي)(١) وعليه فلم نكن وحدنا من تكلم عن العوامل والجذور لتشيع إيران، الا اننا في بحثنا نتحدث عن جذور التشيع في ايران بشكل واضح ومبسط مسلطين الضوء على دور العرب فيها، فلذلك تجدنا نترك البحث في العوامل المؤثرة في انتشار التشيع وهذا ما سيتضح لنا من خلال المباحث الآتية من هذا الفصل، حيث وضحنا بشكل جلى العوامل والجذور الباعثة على تشيع إيران، بالإضافة إلى أننا بذلك لا ننكر بأن يكون لبعض جذور التشيع في إيران من مدخلية في نشر التشيع ، كما هو الحال بالنسبة إلى دور العلماء والمدارس الدينية في ذلك وكدور القبائل العربية امثال قبائل بني الأشعر من مذحج في قم، والسادات من منتقلة الطالبية وغيرها. لانه قد يكون العامل يؤثر في ايجاد التشيع وله تاثير ايضا في نشر التشيع، وهذا لايؤثر على كونه عاملا في ايجاد التشيع وبذره.

(١) جعفريان، رسول، الشيعة في ايران دراسة تاريخية من البداية حتى القرن التاسع الهجري، ص٤٧-٦٠، تعريب علي هاشم الاسدى، الطبة الاولى سنة ١٤٢٠الهجرية.

#### المبحثالأول

#### طبيعت الحضارة الفارسيت

قبل أن ندخل في بيان خصوصيات الحضارة الفارسية لابد أن نتعرف أولا على المراد من لفظة حضارة، ولو على نحو الإجمال.

مفهوم الحضارة وإن كان من المفاهيم الحديثة إلا أنه في بيان المراد منه اختلف العلماء فبعضهم ذهب إلى أنه عبارة عن أسمى تبويب ثقافي وأوسع هوية ثقافية (١).

وقال عنه هنري لوكاس(Henry lucas): أنه ظاهرة محبكة تستوعب جميع الأحداث الاجتماعية والاقتصادية والسياسية وحتى الفن والأدب<sup>(۲)</sup>.

وعدها آخرون أنها تدل على مرحلة من مراحل التحول الاجتماعي ٣٠٠).

وحصرها آخرون بنبوغ الأقلية المبدعة (الفرد وبر Alfred weber) إلى نتاج (العلم والتكنولوجيا، واما (ويل ديورانت Will durant) فقد أرجعها إلى أنها نظام

(۲) هنري لو كاس«Henry lucas »، تاريخ الحضارة، ج ١، ص٧-١٦، ترجمة عبد الحسين إذرنك، طهران، كيهان، سنة ١٩٨٧م.

<sup>(</sup>۱) صاموئيل هانتينغتون« Samuel Huntington»، نظرية اصطدام الحضارات، ص٤٧؛ ترجمة: مجتبى أميري، دراسات سياسي سنة ١٩٩٥م.

<sup>(</sup>٣) مر تضي نبوي، محمد حسين ملايري، المجتمعات المشيدة للتحضر، حيوية وموت الحضارات، مقالة، السنة الثانية العدد ١٩٩٤م. ص٩-١٦.

<sup>(</sup>٤) منير البعلبكي (توفي ١٩٩٩م) موسوعة المورد، ج٣، ص٢٨، دار العلم للملايين، بيروت -لبنان، سنة ١٩٨٠م.

اجتماعي(١)، وما تقدم ذكره يمثل وجهة النظر الغربية لمفهوم الحضارة.

أما ما عليه علماء ومفكرو الشرق فقد ذهبوا إلى أن الحضارة هي: حالة اجتماعية للإنسان كما هو نظر ابن خلدون في المقدمة، وهو من علماء المسلمين الذين كتبوا في فلسفة التأريخ (٢)، وعرفها آخر أنها مجموعة من العوامل الأخلاقية والمادية التي تمنح المجتمع الفرصة لكي يوفر لكل فرد من أفراده، وفي كل مرحلة من مراحل حياته التعاون اللازم للنمو (٣).

من هنا يمكن أن نعبر عن الحضارة بأنها نتاج الرقي في الحياة الاجتماعية، الذي يؤدي إلى التعالى في الفضائل والملكات الإنسانية في كل المجالات، أو قل هي عبارة عن مجموع النتاج الفكري والعملي الشامل لمختلف المجالات الحياتية، أو بعبارة أخرى هي عبارة عن الرؤية الكونية الشاملة المنبثقة عنها إيدلوجية منسجمة معها في جميع المجالات الحياتية والمعرفية والسلوكية؛ ولأجل هذا كانت الحضارة الإسلامية للدين الخاتم أرقى الحضارات العالمية على مر التأريخ البشري والديني.

ثم أن ابن خلدون في عوامل نشوء الحضارة ورقيها ـ وتبعه على ذلك كثير من العلماء ـ يذهب إلى أن كل حضارة ومدنية فيها حاجة خلال مسارها التكاملي إلى لون من الاندماج

<sup>(</sup>۱) ويل ديورانت، ويليام جيمس ديورانت «Will durant » (توفي ١٩٨١م) قصّة الحضارة، ج١، ص٣، تحقيق وتقديم د: محيي الدين صابر ، ترجمه الى العربيّة د: زكي نجيب محمود وآخرين ، الناشر دار الجيل ، بيروت، لبنان ، سنة الطبع ١٤٠٨ الهجرية.

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد الحضرمي (توفي ١٨٠٨لهجرية) ، كتاب العبر وديوان المبتدا والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الاكبر المعروف بـ (تاريخ ابن خلدون) ج ١ ص ٣٧٤ ، دار احياء التراث، العربي، بيروت لبنان، الطبعة الرابعة؛ أبو لاكوست، الرؤية الكونية عند ابن خلدون، ص ١٨٣، ترجمة مظفر مهدوى، طهران، سنة ١٩٨٤م.

<sup>(</sup>٣) أسعد العمراني، مالك بن نبي مفكر مصلح، ص١٩٨–١٩٩، ترجمة صادق آئينة وند، دفتر نشر مطالعـات اسـلامي سـنة ١٩٩٠م.

والتضامن الذي عبر عنه ابن خلدون بـ (العصبية) (١) حتى تستطيع الفئة ذات الرأي الواحد تشييد حضارة أو قاعدة لحضارة تستند إلى أخلاقيات متفق عليها بينهم. (٢)

وبعد هذه المقدمة التي توصلنا من خلالها إلى أن كل مجموعة من البشر لها لون من الاندماج تتفق على أخلاقيات معينة تنتهي إلى نتاج الرقي في الحياة الاجتماعية، الذي يؤدي إلى التعالي في الفضائل والملكات الإنسانية في كل المجالات، الذي يجعل منها ايديولوجيه لا يمكن الانسلاخ عنها ببساطة ولا تزول بزوال الحكام والدول عند انحرافهم عنها، ندرس الحضارة الفارسية التي قامت على أرض إيران، وأهم ميزاتها التي جعلت منها رافدا من روافد تطور الحضارة الإسلامية، كما هو مفاد كلام الشهيد العلامة المطهري في كتابه (الإسلام وإيران) (") إلى أن إيران حفظت للإسلام حضارة جعلت منهم روادا في بناء وتبيلغ الإسلام بعد ذلك.

إيران وإيرانشهر تلك البقعة الجغرافية التي قامت عليها عدة حضارات أثرت في المجتمع الإنساني وحكمت أرض الشرق وامتدت إلى المغرب في بعض الأحيان، ولعل الحضارة الساسانية هي أقرب الحضارات التي قامت على هذه الأرض إلى العهد الإسلامي، فبقاياها هي التي لها نوع اتصال بالحضارة الإسلامية، وبما أنها قامت امتدادا لحضارات سبقتها على هذه الأرض فلا تخلو الإشارة إلى تلك الحضارات من فائدة توضح لنا نوع الحضارة الإيرانية التي استفاد منها المسلمون فيما بعد لتكون عاملا من عوامل ازدهار التمدن الإسلامي كما «إن الإيرانيين قدموا للإسلام بقايا حضارة مهذبة، نفث فيها الإسلام روحا جديدة فوجدت حياة

(١) ابن خلدون، تأريخ ابن خلدون، ج١ ص ١٣٩، ١٤٠؛ الجابري، محمد عابد، فكر ابن خلدون العصبية والدولة معالم نظرية خلدونية في التاريخ الإسلامي، ص١٢، مركز دراسات الوحدة العربيّة ، بيروت- لبنان، الطبعة السادسة سنة

\_

<sup>(</sup>٢) ويل ديورانت، قصّة الحضارة، ج١، ص٦٥.

<sup>(</sup>٣) المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران عطاء وامتنان ص٣٢٠،٣١٩ تعريب الشيخ محمد هادي اليوسفي الغروي، نشر المجمع العالمي لأهل البيت الطبعة الأولى المنقحة والمصححة سنة ١٤٣٠الهجرية.

(۱) جديدة»

فالإيرانيون أوالهندوأربائي تلك الأقوام التي توافدت على الهضبة الإيرانية واستوطنتها وفرضت سيطرتها عليها، استطاعوا أن يقيموا حضارة عليها، وهذه الأقوام كانت تتشكل من ثلاث طوائف: «البارث، والماد، والبارس» فاستقرت في خراسان طوائف البارث وفي الغرب طوائف الماد وفي فارس طوائف البارس، وأول هذه الطوائف التي استطاعت فرض سلطانها على الهضبة هم طوائف الماد؛ وذلك لأنهم الأقوى فاستطاعوا تأسيس المدن من الري إلى مرتفعات زاجروس غربا وإلى نهر الكورا في القفقاز شمالا، وأكبر مدن هذه الدورة (هكمتانة) تقع اليوم في (همذان) (۲)، وفي عهد الماد شكلت أول دولة لأقوام (الهندوأربائي) على الهضبة الإيرانية وكان يحكمها (دياكو) سنة (۷۰۸ ق. م) تحت سيطرة الآشوريين، ثم بعد ذلك بالتدريج استطاعوا الاستقلال في عهد (هووخشتر) واتسعت حدودها الى بالتدريج استطاعوا الاستقلال في عهد (هووخشتر) واتسعت حدودها الى «أنقرة»او «آنكارا» والبحر الابيض المتوسط واكراد اليوم ينتسبون الى هذه الاقوام.

ثم إن قبائل البارس استطاعت أن تتوحد تحت راية (هخامنش) الاخميني وتتنامى قوتها في أقليم فارس حتى استطاعت أن تزيل الماد عن العرش في عهد (كورش) بعد أن داهم (ايختوبكو) آخر حكام الماد سنة (٥٥٠ق. م).

وبهذا طويت صفحة في تاريخ إيران لتفتح صفحة جديدة تحت سلطان الاخمينين «الهخامنشية» لتفرض سيطرتها على بقاع واسعة من المعمورة في عهد (داريوش) (٥٨٥-٥٢١ ق. م) من الهند إلى البحر الادرياتيكي وبلاد القوقاز وبحر الخزر وما وراء النهر وجنوب بحر عمان.

<sup>(</sup>۱) المطهري، مرتضى، إسلام وإيران نقلاً عن (تمدن إيراني، جمع من المستشرقين) ترجم إلى الفارسية د. بهنام وجواد مجتبى، ص٣٢١.

<sup>(</sup>٢) اليوم قد يتحد الرسم الكتابي بين (همدان) القبيلة العربية القحطانية المشهورة بالتشيع وبين (همذان) المدينة الايرانية المعروفة، مع ان الفارق يتضح في ضبطهما حيث ان القبيلة العربية تكون بسكون الميم وبالدال المهملة. والمدينة الايرانية بفتح الميم وبالذال المعجمة وان شاع كتابتها الدال المهملة.

<sup>(</sup>٣) يكانكي، اسماعيل،مهاجرت برزك ايرانيان، ص٨٠ تهران سنة ١٣٨١.

وكانت عاصمة الاخمينين «الهخامنشيين» بعد كورش في تخت جمشيد أو (برسوليس) (۱) ثم بعد الاخمينين «الهخامنشيين» حكم بلاد إيران ملوك الطوائف تحت راية الإشكانيين مدة من الزمن دامت ثلاثمائة وأربعين سنة أو ثلاثمائة واثنتين وستين سنة (۱) وكانت بلاد إيران طوال هذه المدة تعيش حالة من الصراع بين ملوك الطوائف في هذه الفترة، حتى استطاع أردشير بن بابك قهر ملوك الطوائف ليوحدهم تحت رايته ويقيم القواعد لحضارة الساسانيين سنة (۲۲۱الى ۲۵۱م)، وبعد أن استطاع أردشير الأول توحيد ملوك الطوائف وضمها إلى ملكه وانتصاره على (البارثيين أو الفرثيين الأشكانيين) أسس الإمبراطورية الساسانية، التي حملت اسم ساسان وهو في الواقع جد أردشير، وكان كاهنا زرادشتيا، وبقيت هذه الإمبراطورية إلى أن اسقطت على يد المسلمين سنة (۲۵۱م) (۱)، وكانت تضم العراق وأجزاء من أرمينيا وافغانستان وتركيا وباكستان وكل إيران اليوم وتسمى (إيرانشهر) وقد شهدت إيرانشهر على مدى الحقب الحضارية ازدهارا في جميع المجالات، فكانت مؤثرة في الحضارات المجاوة لها، والتي تلتها كالحضارة الرومانية وما وراءها إلى أوربا الغربية وأفريقيا والصين والهند وبرزت فيها الفنون واطرد العمران.

وقد أشار إلى هذه الحضارة وما تمتعت به من تطور في الفنون والعمران والنظم الإدارية في كتب في تأريخ الحضارة الإيرانية، ونحن لا نريد أن نلج في هذا البحث؛ لأنه واسع ويحتاج إلى المزيد من الصفحات التي قد تستوعب العديد من المجلدات ونكتفي بما تقدم ذكره في هذه المؤلفات.

<sup>(</sup>١) أي مدنية الفرس ولعلها مأخوذة من الالفاظ اليونانية.

<sup>(</sup>٢) البناكتي، داود بن محمد (توفي ١٧٣٠لهجرية) ، روضة أولى الألباب في معرفة التوايخ والأنساب المعروف بتاريخ البناكتي، ص٥٩، تعريب محمد عبد الكريم علي.

<sup>(</sup>٣) جواد على (توفي١٤٠٨) المفصّل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ج٤، ص٢٧٢، دار الساقي، الطبعة الرابعة سنة ١٤٢٤الهجرية.

خلاصة القول وبعد ما تقدم في تعريف الحضارة ، أن هذه الحضارة العريقة كانت دافعا وعاملا من العوامل المهمة التي دفعت الإيرانيين نحو تقبل مفاهيم الدين الجديد . حتى انهم قاموا بعد الإيمان بالإسلام وبما فيه من مفاهيم حضارية وانسانية تستحق بذل الغالي والنفيس من أجلها بنقل مالديهم من علوم وحضارة الى المسلمين لتكون عامل قوة للدولة الاسلامية الفتية.

## المبحث الثاني

# العنصر الإيراني

العنصر الإيراني الذي يعود إلى الهندوأربائي (١) هاجر إلى الهضبة الإيرانية في عصور متقدمة وسكن فيها وأقام عليها حضارة امتدت إلى قرون متمادية في القدم.

وقد امتاز الإيرانيون عن غيرهم بميزات جعلت منهم أمة تحظى بالتفضيل والاجتباء من عند الله سبحانه وتعالى، وهذا لايعني أننا في صدد بحث عنصري؛ وذلك لأن مسألة الاختصاص والتفضيل قد وردت في الكتاب المجيد، وقد شوهد لها موارد في الإخبار القرآني، فقد فضل الله تعالى بني آدم على سائر المخلوقات، فقال: (لقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلا) (" وقد من الله سبحانه وتعالى على بعض بني آدم فانتخب منهم الرسل والأنبياء والصالحين، وقد جاءت الإشارة إلى ذلك المن والتفضيل في سورة الأنعام، حيث قال تعالى: (تلك حجتنا آتيناها إبراهيم على قومه نرفع درجات من نشاء إن ربك حكيم عليم وهبنا له إسحاق ويعقوب كلا هدينا ونوحا هدينا من قبل ومن ذريته داوود وسليمان وأيوب ويوسف وموسى وهارون وكذلك نجزي المحسنين وزكريا ويحيى وعيسى وإلياس كل من الصالحين وإسماعيل والبسع ويونس ولوطا وكلا فضلنا على العالمين من آبائهم وذرياتهم وإخوانهم واجتبيناهم وهديناهم إلى صراط مستقيم (")، ثم إن هناك العالمين من آبائهم وذرياتهم وإخوانهم واجتبيناهم وهديناهم إلى صراط مستقيم (الله فضلنا على العالمين عن آبائهم وذرياتهم وإخوانهم على سائر الأقوام من بني البشر في وقتهم وزمانهم كما في الآيات التى تتحدث عن بنى إسرائيل فقد جاء في سورة الجاثية، قوله تعالى: (ولقد آتينا بني الآيات التى تتحدث عن بنى إسرائيل فقد جاء في سورة الجاثية، قوله تعالى: (ولقد آتينا بني

<sup>(</sup>۱) دومور کان، جاك «Jacques do Morgan» (توفي ۱۹۲٤م) تمدن هاى اوّلى، ج ۲ ، ص ۱۹، طبع فارس ۱۹۰۹.

<sup>(</sup>٢) القرآن، الإسراء: الآية ٧٠.

<sup>(</sup>٣) القرآن، الأنعام: الآيات ٨٣- ٨٧

إسرائيل الكتاب والحكم والنبوة ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على العالمين  $(1)^{(1)}$  وهناك آيات تشير إلى تفضيل أمة على باقي الأمم كما في سورة آل عمران، قال تعالى: ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله ولو آمن أهل الكتاب لكان خيرا لهم منهم المؤمنون وأكثرهم الفاسقون  $(1)^{(1)}$ .

ومن هنا يكون بحثنا عن خواص ومميزات العنصر الإيراني بحثا علميا وليس بحثا عنصريا كما يتبادر للبعض؛ وذلك لأجل بيان عامل مهم دفع بالإيرانيين نحو تقبل الإسلام المحمدي الأصيل وتبنيه والدفاع عنه؛ إذ أنهم امتازوا بالإضافة إلى العمق الحضاري والثقافي بأنهم طلاب حق وحقيقة وعدالة اجتماعية، فقد كانوا من المتعطشين لها والتي حرمهم منها النظام الطبقي الذي فرضه عليهم الساسة الساسانيون، وقد أشار إلى هذه الميزة النبي الأكرم محمد أكثر من عشر روايات تتحدث عن علو الهمة عند الإيرانيين أكثر من مرة، فقد شوهد أكثر من عشر روايات تتحدث عن علو الهمة عند الإيرانيين وجهدهم في طلب العلم ومن هذه الروايات التي جاء في صدرها (لو كان العلم بالثريا) (") أو التي تقول: (لو أن العلم معلقا بالثريا) (أ)

<sup>(</sup>١) القرآن، الجاثية: الآية ١٦.

<sup>(</sup>٢) القرآن ،آل عمران: الآية ١١٠.

<sup>(</sup>٣) ابن حنبل ، أحمد بن حنبل الشيباني (توفي ١٤١ الهجرية) مسند أحمد بن حنبل ، ج٢، ص ٢٦٩، ٢٦٩، ٤٦٩ ، مؤوسسة قرطبة – مصر؛الحافظ نور الدين الهيشمي، الحارث بن اسامة (توفي ١٨١ الهجرية) بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث، ج٢ ص٩٤٣، تحقيق د: حسين أحمد صالح الباكري، مركز خدمة السنة والسيرة النبوية المدينة المنورة الطبعة الأولى سنة ١٤١٣ الهجرية. ؛الطحاوي ، أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة (توفي ١٣٢١ الهجرية) ، شرح مشكل الآثار ج٢ص ١٦٦، ج٩ص ١٦٤، تحقيق شعيب الارنؤوط مؤسسة الرسالة لبنان بيروت الطبعة الأولى سنة ١٩٤٨ الهجرية. ؛ ابن حبان، محمد بن حبان بن أحمد التميمي البستي (توفي ١٣٥٤ الهجرية) ، صحيح بن حبان بترتيب بن بلبان، ج١٦ ص ٢٩٩ تحقيق شعيب الارنؤوط ، مؤسسة الرسالة بيروت الطبعة الثانية سنة ١٤١٤ الهجرية ؛ ابن غظريف الجرجاني، محمد بن أحمد بن الغظريف (توفي ١٣٧٧ الهجرية) جزء بن غظريف ج١ص ٩٩، تحقيق عامر حسن صبري، دار البشائر الاسلامية بيروت الطبعة الأولى سنة ١٤١٧ الهجرية.

<sup>(</sup>٤) الحميري، الشيخ الجليل ابو العباس عبد الله بن جعفر الحميري، من علام القرن الثالث الهجري، قرب الإسناد، ص١٠٩ ، تحقيق مؤسسة آل البيت على لاحياء التراث، بيروت، الطبعة الاولى ١٤١٣ الهجرية؛ العلامة المجلسي ، محمد باقر، (توفي ١٤٠١ الهجرية) بحار الأنوار، ج١، ص١٩٥ اللنمازي الشاهرودي، علي (توفي ١٤٠٢ الهجرية) مستدرك سفينة البحار، ج١، ص٥٠٥، ج٨ ص١٧٥.

وكل هذه الأخبار تشير إلى أنه (العلم) يناله (رجال أو قوم أو ناس) من أهل فارس، فهذه الهمة العالية في طلب العلم التي أشار إليها النبي محمد على جعلت من الإيرانيين مستعدين لقبول الإسلام، وإلى هذا أيضا أشارت الأحاديث والروايات الورادة عن النبي على فإننا نشاهد أكثر من مورد في كتب الأخبار والروايات يتحدث النبي محمد على فيه: (لو كان الإسلام معلقا بالثريا لتناوله رجال من أهل فارس)(٢).

وكل هذه الأخبار التي تحدثت عن ميزة الإيرانيين وفضلهم، قد توجت بآيات من الذكر الحكيم تحدثت عن أن الله تعالى اجتباهم ليكونوا خير بديل لتحمل راية الإيمان بعد أن يرتد عنها الناس، كما في الآيات الواردة في سورة المائدة والجمعة ومحمد المائلة والكهف.

وكل هذا دليل على خواص امتاز بها العنصر الإيراني لأجلها اجتباه الله سبحانه وتعالى لتحمل راية الإيمان، وهي تعود للإرث الحضاري والثقافي الذي يتمتع به العنصر الإيراني عن باقى أبناء البشر من سكان المعمورة.

ويمكن تلخيص ما جاء في الآيات والروايات من امتياز العنصر الآيراني عن غيره كالتالي:

<sup>(</sup>١)الدار قطني، ابو الحسن علي بن عمر بن احمد (توفي ١٣٨٥ لهجرية)، على الدار قطني، ج١٠ ص٤٤ الاصافظ الحافظ الاصفهاني، ابي نُعيم احمد بن عبد الله، (١٤٣٠ الهجرية) ذكر أخبار أصفهان، ج١٠ ص٨ طبع في مدينة ليدن، مطبعة بريل سنة ١٩٣٤م ؛الحسني الشجري الجرجاني، المرشد بالله يحيى بن الحسن بن اسماعيل (توفي ٩٩٤ الهجرية) الأمالي الخميسية ج١ص ٩٢، تحقيق محمد بن اسماعيل ، دار الكتب العلميّة بيروت - لبنان الطبعة الأولى سنة ١٤٢١ الهجرية؛ الصيرفي الحنبلي ، المبارك بن عبد الجبار الطيوري (١٠٠ الهجرية) الطيوريات من انتخاب الشيخ أبي طاهر السلفي ج٤١ المعرية؛ الطبعة الأولى سنة ١١٤٢٥ الهجرية؛ ص١١٧٠، تحقيق د: سمان يحيى معالي، دار ضواب السلف ،الرياض - السعودية، الطبعة الأولى سنة ١١٤٢٥ الهجرية؛ المقدسي، محمد بن طاهر (١٠٠ الهجرية) ذخيرة الحفاظ ج٤ص ٢٠٠٠، تحقيق د: عبدالرحمن الفريوائي، دار السلف الرياض الطبعة الأولى سنة ١٤٦١ اللهجرية.

<sup>(</sup>٢) الأصفهاني، ذكر أخبار أصفهان، ج١، ص٤؛ الحموي، شهاب الدين ابي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي، (توفي ١٦٢٦ الهجرية) معجم البلدان، ج٤، ص٢٢٧، دار احياء التراث العربي، بيروت لبنان، طبعة سنة ١٩٣٤ الهجرية، وقد ذكر مكان (رجال من أهل فارس) (لتناولته فارس).

# المطلب الأول: إيران والإيرانييون في الآيات القرآنيم.

وهنا لابد من الإشارة إلى بعض الآيات القرآنية التي فسرت في الإيرانيين، وهي تتكلم عن دورهم المؤثر في الإسلام بعد أن ينكس العرب؛ وذلك قبل أن تدخل إيران في الإسلام بسنين، ومن هذه الآيات:

١- قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا من يرتد منكم عن دينه فسوف يأتي الله بقوم يحبهم ويحبونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لائم ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله واسع عليم ﴿ (١)

وهي تتحدث عن قوم يحبهم الله سبحانه وتعالى ويحبون الله، وأنهم يجاهدون في سبيل الدين الله، وأن هذا من فضل الله عليهم.

وقد ذكر غير واحد من المفسرين للقرآن المجيد أنه عند نزول هذه الآية سأل المسلمون النبي عن هؤلاء القوم فضرب على عاتق سلمان المحمدي، الذي هو من بلاد إيران، وقال: هذا وذووه ـ وفي بعض الروايات أنه قال: هذا وقومه ـ ولو كان الإيمان معلقا بالثريا لناله رجال من أبناء فارس<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) القرآن، المائدة، الآية ٥٤.

<sup>(</sup>٢) النسفي، تفسير النسفي، ج١، ص٢٨٨؛ الزمخشري الخوارزمي، أبو القاسم محمود بن عمر، الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، ج١، ص٦٧٩، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت؛ البيضاوي، تفسير البيضاوي، ج٢، ص٣٣٧، دار الفكر، بيروت؛ أبو السعود، محمـد بـن محمـد العبـادي، أرشـاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، ج٣، ص٥١، دار التراث العربي، بيروت؛ الآلوسي البغدادي، أبـو الفضـل شـهاب الدين السيّد محمود، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، ج٢٦، ص٨٢ دار إحياء التراث العربي، بيروت؛ الرازي الشافعي، فخر الدين محمد بن عمر التّيمي، التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، ج٢٨، ص٦٦، دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، سنة ٢٠٠٠م؛ الطبرسي، مجمع البيان، ج٣ ص٣٥٧، تحقيق وتعليق لجنة من العلماء، مؤسسة الأعلمي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، سنة ١٩٩٥م\_ ١٣١٥الهجرية؛ الكاشاني، الملا فتح الله (ت٩٨٨) زبدة التفاسير، ج٢ ص٢٧٥، مؤسسة المعارف الإسلامية، قم، إيران، الطبعة الأولى سنة ١٤٣٣الهجرية؛ الحائري الطهراني، مير سيد على (١٣٥٣)، تفسير مقتنيات الدرر، ج٤، ص٥٣، المطبعة الحيدرية، طهران سنة ١١٣٣٧الهجرية. ش.

٢- قوله تعالى: ﴿ وإن تتولوا يستبدل قوما غيركم ثم لا يكونوا أمثالكم ﴾ (١).

لقد جاء في تفسيرها أنها نزلت في أهل إيران.

وهي تتحدث عن الاستبدال بقوم غير القوم في زمن النبي النبي تقول: (لو كان المراد من هؤلاء القوم على الإيرانيين. (٢) وقد نقل ابن كثير رواية عن النبي تقول: (لو كان الدين عند الثريا لتناوله رجال من الفرس) (٣)، وقال الواحدي أنهم «فارس» ثم إن البغوي في تفسيره نقل الخبر «قالوا يا رسول الله من هؤلاء الذين إن تولينا استبدلوا بنا ثم لا يكونوا أمثالنا، فضرب على فخذ سلمان الفارسي، ثم قال: هذا وقومه، ولو كان الدين عند الثريا لتناوله رجال من الفرس» (٥).

أما النسفي فقال أيضا: إنهم الفرس إلا أنه نقل الرواية بشكل آخر، وهي «وسئل رسول الله عن القوم وكان سلمان إلى جنبه فضرب على فخذه وقال له هذا وقومه، والذي نفسي بيده لو كان الإيمان منوطا بالثريا لتناوله رجال من فارس» (٢).

وقد أجمع مفسرو العامة على أن القوم هم من الفرس وإن اختلفت ألفاظ الرواية التي نقلت عن الرسول المناطقة التي نقلت عن الرسول المناطقة الله المناطقة التي نقلت عن الرسول المناطقة التي المناطقة التي نقلت عن الرسول المناطقة التي نقلت المناطقة التي نقلت عن الرسول المناطقة التي نقلت التي نقلت المناطقة التي نقلت ال

(٢) السمرقندي، نصر بن محمد بن أحمد أبو الليث، بحر العلوم، ج٣ ص٢٩٢، تحقيق: د. محمود مطرجي. دار الفكر، بيروت.

<sup>(</sup>١) القرآن،محمد، الآبة ٣٨.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير الدمشقي، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٤، ص١٨٣، دار الفكر، بيروت، ١٤٠١الهجرية.

<sup>(</sup>٤) الواحدي، علي بن أحمد، الوجيز في تفسير الكتاب العزير، ج٢ ص١٠٠٦، تحقيق: صفوان عدنان داودي، دار القلم، دار الشامية، دمشق، بيروت، الطبعة الأولى سنة ١٤١٥الهجرية.

<sup>(</sup>٥) البغوى، تفسير البغوى، ج٤ ص١٨٧، تحقيق: خالد عبدالرحمن العك، دار المعرفة، بيروت.

<sup>(</sup>٦) النسفى، تفسير النسفى، ج٤ ص١٥١، دار النشر.

<sup>(</sup>٧) الغرناطى الكلبى، محمد بن أحمد بن محمد، التسهيل لعلوم التنزيل، ج٤ ص٥١، دار الكتاب العربى، لبنان، الطبعة الرابعة سنة ١٤٠٣ الهجرية؛ البيضاوي، تفسير البيضاوي، ج٥، ص١٩٧، دار الفكر، بيروت؛ الشوكانى، محمد بن على بن محمد، فتح القدير الجامع بين فنى الرواية والدراية من علم التفسير، ج٥ ص٤٤، دار الفكر، بيروت؛ ابن عطية الأندلسى، أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عطية، المحرر الوجيز فى تفسير الكتاب العزيز، ج٥ ص١٣٤، تحقيق:

وقد نقل الطوسي (توفي٤٦٠الهجرية) أنهم مثل سلمان وأشباهه من أبناء فارس<sup>(١)</sup>، أما الطبرسي فقد نقل روايتين في بيان المراد من القوم المستبدلين الأولى عن أبي هريرة وهي «هذا وقومه» إشارة إلى سلمان المحمدي، والثانية عن أبي عبد الله الشَّكَاةِ قال: «إن تتولوا يا معشر العرب، يستبدل قوما غيركم، يعني الموالي» (٢).

وفى روض الجنان وروح الجنان في تفسير القرآن لأبي الفتوح، أنهم قوم من فارس مستدلاً بالرواية السابقة (٣)، وفي زبدة التفاسير للكاشاني أنهم الموالي (٤)، وهم أعم من أن يكونوا من بلاد فارس أو الروم، وعلى هذين القولين سارت آراء المفسرين الذين تعرضوا إلى تفسير هذه الآية، فهي على كل حال تدل على فضل من يستبدلون وهم من بلاد إيران.

٣- قوله تعالى: ﴿ هُو الذِّي بَعْثُ فَي الْأُمِينِ رَسُولًا مِنْهُم يَتَلُو عَلَيْهُم آيَاتُهُ وَيَزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين ،وآخرين منهم لما يلحقوا بهم وهو العزيز

عبدالسلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلميّة، لبنـان الطبعـة الأولـي، سـنة ١٤١٢الهجريـة؛ السـمعاني، أبـو المظفـر، منصور بن محمد بن عبد الجبار، تفسير القرآن، ج٥ ص١٨٧، تحقيق: ياسر بن إبراهيم، وغنيم بن عباس، دار الوطن، الرياض السعودية، الطبعة الأولى سنة ١١٤١٨لهجرية الجوزي، عبد الرحمن بن على بن محمد، زاد المسير في علم التفسير، ج١ ص٤١٥، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة سنة ١٤٠٤الهجرية؛ ابن إدريس الرازي، عبد الرحمن بن محمد بن إدريس، تفسير القرآن (تفسير ابن أبي حاتم) ، ج١٠ ص٣٢٩٩، تحقيق أسعد محمد الطيب، المكتبة العصرية، مبدأ؛ القرطبي، أبو عبدالله محمد بن أحمد الأنصاري، الجامع لأحكام القرآن، ج١٦ ص٢٥٨؛ الطبري، أبو جعفر محمد بن جريـر بـن يزيـد بـن خالـد، جـامع البيـان عـن تأويـل آي القـرآن، ج٢٦ ص٦٦، دار الفكـر، بيـروت، سـنة ٥٠٤١الهجرية؛الآلوسي البغدادي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، ج٢٦ ص٨٢؛ الرازي الشافعي، التفسير الكبير، ج٢٨، ص٦٦؛ السيوطي، عبدالرحمن بن الكمال جلال الـدين، الـدر المنثـور، ج٧ ص٥٠٧، دار الفكـر، بيروت، ١٩٩٣م.

- (١) الطوسي، محمد الحسن، التبيان في تفسير القرآن، ج٩ ص٣٠٩، تحقيق وتصحيح أحمد حبيب قصير العاملي، مكتب الإعلام الإسلامي، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠٩ الهجرية.
- (٢) الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان، ج٩ ص١٧٩، تحقيق: لجنة من العلماء، مؤسسة الأعلمي، بيروت، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٥الهجرية.
- (٣) الرازي، أبو الفتوح، (توفي أول القرن السادس) ، روض الجنان وروح الجنان في تفسير القرآن (فارسي) ، ج١٧ ص٣١٣ه تحقيق: د. محمد جعفر و د. محمد مهدي ناصح، استانة رضوي، الطبعة الثانية، سنة ١٣٧٨الهجرية. ش.
  - (٤) الكاشاني، الملا فتح، زبدة التفاسير، ج٦ ص٣٦٦.

الحكيم ﴾<sup>(١)</sup>.

جاء في تفاسير أهل السنة (آخرين منهم) أي أنهم من العرب والموالي<sup>(٢)</sup>.

أما الغرناطي الكلبي فقد قال: «أراد بهؤلاء فارس، وسئل رسول الله عَلَيْقَاتُهُ من هؤلا الآخرون، فأخذ بيد سلمان الفارسي، وقال: لو كان العلم بالثريا لناله رجال من هؤلاء يعني فارس» (٣).

وأما في تفاسير الشيعة الإمامية فإن الحويزي في نور الثقلين نقل أنها نزلت في العجم، إن النبي عَلَيْكَ قال: «لو كان الإيمان في الثريا لنالته رجال من هؤلاء» (٤).

# المطلب الثاني: إيران والإيرانيون في السنم.

لا شك في أن الحديث الذي يرد إلينا عن النبي الله وأهل بيته عليه يمتاز بأهمية بالغة ويحتل مرتبة عالية لدى المسلمين، فهم حملة الرسالة والمدافعون عنها، المرشدون إليها، فأخبارهم حجة وتكشف عن الواقع كما درسنا في أصول الفقه، وفي مجال بيان الفضل والفضيلة تكون أخبار المعادين لخط مدرسة أهل البيت المنهم من باب ألزموهم بما ألزموا به أنفسهم وأثبت في الاستدلال على ما يستنكره من أنكر على الإيرانيين نصرتهم لمذهب مدرسة أهل البيت.

(٢) الفيروز آبادي، تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ج ١ ص ٤٧١، دار الكتب العلميّة، لبنان؛ ابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج ٨ ص ٢٥٩؛ النسفي، تفسير النسفي، ج ٤ ص ٢٤٥؛ الطبري، تفسير الطبري، ج ٢٨ ص ٩٥.

<sup>(</sup>١) القرآن، الجمعة، الآية ٢-٣.

<sup>(</sup>٣) الغرناطي الكلبي، محمد بن أحمد، التسهيل لعلوم التنزيل، ج٤ ص١١٩؛ ابن عطية الأندلسي، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٥ ص٣٠٧؛ الشقنيطي، محمد الأمين بن محمد بن المختار، أضواء البيان في إيضاح القرآن والقرآن، ج٨ ص١٦٦، تحقيق مكتب البحوث والدراسات، دار الفكر للطباعة والنشر، سنة ١١٤١٥لهجرية؛ ابن إدريس الرازي، تفسير القرآن (تفسير أبي حاتم)، ج١٠ ص٣٥٥؛ القرطبي، تفسير القرطبي، تفسير المبري، ج١٨ ص٩٦٠؛ الطبري، تفسير البغوي، ج٤ ص٣٤٠.

<sup>(</sup>٤) الحويزي، نور الثقلين، ج٥ ص٣٢٣؛ القمي المشهدي، محمد بن محمد بن رضا(توفي١١٢٥) ، كنز الدقائق وبحر الغرائب، ج١٣ ص٢٤٦، تحقيق: حسين دركاهي مؤسسة الطبع والنشر وزراة الثقافة والأرشاد الإسلامي، طهران، إيران، الطبعة الأولى سنة ١١٤١١لهجرية؛ الحائري الطهراني، مير سيد علي (توفي١٣٥٣الهجرية) ، مقتنيات الدرر، ج١١، ص١٤٠، المطبعة الحيدرية، طهران، سنة ١٣٣٧ش هـ

ونحن في هذا المطلب نشير إلى كم هائل من الروايات التي وردت في كتب المسلمين من أتباع مدرسة أهل البيت عليه وأتباع المدارس المخالفة لهم، ولعل الباحث حميد يزدان پرست قد سبقنا إلى ذكر وإحصاء هذه الروايات في كتابه (إيران وايرانيان در متون مقدس) لكننا ومن اجل مناسبة هذا البحث نشير إلى طوائف من هذه الروايات التي تحدثت عن الإيرانيين؛ لنبين من خلالها أنهم كانوا وقبل إسلامهم وإيمانهم في مد نظر أهل بيت العصمة والرسالة على لهم من دور في رسم خطوط الإسلام والمحافظة على نهجه و تبليغه لأهل المعمورة بعد ذلك. وهذه الطوائف هي:

# الطائفة الأولى: فارس عصبة أهل البيت اللها

وهي التي تتحدث عن أن فارس هم عصبة أهل بيت النبوة عليه كما جاء في الحديث :«فارس عصبتنا أهل البيت» (۱) وجاء في كتاب العين:«العصبة: ورثة الرجل عن كلالة من غير ولد و لا والد» (۲) وكذلك في تاج العروس:«العصبة محركة: هم الذين يرثون الرجل عن كلالة من غير والد و لا ولد... وعند أئمة اللغة: العصبة: قوم الرجل الذين يتعصبون له» (۳)، إذن هذه الطائفة تشير إلى ان الإيرانيين ورثة أهل البيت والقوم الذين يتعصبون لهم كما عليه المدلول اللغوى.

(۱) ابن الفقيه، أحمد بن محمد، البلدان، ص٣٠٤؛ الحافظ الأصفهاني، ذكر أخبار أصفهان، ج١، ص١١؛ ابن العديم، عمر بن أحمد العقيلي (توفي ١٦٦٠لهجرية)، بغية الطلب في تأريخ حلب، ج٣ ص١٠٦٥، تحقيق: د. سهيل زكار، مؤسسة البلاغ، بيروت، سنة ١٤٠٨؛ المتقي الهندي، كنز العمال، ج١٢ ص٣٠٣، ضبط وتفسير بكير حياتي، تصحيح صفوت، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٩ الهجرية؛ السيوطي، عبد الرحمن، جامع الأحاديث، ج١٤ ص٢٤٤، ضبط نصوصه وخرج

أحاديثه، فريق من الباحثين، بإشراف د. علي جمعة مفتي الديار المصرية.

<sup>(</sup>٢) الفراهيـدي ،خليـل بـن أحمـد(توفي ١٧٥ الهجريـة) ، العـين،ج ١ص ٣٠٩، تحقيـق د. مهـدي مخزومـي ، د. ابـراهيم السأمرائي ناشر هجرت ،قم ⊢يران، الطبعة الثانية سنة ١٤١٠ الهجرية.

<sup>(</sup>٣) الواسطي الزبيدي الحنفي، محب الدين محمد مرتضى الحسيني(توفي١١٢٠٥لهجرية)، تـاج العروس مـن جـواهر القاموس،ج٢ص٢٣٨ تحقيق على شيري، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت-لبنان، الطبعة الأولى سنة ١١٤١٤الهجرية.

#### الطائفة الثانية: جد الإيرانيين وهمتهم في طلب العلم

فقد نقلت روايات متعددة وبألسنة مختلفة تشير إلى هذا الأمر، ومنها ما ذكره الحميري في قرب الإسناد والمجلسي في بحار الأنوار، وغيرهم «لو كان العلم منوطا بالثريا لتناوله رجال من فارس» (١).

«ولو كان العلم عند الثريا لناله رجال من هؤلاء » (۲) ويقصد بهم أهل فارس أيضا، وجاء «ولو كان العلم عند الثريا، لناله رجال من أبناء فارس» (۳).

وجاء أيضا في مجمع الزوائد ومسند أحمد بن حنبل وصحيح ابن حبان وفي موارد الظمآن نفس هذا الحديث بفارق يسير «لو كان العلم بالثريا، لتناوله ناس من أبناء فارس» (٤٠).

وفي كنز العمل «لو كان العلم بالثريا لتناوله رجال من فارس» (٥).

وذكر الدارقطني «لناله قوم من أبناء فارس» (١) وهنا أيضا روايات ذكرها صاحب كتاب أخبار أصفهان لسانها «لو كان العلم معلقا بالثريا، لناله ناس من أبناء فارس» (٧).

(۱) الحميري القمي (توفي ١٠٤ الهجرية)، قرب الإسناد، ص ١٠٩، تحقيق مؤسسة أهل البيت لإحياء التراث، قم، الطبعة سنة ١١٤ ١٣ الهجرية؛ أبو نُعيم الأصفهاني، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، ج٦ ص ١٤، الناشر السعادة، مصر سنة ١٣٩٤ الهجرية.

(٢) ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، فتح الباري شرح صحيح البخاري، ج٨ ص٦٤٣، دار المعرفة، بيروت سنة ١٣٧٩ الهجرية؛ ابن أبي خثيمة، أبو بكر أحمد (توفي١٧٧٨ الهجرية) ، التاريخ الكبير (تاريخ ابن أبي خثيمة) ، ج٢ ص١٦٨، تحقيق صلاح بن فتحى هلال، نشر الفاروق الحديثة، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٢٧.

(٣) ابن تيمية الحراني، أحمد بن عبد الحليم (توفي ٧٢٨لهجرية)، اقتضاء الصراط المستقيم، ج ١ص٤١٤، تحقيق ناصر عبد الكريم، دار العلم، الطبعة السابعة سنة ١٤١٩لهجرية.

(٤) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج٢ ص٢٢٤، ٤٢٠؛ الهيثمي، نور الدين، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، ج١٠ ص٦٤؛ ص٦٤ بموارد الضمآن، ص٧٤٤؛ ابن حبان، صحيح ابن حبان، ج١٦ ص٢٩٩.

(٥) المتقى الهندي، كنز العمال، ج١٢ ص٩١؛ أحاديث الشاموخي، ص٢٣.

(٦) الدار قطني، علل الدار قطني، ج١٠ ص٢٥٧.

(٧) أبو نُعيم الأصفهاني، ذكر أخبار أصفهان، ج١ ص٨؛ الشوكاني، فيض القدير، ج٥ ص٤١٢ بلفظ (لتناولـه نـاس مـن أولاد فارس).

# الطائفة الثالثة: حرص الإيرانيين على الإسلام

وهي التي تتحدث عن أنهم حريصون على الإسلام، فقد جاء في أخبار هذه الطائفة أنه : «لو كان الإسلام معلقا بالثريا، لتناولته فارس» وهناك أخبار أشارت إلى هذا الحديث، ولكن بألفاظ مغايرة لهذه الألفاظ وإن كانت تتحد معها في المعنى أمثال «لو كان الإسلام في الثريا لتناولته رجال من أهل فارس» (١) أو تلك التي تقول : «لو كان الإسلام بالثريا لتناوله رجل من هؤلاء» (٢) وهنا أيضا أخبار وروايات في هذه الطائفة تصفهم برقة القلب «لو كان الإسلام عند الثريا، لتناوله رجال من فارس برقة قلوبهم» (٣).

## الطائفة الرابعة: طلب الإيرانيين للدين والتدين به

فهي تتحدث عن طلب الإيرانيين للدين والتدين به، فإن هذه الطائفة التي اشتملت على عدة من الأخبار تكشف عن أن الإيرانيين سعوا إلى طلب الدين فمن هذه الأخبار: «لو كان الدين عند الثريا، لذهب رجل من فارس حتى تناوله»  $^{(3)}$  و «لو كان الدين عند الثريا، لنالته رجال من فارس حتى يتناوله»  $^{(3)}$  و «لو كان الدين عند الثريا، لنتاوله»  $^{(6)}$  و «لو كان الدين عند الثريا، لنتاوله رجال من فارس»  $^{(7)}$  و أيضا «لو كان الدين في الثريا لنتاوله رجال من فارس» وأيضا «لو كان الدين في الثريا لنتاوله رجال من

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ج١ ص٣٣، الكلبايكاني، لطف الله الصافي، مجموعة رسائل، ج٢ ص٣٩٨.

<sup>(</sup>٢) المعلمى القمى اليماني، عبد الرحمن بن يحيى (توفى١١٣٨٦الهجرية) التنكيل بما في تأنيب الكوثري من أباطيل، ج٢ ص ٢٦٩، المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية سنة ١١٤٠٦الهجرية.

<sup>(</sup>٣) أبو نعيم الأصفهاني، ذكر أخبار أصفهان، ج١ص٦.

<sup>(</sup>٤) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج٢ ص٣٠٩.

<sup>(</sup>٥) الهاشمي الخوئي، حبيب الله، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، ج١٢ ص٤٦، تحقيق الميانجي.

<sup>(</sup>٦) الفيض الكاشاني (توفي ١٠٩١ الهجرية) ، الوافي، ج٣ ص ٦٧٤، تحقيق و تعليق و تصحيح ضياء الدين الحسيني (العلامة الأصفهاني) طبعة افسيت نشاط اصفهان، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٩ الهجرية.

<sup>(</sup>٧)المحقق الحلي، نجم الدين جعفر بن الحسن بن سلمان(توفي٦٧٦ الهجرية) ، المختصر النافع، ص١١٧، تحقيق سيد على أشرف، المكتبة الحيدرية سنة ١٤٢٤ الهجرية؛ الشربيني، محمد بن أحمد (توفي١٩٧٧ الهجرية) ، مغني المحتاج، ج٣ ص ١٦٦، دار إحياء التراث العربي، بيروت، سنة ١٣٧٧ الهجرية.

هؤ لاء»(١)

وهناك أخبار عبرت «رجال من فارس» (٢) وأخرى «ناس من أبناء فارس» كما في المصنف لعبد الرزاق، كما أن هناك أخبارا عبرت بهذا الدين» على عكس تلك التي كانت تطلق كلمة «الدين» «لو كان هذا الدين معلقا بالثريا، لتناوله ناس من أهل فارس يتبعون آثاري ويكثرون الصلاة» (٤)، كما أن هناك أخبار ذكر فيها «لو كان هذا الدين معلقا بالنجم لتمسك به قوم من أهل فارس لرقة قلوبهم» (٥).

## الطائفة الخامسة: طلب الإيرانيين للخير والبر

وهذه الطائفة تتحدث عن أحوال الإيرانيين، فتتحدث عن طلب الإيرانيين للخير والبر وفي هذه الطائفة أخبار تقول: «لو كان الخير منوطا بالثريا، لتناوله منكم رجال» (٢) أي رجال فارس؛ لأن الحديث موجه إلى سلمان (رض) وأخرى تتحدث عن البر «والذي نفسي بيده لو كان البر منوطا بالثريا، لناله رجال من فارس» ( $^{(\vee)}$ 

## الطائفة السادسة: إيمان الإيرانيين

وهي أكثر الطوائف من حيث وفرة الأحاديث والأخبار، وتعدد المصادر حيث لانشاهد مصدرا من مصادر الحديث لم يرو حديثا من أخبار هذه الطائفة حتى إني أحصيت أكثر من أربعة وعشرين حديثا بألسن مختلفة تتحدث عن إيمان أهل فارس، وكل هذه الأحاديث رواها

\_

<sup>(</sup>١) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج١٦ ص٣٠، ج٣٠ ص٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج١ ص٥٤٢؛ الطبراني، المعجم الأوسط، ج٨ ص٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) الصنعاني، عبد الرزاق، المصنف، ج٧ ص٥٦٣؛ الطبراني، المعجم الكبير، ج١٠ ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) أبو نُعيم الأصفهاني، ذكر أخبار أصفهان، ج١ ص٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ج١ ص٧.

<sup>(</sup>٦) الصافى الكلبايكاني، لطف الله، مجموعة رسائل، ج٢ ص٣٩٨.

<sup>(</sup>٧) الأصفهاني، أبو نعيم، ذكر أخبار أصفهان، ج١ ص٥.

أهل السنة أكثر من الشيعة، من مسند أحمد والبخاري، ومسلم وابن حجر والحافظ الأصفهاني وابن كثير والمتقي الهندي والترمذي وابن عساكر وابن حبان وغيرهم وأحاديث هذه الطائفة هي: «لوكان الإيمان عند الثريا، لناله رجال من هؤلاء» (۱) «لوكان الإيمان عند الثريا لتناولته رجال من فارس» (۲) «لوكان الإيمان عند الثريا، لذهب به رجال من أبناء فارس حتى يتناوله» (لو كان الإيمان عند الثريا، لتناوله رجال من أبناء فارس» (غ) وفي كتاب سبل الهدى والرشاد «لناله رجال من أبناء فارس» بإسقاط لفظ (رجال) أو «لناله ناس من أبناء فارس» أما في أخبار أصبهان «لناله رجال من هؤلاء» (۱).

وهناك أخبار أخرى تستهل بالقسم «والذي نفسي بيده لو كان الإيمان بالثريا لتناوله رجال من هؤلاء» ( $^{(v)}$ ) ، وأخرى تقول : «لو كان الإيمان منوطا بالثريا، لتناوله رجال من فارس»  $^{(h)}$ . كما في صحيح الترمذي وتأريخ دمشق وأخبار أصبهان وفي بحار الأنوار للعلامة المجلسي وذكره ابن حبان في صحيحه بهذا الشكل: «لو كان الإيمان منوطا بالثريا لتناوله رجال من قوم هذا » ( $^{(p)}$ ) علمان، وفي طبقات المحدثين في أصبهان «لناله رجال من هؤلاء»  $^{(v)}$  وفي صحيح ابن

<sup>(</sup>۱) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج٢ ص١٧٤؛ البخاري، صحيح البخاري، ج٦ ص٦٣؛ النيسأبوري، مسلم، صحيح مسلم، ج حس١٩٠ النيسأبوري، مسلم، صحيح مسلم، ج٧ ص١٩٠؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج٦ ص٢١٩.

<sup>(</sup>٢) السيوطي، الجامع الصغير، ج٢ ص ٣٤٤؛ المتقي الهندي، كنز العمال، ج١١ ص ٢٩٠؛ الشوكاني، فيض القدير، ج٥، ص ٤١٠-٤١٧؛ العجلوني، كشف الخفاء، ج١ص٣٣.

<sup>(</sup>٣) المتقى الهندي، كنز العمال، ج١٢ ص٣٠٣.

<sup>(</sup>٤) العجلوني، كشف الخفاء، ج١ ص٣٣.

<sup>(</sup>٥) الصالحي الشامي، محمد بن يوسف (توفي ٩٤٢ الهجرية) سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد، ج١٠ ص١١٦، تحقيق وتعليق عادل احمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض، دار الكتب العلمية بيروت -لبنان، الطبعة الاولى سنة ١٤١٤ الهجرية.

<sup>(</sup>٦) الأصفهاني، أبو نعيم، ذكر أخبار أصفهان، ج١ ص٢.

<sup>(</sup>٧) الترمذي، سنن الترمذي، ج٥ ص٨٦، ٣٨٣؛ طبقات المحدثين بإصبهان، ج١ ص٣٩.

<sup>(</sup>٨) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج٢٢ ص٢٤٦؟ الترمذي، صحيح الترمذي، ج٥ ص ٢٠؛ ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق، ج٢١ ص٤١٦؟ الأصفهاني، أبو نعيم، ذكر أخبار أصفهان، ج١ص ٣٣ درر الأخبار، ص٤٥٨.

<sup>(</sup>٩) ابن حبان، صحیح ابن حبان، ج١٦ ص٢٩٨.

<sup>(</sup>١٠) طبقات المحدثين بأصبهان، ج١ ص٣٩.

حبان «رجال من قوم هذا» (۱) أما مسند أبي يعلى فقد عبر بهذا الشكل «لناله ناس من أهل فارس» (۲) وفي مجمع الزوائد «لناله رجال من أبناء فارس» (۳) وفي مستدرك الحاكم «لو كان الإيمان معلقا بالثريا، لناله رجال من العجم واسعدهم به فارس» (۱) وهناك ايضا أخبار تتكلم عن الإيمان «لو كان الإيمان معلقا بالثريا لا تناله العرب، لناله رجال من فارس» (۱) و «لو كان الإيمان معلقا بالثريا، لا تناله العرب لنالته العجم» (۱) وأيضا «لناله أناس من بني الحمراء» (۱).

## الطائفة السابعة: عظم نصيبهم في الإسلام

وهي الطائفة الأخيرة التي تتحدث عن سعادة أهل فارس وعظم نصيبهم في الإسلام، وأخبارها هي: «أعظم الناس نصيبا في الإسلام أهل فارس» ( $^{(h)}$  و «أسعد العجم بالإسلام أهل فارس» ( $^{(h)}$  وهنا أيضا أخبار تتكلم عن أهل فارس منها «ضربتموهم على تنزيله ولاتنقضي الدنيا حتى يضربوكم على تأويله» ( $^{(1)}$ )، وقد جاء في كشف الغمة «لله من عباده خيرتان: فخيرته من العرب قريش، ومن العجم فارس» ( $^{(1)}$ ).

هذا ما يخص الأخبار التي نصت على اختيار الإيرانيين وعناية صاحب الرسالة بهم في الأحاديث النبوية وقد كشفت هذه الأخبار عن أن الإيرانيين ومن قبل أن يدخلو الإسلام كانوا

<sup>(</sup>۱) ابن حبان، صحیح ابن حبان، ج۱۹ص۲۹۸.

<sup>(</sup>۲) أبى يعلى، مسند أبى يعلى، ج٣ ص٢٣.

<sup>(</sup>٣) الهيثمي، نور الدين، مجمع الزوائد، ج١٠ ص٦٤.

<sup>(</sup>٤) الحاكم النيسأبوري، مستدر الحاكم، ج٤ ص ٣٩٠؛ المتقى الهندي، كنز العمال، ج١٢ ص ٩٢.

<sup>(</sup>٥) المتقي الهندي، كنز العمال، ج١٢ ص٩١.

<sup>(</sup>٦) الأصفهاني، أبو نعيم، ذكر أخبار أصفهان، ج١ ص٥.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق، ج١ ص٥.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق، ج١ ص٤؛ المتقى الهندي، كنز العمل، ج٨٢ص٩٠.

<sup>(</sup>٩) ابن حجر، الإصابة، ج٣ ص٤٣٦.

<sup>(</sup>١٠) الحميري، قرب الإسناد، ص١١٠.

<sup>(</sup>١١) الأربلي، كشف الغمة، ج٢ ص١٠٦؛ المتقي الهندي، كنز العمال، ج١٢ ص٩٢.

وخلاصة القول في هذا المبحث يظهر لنا جليا من ان الميزات والخصائص التي اشار اليها الكتاب والسنة للعنصر الايراني كانت من العوامل التي اثرت في اختيار الايراني لمذهب التشيع.

#### المبحث الثالث

# سقوط الدولت الساسانيت وانتشار الاسلام

الإمبراطورية الساسانية التي ترجع بدايات تأسيسها إلى أوائل القرن الثالث الميلادي، والتي وضع لبنتها الأولى (بابك بن ساسان) حاكم (كيير) البلدة الصغيرة التي كانت تخضع إلى نفوذ (جوسيهر) ملك (البازرنجيدز)، أما أمه فهي (رودهاج) بنت حاكم أقليم (بيريس) وكان ساسان هذا كاهنا.

واستطاع بابك بن ساسان وابنه شابور توسيع نفوذهم على حساب الإمبراطورية البارثية التي شغلها الصراع مع حكام بلاد النهرين عن الالتفات إلى نشاط الساسانيين المتزايد في توسيع الرقعة الجغرافية لحكمهم، وفي عهد الملك أردشير الأول (حاكم داربجرد) والذي خاض صراع مع أخيه الأكبر شابور الذي أدى في النهاية إلى قتل شابور وإعلان أردشير ملكا للبلاد، بعد ذلك تحرك أردشير إلى الجنوب، فبنى مدينة (أردشير خوره) ليتخذها مركزا ينطلق منه لبناء الإمبراطورية الجديدة، والتي سرعان ما ضمت كرمان واصفهان وسوسينيا وميسينيان وخوزستان، وبعد ذلك استطاع أن يسجل انتصارا مهما ضد (ارتبانوس الخامس، آخر ملوك البارث) في (هرمزديجان) ليتوج ملك أردشير الأول سنة(٢٢٦م) حاكما وحيدا لبلاد فارس في (طيسفون) واتخذ لقبا لنفسه (شاهنشاه) أي: ملك الملوك، ولزوجة الملك لقب(ادهور اناهيد) أي ملكة الملكات، وبهذا أعلنت الإمبراطورية الساسانية واسدل الستار على الإمبراطورية البارثية التي دامت لـ (٤٠٠) سنة.

مرت هذه الإمبراطورية التي دامت أربعة قرون من الزمن بحقب ازدهار وفترة انحطاط تعرض فيها المجتمع الذي يخضع لسلطانها إلى أنواع من الاضطهاد أدى به إلى أن يتخلى عن القيم والأخلاقيات التي ابتنت عليها هذه الإمبراطورية ليتمسك بقيم وأخلاقيات أكثر رقيا وأقرب إلى فطرة النفس الإنسانية.

ونحن في بحثنا هذا نعرض عن ذكر حقب ازدهار هذه الإمبراطورية ونسلط الضوء على فترة انحطاطها وعوامل انحلالها، ومدخلية ذلك في قبول الإيرانيين للإسلام الحق بعد سقوط هذه الإمبراطورية والتي استعرضها العديد من المؤرخين وأشاروا إليها في بحوثهم التأريخية عند التعرض للأمبراطورية الساسانية ومن هذه العوامل:

## أولا: الصراع الخارجي مع الإمبراطورية البيزنطية

خاضت الإمبراطورية الساسانية عدة صراعات على حدودها مع من يجاورها، لكنها بالرغم من تحقيقها للانتصارات في ساحات القتال إلا أن هذه الحملات العسكرية التي كانت تحتاج للعدة والعتاد والمؤون التي تومن من الضرائب، التي تثقل كاهل المجتمع الذي يعيش في نظام طبقي يحرمه من الاستفادة من الغنائم، التي يرجع بها المنتصرون في ساحات القتال، وقد يؤدي هذا الصراع في بعض الأحيان إلى أن ينتصر العدو المهاجم لأرض الإمبراطورية، وهنا أيضا يلحق الضرر بالمجتمع في جميع طبقاته كل بحسبه.

فالصراع الدامي الذي كان بين الإمبراطوريتين اللتين كانتا الأقوى في المنطقة والذي امتد من عهد (نوشيروان) وحتى عهد (خسروبريز) أي أكثر من أربعة وعشرين عاما<sup>(۱)</sup>، أدى إلى أن يضعف فيه كلا الجانبين ويحمل الناس على إعادة النظر في متبنيات السلطة الحاكمة لأجل الخلاص من الوضع القائم.

اجتماعي ايران.

<sup>(</sup>١) اليوسفي الغروي، محمد هادي ، موسوعة التاريخ الإسلامي، ج١، ص١٤٨-١٦٥ ، الناشر مجمع الفكر الاسلامي، تنظيم الفهارس رعد المظفر، مطبعة شريعت-قم،الطبعة الثانية سنة١٤٣٢الهجرية ، نقلاً عن تاريخ تمدن ساساني. وتاريخ

## ثانيا: الصراع الداخلي

مرت الإمبراطورية الساسانية قبل سقوطها بفتن داخلية جعلتها تخوض معارك وصراعات داخلية مريرة، كلفتها أثمانا باهضة على مستوى الأرواح البشرية والموارد المادية، بالإضافة إلى فقدان الثقة بالمعتقدات السائدة آنذاك ففتنة مزدك راح ضحيتها ثمانون ألفا من الإيرانيين، وقبل ذلك كان موابذ المجوس قد طغوا في تقديسهم للنار، وفرض سيطرتهم على الحكام مما جعل الحكام الساسانيين يقبلون على طبقة رجال الدين أكثر من غيرهم من الطبقات الأخرى؛ لأنهم كانوا يعينون الحكام في فرض سيطرتهم من خلال تهدئة الناس وتسكين خواطرهم، وبما أن الديانة المجوسية كانت تتقرب أكثر إلى طبقات الأشراف وتضفي على أعمالهم الصبغة الشرعية، صار الناس من الطبقات الأخرى يقبلون على ديانات أخرى غير المجوسية؛ تعويضا عما ينالهم من اضطهاد من الطبقات التي تتبنى المجوسية والمجوسية تدعمها بالشرعية اللازمة، فانتحل الكثير منهم الديانة المسيحية وأديان أخرى غير المجوسية (أ.)

ثم أن اغتيال (خسرو برويز) على يد (شيرويه) (٢) قد فتح باب التناحر والتنازع داخل البلاط الساساني الذي أدى إلى أن يتعاقب على العرش الساساني ما بين الستة إلى أربعة عشر شاهنشاه من بينهم امرأتان، حتى سقطت الإمبراطورية على يد المسلمين بسيطرتهم على المدائن (طيسفون) سنة (١٧الهجرية)، أي أنه حصل خلال هذه الفترة أربعة عشر انقلابا في مدة لا تزيد على الأربع سنين، وكل من يصل إلى الحكم يقتل من ينازعه عليه أو يدعيه ظنا منه أنه يوطد أركان ملكه، فكان الأب يقتل ابنه والابن يقتل أباه، وكل من كان يصل إلى الحكم يقوم بقتل أقربائه من أبناء الملوك الآخرين؛ كي لا يفكر أحد بعزله ونصب واحد منهم مكانه، فكانت الدولة ألعوبة بيد القادة الطامحين للسيطرة على مقاليد السلطة في البلاط الساساني.

(١) انظر: اليوسفي الغروي ، موسوعة التاريخ الإسلامي، ج١، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٢) المسعودي، الرحالة الكبير، والمؤرخ الجليل، ابي الحسن علي بن الحسين بن علي المسعودي (توفي ١٣٤٦ الهجرية) مروج الذهب ومعادن الجوهر، ج١، ص ٢٨٠، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، نسخة تمتاز بدقة الضبط، وزيادة في الشرح والتفصيل، دار الفكر بيروت، الطبعة الخامسة سنة ١٣٩٣ الهجرية.

وهذه الاضطرابات والنزاعات كانت سببا في بعث روح الملل والتضجر في نفوس الكثيرين من رعايا الإمبراطورية الساسانية والدافع لعدم اصطفافهم خلف قادتها ومتبنياتها والتفكير بجدية بالبديل لها فكان الإسلام المحمدي خير بديل.

## ثالثا: النظام الطبقى الصارم

لا شك أن المجتمع الإيراني عاش حقبة من الازدهار والتحضر في ظل الحضارات التي أقامها على البقعة الجغرافية التي يعيش عليها، لا ينافسه في ذلك إلا الإمبراطورية البيزنطية، والذي كفل له هذا الازدهار الحضاري في ظل الإمبراطورية الساسانية هو وجود حكومة مركزية تحافظ على الاستقرار والعدالة، إلا أن المجتمع آنذاك كان يعاني نوعا من التعقيد فهو ينقسم إلى أربع فئات، وهي فئة الكهنة ( موبذان) والمقاتلون (ارتشياران) وفئة الأمناء (دبيران) والعامة (هو تخشان – واستريوشان – كشاورزان) ثم أن هذه الفئات تتوزع في طبقات أهمها طبقة ملك الملوك (شاهنشاه) وهي الطبقة الحاكمة على الأمراء والنبلاء (بزركان) ومن بعدهم حكام الولايات والكهنة، وينظم هذه الطبقات قانون صارم يرعاه الشاهنشاه لا يحق لأحد فيه الانتقال من طبقته إلى طبقة أخرى، كما أن الانتماء إلى الطبقة يكون بالوراثة، ولهذا من ولد في طبقة ما لابد له أن يموت عليها، ولا يحق له السعى لأجل الانتقال إلى الطبقة الأعلى منها وكان هذا القانون يحرم على الرعايا في الطبقات الادنى سلوك السبل التي تؤدي إلى الارتقاء طبقيا مثل التعلم؛ لأنه يؤدي إلى نبوغ المتعلم، وهذا قد يكون سببا في تغيير الطبقة التي هو فيها، ولهذا نجد انوشيروان يعترض على وزيره عندما عرض عليه طلب أحد الأثرياء ـ من الطبقة الأدنى ـ المتمثل بدفع تكاليف مؤن الجيش الذي يحارب البزنطيين مقابل السماح لابنه بتعلم القراءة والكتابة، لأن هذا قد يؤدي إلى خروجه من طبقته لو قدر له النبوغ، فإن ضرره أكثر من نفعه ورفض طلبه مع حاجة الدولة لهذا المال المبذول(١).

<sup>(</sup>١) اليوسفي الغروي، موسوعة التاريخ الإسلامي، ج١، ص١٥٩.

نعم هذا النظام الطبقي كان سببا في إيجاد الفرقة بين فئات المجتمع، بالإضافة إلى انحصار التعليم بطبقة معينه، كذلك الملكية الفردية كانت محصورة في فئة قليلة من طبقات هذا المجتع وأصحاب الأملاك لا يشكلون إلا واحدا ونصفا بالمئة من نسبة السكان الأصليين للامبراطوية التي كان عدد سكانها يصل إلى المئة وخمسين مليون نسمة (۱).

وهذا التفاوت الطبقي أدى إلى احتقار الطبقات الدنيا فكانت طبقة الفلاحين والعمال، وهي التي تشكل النسبة الأعلى في المجتمع الساساني تعيش أتعس حالات الذل والمهانة، فقد كان من تكليفهم في الحروب أن يمشوا وراء العسكر كأنهم قد كتب عليهم أن يكونوا عبيدا أرقاء من دون أن ينالوا على أعمالهم الشاقة شيئا<sup>(۲)</sup>؛ لذلك لم يكن عند هذه الطبقة دافع يدفعهم إلى التمسك بهكذا نوع من الأنظمة والدفاع عنها، فالتمس الكثير منهم الطرق للخلاص من هذا النظام بالالتجاء إلى الصوامع والدير والكنائس والبيع وتركوا أعمالهم (۳).

ولهذه الاسباب وغيرها انهارت الامبراطورية الساسانية ودخل المسلمون الى مناطق نفوذهم وعرض الاسلام المحمدي على الناس فوجدوا فيه ضالتهم المنشودة حيث العدالة الاجتماعية والاحترام لكل فئاة المجتمع.

وخلاصة الكلام في هذا المبحث ان الاسباب التي ادت الى ضعف الدولة الساسانية كانت من العوامل التي دفعت بالايرانيين نحو الاسلام المحمدي الاصيل لانهم وجدوا فيه المنقذ من نير الظلم والاضطهاد والتمييز الذي كانوا يعانون منه في ظل الدولة الساسانية.

(۲) برفسور آرتوركرستين سن (توفي ١٩٤٥م)إيران در زمان ساسانيان، ص٤٢٤ (فارسي)، ترجمة رشيد ياسمي،ناشر دنياي كتاب، تهران، الطبعة السادسة، سنة ١٣٦٨ هـ ش .

<sup>(</sup>۱) راوندي،مرتضى (توفي ۱۳۷۸هـش) تاريخ اجتماعي إيران،ج ١،ص ٧٢١-٧٢١، ج ٢، ص ٢٤-٢٦ (فارسي) ، انتشارات نكاه، تهران الطبعة الثانية سنة ١٣٨٦هـش.

<sup>(</sup>٣) الندوي الحسني،ابو الحسن علي بن عبد الحي الحسني، ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين، ص٧٠-٧١، طبعة شرعية جديدة منقحة ومعققة ومزيدة، مكتبة الايمان في المنصورة امام جامعة الازهر.

# المبحث الرابع

## ائمت أهل البيت

إن المسلمين بعد النبي عَلَيْكُ واجهوا عدة انقسامات في تفسير النص الشرعي لأسباب متعددة كان العامل الرئيس فيها هو السياسية، فبرز في كل قسم ومذهب من هذه المذاهب رجال ادعوا أن لهم القدرة على فهم النص الشرعي ولم تكن السلطات الحاكمة بعيدة عن دعم هؤلاء من أجل غايات ترتأيها؛ فلهذا أخذ الناس يعرفون بمذهب هذه الشخصيات أمثال مالك والشافعي وأحمد بن حنبل والظاهري والأشعري، وكذلك المعتزلة لاتباعهم واصل بن عطاء الذي اعتزل عن حلقة الحسن البصري، ومن هنا كان لهذه الشخصيات التي تسنمت عرش الآراء التي أصبح لها فيما بعد أتباع ومقلدون وأصبحت هذه المذاهب في مقابل الإسلام المحمدي الأصيل الأثر الفعال في تقييم هذا المذهب عن غيره، واصبح لها أتباع ومقلدون ووجود يزاحم ما عليه اهل بيت الرسول عليه الذين حملوا الاسلام المحمدي الاصيل، الذي عرف بمذهب اهل البيت عليه ومما اختص به اهل البيت الغير اليهم ممن بشر بهم النبي عرف بمذهب اهل البيت عليه عن علم غيرهم، بل واحتياج الغير اليهم.

وبعيدا عن البحث الكلامي الذي يثبت أن أئمة الإسلام المحمدي معصومون، تجد التاريخ يشهد لهم بالأحقية في الأتباع؛ لأنهم كانوا مفزع الأمة والحكام في كل ما أشكل عليهم، فتجد الناس يسألونهم في شأن الشريعة وغيرها مما يخفى ويصعب عليهم ادراكه، ولنا هنا في التاريخ الإشارات الكثيرة، نكتفي منها بذكر نبذة من الواقف التي حدثت في عهد امير المؤمنين الامام على عليه فقد كان الإمام أميرالمؤمنين المشاقية هو المفزع والمرجع لحل أي مشكلة يستعصي حلها على القيادة الحاكمة يومئذ.

ولا نعرف في تاريخ التجربة الإسلامية على عهد الخلفاء الاربعة واقعة واحدة رجع فيها الإمام إلى غيره لكي يتعرف على رأي الإسلام وطريقة علاجه للموقف بينما في التاريخ عشرات الوقائع التي أحست القيادة الإسلامية الحاكمة فيها بضرورة الرجوع إلى الإمام بالرغم

من تحفظاتها في الموضوع (١)

فعن الطبري في تاريخه، عن سعيد بن المسيب قال جمع عمر بن الخطاب الناس فسألهم: من أي يوم نكتب التاريخ؟ فقال علي علسًا في من يوم هاجر رسول الله سَرَافِيكُ وترك أرض الشرك ففعله عمر. (٢)

وفي الموطأ لمالك أنه (أتي عثمان بأمراة قد ولدت لستة أشهر فهم برجمها فقال الشيد إن خاصمتك بكتاب الله خصمتك إن الله تعالى يقول: ﴿وحمله وفصاله ثلاثون شهرا﴾ (٣) ثم قال: ﴿والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة ﴾ (٤) فحولان مدة الرضاعة وستة أشهر مدة الحمل. فقال عثمان ردوها) (٥)

وهناك شواهد كثيرة رجع فيها الخلفاء إلى الإمام على الله وكيف لا وهو الذي قال في حقه الرسول الخاتم على أنا مدينة العلم وعلى بابها. وقال على العلم والشجاعة والدراية والقضاء فلم يكن هناك وصف يوصف به انسان بعد النبي من العلم والشجاعة والدراية والقضاء والسياسة حتى وصفه به وقال في حقه «أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي» (٢) وقد أوضح القرآن منزلة هارون من موسى حيث سأل موسى ربه أن يبعث معه هارون إلى بني اسرائيل فيكون له وزيرا ومناصرا وقد أجابه الله بأنه قد أوتيت سؤلك يا موسى:

<sup>(</sup>١) جعفريان، رسول، الشيعة في إيران دراسة تأريخية، ص ١٥، تعريب علي هاشم الأسدي، مؤسسة الاستانة الرضوية المقدسة الطبعة الأولى، سنة ١٤٢٠ الهجرية.

<sup>(</sup>٢) الطبرى،ابو جعفر محمد بن جرير بن يزيد بن خالـد(توفى ١٣١٠لهجريـة)تاريخ الامـم والملـوك المعـروف بـ(تاريخ الطبرى)، ج ٣، ص ٤٤٤، تحقيـق وتعليـق الاسـتاذ عبـد علـي مهنـا، منشـورات مؤسسـة الاعلمـي للمطبوعـات،بيروت لبنان،الطبعة الاولى،سنة ١٤١٨ الهجرية.

<sup>(</sup>٣) القرآن ،الاحقاف، آية ١٥.

<sup>(</sup>٤) القران ، البقرة، آية ٣٣.

<sup>(</sup>٥) مالك، مالك بن انس (توفى ١٧٩الهجرية)، الموطاء، كتاب الحدود، الحديث ١٦٤٨، وكتاب القضاء الحديث ١٥٤٥، وغير هذه الموارد، حققه وضبط نصوصه، وخرج احاديثه وآثاره، وشرح غريبه، ووضع فهارسه، اسامة بن عيد الهلالي، الناشر مجموعة الفرقان التجارية، دبي.

<sup>(</sup>٦) الثقفى،ابي اسحاق ابراهيم بن محمد الثقفى (توفى ١٨٣الهجرية)، الغارات، ج١،ص١٦، ج٢،ص٧٤٥،٧٦٧ تحقيق السيد جلال الدين الحسيني؛ الكوفى،محمد بن سلمان (توفى ١٠٠٠لهجرية) مناقب الامام امير المؤمنين الشيقية ، ج١،ص٢٢٤ ، ١٠٥ - ١٦٥، ١٠٥ تحقيق محمد باقر المحمودي، مجمع احياء الثقافة الاسلامية، الطبعة الاولى سنة ١٤١٢ الهجرية.

﴿ وأخي هارون هو أفصح مني لسانا فأرسله معي ردءا يصدقني إني أخاف أن يكذبون ﴾ (١) ﴿ واجعل لي وزيرا من أهلي \* هارون أخي \* اشدد به أزري \* وأشركه في أمري \* كي نسبحك كثيرا \* ونذكرك كثيرا \* إنك كنت بنا بصيرا \* قال قد أو تيت سؤلك يا موسى ﴾ (٢) هذه الأمور التي طلبها موسى من ربه والتي أتى الجواب بأن من الله بها على موسى مرة أخرى .

وفعلا لما وصل الإمام علي السياسية فاجتمعت لديه الخلافة النبوية والقيادة العليا للمسلمين أبرز للناس الوجه الأكمل للقيادة حتى اجتمع حوله الصحابة من المهاجرين والأنصار والعرب والعجم فكان المجلس الأقرب من الإمام في المسجد يتسابق عليه المسلمون على حسب قاعدة المكان لمن سبق، فكانت الموالي دائما تحصل على هذا المكان الاقرب ولعله يقضي بعضهم أغلب وقته في المسجد مبكر القدوم إليه ليحضى بالقرب من الإمام حتى علت أصوات من تعود على سياسة المحاباة والتقريب بمبدأ ان العرب اشرف من غيرهم بالاعتراض لعدم حصوله على مكان بالقرب من الإمام ولكن هذه الاعتراضات لم تثن الإمام على الله وتهواه. وفعلا كانت الإمام على الله وتهواه. وفعلا كانت سياسة الإمام على الله في أيام خلافته لها دور فعال في جذب الموالي من الإيرانيين نحو الخط العلوي بعد ما كانوا في بادي الأمر يميلون إلى سياسة عمر بن الخطاب كما نقل بعض المؤرخين من أن الإمام عليا الله واخذوا ينادون في سكك الكوفة واه سنة عمراه. (")

<sup>(</sup>١) القرآن ، القصص، آية ٣٤.

<sup>(</sup>٢) القرآن ، طه، الآبات ٢٩ ـ ٣٠ ـ ٣١ ـ ٣٢ ـ ٣٦.

<sup>(</sup>٣) ابن ابي الحديد المعتزلي، عبد الحميد(توفي ١٦٥٦لهجري)، شرح نهج البلاغة،ج١٢،ص٢٨٣، تحقيق محمد ابو الفضل ابراهيم منشورات مكتبة آية الله العظمي المرعشي النجفي،الطبعة الثانية، سنة ١٩٣٧م-١٩٦٧م.

وكذلك الحال بالنسبة الى باقي الائمة من ولد الامام امير المؤمنين علي عليه وعند دراسة كتب التاريخ الاسلامي تجدها تزخر بمآثرهم وفضائلهم، ولو اردنا احصاء عدد ما الف في ذلك منذ بداية القرن الثاني حتى اليوم لوجدنا انه ليس بالامكان حتى درج أسمائها في كتاب واحد فضلا عن نفس الكتب التي يحتاج جمعها الى مكتبة ضخمة. وقد كشفت الفهارس الموجودة الستار عن هذه الحقيقة سواء التي أعدها الشيعة او السنة امثال كتاب كشف الظنون للجلبي (١٠١٧-١٠٦٧ الهجرية) وكتاب الذريعة للعلامة الطهراني (١٢٩٣-١٣٨٩ الهجرية) وغيرها من الفهارس الموجودة في المكتبات العالمية، وقد جمع العلامة الدكتور عبد الجبار الرفاعي معجما عما كتب عن اهل البيت عليه في احد عشرة مجلدا تحت عنوان (معجم ما كتب عن الرسول واهل البيت).

حوى هذا المعجم على ١٤٢٠٦ عنوانا لكتب الفت في حقهم كان منها ٥٤٦ كتابا عن فاطمة الزهراء على الزهراء على الرهام المومنين الامام على الزهراء على الامام السجاد على الامام الحسين القيلة ، و٣٩٠ كتابا عن الامام السجاد على ، و٣٦ كتابا عن الامام محمد الباقر على ، و٣٣٠ كتابا عن الامام جعفر الصادق على و ٢١١ كتابا عن الامام محمد موسى الكاظم على أو ٢١٠ كتابا عن الامام محمد الجواد على و ٢٥٠ كتابا عن الامام على الرضاع الله و ٢٦٠ كتابا عن الامام الحسن الجواد على ، و ٢٠ كتابا عن الامام الحسن الجواد على و ٢٠ كتابا عن الامام المهدى العسكري على و ٢١٠ كتابا عن الامام المهدى الكم الهائل من الكتب المؤلفة في فضلهم وفضائلهم يكشف عن مدى تأثر المجتمع الاسلامي في هؤلاء الائمة من عترة الهادي المصطفى على نحو التفصيل .

#### المبحث الخامس

# طبيعةالتشيع

إن الذي يطالع التأريخ الإسلامي ومفاهيمه التي دعت إليها الشريعة الإسلامية المحمدية من أول البعثة إلى قيام أول الفرق الإسلامية وانفصالها عن جسد هذه الأمة، يجد جليا عدة أمور منها أن الرسالة المحمدية ومفاهيمها واحدة مستقيمة لا إعوجاج فيها ﴿اهدنا الصراط المستقيم \* صراط الذين أنعمت عليهم... ﴾ (۱) قد نهى الله من خلالها عن التفرق واتباع السبل؛ لأنه يؤدي إلى الضلال عن سبيله ﴿ ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون ﴿ (١) وقد كانت الأمة كذلك في حياة صاحب الرسالة سوى مجموعة المنافقين وحزبهم وبعد أن أخذت مجموعة من المسلمين سبيلا غير ما خطه لها النبي الجدها قد تفرقت وأصبحت فرقا ومذاهب احتفظت واحدة منها بنهج النبي النهي وخطه وسبيله فمثلت الأصل الذي انشعب من انشعب عنه لأغراض معلومة وأسباب ودواع مفهومة.

وبما أن الرسالة المحمدية الأصيلة كانت تمتاز بخواص وميزات انفردت بها عن سائر المذاهب والأديان، فلابد أن تحفظ هذه الخواص والميزات في هذا الأصل الذي ثبت على المفاهيم الصحيحة لهذه الرسالة ولم يتخذ سبيلا غير سبيل الرسول الذي أنزلته السماء عليه، فمن هذه الخواص هي الدعوة لله بالحكمة والموعظة الحسنة ﴿ ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة. ﴿ ادم الله المسبة الله المسبة المسبة المسبة المسبق المسب

لذلك كانت دعوة النبي عَلَيْكَ تؤثر في كل من صفت سريرته حين سماعها، حتى أننا نجد المشركين من أهل مكة منعوا الاحتكاك والتعامل مع المسلمين في بدايات البعثة لئلا يؤثروا

<sup>(</sup>١) القرآن، الفاتحة: الآيتان ٦-٧.

<sup>(</sup>٢) القرآن، الأنعام: الآية ١٥٣.

<sup>(</sup>٣) القرآن، النحل: الآية ١٢٥.

فيمن يتعامل معهم أو يكلمهم. وهذا في الواقع ناتج عن نوع المعروض وإيمان العارض به، فإن المعروض هو المفاهيم الصحيحة للإسلام التي تناغم العقل والفطرة السليمة، وقد احتفظت مدرسة أتباع أهل البيت على بهذه المفاهيم وتناقلتها عن مصادرها الحقة لتكون هذه المفاهيم التي أثرت بمن آمن في عهد صاحب الرسالة سببا في أن يؤمن بالإسلام المحمدي الأصيل من سمعها من أتباع هذه المدرسة طوعا لا كراهية فيما بعد، فطبيعة هذا المذهب الذي هو امتداد للرسالة هي عين الإسلام المحمدي الأصيل ،فإن رعاة هذا المذهب الذي نصبهم الباري ائمة للمسلمين بعد نبوة الخاتم ملكية.

إن بساطة المفاهيم والدعوة التي لا تتصادم مع الفطرة والعقل الإنساني، والتي منها الدعوة إلى التوحيد في العبادة وأتباع النبي المرسل والأثمة من بعده الذين لهم صفات وخواص تساعدهم وتؤهلهم لكي يكونوا قدوة وأسوة لمن يؤمن بهذه الدعوة، ويضمن لهم العدالة الاجتماعية والحياة الكريمة، ولا تفضيل فيها على أساس العرق والنوع، بل التفضيل على اساس ان أكرمكم عند الله أتقاكم، والكل يأخذ نصيبه بالتساوي فلا فضل لعربي على أعجمي، وهكذا غيرها من المفاهيم التي ترتقي بالإنسانية إلى مراتب الكمال، هذه المفاهيم لا توجد عند من سلك سبيلا غير سبيل الإسلام المحمدي الأصيل، فإن العطاء في عهد الخليفة عمر بن الخطاب كان يخضع غير سبيل الإسلام المحمدي الأصيل، فإن العطاء في عهد الخليفة عمر بن الخطاب كان يخضع على غير العربي، وفي عهد عثمان بن عفان كان التقدم على أساس النسب والعترة، فقد قرب آل أمية ورفعهم على غيرهم، وفي عهد الدولة الأموية التي سميت بالدولة العربية، اتخذت المقاييس منحا خطيرا فهتكت حرمة الجاليات غير العربية وصارت تتعامل معها معاملة لا تمت للإسلام بصلة، ومن هذا وغيره يظهر الفرق بين الشيعة وغيرهم من المذاهب التي انشعبت عن الدين الإسلامي؛ لذا تجد من اطلع على هذا المذهب يؤمن به ويتبناه؛ لأنه يحمل مفاهيم الإسلام الحقة.

#### المبحث السادس

## مظلومية الشيعة والإيرانيين

إن من العوامل المهمة التي لفتت أنظار الإيرانيين للتشيع هي عمق المظلومية التي تعرض لها الممة وأتباع هذا المذهب، وقد بدأت هذه المظلومية من أيام البعثة النبوية، فقد تعرض صاحب هذه الرسالة إلى شتى أنواع الظلم والإيذاء، حتى قال: «ما أوذي نبي مثلما أوذيت» (1)، واستمر الظلم بعده إلى يومنا هذا، وقد أشار إلى هذه المظلومية الإمام الباقر عليه في حديثه مع بعض أصحابه: «يا فلان ما لقينا من ظلم قريش إيانا وتظاهرهم علينا وما لقي شيعتنا ومحبونا من الناس، إن رسول الله عليه قبض وقد أخبر أنا أولى الناس بالناس، فتمالت علينا قريش واحدا بعد أخرجت الأمر عن معدنه، واحتجت على الأنصار بحقنا وحجتنا ثم تداولتها قريش واحدا بعد واحد حتى رجعت إلينا فنكثت، ونصبت الحرب لنا، ولم يزل الأمر في صعود كؤود حتى قتل، فبويع الحسن ابنه وعوهد ثم غدر به وأسلم ووثب عليه أهل العراق حتى طعن بخنجر بجنبه وانتهب عسكره، وعولجت خلاخيل أمهات الأولاد، فوادع معاوية وحقن دمه ودم أهل بيته وهم قليل حتى قتل، ثم بايع الحسين من أهل العراق عشرون ألفا، فغدروا به وخرجوا عليه، وبيعته في أعناقهم فقتلوه، ثم لم نزل أهل البيت نستذل ونستضام ونقصى ونمتهن، ونحرم وبيعته في أعناقهم فقتلوه، ثم لم نزل أهل البيت نستذل ونستضام ونقصى ونمتهن، ونحرم وبحودهم موضعا يتقربون به إلى أوليائهم وقضاة السوء وعمال السوء في كل بلد، فحدثوهم بالأحاديث الموضوعة المكذوبة، ورووا عنا ما لم نقله، وما لن نفعله، ليبغضونا إلى الناس، وكان بالأحاديث الموضوعة المكذوبة، ورووا عنا ما لم نقله، وما لن نفعله، ليبغضونا إلى الناس، وكان

(۱) اثير الدين الاندلسي، أبو حيان محمد بن يوسف بن علي، (توفي ١٧٤٥ لهجرية) البحر المحيط في التفسير، ج ٨ ص ٥٠٨، تحقيق صدقي محمد جميل، دار الفكر بيروت سنة ١٤٢٠ الهجرية. الخميني، مصطفى روح الله الموسوي، العوائد والفوائد. ص ٥٥ محقق، ص مصحح: گروه پژوهش مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خميني قدس سره، تهران، إيران الطبعة الأولى سنة ١٤١٨ الهجرية.

عظم ذلك وكبره في زمن معاوية بعد موت الحسن، فقتلت شيعتنا في كل بلدة، وقطعت الأيدي والأرجل على الظنة، وصار من ذكر بحبنا والانقطاع إلينا سجن، أو نهب ماله أو هدمت داره، ثم لم يزل البلاء يشتد ويزداد إلى زمان عبيد الله بن زياد قاتل الحسين، ثم جاء الحجاج فقتلهم كل قتلة وأخذهم بكل ظنة وتهمة حتى أن الرجل يقال له زنديق أو كافر أحب إليه أن يقال له شيعة علي» (۱).

فقد اختصرت هذه الرواية سرد فصل من الظلم الذي تعرض له أتباع مدرسة أهل البيت على في الفترة التي امتدت من رحيل صاحب الرسالة إلى زمان الإمام الباقر على وإن خلت عن ذكر التفاصيل وألوان الظلم الذي تعرض له من انتسب إلى هذه المدرسة، فإن معاوية بعد أن تسلط على رقاب المسلمين أخذ يطارد الشيعة فكريا من خلال برنامج منظم من التضليل والتكبيل للعقول، فقد كتب إلى عماله ألا يجيزوا لأحد من الشيعة شهادة، وأن يقربوا شيعة عثمان ومحبيه والذين يروون فضائله ومناقبه، ويدنوا مجالسهم ويكرموهم وأن يكتب إليه بكل ما يروي كل رجل منهم، واسمه واسم أبيه وعشيرته، ولم يقتصر على شيعة عثمان وأهل بيته، بل تعداهم إلى شيعة أبي بكر وعمر، ومن والاهم، وتمادى في غيه فأخذ يتفنن بهذا الأسلوب من التضليل والطمس للحقائق فكتب إلى عماله في الأمصار إذا جاكم كتابي هذا الأسلوب من التضليل والطمس للحقائق فكتب إلى عماله في الأمصار إذا جاكم كتابي هذا المسلمين في أبي تراب، إلا ويأتوني بمناقض له في الصحابة، فإن هذا أحب إلي وأقر لعيني وأدحض لحجة أبي تراب وشيعته، وأشد عليهم من مناقب عثمان وفضله، وهذا الأسلوب الذي اتخذه معاوية للغسل الفكري في المجتمع المسلم رافقه أسلوب الترهيب والتنكيل بأتباع اتخذه معاوية للعسل الفكري في المجتمع المسلم رافقه أسلوب الترهيب والتنكيل بأتباع مدرسة أهل البيت عليه فقد كتب إلى عماله أن انظروا من قامت عليه البينة أنه يحب عليا وأهل بيته فامحوهم من الديوان واسقطوا عطاءه ورزقه، بل أخذوهم بالتهمة ونكلوا بهم وهدموا بيته فلاموا

<sup>(</sup>۱) ابن أبي الحديد المعتزلي، (توفي ١٦٥٦لهجرية) شرح نهج البلاغة، ج ١١، ص ٤٣- ٤٥. تحقيق محمد أبو الفضل ابراهيم، دار احياء الكتب العربيّة، طبع سنة ١٩٦١م. العلامة المجلسي، بحار الانوار، ج٤٤، ص ٦٨- ٦٩ تحقيق محمد باقر البهبودي، مؤسسة الوفاء بيروت، لبنان، الطبعة الثانية مصححة، سنة ١٤٠٣الهجرية. السيّد علي خان المدني، الدرجات الرفيعة في طبقات الشيعة، ص ٥.

دورهم.

ومما فعله معاوية بأصحاب الإمام علي عليه أنه كتب إلى عامله على الكوفة والبصرة زياد بن أبيه، أن يبعث إليه عبد الله بن هاشم المرقال، ويحلق رأسه ويلبسه جبة شعر، ويقيده ويغل يديه إلى عنقه، ويحمله على قتب بعير بغير وقاء ولا غطاء، ففعل، وطلب عمرو بن الحمق الخزاعي، ففر إلى الموصل وأخذت زوجته آمنة بنت الشريد، وحبست ثم أرسلت إلى معاوية في الشام، فسجنها وقتل الصحابي الجليل عمرو بن الحمق، وقطع رأسه وبعث إلى الكوفة ثم إلى الشام، فكان أول رأس حمل في الإسلام، وقتل حجر بن عدي بن جبلة بن ربيعة الكندي و أصحابه بمرج عذراء قرب دمشق بعد أن بعث بهم زياد إلى معاوية، وقتل زياد بن أبيه رشيدا الهجري وقطع رأسه بعد أن مثل به فقطعت يداه ورجلاه ولسانه (۱)، ومثل أيضا بجويرية بن مسهر، وصلب إلى جذع ابن معكبر (۲)، وفعل ذات الفعل بميثم التمار.

وما جرى في واقعة كربلاء ما لا يخطر ببال أحد فقتلت الرجال والأطفال والنساء وقطعت الرؤوس ورضت الأجساد وسبيت النساء وأحرقت الخيام، ولم تقف سياسة الترهيب والقتل والتصفيات الجسدية عند هذا الحد، بل امتدت، وصارت سنة بين الحكام، فقد توارث القتلة قتل أهل البيت علي فنبش قبر زيد بن علي بن الحسين بن علي وقطع رأسه وأرسل إلى هشام بن عبد الملك، وصلب جسده الطاهر عاريا ثلاث سنين والجنود تحرسه، ثم أنزل بعد ذلك وأحرق وذري في الفرات، وقتل الحجاج سعيد بن جبير الأسدي مولاهم لحبه اهل البيت وقتل

<sup>(</sup>۱) الطوسي، شيخ الطائفة ابي جعفر محمد بن الحسن الطوسي (توفي ٢٠ كالهجري)، اختيار معرفة الرجال، ج١، ص ٢٩٠، تصحيح وتعليق مير الاستر آبادي ، تحقيق السيد مهدي رجائي، مؤسسة آل البيت عليه ، مطبعة بعثت قم ،سنة ٤٠٤ الهجرية.

<sup>(</sup>٢) المفيد، محمد بن محمد العكبري البغدادي الملقب بالشيخ المفيد(المتوفى١٣ اللهجرية)، الأرشاد، 120 ، الناشر سعيد بن جبير قم، الطبعة الاولى سنة ١٤٢٨ الهجرية.

قنبرا مولى أمير المؤمنين وقتل كميل بن زياد النخعي. (١) وقتل يحيى بن زيد بن علي بن الحسين بالجوزجان واحتز رأسه وبعث به إلى الوليد (٢) وقد مات في سجن الحجاج والي الأمويين في العراق اكثر من مائة وعشرون الف صبرا (٣).

ثم أن الشيعة ما أن ارتاحوا من الأمويين والمروانيين حتى بعث العباسيون ليكونوا أشد على أتباع أهل البيت على ممن سبقهم فتظاهروا بعداوتهم لآل علي وأتباعهم فأقصوهم وقربوا من تربى على أفكار معاوية وسلفه؛ خوفا على ملكهم من أن يأخذه العلويون لما لهم من المكانة والحب في قلوب الناس ففعل أبو جعفر المنصور ببني الحسن السبط الأفاعيل، فقد قتل محمد بن عبد الله بن الحسن وأخاه إبراهيم وأخذ قادة آل الحسن مقيدين من المدينة إلى الهاشمية وحبسهم في سجون مظلمة لا يعرفون فيها الليل من النهار، ثم هدم السجن عليهم.

وتعرض للإمام جعفر بن محمد الصادق الشكية مرارا وأراد قتله وحمله على القدوم إلى العراق حسدا وحنقا.

وقتل والي المنصور على المدينة المعلى بن خنيس مولى الإمام جعفر الصادق الله لأجل تشيعه (٤).

<sup>(</sup>١) المفيد، الأرشاد في معرفة حجج الله على العباد ، ص ٢٥٠؛ ابن حجر ،الامام الحافظ احمد بن علي بن حجر العسقلاني (توفي ١٥٨ لهجرية)، الإصابة في تمييز الصحابة، ج٥ص ٤٨٦، دراسة وتحقيق الشيخ عادل احمد عبد الموجود، والشيخ على محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الاولى سنة ١١٤١٥ الهجرية.

<sup>(</sup>٢) ابو الفرج الاصفهاني، على بن الحسين الاصفهاني (توفي ١٥٦ لهجرية)، مقاتل الطالبيين، ص١١٠-١١٦، دار المرتضى، بيروت لبنان، الطبعة الاولى سنة ١٤٣٠ الهجرية. الكامل في التأريخ، ج٥، ص٩٨-١٠٨.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير الجزري، ابني الحسن علني بن ابني الكرم محمد الشيباني الجزري المعروف بناب الأثير الجزري (توفي ١٣٠٠ لهجرية) الكامل في التأريخ، ج ٤ص ٢٨٥، تحقيق ابني الفداء عبد الله القاضي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الاولى سنة ١٤٠٧ الهجرية.

<sup>(</sup>٤) الكشي، ابو عمر محمد بن عمر بن عبد العزيز الكشي (توفي في النصف الاول من القرن الرابع الهجري) رجال الكشي ، المعروف بـ (اختيار معرفة الرجال، الذي اختاره الشيخ الطوسي)، ج٢، ص ٦٧٤، تصحيح وتعليق المعلم الثالث مير داماد الاسترآبادي، تحقيق، السيد مهدي الرجائي، مؤسسة آل البيت عليه لاحياء التراث، الطبعة الاولى .

ونقل الصدوق أن المنصور لما بنى الأبنية ببغداد جعل يطلب العلوية طلبا شديدا، يجعل من ظفر به منهم في الأسطوانات المجوفة المبنية من الجص والآجر (1), وقتل هارون الرشيد يحيى بن عبد الله بن الحسن غدرا بعد أن أعطاه الأمان وأشار إلى غدر الرشيد بيحيى أبو فراس الحمدانى:

# يا جاهدا في مساويهم يكتمها \*\* غدر الرشيد بيحيى كيف ينكتم

وقد سجن الرشيد الإمام موسى بن جعفر عليه غير مرة ثم دس له السم وقتله وتابع شيعته يطلبهم ويقتلهم فسجن محمد بن أبي عمير (٢)، ونبش قبر النمري لأجل شعر قاله في فضل أهل البيت عليه وجاء في عيون أخبار الرضاع أنه قتل في طوس بأمر الرشيد ستين من العلويين في المدينة، وسبى النساء في ليلة واحدة (٣)، وقد هاجم الجلودي بأمر من الرشيد دور العلويين في المدينة، وسبى النساء الحلي، ولم يترك عليهن إلا ثوب واحد (٤)، مع أن المأمون أظهر توددا للإمام الرضاع إلا أنه أضمر حقدا كأسلافه فقام بسم الإمام عند رجوعه إلى بغداد، وفي عهد المتوكل بن المعتصم أشتد الحال بشيعة أهل البيت عليه فمنعوا من زيارة قبر الحسين الشيه وعمد إلى حرث القبر وإجراء الماء عليه، وسخر في المجالس العامة من أمير المؤمنين الشيه، وهذه المظلومية التي عاشها أتباع مدرسة أهل البيت عليه جعلت الأضواء تسلط عليهم في كل عصر وزمان وينقلب الكيد على من كائده كما يقول المولى سبحانه في محكم كتابه الكريم: ﴿أنهم يكيدون كيدا وأكيد كيدا ﴿ أنهم يكيدون كيدهم في تضليل ﴿ أنهم يجعل كيدهم في

<sup>(</sup>۱) الصدوق،الشيخ الجليل الاقدم ابي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (توفي ۱۳۸۱لهجرية) عيون أخبار الرضاطيني، ج۲، ص ۱۰۲، تحقيق وتصحيح وتعليق الشيخ حسين الاعلمي،منشورات الاعلمي،بيروت -لبنان،الطبعة الاولى سنة ١٤٠٤الهجرية.

<sup>(</sup>٢) الكشي، رجال الكشي، ج٢، ص٨٥٦

<sup>(</sup>٣) الصدوق، عيون أخبار الرضاطكي، ج٢، ص١٠٠-١٠١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ج١، ص٥١٤.

<sup>(</sup>٥) القرآن، الأعلى: الآيتان ١٥-١٦.

<sup>(</sup>٦) القرآن، الحاقة: الآية ٤٥.

تضليل ﴾ (١) ﴿ فجعلناهم الأسفلين ﴾ (١)

فكان هذا الظلم سببا في أن يميل إليهم من وقع عليه ظلم حكام الجور وولاتهم، فإن الإيرانيين بعد إسلامهم عاملهم ولاة عمر بن الخطاب ومن بعده عثمان بن عفان وملوك بني أمية وبني مروان معاملة المسلمين من الدرجات الدنيا، فإن عمر بن الخطاب الذي سن العطاء في بيت المال بحسب السابقة بالإسلام فضل المهاجر على الأنصاري، ومن أسلم قبل الفتح على من أسلم بعده، والعربي على غيره، وأطلق لفظ الموالي على من أسلم من غير العرب، حتى صارت سنة استن بها عثمان وولاته، ولما تولى الخلافة أمير المؤمنين السُّلاة وقام بتقريب المسلمين بغض النظر عن النوع واللون والنسب وساوى بينهم بالعطاء كثرت الاعتراضات عليه ممن اعترض فخرج طلحة والزبير في الجمل معتلين بأنهم يطلبون بدم عثمان ولم يكن ذلك السبب لخروجهم، بل أنهم انزعجوا من سياسة الإمام علما في المساواة بين المسلمين التي تسببت بأن خسروا الامتيازات التي حصلوا عليها في عهد من سبقه وشوهد نفس الأمر في الكوفة، فقد غاظ العرب تقرب الموالى من مجلس الإمام علسًا في حتى أننا شاهدنا الأشعث بن قيس يعترض على الإمام الشُّلَةِ لتقريبه مجلس الموالي، فقد نقل ابن إسحاق في كتاب (الغارات) عن عباد بن عبد الله الأسدي، قال: «كنت جالسا يوم الجمعة وعلى الشَّلَةِ يخطب على منبر من آجر، وابن صوحان جالس، فجاء الأشعث فجعل يتخطى الناس، فقال: (يا أمير المؤمنين غلبتنا هذه الحمراء على وجهك، فغضب على الشُّلَّةِ وقال: من يعذرني من هؤلاء الضياطرة يقبل أحدهم يتقلب على حشاياه ويهجر قوم لذكر الله، فيأمرني أن أطردهم فأكون من الظالمين، والذي فلق الحبة وبرأ النسمة لقد سمعت محمدا علي اليضربنكم والله على الدين عودا كما ضربتموهم عليه بدء)» (٣).

<sup>(</sup>١) القرآن، الفيل: الآية ٢.

<sup>(</sup>٢) القرآن، الصافات: الآية ٩٨.

<sup>(</sup>٣) الثقفي الكوفي، أبو إسحاق إبراهيم بن محمد (توفي٢٨٣الهجرية) ، الغارات، ج٢، ص٤٩٨، تحقيق: جلال الدين المحدّث الارموى، طهران.

وكان الموالي يعيشون قبل أن يأتي الإمام إلى الكوفة حالة من الاضطهاد والمعاملة السيئة حتى إنهم لما رأوا سياسة الإمام علي التجاه كل المسلمين طمعوا بأن يحصلوا على أدنى حقوقهم في المساواة، حيث إن العرب كانت تتزوج منهم ولا تزوجهم لدنو عنصرهم بحسب عقيدتهم التي اعتادوا عليها في عهد من تقدم على الإمام علي اللهم، فقد نقل الكليني (توفي ١٣٦٩لهجرية) رواية، وقال: «عن أبي عبد الله الله قال: أتت الموالي أمير المؤمنين، فقالوا: نشكوا إليك هؤلاء العرب، إن رسول الله الله كان يعطينا معهم العطايا بالسوية، وزوج سلمان وبلالا وصهيبا، وأبي علينا هؤلاء وقالوا: لا نفعل، فذهب إليهم أمير المؤمين المؤمين الله فخرج وهو مغضب يجر رداءه، ويقول: (يا معشر الموالي إن هؤلاء قد صيروكم بمنزلة اليهود والنصارى، يتزوجون إليكم ولا يزوجونكم، ولا يعطونكم مثل ما يأخذون، فاتجروا بارك الله لكم، فإني سمعت رسول الله الله المؤمين عقول: الرزق عشرة أجزاء تسعة أجزاء في التجارة وواحدة في غيرها)»

هذه السياسة التي ابتدأها الخليفة الثاني وسار عليها من خلفه، اشتدت في عهد بني أمية وآل مروان، ففي كتاب (سليم بن قيس) المتوفى في القرن الاول الهجري أن معاوية كتب إلى زياد واليه على العراق ما نصه «وانظر إلى الموالي ومن أسلم من الأعاجم فخذهم بسنة عمر بن الخطاب، فإنه في ذلك خزيهم وذلهم، أن تنكح العرب فيهم ولا ينكحونهم، وأن ترثهم العرب ولا يرثونهم، وأن تقصر بهم في عطائهم وأرزاقهم، وأن يقدموا في المغازي يصلحون الطريق ويقطعون الشجر، ولا يؤم أحد منهم العرب في الصلاة ولا يقدم أحد منهم في الصف الأول إذا حضرت العرب إلا أن يتموا الصف، ولا تول أحدا منهم ثغرا من ثغور المسلمين ولا مصرا من أمصارهم، ولا يلي أحد منهم قضاء المسلمين ولا أحكامهم، فإن هذه سنة عمر فيهم في المسلمين ولا يقم

(١) الكليني، ثقة الاسلام محمد بن يعقوب الكليني الرازي، (توفي ٣٢٩ الهجرية) ؛الكافي ( فروع الكافي)، ج٥، ص٣٦٩ ، متحقيق وتعليق علي اكبر الغفاري ، دار الكتب الاسلامية، طهران، الطبعة الثالثة سنه ١٣٦٧ هـ ش.

وسير ته...

وسنة عمر هذه كانت سارية بين العرب وأخذت منهم مآخذ حتى أننا نجد من يسأل من أبي عبد الله الشي عبد الله الناس يقولون: من لم يكن عربيا (صلبا) أو مولى صريحا فهو (سفلي) فقال الشيخة: وأي شيء المولى الصريح؟ فقال له الرجل من ملك أبواه، قال: ولم، قالوا هذا؟ قال لقوله الشيخة: مولى القوم من أنفسهم؛ فقال: سبحان الله أما بلغك أن رسول الله السيكون من نفس رسول الله؟ ثم قال أيهما كل مسلم عربيها وعجميها، فمن والى رسول الله أليس يكون من نفس رسول الله؟ ثم قال أيهما أشرف؟ من كان من نفس رسول الله أو من كان من نفس أعرابي جلف بائل على عقبيه؟ ثم قال: من دخل الإسلام رغبة خير ممن دخل رهبة، ودخل المنافقون رهبة والموالي دخلوا رغبة» (٢).

وفي هذا الخبر يبين الإمام المظلومية التي تعرض لها الموالي مع أفضليتهم على من دخل الإسلام رهبة، ولم تقتصر أوامر عمر بن الخطاب في الانتقاص من الموالي على هذا الحد فقد أمر بهم أن تقلم أظافرهم استصغارا لهم وأمر أن لا يدخلوا السوق وأن لا يباع عن أحد منهم المتاع محتجا بـ «والله لئن فعلتم لاحتاج رجالكم إلى رجالهم ونساؤكم إلى نسائهم» (٣).

فانظر إلى هذه المظلومية التي كان يتعرض لها فئة كبيرة من المسلمين لا لشيء إلا لأنهم ليسوا بعرب.

<sup>(</sup>١) الهلالي الكوفي، سليم بن قيس القرن الأول الهجري، كتاب سليم بن قيس، ج٢ ص ٢٨، تحقيق محمد باقر الأنصاري، المطبعة نكارش الطبعة الأولى، سنة ١١٤٢٢الهجرية؛ الثقفي الكوفي، إبراهيم بن محمد (توفي١٢٨٣الهجرية)، الغارات، ج٢، ص٨٢٤.

<sup>(</sup>٢) الصدوق، ابي جعفر محمد بن علي ،معاني الأخبار، باب النوادر، ص٣٨٥، عني بتصحيحه علي اكبر الغفاري، انتشارات اسلامي جامعة مدرسي الحوزة قم، طبعة سنة ١٣٦١هـ ش.

<sup>(</sup>٣)الكتاني، السيد محمد بن عبد الحي الكتاني الادريسي الفاسي (توفي ١٣٨٢ الهجرية) نظام الحكومة النبوية المسمى (التراتيب الادارية)، ج٢ص ١٨، تحقيق د. عبد الله الخالدي، دار الارقم بن الارقم، بيروت لبنان، الطبعة الثانية. العاملي، جعفر مرتضى، سلمان الفارسي في مواجهة التحدي، ص ٢٠، المركز الإسلامي للدراسات، الطبعة الثالثة سنة ١٤٣٠ الهجرية.

وفي المقابل انظر إلى الإسلام المحمدي الأصيل وحملته من ائمة وأتباع مدرسة أهل البيت البيت عيث تجد البون الشاسع فأين من يمنع تزويج الموالي؛ لأنهم موالي ومن يسأل (أيجوز تزويج الموالي بالعربيات؟) فيجيب (تتكافأ دماؤكم، ولا تتكافأ فروجكم؟!) وبين من يمنع الابتياع من الموالي وبين من يطلب منهم الاتجار لأجل الخلاص من ذل العنصرية، هذه السياسة الظالمة اتجاه الشيعة وتلك السياسة الظالمة اتجاه الموالي جعلت منهم ينجذبون اتجاه التشيع، حيث وجدوا المساواة والعدالة التي كان ينادي بها الإسلام وصاحب رسالة القرآن قال تعالى: أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم إن الله عليم خبير (")، وقال رسول الله المناس ألا إن ربكم واحد وأن أباكم واحد ألا لا فضل لعربي على أعجمي ولا أعجمي على عربي ولا لأحمر على أسود ولا أسود على أحمر إلا بالتقوى) من دخل الإسلام وطبة لا رهبة.

المائقة الكيفيالية المستعدد المائدات

<sup>(</sup>۱) الثقفي الكوفي، إبراهيم بن محمد، الغارات، ج٢، ص٨٢٨ العلامة المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج٣١، ص٣٦. (۲) القرآن،الحجرات ١٣

<sup>(</sup>٣) بن المبارك، عبد الله ، (توفي ١٨٠ الهجرية) ، مسند عبد الله بن المبارك، ص ٦٩ ، تحقيق صبحي البدري السامرائي، مكتبة المعارف ، الرياض، الطبعة الأولى؛ بن حنبل ، أحمد بن حنبل (توفي ٢٤١ الهجرية) ، مسند أحمد بن حنبل ، ج٥، ص ٢١١، دار صادر بيروت لبنان

## المبحث السابع

### العرب المنتقلة إلى إيران

بعد فتح بلاد فارس وأمر عمر بن الخطاب القبائل العربية بالانسياح في البلاد المفتوحة توجه إلى بلاد إيران أفواج من هذه القبائل العربية وقد تزايدت أعدادهم بمرور الزمن وتكاثروا فيها حتى إننا نشاهد أرقاما لاعداد العرب في إيران تربو على مئات الالاف من المقاتلين المسجلين في دواوين العطاء مما يعني أنهم مع أسرهم والأفراد غير المسجلين يشكلون عنصرا اجتماعيا لا يغفل تاثيره في التاريخ الايراني، وبما أن هذه القبائل العربية تحمل في نفسها ثقافة وميولا خاصة فإن هذه الثقافة والميول لا شك أنها سوف تنتقل إلى من يحتك بهم ممن يجاورهم من السكان الاصليين في بلاد إيران ونحن في هذه الدراسة سوف نعرض إلى هوية هذه القبائل العربية وسبب انتقالهم وتوزيعهم الجغرافي ثم لدورهم في نقل التشيع إلى إيران.

وقبل ذلك لابد ان يعلم القاريء الكريم ان العرب التي انتقلت الى ايران لم تكن كلها على ثقافة واحدة بل يمكن تقسيمهم الى عرب عاصرو النبي الخاتم على انحاء ايضا فمنهم من آمن حقبة الدعوة الاسلامية وعرب تأخر اسلامهم عن الدعوة وهم على انحاء ايضا فمنهم من آمن وان لم يكن على مستوى من عاصر النبي ، ومنهم من دخل الاسلام ولم يحمل منه الا الاسم فقط ، وهناك عرب شاركت في فتح ايران واستقرت فيها من اجل الغنائم، بل قد يشهد التاريخ على بعضها انها ارتدت عن الاسلام كما هو الحال في طليحة وقومه، لكن هذا لايضر في البحث اذ اننا نشاهد غلبة خط من عاصر النبي على باقي الخطوط الثقافية التي حملها العرب الى ايران. وحيث ان الهاشميين والسادات العلويين من سادات العرب فان دورهم لا يغفل في تشيع ايران الا اننا لم نتطرق اليهم في البحث بشكل مفصل؛ لاننا نرى من الحيف ان لايبحث هذا الموضوع بشكل مستقل اولا واننا نرى ان دورهم كان في بسط التشيع ونشره في اليران ثانيا، ولسعته وتنوع تاثيره في بلاد ايران ثالثا.



## مدخل

إن العرب التي استوطنت بلاد إيران بعد الفتح الإسلامي هاجرت من مواطنها، أو من المواطن التي سبق أن هاجرت إليها، ثم انتقلت إلى إيران، ونحن في هذا الفصل سنسلط الضوء على هوية هذه القبائل العربية المنتقلة، وأسباب انتقالها، إلى إيران وذلك في ضمن مبحثين:

المبحث الأول: هوية العرب المنتقلة.

المبحث الثاني: أسباب انتقال العرب إلى إيران.

### المبحث الأول

### هويت العرب المنتقلة إلى إيران

وفيه ثلاثة مطالب:

## المطلب الأول: أصل العرب ومناطق انتشارها في اليمن وشبت الجزيرة

نحن لانستطيع التعرف على العرب المنتقلة إلى بلاد إيران ما لم نتعرف على أصل العرب وتوزيعهم الجغرافي قبل الإسلام، وبما أن الحديث عن أنساب العرب ليس بالسهل الميسور؛ وذلك لعدة أسباب وعوامل تعد منها الأهواء والنزاعات السياسية التي عبثت بأنساب الكثير من القبائل حيث وجهتها بما يناسب أهواءها، وحيث نجد الكثير من الخلط في كتب الأنساب، ولعل ذلك يرجع إلى عدم تدوينها في وقت متقدم مما أفقدها الدقة في ضبط الأسماء، والتكتلات القبلية، وأماكن وجودها.

لذا سنقتصر في ذكر أصول العرب على ما اعتاد المورخون ذكره في كتبهم، حيث أرجعوا العرب إلى أصلين هما قحطان وعدنان: «فالعرب كلها من قحطان وعدنان؛ فأما قحطان فأبو اليمن، وأما عدنان فأبو سائر العرب، وهم يرجعون إلى بني نزار، ومضر، وربيعة.». (۱) وإن خالف ابن حزم حيث عد العرب من أب واحد : «جميع العرب راجعة إلى أب واحد سوى ثلاث قبائل، وهي تنوخ، والعتق، وغسان، فإن كل قبيلة منها مجتمعة من عدة بطون». (۲).

<sup>(</sup>۱) ابن هشام الحميري (توفي ۱۸ ۱۷لهجرية) السيرة النبوية، ج ١ ص٣ تحقيق وضبط وتعليق محمد محيي الدين طبعة المدني القاهرة الناشر محمد علي واولاده سنة ١٩٦٣-١٩٦٣؛ البلخي أحمد بن سهل (توفي ٥٠٧) البدء والتأريخ، ج ٤ ص ١٢٤، اعتنى به كلمان هواز، طبع في مطبعة برطرند بباريس سنة ١٩٠٣م، اعادة طبعة بالأوفسيت قاسم محمد رجب،

<sup>(</sup>٢) ابن حزم الأندلسي أبو محمد على بن أحمد بن سعيد بن حزم (توفي ٤٥٦الهجرية) ، جمهرة أنساب العرب، ص٤٦١. تحقيق وتعليق عبد السلام محمد هارون ، دار المعارف ، كورنيش النيل القاهرة، الطبعة الخامسة .

# العرب القحطانية:

(۱) ويسمى حمير بالعرنج أو العرنجج كما في: المبرد، أبو العباس محمد ابن يزيد بن عبد الأكبر (توفى ١٨٥٥ الهجرية)، الكامل في اللغة والنحو والتصريف، ص١٨٥ طبع في مصر سنة ١٩٣٧م؛ ابن دريد، أبو بكر محمد بن الحسن (توفى ١٣٦١ الهجرية) في الاشتقاق ص٣٦٣ تحقيق عبد السلام محمد هارون في القاهرة سنة ١٣٧٨ الهجرية؛ وابن حزم في جمهرة أنساب العرب ص٣٢٩.

<sup>(</sup>٢) وهو غير وائل الذي يرجع الى ربيعة العدنانية.

<sup>(</sup>٣) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص٤٣٣ ، ابن معية، تاج الدين محمد بن القاسم بن معية الديباجي الحلي (توفي ٧٦ اللهجرية) ، سبائك الذهب في شبك النسب، ص١٨.

<sup>(</sup>٤) ابن عبد البر ،أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد النمري القرطبي (توفي٦٣ كالهجرية) ،الانباه على قبائل الرواة ص٦٣، تحقيق ابراهيم الابياري، دار الكتاب العربي ،بيروت لبنان، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٥ الهجرية ١٩٨٥م.

<sup>(</sup>٥) ابن معية، سبائك الذهب في شبك النسب، ص ٢٣؛ ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن خلدون الحضرمي، (توفي٨٠٨لهجرية) العبر وديوان المبتدأ والخبر، ج٢ ص٥١٥ ،دار الكتاب اللبناني بيروت سنة الطبع ١٩٥٦م.

<sup>(</sup>٦) على القول المشهور وعدها البعض من اولاد معد بن عدنان .

<sup>(</sup>٧) ابن معيّة، سبائك الذهب في شبك النسب، ص٢٣.

<sup>(</sup>٨) الزبيدي، محمد مرتضى (توفى ١٢٠٥ الهجرية) ، تاج العروس من جواهر القاموس، ج٢ ص١٦٥، تحقيق علي شيري، طبعة دار الفكر-بيروت سنة الطبع ١٤١٤ الهجرية.

<sup>(</sup>٩) الحموي ياقوت، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي (توفي ١٦٢٦لهجرية) ، معجم البلدان ج٢ ص٧٢، طبعة ليبزك سنة الطبع ١٨٦٦م.

<sup>(</sup>١٠) اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب ابن جعفر بن وهب بن واضح الكاتب البغدادي (توفي ١٨٨الهجرية) ، تأريخ اليعقوبي، ج١ ص١٧٨ ،نشره (t.h.houtsma) ليدن ١٨٨٣م.

فأموا الشمال فدخل بعضهم (تهامة) واتجه آخرون إلى (الشام) ثم تركوا تهامة، ودخلوا الصحراء بسبب الحرب مع عنزة. والذين دخلوا الصحراء هم جهينة وهذيم ابنا زيد ابن ليث بن أسود بن أسلم بن الحافي بن قضاعة، وتسميهم العرب صحار (۱). واتجه إلى (الحيرة) مالك بن زهير بن عمرو بن فهم بمن معه، وقسمها حيرا واستوطنها فسميت الحيرة (7).

ومذهب البكري تنوخ من نزل (الحيرة)، وزعيمهم مالك بن زهير يومئذ<sup>(٣)</sup>، ولعمرو بن الحاف ثلاثة أولاد: هم بلي وبهراء وخولان<sup>(٤)</sup>، وقد أشار إليهم المثلم بن قرط البلوي بقوله:

«ألم تر أن الحي كانوا بغبطة

بمأرب إذ كانوا يحملونها معا

بلي وبراء وخولان أخوة

لعمرو بن حاف فرع من قد تفرعا»<sup>(ه)</sup>.

وعن البكري إنها استوطنت أرضا يقال لها (شغب، وبدا)، وهي فيما بين تيما والمدينة (٢٠) و وعن البكري إنها استوطنت أرضا يقال لها (شغب، وبدا)، وهي فيما بين تيما والمدينة وبرة (٧٠) وأولاد وبرة هم أسد، والنمر، وكلب وهي قبائل كبيرة والبرك، والثعلب (٨٠) وأولد أسد بن وبرة: تيم الله، وشيع اللات. فولد تيم الله فهم، وإليه ترجع

<sup>(</sup>۱) البكري أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز بن محمد البكري الأندلسي (توفي ٤٨٧الهجرية) ، معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع ، ج١ ص ٣٠، طبعة عالم الكتب بيروت الطبعة الثالثة سنة ١٤٠٣الهجرية ؛ الحموي، ياقوت، معجم البلدان، ج ٣ص ٣٦٨.

<sup>(</sup>٢) الحموي ، ياقوت، معجم البلدان، ج٢ ص٣٧٥.

<sup>(</sup>٣) البكري ،أبو عبيد، معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، ج١ ص٢١.

<sup>(</sup>٤) ابن معية، سبائك الذهب في شبك النسب، ص٢٣.

<sup>(</sup>٥) الحميري، نشوان بن سعيد، منتخبات في تأريخ اليمن، ص٩.

<sup>(</sup>٦) البكري، أبو عبيد، معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، ج ١ ص ٣٥.

<sup>(</sup>۷) ابن عبد ربه الأندلسي، احمد بن محمد بن عبد ربه الاندلسي، (توفي ۱۳۲۸ لهجرية) العقد الفريد، ج۲ ص ۳۷۱، تحقيق د. مفيد محمد، دار الكتب العلمية بيروت. الطبعة الاولى سنة ١٤٠٤ الهجرية.

<sup>(</sup>٨) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص٤٥٢.

تنوخ<sup>(۱)</sup>, وقشم، وهم في (الجزيرة). ومن شيع اللات ، بنو القين، وموطنهم (الشام)<sup>(۱)</sup>, ومن النمر: تيم، وجعثمة، ووائل (خشين)، وقتبة، وغاضرة<sup>(۱)</sup>, وعانية. نزلت غاضره في بلاد (النمره) في موضع يقال له (لينه)، و (مصلوق) من مياه العريض<sup>(1)</sup>. ونزلت كلب بن وبرة بن تغلب بن حلوان بن عمران بن الحافي بن قضاعة، (دومة الجندل ) ثم انتشرت في مناطق غربي نهر الفرات: (فكانت ديارهم تشمل تدمر، وسلمية، والعاصية، وحمص، وما خلفها مما يلي العراق، حماة، وشيزر إلى ناحية السماوة، والفرات» (٥)، ولهم (بقاع كلب) قرب دمشق وعدد ياقوت مواضع كثيرة لهم في كتابه معجم البلدان (٢).

أما أسلم بن الحافي بن قضاعة فله: اسود (۱) الذي خلف كلا من حوتكه، وليث، أما ولد ليث فهو زيد، ومنه ظهرت أشهر قبائل هذا الفرع، فقد كان له: سعد هذيم ، وفهد، وجهينة (۱) أما سعد هذيم فموطنها (نجد) (۹) وله من الولد الحارث، وعذرة، وضنة وسلامان (۱۰) وأما فهد ففي (الحجر) من وادي القرى (۱۱) واما جهينة فهي من حدود (رضوى والأشعر) إلى وادي ما

<sup>(</sup>١) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص ٤٥٣.

<sup>(</sup>٢) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص ٤٥٣.

<sup>(</sup>٣) وهم غير غاضرة من بني اسد بن خزيمة العدنانية الذي تنسب اليهم غاضرية الطفّ.

<sup>(</sup>٤) الحموى ياقوت، معجم البلدان، ج٤ ص ٥٥٥، ٣٧٥.

<sup>(</sup>٥) الهمداني، الحسن بن أحمدبن يعقوب الكوع ابن الحائك الهمداني (توفي ٣٢٨لهجرية)، صفة جزيرة العرب، ص١٣٢، ص١٣٢، المجلد العربي، طبعة سنة ١٩٩٠م.

<sup>(</sup>٦) الحموى، ياقوت ،معجم البلدان ،ج١ ص٩٩٩.

<sup>(</sup>٧) ابن معية، سبائك الذهب في شبك النسب، ص٢٥.

<sup>(</sup>٨) ابن عبد ربّه، العقد الفريد، ج٣ ص ٣٧٥، ٣٧٥.

<sup>(</sup>٩) البكري، معجم ما استعجم، ج١ ص ٣٠.

<sup>(</sup>١٠) ابن رسول،السلطان الملك الاشرف عمر بن يوسف بن رسول، طرفة الأصحاب في معرفة الانساب ، ص١٤، تحقيق ك.و.سترستين،دار صادر بيروت ،طبعة سنة ١٤١٢الهجرية؛ القلقشندي، ابي العباس احمد بن علي (توفي ١٢٨الهجرية) نهاية الأرب في معرفة انساب العرب،ص ٣٤١، تحقيق ابراهيم الابياري،دار الكتاب اللبناني،بيروت -لبنان،الطبعة الثانية سنة ١٤٠٠الهجرية.

<sup>(</sup>١١) البكري، معجم ما استعجم ،ج ١ص٢٣.

بين نجد والبحر (١).

أما كهلان بن قحطان، فيذكر له ولد واحد منه تتفرع قبائل كهلان  $(^{"})$ , وهو زيد، و تفرع من زيد فرعان هما مالك، وعريب، وعدهم البعض ثلاثة باضافة غالب  $(^{"})$ , أو ربيعة على ما ذهب إليه صاحب سبائك الذهب  $(^{3})$ . ولمالك من الأولاد: نبث ، والخيار  $(^{\circ})$ . أما نبث، فله من الولد: الغوث. ومن الغوث يأتي: عمرو، و الأزد. أما الأزد \_ والتي هي من أكبر قبائل هذا الفرع – فمنه: نصر، ومازن، وعبد الله، وعمرو، والهنؤ، والحارث  $(^{17})$ , والأزد أكثر من سبع وعشرين قبيلة، وهي من أعظم احياء العرب  $(^{(*)})$ , جعلها الجوهري ثلاثة أقسام، أزد شنؤة، وهم بنو نصر، وأزد السراة، وأزد عمان، وأضاف إليهم البعض أزد غسان  $(^{(*)})$ .

والملاحظ أن أقسام الأزد منسوبة إلى مواطن استيطانها، (فشنؤ) – مخلاف باليمن، بينها وبين صنعاء اثنان وأربعون ميلا<sup>(۹)</sup>، أما (السراة) – فموضع بأطراف اليمن –، كما ذكر ياقوت أما (عمان) فهي مدينة بالبحرين، و(غسان) عين ماء في بلاد الشام ((۱))، ويعد مازن بن الأزد من أكبر فروع هذه القبيلة، وولده هم: ثعلبة، وعمرو، وعدي، و كعب. ومن ثعلبة كان امرؤ القيس، وعامر، و كرز. ومن أمرئ القيس أتى: حارثة. ومن ولد حارثة: عامر المسمى بـ(ماء السماء)،

<sup>(</sup>١) الهمداني، الحسن بن أحمد، صفة جزيرة العرب، ص ١٣١.

<sup>(</sup>٢) ابن الكلبي، جمهرة النسب، ص٤٤٧؛ الهمداني، الحسن بن أحمد، الاكليل ،ج١ ص١٠.

<sup>(</sup>٣) ابن دريد، الاشتقاق، ص٢١٨ ؛ الهمداني، الحسن بن أحمد، الاكليل، ج١ ص١٠.

<sup>(</sup>٤) ابن معية، سبائك الذهب، ص ٣٢.

<sup>(</sup>٥) ابن معية، سبائك الذهب، ص ٣٢؛ عظيم الدين أحمد، منتخبات شمس العلوم، ص ٣.

<sup>(</sup>٦) ابن معية، سبائك الذهب، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٧)المبرد،نسب عدنان وقحطان، ص٢٢؛ابن عبد البر، الانباه عن قبائل الرواة، ص١٠٦؛ ابن رسول، طرفة الأصحاب، ص٦ ؛ ابن منظور، لسان العرب، ج٤ ص٣٨.

<sup>(</sup>٨) الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج ٣ ص ٣٣٠.

<sup>(</sup>٩) الحموى ياقوت، معجم البلدان ،ج ٣ ص ٣٣٠

<sup>(</sup>۱۰) الحموى ياقوت، معجم البلدان، ج ٣ ص ٦٢٠

<sup>(</sup>١١) الهمداني، الحسن بن أحمد، الأكليل ،ج ٨ ص ٢٧١، ٢٨٤.

وعدي، والتوأم (۱). فأما عامر (ماء السماء) فله: عمرو مزيقيا وولده عشرة هم: مالك، والحارث، وجفنة، وكعب\_ ويطلق عليهم غسان، لأنهم نزلوا على موضع ماء بهذا الاسم فنسبوا إليه (۲)\_، وذهل، وحارثة، وأبو حارثة، وثعلبة، وعوف، وعمران. فكان لعدي بن حارثة بن عمرو مزيقيا: سعد (بارق)، وعمران، وعمرو (۱)، أما ولد عمران بن عمرو مزيقيا فهما: الأزد، والحجر (۱)، وللأزد بن عمران: العتيك، وشهميل، وسلمه، وأبو وائل (۵).

أما الحجر فله من الأولاد: زهران، وزيد مناة، وسؤد، وعمرو<sup>(٦)</sup>. وكان لحارثة بن ثعلبة بن عمرؤ مزيقيا من الولد: الاوس، والخزرج<sup>(٧)</sup>، وموطنهم يثرب<sup>(٨)</sup>. وأشهر قبائل هذا الفرع هم جشم بن الخزرج.

أما حارثة بن عمرو مزيقيا فكان له من الولد: أفصى، وعدي، وربيعة (لحي) (٩). وولد لأفصى: مالك، وأسلم، وملكان، ومن أسلم اتى:سلامان، وهوازن (١٠٠).

أما خزاعة (١١) فترجع إلى عمرو بن ربيعة بن حارثة بن عمرو مزيقيا، واستوطنت (مكة)

<sup>(</sup>١)ابن الكلبي، جمهرة النسب ،ص٢٤٧؛ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص٣٣٠-٣٣١؛ الزبيدي، تــاج العروس مـن جواهر القاموس ،ج٢ ص٢٨٩.

<sup>(</sup>٢)ابن حزم ،جمهرة أنساب العرب،ص ٣٣١؛ الحموي ياقوت، معجم البلدان ،ج ٦ ص ٢٩٢؛ منتخبات من تاريخ اليمن ، ص٨٠

<sup>(</sup>٣) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص٣٦٧؛ الحموي ياقوت، معجم البلدان ،ج٢ ص٣٢؛ ابن معية، سبائك الذهب، ص ٥٠ ؛ نشوان، منتخبات من تاريخ اليمن، ص٦.

<sup>(</sup>٤) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب ،ص١٣٦٧؛ ابن معية، سبائك الذهب، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٥) ابن دريد، الاشتقاق، ص ٤٨٢؛ ابن حزم ،جمهرة أنساب العرب ، ص ٣٦٧؛ سبائك الذهب، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٦) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص ٣٧١.

<sup>(</sup>٧) ابن حزم ، جمهرة أنساب العرب، ص ٣٣٣؛ ابن عبد ربه الأندلسي، العقد الفريد، ج٣ ص٣٧٦.

<sup>(</sup>٨) الهمداني، الاكليل، ج ٨ ص ٢٧٨؛ ابن معية ،سبائك الذهب، ص ٧١.

<sup>(</sup>٩) ابن حزم ،جمهرة أنساب العرب ، ١٩٦٧.

<sup>(</sup>١٠) وهم غير هوازن العدنانية المشهورة التي هي المتبادرة عند الاطلاق ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص٢٤٠.

<sup>(</sup>١١) ذكر في سبب التسمية بـ (خزاعة ) هو لتخلفهم عن الأزد لما أراد الخروج من مكّة فقال شاعرهم:

فلما هبطنا بطن مر تخزعت \*\*\* خزاعة عنا في حول كراكد

اى تخلفت عنا عام كراكد، انظر تاج العروس ، ج ٥ ص ٣١٧.

و (مرة الظهران)(١). ولعمر بن ربيعة من الولد: كعب، وعدي، ومليح، وسعد، وعوف (٢).

أما كعب فله من الولد: سلول، وسعد، وحبشية، ومازن (")، نزلت سلول (صعدة)، و(النجبة)، و(الشبيكة)، و(المجبية)، و(المخضوراء)، و(الخضرية)، و(مخمر) (أ)، وإلى سلول ترجع غاضرة وهو ابن لحبشية بن كعب بن عمرو بن ربيعة (ف)، ومن ولد عبد الله بن الأزد: قرن، وعدثان، وأشهر بطون هذا الفرع غافق ، وهو أبن الشاهد بن علقمة بن عك بن عدثان بن عبد الله بن الأزد ((r))، ومن ولد عمرو بن الأزد: ألمع، وجدجنة، وعرمان، وماوية، وذكر ابن معية: موادة، وأمرؤ القيس، وربيعة، والمع، والضيق (")، أما ماوية، وعرمان فمكانهما (عمان)، وألمع، وجدجنة في (الحجاز)، وسعد، والضيق نزلت عند عبد القيس، ودخلت ربيعة وأمرؤ القيس مع غسان ("). أما ولد درس بن عدثان بن عبد الله بن زهران بن كعب: غنم، وكان لغنم: فهم، وكان لغهم، وكان لغهم، وطريف. أما مالك ففي (عمان)، وأما الباقي ففي (الحجاز).

وأولاد مالك بن فهم بن غنم بن درس بن عدثان بن عبد الله بن زهران بن كعب هم: توابة، وجزيمة، والوضاح\_وهو ملك الحيرة\_، وعوف، وجهضم، وسلمة، ومعن، وهناءة، وشباثة (٩) أما الابن الثاني للغوث: فهو عمرو، وله من الولد: اراش. ولاراش: أنمار، وأولاد أنمار (١٠٠) هم: خثعم، والغافق، وخزيمة، وصهيبة، والغوث، وعبقر (١٠١).

أما بجيلة بن أنمار ففيه اختلاف حيث عده البعض أنه عبقر وقد تزوج من بنت صعب بن

<sup>(</sup>١) ابن عبد ربه الأندلسي، العقد الفريد ،ج ٣ص ٣٨١؛ القلقشندي، نهاية الأرب، ج٢ ص٣١٧.

<sup>(</sup>٢) المبرد، نسب عدنان وقحطان، ص٢٢.

<sup>(</sup>٣) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب،ص ٢٣٥.

<sup>(</sup>٤) الحموي ياقوت: معجم البلدان، ج ٣، ص٢٥٩، ٤، ٣٨٩، ص٤١٨، ٧٤٤، ٤٤٧

<sup>(</sup>٥) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب،ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٦) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص ٣٧٥ ؛ ابن رسول، طرفة الأصحاب، ص٥٧.

<sup>(</sup>۷) ابن معية،سبائك الذهب،ص ٦٣.

<sup>(</sup>٨) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص ٣٧٥.

<sup>(</sup>٩) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب،ص ٩٧٩؛ بن عبد ربه الأندلسي، العقد الفريد، ج٣ ص ٣٨٧.

<sup>(</sup>١٠) عده البعض من ولد نزار العدناني انظر البدء والتأريخ، ج ٤ ص١٠٧.

<sup>(</sup>١١) ابن حزم ، جمهرة أنساب العرب، ص ٣٨٧.

سعد العشيرة فنسب أولاده إلى أمهم وعرفوا بها<sup>(۱)</sup>، وقد أرجع أغلب النسابين قبائل أنمار إلى خثعم، وبجيلة<sup>(۲)</sup>. ولم يلد خثعم إلا (حلفا) وإليه ترجع فروع خثعم هي: عفير، وعفرس، وناهش، وربيعة، وشهران<sup>(۳)</sup>، وموطنهم جنوب (الطائف)، و(تهامة)، و(عسير)، وشمال (الحجاز) عند بئر تسمى (مطلوب) – بين المدينة والشام –، و(الوليه)، و(ذو الخلصة)، و(الشقرة)<sup>(3)</sup>.

أما بجيلة فقد تفرعت إلى عدة افرع بعد حرب الفجار (٥) مع كلب بن وبرة، وأشهر بطونها: أحمس، وقسر، وعلقمة، وعريفة، وبنو جرم، وبنو دهن، وافصى (١٦). وموطنها (عروات) – بين اليمن ونجد – (٧) ، ويظهر من ابن خلدون أن بلاد بجيلة تمتد من (سروات اليمن والحجاز) إلى (قبالة) (٨).

أما أولاد مالك بي زيد بن اوسلة بن ربيعة بن الخيار بن مالك بن زيد بن كهلان فهم: همدان، والهان (۹) ، أما همدان فله من الولد: نوف، وعمرو (۱۰) ، ومن ولد نوف: حبران او خيوان (۱۱) ، وله: جشم الذي له قبائل حاشد وبكيل (۱۲) ، وهما أكبر قبائل همدان. ولهمدان بطون

<sup>(</sup>۱)ابن دريد،الاشتقاق،ص٣٠٢؛ ابن عبد البر، الانباه على قبائل الرواة، ص١٠١؛البلخي، البدء والتأريخ، ع ص١١٨؛ تـاج العروس،ج ٧ ص٢٢٢.

<sup>(</sup>۲) البلخي ،البدء والتأريخ، ج ٤ ص١٠٧

<sup>(</sup>٣) ابن عبد ربه،العقد الفريد، ج٣ ص٣٨٨؛القلقشندي، نهاية الأرب، ج٢ ص٣١١.

<sup>(</sup>٤)ابو الفرج الاصفهاني،الاغاني،ج١٣ ص ٥٨؛ البكري، معجم ما استعجم،ج١، ص٤١، ٥٧،٥٨؛ الحموي،ياقوت ،معجم البلدان،ج٤ ص٤٩؛المقدسي، أحسن التقاسيم، ص١٠٣.

<sup>(</sup>٥) وقد بلغ عدد من تفرق منهم في أحياء العرب، ثلاثون ألفاً. حتى استطاع بعد ذلك جرير بن عبد الله بن جابر البجلى جمعهم من جديد. انظر: النقائض، ج٢ ص ٢٦٠؛ الأغاني، ج١١ ص ١٦٨؛ ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص ١٨٣؛ البكري، معجم ما استعجم، ج١٠ ص ٦٣٠.

<sup>(</sup>٦) المبرد، نسب عدنان وقحطان، ص٢٣؛ البلخي، البدء والتأريخ، ج ٤ ص١١٨ ؛ القلقشندي، نهاية الأرب، ج٢ ص٢٠٠؛ لسان العرب، ج ١٧ص ٢٠؛ سبائك الذهب، ص ٨٣؛ تاج العروس، ج ٩ ص٢٠٥.

<sup>(</sup>٧) الحموى ياقوت، معجم البلدان، ج ٣ص ٦٣٨.

<sup>(</sup>٨) ابن خلدون، العبر، ج٢ ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٩)الهمداني ،الاكليل، ج ٨ ص ٧٠؛ابن معية، سبائك الذهب، ص ٣٢.

<sup>(</sup>١٠) ابن دريد، الاشتقاق، ص ١٩٤؛ الهمداني، الاكليل، ج ١٠ص ١١؛ ابن رسول، طرفة الأصحاب، ص ٢٩.

<sup>(</sup>۱۱)الهمدانی،الاکلیل، ج ۱۰ ص ۲۸؛ ابن حزم ، جمهرة أنساب العرب، ص ۳۹۹؛ نشوان، منتخبات من تاریخ الیمن، ص ۷۷.

<sup>(</sup>١٢) وهي اتحاد كبير من القبائل العربيّة الجنوبية

وفروع عدة وموطنها(اليمن) وفي المنطقة الشرقية(١).

أما فرع أدد بن زيد بن يشجب بن عريب بن زيد بن كهلان بن سبأ فقد كان له من الولد أربع: طيئ (جلهمة)، واشعر (نبت)، ومذحج (مالك)، ومرة ( $^{"}$ ). أما طيئ فبعد خروجها من اليمن نزلت الحجاز في (سميراء) ( $^{2}$ ) ، و(عوأرض) (وعصف منازله ابن عبد الحق: «منازل طي في الجبلين (آجا وسلمي) عشرة ليال من دون (فيه) إلى أقصى (أجا) إلى القريات من ناحية الشام وبين المدينة والجبلين على غير الجادة ثلاث مراحل وبين الجبلين وتيماء جبال وبين كل جبلين يوم وبين الجبلين وفدك ليلة وبينهما وخيبر خمس ليال ( $^{"}$ ). ولطي من الأولاد: فطرة، والغوث، والحارث ( $^{(*)}$ ) ، أما فطرة فله: سعد، ولسعد: خارجة، ولخارجة: صور، وجندب ( $^{(*)}$ ) وبطون فطرة: تيم الله، وجيش، والاسعد، وذهل ( $^{(*)}$ ) ، أما الغوث بن طي فله من الولد عمرو. ومن عمرو: ثعل، وبو لان، وهنئ، ونبهان، وحيرم ( $^{(*)}$ ). وأولاد ثعل: سلامان، وجرول ( $^{(*)}$ )، وقد وصف زيد الخيل بطون طي: «أما بنو حية فملو كنا وملوك غيرنا، وهم القدامي القادة، والحماة الذادة، والآغاة السادة، أعظمنا خميسا، وأكرمنا رئيسا، وأجملنا مجالسا، وأنجدنا فوارسا، أما بنو ثعل وبنو نبهان وجرم، ففوارس الغدوة، وطلاعوا نجدة، ولا تحل لهم حبوة...» ( $^{(*)}$ ). ومن نبهان سدوس ( $^{(*)}$ ).

<sup>(</sup>١) ابن خلدون، العبر، ج٢ ص٥٢٤.

<sup>(</sup>٢)طيّع على وزن (سيئ) ولكن المتأخرين استعملوا هذا الاسم بالتخفيف فقالوا: طيّ.

<sup>(</sup>٣)؛ سبائك الذهب، ص ٣٤؛ ابن رسول، طرفة الاصحاب، ص ١٠؛ ابن منظور، لسان العرب، ج ٦ ص ٨٤؛ صبح الاعشى، ج ١ ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>٤) ابو الفرج الاصفهاني،الاغاني،ج١٠ ص٤٧ ؛ابن خلدون، العبر، ج٢ص٥٢٩، ٥٣٠.

<sup>(</sup>٥) وهو الجبل الذي عليه قبر حاتم الطائي الأغاني،ج ١٠ ص٤٧؛ الحموي، معجم البلدان، ج١ ص١٢٦

<sup>(</sup>٦) ابن عبد الحق، مراصد الاطلاع، ج ١٤ ص ٢٤.

<sup>(</sup>٧) ابن عبد ربه، العقد الفريد، ج ٣ص ٣٩٩.

<sup>(</sup>٨) ابن دريد، الاشتقاق، ص ٣٨٠؛ ابن معية ، سبائك الذهب، ص ٥٤.

<sup>(</sup>٩) ابن عبد ربه، العقد الفريد، ج ٣ ص ٣٩٩.

<sup>(</sup>۱۰) ابن معية، سبائك الذهب،ص٥٤.

<sup>(</sup>١١) القلقشندي، صبح الأعشى، ج١١ص ٣٢١.

<sup>(</sup>١٢) ابو الفرج الاصفهاني،الأغاني، ج ١٦ ص ٩٤.

<sup>(</sup>۱۳) ابن عبد ربه، العقد الفريد، ج ٣ ص ٤٠٠.

أما الاشعر (نبت) ابن أدد بن زيد بن يشجب بن عريب بن زيد بن كهلان. فله: الجماهر، وبنو ناجية ، ومساكنهم شمال منطقة زبيد (١).

أما مذحج (مالك) بن أدد بن...بن سبأ فله من الولد: سعد العشيرة، وعنس (زيد)، وجلد، ومراد (يحابر)، ومواطنهم (نجران)، و (مدينة سبأ) (٢)، ولسعد العشيرة: جعفي، والحكم، والصعب، وزيد الله، ولصعب بن سعد العشيرة: أود، ومنبه (زبير)، والحكم (٣)، أما عنس، فكانت في اليمن (٤)، وأما جلد بن مذحج فله: عله ومن أولاد عله عمرو (٥). وأكثر قبائل هذا الفرع صيتا (النخع) بن عمرو بن عله بن جلد بن مذحج (٢) وموطنها الأصلي في (اليمن في البيشة). وبنو عبد الحدان لم يرجعهم البعض إلى نخع بل عدهم من أبناء عمهم (٧)، أما مراد بن مذحج فأولاده: ناجية، وزاهر (٨)، وللحارث انتسبت أكبر قبائل هذا الفرع، فأولاد الحارث هم: مالك، وعدي. ولمالك ترجع (خولان )فهو خولان بن عمرو بن مالك بن الحارث بن مرة بن ادد (٩)، ومن بطون هذا الفرع: المعافر، أولاد يعفر بن مالك وقد سكن جبا في اليمن (١٠٠). ولعدي بن الحارث: جذام، ولخم، وعفير، وعاملة. فجذام استوطنت بلاد الشام، ومن منازلهم مدين (١١)،

\_

<sup>(</sup>١) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب،ص ١٩٩٧؛ ابن معية، سبائك الذهب، ص ٣٤.

<sup>(</sup>۲) اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، ج ١ ص١٤٧؛ ابن رسته، ابو على احمد بن عمر، (توفي ٣٠٠ الهجرية) الأعلاق النفيسة، ص ١١٣، دار احياء التراث العربي، بيروت، د، ت ؛ البكري، معجم ما استعجم، ج ١ ص ٤٠، ٩٠، ٩٠.

<sup>(</sup>٣) ابن عبد ربه، العقد الفريد، ج ٣ ص٣٩٣؛ ابن معية، سبائك الذهب، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٤) اليعقوبي، البلدان،ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٥) ابن دريد، الاشتقاق، ص ٣٩٧.

<sup>(</sup>٦) المبرد، نسب عدنان وقحطان، ص١٩٩؛ ابن عبد البر، الانباه على قبائل الرواة، ص ١١٦؛ ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص٤١٤.

<sup>(</sup>٧) ابن الكلبي، جمهرة النسب، ص ١٦٤؛ ابن دريد، الاشتقاق، ص ٣٩٨ ؛ ابن معية، سبائك الذهب، ص ٤٠، ٣٩٠.

<sup>(</sup>٨) ابن عبد ربه،العقد الفريد،ج ٣ ص٣٩٨؛ تاج العروس،ج ٦٥٣٣.

<sup>(</sup>٩) ابن دريد، الاشتقاق، ص ٣٨٠؛ ابن عبد ربه ،العقد الفريد، ٣، ص ٤٠٤.

<sup>(</sup>١٠)الهمداني، صفة جزيرة العرب، ص٩٩؛ابن حزم ،جمهرة أنساب العرب، ص ٤١٨.

<sup>(</sup>۱۱) البكري، معجم ما استعجم، ج ٤ ص ١٢٠١.

وأولاد جذام: حرام، وحشم، ولحرام: أفصى ، وغظفان (١٠).

وبطون جذام: بنو ضبيب، وبنو مخرمة، وبنو بعجة، وبنو نفاثة، وقد استوطنوا الأماكن الممتدة بين (الأبلة إلى ينبع)(٢).

أما لخم فله: جزيلة ، ونمارة، ومن نمارة: عمم، وحبيب، وجذمة، \_ وإلى عمم يرجع آل المنذر ملوك الحيرة  $^{(3)}$  = وموطنها (الشام والعراق) $^{(3)}$ .

أما عفيرة بن عدي فله: كندة وموطنها كما قال الهمداني: «بلد كندة مرتفع كأنه سراة» وتصب أوديته في حضرموت، ثم يصب حضرموت إلى بلدة مهرة، ومن الهجرين إلى ريدة وأرضين واد فيه قرى كثيرة ونخل للعباد من كندة.».  $^{(o)}$  ، وسكن بعضهم بلاد الشام والجزيرة  $^{(1)}$ . وبطون كندة هي: السكاسك، والسكون، من أولاد الأشرس بن كندة، وإلى سكون تنتسب تجيب  $^{(1)}$  أما عاملة فترجع إلى قضاعة وموطنها بلاد الشام  $^{(\Lambda)}$  واليهم ينسب جبل عامل في جنوبي لبنان لأنهم اقدم من نزله.

-

<sup>(</sup>١) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص ٤٢٠.

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون، العبر، ج٢ص ٢٥٧.

<sup>(</sup>٣) ابن دريد، الاشتقاق، ص ٣٧٧.

<sup>(</sup>٤) الهمداني، صفة جزيرة العرب، ص ١٣١.

<sup>(</sup>٥) الهمداني، صفة جزيرة العرب،ص ٨٦

<sup>(</sup>٦) ابن دريد،الاشتقاق،ص ٣٦٣؛ الحموي،معجم البلدان، ٣، ص ٤٢١؛ السمعاني، الأنساب،ص ٤٨٩.

<sup>(</sup>٧) ابن دريد، الاشتقاق، ص ٣٧١؛ ابن عبد ربه، العقد الفريد، ج ٣ ص ٣٩٢.

<sup>(</sup>٨) ابن عبد ربه،العقد الفريد، ج ٣ ص ٤٠٢؛ ابن معية،سبائك الذهب، ص ٤٣.

#### العربالعدنانيت

وهي التي ترجع إلى عدنان ، الذي له من الولد: معد وعك (١).

أما أولاد معد بن عدنان: فهم نزار ، وقنص، وإياد، وعبيد الرماح، والضحاك، وموطنهم الأصلي مكة وما جاورها<sup>(۲)</sup>. فلنزار من الولد: مضر، وربيعة، واياد، وانمار<sup>(۳)</sup>، والرئاسة لمضر على سائر بني عدنان<sup>(3)</sup> وأولاده هم: الناس(قيس عيلان)، والياس(خندف)، أما الياس فله: مدركة (عامر) ، وعمرو(طابخة)، وقمعة(عمير) <sup>(۵)</sup>، أما مدركة فله: هذيل ، وخزيمة<sup>(۲)</sup>. وفي سبائك الذهب أضاف غالب ، وقيس، وسعد<sup>(۷)</sup>.

وبطون هذیل هي: لحیان، ورحم، وتیم، وخناعة، وسهم (۱۵) ومساکن هذیل في (تهامة)، وفكر الحموي لهم مواضع مثل (الضجن)، و(دخیل)، و(حرة)، و(نصری)، و(العرج)، و(ضجنان) (۱۹) ولخزیمة من الولد: الهون ، وأسده وأسدة، و كنانة (۱۰).

وبطون الهون هي: عضل ، والقارة(١١١)

أما كنانة فله: مالك، وملكان، وعبد مناة، والنضر (١)، وولد مالك: الحارث، وثعلبة. أما ولد عبد مناة: عامر، وبكر ، ومرة، والحارث(الاحابيش). وإليهم ترجع بنو مدلج، والديل. أما ولد

<sup>(</sup>١) الزبيري، ابي عبد الله بن المصعب بن عبد الله بن المصعب الزبيري (توفي ٢٣٦ الهجرية)، نسب قريش ، ص ٥، عنى بنشره لاول مّرة وتصحيحه والتعليق عليه أليفي بروفنيسال، استاذ اللغة والحضارة العربية بالسوربون، دار المعارف القاهرة، الطبعة الثالثة؛ ابن حزم ، جمهرة أنساب العرب، ص ٩.

<sup>(</sup>٢) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص ٩؛ ابن خلدون، العبر ، ج٢ ص٦١٨، ٦١٩.

<sup>(</sup>٣) ابن الكلبي، جمهرة النسب، ص ٤؛ ابن معية سبائك الذهب، ص ٢١.

<sup>(</sup>٤) ابن خلدون، العبر، ج٢ ص ٦٣٠.

<sup>(</sup>٥) ابن عبد ربه، العقد الفريد، ج ٣ ص ٣٣٧.

<sup>(</sup>٦) ابن خلدون ،العبر، ج٢ص٦٦٦.

<sup>(</sup>٧) ابن معية، سبائك الذهب،ص ٢٣.

<sup>(</sup>٨) ابو الفرج الاصفهاني،الأغاني ،ج١٢ص١٠.

<sup>(</sup>٩) الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج ٣ص ٤٦٦، ٦٣٧، ج٤، ص ٧٨٩، ٨٠٤

<sup>(</sup>١٠)ابن الكلبي ،جمهرة النسب،ص ٤؛ابن حزم، جمهرة أنساب العرب،ص ١٩.

<sup>(</sup>١١) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب،ص ١٩٠؛ ابن عبد البر،الانباه،ص ٧٣.

النضر فهم: يخلد ، ومالك، ومن مالك جاءت قريش (٢). أما أسد بن خزيمة فله: عمرو، وصعب، ودودان، وكاهل (٣). وموطن بني أسد يمتد من (نجد إلى الكوفة فالأنبار) (٤)، وكان لربيعة (٥) بن نزار: أسد، وضبيعة، والكلب (٢٠٠٠، وذهب الهمداني إلى أن ديار ربيعة (تهامة)، و(الحي)، و(اليمامة)، فرحلت عنها خوف قرمل بن عمرو الشيباني، ولهذا أشار امرؤ القيس:

وكنا ملوكا قبل غزوة قرمل ورثنا العلا والمجد أكبر أكبر (٧).

أما أسد فله من الولد: عنزة، وعميرة، وجديلة (٨). وموطن عنزة في عين التمر ثم انتقلوا منها إلى خيبر (٩)، واستقر بعضهم قرب البحرين عند ركية لقمان، ومن بطونها عتيك (١٠٠٠.

أما جديلة بن أسد فله من الولد: دعمي ثم أن لدعمي: أفصى ثم من أفصى: عبد القيس، وهنب(١١١). أما عبد القيس فله من الأولاد: أفصى، واللبؤ. وأولاد أفصى: لكيز ، وشن(١٢٠). وكانت

(۱)الزبیری، نسب قریش، ص ۱۰.

<sup>(</sup>٢)الزبيرى،نسب قريش،ص ١١؛ابن معية ،سبائك الذهب،ص ٢٦.

<sup>(</sup>٣) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب،ص ١٩٠؛ابن معية، سبائك الذهب،ص ٥٠.

<sup>(</sup>٤) الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج٢ ص ٩١، ج٤، ص ١٧٠؛ ابن خلدون ،العبر، ج٢ ص٦٦٢.

<sup>(</sup>٥) وهي التي ينصرف اليها اللفظ عند الاطلاق.

<sup>(</sup>٦) ابن معية، سبائك الذهب، ص٥٣؛ القلقشندي، نهاية الأرب، ج٢ ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٧) البكري، معجم ما استعجم، ج٢ ص ٥٦٨، ٥٦٩.

<sup>(</sup>٨) القلقشندي، نهاية الأرب، ج٢ ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٩) ابن خلدون، العبر، ج٢ ص٣٠٠.

<sup>(</sup>١٠)القلقشندي، نهاية الأرب، ج٢ ص٣٢٩.

<sup>(</sup>١١) ابن دريد، الاشتقاق، ص ٣٢٤؛ بن حزم ، جمهرة انساب العرب، ص ٣٠٠؛ سبائك الـذهب، ص ٥٣؛ القلقشندي، نهايـة الأرب، ج٢ ص٣٢٩.

<sup>(</sup>١٢)ابن دريد،الاشتقاق،ص ٣٢٤؛ابن حزم، جمهرة أنساب العرب،ص ٤٦٩؛ القلقشندي، نهاية الأرب،ج٢ ص٣٢٩.

مواطنهم قبل نزوحهم إلى البحرين في تهامة (١). وبطون هذا الفرع جاءت من لكيز بن أفصى ومنها: محارب بن عمرو بن وديعة بن لكيز. وموطنها ، (مغشية الماوان) (٢).

أما الديل بن عمرو بن وديعة بن لكيز. موطنهم في ( المحدث)، و (الرخمة) ".

وجذيمة بن عوف بن بكر بن عوف بن أنمار بن عمرو بن وديعة بن لكيز ، ومكانهم في ( الخط )بالبحرين، أما نكرة بن لكيز ففي (القطيف) (٤). وإليهم ترجع براجم عنزة، وهم عبد الشمس، وعمرو ، وحي ابنا معاوية بن ثعلبة بن جذيمة بن عوف بن بكر بن عوف بن أنمار بن عمرو بن وديعة بن لكيز (٥).

أما هنب فله: قاسط ، ثم لقاسط: وائل، ومعاوية، وعامر، والنمر (٦).

أما وائل فله: تغلب، وبكر، وعنز. وتعد تغلب من القبائل الضخمة التي سكنت (الجزيرة الفراتية) وبطونها: جشم، والأراقم(مالك، والحارث، وعمرو، وثعلبة، ومعاوية) (٧).

أما بكر بن وائل فله من الولد: يشكر، وعلي، واستوطنت اليمامة بعد نزوحها من تهامة بسبب الحرب والقحط  $^{(\Lambda)}$ ، ويصف الهمداني ديارهم: « وديار بكر بن وائل من اليمامة إلى البحرين

\_

<sup>(</sup>١) ابو الفرج الاصفهاني، الأغاني، ج ١٣ ص ٥٦، ج ١٤، ص ٤٤، ١٠٣؛ البكري، معجم ما استعجم، ج١ ص ٨٠؛ القلقشندي، نهاية الأرب، ج٢ ص ٣٢٩؛ ابن خلدون، العبر، ج٢ ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>٢)اليعقوبي، البلدان، ص ٣١٦؛ ابن حزم ، جمهرة أنساب العرب، ص ٢٥٩.

<sup>(</sup>٣) ابن حزم ،جمهرة أنساب العرب،ص ٤٦٩؛ ابن منظور، لسان العرب،ج١٣ص ٢٧٠؛ الحموي، معجم البلدان، ج٣، ص ٤٢٤، ص ٤، ص ٥٤١.

<sup>(</sup>٤) البكري، معجم ما استعجم، ج١ ص ٨١.

<sup>(</sup>٥) الأغاني، ج ١ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٦) ابن دريد، الاشتقاق، ص ٣٣٤؛ ابن حزم ، جمهرة أنساب العرب، ص ٣٠٠؛ ابن منظور، لسان العرب، ج ٩ ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>۷) الهمدانى ،صفة جزيرة العرب،ص ١٧٠؛ ابن حزم ،جمهرة أنساب العرب،ص ٢٠٢؛ البكري، معجم ما استعجم، ج ٤ص ١٧٥ الهمدانى ،معية، سبائك الذهب في شبك النسب،ص ٥٥،٥٥.

<sup>(</sup>٨) الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج٢ ص٢٠٩.

إلى سيف إلى كاظمة إلى البحر فأطراف سواد العراق فالأبلة فهيت.». (١) كما كانت مناطق يشكر، خصبة كثيرة الخير تغنى بها الشعراء (٢).

وأما علي بن بكر فله من الولد: صعب \_ وإلى صعب ترجع بنو حنيفة، وبنو عجل، أولاد لجيم بن صعب بن على بن بكر (٣) ومواطن حنيفة (اليمامة) (٤) ومنهم بنو شيبان بن ثعلبة بن عكابة بن صعب ، ومنازلهم في (العراق)، وقيس بن ثعلبة بن عكابة بن صعب. ومنازلهم بين البحرين واليمامة (٥) ويذكر لهم الحموي أماكن منها ضبيعة)، و(عباعب)، و(فلج) (٢).

أما النمر بن قاسط، فاستوطن اليمامة، ثم انتقلوا إلى الجزيرة ، واستوطنوا مناطق غربي تكريت (٧).

أما قيس (عيلان) فله: سعد، وخصفة، وعمرو (^).

مواطنهم: المناطق الواقعة قرب المدينة، ثم استوطنوا (العالية) في البصرة ، و (سنجار) (٩).

ولسعد بن قيس (عيلان): غطفان، واعصر (۱۰)، ومواطن غطفان شمال المدينة وديار طيء (۱۱)، وذكر لهم ابن خلدون منازل بنجد مما يلي وادي القرى وجبل طيء (۱۱).

<sup>(</sup>١) الهمداني، صفة جزيرة العرب، ص ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج ٤ص١٥٩.

<sup>(</sup>٣) ابن الكلبي، جمهرت النسب،ص ٩٠٠؛ ابن دريد، الاشتقاق،ص ٣٤٤؛ ابن عبد البر، الانباه ، ص٩٧.

<sup>(</sup>٤) الدينوري، ابى حنيفة احمد بن داود الدينوري (توفى ٢٨٢ الهجرية) الأخبار الطوال، ص ١٨ ، تحقيق عبد المنعم عامر، مراجعة الدكتور جمال الدين شيال، الطبعة الاولى سنة ١٩٦٠، ابن خلدون ، العبر، ج٢ ص ٤٠٢.

<sup>(</sup>٥) ابن حزم ،جمهرة أنساب العرب،ص ٣١٧؛ ابن معية، سبائك الذهب في شبك النسب،ص ٥٨؛ الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج٢ ص ٨١١.

<sup>(</sup>٦) الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج ٣ ص ٢٠٤،٤٠٤.

<sup>(</sup>٧) الحموي ياقوت ،معجم البلدان، ج٢ص٣٧٣، ج٣ ص٧٠٩، ج ٤ص١٥٥.

<sup>(</sup>٨) ابن حزم ،جمهره أنساب العرب،ص ٢٤٣؛ ابن معية ،سبائك الذهب فك شبك النسب،ص٣٣٠.

<sup>(</sup>٩) اليعقوبي ،البلدان،ص ٣١٢؛ ابو الفرج الاصفهاني،الأغاني ،ج١٥ص ٣٤٧؛ البكري، معجم ما استعجم، ج٢ص٥٦٢.

<sup>(</sup>١٠)ابن دريد،الاشتقاق،ص ٢٦٩؛ابن حزم ،جمهرة أنساب العرب،ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>١١) الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج ٣ص ٥٦١، ج ٤ ص ٥٦١.

وأولاد غطفان هم: عبد الله، والريث. أما أولاد الريث فهم: بغيض، وأشجع، وأولاد بغيض هم: أنمار، وعبس، وذبيان (٢).

كانت مواطن عبس، وذبيان شرق المدينة (٣)، ومن بطون غطفان: فزارة بن ذبيان بن بغيض بن الريث بن غطفان، ومواطن فزارة وادي القرى ومناطقهم هي (برقة)، و(غنضور)، و(بزعة)، و(جنفناء)، و(عباقر)، وغيرها(٤).

أما أعصر بن سعد بن قيس (عيلان) فمنه: مالك(باهله)، وعمرو(غني) ، وثعلبة، وعامر، ومعاوية(الطغاوة) (٥).

ولخصفة بن قيس (عيلان) ولدان هما: محارب، وعكرمة (١٠٠)، أما محارب فله الخضر (١١٠). أما أولاد منصور بن عكرمة بن خصفة فهم: مازن، وهوازن، وسلامان، وسليم (١٢). وقطنت مازن

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ،العبر، ج٢ص٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) ابن دريد، الاشتقاق، ص ٢٧؛ ابن حزم ،جمهرة أنساب العرب، ص ٢٤٩؛ تاج العروس، ج ١ ص ٦٢٦.

<sup>(</sup>٣) لغدة، صفة جزيرة العرب، ورقة رقم ١٠ (مخطوط مكتبة الاوقاف).

<sup>(</sup>٤) ابن جرير الطبري، تأريخ الطبري، ج ٣، ص ٨٦٠ الحموي ياقوت، معهم البلدان، ج ١ ص ٥٨٥، ج ٢ ص ١٣٣، ج ٣ ص ٢٠٢، ٢٠٦، ١٥٦، ٩٦٣، ج ٤ ص ١٠١.

<sup>(</sup>٥) ابن عبد ربه،العقد الفريد، ج ٣ ص ٣٥٢؛ ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص ٢٤٤؛ ابن معية ،سبائك الذهب في شبك النسب، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٦) الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج ٣ ص ٦٢٨، ٦٣٢.

<sup>(</sup>٧) الحموي ياقوت، معحم البلدان، ج٢ ص٥٢٧.

<sup>(</sup>٨) الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج ٤ ص٢١٢، ٢٣٢، ٨٠١.

<sup>(</sup>٩) لغدة، صفة جزيرة العرب، مخطوط ورقة ١٦.

<sup>(</sup>١٠) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب،ص ٤٨١؛ ابن معية، سبائك الذهب في شبك النسب،ص٣٣.

<sup>(11)</sup> ابو الفرج الاصفهاني، الأغاني، ج ١٤ ص ٤.

<sup>(</sup>١٢) القلقشندي،نهاية الأرب، ج٢ ص٣٣٤–٣٣٥.

بالقرب من (وادي العقيق) (١). أما هوازن فنزلت ما بين (غور تهامة) إلى (البيشة )و (مدكا) و (ناحية السراة) و (الطائف )و (ذا الحجاز) و (حنين) و (أوطاس) (٢).

ولبكر بن هوازن: يزيد، ومنبه، وسعد، ومعاوية. فمن منبه أتت ثقيف التي كانت لها الطائف موطنا (۳). ولمعاوية بن بكر بن هوازن: نصر، وصعصعة، وعوف، وجشم ( $^{(3)}$ ) ومن بطون هوازن: جشم ( $^{(6)}$ ). كما كان لصعصعة بن معاوية من الولد: عامر، وغالب وهم غاضرة –، ومرة – وهم بنو سلول – و و ائلة.

قطنت عامر الاراضي من شرق المدينة إلى حدود نجد (٦)

وأولاد عامر بن صعصعة هم: هلال ، وسواءة، وربيعة، ونمير (٧).

أما بنو هلال فمنازلهم ما بين البصرة ومكة $^{(\wedge)}$ .

أما بطون ربيعة بن عامر بن صعصعة فهم: بنو عقيل، وجعدة، والحريش، وقشير (٩)، وعبد الله. قطنت بنو عقيل مناطق (نجد)، أما جعدة وقشير فكانتا في (وادي عنان) في ديار بني مام (١٠٠).

ومن بطون بني عقيل: المنتفق بن عامر بن عقيل ومناطقهم العراق بين البصرة والكوفة (١١). وخفاجة بن عمرو بن عقيل فموطنهم (العراق) و(الجزيرة) (١٢)، وإلى عبد الله بن كعب بن ربيعة بن عامر ترجع: نهم ، والعجلان (١).

<sup>(</sup>١) اليعقوبي ،البلدان،ص ٣١٣.

<sup>(</sup>۲) البكرى، معجم ما استعجم، ج١ ص٨٧.

<sup>(</sup>٣) ابن منظور ،لسان العرب، ج١ص،٣٦٣بن خلدون ،العبر، ج٢ص ٦٣٩، ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) ابن عبد ربه، العقد الفريد، ج ٣ ص٣٥٣.

<sup>(</sup>٥) ابن حزم ،جمهرة أنساب العرب،ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>٦) ابن سعد، محمد بن سعد بن منيع الزهرى (توفى ٢٣٠ الهجرية)، الطبقات الكبير، ج٢ق ١ص٣٧؛ ابن جرير الطبري، تأريخ الطبري، ج٣ص ٣٤؛ ابن خلدون، العبر، ج٢ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٧) ابن حزم ،جمهرة أنساب العرب،ص ٢٧٢؛ ابن خلدون، العبر، ج٢ ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٨) الحموى ياقوت، معجم البلدان، ج ٤ ص ٤٧٩.

<sup>(</sup>٩) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب،ص ٢٨٨.

<sup>(</sup>١٠) الحموى ياقوت، معجم البلدان، ج ٣ ص ٧٣٤، ج ٤ ص ١٥٧.

<sup>.</sup> (۱۱) ابن خلدون، العبر، ج٢ص٦٤.

<sup>(</sup>۱۲) ابن خلدون، العبر، ج۲ ص٦٤٨.

ومن بني ربيعة بن عامر بن صعصعة: كلاب، وعامر، وكليب، وكعب (٢).

وفروع كلاب: بكر، والضباب (معاوية)، وجعفر، ورؤاس، وعمرو ".

استوطنت كلاب (نجد)، أما بنو بكر فقد كانوا أقرب من بني كلاب إلى مكة (١٤).

أما بنو نمير بن عامر بن صعصعة، فقد نزلوا (الشريف) بنجد ، وبعضهم نزل (اليمامة) (٥٠).

أما بنو سليم بن منصور بن عكرمة بن خصفة بن قيس (عيلان) ، فمناطقهم (العمق)، و(الجحفة)، وهي على ميلين من غدير خم (٦).

أما عمرو (جديلة) بن قيس (عيلان) فله: فهم، وعدوان\_اللذان سكنا (الطائف) ثم هاجرا إلى (تهامة) و(نجد)\_ وبطون عدوان: يشكر، ودوس (<sup>()</sup>).

أما أد بن طابخة بن الياس بن مضر فله من الولد: ضبة، وعمرو، ومزينة ، ومر، حميس، وعبد مناة (٨).

فضبة سكنت اليمامة، ومناطقها (سلمي)، و(البكرة) (٩)، وبعضها سكن نجدا، وآخرون نزلوا في المحجن بالدهناء (١٠).

أما مر بن أد فله من الولد: الغوث، وتميم، ومحارب، وأبرز قبائل هذا الفرع تميم (١). الذي له من الأولاد: عمرو، والغوث (الحارث)، وزيد مناة (٢)، وأولاد عمرو: العنبر، ومالك، واسيد، والهجيم، والحارث (الحبط) (٣).

<sup>(</sup>١) ابن حزم ،جمهرة أنساب العرب،ص ٦٨٨.

<sup>(</sup>٢) ابن دريد، الاشتقاق، ص ١٧٨؛ ابن حزم ، جمهرة أنساب العرب، ص ٢٨٠؛ ابن معية ، سبائك الذهب في شبك النسب ، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٣) ابن معية، سبائك الذهب في شبك النسب، ص ٤٧.

<sup>(</sup>٤) الحموى ياقوت، معجم البلدان، ج٢ص٥٢٩، ج٣ ص٥٧٣،٥٨٠، ٦٥٩، ٧٠٦، ٩٣٦، ج٤ ص١٠١، ١٩٥.

<sup>(</sup>٥) الحموى ياقوت، معجم البلدان، ج ٣ ص ٧٠٤،٧٧٠، ٢٠ ع ص٩٧.

<sup>(</sup>٦) اليعقوبي، البلدان،ص ٣١٢، ٣١٣؛ ابو الفرج الاصفهاني،الأغاني، ج٢ ص٧٥؛ابن خلدون ،العبر، ج٢ ص ٦٤١.

<sup>(</sup>٧) ابن حزم ، جمهرة أنساب العرب،ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٨) الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج ٣ص١٢٩.

<sup>(</sup>٩) الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج١ ص ٤٣٠، ٧٠٥،٧٠٦.

<sup>(</sup>١٠) الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج ٤ ص ٤٢٤، ٦٧٢.

بنو العنبر سكنوا اليمامة، ومنازلهم (الطرغشة)، و (الفلج)، و (ذات الشقوق) (٤٠).

أما أولاد زيد مناة فهم: مالك، وامرؤ القيس، وعامر، وسعد (٥).

أما مالك فله من الولد: حنظلة، وربيعة، ومعاوية، وقيس (٦).

نزلت حنظلة الديار الواقعة بين تلال جراد وماروت بالقرب من حي ضرب في اليمامة، وديارهم قرى الصمان، والرقمتين، ولحنظلة من الولد: يربوع، ومالك، وربيعة، والبراجم وهم (عمرو، والظليم، وغالب، وكلفة، وقيس)، ووسموا بذلك لأن عددهم كان قليلا فقال لهم حارثة بن عامر بن عمرو بن حنظلة (ايتها القبائل التي قل عددها لنجتمع فلنكن كبراجم اليد) ( $^{(N)}$ . ومن بطون حنظلة: دارم بن مالك بن حنظلة ، وهم مجاشع ، ونهشل ابنا دارم  $^{(N)}$ ، وربيعة (ربيعة الصغرى)  $^{(P)}$ ، ومن ديارهم (وقيط)، و(الشيطان) في ديار تميم  $^{(N)}$ .

أما سعد بن زيد مناة فله من الولد: عمرو، وكعب، و الأبناء وهم (عوافة، وجشم، والحارث، ومالك، وعبشمن) (١٢).

ولكعب من الولد: الحارث ، وربيعة، وعوف، وعبد العزى، وعمرو(١).

<sup>(</sup>١) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب،ص ٢٠٦،٢٠٧؛ ابن معية، سبائك الذهب في شبك النسب،ص ٢٥.

<sup>(</sup>٢) ابن عبد البر، الانباه، ص ٧٦؛ ابن عبد ربه، العقد الفريد، ج ٣ ص ٣٣٤.

<sup>(</sup>٣) ابن حزم ،جمهرة أنساب العرب،ص ٢٠٧؛ ابن عبد ربه، العقد الفريد، ج ٣ ص ٣٤٥.

<sup>(</sup>٤)البكري ،معجم ما استعجم، ج ٣ ص٨٠٦؛الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج ٣ ص ٢٦، ٢٩٠، ٥٣٠، ٩١٠ ج ٢٥.

<sup>(</sup>٥) ابن عبد ربه، العقد الفريد، ج ص ٣٤٦.

<sup>(</sup>٦) القلقشندي،نهاية الأرب، ج٢ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>٧)ابن حزم ،جمهرة أنساب العرب،ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٨) ابن معية ،سبائك الذهب في شبك النسب ،ص ٣١؛ القلقشندي،نهاية الأرب،ص ٤١٥، ٤٣٣؛ الجوهري ،اسماعيل بن حماد، الصحاح ( تاج اللغة وصحاح العربيّة)، ج ٥ ص ١٩١٨؛

<sup>(</sup>٩)، ابن قتيبة (توفي٢٧٦الهجرية)،المعارف، ص١١٦، تحقيق د: ثروت عكاشة.

<sup>(</sup>١٠) الحموي ياقوت ،معجم البلدان، ج ٣ ص ٣٥٦، ج ٤ ص٩٣٧.

<sup>(</sup>١١) ابن معية، سبائك الذهب في شبك النسب، ص ٢٩.

<sup>(</sup>۱۲) الحموى ياقوت، معجم البلدان، ج ٤ ص١٧.

وبطونهم هي: بنو أنف الناقة وهم بنو قريع، وبنو عوف، وبنو منقر بن عبيد بن مقاعس بن عمرو بن كعب $^{(7)}$ ، وربائع تميم هي: ربيعة الكبرى وتسمى ربيعة الجوع وترجع إلى ربيعة بن مالك بن زيد مناة بن تميم. وربيعة الوسطى وترجع إلى ربيعة بن حنظلة بن مالك بن زيد مناة، وربيعة الصغرى وترجع إلى ربيعة بن مالك بن حنظلة $^{(7)}$ .

أما عبد مناة بن أد، فله من الولد: تيم، وعدي، وعكل، وثور (1) وهؤلاء يسمون بالرباب وقد سكنوا (القصيبة) من أرض اليمامة (1).

أما إياد بن مضر ، فكان في تهامة ، ثم نزح إلى العراق فنزل (عين آباغ) و (سنداد) وسكن بعضهم البحرين (٧).

أما بنو عك بن عدنان: فمنهم الديث بن عدنان ، ومنهم غافق بن شاهد بن علقمة بن عك، وأغلب قبائل عك سكنت اليمن (<sup>(۸)</sup> وعكا من منازلهم.

# شكل القبيلة عند العرب

وهذه القبائل التي تقدم ذكرها رتبت في كتب الأنساب بالشكل التالي: شعب ، ثم قبيلة، ثم عمارة، ثم بطن ، ثم فخذ، ثم فصيلة، وقصدوا بالشعب النسب الأبعد مثل عدنان ، وقحطان ، ومن القبيلة مثل ربيعة ومضر، والعمارة ،مثل قريش وكنانة ، والبطن مثل بني عبد مناف وبني مخزوم ، والفخذ مثل ، بني هاشم وبني أمية، والفصيلة مثل بني أبي طالب وبني العباس، ثم

<sup>(</sup>١) ابن معية سبائك الذهب في شبك النسب،ص ٢٩؛القلقشندي، نهاية الأرب ٨٩.

<sup>(</sup>٢) ابن معية، سبائك الذهب في شبك النسب، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة ،المعارف، ص١١٦.

<sup>(</sup>٤) اليهم يرجع نسب سفيان الثوري المحدث الشهير.

<sup>(</sup>٥) الجوهري، الصحاح، ج١، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٦) الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج ٤ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٧) الحموى ياقوت، معجم البلدان، ج ٣ ص٧٥٧، ج ٤ص١٤٦؛ دائرة المعارف الإسلاميّة، ج ٣ص١٦٦٠،١٦٧.

<sup>(</sup>٨) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب،ص ٢٩٠؛ نشوان،منتخبات،ص ٧٤؛ ابن رسول،طرفة الأصحاب،ص٦٤،٦٤.

الكلبي أضاف مرتبة إلى المراتب المتقدمة وجعل محلها قبل الأخيرة وبعد الفخذ، أطلق عليها العشيرة، أي رهط الرجل (۱)، وجعلها النويري عشر طبقات وهي: الجذم، والجماهير، والشعوب، والقبائل، والعمائر، والبطون، والأفخاذ، والعشائر، والفصائل، والأرهاط، أما الحميري فقد رتبها على نحو آخر: الشعب، بعده القبيلة، وبعده العمارة، وبعده البطن، وبعده الفخذ، وبعده الجيل، وبعده الفصيلة، وفي باب التمثيل لهذا الترتيب ذكر (مضر، وكنانة، وقريش، وفهر، وقصي، هاشم، وآل العباس) فكانت مضر هي الشعب، وآل العباس الفصيلة وما بينهم باقي الرتب والطبقات (۲).

وقد ورد في القرآن الكريم لفظ (شعب وقبائل) وكان الشعب متقدما على القبيلة «وجعلناكم شعوبا وقبائل.». (۳)، ولم يقتصر الاختلاف على هذا فقد أضاف بعضهم بعد العشيرة الأسرة وبعدها العترة وبعدها الذرية ، وأضاف آخرون البيت ، والحى، والجماع.

وفيما تقدم دلالة واضحة على ظهور الخلاف في الترتيب وفي عدد الطبقات ، مما يغفر لنا إذا أغفلنا بعص التفاصيل في ذكر أصل العرب؛ لأن البحث عنها عقد من اجل التعرف على أسماء القبائل العربية التي سكنت فيما بعد بلاد إيران.

## المطلب الثانى: هوية العرب التي نزلت العراق

بعد أن انهزمت جيوش الإمبراطورية الساسانية أمام جيوش المسلمين العرب القادمة من اليمن وشبه الجزيرة العربية.

أصبحت الأرض المفتوحة في العراق قبلة القبائل العربية المهاجرة من موطنها الأصلي فأول هذه الطلائع أتت مع خالد بن الوليد حيث نزل معه في الأبلة ألفان، ومده أبو بكر بثمانية آلاف

<sup>(</sup>١) ابن عبد ربه، الاندلسي، العقد الفريد، ج٣ ص٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) الحميري، نشوان، منتخبات، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الحجرات، آية ١٣.

من قبائل ربيعة ومضر وكان هناك بالأصل ثمانية آلاف من رجال القبائل العربية. (١) المناهضة للدولة الساسانية في مقدمتهم بنو شيبان وقد كانت هذه الطلائع تمهد لحركة استيطان فكر بها القادة في المدينة. (٢)

وتعد معركة الجسر التي انكسر فيها المسلمون بقياده أبو عبيد الثقفي الحافز الأهم في تجييش القبائل العربية، ودفعها باتجاه العراق، حيث وعدهم عمر بن الخطاب بالجائزة متمثلة بإقطاعهم الأرض المفتوحة. (٣)

فقدمت الوفود إلى المدينة في مقدمتهم مخنف بن سليم الأزدي في سبعمائة رجل من الأزد، والحصين بن معبد في جمع من تميم زهاء ألالف رجل، وعدي بن حاتم في جمع من طيء، والمنذر بن حسان في جمع من ضبة، وأنس بن هلال في جمع من النمر بن قاسط وقدمت الرباب بزعامة هلال بن علفة، وجشم بقيادة ابن المثنى الجشمي، وخثعم يقوها عبد الله بن ذي السهمين، كما توجهت تغلب بقيادة ابن مردى الفهري وبن وعجل بقيادة مذعور بن عدي العجلي  $^{(n)}$ ، وتقدم مذحج بقيادة أبو سبرة بن ذويب، وصداء بقيادة يزيد بن الحرث الصدائي، وقيس عيلان بقيادة بشر بن عبد الله الهلالي  $^{(n)}$ ، وبحيلة بقيادة جرير بن عبد الله البحلي  $^{(n)}$ ، وقد التحق بجيش سعد بن أبي وقاص ثلاثة آلاف تميمي، وألف ربي من الرباب، ومن بنى أسد ثلاثة آلاف مقاتل، وقد ذهب ابن خياط إلى أن عدد المسلمين في معركة

<sup>(</sup>١) الطبري، تأريخ الطبري، ج ٤ ص ٥،٤.

<sup>(</sup>۲) البلاذري، ابو العباس احمد بن يحيى ابن جابر (توفي ۲۷۹الهجرية)فتوح البلدان ،ص ۱۱۸ نشره M.h.Gieye ليدن ١١٨ م.

<sup>(</sup>٣) البلاذري،فتوح البلدان، ص ٢٥٣، ٢٦٧؛ المسعودي،علي بن الحسين بن علي،مروج الـذهب ومعـادن الجـواهر، ،ج ٢ ص ٣١٨،مطبعة السعادة القاهرة طبعة سنة ١٣٧٧الهجرية .

<sup>(</sup>٤) الدينوري، ابي حنيفة، الأخبار الطوال، ص ١١٤.

<sup>(</sup>٥) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٤ ص ٧٣.

<sup>(</sup>٦) البلاذري،فتوح البلدان، ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>٧) ابن الأثير،عبد الحميد ابن هبة الله المدائني (توفي ١٥٥٥الهجرية)، الكامل في التاريخ، ج ٢ ص ١٨٩، المطبعة الكبرى ،القاهرة ١٢٩٠الهجرية.

<sup>(</sup>٨) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٤ ص ٧١ ـ ٧٢.

القادسية بلغ التسعة آلاف<sup>(۱)</sup>، وهذا يغاير عدد المسلمين الذين قسم عليهم في معركة القادسية حيث بلغ نحوا من الثلاثين ألفا. (۲)

هذه طلائع القبائل العربية إلى معركة القادسية، أما قطبة بن قتادة الذهلي الذي كان يناوش الساسانيين في جنوب العراق، وتحت أمرته قبائل بكر بن وائل فقد انضم إلى عتبة بن غزوان فسيطر على البصرة، وفي سنة ١٤ الهجرية تم تمصير البصرة على يد عتبة بن غزوان لتكون قاعدة ومنطلقا لجيوش المسلمين. (٣) وكانت السيادة فيها لثلاث قبائل كبرى هي تميم وبكر بن وائل والأزد، أما القبائل الأخرى فهم: عبدالقيس وقيس وربيعة وأهل العيالة.

أما تميم فقد سكنت البصرة من زمن متقدم، وحيث أنها الأقرب من الناحية الجغرافية إلى البصرة نجد أن أعاريب تميم أقبلوا على استيطان هذه المنطقة بعد فتحها حتى استطاعت فرض سيطرتها عليها؛ لذا فإنك تجد الأساورة عندما أقطعهم عمر بن الخطاب وأسكنهم البصرة حالفوا تميما وتركوا الأزد لغلبة تميم وقوتها في البصرة. أو يعد الأحنف بن قيس في سيد تميم دون منازع وهو من بني النزال (اخوة بني منقر). أو هذه القبيلة الكبير لها امتداد في الأرض الإسلامية وكان لها السهم الأكبر في إدارة الأحداث على مدى العصور. (٧)

أما الأزد فهي القبيلة الثانية التي لها العدد في البصرة وهم أزد عمان دخلوا البصرة في عهد عمر بن الخطاب واستمر نزوحهم إليها حتى كثروا فيها. (٨) ويصفهم أبو عبيدة بقوله (ملوك

<sup>(</sup>١) العصفري،خليفة بن خياط (توفي ٢٤٠ الهجرية)، تاريخ خليفة، ج ١ ص ١١٩ - ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٤ ص ٨٧ ؛ ابن كثير، اسماعيل بن عمر بن كثير (توفي ٧٧٤ الهجرية) البداية والنهاية، ج ٢ ص ١٩٠، مطبعة السعادة، مصر، الطبعة الاولى سنة ١٣٥١ الهجرية.

<sup>(</sup>٣) الهمداني ابن الفقيه، مختصر كتاب البلدان، ص ١٦٦، ليدن ،طبعة سنة ١٣٠٢الهجرية.

<sup>(</sup>٤) البلاذري، فتوح البلدان، ص ٣٦٧؛ المسعودي، مروج الذهب، ج ٣ ص ٣٤.

<sup>(</sup>٥) وهو صخر (الأحنف) بن قيس بن معاوية بن حصين من حفصل بن عبادة بن النزال بن مرّة بن عبيد بن مقاعس بن عمرو بن كعب بن سعد بن زيد مناة بن تميم.

<sup>(</sup>٦) ابن دريد،الاشتقاق، ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>٧) الطبري، تأريخ الطبري، ج ٥ ص ٢٠٠ ـ ٢٠٦؛ ابن أبي الحديد، شرح النهج البلاغة، ج ٣ ص ٤٢٥.

<sup>(</sup>٨) ابن رسته، الأعلاق النفيسة، ص ٢٠٦؛ ابو الفرج الاصفهاني،الأغاني، ج ١٤ ص ٣٠٠.

العرب حمير ومعاولها غسان ولخم وعدد فرسانها الأزد)(١)

وقادة هذه القبيلة آل المهلب ويذهب المبرد إلى أنهم من العتيك ابن الأسد بن عمران بن عمرو بن عامر بن خزاعة من الأزد<sup>(۲)</sup> وكانت المشاكل مستمرة بين الأزد و تميم. (۳)

أما بكر بن وائل وهي التي نزحت إلى البصرة عند تأسيسها وقد تقدمت مع سويد بن قطبة حين انضم إلى عتبة بن غزوان وكان نزوحها إلى البصرة بحكم الجوار الجغرافي فهي قريبة من البصرة.

أما عبد القيس فهي التي تقدمت إلى البصرة مع أزد عمان بقيادة عثمان بن أبي العاص الثقفي (٥) و يعد آل الجارود من عبد القيس أشهر بيوتها. (٦)

أما أهل العالية وهم الذين يشكلون خمسا كبيرا من أخماس البصرة فلم يكونوا إلا تجمعا من عدة عشائر متباينة فعلى رواية المبرد أنهم من قريش ومن والاها أي الذين كانوا يسكنون عالية الحجاز «وهي بلاد واسعة نزلتها قريش ومن والاها من العرب الذين سكنوا حول قريش، وهم بنو عامر، وغني، وباهله، وطوائف من بني سعد، وغطفان، وعكل، وتميم، وابان بن دارم، وطائفة من عوف بن كعب بن سعد، ومن سليم، وهوازن، ومحارب فهؤلاء علويون.». (٧) وكان عدد سكان البصرة عند تأسيسها قليلا نسبيا وذلك لأن مقاتلتها تعمل في جبهة ثانوية لكنها بعد فتح الهضبة الإيرانية شوهد زيادة في عدد المسجلين في ديوان العطاء فكان ستين ألفا في خلافة الإمام امير المؤمنين علي علي المناه المناه المناه المي المؤمنين علي علي النفية عددهم زمان زياد بن أبيه حتى وصل سبعين خلافة الإمام امير المؤمنين علي علي النفية عددهم زمان زياد بن أبيه حتى وصل سبعين

\_

<sup>(</sup>۱) ابن عبد ربه،العقد الفريد، ج ٣ ص ٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) المبرد، نسب عدنا ن وقحطان، ص ٢١.

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة،عبد الله بن مسلم(توفي٢٧٦الهجرية) عيون الأخبار، ج٣ ص ١١٣٠.

<sup>(</sup>٤) الهمداني،مختصر كتاب البلدان، ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٥) البلخي، البدء والتأريخ، ج ٥ ص ٨٣.

<sup>(</sup>٦) الهمداني، مختصر كتاب البلدان، ص ١٧٠ ـ ١٩٠.

<sup>(</sup>٧) المبرد،الكامل في اللغة والنحو والتصريف، ج ١ ص ١١٦ ؛معجم البلدان، ج ٣ ص ٥٩٣.

<sup>(</sup>٨) الطبري، تاريخ الطبري، ج ١ ص ٣٣٧.

ألفا وفي فترة عبيد الله بن زياد تسعين ألفا ، وعيالاتهم مئة وأربعين ألفا.(١)

فعلى هذا إذا ضممنا إلى هذا العدد غير المسجلين في ديوان العطاء يبلغ سكان البصرة في ذلك الوقت نصف المليون.

وفي سنة سبع عشرة الهجرية كتب عمر بن الخطاب إلى سعد بن أبي وقاص يأمره أن يتخذ للمسلمين دار هجرة وقيروانا ولعله أراد منع المقاتلين من الرجوع إلى مواطن سكناهم الأصلية؛ دفعا لإثارة المشاكل وإشغالهم بالفتوح وحماية لثغور الدولة الجديدة.

وكان سعد بن أبي وقاص قد نزل مع جنده المدائن إلا أن عمر بن الخطاب اشترط أن لا يكون بينه وبينهم بحر، فأتى الأنبار وأراد أن يتخذ منزلا، لكن عدل عنها لكثرة الذباب فيها إلى أن صار إلى الكوفة فاختطها وأقطع الناس منازل، وأنزل القبائل ونازلهم وبنى مسجدها. (٢) وقسمها على أساس التقسيم القبلي في الأول قسمها إلى قسمين قبائل أهل اليمن وقبائل نزار فكانت اليمن إلى الجانب الشرقي وخطط نزار إلى الجانب الغربي. (٣)

ثم اختطت كل قبيلة مع رئيسها خطة وكانت القبائل التي لها خطط في الكوفة هي: سليم، وثقيف، وهمدان، وبجيلة، وتيم اللات، وتغلب، وأسد، والنخع، وكندة، والأزد، ومزينة، وتميم، ومحارب، وعامر، وجديلة، وجهينة، وعبس، وقيس، وبكر، وطيء، وأشجع أكما سكنها من كان في الأصل في ذلك المكان مع أخلاط من الناس. (٥)

وقد ظهر الاختلاف في عدد من سكنها عند تمصيرها فذهب الشعبي إلى أن عددهم

<sup>(</sup>١)الجاحظ، ابو عثمان عمرو بن بحر (توفي ١٢٥٥ الهجرية) البيان والتبيين، ج ٢ ص ١٣٥ ، طبعة القاهرة سنة ١٣٦٧ الهجرية؛ البلاذري، فتوح البلدان ،ص ١٥٠؛ البلاذري، أنساب الأشراف، ج ٢ ص ١١٦ ، حقق الجزء الأول محمد حميد الله، وطبع في دار المعارف في مصر، وحقق الجزء الرابع والخامس اور شليم سنة ١٩٣٦م؛ الطبري، تاريخ الطبري، ج ٢ ص ٤٣٣. (٢) البلاذري، فتوح البلدان، ص ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣)خليفة بن خياط، تاريخ ان خليفة، ج ١ ص ١٢٩؛ البلاذري، فتوح البلدان، ص ٢٧٦؛ الطبري، تاريخ الطبري، ج ٤ ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٤) اليعقوبي، البلدان ،ص ٣١٠ ـ ٣١١؛ الطبري، تاريخ الطبري، ج ٤ ص ١٩٢ .

<sup>(</sup>٥) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٤ ص ١٩٢.

عشرون ألفا، اثنا عشر ألفا من اليمن وثمانية الآف من نزار (١) بينما الطبري في روايته عن سيف ذكر أنها اختطت على مائة ألف مقاتل.(٢)

والظاهر أن رواية الطبري تشير إلى احصائيات متأخرة عن تأسيس الكوفة حيث أن المصادر تشير إلى أن من قسم عليهم الغنائم بعد معركة القادسية هم بحدود الثلاثين ألفا وعندما أراد سعد بن أبي وقاص ترك المدائن إلى المعسكر الجديد لم يجبر كل القبائل على الخروج معه فقد تخلف في المدائن بعضهم، فعلى هذا لابد أن يكون العدد أقل من الثلاثين ألفا.

أما ما ذكره معاوية بن أبي سفيان في وصيته لابنه يزيد بشأن أهل الكوفة ووجوب تنفيذ مطالبهم خير من أن يشهر مائة ألف سيف بوجهه (٣)، فهذا ايضا يعود إلى احصائيات متأخرة عن زمان التأسيس.

وكان عدد المسجلين في ديوان العطاء إلى زمان الإمام امير المؤمنين على على الشير أن أربعين ألف من المقاتلة ومن العيال سبعة عشر ألف والموالي والعبدان ثمانية آلاف ثم زاد العدد في زمن معاوية فبلغ ستين ألفا. (٥) والعيال ثمانين ألفا ثم نقص إلى أربعين ألفا في عهد الحجاج (١) والعيال عشرة آلاف هذه هي الاحصائيات التي وردت في ديوان العطاء أما غير المسجلين ومن قدم الكوفة مؤخرا فلا توجد لهم احصائيات سوى الروايات التي تتحدث عن اجمالي سكان هذا المصر.

ففي رواية سيف كما تقدم أنهم مائة ألف وفي رواية بشر بن عبد الوهاب القرشي أنه كان لربيعة ومضر في الكوفة خمسون ألف دار، وأربعة وعشرون ألفا لسائر العرب. (٧)

<sup>(</sup>١) البلاذري، فتوح البلدان، ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٤ ص ٢٦٢.

<sup>(</sup>٣) البلاذري،أنساب الاشراف، ج ٣ ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تاريخ الطبري، ج ١ ص ٣٣٧١.

<sup>(</sup>٥)البلاذري، فتوح البلدان، ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>٦) الطبرى، تاريخ الطبرى، ج ٢ ص ٩٤٨.

<sup>(</sup>V) ياقوت، معجم البلدان، ج ٣ ص ١٧٤.

هذا ما يخص من قطن البصرة والكوفة، أما القرى والضياع المنتشرة في باقي أرض العراق فقد أشارت الكتب إلى أن عددا من العرب امتلك قرى وبساتين ونزل آخرون في المدن العامرة كالمدائن وغيرها. (١)

## المطلب الثالث: هوية العرب التي نزلت بلاد الشام

تقدم في أصل العرب أنها استوطنت بلاد الشام في الزمن القديم؛ لذلك تجد بعض القبائل كانت تقترح على القيادة في المدينة التوجه إلى بلاد الشام (٢) حيث جاء في الأخبار أنه لما قدم جرير بن عبد الله البجلي الصحابي المعروف في قومه من بني بجيلة طلب الذهاب إلى الشام ورفض اللحوق بالعراق، إلا أنه بعد أن وعده عمر بن الخطاب بربع الفيء قبل، ثم أن عمر بن الخطاب طلب من النخع أن تسير مع سعد إلى العراق فأبوا إلا الشام. (٣)

وكذلك هو حال بني كنانة والأزد لما سألوا: أي الوجوه أحب إليكم فقالوا الشام (أسلافنا أسلافنا) أما القبائل الجديدة التي استوطنت الشام بعد الفتح فقد ذكر الواقدي أسماء قبائل استقدمها أبو بكر للحوق بالشام وهي حمير، ومذحج ، وطييء، والأزد، وعبس، وكنانة، وبنوكلاب، وبطون اخرى من هوازن، وثقيف. أما نزح إلى بلاد الشام قبائل لم تشترك في الفتوح مثل قيس. وجاء وصف توزيع القبائل العربية في بلاد الشام في كتاب اليعقوبي بالشكل التالي (حماة مدينة قديمة وأهلها من اليمن (القحطانية)، والأغلب عليهم بهراء، وتنوخ، وأهل حمص جميعا من طييء، وكندة، وحمير، وكلب، وهمدان، ومدينة شيزر وأهلها قوم من كندة، والأطم وأهلها من اليمن من سائر البطون أكثرهم من كندة، ومدينة جبلة وأهلها من

\_

<sup>(</sup>١) صالح أحمد العلى، امتداد العرب في صدر الإسلام، ص ٢٦ ـ ٢٩.

<sup>(</sup>۲) الطبري، تأريخ الطبري، ج ٣ ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>٣) الطبري، تأريخ الطبري، ج ٣ ص ٤٨٥.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٤ ص ٧٢ ـ ٧٣.

<sup>(</sup>٥) الواقدى، ابو عبد الله محمد بن عمر الواقدى (توفى ١٠٠ الهجرية) فتوح الشام، ج ١ ص  $\pi$  و ٨

<sup>(</sup>٦) البلاذري،فتوح البلدان، ص ١٧٨.

همدان، وبها قوم من قيس)<sup>(۱)</sup> وبعد أن اصبحت عاصمة الدولة الإسلامية في بلاد الشام صارت قبلة أمها العديد من قبائل العرب؛ لذلك تشاهد أسماء كثيرة تعود إلى القبائل العربية التي قد استوطنت بلاد الشام، وفي هذا المجال، قد أطنب الدكتور صالح أحمد العلي في ذكر التوزيع الجغرافي للعرب في مدن وقرى بلاد الشام.<sup>(۱)</sup>

وقد اختلف الوضع في بلاد الشام عن البصرة والكوفة حيث قسمت هذه البلاد إلى أربعة أجناد وهي: دمشق وحمص وفلسطين والأردن، وقد سكن بدمشق من العرب، غسان وربيعة وبنو مرة وكلب وقيس وقريش وبلقين وبنو ضبة وعاملة وبنو حنيفة.أما حمص: فقد نزلتها كل من كندة، وهمدان، وطييء، وحمير، وكلب وإياد.أما الأردن فكان بها كل من: قريش، وبني الأشعر، ونزل في فلسطين: كنانة، وعاملة، ولخم، وقيس، وكندة.

.....

<sup>(</sup>١) اليعقوبي، البلدان، ص ٣٢٤\_٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) أنظر: العلى، صالح أحمد، امتداد العرب في صدر الإسلام، ص ٦٧ ـ ٧٣.

## المبحث الثاني

# أسباب انتقال العرب إلى إيران

#### تمهيد:

الانتقال من مكان إلى آخر أو ما يعبر عنه بالهجرة او التي ابتنت عليها الحياة الدنيا، لان الإنسان فيها إنما هو مهاجر إلى آخرته والهجرة بالنسبة إلى البشر هي منشأ الحياة والتأريخ.

فهي عبارة عن التغير الدائم أو المؤقت للسكن مع غض النظر عن كونها بالاختيار أو بالإكراه (۱)، أو هي الانقطاع من مكان إلى آخر مع الرغبة، أو ترك الديار والإقامة في أخرى، أو هي ترك الأهل والأصدقاء والخروج من عندهم أو الهروب من منطقة إلى أخرى من أجل الخلاص من الظلم والجور أو العقاب، وكل هذه التعابير التي ذكرت عن المراد من الهجرة تتلخص بأن الهجرة هي ترك مكان والدخول إلى آخر فيسمى البلد الأول (مهجور) والأرض الجديدة (مهاجر إليها). (۱)

قد تكون في زماننا هذا هجرات لكنها مغايرة لما كان في الزمان السابق من حيث الكثرة والأسباب وأن تتطابق في بعض المصاديق كما في هجرات الفرار، فإن كتب التأريخ تطالعنا بانتقال أقوام أو قبائل من مكان الى آخر، ولأسباب مختلفة كغارة الأقوام المهاجمة على الأراضي الخصبة، أو غارة أهل البادية على مخازن المؤن في المدن المتحضرة، أو لأقوام آخرين التي تؤدي إلى هجرة تلك الأقوام من مكانها، أو لهجرات نتيجة التوسع السكاني، أو نتيجة الكوارث الطبيعية كالطوفان والزلازل والأوبئة والجفاف وطلب العيش الرغيد، ولكل هذه الأسباب وغيرها إلتى تؤدي إلى ترك المهاجر أرضه ومكان سكناه واتخاذه أرضا ومكانا

<sup>(</sup>۱) وزارت برنامه وبودجه، مهاجرت بین الملل وبیامدهای آن، ص۱۱، ترجمة واقتباس بر بدخت وحیدی سنة ۱۳۶ (فارسی).

<sup>(</sup>٢) لطلب المزيد من التفصيل في هذا المجال، يراجع: مصادر علم التطور السكاني فهناك البحث مفصلاً.

آخر لأجل الإقامة فيه، و كتب التأريخ القديم والمتوسط ملأى بالهجرات من هذا القبيل، ونحن بعد أن فتح المسلمون أرض فارس شاهدنا وجودا كثيفا للقبائل العربية على هذه الأرض نتيجة لاطراد الهجرات، فقد هاجرت قبائل عبد القيس التي كانت تقيم في منطقة ساحل عمان إلى إيران عن طريق عبورها الخليج واستقرت بعد ذلك هذه القبائل على الساحل، وتوغلت بعضها في الداخل، كما دخلت موجات عربية أخرى إلى إيران عن طريق العراق، وقد تكونت جاليات عربية كبيرة في القرن الثاني الهجري في مناطق مختلفة من إيران، فقد كانت هناك جماعات كثيرة العدد في كاشان وهمذان وخراسان، بل كان العنصر العربي سائدا في مدينة قم، ولكن أكبر تجمع عربي رصده لنا المؤرخون آنذاك هو في خراسان، ففي منتصف القرن الأول الهجري انتقل عشرات الآلاف من عرب البصرة والكوفة إلى خراسان، وتتابعت بعد ذلك الهجرات، وزادت نسبة العرب في خراسان، وما تكاد تصل إلى أوئل القرن الثاني الهجري على المدن، بل استوطنوا في البوادي أيضا، ونحن في هذا الفصل نحاول دراسة عوامل انتقال العرب إلى إيران.

وهذه العوامل والأسباب تارة تكون اختيارية وأخرى قسرية، وفي هذا المبحث نحاول تسليط الضوء على العوامل والأسباب الاختيارية التي دعت العرب إلى الانتقال إلى بلاد إيران، وعلى رأس هذه الاسباب عامل الجهاد وطلب المراعي الخصبة والأتجار وطلب العلم ونشر الدعوة الإسلامية، فإن هذه الاسباب والعوامل وغيرها دعت الكثير من العرب إلى الانتقال إلى بلاد الهضبة الإيرانية.

# المطلب الأول: الجهاد عند ثغور المسلمين.

بعد أن استتب الأمر للخليفة الأول أبي بكر وجه القوات التي شاركت فيما يسمى بحروب الردة إلى محاربت الدولة الساسانية والرومانية في بلاد الشام والعراق وعبر البحر في إقليم فارس، وكانت هذه المجاميع العسكرية التي تناوش الدولة الساسانية سواء تلك التي يقودها

خالد بن الوليد أو التي يتزعمها ابن الحضرمي في البحرين، تقتصر على مجاميع خاصة من قبائل العرب، وهم الذين لم يعلنوا ارتدادهم أو رفضهم لخلافة أبي بكر، وبعد واقعة الجسر وهزيمة المسلمين أمام الجيوش الساسانية في عهد خلافة عمر بن الخطاب، تغيرت الأمور وأصبحت الدولة الإسلامية الفتية مهددة بخطر تقدم الساسانيين باتجاهها، وهنا دخلت القبائل العربية في خضم المواجهة بقوة وبكل ثقلها، فإننا نشاهد في معركة القادسية وما تلاها من معارك حضورا لزعماء المرتدين بالأمس، ففي هذه المعركة اشترك طليحةبن خويلد الأسدي (أسد خزيمة) وهو كان مدعيا للنبوة، وحضر مع جيش المسلمين، ولم تكن الأحداث بعد واقعة القادسية وما تلاها من معارك على الجبهة الساسانية مقتصرة على حضور المقاتلين فقط، بل عندنا عدة شواهد تدل على أن القبائل استقدمت النساء والأولاد إلى البلاد المفتوحة، ففي البصرة وهي القاعدة العسكرية التي اختطها عتبة بن غزوان سنة ١٤ الهجرية وزعت الأحياء فيها على أساس قبلي، فاتخذت كل قبيلة جانب من هذه المدينة، واستوطنت فيه، وكذلك طيسفون (المدائن) عاصمة الدولة الساسانية، فعندما اعترض الخليفة الثاني على اتخاذها مركزا ومسكنا للجيش، طلب من سعد بن أبي وقاص اتخاذه موضعا آخرا، فإننا نشاهد بقاء أعداد من الجيش فيها واستوطنوها، والمراجع لخطط الكوفة التي اختطت سنة ١٧ الهجرية يجد واضحا حضور القبائل العربية مع أفراد أسرها في الكوفة، التي أصبحت بعد ذلك هي والبصرة من كبريات المدن الإسلامية، فكل هذا يشهد أن الانتقال إلى هذين المصرين كان بعنوان الجهاد، وكذلك الحال في انتقال العديد من القبائل إلى المناطق المفتوحة من الهضبة الإيرانية، فهناك شواهد على اتخاذ القصور والضياع والأملاك من قبل قواد الفاتحين في اذربيجان وكرمان وأصفهان والري وخراسان، وقد أشرنا إلى ذلك في الفصل الثالث من هذا البحث.

صحيح أن هذه الجيوش المتقدمة إلى ساحات القتال لا يمكنها أن تصحب أفراد أسرها من النساء والأطفال إلى ساحة المواجهة، لكن هذا لا يعني أنهم بعد الفتح لا يستقدمون أفراد أسرهم، أو أنهم بشكل أو آخر يحضرونهم، فإننا نشاهد الطبري ينقل لنا أن النخع وبجيلة قد زوجت عددا ليس بالقليل من بناتها إلى القبائل العربية : «لم يكن من قبائل العرب أحد أكثر أمرأة يوم القادسية من بجيلة والنخع وكان في النخع سبعمائة أمرأة فارغة وفي بجيلة ألف

فصاهر هؤلاء ألفا من أحياء العرب وهؤلاء سبعمائة وكانت النخع تسمى أصهار المهاجرين وبجيلة وإنما جرأهم على الانتقال بأثقالهم توطئة خالد والمثنى.». (١)

وقد اشار الطبري إلى ذلك في غير موضع مؤكدا استقدام القبائل اثقالها من النساء والعيال: «وكان مع الناس نساؤهم.». حتى إنه اشار إلى اشتراكهن في نصرة المسلمين كما حصل في ميسان مع المغيرة بن شعبة، وقد ذكر الواقدي أنه عندما سمع الناس في مكة والحجاز واليمن انتصار المسلمين والحصول على اموال الروم في اجنادين أخذ يتسابق بعضهم للحصول على الغنائم، وقسم آخر عزم على الذهاب إلى الشام (٢) وهذا العامل مما لا ينكر وجوده في تأريخ انتقال العرب إلى إيران، إذ أن تجربة إنشاء الحواضر والمدن العسكرية والربط، التي على أساسها أنشأت البصرة والكوفة والفسطاط، والقيروان لحماية الثغور تحتاج إلى إقامة الجند وأسرهم، بل وقبائلهم في هذه الحواضر وهذه الربط، مما يدفع بهم إلى الانتقال إلى هذه المناطق برفقة الجيش تحت هذا العنوان (الجهاد).

# المطلب الثاني: طلب المراعي الخصبة:

لا شك أن العرب الذين انتقلوا إلى بلاد إيران بعد الفتح الإسلامي كان من بينهم تلك القبائل العربية التي تقطن البادية في شبه جزيرة العرب وحتى تلك التي تعيش في المدن وكان اقتصادها يبتني على الرعي أو الزراعة وبطيبعة الحال فإن مثل هذا النوع من التجمعات السكانية يحتاج مع مرور الزمن إلى عاملين أساسيين لدوام بقائه في الحياة الاجتماعية العنصر البشري والمراعى الخصبة ونبين تاليا هذين العاملين:

# الأول: العنصر البشري

الذي يمتلك القوة والقدرة على الاعتناء بالزراعة والمواشي، وحمايتها من الأخطار التي

<sup>(</sup>١) الطبرى ، تاريخ الطبرى، ج٢ ص ٤٣٤، دار الكتب العلميّة ، بيروت.

<sup>(</sup>٢) الواقدي ، أبو عبد الله محمد بن عمر بن واقد، فتوح الشام، ج٢ص٦١.

تهددها.

#### الثاني: وجود المراعي الخصبة

لانها تشكل عامل مهم في بقائها ونمائها لان المواشي تحتاج الى المراعي والزراعة كذلك تحتاج الى الارض الخصبة.

وكلا هذين العاميلن بمرور الزمن يجعل من هذه التجمعات البشرية مشروعا للهجرة والانتقال والترحل والارتحال لأجل طلب المراعي الخصبة، والثاني لتوسعها الطبيعي الناتج عن تكاثر أفرادها أو مواشيها، وبما أن شبه الجزيرة العربية كانت محاطة بالموانع الطبيعية بحكم موقعها الجغرافي، التي تحد وتمنع من توسعهم كالبحر الأحمر وبحر العرب وخليج عمان وخليج فارس، كان من الطبيعي أن يكون توسعها باتجاه الشمال نحو العراق وبلاد الشام، وبالفعل حدث مثل هذا التوسع في الأزمنة التي تقدمت على الفتح الإسلامي، فقد سجل التاريخ العديد من الهجرات للعرب باتجاه الشمال (۱۱)، لكن قيام الدولة الساسانية والدولة البيزنطية حيث استطاعت هاتان الدولتان الحد من موجات العرب باتجاهها بأساليب مختلفة منها إنشاء دويلات عربية على الحدود مع شبه جزيرة العرب، أو دعم العرب عندما تحل بهم موجات الجفاف، وقد تستخدم الردع العسكري في بعض الأحيان، ومع سقوط هاتين الدولتين بعد الفتح الإسلامي ارتفع المانع من التوجه نحو المراعي الخصبة والأرض الزراعية الوفرة العطاء، فنجد الكثير من هذه القبائل ودعت الجفاف والعيش على مياه الآبار وواحات الأمطار الاسنة للتوجه إلى البلاد المفتوحة. (۱۲) وألى هذا يشير خطاب عمر بن الخطاب للقبائل: «إن الحجاز ليس لكم بدار إلا على النجعة ولا يقوى عليه أهلها إلا بذلك.». (۱۳)

(٢) المقريزي، تقي الدين احمد بن علي بن عبد القادر (توفي ١٨٤٥لهجرية) البيان والاعراب بأرض مصر من الاعراب، ج١ ص ٤٩.

-

<sup>(</sup>١) د. جواد على، المفصّل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ج١ ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٣) الطبري ، تاريخ الطبري، ج ٢ ص ٦٣١.

وقد سجل حضور لمثل هذه القبائل الرعوية في خراسان وفارس وكرمان، فقد أشار صاحب كتاب «حدود العالم» إلى وجود عشرين ألف من العرب في جوزجان، وأشار إلى أنهم من الأغنياء ويعتمد اقتصادهم على تربية المواشي والإبل (۱)، وقد نقل البلاذري أن العرب اقتطعت الأراضي واحتفرت القنا وعمروها وأدوا العشر فيها بعد فتح كرمان (۲)، وكذلك من نزل باقي البلدان من أرض إيران كـ «قم وكاشان والري وأصفهان» ولا شك في أن هذه القبائل غير القبائل المقاتلة التي تعيش في الثكنات العسكرية، وذلك لأن حال العسكر لا يجتمع مع الزراعة، لما يترتب عليهم من التنقل والقتال، وكانت معيشتهم تؤمن من العطاء الذي يأخذونه من ديوان عطاء الجند.

#### المطلب الثالث: الاتجار والتجوال في البلدان

عرف العرب بامتهانهم التجارة وتجوالهم في البلاد وذلك بحكم موقعهم الجغرافي الواقع بين الشرق والغرب، فالقبائل العربية التي استوطنت الشواطئ والسواحل المطلة على المسطحات المائية كبحر العرب وخليج عمان وخليج فارس، كانت لها علاقات تجارية مع إيران والهند والصين، أما القبائل العربية التي اختارت الصحراء وشبه الجزيرة والعراق وبلاد الشام فكانت لها علاقات تجارية مع الروم والفرس عن طريق تسيير القوافل البرية، وقد ورد هذا الأمر في القرآن الكريم، فقد أشار إلى تلك الرحلات التجارية في الشتاء والصيف، حيث قال تعالى: ﴿ لَا لِللَّافُ قَرِيشَ \* إيلافهم رحلة الشتاء والصيف ﴾ إن الموقع الجغرافي المتميز الذي تعيش عليه تجمعات القبائل العربية سهل لهم أن يكونوا في قلب التجارة العالمية، مما حدا بهم إلى عدم الاكتفاء بنقل البضائع من الشرق إلى الغرب، أو من الجنوب إلى الشمال، أو بالعكس، بل

<sup>(</sup>١) مجهول،حدود العالم من المشرق إلى المغرب، ص٩٨، انتشارات دانشكاه تهران، سنة ١٣٤٠ش.

<sup>(</sup>٢) البلاذري، فتوح البلدان، ج٢ص٤٩٢.

<sup>(</sup>٣) القرآن،قريش، الآيتان ١-٢.

عقدوا الأسواق مثل سوق عكاظ<sup>(۱)</sup>، وسوق مشقر<sup>(۲)</sup>وغيرها من الأسواق التي كانت تقام في شبه جزيرة العرب، وهي في حقيقتها تتجاوز التبادل التجاري لتكون مركزا للتبادل الثقافي، فيعرض فيها الشعراء والقصاصون ما لديهم من صور شعرية أو قصص، عن البلدان وعجائبها، مما يعكس تأثر هؤلاء الذين يروون قصص البلدان والأحداث التي واجهوها في حال تجوالهم وترحالهم بها فهذه القوافل التي تقطع المسافات البعيدة في تجوالها تطلع على محاسن تلك البلدان كما تتعرف على مساوئها، وهذه الجماعات التي تمتهن التجارة عادة تتبع المنافع وجني الأرباح فكان لها في بلاد إيران، ميدا ن واسع للانتفاع. (۳)

لهذا الأمر نجد العرب عند تمصيرهم البصرة والكوفة والفسطاط ومن بعدهما وقم والقيروان والري ومرو كانت هذه الأمصار تقع في طريق التجارة، فالبصرة والفسطاط والقيروان تربط بين الطريق التجارية البرية والبحرية، والكوفة ومرو والري وقم فإنها تقع في خط التجارة البرية بين الشرق والغرب، مما أضاف إليها بالإضافة إلى مركزيتها في البعوث وإدارة البلاد المفتوحة مركزية تجارية، وهذا لعله ناجم عن العقل التجاري الذي كان يسيطر على العرب المؤسسين لها.

وقد أشارت كتب التأريخ إلى الأسواق التي امتلكها العرب في خراسان والري وغيرهما من بلاد إيران، فقد ذكر أمير علي في تأريخ العرب والإسلام عدة مصاديق تدلل على امتهان الكثير من العرب التجارة وسيطرتهم عليها في المناطق المفتوحة (٤)، وقد صار لتجار العرب في إيران مكانة جعلت منهم يتخطونها إلى ما هو أبعد فقد ورد في سبب نفوذ الإسلام إلى

<sup>(</sup>١)البيروني، أبو ريحان محمد بن احمد(توفي ٤٤٠ كالهجرية) ، الآثار الباقية عن القرون الخالية، ص٥٢٢-٥٢١،دار الكتب العلمية ،بيروت لبنان،طبعة سنة ٢٠٠٠م.

<sup>(</sup>٢) قلعة في تميم،انظر: القزويني، زكريا بن محمد، آثار البلاد وأخبار العباد، ص١٦٠-١٦١، ترجمة جهانكر ميرزا، انتشارات أمير كبير، طبعة سنة ١٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) سيد أمير علي، تاريخ العرب والإسلام، ص١٩٨، ترجمة فخر داعي كيلاني، انتشارات تهران، ١٤٠١الهجرية.

<sup>(</sup>٤) قد أشار الدكتور جواد علي إلى أن هناك جماعة من أهل مكّة قد تخصصت بالاتجار مع العراق الساساني، وكان لها تعامل مع كبار رجال الدولة ، المفصّل في تايخ العرب، ج٤ ص ٢٨٥.

أندنوسيا والصين، أنه كان على يد التجار العرب الإيرانيين (۱)، وأشار عطاء الملك إلى دور التجار والسياح في إنشاء المراكز الدينية الإسلامية في البلدان، حيث قال: «وطائفة كثيرة منهم مما طافوا أقصى المغرب والعراقيين والشام وغيرها من بلاد الإسلام على سبيل التجارة والسياحة وبلغوا كل حدب وصوب وبلد ومدينة وبنوا لأنفسهم الصوامع للصلاة ومدارس في مقابل بيوت الأصنام للعبادة واشتغل فيها العلماء بالإفادة والاستفادة.». (۲).

#### المطلب الرابع: نشر الدعوة وطلب العلم

بعد أن فتحت إيران ودخلت في ربقة الإسلام فأصبحت قبلة لدعاة وطلاب العلوم فإيران التي كانت بالأمس ساسانية مجوسية الا أنها بعد أن أشرقت عليها شمس الإسلام وقامت على أرضها الحواضر الإسلامية وأسست في مدنها المدارس التي نبغ فيها العلماء صارت مقصدا مهما لكثير ممن عشق العلم والتعلم، ومكانا لتداول العلوم ونشر الدين الحنيف، حتى إننا نجد كتب الرجال والتراجم تعج بأسماء الكثير من أبنائها، وهذه المؤلفات التي كتبت في القرن الثاني الهجري وما بعد تشهد على الحضور الفاعل للعلماء الإيرانيين في مجال العلوم الإنسانية والطب والفلك والأدب والسياسة، وليس من العجيب أن يكون يوم ورد على نيسابور الإمام الرضاء الله أن يحضر لاستقباله جمع من العلماء وطلاب العلم يتجاوز الآلاف، فقد نقل أن الإمام علي بن موسى الرضاء الله لما وصل إلى نيسابور طلب منه أبو زرعة الرازي ومحمد بن أسلم الطوسي أن يحدثهم بحديث، فقالا: « أيها السيد ابن السادة، أيها الإمام وابن الأثمة، أيها السلالة الطاهرة الرضية، أيها الخلاصة الزكية النبوية بحق آبائك الأطهرين، وأسالفك الأكرمين السلالة الطاهرة الرضية، أيها الميمون، ورويت لنا حديث عن آبائك عن جدك نذكرك به.». فاستوقف البغلة، ورفع المطلة، وأقر عيون المسلمين بطلعته المباركة الميمونة، فكانت ذؤابتاه فاستوقف البغلة، ورفع المطلة، وأقر عيون المسلمين بطلعته المباركة الميمونة، فكانت ذؤابتاه

<sup>(</sup>١) المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ص٤٤، ترجمة محمد هادي اليوسفي الغروي، طبعة مهر، طهران، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠٥الهجرية.

<sup>(</sup>٢) شهيدي، د. سيد جعفر، مقالة (أثر الإيرانيين في نشر الإسلام في العالم) ألفية الشيخ الطوسي، إيران مشهد، ج١، ص١٧٩، نقلاً عن جهانكشا الجويني.

كذؤابتي رسول الله على طبقاتهم قيام كلهم وكانوا بين صارخ وباك، وممزق ثوبه ومتمرغ بالتراب، ومقبل حزام بغلته، ومطول عنقه إلى مظلة المهد إلى أن انتصف النهار وجرت الدموع كالأنهار، وسكنت الأصوات وصاحت الأئمة والقضاة معاشر الناس أسمعوا وعوا ولا تؤذوا رسول الله عليه في عترته وانصتوا فأملى صلى الله عليه وآله هذا الحديث وعد من المحابر أربعة وعشرين ألفا سوى الدوي والمستملي أبو زرعة الرازي ومحمد بن أسلم الطوسي (رحمهم الله). (۱)

ومن هذا الخبر يظهر لنا عدد من كان يملك دواة وقلما وقرطاسا في هذه المدينة، والأمر الثاني: أنهم كانوا يفهمون العربية ويكتبون بها، وما هذه المدينة إلا مثال من باقي المدن الإيرانية التي كانت تنعم بنعمة العلم والتعليم في ظل الإسلام المحمدي الأصيل.

# المطلب الخامس: الابعاد والتهجير القسري

اتخذ الحكام المناهضون لأهل البيت عليه وأتباعهم سياسة قاسية للحد من تنامي الفكر الشيعي والالتفاف حول أهل البيت عليه تقضي الى ابعاد الشيعة عن مناطق وجودهم التي تمنحهم القوة من خلال اختلاطهم باعوانهم والمتعاطفين معهم، ولعل هذه السياسة لم تكن جديدة ووليدة العصر الأموي بل أننا نجد إشارات تأريخية توكد هذه الحقيقة أشار إليها فلها وزن حيث عبر عن سير الفتوحات في عهد عمر بن الخطاب وأبي بكر أنها وسيلة اتخذها هؤلاء من أجل ابعاد المناوئين واشغالهم عن التفكير في أمر الخلافة ومن هو الأحق بها من غيره، وقد تحدث عن هذه السياسة معاوية بن أبي سفيان والي عمر وعثمان بن عفان على الشام مع عثمان بن عفان عندما تنامت حالة الرفض لسياسته في ادارة الدولة الإسلامية فنجده يشير عليه بأن يجعل البعوث على مناوئية؛ من أجل اشغالهم وابعادهم عن أنصارهم (٢)

.

<sup>(</sup>۱) الأربلي، علي بن أبي الفتح، كشف الغمة في معرفة الأئمّة، ج٣،ص١٠٦، دار الأضواء، بيروت، لبنان؛ ابن الصباغ المالكي، علي بن محمد أحمد المالكي (توفي١٠٥٥الهجرية)، الفصول المهمة في معرفة الأئمّة، ج٢ ص١٠٣٣، تحقيق سامى الغريري، طبعة دار الحديث، الطبعة الأولى، سنة ١٤٢٧الهجرية.

<sup>(</sup>٢) العاملي، جعفر مرتضى ،الصحيح من سيرة الإمام علي الشَّلِيَّ ،ج ١٨ ص ٣٠.

وهذا أوضح الشواهد وعندما استولى على السلطة في الدولة الإسلامية اتخذت مثل هذا الأسلوب حيث نجد ولاته في البصرة والكوفة يجعلون البعوث على الشيعة من أجل محاربة الخوارج والزج بهم في أتون معارك غير متكافئة بغية الخلاص منهم وإن نجوا منها شغلوهم بأخرى، ولم يقف الأمر عند هذا الحد حتى نشاهد ابعاد الشيعة في البصرة والكوفة إلى مناطق خراسان وغيرها تحت عنوان تثبيت الفتوح، حيث قام والي معاوية على العراقين(الكوفة والبصرة) زياد بن أبيه بابعاد خمسين ألف مقاتل مع اسرهم (۱۱) وإذا أخذنا بعين الاعتبار عدد أفراد اسرة كل مقاتل فأن عدد المبعدين سوف يتضاعف، فلو كان عدد كل اسرة خمسة أفراد يكون عدد من أبعد إلى خراسان في هذه الدفعة يصل إلى ربع ميليون نسمة، وقام من أتى بعد زياد بمثل هذه السياسية، فقد اتخذ الحجاج عين هذه السياسية وبالغ في تطبيقها حتى أفرع المصرين من أهلهما.

وهناك سياسية أخرى ابتدعها الحجاج بن يوسف الثقفي والى المروانيين على الكوفة حيث أصدر قانونا يقضي بأن يخرج من البصرة والكوفة كل من قدم إليها ممن سجل اسمه في مناطق أخرى، فقام باخراج أعداد كثيرة وابعادها إلى القرى والنواحي في بلاد إيران تحت حجة أن هذه المناطق تحتاجهم من أجل القيام بإعمال الزراعة ورفد خزانة الدولة بعائدات الضرائب، ولعلك لا ترتاب لأول وهلة من مثل هذه الاساليب؛ لأنه قد يظهر من ظاهرها حسن نيات هؤلاء الولاة، إلا أتنا لو راجعنا خطب ولاة بني أمية من سفيانيين ومروانيين وهي الخطب التي كانت تحمل التهديد والوعيد بالقضاء على كل نفس يوالي أهل بيت النبي عظيم تكون هذه مجرد حجج للقضاء على المعارضة في العراق التي كانت تدعو إلى ارجاع الحق إلى أصحابه من آل محمد على لهذا تجد هؤلاء المبعدين إلى الجبهة الشرقية يحملون في نفوسهم حب أهل البيت عليه الذي سرعان ما انتقل إلى الإيرانيين؛ لتتكون جبهة معارضة جعلت من خراسان منطلقا لهذا الفكر الذي استطاع أن يقضى على الدولة المروانية سنة ١٣٢

<sup>(</sup>١) الطبري، ابن جرير، تاريخ الطبري، ج ٦ ص ١٠٥ ـ ١١٢؛ ابن الأثير ،أسد الغابة في معرفة الصحابة، ص٢١٥ ،المطبعة الاسلامية ،طهران،د.ت.

الهجرية بقيادة أبي مسلم الخراساني وكان شعارها (الرضا من آل محمد) ولم تكن هذه أولى المحاولات التي قام بها الموالون لآل محمد على فقد سبقتها عدة ثورات استطاع العرب من خلالها السيطرة على أجزاء من بلاد إيران مثل ثورة عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر الطيار وجديع بن شبيب المعروف بالكرماني زعيم اليمانية في خراسان.

وقد أشار الحموي في معجم البلدان إلى أن زياد بن أبيه قام بنفي جماعة من الأزد من البصرة. (١)

وممن أبعد في زمن زياد بن أبيه بأمر من معاوية صعصة بن صوحان العبدي حيث كتب معاوية إلى عامله في العراق: (إن أقمت الناس أمره أن يلعن عليا فإن لم يفعل فاقتله فأخبره زياد بما أمره به فيه وإقامه للناس فصعد صعصعة فحمد الله وأثنى عليه ثم صلى على النبي ثم قال: أيها الناس إن معاوية أمرني أن ألعن عليا فالعنوه لعنه الله. فقال زياد: لا أراك إلا لعنت أميرالمؤمنين معاوية. فقال صعصعة: إني تركتها مبهمة وإلا بينتها. فقال زياد: لتلعنن عليا وإلا نفذت فيك أمر اميرالمؤمنين فصعد صعصعة المنبر، فقال: أيها الناس أنهم أبوا علي إلا أن أسب عليا وقد قال رسول الله على ألى معاوية فأمر بقطع عطائه وهدم داره ففعل زياد ذلك... يسب الله ورسوله فكتب زياد بذلك إلى معاوية فأمر بقطع عطائه وهدم داره ففعل زياد ذلك...

وإلى هذا النوع من الانتقال أشار حسين عطوان حيث حمل جعل البعوث من قبل سلاطين بني أمية على أهل العراق أنه ابعاد للعناصر المشاغبة في البصرة والكوفة إلى المناطق النائية، لكي يتخلصوا من خطرها مع التمويه على هذه الغاية الخفية باختيار العناصر المبعدة شركة من المصرين (٣).

(٢)القاضى النعمان المغربي(توفي٣٦٣لهجرية) شرح الأخبار، ج ١ ص ١٧١،تحقيق السيد محمد حسين الحسيني الجلالي ،الطبعة الثانية سنة ١٤١٤لهجرية.

\_

<sup>(</sup>١) الحموي، معجم البلدان، ج ١ ص ٣١١، دار احياء التراث العربي، بيروت، لبنان سنة ١٣٩٩ الهجرية.

<sup>(</sup>٣) عطوان، حسين، الشعراء في خراسان من الفتح الى نهاية العصر الأموي، ج ١ ص ٤٢ دار الجيل الطبعة الثانية سنة ١ ١ ١ ١٤٠٩ الهجرية.

ولم يقتصر الابعاد على المناوئين ففي بعض الأحيان يبعد إلى هذه البلاد قبائل من الأعراب الذين يصيبون الطريق وقد أشار الطبري إلى أن معاوية في سنة ست وخمسين ولى سعيد بن عثمان بن عفان على خراسان وأخرج معه قوما من الأعراب كانوا ببطن فلج فيهم مالك بن الريب المازني. (۱)

#### المطلب السادس: الفرار من جور الظالمين

بعد أن استولى معاوية بن أبي سفيان على الحكم في الدولة الإسلامية وعلى الرغم من الشروط التي تعهد بها للإمام الحسن في عقد الصلح لكننا نجده أخذ على نفسه محاربة أتباع آل محمد والتنكيل بهم وأول تنكيل واسع النطاق شمل الشيعة في عمان والبحرين والبصرة والكوفة والهند وخراسان وسجستان كان في عهد زياد بن أبيه سنة ٥٥ الهجرية حتى أنه بلغ من قتل ومن مثل فيه بأن قطعت يده أو رجله عشرات الآف، لهذا الأمر اضطر الشيعة إلى الهرب باتجاه الحجاز والمدينة وباتجاه المناطق النائية في بلاد إيران وقد رصد لنا التاريخ أرقاما ممن نكل بهم او قتلوا في عهد زياد بن أبيه حيث نقل ابن شاذان الازدي أنه هدم دار ابن أبي سرح لأنه من شيعة علي الشيخ على المناطق المناطق التبع المناطق المناطق عارف يقتلهم تحت أبيه وضم إليه العراقين (الكوفة والبصرة) فجعل يتتبع الشيعة وهو بهم عارف يقتلهم تحت كل حجر ومدر وأخافهم وقطع الأيدي والأرجل وصلبهم في جذوع النخل وسمل أعينهم وطردهم وشردهم، حتى نفوا عن العراق فلم يبق أحد معروف مشهور فهم بين مقتول أو مصوب أو محبوس أو طريد أو شريد. (())

وقد جاء في كتاب الإمام الحسن الشُّلاةِ إلى معاوية بن أبي سفيان : «ألست صاحب حجر

<sup>(</sup>۱) الطبری، تاریخ الطبری، ج ۷ ص ۱۷۸.

<sup>(</sup>٢) الازدى، الفضل بن شإذان، (توفى ٢٦٠ الهجرية) الايضاح ،ص ٥٤٨ ،تحقيق السيّد جلال الدين الحسيني الارموي المحدث، الناشر دانشگاه تهران، الطبعة سنة ١٣٦٣ هـ ش.

<sup>(</sup>٣) الطبرسي، العلامة الخبير ابي منصور احمد بن علي بن ابي طالب، (توفي ١٥٤٨لهجرية) الاحتجاج، ج ٢ ص ١٧ ـ ٢١ تحقيق محمد باقر الخرساني، الناشر دار النعمان، النجف الأشرف، سنة ١٣٨٦ الهجرية .

والحضرميين اللذين كتب إليك ابن سمية أنهما على دين علي ورأيه، فكتبت إليه من كان على دين علي ورأيه فكتبت إليه من كان على دين علي ورأيه فاقتله ومثل به، فقتلهما ومثل بأمرك بها.». (١) وكان زياد بن أبيه أشد الناس على الشيعة في البصرة والكوفة والبحرين وبلاد إيران حتى إن ابن الأثير نقل في تاريخه أن عامل زياد على البصرة (سمرة بن جندب) قتل أهل البصرة ونقل عن ابن سيرين أنه قتل في غيبة زياد ثمانية آلاف رجل.

ونقل عن أبي السوار العدوي أنه قال : «قتل سمرة من قومي في غداة واحد سبعة وأربعين كلهم قد جمع القرآن.» (٢) ثم ما أن هلك زياد بن أبيه فولي الأمر من بعد على العراق من هم فاقوا عليه في ظلم الشيعة، وقد كان من تماديهم في الظلم أن قتل عبيد الله بن زياد الإمام السبط الحسين بن علي بن فاطمة ابن رسول الله (عليهم صلوات الله اجمعين) وأباح مسلم بن عقبة الممدينة وقتل أبناء المهاجرين والأنصار وأحرقت الكعبة ورميت بالمنجنيق في عهد يزيد بن معاوية، وفي عهد المروانيين لما ولي الحجاج بن يوسف الثقفي العراق أسرف في ظلمة حتى من قتل في عهده صبرا وفي السجن أكثر من ٢٠٠٠٠ اسجين (٣) وكان الولاة الذين ينصبون على العراقيين يأتون إلى هذه البلاد وهم مملوؤون حقدا وحنقا على أهل المصرين، فلما قدم يوسف بن عمر الثقفي إلى العراق واليا لهشام خطب الناس فقال: «يا أهل المدرة الخبيثة... ولقد هممت أن أخرب بلادكم ودوركم وأحرمكم أموالكم... ولقد سألت أميرالمؤمنين أن يأذن لي فيكم ولو أذن لقتلت مقاتلكم وسبيت ذراريكم.». (٤) وعندما ولي عثمان بن حبارة المدينة سنة ٩٣ الهجرية خطب على المنبر فقال: «أيها الناس إنا وجدناكم أهل عشم لأميرالمؤمنين في قديم الدهر وحديثه وقد ضوي إليكم من يزيدكم خبالا أهل العراق... غش لأميرالمؤمنين في قديم الدهر وحديثه وقد ضوي إليكم من يزيدكم خبالا أهل العراق... فإني والله لا أوتي بأحد آوى أحدا منهم أو أكراه منزلا أو انزله إلا هدمت منزله وأنزلت به ما

(١) الاميني،عبد الحسين بن احمد الاميني التبريزي النجفي (توفي ١٣٩٠الهجرية) موسوعة الغدير، ج ١١ ص ٦٠،الناشر دار الكتاب العربي، بيروت-لبنان، الطبعة الرابعة سنة ١٣٩٧ الهجرية.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج ٣ ص ٤٤٧.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج ٤ ص ٥٨٧.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٥ ص ٥٠٧.

هو أهله.». (١)

ومن هذه النصوص نستكشف عظم البلاء الذي نزل بأهل العراق حتى فروا من بلادهم إلى غيرها طلبا للأمن والأمان من ظلم وجور الولاة، وقد بلغ من الظلم والجور أن يتجرأ هؤلاء على الله ورسوله، فينقل لنا أبن خلكان في كتابه (وفيات الأعيان) عن القاضي أبى الفرج المعافى بن زكريا النهرواني الجزيري أن الحجاج بن يوسف أراد الخروج من البصرة إلى مكة فخطب الناس وقال: «يا أهل البصرة إني أريد الخروج إلى مكة وقد استخلفت عليكم محمدا ابني وأوصيته فيكم بخلاف ما أوصى به رسول الله الله عليكم الخلافة.». (١)

وقد جاء في معجم البلدان للحموي أن جماعة من أهل البصرة نزلوا (آسك) بين رامهرمز وأرجان فارين من جور عبيد الله بن زياد (٣) وكان ممن هرب من ظلم الحجاج عطية بن سعد بن جنادة حيث فر إلى فارس.

(١) ابن اعثم الكوفي، احمد بن على (توفي ٣١٤ الهجرية)،الفتوح، ج ٦ ص ٢٧٦، مخطوطة استنبول.

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان، ابو العباس احمد بن محمد (توفي ١٦٨١لهجرية)وفيات الأعيان وأنباء الزمان، ج ٢ ص ٣١، تحقيق احسان عباس، دار الثقافة، لبنان.

<sup>(</sup>٣) ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج ١ ص ٥٣.



#### تمهيد:

نظرة سريعة للتقسيم الجغرافي لإيران في العصور التي سبقت دخول المسلمين والإسلام اليها، حيث أنها مرت بأربعة أدوار الأول عصر الماديين( مادها)، والثاني عصر الهخامنشيين(الاخمينيين)، والثالث عصر الاشكانيين(السلوكيين)، والرابع عصر الساسانيين.

كانت جغرافيا إيران في عصر ما قبل «هو وخشتره» الذي هو ثالث الملوك الماديين تقسم إلى ثلاثة أقسام:

الأول: الماد الصغير ويشمل اذربايجان.

الثاني: الماد الكبير ويشمل عراق العجم وكردستان.

الثالث: راكيانا ويشمل الري وولايات الأطراف.

وإن كان في الواقع أن هناك قسمين لا ثلاثة أقسام؛ لأن الري دخلت في الماد الكبير (بزرك) فيما بعد وصارت تابعة إلى عراق العجم، وحدودها من الشمال نهر أرس والشرق أبواب الخزر والغرب جبال زاكرس وفي الجنوب الصحراء (۱) اما بعد ما فتح «هووخشتره» دولة الآشوريين وعاصمتها «نينوى» قرب الموصل الحالية - في سنة ٦١٢ قبل الميلاد فقد اتسعت حدودها الجغرافية لتصل الى البحر الابيض المتوسط غربا والى خراسان شرقا والسند غربا.

أما جغرافيا إيران في عصر الهخامنشيين (الاخمينيين)، فهي بعد ما اصبحت ترث أرض الماديين والاشوريين والبابليين بعد أن استطاعت السيطرة عليها. أصبحت حدودها من طرف المشرق السند وسيحون ومن الشمال بحر الخزر والبحر الأسود وجبال القوقاز ومن الجنوب بحر عمان وخليج فارس ومن الغرب حدود الدولة اليونانية. (٢)

وفي عهد الاشكانيين تقلصت مساحة إيران فأصبحت حدودها من الغرب نهر الفرات ومن الشرق جبال الهماليا ونهر البنجاب في الهند ومن الشمال نهر سيحون وبحر الخزر وجبال

<sup>(</sup>۱) ) مشکور،محمد جواد، إيران در عهد باستان، ص ١٤٩،تهران سنة ١٣٧١هجري شمسي (فارسي).

<sup>(</sup>۲) مشكور. إيران در عهد باستان، ص ٧ ـ ١١.

القوقاز ومن الجنوب خليج فارس وبحر عمان (١).

أما إيران في عهد الساسانيين: وهي إلى عهد انوشيروان تتكون من عدة أقسام يدير كل قسم منها مرزبان وأهمها أربعة مرزبانات وهي: ارمنستان وخوارزم وحدود الروم والخزر ويلقب الذي يدير المرزبان بـ«الشاهي» وهو في العادة من أقارب السلطان ونقل أن عدد الشاهات المحلية إبان دخول المسلمين إلى إيران بلغ ٢٦ شاها.

ومن المدن التي كان فيها شاهات هي: نيسابور ومرو، وسرخس، وهرات، وزابلستان، وكابل، وسند، وسمرقند، وبخارى، وفرغانة، وخوارزم، وسيستان، ومرورود، وگرگان، ونسا، وباميان، وبادغيس.

وفي عهد انوشيروان قسمت إلى أربعة أقسام كل قسم تسمى «باذكس» أي رئيس أو أمير الناحية:

وهي: آپاختر (ولايات الشمال)،وخراسان (ولايات الشرق)، ونيمروز (ولايات الجنوب)وخوروران (ولايات الغرب).

أما ولايات الشمال فتشمل اذربايجان، وارمنستان، وگرجستان، واران، وديلم، ورويان (گيلان)، وتپورستان (مازندران) وري.

أما ولايات الشرق (خراسان) فهي تشمل: خراسان، وكميسن (قومس) وگرگان وما وراء النهر.

أما ولايات الجنوب (نيمروز) فهي تشمل: سيستان (سكستان) وكرمان وپارس وخوزستان، واسپهان (اصفهان) والجزائر في الخليج الفارسي وبحر عمان وزابلستان والسند ومكران.

أما ولايات الغرب فهي تشمل: باختران، وكردستان، وهمدان، وايلام، ولرستان، وبين النهرين العراق وشرق تركية. (٢)

-

<sup>(</sup>۱) مشكور. إيران در عهد باستان، ص ١٤.

<sup>(</sup>۲) مشكور، إيران در عهد باستان، ص ۱۷، ۲۲.

## التوزيع الجغرافي للعرب في إيران بعد الإسلام

بعد أن انهارت الدولة الساسانية على أيدي القوات الإسلامية في معركة القادسية ونهاوند دخلت العرب على الأقاليم الإيرانية ففتحتها وانساحت العرب في ربوع إيران، سواء تلك التي كانت مع الجيش الفاتح أو التي أمتها بعد ذلك، أما طلبا للأمان في جبالها وفيافيها الوعرة، أو لطلب العيش عن طريق التجارة أو الاستفادة من مراعيها الخصبة، أو تلك التي أبعدت قسرا إلى إيران، دفعا لها عند مناهضتها للحكام، أو لطلب العلم على أيدي العلماء الذين نبغوا في هذه البلاد.

وبما أن أكثر العرب أمت إيران مع قبائلها التي تولت فتح تلك البقاع فكانت الاقطاعات من نصيبهم في البلاد التي يفتحونها ، فنشرع في بيان صفات تلك الأقاليم وعلى يد من كان فتحها لما لذلك من أهمية تكشف عن نوع العرب الذين سكنوا تلك البلاد، ثم أن ميول تلك القبائل انعكس على من أسلم من الإيرانيين، فمن جاور عرب الكوفة نجده بعد ذلك صار مواليا لأهل بيت الرسول ومن جاور عرب الشام أو البصرة من العثمانية أصبح يوالي الخط المقابل. إذن معرفة نوع العرب في تلك البقاع ذات أهمية كبرى في معرفة جذور تشيع إيران.

## المبحث الأول

# شمال غرب إيران (أذربيجان)

اذر بيجان بفتح أوله واسكان ثانيه بعده راء مهملة مفتوحة وباء مكسورة بعدها ياء وجيم وألف والنون(١) وهي الماد الصغير ، اقليم يقع في شمال غرب إيران . قال في أحسن التقاسيم : «أما اذربايجان فإنها كورة اختطها اذرباذ بن بيولاسف بن الأسود بن سام بن نوح.». (٢٠) والذي يحيط به مما يلى المشرق الجبال والديلم وغربي بحر الخزر والذي يحيط به مما يلى المغرب حدود الأرمن وشيء من حد الجزيرة والذي يحيط به مما يلي الشمال الران ونهر «اراس» وجبال القبق والذي يحيط به مما يلي الجنوب حدود الكردستان وهمدان.

وأكبر مدن هذا الإقليم أردبيل وبها المعسكر ودار الإمارة وأردبيل مدينة تكون نحو ثلثي فرسخ في مثلها، وجاء في وصف سورها أن له ثلاثة أبواب والغالب على بيوتها أنها من الطين ولها رساتيق وكور. وهي أرض جبلية لا يفارق قممها الثلج.

ثم المراغة وهي أيضا من كبريات مدن هذا الإقليم وقيل في وصفها أنها كثيرة الرساتيق والزروع والبساتين. وكان لها سور لكن خربه ابن أبي الساج.

ثم بعد المراغة أرمية، وهي التي تقع على شاطئ بحيرة الشراة أما الميانج والخونج وأجن ودخراقان وخوي وتفليس (۳) وسلماس ومرند وتبريز وبرزند وورثان وموقان وجابر وواشنة، فإنها مدن صغيرة متقاربة في الكبر.الا تبريز فانها اتسعت بعد دخول المسلمين واصبحت

(۱) البكري، معجم ماستجم، ص ۱۲۹.

<sup>(</sup>٢) المقدسي، شمس الدين ابو عبد الله محمد الشافعي المعروف بالبشاري ، (توفي ١٢٨٧ الهجرية) أحسن التقاسم في معرفة الاقاليم، ج ١ ص ٢٥٤، ليدن، طبعة سنة ١٩٠٦م.

<sup>(</sup>٣) السمعاني، ابو سعيد عبد الكريم ابن ابي بكر بن محمد السمعاني (توفي ١٦٥الهجرية) الأنساب، ج ١ ص ٤٧١ ، طبعة ليدن، سنة ١٩١٢م.

عاصمة الاقليم، وميناء هذا الإقليم يكون في باب الأبواب.(١١)

ووقع الخلاف في كيفية الاستيلاء على هذا الإقليم الذي يكون شمال غرب الدولة الساسانية، ففي رواية الطبري أنه فتح بعد «الري» حينما تقدم إليه بكر بن عبد الله وتبعه سلمان بن خرشة الأنصاري وعتبة بن فرقد. (٢)

لكن البلاذري يذهب إلى أنها فتحت بعد نهاوند على يد حذيفة بن اليمان وكان دخولها عن طريق «أردبيل». (٣)

والظاهر أنها فتحت بجند الكوفة كما علية المدائني في روايته حديث زيد بن وهب (لما رجع الناس إلى أمصارهم بعد نهاوند بقي أهل الكوفة مع حذيفة فغزا بهم اذربايجان)<sup>(3)</sup>.

ونقل الطبري عن ابن اسحاق أنها فتحت سنة اثنتين وعشرين وأميرهم المغيرة بن شعبة أما رواية أبي عبيدة ففيها أنه فتحها حبيب بن مسلمة الفهري بأهل الشام ومعهم أهل الكوفة في خلافة عمر. (٥)

وقال الطبري: إنها نقضت الصلح وقاومت الأشعث بن قيس في ولاية الوليد بن عقبة فأعاد فتحها مرة أخرى. (٢)

وأسكنها الأشعث بن قيس أناسا من العرب من أهل العطاء والديوان وأمرهم بدعاء الناس إلى الإسلام. (٧)، وهذه أول أشارة إلى استيطان العرب في هذه المنطقة لكنها تفتقر إلى التفصيل، لكن نستطيع أن نستشف من هذا الخبر أنها قبائل كوفية كون اذربايجان من فتوح

\_

<sup>(</sup>١) الاصطخري، ابو اسحاق ابراهيم بن محمد الفارسي (توفي ٣٤٦ الهجرية) المسالك والممالك، ص ٦٧ ـ ٦٨ ، طبعة ليدن سنة ١٩٢٧م؛ المقدسي، أحسن التقاسيم ، ج ١ ص ٢٥٤ ـ ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تأريخ الطبري، ج ٤ ص ١٥٣ ـ ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) البلاذري،فتوح البلدان، ص ٣٢١.

<sup>(</sup>٤) البلاذري، فتوح البلدان، ص ٣٢٢ ـ ٣٢٣.

<sup>(</sup>٥) خليفة بن خياط، تأريخ ابن خليفة، ج ١ ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٦) الطبري ،تأريخ الطبري، ج ٤ ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٧) البلاذري،فتوح البلدان، ص ٣٢٤.

الكوفة وثغورها.

وفي رواية البلاذري عن واقد : «إن العرب لما نزلت أذربيجان نزعت إليها عشائرها من المصرين والشام وغلب كل قوم على ما أمكنهم وابتاع بعضهم من العجم الأرضيين والجأت إليهم القرى للخفارة فصار أهلها مزارعين لهم.». (١) وهي تعكس لنا أن العرب الذين نزلوا البلاد هذه استوطنوها في زمن متقدم.

وكان الأشعث بن قيس قد قام بإنزال العرب في أردبيل وبنى فيها مسجدا عندما ولاه الإمام على الشَّلَةِ على اذربيجان.

أما مروان بن محمد فإنه نزل المراغة وعسكر قربها، فاستقر الناس فيها وألجأ كثير من أهلها أراضيهم إلى مروان، وبعد انقراض بني أمية صارت لبعض بنات الرشيد وصارت بعد ذلك منزلا للسلطان باذربيجان في عهد خازم (٢).

ونقل يزيد بن حاتم المهلبي اليمانية من البصرة إليها وأنزلهم مدنها، فأنزل الرواد بن المثنى الأزدي تبريز إلى البذ. وأنزل مرين بن علي الطائي «زيز» ومن همدان في «الميانج» (٣).

وكان في اذربيجان من نزار الصقر بن الليث العتبي وابن عمه البعيث بن حليس 🖰.

وانتقل إليها بنو الرواد من الموصل<sup>(٥)</sup> ونزلوا تبريز، وحصنوها بسور، ونزل (مرند) حليس أبو البعيث وهو من بنى أسد وبنى ابنه محمد فيها حصونا.

أما صدقة مولى الأزد فقد بني في أرمية قصورا.

أما الميانج وخلباثا فكانت منازل الهمدانيين فعبد الله بن جعفر الهمداني محلته بالميانج ونزل

<sup>(</sup>١) البلاذري،فتوح البلدان، ص ٣٢٤ ـ ٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) البلاذري، فتوح البلدان، ص ٣٢٥؛ الأزدي ، الشيخ ابي زكريا بن محمد بن اياس بن القاسم (توفي ٣٣٤ الهجرية) تأريخ الموصل، ص ٣٨٣ ، طبعة القاهرة ، سنة ١١٣٨٧ الهجرية.

<sup>(</sup>٣) الأزدي، تأريخ الموصل، ص ٢١٨.

<sup>(</sup>٤) اليعقوبي، تأريخ اليعقوبي، ج ٣ ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٥) الأزدي، تاريخ الموصل، ص ٩٢.

مربن بن عمرو الموصلي الطائي (نويد).

ونزلت جماعة من كندة في  $(mqls)^{(1)}$  ويذكر الأزدي أن اذربيجان كثرت فيها اليمانية وفيما ذكر أن المأمون عندما أرسل زريق بن علي بن صدقة إلى حرب بابك في اذربيجان اجتمع إليه خمسون ألف فارس وراجل من أهل الموصل وأهل اذربيجان وعندما ثار زريق على المأمون وجهه إليه محمد بن حميد الهمداني فاجتمع إليه (محمد بن السيد وتليد وطمثان وهمدان وطي وبنو الحارث بن كعب فصار معه منهم خلق كثير) (3).

وخلاصة الكلام ان هذه الإشارات التأريخية تكتشف عن أن العرب بعد وقعة نهاوند استوطنوا هذا الإقليم وعلى طول الأزمان التالية تكاثروا فيه وأن الغالب عليهم من العرب اليمانية(القحطانية).

<sup>(</sup>١) البلاذري،فتوح البلدان، ص ٣٢٩ ـ ٣٣٠ ؛الأزدي، تأريخ الموصل ص ٣٨٣.

<sup>(</sup>٢) الأزدي ، تأريخ الموصل ، ص ٣٨٤. ومن شجون هذا الاصل أن شير الى أن من بقايا العرب اليمانية التي سكنت اذربيجان هم أسرة (البوست فروش) اسرت شاعر العرب الكبير الشيخ عبد المحسن الكاظمي واصلهم من النخع ثم هاجروا الى العراق قبل اكثر من مئتين سنة وسكنوا الكاظمية كما هو مذكر في ترجمة الكاظمي المذكور.

<sup>(</sup>٣) .المصدر السابق، ص ٣٥٦ ـ ٣٧٩.

<sup>(</sup>٤) .المصدر السابق، ص ٣٧٩.

#### المبحث الثاني

### جنوب إيران (فارس)

هذا المنطقة تعد من الأقاليم الجنوبية (نيمروز) من اقاليم الدولة الساسانية الأربعة (أويقع في الجانب الشمالي لخليج فارس [parsian]) يقول عنه القلقشندي أنه: «بفاء مفتوحة بعدها ألف ثم راء مهملة وسين مهملة في آخره.». (٢) يحده من جهة الغرب خوزستان ومن جهة الشمال الغربي اصفهان والجبال ومن جهة الشمال الشرقي مفازة فارس وخراسان ومن جهة الشرق كرمان ومن جهة الجنوب خليج فارس (بحر فارس).

وأهم مدن هذا الإقليم يزد، وسيراق ، وشيراز، وجور، وگازرون، وفيروز آباد، والبيضاء، واصطخر، وبسا ، ودارابجرد.

وفي فتح هذا الإقليم وقع الخلاف من حيث الزمان والأسلوب والقائد.

فقال ابن واضح أنه فتح في زمن أبي بكر عندما بعث عثمان بن أبي العاص وقد ندب معه عبد القيس فسار الجيش إلى توج ومكران وما يليها فافتتحها وسبى أهلها. (٣)

أما ابن عساكر في الأربعين البلدانية ينسب الفتح إلى العلاء الحضرمي عامل أبي بكر على البحرين. (٤)

ثم أن الطبري في رواياته يذكر أن الفتح تم بعد فتح القادسية وإذن عمر بن الخطاب للانسياح في بلاد فارس حيث عسكر أبو موسى في منقطع ذمة البصرة وكانت الألوية التي أتى

<sup>(</sup>١) قسّم كسرى انوشروان المملكة الى اربعة ارباع، الأخبار الطوال ابن قتيبة الدّينوريّ، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) القلقشندي ،أحمد بن علي، صبح الأعشى في صناعة الإنشاء، ح ٤ ص ٣٤٦، تحقيق، محمد حسين شمس الدين،دار الكتب العلميّة بيروت لبنان.

<sup>(</sup>٣) اليعقوبي، ابن واضح، تأريخ اليعقوبي، ج ٢ ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) ابن عساكر،ابو القاسم علي بن الحسن هبة الله بن عبد الله الشافعي (توفي ١٨٢٨لهجرية)، الأربعين البلدانية، ج ٤ ص٢٢٧.

بها سهيل بن عدي حليف بني عبد الأشهل تشير إلى توجيه بعض أفراد هذا المعسكر إلى إقليم فارس، فلواء أردشير خره وسابور إلى مجاشع بن مسعود السلمي، ولواء اصطخر إلى عثمان أبي العاص الثقفي، ولواء فساء ودار ابجرد إلى سارية بن زنيم الكناني.

وهذه إشارة إلى أن الفتح تم عن طريق البر، وفي عهد عمر بن الخطاب، إلا أنه هناك روايات تشير إلى أن خليد بن المنذر بن ساوي عبر البحر إلى بلاد فارس مع أهل البحرين وكان معه الجارود بن المعلى من عبد القيس والسوار بن همام.

ثم أنه هناك رواية تنسب الفتح إلى العلاء في عهد عمر بن الخطاب وهذه الرواية أيضا وقع خلاف فيها؛ حيث إنها تعلل عبور العلاء إلى إقليم فارس ومخاطراته كانت لمنافسته سعدا، لكن ابن سعد في الطبقات يخبر عن أن الغزوة وقعت في سنة ١٤ الهجرية أي قبل القادسية بسنة أو سنتين (١) على قول الواقدي (٢) وابن الأثير والذهبي، إلا أنه هناك أخبار تتحدث عن أن الفتح تم عن طريق عثمان بن أبي العاص أو كان من طرفه وقد عبر بعبد القيس والأزد وتميم وبني ناجية عن طريق البحر وهزم شهراك في توج (كرمان) وجور ثم حاصر اصطخر وكل هذه الأخبار في أواخر خلافة عمر بن الخطاب وأول خلافة عثمان بن عفان. (٣)

وقد جاء في فتح فساء ودار ابجرد أن سارية بن زنيم الدؤلي الكناني هو الذي فتحها في خلافة عمر بن الخطاب.

وعلى كل حال فإن هذا الإقليم قد تعرض للغارة من قبل المسلمين من البحر عن طريق البحرين ومن البر عن طريق أهل البصرة وأول الطلائع كانت من البحرين ثم توالت الطلائع

(٢) ابن الأثير، الكامل في التأريخ، ج ٢ ص ٤٨٥؛ الذهبي، شمس الدين ابو عبد الله محمد بن احمد بن عثمان بن قيماز (توفي ١٤٨لهجرية)، تأريخ الإسلام، ج ٣ ص ١٤٢ ـ ١٥٧.

<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات، ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) الطبري، تأريخ الطبري، ج ٣ ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تأريخ الطبري ،ج ٣ ص ٢٥٤ ؛مستوفّي، قزوين تأريخ كزيدة، ص ١٨٢ ، تحقيق عبد الحسين نوائي، طبع چاپخأنّه سپهر تهران تاثر أمير كبير الطبعة الثانية ١٣٦٢.

عليه حتى تم اخضاعه بالكامل.(١)

ومن العرب التي نزلت هذا الإقليم بنو عبد القيس من ربيعة بن نزار (من العدنانية) وكانوا من شيعة علي بن أبي طالب الشكية المخلصين وقد ساندوه في حرب الجمل وصفين (٢)، وقال ابن حبيب: « إن في ثغر السند أربعة آلاف رجل والظاهر أنهم مع عيالاتهم كما تشير رواية ابن حبيب». (٣)

وقد أشار البلاذري إلى إسكان عثمان بن أبي العاص جماعة من عبد القيس وغيرهم في توج فكان يغير منها على أرجان المتاخمة لها. (3) ثم أن الاصطخري في المسالك أشار إلى وجود جماعات من العرب في هذا الإقليم فذكر أن جماعة من آل حنظلة بن تميم انتقلت من البحرين إلى فارس فسكنوا اصطخر ونواحيها وملكوا الأموال الكثيرة والقرى النفيسة. (٥) ثم أن محمد بن القاسم لما ولي فارس بنى شيراز ومصرها وقطع اقطاعا أسكن جند فيها. (٢) وقد ذكر البلاذري أن بفسا قلعة تعرف بخرشة بن مسعود من بني تميم ثم من بني شقرة ولهم عقب بفسا.

ومن القبائل العربية التي نزلت في هذا الإقليم الأزد حيث ذكر ابن دريد منهم من استوطنوا إقليم فارس وهم بنو قيس بن ثوبان وهم من بني شهميل بن الأسد بن عمران قال (إن لهم عددا بفارس) وآل الصفاق بن حجر بن بجر. (^ وكانوا يعيشون في سيف بني الصفاق (^ وجاء في

<sup>(</sup>۱) الحموي، معجم البلدان، ج 2 - 0 1 ابن عساكر ،الأربعين البلدانية ، ج 2 - 0 1

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل في التأريخ، ج ٣ ص ٤٣٧ ؛ ابن حجر، احمد بن علي (توفي ١٥٥ الهجرية)، الاصابة في تمييز الصحابة، ج ٥ ص ٧١، دار الكتب العلمية بيروت.

<sup>(</sup>٣) ابن حبيب، محمد بن حبيب البغدادي (١٤٥ الهجرية)، المحبر ،ص ١٥٤ ، مطبعة دائرة المعارف ، سنة ١٣٦١ الهجرية العلق الله الأدب في فنون الأدب، ج ٢٠ ص ١٦٦.

<sup>(</sup>٤) البلاذري ،فتوح البلدان ،ص ٣٨٥؛ الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج ١ ص ٨٩٠.

<sup>(</sup>٥) الاصطخري، المسالك والممالك، ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٧) ابن دريد ، الاشتقاق، ج١ ص ،٤٨٤ تحقيق وشرح عبد السلام هارون دار الجيل ،بيروت -لبنان، الطبعة الأولى سنة ١١٤١ الهجرية.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق ص ٤٩٩.

<sup>(</sup>٩) السيرافي، أبو زيد حسن بن يزيد (توفي بعد ١٣٣٠لهجرية)، رحلة السيرافي ، ص٢٥، المجمع الثقافي أبو ظبي سنة

كشف الغمة وأيضا تحفة الأعيان بسيرة أهل عمان أن سليمان بن عبد الملك السليمي هاجر إلى هرمز واستقر بها وكون إمارة وولى ابنه الإمارة من بعده. (١)

هذا بالنسبة إلى العرب الناقلة بعد الفتح، أما العرب قبل الفتح فإنهم قد استوطنوا هذه النواحي أما اختيارا أو قسرا، فممن استوطنها قسرا هم بنو تغلب وعبد القيس وبكر بن وائل وكل هؤلاء من ربيعة بن نزار العدنانية في عهد سابور ذي الاكتاف حيث لما ظهر عليهم إجلاهم عن مناطقهم وأنزلهم إقليم كرمان وفارس والأهواز.

وممن سكنها طوعا قبل الإسلام آل أبي زهير وهم من بني سامة بن لؤي وينسب إليهم سيف بني زهير (٢) وقال عنهم الاصطخري (ملوك ذلك السيف ولهم منعة وعدد) (٣) وقال ياقوت في مساكنهم أنها من حد نجيرم إلى حد بني عمارة. (٤)

ولآل عمارة (سيف آل عمارة والذي يعرف بالجلندي) وقلاع وحصون منيعة تقع على البحر. (٢)

وممن كان من العرب في هذا الإقليم آل الصفار وهم من بني الجلندي ومنازلهم بسيف الصفار على ساحل البحر العربي وفي هذا السيف تكثر الحصون ولآل الصفار (رم الكاريان). (V)

\_

١٩٩٩م؛ ابن الفقيه ، أبو عبد الله محمد بن اسحاق الهمداني (ت٣٦٥الهجرية) ،البلدان، ج ١ ص ١١، تحقيق يوسف الهادي عالم الكتب بيروت، الطبعة الأولى سنة ١٤١٦الهجرية.

<sup>(</sup>١)السالمي ، نور الدين عبد الله بن حميد السالمي (توفي ١٣٣٢الهجرية)،تحفة الأعيان بسيرة أهل عمان، ج ١ ص ٤٣٠ ،الناشر مكتبة الامام نور الدين السالمي.

<sup>(</sup>٢)الحموى ياقوت،معجم البلدان ، ج ٣ ص ٢١٧.

<sup>(</sup>٣) الاصطخري،المسالك و المالك، ص ١٤١، ١٠٥ ياقوت،معجم البلدان، ج ٣ ص ٢١٧.

<sup>(</sup>٤) الحموى، ياقوت ،معجم البلدان، ج ٣ ص ٢١٧.

<sup>(</sup>٥) الاصطخري، المسالك والممالك، ص٦ ـ ١٠٥.

<sup>(</sup>٦) الاصطخري، المسالك والممالك، ص٥ ـ ٣٤ ـ ٣٠٦؛ وانظر: ياقوت، معجم البلدان، ج ٢ ص ٧١١، ج ٣ ص ٨٣٨، ج ٤ ص ٩٧٤.

<sup>(</sup>٧) الاصطخري ، المسالك والممالك، ص ١٠٠ ، ١٤١ ؛ الحموي، ياقوت ، معجم البلدان، ج ٣ ص ٢١٧.

وخلاصة الكلام ان العرب انتقلت الى هذا الاقليم وكان لها حظور واسع فيه وبما انه فتح من قبل القبائل اليمانية وبالخصوص عبد القيس والازد فكان حظورها لا يمكن اغفاله فيه.

## المبحث الثالث

## وسط إيران

وهذا الإقليم «إقليم الجبال» الذي يقع في وسط إيران القديمة الواسعة، ويشتمل على كل من اصفهان ، وهمذان، وباختران، وإيلام، وچهار محال بختياري، وكردستان، وزنجان، ولرستان، وطهران، وآراك «عراق»، وقم، وكاشان، وحدود هذا الإقليم من الغرب العراق، ومن الشرق مفازة واقليم خراسان، وكرمان، ومن الشمال جزء من جبال البرز، ومن الجنوب خوزستان، وفارس. (۱)

وعد ابن حوقل اصفهان، والري، وهمذان، وقم، ودينور «ماه الكوفة» ، من أكبر مدن هذا الإقليم واشتمل على مدن أخرى مثل كاشان، ونهاوند «ماه البصرة»، وكرج أبي دلف، وروذاور، وحلوان، وصميرة «سميرة»، وسيروان، وشهروز، وسهرود، وقزوين، ولوريالر، وبرج، وبروجرد، وغيرها.

أما الاصطخري فقد عد كبرى مدن هذا الإقليم: همذان، ودينور، وسباهان(أي اصفهان)، وقم، وهناك مدن صغير مثل قاشان، ونهاوند، ولور، وكره «كرج أبي دلف»، وبرج، وجربادقان «كلپايگان».(۲)

وقد ذهب أبو الفداء إلى أن همذان تقع في وسط هذا الإقليم، واصفهان في طرف الجبال جهة الجنوب. (٣)

(٣) أبو الفداء،الملك المؤيد عماد الدين اسماعيل بن محمدبن عمر (توفي ١٧٣٢لهجرية)، تقويم البلدان، ص ٤٧١، طبعة باريس ،سنة ١٨٥٠م.

<sup>(</sup>۱) ابن حوقل، ابو القاسم محمد بن حوقل (توفي ١٣٦٧ لهجرية) صورة الأرض، الجزء الثاني خارطة إقليم الجبال، نشره «م.ج.جويه» (لايدن١٨٧٣م) وكتب ملخص عليه مؤلف مجهول عام١٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) الاصطخري، المسالك والمملك، ص ١٦٢

وقد أشار اليعقوبي في معرض حديثه عن حلوان أن فيها عربا، وعجما<sup>(۱)</sup> ثم أن مدن هذا الإقليم هي: جلولاء، وحلوان، وخرقان، ودينور «ماه الكوفة»، وروداور، ونهاوند، وماه البصرة، وسهر رود، وكرج أبي دلف<sup>(۲)</sup>، والور او (لر)، وسمير (صميرة)، وسيروان، وزنجان، وآراك، واردستان، وخان لنجان «خولنجان»، ولنجان، وقم، وقاسان، وقرسبين (۳) والري.

أما من فتح مدن إقليم الجبال، او وسط إيران، فإن واقعة نهاوند وجلولاء اللتين (٤) هما من مدن إقليم الجبال تعتبر أول بشائر فتح هذا الإقليم، ثم بعد ذلك سقطت همذان سنة ٢٢ الهجرية على يد نعيم بن مقرن في عهد عمر بن الخطاب (٥) على ما ذهب إليه الطبري في رواية سيف، لكن البلاذري أشار إلى أن الفتح كان سنة ٢٣ الهجرية على يد جرير بن عبد الله البجلي عن طريق المغيرة بن شعية والى الكوفة. (٦) وفي تاريخ اليعقوبي إن الفاتح هو عبد الله بن بديل الخزاعي. (٧)

وأشارت المصادر إلى أن قوات أبي موسى الأشعري والي البصرة تقدمت نحو مدن الإقليم الجنوبية وفرضت سيطرتها على «دينور وما سبذان ومهرجان قذف» إلى مدينة صميرة. (٨) لكن هناك أيضا تشاهد الاختلاف في نسبة الفتح إلى القادة الفاتحين في حين نشاهد خليفة بن خياط ينسب الفتح إلى أبي موسى الأشعري. (٩)

<sup>(</sup>١) اليعقوبي، البلدان، ص ٤٤ ـ ٤٥.

<sup>(</sup>٢) قال اليعقوبي (كرج أبي دلف مدينة تقع بين همذان واصفهان) البلدان ص ٤٨٩.

<sup>(</sup>٣) وقد ذهب ابن الفقيه الهمداني إلى أنّ الري واصفهان، وقومس، وطبرستان، وجرجان، وسجستان، وكرمان ومكران، وقزوين، والديلم، والطلسيان، مدن تنتسب الى إقليم الجبال وليست منه. البلدان ص ٤١٧.

<sup>(</sup>٤) ابن قتيبة، ابو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة (توفي ٢٧٦الهجرية)،المعارف، ص ١٨٣، تحقيق ثروت عكاشة،د.ت.

<sup>(</sup>٥) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٤ ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٦) البلاذري، فتوح البلدان، ج٢ ص ٣٨٠، تحقيق الدكتور صلاح الدين المُنَّجِد (توفي ١٤٣١ الهجرية)،مكتبة النهضة المصرية،سنة ١٩٧٥م.

<sup>(</sup>٧) اليعقوبي، تأريخ اليعقوبي، ج ٢ ص ١٣٤ طبعة النجف.

<sup>(</sup>٨) البلاذري، فتوح البلدان ، ج٢ ص ٣٧٧.

<sup>(</sup>٩) خليفة بن خياط، تأريخ خليفة بن خياط، ص ١١٧.

تشاهد أيضا أبا نعيم في روايته ينسب الفتح إلى الأحنف بن قيس التميمي<sup>(۱)</sup> والظاهر نسبة الروايات الفتح إلى الروايات الفتح إلى البصرة، وأما الروايات التي نسبت الفتح إلى الأحنف بن قيس فباعتباره قائد الحملة والله العالم.

وكانت المناطق التي فتحها الأحنف بن قيس التميمي هي: قم $^{(7)}$  وكاشان $^{(9)}$  واصفهان.

وفي فتح اصفهان وقع خلاف في من هو الفاتح لها، في رواية البلاذري والطبري وأبي نعيم، الفاتح هو «عبد الله بن ورقاء الرياحي». (٥)

أما في رواية أخرى للبلاندري واليعقوبي وياقوت الحموي ففيها أن الفاتح هو عبد الله بن بديل الخزاعي. (٦)

وفي هذا الإقليم نشاهد حضورا واسعا للقبائل العربية نظرا للأهمية التي يمتاز بها من كونه علاوة على خصوبة أرضه، وأنه البوابة إلى خراسان فيه الموانع الطبيعية لحماية ساكنيه ممن يريد الايقاع بهم فصار ملاذا للفارين من جور الطغاة.

وقد أشار صاحب الأغاني إلى ذكر من استوطن مناطق هذا الإقليم من العرب في زمن متقدم، فمذحج نزلت مع عمرو بن معد كرب في مدينة «روذة» التي هي من توابع الري. (۷) وأسكن البراء بن عازب الانصاري في عهد عمر ابن الخطاب خمسمائة من المسلمين في

(٢) القمي، حسن بن محمدبن حسن (توفي في القرن الرابع الهجري ) ، تأريخ قم، ص٥٣، انتشارات كتاب خانة آية الله مرعشي، الطيعة الاولى، قم، سنة ١٣٨٥.

(٤) أبو نُعيم، ذكر أخبار اصفهان، ج ١ ص ٥٠ ـ ٥١؛ منتظر القائم أصغر نخستين فاتح اصفهان بعداسلام، مجله علمي پزوهشي دانشكده ادبيات وعلوم انساني اصفهان السنة الثانية عدد ١٥ ـ ١٣٧٧.

<sup>(</sup>١) أبو نُعيم، احمد بن عبد الله الاصبهاني، (توفي ١٤٣٠ لهجرية)، ذكر أخبار اصفهان، ج ١ ص ٣٠ـ٣١.

<sup>(</sup>٣) البلاذري، فتوح البلدان، ص ٣٠٤.

<sup>(</sup>٥)البلاذري، فتوح البلدان ص ٣٠٥ ـ ٣٠٦؛الطبري ،تاريخ الطبر،ج ٥ ص ٢٦٣٧ ٢٦٣٧ ؛أبو نُعيم ، ذكر أخبار اصفهان، ج ١ ص ٤٤ ـ ٤٧.

<sup>(</sup>٦) البلاذري: فتوح البلدان، ص ٣٠٥ ـ ٣٠٦؛ اليعقوبي، تأريخ اليعقوبي، ج ٢ ص ١٥٧؛ ياقوت، معجم البلدان، ج ١ ص ٢٩٦.

<sup>(</sup>٧) ابو الفرج الاصفهاني، الأغاني، ج ١٥ ص ٢٢٤.

قزوين معهم طليحة بن خويلد الأسدي، وأقطعهم أرضا فيها.(١)

وكذلك رواية ابن الفقيه، حيث ذهب إلى أن سعيد بن العاص لما صالح أهل قزوين ودستبي، وأسلموا رتب البراء بن عازب، طليحة بن خويلد الأسدي مع خمسمائة فارس فأولادهم، وأولاد أولادهم توارثوا الضياع فيها، وعمروها وأجروا أنهارها. (٢)

وفي خلافة الإمام امير المؤمنين على على على الله خرج من الكوفة قرابة الأربعة أو الخمسة آلاف من باهلة لمقاتلة الديلم. (٣)، وكانت الري، وقزوين، ودستبي، ثغورا للمسلمين في ذلك الوقت.

ومن المدن والقرى التي استوطنها العرب في إقليم وسط إيران سيروان، والصيمرة، وحلوان، والدينور، ونهاوند، ويظهر ذلك لنا من خلال الكتب التي تتحدث عن جغرافيا الإقليم، فاليعقوبي عندما يذكر منطقه من هذه المناطق المذكورة آنفا، يشير إلى أن سكانها أخلاط من العرب، والعجم، مما يدل على وجود العرب فيها.

وإن كان لم يذكر لنا عدد العرب أو زمن هجرتهم إليها، ودوافع استقرارهم فيها، لكن هذا يدعونا إلى إرجاع أسباب ودوافع هجرتهم إلى أحد الأمور التي ذكرناها في الفصل الثاني من هذا الباب.

نعم كنا نرجو من كتب الجغرافيا، والبلدان أن تحتوي على تفاصيل أكثر عن العرب الذين استوطنوا في البلدان المفتوحة، لكن ولسوء الحظ لم يصل إلينا ما كان منها يحوي هذه التفاصيل حيث لم يبق من هذه الكتب إلا بعض تاريخ قم، وكتابان في تاريخ اصبهان، وكتاب في تاريخ جرجان، وبعض كتاب تاريخ نيسابور، والسياق في تاريخ نيسابور ايضا لعبد الغافر الخزاعي، وكتاب في تاريخ بخارى، وآخر في تاريخ سمرقند، ولعلنا نجد بعض ما نرجوه في الكتب الثلاثة الأولى وإن كانت ناقصة.

(٢) الهمداني، ابن الفقيه، البلدان، ص ٢٨؛ القزويني الرافعي ،عبد الكريم،التدوين في أخبار قزوين، ص ١١.

\_

<sup>(</sup>١) البلاذري، فتوح البلدان، ص ٣٢١.

<sup>(</sup>٣) نصر بن مزاحم المنقري (توفي ٢١٢ الهجرية)، وقعة صفين، ص ٣٢، ١٣٠، تحقيق عبد السلام محمد هارون، المؤسسة الغربية الحديثة، الطبعة الثانية ، سنة ١٣٨٢ الهجرية؛ البلاذري، فتوح البلدان، ص ٣٢١.

فأصفهان وهي من كبريات مدن هذا الإقليم يطالعنا أبو نعيم في كتابه «أخبار اصفهان» بأسماء قبائل من ترجم لهم ممن سكن فيها. والغالب عليهم من أهل الحجاز ممن اختط له في الكوفة.

وهذا يشير إلى نوع العرب الذين استوطنوا هذه المنطقة فأسماء القبائل التي ذكر ترجمة لأفرادها هي عبد الأشهل، وقريش، وبنو أمية، وزهرة، وتيم، وسهم، ومخزوم، ونفيل، وسامة، وثقيف، وخزاعة، وكنانة، وسليم، واسلم، وهذيل، ومزينة، وأسد، وعقيل، وهلال، وباهلة، وبجيلة، وفزارة، ونمير، وفهم، وتميم، وضبة، والعنبر، وحنظلة، وبنو سعد بن زيد مناة، والبراجم، ومجاشع، ونهشل، وبنو رياح، والحبطات، وشيبان، وذهل، وحنيفة، وعجل، وسدوس، وزمان، وقيس بن ثعلبة، وعبد القيس، والأزد، والاشقر، والعتيك، وفرقد.

أما قبائل اليمن فهي: همدان، وكندة، والنخع، وحضرموت، وجعفي، وحمير، ولخم، ومذحج.

ونلاحظ أيضا في كتاب أبي نعيم معالم وخططا نسبت إلى العرب في هذه البقعة من الإقليم فقد ذكر أسماء أربعة مساجد تنسب إلى أفراد يظهر أنهم عرب وإن كان لم يذكر أسماء قبائلهم، فمسجد حفص وأيوب بن زياد وعمرو بن راشد وعبد الله بن كثير كلها مسميات عربية، وذكر سككا نسبت أيضا إلى أسماء عربية مثل سكة الجارود، وخططا كذلك كخطة أسيد بن عبد الله الخزاعي، وفي تاريخ قم أن تيم نزلت في «طبره» من رستاق «جي»، وقيس في رستاق «أنار» و«تيمره»، وعنزة في «جاپلق» و«جرجرود» (1).

وجاء في «نامه گمرة» ان جرم قاسان يسكنها قوم من أهل اليمن من قبيلة همدان وكانوا أهل فلاحة وزراعة. وعند ذكره الصيمرتين قال: يسكنها قوم من بني هلال من قبائل «قيس من مضر» (٢).

(٢) فرهادي، مرتضي، نامه گمرة، ص ٢٠، انتشارات امير كبير ،الطبعة الاولى سنة ١٣٦٩هـ ش.

<sup>(</sup>١) القمى، تأريخ قم، ص ٢٦٤ \_ ٢٦٥.

أما بلدة قم وهي البلدة التي تقع في شرق هذا الإقليم فمن المرجح أن قوما من بني تميم هم أول من نزلها بعد أن فتحها الأحنف بن قيس  $^{(1)}$ ، وقال عنها اليعقوبي: إن أهلها الغالبين عليها من قبائل مذحج ثم من بنى الأشعر  $^{(7)}$ .

وقد خصص صاحب كتاب تاريخ قم الحسن بن محمد القمي ، أربعة فصول لمجيء العرب واستيطانهم في قم، لكن للأسف هذه الفصول ما زالت مفقودة، ولم تصل إلينا كي نستفيد من معلوماتها.

ثم أن الحموي في معجم البلدان عبر بأن لا أثر للأعاجم فيها (٣)، مما يدل على أن العرب في زمانه غلبوا على هذه البقعة حتى إنه لم يشاهد أثرا للعجم فيها.

ثم أننا إذا راجعنا كتاب تاريخ قم للقمي نجده يذهب إلى أن بني الاشعر عندما نزلوا أرض قم ، كتبوا إلى بني أعمامهم ودعوهم إليها فجاء إليهم أبو بكر وعمران وآدم وحماد بنو أبي بكر وسائر أولادهم.

فنزل أبو بكر رستاق (فراهان) ونزل حماد (ساوه) وعمران نزل (طبرش) وآدم نزل (قاسان) واخذ أولاد الأحوص نظيرها من الرساتيق ثم التحق بهم سلمة بن أبي سلمة الهمداني (٤).

ثم أن اليعقوبي في معرض ذكره لرساتيق سردقاسان وجرمقاسان قال (إن فيهما أشرافا من الدهاقين وقوما من العرب من أهل اليمن من همدان).

ورستاق اردستان ورستاق التيمري (يسكنهما قوم من العرب من بني هلال وغيرهم من بطون قيس). (٥)

ونزل آل العجلي وهم بطن من ربيعة في «فراهان»، و«فائقين العليا والسفلي»، و«برج»،

<sup>(</sup>١) القمى ، تأريخ قم، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي، البلدان، ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) الحموى، معجم البلدان، ص ٣٩٧\_٣٩٨.

<sup>(</sup>٤) القمي، تأريخ قم، ص ٥٧؛ نائيني القمي ،محمد على بن حسين الاردستاني، أنوار المستعشعين، ج ١ ص ٥٧.

<sup>(</sup>٥) اليعقوبي، البلدان، ص ٢٧٥.

و «جاپلق»، و «جرجرود»، وقال السمعاني عند ذكره «الكرجي» أنها مدينة بناها عيسى بن ادريس العجلي وكان من عرب الكوفة. (١)

وجاء في نزهة القلوب ان (كمره، وسمرة، وصيمرة، وگرباذگان، وجرباذقان) أسماء لمنطقة واحدة. (٢) ذكرها ياقوت (٣) والحافظ أبو نعيم (١) والقمي.

وقد فتحها الأحنف بن قيس واقام بها. (٦) وفي الأعلاق النفيسة لابن رستة أنه يسكنها قوم من العرب من بني هلال وغيرهم من بطون قيس. (٧)

وخلاصة القول اننا من هذا كله نستكشف وجود العرب من مضر العدنانية واليمن (أي القحطانية) في هذا الإقليم في أوائل الفتح الإسلامي لهذا الإقليم وبالخصوص القبائل التي لها اتصال باهل البيت عليها الله البيت عليها المناسبة المنا

<sup>(</sup>١) السمعاني، الأنساب، ج ٥ ص ٤٦.

<sup>(</sup>٢) المستوفي القزويني، حمد الله بن ابي بكر بن احمد بن نصر، نزهة القلوب، ص ٧٥ ـ ٧٦، كاي لسترنج، انتشارات دنيا الكتاب، طهران، الطبعة الاولى ١٣٦٢.

<sup>(</sup>٣) الحموي، ياقوت، معجم البلدان، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٤) أبو نُعيم، تأريخ اصفهان، ج ١ ص ٥٠.

<sup>(</sup>٥) القمي، تأريخ قم، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٦)القمي، تأريخ قم،ص ٢٢.

<sup>(</sup>٧) ابن رستة، الأعلاق النفيسة، ج ٧ ص ٢٧٥، نسخة خطية متحف درباد.

### المبحث الرابع

### جنوب غرب إيران (خوزستان)

وهذا الإقليم الذي يقع في جنوب غرب إيران يحده من الشمال اللر، ومن الشمال الغربي إيلام من الشرق والجنوب الشرقي جهار محال وبختياري ومن الغرب العراق ومن الجنوب بوشهر وخليج فارس (١).

وكان الأهواز يطلق على مجموعة كور تصل إلى سبع أو تسع كور وهي: «سوق الأهواز، ارجان (اركان)، ايذج ، جند يسأبور ، السوس(الشوش)، سرق، رستم كوادم(عسكر مكرم)، تستر (شوشتر)، دست ميسان (نهر تيري).». (۲)

أما ما يخص استيطان العرب في هذه البلاد فقد قسم المؤرخون مراحل استيطان العرب إلى مراحل زمنية متعددة، الدفعة الأولى بعد سقوط الدولة العيلامية: فقد ذهب البعض من المورخين إلى أن هجرة الأقوام العربية إلى سهل خوزستان قد تزامنت مع هجرة «الآريين» الذين انحدرت منهم القومية الفارسية من آسيا الوسطى إلى بقاع إيران (٣) كما يعتقد البعض أن وجود دولة ميسان دليل على وجود تلك الأقوام هناك قبل هذا الوقت.

أما الدفعة الثانية فهي بعد اجتياح الأسكندر المقدوني: يقول الطبري في هذا الصدد: «اغتنم العرب ما وقع بين ملوك الطوائف، فتطلعت نفس من كان منهم في البحرين إلى ريف العراق،

<sup>(</sup>١) المقدسي، شمس الدين محمد بن أحمد،احسن التقاسيم، ص٣٣٧؛ ابن حوقل، صورة الأرض ،ص٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) امام شوشتري، محمد على ، تأريخ جغرافياي خوزستان،ص١١٢، ،طبعة امير اكبير د.ت.

<sup>(</sup>٣) ابن حوقل، صورة الأرض، ص٢٦؛ الحموي ،يا قوت ، معجم البلدان، ج٢ ص ٢٣٠؛ أبو زيد البلخي، صور الأقاليم، ص ٩١، ماكين فرايهروفون،بروفلين، كاسكل، البدو، ج٤، ص٣٦، ص ٩٩، ص ٢٩، ملكتحقيق ماجد شبر، جانبري، كريم خان زند، ترجمة على محمد ساكي ؛ ضياء الدين صدر الإشرافي، سعيد نفيسي، كثرت قومي وهويت ملي إيرانيان، ص ٢٠-٣٠؛ موسى سيادة، تأريخ جغرافياي عرب خوزستان، ص ١٠٠؛ موسى سيادة، تأريخ جغرافياي عرب خوزستان، ص ١٠٠؛ موسى سيادة، تأريخ خوزستان أز دوره اي أفشاريه تا دوره اي معاصر، ج١، ص ٢٠-١٢؛ عباس ميريان، جغرافياي تأريخي سرزمين خوزستان، ص ٢٣٠-٢٣٠؛ يوسف عزيزي بني طرف، القبائل والعشائر العربيّة في خوزستان، ترجمة جابر أحمد، ص ٥٠-

وطمعوا في غلبة الأعاجم مما يلي بلاد العرب.». (١) كما ذكر بعض المؤرخين (العم وأبناءه) ووجوده مع بعض العرب في الأهواز، قبل قيام الملك أردشير بن بابك بتأسيس الدولة الساسانية وأن تسميته بـ(العم) لعماه عن الرشد بنصرته للفرس على الأردوان في حروب (أردشير) في بداية تأسيس دولة ساسان، كما جاء في الشعر المنسوب لأخيه كعب بن مالك:

لقد عم عنها مرة الخير فانصمى

وهم فلم يسمع دعاء العشائر

لينتح عنا رغبة عن بلاده

ويطلب ملكا عاليا في الأساور

والعم هو: «مرة بن مالك بن حنظله بن مالك بن زيد بن مناة بن تميم، .». وإليه تنسب عشيرة بني العم التي تسكن الأهواز (٢).

الدفعة الثالثة كانت في عهد الملك الساساني (شابور) الأول، وذلك عندما اكتسح بلاد الروم، وجاء بالأسرى من مدن (آمد، وميافارقين) من قبائل بكر بن وائل، وأسكنهم مدن (جنديسأبور والشوش وتوستر)، وأما (شابور الثاني) المسمى بذي الأكتاف فهو الذي أغار على العرب في بلاد فارس والبحرين وهجر وبلاد القيس واليمامة وبلاد بكر وتغلب، فأفشى فيهم القتل وسبى منهم السبي، ثم أسكن سبيه من بني حنظله رميلة الأهواز، وأسكن بعض قبائل تغلب وعبد القيس وبكر بن وائل كرمان، وتوج الأهواز (۳)، وفي عصر الملك (قباد بن فيروز) عندما غزا بلاد الروم وفتتح ديار بكر وحمل السبايا الذين أخذهم منها وأسكنهم في مدينة أرجان التي بناها وقيل: إن الأسارى كانوا من قبيلة (همدان) العربية (٤)، وفي عصر هذا الأخير

(۲) الطبري، تأريخ الطبري ،ج ١ص ٣٢٠، ج٢ص ٤٤٤؛ الكامل في التأريخ، ج٢ص ٥٤٢.وقد نسب ابن الكلبي في كتابه «نسب معّد واليمن الكبير» بني العّم المذكورين الى بني فهم من القحطانية، لكن المشهور أنهم من تميم العدنانية. (٣) الطبري، تأريخ الطبري، ج١ ص ٣٣٠،٣٣٠؛ أحمد كسروي، زندكاني من، ص ١٩٧؛ إمام شوشتري، جغرافياي تأريخي خوزستان، ص ٢٠، طبعة اختر شمال ؛ كيرشمن، رومن، إيران أز آغاز تا إسلام، ص ٢٥٠، ترجمة محمد معين ، طبعة مؤسسة أي علمي وفرهنك ، سنة ١٣٧٠ هـ.

<sup>(</sup>١) الحموي ياقوت ، معجم البلدان ج٢، ص٣٣١، ٣٣٩؛ ابن خلدون، تأريخ ابن خلدون، ج٢ ص١٧٠.

<sup>(</sup>٤) الحموي ياقوت ، معجم البلدان، ج ١، ص ١٣٤،٧٣.

ملك الحيرة رجل يقال له (الحارث بن عمرو الكندي) فكاتب (تبع) ملك اليمن بأنه يريد أن يغزو بلاد فارس، فجمع (تبع) الجيوش وأقبل إليه ثم أرسل ابن أخيه (شمر ذا الجناح) إلى (قباد) فقاتله فهزمه حتى لحقه بالري فقتله مما سهل لكثير من العرب التوطن في أرض السواد، والنواحي القريبة منها، وقد كانت الهجرة ملموسة عندما اتخذت الدولة الساسانية المدائن عاصمة لها، في عصر الملك (أنوشيروان)، وكذلك أيضا في أواخر أيام الساسانيين عندما بدأ الانحطاط والضعف في الدولة الساسانية .

الدفعة الرابعة فهي بعد الفتح الإسلامي وتميزت فترة الفتح الإسلامي وما بعدها وخاصة في زمن الحكم الأموي والعباسي، بهجرة واسعة النطاق إلى كور الأهواز ومدنها، واستحداث مدن جديدة فيها وإسكان عدد كبير من القبائل العربية من كليب بن وائل وقبائل بني أسد وقبائل ربيعة وبعض من القبائل القحطانية والمضرية وبني تميم وعبد القيس وطي وغيرها من القبائل التي كانت تقطن سواد العراق والكوفة واليمن، واستمرت هذه الهجرة والاستيطان باعتبار وحدة ممالك الخلافة الإسلامية وتوجت بزيادة ملحوظة وذلك في مطلع القرن السابع إلى القرن الثالث عشر الهجري ويوعز سبب هذا الازدياد إلى قيام دويلات شيعية تنسجم عقائديا مع الأقوام المهاجرة (٢).

أما ما يتعلق بفتح كور هذا الإقليم فيحدثنا الطبري عن بداية فتح (كور) الأهواز في السنة (السابعة عشرة) للهجرة على يد الجيوش الإسلامية والتي بدأت بفتح كورتي (نهر تيري، ومناذر) اللتين شارك أهلها الذين ينتمون إلى قبيلة بني العم، الجيوش الإسلامية في فتح هاتين الكورتين بعد قبولهم الإسلام على يد الصحابيين (سلمى بن القين، وحرملة بن مريط) اللذين هاجرا مع رسول الله على وكانا من (بني حنظله) من قبيلة (بني العم) ولم يكن لجيش المسلمين أن يلاقي أي صعوبة في فتح هاتين الكورتين بسبب قبول أهلهما للإسلام ونصرتهم لجيوش المسلمين ومساعدتهم لهم في طرد (الهرمزان) وجيشه من هاتين الكوريتين (المهم في طرد (الهرمزان) وجيشه من هاتين الكوريتين (المهم في طرد (الهرمزان) وجيشه من هاتين الكوريتين (اللهم في طرد (الهرمزان))

<sup>(</sup>١) الطبري، تأريخ الطبري، ج١ ص٣٤٧.

<sup>(</sup>٢)موسى سيادة، تأريخ جغرافياي عرب خوزستان، ص ١٠٨، طبعة مؤسسة انزان، الطبعة الاولى سنة ١٣٧٤ هـ.ش.

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري، تأريخ الطبري، ج٢ ص٤٦٥.

الوثائق التأريخية أن أكثر (كور) الأهواز لم تكن عقبة كبيرة أمام الجيش الإسلامي الفاتح، ولم تبد تلك المناطق أي مقاومة تذكر سوى بعض الفلول من الجيوش الكسروية المنهزمة والتي كانت مستقرة في هذه المناطق وانتهت مقاومة تلك الجيوش بفتح مدينة (تستر)، والتي كانت أصعب القلاع المفتوحة من قبل المسلمين حيث لاقت فيها جيوش المسلمين بعض المقاومة وإن لم تكن بالقوة التي تتناسب مع جيش أكبر إمبراطورية في العالم، وحتى في فتح (تستر) نفسها قد ذكر المؤرخون أنها فتحت بمعونة ودلالة أحد الأهالي الساكنين فيها فقد أرشد الجيوش المسلمة التي كانت بقيادة (هاشم بن عتبة) إلى طريق فتحها والذي أدى إلى أسر (الهرمزان) حاكم كور الأهواز الذي أسلم هو ايضا فيما بعد في المدينة المنورة.

وأما ما يتعلق بفتح كورتي (جند يسأبور والسوس) فقد ذكر المؤرخون أنه قد صالح أهلها جيوش المسلمين وشارك الكثير منهم في فتوحات المسلمين لبلاد إيران، كما تحدث المؤرخون عن حسن إسلامهم فيما بعد (۱) ثم بعد ذلك أصبحت الأمم التي كانت تسكن هذه المناطق وبعد تعرفها على الدين الإسلامي ومبادئه، جزءا من الأمة الإسلامية بفضل دعاة الإسلام الذين كانوا يمثلون النخبة الأولى والطليعة الرسالية التي تستقي سلوكها وعدالتها من نبعها الأصيل شخص النبي محمد الشيشة وأهل بيته الأطهار عليه الأطهار عليه المناطق.

ونقل الحموي عن المغيرة بن سليمان أنه قال: «أرض الأهواز نحاس تنبت الذهب» (٢) وهو إشارة إلى رجالها ودورهم في الفكر الإسلامي، وقد تبلور هذا الكلام بشكل واضح من خلال انتشار الإسلام المحمدي الأصيل في هذه المنطقة.

وخلاصة القول انه لابد لنا من الأشارة إلى مسألة مهمة وهي أن أصول هذه القبائل ترجع إلى ربيعة وتميم وغيرها من بطون مضر والأزد وعبد قيس وطيئ ، وقد هاجرت من الجزيرة العربية واليمن والعراق واستوطنت على مر الأزمان التي مر ذكرها.

<sup>(</sup>۱) الطبرى، تأريخ الطبرى، ج٢ ص ٤٧٥ ـ ٤٧٦.

<sup>(</sup>٢)الحموي ياقوت ، معجم البلدان، ص٢٥٨.

#### المبحث الخامس

### جنوب شرق إيران (كرمان، سيستان)

أما كرمان فحدودها من الشرق مكران، ومن الغرب أرض فارس ومن الشمال مفازة خراسان وسجستان ومن الجنوب بحر فارس «الخليج الفارسي» هذا ما وافانا به ابن حوقل في صورة الأرض (١) عن حدود كرمان، ثم أن مدن إقليم كرمان هي (هرمز، جيرفت، بم، سيرجان، ده بارست، ولاشجرد، منهرج، خبيص، هرمزشاه). (٢)

وأضاف الاصطخري كشيستان وجيروقان، ومرزقان، وسورقان، وبردسير، وجنزرود، وزرند، وفرزين، وماهان، وروبين. (٣)

ثم أن المقدسي قال: إنها خمس كور: أولها من جهة فارس، بردسير ونرماشير، وسيرجان وبم وجيرفت. (٤)

ومدنها هي: ماهان وكوغن، وزرند، وجنزرود، وكوه بنان، وقواف، واوناس، وراور، وخوناب، وغبير، وكأرشتان، وسيرجان، وعيرفت. وعن استيطان العرب في هذا الجزء من إيران فإن كتب التاريخ تشير إلى استيطان العرب فيه في عهد سابور ذي الأكتاب فإنه بعد أن ظهر عليهم أجلاهم من مناطقهم وأسكنهم كرمان، وتوج والأهواز وكان من العرب الذي أسكنهم هذه المناطق قبائل تغلب، وعبد القيس، وبكر بن وائل (٢) وهذه البطون الثلاثة من بطون قبيلة ربيعة بن نزار العدنانية ، وجاء في تاريخ الطبري : «أسكن من كان من بكر بن وائل

<sup>(</sup>١) ابن حوقل، صورة الأرض، ص ٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) الاصطخرى، المسالك والممالك، ص ١٣٩، ١٤١، ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) المقدسي، أحسن التقاسيم، ص ٦٨١.

<sup>(</sup>٤) المقدسي، أحسن التقاسيم، ص ٦٨١.

<sup>(</sup>٥) نفس المصدر السابق.

<sup>(</sup>٦) الطبري، تاريخ الطبري، ج ١ ص ٨٤٥.

كرمان، وهم الذين يدعون بكر أبان».(١)

أما العرب الذي فتحت هذا الإقليم فقد جاء في تاريخ الطبري أن سهيل بن عدي، وعبد الله بن عتبان، هما اللذان فتحا كرمان، وكانت القيادة بيد سهيل وهو من «عجل».

وأما المدائني فذهب إلى أن الفتح كان على يد عبد الله بن بديل بن ورقاء الخزاعي. (۲) وهذا يعنى أن قبيلة خزاعة هي التي فتحت كرمان. (۳)

وجاء في فتوح البلدان أن مجاشع بن مسعود السلمي فتح بيمند وله بها قصر يعرف بقصر مجاشع وفتح أيضا برو خروة والشيرجان. (٤)

وفتح الربيع بن زياد ما حول الشيرجان بأهل البصرة وصالح أهل بم، والاندغار وهنا إشارة مهمة في هذا الكتاب مفادها أن مجاشع بن مسعود أسكن من معه من العرب في مناطق كرمان قال البلاذري : «هرب كثير من أهل كرمان فركبوا البحر ولحق بعضهم بمكران، وأتى بعضهم سجستان فاقطعت العرب منازلهم وأرضهم فعمروها وأدوا العشر فيها، واحتفروا القنى في مواضع منها». (٥)

وهناك أشارة إلى وجود حمير في هذه البقعة مفادها أن يزيد بن زياد بن ربيعة بن مفرغ الحميري كانت له أرض بكرمان قد اقتطعها له شريك بن الأعور آن ذاك (٢) وذكر الطبري أنه كانت تقيم حامية هناك وقد وافانا بعددها «أربعة آلاف فارس من أهل الكوفة والبصرة» (وأخبر ياقوت عن آل المهلب أنهم نزلوا في (جيرفت) التي هي من أهم مدن كرمان، (م) وقد

<sup>(</sup>۱) الطبري، تاريخ الطبري، ج ۱ ص ۸۳۹

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الطبري، ج ١ ص ١٨٠.

<sup>(</sup>٣) البلاذري، فتوح البلدان، ج ٢ ص ٤٨٢.

<sup>(</sup>٤) البلاذري، فتوح البلدان، ج ٢ ص ٤٨٢

<sup>(</sup>٥) البلاذري ،فتوح البلدان، ج ٢ ص ٤٨٢.

<sup>(</sup>٦) البلاذري، فتوح البلدان، ج ٢ ص ٤٨٣.

<sup>(</sup>۷) الطبري، تأريخ الطبري، ج ۲ ص ١٠٦٠.

<sup>(</sup>٨) الحموي ياقوت، معجم البلدان، ج ٢ ص ١٧٤ ـ ١٧٥.

أطلق المقدسي اسم مدينة العرب على مدينة ماهان. (١) وقد استقدم محمد بن غزية أهله وقوما إلى الشيرجان وغلب عليها، (٢) أما قوهستان فقد نزلها بنو يشكر، مع أمير بن أحمد اليشكري عندما فتحها. (٣)

وقد بعث عبد الله بن عباس أربعة آلاف من أهل البصرة عليهم ربعي بن الكاس العنبري إلى سجستان وكان معه الحصين العنبري، وثاث بن ذي الحر الحميري وكان راجزهم يقول:

نحن الذين اقتحموا سجستان \*\*\* على ابن عتاب وجند الشيطان

يقدمنا الماجد عبد الرحمان (٤) \* \* إنا وجدنا في منير الفرقان

أن لا نوالي شيعة ابن عفان. (٥)

ومن هنايظهر لنا جليا نوع العرب التي استوطنت هذه البقعة من بلاد إيران.

\_\_\_

<sup>(</sup>١) المقدسي، أحسن التقاسيم، ص ٤٦٢.

<sup>(</sup>٢) الحميري، محمد بن عبد المنعم (توفي ١٩٠٠ الهجرية) الروض المعطارفي خبر الاقطار، ص ٣٥١، تحقيق احسان عباس، مكتبة لبنان.

<sup>(</sup>٣) البلاذري،فتوح البلدان، ج ٢ ص ٤٤٠.

<sup>(</sup>٤) وكان ثابت بن الحر الحميري يسمى عبد الرحمان، انظر:البلاذري، فتوح البلدان، ج ٢ ص ٤٨٨.

<sup>(</sup>٥) البلاذري، فتوح البلدان، ج ٢ ص ٤٨٨.

### المبحث السادس

### خراسان

وهذا الإقليم الذي يقع في شمال شرق الدولة الإسلامية والهضبة الإيرانية والذي كان أول فتحه من قبل المسلمين المستقرين في حامية البصرة بعد تأسيسها، حيث روى سيف أنه توجه الأحنف بن قيس التميمي في سنة ١٨ الهجرية لفتحه في حين قال بعضهم أنه فتح سنة ٢٢ الهجرية (١) وكان دخول الأحنف بن قيس إلى خراسان من ناحية «الطبسين» فافتتح «هراة» (١) التي هي إحدى مدن هذا الإقليم الأربع وتقدم نحو «مرو الشاهجان» وكان قد ترك صار العبدي ببعض العرب في هرات. وأرسل الأحنف بن قيس مطرف بن عبد الله بن الشخير إلى «نيسابور» ليفرض السيطرة عليها، والحارث بن حسان إلى «سرخس». (٣)

وبعد أن التحقت العرب القادمة من الكوفة بالأحنف بن قيس في «مرو الشاهجان» عقد لها أربعة ألوية تبين لنا أسماء القبائل العربية التي التحقت بالاحنف بن قيس، في خراسان وهم النضر، ولواؤها إلى علقمة بن النضر النضري، وتميم ولواؤها بيد ربعي بن عامر التميمي، وهمدان ولواؤها بيد ابن أم غزال الهمداني وعبد الله بن أبي عقيل (٤).

وأما رواية ابن قتيبة فمفادها ان خراسان افتتحت في خلافة عثمان بن عفان بقيادة عبد الله بن عامر (٥) ، ويروي المقدسي أن عبد الله بن عامر وجه الجيوش إلى خراسان فافتتح أميرشهر صلحا وسار ابن عامر حتى أتى نيسابور فافتتحها صلحا وبنى فيها جامعا، وبعث الأحنف بن

<sup>(</sup>١) الطبري ،تاريخ الطبري،ج ٤ ص ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) خليفة بن خياط، تاريخ خليفة بن خياط، ج ١ ص ١٧٢ ـ ١٧٣.

<sup>(</sup>٣) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٤ ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٤ ص ١٦٨.

<sup>(</sup>٥) ابن قتيبة، المعارف، ص ١٩٢؛ المقدسي، المطهر بن طاهر، (توفي نحو سنة ٣٥٥ الهجرية )البدء والتأريخ، ج ٥ ص ١٩٧ ـ ١٩٧٨مكتبة الثقافة الدينيّة.

قيس إلى قتال أهل جوزجان وبلخ وطخارستان فصالح أهل مرو وأهل طالقان وگيلان.(١)

والظاهر أن الحملة الثانية التي كانت في زمن عثمان بن عفان بقيادة عبد الله بن عامر لأجل إرجاع الأرض التي خرجت عن السيطرة واخماد المقاومة فيها.

وذكر اليعقوبي أن ابن عامر صير خراسان أرباعا فولى «قيس بن الهيثم السلمي على ربع، وراشد بن عمرو الجديدي على ربع وعمران بن الفضيل البرجمي على ربع، وعمرو بن مالك الخزاعي على ربع». (٢)

وهذا يدل على أن هناك نوعا من استقرار للعرب في هذا الإقليم قبل قدوم حملة عبد الله بن عامر، وعندنا إشارة أخرى تدل على استيطان العرب في هذا الإقليم؛ لكنها تعود إلى زمن متأخر ففي رواية البلاذري أن أمير بن الاحمر اليشكري والى زياد ابن أبيه على مرو هو أول من المكن العرب مرو. (٣)

ولعل هذا أول إسكان للعرب في هذا الإقليم وليس استيطان والله العالم.

وفي ولاية الربيع بن زياد الحارثي سنة ٥١ الهجرية ينقل لنا البلاذري أنه حول معه من أهل المصرين زهاء خمسين ألفا بعيالاتهم وأسكنهم دون النهر. (٤)

وقد ذكر الطبري أن منهم خمسة وعشرين ألفا من أهل البصرة وخمسة وعشرين ألفا من أهل الكوفة وكان الربيع على أهل البصرة وعبد الله بن أبي عقيل على أهل الكوفة. (٥)

ولما وليها سعيد بن عثمان خرج معه أوس بن ثعلبة التيمي وطلحة بن عبد الله الخزاعي والمهلب بن أبي صفرة وربيعة بن عسل اليربوعي وأخرج قوما من بني تميم منهم مالك بن

<sup>(</sup>١) البدء والتأريخ ، ج ٥ ص ١٩٧ ـ ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي، تأريخاليعقوبي، ج ٢ ص ١٤٤، النجف.

<sup>(</sup>٣) البلاذري،فتوح البلدان، ص ٤٠٩ ـ ٤١٠.

<sup>(</sup>٤) البلاذري، فتوح البلدان، ص ٤١٠.

<sup>(</sup>٥) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٢ ص ٨١، ج ٥ ص ٢٣٨.

الريب المازني (١) وعندما جاءها سلم بن زياد واليا شخص معه خلق كثير من البصرة وأشرافهم. (٢)

وفي عهد عبدالملك بن مروان أرسل بعثا إلى خراسان يساند أمية بن عبد الله والي خراسان أب وفي سنة ٩٥ الهجرية ارسل الحجاج أهل العراق إلى خراسان عبد الملك بعد ذلك بعشرين الجنيد واليا اصطحب معه خمسمائة أن من العرب، ومده هشام بن عبد الملك بعد ذلك بعشرين ألفا من أهل البصرة عشرة آلاف وعليهم عمرو بن مسلم، ومن أهل الكوفة عشرة آلاف عليهم عبد الرحمن بن نعيم ومن السلاح ثلاثين ألف رمح ومثلها ترسة. (١)

ومن الصراع الذي اندلع بعد وفاة يزيد بن معاوية بين القبائل العربية في خراسان نعرف مدى السعة التي وصل إليها استيطان هذه القبائل وقوة شوكتها حيث إنها بعد أن سمعت بخبر وفاة يزيد ودعوة سلم بن زياد الناس إلى مبايعته  $(^{(4)})$  إلا أنه ادرك بعد زمن قليل أنه لا يستطيع البقاء كثيرا فآثر مغادرة خراسان طلبا للسلامة، وقبل خروجه قام بتوزيع مقاطعات خراسان على عدة ممن كان معه فاستدعى المهلب بن أبي صفرة فولاه على خراسان وولى سليمان بن مرشد ـ من قيس بن ثعلبة بن ربيعة ـ (مرو الروز، والفارياب، والطالقان والجوزجان) كما ولى أوس بن ثعلبة هراة.

ويظهر أنه وزعها على بعض القبائل هناك؛ لذلك لما لقيه عبد الله بن خازم السلمي القيسي قائلا (أما وجدت في المصر من تستعمله حتى فرقت خراسان بين بكر بن وائل واليمن). (٩)

<sup>(</sup>۱) الطبري، تاريخ الطبري، ج ۲ ص ۱۷۸.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٢ ص ٣٩٣.

<sup>(</sup>٣) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٢ ص ١٠٢٩.

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ج ٢ ص ١٢٦٧.

<sup>(</sup>٥) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٢ ص ١٥٦٥.

<sup>(</sup>٦) نفس المصدر السابق ج ٢ ص ١٥٦٥.

<sup>(</sup>٧) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٥ ص ٥٤٥.

<sup>(</sup>٨) اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، ص ٣ ١٢؛ الطبري، تاريخ الطبري، ج ٥ ص ٤٥٦؛ ابن الأثير، الكامل، ج ٤ ص ٦٥.

<sup>(</sup>٩) ابن الأثير ،الكامل، ص ٦٦.

وكانت القوة آنذاك إلى قيس وبكر وتميم والأزد، لكن الأزد سرعان ما خرجت من المعادلة عندما ترك المهلب بن أبي صفرة (مرو) إلى رجل من تميم ما لبث أن قضى عليه عبد الله بن خازم وسيطر على مرو<sup>(1)</sup>، ثم توجه إلى قبائل بكر بن وائل والتي كانت تفرض سيطرتها على «الطالقان ومرو الروز» فاستطاع إخراجها منها إلى هراة أوفي هراة اجتمعت بكر بن وائل إلى أوس بن ثعلبة وشرطوا عليه أن يخرج مضر من خراسان (نبايعك على أن تسير إلى ابن خازم و تخرج مضر من خراسان كلها)<sup>(۳)</sup>، فلما سمع ابن خازم بذلك تقدم بمعية تميم إلى هراة فقضى على تجمع بكر بن وائل هناك، ثم أن أوس ذهب إلى سجستان حيث تتواجد قواعد من قبيلة بكر بن وائل هناك.

ومن هذا نكتشف الموقع الذي كانت قبيلة بكر بن وائل تسيطر عليه والمساحة الجغرافية التي كانت تشغلها، ففي معركة هراة وحدها خسرت بكر في المعركة ثمانية آلاف من أفرادها سوى ما قتل من الأسرى. (٥)

ثم أن قبيلة تميم بعد ذلك أعلنت العصيان على عبد الله بن خازم في هراة وانقضت على محمد بن عبد الله بن خازم فقتلته  $^{(7)}$  ومالت إلى القضاء على عبد الله بن خازم فجمعت حشودها «بقيادة حريش بن هلال القريصي، وشماس العطاردي، وبحير بن ورقاء الصريمي، وشعبة بن ظهير النهشلي، وورود بن الفلق العنبري، والحجاج بن ناشب العدوي»، وتوجهت نحو (مرو) حيث مقام ابن خازم وقد ناوشوه ما يقارب السنتين، إلا أنه استطاع أن يقضي عليهم  $^{(V)}$ ؛ ولكننا نشاهد قبيلة تميم تعود إلى الساحة في عهد عبد الملك بن مروان وتستطيع القضاء على ابن

<sup>(</sup>١) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٥ ص ٥٤٦.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل، ج ٤ ص ٦٦.

<sup>(</sup>٣) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٥ ص ٥٤٧ ؛ ابن الأثير، الكامل، ج ٤ ص ٦٦.

<sup>(</sup>٤) البلاذري، فتوح البلدان ص ٤٠٥؛ الطبري، تاريخ الطبري، ج ٥ ص ٥٤٧ ـ ٥٤٨، ٥٥١ ؛ ابن الأثير، الكامل، ج ٤ ص ٦٦.

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير، الكامل ،ج ٤ ص ٦٦.

 <sup>(</sup>٦) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٥ ص ٦٢٣.
 (٧)الطبري، تاريخ الطبري، ج ٦ ص ٩٧؛ ابن الأثير ،الكامل في التاريخ، ج ٤ ص ١٠٨.

خازم وتفرض سيطرتها على المنطقة(١)، ثم أنها أي تميم انقسمت على نفسها فأخذ بحير (مقاعس، والبطون) وأخذ بكير (عوف، والأبناء) (٢) ونشبت الفوضي من جديد في الإقليم فولي عليهم عبدالملك بن مروان ،أمية بن عبد الله بن خالد بن اسيد ابن أبي العاص سنة ٧٤ الهجرية "، وبالرغم من أن الوالي لا ينتميي إلى أي طرف من أطراف النزاع القبلي هناك إلا أن الاوضاع لم تكن هادئة حتى مع الوالى الجديد فقد ثار عليه موسى بن عبد بن خازم وسيطر على ترمذ ببعض القيسية، وكذلك سيطر بكير بن وشاح على «مرو» بمساعدة بني العنبر من

ثم أننا نشاهد ظهور الأزد على ساحة خراسان سنة ٧٨ الهجرية بعد عزل أمية بن عبد الله عنها وتولية المهلب بن أبي صفرة وكان المهلب واعيا لوضع القبائل هناك فاستطاع أن يسيطر على قوة تميم المتزايدة، والتي يشير إليها عبدالرحمن بن نعيم الأزدي في مجلس المهلب حيث قال له (قدمت خراسان غير مرة ووليتها وأنت أعلم بها منا وقد علمت أن تميما أكثرها عربيا وأن الجند بها أربعة وعشرون ألفا ومعهم بيت المال والسلطان معهم) (٥) ـ وهذه الإشارة إلى عدد المقاتلة من تميم في خراسان تشير إلى مدى تنامى أعداد القبائل العربية في هذه المنطقة، فعقد حلفا مع ربيعة وفي الوقت نفسه اتبع السياسة اليمانية الصرفة فكانت مضر عندهم دوما مظنة للاتهام.(٦)هذا بما يخص أسماء ووجود القبائل التي ورد ذكر بعض أحوالها في الكتب التأريخية وتبقى هناك أحوال النازحين والهاربين من جور الظلمة والتجار وغيرهم ممن لم يسجل في ديوان العطاء.

<sup>(</sup>١)البلاذري،فتوح البلدان، ص ٤٠٥ ؟ ابن دريد،الاشتقاق، ص ٢٥٥؛ الطبري، تاريخ الطبري، ج ٦ ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير ،الكامل في التاريخ، ج ٤ ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة الدينوري،عبدلله بن مسلم ،عيون الأخبار، ج ١ ص ١٦٦، ١٧١، ١٩٧، تحقيق لجنة بدار الكتب المصرية،مطبعة دار الكتب المصرية بالقاهرة،الطبعة الثانيةسنة ١٩٩٦م.

<sup>(</sup>٤)الطبري، تاريخ الطبري، ج ٦ ص ٣١٥ ؛ابن الأثير،الكامل في التاريخ، ج ٤ ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٥) ابو عبيدة،معمر بن المثني،النقائض جرير والفرزدق، ج ١ ص ٣٦٨،مكتبة المثني ،بغداد ،بي تا.

<sup>(</sup>٦) الطبري، تاريخ الطبري، ج ٦ ص ٣٢٦.

### المبحث السابع

### شمال إيران مازندران وكيلان

وحدود هذا الإقليم من الشمال بحر الخزر وروسيا، ومن الغرب، والشمال الغربي اذربايجان شرقي ومن الشرق خراسان ومن الجنوب طهران وسمنان.

قال عنه ابن حوقل: «حدود الديلم من الجنوب قزوين وطارم وقسم من اذربايجان وقسم من الري ومن المشرق باقي أعمال الري، وطبرستان ومن الشمال بحر الخزر ومن المغرب قسم من اذربايجان وبلاد اران والجبال. ومناطق الديلم تشتمل على السهل والجبل والسهل يحاذى البحر»(۱)

وفي المسالك أن أرض الديلمان قسم جبل وقسم سهل، أما السهل فهي گيلان وهي مجاورة إلى البحر. (٢) وفي كتاب «از آستارا تا استارباد» الديلمان أرض اقوام الديلم، وهم في منطقة جبلية شرق نهر «سفيد رود» حدود هذه المنطقة من الشرق «كلار» وبعد أن ظهر آل بويه ضمت إليها طبرستان فأصبحت كل هذه المناطق الجبلية من قلعة شمران تارم «سمران طام» إلى گرگان «جرجان» ديلمان.

أما طبرستان «مازندران» فحدودها في القديم من الغرب سالوس «چالوس» ومن الشرق تميشه «طميسة» ومنها گرگان «جرجان» آبسكون ودهستان.

وأشهر مدن هذا الإقليم هي: وآبسكون، وطبرستان «مازندران» ودهستان، وتميشه «طميشه

<sup>(</sup>١) ابن حوقل، صورة الأرض ،إقليم الديلم.

<sup>(</sup>٢) الاصطخري، المسالك والممالك، ص ١٦٨ ـ ١٧٥.

او طمیسه»، وبهشهر، وبندر فرخ آباد، وما مطیر، وعین الهم «جشمه الهم» ، موناتل، وتنکابن، ورامسر، وفومن، وتولم، وگسکر «گوراب گسکر»، ولاهیجان، وهوسم وتمیجان، دریاچه خزر، بندر انزلی.

وجاء في فتح طبرستان أن سويد بن مقرن افتتحها سنة ٢٢ الهجرية جري بخلافة عمر ابن الخطاب، (١) وفي رواية البلاذري (٢) أنها افتحت سنة ٢٩ الهجرية جري في خلافة عثمان بن عفان.

أما المدائني ذهب إلى أنها فتحت سنة ٣٠ الهجرية جري على يد سعيد بن العاص، بأهل الكوفة. (٣)

وفي تاريخ جرجان للسهمي: أن يزيد بن المهلب بنى سورها واختط فيها نحوا من الأربعين مسجدا. (٢) ومن أسماء المساجد التي اختطت آنذاك يظهر لنا أسماء القبائل العربية الموجود في تلك البقعة من هذا الإقليم فيطالعنا السهمي بأسماء المساجد وهي كالتالي: «مسجد بجيلة على

(٢) ابن قتيبة، المعارف، ص ١٩٢؛ البلاذري، فتوح البلدان ،ص ٣٣٠.

<sup>(</sup>١) الطبري، تأريخ الطبري، ج ٤ ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٣) الطبري، تأريخ الطبري، ج ٤ ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزي، ابو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد، المنتظم في تاريخ الامم والملوك ، ج ٤ ص ٢٥٢، دراسة وتحقيق محمد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان.

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج ٥ ص ٣٤،٢٩؛ (إنّ رجل من طئ كان في الحصن هو الذي أرشد جماعة يزيد بن المهلّب على عوار الحصن) ؛النويري،شهاب الدين احمد، نهاية الأرب في فنون الادب، ج ٢١ ص ٣٥١، ترجمة محمود مهدوى دامغاني،انتشارات امير كبير ،طهران، ١٣٦٤ هـ ش.

<sup>(</sup>٦) السهمي،حمزة (توفي ٢٧كالهجرية) تأريخ جرجان، ص ٩، عالم الكتب بيروت، الطبعة الرابعة سنة ١٤٠٧ الهجرية.

رأس سكة الحجاج ومقابل الدباغين» و«مسجد محارب في سكة البريد» و «مسجد قريش في دار عبد الله بن عيسى»، و«مسجد حمراء وكان يعرف بمسجد ابن أبي رافع في سكة محرز» و «مسجد بني أسد في سكة محرز» و «مسجد العشيرة» و «مسجد الموالي في سكة الموالي» و «مسجد خثعم» و «مسجد همدان في درب همدان» و «مسجد بني ضبة» و «مسجد الأزد» و «مسجد بني عجل» و «مسجد تيم بن ثعلبة على طرف من مربعة باب الجديد» و «مسجد بني قيس بن ثعلبة» و «مسجد الحضرميين في سكة الحضرميين» و «مسجد بني سنان» و «مسجد الموات العرب و يعرف اليوم بمسجد البصريين» و «مسجد بني ذهل» و «مسجد مراد» و «مسجد نخلة في سكة السكافة» و «مسجد قضاعة في سكة المرزبان» و «مسجد بني تميم بباب اليهود» و «مسجد عبدالقيس في صف القبتين» و «مسجد زفر في مربعة جلاباذ». (۱)

وخلاصة القول انه من أسماء العشائر العربية التي أطلقت على المساجد المذكورة آنفا نعرف أنها في الأغلب كوفية، وفي بعضها قبائل من أهل البصرة ومن تحديد مواضع انشائها نشاهد أنها في أماكن متعددة أي ان هذه الاماكن كان يشغلها سكان ربما يعود نسبهم إلى تلك العشيرة التي أطلقت اسمها على المسجد، ثم أننا نشاهد حضورا للقبائل اليمانية مثل (خثم وهمدان وسعد العشيرة "والأزد، والحضرميين ومراد)، ولربيعة أيضا حضور في هذا الإقليم من خلال «عجل وتيم بن ثعلبة وقيس بن ثعلبة وذهل وعبد القيس» وقبائل مضر «قريش ومحارب وأسد والحمراء وضبة وتميم وقضاعة».

<sup>(</sup>١) السهمي ،حمزة، تأريخ جرجان،ص ٥٥.

<sup>(</sup>٢) مسجد العشيرة قد يكون لسعد العشيرة.



#### تمهيد:

لا شك ولا ريب في أن إيران والإيرانيين بما امتازوا به من أصالة في الحضارة ونشر الفكر والثقافة في المعمورة، كانوا من السابقين إلى الالتحاق بالإسلام الدين الجديد الذي كان يحمل المثل والمفاهيم العالية، التي ينشدها كل انسان متحضر ينشد نشر العدل في المعمورة وإن كان التحاقهم في بادي الأمر، بحذر حتى يتسنى لهم التعرف الكامل على الدين الجديد، وليس بالسهل ترك ما يعتقد به الإنسان بسهولة إلا إذا كان يحمل في نفسه عوامل خاصة تؤهله لقبول ما يطرح عليه ولا يتعامل معه بالعصبية وردة الفعل بالرغم مما كانت تعاني منه المجتمعات الإيرانية من انتشار الظلم والتعسف على أيدي حكام الدولة الساسانية في الآونة الأخيرة من حكم الساسانيين، والتشظي الذي عانته الإمبراطورية الساسانية، فكان على حملة الدين الجديد أن يعرضوه على المجتمعات بشكل تقبل به ولا تتنفر منه، وبما أن القبائل التي دخلت الأراضي الساسانية (الإيرانية) هي متنوعة من حيث الأعراف ومن حيث نوع اعتقادها بالدين الإسلامي، والتي بعضها ممن أسلم تحت قوة السيف، والبعض الآخر بوسائل التأليف للقلوب، وأخرى عن اعتقاد، ومن بينها قبائل كانت في مدة ليست بالبعيدة قد ارتدت، وبالسيف والقوة اخضعت للسلطة في المدينة.

هذا الخليط الذي دخل الأراضي الإيرانية المفتوحة سبب في تأخير قبول بعض الإيرانيين للإسلام والاعتقاد به، لكننا نشاهد جليا في المواضع التي دخل إليها العرب الذين اعتنقوا الإسلام عن اعتقاد وناصروا النبي وأهل بيته الله و تأثيرهم في الإيرانيين الذين دخلوا الإسلام فبذروا فيهم حب النبي النبي وأهل بيته الإيرانيين، وتمكن منهم حب أهل بيت النبي النبي والسبب هو وجود هذا الصنف من العرب بين الإيرانيين، فلهذا كان لهم الدور الأهم في جذب الإيرانيين للإسلام والتشيع، ثم إن الإيرانيين امتازوا بعناية خاصة من قبل أصحاب الدين الإسلامي ورواده ومبلغيه، سواء على مستوى الكتاب العزيز، أو الروايات عن النبي النبي وأهل بيته الله وشيعتهم، وبالخصوص العرب.

## المبحث الأول

# وجود القبائل الموالية لأهل البيت عليها

تقدم أن مدينتي البصرة والكوفة وهما من أهم المراكز العسكرية التي انطلقت منها الحملات العسكرية باتجاه إيران بالاضافة إلى البحرين وعمان، تعتمد في تركيب نسيجها الاجتماعي على النظام القبلي الذي تكون القبيلة فيه هي المحور الذي يضمن لها الحياة الاجتماعية وقد قسمت الأحياء في تلك المدن باسم من يسكنها من تلك القبائل وإذا ما رجعنا إلى معرفة ميل وولاء تلك القبائل وأفرادها، نجد أنها توالي الإمام امير المؤمنين علياعالطُّليَّةِ على خلاف القبائل التي تشكل منها المجتمع الشامي، وهذا الأمر لم يكن ناتجا فقط عن أيام خلافة الإمام على الشَّلَا وسكناه في الكوفة، بل يرجع إلى وقت متقدم عليه حيث إن هذه القبائل والتي يشكل المهاجرون والأنصار وأهل اليمن الأغلبية فيها كانت لها سابق معرفة بالإمام امير المؤمنين على على الشَّكِيةِ فقبائل اليمن قد دخلت الإسلام بفضل الإمام امير المؤمنين على على على السَّكِيةِ والمهاجرون والأنصار عاصروه وشاهدوه عن قرب وكان من بين القادة البارزين في جيش العراق من هو من حواري الإمام امير المؤمنين على الشَّلَةِ وقد أجاد الدكتور أصغر منتظر القائم في بحثه (دور القبائل اليمنية في الدفاع عن أهل البيت عليه الله التعرض أسماء القبائل اليمنية ومتى دخلت الإسلام وكيف دخلت وبين السبب في ثباتها على ولائها لأهل البيت عليَّلِيرٌ فقد توصل في بحثه إلى أن هذه القبائل كان لها دور فعال في نصرة مذهب أهل البيت عليه في المجال العسكري والمجال التبليغي (١) وهذه القبائل التي تقدم ذكرها في الباب الثاني وبطبيعة مجاورتها الجغرافيا وكون إيران في ضمن مجال إدارتها للمناطق المفتوحة في إيران شوهد لها حضور واسع النطاق في إيران بعد الفتح حيث استوطنت واستقرت وانشأت المدن التي ضمت

<sup>(</sup>١) منتظر القائم، اصغر، دور القبائل اليمنية في الدفاع عن أهل البيت عليه في القرن الاول الهجري ترجمة نجاة العماد المجمع العالمي لاهل البيت عليه الطبعة الثالثة سنة ١٤٣٣.

المدارس والمساجد ومنها كما مر من انتشر ولأسباب مختلفة في إيران ومن الطبيعي أن تؤثر هذه القبائل التي تحمل فكر أهل البيت عليه وتميل إلى حبهم في سكان هذه البلاد وتحمل اليهم هذا الفكر وهذا الميل وفعلا أثرت في الإيرانيين حتى إننا لا نجد بقعة من إيران وجدت بها هذه القبائل إلا ووجد فيها شيعة لأهل البيت عليه فكانت تلك القبائل ممن بذر التشييع في قلوب الإيرانيين، وإذا رجعنا الى تلك القبائل وجدناها من قبائل العراق فهي أما من البصرة أو من قبائل الكوفة وإذا عرفت أن القبائل العراقية سواء كانت تلك التي ترجع إلى أصول يمنية أو مضرية أو عدنانية خاضت إلى جانب الإمام على الشَّلَةِ ثلاث حروب، أهمها حرب صفين حيث حددت هذه الحروب نوع توجه هذه القبائل فأضحت علوية الاتجاه الذي أظهر أصحابه تلاحم من أجل نصرة الإسلام دام على مدى التاريخ وتعرضت هذه القبائل بسببه إلى أبشع صور الاضطهاد والتنكيل ولم يكن تشيع القبائل العراقية وليد ساعته كما مر، حيث إنه مر بمراحل جعلت منه تشيعا راسخا انعقدت عليه القلوب وانحنت عليه الاضلاع فتلك العلاقات القديمة التي نشأت بين أهل البيت عليه الله وبين المهاجرين والأنصار في المدينة ، وأهل اليمن حينما قدم إليها الإمام على السنة التاسعة من الهجرة لإعادة الهدوء لربوعها بعد أن عصفت بهم الأهواء حتى كادت أن تظل بهم عن جادة الطريق.(١) فاستطاع بما يمتلك من قوة في العقيدة ورباطة الجأش أن يهدي إلى الإسلام قبيلة همدان (<sup>۲)</sup> حتى أسلمت كلها في يوم واحد. (<sup>۳۳)</sup> وتعد همدان من القبائل التي لها العدد الوافر في الكوفة وهي التي لشدة ولائها و كفاحها مع الإمام امير المؤمنين على علام قال فيهم:

فلو كنت بوابا على باب الجنة \*\*\* لقلت لهمدان ادخلي بسلام

وكانت مذحج من القبائل اليمنية التي ناصرت الإمام الشُّلَةِ وقد فازت قبائل ربيعة بمدح

<sup>(</sup>١) الطبري، ابن جرير، تاريخ الطبري، ج ٣ ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) معصومي جشني، عبد اله ، قبيلة همدان ونقش آن در تاريخ اسلام وتشيع، ناشر دليل-ما قم، الطبعة الأولى سنة ١٣٨٩هـش.

<sup>(</sup>٣) الهمداني، الأكليل ،ج ٨ ص ١٠٥؛ الطبري، تاريخ الطبري، ج ٣ ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٤) المسعودي، مروج الذهب، ج ٣ ص ٩٣ ـ ٩٤.

الإمام فكان له فيهم كلام كثير يمدحهم فيه ويشيد في فضلهم فمن ذلك قوله:

ربيعة أعنى أنهم أهل نجدة \* \* وبأس إذا لا قوا خميسا عرمرما(١)

وكان يقول «يا معشر ربيعة فأنتم أنصاري ومجيبوا دعوتي، ومن اوثق حي في العرب في نفسي» (٢) وقال «ربيعة السامعة المطيعة» (٣) وقد ذكر المؤرخون أنه لم يكن احد من ربيعة في جند الشام وأنما كانوا مع علي فقط. (٤) ومن كبريات القبائل التي شهد لها التاريخ في ولائها لعلي واهل بيته أسد وطي وهي التي التحقت بمعسكر الإمام علي في حرب الجمل وأيضا قبائل بكر بن وائل. (٥) وساندته كندة وبجيلة. (٦) وكذلك قيس وعبد القيس وتميم وضبة والرباب وقريش وكنانة وأسد وخثعم والأنصار وخزاعة وقضاعة والاشعريين (١) ومن الأراجيز التي يتبادلها الطرفان عند النزال سواء في صفين أو الجمل أو النهروان نشاهد أراجيز المبارزين من هذه القبائل في معسكر الإمام امير المؤمنين علي الشيئة كانت تعبر عن عقيدة هؤلاء الاشخاص وإليك بعض هذه الأراجيز والأشعار حتى تعرف كيف كان ينظر هؤلاء إلى الخط الذي هم عله.

كلام شداد بن شمر العبدي (أما بعد فإنه لما كثر الخطاؤون وتمرد الجاحدون فزعنا إلى آل نبينا الذين بهم ابتدأنا بالكرامة وهدانا من الضلالة...) ( $^{(A)}$ 

وانشد قيس بن سعد بن عبادة شعرا يبن فيه عما في صدرة.

هذا اللواء الذي كنا نحف به \*\* مع النبي وجبريل لنا مددا

<sup>(</sup>١) نصر بن مزاحم، وقعة صفين، ص ٢٨٩ ؛المسعودي، مروج الذهب ، ج ٣ ص ٥٧.

<sup>(</sup>٢) نصر بن مزاحم، وقعة صفين، ص ٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) المسعودي، أبو الحسن، مروج الذهب، ج ٢ ص ٣٧٨.

<sup>(</sup>٤) نصر بن مزاحم، وقعة صفين، ص ٢٢٧.

<sup>(</sup>٥) الطبري، ابن جرير، تاريخ الطبري، ج ٥ ص ١٨٦ ـ ١٨٨؛ وابن الأثير، عزالدين أبو الحسن علي بن محمد الجزري «٣٠٠ الهجرية» تاريخ الكامل، ج ٣ ص ٩٥ ـ ٩٦ القاهرة سنة ١٢٩٠ الهجرية.

<sup>(</sup>٦) نصر بن مزاحم، وقعة صفين، ص ٢٢٧ ـ ٢٢٩.

<sup>(</sup>٧) نفس المصدر السابق ص ١١٧ ـ ١١٨.

<sup>(</sup>٨) المفيد، محمد بن محمد العكبري، الجمل، ص ١٧٩ مكتبة الداوري، قم إيران.

وكان رجز أمية العبدي \*\*\* هذا على والهدى سبيله

والرشد فيه والتقى دليله \*\*\* من يتبع الحق يكن خليله

وهناك راجز كان يقول:

إليك إنى تابع عليا \*\*\* وتارك أمكم مليا

إذ عصت الكتاب والنبيا \*\*\* وارتكبت من أمرها فريا

وكان من رجز عمار بن ياسر:

لا تبرح العرصة يابن يثربي \*\*\* حتى أقاتلك على دين على

نحن وبيت الله أولى بالنبي

ومن رجزهم أنهم كانوا يقولون:

نحن مطيعون جميعا لعلى \*\* إذا أنت ساع في الفساد يا شقى

هذا بعض الرجز الذي نقله الشيخ المفيد رَجِلاً في كتابه المعروف بـ (الجمل).

ومن هذه الكلمات التي كان يهتف بها أصحاب أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب الشهر معركة الجمل نشاهد أنهم لم يخرجوا إلى القتال من أجل حمية وعلى غير بصيرة، بل أنهم كانوا معتقدين بالراية التي تحتها يقاتلون كما وصفها قيس بن سعد بن عبادة بأنها راية رسول الله وجبرائيل التي عرفناها من قبل وكذلك الحال في معركة صفين والنهروان، فإن هذه العقيدة لم تتغير وقد صمد وصبر من حملها في جميع المواقف التي شهدوها مع ما يتناسب وشأن حاملها من العلم، ومن أراجيزهم وأشعارهم في صفين أنهم كانوا يتغنون بولائهم لله ولرسوله ولإمامهم علي بن أبي طالب الشيخ فخطاب عمار بن ياسر لعمرو بن العاص في صفين شاهد على أن خط عمار بن ياسر ثابت في أن الولاية لعلي الشيخ بعد رسول الله على مولاه اللهم وال من قال عمار (ألست تعلم أن رسول الله قال لعلي علي اللهم وال من كنت مولاه فعلي مولاه اللهم وال من

والاه وعاد من عاداه» وأنا مولى الله ورسوله وعلى بعده. (١) وكان يقول:

اليوم ألقى الأحبة \*\*\* محمدا وحزبه

والله لو ضربونا حتى بلغوا بنا سعفات هجر (٢) لعلمت أنا على الحق وأنهم على الضلال» وكان يقول «والله لقد قاتلت صاحب هذه الراية ثلاث مرات (٣) ويقصد بدر وأحد والأحزاب وكان خطاب هاشم بن عتبة المعروف (بالمرقال) في صفين واضحا إذ يفضح زيغ من حاد عن جادة الصواب وألج في الخلاف والعناد (لا يهولنكم ما ترون من صبرهم فوالله ما ترون فيهم إلاحمية العرب وصبرهم تحت راياتها وعند مراكزها وأنهم لعلى الضلال وأنكم على الحق) (٤) فأشارت إلى أن الفئة التي تواجههم تجمعها حمية الجاهلية وأن الذي يجمعهم هو الإيمان والحق.

وكان متحدث الأنصار يقول «أنتم مع هذا اللواء الذي كان يقاتل عن يمينه جبرائيل وعن يساره ميكائيل والقوم مع لواء أبي جهل والأحزاب». (٥)

وأنشد خالد بن خالد الأنصاري:

هذا على والهدى أمامه \*\*\* هذا لوا نبينا قدامه (٦)

وتشاهدهم يطلقون على أميرالمؤمنين «الوصي» إشارة إلى رسوخ العقيدة لديهم وأنهم كما أشرت سالفا لم يك إيمانهم وليد الأحداث أو تعصبا لفئة دون أخرى فهذا النضر بن عجلان الأنصاري يقول:

وذروا معاوية الغوي وتابعوا \*\*\* دين الوصى تصادفوه عاجلا(١)

<sup>(</sup>١) نصر بن مزاحم الكوفي، وقعة صفين، ص ٣٣٨.

 <sup>(</sup>٢) هجر هي مدينة الاحساء المعروفة اليوم بالقطيف.

<sup>(</sup>٣) البلاذري، أبوالعباس، أحمد بن يحيى، انساب الاشراف، ج ٢ ص ٣١٧.

<sup>(</sup>٤) ابن مزاحم الكوفي، نصر، وقعة صفين، ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>٥) نفس المصدر السابق: ص ٣١٥.

<sup>(</sup>٦) ابن مزاحم، نصر، وقعة صفين، ص ٣٩٨.

وكان أصحاب الإمام امير المؤمنين على على السَّلَةِ يؤكدون قضية مهمة ألا وهي أنهم في اتباعهم خط أهل البيت عليَّهِ يرجون رضا الخالق لا شيئا غيره.

فهذا عمرو بن الحمق الخزاعي يقول لعلي الشَّلَةِ «لا أجبناك إلا لله عز وجل ولا طلبنا إلا الحق» (٢)

وقد ذكرت هذا النزر القليل مما قيل من أراجيز واشعار في عهد علي الني أدلل على شيء وهو أن هذه القبائل التي كانت ترى هذا الرأي بعلي وأتباعه وأهل بيته هي التي انتقلت إلى بلاد إيران وسكنت الارض الإيرانية إلى جانب الإيرانيين، وهذا الخط الراسخ استمر بعد الإمام امير المؤمنين علي الني فكل الثورات التي قامت ضد آل أمية وآل مروان وبني العباس كان لهذه القبائل حضور فيها فلا يبقى أدنى شك في أن هذه القبائل كان لها دور في بذر حب أهل البيت عليه في قلوب الإيرانيين من أيام الفتح.

ثم أن الوفود العراقية التي كانت تفد على الإمام الحسن والحسين من بعده (٣) في المدينة تؤكد بقاء هذه الصلات التي بينها وبين أئمة مدرسة أهل البيت عليه وإليك سردا باسماء القبائل العربية التي شوهد لها وجود على أرض إيران بعد الفتح.

# سرد باسماء القبائل العربية التي انتقلت الى ايران:

ففي آذربيجان قد مر أن هناك العديد من أسماء القبائل التي ورد اسمها في هذا الاقليم ضمن كتب التاريخ من هذه القبائل تميم والأزد وطيئ ونزار وأسد وكندة وقد غلب اليمانية على هذا الاقليم كما مر في الفصل الثالث.

وأما في اقليم فارس فقد وردت أسماء مثل عبد القيس وعبد الأشهل وسليم وأسلم وكنانة

<sup>(</sup>١) نفس المصدر السابق، ص ٤٨٢.

<sup>(</sup>٢) ابن مزاحم الكوفي، نصر، وقعة صفين، ص ٤٨٢.

<sup>(</sup>٣) المفيد ، محمد بن محمد، الارشاد، ص ٢٤٩-٢٥٠

والأزد وتميم وبني ناجية ودوئل وآل حنظلة وآل الصفاق وآل عمارة وبني الجلندي وبني سامة وبكر بن وائل وآل الصفار وتغلب.

وفي وسط إيران فاننا نرى وجودا كثيفا للعرب حيث تجد أسماء لقبائل متنوعة في هذا الاقليم منها بجيلة وخزاعة وبنو الأشعر وتميم ومذجح وبنو أسد وباهله وعبد الأشهل وقريش وبنو أمية وزهرة وسهم ومخزوم ونفيل وسامة وثقيف وخزاعة وكنانة وسليم وأسلم وهذيل ومزينة وعقيل وهلال ونزارة ونمير وضبة والعنبر وحنظلة وبنو سعد ومناة والبراجم ومجاشع ونهشل والرياح والحبطات وشيبان وذهل وعجل وسدوس وزمان وقيس بن ثعلبة والاشعر والعتيك والفرقد وهمدان وكندة والنخع وحضرموت وجعفي وحمير ولخم ومذجح واكثر هذه القبائل من العراق لها حضور واضح في البصرة والكوفة.

أما الاهواز: \_ ففيها وجود لقبائل كليب بن وائل واسد وربيعة وتميم وعبد القيس وطيئ وبني العم والقين ومربط وحنظلة والأزد ومضر.

أما كرمان وسيستان فنشاهد الإشارات التأريخية تذكر أسماء قبائل مثل عبد القيس وبكر بن وائل «بكر آبان» وعجل وخزاعة وسليم وحمير وأسلم وآل المهلب «ازد» ويشكر وبني العنبر وفي خراسان الذي شوهد فيه تكتلات ضخمة من قبائل العرب أمثال سليم وجديد والبراجم وخزاعة وتيم وتميم وقيس بن ثعلبة وربيعة والازد وبكر بن وائل والعنبر ومقاعس والبطون ومضر وقريش واسلم.

أما مازندران وكيلان ففيها إشارات تدل على وجود قبائل مثل الأزد وقريش وبجيلة ومحارب وأسد وخثعم وهمدان وضبة وعجل وقيس بن ثعلبة وتميم والحضرمين وبني سنان وقضاعة وتميم وعبد القيس وزفر ومراد وذهل وسعد العشيرة ومحارب.

وبعد هذا المسرد للقبائل التي وجدت على أرض إيران يظهر لنا أنها كانت في أغلبها من العراقيين، وأنه لا يخالط أحدا أدنى شك في أن قبائل العراق كثر فيها حب أهل البيت العراقيين، وأنه لا يخالط أحدا أدنى شك في أن هذه القبائل كان لها السهم الأوفر في نقل والتشيع لهم فمن هنا نصل إلى نتيجة الا وهي أن هذه القبائل كان لها السهم الأوفر في نقل

# التشيع إلى إيران.

لهذا يقول جرجي زيدان (وكان الخراسانيون ومن والأهم من أهل طبرستان والديلم قبل قبل العباسية من شيعة على وانما بايعوا للعباسيين مجاراة لابي مسلم او خوفا منه).(١)

جدول باسماء القبائل العربية التي استقرت في ربوع ايران

|          |           | <u> </u>                                                            |                              |
|----------|-----------|---------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| ت        | الاقليم   | القبائل العدنانية                                                   | القبائل القحطانية            |
| ١        | آذربيجان  | تميم، نزار، بنو أسد.                                                | الأزد، كندة ، طيئ.           |
| ۲        | فارس      | '                                                                   | عبد الأشهل، أسلم، الأزد، بنو |
|          |           | دوئل، آل حنظلة، بنو سامة، بكر<br>بن وائل، تغلب.                     | , "                          |
| <b>-</b> | وسط إيران | تميم، بنو أسد، باهله، قريش، بنو                                     |                              |
| '        | وسط إيران | الميم، بنو اسد، باهم، مخزوم، نفيل،<br>أمية، زهرة، سهم، مخزوم، نفيل، |                              |
|          |           | سامة، ثقيف، كنانة، سليم،                                            |                              |
|          |           | هذيل،مزينة، عقيل ،هلال<br>،فزارة، نمير، ضبة، العنبر،                | , "                          |
|          |           | حنظلة، بنو سعد مناة، البراجم،                                       | 1                            |
|          |           | مجاشع، نهشل، الرياح، الحبطات، شيبان، ذهل، عجل،                      |                              |
|          |           | قيس بن تعلبة، العتيك، الفرقد.                                       |                              |

<sup>(</sup>١) زيدان، جرجي، تاريخ التمدن الإسلامي المجلد الثاني ج ٤ ص ٤٤٠.

| القبائل القحطانية             | القبائل العدنانية              | الاقليم          | ご |
|-------------------------------|--------------------------------|------------------|---|
| طيئ ، القين، الأزد .          | كليب بن وائل، اسد ،ربيعة       | الاهواز          | ٤ |
|                               | ، تميم ،عبد القيس ، بنو العم ، |                  |   |
|                               | ،مربط ،حنظلة ، مضر.            |                  |   |
|                               | S   161                        | ·.1 ·.1. <       | 0 |
| خزاعة، أسلم، آل المهلب «ازد»، |                                | كرمان وسيستان    |   |
| حمير.                         | آبان» ،عجل ، سليم، يشكر ،بنو   |                  |   |
|                               | العنبر .                       |                  |   |
|                               |                                |                  |   |
| الازد، جديد، اسلم.            | قريش، سليم، البراجم، خزاعة،    | خراسان           | ٦ |
|                               | تميم، قيس بن ثعلبة، ربيعة، بكر |                  |   |
|                               | بن وائل، العنبر ، مقاعس،       |                  |   |
|                               | البطون،مضر، تيم.               |                  |   |
| <b></b>                       |                                |                  |   |
|                               | قریش، محارب ، أسد، ضبة         | مازندران و کیلان | ٧ |
| الحضرمين، قضاعة، مراد ، بنو   | ،عجل ،قيس بن ثعلبة ،تميم ،     |                  |   |
| سنان، خثعم.                   | ،عبد القيس ،زفر ، ذهل ،سعد     |                  |   |
|                               | العشيرة، تيم.                  |                  |   |

وبعد مقابلة اسماء القبائل العربية التي استقرت في ايران والقبائل التي توالي اهل البيت عليه وخاضت معهم غمار المواجه ضد الناكثين والقاسطين والخوارج نجد انها في الغالب موالية لاهل البيت عليه وانها تحمل التشيع مما لا يدع مجال الى الشك من انها نقلت التشيع الى ايران.

## المبحث الثاني

### إنشاءالحواضرالشيعيت

إن العرب الموالين لأهل بيت النبي عليه عندما هاجروا إلى البلاد المفتوحة، أيا كان السبب وراء هجرتهم نشاهدهم عمدوا إلى تأسيس حواضر ومدن واتخذوها منطلقا لهم من أجل نشر تعاليم الإسلام الصحيح، ولا يخفى عليك أن هذه الحركة من قبل أتباع أهل بيت النبي لم تكن اعتباطية وغير مخطط لها، كما يصورها لنا بعض من أرخ لتلك الحواضر، كما في قم مثلا، وذلك اعتمادا على عدم وجود نصوص تشير إلى أوامر من قبل أئمة المذهب في ذلك الوقت، إلا أننا نستطيع ومن خلال مراجعة الروايات الواردة في فضل تلك البقاع أن نلتمس إشارات تدل على أنها كانت من الأول في مد نظر أئمة المذهب قبل تأسيسها أو ظهورها على الساحة الاجتماعية كرقم فعال ومؤثر، وإليك سردا بأسماء تلك الحواضر الشيعية العربية التي شيدها العرب المنتقلة إلى إيران ولها تأثير بالغ في تشيع إيران.

### أولا: قم المقدسة

في ضبط اللفظ بالعربية، قال ياقوت: «قم بالضم وتشديد الميم» (۱) ثم في أن الكلمة فارسية أو عربية قديمة أو حديثة، أي قبل الإسلام أم بعده؟ بحث له مدخلية في بحثنا، حيث إن الروايات أشارت إلى هذه المنطقة قبل وصول بني الأشعر إليها ففي مختصر الهمداني يطالعنا برواية عن أبي موسى الأشعري عن الإمام امير المؤمنين علي الشيف وكان أبو موسى سأل عن أسلم المدن وخير المواضع عند نزول الفتنة وإظهار السيف فقال: «أسلم المواضع يومئذ أرض الجبل، فإذا اضطربت خراسان ووقعت الحرب بين جرجان وطبرستان فأسلم المواضع يومئذ قصبة

<sup>(</sup>١) الحموي، ياقوت، معجم البلدان، ج٤ ص ٤٥٠.

قم)(۱)

ثم سرد أوصافها وأوصاف سكانها، وفي هذه الرواية إشارة إلى المدينة قبل أن ينزلها العرب وأن اسمها لابد أن يكون كما في الرواية وإلا لسأل أبو موسى الأشعري عن موقعها وأين تكون، وعدم سؤاله دليل على أن المدينة معروفة لدى السائل وهو والي البصرة يوم تقدم جيش المسلمين بقيادة الأحنف بن قيس لفتح تلك المناطق.

ثم أن الروايات التي جاءت عن الإمام الصادق على الذي يرجع سندها إلى أبيه عن جده عن رسول الله مَنْ الله عن على عن رسول الله مَنْ الله عن على عن المسمية، حيث جاء في الرواية «واحتج ببلدة قم على سائر البلاد وبأهلها على جميع أهل المشرق والمغرب» (٢).

وأيضا في ذكر سبب التسمية بـ (قم) هناك روايات وأخبار تشهد على قدم التسمية، ففي بحار الأنوار أخبار تدل على ذلك منها ما عن أبي مقاتل الديلمي نقيب الري«قال: سمعت أبا الحسن علي بن محمد عليه يقول: إنما سمي قم به؛ لأنه لما وصلت السفينة إليه في طوفان نوح عليه قامت، وهو قطعة من بيت المقدس» (٣).

وهنا أخبار أخرى نعرض عنها للاختصار.

أما ما في كتب التأريخ والبلدان من أن قم كانت مجموعة قرى متفرقة، أحداها قرية (كمندان) فعندما نزلها العرب واستوطنو قراها سميت هذه القرى باسم أحدها وهي (كمندان) وعند تعريبها سميت (قم) بعد اسقاط بعض حروفها (أ).

وذكر القمي في تأريخ قم، أن التسمية أتت بعد نزول العرب وتجمعهم في هذا المحل،

<sup>(</sup>۱) ابن الفقيه الهمداني، أحمد بن محمد، (ت ٣٤٠) البلدان، ص ٥٣١، تحقيق: يوسف الهادي، الطبعة الأولى ١٤١٦ الهجرية، مطبعة عالم الكتب.

<sup>(</sup>٢) المجلسي، محمد باقر (ت١١١١) ، بحار الأنوار ، ج٥٧ ص٢١٣تحقيق: محمد تقي المصباح محمد الباقر البهبودي ، دار إحياء الرتاث العربي، الطبعة الثالثة مصححة سنة ١٤٠٣ الهجرية.

<sup>(</sup>٣) المجلسي، محمد باقر، ج٥٧ ص٢١٣.

<sup>(</sup>٤) الحموي، ياقوت، معجم البلدان، ج٤ ص٣٩٨-٣٩٧؛ السمعاني، الأنساب، ج٤ ص٥٢٢-٥٢٣؛ ابن الأثير، اللباب في تهذيب الأنساب، ج٢ ص٢٢٥.

حيث إنه في الفارسية يطلق (كومة) على الخيم المجتمعة، وبعد تخفيفها ونقلها للعربية صارت (كم) ثم (قم) (١) فهو يعارض ما عليه الاخبار في كتب الرواة؛ لهذا لابد أن يكون ما ذكر في فلسفة تسمية (قم) به (قم) في كتب التأريخ ليس إلا اجتهادا، او فلسفة في فهم معنى اللفظ، ونحن لانستطيع اغفال ما جاء في الروايات عن أهل البيت الله ، وقد تقدم ، وذلك لأن كتب التأريخ تشهد على بقاء (كمندان) على حالها بعد نزول العرب وسكناهم في قم.

فابن واضح اليعقوبي يطالعنا بأن (كمندان) كانت موجودة إلى جانب قم، ونص كلامه: «ومدينة قم الكبرى يقال: لها منيجان، وهي جليلة القدر، يقال: إن فيها ألف درب، وداخل المدينة حصن قديم للعجم، وإلى جانبها مدينة يقال لها: كمندان، ولها وادي يجري فيه الماء بين المدينتين عليه قناطر معقودة بحجارة يعبر عليها من مدينة منيجان إلى مدينة كمندان.

وأهلها الغالبون عليها قوم من مذحج، ثم من الأشعريين، وبها عجم قدم، وقوم من الموالي يذكرون أنهم موال لعبد الله بن العباس بن عبد المطلب» (٢).

وأما الرأي الثاني أنها مأخوذة من (كم) المخفف عن (كومة) بالفارسية التي تطلق على مجموع بيوت البدو، فهو أيضا فلسفة لا شاهد عليها، حيث إن رواية ابن واضح تدل على أن المدينة فيها حصن قديم للعجم، بالإضافة إلى أن العرب قد نزلوا هذه الأرض من أيام الفتح الأول لها، أي قبل قدوم بني الأشعر إليها سنة (١٨٣لهجرية)، بالإضافة إلى أنها تعارض الروايات التي نصت على اسم هذه البقعة منذ القدم.

وعلى هذا تكون مدينة (قم) وهجرة العرب إليها واتخاذها حاضرة لأتباع أهل البيت الله المحمدي الأصيل الذي شاء الله أن يجعل إيران وأهلها من حملته والمدافعين عنه والمبلغين به.

(۲) اليعقوبي، ابن واضح أحمد بن إسحاق (ت بعد ۲۹۲الهجرية) ، البلدان، ج١ص٨٤ دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الاولى سنة ١٤٢٢الهجرية.

<sup>(</sup>١) الأشعري القمي، تأريخ قم، ص٤٢.

ففي رواية ابن واضح أن العرب الموجودين في (قم) هم من مذحج والأشعريين، وهناك موال لعبد الله بن عباس، ولعلهم سكنوا (قم) إبان ولاية ابن عباس للبصرة، حيث إنها كانت من أعمال البصرة.

وأشار فقيهي إلى أن رهطا من بني أسد هاجروا إلى (قم) بعد ثورة المختار سنة (۱۲۷ لهجرية) واستوطنها، وذكر أيضا وجود قوم من عبد القيس فيها إلى جوار مذحج، وكل هؤلاء العرب قبل مجيء الأشعريين (۱).

أما الأشعريون فهناك إشارات إلى وجودهم في هذه البقعة تعود إلى الأيام الأولى لفتح هذه المنطقة، فقد أشار القمي في تاريخ قم إلى أن مالك بن عامر جد الأشاعرة القميين، كان في ضمن الجيش الفاتح للأهواز وإصفهان، وكان قد كلف بفتح مناطق مثل ساوة وقم، فصادف أن الديلم والأكراد يسيطرون على هذه المناطق، وأنهم ينكلون بهم، فدفعهم عنها، فاستبشروا به الخير، وانحازوا إليه، فكانوا طوال إقامته هناك تحت حمايته ورعايته فامتلك الأملاك والخدم في (طخرود) وعندما رجع إلى الكوفة أخبر أولاده بذلك (٢).

ثم الإشارة الأخرى هي في زمن الحجاج بن يوسف الثقفي بعد مقتل محمد بن السائب بن مالك بن عامر الأشعري<sup>(۳)</sup>، حيث أصدر الحجاج بن يوسف الثقفي مرسوما نصه: (برئت الذمة ممن وجد من آل السائب بن مالك في الكوفة بعد ثلاثة أيام) (3) وعلى أثره خرج بنو الأشعري من آل السائب من الكوفة قاصدين بلاد الجبال.

الهجرة الثالثة إلى قم قد تكون بعد مشاركتهم في جيش عبد الرحمن بن الأشعث ولا يبعد ذلك من أجل التأثر لمقتل محمد ابن السائب بن مالك، فهناك من المصادر ما يثبت قدوم عبد

(٣) البراقي ، حسين البراقي (توفي١٣٢٢الهجرية) ، تاريخ قم ومن سكن فيها من الطالبيين، ص ٢٣١ ،تحقيق عبد الحليم المدني، انتشارات المكتبة الحيدرية،،الطبعة الأولى سنة ١٤٣٠الهجرية.

<sup>(</sup>١) فقيهي، تاريخ مذهبي قم، مقالة بعنوان (الأشعريون في تاريخ قم، السنة الأولى، العدد ٤، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) القمي، تاريخ قم (فارسي) ص٢٦٠-٢٦١.

<sup>(</sup>٤) القمى، تأريخ قم، ص٢٦٠.

الله بن سعد بن مالك وأخيه الأحوص بن سعد بن مالك في المدة المقاربة لهذه الثورة (١).

أما الرواية التي تذكر أن آل الأحوص بن سعد تركوا الكوفة بعد ثورة زيد الشهيد، فهي بعيدة لكون الأحوص وأخويه كانوا مع عبد الرحمن بن الأشعث زمن الحجاج الذي يؤيد خروجهم من الكوفة في فترة الحجاج التي هي سابقة على ثورة زيد الشهيد إلا إذا كان هناك أفراد من بني الأشعر بقيادة الأحوص جاءوا إلى الكوفة من أجل الاشتراك في ثورة زيد الشهيد، وكان على إثر ذلك أنه اعتقل وسجن سيدهم الأحوص بن سعد الأشعري، وبعد خلاصه من السجن انحاز مع أفراده إلى قم. (٢)

ولموقع قم الجغرافي المهم الواقع في الطريق الرابط بين الكوفة والبصرة من جهة وخراسان وأصفهان من جهة أخرى، كان اختيارها كحاضرة للشيعة آنذاك فهي على حافة المفازة الكبرى في إقليم الجبال، قال عنها اليعقوبي إنها مدينة محصنة لها واد يجري فيه الماء. (٣)

وبما أنها على حافة المفازة الكبرى تشاهد الجغرافيين يعدونها في ضمن إقليم خراسان كما عليه ابن رسته في الأعلاق النفيسة (3)، ووضعها اليعقوبي في ضمن الربع الأول ربع المشرق (6)، وتبعه ابن الفقيه، حيث ذكرها في ضمن إقليم الجبال (٦)، وكذلك الإصطخري (٧) وابن حوقل (٨)،

<sup>(</sup>١) السمعاني، الأنساب، ج٤ ص٥٢٢؛ ابن الأثير، اللباب في تهذيب الأنساب، ج٢، ص٥٢٥؛ الحموي، معجم البلدان، ج٢، ص٤٥١.

<sup>(</sup>٢) القمى، تأريخ قم، ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) اليعقوبي، ابن واضح، البلدن، ص٤٦-٤٣.

<sup>(</sup>٤) ابن رسته، أبو علي أحمد بن عمر (توفي ٢٠٠٠الهجرية) ، الأعلاق النّفيسة، ص٩٥، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د. ت.

<sup>(</sup>٥) اليعقوبي، ابن واضح، البلدان، ص٤٢-٤٣.

<sup>(</sup>٦) ابن الفقيه الهمداني، البلدان، ص٢٤٦-٢٤٦.

<sup>(</sup>٧) الاصطخري، أبو إسحاق محمد بن إبراهيم الكوفي (توفي٣٤٦لهجرية) المالك والممالك، ص٢٠١، مطبعة بريل (ليدن (١٩٢٧).

<sup>(</sup>٨) ابن حوقل، أبو القاسم محمد البغدادي (توفي٣٦٧لهجرية)، صورة الأرض، ص٣١٥. دار مكتبة الحياة، بيروت، د.ت.

والمقدسي (١)، والإدريسي (٢)، وياقوت الحموي (٣)، والقزويني (٤)، وشيخ الربوة (٥).

ثم أنهم اتفقوا على أن أهالي قم شيعة حين ذكرهم لمذهبهم، والأمر الأهم أنهم اتفقوا على وجود العرب في هذه المدينة.

ثم أن هؤلاء العرب كانوا من الأول شيعة إمامية، وقد صدعوا علنا بالدعوة إلى اتباع الإسلام المحمدي المحمدي الحق في تلك المناطق، فكانت بحق حاضرة مؤهلة لنشر نور الإسلام المحمدي بين بقاع تلك الأمصار، فمنها انبثقت المدارس الشيعية في بلاد إيران، ومنها تخرج العلماء، وسوف نتعرض لمدارس الشيعة فيها في المباحث القادمة وللعلماء الذين تخرجوا منها، فخدموا الدين والمذهب، فكانت قم بعد الكوفة حاضرة من حواضر الإسلام المحمدي الأصيل.

ومن كلام صاحب كتاب (فضائح الروافض) الذي أشار إلى أن قم من حواضر الشيعة في إيران، تكتشف مدى قوة هذه الحاضرة الشيعية، وفي معرض رد صاحب كتاب (النقض) عليه جاء أن (من الواضح أننا إذا لاحظنا آثار الإسلام وشعائر الدين وقوة العقيدة في قم التي يتمسك أهلها كلهم بمذهب الإمامية، فإن ذلك من بركات الجوامع التي شيدها أبو الفضل العراقي خارج المدينة، والمساجد التي بناها كمال ثابت وسط المدينة، وكذلك المقصورات المزينة والمنابر المتكلفة والمنائر الباسقة، وكراسي العلماء، ونوبة عقود المجالس، والمكتبات الزاخرة بكتب الطوئف المختلفة والمدارس القائمة كمدرسة سعد صلب، ومدرسة أثر الملك، ومدرسة الشهيد السعيد عز الدين مرتضى على الله ومدرسة السيد الإمام زين الدين أمير بن

<sup>(</sup>١) المقدسي، شمس الدين محمد بن أحمد (توفي ١٣٨٠لهجرية)، أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، ص٢٩٥-٢٩٦؛ قدم له وفهرسة د. محمد بن مخزوم، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٨٧م.

<sup>(</sup>٢) الشريف الإدريسي، محمد بن محمد بن عبد الله الحموي الحسني (توفي ٦٠٥الهجرية) ، نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، ج٢، ص٢٠٦١. تحقيق جمع من العلماء، مكتبة الثقافة الدينيّة، /القاهرة، ٢٠٠٢م.

<sup>(</sup>٣) الحموي، ياقوت، معجم البلدان، ج ٤ ص ٤٥٠.

<sup>(</sup>٤) القزويني، زكريا بن محمد (توفي٦٦٨٢لهجرية) آثار البلدان في أخبار العباد، ص٤٤٣-٤٤٣. دار صادر، بيروت.

<sup>(</sup>٥) شيخ الربوة، محمد بن أبي طالب الأنصاري الدمشقي، نخبة الدهر في عجائب البر والبحر، ص٢٤٧-٢٤٨. دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثانية سنة ١٩٩١م.

شرفشاه، الذي كان قاضيا، ونلحظ أيضا مرقد السيدة فاطمة بنت موسى بن جعفر (عليهم السلام)، وما فيه من أوقاف ومدرسين وفقهاء وأئمة، وما يحبره من زينة تامة وإقبال عظيم عليه، وما يشتمل عليه من مدرسة ظهير عبد العزيز، ومدرسة الأستاذ أبي الحسن كميج، ومدرسة شمس الدين مرتضى بعدتها وآلاتها ودروسها، ومدرسة مرتضى كبير شرف الدين بزينتها وآلاتها وحرمتها والإقبال عليها.... وأهل البيوت من العلويين الرضويين، والعرب، والديالمة وغيرهم) (۱).

### ثانيا: الري

وشكل اللفظ كما رسمه ياقوت هو بفتح أوله وتشديد ثانيه، وفي العربية أصله من رويت على الرواية أروى ريا فأنا راو إذا شددت عليها الرواء (٢).

وفي الفارسية أنها من (ري) اسم للعجلة، وهناك قصة وجدت في بعض تواريخ الفرس، أن كيكاوس كان قد عمل عجلة وركب عليها آلات ليصعد إلى السماء، فلما علا بها سقط في بحر جرجان، فلما قام كيخسرو بن سياوش بالملك حملها إلى بابل ففي الطريق في موضع الري قال الناس (بري آمد كيخسرو) فمن هنا اطلق على هذا الموضع اسم (ري) (٣).

وقال ابن الكلبي إنها فيها بستان لرجل من بني شيلان بن اصبهان بن فلوج وكانت له بنت اسمها (ري) فأطلق على ذلك الموضع اسم (ري) على اسم بنت هذا الرجل.

والظاهر أن هذا الموضع قديم فالطبري يرجع بناءه إلى عهد نوح أبي البشر الثاني، فذكر أن الفرس تذهب إلى أن اوشهنج هو أول من بنى الري<sup>(٤)</sup>.

وأقدم الروايات التي تحكي فتح هذه البلاد، أن عمار بن ياسر والي الكوفة في عهد عمر بن

(٢) الحموي، ياقوت، معجم البلدان، ج٣ ص١١٦، باب الراء والياء وما يليها.

<sup>(</sup>١) الرازي، النقض، ص١٩٥ -١٩٦.

<sup>(</sup>٣) الحموي، ياقوت، معجم البلدان، ج٣ ص١١٦، باب الراء والياء وما يليها.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تاريخ الطبري، ج١ ص١١٤.

الخطاب، وبأمر منه بعث عروة بن زيد الخيل الطائي لفتح الري، ودستبي في ثمانية آلاف، وظهر عليها بعد شهرين من وقعة نهاوند (١).

أما ياقوت فقد قال في عهد المغيرة بن شبعة لما ولي الكوفة في سنة أربع وعشرين في أيام عثمان بن عفان على يد البراء بن عازب وكان فتحها صلحا. (٢)

وهناك رواية أخرى في معجم البلدان تقول إن نعيم بن مقرن فتحها في عهد عمر بن الخطاب ومعه سويد بن مقرن وعيينه بن النحاس في سنة (١٩) أو (١٨) صلحاً<sup>(٣)</sup>.

ثم أن البلاذري نقل عن يحيى بن ضريس قاضي الري أنه قال: «لم تزل الري بعد أن فتحت أيام حذيفة تنتفض وتفتح حتى كان آخر من فتحها قرظة بن كعب الأنصاري في ولاية أبي موسى الكوفة لعثمان» (٤).

وقال ابن قتيبة ـ على نحو القطع ـ «إن أول غزوة في خلافة عثمان (الري) وقائدها أبو موسى الأشعري سنة (١٢٤لهجرية) »(٥).

فهنا عندنا ذكر أسماء ثلاثة من القواد الذين نسب إليهم فتح الري في عهد عمر بن الخطاب، وهم عروة بن زيد الخيل الطائي، ونعيم بن مقرن، وحذيفة بن اليمان.

أما في عهد عثمان بن عفان فعندنا أسماء، قرظة بن كعب الأنصاري، والبراء بن عازب، وأبى موسى الأشعري.

أما بلحاظ زمان الفتح فعندنا بعد شهرين من وقعة نهاوند، وترديد بين سنة (١٨ و ١٩ و ٢٤). والأخبار تارة ذكرت أن فتحها كان عنوة بقتال وأخرى بدون قتال بل صلحا، لكنها أجمعت

<sup>(</sup>١) البلاذري، فتوح البلدان، ج٢ ص٧٧٨.

<sup>(</sup>٢) الحموي، ياقوت، معجم البلدان، ج٢ ص٨٣

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ج٢ ص٤٢.

<sup>(</sup>٤) البلاذري، فتوح البلدان، ج٢ ص ٣٨٠.

<sup>(</sup>٥) ابن قتيبة الدينوري، المعارف، ص١٩٤، ٥٦٨،

على أنها فتحت بأهل الكوفة.

والظاهر أنها فتحت عنوة في عهد عمر بن الخطاب، ثم بعد ذلك خرجت عن سيطرة الخلافة آنذاك فوافتها البعوث لإرجاعها كما ذهب إلى ذلك القاضي يحيى بن ضريس، لكن خبر يحيى يتضمن أن الفاتح لها هو حذيفة بن اليمان، وهو بعيد، حيث إن الأخبار تدل على أن حذيفة بن اليمان بعد فتح نهاوند تولى فتح اذربيجان ولم يتوجه إلى الري.

والمهم في أسماء القواد الفاتحين لها أنهم من أصحاب الإمام امير المؤمنين على الشكية سوى والي الكوفة أبي موسى الأشعري، وإن كان آنذاك لم يختلف على الإمام امير المؤمنين على على الشكية لكنه ليس من أصحاب الإمام المقربين له.

أما توطن العرب بها فعلى رواية الطبري أنه في عهد عمر بن الخطاب حيث هناك إشارة إلى ذلك وردت في جواب عمر بن الخطاب الذي أرسله مع عروة إلى نعيم بن مقرن ونصه: «أما بعد فاستخلف على همدان وأمد بكير بن عبد الله بسماك بن خرشة وسر حتى تقدم الري فتلقى جمعهم ثم أقم بها فإنها أوسط تلك البلاد وأجمعها لما تريد»(١).

وذكر أيضا أنه لما فتح الري خرب مدينتهم التي يقال لها (العتيقة) وأمر أن تبنى مكانها مدينة حديثة تسمى (الري الحديثة) (٢).

وقد تكون الري في بادي أمرها ناصبية ووردت الروايات في ذمها، إلا أنها وبفضل العلماء الأفذاذ استطاعت أن تنتقل من النصب إلى أن تكون حاضرة شيعية تشع منها أنوار أتباع مدرسة أهل البيت المنهي وذلك لاتساع الرقعة الجغرافية للمسلمين أولا، وثانيا كونها مركزا تجاريا يربط الشرق بالغرب، وكونها في بدايتها ناصبية لا يعني أن تمام أهلها من النواصب، بل كان ما يقارب النصف من أهلها شيعة وإلى هذا أشار ياقوت الحموي في معرض حديثه عن الري، إلى أن نصف أهل المدينة من الشيعة والنصف الآخر يتوزع بين الشافعية والحنفية، أما رساتيق

-

<sup>(</sup>۱) الطبري، تاريخ الطبري، ج٣ ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ج٣،ص ٢٢٩.

الري فليس فيها إلا الشيعة (١).

وأشار المستوفي الذي يأتي بعد ياقوت إلى أن «أهل المدينة وأكثر القرى التابعة لها اثنا عشرية، إلا أهل قرية قوهه فإنهم حنفية، وكثير من أهل البيت مدفون في الري»(٢).

ولا يضر ترك القزويني ذكر الشيعة في الري واقتصاره على ذكر الشافعية والحنفية، إذ قال: «وأهل الري شافعية وحنفية، وأصحاب الشافعي أقل عددا من أصحاب أبي حنيفة» (مم نشاهد شبه إجماع لدى البلدانيين على وجود الشيعة وأغلبيتهم على الري (3).

ويعود تاريخ التشيع في هذه الديار إلى القرون الأولى وإن كان التاريخ يبخل علينا بذكر الأرقام الوافية في بيان ارتباط هذه البلاد بأهل البيت عليه فعندما نراجع مقاتل الطالبيين نجد في صفوف أنصار زيد بن علي بن الحسين الشهيد من هو من أهل الري. (٥)

ثم أننا نجد أن ثورة عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر الطيار سنة (١٢٧ الهجرية) امتدت إلى الري وفرض سيطرته عليها (٢٠).

وبعد سقوط الدولة الإموية، وارتفاع الحضر عن نقل فضائل أهل البيت عليه نجد أسماء من العلماء والمحدثين العرب قدموا البلاد، فالذهبي في معرض حديثه عن «عبد الله بن عبد القدوس» قال إنه كوفي سكن الري وجميع أحاديثه في فضائل أهل البيت عليه وقدم الري ابن إسحاق وقرأ السيرة على بعض أهلها، وهو أيضا متهم بالتشيع بسبب ذكره فضائل أهل البيت عليه إلى الري. البيت عليه وهذه إشارات إلى دور العلماء العرب في نقل فضائل أهل البيت عليه إلى الري.

ثم إن لأهل الري واتصالهم بأئمة أهل البيت عليه أثرا واضحا في تشيع الري ففي أصحاب

<sup>(</sup>١) الحموى، ياقوت، معجم البلدان، ج٣ص١١٧.

<sup>(</sup>٢) المستوفى، نزهة القلوب، ص٥٤٠.

<sup>(</sup>٣) القزويني، آثار البلاد، ص٣٧٦.

<sup>(</sup>٤) القاضى نور الله، مجالس المؤمنين، ج١ ص٩٤.

<sup>(</sup>٥) ابن شهر آشوب، مقاتل الطالبين، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٦) نثر الدر، ج١ ص٤٢٧ (مصر الهيئة العامّة للكتاب).

الأئمة من عهد الإمام الكاظم إلى ما بعده يتكرر لقب الرازي ـ وهو شاهد على ارتباط أهالي هذه البلاد بأهل البيت على المنال «حسين بن محمد الرازي، وعلى بن عثمان الرازي، وعمر بن عثمان الرازي، بكر بن صالح الرازي» (٢) ومن أصحاب الإمام الرضاع الله والحسين الرازي، حسين بن على الرازي، وعبد الله بن محمد الرازي، (7).

وأما من أصحاب الإمام الجوادعا فشكلا فمثلا محمد بن إسماعيل الرازي، ومنصور بن عباس الرازي» (٤).

وكذلك عدد من أصحاب الإمام الهادي الشكية مثلا حسين بن محمد الرازي، وأبو بكر الرازي، وأبو بكر الرازي، وأبو محمد الرازي، وأحمد بن إسحاق الرازي الذي كان من أصحاب الإمام الثقات، وأحد وكلائه، وكان له نحو اتصال بالإمام الثاني عشر في الله المالية المالية المالية المالية الله المالية المالية الله المالية الله المالية الله المالية الله المالية ا

وقال النجاشي عن سهل بن زياد صاحب كتاب (التوحيد، والنوادر) ((إنه سكن الري وقد كاتب الإمام العسكري عالم بواسطة محمد بن عبد الحميد العطار سنة ٢٥٥ الهجرية»(٦).

ومن أهم الشخصيات الشيعية التي قدمت الري السيد عبد العظيم الحسني، وهو الذي يعد من أصحاب الإمام الرضاع اللهام الجوادع اللهادي على اللهادي اللها

فوجود مثل هذه الشخصية المهمة في الري شاهد على أهمية هذه البلاد عند ائمة الشيعة وشاهد على وجود التشيع في ربوعها، وصار قبر هذا الرجل الصالح في هذه البلاد مركزا

\_

<sup>(</sup>١)العطاردي، مسند الإمام الكاظم عليه الله ج ٣ ص ٣٦٦، ٤٧٠، ٤٨٣.

<sup>(</sup>٢) النجاشي، رجال النجاشي، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٣) العطاردي، مسند الإمام الرضاعاتية، ج٢ص٥١، ٥١٥، ٥٧٣.

<sup>(</sup>٤) العطاردي، مسند الإمام الجواد عالمُثَلَيْدِ، ص٣٠٠.

<sup>(</sup>٥) العطاردي، مسند الإمام الهادي الشَّلَةِ، ص ٣١٢، ٣١٧، ٣٢٠، ٣٣٣.

<sup>(</sup>٦) النجاشي، رجال النجاشي، ص١٨٥.

للشيعة، فكان له الأثر البالغ في استقطاب الشيعة في هذه البلاد. (١)

ولا شك في أن وجود وكلاء الأئمة وبالخصوص الإمام المهدي ألى في الري شاهد على وجود الشيعة وأهمية هذه البقعة من بلاد إيران فإن الوكالة وإن كانت غير مباشرة إلا أنها إشارة مهمة على أهمية الري فوجود أبي الحسين محمد بن جعفر الأسدي (توفي ١٣١٢لهجرية) في الري وارشاد الإمام إلى مراجعته يشير إلى اهتمام الإمام الثاني عشر بهذه البلاد فقد جاء في الغيبة للشيخ الطوسي أن صالح بن أبي صالح قال: «سألني بعض الناس في سنة تسعين ومائتين قبض شيء [للإمام] فامتنعت من ذلك، وكتبت استطلع الرأي، فأتاني الجواب: بالري محمد بن جعفر، فليدفع إليه [الأموال] فإنه من ثقاتنا» (٢).

وهناك روايات أخر تؤكد وكالة هذا الرجل ووثاقته (")، وقد وصل عدد من روى عن الأئمة من أهل الري في الكتب الأربعة خمسة وعشرين راويا عنهم المنه الإضافة إلى وجود هذا العدد من العلماء والرواة عن أهل البيت المنه في الري أيضا، نجد عددا العلويين من بني هاشم في هذه البلاد أيضا إشارة إلى أهمية هذه البقعة فبعد هجرة الإمام الرضاعات إلى خراسان في قصة ولاية العهد المزعومة من قبل المأمون العباسي في أواخر القرن الثاني الهجري قصد المنطقة مجموعة من بني هاشم من إخوة الإمام الرضا وأعمامهم من الحسنيين والحسينين والحسينين قاصدين الالتحاق بالإمام المناه فتفرقوا في البلاد ومنها الري حيث يوجد قبر حمزة بن موسى بن جعفر عليه الذي كان يرتاده عبد العظيم الحسني ويزوره عندما قدم الري في النصف الثاني

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق، ص٢٤٨؛ مستدرك الوسائل، ج٣ ص٦١٤. عطاردي، زندكاني حضرت عبد العظيم الحسني، ص٣١-

<sup>(</sup>٢) الطوسي، الغيبة، ص٤١٥.

<sup>(</sup>٣) المجلسي، بحار الأنوار، ج٥١ ص٢٩٤٣٦؟ إثبات الهداة، ج٣ ص٦٩٣؛ الخرائج، ج٢ ص٦٩٥؛ البحراني، مدينة المعاجز، ص٦١٦. الكليني، الكافي، ج١، ص٥٢٣؛ أعلام الورى، ص٤٢٠.

من القرن الثالث الهجري»(١).

وقال عبد الجليل في كتابه النقض «وكان السادة بعامة شيعة» (٢) وأنهم يدافعون عن فضائل أهل البيت على الرغم من التقية التي يعيشونها آنذاك فمن هناك كانت حياتهم هادئة نسبيا، والظاهر أن الناس في الري والمناطق المجاورة يرون لهم الفضل والفضيلة، حيث أن أهالي طبرستان عندما أرادوا الخروج على الحكومة الطاهرية آنذاك لجأ عدد من وجهائهم إلى محمد بن إبرهيم السيد العلوي المقيم في الري، فأرشدهم إلى الحسن بن زيد، الذي قادهم بطبرستان وبسط سيطرته عليها قرابة عشرين سنة ليؤسس السلالة العلوية بطبرستان في النصف الثاني من القرن الثالث الهجري، بعد أن هاجر عدد من العلويين إلى طبرستان والري (٣).

فكانت الري السبب في انتشار الإسلام في ربوع طبرستان على يد السلالة العلوية (على ولما كانت قم شيعة إمامية فنجدها قد أثرت في الري لتخرجها من الشيعة الزيدية إلى الإمامية، وهي أي الري قد أثرت في طبرستان لتخرجها من الزيدية إلى الإمامية، فيما بعد الأطروش الذي اختلف في أنه زيدي أم إمامي، ولا شك أنه كان قد تتلمذ على ايدي الإمامية.

وبياناته في المدن المفتوحة تشير إلى أن الرجل إمامي، وإن خالف البعض باعتبار أن المنطقة التي تحت سيطرته والتي قام بها كانت للشيعة الزيدية، ولهذا نرى أن ما وجد في خطاباته الذي يشعر بزيديته يرجع إلى أن اليد التي كان يصول بها هي سواد الزيدية.

وهذا لا يضر في جوهر البحث، حيث إن هذه البقاع شيعية توالى أهل البيت عليه .

<sup>(</sup>١) النجاشي، رجال النجاشي، ص٢٤٨؛ عطاري، زندكاني حضرت عبد العظيم الحسني، ص٣١-٣٣.

<sup>(</sup>٢) الرازي، عبد الجليل، النقض، ص٢٢٤-٢٢٧.

<sup>(</sup>٣) ابن اسفندیار، تاریخ طبرستان، ج۱ ص۲٤٣.

<sup>(</sup>٤) ابن خلدون، تاريخ ابن خلدون، ج١ ص٢٠٠، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الرابعة؛ ابن تغري النجوم الزاهرة، ج٣ ص١٨٥.

#### المبحث الثالث

# اتساق الإيرانيين في الجيوش الإسلامية

بعد أن فتح الله على المسلمين أرض فارس ودخل أهلها في الإسلام اتسق عدد منهم في الجيوش الإسلامية وكان من الإيرانيين الذين انتظموا في عطاء الجند الحمراء «الديلم» والأساورة والسيابجة والزط والموالي والخضارمة والجرامقة والابناء وبنو الاحرار<sup>(۱)</sup> وكان يجمعهم لفظ الموالي حيث يطلق على كل من لم يكن عربيا بالأصالة أو العجم وهذه التسميات كانت تشمل الإيرانيين ففي أي مكان شوهدت إشارة إلى هذه الأسماء يعني يحتمل أن يكون المراد منهم الإيرانيين او ان الإيرانيين داخلون فيهم.

فأما الأساورة: \_ فقد قال الفيروز آبادي «الاسوار، بالضم والكسر: قائد الفرس والجيد الرمي بالسهام والثابت على ظهر الفرس» (٢) و تبعه الزبيدي في تاج العروس حيث قال «قيل هو الجيد الرمي بالسهام،... وقيل هو الثابت الجيد الثبات على ظهر الفرس،... وقال أبو عبيدة أساورة الفرس: فرسانهم المقاتلون» (٣).

وقال عنهم مسكويه الرازي أنهم من الطبقة الأولى في المجتمع الساساني حيث قال «أصحاب الدين والحرب والتدبير والخدمة من ذلك: الأساورة صنف والعباد والنساك وسدنة النيران صنف، والكتاب والمنجمون والأطباء صنف والزراع والمهان والتجار صنف». (٤)

وقال المسعودي «عمود الرياسة فكانت طبقات ثلاث الأولى الأساورة وابناء الملوك» (٥) وقال آرتور كريستين إن الإيرانيين يعتمدون عليهم أكثر من باقى الجيش؛ لأنهم من النجباء والأشراف

<sup>(</sup>۱) ابن منظور، لسان العرب، ج ٧ ص ٣٠٨، ج ١٢ ص ١٨٦؛ الجوهري الصحاح ج ٥ ص ١٩١٤ ؛أبو الفرج الاصفهاني، الاغاني ج ١٧ ص ١٩٩٨.

<sup>(</sup>٢) الفيروز آبادي، القاموس المحيط، ج ٢ ص ٥٣.

<sup>(</sup>٣) الزبيدي تاج العروس؛ ج ٦ ص ٥٤٤.

<sup>(</sup>٤) مسكوية الرازي، أحمد بن محمد مسكوية الرازي، تجارب الامم ،ج ١ ص ١٣١.

<sup>(</sup>٥) المسعودي، مروج الذهب، ج ١ ص ٢٦٧.

وتقدم لهم أرقى الخدمات وكان سلاحهم عبارة عن حصان ودرع للصدر وسيف ورمح ودرع مدور وطبر وقوسين مع ثلاثين نبلة وواقية للرأس والوجه، وسلاحهم الأصلي الرمح والنشاب<sup>(۱)</sup> وقد دخل الأسورة في الإسلام بعد عقد الصلح الذي اشترطوا فيه أن يختاروا مع من يتحالفوا من العرب وأن لا يطلب منهم التدخل في النزاعات الداخلية إذا ما حصلت بين المسلمين العرب، وفعلا نزلوا البصرة وتحالفوا مع تميم ذلك في عهد ولاية أبي موسى الاشعري للبصرة في خلافة عمر بن الخطاب، وهناك مجموعة أخرى من الأساورة ذكرهم البلاذري في فتح قزوين وأنهم كانوا مقيمين بإزاء الديلم فلما غشيهم المسلمون بقزوين أسلموا على مثل ما أسلم عليه أساورة البصرة وأتوا الكوفة فأقاموا بها.<sup>(۱)</sup>

إذن الأساورة وهم من فرقة الفرسان في الجيش الساساني كانوا مع حيش الكوفة والبصرة.

أما الديلم وهذه المجموعة من الإيرانيين فكانت في ضمن الجيش الساساني الذي تقدم بقيادة رستم إلى القادسية، نقل البلاذري عن المدائني قال (كان ابرويز وجهه إلى الديلم فاتى بأربعة الأف وكانوا خدمة وخاصته ثم كانوا على تلك المنزلة بعده وشهدوا القادسية مع رستم، فلما قتل وانهزم المجوس اعتزلوا وقالوا:ما نحن كهؤلاء ولا لنا ملجأ وأثرنا عندهم غير جمل والرأي لنا أن ندخل معهم في دينهم فنعز بهم فأعتزلوا، فقال سعد ما لهؤلاء فأتاهم المغيرة بن شعبة فسألهم عن أمرهم فأخبروه بخبرهم وقالوا: ندخل في دينكم فرجع إلى سعد فأخبره فأمنهم فأسلموا وشهدوا فتح المدائن مع سعد وشهدوا فتح جلولاء ثم تحولوا فنزلوا الكوفة مع المسلمين). (٣)

وهناك مجموعة أخرى من الديلم ذكرهم البلاذري صالحهم البراء بن عازب على ما صالح عليه الأساورة في البصرة على أن يكونوا مع من شاؤوا فنزلوا الكوفة وحالفوا زهرة بن حوية

<sup>(</sup>۱) آرتور كريستين سن، ١٩٤٥ إيران في زمان الساسانيين ترجمة رشيد ياسمن ص ٢٩٢ ناشر دنيا الكتاب «فارسي».

<sup>(</sup>٢) البلاذري ،فتوح البلدان، ج ٢ ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>٣) الطبري، تاريج الطبري، ج ٣ ص ٧٠؛ البلاذري، فتوح البلدان، ج ٢ ص ٣٤٤.

فسموا حمراء الديلم.(١)

أما الزط والسبايجة فهم إيرانيون من أصل هندي استقدمهم انشروان إلى إيران وهؤلاء لما شاهدوا الأساورة صالحوا العرب المسلمين فهم أيضا صالحوا على ما صالح به الأساورة ولهم مساكن في البصرة واستخدمهم المسلمون في الإدارة المحلية حتى إننا نشاهد عندما دخل طلحة والزبير ومروان مع عائشة البصرة وهاجموا عمرو بن حريث والي أميرالمؤمنين على البصرة قتلوا مجموعة منهم لامتناعهم ودفاعهم عن بيت مال البصرة وهناك فئة من الإيرانيين استعملهم عبيد الله بن زياد تدعى البخارية وهم أيضا إيرانيون.

وقد اصطلح على غير العرب ممن أسلم بالموالي أو العجم وكان الغالب عليهم في الكوفة والبصرة الإيرانيون؛ لذلك تجد لسان الروايات التي تتحدث عن فضل الإيرانيين تارة تعبر عنهم بالفرس وأخرى بالموالي وقد تقدم ذكرها.

وهؤلاء الموالي من الأساورة والزط السبايجة والديلم وغيرهم قد انخرطوا مع الجيش الإسلامي واشتركوا في فتح بلاد فارس فقد ذكر غير واحد من المؤرخين اشتراكهم في معركة فتح الفتوح وفتح باقي البلاد الإيرانية تحت راية القبائل التي انظموا إليها بعقد الولاء كما مر وكانت هذه القبائل دون أي شك تهوى وتناصر أهل البيت الهاشمي فأثرت على من كان معها من الموالي فأصبح ولاؤهم لأهل البيت علي حتى إننا نشاهد دورهم الفعال بدء يتضح شيئا فشيئا وتتنامى قوتهم فيما بعد ولا شك ولا ريب أنه لم يتضح دورهم في بادئ دخولهم في الإسلام لعوامل واسباب منها أنهم كانوا جديدي عهد في الإسلام والخلافات بعدها لم تتضح لهم إلا أننا نجد لهم في خلافة الإمام امير المؤمنين علي الكوفة حضورا في الكتب التأريخية وأنهم كانوا يزاحمون غيرهم من العرب في الكوفة - في قربهم من الإمام حتى صار ابن الأشعث يتذمر من تقريب الإمام لهم في المجلس - وبعد ذلك في الثورات التي قامت لنصرة آل محمد الله حتى إننا نجد الدينوري في الأخبار الطوال يتحدث عن رقم لا يستهان

\_

<sup>(</sup>۱) البلاذري، فتوح البلدان، ج ۲ ص ۲۹٤.

به من الموالي في صفوف ثورة المختار بن أبي عبيد الثقفي «كان مع المختار في الكوفة من الموالى أربعون ألف رجل»(١) ولا شك أن هذا العدد انضم إلى الثورة بعد انتصارها وإلا فإن الأخبار تتحدث عن أن عدد من قام مع المختار في ثورته لا يصل إلى هذا المقدار فقد كان أصحابه الذين قاتل وحاصر بهم ابن مطيع الوالى الزبيري ثلاثة آلاف وثمانمئة رجل وأتاه بعد ذلك ستة آلاف رجل فيكون المجموع تسعة آلاف وثمانمئة رجل منهم خمسمئة يقودهم أبو عمرة جميعهم من الموالي وقد أشار إليهم ابن مطيع في خطبته التي خطبها في مسجد الكوفة لتحريض أهل الكوفة على الثائرين واستنهاضهم (فيهم خمسمئة من محرريكم وأميرهم منهم) (٢) والذي يقوي قول الدنيوري إننا نشاهد الرايات التي بعث بها المختار لمقارعة أعدائه نجد فيها نسبة الموالى أعلى من العرب ففي الجيش الذي بعثه إلى المدينة الذي كان قوامه ثلاثة آلاف مقاتل كان عدد الموالي ألفين وثلاثمئة أما العرب فقد كانوا سبعمائة فقط وكذلك نسبتهم كانت في جيش ابراهيم ابن الأشتر الذي وجهه إلى ابن زياد في الموصل، وهذا يدل على أن نسبة الموالي إلى العرب في ثورة المختار كانت كبيرة بحيث ركز خصومه في استنهاض العرب عليها، وهذا التنامي في عدد من انضم إلى نصرة آل محمد من الموالي يكشف عن أنهم تأثروا بهذا الخط واختاروا الوقوف إلى جانبه ونصرته، ولا شك أن هؤلاء الموالى كان لهم دور فعال في جذب باقى أقوامهم إلى هذا الخط الذي يمثل الإسلام المحمدي الأصيل.

ثم إننا نشاهد ازدياد مشاركة الإيرانيين في الجيوش الإسلامية في عهد الدولة العباسية مما جعل منهم عصب هذه الدولة؛ وذلك لأنها قامت بفضل مساندة الإيرانيين لها وبما أن هذه الثورة كانت ترفع شعار الرضا من آل محمد والثأر لهم من أعدائهم يظهر لنا مدى تغلغل حب آل محمد عليه في نفوس الإيرانيين وإن كان هذا الحب والولاء لم يك في بعض المناطق بشكل الولاء لمذهب أهل البيت للظروف الخاصة، كذلك للصراع الذي كان يحصل بين

<sup>(</sup>١) ابى حنيفة الدينوري، الاخبار الطوال، ص ٢٩٤.

<sup>(</sup>٢) الطبري، ابن جرير، تاريخ الطبري، ج ٦ ص ٢٨ ؛الغروي محمد هادي، موسوعة التاريخ الإسلامي ،ج ٢ ص ٣٥٨.

الأمراء في هذه الدولة على الحكم دور في فسح المجال أمام أتباع أهل البيت علي حتى يرسخوا مذهب أهل البيت في نفوس المسلمين ممن تعلق ودهم في آل محمد المعلقة فهذا عبد الله بن طاهر عندما ولي بلاد العجم جميعا لم يظهر عداء للعلويين لعدم وجود الداعي إليه في نظره.

وهناك في كتب التاريخ إشارة إلى تغلغل حب بني هاشم في نفوس الإيرانيين طالعنا بها الهمداني وهي أن في المعركة التي دارت بين الموفق العباسي في خلافة أخيه المعتمد ويعقوب الصفار وكان الصفار قد اقترب من حسم المعركة لصالحه أخذ الموفق عمامته وطرحها وصاح قائلا (أنا الغلام الهاشمي) ليثير بذلك الشعور والميل عند جنود آل الصفار إلى بني هاشم وفعلا انكفأ عن محاربته الكثير من أتباع الصفار فدارت الدائرة على آل الصفار (١) وهذا إن دل على شيئ فإنه يدل على عمق هذا الشعور بالود لاهل البيت عليه في نفوس أهل إيران.وقد زاد وضوحا هذا الخط الموالي لهم في صفوف الإيرانيين عندما ثار آل بويه سنة إيران.وقد وهم إيرانيون من قواد الجيش في عهد مرداويج أعلنوا موالاتهم للخط العلوي في مقابل الخط المعادي لهم وكان آنذاك متمثلا بالعباسيين.

(١) الهمداني، تاريخ ايران، ص ٢١٤ طهران ١٣١٧.

### المبحث الرابع

# دور العلماء العرب في نقل التشيع الى ايران

تقدم ان العرب انتقل منها الى ايران افراد او كتل من الايام الاولى للفتح وما تلاها بعد ذلك من هجرات ولاسباب مختلفة، وكان من بين هؤلاء العرب كبار الصحابة الذين تتلمذوا على يد النبي الخاتم على المناه المير المؤمنين على المناه من بينهم من شهد بيعة الغدير في حجة الوداع حيث بايعوا الامام امير المؤمنين على الله وعند العربي من النبي من الله المناه المناه وعند المكثرين ١١٤٠٠٠ الف صحابي.

منهم :حذيفة بن اليمان (١) ، وسلمان الفارسي (٢) ، وعمار بن ياسر (٣) ، وابو ذر الغفاري، وخالد بن سعيد ابن العاص، واخويه ابان وعمرو ، وهاشم بن مالك ((ابن ابي وقاص))المعروف بالمرقال (١) ، واولاده عبد الله وعتبة، وبريدة الاسلمي (١) ، وعبادة بن

<sup>(</sup>۱) وهو المعروف بصاحب سرِّ النبي عَلَيْ علمه بعض المغيبات واسماء المنافقين، وقد سئل امير المؤمنين الامام علي علي عنه فقال: ( ذاك امرؤ عُلمَ أسماء المنافقين، ان تسالوه عن حدود الله تجدوه بها عالما» (الاحتجاج، ج اص ٣٨٨) وقال العلامة في الخلاصة ص ١٣١: «حذيفة بن اليمان العبسي العلامة في الانصار، احد الاركان الاربعة من اصحاب امير المؤمنين علي المنازك في فتح المدائن ومعركة جلولاء وخانقين، وفي الفتوح انه اشترك في فتح حلوان، البلاذري، فتوح البلدان، ح ٢ص ٣٧٠)، وقال ابن اعثم الكوفي انه في فتح تستركان على الرجالة، وكان قائدا في معركة نهاوند بعد النعمان ابن مقرن (ابن اعثم الكوفي، ج ٢ص ٢٧٧؛ الطبري ، ح ٤ص ١٢٢ »، وقال ابن خياط، ص ١٠٠ : انه صالح الهل مدينة نهاوند، ثم غزا مدينة الدينور فافتتحها عنوة، ثم غزا ماسبدان فافتتحها عنوة، وايضا همذان والري ، وقال الحافظ الاصفهاني في «اخبار اصفهان ج ١ص ٣١»، لما ولي حذيفة بعد النعمان فتح الله على يده الجبل، وقد ذكره الطبري في ج ٣ ص ٣٢٤، ٣٢٥، ٣٣٥، ٣٣٥، عند فتح اذربيجان ، وخرسان .

<sup>(</sup>٢) نقل الطبري ان سلمان كان رائد المسلمين وداعية اهل فارس، الطبري، تاريخ الطبريج ٣ص ١٦٤،الواقدي،فتوح الشام، ج٢ص ٢٠٤، كما انه ولي المدائن بعد فتحها وجعله عمر بن الخطاب على كنوز كسرى، ابن اعثم الكوفي ، ج١ص ٢٠٤؛ الطبري، ج٣ص ١٦٥، وقد شارك في فتح ارمينا والقفقاز كما عن ابن الاثير في الكامل، ج٤ص ٤٢؛ وابن سعد في الطبقات، ج٤ص ٩٢؛ والبكري في معجمه، ج١ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٣) وكون عمار من شيعة امير المؤمنين علي الله مما لايشك احد فيه والاخبار فيه شائعة ، وكان عمار والي الكوفة في عهد عمر بن الخطاب ، و قائد في معركة تستر وجاء «ابن اعثم الكوفي ج٢ص٢٧٧».

<sup>(</sup>٤) قال ابن حجر في الاصابة: عقد له سعد بن ابي وقاص على الجيش الذي جهزه الى قتال يزدجر ملك الفرس، فكانت

الصامت، وابو ايوب الانصاري، وعثمان بن حنيف، واخوته، وعبد الرحمن بن سهل الانصاري، ومالك بن الحارث(الاشتر) واخوته، وعدد من القادة النخعيين وصعصعة بن صوحان العبدي واخوته ،والاحنف بن قيس (٢) ، وحجر بن عدي الكندي (٣ ، وعمرو بن الحمق الخزاعي، وابو الهيثم ابن التيهان وجعدة بن هبيرة، والنعمان بن مقرن، بديل بن ورقاء الخزاعي، وجرير بن عبد الله البجلي، ومحمد ابن ابي حذيفة، وابو رافع واولاده ،والمقداد بن عمرو، وواثلة بن الاسقع الكناني ، والبراء بن عازب، وبلال بن رباح، وعبد الله بن خليفة البجلي، وعدي بن حاتم الطائي، وابوعبيد بن مسعود الثقفي، وجارية بن قدامة السعدي التميمي، وابو الاسود الدؤلي، ومحمد بن ابي بكر ،والمهاجر بن خالد بن الوليد... وغيرهم ممن هاجر اليها بعد ذلك. اللذين امتازوا بتمسكهم بالاسلام والدين تمسكا دقيقا واعيا في أداء الواجبات الدينية والاخلاقية، وكانوا يعرضون الاسلام للناس بأعمالهم وسلوكياتهم . والناس أنفسهم يلحظون الفارق بين اسلام الامويين واسلام شيعة اهل والبيت عليهم عبدا، ولهذ تجد الناس يلتفون حولهم، وهم يدركون معارضتهم للامويين، من

وقعة جلولاء... وكانت راية على عليه يوم صفين مع هاشم بن عتبة؛ الاصابة في تمييز الصحابة، ج٢ص٤٠٤؛ وقال عنه السيد الخوئي كان زعيما في البصرة ورئيس الشيعة فيها؛ معجم السيد الخوئي ،ج٥١ص ٢٤١؛ومن اخوته حمزة بن عتبة استشهدة في صفين؛ نصر بن مزاحم، وقعة صفين، ص٨٧٨؛ وذكر الحاكم نافع بن عتبة، ج٣ص ٤٣٠، وذكر البخاري في تاريخه الصغير ،ج٢ص٧١، ابنه هاشم بن هاشم، وذكر خليفة بن خياط في تاريخه ابنه اسحاق بن هاشم، ص١٨٥؛ اما ابنه سليمان ذكره ابن حجر في الاصابة ،ج٣ص ٢٠١، وفي تقريب التهذيب ذكر ابنه حفصا، ج١ص ٢٢٩، منهم اثنين استشهدا في صفين، ابن ابي الحديد، شرح نهج البلاغة،ج٨ص ٣٤.

<sup>(</sup>١) صحابي من شيعة امير المؤمنين عليه صاحب اللواء في سرية اسامة بن زيد، وكان لـه موقـف بعـد سـقيفة بنـي سـاعدة حيث انكر على القوم سلب الخلافة من الامام على عليه الله الله على الله على عليه الله على المؤمنين، ص ٢٧٢-٣٧٤» .

<sup>(</sup>٢) اسمه الضحاك بن قيس التميمي، كان من شيعة امير المؤمنين الامام على الشير روى عنه الصدوق في الامالي عن ابي ذر الغفاري عن رسول الله مثلث الله قال عن الامام علي الشير الدام علي الشير المام علي المراه على المراه على المراه معصيته معصيتي ...» «الصدوق، الامالي ص ١٣٤»، كان له دور قيادي في الفتوحات فكان اول من توجه الى فتح خراسان، وكان فتح مرو الروذ وغيرها، « ابن عساكر ، تاريخ دمشق، ج ٢٤ ص ٣١٣»، وكان على مقدمة الجيش في فتح هرات وطخارستان وطالقان والجوزجان وغيرها «ابن ابي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج ٢٤ ص ٢٤».

<sup>(</sup>٣) راهب الصحابة كما قال عنه الحاكم في المستدرك، ج٣ص ٤٦٨، كان في معركة القادسية قائد الميسرة، وفي معركة المدائن، وجلولاء، وخانقين، « المحبر، ص ٢٩٦؛ الطبري، ج٣ص ١٩٣٥؛ ابن اعثم، ج١ص ٢١١».

هنا يقول سفيان الثوري: «هل ادركت خير الناس الا الشيعة» (۱) بمن الشواهد على ذلك المدائن وهي من المدن التي أمها العرب، واحدى الامصار الشيعية يومئذ. يقول القزويني في سكانها والله الله الله الله الله ومن عاداتهم ان نساءهم لا يخرجن نهارا» وعن اهل سجستان قال : كان اهل سجستان، الذين امتنعوا عن سب امير المؤمنين علي على المنابر، تصفون بهذه الصفة (۳)، و كذلك النساء في بلاد الديلم (٤).

ولو رجعنا الى سيرة الشيعة منذ انطلاق الاسلام نجدهم امتازوا بالتزامهم الواضح الذي اثر في الناس فقد كان سلمان المحمدي في الطليعة حيث عرف عند الصحابة بالتقوى والعلم ، حتى اعتبره الصوفية احد اقطابهم، وكذلك كان ابو ذر الغفاري الاخر عرف باعراضه عن الدنيا وعدم رغبته فيها وشدته في الدين حتى خافه الحكام على دنياهم في الدين حتى خافه الحكام على دنياهم وقيل في عمار بن ياسر وقد كان عمار اشد حراس الاسلام مراسا واكثرهم عنادا في الحفاظ على مثله ومبادئه (0) وكان اويس القرنى احد زهاد الشيعة المعروفين (0).

وعلى هذا الحال باقي الصلحاء من الشيعة ، وقد اعتبر الدكتور علي الوردي نضج التشيع في الكوفة والمدائن وغيرها راجع الى جهود رجال التشيع فيها وصلاح سيرتهم (<sup>(()</sup>).

<sup>(</sup>١) الافغاني، مقاتل الطالبيين، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٢) القزويني، آثار البلاد واخبار العباد، ص٤٥٣.

<sup>(</sup>٣)القزويني، آثار البلاد واخبار العباد، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٤) المقدسي، احسن التقاسيم في معرفة الاقاليم، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٥) الجاحظ، البيان والتبيين، ج٣ص١٣٧.

<sup>(</sup>٦) الشبيبي، الصلة بين التشيع والتصوف، ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٧) ابن الفقيه،مختصر البلدان،ص ١٧١؛الشبيبي، الصلة بين التشيع والتصوف،ص ٢٥٤.

<sup>(</sup>٨)الوردي،على،وعاظ السلاطين،ص٢٩٧.

وقد اشار الامام الباقرع الله في الحديث الذي نقله عنه الامام الصادق على حال الشيعة: « لقد سمعته يقول كان أولياؤنا و شيعتنا فيما مضى خير من كانوا فيه إن كان إمام مسجد في الحي كان منهم و إن كان مؤذن في القبيلة كان منهم و إن كان صاحب وديعة كان منهم و إن كان صاحب أمانة كان منهم و إن كان عالم من الناس يقصدونه لدينهم و مصالح أمورهم كان منهم» (١).

وهذه شهادة من امام معصوم على صلاح من كان ينتمي الى التشيع في تلك الايام مما يدل على تاثيرهم في الناس عندما يكون حالهم بهذا الشكل، وقد اشار العالم الازهري المعروف الشيخ محمد ابو زهرة الى: (أن الفرس تشيعوا على ايدي العرب، وليس التشيع مخلوقا لهم... واما فارس وخراسان وما وراءها من البلدان فقد هاجر اليها كثير من علماء الاسلام.

الذين كانوا يتشيعون فرارا من الامويين اولا ثم العباسيين ثانيا، وان التشيع كان منتشرا في هذه البلاد وانتشارا عظيما قبل سقوط الدولة الاموية) (٢)

وقد خلف العرب في هذه البلاد من ابنائهم علماء بارزين في مختلف فنون العلوم اشتغلوا بالعلم والتعليم والتصنيف والدعوة لأهل البيت عليه وبث التشيع في نفوس من يتعلم على ايديهم من الطلاب بالخصوص من سكان البلاد الاصليين ومن هؤلاء العرب الأدرعيون اولاد جعفر بن الحسن المثنى بن الامام الحسن السبط عليه وهو اخو عبد الله بن الحسن في مرو وخجنده (۳) ومنهم جماعة بخراسان وقزوين، وملوك الري من السادات في ايران العلويين والاشاعرة في قم وغيرهم من الاسر العلمية التي اشتهرت في ايران ومن العلماء العرب (يحيى بن يعمر العدواني، وابان بن عثمان البجلي، وابو الحسن على بن مهزيار

-

<sup>(</sup>١) المغربي، ابو حنيفة النعمان بن محمد التميمي، (توفي ٣٦٣ لهجرية)، دعائم الاسلام وذكر الحلال والحرام والقضايا والاحكام، ج ١ص٥٧، طبعة مؤسسة ال البيت عليهم السلام.

<sup>(</sup>٢) ابو زهرة، محمد، الامام جعفر الصادق الله ، ص ٥٤٥.

<sup>(</sup>٣) السمعاني، الانساب، ج ١ ص ١٣٩.

الاحوازي ،وابو محمد بن الفضل بن شاذان ،وابو جعفر احمد بن ابي عبد الله البرقي الكوفي، وسعد بن عبد الله الاشعري القمي، ومحمد بن مسعود العياشي السلمي، واحمد بن محمد بن الحسين ابن دؤل القمى ،ومحمد بن على بن عبدك الجرجاني، ومظفر بن محمد الخراساني، ومحمد ابن احمد (ابن داود القمى)، ومحمد ابن احمد بن الجنيد الاسكافي، ومفلح بن الحسن بن رشيد الصيمري ،ومحمد ابن ابراهيم بن محمد الدشتكي، وغياث الدين منصور بن محمد الدشتكي الشيرازي، هؤلاء في الفقه اما في التاريخ فمنهم، ابن ابي خثيمة النسائي، وابو بكر محمد بن يحيى الصولى، وابو الفرج الاصفهاني، والصاحب بن عباد وعبد الله الاسترابادي، وابو عبد الله الحاكم النيسابوري، وابو نصر ابن ماكولا ،وابو الحسن الهمداني، وعلى بن زيد البيهقي، اما في علم الجغرافيا فمنهم ابن واضح اليعقوبي، وابن سهل البلخي، وهناك اخرون من مثل سليمان بن بريدة المورزي، وعبد الله بن بريدة المروزي، وعلى ابن ابي طلحة الجزري وهو مولى ابن عباس، وابراهيم ابن ابي ادهم البلخي التميمي، وابو زكريا الكوفي الخزاعي الاصفهاني، والفضيل بن عياض التميمي الطالقاني، والعباس بن الاحنف الخراساني، وشقيق البلخي الازدي، والديباج الجرجاني العلوي، وابو دلف العجلي، وبشر الحافي المروزي القشيري، ونعيم ابن حماد المروزي الخزاعي، الفراء النيسابوري من عبد القيس، وهميم بن همام الآملي الخثعمي، وابن طباطبا الاصبهاني العلوي، وابو عمر المهلبي الجرجاني، وأبو سعيد النسوي النخعي، والمرعشي الطبري العلوي، وأبو يوسف الآملي التميمي، وحسينك النيسابوري التميمي، والشمشاطي التغلبي، وبديع الزمان الهمداني المضري(١)، وغير هؤلاء كثير ممن روى عن الأئمة عليهم السلام فلو أخذنا عينة من كتاب الشيخ الطوسى الفهرست على سبيل المثال ، الذي ذكر فيه الرواة من أصحاب الأئمة عليه إلى عهد الإمام الرضا عليه لوجدنا انه ذكر أربعة آلاف وأربعمائة واثنان وخمسون روايا منهم ثلاثة آلاف وتسعمائة وواحد وستون روايا عربيا أغلبهم ساح في البلاد المفتوحة ومنها إيران وكان لهم دور لا يغفل في بذر التشيع في

<sup>(</sup>١) ولمراجعة تراجم الرواة والعلماء المذكورين اعلاه انظر الفهرست للشيخ الطوسي.

نفوس العامة حيث كانوا يمثلون حلقة الوصل بين الناس والأئمة عليه في تلك الفترة من هنا يتضح لنا ما أضطلع به العلماء العرب من دور في بذر التشيع نفوس الإيرانيين ، من الايام الاولى لدخول الاسلام .

#### المبحث الخامس

# المدارس الشيعية ودور العلماء العرب فيها

لا شك ولا ريب في أن الإسلام والنبي محمد على قد أولى التعليم واعداد الأجيال من العلماء أهمية واسعة، حيث جعل النبي محمد على بعد غزوة بدر فدية أسرى المشركين هو تعليم عشرة من المسلمين القراءة والكتابة، وفي هذا إشارة لما توليه الرسالة المحمدية من أهمية لنشر العلم بين أوساط المجتمع المسلم وكذلك أثنى القرآن المجيد على العلماء فذكرهم في عدة مواضع مثنيا على من استفاد من علمه وذاما لمن لم يستفد من هذا العلم.

وقد نقل العلامة رسول جعفريان في كتابه الشيعة في إيران عن عبد العزيز سيد الأهل الكاتب المصري أنه بلغ من اعتق الإمام من الموالي خمسين ألفا او يزيدون (٢). وإن كان عتق العبيد لم يكن مقتصرا على الإمام السجاد الشَّيِّة بل كان من قبله ومن بعده أئمة أهل البيت عليه أيضا يقومون بعتق العبيد وفك الأسرى، كان أميرالمؤمنين يحرر الأسرى من سهمه في بيت

<sup>(</sup>۱) زيد، على محمد، معتزلة اليمن دولة الهادي وفكره، ص ١٧ ـ ١٨ مركز الدراسات والبحوث اليمني ـ صنعاء ـ دار العودة بيروت.

<sup>(</sup>٢) جعفريان، رسول، الشيعة في إيران دراسة تاريخية من البداية الى القرن التاسع الهجري، ص ٩٣ تعريب علي هاشم الاسدي طبعة الاستأنّه الرضوية الطبعة الاول سنة ١٤٢٠.

المال ويعتق العبيد وقد أعتق أحمد بن موسى بن جعفر ألف رقبة من العبيد والإماء في سبيل الله (١).

لكن الفارق يكمن فيما نقل عن الأسلوب ونوعية الموالي الذي كان الإمام السجاد يعتقهم، وهنا أنقل لكم بعض ما وصل إلينا من الصور التي كان الإمام يعتق بها هؤلاء الموالي فإنهم لم يكونوا عبيدا عاديين، بل هذه الشواهد تدل على أنهم كانوا مسلحين بسلاح القرآن بالاضافة إلى العقيدة، التي قام الإمام بتتربيتهم عليها، فإنه كان يعتق من كان يحفظ القرآن والحديث ويجيد الاستدلال بهما.

وعن عبد الرزاق: (قال: جعلت جارية لعلي بن الحسين تسكب عليه الماء ليتهيأ للصلاة فسقط الإبريق من يد الجارية على وجهه فشقة فرفع علي بن الحسين رأسه إليها فقالت الجارية: إن الله عزوجل يقول: (والكاظمين الغيظ) فقال لها: قد كظمت غيظي. قالت: (والعافين عن الناس) قال لها: قد عفا الله عنك. قالت: (والله يحب المحسنين). قال اذهبي فأنت حرة (٢).

وقال عبد الله بن عطاء: (أذنب غلام لعلي بن الحسين ذنبا استحق منه العقوبة. فأخذ له السوط فقال: «قل للذين آمنوا يغفروا للذين لا يرجون أيام الله؛ فقال الغلام: وأما أنا كذلك، إني لأرجو رحمة الله وأخاف عقابه. فألقى السوط وقال: أنت عتيق (٣).

ونقل سعيد بن مرجانة أنه نقل حديث في محضر الإمام فنادى الإمام مطرفا وهو غلام له كان قد دفع له عبد الله بن جعفر في هذا الغلام «عشرة آلاف درهم» فأعتقه (٤).

ومن هذا يظهر لنا أن الإمام كان يلتمس ادنى المناسبات من أجل عتق من كان له استعداد؛ ليرفد المجتمع بالطاقات التي تبث فيه روح الإسلام وإلا لو كان باع هذا الغلام لشرى المئات من ثمنه ثم اعتقهم.

-

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص ٩٤.

<sup>(</sup>٢) ابن عساكر، تاريخ دمشق ،الحديث رقم ٩٠.

<sup>(</sup>٣) ابن منظور، الأنصاري، (توفي ٧١١لهجرية) مختصر تاريخ دمشق ج ١٧ ص ٧٤٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص ١٧ ـ ٢٤٩.

ونحن في بحثنا هذا نريد أن نسلط الضوء على أول مدرسة انشأها الإمام السجاد الشيخ من أجل تخريج مجموعة من الموالي وبثهم في المجتمع الإسلامي، كي يكونوا بذرة أولى لجذب الناس إلى الإسلام المحمدي الأصيل؛ لذلك لو رجعنا إلى كتب الرجال من أجل معرفة عدد الموالي الذي ذكروا في ضمن أصحاب الأئمة من عهد الإمام السجاد الشيخ إلى الإمام الرضاء الشيخ نجد الشيخ الطوسي قد احصى لنا عدد أصحابهم فكانوا اربعة الاف واربع مائة وستة عشر راويا وكان عدد الموالي منهم خمسمائة وواحد وخمسين راويا أي ان نسبة الموالي كانت تصل إلى «١٢/٤٨٪» من عدد أصحاب الأئمة في هذه الحقبة مما يظهر لنا مدى اهتمام الأئمة الشريحة من أجل اعدادهم الاعداد الكافي ثم اننا إذا اضفنا إلى هذا العدد عدد الموالي الذي قام بتربيتهم أتباع الأئمة عليه من العرب الأشاعرة في قم وبني عبدالقيس في المدائن تزداد هذه النسبة حتى تكون هذه المدارس فيما بعد اشعاعا يشع منه نور التشيع في إيران.

إذن يمكن أن نعد أولى هذه المدارس التي اعدها الشيعة هي مدرسة الأئمة التي تخرج منها أعداد من الموالي وكان من بينهم قطعا أعداد من الإيرانيين، فقد ذكر الشيخ الطوسي في فهرسه عشرين من أصحاب الإمام السجاد عليه وخمسة وعشرين من أصحاب الإمام الباقر واربعين من أصحاب الإمام الصادق وعشرين من أصحاب الإمام الكاظم وستة واربعين من أصحاب الإمام الرضاع اللهام اللهام اللهام الرضاع اللهام الهام اللهام ال

مدرسة الكوفة: ـ بعد المدينة تعتبر الكوفة المدينة الثانية التي مارس فيها الشيعة دورهم في إعداد النخب والأفراد الموالين للاسلام المحمدي الأصيل، فالكوفة التي تقدم أنها مصرت بعد واقعة القادسية وجلولاء وهي المدينة التي غلب على سكانها العرب اليمنية وللموالي فيها حضور لا يمكن إغفاله، فقد أشار لهم المؤرخون في عهد الإمام امير المؤمنين علي الشيئة وكان الإمام يهتم بهم على عكس من تقدم عليه حتى عابه على ذلك بعض زعماء العشائر العربية وإن كنا لا نجد لهم ذكر في عهد الإمام الحسين، إلا أننا نجد نجمهم قد سطع في ثورة المختار التي كان شعارها الثأر للإمام الحسين الشيئة ليستمر بعد ذلك حضورهم المتميز إلى

جنب القبائل العربية الموالية للاسلام المحمدي الأصيل، نعم هذه المدرسة برز نجمها وظهر فيها العلماء والمتكلمون بدايات القرن الثاني؛ حيث برز أبو جعفر محمد بن علي بن النعمان البجلي (مؤمن الطاق) وأبو محمد هشام بن الحكم الشيباني وأبو الحكم هشام بن سالم الجواليفي وأبو الحسن علي بن ميثم التمار وزرارة بن أعين وأيوب بن نوح بن دراج النخعي والحسن بن علي الوشا والحسن بن محبوب السراد البجلي وابراهيم بن هاشم الاشعري (۱) وأحمد بن محمد بن سعيد (ابن عقدة) وأبان بن تغلب وأحمد بن محمد بن طيد وابراهيم بن خالد وعبد الله بن أبي يعفور وأبان بن عثمان البجلي ولوط بن يحيى ونصر بن مزاحم المنقري وابراهيم بن محمد الثقفي وهشام بن محمد بن السائب الكلبي وأبو يوسف بن اسحاق الكندي وجابر بن حيان.

فإذا رجعنا إلى اختصاص هؤلاء العلماء الذين برزوا في الكوفة نجد أنهم يعتبرون النواة الأولى للعلوم الإسلامية، ففيهم الفيلسوف والطبيب وعالم الكيمياء وعالم التاريخ والكلام والحديث والفقه، فهم الذين تعلم منهم من برز بعد ذلك في التفسير وعلوم القرآن وغيرها من العلوم حتى إنك عندما تراجع كتاب الشيخ الطوسي والنجاشي في الفهرست والرجال تجد هذه العبارات تتكرر (أصله كوفي – سكن الكوفة) (۲) (كوفي نشأ ببغداد) (۳) (كوفي الأصل) (نا بغداد) (کوفي صيرفي انتقل إلى قم وسكنها) (أنه أول من نشر حديث الكوفيين بقم) (کوفي مات بقم) (کوفي مات بقم) (کوفي ساكن الري) ومن هذا القبيل الكثير مما يدل على مدى

<sup>(</sup>١) وهو الذي نشر التشيع في قم (أصحابنا يقولون أنه أوّل من نشر حديث الكوفيين في قم) الشيخ الطوسي فهرست، ص

<sup>(</sup>٢) أبو الحسن النجاشي، فهرست أسماء مصنفي الشيعة، ص ٨٤

<sup>(</sup>٣)أبو الحسن النجاشي، فهرست أسماء مصنفي الشيعة، ص ١٩٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر ص ۲۷۳.

<sup>(</sup>٥) المصدر ص ٩٤ الطوسي، الفهرست، ص ٧٦.

<sup>(</sup>٦) أبوالحسن النجاشي، فهرست أسماء مصنفي الشيعة، ص ٢٣٩، ٣٢٦.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق، ص ١٦؛ الشيخ الطوسي فهرست، ص ١٢.

<sup>(</sup>٨) أبو الحسن النجاشي، فهرست أسماء مصنفي الشيعة، ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>٩) المصدر ص ٣٧٣.

تأثير الكوفة في نشر حديث أهل البيت عليما في بقاع المعمورة.

وكانت الكوفة حوزة علمية حيث نقل الحسن بن علي الوشاء البجلي مولاهم أنه «ادرك في مسجد الكوفة تسعمائة شيخ كل يقول حدثني جعفر بن محمد الشكية »(۱)، ونجد أسماء لاسر علمية كان لها حضور فعال في الساحات العلمية حيث تجد أسماء مثل (آل اعين) من عهد الإمام السجاد علي حتى في زمن الغيبة الكبرى (۲) و «آل أبي جعفر» (۳) و «آل أبي بعفر» ألى بي جهم، آل أبي شعبة الحلبيون، و...»

لذلك نستطيع القول إن هذه المدرسة استطاعت أن تؤثر في نشر التشيع في بقاع المعمورة ومنها إيران، وبما أن علماءها في الغالب من العرب فيكون دور العرب واضحا في تشيع إيران من خلال هذه المدرسة.

# مدرستاقم:

تقدم أن مجاميع من عرب البصرة والكوفة سكنت قم وكان الغالب عليها عرب اليمن وبالخصوص قبائل بني الأشعر فرع الكوفة وكانت هذه القبائل وبحسب سكناها في الكوفة توالي أهل البيت عليه وقد ارتبط تاريخ هذه البلدة بالأشعريين منذ دخولهم إليها، فإن أول مسجد انشئ فيها كان أيام وصول الأشعريين في الربع الأخير من القرن الأول الهجري نعم أشتهر الأشعريون في قم والكوفة بولائهم لاهل البيت عليه وأننا نشاهد رجالا منهم في أصحاب الأئمة مننذ عهد الإمام الباقر عليه وإلى عصر الغيبة الصغرى و تجاوز عددهم التسعين بين مفسر ومحدث ورجالي وفقيه ومتكلم ومصنف وأديب وشاعر، وقد حافظ الأشعريون في

<sup>(</sup>١) أبو الحسن النجاشي، أسماء مصنفي الشيعة، ص ٣٩.

<sup>(</sup>٢) البراقي، سيد حسن، تاريخ الكوفه، ص ٤٥١ ـ ٤٥٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر ص ٤٥٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر ص ٤٥٠ ـ ٤٦٩.

قم على اتصالهم بالكوفة فعلى الرغم من جلائهم عنها إلا أننا نجد منهم من برز في المجالات العلمية في الكوفة في أيام الإمام الباقر عليه وكان يطلق عليهم (اشعريو الكوفة) (۱) وهم: أبو الفضل قيس بن ربابه توفي بعد سنة ٩٥ الهجرية والمفضل بن قيس بن ربابه «رمانه»؛ توفي بعد سنة ١١٤ الهجرية (۲، و أبو جعفر المفضل بن ابراهيم بن «ربابه، رمانه» توفي بعد سنة ١٦٥ الهجرية (٤) والفضل بن محمد والفضل بن يزيد الهجرية (٣)، ابراهيم بن محمد توفي سنة ١٨٣ الهجرية (ع) والفضل بن محمد والفضل بن يزيد توفي في القرن الثاني الهجري وهم جميعهم يعدون في أصحاب الإمام الباقر عليه.

ثم بعد ذلك عندما نراجع العلماء الذي نشأوا في قم نجد قائمة من العلماء الذي عدوا في أصحاب الأئمة فكان من أصحاب الإمام الصادق عليه «توفي ١٤٨ الهجرية» أولاد عبد الله بن سعد بن مالك الاشعري وهم ستة عشر رجلا ومنهم في عداد أصحاب الإمام الكاظم عليه «توفي ١٨٣ الهجرية» وتسعة عشر منهم في أصحاب الإمام الرضاع «توفي ٢٠٣ الهجرية» واثنا عشر رجلا من أصحاب الإمام الجواد عليه «توفي ٢٠٢ الهجرية» وأحد عشر رجلا من اصحاب الإمام الهادي عليه «توفي ١٥٥ الهجرية» وثلاثة في أصحاب الإمام العسكري «توفي ١٢٠ الهجرية» وأحد عشر رجلا عاصروا الغيبة الصغرى للامام المهدي عليه بداية غيبته سنة «٢٠١ الهجرية» إلى سنة «٢٠٩ الهجرية» نهاية الغيبة الصغرى (٥٠).

ثم بعد ذلك استمرت هذه الحوزة العلمية والمدرسة التي تربى بها علماء نقلوا علوم الإسلام المحمدي الأصيل إلى بقاع إيران. وأصبحت قبلة أمها المحدثون وأصحاب الأئمة وقطنوا فيها؛ لكسب المعارف الدينية ومنهم الحسين بن سعيد الاهوازي وأخوه الحسن<sup>(۱)</sup> والسيد موسى

\_

<sup>(</sup>١) الطوسي، رجال الطوسي، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) الطوسي، اختيار معرفة الرجال ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٣) النجاشي، رجال النجاشي، ص ٣٤٠؛ الطوسي، رجال الطوسي ص ٢٩١.

<sup>(</sup>٤) البرقي، أحمد بن محمد بن خالد، الرجال، ص ٢٧ صححه كاظم الموسوي جامعة طهران.

<sup>(</sup>٥) المهاجر، جعفر، رجال الأشعرين من المحدثين وأصحاب الأئمّة، ص ١٩١ ـ ٢٠٣. مركز العلوم والثقافة الإسلامية قم سنة ٢٠٠٨ ه.

<sup>(</sup>٦) الطوسي، الفهرست، ص ١٤٩ تحقيق عبدالعزيز الطباطبائي، قم ١٤٢٠ الهجرية.

المبرقع ابن الإمام الجواد الشُّلَّةِ وابنه أحمد (١) وغيرهم.

#### مدرست بغداد:

ويعود تاريخ هذه الحوزة إلى أيام ظهورها كرقم فعال في أيام الدولة البويهية حيث برز فيها محمد بن محمد بن النعمان وارتبط اسمها مع اسمه لعدة اسباب وأمور منها أنه استطاع أن يترك من الآثار الفكرية والاجتماعية التي بلورت الفكر الشيعي آنذاك، ما هو غرة شادخة في جبين الدهر وأنه استطاع أن يربي جماعة من العلماء وكوادر مؤهلة للزعامة حتى تخرج على يده مجموعة من الفقهاء تولت رئاسة المذهب بعده فمن تلامذته علم الهدى السيد الشريف المرتضى «توفي ٢٠٤ الهجرية» والشيخ أبو الفتح المرتضى «توفي ٤٠٠ الهجرية» والشيخ أبو الفتح الكراكجي «توفي ٤٤٩ الهجرية» والشيخ الطوسي «توفي ٤٠٠ الهجرية» وأبو العباس النجاشي وسلار ابن عبدالعزيز الديلمي «توفي ٨٤٤ الهجرية» وجعفر بن محمد الدرويستي وأحمد بن علي المعروف بابن الكوفي وأبو يعلي محمد بن الحسن ابن حمزة الجعفري وهو صهره والقائم مقامه وغير هؤلاء (٢٠).

وإضافة إلى أننا شاهدنا فيما تقدم أسماء لأشخاص حملوا ألقابا ترجع إلى مدن إيرانية كان للشيخ المفيد مرجعية الفتيا على كثير من البلدان يرجع الناس إليه في الفصل وأخذ الأحكام كجرجان وخوارزم وشيراز ومازندران ونيسابور والموصل وطبرستان والرقة وغيرها من المدن والبلدان التي كان أهلها ينزعون إليه في الأحكام (٣).

وقد استطاع بفضل ما أوتي من مواهب أن ينهض بالفكر الشيعي ويحدث نقله متميزة في المجال الفكري والاجتماعي على حد سواء وكان كما يقول المؤرخون عنه: «له مجلس نظر

<sup>(</sup>١) جعفريان، رسول، الشيعة في إيران، ص ١٥٨ ـ ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) الخراسان، حسن، مقدمة على كتاب التهذيب للطوسي، ج ١ ص ١٦.

<sup>(</sup>٣) الصفار، رشيد، مقدمة على ديوان الشريف المرتضى، ج ١ ص ٩٧.

بداره يحضره كافة العلماء»(١).

وكان ملوك الأطراف تعتقد به لكثرة الميل إلى الشيعة في ذلك الزمان (٢).

وصرنا إلى ذكر مدرسة بغداد مع أنها لم تكن في بلاد إيران؛ وذلك لأثرها في حركة التشيع في إيران أولا وأنها استطاعت أن تنتج أول عالم ومرجع ديني شيعي ولد في إيران وهو الشيخ الطوسي أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي ولد في طوس وهاجر إلى بغداد سنة ٤٠٨ الهجرية هربا من الضغوط التي كان يمارسها السلطان محمود الغزنوي في خراسان على خصومه من الشيعة والمعتزلة (٣).

ولم يقتصر نشاط هذا العالم على التعليم في بغداد وتأليف المجاميع العلمية في كافة المجالات حيث كان حقا مبدعا في الحديث والفقة والفقة المقارن وغيرها من العلوم الدينية، بل شاء القدر أن يأفل نجم الدولة البويهية المعتدلة وتظهر دولة الأتراك السلاجقة في بغداد حتى عم الهرج والمرج وغلب المتسلفون فأخذوا يضايقون العلماء ممن لهم آراء عقلية أو لهم ميول شيعية فترك بغداد ليستقر في النجف الأشرف حيث قام يتأسس الحوزة العلمية في النجف الأشرف التي شاءت لها الأقدار فيما بعد؛ لتكون منهلا ينهل منه كل من رام علوم الإسلام المحمدي الأصيل، نعم حوزة بغداد الحوزة العربية في المدينة العربية كانت عاملا مؤثرا في نشر التشيع في ربوع إيران كما تقدم.

#### مدرستالنجف:

النجف الأشرف تلك القرية الصغيرة التي تحوي مرقد الإمام امير المؤمنين على على النافي النجف الأشرف الله على التي الخيافي ولوجود نواة حركة عملية فيها حيث اختارها الشيخ الطوسي المجلس من أجل موقعها الجغرافي ولوجود نواة حركة عملية فيها حيث

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي، المنتظم، ج ٨ ص ١١.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، البداية والنهاية، ج ١٢ ص ١٥.

<sup>(</sup>٣) ابن العماد، شذرات الذهب، ج ٣ ص ١٠٤ وكذلك اليافعي، مرآة الجنان، ج ٣ ص ٢٢.

تعتبر امتدادا لمدرسة الكوفة التي كانت مزدهرة في أوائل القرن الثاني الهجري<sup>(۱)</sup>. ثم أنها كانت تحظى بعناية خاصة من قبل الحكام، فقد شيد الأمير الشريف محمد بن زيد العلوي الحسني الداعي الصغير «توفي ٢٨٧ الهجرية» مراكز سكنية لطلاب العلوم، كما بدأت حملة لتعمير العتبات المقدسة وساهم عضد الدولة بصرف الأموال على الفقهاء وعلى عامة الناس من الفقراء<sup>(۲)</sup> من هنا اختارها الشيخ الطوسي لكي يبعث فيها روح التجديد حيث قضى فيها اثنتي عشرة سنة ربى خلالها الأساتذة الماهرين؛ من أجل جذب الطلاب نحوها لتقر بعد ذلك حاضرة علمية من الحواضر الإسلامية يؤمها الناس من كل حدب وصوب، وهذه المدرسة التي كانت امتدادا لمدرسة الكوفة وجدت طريقها على يد عالم إيراني لتكون شعاعا لنصرة المذهب والإسلام المحمدي الأصيل.

#### مدرستالحلت

بعد حوزة النجف التي قام بتجديدها الشيخ الطوسي والمرتب حوزة الحلة، فإن الحلة المدينة التي أقامها سيف الدولة صدقة ابن بهاء الدولة المزيدي الاسدي سنة «٤٩٥ الهجرية» أصبحت مركزا للشيعة قرابة خمسة قرون وقد برز فيها محمد بن أحمد بن إدريس الحلي «٥٤٣ - ٥٤٩ الهجرية جري» سبط الطوسي لابنته ومن بعده العلماء مثل ابن طاوس «توفي ١٤٤ الهجرية» والعلامة الحلي والمحقق الحلي وغيرهم وتعتبر هذه المدرسة مهمة في تاريخ إيران لما لها من دور في جذب المغول إلى الإسلام وإعلان تشيع الدولة آنذاك، حيث حدثت في سنة ٧٠٥ الهجرية في البلاط المغولي مناظرة بين العلامة الحلي وعلماء من المذاهب الأخرى فأستطاع دحض حجتهم وظهر عليهم بما لديه من الحق الذي نتج عنه أن يتبنى السلطان المغولي (خدا بنده) المذهب الشيعي ويعلنه مذهبا رسميا للبلاد (٤٠) وقد ذهب القزويني

<sup>(</sup>١) ابن طاووس، فرحة الغري، ص ١١٤.

<sup>(</sup>٢) محبوبة، جعفر، ماضى النجف وحاضرها، ج ١ ص ٤٠٢.

<sup>(</sup>٣) الشبيبي، كامل مصطفى، الصلة بين التصوف والتشيع ، ج ٢ ص ٩٨.

<sup>(</sup>٤) روضات الجنات، ج ٢ ص ٢٧٩؛ الأمين، أعيان الشيعة، ج ٥ ص ٤٠٠.

إلى أن هذا المجلس لا يمكن أن يكون هو السبب في إعلان السلطان المغولي المذهب الشيعي مذهبا رسميا وأنه لا يبعد أن يكون هناك اتفاق سبق على هذا الأمر بين العلامة والسلطان المغولي وكان انعقاد مجلس المناظرة مجرد حجة لذلك (۱) لكن لما عرف عن غلظة المغول عدم مجاملتهم ثم تقريبهم العلماء بغض النظر عن دينهم ومذهبهم لا يبعد أن هداه الله إلى الحق في ذلك المجلس بعد أن سئم الباطل وعرف ما يحويه من زيف، وإن كان رأي الدكتور القزويني ايضا ليس ببعيد؛ وذلك لوجود شخصيات في بيت الحكومة المغولية (غازان) الذي اعتنق التشيع سنة (١٩٧٤ الهجرية )(۱) وإن كان لم يستطع إعلان مذهبه مذهبا رسميا للبلاد، نعم كان إعلان خدا بنده التشيع مذهبا رسميا للبلاد رافقه عدة أمور مهمة منها تغيير نظام الدولة بما يناسب آراء المذهب المعلن وسكة النقود باسماء الأئمة وإضافة الشهادة الثالثة إلى الأذان ومن أهم الأمور التي لها ربط في بحثنا هذا هو إناطة مهمة الدعوة للمذهب إلى العلامة الحلي التي اتخذت شكلا فكريا وإعلاميا لم يكن معهودا من قبل، حيث انشئت مدرسة تختلف عن المدارس المتعارفة سابقا وهي «المدرسة سيارة» تتوفر فيها جميع المعدات مضافا إلى بعض الأنواع المتميزة من الخيام التي كانت تحمل إلى مختلف المدن والقرى. وكانت هذه المدرسة تنتقل من أذربيجان صيفا إلى بغداد شتاءا وكان خدا بنده مشاركا بنفسه في هذا النشاط (۱).

مما يكشف عن أهمية هذه المدرسة ودورها الرائد في تشيع إيران.

#### مدرست جبل عامل

تعبر مدرسة جبل عامل امتدادا لمدرسة الحلة حيث أن سطوع نجمها كان على يد محمد بن جمال الدين مكي العاملي المعروف بالشهيد الأول المقتول سنة (٧٨٦ الهجرية) وهو تلميذ

<sup>(</sup>١) القزويني، جودت المرجعية الدينيّة العليا عنـد الشيعة الإماميـة دراسـة فـي التطـور السياسـي والعلمـي، ص ١١٥ ،دار الرافدين الطبعة الاول سنة ١٤٢٦ الهجرية.

<sup>(</sup>٢) طه بدر، مغول إيران بين المسيحية والاسلام ،ص ١٦.

<sup>(</sup>٣) الخوانساري، روضات الجنات ج ٢ ص ٢٨٢.

محمد بن الحسن الملقب بفخر المحققين (توفي ۱۷۷ الهجرية) ابن العلامة الحلي V شك أن الصلات بين علماء العراق وعلماء بلاد الشام من الشيعة تعود إلى أمد أقدم من هذا فإن هذاه الروابط تعود إلى أيام قيام الدول الشيعية في القرن الرابع (الدولة الحمدانية والدولة البويهية والدولة الفاطمية) ولهذا أشار السيوطي إلى أن في سنة V الهجرية وما بعدها من السنوات «غلا الرفض وفار بمصر والمشرق والمغرب» (أ) أي انتشر التشيع في بلاد المعمورة ولا شك أن لعلماء بغداد تأثيرا في تلك البلاد أمثال صور وصيدا من خلال تلاميذ الشيخ المفيد والمرتضى ومن بينهم الشيخ أبو الفتح الكراچكي (توفي V الهجرية) الذي تزعم الشيعة في تلك البلاد وعندما هاجر العامليون إلى الحلة من أجل الدراسة على يدي علمائها كان بينهم اسماعيل بن الحسين العودي الجزيني «توفي V الهجرية» والذي أجازه علماؤها أيضا V وممن قصد الحلة هناك (V). وطومان المناري «توفي V الهجرية» الذي أجازه علماؤها أيضا V وممن قصد الحلة أيضا الشيخ صالح بن مشرف العاملي الجعبي «جد الشهيد الثاني» ودرس على يد العلامة الحلي وكذلك جمال الدين يوسف بن حاتم الشامي العاملي الذي درس على يد المحقق جعفر بن سعيد وابن الحسام العاملي ومن هذا يظهر لنا ارتباط هذه المدرسة بمدرسة الحلة.

وكان لهذه المدرسة دور فعال في إيران أيام الدولة الصفوية حيث هاجر عدة من علمائها إلى إيران، من أجل إرساء نظام سياسي يبتني على أسس الإسلام المحمدي الأصيل ويبرز هنا اسم العلامة المحقق الكركي وهو (الشيخ نور الدين علي بن الحسين بن عبد العالي الكركي الملقب بالمحقق الثاني).

درس هذا الحبر على يد العالم العراقي الذي اتخذ من «كرك» (٤) دارا لهجرته وهو (الشيخ على بن هلال الجزائري (توفي ٩٣٧ الهجرية) ليأخذ منه أساس المقدمات في العلوم العقلية

<sup>(</sup>١) السيوطي، تاريخ الخلفاء ص ٤٠٦.

<sup>(</sup>٢) الحر العاملي، محمد حسن، أمل الأمل في علماء جبل عامل، ج ١ ص ١٤١، طبعة النجف الأشرف.

<sup>(</sup>٣) أعيان الشيعة، ج ٣ ص ٤٠٢.

<sup>(</sup>٤) الكرك: قرية من قرى البقاع تقع بين زحلة وبعلبك وتسمى كرك نوح نسبة الى قبر النبي نوح الذي فيها، أعيان الشيعة ج ٥ ص ٨٨.

لينطلق بعد ذلك في رحلته العلمية عبر سوريا والعراق وليهاجر بعد ذلك إلى إيران بطلب من الشاه اسماعيل الصفوي ( $^{11}$  الهجرية) الذي قدم له الدعم الكامل فانصب جهده على وضع الأسس الشرعية الدستورية لدولة الصفويين، كما حصل على دعم مماثل في حقبة الشاه طهماسب فأقام في كل بلدة ممثلا عنه يعلم الناس شرائع الإسلام المحمدي الأصيل ( $^{(7)}$  ولم يقتصر في تعليمه على عامة الناس فقط بل قام بتعليم كبار رجال الدولة أمثال الأمير جعفر النيسابوري وزير الشاه  $^{(7)}$ . وكان الشاه طهماسب فوض للمحقق منصب شيخ الإسلام وأعلن أنه صاحب الولاية المطلقة وإنما الحاكم وكيل له ونائب عنه في إدارة شؤون البلاد السياسية فهو نائب الإمام  $^{(2)}$ , ومن هنا قام المحقق الكركي بتأسيس حوزة اصفهان التي استدعى إليها الطلاب العرب العامليين ليضمنوا الاستقرار أولا ومواصلة دراساتهم العالية ثانيا، ويرفد هذه الحوزة بالأساتذة البارعين الذي يستطيع من خلالهم نشر الدعوة للاسلام المحمدي الأصيل فاستطاع من خلالهم توعية الشيعة في بلاد إيران وتأسيس مدرسة تخرج فيها علماء بارعون حافظوا على من خلالهم توعية الشيعة في بلاد إيران وتأسيس مدرسة تخرج فيها علماء بارعون حافظوا على

(١) الأفندي، رياض العلماء ج ٣ ص ٤٤٨.

<sup>(</sup>٢) الخونساري، روضات الجنات، ج ٤ ص ٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) الكركي ، رسائل المحقق الكركي، ج ١ ص ٧٧ ت، حقيق زهير الحسون ،قم سنة ١٩٨٩ م.

<sup>(</sup>٤) البحراني، يوسف «توفي١١٨٦ الهجرية» لؤلؤة البحرين ص ٢٧٢ تحقيق محمد صادق بحر العلوم بيروت ١٩٨٦ م.

## النتيجة

- بعد الفراغ من أنه لابد للتشيع في إيران من جذور، توصلنا في الفصل الأول من هذه الدراسة ، إلى أن هناك عدة عوامل وجذور كانت تمثل النواة والدافع لتشيع الايرانيين منها :
- ١- أن الايرانيين كانت لهم حضارة عريقة رفعت من مستوياتهم الفكرية والاجتماعية
  ساعدتهم في اختيار الخط الصحيح واعتناق الاسلام المحمدي الاصيل.
- ٢- أن الايراني الذي استطاع بناء تلك الحضارة يمتاز بخصائص وميزات اشار اليها النبي محمد مَنْ الله الله عليه عليه الله وهذه الميزات كانت من عوامل اختيارهم الخط الصحيح والاسلام المحمدي الاصيل.
- ٣- انحلال الدولة الساسانية وانهيارها امام التحديات الداخلية والمد الاسلامي الخارجي كان له اسباب وعوامل منها تفشي الظلم والحرمان والتمييز الطبقي وغيرها، وحيث كان الاسلام المحمدي الاصيل يدعوا الى رفع الظلم والحرمان وافشاء العدالة بين الناس، اختار الايرانيون الالتحاق به والتخلي عن الساسة الساسانيين وما يعتنقون من دين لم يضمن لهم ابسط مقومات العيش الرغيد.
- الخصائص والميزات التي امتاز بها خط اهل البيت عليه خط الاسلام المحمدي الاصيل عن باقي المذاهب الاسلامية الاخرى جذبت الايرانيين نحو التشيع ومن هذه الميزات ائمة المذهب من عترة الهادي الهادي المتازوا عن غيرهم بأنهم لبو حاجت المجتمع الدينة والدنيوية وعلى الرغم من قصر المدة التي تولى بها الاماة السياسية للامة الامام علي المانية الا ان الامة الى الآن تتحدث عنها، فهم اعلم الناس بامور الدين والدنيا وان غيرهم يحتاجهم ويرجع اليهم ولا عكس.
- 0- ان التشيع يمثل امتدادا للاسلام المحمدي الاصيل وهو الذي حفظ المفاهيم الاسلامية الحقة ودافع عنها أئمته ومن درس على ايديهم ببذل الغالى والنفيس.

النتيجة والتوصيات النتيجة والتوصيات

7- المظلومية التي تعرض لها الشيعة هم وأئمتهم من عترة الهادي على دفعت بالايرانيين اكثر نحو التعرف على المذهب ومنهجه من جهة، ومن جهة اخرى فرار الكثير من الشيعة باتجاه ايران واختلاطهم بالايرانيين دفع نحو تعاطفهم مع الشيعة الاقتراب منهم اكثر فاكثر.

- ان العرب منذ الايام الاولى لفتح ايران انتقلت بأعداد كبيرة لايمكن اغفالها الى ايران وأن هؤلاء العرب كانوا يحملون معهم الى سكان هذه البلاد ثقافة الدين الاسلامي الذي لم تشوهه الافكار المذهبية بعد.
- اما في الفصل الثاني فقد كان علينا نحدد هوية العرب قبل انتقالها الى ايران حتى يسهل علينا التعرف على انتمائها السياسي والاعتقادي واسباب انتقالها وتوصلنا الى:
- ۱- إن العرب تنحدر من اصلين هم قحطان وتسمى العرب المنحدرة منه (العرب القحطانية).
- ٢- هناك عدة عوامل واسباب دفعت العرب الى الانتقال الى بلاد ايران منها الجهاد والدفاع عن ثغور المسلمين ومنها طلب الغنائم المستوفات من جهاد المشركين ومنها طلب المستوفات من الحل نشر الدعوة وطلب العلم المراعي الخصبة ومنها من اجل الاتجار ، ومنها من اجل نشر الدعوة وطلب العلم ومنها الابعاد والتهجير القسري تحت عناوين ومسميات كتثبيت الفتوح او اسناد الثغور او فتح البلدان المجاورة للمسلمين، ومنها الفرار من جور الظلم والظلمة.

اما في الفصل الثالث وهو الذي عقد من اجل تقصي أماكن استقرارالعرب في بلاد إيران، فقد توصلنا الى:

1- أن ايران يمكن تقسيمها الى سبعة اقاليم او مناطق جغرافية هي : شمال غرب ايران آذربيجان، وجنوب ايران فارس، ووسط ايران اقليم الجبال، وجنوب غرب الاهواز اقليم خوزستان، وجنوب شرق ايران كرمان وسيستان، وشرق ايران خراسان، وشمال ايران مازندران وكيلان.

النتيجة والتوصيات النتيجة والتوصيات

ان هناك قبائل عربية انتقلت الى هذه الاقاليم واستقرت فيها بعد فتحها ، وان اغلب هذه القبائل تنحدر من القبائل العراقية التي شهد لها المؤرخون بأنها موالية لاهل البيت عليتاً إلى الله المؤرخون بأنها موالية لاهل البيت عليتا الله المؤرخون بأنها موالية لاهل المؤرخون بأنها مؤرخون بأنها بأنها مؤرخون بأنها بأنه

- اما في الفصل الرابع، وهو الذي عقد من أجل بيان الدور الذي قام به العرب في بذر التشيع في نفوس الإيرانيين ، جاء الفصل على شكل خمسة مباحث وتوصلنا فيها الى:
- ١- أن وجود القبائل الموالية لاهل البيت الشيئة اثر في نقل الثقافة الشيعية وهداية الايرانيين
  الى الالتحاق بصف الاسلام المحمدي الاصيل.
  - ٢- ان انشاء الحواضر الشيعية في قم والري كان عاملا مهم في تشيع في ايران.
- ٣- ان اتساق اعداد من الايرانيين في الجيوش الاسلامية التي تتألف من العرب الذين لهم ارتباط بأهل البيت عليه دفع بهم نحو التعرف على مذهب اهل البيت عليه.
- 3- أن القادة الفاتحين من اصحاب الامام امير المؤمنين علي علي السَّلَةِ، والعلماء العرب كان لهم دور في تعريف وتربية اجيال على حب اهل البيت عليه الله المربع المسلمة المربع المر
- ٥- ان المدارس الشيعية في العراق ولبنان وبلاد ايران اعدت اجيال من العلماء الافذاذ
  الذين استطاعوا بعد ذلك بسط التشيع في بلاد ايران.

وبهذا كله يكون التشيع دخل لإيران من الأيام الأولى لفتحها مع العرب المنتقلين إليها ، فلايبقى مجال شك لمن توهم أن التشيع طارئ عليها مؤخرا وحادث بها بقوة السيف في أيام الدولة الصفوية.

النتيجة والتوصيات

# التوصيات:

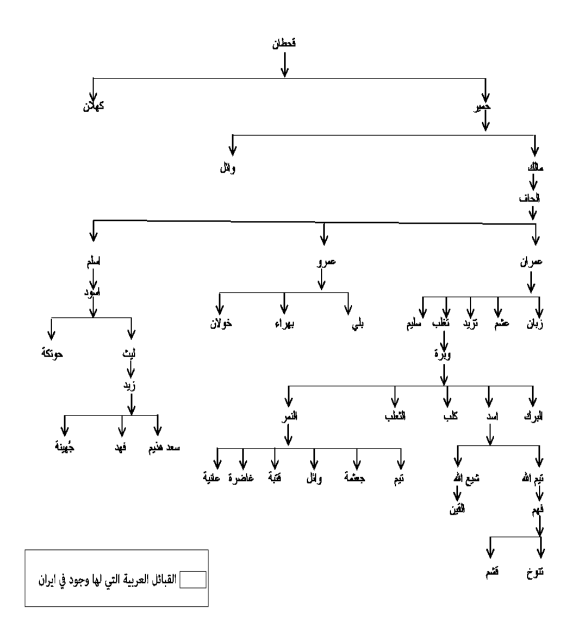
بما أن البحث في جذور التشيع في إيران بحث لم يطرق قبل هذه الرسالة؛ لذا أوصي بأن يعقد لكل عامل من العوامل التي سبق ذكرها في الفصل الأول بحث مستقل، من أجل إثراء البحث في هذا الموضوع لما له من أهمية في بحوث التأريخ الاجتماعي.

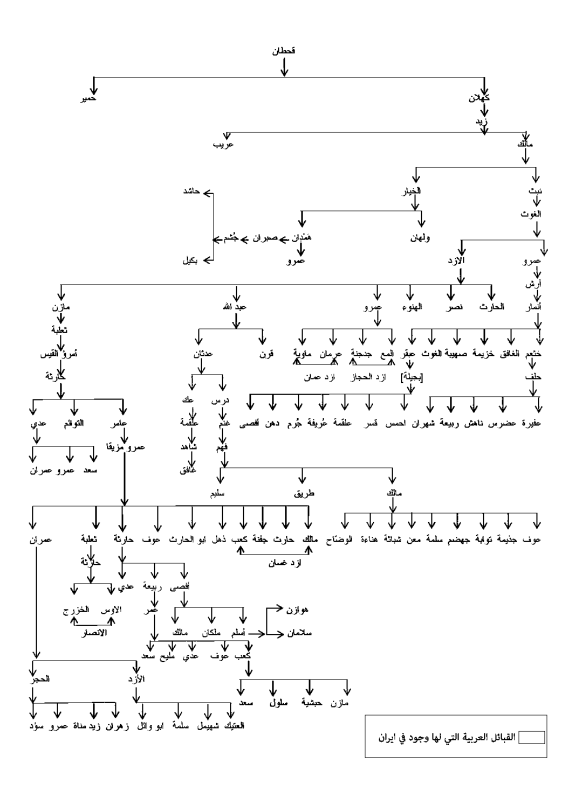
كما أثني على الجهود التي قامت بها جامعة اصفهان من خلال تقديمها عدة من الدراسات المتعلقة بتاريخ القبائل العربية في إيران لكن هذا لا يكفي حيث إننا نحتاج إلى دراسات تكشف عن دور كل قبيلة من هذه القبائل في تشيع إيران.

كما أن البحث عن دور العلماء العرب الشيعة في إيران هو ايضا لم يطرق بشكل مفصل وهو الآخر يحتاج إلى نوع من العناية.

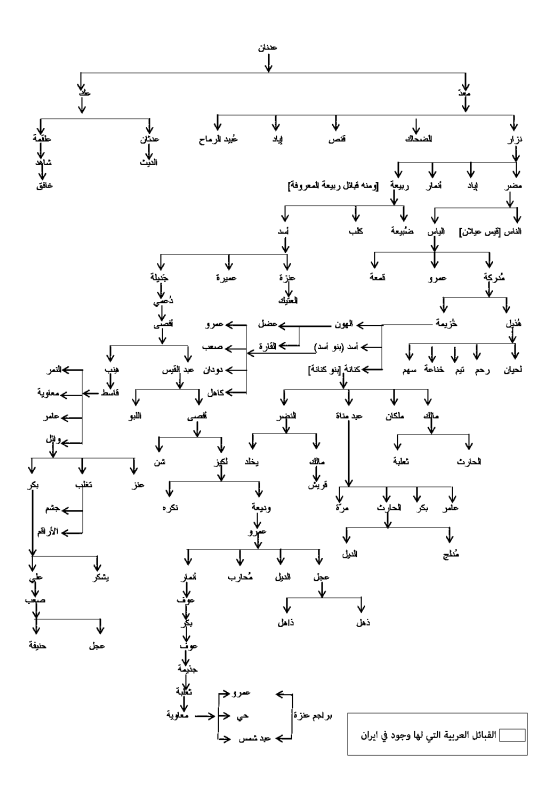


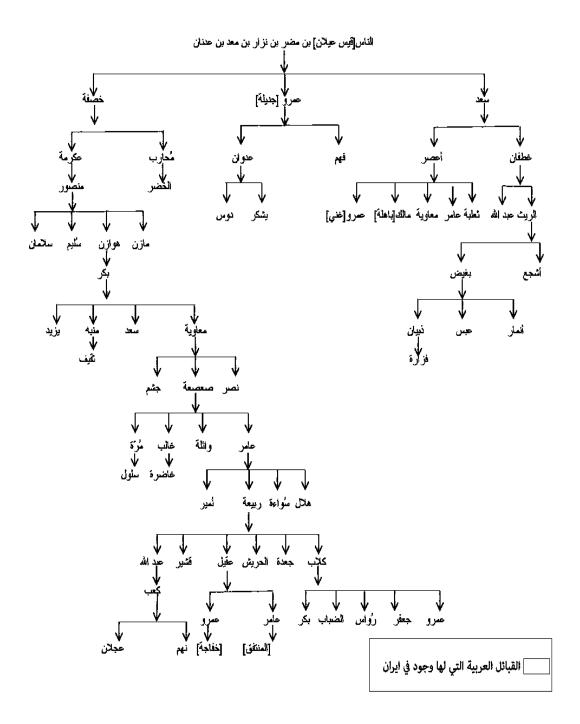
# مشجرات القبائل

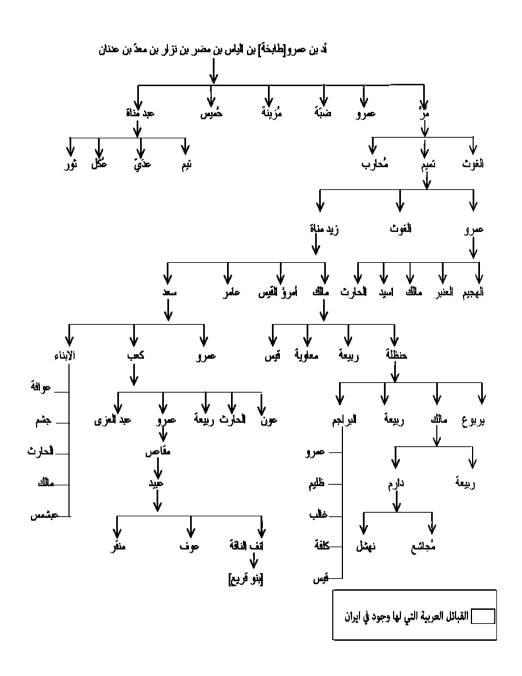




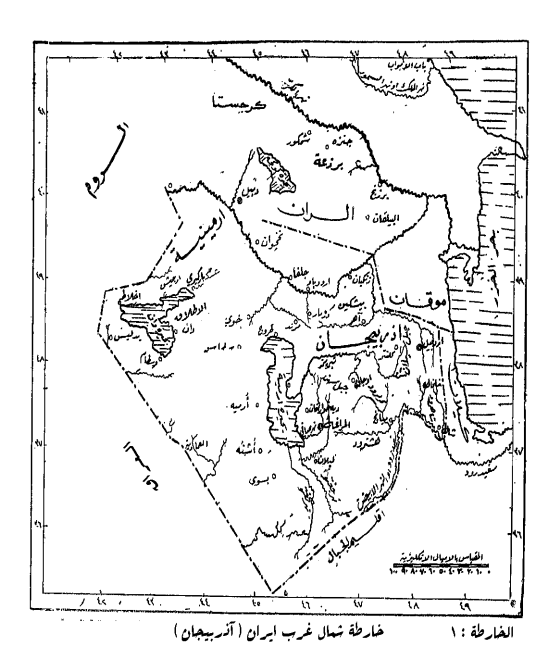


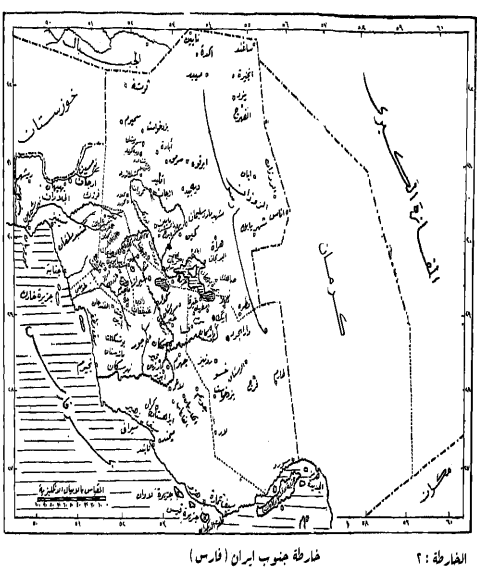




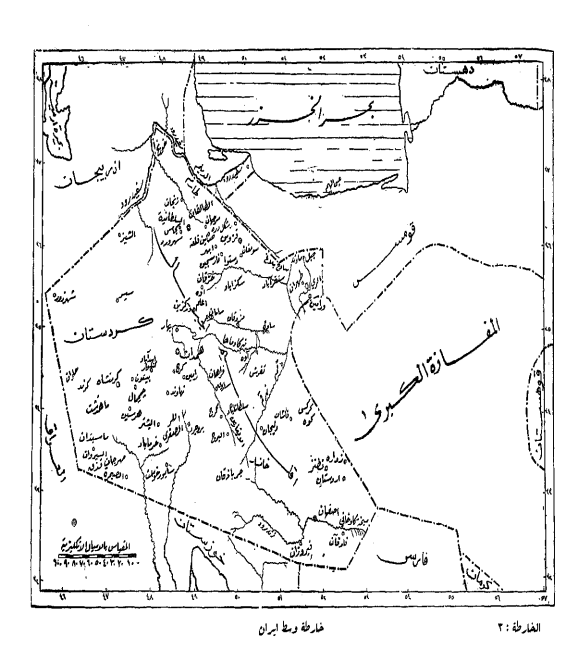


## الخرائط



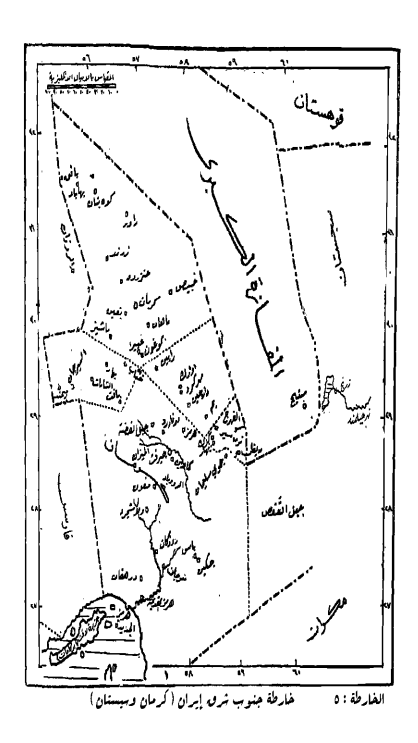


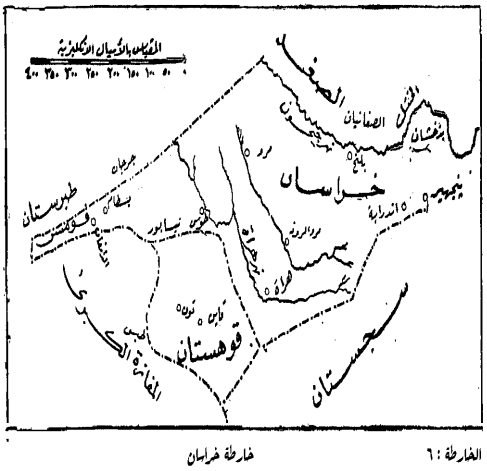
خارطة جنوب ايران ( فارس )

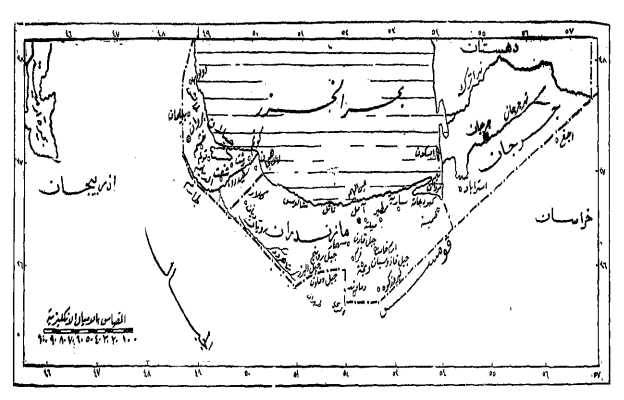




الخارطة: ٤ خارطة جنوب غرب إبران خوزستان (الأهواز)







خارطة شيال ثرق ايران (مازندران وجيلان)

الخارطة : ٧

- ●القرآن الكريم
- ابن أبي الحديد المعتزلي، عبد الحميد ابن هبة الله المدائني (توفي ١٥٦ الهجرية)، شرح نهج البلاغة، تحقيق محمد أبو الفضل ابراهيم، دار احياء الكتب العربية، طبع سنة ١٩٦١م.
- ٢. \_\_\_\_\_\_ شرح نهج البلاغة، تحقيق محمد ابو الفضل ابراهيم منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشى النجفى،الطبعة الثانية، سنة ١٣٧٨م-١٩٦٧م.
- ٣. ابن ابي خثيمة، ابو بكر احمد بن ابي خثيمة زهير بن حرب (توفي ١٢٧٨ الهجرية) ، التاريخ الكبير (تاريخ ابن ابي خثيمة) ، تحقيق صلاح بن فتحي هلال، نشر الفاروق الحديثة، القاهرة، الطبعة الأولى سنة ١٤٢٧.
- ٤. ابن إدريس الرازي، عبد الرحمن بن محمد بن إدريس، تفسير القرآن (تفسير ابن أبي حاتم)
  ، تحقيق أسعد محمد الطيب، المكتبة العصرية، مبدأ.
- ٥. ابن اسفندیار، احمد بن محمد ،تاریخ طبرستان،الناشر کلیة اللغات والترجمة-بنین
  القاهرة،سنة ١٩٩٩م.
  - ٦. ابن اعثم الكوفي، احمد بن علي (توفي ١٣١٤لهجرية)،الفتوح، مخطوطة استنبول.
- ٧. ابن الاثير الجزري، ابو الحسن علي بن ابي الكرم محمد الشيباني الجزري المعروف باب الاثير الجزري(توفي ١٦٣٠لهجرية)الكامل في التأريخ، تحقيق ابي الفداء عبد الله القاضي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الاولى سنة ١٤٠٧الهجرية.
  - ٨ \_\_\_\_\_الكامل في التاريخ، المطبعة الكبرى ،القاهرة، طبعة سنة ١٢٩٠الهجرية.
- ٩. ابن الجوزي، ابو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد، المنتظم في تاريخ الامم والملوك ،
  دراسة وتحقيق محمد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، بي تا.

١٠. ابن الصباغ المالكي، على بن محمد أحمد المالكي (توفي ١٥٥ الهجرية) ، الفصول المهمة في معرفة الأئمة، تحقيق سامي الغريري، طبعة دار الحديث، الطبعة الأولى، سنة ١٤٢٢ الهجرية.

- ۱۱.ابن العديم، عمر بن أحمد العقيلي (توفي ١٦٦٠لهجرية) ، بغية الطلب في تأريخ حلب، تحقيق: د. سهيل زكار، مؤسسة البلاغ، بيروت، طبعة سنة ١٤٠٨؛
- ١٢. ابن العماد، عبد الحي بن احمد، شذرات الذهب في اخبار من ذهب، المكتب التجاري للطباعة والنشر والتوزيع، جامعة انديانا، طبعة سنة ١٩٦٦م.
- ١٣. ابن الفقيه الهمداني ، أبو عبد الله احمدبن محمد بن اسحاق الهمداني (توفي ٣٦٥ لهجرية) ، البلدان، تحقيق يوسف الهادي عالم الكتب بيروت، الطبعة الأولى سنة ٤١٦ الهجرية .
- 18. ابن تيمية الحراني، أحمد بن عبد الحليم (توفي ٧٢٨لهجرية)، اقتضاء الصراط المستقيم، تحقيق ناصر عبد الكريم، دار العلم، الطبعة السابعة سنة ١٤١٩الهجرية.
- ١٥. ابن حبان، محمد بن حبان بن أحمد التميمي البستي (توفي ٣٥٤ الهجرية)، صحيح بن حبان بترتيب بن بلبان، تحقيق شعيب الارنؤوط، مؤسسة الرسالة بيروت الطبعة الثانية سنة ١٤١٤ الهجرية؛
- ١٦. ابن حبيب، محمد بن حبيب البغدادي (٢٤٥ الهجرية)، المحبر ، مطبعة دائرة المعارف ، سنة ١٣٦١ الهجرية ؛
- ١٧. ابن حجر ، احمد بن علي بن حجر العسقلاني (توفي ١٥٨ الهجرية)، الإصابة في تمييز الصحابة، دراسة وتحقيق الشيخ عادل احمد عبد الموجود، والشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الاولى سنة ١٤١٥ الهجرية.
- 91.ابن حزم الأندلسي أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم (توفي ٥٦ الهجرية) ، جمهرة أنساب العرب، ، تحقيق وتعليق عبد السلام محمد هارون ، دار المعارف ، كورنيش النيل القاهرة، الطبعة الخامسة .

٠٠. ابن حنبل ، أحمد بن حنبل الشيباني (توفي ٢٤١ الهجرية) مسند أحمد بن حنبل، مؤوسسة قرطبة - مصر.

- ۲۲.ابن حوقل،ابو القاسم محمد بن حوقل(توفي ۱۳۹۷لهجرية) صورة الأرض،نشره «م.ج.جویه» (لایدن ۱۸۷۳م)و کتب ملخص علیه مؤلف مجهول عام ۱۲۳۳.
  - ٢٣. ــــــ صورة الأرض، دار مكتبة الحياة، بيروت، د.ت.
- 3٢. ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد الحضرمي (توفي ١٨٠٨لهجرية) ، كتاب العبر وديوان المبتدا والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الاكبر المعروف بـ (تاريخ ابن خلدون)، دار احياء التراث، العربي، بيروت لبنان، الطبعة الرابعة.
- ٢٦. ابن خلكان، ابو العباس احمد بن محمد (توفي ١٨٦ لهجرية)وفيات الأعيان وأنباء الزمان، تحقيق الدكتور احسان عباس، دار الثقافة، لبنان.
- ٨٨. ابن دريد، أبو بكر محمد بن الحسن (توفي ٣٢١ لهجرية) ، الاشتقاق ، تحقيق عبد السلام محمد هارون في القاهرة سنة ١٣٧٨ الهجرية.
- ٣٠. ابن رسته، أبو علي أحمد بن عمر (توفي ٢٠٠ الهجرية) ، الأعلاق النفيسة، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د. ت.
  - ٣١. .....الأعلاق النفيسة، نسخة خطية متحف درباد.
- ٣٢. ابن رسول، السلطان الملك الاشرف عمر بن يوسف بن رسول، طرفة الأصحاب في معرفة

الانساب، تحقيق ك.و.سترستين، دار صادر بيروت ، طبعة سنة ١٢٤١ الهجرية.

٣٣. ابن سعد، محمد بن سعد بن منيع الزهري مولاهم (توفي ٢٣٠ الهجرية)، الطبقات الكبير.

٣٤. ابن عبد البر ،أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد النمري القرطبي (توفي ٦٣ كالهجرية) ،الانباه على قبائل الرواة ، تحقيق ابراهيم الابياري، دار الكتاب العربي ،بيروت -لبنان، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٥ الهجرية ١٩٨٥م.

٣٥ ابن عبد الحق البجاوي، علي بن محمد، مراصد الاطلاع على اسماء الامكنة والبقاع، دار الجيل للنشر والطباعة والتوزيع، بي تا.

٣٦. ابن عبد ربه الأندلسي، احمد بن محمد بن عبد ربه الاندلسي، (توفي ٣٢٨ الهجرية)، العقد الفريد، تحقيق د. مفيد محمد، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الاولى سنة ١٤٠٤ الهجرية.

٣٧. ابن عساكر، ابو القاسم علي بن الحسن هبة الله بن عبد الله الشافعي (توفي ٥٧١ لهجرية)، الأربعين البلدانية.

٣٨..... تاريخ دمشق، مطبعة الترقى، دمشق، الطبعة الاولى ١٣٤٩الهجرية.

٣٩. ابن عطية الأندلسي، أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عطية، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ، تحقيق: عبدالسلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية، لبنان الطبعة الأولى، سنة ١٤١٢ الهجرية.

عطريف الجرجاني، محمد بن أحمد بن الغطريف (توفي ١٣٧٧لهجرية) جزء بن غطريف، تحقيق عامر حسن صبري، دار البشائر الاسلامية بيروت الطبعة الأولى سنة ١٤١٧لهجرية.

13. ابن قتيبة الدينوري، عبدلله بن مسلم (توفي ٢٧٦ الهجرية)، ،عيون الأخبار، تحقيق لجنة بدار الكتب المصرية، مطبعة دار الكتب المصرية بالقاهرة، الطبعة الثانية سنة ١٩٩٦م.

٤٢.....المعارف، تحقيق ثروت عكاشة، د.ت.

٤٣.المقدسي، المطهر بن طاهر، (توفي نحو سنة ٣٥٥ الهجرية )البدء والتأريخ ، مكتبة الثقافة الدينية.

٤٤.ابن كثير الدمشقي، أبو الفداء اسماعيل بن عمر بن كثير (توفي ٧٧٤ الهجرية)، تفسير القرآن العظيم، دار الفكر، بيروت، ١٤٠١ الهجرية.

- ٤٥......البداية والنهاية، مطبعة السعادة، مصر، الطبعة الاولى سنة ١٣٥١الهجرية.
- ٤٦. ابن معية، تاج الدين محمد بن القاسم بن معية الديباجي الحلي (توفي ١٧٧٦لهجرية) ، سبائك الذهب في شبك النسب.
  - ٤٧. ابن منظور، الانصاري (توفي ١١١ الهجرية) لسان العرب ،نشر ادب حوزة سنة ١٤٠٥.
- ٤٨. ابن هشام الحميري (توفي ١٨ ١ الهجرية) السيرة النبوية، تحقيق وضبط وتعليق محمد محيي الدين طبعة المدنى القاهرة الناشر محمد على واولاده سنة ١٣٨٣ ١٩٦٣.
- ٤٩. أبو السعود، محمد بن محمد العبادي، أرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، دار التراث العربي، بيروت.
- ٥٠.أبو الفداء، الملك المؤيد عماد الدين اسماعيل بن محمدبن عمر (توفي ١٣٣٢لهجرية)، تقويم البلدان، طبعة باريس ،سنة ١٨٥٠م.
- ٥١. ابو الفرج الاصفهاني، علي بن الحسين الاصفهاني (توفي ٣٥٦ لهجرية)، مقاتل الطالبيين، دار المرتضى، بيروت لبنان، الطبعة الاولى سنة ١٤٣٠ الهجرية.
  - ٥٢. ابو زهرة، محمد ، الامام جعفر الصادق الشَّلةِ، دار الفكر العربي، طبعة سنة ٢٠٠٥م.
  - ٥٣. ابو عبيدة، معمر بن المثنى، النقائض جرير والفرزدق، مكتبة المثنى ،بغداد ،بي تا.
- ٥٥. ابو نعيم، الامام الحافظ الاصفهاني احمد بن عبد الله، (توفي ٤٣٠ الهجرية) ذكر أخبار أصفهان، طبع في مدينة ليدن، مطبعة بريل سنة ١٩٣٤م.
- ٥٥. ـــــــــــــ، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، الناشر السعادة، مصر سنة ١٣٩٤ الهجرية.
- ٥٦. أبولاكوست ، الرؤية الكونية عند ابن خلدون، ترجمة مظفر مهدوي، طهران، سنة ١٩٨٤م.
- ٥٧.اثير الدين الاندلسي، أبو حيان محمد بن يوسف بن علي، (توفي ١٤٥٥لهجرية) البحر المحيط في التفسير، تحقيق صدقي محمد جميل، دار الفكر بيروت سنة ١٤٢٠الهجرية.
  - ٥٨.الأربلي، على بن أبي الفتح، كشف الغمة في معرفة الأئمة ، دار الأضواء، بيروت، لبنان.
- ٥٩. الأزدي ،الشيخ ابي زكريا بن محمد بن اياس بن القاسم (توفي ٣٣٤ لهجرية) تأريخ الموصل،

طبعة القاهرة ،سنة١٣٨٧الهجرية.

- 1. الازدي، الفضل بن شإذان، (توفي ٢٦٠ الهجرية) الايضاح ، تحقيق السيد جلال الدين الحسيني الارموي المحدث، الناشر دانشگاه تهران، الطبعة سنة ١٣٦٣ هـ ش.
- ٦١.أسعد العمراني، مالك بن نبي مفكر مصلح، ترجمة صادق آئينة وند، دفتر نشر مطالعات اسلامي سنة ١٩٩٠م.
- ٦٢.الاصطخري، أبو إسحاق محمد بن إبراهيم الكوفي (توفي ٣٤٦الهجرية) المسالك والممالك ، مطبعة بريل (ليدن ١٩٢٧).
- ٦٣. الأفندي، عبد الله بن عيسى، رياض العلماء حياض الفضلاء، مكتبة ايه الله العظمى المرعشي النجفى، طبعة سنة ١٩٨١م.
- 37. الآلوسي البغدادي، أبو الفضل شهاب الدين السيد محمود، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٦٥.إمام شوشتري،سيد محمد علي، تاريخ جغرافياي خوزستان، تهران، امير كبير، سنة الطبع ١٣٣١هـش.
- ٦٦. الأميني، عبد الحسين بن احمد الأميني التبريزي النجفي (توفي ١٣٩٠ الهجرية) موسوعة الغدير، الناشر دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، الطبعة الرابعة سنة ١٣٩٧ الهجرية.
- ٦٧.البحراني، يوسف «١١٨٦ الهجرية» لؤلؤة البحرين ،تحقيق محمد صادق بحر العلوم بيروت ١٩٨٦ م.
- ٦٨.البراقي ، حسين البراقي (توفي ١٣٢٢الهجرية) ، تاريخ قم ومن سكن فيها من الطالبيين، تحقيق عبد الحليم المدنى، انتشارات المكتبة الحيدرية، الطبعة الأولى سنة ١٤٣٠الهجرية.
- ٦٩. آر تور كرستين سن (توفي ١٩٤٥م) إيران در زمان ساسانيان، (فارسي)، ترجمة رشيد ياسمي، ناشر دنياي كتاب، تهران، الطبعة السادسة، سنة ١٣٦٨ هـش.
  - ٧٠.البرقي، أحمد بن محمد بن خالد، الرجال، صححه كاظم الموسوي جامعة طهران.
    - ٧١.البغوي، تفسير البغوي، تحقيق: خالد عبدالرحمن العك، دار المعرفة، بيروت.
- ٧٢.البكري أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز بن محمد البكري الأندلسي (توفي ٤٨٧الهجرية) ،

معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع ،طبعة عالم الكتب بيروت الطبعة الثالثة سنة ١٤٠٣الهجرية.

٧٧.البلاذري،ابو العباس احمد بن يحيى ابن جابر (توفي ٢٧٩الهجرية)، أنساب الأشراف،حقق الجزء الاول محمد حميد الله،وطبع في دار المعارف في مصر،وحقق الجزء الرابع والخامس اورشليم سنة١٩٣٦م.

٥٠. \_\_\_\_\_، فتوح البلدان، نشره M.h.Gieye ليدن ١٨٦٦م.

٧٦.البلخي أحمد بن سهل (توفي ٥٠٧) البدء والتأريخ، اعتنى به كلمان هواز، طبع في مطبعة برطرند بباريس سنة ١٩٠٣م، اعادة طبعة بالأوفسيت قاسم محمد رجب، مكتبة المثنى بغداد.

٧٧. ابن المبارك، عبد الله ، (توفي ١٨٠ الهجرية) ، مسند عبد الله ا بن المبارك، ص ٦٩ ، تحقيق صبحى البدري السامرائي، مكتبة المعارف ، الرياض، الطبعة الأولى.

٨٧. البناكتي، داود بن محمد (توفي ١٧٣٠لهجرية)، روضة أولى الألباب في معرفة التوايخ والأنساب المعروف بتاريخ البناكتي، تعريب محمد عبد الكريم على.

٩٧.البيروني، أبو ريحان محمد بن احمد (توفي ٤٤٠الهجرية) ، الآثار الباقية عن القرون الخالية، دار الكتب العلمية ،بيروت لبنان، طبعة سنة ٢٠٠٠م.

٨٠البيضاوي، عبد الله بن عمر، انوار التنزيل واسرار التأويل المعروف بـ(تفسير البيضاوي)، دار الفكر، البنان\_بيروت، بي تا.

٨١ تمدن إيراني، جمع من المستشرقين ، ترجم إلى الفارسية د. بهنام وجواد مجتبى.

١٨ الثقفي الكوفي، أبو إسحاق إبراهيم بن محمد (توفي ١٢٨٣ الهجرية) ، الغارات ، تحقيق: جلال الدين المحدث الارموى، طهران.

٣٨ الجابري، محمد عابد، فكر ابن خلدون العصبية والدولة معالم نظرية خلدونية في التاريخ الإسلامي، مركز دراسات الوحدة العربية ، بيروت-لبنان، الطبعة السادسة سنة ١٩٩٤م.

٤٨ الجاحظ، ابو عثمان عمرو بن بحر (توفي ٢٥٥ الهجرية) البيان والتبيين، طبعة القاهرة سنة

## ١٣٦٧الهجرية.

٥٨ جعفريان، رسول، الشيعة في إيران دراسة تاريخية من البداية الى القرن التاسع الهجري، تعريب على هاشم الاسدي طبعة الاستأنه الرضوية الطبعة الاولى سنة ١٤٢٠.

٨٦ جواد علي (توفي ١٤٠٨) المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، دار الساقي، الطبعة الرابعة سنة ١٤٢٤الهجرية.

٨٧ ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي بن محمد (توفي ٥٩٧ الهجرية)، زاد المسير في علم التفسير، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة سنة ١٤٠٤ الهجرية.

٨٨ الحافظ البغدادي، ابو بكر احمد بن علي الخطيب البغدادي توفي (٣٦٣ الهجرية) ، تأريخ بغداد، دراسة و تحقيق مصطفى عبد القادر عطا ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان.

٩٨ الحافظ نور الدين الهيثمي، الحارث بن اسامة (توفي ٢٨٢ الهجرية) بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث، تحقيق د: حسين أحمد صالح الباكري، مركز خدمة السنة والسيرة النبوية المدينة المنورة الطبعة الأولى سنة ١٤١٣ الهجرية.

٩٠.الحائري الطهراني، مير سيد علي (توفي١٣٥٣الهجرية)، تفسير مقتنيات الدرر، المطبعة الحيدرية، طهران سنة ١٣٣٧الهجرية. ش.

٩١.الحر العاملي، محمد بن الحسن، أمل الأمل في علماء جبل عامل، طبعة النجف الأشرف.

19. الحسني الشجري الجرجاني، المرشد بالله يحيى بن الحسن بن اسماعيل (توفي ٩٩ كالهجرية) الأمالي الخميسية، تحقيق محمد بن اسماعيل، دار الكتب العلمية بيروت – لبنان الطبعة الأولى سنة ١٤٢٢ الهجرية.

٩٣.الحلي، حسن بن سلمان ، المختصر ، تحقيق سيد علي أشرف، المكتبة الحيدرية سنة 18٢٤ الهجرية.

٩٤.الحموي ياقوت، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي (توفي ١٨٦٦لهجرية)، معجم البلدان، طبعة ليبزك سنة الطبع ١٨٦٦م.

٩٥. ..... معجم البلدان، دار احياء التراث العربي، بيروت-لبنان، طبعة سنة ١٩٣٤ الهجرية.

- ٩٨. الحميري، الشيخ الجليل ابو العباس عبد الله بن جعفر الحميري القمي، من اعلام القرن الثالث الهجري (توفي ٢٠٠٤ الهجرية)، قرب الإسناد، تحقيق مؤسسة آل البيت عليه لاحياء التراث، بيروت، الطبعة الاولى ١٤١٣ الهجرية.
- 99. الخميني، مصطفى روح الله الموسوي، العوائد والفوائد، محقق و مصحح: گروه پژوهش مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمينى قُلَّيْنُ مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمينى قلاس سره، تهران، إيران الطبعة الأولى سنة ١٨٤ الهجرية.
  - ١٠٠. الدار قطني، ابو الحسن علي بن عمر بن احمد (توفي ١٣٨٥ لهجرية)، علل الدار قطني.
- ۱۰۱. دومور کان، جاك «Jacques do Morgan» (توفي ۱۹۲٤م) تمدن های اولی ، طبع فارس ۱۹۰۹م.
- ١٠٢. الدينوري، ابو حنيفة احمد بن داود الدينوري (توفي ٢٨٢ الهجرية) ، الأخبار الطوال، تحقيق عبد المنعم عامر، مراجعة الدكتور جمال الدين شيال، الطبعة الاولى سنة ١٩٦٠م.
- ١٠٣. الذهبي، شمس الدين ابو عبد الله محمد بن احمد بن عثمان بن قيماز (توفي ١٠٣ الله محمد بن عثمان بن قيماز (توفي ١٠٣ الإسلام،دار الكتب الاسلامية، بي تا.
- 1٠٤. الرازي الشافعي، فخر الدين محمد بن عمر التيمي، التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، سنة ٢٠٠٠م.
- 100. الرازي، أبو الفتوح، (توفي أول القرن السادس)، روض الجنان وروح الجنان في تفسير القرآن (فارسي)، تحقيق: د. محمد جعفر و د. محمد مهدي ناصح، استانة رضوي، الطبعة الثانية، سنة ١٣٧٨هـش.
- ١٠٦. رشيديان ،سيف الله، جغرافياي خوزستان، تهران، طبعة اختر شمال، سنة الطبع ١٣٣٩هـش. ١٠٧. روندي، مرتضى (توفي ١٣٧٨هـ ش) تاريخ اجتماعي إيران، (فارسي) ، انتشارات نكاه، تهران الطبعة الثانية سنة ١٣٨٢هـش.

1.١٠٨. الزبيدي الحنفي، محب الدين السيد محمد مرتضى الحسيني (توفي ١٢٠٥ الهجرية) ، تاج العروس من جواهر القاموس، تحقيق عبد الستار احمد فراج، راجعته لجنة فنية من وزارة الارشاد والانباء، مطبعة الحكومة الكويت، سنة ١٣٨٥ الهجرية.

- ١١٠. الزبيري، ابو عبد الله بن المصعب بن عبد الله بن المصعب الزبيري (توفي ١٣٦٦ الهجرية)، نسب قريش، عنى بنشره لاول مرة وتصحيحه والتعليق عليه أليفي بروفنيسال، استاذ اللغة والحضارة العربية بالسوربون، دار المعارف القاهرة، الطبعة الثالثة.
- 111.الزمخشري الخوارزمي، أبو القاسم محمود بن عمر(توفي ٥٣٨ الهجرية)، الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- 111. زيد، على محمد، معتزلة اليمن دولة الهادي وفكره، مركز الدراسات والبحوث اليمني ـ صنعاء ـ دار العودة بيروت.
- 11٣. السالمي ، نور الدين عبد الله بن حميد السالمي (توفي ١٣٣٢ الهجرية)، تحفة الأعيان بسيرة أهل عمان، الناشر مكتبة الامام نور الدين السالمي.
- 11٤.السبكي، عبد الوهاب بن تقي الدين، طبقات الشافعية الكبرى ، تحقيق محمود محمد الطانجي، مصر.
- ١١٥. عادل احمد عبد الموجود، سبل الهدى والرشاد في سير خير العباد، دار الكتب العلمية، طبعة سنة ١٩٩٣م.
- 117. السمر قندي، نصر بن محمد بن أحمد أبو الليث، بحر العلوم، تحقيق: د. محمود مطرجي. دار الفكر، بيروت.
- ۱۱۷. السمعاني، أبو المظفر، منصور بن محمد بن عبد الجبار، تفسير القرآن ، تحقيق: ياسر بن إبراهيم، وغنيم بن عباس، دار الوطن، الرياض السعودية، الطبعة الأولى سنة ١٨٤ الهجرية. ١٨٨. السمعاني، سعد عبد الكريم بن ابي بكر بن محمد السمعاني (توفي ١٦٢ الهجرية) الأنساب،

طبعة ليدن، سنة ١٩١٢م.

١١٩. السهمي، حمزة (توفي ٢٧ كالهجرية) تأريخ جرجان، عالم الكتب بيروت، الطبعة الرابعة سنة ١٤٠٧ الهجرية.

- ١٢٠.سيد أمير علي، تاريخ العرب والإسلام، ترجمة فخر داعي كيلاني، انتشارات تهران، الديد أمير علي، التشارات تهران، الديد العجرية.
- ١٢١.السيد علي خان المدني الشيرازي(توفي ١١٢٠الهجرية)، الدرجات الرفيعة في طبقات الشيعة، المطبعة الحيدرة،طبعة سنة١٩٦٢م.
- ۱۲۲. السيرافي، أبو زيد حسن بن يزيد (توفي بعد ١٣٣٠لهجرية)، رحلة السيرافي، المجمع الثقافي أبو ظبي سنة ١٩٩٩م.
- ١٢٣. السيوطي، عبدالرحمن بن الكمال جلال الدين (توفي ١٩١١لهجرية)، الدر المنثور، دار الفكر، بيروت، ١٩٩٣م.
- 1۲٤. الشبيبي، كامل مصطفى، الصلة بين التصوف والتشيع، دار الاندلس للنشر والتوزيع، سنة ١٩٨٢م.
- ١٢٥. الشربيني، محمد بن أحمد (توفي ١٩٧٧لهجرية)، مغني المحتاج، دار إحياء التراث العربي، بيروت، سنة ١٣٧٧الهجرية.
- 177. الشريف الإدريسي، محمد بن محمد بن عبد الله الحموي الحسني (توفي ٥٦٠ الهجرية)، نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، تحقيق جمع من العلماء، مكتبة الثقافة الدينية، / القاهرة، ٢٠٠٢م.
- ١٢٧. الشقنيطي، محمد الأمين بن محمد بن المختار، أضواء البيان في إيضاح القرآن والقرآن، تحقيق مكتب البحوث والدراسات، دار الفكر للطباعة والنشر، سنة ١٤١٥ الهجرية.
- ١٢٨. شهيدي، جعفر، مقالة (أثر الإيرانيين في نشر الإسلام في العالم) ألفية الشيخ الطوسي، إيران مشهد.
- 1۲۹. الشوكاني، محمد بن علي بن محمد، فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، دار الفكر، بيروت.

١٣٠. شيخ الربوة، محمد بن أبي طالب الأنصاري الدمشقي، نخبة الدهر في عجائب البر والبحر، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثانية سنة ١٩٩١م.

- ١٣١. صالح أحمد العلي، امتداد العرب في صدر الإسلام، مطبعة المجمع العلمي العراقي ، بغداد، سنة ١٩٨١م.
- ۱۳۲. صاموئيل هانتينغتون «Samuel Huntington»، نظرية اصطدام الحضارات، ترجمة: مجتبى أميري، دراسات سياسي سنة ١٩٩٥م.
- ١٣٣. الصدوق، الشيخ الجليل الاقدم ابو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (توفي ١٣٨١لهجرية) عيون أخبار الرضاع اللهجية، تحقيق وتصحيح وتعليق الشيخ حسين الاعلمي، منشورات الاعلمي، بيروت لبنان، الطبعة الاولى سنة ١٤٠٤ الهجرية.
- ١٣٤. \_\_\_\_\_معاني الأخبار، باب النوادر، عني بتصحيحه علي اكبر الغفاري، انتشارات اسلامي جامعة مدرسي الحوزة -قم، طبعة سنة ١٣٦١هـ ش.
- 1۳٥. الصيرفي الحنبلي ، المبارك بن عبد الجبار الطيوري(١٠٠ الهجرية) الطيوريات من انتخاب الشيخ أبي طاهر السلفي، تحقيق د: سمان يحيى معالي، دار ضواب السلف ،الرياض السعودية، الطبعة الأولى سنة ١٤٢٥ الهجرية.
  - ١٣٦. ضياء الدين صدر الإشرافي، سعيد نفيسي، كثرت قومي وهويت ملى إيرانيان.
- ١٣٧. الطبرسي، العلامة الخبير ابو منصور احمد بن علي بن ابي طالب، (توفي ١٥٤٨ الهجرية) الاحتجاج، تحقيق محمد باقر الخرسان النجفي، الناشر دار النعمان، النجف الأشرف، سنة ١٣٨٦ الهجرية.
- 1٣٨. \_\_\_\_\_ مجمع البيان، تحقيق وتعليق لجنة من العلماء، مؤسسة الأعلمي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، سنة ١٩٩٥م\_١٣١٥الهجرية.
- ١٣٩. الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير بن يزيد بن خالد(توفي ١٣١٠لهجرية)، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، دار الفكر، بيروت، سنة ١٤٠٥الهجرية.

- ١٤١. ـــ ،الامم والملوك المعروف بـ (تاريخ الطبري)، دار الكتب العلمية ، بيروت.
- 18۲. الطحاوي ، أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة (توفي ١٣٢١لهجرية) ، شرح مشكل الآثار ، تحقيق شعيب الارنؤوط مؤسسة الرسالة لبنان بيروت الطبعة الأولى سنة ١٤٠٨الهجرية.
  - ١٤٣. بدر، مصطفى طه ، مغول إيران بين المسيحية والاسلام، دار الفكر ، القاهرة ، بي تا.
- 18٤. الطوسي، شيخ الطائفة ابو جعفر محمد بن الحسن الطوسي (توفي ٢٠ كالهجري)، ، التبيان في تفسير القرآن، تحقيق وتصحيح أحمد حبيب قصير العاملي، مكتب الإعلام الإسلامي، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠٩ الهجرية.
- 1٤٥. \_\_\_\_\_\_ اختيار معرفة الرجال، تصحيح وتعليق مير الاسترآبادي ، تحقيق السيد مهدى رجائى، مؤسسة آل البيت عليه ، مطبعة بعثت قم ، سنة ١٤٠٤ الهجرية.
  - ١٤٦. \_\_\_\_\_الفهرست، تحقيق عبدالعزيز الطباطبائي، قم ١٤٢٠ الهجرية.
- 1٤٧. العاملي، جعفر مرتضى، سلمان الفارسي في مواجهة التحدي، المركز الإسلامي للدراسات، الطبعة الثالثة سنة ١٤٣٠ الهجرية.
- ١٤٨.ميريان، عباس ، جغرافياي تأريخي سرزمين خوزستان، تهران جابخانة بوذر جمهري سنة الطبع ١٣٥٢ هـش.
- ١٤٩. العصفري، خليفة بن خياط (توفي ٢٤٠ الهجرية)، تاريخ خليفة، مطبعة الآداب طبعة سنة ١٩٦٧م.
- ١٥٠. عطوان، حسين، الشعراء في خراسان من الفتح الى نهاية العصر الأموي، دار الجيل الطبعة الثانية سنة ١٤٠٩ الهجرية.
- 101. العلامة المجلسي، محمد باقر (توفي ١١١١ االهجرية)، بحار الانوار، تحقيق محمد باقر البهبودي، مؤسسة الوفاء بيروت، لبنان، الطبعة الثانية مصححة، سنة ١٤٠٣ الهجرية.

10۲. \_\_\_\_\_\_\_، بحار الأنوار، تحقيق: محمد تقي المصباح محمد الباقر البهبودي ، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الثالثة مصححة سنة ١٤٠٣ الهجرية.

- ١٥٣. الغرناطي الكلبي، محمد بن أحمد بن محمد، التسهيل لعلوم التنزيل ، دار الكتاب العربي، لبنان، الطبعة الرابعة سنة ١٤٠٣ الهجرية.
- 10٤. الفراهيدي، الخليل الفراهيدي (ت ١٧٥ الهجرية) ، العين ، تحقيق ، د: مهدي المخزومي و د: ابراهيم السأمرائي، مؤسسة دار الهجرة ايران قم طبعة سنة ١٤٠٩.
- - ١٥٦. فرهادي، مرتضى، نامه كمره، انتشارات امير كبير، الطبعة الاولى سنة ١٣٦٩ هـ ش.
- ١٥٧. فقيهي، تاريخ مذهبي قم، مقالة بعنوان (الأشعريون في تاريخ قم، السنة الأولى، العدد، ص ١٤٠.
- 10٨. الفيروز آبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي الشيرازي، (توفي ١٥٨ الفيروز آبادي، الشيرازي، (توفي ١٨١٧ المجرية)، القاموس المحيط، الهيئة المصرية العامة للكتاب، نسخة مصورة عن الطبعة الأميرية سنة ١٣٠١ الهجرية.
  - ١٥٩. \_\_\_\_\_ تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، دار الكتب العلمية، لبنان.
- 17. الفيض الكاشاني (توفي ١٩٠١ الهجرية) ، الوافي ، تحقيق وتعليق وتصحيح ضياء الدين الحسيني (العلامة الأصفهاني) طبعة اوفسيت نشاط اصفهان، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٩ الهجرية. ١٦١. القاضي النعمان المغربي (توفي ٣٦٣ الهجرية)، شرح الأخبار، تحقيق السيد محمد حسين الحسيني الجلالي ، الطبعة الثانية سنة ١٤١٤ الهجرية.
  - ١٦٢. القاضى نور الله بن عبد الله ششتري، مجالس المؤمنين، الكتب الاسلامية، بي تا.
    - ١٦٣. القرطبي، أبو عبدالله محمد بن أحمد الأنصاري، الجامع لأحكام القرآن بي تا.
- ١٦٤. القزويني الرافعي ،عبد الكريمبن محمد ، التدوين في أخبار قزوين، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، سنة ١٩٨٧.
- ١٦٥.القزويني، جودت، المرجعية الدينية العليا عند الشيعة الإمامية دراسة في التطور السياسي

والعلمي، دار الرافدين الطبعة الاول سنة ١٤٢٦ الهجرية.

١٦٦. القزويني، زكريا بن محمد (توفي ١٦٨٢لهجرية) ، آثار البلاد وأخبار العباد، ترجمة جهانكر ميرزا، انتشارات أمير كبير، طبعة سنة ١٣٧٣.

١٦٧. \_\_\_\_\_، آثار البلاد وأخبار العباد ، دار صادر، بيروت.

١٦٨. القلقشندي، ابو العباس احمد بن علي (توفي ١٨٢١لهجرية)، صبح الأعشى في صناعة الإنشاء، تحقيق، محمد حسين شمس الدين، دار الكتب العلمية بيروت لبنان.

١٦٩. ــــ نهاية الأرب في معرفة انساب العرب، تحقيق ابراهيم الابياري،دار الكتاب اللبناني،بيروت لبنان،الطبعة الثانية سنة ١٤٠٠الهجرية.

١٧٠.القمي المشهدي، محمد بن محمد بن رضا(توفي ١١٢٥ الهجرية) ، كنز الدقائق وبحر الغرائب، تحقيق: حسين دركاهي مؤسسة الطبع والنشر وزراة الثقافة والأرشاد الإسلامي، طهران، إيران، الطبعة الأولى سنة ١٤١١الهجرية.

1۷۱. القمي، حسن بن محمدبن حسن (توفي في القرن الرابع الهجري) ، تأريخ قم، انتشارات كتاب خانة آية الله مرعشي، الطيعة الاولى، قم، سنة ١٣٨٥.

١٧٢. الكاشاني، الملا فتح الله (توفي ١٩٨٨لهجرية) زبدة التفاسير، مؤسسة المعارف الإسلامية، قم، إيران، الطبعة الأولى سنة ١٤٣٣الهجرية.

١٧٣. الكتاني، محمد بن عبد الحي الكتاني الادريسي الفاسي (توفي ١٣٨٢ الهجرية) نظام الحكومة النبوية المسمى (التراتيب الادارية)، تحقيق د. عبد الله الخالدي، دار الارقم بن الارقم، بيروت لبنان، الطبعة الثانية.

1٧٤. الكشي، ابو عمر محمد بن عمر بن عبد العزيز الكشي (توفي في النصف الأول من القرن الرابع الهجري) رجال الكشي ، المعروف بـ (اختيار معرفة الرجال، الذي اختاره الشيخ الطوسي) ، تصحيح وتعليق المعلم الثالث مير داماد الاسترآبادي، تحقيق، السيد مهدي الرجائي، مؤسسة آل البيت علي لاحياء التراث، الطبعة الأولى.

١٧٥. الكليني، محمد بن يعقوب الكليني الرازي، (توفي ٣٢٩ الهجرية) ؛الكافي (فروع الكافي) ، تحقيق وتعليق علي اكبر الغفاري ، دار الكتب الاسلامية، طهران، الطبعة الثالثة سنه ١٣٦٧ هـ ش.

177. الكوفي، محمد بن سلمان (توفي ٣٠٠ الهجرية) مناقب الامام امير المؤمنين عليه تحقيق محمد باقر المحمودي، مجمع احياء الثقافة الاسلامية، الطبعة الاولى سنة ١٤١٢ الهجرية.

١٧٧. كيرشمن، رومن، إيران أز آغاز تا إسلام، ترجمة محمد معين ، طبعة مؤسسة أي علمي وفرهنك ، سنة ١٣٧٠ هـ.

١٧٨. لغدة الاصفهاني، صفة جزيرة العرب، (مخطوط مكتبة الاوقاف).

١٧٩. ماكين فرايهروفون ،بروفلين، كاسكل، البدو، تحقيق ماجد شبر، جانبري، كريم خان زند، ترجمة على محمد ساكى .

۱۸۰. مالك، مالك بن انس (توفي ۱۷۹ الهجرية)، الموطأ، وكتاب القضاء الحديث ١٥٤٥، وغير هذه الموارد، حققه وضبط نصوصه ، وخرج احاديثه وآثاره، وشرح غريبه، ووضع فهارسه، اسامة بن عيد الهلالي، الناشر مجموعة الفرقان التجارية، دبي.

١٨١. المبرد، أبو العباس محمد ابن يزيد بن عبد الأكبر (توفي ١٨٥الهجرية) ، الكامل في اللغة والنحو والتصريف، طبع في مصر سنة ١٩٣٧م.

١٨٢. المتقي الهندي، كنز العمال، ضبط و تفسير بكير حياتي، تصحيح صفوت، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٩ الهجرية.

١٨٣. السيوطي، عبد الرحمن، جامع الأحاديث، ضبط نصوصه وخرج أحاديثه، فريق من الباحثين، بإشراف د. على جمعة مفتى الديار المصرية.

١٨٤. مجهول، حدود العالم من المشرق إلى المغرب، انتشارات دانشكاه تهران، سنة ١٣٤٠ش.

١٨٥. محبوبة، جعفر الشيخ باقر آل محبوبة، ماضي النجف وحاضرها، دار الاضواء ،بيروت لبنان، الطبعة الثانية ١٤٠٦ الهجرية.

١٨٦. مرتضى نبوي، محمد حسين ملايري، المجتمعات المشيدة للتحضر، حيوية وموت الحضارات، مقالة، السنة الثانية العدد ١٩٩٤م.

١٨٧. المستوفي القزويني، حمد الله بن ابي بكر بن احمد بن نصر، نزهة القلوب، اعتنى به كاي لسترنج، انتشارات دنيا الكتاب ،طهران، الطبعة الاولى ١٣٦٢.

- ١٨٨. المستوفي، قزويني، تأريخ گزيدة، تحقيق عبد الحسين نوائي، طبع چاپخأنه سپهر تهران تاثر أمير كبير الطبعة الثانية سنة ١٣٦٢.
- ١٨٩. المسعودي، الرحالة الكبير، والمؤرخ الجليل، ابو الحسن علي بن الحسين بن علي المسعودي(توفي ٣٤٦ الهجرية) مروج الذهب ومعادن الجوهر، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، نسخة تمتاز بدقة الضبط، وزيادة في الشرح والتفصيل، دار الفكر بيروت، الطبعة الخامسة سنة ١٣٩٣ الهجرية.
- - ١٩١. مسكويه الرازي، أحمد بن محمد مسكوية الرازي، تجارب الامم .
  - ١٩٢. العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام الجواد عالما العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام الجوادع المالية، دار الصفوة، الطبعة سنة ١٩٩٣م.
    - 19٣. \_\_\_\_\_، مسند الإمام الرضاع الشَّكَّة، دار الصفوة، الطبعة سنة ١٩٩٣م.
    - ١٩٤. \_\_\_\_\_، مسند الإمام الكاظم الشكيد، دار الصفوة، الطبعة سنة ١٩٩٣م.
    - ١٩٥. \_\_\_\_\_، مسند الإمام الهادي عالشًا ينه ، دار الصفوة، الطبعة سنة ١٩٩٣م.
      - ١٩٦. \_\_\_\_\_ زند كاني حضرت عبد العظيم الحسني، بي، تا.
    - ١٩٧. مشكور،محمد جواد، إيران در عهد باستان، ،تهران سنة ١٣٧١هجري شمسي.
- 19۸. المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران عطاء وامتنان، تعريب الشيخ محمد هادي اليوسفي الغروي، نشر المجمع العالمي لأهل البيت عليه الطبعة الأولى المنقحة والمصححة سنة 12۳۰الهجرية.
- 199. \_\_\_\_\_ ، الإسلام وإيران، ترجمة محمد هادي اليوسفي الغروي، طبعة مهر، طهران، الطبعة الأولى، سنة 1200 الهجرية.
- ۲۰۰. معصومي جشني، عبد اله ، قبيلة همدان ونقش آن در تاريخ اسلام وتشيع، ناشر دليل ما قم، الطبعة الأولى سنة ١٣٨٩هـش.

٢٠١. المعلمي القمي اليماني، عبد الرحمن بن يحيى (توفي١٣٨٦الهجرية) التنكيل بما في تأنيب الكوثري من أباطيل، المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية سنة ١٤٠٦الهجرية.

- ٢٠٢. المفيد، محمد بن محمد العكبري البغدادي الملقب بالشيخ المفيد (المتوفى ١٣ كالهجرية)، الإرشاد ، الناشر سعيد بن جبير -قم، الطبعة الاولى سنة ١٤٢٨ الهجرية.
  - ٢٠٣. \_\_\_\_\_ الجمل، مكتبة الداوري، قم إيران.
- ٢٠٤. المقدسي، محمد بن طاهر (١٥٠٧ الهجرية) ذخيرة الحفاظ ، تحقيق د: عبدالرحمن الفريوائي، دار السلف الرياض الطبعة الأولى سنة ١٦٤ الهجرية.
- ٢٠٥. المقدسي، شمس الدين ابو عبد الله محمد بن أحمد الشافعي المعروف بالبشاري ، (توفى ١٩٠٦لهجرية)أحسن التقاسم في معرفة الاقاليم، ليدن، طبعة سنة ١٩٠٦م.
- ٢٠٦. \_\_\_\_\_، أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، قدم له وفهرسة د. محمد بن مخزوم، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٨٧م.
- ٢٠٧. \_\_\_\_\_\_ أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، علق عليه ووضع حواشيه محمد امين الضناوي، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت \_ لبنان، الطبعة الاولى سنة ١٤٢٤الهجرية.
- ٢٠٨. المقريزي ، تقي الدين احمد بن علي بن عبد القادر (توفي ١٨٤٥لهجرية) البيان والاعراب بأرض مصر من الاعراب، بي. تا.
- ٢٠٩. المغربي، ابو حنيفة النعمان بن محمد التميمي (توفي ٣٦٣ لهجرية)، دعائم الاسلام ، طبعة مؤسسة ال البيت .
- ٢١٠. منتظر القائم أصغر نخستين فاتح اصفهان بعد اسلام، مجله علمي پزوهشي دانشكده ادبيات وعلوم انساني اصفهان السنة الثانية عدد ١٥ ـ ١٣٧٧.
- ٢١١. منتظر القائم، اصغر، دور القبائل اليمنية في الدفاع عن أهل البيت عليه في القرن الاول الهجري ترجمة نجاة العماد المجمع العالمي لاهل البيت عليه الطبعة الثالثة سنة ١٤٣٣.

٢١٣. المهاجر، جعفر، رجال الأشعرين من المحدثين وأصحاب الأئمة، مركز العلوم والثقافة الإسلامية قم سنة ٢٠٠٨م.

- ٢١٤. موسى سيادة، تأريخ جغرافياي عرب خوزستان، طبعة مؤسسة انزان، الطبعة الاولى سنة ١٣٧٤ هـش.
- ٢١٥. نائيني القمي ، محمد علي بن حسين الاردستاني، أنوار المشتعشعين ، مطبعة ستارة ، الطبعة الاولى سنة ١٣٨١هـش.
  - ٢١٦. الآبي، ابو سعد منصور بن الحسين، نثر الدر، مصر الهيئة العامة للكتاب ،بي تا.
- ٢١٧.الندوي الحسني، ابو الحسن علي بن عبد الحي الحسني، ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين، طبعة شرعية جديدة منقحة ومحققة ومزيدة، مكتبة الايمان في المنصورة امام جامعة الازهر.
- ٢١٨. النسفي، عبد الله بن احمد بن محمود، مدارك التنزيل وحقائق التأويل المعروف بتفسير النسفى، دار الكلم الطيب،بيروت-لبنان الطبعة الاولى ١٤١٩ الهجرية.
- ٢١٩. نصر بن مزاحم المنقري (توفي ٢١٢ الهجرية)، وقعة صفين، تحقيق عبد السلام محمد هارون، المؤسسة الغربية الحديثة، الطبعة الثانية ، سنة ١٣٨٢ الهجرية.
- ٢٢٠.النمازي الشاهرودي، علي (توفي ١٤٠٢ الهجرية)، مستدرك سفينة البحار، تحقيق الشيخ حسن بن على النمازي، الناشر، دفتر انتشارات اسلامي.
- ٢٢١.النويري، شهاب الدين احمد، نهاية الأرب في فنون الادب، ترجمة محمود مهدوي دامغاني، انتشارات امير كبير ، طهران، ١٣٦٤ هـ ش.
  - ٢٢٢. الهاشمي الخوئي، حبيب الله، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، تحقيق الميانجي.
- ٢٢٣. الهلالي الكوفي، سليم بن قيس القرن الأول الهجري، كتاب سليم بن قيس، تحقيق محمد باقر الأنصاري، المطبعة نكارش الطبعة الأولى، سنة ١٤٢٢الهجرية.
- ٢٢٤. الهمداني ، الحسن بن أحمد بن يعقوب الكوع ابن الحائك الهمداني (توفي ٣٢٨لهجرية) ، مختصر كتاب البلدان، ليدن ،طبعة سنة ١٣٠٠الهجرية.
  - ٢٢٥. ـــــ صفة جزيرة العرب، دار المجلد العربي، طبعة سنة ١٩٩٠م.

۲۲۲. هنري لو كاس «Henry lucas »، تاريخ الحضارة، ترجمة عبد الحسين إذرنك، طهران، كيهان، سنة ۱۹۸۷م.

- ٢٢٧. الهيثمي، نور الدين علي بن ابي بكر بن سليمان، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، الطبعة الاولى سنة ١٤٢٢ الهجرية.
- ٢٢٨. الواحدي، على بن أحمد، الوجيز في تفسير الكتاب العزير، تحقيق: صفوان عدنان داودي، دار القلم، دار الشامية، دمشق، بيروت، الطبعة الأولى سنة ١٥ ١٤ الهجرية.
- ٢٢٩. الواقدي، ابو عبد الله محمد بن عمر الواقدي السهمي الاسلمي بالولاء (توفي ٢٠٧ الهجرية) فتوح الشام، طبعة مصر، بي تا.
- ۲۳۰. وزارت برنامه وبودجه، مهاجرت بین الملل وبیامدهای آن، ترجمهٔ واقتباس بر بدخت وحیدی سنهٔ ۱۳۶۶(فارسی).
- ٢٣١.ويل ديورانت، ويليام جيمس ديورانت «Will durant » (توفي ١٩٨١م) قصة الحضارة، تحقيق وتقديم د: محيي الدين صابر ، ترجمه الى العربية د: زكي نجيب محمود وآخرين ، الناشر دار الجيل ، بيروت، لبنان ، سنة الطبع ١٤٠٨الهجرية.
- ٢٣٢. اليافعي، ابو محمد عبد الدين اسعد (توفي ٧٦٨ الهجرية)مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان، دار الكتب العلمية، الطبعة الاولى سنة١٤١٧ الهجرية.
- ٢٣٣. اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن وهب بن واضح الكاتب البغدادي (توفي ١٢٨٠ الهجرية) ، البلدان، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الاولى سنة ١٤٢٢ الهجرية.
  - ۲۳٤. \_\_\_\_\_ تأريخ اليعقوبي، نشره (t.h.houtsma) ليدن ١٨٨٣م.
- ٢٣٥. يوسف عزيزي بني طرف، القبائل والعشائر العربية في خوزستان، ترجمة جابر أحمد، دار الكنوز الادبية، بي تا.
- ٢٣٦. اليوسفي الغروي، العلامة الشيخ محمد هادي اليوسفي الغروي (معاصر)، موسوعة التاريخ الإسلامي، الناشر مجمع الفكر الاسلامي، تنظيم الفهارس رعد المظفر، مطبعة شريعت-قم، الطبعة الثانية سنة ١٤٣٢ الهجرية.