

المكت بذالاسلاميذ ٣.

# محترا لجوا دالجزائري

# فلسفِ فلسفو فللسفو فللسف

مؤسسة أهل البيت بكيروت ـ لبنان مس.ب ١٨١/٥٦ الغبيري جمسيع الحقوق محفوظت ١٤٠٦ هـ - ١٩٨٦م

# تصدير الناشر

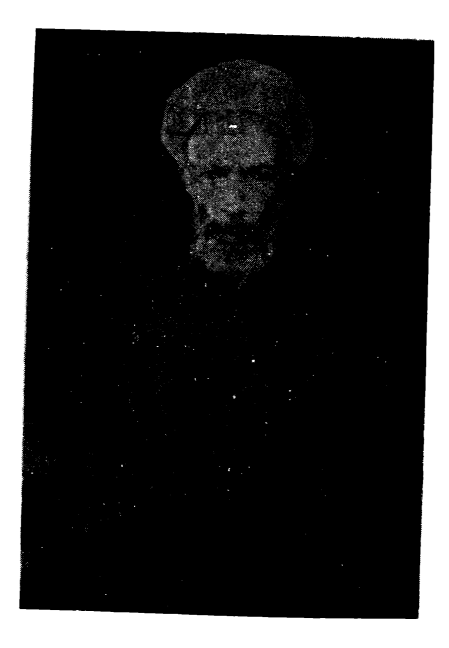
استمرت المؤلفات الفلسفية .. تفسّر بعض غوامض الحياة ، وتركت لنا مشاكل معقدة ، وقد جاء كتاب (فلسفة الامام الصادق) (ع) يعرض حلولا لمشاكل رئيسية استعصت على الافهام زمناً طويلاً .. فيستر لنا السبيل لاقتلاع الشبهات ، حيث اختار العلامة الجزائري من كلمات الامام الصادق (ع) الجزائري من كلمات الامام الصادق (ع) الماءات الى تلك الحلول ؛ وقد م الى جنب اختار الى منبعة بالاستدلال على وجهات النظر التي ارتآها .

وقد قمنا بطبع هـــذا السفر – مع الاشارة الى مواقع الآيات التي وردت في الكتاب – . . مساهمة منّا في الحدمات الثقافية الغامة ، والله ولى التوفيق . •

## المؤلف في سطور

- ١ هو العلامة الشيخ محمد الجواد بن الشيخ على بن الشيخ محمد
   كاظم بن الشيخ جعفر بن الشيخ حسين بن الشيخ محمد
   ابن الشيخ أحمد المتوفى سنة ١١٥١ هـ صاحب (آيات
   الاحكام) بن الشيخ إسماعيل الأسدى الجزائري.
- ٢ ولد أحمه الله تعالى: سنة ١٢٩٨ هـ، ونشأ بين أسرته، ودرس في النجف .. العلوم العربية والرياضيات والأصول والفقه والفلسفة .
- ٣ ــ آشترك في الدفاع عن شعبه عند هجوم المستعمر البريطاني في الحرب العالمية الاولى ٣٢ ــ ١٣٣٥ ــ ١٩١٧ .
- اسس ورفاقه (جمعیة النهضة) بعد الاحتلال البریطانی،
   وکانت أول جمعیة سریة فی العراق .. عملت لطرد المستعمر
   وهیأت لثورة العراق الکبری .
- حكم عليه بالاعدام من قبل المستعمرين ، ثم أبدل إلى
   التعذيب والسجن والنفى سنة وعشرة أشهر .
- ٦ اشترك في الثورة العراقية ٣٨ ١٣٣٩ في قيادة جبهات الفرات الاوسط المسلّحة ، وضرب الحصار على المستعمرين في الحلة .

- حكم عليه بالاعدام للمرة الثانية من قبل المستعمرين وأسموه والمحتم العنيد) فالتجأ إلى جبال حمرين حتى صدور العفو العام.
  - ٨ عمل المستعمر البريطاني حدود سنة ١٣٤٢ ه على تفكيك الوحدة العراقية وتقسيم البلاد الى دولتين شمالية وجنوبية، فبذل الفقيد الكثير من الطاقات لتبديد حلم المستعمر، وبعد جهده في الجنوب سافر إلى الشمال محرضاً على التمسك بالوحدة العراقية، وله في ذلك بعض قصائد حماسة.
  - ٩ استمر في التدريس ورعاية مصالح الشعب ومحاربة
     المستعمرين وأذنابهم الخونة حتى آخر حياته.
  - 10-ألف (حل الطلاسم) و (نقد الاقتراحات المصرية في تيسير العلوم العربية) و (فلسفة الامام الصادق) طبعت جميعها. وله مؤلفات أخرى في العلوم العربية والاصول والفقه والفلسفة وديوان شعر في أغراض وطنية واجتماعية في استنهاض الشعب وفي السجون والدعوة للحياة الاجتماعية ومشاركة الشعوب الثائرة.
  - 11-نشرت من نتاجه صحف النجف وكربلاء والحلة والبصرة وبغداد ولبنان والهند.
  - 17-توفي في النجف الاشرف يوم الاثنين 10 -10 17 هـ المحادف ٢٣ 3 -909. وخلف ولده العلامــة الشيخ عزالدين الجزائري.



صورة المؤلف

# بسيسه اندالزحمن الزحيم

### مقدمة المؤلف

مهما يكن من استغلال علماء الطبيعة لكثير من حدودها البعيدة ، واخضاعها الى كثير من غاياتهم ومآربهم ، واعمالها في شتى الاكتشافات والاختراعات التي طوروا بها الحياة طورها الجديد .. فهم في نطاق المعرفة الحسية التي لم تجد الانسان في شيء من روحانياته ومعنوياته .

استهدف علماء الطبيعة الشأن العالي للمعرفة الحسيّة، فدرسوا نواحي المادة دراسة عميقة ، وخبروا أحوالها ، واستطاعوا أن يبعثوا فيها روحاً جديدة ، ويوجهوها توجيها حيّا ، ويتوصّلوا بتوجيها الى ما يوجب الإعجاب والإكبار من الآثار المشهودة .

ولكن الذي استهدفوه لا صلة له بالانسانية ومبادئهـا الروحية ، وإنّما هو مقصور على ما يقبل المشاهدة والتجربة ، لان العلوم الطبيعية التي درسوها ليس من شأنها أن تخولهم حق اليقين والتول الفصل في المسائل المعنوية ، فهم كلما اتجهوا وعملوا واستنتجوا وتقدموا في ميادين الحس وتعاليمه .. بعدوا عن الانسانية واهملوها ، واضاعوا جُرأتها النظرية في سبيل سعادتها .

إن عناصر. المادة مهما تعين بعضها من بعض ، وتميزت لها أشكال وصفات ، وتطوّرت في ائتلافها ، وتعالت تراكيبها ، واستحكمت صورها . فليست هي شيئاً فيه كمال الغرائز الانسانية ، أو كبح جماح شهواتها ومطامعها . وإذا توسّعنا وقلنا إن لها شأناً من الثقافة والتثقيف ، فلا يسعنا أن نبني عليها تثقيف الرغبات والنزعات الانسانية المرتكزة على عناصر روحية ومعنوية .

واياً كان البحث في جوهر المادة وشؤونه ، فجملة ما نفهمه منه ان المادة آلة صماء ، يستعين بها الانسان في حملها لقواه التي بها تحصيل كماله ونيل سعادته ، وان سعادة هذه الحياة وخيرها تسيير المادة في سياج الروح ونطاق الحلق والمعنويات ، وشقاءها تسييرها سيرها المشهود القائم على العنف والتحكم ، فأنبل الناس وأصلحهم وأغزرهم حياة ، هو أقواهم معنى وخلقاً ، وأثبتهم على السير بين نواميس الطبيعة وما وراءها

من المعنويّات .

وإذ انكشف لنا جوهر المادة وقصوره عن التفكير وما يتصل به مما ترتكز اليه عناصر الانسانية من المعنويات. فلا يصح لنا أن نقول: إن المعنويات ومنها العقيدة واجبة ومفروضة للخطوة النهائية للمعرفة الحسية، كفرض شغل الحيز للجسم الطبيعي وغيره من لوازم الطبيعة. أو نقول إن المعنويات فكرة تفرض نفسها على النفس الانسانية فرضاً، مثل فكرة المشرع المكون جل شأنه ..لا ..لا ، فان ذلك ليس من المنطق ، ولا من التعبد ، وانه هو بلغو القول ألصق .

ولا يصح أيضاً أن نتوصل الى المعنويات .. ونحسن في حياتنا الكونية .. من طريق العقل ، لان العقل وهو أداة العلم قاصر في ذاته وفي جوهره عن اكتشاف أسرار المعنويات ، ومنها أسباب التشريع والتكوين من المشرع المكون تعالى شأنه بعد تلقيهما من الوحي الالهي ، كوضع الميت الذي يُسراد دفنه في قبره ، على الارض مما يلي رجليه إن كان رجلا ، ومما يلي القبلة إن كان امرأة ، وكنقله في ثلاث دفعات حتى ينتهى اليه في الثالثة ، وادخاله فيه سابقاً برأسه والمرأة عرضا ، وغير ذلك من دقائق الشرع وآدابه وعقائده التي تعبد الناس بها ، فان الامور الالهية عامة أسرار ولطائف لا يهتدي اليها

العقل بقوته ، وانها تتلقاها قوة النبوة ليتعبد بها بنو الانسان. إن أقوى وأثبت دلالة طالب الحقيقة في ذلك .. أن ينظر الى القوى الطبيعية ، ويرى قصورها عن تناول ما وراء حدودها من الأعيان الثابتة المحتجبة عن الحواس بالمسافات البعيدة ، فانه يطمئن إذ ذاك بما آتيناه من القصور في العقل ، ويذعن بان دراك المسائل الغيبية من وراء أمد العقل ، ولا يطلق له العنان في الحكم بشيء منها بقوته أو بالبراهين العقلية التي تستمد من ظواهر الطبيعة . وسيمر عليك بيان طاقة العقل ومقدار الصلة بينه وبين العقيدة . وكيف نؤمن اذا كان العقل الانساني قاصراً .

ولسنا نحاول بذلك عزل العقل عن الحكم في شيء من الغيبيات : ومن الضروري أن يكون له فيها حق الحكم في الامكان والاثبات والنفي من طريق النظر والاستدلال.

.. وانتما نحاول بيان قصوره هنالك عن درك الجوهر والكيفية والكمية وكلّما ترتكز اليه العقيدة من الحقائق، وان السبيل الوحيد لمعرفة هذه الامور إنما هو الوحي الالهي.

وإذا حاولنا درك الأسرار واللطائف من طريق الوحي .. اتبعنا رسالة الاسلام ، وتعبدنا بالأثر الصحيح ، واقتفينا الحكم المأثورة عن سلف الأنبياء ، ونلهم إذ ذاك منها بمقدار

مانفهم.

ان الله سبحانه شاء أن يعلو الخير ، وتغلب التعاليم الروحية فهيئاً للانسانية فرصة يسعها فيها أن تصيب الدرس المجرد الحر ، وتفوز بالمعنويات وأسرارها التي كان يفيضها في دروسه الامام جعفر بن محمد الصادق عليه السلام ، ومن الخير أن نكشف بعض الكشف عن خلاصات موجزة في الفلسفة وسيرها في أدوارها المترامية ، وحاجتنا اليها تمهيداً لما أفاده الامام الصادق (ع) من لبابها .



# فلسفة

# الامام جعفد الصادق (ع)

ان قصدنا الأول الكلام على فلسفة الامام جعفر بن محمد الصادق (ع)، ولبعد هذا الموضوع عن العادات والمشاهدات .. توسلنا للاتجاه اليه والاقبال عليه بالامور الآتية :

(١) ان الفلسفة الباحثة عن أحوال الموجود المطلق. واسعة النطاق ، منبسط نوعها ، متشعّب الفروع ، يتصل من ناحية بوجودات عالم الطبيعة على اختلاف مراتبها شرفاً وخسة ، ومن الناحية الأخرى بوجودات عوالم ما وراء الطبيعة ، فهي نظام معيّن لأعلى المسائل مكانة ، وأسماها معرفة ، وأعظمها شأناً ، وأقواها ركناً في بناء العلوم ، وأوثقها رباطا لحفظ شتاتها .

(٢) ان الفلسفة سارية في جميع العلوم تعطي كل علم قسطه ، وتوفيه قدر استحقاقه منها ، فلا يوجد علم يتحفظ نوعه بحده إلا علم يدخل في حدها ويأخذ نصيبه منها ،

لأن البحث فيها عن حقائيق الأشياء واسبابها ومبادئها الى ان يبلغ الى المبدأ الذي لا مبدأ له ، فلا جرم كانت الفلسفة السبيل الوحيد الى استقامة النظر وصحة الفكر وجودة الحكم على غوامض العلوم واستخراجها على ضوء البراهين ، لقصور شهود النفس وقواها عن ذلك ، ما دامت النفس متغلغلة بهيكلها الطبيعي ومحجوبة بظلامه .

وآنئذ فاذا رمنا فلاحا ونجاحا في حياة الكون وما وراءه .. وجب علينا ان نُعنى بحالتنا الفكرية والمعنوية من طريق الفلسفة ، حتى نواجه الحقائيق كماهي ، ونظفر بمرتبة اليقين بالأمر الواقع .

(٣) ان الفلسفة الاسلامية شخصت لأولي البصائر سبل المعارف العقلية المحضة عامة والأوساط الروحانية خاصة وعنيت عناية كبرى بمعرفة المبدأ والمعاد في بحثين هامين من مباحثها الجوهرية ، وحققت في بحوثها قسطهما من الحقيقة .

ان السماع الديني كاف في ثبوت الايمان بهما على أتم مراتبه ، لا يثبت عليه عذر أي مقصر في ذلك. بيد ان الفلسفة الاسلامية جرى حسابها في البحث عنهما على أرقام السماع من طريق المحاكمات والبراهين العقلية الموجبة ، حتى كشفت الحجاب عن خفايا وسرائر لهما لا ينالها الحس ، ولا

يصيبها شهود النفس الناطقة من نشور وحساب، وتـــواب وعقاب، وجنة ونار<sup>(۱)</sup>.

ان العارف بقضايا الفلسفة .. يراها السبيل الوحيد بعد السماع الى العلم بوجود المبدأ الاول تعالى وما له من الصفات والصنع المحكم على اتم نظام ، وذلك الغاية القصوى ، لقوله تعالى : « وما خلقت الجين والإنس إلا ليعبد ون (٢ » ويرتئي منطقها أكبر رائد إلى معرفة ما وراء الكون ، ومعرفته هي الدعامة الكبرى في بناية الأديان ؛ لان فيه الدار الآخرة وسعادتها وشقاوتها ، وعليه بنيت مسألة المعاد ، الامر الذي اتفق على امكانه وثبوته أهل الملل ، ونوه به السماع الديني في مسوارد الوعد والوعيد ، وكان أصلا عظيما من أصول الاسلام ، وسنقول ما يزيده وضوحا ويريك شطراً من نواحيه .

ان الانسان إذا ارتاض بالطبيعيات وغيرها من العلوم ، وعرف استنتاج المنطق في القضايا وتحديده في الماهيّات ،

<sup>(</sup>۱) سيمر عليك: ان هذه الامور وشؤون العقيدة كافة وغيرها مما وراء الطبيعة .: لنما يتوصل الانسان من طريق الفلسفة الى وجودها ، لا الى الجوهر والكيفية والكمية ، وان العقل الانساني قاصر في نطاقه عن درك ذلك ، وليس للفلسفة شأن وراء حدود طاقة البشر .

(۲) الآية ٥٦ من سورة الذاريات .

وتذرّع بلباب الفلسفة .. تباعد عن أوهام الحواس ومغالطتها حول الحقائق ، وكان له اتجاه خاص يمثل له وجوداً غير وجوده الاول ، يرى فيه بحر هذا الكون وعبوره وأطــوار عبوره والوصول الى شاطئه وتجريد نفسه من هيكلها الطبيعي فيه ، ويرتئي ولوجه أفق عالم مجرّد عن المادة ولواحقها وعود هيكله اليه على وجه ستعرفه ، وهناك ينال ما يستحقه من النفع والضرر ، وكأنها يشاهد الغيب وينظر الى بسائط الحقائيق ومبادىء الوجود من وراء ستر رقيق .

وهذه الأمور التي أومأنا بها الى شرف الفلسفة وعلسو شأنها .. كافية في لفت النظر والانجاه بالطلب الى موضوعنا ؛ وثمّا يلحق بها في الإيماء الى ذلك تصريح القرآن الكريم غير مرّة بذكر الحكمة في سياق الامتنان كقوله تعالى : (وَلَقَدُ عُالَيْنَا لُقُمْنَ الحَيْمَةَ (1) وقوله تعالى : ( وَمَسن يُوْتَ الحَيْمة فَقَدُ أُوْتِي خَيْراً كَثِيراً كَثِيراً (٢) الى غير يُوْتَ الحَيْمة فقد أُوْتِي خيراً كَثِيراً (٢) الى غير فلك من الآيات التي أكبرت الحكمة وعظمت شأنها .

بيد ان غور الموضوع حتم علينا ان نتوسع في الأمور

<sup>(</sup>١) من الآية ١٢ من سورة لقمان.

<sup>(</sup>٢) من الآية ٢٦٩ من سورة البقرة .

ونتدرج اليه من طريق امكان الخلاف وثبوته بين الحكماء في مسائل الفلسفة ، تحقيقا لمزيد الاتجاه والقصد اليه ، وتوطئه واكباراً للبحوث الفلسفية التي أفادها الامام الصادق (ع) أصولا يقف عندها الحكيم والمتكلم ويركنان اليها عند الحلاف والخصام والمحاكمات .

(٤) ان الفلسفة التي تسير على حدودطاقة البشر تعرف الحق ولا تصل اليه وحدها ، وإنما ترتاده بالمنطق ، وتتفق مع أصوله المقررة في سبيل درك الاحكام وحقائيق الأشياء ، والى ذلك أوما علماء الميزان بتحديده وقالوا : (إنه آلة قانونية تعصم مراعاتها الذهن عن الحطأ في الفكر ﴾.

وإذا لحظنا مسائل المنطق ، وأعطيناها حق النظر ، وحكمنا وجداننا في انتاجها المقرر .. رأيناه ضرورياً بحكم الوجدان نظير انتاج مسائل الحساب ، بيد انتها لا تكفل صدق نتائجها ، لان الحجة العقلية التي يعنى بها المنطق عناية خاصة ثلاث أنواع : القياس ، والاستقراء ، والتمثيل ؛ والقياس الذي هو أقربها لأفادة اليقين بالواقع .. لا يكفل نظمه الصحيح صدق المطلوب ، غير ان قضاياه يلزم من تسليمها تسليم المطلوب سواء كانت في نفسها مسلمة أم غير مسلمة ، فليس من شرط القياس أن يكون مسلم القضايا ، وهكذا التحديد بالحد

المنطقي من الجنس والفصل القريبين في القصور عن افادة الواقع ، لان التمييز بين الفصل والجاصة ، وبين الجنس والعرض العام .. متعسر أو متعذر علينا ، فلا توصل حدوده الى الحدود الجوهرية الثابتة للحقيقة النوعية في الواقع ، ولذا صرح علماء المنطق بأن الذاتي المنقسم الى الجنس والفصل .. يراد به : ما لا يثبت بينه وبين الشيء واسطة في العروض .

ان أصول المنطق المقررة لا يستنتج منها صدق النتيجة والحقيقة الواقعية كما يستنتج المعلول من العلة.

فاذا تطلّبنا في بحوث القياس موجب العلم بصدق النتيجة ، ووضعنا على لوحة النفس أقسام القياس من الصناعات الحمس وأقسام أقسامه ، ونظرنا واحداً واحداً .. أمكننا القول : ان البرهان وهو المؤلف من القضايا اليقينية .. يوجب العلم بصدق النتيجة في واحد من أقسامه وهو المؤلف من الأوليات على بعض صوره ، لان الاوليات قضايا يوجب تصور موضوعها وعمولها.. الحكم باسناد أحدهما الى الآخر نفياً أو إثباتاً ، بيد أن منها ما يكون جلياً للكل لأن تصوره حاصل للكل ، فيوجب العلم بصدق النتيجة .. ومنها ما لا يكون جلياً للكل ، فيوجب العلم بصدق النتيجة .. ومنها ما لا يكون جلياً للكل ،

والخلاصة: ان القواعد المنطقية عاصمة من الخطأ .. من

جهة الصورة لا من جهة المادة (ا وتقسيم المادة على وجه كلي في باب مواد الأقيسة لا يفيد هنا ، لانه لا يعلم منه ان كل مادة مخصوصة داخلة في اي قسم من الأقسام ، ووضع قاعدة تفيد ذلك ممتنع .

(٥) إذا كانت الفلسفة تسير الى الحق على حدود طاقة البشر، وترتاد في سيرها بأنواع القياس وغيره من الحجج.. أمكن خلاف الحكماء في مسائلها على الحساب الذي عرفته، من قصور رائدها وهو الحد المنطقي والحجة العقلية عن الوصول والايصال الى حقائيق الأشياء والنسب الواقعية، فلا غرابة في خلافهم واتساعه في أدوارهم المترامية وتفرقهم شيعاً حول المبادىء والاستنتاج ، والمحاكمات العقلية واختصاص كل فريق منهم بآراء ومعتقدات خاصة ، حتى كان الاشراقيون سقراط، وافلاطون ومن تقدمهم ، وكان المشاوون أصحاب المعلم الأول أرسطو .

<sup>(</sup>۱) المادة ما يعم مواد الاقيسة وفي والاشارات ان أصناف المادة اربعة ، مسلمات ، ومظنونات ، ومشبهات بغيرها ، ومخيلات ؛ وقد قسموا القياس باعتبارها الى الصناعات الحمس .. اعني البرهان ، والجدل ، والحطابة ، والمغالطة ، والشعر . وتفصيل ذلك مذكور في بحوث الاقيسة من المنطق ، والمسراد بالصورة هنا .. الهيئة الحاصلة للمقدمتين بواسطة نسبة الوسط الى الطرفين .

(٦) مضت قرون وقرون على خلاف أولي الرأي من الحكماء في أمهات المسائل الفلسفية حتى دخلت الفلسفة في دورها الاسلامي، وكان كثير من فروع الحلاف لا يتفق مع العقيدة ، فتفهم الناس من طريق هدى الاسلام .. أن وجوه الفهم لا تنجصر فيما فهمه الأوائل من الحكماء ، ومعارف الحق لا تقبل تقييدها بما رسموه ، الى ان ظهر الامام جعفر بن محمد الصادق عليه السلام. وكان من عناية الله تعالى بالامة الاسلامية أن اتسعت له ايامه بين الدورين الاموي والعباسي ، وكان الناس ينهالون عليه من كل قطر وصقع بين بحَّاثه ، وممتحن ، ومكتشف ، والكل على تشويش وارتباك في أمورهم من شوءون الكون وما وراءه مما تدعوهم العقيدة إلى التعرّف به ، ويرجعون عنه وهم عالمون أنه (ع) إمام عصره ينظر بنور الله ولا تأخذه لومة لائم ، وفرحون بمـــا ظفروا به من الخبرة بأسرار الكون ، والاجتهاد بما وراءه مما يدعو الى اطمئنان في القلب ، وسكون في النفس ، وراحة في البال واتجاه خاص يملكون فيه قوة في الملاحظة ، وقدرة خاصة على النظر تبعث الى التنبيه في الافكار ، والتحول في الاراء والثبات على العقيدة الاسلامية.

تبصر الناس بتعاليم الامام الصادق (ع) وبمواهبه العلمية المفاضة من مبدعه تعالى ، وتخرج عليها جمع من علماء المدينة

والكوفة ، يملكون الملكات في الفقه والحديث والفلسفة البحتة وسن الحياة الاجتماعية ؛ وكان طلاب الحقائيق يزدحمون على الامام وهو في مسجد الكوفة ، ويسألونه عن معضلات الأمور ومشكلاتها حول حقيقة الشيء وسببه ومبدئه ، والامام (ع) يحيبهم من طريق البحث العلمي ، ويملي عليهم أصولا يستنبط منها الفروع ، ويكشف بها عن رموز الأنبياء والأولياء ، واشارات الحكماء والعرفاء . وبهذه الدروس الحقة تشتت شمل المتفلسفة والمجادلين من أهل الكلام الذين الفو المحسوس والمشهود ، ووقفوا نفوسهم على حدود من الطبيعة يرون فيها التعمق في سبيل الحق والتدبير في السماع .. جهالة وضلالة .

### من هنا ننعطف على الموضوع ونقول:

ان البحاثة الطالب للحقيقة .. إذا تتبع الناحية العلمية من حياة الامام جعفر بن محمد الصادق (ع) ، وتحرى ناحية الفلسفة منها .. يرى مدرسة علمية كبرى ، تحط وتسرحل حيث يحط الامام (ع) ويرحل ، عني الامام (ع) في تعاليمها بالفلسفة عناية خاصة اقتداء بقول سيد الانبياء محمد (ص) ( لا توتوا الحكمة غير أهلها فتضلوها ، ولا تمنعوا أهلها فتظلموها ) ، وكشف بها عن معضلات أمهات المسائل

الحكمية ، وبسط موجزها ، وحل ملغزها وأوقفها موقف العيان لطالبي الحقيقة ، وقد مرت عليها أدوار الأوائل من الحكماء وهي معضلة ، فكم من حكيم أتى الى حلتها متدرعا بقصده وبعزمه ، ومتذرعاً ببراهينه .. ورجع عنها صفرالكف .

ولما دللناك (ا من طريق السماع والرواية على إتساع فلسفة الامام الصادق (ع) وانها محور الفلسفة الاسلامية وموثلها عند امتداد فروعها وتكاثر الحلاف والحصام حولها.. فقد وجب أن نرتقي في الكلام ونعود الى صميم الموضوع ، ونثبت ذلك من طريق النظر والبحث العلمي ، ونعطي العارف ما يكفيه من البرهان عليه في طي المسائل الآتية :

## المسألة الأولى

فيما أفاده الإمام جعفر الصادق (ع) من.. أن حقيقة الشيء بصورته لا بمادته .

إن هذه المسألة لا يصل اليها من ليس له تضلّع في الفلسفة

<sup>(</sup>۱) لم نظفر على الدلالة في ما بين أيدينا من مسودات الأصل . الناشر

واطلاع على اسرارها ، ولا تصلها البحوث الفلسفية ، إلا بعد تشخيص الحدود المنطقية في سبيلها ، واعمال الأقيسة البرهانية ، والاستنتاج بعد الاستنتاج .

ولم نعهد تحرير هذه المسألة على موضوعها الصريح قبل ، ظهور الامام الصادق (ع) ، وانتما وصلنا الايماء اليها من طريق لوازمها ، التي لا ينفك تحليلها من الركون اليها .

إن حكماء الاسلام في عصره يتداولون مسائل شؤون المعاد عامة ، وحشر الاجساد خاصة ، وغير ذلك من أسرار الكون وما وراءه ، لأن المعنويّات فيه هي الرباط القوي بين المسلمين ، ويختلفون في كثير منها ، ويكثرون من سوق الحجج والبراهين في موارد الحلاف .

وإذا أمعنا النظر الى هذه المسائل، وحلّلنا خلافهم فيها على فوارق منطقية، ووقفنا على أقيستهم من طريق النظر.. يرينا البحث العلمي أن الكثير منها مرتكز على مسألتنا من ان حقيقة الشيء بمادته أو بصورته.

وإذا نظرنا الى كتب الأقدمين من اليونانيين وغيرهم .. لم نر إلا ما وصلنا من بحوث الفلسفة الاسلامية من الاشارة إليها ؛ وما زالت تعاليم الفلسفة تلفت النظر الى هذه المسألة ، وتعيد الايماء اليها في أقيستها حتى ظهر أمر الامام جعفر

الصادق (ع) وكان من تعاليمه ما عرفته ، وقد أتى على مسألتنا خاصة في حديثه الآتي ، وأثبت فيه من طريق الحس والشهود .. ان الصورة في الشيء تمام حقيقته ، فكشف هذه الحقيقة من مكامنها ، وأوضح سبيلها بهداه (ع) ، وعلتم أولي الرأي من الحكماء أن لا مفر لهم عنه ، فاتجهوا اليه ، وأكثروا فيه من سوق الأقيسة والمحاكمات العقلية ، حتى واجهوا الحقيقة كما هي من طريق العقل الصريح والمنطق الصحيح .

إن قصدنا الأول من مسألتنا .. بيان استنتاج حقيقتها كما هي من الحديث الشريف الآتي ، وان هذا الاستنتاج هو الرائد المتبع لسير الفلسفة الحقة تجاهها ؛ ولكبر شأن هذا الحديث الشريف ، وافادته أصلا فلسفياً له تعلق بالعقيدة الاسلامية من طريق الاقرار بالمعاد الجسماني الذي هو من ضروريات الاسلام .. آثرنا قبل ذكره أن نوميء الى مبادىء هذه المسألة وأهم نواحيها والجهة الحاصة التي تربطها بالعقيدة .. توطئة له وتعظيماً لشأنه وتبصرة لطالب الحقيقة وقد أفرغنا ذلك له بالأمور الاتية :

(الأول): بحث الفلاسفة عن الحقيقة المركبة النوعية .. فوجدوها بين ما هو حاصل بالفعل وصائر به الشيء شيئاً وسمتوه صورة، وبين ما هو مبهم لا تحصل له إلا باعتبار

كُونه قوّة شيء ما ، وسمنوه مادة وهيولى ، وأثبتوا ذلك ببراهين لا مناص للمنطقي عن الاذعان بها .

فالصورة تقال على معان كثيرة ، والحقيقة الجامعة لموارد استعمالاتها في بحوث الفلسفة هي : مَا به يكون الشيء هو هو بالفعل .

(الثاني): ان النظر العلمي الى حقيقة النوع في الواقع .. إذا انجه من طريق البرهان الى منطوياتها من المعاني الجنسية والفصلية القريبة والبعيدة .. يجدها قوى وصوراً متلاحقة في طريق استكمال النوع ، على وجه يكون كل تال منها جامعا لجميع كمالات المتلو وزيادة ، وكل متلو ناقصا في ذاته ، أو باعتبار أخذه مبهماً منطوياً وجوده في وجود تاليه ، ومستهلكا به ، وهكذا .. إلى أن ينتهي إلى الصورة الأخيرة الجامعة لكمالات جميع ما دونها .

وآنئذ فالمعاني المنطوية في حقيقة النوع المترتبة بين الهيولى الأولى وصورته الأخيرة .. لا تنفك عن جهة إبهام من طريق حملها إمكاناً واستعداداً وقوة قبول لأشياء كثيرة من الصور الطولية والعرضية ، وعلى حساب هذه الجهة تكون المعاني متحدة ، ومنطوية بصورة الشيء الأخيرة ، لانطواء كل متلو بتاليه من طريق : انه مبهم بالاضافة الى تاليه وقوة له ،

والمبهم من حيث أنه مبهم متحد مع المتحصل ، وكذلك القوة من حيث أنها قوة متحدة مع الفعل ، لان نسبة المبهم الى المتحصل والقوة الى الفعل .. نسبة النقص الى التمام ، والناقص بعد زوال نقصه يندمج بالتام .

وعلى هذا الحساب .. يكون كلّ متلوّ مادة لتاليه ومعداً له إلى أن ينتهي الى المتلوّ الأخير ، ويكون الجميع مادة للشيء . وعليه أيضا يكون وجود الشيء المحصّل بالصورة الأخيرة متضمناً لوجودات المعاني ، لا انتها وجودات منضمة إليه من خارج ، لان انهامها يأبى وجودها في الحارج .

ومن هنا يستنتج العارف.. أن شيئية الشيء بصورته لا بمادته ، وان لكل شيىء صورة واحدة ، والصور المنطوية فيه من توابعها وفروعها ، ولا يجوز أن تكون له صور متعددة في الحارج ، لما عرفته من ان الصورة تمام حقيقة الشيء وفعلية ذاته .

فتحصل كل حقيقة نوعية بصورتها المنوعة ؛ حتى لو أمكن وجودها مجردة عن المادة .. لكانت هي تلك الحقيقة بعينها(١)، وعلة حاجتها الى المادة.. قصورُ وجودها عن الاستقلال

١٥ من هنا استنتج قدماء المنطقيين .. جــواز تحديد الشيء بفصله الأخير وحده ، مع ان المطلوب من الحد عندهم .. هو العرفان التام ، الحاصل بعرفان حقيقة الشيء .

والتفرد عن العوارض اللاحقة التي لا تنفك عنها. وهكذا تحصيل كل ماهية تركيبيه نوعية ، انها يكون بفصلها الأخير ، وباقي فصولها البعيدة ؛ وأجناسها أسباب وشروط لوجود النوع ؛ وهذا الذي حررناه من البرهان على مسألتنا ، أوضحناه مفصلا في مبحث الصورة من كتابنا «حل الطلاسم».

(الثالث): ان للوجود نشآت طولية صادرة عن مبدعها على نظام قاعدة الامكان الأشرف (١)، متخصصات بخصوصيات

(۱» قاعدة امكان الاشرف أصل مشهور بين الحكماء ، ومفروغ منه في نظام الفلسفة ، حري بالامعان فيه والايمان بانتاجه ، لاتصاله بنظام الحكم فيما وراء الطبيعة مما يتعلق بالعقيدة . فكم تذرّع به الحكماء الالهيدون في اثبات شوون المعاد ، فكان أقوى دليل وأقرب رائد لهم في سبيل الحق .

ان لفظ هذا الاصل واسع المعنى ، فليس من السهل الجولان فيه فلا بد لنا من تحديد المراد منه وحصره في نطاقه ، حتى يقوى اتجاه القارىء اليه ، ويسهل عليه تطبيقه على مسألتنا .

ومفاده .. ان الممكن الاشرف يجب أن يكون أقدم في مراتب الوجوب من الممكن الأخس ، وانه إذا وُجد الممكن الأخس فلا بدر أن يكون الممكن الأشرف قد وُجد قبله

ومن الواضح انطباق ذلك على مسألتنا ، لان عالية نشآت الوجود أشرف من سافلتها لقربها من المبدأ الفياض ، وبعدها عن المادة ولواحقها ، وقد صحّحنا به مسألة وجود الأرواح قبل الاجساد في كتابنا =

وأحكام ولوازم ، حاوية عاليتها سافلتها ، وأن الوجود كلّما زاد دنّوا من مبدعه تعالى .. زاد قوّة وكمالا ووفور جمع

\_\_\_\_

### = « حل الطلاسم » بقولنا :

جل معناه وتما شرف من واسمى س فيها كان حتما فيها أنا أدرى عالم الناسوت مهما فمطاوي الغيب أعلى فالخد المكن كون النف لوجوب المكن الأشرف

وذكرنا في شرحه برهان الحكماء على هذا الأصل، وحاصله مع زيادة التوضيح ، انَّه لو وجدالأخس ولم يوجد الممكن الأشرف قبله .. تمحل الامر ، ولزم امّا خلاف المقدّر ، أو جواز صدور الكثير من الواحد، أو الأشرف عن الأخس، أو وجود جهة أشرف مما عليه المبدأ الاول؛ لأن رجود الأخس إن كان بواسطة .. لزم الأول، للزوم كون العلَّة أشرف من المعلول وأقوى ؛ وإن كان بغير واسطة وجاز صدور الأشرف عن المبدأ الاول .. لزم الثاني ، لامتناع صدوره بواسطة الأخس لما تقدم ؛ وإن جاز عن معلوله .. لزم الثالث ، لانحصار الواسطة في الاخس : وان لم يجز صدوره عنهما .. لزم الرابع ، لفرض امكانه والممكن لا يلزم من فرض تحققه محال ، والا لم يكن ممكنا ، وهو خلاف الفرض ، فاذا فرض وجوده ، وليس بصادر فرضا عن المبدأ الأوّل ولا عن معلولاته .. استدعى ذلك الوجود جهة مقتضية له أشرف ممّا عليه المبدأ الاول ، حتى يكون عدم وجوده لعدم علّته ، وإذا بطل التالي وامتنع سوقه على أقسامه .. بطل المقدم ولزم صــــدق الشرطية المذكورة المفيدة لقاعدة امكان الأشرف.

لل دونه ، وان الصورة المثالية الموجودة في الدهر وعاء المفارقات .. أقوى وجوداً وأشد كمالا من عالم الشهادة وصوره المخلوطة المتنوعة .

إذا عرفت ذلك ، وآمنت به .. أيقنت ببقاء الصورة الطبيعية ، وانتها موجودة من دون حدودها ونواقصها بوجود ما وراء الطبيعة من الصور المثالية ، وثابتة بحدودها ونواقصها في وعائه المسمى دهرا، وإن ارتفاعها عن نشأتها المخلوطة في قطعة من الزمان .. لا يوجب ارتفاعها عن حاق الواقع وحقيقة نفس الأمر . لان الممكن إذا لحقه الوجود في وقت .. امتنع رفعه وعدمه في ذلك الوقت ؛ ولهذا الامتناع نفسه ، امتنع رفعه وعدمه في نفس الامر والواقع المطلق ، لان ارتفاعه عن الواقع إنّما يصح بارتفاعه عن جميع مراتبه ، والمفروض خلافه ، وذلك نظير الكلي الطبيعي الذي لا يرتفع إلا بارتفاع جميع أفراده ، فما تسمعه في بحوث الفلسفة من جواز العدم للممكن الموجود في وقت . . يراد به جوازه بالنظر الى ماهيته، لا بالنظر الى الواقع .

ان الصور الكونية متعاندة ، فلا ينقلب بعضها الى بعض ، والانقلاب المسموع في المحاورات هو أن تخلع المادة صورة وتلبس صورة ، لا أن تصير الصورة صورة ، فاذا زالت

الصور الطبيعية عن مواضعها فهي باقية وموجودة بوجود ما وراء الطبيعة من المفارقات في وعائه المسمى دهرا . ولم يفتها شيء سوى خصوصيات النشأة الكونية ، من الوصل والفصل ونحوها مما يلحق المادة المشتركة . وذلك ليس من مقوماتها . (الرابع) : أن المعاد الجسماني هو إعادة البدن بعد فنائه الى ما كان عليه قبله ، لنفع دائم أو ضرر دائم أو منقطع يتعلقان به ، وهو ركن من أركان الاسلام ، وضرورة من ضرورياته ، لا مجال فيه لسوق الأقيسة الى إثباته ، وقد اختلف الحكماء والمتكلمون في سبيله ، وسلكوا مسالك احتاجوا فيها الى ردود شبهات لحقتها ، كشبهة الآكل والمأكول (السهة وشبهة)

<sup>«</sup>١» ان الدهرية لم يتدبروا القرآن المجيد والسنة المطهرة، ولم يتذرعوا بالفلسفة الحقة في مسألة حشر الأجساد، فجحدوا ذلك لشبه لحقتهم وحالت دون الاعتقاد به، منها: شبهة الآكل والمأكول؛ ومثارها: انه إذا صار انسان غذاء لانسان آخر فالأجزاء المأكولة اما أن تعاد في بدن الآكل أو في بدن المأكول، وآنئذ فلا يكون أحدهما معادا بتمامه؛ وانه إذا كان الآكل كافرا والمأكول مؤمنا أو بالعكس. يلزم اما تعذيب المطبع وتنعيم الكافر، أو يكون شخص واحد كافراً معذباً ومؤمناً، لكونهما جسماً واحداً.

وقرّر هذه الشبهة العلامة الحلي «ره» على نحو آخر وقال في «شرح التجريد» ( ان انسانا لو أكل آخر واغتذى بأجزائه .. فان أعيدت أجزاء الغذاء الى الاول.. عدم الثاني، وإن أعيدت الى الثاني.. عدم =

= الأول ؛ وأيضاً اما أن يعيد الله تعالى جميع الأجزاء البدنية الحاصلة من أوّل العمر الى آخره أو القدر الحاصل له عند موته ، والقسمان باطلان ، اما الاول : فلأن البدن دائما في التحلّل والاستخلاف ، فلو أعيد البدن مع جميع الأجزاء منه .. لزم عظمه في الغاية ، وانه قد تتحلّل منه أجزاء تصير أجساماً غذائية ، ثم يأكلها ذلك الانسان بعينه ، حتى تصير أجزاء من عضو آخر غير العضو الذي كانت أجزاء له أوّلا ، فإذا أعيد أجزاء كل عضو الى عضوه .. لزم جعل ذلك الجزء جزء من العضوين وهو محال ؛ واما الثاني : فلأنه قد يطبع العبد حال تركّبه من أجزاء ، ثم تتحلّل تلك الأجزاء ، ويعصي في أجزاء أخرى ، فاذا اعيد في تلك الأجزاء بعينها وأثابها على الطاعة .. لزم أيصال الحق فاذا اعيد في تلك الأجزاء بعينها وأثابها على الطاعة .. لزم أيصال الحق فاذا اعيد في تلك الأجزاء بعينها وأثابها على الطاعة .. لزم أيصال الحق فاذا اعيد في تلك الأجزاء بعينها وأثابها على الطاعة .. لزم أيصال الحق فاذا اعيد في تلك الأجزاء بعينها وأثابها على الطاعة .. لزم أيصال الحق فاذا اعيد في تلك الأجزاء بعينها وأثابها على الطاعة .. لزم أيصال الحق

واندفاع هذه الشبهة من طرق اختيارنا في المسألة ظاهر ، فان المُعاد في المُعاد

معادي المدادي المداد الله الأرض متناه ، وعدد النفوس غير متناه ، فلا ومنها : ان جرم الارض متناه ، وعدد النفوس غير متناه ، فلا تسع الارض المتناهية .

ومنها: ان الجنة والنار إذا كانتا موحدتين جسمانينين فأين مكانهما وجهتهما من الجهات الامتدادية الوضعية . ومن تدبتر الأصل الذي استظهرناه من الحديث الشريف ، من ان شيئية الشيء بصورته لا بمادته ، وان الأجسام مهما كانت فحقائقها بصورها .. يتضع له طريق اندفاع هاتين الشبهتين من دون ارتكاب كلفة الجواب عن ذلك بتجويز الحلاء ، وبعدم كون الجنة والنار مخلوقتين ، وغير ذلك من الأجوبة البعيدة عن سير المحاكمات العقلية .

\_\_\_\_

«۱» اتفق المسلمون على إثبات المعاد الجسماني الذي يراد به إعادة البدن بعد فنائه إلى ما كان عليه قبله . لنفع دائم أو ضرر دائم أو منقطع يتعلقان به ؛ ونفاه غيرهم من الطبيعيين : وغيرهم ممن لارأي له في الحكمة ولا اعتماد عليه في السماع ، وزعموا أن الانسان ينعدم بموته ولا يكون له عود الى الوجود لاستحالة اعادة المعدوم .

ولمّا كان العقل لا يستقل باثباته ، كان السماع الديني هـو الوسيلة الى قطعه بوقوعـه ، ولذلك استدل به المتكلمون والحكماء من المسلمين في سبيل حشر الاجساد ، قال المحقق الطوسي (ره) في «تجريده» ص والفرورة قاضية بثبوت الجسماني من دين النبي (ص) مع امكانه). وحاصل ما أفاده : ان الله تعالى وعد بايصال الثواب على الطاعة وتوعد بالعقاب على المعصية ، فوجب القول بالعود بعد الموت ليحصل الوفاء بوعده ووعيده ، وأنه تعالى كلّف بالأوامر والنواهي فيجب لحكمته البعث حتى يصل الثواب على الطاعة والعقاب على المعصية ؛ وان المعاد من ضروريات الشريعة الاسلامية : وهو ممكن في نفسه ، وقد أخبر به الصادق فلا بد من المصير اليه .

وسبيل امكانه الذي سلكه المحقق وجماعة من المتكلمين. ان اعادة الانسان جمع أجزائه المتفرقة، وان موته هو تفرق أجزائ وابطال تركيبه، وذلك جائز بالضرورة، والله قادر على جميع المقدورات والممكنات، ولما أراد هو لاء المتكلمون والحكماء تركيز المعاد الجسماني على أصول علمية ينقطع بها أصل شبهة إعادة المعدوم.. اختلفوا في كيفية إعدام الانسان وعوده، فقال جماعة من المتكلمين المثبتين =

\_\_\_\_\_\_

= للجواهر في العدم: انَّ الله تعالى يعدمه بأن يسلب عنه صفة الوجو د وهيئته ، ثم يعود الى الوجود بأن يخلق له وجوداً آخر للثواب والعقاب ؛ وقال القائلون بكون الانسان جسما: ان حقيقة الانسان المحكوم عليه بالعود الى الوجود بعد موته أجزاء صغار لا تنعدم بالموت ، ومن القائلين بالأجزاء العلامــة الحلى «ره» قال في «كشف الفوائد » حول ماهية الانسان ص ٨٩ : ( الذي اخترناه بانه ( يعني الانسان ) عبارة عن اجزاء أصلية في هذا البدن باقية من أول العمر الى آخره ، لايتطرق اليها الزيادة والنقصان . ولا تتبدل . وعند الموت تعدم إن قلنا بجواز إعادة المعدوم ، ثم يوجدها الله تعالى وقت الاعادة ، وتتفرق وقت الموت إن قلنا بامتناعه ، ثم يوجد الله تعالى تأليفاً آخر وقت اعادتها ) وقال ايضا في «شرح التجريد» حول شبهة اعادة المعدم ص ٢٥٦ (وهو ان لكل مكلف أجزاء أصلية لا يمكن ان تصير جزءاً من غيرها ، بل تكون فواضل من غيره لو اغتذى بها ، فاذا أعيدت جعلت أجزاءاً أصلية لما كانت أصلية له أوَّلا في تلك الأجزاء، وهي التي تعاد، وهي باقية من أوَّل العمر الى آخره ) وقال فريق من المتكلمين بمنع امتناع اعادة المعدوم ، وفي الكتب الكلامية أجوبة كثيرة ، والكل بعيد عن أقيسة النظر العلمي ؛ والذي استظهرناه من حديث الامام جعفر بن محمد الصادق (ع) من : انَّ حقيقة الشيء بصورته .. قياس شامل قالع لجذور هذه الشبهات وجار في نطاق المحاكمات العقلية الموجبة للمعاد الجسماني ، من دون كلفة في مادته وصورته ، والى ذلك أومأنا في كتابنا «حل الطلاسم» بقولنا:

ان للصورة في الشيء بقاءاً أبديــا =

الصورة في الشيء تمام حقيقته ، وأعمل الروية فيما حررناه من بقاء الصورة الجسمية والنوعية .. أذعن بالمعاد الجسماني من طريق تكفل سلامته من ورود الشبهات عليه ، وأيقن ان المعاد يوم القيامة هو هذا الجسد المشخص المشهود في هذه النشأة لامثاله ، وان هذا الجسد لا ينعدم جزء منه عند التفرق ، لان الجسد هو الصورة ، وهي باقية في حال الاتصال والانفصال ، وانتما المنعدم الاتصال والانفصال ،

ولما انتهى الكلام على مبادىء مسألتنا وأهم نواحيها والجهة التي تربطها بمسألة حشر الاجساد .. فقد وجب أن نعطف على قصدنا الأول ، ونأتي بالكلام على استنتاج حقيقة مسألتنا من الحديث الشريف ونقول :

روي في الكافي من طريق صحيح عن الامام جعفر بن محمد الصادق (ع) في جواب مسألة عبد الله الديصاني قال : لهشام بن الحكم (هل يقدر الله أن يدخل الدنيا كلها في البيضة لا يكبر البيضة ولا تصغر الدنيا ؟) قال هشام: (النظرة) قال له:

وحدوداً بمطاوي لها يكون الشيء شيا وبهذا الشكل كان السبعث معقولا جليا وعليه المنطق الفصل لدليل أنا أدري

(انتظرتك حولا) ثم خرج عنه ، فركب هشام الى ابي عبد الله (ع) فاستأذن عليه ، فاذن له فقال: (يا بن رسول الله أتاني عبد الله الديصاني بمسألة ليس المعوّل فيها إلا على الله وعليك) فقال ابو عبدالله (ع): (عماذا سألك؟) فقال: (قال لي كيت وكيت) فقال ابو عبد الله (ع): (يا هشام كم حواسك؟) قال: (خمس) قال: (أيها أصغر؟) قال: (الناظر) قال: (وكم قدر الناظر؟) قال: (مثل العدسة أو أقل منها) فقال له : ( يا هشام فانظر امامك وفوقك واخبرني بما ترى ) فقال: (أرى سماء وأرضا ودوراً وقصوراً وبراري وجبالا وأنهاراً ) فقال له ابو عبدالله (ع) : ( انَّ الذي قدر أن يدخل الذي تراه العدسة أو أقل منها .. قادر ان يدخل الدنيا كلُّها البيضة لا يصغر الدنيا ولا يكبر البيضة ) فأكب هشام عليه . وقبـّل يديه ورأسه ورجليه ، وقال : (حسي يا بن رسول الله) وانصرف الى منزله. وغدا عليه الديصاني فقال له: (يا هشام انتي جئتك مسالماً ولم أجئك متقاضياً للجواب ) فقال له هشام: (ان كنت متقاضياً فهاك الجواب).

وسبيل استنتاج مسألتنا من هذا الحديث الشريف .. أن الظاهر من جواب الامام (ع) وقبول هشام له من دون اعتراض .. أن يراد من الكبير الثابت على حده من الحقيقة .. صورته المحسوسة ذات المقالدار الكبير ، ومن الصغير ..

مادته ذات المقدار الصغير ، ويتم إذ ذاك مطلوبنا من أن الصورة في الشيء تمام حقيقته .

فان للصورة أنحاء من الوجود، ومنها الوجودات الآتية :

(۱) الوجود الطبيعي ، المكتنف بخصائص الطبيعة من الوصل والفصل والتأثر والانفعال المتجدد، وهذا الوجود المخلوط بالمادة الطبيعية يمتنع حصول كبيره في صغير المادة المحسوسة بحكم الوجدان.

فإذا أريد من الدنيا الصورة المخلوطة وهي الشبح الجسمي والمثال الجرمي .. امتنع حصولها في البيضة إذا لم تكبر البيضة ولم تصغر الدنيا ، ولا يمنع ذلك عموم قدرته تعالى ؛ وقد أومأ الى ذلك ما رواه محمد بن علي بن بابويه في كتاب «التوحيد » باسناده عن أبي عبد الله عليه السلام قال : (قيل لأمير المومنين (ع) : (هل يقدر ربك أن يدخل الدنيا في بيضة من غير أن يصغر الدنيا أو يكبر البيضة ؟) فقال (ع) : (إن الله تبارك وتعالى لا ينسب الى العجز ، والذي سألتني لا يكون). فنص (ع) على ان ما سأله السائل محال والمحال على مقدور .

وحاصل ما أفاده نصه (ع): ان معنى كونه قادرا على كل شيء.. ان كل ماله ماهية ممكنة أو شيئية متصورة يصح

تعلق قدرته تعالى به . واماً الممتنع فلا ماهية له ولا شيئية حتى يكون متعلقا لقدرته تعالى ، فليس نفي تعلق القدرة به نقصا في عموم القدرة ، بل القدرة عامة والممتنع ليس ذاتا ولا شيئا .

(٢) الوجود المثالي . وهو وجود شبحي مقداري غير ما يظهر على الحواس الظاهرة (١

(٣) الوجود الظلي . ويراد به في بحوث الفلسفة الثبوت للشيء في هذا العالم بالعرض لا بالذات ، ومثل له الحكماء بالصور المرآتية ، وارتأوها ظلالا للصور المحسوسة الحارجية .

فاذا أريد من الدنيا الصور الموجودة وجوداً مثاليا أو وجوداً ظليا . فمن الممكن دخولها في البيضة على كبرها وصغر البيضة ، لتجرد الصورة إذ ذاك من المادة العنصرية وخصائصها من المكان والجهة .

وعسى أن يلحظ السامع مقدار الكبير ومقدار الصغير والمقايسة بين المقدارين فيدور في خياله ضيق الصغير عن قبول

وجود عالم مشاهد بالقوى الباطنة يقبل الشكل والمقدار ، ويأبى الجهة والمكان ، وأومووا اليه في كلامهم بعالم المثال .

الكبير، فينكر علينا إذ ذاك ما ارتأيناه من منطق الحدث الشريف واستنتاجنا منه إمكان دخول الكبير في الصغير وحلوله فيه.

ولكن السامع إذا تذرّع بالنظر العلمي ، واتجه الى تجرّد الكبير من المادة العنصرية وتوابعها من المكان والجهة ، وعلم ان كلاً من الكبير والصغير متشخّص بوجوده ، والمقدار فيهما عرض لهما لا مشخّص ، وانتما هو إمارة على التشخّص.. أيقن باستنتاجنا وآمن بقياسه .

ولماً كان غرض السائل هو تحقق الكبير في الصغير على اي نحو من أنحاء التحقق، بشهادة قبوله للجواب من دون اعتراض. ظهر منطق الحديث الشريف وتم استنتاجنا.

إن هذا الأثر الصحيح يدل بقياسه الظاهر على ما عرفته من أن شيئية الشيء بصورته لا بمادته ، ويدل بهذا القياس أيضا على ان الابصار بانطباع شبح المرئي في العضو الجليدي وانفعاله عنه ، لا بخروج الشعاع على هيئة مخروط بين العين والمرئي (ا وإلى ذلك ذهب المشاؤون المعلم الأول وأتباعه .

<sup>«</sup>١» قال المحقق الطوسى «ره» في «تجريده» ( البصر هي : قوة مودعة في العصبتين المجوفتين اللتين تتلاقيان وتتفارقان الى العينين بعد =

### المسألة الثانية

فيما أفاده الإمـــام جعفر الصادق (ع) في مسألة الجبر والتفويض من الأمر بين الأمرين .

ان مسألة الجبر والتفويض معضلة الفلسفة والكلام ، خطيرة في موضوعها ، تحجبت عن الأفكار بمكانتها الغامضة بين الوجود والايجاد ، والغيب والشهادة ، فكانت أهسم

= تلاقيهما ) فالابصار هو اعمال تلك القوة ؛ وامّا خلاف الحكماء في

الابصار فانما هو في كيفية الابصار ، لا في الابصار نفسه ، فقال قوم ومنهم الشيخ الرئيس ان سينا: ان الابصار انها يكون بانطباع صورة المرثي في الرطوبة الجليدية ، وهذا المذهب مشهــور بين الحكماء ، وهـو الذي إستفدناه من الحديث الشريف ، وقال قوم ان الأبصار بخروج شعاع متصل من العين الى المرثى على هيئة مخروطرأسه عند الحدقة وقاعدته عند المرثى ، وهو اختيار المحقق الطوسي (ره) في « تجريده » ونسب الى الاشراقيين ان لا شعاع ولا انطباع وانتما الابصار بمقابلة المستنير للعضو الباصر الذي فيه رطوبة صقيلة ، وإذا وجدت هذه الشروط مع زوال المانع .. يقع للنفس علم اشراقي حضوري على المبصر . وصدر المتألمين يرى غير ذلك، قال في «أسفاره» ص ٧٦٩ ( ان الابصار بانشاء صورة مماثلة له بقدرة الله من عالم الملكوت النفساني ، مجردة عن المادة الخارجية ، حاضرة عند النفس المدركة قائمة بها قيام الفعل بفاعله ، لا قيام المقبول بقابله ) والتفصيل في ذلك موكول الى مطوّلات الرياضيّات .

مسألة أشغلت عقول الناس في العصور الاسلامية ، وليست هي مسألة جسم بعيد المدى يتوصل اليه بالنظارات والمراصد ، وانما هي مسألة فكر بحت ، لا يصل حقيقتها ويواجهها كما هي إلا فيلسوف أكمل عدته بالعلم ، وتذرع لها بالفلسفة الحقة .

إذا تحرينا الرائد الى حقيقة هذه المسألة .. وجدناه في الفلسفة ، بيد أن كثيراً من حاملي الفلسفة لم يحملوا لبابها ، ولم يهتدوا الى تطبيق ما حملوه منها ، وقد خاضوا غمار هذه المسألة ، ولم يبلغوا حدودها بحدود أفكارهم ، فكان قصورهم في الفن والتطبيق والبحث من الأسباب القوية فضلالهم وجنايتهم على العقيدة .

جاءت التعاليم الاسلامية ، وكشفت عن الحقائيق الغامضة وفتحت الكثير من أبواب الفلسفة الحقة ، حتى امتاز صحيحها من سقيمها ، خطؤها من صوابها واطلعت بني الانسان على أسرار لم يكونوا مطلعين عليها ، وأوقفت مسألتنا على حدودها الواقعة ، ونفت عن كيانها الجبر والتفويض ؛ ولكن كثيرأ من المتكلمين والحكماء في صدر الاسلام تعلقوا بما تشاب وأجمل من القرآن المجيد والاخبار ، مما يوهم بالجبر والتفويض لقصور في افهامهم عن المقصود به ، وتعاموا عن محكم آياته

وصريح الأثر الصحيح.

من هنا نشأ الحلاف في هذه المسألة بين أهل العقيدة من متكلمين وحكماء ، وطاول ضعيفهم قويهم فيها ، واعتقد من يشاء منهم ما يشاء ، وحسب أنه واصل بعقيدت الى فصل الحطاب من دون روية في الاستنتاج ومبادئه .

إن الامر الذي أطال أمد الحلاف في هذه المسألة ، ووستع الجدل في موضوعها ونواحيها ، وخالف بين الأقيسة في سبيل استنتاجها ، وجعلها مظهراً للحكمة والكلام في أزمنتها المتطاولة ، وحمل أهل العلم على إفرادها بالنظر وبالتآليف الجمة .. هو كثرة البواعث والدوافع الى ورودها واكثرها مداولة الأمور الآتية :

(١) الكلام في أفعال العباد ومعاصيهم (١)

(۱» هذا أول باعث شاع في العصور الاسلامية للخوض في مسألتنا وفيها صرح الشيخ أبو الحسن الاشعري متخلصا من غائلة الجبر من طريق الكسب بقوله المائور عنه في الكتب الكلامية ، وحاصله : ان أفعال العباد كلّها بقدرة الله مخلوقة له ، ولا تأثير لقدرة العبد في مقدوره أصلا ، بل الله سبحانه أجرى عادته بأن يوجد في العبد قدرة واختيارا ويوجد فعله المقدور مقارناً لهما ، فيكون فعل العبد مخلوقاً لله تعالى ابداعاً واحداثا ومكسوبا للعبد؛ ويريد بكسبه ايّاه مقارنته =

# (٢) الكلام في عدله تعالى<sup>(١</sup>

\_\_\_\_\_

= لقدرته وارادته، من غير أن يكون فيه تأثير أو مدخل في وجوده سوى كونه محلاً له ، وقد طبّل للاشعري الكثير من أهل عصره وأكبروا رأيه حول التخلّص من الجبر بالكسب ؛ وظاهر ان رأيه سجّل عليه الجبر والوقوع في هوته ، لان مجرد المقارنة مع الوقوع بمحض ارادة الله تعالى وقدرته.. جبر محض . وفيها قالت المعتزلة : العبد فاعل مستقل في الايجاد بلا مدخلية لارادة الله سبحانه في فعل العبد، سوى انه تعالى أوجدالعبد وجعله صاحبا لارادة مستقلة يفعل ويترك ما يشاء ، وهذا تفويض محض تعالى الله عنه .

وفيها شاعت أقوال لآخرين لم تخرج عن نطاق الجبر والتفويض ؛ وستعرف الحق الذي كشف عنه الامام الصادق عليه السلام بقولم (لا جبر ولا تفويض ولكن أمر بين أمرين).

(۱» ان مسألة العدل من المسائل البعيدة الغور ، وعليها تبتني أصول الأديان عامة والاسلام خاصة ، وقد كثر الحلاف فيها بين المتكلمين وبين الحكماء في كثير من الأحكام ، وقد أسهبوا بذكر العدل في موارد الحلاف ، كمسألة الحسن والقبح العقليين وغيرها ، ولم يكشفوا عن حقيقته لارتكاز مفهومه في الأذهان ، بيد ان قليلا منهم كشفوا عنه بما يقضي به الدين والعقل ، قال الفاضل المقداد في كتابه والنافع ، ص ٣٠ ( والمراد بالعدل تنزيه الباري تعالى عن فعل القبيح والاخلال بالواجب ) والمتبع لأدلة أهل الحلاف .. يرى ان فصل هذا التعريف هو المقياس لديهم بين الحطأ والصواب .

ومن موارد الخلاف مسألة الحسن والقبح العقليين ؛ الحسن والقبح يقالان على معان منها الملائم من الشيء أو الفعل والمنافى، ومنها الكامل=

\_\_\_\_\_

= من الشيء أو الفعل و الناقص ، ومنها المعنى الذي جرى عليه النزاع .. ان الحسن .. كون الفعل لا يستحق فاعله ذما أو عقاباً بسببه ، والقبح .. كون الفعل يستحق فاعله ذما أو عقاباً بسببه ، فالأمامية ومتابعوهم من المعتزلة قالوا : ان الحسن والقبح عقليان ، مستندان الى صفات قائمة بالأفعال أو وجوه واعتبارات تقع عليها ، واستدلوا بوجوه .. منها العلم الضروري بحسن بعض الاشياء كالاحسان ، وقبح بعضها كالظلم .. من غير نظر الى شرع ،

وقالت الاشاعرة: ان الحسن والقبح انمها يستفادان من الشرع فكلما أمر الشارع به فهو حسن وكلما نهى عنه فهو قبيح ، ولا مجال للعقل في تحسين الأفعال وتقبيحها بالنسبة اليه ، بل يحسن صدور كلها عنه تعالى ، والاسباب المشاهدة كالأفلاك والكواكب وأوضاعها لصدور الحوادث الأرضية واشخاص الانسان والحيوان لصدور أفعالها وحركاتها .. هي مما ارتبط بها وجود الاشياء بحسب الظاهر لا بحسب حقيقة الامر . لانتها ليست اسباباً بالحقيقة ، ولا مدخل لها في وجود ، ولولا الشرع لم يكن حسن "ولا قبيح . واستدلوا بوجوه : منها : أن الجبر حق فينتفى الحسن والقبح العقليان .

الحوار العلمي، فقد شغلت أفكار فرق الالهيين من مسلمين وغيرهم. الحوار العلمي، فقد شغلت أفكار فرق الالهيين من مسلمين وغيرهم. وطال الكلام فيها بين المتكلمين وبين الفلاسفة، وظهرت لهم نظريات تحفظت بفصول خاصة بها من الكتب الكلامية. ولتشعبها في نفسها وارتباط نواحيها بمسألة الحسن والقبح العقليين، ومسألة إرادة الله تعالى ومسألة أفعاله تعالى.. كانت مثاراً لشبهات قويت في نفوس، وكثر =

= الحلاف فيها في أزمنة متطاولة ، حتى كان نشوء طائفتين اسلاميتين الجبرية والقدرية ، وستعرف بُعدَهما عن أصول الاسلام وفلسفت. الحقة .

نعاول بيان ما يستهدفه الأصل من مسألة الخير والشر مما يجعلها باعثاً على امتداد الكلام والبحوث العلمية حول مسألة الجبر في الحقب المتطاولة ، ولا نحاول أن نزيح الستار عن حقيقتها وعن خصائصها في هذا المختصر ، بيد انا نومي الى مالا يضيق ويتبرم به القارىء من موجزات تكشف عن موارد الحلاف في مسألة الخير والشر ، ويتبيتن بها الرأي الصحيح وما يجر الى الجبر أو التفويض . ونلخص ذلك في الأمور الآتية .

١ - إن المراد بالشر في مسألة الحير والشر.. هو عدم ذات أو عدم كمال لها ، فلا يعم كون شيء أخس درجة من آخر ، فان ذلك لا يعد من الشرور في الاصطلاح ، ولا ما لاثم أهواء الانسان ، فان الأهواء الانسانية متباينة فلا يرتكز عليها مقياس الشر.

٢ ــ انتما يكون الشر, في عالم الكون والفساد ومـــادة الكاثنات العنصرية ، لأن هذا العالم هو القابل لتفاعل الكيفيّات المتضادة ، الموجب للكون والفساد .

٣ – ان شرّ الموجود في عالم الشهادة .. هو ما كان قليلا بالاضافة الى خيره ، دون غيره مما يحتمله العقل في قسمة الشر في نفسه مما كان كثيراً بالاضافة إلى خيره أو كان مكافئاً له أو كان شراً لا خير معه ، وهذا هو الذي أثبته قياس النظر في عالم الكون والفساد ، وقرّت عليه كلمة اولى الرأي .

\_\_\_\_\_

= ومن هنا كثرت مسائل القضاء والقدر ، وشاعت المقالات البعيدة عن نهج الشرائع الالهية ، وقد أنكرها أئمة المسلمين وأثبتوا بطلانها من طريق صريح العقل وصحيح الأثر .

والذي لا بد من ذكره هنا : ان جماعة من الناس تأثروا بظواهر الآيات والآثار الدالة على نسبة الشرور الى الله سبحانه ، فاكبروا هذه الظواهر من دون وعي واطلاع على أقسام الموجود الممكن من جهة الحير والشر، وان الموجود منها في عالم التضاد والتزاحم.. هو ماكان شره مغلوباً لحيره ، دون غيره مما يحتمله العقل في قسمة الشر في نفسه ، فأشكل عليهم نسبة شرور هذا العالم الى الله تعالى وهو مصدر الحيرات ، ولم يهتدوا إلى التوفيق بين ما يعتقدونه من حكمته ورحمته وبين الشرور المحسوسة لهم في المعاصي ، وفي المخلوقات الضارة كالعقارب وفي نزغات القلوب ونزواتها ، وثورات العواطف بين الأفراد والجماعات وغير ذلك من أنواع البلايا .

ان ما يعد م الجمهور شراً في عالم الشهادة هو محور هذه المشكلة وما يتفرع عليها من شبهات تشعبت في نفوس قوم ، فتمردوا على الحياة الدينية ، وسلكوا غير سبيل العقيدة اتباعاً للظواهر التي الفوها ، وهم محرومون من ضروريات السماع الديني والفلسفة ، ولما كانت هذه الشبهات خطرا على المعتقدات وأصول الايمان .. تكاثرت دوافعها في شتى الطرائق من محققي الحكمة والكلام حتى خمدت نارها ، وتمثلت أضغاث أحلام .

والحكماء الالهيون الذين يسيرون في طريق غير مجهول وان جهلوا ما يخبثه التشريع والتكوين من أسرار ثنايا هذا الطريق.. لمّا رأوا النضال =

\_\_\_\_

= أخذ يتسع ويشتد بين جماعات الناس حول شرور الموجود المغلوبة لحيراته ، ولم يسعهم أن يقفوا صامتين أمام آراء هد المة لأصول الايمان .. فقد تذرّعوا لمحو هذه الشبهات من لوحة النظر بأقيسة موجبة من الفلسفة الحقة ، وجاووا بأقوى الأسباب للقضاء على تفكير دعاة الشبهات الفلسفة والسماع الذين ألفوا الظواهر ، وهم محرومون من ضروريّات الفلسفة والسماع الديني . .

#### منهسا:

ان الموجود في عالم التضاد والتزاحم الذي يغلب خيره على شره. يجب وجوده من المبدع الاول تعالى ، لأن ترك ايجاده لشره القليل ترك "لاي كثير ، فلم يجنز تركه ، ترك ايجاده من فاعل الخير الكثير شر كثير ، فلم يجنز تركه ، فيجب ايجاده من فاعل الخيرات .

ومن الانصاف أن نعترف بأن ترك المنافع والخيرات الكثيرة لعوارض شرية قليلة .. لايحسن بالحكمة الألهية ، وإذا حاول العارف صرف هذا السبب الآتي فليس ذلك بعيدا عن التعمّل العقلي .

#### ومنهسا

ان الشرور القليلة مجعولة بالعرض ، وهذا الجعل لا تأباه حكمة مصدر الخير سبحانه ، ووجهوا بيانهم لجعل الشر بالعرض وجهتين :

#### الآولى

الشرور أعدام لا ذوات لها ولا وجود إلا في الاعتبار ، فلا إبداع ولا جعل لها بالذات ، إذ ليس لأنفسها ما يحاذيها حتى تستدعي جعلا بالذات كما يستدعيه الحير ، وانتما هي مجعولة بالعرض لملزوماتها = ،

= نظير الانتزاعيّات المجعولة بالعرض لمنشأ انتزاعها ، فليس الشرّ في جوهره إلا صفة العدم بالذات ، ويوصف به غيره من الموجودات بالتوسط وبالعرض على قياس الاتصاف بالعرض ، وبذلك كشفوا عن ضلالة الشّرية القائلين بان لكلّ من الخير والشر جاعلا ومبدئًا على حده ، وعن جهالة بعض طوائف المسلمين فيما ارتأوه من ان المبدع الاوّل سبحانه يفعل القبيح ويجوز عليه الظلم والعبث والكذب .

#### الثانية

الموجود الذي يرتايه الجمهور شراً كوجود النار .. له جهة خير للانتفاعات الكثيرة ، وجهة شر للأضرار القليسلة به ، فإذا أعملنا النظر في جهتيه ورأيت الأكثرية في جهة الحير .. كان بما هو شر مجعولا بالعرض ، ويراد بذلك : ان الجاعل جعله بما هو خير ومثار لكثرة الانتفاع به ، لا لحصول الاضرار القليلة به ، وان كان ذلك لازماً له ، إلا ان هذا اللازم مستند الى نفس الملزوم بالذات والى جاعل الملزوم بالتوسط وبالعرض ، والى ذلك أوماً الشيخ الرئيس في النمط الرابع من « الاشارات » ص ١٩٥ بقوله ( ولان هذا معلوم في العناية الاولى فهو كالمقصوص بالعرض ، فالشر داخل في القدر بالعرض ، كأنه مثلا مرضي به بالعرض ) وحاصل كلامه ان هذه الشرور معلومة في العناية الاولى ، فهي مقصودة لا بالذات بل بالعرض ومرضي بها لا من حيث هي شرور ، بل من حيث هي لوازم خيرات كثيرة لا يمكن أن تكون منفكة عنها .

وقال المحقق الطوسي «ره» في بحوث الشر والحير من «شرح الاشارات » ص ١٩٦ ( فالشر بالذات هو فقدان الثمار كمالاتها =

- (٤) الكلام في إرادته ومشيئته <sup>(١</sup>.
- (٥) الكلام في الارادة الانسانية (١ ومبادئها.

= اللائقة بها ، والبرد انما صار شرا بالعرض لاقتضائه ذلك ) . وعلى هذا التقرير من وجهي المجعول بالعرض فليس من ضرر على الحياة الدينية إذا كان جعل الشر بالعرض في نطاق القضاء الألهى .

النهام وتشعبت فيها الآراء والمذاهب ، فذهبت المعتزلة ومن تابعهم عن الافهام وتشعبت فيها الآراء والمذاهب ، فذهبت المعتزلة ومن تابعهم الى ان الله أوجد العباد وأقدرهم على تلك الأفعال وفوض إليهم الاختيار ، فهم مستقلون بإيجاد تلك الأفعال على وفق مشيأتهم ، وبذلك استظهروا تنزيه الله سبحانه عن إيجاد القبائح والشرور من أنواع الكفر والمعاصي والمساويء ، وعن إرادتها ، وهذا هو التفويض الذي تبرأ منه الملل كافة ،

وذهبت الاشاعرة ومن يحذو حذوهم .. الى ان ما كان يدخل في الوجود من أفعال العباد وإرادتها وإشرافها وحركاتها وطاعاتها ومعاصيها .. فهو بإرادة ، وهذا هو الجبر المحض ، وسيمر عليك بطلان هـذين المذهبين وان الحق ما ذهبت اليه الامامية .. من أنه تعالى مريد وكاره ، وان إرادته هي علمه تعالى بما في العقل من المصلحة الداعية الى ايجاده ، وان كراهيته تعالى هي علمه باشتمال الفعل على المفسدة الصارفة عن ايجاده ، وهذا لا ينافى تحفظ الانسان بقدرته وارادته .

«٢» ان تحريرنا لمسألة ارادته تعالى. ليكشف عن مسألة ارادة الانسان ويردك الى مصير الحلاف فيها ، وما عليه الاشاعرة من صريح الجبر ، وفيها ذهبت الامامية والمعتزلة الى ان الانسان مريد لأفعاله ، لان الارادة صفة تقتضي التخصيص ، وانها نفس الداعي ، وخالفت الاشاعرة في =

(٦) الكلام في كيفية خلق أفعال العباد في الاستطاعة (٦)

ليس من قصدنا ونحن على أبواب هذه المسألة.. بسط القول، وأيراد الدلائل والبراهين على ما هو الحق فيها، ودفع الشكوك والشبه عنها. وانها قصدنا الاول الكلام على ما جاء به الصادق (ع) من الفلسفة الحقة والقول الفصل في هذا الحلاف، فحري بنا أن نتوسل للاتجاه بالطلب الى قصدنا ببيان حقيقة الاختلاف بين فريقي الجبر والتفويض، ونشر أقوالهما على حدودها مجردة عمّا يلحقها من شناعة الشذوذ عن حكم الفلسفة، وفظاعة المروق عن العقيدة ونقول:

إن التفويض الذي صرحت به كلمة معظم المتكلمـين

<sup>=</sup> ذلك الفلسفة الحقة والسماع الديني، فأثبتوا صفة زائدة عليه وارتأوا ان فعل الانسان صادر عن الله ومستند اليه، فانكروا الضروريات وجحدوا الوجدانيات، وتعاموا عن الفرق بين حركاته الارادية وحركة الجماد، وستعرف الحق المرتكز على الوسط ورعاية الارادتين القريبة والبعيدة من حديث الامام الصادق (ع).

البحث على كلام للناس في استطاعة للعبد متقدمة على فعله ، وكان شيوع الكلامين على فعله ، وكان شيوع الكلامين في استطاعة له مقارنة لفعله ، وكان شيوع الكلامين في زمانين متباعدين ، فالأجدر بحساب البواعث وعد ها .. جعل الكلامين مبحثين مستقلين للخوض في مسألتنا ، بيد أنا راعينا فيهما وحدة الجمع رعاية للايجاز .

والحكماء، وأوماً اليه السماع الديني ونوه أثرُه الصحيب عسألتنا، ونفاه عن حقيقتها.. هو قول المعتزلة (ا (ان الناس هم الذين يقدرون أعمالهم ويوجدونها على وفق مشيتهم، وانه ليس لله تعالى في أعمالهم صنع ولا تقدير)

قال المحقق السبزواري في «شرح الأسماء الحسني » صفحة ١٢١:

[قالت المعتزلة العبد فاعل مستقل في الايجاد بلا مدخلية لارادة الله سبحانه في فعل العبد ، سوى انه تعالى أوجد العبد وجعله صاحب إرادة مستقلة ، يفعل ما يشاء ويترك مايريد ، وهذا أيضاً تفويض محض وتشريك في الحالقية . وفيهم ورد : ان القدرية مجوس هذه الامة ، والله سبحانه أعز وأجل من أن يجري في ملكه شيء بغير إرادته كما ورد عن النبي (ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن) ]

وقال العلامة الطريحي «ره» في «مجمع البحرين» (٢ (والمفهوم من كلام الأئمة (ع) .. ان المراد من الجبرية الاشاعرة ومن القدرية المعتزلة ، لأنهم شهروا أنفسهم بإنكار

 <sup>(</sup>۱) ولهم أقوال أخرى أبعدتهم عن العقيدة ايضاً.
 (۲) مادة جبر.

ركن عظيم من الدين ، وهو كون الحوادث بقدرة الله تعالى وقضائه ، وزعموا ان العبد قبل أن يقع منه الفعل مستطيع تام ، يعني لا يتوقف فعله على تجدد فعل من أفعاله تعالى ، وهذا معنى التفويض ، يعني ان الله تعالى فوض اليهم أفعالهم )

وقال العلامة المجلسي «ره» في «مرآة العقول»: ص ١١٦ (ما ظهر لنا من الأخبار المعتبرة المأثورة عن الصادقين (ع) وهو أن الجبر المنفي قول الاشاعرة والجبرية كما عرفت، والتفويض المنفي هو قول المعتزلة.. انه تعالى أوجد العباد، وأقدرهم على أعمالهم وفوض اليهم الاختيار، فهم مستقلون بأيجادها على وفق مشيتهم وقدرتهم. وليس لله سبحانه في أعمالهم صنع).

بهذا الكلام وضح ما أردنا بيانه من القول بالتفويض، وحق أن نعطف عليه الكلام ببيان القول بالجبر ونقول:

الجبر خلاف القدر ، وهو نفي الفعل عن العبد حقيقة وإضافته إلى الله تعالى ، وقد افترق أهل الجبر في حدود ضلالتهم فرقا : قال علم الهدى «ره» في كتابه «إنقاذ البشر» ص ٣٠ بعد سبر آراء قادتهم [فصارت مذاهب الجبر بعد ذلك على ثلاثة أقاويل : (أحدها) ان الله تعالى خلق فعل العبد ، وليس للعبد في ذلك فعل ولا صنع ، وانها يضاف

اليه لأنه فعله كما يضاف إليه لونه وحياته ، وهو قول جهم . (الثاني) : ان الله تعالى خلق فعل العبد وان العبد فعله في استطاعة في العبد متقدمة ، وهو قول ضرار ومن وافقه . (الثالث) : ان الله خلق فعل العبد وان العبد فعله باستطاعة حدثت له في حال الفعل لا يجوز أن تتقدم الفعل ، وهو قول النجار وبشر المريسي ومحمد بن غوث ويحيى بن كامل وغيرهم من متكلمي المجبرة نحو الاشاعرة وغيرهم ] .

لما بينا حقيقة الجبر والتفويض المنفيين في مسألتنا وأومأنا إلى الأقوال فيهما .. فقد وجب أن نعطف على موضوع مسألتنا ونأتي بالكلام على ما جاء به الامام جعفر الصادق (ع) من الأمر بين الأمرين ، ونبحث عن كونه وسطا ووسيلة نعهد بها عدل المبدع الأول سبحانه بين وعده ووعيده وثواب وعقابه ، ووقوف العبد أمامه موقف المسؤول عن فعله بين أوامره تعالى ونواهيه .. ونقول :

دامت المعارك الفكرية في مسألتنا بين قادة الجبر والعدلية عامة وقادة التفويض خاصة متجهة وجهة العقيدة ، والتبس الأمر على كثير من أهلها ، واهتدى بعضهم بتعاليم الامام علي بن ابي طالب (ع) في رواية الاصبغ الآتية ، إلى أن ظهر الامام الصادق (ع) وكان من أمره ان اتسعت أيامه

وانتشرت تعاليمه من طريق الفلسفة والبحث العلمي واهتدى الناس بهداها وعرفوا حقائق الأمور التي قامت عليها العقيدة الاسلامية.

ومما حاء به في تعاليمه (ع) ان نوه بمسألتنا غير مرة ، وكشف عن حقيقتها بلباب من الفلسفة ، فتناقلته رواة احاديثه (ع) بالطرق الصحيحة أو كالصحيحة .

رمنها » ما رواه الكليني في «الكافي » عن المفضل عن ابي عبدالله الصادق (ع) قال: ( لاجَبْرَ ولا تفويض ولكن أمر بين أمرين ) قال: ( مثل بين أمرين ) قال: ( مثل ذلك مثل رجل رايته على معصية فنهيته فلم ينته فتركته ففعل تلك المعصية ، فليس حيث لم يقبل منك فتركته .. كنت أنت الذي أمرته بالمعصية ) .

«ومنها» ما رواه عن محمد بن عيسى عن يونس عن غير واحد عن أبي جعفر وأبي عبد الله الصادق عليهما السلام قالا: ( ان الله أرحم بخلقه من أن يجبر خلقه على الذنوب ثم يعذ بهم عليها ، والله أعز من أن يريد أمراً فلا يكون ، قال فسئلا (ع) : ( هل بين الجبر والقدر منزلة ثالثة ؟) قالا : ( نعم أوسع ما بين السماء والأرض ) .

« ومنها » ما رواه عن يونس عن عدة عن الي عبدالله (ع)

قال . . قال له رجال . . جعلت فداك أجبر الله العباد على المعاصي ؟ ) قال : فقال : ( الله أعدل من أن يجبرهم على المعاصي ثم يعذ بهم عليها ) . فقال له : ( جعلت فداك ففوض الله الى العباد ؟ ) قال . . فقال : ( لو فوض اليهم لم يحظرهم بالأمر والنهي ) فقال له : ( جعلت فداك فبينهما منزلة ؟ ) قال : فقال : ( نعم أوسع ما بين السماء والأرض ) . وللإمامية في تحقيق الأمر بين الأمرين مسالك (المتحصل وللإمامية في تحقيق الأمر بين الأمرين مسالك (المحمل المعلم المحمل ال

(١) من المسالك ما رواه الصدوق (ره) في ( العيون ) مسندا الى الامام علي بن موسى الرضا (ع) ، وحاصله : ان الامر بين الأمرين هو وجود السبيل الى اثبات ما أمر به العباد وترك ما نهوا عنه ، وان جميع افعالهم بمشيأته تعالى وقضائه ، وان مشيأته في الطاعات الأمر بها .. وفي المعاصي النهي عنها والحذلان عليها ، وان القضاء هو الحكم عليهم بما يستحقون على افعالهم من الثواب والعقاب ، ويويد ذلك ما قال الشيخ المو المشيخ المفيد وره » في « شرح اعتقاد الصدوق » : ( قال الشيخ ابو جعفر «ره » اعتقادنا في ذلك قول الصادق (ع) لزرارة حين سأل فقال : ( ما تقول يا سيدي في القضاء والقدر ؟ ) قال : ( أقول ان عمل نقلى إذا جمع العباد يوم القيامة سألهم عما عهد إليهم ، ولم يسألهم عما قضى عليهم ) « ومنها » المسلك الذي سلكه المحقق السبزوارى في كتابه « شرح الاسماء الحسنى » قال فيه ص ١٢٤ ( واماً بيان الأمر بين الأمرين فهو بمقتضى ان ذوات الاسباب لا تعرف إلا بأسبابها .. يتوقف على معرفة كيفية الخلق بالخالق ومعية وجه الله ووجه النفس ، =

= فما لم يعلم انه كيف وجد الممكن لم يعلم انه كيف ايجاده)... (ان كل وجود ذو وجهين وجه الى الرب ووجه الى النفس)... (الفعل بسيط محض بمعنى انه تسخير محض في عين كونه اختياراً بحتاً ، واختيار بحت في عين كونه تسخيراً محضاً).

وهذا المسلك يومي الى أسباب الفعل البعيدة الخارجة عن نطاق اختيار المكلُّف وهذه ناحية من نواحي مسلك المحقق الطوسي «ره». ومنها المسلك الذي سلكه العلامة المجلسي «ره» في كتبه قال: في « مرآت العقول » بعد بيان الجبر والتفويض المنفيين من طريق العقل والسماع الديني : ( وامَّا الأمر بين الأمرين فهوان لهدايته وتوفيقاته تعالى مدخلاً في أفعالهم ، بحيث لا يصل الى حدّ الالجاء والاضطرار ، كما ان لخذلانه تعالى مدخلا في فعــل المعاصى وترك الطاعات ، لكن لا بحيث ينتهي الى حدّ لايقدر معه على الفعل والترك، وهذا أمر يجده الانسان من نفسه في أحواله المختلفة، وهو مثلاً ان يأمر السيد عبده بشيء يقدر على فعله ، وفهمه ذلك ووعده على فعله شيئاً من الثواب وعلى تركه قدراً من العقاب ؛ فلو اكتفى من تكليف عبده بذلك ، ولم يزد عليه مع علمه بانه لا يفعل الفعل بمحض ذلك .. لم يكن ملوماً عند العقلاء لو عاقبه على تركه ، ولا ينسب إلى الظلم ، ولو لم يكتف السيد بذلك وزاد في ألطافه والوعد في إكرامه والوعيد على تركه وأكّد ذلك ببعث من يحثه ويرغبه فيه ويحذره على الترك. ثم فعل ذلك بقدرتــه -واختياره .. فلا يقول عاقل انه أجبره ؛ فالقول بهذا لا يوجب نسبة الظلم اليه تعالى ، بأن يقال جبرهم على المعاصي ثم عذَّ بهم عليها ، كما إ يلزم الاولين، ولاعزله تعالى عن ملكه واستقلال العباد بحيث لامدخل =

= لله في أفعالهم فيكونون شركاء لله في تدبير عالم الوجودكما يلزم الآخرين) ومن تعمّق في النظر الى منطويات هذا المسلك من الخذلان والتوفيق . .

يجده حائماً حول المسلك الاول من وجود السبيل الى تحقيق المأمور به وترك المنهى عنه ومرتكزاً على جل نواحيه .

ومنها مسلك الشيخ المفيد «ره» في « شرحه على العقائد » قال فيه بعد بيان قولي المجبرة والمفوضة: ( الواسطة بين هذين القولين ان الله أقدر الحلق على افعالهم ، ومكنهم من أعمالهم وحد هم الحدود في ذلك ورسم لهم الرسوم ، ونهاهم عن القبائح بالزجر والتخويف والوعد والوعيد فلم يكن بتمكينهم من الأعمال مجبرا لهم عليها ، ولم يفوض إليهم الأعمال لمنعهم من أكثرها ، ووضع لهم الحدود فيها وأمرهم يفوض إليهم الأعمال لمنعهم من أكثرها ، ووضع لهم الحدود فيها وأمرهم بحسنها ، ونهاهم عن قبيحها . فهذا هو الفصل بين الجبر والتفويض ). ان هذا المسلك يحوم على مرتكزات المسلك الأول من وجود السبيل الى اثبات ما أمر به العباد وترك ما نهوا عنه .

وبما ذكر تندفع شبهة بعضهم هنا ، وهي ان ما ليس معلولا للعبد من الأسباب كالارادة وغيرها هو من الحوادث المستندة الى الله سبحانه لوجوب انتهاء سلسلة الحوادث اليه تعالى فيلزم الجبر ، لانه لا فرق بين ايجاد فعل العبد بلا توسط إرادته ، وبين إيجاده بتوسط إرادة لا استقلال له فيها إذ تخلف الفعل على كلا التقديرين محال .

ووجه اندفاع الشبهة .. ان المذكور فيها هو معى الايجاب لا الجبر وقد ذكرنا أنه لا ينافي وجوب الفعل واضطراريته كونه ممكنا في نفس الأمر وكونه اختياريا ؛ لان امكانه ذاتي والوجوب اللاحق لا يوثر في الامكان الذاتي ، لان الوجوب انتما لحق الممكن باعتبار فرض =

------

= وجوده وكل ممكن مفروض الوجود يمتنع عدمه في حال وجوده لامتناع الجتماع النقيضين (وانما الايجاب المنافي للاختيار) ايجاب الفاعـــل بالطبع كايجاب النار للاحراق، واما إذا كان فعل العبد مسبوقاً بمشيته واختياره فهو اختياري، وان كان على سبيل الايجاب والوجوب، لانه يصدق في مورد ايجابه انه شاء وفعل، فما يلزم من الشبهة لا محذور فيه، وما هو المحذور غير لازم، لان كل شيء موجود فرع وجوبه وايجابه، فما لم يجب لم يوجد.

والحاصل: ان مدار القادرية كون المشيأة سبباً لصدور الفعل والترك وان القادر من إذا شاء فعل ، وان لم يشأ لم يفعل ، وان وجبت المشيأة وجوبا ذاتيا أو غيرياً. ومن هنا تبين ان امكان اللاكون وصحة الترك ليس شرطاً ، لكون الفعل مقدوراً عليه ومرادا بعد صدق القضية الشرطية.

ان قياس الشبهة المذكورة انها ينتج الايجاب بالاختيار وقد عرفت ال الايجاب بالاختيار لا ينافي الاختيار ، قال الرازي في « المباحث المشرقية » ( واما حديث القدرة فوجوب الفعل لا ينافي كونه مقدورا لان وجوب الفعل معلول لوجوب القدرة ، والمعلول لا ينافي العلة ، بل متى كان وجوبه لالأجل القدرة فحينئذ يستحيل أن يكون مقدوراً )... ( فعلم ان كون الفعل واجباً بالتفسير الذي ذكرناه .. لا يمنع كونه مقدورا ) ..

لقد بينا بالحجج القوية رعاية الوسط في نسبة أفعال العباد ، وقررنا ما وجب تقريره من التطابق بين الجبر والتفويض والامكان والوجوب ، والتوافق بين الأمرين ، وذلك هو المصحّح لاسنادها الى الحق تارة وإلى الحلق أخرى ، من دون ارتكاب مجاز وتأويل في الحالين ، وعلى =

فالذي ينظر الى الاسباب الاول ، ويعلم انتها ليست بقدرة الفاعل ولا بأرادته .. يحكم بالجبر ، وهو غير صحيح مطلقاً ؛ لأن السبب القريب للفعل هو قدرته وارادته . والذي ينظر الى السبب القريب يحكم بالاختيار ، وهو أيضاً ليس بصحيح مطلقاً ، لأن الفعل لم يحصل بأسباب كلتها مقدورة ومرادة ،

= هذه الظاهرة الجارية على الصناعة العلمية جاء القران المجيد فنسبها الله تعالى مرة الى الملائكة ومرة الى العباد ومرة الى نفسه تعالى ، فقال تعالى : (قل يتوفّى ملك الموت (١) فأضاف الموت الى الملائكة وقال تعالى : (الله يتوفى الأنفس حين موتها (١) فاضاف الموت الى نفسه تعالى . وقال تعالى : (قتلوهم يتُعذّبهم اللهُ بأيديكم (٣) فاضاف القتل الى العباد ، وقال تعالى : (فلّم تقتلوهم ولكن الله قتللهم (١) فاضاف القتل الى نفسه . وقال : (وما رميت إذ رميت ولكن الله فأضاف المنى الذي يكون الله على المعنى الذي يكون العبد راميا واثباته على المعنى الذي يكون الرب راميا ، وهما معنيان في كيفية النسبة مختلفان ، وليس ذلك تناقضاً ، وليس ذلك تناقضاً ،

<sup>(</sup>١) من الآية ١١ من سورة السجدة .

<sup>(</sup>٢) من الآية ٤٢ من سورة الزمر.

<sup>(</sup>٣) من الآية ١٤ من سورة التوبة .

<sup>(</sup>١) من الآية ١٧ من سورة الأنفال .

<sup>(</sup>٥) من الآية ١٧ من سورة الأنفال .

والحق ما قاله عالم أهل البيت (لا جبر ولا تفويض واكن أمر بين أمرين)].

وحاصل كلامه «ره» ان ارادة العبد علة قريبة لفعله ، وإرادة المبدع الأول تعالى المنتهية اليها الاسباب البعيدة .. علة بعيدة له ، والفعل موقوف على مجموع الارادتين ، والأشعري قصر نظره على العلة البعيدة ، فقال بالجبر . والمعتزلي قصره على القريبة ، فقال بالتفويض (١) .

والبعيدة مع ارتفاع الموانع .. علة تامة ، يجب عندها وجود الفعل ، والبعيدة مع ارتفاع الموانع .. علة تامة ، يجب عندها وجود الفعل ، وعند تخلف شيء منها أو حصول مانع .. يبقى وجوده في حيز الامتناع ، ويكون ممكنا وقوعيا بالقياس الى كل واحد من الاسباب والشرائط ، فإذا كان من جملة الاسباب وخصوصا القريبة منها علم الانسان وإرادته واختياره ، التي بهما يختار أحد طرفي الفعل .. كان ذلك الفعل اختياريا واجبا وقوعه بجميع تلك الامور المسماة علة تامة ، وإن كان اختياريا واجبا وقوعه بجميع تلك الامور المسماة علة تامة ، وإن كان امكانه وكونه اختياريا ، لان الانسان في حالة وجوب الفعل واضطراريته .. بجد من نفسه إن شاء فعل وان لم يشأ لم يفعل ، ففعله و تركه متعلقان باختياره لا باختيار غيره .

والى رعاية الوسط وصحة الاسناد المتقدم والى المعاني التي جرى عليها الاسناد والنظام الصناعي . أوماً المحقق الشبخ على المدرس في كتابه وسبيل الرشاد، وقال فيه ص ٨٦\_٨٧ ( فالقوة المصورة مصورة =

ان للحركة الارادية الحيوانية مبادىء مترتبـة، أنهاها الشيخ الرئيس في النمـط الثالث من « الاشارات » الى أربع . . (الادراك) ثم (الشوق) المسمى بالشهوة والغضب ثم (العزم) المسمى بالارادة الجازمة والاجماع، ثم (القوة) المحركة المنبثة في الاعضاء. فالنفس الانسانية إذا همت بفعلها الاختياري فسبيلها أن تتحرك نحو مبادئه القريبة والبعيدة ، حتى إذا اختارته .. عملت القدرة ووجب الفعل. وتبع الشيخ الرئيس جماعة من المحققين في مسلكه ، منهم صدر المتألهين قال في كتابه: «المبدأ والمعاد» ( فان من نظر إلى الأسباب القريبة للفعل ورآها مستقلة .. قال بالقـــدرة والتفويض) ... (ومن نظر الى السبب الأوَّل وقطع النظر عن الأسباب القريبة .. قال : بالجبر وخلق الأعمال ، ولم يفرق بين أعمال الانسان وأعمال الجمادات)... (ومن نظر حق النظر فقلبه ذو عينين ، يبصر الحق باليمني فيضيف الأعمال

<sup>=</sup> حقيقة، بمعنى انها آلة لنفس عاقلة مدبترة هي ملك من الملائكة وكلة الله سبحانه بالتصوير، وذلك الملك أيضا مصور نفسه قوة مصورة ، بمعنى انها مباشرة للتصوير موكل به ، والله سبحانه أيضا مصور بمعنى انه تعالى خالق الصور وموجدها ، وبوجه النظر الى النظام الكلي الجملي كل من عنده (قل كل من عند الله) لا جبر ولا تفويض بل الامر بين أمرين).

خيرها وشرها اليه ، ويبصر الحلق باليسرى فيثبت تأثيرهم في الأفعال به سبحانه بالاستقلال ويتحقق بمعنى قول الصادق (لا جبر ولا تفويض بل أمر بين أمرين) فيذهب وذلك هو الفوز العظيم).

وآنئذ فلا تستغرب قولنا: إن الفعل موقوف على مجموع الارادتين ، أو أن في فعل العبد تركيباً من الجبر والتفويض أو انه خال منهما ، أو انه اختياري من جهة واضطراري من جهة ، أو ان العبد له اختيار ناقص وجبر ناقص .. ويذهب بك الوهم إذ ذاك إلى الجبر .

ان العارف إذا أعمل أصول المنطق في هـــذا الحديث الشريف .. يرى كشفه عن مثار الجبر والتفويض وتقريريهما على حديهما وسلوكه بمسألتنا بين الحدين على أدق طريق فلسفي لمواجهة الحقيقة .

وبهذا الكشف والتقرير والسلوك.. أعمل الامام الصادق (ع) فلسفته العالية في مسايرة الفريقين في شطر من المسافة ، حتى إذا وصل بهما في سيره الى مفرق الطرق.. سلك سبيله السوي الذي أوما اليه بمنطق حديثه (ع) ، وهو المنزلة بين المنزلتين ، وتبعه الكثير منهما . الذين ظهر لهم شذوذ آرائهم من الجبر والتفويض .. عن حكم الفلسفة الحقة ، وبعدها

عن محجَّتها واخفاق حججها في نضالها الفكري.

وقد أوما الامام الرازي في «المباحث المشرقية» الى ما أفاده الامام الصادق (ع) في حديثه قال: (حال هذه المسألة عجيبة، فان الناس كانوا مختلفين فيها أبدا بسبب ان ما يمكن الرجوع فيها اليها متعارضة متدافعة)... (الحق ماقاله بعض أثمة الدين انه (لا جبر ولا تفويض ولكن أمر بين أمرين) وذلك ان مبنى المبادىء القريبة لأفعال العبد على قدرته واختياره، والمبادىء البعيدة على عجزه واضطراره)

بفلسفة هذا الحديث الشريف .. أمن الخطر على العقيدة وزال الابهام عن مسألتنا ، وسهل على الناس مواجهة حقيقتها والبواعث التي دفعتهم للخوض فيها . وقد كشف الامام الصادق (ع) عن هـذه الفلسفة في تعاليمه ، بأطوار من الأشكال المنطقية ، على حساب تفاوت النضج الفكري والسمو العقلى بين حلقات درسه .

والحلاصة: فان من يقف على مثار الجبر والتفويض في عصوره المتعاقبة وأطواره المتتابعة .. يعرف أن الامام الصادق(ع) هو الذي جاء بهـذه الفلسفة الحاصة ، ويذعن بأنه (ع) أقر المبدأ الوسط بين الجبر والتفويض في الأذهان حقيقة ناصعة ، رسمه نظاما متبعا ، وشخصه محوراً تدور عليه فكرة أهل

العلم ، الذين أفردوا التآليف الكثيرة للكشف عن حقيقة مسألتنا .

وإذا توسع الباحث في النظر العلمي الى الموضوعات التي تناولتها فلسفة الامام الصادق (ع) في تعاليمه الشائعة .. يعلم ان العقيدة والفلسفة تسيران جنبا لجنب ، وان الاصول الدينية بنيت على الأصول العلمية . بيد ان ابداع المبدع الأول سبحانه لما تناول عقول بني الانسان .. كانت العقول بحكم العلمة والمعلول قاصرة في جوهرها عن الاحاطة بفلسفته وتشريعه تعالى ، ولا موجب لكونها قابلة لارتسام الكثير من أنواعها وأفرادها ببيانها .

فأذا استقصينا الأثر من السماع الديني ، ولم يدلنا البحث التام على فلسفة ناحية من العقيدة ، أو فلسفة أي حكم شرعي فرعي وأصلي ، أو أي ابداع لموجود من الموجودات من الجواهر والاعراض والعاليات والسافلات والأرواح والأشباح. جزمنا بان فلسفة ذلك تعالت وتججبت بمكانتها العالية عن حقولنا ، أو عن العقول مطلقاً حتى عقول ما وراء الطبيعة ، وانه ليس من المنطق أن ننفي فلسفة ذلك أو نشك في وجودها في نفس الأمر والواقع المطلق ، أو نرمي من جهلها بالتقصير عن أداء واجبه .

وحريّ بنا أن نختم البحث بالسماع الديني حول مسألتنا قبل ظهور الامام الصادق (ع) ونريك به ما يصحّح مذهب العدلية ، ويرفض الجبر والتفويض من دون تنصيص على فلسفتها ، ولما ظهر الامام الصادق (ع) وكشف عن طريق الوسط على أبعد حدّ من حدود الفلسفة ، كان علينا أن نطور البحث الى البحث العلمي ، ونجعل السماع الديني مساعداً لنا ونقول :

اماً القرآن المجيد فآياته الدالة على نفي الجبر والتفويض كثيرة ، منها الآيات الآتية :

الله الله ما أشركُوا لو سَيَقُول الله مِن أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ الله ما أَشْرَكُوا لَوْ شَاءً الله ما أَشْرَكُنا وَلا حَرَمنا مِن شَيء (١)

٢ \_ قو له تعالى (لَوْ شَاء الرَّحمن ما عَبَدناهم (٢)

ودلالة الآيتين ونظائرهما على إنكار من نفى المشيئة عن نفسه ، وأضافها الى الله سبحانه .. واضحة .

٣ - (عَفَا اللهُ عَنْكُ ٣)

<sup>(</sup>١) من الآية ١٤٨ من سورة الأنعام .

<sup>(</sup>٢) من الآية ٢٠ من سورة الزخرف .

<sup>(</sup>٣) من الآية ٤٣ من سورة التوبة .

٤ - (يَعَفْرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ (١)
 ٥ - (وَيَعَفْرُ ما دُونَ ذَلِكَ لِمنَ يشاءُ (١)
 ودلالة هذه الآيات على صدور الذنب من العبد واضحة،
 وإلا لم يتحقق العفو والغفران.

۲ – قوله تعالى « أَلْيَومَ تُجْزى كُلُ نَفْسٍ بِسا
 کَسَبَت \* (۳)

٧ - قوله تعالى (ألْيَوْمَ تُجُزُوْنَ مَا كُنْتُم تَعْمَلُونَ (٤) و للا ودلالة هاتين الإيتين على كون العبد فاعلا ظاهرة ، و إلا لم تتحقق المجازاة بازاء الافعال . ولنقتصر على ما ذكرناه من الآيات في دلالة الكتاب الكريم على مطلوبنا رعاية للايجاز الذي تعهدناه في بحثنا .

واماً السماع الديني من طريق الحديث والرواية ، فقد روى شداد بن اوس قال : [ سمعت رسول الله (س) يقسول : (من قال محين يصبح أو حين يمسي « اللهم انت ربتي لا الله إلا أنت ، خلقتني وأنا عبدك ، وأنا على عهدك ووعدك

<sup>(</sup>١) من الآية ١٢ من سورة الصف .

<sup>(</sup>٢) من الآية ٤٨ من سورة النساء .

<sup>(</sup>٣) من الآية ١٧ من سورة غافر .

<sup>(</sup>٤) من الآية ٢٨ من سورة الجاثية .

ما استطعت . أعوذ بك من شرّ ما صنعت ، وأقرّ لك بالنعمة ، وأقر لك بالنعمة ، وأقر على نفسي بالذنب ، فاغفر لي ، فانّه لا يغفر الذنوب إلاّ انت » (الخ)].

وقــد روى عن الأصبغ بن نباتة قال : [ لمّا رجـع أمير المؤمنين على من أبي طالب (ع) من صفين .. قام اليه شيخ فقال: (يا أمير المؤمنين اخبرنا عن مسيرنا الى الشام أكان بقضاء وقدر ؟ ) فقال (ع) : (والَّذي خلق الحبَّة وبرأ النسمة ما وطئنا موطناً ولا هبطنا واديا ، ولا علونا تلعة إلا بقضاء وقدر ). فقال الشيخ : (عند الله أحتسب عنائي والله ما ان ارى لي من الأجر شيئاً ) فقال عليه السلام : ( بلي أيُّهـــا الشيخ لقــد عظم الله أجركم بمسيركم وأنتم سائرون وفي منصرفكم وأنتم منصرفون. ولم تكونوا في شيء من حالاتكم مكرهين ولا اليها مضطرين ) فقال : (وكيف لم نكن مضطرين؟ والقضاء والقدر ساقانا. وعنهما كان مسيرنا ومنصرفنا) فقال (ع): ويحك لعلك ظننت قضاء لازماً وقدرا حتما ، لو كان دلك كذلك لبطل الثواب والعقاب وسقط الوعد والوعيد والأمر من الله والنهي . ولم تكن لائمة لمذنب ، ولا محمدة لمحسن . ولم يكن المحسن أولى بالمدح من المسيء ، ولا المسيء أولى بالذم من المحسن. تلك مقالة عبدة الأوثان وجند الشيطان وخصماء الرحمن وشهود الزور والبهتان وأهل العمى عن

الصواب. وهم قدرية هذه الأمة ومجوسها. ان الله أمسر تخييراً، ونهى تحذيراً، وكلف يسيرا، ولم يكلف عسيرا، وأعطى على القليل كثيرا، ولم يعش مغلوبا، ولم يطع مكرها، ولم يرسل الرسل لعبا، ولم ينزل الكتب للعباد عبثا، ولم يخلق السموات والأرض وما بينهما باطلا (ذلك ظن الندين كفروا مين النار (ا) الذين كفروا مين النار (ا) فقال الشيخ: (فما القضاء والقدر اللذان ما سرنا إلا بهما؟) فقال (ع): (ذلك الأمر من الله والحكم) ثم تلا هذه الآية: (وقضى ربتك ألا تعبد والإياه وبالواليد بن إحساناً (ا) فنهض الشيخ مسروراً وهو يقول:

أنت الامام الذي نرجوا بطاعته

يوم النشور من الرحمن رضوانا

أوضحت من ديننا مأكان ملتبسا

جزاك ربتك بالاحسان احسانا]

## المسألة الثالثة

من فلسفة الإمام الصادق عليه السلام: أن المعلول ناقص

<sup>(</sup>١) من الآية ٢٧ من سورة ص .

<sup>(</sup>٢) من الآية ٢٣ من سورة الإسراء .

# عن علَّته ، ولا يمكن أن يحيط بها أو يصل إلى حدها ويساويها .

جاء الامام الصادق (ع) بالقول الفصل في هذه المسألة وأومأ الى منطقها بصور من الكلام أدل على قيَّاسه وشكله وأقرب الى الفهم ، ولا يثبت على دلالتها اجمال واهمال ، فكانت تصحيحاًللفقول بعده في تقريرها ، وتصحيحا للايمان بلوازمها وما يترتب عليها من طريق النظر والقياس، وقد رواها عنه (ع) المفضل بن عمر الجعفي في مواضع من « توحیده » واشتهرت روایتها عنه (ع) من طرق شتی ، وكترت البحوث العلمية حولها بين الرمز وضرب المثل والتحليل والتمحيص باستعمال المنطق على أظهر أشكاله ، حتى قرّت قرارها في ساحة الحق أصلاً ثابتاً بين القواعد التي أجرى عليها الحكماء الألهيون أقيسة أسرار الكون وغوامض الطبيعة وفلسفة الاديان. وقد أومأنا اليها في « مجلة العرفان » «ج ١ ر ج ۲ م ۳۶ » ولما كانت غامضة في نفسها بعيدة عن حساب الذين ألفوا الحسّ وعرفوا الاستنتاج منه فحسب ، فالأجدر بنا ونحن في حاجة الى العلم بحقيقتها أن نأتي على الرياضــة الطويلة بتلخيص مبادئها وتنقيتها حتى كأنَّها غاياتنا ، ونتدرج منها الى أصول علميّة وأقيسة موجبة ، ونستنتج منها مسألتنا وما يلحقها من الفوائد، وندل على ذلك بالفصول الآتية:

## ( الفصل الأول )

ان نأتي على مسألتنا من طريق السماع عن الامام جعفر الصادق (ع) ونثبت ما أشار اليه مما يفيد مسألتنا ويدل عليها ونقول:

قال الامام الصادق (ع) فيما رواه المفضل بن عمر عنه في « توحيده » ص ٩٢ ( الحق الذي نطلب معرفته من الأشياء هو أربعة أوجه: ( فاوَّلها ) أن ينظر .. أموجود هو أم ليس بموجود؟ (الثاني) أن يعرف . . مَن هو في ذاته وجوهره؟ (الثالث) أن يعرف . . كيف هو وما صفته ؟ (الرابع) أن يعلم . . لماذا هو ولأيَّة علة؟؛ فليس من هذه الوجوه ما يمكن للمخلوق آن يعرفه من الحالق حق معرفته غير انه موجود فقط. فاذا قلنا وكيف وما هو . . فممتنع علم كنهه وكمال المعرفة به . (وامَّا لماذا هو) فساقط في صفة الحالق لأنَّه جل شأنه علَّة كل شيء وليس شيء بعلّة له ، ثم ليس علم الانسان بأنه موجود يوجب له أن يعلم ما هو وكيف هو ، كما ان علمه بوجود النفس لا يوجب أن يعلم ما هي وكيف هي ، وكذلك الأمور الروحانية اللطيفة. فان قالوا فانتم الآن تصفون من قصور العلم عنه وصفا حتى كأنَّه غير معلوم ، قيل لهم هو كذلك من جهة انّه إذا رام العقل معرفة كنهه والاحاطة به ،

وهو من جهة أخرى أقرب من كل قريب إذا استدل عليه بالدلائل الشافية ، فهو من جهة كالواضح لا يخفى على أحد ، وهو من جهة كالعامض لا يدركه أحد ، وكذلك العقل أيضاً ظاهر بشواهده ومستور بذاته ).

أقول حريّ أن نتوصل إلى دلالة هذا الأثر على مسألتنا من طريق الحكم بامتناع معرفة المخلوق للخالق في قوله (ع) ( فليس من هذه الوجوه ما يمكن للمخلوق أن يعرف من الخالق) وقوله (ع) ( فممتنع على كنهه وكمال المعرفة به ) وقوله (ع) ( إذا رام العقل معرفة كنهه والاحاطة بــه ) معلقاً عليه قصور العلم عن الخالق، وذلك لأن ظاهر هذه النصوص ان الحكم فيها قائم على الخالق والمخلوق من حيث انتهما خالق ومخلوق ، ورعاية هذا الوصف فيهما رعايـة للتأثير والتأثر اللذان هما كمال العلة والمعلول، وأمَّا قوله (ع) (لأنه جـل شأنه علّة كل شيء وليس شيء علة له) معلِّلا به سقوط السوَّال عن علَّة الحالق سبحانه .. فأدَّل على مسألتنا لظهوره في تقدم الخالق على جميع الأشياء، لما له من وصف العليّة لها ، وتأخّرها عنه ، لما لها من وصف المعلولية له ، ولازم ذلك تقدّم كل علة من حيث انَّها علة على معلولها ، وتأخّره عنها ، وهذا لباب مسألتنا .

وقال أيضاً (ع) فيما رواه المفضل بن عمر في « توحيده» ص ٥ ( ان الشكاك جهلوا الأسباب والمعاني في الحلق، وقصرت افهامهم عن تأمّل الصواب والحكمة فيما ذرأ الباري جل قدسه وبرأ من صنوف خلقه في البر والبحر والسهــل والوعر، فخرجوا بقصر علـومهم الى الجحود وبضعف بصائرهم الى التكذيب والعنود، حتى أنكروا خلق الأشياء وادعوا ان تكوّنها بالاهمال ، لا صنعة فيها ولا تقدير ولا حكمة من مدبر ولا صانع ، تعالى الله عما يصفون ) ... (فهم بمنزلة عميان دخلوا داراً قد بنيت أتقن بناء) ... ( فجعلوا يترددون فيها يميناً وشمالا ، ويطوفون بيوتها ادبارا واقبالا محجوبة ابصارهم عنها ، لا يبصرون بنية الدار وما اعد فيها، وربتما عثر بعضهم بالشيء الذي قد وضع موضعه واعد للحاجة اليه ، وهو جاهل للمعنى فيه ولما اعد ولماذا جعل كذلك) ... (فانتهم لما عزبت أذهانهم عن معرفة الأسباب والعلل في الاشياء.. صاروا يجولون في هذا العالم حيارى، فلا يفهمون ما هو عليه من اتقان خلقته وحسن صنعته وصواب هيأته ) .

ان هذا الأثر من نوع الأثر السابق، يدلي به الامام الصادق (ع) في معرض حديثه، ويومىء الى الزائغين عن سبيل الحق والمعتقدين: ان القوى البشرية تستولي على ماوراء

الطبيعة من الغيبيات ، وهو يدل على مسألتنا دلالة واضحة مستوحاة من حقائقه وقضاياه، ومرتكزة اليها ارتكازاً ضروريا . ولنعد الحقائق التي أثبتها الامام الصادق (ع) في هذا الأثر ، ونستنتج من تسريحاته مدى تأثير المعلول والعلة ، ونصل الى مسألتنا ، وها هي الحقائق المثبتة فيه :

١ – قوله (ع) (فقصرت افهامهم عن تأمل الصواب
 والحكمة فيما ذرأ الباري).

۲ ـ قوله (ع) (فخرجـوا بقصر علومهم الى الجحود
 وبضعف بصائرهم الى التكذيب).

٣ ـ قوله (ع) (فهم بمنزلة عميان دخلوا دارا)... (يطوفون بيوتها اقبالاً وادباراً محجوبة أبصارهم عنها لا يبصرون بنية الدار وما أعد فيها).

٤ - قوله (ع) (لما عزبت أذهانهم عن معرفة الأسباب والعلل في الاشياء .. صاروا يجولون في هذا العالم حيارى لا يفهمون ما هو عليه من اتقان خلقه وحسن صنعته وصواب هيأته ) .

وإذا كان الظهور في الكلام هو المعيار في تشخيص حقائقه المرادة منه ، فلا نشك ان المراد من قصور الافهام والعلوم وضعف البصائر وحجب الابصار وغروب الاذهان في هذه

التصريحات .. هو قصور العقول في نفسها عن معرفة العلل فيما ذرأ الباري، لاقصورها من طريق سوء استعمالها، ويؤيد ظهورها في ذلك مورد سياقها الذي عرفته .

وآنئذ فهذه التصريحات كافية لحمل طالب الحقيقة على اليقين بمسألتنا ، وان المعلول في نفسه قاصر عن الاحاطة بالعلة ، وعسى أن ينظر العارف الى عالم الحس ، فيرى قصور الحواس عن درك كثير من المحسوسات لكمال البعد بين مكانيهما ولا يرى علية ومعلولية بين الحواس والمحسوسات ، وانها يرى ذلك القصور لتحديد قوى الحواس بحدود لا تتناول المسافات البعيدة . كما يشاهد ذلك في كثير من القوى الطبيعية ، وآنئذ فيتشكك في دلالة الأثر على مسألتنا لما يراه من عدم الملازمة بين قصور شي ء عن درك شيء آخر وبين العلية والمعلولية بينهما .

ولكن العارف إذا حسب للعقول حسابها ، ورأى امتناع رعاية البعد المكاني بينها وبين المعقولات ، فلا مندوحة لعن تركيز القصور .. في المأثور (اعن الامام الصادق (ع) .. على كمال البعد المعنوى القائم على لحاظ الطوليه بين العقول

<sup>(</sup>۱) آ نفأ .

والمعقولات الحاصة ، والطولية بينهما مرتكزة على لحاظ العلية والمعلولية بينهما .

امّا قيام كمال البعد المعنوي على لحاظ الطولية بينهما ، فلإمكان وصول ايّ مجرّد في ايّ عالم .. الى درك الموجودات العرضية التي يحويها عالمه ، حتى النفوس فانّه يمكن لها في ذاتها الوصول الى وجودات عالمها والاحاطة بها ، ولئن منع مانع عنذلك فلأمر خارج عن جوهرها .

واماً ارتكاز الطولية بينهما على لحاظ العلية والمعلولية بينهما ، فلأن الطولية في سلسلة المعنويات لا واقع لها إلا التقدام والتأخر في سلسلتها ، وذلك أمر لا يتصور إلا على لحاظ العلية والمعلولية بينهما .

وقال (ع) فيما رواه المفضل بن عمر أيضا حول تدبير المبدع الاول تعالى في مصلحة العالم وما فيه من الدلالة والعبر: (هذا الدولاب الأعظم المخلوق بحكمة تقصر عنها أذهان البشر).

ان هذا الأثر يدل على مسألتنا أيضا من طريق قصور عقول البشر عن الأسباب ، على ما عرفته من توجيه دلالة الأثر السابق على مسألتنا .

وقال (ع) فيما رواه المفضل بن عمر عنه أيضا في

و توحیده و ص ۱۸ حول ما اعطی الانسان وما منع: (فاعطی علم ما یصلح به دینه و دنیاه ، و منع ما سوی ذلك مما لیس فی شأنه و لا طاقته أن یعلم ، كعلم الغیب و ما هو كائن ، و بعض ما قد كان أیضا ، كعلم ما فوق السماء و ما تحت الارض ) ... (وأشباه هذا مما حجب علی الناس علمه ) ... (فانظر كیف اعطی الانسان علم جمیع ما بحتاج الیه لدینه و دنیاه ، و حجب عنه ما سوی ذلك ، لیعرف قدره و نقصه ، و كلا الأمرین فیهما صلاحه ) ...

ظاهر المنع والحجب هنا وفحوى قوله (ع) (مما ليس في شأنه وطاقته أن يعلم).. أن العقل الانساني يصل علمه الى ما في عالم الكون والشهادة مما يصلح به دينه ودنياه ، ويقصر عن العلم بما وراءه مما في عالم الغيب ، وآنئذ فيجري على القصور هنا حساب المعقولات المتقدم ، ويدل على مسألتنا من طريق ارتكازه على لحاظ العلية والمعلولية .

وقال (ع) فيما رواه أبان من تغلب عنه (١ (يا أبان

۱۱ روایة أبان بن تغلب (قال قلت : رجل قطع اصبعا مسن أصابع المرأة كم فیها من الدیة ؟) قال : (عشر من الابل)،قال : (قلت قطع اصبعین) إقال (ع) : (عشرون)،قلت : (قطع ثلاثا) إقال : (ثلاثون) القال : (قطع أربعا) إقال : (عشرون) قلت :=

انتك أخذتني بالقياس، والسنة إذا قيست محق الدين)

إذا حاولنا درك ما ارتكز اليه توبيخ أبان هنا بتحقيق وتلخيص .. كان هو الحوض في المطالب العقلية والاستعانة بها في تحصيل علل الأحكام الدينية والانتقال منها إلى الأحكام المعلّلة، وهذا الأثر انها يفيد بظاهره ناحية خاصة من مسألتنا، وهي قصور العقل الانساني عن درك علل التشريع فحسب دون علل التكوين، فلا تتم فائدة مسألتنا.

ولكن النظر العلمي إلى ما سيجىء بيانه من القياس الموجب لمسألتنا .. يوجب جري هذا الأثر على تمامها ، وتخصص التوبيخ فيه بالخوض في العقليّات لتحصيل علل التشريع ، والانتقال منها إليه لخصوصيّة مورد سوّال الامام الصادق (ع) .

= (سبحان الله يقطع ثلاثا فيكون عليه ثلاثون ويقطع أربعا فيكون عليه عشرون، كان يبلغنا هذا ونحن بالعراق ، فقلنا ان الذي جاء به شيطان). قال (ع): (مهلا يا أبان. هذا حكم رسول الله (س) ان المرأة تعاقل الرجل الى ثلث الدية، فاذا بلغ الثلث رجع الى النصف، يا أبان انك خذتني بالقياس: والسنة إذا قيست محق الدين).

#### ( الفصل الثاني )

أن نأتي على الرياضة لمسألتنا بتمحيص مبادئها الآتية.

1—ان الوجود ذاتي للمبدع الأول سبحانه ، وعرضي لحميع الأشياء ، ولا يجوز أن يتوهم متوهم خلاف ذلك متذرعا بقول الحكماء : (إن الجوهر هو القائم بنفسه المكتفي بذاته ) . على حساب ان قيام الشيء بنفسه لا يتفق مع عرضية وجوده ، وذلك لأن قولهم نتيجة النظر الى الطبيعيّات وقياس بعضها إلى بعض ، ولو كان نظرهم إلى حقائق الأشياء وأسبابها ومبادئها والانتهاء فيها .. لكان نتاج نظرهم في سلسلة التأثيرات والتأثيرات .. هو الانتهاء إلى المبدع الأول تعالى ، واليقين بقيام الأشياء بالغير وتلاشيها عند انقطاع فيض المبدع طرفة عين ، فأين لها القيام بنفسها .

Y — ان كل ما يوجد في شيء بالعرض فلا بد من رجوعه من طريق التسبيب إلى ما يوجد في شيء آخر بالذات ، وذلك لأن العارض في الشيء أثر ، والأثر لا بد له من مؤثر لأنه حركة ، ولا مناص من ارتقائه في سلسلة التأثير والتأثر إلى مؤثر لا يقبل أثراً من غيره وهو المبدع الأوال تعالى .

٣ ـ إذا كان الوجود في المبدع ذاتيًّا ، فلا بدُّ من كونه

مبدأ وعلة لوجود جميع الأشياء ، فلا يجوز أن يتوافر الوجود في شيء من أنواع الموجودات إلا من طريق الفيض من ذلك الوجود الذاتي .

ان هذه الأمور برهانية لا سبيل إلى إنكارها بعد فهمها ومعرفتها . وقد كشف عنها في مواضعها في علم الكلام وبحوث الفلسفة . فلا حاجة بنا هنا إلى أن نرتقي في بيانها إلى أكثر من هذا ، فانها وافية لتحصيل الغرض المتعلق ببحثنا هنا ، وكافية لمن ارتاض بها ووفاها قسطها من الروية في سوق البرهان الموجب لمسألتنا واعطاء القياس المنطقي الموجب لها .

من هنا نعود إلى مسألتنا ونعمل الحساب الفنتي حول هذه الأمور ، ونأتي من طريق لبابها على قياسين منطقيين ، يفيدنا نتاجهما اليقين بنقصان المعلول عن العلّة ، وقصوره عن الوصول إلى حدّها والاحاطة بها ونقول :

إذا عرفنا أن الوجود الذاتي مبدأ وعلة لوجودات الأشياء . . أيقنا أن وجودات الأشياء مفاضة ومستفادة منه ومحدودة وناقصة عنه ، لأن المعلول أثر علته ، وأثر الشيء ناقص عنه ، وإلا لما ترجم صدوره عنه ، وكل شيء ناقص عن شيء . . فهو محدود ، لأن نقصانه هو قصوره في نفسه عن قوة

ذلك الشيء وعدم بلوغه مرتبته، وإلا لما تحقّق به وصدر عنه، وآنئذ فلا بدّ له من حدّ لا يمكنه التجاوز عنه.

ويكشف الستار عن نتاج هذا القياس ويزيده وضوحا .. النظر العلمي إلى المعلول وعلّته الفاعلة ، فانّه يقضي بتأثـير العلق المعلول ، وذلك يفيدك من طريق اللزوم العقلي تقدّم العلّة على المعلول بالعليّة وبالذات وبالمرتبة ، ويلمسك بينها المعنى المصحّح لقولنا (وجد فوجد).

إذا علمنا ان وجودات الأشياء المعلولات للوجود الذاتي مفاضة عنه ومحدودة وناقصة عنه ، فأول ما يلوح لنا من ذلك . . ان الوجود في العلمة أقوى وأقدم وأغنى وأوجب من الوجود في المعلول ، ومحيط بكل جوهر ووجود كل موجود ، فلا يجوز على مسرح الوهم أن يحيط به شيء ، فان ذلك انقلاب في حقيقة العلمة والمعلول بالضرورة ، وهو محال .

ويتجلّى لمديك لباب هذا القياس إذا كانت العلّة محتارة فان الوجدان إذ ذاك يقضي بكون المعلول مسبوقا بالعدم مع وجود علته ، لان المختار انما يفعل بواسطة القصد ، والقصد انها يتوجه إلى شيء معدوم ، وإلا كان ذلك تحصيل الحاصل وهو محال ، فأين للمعلول الوصول إلى حدود علّته والاحاطة بها.

#### ( الفصل الثالث )

أن نأتي على الفوائد المرتكزة إلى هذه المسائل، وها نحن ندلي بمهمتة التدليل عليها بين البرهان والجدل بما ينفع الناظر ويقنع المناظر، ونقوم بالتمهيد الضروري لها.

## ( الفائدة الأولى المرتكزة على المسألة الأولى )

أن نــذكر بيان عقول بني الانسان وعنايتنا فيها ، بالتدليل على قصور حدودها الجوهرية عن الوصول إلى علل الأحكام الشرعية في الأديان والمسائل المرتبطة بعالم التكوين والحلقة ، ولم نقصد فيها إلى تفصيل حدود العقل الانساني ، ولا إلى تقسيم نشأته إلى ما قبل الطبيعة ومع الطبيعة وما بعد الطبيعة ، فان ذلك عرضة للتشعب والتطويل وخروج عمّا كان في عنايتنا .

ولا نحسب انتنا نظلم نصيب عقل الانسان فيما وراء نطاق المشاهدة والتجربة ، إذا أتينا على تحديده وقصور حدوده كلا ، بل له عمل كبير يتعلق به ايمان ديني ووعي فلسفى ، ولكن ذلك في حدود الامكان.

وجدير أن نلقي هنا نظرة سريعة ونقول:

· لا يجوز للقارىء أن ينزع ثقته من العقل الانساني إذا رأى المعارف المكتسبة ترتكز إلى قواعد المنطق نفسها ، وتستند إليها وتستمد من ثباتها ، فيعتقد إذ ذاك ان القواعد هي المحك الأخير للمعرفة . وذلك لأن الفكر الاسلامي القائم على الفلسفة الحقة . ليؤمن بصلاح النظر وبمنفعته وبضرورته . والنظر الذي هو تركيب حقائق معلومة للوصول الى حقائق مجهوله . يتوقف على التعمل من العقل ، لأن الحقائق المعلومة التي هي مبادىء المعرفة . لا تكفي وحدها لحل اي قضية يجهلها الانسان .

فاذا كانت المعارف المكتسبة ترتكز إلى قواعد المنطق نفسها ، فللناظر والمناظر أن يتساءلا عن الأمر الذي ترتكز إليه هذه القواعد ، وإذا قلنا في جوابهما انتها تفرض نفسها على العقل وتستمد من ذاتها ، أو قلنا انتها تستمد من الوضوح في الحقيقة واليقين الناتج عنه في النفس . كان ذلك خلاف الوجدان .

إن كثيراً من الفلاسفة الأقدمين والتابعين لهم .. جهلوا شأن العقل الانساني فأعطوه أكثر مما له ، وأطلقوا له العنان فيما وراء نطاق المشاهدة والتجارب ، وآمنوا بقدرتــه على إدراك كنه الأشياء على حقيقتها وكما هي في ذاتها ، حتى الأشياء المجردة عن المادة ولواحقها من الشكل واللون والتحين الأشياء المجردة عن المادة ولواحقها من الشكل واللون والتحين المادة عن المادة ولواحقها من الشكل واللون والتحين المادة عن المادة ولواحقها من الشكل واللون والتحين والتحين واللون واللون والتحين واللون واللون والتحين واللون واللون والتحين واللون والتحين واللون والتحين واللون والتحين واللون واللون والتحين واللون واللون واللون والتحين واللون واللون

والقدر ، وكلما تتفرع عليه .. ويتفرع عليها من مصدرها وأسبابها البعيدة وتشخيص غايتها ومصيرها ، وهذا رأي لا يرفض كله ولا يقبل كله ، لما سيعرفه طالب الحقيقة في بحوثنا الآتية من حدود للعقل الانساني لا تتفق مع ما يرونه للعقل من القدرة الواسعة .

لا أقول انتهم أساؤوا استعمال العقل الانساني في بحث حقائق الأشياء وفي التفتيش عن أسرارها ، وانتما أقول ان العقل قاصر في نفسه عن حل مسائل ما وراء الطبيعة من أسرار التشريع والتكوين وغيرهما من حقائق الأمور الالهية ، ولم أقصد طرده وعزله عن كل ما يتعلق بذلك ، فانته لا يجوز التعبّد بشيء من ذلك ما لم يحكم بامكانه على الأقل ، بيد ان سلطته محدودة بحدود لا يجوز له تعديها ، وذلك لا يقلّل من قيمته في النطاق المخصص له .

إن هذا الرأي المرتكز على إعطاء العقل أكثر ممما له .. خطر عظيم على إيمان عموم أهل الأديان ، ولعله من أهم العوامل التي حملت الشباب الذين يريدون التدبير في حقائق الحياة وأسرارها على اعتقاد : ان الانسان في وسعه أن يعلم أسباب الحراك في جميع الموجودات الطبيعية و عموم علل أحكام التشريع ، فكانوا يتساءلون عن علل الأحكام الشرعية

وأسباب التكوين والخلقة في الوجودات ، وإذا لم يجدوا جوابا عن سؤالهم حملوا المسؤول على الخمول والجمود في أفكاره وقواه الطبيعية.

ولعل الأمر الذي جر هذا التفكير الخاطىء إلى الشباب الواعي .. هو ان ادراك الانسان لا يكاد يخلص له دون أن يشوبه الادراك الحسي ، لانطباع الانسان بالحس والفناء إياه منذ بدء كونه ، وادراكه الحسي يصل إلى أسباب التأثيرات والتأثيرات بين الفواعل والقوابل الطبيعية على مسرح الحس ومجاري الطبيعة من دون ريب ، ولكن أين هذا الادراك من إدراكه العقلي لأسرار ما وراء الطبيعة .

إن هذا التفكير لم يمت إلى منطق الحقيقة بصلة ، وان له أساساً نفسياً لا يومن أن يجر الحطر على طريقة التفكير في العقيدة وأسسها ، من طريق الحلل في نظام موجودات الأشياء ؛ لأن هذا التفكير يدفع الانسان إلى أبعد من مستواه ، فيتورّط بالحطأ وينتهي إلى التناقض أو إلى الحيرة في عالمي الشهادة والغيب .

من هنا نعود إلى مهمتنا التي تعهدنا الاتيان عليها في هذه الفائدة ، ونعمل الأشكال المنطقية والمحاكمات العقلية حول عقل الانسان ، ونكشف عن جملة من حدوده ، ونوميء إلى

حدود محيطه ، وندل على نقصه من طريق ضعفه في نفسه ، ونوضح قصوره عن الوصول الى ما يحاوله تفكير الشباب من عرفان على التشريع والتكوين وتركز ذلك على ما دللناك عليه فيما مر .. من نقص المعلول في نفسه عن علته ؛ حتى ينكشف لباب الحقيقة ويرفض أهل هذا التفكير تفكيرهم عن بحث علمي لا يحتمل الرد والنقاش .

وعسى أن يخيل للقارىء أنّا نحاول إنكار العلّة للأصل الديني والحراك التكويني .. لا .. لا .. فإنّ العقيدة والفلسفة الحقة يسيران جنبا لجنب ، وانّ الأصول الدينية والمسائل المرتبطة بالتكوين .. بنيت على أصول علمية ، وانما نحاول الدلالة من طريق حكم العقل بقصور المعلول عن الاحاطة بالعلة .. على قصور عقول بني الانسان عن الوصول إلى الاصول العلمية وحقائق العلل لأصول الدين ومسائل التكوين ، ولمّا كان ما نرومه من أصعب الأشياء وأبعدها عن العادات .. كان الواجب ان نرّوض السبيل إليه ونمهده بالأمرين الآتيين :

ا ـ إن عقول بني الانسان افاضة من المشرّع المكوّن جل شأنه لامكانها الذاتي ووجوب وجوده الذاتي ، فالمشرّع المكوّن هو علة لهذه العقول ، وهي معلولة له ، نظير سائر الوجودات الامكانية ، وعلى قياس العلة والمعلول الذي عرفت انتاجه ..

تكون العقول متفرعة على علّتها ومتأخرة عنها وآبية عـن إحاطتها بها وعن شخوصها في سراطها .

امّا امتناع إحاطتها بعلّتها .. فلأن ذلك يجعلها أقوى من العلة ، ويقضى إذ ذاك بكون العلّة معلولا والمعلول علّة ، وهذا خلاف الفرض .

واماً إمتناع شخوصها في سراط العلة .. فلأن ذلك يأبى كونها معلولة لعلتها أيضاً ، لأن ذلك ترجيح بلا مرجّع بعد شخوصهما في خط واحد وعلى رقم واحد .

٢ – إن حقيقة عليته تعالى لمعلولاته . . طور من علمه وشهوده تعالى ، وسيمر عليك إيضاح ذلك .

#### ( من هنا نأخذ النتيجة ونقول )

إذا عرفت إفاضة عقول بني الانسان عن المشرِّع المكوِّن تعالى ، وانتها معلولة له (وعلمت) بامتناع إحاطة المعلول بالعلة وشخوصه في سراطها . أيقنت بأن عقول بني الانسان لا سبيل لها إلى شهود أسرار التشريع والتكوين ، وآمنت بما حاولنا إثباته من ان الانسان ليس في وسعه أن يعلم ذلك إلا من طريق بيان المشرَّع المكوّن ، وانما في وسعه أن يومىء من طريق الحدس والتخمين إلى علل الأحكام وأسباب التكوين من طريق الحدس والتخمين إلى علل الأحكام وأسباب التكوين

وأجزاء العلل وأسبابها ولوازمها . فلا يجوز له الإثبات في شيء من ذلك ولا النفى ، بل الحكم بالأمكان فحسب .

ولا يلتبس عليك الأمر إذا رأيت البحث من علماء الكلام في وجودات ما وراء الطبيعة ، ورأيت الغقل هو الطريق الأمين لهم في المعرفة اليقينية بذلك ، فإن محاولة وجودات الأشياء وإثباتها أمر ، ومحاولة تفهم كنهها أمر آخر ، فالبحث عن هذا طمع من غير مطمع .

هذا ملخص نراه و افيا لطلاب الحقبقة ، بيد أنا نرى حسنا أن نوميء الى قياس آخر يتفرع على قياسنا السابق ، ونستنتج منه مسألتنا ولعل شكل هذا القياس يكون أوضح وأروع ونقول :

إن المشرع المكون تعالى غير محدود لوجوب وجوده الذاتي ، وعقول بني الانسان وغيرها من وجودات الأشياء متناهية ومحدودة بحكم إمكانها الذاتي ، وآنئذ فيمتنع بحكم العقل أن يحيط المحدود بغير المحدود أو يتجاوز حدة إلى ما يساويه ، وإلا كان ذلك انقلابا في حقيقتي المحدود وغير ملحدود ، وهو محال .

يجوز أن تنظر الى كثير من موارد الحسن والقبح فترى فيها أحكام المشرّع المكوّن قد استقل العقل بادراكها وإدراك عللها من أنواع الحسن والقبح فتشكّلُ إذ ذاك فيما أنتجه قياس العلّة والمعلول من قصور عقل الانسان عن الوصول إلى علل التشريع والتّكوين.

ولكن النظر العلمي يوقفك على حد إيمانك بما استنتجناه من قياس العلة والمعلول ، إذا تعمقت بالنظر إلى الواقع الذي عنه تجلت عناوين المبدع الأول سبحانه ، واستحق بينها عنواني مشرع الأحكام لموجباتها ومكون الأشياء لأسبابها ، فانتك إذ ذاك ترى العقل في مسرح الضروريات والنظريات التي استقل بادراكها .. انها وصل لمقام علم المبدع بموجباتها وموجباتها ، وعلمه تعالى يتعلق بالأشياء على حد واحد ، ومن دون قبلية وبعدية في مسرحه ، وأين مقام علمه الوحداني التابع لمعلوماته المترتبة في ظهورها .. من مقام تشريعه وتكوينه وشهوده لموجباتهما . ؟

فليس بين علم المبدع بما وصل إليه العقل من الضروريّات والنظريات وبين إدراك العقل لذلك .. ترتّب وعليّة ومعلولية ، حتى تجيش نفسك وتشكّك بما ذكرناه من القياس ونتيجته بخلاف مقام شهود المبدع لموجبات تشريعه وتكوينه للاشياء وموجباتها فإنه مقام علة العقل وموجبه . ومن هنا تعرف نسبته إلى ما يحيط به العقل ويستقل بادراكه من طريق التعمّـــل

والضرورة .

وعسى أن يخيل للقارىء ان جهة النظر هي حقائق علل التشريع والتكوين أنفسها ، وهنا يقف متسائلا عن القصد بقصور العقل الانساني عن الادراك ، فان كان قصوره عن الاحاطة بذات المبدع الأول ومعرفة كنهه .. فهذا حق ، ولكن التسائل كان عن علل التشريع والتكوين .

لهذا ارتأينا ونحن على أبواب محكمة يخاصم فيها من يثبت أو ينكر .. أن نضع علل التشريع والتكوين على لوحة النفس ونجرى عليها حساباً برهانياً نتوصل به الى أنحاء وجوداتها وحصرها في نطاق النظر ، ونستنتج أحكاما لا مندوحة للعقل عن إلحاقها بحقائقها ، مع وصف العلة أو مجردة عنه ونومى الى ما يهمنا منه ونقول :

علل التشريع والتكوين بين لحاظين مختلفين في طور البحث لبيان حكم العقل ؛ لحاظ حقائقها من حيث هي ، ولحاظ حقائقها من حيث انتها علل ، وهذان اللحاظان يتمثلل للعارف ويمثلان له مسألتين (مسألة) درك العقول لحقائق العلل أنفسها ، وهي التي يمكن أن يتخيلها القارىء. (ومسألة) درك العقولى لحقائق العلل من حيث انتها علل ، وهي التي كشفنا عنها في مهمة هذا البحث وبينا امتناعها.

وآنئذ فيجدر بنا ونحن في فضاء المحاكمات العقلية والاستنتاجات المنطقية .. أن نكشف عن لباب المسألتين على أدق حدودهما ، ضمن أجهزة عقلية لا يثبت على نتاجها شك في أية ناحية من نواحيها .

ان قضية قصور العقول عن درك علل التشريع والتكوين عرضة للتشعب بين المسألتين ، ومعاكسة لجبلة الهوية الانسانية المرتكزة على التعمق في معرفة الأشياء ، حتى حقائق ماوراء الطبيعة من أسرار القدر وما فوق ذلك .. وهذا يقضي أن نفرد كل واحدة من المسألتين بالبحث عن منطقها ، ونتوسع بالتدليل عليها بين مقادير حظ الانسان من التصور والتصديق ، غير أنا تحرينا الايجاز واكتفينا بالايماء إلى ما انتجته بحوث الفلسفة ، وأرتنا بانتاجها الموجب لباب حقيقتها :

## ( المسألة الأولى )

اما المسألة الاولى فالحق فيها قصور النفس الانسانية عن درك حقائق العلل، من حيث أنفسها والاحاطة بمالها من الجوهر والكمية والكيفية، بل ليس في قوة النفس الناطقة الاطلاع على ذلك، وها نحن نحاول نظم الأقيسة الدالة على ذلك من الأمور الآتية:

1 – إذا تمثل معلول العلة خارجة عن أعمالنا ، وأردنا أن نعرف علمته التامة .. فلنتجه الى الشيء الذي نحتمل علاقته بالعلية ، ونضعه أمام الأصول العلمية ، ونجري عليه حسابا تضمن صحته الفلسفة ونقول :

هذا الشيء امّا ذاتيّ العلة أو خاصة العلة . وذاتي العلة امّا أن يكون ماهيّة من دون دخل لوجودها في التأثير بحيث تكون الجهة المقتضية للمعلول . . هي نفس الماهية من حيث هي كالأربعة للزوج ، .أو يكون وجودها الحارجي وحده كالنار للاحراق ، أو وجودها الذهني وحده من دون دخل للماهية في تأثيرهما ، أو يكون ماهيّة محتاجة في تأثيرها إلى انضمام أحد الوجودين الجاص أو أحدهما المطلق ، وتكون حقيقة العلة إذ ذاك المجموع من الماهيّة وأحد الوجودين .

ثم نلقي نظرة واسعة في الوجود الممكن القائم على علاقة العلية والمتحصل بأقسامه الحمسة المذكورة ، ونجري على مفهومه حساب المفاهيم المشككة ، ونذعن إذ ذاك بمصاديق له غير المتناهية .. متخصصة بحدود مراتبه بين مبدئه ومنتهاه .. ونتوصل برعاية ميزان الضرب بينها وبين أنواعه الحمسة .. إلى الاذعان أيضا بوجود عدد آخر لمصاديقه لا يتناهى .

وإذا اتجهنا الى إمكان تخصيص أفراد الوجود القائم على

علاقة العلية بخصوصيّات الأزمنة والأمكنة ، وارتأينا في حدود الامكان احتياج كل فرد منها في تأثيره إلى انضمام إحدى الخصوصيات . تفرّع على كل فرد من أفراد الوجود أفراد تساوي عدد الخصوصيات ، التي يمكن رعايتها في الجهة المقتضية للمعلول ، وتعالى إذ ذاك عدد أفراد هذا الوجود فوق ما لا يتناهى بما لا يتناهى .

ثم نعود الى خاصة العلبة ونجري عليها حساب ما لحقته واختصت به من محتمل العلبية ، ونقول : خاصة العلة اماً أن تكون خاصة الماهية وحدها أو الماهية المخلوطة مع الوجود أو خاصة الوجود وحده ، ثم نتمشى بخاصة الوجود في حدود الامكان إلى ما عرفت من أفراد الوجود الحارجة عن نطاق الحصر .

من هنا نلختص مبادىء قياسنا ونومىء الى النتيجة المطلوبة ونقول :

ليس في وسعنا ونحن في نشأتنا الطبيعية شهود حقيقة الجهة المقتضية للمعلول ؛ لانطماس نفوسنا في المادة واحتجابها بظلمتها وليس لنا بعد الشهود وسيلة تساعدنا على اكتساب معرفتها اليقينية والتدليل عليها ، ولئن ضمن العقل صحتة أصول الميزان في (ايساغوجي) في فصل المعرّف فلا يضمن

تطبيقها العملي ، ولئن ضمن ذلك فلا سبيل الى إعمالها حول حقيقة الجهة المقتضية للتوصل الى معرفتها اليقينية الفعلية ، لترددها بين أمور لا يمكن إحصاؤها واستقراؤها .

وآنئذ فلا مندوحة لنا عن التصديق بقصور نفوسنا عن درك حقائق علل التشريع والتكوين من حيث أنفسها إلا من طريق بيان المشرع المكون.

Y - إن حقيقة الجهة المقتضية للمعلول ترتكز إلى جزأيها من الجنس القريب والفصل القريب ، وليس لنا قدرة على اكتناه حقيقتهما ، وفطرة الأنسان غير متأهلة للعثور على الطرق المفضية إلى أمثالهما من الجواهر ؛ والمصاحبة المشهودة بين شيء وشيء . لا توجب العلاقة الذاتية ، حتى نتعرف أحدهما من الآخر ، لإمكان كونها اتفاقية .

ولا يحق أن نومن بسببية ترتكز إلى كثرة الاحساس بوقوع أحدهما عقيب الآخر ، فان كثرة هذا الاحساس ودوامه لا يستلزمان علاقة ذاتية بينهما ، فيوصل على ضوئها إلى معرفة أحدهما من الآخر ، وانتما يحملان العارف بهما على الظن والتخمين حول ثبوتها . وهذا لا يفيد شيئاً في سبيل المعارف اليقينية .

لهذا نرى اولى النظر في صناعة الميزان قد فهموا اصوله

ومحتصوها وتوصلوا بضرورة إلى إيقاف الفصل والحاصة على رقميهما اللذين لهما ، ولم يحصلوا على ما يمحق الحسيرة في تطبيقهما العملي ، حتى اعترفوا بعجزهم عن التمييز بين مصداقي خاصة النوع وفصله ، غير انتهم وجدوا المفاهيم المختصة بالنوع . بين ما عرفوا له واسطة في صدقه ، فسموه خاصة ، وبين ما لم يعرفوا له واسطة فسموه فصلا ، وعلى ذلك جزى عرفهم .

بهذه التصريحات يسعنا أن نكوت قياساً على أوّل الأشكال، ونثبت دلالة العقل بنتاجه على مطلوبنا ونقول:

الجهة المقتضية للمعلول حقيقة نوعية ، وكل حقيقة نوعية ، وكل حقيقة نوعية علينا اكتساب معرفتها اليقينية ، فالجهة المقتضية علينا اكتساب معرفتها اليقينية .

وآنئذ فيلحض بهذا الاستنتاج كل انكار تجاه قصور النفس الانسانية عن درك حقائق علل التشريع والتكوين أنفسها .

### ( المسألة الثانية )

اماً المسألة الثانية التي موضوعها حقائق العلل من حيث انسها علل ، فقد كشفنا عنها وأثبتنا امتناعها من طريق قياس العلمة والمعلول ، وها نحن نحاول مزيد الايضاح للبرهان الموجب

لامتناعها بتصريحاتنا الآتية:

١ – إن النعوت الإلهية كالعلم والقدرة وغيرهما عين ذات المبدع الأول تعالى ، وموجودة بوجوده الواجب لذاته ، المبرأ من جهات الامكان والاضافات في ذاته .. والاضافة اللائحة في قولنا : (هو عالم بذاته) وقولنا : (علمه عين ذاته) .. ملحوظة لحاظ الطريق البحت ، بتحليل من العقل ، لبيان الوحدة بينه وبين صفته الكمالية .

وهذا الانحاد قد أوجبته البراهين في مباحث التوحيد من علم الكلام، واتخذه المتكلمون أساس بحوثهم في العصور المتأخرة، وستعرف حقيقته، وآنئذ فكل شيء تكوّن وتشيئاً في علمه وبعلمه، وهو مفاض من ذاته تعالى ومعلول لها.

٧ - إنّ علية علة التشريع والتكوين من المعقولات التي تمثلت وتشيئات في شهود المشرّع المكوّن، وكانت مفادة ومقتضاة له بالذات، وموجودة بذلك الاقتضاء، وليست من قبيل حقائق الكائنات أو وجوداتها، وانتما هي وصف ايجابي زائد على حقيقة العلّة ووجودها، تكوّن وتشيئاً في شهود المبدع وبشهوده الذي هو عين ذاته، فليس له وراء شهود المبدع، أم كينونته في شهوده.. واقع يسع النفس الانسانية تعيينه والاتجاه اليه، ثم تطلبه وتحصّله من طريق

الشهود أو من طريق الحدود الوسطى المنتجة له بتكثر القياسات والانتقالات من معلول إلى معلول ومن الأوائل إلى الثواني .

فان علية علية التشريع والتكوين.. وصف تبع حقية العلة، وهو سرّ من أسرار المبدع الأوّل متحفيظ ومنطو بذاته تعالى.

وآنئذ فمهما أردت بيان هذا السر البسيط، وطورت الكشف عنه بأطوار النسب والاضافات .. أراني قد بعدت عن حقيقته ، وأحسب أنتي قد أصبتها إذا قلت : ان كنه صفة العلية وماهيتها .. طور من علم المبدع الأول، يجب غنه التشريع الخاص والتكوين الحاص .

ويجوز أن يلحق القارىء ريب في تمحيصنا للعلية .. إذا رأى العلية تطلق ويراد بها المعنى الاضافي من العلية المتأخر حصولها عن العلة والمعلول ، غير انه بأيسر تتبع لبحوث العلية .. يتفهم انه أمام معنيين للعلية ، وان مبدأ المعنى الاضافي هو المعنى الذي محصناه لها بتصريحنا البين من الجهة التي بها كانت العلة علة ، وتم لها اقتضاء المعلول بعلم المبدع الأول ، حتى انتها لولا علمه .. لم تكن شيئاً يوجب التشريسع والتكوين .

# النتيجة القطعية للبرهان الموجب للفائدة الأولى من الفصل الثالث

إذا علمت إن علية التشريع والتكوين طور من على المبدع تعالى ، وان علم المبدع عين ذاته ، وتيقنت مبادىء قياس العلة والمعلول في الفصل الثاني : من ان المبدع الأول تعالى علة كل وجود ومصدر كل فيض ، وان العلة المؤثرة هي أقوى لذاتها من معلولها فيما تقع فيه العلية ، وان وجود المعلول لضعفه وقصوره لا يحيط بوجود العلة ولا يبلغ حده .. حملك الاستنتاج المنطقي على اليقين بان النفس الانسانية المفاضة من المبدع تعالى ليس في وسعها وقوتها درك على التشريع والتكوين من حيث أنها علل .

لقد تم قياس اقناع الشباب وغيرهم من الناس الحيارى وهديهم إلى اليقين والطمأنينة: بأن الانسان ليس له الاثبات أو النفي في مثل موضوع مسألتنا من أسرار ما وراء الطبيعة، وانها له الحكم بالامكان، أو الحكم من طريق الحدس والتخمين فحسب.

وعسى أن يلقي القارىء نظرة خاطفة إلى عالم المحسوسات وما يراه لنفسه من الانتقال إلى المؤثّر من طريق الأثر .. فينعكس في نفسه جواز درك العلل من طريق آثار ها ومعلولاتها غير أنّه إذا ألقى نظرة علميّة بعد نظرته الأولى .. تكشّف له : ان حقيقة الأثر رتبة صفة الموئثر لا لذاته ، وإلا لخرج الأثر عن مقام ذاته . وآنذاك يتيقّن عن برهان علمي .. ان درك الأثر لا يوصل إلى درك حقيقة الموئر .

#### ( الفائدة الثانية )

أن نأتي على بيان المعرفة المتعلقة بالمبدع الأوّل تعالى في مجرى العقيدة وفي غيره ، ويهمنّا فيها الادلال من طريق مفاد المسألة الثالثة المتقدمة على إرادة المعرفة ، بما يوجب الاقرار بوجوده تعالى (١ لا معرفة كنهه (٢ ونقول :

١١ هي المعرفة بأنه خالق للعالم ، وانه قادر حكيم وغير ذلك
 من الأمور الفطرية التي وقعت في القلوب بالهام فطري الهي .

تعالى خالق الأذهبان وعلة وجودها ، فكيف يمكن أن تحيط به وتتصوره ، تعالى خالق الأذهبان وعلة وجودها ، فكيف يمكن أن تحيط به وتتصوره ، وعسى أن يكون ذلك مراد المعلم الأول في – اثولوجيا – من قوله : ( الأشياء العقلية لا تلزم الأشياء الحسية ، والباري الأول لا يلزم الأشياء العقلية ولا الحسية بل هو ممسك لها ). وقد أفاض ذلك أمير المؤمنين علي العقلية ولا الحسية بل هو ممسك لها ). وقد أفاض ذلك أمير المؤمنين علي والكلام فيما يختص بالله تعالى وكشف عن استحالة معرفته سبحانه .. والكلام فيما يختص بالله تعالى وكشف عن استحالة معرفته سبحانه .. كشفاً تقصر عنه براهين اولي الرأي ، قال (ع) : ( لا يناله بعد الهمم ولا يدركه غوص الفطن ) .

= وقال ايضا : ( لم تبلغه العقول بتحديد فيكون مشبها ، ولم تقع عليه الأوهام بتقدير فيكون ممثلا ) .

وقال أيضا وقد سأله ذعلب: هل رأيت ربتك؟: (اعلم ان الراسخين في العلم هم الذين أغناهم عن اقتحام السدد المضروبة دون الغيوب.. الاقرار بجملة ما جهلوا تفسيره من الغيب المحجوب، فان الله سبحانه مدحهم واكبر اقرارهم بالعجز عن إدراك ما لم يصل اليه ادراكهم وسمتى ذلك رسوخا) وقد أوما الى ذلك في خطبة اخرى وقال: (انه لم يحل في الاشياء فيقال هو فيها كائن، ولم ينا عنها فيقال هو منها بائن، بل مع كل شيء لا بمقارنة وغير كل شيء لا بمزايلة).

ولو أمعن العارف في نظرات الامام (ع) إلى ما وراء الطبيعة من المفارقات وخلق الأبدان ومنحها الروح والقوى بنفسية مدركة وحياة النفس بعد الموت وغير ذلك مما يتعلق بنشأة النفس الانسانية من سيرها ومقرها . لأفضى ذلك إلى اذعانه بوجود واجب أزلي سرمدي متعال على الزمان والمكان والجهة ، لا يوصف بما توصف به الأشياء المدركة بالحس أو بالعقل ، ولا يصل إليه عقل الانسان .

وقد اتفق على قصور العقل عن إدراكه تعالى .. البرهان والسماع الديني . أمّا البرهان فقد عرفته ؛ وامّا السماع فقـــد أفاض ذلك امير المؤمنين (ع) في خطبته ، وقد كشفنا لك عنهما .

ان" اهم ما يتجه اليه البحث هنا: هو الوصول إلى درجة قسلر المعرفة بالله سبحانه، وإلى كيفيّة ذلك من الدرك بالنظر، فلا يشمل الدرك بالتقليد أو الأعم من ذلك. وقد كشفنا في الأصل عن المقياس =

= في المعرفة ، وانه ما يوجب الاقرار بالمبدع الأول سبحانه ، ولنفحص عن ظاهرة الكيفية على ضوء ظاهر السماع ونقول : لمّا كانت مبادىء المعرفة الواجبة من السمعيّات والأقيسة .. تتطلب سكون النفس واطمئنان القلب في مجاريها .. فلا جرم كانت المعرفة المطلوبة المعرفة بالنظر ، وهو ترتيب أمور ذهنيّة للتوصل إلى مجهول ؛ لا المعرفة بالتقليد ، وهو قبول قول الغير من غير دليل ، فإذا كانت الأمور المرتبة في سبيل المعرفة جارية على الصناعتين العربية والمنطقية .. حصلت المعرفة المطلوبة بالضرورة ، لتحقق سكون النفس واطمئنان القلب إذ ذاك ممتعلقهما .

وإذا تمسكنا في حل مسألتنا بالسماع في بحوث أصول الدين .. رأيناه حاملا رعاية أعلى درجات اليقين من المعرفة ، ونابذاً الطرق الظنيسة عامة من التقليدية وغيرها . وحسبنا من السماع في ذلك قوله تعالى : (قالُوا بَلَ نَتَبِعُ مَا أَلَفَينا عَلَيهِ ءَاباء َنا أَو لَو كان ءاباوءهم لا يَعقلُونَ شيئاً ولا يهتدون (١) وقوله تعالى : (ما لَهُم بذلك من علم إن هم الا يتخر صُون (١) وقوله تعالى : (بل قالوا انا وجدنا آباءنا على أمة وانا على آثارهم مهتدون) . والمأثور عن أمير المؤمنين على على أمة وانا على آثارهم مهتدون) . والمأثور عن أمير المؤمنين في الكوفة (ع) في خطبته الشهيرة : (أوّل الدين معرفة الله ، وكمال المعرفة التصديق به ) . وروي في الصحيح انه خطب أمير المؤمنين في الكوفة فقال (ع) : ( الحمد لله الملهم عباده حمده وفاطرهم على معرفته وربوبيته ) .

<sup>(</sup>١) من الآية ١٧٠ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) مَن الآية ٢٠ من سورة الزخرف .

اليقينية بالمبدع الأول تعالى من طريق العقل الأن المحر المنعم واجب بالضرورة، وآثار نعمته تعالى ظاهرة علينا، فوجب شكره، ولا يحصل ذلك إلا بمعرفته، وقد أرشد إلى ذلك السماع بقوله تعالى: (فاعلم أنه لا إله إلا الله) (٢. وقوله تعالى: (إنا وَجَدْنا ءابائنا على أمة وإنا على ءاثرهم مُقتَدُونَ) (٣ وقوله تعالى: (اثنتُوني بكتاب مَن قبنل هذا أو أثارة من علم إن كنتُم صادقين) (١ ودلالة الآيتين على رعاية النظر ظاهرة من طريق ذم التقليد في الأولى والحث على النظر في الثانية.

ومن الحق أن نقول هنا: ان لبداهة الفطرة السبق على أشواط العقل في الادلال عليه تعالى (ه) ولا يهمنا هنا بيان ان

<sup>«</sup>١» لوكان وجوبها من طريق السمع .. لزم الدور المعلوم بطلانه ، لأن معرفة الايجاب تتوقف على معرفة الموجب ، فان من لا نعرفه بشيء من الاعتبارات .. نعلم بالضرورة انا لا نعرف انه واجب ، فلو استفيدت معرفة الموجب من معرفة الايجاب .. لزم الدور المحال، وآنئذ فالأوامر السمعية بمعرفة الله تعالى إرشادية .

<sup>(</sup>٢) من الآية ١٩ من سورة محمد (ص) .

<sup>(</sup>٣) من الآية ٢٣ من سورة الزخرف .

<sup>(</sup>٤) من الآية ٤ من سورة الأحقاف .

<sup>«</sup>ه» والمحققون يكتفون بهذا العرفان الاجمالي في أصول الديانات، بيد انهم راعوا اليقين في حدوده، واليقين نوع من إدراك النفس =

= الانسانية وهو أعلى أنواعه وأقولها وأقربها إلى الواقع ونفس الأمر، ويقابله ما دونه من الظن والتخمين والتخييل والشك، ويحصل للنفس من طريق البرهان أو الحدس بالالهام . « والاعتقاد » نوع من إدراكها يحصل من طريق الامور المحسوسة كالاجماع والشهادة ، وهذا لا يجوز الاكتفاء به في معارف الايمان ، وإلى ذلك يومىء قوله تعالى (قُلُ هاتُوا برهنكم إن كُنتُم صادقين ) (\*)

(۱» ذهب الكثير إلى أن معرفة الله تعالى أوّل الواجبات، لانها أصل العقائد والمعارف الدينية ، وعليها تتفرع الواجبات الشرعية ، وذهب بعضهم إلى أن أوّل الواجبات هو النظر فيها ، لانه واجب اتفاقا وهو قبلها ، وأكثر المحققين من الامامية أقاموا الأدلة العقليسة على أن أول الواجبات هو المعرفة بالله تعالى، فان أرادوا بالواجبات الواجبات بالذات . فلا مندوحة عما ذهبوا اليه، ويدل على ذلك أيضا ما ذكره العلامة الحلي (ره) في « كشف الحق ونهج الصدق » من آن النظر الصحيح يستلزم العلم ، لأن الضرورة قاضية بان كل من عرف ان الواحد نصف الانين وان الاثنين نصف الأربعة . يعلم أن الواحد نصف نصف الاربعة ، وهذا الحكم لا يمكن الشك فيه، ولا يجوز تخلفه عن المقدمتين السابقتين .

ولا سبيل لاتباع الأخبار الواردة في بيان حدّ الايمان الواجب، الدالة على كون الواجب الاقرار والشهادة بالعقائد الحقة من غير تعرّض لاعتبار المعرفة ، لانتها معارضة بالآيات والأخبار الكثيرة الدالة على =

<sup>(\*)</sup> من الآية ١١١ من سورة البقرة .

مستقلة بالوجوب دون الاقرار والاقرار دون المعرفة ، أو هما معاً على رأي المحقق الطوسي «ره» ، فان لذلك بحثاً واسعاً في بحوث علم الكلام .

وإذا ثبت وجوب معرفة الله تعالى من طريق العقل وارشاد السمع ، وتم استنتاجنا في المسألة الثالثة لقصور المعلول عن الاحاظة بالعلة .. فلا جرم يجب صرف معرفته تعالى إلى معرفة ما يوجب الإقرار بوجوده ، لا معرفة كنهه (١ وبذلك يتفق

= وجوب الاعتقاد والمعرفة . وآنئذ فيجمع بينهما بايجاب الاعتقاد والشهادة ، مع العلم بعدم الاعتقاد والمعرفة ، بل الاعتقاد بالحلاف كالمنافق المظهر للشهادتين . ( واما بعض ) الاخبار الدالة على نفي التكليف كقوله (ع) في جواب انسائل : ( هل كلف الناس بالمعرفة ؟ ) : ( لا : على الله البيان ) فان المراد هنا بعض مراتب المعرفة المتعذر ، أو المعرفة التفصيلية الحاصلة من الدليل التفصيلي .

(۱) ومن هنا يظهر وجه الجمع بين ما جاءت به الشريعة الاسلامية من نفي الصفات .. وما نطقت به من ذكر الصفات والاسماء؛ فانديراد بنفي الصفات في رتبة الكنه والذات ، كما أشار إليه الامام علي (ع) في خطبته الشهيرة وقال : ( من وصفه فقد حدة ، ومن حدة فقد عدة ، ومن عدة فقد أبطل أزله ، ومن قال كيف فقد استوصفه ) الحديث ، وويراد » بذكر الصفات والاسماء في الرتبة الثانية التي الحديث ، والمناقات والتجليات ومظهر الفرق بين الصفات والذات الذات والذات عليه والهداية فوق تلك الرتبة التي الأن الله تعالى لم يكلف الناس بالدلالة عليه والهداية فوق تلك الرتبة التي المناه الم يكلف الناس بالدلالة عليه والهداية فوق تلك الرتبة التي المناه المناه

.

= لانته لاسبيل لهم إلى معرفته تعالى ، بل كلفهم بما أراد معرفته بصفته التي وصف بها نفسه . (وكون) هذه الصفة لا تشبه صفة الحالق، لانتها محدثة ومحدودة بخلاف صفته تعالى . لا يمنع من التجاوز في تعريفه إلى مقام آخر كما يظهر وجه ما ذكروه من ان أسماء الله توقيفية، وذلك معرفة الله والذات لنا فلا يسعنا أن نبرهن عليه أو نصفه ونسميه بما عرفناه .

والحلاصة: ان البرهان الموجب لا ينفك عن مقدمات موجبة للشيء المبرهن عليه ، وهي التي يوجد الشيء بوجودها ويرتفع بارتفاعها ، والله تعالى هو القديم . فهو أوّل الموجودات وفاعلها ومبدعها فلا مقدمات له ، فلا يمكن ان يبرهن عليه من طريق الايجاب «واما برهان الحلف » على طريق السلب فلا مانع من إجرائه ، فان نطاقه نطاق تنزيه عما لا يليق به ، كما تقول : انه ليس بجسم ، لأن الجسم يلزمه الحركة والتركيب والكثرة ، وكل واحد من هذه الامور لا يلحق الواحد الأوّل الأزلي . قال الحكيم المحقق ابن مسكويه في «الفوز الاصغر » ص ٢٦-٧٧ (والله تعالى أوّل الموجودات ) (وهو فاعلها ومبدعها ) ... (فنحن إذاً مضطرون إلى حرف السلب في الاشارة إليه وفي أوصافه ، فنقول : ليس هو كذا ، ولكن ليس كذلك ، كما نقول : ليس هو العقل ، ونقول : هو عالم وليس هو كالعالمين ، وقادر وليس كالقادرين ) .

فإذا تعذّر عرفانه من طريق الصناعة ، وكان من أصعب الأشياء وأقصاها لضعف عقولنا وعجزها وكلالها .. فانّه تعالى من أظهـــر الاشياء وأوضحها نيّر في نفسه . قال بعض العرفاء (عرفت ربتي =

= بربتي ، ولولا ربتي ما عرفت ربتي ) .

وقد روي في الصحيح عن الحسين (ع) في دعائه المعروف يوم عرفة قال فيه: (كيف يستدل عليك بما هو في الوجود مفتقر إليك أيكون لغيرك من الظهور ما ليس لك؟ حتى يكون هو المظهر لك، متى غبت حتى تحتاج الى دليل يدل عليك؟ ، عميت عين لا تراك، وخسرت صفقة عبد لم تجعل له من حبتك نصيبا) وروي عن ابي عبدالله الحسين (ع) أيضا (تعرقت إلي في كل شيء، فرأيتك ظاهراً في كل شيء، فرأيتك طبين (ع)

قال الشيخ أبو على أحمد بن مسكويه : ( وقد ضرب الحكيم لهذا مثلا فقال: ان العقل يلحقه من الكلال إذا نظر إلى الحق الأول .. ما يلحق الخفّاش إذا نظر إلى الشمس )... ( وقد ظن كثير من الناس ان الحكماء ستروا هذا الأمر عن الناس وكتموه ضناً وبخلا، وليس الأمر كذلك بل الصورة على ما ذكره الحكيم في المثل الذي ضربــه) وروى في الصحيح عن أبي بصير قال قلت لأبي عبدالله(ع): (اخبرني عن الله عز وجل هل يراه المؤمنون يوم القيامة ؟ ) قال : ( نعم وقد رأوه قبل يوم القيامة ) فقلت : (متى) ؟ فقال : (حين قال لهم ( ألست ُ بربُّكم؟ قالوا «بلي») ثم سكت (ع) ساعة ثم قال: (وان المؤمنين يرونه قبل يوم القيامة، ألست تراه في وقتك هذا )؟ قال ابو بصير فقلت: (جعلت فداك أحد ت بهذا عنك ) قال : ( لا .. فانك إذا حدثت به ينكره منكر جاهل بمعرفتنا ، يقول ويقرّر إن ذلك تشبيه وكفر ، وليست الروية بقلب القلب كالروية بالعين ، تعالى الله عما يصفه المشبهـون والملحدون) .

أجمع عليه المسلمون من وجوب معرفة الله تعالى ؛ لاختصاص وجوب المعرفة بمرتبة منها خارجة عن نطاق قصور المعلول عن الاحاطة بالعلّة ؛ من هنا يتبين بجلاء ترتب هذه الفائدة على ما حررناه في مسألتنا الثالثة من قياس العلّة والمعلول ونتاجه .

وإلى ذلك أوماً الامام جعفر الصادق عليه السلام فيما رواه المفضل بن عمر في (توحيده) ص ٩٠ حول معتقد المعطلة بقوله: ( المعطلة الذين راموا أن يدركوا بالحس ما

= وآنئذ فلا يمكن تعريفه والادلال عليه أيضاً لأن التعريف انما يكون بالأجلى ، وذات الباري تعالى صرف الوجود الذي لا أتم منه ، فهو أعرف الأشياء وأبسطها ، فلا معرف له ولا كاشف ، قال الرازي في « المباحث المشرقية » ص ٣٦٣ : ( واما الشيء يكون غنيا عسن السبب والمؤثر ، فاما أن يكون العلم به أولياً بديها واما أن يكون مأيوساً من معرفته ، واما أن لا يكون إليه طريق إلا بالاستدلال عليه بآثاره ولوازمه ، وحينئذ لا تعرف ماهيته وحقيقته ، ولذلك فان واجب الوجود هو البرهان على الكل ، وليس شيء غيره يكون برهانا عليه على ما أوود في القرآن ( شهيد الله أنه لا إله إلا هو (١) وقال أيضا ( قُل أي شيء أكبر شهادة قُل الله الله أنه (١)

<sup>(</sup>١) من الآية ١٨ من سورة آل عمران .

<sup>(</sup>٢) من الآية ١٩ من سورة الأنعام .

لا يدرك بالعقل ، فلماً أعوزهم ذلك خرجوا إلى الجحود والتكذيب، فقالوا: ولم لا يدرك بالعقل؟ قيل لانه فوق مرتبة العقلكما لا يدرك البصر ما هو فوق مرتبته ) . . . ( أفلا ترى كيف وقف البصر على حدّه قلم يتجاوزه ؟ . فكذلك يقف العقل على حدّه من معرفة الخالق فلا يعدوه ، ولكن يعقله بعقل أقر ، ان فيه نفساً ولم يعاينها ولم يدركها بحاسة من الحواس، وعلى حسب هذا أيضا (نقول) إنَّ العقـــل يعرف الخالق من جهة توجب عليه الاقرار ، ولا يعرفه بما يوجب له الإحاطة بصفته (فان قالوا): فكيف يكلّف العبد الضعيف معرفته بالعقل اللطيف ولا يحيط به ؟ (قيل لهم) انتما كلف العباد من ذلك ما في طاقتهم أن يبلغوه ، وهو أن يوقنوا به ويقفوا عند أمره ونهيه ، ولم يكلَّفوا الاحاطة بصفته ) ... ( فان قالوا : أو ليس قد نصفه ؟ فنقول هو العزيز الحكيم الجواد الكريم « قيل لهم » كل مذه صفات إقرار وليست صفات إحاطة ، فانهما نعلم انه حكيم ولا نعلم نِکنه ذلك منه ، وكذلك قدير وجواد وسائر صفاته <sup>(۱</sup> كما

و11 فالصفات واقعة هنا في مقام التعريف ، كما إذا قلت (يا قاعد) وانت تريد زيداً ، فالمدعو هو زيد بذاته، لا بما هو موصوف ، فانه لا يسعنا درك صفاته ، كما لا يسعنا درك ذاته تعالى .

قد ترى السماء ، فلا تدري ما جوهرها وترى البحر ولا تدري أين منتهاه ، فان قالوا : ولم يختلف فيه ؟ «قيل لهم » لقصر الأوهام عن مدى عظمته ، وتعديها أقدارها في طلب معرفته وانتها تروم الاحاطة به ، وهي تعجز عن ذلك وما دونه ) .

ان ما استنتجناه في البحث عن معرفة الله تعالى في مجرى العقيدة من إرادة المعرفة الحاصة الحارجة عن نطاق قصور المعلول عن الاحاطة بالعلة .. جار في معرفة الله نفسه ، كما يظهر من السماع المتقدم ، وفي معرفة الله في مجرى الغايات كقوله تعالى: (وما حَلَقْتُ الجينَ والإنسَ إلا ليبَعْبُدُون (١) اي ليعرفون . قال المحقق الفيض «ره» في (الصافي) في (سورة الذاريات) في تفسير قوله سبحانه : (وما خلقت الجن والانس إلا ليعبدون) [في العلل عن الصادق عليه الجن والانس إلا ليعبدون) [في العلل عن الصادق عليه السلام خرج الحسين بن علي (ع) على أصحابه فقال : (أيتها الناس إن الله ما خلق العباد إلا ليعرفوه . فإذا عرفوه عبدوه ،

<sup>=</sup> ومن هنا قالوا: ان اسماء الله توقیقیة ، وان اللازم علینا في دعوته والاشارة الیه .. الاقتصار بالتعبد بما وصف الله نفسه لعباده . وسماها به .

<sup>(</sup>١) آية ٩٦ من سورة الذاريات .

واذا عبدوه استغنوا بعبادته عن عبادة من سواه ) ] .

ويجدر في الادلال بهذه الآية الكريمة على وقوع معرفة الله تعالى في مجرى الغايات أن نومىء إلى مفادها من طريق لغتها وصناعتها بالأمور الآتية.

۱ — ان المراد من العبادة هنا المعرفة ، وبهذا صــر حـ جماعة من المفسّرين . ويشهد له ما في العلل عن الامام جعفر الصادق (ع) قال : خرج الحسين بن علي عليهما السلام على أصحابه الخ

وآنئذ فيكون المغيّا بالعبادة الحلق المتعلق بوجودي نوعي الجن والانس وجودا مستمرا ، لا بوجود أشخاصهما بيد ان وجود النوع المستمر لمّا كان متعذراً بدون هذه الكثرات المتعاقبة من وجودات أفراد النوع .. كانت هذه الوجودات مطلوبة بالعرض.

وعلى هـذا القياس من نظام الغاية والمغيّا .. فتخلّف أشخاص النوع الانساني كالطفل المائت قبل البلوغ والمجنون والكافر عن سير نوع الانسان في سبيل غاية ايجاده .. غير ضائر في كون العبادة غاية لحلق الجن والانس ، لانتها ضرورية الحصول بالاضافة إلى نوعيهما .

وإذا ارتأبنا: ان المغيّا بالعبادة هو إيجاد أشخاص نوعي

الجن والانس من طريق إفادة الالف واللام للاستغراق .. أمكننا أن نقر قياس الغاية والمغيّا على لحاظ الشرط والمانع ونقول:

ان المغيّا بالعبادة هو الايجاد المتعلق بأفراد النوع الجامع لكمالاتها والفاقد للموانع ، وآنئذ فتخلّف إيجاد الطفل المائت قبل البلوغ والمجنون والكافر عن الوصول إلى الغاية.. غير ضائر بقياس الغاية والمغيّا لخروجها عن حدّ المغيّا .

٧ — ان المراد من (ليعبدون). الآية الكريمة.. هو عبادة الله تعالى خاصة ، اتباعاً للصناعة ، لأن النون المثبتة فيه نون الوقاية ، وأصله (ليعبدونني) ، ونون يفعلون حذفت من اللفظ لنصب الفعل بتقدير أن بعد اللام ، فلا اطلاق في العبادة المفسرة بالمعرفة حتى يتوصل به إلى سائر المعارف الحقة ، بيد انتها مطلقة من جهة طرقها ، فلا غرابة في المأثور عن الامام الصادق (ع) (لا يقبل الله عملا إلا بمعرفة ولا معرفة إلا بعمل ، فمن عرف دلته المعرفة على العمل ، ومن لا يعمل فلا معرفة له ) .. وذلك لأمكان أن يراد من المعرفة هنا المعرفة الحاصة الحاصلة من طريق الشهود .

وإلى ذلك أوماً جماعة من أولي الرأي. منهم المحقق الشيخ على المدرس قال في «سبيل الرشاد» في مبحث معرفته تعالى

ص ٣٩: (ويتوقف على أصلها صحة العبادات ، وعلى كمالها كمالها ) ... ( وبحسب الشهود العيني تتوقف الأعمال الصالحة المطابقة لما ورد في الشريعة . كما روي في «أصول الكافي » عن الامام الصادق (ع) (لا يقبل الله عمللا) الخ . ) ... (ولذلك وقع التوبيخ منه تعالى على من لا يتفكر في مخلوقاته ومصنوعاته ، ليحصل له المعرفة بالمبدأ والمعاد في مواضع من كتابه الكريم ) ..

وكذا وقع المدح منه تعالى في مواضع من كتابه المجيد على المفكّرين في آياته الموقنين في المبدأ والمعاد (منها) قوله تعالى (اللّذينَ يَذَ كُرُونَ اللهَ قياماً وقُعُوداً وعلى جُنُوبِهِم ويَتَفَكّرُونَ في خَلْق السّموات والأرْض رَبّنا ما خَلَقْت هذا باطلا سُبحانك فقينا عنداب النّار (١) وغير ذلك من الآيات ، الدالة على ان الإعراض عن الآيات .. باعث على استمرار الجهل بالله وأفعاله وصفاته ، ومن الصفات علمه استمرار الجهل بالله واخواننا المؤمنين من بواعث الغواية .

<sup>(</sup>١) آية ١٩١ من سورة آل عمران .

# ( الفائدة الثالثة المرتكزة على المسألة الأولى )

ان نأتي على حشر الأجساد ونقول:

ان المعاد في الجملة لا بد منه في حكمة الصانع الحكيم سبحانه ، ولا محيص عنه في العدالة الألهية ، ومما اتفق عليه المليتون. وقد أطبق المسلمون على المعاد الجسماني في الجملة ، وألزمت به الديانة الاسلامية بالاذعان أصلا من أهم أصولها ، والمراد به الوجود الثاني للأجساد بعد موتها أو تفرقها (المسلامية الطوسي «ره» في «تجريده» وقال فيه واستدل له المحقق الطوسي «ره» في «تجريده» وقال فيه

وه المحادة والاعدام؛ لانهم ركزوا خلافهم على الحلاف في كيفية الاعادة والاعدام؛ لانهم ركزوا خلافهم على الحلاف في ماهية الانسان، فارتأى جمهورهم انها جسم، وارتأوا أنها أجزاء أصلية في بدن الانسان باقية من أول العمر إلى آخره، لا يتطرقها تغير ولا تبديل، وانها تنعدم عند الموت ثم يوجدها الله تعلل وقت الاعادة: (وارتأى) فريق منهم انها تنفرق عند الموت، ثم يجمعها الله سبحانه وقت الاعادة، قال الرازي في مبحث المعاد من و محصله، ص ١٦٣ ( اختلف أهل العلم فيه فأطبق المسلمون على المعاد البدني، والفلاسفة على المعاد الروحاني، وجمع من المسلمين والنصارى عليهما، وجمع من المسلمين والنصارى عليهما، وجمع من الدهرية على نفيهما)... (اما القائلون بالمعاد البدني فمنهم من زعم ان الله يعدم البدن ثم يعيده، ومنهم من زعم انه يفرق الأجزاء ثم يجمعها).

ص ٢٢٨ (والضرورة قاضية بثبوت الجسماني من دين النبي (ص) مع إمكانه). وقال في شرحه العلامة الحلى «ره» (وانما قلنا بأنّه ممكن ؛ لأنّ المراد من الاعادة جمع الأجزاء المتفرقة وذلك جائز بالضرورة (١). واستدل له ايضاً في محكي الشهيد الثاني «ره» في «حقائق الايمان»(٢)، وقال العلامة الحلي «ره»

«١» وأيضا: ان الامكان انما يثبت بالنظر إلى القابل والفاعل، وهما حاصلان اماً «الأول »: فلأن قبول الجسم الاعراض الفاعلية أمر ثبت له لذاته وما بالذات كان حاصلا أبداً ، فذلك القبول كان حاصلاً أبداً ، وأما « الثاني » : فلأنه تعالى بدأ بأعيان جزء كلّ شخص ، لكونه عالماً بالجزئيات وقادرا على جمعها ، وخلق الحياة فيها لكونه قادرا على كل المكنات ، فإذا كان كذلك كانت الاعادة ممكنة . «٢» قال فيه ص ١٢٢ : (واعلم ان العقل لا يستقل باثبات المعاد البدني كاستقلاله باثبات الصانع تعالى ووحدته ، بل انما يثبت عـــلى وجه يقطع العقل بوقوعه بمعونة السمع ، وقد ذكر المحقق الطوسي لذلك أدلَّة : (الأوَّل) : انَّ الله تعالى وعد المكلفين بإيصال الثواب على الطاعة وتوعد بالعقاب على المعصية كذلك، ولا يمكن ذلك إلا بعد الموت وفاء بالوعد والوعيد)...((الثَّاني): انَّه تعالى كلَّف بالأوامر والنواهي فيجب عليه البعث بمقتضى حكمته ، لأيصال الثواب على الطاعة و العقاب على المعصية)... ( (الثالث): المعاد الجسماني من ضروريات دين محمد (ص) مع كونه أمراً ممكنا ، وقد أخبر الصادق بوقوعه ، فلا بدّ من ذلك ، امَّا انه أمر ممكن فلأن المراد به جمع الأجزاء المتفرقة التي لم تنعدم بالكلية بحيث يعود البدن إلى ماكان؛ وهو جائز بالضرورة، = في مبحث المعاد من «كشف الحق ونهج الصدق » ص ١٩٧ (هوأصل عظيم واثباته من أركان الدين، وجاحده كافر بالاجماع، ومن لا يثبت المعاد البدني ولا الثواب ولا العقاب وأحسوال الآخرة.. فانه كافر اجماعا).

وقال الشهيد الثاني «ره» في مبحث المعاد من «حقائيق الايمان » ص ١٦٥: ( اتفق المسلمون على إثباته )... ( وحيث تبيتن بما ذكرنا ان المعاد البدني من ضروريات الدين .. وجب على كل مكلف التصديق والايمان به ، وإلا لخرج عن ربقة الايمان ، وضل في تيه الكفر والطغيان ).

وقال الشيخ الرئيس في كتاب «النجاة » وفي (المقالة التاسعة) من إلهيات «الشفاء»: (أنته يجب ان نعلم: ان المعاد منه ما هو مقبول من الشرع ؛ ولا سبيل إلى اثباته إلا من طريق الشريعة وتصديق خبر النبوة ، وهو الذي للبدن عند البعث وخيراته وشروره معلومة لا يحتاج إلى ان يعلم ، وقد بسطت الشريعة الحقة التي أتانا بها سيدنا ومولانا محمد (ص) . حال السعادة والشقاوة التي بحسب البدن).

<sup>=</sup>ولاناً نعلم بالضرورة ان الاعادة مثل الايجاد ابتداء، لانها ايجاد ثان، فلزم أن تصح الاعادة، وإلا لاختلف حكم المثلين في اللوازم، فلا يكونان مثلين، وهو باطل بالضرورة).

وقال المحقق الدواني في « شرح القواعد العضديّة »: (والمعاد اي الجسماني فانّه المتبادر من إطلاق أهل الشرع ، وهو الذي يجب الاعتقاد به ويكفر من أنكره حتى باجماع أهل الملل الثلاث ، وشهادة نصوص القرآن في المواضع المتعددة بحيث لا يقبل التأويل ).

وقد أنكر الشيخ المفيد «ره» على منكري المعاد البدني بقوله: ( ثوابُ أهل الجنة التذاذ بالمآكل والمشارب والمناظر والمناكح وما تدركه حواسهم مما يطبعون على الميل اليه ويدركون مرادهم بالظفر به ؛ وليس في الجنة من البشر من يتلذذ بغير مأكل ومشرب وما تدركه الحواس من الملذَّات، وقول من زعم ان في الجنة بشراً يتلذذون بالتسبيح والتقديس من دون الأكل والشرب .. قول شاذ عن دين الاسلام ، وهو مأخوذ من قول النصارى الذين زعموا: ان المطيعين في الدنيا يصيرون في الجنة ملائكة لا يطعمون ولا يشربون ولا ينكحون ؛ وقد اكذب الله تعالى هذا القول في كتابه بما رغب العالمين فيـــه من الأكل والشرب والنكاح فقال تعالى: ﴿ أَكُلُهَا دَائِمٌ ۗ وَظِلُّهَا تِلْكُ عُفَّى الَّذِينَ اتَّقَوَا (١) الآية ؛ وقال تعالى : (فيها أنهار من ماء غير عآسين (٢).

<sup>(</sup>١) من الآية ٣٥ من سورة الرعد .

<sup>(</sup>٢) من الآية ١٥ من سورة محمد (ص).

والخلاصة ان المعاد البدني من ضروريات الشريعة الاسلامية ، مركوز في أذهان كل من تدين بدين النبي الكريم محمد (س) ، ومن يصل به البحث والنظر في أمر المعاد إلى الضرورة الدينية .. كفاه ذلك عن البرهان عليه وانقطع سبيل السؤال عنه .

وأيضاً فان اعتماد المثبتين للمعاد البدني مرتكز على الاذعان بحكمة المبدع الأول سبحانه ؛ لوجوب وجوده وغناه المطلق . والانباء السماوية التي تنطق بالمعاد البدني أنباء من المبدع الحكيم الغني ، المطلق ، فوجوب وجوده مستلزم لغناه المطلق ، وان يجري أعماله على الحكمة ؛ فلا مندوحة لنا عن الاذعان بالمعاد البدني ، وانه من الحكمة وان جهلنا وجهها التفصيلي .

وإذا تحرينا البرهان عليه وأطنبنا بذكر مبادئه كما سيمر عليك .. فلأظهار الحجة على غير المسلمين ومن مشى وراءهم (١،

دا، ارتأى جماعة من المتكلمين والحكماء.. ان المعدوم لا يعاد فلا يكون السماع على ظاهره من حشر الأجساد، واستدلوا على ذلك بثلاثة براهين:

ولمَّا أوصلنا البحث إلى هذا الموضع فجدير بنا أن نذكـــر. كلاماً للمحقق الشيخ على الشهير بالمدرس الزوزني قال في كتابه « سبيل الرشاد » ص ١٠٤ بعد أن ذكر وجه المعـادُ البدني : ( واعلم ان المعاد الجسماني على الوجه الذي ذكرناه لا يحتاج إلى برهان عند المسلمين ، فانته من ضروريّات الدين ، والبرهان العقلي حجة لنا على من هو خارج عن ملَّتنا ، بل عن سائر الملل الحقّة أيضاً ، ولذلك ما تصدّي الحكماء الالهيون باثباته واقامة البرهان عليه ، وأنا إلى هذه الغـاية لم أقف على إنكار أحد من ناقصيهم للمعاد الجسماني مطلقاً ، فضلاً عن الكاملين ، وكيف يتصور ذلك منهم مع ان إثبات النبوة المطلقة العامة والمقيدة الخاصة من عمدة المسائل وأعظم المقاصد في كتبهم ، إذ من أثبت نبوّة نبي (ع) ثم أنكر ما

<sup>=</sup> وقت إعادته هو وقت ابتدائه ، فيكون مبتدأ من حيث انّه معاد ، وهذا خلف .

الثاني: ان ما عدم لم تبق هويته، وما لا يكون له هوية ... لا يمكن أن يحكم عليه بحكم أصلاً، فإذاً يمتنع الحكم عليه بصحة العود. الثالث: انه لو أعيد وحصل معه مثله فهما متساويان في الذات وفي لوازمها، فليس أن يحكم على أحدهما بانه هو الذي كان .. أولى من أن يحكم على الآخر بهذا الحكم، فيؤدي إلى ان لا يتميز نفس الشيء عن غيره.

هو مما جاء من ضرورة ومركوز في أذهان كل من تديّب بدين ذلك النبي .. لا يكون إلا مجنونا خارجا عن التكليف ، فان ذلك يلزم ادعائه وزعمه أنه أعلم وأفهم من نبيّه الذي أثبت نبوته البرهان ، فإذا أثبت جنونه بذلك .. فالمعترض عليه في ذلك أيضاً لا يخلو من شيء ) .

ان حشر الأجساد من أهم المسائل وأشكلها حلا ، وليس في وسعنا أن نعالجها من طريق الحس ، وللمسها بالمشاهدة والتجارب لتعلقها بما وراء الطبيعة من الغيبيات ، كما ليس في وسعنا أن نذهب مذهب اللاأدريين ، وقد أذعنت الديانة الاسلامية بالمعاد البدني أصلا من أهم أصولها .

وآنئذ فجدير بنا ونحن في فضاء الاستنتاج العقلي والبحث العلمي : أن نكشف عن لباب هذه المسألة بذكر مبادئها ونواحيها ونوميء إلى ربطها بالعقيدة الاسلامية وإلى موارد الخلاف والاتفاق فيها وفي تفرعاتها ، ونأتي على مبادىء الاستنتاج العقلي ، ونمثل للناظر القياس الموجب لصحة حشر الأجساد زيادة في البصيرة وتمحيصاً للحقيقة ونقول :

# ( مسألة ربط حشر الأجساد بالعقيدة الاسلامية )

ان إطباق المسلمين على المعاد البدني .. حقيقة ناصعة لا تقبل

الريب. ودليلهم على هذا نص محكم القرآن الصريح الذي فصّل القول في أمور الآخرة تفصيلاً لا يقبل الارتياب فهم في أمن في صحة عقيدتهم وتفرعانها ، بعيدون عن نطاق الشبهات وشرك الحيرة في أمر حشر الأجساد ؛ لأنهم مؤمنون بما جاء به النبي الكريم محمد (س) في أمر المعاد على مؤدى ظواهر السماع الديني بلا كناية ولا تأويل، والآيات التي أوحى الله تعالى بها لنبيَّه الكريم (س) .. تنطبق في تقريــر المعاد البدني كعقيدة التوحيد ، قال الله تعالى : ﴿ وَمَن يَكُمْفُرُ بالله وملائكته وكتبه ورُسُله وَاليَـوم الآخـر فـَقـَـد ْ ضَلَّ ضَلالاً بَعيداً (١) وقال تعالى: (حُورٌ مَقْصُوراتٌ في الحيام (١) وقال تعالى : (وَزَوَّجناهُم بِحُورِ عِينَ (٣) وقال تعالى : ( إِنَّ أَصْحَــابَ الْجَنَّةِ اليَّومِ فِي شُغُلُ فَاكْهُونَ هُــمُ وَأَزُواجُهُمُ ( أ ) وقال تعالى : ( وَعَندَ هُمُ قَاصِــراتُ الطُّرُف أَتْرابٌ (م) وقال تعالى: ( وأتوا به مُتَشَابها وَلَهُمُ \* فيها أزواجٌ مُطَهَرَةٌ <sup>(١</sup>) وقال تعالى : ﴿ وَلَكِنَّ البُّرَّ مَنَ ۗ

<sup>(</sup>١) من الآية ١٣٦ من سورة النساء .

<sup>(</sup>٢) آية ٧٢ من سورة الرحمن .

<sup>(</sup>٣) من الآية ٤ من سورة الدخان .

<sup>(</sup>٤) من الآية ٥٦ من سورة يس .

<sup>(</sup>ه) من الآية ٥٢ من سورة ص .

<sup>(</sup>٦) من الآية ٢٥ من سورة البقرة .

ءامن بيالله والنيوم الآخير والمملئكة والكيتاب والنبيين (١).

فان الله تعالى ابتدأ في هذه الآية بالايمان به وثنتى بالمعاد . وقال سبحانه في سورة يس (أوكم ير الإنسان أنّا خلق ناه من نطفة فإذا هُو خصيم "مبين (٧٧) وضرب لنا مثلاً ونسيي خلّفه أقال من يحيي العظام وهي رميم (٧٨) قل يحييها الّذي أنشأ ها أوّل مرّة وهو بكل خلق عليم (٢٩١) . أخبر القرآن الكريم وبشر وأنذر في هذه الآية بالمعاد البدني ، وكافح الأوهام في خيالات امتناعه ، واستلفت بمجته العقول إلى مبدأ الانسان ومبدعه ، وهوّن عليه التصديق بوقوع المعاد بالتدرّج في النظر في حكمة الحالق وقدرته .

وكيف لا تكفي الانسان رؤيته في التصوير والحلق من النطفة إلى حال شعوره ورشده ؟.. في إذعانه بالمعاد، وان الذي بلغ به في ذلك .. هو خالق قدير حكيم عالم بالغايات . وكيف بتجاهل ويجحد قدرة خالقه وعلمه وحكمته ويتمثل للححود المعاد بالعظام التي تبلى وتصير رميماً ويقول: ان العظام التي صارت رميماً كيف تُحيا ومن هو الذي يقدر على جمع أجزائها وعلى احيائها ومن هو الذي يحيها ؟.

<sup>(</sup>١) من الآية ٧٧ من سورة البقرة .

والحلاصة انّا نعلم بالضرورة على حدّ سائر ضروريّات الدين الاسلامي .. ان نبينا الكريم محمداً (س) قد أخبر بالمعاد البدني ، وان لنا في الوجود عالماً آخر نسير اليه من طريق الموت إمّا إلى نعيمه أو جحيمه ، وعلى حساب هذه الضرورة كان من جملة ما كفّر به المسلمون الفلاسفة .. انكارهم لحشر الاجساد وجعل الثواب والعقاب للنفوس خاصة ، وعلى حسابها أيضاً آمن حكماء الاسلام بحشر الأجساد ، وتعبدوا بظاهر السماع الديني .. منهم الشيخ الرئيس ابن سينا فقد صرّح في السماع الديني .. منهم الشيخ الرئيس ابن سينا فقد صرّح في السماع الديني .. منهم الشيخ من «الشفاء» بذلك (١٠ وقد عرفت تصريحه فيما تقد م .

ان أهم ما يقابله الماديون ومن مشى وراءهم بالجحود .. هو المعاد البدني ، الذي ركزت عليه العقيدة الاسلامية ، وقد خيلت لهم أوهامهم لجهلهم بقدرة مبدعهم سبحانه .. انتهم

<sup>(</sup>۱) قال الغزالي: ( اعلم ان هذا – يعني عود جسد الشخص المشهود – يستنكره من يبطل حشر الأجساد، ويحيل رد النفوس الى الجسد، وليس يقوم على استحالته برهان يقيني، وكلماذكره الأواثل في الدلالة على استحالته .. ليس ببرهان محقق، والشرع قدورد به، فيجب تصديقه ؛ والدليل على أن ذلك ليس مبرهنا عليه .. ان أفضل متأخري الفلاسفة أبا على بن سينا قد أثبت ذلك في كتاب « النجاة » و « الشفاء » .

جاؤوا بخيالات حسبوها الحجة الكبيرة والقول الفصل، ولكن ما عرفته منا في بحوث سابقة في أمر المعاد البدني.. قد رسخ في عقيدتك، والتفت حبائله على مالا بند من الاعتقاد والايمان به مما هو مغروس في صميم الملة.. من الاعتقاد والايمان بحشر الاجساد، ويريك ان المادة محدثة لا تنفك عن فقسر الامكان، وان واجب الوجود هو الله الحالق القادر الحكيم العالم بالغايات.. لا المادة الواقعة في هوة الامكان، ولا الطبيعة ولا المصادفة العمياء.

## « لسائل أن يسأل »

ان قصدنا الأول من بيان هذه الفائدة .. هو صحة المعاد البدني ، ولما كنا لا نصل إلى تحقيقه إلا بعد الكشف عن جملة من مبادئه ونواحيه ليكون العلم به أتم .. كان علينا أن نعطيها حقها من البحث ونقول :

الموضع الذي أوصلنا البحث اليه معرض لشك تنحن نورده ثم نحله ، وهو ان لسائل أن يسأل عن وجه استئثار العقيدة الاسلامية بالمعاد البدني دون المعاد الروحاني ، مع ان الدليل الذي نعت به أولو الرأي من الحكماء والمتكلمين للمعاد البدني . . جار بنفسه على المعاد الروحاني أيضاً من دون تغيير في مادته

وصورته ، لأن مفاد الدليل إمكان المعاد في نفسه واخبار الصادق بوقوعه ، وهذا جار على المعاد الروحاني أيضاً على ما سيمر عليك ، وليسا مختلطين أو متحدين ، وانها هما متمايزان في أنفسهما وان لم يكن هذا التمييز مكانياً وجسمياً ، فلا يكتفى بذكر أحدهما عن الآخر .

#### « الجواب »

ان الضرورة الدينية واجماع المسلمين كانا على المعاد البدني فحسب ؛ واما المعاد الروحاني فأمر نظري على حد سائر الأمور النظرية في بحوث الفلسفة والكلام ، لا شأن له في مجرى العقيدة الاسلامية ؛ ولولا ذلك لكان المعاد الروحاني مجرى للعقيدة أيضاً ، فكما يعتقد بمعاد جسماني يقوم في جزائه بالنعيم الجسماني والآلام الجسمانية .. يعتقد بمعاد روحاني يقوم ببقاء النفس ونعيمها العقلي أو آلامها العقلية .

ان أغلب ما نراه في باب المعاد والحلود.. للمتكلمين الاسلاميين.. من قبيل الشروح للنصوص الدينية والأنباء السماوية، وقد اتكل جلهم عليها، وكفى بالسماع الديني حجة كبيرة وبرهاناً موجباً، ولكنهم صرفوا اهتمامهم لدفع الشبهات كشبهة الآكل والمأكول (١

١١ ان شبهة الآكل والمأكول من أقوى حجج الجاحدين للمعاد =

البدني وأصعب شبهاتهم حلاً ، وقد عالجها المثبتون واهتدى كثبر بما أفادوا ، وقد أومأنا إلى ردها في بحوث سابقة باختصار ، وحسان أن ندليها بأوسع حدودها ، ونروي لك ما وصلنا من أقوى الردود ونومى الى ما اخترناه من أمر المعاد البدني ، مما يقلع بذور هذه الشبهة وغيرها بتوفيق الله سبحانه ونقول :

تقرير شبهة الآكل والمأكول: ان الهيكل الانساني تنحل عنه الرابطة الحيوية بالموت ويتلاشى على حساب تفاعل المادة، وتندك مواده الأصلية في هياكل أخرى حيوانية وغير حيوانية، وتندمج في قوامها، فقد يكون سعفة في نخلة، أو زهرة في حديقة، أو سما في أنياب أفعى، وآنئذ فاذا استدعي الانسان يوم الحشر واعيد يوم النشر مسن مظانه فلا مندوحة من ان يجري مواضع النقص بخلق جديد، فإذا خلد بالنعيم أو الجحيم.. كانت نفوس بلا أجساد؛ وهذا لا يقتنع به ذو وجدان.

ونتصوير هذه الشبهة أطوار من الأساليب، فقد صور ها صدر المتألهين في «أسفاره » بالاسلوب التالي وقال: (لو صار انسان غذاء الانسان آخر فالأجزاء المأكولة اما أنْ تعاد في بدن الآكل أو في بدن المأكول. وايا ماكان فلا يكون أحدهما بعينه معاداً بتمامه، وأيضا انه إذا كان الآكل كافرا والمأكول مؤمنا. يلزم اما تعذيب المطيع وتنعيم الكافر، أو أن يكون شخص واحدكافرا معذبا ومؤمنا منعما لكونهما جسما واحدا).

وأقرب ما وصل إلينا في ردّ هذه الشبهة إلى أقيسة النظر .. هو ان الانسان المعاد هو تلك الذرّات الـتي قبضت من الأرض أولا ً في كل =

= انسان والجزء القائم الذي أخذ عليه الميثاق مع الروح التي تحل فيه ، وهي متماسكة لا يتطرق إليها الزيادة والنقصان ، ولا تتحوّل ولا تتبدل ولا تندك ولا تندمج ، ولا تصلح لأن يتحقق بها كائن من الكائنات . والمشاهد من الانسان أجزاء فضلية لا عبرة في تحقيق الاعادة بأعيانها أو بأمثالها . بل العبرة في تحقيق الاعادة هي الأجزاء الاصلية ، والفضلية تنضم إليها .

وهذا الجواب بعيد عن البحث العلمي كما تراه ، ولكنّه أقرب إلى الصّواب مما دفعها بعضهم من طريق عالم المثال .

ومهما طوّر الجاحدون أساليب هذه الشبهة بما يميلون إليه .. فلا توثّر باليقين بحشر الأجساد ، وقد عرفت مبادئه من النصوص الدينية والأنباء السماوية وعموم القدرة الألهية ؛ وسنريك البرهان العقلي على ذلك وننمسك موافقته لحديث الامام الصادق (ع) ، فان الأمر إذا انتهى إلى العجز عن حل الشبهة إلا بالتأويل الذي هو كالحيال .. لاينتهى إلى حد ، فقد اعترفنا بان ظواهر السماع التي نركن إليها .. لا تنطبق على حكم العقل ، وكانت العقيدة الاسلامية رهن التأويلات مجهولة الحقيقة ، وآنئذ فيجب أن ندلي هنا بمبادىء النظر ونأتي بالقياس الموجب لصحة حشر الأجساد .

«١» لم يزل الحلاف في مسألة إعادة المعدوم.. فجوزها جماعة من المعتزلة والأشاعرة ، ومنعها جمهور الحكماء وغيرهم وقالوا: لو جاز ذلك .. لزم تخليل العدم بين شيء واحد ونفسه ، وذلك باطل بالضرورة ، وبيان الملازمة على زعمهم ان الموجود في الزمان الأول إذا عدم في الزمان الثاني ثم وجد في الزمان الثالث، فإذا كان الوجود =

= في الزمان الثاني هو الوجود في الزمان الأوّل .. تخلّل العدم في الثاني بين ثبوت الشيء ونفسه ؛ وإن كان غيره لم يكن المُعاد عين المبتدأ . أقول : تلخيص ذلك .. ان الشيء الواحد لا يمكن أن يتغيّر إلا بتغيّر عارض له لأن الثابت غير الزائل ، فلو كان المُعاد هو المبتدأ بعينه .. وجب أن يتحفيظ بالنسبة الأولى لنفسها ، وهذا بعيد عن الصواب ، لأن الثاني تتغير نسبته إلى أزمنة بقائه ، ولا يصير هو غيره بتغير تلك النسبة ؛ وقد يجاب عن ذلك بان الماهية غير الوجود ، وهي متحققة في الوجودين ، ولا نعني بإعادة المعدوم سوى وجوده ثانيا بوجود مساو للأوّل . فيجوز أن يكون الوجود الثاني غير الأوّل ، ولا يحذور في ذلك .

وقد برهن النُفاة لجواز إعادة المعدوم بثلاثة براهين. الأوّل: انّه لو صح اعادة المعدوم لصح إعادة الوقت الذي وقع فيه ابتداءً. فيصح أن يعاد هو في ذلك الوقت بعينه، فيكون وقت إعادته هو بعينه وقت ابتدائه، فيكون مبتدأ من حيث أنه مُعاد هذا خلف.

الثاني: ان ما عدم لم تبق هويته ، وما لا يكون له هوية لا يمكن أن يحكم عليه بصحة العود. وهذان البرهانان بعيدان عن الأصول العلمية .. أما الأول فلأن الزمان ليس مشخصاً . واما الثاني فلأن المراد من الصحة هنا عدم الامتناع ، والأمر العدمي يصح الحكم عليه بالأمر العدمي .

الثالث: انه إذا أعيد وحصل معه مثله فهما متساويان في الذات وفي لوازمها، فليس أن يحكم على أحدهما بأنه هو الذي كان .. أولى من أن يحكم على الآخر بهذا الحكم.

الجسمانية إلى الروحانيات فراراً من ورود الشبهات.

ولو توستعوا في البحث العلمي وأمعنوا النظر في السماع الديني .. لرأوا حشر الأجساد من ضروريّات الدين الاسلامي وآمنوا به من دون تفكير في صرف ظاهره الصريح في المعاد البدني ، وارتكاب ما يبعد بهم عن البحث العلمي . وأمنوا الشبهات (۱) .

وبذلك صرّح حكماء الاسلام ، وقد أومأنا إلى ذلك بمقالة الرئيس ابن سينا .

«١» من الشبهات: ان الحشر وبعث الأبدان اما أن يقع لبعض منها أو لجميعها، أما الأول فترجيح من دون مرجم ، لأن استحقاق الثواب والعقاب مشترك بين الناس أجمعين، فلا وجه لبعث البعض دون البعض، واما الثاني فيوجب التزاحم المكاني والزماني في أجساد الناس وحسابهم.

وليس هذا بصواب ، لأن هذا التزاحم من لواحق المادة ، فلا يتوهم فيما هو فوق المكان والزمان من حشر الأجساد التي حقائقها بصورها التي ليس لها شأنية المادة والزمانيات .

وعلى الجملة فان الصور فيما وراء الطبيعة غير قائمة بالمواد الوضعية المقيدة بالجهات المكانية والزمانية ، فلا تزاحم بين الأجساد هنا ، ومثال الصور هناك مثالها في أذهاننا في انتها متحققة من دون أن يلحقها وجود طبيعي ولوازمه .

ولو تذرّعوا بالعقل من دون نظر إلى خصوصيّات السماع واتخذوه رائداً لهم في هذه المسألة من طريق ان العقل والشرع متطابقان ، وان الشريعة الاسلامية بنيت على أصول علمية .. للدلتهم على ظاهر السماع الديني، وسلك بهم السبيل الذي أومأ إليه الامام الصادق (ع) من ان حقيقة الشيء بصورته، المفضي إلى إمكان حشر جسم الشخص بعينه يوم القيامة ، لتحققه بصورته التي لا يأتي عليها شيء من شبهاتهم، ولو تباعدوا عن ذلك كله ونظروا إلى مفاد المسألة الأولى من قياس العلة والمعلول.. لاتبعوا ظاهر السماع الديني الذي عرفته، وأحجموا عن الاذعان من طريق عقولهم بشيء من أسرار المعارف الالهية وما هو من قبيل علل التشريع والتكوين ، ليما قدّمناه من انّ عقول بني الانسان مفاضة من المبدع الأوّل سبحانه ومعلولة له ، فلا يسعها الاحاطة بذلك من غير طريق بيانه تعالى . بيد أن للانسان أن يتوسع فيما توحي إليه نفسه من طريق الحدس والتخمين ، وليس لذلك سعر أمام الأصول العلمية .

ولعل هذا القياس يوجب شك القارىء بما أجمع عليه المسلمون من وجوب معرفة المبدع الأوّل سبحانه وبظاهر قوله تعالى : (وما خلَقْتُ الجنّ وَالإنسَ إلا ليعَبدُون (١)

<sup>ِ (</sup>١) آية ٥٦ من سورة الذاريات .

أي ليعرفون ، على حساب : ان قصور المعلول عن العلة لا يتفق مع معرفة علة العلل؛ ولكن العارف بمراتب المعرفة المختلفة باختلاف متعلقها. لا يتنازل عن يقينه بما أجمع عليه المسلمون، فان معقد إجماعهم هي المعرفة بما يوجب الإقرار بوجوده لا معرفة كنهه ، وإلى ذلك أومأ الامام الصادق (ع) فيما أدلاه على المفضل بن عمر حول معتقد المعطلة بقوله: (إنَّ العقل يعرف الحالق من جهة توجب عليه الاقرار ولا يعرفه بما يوجب الاحاطة بصفته ، فان قالوا: كيف يكلُّف العبد الضعيف معرفته بالعقل اللطيف ولايحيط به؟، قيل لهم انتما كلُّف العباد في ذلك ما في طاقتهم أن يبلغوه ، وهو أن يوقنوا به ويقفوا عند أمره ونهيه ، ولم يكلَّفوا الاحاطة بصفته ، كما ان" الملك لا يكلف رعيته أن يعلموا أطويل هو أم قصير وأبيض هو أم أسمر ، وانتما يكلّفهم الاذعان بسلطانه والانتهاء إلى أمره ) .

وسيمر عليك: ان المراد من العبادة في الآية الكريمة المفسرة بالمعرفة .. المعرفة بما يوجب الاقرار بوجوده كمعرفة انه تعالى حي قادر حكيم عالم بالغايات ، لا معرفة كنهه ، وهذا لا يأباه قياس العلة والمعلول المتقدم ، فان نتاجه معرفة كنه ألعلة .

### « موارد الخلاف والاتفاق »

من ارتاض بجميع ما قدمناه ، وأمعن النظر في مفاده .. ظهر له مقدار ربط مسألة حشر الاجساد بالعقيدة الاسلامية وان الاذعان بحشر الأجساد واحيائها بأنفسها للجزاء يسوم القيامة من أهم أصولها ، وان منكره كافر خارج عن عداد المسلمين من طريقي الضرورة الدينية واجماع المسلمين عليه . وقد حان أن نسوق الكلام على بيان موارد الحلاف والاتفاق في أمر المعاد البدني زيادة في البصيرة ، وتوطئة إلى ما نختاره ونقول :

أطبق الملتيون على المعاد في الجملة ، وأجمع المسلمون على المعاد البدني في الجملة ، واختلفوا في كيفية الاعادة والاعدام ، وفي نفس المُعاد في المعاد ، وطال الجدال بينهم وتضاربوا بالحجج ولكن جلّهم ركنوا إلى قضايا جدليّة بعيدة عن أصول الجدل .

اماً الحلاف الأول فمثاره امكان إعادة المعدوم وعدمه، فقال القائلون بامكانها: ان الله تعالى يعدم المكلفين ثم يعيدهم وقال القائلون بامتناعها: ان الله تعالى يفرق أجزاء أبدانهم ثم يؤلف الله بينها ويخلق فيها الحياة ؛ واماً الحلاف الثاني فمثاره الحلاف في ماهية الانسان ، لتوقف المعاد على ماهية الانسان .

«١» قال المحقق الطوسي «ره» في مبحث المعاد من « قواعد العقائد » : ( اختلفوا في حقيقة الانسان ، فبعضهم قال : ان الانسان هو هيكله المشاهد المحسوس ، وبعضهم قال : هو أجزاء أصليّة داخلة في تركيب الانسان لا تزيد بالنمو ولا تنقص بالذبول، وقال النظام: ( هو جسم لطيف داخل في البدن سارِ في أعضائه . وإذا قطع منه عضو تقلص ما فيه إلى باقي ذلك الجسم وإذا انقطع بحيث انقطع ذلك الجسم مات الانسان ) وقال ان الراوندي : ( هو جزء لا يتجزأ في القلب ) وبعضهم قال : هو الدم ، وبعضهم قال : هو الاخلاط الاربعة . وبعضهم قال : هو الروح وهو جوهر مركب من بخارية الأخلاط ولطيفها ، مسكنه الأعضاء البدنيّة التي هي القلب والدماغ والكبد ، ومنها تنفذ في العروق والاعصاب، وجميع ذلك جواهر جسمانية وبعضهم قال: هو المزاج المعتدل الانساني. وبعضهم قال: ثهو تخاطيط الأعصاب وتشكل الانسان الذي لا يتغير من أوَّل العمر إلى آخره ، وبعضهم قال : هو العرض المسمى بالحياة . وجميع ذلك أعراض ، والحكماء وجمع من المحققين من غيرهم قالوا: انه جوهر غير جسماني ، لا يمكن أن يشار إليه إشارة حسية ، فهذه هي المذاهب ) .

وقال العلامة الحلي «ره» في «كشف الفوائد في شرح قواعد العقائد» ص ٨٩ (وتقريره) اي تقرير الحلاف في حقيقة الانسان (أن نقول: إنّ الانسان إمّا أن يقال أنّه جسم أو جسماني أومركتب من هده الأقسام تركيباً ثنائياً أو ثلاثياً ، وقد ذهب إلى كل من هذه الأقسام قوم) وقال الرازي في «محصله» ص ١٣٦ (القسم الثاني في المعاد: اختلف أهل العلم فيه ، فأطبق المسلمون على المعاد البدني، والفلاسفة =

فذهب فريق منهم إلى ان المُعاد جسم ، وذهب آخرون الى انه عارض جسم كالشكل الذي لا ينعدم ، واختلف القائلون بجسميته فذهب فريق وهم أكثر المعتزلة إلى أنه الهيكل المحسوس المشاهد بجملته (۱. وذهب محققو المتكلمين

= على المعاد النفساني ، وجمع من المسلمين والنصارى عليهما ، وجمع من الدهرية على نفيهما ) ... ( امّا القائلون بالمعاد البدني ، منهم من زعم انّ الله تعالى يعدم البدن ثم يعيده . ومنهم من زعم انّه يفرق الأجزاء ثم يجمعها ) .

(۱) ودليلهم: ان العقلاء إذا أشاروا إنى المخاطب أو الاخبار عن أنفسهم.. فانها يشيرون إليه. وقد أكبر هذا الدليل بعضهم، وأيده بقوله: ان الانسان ليرى أنانيته التي يحافظ عليها ويحاذر على كرامتها.. تقوم بهيكله، وان الترغيب والزجر ليراهما نوع الانسان راجعين إليه، وآنئذ فالأحرى في غاية معاد الانسان ان ترتبط بما تقوم به انانيته ونجرى عليها إذ ذاك ما يكون مكافأة لأعمالها، لأن ما يلاقيه الانسان في المعاد لا بد أن يكون جسمانيا لانه مكافأة للانسان الجسماني. وهذ القرآن الكريم ينطق بالنعيم الجسماني وكذلك العقاب فانه لا بدأن يكون من نوع المكافأة . والدلائل التي تؤيد جزاء الآخرة ماديا أكثر من الكثير . وضعف هذا الدليل وضعف تأييده .. فاهر البنية المشاهدة دائماً في التغير ومنتقلة من الصغر إلى الكبر ومن الذبول إلى السمن ، والهوية باقية في الأحوال كلها (ولأن ) ومن الذبول إلى السمن ، والهوية باقية في الأحوال كلها (ولأن ) الهيكل الذي يحافظ الانسان على أنانيته وكرامتها هو الهيكل الحي ، الذي يفرض تحليله التعمل العقلي إلى جسم ونفس ، لا الهيكل المجرد من ع

ومنهم المحقق الطوسي «ره» والعلامة الحلي «ره» .. إلى أنه أجزاء أصلية (افي بدن الانسان . وقد أومأنا إلى أنهم يرونها باقية مدة حياته لا تتغيّر ولا تتبدل ولا تدخل في قوام هيكل آخر؛ والانسان المشار إليه ب(هذا) و(أنا) .. هو الأجزاءالأصلية . ومدار الحشر والثواب والعقاب على تلك الأجزاء ، وتنعدم عند الموت إن قلنا بجواز إعادة المعدوم، ثم يوجدها الله سبحانه وقت الاعادة . وتتفرق وقت الموت إن قلنا بامتناعها ، ثم يوجد الله تأليفاً آخر وقت الاعادة . (واما الاعراض) فليست يوجد الله تأليفاً آخر وقت الاعادة . (واما الاعراض) فليست بمعتبرة في الهوية ، لانها لا تبقى زمانين ، وهوية الشخص باقية ، فلا يضر إعدامها في الاعادة .

هذا .. واذا كانت ماهية النوع تامة الحصول فمخصصات النوع تعرض عن أسباب خارجة وأمور اتفاقية ، ولا يتقوم بها حقيقة النوع ، إذ بعد تحصل الجسم بالصورة النوعية لا يتحصل إلا أمر كلي مبهم صالح للاشتراك بين الأفراد . وبعد تحصل الماهية النوعية بالتشخصات .. تتحصل جزئيات

<sup>=</sup> النفس المحكوم عليه بصحة العود ، فان موقف الالهيين في حقيقة المعاد في مقام بعد المرحلة الأولى .

<sup>«</sup>١» يراد بالأجزاء الأصلية .. التي لا يمكن أن تقوم الحياة بدونها ، لا الأجزاء التي تزيد وتنقص في الأحوال .

حقيقية ، فتكون مقومات للطبيعة النوعية وصوراً شخصية فيلزم أن تحصل في الهيولى صور ثـــلاث: (الجسمية) و(النوعية) و(الشخصية) ، وما عدا ذلك لا دخل له في أمر الاعادة.

وقد ذكر صدر المتألهين مذهب الأجزاء في الجواب عن شبهة الآكل والمأكول ولم يعلق عليه ، وظاهر ذلك قبوله ، قال في «أسفاره» ص ٨٦٦: (وعن الثاني بأن المعاد هو الأجزاء التي منها ابتداء الحلق ، وهي الأعضاء الأصلية عندهم ، والله تعالى يحفظها ولا يجعلها جزءاً كذلك لبدن آخر ) ... (وما أورده المتكلمون لا يفي بالالزام)

ولا يهمنا هنا ذكر باقي الأقوال ( والأقوال التي ذكرتها كتب الفلسفة .. فان جلها مذكور في مطوّلات الفلسفة ، ومرتكز على قضايا جدليّة بعيدة عن أصول الجدل .

وآثرنا هذين القولين بالذكر لشهرتهما ، وان لم يعضدهما شاهد من الأصول العلمية (٢) وليس من الصواب أن تبقى

<sup>«</sup>۱» بين من أنكر المعاد جسميّا ومن أنكره جسمانيا ومن أنكره بتاتاً وما يلحق ذلك من الادلال على الرد.

<sup>«</sup>٢» أمَّا القول الأوّل الذي مفاده: كون المعاد هو الهيكل المحسوس.. فقد عرفت ضعفه وبعده عن البحث العلمي. « وأمَّا القول الثاني » =

\_\_\_\_\_\_

الذي مفاده: كون المعاد هو الأجزاء الاصلية في بدن الانسان. ففي فسحة من الامكان، وكفى به ردّا على الجاحدين لحشر الأجساد، لان ذلك يصور وجها ممكناً لحشر الأجساد، من دون لزوم أمر يأباه العقل. ولكنه بعيد عن الأصول العلمية، لأن تنزيل المعاد في المعاد على الأجزاء الأصلية وتأويل اعدامها بتفرقها بالموت وإعادتها بجمعها وقت الاعادة. سلسلة مجازات ومسامحات لا يتحملها النظر، وكأنها تفرض نفسها فرضاً.

لا أريد أن أقول: ان تفرق الأجزاء الأصلية عند الموت وجمعها وقت الاعادة .. غير ممكن ، بعد تحفيظ ذلك بعموم القدرة الألهية أو انه يأبي اليقين بالمعاد البدني ، لأن الاذعان بوجوب وجود إله وبغناه المطلق .. يوجب الاذعان بان أعماله جارية على حقيقة الحكمة ، ومن الحكمة بقاء الأجزاء على النحو الذي عرفته ، ومنهما توسع اولو الرأي في الكلام حول حشر الأجساد ، فان اعتمادهم على الاذعان بحكمة الله تعالى لوجوب وجوده وغناه المطلق . وإذا جهلنا وجه الحكمة التفصيلي في مجاريها الحاصة فلا يوجب ذلك الريب في وجودها . «والسماع » الديني أكبر وقوفنا في وجهنها التفصيلي على الجنل في كثير من الحقائق المحدقة بنا وخاصة مسائل القضاء والقدر .. وانما أريد أن الادلال بمثل ما عرفت من المجازات على أدق موضوع فلسفي .. بعيد عن النظر في نطاق المحاكمات العقلية ، بخلاف الادلال الآني الذي استظهرناه من حديث الامام الصادق (ع) .

ومن هنا يتضح لك ان ما استنتجناه من حديث الامام الصادق (ع) كيف كان يتمشى بلباب الصناعة العلمية .. وكيف يلمسك صحة = منقادون إلى الشكوك والظنون متكلين على بحوث لا يزداد فيها إلا التعقد في مسألة حشر الأجسام ، لا نملك إلا هواجس ، ولا شأن للهواجس في بيان الحقائق ، وهل بعد الهواجس إلا الحيرة والذهول.

وانتما الصواب أن نأتي بحجة واضحة قاطعة امّا بجدل

= حشر الأجساد من طريق البرهان .

إن مسألة حشر الاجساد من الحقائيق المرتبطة بحكمة واجب الوجود، وليست من المعاني الافتراضية . فلا جدوى بدرك المقالات المختلفة ما لم تصل إلى حقيقة حشر الاجساد وامكانها ، ولا يسعنا انكارها مهماكان غموضها وضعف إدراكنا واختلاف المقالات فيها ، فان اضطراب الأهواء والآراء مظنة الحروج عن النهج المستقيم، وكثير من الحقائيقالتي كثر فيها اللغط، وتدخلها الأهواء.. كانت أسماء مستعارة لصورمشوهة. لا ينكر ان مسألة حشر الاجساد على جانب كبير من الغموض والدين الاسلامي وإن كشف عنها ونطقت نصوصه بالمعاد البدني ، والزمت الديانة الاسلامية بالاذعان به، ولكنه أنبأ بذلك بصيغة الحبر (الميل حد الكثير من موارد التشريع كأمر مسلم لا يحتاج فيه إلى علاج وبحث، والمسألة إذا تطرقها الحلاف في تصويرها وتفرعاتها.. تبقى غامضة فلا بد لنا في هذا الموجز ونحن في فضاء الاستنتاج أن ننظر من ناحية العلل إلى حشر الاجساد بعد ثبوته عندنا ، وانه لا سبيل إلى انكاره .

<sup>(</sup>۱) أراد بالخبر ما يقابل البرهان الفلسفي. « الناشر »

يذعن ويعترف به الخصم ، واماً ببرهان علمي يرجع إلى البديهة .

وإذ قد تقرّر ما وجب تقريره من موارد الحلاف والاتفاق في أمر المعاد البدني وبيان اطباق المسلمين عليه ، وانتهم يرون الضمان لعقيدتهم بحشر الأجساد .. تواتر النصوص والضرورة الدينية واجماع المسلمين عليه ، وانتهم مدفوعون في تأييد هذا الرأي بروح من الايمان والاخلاص ، وماضون في تفكيرهم وفق هذه الحطوات ووفق الحكم بالواقع التعبدي ، وانتخلاف العلماء في أدوارهم المترامية انتما كان في تصويره ، وفي حكم الواقع العلمي .. كان لزاماً علينا أن نتخلص من مضايق الشكوك والشبهات بجعل صحة المعاد الجسماني نتيجة للنظر العلمي والاستنتاج العقلي .

لا نريد أن نفرضها فرضاً من طريق العقل ، وانتما نريد أن نضعها على لسان البرهان العقلي ، ونتسَسَلَمها منه ونحن في أمن من استنتاجه الموجب لصحة حشر الأجساد من دون ارتكاب فريضة نظرية بحتة .

وآنئذ تكون صحة حشر الأجساد نتيجة للأقيسة الموجبة .. بعيدة عن الشبهاتكافة، ويكون النص الديني إذذاك مساعداً لنا ، ويتم لطالب الحقيقة الاذعان بالمعاد البدني ، وان لوجودنا

هذا عالماً آخر غير الذي نحن فيه ، نسير اليه من طريق الموت ، نسعد بنعيمه أو نشقى بجحيمه .

وإذا كان موقفنا في هذا الموجز لا يسمح لنا بتفصيل البحث عن مبادىء هذا البرهان فاناً مُلْزَمُون بالايماء اليها من دون إطالة في الذهاب إلى تحليلها. وسنلخص أخص ملامحها الظاهرة البعيدة عن مواضع الريب في مدلولها الواضح، ولما كان طريقنا إلى هذا القياس معلقاً ببقاء النفس والصورة وخلودهما.. وجب علينا أن نوميء إلى أهم مبادىء قياسه وأقربها إليه، وخصوصاً البحث عن الصورة أفي طي الأمور الآتية:

(١) ان المبدع الأول سبحانه أخرج المادة من العدم ، وجعلها أساساً للموجودات عامة ، وما نراه في هذا العالم المحدث من أفسراد أنواع الموجودات من الجماد والنبات والحيوان .. هو صور الموجودات المختلفة في نسبها ومقاديرها على حساب اختلاف نواميسها الثابتة في حكمته تعالى على أرقام متقنة لا يتطرق إليها زيادة أو نقصان ، فالعالم المشهود في كل دور من أدواره منذ الابداع والتكوين.. يتمخض ويأتي بسجل من سجلات الخليقة حاويا لوجودات متميزة بصور مثارها ومنبعها خصوصيات الوجودات ، وليس للمادة أي شأن في هذا التفاوت بين الصور ، بيد ان الصور على استقلالها في جوهرها محتاجة الى المادة في وجودها وفي الكثير من مقاصدها (فالمادة ) ليست إلا قبول تلك الصور ، وشأنها أن تحمل تلك الصور ، وأن شئت قلت : إن تشخص الوجودات وشأنها أن تحمل الله النوعية ؛ علي مصورها النوعية ؛ علي مصورها النوعية ، كما ان حقائق انواعها قائمة بصورها النوعية ؛

وامَّا المادة فشأنها البقاء ما شاء الله تعالى .

وقد أثبت ذلك وبرهن عليه اولو الرأي في مطولات علمي انفلسفة والكلام بما لا يثبت عليه نقاش ، وقد مثل ذلك الامام الصادق (ع) للعيان ولم يبق لطالب الحقيقة عذر إلا قلة المعرفة وضعف الإدراك. ومن هنا يذعن الحبير بأن الكثير من أسرار المعارف الالهية ظفرت بها الأديان قبل العقول.

وما حررناه من البحث حول الصورة جار في النفس، لكونها الصورة النوعية للانسان، وإلى ذلك أوماً الرازي في « لباب الاشارات » بقوله: ( « انا » ليس بجسم لوجهين « الأول » ان جميع الأجزاء البدنية في النمو والذبول، والمشار إليه بقوله « انا » باق في الأحوال كلها، والباقي مغاير لغير الباقي. « الثاني » انتي قد أكون مدركا للمشار إليه بقولي « انا » حال ما أكون غافلا عن جميع أعضائي الظهاهرة والباطنة، فانتي حال ما أكون مهتم القلب بمهم أقول: — انا أفعل كذا — و انا ابصر — و انا اسمع — و أنا جزء من هذه القضية. فالمفهوم من (انا) حاضر لي في ذلك الوقت ، مع انتي في ذلك الوقت أكون غافلا عن جميع أعضائي و المشعور به عير ما هو غير مشعور به ، فانا مغاير لهذه الأعضاء.

... أقول إن شئت أمكنك أن تجعل هذا برهانا على ان النفس غير متحيزة ، من دون توسط البحوث السابقة ، لانني قد أكون شاعراً بمسمى (انا) حال ما أكون غافلا عن الجسم ، وآنئذ وجب ان لاتكون جسما ، فان قيل قد اكون شاعراً بمسمى (انا) حال ما اكون غافلا عن النفس : (قلت) : النفس لا معنى لها إلا المشار إليه بقولي (انا) فيستحيل أن أكون عالما بهذا المشار إليه حال ما أكون غير عالم بالنفس .

# ( مبادىء القياس الموجب لحشر الأجساد )

(أ) تجرّد النفس الناطقة (١) ، وإلى ذلك أومأنا في قصيدة

«١» دلّت البراهين العقلية على ان النفس الناطقة جوهر مجرد قائم بذاته غير قابل للموت ، وان لها ميزة الادراك والارادة وتدبير حياة الجسد وتسخيره في أعمالها الآلية . (والحال) العارضة في الشيخوخة من التقصير في وقتها .. ليست بضعف في جوهرها ، بل لان البدن غير قابل لفعلها كما يعرض في حال السكر والنوم .

وإن لها جهة تراعي بها شؤون الجسد المتحدة به ، ولها جهة أخرى عقلية تراعي بها الحقائيق الصالحة والصلاح الشخصي والنوعي ، وكثيراً ما نرجت الحقائيق الصالحة على شؤون الجسد واحتياجه ، بل كثيراً ما تفدى شؤون الجسد بل وحياته لأجل تلك الحقائيق مع الافتخار بذلك الفداء وترجيحه ، وكثيراً ما ينال الانسان بذلك فضيلة المديع . وإلى ذلك ذهب جمع من أكابر الحكماء والمتكلمين كالشيخ المفيد وعلم الهدى والمحقق الطوسي والغزالي وغيرهم . ولرجال الفلسفة والكلام اتساع في تسمية هذا المعنى ، فيسمى مرة (نفسا ناطقة ) ، ومرة اتساع في تسمية هذا المعنى ، فيسمى مرة (نفسا ناطقة ) ، ومرة (روحا) ومرة (قوة مميزة) فليسم اي اسم كان .

وعلى الجملة فالنفس باقية بعد فناء البدن ، لعدم قيامها به وكونه علا لها لما ستعرفه من كونها مجردة وكونه آلة لتصرفها . فلا يستلزم فساده فسادها ، وهي أيضاً بنفسها لا تقتضي طرو العدم على الموجود ويكون من ضده ولا ضد للمجردات ؛ لكون التضاد في عالم الكون والفساد . وتحققها فيه بتوسلط البدن . وإلا فهي بالذات من سنخ المجردات فإذا لم يقتضى ذاتها الفساد لارتباطها بالبدن . فلا يكون له =

لنا ذات عنوان : ( بين النفوس والهياكل ) من كتابنا : ( الآراء والحكم ) بقولنا :

شيء إن عدّت الأشياء فس صحاح العقول والعقلاء ليس فيها للعارفين مراء حدت في حسابنا الآراء جسام يعلوه رونق وبهاء هو في الدرب آلة صماء سلكت في سبيلها الأهواء م وجاست حدوده العلماء لدى الفعل فاعلاً ما يشاء

أناشيء وكنه هيكلي المشهود ميتزت بيننا على لوحة النه وأرتنا الحدود مختلفات فاختلفنا نوعين في الكون لما المثلّلة الآراء جسماً من الا يتراءى في الدرب يمشي ولكن حرّكته أهواء نفسي للّد وكياني لما أحاط به العله مثلوه طورا من النور مختاراً

موجب آخر . والأدلة على بقائها بعد فنائه كثيرة بين الأقيسة والسماع الديني منه قوله تعالى : ( ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أموات بل أحياء عند ربهم يرزقون ) (١٧٠) ال عمران ( ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله امواتا بل احياء (١) وفي الأثر : (أرواح الشهداء تسرح في رياض الجنة ) وما دل على ان أرواح المؤمنين تجتمع ويأنس بعضها ببعض . وهذا مما رسخ في عقائد فرق المسلمين ؛ وهو الذي بني عليه سوال المغفرة والصدقات والمنامات وغيرها ، فلا تقبل العدم بالذات .

<sup>(</sup>١) من الآية ١٥٤ من سورة البقرة.

## ومنها:

هیکلی انتا علی مسرح الکو ن وجودان ما علينا غشاء طق ضدان ظلمة وضياء بيد انــا على حساب من المذ حكمة طامنت لها الحكماء جمعتنـــا من عالمين عليـــه

وإلى تجرَّدها من المادة ولواحقها .. أومأنا في كتابنـــا : « حل الطلاسم » بقولنا :

> جَرَّدتني حكمة المب دع والبرهـان يشهد فتجلَّيْتُ عـلى الشاطىء عرياناً مجـرّد ما لنفسي من حدود الج انتها طـــور من النو ر بسيط

سم والجسميّ من حد أنا أدري

أنا والجسم على الدرُّ بِ كربَّانِ وزورق ر وبعددُ نتفرق نلتقي شطراً من الدهـــ بير عرفان ومنطق وهو كالآلة لا يمـــ لك حسأ أنا أدرى

ان الحس معنا منذ أوّل كوننا ، فإذا انجهنا إلى إدراك معنى عقلي .. عارضتنا الصور الحسية التي استفدناها منه في أوهامنا لغلبتها علينا وإلْفناً لَهاً.

ولأجل ذلك إذا هممنا بادراك النفس الناطقة أو شأن من شؤونها أو غيرها من الأمور العقليّة .. لم نتمكل من ذلك إلا من طريق الجدل الذي يذعن ويعترف به الحصم أو البرهان الذي يرجع إلى أمور ظاهرة ، وقد ذكر اولو الرأي أدلّة عقلية على تجرّد النفس الناطقة .. ذكرنا جملة منها في أبياتنا التالية من كتابنا « الآراء والحكم »(۱):

من عذيري إذا هززت يراعي حول شرع الاولى تعامواعن الحور ورعوا دعوة الحيال وما را فأضاعوا لهم على مسرح النف مثلوها جسماً وعارض جسم

وتذرّعت نهجه المعقولا ق ومدّوا له البصائر حولا عوا عليها المعقول والمنقولا س عقولاً لو يملكون عقولا ومزاجاً فاخطأوا التمثيل

(۱) هذه الأبيات من قصيدة لنا حول (النفس في نشأتيها) مطلعها: روّح النفس فهي ضيف بمغنا ك مقيم وسوف ينوي الرحيلا والدافع لنا على نظمها .. هو أن مجلة المقتطف نشرت قصيدة ليوسف اسعد الاسكندري ، ضمنها نتائج خياله حول حقيقة النفس ، فأوردها غير موردها ، وارتآها جسمانية تنعدم باندثار الجسم ؛ فوقفت على ذلك المسرح هاتفاً باستقلالها وبقائها وتجرّدها من المادة ، مشيعاً ذلك على خالب الحقيقة من البراهين .

انتها تعقل البسيط وهل يسحيثان الوضع المعين في الأج لأتحاد المقدار بالجسم والمقاؤليس المجرد اتخد النف ومحال حلوله الجسم إلا أوليس عض الوجود وهل ية أوليس الأضداد فيها تجمع

طيع جيسم إلى البسيط وصو لا (١٠) سام ينفي عروضه والحلولا لدار يأبى شخوصه والمثولا س محلاً وكان فيه نزيلا (٢٠) أن تحول الأجسام أو أن يحولا بل محض الوجود قالاو قيلا (٣٠) بل محض الوجود قالاو قيلا (٣٠) نكأن الأضداد كانت شكولا (٤٠)

(۱» حاصل هذا البرهان: ان تعقل النفس للبسيط كالصور العقلية التي يمتنع عليها القسمة كالوحدة الحقيقية وعلة العلل. قاض بتجردها، لاستلزام كونها جسما أو عارض جسم قبولها للقسمة، لاتحادهما بالوضع المعين وذلك مستلزم لقبول الصور البسيطة الحالة فيها للقسمة، لاستلزام قبول المحل قبول الحال، وهو خلاف الفرض.

«٢» بيان هذا البرهان: ان تعقل النفس الناطقة للمجرّد عن المادة كالصور الكليّة المشتركة بين أشخاص ذوات مقادير مختلفة.. قاض بتجرد ها لاستلزام تجرّد الحال تجرّد المحل.

«٣» هذا البرهان مبني على مختار اولي الرأي من الحكماء من أن الوجودات ليست حقائيق متباينة ، وانتما هي هويات ومراتب حقيقية واحدة عينية . وعليه فالنفس وما فوقها من الوجودات العالية وجودات محضة ، لا يشوبها تركيب ، فلا ماهية ولا جوهرية في نطاقها ، وآنئذ فلا مجال لحديث اختلاطها بالمادة وتجردها عنها .

٤٤ بيان هذا البرهان : ان من القضايا الواضحة التي لا يحتاج نـــ

فترى الضد يألف الضد فيها وإذا الجسم حلّه الشكل كان الج أوليست نفوس كلّ شباب فلو ان النفس المنزاج لحالت

مثلما يألف العديل العديلا سم عن حمل غيره مشغولا باقيات وان يحولوا كهولا(١٠ ؟ في حدود يكون فيها محيلا

= فيها الى دليل .. ان الجسم إذا قبل صورة .. لم يمكنه أن يقبل صورة أخرى من جنسها إلا بعد خلعه الصورة الأولى ، فان الفضة إذا قبلت صورة الكوز لم يمكنها أن تقبل صورة الجام إلا بعد أن تخلع صورة الكوز خلعاً تاماً ؛ ولما كانت النفس الناطقة مخالفة للجسم فيما ذكروا .. كانت بشهادة الوجدان مجمعا لصور المعقولات ، ومز دحما للمتقابلات منها ، فهي ليست بجسم . وما ذكرناه في الجسم يجري في الجسماني ، وينتج شكله انها ليست بجسماني ، ويتم المطلوب .

هذا البرهان ذكره الشيخ في «الشفاء» ص ٣٤٨ واعتمد عليه في اثبات تجرّد النفس، وتناقله من بعده. وخلاصة ما ذكره: ان من الصور العقلية ما لا يقبل الانقسام كواجب الوجود والوحدة الحقيقية وكالبسائط التي تنتهي إليها الكثرات وتأليف المركبات في سائر المعقولات: فلو كانت النفس جسما أو جسمانيا وكانت ذلك المقدر أو المنطبع فيه.. كانت قابلة للقسمة، بل غير متناهية الأقسام، ضرورة ان الحال في المنقسم منقسم مثله، وذلك خلاف الفرض.

«١» حاصل هذا البرهان: ان المزاج الذي هـو الكيفية الحاصلة من تفاعل العناصر وتكاسرها. يزول إذا قطع إحدى مراحــل الحياة من الطفولة والشباب والكهولة، والنفس باقية في الأحوال كلهـا، والباقي غير الزائل.

أوليست بالفكر تقوى وينحط لديه الجسم القوي نحولا (١٠) وإذا النفس فارقته ولم تتبعه في الوصف فاضلاً مفضولا فهي ذيّالك المجرّد لا يـقب بل وضّاح وجهها التأويلا

(ب) قاعدة امكان الاشرف ، ولها شرح واسع في بحوثنا السابقة .. ذكرنا فيها انطباقها على مسألتنا ، لأن العالي من نشآت الوجود أشرف من السافل ، لقرب العالي من المبدع الأول سبحانه وبعده عن المادة .

وقد صحّحنا بها هناك وجود الأرواح قبل الأبدان، لأن نشأة النفس الناطقة قبل البدن في مطاوي الغيب أقدم صدوراً وأقرب إلى المبدع الأوّل سبحانه.. من نشأتها الطبيعية، وأبعد عن المادة العنصرية ونقائصها وقصوراتها، فهي أشرف وأقوى وجوداً. ولمّاكانت ممكنة ليما عرفت.. وجب حصولها قبل البدن. وقد أومأنا إلى ذلك في كتابنا «حل الطلاسم» بقولنا:

<sup>«</sup>١» امّا قوة النفس وكمالها بالفكر .. فلاستكمالها بخروجها في تعقلاتها من القوّة إلى الفعل «وامّا انحطاط » الجسم وكلاله به .. فلأن الفكر والتعمّق حول إدراك المعقولات مثار للحرارة المجففة ، بشهادة التجارب الطبية ، فيجف عنده الدماغ ويهزل الجسد . وآنئذ فيتجه البرهان على هيئة الشكل الثاني وينتج المطلوب بقولنا : النفس تقوى البرهان على هيئة الشكل الثاني وينتج المطلوب بقولنا : النفس تقوى وتكمل به .

عالم الناسوت مهما جلّ معناه وتمّا فمطاوي الغيب أعلى شرفاً منه وأسمى فإذا أمكن كون الذ فس فيها كان حتماً لوجوب الممكن الأشرف فيها أنا أدري

ولا يلتبس عليك الأمر .. إذا لاح لك في كتب الفلسفة الفصل المعقود لتحقيق حدوث النفوس البشرية ، أورأيت في ص ٣٥٣ من «الشفاء» للشيخ الرئيس قوله : (ان النفس لم تكن قائمة مفارقة للأبدان ثم حصلت في البدن). وقوله : فيه أيضاً : (فقد صح إذاً ان الأنفس تحدث كما تحدث مادة بدنية صالحة لاستعمالها اياها).

.. وذلك فان موضوع قضيتهم النفوس الناطقة المتعينة بهذه التعينات الجزئية ، التي بها تلمس وتشم وتسمع ، ولا شك في حدوثها بحدوث البدن ، (وموضوع) مسألتنا النفوس المتشخصة بنحو آخر من الوجود ، لما تقدم لك : من ان لنفس الانسانية مع بساطتها نشآت جوهرية متفاوتة وانحاءاً من الوجود بين سابق ولاحق ، وليس لها كون محدود الهوية ، الوجود بين سابق ولاحق ، وليس لها كون محدود الهوية ، واستعداد البدن شرط للنحو السافل من وجوداتها وليس شرطاً لكمال هويتها وتمام وجودها ، وإلا لزالت بزواله واللازم باطل .

(ج) ان الوجود أمر عام ، يحمل على الموجودات حمل التشكيك لاحمل التواطؤ ، وإن شئت قلت : انه يحمل على الموجودات بالتفاوت بالأولوية أو الأولية أو الأشدية ، لأن ما به الامتياز عين ما به الاشتراك ، فالوجود الواقع في مرتبة من المراتب لا يتصور وقوعه في مرتبة أخرى سابقة أو لاحقة ، ولاوقوع وجود آخر في مرتبته .. لا .. لاحق و .. لا .. سابق ، وان مراتبه المسماة في عرفهم (ناسوتاً) و (ملكوتاً) و (جبروتاً) و (لاهوتاً) . طولية ، يحيط عاليها بسافلها إحاطة لائقة بحاله من دون مكان (۱ .

«١» ان المألوف من إحاطة الموجودات بعضها ببعض هي الاحاطة الجسمية المحتاجة إلى المكان ، وهكذا ضيق بعضها ببعض ؛ لأن اتصال الموجودات المألوف أن يكون اما بالاختلاط ومجاورة الأجزاء «واما» بالنهايات ومماسة السطوح الجسمية «وإذا أمعنا » النظر في إحاطة مراتب الوجود من الأوساط الروحية .. فليس هذا شأنها «وانما » هي إحاطة روحية لاثقة بشأنها وبحالها .

فإن أذعن بهذا طالبُ الحقيقة من طريق زيادة قوّة الوجود الحاصلة بدنو المحيط من المبدع الأوّل سبحانه .. فقد تذرّع بأصل علمي لاريب فيه ، وإلا فليأخذ هذا كأصول موضوعة مسلمة في هذه العجالة ، ويرصد صحة إنتاج القياس الآتي ، فانا لم نقصد في هذا الموجز أن نحرّر امهات المسائل الفلسفية على أرقامها ، فان هذا شأن كتب الفلسفة ، ولنعد إلى مسألتنا ونقول :

= ان شأن العالي من الأوساط الروحية أن يحيط بالسافل إحاطة لائيقة به ، فلا محالة يكون مطلعاً على من دونه ، عالماً بحقيقته وجميع فعلياته ، من دون عكس ؛ فصور عالم الشهادة والكون معلومة لمراتب الوجود العالية ، لانتها مجردة من المادة ، خارجة عن سلسلة الزمانيات ، ومن ذاتياتها الشعور والحياة ، وما هذا شأنه من مراتب الوجود .. يشاهد جميع الموجودات الزمانيـة على ما هي عليه كُلا ً في زمانه والمـدة المحدودة بينها .. دفعة واحدة ، من دون تجدد في المشاهدة ، ولا يحكم بالعدم على شيء منها ، لأحاطة العالي بالزمان وأجزائه الماضية والمستقبلة وما في ذلك ، وتعلقها بها على حد واحد .

فكلما تعالى الوجود في نشأته .. بعد عن المادة ونواقصها ، وزاد دنواً من المبدع الأوّل سبحانه ، وكان أقوى في الوجدود ، وأتم وأظهر وأوسع وأوفر جمعاً وحيطة ، لقضاء قاعدة إمكان الأشرف وناموس القوة والضعف بذلك .

والحلاصة: ففي نطاق الأصول العلمية .. أن تكون مراتب الوجود التي فوق الزمان حاوية لجميع وجودات عالم الشهادة وأجزائها ، وإن شئت قلت: ان لكل من الأوساط في مراتب الوجود نسبة إلى ما فوقه وإلى ما تحته ، فالأسفل لا يحيط بما فوقه ولا يعلمها ، والأعلى منها مطلع على ما دونه وعالم بحقيقته وفعلياته ، وآنئذ فلا يلحق العدم شيئاً مسن وجودات السافل ما دام موجودا في مراتب الوجود العالية ، فيجوز أن تنعدم الصورة المخلوطة في محيط السافل ، لانعدام محلتها وموضوعها الحامل لها ، كما إذا صار السرير رماداً في عالم الشهادة ، ولكنتها منعدمة في ذلك فحسب ، وليست بمنعدمة بوجه مطلق لوجودها في العالي الذي عرفت شأنه من الاحاطة .

الملحوظة أموراً مبهمة .

لقد كشفتا عن هذه المبادىء للقياس الموجب لصحة حشر الاجساد ، وأومأنا إلى نواحيها التي يرتكز عليها بقاء الصورة .

ولماً كان مسألة حشر الاجساد معلقة أولاً ببقاء الصورة وانتها جوهر مستقل في نفسه .. أتينا على بحثه خاصة في بحوث , سابقة ولاحقة حول المسألة الأولى وفائدتها من هذا الموجز ، (وأثبتناها) من طريق العقل والسماع عن الامام الصادق (ع) ومثلناها حقيقة ناصعة لطالب الحقيقة ورائداً في إثبات حشر الأجساد وعود الانسان بدناً ونفساً بعد موته في عالم ما وراء الطبعة .

وعلى الجملة فان الصور جميعاً سواء أكانت مختلطة أو غير مختلطة ، وسواء أكانت جسمية أو شخصية أو نوعية .. باقية في المراتب العالية للوجود ، وإن شئت قلت هي موجودة في وعاء المفارقات المسمى دهراً ، وآنئذ فقد انقلعت بذور الشبهات حول المعاد من أصلها ، فإن من (أمعن) النظر في شؤون مراتب الوجود العالية (وأحاط) بما يراد من احاطة عاليها بسافلها .. يعلم ان صور الأبدان التي في عالم الشهادة محفوظة في أنفسها ولأصحابها ، فلا تصير صورة بدن شخص صورة بدن شخص صورة بدن شخص صورة بدن شخص مصورة بدن شخص

صورة أخرى ، كما لا يمكن أن تعرض لصورة أخرى ، لأن الصور متعاندة ، لا يمكن أن تلحق واحدة منها الاخرى فلا يصير لحم البدن مع حفظ صورته ومرتبته تراباً ، فصورة البدن الدنيوي في حد ها ومرتبتها صورة بدن ، وكذا كل ذي صورة في حد ذاته ، هو هو ، وقولهم (صار الحطب رماداً) معناه : إن مادة الحطب خلعت صورة الحطب ولبست صورة الرماد .

ان مسألة بقاء الصورة من أشكل مسائل الفلسفة ، وبيانها من طريق البحث العلمي حري بتمهيد الأمور الآتية :

(١) ان العناية الالهية اقتضت إفاضة الوجود افاضة دائمة على نظام قاعدة امكان الأشرف. وقد أومأنا إلى أن النشآت الامكانية من الاوساط الروحية طولية جارية عليها، وان لها الحياة والشعور.

ولعاليتها السبق الانفكاكي (١ على سافلتها ، كما تحقّق

<sup>(</sup>١» السبق الانفكاكي رسم وجود سابق في زمانه أو في مرتبته عدما مقابلا لوجود لاحق ، سواء كان السابق واللاحق غير مجتمعين بالذات كالأزمنة ، أو بالعرض كالزمانيات ، وقد أومأنا الى افراده في بحوث كتابنا « حل الطلاسم » ، وحاصل ما أومأنا إليه هناك مما يفيدك الاحاطة بأفراده وشخصياته في طيّ الأمور التالية : =

بين الوجودات العرضيّة لكلّ نشأة .

= -1- ان للوجود سلسلتين (طولية) و (عرضية) ، اما (الطولية) - فعوالم «اللاهوت» ، و «الجبروت» ، و «الملكوت» ، و (الناسوت) : واما «العرضية» فزمانية وما فوق الزمان ، (فالأولى) وجودات العالم الطبيعي من الأجسام والجسمانيات . (والثانية) العقول العرضية ، وهي الفصيلة المتكافئة منها .

-- العدم اماً مجامع أو مقابل ، والمجامع المسمى بالذاتي لازم الماهية وفي مرتبة ذاتها ، وهو لا اقتضاء الوجود والعدم المسمى بالامكان ، والمقابل مساوق للوجود ومكتنف به في سلسلتيه الطولية والعرضية ، لأن العدم أو الراسم له في لوحة النفس . فقد أية مرتبة من الوجود للاخرى في السلسلة العرضية ، وفقد الوجود السافل للعالي في السلسلة العرضية .

ولعلنك تستغرب رسم الوجود للعدم أو انه العدم ، ولكن النظر العلمي يريك العدم وجوداً بالحمل الشائيع الصناعي، وإن كان مفهومه عدما بالحمل الاولى ، لان منشأ انتزاعه الوجودان اللذان قبل الوجود الذي هذا العدم عدمه وبعده .

(٢) ان هذه النشآت الامكانية الطولية من حاق الواقع وحقيقة نفس الأمر ، لاختصاص كل نشأة بخاصة وحكم ولازم ، سواء أكانت وجوداتها سيالة متدرجة الحصول آنا فآنا .. كجواهر هذا العالم الجسماني وطبائعه وصوره .. وكأعراضه من أوضاعه وكيفياته ، أو كانت ثابتة قائمية بذواتها مجردة عن المادة والصور المادية .. كوجودات ماوراء الطبيعة من النفوس والعقول والوجود المطلق المحدود بحد الامكان المبهم العام .

(٣) ان نسبة حد الامكان العام إلى حدود هذه النشآت الامكانية .. نسبة الطبيعي إلى أفراده الطولية من وجه ، فكل حد من حدودها الامكانية .. يرسم بخصوصيته لنفسه وحدة جامعة لأفراده العرضية ومخالفة للوحدات المرسومة بغيره من الحدود سعة وضيقاً . على وجه تكون العالية منها حاوية للسافلة ، لاختلاف الحدود في ذلك ، وانطواء كل حد على ما فوقه

<sup>=</sup>منفك عن الوجود الذي هذا العدم عدمه، وسابق عليه سبقاً انفكاكياً؛ لاكتنافه بعدمه السابق عليه سبقاً انفكاكياً.

وعلى الجملة فان النظر العلمي إلى هذه الامور .. يكون لك قياسا يوصلك بشكله الأولى إلى جميع أفراد السبق الانفكاكي في الوجودات الطولية والعرضية .

ومن طريق الملازمة بين الحد والمحدود.. جرى هـــذا القياس على وجودات النشآت الامكانية ، وكانت فصائـــل طولية واقعية متخصصات بخصوصيّات حدودها الامكانية عنلفات سعة وضيقاً ، وكان لكل فصيلة حد خاص من حدود الامكان ، جامع لأفرادها وراسم لها وحدة وجود نوّه بسمها (المثر الصحيح ، وتبعه على ذلك أساطين الحكمة والكلام . ورائدهم قاعدة امكان الأشرف .

(٤) كلّما تعالى الوجود في نشأته وزاد دنواً من المبدع الأول سبحانه .. كان أتم وأقوى وأظهر وأوفر اختصاصاً به وأوسع عموماً وأبعد عن الحدود والنواقص .

ولماً كانت الصور فيما وراء الطبيعة صوراً صرفة وأشاحاً بحتة ، عارية عن المواد قائمة بذواتها ، وكان من ذاتياتها الحياة والشعور .. كانت أقوى وجوداً وأشد كالاً من عالم الشهادة عالم الصور المخلوطة ، وأوفر جمعاً وحيطة ، لقضاء قاعدة إمكان الأشرف وناموس القوة والضعف في السلسلة الطولية بذلك ، ولشهادة صحة انتزاع جميع المفاهيم الكمالية . لأي عالم من عوالم الوجود مما فوقه .

۱۱» (كالناسوت) و (الملكوت) و (الجبروت).

وعلى الجملة فان لكل صورة مجردة وجوداً بسيطاً جامعاً الجميع وجودات ما دونها من الأفراد الطبيعية لنوعها وحاوياً لفعلياتها وكمالاتها ، فكثرتها كثرة في مراتب الوجود ، لا في المفاهيم والماهيات ؛ ومن المنطق إحاطة الشديد منها بالضعيف ، فالصور في عالم الشهادة باقية غير منعدمة بانعدام موضوعاتها . والخلاصة فانا نسوق الكلام على ما انتجته المسألة الأولى من الفائدة الثالثة ونقول :

إذا كانت حقيقة الشيء بصورته .. فمن الممكن أن نبني على ذلك مسألة حشر الأجساد بأنفسها يوم القيامة ، لأن عينية جسد الشخص الدنيوي مهما كشفنا عن نواحيها القسريبة والبعيدة .. لم تخرج عن نطاق صورته ، بناء على ما تقدم من الاتحاد بين وجودي المادة والصورة ، واندكاك وجود المادة بوجود الصورة ، من طريق إبهام المادة وتحصيل الصورة ، من طريق إبهام المادة وتحصيل الصورة ،

۱۱» وهنا سوال نحن نورده ونجيب عنه .السوال :

إذا تذرّعنا بالمنطق وآمناً بما عرفناه في بحوث سابقة .. من ان المعاني المأخوذة من مادة الشيء وصورته متلاحقة في سلسلة طوليت ومنطوية بصورته الأخيرة ، على رأي اولي الرأي من : ان شأن المادة مع الصورة اللبس بعد اللبس بعد اللبس بعد الخلع ، نظير الانقلابات في السلسلة العرضية .. أيقنا ان تركيب المادة مع الصورة انضمامي =

= لا اتحادي ، وان للمادة في حد نفسها وجوداً ونحصّلا وفعلية .

وعلى الجملة فان سجل الواقع قد حوى وجوداً للمادة كما حوى وجوداً للصورة ، بشهادة ما ارتكزت إليه الحدود المنطقية المشتملة على الجنس والفصل ، كتعريف الانسان ب: (الحيسوان الناطق) ، فلولا وجود المادة لما تم للحدود ما ارتكزت إليه ، ولما اتسع لاولي الرأي من الفلاسفة رعاية حدود الأجناس وتمثيلها للنظار على مسرح المحاكمات العقلية البحتة ، فقد ارتأوا وقرروا ان الجنس والفصل في الماهيسات المركبة مأخوذان من المادة والصورة الحارجيتين ، والأجزاء المحمولة انما تكون محفوظة الحقائق في الذهن والحارج ، لانتهم ارتأوا امكان انضباط الماهيسات في أنحاء الوجودات ، وحصول الأشياء بأنفسها لا بأشياحها في الأذهان .

وهوًلاء أولو الرأي من الفلاسفة يذكرون في عداد الأدلة عــــلى وجود المادة .. التنافي بين شيئية المادة وشيئية الصورة .

## الجواب:

ويمكن أن يقال في الجواب.. ان المذكور في السؤال مهما توسع العارف في نواحيه فلا يثبت للمادة إلا وجوداً لها في نفسها، وهذا أمر، واندكاك وجودها في وجود الصورة من طريق ابهامها أمر آخر، واندكاك غير المتحصل في المتحصل لا ينافي وجود غير المتحصل في نفسه.

وعلى الجملة فان للمادة وجودا متحفظاً في حدّه، ولكن الابهام اللاحق يرفع ذلك الحد، ولم يبق له إلا أهلية الاشارة العقلية في نطاق التعمل العقلي، ولاأثر لذلك في مجرى التفاعل الكوني والاشارة الحسية.

عوارض المادة ؛ لانها جوهر مستقل ليس له شأنية المادة والزمانيات . فلا تتفاضل بالأقل والأكثر والأشد والأضعف ، ولا تتغيّر بأنواغ الحركات . وآنئذ فلا يتبجه ما ذكره بعض الفلاسفة من ان الجسم مركب من الهيولى والصورة الجسمية والصورة النوعية ، وإذا تفرّق الجسم وتلاشى . انعدمت صورتاه الجسمية والنوعية وبقيت الهيولى تفاض عليها صورة جسمية وصورة نوعية مغايرتان للاولى .

وذلك .. لعدم انعدام جزء من الجسم عند التفرّق ، لأن الجسم ليس إلا الصورة ، والصورة باقية في حال الاتصال والانفصال ، وانتما المنعدم الاتصال والانفصال ، وهما عرضان.

وهذه الظاهرة العلمية هي السبيل إلى صحة عود جسم الشخص بعينه يوم المعاد ، وعلى نظامها يكون المعاد الجسماني جارياً على الأصول العلمية ؛ ولا يجوز هنا أن تتوهم الشبهات الجارية على الوجوه التي ذكرناها حول حقيقة الانسان .

ومن الغريب .. ان الغزالي يذعن بهذه الظاهرة ويعلن : ان حقيقة الشيء بصورته ، ولكن فاته النفع بها في مسألة المعاد الجسماني ، إذ انكر عود أجزاء البدن الاول وقال :

(-ان المعاد الجسماني هو ان يتعلّق المفارق من بدن ببدن آخر ، وان زيداً الشيخ هو بعينه الذي كان شاباً ، وهو بعينه الذي كان طفلاً صغيراً وجنيناً في بطن أمه مع عدم بقاء الأجزاء، ففي الحشر أيضاً كذلك، والملتزمون بعود الأجزاء مقلدون من غير دراية).

ان كثيراً من الناس ينظرون إلى أدلّة المعاد ويرونها سمعية بين نصوص دينية وأنباء سماوية .. فيعتبرون موضوع المعاد خارجاً عن نطاق الفلسفة ، وانه وليد التعليم الديني فحسب ، ولو أمعنوا النظر في بحوث المعاد المنشطرة في نفسها شطرين (شطراً) يتعلق بحقيقة المعاد وامكانها (وشطراً) يتصل بتفاصيله التي يقصر العقل عن الوصول اليها .. لأمسكوا عن الحكم بخروج موضوع المعاد عن البحث العلمي ، وعلموا ان فكرة القول بالمعاد قديمة .

اماً (الأول) فلا مندوحة لمن تحرّى معرفة المعاد مسن الخوض في بحوث الفلسفة. وقد تعرّض للبحث في المعاد كثير من فلاسفة الاسلام وغيرهم ؛ لأن البحث فيه يتعلّق بالصورة والنفس وبقائهما ؛ وظاهر ان ذلك من أهم موضوعات الفلسفة القديمة والحديثة.

واماً (الثاني) فيسع الانسان أن يقول ان موضوعه كشف عنه التعليم الديني ، ولا يسعه أن يقول انه خارج عن نطاق الفلسفة ، لما قدمناه من ان الشريعة الاسلامية بنيت على

الأصول العلمية ؛ إلا أن يريد بذلك ان عقول بني الانسان قاصرة عن درك أسرار التشريع والتكوين ، وخصوصاً أحكام ما يتعلق بما وراء الطبيعة من المعاد وغيره .

ولئن وسع العارف أن يقول: لم أهتد إلى وجه النظر العلمي في تفاصيل أحوال المعاد.. فلا يسعه أن يقول: انتها خالية ومجردة من الأصول العلمية، بعد أن بيتنا سابقاً.. ان الدين الاسلامي والفلسفة يسيران جنباً لجنب؛ رمن تتبسّع الساع الديني خصوصاً المأثور عن الامام علي بن ابي طالب (ع) والمأثور عن الامام الصادق (ع).. رأى الكثير منه يومىء إلى أسرار المعاد.

وتحقيق هذه الظاهرة .. يعود إلى ما أشار إليه الامام الصادق (ع) في حديثه ، من ان حقيقة الشيء بصورته المحصلة .. وإلى ما أدلى به أولمو الرأي من الحكماء والمتكلمين من قاعدة امكان الاشرف ، وان الصورة باقية من طريق النظر العلمي الذي عرفته .

فلولا الكشف عن أهم مبادىء الاستنتاج العقلي الموجب لحشر الاجساد .. لما وسعنا الوصول إلى حقيقة المعاد البدني والاذعان بصحتها من طريق قوانا الاحساسية ، لأن مسألتنا ليست من المنظورات والمحسوسات ، حتى نصل إليها من طريق

الحس؛ فإذا أجرينا المحاكمات العقلية بهذا الطريق.. فقد أضعنا علينا النتيجة المطلوبة، وكان سيرنا معاكساً لها، فلا بدّ من صرف النظر إلى ما أشرنا إليه من الاستنتاج العقلي والكشف عن مبادئه، حتى نتذرّع بادراك مجرد غير مبني على أساس المادّيات.

والعجز عن إثبات المعاد البدني بالدليل العقلي والركون إلى آحاد السماع الديني. هو الذي أوقف الغزالي وجماعة من المتكلمين على بعد عن النظر العلمي ، فتوجتهوا إلى تأويل الآيات الصريحة في حشر الأجساد ، وصرفوا الأحكام الاخروية الحسمانية إلى الروحانيات .

وإذا انتهى الأمر إلى العجز عن حلّ الشبهات إلا بالتأويل والركون إلى القضايا الجدلية غير الجارية على أصول الجدل. . فقد اعترفنا بأن ظاهر السماع الذي نركن اليه في اثبات العقيدة الاسلامية لا يساير حكم العقل، وكانت العقيدة رهن المعميّات، وقد سقنا أنفسنا إلى حيث العمى فراراً من الشبهات، لأن لتأويل كالحيال باب واسع لا حد له.

ولو توستعوا في البحث وأمعنوا في السماع وفي الأصول العلمية.. لرأوا حشر الأجساد من ضروريّات الدين، ومما أجمع عليه المسلمون.. وآمنوا بالقياس الموجب لصحة حشر

الأجساد، من دون تفكير في صرف السماع عن ظاهره الصريح، وارتكاب ما يبعد بهم عن البحث العلمي.

من هناكان الواجب علينا .. أن نجعل مسألتنا نتيجة للأقيسة الموجبة تخلصاً من مضايق الشكوك والشبهات: وآنئذ فلا أراني بعدتُ عن بحوث المعاد حينما نحوت فيما حرّرت الاسلوب العلمي ، وبعدت عن الاسلوب القائم على آحاد السماع والأقيسة الجدليّة البعيدة عن أصول الجدل في علاج مسألتنا ؛ وغرضي من ذلك أن يستجمع الناظر استعداده في استجلاء الحقائق ، وأن يقتنع المشكُّكون والملحدون الذين بنوا آراءهم على الجدل الذي لا يعترف بمبادئه ، وحسبوا انتها نتائج أقيسة موجبة . (اماً) من يؤمن بصريح آية أو بصحيح رواية عن آهل البيت (عليهم السلام) فهو مهتد بايمانه، ويكفيه أماناً في صحة عقيدته وايماناً بحشر الأجساد .. ما قدمناه من قيام ضرورة الدين واجماع المسلمين عليه.

إنتي لم اعتمد فيما حرّرت على الفلسفة اليونانية القائمة على أساس النظريات المحضة في بحوثها عمّاً وراء الطبيعة ، ولا الفلسفة الغربية في أدوارها الأخيرة التي لا تؤمن بغير المنظور ولا تعترف بغير المحسوس ، وقد أكبرها بعض شباب هذا العصر ، لما يشاهدونه من تقدّمها في مجاري الحس واستجلاء

المظاهر الطبيعية من مدهشات الاكتشافات والاختراعات، وقد فاتهم التبصر في مبلغها المشين إلى التمرد على الحدود، الشرعية واتباع مهوى الشهوات في استباحة الموبقات وهتك، معاصم الدين، وأين الحس الذي يقود إلى هوة العمى .. من إدراك حقائق الأمور التي في العقل . فان الانسان انما ارتقى من قوة الحس إلى قوة التخيل إلى قوة الفكر، ومن قوة الفكر إلى إدراك حقائق الأمور التي في العقل، فهم لم يقفوا على أسرار الفلسفة الاسلامية الحقة وكاد يكون الاتجاه إلى المادة هو الضالة المنشودة لهم .

... وانتما المعتمد لنا في علاج صحة حشر الاجساد هو النصوص المتواترة ومحكمات القرآن المجيد والفلسفة الاسلامية . (والقصد) من توسعنا في الادلال العقلي على امكان المعاد البدني . هو إثبات موافقة الحساب العلمي والقياس النظري للسماع الديني .

اننا نحاول أن نبني صحة حشر الأجساد على الاستنتاج العقلي ، ونحرّر قضاياه في سبيل إيجابه لها واستظهارها من السماع الديني مع الاطمئنان إلى كفايتنا جهودنا في البحث والاستقصاء والتمحيص ، وإلى وثوقنا في أن يكون لبحوثنا مجال في مجال العقيدة الاسلامية ومنهج سوى ، يضيء للناس

الطريق إلى واقع العقيدة فيشعروا بالواجب ويقدّروا المسؤولية ويحسبوا ليوم المعاد حسابه .

وإذ قد تقرّر ما وجب تقريره من مبادىء الحلاف والاتفاق في أمر المعاد وبيان إطباق المسلمين عليه ، وانتهم يرون الضمان لحياة عقيدتهم .. هو محكمات القرآن الكريم واجماع المسلمين على المعاد البدني ، فهم (مدفوعون) في تأييد هذا الرأي بروح من الايمان والاخلاص ، (وماضون) في تفكير هم وفق هذه الحطوات ووفق الحكم بالواقع التعبّدي ، والحلاف بين كبار العلماء من الحكماء والمتكلّمين انها هو في تصويره وفي حكم الواقع العلمي .

والمسألة اذا تطرقها الحلاف فيها وفي تفرعاتها ولم تعالج من طريق النظر .. تبقى غامضة .

من هناكان علينا أن نضعها على لسان العقل، ونتسلمها منه مع اطمئنان ووثوق في استنتاجه الموجب لصحة حشر الأجساد، فلا يكون إذذاك مجال للشبهات عامة، وشبهة الآكل والمأكول وشبهة إعادة المعدوم خاصة. ويتم إذذاك لطالب الحقيقة الاذعان بان لوجودنا هذا في الحليقة عالماً آخر، غير الذي نحن فيه، له اتصال وعلاقة بعالمنا، ولسنا إذا متنا صائرين إلى العدم والفناء. وإذا كان موقفنا في هذا الموجز لا يسمح لنا بتفصيل البحث

في مبادىء القياس .. فاناً ملزومون بالايماء إليها ، وتلخيص أهم ملامحها الظاهرة التي لا يثبت ريب على مداليلها الواضحة . « مطاف البحث »

ومطاف البحث .. ان المتعارف في بحوث الكلام .. البحث عن امكان المعاد وتنزيل النظر العلمي والسماع الديني عليه وعلى وقوعه رداً على الجاحدين له . ولما كانت صلة الصورة والنفس وخلودهما بالمعاد صلة أكيدة.. صار البحث عن المعاد كمجموعة واحدة قد دخل البحث عن الصورة والنفس وخلودهما في قوامها ، ومن تطرُّق إلى البحث العلمي عن المعاد فلا مندوحة له عن تناول البحث عن الصورة والنفس وشؤونهما ؛ لأن " النظر في هذه المواضيع بحث عن المعاد حقيقة . وهذا الرئيس ابن سينا شيخ حكماء الاسلام تناول بحثُه عن المعاد البحث عن الصورة والنفس ؛ وهذا الانسان الدنيوي انها كان له المعاد وشؤون الحياة فيما وراء الطبيعة .. من طريق الصورة والنفس وخلودهما ، لا من طريق المادة التي ليس لها شأنية الحياة .

ان كثيراً من شؤون النفس الناطقة في عالم الطبيعة وفيما وراءها .. عجز العلم عن الوصول إلى الكشف عنه ، وعسى أن يكون مستوراً إلى ما شاء الله تعالى .

لقد حار الباحثون في المعاد البدني فقالوا: انه محال، وقالوا: انه جائز؛ وقال المجوزون: ان المتعاد بمثل عود المتعاد، وقالوا: بعينه، وقالوا: انه جسماني فقط، وقالوا: انه روحاني فقط. (وقالوا): انه جسماني وروحاني معاً (۱، إلى غير ذلك من الأقوال المرتكزة على الجدل غير الجاري على أصوله أو على آحاد السماع الديني غير الموجبة قناعة علمية. وآنئذ فموضوع المعاد على ظاهر هذا الجلاف خارج عن البحث الفلسفي مع ان فيه الكثير من بحوث الفلسفة ، كالبحث عن النفس والصورة وبقائهما.

... دام هذا الخصام بين الناس في أدوار مترامية وتوسّع كل فريق في مبادئه وحدثت انقسامات كثيرة ومُني أهـــل العقيدة من هذه المعارك والمعاكسات .

وليس من الصواب أن يقف الانسان جهوده على هذه الأقوال المتضاربة ، وما يلحقها من النقض والابرام (والأقوال) أقوال من يحاولون معرفة حقيقة المعاد من طريق الادراك

<sup>«</sup>١» من القائلين بهذاه الرأي الشيخ المفيد والسيد المرتضى وأبو جعفر الطوسي والمحقق الطوسي والعلامة الحلي وأولاد نوبخت والغزالي والراغب الاصبهاني، وجمع من المتأخرين كصدر المتألهين والمحقق السبزواري. وسيمر عليك الادلال عليه وانه المختار.

والحس ، كما يحاولون أن يقتنع من بعدهم بالمنقول عنهم .

ولا يسعنا الإذعان بأن المنقول عنهم مجهتز بنوع مسن القوى العقلية ، ونحن نحاول القناعة العلمية ، ونشعر بان الكمال العقلي يساير الاستنتاج العقلي .

وحسبنا اناً أومأنا في هذا الموجز إلى هذه الأقوال وصرّحنا بما يسترعي النظر ويوقط الرأي: من قيام الضرورة الدينية واجماع المسلمين على حشر الاجساد وتطبيق ذلك على الأصول العلمية.

ولما كنا لا نستطيع الوصول إلى ذلك إلا بعد الكشف عن أهم ما يتجه إليه البحث من مبادىء الاستنتاج العقلي .. فقد أشرنا إلى أهم المبادىء وأقربها إلى القياس الموجب لصحة حشر الأجساد وأشد ها توغلا بهذه الظاهرة وأكثرها انسجاما مع دواعيها .

## ( نظم القياس و استنتاج بقاء الصورة )

إذا أمعنت النظر في مفاد قاعدة إمكان الاشرف، وان في نطاقها مراتب للوجود طولية يحيط عاليها بسافلها إحاطة لائقة بحاله من دون مكان .. وانتما هي إحاطة اشتمال وتدبير حتى لا يفوت العالي شيء من فعليات السافل لا ظاهراً ولا باطناً .

وعلمت ان الوجود كلما بعد عن المادة وحدودها ونواقصها .. زاد دنواً من مبدعه الأول سبحانه ، وكلما كان كذلك كان أقوى وأشد وجوداً وأظهر وأوسع وأوفر جمعاً بفعليات ما دونه ، وكان من ذاتياته الشعور والحياة جرياً على قاعدة امكان الاشرف وناموس القوة والضعف .

وتدبرت بطلان الصورة في عالم الشهادة ، وان بطلانها مقصور على عالم الشهادة ، وان لها وجوداً في العوالم العالية المرتبطة والمتصلة بهذا العالم .

ودريت أن تقوم عامة الأشياء بصورها المحصّلة التي لا تقبل فساداً ، لا بموادها الملحوظة أموراً مبهمة .

أيقنت ببقاء صور هذا العالم المفضي إلى إمكان عود الشخص بدناً ونفساً يوم القيامة . ولا مجال إذ ذاك لشبهة إعادة المعدوم . إذ لا معدوم منها بوجه مطلق ، ولا لشبهة الآكل والمأكول ، لسلامة الحقائق المعادة وتحفظها بوجوداتها في مراتب الوجود العالية ، لأنتها فوق الزمانيات والزمانيات وما هذا شأنه يكون حاويا لوجودات عالم الشهادة والزمانيات وآنئذ :

فإذا زالت الصور عن مواضعها في عالم الكون ، فهي باقية وموجودة بوجود ما وراء الطبيعة من المفارقان في وعائه

المسمى دهراً ، لأنه وعاء حاق الواقع ، ولم يفتها شيء ، سوى خصوصيات نشأة الكون من الوصل والفصل والتأثر والانفعال التجددي ونحوها مما يلحق المادة المشتركة وذلك ليس من مقوماتها.

ما أكثر البحوث في مسألة المعاد الجسماني ، وما أكثر الظنون والفروض المجردة من شاهد لها في الأصول العلمية فإذا أتى عليها طالب حقيقة المعاد البدني .. فلا يكون نصيبه منها إلا الحيبة .

وإنتي نظرت إلى أفكار من سبقني من اولي الرأي من المتكلّمين والحكماء، الذين كوّنوا أقيستهم أجهزة توصّلوا بها إلى الحقائق الالهية، واستخدموا الناموس المادي أكبر حجّة على وجود المبدع الأوّل سبحانه، ووّجهوها إلى مشاهدة ما وراء الطبيعة، وعبروا عليها لمشاهدة الملكوت الأعلى، وأظهروا أن الفلسفة تتمثّى مع الدين جنباً لجنب وان الكثير من أسرار التشريع والتكوين ظفرت به الأديان قبل العقول. فارتسمت في نفسي من هنا وهنا صور حرّرتها في هذا الموجز أقيسة موجبة للحقائق المتقدمة ومنها حقيقة عشر الاجساد.

إنَّ أهم البواعث عـلى درسنا لمسألة حشر الأجساد

وبحوثنا فيه .. هو التلقي لمراد الله من كلامه تعالى من طريق ظهوره أو من طريق الأثر الصحيح ، ولما كان شباب هذا العصر طموحاً لمعرفة أسرار أحكام التشريع والتكوين حتى أسرار ما بعد النشأة الطبيعية .. كان لزاماً علينا أن نسير ببحوثنا في سبيل الأصول العلمية والاستنتاجات العقلية ونضع مسألتنا هنا ونأخذها من نتائج الأقيسة الموجبة وضاءة لا يحيد عنها وعي هذا العصر .

<sup>(</sup>۱) قد عرفت من بحوث سابقة كيف يفضي ذلك إلى إمكان حشر الاجساد يوم القيامة، ومن الصواب أن نزميد في البيان ونقول: ان المبدع الأول سبحانه أخرج المادة من العدم، وجعلها أساساً لعامة الموجودات، وما نراه في هذا العالم المحدث من أفراد وأنواع الوجودات من الجماد والنبات والحيوان. هو صور الموجودات المختلفة في نسبها ومقاديرها، على حساب نواميسها الثابتة في نطاق حكمته =

حشر الأجساد، وأكون بذلك قد جمعت بين دلالتي العقل والسماع الديني على إمكان حشر الأجساد واستأثرت لنفسي وللقارىء مزيد هدى ورشد في الكشف عن حقيقة ركن للاسلام من أهم أركانه، وأودعت هذه الوريقات ما يثبته العلم الصحيح من التعاليل العلمية التي ترتاح إليها القلوب وتستنير بها الأذهان؛ وأكثرت من شواهد أصول العلم على على ذلك حتى لا يتوهم انتها على مسرح الفريضة النظرية البحتة. بخلاف ما ارتآه بعض المتكلمين (أفي وجه الاعادة البدنية،

= سبحانه على أرقام متقنة لا يتطرق إليها زيادة ونقصان، فالعالم المشهود في كل دور من أدواره منذ الابداع والتكوين.. يتمخض وياتي بسجل من سجلات الخليقة ، حاويا لوجودات متميزة بصور مثارها خصوصيات الوجودات وليس للمادة اي شأن في هذا التفاوت بين الصور. بيد ان الصور على استقلالها في أنفسها محتاجة إلى المادة في تحققها وكثير من مقاصدها. فالمادة ليست إلا قوة قبول تلك الصور وشأنها أن تحملها. وان شئت قلت: ان تشخص الوجودات قائم بصورها الشخصية كما ان حقائق أنواعها قائمة بصورها النوعية ، وقد عرفت ان الصور شأنها البقاء والخلود.

«١» قال بعض المتكلمين في وجه الاعادة البدنية: (ان الشخص انسما يتشخص بخصوصيّات أجـزاء هي (مادة) و (صورة) و (بدن) و (روح) وليس خصوص التأليف معتبرا في الشخص، بل المعتبر أشخاص الأجزاء بتأليف نوعي لاشخصي، باق بعينه، ثم إذا بطل =

فان مسالكهم بعيدة عن البحث العلمي.

إنَّ الغاية التي نقصدها من وراء هذه الحطوات .. هي امكان المعاد البدني ، وقد بيناه بالحجج القوية من طريق تقوّم العموم إلى صور المركبات الطبيعية ، ومنها صورة الانسان التي هي الوسط في قياس مسألتنا وعرفنا بذلك غايتنا عن يقين . ومن (الصواب) أن نزيد ذلك وضوحا ونتجه بهذا الطريق نفسه إلى المركب الطبيعي ، ونأتي بالبحث الى بدن الانسان خاصّة الذي هو المُعاد في المعاد ، ونستنتج إمكان عوده من طريق صورة الانسان لا صورة الجسم، وهذا الطريق معلّق باثبات مسألة تجرّد النفس الناطقة التي هي صورة الانسان وانتها ليست بجسم ولا عرض ، وانتما هي جوهر مجرّد باق كما ان البرهان الأول معلق باثبات تقوم عامة الأشيساء

<sup>=</sup> التأليف وانحل التركيب المعتبر لم يبق الشخص الأوّل، لالزوال الأجزاء فانتها باقية بأشخاصها، بل لزوال النظم والتأليف المعتبر بينها نوعاً ؟ ثم إذا حصل مرة أخرى من نوع التأليف المعتبر بين الأجزاء الباقية .. عاد الشخص الأوّل بعينه . ولا يخفى ان هذه القضايا الجدلية التي تكاد تفرض نفسها فرضا في الادلال على وجود أدق المواضيع الفلسفية .. عيدة عن البحث العلمى .

بصورها (١ ، وقد أتينا على درس المسألتين في بجوث سابقة ، وأثبتناهما على حساب العقل المحض ، ومثلناهما حقيقتِين يمكن للعارف أن يتوصّل بهما إلى إمكان حشر الأجساد بعد فنائها .

ويجدر بنا أن نزيد في شجاعة الاعتقاد بالمعاد البلاني، ونوضح ما ارتكر اليه من الفلسفة الحقة، ونأتي على بلدن الانسان، ونستنتج امكان عوده من طريق ابهامه وتحصل صورته التي هي النفس الناطقة، لا صورة الجسم التي عرفت حالها.

اناً لاندرك حال الصورة في كلا القياسين فليست صورة الجسم في القياس الأول .. لائحة لنا ما دمنا مختلطين بالطبيعة ، كما انا لا ندرك حال النفس في القياس الثاني إذا حصلت منفردة بذاتها خالصة من كدر الطبيعة ، بيد انا نعلم انما لحقها لحاظتا بعد الانسلاخ من لباس الطبيعة وفوق هذا كله ،

<sup>«</sup>١» وكلا القياسين مركوز على قياس: ان حقيقـــة الشيء بصورته لا بمادته الملحوظة أمراً مبهما.

<sup>..</sup> انّا نتجه بهذا القياس الثاني إلى المركّب الطبيعي نفسه كالانسان ، ونأتي على بدنه خاصّة الذي هو موضوع مسألتنا ونصل بما يوجبه من الانتاج إلى مطلوبنا ، وهو إمكان حشر هذا البدن من دون ابتعاد عن البحث العلمي .

• فلا نُثرك بلوغ ما بمكن بلوغه من بيان الميزات بين القياسين ونقول:

من الواضح ان الفرق بين القياسين يدور على أمر جوهري .. يدور على ان الوسط في القياس الأول هو صورة الجسم ، سواء أكانت شخصية أو نوعية إنسانية أو غير إنسانية ، والوسط في القياس الثاني هو صورة المركب الطبيعي ، وليست صورته في الانسان إلا النفس الناطقة .

وآنئذ فلا ريب في ان القياس الثاني أقرب إلى الأصول العلمية وألصق بالمحاكمات العقلية وبمسألة للعاد الجسماني. لأن بقاء الصورة من أهم مبادئه ، وهو مبرهن عليه ، ولكون هذا القياس أقرب في الوصول إلى مسألتنا لكونه أمعن للورانه على حلقات سلسلة الشبه والشكوك كما بيناه ، ولكون موضوع مسألتنا وهو بدن الانسان . يكون نتيجة القياس من دون واستقلة ، وان بقاء ما يحمله من صورة الانسان وهو النفس . ركز عليه الكثير من براهين أولي الرأي في معضلات المسائل ؛ وهو أساس لبناء المسائل الدينية ، التي منها مسألة حشر الأجساد ، لأنها من أكبر الوسائل في ارشاد الملل بين الوعد والوعيد .

هدا .. ونعتقد ان القراء إذا أنعموا نظرهم في مبادىء

القياس الأول .. بجدون له ناموساً لا ينفك مقتضاه عن امكان حشر الأجساد من دون رعاية سماع أو اجماع ، بيل ان القياس الثاني أقرب منه إلى الأصل العلمي وإلى الوجدان حتى كأنه فطري .

إنا نعلن مواثبقنا التي تعاقدنا مع أنفسنا عليها طلباً لمرضاة الله سبحانه وخدمة للحقيقة العلمية واتباعاً لمحكمات القرآن المجيد وللمتواترات من النصوص الدينية عامة والحديث المروي عن الامام الصادق (ع) خاصة .. بأن نواصل جهودنا في اخراج مسألة حشر الاجساد وضاء وجهها ، نقياً صافياً .. نعلن ذلك .. وقلوبنا أرسخ ما تكون ايماناً بما يقوم به السماع الديني من حشر الاجساد .

ولعل الذي جعلنا نعلن هذا التعاقد ما فوجئنا به من تأييدات من وافاهم نبأ شروعنا ببيان فلسفة الامام الصادق (ع) أو وافاهم بعض بحوث ذلك.

ولا يضرّنا أن نعدم اناساً يستوحون أحقادهم وما تنتجه مظاهر الطبيعة مما يصيبه الحس دون العقل.

ولبعد غور القياس الثاني .. كان عليتا أن نوميء إلى مبادئه الآتية :

٢ ـــ ان الانسان مركتب من البدن الذي هو مادته ومن

النفس التي هي صورته .

٢ – ان المادة ملحوظة في المركتب الطبيعي وفي غيره أمراً مبهماً من دون رعاية لأبيَّة خصوصية حتى حصوصية العينية والمثالية.

٣ ــ ان النفس الناطقة جوهر مجرد باق بعد بوار البدن
 لا سبيل إليه للفساد .

٤ ـ ان تقوم المركتب الطبيعي بصورته.

من تدبّر هذه المبادىء وعرف ان تقوّم الانسان بنفسه التي هي صورته ، وان بدنه ملحوظ على وجه الابهام .

وعلم: ان صورته وهي النفس باقية وموجودة لنفسها، لكونها جوهراً مجرداً، وليست كسائر صور الأجسام في الوجود لغيرها، حتى يتوهم فسادها بفساد المادة.

.. أيقن ببقاء هذا البدن من دون رعاية لوجوده الدهري ، وآمن بامكان حشره وعوده بعينه مع النفس يوم المعاد ، وان اختلفت اجزاؤه ولوازمه ، وتبدّلت صورته الطبيعيّة بصورة مثاليّة أو أخروية ، لِما عرفت من لحاظه أمراً مبهماً ليس له تعين ولا ذات ثابتة ولا ايّ تحصل إلا بالنفس مع مادة ما ، فإذا تحصّل معها بأيّة خصوصيّة مين خصوصيّات المادة .. كان هو هو ، فهذه الاختلافات والتبدّلات، اللاحقة له في

طريق حركته. لاحقة له في ضمن حدوده، وغير ضائرة بوحدته القائمة على لحاظ جنسيّته وابهامه، فهو معها هو بعينـه، ما دامت النفس باقية.

إن هذه المبادىء حقائق علمية ، والقياس المرتكز إليها أخلق بقرب الدرك ، فهو أحرى بالقبول ، وعليه ركز المتأخرون مسألة حشر الأجساد ، منهم صدر المتألهين والمحقق السبزواري .

ولماكشفنا عن امكان المعاد البدني بسوق البرهانين المرتكزين على حقائق علمية ، وتوصّلنا بانتاجهما الموجب إلى الغاية التي نقصدها .. فقد حققنا بما يرتضيه العقل من نتيجة القياسين ، وقد أوجزنا وتوخينا في الايجاز أن يكون البيان كافياً .

بيد ان هنا شبهة ذكرناها في شرح كتابنا « حل الطلاسم » نحن نذكرها هنا ونذكر حلّها تحقيقاً للايضاح الذي تعهدناه وهي :

انا نرى العجز ظاهراً على كثير من أهل العقيدة الاسلامية عن إقامة البرهان على المعاد البدني من طريق أحد القياسين، وعسى أن يكون ذلك مثاراً للشك في ارتكاز العقيدة إليه، غير ان النظر العلمي إلى ان المعاد البدني من ضروريات الدين الاسلامي، ومما قام عليه إجماع المسلمين.. يكفينا يقيناً

بارتكاز العقيدة إليه ، وإن بعد عن الأذهان قياسها المنطقي .

بيني وبينك أيتها القارئء وريقات رسمت فيها بيان حقيقة المعاد البدني ليما له مين الأهمية ، لأنه أحد الأعمدة لبناء الاسلام ؛ ولا غبار على رأينا مما يغالط به الماديون والملاحدة لأن رأينا مرتكز على الضرورة الاسلامية وما أنتجته البحوث العلمية من الأقيسة لموجبة ، ولا يكذب أهلة رائد النظر .

إن ما جئنا به قليل بالاضافة إلى ما احتشد به في بحث المعاد من أقلام ، ولكنتك إذا نظرت في سير الأقلام .. تجد جملة منها حول التفسير للسماع الديني فحسب ، وجملة تسعى وراء الاتصال بذوي السمعة الواسعة في علم الفلسفة أو علم الكلام ، وجملة تمهتد لدعوى سياسية أو كيد للدين وانتقاص له وغير ذلك من الأقلام المغموزة بين الثنوية ومن أنكر كل شيء وراء الحس ، وهي المادية القائلة ان الطبيعة كل شيء وكل شيء يكون .

وإذا أنت من المعاد أمام ما رسمناه متجه إلى حقيقة المعاد ، وإذا أنت في إمعان مع الكاتب .. تتذرّع بالبحث العلمي ساحقاً خيالات الماديين وشكوكهم وتشكيكاتهم .

ولعلك تجد مما نشرناه ما أجده ، وتتعشى بالمعاد البدني حيث تتمشى الضرورة الدينية والبحوث العلمية فتذعن بما أذعنتا به من امكان المعاد البدني وثبوته.

نحن لا نشك في ان الله سبحانه استأثر ائمة الهدى بعلم الغيب وما حجب البصائر عنه ، ولكن الله سبحانه إذا اطلع من ارتضاه على حكم .. فليس ذلك من البعيد عن المألون من استعمال النظر للتوصل إلى حقيقته غير المستورة في نطاق حكمته ، فان الدين الاسلامي بني على أصول علمية .

اتيحت لي الفرصة للأخذ برأيي ايجاباً أو سلباً في حال إشرافي على مجاري الأقلام في بحوث المعاد، ومن هنا توسعت في وجوه النظر في أمر المعاد.

ولا أجدني مسرفاً في اتساع الحطوة حول البحث العلمي هنا ، فان معرفة المعاد فيها حفظ الشرع وأحكام الرسالة الاسلامية .

إني أرى ويرى الناس ما نشاهده من فساد الاخــــلاق وتأثيره في الحالة الاجتماعية ، ولكن اولي الرأي يقلبون الوجوه في علاج ذلك ، ويرونه مشكلة في حيّزه العلمي حتى ليرونه في حساب أضخم المشكلات وأعقدها .

وانتي أرى العلاج لذلك نشر أصول المعارف الألهية التي أهمها بعد توحيده تعالى وعدله والنبوة .. معرفة المعاد البدني من طريق النظر بحثاً وتأليفاً وارشاداً ، على نحو نشرها

في القرون المتقدمة؛ فلوكان ذلك.. لأمن الناس من فساد الاخلاق وخطره ، ورأوا حشر الأجساد حقيقة ناصعة لا يثبت عليها ربب .

لقد محصنا لك في هذا الموجز مواضيع الاشكال والشبه في مسألة حشر الأجساد ، وحللنا جهاتها ودحضناها من طريق الصناعة العلمية بأدلة غير مبنية على محض الفرض ، وأعطيناك ثروة علمية لا تحتاج معها إلى الأسفار المدوّنة في المعاد الجسماني وما فيها من الفروض والظنون والدعاوى المتناقضة والآراء المتضاربة ، ممّا لا يوجد له شاهد من أصول العلم .

ان أكبر جهودي التي بذلتها في هذا الموجز .. هو الكشف عن حقائق الفوائد التي قدمناها والتغلغل في مسألة حشر الأجساد ، وقد أشرنا إلى ذلك في بحوث سابقة ، وذكرنا هنا ان المعاد البدني مما قامت عليه الضرورة الدينية واجماع المسلمين ، وان الحلاف الواسع في أمر المعاد انتما هو في تصويره وكيفية الاعادة والاعدام .

وختاماً .. ان الحقائق العلمية مهما بعد غورها فهي على مدرجة الظهور من السماع الديني ، إذ لا يتم بناء لانسان فيما وراء الطبيعة بغير أساس روحي وقد عرفت كيف كان السماع الديني أساساً لبناء مسألة حشر الأجساد ، فكم من حقيقة

تحجّبت .. قد كشف الدين عنها في نطاق أقيسة النظر ، ومن منا كان الدين أصدق عقيدة وأصدق فلسفة .

ومطاف البعث انتى أعلنت جهودي التي بذلتها بامعان في هذه الوريقات ، نصحاً لأهل العقيدة الاسلامية ، طلباً لمرضاة الله تعالى . وقد واصلتها في بحوث السماع الديني طمعاً بالوصول إلى حقيقة حشر الأجساد ، وبحمد الله تعالى قد ظفرت بضالتي مما استظهرته من حديث الامام الصادق (ع) من ان حقيقة الشيء بصورته المحصلة التي لاتقبل فساداً ، المفضي إلى مواجهة حقيقة حشر الأجسام وضاءة نقية صافية ، وما توفيقي إلا بالله العلى العظيم .

وهو حسبنا ونعم الوكيل، قد تم على يد مؤلفه محمد الجواد آل الشيخ احمد الجزائري الأسدي حامداً لله تعالى ومصلياً على خاتم الانبياء محمد وآله الطاهرين في اليوم السابع والعشرين من ربيع الثاني سنة ١٣٧٤.

حقوق الطبع محفوظة لنجل المؤلف

## فهرس كتاب فلسفة الامام الصادق (ع)

| الموضوع                                     | الصفحة |
|---------------------------------------------|--------|
| تصدير الناشر                                | •      |
| المؤلف في سطور .                            | ٧      |
| مقدمة المؤلف.                               | 11     |
| علماء الطبيعة في نطاق المعرفة الحسيّة .     | 11     |
| مهما تعالت عناصر المادة في تطوراتها         | 11     |
| فليست هي شيئاً فيه كمال الغرائز الانسانية   |        |
| أو كبح شهواتها ومطامعها .                   |        |
| جملة ما نفهمه من بحوث المادة ان المادة      | ١٢     |
| آلة صماء يستعين بها الانسان في حملها        |        |
| لقواه التي بها تحصيل كماله ونيل سعادته .    |        |
| ليست العقيدة واجبة ومفروضة للخطوة           | ١٣     |
| النهائية للمعرفة الحسيّة .                  |        |
| العقل قاصر في ذاته عن اكتشاف علـــل         | ١٣     |
| التشريع والتكوين وغيرها من الأمور الألهية . |        |

| الموضوغ                                         | الصفحة     |
|-------------------------------------------------|------------|
| أسرار الأمور الألهية لا يهتدي إليها العقل       | 14         |
| بقوَّته ، وانَّما تتلقَّاها قوَّة النبوة ليهتدى |            |
| بها الانسان.                                    |            |
| إذا حاولنا درك الأسرار الألهية من طريق          | 18         |
| الوحي اتبعنا رسالة الاسلام وتعبُّدنا بالأثر     |            |
| الصحيح                                          |            |
| ( فلسفة الأمام الصادق )                         | 14         |
| الفلسفة تتصل بوجودات عالم الطبيعة وعوالم        | 14         |
| ما يعد الطبيعة .                                |            |
| الفلسفة نظام معيّن الأعلى المسائل مكانة         | 17         |
| وأسماها معرفة وأعظمها ركنا في بناء العلوم.      |            |
| الفلسفة الاسلامية عنيت عناية خاصة بمعرفة        | ۱۸         |
| المبدأ والمعاد .                                |            |
| الفلسفة هي الدعامة في بناية الأديان وعلى        | 11         |
| أصولها بنيت مسألة المعاد البدني .               |            |
| الفلسفة تعرف الحق ولا تصل إليه وحدها            | <b>y y</b> |
| من دون ارتياد بأصول المنطق المقرّرة .           |            |
| الأصول المنطقيّة لا تكفِل صدق نتاجها .          | <b>Y 1</b> |
| الأصول المنطقيّة عاصمة عن الخطأ من،جهة          | **         |
| الصورة لا من جهة المادة .                       |            |

| الموضوع                                     | الصفحة |
|---------------------------------------------|--------|
| الخلاف في مسائل الفلسفة لقصور في رائدها     | 74     |
| من الحد" المنطقي والحجّة .                  |        |
| وجوه الفهم لا تنحصر فيما فهمه الأوائل       | 7 £    |
| من الحكماء.                                 |        |
| تعاليم الامام الصادق (ع) في مسجد الكوفة .   | 40     |
| المسألة الأولى                              |        |
| « فيما أفاده الصادق (ع) من أن تحقيقة الشيء  | 77     |
| بصورته ».                                   |        |
| المعاني الجنسية والفصلية قوى وصــور         | 79     |
| متلاحقة في استكمال النوع ، متّحدة بصورته    |        |
| الأخيرة ومنطوية بها .                       |        |
| المعاني المنطوية في حقيقة النوع بين الهيولى | 79     |
| الأولى وصورته الأخيرة لا تنفك عن جهة        |        |
| ابهام من طريق حملها قوّة قبول الأشياء.      |        |
| جواز تحديد الشيء بفصله الأخير وحده .        | ٣.     |
| للوجود نشآت طولية صادرة على نظام قاعدة      | ٣١     |
| امكان الاشرف.                               |        |
| بيان المعاد الجسماني.                       | 41     |
| حديث الامام الصادق (ع) يمثل المعاد البدني   | 44     |
| من طريق بقاء الصورة الجسمية والنوعية.       |        |

| الموضوع                                         | الصفحة    |
|-------------------------------------------------|-----------|
| دلالة حديث الامام الصادق على : ان الصورة        | 49        |
| في الشيء تمام حقيقته .                          |           |
| تقسيم الوجود إلى طبيعي ومثاليوظلَّـي .          | ٤.        |
| مسألة الدنيا في بيضة .                          | ٤١        |
| المسألة الثانية                                 |           |
| « في ما أفاده الإمام الصادق (ع) في مسألة        |           |
| الجبر والتفويض من الأمر بين الأمرين » .         |           |
| الكلام في أفعال العباد ومعاصيهم .               | ٤٥        |
| الكلام في عدله تعالى .                          | ٤٦        |
| الكلام في الخير والشر ونسبتهما إليه تعالى.      | ٤٧        |
| الكلام في إرادته ومشيئته تعالى .                | • 7       |
| في بيان معنى التفويض وقول المعتزلة .            | 0 \$      |
| للامامية في بيان تحقيق الأمر بين الامرين مسالك. | ٨٥        |
| حاصل مسلك الحاجة الطوسي «ره».                   | 74        |
| مبادىء الحركة الارادية على رأي الشيخ الرئيس.    | 78        |
| المسألة الثالثة                                 | <b>V1</b> |
| « في ان المعلول ناقص عن علته » .                |           |
| قول الامام الصادق (ع) هو القول الفصل .          | **        |
| الفصل الأول                                     | 74        |
| أن نأتي لمسألتنا من السماع عن الامام الصادق (ع) |           |

| الموضوع                                        | الصفحة |
|------------------------------------------------|--------|
| الفصل الثاني                                   | ۸۱     |
| ان نأتي لمسألتنا بتمحيص مبادئها .              |        |
| الفصل الثالث                                   | ٨٤     |
| في الفوائد المرتكزة إلى المسائل المتقدّمة .    |        |
| ( الفائدة الأولى )                             | ٨٤     |
| لا نحسب انّا نظلم نصيب العقـــل فيما وراء      | ٨٤     |
| المشاهدة والتجربة إذا أتينا على تحديده         |        |
| وقصور حدوده.                                   |        |
| اعطاء العقل اكثر ممّا له خطر عظيم على          | ۲۸     |
| ايمان عموم أهل الاديان.                        |        |
| علل التشريع بين لحاظين .                       | 44     |
| ( الفائدة الثانية )                            | 1.1    |
| ان نأتي على بيان المعرفة بالمبدع الأوّل سبحانه |        |
| في مجرى العقيدة وفي غيره .                     |        |
| أجمع المسلمون في مجرى العقنيدةعلىوجوب          | 1.7    |
| المعرفة اليقينيّة بالمبدع سبحانه من طريقالعقل. |        |
| من الحق أن نقول هنا: ان لبداهة الفطرة          | 1 • £  |
| السبق على أشواط العقل في الادلال عليه تعالى.   |        |
| قصور المعلول لا يوجب شكًّا فيما أجمع           | ١٠٨    |
| عليه المسلمون .                                |        |

| الموضوع                                        | الصفحة |
|------------------------------------------------|--------|
| أن ما استنتجناه في البحث عن معرفة الله         | 111    |
| جار في معرفة نفسه لنفسه وفي معرفتُه في         |        |
| مجرى الغايات .                                 |        |
| ( الفائدة الثالثة )                            | 110    |
| في بيان حشر الأجساد .                          |        |
| المعاد في الجملة لا بد منه في حكمة الصانع      | 110    |
| الحكيم سبحانه، ولا محيص عنه في العدالةالالهية. |        |
| انكار الشيخ المفيد على منكري المعاد البدني.    | 118    |
| اعتماد المثبتين للمعاد البدني.                 | 111    |
| اطباق المسلمين على المعاد البدني حقيقة         | 17.    |
| ناصعة لا تقبل الريب.                           |        |
| ان أهم ما يقابله الماديون ومن مشي وراءهم       | 178    |
| بالجحود هو المعاد البدني .                     |        |
| شبهة الآكل والمأكول وشبهة إعادة المعدوم        | 177    |
| والجواب عنهما .                                |        |
| (موارد الخلاف والاتفاق).                       | 144    |
| لا نريد ان نفرض مسألة حشر الأجساد فرضاً        | 18.    |
| مز. طريق العقل ، وانتما نريد أن نضعها على      |        |
| لسان البرهان، ونتسلمها منه على اطمئنان         |        |
| من صحة انتاجه .                                |        |

| الموضوع                                          | الصفحة |
|--------------------------------------------------|--------|
| مبادىء القياس الموجب لصحة حشر الأجساد .          | 73!    |
| قصيدة عنوانها (بين النفوس والهياكل).             | 1 2 2  |
| قصيدة عنوانها ( النفس في نشأتيها ) .             | 187    |
| قاعدة إمكان الأشرف.                              | 189    |
| ان الوجود أمر عام يحمل على الموجودات             | 101    |
| حمل التشكيك لا حمل التواطؤ.                      |        |
| تقوّم عامّة الأشياء بصورها المحصّلة لا بموادها   | 107    |
| المبهمة.                                         |        |
| إنَّ العناية الالهية اقتضت افاضة الوجود افاضة    | 108    |
| دائمة على نظام قاعدة امكان الأشرف.               |        |
| بيان السبق الانفكاكي .                           | 108    |
| كلّما تعالى الوجود في نشأته وزاد دنوّا من        | 107    |
| مبدعه الأول سبحانه كـــان أتم وأقوى              |        |
| وأظهر وأوفر اختصاصاً به وأوسع عموماً             |        |
| وأبعد عن الحدود والنواقص .                       |        |
| إذا كانت حقيقة الشيء بصورتهفمن الممكن            | 101    |
| أن نبني على ذلك امكان حشر الأجساد.               |        |
| والفضل في تحقيق هذه الظاهرةيعود إلى ما           | 177    |
| أوماً َ إِلَيْهِ الامام الصادق (ع) في حديثه من : |        |
| ان حقيقة الشيء بصورته .                          |        |

| الموضوع                                            | الصفحة |
|----------------------------------------------------|--------|
| القصد من توسعنا في الادلال العقلي على امكان        | 170    |
| حشر الاجساد.                                       |        |
| ( مطاف البحث )                                     |        |
| ان كثيراً من شؤون النفس الناطقة في عالم            | 177    |
| الطبيعة وفيما وراءها عجز العلم عن الوصول           |        |
| إلى الكشف عنه ، وعسى أن يكون مستوراً               |        |
| إلى ما شاء الله تعالى.                             |        |
| ( نظم القياس واستنتاج بقاء الصورة ) .              | 179    |
| ان بطلان الصورة في عالم الشهادةمقصور               | 14.    |
| عليه ، وان لما وجوداً في العُوالم العالية المرتبطة |        |
| والمتصلة بهذاالعالم.                               |        |
| ما أكثر البحوث في مسألة حشر الأجساد ،              | 1 🗸 1  |
| وما أكثر الظنون والفروض المجرّدة مــن              |        |
| شاهدفي الأصول العلميّة .                           |        |
| ان المادة ملحوظة في المركب الطبيعي وفي             | ۱۷۸    |
| غيره أمراً مبهماً .                                |        |
| ان ما جئنا به قليل بالاضافة إلى ما احتشد           | 14.    |
| به في بحث المعاد من أقلام .                        |        |
| ان الله استأثر ائمة الهدى بعلم الغيب وما حجب       | 181    |
| البصائر عنه و ليس ذلك بعيداً عن المألوف من         |        |
| الاستنتاج العقلي .                                 |        |