# فرنسیس مراش

# درُّ الصَّدَفُ في غرائب الصُّدَف

(۱۸۷۲) الرواية المجهولة

تحقيق ودراسة: شربل داغر





دُرُّ الصَّدَف في غرائب الصُّدَف



# كتاب

درُّ الصَّدَف في غرائب الصُّدَف تأليف: فرنسيس أفندي فتح الله مراش في حلب طبع بمطبعة المعارف في بيروت سنة ١٨٧٢

ملاحظة: يشتمل هذا الكتاب على جزئين: الأول، رواية فرنسيس مراش بعد تحقيقها، والثاني، الدراسة النقدية للرواية في سياق بدايات السرد العربي الحديث. وقد حافظ المحقق على لغة مراش في غالب المواضع.



# فرنسيس مراش

# دُرُّ الصَّدَف في غرائب الصُّدَف (١٨٧٢) الرواية المجهولة

تحقيق ودراسة : شربل داغر

دار الفارابي

الكتاب: دُرُّ الصَّدَف في غرائب الصُّدَف المؤلف: فرنسيس مراش

المولف. فرنسيس مراس تحقيق ودراسة: شر بل داغر

صورة الغلاف: حلب وقلعتها الشهيرة، في مزوقة عثمانية، لفنان عثماني، في العام ١٥٣١–١٥٣٢

# الناشر: دار الفارابي ـ بيروت ـ لبنان

ت: ۳۰۱٤٦۱ (۰۱) - فاکس: ۳۰۷۷۷۵ (۰۱)

ص.ب: ٣١٨١/ ١١ - الرمز البريدي: ٢١٣٠ ٢١٣٠

www.dar-alfarabi.com

e-mail: info@dar-alfarabi.com

# الطبعة الأولى: أيار ٢٠١٧

ISBN: 978-614-432-751-7

© جميع الحقوق محفوظة

تباع النسخة الكترونياً عبر موقع الدار.

إن الآراء الواردة في هذا الكتاب لا تعبّر بالضرورة عن رأي الدار.

# المحتويات

| ٩  | الجزء الأول: الرواية المحققة |
|----|------------------------------|
| 11 | الفصل الأول: العزلة          |
| 10 | الفصل الثاني: حديقة خلاص     |
| ۲۱ | الفصل الثالث : العبرة        |
| ۲۷ | الفصل الرابع: الزيارة        |
| ٣٣ | الفصل الخامس: الهجس والأرق   |
| ٤٦ | الفصل السادس: الإِشارة       |
| ٤٩ | الفصل السابع: الأستاذ        |
| ٥٨ | الفصل الثامن: الغريب         |
| ٧٤ | الفصل التاسع: سليم وأمين     |
| V9 | الفصل العاشر : يوسف النمساوي |
| ۸٥ | الفصل الحادي عشر: الإغراء    |
| ۹٤ | الفصل الثاني عشر: الدجلة     |
| ٠٣ | الفصل الثالث عشر: البراح     |
| ٠٧ | الفصل الرابع عشر : الصاعقة   |

#### دُرُّ الصَّدَف في غرائب الصُّدَف

| 110 | الفصل الخامس عشر: وليم                 |
|-----|----------------------------------------|
| 177 | الفصل السادس عشر: الخطبة               |
| ١٣٣ | الفصل السابع عشر: الكشف                |
| 181 | الفصل الثامن عشر: الابن                |
| 10V | الجزء الثاني: الدراسة                  |
| 109 | القسم الأول: الروائي والرواية والتحقيق |
| 19V | القسم الثاني: بين الحكاية والرواية     |
| ۲۳٤ | القسم الثالث : تعالقات سردية           |
| ۲۷۲ | القسم الرابع : الرواية والتمدن         |
| ٣١١ | خاتمة                                  |
| ٣٢٧ | ثبت المراجع                            |
| ٣٣٧ | للمؤلف                                 |

الجزء الأول

الرواية المحققة

#### دُرُّ الصَّدَف في غرائب الصُّدَف

# الفصل الأول

### العزلة

لا بد وأن يطرب الإنسان أحياناً إلى العزلة، كما أنه يطرب أحياناً إلى الصحبة. أما الحالة الأولى فيغلب أن تتأتى عن بلبال البال وانقباض النفس. وأما الحالة الثانية فهي تتأتى كثيراً عن خلو الفكر وانبساط الروح. ولكل من الحالتين لذّاتٌ تزين للخاطر أن يسترسل إليها. ومن ذلك أنني كنت ذات ليلة شاعراً بقنوط لا مزيد عليه. حتى إنني كنت أخال أن روحي عادت تأنف اللبوث في حيّز الجسد. وما كان لذلك سبب سوى دخان الويل الذي كانت مداخن السمع تقذفه في دماغي عن ألهوب الشكوى المضرم في قلبي من بعض أصحابي، أشفاقاً من الخسران الخاص والعام الذي تكبدوه وتكبدته هذه الديار من جراء الحرب المهولة التي انتشبت سنة ١٨٧٠ بين فرنسا وبروسيا،

وما عقب ذلك من الخراب والدثار ووقوف دولاب المعاملات. وهكذا قد جنعت إلى الانفراد، وطلبت الخلوة في نفسي، فهرعت إلى البرية تحت سكوت الليل وسكينة الخلاء. ورحت أتخطر على سفح قويق (١). إذ كانت سفينة هذه الدنيا تطير في محيط الفضاء أمام مهب رياح الطبيعة بأجنحة ذلك الشراع الأبيض الذي كان القمر ينشرهُ عليها. وكان الرقيع صاحياً، والأثير صافياً. ولم يكن كدرٌ يشوب عيون السماء. فأخذ خاطري يروق، وعروة انقباضي تنفصم. وكأني بقتام مكفهر أخـذ يتقشـع عنـي. ومـا زلـت أن ملـت إلـي الجلـوس. فتوقعـت صخـرةً أقسى من قلب الزمان، وتبوأتها كأنها عرش سلطنة، وكأنى سلطان. ولبثماً (٢) طفقت قريحتى تترنح بنسيم الشعر لدى طلعة خليقة لا يخامر بشاشتها وجوم، ولا صفاءها كدر، ولا سلمها حرب، أخذت عيني التفاتةٌ إلى جهة المدينة، وإذا بشبح يدنو من مكاني. فقلت في نفسى: تـرى مـن أي الثقليـن يقبـل إلـيَّ هـذا الشـبح؟ ومـا برحـت مرشـقاً طرفي حتى اقترب مني، وزايلني الريب. وإذا هو صديق لي يحييني بالسلام. فجاوبته بتحيتي، وقلت له: ما شأنك يا صاحبي تسرب مثلي في هذه البيداء؟ لعلك كنت قلق البال نظيري. فقال: لا. ولكن قد أوحى إليَّ هذا البدر السافر أن أسرح تحت أنواره على هذا السفح.

<sup>(</sup>١) النهر الوحيد في حلب.

<sup>(</sup>٢) لبث: مكث وأقام فيه.

لبثما: مسقطة في طبعة ١٨٨٦.

وها يد الحظ قد جمعتنا هنا. فنعم الصدفة. ثم جلس جانبي، وآنس وحشتى. وبعد فترة السلام والجلوس أخذنا نتعاطى كؤوس الحديث، ونتداول أطراف الكلام. حتى أفضت بنا المحادثة إلى المخابرة في وقائع الحروب الثائرة الآن. ومن ذلك انتهبنا إلى الكلام على أحوال الإنسان في هذا العالم. وما يطرأ عليه من الكوارث والغيّر. وعلى ما يقاسيه من تقلب أفاعي الأيام على رأسه، وتلاعب الصدف والأقدار بحياته. وفي أثناء المناقشة شعرت أن الانقباض الذي كان يضغط نفسي كاد أن يرجع فيتمكن منها. فقلت لصاحبي: كفي - ناشدتك الله - من أحاديث الوبال، فإن عياءَها جرى بكل جوارحي. وما لزمت الانفراد الليلة إلا أملاً بأن هذا الجو الصافي يجلى عن قلبي صدأ الكمد، فدعْنا نغتنم لـذة هـذا الوقـت العـذب، عساه يطيب خواطرنـا. وإلينـا عـن هـذا(١) الجد بالهزل. وعن الشجون بالمجون. فأجابني: ما لنا وللهزل والمجون. دعنى أقصُّ عليك روايةً قد سمعتها أمس بكرة من رجل لا أعرفه من ذى قبل. فإنها رواية تجمع كل ما يلذ الأنفس، ويروق الخواطر، وهي - إن كانت لا تخلو من بعض الأحوال التي يتعاقب عليها الانقباض والانبساط - عذبة للسمع، ومفيدة بما فيها من عجائب الصدف وغرائب الاتفاق، وما يتقلب به الدهر. وإذ قال هذا، لم أتمالك ألا أرى نفسي مشوقاً إلى استماع روايته بكل طرب. وقلت له: هات ما

<sup>(</sup>۱) هذا: مسقطة في طبعة ١٨٨٦.

عندك من جريال<sup>(۱)</sup> الحديث، يا سمير الخير. فتنفسَ الصعداء، وبرقعَ الاصفرار وجهه. وأخذت الرعدة بشفتيه واللجلجة بلسانه. وبردت يده التى كانت بيدي، وصارت تفيض عرقاً بارداً ثم قال<sup>(۱)</sup>:

<sup>(</sup>۱) أيعني الجريال: الخمر، أي الطيب من الأحاديث؟ جريال الحديث: مسقطة في طبعة ١٨٨٦.

<sup>(</sup>٢) وردت في طبعة ١٨٨٦ كما يلي: «وفاضت عرقاً بارداً فقال».

# الفصل الثاني

# حديقة خلاص

أنت تعلم، يا عزيزي، وقائعي في عشق سُعدى. ولك إلمامٌ بكل حوادثه. فمنها أن الرقاد قد نفر عن عينيّ بارحة أمس، ولم يؤالف الغمض بين أجفانهما. فما زلت حليف الأرق حتى انفلق الصباح. فانحدرت من سريري، وارتديت ثيابي عجولاً. وأطلقت المسير إلى حديقة خلاص. ولا بدع أن العاشق المغبون يهوى الاصطباح في الحدائق والرياض. ويود أن يتنفس أنفاس السحر. إذ يخال أن في ذلك تنفيساً عن كربه، وجلاءً لصدى قلبه. ولما ولجت الحديقة، قابلتني الطبيعة بكل أطايبها وعذباتها. فإن الوقت كان بهجاً. وكان الشرق(۱)

<sup>(</sup>١) الشروق (١٨٨٦).

يرمي عن أقواس الفجر أحشاءَ الغلس بحراب النور. وكانت أيدي الغمام المرجحين (١) تنثر فرائد الندي على ذلك البساط السندسي، الذي فرشه الربيع على أديم الأرض، منقشاً بألوان تلك الزهور البديعة التي لم يقدر سليمان - مع كل مجده - أن يصنع نظير واحدة منها. أما الأغصان فكانـت تزيـد فـي رقصهـا علـي نغمـات الطيـور إبداعـاً وإغرابـاً كلما قبلها النسيم وصافحها طرباً. وهكذا فكنت أرى أن الطبيعة كلها ترقص أمامي سروراً وحبوراً، ونعم ما قاله الشاعر:

تبسَّمَ السسرقُ عن السحر فأشرقَ البسرُ على البسر وخبّر الدنيا بخفض الدجى فارتفع الصبح على الخبر ومُلِذْ علَتْ أمواجُ بحر السنى غرقن حتى زورق القمر وأعيين النزهر أفقن وقد نامت عيونُ الأنجم النزهر وافتًرُّ عن برد ثنايا الندى شغرُ شقيق زين بالعنبِر والصوردُ قد قام على عرشهِ ينهو بتيجانِ من الصدردِ والطيـــر في الأفنان تتــرك مــن أمــا نسيــم الــروض فهــي ســـرت والنهر تكسوه دروعاً إذا صبــحُ بـــه الأكــــوان أجـمعـهـا

فنونها معبد (۲) في حبر ترثــم (٣) أنــف الكـون بالعطــر رنت عيون النرجس النضر صفت فلا شيء من الكدر

أرجحنَّ الشيء: اهتزَّ، إذا مال من ثقله وتحرك. (1)

معبداً (۱۸۸٦).  $(\Upsilon)$ 

رثم الأنف: كسرَه حتى تقطر منه الدم. (٣)

ثم أخذت أطوف أرجاءَ الحديقة، وأجوب جوانبها متأملاً بجمال الخليقة وكمالها المتقن، وأنا أسبِّح من قال فكانت، وأمر فخلقت.

أما ذكرى(۱) سعدى فما كان يفارقني. وكلما كنت أطلب إلى عرائس الطبيعة أن تزيله عني كانت تزيده تجبناً(۱) وتمكناً. وتتلو عليً عرائس الطبيعة أن تزيله عني عن قوامها، والورد يروي عن خدها، والنرجس يلمع (۱) عن عيونها. والأقحوان يعرض عن ثغرها. والنسيم والنرجس يلمع (۱) عن عيونها. والطرنجبيل (۱) يعرب عن نكهة أنفاسها. يشرح عن رقتها، وعبير الخزام والطرنجبيل (۱) يعرب عن نكهة أنفاسها. ولذلك قد (۱) كانت أقدامي تسرع تارةً، وتبطئ أخرى. وكانت سحنة التفكر والهجس مبرقعة وجهي. وكلما كنت أرسل نظري إلى شيء كان يثبت عليه كنظر المتعجب أو المنتقد. وفيما كنت على هذه الحالة إذا كهلٌ لاقاني، وأنا غائب عن وجودي، وشارد عن شهودي. فبادرني

<sup>(</sup>۱) ذکر (۲۸۸۱).

<sup>(</sup>٢) أي ضعيف القلب.

<sup>(</sup>٣) يلمع: مسقطة في طبعة ١٨٨٦.

يقع الدارس، في أناشيد الزواج للعروسين في حلب (حتى أيامنا هذه)، على هذا اللفظ،
 كما في هذين البيتين بالعامية الحلبية:

ایها وجه عروستنا قمر ودواره هل کلیل

ايها شعر دهبي بشعٌ كأنه الطرنجبيل.

ويستعيد في الجمل المتتابعة بعض ما يسوقه الشعر العربي القديم في جمال الحبيية. الطرنجبيل: مسقطة في طبعة ١٨٨٦.

<sup>(</sup>٥) قد: مسقطة في طبعة ١٨٨٦.

بالسلام. وأما أنا فأثبتُ به نظري كمتفرس، ولم أردُّ عليه السلام إلا بعد بضع دقائق. وذلك بصوتٍ عالٍ ومختصر، كما يفعل كل من يكون نظيري غائب العقل، حاضر الذهن. إلا أنني استسمحتُ منه عن قصوري وغرابة حركتي، فقال لي مبتسماً: لا بأسَ عليك، وبئسَ من يعتب عاشقاً. ثم داوم سيرَه. فتوقفت عند جوابه، وانتبه ذهني من غفلته. وما تمالكت ألا أقفو أثره. حتى إذا ما دنوت منه صدراً لعجز لفت إليّ، وألقى عليّ نظرة المؤانس، وألقيت عليه نظرة المستأنس. فقال: مرحباً بسراج الليل، وطافح الكيل. فقلت: أهلاً بسؤل المنكبح، ونديم المصطبح، فبشَّ وقال أنى علمت أنني نديم. فقلت: أعلمني سننُك، ووقارُ منظرك، وحسنُ جوابك. أما أنتَ فكيف علمت بأني عاشق، وقد أحييت الليل كسراجه، وطفح كيل غرامي، مع أنه يظهر لي أنك لست من هذه الديار. فهز رأسه وهَمْهَمَ، ثم قال: هلّا يؤخذ من ملء شبابك ومباكرتك الحدائق واكتحال عينيك بأثمد السهر، وغيابك عن حضورك، دلالةً على العشق والغرام، كدلالة الدخان على النار، والعيق على الطبوب.

أما قال الشاعر:

دلائل العشق لا تخفى على أحدِ

كحامل المسك لا يخلو من العبق<sup>(۱)</sup> وحقٌ ما لحظت أنت أيضاً، فإنني لست من هذه الديار بل من

<sup>(</sup>١) بيت شعري ورد في كتب قديمة، من دون أن أنجح في تنسيبه، ومعرفة قائله.

بغذاذ (بغداد). وما أتيت الشهباء (حلب) إلا للسياحة. لأن نصيبي من هذا العالم وطً ن نفسي على ذلك. فحسً ن لي جوابُ هذا الشيخ صلة التخطر معه، وكبَّر قدره لديِّ، إذ تيقنتُ أنه رجل طالما عاركَ الدهر، وصارعَ الحوادث، فكان بالأحوال خبيراً. وبعد سكوت ما قال: هل لك أن تناجيني بأسرار عشقك إذا كنت أصبت به ظناً. فترددتُ وجمجمتُ (۱)، إذ قلت في نفسي ما أغناني عن أن أكاشفَ أمري رجلًا لا معرفة لي به، ولا أجل (۱) لصحبته سوى ساعة! وما الانتفاع بهذه (۱) المكاشفة، وربما يحسبني طائشاً ويستخف (الله يعقلي، إذ يستطلع أسراري ويستبضع (الفكاري لدى الطلب، بدون أن يكون بيني أسراري ويستبضع (القلب، نظير كل كَلِف (۱). إلا أنك مصيب بترددك عن وبنا مكاشفتي لعدم معرفتك إياي، وما سألتك أن تناجيني نجوى هواك الاللمسامرة، ولا لحبً الاستقصاء عما لا يعنيني، أو لكي أتذكر أيام غرامي مذ كنت أسحب مطارف الشباب القشيب. وما كان يجري على غرامي مذ كنت أسحب مطارف الشباب القشيب. وما كان يجري على وأسى من حوادثه، فأشرح هواك، فكلنا عشاق. وفيما نحن في هذا

<sup>(</sup>١) جمجم: تكلم من دون إبانة.

<sup>(</sup>٢) أجلًا (١٨٨٦).

<sup>(</sup>۳) من هذه (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>٤) ويسخف (١٨٨٦).

<sup>(</sup>٥) يستبضع: يستقطع.

<sup>(</sup>٦) كلف: عاشق.

الصدد، وجدنا أنفسنا على عراق<sup>(۱)</sup> النهر، وهناك بقعة تردَّت بالنفل الأخضر. فقلت لصاحبي: هلمَّ نجلس قليلاً على هذا الفراش النضير تلقاءَ هذا الغدير. فأجاب، وجلسنا، وأخذت طيور أنظارنا تغف (العلى تلقاءَ هذا الغدير. فأجاب، وجلسنا، وأخذت طيور أنظارنا تغف (العياة). أما أنا على تلك الجامدات التي كانت تبثق روح الحيوة (الحياة). أما أنا فرجعت أهوي في مهاوي الهوادس والهواجس، وأتوغل في عباب التفكر. حتى إذا ما راءني (العيسي هكذا هاوياً ومتوغلًا، نهض وأراد فراقي. فصحوت إذ ذاك، وقلت له: أما راقَتْك مجالستي؟ فقال: نعم، لأن مَن يكون (٥) فكره سميرة لا يودُّ سميراً. ومن كان قلبُه جليسَهُ لا يحب جليساً. فأمسكت بردنه (الله وأجلسته. وقلت له: الحق بيدك، وما تعمدت عن أنسك شروداً. فقال: ناشدتك الله، قل لي ما بك ومَن؟ فلعثمتُ أيضاً، فقال: قلْ عسى أكون مفيداً لك، أو مشيراً ونستوفي حظ المفاكهة. فعند ذلك عمدت أن أخابره بما عندي وجعلت أقول:

<sup>(</sup>١) العراق من النهر: حاشيته من أدناه إلى منتهاه.

<sup>(</sup>٢) غف الطائر عند العامة: وقع، من السريانية.

<sup>(</sup>٣) لفظ عامى، سريانى الأصل، ويعنى: ما انشغل فيه التفكير.

<sup>(</sup>٤) رآنی (١٨٨٦).

<sup>(</sup>٥) نَکُن (١٨٨٦).

<sup>(</sup>٦) الردن: مقدم كم القميص.

# الفصل الثالث

## العبرة

اعلمْ، يا صاح، لا جهلتَ علماً، أن صاحباً لي حضر عندي ذات ليلةٍ، وطلب إليَّ أن أذهب لتقضية الليلة عنده، فرجوته أن يعفيني، لأن داعي الرقاد كان ألحَّ عليَّ من داعي السهاد. فأبى إعفائي وقال: لا بدَّ من ذهابك معي فترى حظاً، لأن الموسيقى ستصدح الليلة عندي. ولما لم أجد ذريعة إلى الفرار من طلبه لبَّيْتُهُ، وذهبنا يداً بيدٍ. وحين دخلنا الدار لم أجد أحداً سوى أهلها، وكانوا في اهتمام، فعلمت أنهم يتأهبون لقدوم ضيوف كثيرة. فسألتهم: لمن هذا الاستعداد الحافل؟ فأجابوا: لعروس أزمعتْ أن تزورنا الليلة مع قومها، وها نحن نستعد لعبرتها. فالتفتُ إلى صاحبي وقلت له: لماذا لم تخبرني بحقيقة الأمر؟ فأنا لا أود أن أنتظم في سلك جمع كبير ربما لا أعرف أكثره، كما تعهد فأنا لا أود أن أنتظم في سلك جمع كبير ربما لا أعرف أكثره، كما تعهد

عادتي. فدعْني أرجع إلى بيتي، واعْفني من احتمالي ما سيستتبُّ عنـدك مـن ضوضـاء العـادات التـي يمجُّهـا ذوقـي، ولا أرى منهـا حظـاً. فقال: لا بدَّ من أن تمضى هذه الليلة عندى، وأظن أنك لا تصادف ما يزعج سـرك. وبينمـا كنـا نتكلـم فـي هـذا الشـأن، ونحـن فـي فنـاء الدار، إذا الباب بطرق بقوة. فأسرع الخادم إلى فتحه، وأخذ الطارقون يدخلون، وكانوا نحو عشرين نفساً بين رجال ونساء. وكانت العروس في مقدمهم، والعريس في مؤخرهم. فقابلنا بعضنا بالسلام، ودخلنا جوقاً واحداً إلى قاعة الجلوس، وأخذ كلُّ يجلس حيثما يتيسر له، بعد ما أجلسوا العروس في الصدر. وفي أثناء ذلك حضر الضاربون بالآلات، وجلسوا في محلهم. وبعد قليل من السكوت، الذي كان يتخلله قراقع الأراجيل (النارجيلة) التي تقدمت حالاً في خلل الترحب، شرع الضاربون يصلحون آلاتهم. أما أنا فكنت أنظر إلى الحاضرين نظر المبهوت. لأن أكثرهم لم يكن من أصحابي. واتفق جلوسي أمام غادة بديعة الجمال، وجنب رجل كامل السن، فأخذ هـذا الرجـل يجاذبني أطراف الحديث. وكلمـا كنـت أسـرق نظرةً ممـن أمامي كان يستردها باستلفاته عيني إلى حديثه، الذي قلما كانت تنقطع صلته. حتى لم يدع لى فرصة للسمع، ولا للنظر. وكان لباس هـذا الرجـل علـي الـزي العتيـق. فثـوبٌ طويـل تنسـدل ذيولـه علـي شخشـير(١) أحمـر ينتهـي مقطبـاً بمسـت(٢) أصفـر. وهـذا الثـوب ينحصـر

<sup>(</sup>١) شخشير: لفظ معرب، من التركية، ويشير إلى نوع من السراويل.

<sup>(</sup>۲) لم أجد في المعاجم ما يشرح هذا اللفظ، إلا أن سياق النص يشير إلى ما هو متصل بالثياب.

بزنار يستعرض بين الشراسيف (۱) والقص، محيطاً بكل الكشح (۱). ويعلو ذلك قرطق (۱) عريض ذو أكمام تبتلع فارساً برمحه لشدة ضخمها وثقلها (۱). وكانت علبة السعوط (۱) بيده أعلق من الإبرة بالمغناطيس، وهو يحشو منخريه منها كلَّ لحظة عين. حتى إن رائحة أنفه كانت تهيزم روائح العود والندّ. وكادت تخنقني إذ كنت إليها أقرب من غيري، وتهيج بي العطاس، على عدد الدقائق. حتى صار شغلي التنخُّم (۱)، ومسح أعيني المغرغرة بالدموع. وكنت أرى في ثغر الغادة التي كانت أمامي تبسماً يومض برقه كلما أرعد عطاسي وهمع دمعي. وكلما كان يفتح علبته ويعرضها عليَّ لأشاركه بحظ التنشق كان تبسم الغادة يستحيل إلى ضحك، إذ تراني أعرض عن هذه المشاركة مستكثراً بخير الداعي إليها. وأنا أتنغص وأتلوى وأميل بوجهي إلى الجانب الآخر محوقلاً ومسترجعاً. إلا أن الاستحياء كان يعارض ضحكها. فتضع المنديل الأبيض على ذلك الوجه الجميل الذي كان لهيب الخجل فتضع المنديل الأبيض على ذلك الوجه الجميل الذي كان لهيب الخجل يشبُّ من ماء رونقه الصافى. وإذ فار دماغي بحرارة النزق وأخذَتْ

<sup>(</sup>١) الشراسيف: طرف الضلع المشرف على البطن.

<sup>(</sup>٢) الكشح: من الجسم، ما يقع بين السرة ووسط الظهر.

<sup>(</sup>٣) قباء كان أهل جنوب آسيا يلبسونه في الأصل قبل أن ينتشر في بيئات أخرى.

<sup>(</sup>٤) لشدة عرضها وانفراجها (١٨٨٦).

السعوط: يسمى أيضاً: العطوس، أي مما يساعد على العطس، وهو مستخرج من أوراق
 التبغ، وكان يستعمل حتى أواسط القرن العشرين.

<sup>(</sup>٦) التنخم: التخلص من البلغم.

هـذه الأزمـة بـي كل مأخـذ، قمصـت<sup>(۱)</sup> فـوراً، وهمهمـت أن أخـرج خارجـاً. فأمسك ذو العمامة بذيلي، وقال: أبن تذهب فقلت له: أروم الخروج إلى صحن الدار قليلاً، لأتنفس خليص الهواء. أما ترى المكان قد غصَّ بالدخان، واتقد بحرارة الأنفاس. فقال: نعم، أرى ذلك، وها أنا رفيقك بالخروج، لنتمشى برهـةً تحـت السماء. ونهـض بعمامته نهـوض الجمـل بحملــه الثقيــل. أمــا أنــا فمرقــت كالســهم، وزلقــت إلــي الخــارج قائــلاً في نفسي: يا للمصيبة، بدون أن يشعر بحركة أقدامي. أما سميري فهرول إليَّ بشخشيره وذيوله الطوال، ليرهقني فقلب ثلث أرجيلات بأطراف قرطقه. ولارتياعه ودهشته عثر بذيله، ووقع شطحاً "، فانكسر غليونه تحته، وطارت البودقة (٣) على عجوز كانت هناك. فقام الصياح والضجيج في القاعة، وتقاطرت النساء والرجال يتزاحمون ليلتقطوا بأيديهم جمرات الأراجيل، ما خلا العروس التي أغمى عليها. وصار كلُّ يمنع الآخر ليفعل هـو، حتى أكلت النار نصف البساط، وحرقت أناملهم. وأما العجوز فكانت تولول على ثوبها الجديد وتصيح: تعالوا إليَّ، فقد احترقتُ، الحقوني، خزاكم الله (٤). أما صاحبي ذو العمامة فأرجعه الخجل إلى محله، بعد أن تنفض وتعمم. وأما أنا فكنت أنظر من خلال الشباك إلى هذه الحادثة وأقهقه. وأما الغادة التي كانت قبالتي

<sup>(</sup>۱) قمص: وثب ونفر.

<sup>(</sup>٢) شطحاً: أي ما باعد بين أطراف جسمه.

<sup>(</sup>٣) البودقة: نوع من الأوعية، خاص، هنا، بالنارجيلة.

<sup>(</sup>٤) خزاكم الله: سقط في طبعة ١٨٨٦، وورد مكانها: خلصوني.

فقد صغت وجهها صفرة الوحل، وأطرقت خجلاً. فما حسن لدى وجِـل(١) الشـمس، ولا إطـراق النرجـس. ولمـا سـكنت الضوضـاء، وعـاد كلُّ إلى محله، وأفاقت العروس من إغمائها، ورجع العازفون يعزفون، جاء المضيف إليَّ، وقال: أرجوك أن تدخيل، وواخجلي منك. فقلت له: لا أدخل ما لم تقل لي من هذا الغليظ الذي صارت رشاقته سبباً لهذه الوعكة، والـذي أزهـق روحي بقعـوده جانبي، وبحديثه وسعوطه. فقـال لى: إن هذا الرجل هم عم العروس وأبو الصبية التي تراها أمامك. فشكرتُه ودخلت القاعة حالاً، فنهض الجميع لدخولي إجلالاً وإكراماً. فاستعذرت منهم، ونسبت إلى نفسى تسبيب الخطب. ثم عمدت إلى الجلوس جنب عم العروس، وأنا أفكر جديداً في شأنه. وشرعت أتلطـف بـه، وأسـتعذر منـه، وألـوم نفسـي. فلمـا رأي منـي مـا لـم يـره قبـلاً انعطف إليَّ بكل حواسه، وصار يعتذر إليَّ، ويرفع التسبيب عني إليه. ثم قال: إنكم، يا تابعي زي البنطلون، وإن صرتم تشبهون اللقلاق إذا انتصب على قايمته (قائمته)، لا بخلو كسمكم هذا من لطف في بعض الأحوال. فإنى لو كنت ذا بنطلون نظيرك، لما جرى ما جرى. ومع ذلك فلا أغير كسمى البتة، لأن هيبة الرجل بعمامته، ووقاره بثوبه الطويل، وبمقدار التخفيف عن رأسه بخف عقله. فسلمت له حالاً، وجعلت أمدح ذكاءه ورزانة عقله. أما هو فسُرَّ بذلك للغاية، وانهدلت شفته السفلي من شدة تأثير السرور. فعلمت للحال أنه بحب الإطراء، وهذا

<sup>(</sup>۱) أوجل (۱۸۸٦).

شأن كل ناقص عقل. أما أنا فلا أحب أن أطرئ إنساناً، ولا أضحك على إنسان. إلا أن نظرات تلك الأعين التي هو والدها كانت تدعوني إلى أن أجعل نفسى مقبولاً لديه ومحبوباً منه وأتطور بغير طورى. وحقاً أنها كانت ترنو إلى بطرف طرفها الكحيل، كلما كنت أسرق نظرةً منها بعين لا يفتر عن معارضة طماحها ترفع النفس عن استبداء الهوى. وهذا حال كل من ينفر عن الذل. وما زلنا هكذا حتى عطس أنف الصباح، وتمخض الشمل عن البراح. فانفصمت عروة الاجتماع، وذهب كلِّ يعدو إلى بيته. أما عم العروس فأمسك بيدي، ورافقني تاركاً امرأته وابنته يذهبان وحدهما. إذ إنه كان يتلو عليَّ قصةً طويلة اقتضت أن يرافقني لأجل تتميمها، وهي عن زواجه وترمله في أزمير. ولما بلغنا إلى محلى كلفته الدخول لشرب قهوة الصباح، فتمنع قلبلاً ثم دخل. وناولته كرسباً فجلس أمام جنينة الدار. وفعلت أنا نظيره بعد أن نبهت الخادم ليؤتينا القهوة. وبعد شربها وتتميم حديثه نهض إلى الذهاب، وألح على أن أزوره. وهو يظهر لي شدة ميله إلى صداقتي. فأوعدته بذلك، بعد أن استعلمت منه عن محله. وهكذا انفصلنا.

# الفصل الرابع

# الزيارة

وبعد مضي ثلاثة أيام، وأنا على طاولة (۱) العشاء، سمعت الباب يرغب يطرق. وبعد أن فتحه الخادم، هرع إليَّ وقال: صبيُّ على الباب يرغب أن يكلمك. فقلت له: ليدخل إليَّ هنا. فذهب ودعاه، فدخل. وإذا بيافع يقول لي: يرجوك والدي أن تشرفنا هذه الليلة للسهرة. فتفرستُه قليلاً، ثم قلت له: من هو والدك؟ فأجابني: فلان. وإذ علمتُ أنه عم العروس، قلت له: سأتشرف، سلمْ على والدك. فقال لي: أنا أنتظرك لنذهب سواءً (۱). ثم جلس على كرسيّ كان منفرداً في مخدع المائدة. فما صدقت أن نهضت عن الطعام. وبعد أن غسلت يديّ وعطرتهما

<sup>(</sup>۱) مائدة (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>۲) معاً (۱۸۸۸).

نظير المتخنثين المتأنثين. خرجنا من داري، وسار اليافع دليلاً أمامي. وإذ بلغنا الدار التي لم تكن تبعد عن محلى أكثر من مائتي خطوة، قـرع اليافــعُ البــاب، فانفتــح للحــال ودخلنــا فاســتقبلني ربُّ البيــت باشــاً مسروراً. وأدخلني أحد المخادع المفروشة، وجلسنا. وبعد برهة دخلت امرأته، واسترحبت بي، ثم جلستْ قبالتي. وفيما كنا نسلِّم على بعضنا ونكلم (١)، إذا ابنته، تلك الغادة الحسناء، دخلت تسحب أذيال التيه والـدلال، هضيمة الكشـح، ريّا المخلخـل (٢). فمـدّت إلـيّ يدهـا، فأعطيتهـا يدى للحال، وتبادلنا السلام، ثم جلستْ عن يميني. فلا أقدر أن أصف ما تحرَّك به قلبي، عندما لمستُ يد هذه الغيداء، وشعرتُ بعرق بارد يفيض منها. لأنني استبشرت بشبوب حب مشترك. أما أمها فقد ظهر لى أنها من الرعاع، وذلك من منظرها وحديثها. فإن وجهها كان متجرداً عن كل سمة تنبئ عما تنبئ عنه وجوه الأكابر من الوقار والشرف، اللذين ترسمهما على لـوح المحيا يـدُ التربيـة والتهذيـب، وأن حديثهـا لم يكن سوى عبارات سافلة المعنى واللفظ. فأول عبارة فاتحتنى بها كانت سؤالها عن عشائي، ثم عن حرفتي، ثم عن ملابسي، ومنها استطردت إلى الإطناب والإسهاب في إتقان ملابسها وملابس أولادها. ولذلك تعينَ على الصمت وهزُّ الرأس. وفي أثناء حديثها كانت غلبة الرقاد المتخمر بروح الكرمة تقلب رأس زوجها إلى أربع جهات جذعه.

<sup>(</sup>۱) ونتکلم (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>٢) يستعيد جزءاً من بيت شهير في معلقة امرئ القيس.

وما زالت قناة الوسن(١) يدير رحى رأسه حتى اندفع تبار الهجود(٢)، وأوقفها على منكبه بدون حراك. فجعل بتشهق في غطيطه فقالت لابنتها: قومى يا سعدى، واجعلى على والدك غطاءً كيلا يبرد. فنهضت نهوض الغصن بكثيب، وتممت أمر والدتها. ثم رجعت ملتفتة إليَّ، وقالت: نرجوك عدم المؤاخذة، فإن والدي هذه عادته بحب السهر، ولا يستطيعه (وهذه أول عبارة وجهتها سعدى إليَّ). فأجبتُها: يوجد كثيرون لهم هذه العادة، فلا بأس عليه بذلك. وقلت بنفسى هذا جلُّ المراد. وعندما جلستْ حيث كانت أملت بوجهي إليها. وقلت: الآن علمت أن اسمك السعيد هو سعدي، ونعم الاسم المشتق من السعادة. فرمقتنى بطرف عينها، ووجهها يتخضب ويتضرج. وقالت: هو اسم على غير مسماه. فقلت لها: وما ألطف هذا التواضع الذي زينت به اسماً فاق في مسماه كل الأسماء! فقالت: إن بداهة جوابك وجودة سمعتك تمنعاني عن أن أنسب جوابك هذا إلى إطراء أو تمليق، كما يفعل أكثر الشيان إذ يتكلمون مع إحدى البنات. فقلت لها: معاذ الله، أنا لا أتكلم إلا الحق، ولا سيما مع عذراء نظيرك يشهد كلامها وحسن محاضرتها على تهذيبها وذكاء عقلها. ولما سمعت مساجلتنا والدتُها(٢) لم تفهم جواب ابنتها، فطلبت منها تفهيمها. وإذ أفهمتُها المراد بأبسط الألفاظ،

<sup>(</sup>١) الوسن: مخالطة النعاس للعين.

<sup>(</sup>٢) الهجود: الصلاة في الليل.

<sup>(</sup>٣) انقلبت الجملة إلى: «لما سمعت والدتها مساجلتنا» (١٨٨٦).

قالت لها: والحال أن أباك لما أحبني ما كان يملقني، لأنه كان يقول لي: لا بوجد أجمل منك في الدنيا، ولا أحسن، ولا ألطف، ولا أحلى، ولا أظرف، ولا أرشق. ويَدُك مرآة لكل الحميلات، وما وحدتُ أذكي من عقلك، ولا أخف من حركتك، وكلك جميلة، وليس فيك معاب. ويثبت كون كلامه هذا ما كان تكليقاً أنه تزوج بي. فقاطعت سعدى حديث أمها وقالت: إن الحب لا يرى ما يراه المنتقد. فلا تكون عين المحب شاهداً عدلاً. وإذ كانت سعدى تتكلم هكذا، كنت أقول في نفسى لا ريب أن هذه الابنة نبيهة، ومن أجوبتها يظهـر أنهـا متدربـة فـي المعاشـرة. فهـي تحكـي ورداً مـن شـوك، ونرجسـاً من بصل. إلا أن الظن بوجود أليف لها خامرَ ضميري، وأوقف حركة استعدادي، وعمدتُ في نفسي أن أسبر هذا الغور في غير جلسة. فاقترحت غير موضوع للحديث، وجعلت أتكلم فيه، وعيني تنتقد جميع حركات سعدي، وكل أطوار وجهها. وكنت أمازج حديثي بمسائل أدبية وقواعد طبيعية. وكانت تفهم البعض منه. وما لبثنا أن انتقلنا إلى الكلام على الحب، وكيف يبتدي وكيف ينتهي. وقلت إن الحب هو زينة النفس، وإنه مزية كل ذي حس تام، وهو خلة يتميز بها الإنسان عن البهيمة، إلى أن قلت إن الإنسان الذي لا يحب يكون ناقص الطبيعة، فلا بدَّ لكل ذي طبيعة من أن يكون ذا ألف. هنــا قاطعتنــي ســعدي وقالــت: هــل يقتضــي أن يكــون الحــب مشــتركاً دايماً (١) بين الشخصين؟ فأحجمت نفسي عند هذا السؤال، وتحيرت

<sup>(</sup>۱) دائماً (۱۸۸۸).

في فهمه، لأنني وجدت فيه التباساً وإبهاماً. فهو يحتمل أن يكون منافراً عزة نفسي، ويحتمل أن يكون موافقاً إياها. فهل هو تحبيب أو تخبيب، لا أعلم. ولذلك أجبتها مستعبراً لسان المهذار: هكذا إن الحب إما أنه بكون قلباً وإما أنه بكون مزاجباً. فالأول بتميز بكونه لا يحدث إلا مشتركاً، فمتى رنَّ صوته في قلب أحد الشخصين، استرجع صداه من قلب الآخر. وهكذا يجمع بين القلبين، والثاني يتميز بكونه لا يحدث مشتركاً، فلا يستلزم وجوده في الواحد وجوده في الآخر(١) ، لأن وفاق القلوب سهل لعدم مقدرة التربية على إفساد طبائعها. أما وفاق الأمزجة فهو صعب لكون التربية قد أفسدتها وأحالتها وجعلت كل إنسان أن يتخلق بمزاج يغاير مزاج غيره. فإذا كان زيد يحب فاطمة، لأنها جاءت وفق مزاجه، فلا يقتضى أن يكون محبوباً منها بالمشاركة، لأنه قد يكون غير آت وفق مزاجها. ولا أريد بالمـزاج، هنا، ما تفهمـه الأطباء مـن قبيـل تغلـب أحـد الأنسـجة أو أحد الأخلاط، بل ما تفهمه الحكماء من قبيل تغلب بعض الأخلاق، التي يطبعها في الشخص سلوكه وتعوده، وما يقتبسه من التأديب والتهذيب. وهذا الحب المزاجي لم يكن معروفاً عند الإنسان القديم لعدم توغله في هذا التمدن الحديث. ولذلك فإننا نرى هذا النوع من الحب يقوم كثيراً بين البسطاء والساذجين. كما أن النوع الآخر يتغلب قيامه بين المتفقهين والمثقفين. وهكذا فلا يجب أن يخال الإنسان نفسه محبوباً ممن يفاوضه بأمر المحبة ما لم يستقص

<sup>(</sup>۱) وردت الجملة: «فلا يستلزم وجوده في الآخر» (۱۸۸٦).

صدره بآلات الاختبار والامتحان. وإلا فقد يرجع مغبوناً، وهذا جوابي. ولما أنهيتُ كلامي أطرقت بناظريها، وضربت في وادي التفكر. وريثما مر ً السكوت على شفاهنا، أفاق والدها من رقاده، أو بالحري من خموره. وأخذ يعتذر مني، ويلوم عادته، وهو يتسعط. وبعد قليل من التكلم معه، قرع نصف الليل، فوثبت حالاً وقصدت الانصراف، فألح علي أن أقيم فأبيت، وخرجت بعد أن صافحت سعدى وأمها.

# الفصل الخامس

# الهجس والأرق

وإذ بلغت داري، ودخلت حجرة الرقاد، شعرت بزهاق عظيم خامر روحي، وقنوطٍ مكرب قبض على قلبي. وذلك عندما رأيت فراشي متأهباً إلى تسكين جوارحي الراقصة، وتخميد جوانحي المتقدة. وإذ اجتسيت (۱) أجفاني لم أجد فيها لحركة الكرى أثراً. فما كان مني إلا أن خلعت ثياب القوم، ولبست ثياب النوم. وصعدت على السطح، إذ كان القمر يبيض وجه الدجى، والنسيم تلطف شواظ (۱) الجو. فاضجعت على وسادة أتاني بها الخادم. وأخذت أغوص في لجة أفكاري الجديدة. فانتصبت أمامي صورة سعدى، وشرعت تنفث

(١) اجتس: حدق فيه ملياً.

(٢) شواظ: حر الشمس.

في عقد ضميري سحراً لم يخطر على بال هاروت. وحقاً إن في وجه هذه العذراء جمالاً لم أعابن نظيره في وجه غيرها، مع أن كلاً من أعضائها لم يكن منفرداً في جماله، وطالما رأيت نظيره وأحسن منه، إلا أن مجموع هذه الأعضاء في تناسب أوضاعها، وحركة كل منها، أقام جمالاً لم أجد أكثر منه فعلاً على قلبي. فكأن جميع أطوار وجهها تدير على كؤوس الهوى. بيد أنها لا تسمح لخمرانها أن يصحو ساعة واحدة. ويا لحيرتي وكدري إذ كان يتردد على خاطري الظنُّ بوجود أليف لها يشغل قلبها عن غيره. ولا جناح عليّ إذا خامرني ظن كهذا. لأننى رأيتها تشبه بنات المدارس في تهذيبها وآدابها وصقل عقلها. مع أنها لم تدخل مدرسة، ولا قرأت على أستاذ، كما أظن. فلا بد وأن يكون لها محب أديب، بتَّها شيئاً من روح الأدب لقضاء لبانة(١) وإرب. وبعد أن أنهكَ عزمي هذا الهجس، وأوهن دماغي، نزلت عن السطح إذ أوشكت أن تنفجر ميازيب الفجر. ودخلت مخدع نومي، وانطرحت على الفراش صريعاً، وما كان الغمض بمرُّ بأجفاني إلا كالخائف الوجل. وما زلت حليف هذا النزاع، حتى قرع الباب، وكان الضحى مرتفعاً. وإذ فتحه الخادم سمعته يقول: لم يقم بعد. فحدثني قلبي أن أبا سعدى هـو القادم. فصحت بالخادم صيحة رنَّ لها كل خزف الرفوف، وقلت له: كلف الخواجا أن يدخل. ولما دخل قابلته بثياب النوم، وكلفته إلى قاعة الجلوس فأخذ يستعذر منى لقدومه تبكيراً. وأخذت

<sup>(</sup>١) لبانة: حاجة من غير فاقة.

أستعذر منه لنومي إلى الضعى. وصرت أذم حرَّ الليل الذي بلاني بالأرق. وأقول في نفسي لا بل هذا حرُّ العشق. ثم رجعت إلى مرقدي، وارتديت ثيابي، وعدت إليه في فرح وجذل، وترحبتُ به أي ترحب، وجلست جانبه. فقال: وأيم الله إن صحبتك صارت عزيزة لديًّ، فلا أفارقها أبداً وسنتزاور كل يوم.

ثم أخرجَ علبة السعوط من جيبه، وجعل يشم ويتنخم وجعلت من نظري إليه أشاركه بالتنخم وأضاربه بالعطاس، حتى نفض رأسي ثقل الأرق. وكان ذلك منه فضلاً عليَّ. ثم بعد أن تحادثنا ساعةً، نهض إلى الذهاب وهو يقول لي: أرجوك أن تشرفنا في هذه الليلة. وألح عليَّ حتى أجبته بالإيجاب. وما كان الأمر ليقتضي إلحاحاً، وإن إشارةً كانت تكفي، وربما لم يكن إليها حاجة. لأن العشاق قد يتغاضون عن شرف أنفسهم، مع أنهم يدعون شدة الانتباه إليه. ولذلك فطالما وجهوا خطواتهم إلى ما يغاير أخلاقهم، وينفرون عنه إذا كانوا خالين. وكثيرون منهم يسترسلون إلى الذل في العشق، مع أنهم لا يرضون الذل في عير أمر ولو قبروا. فكم منهم كريمٌ وعزيز وعاقل وغني ولطيف وجد لدى الأذلاء واللؤماء والجهلاء والفقراء والثقلاء ذليلاً ولئيماً وجهولاً وفقيراً وثقيلاً. وإذا لم يكن ذلك لدى نفس معشوقه، فقد يكون لدى أهله وجيرانه. وهكذا فمن الواجب أن يقابل الإنسان ذاته مع من يتأهب إلى عشقه ومع أهله وأقاربه. ويقارن أحواله بأحوالهم، من يتأهب إلى عشقه ومع أهله وأقاربه. ويقارن أحواله بأحوالهم، وأطواره بأطواره عأوارهم. فإذا رأى نسبةً ووفاقاً فليتقدم إلى مأدبة المعاشرة.

وإلا فليجتنبها كيلا يرجع بصفقة المغبون، إذ لا يعود يفيده الندم. لأن الحب متى أرسل دقائق أصوله إلى أقاصي القلب عجزت كل القوات عن اقتلاعه. فهل أنا الآن متمسك بعروة هذه المبادي؟ لا أعلم. بيد أني مصمم أن لا أزور سعدى ما لم يزرني أبوها، لتكون زيارتي وفاءً لا ديناً.

فما صدقت أن وقع الليل، وتناولت طعام العشاء الذي لم أعلم طعمه، لشدة انشغال خاطري وهيجان شوقي. ولا بدع أن وظائف الحواس الباطنة إذا اشتد انشغالها شاركتها وظائف الحواس الظاهرة، العظم ميل الظاهر إلى مركز الباطن. ثم أخذتُ أعدو إلى بيت صديقي الجديد، فطرقتُ الباب بغير ترتيب، كما يفعل ظرفاء اليوم. ولما فتح لي شعرت أن قلبي خرق صدري بأشد ضربة، وفرَّ من سجنه. ورعدة هائلة أرعشت جميع مفاصلي وسلاسلي، لأن وجه سعدى قابلني، ويدها مُدَّت إلى يدي. ثم دخلت وأنا أحاول أن أخفي ما لا يقدر على إخفائه بشرٌ. فقابلني أبوها وأمها بكل إكرام. إلا أن أمها يصعب عليها تأدية الإكرام الواجب، لعدم تعودها عليه. فكان قلها ينزل عندي منزلة كثرها. وإذ ولجنا مخدع الجلوس لم يكن هناك نور، فأسرعت منزلة كثرها. وأوقدت النبراس، وهي تخطر كالغصن، وتلتفت كالغزال. فجلسنا وشرع أبوها يتحادث معي ويتنشق. وجعلت امرأته تعارضه وتقاطعه، لتفتح الكلام على ملابسها ونظامها وترتيب بيتها وإتقانه وما يتعلق بذلك. بينما كانت سعدى توعز إلى أمها بالسكوت عن إشارات

الحواجب والأعين تحت برقع الاحترام. وفي أثناء الحديث غاص الرجل في سباته كالعادة، وما عاد يسمع له صوت. فنهضت الامرأة(١) لتأتيـه (٢) بغطاء. أما سعدي، التي جلست جانبي، فرمقتني بعينيها، وقالت وهي تشم زنبقة في يدها: هل تحب عرفَ الزنبق؟ فقلت: نعـم، أحبـه غايـةً، وأحـب لونـه أيضـاً، لأن الواحـد شـاهد الـوداد والآخـر شاهد الطهر، ولكن أي الزنبقين تعنين؟ قالت: أعنى بالزهرة المحمولة، لا باليد الحاملة. وابتسمتُ ابتسام الساخر بنفسه، والملمح عن فهمه. فقلتُ لها: أنا أفضل الحاملة على المحمولة، لأن بياضها لا يتدنس، ورونقها لا يذبل، وضوعُها لا يضيع. وإذ أعجبني جوابها، قلتُ في نفسى يا للعجب كيف تدرى رموز الشعر وتفك طلاسمه! وفي سياق كلامنا دخلت أمها بغطاء، وألقته على زوجها، وجلست قبالتنا لتسمع الحديث، فتجهل المعنى. وإذ تترعت إلى مفاتحة سعدى بكثير من المعانى الشعرية، للوقوف على معارفها، التفتُّ إليها وقلت لها: إنني أحب غير زهور أيضاً، نظير النرجس والورد والياسمين. فقالت ووجهُها يتقد بألهوب الحياء والشباب، ومعاطفها تترنح بنسيم الدلال الرشيق: لعلك تحب الأعين والخدود والجبين. فقلت منذهلاً من جوابها: نعم، أحب هذه الزهور، ولكن لبس من كل جنة. فأجابت على الفور: ليتَ شعرى أي جنة أنت تحب؟ فأجبتُها: أحب الجنة التي لا تنفتح

<sup>(</sup>١) المرأة (١٨٨٦).

<sup>(</sup>۲) لتأته (۲۸۸۱).

أبوابها لغيري، ورضوانها أمين. فقالت: وهل إذا فتحت لك حنة كهذه أبوابهـا تدخـل أمينـاً ولا تدعـس أزهارهـا بنعليـك؟ فقلـت لهـا، وأنـا أجـدُّ بالقول: معاذ الله، ليس ذلك من شيمي، وما كنت لأخون جنة فتحت لى أبوابها، ولن بدخلها سواي. فأطرقتْ قلبلاً، ثم قالت: كيف هكذا، ودأب الرجال التنقل وعدم الثبات!؟ فنظرتُ إليها نظرة المتعجب، وقلت: لماذا تتهمين الرجال بما اتصفت به النساء؟ فأجابت: لا أدرى لماذا كل الرجال هم مولعون بتقريف النساء؟ فجاوبتها وأنا أذوق الكلمـة قبـل لفظها مخافـة أن تخبـث لديهـا: اعلمـي أننـي لـم أقصـد بقولى هذا لا المغايرة، ولا المعايرة، لأننى لست ممن يهجو النساء، أو ينظر إليهن أهواناً. وإذا كان بعض الحكماء أو الأدباء ذمَّ هذا الجنس، فما لقَّنَهِم ذلك إلا حنقهم على بعضه. وما من الحكمة والأدب أن بؤخذ الكل بنقيصة البعض. وقد بوجد من أقوال العلماء ما بخيل ذم عموم الأنثى مع أن المقصود منهم ذم البعض، كما قال الشاعر: لا تأمن الأنثى زمانك كله بوماً وإن حلفت بمبناً تكذك (١) فأظن أن هذا الإتبان بالكل، براد به الجزء من باب المحاز المرسل

فأظن أن هذا الإتيان بالكل، يراد به الجزء من باب المجاز المرسل (وأفهمتُها ما هو المجاز المرسل). هذا ولو لم تكن طبيعة الأنثى ضنينة عليها بمطلق حرية الكلام، لكانت ذمتِ الذكر، وقدحته بأكثر مما

 <sup>(</sup>١) ورد البيت في صيغة مختلفة بعض الشيء (: لا تأمن الأنثى حياتك يوماً ولو حلفت يميناً
 تكذب)، في القصيدة الزينبية، أو بائية الإمام علي بن أبي طالب.

ذمَّها وقدحها(١). وخصوصاً إذا كانت الأنثى ذات أدب وتهذب، فلا تعود أخلاقها تأذن لها بقدح (٢) الرجال، لئلا تترك لهم سببلًا أن بخالوا تلميحاً منها، أو تعريضاً مستتراً في معنى الـذم أو التعتب. فإن طبيعـة الأنوثة لا تنفك مطبوعة على الحباء والجين والرقة، وبمقدار تربيتها بالآداب والحكمة تربو فيها هذه السجايا. ولذلك فالامرأة (فالمرأة) المتأدبة تغتنى عن ذم الرجال بما تفعله أخلاقها عليهم. إذ لا تعود تنتبه إلى نقائصهم. وهذا صحيح ومجرّب، والحياء ينشى العفاف. والجبن يلد الأناسة والليونة، والرقة تصدر الحنو. ولا ريب أن عفاف الامرأة (المرأة)(٢) بجعل الرجل لها عبداً طائعاً، ويحبها مترنماً ومنشداً، ولقدرها مكبراً ومعظماً. ولا بدع أن أنسها ولينها يقيدانه في سلاسل حبها. فلا يجد سبيلاً إلى العدوان. وهكذا تسحره بحنوها. فيتحصل مما ذكر أن الرجال، الذين يحبون نساء كهؤلاء، لا يجدون فيهن ما يوجب ذمهنَّ. وأن النساء، اللاءي (٤) تقوم فيهن سجايا حسن التربية، لا ينظـرن مـن الرجـال إلا الحـب والخضـوع، فـلا يجـدن عليهـم علــةً تستوجب الـذم. أما إذا ضعضعتْ شواذُ الأغراض نظامَ قواعد الإنصاف فلا يعود للعقل حكم.

<sup>(</sup>١) وقدحها: مسقطة في طبعة ١٨٨٦.

<sup>(</sup>۲) بذم (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>٣) المرأة (١٨٨٦).

<sup>(</sup>٤) اللائي (١٨٨٦).

وفي سياق خطابي هذا مع سعدى، كانت علايم (۱۱) الحظ تلوح على وجهها، فما مجَّت منه شيئاً. أما أمها فإذ لم تجد للمحاورة معنا دخلاً، أمالت (۱۲) رأسها نحو زوجها، وأخذت تحاوره بفخة (۱۳) أعظم من غطيطه. ولا عتبَ عليها، فإن طبل السمع إذا أخذ يضرب للعقل أصولاً غريبة عنه، فلا يبقى راقصاً إذ يحن إلى السكون ليرقص في مرسح الأحلام.

فقلت لسعدى: هوذا والدتك قد أمست صورة مصمودة أمامنا، ولكنها مطبوقة الأعين، ومائلة الرأس. فقالت: أتريد أن ترى صورة مفتوحة الأعين ومستقيمة الرأس؟ فأجبتها: أي صورة تعنين؟ فنهضت إلى خزانة في البيت وفتحتها، ثم رجعت، وفي يدها كتاب، فناولتني إياه. وإذ فتحته، رأيته محفظة لصور شمسية. فجعلت أتصفحه، ولا أرى نفيساً حتى برزت إليَّ صورة سعدى. فوقفت عندها وأطلت شخوصي. فقالت: لعل هذه الصورة متقنة التصوير. قلت: كيف لا، وهي صورة جمالٍ صوَّره الله بأحسن إتقان. فقالت: إن عينك تريك هكذا. قلت: وهل عينك لا تريك هكذا؟ انظري وقولي الحق وأريني أي نقصٍ يمازج هذا الكمال العجيب؟ فقالت: إن هذا الرسم هو وهم عن غير حقيقة، نظر رسم كرة الأرض على الخارطة، فإنك ترى فهها

<sup>(</sup>۱) علائم (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>۲) مالت (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>٣) فخة: نومة الذي يغط.

استواءً عجيباً، وخطوط طول، وخطوط عرض، ودوائر انقلابات، مع أن كل ذلك لا يوجد في حقيقة كرة الأرض، وهو توهم محض. فقلت: ولكن هذا التوهم، الذي تشيرين إليه، أوصلنا إلى معرفة حقائق لا يمكن إخلالها. وهذه الصورة، التي تحسبينها وهماً، توصل الناظر إليها لمعرفة جمال أبدعه الله في غاية الكمال والإتقان. وقلت في نفسي هي تعلم الجغرافية أيضاً، وربما الحساب والموسيقة (۱). ثم لبثت أتأمل الصورة، وأنا أدمدم هذا الشغل على وزن: عدِّ يا محبوب وتعالا

# بيات أصوله صفيان(٢)

كيف لا تزري الغزالا. أعين ترمي نبالا. سحرت قلبي فقالا. يا له من سحراً من حكالا.

### لازمة

ظبيةٌ في البان حلّت. ولكاس الحبّ حلّت. كلما للشعر حلّت. جُنَّ ليلي واستطالا.

<sup>(</sup>۱) الموسيقى (۱۸۸٦).

<sup>(</sup>۲) أصفهان (۱۸۸٦).

من المعروف أن فرنسيس مراش نظم موشحات مختلفة في ديوانه: «مرآة الحسناء»، كما عَرفت عائلته، مثل بيوت عديدة في حلب، العزف والغناء؛ ويذكر قسطاكي الحمصي أن فرنسيس «كان عارفاً بالألحان».

٣) يا له سحرٌ (١٨٨٦).

#### دور

طبع الله هواها. في فؤادي وحماها. مذ رأى البدر سناها. في السما صار خيالاً.

### دور

أن ترد في الحب سلبي. فلها سلمت قلبي. والهوي إن كان ذنبي. فهو عذري لا محال.

### دور

ليتها تعلم أمرى. علها تقصر هجرى. عيلَ يا عشاق صبرى. والكرى ملّ ومالا.

وفي نهائته قالت: أظن هذا الشغل بات، وأصوله صفيان. أجبت: نعم. وقلت في نفسي أصاب ظني، فهل يصيب - يا ليت شعرى - بوجود الأليف. ثم أنشدت مدمدماً على نفس النغم هكذا:

## شعر

عـذراء مقصـورة فـي القلـب أم ملـك وذلـك القلـب خـدرٌ جـلٌ أم فلـكُ واحيرتى فعيون بالحيا كُحِلَتْ وطلعة من سناها الليل ينهتك ذى غادةٌ حشدت كل المحاسن في وجه عليه عيون الغيد تشتبك صادت لواحظها قلباً له ولعٌ بحبة تحت أهداب هي الشرك

واهاً على دمى المسفوك حين جرى بين اللواحظ والأحشاء معترك ما هان إلا على تلك العيون دمى فكم رأت من دم في الحب ينسفك لم يبقَ لي في الهوى قوتٌ سوى ألم يلوكــهُ القلــبُ لا ضـرسٌ ولا حنــك

ثم قلبتُ صفحة أخرى، وإذا عينى وقعت على صورة شاب ما عرفته قط. وإذ أطلت تأملي بها، قالت سعدي: ما لك تطيل التأمل بهذه الصورة؟ قلت: عسى أن أعرف صاحبها. قالت: أما تعرف هذا الغلام؟ قلت: لا. قالت: وهل أعجبتك صورتُه؟ قلت: أراه فتى نظير بقية الفتيان، وإذا كان يعجبك فهو يعجبني. قالت: كيف لا يعجبني، وهو أستاذي! فحالما نطقتْ بهذه الكلمة، أخذ القطوب بكل أطوار وجهي، وشعرت كأن قلبي دفع عنه الحب دفعة واحدة. لأنني أيقنت للحال أن هذا الغلام هو الأليف، الذي كنت أتوهمه. وجعلت ألوم نفسى لكلفى بها، قبل أن أتكلف البحث عنها. ثم أخذت أحاول بكل هممي ألا أظهر لها حركة تُفشي ما أشعر به سراً. حذراً أن يثبت عندها أننى أحببتها، وغرت عليها، لأن ذلك يهين عزة نفسى. وتأسيت بكون زيارتي رداً لزيارة أبيها لا استبداءً. وبعد بعض تأمل قلت لها: إذاً يتعين عليَّ أن أعتبر هذا الرسم لأنه رسمُ أستاذك؛ ويا ليتني كنت أعرفه؛ ولكنني قد عرفته الآن معرفة العود من الثمر. فنعم العود ونعم الثمر. ولا آلوك نصحاً أن تثابري على اللواذ بـه، فهـو يظهـر لـي، مـن فراسـة وجهـه، ومـا أفـادك بـه، أنـه علّامـةٌ لوذعي، ونحرير ألمعي. فقالت: هو أحد تلاميذ مدرسة عينطورا في لبنان. وقد أخبرني أن كل المعلمين قد كانوا يشهدون له

ببراعته وشدة حذاقته وبطول باعه على سائر التلاميذ. وقد تعلّم كل العلوم العربية، وجميع العلوم العقلية، والعلوم الطبيعية والحسابية كافةً. وأيضاً ألَّ في كل ذلك كتباً حيّرت كل المعلمين. فصار صيتُه يرنُّ في الخافقين. وباسمه تلهج ألسن الثقلين. فأجبتها: نعمَ الأستاذ، ويا لسوء حظي لأنني أجهل هكذا إماماً كبيراً، ولم نعمَ الأستاذ. ويا لسوء حظي لأنني أجهل هكذا إماماً كبيراً، ولم أسمع باسمه قط. فلا تعتبيني لجهلي إياه، لأن الجهلاء تجهل العلماء، ولا يوجد بين الجاهل والعالم نسبة بها يتعارفان أو يتصاحبان. فقالت: أراكَ تتواضع كثيراً. قلت: لا، بل أترفع كثيراً. لأنني أقر بما أنا عليه، ولا أدَّعي بما ليس فيّ. ولما كان إقرار المرء بحقيقة نفسه يجديه رفعة أكثر من إنكاره ودعواه، كنتُ، بذلك الإقرار، مترفعاً، لا متواضعاً. وما أخبث عزاً يستتب بغايته الذل. وما أطيب ذلاً ينجم بغايته العزّ. وقالت: إلا أنني لا أراكَ هكذا جاهلاً، كما تدَّعي. فقلت لها: أنا إنسان. وكل إنسان عاجز عن أن يكون غير جاهل. أجابت: ولكن كلّ من جدّ وجدّ. قلت: وكلً موجودٍ بالنسبة إلى المفقود هو مفقود. قال الشاعر:

وقـلْ لمـن يدّعي بالعلم معرفة عرفتَ شيئاً وغابت عنك أشياءُ (۱) فقالت: إن كلامك هـذا أراه يأتي على ذوقي أحلى وأطيب من كلام من يوسعني إسهاباً وإطناباً عن علومه ومعارفه وبراعته وحذاقته. مع أنني متأكدة بأنك من أفاضل العلماء، ولا أقتنع بضد ذلك. ولو نطح

<sup>(</sup>۱) بيت شهير لأبي نواس، وقد ورد في صيغة أخرى: قلْ لمن يدعي في العلم فلسفةً عرفتَ شيئاً وغابت عنك أشياءُ.

الثرى رأس الثريا. قلت: أنا لا أعلم نفسي إلا جاهلاً. ولكِ الحرية أن تحكمي عليّ بما تشائين. وريثما أنهيتُ عباراتي، أفاق والدها، وجعل يعتذر كالعادة، وينبّه امرأته بصوت عال، وهو يستنشق السعوط، وينفض زياقه (۱). فأخذنا نتحادث كلنا معاً في أمور لا طائل تحتها. وما لبثنا أن قرعت ساعة بعد نصف الليل. فنهضت بسرعة، وأنا ألملم ذاتي. ثم حييت الجميع بسلام الوداع. وخرجت أجري إلى منزلي، وهم يقولون لي: شرِّفنا في ليلة الغد. وأنا أقول في نفسي لا عدت أتشرَّف. فلا أحب شريكاً في الحب، ولا أزاحم أحداً فيه.

<sup>(</sup>١) زيَّق تزييقاً: القميص، جعل له زيقاً، وزيق القميص: ما أحاط بالعنق.

## الفصل السادس

# الإشارة

وإذ مضى ثلاثة أيام، ولم أزر أبا سعدى، حضر عندي وعاتبني طويلاً. وألحَّ عليً أن أزوره، حتى طاوعته، ووعدته بالزيارة. وفي الغد مساءً ذهبت لزيارته إيفاءً لوعدي. وإذ قرعت الباب، فتحتْه سعدى، كأنها تعلم من الطارق. فوجب عليً أن أصافح يدها، لئلا ترى مني تغيراً تعتبره اكتراثاً بها، كما هو دأب كل النساء. فقبضت على يدي قوياً، وأخذت تعاتبني لانقطاعي أربعة أيام، وهي مبتسمة الثغر، ومجهشة الأعين، وباردة الأنامل. ثم قالت: أهكذا تنقطع عنا؟ قلت: لولا القطع، لم يوجد الوصل. ولكل منهما مواطن يقتضيها الحال. وسَاِي عن ذلك أستاذك. فقالت، وقد صرنا في عتبة مخدع الجلوس: أنا لا عدت أسأله عن شيء، فقد سهر عندنا ليلة البارحة، وسألته عن

المجاز المرسل، الذي علمتني إياه، فما عرف منه شيئاً، وأظن أنه لا يعلم أكثر مما علَّمني. ثم سلمنا وكلمنا وجلسنا كعادتنا. أما والدها فاعتذر منى، وذهب إلى غير مخدع ليكتب مكاتيب البريد، لأنه بتعاطي التجارة. وأما أنا فطفقت أوجه كلامي إلى أمها، ولا أنظر إلى سعدي إلا نظراً بسيطاً. وهكذا كان كلامي معها. وإذ مضي نحو ساعة، ولم تنظر منى احتفالاً بها، ولا بهرحة في الكلام، كما كنت أفعل، أطرقتْ في الأرض وسكتت، وانسدل على وجهها نقاب التكدر. وفي هذه الأثناء ذهبت أمها لتملى أرجيلتها بيدها. فالتفتت سعدى إلىّ وقالت: ما لى أراك متغيراً؟ فقلت: لا، يا سيدتى، أنا كما أنا. فقالت: لا تكذب بعلمي أنك متغير، ولا أعلم على مَ (علامً). قلت: خـذى صدقـى، إننـى لـم أتغيـر عـن عادتـى. قالـت: أنـا أعلـم أنـك لـم تتغير عن عادتك التي أوجبت عليك التغير منذ تصفحك محفظة الصور. فقلت: لم أفهم ما تعنين. قالت: كفاكَ تجاهلاً، فاقسمْ لي أن صورة الغلام، الذي دعوته أستاذي، لم تخلقْ في قلبك تغيراً. فقلت: وهل أنا جاهل إلى هذا الحد حتى أتغير من نظرى إلى فتىً هـو صديـق لـك قبلـى، ويحبـك وتحبينـه قبـل أن تعرفـى وجهـى. وأيُّ حقِّ بذلك لي، ولا يوجد بيننا عقد ولا عهد ولا سابق ولا لاحق. فعارضتني، وهي مُـزْوَرَّة حواجبها، وقالت: أنا لا أحب هـذا الفتي، كما تتوهم جناك، بل أكرمه على قدر تعليمه إياي، ومودته لي. فأجبتُها: لعلك تظنين أن فتاة عذراء نظيرك، جميلة وصحيحة، تفعل عـاراً إذا أحبـت فتـيّ أعـزب يعشـقها، ولا يميـل إلا إليهـا. فمـا هــذا عـاراً

ولا شناراً إلا عند الحهلاء والخشنين. فقالت: لو كنت أحيه لكنت صرحت لك بذلك، وما أنكرت. ولكنني لا أحمه. فأجبتها أنه بصعب علىّ أن أصدِّق أن فتاة نظيرك تكون خالية إلى الآن. فأجابت بصوت أغنّ، وهي تبتسم برقة: وما أدراك أنني خالية. قلت: لأنني لم أسمع بأليف لك سوى ذلك الأستاذ الذي تنكرين حبه. فقالت: كيف تدعوه أليفاً لي، وهو لا يزورنا إلا مرةً كل أسبوع أو كل أسبوعين. قلت: فلا أعلم إذاً بما أنت شجية. قالت: لا، بل تعلم به جيداً. وإذ هممت أن أجاوبها، وأنا خافق القلب مما تأثرت من تلميحها. سمعت خطو أمها وقرقعة أرجيلتها على الباب. فلزمتُ السكوت حتى دخلت وجلست تشحط شحطاً، وتهيء لي لذة الأرجيلة إذا كان شاربها يهندمها ويميلها بيديه. فقلت لها: هنيئاً لشاربها. ثم التفتُّ إلى سعدى وقلت لها بصوت مهموس: وهل بتردد عليكم هذا الذي تشبرين إليه؟ فقالت: أنا لا أشير إلى أحد. قلت: إذاً تناقضين نفسك. قالت: لا مناقضة، وحسبك تجاهلاً. ولفهمك الكفاءة. وقالت بصوت منخفض: لا عدنا نتكلم في هذا البحث بمسمع والدتي. قلت: سمعاً وطاعةً. ورجعنا إلى الحديث العام حتى انتهت السهرة. وعينا سعدى وعيني تتداول الهوى بأفصح لسان. وقد لمتُ نفسي لأني أسأتُ بها ظناً.

# الفصل السابع

## الأستاذ

وما زلنا نتزاور، أنا وأبو سعدى، حتى بلغ مني حبها كل مبلغ، وكان حباً مشتركاً شديد الوثاق. فتعاهدنا على الهوى. وتحالفنا ألا يخون أحدنا الآخر. فما عاد لي في هذه الدنيا حظ سواها. ولا آنس إلا في لقاها، حتى إذا مضت ليلة ولم تجمعني بها، تبدد رقادي، وشرد صبري، فتعودُ نفسي فريسة للحزن والكآبة. وأحسبُ كل ساعة من ليلة الفراق ليلة ليلاء. أما أبوها فما كان يألو جهداً عن زيارتي كل يوم. إلا أنه بعد مضي ستة أشهر من صداقتنا سافر إلى عين تاب لداعي تجارته، وقد ترجاني أن ألبث على عادتي، ولا أنقطع عن زيارة بيته. وهكذا كنت غير منقطع، لأن سعدى كانت تحتم عليّ كل ليلة بالعودة (١١) ليلة

<sup>(</sup>۱) بالقعود (۱۸۸٦).

غد. وقد كنت أتمنى أن أصادف لللةً ما(١) ذلك النحرير المدعو أستاذ سعدى. حتى غنمت ذات لبلة حظَّ الاجتماع به. ومنبت بما تمنبت. وإذ هـو فتـى مـن فتيـان اليـوم يلبـس كسـم الإفرنجـى، كمـا أخبرنـى حالما جالسني. لأنه كان لابساً خلاف الإفرنجي والعربي. فأول عبارة نطقها طلبه المعذرة لرؤياي إياه أول مرة على غير كسمه. فكان نظير متفرنجي اليوم، متفرعاً في الليل بثوب من الإزار(٢) الأبيض الذي كانت بنود كيس التبغ الخرزي تتدلى من جيبه. ومتمنطقاً بحزام نسائي ينطبق على فؤاده بقفل من النحاس المفضض، الذي ينكسر لرقته من عطسة أو قلسة (٢). وعلى منكبيه جبة تقصر عن الحزام كيلا تستره من الخلف، تسمى عند النساء بزى الزواف (أي الزحاف)، وهي من الشال الرقيق الوردي أو الطفلي. وفي يمناه ضفيرة من خيـزران تحكـي برقتها حزامـه، الـذي يحكـي برقتـه خصـره المحاكـي برقته كيسه الفارغ. وما لنا ولكيسه الفارغ! أليس دماغه مفعماً من العلوم والفنون نظير أنف أبي تلميذته، المفعم سعوطاً ونخاماً. وكان عبير التموُّه والتطيُّب يفوح من كل جيوبه وأردانه، حتى تأرَّجت من نفحاته كل أرجاء الـدار. ولا سيما لما رفع الطربوش عن رأسه، وظهر ذلك الشعر المجعد بالمكواة، واللامع بالأدهان العطرية.

فهلّا يروق الأنثى هكذا تأنث! وهلّا يعجب الذكر تذكر الأنثى وقد قال خلقناهما ذكراً وأنثى! أما هذا الفتى فما كان بقرّ قراره. فما

<sup>(</sup>۱) ليلة ما: مسقطة في طبعة ١٨٦.

<sup>(</sup>۲) الازرار (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>٣) ما يخرج من الفم.

جلس برهـةً إلا وشطح. وما شطح إلا وانبطح. وكلما جلس أو شطح وبطح دىدت برجليه، وصفر بشفتهه. ثم بثب على أقدامه بخفة الزرزور. ويتخطر متقمزاً كالعصفور بطيشه وخفته. فينط وينفتل وينبر وينخلع ويهز أعطافه، فترتج المياه كالعجزاء، ثم يعود إلى الجلوس متنقلاً من طرف إلى آخر. وكل ثانية يمسح عرق جبينه، الذي لم يعرق قط. وذلك بمنديل من الكتان الأبيض مبخِّراً ومعطراً. وكان يخال أنه ليس من أبناء العرب. لأنه كان بشوه الألفاظ، ويمضغها عند التلفظ. وكل الأحرف الحلقية كانت تخرج من فمه هاءً. فهو يرخِّم المفخم، ويفخم المرخم. وينطق كالمضغوط على خيشمه. وهو يمازج عبارته العربية بألفاظ إفرنجية. أما أنا فكنت ساكتاً ومطرقاً لدى حديثه مع سعدى، وشدة ضوضائه وخلاعته. وكانت أمها تشخص فيه أي شخوص، ووجهها بتحرك تبعاً لكل حركة من حركاته بشوشاً ومبتهجاً. وإذ رآني ساكتاً، وكأنى لا أفهم معانى كلامه، ولا أميز ظرافة حركاته، توهم أننى من المغفلين أو البليدين. فنصبني متن هزل، ليستضحك بي سعدي وأمها، ويظهر لهما فضله على غيره بالهزل والمضامين. فكان تارة يغمز على بعينيه، ويرفع حاجبه، وتارةً يهمهم ويحجم. وطوراً يهامس، ويدلع لسانه مشيراً إلى قائلاً: هاتوا المكنسة، الأرض مسكونة. الغاق في الجوزة(١). ليلـة عتمـة، ليلـة بـاردة. الزمهريـر فـي الصيـف. اللـه اللـه. هـو

<sup>(</sup>۱) الغاق: هل المقصود هو الطائر البحري؟ هل تشير العبارة في النص إلى أن الطائر محتجز؟ ذلك أن ما يليها من عبارات، وما يوضحه السياق أيضاً، يشيران إلى جمل تهكمية ملغزة.

هو. يا يا. رأيت الذين لا يفهمون فذبت. هاتوا قفف. هاتوا السفاسي. موا الصقيط (۱). ضاقت يا ياسين. وإذ كنت أنظر بطرف عيني إلى سعدى، كنت أراها في غاية الكدر والجمودة، خلافاً لأمها التي كانت تسيل من الفرح والانبساط. ولما لم تعد تصبر سعدى على مهازلة أستاذها. التفتت إليّ، وقالت بصوت منخفض، بينما كان هذا الزائر الخليع يهازل أمها: أنا أعلم، يا سيدي، أنك لا تتدنى إلى الغضب على هذا الجاهل، لعدم وجود أدنى نسبة بينكما. فهو في الثرى، وأنت في السهى. ولو علم مع من يتكلم، وعن من، وأمام من، وأناب خجلاً. ولا تعتبني إذا لم أشر إليه بالصمت، فإنني أخشى أن يكون ذلك مني تنبيهاً له إلى معرفة قدرك، فيعود ذلك تحقيراً. لأن إرشاد الحصى إلى معرفة الدراري إنما هو تحقير لقدرها (۱). وقالت هذا البت:

# شعر (۳)

فلـــم تـرَ أن السيف ينقص قدره

إذا قيل هذا السيف خير من العصاً

<sup>(</sup>۱) لموا السقيط (۱۸۸٦).

 <sup>(</sup>۲) تشير الجملة إلى أن التعرف إلى الكواكب العظام، غير المعروفة الاسم، بواسطة الحصى،
 أي لعبة التنجيم، لا يليق بعظمة الكواكب.

<sup>(</sup>٣) مسقطة في طبعة ١٨٨٦.

ورد هذا البیت فی المدونات القدیمة بصیغ أخری، مثل هذه: ألم تر أن السیف یزری
 بحده إذا قیل هذا السیف خیر من العصا.

فأجبتُها: اعلمي، يـا سـيدتي، أننـي فـي غايـة السـرور. لأن لـي ديدنـاً بدرس طبائع البشر وأخلاقهم، وكيف يمتازون عن بعضهم البعض، ولا شيء يضحكني نظير النظر إلى الحديثين المتوغلين في حب معاشرة النساء. فإن لهم أطواراً وحركات تضحكني إلى الغاية، وخصوصاً عندما يكدون أنفسهم إلى استعطاف خواطر النساء عليهم، واستلفات أنظارهن إليهم. وقد رأيتُ من بعضهم من يطالع في كتب المجون أو الحكايات والغزل، أو يعاشر العلماء، ليلتقط من فتاتهم مضحكةً أو نكتةً أو غزلاً أو قاعدةً من علم، فيأتي بها ويتلوها على من(١) يحبها ليوهمها أنه ظريف أو متكلم أو شاعر أو عالمٌ أو منجمٌ، آملاً بأن يقع في عينيها موقعاً حسناً، يستميل إليه قلبها. فأنا أخشى أن يكون هذا الأستاذ من أولئك الحديثين، لأنه لو كان مهذباً، كما يدَّعي في المدارس، لما كان هكذا قلبلَ أدب، وسفيهاً ومهذاراً ومختالاً فخوراً. وأظن أنه بكذب عليك كثيراً. وها أنا سأفحصه أمامك، وأكشف عواره. ثم التفتُّ إليه، وكلَّمتُه بعيارة ما في اللغة الفرنساوية (٢)، فلم يفهمها. وحينئذ سألته بالعربية: أين درست اللغة الفرنساوية؟ فقال: في مدرسة عين طورا. قلت: إن الذي يدرس في هذه المدرسة ينبغ بها جِـداً، أو أقلـه بـرع بمعرفة قواعدها، فكيف أنت لا تفهم عبارة واحدة من هذه اللغة، ولا تجاوب على عبارة! قال: إنني لم أقم في هذه المدرسة

<sup>(</sup>۱) على ما (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>۲) الفرنسوية (۱۸۸٦).

سوى شهرين، لا أكثر. لأن والدى - لاحتياجه إياى إلى شغله - لم ىدعنى أستتم علمى. فقلت (١): لله درّك ودرايك (٢) من ليب حاذق، لأنك في شهرين قد تعلمت الفرنساوية، ونسيت العربية. وقرأت كل العلوم والفنون. وألفت فبها كتباً، كما أخبرتني السبدة سعدي. ولما سمع منى هذا الجواب، أطرق في الأرض خجلاً، وصار يرتجف ويضطرب، ولونه تغير واصفر كالشمع. وسكنت كل ضوضائه. وبطل كل هذيانه. وكاد أن يقول للجبال: غطيني، وللأكام: قعى عليَّ. لأنه لا يوجد على الشاب أصعب من خرق دعواه أمام النساء، وخجالته لديهـن مبكَّتـاً ومكذَّبـاً. ثـم غافلنـي، وأنـا أخاطـب سـعدي، وانصـرف منهزماً بدون أن يودع أحداً أو يودعه. فقلت لسعدى: ما قولك في هذا الأستاذ الـذي أنت تذبيـن(٣) عـن صورتـه ضمـن محفظـة! فمـا اسـتتميت عبارتي إلا وقمزت(٤) كالغزال إلى الجهة الأخرى، وفتحت خزانتها، وأخرجت الصورة من المحفظة، ومزقتها إرباً إرباً. وهي تقول: بئسَ الرجل المدعى والغاش! فما راقني طعنها به. ولما رجعتْ، فجلست جانبي، قلت لها: قد أخطأت أنت أيضاً. لأنك دعوته جاهلاً، ومزقت صورته كل ممزق. لأنه وإن ظهر لك مهذاراً ومشقشقاً (٥) يتعين عليك

<sup>(</sup>۱) فقلتُ له (۱۸۸٦).

<sup>(</sup>٢) عبارة تعني: كثُر خيرُك وخير أبيك.

<sup>(</sup>٣) تذبين: تدافعين عنه.

<sup>(</sup>٤) قمز: أخذَه بأطراف الأصابع، أو: قفز بلغة العامة.

<sup>(</sup>٥) مشقشقاً: مُصوِّتاً.

توقيره ومواساته. إذ إنه لم يأل جهداً عن إفراغه في صدرك كل ما عنده من لقائط (۱۱) العلم، قليلًا كان أو كثيراً، صحيحاً أم عليلًا. وقد قيل: من علمني حرفاً صرت له عبداً. فليس من المعروف أن تباديه بالإنكار والإهانة. فما هذا من شيم الكرام! وإذا كانت مرتبته قد انعطت لديك الآن، إذ ظهر أنه أبو ثمامة الكذب (۱۱)، وباقل (۱۱) الفهاهة، وهبنقة (۱۱) الحمق، فلا ينبغي أن تعتبريه إلا سمؤل (۱۵) الصدق، وقس (بن ساعدة) الفصاحة، و(القاضي المشهور بفطنته) أياس الذكاء. لأن ذلك الأثر الذي طبعه على لوح قلبك أحسبه ناعيناً (۱۱)، مهما كان ضيئلًا. إذ إنه قد أودع فيك التأهب إلى الانعكاف على العلم والتعلم والتفقه. فكان أثراً جيداً (۱۷) يقوم مقام عين. وكم حبة صغيرة دُفنت في الأرض، فنمت وصارت شجراً عظيماً! وكم جدول زهيد قبِل عيوناً، فصار نهراً كبيراً. فطوبي لدافن الحبة، ونعمَ تارع (۱۱) الجدول. ما لجأ ملفوح إلى الظل فطوبي لدافن الحبة، ونعمَ تارع (۱۱) الجدول. ما لجأ ملفوح إلى الظل

<sup>(</sup>١) لقائط: سواقط.

<sup>(</sup>٢) ورد نسبه في «لسان العرب»: أمية بن عوف (...) بن ثعلبة، ويقال إنه أنسأ (أي وفى ولم يلتزم) أربعين سنة.

<sup>(</sup>٣) باقل: أحمق العرب، ويقولون كانت أمه تلقنه اسمه طوال النهار وعند المساء ينسى من هو.

<sup>(</sup>٤) هبنقة: يضرب به المثل في الغباء.

<sup>(</sup>٥) سموأل (١٨٨٦).

<sup>(</sup>٦) ورد: «حسناً» مكانه في طبعة ١٨٨٦.

<sup>(</sup>V) ورد: «حميداً» مكانه في طبعة ١٨٨٦.

<sup>(</sup>Λ) تارع: من يملأ بالماء.

وجرت سفينة على المياه، وما أدراك أن الذي يعلم ليس بأفضل من الذي يغني. أقول: الحق أن المعلم خير من المغني. لأن أثر العلم لا يفنى إلى الأبد. وأما أثر الغنى فهو حلف الفناء. فالثناء يتوجب على الأول قبل الثانى، وما أحسن ما قيل:

## شعر (۱)

إذا عله م ربّه أ

فان أفقرَ الرحمانُ لا يعدم العلما(٢)

فأرجوكِ أن تجاهدي في سبيل إكرامه، ولا تنظري إليه شذراً، ولا أهواناً أمّ حتى لا يخامرني ظن بأنني سأرى منك ما رأى هذا الشاب، إذا صحّ لك من يقدر أن يثنيك عني، بإماطته نقابي الذي لا أخاله يشف عن اغترار ودعوى. وهيهاتِ أن يعلم الإنسان حدَّ نفسه. فقالت سعدى: إنني أشكرك على ما نصحتني به، فلم أصب بفعلي هذا، كما أشرت لي، لكنه لم يكن مني إلا على سبيل البداهة، إذ رأيت أن كل أقواله كانت زوراً ولا صيوراً فلا ولو تمعنتُ قليلًا لما جرى مني ما جرى. أما ظنُّك بأنك ربما ترى مني نحوك ما رأيت نحو غيرك، فهو سوء محض. وهيهاتِ أن أرى أحسن منك، أو نظيرك، فيثنيني عنك.

<sup>(</sup>۱) مسقطة في طبعة ١٨٨٦.

<sup>(</sup>٢) لم أنجح في التعرف على أصل هذا البيت، ولا على قائله.

<sup>(</sup>٣) أهواناً: استخفافاً به؛ وهي مسقطة في طبعة ١٨٨٦.

<sup>(</sup>٤) صيوراً: عاقلة.

فأجبتُها: لا تقولي هكذا، لأن كل الرجال هم أحسن مني خُلقاً وخَلقاً. هذا وإنني قد تحققت أنك مفطورة على طبيعة حراء (۱)، فهي تؤخذ بالميل رغماً وكرهاً. فقالت: أراك تخالني ميلعة (۱)، لا رسوخ لها. قلت، وأنا أحاول أن تبض (۱) فظاظة عبارتي: معاذ الله، إنني لم أقصد هكذا معنى! وجلُ قصدي أنك ذات طبيعة تامة، فهي حراء، ولا تكون فاترة وباردة نظير طبائع المهزولين والسقيمين. ولما أتيتُ بهذا التعبير بشتْ وهشت، وافتر تُغرُها سروراً. وقالت: إن حبّك يخيّل لك أنني هكذا. وإذا سلمتُ بهذا الأمر فتكون النتيجة عدم ميلي إلا إليك. حيث لا يمكن أن أرى أكملَ وأتم منك، وهذه يميني. فقلت لها، وأنا أقبض كفها مبتسماً: لا تعاهدي، لا تعاهدي، لئلا يتغير هذا الزنبق الأبيض. وهنا انتهت المساجلة، وانصرفتُ وقلبي في قبضتها.

<sup>(</sup>۱) حراء: غير باردة.

<sup>(</sup>٢) ميلعة: متحركة.

<sup>(</sup>٣) تبض: ترق وتنعم.

# الفصل الثامن

# الغريب

وبعد ثلاثين يوماً من فصل الأستاذ، عرض عليّ انحراف ألزمني الفراش مدة أسبوعين. وما كان هذا الانحراف ليقتضي خمسة عشر يوماً، لأنه لم يكن سوى التهاب دوني في الشعاب الرئوية، تأتى عن هواء بارد، فاجأني وأنا عرقان. إلا أن الطبيب أشار عليّ بالفصد(۱) العام، وإذ لم أقبل به، أخذ يلح عليّ، ويستلح من حولي، حتى استسلمتُ إلى أسر الغلط، ونابذتُ الصواب عجزاً وضجراً. وهكذا بضعوا(۱) وريدي، وهدروا دمي، حتى ضعفت وطالت مدة العياء. فما

<sup>(</sup>١) الفصد: شق العرق، وربما يعني: إجراء عملية جراحية.

<sup>(</sup>٢) بضع: قطع، شقَّ بالمبضع.

أَضلُّ مذهب أخذ الدم الذي هو عنصر الحيوة(١)، وما أغنى الحيوان عنه إذا كان ملح الطرطب (٢) أو المغنيسيا(١) يقوم مقامه. ومتى يعلم أطباء بلادنا هذا التعليل، ويكفون عن سفك الدماء، إذا لم يكن داع. ثم بعد أن تعافيتُ رجعت إلى تردادي على سعدى كل ليلة. إلا أننى صرت ألاحظ أنها متغيرة عما كنت أعهدها. وإذ كنت أسألها عن ذلك، كانت تقول لى ممازحةً: إن تغيركَ من نقصان دمك أوهمَك بي تغيراً، لأنه حسب تعليلك أن الـدم متى وقع فيه النقصان تهيج الدماغ على غير صحة، فيتخيل أوهاماً، لا حقيقة لها. وقد يتصل ذلك إلى الحواس فتسمع الأذن ما لم يسمع، وتنظر العين ما لم ينظر، وهذا هو الهذيان نفسه. وإذ كانت تجاوبني هكذا، كنت أميل إلى الاقتناع، وأقول في نفسى عساي لم أصبْ بتغيرها ظناً. ثم استتلى وأقول: فما بالى أراها هاجسة ومنشغلة البال من حبث لم أجد فها هكذا خلةً قط. فهل هذا وهم منى أيضاً، لا حول ولا قوة إلا بالله. وحعلتُ أنشد هذه الأسات:

یا لـلـهـوی مـا بـال سـعـدی قد مرمرت قلبی وکم من ریقها أسقته شهدا ياليت شعرى ما جرى منى وأيّ الذنب جدّا

حكمت بقتل الصب عمدا ما بالها بعد البشا شة وجهها يزورُّ صدا

الحياة (١٨٨٦). (1)

مستحضر يساعد في التقيؤ. (٢)

نوع من الترياق. (٣)

لا ذنب لي إلا هوى فيه الفواديكة كدًا نُ ولا على قلب تصدى إن كان ذا إثماً فقد أثمت على المرآة جدا ذى دمية فاقت على كاللهدمي قداً ونهدا تبغى الـــدراري لـوتكو ن لجيدها طوقاً وعقدا ما مثلها لا والذي لجمالها ما صاغندا لا كان قط أُ تغيرٌ ينتاب ذا الوجه المفدى

فعلى محاسنها العتا أنــــى تـــغـــازل عــِـنـهـا بـشــراً ولا يُـصـمــى ويُـــردى أُف دى عيوناً ما رنت إلا فرزّت قلباً وكبدا وغـــزالـــة مـــن نــورهـا نــور الـغــزالــة قــد تـبـدى أضحى الصباح لفرقها رسماً وكان الفرق حدا

وفي إحدى الليالي أتيت الزيارة حسب عادتي، وقرعتُ الباب نظير كل مرة. وبعد عاقة لم أعهدها قط، فُتح الباب، وإذا أنا بالخادم وفي يده أرجيلة، ولا بسعدى. ولم يتفق ذلك قبل هذه المرة، فقلت في نفسي ترى أيُّ شغل عاقها عن عادتها؟ فسألتُ الخادم: من عندكم؟ فأجابني: ما بارف بلهج(١) كل الأكراد الذين يستأجرهم الحلبيون لخدمة بيوتهم. لأن الحلبيين يفضلون ذلُّ السؤال على خدمة بعضهم البعض... وإذ دخلتُ مخدع الجلوس، رأيت شاباً غريباً، وكانت سعدي جالسة عن يمينه، وأمها عن بساره. وما كان سنُّه أكثر من ثلاثين سنة. ولما تجاوزتُ

<sup>(</sup>١) أيقصد: «ما بعرف»، محوَّرة بلهجة الأكراد؟

عتبة المخدع. نهضت سعدي وأمها والشاب لاستقبالي، فصافحت الأكف كالعادة. ولما جلسنا، وكان جلوسي في الصف المقابل، قالت أم سعدي للزائر: هذا خواجا فلان. وأشارت إلى، ثم قالت لي: هذا الخواجا يرغاكي من إزمير، وأشارت إليه. فتقابضنا السلام ثانيةً، وشكرناها على هذا التعريف. أما الخواجا يرغاكي فما كان يحسن العربية، حتى إنه يستتب عن أن يترجم فكراً واحداً من أفكاره بهذه اللغة. لأن لغته الروميـة، ولـه إلمـام بالتركيـة. فأخـذ يحادثنـي بالتركيـة عـن إزميـر وتجارتها. وفي خلل هذه المحادثة نهضت سعدي، وخرجت ساعة، ثم رجعت، فجلست جانبي منتحية إلى الوحشية. فالتفتُّ أنسبةً، وسألتها مهامساً: من هذا الشاب؟ فأجابت وصوتها ينهمس: هذا تاجر حضر منذ سنة إلى حلب، ثم سافر إلى عين تاب منذ ثلاثين يوماً بقصد التجارة، فاستعرف هناك مع والدي، وصاحبه، ثم عاد إلى حلب. وأخذ يزورنا تتميماً لإرادة والـدى، الـذي وصّانا بـه فـي كتـاب أصحبـه معـه. فسألتُها: وكم مرة زاركم إلى الآن؟ قالت: هذه الرابعة. فقلت لها: نعمَ الصاحب الجديد. فشدرتني (١)، والتفتتْ إليه. أما أنا فرجعتُ إلى، الحديث معه. وأنا أراقب سعدي بطرف عيني، فكنت أراها تشخص فيه أيّ شخوص. فطويت على ذلك كشحى لأظفر بالنتبجة. وهكذا مضى أسبوع، ولم تنقطع زيارته كل ليلة. ولم ألبث أن أيقنت بمحبة

١) ألا تكون: شذرتني، وتعنى: غضبت منى؟

سعدى له، وذلك من كل الإمارات التي تلوح عليها، والتي أعهدها. وإذ ثبت عندى ذلك، تقلصت كل جوانحي، وانحزرت جميع أشواقي، حتى بتَّيت حبل ترددي، وأخذَ الحب والسلوان يتنازعان في قلبي. أما سعدى فكانت تبعث بأخيها إلى كل يوم، عن لسان أمها رسولاً، يدعوني إلى زيارتهم، ويعاتبني على الانقطاع، وما كان عندي جواب سوى المحاولة. ولما لم تجد سبيلاً إلى استجلابي عن لسان غيرها أرسلت لى دردبيســـًا(١) درداء(٢) تدعونـي عـن لســانها. فمـا كان منـي إلا أن أخذت قرطاساً وكتبت لها هكذا:

أبتها السبدة سعدى

إن نكثك بالعهد، وحنثك باليمين، فرضا على قلبي سلوانك إلى الأبد. فإذا ذكرتِ ما عاهدتني، وما حالفتني، وتأملت بما تفعلين الآن. وكيف انقلبت عنى إلى غيرى. فلا يعود لك عتب على. وتجدين انقطاعي وسلواني فرضاً واجباً على كل عزيز نفس. وهكذا فسرعة سلوى تعادل سرعة خيانتك، فلا تلوميني:

أشكر الله ما أنا خنت لكن (٢) أنت قد خنت فاذهبي بسلام قد هویت السوی فطیبی غراماً وأنا قد هویت ترک الغرام

الدردبيس: الداهية، العجوز الفانية. (1)

درداء: من ذهبتْ أسنانُها.  $(\Upsilon)$ 

ولکن (۱۸۸۱). (٣)

أيـن تـلـك اليمين أيــن ودادي خنت ودى وقد نقضت عهودى وأنا قـد سلوت عنـك وإنــي فاحفظی عهد من به خنت عهدی واسجعــى يـا حمــامةً فــى هواه وجميلٌ غضُّ الشباب رشيـــقٌ فاسکــری فیــه فهــو خیر مـدام

أين عهدى وأين حفظ الذمام وجعلت الولاء زور منام لو جـرى الصخر لا أعيد أوامي(١) واعشقيه وبالغي بالهيام ذا غريبٌ يحـب سجـع الحمـام يتثني كالغصن للدن القلوام يسحر اللبّ بالعيون ويسبى كيف لا وهو من بني الأروام (٢) وأنــا كالــدرديّ<sup>(٣)</sup> تحــت المدام

ثم طويت القرطاس، ودفعته إلى الدردبيس، ولم أفه بقارصة أو واقصة (٤). فحملتُه وانصرفت. وفي الغد رجعت، وفي يدها هذه الرسالة:

سيدى فلان

قد أسأتَ بي ظناً. وأخطأت حكماً. واتهمتني بما لم يكن من شيمى. وشجبتنى إلى ما لم يخطر في بالي، فلا تكن مصراً على وهمك

أوام: دواء الرأس. (1)

الأروام: جمع الرومي، أي المسيحي. (٢)

الدرديّ: الكدر الراسب في أسفل كأس أو غيره. (٣)

وردت في المعاجم أخبار عما فعله علي بن أبي طالب في الحُكم على: الواقصة (٤) والقامصة والقارصة بالدية أثلاثاً؛ وتعنى العبارة، في الرواية، أنه لم يقضِ بشيء.

وبعادك. وإذا رأيتَ مني بعض تغير، فلماذا تنسبه إلى الانقلاب، ولا إلى شيء آخر. فأرجوك أن تزورنا في هذه الليلة، ولو حصل لك ثقلة، عسى أنني بالمشافهة أقدر أن أجلو عن صفاء طويتك صدأ الأوهام.

(سعدي)

فلما تلوت رسالتها، أعدتها إلى طيها برفق. ووضعتها في جيبي آنساً مبتسماً، وقلت لحاملتها: أقري السيدة سعدى السلام، وقولي لها: في هذه الليلة سيكون هو الجواب.

ولما هبط الليل، تناولت الطعام عجولاً، وخرجتُ أعدو إلى منزل سعدى. وإذ قرعت الباب، انفتح عنها. فابتسمتُ إذ رأتني، وترنحت وقبضت يدي ملياً قائلةً: أهكذا تنقطع بدون إثم ولا حرج! وما هذا الحب الذي يقتله الوهم! فقلت: إن الحب يقتل الوهم، والغدر يقتلهما. وها قد عدت، والعود أحمد. ثم ولجنا مخدع الجلوس، وأتى الخادم بالمصباح، والأم تقفو أثره. ولما جلسنا جميعاً، شرعت أمها تحيك قماش المعاتبة بمكوك التعنيف والتقريع. إذ أخذت تقول لي: ما عدنا على بالك! انشغلت عنا بسوانا! من لا يجيء على القلب عنايته صعبة! من صادف أحبابه نسي أصحابه! حفظ الوداد من أكبر الحسنات! من أحبّ من لا يحبه مات بالحسرات! كل شيء عند العطار يوجد، ولكن أحببني بالزور لا يوجد! أما أنا فما كنت أجاوب إلا هكذا: أشكرك لأنك تتكلمين عن لساني، إلا أنك سهوت عن

أحسـن العبـارات، وهـي كل شـيء يحتمـل سـوى الغـدر. فاسـتمالتني سعدى عند هذه العبارة، وقالت لي: أناشدك الله، ما هذا الغدر الذي حرى؟ فأجبتُها: أنت أدرى بذلك. قالت: لا علم لي، ماذا تريد؟ قلت: أين الخواجا يرغاكي؟ ولماذا لم يحضر هذه الليلة ليعلمك ماذا أريد؟ قالت: سواء عندى حضر أم غاب، فحتى مَ تتوهم أنى أحبه؟ قلت: قسماً بالحق أنك تحبينه، وليس ذلك وهماً. وفي هذه الأثناء ذهبت أمها لتصلح أرجيلتها، قالت سعدى: ومن أين علمت أنى أحبه، وعلى أي سند تثبت هذه التهمة? قلت: حاشاي من الاتهام، فهو من شنشنة (١) اللئام، وما حكمتُ بأنك تحبينه، وتميلين إليه إلا لما قامت جميع أطوارك وإماراتك لدى شهوداً وحججاً(١)، فأعينك تغازله، وحواجك ترقص وتتقوس إذ يخاطبك، وفمك يبتسم لكل حركة من حركاته، ومعاطفك تترنح وتهتز كلما رنا إلك، وابتسم وهازل وداعب. وعدا كل ذلك أنك تسارقين النظر إليه أبداً. وتحاولين محادثته ومناقشته، حتى لم يعد كلامك معى إلا اختصاراً وسلامك ازوراراً. وأضيفي على كل هـذا أن زياراتـه مـا عـادت تنقطـع لا ليـلاً ولا نهـاراً. وإذا كنـت لـم تقتنعي من هذه الدلائل الأدبية فماذا تقولين باصفرار وجهك عند قدومـه أو ذكـره. وبارتجـاف شـفتبك وضبقـة تنفسـك بــن الشـهبق والزفــر وبرودة الأطراف. أما تذكرين ما تأثرت به ذات ليلة عند ما سمعت

<sup>(</sup>١) شنشنة: عادة.

<sup>(</sup>٢) شهوداً حججاً (١٨٨٦).

صوتـه يدمـدم فجـأة، وهـو يمشـي فـي الـدار، إذ دخلهـا والبـاب مفتوح. فإن يدك، التي كانت في يدى، استحالت إلى جليد، وغرقت في العرق البارد. وبرقع محياك الاصفرار. وكدت تغصين بالتنفس حتى قلت لك: ما هذا الانفعال الغريب؟ وما كان قولى هـذا لـك فـي ذلـك الوقـت إلا لأرسـم فـي ذهنـك تـذكاراً أوهمنـي احتياجاً إليه في المستقبل. وقد تم ذلك الآن. فهل تقتنعين من هـذه الدلائـل الطبيعيـة أم لا؟ فأطرقـتْ هنيهـةً، وهـى تقـرص جلـد يدها بأظفارها، وتضرس شفتها، وترقص حاجبها المقرون. ثم رفعتْ عينيها إليَّ، وقالت: ليس في ذلك أدنى صحة، وكله وهم وريبة ما خلا الدلائل الأدبة، فقد كنتُ أتعمد إظهارها لأرى هل ما سمعته عنك أكيد. قلت: وماذا سمعت عنى؟ قالت: كثير الظن، وشديد المخيلة. فتترك من تحب لأدنى ارتباب به. وإن مثَلك مثل ريشة تهب الرياح بها أيان شاءت. أو مثل ظل يمصح(١) كل دقيقة، ويخفيه كل خيال. فقلت لها: ومن بلُّغك هذا المين والكذب عنى؟ وما أقبح هذا الهجر بمحبِّ أرسخ من الرواسي، وأثبت من الصخور الملمومة! قالت: لا تدَّع بالثبات والرسوخ فإن المخبر حقق الخبر. قلت: وهل يتحسن لديك أن يفضى الثبات بى إلى الذل والأهوان. وهلا أستحق أن أُدعى ثابتاً حتى أثلت على حب من لا يثبت على حبى. وأرسخ على من ينقلب عنى. لا وأبيك إن ذلك إلا من أخلاق الأنذال. قالت: ولكن الصبر في تعقب الخطب هو من أخلاق الكرام. وكيف يؤتى بالجواب

<sup>(</sup>١) مصح: قصر أو رق.

قبل السؤال؟ فقد جاوبتني بالسلوان قبل أن تسألني عن داعيه الموهـوم منـك. قلـت: إن شرح لسان الحال كان يغنيني عن السؤال. قالت: ولكن هذا اللسان لم يخبرك بما سمعت عنك. قلت: ناشدتك الله، قولى لى: من هذا الواشي المفنِّد(١)، الذي أوجب عليك تصديق الكذب عنى؟ قالت: كفانى أن تقول: هذا كذب، ولا حاجة لذكر اسمه، ولا عدت عمري أسمع كلام مفندِ، وأنا سادمة (٢) نادمة عما اقترحته في إبلائك. وأنا على ما أنا، وسيبرهن لك المستقبل. ولما قالت هكذا، مددتُ لها يد المصافحة والصفح، ورجع قلبي إلى جواه<sup>(٣)</sup>. وأنشدت هذه الأسات:

سعى ما بيننا الواشى وحالا وبالغ هجره فقضت لهجري فقال لها مُحبك ذا خوون رويــــدك فـتـنـةَ الـدنـيـا رويــدا أأسلو ما سُليتُ به غراماً وإن أكُ في هـواك غـدوت ظلاً يمينُ الله لا أسلوك حتى يراق دمي واقتلعَ الجبالا

وأفسد قلب سعدى فاستحالا مصدقة وما سألت سوالا وها هو منك ملّ وعنك مالا لحاهُ الله من واش خبيث أقام على من قلبي قتالا فلا أسلو أنا هذا الجمالا وأتــرك مـن تـركـت بـهـا خـيـالا فإنى عنك لا أهوى انتقالا وفي السمرآة برهاني فقومي إليها تعلمي السلوي محالا

المفنِّد: من ضعف عقله. (1)

سادمة: غاضية. (٢)

جواه: شدة الوجد. (٣)

# وقلتُ أيضاً:

لا كان جسمى للجنون عديلا إنى أميل إلى سواك وإنني نقل الوشاة وأفسدوا لكنما حـسـنٌ وحــتُ لازمــان فــذاك لا أُفــدى هـــواكِ بمهجة فـى قدحه ما دام حسنك ما له مثل فلن بأبى ليال طالما جعلت على كم بـتُّ أسهرها وطرفى ناظرٌ بــدراً يـغـادر بـدرهـا متبولا تجنى نـدى من روض خـدك أعينى والـجـوّ يجمع فيه أنـديـة الثري

إِن كَنْتُ عِنْكُ ذَكْرِتَ قَطُّ بِدِيلاً أصبحت ملقى في هواك قتيلا عين الرقيب تكذب المنقولا ينفك موضوعاً وذا محمولا سالت وأحداق غدونَ مسيلا تجدي لحبى والعظيم مثيلا منجى هوانا سترها المسيولا لترده دمعاً عليه نزيلا حتى يفرقها عليه سيولا

ثم رجعتُ إلى ترددي كل ليلة، وكان الخواجا يرغاكي يشاركني بهذا التردد. أما الشك بكونها تحيه فما كان بزايل ضميري، لا يل كان بقارب اليقين يوماً فيوماً. لأن سعدى ولين (ولئن) كانت تحاول بكل عزايمها أن تخفى عنى تترعها إليه. فما كان يطاوعها على إخفائه نمام التأثر لـدى مقابلتـه. وإذا كان من إمكانها أن تحجب تلـك الدلائـل الأدبية تحت ستار المكر والإنكار، فما كان من طوقها(١) أن تستر ذلك الستر على ما تجيء به الطبيعة من الأدلة والشواهد. إذ إن الأشياء الأدبية هي في طاعة لحكم الإرادة. بيد أن الأشياء الطبيعية هي في غاية العصيان،

الطوق: القدرة على الشيء. (1)

ومع ذلك فقد كنت أحاول الصر والتحليد لأرى العقب والمصر. وكلما كان الشك يدفعني عنها، كانت تستردني إليها بإنكارها المقرون بالغيظ، مكذباً منها ومتهماً بالسلوان. حتى تضطرني أحياناً أن أحسب ذلك الشك ذنباً عليّ، وأمصحه (١) باسترضائها عني، وألوم نفسي. وبقولي لها إن شك المحب بالحبيب هو صدا الحب، وإن العشق قد يوسوس تارةً إلى العاشق أن يسيء الظن بالمعشوق، كما ويحكم عليه تارةً بسرعة الركون إليه. وهكذا فما زالت عوامل الشك واليقين تتنازع في صدري، حتى زرتها ذات ليلة. وكان الصيف وهاجاً، فرأبتها مضطجعة على تخت، ومأخوذة بسنة الرقاد، وإذا أرادت أمها إيقاظها منعتها، وقلت لها: دعيها تنهل قليلاً حلاوة غفوة العشية، وستفيق من ذاتها الآن. ثم تناولت كرسياً، وجلست حذاء رأسها. وذهبت أمها لتكملة خدمة كانت مباشرتَها. فأركبتُ رجلاً على الأخرى، وأثبت عضدى على الفخذ، وأسندت رأسي إلى راحة كفي. وأخذت أشخص إلى محيا سعدى، ريثما كان يستقبل وجه القمر بجمال يفضح الأقمار والشموس، وأتأمل بانبساط تلك الأجفان التي طبقها الغمض على سواد قلبي، وكأني بحاجبيها باعٌ(١) فُتح ليضم إليه تلك العيون الراقدة، ويحميها من غارات النسيم، ويقيها من أعين العوائذ (٢). وكم كان الوجد

<sup>(</sup>١) أمصحه: أزاله.

<sup>(</sup>٢) باع: مسافة ما بين الكفين إذا بسطت الذراعان.

<sup>(</sup>٣) العوائذ: الكواكب الأربعة؟

يبتز صبري إذ كنت أرى صدرها يختلج تبعاً لتنفسها، الذي كان يخال لى أنه صاعد من أعماق فؤادها. ولم ألبث على هذا الشخوص والتأمل بذلك الحسن البديع أن رأيتها تنحنحت، وأخذت تجمجم(١). فأُمَلْتُ إلى فمها سمعي للحين، ولبثت أصغي، وأنا أجس برفق أطراف أناملها، كما يفعل الراقون (٢)، أو المنعسون، عساها تردد ذاك فأفهم. فما مضت برهة إذ لفظت شفتاها هاتين الكلمتين وهما: «حبيبي يرغاكي». فلا تسأل عما داهمني إذ ذاك من الألم والغيظ، حتى خلتُ أن الـدم جمـد في مفاصلي، وراح الزهـاق بروحي. وطـار عقلى شعاعاً، وقلت في نفسي يا للغدر والخيانة! إلا أنني عدت بالاسترجاع، واسترجعت رشدى الشارد. وقلت: ما الانتفاع بهذا النزاع؟ فهل أستطيع إحياء حب تقمصت روحه بغير محبوب؟ وهل أعجز عن سلوان من لم يعجز عن سلواني؟ فصبراً صبراً، يا نفسي. ثم خطر لى أن أكالمها، وهي نائمة، أملاً أن تكون ممن يجاوب، وهو نائم. فأدنيتُ فمى من أذنها، وسألتها: هل تحبين يرغاكي؟ قالت: كثيراً، كثيراً. قلت: وهل سلوت فلاناً، مسمياً نفسى؟ قالت: لا، لا. إننى أحب الاثنين. قلت: وأيهما أكثر؟ فتنهدت للحال، وفتحت عينيها منتبهة، فأحجمت سريعاً، وقلت لها: نعيماً. ولما رأتْنى، وشعرتُ بحركة الإحجام، وأثر صوتى في سمعها، علمت أنني كنت أخاطبها، وهي في عالم الرقاد. فوثبتْ على أقدامها للحال مضطربة،

<sup>(</sup>۱) تجمجم: تتكلم من دون وضوح.

<sup>(</sup>٢) الراقون: من يصنعون الرقى.

وسألتنى على الفور: بماذا كنت توسوس في أذني؟ وماذا تقول لى؟ فأجبتها: لا شيء، إنني كنت أدمدم. قالت: لا، بل كنت تتكلم معى. أخبرْنى، أخبرنى عن هذه المكالمة. فإن قلبى يحدِّثنى بأنك كنت تتكلم معى، ولى من إمارات وجهك دليل على ذلك. فقلْ لى الصدق، وأنا أعلم أن شرفك لا يأذن لك بالإنكار، وقول الخلاف. ولما قالت هكذا، أطرقت بعيني، وصرت أفرك جبهتي. ثم نظرت إليها بشوشاً، وقلت لها: إننى أقول لك الصدق، ولا أكذب. فهل أنت تمحضيني الصدق ولا تكذبين؟ قالت: نعم، وحلفت يميناً. فحينئذ سردت لها قصة نومها. ثم طلبت منها تفسير ذلك بلسان الصدق واليقظة. فرفعت إلى ناظريها، وشخصت، وتخضب وجهها بالاحمرار، وغاصت في حيرة عميقة. وبعد برهة من السكوت قالت، وصوتها يتقطع في لهاتها، ويرتجف بين شفتيها: لا أكذب الله(١) أنني أحببت هـذا الفتـي، وملـت إليـه كل الميـل، ولا أدرى مـا السـبب. وطالمـا عنفت قلبى وعيرته. وما كان يزداد إلا حباً وميلاً. قلت: نعم الإقرار. ولكن لماذا حاولت وصلَ الحبل بيننا، بعد أن سبقت وصرمتُه (٢) أنا، ريثما خالطني الظن بانقلابك عنى إليه؟ وأية غاية كان لك بهـذا العمـل؟ أفـلا تعلميـن أن مواصلـة تـردادي، هنـا، تمنعـك مطلـق الحرية في معاشرته، وتقوم حاجزاً بينك وبينه? قالت: ما فعلت هـذا إلا لأنني أحبك أنت أيضاً، كما قلت لك في نومي. فأجبتها: لا

<sup>(</sup>١) الله: سقطت في طبعة ١٨٨٦.

<sup>(</sup>٢) صرمته: قطعته.

يستطيع القلب أن يحب شخصين معاً. ولا أقبل أنا شريكاً في الحب، لأن إيمان قلبي لا يميل إلى الشرك. وما أنا من أولئك الذين لا مروءة لهم، ولا نخوة. قالت: نعم، لا يحتمل القلب حب شخصين معاً، بشرط أن بكون الحب غير مختلف. ولكن با للغرابة، لأنني أشعر كأن في صدري قلبين، وكلِّ منهما يحب كلاً منكما حباً يغاير الآخر. قلت: هـذا غريب من الفهـم، فما تريدين أن تقولي؟ قالت: وأنا لا أفهم ذلك أيضاً. ولكنني شاعرة به حق الشعور. فلو قيل لي: بمن تفضلين الزواج؟ لقلت: بك فوراً. وأشعرت بنفار عن ذلك. فماذا تقول، والحالة هذه؟ قلت: هذا غريب، لم يسمع به قط. فاستتليت في نفسي قائلاً: ما هذا الشكل المنسوج على منوال غريب كهذا؟ وقلت لها: لو لم يسبق كلامُ النوم كلامَ اليقظة لحسبتُ ذلك منك مكراً تعجز عنه أدهى الدواهي، وخرافةً يترفع عن تصديقها الصبيان. ولما كان إقرارك هذا يقوم شفيعاً لك في ذنب الإشراك بحبي. فلا أفوه عليك بمنغص ما دمت حياً. إلا أننى أرجوك أن تعفيني عن البقاء على العهد. وعن المجيء إلى هذا الحي، وهذه آخر ليلة أقضيها معك. فما استتممتُ كلامي هذا أن ألقت رأسها على صدري، وقبضت على يدى بقوة، وأخذت تذرف الدموع بحرقة. وهي تقول لي: لا تفعل هكذا، وإلا قتلت نفسي. كنْ حليماً، كنْ صبوراً. أقمْ على عهدك، وأنا أعدك وعداً ثابتاً أنني سأبذل كل جهدي لأقلص أميالي عن ذاك، وأتملص منه. وإذا شئتَ، فلا أعود أكالمه، ولا أنظر إليه. وما برحتْ تشرق بدمعها، وتتنهد وتتصعد، حتى

أخذت الشفقة عليها بكل مجامع قلبي، محرِّضة عن الحب الذي لم يقدر أن يطفي صفقة (۱) واحدة. فوعدتها باللبوث على عادتي وعهدي. وأخذت الصبر الجميل عوناً لي، ونصيراً في حرب هذا الخطب. وها أنا منذ خمسة عشر يوماً إلى الآن أهيم على وجهي، وأتوقع ما يسليني، وأنعزلُ في الحدائق بكرةً ومساءً، كما تراني الآن، يا سميري البغذاذي.

<sup>(</sup>١) بصفقة: بضربة.

### الفصل التاسع

# سليم وأمين

وعلى محرر قصتي كان وجه رفيقي البغذاذي يتهيأ حسب داعي الحال. فكان تارة يبتسم، وتارة يجم (۱). وطوراً ينكمش رحمة، وطوراً يسترخي ذهولاً. وريثما كنت أرى عينيه تنديان بعبرة التوجع، وتغوران إشفاقاً. كان يباغتهما لهيب الغضب فتجحظان سخطاً ورجزاً، حتى إذا ما استتم حديث روايتي، أطرق ساعة، ثم غمغم. وقال: عليك بالصبر الجميل، ولا تضق ذرعاً. لأن لسان الطبيعة من أليفتك سعدى قد أقرك حبها إياك، وولوعها بك. فيما أنها لم تكتم حبها الآخر. لكنها تشعر به في غير جوانح وجوارح. حتى إنها تعرض عن مباعلته (۱)، وتنعطف بها

<sup>(</sup>١) وَجم: سكت وعجز عن الكلام.

<sup>(</sup>٢) مباعلته: الزواج منه.

إلىك. فأنا أخال سراً خفياً في هذه الحالة الغامضة، فلا يأس من تتعها وتعقبها، عساها تشفُّ لك عن ذلك السر المكنون. وكم في الزوايا من خبايا، ويغلط من يقطع صلة في غير موقع القطع. أو يصرم حبلاً في غير محل الانصرام. فاسمعْ منى رواية تعلمك ما تهتك الأقدار من الأستار. وما تكشف الأدهار من الأسرار. عساها تبثك صبراً، وتفيدك سبراً. فقلت له: هات ما عندك، أيها اللوذعي. فأنا أسمع وأعي. قال: إنني أعرف رجلاً من أكابر بغذاذ، وأنا يافع. فمات عن تركة وافرة، وذكرين وارثين، يسمى أحدهما سليم، والآخر أمين. وكانا بالغين أشدهما، فكان عمر سليم نحو عشرين سنة، وعمر أمين ثماني عشرة. فخلفا أباهما بالتجارة، وأخذا يتسعان في دولابها كثيراً حتى أرهقتهما سنة عسراء، فأخسرتهما ما كان لهما، فأفلسا والتزما أن يحترف حرفة الكتابة عند التجار. فخدمَ سليم تاجِراً نمساوياً، والتـزمَ أميـن تاجـراً عربيـاً. فأحـب العربـي أمينـاً، وجعلـه قهرماناً(١) على بيته. ولحبه إياه أحب أخاه سليم أيضاً. واتخذه صديقاً، وكان يقربه ويضيف أبداً، ويعامله بالإكرام والإحسان كعادة العرب. وكان لهذا التاجر العربي ابنة حسناء لا يتجاوز سنها الثماني عشرة سنة تدعى زينب. قلت إن سليم كان محبوباً من أبي زينب، كثير الترداد على بيته ضيفاً. وفي إحدى العشايا إذ كان سليم يقري (بقرأ) على مائدة أبي زبنب، وكانت هذه الابنة جالسة قبالته مع أبيها وأمها وإخوتها وأخيه أمين، كان يرى نظراتها تحاول الوقوع عليه

<sup>(</sup>١) القهرمان: الوكيل أو الأمين على الدخل والخرج.

كفراش على لهيب. ولما كانت صبابة الصبي (١) لم تخامر قلبها من قبل، كان وجهها بصفر وجلاً، ويحمر خجلاً، كلما سرقت عيناها نظرة من وجه سليم، الذي كان يشاركها بهذه المشاعر المجهولة منه قبلاً. قلت إن مشاعر الحب كانت مجهولة من سلم وزينب، حسيما يقتضى سن كل منهما وشأنه ومرباه (وتربيته). لأن مربى الشخص وحاله في دنياه قد يؤخران عن قلبه وقائع الميل، كتأخيرهما طبيعة البلوغ. ولذلك فهذا الحب الذي أخذت ناره تشب في قلبين بسيطين كان شديد التأثير عليهما، حتى لم يعد لزينب شغل سوى الاختلاء في مخدعها، حيث تغوص في لجج التفكر والتواجد $^{(7)}$ . فكانت تكب $^{(7)}$ مراراً على المرآة، وتقول في نفسها، إذ تعاين بدائع جمالها: يا ترى، هل يجبنى سليم كما أنا أحبه؟ وهل يشعر قلبه بما يشعر قلبى؟ وهل طبعت صورتي في ذهنه كما طبعت صورته في ذهني؟ فما هـذه الصـورة التي لازمـت قلبي، وما عـادت تغيـب ولا تنمحي عنـه؟ ويا للعجب! لماذا يعلمني غيابه طرائق لقياه، ويمنعني حضوره عنها، إذ أرى نفسى في عجز حتى عن الدنو منه، والتكلم معه. فكأنني إذ أراه بدوار يدور برأسي، وغلق يغلق فمي، ورعشة تباعدني عنه. حتى أخال لهيباً يصعد من قلبى إلى وجهي، ويحول بيني وبينه.

<sup>(</sup>١) الصبا (١٨٨٦).

<sup>(</sup>٢) التواجد: من الوجد، أي الحب الشديد.

<sup>(</sup>٣) تكب: تُقبل على.

أما سليم فقد بلغ منه حب زينب كل مبلغ، وأوقعه في النحول وبليال اليال. وكلما اتفق له أن بكاشف زينت سر ميله إليها، كان يعارضه تهيبه جمالها وخجلها منه. وقد مضى أكثر من سنتين، ولم ينطق أحدهما بكلمة للآخر. إلا أن لسان الحال كان أفصح ترجمان بينهما. ولم يزالا هكذا حتى اتفق لسليم يوم عيد أن دخل على زينب، وكان أبوها غائباً، وأمها تغنم رقاد النهار في سرداب تحت الأرض، إذ كان قيظ الصيف شديداً. فهمَّ أن يخرج للحال، فقالت له زينب، وصوتها يرتعش: على مَ ترجع؟ هلمَّ ننزل السرداب، فانبه والدتي، وقد يعود الآن والـدى. فتوقفَ سليم هنيهةً، ثم رجع مع زينب، ونزلا قاعة السرداب، فجلس متطرفاً عن الراقدة. وجلست الابنة جنبه، منتحية عنه، والعرق يكلل وجنتيها. وبعد صمت ما، قال لها سليم: لماذا لا تتكلمين، يا سيدتى؟ لعلى غير أهل لاستماع كلامك العذب. فأطرقتْ قليلاً، وانبجسَ على محياها قبس الحيا (الحياء)، ثم أفلتَ من صدرها تنهـدٌ طالمـا أمسـكتْه، ولـم تسـمح بـه أمـام هـذا الفتـي، ورمقتـه قائلـةً: بماذا أتكلم أمامك، وأنا في قصور؟ فكنْ أنتَ المتكلم. قال، وهو يغص برعشة الوجد: إنني عندما أراك، يا سيدتي، يحار فكري، وينفلج لساني. فأجابته، وهي تهم إليه وتبتسم: عساكَ تشعر ما أنا أشعر به حباً أو بغضاً. قال: إنني أبغضك أكثر من بغض الجبان نفسه. حتى إنني لشدة بغضي إياك، أخال أن هداماً يهدم رأسي، حالما أراكِ، ورعدةً تنبث في كل فرائصي. قالت: وأنا أبغضك إلى هذا الحد، لأن القلوب

على حسِّها. قال: فهل تؤثرين، يا سيدتي، أن نتعاهد على هذا البغض، الـذي ننـوُّه بـه عـن ضـده؟ ومـا أسعدني لـو سـمعتُ مـن فمـك المفتـر عن الحب كلمةَ الحب، إذا كان لها في قلبك معنى. أما تعلمين أن القلوب جنود مجنَّدة ما تعارفَ منها ائتلف، وما تناكر عنها اختلف. فأجابت، وقد سال الياقوت على الجبين، وانشق العقيق عن اللؤلؤ: ومن أي عهد أنت تحبني؟ قال: منذ رأيتك المرة الأولى. قالت: نعمَ الاتفاق. قال: إذاً، أنت تحبين عبدك، حقاً يا سيدتى! وهل أنا سعيد إلى هذا الحد، حتى استحقَّ حبَّ قلب هكذا شريف، وعزيز نظير قلبك؟ فما أنا عندك سوى خادم، نظير أخى. قالت: وهل أنا بهذا القدر بخيتٌ (١) حتى أستأهلُ ميلَ فتى نظيرك، كريم النسب، وعريق الأصل، وجامع أحسن الصفات على أحسن ذات؟ وهل أنت إلا من أكابر القوم؟ وما فقدُ المال يضرُّ بأصل الكريم، ولا بد للإنسان من نوال وحرمان، وكل البشر يتخادمون. فأجاب، وهو مبهوت من انطلاق لسانها في هذا المعنى: إن الحب، يا سيدتى، يتغاضى عن كل نقص وقبح. ولا يرى إلا جمالاً وكمالاً. ومع ذلك فأنا أخال نفسى غير أهل لقلب عذراء غانية نظيرك. ويا حبذا لو كنت له أهلاً. ثم تناولَ بدها وقبَّلَها قبلة النسيم للياسمين. فقبضتْ على يده، وهي ترتعد بين الاستحياء والانعطاف. وبعد برهة عقدت هاتان اليدان عهد الحب بينهما، وانفضَّ هذا المرسح.

<sup>(</sup>١) بخيتٌ: محظوظ.

### الفصل العاشر

## يوسف النمساوي

وكان للتاجر النمساوي المستأجر سليم ابن يقارنه بالسن، اسمه يوسف، وبينهما ألفة عظيمة. فقال يوسف يوماً ما لسليم: ما لي أراك، يا أليفي، منشغل البال، وكثير البلبال، نظير العشاق أو المرزوئين (()؟ فأي عشق أصابك، أو أي رزء، قل لي؟ أصابك عشق أم رميت بأسهم ()؟ فما هذه إلا سجية مُغْرَم. فلعثمَ سليم، وحاولَ عدم الإفصاح. إلا أن لعثمتَه استزادت باستنطاقه. فلجً () يوسف، وقال: أخبرني عن شأنك الحق. فإذا كنت تحب فتاة وترغب الزواج بها، فأنا أُسرُّ بذلك، وأكون

(١) المرزوئين: من أصابتهم مصيبة.

<sup>(</sup>٢) رُميت بأسهم: أي: سحرتك العيون، كما ورد في شعر امرئ القيس.

<sup>(</sup>٣) لجَّ: لازم الأمر.

لك إذا شئت مساعداً. فأخرج سليم من جيبه رقعة، ودفعها له، وإذا مكتوب فبها هذه الأسات:

صبابة قلب لا يخف سعيرها وطاعة نفس في الهوى خضعت لدى بنيت لها فيه قصوراً وإنما مهاة على الأسد الكواسر قد سطت إذا أسرت قلباً تأبيد طرحُه على قدر زود الحسن منها وعجبها ولما علا طور الجنان جمالها فجاء غرامي والتياعي شريعة وراح ضميري في الهوى بارزاً لدى بألحاظها قلبي جريح وراقص فكن عاذري يا صاح لا تك عاذلي وعش خالياً عن أعين الغيد فهي لا

وعبرة عين لا يجفّ غديرُها مليكة حُسنٍ في الفؤاد سريرها خورنقهاا '' لا ينمحي'' وسديرها بأسياف عين لا يصحّ كسيرها بسجن الهوى إذ ليس يفدى أسيرها يزيد هوى نفسي وينمو غرورها تجلّى محا أنوار عقلي نورها على لوح صدري منزلاتٌ سطورها بروز نهود غير خافٍ ضميرها فهن سيوف أو كؤوس تديرها فإن الهوى حمى مذيب سعيرها فأت أبقًى على عقل وإني خبيرها

ولما قرأ يوسف هذه الأبيات قال لسليم: ها أنت عاشق متيم، فهل بودك أن تزيح لي القناع عن هذه المليكة، التي شيَّدتَ لها في قلبك قصور الهوى، وأجلستها سريراً لا يتسنمه (۱) إلا ملوك الجمال؟ فأجاب سليم: لا أميط القناع حتى تقسم لى بحرمة الصدق أنك تساعدنى ولا

<sup>(</sup>١) خورنق: مجلس (المَلك) حيث يأكل ويشرب.

<sup>(</sup>۲) يمَّحي (۱۸۸٦).

<sup>(</sup>٣) يتسنم: يرتفع إليه.

تباعدني. فأقسم له يوسف بما أراد. فأخبره سليم أمر عشقه لزينب منذ حدوثه. وقصَّ عليه كلَّ حوادثه طبقَ ما يقتضي قلبه المتمحض<sup>(۱)</sup> بمعنى اسمه. فقال يوسف: أود أن أعرف هذه الغادة، لأرى هل تلايمك (تلائمك). فأجاب سليم: إنها تلايمني، وأي ملايمة. ولو كان بينك وبين أبيها تزاور لكنت تعرفها، وتقرُّها أفضلية الجمال على كل رعابيب<sup>(۱)</sup> الزوراء<sup>(۱)</sup>، وتكون لي في عشقها عذيراً<sup>(1)</sup>. وإذ سمعَ يوسف ذلك، انبرم على نفسه كدولاب الهواء، وقال، وهو يقلس من فمه: سأعرفها غداً. ثم أدار قتبه <sup>(0)</sup>، وهرول. وعاد سليم إلى مكتبه ساراً بوعد يوسف، وموطنًا عليه وطره<sup>(1)</sup>. وهو يقول في نفسه:

ضاقت ولما استحكمت حلقاتها فرجـت وكنـت أظنها لا تفرج (۱) وما مضى بضع (۱) أيام من هذه المكاشفة حتى صادف سليم أبا زينب ويوسف يتخطران معاً في الطريق المودى إلى بيت مستأجره

<sup>(</sup>١) المتمحض: المخلص.

<sup>(</sup>٢) رعابيب: الناعمات من الجوارى.

<sup>(</sup>٣) اسم محلة في بغداد.

<sup>(</sup>٤) عذيراً: نصيراً.

<sup>(</sup>o) قتب: لها معان متعددة، متصلة بالإبل، أو بالرجل الصغير، أو باستدارة الرجل، وهو هذا المعنى المقصود على الأرجح.

<sup>(</sup>٦) وطره: حاجته.

<sup>(</sup>٧) ورد البيت في صيغة أخرى: ضاقت فلما استحكمت حلقاتها فرجت وكنت أظنها لا تفرج.

<sup>(</sup>۸) بضعة (۱۸۸۸).

النمساوي، فقفا أثرهما من حيث لا ينظرانه، حتى رأهما(١) دخلا ذلك البيت، فعلم للحال أن يوسف يهمُّ في عقد صحبة مع أبي زىنب، فزاد عَشَمُه (٢) بالعَسَم (٣). وبعد يومين من هذه المصادفة، قال أمن لأخبه سلم، وهما على مائدة العشبة: قد رأبتُ البوم، يا أخي، ابن تاجرك يوسف في بيت تاجري ضيفاً على الغذاء. وقد عجبتُ من ذلك، لأنني لم أعهد بينهما صداقة إلى الآن. فافترَّ سليم عن ثغر الأمل، وقال: يا أخي، وما أدراك أنه لم يكن بين هاتين العائلتين صداقة قديمة قبل معرفتنا إياهما، ثم انقطعت والآن رجعت، فاتصلت؟ فقال أمين: بلي، كل شيء لا يناقض بعضه هـو ممكـن. فـلا يسـتحيل إلا المتناقـض. إلا أن قلبـي يحدثنـي بعـدم وجود أثر لصداقة قديمة بينهما. لأن الإفرنج والعرب هم كالزيت والخمر بجتمعان ولا بتمازجان. فأجاب سليم: ليكن هكذا، فاكرمْ بها صداقة جديدة. فقال أمين: أما تغار على زينب؟ وهلّا تحسب العواقب؟ أجاب سلم بكل صفاء: أغار عليها من أبيها وأمها، ولا من يوسف. وأحسبُ العواقب فأراها حميدة. لأن هذا الفتى قد وعدني منذ بضع (٤) أيام بمساعدة تمكِّنني من الاقتران بها. أجاب أمين: لا تركنْ إلى المواعد، با أخي. فما أكثر الواعدين وأقبل الوافين!

<sup>(</sup>۱) رآهما (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>٢) العشم: الطمع بالشيء.

<sup>(</sup>٣) العسم: لها معان متعددة، منها الخبز اليابس، أو الطمع أيضاً.

<sup>(</sup>٤) بضعة (١٨٨٦).

وكم في الدنيا من عرقوب<sup>(۱)</sup>. وها أنا سأتزوج قريباً بمن أحبها لئلا يجد لي مساعدٌ عليها. ولو كانت من مقامٍ لا يقتضي لي فيه مساعدون. فضحك سليم ضحكة المتهكم، وقابلها أمين بضحكة المنذر.

وفي الغد، إذ كان سليم مشتغلاً على مكتبه، حضر إليه يوسف، وأخبره بالمزاورة، التي جرت بينه وبين أبي زينب. فسأله سليم: وكيف رأيت من أحب؟ وما قولك بنظري وذوقي؟ فأقلس شفته وأجاب: لا جدال على الذوق والنظر. فوثب سليم على رجليه وقال: فإذاً لم تعجبك زينب، وحسبت ذوقي فاسداً. فأجابه يوسف: ربما هكذا. فحملق سليم وقال: كيف لا تعجبك ابنة أنافت (٢) على كل بنات الزوراء حسناً وجمالاً وقداً واعتدالاً. وذاتاً وخصالاً. وتيهاً ودلالاً وأدباً وكمالاً. فأجاب يوسف: بخ بخ (٣)، فكن فيها مفتوناً ومجنوناً، وأفْ أفْ (٤) لذوقي، وتفْ تفْ (٥) لنظري. وها أنا سليم مقيم على وعدي. فأجابه: أشكر فضلك، لأنك زدتني فيها ولوعاً وغراماً. وكلفاً وهياماً. وشغفاً أشكر فضله، ونحولاً وسقاماً. فقال له يوسف: فكنْ على بلواك صبوراً، لأكون لك نصيراً. وانفتلَ على نفسه متمتماً متفتفاً، وسار مهرولاً. ثم أصبح لسليم رفيقاً في التردد على زينب، وزاد عليه مهرولاً. ثم أصبح لسليم رفيقاً في التردد على زينب، وزاد عليه

<sup>(</sup>١) عرقوب: مثال الكذب.

<sup>(</sup>٢) أنافت: تفوقت.

<sup>(</sup>٣) بخ بخ: تكرار للمبالغة في تعظيم الأمر.

<sup>(</sup>٤) أَفْ أَفْ: تكرار للمبالغة في التعبير عن كرب أو ضجر.

<sup>(</sup>٥) تف تف: تكرار للتعبير عن القذارة والبعد.

تردداً، لأنه صار يزورها نهاراً إلا ليلاً، ولا كل ليلة لداعي حرفته. إذ إن الذي يؤجر نفسه فلا(۱) يقدر أن يكون حراً. ولمّا رأى سليم شدة تهافت يوسف على هذا التردد، تنفسَ في ذهنه سوء الظن، وخيّمَ عليه سحاب الشك. وعصفت به ريح الغيرة، إلا أن عظم ركونه إلى رفيقه كان يطيب خاطره أحياناً، ويخرس لفظ شكوكه وأوهامه.

<sup>(1)</sup> V (FAA1).

# الفصل الحادي عشر

## الإغراء

وكان لسليم وأمين صديق طاعن في السن ورثا صداقته عن أبيهما، وهو رجل خبير بأحوال الدنيا، وقد أوسعَ الدهرُ رأسَه حكمة ونباهة. وما كان يضنُ على هذين الغلامين بإرشاده وإيعازه وإيقاظه لهما. فاتفق أنه صادف سليم في الشارع وجهاً لوجه، ولم ينتبه إليه هذا الفتى، إذ كان ثملاً بخندريس(۱) الهدس. فصاح به هذا الشيخ، وجذبه قائلاً: له، يا سليم! في أي العوالم أنت؟ فصحا للحال، وتوقف مجيباً: أنا بين يديك، يا عماه. قال الشيخ: على مَ هذا السهو؟ وفي أي السموات يجول فكرك حتى مررتَ بي ولم ترني؟ فأجاب سليم: حقٌ ما قلت، يا عماه، لأن خطباً خطب سريرتي، وعلق بها. وما هذا

<sup>(</sup>۱) خندریس: خمر.

الخطب؟ أجابه الشيخ: لعله ما بلغني أخوك أمين. وما بلغك أخي؟ أجاب الفتى. فاستضحك الشيخ وقال: إنك علقت بابنة مستأجره العربي، وراح عقلك منعقلاً بأسرها. وإن مزاحماً يزاحمك في حبها، وبروم أن بتبعلها<sup>(۱)</sup> قبلك. أفهذا صحيح أم لا؟ أخبرني الحقّ. فما لك نصوح غيري ودليل. فأخذ سليم يلعثم الجواب، ويمضغه متردداً بين المعنى واللفظ. فصفع الشيخ خد الفتى برفق صفعة المواسى (المؤاسى)، ثم قبض ذراعه. وسار به قائلاً له: قلْ، قلْ، يا بني، هل ذلك أكيد وإلا؟ فأجاب سليم، وهما يسيران الهوينا: نعـم، إن مـا أخبـرك أخـى أميـن هـو صـدق، ولكـن لا صحـة للمُزاحِـم المزعوم. وما يفعل المزاحم بين محبين لا ينثنى أحدهما عن الآخر؟ فأجاب الشيخ، وهو يهمهم: كنْ حاكماً على شأنك، ولا(٢) على شأن غيرك. فإذا كنتَ أنت لا تنثني عن زبنب، فما أدراك أنها لا تنثني عنك. فإن قلبَ الأنثى ميّال، نظير قوامها، وطائشٌ نظير عقلها، وحائـرٌ مثـل أحداقهـا، ورقــقٌ مثـل خصرهـا. فهـو بَقبـل كل مؤثِّـر، ولا يستقر على مركز. ولا تهيم الأنثى بالذكر حقّ الهيام ما لم يبرز لها بمزية من ثلث مزايا وهي: البسالة والغنى والجمال. ولا سيما إذا كانت الأنثى من بنات الأكابر، فما عوَّدَك مرياك أن تكون باسلاً. وما سمحتْ لك الأقدار أن تبقى غنياً. وإذا كنت جميلاً فقد يوجد أجمـل منـك. فـإن كان المُزاحـم أكثـر منـك بسـالةً أو غنـي أو جمـالاً

<sup>(</sup>۱) یقترن بها (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>۲) لا (۲۸۸۱).

فابشرْ بانقلاب زينب إليه. ولا عدت تربها وجهك حذراً من استتباب نفارها عنك. فأجاب سليم: إن الذي يخاله أخى مزاحماً ليس بأبسل منى، لأن تربيته المتراخية لم تعوِّده البسالة، ولكنه أغنى وأجمل. إلا أن العهد، الذي جرى بيني وبينها على حفظ الذمام، وعظمَ ميلها إليّ، يمنعانها عن أن تعتبر الغني، أو تراه أجمل مني، وخصوصاً هي من بنات الأغنياء. فليس لها طماعية (١) بالمال. فأجاب الشيخ: أنت مغرورٌ، يا ولدى. ولحداثة سنك لا تدرى مزايا البشر بعد. وما أحلى ذكرك عهداً للأنثى، أما تعلم أن عهدها عليلٌ كجفونها، وحلك كفرعها، ولا يقوم إلا في عينيها، فمتى استجملت جملت. وما أظرف قولك: إنها من بنات الأغنياء، فلا طماعية (٢) لها بالمال. أما تعلم أن الإنسان كلما أكثر وأثرى، زادَ تترعه إلى الغنى، وعظمتْ فيه خلتا الشحِّ والطمع، حتى بعود من دأيه وديدنه الإعراض عن المُقلِّ واستهجانه كل ذي أملاق (٢). فلا يكلمه ولا يحييه. ولا ينظر إليه إلا نظر الحمل إلى الحمل! وما أنفس قولك: إنه أغنى منك وأجمل! فهاك صفتين سيكون بهما انقلابها عنك، وعشقها إياه ضربة لازب. وإن صفة واحدة هي كافية كما تقرر.

فتنغَّص سليم من عبائر الشيخ، وأنفَ مفادَها مما فيها من التخييب والتأنيب. وأجاب: ينتج من مقدماتك، يا سيدي، أن الثبات في الحب

<sup>(</sup>۱) طمع (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>۲) طمع (۲۸۸۱).

<sup>(</sup>٣) كثير التملق.

مستحيل على كل ذات نهد(١). فلا تستقر على أحد، إلا وتنقلب إلى آخر. وهكذا فقد أبطلت العهود بين الفريقين، وقطعتَ علاقة الألفة بينهما، فجعلت البشر كالبهائم. لأن الصفات التي ذكرتها يندر وجودها على حقائقها. وإذا وُجِدتْ، فلا تكون متساوية في الذوات، بل تكثر في هذا، وتقل في ذاك. فتكون بها الأفضلية والمفضولية بين الأشخاص غير متناهيتين. ومن ثم فتكون انقلابات قلوب الأنثى سلسلة غير متناهية. فهل هذا صحيح، وعليه المعوِّل؟ وكيف يستطيع قلب المحب أن يسلو عمن يحبه منقلباً حالما ترى عينه الأحسن أو الأفضل. وهل يرى المحب أحسن أو أفضل من حبيبه إذا كان الحب صادقاً؟ لا، لعمرى! لأن جميع شوايب (٢) المحبوب وعيوبه تبدو لمحبه محاسن وفضائل، لا مزيد عليها. فأنا أعلم، يا عماه، أنه يوجد في بغذاذ أجمل وأفضل من زينب. إلا أن عينيّ لا ترى ذلك، وقلبي ينفر كل النفار عمن يسومني الميل عنها إلى سواها. أو يقول لي: هاكَ الأحسن. فهل إذا كانت تحبني لا تنحو نحوى، ولا تشعر بشعائرى؟ ولما استتمَّ الشاب كلامه، نظر إليه الشيخ نظرة المترأف، وغمغمَ بكلام بَهم (١)، ثم قال: إن صغـر سـنك، يـا ولـدى، لا يمكنـك الآن مـن فهـم أفـكار شـيخ كبيـر نظيري، ولا يأذن لي يأن أشقَّ لك الحجاب عن ضميري، لأنك غير

<sup>(</sup>۱) خدر (۱۸۸۲).

<sup>(</sup>۲) شوائب (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>٣) بَهم: مستغلق.

قادر أن تعلم الآن كلّ ما علمني الزمان. فإنه مدرسة جامعة، يُدرس فيها أجلُّ العلوم وأنفسها. وأدق الفنون وأصعبها. ولا ينتهى درسها حتى ينتهى العمر. وكثيرون يموتون فيها وهم جاهلون. فكيف يمكنك أن تدرى أسرارها وأنت في عتبتها بعد؟ وعلى كل حال، فقـد اسـتنتجتُ مـن مقدماتـي نتيجـةً لـم أقصدهـا البتـة. لأننـي أعلـم أن ربات الشرف والناموس لا ينكثن العهد إذا كان صحيحاً. ولكن إذا كان العهد فاسداً، أي غير مرتبط بأصوله الشرعية، فيهون النكث به على الحليفين، متى أظفر أحدهما بالأحسن. وهذا يغلب في الأنثى لكونها تتأثر قبل الذكر وأكثر منه. فأخذ سليم يذرف الدموع ويشرق بها متنهداً متصعداً. وأخذ الشيخ يواسيه (يؤاسيه)، ويطيب خاطره، حتى إذا ما سكن روعه، قال له: لا ينبغى، يا ولدى، أن تكون هكذا هلعاً لدى كل حادثة، وأنت في سن الشجاعة واقتحام المصاعب، ولا سيما وأنت في أول مرحلة من طريق الحيوة (الحياة) المفعمة غموماً وهموماً ومحَناً ونكباً. وما تراه الآن مُراً فهو أحلى من الشهد بالنسبة إلى غيره من المرائر. واعلمْ أن الإنسان هو شقى في هذا العالم. ولم يولد إلا على الأوصاب(١) والأتعاب. وإذا لمحت أحداً من بني آدم في نعيم، فقل إنه في شقاء مبين، وبمقدار اعتبارك نعيمه اعتب شقاءه. قال الشاعر:

لو سَوَّدَ الهمُّ الملابس لم تجــد بيض الثياب على امرءٍ في محفل (٢)

<sup>(</sup>١) الأوصاب: الأمراض.

<sup>(</sup>٢) في مدونات قديمة من دون أن أنجح في تنسيبه، أو في معرفة شاعره.

وكم من المتنعمين يتجرعون صاب المصاب من كؤوس تنعمهم، ويودون لو كانوا تحت الحوادث حجراً ملموماً. ولا ريب في ذلك، يا بني، لأن طمع الإنسان وحسده لا ينتهيان، وأوطاره(١) لا تنقضى. فكلما بلغ وطراً تترَّع إلى آخر، وأخذ يرتكب ما أمكن من المنكرات والفظائع لنواله. فينقم عليه الدهر، ويرده خائباً، ويبتز منه ما كان في يده. فتأكله حينئذ نار السدم(٢) والندم. ويخيم عليه سحاب الهموم، ويحيط به قتام الغموم. وإذا بلغ الإنسان سدرة منتهى الآمال والأوطار، فلا تنضب بئر طمعه، ولا تخبو لظى حسده، فتظل أمياله عاصفة به، وثائرة عليه. وإذ لا يعود يرى ما يشفى غليل تلك الجوانح الظامية، ينعكف على التشفى من نفسه، فيبغضها، ويمتهنها، ويكـد فـي إتلافهـا وإعدامهـا، إذ يـري المـوت خيـراً لها من حيوة (حياة) لا أمل فيها. ولا حطي لنار الحسد والطمع! فإذا كان من يبلغ آخر درجة من سلم السعادة لا يرى سعادة، فكيف تكون أحواله على الدرجات الأدني؟ لا يدعَ أنها تكون أشد مصاباً وأعظم خطباً. إلا أن الأمل بالأعلى يعزيه ويسليه. فلا يشعر بما يشعر، وهو فريسة بين أنياب اليأس. فهل تدرى من يستطيع التخلص من هذا الشر العظيم؟ إنما هو الراضي بما هو عليه، والسالك في طريق حياته، حسبما ينهج له جدُّه ومسعاه، وتأذن

<sup>(</sup>١) أوطاره: حاجاته.

<sup>(</sup>٢) السدم: العشق الشديد.

به الأقدار. ولا بد وأن يكون الصبر الجميل حليفاً له ورفيقاً. إذ إن الاستسلام إلى حكم القضاء عون للمرء ونصير. فكم هو عار على شابٍ، نظيرِك، أن يسجم (۱) الدمع متحسراً لدى أقل عارض أو طارق. فماذا تفعل إذا هجمت عليك الأيام بكل غاراتها، وانقض عليك الدهر بكل جوارحه، لا سمح الله؟ فاحفظ دموعك في محاجرها، ولا تنفقها على فتاة خليق بها إنفاق الدمع عليك.

فتطيبَ خاطر الفتى قليلاً. وبعد برهة من السكوت التفت إلى الشيخ وقال له: ناشدتكَ الله، يا سيدي، أن تقول لي: هل أنت مؤكد انقلاب زينب عنى، ومن أخبرَك بذلك؟ لأن لهجَك أوقعنى في الريب.

فضحك الشيخ وقال له: يمين الله، ولا أكذب، لا علم لي بهذا الأمر. إلا أن كثرة تردد الخواجا يوسف صديقك على زينب حبيبتك يوهمني ذلك. ولا شك أن أبويها يرغبانه خطيباً لها، ويفضلانه عليك، كما لا تنكر أنت، ولا سيما إذا أحبها وأحبته منقلبةً عنك. فأجاب سليم: كيف يمكن ذلك، وهو داخل لمساعدتي على خطبتها بكل إمكانه؟ وهي قد عاهدتني، بأنها لا تتزوج بغيري، سواء كنتُ غنياً أو فقيراً. فما يتيسر لي أن أعيش معها في سداد عن عوز حتى يفتح الله لي باب الرزق. ويجعلني أغنى من أبيها ويوسف. وهل على الله أمرٌ عسير. فكما أنني شكرته على أخذه بعد عطائه، فهلًا يود أن أشكره على

<sup>(</sup>١) سجم: سال كثيراً.

عطائه بعد أخذه؟ وهل ترغب حبيبتي زينب أن أصبح فريسة لليأس، وأنا في سن الأمل والرجاء؟ هذا، وإنني أرى التفاتاً عظيماً من أبيها نحوى، وحباً لا مزيدَ عليه. فما أدراك أن ثمرة هذا الالتفات والحب لا تكون تزويجه إياى بابنته مع صمد(١) ونقد وغير ذلك؟ وهو يعلم أننى منعكف على شغلى وعملى. وليس لى خصلة قبيحة. فلست سكيراً، ولا مقامراً، ولا مسرفاً، ولا لاهياً، ولا خليعاً، ولا خائناً. ثم ويعلم أن خصلة من هذه الخصل تكفى أن ترجَّ بأعظم الأغنياء في وادى الفقر والإذلال، وتجعله نقمةً لأبيه وحميه وكل قومه. كما يعلم أيضاً أن الذي يكون عائشاً في الكـد والكـدح هـو أفضـل وأحسـن ممـن يكـون مولـوداً في الإتراف والغني، وعائشاً بهما. لأن الإتراف في الغني يورث الإنسان كل صفة ذميمة، ولا سيما الكسل والجهل والخلاعة. وضدُّه الكدُّ في العوز، فإنه يكسب الإنسان كل مزية حميدة، وخصوصاً النشاط والأدب والشهامة. وكم من الأغنياء يوحى إليهم الجهل أن يذخروا بناتهم لغنيٍّ من أمثالهم، فيصبحن قواعد وعوانس لعدم الظفر بالمقصود. وكم غنيٌّ قد يحب ابنة فقير، ويتزوج بها، ولا يحفل بصناديق أمثاله، التي لا تقدر كل كنوزها أن تستر عاراً واحداً، وخصوصاً إذا كانت مجموعة من الأغلال والأسلال. فعجب الشيخ من جرأة لسان سليم في هذا المعنى، وطرب كل الطرب. وقال لـه: إنني أراك، يا بني، ممن يشيد لهم

<sup>(</sup>۱) ما جمع من مال.

الزمان أبذخَ القصور، فكن مستبشراً بفتح قريب. فأنت حريًّ بأن تتزوج إحدى بنات الملوك، لأن ذكاء عقلك، وحسن فطرتك، وسلامة قلبك، هي خصال تسمو بصاحبها إلى قمة الكرامة والمجد، عاجلاً أو آجلاً. وأنا أطلب إلى الله تعالى أن يبلغك مناك، ويزيد بسناك. ثم ودًع سليم صاحبه الشيخ الوقور وانفصل عنه.

## الفصل الثاني عشر

### الدحلة

ولبث يوسف وسليم يترادّان على بيت أبي زينب. إلا أن سليماً لم يعد يرى من أبوي حبيبته ما كان يراه قبلاً من البشاشة والإكرام. ولم يعد يشاهد منها ذلك الالتفات والابتسام. وقد نقص للغاية ما كان يتوسم في وجهها من لوائح الانشغاف به. حتى إنها صارت تتباعد عنه، وتحاول الإيجاز إذ يتكلم معها. بينما كان يرى ما ينقص من نصيبه يزيد من نصيب يوسف نصيره. فما تمالك أن يدع صاحبه هذا الأمين بدون اعتراض ولا سؤال. وأخذ ينتهز فرصة لذلك. لأنه، منذ اختلاج الوهم في ضميره، عمد ألا ينشم (۱) بالكلام معه في شأن زينب، حذراً من أن يباديه بجواب يجرح قلبه المنكسر، وهو عنده ماهن (۱).

<sup>(</sup>١) نشَّم في الأمر: ابتدأ فيه.

<sup>(</sup>۲) ماهن: خادم.

وفيما كانا يتنزهان، ذات يوم، على شاطئ الدجلة، ولا حديث بينهما. إذا قومٌ مروا بهما، وهم يغنون هذا القد (القدود الحلبية) على لحن: عدينا الشامات بالجوز إلخ

### حجاز أصول(١) صفيان

ذات جيد الخشف. لما أقبلت لم تبقٍ هما قدُّها المياس أسمى. من قضيب الخيزران يا ربي الأمان من قوام مرّان يا ربي الأمان

سلبت مني حشايا. ودعتني للبلايا

ودنــت تبغــي ســوايا. وهــي فــوق المهرجــان

يا ربي الأمان من قوام مرّان يا ربي الأمان

أنا لا أهـوى سـواها. فـى وفاهـا وجفاهـا

إن قلبى عن هواها. لم يحل طول الزمان

يا ربى الأمان من قوام مرّان يا ربى الأمان

ما جلا ليل الذوائب. غير أنوار الترائب

وجهها بيدي العجائب. حارَ فيه القمران يا ربى الأمان من قوام مرّان يا ربى الأمان

ولما وقعتْ في سمع سليم هذه الكلمات، وهي: (ودنت تبغي

<sup>(</sup>۱) أصوله (۱۸۸٦).

سوايا وهي فوق المهرجان)، سقط على الأرض مغشياً عليه. واندفق وكاء(١) أماقـه(٢)، حتى غرقـت خـدوده بالدمـوع. وهـو يصـرخ مـن صميـم فؤاده: ألا واحرَّ قلباه! وإذ رأى نصيره يوسف هذا الحادث الفجائي، وقف مبهوتاً، وباغت قلبه خفوق الارتياع، إذ إنه خال أن صرعاً صرع رأس صاحبه. ولما تبصَّر ملياً علمَ أن صعقةَ هيام وقعت على سليم، ولا صرعاً. فدنا منه، وأوقفه بيد من حديد. وجعل ينبهه ويسترجعه إلى رشده، حتى إذا ما أفاق وصحا، جعل يردد هذا الكلام بنغمته: (ودنت تبغى سوايا وهي فوق المهرجان). فأغاظ يوسف هذا الترديد، حتى أزلقه (٢) بنظره قائلًا له بلسان جريء وصوتِ جهوري: ما أسخفَ عقلك، يا سليم، فإنها إذا كانت فوق المهرجان، فالأولى أن تكون لى، ولا لك. لأني أرفع منك شأناً، وأكبر قدراً، وما أنت عندي سوى ماهن، فلو كانت تحيني قبلك، ثم أعرضت عنى إليك، لحقُّ لي أن أنشد هكذا كلاماً مشمخراً (٤) ولكنتَ به جديراً. فدارتْ برأس سليم نخوة الشهامة، وقال إلى يوسف: أتظن أنها تحبك، وقد أعرضت عنى؟ فأجاب: نعم، وقد حبتْني قلبَها المنقلب عنك، ولعظم تغفلك وبلادتك لم تشعر أنت بذلك إلى الآن. فأجاب سليم: وأنت لفرط جهلك واغترارك تزعم أن

<sup>(</sup>١) وكاء: رباط القربة.

<sup>(</sup>٢) أماقه: مجرى الدمع من العين.

<sup>(</sup>٣) أزلقه: أحدَّ النظر إليه بسخط.

<sup>(</sup>٤) مشمخراً: فيه تكابر.

عقبلةً نظير زينب تحب عُتُلاً(١) خائناً نظيرك، لأننى أخبرتها بمواعيدك لى، يا عرقوب الزمان، ومادر الأوان، لكى أعرِّفها سبب خطورك(٢) إلى محلهم. ولا بد وأن تكون، يا قاشر (٣) الشوم، والمملق الخدّاع، قد أغربتَ أبوبها، فأغرباها عليك، واضطراها أن تميل عني قسراً وغصباً، كما يفعل كثيرون في هذه الأمصار مع بناتهم الغير (غير) العالمات بما لهن من حقوق الطبيعة وحرية الاختيار، فيقتلونهن جوراً وظلماً. فأجاب يوسف، وهو ينفتل على نفسه نظير الرحى: احسب، يا سليم، كيفما شئت، وقل ما تريد وتشتهى، فإن حبيبتك صارت حبيبتى، وهي في قبضة يدي، وعما قليل ستكون مطيتي (٤). فرُحْ، وليصلكَ الله ناراً ذاتَ لهب. فبعد عنه سليم، وهو يقول له: ورُحْ أنت، يا أيها النذل الخائن، فلعنة الله على الكاذبين! وها أنا ذاهب عنك، ولن تراني، فابعثْ إليّ بأجرتي، وإلا فلتكنْ معك للهلاك. وهكذا انصرف سليم، وقلبه يفيض ناراً وشراراً. وبعد بضعة أيام أقبل أخوه أمين، وفي يده كتاب مختوم باسم أخيه سليم، فناوله إياه قائلاً: خذْ هذا الكتاب من زينب، واحفظُه في سريرتك، كما أوصتني. فما صدق أن تناول سليم الكتاب بوله، ودخل البيت ليقرأه، فانعكفَ إلى حجرة منفرداً، وفضَّه من ختمه، وإذا مكتوب فه هكذا:

<sup>(</sup>١) العُتُل: الغليظ.

<sup>(</sup>٢) أي: مجيئك.

<sup>(</sup>٣) قاشر: نازع.

<sup>(</sup>٤) زوجتي (١٨٨٦).

سيدي سليم

إننى لم أخنْ عهدك، ولم أنسَ ودَّك. ولا يخطر في بالى سواك، حتى إننى أهذُّ بك ليلى ونهارى. إلا أن صاحبك الخواجا يوسف، الذي قلت لى إنه صديقك الوحيد، ونصيرك على ما تشتهى، قد أشهر حبَّه إياى، وطلبني من والدي خطيبة له، فأجابا طلبه للحين بدون سؤال عن إرادتي. ولما سمعت ذلك، انطرحت على أقدامهما، وشرعت أبكى وأنتحب وأستجير وأسترحم. وما كان يجديني كل ذلك سوى التعنيـف منهمـا، والتبكيـت والكبـح. حتـى قـال لـي والـدي: لا أعرفـك ابنـةً لى إذا لم تقبلي الزواج بهذا الشاب، واحذري أن تذكري غيره بفمك! وكيف ترفضين سعادة الزواج بشاب إفرنجي، وهو ابن تاجر غني، أعلى منا مقاماً، وأوسع تجارة! فهذه هي حالتي، يا حبيبي سليم. وها سأصير ذبيحة ومحرقة رغما عنى وكرهاً. وغداً سيتم احتفال الخطبة، ونزاع موتى. فماذا أصنع؟ وكيف أتدبر؟ وبمَ أتعلل، وليس لى نصير، ولا محير، سوى التنهد والحسرات وفيض الدموع؟ واعلم، يا عزيزي، أن التغير الذي كنت تتوسمه في وجهي، وتحسبه دليلَ سلوان، أو انقلاب، لم يكن تعمداً منى، بل موعزاً به من والدتى، التي صارت تأمرني بالتباعد عنك والاقتصار، حالما رأت التفاتاً إليّ من صديقك، الـذي سيكون بعلاً دون إرادتي. فلنأخذ الصبر الجميل على هـذا الوبيل، وإن بين الليل والنهار عجائب.

(زینب)

ولما استتم قراءة هذا الكتاب، انطرحَ على المقعد، وأخذ يسكب ماء العبرات، وينفخ شرار الزفرات، ويتأوه ويتحسر، حتى كادت روحه تبلغ التراقي(١١)، وتسيل سويداء قلبه من المآقي. وفيما هو يذرف الدموع، ويئن ويتوجع بتأوه يذيب الجلمود، ويحرق الأخدود، دخل عليه أخوه أمين. وإذ فاجأه هذا المشهد المؤلم من أخيه سليم، انقض عليه، وضمَّه إلى صدره، وأخذ يقبله ويباكيه بعيون أسجل (٢) وأسجم (٣). وهو يقول له: طبْ نفساً، يا أخي. طبْ نفساً، ولا تزجُّ هكذا بنفسك في وهدة الحزن والكرب. وما أدراك أن سواد الليالي لا يلد لك بياضَ الفوز والظفر. أما تعلم أن غير الدهر تأتى بما لا يخطر على بال، إن شراً أو خيراً. فحسبكَ هذا الاضطراب والاكتئاب، فقد فطرت قلبي، وأذبت روحي. وهكذا فما برحَ يطيبه ويعزيه، حتى أصعد شهقة الارتباح، واستوى على عجزه، وجعل بكفكف دموعه، ويمسحها حتى إذا ما رآه أمين طاب نوعاً. أمسك بيده وقال له: قمْ بنا نتسرب ساعةً. فأجابه سليم: دعني، يا أخي، هنا برهـةً. لأننى لا أطيب ما لم أكتب جواباً إلى مليكة فؤادي، ومحور مرادي. وما استتمَّ كلامه حتى نهض حالاً، وأخذ دواةً وقرطاساً، وشرع يخط هكذا، وانصرف عنه أخوه.

<sup>(</sup>١) التراقي: الارتقاء إلى السماء؟

<sup>(</sup>٢) أسجل: معطاءة.

<sup>(</sup>٣) أسجم: سائلة.

شقيقة القمرين وقرة العين السيدة زينب

إنني، عندما تلوتُ رسالتك المحررة بأناملك البلورية، دار برأسي دُوام الحزن والشجن، ووقعت على الحضيض صريعاً، وأوشكت أن ألقى حتفي أسفاً وكمداً. ولو لم يداركني أخي لنجعت أن نفسي، لا محالة، وجعلت ذاتي ضعية لحبك وفداءً، يا مليكة قلبي. فماذا أقول، وماذا أصنع، وإلى من أشكو وأتظلم؟ وبأي سلوة وعزاء عادت الدنيا تأتيني؟ وأنت سلوة فؤادي، وتعزية قلبي، ولا سواك. وقد حال بيني وبينك ذلك الغدار الخائن، والكذوب المنافق، والمُلاسن المداهن، الذي أضحى - حرياً بكل ما جاء في كتاب السهام النارية - في المواقع السعادية. حيثما ينخر (۱۱ الخنزير القحة، ويهذر أبو تمامه (المذكور سابقاً)، ويخون وينكث الحارث ابن ظالم (۱۱)، ويداور المداهن، ويحاول المُلاسن على انهتاك المحرمات واقتراح الفواحش. فكيف أحتمل أن أرى هكذا عُتُلا برماً (۱۱) يطور غادة غيداء نظيرك ويطولها، ويرث النعيم قبل أن يُنفَس! فيا ويلاه من غدر اللئيم وخيانته! وواعجباً من التليد (۱۵ الذي يجعل الكلاب أسودا (۱۱)، والسنانير نموراً، والغربان التليد (۱۱) الني يجعل الكلاب أسودا (۱۱)، والسنانير نموراً، والغربان التليد (۱۱) الناية والغربان التليد (۱۱) النفي يجعل الكلاب أسودا أسنانير نموراً، والغربان التليد المداهن الموراً، والغربان

<sup>(</sup>۱) نجعت: فجعت؟

<sup>(</sup>٢) ينخر: يعلو صوته.

<sup>(</sup>٣) المعروف بشدة وفائه.

<sup>(</sup>٤) البَرم: البخيل اللئيم.

<sup>(</sup>٥) التليد: الغني.

<sup>(</sup>٦) أُسْداً (١٨٨٦).

عقباناً، والأقذار عقياناً! فيا سيدتي، ومليكتي، كيف أصطبر على خطب انخطافك مني؟ وأنّى أتجلد، وأين أروح، وأيّان أغدو، وقد أطبقت عليّ الدنيا، وأوقعت بي الأيام، وأقلعت عني السعادة؟ وهل بقي لي في حياتي سوى نصيبِ قيس مجنون ليلى! فما أحلى الهيام بعد فراقك إلى البوادي في الهوادي! وما الشتات في القفار والفدافد(۱)، حيثما يقول لي كلُّ من يمرُّ بي: لكَ الله، يا مجنون زينب، فلا حول ولا قوة إلا بالله!

(سليم)

## شعر (۲)

أخذوا الحبيب فياحشاي تقطعي

وتوجعــي يــــا مهجتــــي وتفجعــــي

أخذوا الحبيب فيا كرى زلْ واحترق

ولأنت يا روحي من الجفن اهمعي (٣)

أخذوا الحبيب وخلفوا الحسرات في

قلبـــي ونيـران الجـوى فــي أضلعـي

أخــذوا الحبيــب وألحقــوا صبــرى بــه

ما ضرَّهـم لـو غـادروا صبـري معـى

(١) الفدافد: الأمكنة المرتفعة.

(۲) مسقطة في طبعة ١٨٨٦.

(٣) همع: سال الدمع.

1 - 1

أبكي دموعياً كالسحاب جَرَتْ وها

قد أحررت أرضُ الهوى من أدمعي

انع\_\_\_ى فوادى يا مطوَّقة الحمي

واتلى على الأفنان خطية مصرعي

واستعطفي الأغصان أن تحنو على

ص\_بً قتي\_ل فراق غصن أينع

يبك \_\_\_\_ بك اء الثاك للت فليتَ \_\_\_ ه

مـــن زينـب فـى الحـى كان بمَسـمع

أوَّاهُ ما فعلت أيادي الغدر بيي

هـــدرت دمـــي فبقيـت مثـل البلقـع(١)

لا عيـــش لــى يــا زينــب لا عيـــش لــى

بعيد البعاد ولا أطبيب بمضجعي

ولما أنجزَ نثرَ رسالته ونظمَها، طواها وهرع إلى أخيه، وسلَّمه إياها قائلاً له: ضعْ هذه الرقعة في يد زينب على مواراة. وقلْ لها: احفظيها تذكرةً من خلّ وفيّ. ففعل أمين هكذا<sup>(٢)</sup>.

البلقع: الأرض القفر. (1)

أُسقطتْ طبعة ١٨٨٦ الفقرة الأخيرة من هذا الفصل: «ولما أنجز... هكذا».

## الفصل الثالث عشر

### البراح

وبعد ثلاثة أشهر من هذه الحادثة، كان زفاف أمين على خطيبته. أما سليم فلم يكن يوم عرس أخيه إلا مستغرقاً في أكدار ابتعاده عن زينب، وغائصاً في عباب الأشجان. حتى إنه لما أنشد العازفون هذه القطعة التالية: (على لحن صباغ الأزرق يا عشيري وميالا)، أخذه الوجد والهيام حتى غشي عليه، وانكشف أمره لكل الحاضرين. فحشدوا إليه، وجعلوا ينبهونه ويتغامزون. ولما أفاق كمَّلَ عيونَه الوجل، وصبغ وجهَه الخجل، ولم يعد يمكنه اللبث بين الجمع، فنه ض وانزوى في معزل. وعمدَ في نفسه أن يهاجر المدينة.

وهذه القطعة حجاز صوفيان:

لما تجلتْ وانشنتْ دلالا رأيتُ غصناً حاملاً هلالا

#### لازمة

حـوريـةٌ حـارت بها أفكاري ونجمةٌ فاقت على الأقمار وظبية بالعطف والنفار تخجل الأغصان والعزالا

سَبَتْ فَوَادي بسيوف اللحظ وسلبتْ لبي بدرِّ اللفظ يا ليت لي منها تمام الحظ بالوصل حتى أبلغ الآمالا دور

يا للهوى قد أتلفتني بالهوى وقَلَّبتْ قلبي على نار الجوى فها أنا قد صرتُ مسلوب القوى صبُّ به قد ضربوا الأمثالا دور

قد بيَّضت شعري بسودِ المقلِ وأرخصتْ سعري بغالي الميلِ وضيقت صدري بعدرض الكفل(۱) وقصَّرت صبري وشوقي طالا فما كذَّب سليم أن أخذ يتأهب إلى النزح عن بغذاذ، ريثما انقضت مدة عرس أخيه أمين. إلا أن أخاه هذا كان يمانعه ويباعده من وقت إلى آخر. ولم يزل يرتاح إلى البراح(۱)، وأمين يعارضه معارضة أخٍ لا يصبر على فراق أخيه، (۱) أن انتشبت الوباء في الزوراء. والتزم كلُّ بيته، وانقطع طريق المسافرين. وانبرى الموت يفتك بالكبير والصغير، والقبر يبتلع العظيم والحقير. حتى دارت دوائر المنون على أبى يوسف، التاجر

<sup>(</sup>۱) تحولت: «بعرض الكفل» في طبعة ١٨٨٦ إلى: «بوسع النجل».

<sup>(</sup>٢) البراح: مغادرة المكان.

<sup>(</sup>٣) إلى أن انتشب (١٨٨٦).

النمساوي، وأبي زينب وأمها وأخواتها وكل أقربائها. فأصبحت مع زوجها الغريب فريدة تحكي يتيمة في صدفة. وبعد أربعة أشهر من نهاية هذا الوباء الوبيل، الذي استمر أكثر من ثلاثة أشهر لم يعد لسليم صبر على البقاء في بغذاذ. لأن حزن انفصاله عن زينب قد تعاظم، وتفاقم بأحزانها. إذ إن كدر الحبيب هو كدر الحب. أما أمين فكان يتوسل إلى أخيه أن يجعل سفرَه بعد ولادة امرأته، التي كانت حبلى على لياليها. فقبلَ سليم توسلَ أخيه. وما كان بضعة أسابيع حتى وُلد لأمين ذكرٌ (١)، ودعا اسمه حبيباً. فأحب سليم هذا المولود، ووشم ساعدَه باسم زينب قائلاً لأخيه: هذا هو الاسم المكتوب على لوح صدري، فليكنْ مكتوباً على ساعد هذا الغلام عساه يحب زينباً ما.

ثم أخذ سليم يتهيأ للسفر إلى أن دنت ساعته. فودع أخاه، وسافر إلى بومباي على فتح الأقدار. وما زال هناك يتعثر في طرق الكدّ، ويكدح في شوط المعيشة، حتى أوصله مسعاه إلى رجل من أكابر أغنياء الهند، يُسمى الخواجا باي. فقبلَه في بيته وحانوته، وأحبَّه غايةً، وجعله زعيماً على كل أشغاله وأعماله. وما زال أن تبناه، حيث لم يكن له هذا الغني (١) ولد.

وإذ رأى سليم نفسه سعيداً، وقهرماناً على مال وافر، تزوج بابنة هندىة. ولم يعد له مُكدِّر سوى إذكار زينت وفراق أخبه. فأراد أن بشارك

<sup>(</sup>۱) ابنٌ (۱۸٦٦).

<sup>(</sup>۲) «هذا الغني»: مسقطة في طبعة ١٨٨٦.

أخاه في هذه السعادة، فكتب إليه أن يحضر إلى بومباي مع امرأته وابنه. ولم يعلم ما جرى بعد غياب مضى عليه نحو خمس سنين. وذلك أن يوسف، بعل زينب، أذهب كل تليده خسائر في التجارة، لعدم خبرته بها، حتى أفلس وصار مفتقراً إلى القوت الضروري، وأركس (۱) الدهر كل وجاهته وكرامته. فشبت في ضلوعه نار الغم والهم، وأخذت تفنيه قبل حينه. وما عتم أن وقع في مرض عضال، أفضى به إلى الحتف، ولبثت زينب وحدها في شر الأحوال. فدعاها أمين إلى مغناه (۲)، وجعلها كأخت له. ولم يخبر أخاه سليم بذلك كيلا ينغص عليه (۲).

<sup>(</sup>۱) أركس: نكس.

<sup>(</sup>٢) مغناه: بيته.

<sup>(</sup>۳) «عیشه» (۱۸۸۸) بدل: «علیه».

## الفصل الرابع عشر

#### الصاعقة

وفي هذه الأثناء مرض الرجل الهندي، أو بالحري أبو سليم، ومات لأنه كان طاعناً في السنّ، وترك لسليم اسمه، وكلَّ أمواله ومستعمراته إرثاً شرعياً. أما سليم فما عاد يصبر، بعد هذه النعمة، على نقمة فراق أخيه. ولذلك كتب إليه بلجاجة أن يحضر مع عائلته عنده، وأفاده بجميع السعادة التي فاز بها. فهمَّ أمين على السفر، وبعد مدة وجيزة ظعن إلى البصرة مصحباً معه امرأته وابنه وزينب. وفي وصوله إليها، كانت الباخرة المتجهة إلى بومباي حاضرةً. فركب هو ومن معه إلى السفينة (۱)، وأخذت تشق عباب المحيط. وفي اليوم الثالث من إقلاع الباخرة أخذ البحر يكفهر ويزبد. وخيمت الغيوم على الأفق،

<sup>(</sup>۱) «إلى السفينة»: مسقطة في طبعة ١٨٨٦.

وهبت غارات الرياح والعواصف. فأخذت الرعود تلعلع في السحاب، والصواعـق تنقـض علـي المبـاه. ونتـأت أنجـاد(١) الأمـواج مـن غـور القفـر السائل. وكان دويُّ الزعازع يزعزع القلوب، ويرعد الفرائص، حتى كادت صدمات الأنواء تهدم دعائم الكون، وترج قبة السماء في وهاد الغمر. وهكذا صارت السفينة تهب بركبانها إلى أوج السماء، وتكب بهم إلى حضيض البحر. وكانت صخور الخباب تلاطمها، وتقلبها على الجانبين. إذ يخال، لـدى كل صدمـة، أنها غارت في القعر، فيسمع لها صرير هائل، يتخلله ضجيج الملّاحين وصياح الركبان. ولما ادلهمَّ الليل، وتكاثفت حجب الظلماء، وتضعضعت الأكوان في بعضها، وتزايد انقضاض الصواعق، واشتد دوى الرياح، وأصبح العالم مشهداً يرعب قلب هرقل. وبينما كان أمين يعانق امرأته، وهي تبكي وتستبكيه، وزينب تحضن ابنه، وهي تئن وتتنهد، إذا صاعقة انقضت على أمين وامرأته، وجعلتهما فحماً أسود. وأما زينب والغلام فما مسَّهما رزء. إلا أن الإغماء أخذها، وذهب بها عن رشدها. وما كانت الصاعقة لتخطف هـذا المنكود وامرأته، لـو لـم يكـن حامـلاً معـه مقـداراً مـن المسـكوك المعدني. لأن هذه الآفة الذريعة لا تهوى إلا المعادن، فتهوى عليها أينما صادفتها. ولما كان الربان مع الملاحين غيرَ ملتفتين إلا إلى تدبير السفينة، والاهتمام بإنقاذها قدرَ وسعهم، فما شعروا بالهول الـذي حـدث. ولا سـما والظـلام كان يحجـب البنـان عـن العبـان. مـع أن

<sup>(</sup>١) أنجاد: الطرق العالية، وتعنى هنا: الأمواج العالية.

وميض البرق كان يجليه كل وهلة. بيد أنه كان يزيده بفتراته اكفهراراً وادلهماماً. حتى إذا ما انشق ستار الدجى عن وجه الفجر، أخذ الخباب بالسكون والهدوء. وما أسفر الصباح إلا عن بحر، كأنه مرآة الله. فجمع الملاحون حواسهم، وانتبه بعضهم إلى بعض، وجعلوا يطوفون أوكار الركبان ليفتقدوهم. ولما بلغوا محل أمين مع سربه، فاجأهم ذلك المنظر المخوف، فوقفوا مبهوتين مذعورين، فاختبروا الربان بهذا الخطب الفظيع. ولما حضر، وعاين قضاء الله، جمد في ذهول وحيرة، وأذرفت عيناه الدموع. ثم تقدم بحنو إلى أمين وامرأته، وجس نبضهما، فراءهما (۱) قد شبعا موتاً. وبعده لفت إلى زينب، وجس نبضهما، فشعر بحركة الروح في حرارة معرقة، وعلم أنها في حمّى حرّاء. ولما لمس الغلام أفاق حالاً من غفلته، وأخذ يبكي وينتحب ويصيح: يا أماه! يا أماه! فأخذه الربان على صدره، وخرج به. وأوعز إلى من حوله أن يزجوا بالمصعوقين ( من أصابتهم الصاعقة) في البحر، ففعلوا. وهو أخذ الغلام إلى حجرته، وطلب إلى طبيب المركز أن يعالج المحمومة.

فأيُّ قلبٍ لا يتفتّت، وأيُّ كبدٍ لا ينفطر، وأيُّ دمع لا ينهمر، عندما صحت تلك المظلومة من حمّاها، وانتبهتْ إلى شدتها وأوجاعها، وحصولها وحيدة وغريبة منقطعة في مركب أصبح قصعةً تعوم على وجه المحيط الهندي. إذ لا عاد لها رجاء، ولا أمل، ولا تعزية، ولا عون، ولا نصير، سوى غلام لم يبلغ الست السنين. وبَحْرية سيعافونها

<sup>(</sup>۱) فرآهما (۱۸۸۸).

في الغد، وهم لا يعرفون لغتها. فتأملُ، يا صاحبي، ما يهجم على الإنسان من المصائب والنوائب، وانظرْ ما تتقلَّب به الأيام والليالي، وتبصرْ واعتبرْ.

ولما وصلتْ(۱) المركب مرسى بومباي، تقدم الربان إلى التعيسة زينب، وأشار إليها أن تنزل وإياه في فلكه. فسلمتْ أمرها إليه، ونزلت ومعها الغلام والأمتعة. فانطلق القارب كالسهم، حتى بلغ اليابسة. فصعد وصعدت معه زينب والغلام، وسار بهما إلى محل وكالة المراكب، حيث يوجد وكيل يتكلم بالعربية. فاستدعاه الربان، وأخبره بالحدثان (بما جرى)، وطلبَ إليه أن يفهم أمر هذه المرأة، وهل أنها ترغب في البقاء أم الرجوع إلى بلادها. فأخذ الوكيل يرثي لحالها ويعزيها، ثم سألها عن مرادها. فأخذت تتردد في الجواب قائلة في نفسها: خيرٌ لي أن أسلمهم هذا الغلام ليدفعوه إلى عمه بدون أن أريه وجهي، حذر أن يعتبرني شؤماً عليه، ثم أعود. وهل مقابلتي سليم الآن، إذ يراني على هذه الحالة المشومة (المشؤومة)، إلا خطبٌ أصعب من جميع الخطوب. فالموت، ولا أُريه وجهي. إذ الأولى أن أعود إلى بلادي. فأجابت الوكيل: إنني أود أن تحسنوا عليّ بإرجاعي. وسألت: متى يكون ذلك؟ فأجابها الوكيل: بعد خمسة عشر يوماً، ثم وسألت: متى يكون ذلك؟ فأجابها الوكيل: بعد خمسة عشر يوماً، ثم وسألت: متى يكون ذلك؟ فأجابها الوكيل: بعد خمسة عشر يوماً، ثم وسألت: متى يكون ذلك؟ فأجابها الوكيل: بعد خمسة عشر يوماً، ثم وسألت: متى يكون ذلك؟ فأجابها الوكيل: بعد خمسة عشر يوماً، ثم وسألت: متى يكون ذلك؟ فأجابها الوكيل: بعد خمسة عشر يوماً، ثم طلبَ إلى المترجم أن يحويها في ترحم إرادتها للربان. فتبصر قليلاً، ثم طلبَ إلى المترجم أن يحويها في

<sup>(</sup>۱) وصل (۱۸۸٦).

حماه لحلول الميعاد، وهكذا فعل. إلا أن زينب أرادت أن تبقي معها الغلام لتوديعه منه، ثم تصرفه إلى عمه يوم سفرها، أو تصحبه معها، لأنها صارت شديدة الولع به. وعلى كل حال، إن جميع أفكارها في أمرها كانت هذياناً وحيرةً. فكانت ترى إقامتها وحيدةً في دار الغربة بليةً عليها، وعذاباً أليماً. وترى عودتها إلى الوطن بليةً أعظم، بين أنها كانت ترى نفسها غير قادرة على مفارقة الغلام، الذي أصبحت تعتبره ولداً لها، وتعزية وحيدة في أحزانها ومصائبها. فماذا تفعل والحالة هذه؟

أما هذا الوكيل إنما كان رجلاً شهماً، وكريم الأخلاق، وهكذا كانت كل عياله. فأطلعته زينب على جميع خطوبها، من الأول إلى الآخر. وكيف أنها تود أن تبقى غير معروفة من الخواجا سليم، وغير مسموع منه بقدومها صحبة أخيه، الذي دُفن مع امرأته في البحر، وأنها ترغب في بقاء هذا الغلام معها لمدة ما. وأوردت كل مخائلها(۱) في هذا الشأن. وكان هذا الوكيل يواسيها (يؤاسيها) مدى الأوقات، ويطيب خاطرها، حتى أشار إليها أخيراً أن تبقى عنده مدةً، عسى الزمان يأتيها بخير، فاتبعت رأيه.

أما سليم فلما بلغه ما حدث على أخيه وعياله، عراه حزن شديد، وغم ً لا مزيد عليه، وصار شغله البكاء والعويل. ولشدة إفراط الحزن

<sup>(</sup>١) مخائلها: ما تخيلته لمصلحتها؟

فيه، وقعَ في صغر النفس، وانعزل عن العالم في بيته، وكان له ابنة وحيدة لم يتجاوز سنها الأربع السنين، وقد سماها زينب. وكان بحمها حباً شديداً، ولا يرى حظاً إلا بملاعبتها ومداعبتها. وكلما كان بدعوها باسمها، لو يرد على سماعه هذا الاسم، كانت لواعج ذلك العشق القديم تتحرك في كل جوارحه، وتبقيه نظير الشارب الثمل، إذ إن الحب الأول يلبث في قلب المحب، وقد يرافقه إلى القبر. ولما حالَ الحزن بينه وبين ابنته، لم يعد يرى نفسه قادراً على كثرة التكلم معها بلغة الأطفال، أراد أن يستحضر لها مؤدبة عربية، لتعلمها العربية، وتقوم مقامه في ملاعبتها ومواساتها (مؤاساتها). فأشاع ذلك في المياومات(١) بإعلان أمضاه الخواجا باي. وبعد يومين من هذه الإشاعة حضر رجل، عليه سيمة الوقار، عند الخواجا ياي، وأفاده بوجود أرملة تحسن العربية، ذات أدب وتهذيب، طيق المرغوب. فاستدعى الخواجا باي امرأته، وأخبرها بذلك. فالتفتتُ إلى الرجل، وقالت له: أرجوك إحضارها لنراها، فذهب ملبياً. وفي الغد حضر ومعه امرأة لا يبلغ سنها الثلاثين، ذات ثياب محتشمة، ووجه يمازج جمالُه البديع لوائحَ الغم والهم، فإنه كان يحكي وجه أمير أصبح أسيراً، وغنيٌّ أمسى مفتقراً (٢)، وعزيز عاد ذليلًا. فلما رأت امرأة الخواجا باي هذه الأرملة، حنتْ إليها كل الحنو،

<sup>(</sup>۱) أتعني «المياومات» الجرائد اليومية؟

<sup>(</sup>٢) فقيراً (١٨٨٦).

واستحسنتها كل الاستحسان. فقبضت على يدها، وأجلستُها جانبها على المقعد، وأخذت تكلمها باللغة الإنكليزية، فما كانت تحسن الجواب في هذه اللغة إلا قليلاً. فاستدعت زوجها ليكلمها بلغتها، ولما حضر ورآها، أزلقها بعينيه، وأسبل على وجهه نقاب البهتة، وصار قلبه يقرع جدران صدره، وأخذ كرسياً وجلس أمامها. أما هذه الأرملة فلما وقعت عيناها عليه، خفق فؤادها، واهتزت كل سلاسلها، وأصبحت حمرة الخجل وصفرة الوجل تتنازعان على محياها. ثم أطرقت بناظريها، وأخذت تهجس في نفسها متلوية متلونة. وهكذا فعل الخواجا باي، إلا أنه بادرها بالسؤال قائلاً: من أي البلاد أنت، منها: وأنا من العراق أيضاً، وها نحن أبناء وطن واحد. إلا أنك من أي البلاد العراق أيضاً، وها نحن أبناء وطن واحد. إلا أنك من وكلل العرق جبينها. ولما أجابته بذلك، شعر أن غيمة وهم أخذت تنقشع عن بصره وبصيرته. ثم سألها عن اسمها، فقالت له: مريم. فما كذبت تلك الغيمة أن انقشعت جمعها.

ثم استدعى الخواجا باي بابنته زينب، ودفعها إلى مريم، وقال لها: أرجوك أن تُحسني تأديب هذه الطفلة، وتواسيها (تؤاسيها)، ولا تكلميها إلا بالعربية، لأنني أريد أن تكون لغتي لغة أولادي أيضاً، ليحافظوا بها على جنسهم وأصلهم. فضمَّت مريم هذه الطفلة إلى صدرها، وطفقت تقبِّلها وتعانقها.

ولما أخذت في الغد تجول هذا المنزل الكبير، اندهشت مما رأت فيه من عظمات الغنى والثروة. فكان منزلاً عظيم السعة، يحوي قصوراً وسرادق وقاعات رحبة، حتى لا يمكن الجولان في جميعه بأقل من ساعة. وكله مفروش بالأرجوان والديباج والكشمير، ومزين بالخزف الصينى والأمتعة النفيسة.

# الفصل الخامس عشر

# وليم

وصارت زينب الصغيرة تشب بين يدي مريم، مؤدبتها، وتقتبس منها اللغة العربية، حتى بلغ سنها العشرين. وفي كل هذه المدة كان أبوها يزداد انعزالاً عن الناس وضوضائهم، لكون حزنه كان يتزايد يوماً بعد يوم. وخصوصاً لما بلغه من بعض المكاتبين ما فعلت صروف الحدثان بزينب حبيبته. وكيف أنها كانت مُقبلة إليه مع أخيه، ثم فقدت بفقده، حتى إنه لا عاد يخرج من مخدعه، إلا عندما تمسه ضرورة قصوى، ولا يتكلم إلا نادراً. وكلما كانت تقع عيناه على مريم، كان يزيد توغلاً في الكرب، واستغراقاً في الهجس والانفعال. ولهذا السبب شبّث ابنته على التوحد وعدم المخالطة، فكانت محافظة على بساطة الفطرة الأصلية، وما كانت تعرف من الناس سوى مؤدبتها وأمها

وأبيها، الذي عقم عن غيرها. إلا أن شاباً من أقرباء أمها، اسمه وليم، أخذ يتردد على بيت الخواجا باي بحجة القرابة. وما كان الخواجا باي يعلم بذلك، لانعزاله الدايم (۱) في مخدع بعيد عن مخدع امرأته. فأحبّ الخواجا وليم زينب، إذ وقعتْ في قلبه موقعاً حسناً، وصار كلما انفرد معها يغازلها ويطارحها إمارات الحب. حتى أيقظ عيني طبيعتها من رقاد البساطة والسذاجة. واستمالَها إليه كثيراً، وأصبحت تقايضه جوانح الجوى. فأسرّتْ بذلك أمها، وطربت إلى تزويجه بابنتها طربَ الكيماوي إلى تركيب العناصر. وجعلت تنهج لهما محجة الاقتران (۱).

وفي أحد الأيام عرا زينب مرض ما تسببً عن انفعال نفساني، فحضرَ الطبيب وكتب لها علاجاً، وأشار بأن يؤخذ من عند الصيدلاني الأقرب. فأخذ الخادم صك العلاج، فما رآه متفرغاً للحين. فأراد الاستنظار، فقال له الصيدلاني: اذهب، ثم ارجعْ بعد برهة. فذهب. ولما انتهى عمله، ولم يرجع الخادم للحال، أرسله الصيدلاني مع خادمه إلى المريضة. ولما كان هذا الدواء يقتضي تدقيقاً في استعماله لزم أن يدخل الخادم محلً المريضة الموجود (") فيه أمها ليفهمها طريقة استعماله.

وبعد برهة إذ فهمت، ترك الدواء وانصرف. وريثما غاب هذا

<sup>(</sup>۱) الدائم (۲۸۸۱).

<sup>(</sup>٢) أي تشقُّ لهما طريق الزواج.

<sup>(</sup>۳) الذي (۱۸۸٦).

الخادم، انتبهت أم زينب إلى سؤال على العلاج، فجعلت تقرع الجرس بعنف لاستحضار الخادم، وتقول: سهونا نسأله عن أمر، وقد مضى. فقالت زينب لأمها: كفاك تطنين الجرس، وتقلقيني. فإن محل الصيدلاني هنا قبالة الدار، لأنني رأيت خادمه من هذه النافذة خارجاً من تلك الدكان المقابلة، ثم عاد إليها الآن. فمتى شئنا دعوناه حالاً. وهكذا تم الأمر.

وبعد قليل من الأيام برئت زينب من مرضها، ورجعت إلى تمام الصحة، إلا أنها صارت تختلي كثيراً في مخدعها، وتطلّ من مشرفياته (۱) على الشارع. حتى إنها أصبحت في التمادي كأنها منعزلة في مخدعها نظيرَ انعزال أبيها. أما أمها فقد صارت تعتجب من اختلاء ابنتها المتواتر، وشرعت تمنعها عنه، وتبكتُها، ولا سيما وقد لحظت كونها أمستْ تفضل الاختلاء في مخدعها على مجالسة الخواجا وليم. إلا أنها لم تعلم لذلك سبباً، ولما أخذ منها الحنق كل مأخذ، شرعت تراقيها، وترصد نتائج انفرادها.

ولما رأى الخواجا وليم فتوراً في محبة زينب فترت محبته أيضاً. وصار يقصر قدمه عن التردد عليها، حتى إنه رأى منها ما أوجب انقطاعه،

<sup>(</sup>۱) البعض يسميها: مَشْرَفية، وتعني النافذة الخشبية المُشرفة على الشارع (من دون أن يتمكن العابرون من رؤية من يقف خلفها، فيما يتمكن الجالسون خلفها من رؤيتهم)، ويسميها البعض الآخر: المَشْرَبية (مثلما يروج اسمها حالياً)؛ وتُستعمل أيضاً لوضع جرار الماء للتبريد بفعل الهواء المتسلل عبر فتحات النافذة الخشبية.

فشـقٌ علـى أم زينـب وعـزَّ صبرهـا، وبعثـت برقعـةِ إليـه تدعـوه إلـى الزيارة. وإذ حضر، أخذت تعاتبه على انقطاعه كثيراً. فأرشق طرفه فيها ملياً، ثم قال لها: أعتجبُ، يا سيدتى، كيف تجرين على عتباً، لا أستحقه. فإنك تعلمين أنني أحب زينب، وأرغب الزواج بها، وهي كانت تحبني، وترغب الزواج بي. وقد تعاهدنا على الولاء، وأنت شاهدة على هذه المعاهدة، التي لولا حادثة المرض لكان تمَّ غايتها. أما الآن فقد انقلبت عنى إلى أحد المَهَنة (١١). وأظن أنها حَبَته كل جوارحها وجوانحها. فهل تعتبين عليّ، والحالة هذه؟ فلما سمعت أم زينب هذا الكلام، استشاطت غضباً، وزمجرت وقالت: كيف تقول، يا وليم، إن ابنتي انقلبت عنك إلى أحد الخدامين؟ وهل هي مجنونة إلى هذا الحد حتى تحب خادماً وتنقلب عن شريف، نظيرك، وهي من بنات الأشراف؟ فما هذه الدنية التي نسبتها إلى ابنتي؟ فأجابها وليم: لا تغضبي عبثاً، ولا تسخطي سدي، لأن عندي أدلة أوضح من الشمس على انقلاب ابنتك عنى، وحبِّها أحد الخدامين. فلطمتْ على خدها، وصفعت، وقالت له: ما هي أدلتك، يا وليم؟ قَـلْ، ما هـذا الـكلام! فأجابها: سكِّني نفسك، حتى تفهمي ما أقول. فأجابته: قـلْ. قـال وليـم: أنـت تعلميـن، يـا سـيدتي، أن زينـب كانـت تبرز لديّ، وتقابلني بالتحية، ريثما تسمع خطواتي، إذ أدخل هذه الدار، وما كانت تفارقني ولا دقيقة واحدة، حتى تقبض يدى بيدها سلام الوداع إلى الغد. أما الآن فقد أصبحت تحاول عدم رؤياي،

<sup>(</sup>١) مهنة: جمع ماهن، الخدم.

وتفضل الانعزال في حجرتها على مجالستي، وحسبك شاهداً معاينتك واقعة الحالة. وأما ميلُها إلى أحد الخدامين فقد تأكدته بالاجتساس (١) والمعاينة، وذلك بواسطة ثلاثة جواسيس، وينفسى أيضاً. فإنى أعددت لكل صباح وظهر ومساء جاسوساً بترقبها فيه، وكلُّ منهم كان بأتيني بنابغة عن هذه الابنة. وجميعهم كانوا يروون لي عنها ما ثبت به عندى أنها تحب خادم الصيدلاني المقابل نوافذ حجرتها. فهذا يقول لى: يا سيدى، إننى رأيتها تناجيه بإشارات عينيها وحاجبيها، وهو واقف على باب الدكان، وعيناه شاخصتان فيها ومغازلتان. وذاك يقول لي: إنني كنت أراها تبتسم في وجهه، وتناقشه بالإيماء والإشارات. والآخر قال: إننى سمعتها عند منتصف الليل تتكلم معه بلغة غريبة عنى. أما أنا، يا سيدتي، فما كنت أصدق كل ذلك، لأن حبها كان غلطاً عظيماً يحول بيني وبيـن الصـواب، حتـي عمـدت أن أختير ذلـك بذاتـي. فجئـتُ بومـاً نحو الصباح، ووقفت بعيداً عن الطيقان(٢)، ومحاولًا ألا أكون بمشهد مـن الخـادم. ولبثمـا أوقفـت حركـة أقدامـي، لمحـت هــذا الخـادم واقفـاً على باب الحانوت، ومشخصاً إلى الشبابيك، ووجهه يروى عن مكالمة سرية يبلغها بإشارات الأيدي. ثم ذهبت، ورجعت الظهر، فرأيت عينَ هـذا الأمـر. ثـم انصرفـتُ، وأنـا فـي سـأم مفـرط، ولأسـتزيد يقينـي تأكيـداً، جئتُ نصف الليل، ووقفت في منعكف قريب من جهة الدكان، غير

<sup>(</sup>۱) الاجتساس: تشديد النظر.

<sup>(</sup>٢) الطيقان: جمع طاق، وهو ما عطف من الأبنية.

منظور إلا من قاصده. وما لبثت برهة إلا وصوتُ خطوات إنسان طرقَ أذني، ثم انقطع، وتعوَّض بمهامسة أفواه. فخرجت من المنعكف، ودنوت يسيراً، حتى يزكي نظري شواهد سمعي، فرأيت نفس الخادم يناجي زينب، ابنتك، بلغة مجهولة مني. وهكذا ثبت عندي ميلها إلى خادم، وولوعَها به بدلائل اختباري. فماذا تقولين، أيتها الست، أجيبي؟ هل تودين أن أبقى على عهدي، وأذلً عزة نفسي؟ وهل أستحق العتب منك والملامة، يا ليتَ شعرى؟

فلما وعت أم زينب كلام وليم، كاد عقلها يطير شعاعاً، وحارت وخارت، وما عادت تعرف كيف تجاوب وتذب عن حرمة ابنتها (۱). وما عادت تعرف كيف تجاوب وتذب عن حرمة ابنتها إلا أنها رأت تمليق هذا الشاب ومداهنته أخلق بالمقام. ثم نظرت إليه بكل رفق، وقالت: لا تفكر سوءاً، يا وليم، ولا تخالط شوائب الريب، فإن ابنتي، وإن كانت بالغة أشدها ورشدها، لم تزل بسيطة الفطرة، وساذجة الأخلاق، ولا تعرف بشراً سوى أهلها وأنت. وما ثبت عندك من انقلابها عنك، إنما حريًّ بأن يُنسبَ إلى تغفُّلها، لا إلى خيانة منها. وإذا كانت تتكلم مع ماهن، فما ذاك إلا لجهلها مقامها. ولا بد من أن يكون هذا الخادم هو المستبد بمكالمتها. ولعدم خبرتها بمراتب الناس، واعتبار كلً منهم حسب وضعه ومقامه، خالتْ أنه من الواجب أن تباديه بما يباديها، وتقابله بما يقابلها. فالأولى أن نصف

<sup>(</sup>۱) تحولت الجلبة: «وما عادت تعرف كيف تجاوب وتذب عن حرمة ابنته» إلى: «وما عادت تعرف تجاوب وتدافع عن حرمة ابنتها» (۱۸۸٦).

الخادم بالقِحَة والجسارة، من أن نصفَ زينب بالانقلاب والدناءة. وها أنا في هذا الوقت سأفحصها، وأنبش بواطنها. وأخبرك حقَّ ما أتحقق، فلا تنقطع عنا، والبثْ على ودك وعهدك. فركنَ الخواجا وليم إلى برقشة(۱) أم زينب، ووعدها بالعودة. ثم انصرف، ولم يقابل حبيبته.

<sup>(</sup>١) برقشة: زينة بألوان مختلفة، لكنها تعني، هنا، معسول الكلام.

### الفصل السادس عشر

#### الخطبة

ولما انصرف وليم، هرعت امرأة باي إلى حجرة زينب، ابنتها، وهي سكرى بخمرة الغيظ، وملتهبة بنار الغضب، حتى إذا ما بلغت باب الحجرة، ومدت يدها تفتحه، سمعت مكالمة في الداخل. فتوقفت للحين، وجعلت تنصت. فسمعت مريم تقول لزينب: لو كنت أعلم أن صبرك نزر(۱) إلى هذا الحد، لما كاشفتكِ هكذا سراً خفياً دفنته في صدري منذ أربع عشرة سنة. فأجابت زينب: أما تعلمين، يا مريم، لولا كشفك لي هذا السر لأصبحت زوجةً لوليم، الذي دعته والدتي اليوم لتعاتبه على انقطاعه عنا، ولتمكن العهد بيننا. فأجابت: أما قلتُ لكِ إن والدك متى عرف هذا السر، رفض حالاً وليم. قالت زينب: إن والدي

<sup>(</sup>١) النزر: القليل.

أصبح لا يعي شيئاً، ولا يترك لأحد سبيلاً أن يتكلم معه. وها قد صار لك عندنا أكثر من أربع عشرة سنة، ولم تصادفيه، ولم يخاطبك إلا على ما ندر. وقد كان من الواجب أن تطلعيه على ذلك السر منذ حصولك عندنا، ولا تبقيه مدفوناً في صدرك إلى الآن. فأجابت مريم: إن الموت كان خيراً لي وأفضل. ومع ذلك فلنا اليوم، ولا الأمس. فكونى مطمئنة، لأن الوسيط سيكون شفيعاً، وعلى الغازل أن يحيِّك. ولما لم يعد من إمكان أم زينب أن تصبر للمنتهى، لما اتقدَ في أحشائها من الغضب والحنق، دفعت باب الحجرة دفعة زلزلت جدرانها، ودخلت وهي تصيح: لا باركَ الله بك، أيتها الخائنة مريم! فهل أنت إذاً أفسدت ابنتي هكذا! وهل هذه نتيجة تربيتك إياها! فاغربى عنا، أيتها الشقية، ولا تلبثي بعد ساعةً واحدةً، ولا عدت تريني هذا الوجه المشوم (المشؤوم). أما زينب فقد فقدت رشدها، ووقعت على المقعد، وهي ترتعد وجلاً وخجلاً. وأما مريم فقد لبثت أجمد من الصنم، وصبغت وجهها صفرة الموت، وأطرقت واستغرقت. فجذبتها أم زينب من يدها، وخرجت تسعى بها إلى باب المنزل. ففتحتْه ودفعتها قائلة: اذهبي إلى حيث يعوى أبوك الذيب (الذئب). فقد أعبيتني بأشر فكيف بدُرْدُرْ(۱). فخرجت مريم باكية منشدة هكذا:

غار الزمان عليّ بالحدثان ورمى حشاي بأسهم الأحزان

<sup>(</sup>١) من الأمثلة السائرة، المذكورة في المعاجم، التي تشير إلى العجز المزيد.

والـدهـرُ أوقـع فـيَّ كـلَّ خطوبه ظامٍ ولا يشفي ظماء سـوى دمي أعـدى عـداة الـدهـر أفضل قومه لو لم يكن صبري أشـد صرامة عانيـتُ كـلَّ رزيـئـة بتصبرٍ إن الخطوب تجلُّ إذ تغشى الفتى حتى مَ تفتك يا زمان البؤس بي أحـرمْـتنـي أهـلـي وكـلَّ أحبتي خاب الـذي بالـدهـر أحـسـن ظنه إن الـفتـى بـيـن الـمـلا مـن عنده

إذا خالني جبيلاً من الصوان فأنا العدو له وما من ثان حسب الفتى فخراً بهذا الشان من فعله لأذل عنز جماني حار العناء به وكل معاني فيها امتحان عزايم (۱) الإنسان

وإلى مَ تجني أيهذا الجاني ونفيتني ويله عن أوطاني فالغدر منه يجري كالغدران ظلم الرمان وعدله سيان

ولما رجعت أم زينب إلى ابنتها، فرأتها تبكي وترتعد، فوقفت أمامها، وحرَّقت أسنانها، وهمهمت، وغمغمت، وقالت لها: قولي لي، أيتها الخبيثة، ما هذا السر، الذي كانت تناجيك به تلك الخائنة، مريم؟ ومن هذا الخادم، الذي ولعت به منذ استحضاره لك الدواء، فما احتمل حبك إياه سوى نظرة واحدة، حتى أصبحت ترصدينه نهاراً وليلاً، وطاب لك الانعزال في هذه الحجرة، التي جعلتها مرقباً لرصده، وقد نظرك البعض تغازلينه وتكالمينه بلغة أبيك المجنون؟ قولي لي: ما هذا العمل القبيح؟ فسكتت زينب، ولم تفُه بكلمة، حتى استتلت والدتها قائلة: أما

<sup>(</sup>۱) عزائم (۱۸۸٦).

عـدت تحبيـن وليـم، وهـل تفضليـن عليـه وبشـاً (١)؛ فمـا كان جـواب زبنـب إلا إرسال الدمع والارتعاد. حتى إذا ما رأتها على هذه الحالة الألمة، مشفقةً ومشرقةً، أخذها الحنو الأموى، وجعلت تلاطفها، وتؤانسها، قائلةً لها: أنت، با زينب، من بنات الأشراف، فهل بليق بابنة شريفة، نظيرك، أن تنعطف إلى دنى القوم، وتعرض عن شريفهم؟ أجيبيني، ولا تستحى، فأنا أمك! فنظرت زينب إلى أمها، وعيناها مغرغرتان بالدموع. ثم أمالت وجهها إلى منكبها، وقالت: طيبي نفساً، يا أماه، فأنا لا أحب إلا شريفاً. فأجابت أمُها، وهي تبتسم: إذاً، لا صحة لاتهامك بحب هذا الخادم. فأجابتها زينب: اعلمي حقاً، يا والدتي، أنني لا أحب خادماً. فقالت الأم: فهلَّا برحت تحبين وليم؟ قالت زينب: لا أبغضه أصلاً. فطاب خاطر والدتها، وقالت لابنتها: بكل حق قد طردت مريم عنك. ثم أمسكت بيد ابنتها، وأخرجتها من هذه الحجرة قائلةً لها: يجب أن تتركى هذه الحجرة، وتتخذى الحجرة الملاصقة لحجرتي. فذهبت وأمرت الخدامين أن ينقلوا حوائج زينب إلى تلك الحجرة التي أشارت عنها. ويقفلوا الأولى، ويسلموها مفتاحها. ففعلوا، كما أمرتهم السيدة.

أما وليم فقد عاد إلى عادة تردده. واستعاد ظواهر زينب إلى الالتفات إليه عاجزاً عن استعادة بواطنها. حتى إذا ما رجع فغرق في حبها، أعلن أنه يريد أن يخطبها، ثم يتزوج بعد خمسة عشر يوماً. وكان هذا الإعلان حاصلاً بينه وبين والدتها. فأجابته للحال بالإيجاب. ولما

<sup>(</sup>١) الوبش: السافل من الناس.

حضرت زينب، أخرج خاتماً من الألماس الفاخر، ودفعَه إليها قائلاً: خذى هذا الخاتم، أبتها السيدة المحبوبة، عربونَ عهد لوعدة (١) خمسة عشر يوماً، وكونى مغتنية عن شهود الحال بشرف المقال. فتوقفتْ زينب، وبرقعَ الاصفرار وجهها، ونظرت إلى أمها نظرة أكثر نفاذاً من السهم. فقالت لها هذه الأم: على مَ لا تمدين يدك، وتأخذين علامة الخطبة؟ فلبثت متوقفة ومطرقة، وما فاهت بكلمة. فالتفتت أمها إلى وليم، وتناولت الخاتم ضاحكة وقائلةً: أنا أنوب عنها بأخذه، لأنني أراها تخجل من هذا الفعل نظيرَ كل البنات، فإنهن يخجلن من هذا الخاتم الذي لا يشتهين سواه. فلا يمددنَ يداً لتناوله استيحاءً. فأجاب وليم: الحق معك، يا سيدة. إلا أنني أتوسم من وجهها لوائحَ عدم الرضى، فيجب أن أعرف إرادتها الآن، لأننى لا عدت أراها إلى يوم الزفاف، حسبما تسنُّ العادة في قصر مدة الخطبة. ثم التفتّ إلى زينب، وسألها قائلاً: ماذا تقولين، أيتها السيدة؟ فسكتت، ولم تجاوب. فأعاد عليها السؤال، فلم تجاوب أيضاً. فقالت له أمها: أما تعلم، با خواجا، أن السكوت من الإقرار؟ فقال لها: وقد يكون من الإنكار. فأجابته: إنما يختلف ذلك باختلاف الأشخاص والأحوال، وأنت تعلم قلبَ ابنتى نحوك. فاستحسنَ جوابها، وترك الخاتم مع الأم غير معلق ولا مطلق. ثم انصرف، وهو يقول لزينب: سنتلاقى بعد خمسة عشر بوماً. وريثما غاب وليم، أخذت زينب تلطم على رأسها، وتنتف شعرها،

<sup>(</sup>١) أي لما وعده به.

وتبكى، وتعج قائلة لأمها: كيف تزوجينني رغماً عني، وتدفعينني إلى رجل لا أحبه! ما هذا الظلم العجيب! أشفقي عليَّ، وارحميني، يا أماه! فصاحت بها الأم قائلةً: اخسى، يا خبيثة، فهل ترغبين الزواج بخادم الصيدلاني؟ وهل تودين أن أوافقك على هذا الأمر، الذي تخجل عنك منه الخنازير؟ فأجابت زينب، وهي تبكي بكاءً مراً: لا، لا، لا! كفاكِ ثلبي وظلمي، وحسبك تقترحين حججاً لتزوجيني بمن لا عادت تحبه نفسى. لأننى بعد الاختبار وجدته غير لائق بي. فهو لا ينقل ولا يخترع إلا الكذب، ولا يروى عن نفسه إلا الفخفخة (١) والعظايم (٢). أما تذكر بن إذ قال بعض الأيام إن أولياء الأحكام والأمور لا تستطيع بدونه حراكاً، وإنه يدُ الوزير، وعينُ القاضي، وضميرُ الحاكم. ثم أخذ رقعةً، وكتب بها هكذا: أنا وليم، ملك انكلترا، أمرتُ هكذا، وأنهيتُ هكذا، وأخذتُ هكذا. ولما رآك تضحكن، إذ قرأت كتابته هذه، غضب وقال لك: هل تعلمين، أنت، ما يأتى به المستقبل؟ وهلّا تذكرين ما فعل على جوابه هذا، حتى ألزمني الفراش مدة أسبوع، لأننى اعتقدت للحين أن قلبى يحب مجنوناً. وأخذت أنقلب عنه، لكى لا أجلب على رأسى عار الحب لهكذا مجنون. والحق الحق أقول لك إن زواجي بعبد زنجي أشرف لى من زواجى بمعتوه مجنون نظيره. فخلى سبيلى واقطعى أملَك من اقتراني به. فاستشاطت أمها غضباً وسخطاً، وصارت تصيح

<sup>(</sup>١) الفخفخة: التفاخر في الكلام.

<sup>(</sup>٢) العظائم (١٨٨٦).

بصوت مقلوب وتقول: لا أدعكِ تتزوجين إلا به، لا بغيره. فخرجت زينب إلى الخارج، وهي رافعة يديها، وقائلة بصوت أعلى: كلا، كلا، أيتها الأم الظالمة! وهرعت إلى محل أبيها، وانطرحت على قدميه ذارفة الدموع، وجعلت تقبلهما وتقول: خلصني، يا أبتِ، أنقذني، انشلنى من هذه الظالمة، أمى.

أما أبوها فكان، حسب عادته، مستغرقاً في كرب النفس. وهذا عجيب لمن لا يتأمل. إلا أن الذي ينظر بتأمل فلا يرى هناك من عجب. لأن الغنى التام يلقى النفس في حبائل الكرب، كما يلقيها الفقـر التـام، ويحـول بينهـا وبيـن تسـلية الأمـل. فـلا يـدع للأفـكار مـداراً إلا على الكدر أو الخمول. وقد يتفق أن الثروة الكبرى لا تنفى الأحزان التي تعرو الشخص قبل حصوله عليها، بل تزيدها تمكناً. وهكذا قد تمَّ مع أبى زينب. فإن هذه الثروة الفجائية قد زادت حزنه على أخيه وعظمته. كما أنها نبهت عشقه القديم، وخلدته في قلبه، حتى لم يعد يرتاح إلا إلى الانعزال في مخدعه، حتى عن عياله، ليدخل مدى الأوقات معالم التصور والهجس. فماذا يتصور؟ إنـه يتصـور أخـاه حولـه مـع عيالـه، يشـاركونه بنعيمـه، الـذي كان مخبئـاً له في أخفى زوايا الأيام. ويتصور أيضاً تلك الحبيبة القديمة التي كان فقره القديم سبباً لتمكين خيانة البشر من اختطافها منه بمخالب الغنى الزائل. وأنه يتصور ما فعلَ الزمان بهذه الحبيبة الراسخة في أعماق قلبه. وهكذا فلم يعد قادراً على الخروج من ذلك العالم برهة واحدة. ولهذا فقد دفع لامرأته مطلق حقه في الأمر والنهي. وما عاد يسأل عن شيء مهما كان مهماً. حتى خيل لها أن بَلَهاً اعتراه، وأقنعت ابنتها بذلك.

أما هذا المنعزل في عالم التصور، فلما رأى ابنته على قدميه، تسفح الدموع، وتتظلم بتوجع يفطر الجلمود، وهو لم يعلم أمرها قبلاً، ولم ينظر وليم قط، ولم يسمع بشيء مما يجرى بينه وبين عياله، أفاق كمن سكر ثقيل، إذ وقعت عليه هذه الحادثة كالصاعقة، وجعل يعانق ابنته، ويقبلها باكياً لبكائها، وقائلاً لها: على مَ هـذا البكاء والنحيب، يا ابنتى؟ وماذا تريد أمك منك؟ وأيُّ شرٍّ مسَّكِ منها؟ فأجابت زينب، وهي تزيد بكاءً وانتحاباً: إنها تريد تزوجني بإنسان تكرهه نفسي، رغماً عنى وكرهاً. ولما سمع ذلك أبوها، صرخ صرخة تقاطر صداها من جميع أقطار الحي، وقال: عقاد زواج بدون علمي! واندفع من باب حجرته، وانقضَّ على حجرة امرأته بوثبة واحدة، ودفعَ بابها برجله دفعةً جاء بها على المصراعين. فدخل وأعينُه تدور في حجاجها(١) زائغةً عن المركز. وإذ لم يجد امرأته هناك، جعل يصيح بالخدامين، ويقرع الأجراس. فتقاطرت الخدم، وامرأته تسعى أمامهم، آتية من شغل كان لها. وإذ رأته على هذه الحالة، توقفت حيري ووجلى قيل وصولها إليه. فحالما لمحَها قمص إليها كالمهر، وأمسك بيديها، وصاح قائلًا: أتزوِّجين ابنتى بدون علمى! أتزوجينها بمن تكرهه (٢٠)! أتجعلين إرادتها

<sup>(</sup>١) الحجاج: العظم الذي ينبت عليه الحاجب.

<sup>(</sup>۲) تکرَهُ (۱۸۸٦).

الحرة أسيرةً لأمرك القاسي! أتضحين هكذا خليقة لطيفة على هيكل لبانتك المجهولة؟ أتحرقين على مذبح أغراضك المبهمة هكذا نعجة وديعة! أتغادرين كل مستقبلها شوءماً عليها وعموداً أسود في وجهها! أتضعب هذه الغزالة الربية (١) في سياسب (١) الكمد والنكد مدى عمرها؟ فلماذا لا تجرعينها الآن كأس الموت صفقةً واحدة؟ فهلاَ تطيبين حتى تتجرعها على ممر حياتها زؤوماً (٣ وغسليناً؟ أما تُشفقين على هـذا الجمـال الـذي ترغبيـن (٤) أن تمحيـه قبـل أوانـه؟ أمـا ترحميـن هـذا الشباب الذي تودين قصفه قبل إيراقه؟ فاعلمي، أيتها المرأة، أن الابنة ابنتي، ولا أزوجها إلا بمن تحب وتشتهي. فجذبته امرأته من يده إلى مخدعها وحدها، وأغلقت الباب. ثم أجلسته على مقعد هناك، وقالت له: روقْ نفسك، حتى أقدر أن أكلمك، وسترى أين الحق. وريثما سكنَ هباجه، وليدَ عجاجه (٥)، قال: ماذا عندك من القول، فها أنا أسمع وأعي؟ فقالت: إن ابنتك تحب ماهناً من سوقة القوم، وتشتهيه زوجاً لها، فهل بسرُّك ذلك؟ وهل أنت تفضل لابنتك وبشاً دنياً على شريف من بني الأشراف؟ أجاب: نعم أفضل وبشاً تحبه على شريف تبغضه. وما أدراك أن هـذا المزعـوم منـك وبشـاً ليـس آتيـاً من أصل شـريف، وقـد دارت

<sup>(</sup>١) بنت امرأة الرجل من غيره.

<sup>(</sup>٢) السباسب: المفازة.

<sup>(</sup>٣) زقوماً (١٨٨٨).

<sup>(</sup>٤) ترغبين في (١٨٨٦).

<sup>(</sup>٥) لبدَ عجاجه: كفَّ عما كان فيه.

عليه دوائر الحدثان، فزوته وجعلته ليدى الجهلاء والحمقاء المتكبرين وبشاً دنياً وسقطاً رزياً! وما أدراك أنه لا يفرع ويورق بالشرف والفخر والعز إذا رجعت غوادي الزمان، فخيمت عليه، وسقته غيث السعادة والإقبال. فلا تحتقري إنساناً رثُّ الثباب، ولا تنظري إلى ظاهره. فكم سيفِ صقيل الفرنـد(١)، وقاطع الحـد فـي غمـد وهـن مخلولـق(٢). وكـم باز يحلِّق على السحاب، يبيتُ في عشِّ ضنك (٣) حقير. وكم درة يتيمة تضمُّها صدفة في قعر البحر. إياك والاغترار بالظاهر، فإنه لسان كذوب وخداع، لا يعرب عن حقائق الباطن، ولا معرب عن حقيقة الخبر سوى المخبر. فأنا أعلم أناساً جمة لهم كل ملائح الظاهر، وإذ اختبرتهم وجدت فيهم كل قبائح الباطن. فهُم رممٌ ملبسة، وقبور مكلسة. فماذا عسى يكون ذلك الشريف الذي تريدين تزويج زينب به؟ لعله من أولئك الذين يأتون بالهرير بعد الزئير. فتفرست فيه قليلاً، ثم قالت: إن الخواجا وليم، ابن عمى، يود الزواج بها، وقد خطبها، فما قولك به؟ هل خادم من خدام الصيدلانية هو خير منه؟ أخبرني. وإذا استحسنته أنـت، فـلا تكتـرث بعـار الدنائيـة<sup>؛)</sup> أمـام أمثالـك. أفـلا يصبـح ذلـك عجبـاً عجاباً لديهم. أفلا ينفتح مضمارٌ رحب لرهان الظنون والشبهات؟ أوَلا ترجع إلى سجنك الاختباري، وتنعزل عن مساعدة ابنتك على ارتكاب

<sup>(</sup>١) الفرند: لا مثيل له.

<sup>(</sup>٢) مخلولق: مالس ولين.

<sup>(</sup>٣) ضنك: ضيق.

<sup>(</sup>٤) الدناءة (٢٨٨٨).

هذا الغي الفظيع والشنار الشنيع؟ فهلا تعلم أن البنات متى تزوجن برجل أصبح لهن ملكاً، ولو كان شيطاناً. فدعْني أتدبر هذا الأمر حسب معرفتي، ولا عدت تقبل عليّ دعوى. وإلا فابنة الخواجا باي تصبح امرأة ماهن مبتذل! وكم يخف عليّ وثق العار لو لطمتني ذات سوار.

فما استتمتُ المرأة كلامها، أن ثارت الشجون في قلبه، وعصفت به رياح الأحزان المستكنة. وضاع مجال أفكاره بين التصور والحكم، حتى رجع ذلك العمود الأسود، فانتصب بينه وبين امرأته، فما صدق أن رحل عنها قائلاً: افعلي ما شئتِ. ثم عاد إلى معزله يتجشم(١) تبريح الهواجس.

أما زينب فكانت واقفة بجانب الباب تصغي لمكالمة والديها. ولما سمعت تلك الجملة الأخيرة من أبيها وهي: افعلي ما شئت، كاد الأسف يلقيها صرعاً. فأسرعتْ إلى حجرتها، وألقتْ بنفسها على وسادها، وأخنت تنوح وتبكي مرتعدة بين أنياب اليأس ومخالب الخيبة، وليس لها من يدانيها.

<sup>(</sup>۱) يتجشم: يتكفل بصعوبة.

## الفصل السابع عشر

#### الكشف

أما وليم فما صدق أن بزغ نهار الميعاد. فارتدى غلائل العرس، وجهيأت وجلس مع أهله يستقبل المدعوين. ولما كمل عددهم، وتهيأت المركبات، نهضوا فوجاً واحداً، وخرجوا، فتوزعوا عليها. ثم سار الرتل، ومركبة العريس في المقدم. حتى إذا ما بلغوا منزل الخواجا باي، وفتح لهم، جعلوا يدخلون زوجاً زوجاً إلى قاعة الاستنظار، ولم يكن من يقابلهم غير الخدم. وأما امرأة الخواجا فكانت مع ابنتها زينب في مخدع نومها، تنازعها تبديل الثياب تارة بالأناسة، وآونة بالشراسة. أما زينب، التي لم يجف مدمعها في هذين الأسبوعين، ولم تخمد زفراتها وحسراتها، فكانت تأبى تبديل ثيابها، وتبكي وتضج قائلةً لأمها: ولو ضرب عنقي، لا أذهب إلى الكنيسة معهم، ولا أضع على رأسي إكليل

الموت. وكانت أمها تجاوبها أن الأمر قد تمّ، وأتى العريس وأهله، ولا عاد لك مناص، ولا خلاص. فامسحي أعينك، والبسي ثياب العرس، ولا عدت تظهرين شيئاً من الإمارات التي سوّدت وجهي. واكظمي هذه الظواهر الخبيثة، لئلا يدري بأمرك العريس. فتكون الضلالة الأخيرة أسرً من الأولى. وإذ رأت زينب نفسها مقطوعة الرجاء، وفاقدة كل ظهير ونصير، تنهدت طويلاً، وتصعدت بحسرة تحرق قلب الجماد، وقالت لأمها: طيبي نفساً، وانعمي بالاً، فها أنا أتمم إرادتك، وأذهب إلى جنازتي. ثم قامت زينب، وأخذت تبدل ثيابها، وهي تقول: وعسى أن تكرهوا شيئاً، وهو خير لكم. ولما اطمأن مضجع بال الأم المنتصرة على وسادة الفوز والظفر، خرجت من عند ابنتها، وذهبت إلى قاعة الاستنظار، لتسترحب بالقادمين. وفي هذه الساعة قرع باب المنزل، فأسرع أحد الخدامين لفتحه.

أما الخواجا باي فكان، حسب عادته، منعزلاً في حجرته، ومستغرقاً في هواجس كمده ونكده، غير سائلٍ عن شيءٍ. وإذا بنقرة خفيفة على باب مخدعه، فأذن بالدخول بعد تردد. فدخلت امرأة وحيَّته بالسلام، فجاوبها برأسه وشخص بها. فدنت منه، وركعت أمامه قائلة له: هل عرفتني من أنا، يا سيدي؟ فتوسم ميسمها برهةً، ثم أجاب: ألست مريم، مؤدبة زينب؟ فأخرجت من جيبها مكتوباً قديماً، ودفعته إليه قائلةً: أرجوك أن تقرأ هذا، يا سيدي. فتناول المكتوب منها، وجعل يقرأ ويتفرسها. فما انتهى عند آخر عبارة، يتلوها الإمضاء (الإمضاء) سليم،

حتى فاضت عيناه بالدموع، وانطرح على المرأة قائلاً: آه، يا سيدتي زىنى . ها أنت زىنى. آه يا زىنى، آه يا زىنى! وجعل بعانقها، ويسكب العبرات على وجهها، وهو يقول: يا للزمان! يا للصدفة! يا للعجب! كيف قد رجعتْ روحي إليّ، بعد أن قُبرت أكثر من عشرين سنة؟ آه، كيف تمَّ هذا البعث؟ ثم ضمَّها إلى صدره، وهو يلاثمها ويقول: أهلاً بمليكة فؤادي. مرحباً بسالبة قلبي، وساكنة قلبي. فها أنا، يا حبيبتي، بين يديك، ولك الأمر والنهي، وما أنا سوى عبدك سليم. وهكذا غرَّق جميع ثيابها بدموع الفرح والسرور. ثم قبَّل يدها، وقال لها: أخبريني - ناشدتك الله - كيف لم تطلعيني على نفسك كل هذه السنين؟ وكيف رضيت أن تكونى بمنزلة خادمة في هذا البيت، الذي أنت ربّتُه وسيدتُه، وأنا الخليق بأن أكون لـك خادمـاً؟ آه، بـا زينـب! مـا هـذا الفعـل! مـا هـذا الصـر! وكــف تمَّ، وكيف جرى ذلك، أخبرينى، أخبرينى؟ يا حبيبتى، يا مليكتى، يا روحي، يا شفائي وحياتي. أما زينب فكانت تساجمه (١) الدموع، وتغص وتشرق بها، حتى لم تقدر أن تجاويه بكلمة. ولكن قالت له: غائة الأمر تسكَّنْ، يا حبيبي سليم، وتشددْ لترى النهاية. وريثما سكنا قليلاً، نهضت إلى باب الحجرة، وفتحته، فدخل شاب لا يبلغ سـنُّه أكثـر مـن اثنيـن وعشـرين سـنة. فأمسـكت بيـده، ومثلتـه لـدي سليم قائلةً له: أتدرى من هذا الشاب؟ قال: لا. فكشفت عن ساعده، وقالت لسليم: اقرأ هذا الوسم. ولما تأمله، ورأى اسم زينب، نهض

<sup>(</sup>۱) تساجم: تنصب.

على قدميه، وقال: هذا هو ابن أخي أمين. وإذ توسمه ساعة، استتلى قائلاً: وكأنى بأخى واقف أمامى. فأجابت زينب: نعم، هذا حبيب، ابن أخيك. وقد ربيتُه في هذه المدينة عند المعلمين. ثم وضعتُه في حانوت صيدلاني أمام هذا المنزل، ليتعلم الصيدلانية، ويكون تحت نظري، ليستخدمها إن فاته الحظ. فعانق سليم ابن أخيه، وسرَّ به، كأنه رأى أخاه نفسه. ثم قال: هذا ابن أخي، وزوج زينب ابنتي. فقالت زينب: كيف يكون زوجاً لابنتك، وها الآن احتفال عرسها قايم(١) في بيتك! فأجاب سليم: ماذا تقولين؟ وكيف احتفال عرسها قايم (قائم) في بيتي؟ قالت: نعم، والقوم مع العريس في قاعة الانتظار. وها مركباتهم تستنظرهم على الباب ليأخذوها، رغم أنفها وقهراً. فاستحال النور في عيني سليم ظلاماً، وجعل يقرع جرس الاستحضار، فحضر خادم للحين. وقال: لبيك، يا سيدي. فأمره أن يدعـو إليـه امرأتـه. فذهـب الخـادم، وتمـم الأمـر. ولمـا حضـرت أم زينب، ورأت زوجها جالساً على المقعد، وعن يمينه مريم، ويدها في يده، وعن يساره خادم الصيدلاني مضموماً إلى خصره، جمدت أعينها بهتةً، وطار منها شرر الغيظ. ثم تقدمت، وصاحت قائلة: ماذا تريد؟ وما هذا؟ فأجابها غضوباً: اجلسي أمامي لتعلمي ما هذا، وتدرى ماذا أريد. فتناولت كرسياً للحال، وجلست أمامه قائلةً له: قـلْ. فقـال لهـا: أتعلميـن مـن هـذا الشـاب؟ أجابـت: لا. فحـرّكَ رأسـه مهمهماً، وقال: هـذا حبيـب، ابـن أخـى أميـن. كان ميتـاً فعـاش، وضـالاً

<sup>(</sup>۱) قائم (۲۸۸۱).

فوجد. فانسدل على وجهها قناع البهتة والاندهاش، وجعلت تتفرسه من فرقه إلى قدمه، وفمها نصف مفتوح. وإذ همَّت أن تفوه، عارضها قائلاً: وهل تعلمين من هذه السيدة؟ وأشار بيده إلى زينب، ملتفتاً إليها. فأجابت: أنت أعلم بها، وأنا لا عدت أعلم شبئاً. فقال، وهو يرفع صوته ويمطه: هـذه هـي السيدة زينب، التي أبعدها عني الزمان، وأحزنني عليها حتى الآن، كما كنت قد أخبرتك بذلك من آن إلى آن. فأجابته: طبْ نفساً، وقرْ عيناً. ثم همَّت للقيام، فقام، وأمسكها قائلاً: كيف تذهبين، ولم يتم حديثي بعد! وهل تظنين أنني مجنون إلى الآن؟ لا، وأبيك! فإن عقلى وقلبى قد رجعا إلى منذ اليوم. فأجابت: قلْ ما تشاء. قال: من يوجد عندنا في قاعة الاستنظار؟ قالت: وليم، عريس زينب ابنتك، وأهله، حضروا ليأخذوها إلى الإكليل في الكنيسة. فقمْ، والبسْ ثيابك الاحتفالية لنذهب معهم. فأجاب، وهو يسخط ويغضب: من هو وليم، عريس زينب، ابنتي الوحيدة؟ ومن هم أهله؟ ومتى خطبَها؟ وكيف يتمُّ ذلك بدون إرادتى وعلمى؟ وهل يليق لزينب عريس سوى حبيبي هـذا، حبيب ابن أخي الفقيد! ثم حسر عن ساعده قائلاً: وها اسم زينب على هذا الساعد السعيد مرسومٌ قبل أن تخلق. فأجابته، وهي تتلوى وتتلون: فكيف نصنع، والحالة هذه؟ وماذا نقول للذين قد حضروا؟ وبأي وجه نقابلهم ونردهم بالخجالة؟ أما هذا أمرٌ عجب وغربب؟ فأجابها: ليس ذلك بأعجب وأغرب من تزويج ابنة بزوج لا تحبه، ومنعها عمن تحبه ويليق بها. ولا بأس من حضور القوم، لأنهم أقرباؤنا. فليكونوا

المدعوبين إلى زفاف زينب على ابن عمها. إذ لولا حضورهم الآن لكنا دعوناهم إلى أفراحنا، لا محالة. فقد أراحونا من ثقلة الاستدعاء الرسمي. وعليَّ أن أقابِلهم بالوجه الذي يصعب عليك مقابِلتهم به. وأخبرهم بواقع الحال. ثم نهض، وأسرع مهرولاً إلى قاعة الاستنظار. ولما دخل، نهض الجميع على الأقدام، واستقبلوه بالعز والإكرام. إلا أنهم بهتوا، إذ لم يروه في ثياب الاحتفال. وإذ جلس وجلسوا، أدار على الجميع تحية السلام، ووجهه يفيض بشاشة وطلاقة. حتى إذا ما انتهى حديث التلاقى والترحب، قال للحاضرين: أرجوكم، أيها السادة والسيدات، أن ترعوني سمعاً، فأقصُّ لكم نادرةً قلما يتفق نظيرها لأحد. فأجاب الجميع سمعاً، وطربوا إلى حديث من لم يسمعوا قط حديثه. فأخذ يتلو عليهم سيرة أخيه وابنه وزينب من أول الأمر إلى الساعة الحاضرة. ولما انتهى كلامه، انذهل الجميع من هذه القصة الغريبة، وطفقوا يحوقلون ويسترجعون. ثم استتلى كلامه، وقال: فما رأيكم، أيها السادة؟ هل أزوج ابنتى بابن أخي، الذي وجدت فيه تسلية أحزاني وغمومي، وتنفيساً عن كربة لازمتْني مدة كل هذه السنين حتى كادت تخنقني، وأنا منفرد عن العالم في مخدع، كنت مقبوراً فيه، وأنا حيّ، أم أزوجها بغيره؟ أفيدوا ولكم فضل الإفادة. ولما لم يجاوب أحد بكلمة، حذراً من إغاظة الخواجا وليم،

ولما لم يجاوب أحد بكلمة، حذراً من إغاظة الخواجا وليم، بإبراز الرأي السديد، نهض هو وليم (١) نفسه إلى وسط المحفل، وقال:

<sup>(</sup>۱) «نهض هو وليم» تحولت في طبعة ۱۸۸۸ إلى: «نهض وليم نفسه».

لا شكُّ، ولا ربب أن الأولى أن تكون السيدة زينب زوحة لاين عمها. وبودي لو بقبلني عرّاباً. وهيا لنذهب حالاً إلى الكنيسة، لأن الساعة قد حاءت. فنهض أبو زينب، ودنا منه، وقبَّله قبلة يستحقها من بتكلم الحق ولو على نفسه. وهكذا فعل كل الحاضرين. ثم عاد أبو زينب إلى امرأته، وأخبرها بما فعل. فأظهرت كل علايم(١) السرور، وذهبت، فبشرت ابنتها، وقالت لها: حقاً، يا ابنتي، إنك قد أحببت شريفاً، ولا ماهناً، وقريباً ولا بعيداً. فكونى مستبشرة بما سكبَ عليك سـحاب الدهـر مـن وابـل السـعادة والإقبـال. وكونـي مثمـرة بالفـلاح والنجاح. فهطلت مدامع السرور من عيني زينب، وانحنت على يدي والدتها، وجعلت تقبلهما مثنى وثلاث ورباع. ثم خرجت أمها، وهيأت لحبيب، ابن العم، بدلةً فاخرة. فلبسَها، وقابلَ ابنة عمه زينب بوجه يطفح جمالاً وكمالاً وسروراً، إذ قابلته بذلك الجلباب الأبيض، الذي كان يحاكي سحاباً يضم بدراً منيراً. ومن أين للبدر حواجبُ زُينت بالزجيج (٢)، وعبونٌ كُملت بالدعيج (٦)، وخيدودٌ مُوهيت بالضرج (٤)، وثغيرٌ يبسم عن طلع ودُرِّ وأقاح، وقامةٌ تزرى الغصون والرماح، وأعطافٌ تهتز لطفاً ونحولاً، وشمائل تدير شمولاً!

ولما تأهب الجمع، وتمَّ الصرف والجمع، خرجوا بكل هدوء

<sup>(</sup>۱) علائم (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>٢) الزجج: الحراب المنصلة، في تشبيه عينيها.

<sup>(</sup>٣) الدعج: سواد العين وسعتها.

<sup>(</sup>٤) الضرج: الصباغ بالأحمر.

ونظام. وتفرقوا على المركبات التي أتت بهم، وساروا، وكانت مركبة حبيب وزينب وأمها والعراب سائرة أمامهم. حتى انتهوا إلى الكنيسة، حيثما تم رسم الأكاليل. فكانت زينب زوجة لحبيب، ابن عمها. فلما رجعوا إلى المنزل، وأقاموا به احتفال الفرح، قاموا يعودون إلى بيوتهم، ويدعون بالخير النفيس إلى العروس والعريس. ولبثت زينب سليم أماً لحبيب، وقهرمانة على البيت، وعاد لسليم كل سروره وفرحه، وفارقه كل عرنه وترحه.

قال البغذاذي: فهاك، يا صاحبي، هذه الرواية عبرة ومشالاً. فتوقعْ نجعاً، وترقبْ صبعاً. فكم في زوايا الدهر من خبايا! وكم في خباياه من عنايا! فلا تسأمْ، ولا تضجرْ، وانتظرْ ما يقدر.

ثم نهضنا، وكان الضحى قد ارتفع، والنهار لمع وسطع. وافترقنا بعد أن عقدنا مودة قلبية وصداقة وفية. أقول: فعجبت لهذه الرواية كل العجب، وما كللت من سماعها، ولا مللت. وإذ كان حجاب الليل أخذ يتمزق، ونور الصبح يتدفق، نهضنا للرحيل عن سفح قويق، وقد نفحت نسيم السحر بالطيوب. وانجلى عن قلبى صدأ أخبار الحروب.

## الفصل الثامن عشر

#### الابن

وما مضى نحو ثلاثين يوماً من تمضية ليلة الرواية على السفح، أن جاءني صاحبي، محب سعدى، وهو يرقص طرباً. وريثما سلمَ عليّ، قال: فقرة عجيبة، ونادرة غريبة. قلت: وما هذه العجائب والغرائب؟ أخبرني، فلا برحت عجيباً وغريباً. قال: اسمعْ، يا صاحبي، وهو يبتسم. إن أبا سعدى عاد من سفره في عين تاب، فذهبت البارحة عنده لأسلم عليه. وما كان عنده من المسلمين ساعتئذ سوى الخواجا يرغاكي الرومي، وأحد الأنسباء. وبعد أن سلمنا، وشربنا القهوة، وتداولنا للأخبار المحلية، شرع أبو سعدى يروي لنا عن أحوال عين تاب، وما اتفق له فيها من خير وشر. فتناول الخواجا يرغاكي الحديث، واستطرد منه إلى الكلام عن أزمير وتجارتها ومعيشتها. وما لبث أن أخذ يفضل

أزمير على حلب (۱). ولما لم يرق أبا سعدى ذلك، جعل يجادله، ويبين له عدم صحة تلك الأفضلية، محتجاً بما عنده من المعلومات على أزمير، حينما كان ساكناً فيها منذ ثلاثين سنة. وما زال الجدال قايماً (۱) بينهما، حتى قال الخواجا يرغاكي لأبي سعدى: هل تظن، يا صاح، أنني أرغب (۱) تحقير حلب وتعظيم إزمير؟ معاذ الله، لأنني أنا حلبى الأصل، ولكننى أقول الحق، ولا أكذب.

فحملق أبو سعدى، وعارضه بالسؤال قائلاً: من أين أصلك آتٍ<sup>(3)</sup>؟ وكيف أنت حلبي؟ وعلى مَ لم تخبرني بذلك، إذ كنا في عين تاب؟ فأجابه الخواجا يرغاكي قائلاً: لأنه لم يتفق لي أن أخبرك عن أصلي هناك. ولكن - إذا شئت الآن - أخبرتك جلياً. فرجوناه جميعنا أن يكرم بالافادة.

قال إن أحد التجار الحلبيين حضر منذ ثلاثين سنة إلى إزمير، وأخذ يتاجر بغلاتها. فحصل من الربح ما حسّن له أن يقطن هذه المدينة. فأحب عذراء من بنات التجار، وأحبته حتى تزوج بها. فولدت له ذكراً سماه: يرغاكي. وعلى إثر النفاس (٥) وقعت في حمى حراءً

<sup>(</sup>١) أُسقطت هذه الجملة في طبعة ١٨٨٦: «وما لبث أن أخذ يفضل أزمير على حلب».

<sup>(</sup>۲) قائماً (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>٣) أرغب في (١٨٨٦).

<sup>(</sup>٤) آتٍ: مسقطة في طبعة ١٨٨٦.

<sup>(</sup>٥) النفاس: وضع المرأة لجنينها.

أفضت بها إلى الموت. فحن زوجها حزناً لا مزيد عليه مع حميع أهلها. وإذ أشغلَهم الحزن عن المولود كاد أن بموت جوعاً. فانتهوا إليه، وأحضروا إليه ظيراً (١ ترضعه وتربيه. ولما انفطمَ الغلام، عمد أبوه أن يرحل به إلى حلب. إذ لم يعد قادراً على البقاء في مدينة حزنه. فما طاوعه على ذلك بيت حميه، وتمسكوا بالغلام غاية التمسك، ليتعزوا به. ووعدوا أباه بأنهم يشيعونه إليه متى بلغ عمره السبع سنين (٢). فتركه أبوه وديعة عندهم، كما أرادوا، وعاد إلى حلب. وبعد سنتين من سفره بلغهم أنه تزوج ثانياً، وكأنه نسى ابنتهم المائتة، وجلا حزنه عليها بفرحه في غيرها. فحنقوا عليه وغضوا شديداً. ثم بعث إليه حموه بكتاب يخبره بأن ابنه الوحيد قد مات، فلا عاد يسأل عنه. ولما بلغ الغلام السبع سنين من عمره، وضعوه في الكُتاب، وكنوه بكنيتهم. حتى إذا ما تمَّ تعليمه القراءة والكتابة، جعلوه في مدرسة أعلى ليتعلم الحساب وقواعد اللغتين الرومية والتركية. وإذ أتقن ذلك، وقد بلغ سن الخمس عشرة، أدخلوه في سلك التجارة. وعينوا له نصيباً من الربح لقاء أتعابه في مهامها. ولما صار عنده رأس مال كاف انفرد في التجارة وحده، ثم خطر له في هذه السنة أن يحضر إلى حلب لمسواق (٣) الصوف، وليرى وطن أبيه. وإذ حضر إلى هذه المدينة، أقام فيها خمسة أشهر، ثم سافر

<sup>(</sup>١) ظئراً (١٨٨٦)؛ وهي الأنثى العاطفة على ولد غيرها، والمرضعة لولد غيرها.

<sup>(</sup>۲) سبع سنین (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>٣) لمسواق: لشراء.

إلى عين تاب لغاية المسواق، وقد صادف هناك جناب أبي سعدى. فصاحبه، وها هو الآن في بيته، وبين أيديكم.

فما استتمَّ الخواجا يرغاكي روايته عن نفسه، حتى نهض أبو سعدى، وهجم عليه، وصار بقبله وبعانقه، ويبكى من فرحه قابلاً(۱): أنت ابني، أنت ابني، وأنا أنا أبوك! ولكي يؤكد له ذلك، خرج هنيهة، ورجع وفي يده ذلك المكتوب الذي به يخبره حموه بموت ابنه. ولما قرأ المكتوب الخواجا يرغاكي، تأكد أن أبا سعدى هو أبوه حتماً، وسعدى وأخاها هما أخته وأخوه. فتعانقوا، وتلاثموا، وقامت بينهم ساعة فرح رنان. وفي أثناء ذلك قالت لي سعدي، وهي تهز برأسها: هوذا قد ظهر لنا سرُّ ميلي إلى أخي يرغاكي، يا حبيبي، فما كان هذا الميل - والحالة هذه (٢)- إلا محرضاً عن حدث القلب، وتنسه طبيعة الأخوة. ولذلك فقد كنت أشعر - كما سبقتُ وقلت لك - أن ميلى إليه يختلف عن ميلى إليك. ولما لم يكن ممكناً أن أدرك هذا السر الخفى، كنت أعتجب من نفسى، وألومها. إلا أننى لم أعتبرها خائنة، كما اعتبرتها أنت. فأجبتُها: لله درُّك من نجمة غراء، ذات طبيعة أنافت لطافتها على الأرواح، إذ شفَّت عن غوامض الأشباح! وبعد أن صغت لهم مصاغ التهاني، مسبوكاً بألطف قوالب المعانى، انصرفت، وأنا مبهوت من هذه الصدفة العجيبة، والنادرة

<sup>(</sup>۱) قائلًا (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>٢) والحالة هذه: مسقطة في طبعة ١٨٨٦.

الغريبة، ومتذكر مقال صاحبي البغذاذي، إذ قال لي: لا بد من أن يكون هناك سرّ ما. وها أنا سأخطب سعدى بعد خمسة عشر يوماً، لأن حبها قد تضاعف في قلبي، وطفح كيله. فما كذب صاحبي هذا أن خطب سعدى، وهو يتأهب الآن إلى عقد النكاح. وفَقَه الله وإيانا بالنجاح والفلاح.

وإذ راقت هذه الرواية في أعين بعض العلماء الأفاضل، تكرموا علينا بهذه التقاريظ (١)، وهي:

قال جناب أحمد (أفندي) وهبي:

روايــةٌ قــد حــوت مــن أغــرب الصُّـدَف

لا غَـرْوَ إن سميت بالـدر فـي الصـدفِ

فالجوهر الفرد من ألفاظ ناسجها

والعَسْجِد(٢) الخالص الخالي من الزيف

ذاك ابن مراش من أبدت معارفه

بين الورى حكماً من أحسن التحف

فه و الأديب الذي لا زال مرتقباً

أوج الحِجـــى(٣) وهـــو يرقـــى ذروة الشـــرف

شهمٌ غـــدا باعُـه بالطـول يتحفُـه

مـن كلِّ علـمِ لـه الإلمـام بالدغـف $^{(3)}$ 

<sup>(</sup>١) قَرَّظَ الرجلَ تقريظاً: مدحَه وأَثنى عليه.

<sup>(</sup>٢) العَسْجِد: الذهب.

<sup>(</sup>٣) الحِجى: العقل والفطنة.

<sup>(</sup>٤) الدغف: الأخذ الشديد.

فإنــــه الماجــــد(۱) المشــهور فـــــي زمــنِ

فيه الجهول غدا في غاية الأسف

لما غدت شهرة الآداب متجرة

قـــد فــاق كـــلَّ زمـانِ مـــرّ بالسـلف

نتيجــة الدهــر مــــن أغنـــت قضيتــه

عــن القيـاس وعــن برهـان مكتشـف

هــذا هـــو الكوكـــب الســامي بطلعتــه

وعـــن مـكان المعالي غيـــر منحــرف.

وقال جناب الحاج مصطفى (أفندي) الإنطاكي في حلب:

الله درّ ابـــن مــرّاش الــذي جمعـــتْ

لنا روايتُ ه من أغرب الصُّدَف

أبـــدى لنــا مــن لآلـى بحـر فكرتـه

يتيمــــةً قـــد تسمـــت درة الصـــدف

وقد استحالت معانى نظمه أبداً

خمـــراً تمايـل منــه كــلُّ مرتشـــف

لا زال يتحصف أبناءَ الزمان بما

يلهي المحب عن المحبوب ذي الهيف

وكه جلى مسن خبا الآداب غانية

عــذراء تختـال فـــى ثـوب مــن الظـرف

<sup>(</sup>١) الماجد: المفضال، كثير الخير.

نعـــم الأديــب الـذي حــازت روايتــه

أزهـــارَ علـــم زهـت حسناً لمقتطـف.

وقال جناب الشيخ أحمد (أفندى) محجوب في حلب:

أَفَ ضُ ما تقرر أم عناسة

لغ وث المستغيث مصن الغواية؟

أم الآداب فــــي الشهبـــاء وافــت

لأهليها تحث على الدراية؟

نعــم ذو الفضــــل افرنسيــس أبـــدى

لنا من فضلعه أبهعى روايسة

لقــــد شهــــدت لنــا منهـــــا المعانــي

بــــأن مُصيغهـا فــــي الفضــــل غايــــهْ

غرائــــب درِّهـــا راقــت بعینـــی

ورقــــت فــــى البدايـــة والنهايـــة

وج\_ودة نظمها فعليت بلبّي

فحـــاز بهـــا عــن الــرّاح'١١ الكفايــهُ

فشكراً للمصنف فهو شهم

إلى الطلاب كم أهدي هدايه.

<sup>(</sup>١) الراح: الخمر.

وقال جناب جرجي (أفندي) أنطون دلال:

حكــم الـولا فـي ذي الدنــا كـــل البشـر

أكرِم بحكهم صالً عدلاً وانتشرْ

مــن جــاء يعصـى حكمــه متمـرداً

رجل يعـــدُّ معـــادلاً كـــون الحجـــر

يا صاح إن رُمت الهدى كن خاضعاً

لــه مـا رنـــت حـدق النواظـر بالزهـر

إن كنـــت تجهــل طرقــه لا تجزعــنً

فعليك يروي فاضلل هوذ وغررر

وهــو ابـن مـراش الـذي سحـر النهـي

ف\_\_\_\_ كالــدرر

قـــد أدهـــش الألبـاب والأبصـار فـي

هـذي الروايـة إذ حـــوى فيهــا الفخـر

فتنضدت صدف الغرائب رونقاً

ما أحسن الصدفات إن كانت عبر

فيها ترى كالمعارف والحجي

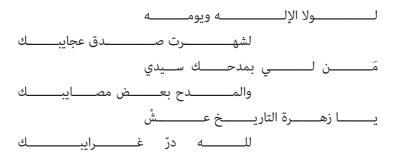
قـــد قلـدت عقـداً بفــوق سـنى القمـر

طالع وقل متأرجاً بعبيرها

أكرمْ بحبِّ صال عدلاً وانتشرْ

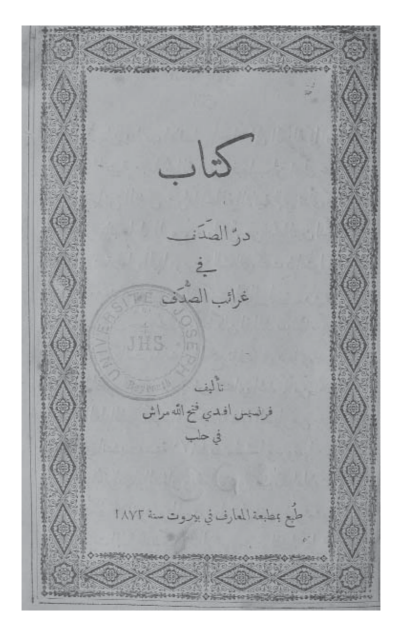
وقال جناب (الخواجه) الياس فرج باسيل الكسرواني: هــذى الروابة قـــد رقّــت بدائعُهــا نظ مٌ ونث رُ كالدُّرِّ في الصَّدَف لأنها سُكت من كادرة أكررم بناظمها بحراً لمغترف هــو ابن مراش مــن شاعت بلاغتـه من كل فن له الآداب فني شغيف كــــذا المعانــــى لـــــه بالشــعر طائعــةٌ يراعَـــه طــوعَ رق غيــر منحـرف شهــــم لـــه أبـــداً أفضــال معرفــة حــوت روايتــه خمـراً لمرتشف فقلت مـــذ طبعــت بالمســك أسطرُها مؤرخاً ندها من أغرب التُّحفُ (١) وقال جناب (الخواجه) حبيب العبداني الحلبي: قــــلْ يــــــا ابــــن مــــرّاش فقــــد أرويت غـــلً حـائــك بأبــــــــــــ روايتـــــــك التـــــــــــــ طاست بذكر أطابك

<sup>(</sup>١) تشير هذه الجملة، وفق حساب الجُّمل، إلى العام ١٨٧٢، أي تاريخ نشر الرواية.



# إصلاح غلط وقع في الطبع:

| صواب                      | خطأ                       | سطر | صفحة |
|---------------------------|---------------------------|-----|------|
| عدتُ                      | عدتُ                      | 11  | 01   |
| بهجري                     | لهجري                     | 17  | 01   |
| هوانا                     | هوانًا                    | 17  | ٥٣   |
| صبري                      | صدري                      | ٤   | 90   |
| الراقون                   | المراقون                  | ٩   | 96   |
| ممرّ                      | محرر                      | ۱۷  | ٥V   |
| کان                       | وكان                      | ١.  | 09   |
| بدوارٍ                    | بدواير                    | ٦   | ٦٠   |
| إن عفت حبك أو ألفت بديلاً | إن كنت عنك ذكرت قط بديلاً | ٧   | ٥٣   |



فقلت في ندي برسه من اي التقلين يقبل المه هذا الشيع ورا برحث موشة اطرق حتى انترب مني وزايلي الريب وإداهن وكان الرفيع صاحيًا والاثبرصافيًا . ولم يكن كمن بنوب عبون وإبجلوس اخذ نائتماطي كؤوس المديث وتتداول اطراف الكلام حي الفيد بالمادية الى الماروني والعركروب المارو الان الطبيعة بالبحة ذلك الشراع الايفر الذي كان القريش وعمايا المعام . فاخذ خاطري يروق وعروة القهاض تنفصم . وكاني يقتاء مكفرر اخد يقدع على ولمازك ال مل الما الماليلي فيوقع صعرة السي من قلب الزمان وتبعالهاكانها عرش سلطلة وكاني Kylor withy one of old on the of the اخذت عيني المفائلة الى جهة المدينة وإذا بشجريد ترمن مكاني صديق لي يجيني السلامر. فاويق بحني وقلت لهما شألك يا صاحبي تسرب مثلي في هذه البيداء. لعال كلت قلق البال تظري منال لا ولك مداوي الي عذا البدر السافر اد فيع المدفة مرجلس جالي وأنس وحدي وبعد ذرة السلام سلطان ولجاطقت ترنجي تنريج بنسم الثعرلدي طلعة خابتة اسرح تحمد الوارد على هذا السفح . وها يد المحظ قد جمعنا هنا

احياقا الدامعية . الما المالة الزل فيغلب أن المال عن بلال

لابديان يطرب الانسان احياقا الى العرلة كاانة يطرب

The Miles

البال والعباص النفس . وإما الحالة القادية فهي تناقي كديرًا عن

علوالقكر والبساط الروح . ولكل من الحالمين للمان يود

للفاطران بسترسل البها ومن ذلك انني كلت ذات ليلة شاعر

بقتوط لا مزيد عليو حتى التي تنت اخال اب روج، عادت تاف الليرث في حيز الجمد . وما كان لذلك سيم سوى دخار

المويل الذي كانت مداخي السيع تقذفة في دماغي عن الهوم

الفكوى المضرع في فلي من بعض الحمالي اشفاقا من المنسرات

العاص والعام الذي تكدرة وتكدئة هذه الديار من جراء العرب المولة التي التشبي سنة ١٨٠٠ بين فرنسا وبروسيا ، وما عقب

ذاك من الغراب والدئار ووقوف دولاب المعاملات وعكد

عما ركون الدل وسكية الخلاصور حدة الغطر على سع توري بذكان سنيتة هذه الدنيا تطيرني عبط النضاء أمامهم رياح

وعي دالم انتهينا الحالكلام على الحوال الانسان في هذا الماح

جنيال الانعواد وطلب اكتلوة في تدي فهرعت الدالير

| بهدار المارية بسارية الديوات وبسك رعامم بلس<br>ورق قامار عاسعي يجابي بالديد والعين<br>رفي الميل المديد الميان البلاد التي رجد فها الا<br>ولي الميان عبرها درهم المجار بلاد المي رجد فها الا<br>ميل الميان والسياسي المداهية والميان بلاد<br>المديح المناج أوريا والمتعدوس سويتها والميوا<br>المداعم بلاد المواق والمناج بلاد وليها بالميوكا<br>وليمل بلاد مصر والكستا (الشاء فلوط) بلاد إنها لبا<br>يجمع مديد اللحي بلاد الميان<br>والميان المير اللحي ديج السواع اوستثري الهمية<br>و الميال المير اللحي منه المالكيونة ديمة ولحدة<br>و الميان المير اللحي الميان الميان الميان الميان | No. Post                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| مولین<br>درالصدف _غواف الصدف<br>درالصدف _غواف الصدف<br>الدره<br>الدرم فردس خواف راق<br>الدرا المحاف المدال الحاف العرادي العور مول<br>البال واتعاض الما المحاف العالمية عي مدال كموراعي<br>الموالي ويساط الرح وكال من الحاض المناث مؤواء<br>غوالفكو ويساط الرح وكال من الحاض المناث مؤواء<br>بيوط لامويد عليه وهافي كحت اخال ال روج علام<br>أهد الدري يحد مداحي المع بملائة بي دعائي عن الموب                                                                                                                                                                                          | المكتم الفرم فقالا ومرضط أحمار إفعاقا معالي إنها |

الجزء الثاني

الدراسة

## القسم الأول

### الروائى والرواية والتحقيق

من المفيد، قبل التوقف عند تحقيق هذه الرواية، التعرف إلى مؤلفات مرّاش نفسها(۱)، وهو ما لا يستقيم تماماً قبل استعراض جوانب من حياة مراش، لوجود تقاطعات بين السيرة والمؤلفات. وكان قد سبق لي أن توقفت عند سيرته، في كتاب: «الشعر العربي الحديث: القصيدة العصرية»، بوصفه من رواد هذه القصيدة، فضلاً عن توقفي في الكتاب نفسه عند سيرة «ذرية» مراش «النهضوية»، وعند حلب نفسها بوصفها «عقدة مواصلات» بالمعنى الحضاري للكلمة(۱)،

عدت إلى كتابة الاسم العائلي: مراش (كما ورد في كتابات القرن التاسع عشر)، لا المراش،
 مثلما درج على كتابته دارسون متأخرون.

<sup>(</sup>۲) شربل داغر: «الشعر العربي الحديث: القصيدة العصرية»، دار منتدى المعارف، بيروت، ٢٠١٢، راجع خصوصاً: صص ٣٣٠-٣٤٠.

مستنداً في ذلك إلى أقدم التآليف وأقربها من موضوع الخبر والدرس. ولقد وجدت من المفيد استكمال جوانب من هذه السيرة بالعودة إلى ما كشفه مجيد صوايا في رسالته الجامعية: «فرنسيس مراش الحلبي»، التي بقيت رهينة الأدراج المكتبية من دون أن تبصر النور(۱). فماذا عن فرنسيس مراش؟

#### بكرُ «ذرية» أدبية

لا يتأخر الأب لويس شيخو، في كتابه: «الآداب العربية في القرن التاسع عشر»، عن التشديد على أن عائلة مراش لها كيان لغوي وأدبي ظاهر، لا يقل عن عائلات اليازجي والبستاني والشدياق وغيرهم في جبل لبنان: «كما برز اليازجيون الملكيون في لبنان وبيروت بانصبابهم على العربية في القسم الثاني من القرن التاسع عشر، كذلك كان آل مراش الملكيون يتقدمون في حلب أهل نحلتهم في رفع منار تلك اللغة»(۳). وهو ما يوافقه الرأي فيه فيليب دو طرازي، في «تاريخ

<sup>(</sup>۱) مجيد صوايا: «فرنسيس مراش الحلبي»، رسالة جامعية، الجامعة اللبنانية، دار المعلمين العالي، بيروت، ١٩٦٧: كان لكرم الحلو الفضل في الكشف عن هذه الرسالة الجامعية القيمة في كتابه: «الفكر الليبرالي عند فرنسيس المراش: بنيته وأصوله وموقعه في الفكر العربي الحديث» (مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ٢٠٠٦)، التي تمكنتُ من الاطلاع عليها من مؤلفها نفسه.

 <sup>(</sup>۲) الأب لويس شيخو: «الآداب العربية في القرن التاسع عشر»، بيروت، مطبعة الآباء اليسوعيين، ۱۹۰۸-۱۹۱۰، ج ۲، ص ٤٠.

الصحافة العربية»، بل يكاد يستعيد الكلام السابق: «كانت منزلة آل مراش بين نصارى حلب بنهضتهم الأدبية في النصف الثاني من القرن التاسع عشر، كمنزلة آل البستاني في لبنان والديار الشامية. فإنهم أيقظوا روح المعارف في أبناء وطنهم، وخدموا العلوم بالتآليف والصحافة»(۱). وهو ما يتعين في الوالد: فتح الله، التاجر واللغوي وصاحب الآثار المخطوطة (حسب شيخو)، والذي أقام في بيته مكتبة نفيسة أفاد منها أولاده في دروسهم وكتاباتهم. وكان لعبد الله، بعد زواجه من صبية من عائلة الإنطاكي الوجيهة في حلب، ثلاثة أولاد:

- فرنسيس البكر، المولود في ٢٩ حزيران من سنة ١٨٣٦، والمتوفى في العام ١٨٧٣، حسب بعض كاتبي سيرته)، في أواسطه، بدليل ورود اسمه في مجلة «الجنان» في العام ١٨٧٤، وفق تدقيقات صوايا (م. س.، ص ٨-٩)؛
- عبد الله (۱۸۳۹-۱۹۰۰)، الصحفي والأديب والمترجم، الذي له آثار مطبوعة وأخرى مخطوطة؛ ولقد نجح صوايا في إظهار ثبت واسع المادة عن تآليف عبد الله، بين منشور ومخطوط (م. ن، ص ٣-٢)؛
- مريانــا (۱۸٤٨-۱۹۱۹)، الشــاعرة «العصريــة»<sup>(۲)</sup> والصحفيــة

<sup>(</sup>۱) فيليب دو طرازي: «تاريخ الصحافة العربية»، بيروت، المطبعة الأدبية، ١٩١٣، ج ١، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٢) مريانا مراش: «بنت فكر»، المطبعة الأدبية، بيروت، ١٨٩٣.

وصاحبة «صالون أدبى» معروف، التي تزوجت وحدها بين إخوتها، وكان أحد أحفادها، فتح الله أسيون، نائباً ووزيراً أكثر من مرة في سوريا بيـن العـام ١٩٢٨ والعـام ١٩٦١، ويعـود لـه الفضـل (مـع صوايـا) في الكشف عن معلومات مدققة ومزيدة عن هذه العائلة وأعلامها. بات الدرس يمتلك معلومات على قدر من الدقة عن حياة فرنسيس، بين نشأته وشبابه وميتته الباكرة، وإن تكتنفها جوانب معتمـة، بـل غامضـة. وممـا عـرف عنـه، فـي طفولتـه، علـي مـا يؤكـد كثيرون، إصابته بداء الحصبة، وهو في الرابعة من عمره، من دون أن ينعم بالأدوية والمعالجات الطبية المناسبة، ما أوهن جسده وعرَّضه لمرض في عينيه لن يفارقه، بل سيتحول إلى عمى تام في نهاية حياته. ويعتقد عدد من الدارسين بأنه كان لهذا المرض - الذي لازمت آثارُه جسدَه طوال حياته - سببٌ في نظرته «التشاؤمية» في الحياة. ولقد عرف فرنسيس، منذ البيت، تربية دينية، لن تفارقه بدورها في حياته كما في مؤلفاته. ويبدو من كاتبي ترجمته أنه لم يدخل إلى مدرسة «نظامية»، بخلاف أخته على سبيل المثال، ما قد يكون له علاقة مع وضعه الصحى الدقيق، على الرغم من وجود مدارس قديمة في حلب، مثل المدرسة التي أقامها الكبوشيون واليسوعيون في حلب منذ العام ١٦٢٥، أو «المدرسة المارونية»، التي تأسست في العام ١٦٦٦، أو «مدرسة الفرنسيسكان» المتأخرة التي تأسست في العام ١٨٢٩، فضلاً عن مدارس أخرى

للأرثوذكس والبروتستانت. هذا ما جعل البعض يفيد عن أن فرنسيس تعلم في أحوال كثيرة على والده، وعلى أساتذة «خاصين»، بين محليين وأجانب؛ كما تفيد معلومة استخرجها صوايا من مخطوط يعود لعبد الله مراش أن فرنسيس انتسب كذلك إلى أحد «الكتاتيب»: «لبث في حلب إلى أن يفع، وكان كغيره من الصبيان، يتلقى القراءة في أحد الكتاتيب، ثم تجاوز القراءة البسيطة إلى تلقن شيء من مبادئ علوم اللغة، وأقام على ذلك إلى أن كانت سنة ١٨٥٠»(١).

يستفاد من معلومات متفرقة أن فرنسيس عرف، في بيته وفي علاقاته الحلبية، بيئة صالحة لتنمية ذائقته الأدبية، خصوصاً وأن حلب عرفت في تلك العقود نخبة من كبار أعلامها، مثل: أنطون الصقال (١٨٢٤-١٨٨٥)، ورزق الله حسون (١٨٢٥-١٨٨٠)، وجبرائيل دلال (١٨٥٠-١٨٣١)، ونصر الله دلال (١٨٤١-١٨٨٨)، وميخائيل دلال (١٨٥٠-١٨٣١)، وميخائيل صقال (١٨٥٠-١٩٣٧)، وكامل الغزي (١٨٥٣-١٩٣٣)، وقسطاكي الحمصي (١٨٥٨-١٩٤١) وعبد الرحمن الكواكبي (١٨٥٨-١٩٤١) وغيرهم".

إذا كانت المعلومات متفرقة، فإنها تجتمع بعد وقت في ما

<sup>(</sup>۱) ورد في مخطوط لعبد الله مراش، بعنوان: «المختار من مقالات ونبذ، من قلم جامعها: عبد الله مراش» (في جزئين)، وقد عثر عليه مجيد صوايا، ونشر هذا المقطع في رسالته عن سيرة أخيه: م. س.، ص ١٤٠.

 <sup>(</sup>۲) يمكن العودة إلى سِير هؤلاء وغيرهم في كتاب قسطاكي الحمصي: «أدباء حلب ذوو
 الأثر في القرن التاسع عشر»، حلب، المطبعة المارونية، ١٩٢٥.

كتبه فرنسيس نفسه، ولا سيما عن مرحلة الشباب في كتابه «رحلة بارىس»(۱)، ما يمكن أن يشكل نيذة - وإن مختصرة - عن سيرته التعليمية: «شرعت أمتحن نفسى لأرى ماذا جنيت من الثمرات، فلم أجد في مخبلتي حبنئذ سوى كمية وافرة من ألوف مسابل (مسائل) ومشاكل العلم العربي، ولم أعثر في خزانتي غير كتب مطولات ومختصرات في النحو والصرف وما يلحقهما. وإذ تأملت الفايدة (الفائدة) لـم أجدهـا سـوى نظـم الشـعر» (م. ن.، ص ١١٩)؛ وهـو مـا يظهر في أبيات قالها في العام ١٨٥٠، أي في عمر باكر (علي ما يتضح في ملحق ديوانه). لكنه لاحظ «كساد سوق الشعر، ومقت العامة له، واحتسابه سقط متاع جهالًا بشرفه» (الصفحة نفسها)؛ ثم عكف على تحصيل «العلوم العالية واللغات»، أي الفرنسية والإيطالية، على معلمين عرب وأجانب: «أخذت أتتبع أثرها عند علماء ماهرين، إن يكن من بنى المغرب (أي: الغرب)، أو من أولاد المشرق، وصرت أخلو بنفسى منكباً على الدراسة ليلاً ونهاراً» (م. ن.، ص ١٢٠). هذا ما استمر بين العام ١٨٥٠ والعام ١٨٥٦، ثم عكف على تعميق دراسته في العلوم المختلفة واللغة، بين السنوات المذكورة وسنة ١٨٦١؛ ولعله تعرف في هذه السنوات الأخيرة إلى العلوم «العصرية»، مثل العلوم الاجتماعية والطبيعية والتاريخ والفلسفة واللاهوت، على ما

<sup>(</sup>۱) عدت إلى طبعة «الأعمال الكاملة: فرنسيس مراش»، وزارة الثقافة، الهيئة العامة السورية للكتاب، دمشق، ۲۰۰۷، وعليها تحيل الشواهد.

تتضح أصولها ومصادرها في كتبه بعد وقت. ثم شرع في العام ١٨٦١ في دراسة الطب، على أيدي يوحنا ورتبات، الطبيب الإنكليزي (على ما كشف صوايا في رسالته)، في حلب، وهو في الخامسة والعشرين من عمره، على مدى أربع سنين.

#### سيرة ثقافية

من يطلب التعرف إلى شيء من سيرة مراش الثقافية، إن جاز القيول، يمكن أن يتتبع بعض علاماتها في «رحلة باريس»، إذ يشير فيها إلى حال التخبط التي عاشها في ما له أن يفعل بحياته، بين تاجر وطبيب ومثقف وشاعر وغيرها، والتي تنتهي به إلى مغادرة حلب إلى باريس لدرس الطب في مدارسها العالية والصحيحة. كما يمكن أن يتتبع الدارس أوصاف الحال التي يطلقها على أكثر من مدينة، مثل: الاسكندرونة، التي هي «هاوية في أعمق هاوية من التقهقر والانحطاط»، أو طرابلس (الشام) التي هي «ظريفة وعليها أبهة العمار»، أو بيروت خصوصاً التي تجلس «الآن على المرتبة الأولى»، وأصبحت «مبزغاً لكل نور يلوح».

ثم يتابع وصف الحال الثقافية في مكان آخر من الكتاب عينه: «يا لسوء حظنا نحن بني الشرق، ويا لشدة نحسنا، لأنه إذا وجدت الصُّدف عندنا من له هوسٌ ما في العلم، عاش مقطوع الخرج (أي: الإيرادات)، وربما يُحتقر ويهان، فلا ينال من علامات الشرف سوى الجهل به والسخرية، ولا يحصل على شيء من الجوائز سوى قول الناس عنه: هذا نحوى بارد، أو شاعر مشعر، أو بعرفينو، أو فلفسوس،

وإذا كان يروي شيئاً من التاريخ يقولون عنه: هذا حاكاتي. (هناك كثيرون يقلبون شاعر إلى مشعر، وعارف إلى بعرفينو، وفيلسوف إلى فلفسوس، وحكاياتي إلى حكاكاتي، إما لجهلهم بصحة اللفظ، فيشوهون هذه الألفاظ حسبما يفعلون بألوفٍ نظيرها في العربية، وإما لتعبير الاحتقار)» (م. ن.، ص ١٣٤-١٣٥).

سيرة «عصامية» في جانب كبير منها، ما لا يختلف عن سِير تعليمية عديدة، سواء في حلب أو غيرها، وكانت تقضي بدخول الطالب «الكتاتيب» (كما فعل مراش منذ طفولته)، ثم بدرسه العلوم على أساتذة «يجيزونه» إذ «يختم» دروسه عند مشايخ وعلماء (كما كانت العادة سارية في مدن عربية عديدة): كتب جرجي زيدان عن دراسة مراش: «لم يَقْصر دراسته على الأدب وحده، بل أقبل يدرس غيره من العلوم، وكان يتخرج في كل علم منها على من يلقاه من الأساتذة»(١). وهو ما لن يتأخر عن فعله في دراسة يلوعنا ورتبات طوال أربع سنوات: «لما ألبث أن اتفق لي أحد يوحنا ورتبات طوال أربع سنوات: «لما ألبث أن اتفق لي أحد مهرة أطباء الإنكليز، فألقيت ثقلي على مسايرته، وبدأت أدرس عليه العلوم الطبية، وأنا في سن الخامسة والعشرين. ولم أزل أن هضمت أربع سنين كوامل على مايدة (مائدة) هذه الدراسة حتى صرت طبيباً على رأي المعلم، وجهولاً لدى نغول (أي: الفاسدون) المدارس» (م. س.، ص ١٢٠). كما يفيد مراش أنه مارس المهنة لسنة

<sup>(</sup>۱) جرجي زيدان: «الهلال»، مج ٥، تموز-يوليو ١٨٩٧، ص ٨٤٢.

كاملة: «شرعت أباشر الأمراض متلاعباً بصناعة أبوقراط (رائد الطب الإغريقي)، وداومت على ذلك نحو سنة» (الصفحة نفسها).

إلا أن الجديد في سيرته هذه هو تنكبُه، في العشرين من عمره، بل اكتشافه تدني مكانة الشعر في ناظريه: ما كان يتهيأ له، وفق هذه السيرة التعليمية، يوافق أو يمكن أن يؤدي في حالته (كما في حالات كثيرين من سابقيه ومزامنيه) إلى أن يصبح شاعراً، وهو الذي بدأ كتابة الشعر منذ عمر باكر (حسب كاتبي سيرته). هذه «الخيبة» من حاصل الدراسة «التقليدية» في نهاية المطاف، ستقوده في اتجاهين: طلبُ الطب في مدارسه «الصحيحة» (حسب عبارته)، والانصراف إلى تحصيل ثقافة «عصرية»، إذا جاز القول، أي من متون الثقافة الأوروبية.

خرج مراش من حلب إلى باريس في ٧ أيلول من سنة ١٨٦٦، متنقلاً بين عدة مدن، وكانت له في بيروت وقفة لافتة، إذ خصها من دون غيرها من المدن المشرقية بالتفاتة هي أشبه بـ«عتبة» باريس، إذ قال فيها: «لا بدع أن هذه المدينة قد جلست الآن على المرتبة الأولى ما بين مدن سوريا، وأصبحت مبزغاً لكل نور يلوح في هذا الإقليم. ففيها جملة علماء عظام، ومدارس معتبرة، وجمع غفير من المطابع وآلات البخار، وقد جدً فيها كمية وافرة من الأبنية الجميلة والشوارع الرحبة المستقيمة. وبالإجمال فوجهها متجه على الدوام إلى أفق التقدم والنجاح غصباً عن معارضة الظروف الساعية كل يوم بردع همم التمدن هناك» (م. ن.، ص ١٢٣). وهي ليست المرة الأولى التي يحل فيها في

(...)

بيروت، إذ أقام فيها ما يقرب من السنة، حسب زيدان، بعد أن استقدمه إليها والـده في العام ١٨٥٣؛ وهي حاله مع باريس نفسها، إذ حل فيها قبل ذلك، في العام ١٨٥٠، بعد أن اصطحبه معه والده، «فتجول فيها مدة تنيف على السنة» (حسب زيدان).

يذكر الحمصي أن مراش أمضي في باريس نحو سنتين، بين العـام ١٨٦٦ والعـام ١٨٦٨ بالتالـي، وأقـام فـي «الحـي اللاتينـي»، منكبـاً على الدراسة، ومنصرفاً إلى حياة فيها بعض اللهو، على ما يتضح من بعض قصائده، في «مشهد الأحوال» خصوصاً، كما في هذه القصيدة:

إذا غــــزال جانبـــي يغزو فوادي (فـوادي) بالحدق كأنه مكون من جوهر لا من علق يفترعين ظرافة منهاسني الحسن انبثق ويستشنسي عسسن قامسة غلصسن السهسوى منها بسق

ولــــم يــــزل طــيــر الــهــوى يصـــــدح فــــــى دوح الأرق ونصحن فصى تصازج والجنب بالجنب التصق (م. ن.، ص ۱۷۰).

كما أمكن التعرف إلى عدد من المواقع التي زارها في باريس، مثل: «قوس النصر» (م. ن.، ص ١٥٣)، و«حقل الجنان» (Jardin des plantes)، على ما قلدُّرتُ (م. ن.، ص ١٥٥)، و«حـرش بولونيــا» (Bois de Bologne) (م. ن.، ص ١٥٦-١٥٨)، و«جسـر القناطـر» (Pont

des arcades (م. ن.، ص ۱۵۸-۱۹۰)، وربمـا متحـف اللوفـر، إذ تحـدث في قصيـدة عـن «عـرض التصاويـر» (م. ن.، ص ۱٦٠). كمـا يتبيـن تعلقـه فـي قصيـدة «علـى جسـر القناطـر» بميشـيل، ذات الثقافـة الدقيقـة فـي التصويـر، والتـي تبـدو مثـل «الدليـل» فـي جولتـه:

وهي لي كالدليل تشرح ما قد غمّ عني شرحاً كأحسن خابر بأصول هندي الصناعة حتى خلتُ ذاتي مع ذات ميشيل داير (م. ن.، ص ١٦٠).

هي أكثر من زيارة لباريس، أكثر من محطة دراسية، إذ تستثير في شواغل الفكر والحياة، ما يتعين في قربى الجمال والتمدن بجميع تجلياته:

لست أدري في أي كـون مكاني هل أنا في باريس أم في الجنانِ كل ما جاء في السماع على الجنِّ ة ألـقـاه هـا هـنـا بـالـعـيـان (...)

فأمامي تجري الكواعب من كل محيايحمي جنان الجنان الجان المعان الحاف المعان عن مرجان المعان عن مرجان المعان ا

باريس هـذه مـركـز الـتـمـدن ومـحـتـد الـعـلـوم والـتـفـنـن (م. ن.، ص ١٦٢).

إلا أن حياته في باريس لن تسلم من مشاكل صحية، ومتاعب نفسية، كما يقول في إحدى قصائده:

قد قطعت الآن آمال الشفا بعدما جربت كل الأدوية («مشهد الأحوال»، ص ١٧٤).

وهـو مـا اتخـذ شـكل الحنيـن إلـى الوطـن، والنظـر إلـى باريـس نظـرة التشـاؤم والخيبـة فـي آن معـاً.

يرجح صوايا عودة مراش إلى حلب في أوائل العام ١٨٦٨، بعد أن أقام في باريس ما يقرب من السنتين، لينصرف إلى تآليفه المختلفة، وإلى مقالاته في عدد من الدوريات، خلال سنوات معدودة قبل وفاته في العام ١٨٧٤.

ذكر البعض أنه عاد من باريس كفيف البصر، فيما يرجح صوايا خلاف ذلك، وبعد العام ١٨٧١، «لأننا منذ ذلك الحين لم نعد نعثر له إلا على اليسير من المقالات، ولم يطبع له أي كتاب» (م. س.، ص ٦٠). ويقول في قصيدة موجهة إلى الشيخ ناصيف اليازجي:

أنا الذي قد لقيت الضيم قبلك في عيني غريباً وها قد أزمن الرمد («الأعمال الكاملة»، «مرآة الحسناء»، م. س.، ص ٤٧٧).

### حلب: تشكلات وتعثرات

ينتسب فرنسيس مراش ويلتقي مع حلبيين نابهين عديدين، سواء في عائلته أو في بيئته الثقافية والمدينية، في عهد تتغير فيه حلب، بل يصيب التردد أعداداً من مثقفيها، ممن وَجدوا في تغيرات العقود الأخيرة من النصف الأول من القرن التاسع عشر فرصة للتموقع الجديد والمختلف، ولا سيما في النخب المسيحية. إلا أنها فرصة محفوفة بمخاطر، بتشكلات غامضة، ما يتمثل في إعادة نظر في ما للمثقف أن يكون عليه في موقعه ودوره كما في نطاق نصوصه. وكانت حلب قد بلغت، قبل ذلك، عهداً متميزاً من الإسهام النوعي في الثقافة العربية-الإسلامية، عبر علمائها ورجال الدين فيها وشعرائها ولغويها، وهو ما امتدت أشعته المنيرة والمحيية إلى جبل لبنان، عبر قنوات مختلفة، ولا سيما القنوات الدينية المحلية والإرسالية.

ولقد كان باعث التحول الأساسي متمثلاً في سياسات جديدة للتوسع الرأسمالي الأوروبي، على ما يلحظ ذلك محمد جمال باروت<sup>(۱)</sup>؛ وهي سياسات طلبت النفاذ إلى شبكات الإنتاج المحلي، ما أدى إلى تحويل زراعات وسلوكات محلية (ولا سيما في الطلب على إنتاج دود القز المطلوب في صناعة الأقمشة في منشستر أو ليون وغيرهما)، وإلى تشكل بنى توسطية، مالية واقتصادية، في الاقتصاد المحلى<sup>(۱)</sup>. إلا أن هذه التحويلات، التى أفاد منها حلبيون، وأدت

 <sup>(</sup>۱) محمد جمال باروت: «حركة التنوير العربية في القرن التاسع عشر: حلقة حلب»،
 منشورات وزارة الثقافة، دمشق، ۱۹۹٤.

<sup>(</sup>۲) أقدمَ أحد المصارف الأوروبية على افتتاح فرع له في حلب، ما وصفه القنصل البريطاني سكين بهذه العبارة: إنها «فكرة مدهشة»، بالتوازي مع نمو أنوال الحرير فيها، إذ امتلكت هذه المدينة وحدها في العام ۱۸٦٢ ما لا يقل عن عشرة آلاف نول.

إلى تبديل مهن بعضهم وشواغلهم وعلاقاتهم، عرفت في مدى القرن التاسع عشر تغيرات حملت معها نذور تبدل وقلق: هذا ما ظهر في أحداث سياسية جسيمة (من حملة ابراهيم باشا إلى «قومة» حلب فالفتن الطائفية)، التي أشار إليها مراش في كتبه، ومنها ما ظهر في تقلبات جغرافية-اقتصادية تمثلت خصوصاً في شق قناة السويس ومفاعيلها على تجارة حلب وموقعها في شبكة التواصل والإتجار السابقة.

هـذا مـا يذكـره مـراش فـي إحـدى مقالاتـه (بـل فـي أولهـا فـي «الجنان»)، وهـو مـا أشـار إليـه أكثـر مـن مثقـف حلبـي فـي كتبـه أو رسـائله الخاصـة، مـا تعيـن فـي رسـوم جديـدة للجغرافيـة، وفـي تبـدل لعلامـات تواصلهـا ودورة أشـغالها. هـذا مـا اجتمـع – علـي مـا كتبـت فـي أكثـر مـن كتـاب – فـي ترسيمة جديـدة، أوجبتهـا سياسـات التوسـع فـي أكثـر مـن كتـاب و قـي ترسيمة جديـدة، أوجبتهـا سياسـات التوسـع الرأسـمالي الأوروبـي واقتضتهـا، وهـي الاتـكال علـي المرافـئ تحديـداً، اللازمـة لسـفنها، ومـا انعكـس فـي تراجـع لمـدن الداخـل، ولأدوارهـا السابقة فـي التواسـط والتبـادل والتفاعـل، فكراً واقتصـاداً وبشـراً. وهـو مـا يمكـن للـدارس أن يتمثلـه فـي دور بيـروت «الصاعـد» علـي حسـاب بيـت الديـن و... دمشـق و... حلـب أيضـاً (وهـو مـا يمكـن أن يلقـاه الـدارس، بعـد عقـود قليلـة، فـي تنامـي دور الـدار البيضـاء علـي حسـاب فـاس أو بعـد عقـود قليلـة، فـي تنامـي دور الـدار البيضـاء علـي حسـاب فـاس أو مراكـش).

هـذا مـا أقلـق مثقفيـن كثيريـن، ولا سيما مـن وجـدوا في «التمدن» قِبلتهـم المسـتجدة، فيمـا كان يتراجع ويخفـت مشـهد العلمـاء والمثقفيـن الموصوليـن بـدورة الثقافـة السـابقة. هـذا مـا دعـا بعضهـم إلـى

المهاجرة أو إلى طلب مهن جديدة، أو إلى الجمع بين الثقافة «العصرية» والتجارة (كما في سيرة عائلة مراش نفسها). هذا ما يوضحه مراش بجلاء في «رحلة باريس»، وهو ما قاد كثيرين (حسون، دلال، مراش وغيرهم) إلى آفاق وتجارب جديدة، وإلى ممارسة أعمال مختلفة، مثل التجارة والطب وغيرها(۱).

#### مؤلفات مراش

أقدم محمد جمال باروت على إصدار كتاب بعنوان: «فرنسيس مراش: الأعمال الكاملة»، السابق ذكره، إلا أن مقارنة ما ورد فيه من أعمال مراش وما ذُكر من مؤلفاته في مراجع أخرى يفيد أنها لم تكن «كاملة» فعلاً. هذا ما يمكن التأكد منه في رسالة مجيد صوايا، إذ أقدم على التثبت من تآليف مراش، مدققاً في عدد من طبعاتها. ولقد خلصت إلى إثبات كتابات مراش كما يلى:

- «المرآة الصفية في المبادئ الطبيعية» (١٨٦١)، المطبوع في حلب، في المطبعة المارونية، بنفقة نصر الله دلال، وهو من ٦٠ صفحة من القطع الصغير، ويعترف فيه أنه كتبه بناء لطلب، وهو وضع كتاب في علم أصول الطبيعة، وقد استقاه من «مطولات العلماء العظام بهذا الفن».

<sup>(</sup>۱) يمكن العودة المزيدة إلى كتاب عائشة الدباغ: «الحركة الفكرية في حلب في النصف الثانى من القرن التاسع عشر»، بيروت، ١٩٥١، وإلى كتاب باروت المذكور سابقاً.

- «دليل الحرية الإنسانية» (١٨٦١)، حلب، المطبعة المارونية، وهو من ٢٤ صفحة من القطع المتوسط، بناء لطلب، على ما يصرح، ويتعين في حديث مراش إلى النصارى في حلب، ناقداً التقاليد العمياء، وعارضاً لأخلاقيات التمدن بين تمدن صحيح وآخر فاسد.
- «خطبة في تعزية المكروب وراحة المتعوب»، تأليف الخواجا فرنسيس فتح الله مراش بحلب، طبع في حلب سنة ١٨٦٤، بنفقة الخواجا رزق الله اسطفان كلسي، وهو من ١٥ صفحة من القطع الصغير، ويعرض فيها لاعتقاده الديني، واجداً في الله علة العلل، وتعزية للإنسان المهدد من المرض والخوف.
- «غابة الحق» (١٨٦٥) المعروفة والمطبوعة، التي صدرت في طبعتها الأولى في حلب، في المطبعة المارونية، وهي من ١٦٨ صفحة من القطع المتوسط، بنفقة اليان نقولا اليان: تمكن صوايا من العثور على نسخة من الطبعة الأولى، كما أشار إلى طبعاتها التالية، وهي: طبعة مصرية مع «مشهد الأحوال» في العام ١٨٨٠، عن المطبعة الميمونة الشرقية، في القاهرة، في ٩٧ صفحة من القطع المتوسط؛ ثم طبعة في بيروت عن مطبعة القديس جاورجيوس للروم الأرثوذوكس في العام ١٨٨١، في ١٣٤ صفحة من القطع المتوسط؛ ثم طبعة رابعة في مصر، في مطبعة العمران، سنة ١٩٢٢، في ١٠٤ صفحة من القطع الكبير، بتدبير من عبد المسيح الإنطاكي مع مقدمة له بعنوان: «النهضة العربية» وصورة لمراش، قبل الطبعات المتأخرة، ليوسف قزما خوري

(دار الحمراء، بيروت، ١٩٩٠)، وحيدر حاج اسماعيل<sup>(۱)</sup>، ومحمد جمال باروت («الأعمال الكاملة»)، وجابر عصفور (طبعة دار المدى).

- «رحلة باريس» (١٨٦٧)، صدرت في طبعتها الأولى في بيروت، المطبعة الشرقية، وهي من ٧٢ صفحة من القطع المتوسط، وهي المعروفة والمطبوعة (لاحقاً عند دار رياض الريس للنشر)، التي تتعين في أدب الرحلة الممتزج ببعض فقرات من السيرة الذاتية ومن النثر الفكري.

- «مشهد الأحوال» (۱۸۷۰)، صدر في طبعته الأولى في بيروت، عن المطبعة العمومية، وهو من ١٣٠ صفحة من القطع المتوسط، وهو المطبوع بعد ذلك أكثر من مرة في العام ١٨٨٠ (كما ذكر أعلاه) وفي العام ١٨٨٠ في بيروت في المطبعة الكلية، في ١٣٢ صفحة من الحجم المتوسط، وينتسب إلى النثر الفكري كما فيه قصائد مختلفة.

- «الكنوز الغنية في الرموز الميمونية» (١٨٧٠)، حلب، المطبعة المارونية، وهو من ٢٣ صفحة من القطع المتوسط، وهو رواية شعرية قصيرة (من ٤٦٦ بيتاً)، افتتحها بمقدمة نثرية موجزة؛ وقد أعادت مجلة «الشهباء» (حلب) نشرها في المجلد ١٣ من سنة ١٩٣٨. - «شهادة الطبيعة في وجود الله والشريعة» (١٨٧١)، حلب،

<sup>(</sup>۱) حيدر حاج اسماعيل: «فرنسيس مراش»، سلسلة الأعمال المجهولة، رياض الريس للكتب والنشر، لندن، ۱۹۸۹: نَشر فيه «غابة الحق» وأجزاء من «مشهد الأحوال» من دون تحقيق.

المطبعة المارونية، في ٨٠ صفحة من الحجم المتوسط، ثم طبع مرة ثانية في بيروت في العام ١٨٩١، ومرة ثالثة في «النشرة الأسبوعية» من العام عينه، ثم في العام ١٨٩٢ عن «مطبعة الأميركان» في بيروت في ٦٤ صفحة من الحجم المتوسط، وينتسب الكتاب إلى النثر الفكري الذي طلب فيه مراش إثبات وجود الله بالأدلة العقلية.
- «مرآة الحسناء» (١٨٧٢)، بيروت، مطبعة المعارف، وهو من

٣٤٩ صفحـة مـن القطـع المتوسـط، وقـام بطبعـه علـى نفقتـه أحمـد وهبـي الحلبي، صديـق فرنسـيس، وصـدرت لـه طبعـة ثانيـة فـي بيـروت فـي العـام ١٨٨٣؛ ويشـير صوايـا إلـى أن للديـوان مخطوطـات عديـدة موجـودة فـي عـدد مـن المكتبـات المعروفـة، وهـو ديوانـه الشـعري.

- «درُّ الصَّدف في غرائب الصُّدف» (١٨٧٢)، طبعت في «مطبعة المعارف»، في بيروت، وهي من ١٢٨ صفحة من الحجم المتوسط، ثم أعيد طبعها، في مجلة «اللطائف» المصرية، في العام ١٨٨٦ (١)، من ١٢٨ صفحة؛ وهي الرواية موضوع هذا الكتاب.

- رواية مترجمة عن الإيطالية: يبقى أن أشير إلى أن قسطاكي الحمصي (وحده بين كاتبي سيرة مراش) ذكر في لائحة مؤلفات مراش رواية غير معروفة له: «عرّب رواية كبيرة من الطليانية لم تطبع فيما

<sup>(</sup>۱) هذا ما سبق لشاكر مصطفى قوله في هامش في: «محاضرات في القصة في سورية حتى الحرب العالمية الثانية» (جامعة الدول العربية، القاهرة، مطبعة الرسالة، ١٩٥٨)، التي عاد فيها إلى هذه الطبعة الأخيرة.

نعلم» («أدباء حلب...»، م. س.، ص ٢٥)؛ ويستعيد صوايا هـذا القـول منبهـاً فـي هامـش فـي رسالته: «مـن حسـن الحـظ أن يكـون الكتـاب، الـذي لـم يطبع، ولـم نقـف عليـه، كتابـاً منقـولاً لا موضوعـاً، وإلا لأحـدث ذلـك ثغـرة فـي عملنـا، غيـر أنـه لـو وقعـت الروايـة بيـن أيدينـا لأمكننـا أن نقـرر مـا إذا كان هنـاك علاقـة بينهمـا وبيـن روايـة «در الصـدف» المطبوعـة» (م. س.، ص ٩٤). مـا قالـه صوايـا يمكـن اسـتعادته والتأكيـد عليـه، إذ إن الـدارس لا يقـوى علـى إجـراء أي مقارنـة ممكنـة بيـن الروايـة الإيطاليـة المعربـة وبيـن روايـة مـراش، موضـوع التحقيـق.

كما أمكن أيضاً التعرف إلى مقالات مراش الصحفية (من دون القصائد التي أسقطتها أدناه)، التي توزعت في عدد من المجلات:

- «الجنان» لبطرس البستاني، التي بدأت بالصدور في حزيران/ يونيو العام ١٨٧٠، وكانت تصدر مرتين في الشهر، ونشر فيها مراش ١٤ مقالة:

جاء المقال الأول (١٨٧٠، ص ٣٩٨-٣٩٨) من دون عنوان، في هيئة رسالة يمدح فيها السلطنة العثمانية من خلال الحكومة المحلية في حلب على ما أنجزته من أعمال في المواصلات الطرقية، فضلاً عن إصلاحات متفرقة؛

- «الكون العاقل» (۱۸۷۰، صص ۵۰۱-۵۰۳)؛
- «القرن التاسع عشر» (۱۸۷۰، صص ٥٦١-٥٦٥)؛

- «التمدن المتوحش» (١٨٧٠، ص ٦٢٣)؛
- «النور» (۱۸۷۱، ص ۵۱-۵۲، و ص ۹۳-۹۶)؛
  - «الجرائد» (۱۸۷۱، صص ۱۵۷-۱۵۹)؛
- «سياحة العقل» (١٨٧١، صص ٢٦٩-٢٧٣)؛
- «تفسـير مقـال سـياحة العقـل» (١٨٧١، صـص ٦١٦-٦١٩)، بيـن
  - ردود على مقالته السابقة ورد مراش عليها؛
    - «السلوك» (۱۸۷۱، ص ۱۲۷-۱۳۲)؛
    - «یوم باریز» (۱۸۷۲، ص ۱۵۰-۱۵۲)؛
      - «الأمانة» (۱۸۷۲، ص ۲۵۹-۲۲۱)؛
  - «المرأة بين الخشونة والتمدن» (١٨٧٢، ص ٥٨٦-٥٨٨)؛
    - «في تربية النساء» (١٨٧٢، ص ٧٦٨-٧٧٠)؛
      - «الأعيان» (۱۸۷۳، ص ۱۱۹-۱۲۲)؛
      - «الإنسان» (١٨٧٤، صص ١٤-١٦).
- «الزهرة» التي أنشأها يوسف الشلفون، في العام ١٨٧٠، في بيروت، وكانت نشرة أسبوعية من ثماني صفحات صغيرة، ونشر فيها إلى القصائد ثلاثة مقالات، هي: «العالم البشري» (ص ١٥٧-١٥٩) الذي يعالج فيه انقسام البشر إلى طبقات ثلاث: سفلى ووسطى وعليا، و: «الوطن» (ص ١٨٦-١٨٨) ويعرض فيه لمنظوره إلى الوطن والأمة، و«الحسد وحداثة النعمة» (ص ٢٤٢-٢٤٤) وهو مقال أدبي-اجتماعي.

- «المجمع الفاتيكاني»، وهي أسبوعية دينية من ثماني صفحات صغيرة أصدرها الآباء اليسوعيون في العام ١٨٧٠، ونشر فيها: «التعصب جرثومة الشقاق» (نيسان-إبريل ١٨٧٠) عن علاقة الكنائس الشرقية بالسلطة البابوية، ومقال آخر من دون عنوان (أيار-مايو ١٨٧٠)، وهو ردٌ على ردٌ البستاني على المقال السابق.

- «النجاح» التي ظهرت في مطلع العام ١٨٧١، للويس الصابونجي ويوسف الشلفون، وهي حلت بالتالي مكان «النحلة» و «الزهرة»، و فنشر فيها - إلى عدة قصائد - مقالاً أدبياً بعنوان: «بخيل» (١٨٧١، ص ١٢٧-١٢٨)، وهو مقال كتبه على لسان بخيل عما يدور في خلده: «قال بخيلنا الشهير:...»، وآخر بعنوان: «الكبرياء» (١٨٧١، ص ١١٢٤-١٢٧) يتعرض فيه لحال المتكبر.

كما ذكر بعض الدارسين أن مراش نشر مقالات وقصائد في «الجوائب» و«النحلة» وغيرها(۱)، من دون أن أتوصل إلى معرفة مدققة بها، أو إلى الاطلاع عليها. ووجبت الإشارة أيضاً إلى أن محمد جمال باروت نشر مجموعة مقالات للمراش غير مذكورة في ثبت صوايا، ونقلها عن كتاب: «مجالي الغرر لكُتّاب القرن التاسع عشر»، الذي

<sup>(</sup>۱) يفيد صوايا، في رسالته، أن مراش نشر بعض المقالات في «المشتري» في باريس، وهي غير معروفة المؤسس، والذي قد يكون رَشيد الدحداح (حسب دو طرازي).

جمعه: يوسف صفير، المطبعة العثمانية، صيدا، ١٩٠٦، من دون أن يذكر مكان نشرها الأول؛ وهي التالية:

- «الحرب» («الأعمال الكاملة»، ص ٦٧٧).
  - «السلم» (م. ن.، ص ۲۷۸).
- «العلم والجهل» (م. ن.، ص ۲۷۹-۲۸۰).
- «الحياة وأركانها الأربعة» (م. ن.، صص ٦٨١-٦٨٤).

### تحقيق الرواية

وجب الحديث عن الرواية، موضوع هذا الكتاب، قبل الحديث عن تحقيقها وتقديمها النقدي، خصوصاً وأنها لم تنعم بمتابعة وافية من الدارسين. وكان قد استوقفني، في مرات عديدة، عدم ذكرها في عداد الروايات العربية الأولى من قِبَل دارسي السرديات في القرن العشرين، فيما تتالت طبعات «غابة الحق» (أكثر من ثماني طبعات). ماذا يعنى هذا الإخفاء، بل التجاهل لها؟

ذلك أنني لم أقع إلا على عبارة يتيمة للأب لويس شيخو قالها في هذه الرواية: «رواية حسنة»، وما لبث أن رددها البعض من بعده. والشيء المزيد والوحيد، الذي عثرت عليه في المدونة المتأخرة، لا يتعدى ورود إشارات مقتضبة عنها، مثل كونها تقوم على روايتين، أو الحديث عنها من ناحية موضوعها الاجتماعي. ويزيد من غرابة الحال أن الكثيرين ممن كتبوا أو درسوا «غابة الحق» لم يذكروا لاحقتها؛ وهو

ما يصح جزئياً في عبد الله ابراهيم، الذي ذكر هذه الرواية ذكراً سريعاً، لا يكفي بالمراد، عدا أنه قال فيها إنها تستعين بالسرد «وسيلة» لها(۱) فيما يصح العكس، وهو أن «غابة الحق» هي التي «توسلت» السرد، فيما قامت «در الصدف...» على بناء روائي صريح وغير ملتبس.

ولكن من يَعُد إلى دراسات سابقة على العقود الأخيرة من القرن العشرين وبعدها، عند خليل حاوي وأنطون غطاس كرم، وقبلهما عند فارس نمر ومارون عبود وشاكر مصطفى وغيرهم، يلحظ كلاماً مفيداً، بل تدقيقياً في بعض جوانب من أدب مراش وحياته. فقد توقف فارس نمر عند أدبه، وعند أثره في جيله، وهو طالب في «المدرسة الكلية السورية» (الجامعة الأميركية في بيروت)، ولكن من دون أن يتناول الرواية، موضوع الدرس، بقول مخصوص. وهي حال مارون عبود الذي خص مراش بمقالة ضافية في «رواد النهضة الحديثة»، فعالج، في سرده، «غابة الحق»، وقال فيها: «كتاب يكاد يكون قصة» (\*)، متناولاً جوانب فنية فيها: «أما الأبطال فلا سمات لهم. لم يستعر المؤلف لشخوصه الأجساد التي تنبثق منها أعمالهم، وآراؤهم وأفكارهم، بل ناب هو عنهم جميعاً مكتفياً بأسمائهم، ثم راح يقول بلسانهم ما يقول» (م. ن.، ص ١٠٥-١٠٥). إلا أنه لن يذكر الرواية الأخرى أبداً.

<sup>(</sup>۱) عبد الله ابراهيم: «موسوعة السرد العربي»، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ٢٠٠٥، ص ٢٠٠٥.

<sup>(</sup>۲) مارون عبود: «رواد النهضة الحديثة»، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٥٢، ص ١٠١.

وهي حال دارسين متأخرين، بمن فيهم السوريون أنفسهم، حيث لم تظهر عناية دراسية بأدب فرنسيس، قبل عمل محمد جمال باروت في كتابين، واضعين جانباً الذكر السريع والمقتضب لهذا الكتاب أو ذاك من مؤلفاته عند هذا الدارس أو ذاك. إلا أن شاكر مصطفى توقف في صورة وافية، قبل ذلك، عند عمل مراش، مستنداً إلى الطبعة الثانية، في مجلة «اللطائف» القاهرية، في معرض حديثه عن «القصة في سورية حتى الحرب العالمية الثانية»(۱)؛ وهي محاضرات ألقاها على طلبة قسم الدراسات العربية واللغوية في القاهرة، في العام ١٩٥٧.

خص مصطفى هذه الرواية بالدرس، في الفصل الثالث من كتابه، معتبراً إياها «أقدم قصة للسوريين»، وقد وجد فيها قربى من النتاج التقليدي المتمثل في «ألف ليلة وليلة»، ومن «براعم العصر الجديد». ومن المفيد ذكره أن مصطفى عرض للرواية، في فصولها المختلفة، عرضاً إخبارياً وافياً، ثم تناول جوانب فنية مختلفة فيها، محدداً تاريخها كذلك: ذكر أن كتابة الرواية جرت في صيف أو خريف سنة تاريخها كذلك لأن المؤلف أشار في الصفحة الأولى منها إلى حزنه من جراء الحرب التي اندلعت بين فرنسا وبروسيا (م. ن.، ص ٨٨). وأطلق مصطفى عليها تسمية «القصتين التوأمين»، على أن لا علاقة للواحدة بالأخرى سوى كونها من «غرائب الصدف». كما انصرف إلى تبين بالأخرى سوى كونها من «غرائب الصدف». كما انصرف إلى تبين

<sup>(</sup>۱) شاكر مصطفى: «محاضرات عن القصة في سورية...»، كتاب مذكور سابقاً، راجع خصوصاً: صص ۷۷-۸۷.

الأوجه التقليدية في الرواية، ابتداء من عنوانها السجعي، مستخرجاً نماذج مختلفة من الصور البيانية القديمة فيها، متوقفاً خصوصاً عند صلة القص فيها بـ«العنعنة» (: حدثنا فلان عن... عن... ) في نقل الأحاديث قديماً. كما عالج خلو الرواية من «الحبكة»، مكتفية بالصدفة وبتتابع الأخبار، كما في قصص «ألف ليلة وليلة». ثم صرف مصطفى قسماً من درسه لتناول الجوانب الجديدة فيها، ما تمثّل في «الجرأة على صوغ القصص الطويل»، ثم في قسمة الرواية إلى فصول، وتعويلها أحياناً على «المونولوغ» (حديث المتكلم لنفسه)، فضلاً عن لمحات نفسية ولمسات من المنطق الصوري ومن الأفكار الفلسفية. كما شملت روايته، حسب مصطفى، نقداً لبعض العادات الاجتماعية (في اللبس، واستنشاق العطوس، والتطيب بالعطور، وسلوكات المتفرنجين، والتخنث وغيرها)، عدا اشتمالها على نصح أخلاقي في الإباء والعلم والرجولة ولزوم التجربة والكد وغيرها.

لم يكن حظ مراش مع الدارسين المتأخرين أفضل حالاً، بل يصح فيه ما قاله فيه مصطفى نفسه قبل وقت، إذ ختم دراسته عنه بالقول: «مراش في هذا كله يضع نفسه بين أوائل الرواد، لولا أن الحظ أعمى. إنه لم يصبه، فهو حتى الآن نسيٌ مغمور» (م. ن.، ص ٩٧). ثم وقعتُ، بعد مصطفى، على رسالة جامعية لمجيد صوايا تناولت إنتاج مراش الشعري تحديداً، ثم كتابين لباروت مذكورين أعلاه (واحد عن الحركة الفكرية في حلب، وفيها مراش، وإعادة طبع بعض

أعماله، ومنها الرواية موضوع الكتاب)، وكتاب كرم الحلو المذكور أعلاه (الذي عالج جوانب فكرية في إنتاج مراش). يبقى أن أشير إلى دراسات أخرى، لجابر عصفور عن «غابة الحق»، وقبلها لحيدر حاج السماعيل في الرواية نفسها، وأخرى لعبد الله ابراهيم تناول فيها بشكل مقتضب رواية «در الصدف...»، صارفاً جهده التحليلي على «غابة الحق» بدورها.

#### مقارنة الطبعات

هـذا يعني أن الرواية، موضوع هـذا الكتاب، دُرست مـن شـاكر مصطفى تحديداً، لكنها لـم تحظ بتحقيق نقـدي لها، على الرغـم مـن توافر طبعتيـن لهـا. إلا أن تحقيـق هـذه الروايـة، وأعمـال مـراش الأخـرى، يحتـاج قبـل ذلـك إلـى وقفـة تفصيليـة ووافيـة، إن أمكـن. فمـا يمكـن القـول؟

ما أوردتُه عن تآليف مراش يحتاج إلى مزيد من التدقيق، إذ يتضح أنها - وإن عرفت الطبع في غالبها - لا تصل إلى قارئ اليوم في صورة مناسبة. فعلى الرغم من زيادة الدرس لمراش، ابتداء من رسالة صوايا على الأقل، فإن أي كتاب له لم يخرج إلى القارئ في صورة محقّقة نقدياً.

هذا ما تتكشف عنه قراءة رسالة صوايا الجامعية، بعد أن أجرى جردة نقدية وافية في تكوين إنتاج مراش، فاطلع على الطبعات الأولى لغالب كتبه، وعلى عدد من طبعاتها، ما سمح له بإجراء مقارنات مفيدة، منها التعديلات - الجسيمة أو الخفيفة - التي طاولت هذه الطبعات.

- لا يسعني، هنا، تقديم عرض متوسع لما توصل إليه صوايا (م. س.، راجع: صص ٦٣-١٠٠)، إلا أنني أشير إلى المقارنات التي أجراها:
- أجرى مقارنة واسعة في طبعات «غابة الحق» المختلفة: بين طبعتها الأولى في العام ١٨٨٥، والثالثة في العام ١٨٨٨، ثم الرابعة في العام ١٨٨٨، ثم الرابعة في العام ١٩٢٢؛
- قابلَ «مشهد الأحوال» في طبعته الأولى في العام ١٨٧٠، بطبعات لاحقة: الثانية في العام ١٨٨٠، والثالثة في العام ١٨٨٣، كما توقف عند مخطوطين للكتاب؛
- نظر في «الكنوز الغنية في الرموز الميمونية»، في طبعتيها، في العام ١٨٧٠ والعام ١٩٣٨؛
- قارن بين طبعتين (من أصل ثلاث) لكتاب «شهادة الطبيعة في وجود الله والشريعة» في العام ١٨٧١ والعام ١٨٩٢؛
- أقام مقارنة بين طبعة «مرآة الحسناء» الأولى في العام ١٨٧٢ وبين مخطوط له غير معروف التاريخ.

يخلص الدارس من متابعة الفروقات العديدة بين الكتب الأصلية وطبعاتها اللاحقة إلى أن طبعات كتب مراش المختلفة لم تسلم من إسقاطات، وزيادات وتعديلات. وأسوق عدة أمثلة لإيضاح ما أصاب بعض هذه الكتب، متوقفاً عند «غابة الحق» بين طبعتها الأولى والطبعة التي صدرت في العام ١٩٢٢ بتدبير من عبد المسيح الإنطاكي. فماذا عن التبديلات بينهما؟

- وردت في الطبعة الأولى الجملة التالية: «فقلت في نفسي إن الجهل الفاشي في هذا الجنس»، وتحولت إلى: «فقلت في نفسي إن الجهل الفاشي في الأمة العربية»؛
- وردت في الطبعة الأولى: «لم تزل قنابر براهيننا»، ثم تحولت إلى: «لم تزل بزاة براهيننا»(۱)؛
- وردت: «وتعود القومات الأهلية ثايرة»، ثم تبدلت إلى: «وتعود القوميات الأهلية إلى الثورة ثائرة»؛
- أسقط عبد المسيح الإنطاكي قصيدة المدح الموجهة في الطبعة الأولى إلى جودت باشا، والي حلب، وأنزل مكانها «رسم عظمة السرّدار الشيخ خزعل خان أمير نوبان وسرّدار عربستان»، الذي كان الإنطاكي يلازمه؛ كما حلَّ مكان قصيدة المدح (التي كانت مخصصة لمن طبع الكتاب على نفقته في طبعته الأولى) إعلان عن كتاب «الرياض الخزعبلية» ذي المجلدات الأربعة.

وهـو مـا يمكـن التحقـق منـه أيضـاً فـي مراجعـة الفروقـات بيـن طبعـة «مشـهد الأحـوال» ومخطـوط هـذا الكتـاب، حيـث تمـت ملاحظـة عـدم توافـق بينهمـا، وبلـغ عـدد القصائـد المحذوفـة عشـر قصائـد.

وهو ما بلغ كذلك تبديل عناوين الكتب: اتخذ كتاب «الكنوز

<sup>(</sup>۱) القنابر جمع القنبرة، وهو طائر صغير. وهو يبدلها بـ «البزاة» التي هي جمع البازي: طائر صيّاد معروف.

الغنية...» في طبعته الثانية عنوان: «الميمونية»، كما جرى إسقاط المقدمة والخاتمة النثريتين.

هكذا أقدم أكثر من كاتب على «تهذيب» (وفق عبارة راجت عند كثير ممن عملوا على عمليات الإصدار هذه، في نهايات القرن التاسع عشر ومطلع القرن العشرين) كُتب مراش عند نشرها من جديد، وبات بالتالي شريك المؤلف من دون طلب منه أو وكالة. هذا ما كانت تبيحه تقاليد الوراقين في عهد النسخ، وبات مستمراً بعض الشيء في عهد الطباعة. ولكن ما الداعي إلى استمرار هذا التقليد؟ «المهذّب» في هذه الأحوال – كما يمكن التحقق – شريكٌ تأليفي، والكتاب المطبوع صنعتُه، بل صيغته المبنية على نص أول. وهو في ذلك يقوم بدور تربوي وتوجيهي (مثلما ألتقي ذلك في كثير من تحقيقات الأب لويس شيخو، على سبيل المثال)، لا تحقيقي للكتاب.

ما أخلص منه هو أن أياً من كُتب مراش لم يحظ بتحقيق نقدي مناسب لها، على الرغم من توافر طبعة أصلية وطبعات لاحقة عليها في حال بعض الكتب. وما وجب التشديد عليه هو أن أياً من كتبه لم يعرف طبعة ثانية في أيامه، ما يجعل التحقيق محصوراً في استعادة الطبعة الأصلية وحسب، وإزالة ما أسقطه، أو ما زاده، أو ما عدله العاملون المختلفون على إعادة نشر هذا الكتاب أو ذاك من أعماله.

مسعى محمد جمال باروت، «الأعمال الكاملة»، يبقى العمال الأشمل في هذا المجال، غير أن كتابه لم يشتمل على جميع كتب

مراش، كما لم يقم بتحقيق أي كتاب منها، فضلاً عن وقوع هذه الطبعة في أخطاء طباعية عديدة. وفي واقع الأمور، لم يخضع أي كتاب لمراش لتحقيق نقدي: هذا ما يصح في كتاب «رحلة باريس» الذي أعيد طبعه (كما ذكرت) من دون تحقيق؛ كما يصح خصوصاً في كتاب «غابة الحق»، الذي عرف ما يزيد على ثماني طبعات قديمة ومتأخرة من دون تحقيق، سوى إشارة عصفور، في تقديم دراسته التي تتصدر طبعة «دار المدى»: «أتقدم بالشكر إلى كل من عاونني في الإعداد لهذه الطبعة، وأخص تلميذي وزميلي الدكتور أحمد مجاهد، الذي تولى إعداد النص القديم للطباعة الحديثة، وعمل على تصحيح ما رآه جديراً بالتصحيح في النص القديم، الذي حاولت الإبقاء على ملامحه دون تغيير يذكر» (م. س.، ص ١١). ما أخلص إليه هو أن عدداً من كتب مراش كانت – ولا تزال – تصلح لتحقيق، لا لتصحيح، إذ توافرت لعدد من كتبه، خصوصاً «غابة الحق»، أكثر من طبعة قديمة وان بعد وفاة مراش نفسه).

## تحقيق الرواية

وجب طرح السؤال: هل في الإمكان تحقيق الرواية، موضوع هذا الكتاب؟

الجواب عن هذا السؤال إشكالي، طالما أنني لم أعثر على طبعة ثانية من الرواية، تابعَها مراش بنفسه وأشرف عليها، ما يجعلها طبعة «مأذونة»، بخلاف ما توافر لي، على سبيل المثال، مع طبعتَي رواية:

«وَي...»، حيث وجدت طبعة الرواية منشورة في «حديقة الأخبار»، وطبعة تالية عليها منشورة في كتاب مستقل، ما دعاني إلى إجراء مقارنة مفيدة بين الطبعتين. أما ما توافر عن رواية مراش فيقتصر على طبعة واحدة صدرت في أيام مراش، وقد عثرتُ على نسخة منها في «مكتبة الآباء الشرقيين» في بيروت، وأخرى موجودة في «دار الكتب المصرية»، بفضل عناية الأستاذ حلمي النمنم. وماذا عن طبعة مصرية لاحقة، وهي الثانية واقعاً، التي صدرت عن مجلة «اللطائف» القاهرية في العام ١٨٨٨؟

من المعروف أن شاهين مكاريوس (١٨٥٣-١٩١١) أقدمَ على إصدار هذه المجلة بعد هجرته من جبل لبنان إلى مصر، في العام ١٨٨٦، وهي مجلة شهرية علمية وتاريخية وفكاهية (أي: روائية)، وصدر عددها الأول في ١٥ أيار-مايو من السنة المذكورة، على ما ورد عنها في «تاريخ الصحافة العربية». ويتضح بالتالي أن مكاريوس أقدم على نشر الرواية في سنة صدور المجلة نفسها، ما يشير في دلالة أولى - إلى ميله الشديد إليها. ومن المفيد ذكر أن شاكر مصطفى (كما سبق القول) قد عاد إلى هذه الطبعة، على ما يتضح في «محاضراته» عن القصة في سورية. ولقد نجح الأستاذ حلمي النمنم – مشكوراً -، بعد جهود حثيثة، في العثور على نسخة من هذه الطبعة، في «دار الكتب المصرية».

كما وجب الحديث عن طبعة ثالثة للرواية، في «الأعمال الكاملة»

لفرنسيس مراش، التي جمعها باروت، ولكن من دون تحقيق، عدا اشتمالها على أخطاء طباعية كثيرة (على ما تحققت بنفسي عند مراجعتها)، ما دعا وزارة الثقافة السورية إلى سحبها من الأسواق، كما أفادني باروت نفسه. لهذا وجب القول بأن أي مراجعة نقدية لطبعات الرواية تبقى ممكنة؛ هذا ما يرسم مسعاي في تحقيق الرواية، إذ عدت إلى الطبعتين، البيروتية (١٨٧٢) والقاهرية (١٨٨٦). فعم انتهى إليه عملى التحقيقي؟

نشر مكاريوس الرواية في المجلة، في أحد أعدادها، لا في طبعة منفصلة. ولا تشتمل الطبعة على أي معلومات تفيد عن سبب نشرها، إذ يورد الرواية كما يلي: «رواية – در الصدف... – للمرحوم فرنسيس فتح الله مراش»، من دون أي معلومة مزيدة. وتنتهي الرواية، في هامش، بهذه الإشارة: «وكان الفراغ من طبعها بمطبعة المقتطف في مصر في أواخر سنة ١٨٨٦» (ص ١٢٨). ويبدو أن شروطاً طباعية هي التي أملت ضرورة تبديل «حجم» الحرف الطباعي في الفصل الأخير منها، حيث إنه أصغر مما ورد في الفصول الأخرى.

كما لا يُحسن المحقق التعرف إلى الأسباب التي دعت مكاريوس إلى إعادة طبعها، خصوصاً وأن الطبعة صدرت بعد أكثر من ١٤ سنة على إصدارها الأول، وبعد ١٢ سنة على وفاة فرنسيس مراش نفسه. أهناك فيها ما أثار دافع الطبع لدى مكاريوس، خصوصاً وأنه أقدم على ذلك في السنة الأولى من عمر مجلته؟ هل يكفي القول إنه رغب

في نشر الروايات، الموضوعة بالعربية أو المترجمة إليها؟ هل رغب في نشر رواية موضوعة، وهي روايات معدودة في ذلك العهد، طالباً من ذلك استثارة همة الكتاب المصريين وغيرهم للإقبال على هذا النوع الأدبي الناشئ؟ ذلك أن مكاريوس انصرف إلى ترجمة بعض الروايات، ونشرها في مجلته، ومنها: «برسكلا» (من أصل أميركي)، التي ترجمها ونشرها بعد رواية مراش مباشرة. أم أن مكاريوس رغب في نشر الرواية لما توافر فيها من نقد اجتماعي، ونزعة إصلاحية، هو المعروف بمنحاه الإصلاحي؟

ما يسع المحقق الإجابة عنه هو ملاحظة التغيرات بين الطبعتين، إذ لم يقم عمل مكاريوس على إعادة الطبع وحسب، وإنما أعمل يده في الطبعة الثانية، وفق عادات سارية في زمنه. وهي تغيرات عديدة واقعاً، يمكن التعرف إليها في الرواية كما نشرتُها. ولا يسعني، هنا، استعراض جميع هذه التغيرات، إلا أنني أكتفي بتحديد أنواعها:

- أسقط مكاريوس «التقريظات» التي وردت في نهاية الكتاب؛
- لم يتقيد بالتوزيع الطباعي للفقرات، وأسقط فقرة بكاملها في أحد الفصول؛
  - أجرى مكاريوس تصحيحات إملائية ولغوية عديدة على الرواية؛
- استبدل ألفاظاً بغيرها، طالباً الألفاظ المأنوسة على بعض الألفاظ «المقعرة» عند مراش.

هذا ما أظهرَه التحقيق، وأوردُ المعلومات عنه في متن الرواية المنشورة. إلا أنني عملتُ كذلك - من دون إخلال بالنص - على إعادة تنقيطه أحياناً، وقمت كذلك بتدقيقه لغوياً وإملائياً، كما شرحت الفاظه وتراكيبه العصية على فهم قارئ اليوم، بما فيها أسماء بعض الأمكنة، فضلاً عن إحالة أبيات شعرية على أصحابها. كما تعمدتُ، في أحوال قليلة، إظهار طرق التدوين في عهد مراش، مشيراً إليها ومحافظاً عليها، مثل كتابة الهمزة على سبيل المثال: تجنب مراش، مثل غيره قبله، إيراد الهمزة في عدد من المواضع طلباً للتخفيف: كتب: «عوايد» بدل: «عوائد» وغيرها الكثير؛ كما تقيد مراش بكتابة بعض الألفاظ كما ترد في القرآن، فكتب: «الحيوة» بدل: «الحياة».

### تجليات الطباعة

إلا أن التوفق بالطبعة الأولى، والثانية، بين مدينتين (بيروت والقاهرة)، أتاح الوقوف على جوانب مفيدة، دالة على النشر العربي في النصف الثاني من القرن التاسع عشر. ذلك أن الكتاب يَمثُل في هيئة طباعية تتيح للدارس الوقوف، على سبيل المثال، عند جوانب مختلفة في شكل النص الطباعي، ما يمكن إجماله في عدة أسئلة: هل توافرت، في شكل النص، أدوات التنقيط، على سبيل المثال؟ هل توافرت فيه ترتيبات قضت بإخراج كيان تأليفي جديد من تقاليد النسخ القديمة، هو كيان الكتاب، وفق المواصفات التأليفية والشكلية للكتاب الأوروبي؟

إن عودة إلى نصوص طباعية باكرة في الأدب العربي أظهرتْ

تغيرات طباعية جلية تتمثل، بداية، في خروج الكتاب إلى القارئ، بعد أن اختفى المخطوط لمصلحة الكتاب، ما بات يتعين في صفحة الغلاف، وما تشتمل عليه من مواد وتعيينات دالة. فقد تحققتُ، على سببل المثال، بالعودة إلى كتاب «مختصر ترجمة مشاهير قدماء الفلاسفة»، الذي قام بترجمته عبد الله حسين، وصدر في القاهرة في مطبعة بولاق في العام ١٢٥٣ هـ (١٨٣٧)، ثم في طبعة ثانية في «الجوائب» بعنوان: «تاريخ الفلاسفة» في ١٣٠٢ هـ (١٨٨٤)(١)، من أن الكتـاب صـدر مبـدلاً مـا كان عليـه المخطـوط العربـي قديمـاً، مسـتعيضاً عن ذلك بـ«صفحة غلاف» (كما يقال في النشر الأوروبي)، والتي تشتمل على معلومات مثل: اسم الكتاب، اسم الكاتب، فيما بقى اسم المطبعة (أو دار النشر، في لغة اليوم) وسنة النشر إلى الصفحة الأخيرة من الكتاب: «قد تمَّ طبعُ هذا الكتاب في دار الطباعة العامرة \* التي أنشأها صاحب السعادة ببولاق القاهرة \* وذلك لأربع عشرة ليلة بقين من شوال سنة اثنتين وخمسين بعد المائتين والألف» (م. ن.، ص ١٨٦). وهـو مـا كان معمـولاً بـه فـي طباعـة الكتـب فـي القاهـرة حتـي بعـد هـذه العقود (على ما تحققت)، بينما قامت طباعة كتب في بيروت، مثل كتب خليل الخوري، على إلغاء هذه الفقرة في الصفحة الأخيرة(٢)،

<sup>(</sup>١) عدت إليه في طبعة جديدة أصدرها المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ٢٠٠٦.

 <sup>(</sup>۲) وهي تقاليد مستبقاة، على ما يمكن التقدير، من النسخ القديم، إذ كان يقوم الوراق أو
 المؤلف بذكر هذا الأمر في نهاية مخطوطه.

وإنزالها في صفحة الغلاف، ذاكرة وحسب اسم المطبعة وسنة النشر. وهو ما يتأكد في وجه تأليفي أيضاً، إذ قام هذا الكتاب، في أوله، على «ديباجة» مستهلة بـ«بسم الله الرحمن الرحيم»، فيما لم يتم اعتماد فكرة «المقدمة» بعد. وهو ما أجد مثالاً آخر له في أول كتاب رفاعة الطهطاوي: «مواقع الأفلاك في وقائع تليماك»، المترجم من الفرنسية، الذي صدر في بيروت، في «المطبعة السورية»، ولكن وفق توجيهات الكاتب، أي مشتملاً على «ديباجة». وماذا عن الهيئة الطاعية للنص؟

لم يستعمل طابعو «مختصر ترجمة مشاهير قدماء الفلاسفة» أدوات التنقيط، مكتفين بإيراد النجمة الطباعية (\*) في النص من دون غيرها. كما يمكن التنبه إلى أمر آخر، وهو أن النجمة هذه لا ترد حسب مقتضيات بناء الجمل، وإنما حسب ضرورات الوقف السجعي وحده: «(...) فشرعت في ترجمة تاريخ فلاسفة اليونان \* حيث إنه عند الإفرنج عظيم الشان»؛ بينما لم أجد في كتاب الطهطاوي المذكور أي أداة تنقيط.

لم يكن دخول أدوات التنقيط بالهيِّن، حيث إن كاتباً وطابعاً مثل رزق الله حسون اكتفى بالنجمة الطباعية نفسها للفصل بين الفقرات، وفق البناء السجعي، كما تحققتُ من ذلك في كتابيه: «أشعر الشعر» في العام ١٨٧٠، و«النفثات» في العام ١٨٧٠. وقد يعود استعمال النجمة إلى التشبه بما كان قد ورد في طبع «العهد القديم»، وما ورد فيه من نجمات طباعية للفصل بين الآيات... ولقد وجدت أن سليم البستاني

استعمل أدوات تنقيط جديدة في هذا العهد، مثل الشرطة (-) للتدليل على حصول حوار بين أشخاص مختلفين في الرواية. هذا ما يمكن تتبعه في أكثر من موضع في روايته الأولى: «الهيام في جنان الشام»؛ وهذا مثال منها:

«صاحب المنزل - بكم غرش استاجرت (: استأجرت) هذا الأبجر (أي: الحصان)

> خليل (يضحك) بثمانية قروش خلا أكله (...) صاحب المنزل – إن ما فعلته أنا أمس لم يجدني نفعا خليل – ماذا فعلت أنت به»(۱).

وهـو مـا يـرد فـي مواضع أخـرى فـي الروايـة نفسـها (م. ن.، صص: ٥٧ و٥٩ و٦٠ و٦٣ و٩٢ و٩٢ وعيرهـا). هـذا مـا قـام بـه خليـل الخـوري قبـل ذلـك، فـي جريدتـه «حديقـة الأخبـار» (١٨٥٨)، وفـي أعمالـه التأليفيـة، مثـل روايتـه: «وَيْ. إذن لسـتُ بإفرنجـي» (١٨٥٩-١٨٦٠)، حيـث توسـع – علـى مـا درسـتُ – فـي اسـتعمال الشـرطة وغيرهـا أيضـاً مـن أدوات التنقيـط. فمـاذا عـن روايـة مـراش المطلـوب درسـها؟

سيتم، في مطلع الفصل القادم، دراسة النسق الطباعي: باتت هيئة الغلاف «مستقرة» في الرواية، كما جرى استعمال العناوين على رأس كل فصل، وتوزيع الفصل الواحد في فقرات متباينة. وأشير كذلك إلى أن مراش لا يعتمد بدوره على أدوات تنقيط، فيما خلا النقطة، وهو

<sup>(</sup>۱) سليم البستاني: «الهيام في جنان الشام»، «الجنان»، ١٨٧٠، ص ٢٩.

يستعملها وفق حاجات البناء السجعي، على ما أمكن التحقق". لا يجد الدارس في الرواية أدوات تنقيط مختلفة، مثل: الفاصلة، والشرطة، والنقطة الفاصلة وغيرها، بينما أمكنت ملاحظة استعمال مراش للقوسين: () مرتين في الرواية (۲)، على الرغم من أنها تؤدي دور الجملة الاعتراضية واقعاً، لا دورها الاعتيادي المعروف. ويتضح كذلك أن مكاريوس لم يضف شيئاً طباعياً جديداً على ما كانت عليه الطبعة الأولى للرواية.

<sup>(</sup>۱) أمكن التحقق من أن علامة الوقف الوحيدة في طبعة القاهرة لـ«غابة الحق» (۱۸۸۰) هي النجمة الطباعية.

 <sup>(</sup>۲) أما استعمال أداة التنقيط: القوسين فقد وردت في «غابة الحق»، كما في هذين المثالين:
 «فوعدهم سعادة رفيقي هذا (وأشار إلى وزير محبة السلام) أن يصالحهم» (م. س.، ص
 ٤١): و: «لم يبلغني أمر الأسر (أجاب بدون كبير اكتراث)» (م. ن.، ص ٤٨).

# القسم الثاني

## بين الحكاية والرواية

يمكن مباشرة الدرس ابتداء من ظاهر النص، مما يعرضه للعين مباشرة، أي تشكُّل الكتاب طباعياً تحديداً. فرواية مراش تتألف من فصول (١٨ فصلاً)، ولكل واحد منها عنوان خاص به، فضلاً عن أن الفصل الواحد يتوزع في فقرات: هذا يؤلف نسقاً بالتالي، هو النسق الطباعي(١٠). ألي أن أباشر الدرس ابتداءً منه؟ الجواب عن هذا السؤال مرتبط حكماً بمدى فائدته، وهو ما لا يتضح إلا بعد مباشرة الدرس نفسه، والتحقق من حاصله. فماذا عن النسق الطباعي؟

<sup>(</sup>۱) هذا ما أجريه في درس أي نص أدبي، سواء أكان شعراً أم رواية وغيرها، في افتتاح أي مقاربة نقدية؛ ويزيد من لزوم هذا الدرس كون الكتاب المعني من بواكير الطباعة العربية.

### النسق الطباعي

تستوقف الدارس الهيئة الطباعية للكتاب، منذ غلافه حتى الصفحة الأخيرة منه. وهي وقفة لازمة، ذات فائدة مزدوجة: تتيح التعرف إلى علامات هذا النسق، من جهة، كما تتيح الكشف، من جهة ثانية، عن التجليات الأولى لدخول المطبعة إلى صناعة الكتاب العربي. وهو ما يمكن معاينته منذ صفحة غلاف الرواية، حيث أمكن التحقق من أنها باتت تشتمل على ما كانت قد بلغته، كما طلبته، الكتب الأوروبية من معطيات ضرورية لنشر الكتاب، ولتوثيقه كما لعرضه. هذا يشمل في صفحة الغلاف: اسم الكاتب، وعنوان الكتاب، واسم المطبعة، ومكان الطبع، وسنة النشر. وهو ما يجتمع في المعلومات التالية، كما ترد فوق صفحة الغلاف:

كتاب درُّ الصَّدَف في غرائب الصُّدَف تأليف: فرنسيس أفندي فتح الله مراش في حلب طبع بمطبعة المعارف في بيروت سنة ١٨٧٢.

ما يستوقف في اسم الكاتب هو كونه يجمع بين جملة محددات لا نلقاها عادة في النشر الأوروبي في القرن التاسع عشر وقبله، إذ يرد اسمه كما يلي: فرنسيس (أفندي) فتح الله مراش، متبوعاً بالعبارة: في حلب؛ وهي تسمية تتعين في السياسات العثمانية للاسم العلم، كما ألقاها في قيود عربية مختلفة في القرن التاسع عشر. يصعب على الدارس إيجاد ما يوافق هذه التسمية في التقاليد النشرية (الفرنسية، على سبيل المثال)، إذ لا تورد اسم الوالد متوسطاً الاسم الأول والاسم العائلي، بعكس ما يفعله مراش. هذا ما لا يرد كذلك، على سبيل المثال، فوق أغلفة كتب أدباء مزامنين للمراش، مثل: خليل الخوري، وناصيف اليازجي، وسليم البستاني، ورزق الله حسون وغيرهم (كما ترد أسماؤهم في كتبهم ومقالاتهم). ألهذا علاقة ب»اعتزاز» فرنسيس بنسبه، كون والده معروف المكانة في الوسط الأدبي(١)؟ الجواب غير أكيد، بدليل أن أخته مريانا، عند طبع نبذتها الشعرية: «بنت فكر»، أوردت اسمها منزوع النسب عن والدها (: مربانا مراش). أما عن إبراد لقب: «أفندى»، فهي عادة معروفة في ذلك العهد، إذ تتوسط أسماء العديد من الكتاب، مثل: جرجي (أفندي) زيدان، الذي يرد اسمه في أخريات حياته في صورة أخرى ومكملة للقب الأول: جرجي (بك) زيدان؛ وهو ما يصح في محمود سامي البارودي أو خليل مطران وغيرهما.

وهـو مـا لا يكتمـل مـن دون نسبة الكاتب إلى بلـده، أي: حلب، في

<sup>(</sup>۱) للتعرف المزيد إلى فتح الله مراش، يمكن العودة إلى إبراهيم اليازجي: «ترجمة المرحوم فتح الله مراش»، مجلة الضياء، السنة الثانية، الجزء الحادي عشر، ١٩٠٠، صص ٢٥٣-٣٤٠.

هـنه الحالـة. وهـي عـادة معروفـة عنـد الأدبـاء، أو رجـال الديـن المسيحيين والمسلمين، لا تلبـث أن تتراجـع قبـل أن تختفـي؛ حتـى إن أدبـاء مزامنيـن لمـراش لـم يتبعوهـا قـطّ، مثـل: خليـل الخـوري، وبطـرس البسـتاني، وناصيـف اليازجـي، وأحمـد فـارس الشـدياق، فيمـا اتبعهـا: رزق اللـه حسـون الحلبي<sup>(۱)</sup>. مـا يمكـن التشـديد عليـه هـو أن إيـراد الاسـم (كما ورد) يعنـي إبـراز مكانـة رمزيـة لـه، قريبـة مـن المنابـت التقليديـة (الوالـد، البلـدة) كمـا المكتسبة (اللقـب العثماني)، ولـم يبلـغ بعـدُ اكتفـاءَ الكاتب باسـمه العائلـي المجـرد (مـن دون سـند تقليـدي أو رمـزي)، أو باسـمه «الفنـي»، علامـةً دالـة عليـه.

بالمقابل، لا يشير عنوان الكتاب إلى شيء إضافي بات لازماً له في أحوال عديدة، وهو نوع الكتاب، فلا نعرف ما إذا كان الكتاب شعراً أم رواية أم غيرهما، فضلاً عن أن مراش وضع اسم: «كتاب» قبل عنوان هذا الكتاب وغيره: «كتاب غابة الحق» (١٨٦٥)، و«كتاب مرآة الحسناء» (١٨٧٣)، و«كتاب مشهد الأحوال» (١٨٨٣).

أما المعلومات المتبقية فهي توافق عادات النشر، إذ يرد ذكر دار

 <sup>(</sup>١) هذا ما يمكن التحقق منه في تدوين أسماء أدباء عديدين في حلب تحديداً، في القرن
 التاسع عشر.

<sup>(</sup>٢) اعتنى فرنسيس مراش بإطلاق العناوين، ليس على الكتب وحسب، وإنما على أقسامها الطباعية والتأليفية أيضاً؛ هذا ما يصح في تسمية عناوين فصول الرواية، كما يصح في تسمية أعداد من قصائده: «صواب الكلام»، و«الثناء»، و«الأسوة» وغيرها الكثير.

النشر (: مطبعة المعارف)، ومكانها (: بيروت)، وسنة النشر (١٨٧٢). أما عنوان الكتاب فقد وافق سياسات تسمية سابقة على مراش، ولاحقة عليه أيضاً، وهو اتباع الجملة ذات البناء السجعي، فضلاً عن أنه يزيد عليه جناساً لافتاً، بين: الصَّدَف والصُّدَف.

كما وجب التنبيه إلى اشتمال الكتاب، في نسقه الطباعي، على مواد «محيطة» به، مضافة إلى نص الرواية نفسها، وهي «التقريظات» التي كتبها عدد من الأدباء عن صنيع مراش، ووردت بعد اختتام الرواية. تعود «التقريظات» إلى: أحمد (أفندي) وهبي، والحاج مصطفى (أفندي) الإنطاكي في حلب، والشيخ أحمد (أفندي) محجوب في حلب، وجرجي (أفندي) أنطون دلال (من حلب)، و(الخواجه) الياس فرج باسيل الكسرواني و(الخواجه) حبيب العبداني والخلبي. ويشير الأمر إلى عادة أجدها في عدد من الكتب المزامنة، وتقوم على عرض الكاتب مسودة كتابه، قبل طبعه، أو على عرض النسخة الطباعية نفسها، على عدد من «أفاضل العلماء والأدباء»، فيخصونه بأبيات شعرية في الغالب، تقع في «التقريظ» تحديداً، في نوع من الدعاية المسبقة بالكتاب أوالمرفقة به.

كما ورد أيضاً في الصفحات الأخيرة من كتاب مراش: «إصلاح خطإ» (بل أخطاء) ورد في متن الكتاب؛ بل يضيف إليه إصلاح خطإ يخص كتابه السابق: «كتاب مشهد الأحوال»، ما يشير إلى عمليات صنع الكتاب، حيث كان لا يتم تصحيحه في مسودة (أو طبعة) أولى، وإنما

كان يُنشر بأخطائه، ثم يتمُّ، بعد قراءته مطبوعاً، إدخالُ التصحيحات اللازمة عليه.

ينتبه الدارس إلى أن مراش يُطلق على عمله تسمية: «رواية»، وهو ما يردُ في متنها عند الحديث عما يقصه هذا الراوي أو ذاك. ومع ذلك لا يمكن القول إن التسمية كانت مستقرة بعد، بدليل اشتراك اللفظ مع نمط أدبي آخر، ناشئ هو الآخر، هو (ما يُسمى اليوم): المسرحية. فالعائد إلى النصوص المسرحية الأولى، مثل عملي مارون النقاش: «البخيل» و«السليط الحسود»، يتحقق من استعمال لفظ: «الرواية» للتدليل على ما يكتبه النقاش ويعرضه().

هـذا مـا يحتـاج إلـى عـرض ودرس مزيديـن: كتـبَ نجيـب حبيقـة، فـي العـام ١٨٩٩، فـي مجلـة «المشـرق» ببيـروت مقـالاً ضافيـاً (فـي سـت حلقـات) بعنـوان: «فـن التمثيـل»، وقسـمَه إلـى بابيـن: «فـي تأليـف الروايـة التمثيليـة»، و«إدارة تمثيلهـا»؛ ويبـدو فيـه أن الكاتـب يميـز تمامـاً بيـن «الروايـة»، كمـا يسـميها، وبيـن جانبهـا «التمثيلـي»، كمـا يسـميه، مـا يعـد تمييـزاً صريحـاً بيـن الاسـتعمال الاسـتعمالين (۱). إلا أن الشـدياق أقبـل، قبـل ذلـك، علـى اسـتعمال لفـظ «التمثيـل» و«التمثيلـة» فـى مقالـة وردت فـى «كشـف المخبـا

مارون النقاش: «رواية البخيل ورواية السليط الحسود»، منشورتان في: «المسرح العربي:
 دراسات ونصوص»، تقديم واختيار: محمد يوسف نجم، بيروت، مطابع سميا، ١٩٦١.

 <sup>(</sup>۲) غير أن حبيقة لم يتناول واقعاً سوى الباب الأول منهما، بعد أن عاجله الموت – على ما
 قيل - قبل أن ينهي الباب الثاني الذي وَعَد به.

في فنون أوروبا» (١٨٦٣)، في معرض حديثه عن المسرح الأوروبي.

يمكن التنبه أيضاً، في «هيام في جنان الشام» لسليم البستاني، إلى أنه استعمل تقنيات الكتابة المسرحية لتلبية حاجات الحوار في الرواية، كما في هذا المثال:

وردة - تباً له من أب جاهل (...)

سعدا - يا سيدة وردة أتقولين إن التدخين من العوايد (العوائد) القبيحة حال كون الناربيج في يدي (قالت هذا وهي تميل تيهاً ودلالاً)» (م. س.، ص ٥٩). كما أورد سليم البستاني لفظ «الرواية» للفنين المذكورين، في «دائرة المعارف».

من يطلب التدقيق في استعمالات هذا اللفظ على نوعين أدبيين المختلفة، يمكنه أن ينتبه إلى أن إطلاق هذا اللفظ على نوعين أدبيين ناشئين نتج من ضرورة تمييزهما عن غيرهما من النصوص الأدبية، أي عن الشعر، ما وجد في الحكي، في رواية الأخبار والقصص، سنداً له: المسرحية مثل الرواية تستندان في الأساس إلى قصة، أي إلى ما هو أوسع وأطول من حكاية. لهذا فإن الاستعمالات الكتابية للفظ «رواية» في القرن التاسع عشر (مع النقاش ومراش والبستاني وغيرهم) عنت نشاطاً كتابياً متعيناً في السرد، في القص، وفي اختلافٍ مطلوب مع الشعر تحديداً. وهو ما وجد في الرواية وفي المسرحية استعمالاً مشتركاً ومتداخلاً له، فجرى تسمية الأولى كما الثانية بالتسمية نفسها، وهي التسمية المسرحية الستعمالاً ما التسمية المستجدة واقعاً. لهذا لا يعدو استعمال مراش للفظ:

«روايـة»، لتسـمية صنيعـه، نوعـاً مـن المشـاركة المسـتمرة بيـن الاسـتعمالين، ولا يعنـي بالضرورة انفـراد اللفـظ بهـذا الصنيـع الكتابـي، أو «اسـتقراره» الاصطلاحـي، ولا إقـدام مـراش علـى تثبيـت أحـد الاسـتعمالين. إلا أن فـي مـا أقـدم عليـه مـراش سـابقةً سـيكون لهـا أن تكـون راجحـة (مـع غيرهـا) بعـد وقـت فـي انفـراد العمـل السـردي بهـذه التسـمية مـن دون غيـره. ومـاذا عـن بنـاء الفصـول نفسـها؟

### عتبتان وحديقتان

يقوى الدارس على فحص الفصول فصلاً تلو فصل بيسر أكيد، إذ يتألف كل فصل من عدة فقرات متمايزة، تستند إلى عوامل زمنية (انتقال من وقت إلى آخر)، ومكانية (من بيت إلى آخر، ومن مدينة إلى أخرى)، وحركية (الانتقال من حركات وأفعال وأحداث إلى غيرها، مما هو أوسع أو أهم منها، أو مما ينتج منها). بل يمكن الانتباه إلى ما هو أبعد تركيباً في بناء الفصول، وهو أن الرواية، في مجموعها، تنبني وفق بناء قصصي مترابط ومتمايز الفقرات، ما يمكن التعرف إليه في الفصل تلو الآخر. فما هو؟

لا يناسب عنوان الفصل الأول، «العزلة»، حاله السردية، إذ ينبني، منذ جملته الأولى، بين العزلة والصحبة: «لا بدً وأن يطرب الإنسان أحياناً إلى العزلة، كما أنه يطرب أحياناً إلى الصحبة». وإذا كان المتكلم في النص يطلب العزلة، في مستهل الفصل، من جراء البلبلة التي

أحدثها نشوب الحرب في العام ١٨٧٠ بين فرنسا وبروسيا(١)، فإن بقية الفصل تجري واقعاً في إطار «الصحبة»، بين المتكلم ومحدثه، اللذين التقيا بمحض الصدفة في حديقة. الأحاديث بينهما تقود إلى الحرب من جديد، ما يجعل المتكلم ينفر من وقوعه مجدداً في ما كان يتهرب منه، فتنعقد إذذاك معادلة جديدة يتكفل بها المحدث، وهي: قص رواية بدلاً عن الهم أو بكلام آخر: حديث الرواية بدل حديث الحرب. وينتهي الفصل الأول بالجملة التالية: «ثم قال:». هذا يعني أن للفصل الأول وظيفة بنائية عامة تتعين في أنه «عتبة» لما سيلي بعده. كما يعرض الفصل الأول جملة من المحددات المكانية والزمانية: في الخلاء، على سفح جبل قويق في حلب، قرب النهر على الأرجح، بعيداً عن المدينة، في العام ١٨٧٠، في إحدى الليالي المقمرة.

أطلقتُ على هذا الفصل تسمية: «العتبة»، وهو ما يمكن معرفة دوره بعد الانتهاء من معالجة فصول الرواية كلها، وبعد معرفة ما تشكله هذه «العتبة» نسبةً إلى تاليها، ما أستجمعه في هذا السؤال: ما ستكون عليه الفصول ابتداء من محددات هذه «العتبة»؟ ماذا ستجلب الرواية من تغيرات (أو عدمها) على ما بدأتْ به؟ ماذا عن هذه المحددات المكانية والزمانية في جريان الرواية؟ ماذا ستنتهي إليه في ختامها؟ ماذا

<sup>(</sup>۱) لا يتمُّ التصريح عن الواعز على البلبلة عنده، خصوصاً وأنه يصفها بالحرب «المهولة»: ألهذا علاقة بآثار الحرب على تجارة حلب، إذ يتحدث المتكلم عما «عقب ذلك من الخراب والدثار ووقوف دولاب المعاملات» (أي الأعمال التجارية)؟

عن المتكلم نفسه وعن محدثه؟ ماذا سيصيبهما؟ هل ستتغير حالهما من الهم البادي؟ هل سيغلب «هزلُ» الرواية «بلبالَ» الحرب؟

يبقى أن أشير إلى أنني سأطلق على المتكلم اسم: الراوي الأول، وعلى محدثه اسم: الراوي الثاني. ولكن مَن المتكلم هذا؟ لا نعلم شيئاً عنه، سوى أنه «يفتتح» الرواية ويتكفل بها، أي بصدورها عن جهة ما؛ أما ما يُذكر عنه فلا يعدو كونه: من سكان حلب (على الأرجح)، وله صلة بالشعر، ونفسُه «رقيقة» في مشاعرها، وتطلبُ العزلة في الطبيعة.

يشبه الفصلُ الثاني الفصلَ الأول، حيث إن الراوي الثاني يخرج ليلاً إلى الحديقة (عنوان الفصل: «حديقة خلاص»)، طلباً للتخفيف من آثار حبه لسعدى، فإذا به يلتقي بسائح مسن من بغداد، فيتعارفان، وينتهي الفصل بإقدام الراوي الثاني على رواية حبه وفق هذه الجملة الأخيرة في الفصل: «فعند ذلك عمدتُ أن أخابره بما عندى وجعلت أقول:».

تشابه، إذاً، بين الفصلين، ما يعزز ويمهد بالأحرى إلى إضافة «عتبة» ثانية على «العتبة» الأولى، وهو ما يعيد طرح الأسئلة المذكورة السابقة عن علاقة «العتبة»، بل «العتبتين»، الآن، بتاليهما.

## قصة سعدى مع حبيبَيها

يشير الراوي الثاني، في مطلع الفصل الثاني، إلى قصة غرامه بسعدى من دون أن يعرضها، ملمحاً وحسب إلى أنه عاشق «مغبون»، متحدثاً عن «ذكراها»، ما يعني أنها بعيدة أو مبتعدة عن الراوي. هكذا

يتبين ابتداءُ هذه القصة في لحظة لها ما يسبقها، من جهة، ولها ما يعلقها، أي يوقفُها في السرد، ويُرجئ انطلاقتها المستجدة، من جهة ثانية. ما حدث في الفصل الأول، بين الراوي الأول والثاني، يحدث في الفصل الثاني، بين الراوي الثاني وراو جديد، الكهل البغدادي، أي الراوي الثالث؛ وينتهي الراوي الثاني برواية ما حدث له في الحب. مكن القول إن الفصل الثالث (وما بتعه حتى نهائة الفصل

يمكن القول إن الفصل الثالث (وما يتبعه حتى نهاية الفصل الثامن)، الذي يبدأ بهذه العبارة: «اعلم، يا صاح...»، يسرد قصة الراوي الثاني مع سعدى. وهي قصة تبدأ مع دعوة الراوي لحضور حفلة سابقة على زواج، حيث يتعرف إلى سعدى، ويتبادلان نظرات الإعجاب. وقائع وأفعالٌ متتابعة في السهرة، تتحدث عن العروس والضيوف ومجريات السهرة، ولا سيما الأحداث التي يُحدثها عم العروس بأقواله وأفعاله، والتي تنتهي إلى إحداث فوضى كبيرة، ما يقلق ويزعج الجميع. هكذا تتعالى وتيرة الأحداث بلوغاً إلى لحظة التأزم، فيما كانت تنمو وتيرة سردية أخرى، بين الراوي وإحدى الجميلات، عبر النظرات خصوصاً: وتيرة تتخللُ وتتسلل في الوتيرة السابقة، قبل أن يُجري الراوي «انعطافة»، إذا جاز القول، بعد أن يعرف أن السيد المزعج، جالبَ المشاكل، لا يعدو كونه والد الجميلة، سعدى؛ فكان أن راح يسايره، مستكملاً حوار الأعين مع جميلته. تنقضي السهرة صباحاً، بعد أن تعاقد الراوي والوالد على الصحبة والزيارة.

هذا ما يحدث بعد ثلاثة أيام، عند العشاء، إذ يرسل الوالد أحد

أبنائه إلى بيت الراوي الثاني، ويدعوه لزيارتهم في بيتهم. وهو ما يتم أللتو، إذ تدور الأحداث تتابعاً في بيت الوالد، بينه وبين الراوي الثاني وابنته ووالدتها، ثم يغط الوالد في نومه، ما يتيح المجال للحبيبين لأن يتعارفا ويتحادثا في شؤون الحب، قبل استيقاظ الوالد، وانتهاء السهرة إلى انعقاد الحوار حول مسألة الحب، بين «حب قلبي» وآخر «مزاجي»، ما ينهي الفصل في حال سردية مفتوحة على احتمالات مختلفة.

أحدُ هذه الاحتمالات يَظهر مباشرة بعد عودة الراوي الثاني إلى بيته من زيارته، في مطلع الفصل الخامس، الذي يدلُّ عنوانه مباشرة على ناتج هذا الاحتمال السردي، وهو: «الهجس والأرق». فما يشغل باله، من جراء المحادثة الغرامية بينه وبين سعدى، هو أن يكون لها حبيب. ويتكرر في النهار الجديد، بعد ليلته الطويلة، ما كان قد حدث سابقاً، وهو دعوة والد سعدى للراوي الثاني لزيارته؛ وهو ما يحدث بعد العشاء، ولكن مع توتر بات يلازم سكنات وحركات الراوي، ما يقيم بناء سردياً «متدافعاً» بعض الشيء، فضلاً عن أنه وضع عناصر السرد في تأزم بين طرفَيه: الحبيب والحبيبة. يتكرر في هذه السهرة ما حدث في سابقتها، وهو غطيط الوالد في النوم، ثم غطيط الزوجة، ما حدث في سابقتها، وهو غطيط الوالد في النوم، ثم غطيط الزوجة، ما حدث المرسة للحبيبين لاستكمال ما شرعا به. هذا ما يتعين في محاورة لاستكشاف معارف سعدى في: المجاز، والجغرافيا، والموسيقى، والكرة الأرضية، والصور الشمسية (الفوتوغرافية) وغيرها؛ وهو استكشاف يُراد منه معرفة كيف يحدث لها، ومن أين تأتت لها معرفة استكشاف يُراد منه معرفة كيف يحدث لها، ومن أين تأتت لها معرفة استكشاف يُراد منه معرفة كيف يحدث لها، ومن أين تأتت لها معرفة استكشاف يُراد منه معرفة كيف يحدث لها، ومن أين تأتت لها معرفة

كل ما تعرفه، وهي ليست من فئة المثقفات. هذا ما يتكشف عند وقوع الراوي على محفظة سعدى من الصور الشمسية، التي تحتفظ فيها بصورة أحد الشبان، الذي تُطلق عليه تسمية: «الأستاذ». من هو؟ ما علاقتها به؟ لكن والدها يستفيق من غفوته، ويوقف المحاورة بينهما، بعد أن بلغتْ لحظة أكثر تأزماً، إذ ظهر ما يُهدد العلاقة الحبية الناشئة، ويزيد بل يفاقم من «أرق» الحبيب-الراوي.

هذا ما يَظهر منذ مطلع الفصل السادس، إذ يمتنع الراوي عن زيارة بيت سعدى، قبل أن يأتيه والدها في اليوم الثالث، ويدعوه لمعاودة الزيارة؛ وهو ما يفعله للتو. تتكرر الجلسات السابقة، مع أكثر من تبديل: لا يغط الوالد في النوم، لكنه ينشغل بمتابعة بريده، ويستكمل الحبيبان المحاورة السابقة، ولكن بلغة المعاتبة هذه المرة. وينقضي الفصل بعد تصريح سعدى بعدم حبها لأستاذها، ما جعل الراوي يعدل موقفه، ويستعيد علاقته بها.

إذا كانت الفصول السابقة (قصة الراوي الثاني) تتابعت في صورة سردية مترابطة بين ليلة وأخرى، فإن الفصل السابع يبدأ بعد مضي أيام وأيام على الليلة الأخيرة، ولا يستعيد المسار السردي حركته إلا بعد ستة أشهر على الليلة السابقة. وما كان محتملاً في سابق الفصول يحصل في هذا الفصل، وهو لقاء الراوي بأستاذ سعدى، الذي يتحول إلى «موقعة كلامية» يُجري فيها الراوي فحصاً لمعارف ومؤهلات

الأستاذ<sup>(۱)</sup>. تـدور «الموقعـة» حـول مجموعـة مـن الأفعـال الكلاميـة الممزوجـة بالسـخرية والهـزء والمـداورة والمواجهـة بيـن الـراوي و«الأستاذ»، الموصوف بأنه من «الحديثيـن»، أي مدَّعـي الحداثة واقعـاً. ولا يلبـث أن يديـر الـراوي المواقعـة بنفسـه، فيُجـري للأسـتاذ امتحانـاً، هـو أقـرب إلـي امتحـان القبـول فـي المـدارس لمعرفة أهليـة الطالـب و«مسـتواه» الدراسي. ويـدور الامتحان حول معرفة ألفاظ بالفرنسية، ما يَفشـل فيـه الأسـتاذ، مدَّعـي الـدرس فـي مدرسـة عينطـورا (جبـل لبنـان)، والـذي لـم يقـضِ فيهـا سـوى شـهرين واقعـاً. ينقضـي الفصـل، إذاً، علـي انفضاح أمر «الأسـتاذ»، ومعـاودة العلاقة الحبيـة بيـن الحبيبيـن. ويخلـص الـراوي الثانـي (مما تكشـف لـه مـن طبائـع سـعدى) إلـي أنهـا «مفطـورة علـي طبيعـة حـراء»، أي التـي «تؤخـذ بالميـل رغمـاً وكرهـاً».

يستعيد السرد مساره، في الفصل الثامن، بعد ثلاثين يوماً على الواقعة الأخيرة، وبعد أسبوعين على وقوع الراوي الثاني في المرض، قبل أن يعاود زيارة بيت والد سعدى، ملاحظاً التغير في سلوكها. وإذا به يكتشف ذات ليلة وجود «غريب» (وهو عنوان الفصل) معهم، في الثلاثين من عمره، هو الخواجا يرغاكي من إزمير، ما جعله يشك من جديد في حبها له. وهو لا يلبث، ليلة بعد ليلة، أن يتأكد من وجود

<sup>(</sup>۱) تحفل الرواية - كما يتضح في تحقيقها - بمدونة مرجعية واسعة، تحيل على النصوص الدينية، المسيحية والإسلامية، وعلى الأمثال والشواهد الشعرية الكثيرة، ما يشير إلى «زاد» مراش الديني واللغوي الغني.

يرغاكي في بيت سعدى، ما دعاه إلى إيقاف الزيارات؛ لكنه يعاودها ذات ليلة بعد دعوة سعدى له، فتدور معاتبة شديدة بينهما، ويَظهر ارتياب الراوي منها، التي تقول فيه إنه: «كثير الظن وشديد المخيلة». وإذا كانت العلاقة المتوترة بينهما هدأت بعض الشيء بعد المعاتبة، وبعد استعادة الزيارات سواء للراوي أو ليرغاكي، فإن الشك لن يفارق الراوي إلى أن يزور، ذات ليلة، بيت سعدى، فيجدها نائمة: يكاشفها في غفوتها، فإذا بها تقول: «حبيبي يرغاكي». هذا ما لا تخفيه سعدى بعد استيقاظها، إلا أنها تصرح بحبها له أيضا، وهو ما تقوله صراحة: «نعم، لا يحتمل القلب حبّ شخصين معاً، بشرط أن يكون الحب غير مختلف. ولكن يا للغرابة، لأنني أشعر كأن في صدري قلبين، وكلً منهما يحب كلاً منكما حباً يغاير الآخر». ما هذا الحب؟

ينقضي الفصل معلقاً بمعنى ما، وتتوقف قصة الراوي عند ما بدأت به، بعد خمسة عشر يوماً على المواجهة الأخيرة بين الراوي وسعدى، وهو يتجول في الحديقة، التي يلتقي فيها بالراوي البغدادي: «ها أنا منذ خمسة عشر يوماً إلى الآن أهيمُ على وجهي، وأتوقع ما يسليني، وأنعزلُ في الحدائق بكرةً ومساءً، كما تراني الآن، يا سميري البغذاذي».

## قصة سليم وزينب

يبدأ الفصل التاسع، في مطلعه، بمقطع يمكن وصفه بما أطلق عليه النقد العربي القديم تسمية: «حسن التخلص» في الشعر العربي، والذي يقوم دوره على وصل وفصل بين ببتين، بل بين غرضين شعريين؛ وهو

ما يقوم في هذه الرواية على وصلِ ما سبق من قصة سعدى مع حبيبَها بلاحقها السردي، وعلى فصل عنها لمباشرة القصة الثانية. هذه الوظيفة شديدة الأهمية، إذ تنهي، أو توقف بالأحرى مسار القصة الأولى، فتعلقها على سر يتعين في ما سيقوله البغدادي عنها، وهو التالي: «أخال سراً خفياً في هذه الحالة الغامضة، فلا بأسَ من تتبعها وتعقبها، عساها تشفُّ لك عن ذلك السر المكنون. وكم في الزوايا من خبايا، ويغلط من يقطع صلة في غير موقع القطع. أو يصرم حبلاً في غير محل الانصرام. فاسمعْ مني رواية تعلمك ما تهتك الأقدار من الأستار. وما تكشف الأدهار من الأسرار. عساها تبثك صبراً، وتفيدك سبراً». هكذا يباشر الراوي الثالث، البغدادي، قصته، التي قد تتكشف عن «سر» يتيح فهم السر المخفي في ثنايا القصة الأولى. فماذا عن القصة الثانية؟

يبدأ البغدادي قصته من مدينة أخرى، بغداد، في زمن بعيد، غير معلوم، عن تاريخ القصة السابقة، التي جرت حوادثها في ما يقل عن عام، قبل العام ١٨٧٠، السابق على اندلاع الحرب وبدء الحكي. تتحدث القصة الجديدة عن أن راويها تعرّف، وهو يافع، على تاجر بغدادي قضى مخلفاً لولديه، سليم (٢٠ عاماً) وأمين (١٨ عاماً)، ثروة كبيرة. لكن المسار السردي لا يدور حول وقائع وأحداث متتابعة إلا بعد أن خسر الولدان ثروتهما، وبعد أن بات سليم يعمل عند تاجر نمساوي، وأمين عند تاجر عربي. وهو ما يتعين في واقعة أولى، ذات ليلة، يتحقق سليم فيها من أن زينب، ابنة التاجر النمساوي، ترمقه بنظرات ملتهبة.

لكن هذه الانطلاقة السردية لا تلبث أن تتوقف، أو تستمر في عرض إجمالي لها، ما يشير إلى سنتين تحديداً، لا يقوى فيهما المحبان على مكاشفة أمر الحب بينهما؛ وهو ما يتحقق لهما ذات ليلة، ويتعاهدان فيها على الحب.

يبدأ الفصل التالي، الفصل العاشر، من مكان آخر، من سيرة تاجر وابنه يوسف، الذي كانت له مع سليم صداقة وألفة، ومن معرفة يوسف بقصة غرام صديقه بزينب. يستعيد المسار انطلاقته بعد أيام قليلة على المكاشفة بين الصديقين، مع اكتشاف سليم علاقة يوسف بوالد زينب، وخشيته من مؤدى هذا التقرب. لكن التقاء سليم بصديقه يوسف بدد مخاوفه، وراحا يزوران معاً بيت زينب.

يَظهر في الفصل اللاحق، الفصل الحادي عشر، رجلٌ مسن، صديقٌ لسليم وأمين، ويفاتح المسنُ الحبيبَ سليماً بقلة خبرته في أحوال الحب، بعد تعرفه على قصته وقصة غريمه مع زينب، ويفيده أنه سيخسر في هذا الرهان، طالما أن والدّي زينب سيغريانها بالزواج من الأغنى بينهما. هذه المواجهة المحتملة بين الصديقين تتكشف، في الفصل التالي، عن مواجهة صريحة بينهما، بعد أيام، ويكشف يوسف فيها عن حب زينب له. وهو ما يتأكد في رسالة من زينب لسليم تفيد فيها أن والدّيها فرضا عليها الخطبة من يوسف، ما تختمه بهذه العبارة: «فلنأخذ الصبر الجميل على هذا الوبيل، وإن بين الليل والنهار عحائب».

يبدأ الفصل الثالث عشر بزواج أمين من خطيبته، بعد ثلاثة أشهر على الرسالة، وإقرار سليم في رسالة جوابية بخسارته زينب. يستعد سليم، بعد ذلك، لمغادرة بغداد نفسها، لكن وباء يحلُّ في المدينة، ما يحول دون مغادرته لها. ثم يطلب أمين من أخيه تأخير مغادرته للمدينة إلى حين ولادة ابنه؛ وهو ما يحدث بعد شهور، إذ يولـد لأميـن ابـن، حبيـب، لا يلبـث عمـه أن يوشـم ذراعـه باسـم: زينـب. ينبنى هذا الفصل وفق قفزات زمنية عديدة، فلا يشبه مساره مسار الفصول الأخرى، التي تنعقد بين أحداثها علاقات تتابعية مترابطة، يُفضى فيها الحدث إلى تاليه. القسم الأول من هذا الفصل يروى زواج أمين، ثم ميلاد ابنه، في الوقت الذي يتهيأ فيه يوسف إلى مغادرة بغداد بعد الوباء. هذا ما يجرى في القسم الثاني من الفصل عينه، إذ ينتقل سليم إلى بومباي (الهند) للعمل فيها. وهو ما تجرى حوادثه في قفزات زمنية أخرى، نعلم فيها أنه عملَ مع تاجر هندي، الخواجا باي، لا يلبث أن يتبناه. ثم نعلم أن سليم تزوج من هندية، ودعا أخاه إلى المجيء للعمل معه في الهند. تدور الأحداث بعد مغادرة سليم لبغداد، وبعد خمس سنوات حدثَ فيها أن يوسف خسر ثروته، ثم مات، فكان أن دعا أمين زينب للإقامة معه ومع عائلته، من دون أن يخبر أخاه بما فعل: يروى هذا الفصل، بضريات كبيرة، أحداثاً عديدة، بين مدينتين، على مدى بزيد على خمس سنوات، كما أسلفتُ القول.

هذا ما يستمر وفق المسار عينه في الفصل التالي، الرابع عشر،

إذ يقوم على قفزات أخرى تتوزع بين البحر وبومباي: يفيد الفصل عما حدث للتاجر باي، الذي يموت ويخلِّ ف ثروة كبيرة لابنه بالتبني، سليم، ما دعا هذا الأخير إلى الإلحاح على أخيه بالمجيء إليه، هو وعائلته. كما يفيد عن قيام أمين بالسفر منطلقاً من البصرة مع زوجته وابنه وزينب. ثم ينتقل السرد، بعد هذا التمهيد الواصل، إلى ما يحدث للسفينة في البحر، إذ تصيبها الصاعقة، فيموت أمين وزوجته، وتنجو زينب واليتيم، ابنهما، ويحلان في بومباي. أما سليم فبات اسمه (في بقية الرواية): الخواجا باي، وتحمل ابنته اسم: فبات اسمة (في بقية الرواية): الخواجا باي، وتحمل ابنته اسم: طلبت والدة الصغيرة، بناء لنصيحة زوجها، توظيف مربية عربية لها: ستتعرف مربم إلى الخواجا باي، حبيبها السابق، من دون أن يتعرف الهها.

يبدأ الفصل السابق، والطفلة في الرابعة من عمرها، ومريم في الثلاثين، فيما يبدأ الفصل التالي، الفصل الخامس عشر، وقد بلغت الطفلة العشرين من عمرها، وهي في عهدة المربية مريم، فيما يزداد والدها عزلة عن الناس وحزناً. قفزة كبيرة، إذا، وتؤدي بالسرد إلى تردد شاب، وليم، على بيت الخواجا باي، طالباً التقرب من زينب، وهو قريبها من جهة والدتها. غير أن زينب لن تبادله الإعجاب، بل تباعدت عنه بعد أحداث غامضة جمعتها بخادم الصيدلية، القريبة من بيتهم، وإثر مرض أصابها. وهو ما تَكَشَف عن علاقة ناشئة بين زينب والخادم، ما أثار حنق أمها، بعد مكاشفة وليم لها بحقيقة ما يجرى.

يتبين أن مسار الفصول السابقة، فصول قصة سليم وزينب، يتعين في قفزات كبيرة، مكانية وزمانية، فيما يتخذ الفصل السادس عشر مساراً مختلفاً، وهو التتابع السردي المتعالق والمتقدم من دون عودة إلى الوراء. هذا ما يبدأ باستدعاء الوالدة لابنتها زينب، ومفاتحتها بحقيقة علاقتها بخادم الصيدلية، عاملةً على إعادة علاقتها بوليم من جديد؛ وهو ما يحصل، بل يتم الاتفاق على تزويجها منه بعد خمسة عشر يوماً. إلا أن زينب غضبت من موافقة أمها على الزواج، مفصحة عن عدم حبها لوليم، متظلمة من أمها أمام والدها المنعزل. إلا أن المواجهة لن تجدي نفعاً، بل سينتهي الزوج إلى القول لزوجته: افعلى ما شئت.

غير أن الأمور تنقلب تماماً في الفصل السابع عشر، الذي يحمل السم: «الكشف»، إذ يحمل تغيرات وأحداثاً كبيرة، منها أن المربية مريم كشفت حقيقة أمرها أمام سليم، واستعادت اسمها القديم: زينب، كما استعادت سيرتها إذ استدعت شاباً في الثانية والعشرين من عمره، وكشفت عن ساعده، وظهر اسم: زينب عليه، وتبين أنه حبيب، ابن أمين، وهو العامل في الصيدلية القريبة. فكان أن تمّت تسوية الأمر، وجرى تزويج زينب بحبيب، ابنى العم.

ينتهي هذا الفصل باستعادة الراوي، الراوي الثالث، ما كان قد بدأ به في الفصل التاسع، بهذه الجمل: «قال البغذاذي: فهاك، يا صاحبي، هذه الرواية عبرةً ومثالاً. فتوقعْ نجحاً، وترقبْ صبحاً. فكم في زوايا

الدهـر مـن خبايـا! وكـم فـي خبايـاه مـن عنايـا! فـلا تسـأمْ، ولا تضجـرْ، وانتظـرْ مـا يقـدر».

بختم هذا الفصلُ، إذاً، القصة الثانية، كما بفيد عن صداقة باتت مكينة بين الراوي الثاني والراوي الثالث، من دون أن تنجلي بقية القصة الأولى. وقد تكون العبارة الواردة في نهاية هذا الفصل، عن الصبر وانتظار ما تحمله الأقدار، احتمالاً لما سيردُ الحديث عنه في الفصل الثامن عشر، الأخير في الرواية. ذلك أن مسار السرد ينطلق فيه، بعد ثلاثين يوماً على اللقاء بين الراويين على جنبات نهر قويـق فـي حلـب، أي الـراوي الأول والـراوي الثانـي، محـبِّ سـعدي، فإذا بالأخير يخبره بحقيقة ما جرى قبل يوم، في بيت التاجر، والد سعدى. فقد تكشَّف أثناء المحاورة بين الوالد والخواجا يرغاكي أن الثاني لا بعدو كونه ابنَ الأول، إثر تقلبات تجارية وحياتية أصابت الاثنين بين إزمير وحلب. وعندها يتضح أن يرغاكي هو أخ سعدي، وهـو ما يفسر ميلها إليه، من جهـة، وميلها الحبـي إلى حبيبها، من جهـة ثانيـة، مـا تصوغـه فـي هـذه العبـارات: «هـوذا قـد ظهـر لنـا سـرُّ ميلي إلى أخي يرغاكي، يا حبيبي، فما كان هذا الميل - والحالة هـذه - إلا محرِّضاً عـن حـدث القلـب، وتنسه طبيعـة الأخـوة. ولذلـك فقد كنت أشعر - كما سبقتُ وقلتُ لك - إن ميلي إليه يختلف عن مبلى إليك. ولما لم يكن ممكناً أن أدرك هذا السر الخفي، كنت أعتجب من نفسي، وألومها. إلا أنني لم أعتبرها خائنة، كما اعتبرتَها أنت. فأجبتُها: لله درُّك من نجمة غراء، ذات طبيعة أنافت لطافتها على الأرواح، إذ شفّت عن غوامض الأشباح!». هكذا تكتمل القصة الأولى بالسعادة، بعد القصة الثانية، وينتهي الراوي الأول إلى تذكر ما قاله له البغدادي، وهو وجود «سر» في القصة الغريبة. هكذا يؤدي الفصل الأخير عدة وظائف سردية معاً، ويستجمع جميع حلقات السرد ويختمها بالتالي.

#### مسار السرد وانتقالاته

يتكشف، إذاً، أن للرواية بناء نسقياً، أو مخططاً سردياً، يمكن رسمه كما يلى:

الفصلان ١ و٢: عتبتا الرواية؛

الفصول ٣ - ٨ : القصة الأولى؛

الفصول ٩ - ١٦: القصة الثانية؛

الفصل ١٧: انكشاف سر القصة الثانية؛

الفصل ١٨: انكشاف سر القصة الأولى.

هكذا يتضح وجود خطة للرواية، تتمثل في مقادير من التناسب بين فصلين للعتبة، وفصلين لخاتمة القصتين، فيما لا يتوافر التناسب عينه في عدد الفصول الأخرى: خمسة فصول للقصة الأولى، وثمانية للقصة الثانية. كما يتبين أن ما تعرضه عتبة كل قصة، وما يتم تعليق التعرف إلى «سره» المكون، يجد خاتمته السعيدة في الفصلين الأخيرين، ما يشير إلى أن «سراً» مختلفاً هو الذي أعاق استمرار العلاقة الحبية التي كانت تجمع بحبيبين في كلً من القصتين المختلفتين. هذا

ما يزيد من جلاء خطة الرواية في بنائها العام. إلا أن هذا الدرس تعاملَ مع فصول الرواية من ناحية كمية، إذا جاز القول، وإجمالية كذلك، فلم يتوقف لدرس المسار السردي المتشكل في تتابع الجمل والفقرات قبل الفصول وفيها. فماذا عن مسار الرواية؟

كيف يبدأ ومتى وأين؟ كيف ينتهي ومتى وأين؟ مع من يبدأ ومع من ينتهي؟ بأي حالٍ لناسِه، ولما يحيط بهم، يبدأ المسار وينتهي؟ كيف يستمر المسار بين ما يبدأ به وينتهي إليه؟ أهو تقدمٌ متتابع؟ ماذا عن سابقه؟ ماذا عن وقفاته؟ أهناك ما يوجب النقلة في ما سبقها وأدى إليها؟ وماذا عن الأفعال (الشخصية)، أو الأحداث (الخارجية)، في تحريكها للمسار؟ هذا ما يجتمع – بعيداً عن تعريفات الرواية أو القصة القصيرة أو القصة وغيرها – في أسئلة بسيطة، مثل أسئلة الخبر: أين؟ من؟ متى؟ كيف؟ ماذا؟ لماذا؟ أو في أسئلة مركبة مثل هذه: هل التعالق بين الأفعال والأحداث جمعي، أم سببي؟ هل التعالق يمتحن ما هم عليه الشخوص، فيثبتهم، أم يبقيهم على ما كانوا عليه؟

يميز دارسو السرديات بين «القصة» (أو «الحكاية» وغيرها من التسميات التي تشير إلى المادة المروية) و«الخطاب السردي»، أي التشكل اللغوي والتأليفي والجمالي لهذه القصة. ذلك أن «القصة» نجدها في الرواية، والمسرحية، والفيلم وغيرها من الأجناس والأنماط، أما التشكل اللغوي السردي فهو مخصوص، وهو ما للدارس أن يتبينه ويعالجه ابتداء من معطيات النص اللغوية وتشكلاتها. وقد سبق لى

أعلاه أن توقفت عند معالم القصتين في رواية مراش، من دون أن أشير إلى معالم التشكل السردي فيهما. فما يمكن القول؟

سبق لدارسين حديثين أن تخلوا عن تعريفات باتت تقليدية للرواية (أو القصة القصيرة وغيرها من الأنماط السردية)، فاقترحوا تعريفات جديدة تأخذ في الاعتبار التشكل في الخطاب السردي في عيناته الأولى والبسيطة. اقترح فورستر (E. M. Forster)، على سبيل المثال، التعريف التالي: القصة «مجموعة من الأحداث المرتبة في فقرات زمانية»، فيما اقترح جينيت (G. Genette) التعريف التالي: الحكاية «فعلٌ أو حدثٌ، وانتقالٌ من حالة سابقة إلى حالة تالية وناتجة منها» (۱). ولقد وجدت أن تعريفَي فورستر وجينيت يناسبان في التعرف إلى مسار وانتقالات رواية مراش (على أن أدرس لاحقاً ما إذا كان هذا التعريف أو ذاك، أو الاثنان، يناسب أو يناسبان هذه الرواية).

ينتبه الـدارس إلـى أن الانتقالات لا تتعين في المـكان والزمان والأحداث نفسها إلا في مسار، مما يقع قبل وبعد، هنا وهناك، قبل

<sup>(</sup>۱) يمكن الاطلاع المزيد على تبلور الخطاب العديث في درس السرديات، في الكتاب الموسوعي الجامع: «القاموس الموسوعي الجديد لعلوم اللغة»، الـذي أعده: أوزوالد ديكرو وجان-ماري شافر مع عدد من الدارسين، ومنهم: مارييل أبريُّو (Marielle Abrioux) التي كتبت المدخل المعجمي: (oszald Ducrot et Jean-marie Schaffer: Nouveau dictionnaire encyclopédique des sciences du langages, éd. du Seuil, Paris, 1995, pp 191-201.

هذا الحدث أو بعده، في ما حدث وفي ما سببب من حدث أو أحداث تالية ولاحقة. كما يتعين الانتقال في أشكال الترابط بين العلامات المختلفة، الزمنية والمكانية والحدثية، ما يجتمع في السؤال التالي: أهو ترابط سببي، تلقائي، فجائي؟ كما يستمر البحث لمعرفة الوتيرة التي تنبني على أساسها الانتقالات: أهي وتيرة بطيئة أم متسارعة؟ هل تؤدي الوتيرة إلى تراكم تجميعي أم إلى تراكم تصعيدي؟ أهناك ما يجمع الانتقالات ويؤدي بها إلى خاتمة، بما يعدل انطلاقتها أو حالها الأولى؟ أهي خاتمة مرجوة، متوقعة، فجائية، متأتية من سياق السرد نفسه؟

أبدأ بتناول مسار الانتقالات وتعالقاتها في القصة الأولى (من دون «العتبتيان» حالياً)، فألاحظ أنه يتعين في تتابع سردي يمكن اختصاره ورسمه كما يلى:

الليلة في الحديقة - ما قبل الليلة (قصة سعدى وحبيبها) - العودة إلى الليلة من جديد (النهاية السعيدة).

وهو ما يتعين زمنياً في حدود الشهور السبعة، في العام ١٨٦٩، ومكانياً بين بيت الراوي وبيت حبيبته سعدى، في حلب نفسها. أما لجهة الأحداث فيمكن رسم انتقالاتها كما يلى:

الليلة في الحديقة – ما قبل الليلة (قصة سليم وزينب) – النهاية السعيدة.

كما تتعين هـذه القصـة فـي مجموعـة انتقـالات أساسـية يمكـن تعيينهـا كمـا يلـي:

مكاشفة حبية - شكوك - مفاتحة - نزاع - تعليق القصة - نهاية سعيدة.

تختلف القصة الثانية، من جهة مسارها السردي، عن السابقة، في كونها تجري بين بغداد والبحر وبومباي، وهي أكثر طولاً وتعرجاً وتنقلات منها، ما يرتسم في مسار كما يلى:

مكاشفة حبية - شكوك - انفصال - سفر - لقاء من جديد -نهاية سعيدة.

أسقطتُ الكلام أعلاه عن «العتبتين»، لأسباب بحثية محضة، وهو ما يمكن درسه، الآن، بالعودة إلى مفهوم إجرائي في السرديات الحديثة، يُسمى في الفرنسية: (enchâssement)، وفي الإنكليزية: (embedding)، ما يعني في اصطلاحهم النقدي: دخول حكاية صغرى في حكاية أكبر منها؛ بينما تحدث إ. ج. غريماس (A. J. Greimas) عن وظيفة (intercalaire)، أي ما يقع بين-بين، وهو عبارة عن جملة أو جمل تعترض السرد وتوقفه، قبل أن يستعيد مساره الذي بدأ به (التعريفان مختلفان ومتمايزان، ويشيران إلى وظيفتين مختلفتين في السرد: في التعريف الأول يتم الحديث عن اشتمال السرد حكايتين أو

A. J. Greimas: Maupassant, La sémiotique de texte: exercices pratiques, éd. du Seuil, (1)
 Paris, 1976, p 40.

أكثر، وعن أشكال تداخلهما، فيما يتحدث التعريف الثاني عن انقطاع السرد أو توقفه، ثم استعادته، ما قد يدخل في الرواية الواحدة. لهذا يشير التعريفان إلى وظيفتين مختلفتين، غير متعارضتين بالضرورة في الرواية الواحدة. وما يعني الدارس - بعيداً عن التجاذب التعريفي والنظري، بل عن تكاملهما - هو الوقوف عند طبيعة العلاقات بين الرواة والرواية.

ينبغي التنبه، بداية، إلى أشكال التداخل بين أفعال الرواة المختلفين، وبين ما يروون. فالحديث عن «العتبة» – المؤجّل في بعضه، كما سبقت الإشارة أعلاه – يشير واقعاً، في بناء الرواية، إلى ما يمكن تسميته بالمناسبة الموجبة للسرد. وهي مناسبة تتعين في أن أحدهم خرج إلى التنزه تخفيفاً عن نفسه القلقة من الحرب، فكان أن التقى محدثاً له، لا يلبث أن يتحول إلى راو، ما يحتاج إلى تبيان العلاقة بينهما. الراوي الأول يصدر عنه الكلام: «كنتُ ذات ليلة شاعراً بقنوط لا مزيد له...»، غير أنه لن يقوم بفعل غير الكلام على مدى الرواية كلها، ما يجعله راوياً بالمعنى الفني. أما صديقه، فإنه سيتكفل بالرواية منذ الفصل الثاني، بل سيظهر منذ بدايتها إلى أنه راو-شريك في ما يجري، بل إنه راوي قصته نفسها: «أنت تعلم، يا عزيزي، وقائعي في عشق سعدى». وهذا يشير إلى أن الراوي الفني هو أقرب إلى الذريعة منه إلى شيء آخر، إذ يقوم دورُه المؤثر في مسار السرد على «تسليم» السرد إلى غيره، وتكفل غيره به.

يغيب الراوي الفني في بداية الفصل الثاني، ولن يظهر من جديد إلا في ختام الفصل الثامن، حيث يتم استعادة مناسبة السرد، في الليلة الحلبية: «كما تراني الآن، يا سميري البغذاذي». وهو ما يتـمُّ اسـتكماله فـي بدايـة الفصـل التاسـع: «علـي ممـر قصتـي كان وجـه رفيقي البغذاذي يتهيأ حسب داعي الحال...»، كما تَظهر مجموعة من تعابيره الوجهية والنفسية فضلاً عن أقوال مختلفة له، ما لم يكن قـد ظهـر فـي الفصـل الأول وبعـده، وهـو مـا يخفـف - قليـلاً، ليـس إلا - من وضعيته المجردة السابقة. بل ينبري الراوي الفني إلى تسلم القص، في الفصل التاسع، متحدثاً عن أحوال صديق بغدادي له، هـو والـد سليم وأميـن. لكـن هـذا الـراوي يختلـف عـن الـراوي السـابق، حبيب سعدي، في أنه يروى ما بلغه من قصة، لا ما عاشه، وهو ما يجعل التباين قائماً بين الراويين، بل بين القصتين. هكذا تدور قصته على هذه الحال حتى نهاية الفصل السابع عشر، إذ يتمُّ في ختامه استعادة مناسبة السرد، الليلة في الحديقة الحلبية، ولكن بعد انتهاء قصته تماماً. يتكفل بالسرد في الفصل الثامن عشر والأخير الراوي الفني مرة ثانية، إذ ينقل من جديد ما ساقه له الراوي-حبيب سعدي، الذي يتكفل بالسرد ناقلاً ما جرى له وما سمعه بما أدى إلى نهاية قصته المعلقة.

القصة الأولى يتكفل بها راويها، التي حدثت له، فيما يتكفل بالثانية راو بَلَغتْه أخبارها من صديق له، ما يجعله ناقلاً للقصة (وهو الاسم الجديد الذي أطلقه عليه: الناقل). غير أن الاختلاف بين

الراويين يتعداهما ليشمل بناء كل قصة بالمعنى الفني للكلمة، حيث إن بناء القصة الأولى يبقى متتابع الأحداث وانتقالاتها، ما يتعين في نسق تتابعي وتراكمي في آن، بينما يتسم بناء القصة الثانية بمواصفات القصة المنقولة بعد حدوثها، ما يتمثل في «قفزات» واختصارات واستعادات، بالإضافة إلى أحداث مترابطة ومتعالقة.

إن وجود الترابط، في مسار كل قصة، يتعالق مع محدًد بنائي آخر، هـو ما تعرضه وتقترحه «العتبة» وما تنتهي إليه في نهاية الرواية. فالقصة الأولى لا تنتهي، أو لا تنغلق، بل تبقى معلقة (كما سبق القول)، مفتوحة السرد حتى الفصل الأخير من الرواية، بينما تبدأ القصة الثانية وتنغلق بوصفها قصة منقولة، أي منتهية قبل سردها نفسها.

هـذا مـا يقـرًب القصـة الأولـى مـن تعريـف جينيـت المذكـور أعـلاه، إذ يبـدو التعالـق مترابطـاً وسـببياً بيـن حـدث وآخـر، وبيـن انتقالـة وأخـرى. وهـو مـا يقـرًب القصـة الثانيـة مـن تعريـف فروسـتر المذكـور أعـلاه، إذ يبـدو التعالـق متراخيـاً ومتباعـداً بيـن انتقالاتهـا. بـل يمكـن الإشـارة إلـى أمـر آخـر، وهـو أن تعريـف فروسـتر يرقـى إلـى العـام ١٩٢٧، تاريـخ صـدور كتابـه الموسـوم: «جوانـب مـن الروايـة» (Aspects of the novel)، بينمـا يعـود تعريـف جينيـت إلـى العـام ١٩٨٧، فـي كتابـه: «خطـاب جديـد عـن القصـة» (du récit الشـارة إلـى تعيينيـن مختلفيـن، بحكـم اختـلاف المـواد السـردية التـي عاينهـا كلُّ تعيينيـن مختلفيـن، بحكـم اختـلاف المـواد السـردية التـي عاينهـا كلُّ منهـا: ما عادنـه فورسـتر بناسـب أكثـر مـنـى الروايـة الكلاسـكية،

فيما يأخذ الثاني في الاعتبار ما بات عليه السرد في تجاربه الجديدة، بل التجريبية أيضاً. وهو تمييزٌ أردت منه الإشارة إلى بنائين فنيين مختلفين يعملان في رواية مراش، من ناحية تاريخية ومن ناحية فنية، وهما - باختصار - بناءا: الحكاية والرواية.

لا يجد الدارس صعوبة في تنسيب القصة الأولى إلى بناء الرواية، كما انبنتْ في السرد الأوروبي، وكما تمثّلها مراش بدوره في ما باشره بنفسه. فيما تنتسب القصة الثانية إلى بناء الحكاية، ما يظهر ليس في بناء مسارها وحسب، وإنما في طبيعة الراوي نفسه المتكفل بها، حيث إنه أقرب - لو طلبت التمثيل - إلى هيئة الراوي في المقامات (مثل عيسى بن هشام)، إذ إنه راو فني ووظيفة سردية تتكفل بالسرد ليس إلا. هكذا أمكن التنبه إلى وجود ثلاثة أنماط

- الراوي المحض، إذا جاز القول، وهو الراوي الأول، ويمكن تشبيهه بالراوي الضمني، بل المستَتِر في الروايات الكلاسيكية، ممن تصدر عنه الرواية، ولكن من دون أن تتكشف هيئته وأفعاله وصفاته. وهو ما يُطلق عليه تودوروف تسمية الراوي الذي يرى «من خلف»، ما يعني أنه يعرف عن القصة مقدار ما يعرفه غيره فيها(۱). إلا أن الراوي الأول عند مراش يختلف عن الراوي الكلاسيكي في أنه يتمتع بعدد

Tzvetan Todorov: « Les catégories du récit littéraire », in: L'analyse structurale du récit, (1)
Revue Communication, 8, 1966, (réédité), éd du Seuil, paris, 1981, p 147.

من الصفات (كما سبق القول)، وهي معدودة بأي حال، ولا تؤثر بأي شكل من الأشكال في مسار الرواية.

- الراوي-الشريك، حبيب سعدى، الراوي لقصته والشريك في أحداثها وأفعالها، ما يقرب مما قاله تودوروف عن الراوي الذي «يرى مع» (م. ن.، ص ١٤٨)، أي أنه يعرف مقدار ما يعرفه الشخص نفسه.

- الراوي-الناقل، وهـو الكهـل البغـدادي القـادم إلـى حلـب للسـياحة، الـذي ينقـل قصـةً بَلغتْـه أخبارهـا؛ وهـو يشـبه الـراوي المحـض مـن جهـة صفاتـه وأفعالـه، لكنـه يتمايـز عنـه فـي كونـه يـروي قصـة بعينهـا، وهـو مـا يقـارب مـن تعريـف تـودوروف للـراوي الـذي «يـرى مـن الخـارج» (الصفحـة نفسـها)، أي أنـه يعـرف أقـل ممـا يعرفه أيًّ مـن الشـخوص.

هكذا يتوجب الانتباه إلى وظيفة الرواة الثلاثة، إلى كل واحد منهم، وإليهم «بالتضامن» فيما بينهم: الراوي الأول يقوم بدور «تصديري» للرواية في مجموعها، أشبه بالبديل عن المؤلف نفسه؛ أما الراوي الثاني فهو يلتقي بأحدهم، الكهل البغدادي، فيروي عليه قصته، قبل أن يتكفل هذا الأخير بالقصة الثانية.

### الشخص، الفعل والطباع

يقول هنري جايمس (Henry James) في مقالته الشهيرة (mard of fiction): «فن التخيل (السردي): «ما يكون الشخص (في الرواية) إن لم يكن تحديد الفعل (الروائي)؟ ما يكون الفعل (الروائي) إن لم يكن ظهور الشخص (الروائي) نفسه؟ ما تكون لوحة أو رواية إن

لـم تكـن وصفـاً للطبـاع (النفسـية)؟»(١). مـا يقولـه جايمـس يبـدو أكيـداً، إن لـم يكـن بديهيـاً، وهـو لـزوم العلاقـة، فـي الروايـة، بيـن الشـخص والفعل، وبين الفعل وظهور الشخص الروائي، بل بين الفعل والطباع النفسية التي للشخص الروائي. وهو ما يناسب أحوال السرد دوماً، إذ إن هذه العناصر الثلاثة تتعين في أحوال مختلفة، وتتبادل فيما بينها علاقات متغيرة، ما لا يسعه بالضرورة تعريف جايمس الجلي والجازم. وما يُعَيِّن هـذه العلاقـات يتعيـن أكثـر مـا يتعيـن فـي العنصـر الثالث، حيث يرتبط الفعل السردي بـ«طباع» الشخص الروائي، ما يجعل المسار السردي مشدوداً إليها، إلى ما تحدثه من أفعال، لا تعدو كونها ظهورَ أو تجلى الشخص نفسه. لهذا درج النقد السردي أحياناً على إقامة ترابط وتواز بين الرواية واللوحة («الواقعية» ضمناً)، وهـو مـا بلـغ الحديث عـن «رسـم الشـخصيات»، فـي مظهرهـا وطباعها، أو عن «تعابيرها». بل يمكن القول إن بعض الروايات قام على «امتحان» طباع إحدى الشخصيات، بين ما كانت عليه في منطلق الرواية وما تنتهى إليه في ختامها، وهو ما يلخصه تودوروف في هذه الكلمات: «تعتبر القصةُ ذات البناء النفسي كلُّ فعل مثل طريق تتيح الوصول إلى شخصية من يقوم بالفعل، مثل تعبير عنها، أو على الأقل مثل أمارة عليها. هكذا لا يتم النظر إلى الفعل في ذاته، وإنما بوصفه يتيح التعدى إلى شخص فاعله. أما القصة التي

Tzvetan Todorov: Poétique de la prose, éd. Seuil, Paris, 1971, p 78.

<sup>(</sup>۱) ورد فی کتاب ت. تودوروف:

لا تقوم على بناء نفسي فهي تتميز، على العكس من ذلك، بأفعالها غير المتعدية: الفعل (الحدثي) مهم في ذاته، لا بوصفه مؤشراً على هذا الجانب أو ذاك من طباع (الشخص الروائي)» (م. ن.، ص ٧٩). هذا ما يناسب حكايات أو أعمالاً سردية عربية قديمة، سواء في سيرة عنترة أو «المقامات» أو «ألف ليلة وليلة» وغيرها، حيث إن الشخوص فيها معينة مسبقاً وفق تعريفات ثابتة لا تتعرض فيها لأي تغيرات، فلا تفضي الأفعال إلى طباع أو تعبيرات نفسية، أو إلى تبديلها، إذ تبقى كما كانت، سواء في بداية الحكاية أو في نهايتها، في هذه المقامة أو تلك. ماذا يمكن القول في شخوص رواية مراش؟

يمكن التنبه، بداية، إلى أن مراش يقوم بعمليات وصفية لهذا الشخص أو ذاك بما يقيم ربطاً بين «الهيئة» والطباع، كما في الحديث عن والد سعدى: «كان لباس هذا الرجل على الزي العتيق. فثوبٌ طويل تنسدل ذيوله على شخشير أحمر ينتهي مقطباً بمست أصفر. وهذا الثوب ينحصر بزنار يستعرض الشراسيف والقص، محيطاً بكل الكشح. ويعلو ذلك قرطق عريض ذو أكمام تبتلع فارساً برمحه لشدة ضخمها وثقلها. وكانت علبة السعوط بيده أعلق من الإبرة بالمغناطيس، وهو يحشو منخريه منها كلَّ لحظة عين. حتى إن رائحة أنفه كانت تهزم روائح العود والندّ».

وهـو مـا يصـح فـي وصـف «أسـتاذ» سـعدى كذلك: «إذ هـو فتى من فتيـان اليـوم يلبـس كسـم الإفرنجـي، كمـا أخبرنـي حالمـا جالسـني. لأنـه

كان لابساً خلاف الإفرنجي والعربي. فأول عبارة نطقها طلبه المعذرة لرؤياي إياه أول مرة على غير كسمه. فكان نظير متفرنجي اليوم، متفرعاً في الليل بثوب من الإزار الأبيض، الـذي كانت بنود كيس التبغ الخرزى تتدلى من جيبه. ومتمنطقاً بحزام نسائى ينطبق على فؤاده بقفل من النحاس المفضض، الذي ينكسر لرقته من عطسة أو قلسة. وعلى منكبيه جبة تقصر عن الحزام كيلا تستره من الخلف، تسمى عند النساء بـزى الـزواف (أي الزحاف)، وهـي مـن الشـال الرقيـق الـوردي أو الطفلي. وفي يمناه ضفيرة من خيزران تحكي برقتها حزامه، الـذي يحكى برقته خصره المحاكى برقته كيسه الفارغ». كما يصفه أيضاً: «ظهر ذلك الشعر المجعد بالمكواة، واللامع بالأدهان العطرية»؛ ويضيف: «أما هذا الفتى فما كان يقرّ قراره. فما جلس برهةً إلا وشطح. وما شطح إلا وانبطح. وكلما جلس أو شطح وبطح دبدب برجليه، وصفرَ بشفتيه. ثم يثب على أقدامه بخفة الزرزور. ويتخطر متقمـزاً كالعصفـور بطيشـه وخفتـه. فينـط وينفتـل وينبـر وينخلـع ويهـز أعطافه، فترتج المياه كالعجزاء، ثم يعود إلى الجلوس متنقلاً من طرف إلى آخر. وكل ثانية يمسح عرق جبينه، الذي لم يعرق قط. وذلك بمنديل من الكتان الأبيض مبخِّراً ومعطراً. وكان يخال أنه ليس من أبناء العرب. لأنه كان يشوه الألفاظ، ويمضغها عند التلفظ. وكل الأحرف الحلقية كانت تخرج من فمه هاءً. فهو يرخِّم المفخم، ويفخم المرخم. وينطق كالمضغوط على خيشمه. وهو يمازج عبارته العربة بألفاظ إفرنجية». وهـو ما يقولـه الـراوي الثاني في وصف سعدى نفسـها: «حقاً إن في وجـه هـذه العـذراء جمالاً لـم أعايـن نظيـره في وجـه غيرهـا، مع أن كلاً مـن أعضائها لـم يكـن منفـرداً في جمالـه، وطالمـا رأيـت نظيـره وأحسـن منـه، إلا أن مجمـوع هـذه الأعضاء في تناسب أوضاعهـا، وحركـة كل منهـا، أقـام جمـالاً لـم أجـد أكثـر منـه فعـلاً علـي قلبـي»؛ وهـو مـا يستكمله في الوصـف التالي: «لأنني رأيتهـا تشبه بنـات المـدارس في تهذيبهـا وآدابهـا وصقـل عقلهـا. مع أنهـا لـم تدخـل مدرسـة، ولا قـرأت علـي أسـتاذ، كمـا أظـن».

كما يمكن ملاحظة سلوكات وقابليات توافق هذا الشخص لا غيره، كأن يشير الراوي الثاني إلى والدة سعدى، وكيف أنها لا تفهم الحديث الجاري على مسامعها: «جلست (والدة سعدى) قبالتنا لتسمع الحديث فتجهل المعنى». وهو ما يمكن مراقبته في ملاحظات أو مواقف تشير إلى سلوكات خاصة، عند الأكراد أو الحلبيين أنفسهم في حلب، على سبيل المثال: «(...) كل الأكراد الذين يستأجرهم الحلبيون لخدمة بيوتهم. لأن الحلبيين يفضلون ذلَّ السؤال على خدمة بعضهم البعض». وهو ما يبلغ حداً أعلى في وصف الراوي الثاني لنفسه، حيث يقيم تباعداً بين ما هو عليه وما قد يُقدم عليه من أفعال، كما في هذا التصرف: «غسلت يدي وعطرتهما نظير المتخنثين

يمكن التنبه إلى ما هو أعقد وأجد من ذلك، وهو أن الراوي يحادث نفسه في غير مرة، حتى إن مراش يضع مثل هذه الأقوال «الجوانية» بين قوسين لافتين، كما في حديث الراوي الثاني: «قلت

في نفسي يا للعجب كيف تدري رموز الشعر وتفك طلاسمه». وهو ما يتضح في صورة أجلى، في مطلع الفصل التاسع، إذ يتم التمييز بين «محرر القصة» وغيره من شخوص الرواية: «وعلى محرر قصتي كان وجه رفيقي البغذاذي يتهيأ حسب داعي الحال». ومن يطلب التدقيق المزيد في هذا الجانب من الخطاب السردي يتحقق من أن تعبيرات «نفسية» تتجلى في قصة سعدى وحبيبها، ولا سيما في المكاشفة التي يجريها الحبيب على سعدى وهي نائمة لكي يستطلع بواطنها، كما في غيرها.

يمكن ملاحظة أن جميع هذه الشواهد جرى إخراجها من قصة سعدى وحبيبها، لا من القصة الثانية، ذلك أن القصة الأولى تتعين في بناء، وفي تجليات فنية سمحت بذلك، فيما اقتربت القصة الثانية من بناء هو أقرب إلى الحكاية العربية القديمة (كما سبق القول). وهو ما يمكن التثبت منه في جانب آخر من القصة الأولى، حيث إن الراوي فيها فاعل، ويتكفل بالسرد، ما يقيم ترابطاً بين الشخص والفعل وطباعه؛ وهو ما يتعين في أفعال مختلفة يقوم بها، بين القبول والتردد والشك والمناورة والمواقعة وغيرها.

يبقى أن أشير إلى امر يقع في بناء القصة الأولى، وهو أن القارئ قد يصفها - مثلما قيل في كثير من الروايات العربية الأولى - بأنها تقوم على المصادفات الغريبة والفجائية، وهو ما يناسب موضوعها الروائي أساساً. إلا أن «السر» الذي يخص القصة الأولى يظهر منذ بدايتها، في

الفصل الثالث: «أما عم العروس فأمسك بيدي، ورافقني تاركاً امرأته وابنته يذهبان وحدهما. إذ إنه كان يتلو عليَّ قصةً طويلة اقتضت أن يرافقني لأجل تتميمها، وهي عن زواجه وترمله في أزمير»: هذه القصة «الطويلة» تنجلي وتتضح خطوطها في ختام القصة في نهاية الرواية.

# القسم الثالث

## تعالقات سردية

اعتنى الدرس العربي المتأخر برواية وحسب في مؤلفات مراش، «غابة الحق»، حتى إن البعض ما كان يعرف بوجود غيرها. وإذا كان دارسون قد أشاروا أو درسوا رواية ثانية له، هي موضوع هذا الكتاب، مثل الأب لويس شيخو، أو شاكر مصطفى وعبد الله ابراهيم (بين المتأخرين)، فإنه لم يتم ذكر ثالثة لهما: «الكنوز الغنية في الرموز الميمونية»(۱). فماذا عنها؟

<sup>(</sup>۱) الخواجا فرنسيس فتح الله مراش: «الكنوز الغنية في الرموز الميمونية»، طبع في حلب سنة ۱۸۷۰ مسيحية: عدتُ إلى هذه الطبعة النادرة في «مكتبة الآباء الشرقيين»، في بيروت.

### رواية شعرية

يستحق هذا الكتاب أكثر من وقفة دراسية، إذ يُقدِّم جديداً في غير وجه من وجوه الأدب، سواء في أدب مراش نفسه، أو في «الأدب العصري» عموماً. صدر هذا الكتاب في العام ١٨٧٠، أي قبل عامين على صدور الرواية، موضوع هذا الكتاب. وهو ينتسب إلى نوع شعري غير معروف بعد في الأدب العربي، «العصري» تحديداً: «الرواية الشعرية»، التي تميَّز بها – بعد وقت – شعراء مثل: جميل الزهاوي وخليل مطران ومعروف الرصافي وغيرهم (۱)؛ بل يمكن الحديث عن «أسبقية» مراش في هذا النوع الشعري، إذ لم يسبقه اليه أحد ضمن المعلومات المتوافرة عن تلك الحقبة وأدبها (۱). فماذا عن هذه الرواية الشعري؟

ينبني هذا الكتاب وفق شكلين كتابيين: نثري وشعري، إذ يبدأ بمقطع نثري (سجعي)، وينتهي بمقطع آخر منه، على أن القسم الأكبر من الكتاب يتعين في شكل شعري، ويتميز بعنوان خصوصي له، وهو: «الميمونية»، في ٤٦٦ بيتاً، وهي من أطول المطولات الشعرية العربية. ولقد وجدت مناسباً ذكر مقدمة الكتاب:

<sup>(</sup>۱) هذا ما توقفت لدرسه في كتابي: «الشعر العربي الحديث...»، المذكور سابقاً: راجع خصوصاً: صص ٥٥٠-٥٦٢.

<sup>(</sup>٢) وجب التنبه خصوصاً لقصيدة قصصية للشاعر خليل الخوري: «العناب والرمان» في مجموعته الشعرية «الشاديات».

«قال الراوى:

حضرتُ رب ليلة مجلس طرب. قد بناه معشر من أبناء الأدب وذوي النسب والنشب (: أي المال). وكانت ليلة بادية الإيناس (...). فأخذ القوم يأكلون (...) ويشربون (...). شرع كلُّ يشرع للود نصوصاً (...) وإذا لوذعي كان يحجم في الذم والثناء. ويحمحم في كل أثناء. ويجاذب الألسن أطراف الشحناء. نزل إلى الوسط نزول الشجاع. وقال: سماع يا قوم سماع.

ألفتُ منذ التمايم خلاً أخليته فؤادي. وأصفيته ودادي. وكنت على حرمته أطبق من الصدف على الدر (...). فلما أجلته الناس. وأحلته محل الراس. وعاهده السلمَ أخصامُه. وأكره الفضلَ لوامُه. أجحف بعهدى وخان (...) (ص ٢).

فما قولكم يا صحبي هذا العاق الآبق. والمارق الوابق. أما يستحق جزأ (: جزاء) الغضب (...). ومن أخذ بالسيف فبالسيف يوخذ (: يؤخذ). فما استتم اللوذعي هذا المقال. أن برز آخر وقال. عندي ما هو أعجب مما استعجبتم. وأغرب مما استغربتم. فقلنا له: هاتِ ما عندك من العجايب. وما لديك من الغرايب. قال: أتريدون ذلك شعراً أم سجعاً ونثراً. فقلنا له: عزّت الضروب والأعاريض. ولك الاختيار والتفويض. فجلس جلوس البهلول. وأنشء (: أنشأ) يقول» (ص ٣).

ثم يرد عنوان متمايز: «الميمونية»، وفق بناء شعري:

سماع يا ناس عندي أغرب السمر أقصها عبرةً من أعجب العبرِ

خرجت إحدى الليالي والسماء رخَّت سجف الظلام وكان النور في هدر (ص٤).

ثم يصل الراوي-المتكلم إلى أحد الأزقة، ويدعوه أحدهم إلى بیته، فیجد مریضة فی سریرها:

فقلتُ من أنت يا هذا تكون ومن هذي المريضة في هذا الدجى العكر أجابني وعلى خديه أدمعه تسيلُ من ناظر بالغيظ مستعر لى في الردى قصص سود إذا تُليت صروفهن على الأزمــان لـم تــدُر

وكان للراوى-المتكلم صديق، ميمون، وكان أن شهدا ذات يوم حريقاً، فوقعا على فتاة وسط الحريق تستجير بهما؛ فتردد الأول فيما سارع ميمون إلى إنقاذها، وإذا به يقع على «غانية أنقى من الزهر»:

حتى إذا ما صحت من سكرها ووعت بدت تقص بلاياها بلا هتر قالت (...)

مع المثيريـن مـن بـدو ومـن حضر مـن العسـاكر فـي كسـر وفي خسـر

لى أخوة هم علوج في الوغي نهضوا وهاجموا القلعة الشهباء فاندفعوا (ص ٦).

حتى أفقتُ من الإغماء بينكم وقد تركت لديكم باقى الخبر ثم يروى ميمون ما فعله لإنقاذ الفتاة:

فأطرق الرجل الصاغي لقصتنا هنيهة في الثرى إطراق مفتكرِ (ص ۷)

تذكروا ما صنعتم يوم قومتكم بنا من السلب والإحراق والحصر فما رعيتم عهوداً لا ولا ذمماً ولا رعيتم كلام الله في السور نهبتمونا وأحرقتم معاً بدناً ودستم كل صديق وكل بري (ص ٨)

قلنا له كل هذا قد جرى بقضا إن القضاء لخصمٌ غير منقهرِ هذا لبثنا وقد مر السكوت على أفواهنا برهة في ضجة الفكرِ (...).

ثم ارتحل الصديقان، لكن الفتاة باتت متيمة بميمون، وصارحته بالحب، فكان أن أفادها أنه أنقذها تلبية لواجب، فيما قلبه مغرم بأخرى عاهدَها على الحب والزواج منها، «وهي تهواني من الصغر»؛ ولم ينزل قلبها السري منطبقاً عليه كالصدف الخافي على الدرر (ص ٨).

يلتقي الصديقان بعد خمسة أيام، فإذا بميمون مضعضع الفكر بسبب حاله الغرامية المستجدة؛ ولا يلبث أن يتزوج من الثانية. وبعد عامين من زواجه منها، من دون مشاكل تذكر، تندلع الحرب، فكان فيها ميمون جندياً «طوعياً»، فكلف صديقه بإدارة شؤون بيته، أي أن يكون «قهرماناً» له (ص ٩). ثم تحصل الحرب:

والترك والعرب والإفرنج كلهم تحالفوا لدفاع الروس في الخررِ حتى غدت صحف الأخبار مخبرة بالصلح والسلم بين الدهر والبشرِ

(ص ۱۰)

ثم فاتحت الزوجةُ الصديقَ بميلها له، ما جعله يتأبى عرضها:

وهــل أقاســمها فعــلَ الخيانــة لا واللـه لسـتُ فعـولَ الغـدر والدغـرِ (ص ١١).

وبعد عودة ميمون من الحرب يطالبه صديقة برواية أخبارها:

مع النسا (: النساء) في بلاد الروم والمجر

فيخبره بأنه كان منشغلاً بالحرب نفسها، غير مكترث بإعجاب إحدى النساء به («وثارت غراماً حيث لم أثر»)، فيما كانت الزوجة تستمع إلى حديثهما، غير متوانية عن إطلاق نظرات ملتهبة إلى الصديق.

بعد شهر يأتي ميمون إلى بيت صديقه، ويخبره أن زوجته غادرت البيت إلى حماه، فينتقل الصديق إليها لإصلاح الأمر، من دون نجاح يذكر. ثم تندلع حرب من جديد:

حتى اكفهر جبين الشرق وازدحمت

غياهب الفتك مسن شام إلى مصر

يوماً سيـــولُ دم الخلــق الكريــم جرت عليى الثيري مين ربيى لبنان كالغدر (...)

فكاد لبنان من وقع الحديد به يُدكُّ والسفح يربو من لظي الخطر مــن الأسافل كالأغنام والبقر حتى تعالى لهيب النائبات على دمشق فانغمرت في لجة الكدر

فالناس بالمشرفي الحـد قـد ذُبحـت

(ص ١٤).

ثم يورد أبياتاً غيرها لوصف المجازر، وإيفاد السلطان فؤاد باشا مبعوثاً له لفض النزاع. وقد قام جيش من حلب، تحت قيادة ميمون نفسه، لإحلال الأمن وضبط الوضع؛ فكان أن كلف صديقه (كما في المرة السابقة) بأمور بيته (وقد عادت الزوجة إليه)؛ وبات الصديق معرضاً من جديد لإعلانات الحب من طرف الزوجة (ص ١٥). ثم عاد ميمون من الحرب، وشرع في قص أخبارها، وأخبار الاكتشافات العلمية العديدة مثل: البرق، الضوء، التصوير الضوئي وغيرها (ص ١٦). ثم يحدث في ليلة تالية أن دست الزوجة السم في أكل زوجها ميمون؛ لكنه تعافى، وعاتب زوجته، وارتحل «ولم يبنْ عنه حتى اليوم من خبر» (ص ١٩). اعترفت الزوجة بفعلتها، وأنها قتلت خطيبة ميمون الأولى لتتزوج به... ثم يفيد الراوي-المتكلم والصديق أنه وقع في الفقر بعد زواجه منها. ثم يستعيد الراوي الأول (أو الحكواتي) الـكلام:

أما أنا كنت مبهوتاً ومندهشاً إذ كان يروي على سمعي فمُ الخضرِ (...)

ثـم ارتحلـتُ وقـد سـارت مشـيعة هـوادجُ السـحب يحدوها سنى السحرِ والليل هـبُّ إلى صـدر السـماء وقـد هـوى على الزهـر نـورُ الأنجـم الزهـر (ص ٢٢).

بعد نهاية قصة «الميمونية»، يختم المؤلف كتابه بديباجة نثرية (كما في البداية)، وهي التالية: «فلما استتم الراوي روايته الميمونية، وفك الطلاسم عن كنوزها الغنية، عجب كلٌ مما حكى ونقلَ، وحار الكل وحوقل وجعلوا يهجون الخؤون ويطعنون ويشتمون ويلعنون حتى إذا ما غشيتْ وجوه القوم براقعُ الوجوم وصارت أصباح جباههم كالعلجوم تمخضت بنت الشرق بالصباح وهلً طفلُ النور وصاح وحيعل داعي الرحيل إلى البراح فنهض القوم المجتمعون يتفرقون وقالوا إنا لله وإنا إليه راجعون» (ص ٢٣).

تستحق هذه الرواية الشعرية تحليلاً خاصاً بها، ويتعدى هذا الكتاب، نظراً لبروز أوجه تجديد شعري متعدد فيها، ما يشكل علامة بينة في «الشعر العصري» من دون شك. إذ إن في هذه الرواية لا يقوم المؤلف برواية تاريخية الطابع، مثلما فعل بعد وقت خليل مطران («نيرون»، و«مصرع بزرجمهر» وغيرها)، وإنما أدرج قصيدته في الزمن الجاري («قومة حلب»، الحرب البروسية-الفرنسية والفِتن

الطائفية وغيرها)، سواء في حلب أو جبل لبنان أو خارجهما، ما له قوة وبروز للفعل الشعري لا يلحظه الدارس عند غيره من الشعراء في ذلك العهد. كما يتضح في هذا القول خروج «الذمي» من قول سابق، لكي يتكفل قولُه بواقعه المستجد، وهو نقد العنف الطائفي الممارَس في حق جماعته، خلافاً لما قيل في «السُّور» القرآنية، ولعهود التعايش بين الطوائف المختلفة، ولا سيما في حلب.

كما يحتاج الـدرس إلى إظهار أوجـه تجديـد ظاهـر في البناء الشـعري، حيـث يلتقـي النسـق السـردي (بمـا يحتاجـه مـن تعيينات ومتابعـات وانتقـالات وتعالقـات وغيرهـا) بالنسـق المجـازي، في تشـكيلات لغويـة تقـع فـي ثنايـا البيـت الشـعري تحديـداً، حيـث إن النسـق السـردي يتكفـل بالبنـاء الفنـي العـام.

ولكن ما يستوقف خصوصاً في هذه الرواية الشعرية هو النباؤها على نسق حكائي معروف في البيئة الحلبية (وغيرها)، أو في التراث السردي العربي المستمر، ما يظهر منذ «الجلسة الحكائية» في مطلع الكتاب، أو في اجتماع الساهرين حول تبادل القصص، أو في انصراف أحدهم – في نوع من المفاخرة الحكائية – إلى رواية قصة «الميمونية» نفسها، ما يتعين منذ مطلعها في القول:

سماع يا ناس عندي أغرب السمر أقصها عبرةً من أعجب العبرِ يمكن تناول أوجه أخرى بينة في البناء السردي الخالص لهذه الحكاية، إلا أن ما يستوقف الدرس هو التشابه الشديد - وإن بقياسات

مختلفة - بين هذه الرواية وبين «در الصدف...». فماذا عن هذه التشابه؟ إنه أكثر من تشابه في البناء الفني، إذ يقوم الكتابان على بناء واحد، هو تكفل رواة مختلفين بالسرد. ويمكن التحقق منهم: هذا ما يبدأ بالرواة المجتمعين في جلسة حكائية، ثم بـ«اللوذعي» الـذي يخبر الساهرين بقصة خيانة صديقه له؛ ثم قيام واحد آخر من الجالسين بقص حكايته: «الميمونية»؛ وهو ما يستمر فيها إذ يتكف ل بها رواة مختلف ون، ويقص ون أخباراً مختلفة تتعدى القصة التي تجمعهم فيما بينهم، ثم انغلاق القص في ختام الكتاب بين الساهرين. وهـو ما يبـدأ كذلـك بلحظـة «خـروج» هـى التـى تعيـن بداية السرد. وهذا يصح في هذه الرواية كما في «در الصدف...». إلا أن الروايتين تختلفان من جهة ما يرميان إليه في السرد: تلتقي «الكنوز...» على نبذ الخيانة بين صديقين، وضمنياً المرأة «الخائنة»، فيما تلتقى الثانية على تدبير زواج المحبين حين تعاكسه التقاليد الاجتماعية أو القدر نفسه، ما يُعد رواية «سعيدة» بخلاف نهاية الأخرى الحزينة. ويمكن القول بالتالي إن بناء الرواية الشعرية تمرين أول (إن أمكن التشبيه) لما ستؤول إليه رواية مراش التالية، وبناء السرد نفسه.

#### بين «الحق» و«الصدفة»

هـذا الـكلام يفتـح نقاشـاً أوسـع حـول سـرد مـراش، وهـو لـزوم إجـراء مقارنـة بيـن هذيـن الكتابيـن وسـابقهما: «غابـة الحـق»، خصوصاً لوجـود عـدة سـنوات بيـن هـذه واللاحقتيـن. وهـو درس لازمٌ، خصوصاً وأن

الفحص يحيل على تجربتين مختلفتين في السرد. فماذا يمكن القول في حاصل هذه المقارنة؟

يزيد من حراجة هذا السؤال ما يمكن للدارس أن يتكشف له، إذ يقبل على درس رواية «غابة الحق»، التي ساق البعض عنها - ثم تراجع - أنها الرواية «الأولى»، بعد أن تكشفت بجلاء أسبقية رواية خليل الخوري<sup>(۱)</sup>: «وَيْ. إذن لست بإفرنجي» على هذه وعلى غيرها في السرد العربي الحديث<sup>(۱)</sup>. وهو ما يحتاج إلى عرض وتبيان بما يمكن الدرس من أن يستوفي دراسة الشروط التاريخية كما الفنية لتشكل الروايات العربية الأولى، من جهة، ولتشكلها عند فرنسيس مراش، من جهة ثانية. فماذا عن «غابة الحق»؟

جرى درس هذا الكتاب من أكثر من جهة، خصوصاً من جهتين:

- من جهة بنيتها الفكرية، عند كرم الحلو خصوصاً، في أطروحته الجامعية التي تحولت إلى كتابه المذكور؛

- من جهة بنيتها السردية عند أكثر من دارس، مثل حيدر حاج

<sup>(</sup>۱) هذا ما أكد عليه جابر عصفور بعد صدور الرواية محققة: راجع ما كتبه عنها في عدة حلقات في جريدة «الحياة» اللندنية (منها: «فجر الرواية العربية»، ۳۰-۳-۲۰۱۱، و: «التمدن كما فهمه خليل الخوري»، ۲۳-۶-۲۰۱۱)؛ وهـو ما استعاده في كتابه: «الرواية والاستنارة»، كتاب «دبي الثقافية» نوفمبر ۲۰۱۱، صص ۲۰۱۰.

<sup>(</sup>۲) خليل الخوري: «وَيْ. إذن لست بإفرنجي: الرواية العربية الأولى الرائدة» (١٨٥٩)، تحقيق وتقديم: شربل داغر، دار الفارابي، بيروت، ٢٠٠٩.

إسماعيل وعبد الله إبراهيم وجابر عصفور وغيرهم. فماذا عن التشابهات والتباينات بين روايتَى مراش؟

يجد الدارس ابتداء سردياً متشابهاً في الروايتين، ما يتعين في المتنزه الليلي في الحديقة، والمنعزل عن الجماعة. تبدأ «غابة الحق» في مطلع الفصل الأول كما يلي: «لما عرتني لجج الرقاد وجدت ذاتي متخطراً في برية واسعة» (م. س.، ص ٣٢)؛ وهو ما يستمر في مطلع الفصل الثاني بعد أن يستعيد صورة المتنزه عينها، ولكن في صورة مجازية، تخيلية: «بينما كنت أجول في مسارح الأوهام العقلية، وأهيم في أودية الخيالات الفكرية...» (م. ن.، ص ٤٧). وهو ما تكتمل دورته في نهاية الفصل الثامن والأخير، إذ ينتهي بهذه الجملة: «لما فتحت أجفاني وجدت نفسي مضجعاً على فراش النوم تحت سماء اليقظة» (م. ن.، ص ٢٢). وهو ما بدأت به «غرائب الصدف...»

إذا كان للروايتين منطلق واحد، متشابه، فإن جريان السرد يختلف فيهما، ويتعين في بنائين مختلفين، بل شديدي التعاكس. هذا ما أبدأ بتبينه في الرواية الأولى: لا يجد الدارس صعوبة في تبين مسار «غابة الحق» العام، إذ يبدأ فصلها الأول منذ عنوانه بـ: «الحلم»، وينتهي الفصل الأخير منذ عنوانه بـ: «اليقظة»، ما يعني أن العمل ينبني على حلم، بين إغفاءة ويقظة. بينما يحتاج مسار الرواية الثانية إلى مزيد من التبين: تنطلق الرواية في حديقة بين متحدثين، وتنتهي في ختامها بعـد

ثلاثين يوماً على اللقاء السابق، ما يعطيها بعداً زمنياً أكيداً، وإن لا يوازي بطبيعة الحال طول المدة الزمنية المحكية في الرواية، وفي قصتيها. بل يمكن القول إن بناء «در الصدف...» يتعين في محدِّد زمني قصير (ما يقرب من الشهر)، وفي محدِّد مكاني واحد وثابت، هو الحديقة عينها، بينما تستعيد القصتان وقائع وأحداثاً في مدن مختلفة (بغداد، عرض البحر، بومباي...)، وتدوم على مدى سنوات عديدة تتعدى العشرين عاماً أقله (ما يوافق عمر سليم أو زينب تحديداً، حيث نتعرف إليهما في فترة الشباب، وتبلغ بهما القصة فترة تالية بعد بلوغ ابنة سليم سن الزواج).

لو شئتُ تقريب الروايتين من أنماط السرد الحديث، لوجدتُ بناء «غابة الحق» أقرب - في هذه الجهة تحديداً وحصراً - إلى نسق القصة القصيرة، فيما تقترب أكثر «در الصدف...» من نسق الحكاية القديمة، حيث تتعين غالب أحداثها في تاريخ سابق على انطلاق الرواية. يمكن للدارس إجراء قراءات مزيدة بين الروايتين، تفيد عن مزيدٍ من التباينات بينهما، مثل «تصوير» الشخصيات (حيث هي نمطية بل ترميزية في «غابة الحق» فيما هي مركبة ومتحولة في «در الصدف...»)، أو تعالق الأحداث (حيث هي معدودة في «غابة الحق» ووفيرة ومتعالقة في «در الصدف...») وغيرها.

يكتب مراش، في «غابة الحق»، هذه العبارة: «تستعطف قلبَه بكلام يقع في السمع وقوعَ الـدر في الصـدف» (ص ٣٩)، إلا أن المؤلف كتب الرواية الثانية كما لو أنه غير مؤلف الأولى. لماذا؟ هذا ما يتضح كذلك في مقاصد السرد، حيث إن «غابة الحق» تبدو أقرب إلى «الكتاب الأخلاقي»، كما قال عنها فيليب دو طرازي: «كتاب أخلاقي وضعه على أسلوب القصة، وضمنه انتقاداً دقيقاً للأخلاق والعادات»(۱). وهو ما قاله الأب لويس شيخو قبل ذلك، أي أن هذه الراوية جمعت، حسب لفظه، بين الفلسفة والأدب، و«أودعها الآراء السياسية والاجتماعية على صورة مبتكرة»(۱). هذا ما لم يغِبْ عن مارون عبود كذلك (ما لى عودة لاحقة إليه).

التشابهات قليلة، إذاً، بين الروايتين والتباينات كثيرة، ولكن لماذا الانعطافة بين الروايتين؟ ما جرى لكي يحصل سردياً ما يمكن اختصاره ابتداء من العنوانين بالتباين التالي بين: «الحق» و «الصدفة»؟ وما داعى الانتقال من الجد الإيديولوجي إلى الهزل السردي؟

### تعالقات مع خليل الخوري

هـذا مـا أؤجلُ الإجابة عنـه (أي الانعطافة السردية، وربمـا أبعد منها، بيـن كتـب مـراش السـردية الثلاثـة) إلى قسـم تـال؛ وأطلب في هـذه الوقفة الدراسـية التعـرف إلـى تعالقات سـردية ممكنة بيـن كتبه هـذه وكتب غيره،

<sup>(</sup>۱) فيليب دو طرازي: «تاريخ الصحافة العربية»، مجلد ۱، ص ١٠٤.

 <sup>(</sup>۲) الأب لویس شیخو: «تاریخ الآداب العربیة، ۱۸۰۰-۱۹۲۵»، بیروت، دار المشرق، ط ۳،
 ۱۹۹۱، ج ۲، ص ۶۵.

العرب أولاً، ثم الأجانب وغيرهم، تالياً. وهو ما أبدأ به بسؤال: هل تأثر مراش بأعمال سردية عربية باكرة؟ والجواب عن هذا السؤال ليس بالصعب لأن كتب مراش هذه باكرة تماماً، ويمكن التعرف إلى غالب الأعمال السابقة عليها، وهي معدودة ضمن المعلومات المتوافرة. هذا يصح في مأثرة أحمد فارس الشدياق: «الساق على الساق...»، التي سلكت سبيلاً تخيلياً في سرد السيرة الذاتية، أو في أعداد من الروايات المترجمة، ومنها ترجمة رفاعة الطهطاوي لعمل فينيلون (Fénélon): «مواقع الأفلاك في وقائع تليماك» (Ténélon) وغيرها مما جرى الحديث عنه من روايات مترجمة. وهذا ما يصح في أعمال قليلة اتخذت سبيل الحكي والحديث في وهذا ما يصح في أعمال قليلة اتخذت سبيل الحكي والحديث في تحقيقي لرواية خليل الخوري". ولكن ماذا عن صلة مراش بعمل خليل الخورى «الأول» و«الرائد» في السرد العربي الحديث؟

سبق أن كتبت، في معرض درسي لرواية الخوري، عن تلابس بين سندين للسرد فيها، واحد فرنسي وآخر عربي-إسلامي قديم، ما يحتاج إلى عرض واستبيان: أبان الدرس أن الروايات الفرنسية، سواء في القرن

<sup>(</sup>١) مثل: «قصة أهل الكهف» («حديقة الأخبار»، في الأعداد: ٣١، و٣٣، و٣٥، و٣٥، و٣٦، و٣٥ من و٧٣ من صيف العام ١٨٥٨)، و«البراق بن روحان» («حديقة الأخبار»، في العدد ٣٩ من سنة ١٨٥٨)، راجع: «وَيْ...»، م. س.، ص ٢٥٥-٢٥٨.

الثامن عشر أو التاسع عشر، احتاجت إلى من يسوغها حكائياً، فهي لا تقوم بنفسها، ولا يتكفل بها الروائي نفسه، وإنما يحتاج إلى «نقلها» عن غيره. هكذا احتاجت هذه الروايات إلى مؤلف-ناشر بمعنى ما، حيث الروائي يفيد في مطلع روايته أنه «عثر» على مخطوط روايته، أو نقلها إليه أحدهم، ما نجده في أعمال جان-جاك روسو (-Candide)، وفولتير (Voltaire) في «كنديد» (Jacques Rousseau) وغيرها وديدرو (Diderot) في «جاك القدري» (Jacques le fataliste) وغيرها الكثير، وصولاً إلى هونوريه دو بلزاك (Honoré de Balzac): يعمد بلزاك (١٨٥٥-١٧٩٩) في أكثر من رواية له إلى إيضاح كيفية وصول القصة التي يرويها إليه، بل يفيد كذلك أن الراوي «أجاز» له نشرها على القراء...

هذا التوجه إلى القارئ أجده قبل استعماله عند خليل الخوري، عند الشدياق؛ وقد وجدت أن هذا السابقة – كما أرجح - تعود إلى تأثر الشدياق بما فعله سرفنتس في: «دون كيخوته»؛ وهو ما أخذه كتاب أوروبيون عديدون عن سرفانتس، وقد عَرف كتابه، بعد نشره الأول في العام ١٦٠٥، نجاحاً مذهلاً، إذ بلغت طبعاته في إسبانيا في السنة عينها ست طبعات، وهو ما بلغ أوروبا بدورها، حتى إن السفراء الفرنسيين الذين صاحبوا ملكة فرنسا، آن النمساوية، إلى إسبانيا أصروا، في العام ١٦١٥، على المجيء بأنفسهم لتحية سرفنتس في بيته.

يفتتح الكاتب الإسباني كتابه الشهير منذ جملته الأولى بالعبارة

التالية: «أيها القارئ…»(۱)؛ وهو ما يفعله الشدياق في أكثر من مكان في كتابه، إذ يتوجه فيه بدوره إلى «القارئ»، بل يستدي في «الكتاب الأول» أحد المتحدثين: «كأني بمتعنت يقول في نفسه أو لغيره…»، وهو ما كان قد فعله سرفنتس، منذ تقديم كتابه، إذ يستدعي أحدهم لكي يساعده في مسعاه الكتابي. كما يتحدث الشدياق، في الكتاب عينه، عن أن له شرطاً على القارئ؛ أو يقول في الفصل الثاني عشر («في أكلة وأكال»): «لا بد لي أن أطيل الكلام في هذا الفصل امتحاناً لصبر القارئ» وغيرها الكثير… إلا أن أوجه تأثر الشدياق بسرفانتس تتعدى ذلك (على ما أذهب في التفسير)، إذ تشمل اختلاق «الخليص»، أو «كاتب السيرة» أو غيرها كان سرفنتس قد تحدث عن عملية «التبني» التي تقوم في كتاب الشدياق: بين المؤلف ودون كيخوته. يتحدث الراوي في كتاب الشدياق: «ننذرت على نفسي أن أمشي وراءه خطوة وأحاكيه في

<sup>(</sup>١) عدت إلى الترجمة الفرنسية للكتاب:

Miguel de Cervantès: Don Quichotte, Tome 1, Traduit par: Louis Viardot, 1996, Booking international, Paris, p 11.

وجبت الإشارة أيضاً إلا أنني تحققت، في دراسة غير منشورة بعد، من أن صنيع الشدياق السردى تأثر بكتاب إنكليزى يرقى إلى القرن الثامن عشر، وهو

Laurence Sterne: Tristram Shandy, edited by: Howard Anderson, W.W. Norton and company, NewYork - London, 1980.

سيرته. فإن رأيت منه حمقة جئت بمثلها. أو غواية غويت مثله. أو رشداً قابلته بنظيره، وإلا لأني أكون خصمه لا كاتب سيرته أو ناقل كلامه»(۱).

هذا ما فعله خليل الخوري بدوره في تكوين روايته إذ نسبها إلى غيره؛ وهو ما تحققت منه في أعمال سردية عربية أخرى وباكرة، أي اتكالها على سند شفوي ناقل لما تروي. وهو ما يجمع بالتالي بين سند أوروبي بعينه، وبين تقليد «الحديث» في الثقافة العربية، الدينية أو الأدبية. هذا ما ظهر في بناء «در الصدف...» بوضوح، كما سبق الدرس، بل اتضح أيضاً أن الراوي فيها هو أقرب إلى المحدِّث في التقاليد العربية القديمة؛ وهو ما اتضح كذلك في «الكنوز الغنية...».

هـذا الانتسـاب المـزدوج إلـى تقاليـد حكائيـة وروائيـة وجـد في روايـة خليـل الخـوري سـنداً آخـر يتمثـل فـي علاقـة مطلوبـة بيـن الروايـة والجريـدة، حيـث كان يتـم نشـر الروايـة تباعـاً فـي أعـداد متلاحقـة مـن الجريـدة: هـذا مـا فعلـه الخـوري فـي «حديقـة الأخبـار»، وهـو مـا سـيفعله بعـده سـليم البسـتاني فـي «الجنـان»، وجرجـي زيـدان فـي «الهـلال» وغيرهـم. ولقـد تحققـت مـن أن هـذا التقليـد الناشـئ عربيـاً اسـتند إلـى سـوابق فرنسـية، ابتـداء مـن العـام ١٨٣٦ فـي جريـدة «الصحافـة» (La presse) وغيرهـا؛ وهـو مـا قـام بـه روائيـون مختلفـون، مثـل: ألكسـندر دومـاس (Alexandre Dumas)،

<sup>(</sup>۱) أحمد فارس الشدياق: «الساق على الساق في ما هو الفارياق، أو أيام وشهور وأعوام في عجم العرب والأعجام»، قدم له وعلق عليه: نسيب وهيبه الخازن، دار مكتبة الحياة، بروت، د ت، ص ١٣٤.

وأوجين سو (Eugène Sue) منذ روايته «أسرار باريس» (Eugène Sue) وأوجين سو (de Paris المناقشات» (de Paris في «جريدة المناقشات» (débats وغيرهم (أ). بل تمكن الدرس من إظهار تَعالقٍ بين طريقة النشر هذه وبين النوع الروائي نفسه، إذ تبين أن خليل الخوري أقدم في عمله الروائي على محاكاة ما كان يسمى في الأدب الفرنسي بدرواية العوائد» (أو العادات)، (L'histoire des moeurs)، المستحسنة في الجرائد الفرنسية؛ وهي رواية أشبه بـ«مرآة عاكسة» (حسب لفظه) للحياة الاجتماعية بما يصيبها من مشاكل وصراعات وآفات.

هذا ما بان في رواية الخوري، وهو ما يبين أيضاً في روايتَي مراش الثانية والثالثة؛ بل يمكن القول إن هذه تروي مشاكل الحب في مجتمع تقليدي، وهي تصرف جانباً كبيراً من سردها لتصوير عادات وسلوكات وقيم، وما تحدثه من نزاعات في أوساط شابة و«متعلمة» خصوصاً.

إلا أن تتبعَ السرد بين روايتَي الخوري ومراش («در الصدف...») يُظهر وجه تأثر بينهما مباشرة، من دون وسيط فرنسي، إذا جاز القول. فقد اتضح في تحليل رواية الخوري، قبل رواية مراش، قيامُها على عدة محددات سردية محدودة، مكانية وزمانية، واقتصار المسار السردي فيها على أفعال كلامية في غالب الأمر، وتعويلها الشديد على الحوار

<sup>(</sup>۱) ذكر عبد الله ابراهيم، في كتابه: «الموسوعة السردية...»، المذكور سابقاً، أن هذا التقليد عرفته روسيا بدورها، على ما نعرف من سيرة دوستويفسكي (۱۸۲۱-۱۸۸۱) تحديداً، وإنكلترا، مع ديكنز (۱۸۱۲-۱۸۷۰) وبلدان أوروبية أخرى.

أساساً لتقدم السرد وانتقالاته. كتبت في عمل الخوري: «مجمل الوقائع تدور أو تجتمع في محاورات ورسائل» (م. س.، ص ٢٣١)، وهو ما أمكن التحقق منه أعلاه في بناء «در الصدف...». بل يمكن التأكد من وجوه تشابه وتأثر أخرى قائمة في المعالجة الفنية ذاتها: هذا يشمل عدداً من «شخوص» الروايتين، ولا سيما بين «متمدنين» و«تقليديين»، أو بين متمدنين أسوياء وآخرين «مزورين». ومن يعد إلى عدد من «الشخوص» يتنبه، على سبيل المثال، إلى الشبه اللافت بين شخصية «المتفرنج» في رواية الخوري و«الأستاذ» في عمل مراش.

بل يمكن التنبه إلى أن مراش أسرف في وصف أحد «الشخوص» مشدداً على لباسه، الدال على طبيعته، كما في هذا المقطع في رواية الخوري: «خرج من داره مغلفاً سيقانه ببنطالون أخضر، يعلوه زنار من الحرير الطرابلسي، عرضه قدم ونصف، وفوقه صدرية، يظهر من هيئتها أنه فصلها لذاته من منسوجات حلب القصبية، ويحيط بها الجلباب الإفرنجي، الذي قد صنعه من قماش أزرق مبطن بنسيج الحرير الأصفر، وفي عنقه ربطة من نسيج الصوف الأحمر، وقد تتوج رأسه فوق جميع هذه المواهب السنية ببرنطية من القش المضلع، وبيده كفوف من الصوف السميك» (م. س، ص ٩١). وهو ما أجراه مراش في وصف والد سعدي وغيره، كما سبق القول.

هذا ما يصح كذلك في انتقالات السرد، ولا سيما في قصة سعدى وحبيبها، إذ يدور السرد على انتقالات تنحصر واقعاً بين بيت سعدى

(أو بيت إميلي عند خليل الخوري) وبيت حبيبها (وغرفة إدموند عند الخوري)، بين ذهاب وإياب، من دون أمكنة أخرى تتعداهما في الروايتين. وهو ما قادني (في تحليل رواية الخوري) إلى استخراج بناء «مسرحي» بوصفه مكوناً للسرد.

### تعالقات مع سليم البستاني

التقاطعات بينة، إذاً، بين عملَي الخوري ومراش، وهو ما لن يكتمل من دون السؤال عنها بين رواية مراش وروايتين بعينهما لسليم البستاني، نشرتا في «الجنان» قبل صدور رواية مراش. وهو أكثر من سؤال لازم، إذا علمنا أن هناك علاقة قوية ومتتابعة حصلت بين مراش والبستاني<sup>(۱)</sup>. هذا ما يصح في عملين أقلّه، هما: «الهيام في جنان الشام» التي صدرت متتابعة في «الجنان» في العام ١٨٧٠، و«زنوبيا» التي صدرت في العام التالي، غير متوقفين بالتالي عند رواية: «بدور» التي ظهرت في العام ١٨٧٧، أي في السنة عينها لتاريخ صدور «در الصدف...». ويتعين علينا كذلك إسقاط «زنوبيا» من هذه المراجعة، أقلّه من ناحية موضوعها، إذ هي رواية تاريخية تروي صراع ملكة تدمر مع الرومان. فماذا عن «الهيام في جنان الشام»؟

<sup>(</sup>۱) قال مراش عن «الجنان»، بعد خلاف معها في العام ۱۸۷۰، إنها «جنان تزهو على كل روضة وبستان، وجنة فيها من كل فاكهة زوجان، فلا زلنا نقطف منه ثمار العلم والأدب»: تحت عنوان: «ورد إلينا من حلب»، «الجنان»، ج ۱، ۱۸۷۰، ص ۳۹۷.

«حدثني أحد أصحابي من يحب خوض البوادي والبحار. وركوب المصاعب والأخطار. ويصبو إلى الوقوف على غرائب الحوادث والأخبار (...). والذي حمله على مهاجرة بلده والجولان في البلاد. هو انطباع جمهور من أهاليها على محبة الانتقام والكنود ونقض الوداد (...). قال إنني بعد أن رجعت من التطواف في الديار الأوربية. وأقمت طويلاً من الزمن في وطني مدينة بيروت المحمية. مللت الإقامة في تلك النواحي. وسوَّد قلبي جفاف هاتيك الضواحي. فقلت في نفسي هيا يا هذا اذهب إلى ربى لبنان (...). لأصرف هنالك فصل الصيف في التنزه في هاتيك الجبال والوديان»(۱)؛ و«كان مسيرنا في ليلة اليوم الرابع عشر من شهر حزيران سنة ١٨٦٨ الساعة الرابعة بعد الغروب» (م. ن.، ص ٢٩).

ظهرت الرواية ابتداء من العدد الأول من مجلة «الجنان»، النذي صدر في بيروت خلال شهر كانون الثاني -يناير من سنة ١٨٧٠، وختمها بالفقرة التالية: «أرجو مطالعي هذه الرواية أن يعاملوني بالعفو والصفح، إذ إنني مع تراكم الأشغال، لم أقدر أن أتفرغ لكتابتها، فكنت أقدمها للطبع مسودة بدون تنقيح ولا تبييض. وقد اعتنيت بجمعها من صفات الفضلاء والرذلاء والعقلاء والجهلاء، ولم أترجمها عن أعجمي، ولا نقلتها عن عربي. والمأمول أن الزمان

<sup>(</sup>۱) سليم البستاني: «هيام في جنان الشام»، «الجنان»، ج ۱، كانون الثاني ۱۸۷۰، بيروت، ص ۲۳.

يمن عليّ بزمان يمكنني من أن أقدم لقراء «الجنان» رواية حبّية تاريخية، موضوعها «زنوبيا» ملكة تدمر، وكان الفراغ من كتابتها في مدينة بيروت في اليوم التاسع والعشرين من شهر تشرين الأول-أكتوبر ١٨٧٠ للميلاد حساباً غربياً» (م. ن.، ص ٧٣٥). أهناك تقاطعات أو تأثرات بين العملين؟

يصعب على الدارس إيجادها، فيما يجد تشابهاً بين تمهيد البستاني لروايته وتمهيد الخوري لـ «وَيْ...»، حيث إن الأولى بدأت بدعوة القارئ إلى الانتقال الكتابي من بيروت إلى حلب، فيما تبدأ رواية البستاني بالانتقال الفعلي سالكة طريق بيروت-الشام (التي جرى تعبيدها قبل سنوات معدودة)، في محطات مختلفة بين عاليه وشتورا والشام نفسها. لكنني، بالمقابل، لا أجد تشابهاً بيناً بين رواية البستاني ورواية مراش، سوى أنهما قامتا على قصة حبية، فضلاً عن جريان الوقائع فيهما في الحدائق والجنائن؛ كما وقعت على وجه شبه بين شخصية سعدى التي تقع في غرام اثنين وشخصية الراوي الذي يتردد بين سيدتين: واحدة «بحسب الصواب وقوة الحكم. وأما هذه فهي بحسب الفطرة الطبيعية» (م. ن.، ص ٤٤). كما يمكن الإشارة إلى أن رواية مراش تنطلق من واقعة جارية (وهي الحرب البروسية- الفرنسية)، وهـو حال رواية البستاني، إلا أن هـذه تشير إلى وقائع كثيرة معروفة في التاريخ العام.

## السرد بوصفه حديثاً منقولاً

وجدت مناسباً الاستمرار في مساءلة أعمال مراش من ناحية مرجعياتها وإحالاتها، والتوقف عند صلاتها وتعالقاتها مع التراث السردي والحكائي العربي القديم؛ وهو ما أشار إليه عدد من الدارسين العرب، مثل مارون عبود وعبد الله ابراهيم وجابر عصفور وغيرهم. إلا أن دارسين آخرين توقفوا عند تأثراته بالشعر العربي القديم، مثل مجيد صوايا الذي تعقب عدداً من الأبيات في كتب مراش المختلفة، وأظهر تعالقها الشديد بأبيات قديمة لشعراء من أمثال: كعب بن زهير وطرفة بن العبد والسموأل وأبي نواس وأبي فراس وأبي العلاء والمتنبي (م. س.، ص ٢٠١-٢٠٢). كما أشار صوايا إلى تأثر مراش بعدد من مزامنيه مثل خليل الخوري وغيره، من دون أن يوضح وجه التأثر (۱).

إلا أن غيره من الدارسين توقف عند جوانب سردية في مرجعية مراش، وهو ما أشار إليه جابر عصفور، إذ ربط بين مراش في «غابة الحق» وترجمة بطرس البستاني الموسومة بـ«التحفة البستانية في الأسفار الكيروزية»: «أحسب أن المراش طالع ترجمة البستاني، أو سمع بها» (م. س.، ص ١٠). نشر بطرس البستاني الرواية المترجمة

<sup>(</sup>۱) لفرنسيس مراش صلات بينة مع ناصيف اليازجي، ومع خليل الخوري: منها قصيدة في مدحه، وأخرى في «حديقة الأخبار»، ما يرقى إلى العام ١٨٥٨، وهو ما يرد في قصيدة «جوابية» من الخوري منشورة في «زهر الربي في شعر الصبا».

في العام ١٨٦١ (وأعيد طبعها مرة ثانية في «مطبعة المعارف»، في العام ١٨٦٥)، على أنها مبنية على «أساس صحيح وروايات صادقة»؛ ولأن فيها من الأخبار والحوادث ما هو «ممكن عقلاً ومقبول علماً»؛ ولأنها «مهذبة» وخالية من كلام السفاهة، فضلاً عن اشتمالها لحكم مفيدة للخاصة كما للعامة. ومن اللافت أن بطرس البستاني قد ربط إقدامه على ترجمتها بحاجة الطلاب في المدارس لتقوية لغتهم (١٠).

هذه النسبة، التي يقيمها عصفور بين مراش وبطرس البستاني، يذكرها ذكراً، فلا يفسرها ولا يعللها ولا يجد خصوصاً الأسانيد لها؛ ولعله أراد، من خلال هذه النسبة، الإشارة إلى صلة التعاون القوية التي نشأت بينهما، إذ نشر مراش في «الجنان» كثيراً من مقالاته الصحفية. إلا أن وجه صلة سردية يتضح بينهما، ويتعدى مفهوم «التمدن» نفسه (الذي أعود إليه أدناه)، ويتمثل في الصلة التي أشار إليها عصفور سريعاً، ومن دون إيضاح أو شرح، وهي صلات «غابة الحق» بكتاب «كللة ودمنة». فماذا عنها؟

تتعين هذه الصلة، في حساب عصفور، في «تحويل الأفكار إلى رموز ومجازات»، وهو ما فعله مراش في «غابة الحق» إذ عيَّنَ «العقلَ» و«الحق» و«التمدن» وغيرها في شخوص. ولقد ورد في مطلع كتاب

<sup>(</sup>۱) يمكن العودة لمزيد من التعريف بهذه الرواية المترجمة في: يوسف قزما خوري: «رجل سابق لعصره: المعلم بطرس البستاني (۱۸۱۹-۱۸۸۳)»، المعهد الملكي للدراسات الدينية (عَمان)، بيسان للنشر والتوزيع، بيروت، د ت.

ابن المقفع أن مؤلفه «جعل الكلام على ألسن البهائم والسباع والوحش والطير، ليكون ظاهره لهواً للعامة، وباطنُه سياسة للخاصة»؛ كما ورد أيضاً: «ثم إن بيدبا وقع له موضع الهزل من الكتاب فرسمه، وموضع الجد فأثبته»(۱). ومما يمكن قوله، نقلًا عن شيخو الذي حقق الكتاب وهذَّبَه، هـو أن المستشـرق الفرنسـي سلفسـتر دو ساسـي أصـدر أول طبعـة للكتـاب، في العـام ١٨١٦، وكانـت متوافـرة في لبنـان وسـوريا ومصر والموصل (م. ن.، ص ۱). إلا أن الصلة «خفيفة» بين الكتابين؛ وهو ما يمكن قوله في صلة «غابة الحق» بالمقامات أيضاً، ولا سيما بمقامات الشيخ ناصيف اليازجي، كما يقترح ذلك عصفور أيضاً. وإن كان من صلة بين المقامات وبين رواية باكرة، فيمكن إيجادها بين المقامة وطلباتها اللغوية والتربوية، وبين ما يقوله بطرس البستاني، فى تقديمه لترجمته الروائية، وهو أن تكون «نافعة لطلبة المدارس». ذلك أننا لا نجد في السرد، في جوانبه الفنية، ما يصل بين «غابة الحق» والكتابين المذكورين («كليلة ودمنة» و«مقامات» اليازجي)، فيما نجد صلة تربط «در الصدف...» بالصنيع الكتابي في القرن التاسع عشر، ومنها بالمقامات، وهي تواكل الشعر مع النثر في الكتاب الواحد. ففي هذه الرواية يورد مراش أبياتــاً بــل قصائــد عديــدة، وهــو مــا فعلــه بطــرس البســتاني فــي الروايـة المترجمـة، إذ ورد فـى «التحفـة البسـتانية...» مـا يزيـد

<sup>(</sup>۱) ابن المقفع: «كليلة ودمنة»، تحقيق: الأب لويس شيخو، دار المشرق، بيروت، طبعة ١٢، ١٩٧٣، ص ٢١.

على ٤٢ بيتاً فيها؛ وهو ما فعله سليم البستاني بدوره في رواياته، والتي أحصى يوسف قزما خوري الأبيات الشعرية فيها فبلغت ٣٥٥ بيتاً. إلا أن هشاشة هذه التأثرات لا تُخفي، ولا تُغيب، تأثرات أوسع وأفعل في مبنى «در الصدف...»، وهي الصلة بالمرجعية الحكائية في الأدب العربى القديم. فماذا عنها؟

يقيم جيرار جينيت التمييز بين نمطين في السرد: نمط «إظهاري» وآخر «قولي»، مستنداً في ذلك إلى المفهوم الإغريقي القديم الذي يربط الفنون (بما فيها الشعر السردي) بإظهار التمثيلات، أو المحاكيات، أي بنظرية «المحاكاة» (mimésis)، أساسِ الجمالية في فكرهم (المهذا التمايز ذو الأساس الفلسفي يجد في ما كتبه تودوروف، قبل ذلك، في العام ١٩٦٧، وعن «ألف ليلة وليلة»، مجالاً يمكن التحقق منه من «القولية» في السرد العربي القديم («شعرية النثر»، م. س.، صص من «القولية» في السرد العربي القديم (سيعويف النمط السردي المكون لـ«در الصدف...»، ويمكن تبينه في عدد من التحققات. ذلك أن الدارس يتحقق، في هذه الراوية، من أنها تبني عالماً حكائياً، ليس بالمعنى السردي وحسب، وإنما بمعنى العالم الواقعي نفسه. فلو طلبتُ درس الرواية من جهة محركاتها وأفعالها وأحداثها، ومن جهة ما يجعلها تتقدم وتتغير وتصل إلى خاتمتها، لانتبهت إلى أنها تتعين في

Gérard Genette: « Frontières du récit », in: L'analyse structurale du récit, Revue (1)

Communication, 8, 1966, (réédité), éd du Seuil, paris, 1981, p 162.

أفعال كلامية، كما في الفصل الأول: «أخذنا نتعاطى كؤوس الحديث، ونتداول أطراف الكلام». وهو ما يمكن تبينه في وقائع لغوية وتأليفية عديدة، منها:

- صدور الرواية بمجموعها عن راو؛
- صدور القصتين المؤلفتين للرواية عن راويين مختلفين؛

- تتعين وقائع كل قصة خصوصاً في أفعال كلامية، حوارية: هذا ما يمكن ملاحظته في القصة الأولى، حيث إن الانتقالات فيها والأحداث نفسها لا تعدو كونها أفعالاً قولية، من حوارات ومناقشات وغيرها، فلا يبقى لانتقالات الأحداث سوى أفعال قليلة، مثل بقاء الراوي في بيته أو انتقاله إلى بيت سعدى، فلا يتعداهما. وهو ما يصح في القصة الثانية، حيث إنها، في مجموعها، حكاية مروية بواسطة ناقل حكائي (كما سبق التحديد). ألا يعني هذا أن الزمن يجري في القصة، أكثر مما يجري في الوقائع عينها؟ ألا يكون الزمن يجري خارج الرواية، فتسجله، وتعرف بحدوثه، من دون أن يكون للجريان، للحدوث، ما يُظهر حدوثه في اللغة، في الأفعال. يقول تزفتان تودوروف: «فعل الحكي، في ألف ليلة وليلة، ليس فعلاً شفافاً، بل على العكس من ذلك، هو الذي يجعل الفعل يتقدم» (م. ن.، ص ٥٥).

هذا ما يقترب أيضاً، في مرجعيته، من نمط الحديث (النبوي): المتحدث يجلب، بمجرد حضوره، الخبر أو قسماً منه، مثل ملكه الخاص، وإذ يخرج من بنية الخبر لا يستمر الخبر بعده. وما يقوم به

الشخص في الرواية عند مراش هو ما يقوله، أكثر مما يفعله أو يحدث له؛ وإن قام بأفعال فهي لا تعدو كونها أفعالاً كلامية (مناظرة بلاغية بين الحبيبين، مكاشفة الحبيب للحبيبة، منازلة الحبيب الأدبية واللغوية لغريمه، مواقعة الحبيبة النائمة لاستكشاف بواطنها).

أولوية الكلام على الفعل، إذاً، أو التكلم بوصفه فعلاً؛ وهو فعلً له قدرة تحريك السرد، بل تتابعُه وانتقالاته، ما يمكن اختصاره بفعل شهرزاد نفسها: إذ تروي تحيا، وتنجو من الموت واقعاً. وهو ما يتضح في ثنايا السرد المختلفة، حيث إن حبيب سعدى يفحص لغوياً وأدبياً، لا اجتماعياً أو حبياً: «إذ تترعت إلى مفاتحة سعدى بكثير من المعاني الشعرية للوقوف على معارفها». وهو ما يجعل من أدوات البلاغة، من معرفتها، من التلاعب بها، ولا سيما في الشعر العربي القديم، وسيلة الحوار بين الحبيبين ومادته، إذ تدل على ثقافة المتكلمة، وبواطنها، في آن: «كنت أمازج حديثي بمسائل أدبية وقواعد طبيعية».

### المتنزه المنفرد

تقول نازك سابا يارد: «أما فرنسيس المراش فلم يصرح باطلاعه على كتب غربية معينة، ما يجعل الاهتداء إلى المؤثرات الغربية في أدبه مهمة صعبة»(١). وهو قول صحيح، يتحقق منه الدارس إذ يسعى إلى مقاربة «تناصية» لمؤلفاته، سواء الفكرية أو الأدبية. ويمكن القول

نازك سابا يارد: «الرحالون العرب وحضارة الغرب في النهضة العربية الحديثة»، مؤسسة نوفل، طبعة ثانية، ١٩٩٢، ص ٢٥.

إن جانب الفكر فاز بنصيب واسع من الدرس، وتوصل دارسوه إلى معرفة تأثراته المختلفة، سواء بفكر «عصر الأنوار» أو بنظرية داروين في النشوء والارتقاء وغيرها مما تحفل به كتاباته من إحالات فلسفية وسياسية ودينية وعلمية (لا سيما في علوم الكيمياء والضوء وغيرها). وهو ما صرح عنه في أول كتبه فقط: «المرآة الصفية...»، إذ قال فيه إنه اختطف كتيبه من «مطولات العلماء العظام بهذا الفن»(۱). فماذا عن جانب الأدب؟

سبق أن تناولت الأعمال السردية العربية الأولى، وتبينت أنها تعود إلى النصف الثاني من القرن التاسع عشر، لا إلى العقد الأول من القرن العشرين، مع رواية «زينب» لمحمد حسين هيكل (١٩١٤، تاريخ الطبعة الأولى)، التي جعلها غالب النقد، لفترة طويلة من الوقت، «أولى» الروايات العربية. أعمال سردية مختلفة، تعينت في الترجمة، أو في التأليف، ما يستوجب تاريخاً ثنائياً ومتكاملاً بينهما. وهو ما ساهم محمد يوسف نجم في التعريف به في كتابه: «القصة في الأدب العربي الحديث» منذ العام ١٩٥٢ (٢)، متنبهاً إلى عدد كبير من الروايات مما

 <sup>(</sup>١) فرنسيس مراش: «المرآة الصفية في المبادئ الطبيعية»، بنفقة نصر الله دلال، المطبعة المارونية، حلب، ١٨٦١، ص ٢: نقلاً عن صوايا: ص ٦٣.

<sup>(</sup>۲) محمد يوسف نجم: «القصة في الأدب العربي الحديث»، دار مصير للطباعة، القاهرة، ١٩٥٢، ثم صدرت أكثر من طبعة للكتاب، وزاد عليه نجم تصويبات واستدراكات أغنت الوثوق به: عدت إلى الطبعة الثالثة، ١٩٦٦، دار الثقافة، بيروت.

وضعه لبنانيون، سواء في بيروت أو القاهرة، في دوريات صحفية مختلفة، مثل: «حديقة الأخبار»، و«الجنان»، و«الهلال» وغيرها؛ وهو ما يرسم أكثر من خمسين سنة من السرد العربي قبل «زينب» تحديداً، وتعينت في مئات الروايات والأقاصيص. يكفي للتعرف السريع إلى هذا التاريخ ذكر أسماء المجلات التي نشرت هذه الأعمال، أو التي اختصت تحديداً بنشرها، مثل الجرائد المذكورة أعلاه وغيرها في بيروت مثل: «الشركة الشهرية» ليوسف الشلفون أعلاه وغيرها في بيروت مثل: «الشركة الشهرية» ليوسف الشلفون (بيروت، ١٨٦٦)، و«البشير» للآباء اليسوعيين (١٨٧٠)، و«النحلة» للويس صابونجي (١٨٧٠)، و«لسان الحال» (١٨٧٧)، و«الصفا» (١٨٨٨) لعلي ناصر الدين وابنه أمين، و«جريدة لبنان» لابراهيم الأسود للبشارة الخوري (١٩٠٨)، و«الحسناء» لجرجي وصموئيل يني (١٩٠٨)، و«المورد لبشارة الخوري (١٩٠٨)، و«الحسناء» لجرجي باز (١٩٠٩)، و«المورد الصافي» لجرجس الخوري المقدسي (١٩٠٩) وغيرها. وهو ما صدر بعد وقت في القاهرة مع لبنانيّين آخرين (١٩٠٩) وغيرها. وهو ما صدر والكنانة» (١٨٥٩) و«المقتطف» و«الضاء» و«الحامعة» و«فتاة

<sup>(</sup>۱) وجب الحديث عن «خشية» أعداد من المصريين، بين كتاب ورجال دين، من الرواية، حتى عند هيكل الذي نشر الرواية الأولى الموضوعة من قِبَل مصري تحت العنوان التالي: «مناظر وأخلاق ريفية»، موقعة باسم: «فلاح مصري». وهو ما تغير في موقف الشيخ محمد عبده المعروف الذي قال بأن الرواية «الجيدة» لا تعدو كونها «مفيدة للقراء»، ما شجع المنفلوطي على كتابة أعماله الروائية الأخلاقية، وعلى مبارك «قصة عَلم الدين».

الشرق» وغيرها. بل أمكن التعرف إلى مطبوعات ستقوم بنشر الروايات، بل «الفكاهات» (حسب عبارة تصدرت أعمالاً سردية عديدة)، مثل: «سلسلة الفكاهات»، و«ديوان الفكاهة»، و«الراوي»، و«النفائس»، و«منتخبات الروايات»، و«سلسلة الروايات»، و«الروايات الشهرية»، و«مسامرات النديم»، و«مسامرات الشعب» وغيرها الكثير (۱).

تاريخ واسع من السرد. يكفي للتدليل على بعض قسمات هذا التاريخ الوقوف عند أسماء من كتبوا هذا النوع الجديد في «الجنان» تحديداً، وهم: اسكندر نصور الجريديني، ونعمان القساطلي، وجميل مدور، وشاكر شقير، ويوسف عبد الله البستاني، ونجيب البستاني، وأيوب عون وغيرهم. كما نُشرت أقاصيص لكل من: فيليب نعمة الله الخوري، وجرجس جبرائيل بليط، وسليم حبيب مرعي، وميخائيل السيوفي، وقسطنطين قطة، وسعد الله البستاني، وإديليلد البستاني وسلمى طنوس عون وغيرهم. هل يمكن بالتالي – واستعادةً للسؤال المتصل بهذه الفقرة – ربطُ «غابة الحق» ثم «در الصدف...» بالأعمال الباكرة في السرد العربي؟

إن الإجابة عن هذا السؤال وغيره تتعين – على ما تبينت – في مراجعة أسباب صلة السرد العربي الباكر بالسرد الفرنسي تحديداً؛ وهو ما لم يتناوله دارسون عرب كثر، على الرغم من ثقافة بعضهم الفرنسية.

<sup>(</sup>۱) ذكر علي شلش في كتابه: «نشأة النقد الروائي في الأدب العربي الحديث»، ٢٥٠ رواية بين العام ١٨٧٠ و١٩١٤.

فالتدقيق في تاريخ التفاعلات والتأثرات، ولا سيما عند اللبنانيين، تفيد عن قوة هذه العلاقات، سواء في المدرسة أو في القراءة أو في التفاعل؛ وهي صلات قوية، بل تأسيسية (إذا جاز القول)، ما يتعين حتى عند كاتب عربي غير فرنسي الثقافة، مثل جرجي زيدان، في أخذه لنموذج «الرواية التاريخية» عند إلكسندر دوماس (Alexandre)، بين الوالد والابن، التي تجمع بين الغرام والتاريخ في قوالب المغامرات والتشويق والمؤامرات. وهو ما يمكن التنبه إليه في عدد من الأعمال السردية المترجمة إلى العربية من الفرنسية، مثل: «رواية بولينه موليان» لالكسندر دوماس، و«رواية مدموازيل مالابيار» لكارلوس ريو، و«رواية المركيز فونتانج» (التي نُشرت كلها في «حديقة الأخبار» في سنواتها الأولى)، و«البؤساء» لفيكتور هيغو (في «الجنان») وغيرها. فماذا عن تأثرات مراش الفرنسية؟

قيل الكثير عن تأثرات مراش بالفكر «التنويري» الفرنسي، وهو ما محصه وفنده وأكده كرم الحلو في كتابه المذكور؛ إلا أن عصفور تساءل - عن حق - عن تأثر مراش بمساع سردية فرنسية، فتحدث عن قربى مراش من الروايات الفلسفية الفرنسية، ولاسيما التي كتبها جان جاك روسو وفولتسر. فماذا عنها؟

هـذا مـا يصعـب قبولـه عـن فولتيـر، فـي «كانديـد» (Candide) وغيرهـا، إذ إن مـراش صنـف الكاتـب الفرنسـي فـي «زمـرة الكفـر» (۱). ومـاذا عـن علاقتـه بجان-جـاك روسـو؟

 <sup>(</sup>۱) فرنسيس مراش: «شهادة الطبيعة في وجود الله والشريعة»، حلب، المطبعة المارونية،
 ۱۸۷۱، ص ۲۲، ورد في الحلو: م. س.، ص ۱۹۹.

هذا ما أكده عصفور مشيراً إلى رواية محددة وهي: «هيلوين الجديدة»، إلا أنني لم أتحقق من وجود شبه أو اتصال بينهما. فرواية روسو قامت في تأليفها على تبادل الرسائل، وظهرت في العام ١٧٦١ في أمستردام، وعرفت طبعات عديدة، وبلغت من الشهرة مبلغاً كبيراً، حتى إن نقاداً جعلوها أشهر الروايات في القرن الثامن عشر، ورائعة الأدب ما قبل الرومانسي. وعنوان الرواية الأساسي هو: «رسائل الحبيبين، قاطني مدينة صغيرة على سفح (جبال) الألب» (Alpes de deux amans, habitans d'une petite ville au pied des) وتتحدث الرواية عن قصة حب صعبة بين حبيبين من وسطين اجتماعيين مختلفين، وهو ما لا يقيم أي صلة، لا أسلوباً ولا موضوعاً ولا شكلاً بنائياً بين العملين. إلا أن التوجه صوب روسو صحيح - على ما توصلت - خصوصاً وأن التفاعل مع فكره جلي طغانة في مؤلفات مراش ("). ولكن ما لم بتوجه إليه الدارسون سابقاً

Jean-Jacques Rousseau: La nouvelle Héloise, in: Œuvres complètes, T 2, Gallimard, (1)
Paris, 1964.

<sup>(</sup>۲) درس كرم الحلو، في كتابه المذكور، وجوهاً مختلفة من تأثر مراش بفكر جان-جاك روسو؛ وهو ما أكد عليه باروت: «لعل المراش هو أول منور عربي يصوغ نظريتَي «العقد الاجتماعي» و«الحق الطبيعي» على نحو مترابط»: محمد جمال باروت: «حركة التنوير العربية...»، م. س.، ص ۱۰۱.

يتعين في كتب أخرى لروسو، ما أجمعه - قبل الكتب نفسها - في صورة «المتنزه المنفرد». فماذا عنها؟

يكتب مراش في «رحلة باريس»: «خلوت في نفسي لأرى...» (م. س.، ص ١١٩)، و: «صرت أخلو بنفسي...»، و: «أوعز لي ضميري...» (م. ن.، ص ١٢٠)؛ و: «انفردت مساء إلى جهة في تلك البرية الساكنة، وجلست على صخرة مضطجعة في حضن الوحدة، وأخذت أتأمل هذه الفلة الحزينة...» (م. ن.، ص ١٢١).

هذا ما يجده الدارس منذ عنوان أحد كتب روسو: (du promeneur solitaire (du promeneur solitaire)، أي «التخيلات الحلمية للمتنزه المنفرد» (أ) وهـو كتـاب وضعـه بيـن العـام ۱۷۷۱ والعـام ۱۷۷۸ مـن دون أن يتمـه، وجـرى نشـره بعـد وفاتـه، وهـو بالتالـي آخـر أعمالـه الكتابيـة. يتألـف الكتاب مـن «نزهـات» متوزعـة في فصـول متفاوتة الطـول، وتتخذ شكل تأملات في طبيعـة الإنسـان وعقلـه، كاشـفاً فيهـا عـن نظرتـه إلـى سـعادة البشـر؛ وهـو كتـاب يَسـتكمل بمعنـى مـا «اعترافـات» روسـو. هـذا مـا يقولـه روسـو منـذ بدايـة «النزهـة الأولـى»: «هـا أنـا وحـدي علـى الأرض، لا أخ لـي، ولا صديـق مقربـاً، ولا مجتمعـاً، غيـر نفسـي» (م. ن.، ص ١٩٥٥). ويـروي روسـو فـي «النزهـة الثانيـة» مـا حـدث لـه يـوم الخميـس الواقـع فيـروي روسـو فـي «النزهـة الثانيـة» مـا حـدث لـه يـوم الخميـس الواقـع فيـــ كلـــ فيـه ٢٤ تشـرين الأول مـن سـنة ١٧٧٦، إذ وقـع أرضـاً أثنـاء تنزهه في شــمال فيـه ٢٤ تشـرين الأول مـن سـنة ١٧٧٦، إذ وقـع أرضـاً أثنـاء تنزهه في شــمال شـرقي باريـس، فخيـل للنـاس، الذيـن تجمعـوا حولـه أرضـاً أنـه ميـت، مـا

Jean-Jacques Rousseau: Les rêveries du promeneur solitaire, in: Œuvres complètes, T 1, (1)
Gallimard, Paris, 1959.

جعله يفقد الوعي، ويفقد بالتالي هويته، وبات أقرب إلى طبيعته وحقيقة نفسه: حقيقة الفرد تتعين في غيابه، في حلمه، وليس في عقله وحده (۱). كما يكتب روسو في «النزهة الخامسة»: «حين كان يقترب الليل من الحلول كنت أنزل من مرتفعات الجزيرة، وأتجه براحة للجلوس على ضفاف البحيرة، عند مجرى الماء، في ما يشبه منفى مخفياً؛ هنا ضجة الموج وحراك الماء تستجمع حواسي وتطرد من روحي أي اضطراب، ما كان يغرقني في تخيل حلمي لذيذ» (م.

هذا يقيم ربطاً بين المكان والتخيل الحلمي، وهو ما يجده الدارس في عدد من كتابات مراش، ابتداء من «الاختلاء بالنفس»، كما جرى ذكره أعلاه، وهو ما يَظهر منذ مطلع «غابة الحق» عند حديثه عن «أودية التأملات». وهو ما يتضح، منذ مطلع «در الصدف...»، حيث إن الراوى انتقل (كما سبق الدرس) إلى الحديقة للتأمل والتفكر (\*). ففي

<sup>(</sup>۱) سبق أن أشرت، في كتابي: «الفن والشرق: الملكية والمعنى في التداول»، المجلد الأول: «النادر والعريق» (مجلدان)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء-بيروت، ٢٠٠٦، إلى هذه اللحظة القوية الدلالات في حياة روسو ومؤلفاته وفكره: ص ٤٤٦-٤٤٤.

<sup>(</sup>۲) ما وجبت ملاحظته أيضاً هو أن روسو يمسك بالنص إمساكاً فردياً صريحاً، جاعلًا من فقرات في حياته أساساً للكتابة، للتفكير، حتى إن بعض حقيقة الكائن كامنة خارج الوعي نفسه، فيما يمسك مراش بنصه إمساكاً مختلفاً، هو أقرب إلى الصعود إلى «منبر» للتوجيه والإرشاد. ولقد تحقق دارسون مختلفون من أن روسو «تلاعب» بفقرات سيرته الخاصة، بين تكذيب وتضخيم وخلافها، ما يجعل الحياة نفسها موضوع سرد وتخيل في الوقت عبنه.

الفصل الأول، ذي العنوان اللافت: «العزلة»، بقول الراوي: «لا بدُّ وأن بطرب الإنسان أحياناً إلى العزلة، كما أنه بطرب أحياناً إلى الصحية. أما الحالة الأولى فبغلب أن تتأتى عن بليال اليال وانقياض النفس. وأما الحالة الثانية فهي تتأتى كثيراً عن خلو الفكر وانبساط الروح. ولكلّ من الحالتين لذَّاتٌ تزين للخاطر أن يسترسل إليها. ومن ذلك أننى كنت ذات ليلة شاعراً بقنوط لا مزيد عليه. حتى إننى كنت أخال أن روحي عادت تأنف اللبوث في حيّز الجسد. وما كان لذلك سبب سوى دخان الويل الذي كانت مداخن السمع تقذفه في دماغي عن ألهوب الشكوى المضرم في قلبي من بعض أصحابي، إشفاقاً من الخسران الخاص والعام الذي تكبدوه وتكبدتُه هذه الديار من جراء الحرب المهولـة التي انتشبت سنة ١٨٧٠ بين فرنسـا وبروسـيا. ومـا عقب ذلك من الخراب والدثار ووقوف دولاب المعاملات. وهكذا قد جنحتُ إلى الانفراد، وطلبت الخلوة في نفسي، فهرعت إلى البرية تحت سكوت الليل وسكينة الخلاء». وهو ما يرد في أكثر من فصل في الرواية، ما يجعل الحديقة «حديقة خلاص» (وفق عنوان الفصل الثاني في هذه الرواية).

## وجهات أخرى

أقام جابر عصفور تشابهاً بنائياً بين «غابة الحق» و«الرواية الأليجورية»، كما يسميها (allegorical novel)، مستنداً إلى تعريفها البسيط، وهو أنها «الرواية التي تقول شيئاً وتعني غيره في أبسط تعريفاتها، وتتحول أحداثها وشخصياتها إلى معادل رمزي مباشر

لأفكار كاتبها، أو إشارة غير مباشرة لنماذج أو مواقف في العالم الذي تتولد منه، معتمدة في بناء أحداثها وشخصياتها، على ما يشبه الاستعارة المكنية، التي يراد بها لازم معناها، وليس ظاهر معناها» (م. س.، ص ١٣). فهل يصح مثل هذا التفسير؟

هذا يصح حكماً إن طلب الباحث إجراء مقارنة مجردة الأسباب والدوافع بين هذه الرواية وروايات غربية هنا وهناك، إلا أنه لا يصح إن طلب الباحث التثبتَ من شبكات التأثر الممكنة بين هذه الرواية ومثيلات لها في هذه الثقافة الأوروبية أو تلك. يزيد من العاجة إلى هذا التثبت أن البحث سلك أعلاه سبلاً تعليلية كشفت عن تعالقات وتأثرات ظاهرة بين صنيع مراش السردي وتجارب سردية سابقة عليه، سواء معلية بين قديمة ومتأخرة، أو فرنسية؛ وهو ما لم يكتمل من دون تبين مرجعيات سردية أخرى قد تضيء جوانب أخرى في هذا النتاج. فماذا عنها؟

لم يتم أعلاه ذكر مجموعة من المعلومات المتصلة بسيرة مراش وبأحد كتبه كذلك. منها أنه أتقن اللغة الإيطالية (فضلاً عن الفرنسية)؛ كما ذكر قسطاكي الحمصي – وحده بين كاتبي سيرته – أنه عرَّب رواية كبيرة عن الطليانية لم تطبع فيما نعلم» («أدباء حلب...»، م. س.، ص ٢٥). فماذا عنها؟

هـذا مـا لـم أجـد معلومـة أخـرى تؤكـده أو تصححـه أو تنفيـه، وهـو مـا كان لـه أن يزيـد مـن معرفتنـا بالجانـب السـردي مـن تآليـف مـراش، وما كان لـه أيضاً أن يكشف عـن تعالقـات أو تأثـرات ممكنـة بينـه وبيـن السـرد الإيطالـي.

إلا أنني وجدت ضرورة للبدء بالحديث عن تأثر مراش بدرؤيا القديس يوحنا»، كما نبه إلى ذلك مارون عبود، ما يوجه الدرس صوب وجهات جديدة. قال عبود في الرواية إنها «كتاب يكاد يكون قصة» (م. س.، ص ١٠١)؛ وهو التعيين الفني الذي سبقه إليه غيره (كما سبق القول)؛ إلا أنه يستكمل القول مقيماً صلة بنائية بينها وبين «رؤيا القديس يوحنا»: «ألَّفَ كتابه على نسق رؤيا يوحنا» (م. ن.، الصفحة نفسها)، ولكن من دون أن يجري أي تحليل عليها. وهو ما يفسر - ربما - كون كلامه وقع في النسيان. فماذا عن حقيقة هذه الطلة؟

لا يجد الدارس صلة أكيدة بين العملين، سوى قيام «رؤيا القديس يوحنا» على منظور رؤيوي، كما في هذا المقطع المأخوذ من الفصل الأول فيها: «فالتفتُّ لأنظر ما الصوت الذي يكلمني وفيما ألتفتُّ رأيتُ سبع منائر من ذهب \* وفي وسط المنائر السبع شبه ابنِ الإنسان متسربلاً بثوب إلى الرجلين ومتمنطقاً عند ثدييه بمنطقة من ذهب \* ورأسه وشعره أبيضان كالصوف الأبيض كالثلج وعيناه كلهب نار \* ورجلاه كأنهما من نحاس خالص قد أُحميَ في أتون وصوته كصوت مياه غزيرة» (رؤ، ١: ١٢-١٥). يمكن للباحث إيجاد أساس لهذه الصلة، متمثلٍ بثقافة مراش الدينية الكاثوليكية المتينة والمتأصلة (١٠)، إلا

لم ينقطع مراش عن المنظور الديني في جميع كتاباته، حسبما فحصها صوايا، مدللًا
 بالشواهد على ذلك: م. س.، صص ٦٠-٦٣.

أن الباحث لا يقوى على التوسع في هذه الوجهة، تأكيداً أو تعديلاً أو نفياً، على الرغم من وجود صلة - وإن خفيفة - تقوم بين العملين؛ وهي صلة تقوم على مقادير من التخيل.

وكان عبد المسيح الإنطاكي قد وجد صلة لرواية مراش ذاتها بعمل آخر، موصول بالثقافة الدينية، وهو «الكوميديا الإلهية» لدانتي (Dante)، على ما ذكر في مقدمة الطبعة الثالثة لـ«غابة الحق»، التي أصدرها بنفسه في القاهرة في العام ١٩٢٢: «فقد وضعه (الكتاب) على طراز «جعيم دانتي الطلياني» بقالب خيالي»(۱). هذا ما أنكره جابر عصفور («الرواية والاستنارة»، م. س.، ص ٢٧٥)، ولكن الأمر يحتاج إلى شيء من التبين. فماذا عن حقيقة التأثر المذكور؟

«في منتصف طريق حياتنا، وجدت نفسي في غابة مظلمة، إذ ضللت سواء السبيل.

آه، ما أصعب وصف هذه الغابة الموحشة الكثيفة القاسية، التي تُجدد ذكراها لى الخوف.

إنها شديدة المرارة حتى لا يكاد الموت يزيد عليها، ولكن لكي أتناول ما وجدتُ هناك من خير، سأتكلم عن أشياء أخرى رأيتها فيها.

لا أحسن أن أقول كيف دخلتها، فقد كنتُ مثقلاً بالنوم في اللحظة التي حِدْتُ فيها عن طريق الصواب.

 <sup>(</sup>۱) فرنسيس مراش: «غابة الحق»، أعاد نشرها مع المقدمة: يوسف قزما خوري، دار الحمراء للطباعة والنشر، بيروت، ۱۹۹۰، ص ۱۳.

ولكن بعد أن بلغتُ أسفلَ تلً ينتهي عند ذلك الوادي، الذي مزق مرآه قلبى من الخوف،

نظرتُ إلى أعلى، ورأيت منكبيه وقد كستهما أشعة الكوكب الذي يهدي الناس في كل طريق،

عندها هدأ قليلاً الخوف الذي بقي في بحيرة قلبي طوال تلك الليلة التي قضيتها في أسى شديد»(١).

يمكن التوقف ملياً عند حمولات النص، والتنبه إلى تقاطعاتها مع «غابة الحق»، منذ أولها: «إنني بينما كنت ذات ليلة ضارباً في أودية التأملات العقلية وطائراً على أجنحة الأفكار المتبلبلة في جو الهواجس والأحلام التخيلية. وإذ قد انفتح لدى أعين خواطري مشهد عجيب تلعب به أشباح الأعصار السالفة».

أخلص من تعقب هذه المرجعيات وفحصها إلى التحقق من وجود شبكات تناصية حاصلة وممكنة في الوقت نفسه، ما يغني البحث من دون شك، وإن لم يصل أحياناً إلى حقائق أو أدلة ثابتة أو دامغة، كما تطلبها المقاربات النقدية المتشددة في المقارنة الأدبية. فجميع الإحالات التي ذكرت (دينية مسيحية، فرنسية مع روسو خصوصاً، ومع بواكير السرد العربي) ترسم نطاقاً عَملَ فيه فرنسيس مراش، وارتبط وتأثر به. وهو ما أستكملُ التشديد عليه في نقطة تقع خارج النصوص

البها في ترجمة عربية: دانتي: «الكوميديا الإلهية»، ترجمة: ح عثمان، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، طبعة ثانية، ٢٠٠٢، ص ٨٢.

نفسها، بعد أن تأكدت من أن الخروج إلى التنزه، وجلسات الحدائق، كما وقعتُ عليها في أعمال مراش السردية الثلاثة، هي - إلى جوانبها الأدبية الأجنبية الأكيدة - عادات حلبية (ودمشقية وبيروتية وغيرها)، عرفها مراش بنفسه من دون شك.

كتب الشدياق: «أما عندنا فالأخبار لا تُعرف إلا بالنقل والرواية، فلم يكن لنا بد من الاجتماع ليلاً»(۱). وهذا ما ينقله رحالة مستشرقون مختلفون، وما يتحدث عنه بعض الكتاب القدامي أيضاً، مثل محمد بن عيسى بن محمد الصالحي، المعروف بابن كنان (المتوفى في العام ١٧٤٠)، في كتابه: «الحوادث اليومية من تاريخ أحد عشر وألف ومية»، الذي تكلم فيه عن عادات خروجه، هو وغيره، إلى البساتين والحدائق في دمشق: «لم أصحب أحداً، وأحببت الانفراد»(۱). وهو ما يقوله عبد الرحمن (بك) سامي بدوره بعد قرنين على الشاهد المذكور في كتابه: «القول الحق في بيروت ودمشق»(۱).

<sup>(</sup>۱) أحمد فارس الشدياق: «الواسطة في معرفة أحوال مالطة»، ١٨٣٦، ورد في فواز طرابلسي وعزيز العظمة: «سلسلة الأعمال المجهولة: أحمد فارس الشدياق»، رياض الريس للكتب والنشر، لندن، ١٩٩٥، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٢) ابن كنان: «الحوادث اليومية من تاريخ أحد عشر وألف ومية»، تحقيق: أكرم العلبي، دار الطباع، دمشق، من دون ذكر تاريخ الطبع، ص ٤٩٨.

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن (بك) سامي: «القول الحق في بيروت ودمشق»، بيروت، دار الرائد العربي، ١٩٨١، ص ٢٧؛ ويمكن العودة المزيدة للتعرف إلى هذه العادة الاجتماعية وغيرها في كتاب: مهند مبيضين: «ثقافة الترفيه والمدينة العربية في الأزمنة العديثة»، الدار العربية للعلوم ناشرون، والصندوق العربي للثقافة والفنون بيروت، ٢٠٠٩، صص ٧٤-٨٨.

# القسم الرابع

# الرواية والتمدن

تـم التوقف سابقاً عند تمايزات متعددة بين «غابة الحق» والرواية موضوع هذا الكتاب، من ناحية فنية، من دون أن يتم التوقف عند جوانب أخرى فيهما، ولا سيما الصراعات التي تنسج مسار السرد وانتقالاته، كما الاستهدافات القيمية وراء السرد نفسه. وأول ما ينتبه إليه الدرس هو أن موضوع السرد، أو حكايته، يختلف تماماً بين الروايتين، حيث إن الرواية الأولى تدور حول مواجهات وصراعات بين «العقل» و«التمدن» و«العلم» وغيرها من رموز فكرية، متعينة في حلم مثالي الطابع، فيما تنصرف الرواية الثانية إلى معالجة سردية ذات أساس اجتماعي متعين في بيئات عربية (وخارجها أيضاً)، في قصتي حب متوازيتين. فماذا عن أسباب التغير بين الروايتين؟

السرد بين الجد والهزل

إذا كان التباين أكيداً بين الروايتين، فقد تنبه الدرس إلى وجود تشابه كبير بين «در الصدف...» و«الكنوز الغنية...»، حيث إنهما و«تكبيراً»، إن جاز القول، للثانية. ففي هذين العملين يدور السرد و«تكبيراً»، إن جاز القول، للثانية. ففي هذين العملين يدور السرد حول قصة: ذات خاتمة سعيدة في القصتين المشمولتين بالعمل السردي الأول، وذات خاتمة حزينة في الرواية الشعرية. إلا أنه يتضح، بالمقابل، وجود «أسرار» في الأبنية السردية، ويقوم السرد بجلائها والكشف عنها: ما الذي باعد بين سعدى وحبيبها? ما الذي باعد بين زينب وحبيبها? ما «السر» الذي أدى، في كل قصة، إلى التباعد؟ وما سر الراوي الفقير وزوجته المريضة في الرواية الشعرية؟ أي ما «السر» الذي أدى بهما إلى هذه الحال؟ في الإمكان طبعاً طرح أسئلة مكملة ومزيدة تزيد من أوجه المقارنة الممكنة بين العملين، إلا أن ما يحتاجه الدرس، في مسعى أول، هو التعرف إلى الأسرار المحيطة بأحوال الحب في بيئات عربية (في النصف الثاني في القرن التاسع عشر، في «الكنوز...»)؟

تستوقف في الرواية الشعرية جدتها على غير صعيد (كما سبق القول)، ويتبين فيها أن ميمون تحديداً فاعل حدثي شريك في أحداث كبيرة، بل تاريخية، منها ما يجري في حلب أو خارجها، ما يرسم ترسيمة سردية مفاجئة قلما يجدها الدرس في بواكير السرد العربي، النثرية أو الشعرية. ويتجلى فيها، من ناحية اجتماعية خاصة بسلوك

الجنسين، التباين بين سلوكات ميمون (وصديقه إلى درجة ما) وسلوك زوجته: بين وفاء وتضحية وعون عند الأول، وخيانة ودسائس وإجرام عند الثانية. أما في العمل السردي الثاني فيقع الدرس على تباينات اجتماعية أخرى، تتمثل في مصاعب الحب كما الزواج في بيئة تقليدية. ولا يمكن إغفال أن العمل السردي الثاني يقترب بمعنى ما من «غابة الحق»، فيما تبدو الرواية الشعرية قريبة من اعتقادات محلية وتقليدية، إذا جاز القول.

لقد وجدت مناسباً بل ضرورياً التوقف عند أوجه الحب في «در الصدف...»، والكشف كذلك عن السرين اللذين تحملهما القصتان فيها. هناك سران متقابلان في القصتين، ما يجمعهما ويباعدهما: الحكاية عبرة في ذاتها، وسيلة إقناع، وإزاحة هم. انتقد مراش، في هذه الرواية، الزواج القسري: هذا ما يقوله سليم ليوسف، وهو ما تكتبه زينب لسليم، وهو ما ينتقده سليم أمام زوجته.

يتكلم الراوي الثاني عن نوعين في الحب: الحب القلبي، وهو التقليدي، إذا جاز القول، الذي ينشأ بين اثنين لأسباب عاطفية صرفة، ويختص بالبسطاء والساذجين، والحب المزاجي الخاص بدالتمدن الحديث» (حسب لفظه)، وهو أعقَدُ في الشرح، إذ لا يقوم بالضرورة على التوافق العاطفي، وإنما على توافق الأمزجة، وهو شأن لا يتحصل إلا بصعوبة، بعد توافق التربية والأخلاق بين المثقفين والمتفقهين. وإذا كان الحب الأول تلقائياً، عفوياً، فإن الثاني يتطلب «الاختبار

والامتحان» (حسب لفظه) للتأكد من صحته ودوامه. وهو ما يمكن النظر إليه وفق منحى «تمدني» أيضاً، إذ يميز مراش بين حب مقبول وفق القناعات والعادات السارية وبين حب آخر مختلف، يقوم على «توافق»، لا على عادة، تبعاً للأمزجة، أي ما تصوغه التربية والأخلاق، أي ما هو من صنيع «التمدن»، لا الطبيعة العائلية أو التقليدية.

وهو ما يمكن أن أجد صورة أمثل وأوسع وأوضح له في ما كتبه مراش قبل ذلك، في «مشهد الأحوال»، إذ ميز «حال الحب»، وعرض فيه وجود خمسة أقسام للحب: الأبوي، والبنوي، والأخوي، والودادي (الحاصل بين الأقارب والأصحاب)، والعشقي (الذي يحصل بالوداد وينتقل إلى الميل، ثم يرتقي إلى الحب، ويبلغ أخيراً درجة العشق)» («الأعمال الكاملة»، «مشهد الأحوال»، م. س.، ص ١٩٧-١٩٥).

هناك حب وحب، إذاً، وهو ما يتبينه السرد في عدة أحوال وقصص، كما تَظهر فيها وجوه مختلفة للمرأة، منها المرأة «التقليدية»، وأخرى (سعدى، زينب) القريبة من المرأة «المتمدنة»، والتي تشبه بعض الشيء صورة المرأة الباريسية، كما رسمها مراش في إحدى قصائده الباريسية:

فهي تدري التصوير والرسم والألـ ليت شعري متى أرى في بلادي فرجال لا يعلمون سوى صوف ونساء ببحثن لكن على ثو

حان والفن مثل كل الأكابر كوكب العلم والمعارف سائر وقطن وسمسم وحراير ب وقرط وخاتم وأساور وإذا الجهل عمَّ ما بين قوم أصبح العلم عندهم كمساخر («الأعمال الكاملة»، «مشهد الأحوال»، م. ن.، ص ١٦٠).

لكن هذا الانصراف إلى الحب، إلى المرأة، وإن أبقى صلة بمثال «التمدن»، فإنه حاد عما كان عليه الرسم السردي والفكري لـ«غابة الحق»، ما يمكن تعيينه بالانتقال من الجد إلى الهزل، وفق عبارات مراش نفسها. هذا ما يتضح في كلام الراوي الأول، منذ الفصل الأول: «رواية تجمع كل ما يلذ الأنفس ويروق الخواطر. وهي، وإن كانت لا تخلو من بعض الأحوال التي يتعاقب عليها الانقباض والانبساط، عذبة للسمع، ومفيدة مما فيها من عجائب الصدف وغرائب الاتفاق وما يتقلب به الدهر». ما داعي هذا التغير؟ لا يجد الدارس إجابات نافعة أو بينة عن هذا السؤال، ولا يقوى بالتالي على استبيان الدوافع وتحليلها بالتالي. فكيف العمل؟

تحقق الدرس من اختلافات بينة، فنية وقيمية، بين الأعمال السردية الثلاثة للمراش (ما لا حاجة لتكراره)، إلا أن في وسع الدارس إجراء المزيد من التحققات، وأهمها هو انتقال مراش، بين العام ١٨٦٥ (تاريخ العمل الأول) والعام (١٨٧٢) تاريخ العملين السرديين التاليين، من «الجد» إلى «الهزل»، ومن استبيان «الحق» إلى التأكد من قوة «الصدفة» وغرائبها في حياة البشر؟ ما يفسر هذه النقلة؟ أهي أسباب فكرية أم فنية أم غير ذلك؟

تحقق الدرس أعلاه من أن سبيلين مرجعيين يفعلان فعلهما في

«در الصدف...»، بل أكثر من ذلك وهو أن مراش انصرف من معالحة سردية متعالقـة مـع روسـو وغيـره إلـى معالجـة أخـرى متعالقـة (كمـا سبق القول) مع المرجعية الحكائية العربية التقليدية، فضلاً عن تأثره بصنيع خليل الخوري وسليم البستاني الباكر. إلا أن متابعة التحليل والدرس تستدعى مقاربة أوسع، إذ يتبين الدارس وجود تقطعات بل تبدلات في مواقف مراش من «التمدن» عموماً. فماذا عنه؟

انتبــهَ أكثــر مــن دارس، ولا ســيما الحلــو وبــاروت، إلــي أن تغيــراً أصاب مواقف مراش من فرنسا ومن الغرب عموماً، ما ظهر في عدد من مقالاته في «الجنان»، مثل: «التمدن المتوحش» و«سياحة العقل» و«يـوم باريـز». وهـو مـا يمكـن للـدارس تتبعـه فـي صـورة مبسـطة، إذ يلاحظ أن مراش انتقل من الحديث عن «الفرنسيس» في «رحلة باريس» («محط عرش الإفرنسيس»، و«باريس عاصمة الإفرنسيس») إلى الحديث عن «الإفرنج (كما في قصيدة «العرب والإفرنج» في دبوانه). ما دواعي هذا التغير؟

هـذا مـا اجتهـد فـي تفسـيره أكثـر مـن دارس، فسـاق تفسـيراً يفيـد أن موقف مراش تبدل في باريس، مستنداً إلى قصائد مثل هذه في «مشهد الأحوال»:

أطفى بماء قويق حر ظمائي ملح أجاج معطش الأحشاء حيث الغريب يرى الجنان بعينه وفيؤاده يصلى بنار لظاء

كـــذاك أرجـــوه يـمـن عـلـى أن وأعاف نهر السين فهو لذي الظما

فمتى أرى الأظعان تعدو بي على سمعان حيث مطلع الشهباء («الأعمال الكاملة»، «مشهد الأحوال»، م. ن.، ص ۱۷۹). كما يقول في قصيدة عن إقامته في باريس:

لم أجد والله في هذه البلاد غير داء لي وللغير دوا ذقت فيها كل كاسات النكاد وكذا غيري من البشر ارتوى وبها الدهر كساني بالحداد وكسا الكل بأثواب أغوى (م. ن.، ص ١٧٣).

وهـو التشـكي عينـه الـذي يتابعـه فـي قصائـد لاحقـة: «فـي جـور الزمـان»، أو فـي «اسـتغاثة باللـه» وغيرهـا.

إلا أن ما يَظهر في هذه الأبيات يتمثل خصوصاً في العنين إلى حلب، لا في نقد باريس أو الغرب نفسه. كما أن متابعة مقرَّبة لتكوين «مشهد الأحوال» (الذي يجمع بين الشعر والنثر)، تُظهر بأنه وليد التجربة الباريسية، بين وصوله وإقامته ومصاعبه الخاصة فيها، ما يشكل تتمة لأجزاء سيرته الشخصية الواردة في «رحلة باريس». وهي تعبيرات ملازمة للاغتراب، معطوفة على مصاعب صحية، وربما دراسية في تحصيل شهادة الطب. وقد يكون من المناسب التوقف المتمهل عند بعض علامات هذا التغير، شعراً أو نثراً. وهو ما يمكن استكماله في هذه الأبيات الباريسية عن مأمولاته وانشغالاته فيها:

أج ول فيها وعلى فمي مجال للملق أقطف من لذاتها ماعدلي وما اتفق (م. ن.، ص ١٦٨).

كيف أهوى ولم أزل ضايعاً ما بين كتبٍ وكاغد ومحابر (م. ن.، ص ١٥٩).

إلا أن مقالات وقصائد غيرها تتحدث عما يتعدى التجربة الشخصية، لتتناول علاقة «الشرق بالغرب»: هذا ما يرد في قصائد مختلفة، في «مشهد الأحوال»، يتحدث فيها عن أن العرب عرفوا التمدن سابقاً، ثم انتقل إلى الغرب. هذا ما ورد في مقال عن «حال الشرق»: «ما زال أن أسلم الشرق نفسه. ورفع الغرب رأسه»؛ وهو ما يتابعه شعراً في المقال عينه:

الغـرب إذا زهـى فمـن ضـوءك ذا فالصبـر الصبـر فغـدا رجـع ضيـك (م. ن.، ص ١٦٥).

وهـو مـا يفصلـه فـي هـذا المقـال: «ريثمـا كان الشـرق يلـج فـي الظلمـاء. كان الغـرب يعانـق الأضـواء. ومـا لبـث أن تبـوأ الغـرب صهـوة الضحـى. وانهـار الشـرق وانمحـى» (م. ن.، ص ١٦٦)؛ بـل يتخـذ فـي قصيـدة صبغـة التسلسـل الحضـارى:

تسلسل العمل من مصر إلى عجم للروم للعرب للإفرنج فليدرِ (...)

هنا قد افتتحوا دنیا العلوم بلا شوم نظیر افتتاح الشام من عمر (م. ن.، ص ۱۸۶).

وهـو مـا يـراه فـي وقـوع العـرب فـي التخلـف، كمـا فـي هــذه القصــدة:

ولم يعد في خيام العرب من سكن غير اللصوص وسقط الناس والسفل (م. ن.، ص ٢١٢).

هـذا مـا يمكـن تتبعـه، وإن فـي إشـارات سـريعة ومقتضبـة، فـي كتابـه «الكنـوز الغنيـة فـي الرمـوز الميمونيـة»، الـذي تضمـن فـي بنائـه الشعري-السـردي إحـالات علـى أحـداث أساسـية عاشـها مـراش بنفسـه، أو بغـت مسـامعه ومطالعاتـه، مـا لـه تأثيـر جلـي علـى أسـس مواقفـه فـي القضايـا العامـة. فهـو يشـير، فـي الكتـاب المذكـور، إلـى: «قومـة حلـب» في العـام ١٨٥٠، وحرب القـرم فـي العـام ١٨٥٧، والاقتتـال الطائفـي فـي جبـل لبنـان فـي العـام ١٨٦٠، والاكتشـافات العلميـة المتسـارعة بعـد العـام ١٨٦٠ وغيرهـا. ويتبيـن فـي الكتـاب أنـه لـم يبـدل موقفـه «التفاؤلـي» مـن مفاعيـل الاكتشـافات العلميـة علـى الإنسـان وتقدمـه، إذ يقـول فيـه: «الطبيعـة قـد أبـدت غوامضهـا (...) واسـتظهر العـدل فـي كل البـلاد (...) ولـم يعـد لسـلاح الجـور مـن أثـر (...) والعقـل أطلـع أنـوار الحجـي (...) وشـيد الشـمل بيـن البـدو والحضـر (...) واقتـرح الإنسـان أجنحـة مـن وحـم (...) واسـتطلع الضـوء مـن فحـم (...) واسـتخدم النـور فـي التصويـر (الفوتوغرافـي علـي الأرجـح)» (م. س.، ص

وهي التأكيدات عينها التي يلقاها المتابع في قصائد مختلفة في «مرآة الحسناء»، حيث إنه تابع فيها التشديد على تصدر العقل لمسائل النظر والتعبير المختلفة، والتأكيد على المساواة ودحض الخرافات والأباطيل وغيرها. وهي تضمينات وإشارات عديدة تشير إلى أنه لم ينقطع عن مواقفه السابقة، بينما يتأكد المتابع من تبدلات ظهرت في عدد من مقالاته.

#### «التمدن المتوحش»

يذهب كرم الحلو إلى التفسير بوجود «مرحلتين» في «موقف مراش من الغرب»: واحدة تمتد حتى العام ١٨٦٧، ينظر فيها إليه بوصف نموذج التمدن المأمول، أما المرحلة الثانية فهي تمتد من عودته من باريس إلى وفاته. إلا أن علينا التأكد، قبل التفسير، من حقيقة التغير، ومن تاريخه ابتداء. هذا ما يرد خصوصاً في ثلاث مقالات تحديداً. فماذا يقول فيها؟

يكتب مراش في «يوم باريز»: «ها قد كشف المخبأ، وظهرت نتائج تمدن أدنياتكم، يا بني أوروبا» (ورد في الحلو: م. س.، ص ١٨١)؛ وتعود كتابة هذه المقالة إلى نشوب الحرب الفرنسية-البروسية على «عرش أسبانيا»، وما أحدثه من ويلات ودمار. وهو ما يستكمله بالقول: «يا ليت شعري ماذا أقول عن تمدن أصبح فيه سفك الدماء أهون من سكب الماء» (الحلو، ص ١٨٢). وهو ما يبلغ حدة أعلى في مقالة أخرى، «التمدن المتوحش»، التي يقول فيها: «هو ذا لسان هذا

القرن عينه أخذ ينذر الآن هذا العالم العظيم بهبوطه في هاوية التوحش» (الحلو، ص ١٨٢)؛ ثم يكتب في «سياحة العقل» أن ملك التمدن «لم يتملك قط على مملكة»، ثم يتابع: «الذي يحكم الآن على البشر هو ملك التوحش» (الحلو، ص ١٨٣).

ويلات الحرب هي التي دعت مراش إلى مراجعة العديد من مواقف، التي انتهى فيها الإنسان إلى أن يصبح «متوحشاً» لا متمدناً، وأن ينتج باختراعاته «آلات التوحش» كذلك. غير أن باروت يدفع إلى التفسير دافعاً أو حالة أخرى نتجت من متابعة مراش النقدية لحال «التنظيمات» (الإصلاحية) العثمانية، إذ يرى أن مقالته، «سياحة العقل»، لا تعدو كونها خطاباً في «كشف حقيقة التنظيمات» (م. س.، ص ۷۷). في هذا التفسير جدة في النظر، إلا أنه لا يستند إلى أسانيد راجحة في مضمرات المقالة المذكورة، بعد أن عُرفت عن مراش إشاداته الكثيرة في حكم السلطان المذكور (۱۱). ألهذا علاقة بعجز السلطان عبد العزيز، أمام قوى المحافظة في السراي والمجتمع العثماني، عن إنجاز ما كان «مأمولاً» من «التنظيمات» من وعود بالتقدم صوب التمدن؟

إلا أن الأكيد هو أن مقالة مراش هذه أثارت نقاشاً وردوداً في «الجنان»، ما يدل ليس عليها وحسب وإنما عن تنبه كثيرين لما بات

<sup>(</sup>۱) مدح مراش السلطان عبد العزيز في أكثر من قصيدة، وذكره بالفضل في أكثر من كتاب («غابة الحق» و«مشهد الأحوال»)، إذ هو «سليل السلاطين، وخليفة المسلمين، وظل الله، وناظم الشمل» (مثلما قال عنه في «مرآة الحسناء»).

متغيراً في مواقف مراش نفسها. وما يجيب به مراش على منتقديه يشير إلى موقف بات «إجمالياً» من التمدن الغربي، يتمثل في نقده للحروب والفتن، وعبادتهم للمال، والظلم الاجتماعي وغيرها مما يلحق بحياة المجتمعات الغربية. وهو ما يجمله في القول التالي: «أقول لكل من يحسب أن التمدن حاكم على الأرض إنه لم ينزل من جبله بعد» («تفسير مقال سياحة العقل»، ورد في الحلو: ص ١٨٥).

يصرف مراش، في مقالته «يـوم باريـز»، الـكلام طويـلاً لإظهار صفات العـرب بيـن جـود وحفظ ذمـم ونخـوة ومـروءة وعـزة نفـس، والبسالة، فضـلاً عـن لغتهـم العربيـة «البديعـة»، فيمـا كانـت جماعـة الإفرنـج «يسـكنون المغايـر وثقـوب الأرض، ويأكلـون بعضهـم بعضاً» (ورد في الحلـو، ص ١٨٦). بـل يتخـذ منهـم لغـة «عدائيـة» تذكرهـم بماضيهـم «الصليبـي» حيـث عبثـوا «مـن حلـب إلـى صهيـون». وهـو الموقـف عينـه الـذي يسترسـل فيـه في قصيـدة «العـرب والإفرنج» (في «مـرآة الحسـناء»)، إذ إنهـم «قـوم مـن الأوبـاش لا نسـب لهـم»، ومـن مزاياهـم: اللـؤم والعتـو والحقـد والغضـب. فمـا دواعـي هـذا التغيـر؟

وجب التمييز، بداية، بين موقف مراش السياسي والأخلاقي الناقد لسلوكات أوروبية، وبين موقفه الداعي للتمدن والعلم والعقل والمساواة، وهي استهدافات وقيم ما تخلى عنها، ولا تختفي تحت ركام مواقفه الخائبة من مأمولات أطاحتها الحروب والفتن والقلاقل. ففي أكثر من إشارة (ومنها في مطلع رواية «در الصدف...»)، يتضح

مدى تأثير، بل «بلبلة» الحرب البروسية-الفرنسية على تفكيره (وقد اجتاحت فيها بروسيا مناطق واسعة من فرنسا وحاصرت باريس)، أو مدى انكشاف العنف وراء مطالب الشعب في «عامية باريس» (في ربيع العام ١٨٧١). ومن الواضح أن مراش أحال على هذين الحدثين الكبيرين، في مقالات «الجنان».

وهـو تدقيـق فـي مواقـف مـراش الفكريـة لا يكتمـل، أو لا يصح تماماً، من دون تناول نسبتها إلى «الليبراليـة» تحديـداً (كما في كتاب كرم الحلـو وكتابـات غيـره). ذلـك أن سـمة مـن فكـر إيديولوجـي متأخـر وَسَـمتْ قـراءة المتأخريـن مـن الدارسـين العـرب لهـذا الفكـر، ولهـؤلاء المفكريـن، مثـل مـراش. وأسـوق الـكلام، في هـذا المعـرض، عـن جانبيـن في فكـر مـراش: هـل يصح الـكلام عـن «ليبراليـة» (أو «تنويريـة») مـراش؟

ما لا يَظهر، في كتاب العلو أو في دراسة عصفور عن «غابة العق»، هو الجانب الديني في بناء مراش الفكري، إذ لم ينقطع عن استمداد الدين (واللاهوت الكاثوليكي) في خطب ومقالات وكتب مختلفة، ما تعين في تآليف دينية صرفة، لا لاهوتية حصراً، مثل الكتب العديدة المذكورة في مؤلفاته أعلاه. بل يمكن الانتباه إلى أن مراش لم يتأخر عن إثبات وجود الله بالأدلة العقلية (ما قام عليه مسعى ابن رشد، في «فصل المقال..»، وإن في منظور مختلف، أو مواقف توما

الأكويني). ويمكن أيضاً ملاحظة دخول مراش في سجالات دينية «ضقة» للغائة.

ما يتضح، في عدد من كتاباته، أن مواقفه من العلم والاكتشافات والحقيقة وغيرها لم تصطدم قط بمواقفه الدينية، فيما كان لها أن تتصارع معها بمعنى من المعاني، بينما يتحول المسيح، في السنوات عينها، في كتاب أرنست رينان (ذي التربية الدينية، بل الكهنوتية، قبل خروجه من سلك الكهنوت)، إلى كائن إنساني وتاريخي.

هـذا التعايـش (بتبسـيط وتسـرع) بيـن «الديـن» و«العلـم»، فـي تآليـف مـراش وغيـره، يحتـاج إلـى مزيـد مـن الفحـص والـدرس، حيـث إنـه أدى عنـد غيـره – مثـل بطـرس البسـتاني – إلـى تباعـد، لا إلـى توفيـق وتوسـط، بيـن الركنيـن. أيعنـي الأمـر، فـي حـال مـراش، تعايشـاً بيـن تموقع دينـي فـي السـيرة والمنظـور، وبيـن تثاقـف مطلـوب مـع خطـاب «عصـر الأنـوار»؟

غير أن الجديد الآخر يتمثل في موقف آخر، ليس من «الإفرنج» وحسب، وإنما في ظهور المحدِّد «العربي» في مقالاته، وهو ما يحتاج إلى تبيان مزيد بالعودة، بداية، إلى «غابة الحق»: وجب التدقيق المزيد في «عربية» مراش «التنويرية»، إذ إن الدارس الفاحص لما كتب ليس في كتبه وحسب، وإنما في مقالاته أيضاً المنشورة في «الجنان» و«النحلة» وغيرها - يتحقق من أن مراش انشغل بمسائل لاهوتية، حجاجية، خاصة بالمعتقد الكاثوليكي، وقد كان من الروم الملكيين الكاثوليك. وهو وجه يتعدى هذا البحث لكنه يشير إلى وجه لازم أعداداً

من «النهضويين» (المسيحيين) من أمثال: بطرس البستاني و(أحمد) فارس الشدياق ولويس صابونجي وناصيف اليازجي وغيرهم، كما لازم «النهضويين» (المسلمين)، من أمثال: رفاعة الطهطاوي وجمال الدين الأفغاني وعبد الرحمن الكواكبي ومصطفى عبد الرزاق ومحمد عبده وغيرهم.

ما يمكن التوقف عنده، في منظور مراش «التنويري»، يتعين في تجنبه، بل إسقاطه للحقبة العربية-الإسلامية في منظوره العام. فمن يعد إلى «غابة الحق»، على سبيل المثال، يتنبه إلى أنه يعتمد المنظور الأوروبي الرائج في الأدبيات الفرنسية، في القرن التاسع عشر، الذي يبني التحقيب الحضاري بين الأمم، كما يلي: في «مقدمة المؤلف» يسرد المتكلم في النص تعاقباً كما يلي: «رأيت ممالك العالم القديم تتعالى إلى أوج العظمة والكرامة (...). فبينما كنت أرى المصريين مشتغلين (...)، والآشوريين مجدين (...)، والفينيقيين آخذين الممتعة بتلك الأراضي المحروسة وذاك الغنى الوافر، حتى برزت عساكر مكدونية (...) إلى أن رأيت نسر الرومانيين صاعداً من الشمال» (م. مكدونية (...) إلى أن رأيت نسر الرومانيين صاعداً من الشمال» (م. التجربة (العربية) الإسلامية، طالما أنه يتحدث، بعد انتصار الرومان وانشقاقهم إلى شطرين: شرقي وغربي، عن «جيوش التمدن الزاهر، ممتطية متون الاختراعات العجيبة والمعارف الكاملة»، مثلما رأى

«أمام هذه الجيوش المظفرة تتراكض ممالك الظلام مع كافة أجنادها ناكصة على أعقاب القهقرة والانكسار» (الصفحة نفسها)؛ وهو الظفر عينه الذي يعاينه في «العالم الجديد»، الذي «رفض قبول شريعة العبودية» (الصفحة نفسها).

هـذا مـا رآه المؤلـف «فـي أوديـة التأمـلات العقليـة»، علـي مـا يصرح في بداية مقدمته هذه، ما يشير إلى أفكاره التي وضعها في قالب استرجاعي، وفي «مشهد عجيب». وهو ما ينهي به «غابة الحق»، في الفصل الثامن (والأخير)، «اليقظة»، إذ يستعيد المتكلم (أو الـراوي) الـكلام، مثلمـا بـدأ بـه فـي الفصـل الأول، واجـداً نفسـه «منفـرداً في برية منخفضة، لا نبات فيها، ولا حيوان» (م. ن.، ص ١٢١)؛ بل يتحقق من حاله إذ يقول: «عندما أجلت نظراتي في أقطار هذه الفلاة القفرة أخذتني رعدة الخوف والهلع، وشملتني شمول الكمود والكآبة. وعدت حائراً في أمرى. فسكون الموت كان يحوم على هـذا القفـر الوجـوم (...). ولـم يكـن مسـموعاً فـي هـذا الغـور الراسـخ في حضن الوحدة سوى نعيب البوم وصراخ ابن آوي» (الصفحة نفسها). وهو ما يتوقف إذ تظهر له حلب «الشهباء» كما يكتفي بتسميتها، فيقول في نفسه: «من أين سيأتي الخير إلى هذه القفار المجدبة والساقطة من أعين العناية منذ ألف سنة وأكثر؟ إن في هـذه البشـري ضربـاً مـن المحـال» (م. ن.، ص ١٢٢). ولا يجـد نـور الأمل، في هذا المشهد المجدب، إلا في ما يقوم به عبد العزيز خان أي السلطان العثماني، على أن «هذه الديار مستعدة لقبول كل إصلاح» (الصفحة نفسها). هكذا يُسقط، كما سبق القول، ما يزيد على ألف سنة وأزيد من هذا التاريخ، كما يسمي بلاده: «برية إرم القديمة»، وموطنه: «شهباء سورية». وهو ما يفتح – كما في الفقرة عينها أعلاه – النقاش عن «عروبية» مراش، مثلما ذهب إليها كثيرون، بأثر من خطاب إيديولوجي متأخر(۱). فماذا عنها؟

من يَعُد إلى كتاب طه حسين «مستقبل الثقافة في مصر» (١٩٣٨)، تستوقفه التأكيدات فيه حول كون مصر «إغريقية» أكثر من كونها عربية أو إسلامية، ما يبدو مثل إعلان نوايا أو مواقف. وهو ما يجده الدارس عند غيره، مثل عبد العزيز فهمي في دعواه لكتابة العربية بالأحرف اللاتينية، قبل سعيد عقل (٣). قد يذهب البعض إلى القول إن ما قاله حسين وفهمي، وقبلهما هذا المفكر «النهضوي» أو ذاك، لا يعدو كونه قبولاً و«استدخالاً» للمنظور الأوروبي الغالب في النظر إلى تاريخ الحضارات وتتابعها وعلاقاتها. وفي هذا شيء من الصحة - ومستمر حتى لويس عوض في أيام الناصرية المنتصرة - إلا أن ما يخفى - إلى جانب عوض في أيام الناصرية المنتصرة - إلا أن ما يخفى - إلى جانب

<sup>(</sup>۱) قد تكون أولى تجليات هذا الخطاب في ما كتبه عبد المسيح الإنطاكي في تقديم «غابة الحق» في الطبعة المصرية، والذي عنوانه: «النهضة العربية»: راجعها منشورة في الطبعة التي اصدرها يوسف قزما خوري، دار الحمراء للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٩٠، ص

 <sup>(</sup>۲) وفي هذا رجع أكيد لما فعله كمال أتاتورك، قبل ذلك، مع التركية التي تخلت عن العربية لمصلحة اللاتينية في تدوين حروفها وألفاظها.

والتردد، ولا سيما قبل العقود الأخيرة من القرن التاسع عشر وبعدها مباشرة - صوب تشكلات لم تكن متعينة بعد، أو محددة في مشروعات جلية. فالحديث عن «العرب» (وصفاتهم وماضيهم)، كما يَظهر عند بطرس البستاني وناصيف اليازجي وفرنسيس مراش وغيرهم، لا يعدو كونه حديثاً عن الماضي، وإن يتم استدعاؤه في المناظرة المفتوحة مع أوروبا، وهي أحد أوجه المفاعلة-المواجهة، في إطار المثاقفة، بين «النهضويين» وأساتذتهم القريبين أو البعيدين من المستشرقين. وهو ما يتضح كثيراً في مواقف مراش.

هكذا يدعو مراش، في أكثر من قصيدة (مثل: «قال في العرب والإفرنج» في ديوانه «مرآة الحسناء»)، ومقالة (مثل: «القرن التاسع عشر»)، إلى الدفاع عن «العرب»، أو عن «أبناء الوطن»، آخذين في الاعتبار أنه يتحدث عن «سوريا»، لا عن «بلاد الشام»، كما يشير في أكثر من قصيدة إلى: «الشام» و«لبنان» (في قصيدة رثاء الشيخ ناصيف اليازجي). إلا أنه وجب التنبيه، في هذا السياق، إلى أن سليم البستاني تحدث في أكثر من «جملة سياسية» في «الجنان» عن «الأمة العربية»، ما لا يُعد بعد تشكلاً سياسياً وإن يشير إليه من حمة بعدة.

بين «النهضة» و«التمدن»

سبق أن توقفت، في كتاب: «العربية والتمدن...»، المذكور سابقاً، عند لزوم التميز بين: «النهضة» و«التمدن»، مشيراً إلى أن اللفظ الأول لم يعين، في استعمالاته الأولى (عند جرجي زيدان على سبيل المثال)، مثال «النهضة الأوروبية» (مثلما سارع بعض الكتاب المتأخرين إلى تثبيته، وإن في معرض النقد)، وإنما عنى «النهوض» الذي جلبته سياسات الخديوي إسماعيل في مصر، والتي أبهرت الكثير من الكتاب المشرقيين كما الأوروبيين. ولقد وجدت، في الكتاب نفسه، أن لفظ «التمدن» هو الذي تحلق حوله الكثير من الكتاب، في بيروت أو في حلب خصوصاً، بوصفه المثال المحرك لأفعالهم الأدبية والتعليمية وغيرها.

هذا الأثر - كما سبق القول - يظهر في داعي كتابة الرواية، موضوع هذا الكتاب، إذ يستقيم حديث الرواية بدل حديث الحرب. إلا أن ما يستحق التوقف عنده أيضاً هو التبدل الساري في البناء الفني للرواية بين «غابة الحق» و«در الصدف...»: هل يمكن فهم دواعي هذا التغير، كما سبقت الإشارة إليه أعلاه؟ ماذا يعني التبدل من نسق سردي-فكري-رؤيوي إلى آخر سردي-اجتماعي «هَـزِل»، كما سبق الوصف؟ وهو ما يمكن استكماله بسؤال آخر: كيف يمكن فهم العودة عن نسق بنائي على قدر من الابتكار في «غابة الحق» إلى نسق بنائي آخر أكثر قرباً من السرد الحكائي التقليدي في «در الصدف...»؟ ويزيد من الحاجة إلى أجوبة كون التغير الأسلوبي رافق بل وازى التبدل الآخر، وهو من التمدن «المفرط» (إذا جاز القول) إلى التمدن «المتحفظ»؟ هل أدت به «خيباته» إلى تراجعات مزيدة، والدي عودة آمنة ومطمئنة إلى الثقافة المحلية وموروثاتها القيمية والفنية؟

وهـو مـا يمكـن للـدرس أن يتبيـن جوانـب مـن الإجابـة عنـه بالعـودة إلـى اسـتهدافات الروايـة مـن الناحيـة القيميـة، وقـد تبيـن أن «در الصـدف...» تـروي قصتَـي حـب هددتهمـا موانـع تقليديـة، فضـلاً عـن مصائـب القـدر. فمـراش يقيـم التمييـز فـي الروايـة بيـن نوعيـن مـن الحـب: التقليـدي و«المزاجـي» (كمـا يسـميه). هـذا يعنـي أن للحـب «تمدنـه» المخصـوص، مـا يقـرب الروايـة، بعـد الاسـتهدافات الرؤيويـة الكونيـة فـي «غابـة الحـق»، مـن «نقـد العوائـد الاجتماعيـة»، التـي شـاعت فـي الروايـات الفرنسـية، والتـي تأثـر بهـا عربيـاً وجرَّبهـا خليـل الخـوري فـي «فيـام فـي جنـان الشـام». أهـو تغيـر في بالتالـي؟ ألهـذا التغيـر أسباب قائمـة فـي إعـادة نظر أجراهـا مـراش فـي فكـره، أم فـي أسـباب «قبـول فنـي» مستحسـنة فـي عهـد الروايـات العربيـة الأولـي؟

من يَعُد إلى محاضرات «الجمعية السورية للعلوم والفنون»، يتحقق من ورود الصفة: «المتمدنة» في «خطاب في تعليم النساء» للمعلم بطرس البستاني، الذي ألقاه في بيروت، في «جلسة علنية» للجمعية المذكورة، في ١٤ كانون الأول من سنة ١٨٤٩؛ كما يتحدث البستاني نفسه عن «إدخال الآداب والتمدن بين العرب»، في «خطاب في آداب العرب»، في العام ١٨٥٩. هذا ما أجده في كتابات خليل الخوري، سواء في جريدته «حديقة الأخبار» (١٨٥٨)، أو في روايته: «وَيْ...» (١٨٥٩-١٨٦٠): يرد الحديث في الرواية، في أكثر من موضع، عن «التمدن»، بل عن «التمدن الحقيقي»، و«قالب التمدن»، و«التمدن الشرقي» وغيرها. وهو ما تغص به مجلة «الجنان» في

مقالات سليم البستاني وغيره؛ وهو ما يرد مراراً عند فرنسيس مراش منذ تآليفه الأولى، ولا سيما في كلامه عن «مملكة التمدن».

يمكن أن نجد في قيام «الجمعية» المذكورة، في اجتماعاتها ومناقشاتها ومنشوراتها، وفي خطبها تخصيصاً، ما يفسر النشأة البينة لهذا اللفظ المفهومي، ولانتشار قيمته كمثال للتقدم، ولتعدد دلالاته وتفرعها. وهو ما يتعرف إليه القارئ، إذ يطالع منتخبات من أعمال هذه «الجمعية»(۱)، عند غالب خطبائها، بل شعرائها أيضاً، مثل الشيخ ناصيف اليازجي، على سبيل المثال («في الحث على التقدم»). هذا ما يتعرض له الأمير محمد الأمين أرسلان في خطبة عن «فوائد العلم»، والشاعر يوسف الشلفون في قصيدة، وحنين خوري في «الكلام على احتياجات العقل»، وعبد الله صوصه «في التربية العمومية»، وسليم كساب «في الصناعة»، وبطرس البستاني في «الهيئة الاجتماعية والمقابلة بين العوائد العربية والإفرنجية» وغيرهم. وهو ما يقع عليه الدارس خارجها، في مقالات عديدة لأحمد فارس الشدياق في «الجوائب»(۱)، وفي غيرها مثل «الجنان» مع: ميخائيل أنطون الصقال:

<sup>(</sup>۱) راجعها منشورة في: «الجمعية السورية للعلوم والفنون، ۱۸٤۷-۱۸۵۷»، جمع وتقديم: يوسف قزما خوري، دار الحمراء للطباعة والنشر، بيروت، ۱۹۹۰؛ وفي: «أعمال الجمعية العلمية السورية، ۱۸۲۸-۱۸۲۹»، إعداد وتحقيق: يوسف قزما خوري، دار الحمراء للطباعة والنشر، بيروت، ۱۹۹۰.

<sup>(</sup>۲) يمكن العودة إلى مقالات الشدياق هذه في: فواز طرابلسي وعزيز العظمة: «سلسلة الأعمال المجهولة: أحمد فارس الشدياق»، رياض الريس للكتب والنشر، لندن، لندن، 1990، صص ٢٠٩-٤٠٥.

«التمدن» (۱۸۷۳) الذي يتحدث فيه عن «التمدن الحميد»؛ أو مثل «النجاح» مع جرجس اسحق طراد: «خطاب في التمدن الحقيقي» (۱۸۷۱) وغيرها الكثير.

إلا أنني طلبت الوقوف خصوصاً في هذه الخطب عند عملين: خطبة موسى يوحنا فريج «في الكلام على التمدن»، وأخرى لحنين خوري في ترجمته لأحد الكتب الفرنسية. فماذا عن الأولى؟

يبدأ الخطيب خطبته باستهلال شعري (وهو ما وجدته عند غيره من الخطباء في الغالب) يتوجه به إلى أعضاء «الجمعية»: أهدي إليكم فؤادي فابعثوه إلى قطر التمدن فيه ظل منغرما (م.ن،، ص ٣١).

ثم يعرض لخطبته بين مقدمة وثلاثة أقسام، فضلاً عن أبيات في «الوداع». فماذا عن «التمدن»؟

«إن التمدن هو انتظام الهيئة الاجتماعية، لأن هذه الهيئة تشتمل على كل اجتماع بشري، جزئياً كان أم كلياً (...). إنه (التمدن) الطريق الوحيد المؤدي إلى تقدم ونجاح البلاد، وعليه بالحقيقة نتيجة انتشار المعارف والفنون والآداب بين العباد» (م. ن.، ص ٣٢). ثم يتناول الخطيب، بعد الحديث عن «ماهية التمدن»، «أصل التمدن وتاريخه»، فيشدد على أن سببه أو أصله يتعين في العلوم والفنون والآداب، أي في «نظام تبادل الأفكار والأعمال»، ما يعني أن الشعوب كلها شاركت فيه: «لذلك قلت أخيراً إن التمدن قد اتصل إلينا نامياً بواسطة تسلسله»

(م. ن.، ص ٣٤). وهو ما يقوده إلى استعراض تاريخ التمدن ابتداء من الشعب العبراني، وتبعاً للشعوب والعضارات المتوالية، متوقفاً عند إسهام العرب في التمدن، وخالصاً إلى القول: «إن العلقات المركبة منها سلسلة التمدن هي الشعوب المذكورة تتابعاً، وتمدن كل من هؤلاء الشعوب هو أعظم من تمدن سالفه» (م. ن.، ص ٣٨). وينهي فريج خطبته بالتشديد على العالة الصعبة التي تعيشها بلاده، بما فيها حاله الشخصية، مطالباً بلزوم الإقدام على العلوم والصنائع، لإنها «الطريق الوحيدة الموصلة إلى التمدن» (م. ن.، ص ٣٩).

يشير فريج في خطبته إلى كاتبين فرنسيين، هما:

- سيديو، وهـو (كمـا تحققـت) لويس-بيار-أوجيـن سيديو (-Louis) وليـس المستشـرق الآخـر: جـان جـاك (Pierre-Eugène Sédillot (L'histoire des Arabes)، في كتابـه «تاريـخ العـرب»

- والأب دربو في «تاريخ فرنسا والقرون الوسطى».

وكان في إمكانه ذكر كتاب آخر كان له في «أعمال» الجمعية نصيب كبير من المناقشة والتأثير، وهو كتاب: «التحفة الأدبية في تاريخ تمدن الممالك الأوروبية» للوزير الفرنسي فرانسوا كيزو (Guizot)(۱)، وقد قام بترجمته أحد أعضاء «الجمعية»: حنين نعمة

<sup>(</sup>۱) فرنسوا بيار غيوم كيزو (François Pierre Guillaume Guisot) مؤرخ ورجل سياسي فرنسي (۱) فرنسوا بيار غيوم كيزو (۱۸۲۸)، عمل أستاذاً جامعياً وشكلت محاضراته مادةً عددٍ من كتبه التاريخية السياسية، ومنها: «تاريخ الحضارة (التمدن) في أوروبا» (۱۸۲۸)، و«تاريخ الحضارة (التمدن) في فرنسا» (۱۸۳۰) وغيرها؛ وكان له في السياسة أدوار لافتة، منها أنه أصبح رئيساً لمجلس الوزراء (في العام ۱۸۴۷)، فضلاً عن إصلاحات عديدة أجراها، ولا سيما في نطاق التعليم الأساسي، ما وسع من انتشار المدارس في القرى والمدن في صورة كبيرة.

خـوري، الـذي ورد ذكـر ترجمتـه فـي المجموعـة السـابعة مـن أعمـال السـنة الثانيـة (١٨٦٩). يسـتفاد مـن تقديـم المترجـم أنـه قـام بترجمتـه منـذ سـنوات، ودعتـه «الجمعيـة» إلـى طبعـه ونشـره ضمـن «أعمالهـا»(١). فمـاذا عنـه؟

يتألف الكتاب من ١٤ مقالة، «كشف فيها الحجاب عن أصل التمدن وأزاله»، حسب مترجمه، وكان يخطبها في العام ١٨٣٨ «على العلماء والأعيان بصفة درس» (من الطبعة المصرية، ص ٢). ويدل التمدن «على تقدم العيشة المدنية نحو الكمال ونمو الهيئة الاجتماعية، أي ازدياد علاقات الألفة والمؤانسة بين البشر» (م. ن.، ص ٢٦)؛ وله شرطان «عظيمان»: «ازدياد نشاط الجماعة وازدياد نشاط الإنسان بمفرده، وتقدم الهيئة الاجتماعية وتقدم البشر أفراداً» (م. ن.، ص ٢٦). بنى كيزو فهمه التاريخي للتقدم الحضاري، الذي يحصله بلد

<sup>(</sup>۱) هذا يعني أنها الطبعة الأولى، فيما تكون الطبعةُ المصرية الثانيةَ واقعاً (والتي كان لها تأثير كبير في مصر بدورها، ولا سيما في وجهة محمد عبده «الإصلاحية»، على ما أشار دارسون): «التحفة الأدبية في «تاريخ تمدن الممالك الأورباوية»، تأليف: الوزير الخطير والعالم النحرير كيزو الشهير، ترجمة: الخواجا حنين نعمة الله خوري، الاسكندرية، الأهرام، ۱۸۷۷.

من البلدان، على التلازم، بل «الاتحاد»، و«التناغم»، بين النمو الثقافي والنمو الاجتماعي (باختصار)؛ وهو ما يجده مميزاً في فرنسا – بخلاف غيرها من الممالك الأوروبية – إذ إن النمو الفكري سبق، بل مهد للنمو الاجتماعي، حيث تهيأت الأفكار والعقائد في النطاق الفكري قبل أن تتحقق في نطاق الأشياء نفسها، وكان للفكر أن يتقدم وأن يخطو الخطوات الأولى فوق دروب الحضارة (۱).

لا يجد الدارس صعوبة في تتبع أقوال هذا الكتاب الفرنسي في العديد من المقالات والكتب العربية، وعند كتاب مختلفين: كانت لبطرس البستاني، في «نفير سوريا» (٢٢ نيسان-إبريل ١٨٦١) أقوال ومواقف في «التمدن»، ناسباً ذلك إلى «روح العصر»، مميزاً بين التمدن – المشتق من «المدينة» – والبادية، إذ إن التمدن هو «تلك الحالة من

<sup>(</sup>۱) وجب الحديث عن علاقة مميزة ربطت بين مترجم كتاب كيزو، العضو في الجمعية العلمية في بيروت، وبين مراش: هذا ما يرد أثره في خطبة خوري في «الجمعية السورية» في بيروت، «في الكلام على احتياجات العقل» (١٨٦٨)، إذ يقول: «أذكر شيئاً من نظم الصاحب الفاضل فرنسيس مراش في كتابه النفيس المسمى برحلة باريس»، مستشهداً بأبيات شعرية عن المكتبة العامة (م. س.، ص ٢٩)؛ كما ورد ذكر خوري في قصيدة خصه بها مراش، شاكياً الفراق:

رجوت دوم اجتماع شملي مع حنين خوري فلم أنل وطري ذاك الحبيب الذي نأى فرمى فراقه مقلتي بالسهر (ورد في مخطوط عبد الله مراش، ونقله صوايا: م. س.، ص ٤٩).

الهيئــة الاجتماعيــة التــى توافــق نمــو كل قــوى الجنــس البشــرى أفــراداً وإجمالاً» (ورد في الحلو، ص ١٥٣). وهو المعنى نفسه الذي يستند إليه مراش في «غابة الحق»؛ ما جعله بمثابة الناظم لمنظوره الفكري، متحدثاً عن «المقومات المدنية والأدوات التمدنية». كما خصص بطـرس البسـتاني «الوطنيـة الحاديـة عشـرة» (١) لموضـوع «التمـدن»، مميزاً بين «التمدن الكاذب التقليدي المزور» و«التمدن الحقيقي»؛ متوقفاً خصوصاً عند معانى «التمدن»، شارحاً أن اللفظ مشتق من المدينة بوصفها محل العمران، تمييزاً لها عن البادية. كما يتوسع في استعراض معانى «التمدن»، ومنها: «التهذيب الداخلي والخارجي والتزين بالمعارف والآداب والفضائل»، منبهاً إلى «لـزوم عـدم قبـول كل مـا يـرد مـن أوروبـا» مـن «دون فحـص مدقـق وانتقـاد صحيـح»، داعيـاً إباهــم إلـي عملــة «انتخـاب مـا جـلُّ منهـا فقـط عمـا بفيدهــم تقدمـاً وتهذيباً». كما يعرض البستاني «وسائط التمدن»، من ديانة، وحكم صحيح «يهمه صالح رعاياه»، ومدارس ومطابع وجرائد وتجارة وغيرها. وهو ما يقوله سليم خليل نقاش، في معرض حديثه عن المسرح والتمدن: «أما التمدن فمعناه لغةً تخلقُ الإنسان بأخلاق أهل المدن،

<sup>(</sup>۱) «نفير سوريا»، بيروت في ۲۲ نيسان ۱۸٦۱، ورد في: يوسف قزما خوري: «رجل سابق لعصره: المعلم بطرس البستاني (۱۸۱۹-۱۸۸۳)»، المذكور سابقاً، ص ٤٦.

وانتقاله من حال الخشونة والجهل إلى حال الأنس والمعرفة (...). إن معناها (التمدن) القريب من المقصود هو أنها تحسين المعيشة وتأليف هيئة الاجتماع (...). على أننا نزيدها تحديداً فنقول إنها داعي ارتباط الناس بالأعمال وبالإضافة سبب قوتهم وصلاح حالهم، ثم واسطة تقسيم لوازمهم ما بينهم بقسط عادل (...). إن التمدن هو ارتباط المصلحة الخصوصية في المصلحة العمومية، أي أن يراعي الإنسان في أعماله مصلحة أبناء جنسه»(۱). هذا ما يستدعي ثلاث ملاحظات متمايزة ومتعالقة في آن:

- كان لانتشار أفكار هذا الكتاب صلة، من جهة، بمرجعيته الفرنسية اللافتة، وبشخص كاتبه، من جهة ثانية، إذ جمع السياسي والمفكر في شخصه وأفعاله، ما يعد نموذجاً «محترماً» ومقبولاً في بيئة كان يحتاج فيها هؤلاء المفكرون الناشئون ما يعينهم كمثال للتقدم أمام السلطان العثماني؛

- ما يميز انتقال أفكار كيزو إلى هذه البيئة الثقافية هو «تعريبه»، بمعنى من المعاني، إذ تم إسقاطُه في منازل تفكير مستساغة، فأقاموا الربط - مثل بطرس البستاني تحديداً - بين مفهوم «التحضر» (الفرنسي) ومفهوم «التحضر» (الخلدوني)؛

<sup>(</sup>۱) «فوايد الروايات أو التياترات أو نسبة الروايات إلى هيئة الاجتماع»، لسليم (أفندي) خليل نقاش، «الجنان»، ج ۱۵، ۱۸۷۵، صص ٥١٦-٥٢٣، الشاهد: ص ٥٠٠.

- ما سوَّغ قبول أفكار كيزو في هذه البيئة هو تعويله على لزوم الثقافة، وكيف أنها يمكن أن «تتقدم» أو «تسبق» النمو الاجتماعي (والسياسي بالتالي)، وهو ما كان يناسب، في لحظته الثقافية والسياسية، مأمول هذه النخب، وهو أن يكون لها تأثير أكيد في مسار التقدم، من دون أن تخل تماماً (أو بعد) بأساس السلطنة السياسي.

إلا أنه كان لهذا التطلع، والقبول بمعاني «التمدن»، أثره البين على الخطاب نفسه، ما جعل جرجي زيدان، بعد وقت، يضع كتاباً في «تاريخ التمدن الإسلامي»، ما يدل على «استقرار» اللفظ المفهومي وتأكد دلالاته. ويتبين الدارس، منذ «خطبة في آداب العرب» لبطرس البستاني، أقله، قبول مؤلفين عرب للتقسيم الحضاري المعتمد في الدراسات الأوروبية، ما يُعد دخولاً في «تاريخية» مختلفة، جديدة، ما عادت تتقيد بالقسمة القديمة بين «العرب» (والإسلام) و«الإفرنج»، ولا بين «دار الإسلام» و«دار الحرب». وهو ما يفعله بدوره حنين خوري، في خطبة «في الكلام على احتياجات العقل»، إذ يقسم التاريخ إلى أربعة أقسام: التاريخ القديم، تاريخ القرون المتوسطة، وتاريخ القرون المتأخرة والتاريخ الحديث. وهو ما سبق الوقوع عليه في غير موضع في رواية «غابة الحق». هذا ما يقبله زيدان منذ مقدمة كتابه المذكور: «لا مشاحة في أن تاريخ الإسلام من أهم التواريخ العامة، لأنه يتضمن تاريخ العالم المتمدن في العصور الوسطى، أو هو حلقة لأنه يتضمن تاريخ العالم المتمدن في العصور الوسطى، أو هو حلقة

موصلة بين التاريخ القديم والتاريخ الحديث. فيه انتهى التمدن القديم، ومنه أشرق التمدن الحديث»(١).

## التمدن «التهذيبي»

هذا ما يفسر – في ما يفسر – طلبَ هذه النخب للتعليم، ونشر الكتب، والأفكار وغيرها، مما يشكل التمهيد اللازم للتمدن المرجو. وهو ما يفسر أيضاً عملها على «تصحيح» ظواهر التمدن، وتمييزها – كما عند كثيرين – بين التمدن «الزائف» والتمدن «الحقيقي» (أو «الصحيح»). وهو ما يفسر، ثالثاً وأخيراً، انصراف هذه النخب – في نطاق الروايات والمسرحيات – إلى أن تكون منتدى لنقد الانحرافات «التمدنية»: أقام خليل الخوري روايته على كشف «التفرنج» الزائف؛ فهو ما انتقده مراش في شخصية «الأستاذ» كذلك في «در الصدف...»، فضلاً عن انتقاداته الأخرى للتمدن المشوه. وهو ما أجده في عدد من روايات سليم البستاني: «الحاصل أن ريمة بديعة الصفات والجمال، وليست من بنات زمان ماض، ولكنها من فتيات هذا الزمان، وملابسها كملابسهن، ومعارفها من معارفهن، وعاداتها من عاداتهن، غير أنها متمسكة بما بوافق من الأمور، ومبتعدة عما لا بوافق منها. ولها شقيقة متمسكة بما بوافق من الأمور، ومبتعدة عما لا بوافق منها. ولها شقيقة

<sup>(</sup>۱) يمكن التثبت منه بالعودة إلى لائحة الكتب التي عاد إليها لكتابة كتابه، وهي فرنسية وإنكليزية وألمانية بالإضافة إلى كتب عربية، على ما يصرح بذلك: «تاريخ التمدن الإسلامي»، المجلد الأول، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، نسخة مصورة عن الطبعة الأولى، ص ٧.

اسمها جميلة، وهي حسناء، غير أن شعرها أشقر مشرباً سواداً، وعيناها زرقاوان، وليست كشقيقتها، فإن اهتماماتها مصروفة في سبيل المجد الباطل، والافتخار بما لا يفتخر به العقلاء والعاقلات. فإنها تفضل ثوبها على عقلها»(۱).

هذا ما يتضح في كتابات كثيرين عن الأسباب التي دفعتهم إلى كتابات الروايات، وهي أسباب تمدنية، بل «تهذيبية»، وفق لفظهم: تحدث سليم البستاني في: «الروايات العربية المصرية» عن دوافعه إلى تأليف الروايات، مشيراً إلى «تمكين الأهالي من الحصول على فكاهات جامعة بين أسباب الملاهي والنفع» (ألالي كما كتب في «جملة أدبية»: «إن العربي عربي إن لبس ملابس إفرنجية أو عربية، وإن تناول الطعام بيده أو بالشوكة، ومن عادات الإفرنج ما لا بد من اقتباسه لعدم الاستغناء عنه في هذا العصر، منها حرية التصرف» (ص ٣٨-٣٩)؛ ثم يستكمل: «لبسُ الطربوش مع البنطلون ليس بعار، والذهاب إلى الولائم بملابس اليد أو بدونها ليس بعيب علينا» (ص ٣٩)، ما يجمله في الحديث عن «عادات مختلطة» (أله الحديث عن «عادات مختلطة»).

(۱) سليم البستاني، «الجنان»، «بنت العصر»، ج ۱، ۱ كانون الثاني ۱۸۷۵، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٢) سليم البستاني: «الروايات العربية المصرية»، «الجنان»، ج ٦، ١٨٧٥، ص ٤٤٢.

<sup>(</sup>٣) سليم البستاني: «جملة أدبية»، الجنان»، ج ٢، ١٥ كانون الثاني ١٨٧٤، ص ٣٧-٣٩.

هكذا نجد ميلاً صريحاً إلى تأليف الروايات ونشرها، ويتم فيها التخفيف من آثار قبولها (عند المتحفظين على ظهورها) بالحديث عن «نفعها» من دون شك. ولقد كان من استساغة قارئ الحريدة والمحلة لها ما دعا أصحاب المنشورات إلى تسويقها، والتشجيع عليها. هذا ما اتضح في سياسات التأليف والترجمة عند خليل الخوري، وفي «الجمعية» البيروتية، وفي مجلة «الجنان»: أقع فيها على ألغاز، ومُلح، وطرائف وفكاهات، بعضها مترجم وبعضها مستقى من أخبار العرب القديمة. يقول سليم الستاني فيها: «إننا في السنين الماضية، وفي هذه السنة، قد نشرنا روايات مصنفة، وأكثرها ملات (: ملأت) ٣٤ جزءاً من الجنان، ولا يخفى أن الإنسان مطبوع على حب التغيير، ولذلك فقد صممنا في هذه السنة على أن ننشر أكثر من رواية في الأربعة والعشرين جزءاً، وأن نترجم بعضها من اللغات الأجنبية». هذا ما يقوله في تقديم ترجمته لـ«كاملة»، وهي معربة عن الفرنسية، واسمها (Camilla)، من دون أن بذكر أصلها الفرنسي، على أن أحداثها جرت في أيام نابوليون بونابرت(١)؛ كما نشر في السنة عينها: «الغرام والاختراع»، في قسمين<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>۱) سليم البستاني: «كاملة»، «الجنان»، ۱۸۷۵، في عددين: صص ۳۹۰-۳۹۰، و۲۲3 و ٤٣١.

بلغت ممارسة الرواية المطارنة أنفسهم، مثل تآوفيلس أنطون قندلفت الحلبي (١٨٣٦۱۸٣٦) المقيم في بيروت، الذي وضع رواية «ظريفة» بعنوان: «الذميم والذميمة».

وشملت هذه السياسات أوحهاً أو أعمالاً سردية مختلفة، منها الترجمة عن لغات أوروبة، أو تأليف الرواية أو «اختلاقها» و« تلفيقها» (في لفظ مراش)، أو صياغة «ملح» و«نوادر» مستقاة من الأخبار العربية القديمة أو من أصول أوروبية (في الصحف خصوصاً)، ما يجدها - كأنواع ثلاثة - في «الجنان» على سبيل المثال. وهي سياسات تماشى الذائقة المستحسنة للسرد، ما يجتمع في إقبال «الشبان» عليها، حسب قول جبرائيل عبد الله خوري، وقد تحقق من أن «ميل شبان عصرنا» شديد للقراءة، ومطالعة المؤلفات والترجمات الجديدة خصوصاً (١). وهـو ما قـام بـه حنا أبكاريـوس معـداً «النـوادر» بما يوافق حاجات طلبة المدارس، في كتابه: «كتاب التحفة الأنيسة في النوادر النفيسة»، الذي جمع فيه نبذات اقتطفها «من طيبات الأحاديث الأدبية وغرر النوادر الحكمية، بتفكه بمطالعتها القاري (: القارئ) الأديب، ويلتذ بسماعها الحاذق النجيب، إذ فيها من اللطائف والنفائس ما يفيد أبناء المدارس»<sup>(٢)</sup>. يل عمد في الطبعة الثانية من الكتاب، إلى إعادة تبويبها وفق موضوعات، مثل: النباهة والحذاقة والـذكاء، وأخبـار أهـل الجـود والكـرم، ووصـف بعـض الحيوانـات وغيرهـا.

<sup>(</sup>۱) (الخواجا) جبرائيل عبد الله خوري: «الصدفة الغريبة في قصة الأخوين العجيبة»، المترجمة عن الفرنسية، بيروت، المطبعة العمومية، ۱۸۸۱، من «المقدمة»، ص ۲.

 <sup>(</sup>۲) حنا (أفندي) أبكاريوس: «كتاب التحفة الأنيسة في النوادر النفيسة»، جزء ثان، طبعة ثانية، مطبعة المعارف، بيروت، ۱۸۷٦، من «المقدمة»، ص ۳.

ولم يقتصر الأمر على نشر الروايات، بل شمل أيضاً الروايات «التشخيصية» وعرضها؛ وهو ما تابعته «الجنان» متابعة دقيقة، حتى إنها قامت بمساع صحفية أولى في «تغطية» التحضيرات المسرحية، خصوصاً وأن «فن الروايات (هو) في العالم المتمدن من أعظم أسباب إصلاح العادات المخلة، وتشخيص الحوادث التاريخية مع بيان فوائدها وإنذاراتها» (سليم البستاني، «الروايات العربية المصرية»، م. س.، ص ٤٤٢). ثم يتابع: «لأن أكثرية الأهالي لم تتمكن من جني الفوائد الكثيرة واللهذة العظيمة الناتجة عن الروايات بسبب عدم معرفة اللغات الأجنبية التي تشخص الروايات الجارية في مصر بها»، فكان أن أصدر الخديوي - على ما يفيد البستاني في مقالته هذه - قراراً يقضى بتكليف سليم (أفندي) نقاش «ترتيب روايات عربية، وتنظيمها على نسق موافق للنسق الأوروبي، وسليم (أفندي) الموما (: المومأ) إليه هو ابن شقيق المرحوم مارون نقاش، الذي أدخل فن الروايات إلى الشرق» (م. ن.، ص ٤٤٣). وتفيد المقالة كذلك أنه سمح لنقاش بإجراء التمارين في بيروت، على أن ينتقل بـ«جوق المشخصين إلى مصر القاهرة في الخريف القادم» لعرضها (الصفحة نفسها)؛ ويفسر الأمر باشتداد الحرارة في القاهرة. كما يفيد البستاني أنه حضر تمارين مسرحيتي: «البخيل» و«عايدة».

وهـو مـا ورد في عـدد مـن سياسـات الجمعيـة العلميـة البيروتيـة، فـي عامـي ١٨٦٨ و١٨٦٩، إذ سـاعدت علـى عـرض أعمـال مسـرحية

مناسبة للتمدن، مثل: «تمدن العصر» (١٨٦٨) و«نقض العهود» (١٨٦٩) لسليم شحادة؛ كما نشرت أعمالاً مسرحية لسليم البستاني («قيس وليلي»)، ولسليم شحادة، وقامت بطبعها. كما يمكن الاطلاع على أعمال روائية قام بترجمتها سليم البستاني ونشرها في «أعمال» الجمعية، منها: «التحفة السليمية في العروس البرازيلية» (التي ترجمها قبل تسع سنوات على نشرها، على ما يفيد في تقديمها)، وهي تعود إلى الروائية أرسكن نورتون (م. ن. صص ٢٨-٩٩)؛ و«سر الغرام» (١٨٦٨) التي يقدمها بهذه العبارات: لما كان «وجود تواريخ وروايات ونكت وحكايات مطبوعة في اللغة العربية هو مما يؤول إلى تكثير طلبتها، ورواج سوق بضاعتها، أخذت في تعريب بعض روايات من كتب الأعاجم، وأفرغت الجهد في أن ألبسها ثوباً عربياً» (م. ن.، صص ١٦٨-١٤٠). كما تفيد أخبار «الجمعية» عن إقدام سليم أبي حمد على ترجمة رواية «معدن الذهب» (١٨٦٨)؛ ولا يتأخر سليم شحادة عن ترجمة نوادر من جرائد فرنسية (١٨٦٨).

<sup>(</sup>۱) يجد الدارس في «الجنان» متابعات مفيدة عن أحوال «التشخيص» الأولى، في بيروت تحديداً، تعود إلى سليم البستاني أو إلى المؤلف سليم خليل نقاش، وهو ابن أخ مارون نقاش، «رائد» المسرح: للبستاني ثلاثة مقالات في العام ١٨٧٥، ولنقاش المقال المذكور أعلاه: «فوايد الروايات أو التياترات أو نسبة الروايات إلى هيئة الاجتماع»، الذي يروي فيه تعرف عمه إلى المسرح الأوروبي وبداياته فيها، من جهة، كما يعرض لمساعيه الخاصة في «التشخيص» بين بيروت والقاهرة، من جهة ثانية.

## خاتمة

لم يكن، في حسابي، كتابة عدة أقسام لتقديم رواية مراش ودرسها، فيما انتهى مجرى البحث، قبل التأليف، إلى وجهة أخرى – مغرية في نهاية المطاف. وهو ما لا يعرفه البحث عادة، إلا حين يقوم على التفتيش والتحري. هذا ما عرفته في تحقيق هذه الرواية، إذ قادتني مسائلها إلى مؤلفين وكتب، وفي وجهات لم تكن مرسومة، وإن كنت أحدس ببعضها عند بداية العمل بها. هذا ما يغري غالباً في العمل على التآليف «الأولى»، أو «الباكرة»، وغيرها من الصفات اللاصقة بأعمال لها أسبقيتها أو ريادتها في هذا النطاق أو ذاك.

قد يظن البعض أن العمل على أعمال «أولى» كاشفٌ أو تأسيسي، أو دال على درجات كبيرة من الابتكار، فيما قد يكون الأمر خلاف ذلك، بما أن أعمال «عصر النهضة» قد تكون شديدة التأثر بأعمال سابقة، أو مجهولة أو غائبة: هذا ما استوجب الفحص والتدقيق لمعرفة حاصل التجريب والطرح الجديدين في الأدب العربي «العصري». وهو ما رسمَ للبحث، في حاصله، خريطة ومعالم وعلامات، ما أضاء

حقبةً وكتابة ومسائل قيل فيها الكثير من دون فحص شديد في بعض الأحيان. فما يمكن القول في حاصل هذا الدرس؟

## حاصل وخلاصات

انتهى البحث، على توالي الفصول، إلى استخلاص نتائج وتوصلات لن أعيد التأكيد عليها، مكتفياً في هذه الخاتمة بالتشديد على عدد من النتائج العامة:

- أول هذه التوصلات لا يخص مراش مباشرة، وإنما أحمد فارس الشدياق، ورائعته: «الساق على الساق...»، حيث أقمتُ صلة بينها وبين رائعة سرفنتس: «دون كيخوته»، واجداً أن الشدياق أقام شبهاً، كما عند الكاتب الإسباني، بينه وبين «بديل» فني.
- أقام الدرس صلات أكيدة بين عمل مراش وعملَي خليل الخوري وسليم البستاني، الباكرين في السرد العربي، متنبهاً إلى تشكلات السرد في قصص الحب، المطلوبة في «التمدن التهذيبي».
- سعى الدرس، بل توصل إلى تبين وجه سردي صريح وأكيد ومتين في تآليف فرنسيس مراش، لا يقتصر على «غابة الحق» وحدها، بل قد تكون هذه وهي كذلك ذات صلة خفيفة بفن السرد. هذا ما تمثل في هذه الرواية، موضوع هذا الكتاب، وفي الرواية الشعرية: «الكنوز الغنية.»، كما في أعمال أخرى، أدبية، بانَ فيها منزع سردي-

حـواري، يُعيـر فيـه الكاتـب «لسـانه» الكتابـي لغيـره، كمـا فـي مقـال: «بخيـل» علـى سـبيل المثـال.

- توصل البحث إلى الكشف عن مسعى سردي بين وأكيد متمثلٍ في الرواية الشعرية، ما يعد تجربة أولى، بل «رائدة» (على ضوء ما انتهت إليه تجارب شعرية لاحقة مع خليل مطران وجميل الزهاوي ومعروف الرصافي وغيرهم). وهي تشير إلى لحظة انفتاح وتفاعل تعينت في القصيدة «العصرية»، التي أوجدت سبل تفاعل مع فنون النثر المختلفة، ولا سيما ما اتصل منها بهتمثيل» الكائن، بين سرد أخباره أو «عرضها» على الخشبة: العلاقة باتت لازمة، كما سبق أن كتبت، بين «رأى» و«روى».

- تم درسُ أوجهِ تعالقات عديدة بين هذه الرواية وأعمال سردية عربية، قديمة ومتأخرة، وبين روايات فرنسية تحديداً، ما رسم شبكة واسعة، بات السرد يتعين فيها ويحيل عليها ويتوجه صوبها في أفق جديد للكتابة العربية، بعد خروجها من احتكامها السابق والوحيد لمرجعيتها، ودخولها في فنية وتاريخية جديدتين غير منفصلتين بل مندرجتين في «عالمية» مطلوبة عند بعضهم، مثل مراش وغيره.

- تبين في الدرس أن مراش أجرى انعطافة سردية، بين عمله الأول وأعماله السردية اللاحقة، حيث تخلى عن النسق الرمزي- التمثيلي لمنظوره التمدني لمصلحة نسق سردي «فني» تحديداً، وإن يشتمل على مواقف وآراء «تمدنية»؛ كما تبين أن في الانعطافة هذه

ميـلاً إلـى محـاورة فاعلـة مـع «القـارئ»، وتعمـل علـى «تهذيبـه» فـي المقـام الأول.

- أمكن التنبه إلى أن أعمال مراش السردية المختلفة طلبت «التموقع» في زمنها، في مشكلات وقضايا وأزمات ووقائع وغيرها، ما اتضح في كل عمل سردي، إذ أحال على أحداث «خارجية» عديدة، موافقة لزمن السرد، أو سابقة عليه بقليل. بل اتضح أيضاً أن الفاعلين في هذه الأعمال السردية، مثل «ميمون» على سبيل المثال، اندرج في وقائع جارية في حلب أو جبل لبنان أو قربهما. وهو وجه أول لاضطلاع الراوي والفاعل بمسألة صياغة المعنى، وبناء الموقع. وهو انتساب صريح إلى زمن السرد، يقع عليه الدارس بشكل خفيف، في «الهيام في جنان الشام» لسليم البستاني، على سبيل المثال، ما لا يتعدى الإطار الجغرافي لمواقع السرد، عدا أن الراوي فيها يبقى على علاقة «تلصصية» بما يجري: «لا يتيسر لي ذلك إلا باقتفاء أثرهن إلى المدينة...» (م. س.، ص ٦١)؛ و«أما أنا فأخذت في المسير في إثرهن» (ص ٣٣)؛ و«أخذت أستمع أحاديثهما على غير مرآى منها» (ص ٣٢)؛

أثر المراش في غيره

إلا أن البحث لا يكتمل - إذ يبلغ خاتمته - من دون الوقوف على

تأثير مراش في مزامنيه ولاحقيه. فماذا عنه؟ ويمكن أن يكون السؤال مختلفاً، أي: ما كان عليه تأثير هذه الرواية، وسرد مراش عموماً، على روايات لاحقة، هنا وهناك في السرد العربي الناشئ؟

لا يسع الـدارس الاستقصاء في مدونة واسعة من الأعمال السردية التالية على روايات مراش، عدا أننا لا نعرف ما كان سيكون عليه لاحق تجاريه السردية، وقد غاب في عمر باكر. لهذا سيتم الاكتفاء بإشارات عن علامات التأثر والتقاطع. هذا ما أجده في عدد من الكتب، مثل تعويل السوري ميخائيل الصقال (١٨٥٢-١٩٣٧)، في «لطائف السمر في سكان الزهرة والقمر، أو الغايـة في البداءة والنهاية» (١٩٠٧)، على المناظرة سبيلاً للسرد، إذ تقوم روايته على محاورة من أولها حتى نهايتها بين أب وابنه. كما أمكن التنب إلى أن أنطون مخابل الصقال ضمَّن روابته «الأسهم النارية» (۱) وقائع محلية، مثلما فعل مراش منذ «الكنوز الغنية...». وهو ما ألقاه في رواية سوري آخر، نعمان القساطلي، في «الفتاة الأمينة وأمها» (١٨٨٠)، التي تحكي قصة عاشقين ومصاعبهما في مغامرات إلى أن تبلغ الرواية خاتمتها السعيدة. وهو ما فعله في روايته الثانية: «أنيسة»، التي نشرها في «الجنان» بين العام ١٨٨١ والعام ١٨٨٢، وتـدور على قصة حب تعترضها مكائد عجوز محتالة. كما يتضح أثـر مـراش جليـاً فـي روايـة الصقـال المذكـورة، إذ يتوسـل فيهـا

<sup>(</sup>۱) له روایة أخرى لم یصلنا اسمها.

الحلم سبيلاً إلى السرد، وهـو ما يحـدث كذلك في روايـة القسـاطلي: «أنيسـة».

إلا أن الأثر الأبعد والأصرح والأعمق يتعين، بعد وقت، في أعمال جبران خليل جبران، سواء في سبيل المحاورات أو في مقادير النصح الأخلاقي التي اشتملت عليها قصصه، أو في البناء السردي في «الأجنحة المتكسرة». هذا ما درسه خليل حاوي (في أطروحته الجامعية عن جبران)، وأنطوان غطاس كرم، وهو ما ذكره كرم الحلو. هذا ما أجد لزوماً لعرضه، لأنه يتعدى – على ما تحققت ودرست – ما سبق ذكره من أوجه التأثر. فما يمكن القول؟

يقول أنطوان غطاس كرم: «ورد في بعض رسائل جبران خليل جبران، من أنه قرأ، في ما قرأ باكراً في العربية، كتاب «غابة الحق»؛ ويقول أيضاً: «نثر جبران خليل جبران موصول مباشرة بهذا الماهد»(۱). وهو ما يمكن تتبعه في مواضع مختلفة: في قيام السرد على قصص حب تعارضها التقاليد الاجتماعية، أي «الزواج المرتب» بدل الزواج المبني على قصة حب فردية، كما يلقاها الدارس في «در الصدف...» وفي «الأجنحة المتكسرة» لجبران(۱). كما أمكن التنبه إلى تشابه بين

<sup>(</sup>۱) أنطوان غطاس كرم: «في الأدب العربي الحديث والمعاصر»، تقديم: نديم نعيمه، بيروت، دار النهار للنشر، ۲۰۰٤، ص: ۲۳۱ ثم ۲۳۲.

<sup>(</sup>۲) ذكر توفيق صايغ، عند فحصه لرسائل متبادلة بين جبران وماري هاسكل، شغف جبران الشديد بفرنسيس (ص ۲۳۲-۲۳۳)، كما نشر رسمين وجهيين لمراش قام بهما جبران (ص ۲۵۳): توفيق صايغ: «أضواء جديدة على جبران»، طبعة جديدة، رياض الريس للكتب والنشر، لندن، ۱۹۹۰.

بناء «غابة الحق» و«النبي»، إذ تكفل «النبي»، في كتاب جبران الذائع الصيت، بإبداء منظوره في هذه المسألة أو تلك، مثلما فعل «الفيلسوف» قبل ذلك في رواية مراش. غير أنني وجدت تأثراً أبعد بين الكاتبين، وهو ازدواج العلاقة وتلابسها بين النثر والشعر، منذ «دمعة وابتسامة» عند جبران، وهو ما يمكن تبينه في نثر مراش قبل ذلك.

هذا ما يحتاج إلى عرض أكثر توسعاً وشرحاً؛ ولقد وحدت مناسباً التوقف عند كتاب «مشهد الأحوال» لتناول غير وجه في تأليفه وموضوعاته، إذ يظهر أن مراش وضعه في باريس، ما يتضح من خلال جملة من الإشارات الواردة فيه. يتحقق الدارس من اشتمال الكتاب على أساليب كتابيـة مختلفـة: قـد يكتـب (كمـا فـي «حـال الشـرق») مقالاً من نثر وشعر في الوقت عنه، أو بعمد (كما في «حال الغرب») إلى أن يتخذ المقال شكلاً سردياً: «بينما كنت ذات ليلة في باريس خائضاً في كتابي. تائهاً بين خطائي وصوابي. وأنا حبيس في حجرتي. لا أنيس لى غير وحدتى. مللت أنس تلك الوحدة. ورخاء هذه الشدة. وأنفت مسامرة ذلك النديم الصامت. أو الصديق الشامت. فهربت إلى الشارع لا أعلم أبن أنطلق. هرب الطبر من القفص المنغلق. سكران بخمرة التأملات. مهشماً تحت مطارق المشكلات. وما زلت أن أوقفني ياب كبير. محفوف بحرس التنوير. فلبثت قليلاً. ثم دخلت دخيلاً. وإذا المحل مرسح رواقص. وملعب عواقص. وما زلت هناك إلى أن احترقت ناصية الدجى. والليل إلى الغرب التجي. فخرجت إذ ذاك. وها شرحُ ما رأيت هناك». ثم يورد قصيدة بعنوان: «ليلة رقص»، وأخرى بعنوان: «تاريخ الجلوس الهمايوني» (م. س.، صص ١٦٦-١٧٢). كما يتحقق الدارس أيضاً من أن مراش يقدم في مقال بعنوان: «حال الغني والفقير» على وضعه في شكل حوار، ويشبه في بنائه الفني والوصفي والسردي ما هي عليه «غابة الحق» (م. ن.، ص ١٦٨-١٩١).

يلفت الانتباه، إذاً، التواكل بين النثر والسرد والشعر، حيث يبدو الكتاب مثل مدونة يلجأ فيها الكاتب – حسب ميول ملحة عليه عند الكتابة نفسها، لا في خطة مسبقة للكتاب والكتابة – إلى موضوعات مختلفة. فمراش يصرف القول في استعراض «أحوال» مختلفة، ما يشكل خطة مسبقة لتأليف الكتاب، لكنه يضيف إليها موضوعات، ولا سيما قصائد متصلة بوقائع بعينها في مقامه الباريسي. وهي قصائد تشير، من طرف خفي، إلى بعض جولاته فيها. ويتيح لنا الكتاب التعرف إلى أحوال الكتابة أحياناً، إذ يقول في تقديم إحدى القصائد: «ربما يأتي دهر تصبح فيه هذه المدينة العظمى مثل الخراب وراموز الانقلاب، وقد أوحى لي إمكان ذلك الاستقبال أن ألفق هذا المقال» (م. ن. ، ص ١٦٣).

ما يمكن تبينه كذلك هو لزوم التمييز بين الشكل الطباعي والشكل التأليفي: قد يعمد الكاتب إلى «خلط» أنواع أدبية مختلفة في كتاب واحد، جامعاً فيه بين النثر والشعر، كما في «الإشعار بحميد الأشعار» لجبرائيل المخلع الدمشقي (-١٨٥٣). وهو ما يجده الدارس في كتب أخرى، وفي تجليات أخرى، وهو أن الكاتب قد يعمد إلى تجميع مواد

شعرية في موضوعات مختلفة، فيكون الكتاب أشبه بديوان «جامع» ولكن بقياسات صغيرة: جمع رزق الله حسون الحلبي في «النفثات» (١٨٦٧) قسماً يقوم على تعريب قصائد لشاعر الصقالبة، كربلوف، وقسماً آخر أدرج فيه منتخبات متفرقة من شعره. ويكون الكتاب «المختلط» حلاً «توضيبياً»، إن جاز القول؛ وهو ما أجده في بناء «مشهد الأحوال» من جهة طباعية، إذ جمع فيه بين الشعر والنثر، من جهة، وبين السرد والشعر، من جهة ثانية. كما يتضح كذلك – من وجهة تأليفية لـ«الأحوال»، لكنه ضمَّن وجهة تأليفية لـ«الأحوال»، لكنه ضمَّن كتابه أيضاً قصائد تحيل خصوصاً على إقامته في باريس.

ينتهي كتاب «مشهد الأحوال» بخاتمة غنية بما تحمله من أفكار دالة على طريقة مراش في التأليف، وهي بعنوان: «في الحقيقة» (م. ن.، صص ٢٥٠-٢٤٤)، فهو يميز فيها بين «حقيقة طبيعية» (بين أصلية وفرعية)، وبين «حقيقة أدبية وجودية»، فما هذه؟ «إن الحقيقة الأدبية الوجودية هي تصديق تصوري يستنتجه العقل من تصورات يستفيدها من الحوادث المخبورة والمسموعة، وذلك كحقيقة نفع العلم وضرر الجهل» (ص ٢٣٩). وهو يفصل في أحوالها، مثل «الحقيقة الأدبية العدمية»، التي يرى فيها «إن حصول هذه الحقيقة هو عين حصول الحقيقة المتقدمة (أي: الأدبية الوجودية)، ولكنها تختلف من جهة كونها مأخوذة كاذبة غير حقيقية»، وذلك كحقيقة ظلم الدهر وإصابة العين والارتباط ما بين أعمال الإنسان وحركة الفلك» (ص ٢٤٠). ولا

بليث أن يتوقف مراش عند: «الحقيقة الأدبية» بين «حقيقية» وأخرى «مجازية»، فيقول في الأولى: «الحقيقة الأدبية الحقيقية هي التي يعبر عنها بالإسناد الوضعى الحقيقي. وذلك كما إذا قلنا: الصدق ثابت والكذب زايل (...). فجميع هذه الأمثال هي حقايق أدبية حقيقية إذ يعبر عنها بكلام وضعى لمعانيها. لأن إسناد الثبوت إلى الصدق هو إسناد حقيقي» (ص ٢٤١). أما الحقيقة الأدبية المجازية فهي: «إن هذه الحقيقة (...) تقوم بالإسناد المجازي، أي بكلام غير موضوع لمعناه. ذلك كما إذا قيل: الصدق غالب والكذب هارب. والقدح جلاد. والمدح صديق وزيد أسد وعمرو أرنب. فإن كل ذلك يدعى حقايق مجازية لاشتمالها على الإسناد المجازي بوجود وجه معنوي بين ركني الـكلام. كالوجـه الموجـود بيـن الصـدق والغلـب وهـو القـوة. والوجـه الموجود بين الكذب والهرب. وهو الضعف» (ص ٢٤١). ثم ينتقل، في التمسز بين هذه الحقائق، نقلة «جمالية»، إذا جاز القول، إذ يقول: «لما كانت الحقائق الأدبة مشيدة على التصورات والأوهام أو على الصواب والاستحسان. أو على الحوادث الاجتماعية والمبادي العرفية. كان جوقها خاضعاً لأحكام العقل عليها وتصرف الزمان بها. ولذلك كان أغلبها بتقلب حسب تقلب أهواء البشر ويتغير حسب تغير الظروف وينتقل تبعاً لتنقل الأزمنة والأجيال. وهكذا فإننا نرى كثيراً من الحقابق الأدبية التي كانت تعتبر قديماً كحقابق صحيحة راهنة صارت تعتبر اليوم كخرافات وأراجيف. وكذلك يوجد من هذه الحقايق ما يختلف اعتباره بين البشر اختلاف أجناسهم ونواميسهم وأذواقهم. ومن هذه الحقايق ما يختلف مقامه اختلاف عقول الأفراد بأحكامها. فما يراه الإفرنج صحيحاً يراه العرب عليلاً (...). وهكذا فإننا نرى عدداً وافراً من هذه الحقايق الأدبية قد صار سبباً لكثير من الحروب بين البشر والفتن والقلاقل والبلابل والاضطهادات حتى ولكثير من الانقلابات والدثار والدمار» (ص ٢٤٢).

يتبين، إذاً، أن مراش لم يكتف بخلط الكتابة خلطاً غير مألوف، جاعلاً الالتباس قائماً بين الوضعي والمجازي، وإنما بنى ذلك كله على أسس بلاغية ونظرية، ما يجعل لنمط كتابته هذا أساساً متيناً يتعدى حدود التأثر الهين أو المستسهل: بات في إمكان الكاتب التكلم عن «حقيقة مجازية»، ما يتعدى البلاغة العربية (القديمة)، التي تتعين في بناء الجملة، لتشمل مع مراش بناء النص ككل، وبناء «الحقيقة» نفسها.

هـذا مـا تعيـن، عنـد مـراش، فـي «نَفَـس» كتابـي، رؤيـوي الطابع، كمـا يمكـن ملاحظتـه منـذ «خطبـة فـي تعزيـة المكـروب وراحـة المتعـوب»(۱): «فهيـا بنـا أيهـا الحبيـب لنذهـب بالـروح سـوية إلـى بريـة بابـل ونينـوى (...) ولنرسـل أنظارنـا إلـى الجهـات الأربـع» (م. ن.، ص ٤)... «نتخـذ حينيـذ (: حينئـذ) ظهـر الماضـي تعزيـة لوجـه الحاضـر وذاك عندمـا نـرى عروسـتي

<sup>(</sup>۱) (الخواجا) فرنسيس فتح الله مراش: «خطبة في تعزية المكروب وراحة المتعوب»، طبع في حلب سنة ١٨٦٤ مسيحية، بنفقة الخواجا رزق الله اسطفان كلسي.

العالم وابنتي المشرق اللتين كانتا جالستين على عرش الجلال متوجتين بأكاليل القوة والمجد قد أصبحت الآن قفراً محزناً تلغط به وحوش البر وتتراقص جنُّ الكآبة تحت سكوت الخراب العميق والدمار التام» (ص ٥).

ثم يعدد مراش انهزامات الشعوب والحضارات والقادة: كسرى، قيصر، النعمان، الإسكندر، الدولة اليونانية، الدولة الرومانية، دولة فارس وغيرها: «نعم قد مضى ولا عاد يُرى سوى ظلام عميق تدوي في قاعة أصوات التاريخ» (ص ٩). ثم يقول: «إننا دخلنا إلى هذه الحيوة (: الحياة) لكي نخرج منها بكل سرعة» (ص ١٠)؛ و«هكذا نحن أيضاً ندفع بعضنا بعضاً في طريق هذا العالم الكبير» (ص ١١). يتضح في هذه الكتابة نفسها الديني (بالمعنى الأسلوبي للكلمة)، متأثراً بدرؤيا القديس يوحنا»، كما سبق القول، وبدنشيد الأناشيد» أيضاً. يكتب مراش في «مشهد الأحوال»:

ما القلب إلا شجر وما المنى إلا الورق (م. س.، ص ١٦٨).

وهو من الأبيات القليلة التي تستوقف في جدتها، بينما يتحقق الدارس من جدة مزيدة تتعين لمراش في الخلط الأسلوبي السابق ذكره، كما في هذه الجملة في «الخطبة» المذكورة: «إذ ينهض البحر من فراشه وتتعالى عُمُد المياه لدى خطرات عنصر العيوة (: الحياة)» (م. س، ص ٣). وهو الخلط الأسلوبي، الجمالي، الذي يجده

الدارس في غير موضع من كتابه، ولا سيما في نصوص النثر، أكثر من الشعر (الذي بقي فيه مقيداً، إن جاز القول، بمحددات النوع المقرَّة والسارية)، كما في هذا الشاهد من «رحلة باريس»: «ترى بحار التمدن متدفقة من محابرهم، وأنهار الآداب جارية من ينابيع أفكارهم، وجبال القواعد راسخة على أقلامهم» («الأعمال الكاملة»، «رحلة باريس»، م. س.، ص ١٣٧).

لقد وجدتُ ضرورة للتدقيق المزيد في هذا «التنافذ» بين الشعر والنثر، بل بين الوضعي والمجازي، ما لا يجده الدارس في الأدب العربي القديم أو المتأخر. وهو ما قاد البحث - مرة ثانية - صوب الآداب الفرنسية في القرن التاسع عشر. فماذا عنها؟

الصلة لا تنحصر في كتابات روسو المذكورة وغيرها (التي جرى فحصها والتثبت منها)، وإنما تحيل أيضاً على كتب أخرى، ولكتاب فرنسيين آخرين، مثل «كتاب المتنزه» (Le livre du promeneur) فرنسيين آخرين، مثل «كتاب المتنزه» (Jules Lefèvre-Deumier)، إذ يقول في القسم الموسوم «ضوضاء الليل» (في ٢٧ شباط): «يقوى الإنسان على محاربة أحلامه، إلا أنها أقوى منه. وهو شعور لا يُحسن التحكم به، ولا فهمه، إذ يظهر فجأة (...). وأي مفكر جريء لم يسمع أحياناً، في الليل، بشيء من الهم هذه الضوضاء السرية، التي تبدو كما لو أنها عقدت موعداً في العتمة؟ ويمكن القول إن هناك شيئاً بهيماً يحيا في المادة، ويتخذ، حين يصمت كل شيء، صوتاً لمحادثتنا». كما يقول في

قسم «الزائر الليلي»: «كنت جالساً قرب (موقد) النار، كاتباً على ضوء قنديلي ذكرياتي أو أحلامي، ما كنت قد رأيته وما كنت أريد رؤيته»(۱).

سبق لي، في كتاب «القصيدة العصرية...»، أن أشرت إلى «حسن الالتباس بين النثر والشعر» في أدب فرنسيس مراش (م. س.، صص ١٣٨-٣٢١)، وهـو مـا أجـده في سرده بالتحديد، حيث تنبني الجمل على قدر واسع من البناء المجازي. ولقد وجـدت مناسباً تقريب هذا المسعى الكتابي لديه بمـا كان قد تشـكل في فرنسـا، أقلّه منذ العـام ١٨٤١، مـع آلويسـيوس برتـران (Aloysius Bertrand) تحديـداً. فمـاذا عنـه؟

ما كتبه برتران، وعُرف بعد وفاته، يعتبره كثير من النقد الفرنسي، ولا سيما سوزان برنار (Suzanne Bernard) في كتابها الذائع الصيت : «القصيدة بالنثر من بودلير حتى أيامنا هـذه» (٢)، أول رواد «القصيدة

Jules Lefèvre-Deumier: Le livre du promeneur, Paris, 1854 (version électronique). (1)

كما تحيل أيضاً على عادة مسيحية متمثلة باختلاء المؤمن بنفسه يومياً لمحاسبتها

عما فعلته في نهارها، ما يعرف بـ«فحص الضمير»؛ وهي عادة دخلت إلى سلوكات

المسيحيين الشرقيين ذوي العقيدة الكاثوليكية، مثل مراش، مع تفاعلهم مع الإرساليات

الكاثوليكية في حلب وجبل لبنان وغيرها.

Suzanne Bernard: Le poème en prose de Baudelaire jusqu'à nos jours, Nizet, Paris, (2)
1959.

بالنثر» (poème en prose) بالنثر» (ja proème en prose) في كتابه: «غاسبار الليل» (la nuit تظهر التجليات الأولى لهذه القصيدة الجديدة، وهو يتألف من قصائد قصيرة صرفَ حياته في كتابتها، من دون أن تعرف على حقيقتها الفنية المبتكرة إلا بعد وفاته، حين أقدم أحد أصدقائه على نشر كتابه المذكور في العام ١٨٤٢. هذا ما اعترف بفضله شارل بودلير (Charles Beaudelaire)، حين أصدر قصائده الأولى في هذا النوع الشعري الناشئ. وقامت قصائد برتران على مشاهد متخيلة أو غريبة، ما يشتمل على تعبيرات شعورية وفكرية وغيرها. وهو جمع غريبة، ما يشتمل على تعبيرات شعورية وفكرية وغيرها. وهو جمع المثال، في ما قاله الناقد الفرنسي إدوار مونيه (Edouard Monnais): «سيرافيتا» عن إحدى روايات هونوريه دو بلزاك (Honoré de Balzac): «سيرافيتا» على تخيلات حلمية غامضة».

هكذا انتقل البحث فوق ميادين وعلامات صعبة التحديد والتبين خصوصاً، مثل التنقل «في أودية التأملات»، أو في البناء الحلمي؛ وهو ما قام به مراش بمقادير واسعة من التفلُّت والبناء المستجدين في آن: التفلت من قواعد مستقرة، وتبينُ وتجريبُ معالم كتابة أخرى. مال

<sup>(</sup>۱) ارتأیت، منذ عدة سنوات، ترجمة هذا النوع الکتابي بـ«القصیدة بالنثر» (أو: القصیدة نثراً، القصیدة النثریة) أمانةً لترجمة الترکیب اللفظي الفرنسي، من جهة، وتأکیداً علی «شعریة» هذه القصیدة بإظهار أن النثر هو الذي یقصد الشعر، لا العکس، من جهة ثانية.

بعض الدرس إلى «تنميط» مراش في هذا المنظور أو ذاك، كما مال أيضاً إلى «حصره» في أنواع وأنماط وأساليب، فيما وجدت فيه كاتباً «ولًف» بين أطراف متباعدة، بل متناقضة أحياناً. وما انتهيت إليه، في درسه، هو أنه - وهو أساس في ما كتب - تفاعل مع ما يحدث، مع ما يقرأ، باندفاع وحماسة و... خيبات، هي مما نلقاه عند الشاعر، أو «المثقف» الناشئ، والصحفي المنخرط في حراك البشر والزمن. هذا يدل - في جميع الأحوال - على نفس متوقدة، إذ خرج فيه الكاتب ليرى، ليعاين، ليشهد، ما يتعين في سياسة: الحضور. وهو جديد الخروج من عهد إلى آخر، ما ينير قارئ اليوم بتباشير كتابة مختلفة.

# ثبت المراجع

### ١ . مادة الدراسة:

- «غابة الحق» (١٨٦٥): عدت إليها في طبعات متأخرة: يوسف قزما خوري (دار الحمراء، بيروت، ١٩٩٠)، وحيدر حاج إسماعيل («فرنسيس مراش»، سلسلة الأعمال المجهولة، رياض الريس للكتب والنشر، لندن، ١٩٨٩، ونشر فيه «غابة الحق» وأجزاء من «مشهد الأحوال»)، ومحمد جمال باروت (في «الأعمال الكاملة»)، وجابر عصفور (طبعة دار المدي).
- «رحلة باريس» (١٨٦٧)، عدت إليها في طبعة رياض الريس للكتب والنشر، وفي «الأعمال الكاملة».
- «مشهد الأحوال» (١٨٧٠): عدت إليه في طبعة رياض الريس للكتب والنشر، وفي «الأعمال الكاملة».
- «الكنـوز الغنيـة فـي الرمـوز الميمونيـة»، ١٨٧٠، حلـب، المطبعـة المارونيـة.

- «مرآة الحسناء» (١٨٧٢): عدت إليه في «الأعمال الكاملة».
- «درُّ الصَّدف في غرائب الصُّدف»: عدت إليها في طبعتها الأولى: «مطبعة المعارف»، بيروت، ١٨٧٢، وفي طبعتها الثانية، في مجلة «اللطائف» المصرية، في العام ١٨٨٦.
- مقالات صحفية مختلفة منشورة في: «الجنان» لبطرس البستاني، بين العام ١٨٧٠ والعام ١٨٧٤؛ ومقالات أخرى مجموعة في: «مجالي الغرر لكُتاب القرن التاسع عشر»، الذي جمعه: يوسف صفير، المطبعة العثمانية، صيدا، ١٩٠٦.
- محمـد جمـال بـاروت : «الأعمـال الكاملـة : فرنسـيس مـراش»، وزارة الثقافـة، الهيئـة العامـة السـورية للكتـاب، دمشـق، ۲۰۰۷.

### ٢. الكتب العربية

- حنا (أفندي) أبكاريوس: «كتاب التحفة الأنيسة في النوادر النفيسة»، جزء ثان، طبعة ثانية، مطبعة المعارف، بيروت، ١٨٧٦.
- ابن كنان: «الحوادث اليومية من تاريخ أحد عشر وألف ومية»، تحقيق: أكرم العلبي، دار الطباع، دمشق، من دون ذكر تاريخ الطبع.
- ابن المقفع: «كليلة ودمنة»، تحقيق: الأب لويس شيخو، دار المشرق، بيروت، طبعة ١٢، ١٩٧٣.
- عبد الله إبراهيم: «موسوعة السرد العربي»، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ٢٠٠٥.

- محمد جمال باروت: «حركة التنوير العربية في القرن التاسع عشر: حلقة حلب»، منشورات وزارة الثقافة، دمشق، ١٩٩٤.
- كرم الحلو: «الفكر الليبرالي عند فرنسيس المراش: بنيته وأصوله وموقعه في الفكر العربي الحديث»، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ٢٠٠٦.
- قسطاكي الحمصي: «أدباء حلب ذوو الأثر في القرن التاسع عشر»، حلب، المطبعة المارونية، ١٩٢٥.
- خليـل الخـوري: «وَيْ. إذن لسـت بإفرنجـي: الروايـة العربيـة الأولـى الرائـدة» (١٨٥٩)، تحقيـق وتقديـم: شـربل داغـر، دار الفارابـي، بيـروت، ٢٠٠٩.
- (الخواجا) جبرائيل عبد الله خوري: «الصدفة الغريبة في قصة الأخوين العجيبة»، بيروت، المطبعة العمومية، ١٨٨١. شريل داغر:
- «الفن والشرق: الملكينة والمعنى في التنداول»، (مجلندان)، المركز الثقافي العربي، الندار البيضاء-بيروت، ٢٠٠٦.
- «الشعر العربي الحديث: القصيدة العصرية»، دار منتدى المعارف، بروت، ٢٠١٢.
- دانتي : «الكوميديا الإلهية»، «الجحيم»، ترجمة: حسن عثمان، دار المعارف، القاهرة، طبعة ثانية، ٢٠٠٢.

- عائشة الدباغ: «الحركة الفكرية في حلب في النصف الثاني من القرن التاسع عشر»، بيروت، ١٩٥١.
- جرجي زيدان: «تاريخ التمدن الإسلامي»، المجلد الأول، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، نسخة مصورة عن الطبعة الأولى.
- يوسف قزما خوري: «رجل سابق لعصره: المعلم بطرس البستاني (١٨١٩-١٨٨٩)»، المعهد الملكي للدراسات الدينية (عَمان)، بيسان للنشر والتوزيع، بيروت، د. ت.
- عبد الرحمن (بك) سامي : «القول الحق في بيروت ودمشق»، بيروت، دار الرائد العربي، ١٩٨١.
- أحمد فارس الشدياق: «الساق على الساق في ما هو الفارياق، أو أيام وشهور وأعوام في عجم العرب والأعجام»، قدم له وعلق عليه: نسيب وهيبه الخازن، دار مكتبة الحياة، بيروت، د. ت. الأب لوبس شخو:
- «الآداب العربيـة فـي القـرن التاسـع عشـر»، بيـروت، مطبعـة الآبـاء اليسـوعيين، ١٩٠٨-١٩١٠.
  - «تاريخ الآداب العربية، ۱۸۰۰-۱۹۲۵»، بيروت، دار المشرق، ط ۳، ۱۹۹۱.
- توفيـق صايـغ: «أضـواء جديـدة علـى جبـران»، طبعـة جديـدة، ريـاض الريـس للكتـب والنشـر، لنـدن، ١٩٩٠.

- مجيد صوايا: «فرنسيس مراش الحلبي»، رسالة جامعية، الجامعة اللنانية، دار المعلمين العالي، بيروت، ١٩٦٧.
- فواز طرابلسي وعزيز العظمة: «سلسلة الأعمال المجهولة: أحمد فارس الشدياق» (جمع وتقديم)، رياض الريس للكتب والنشر، لندن، ١٩٩٥.
- مارون عبود: «رواد النهضة الحديثة»، دار العلم للملايين، بيروت، مارون عبود.
- جابر عصفور : «الاستنارة والروايــة»، كتــاب «دبــي الثقافيــة»، دبــي، تشــرين الثاني-نوفمبــر ۲۰۱۱.
- أنطوان غطاس كرم : «في الأدب العربي الحديث والمعاصر»، تقديم: نديم نعيمه، بيروت، دار النهار للنشر، ٢٠٠٤.
- (الوزير الخطير والعالم النحرير) كيزو (الشهير): «التحفة الأدبية في «تاريخ تمدن الممالك الأورباوية»، ترجمة: الخواجا حنين نعمة الله خورى، الإسكندرية، الأهرام، ١٨٧٧.
- مهند مبيضين: «ثقافة الترفيه والمدينة العربية في الأزمنة الحديثة»، الـدار العربية للعلـوم ناشـرون، والصنـدوق العربـي للثقافـة والفنـون، بيـروت، ٢٠٠٩.

مريانا مراش: «بنت فكر»، المطبعة الأدبية، بيروت، ١٨٩٣.

شــاكر مصطفــى : «محاضــرات فــي القصــة فــي ســورية حتــى الحــرب العالميــة الثانيــة»، جامعــة الــدول العربيــة، القاهــرة، مطبعــة الرســالة، ١٩٥٨.

محمد يوسف نجم: «القصة في الأدب العربي الحديث»، دار مصير للطباعة، القاهرة، ١٩٦٦؛ عدت إلى الطبعة الثالثة، ١٩٦٦، دار الثقافة، سروت.

مارون النقاش: «رواية البخيل ورواية السليط الحسود»، منشورتان في: «المسرح العربي: دراسات ونصوص»، تقديم واختيار: محمد يوسف نجم، بيروت، مطابع سميا، ١٩٦١.

نازك سابا يارد: «الرحالون العرب وحضارة الغرب في النهضة العربية الحديثة»، مؤسسة نوفل، بيروت، طبعة ثانية، ١٩٩٢.

### ٣. الدوريات العربية:

«الجمعية السورية للعلوم والفنون، ١٨٤٧-١٨٥٧»، جمع وتقديم: يوسف قزما خوري، دار الحمراء للطباعة والنشر، بيروت،

«أعمال الجمعية العلمية السورية، ١٨٦٨-١٨٦٩»، إعداد وتحقيق: يوسف قزما خوري، دار الحمراء للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٩٠.

سليم البستاني:

«الهيام في جنان الشام»، «الجنان»، اكانون الثاني ١٨٧٠، أعداد متتابعة في السنة نفسها، ابتداء من عددها الأول.

«الروايات العربية المصرية»، «الجنان»، ج ٦، ١٨٧٥، ص ٤٤٢.

«جملة أدبية»، «الجنان»، ج ٢، ١٥ كانون الثاني ١٨٧٤، صص ٣٧-٣٩.

«كاملة»، «الجنان»، ۱۸۷۵، في عددين: صص ۳۹۰-۳۹0، و٤٣٦ و٤٣١.

خليل الخوري: أعداد مختلفة من «حديقة الأخبار»: ٣١، و٣٣، و٣٤، و٣٤، و٣٤ و ٣٥، و٣٦، و٣٠ و ٣٤،

جرجى زيدان : «الهلال»، مج ٥، تموز-يوليو ١٨٩٧.

جابر عصفور : جريدة «الحياة»، لندن: «فجر الرواية العربية»، ٣٠-٣-٢٠١١، و: «التمدن كما فهمه خليل الخوري»، ١٣-٤-٢٠١١.

سليم (أفندي) خليل نقاش: «فوايد الروايات أو التياترات أو نسبة الروايات إلى هيئة الاجتماع»، «الجنان»، ج ١٥، ١٨٧٥، صص ٥٢٥-٥١٦.

إبراهيم اليازجي: «ترجمة المرحوم فتح الله مراش»، مجلة «الضياء»، السنة الثانية، الجزء الحادي عشر، ١٩٠٠، صص ٣٤٤-٣٥٢.

### ٤ . الكتب الأحنية:

- Suzanne Bernard: Le poème en prose de Baudelaire jusqu'à nos jours, Nizet, Paris, 1959.
- Miguel de Cervantès: Don Quichotte, Tome 1, Traduit par: Louis Viardot, 1996, Booking international, Paris.
- Oszald Ducrot et Jean-marie Schaffer: Nouveau dictionnaire encyclopédique des sciences du langages, éd. du Seuil, Paris, 1995.
- Gérard Genette : « Frontières du récit », in : L'analyse structurale du récit, Revue Communication, 8, 1966, (réédité), éd du Seuil, paris, 1981.
- A.J. Greimas : Maupassant, La sémiotique de texte : exercices pratiques, éd. du Seuil, Paris, 1976.
- Jules Lefèvre-Deumier : Le livre du promeneur, Paris, 1854 (version électronique).
- Jean-Jacques Rousseau : Les rêveries du promeneur solitaire, in : Œuvres complètes, T 1, Gallimard, Paris, 1959.
- Jean-Jacques Rousseau: La nouvelle Héloîse, in: Œuvres complètes, T 2, Gallimard, Paris, 1964.
- Laurence Sterne : Tristram Shandy, edited by : Howard Anderson, W.W. Norton and company, NewYork London, 1980.

Tzvetan Todorov : Poétique de la prose, éd. Seuil, Paris, 1971.

Tzvetan Todorov: « Les catégories du récit littéraire », in : L'analyse structurale du récit, Revue Communication, 8, 1966, (réédité), éd du Seuil, paris, 1981.

## للمؤلف

أصدر أكثر من خمسين كتاباً، بالعربية والفرنسية، منها كتب شعرية وروائية، كما ترجم أعمالاً أجنبية من الشعر والرواية والفلسفة إلى العربية، وله كتب بحثية عديدة في درس الشعر العربي، وفي الفنون الإسلامية والفنون العربية الحديثة وغيرها.

# في الأدبيات

- «التقاليـد الشـفوية العربيـة» (بالفرنسـية)، منظمـة اليونسـكو، باريـس، ١٩٨٥.
- «الشعرية العربية الحديثة: تحليل نصي»، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ١٩٨٨، طبعة ثانية، دار مختارات للنشر، عَمان، ٢٠٠٦.
- «العربية والتمدن: في اشتباه العلاقات بين النهضة والمثاقفة والحداثة»، دار النهار للنشر، بيروت، مع منشورات جامعة اللمند، لنان، ٢٠٠٩.
- «الشعر العربي الحديث: القصيدة العصرية»، منتدى المعارف، بيروت، ٢٠١٢.

#### دُرُّ الصَّدَف في غرائب الصُّدَف

- «الشـعر العربـي الحديـث: كيـان النـص»، منتـدى المعـارف، بيـروت،
- «الشعر العربي الحديث: القصيدة المنثورة»، منتدى المعارف، بيروت، ٢٠١٥.
- «القصيدة والزمن: الخروج من نظام الواحدية التمامية»، دار رؤية للنشر، القاهرة، ٢٠١٥.
- (إشراف) «سنغور: صاحب النزعة الإنسانية» (بالفرنسية)، دار إيديفرا، باريس، ١٩٩١.
  - (إشراف) «العربية في لبنان»، منشورات جامعة البلمند، لبنان، ١٩٩٩.
- (إشراف) «عصر النهضة: مقدمات ليبرالية للحداثة»، المركز الثقافي العربى، بيروت-الدار البيضاء، ٢٠٠٠.
- (إشراف) «برفقة جرجي زيدان: النهضة في عهدة الحاضر»، منشورات جامعة البلمند، ٢٠١٥.

### في الجماليات

- «الحروفية العربية: فن وهوية»، شركة المطبوعات الشرقية، بيروت، ١٩٩١.

صدرت في العام ٢٠١٦ ترجمة إنكليزية لهذا الكتاب، عن دار سكيرا (SKIRA)، ميلانو (إيطاليا).

- «مذاهـب الحُسـن: قـراءة معجمية-تاريخيـة للفنـون فـي العربيـة»، المركـز الثقافـي العربـي، بيروت-الـدار البيضـاء، بالتعـاون مـع «الجمعيـة الملكيـة للفنـون الجميلـة» فـي الأردن، ١٩٩٨، طبعـة ثانــة، وزارة الثقافـة، عَمـان، ٢٠١٢.
- «الفن الإسلامي في المصادر العربية: صناعة الزينة والجمال»، المركز الثقافي العربي، بيروت-الدار البيضاء، بالتعاون مع «دار الآثار الإسلامية» في الكويت، ١٩٩٩.
- «الفن والشرق: الملكية والمعنى في التداول»، الجزء الأول: «النادر والعريق»، المركز الثقافي العربي، بيروت-الدار البيضاء، ٢٠٠٤.
- «الفن والشرق: الملكية والمعنى في التداول»، الجزء الثاني: «الفن الإسلامي»، المركز الثقافي العربي، بيروت-الدار البيضاء، ٢٠٠٤.
- «العين واللوحة: المحترفات العربية»، المركز الثقافي العربي، الـدار البيضاء-بيـروت، ٢٠٠٦.
- (ترجمة) «ما الجمالية؟» لمارك جيمينيز، المنظمة العربية للترجمة، سروت، ٢٠٠٩.
- مؤلف (مع أربعة مؤلفين أجانب) للفيلم الإلكتروني (Islamic world)، «فن العالم الإسلامي»، شركة «أوريكس

## في الشعر

- «فتات البياض»، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ١٩٨١.
  - «رشم»، دار الورد للنشر، بيروت، ۲۰۰۰.
- «تخت شرقي»، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت-عَمان، .٢٠٠٠
  - «حاطب ليل»، دار النهار للنشر، بيروت، ٢٠٠١.
- «إعراباً لشكل»، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت-عَمان، 87.1.
- «لا تبحث عن معنى لعله يلقاك»، دار شرقيات للنشر والتوزيع، القاهرة، ٢٠٠٦.
  - «ترانزيت»، دار النهضة العربية، بيروت، ٢٠٠٩.
  - «القصيدة لمن يشتهيها»، دار النهضة العربية، بيروت، ٢٠١٠.
    - «على طرف لساني»، دار العين للنشر، القاهرة، ٢٠١٤.
      - «دمى فاجرة»، دار العين للنشر، القاهرة، ٢٠١٦.
- «غيري بصفة كوني» (مختارات)، دار شرقيات للنشر والتوزيع، القاهرة، ٢٠٠٣.

- «عتمات متربصة»، مختارات مترجمة إلى الفرنسية، أعدها وترجمها : د. نعوم أبى راشد، دار لارماتان، باريس، ٢٠٠٦.
- «تلدني كلماتي» (مختارات)، دار محمد علي الحامي، صفاقس (تونس)، ۲۰۰۷.
- - «لا يصل الكلام، بل يسير» (مختارات)، دار ميم للنشر، الجزائر، ٢٠١٣.
- «جسدي الآخر»، أنطولوجية مترجمة إلى الألمانية، أعدها وترجمها الدكتوران: سرجون كرم وسيبستيان هاينه، «دار شاكير ميديا»، آخن (إلمانيا)، ٢٠١٦.

## في ترجمة الشعر والشعراء

- «العابر الهائل بنعال من ريح» (ترجمة رسائل رامبو إلى العربية)، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، بيروت، ١٩٨٥، طبعة ثانية، ٢٠٠٥، دار المعارف للطباعة والنشر، سوسة (تونس)، ٢٠١٤، طبعة ثالثة، دار أزمنة للنشر والتوزيع، عَمان.
- «دم أسود» (مختارات شعرية إفريقية)، دار المحيط، أصيلة (المغرب)، ١٩٨٩.
- «أنطولوجيا الشعر الزنجي-الإفريقي»، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت-عَمان، ١٩٩٨.

- «الوصية» لريلكه، منشورات الجمل، كولونيا (ألمانيا)، ٢٠٠١.
- «شملُ تشابهٍ ضائع» (مختارات من شعر أندريه شديد)، سلسلة «إبداعات عالمية»، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، ٢٠٠١.
- «ليوبولـد سيدار سنغور: طام-طام زنجي»، سلسلة «إبداعات عالمية»، المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، الكويت، ٢٠٠٢.

# في الرواية

- «وصية هابيل»، شركة رياض نجيب الريس للنشر، بيروت، ٢٠٠٨.
  - «بدل عن ضائع»، دار الساقى، بيروت، ٢٠١٤.
- «شهوة الترجمان»، المركز الثقافي العربي، بيروت-الدار البيضاء، ٢٠١٥.
- «ابنـة بونابـرت المصريـة»، المركـز الثقافـي العربـي، بيروت-الـدار البيضـاء، ٢٠١٦.
- (تحقيق وتقديم) «وَيْ. إذن لستُ بإفرنجي: الرواية العربية الأولى الرائدة» (١٨٥٩)، لخليل الخوري، دار الفارابي، بيروت، ٢٠٠٩.
- (تحقيق وتقديم) «درُّ الصَّدف في غرائب الصَّدف» لفرنسيس مراش، دار الفارابي، بيروت، ٢٠١٧.
- (ترجمـة) «الرجـال الذيـن يحادثوننـي» لآنانـدي ديفـي، سلسـلة

«إبداعـات عالميـة»، المجلـس الوطنـي للثقافـة والفنـون والآداب، الكوـت، ٢٠١٢.

## في التاريخ المحلي

- «تنوريـن في الحقبـة العثمانيـة: حجـر، بشـر، عامـر وداتـر»، دار الفـرات للنشـر والتوزيـع، بيـروت، ٢٠٠٦.
- «بين السلطان والمقاطعجيين والعوام: الحراك والافق»، دار سائر المشرق، بيروت، ٢٠١٣.
  - «شجرة تنورين : بيوت وقرابات»، دار صادر، بيروت، ٢٠١٥.

يستكمل الدكتور شربل داغر، في هذا الكتاب، ما بدأ به في درس أدب «عصر النهضة»، بين شعر ورواية وغيرها، فيتولى تحقيق رواية : «درُّ الصَّدَف في غرائب الصُّدَف» لفرنسيس مراشس (١٨٣٦–١٨٧٤)، بعد أن عاد إلى طبعتين مختلفتين لها : واحدة تعود إلى المؤلف نفسه، ونشرها في «مطبعة المعارف»، ببيروت، في العام ١٨٧٧، والثانية التي تكفل بنشرها شاهين مكاريوس في مجلته «اللطائف»، في القاهرة، في العام ١٨٨٨.

أطلق داغر على هذه الرواية تسمية «الرواية المجهولة»، بعد أن تحقق من أن الدارسين لم يعنوا بها، فيما انصرفوا إلى طبع كتاب «غابة الحق» لمراش أكثر من ثماني مرات، عدا أنهم درسوه بتوسع في بدايات السرد العربي. وما استوقف داغر، في هذا الخصوص، هو أن «غابة الحق» لها أسباب خفيفة مع السرد، فيما تقع رواية «در الصدف...» تمامًا في السرد، من دون أي لبس أو تحوير أو استلحاق.

والرواية المنشورة تقوم على بناء مزدوج بمعنيين: تروي حكايتين متعالقتين، كما تجمع، في بنائها الفني، بين أسلوبين سرديين: الحكي المتوارث والرواية الأوروبية، وقام داغر بتحقيق الرواية، من دون أن يخل بلغة مراش، كما وردت، مجريًا تحليلًا مستفيضًا لها، مدرجًا إياها في بدايات السرد العربي الحديث،

